



حضارة

أهل الطغيان

في بيان

حد حد سليمان

محلة اسلامية دقافية سب

الفدد 232 السنة الرابعة والغيسون- جعادي الاخرة 2331 هـ

Ī



رنيس مجلس الادارة والمشرف العام على مجلة التوحيد فضيلة الشيخ أحـمــد يــوســف عـبــداللـجـيـد



بتوجيه من فضيلة الرئيس العام لجماعة أنصار السُّنَّة المحمدية-حفظه الله-؛ فإن مجلة التوحيد الغراء تشرُف بدعوة خطباء ودعاة الجمعية الكرام وأهل العلم والفضل أصحاب المناهج المستقيمة إلى المشاركة البنَّاءة في إثراء المجلة بمقالات هادفة بنَّاءة وبمنهج واضح وقلم سديد ، فمن وجد من نفسه نشاطًا ورغبة في المشاركة بقلمه ورأيه فليتفضل مشكورًا بالمراسلة على البريد الإلكتروني للمجلة، أو على واتساب رئيس التحرير ١٠٠٠٠٠٠٠ وبحد على أن تكون المقالة مكتوبة على ملف word، وبحد أقصى ١٣٠٠ كلمة للمقالة الواحدة.

ويتم نشر المقالات المرسلة في حال الموافقة عليها بعد عرضها على إدارة المجلة.

ولكم منا وافر الشكر والتقدير.





الاشتراك السنوي ا- في الـداخـل سعر الاشتراك السنوي للفرد (عـدد نصحة واحـدة من الجلة على عنوان من الجلة على عنوان من الجلة على عنوان من الجلواحـد من الجاراح ما يعادل من وربال من وربال

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٥١ مجلدًا من مجلدات مجلة التوحيد عن ٥١ سنة كاملة

مصطفى خليل أبوالمعاطى

#### فسهسرس السعسدد

| 1 | ۲  | الشيخ أحمد يوسف عبد المجيد               | افتتاحية العدد         |
|---|----|------------------------------------------|------------------------|
|   | 0  | د. عبد العظيم بدوي                       | باب التفسير            |
| 1 | ٨  | د. عبد الله شاكر                         | مسائل علم التوحيد      |
|   | 11 | سان في المال د. أيمن خليل                | الإسلام واستخلاف الإذ  |
| 5 | 14 | د. جمال المراكبي                         | الدعاء في الصلاة       |
| ŀ | TI | مالى عبد العزيز مصطفى الشامي             | حقيقة الإخلاص لله ت    |
| L | ۲۳ | د. أحمد بن سليمان أيوب                   | حضارة أهل الطغيان      |
|   | 11 | المستشار أحمد السيد علي إبراهيم          | قضاء حوائج الناس       |
|   | ۲۸ |                                          | واحة التوحيد           |
| 1 | ٣. | د. محمد حامد                             | صفات المخبتين          |
|   | 45 | لبدوي د. محمد عبد العزيز                 | نظرات في كتاب السيد ا  |
|   | 44 | صص الواهية الشيخ علي حشيش                | تحذير الداعية من الق   |
|   | ٤٣ | الصفات د.محمد عبد العليم الدسوقي         | الألفاظ الموهمة في باب |
|   | ٤v | جال د.سيد عبد العال                      | أسوة الأجيال بخير الر  |
|   | 29 | الشيخ إبراهيم حافظ رزق                   | مظاهر الجاهلية         |
|   | 04 | عظيمة الشيخ صلاح عبد الخالق              | وقفات مع وصية نبوية    |
| 1 | 00 | لسلام الشيخ عبده أحمد الأقرع             | وخيرهما الذي يبدأ با   |
| l | ٥٨ | فيف نختار الأصدقاء؟ الشيخ صلاح نجيب الدق |                        |
| Ì |    | عقائد الصوفية في ضوء الكتاب والسنة       |                        |
|   | TI | لواء مهندس محمود المراكبي، رحمه الله ٦١  |                        |



ثمن النسخة

مصر ١٠ جنيهات ، السعودية ١٢ ريالًا ، الإمارات ١٢ درهمًا ، الكويت ١ دينار ، الغرب دولاران أمريكيان ، الأردن ١ دينار ، قطر١٢ ريالًا ، عمان ١ريال عماني ، أمريكا ٤ دولارات، أوروبا ٤ يورو

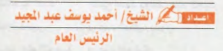
ادارة التعرير || ٨ شارع قولة عابدين.القاهرة ت:٢٣٩٣٦٥٦١ .فاكس :٢٣٩٣٦٥٦٧

البريد الإلكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع ۱۲۰۰ جنيه ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و۳۰۰ دولار خارج مصر شاملة سعر الشحن Upload by : altawhedmag.com

the stille is

سَيَّجْمَعُ اللهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ



بسم الله الذي لا يضر مع اسمه شيء في الأرض ولا في السماء، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد،

فإن المسلم يواجه في حياته من صنوف الابتلاء بالشر الكثير: فتارة في الشبهات وأخرى في الشهوات. فضلاً عما يلقاه من مكروه في ماله أو ولده. أو ما يؤذيه من كلام الناس. قال تعالى: • تَتُمَوُّرُكَ فِتَ أَمَوَاكُمُ وَأَنفُسِكُمُ وَلَتَسَمَعُكَ مِنَ الَذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ الْمُرَكُرا أَذَى كَثِيراً وَإِن تَصَرُوا وَتَنَعُوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَذَمِ الْأُمُور ، (آل عمران، ١٨٦).

وتتنوع الفتن باختلاف الزمان والمكان، وتتفاقم حتى صار المسلمون يرون إخوانهم يُدفنون أحياء ومموتون جوعًا، ويُبادون بأطنان من المواذ الحارقة على أيدي اليهود الصهاينة بمباركة من الدول التي تنسب نفسها إلى الحرية وحقوق الإنسان، وهم أبعد ما يكونون عن ذلك.

ومع هذا السيل الجارف من الابتلاء بالشر يقف المسلم صامدًا معتصمًا بالله تعالى: «وَمَن يَعْمَم إِلَّهُ فَقَدٌ هُدِى إِلَّ مِرَطٍ مُسْبَقِيمٍ» (آل عمران: ١٠١)، فيتخلق بأخلاق القرآن، ويتأسى بالرسول الكريم ومن سبقه من الأنبياء ومن



جمادى الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤ السنة الرابعة والخمسون

بعده من المسالحين ، وكُلُا مَتْشُ عَلَيْكَ مِنْ أَيَّهُ الرَّسُلِ مَا لَتَبَتُ بِهِ فُرَادَكَ وَجَاءَكَ فِي هَلِوَ الْحَقُّ وَمَوْعِظَةً وَوَكُرَىٰ المُزْمِينَ ، (هود: ١٢٠).

فها هي بشارات الله للموحدين الذين يتقون في وعده تعالى: مولَن عُلِف أَمَّهُ وَعُدَمُ ، (الحج: ٤٧)؛ بأنه سبحانه سيكفيهم شر الأشرار وكيد الفجار من اليهود والنصارى وغيرهم قال تعالى: متحفيكهم أمَّةُ وَهُوَ التَعِعُ ٱلْحَلِمُ، (البقرة: ١٣٧)، قال الطاهر بن عاشور: "ومعنى كفايتهم كفاية شرّهم وشقاقهم، وكفاية النبي كفاية لأُمته، لأنه ما جاء بشيء ينفع ذاته صلى الله

> عليه وسلم". وقال القرطبي رحمه الله: "أي سيكفي الله رسوله عدوّه، فكان هذا وعد الله لنبيه عليه السلام أنه سيكفيه مَن عانده ومَن خالفه من المتولّين له وبمن

يهديه من المؤمنين، فأنجز له وعده، وكان ذلك في قتل بني قينقاع وبني قريظة واجلاء بني النضير".

إن سنن الله تعالى في عباده ماضية في استهزاء المجرمين بالموحدين: وإن اللي أمرتوا كلوا من الذين امتوا محكون، (المطففين: ٢٩)، وقدوتنا في ذلك أكمل الناس عقلاً وأعظمهم خلقًا صلى الله عليه وسلم؛ كم سخروا منه؛ وكم آذوه ( لكنَ ثبَته الله تعالى بحُسن عبادته وكمال توكله وامتثاله قول ريه عز وجل: ، ولقد قلا ألك يسبق مدركة مسا بقرون ( ) مسيح معد ركة وكن من التعجين ، (الحجر: ٩٢- ٩٨).

قال ابن كثير عند تفسيرها: "أي بَلَغ ما أنزل إليك من ريك، ولا تلتفت إلى الشركين الذين

يريدون أن يصدوك عن آيات الله .. ولا تخفهم فإن الله كافيك إياهم وحافظك منهم، كما قال تعالى: «يَاَيُّهُ الرَّسُولُ يَغْ مَا أَرْلَ إِلَيْكَ مِن وَئِكٌ وَإِن لَّرُ تَعْمَلُ هَا بَلَتْ رِسَالَتُهُ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّامِ إِنَّ اللَّهُ لَا يَحِدِي ٱلْقِرَ الْكَفِرِينَ ، (المائدة: ٦٧).

وإن من سنن الله تعالى: الصراع بين الحق والباطل وعلو صولة الباطل أحيانًا، ومن ذلك تخويف المؤمنين تارة بالقتل أو الإخراج من الوطن أو التخويف بالألهة المزعومة من أن تصيب أهل التوحيد بأذى، وإلى يومنا هذا تجد مَن يخوف الناس بالسيد والسيدة وغيرهما، غير أن

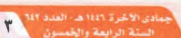
سلامة العقيدة وحسن التوكل تقوّي جانب المؤمن المتوكل؛ فيتلقى كل هذا بتفويض الأمر إلى ربه تعالى، معتمدًا عليه موقنًا بقدرته على كل شيء

وإحاطته سبحانه بكل شيء، وأنه تعالى ينصر أولياءه ويدافع عنهم: • أَلِنَّنَ أَنَّهُ بِكَافٍ عَبَدَةً. وَهُوَنُوَنَكَ بِالَبِيكِ مِن مُونِهِ • (الزمر: ٣٦).

"

قال ابن عطية رحمه الله في المحرر الوجيز، في سبب نزولها: إن كفار قريش كانت خوفته صلى الله عليه وسلم من الأصنام، وقالوا: يا محمد أنت تسبّها ونخاف أن تمسَّك بجنون أو علة؛ فنزلت الآية.

ونقل القرطبي قول قتادة؛ إن خالد بن الوليد مشى إلى العُزّى ليكسرها بالأساس، ( في الأثرين مقال) فقال له سادنها؛ أحذرك إياها يا خالد؛ فإن لها شدة لا يقوم لها شيء؛ فعمد خالد إلى العزى فهشم أنفها حتى كسرها بالفاس، وتخويفهم لخالد تخويف للنبي؛ لأنه الذي



سلامة العقيدة وحسن التوكل

تقوى جانب المؤمن المتوكل.

أرسل خالدًا، وإن كانت قراءة حفص ومن وافقه ألَيْسَ اللَّهُ بِكَافَ عَبْدَهُ، بالتوحيد على أنه النبي محمد صلى اللَّه عليه وسلم غير أن قراءة حمزة والكسائي ومن وافقهما: (أليس اللَّه بكاف عداده) على أنهم الأنسياء والمؤمنون يهم.

وهذا ما أشار إليه القرطبي-رحمه الله- عند تفسيره للقراءتين ، بكاف عَبْدَهُ، يعنى محمداً صلى الله عليه وسلم، وإن الله يكفيه وعيد المشركين وكيدهم و(بكاف عباده) هم الأنبياء والمؤمنون بهم. وقال-رحمه الله-: ويحتمل أن يكون العبد لفظ الجنس كقوله عز من قائل: الم ألاسي في عشر ، (العصر: ٢). وعلى هذا تكون القراءة الأولى راجعة إلى القراءة الثانية، وقد كفى الله عبده محمداً صلى الله عليه وسلم كيد المشركين في مكة حين أرادوا قتله؛ فقال عز وجل؛ وَإِذْ تَتَكُرُ إِنَّهُ الْمِنْ كَدُولُ (الأَنفَال: ٣٠)، وكفاه شرهم ليلة الهجرة، وأَسَلَ أَنَّ سَكِينَهُ التوية: ٤٠ )، وكفاه شرهم يوم بدر: « وَلَقَدْ صَرَكُ آت يتدر وألم أذلاً ، (آل عمران: ١٢٣)، وكفاه شرهم يوم الأحزاب: • يَتَأْبُهُا ٱلَّتِي مَامَوًا ٱذَكْرُوا عَمَةً أله عَلَيْكُرُ إِذْ مَاءَنَكُمْ جُنُودْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهُمْ رِيحًا وْجُنُونَا لَمْ مَوْهَا وَكَانَ أَمَّةُ بِمَا عَمَدُونَ مُسِعًا، (الأحزاب: ٩). أما عباده المؤمنون من الأنبياء والمرسلين فإن كفاية الله أعداءهم لا تخفى على من تدبر آيات القرآن؛ قال سيحانه: ، إنَّا تَعْمَرُ رُسُلُنَا وَأَلْبِكَ نَاسُوا فِي الْحَبْوَةِ الثُّلَّيَا فَتَوْمَ بَقُومُ الْأَشْهَاتُ ، (غافر: ٥١)، وقال سبحانه: وإن أنه يُنْعُمُ عَن أَلَيْنَ مَامَوًا ، (الحج: ٣٨)، قال ابن الجوزي صاحب زاد المسير عند تفسيرها؛ والمعنى؛ يدفع الله عن الذين آمنوا غائلة المشركين بمنعهم منهم ونصرهم - Agula

وقال ابن كثير-رحمه الله-: بخبر تعالى أنه

٤

جمادي الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون

يدفع عن عباده الذين توكلوا عليه وأنابوا إليه شر الأشرار وكيد الفجار، ويحفظهم ويكلؤهم وينصرهم.

ومن الأسباب التي يُفهَم منها كفاية الله للمؤمن: حُسُن التوكل على الله؛ ومَن يَتَزَكّن عَلَ أَشُو فَقُو حَسَنُهُ (الطلاق: ٣)، كما أن الدعاء من أوسع الأبواب التي يدخل بها العبد على ربه فيكون ذلك سببًا في كفاية الله له.

وأحيلك-أيها القارئ الكريم- إلى صحيح مسلم (كتاب الزهد باب قصة أصحاب الأخدود) لترى كيف كان الدعاء سببًا في تفريج الكرب وكفاية الله للعبد؛ إنه دعاء الغلام «اللهم اكفنيهم بما شئت، فنجًاه الله به من أن يُلقى من ذروة الجبل، ونجاه الله به من أن يُقذف في وسط البحر.

كما أن كثرة الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم تكون سببًا في كفاية العبد وهدايته ووقايته من كل سوء في الدنيا والآخرة؛ كما في المسند من حديث أبَي بن كعب، قال؛ يا رسول الله أرأيت إن جعلت لك صلاتي كلها، قال: «إذن يكفيك الله تبارك وتعالى ما أهمًك من دنياك وآخرتك».(حسن)

ومن أسباب كفاية الله لعبده: أن يُحسن التوكل عليه قـولاً وعملاً؛ عند خروجه من منزله قائلاً، "باسم الله، توكلت على الله، لا حول ولا قوة إلا بالله"، قال صلى الله عليه وسلم: «يُقال له حينئذ: هُديت وكُفيت ووُقيت فيتنحى عنه الشياطين؛ فيقول له شيطان آخر: كيف لك برجل قد كُفِي وهُدِي ووُقِي، (رواه أبو داود) (صحيح).

فاللهم ارزقنا حسن التوكل عليك ودوام الإنابة إليك، واكفنا بفضلك شركل ذي شر. والحمد لله رب العالمين.

قال الله تعالى: ( مَاجَعَلَ اللهُ لَرَجُلِ مِن قَلْمَتِ في حَوْمِدَ وَمَاحَمَلَ أَوَرَجَكُمُ الَتِي نَظْنَهِ وَ مِنْنَ أَمَّهَتِكُمُ وَمَاحَمَلَ أَمَينَا تُكُم أَسَانَكُمُ وَلَكُم وَلَكُم وَلَكُم وَلَكُم وَلَكُم وَلَكُم وَ التَّبِيلَ () تَقُوهُمُ لِأَسَانَهُمْ هُوَ أَسْطُ عِدَ اللهُ فَل لَهُ قَلْمُوا مَا يَعُولُ الحَق وَقُو تَهْدِي اللهِ وَمُولِيكُمُ وَلِنَنَ عَيْدَكُمْ حَلَّحُ عِمَا أَحْطَأَتُم بِهِ. وَلَيك مَا قَمَعَتْنَ قُلُونَكُمُ وَكَان الله عَقُول تَحِما () تَعُوهُمُ لِأَسَ عَيْدَكُمْ حَلَّحُ عِمَا أَحْطَأَتُم بِهِ. وَلَيك مَا قَمَعَتْنَ قُلُونكُمُ وَكَان اللهِ عَقُول تَحِما () اللهُ عَلَول المُرْعَمِ مِنَ الْمُعْمَى مِنْ الْمُعْمَةِ وَالْوَلُوا الأَرْعَامِ اللهُ عَقُول تَحِما () اللهُ عَلَول تَحَمَّد وَالْعَمَانَ اللهُ عَلَيْ وَاللهُ عَلَيْنَ الْعُمَانَ اللهُ عَلَول المُعْمَمُ الوَلَ مُعْمَونَ اللهُ عَلَول اللهُ عَلَيْنَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللهُ وَلَيْنَ الْمُعَمَّدَةً عُلَيْ وَاللَّ

(الأحزاب: ٣-٦).

AT DESCRIPTION

كُلُّ مَشَقَّة وَعَنْت.

قَلَمًا أَخَذَ الْأسَلِامُ يُعِيدُ تَنْظَيمُ الْعَلاقَات الاجْتماعيَّة في محيط الأُسْرة، ويعتبرُ الأُسْرة هي الوحدة الاجتماعيَّة الأولى، ويُوليها من عنايته ما يليقُ بالمُحضن الذي تَنْشأُ فيه الأجيالُ، جعلَ يرفعُ عن المُرأة هذا السَّحَف، وجعل يُصرُف تلك العلاقات بالْعدل واليُسْر، وكانَ ممًا شرعهُ هذه القاعدةُ: ، وما جعلَ أَزُواجكُمُ اللائي تُظاهرُونَ منْهُنَ أُمْهاتكُم،، فإنَّ قولَة باللسان لا تُغيرُ الْحقيقة الواقعة، وهي أَنَ الأُمُ أُمَّ، والرَّوجة زوجة، ولا تتحوُلُ طبيعة العلاقة بكلمة لا ومن شمَ لم يعد الظهارُ تحريمًا أبديًا كتحريم الأمُ كما كان في الْجاهليَة.

الد. عبد العظيم بدوي

وَقَدْ كَانُ سَبَبُ إِبْطَالَ عَادَة الْظُهَارِ ظَهَارَ أَوْسَ بُنَ الصَّامت مَنْ زَوْجِه خَوْلَة بِنْت تَعْلَبَة-رضي اللَّه عنهم-، «فَجَاءتَ تَشْتَكي زَوْجَهَا إِلَى رَسُولَ اللَه، صلى اللَّه عليه وسلم وَهِي تَقُولُ: يَا رَسُولَ اللَه،

> جمادي الأخرة 1221 هـ - العدد السنية الرابعة والخمسون

فقد أَخَذَت الآياتَ في إبْطَال عَادَات وَتَقَالِيد الْجَاهليَّة، وَمَنْهَا الظَّهَارُ وَالتَّبَنِّي، وَقَدَّمَتْ لَذَلكَ قَلْبَيْنَ في جَوْفَهُ وَمَا جَعَلَ أَزُواجَكُمُ اللَّأَنِي تُطَاهَرُونَ مَنْهُنَ أُمُّهَاتَكُمُ وَمَا جَعَلَ أَدْعِيَاءَكُمُ أَبْنَاءَكُمْ » قَالَ الزُّهْرِيُ وَمُقَاتَلُ رَحمَهُمَا الله: هَذَا مَثَلُ ضَرِبَهُ الله-عز وجل- للمُطَاهر من امْرَأَته، ولَلْمُتَبَنِّي وَلَدَ غَيْرِه، يَقُولُ: فَكَمَا لا يَكُونُ لَرَجُلِ قَلْبَان، كَذَلكَ لا تَكُونُ أَمْرَأَة الْطَاهر أَمُهُ حَتَى تَكُونُ لُهُ أَمَّان. وَلا يَكُونُ

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

ແມ່ນແລ້ມເມ

وَلَدٌ وَاحَدٌ ابْنَ رَجُلَيْنِ (معالم التنزيل: ٤٣١/٤). الظَّهَارَ وَحَكْمَهُ فِي الْإِسْلَامِ:

أمًا الظُّهَارُ فَهُو أَنْ يَقُولُ الرَّجُلُ لِأَمْرَاتِهِ: أَنَّتَ عَلَيَ كَظَهُر أُمِّي، وَكَانُوا فِي الْجَاهليَّة إِذَا قَالَ الرَّجُلُ لامراته ذلك حرم عليه وطُوُها، ثُمَّ تَبْقى مُعلقة، لا هي مُطلقة فتتروَّج غيره، ولا هي زوجة فتحل له. وكان في هذا من القسوة ما فيه، وكان طرفا من سُوء مُعاملة المَراة في الْجاهليَّة والاستبْداد بها، وسَوْمها

Upload by : altawhedmag.com

فقد كانت كذلك تنشأ من التخلخل في بناء الأسرة، وفي بناء المجتمع كله. ومع ما هو مشهور من الاعتزاز بِالْعِفَة فِي الْجُتَمَعِ الْعَرِبِي، وَالْاعْتَزَازَ بِالنَّسَبِ، فَإِنَّهُ كانت توجد إلى جانب هذا الاعتزاز ظواهر أخرى مُناقضة في المجتمع، في غير البيوت المعدودة ذات النسب المشهور. كان يُوجدُ في المجتمع أبناء لا يعرف لَهُمْ آبَاءً { وَكَانَ الرُّجُلُ يُعْجِبُهُ أَحَدُ هُؤَلاًء هَيْتَبِنَاهُ. يَدْعُوهُ ابْنَهُ، وَيُلْحِقَهُ بِنَسَبِهِ، فَيَتَوَارَتْ وَإِيَّاهُ تَوَارُتْ النسب. وَكَانَ هُنَاكَ أَبْنَاءُ لَهُمُ آبَاءُ مَعْرُوفُونَ. وَلَكَنَ كَانَ الرَّجُلُ يُعْجَبُ بِأَحَد هَوْلاء فَيَأْخَذُهُ لَنَفْسِه، وَيَتَبَنَّاهُ، وَيُلْحِقُهُ بِنَسَبِهِ، فَيُعْرَفُ بِينَ النَّاسِ بِاسْم الرُّجْل الذي تَبِنَّاهُ، وَيَدْخَلَ فِي أَسْرَتَه. وَكَانَ هَذَا يقَعُ بخاصة في السبي، حين يُؤخذ الأطفال والفتيان في الحروب والغارات، فمن شاء أن يُلحق بنسبه واحدًا

جمادي الأشرة ١٤٤٦ هـ-العدد ١٤٢ الستة الرابعة والخمسون

وعنجهيتهم في المجتمع الجاهلي. حكم التبني 2 الاسلام: فأمًا مَسْأَلَةَ التَّبَنِّي، وَدَعُوةُ الأَبْنَاءِ إلى غَيْرِ آبَائَهُمْ،

سنن اين ماجه: ١٦٧٨). فجعل الظهار تحريما مؤقتًا للوطء لا مُؤَبِّدًا ولا طلاقًا، وجَعَل له كَفَارَة، مَتَى أَدَاهَا الْمُظَاهَرُ حَلْتَ لَهُ زوجته، وبذلك تعود الحياة الزوجية لسابق عهدها، ويستقر الحكم الثابت الستقيم على الحقيقة الواقعة: «وما جعل أزواجكم اللأئي تظاهرون منهن أمهاتكم ،، وتسلم الأسرة من التصدُّع بسبب تلك العادة الجاهلية، التي كانت تمثل طرفا من سَوْم المُرْأَة السَّحْف والْعَنت، ومن اضطراب عَلاقات الأسرة وتعقيدها وفوضاها، تحت نزوات الرجال

أكل شبابي، وَنَثْرَتْ لَهُ بَطْنِي، حَتَّى إذا كَبِرَتْ سَنَّى وانقطع ولدى ظاهر منى، فقال صلى الله عليه وسلم: مَا أَزَاكَ إِلاَّ قَدْ حَرْمت عَلَيْهِ. فَأَعَادَتْ ذَلْكَ مرارًا، والرُّسُول صلى الله عليه وسلم يقول: ما أرَّاك الا قد حرمت عليه، قالت: اللهم إني أشكو إليك. فما برحتُ حَتَّى نَزَلَ جِبْرَائِيلُ بِهَؤُلاء الآيَاتَ: رَقَّ سَيْمُ اللهُ قُولَ الْتِي تُجْدِيلُكُ فِي رَقِيجِهَا وَنَشْتُكِي إِلَى أَنْدُو اللَّهُ يَسْعُ الركار المعر مرا .. الآيات (المجادلة: ١) (صحيح

منْ هَوُلاً ع دَعَاهُ ابْنَهُ، وَأَطْلَقَ عَلَيْهِ اسْمَهُ، وَعُرفَ بِهِ، وصارت له حقوق البنوة وواجباتها.

وَمِنْ هَوْلاء زَيْدُ بْنُ حَارِثَة الْكَلْبِي -رضي الله عنه-، وَهُوَ مِنْ قَبِيلَة عَرَبِيَة، سُبِي صَغِيرًا فِي غَارَة أَيَّام الجاهليَّة، فاشتراهُ حكيمُ بنُ حزام لعَمْته خديجة رَضِيَ اللَّهِ عَنَّهَا، فَلَمًا تَزَوِّجَهَا رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم وَهَبَتْهُ لَهُ، ثُمَّ طَلَبَهُ أَبُوهُ وَعَمَّهُ، فَخَيْرَهُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم، فاختار رَسُول الله صلى الله عليه وسلم، فأعتقه، وتبنَّاهُ، وكانوا يقولون عنه: زيد بن محمد، وكان أوَّل من آمن به من الموالي.

فلما شرع الإسلام ينظم علاقات الأسرة على الأساس الطبيعي لهَا، وَيُحْكُمُ رَوَابِطَهَا، وَيَجْعَلُهَا صريحة لا خلط فيها ولا تشويه، أبْطل عادة التبنى هذه، ورد علاقة النسب إلى أسبابها الحقيقية، عَلاقات الدَّم وَالأَبُوَّة وَالْبُنُوَّة الوَّاقَعِيَّة، وقال: «وما جعل أدْعياءكم أبْناءكم ذلكم قولكم بِأَفْوَاهِكُمْ ،، وَالْكَلامُ لا يُغْيَرُ وَاقْعًا، وَلا يُنْشَى عَلاقَة غير علاقة الدم، وعلاقة الوراثة للخصائص التي تحملها النطفة، وعلاقة الشاعر الطبيعيَّة الناشئة من كون الولد بضعة حيَّة من جسم والده الحيِّ ، والله يقول الحقِّ، يقول الحقَّ المطلق الذي لاَ يُلابِسُهُ بَاطلُ، وهُوَ يَهْدِي السَّبِيلَ، الْسُتَقَيم المتصل بناموس الفطرة الأصيل (في ظلال القرآن: .(017-072/7

وقوْلُه تعالى: ، ادْعُوهُمْ لآبَائهُمْ هُوَ أَقْسَطُ عند الله هذا أمر ناسخ لما كان في ابتداء الإسلام من جواز ادْعَاء الأَبْنَاء الأَجَانِبِ، وَهُمُ الأَدْعَيَاءُ، قَامَر الله تعالى بَرَدُ نَسَبِهِمُ إِلَى آبَائِهِمْ فِي الْحِقِيقَة، وَأَنَّ هذا هُوَ الْعَدْلُ وَالْقَسْطُ وَالْبِرْ.

عَنْ عَبْد الله بن عُمَر - رضى الله عنهم- قَالَ: إنْ زَيْد بن حارثة مؤلى رسول الله-صلى الله عليه وسلم-ما كُنَّا نَدْعُوهُ إِلا زَيْدَ بْنَ مُحَمَّد، حَتَّى نَزَلَ الْقَرْآنُ ادْعُوهُمْ لآبَائهُمْ هُوَ أَقْسَطْ عَنْدَ الله، (صحيح الدخاري ٤٧٨٢).

وقد كانوا يعاملونهم معاملة الأبناء من كل وجه. في الخلوة بالمحارم وغير ذلك، ولهذا قالت سهلة بِنْتُ سُهِيل امْرَأَةُ أَبِي حُذَيْطَةَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ سالمًا قد بلغ ما يبلغ الرجال، وعقل ما عقلوا، وإنَّهُ بدُخُل علينًا، وإنى أظنَ أنْ في نفس أبي حُذيفة منْ ذلك شيئًا، فقال لها النبي-صلى الله عليه وسلم-: أرضعيه تحرمي عليه ، (صحيح البخاري: ٥٠٨٨). ولهذا لما نسخ هذا الحكم، أباح الله تعالى زوجة الدعي، وتروج رسول الله-صلى الله عليه وسلم-زَيْنَبَ بِنْتَ جَحْش مُطلقة زَيْد بْن حارثة، وقال تَعَالَى: رابِكَي لا يَكُونُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ حَرَمٌ فَ أَزْوَمُ أَدْعِبَابِهِمْ إِذَا فَسَوْا مِنْهُنَ وَهُما ، (الأحسزاب ٣٧)، وقسال في آيدة التخريم: وحَلَّيلُ أَمَّآ يَحْمُ ٱلَّذِي مِنْ أَصْلَ حَمَّة (النساء ٢٣)، احترازا عن زوجة الدعي، فإنه ليس من الصلب، فأما الأبن من الرضاعة، فمنزل منزلة ابن الصُّلب شَرْعًا، بقُوْله-صلى الله عليه وسلم-: « حَرْمُوا مِنَ الرَّضَاعَةِ مَا تَحَـرُمُونَ مِنَ النَّسَبِ» (صحيح البخارى: ٢٦٤٥).

وَقَـوَلُهُ-عـز وجـل-: "هَـإِن لَمَ تَعْلَمُوا آبَاءَهُمُ فَإِخُوانَكُمُ فَي الدِّينِ وَمَوَالَيكُمُ" أَمَرَ اللَّه تَعَالَى بِرَدُ أَنْسَابِ الأَدْعِيَاءَ إِلَى آبَائِهُمُ إِنْ عُرِهُوا. فَإِنْ لَمُ يَعْرِفُوا آبَاءَهُمُ، فَهُمُ إِخُوانُهُمُ فِي الدِّينِ وَمَوَالِيهِمْ، أَيْ: عَوَضًا عَمًا قَاتَهُمُ مِنَ التَّسَبِ، وَلَهَذَا قَالَ-صَلَى اللَّه عليه وسلم- لزَيْدَ: "أَنْتُ أَخُونَا وَمَوْلاَنَا.. (صحيح البخاري: ٤٢٥١).

وَقُوْلُهُ تَعَالَى: وَلَيْس عَلَيْكُمْ جُنَاحُ فِيما أَخْطَأَتُم به أَيْ إذَا نَسَبْتُمْ بَعْضَهُمُ إلَى غَيْر أَبِيه فِ الْحَقيقَة خَطاً، بَعْدَ الاجْتَهَاد وَاسْتِفْراغ الْوُسْع. فَإِنَّ اللَّه قَدْ وَضَعَ الْحَرَجَ فِي الْخَطَأَ وَرَفَعَ إِثْمَهُ، وَإِنْمَا الْأَثْمُ عَلَى مَنْ تَعَمَد الْبَاطَلَ، مَا تَعَمَدتُ قُلُويْكُمُ، (تفسير القرآن العظيم: ٣/٣١٤و٤٦٧، باختصار).

مَنْزَلَةُ الرَّسُولَ -صلى الله عليه وسلم - في آمَنَّه،

وَلَمَا أَبُطَلَ سُبُحَانَهُ وَتَعَالَى بَعْضَ الْعَادَاتِ الْمُوْرُوثَةَ مِنَ الْجَاهلِيَةِ. وَهِيَ الظُّهَارُ وَالتَّبَنِّي، شَرَعَ فِي إِبْطَال حُكُم عُمِلَ بِهِ فَيَ صَدُر الْإِسْلَام لِضَرُورَةٍ دَعَتَ إِلَيْهِ،

وهو التوارث بأخوة الدين، التي أقامها النَّبيُّ-صلى الله عليه وسلم- بين الأنصار والمهاجرين: فقال تعالى: «النَّبِي أولى بِالْمُومنين من أنفسهم، لأنه-صلى الله عليه وسلم- بذل لهم من النصح، والشفقة، والرافة، ما كان به أرحم الخلق وأرافهم، فرسُولُ الله-صلى الله عليه وسلم- أعظمُ الْخَلْق منة عليهم من كل أحد، فإنه لم يصل النهم مثقال ذرة من الخير، ولا اندفع عنهم مثقال ذرة من الشر، إلا على يديه وبسببه، ولذلك وجب عليهم إذا تعارض مُرَادُ النَّفْس، أوْ مُرَادُ أَحَد مِنْ النَّاس مع مُرَاد الرَّسُول-صلى الله عليه وسلم-، أنْ يُقدُم مُرَادُ الرُّسُول-صلى الله عليه وسلم-، وأن لا يُعَارض قُوْلُ الرُّسُول-صلى الله عليه وسلم- بقوَّل أحد، كائنًا من كان، وأن يفدوه بأنفسهم وأموالهم وأولادهم، ويُقدِّموا محبَّتَهُ على الْخِلْق كَلَهِمْ، وألاَّ يقولوا حتى يقول، ولا يتقدِّموا بين بديه.

وهو-صلى الله عليه وسلم- كَالأب للمؤمنين، يُرَبِيهِمْ كَمَا يُرَبِّي الْوَالْدُ أَوْلَادُهُ، فَتَرَتَّبُ عَلَى هذه الأبوة أن كان نساؤه أمهاتهم، أي: في الحرمة والاخترام، والأكرام، لا في الخلوة والمحرمية، وكان هَذا مُقَدْمَةً لمَّا سَيَأْتِي فِي قَصَّة زَيْد بْن حَارِثَة الَّذِي كَانَ قَبِّلَ يُدْعَى: ﴿ زَيُدُ بَنُ مُحَمَّدٍ ، حَتَّى أَنْزَلَ الله: ( لَا كُنْ عَمَدُ إِنَّا أَسْتُومِن زِمَّالِكُمْ ، (الأحزاب ٤٠) فقطع نسبة وانتسابة منه، فأخبر في هذه الآية أنَّ المؤمنين كلَّهُمُ أوْلادُ للرَّسُول-صلى الله عليه وسلم-، فلا مزيَّة لأحد عن أحد، وإن انقطع عَنْ أَحَدِهِمُ انْتَسَابُ الدَّعْوَةِ فَإِنَّ النَّسَبَ الْإِيمَانِي لَم ينقطعُ عَنه، فلا يَحْزَنُ وَلا يَأْسَفُ. وَتَرَتَّبُ على أنَّ زَوْجَاتَ الرَّسُولِ أَمْهَاتُ الْمُؤْمِنِينَ، أَنَّهُنَّ لا يحُلُّن لأحد منْ بَعده، كَمَا صَرْحَ بِذَلْكَ فِي قَوْلَه: وما كان لكم أن تؤذوا رسُول الله ولا أن تنكحوا أزواجه من بغده أبدا، (الأحزاب ٥٣) (تيسير الكريم الرحمن: ٦/١٩٩٩٩٩). وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

> جمادي الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون

-----

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والرسلين، وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان، وبعد، فإن مسائل علم التوحيد تتضمن معرفة الأحكام الشرعية العقدية كأحكام الألوهية، وعصمة الرسل، وقضايا اليوم الأخر، ونحو ذلك، وقد عنيت كتب العقائد به أعظم عناية، وكُتبت في تحريره وتقريبه-على منهج السلف الصالح أهل السنة والجماعة- مطولات ومختصرات. ومنظومات ومنتورات من زمن السلف والى يوم الناس هذا، ولكن قبل أن نتكلم عن هذه المسائل نذكر أولا، مصادر العقيدة الإسلامية.

🖉 د . عبد الله شاکر

القرآن الكريم المعدر الأول للعقيدة والشريعة المقرآن الكريم، هو: المصدر الأول للشريعة أصولها وفروعها، وكل أصل بعده فهو راجع إليه ومعتمد عليه، وهو أفضل الوحي المنزّل على وجه الإطلاق، وكل ما تضمنه فهو حق وصدق: كما قال جل شأنه، ،ومَنْ أَصْدَقُ مِنَ أَقُو قِيلًا ، (النساء: ١٢٢)، جل شأنه، ،ومَنْ أَصْدَقُ مِنَ أَقُو قِيلًا ، (النساء: ٢٨). وقال: ،رُمَنْ أَصْدَقُ مِنَ أَقُو قِيلًا ، (النساء: ٢٢)، وقال: «رَمْنْ أَصْدَقُ مِنَ أَقُو قِيلًا ، (النساء: ٢٢)، وقال: «رَمْنْ أَصْدَقُ مِنَ أَقُو قِيلًا ، (النساء: ٢٢)، وقال: مرافق من العدول الضابطين، وعامة ما ود فيه من قضايا العقائد هي نص في معناها ودلالتها؛ إذ لا يتصور أن يترك الله جل جلاله أمر العقائد الدينية غير واضحة. مع أنها أصل الدين ومبناه، وأول الواجبات على العباد، مع تفصيله وتبيينه لأحكام الفروع؛ إذ منزلة العقيدة من الدين منزلة الرأس من الجسد.

وقد نهج القرآن الكريم في إيضاح العقائد طريقين: الطريق الأول: سياق الآيات القرآنية في مدلولاتها العقدية وسياق الأخبار المسلّمة التي بلغت من وضوح الدلالة ما لا يتصوّر معه إنكار أحد لها. الطريق الثاني: سياق الآيات القرآنية جارية على موازين العقول المحيحة كما في قوله تعالى: و كُانُ فِيماً المُعَالَةُ لَمَد تَعَالَمُ مَحَالًى مُعَالًى ...

يصفون (الأنبياء: ٢٢).

والمعنى: أنه لو كان فيهما آلهة إلا الله لفسدت السماوات والأرض، لكنهما لم تُفْسَدًا؛ فالنتيجة ليس فيهما آلهة إلا الله.

وعلى هذا فقد جمع القرآن الكريم في دلالته على العقائد الإلهية بين الخبر وموازين العقل الصحيح، خلافًا لما يدَعيه بعض المتكلمين: من

> جمادى الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ٤٢ السنة الرابعة والخمسون

أن دلالة القرآن دلالة خبرية محضة خالصة. وليس أدلَ على بطلان هذا القول من مجيء نوعي الدلالة العقلية والخبرية في نصوص القرآن الكريم: إلا أن الدلالة العقلية القرآنية أكمل وأتم من دلالة الأدلة العقلية المنطقية.

#### عناية القرآن الكريم بالعقيدة:

القرآن الكريم هو كلية الشريعة، وعمدة الملة، وينبوع الحكمة، وآية الرسالة، ونور البصائر والأبصار، فلا طريق إلى الله سواه، ولا نجاة بغيره، ولا تمسك بشيء يخالفه. وهذا كله معلوم من الدين علمًا ضروريًّا لا يحتاج إلى استدلال عليه.

وقد أوفى القرآن الكريم على الغاية في بيان العقيدة وتصحيحها في النفوس على أتم وجه وأكمله، وبخاصة في السور المكية، إجمالاً وتفصيلاً. وكان أول ما أنزل وحيًا على رسول الله صلى الله عليه وسلم هو سورة العلق: (قَلْ أَنْتَر رَقْ اللَّه عَلَي مَنْ العلق: (العلق: ٢، ١). وهي تتضمن أصول الدين والعقيدة من الأدلة العقلية والفطرية والشرعية على وجود الله تعالى وتوحيده، وصدق الرسول صلى الله عليه وسلم وإثبات البعث.

وفي سائر سبور القرآن الكريم، نجد السورة الواحدة تجمع أركان العقيدة بأصول عامة تبين أركان الإيمان-وأعظمها الإيمان بالله تعالى-، وما يتضرع عن هذه الأركان وينضم إليها، أو يكون من مقتضياتها ومستلزماتها، وتضع كذلك الإجابة الصحيحة الحاسمة عن الأسئلة التي تفسر للإنسان أصل وجوده ونشأته وغايته التي يسعى إليها، والمصير الذي ينتهي إليه بعد رحلته في هذه الحياة، وتحدد علاقته بالله تعالى وبالكون وبالحياة والأحياء من حوله.

يقول الإمام الشاطبي: "وغالب السور المكية تقرّر

ثلاثة معانٍ، أصلها معنى واحد، وهو الدعاء إلى عبادة الله وتوحيده.

وبيان ذلك كما يلي:

المعنى الأول: تقرير الوحدانية لله الواحد الحق، غير أنه يأتي على وجوه؛ كنفي الشريك بإطلاق. أو نفيه بقيد ما ادّعاه الكفار في وقائع مختلفة. من كونه مُقرَبًا إلى الله زلفى، أو كونه ولدًا، أو غير ذلك من أنواع الدعاوى الفاسدة.

المعنى الثاني: تقرير النبوة للنبي محمد -صلى الله عليه وسلم-، وهذا هو المعنى الثاني الذي قررته آيات القرآن في العقيدة؛ قررت نبوة النبي-صلى الله عليه وسلم- وأنه رسول الله إليهم جميعًا، صادق فيما جاء به من عند الله، وهذا المعنى وارد على وجوه أيضًا؛ كإثبات كونه رسولاً-صلى الله عليه وسلم- حقًّا، ونفي ما ادّعوه عليه من أنه كاذب، أو ساحر، أو مجنون، أو يُعلّمه بشر، أو ما أشبه ذلك من كفرهم وعنادهم.

المعنى الثالث: إثبات أمر البعث والدار الآخرة، وأنه حق لا ريب فيه بالأدلة الواضحة، والردّ على من أنكر ذلك بكل وجه يمكن الكافر إنكاره به، فردّ بكل وجه يلزم الحجة، ويبكت الخصم، ويوضّح الأمر.

فهذه المعاني الثلاثة هي التي اشتمل عليها المُنَزِّل من القرآن بمكة في عامة الأمر، وما ظهر ببادي الرأي خروجه عنها، فراجع إليها في محصول الأمر. ويتبع ذلك: الترغيب والترهيب، والأمثال والقصص، وذكر الجنة والنار، ووصف يوم القيامة، وأشباه ذلك.

وإذا كانت العقيدة هي الموضوع الأساسي الرئيس في السور المكية، فإنها كذلك موضوع رئيس في السور المدنية التي تنزلت؛ لتُعالج قضايا تشريعية تُعرض من خلال هذه العقيدة ومقتضى الإيمان بالله تعالى.

9

جمادي الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ٢٤٢ السلة الرابعة والخمسون

ومن هنا، فإن الحديث عن العقيدة لم ينقطع في المدينة؛ لأنه ليس حديثًا يُذكر في مبدأ الطريق ثم ينتقل منه إلى موضوع آخر، إنما يُذكر في مبدأ الطريق، ثم ينتقل معه إلى كل موضوع آخر.

الليب القرآن 1 العديث عن الوحدائية والتوحيد، جاءت أساليب القرآن في هذا الباب على غاية التفنّن والإبداع؛ تلطفًا في استدعاء الناس إلى التوحيد، وتأليفًا لقلوبهم، ولفتًا لأسماعهم وأبصارهم، وإقامة للحجة عليهم بكل الأساليب.

ومن ذلك:

الأسلوب الأول: أسلوب الخبر المجرد؛ بيانًا للحق، وإعلامًا للخلق. كما قال تعالى: (الماتحة: 1).

الأسلوب الشاني: أسلوب الخبر المؤكد: والمؤكدات التي جاء بها القرآن في شأن الوحدانية والتوحيد كثيرة متنوعة. ومنها: التأكيد بر «إن»، التأكيد باللام، التأكيد بالقسم. ومثالها جميعًا قول الله تعالى: «وَالتَنْكَتِ مَنَا () مَارْمَرْت وَمَرَ () مَالْكِت وَكُرُ إِذَا لَتَنْكُت مَنَا () مَارْمَرْت وَمَرَ () مَالْكِت وَكُرُ

يَبْهُمَا وَرَبُ ٱلْمَسَرِقِ ، (الصافات: ١-٥). التأكيد أيضًا بأساليب القصر، وهو من ألوان المؤكدات: كأسلوب النفي والاستثناء: كقول الله تعالى: وإلى أو الله لا إله إلا أماً فاغتن وأقد المُسَلَّذِ لدَصَرَق (طه: ١٤).

وأسلوب القصر أيضًا بالتقديم والتأخير: كقوله تعالى: «أَقَ مَعْدُ وَأَقَ مَعْدَى (الفاتحة: ٥) فتقديم المفعول: «إيَّاكَ، أفاد قصر العبادة على الله تعالى وحده. الأسلوب الثالث: أسلوب الأمثال، وهو باب في

جمادي الأخرة ١٤٢٦ هـ - العدد ٤٢ السنة الرابعة والخمسون

القرآن الكريم، يُقصد به تقرير المعاني في نفس السامع، وتصويرها في صورة محسوسة ملموسة عن طريق التشبيه، أو الاستعارة أو غيرهما من أساليب البيان، ومن ذلك: قوله تعالى: « مَثَلُ الَّذِبِ ٱلْحَدَّذُولَ مِن مُوبِ أَشَر أَوْلِياً حَمَّتُل الْمَحَكَثُوتِ ٱلْحَدَّ يَتَأَ وَإِنَّ أَوْهِ الْبُوْتِ لَبَتُ الْمَحَكُثُوتِ ٱلْحَدَّ تَلَمُونَ أَرْهِ الْعَدَى الْبُوْتِ لَبَتُ الْمَحَكُثُوتِ الْحَدَّ الْعَالَ عَلَمُونَ ، (العنكبوت: ٤).

الأسلوب الرابع: أسلوب المحاورة، وهو الذي يورد فيه الحديث عن التوحيد من خلال حوار يجري بين طرفين أو أكثر، فيتقرر في النفس أكثر من الخبر المجرد. قال تعالى: وأذكر في الكتب إرجع يشكان متبقاتيا () أ قال لأبد تألت لم علم ما لا يست ولا يتعر ولا يتي علم شنا، (مريم: ٤١-٤٢).

الأسلوب الخامس: أسلوب القصة، وهو أسلوب من أوسع أساليب القرآن في التوحيد وغيره، وقد عُنِيَ القرآن الكريم بهذا الأسلوب وأكثر منه؛ لما للقصة من تأثير في النفوس، وسهولة في الحفظ، وانتشار وذيوع بين الناس، وأوضح مثال لذلك قصة إبراهيم (عليه السلام) مع قومه وأصنامهم وتحطيمه لها، وتقريره للتوحيد من خلال المشاهد المتتابعة التي جرت بينه وبين قومه ما قص الله علينا ذلك في عديد من سور القرآن الكريم.

ومن ذلك قول الله تعالى: • قَالَ أَنْتَعْبُدُونَ بِن دُوبِ اللهِ مَا لَا بَنتَمُ حَمْ شَيْئًا وَلَا يَشْرُكُمُ () إَنِّ لَكُمْ وَلِمَا تَمْبُدُونَ مِن دُونَ اللهِ أَفَلَا تَمْقِلُونَ ،

(الأنبياء ٦٦-٦٧). وللحديث صلة إن شاء الله تعالى،

والحمد لله رب العالمين.

### الإسلام واستخلاف الإنسان في المال والقرب ووقف جونئسر الثالي

الحمد لله رب العالمين، والسلاة والسلام على خاتم المرسلين وعلى آله وصحبه ومن سار على نهجهم واستنُّ بسُنتهم إلى يوم الدين. أما بعد، فقد جُبِل الإنسان على حبّ المال، ولذا يقول الله -سبحانه وتعالى- عنه، (وَإِنَّهُ لِحُبَ الْحَبَرِ لَتَبِيدُ) (سورة العاديات، ٨)، ويقول سبحانه مصوّرًا حب الإنسان للمال، (وَعُبُورَ ٱلْمَالَ حُلُ حَمَّ) (سورة الفجر، ٢٠)، ويبين لنا -سبحانه وتعالى- أن الإنسان مُحبّ للمال بكل صوره، وأن حبّه للمال فطرة خلق عليها كحبه لأبتائه ونسائه فيقول، ( نُبَنَ لِقَابِ عُبُ النَّهَوَت المَالَ وَ وَالْتَبِينَ وَالْقَتَعْلِي الْمُعَطَرة مَاكَ (سورة آل عمران، 12). وَالْتَبِينَ وَالْقَتَعْلِي الْمُعَطَرة مَاكَ إِلَيْ عَدِينَ الإِنسان 14).

> والمولى -عز وجل- لم يصادم هذه الفطرة وإنما جعل للمال وظيفة يتعدى نفعها صاحبها لنفع المجتمع، وليكون المال مطية للآخرة؛ فيقول سبحانه: (المال وَالْمَوْنَ وَمِنْ ٱلْحَوْرَ اللَّذِيَّ وَالْيَعِبْتُ المَلِحَتُ عَبَر عِدَ وَتِكَ قَوْلاً وَعَبَرُ أَمَلاً) (سبورة المكهف:٤٦).

فلم ينف أن المال زينة ومتاع لصاحبه، وإنما وجَّه نظر الإنسان إلى قصر عمره وزوال ملّكه لماله، وأن عليه أن يجعل المال مطية لأُخراه التي هي دار مقامه، وأن ما عند الله في الآخرة دائم لا يزول.

> جمادي الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ٦٤٢ السنة الرابعة والخمسون

#### الإسلام لم يصادم الناس في فطرة حب المال وانما قومها،

لم تصادم الشريعة الإسلامية الناس في حبّهم للمال، وإنما نظمت هذه المحبة ووضعت لها إطارًا وضوابط يتملك بها الإنسان المال، ويكون للمال وظيفة اجتماعية، ويكون المال مطية لصاحبه للفوز برضوان الله في الآخرة، وذلك حتى لا تؤدي محبة المال إلى إفساد صاحبها وخسارته للدنيا والآخرة، فحدًر -سبحانه وتعالى- من أن يُفتن الإنسان بالمال فيطغى بسببه: لأن ذلك عامل فساد ودمار له، فقال عز وجل:

(عَنَى أَنَّ الإَسْنَ لَعْنَى أَنَ أَنَّ أَنَ التَّنَى (سورة العلق: ٢و٧)، وبينَ سبحانه طبيعة الإنسيان وشيدة تعلُّقه بالمال وجَزعه من الفقر والحاجة، وهو ما يجعله يطغى ويبخل حال غناه، ويذل ويخضع حال فقره،

فيقول -سبحانه وتعالى-: (إِنَّ ٱلإِسَنَ خَلِقَ هَلُوْمًا ) إِنَّا مُتَهُ ٱلتَّرُجَرُوعَانَ وَإِذَا مَتَهُ ٱغْتَرُ مَوُعًا ) (سورة بدر مدر ٢٧)

المعارج: ١٩ و٢١).

قال ابن كثير في تفسيره لهاتين الآيتين: ".. إذا أصابه الضُّرَ فزع وجزع وانخلع قلبه من شدة الرعب وَأَيسَ أَنُ يَحْصُلَ لَهُ بَعُدَ ذَلِكَ خَيْرُ، (وَإِذَا مَسَّهُ الْخَيْرُ مَنُوعًا) أي: إذا حصلت له نعمة من اللَّه بخل بها على غيره ومنع حق اللَّه تعالى فيها (تفسير ابن كثير/ج٨، ص ٢٤٠).

#### مفهوم المال في الإسلام:

المال في الإسلام لا يكفي أن يميل إليه الطبع ويجري فيه البذل والمنع، ويمكن حيازته والانتفاع به ليكون مالاً، وإنما يجب أن يباح

۲۲ جمادى الأخرة 1221 هـ - العدد ١٤٢ ماله العدد ١٤٢ العدد ١٤٢ ماله السنة الرابعة والخمسون

الانتفاع به شرعًا، وإلا لم يكن مالاً. فالمولى سبحانه هو الذي بيَّن ما يكون مالاً وما لا يكون كذلك، فالأعيان المحرمة ليست مالاً، ولا يجوز التصرف فيها ولا الانتفاع بها كالخمر والخنزير والميتة وأدوات اللهو المحرم.

ولذا قسم الفقهاء المَالَ إلى متقوَّم وغير متقوَّم، فما أباحه المولى سبحانه للإنسان فهو مال متقوَّم وما حرمه عليه فليس بمال عند المسلم فلا يجوز أن يكون محلاً للعقود والتصرفات، ولا يضمنه بالإتلاف، ويشهد لذلك حديث عمر -رضي الله عنه- يقول: "قاتل الله فلانًا،

> لم تصادم الشريعية الإسلامية الناس في حبّهم للمال، وإنما نظمت هذه المحبة ووضعت لها إطارًا وضوابط يتملك بها الإنسان المال.

ألم يعلم أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "لعن الله اليهود حُرمَت عليهم الشـحوم، فجملوها فباعوها" (متفق عليه).

ومن القواعد الثابتة التي انعقد عليها الإجماع:

أن الله إذا حرَّم أكل شيء ولم يُبح الانتفاع به حرَّم ثمنه كالخمر والخنزير، وأما ما يحرم أكله، ولكن يُبَاح الانتفاع به كالحمر الأهلية والبغال فيخرج من التحريم، ويجوز بيعه ويحل ثمنه، ولكن لا يحل أكله.

#### استخلاف الإنسان لا المال:

يُوقن المسلم أن المال الذي بيده ليس ملكًا خالصًا له، كما يوقن بأن يده على هذا المال ليست مطلقة؛ فهو لا يملك التصرف في هذا المال على النحو الذي يشاء، وإنما هو مقيًد في ذلك بأوامر الله سبحانه وتعالى. فالمولى سبحانه هو المالك لهذا الكون بما فيه، وملك الله سبحانه دائم لا يرول، بخلاف تملًك الإنسان العارض الزائل

المقيد بحدود الزمان (عمر الإنسان) وقدرته المحدودة على التصرف.

فالملكية الحقيقية للمال إنما هي لله سبحانه وتعالى دون سواه وإنما الإنسان مستخلف في هذا المال، إذ يقول عز وجل: ( عَامِتُوا مَاتَهِ وَرَسُولُهِ. وَأَعْفُوا مِنَا جَعَلَكُمْ أُسْتَعْمَدِنَ مِهِ) (سورة الحديد: الآية ٧).

ويقول جل في علاه: (وَمَاتُوْهُم مِن مَّالِ أَمَّو ٱلَّذِي مَتَعَكَمُ ) (سبورة النبور: الآية ٣٣)، فأضاف سبحانه المال إليه ليبين أنه سبحانه هو المالك له، وبيَّن أنه هو الذي ملكه للإنسان ولذا أمَره

> فيه بما يشاء. كما بين سبحانه وتعالى أنه استخلف الإنسان في هذا المال وأمره بالإنفاق منه رغم أن الإنفاق سيؤدي إلى استهلاك المال، فبيان الاستخلاف هـدفه التأكيد على

أن الإنسان له تمليك الانتفاع، بما يقتضيه ذلك من حق التصرف وحق الاستهلاك وحق الاستثمار؛ ولكن هذا الإذن بالانتفاع والتصرف يأتي على الكيفية التي بيَّنها المالك الحقيقي وهو الله سبحانه وتعالى، وأن الإنسان مسؤول ومُحاسَب عن هذا المال؛ من أين اكتسبه وفيما أنفقه.

وقد ضرب المولى سبحانه الأمثال من حياة الأفراد والجماعات السابقة التى لم تنتبه إلى استخلافها في المال، فأفسدها المال وأدًى بها إلى الكفر والطغيان، وذلك فى مثل قصة صاحب الجنتين في سورة الكهف، وقصة قارون في سورة القصص، وقصة أصحاب الجنة في سورة القلم،

وبَيَّن سبحانه وتعالى المصير الذي آل إليه هؤلاء ليعتبر المسلمون فلا يسلكوا سبيلهم.

وحينما يوقن الإنسان بملكية الله للمال، وبأنه مُستخلَف فيه وأنه ليس حرًا يصنع في ماله ما يشاء وإنما هو مقيد بأوامر الشرع، فإن معاملاته تعكس هذه العقيدة فتتم وفقًا لأحكام الشرع، وحينما يعلم أن هذا المال له وظيفة اجتماعية فإن هذه المعاملات تظهر فيها الأخلاق التي يجب أن يكون عليها المسلمون في كل شؤونهم، ولذلك يجب أن تخلو المعاملات في المجتمع المسلم من الربا، والقمار، والغرر، وكذلك من

الغش بكل صوره، فقد نهى النبي عن الغش <u>ق</u> المعاملات؛ فقد أخرج مسلم عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مرَّ على صبرة طعام فأدخل يده فيها، فنالت أصابعه

بللا، فقال: "ما هذا يا صاحب الطعام؟" قال: أصابته السماء، يا رسول الله. قال: "أفلا جعلته فوق الطعام كي يراه الناس؟ مَن غشَّ فليس منى"(صحيح مسلم).

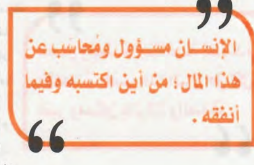
وانطلاقًا من ملكية الله -سبحانه وتعالى - للمال واستخلاف الإنسان فيه أوجب المولى سبحانه في هذا المال الزكاة، وندب فيه إلى الصدقة وصلة الرحم وصور البر المختلفة، وبيَّن ما يجوز أن ينفق فيه وما لا يجوز، فلا يجوز أن ينفق المال في محرم كثمن لخمر أو مخدرات، أو خنزير، أو لإقامة تمثال، ولا أن يستأجر به قين (مغنية)، ولا ينفقه في الحفلات والملاهي المحرمة المسماة زورًا "ترفيهًا وهنًا"، والتي ينتشر فيها السفور،

14

جمادي الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٢

الستة الرابعة والخبسون





ويختلط الرجال بالنساء، ويزول فيها الحياء، وتنتهك فيها الحرمات، ولا أن يدفع الملايين إلى البطالين المتفرغين للهو واللعب تحت مسمى الرياضة، وأولى بهذه الأموال المسلمون الذين يتعرضون للإبادة والتجويع، وأولى بها أيضًا الكادحون كعمال البناء، وعمال الأفران الذين يلتظون باللهب في القيظ والحر ليخرجوا الخبز لمواطنيهم، والأيدي الكادحة التي تنتج لأهل بلادها من المزارعين وأرباب الحرف الكادحين، وغيرهم من النافعين لأوطانهم مع ضيق الحال بهم.

> ولا يجوز للمسلم الإسراف في إنفاق المال، ولا السِّفه في بذله، ولذا شُرع الحجر على السفيه حفاظًا على المال.

ولا يقف تنظيم الإسلام للمال في حياة الإنسان فقط. وانما عند زوال

ملك الإنسان فقد بين المولى سبحانه وتعالى من خلال تشريع الأرث من ينتقل إليه المال من قرابته بمقدار محدد دقيق لا قول معه لمتقول. ولذا فهو لا يملك زيادة نصيب من يحب من ورثته. ولا يملك حرمان من لا يحب من ورثته، بل ويستوي في الأرث المحسن والمسيء؛ والبار والعاق. لأنه مستخلف في المال من الله تعالى.

#### الوظيفة الاجتماعية للمال في المجتمع الإسلامي:

للمال وظيفة اجتماعية شديدة الأهمية؛ ففي هذا المال حقَّ لكل فقير ومسكين بالزكاة والصدقة، والصحابة -رضي الله عنهم- كان الغنى من مقاصدهم، ولكن كان المال كله مسخرًا لخدمة الدين، فهذا أبو بكر -رضي الله عنه-

مادي الأخرة ١٤٦٦ هـ - العدد ١٤٢ ١٤ السنة الرابعة والخمسون

يشتري الذين أسلموا من العبيد ويعتقهم، وما تمَّت توسعة المسجد في المدينة النبوية إلا بمال عثمان -رضي اللَّه عنه-، وما شرب المسلمون الماء العذب من بئر رومة إلا بماله، وما تجهز جيش العسرة إلا بمال أبي بكر وعثمان وطلحة وغيرهم.

فالمال في المجتمع الإسلامي لا يختص به صاحبه، لأنه يُوقن بأنه مستخلف فيه، ولذا فله وظيفة اجتماعية تتعدى صاحبه إلى نفع غيره.

ولذلك جعل الله سبحانه خراج الأرض التي

فتحت صلحًا بغير قتال في مصارف يتحقق بها كفاية الفقراء والأيتام والمساكين في المجتمع فقال تعالى: ( مَا أَوْرَ أَنَّ

#### فَقَدُو وَالرَّقُولَ وَالِي الْقُرْقَ وَالْبَعْنَى وَالْمُسْتَكِمَنِ وَإِنَّ السَّبِيلِ كَنَ لَا بَكُونَ دُولَةً بَنِّ الْخُفِيلَةِ يَنْكُرُ ) (سورة المحشر: ٧).

فقضى المولى سبحانه أن لا يُحتكر المال في أيدي قلة محدودة داخل المجتمع، ولذا اهتتح عمر بن الخطاب -رضي الله عنه- العراق فأشار عليه المسلمون أن يقسم السواد وأهل الأهواز وما افتتح من المدن؛ فقال لهم: فما يكون لمن جاء من المسلمين؟ فترك الأرض وأهلها، وضرب عليهم الجزية، وأخذ الخراج من الأرض.

فعمر -رضي الله عنه- لم يقسم الأرض على الفاتحين: لأنه نظر إلى الوظيفة الاجتماعية للمال، ولـذا فحرصًا على الأجيال القادمة أوقفها بأيدي أهلها وفرض عليها الخراج وهو

#### Upload by : altawhedmag.com

للمسال وظيفسة اجتماعيسة شديسدة

الأهمية وفضى هذا المال حق لكل

فقير ومسكين بالزكاة والصدقة.

أشبه بالضريبة السنوية، وجعل العطاء في بيت مال المسلمين لكل أفراد الأمة الإسلامية، وهي أول مرة تُعطي الدولة عطاءً سنويًا لمواطنيها (ليس أجرًا ولا مقابل عمل، بل عطية من بيت المال).

#### غياب مفهوم الاستخلاف في فلل المادية الغربية:

انفرد الإسلام بمفهوم الاستخلاف في المال، وغاب هذا المفهوم بالكلية عن الغرب الذي طغت فيه المادية، ومع انتشار الإلحاد، عاث الناس فسادًا في المال، ولم يقف الأمر عند إهلاكه في كافة المحرمات ومسارزة المولى سبحانه بالمعاصي طيلة حياتهم، وإنما امتد هذا الأمر إلى ما بعد موتهم، فخلافا للإسلام الذي شرع نظامًا دقيقًا محكمًا، وهو الإرث الذي يبين كيفية انتقال المال من الميت إلى قرابته ونصيب كل وارث؛ نجد الغرب وقد أطلق يد المالك في التصرف في ماله في حياته وحال موته، فيحدد من يرثه ومن لا يرثه، حتى وصل الأمر ببعضهم إلى صرف كافة أملاكهم إلى الحيوانات، حتى صار ما بحوزة بعض الحيوانات أكثر مما بملكه الملايين من البشر مجتمعين، وفي الوقت الذي يعانى مئات الملايين يرضخون تحت خط الفقر، تتنعم بعض هذه الحيوانات في القصور الفارهة، وهذا ما دعا بموسوعة جينيس للأرقام القياسية إلى إدراج الحيوانات الأغنى بهذه القائمة.

تركت الكونتيسة النمساوية Karlotta Lieberstein ثروتها، لكلبها جونثر الثالث -من فصيلة الراعي الألماني- ولذريته من بعده (وهو ما يشبه الوقف)، وقد توقي هذا

الكلب فآلت التركة إلى ابنه جونثر الرابع GUNTHER IV، والذي يعد أغنى حيوانات في العالم بثروة تقدر بنحو ٤٠٠ مليون دولار، ويمتلك فيلا في جزر البهاما وقصرًا في ميامي، وله فريق من الخدم والطهاة. ولدى جونتر أيضًا شركته الخاصة، التي يدير موظفوها أصوله، حرصًا على استمرار نمو ثروته وذريته من بعده (!!

ويليه في الثراء الكلب TOBY RIMES توبى ريمس والذي يعيش في نيويورك، ويأتي في المرتبة الثانية بثروة قدرها ٩٠ مليون جنيه إسترليني، ورثها عن آبانه بعدما قررت السيدة "إيلا ويندل" ترك ثروة لجده الأكبر عام ١٩٣١م كانت تقدر بنحو ٣٠ مليون جنيه إسترليني، وظللت هذه الثروة تتوارث حتى وصلت إلى "توبى ريمس".

وازاء هذه الترهات لا نعجب حينما نجد الورثة يقاضون أحد الكلاب لاستئثاره بالتركة دونهم، فحينما تركت السيدة "ليونا هيمسلى" سلسلة فنادق هلمسلي الشهيرة ثروة لكلبها المالطي المسمى "ترابل" تقدر بنحو الم مليون دولار بعد وفاتها في عام ٢٠٠٧م، أقام أحفادها دعوى قضائية بدعوى أنها تعاني من مشكلة نفسية، وانتهى القضاء إلى إعطاء الكلب ٢ مليون فقط في حين تم إعطاء مذا الكلب مشكلة أخرى حيث مات ولا يعلم اللى من تنتقل ثروته، وفي نهاية الأمر عادت الأموال المخصصة لرعايته إلى مؤسسة ليونا هلمسلي الخيرية الا

كما تركت الممثلة الأمريكية "بيتي وايت"

جمادي الاخرة 112 هـ - العدد : السئة الرايمة والخمسون

لكلبتها مبلغ ٥ ملايين جنيه إسترليني.

ولا يقتصر الأمر على الكلاب فقط، فقد أوصت الكونتيسة "باتريشيا أونيل" للقرد "كالو" KALU - وهو أحد قرود المكاك البرتغالية طويلة الذيل -بمبلغ ٩٠ مليون جنيه إسترليني، ومزرعة بأستراليا، وبعد وفاتها يعيش حاليًا في إحدى المنتجعات في جنوب أفريقيا.

وأوصىى المغني الأمريكي مايكل جاكسون للشمبانزي الذي كان يملكه بمبلغ ٢ مليون دولار.

كما تركت أرملة إيطالية تدعى "ماريا أسونتا" شروتها التي تقدر بـ ١٣ مليون جنيه إسترليني ومجموعة من المتلكات في إيطاليا، لأحد قطط الشوارع الذي قدم إليها فأقام في بيتها، فحرمت قرابتها من الأرث ومنحتها لهذا القط. ووصل الأمر إلى الدجاج حيث تمتلك الدجاجة ووصل الأمر إلى الدجاج حيث تمتلك الدجاجة جنيه إسترليني، بعدما قرر صاحبها الناشر البريطاني مايلز بلاكويل ترك جزء من شروته لها.

وفي الوقت الذي تهدر فيه شروات العديد من الدول النامية فإن هذه الحيوانات تقوم شركة متخصصة بالإشراف على الصناديق الاستثمارية المخصصة لتنمية شروات هذه الحيوانات.

وحرمان القرابة من الأرث وجعله لهذه الحيوانات، إنما ينبع من غياب مفهوم الاستخلاف في المال، وشيوع مفهوم الحرية في أقصى ذروته؛ فالإنسان هو الذي يحدد من يرثه ومن لا يرثه لخلو شريعته من

هذا التنظيم الدقيق، ويضاف لذلك انتشار الإلحاد في الغرب، ولذا يتصرف المالك في ماله كيف يشاء لظنه أنه غير مُحاسَب عن ذلك، وهو ما نتج عنه ما عرضنا له.

وفي عصور الكنيسة الأولى لم يكن هناك منهج محدد يتبع لقسمة التركات، وإنما جرى العمل على تقسيم التركة على الورثة وفقًا لاحتياجهم، فيتم توزيع الجزء الأكبر من الميراث على من هو أكثر احتياجًا، والجزء الأقل لمن هو أقل احتياجًا، وكان أفراد الأسرة يستعينون بالكنيسة وبآبائها، عند توزيع الميراث.

ويذهب ببعض رجال الدين المعاصرين أن أفضل الطرق لتوزيع الميراث هي أن يقسمه الشخص في حياته، على أن يوزع بعد وفاته، وأنه على الأب أن يعطي الجزء الأكبر لمن لديه احتياج أكبر، وألا يكون التوزيع على أساس من هم أكثر ارتباطًا واهتمامًا بالأب.

ولا شك أن هذا أمر يتناقض مع تنظيم الإسلام الدقيق للمال في حياة الإنسان وبعد مماته، فقد حدد الورثة تحديدًا دقيقًا ذكر فيه الفروض كالثمن والسدس والربع والثلث والنصف والثلثين، ومن يستحق ذلك من أصحاب الفروض، وحدَّد العصبات بأنواعهم المختلفة (عاصب بنفسه، وعاصب بغيره، وعاصب مع غيره) ودرجاتهم وطبقاتهم، وذلك في إطار استخلاف الإنسان في هذا المال، والملوك في الحقيقة لله جل في علاه؛ فالحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله.

والحمد لله رب العالمين.

جمادي الأخرة ١٤٤٦ هـ- العدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فعن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: جاء أعرابيُّ إلى النَّبيُ صلى اللَّه عليه وسلم فقال: يا رسولُ اللَّه علَّمْني كلامًا أقولُه.

قال: قُلّ: لا إلهَ إلاَّ اللَّهُ وحدَه لا شريكَ له، اللَّهُ أكبَرُ كبيرًا والحمدُ للَّه كثيرًا وسُبحانَ اللَّهِ ربَّ العائمينَ، ولا حولَ ولا قَـوُّةَ إلاَّ بِاللَّهِ العلِّي العظيم العزيزِ الحكيم.

قال: هؤلاء لربي، فما لي؟

قال: قل: اللّهمَّ اغضر لي وارحَمْني واهدِني وارزُقْني. رواه مسلم عن موسى الجهني، عن مصعب بن سعد، عن أبيه. قال مُوسَى: أمَّا (عَافِنِي) فأنًا أتوَهَمُ وما أدْرِي. يعني: هل ورد فيها لفظة (وعافني) أم لا؟

وعن طارق بن أشيم الأشجعي أنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم وَأَتَاهُ رَجُلٌ، هَقالَ: يا رَسولَ اللَّهِ، كيف أقولُ حِينَ أَسْأَلُ رَبِّي؟ قالَ: قُلِ: اللَّهُمُ اغْضُرُ

لي، وَارْحَمْنِي، وَعَافِنِي، وَارْزُقْنِي. وَيَجْمَعُ أَصَابِعَهُ إِلاَ الْإِبْهَامَ؛ فَإِنَّ هَـوُّلاًءِ تَجْمَعُ لِكَ دُنْيَاكَ وَآخرَتَكَ. رواه مسلم.

6.1 -----

all and and the

والراوي عن طارق الأشجعي هو ولده أبو مالك الأشجعي واسمه سعد بن طارق، وقد تعددت رواياته.وفيها أنه كان يُعلَم مَن أسُلَم هذه الدعوات. وعن أبي مالك الأشجعي، عن أبيه، قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم. يُعلَم مَن أسُلَم يقول:

اللهم اغفر لي، وارحمني، واهدني، وارزقني.

وفي رواية عن أبي مالك الأشجعي، عن أبيه، قال: كان الرجل إذا أسلم، علَّمه النبي صلى اللَّه عليه وسلم الصلاة، ثم أمره أن يدعو بهؤلاء الكلمات: "اللهم اغفر لي، وارحمني، واهدني، وعافني وارزقني"

وهذه جميعًا رواها مسلم في صحيحه.

وروى أبو داود عن عبد الله بن أبي أوفى قال: جاء رجلٌ إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: إني

> جمادى الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون

#### Upload by : altawhedmag.com

د. جمال المراكبي

لا أستطيعُ أن آخذ من القرآن شيئًا. فعَلَمُني ما يُجزئُني منه. قال: قُلُ، سبحانَ الله، والحمدُ لله، ولا إله إلا اللهُ، واللهُ أكبرُ، ولا حَوْلَ ولا قوة إلا بالله. قال: يا رسولَ الله، هذا لله-عز وجل-، فما لي؟ قال: قُل: اللهمَ ارحَمْني، وارزُقْني، وعافني، واهُدني. قلما قامَ قال هكذا بيده، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أمًا هذا فقد مَلاً يَديه من الخير. والحديث حسنه الألباني.

#### ما يقال بين السجدتين

قيل للإمام أحمد: ما يقول بين السجدتين؟ قال: "رب اغفر لى، رب اغفر لى" لحديث حذيفة، وإن شاء قال: اللهم اغفر لي وارحمني وعافني واهدني وارزقني؛ لأن كليهما يُذكران عن النبي صلى الله عليه وسلم بين السجدتين. وقال أبو داود : قلتُ لأحمد ما يقولُ بين السجدتين؟ قال: ربّ اغفر لي. قلت: في الفريضة؟ قال: نعم. قلت: وإنْ كان خلف الإمام؟ قال: نعم. قيل فيطيل بين السجدتين؟ قال: يقول: ربّ اغفر لي. (مسائل أبي داود ٢٤٠٠). وقال ابن هاني؛ وسألته (أي: أحمد بن حنبل) عن الإمام إذا صلى بقوم يقول: ربنا اغفر لنا؟ أي ليعم المصلين معه بالدعاء ولا يخص به نفسه. قال: أما الذي سمعنا: رب اغضر لي، رب اغضر لي، وما سمعنا: رب اغفر لتا.

قال الألباني: وكان صلى الله عليه وسلم يقول في هذه الجلسة: اللهم-وفي لفظ ربّ- اغضر لي، وارحمتي، واجبرني، وارفعني، واهدني، وعافني،

۱۸ جمادى الأخرة ١٤٤٦ هـ- العدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون

وارزقني.

وتارة يقول: رب اغفر لي، رب اغفر لي، وكان يقولهما في صلاة الليل- انتهى.

وحديث حذيفة فيما يقال بين السّجدتين رواه النسائي وابن ماجه أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقول بين السجدتين: "رب اغفر لي، رب اغفر لي"، وحديث ابن عباس فيما يقال بين السّجدتين: أخرجه أصحابُ السُّنْنِ الا النسائي، وألفاظهُ مُتقاربة، وبينها اختلافات يسيرة.

وقد وردت الروايات بتقديم بعض الألفاظ على بعض، وية بعضها اقتصر على بعض الألفاظ دون البعض، ففي سنن ابن ماجه عن ابن عباس: أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقول بين السُجدتين في صلاة الليل: رب اغفر لي، وارحمني، واجبرني، وارزقني وارفعني. بدون: واهدني وعافني.

وعند الترمذي عنه أنه صلى الله عليه وسلم كان يقول بين السجدتين؛ اللَّهُمُ اغْضَرُ لي، وارْحَمْني، واجْــبِّرني، وَاهْــدني وَارْزُقْــتِـي. بِـدون؛ وعافني وارفعني.

وفي مسند أحمد من حديثه . رضي الله عنه . واصفًا صلاة النبي صلى الله عليه وسلم قال : ثمّ رفع رأسهُ، قال : فكان يقول فيما بيّن السَجَدتين : ربّ اغْفر لي، وارحمني، واجبرني، وارفعني، وارزُقني، واهدني، بدون : وعافني

وية سنن أبي داود عن ابن عبّاس : أنَّ النَّبِي صلى الله عليه وسلم كانَ يقُولُ بيْن السَّجَدتَيْن : اللَّهُمُ اعْضَرُ لي. وَارْحَمَني وَعَاهَني، وَاهْدني، وَارْزُهْني. بدون: وارفعني واجبرني.

فبان بما ذكرنا من الروايات أن جميع تلك الألفاظ واردة عن التبي صلى الله عليه وسلم. وكلها صحيحة: كما ذكر الألباني.

وتقديم بعضها على بعض لا حرج فيه. والإتيان

بهذا الذكر تارة وهذا تارة حسن، والجمع بينهما حسن أيضًا لا حرج فيه.

وكان النبي صلى الله عليه وسلم يقول هذا الدُّعاء بين السُجدتين في صلاة الليل. ولكن هل ورد أنه صلى الله عليه وسلم كان يقوله في الفريضة؟ لم ترد رواية صريحة في أنه صلى الله عليه وسلم كان يقول ذلك في الفريضة. ومع هذا فأكثر أهل العلم على أنه يقال في الفريضة أيضًا.

قال الشافعي وأحمد يُقال في المكتوبة، وفي التَطوع. والنبي صلى الله عليه وسلم كان يُصلي صلاةً طويلة، وكان جلوسُه بين السُّجدتين قريبًا من سجوده

فعند أبي داود؛ وكان صلى الله عليه وسلم يقعد ما بين السجدتين نحوًا من سجوده. فهذا يعني: أنَّه صلى الله عليه وسلم كان يُردد هذا الدُّعاء.

#### قوله: اللهم اغضر لي

وطلب المغضرة-الاستغفار- أمر مُؤكد في الصّلاة: حيث إنّه جاء في مواضع مُتعددة: كالركوع، والسُّجود، وبين السَجدتين، وبعد التشهد وغير ذلك. فهو من الأمور المطلوبة.

وكذلك حينما ينصرف من صلاته أيضًا فإنّه يستغفر ثلاثًا. والغفر يتضمن السّتر والوقاية، فالعبد ذنوبه كثيرة، وتقصيره في حقّ الله كبير، ومهما فعل فإنّه لا يُودي حقّ الله وشكر نعمته عليه. فهو بحاجة إلى استغفار من هذا التقصير، والنّعم مُتتابعة وكثيرة؛ قال الله عز وجل: وأن مُدُرًا مُحُرًا مُعَمّ أَنَه لا تُحُرِماً إِنَّ أَنَه لَنْوَرَ وَجِلَ، (النحل: مُحُرًا مُعَم حصر نعم الله عليكم لا تفوا بحصرها؛ لكثرتها وتنوعها.

إن الله لغفور لكم رحيم بكم؛ إذ يتجاوز عن تقصيركم في أداء شكر هذه النعم، ولا يقطعها

عنكم لتفريطكم، ولا يعاجلكم بالعقوبة.

فيحتاج العبد إلى استغفار إزاء هذا التُقصير الكثير في شُكر هذه النَّعَم، إضافة إلى أنَّ العبد قد يستعمل شيئًا من ذلك في معصية الله.

فيستحضر هذه المعاني: اللهم اغفر لي ذنوبي، اغفرلي تقصيري. اغفر لي غفلتي اغفر لي إسراية في أمري.

وأطلق: "اغضر لي"، لم يقل: من كذا وكذا: ليشمل كل الذنوب الكبار والصغار. ما قدّمتُ، وما أخُرتُ، وما أسررتُ، وما أعلنتُ، ما أعلمه. وما لا أعلمه. وما أنت أعلم به مني، ما أستحضره، وما لا يحضرني ذنبي كله، دقه وجله، وأوله وآخره. وعلانيته وسره.

#### قوله، وارحمني

كان هذا أكثر دعاء النبي صلى الله عليه وسلم يجمع بين طلب المغفرة والرحمة، وكانت آخر دعوة دعا بها النبي قبل أن يلحق بالرهيق الأعلى: اللّهُمُ اغْضُر لي وَارْحَمْني وَأَلْحَقْني بِالرَهْيِقِ الأعلى.

ففي الصحيحين من حديث عائشة أنها سمعت النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم، وَأَصْعْتُ إِلَيْه قَبْل أَنْ يَمُوتَ. يقول: "اللَّهُمُ اعْضُرُ لِي وَارْحَمْنِي. وَأَلْحَقْنِي بِالرَّفِيقِ الأَعلى".

فالمغفرة والرحمة متلازمتان؛ فإنَّ الله-تبارك وتعالى- إذا رحم عبدًا غفر له ذنوبه؛ فإنَّ الله إذا رحم العبدَ هداه، ووفقه، وسدَّده، وعافاه، وأنعم عليه، وأجاب سُوَّله، وبلغه المراتب العالية، وساق إليه ألطافه، وصرفه في محابه، وشغله بذكره وطاعته، فيكون العبدُ هاديًا مهديًا، مُسدَّدًا، راشدًا، مُوفَقًا، مُشتغالًا بما يُرضي الله تعالى.

ودخول الجنّة إنما هو برحمة الله، وكلّ ما يتقلّب فيه العبادُ من هذه النّعَم إنما هو برحمة الله وما يصرف عنه من الشّرور والآفات من رحمته تبارك وتعالى.

19

جمادي الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون

#### قوله، واهدئي ،

فيدخل هذا الهداية بالعلم الصّحيح؛ أن يعرف إلى ما يهتدي وكيف يهتدي إلى ما ينفعه، ويُصلحه، ويرفعه، أن يعرف كيف يهتدي إلى محابً الله، أن يهتدي إلى الصّواب فيما اختلف الناسُ فيه، وأن يهتدي إلى أفضل الأعمال، ثم بعد ذلك يُوفَّق إلى القيام والنُّهوض بها على الوجه الذي يحبه الله عز وجل ويرضيه.

فالعبدُ يحتاج إلى كل هذه الهدايات: الهداية إلى تفاصيل الصراط، الهداية إلى الأعمال الزّاكية الصَّالِحة التي يُحبُّها الله. هداية العلم. ويحتاج أيضًا إلى هداية التُوفيق، فيكون عاملاً بما علم، يُعان على العمل بما تعلم، هذا بالإضافة إلى التُثبيت على الصراط في هذه الحياة الدنيا إلى المات، ثم يحتاج إلى هدايات أخرى: عند الموت، وعند سوّال الملكين، وعند أحرى: عند الموت، وعند سوّال الملكين، وعند الحساب. هداية إلى الصراط، وعلى الصراط. هداية إلى باب الجنّة، إلى منازله في الجنّة: قال الله تعالى: • ولد مَوْلَ مِنْ أَنْ مَنْ مِنْ المُوْلَ.

يهديهم بعدما قُتلوا إلى الجنة ولهذا يقولون في الجنة: «الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله ،؛ فهذه هداية بعد الموت.

#### قوله، وعافتي،

هنا يدخل أنواع المعافاة؛ المعافاة أن يُعافى الإنسان في دينه، فيسلم من البدع، والضَّلالات، والشُرور، والمعاصي، والشُبهات، والزَّيغ، وأنواع الضَّلال، الإنسان يسأل ربُه العافية في الدنيا والآخرة.

ويدخل فيه أيضًا المعافاة من الابتلاء قبل وقوع البلاء وبعد وقوعه فالابتلاء لا بدَّ منه، ولكن

جمادي الأخرة ١٤٤١ هـ - العدد ١٤ السنة الرابعة والخمسون

العبد قد لا يصبر معه، فيحتاج إلى العافية، فالإنسان يسأل ربَّه العافية، فلا يتمنَّى البلاء؛ ولهذا قال النبيُّ صلى الله عليه وسلم: "لا تتمنوا لقاء العدو، واسألوا الله العافية، فإذا لقيتُموهم فاصبروا".

#### قوله، وارزقنى،

والرزق يكون في المال والولد والزوجة الصالحة، ويكون كذلك في الهداية للإيمان والتقوى. وقد كان من دعاء النبي صلى الله عليه وسلم: "اللهم اقسم لنا من خشيتك ما تحول به بيننا وبين معاصيك، ومن طاعتك ما تُبلغنا به جنتك، ومن اليقين ما تُهون به علينا مصيبات الدنيا".

#### قوله، واجبرتي،

والجبر؛ جبر الكسير، جبر الضّعيف، اجبر ضعفي، اجبر قلبي، فإذا جبر اللهُ عبدًا فإنَّ ضعفه يتحوّل إلى قوة، وحزئه يتحوّل إلى أنس، وراحة، وسرور، وسعادة، وتؤول أحوالُه إلى سداد. فالله-تبارك وتعالى- هو الذي يجبر أصحابَ القلوب المنكسرة، ويجبر الفقير فيُغنيه، ويُوليه، ويُعطيه.

#### قوله، وارفعني،

يعني: في الدارين، وليس المقصودُ بالرفعة: العلو في الأرض، وإنما يرفعه بالإيمان والعمل الصّالح، فلا يكون مهينًا، وإنما العرَّة لله، ولرسوله، وللمؤمنين، فالمؤمن لا يكون ذليلاً مهينًا.

فهذا كله مما يُقال بين السّجدتين.

وينبغي للعاقل أن يستحضر هذه المعاني في صلاته: فإنَّ ذلك يكون له بالغ الأثر، واستحضار هذه المعاني والدعاء بها بحضور قلب ويقين مما يعين على الخشوع.

نسأل الله الهداية والتوفيق.

## حقيقة الإخلاص لله تعالى

الحمد لله وحده. والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد،

فإن إخلاص العمل للله تبارك وتعالى من أعظم أصول هذا الدين، ويُعَدُّ الإخلاص من أهم أعمال القلوب، وأعظمها قدرًا وشأنًا، فبحسب الإخلاص يُقبل عمل العبد أو يُردَّ عليه. وهذا الدين كله يقوم على الإخلاص، يقول الله جل وعلا، ورَاّ أَرْرَوَا إِلَا لِتَبْدُوا أَنَهُ عَلِيسِ لَهُ الَّذِينَ ، (البينة: ٥)، وقال تبارك وتعالى: وقُل إِنَّ أُرْرُتُ أَنَ أَعْبُدَ اللهُ عَلِيمًا لَهُ الَذِينَ (الزمر:١١)، وقال سبحانه وتعالى: وقُل أَنَهُ عَلِيمًا لَهُ الَذِينَ لَهُ مِنِي ، (الزمر:١٤).

والإخلاص لُبُ الأعمال وروحها، وله ثمرات عظيمة ع دنيا السلم وآخرته: إذ بالإخلاص تطمئن القلوب، وتهدأ النفوس؛ لأنها تعامل علام الغيوب، الـذي لا تخفى عليه خافية ف الأرض ولا في السماء، والذي يعلم السر وأخفى، فيرجون بعملهم كله وجه ريهم سبحانه، شعارهم دائمًا قوله تعالى؛ إِنَّا شَلِيْكُرُ لِنَهُ إِنَّهُ لَنَ يُهُ بِنَكُرَ حَرَّةَ وَلا شَكُرًا معنى الأخلاص وحقيقته؛

قال ابن القيم: "الإخلاص هو إفراد الحق سبحانه بالقصد في الطاعة" (مدارج السالكين ٩١/٢). وقال ابن رجب: "الإخلاص في اللغة ترك الريا، وفي الاصطلاح: تخليص القلب عن شائبة الرياء والسمعة المكدر لصفائه". (القواعد ١٦٥/١). الإخلاص، أن تكون الحياة لله، وأن يكون المات لله،

وأن تكون الصلاة لله، وأن يكون النسك والعبادة كلها خالصة لوجه الله، لا تُصرف لأحد، ولا لبشر، ولا لحجر، ولا لبقر، ولا لطاغوت، ولا لُوثن، ولا لأحد من الناس كائنًا من كان، هذه هي العبادة لله: فَكَ مَنْ وَقَالَ مَنْعَمِينَ ، (الفاتحة:٥).

معيد العزيز مصطفى الشامي

#### منزلة الإخلاص وأهميته:

لا بد من إخلاص النية لله في أي عمل يعمله العبد. قال تعالى: وَمَا أَمَرُوا إِلَّا لِمَدُوا أَمَّ عُصِينَ لَهُ النبين ، (البينة: ٥)، وقال صلى الله عليه وسلم: (إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى) (صحيح البخاري: ١)، وقال صلى الله عليه وسلم: (قال الله تعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك: من عمل عملاً أشرك فيه غيري فأنا بريء منه: وهو كله للذي أشرك). (أخرجه مسلم ٢٩٨٥).

ولا بد في إخلاص العمل من أن يكون هذا العمل مما شرعه الله على لسان رسوله-صلى الله عليه وسلم-يقول تعالى: «قُلْ إِن كُنْتُرُ لَ يُجُرُنُ أَلَهُ فَأَتَهِمُونَ يُجْبَكُمُ

> جمادى الآخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤ السنة الرابعة والخمسون

(آل عمران: ۳۱). ويقول-صلى الله عليه وسلم-: (من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد). وفي لفظ في صحيح مسلم أيضًا: (من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد) (أخرجه مسلم ۱۷۱۸).

وبالإخلاص والمتابعة يتحصن المسلم من ألد أعدائه ألا وهو الرياء والبدعة والشرك. يقول ابن أبي العز الحنفي رحمه الله: (فهما توحيدان، لا نجاة للعبد من عذاب الله إلا بهما: توحيد المرسل، وتوحيد متابعة الرسول-صلى الله عليه وسلم-). (شرح العقيدة الطحاوية، ص٢٠٠).

ويقول شيخ الأسلام ابن تيمية رحمه الله: (وبالجملة فمعنا أصلان عظيمان؛ أحدهما: أن لا نعبد إلا الله. والثاني: أن لا نعبده إلا بما شرع-لا نعبده بعبادة مبتدعة. وهذان الأصلان هما تحقيق (شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله) كما قال تعالى: ليبلُوكُم أيكُم أحسن عملاً. قال الفضيل بن عياض: أخلصه وأصوبه. قالوا. يا أبا علي ما أخلصه وأصوبه؟ قال: إن العمل إذا كان خالصًا ولم يكن صوابًا لم يقبل. وإن كان صوابًا ولم يكن خالصًا لم يقبل حتى يكون خالصًا صوابًا. والخالص أن يكون لله، والصواب أن يكون على السنة. وذلك تحقيق قوله تعالى: همن كان يَرْجُو لقاء ربه فليعمل عملاً صالحًا ولا يُشركُ بعبادة ربه أحدًا. (مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية: ربه أحدًا. (مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية:

ولذلك اشترط رسول الله صلى الله عليه وسلم الإخلاص كشرط أساس لقبول الله للعمل من العبد، فبين صلى الله عليه وسلم أن من أشرك في نيته وقصده لله ولغيره، فإن الله سبحانه لا يقبل منه هذا العمل حتى لو كان عظيمًا، فعن أبي موسى عبد الله بن قيس الأشعري رضي الله عنه، قالً: سُئل رسولُ الله- صلى الله عليه وسلم- عن الرَّجُل يُقاتلُ شجاعةً، ويُقاتلُ حميَّةً، ويُقاتلُ رياءً، أَيُّ ذلك

ية سبيل الله؟ فقال رسُول الله صلى الله عليه وسلم: "مَنْ قَاتَلَ لتَكون كَلَمَةُ الله هي العُلَيا، فَهوَ في سبيل الله". (أخرجه البخاري ٣١٢٦، ومسلم ١٩٠٤).

#### من علامات الإخلاص:

١- أن يبتغي المسلم الأجر من الله تعالى وحده: فلا يبحث عن شهرة، ولا مكانة اجتماعية، ولا زعامة، ولا ثناء الناس عليه، قال تعالى على لسان بعض الأنبياء في القرآن الكريم: وما أسلك في من الأمام الشافعي-رحمه الله-: (وددت أن الناس انتفعوا بهذا العلم، وما نسب إلي شيء منه). (إكمال تهذيب الكمال: ١/٥٨١).

٢- أن يكون عمل السر عنده أفضل من العلانية: ففي الحديث عن أحد السبعة الذين يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله: (ورجل تصدق بصدقة فأخفاها فلا تعلم شمالد ما أنفقت يمينه) (أخرجه البخاري ٦٢٩. ومسلم ١٠٣١). فلما أخفى صدقته وأخلص فيها لله تعالى، رفع الله قدره وأظله في ظله.

٣- إسماءة الظن بالنفس، واتهامها بالتقصير: فللخلص من العباد من يأتي بجميع العبادات على أحسن وجه، ومع ذلك هو خائف أن لا يتقبل الله منه عمله يوم القيامة، كما قال تعالى: (المؤمنون: ٢٠). (المؤمنون: ٢٠). ٤- استواء المدح والمذم: فالمخلص يقوم بجميع ٤- استواء المدح والمذم: فالمخلص يقوم بجميع أعماله على ما يرضى الله تعالى-ثم بعد ذلك لا وكان بعض الساف يقول في الرجل يُمَدح في وجهه، وكان بعض الساف يقول في الرجل يُمَدح في وجهه، قال: "التوبة منه أن يقول اللهم لا تواخذني بما قال: "التوبة منه أن يقول اللهم لا تواخذني بما يقولون، واغفر لي ما لا يعلمون، واجعلني خيرًا ممًا يظننون". (آخرجه البيهقي في شعب الإيمان ٤٥٢٤). نسأل الله أن يرزقنا الإخلاص في الأقوال والأعمال. إنه ولى ذلك والقادر عليه.

> ۲۲ جمادی الاخرة ۱۹۹۱ هـ - العدد ۱۹ ۲۲ الستة الرابعة والخمسون

## جضارة أهل الطغيان في يبان هارهك سليمان

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسوله محمد صلى الله عليه وسلم، ويعد: هان نظرة الإكبار والإعجاب بحضارة الغرب قد يلغت شاؤًا كبيرًا، واحتلت حيرًا من القلوب عميقًا، وقتنت خلقًا كثيرًا، بما رأوا من صناعة متقدمة. وأبنية متطورة. ومراكب فارهة. وهذا التطور لا شك أنه أمر محمود وسبيل للنهوض له مردود، والله تعالى قد فتح باب العلو في الدنيا لمن أخذ بأسباب النهوض؛ من كَانَ يُرِيدُ ألْحَيَّوْ، ٱلذَّيَّا وَرَبِنَبَا يُوْفَ إِلَيْهِمْ أَعْمَلَهُمْ فِهَا وَهُرْ فِهَا لَا يُخَصُونَ ، (هود؛ ١٥).

> ولكن لا يليق بمسلم أن تطغى عنده الرؤية المادية على رؤية الحقيقة العقدية. فننسى ما هم عليه من الكفر لافتناننا بحضارة زائلة وزينة زائفة. فالمسلم عال بإيمانه حتى لو كان أقل الناس منزلاً أو مركباً أو بنياناً، فهو في علوً بعقيدته وإيمانه بالله. فيرى نفسه في منزلة رفيعة. ويرى الكفر في دركة وضيعة. وأن أهله في سفول وحياة قبيحة. فلا تغره مظاهر الطغيان، ولا تصدّه نوائب الدهر والزمان، في بصر الأمور بحقيقتها، وتطغى عنده مشاهد الكفر على كلَ متاع الدنيا وبهجتها.

فالحال عنده كحال هدهد سليمان رأى مشهدًا قبيحا أفسد عليه رؤية البنيان وزينة العرش والمكان، وها هو الهدهد يحكي ما جرى معه

<u>اعداد ( گر</u> د/ أحمد بن سليمان أيوب رئيس قرع بلبيس

لسليمان كما جاء في القرآن العظيم. قدال الله تعالى: ، وَنَفَقَدَ الْقَبْرَ فَقَالَ مَا لَتَ لَا أَرَى ٱلْهُدَهُدَ أَمَّ كَانَ مِنَ آلْتَآبِينَ () لأُعْذِبَتُهُ عَذَابًا هَتَدِيدًا أَوْ لَأَانَتَحْنَتُهُ أَوْ لَيَأْنِيَتِي بِسُلْطَنِ سُبِينِ () فَمَكَنَ عَبَرَ سَبِيدٍ فَقَالَ أَحْطَتُ بِعَالَمَ غُطَ به. وَخِنْتُك مِن سَبَا بِبَرْ يَعْينِ () إِنَى وَبَدتُ أَمْرَأَة تَنْكَتُهُمْ وَأُوثِيَتَ مِن حَلَيْ فَيْهِ وَفَا عَرَشُ عَظِيمٌ () وَعَدَتُهُمْ وَأُوثِيَتَ مِن حَلَيْ فَيْهِ وَفَا عَرَشُ عَظِيمٌ () التَّنْتِطُنُهُمْ وَأُوثِيَتَ مِن حَلَيْ فَيْهِ وَفَا عَرَشُ عَظِيمٌ () وَعَدتُهُما وَقُوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّيْسِ مِن دُونِ اللَّهِ وَوَنَيْنَ لَهُمُ التَّنْتِطَنُ أَعْمَلَهُمْ فَصَلَهُمْ عَلَيْنُ الْعَبْ وَالَيْ مُعْمَانُ الْعَنْ وَعَالَى الْعَرَشُ التَّيْطَنُ مَعْنَدُهُمُ وَاللَّذِي عَنْهُمُ وَعَنَا لَعْنَا مَعْتَلُونَ وَيَنْ الْعَنْ وَيَعْتُ أَسَوَرَيْنَ لَهُمُ التَّيْطَنُ أَعْمَلَهُمْ فَصَلَهُمْ عَالَيْهِ الْعَرْشَ الْعَنْهُ وَوَنَيْنَ لَهُمُ وَوَلَيْنَ وَوَلَكُونَ الْعَرْشَ الْمَعْذِي وَالْأَرْضِ الْعَرْشَ الْمَوْنِ وَالْقَالَةُ وَقَامَةُ اللَّذِي عَلَيْنُ الْعَنْ وَالْتَيْ

> جمادى الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون

قال المفسرون: العرش السرير الضخم كان مضروبًا من الذهب مكلَّلاً بالدرّ.

« وَأُوتِيَتْ مِنْ كُلْ شَيْءٍ » يُؤْتَاه المُلوكَ من الأموال والسلاح والجنود والحصون والقلاع ونحو ذلك. إن كلام هدهد سليمان قد فاق الوصف، فهذا حيوان فطر على التسبيح والعبادة لما رأى ملك بلقيس وما فيه من الأعاجيب لم تفتنه هذه الحضارة ولم تؤثر فيه صورة العرش بعظمته؛ إذكل ذلك تلاشى مع رؤية منظر الكفر الصريح

وهم يسجدون للشمس. قارن بين رؤية الهدهد ورؤية المفتونين اليوم بحضارة الغرب، لما رأوا ما وصلوا إليه من حضارة أعمتهم المدنية عن رؤية الكفر الذي هم عليه:

فذابوا في المجتمعات الكافرة، ولم يروا قباحة الكضر، وأنه لا تنفع معه حضارة ولا بنيان ولا

action إن الشريعة ترسِّخ فينا مبدأ مهمًا لنرى الأمور على حقيقتها، فقبح الشرك أعظم من كل الحضارة التي نشاهدها

ولهذا ترى في القرآن الكريم آيات واضحات تنهانا عن الافتنان بالكفر؛ إذ كانوا أكثر منا أولادًا أو أعظم منا بنيانًا ؛ قال تعالى: هذ أحدث المرافية ولا الالتغلم بالما وبشاعه يقتابهم بها فالتجيئ الذي ومن المتنب وفتر كمرول ، (التوبة: ٥٥). والمعنى في الآية جاء في آية أخرى: « أُحْسَلُ المُنْ تُدْهُ بد بن قال قطف ( تركومُ مَنْ المُوْتَعُ ف المُوْتَعُ فَ الْمُ (المؤمنون: ٥٥، ٥٦).

وقد نهانا الله عن الأغترار بالنعيم الذي هم فيه؛ فقال تعالى: ﴿ يَتَزَانَ نَنْلُكُ الْإِنَّ كُمُرُوا عَ البلد (6) منتخ تبيل للا بالوطية عملية ويقتر المهاة (6) لكر البن الثنوا وثلي لمن جلك المرع من تجها الأنيز عليك فبالثرلا بن عدالة وتاجد أقوخت

جمادي الاخترة ١٩١٦ هـ - العلدة ١٩٢ السنة الرابطة والخمسون

الْأَرْارِ ، (آل عمران: ١٩٦- ١٩٨)؛ أي: لاَ تَنْظُرُوا إلى مَا هَوْلاًء الْكُفَّارِ مُتَّرفون فِيه، مِنَ النَّعْمَة والغَبْطَة وَالسُرُورِ، فَعَمَا قَلِيل بَـزُولُ هَذَا كُلُّهُ عَنْهُمْ، وَيُصْبِحُونَ مُرتَهنين بِأَعْمَائِهِمُ السَّيْئَة، فَإِنَّمَا نَمُدُ لَهُمْ فَيمًا هُمْ فَيه اسْتَدْرَاجًا، وَجَمِيعُ ما هُمْ فيه ، مَتَاعٌ قَلِيلُ ثُمَ مَاوَاهُمْ جَهَنُمُ وَبِنُسَ المهاد ...

فالله-سبحانه وتعالى- ميِّز الإنسيان عنّ الحيوان بنعمة الهداية، فإذا لم يأخذ بها وقد توفرت أسباب الهداية وقامت الحجة عليه: فهو شر من الأنعام، قال الله تعالى: وَإِنَّا وَأَنَّ لجهلند كجيما تين الجن والإسراغيم قلون لا مقفلهما به ولذه الملك لا يتعاون بها ولما المال لا يستعون بها أوليك كَالْأَعْدِ بَلْ هُمْ أَكُلْ أَوْلَتِكَ هُمُ التَعَلُّونَ ، (الأعراف: ١٧٩)؛ هؤلاء الذين لا يسمعون الحق ولا يغونه ولا يُبصرون الهدى، كالأنعام السارحة التي لا تنتفع بهذه الحواس منها إلا في الذي يعيشها من ظاهر الحياة الدنيا، وربما كانت طباع الحيوانات خيرًا من طباع هؤلاء وأسلم وأقبل للخير، ولهذا جعلهم الله سبحانه شر الدواب؛ فقال تعالى، وا مَرْ الدُوْاتِ عد الدوافير العُدْ ないとうないときをするのです。 وَوَ المُعَمَّدِ الرَّوْ وَهُو أَعْرَضُونَ ، (الأَفْقَال: ٢٢-.( 77

والإنسان إنما يُمَيّز على غيره من الحيوانات بفضيلة العلم وَالْبِيَانِ وَالا هَغَيرِه مِن الدُّوَابَ والسُباع أكثر أكلاً منَّهُ وأقوى بطشًا، وأكثر جمعًا وأولادًا، وأطول أعمارًا، وَإِنَّمَا مُيَّز على الدُوابَ والحيوانات بعلمه وبيانه، فإذا عدم العلم بقي معه القذر المشترك بينه وبين سائر الدواب وهي الحيوانية المحضة فلا يبقى فيه فضل عليهم، بل قد يبقى شرًا منهم.

قال عطاء بن أبي رباح –رحمه الله-: "الأنعام تعرف الله، والكافر لا يعرفه". ولهذا جعل الأكثرين أضل سبيلاً من الأنعام؛ لأنها تتبع قائدها وتهتدي الطريق، وأما الكفار فدعاهم الرسل للطريق والهداية قلم يتبعوهم. بل لم يفرقوا بين ما يضرها من النبات أو الطريق وبين ما ينفعها منه، فتجتنب الأول وتؤثر الثاني. والله تعالى لم يُعْط البهائم قلوبًا تفقه بها، ولا ألسنة تنطق بها وأعطى ذلك للكفار ثم لم ينتفعوا به فصاروا أضل من البهائم؛ لأنهم لم يهتدوا مع وجود الأدلة.

إن غياب هذه الرؤية التي نقلها لنا هدهد سليمان عن كثير من أبناء المسلمين قد أضر بهم كثيرًا، فلذا تميعت مظاهر الولاء للمسلم ومظاهر البراء من الكافر، لأنهم لا يرون الكافر بميزان العقيدة، وإنما بمظاهر الدنيا: فقلّدوهم وأحبّوهم وتشبهوا بهم.

إن البلية كل البلية أن تنقض عرى الإسلام. وإنما نقضها يكون بأناس نشأوا في الإسلام ولم يعرفوا الجاهلية فاختلط عندهم أمر الحق بالباطل، كما قال عمر-رضي الله عنه-: "إنَّما تنقض عرى الأسلام عُرُوة عروةً؛ إذا نَشاً فِيْ الأسلام من لم يعرف الجاهلية".

وَهَذَا من كَمَال علَّم عمر-رَضِي اللَّه عَنَهُ-؛ فَإِنَّهُ إِذَا لَم يعرف الَّجَاهليَّة وَحكمها، وَهُـوَ كل مَا خَالَف ما جَاء بِه الرَّسُولِ هَائَهُ من الْجَاهليَّة، وهي منسوبة إلى الْجَهْل، وكل مَا خَالَف الرَّسُولِ فَهُوَ من الْجَهْل، هَمن لَم يعرف سَبِيل الْجَرمينِ وَلَم تَسْتِيل الْمُوْمِنْينَ.

من نشأ في الأسلام غير عالم تفصيل ضدَه فالتبس عليه بعض تفاصيل سبيل المُؤمنين

بسبيل الْحُرمين؛ فَإِن اللَّبْس إِنَّمَا يَقَع إِذَا صَعَفَ الْعَلَم بِالسبيلين أَو أَحَدَهما.

مع أن السبيل واضح جليَ في كتاب الله، قال الله تعالى الله الله، قال الله تعالى، وتشبيل عل

وَاللَّه تعالى قد بَيْن فَ كَتَابِه سَبِيل الْوَمَنِين مفصَّلة، وسبيل الْجُرمين مفصَّلة، وعاقبة هُوَّلاًء مفصَلة وعاقبة هُوَّلاًء مفصَلة، وأعمال هُوَّلاًء وأعمال هُوَّلاًء، وأولياء هُوَّلاًء وأولياء، هُـوُلاًء وخذلانه لهُوَّلاًء وتوفيقه لهُوَّلاًء، والأسباب الَّتي وَفَق بها هُوَّلاًء والأسباب الَّتي خذل بها هُوَّلاًء، وأوضح –سُبْحانه - الأمرين فَ كتَابه وكشفهما وأوضحهما وبيَّنهما غاية البَيان حتَى شاهدتهما البصائر كمشاهدة الأبصار للضياء والظلام.

فالعالمون بالله وكتابه ودينه عرفوا سبيل الْمُوْمنينَ معرفة تفصيلية وسبيل الْجُرمين معرفة تفصيلية فاستبانت لَهُم السبيلان كَمَا يستبين للسالك الطريق المُوصل إلَى مَقْصُوده والطريق المُوصل إلَى الهلكة. (الفوائد لابن القيم).

فما أحوجنا لنتدبر كلام الهدهد وما فيه من البصائر، وأن نتيقن بأننا وإن ضعفنا واستبيحت مقدساتنا؛ فلا سبيل إلا بتنقية العقول والقلوب مما يُفسد الضمائر، ويحيى فينا عقيدة الأوائل، حتى وإن أظلمت الدنيا واشتدت الرذائل، فرب الكون قادر على تغيير ما نحن فيه من محن وقلاقل، والله وحده هو المتين. المتين.

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

> جمادي الأخرة ١٤٦٦ هـ - العدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون

# الجاب الحماس المساس المساس المساس المساس المساس في الناس المساء حوائج الناس

اعداد [1] المستشار أحمد السيد على إبراهيم ذائب رئيس هيئة قضابا الدولة

الحمد لله حمدا لا ينفد. أفضل ما ينبغي أن يحمد ، وصلى الله وسلم على نبينا محمد ، وعلى آله وصحبه ومن تعبد . ما يزال الحديث متصلاً عن أهمية وفضل قضاء حوائج الناس فنقول وبالله تعالى التوفيق ، الفضيلة الثالثة قضاء حوائج الناس من هدى أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم. خير الأمة بعد نبيها ، وهم خير القرون ، والتابعون ، وتابعوا التابعان خير القرون بعد قرن الصحابة ، وقد كان هدى هؤلاء جميعا التنافس في قضاء حوائج الناس ، وليس أدل على ذلك من الأمثلة الأتية :

١- أبو بكر الصديق رضي الله عنه:
أ- فَرَجَ أبو بَكْر مُهاجرًا نَحُو أَرْض الْحَبَشَة، حتّى إذا

بَلِغَ بَرْكَ الْعُماد لقيم ابنُ الدُّعْنة وهو سيد القارة. فقال: أين تريد يا أبا بكر؟ فقال أبو بكر: أخرجني قومي، فأريد أن أسيح في الأرض وأعبد ربي، قال ابن الدُعْنة: فإنَّ مثْلَكَ يا أبا بكر لا يخرج ولا يُخرج، إنَّك تكسب المُعدوم وتصل الرحم، وتحمل الكل وتقري الضَيْف وتُعين على نوائب الحق، فأنا لك جار أرجع، وأعبد ربَّك ببلدك.

"تحمل الكلّ" الكلّ أصله الثقل، رَفَّ صُلَّ عَلَى المصيف واليتيم والعيال وغير ذلك وهو من الكلال وهو الإعياء. "وتكسب المعدوم" تعطيه مالاً، ويجد الناس عندك مالا يجدون عند غيرت. "تقري الضيف" تكرمه، يقال للطعام المقدم للضيف: "قرًا". "وتعين على نوائب الحق "جمع نائبة، وهي الحادثة. ما يحدث في الناس من المصائب. قال: مثلك يا أبا بكر لا يُخْرج "باختياره؛ لأنه صاحب نفع مُتعدً لأهل البلد "ولا يُخْرج " بغير اختياره. ب - ذكر السيوطي رحمه الله في "تاريخ الخلفاء":

جمادي الأخرة ١٤٤١ هـ - العدد ١٤ السنية الرابعة والخمسون

أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه كان يتعهد عجوزًا كبيرةً عمياءً في بعض نواحي المدينة بالليل، فيسقي لها ويقوم بأمرها، فكان إذا جاءها وجد غيره قد سبقه إليها، فأصلح ما أرادت، فجاءها غير مرة؛ كيلا يُسبق إليها، فرصده عمر، فإذا هو أبو بكر الصديق رضي الله عنه الذي يأتيها وهو يومئذ خليفة".

#### ٢ - عمر بن الغطاب رضي الله عنه :

قال أسلم (مولى عمر)؛ إن عمر بن الخطاب طاف ليلة. فإذا هو بامرأة في جوف دار لها وحولها صبيان يبكون، وإذا قدر على النار قدر ملأتها ماءً، فدنا عمر ابن الخطاب من الباب، فقال: يا أمة الله، لماذا بكاء هؤلاء الصبيان؟ فقالتُ: بكاؤهم من الجوع، قال: فما هذه القدر التي على النار؟ فقالت: قد جعلت فيها ماء أعللهم بها حتى يناموا، أوهمهم أن فيها شيئًا من دقيق وسمن، فجلس عمر فبكى، لثم جاء إلى دار الصدقة، فأخذ غرارة (أي كيسًا وتمر وثياب ودراهم. حتى ملأ الغرارة.

ثم قال: يا أسلم، احمل عليّ، فقلت: يا أمير المؤمنين،

أنا أحمله عنك! فقال لي: لا أم لك يا أسلم، أنا أحمله؛ لأني أنا المسؤول عنهم في الآخرة، قال: فحمله على عنقه، حتى أتى به منزل المرأة، قال: وأخذ القدر، فجعل فيها شيئًا من دقيق، وشيئًا من شحم وتمر، وجعل يحركه بيده، وينفخ تحت القدر، قال أسلم؛ وكانت لحيته عظيمة، فرأيت الدخان يخرج من خلل لحيته، حتى طبخ لهم، ثم وربض (جلس) بحدائهم كأنه سبع، وخفت منه وربض (جلس) بحدائهم كأنه سبع، وخفت منه قال: يا أسلم، أتدري لم ريضت بحدائهم؟ قلت: لا، أن أكلمه، فلم يزل كذلك حتى لعبوا وضحكوا، ثم قال: يا أسلم، أتدري لم ريضت بحدائهم؟ قلت: لا، أذهب وأدعهم حتى أراهم يضحكون. فلما ضحكوا طابت نفسي. (تاريخ دمشق: لابن عساكر).

#### ٣- عيد الله بن عمر بن الخطاب رضى الله عنهما:

عن عبد الله بن عمران الفريعي قال: سمعت مجاهدًا، يقول: صحبت ابن عمر رحمه الله وأنا أريد، أن أخدمه، فكان يخدمني أكثر (رواد أحمد في كتاب الزهد).

#### 1- الأنصار رقبي الله عنهم:

عن أنس بن مالك رضي الله عنه، قال: لما قدم النبي صلى الله عليه وسلم المدينة أتاه المهاجرون. فقالوا: يا رسول الله، ما رأينا قومًا أبذل من كثير ولا أحسن مواساة من قليل (أي من مال قليل) من قوم (آي كفونا المؤنة، وأشركونا في المهنا (أي أحسنوا إلينا؛ سواء كانوا كثيري المال، أو فقيري الحال) حتى لقد خفنا أن يذهبوا بالأجر كله، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: "لا، ما دعوتم الله لهم وأثنيتم عليهم". (رواه الترمذي، وصححه الأنباني).

قال المباركفوري في "تحفة الأحوذي"؛ قال الطيبي رحمه الله؛ قوله صلى الله عليه وسلم؛ (لا، ما دعوتم الله لهم وأثنيتم عليهم)، معناه: ليس الأمر كما زعمتم؛ فإنكم إذا أثنيتم عليهم شكرًا لصنيعهم ودُمتم عليه، فقد جازيتموهم".

#### ٥ - التابغون وتابعوهم:

لقد كان التابعون حريصين على قضاء حوائج الناس، وليس أدل على ذلك من الأمثلة الآتية: أ- محمد بن علي بن أبي طالب:

قال محمد ابن الحنفية رحمه الله (ابن علي بن أبي طالب رضي الله عنه): "أيها الناس، اعلموا أن حوائج الناس إليكم نعم الله عز وجل إليكم، فلا تملوها فتتحول نقمًا، واعلموا أن أفضل المال ما أفاد ذخرًا، وأورث ذكرًا، وأوجب أجرًا، ولو رأيتم المعروف رجلاً لرأيتموه حسنًا جميلاً بسرُّ الناظرين، ويفوق العالمين" (شعب الإيمان؛ للبيهقي).

ب- على بن الحسين:

قال أبو نعيم الأصبهاني رحمه الله في "حلية الأولياء": حدثنا حبيب بن الحسن، قال: ثنا عبد الله بن صالح، قال: ثنا محمد بن ميمون، قال: ثنا سفيان، عن أبي حمزة الثمالي، قال: كان علي بن الحسين: يحمل جراب الخبز على ظهره بالليل فيتصدق به، ويقول: إن صدقة السر تطفى غضب الرب عز وجل.

ه- الحسن البصرى:

قال كلثوم بن جوشن رحمه الله: استعان رجل بالحسن البصري في حاجة، فخرج معه. فقال الرجل: إني استعنت بابن سيرين وفرقد، فقالا: حتى نشهد الجنازة. ثم نخرج معك، قال: أما إنهما لو مشيا معك لكان خيرًا" (الطبقات الكبرى؛ لابن سعد).

#### ز- عبدالله بن شبرمة:

قال أبو حفص الأبار؛ كان لي عند عبد الله بن شبرمة حاجة، فقضاها، فأتيته أشكره، فقال؛ على أي شيء تشكرني؟ قلت؛ قضيت لي حاجة. فقال؛ اذهب، إذا سألت صديقك حاجة يقدر على قضائها فلم يبذل نفسه وماله، فتوضأ للصلاة، وكبر عليه أربعًا، وعُدَّه في الموتى؛ (تاريخ دمشق؛ لابن عساكر). نسأل الله أن يستعملنا في قضاء حوائج الناس، والحمد لله رب العالمين.

> جمادي الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ٢٤٢ السنة الرابعة والخمسون

من هدى الرسول فالكالج AN CESSES عن أبي الدرداء-رضي الله عنه-تحذير إلهى من رد قال: سمعت النبي-صلى الله عليه سنة خير ألبرية وسلم- يقول: «ما شيء أثقل في قال الله تعالى: « لا يَعْلَوْ لَا ميزان المؤمن يوم القيامة من خلق حَسَن، وإنَّ الله ليُبغض الفاحش م البذيء، (سنن الترمذي) (النور: ٢٣) 100 All من معاني الأحاديث صدم في الحديث إنما الصبر عند الصدمة الأولى ، رواد مسلم. الصدمة: أي: عند قوة حاديث بأطلة لها آثار سينة المصيبة وشدتها، والصدم: ضرب الشيء الصلب بمثله. والصدمة "الهوى مغفور لصاحبه ما ثم يعمل به أو المرة منه. (النهاية لابن الأشير). يتكلم"؛ منكر. أخرجه أبو نعيم في "الحلية" (Y11/V9 Y09/Y). and and and قال أبو عثمان النيسابوري - رحمه الله-أهمية طلب : من أمر السنة على نفسه قولا وفعلا: العلم النافع نطق بالحكمة، ومن أمر الهوى على نفسه قولا وفعلاً؛ نطق بالبدعة. قال الله-قال مسروق رحمه الله: (النور: ٤٥). «بحسب الرجل من العلم أن تعالى-: « ال يخشى الله-عز وجل-، وبحسب (الاعتصام للشاطبي). الرجل من الجهل أن يعجب بعلمه» (العلم لزهير بن حرب). Upload by : altawhedmag.com



1. د محمد حامد الأستاذ المساعديقسم التفسير وعلوم القرآن بجامعة الأزهر

الحمد للله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد الرسلين، وعلى آله وصحبه أجمعين وبعد: فجديرُ بالمؤمن أن يتدبَّر كتاب ربه، ويُقبل عليه بقلبه، ويتأملُ تلك الأوصاف التي أثنى الله على أصحابها، وبشَّر بالفوز والنعيم من كان من أهلها، وعلى المؤمن أيضا أن يحرص على تحصيل تلك الأوصاف؛ لينال ما وعد الله به، ووعده حق وصدق ولا خلف لوعده.

إذا أعجبتك خصال امرئ

فكنه يكُنُّ منك ما يعجبك فليس على الجود والمكرمات

#### إذا جئتها حاجب يحجبك

ومن هذه الأوصاف التي أثنى الله على أهلها، وأمر نبيه صلى الله عليه وسلم أن يُبَشُر الموصوفين بها صفة الإخبات وذلك في قوله جلَّ ذكره: ( إنَّ

ألَّذِينَ ، امتُوَا وَعَلَّوا الصَّلِحَت وَأَخَتُوا إِلَى رَبِّهِمَ أُوَلَتَهَكَ أَحْتُ الْجَنَةِ هُمْ بِهَا حَلُوهَ )(سورة هود ٢٣)، وقوله تعالى: (وَنَثَر الْمُحْيَنِينَ عَلَى مَا أَصَابَهُمْ وَالْمُقِيمِي التَّلَوَ وَمَا رَفَقَهُمْ وَالصَّبِينَ عَلَى مَا أَصَابَهُمْ وَالْمُقِمِي التَلَوَ وَمَا رَفَقَهُمْ بَعِنُونَ ) (سورة الرحيج: ٣٤-٣٥)، تَقَا لَكُ إِذَا تَعَنَّ أَلَقَ التَّيَطَنُ فِ أَمْنِيَتِهِ. فَنَتَحُ اللَّهُ مَا يَقِي إِلَا إِذَا تَعَنَّ أَلَقَ التَّيْطَنُ فِ أَمْنِيَتِهِ. فَنَتَحُ اللَّهُ مَا عَلَي التَّيْطَنُ تُمَرَّ عَجَهُمُ اللَّيْطَنُ فِ أُمْنِيَتِهِ. فَنَتَحُ اللَّهُ مَا عَلَي التَّيْطَنُ تُمَرَّ عَجَهُمُ اللَّي الْقَالِينِ فَ أُمْنِيَتِهِ. فَنَتَحُ اللَّهُ مَا وقوله تعالى: (وَمَا أَرْسَلُنَا مِنْ قَبْلَهُ مَا يَعْتَقُ أَلَقُ التَيْطَنُ فِ أُمْنِيَتِهِ. وَلَيْعَلَمُ اللَّي فَي التَيْطَنُ تُمَا عَلَي التَيْطَنُ فَ أَمْنَيْتِهِ. وَلَيْعَلَمُ اللَّذِي أُوْتُوا أَلْعِنْهُ أَلَقُ التَيْطَنُ فِي أُمْنَا مِنْ اللَّعْنَ مُنْ اللَّعْظَنُ فَي أُنْتَعْتَقُ مَعْتَقَ عَلَيهُ مَنْ وَلَيْعَلَمُ اللَّيْنِ وَقُولُهُمْ وَإِنَّ الْقَبْطُنُ فَيْنَةُ لَلَقَتِ فَي قُومِهُمْ عَلَي وَالَقُومُ مُوَا وَالْقَاسِيةِ قُلُولُهُمُ أَنَ الْعَامَ الْقَالِينِ أَنَّهُ الْمَا وَالْتَعْتَقُولُولُهُمُ وَالَكَ الْقَبْعَالَ الْعَامِ وَالَنَهُ الْمَابِي فَا فَالَيْ وَالَقَاسِيةِ فَقُومُومُ أَلَقُ الْعَامَ الْعَامِ الْحَقَاقِ مَعْتَقَا وَالَقَا مِنْ مَنْ أَعْتَى الْتَعْطَنُ الْعَامِ وَلَكَ فَيَنَ مُعَاقًا مَعْتَقُومُ مُنْ أَنَهُ الْعَامِ اللَي اللَّيْعَامِ اللَيْنَ اللَهُ لَقَالِ اللَيْنَ مَامَوًا إِلَى مِنْعَانِ اللَّهُ عَلَي مَا اللَيْنَ الْعَامِ الْعَامِ اللَّهُ لَكُمُ مَا وَلَةً الْعَامِ الْعَامِ عَلَي وَا وَعَنْ اللَّذَى الْعَامِ مَا عَامَ مَا وَالَةُ الْمَالَةِ الْعَامِ اللَيْنَ اللَقُومُ مَا مَنْ اللَهُ مَا اللَيْنَ الْعَامِ الْعَامِ مَا وَالْتَ الْعَامِ الْعَامِ مَا مَنْ الْعَامِ الْعَلَي وَالْتَقَا مِنْتَقَا الْعَامِ مَا مَنْ أَلُولُ الْعَامِ الْحَامِ الْحَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ مَا مَا مَا مَا مَا مَا الْعَامِ مَا مَا الْعَامِ الْعَامِ مَا مَا الْعَامِ مَا مَا مَالَا الَيْ مَا مُ

وقعال الراغب في مفرداته صـ ٢٧٢ :" الخبت: المطمنين من الأرض، وأُخْبَتَ الرّجل: قصد الخبت. أو نزله، نحو: أسهل وأنجد، ثمّ استعمل الأخبات استعمال اللّين والتُواضع".

وبهذا يتبين أن المؤمن حين يوصف بأنه "مُخبتٌ" فهذا معناد أنه مطمئن قد سكنت نفسه إلى ربه. لا تقر عينه إلا بطاعته. ولا تأنس جوارحه إلا بمرضاته عز وجلٌ. ليس لديه شك أو عنده ريب في إيمانه بربه، وركونه إلى شرعه، إنه – حقا-راض بقضاء الله مستسلم لشرعه.

وهو أيضا متواضع خاضع لله عز وجل لا يتكبر على شرعه، ولا يتعالى على عبادته، وهو أيضا متواضع لخلق الله لين هين ليس بفظ ولا غليظ. قال القرطبي في تفسيره (٢١/٩) بقوله: "أصل الإخبات الاستواء. من الخبت وهو الأرض المستوية الواسعة: فالإخبات الخشوع والاطمئنان، أو الإنابة إلى الله عز وجل المستمرة ذلك على استواء".

وهذا الأخبات ثمرة العرفة بالله والعلم به ومن كان بالله أعلم كان له أعظم إخلاصا وإخباتا. ولشرعه أسرع قبولا واستسلاما.

وإذا تأملت قوله تعالى: ( وَلِعَلَّمَ اللَّهُ أَلَّهُ اللَّهُ الْعَلَى أُرْقُوا الْعِلْمَ أَنَّهُ الْحَلْ مِن وَلِكَ مَتُوْمُوا مِهِ مَحْتَ لَهُ قُلْبُهُمُ وَإِنَّ أَنَّهُ الْحَلْ اللَّهِ الْمُوالِي مُعْرَطٍ مُتَعْمِهِ ) عرفت أن الإخبات ثمرة للعلم والإيمان وهو زيادة في الطمانينة والخشية واليقين، ولزوم التواضع والانقياد والانكسار لرب العالمين.

والمُخبت ملازم لخشية الله تعالى، والإنابة إليه بالاستقامة على طاعته، واجتناب معصيته.

ولا شك أن خير ما نعرف منه صفات المخبتين القرآن الكريم، وذلك أن الله سبحانه قد ذكر لنا صفات أولئك المخبتين بعد أن أمر نبيه صلى الله عليه وسلم بتبشيرهم فقال عزَّ من قائل: (رَجُر

#### التجنيع 10 أليدية ذكر الله نبك قريقة والتعين على ما السابية والتعييم الطاق وما وتطن إيش ) (سورة الرحج: ٢٤-٣٥).

هانظر كيف أن الله سبحانه أمر نبيه صلى الله عليه وسلم بتبشيرهم، ولم يذكر المبشر به وهو الفوز الكبير، والنعيم المقيم؛ لأنه معلوم وقد صرح به كما في قوله تعالى؛ ( و أن أن أو لأن المقصود هذا إثبات الأمر بالبشارة واد خال السرور على قلوب المخبتين. وللد لالة على فخامة هذا المبشر به، وأنه فوق وصف الواصفين.

تم أردف ذلك بييان صفات الخيتين فذكر لهم أربع صفات:

الصغة الأولى، وجل القلوب عند ذكر الله تعالى

وهذا وصف جليل ينبئ عن عظيم خوف المخبتين من ريهم وخشيتهم له: ولذا قال الحسن: الأخبات الخشوع للمخافة الثابتة في القلب.

وهذا الوجل في قلوب المؤمنين حقيقته: استشعار الخوف من الله تعالى، وفرَع النفس، واضطرابها خشية الوقوع في سخط الله تعالى.

فصاحبه غير آمنٍ من مكر الله، بل هو معترف بتفريطه في جنب ريه سيحانه.

وانظر إلى حالك أيها الكريم حين تذكر الله، أو يُذكر الله وأنت تسمع كيف يكون تعظيمك له، ووجلك منه، واستشعارك لجلاله وكبريائه، وقوته وعظمته؟

ومن السبعة الذين يظلهم الله في ظله كما في المتفق عليه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم:" ورجل ذكر الله خاليا ففاضت عيناه" (صحيح البخاري-حديث١٤٢٣. وصحيح مسلم١٩٣١).

وهذا يتحقق للمؤمنين باطلاعهم على أسماء الله الحسني وصفاته العلى، واستحضارهم نعم

> جمادى الأخرة ١٤٤٦ هـ العدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون

الله عليهم؛ فيزدادون علما بالله، ومعرفة بحقه فيوجلون عند ذلك كأنهم يرون الله سبحانه، وذلك لقوة يقينهم.

وقد فسَّر الرسول صلى الله عليه وسلم الإحسان فقال:" أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك" (جزء من حديث في صحيح البخاري-رقم ٥٠، وصحيح مسلم برقم ٩ عن أبي هريرة رضي الله عنه، وأخرجه مسلم أيضا برقم ١ من حديث عمر رضي الله عنه)

الصفة الثانية، الصير على المسانب

من صفات المخبتين الصبر على المصائب؛ وذلك لأن قلوبهم مطمئنة إلى ربهم مُستسلمة لقضائه. قال تعالى: (رأت في ما أساب)) (سورة الحج:٣٥).

قال الثوري: (وبشر المخبتين) قال: المطمئنين الراضين بقضاء الله، المستسلمين له.

ويظهر الفرق بين المخبت وغيره عند هجوم مصيبة على العبد كيف يتلقاها كلَّ منهما؛ ولذا جاء في حديث أنس رضي الله عنه قالَ: مرَّ النَّبِيُّ صَلَّى الله عليه وسلَّم بامراًة تَبْكي عنْد قَبَر، فقالَ: اتَّقي اللَّه وَاصْبِري، قَالَتُ: اليَّكَ عنْي، فَإِنَّكَ لَمْ صَلَّى اللَّه عليه وَسَلَّم، فَأَتَتَ بَابَ النَّبِي صَلَّى اللَّه عليه وسلَّم، فَلَمْ تَجَد عنْده بوابين، فقالتُ: لَمُ أَعْرفُكَ، فقَالَ: (إِنَّما الصَّبُر عنْد الصَّدُمة الأُولَى، وفي لفظ: عند أول صدمة" (صحيح البخاري(١٢٨٣)، وصحيح مسلم(٩٢٦)).

وقد وصًى لقمان ابنه فقال: ( لل من الكلر.

للعمر ( المورة لقمان: ١٧ ). فانظر إلى حالك أيها اللبيب كيف تتلقى الابتلاءات والمصائب أتتلقاها بصبر وثبات، أم بجزع وتضجر؟

۳۲ جمادي الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون

وتذكر قوله تعالى: (رَبَّرَ النَّعَرَى - الَّيَّرَةِ النَّعَرَى - الَّيَّرَةِ النَّعَرَى - الَّيَّرَةِ ا استَقَرَ نَسِبُ قَارًا لَهُ قَرْ اللَّهُ وَرَقَا إِنَّهُ رَحْوَنَ اللَّهُ الْتَهْتَدُونَ ) عَلَيْمَ صَلُونَ مَنْ رَبِّهُ وَرَحْمَةً وَأَوْلَيْكَ هُمَ الْتَهْتَدُونَ ) السفة الثالثة، إقامة السلاة

من صفات المخبتين إقام الصلاة قال تعالى: (وَالْمَقِيمِي الصَّلَاةِ) (سورة الحج: ٣٥). وهو معنى يزيد عن أداء الصلاة؛ لأن الإقامة من معانيها المداومة عليها، والهمة في فعلها، واتمامها برعاية أركانها وشروطها وخشوعها. وفرق بين صلاة الخاشع، وصلاة المنافق. قال تعالى:( أُوَّ أُوَّ الْمُرْبِي الْمُوْ الْمُنَافَق.

\_ (سورة المؤمنون: ١-٢).

وقبال تعالى: (ر) آيت غير مدرة 1000 من أكر مراجع في قال أنشر عرف هو لا أنساد 100 أنور هر عن عالية قال ( سورة المعارج:١٩-٢٣).

وقال تعالى: () الكبني غيارة أنه زفر خيابة. وإذا قارات العلو قارا كال إزارة أقاق زلا يركرن أنراد قيار ) (النساء:١٤٢).

الصفة الرابعة، الإنفاق مما رزقهم الله

من صفات المخبتين، الإنفاق مما رزقهم الله عزً وجلَّ قال تعالى: (وُممًا رَزَقْنَاهُمُ يُنْفقُونَ).

وجَمعُ المُخبتين بين هاتين العبادتين: الصلاة والإنفاق- وكثيرا ما يقترنان في القرآن-؛ دليل على إخلاصهم فإن الصلاة بخشوع إخلاص للمعبود، ودليل على رحمتهم وإحسانهم؛ فإن الإنفاق إحسان للمخلوق.

وعنوان سعادة الإنسان أن يُخلصَ لرب العالمين، ويُحسنَ إلى المخلوقين.

وأيضا فالصلاة أعظم العبادات البدنية، والإنفاق ورأسه الزكاة أعظم العبادات المالية.

فليكن لك رصيد من المصدقات فإنها دليل على صدق إيمانك، وبرهان على إيقانك.

وقد قال صلى الله عليه وسلم:" والصدقات برهان" (أخرجه مسلم في صحيحه برفم ٢٢٣). هذه هي صفات المخبتين نسأل الله أن يجعلنا من أهلها، وأن يرزقنا الإخبات.

ومن لطيف ما يذكر في هذا المقام ما أورده كثير من علماء التراجم في شأن الربيع بن خيثم: وقد أخرج ابن سعد في الطبقات (١٨٢/٦) من طريق أبي عبيدة بن عبد الله بن مسعود أن الربيع بن خثيم إذا دخل على ابن مسعود لم يكن له إذن لأحد حتى يضرغ كل واحد من صاحبه.

فقال له ابن مسعود؛ يا آبا يزيد، لو رآك رسول الله صلى الله عليه وسلم لأحبك، وما رأيتك إلا ذكرت المخبتين".

فمن كان هذا الرجل أعني الربيع ليقول فيه ابن مسعود صاحب طهور رسول الله صلى الله عليه وسلم ونعله وسواكه، ومن كان أشبه الناس برسول الله صلى الله عليه وسلم في هديه وسمته ما قال؟

وما من شكَّ أنَّ قوله:" لو رآك رسول لأحبك" لم يصدرُ عنه من فراغ وانما لما ذكره من وصفه بالإخبات، وصدق الذهبي حين قال في سير أعلام النبلاء(٢٥٨/٤):" فهذه منقبة عظيمة للربيع".

ودونك طرفا يسيرا من سيرة هذا الفاضل، بإمكانك أن تعود في ترجمته لتعرف عنه أكثر، ولترغب في صفات أولئك السابقين المخبتين، وهو من التابعين فكيف بسيرة أصحاب النبي الأمين بله رسولنا الكريم عليه أفضل الصلاة وأزكى التسليم؟!

ذكر ابن سعد في الطبقات (١٨٧/٦) أن الربيع بات يتلو آية من القرآن مر عليها ما يتلو

غيرها حتى أصبح (أم حسب الذين اجترحوا السيئات) (الجاثية: ٢١)، وورد عن هذا عن تميم الداري رضي الله عنه وهذا من وجل القلوب عند ذكر علام الغيوب.

كان الربيع بن خثيم يقاد إلى الصلاة وبه الفائج (وهو شلل يُصيب أحد شقي الْحِسْم طولا) فقيل له: قد رخص لك. قال: إني أسمع (حي على الصلاة)، فإن استطعتم أن تأتوها ولو حبوا. (سير أعلام النبلاء (٢٦٠/٤)).

وهذا من حب الصلاة، والحرص على إقامتها جماعة في المسجد، ومن الصبر الجميل على المصاب مع أنه معذور ومرخص له في التخلف عن الجماعة على القول بوجوبها عينا.

وها هو الرَّبيع بن خثيم كما في الطبقات لابن سعد (١٨٢/٦) يقول لأهله: اصنعوا لنا خبيصا-وهي: الحلواء المخبوصة من التمر والسمن-وكان لا يكاد يتشهى عليهم شيئا قال: فصنعود قال: وأرسل إلى جار له مصاب كان به خبل فجعل يلقمه ولعابه يسيل فلما خرج قال أهله: تكلفنا وصنعنا ثم أطعمت هذا ما يدري هذا ما أكل، فقال الربيع: ولكنَّ الله يدري "أي: يعلم وهذا هو الجود والإنفاق مما يحب الإنسان، والإخلاص وقصد الله بالعمل، ولا غرو فمن أقوال الربيع المشهورة عنه كمافي ترجمته:"كل ما لا يراد به وجه الله يضمحل. ولا أطيل عليك بأكثر من ذلك، وحسبى أن تعلم أن تلك الصفات الى وصف الله بها عباده المخبتين حرص الصالحون على تحصيلها. وتحقيقها في حياتهم، فعلى الدرب سر، ولا تستطل الطريق فيضعف مشيك، والموفق من وفقه الله.

دسأل الله التوفيق والسداد والهدى والرشاد.

44

# نظرات في كتاب، السيد الثيدوي ودولة النراويش في ممر الكاتب المحمل

(المُنذُ يَدِّ الَذِي لَدُ مَانِ السَّنَوَتِ وَمَانِ الأَرْضِ وَلَهُ الْمُنَدُنِي الْآخِرَةُ وَهُوَ الْمَكِدُ الْحَكِدُ الْحَيْدُ ) (سبا، ١)، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء وإمام المرسلين، ومن تبعه إلى يوم الدين. وبعد: فقد أطلعني بعض فضلاء الشيوخ على كتاب طريف استماله للكاتب الصحفي الأستاذ: محمد فهمي عبد اللطيف.

#### نبذة عن الكاتب -رحمه الله تعالى -:

والأستاذ: محمد فهمي عبد اللطيف كاتب صحفي كتب في صحف: الجهاد، وأخبار اليوم، والثقافة. والجديد، وعمل في صحيفة "المصري" التي كانت من كبريات الصحف المصرية انتشارًا وتوزيعًا آنذاك قبل ثورة: يوليو ١٩٥٢م، وكان يكتب افتتاحية صحيفة "الأخبار"، وهذه الافتتاحية كانت أحد الأعمدة الرئيسة التي قامت عليها صحيفة الأخبار في فترة الستينيات، والسبعينيات وأوائل الأسمانينيات من القرن العشرين.

#### د . محمد عبد العزيز رئيس فرع العاشر

بالمجلس الأعلى للثقافة، ثم نائبًا لرئيس تحرير جريدة الأخبار، وترأس مجلة الإذاعة والتليفزيون، وانتُدب الأستاذ للتدريس في كلية اللغة العربية في قسم الصحافة والإعالام الذي افتتح سنة: ما٣٩٥هـ-١٩٧٥م.

وقد توقي الأستاذ: محمد فهمي عبد اللطيف يوم الأحد: ١٩ربيع الآخر ١٤٠٤هـ-٢٢ يناير ١٩٨٤م عن عمر يناهز السبعين

. Lola

#### فبذة عن الكتاب:

أما الكتاب فهو بعنوان: السيد البدوي ودولة الدراويش في مصر، وقد صدرت الطبعة الأولى منه عام: ١٩٤٨م، وهو من منشورات المركز العربي للصحافة بالقاهرة، وصدرت الطبعة الثانية منه سنة: ١٩٧٩م.

والكتاب يتضمن تأريخا مختصرا لحركة التصوف في مصر واستغلال العلويين لها لتثبيت أركان حكمهم، ويبين ازدهار التصوف أوقيات الاحتلال الأجنبي للبلاد، ويبين تشجيع الاحتلال لهذا الفرقة، وقد سبقه إلى هذا التنبيه بعض المؤرخين، منهم: عبد الرحمن بن حسن الجبرتي (المتوفى: ١٢٣٧هـ) في كتابيه: تاريخ عجائب الأثار في التراجم والأخبار (٢٠١/٢)، ومظهر التقديس بزوال دولة الفرنسيس (ص٤٧) فين أن المستعمرين الفرنسيين عندما احتلوا مصر بقيادة نابليون بونابرت انكمش الصوفية وأصحاب الموالد؛ فقام نابليون وأمرهم بإحيائها، ودعمها بالأموال وحثهم على إقامتها (سنة: ١٢١٣ه-١٧٩٨م) ف ربيع الأول، من خلال:

١- ارسال نفقات الاحتفالات وقدرها ٣٠٠ ريال فرنسي إلى منزل الشيخ البكري (نقيب الأشراف في مصر) بحى الأزبكية.

٢ - أرسلت أيضًا إليه الطبول الضخمة والقناديل.

٣ - في الليل أقيمت الألعاب النارية احتفالاً بالمولد النبوي.

وعاود نابليون الاحتفال به في العام التالي: لاستمالة قلوب المصريين إلى الحملة

الفرنسية وقوادها.

أما لماذا فعل الفرنسيون ذلك؟! فيقول الجبرتي في تاريخ عجائب الآثار (٣٠٦/٢): ورخُص الفرنساوية ذلك للناس لما رأوا فيه من الخروج عن الشرائع واجتماع النساء واتباع الشهوات والتلاهي وفعل المحرمات .. ويتضمن الكتاب بشكل رئيس ترجمة للسيد البدوي وبعض تلاميذه، وأذر التصوف والخرافة على المجتمع... إلخ كما سيأتي في استعراض فصول الكتاب.

وقد أثنى على هذا الكتاب بعد صدوره كثير من أهل العلم، ومنهم فضيلة الشيخ المصلح: محمد حامد الفقى الرئيس العام المؤسس لجمعية أنصار السنة المحمدية، بل وجعله مادة لخطبه شهرين، ولا شك أن كثيرًا من المتصوفة آنذاك لم يعجبهم ما تضمنه هذا الكتاب؛ ولذا فقد انبروا للرد عليه واتهام صاحبه بما هو منه بريء، وثقد سجل الكاتب هذا الأثر للكتاب بعد ما يزيد عن فالأثين عامًا من صدوره في طبعته الأولى عام: ١٣٦٧هــــ ١٩٤٨م، وذلك في مقدمة الطبعة الثانية للكتاب عام: ١٣٩٩هـ-١٩٧٩م. ودعنى أقتطف لك جزءامن مقدمته الجزلة التي يبين فيها هذا الأثر -وإن كان في النقل بعض الأطائية-، قال المؤلف في مقدمة الطبعة الثانية (ص ٣-٤): «صدر هذا الكتاب في طبعته الأولى منذ أكثر من ثلاثين عامًا. أو على التحديد في عام: ١٩٤٨. فأثار ضجة كبيرة كان من الطبيعي، أن تحدث، وكنت أتوقعها قبل أن تحدث؛ لأن موضوع هذا الكتاب يعالج قضية تتصل بالمشاعر العميقة للشعب، وتتناول تلك الأوهام والخرافات

حرة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٢
 حسب الرابعة والخمسون

40

التي زرعها الجهل في وجدان هذا الشعب حتى تحولت إلى عقيدة راسخة يدين بها في حياته الدينية والاجتماعية، وليس هذا بالعمل السهل، ولا بالأمر الذي يمكن أن يمضي دون أن يثير الضجيج والصخب. وتبادل الاتهامات.

فعندما صدر هذا الكتاب وقف خطيب الجامع الأحمدي يطعن عليه، ويحكم على مؤلفه بالمروق والإلحاد، وأنه مغضوب عليه من دولة الشيوخ والأولياء، وفي نفس الوقت وقف المرحوم الشيخ؛ حامد الفقي، رئيس جماعة السنة المحمدية يخطب الجمعة عنه زهاء شهرين ويثني على الكتاب ومؤلفه، ويقول؛ إنه خير كتاب يصحّح عقائد الناس، ويطهر معتقد اتهم من الأوهام والخرافات.

وعلى إثر صدور هذا الكتاب صدرت سبعة كتب عن السيد البدوي:

منها: كتابان في تأييد الدعوة التي تضمنها الكتاب.

وخمسة في مناقضته وشتم مؤلفه.

والذي لا شك فيه أن هذا الكتاب قد خلق تيارًا فكريًّا أثار اهتمام الباحثين بهذا الموضوع، وما زال مثار اهتمامهم الكبير بالبحث والدراسة،.

فصول الكتاب:

الكتاب يقع في أربع وثمانين ومئة صفحة (١٨٤ صفحة)، ويتألف من مقدمة، وتمهيد، وثماني فصول، وخاتمة، ومسرد للمصادر والمراجع، وفهرسًا للموضوعات.

أما فصول الكتاب فهي:

التمهيد: ساق فيه واقعة حكاها الجبرتي تبيَن أثر الخرافة في حياة الناس.

جمادى الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٢ السنة الرابعة والمُمسون

الفصل الأول: العلويون واستغلالهم للتصوف في طلب الحكم.

الفصل الثاني: حياة السيد وسيرته. الفصل الثالث: تعليقات وتفسيرات. الفصل الرابع: شخصية السيد. الفصل الخامس: أتباع السيد ومريدوه. الفصل السادس: موالد السيد ومواكبه. الفصل الشامن: موالد واجب. وإليك استعراض مختصر للكتاب مع شيء من التعليق:

أما الفصل التمهيدي فقد ساق فيه الكاتب قصة عجيبة توضح أشر الوهم في حياة أفسراد المجتمع حين سيطر على الحياة الدينية والاجتماعية الدراويش؛ فأشاعوا فيه الخرافات تحت أسماء شتى، وانقسم المنتسبون إلى العلم آنذاك إلى فئات ثلاثة: الأولى: المتصوفة الداخلون في البدع المتأثرون بالخرافات.

الثانية: العلماء المتصوفة الذين لهم تأثر بالسنة فلا يُقرون كثيرًا من البدع والمحدثات سواء كانت علمية أو عملية.

الثالثة: العلماء المتمسكون بالسُنة الخالصة القائمون عليها.

فالفئة الأولى كانت هي المسيطرة على كثير من فئات المجتمع حينئذ، وهي من تولى كبر إشاعة البدع والمحدثات والخرافات مع كثير من المتعبدين الجهلة وسط العامة، وسأضرب لك مثالاً واحدًا على هذه الفئة من المنتسبين إلى العلم يوضح لك الأمر، وهو الشيخ: عبد الوهاب بن أحمد بن علي الحَنَفي، الشَّعْراني (المتوفى: ٩٧٣ هـ) صاحب كتاب: "لواقح

الأنوار في طبقات الأخيار المعروف بـ: الطبقات الكبرى"، وسأسوق لك من كتابه مثالين اثنين تعرف بهما كيف تنتشر الخرافة. قال في ترجمته لسيده علي وحيش (١٤٩/٢): وكان إذا رأى شيخ بلد، أو غيره ينزله من على الحمار، ويقول: امسك رأسها حتى أفعل فيها، فإن أبى شيخ البلد تسمر في الأرض ولا يستطيع أن يمشي خطوة، وإن سمح حصل له خجل عظيم والناس بمرون عليه،.

وأنا لا أريد أن أعلق على هذا الفحش والإجرام الذي يسوقه في ترجمة رجل يدَّعي أنه أحد العارفين بالله.

وقال في ترجمة سيده شعبان المجذوب الذي ادعى فيه أنه من أهل التصريف بمصر المحروسة، وكان يخبر بوقائع الزمان المستقبل، قال (١٨٥/٢): وكان يقرأ سورًا غير السور التي في القرآن على كراسي المساجد يوم الجمعة وغيرها فلا يُنكر عليه أحد، وكان العامي يظن أنها من القرآن لشبهها بالآيات في الفواصل.

وليس لأحد أن يعترض من العامة على فعُله والا "فمن اعترض انطرد ... ومن باح راح". وأما الفئة الثانية والثالثة فقد كانت تنكر على هـوَلاء البدع والحـوادث والخرافات؛ فيُسْمَع لهم حينًا ويُرَدَ قولهم حينًا آخر.

عود على بدء:

أما الحكاية التي ساقها ليدلل بها عن العقلية الفكرية في تلك الحقبة من التاريخ فهي ما ساقه الجبرتي في كتابه: تاريخ عجائب الآثار في التراجم والأخبار (٢١٩/١-٢٢٠): في يوم الأربعاء رابع عشر ذي الحجة آخر سنة: ١١٤٧هـ أشيع في الناس بمصر بأن القيامة

قائمة يوم الجمعة سادس عشر ذي الحجة وفشا هذا الكلام في الناس قاطبة حتى في القرى والأرياف وودع الناس بعضهم بعضًا. ويقول الإنسان، لرفيقه بقي من عمرنا يومان وخرج الكثير من الناس والمخاليع الغيطان والمنتزهات ويقول بعضهم لبعض، دعونا نعمل حظًا ونودع الدنيا قبل أن تقوم القيامة.

وطلع أهل الجيزة نساء ورجالا وصاروا يغتسلون في البحر.

ومن الناس من علاه الحزن وداخله الوهم. ومنهم من صار يتوب من ذنوبه ويدعو ويبتهل ويصلى.

واعتقدوا ذلك ووقع صدقه في نفوسهم، ومن قال لهم، خلاف ذلك أو قال، هذا كذب لا يلتفتون لقوله ويقولون هذا صحيح، وقاله فلان اليهودي، وفلان القبطي، وهما يعرفان في الجفور والزابرجات، ولا يكذبان في شيء يقولانه، وقد أخبر فلان منهم على خروج الريح الذي خرج في يوم كذا.

وفلان ذهب إلى الأمير الفلاني وأخبره بذلك، وقال له: احبسني إلى يوم الجمعة وإن لم تقم القيامة فاقتلني، ونحو ذلك من وساوسهم، وكثر فيهم الهرج والمرج إلى يوم الجمعة المعين المذكور، فلم يقع شيء. ومضى يوم الجمعة وأصبح يوم السبت؛ فانتقلوا يقولون فلان العالم قال: إن سيدي أحمد البدوي والدسوقي والشافعي تشفعوا في ذلك وقبل الله شفاعتهم.

فيقول الآخر: اللهم انفعنا بهم فإننا يا أخي لم نشبع من الدنيا وشارعون نعمل حضًا .. ورأى الكاتب في هذه الحادثة الغريبة التي

> جمادى الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون

تناقض العقل والنقل معًا تمثيلًا صادقًا لتلك الطبقات التي تقتات بالأوهام، وتستجيب للخرافات والترهات وتمشي تحت تأثيرها ضارعة مذعنة كأنها تتلمس بها النجاة وتستقرئ الغيب، ولو كانت من يهودي وقبطي وقفًا عليها في الجفور والزابرجات فتستجيب للشائعة وتعتقد اعتقادًا جازمًا بقيام الساعة.

[والجفور: جمع جفر وهو جلد يعتقدون أن الأمام علي أو جعفر الصادق كتب فيه الأحداث قبل وقوعها، وقد اخترعوا من ذلك الجفر وهو يبحث في الحروف من حيث دلالتها.

والـزابـرجـات: جمع زابـرجـة، وهي جـدول سحري تنجيمي مشهور بالغرب، اخترعه الصوية أبو العباس البني، وكتب عنه ابن خلدون في المقدمة.

ثم نفس هذه الجماهير تستجيب للخرافات مرة أخرى عندما تكتشف كذب هذا الخبر فيشاع بينها أن: السيد البدوي، والدسوقي، والشافعي تشفّعوا إلى الله في تأجيل قيام الساعة فتمضي آمنة من أهوال القيامة التي كانوا ينتظرونها.

هذه العقلية التي كونتها الخرافة فأذعنت لها وطوعتها لقبول كل ما يقدم إليها فباتت تتلمس الأسباب للركون والاستسلام وأصبحت تتلمس البركة والخير وإجابة الحاجات بسكان القبور والأضرحة قامت في هذا الوسط دولة الدرويش.

قال المؤلف (ص ٩- ١٠)؛ ولقد بلغ من سلطان هؤلاء الدراويش وحُرمتهم عند الشعب أن كانوا يأتون ما يأتون من المناكر والمخزيات

فلا يستطيع أحد أن ينكر هذا عليهم أو يناقشهم فيه، بل لقد كان الناس يحسبون ذلك مظهرًا من مظاهر الكرامة لهم، والفضل الذي آثرهم الله به على غيرهم.

ولم يكن هذا بالأمر الغريب؛ لأن الشعوب في طور الانحطاط لا تقدر أن ترتفع ببصرها وبتفكيرها في فهم الدين إلى أعلى.

ثم بين المؤلف في نهاية التمهيد لماذا اختار السيد البدوي مثالا لشرح هذه الظاهرة فقال (ص ١٧): "وإنما آثرت السيد البدوي مثالا لشرح هذه الحقيقة لأنه يعتبر قطب الأقطاب في مصر، ولأنه أقوى أولئك الشيوخ نفوذا، وأكبرهم سلطانًا، وأوسعهم شهرةً، وأكثرهم أتباعًا، وأشدهم تأثيرًا، فهو أقوى وأتم شاهد يمثل تلك الحقيقة من جميع نواحيها، ولكنى قبل أن أخوض بك في هذا كله أراني مضطرًا إلى أن أرجع بك إلى الوراء، وأن أحدثك في فصل خاص بطرف من أخبار العلويين واتجاهات دعوتهم ودعاياتهم مع تطور الأيام والأحداث حتى تعرف: من السيد البدوي؟ ولماذا جاء إلى مصر؟ والى أي غرض كان يهدف؟ وماذا بلغ في الوصول إلى ذلك الهدف؟ وماذا خلف وراءه من آثار ومعتقدات فالبيئة الشعبية؟

وبهذا يكون المؤلف قد مهَّد للفصل الأول من كتابه.

والى هذا تنتهي النظرة الأولى من تلك النظرات في هذا الكتاب المتع، فإلى لقاء قريب إن شاء الله تعالى نستعرض فيه باقي النظرات في كتاب: السيد البدوي ودولة الدراويش في مصر.

والحمد لله رب العالمين.

جمادى الأخرة 1111 هـ- العدد السنة الرابعة والخمسون

## ممج لا أسباب الثرول

الحمد لله. والصلاة والسلام على رسول الله. وبعد، فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ والى القارئ الكريم التخريج والتحقيق.

#### أولا؛ آسياب ذكر هذه القصة؛

١- هذه القصة اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، ومما ساعد على ذلك وجودها في بعض كتب السنة الأصلية، وهي الكتب التي صنعها مؤلفوها عن طريق تلقي أحاديثها عن شيوخهم بأسانيد إلى النبي-صلى الله عليه وسلم-.

۲- وسنتوم بتوفيق الله بتخريجها وتحقيقها وكشف عارها وبيان عوارها، ومن أهم أسباب هذا البحث الكشف عن العلل الخفية والغامضة لهذه القصة.

#### لمانيا: المتن:

روي عن ابن عباس أن رجلاً من أصحاب النبي-صلى الله عليه وسلم- كان يحب امرأة فاستأذن النبي-صلى الله عليه وسلم- في حاجة فأذن له. فانطلق في يوم مطير فإذا هو بالمرأة على غدير تغتسل، فلما جلس منها مجلس الرجل من المرأة.

ذهب يُحرَك ذكره فإذا هو هدبة، فقام فأتى النبي-صلى الله عليه وسلم- فذكر ذلك له، فقال له النبي-صلى الله عليه وسلم-: مل أربع ركعات، فأنزل الله تبارك وتعالى: • وأور الصور طرق أثبار وركون أتي أن أحسب يرجب الصور طرق أثبار وركون أتي أن أحسب يرجب الصور طرق أثبار وركون (سورة هود، الآية: 112).

اعداد الم الشيخ / على حشيش

#### ثالثًا: النقد الداخلي نقد المتن :

هذه قصة مفتراة على رجل من أصحاب النبي-صلى الله عليه وسلم-، ولا تصح؛ كما سنبين من التخريج والتحقيق، وبيان ما في الإسناد من علة خفية غامضة، وهذا ما يسمى بالنقد الخارجي، وفي هذا المنهج ردَ على ادعاء المستشرقين-جهلاً وبهتانًا- بأن المحدثين اعتنوا بالنقد الخارجي أيّ من ناحية الرواية، ولم يعتنوا بالنقد الداخلي وهو انقد المتن، اه.

والى القارئ الكريم «النقد الداخلي» نقد المتن المفترى على رجل من أصحاب النبي-صلى الله عليه وسلم-:

١- إن المتن الذي ذكرت فيه قصة سبب نزول الآية: « رأي التسلو، عرف الجار ورأيا من أليل إن المست الدين التسار على كرى الذكرى » (هود: ( 118 )، يدور حول رجل من أصحاب النبي-صلى الله عليه وسلم-، وكان مع النبي-صلى الله

> جمادى الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد السنة الرابعة والخمسون

عليه وسلم-، واستأذن النبي-صلى الله عليه وسلم-في حاجة فأذن له النبي-صلى الله عليه وسلم-، فهذا مقام صحابة النبي-صلى الله عليه وسلم-، وما أعظمه من مقام! فقد أخرج الإمام الحافظ ابن أبي عاصم المتوفى (٢٨٣هـ) في كتاب «السنة ، ح (٢٠٠١)، وكذلك الإمام الحافظ ابن ماجه في كتاب «السنن ، ح (٢١٦) في الثابت عن الصحابي الجليل عبد الله ابن عمر -رضي الله عنهما-قال: «لا تسبُّوا أصحاب ابن عمر -رضي الله عليه وسلم-، فلمقام أحدهم ساعة -يعني مع النبي صلى الله عليه وسلم- خير من عمل أحدكم عُمُره . اه. قلت: أي: «العمر، حتى لا تُصحُف إلى «عمرة ».

فائدة: وهذا المقام وهذا الثواب الذي أخبر عنه الصحابي الجليل ابن عمر من المرفوع حكمًا ،: قال الحافظ ابن حجر في اشرح النخبة، ص(٥٣) : المرفوع من القول حكمًا لا تصريحًا: أن يقول الصحابي ما لا مجال للاجتهاد فيه، ولا له تعلق ببيان لغة. أو شرح غريب كالإخبار عما يحصل يفعله ثواب مخصوص ، اه.

٢- فهذا المقام هو مقام الأبرار. فمن أمحل المحال آن يفعل فيه أفعال الفجار فمن إفكهم ليقولون: إن رجلاً من أصحاب النبي-صلى الله عليه وسلم- كان مع النبي-صلى الله عليه وسلم-. واستأذن من النبي-صلى الله عليه وسلم- في حاجة فأذن له النبي-صلى الله عليه وسلم-، فانطلق في يوم مطير. فإذا هو بامرأة على غدير تغتسل، والغدير: مستنقع الماء، ماء المطر صغيرًا كان أو كبيرًا،. اه. كذا في السان العرب، (٩/٩). فدخل عليها وهي تغتسل وأخذ في أفعال الفجار، فمن إفكهم ليقولون: إن الصحابي ذكره فإذا هو هدبة، وهذه أفعال لا يفعلها إلا فاسق مخروم المروءة. فاقد العدالة.

قلت: وسنبين من النقد الخارجي منقد السند . العلة الخفية التي يتبين منها أن الحديث الذي جاءت به هذه القصة كذب مختلق مصنوع على الصحابي.

٤- إن أهل الحديث هم أعرف الناس بأصحاب النبي-صلى الله عليه وسلم- مكانة وتقديرًا، فالراوي الأعلى في سند الحديث هو الصحابي، وهو أول من تلقى الحديث من النبي-صلى الله عليه وسلم-، وعملوا بما سمعوا اتباعًا وتصديقًا، ولذلك جعلهم أئمة الجرح والتعديل في أعلى مراتب التعديل.

وهذا الفضل الذي استحق به الصحابة هذه المرتبة بينه شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوي، (٣٨٨/٢٧) فقال: "إن الصحابة-رضوان الله عليهم- خير قرون هذه الأمة التي هي خير أمة أخرجت للناس، وهم نقلوا الدين عن النبي-صلى الله عليه وسلم- بالا واسطة، ففهموا من مقاصده-صلى الله عليه وسلم-، وعاينوا من أفعاله، وسمعوا منه شفاهًا ما لم يحصل لمن بعدهم. وكذلك كان يستفيد بعضهم من بعض ما لم يحصل لمن بعدهم. وهم قد فارقوا جميع أهل الأرض وعادوهم وهجروا جميع الطوائف وأديانهم، وجاهدوا بأنفسهم وأموالهم، قال النبي-صلى الله عليه وسلم- في الحديث الصحيح: ١ تسبوا أصحابي فلو أنفق أحدكم مثل جبل أحد ذهبًا ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه .. اه. قلت: الحديث متفق عليه في أعلى درجات الصحة: حيث أخرجه الإمام البخاري في ومحيحه ، ح (٣٦٧٣). والإمام مسلم في صحيحه ح(٢٥٤١) من حديث الصحابي أبي سعيد الخدري رضى الله عنه.

فمن أمحل المحال صحابي نال بصحبة النبي-صلى الله عليه وسلم- هذه الفضائل يُزيّن له الشيطان فعل هذه الرذائل، ومن أمحل المحال صحابي بآداب النبي-صلى الله عليه وسلم- اهتدى يقع بصره على امرأة أجنبية فلا يصرفه ويخالف أمر النبي-صلى الله عليه وسلم- الذي أمر بصرف البصر عن نظر الفجاءة؛ كما في صحيح مسلم، كتاب الآداب، ح(٤٥).

ويستحيل صحابي كان عند النبي من لحظات لا يغض بصره حتى دخل على المرأة وخالف آداب النبي-صلى الله عليه وسلم- في: "تحريم الخلوة بالأجنبية والدخول وعليها، في قول النبي-صلى الله عليه وسلم-: "إياكم والدخول على النساء،

> جمادي الأخرة 1221 هـ- العدد 122 السنة الرابعة والخمسون

فقال رجل من الأنصار: يا رسول الله: أفرأيت الحمو؟ قال النبي-صلى الله عليه وسلم-: «الحمو الموت قلت: هذا الحديث متفق عليه أخرجه الإمام البخاري في صحيحه ح(٥٢٣٢).

٥- وإن تعجب فعجب بعد هذه الأفعال التي لا يفعلها إلا الفجار جاء في المتن: «فقام الصحابي فأتى النبي-صلى الله عليه وسلم- فذكر له ذلك . اهد انظر إلى ثلاث (فاءات) (فقام- فأتى- فذكر) فقام من جلوسه من المرأة مجلس الرجل من زوجته، فأتى النبي-صلى الله عليه وسلم-. فذكر له فقال له النبي-صلى الله عليه وسلم-. صل أربع ركعات .. فأنزل الله تبارك وتعالى الآية.

٦- هذا الحديث يفتح بابًا للرذيلة، ثم يصلي أربع ركعات لمحوها، فيطمع الذي في قلبه مرض.

#### رابعاد التقريق:

الحديث الذي جاءت به هذه القصة:

أخرجه الإمام أبو بكر البزار في مسنده، كما في كشف الأستار، (٥٢/٣) ح(٥٢/٣) قال: حدثنا يوسف بن موسى ومحمد بن عثمان بن كرامة. حدثنا عبيد الله بن موسى، حدثنا سفيان بن عيينة، عن الزهري، عن عبيد الله بن عبد الله، عن ابن عباس أن رجلاً من أصحاب النبي-صلى الله عليه وسلم- كان يحب امرأة فاستأذن النبي-صلى الله عليه وسلم- في حاجة فأذن له... الحديث.

#### خامساء الثقد الخارجي رنقد الإستادره

١- قال الحافظ البزار بعد أن أخرج هذا الحديث: هذا الحديث لا نعلمه بهذا اللفظ إلا عن ابن عباس، ولا نعلم رواه عن ابن عيينة إلا عبيد الله بن موسى، اهه.

٢- وأورد هذا الحديث الحافظ الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٣٨/٧) وقال: «رواه البزار، ورجاله رجال الصحيح». اه.

٣- فائدة: والبعض صحح هذا الحديث لقول الهيثمي: رجاله رجال الصحيح، والقاعدة: عند أهل الصناعة الحديثية: «قولهم: رجاله رجال الصحيح ليس تصحيحا للحديث».

كذلك قولهم: (رجاله ثقات، لا تساوي القول: إسناده صحيح، أو حديث صحيح،؛ لأن الحديث الصحيح بينه الإمام ابن الصلاح في كتابه (معرفة

أنواع علوم الحديث، النوع الأول فقال: الحديث الصحيح فهو: الحديث المسند الذي يتصل إسناده بنقل العدل الضابط عن العدل الضابط إلى منتهاه، ولا يكون شاذًا، ولا معللاً .. ثم قال: وفي هذه الأوصاف الخمسة ، احتراز عن: المرسل والمنقطع والمعضل والشاذ وما فيه علة قادحة، وما في رواية نوع جرح في العدالة أو الضبط. اه.

ثم قال: فهذا هو الحديث الذي يحكم له بالصحة بلا خلاف بين أهل الحديث. اه.

الاستنتاج: نستنتج من هذا أن قول الإمام الهيثمي: رجاله رجال الصحيح، ورجاله ثقات، ليس تصحيحًا: لأن هذا القول لا يجمع إلا وصفين فقط، قال الإمام السيوطي في تدريب الراوي، (١٣/١). اه. والثقة من جمع العدالة والضبط، ولذلك بين أئمة الحديث أن الحديث فيه علة قادحة خفيت عن الإمام البزار، والإمام الهيثمي وهذا بيان الأئمة للعلة القادحة الخفية.

قال الإمام أحمد في كتاب العلل ، ما أرى هذا إلا كذابًا أو كذبًا، وأنكره جدًا ، اه.

قال الأمام ابن أبي حاتم في علل الحديث، فن هذا الحديث وذكر اسنده ومتنه، فقال، قال أبي: هذا خطأ حدثنا ابن أبي عمر قال: حدثنا ابن عيينة، عن عمرو، عن يحيى بن جعدة، عن النبي صلى الله عليه وسلم .. وذكر الحديث.

وقال: الأمام الحافظ يعقوب الفسوي (١٩٠-وقال: الأمام الحافظ يعقوب الفسوي (١٩٠) ط: دار الرسالة- بيروت: حدثنا الحميدي. قال حدثنا سفيان، حدثنا عمر بن دينار، أخبرني يحيى بن جعدة: أن رجلاً استأذن النبي في يوم مطير... الحديث. وعبيد الله بن موسى روى هذا الحديث عن ابن عيينة بإسناد عجب، والصحيح ما ذكرنا عن الحميدي، وعبيد الله عند أصحابنا قد غلط فيما ذكره. اه.

من هذا التحقيق يتبين العلة الخفية، وأن السند خطاً وفيه سقط وارسال. ولهذا قال الإمام أحمد ما أرى هذا إلا كذابًا أو كذبًا وأنكره جدًا.

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.

> جمادي الاخبرة ١٩٤٦ هـ - المقد ١٩٩ الستة الرابعة (الخصون

· الغرباء في الدنيا أربعة : قرآن في جوف ظالم. ومسجد في نادي قوم لا يُصلّى فيه. ومصحف في بيت لا يُقرأ فيه، ورجل صالح مع قوم سوء ..

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار، (١/٥٠) مكتبة الحرم النبوي الحديث، رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧) وقال: «فر عن أبي هريرة .. اه.

قلت: فر ،: ترمز للديلمي في مسند الفردوس،، وهذا تخريج بغير تحقيق، فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين من التحقيق أنه حديث كذب مختلق مصنوع.

#### أولا: التخريج:

الحديث أخرجه أبو منصور الديلمي في ، مسند الفردوس، ح (٢١٩٤ - الغرائب الملتقطة) قال: أخبرنا أبي، حدثنا أحمد بن عمر المعبر، حدثنا علي بن عمر السبعي، حدثنا ابن لال، حدثنا محمد بن معاذ بن فهد، حدثنا إسحاق بن عبد الله بن جعفر، حدثنا سعيد بن أبي زيد وراق الفريابي، حدثنا محمد بن هارون الصوري، حدثنا الأوزاعي، عن الزهري، عن أبي سلمة عن أبي هريرة قال:

قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: الغرباء في الدنيا أربعة .... الحديث.

## عمادى الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤ ٢٢ السنة الرابعة والخمسون

#### ثانيا: التحقيق:

الشيخ / على حشيش

ڪرر المحار في بياق شعيف الأحاديث القصار

هذا الحديث: موضوع: والموضوع: هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شرّ الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته في أي معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها. إلا مقرونا ببيان وضعه. كذا في تدريب الراوي، (٢٧٤/١) النوع (٢١) للإمام السيوطي.

١- فقد أخرج هذا الحديث أيضًا الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين، (١٢٨/٣) عن الصوري عن يحيى بن عبد الله البابلي عن الأوزاعي عن الزهري، عن أبي سلمة عن أبي هريرة مرفوعًا، وزاد في أوله: راذا كانت سنة ثلاثين ومائة كان الغرباء في الدنيا أربعة....؛ فذكر مثله سواء، قال ابن حبان: «هذا بلا شك معمول .، أي كذب مختلق مصنوع.

٢- محمد بن هارون الصوري عن الأوزاعي الصواب كما قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٢٦٦١/٥١٦/٢): ، عبد الله بن هارون الصوري، عن الأوزاعي لا يُعرَف، والخبر كذب في أخلاق الأبدال». اه.

٣- وقد أورد الحديث الإمام ابن الجوزي في «الموضوعات» (١٩٤/٣) من طريق ابن حبان، ونقل قوله: «هذا بلا شك معمول والبابلي يأتي عن الثقات بأشياء معضلات.. وقال ابن الجوزي؛ قال الدارقطني: البلية في هذا الحديث من الراوي عن البابلي لا منه ،؛ أي: من الصوري. وبهذا يتبين أن الحديث موضوع.

تابع: مقولات أئمة أهل (تشنة في أثبات صفات الله ونفي الجسمية عنها، خلاف للجهمية والمعتزلة والمتكلمة في نفيهما معا

الألطاظ المودية في السطاع ... وفي الإجمال والاستعمال (٢)

> الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد؛ فإضافة لما سبق ذكره من مقولات سلف الأمة وأنمة أهل السنة في إثبات صفات الله ونفي الجسمية عنها، خلافًا للجهمية والمعتزلة والمتكلمة في نفيهما معًا؛ نذكر مما ذكروه في هذا الصدد، ونصوا عليه؛

> ما قاله أبو حنيفة التعمان جواباً عن سؤال نوح الجامع: ما تقول فيما أحدث الناس من الكلام في الأعراض والأجسام؟، قال: "مقالات الفلاسفة. عليك بالأثر وطريقة السلف، وإياك وكل محدثة، فإنها بدعة". اهـ. من (ذم الكلام وأهله) محدثة، فإنها بدعة". اهـ. من (ذم الكلام وأهله) \* لا يوصف الله تعالى بصفات المخلوقين، وهو قول أهل السنة والجماعة".

> كذا بما يعني أن الإثبات في إجماع سلف الأمة ثم يكن يعني سوى: نفي التشبيه والتجسيم عن صفات الله، وأن فكرة إيهام التشبيه والتجسيم ثم يكن لهما من تصور إلا في أذهان مدّعيها على

Upload by : altawhedmag.com () ()

## العندين الدر محمد عبد العليم الدسوقي الدسوقي الدسوقي الأزهر

أهل السنة، والا في أخيلة قائليها من أصحاب الهوى جراء إدخال العقول فيما لا شأن لها به، لتَتَخذ من ذلك ذريعة لنفي وتعطيل ما لم يَرُقُ أصحابُها من الصفات، وهذا هو -عياذًا بالله-الهوى المتَّبع، والا فأنَّى لمن ينفي عن صفاته تعالى التشبيه والتجسيم والحدوث، أن يُرمى بها أو بأي منها 16، الجواب متروك لكل أشعري متعصب للتأويل، محكم عقله وهواه في نصوص الوحى متلاعب بها.

على أن ما ذكرناه أنفًا هو -على حد قول أبي حنيفة ت ١٥٠ - موضع اتفاق بين جميع سلف الأمة حتى من قبّل أن يعلو نجم فرق الزيغ وأهل البدع ومنهم بالطبع متكلمة الأشاعرة، فإن نفي صفات الله بزعم إيهامها التشبيه أو التجسيم -على ما أفاده شارح المعقيدة الطحاوية ص ٥ وغيره - "موضع اضطرب فيه كثير من النظار؛ حيث توهموا أن الاتفاق في مسمى هذه الأشياء

> جمادي الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٣ السنة الرابعة والخمسون

estes estes estes estes estes estes

يوجب أن يكون الوجود الذي للرب كالوجود الذي للعبد، وأصل هذا الخطأ والغلط هو: توهمهم أن هذه الأسماء العامة الكلية التى يكون مسماها المطلق الكلي، هو بعينه ثابتًا في هذا المعين، وهذا المعين، وليس كذلك.. فإن ما يوجد في الخارج لا يوجد مطلقًا كليًا بل لا يوجد إلا مُعَيِّنًا مختصًا، وهذه الأسماء إذا سُمَّى الله بها كان مسماها معينًا مختصًا، فإذا سُمَّى بها العبد كان مسماها مختصًا به، فوجود الله وحياته لا يشاركه فيها غيره، بل وجود هذا الموجود المعين لا بشاركه فيه غيره من الموجودات الأخرى. فكيف بوجود الخالق؟" ا.ه. من كتاب (مدخل إلى عقيدة التوحيد) د. خضر سوندك ص ١٤٠. ونص عبارة ابن العز الحنفى في شرح قول الإمام الطحاوي (ت٣٢١)؛ (نقول في توحيد الله -معتقدين يتوفيق الله - أن الله .. لا تبلغه الأوهام ولا تدركه الأفهام). قال: "من أنكر الصفات وقال: ان الله ليس له .. كلام ولا محمة ولا إرادة - قال لن أثبت الصفات: إنه مشبه، وإنه: مجسم، ولهذا فإن كتب نفاة الصفات من الجهمية والمعتزلة والرافضة ونحوهم، كلها مشحونة بتسمية مثبتة الصفات مشبهة ومجسمة. ويقولون في كتُبهم: (إن من جملة المجسمة قومًا يقال لهم: المالكية، يُنسبون إلى رجل يقال له: مالك بن أنس، وقومًا يقال لهم الشافعية، يُنسبون إلى رجل يقال له: محمد بن إدريس!. حتى الذين يفسرون القرآن منهم، كعبد الجبار والزمخشري وغيرهما، يسمون كل من أثبت شيئًا من الصفات وقال بالرؤية: مشبهًا، وهذا الاستعمال قد غلب عند المتأخرين من غالب الطوائف". اه.

ومن غير الحنفية.. الحنابلة وغيرهم يثبتون لله صفاته وينفون عنها الجسمية:

وهذا إمام أهل السنة أحمد بن حنبل (ت٢٤١).

قد "ذهب – فيما جمعه له أبو الفضل عبد الواحد التميمي (ت٤١٠) في كتابه (اعتقاد الإمام المنبَّل أبي عبد الله أحمد بن حنبل) ص٤٩ – و"أنكر على من يقول بالجسم، وقال: إن الأسماء مأخوذة بالشريعة واللغة. وأهل اللغة وضعوا هذا الأسم – يعني: الجسم – على كل ذي طول وعرض وسمك وتركيب وصورة وتأليف، والله تعالى خارج عن ذلك كله، فلم يجز أن يُسمَى جسمًا لخروجه عن معنى الجسمية، ولم يجيَّة الشريعة ذلك. فيُطل". اه.

وأبو الحسين محمد بن القاضي أبى يعلى صاحب (طبقات الحنابلة) (ت٥٢٦). قال في كتابه (الاعتقاد) ص٢٤: "أول ما ندا بذكره الإيمان بالله وتوحيده.. ثم الإيمان بأن الله واحد لا سُسْبِهِه شيء، ولا نَشْبَه صفاته ولا نكيفه، ولا يكيف صفاته وهم، وأن ما وقع في الوهم فالله وراء ذلك.. وأنه بنزل كل ليلة إلى سماء الدنيا لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: (ينزل ربنا كل ليلة إلى سماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر)، وهذا لفظ البخاري، وقد روى حديث النزول: أحمد ومالك والبخاري ومسلم والترمذي وأبو داود وابن خزيمة والدارقطنى وأئمة المسلمين .. ونقر بأن الرحمن استوى. كذلك نطق به القرآن في سبع سور، في: الأعراف ويونس والرعد وطه والفرقان وتنزيل السجدة والحديد". إلى أن قال ص٣٠ بعد أن ذكر من الصفات ما ذكر: "فإن اعتقد معتقد في هذه الصفات ونظائرها مما وردت به الآثار الصحيحة: التشبيه في الجسم والنوع والشكل والطول؛ فهو كافر، وإن تأوَّلها على مقتضى اللغة وعلى المجاز فهو جهمي. وإن أمرها كما جاءت من غير تأويل ولا تفسير - يعنى: على المجاز كتفسيرات المعتزلة والجهمية والأشعرية - ولا تجسيم

ولا تشبيه، كما فعلت الصحابة والتابعون، فهو الواجب عليه". اهـ.

ولقد بلغ به الأمر-رحمه الله- لأن يتبرأ من المجسمة ويدعو لهجرانهم، وذلك قوله في صائ: "ويجب هجران أهل البدع والضلال كالمشبهة والمجسمة والأشعرية والمعتزلة والرافضة والمرجئة والقدرية والجهمية والخوارج والسالمية والكرامية: وبقية الفرق المذمومة"، قال: وهذا اعتقادي وما أدين به لربي، وهو الذي مضى عليه والدي رحمه الله"ا.ه.

الجيلاني والقاضي عبد الله بن خلف المقري يقيمان الأدلة ويسوقان الإجماع على إثبات النزول والاستواء وينفيان عنهما التجسيم: وممن أثبت نزول الله تعالى واستوائه على عرشه ونفى عنهما التجسيم:

شيخ بغداد وسيد الوعاظ عبد القادر الجيلاني (المتوفى ٥٦١)، قال في كتاب (الغنية) ص٧١؛ ٧٤ - وقد نقله عنه الحافظ الذهبي في العلو ص١٩٣ وهو بمختصره ص٢٨٤، وحافظ حكمي في معارج القبول ١٥٢/١ -: "وهو مستو على العرش، محتو على الملك، محيط علمه بالأشياء وإليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه، (فاطر: ١٠). يدبر الأمر من السماء إلى الأرض ثم يعرج إليه في يوم كان مقداره ألف سنة مما تعدون، (السجدة: ٥) .. لا يخلو من علمه مكان، ولا يجوز وصفه بأنه في كل مكان، بل يقال: إنه في السماء على العرش كما قال: «الرحمن على العرش استوى، (طه: ٥) .. وينبغى إطلاق ذلك الاستواء من غير تأويل، وأنه استواء الذات على العرش لا على معنى: (القعود والماسة) كما قالت المجسمة والكرامية، ولا على معنى: (الرفعة) كما قالت الأشعرية، ولا على معنى: (الاستيلاء والغلبة) كما قالت المعتزلة؛ لأن الشرع لم يُردُ

بذلك. ولا نُقل عن أحد من الصحابة والتابعين من السلف الصالح من أصحاب الحديث ذلك، بل المنقول عنهم حمله على الإطلاق.. وكونه على العرش مذكور في كل كتاب أُنزل على كل نبي أرسل، بلا كيف. ولأن الله تعالى لم يزل موصوفًا بالعلو والقدرة والاستيلاء والغلبة على جميع خلقه. فلا يُحمل (الاستواء) على ذلك، ف(الاستواء) من صفات الذات. إذ بعد أن أخبرنا به ونص عليه؛ أكده في سبع آيات.. ولا نخرج من الكتاب والسنة. نقرأ الآية والخبر ونؤمن بما فيهما ونكل الكيفية في الصفات إلى علم الله. فإنه غيب لا مجال للعقل في إدراكه".

قال: "وأنه تعالى ينزل في كل ليلة إلى سماء الدنيا كيف شاء وكما شاء. فيغفر لمن أذنب وأخطأ وأجرم وعصى لمن يختار من عباده ويشاء.. لا بمعنى نزول الرحمة وثوابه على ما ادعته المعتزلة والأشعرية" واخلولق يسوق في

ذلك روايات نزوله تعالى على وجه التفصيل. ومنهم الإمام القاضي عبد الله بن خلف المقري الأندلسي (ت٥٧٨)؛ فقد قال رحمه الله فيما نقله عنه ابن القيم في اجتماع الجيوش ص٥٥ -: "في حديث النزول دليل على أنه تعالى في السماء على العرش فوق سبع سماوات من غير مماسة ولا تكبيف كما قال أهل العلم والحق والاقتداء، ودليل قولهم أيضًا من القرآن قوله تعالى: « (طه: ٥)، وقوله تعالى: وأرَّ أَسْتَرَىٰ عَلَى ٱلْعَرْضَ مَا لَكُو مِن دُونو، مِن وَلَى وَلَا في (السجدة: ٤)، وقوله تعالى: (1 أَحْدَا ال يه الله حيام (الإسراء: ٤٢)، وقوله تعالى: د 🛄 الأتر من التر ل الأص، (السجدة: ٥)، وقوله لعيسى عليه السلام: وإن مرضك ورضال ، (آل عمران: ٥٥)، وقوله: ( الم المالة ٢٠٠٠) أله إلى التماري (المعارج: المترجعة والأرخ إليه، (المعارج:

> جمادى الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون

### karakarakarakarakarakarakarakara

٢: ٤) والعروج هو: الصعود، وقال مالك بن أنس: (الله عز وجل في السماء وعلمه في كل مكان، لا يخلو من علمه مكان): يريد: على السماء كما قال تعالى: (رأسك في قلعل ، (طه: ٧١). وكما قال تعالى: (أسماء: يعني: على العرش، وكما أي من على السماء: يعني: على العرش، وكما قال تعالى: في قال أرض في أسر في أود على الأرض. وقيل لمالك ، أرض في أسر في أود (طه: ٥) كيف استوى؟.قال رحمه الله: (استواؤه معقول، وكيفيته مجهولة. وسؤالك عن هذا بدعة، وأراك رجل سوء)، قال أبو عبيدة في قوله تعالى: الرحمن على العرش استوى، (أي: علا)،قال: (وتقول العرب: استويت فوق الدابة وفوق البيت)...

إلى أن قال: "وكل ما قدمتُ دليل واضح في إبطال قول من قال بالمجاز في الاستواء. وأن (استوى) بمعنى: (استولى)، لأن الاستيلاء في اللغة: المغالبة وأنه لا يغالبه أحد. ومن حق الكلام أن يُحمل على حقيقته حتى تتفق الأمة أنه أريد به المجاز: إذ لا سبيل إلى اتباع ما أنزل إلينا من ربنا إلا على ذلك. وإنما يُوجُه كلام الله على الأشهر والأظهر من وجوهه ما لم يمنع ذلك ما يوجب له التسليم. ولو ساغ ادعاء المجاز أن يُخاطب إلا بما تفهمه العرب من معهود مخاطباتها مما يصح معناه عند السامعين. والاستواء معلوم في اللغة: وهو: العلو والارتفاع والتمكن".

والحافظ الذهبي (ت ٧٤٨) يرد عادية متّهمي الثبتة بالتجسيم:

وفيما يعدُ في باب المقارنات، إجمالاً وجمعًا لأطراف هذه القضية: يقول الذهبي في العلو ص١٠٧ - إبان تعليقه على ما قاله حماد ابن

زيد من أن الجهمية (يدورون على أن يقولوا: ليس في السماء إله) -: "مقالة السلف وأئمة السنة، بل والصحابة والله ورسوله والمؤمنون؛ (أن الله في السماء، وأن الله على العرش، وأن الله فوق سماواته، وأنه ينزل إلى السماء الدنيا)، وحجتهم على ذلك النصوص والآثار.. ومقالة الجهمية: (أن الله تبارك وتعالى في جميع الأمكنة)، تعالى الله عن قولهم، بل هو معنا أينما كنا بعلمه.. ومقالة متأخرى المتكلمين -وهم الأشعرية -: (أن الله ليس في السماء ولا على العرش، ولا على السماوات ولا في الأرض، ولا داخل العالم ولا خارج العالم، ولا هو بائن عن خلقه ولا متصل بهم !). وقالوا: (جميع هذه الأشياء صفات الأجسام والله منزَّه عن الجسم). قال لهم أهل السنة والأثر: (نحن لا نخوض في ذلك ولا نقول بقولكم، فإن هذه السلوب نعوت المعدوم، تعالى الله عن العدم، بل هو موجود متميز عن خلقه موصوف بما وصف به نفسه. من أنه فوق العرش بلا كيف)".

وكان من المهم أن نسرد في هذا المقام نصوص وأقوال أئمة العلم بشيء من التفصيل –وان كان كلامهم في هذا لا ينقضي – لترسيخ ما أجمع عليه أهل السنة والجماعة من المعاني الصحيحة في هذا الباب، ولاثبات علوه تعالى ومعيته وسائر صفاته، على الوجه الذي يريده سبحانه لنفسه، لا الذي يريده المتكلمة وأضرابهم.. فليتورع إذن من يتهم المثبتين بالتجسيم أو التشبيه والا فليجبنا إن كان من الصادقين: هل كان أبو سعيد الخدري والبخاري وابن الجوزي والشوكاني وجماهير السلف ومن قبلهم الرسول الأعظم. من المجسمة أو المشبهة الا

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

> جمادى الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ٦٤٢ السنة الرابعة والخمسون

# أسوة الأجيال بخير الرجال «بخال ضنقوا ما خاهدوا الله خليه» (الأحراب ٢٣٣)

الحمد لله رب العالين، وأشهد ألا إله إلا الله. وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم.

أما يعد، فقد سبق لنا عرض غزوة أحد بإيجاز واختصار، وعندما نلتفت إلى ساحة العركة نجد مواقف، ويطولات نادرة، وعجيبة؛ جديرة بأن تذكر ليتاسى بها شباب السلمين، وشيبهم ف زمان تكالب فيه الأعداء على الأمة الإسلامية. ورموهم عن قوس واحدة، ونعرض بعض هذه سنوا ما عنه أراد عن قال الله فيهم من ألبويين بطلً سنوا ما عنه أراد عن قال الله فيهم من ألبويين بطلً سنوا ما عنه أراد عن قال الله فيهم من ألبويين منها سنوا ما عنه أراد عن قال الله ويما بي ألبوين منها ينظر ما يَذْتُو تَحيلة (الأحزاب: ٢٢). نلتمس منها العبرة، وترى فيها الأسوة: فيما يلي: إولا: حمامة وشعاعة وقة الهان

عَنْ أَنَس، أَنَّ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَحْدُ سَيْفًا يَوْم أَحَد فَقَالَ، "مَنْ يَأْخُذُ مَنّي هذا؟" فَبْسَطُوا أَيْدِيْهُمْ، كُلُّ أَنْسَان مَنْهُمْ يَقُولُ، أَنَا، آنَا، قَالَ، "فَمَنْ يَأْخُذُهُ بِحَقَّهَ؟" قَالَ، فَأَحْجِم الْقَوْمُ! فقَال سماكُ بَنْ خَرْشَة أَبُو دُجَانَة، أَنا آخُذُهُ بحقه. قَالَ، فَأَخَذَهُ، فَفَلَق بِهِ هَامَ الْشُرِكِينَ-صحيح مسلم (٢٤٧٠).

وفي هذا الخبر فوائد:

الأولى: قوله في الحديث: "فأحجم القوم" أي: تأخَروا. شرح مسلم للنووي (٢٤/١٦).

وذلك لأنهم لا يعلمون ما حقه، فيخشون أن يكون كبيرًا جدًا لا يستطيعون القيام به. وسبب هذا هو الحرص على الطاعة وليس النكول عن أداء حقه.

الثانية، وفيه، أنبه ينبغي للإنسان أن يبادر

بالخير، وآلا يتأخر، وأن يستعين بالله عز وجل، وهو إذا استعان بالله وأحسن به الظن؛ أعانه الله. شرح رياض الصالحين (٣٣/٢).

alini alanutzad

الثالثة: فيه: استحباب توصل الإمام إلى كل ما يشد به عزائم المجاهدين، ويُحمي به أنوفهم للحق.

الرابعة: أن المستحب للإمام أن يختار أجود السلاح لأجود الرجال. الإفصاح (٢٧٦/٥).

الخامسة: أنَّ كُلَّ مَظَاهر الكَبْر الْحَرْمة فِي الأَحْوَالِ الْخَامَة. تَـزُولُ حُرْمتَهَا فِي حَـالات الحرْب، هَمَنَ مَطَاهر الكَبْر المُحرَّمة أنَّ يَسير المُسْلَمُ فِي الأَرْض مَرَحًا مُتَبَخْتَرًا، وَلَكَنَّ ذَلِكَ فِي مَيْدان القَتَال أَمْرُ مَرَحًا مُتَبَخَتَرًا، وَلَكَنَّ ذَلِكَ فِي مَيْدان القَتَال أَمْرُ حَسَّ، ولَيْس بِمَكْرُوه. اللَّوَلُوَ الْكَنُونَ (٢/٨٥). ويشهد لهذا المعنى حديث جابر بن عتيك رضي وأَمَّا الْخَيَلاَء التي يُحبُّها اللَّه هَاخَتَيَال الرَّجُل اللَّه عليه فِي الْقَتَال، وَالصَدقة. وَأَمَّا الاخْتَيَال الذي يُبْغَضُهُ اللَّه؛ فَالاخْتَيَالَ فِي الْفَحْرِ الجهاد الأبن أبي عاصم (٢/٤٢٤). وحسنه الألباني فِي الإرواء (١٩٩٩).

الموقف الثاني: رجل يستطيل جياته ا

عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما، قال، قال رجُلُ للنَّبِيُ صلَّى الله عليه وسلَّم يوُم أحد، أرأيْتَ إِنْ قُتَلْتَ فِي سبيل الله، فَأَيْن أَنَا؟ قال: "فِي الْجِنَّة فَأَلْقَى تَمرات فِي يَده، ثُمَ قاتل حتَّى قُتل" صحيح البخاري (٤٠٤٦).

وفيه فوائد:

الأولى: تشابه مواقف الصحابة، وتأسي بعضهم ببعض؛ لأن هذا الرجل غير عمير بن الحمام؛

> جمادي الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ٢٤٢ السنة الرابعة والخمسون

من بغض.

الثانية، حرص الصحابة على الجهاد والشهادة؛ حيث كان اليمانُ والله حُذيفة وثابتُ بن وقش شيخين كبيرين؛ فتركهما رسُولُ الله صلى الله عليه وسلم مع النساء، والصبيان؛ فتذاكرا بينهما ورغبا في الشهادة؛ فأخذا سيفيهما، ولحقا بالسلمين بعد الهزيمة قلم يعرفوا بهما قامًا حابتٌ؛ فقتله المشركون، وأمًا اليمانُ؛ فاختلف عليه أسيافُ السلمين؛ فقتلوه، ولا يعرفونه.

الثالثة: في رواية ابن إسْحَاقَ، فقال حُدَيْفَة، "قتلتُم أبي" فقائوا: "والله ما عرفناه" وصدقوا: فقال حُذَيْفَة، يَعْفَرُ الله لَكُمَ: فأراد رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلَم أنْ يديه (يدفع ديته): فتصدق حُدَيْفَة بِديته على الْسُلمين: فزاده دَلك عند رَسُول الله صلَى الله عليه وسلَم حَيُرا. فتح البارى (٣٦٢/٧).

الرابعة: قوله "فو الله ما زالت في حذيفة بقية خير": أي إنه لما عذر المسلمين أنهم لم يعرفوه وقال: يغفر الله لكم، زاد بذلك خيره، وارتفع قدره. كشف المشكل (٢٨٧/٤).

الموقف الرابع: أحرج ساعة وأشدها على رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ عن سَهُل بُنَ سَعُد قال "جُرحَ وَجُهُ رَسُولِ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ. وكُسرتُ رَبَاعيَتُهُ، وَهُشمَتَ الْبَيْضَةُ عَلَى رَأْسِه" مسلم ( ١٧٩٠).

وعن أنس بن مالك، أنَّ رسُول الله صلى الله عليه وسلَّم أَفَرد يوم أُحَد في سَبْعَة من الأَنصار ورجَلَين من قُريش، فلما رهقوه، قال: "من يردُهُم عنا وله الْجِنَة؟"-أو "هو رهيقي في الْجِنَة"-، فتقدّم رجُلُ من الأَنصار، فقاتل حتى قُتل، ثم رهقوه أيضا، فقال: "من يردُهُم عنا وله الْجِنَة؟-"أو "هو رهيقي فقال: هن يزردُهُم عنا وله الْجِنَة؟- أو "هو رهيقي متل، فلم يزل كذلك حتى قُتل السَبْعة، فقال رسُولُ الله صلى الله عليه وسلَّم لصاحبيه: "ما أنصفنا أصحابنا" صحيح مسلم (١٧٨٩).

وهذه ساعة ظهرت فيها بطولات نادرة قل أن تجد مثلها في التاريخ، ولنا معها وقفة أخرى في العدد القادم، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين. قال ابن كثير، وَهَذَا شَبِيهُ بِعَصَّةً عُمَيْرِ بِنِ الْحِمَامِ التي تقدَّمتُ فِيْ غَـزُوةَ بَـدُر رَضِي اللَّهُ عَنَّهُما وَأَرْضَاهُما. البِداية والنهاية (٣٩٣/٥).

الثانية: ثبوت الجنة للشهيد.

الثالثة: المبادرة بالخير، وأنه لا يشتغل عنه بحظوظ النفوس. شرح النووي على مسلم (٤٤/١٣).

الرابعة: جواز الانغماس في حرب الكفار والتعرض للشهادة. طرح التثريب (٢٠٧/٧).

الخامسة: دلالية على قوة إيمان الصحابة. وحرصهم على الآخرة. وتصديقهم بوعد الله ووعيد رسول الله-صلى الله عليه وسلم-، وانظر إلى استعجال هذا الرجل في طلب الآخرة. وإنما حثه إيمانه وكأنه شاهد ما وعده به رأي عين؛ ولهذا كانت لهم العزة في الدنيا، وفي الآخرة. الإفصاح (٢٩٠/٨).

فمن نحن بحاجة إلى أمثال هؤلاء في زماننا هذا لا سيما. وقد اجتمع العدو بخيله ورجله على هنة مستضعفة من المؤمنين قتلاً وتشريدًا.

الموقف الثالث، موقف حذيفة بن اليمان ومقتل أبيه بيد المسلمين

وعن عائشة رضي الله عنها، قالت: "لما كان يوم أحد هزم المشركون، فصرخ إبليس لغنة الله عليه، أي عباد الله أخراكم، فرجعت أولاهم فاجتلدت هي وأخراهم، فبصر حذيفة فإذا هو باييه اليمان، فقال، أي عباد الله أبي أيي. قال: فو الله ما احتجزوا حتى قتلوم، فقال حذيفة، يغفر الله لكم قال عروة، فوالله ما زالت في حذيفة بقية خير، حتى لحق بالله عز وجل " البخاري (٤٠٦٥).

وفيه فوائد:

الأولى، قولة "عباد الله أخراكم" أي، احترزوا منْ جهة أخراكم، وكان ذلك لما ترك الرُّماة مكانهم، ودخلوا ينتهبون عسكر المُشركين كما سبق بيانه. انظر المقال السابق.

قوله "فرجعت أولاهم فاجتلدت هي وأخراهم" أي: وهم يظنُون أنهم من العدو، وذلك أنّهم لما رجعوا اختلطوا بالمشركين، والتبس العسكران؛ فلم يتميزوا؛ فوقع القتل على السلمين بغضهم

جمادي الأخرة ١٤٤٦ هـ- العدد ١٤ ٤٨ السلة الرابعة والخمسون



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد؛ فقد روى الإمام البخاري في كتاب الفتن من حديث حذيفة بن اليمان رضي الله عنه؛ قال، كان الناس يسألون رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الخير، وكنت أسأله عن الشر؛ مخافة أن يُدركني، فقلت؛ يا رسول الله، إنا كنا في جاهلية وشر؛ فجاءنا الله بهذا الخير، فهل بعد هذا الخير من شر؟ فقال: معم، والجاهلية منسوبة إلى الجهل وهي تعني على وجه التخصيص ما كان عليه العرب قبل الإسلام. والجهل إلغاء العقل والتفكير السليم، والاحتكام إلى الأهواء والعادات. والجاهلية هي كل عادة كان عليها العرب في عباداتهم وعقائدهم ومعاملاتهم وسائر أمورهم مما يخالف الإسلام، وفي الجملة؛ كل ما يناقض الإسلام فهو جاهلية.

> وقد جاء الإسلام لينقض عُرى الجاهلية ويمحو ما كان عليه العالم يومئذ، وإلى أن تقوم الساعة من أمور الجاهلية، وفي الحديث الشريف: «ألا كل شيء من أمر الجاهلية تحت قدمي موضوع...» رواه مسلم من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما. وقد أشار القرآن الكريم إلى الجاهلية في أربعة مواضع: الأول: في قوله تعالى: «يَطْتُوْنَ بِأَمَوْ عَرَ ٱلْحَقْ طَنْ المُهِلِيَةِ » (آل عمران: ١٥٤).

الثاني: في قوله تعالى: « أَنَحْكُمُ لَلْهَدِةِ يَعُونُ (المائدة: ٥٠). الثالث: في قوله تعالى: « وَلَا تَجْحَى تَبْحُ الشالث: في قوله تعالى: « إذَ جَعَلَ الَذِبِ كَمَرُوا فِ الرابع: في قوله تعالى: « إذَ جَعَلَ الَذِبِ كَمَرُوا فِ مَنْسِهِمُ الْبَيَّةَ عَبَّ لَلْهَدِيتَ (الفتح: ٢٦). ويتضح من خلال آيات القرآن الكريم أن الجاهلية قامت على أمور أربعة: ا - جاهلية في العقيدة والعبادة.

٣- جاهلية في أمور النساء.

٤- جاهلية فالحمية والعصبية.

يقول الشيخ مصطفى درويش-رحمه الله- في كتابه عن الجاهلية:

فكل فساد في العقيدة من شرك في الربوبية أو الإلهية أو الأسماء والصفات والأفعال وغيره يتفرع عن هذا الأصل، وهو ظن الجاهلية. ويُطُنُون بِلَوْ عَرَّ الْحَقِ طَنَّ لَلْهَائِدٌ ، (آل عمران: ١٥٤).

وكل فساد في الحكم من الحكم بغير ما أنزل الله أو تحاكم إلى غيره كالتحاكم إلى غير القرآن والسنة يدخل في هذا أيضًا: • أَنَّكُمُ المُهلِيَّة يَتُوُنُ وَمَنَ أَصْتَى مِنَ أَشَو عَكْمًا لِتَوْم مُؤَقُونَ • (المائدة: ٥٠).

وكل ما خالف القرآن والسنة في أمور النساء يدخل في تبرج الجاهلية الأولى: «وَلاَ تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّة الأُولَى» (الأحزاب: ٣٣)؛ لأن التبرج خروج من البرج، والبرج هو الحصن، وحصن المرأة في اتباع ما شرعه الله تعالى.

وكل اندفاع وراء عصبية الجنس أو القبلية أو تراث الآباء والأجداد، أو تعصب لقومية أو لعنصر، كل هذا وغيره يدخل في هذا الأصل الجامع: «إذ حَمّل الَّرِبَ كَفَروا في قُلُوبِهِمُ الْمَتِيَةَ حَمَّةَ لَتَعَلَيْهِمُ (الفتح:٢٦).

وقد أخبر الرسول صلى الله عليه وسلم أن هذه الأمة سوف تعود إلى الجاهلية في كثير من عباداتها وعقائدها ومعاملاتها؛ كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لا تقوم الساعة حتى تضطرب أليات نساء دوس على ذي الخلصة» (رواه البخاري ومسلم). وذو الخلصة

0.

صنم كانت تُعظّمه بعض قبائل العرب في الجاهلية، وفي هذا إشارة إلى ما سيحدث من الردة والرجوع إلى عبادة الأصنام.

وللأسف الشديد فقد عاد كثير من هذه الأمة إلى ما كانت عليه الجاهلية في كثير من أمور العقيدة والعبادة؛ حيث رُفعت قبور الموتى، وشُيدت فوقها المساجد، وشدَّ كثير من الناس الرحال إلى قبور الموتى؛ فسألوهم إجابة الدعوات وكشف الكربات وقضاء الحاجات، وذبحوا لها الذبائح، ونذروا لأصحابها النذور، وجهل كثير من المنتسبين إلى الإسلام أمور العقيدة الصحيحة. فأشركوا بالله ما لم ينزل به سلطانًا، ونقضوا عرى الإسلام عروة عروة بما نشأوا عليه من أمور الجاهلية.

وصدق أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه حين قال: "إنما تُنقض عرى الإسلام عروة عروة إذا نشأ في الإسلام من لم يعرف الجاهلية".

وقال: يوشك أن يَهدم الإسلام حجرًا حجرًا من جهل عادات الجاهلية.

وية مجال العبادات ظهرت البدع والخرافات بين كثير من المنتسبين إلى المسلمين، وحين تظهر البدع تموت السنن، ويبتعد الناس عن نبع الدين الصاية الممثل في الكتاب والسنة، وخالف الكثيرون ما كان عليه النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه من النهي الشديد عن الابتداع والبعد عن السنن، ففي حديث العرباض بن سارية رضي الله عنه: «إنه من يعش منكم بعدي فسيرى اختلافًا كثيرًا؛ فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين الهديين من بعدي تمسَكوا بها وعضوا عليها

Upload by : altawhedmag.com

جمادي الأخرة ١٢٤٦ هـ- العدد ١٤ الستة الرابعة والخمسون

بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل بدعة ضلالة، (رواه أبو داود وأحمد وصححه الألباني).

وفي الحديث المتفق عليه من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد ». وفي رواية مسلم: «من عمل ليس منه فهو رد ». وفي رواية مسلم: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد »؛ أي: مردود على صاحبه لا يقبله منه الله؛ لأنه جاء على غير وفق ما شرع الله على لسان رسوله محمد صلى الله عليه وسلم.

وية مجال الأحكام والتشريع تحاكم الناس إلى القوانين الوضعية والدساتير الأرضية التي وضعها فريق من الناس لخدمة فريق آخر من الناس فشرعوا لهم أحكامًا تخالف أحكام القرآن والسنة، وتحاكم كثير من الناس إلى العادات والتقاليد والأحكام العرفية التي نشأ عليها الآباء والأجداد مما يخالف شرع الله عزوجل.

وفي الجملة كل الأحكام التي تخالف حكم الله هي من أحكام الجاهلية، فلا يقدم حكم على حكم الله ولا تنفذ شريعة ولا منهاج إلا ما أراده الله: ( أَفَحَكُمُ ٱلْمُهَلِيَةِ يَعَوَّنُ وَمَنَ أَحْسَنُ مِنَ ٱلْمَو حُكُما لِقَوْمِ فُوقَدُونَ ، (المائدة: ٥٠).

وفي مجال الجاهلية والتي تتعلق بأمور النساء؛ نهى ربنا عز وجل النساء المؤمنات عن التشبه بنساء الجاهلية في تبرجهن؛ فقال تعالى: «وَلَا نَبَرَعْكَ نَبُحُ ٱلْجَهِلِيَّةِ ٱلْأُولَى ، (الأحزاب: (٣٣). وقال تعالى: «يَتَأَبُّ ٱلَتَى قُلْ لَأَرْضِكَ وَبَتَاكَ وَسَلَة ٱلْمُؤْسِينَ يُدْرِي عَتِينَ مِن عَلِيسِهِنَ ذَلِكَ أَذَنَ أَن

يُعرَق قلا يُؤذين ، (الأحزاب: ٥٩). فأمر سبحانه بالحشمة والوقار والعفة، ونهى سبحانه عن التبرج والسفور والتشبه بنساء الجاهلية في المشية واللباس والاختلاط، وغير ذلك مما يجرإلى الفساد.

وفي الحديث الشريف: مصنفان من أهل النار لم أرهما: قوم معهم سياط كأذناب البقر يضربون بها الناس، ونساء كاسيات عاريات، مميلات مائلات رؤوسهن كأسنمة البخت المائلة، لا يدخلن الجنة ولا يجدن ريحها.... (رواه مسلم عن أبي هريرة).

وقد نهى الإسلام عن العصبية والتعصب للباطل وعن كل دعوة إلى التفرق وانشقاق الصف المسلم، وأخبر أن كل هذا من حمية الجاهلية، وإذ جَعَلَ الَّذِيرَ كَثَرُوا فِ قُلُوبِهِمُ الْمَيَةَ جَيَّةُ الْمُهَيَئِةِ، (الفتح-٢٦).

وحمية الجاهلية هي الأنفة والكبر ورفض الحق، والتعصب للجنس أو القبيلة، ورُوِيَ فِ سنن أبي داود أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: اليس منا من دعا إلى عصبية، أو قاتل من أجل عصبية، أو من مات من أجل عصبية، (ضعيف أبي داود).

وقال صلى الله عليه وسلم مُحدُّرًا من العصبية كما في البخاري: «دعوها فإنها منتنة».

نسأل الله أن يردنا جميعًا إلى الإسلام ردًا جميلاً، وأن يأخذ بأيدينا إلى ما يحبه ويرضاه، وأن يحفظنا جميعًا من أمور الجاهلية وأن يثبتنا على الإسلام حتى نلقاه، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى وآله وأصحابه أجمعين.

> جمادي الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ٦٤٢ السنة الرابعة والخمسون

## وصية نبوية عظيمة

الحمد لله وكفى والصلاة والسلام على النبي المصطفى. أما بعد، فإن كثيرًا من الناس تصيبهم مشكلات وهُموم وغموم، منها هم الدَيْن وهم الحاجة إلى المال والستر... فماذا يفعل المهموم؟ وإلى مَن يلجا؟ هنا وصية نبوية عظيمة في علاج هذه الهموم؛ فعَنْ عليّ، أَنْ مُكَاتَبًا جَاءَهُ فَقَالَ: إِنِّي قَدْ عَجَزَتُ عَنْ مُكَاتَبَتِي فَاعَنِّي، قَالَ، أَلا أُعِلَّمُكَ كَلَمَات علَّمَنيهِنُ رَسُولُ الله-صلى الله عليه وسلم- لَوْ كَانَ عَلَيْكَ مِثْلُ جَبِل صير دَيْنَا أَدَاهُ اللَّهُ عَنْكَ، قَالَ، قُلُ، اللَّهُمُ اكْفني بِحَلَالِكَ عَنْ حَرَامِكَ، وَأَغْتَنِي بِفَضْلِكَ عَمْنُ سَوَاكَ. (سَبَن التُرُمِدَيُ (٢٥٦٣).

#### بعض الوقفات مع هذه الوصية العظيمة: أولاً، شكوى من عجز عن سداد الدَّيْن،

فهذا دعاءً عظيم يقولُه مَن عليه دينٌ وهو عاجزً عن أدائه، فإذا قالُه واعتنى به أدًاه الله عنه مهما كان حجمُ الدَّين، ولو كان مثلَ الجبل؛ لأنَّ التيسيرَ بيد الله، وخزائنه سبحانه ملاَى لا يغيظها نفقة، همَن التَجاً إليه كفاه، ومَن طلب العونَ منه أعانه وهداه. وهذا المكاتَب(المدين) جاء إلى علي رضي الله عنه يشكو عجزَه وعدم قُدرته على أداء ما تَحمَلَه

من مال لسيّده ليعتقه فأرشدَه رضي الله عنه إلى هذا الدعاء العظيم الذي سمعَه من رسول الله-صلى الله عليه وسلم-، وبيَّن له عظمَ فائدته وكبر عائدته على قائله، وأنَّ الله يقضي عنه دَيْنَه مهما كثُر، قال: "ألا أعلَّمُك كلمات عَلَّمَنيهنَّ رسولُ-صلى كثُر، قال: "ألا أعلَّمُك كلمات عَلَمَنيهنَّ رسولُ-صلى ألله عليه وسلم-، لو كان عليك مثل جبل صير دَيْنَا أدًاه الله عنك"، وهذا فيه تشويقٌ عظيمٌ وترغيبُ للسامع، وحتٌ على المواظبة على هذا الدعاء المبارك؛ ليتخلُص العبد من الدَّين الذي تَحمَّله،

07 جمادى الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٢ العدد ١٤٢ مر العدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون

ومن هَمُه الذي كدُر باله وأشغله. (فقه الأدعية والأذكار٢٠٠/٣).

ثانيا والدعاء بأسماء الله الحسني

قسال الله تعالى: (وَلَهُ الْأَمَانُ الْمُعَانُ مَعْتَقُونُ مَهَا، (الأعراف: ١٨٠).

وقُولُهُ تَعَالَى: (هَادُعُوهُ بِها)؛ هذا شامل لدعاء العبادة، ودعاء المسألة، فيُدَعى في كل مطلوب بِما يُناسب ذلك المطلوب، فيقول الداعي مثلا اللهم اغفر لي وارحمني، إنك أنت الغفور الرحيم، وتب عَلَيَّ يا تواب، وارزقني يا رزاق، ونحو ذلك. (تفسير المعدي: ٣٠٩).

وإذا علم العبد أن الله هو الكلية عباده رزقًا ومعاشًا وحفظًا وكلاءة ونصرًا وعزًا اكتفى بمعونته عمن سواه وإذا كان كذلك وجب ألا يكون الرجاء إلا فيه والرغبة إلا إليه. فعن أبي سعيد الخُدريَ، قالً: رَسُولِ اللَّهُ عزَ وَجَلَ، وَمَن اسْتَعْفَ: أَعَفَهُ اللَّه عَزَ وَجَلَ، وَمَنِ اسْتَكْفَى: كَفَاهُ اللَّه عَزَ وَجَلَ، (سنن النسائي (٢٥٩٥).

"مَنِ اسْتَغْنَى أَغْنَاهُ الله عَزَّ وَجَلَّ؛ أي من طلب من اللَّه تعالى أن يُغنيه عن مسألة الناس رزقه الغنى عنهم، إما بأن يرزقه مالاً كثيرًا، أو يرزقه القناعة بما لديه، وإن قلَ.

(وَمَنِ اسْتَعَفَ أَعَفَّهُ اللَّه عَزَ وَجَلَ)؛ أي من طلب من اللَّه تعالى أن يرزقه العفاف من الحرام رزقه اللَّه تعالى الحلال الذي يمنعه من الوقوع في الحرام، أو يرزقه العفَة منه.

(وَمَن اسْتَكْفَى كَفَاهُ اللَّه عَزَّ وَجَلَّ) أي من طلب من اللَّه تعالى الكفاية رزقه ما يكفيه عن التعرّض لما عند الناس بالسؤال أو غيره. (ذخيرة العقبى: (١٩٩/٢٣).

فمن وقع في شدة وضائقة، فليطلب من الله الكفاية؛ فإن الله يكفيه.

#### ثالثاء الكفاية والقناعة من الله وحده

(۱) قوله: (اكفني) من كفٌ؛ أي: اصرفني وأبعدني. قوله: (بحلالك عن حرامك) برزقك الحلال عن الوقوع في الحرام، واجعلني مستغنيًا به عمن سواك. (شرح حصن المسلم ۲۲۵/۱).

(٢) أي: قنعني بالحلال عن طلب الحرام أو سُقُ إليَّ منه ما لا أحتاج معه إلى الحرام. (التنوير شرح الجامع الصغير ٢٧١/٤).

المعنى العام: يا رب قنعني ورضني بكل شيء حلال من زوجة حتى لا أنظر إلى الحرام، يا رب قنعني ورضني بكل رزق حلال حتى لا أنظر إلى الحرام، وأعني على ذلك وثبتني إلى يوم القيامة؛ فأنت القادر على ذلك.

رابعًا، وأغنني بفضلك عمن سواك (١) قال تعالى: ﴿ مَنْكُوا اللهُ بِن قَصْبِهُ إِنَّ اللهُ حَالَ ﴾ بِكُلْ تَقَدِ عَلِيمًا ، (النساء: ٣٢).

وَاسْأَلُوا اللَّه منْ فَضَلِه ، أي: مَن جميع مصالحكم في الدين والدنيا. فهذا كمال العبد وعنوان سعادته لا من يترك العمل، أو يتكل على نفسه غير مفتقر لربه، أو يجمع بين الأمرين فإن هذا مخذول خاسر. وقوله: ، إنَّ اللَّه كَانَ بكُلُ شَيْء عَليماً ، فيعطي من يعلمه أهلاً لذلك ويمنع من يعلمه غير مستحق. (تفسير السعدي: ١٧٦).

وعَنْ أَبِي هُرَيُرَةَ رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: ﴿إِذَا سَمِعْتُمُ صِيَاحَ الدِّيكَة فَاسْأَلُوا اللَّهِ مَنْ فَضْلِهِ، فَإِنَّهَا رَأَتْ مَلَكًا"(صحيح البخاري ٣٣٠٣، وصحيح مسلم ٢٧٢٩).

قَالَ الْقَاضِي سَبِّبُهُ -الدعاء- رَجَاءُ تَأْمِينَ الْلَائِكَةَ عَلَى الدُّعَاءِ وَاسْتَغْفَارِهِمْ وَشَهَادَتِهِمْ بِالتَّضَرُّع وَالْإِخْلاص، وَفِيهِ اسْتَحْبَابُ الدُّعاء عَنْدَ حُضُور الصَّالِحِينَ وَالتَبَرُّكَ بِهِمْ. (شرح النووي ٤٧/١٧). (٢) قوله: وأغنني بفضلك عمَّن سواكَ" أي: واجعل

فضلك وهوما تمن به على من نعمة وخير ورزق مغنيًا

جمادي الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ٥٢ السنة الرابعة والقمسون

لي عمن سواك، فلا أفتقر إلى غيرك، ولا ألتجى إلى أحد سواك. (فقه الأدعية والأذكار ٢٠٠/). (٣) "وَأَغْنِنِي بِفَضُلكَ عَمَّنُ سواكَ" حتى لا أحتاج إلى مخلوق ولا أنزل ضري بعبد. (التنوير شرح الجامع الصغير ٢٧١/٤).

(٤) "وأغنني بفضًلك عمن سواك"؛ من الخلق. فمن قال ذلك بصدق نيَّة وجد أثر الأجابة سريعًا. (التيسير بشرح الجامع الصغير ٣٩٩/١).

خامسا، كيف أكون غنيًا بفضل الله تعالى؟

(١) تفريغ القلب لعبادة الله وحده: فعن أبي هُرَيْرة عن النبي-صلى الله عليه وسلم-. قال: "إنَّ اللَّه تعالى يقُولُ: يَا ابْن آدم تَفَرَّغُ لعبادتي أملاً صَدرتُ غنَى وَأَسُدُ هَقَرتُ. وَإِلاَ تَفْعَلُ مَلاَتُ يَدِيْكَ شُغْلاً وَلَم أَسُدُ هَقَرتُ. (سنن الترمذي (٢٤٦٦)، وصحيح الجامع (١٩١٤). وصدرت أي: قلبك.

(٢) القناعة والرضا: عَن أبي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنهُ عَن النَّبِيُ-صلى اللَّه عليه وسلم- قَال: "ارْض بِما قَسَم اللَّه لَكَ تَكُن أَغْنى النَّاس" (سنن الترمذي ٢٣٠٥). ولَيْس حقيقة الْغنى كثرة المَال لأَن كثيرًا ممَّن وَسَع اللَّه عَلَيْه فِي المَّال لا يَقْنَعُ بِما أُوتِي فَكَانَهُ فَقير لشدَة حرصه. وَإِنَّما حقيقة الْغنى غنى النَّفْس، وهُو مَن اسْتَغْنَى بِما

أوتي وقنع به ورضي، ولم يحرص على الأزدياد ولا ألح في الطلب فكأنه غني. (فتح الباري، ٢٧٢/١١ ). (٣) غنى القلب: عن أبي ذرً رضي الله عنه قال: قال

لي رسُولُ الله-صلى الله عليه وسلم-: "يَا أَبَا ذَرُ، أَتَرى كُثُرَة المَّال هُوَ الْغَنى؟ "قُلْتُ: نَعْمَ يَا رَسُولُ اللَّه قَالَ: "وَتَرى قَلَّةَ الْمَال هُوَ الْفَقَرُ؟ "قُلْتُ: نَعْمَ يَا رَسُولُ اللَّه-قَالَ: "إِنَّمَا الْغَنَى غَنَى الْقَلْب، وَالْفَقَرُ فَقَرُ الْقَلْب" (صحيح ابن حبان (٦٨٥) وصحيح الترغيب ٨٢٧).

(٤) اجعل الآخرة همّك: عن أنس بن مالك. قال: قال رسُولُ الله-صلى الله عليه وسلم-: مَنْ كَانت الآخرةُ هُمْهُ جَعَل الله غناهُ في قلبه وجمع له شمله. وأتته الدُنيا وهي راغمة، (سنن الترمذي ٢٤٦٥. صحيح الجامع ٢٥١٠).

من كانت الآخرة همّه جعل الله غناه في قلبه؛ لأنه إذا اغتنى قلبه قنع ولم يتطلع إلى الدنيا، ومع إيقاع القناعة في قلبه لا يُحرم عليه الدنيا، بل تأتيه الدنيا وهي راغمة ذليلة فهي التي تأتيه وليس هو الذي يجري وراءها فهذه هي السعادة التي يبحث عنها الناس. (تفسير القرآن الكريم، للمقدم (٦/١٢٠).

نسأل الله الهدى والتقى والعفاف والغنى.

### إنا لله وإنا إليه راجعون

توية إلى رحمة الله تعالى فضيلة الأستاذ الشيخ سيد أبو زيد، أستاذ القرآن والقراءات بكلية القرآن الكريم بطنطا، وكلية القرآن الكريم بالجامعة الإسلامية بالمدينة النبوية، وقد صلى عليه جمع كبير من طلابه ومحبيه، ودُفن بعد صلاة العصر يوم الاثنين ١٦ جمادى الأولى ١٤٤٦هه الموافق ٢٠٢٤/١١/١٨، نسأل الله تعالى له الرحمة والمغضرة، وأن يلحقنا به على الإيمان.

ومجلس إدارة المركز العام لأنصار السنة المحمدية بمصر، وأسرة مجلة التوحيد يتقدمون بخالص العزاء لأسرة الفقيد وطلابه سائلين الله تعالي أن يجعله من أهل شفاعة القرآن الكريم، وأن يحشره مع من نزل القرآن على قلبه صلى الله عليه وسلم، وإنا لله وإنا إليه راجعون. د. عبد الله شاكر

> ٥٤ جمادي الأخرة ١٤٤٦ هـ- العدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون

الحمد لله ولي الصالحين، وأصلي وأسلم على سيد ولد أدم يوم الدين صلى الله عليه وسلم. أما بعد: فإن الناظر والمتأمل في واقعنا اليوم يكاد يقول: إن منافرة شديدة واقعة بين الأمة وإسلامها. أو إن هناك عداوة شرسة آخذة بمجامع قلوبها وتواصيها. تقودها قودًا ذليلاً حثيثا إلى حيث تكون هلكتها. شم لا تجد لنفسها سبيلاً يهديها. أو سبيلاً ينجيها.

ولم يكن ذلك كذلك إلا حين سادت الخصومات، وكثرت المنازعات، وغلب الجفاء، واستحكمت القطيعة، فأذهبت الود والصفاء، وأدى ذلك إلى الشقاق والمرافعات، وعمت الأثرة والأنانية

وحب الذات. بل حتى بين أبناء الأسرة الواحدة، وأصحاب المنهج القويم.

وعدد المعدد أحمد الأقرع (2) الشيخ عبده أحمد الأقرع

ترى ما السبب في ذلك؟ والجواب الذي لا يختلف عليه اثنان أمران؛ هما؛ الشيطان، والذنوب؛ قال الله تعالى: «إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلنَّبَطُنُ أَن يُوفَعَ يَتَكُمُ الْمَدَوَةَ وَٱلْقَصَلَةَ » (المائدة: ٩١)، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الشيطان قد أيس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب، ولكن في التحريش بينهم، (صحيح مسلم: ٢٨١٢)؛ أي: في بثَ الخلاف والشرور والعداوة والبغضاء بينهم الجسيمة.

00

جمادى الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ٦٤٢ السنة الرابعة والخمسون

#### Upload by : altawhedmag.com

وخيرهم

a Manily

اللثي يبل

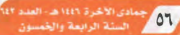
لذا أمر الله تعالى عباده المؤمنين بالحذر من الشيطان الرجيم والعمل على سد المداخل التي قد يدخل عليهم منها؛ فقال تعالى: ﴿ وَقُ لَمَا وَى يَقُولُوا الَتِي مِنَ أَحْدُ إِنَّ الشَّيْطَنَ يَعَنَ مَعَنَ مَعَنَ مَعَنَ أَنْ الشَيْطَنَ كَانَ الإسكن عَدُوًا مُعَيدًا ، (الإسراء:٥٣).

وكثيرون أولئك الذي عصوا الرحمن واستجابوا للشيطان فهجروا إخوانهم المسلمين لأسباب غير شرعية، أو لخلاف مادي، وتستمر القطيعة دهرًا، وقد يحلف ألاً يكلمه، وينذر ألاً يدخل بيته، وإذا رآه في طريق أعرض عنه، وإذا لقيه في مجلس

> صافح من قبله ومن بعده وتخطاه، أهذه الأمــة الـواحـدة؟ أهـــذه تعاليم الأخـوة الإسلامية الصادقة؟ وأما الذنوب: فقد

قال صلى الله عليه وسلم: ما توادً اثنان في الله فيفرق بينهما إلا بذنب

يُحدثه أحدهما ، (صحيح الجامع ٥٦٠٣)؛ وهذا حديث عظيم يدل على أثر من آثار الذنوب المُرَة، ألا وهو التفريق بين المتوادين في الله المتحابين فيه. فالعدو الماكر اللئيم يعرف متى ينقض على هذه الأمة، فأول عمل يقوم به تشتيت جمعهم، وتفريق كلمتهم، والوقيعة بينهم، فإذا تفرقوا خلا بهم على انفراد، ولقد حذر رسول الله صلى الله عليه وسلم من ذلك؛ فقال صلى الله عليه وسلم: ما من ثلاثة في قرية ولا بدو، لا تُقام فيهم الصلاة، إلا قد استحوذ عليهم الشيطان، فعليكم بالجماعة، فإنما يأكل الذئب من الغنم القاصية ، (صحيح الجامع: ٢٤١)، أي: المتخلفة عن القطيع، المنفردة



وحدها؛ لأن نجاتها وسلامتها ببقائها مع جماعتها من الأغنام، فالاجتماع قوة، والتفرق ضعف وتشتت وهوان.

#### تأبى الرماح إذا اجتمعن تكسرًا

#### وإذا افترقن تكسرت أحاذا

فالتعاون مطلوب من الجميع، أفرادًا وجماعات، وقد شبَّه رسول الله صلى الله عليه وسلم الأمة بالبنيان المتراص المركَّب من اللبنات، وكل فرد من أُمَّة النبي صلى الله عليه وسلم لبنة في هذا البناء، فلا بد لكمال هذا



البناء وسلامة بنيانه من سلامة هذه اللبنات، وتماسكها، أما إذا تفككت وتهلهلت تفككت وتهلهلت وانهار، وكذلك الأمة الإسلامية، أفرادها لبنات في المجتمع الإسلامي، لا بد من تضافر

جهودهم واجتماع كلمتهم على طاعة الله عز وجل، وعلى ما يعود على أمة الإسلام بالخير.

ولما كانت السلامة متعسرة فقد أرشد الإسلام المسلمين إلى ما يجب عليهم إذا نال الشيطان من بعضهم وحرَّضه على أذى الغير والاعتداء عليه، فقال تعالى في معرض مدح عباده المؤمنين: « وَٱلَّيْنَ عَنِيُوْنَ كَبَيْرَ ٱلْإِنْمَ وَٱلْبَرَحِتَ وَإِذَا مَا حَيدُوا هُمْ يَعْرُونَ » (الشورى: ٣٧).

قال الطبري: "يقول الله تعالى ذكره: وإذا ما غضبوا على مَن اجترم إليهم جرمًا هم يغفرون لمن أجرم إليهم الجرم ذنبه، ويصفحون عنه عقوبة ذنبه" (الطبري: ٣٦/٢٥). ولقد أمر الله نبيه صلى الله

عليه وسلم بالعفو عن زلات المؤمنين فقال تعالى: وأمر المؤمنين بالعفو عن زلات بعمران: ١٥٩). وأمر المؤمنين بالعفو عن زلات بعضهم البعض؛ فقال تعالى: ، وحرة سنة سنة شم عما ولسم مرابع أمر ، (الشورى: ٤٠)؛ وقال تعالى: «ول قطر وتسمع وتنبيا و التعالى: إلا التعابي: 12).

وبين سبحانه أن العفو من صفات المتقين؛ فقال تعالى: «رَأَنْ عَمُوا أَوْتَ التَّوَى (البقرة: ٢٣٧). ووعد على العفو مغفرة وأجرا عظيمًا، فقال سبحانه: «رَيْعَنُوا وَلَيْسَعَنُوا الا عُمْنَ أَنْ يَعْدِ اللهُ اللَّهُ سبحانه: «رَيْعَنُوا وَلَيْسَعَنُوا الا عُمْنَ أَنْ يَعْدِ اللهُ عليه الله عليه وسلم في العفو. فقال صلى الله عليه وسلم: «ما نقصت صدقة من مال، وما زاد الله عبدًا بعفو إلا عزًا. وما تواضع أحد لله إلا رفعه، (صحيح مسلم ٢٥٨٨).

وعن عقبة بن عامر رضي الله عنه قال: لقيت النبي صلى الله عليه وسلم فأخذت بيده فقلت: يا رسول الله: أخبرني بفواضل الأعمال، فقال: «يا عقبة: صل من قطعك، وأعط من حرمك، واعف عمن ظلمك، (السلسلة الصحيحة ٨٩٠، ٨٩١).

وقال صلى الله عليه وسلم: (من كتم غيظًا) وهو قادر على أن يُنفذه، دعاه الله على رؤوس الخلائق، حتى يُخيَره من الحور العين، يزوّجه منها ما شاء، (صحيح الجامع: ٦٥١٨).

وبين صلى الله عليه وسلم أن خير الرجلين من بدأ بالسلام، فقال صلى الله عليه وسلم، لا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث ليال، يلتقيان فيُعرض هذا، ويُعرض هذا، وخيرهما الذي يبدأ بالسلام، (صحيح البخاري ٦٠٧٧)، وقال صلى الله عليه وسلم: ، لا يحل لمؤمن أن يهجر مؤمنًا فوق ثلاث، فإن مرت به ثلاث فليلقه فليسلم عليه، فإن رد عليه السلام فقد اشتركا في الأجر، وإن لم يرد عليه فقد باء بالإثم وخرج المسلم من الهجرة،

(صحيح الترغيب: ٢٧٥٧).

ويكفي من سيئات القطيعة بين المسلمين: الحرمان من مغضرة الله: قال صلى الله عليه وسلم: تُعرَض الأعمال يوم الاثنين ويوم الخميس، فيغضر لن لا يشرك بالله شيئًا، إلا رجلاً بينه وبين أخيه شحناء، يقول: دعوا هذين حتى يصطلحا، (صحيح مسلم ٢٥٦٥).

وقال صلى الله عليه وسلم: لا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث، فمن هجر فوق ثلاث فمات دخل النار، (صحيح أبى داود ٤١٠٦).

فالتوبة التوبة من داء التنافر والتناحر، والتشاحن والتدابر.

اصطلحوا أيها المتشاحنون، وتواصلوا أيها المتقاطعون، وأفيضوا جميعًا إلى ظلال المحبة والسلام، والتعاون والإخوة والوئام، تحققوا ما تصبون إليه من رشد وخير، في دنياكم وآخراكم، إذا فلا بد من دفع الزلات. والغض عن الهفوات، ويبادر كل متشاحنين إلى التسامح والصفاء، والتزاور والنقاء، وليعلموا أن خيرهما عند الله، وأبعدهما من الشيطان الذي يبدأ بالصلة والسلام.

وحسبه قول الله: ، وَجَرَّزًا سَبَعَ سَبَةً بِنَهُمَ قَمَن عَكَا وَلُسَبَعَ مُتَرَهُ عَلَيْهُ ، (الشورى: ٤٠).

قال يحيى الرازي: "ليكن حظ المؤمن منك ثلاث: إن لم تنفعه فلا تضره، وإن لم تفرحه فلا تغمه، وإن لم تمدحه فلا تذمه". فما أجمل الاتفاق، وما أقبح الفرقة والاختلاف، فاتحاد المسلمين هو أول خطوة يخطوها في طريق العز والمجد والسؤدد.

فإذا رضي المسلمون بذلك وتعاونوا عليه فبشُرهم بالنصر والتمكين؛ «وَيَوْمَهِ يَغْنِيُ ٱلْنَوْمِنُونَ ﴾ يَعْسَ اللَّهُ يَصُرُ مَن يَنَكُ وَهُوَ الْمَرَيُّ الْجَعِدُ ﴾

وَعَدَّ أَنَهُ لَا يُخْلِفُ أَنَهُ وَعَدَهُ وَلَكِنُ أَكْثَرُ أَنَاسٍ لَا يَعْلَمُونَ ، (الروم:i-۲).

والحمد لله رب العالمين.

OV

جمادي الأخرة ١٤٤٦ هـ - الغدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون

كيف نختار الأصلقاء 8

من الشيخ / صلاح نجيب الدق

ليؤانسه وليضع معروفه عنده، ومن ظن أنه يمكنه الاستغناء عن صديق، فهو مغرور، ومن ظن أن وجود الصديق أمُرُ سهلُ، فقد جانَبه الصواب، ولكثرة نفع الصديق، سُئلَ حكيم عن الصديق فقال: هو أنت بالنفس إلا أنه غيرك بالشخص. فإذا وجدَ الإنسانُ أصدقاءً ذوي ثقة، وجدَ بهم عيونًا وآذانًا وقلوبًا كلها له فيرى الغائبَ بصورة الشاهد واختيار من تميل إليه لتصادقه أمرُ صعبٌ، إذ قد يدافع عنكَ الإنسانُ الناقصُ فتظنه فاضلاً. (الذريعة للراغب الأصفهاني:

ومجالسة الأصدقاء الصالحين ومرافقتهم في السفر هي خير وسيلة للاقتداء بهم في أقوالهم وأفعالهم.

اختيار الصديق الصالح وصية رب العالمين

قال الله تعالى: ( ٱلْأَحِالَة يَوْمَعَذِ تِعْمَهُمْ لِتَعْنِي عَدُقُ إِلَّا ٱلْمُنَقِبِي ) (الزخرف: ٦٧)؛قَالَ الإمامُ ابنُ كثير؛ كُلُّ صَدَاقَة وَصَحَابَة لغَيْرِ اللَّهُ هَانَّهَا تَنْقَلَبُ يَوْمَ الْقَيَامَة عَدَاوَةَ إِلاَّ مَا كَانَ للَّه، عَزَّ وَجَلَّ، هَانَّهُ دَائِمٌ بِدَوَامِهُ. وَهَذَا كَمَا قَالَ إِبْرَاهِيمُ، عَلَيْهِ السَّلاَمُ، لَقَوْمِهُ، (إِنَّهَا أَعْكَدَرُ مِن دُونِ اللَّهِ أَوْنَنَا مَوَدَةً مَيْدِكُمْ فِ الْحَبُوَ الدُّبَاتَ تُدَ يَوْمَ الْقِيَعَةِ يَكُفُرُ مَحْصَحَم بِغَضِ الْحَبُوَةِ الدُّبَاتَ تُدَ يَوْمَ الْقِيَعَةِ يَكُفُرُ مَحْصَحَم بِغَضِ الغالمين، والصَّلاة

لله زبّ

الحفد

والسَّلامُ عَلَى نَبِيْنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آله وَصَحْبِهِ أَجْمَعِيْنٍ. أما بعد، فإن الصَّداقَة الصالحة لها منزلةً عظيمةً في الإسلام. وحُسُنُ اختيار الأصدقاء

له تأثير كبير على الإنسان؛ فالصديق قد يكون سببًا في سعادة صاحبه في الدنيا والآخرة، وقد يكون سببًا في شقاء صاحبه في الدنيا والآخرة. فأقول وبالله تعالى التوفيق؛

#### منزلة الصداقة

الإنسانُ يحتاجُ إلى صديق في كل حال: إما عند سُوء الحال ليعاونه، وإما عند حُسُن الحال

جمادي الأخرة ١٤٤١ هـ - العدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون

وَبَلَعْتُ مَعْشُصُم مَعْتُ وَعَلَوْنَكُمُ التَّارُ وَمَا لَصُمُ مَن تُعْمِينَ ) (الْعَنْكَبُوتِ:٢٥) (تفسير ابن كثير ج١٢ ص٣٢٤).

لَبِينًا مِلَى اللَّه عليه وَسَلَم يوصينًا بِاحْتَبَار الصديق الصالح للأصدقاء تأثيرُ كبيرُ على من في سنهم. فالصديقُ الصالح له أثرُ طيبٌ على صاحبه، وهذا والصديقُ السوء له أثرُ سيئٌ على صاحبه، وهذا مَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم، على حُسْنِ اختيار الصَّديق. مَلْ اللَّه عَلَيْه عَلَيْه وَسَلَم، على حُسْنِ اختيار الصَّديق. مَلْ اللَّه عَلَيْه مَنْ اللَّه عَلَيْه وَسَلَم، على مُعْنَ اللَّه عَلَيْه وَنَافَخ مَلَى اللَّه عَلَيْه وَالَا أَنْ يُحَامِ اللَّسَك. مَجُاناً). وَامًا أَنْ تَبْتَاعَ مَنْهُ، وَامًا أَنْ يُحْرِقَ ثيابَك. وَامًا أَنْ مَجُاناً). وَامًا أَنْ تَجَد مِنْهُ وَامًا أَنْ يُحْرِقَ ثيابَك. مَعْرَاناً مَنْ اللَه عَلَيْه. وَمَا مَنْ يُحْرِق مَا أَنْ يَحْدِمُ مَا أَنْ مَا عَنْ مَا مَنْ الْمُ مَا مَنْ

قَالَ الأمامُ النووي: مَثَّلَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ، الْجَلِيسَ الصَّالَحَ بِحَامِلِ الْسُكَ وَالْجَلِيسَ السُّوء بِنَافَحِ الْكِيرِ. وَفِي هذا الحديث هَضيلَةُ مُجَالَسَة الصَّالِحِينَ وَأَهْلِ الْخَيْرِ وَالْمُرُوءَة وَمَكَارِم الأَخْلَاقَ وَالُوَرَعَ وَالُعَلَمِ وَالأَدَبِ وَالنَّهُيُ عَنْ مُجَالَسَة أَهْلِ الشَّرُ وَبَطَالَتُهُ وَنَحُوُ ذَلِكَ مِنَ الأَنُواعِ الْمَدْمُومَة. (مسلم بشرح النووي ج/ص21).

وعَنْ عَنِد اللَّه بَنِ عَمْرِو بَنِ الْعَاصِ قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، خَيْرُ الأَصْحَابِ عِنْدَ اللَّه خَيْرُهُمْ لِصَاحِبِهِ، وَخَيْرُ الجِيرَانِ عِنْدَ اللَّه خَيْرُهُمْ لِجَارِهِ. (صَحَيَح الترمذي للألباني، ١٥٨٦).

قَالَ الامامُ المباركفورى قَوْلُهُ: (خَيْرُ الأَصْحَابِ عِنْدَ اللَّهِ) أَيُ أَكْثَرُهُمْ ثَوَابًا عِنْدَ اللَّهِ، (خَيْرُهُمُ لِصَاحِبِهِ) أَيْ أَكْثَرُهُمْ إِحْسَانًا إِلَيْهِ وَلَوْ بِالنَّصِيحَةِ.

(تحفة الأحوذي- للمباركفوري ج7ص٢٢). وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيُ صلى اللَّه عليه وسلم قَـالَ: الَّـرُءُ عَلَى دِينِ خَلِيله، هَلَيْنْظُرُ أَحَـدُكُمْ مَنْ يُخَالِلُ. (حديث جيد) (مسند أحمد ج12ص121 حديث ٨٤١٧).

وقولهُ: (فَلَيْنَظُّرُ أَحَدُكُمْ مَنْ يُخَالِلُ) معناه: فلينظر أحدكم بعين بصيرته إلى أمور من يريد صداقته وأحواله، فمَن رآه ورضي دينه صادقه، ومن سخط دينه فليتنبه. (دليل الفالحين-للحمد بن علان ج٣ص٢٣٠).

عن أبي سعيد الخدري رَضِيَ الله عَنْهُ، أن النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم قالَ، لاَ تُصَاحِبُ إلاَّ مُؤْمَنًا وَلاَ يَأْكُلُ طَعَامَكَ إِلاَّ تَقِيًّ. (صحيح الترمذي للألباني حديث١٩٥٢).

قَالَ الإمامُ الْخَطَّابِيُّ: حَدَّرَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ، مِنْ صُحْبَة مَنْ لَيْسَ بِتَقِيُّ وَزَجَرَ عَنْ مُخَالَطَتِه وَمُوَّاكَلَتِه لأَنَّ الْطَاعَمَةَ تُوقِعُ الأُلُفَة وَالْمَوَدَة فِي الْقُلُوبِ. (تحفة الأحوذي-للمباركفوريج/ص٢٤).

#### صفات الصديق الصالح

نستطيع أن نُوجِزَ صفات الصَّدِيقِ الصالح في الأمور التالية:

#### (1) العقل الراجح

الْعَقْلُ هُوَ رَأْسُى الْمَالِ وَهُوَ الأَصْلُ. فَلاَ خَيْرَ فِيَ صُحُبَة الأَحْمَق قَالَى الْوَحْشَة وَالْقَطِيعَة تَرْجِعُ عَاقِبَتُهَا وإن طالت. وأحسن أحواله أن يضرك وهو يريد أن ينفعك، والعدو العاقل خير من الصديق الأحمق.

#### (٢) خسن الخلق

عن أبي الدرداء رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، أن رسول اللَّه صَلَّى اللُّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قالَ: مَا شَيْءُ أَثْقَلُ فِي مِيزَانِ الْمُؤْمِنِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ خُلُقِ حَسَنِ وَإِنَّ اللَّهُ لَيُبْغِضُ

> جمادي الأخرة ١٤٤٦ هـ- العدد ١٤٦ السنة الرابعة والخمسون

الْفَاحِشَ الْبَذِيءَ. (صحيح الترمذي للألباني (١٦٢٨).

#### (٣) التقوى والصلاح

يجب على المسلم إن يختار الصديق الذي يتصفُ بالتقوى والصلاح في أقواله وأفعاله.

عن أبي سعيد الخدري رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أن النّبِيَّ صلى الله عليه وسلم قال: لاَ تُصَاحِبُ إلاَّ مُوَّمِنًا وَلاَ يَـأَكُلُ طَعَامَكَ إلاَّ تَقِيَّ. (صحيح الترمذي للألباني حديث١٩٥٢).

(٤) عدم الحرص على الدنيا

مُصَاحَبَةُ الْحريص عَلَى الدُّنْيَا سُمَّ قَاتَلُ، لأَنْ الطُّبَاعَ مَجْبُولَةُ عَلَى التَّشَبُّه وَالاقْتَدَاء بَلَ الطَّبُعُ يَسَرِقُ مِنَ الطَّبَعِ مِنْ حَيْثُ لاَ يَدْرِي صَاحِبُهُ. فَمُجَالَسَةُ الْحَرِيص عَلَى الدُّنْيَا تُحَرِّكُ الْحَرْص وَمُجَالَسَةُ الزَّاهِدِ تَزَهَدُ فِي الدُّنْيَا فَلَدْلْكَ تَكْره صحبة طلاب الدنيا ويستحب صحبة الراغبين فِي الآخرة.

### (٥) الصدق في الأقوال والأفعال

لا تصاحب كذاباً، فإنه مثل السراب، يُقربُ منك البعيد، ويُبعدُ منكَ القريب. (بداية الهداية للغزالي ص٦٦:٦٥).

وقال تعالى: (كَلَّهُا الَّحْرَى مَامَوُا الْغُوا الله وَكُونُوا مَعَ الْمَكْدِمَى) (التوبة: ١١٩)؛ وقال الخليفة الراشد عُمَرُ بْنُ الْخَطَّاب، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَلَيْكَ بِإِخْوَانِ الصَدْقِ فَعَشُ فِي أَكْنَافِهِمُ فَإِنَّهُمُ زَيْنٌ فِي الرُّخاء وعُدَّةً فِي الْبَلَاء. (الإخوان لابن أبي الدنيا صر١١٦).

#### الصديق الصالح مرآة صادقة لصديقه

الصديق الصالح هو الذي يعطيك صورة حقيقية عن نفسك، وبدون مجاملة، وهو الذي يبصرك بعيويك لتتجنبها في حياتك الدنيا.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: الْمُؤْمِنُ مِزَاتُهُ الْمُؤْمِنَ، وَالْمُؤْمِنُ

جمادي الأخرة ١٤٤٦ هـ- العدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون

أَخُو الْمُؤْمِنِ يَكُفُ عَلَيْهِ ضَيْعَتَهُ وَيَحُوطُهُ مَنْ وَرَائِهِ. (صحيح أبي داود للألباني حديث ٤١١٠). قوله: (الْمُؤْمَنُ مَرْآةُ الْمُؤْمِنِ) أَيْ: آلَهُ لإرَاءَة مَحَاسِنِ أَخيه وَمَعَائِبِهِ لَكَنَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ هَإِنَّ النِّصِيحَة فِي الْلا فَضِيحَةُ وَأَيْضَا هُوَ يُرِي مِنُ أَخيه مَا لا يَرَاهُ مِنْ نَفْسِهِ كَمَا يَرُسُمُ فِي الْمَرَآة مَا هُوَ مُخْتَفٍ عَنْ صَاحِبِهِ فَيَرَاهُ فِيهَا أَيَ إِنَّمَا يَعْلَمُ الشَّخْصُ عَيْبَ نَفْسِهِ بِإعْلام أَخيه كَمَا يعْلَمُ حَلَل وَجْهِهِ بِالنَّظَر فِي الْمُرَآة. (عون المعبود ج ١٢ ص ١٧٧٠)

الصديق الصالح خبر أنيس لصاحبه في السراء والضراء -

الأصدقاء من أهل الصلاح والخير هم الذين يَستأنسُ بوجودهم المسلمُ في الرخاء، وهم أيضاً خيرُ معين له في الضراء، فهم يخففون عنه همومه، ويسترشد بآرائهم في حل مشاكله.

الصديق الصالح يحفظ صاحبه

الصديق الصالح يدافع عن صاحبه في السر والعلانية، ويصون عرضه، ويُبعدُ عنه الشبهات، ويتحمل الأذى من أجله.

الصديق السوء يتبرأ من صاحبه يوم القيامة قال الله سبحانه وتعالى: ( وَوَمَ يَعُ أَلَّهُ عَلَى يَتَهَ يَحْرُلُ يَتَتَى أَعْدَنْتُ مَعَ السُول سيلاً مَ يَوَلَق بَتَى أَرَ أَفَيْدَ فَرَسًا عَلَيلاً مَ لَقَدَ أَسَلَى مَ اللَّحْرِ مَدَ إِذَ حَمَقُ وَحَال اللَّمامُ ابنُ كثير: يُخْبِرُ وَمَا جاء بِه مِنْ عَنْد اللَّه مِن الْحق الْبِينِ، الَّذِي وَمَا جاء بِه مِنْ عَنْد اللَّه مِن الْحق الْبِينِ، الَّذِي لاَ مَرْية فَيه، وَسَلَكَ طَرِيقَا أُخْرَى غَيْرَ سبيل التَرْسُول، فَإِذَا كَانَ يَوْمُ الْقَيَامَة تَدَمَ حِيشُ لاَ يَنْفَعُهُ التَدْمُ، وَعَضَ على يَدَيْهِ حَسَرَةً وَأَسَفًا. (تفسير التَدَمُ، وَعَضَ على يَدَيْهِ حَسَرَةً وَأَسَفًا. (تفسير النَّرُسُول، فَارَا كَانَ يَوْمُ الْقَيَامَة تَدَمَ حَيْرَةً وَأَسَفًا. (تفسير النَّذِي اللَّهُ مَن الْحَال اللَّهُ مَن الْحَال اللَّهُ مَن الْعَامَة مَا يَدَيْهُ مَنْ الْحَدَى عَنْدَ اللَّهُ مَنْ

وَآخِرُ دَعُوانًا أَنِ الْحَمْدُ لِلَهِ رَبُّ الْعَالَمِينَ. وَصَلَّى اللَّهُ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِيْنَا مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِهِ، وَأَصْحَابِهِ أجمعين.

## في ضوء الكتَّاب والسنة

المي في (

## تقديم فضيلة الشيخ / صفوت الشوادي، وحمد الله

الحمد لله الأحد الصمد، والصلاة والسلام على رسوله خير البشر

#### ويعد...

A Contentence

Vol du Routing

فإن التصوف دخيل على الإسلام في لفظه ومعناه، وعقيدته ومبناه. لما اشتمل عليه من الضلالات والخرافات، واقترن به من الشوائب والرواسي. وأحاط به من الغموض والشرود ! ولما تخلله من شبهات وشهوات. ولقد كان للتصوف سوق رائجة في عصور قد مضت وانقضت، وأجيال قد خلت، وكانت سوق التصوف تستمد رواجها من جهل الأتباع والمريدين الذين يصدقون كل ما يسمعون ! ويؤمنون بما يعرفون وما لا يعرفون، فالحق والباطل عندهم سواء. وكان هذا أثرًا من آثار نظرية وحدة الوجود، ونظرية الحلول والاتحاد والتاتي يستوي في ظلها الايمان والكفر، والاستقامة والفجور !

> وبين يدينا الآن كتاب جليل القدر، عظيم النفع؛ قد أجاد فيه مؤلفه وأفاد، وكشف فيه عن حقيقة الصوفية وجذورها، وحذًر من خطرها وضررها، وأثبت العلاقة الوثيقة بين التصوف والتشيُّع، وبدأ كتابه باعترافات خطيرة عن نفسه يوم أن كان شيخًا لطريقة صوفية، ثم

تاب عليه ربه فهدى! وقبل أن أترك الشيخ يتحدث عن نفسه؛ فإنني ألفت أنظار القراء إلى أن هذا الكتاب الذي يفضح الصوفية، ويكشف سترها قد أجاز

> جمادى الأخرة 1821 هـ- العدد 187 السنة الرابعة والخمسون

المسداد الم الواء مهندس /محمود المراكبي

الله والما والمراجع وحمد الله والما المراجع

مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر الشريف نشره وتداوله كما هو مرفق في نهاية المقال، وهي دلالة قاطعة على أن الأزهر ليس هو الصوفية كما يزعم أتباعها، وإلى اعترافات شيخ الطريقة نترك القارئ الكريم راجين منه أن يقرأها بكل عناية ورعاية، مع ملاحظة أننا قد سقنا الاعتراف بنصه وفضه، من دون حذف أو إضافة أو تعقيب ولا تنقيب!

#### كنت شيخا لطريق صوية ،

كثير من الناس انخرط في طريقة صوفية ثم تركها بعد فترة، دون أن يترك الموضوع عنده أي

> أشر ليعرف خلفيات الأمر وأبـعـاده، أمـا تجربتي فقد بـدأت مع مشارف السبعينيات، فقد تلقيت طريق القوم بإذن من رجل فاضل كان يشغل منصبًا رفيعًا، فقد كان مستشارًا في مجلس الدولة، وكان

جمّ الأدب، كثير الصمت، صادق اللهجة، يميل إلى العزلة، دائم الذكر، حديثه طيب، ليس فيه غلو ولا شطط، يدعو إلى مكارم الأخلاق، ويأمر بمداومة ذكر الله، ويحذر المريدين من الغفلة عن ذكر من لا يغفل ولا ينام، وقد أحببتُ الرجل حبًا عظيمًا، وطلبت التلقين على يديه، في وقت كان يُعدّ نفسه للابتعاد عن الطريق وتولية ابن الشيخ الكبير مكانه في مسؤولية الطريق، لذلك فقد أمره أن يُلقّنني الطريق، وبدأت أسلك طريق القوم.

وقد توجهت من كل قلبي قاصدًا وجه الله تعالى، والتزمت كل الالتزام بما أمرني به شيخي

جمادى الأخرة ١٤٤٦ هـ- العدد ٦٤٢ السنة الرابعة والخمسون

من الاستغفار والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم وذكر (لا إله إلا الله)، وبطبيعة الحال لم يكن عندي من العلم –وما زال– إلا القدر الذي يعرفه عامة الناس، وبدأت أشاهد الرؤى وتتابع عندي البشريات، وبدأت أرتقي مراتب الطريق المرتبة تلو الأخرى، وأنا غارق في القراءة وطلب العلم مع المداومة على ما أمرني به شيخي، ولم تمض ثلاث سنوات حتى أجازني شيخي وكلفني بمشيخة الطريق، وما لبث الشيخ أن ترك الإخوان واعتزلهم، وكلفني بقيادة الطريق، ودعوة الخلق إلى طريق الحق، وتلقين المريدين،

بل وترقيتهم بما في ذلك الإجازة بمشيخة الطربق.

وشــــــرت بـعظـم المسؤولية، خاصة وأنا أســتفتح الحضـرات يـوم الجمعة في مسجد المتحرير بمصر الجـديـدة،

ويوم الأحد بمسجد السيدة نفيسة، رضي الله تعالى عنها، ومن إدراكي لأهمية إبلاغ الناس أمر هذا الدين، فقد ازددت شغفًا بالعلم الشرعي، لأعلم نفسي أولاً، ثم لأنقل العلم الصحيح واتلقى الأسئلة، وكان مفروضًا أن أجيب عنها، وهذا ما تلقيته عن شيخي عن شيخه، إلا أني وهذا ما تلقيته عن شيخي عن شيخه، إلا أني تفسي، وإنما أنقل ما تعلمته وقرأته عن علماء الأمة وسلفها الصالح، وإذا ما سُئلت عما لا أعلم فإني أطلب من السائل أن يمهلني لأدرس سؤاله وأجيب عليه في الحضرة التالية.



ثم أراد الله تبارك وتعالى أن تتكشف أمامي مواضع الاختلاف بين التصوف وبين الكتاب والسنة، وكانت أول قضية أثارت انتباهي نص في الورد الذي كنا نردده فرادًا أو جماعة في الحضرة، حيث يقول الشيخ: (اللهم صلّ وسلم وبارك على سيدنا محمد، الذي شاهد ربه بعيني رأسه وطاب وما غاب).

وتذكرت حديث السيدة عائشة، رضي الله تعالى عنها، العروف في كتب العلم، والذي أخرجته معظم مصادر الحديث الشريف وعلى رأسها البخاري ومسلم، والذي تستنكر فيه هذا القول

کانیت دهشتی با

وفهم الصحابة؟ (

يخالف شيوخنا حقائق الدين

وتستقبحه، وتصف من قال: إن محمدًا رأى ربه بأنه قد أعظم على الله الفرية، فكانت دهشتي بالغةكيف يُخالف شيوخنا حقائق الدين وفهم الصحابة عنها، ومن أين أتوا بهذه الصُيغ.

فعكفت الشهور الطوال أدرس هذا الموضوع، أطالع كتب الحديث وشروحها وكتب السيرة وما يتعلق بالإسراء والمعراج وأشهر كتب التفسير حتى اطلعت على أقوال الصحابة في هذا الموضوع، وانتهيتُ إلى أن الراجح عند علماء الأمة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم ير ربه بعيني رأسه يوم المعراج، وأن هذا الخبر انفرد به ابن عباس في رأي نقله عن كعب الأحبار، كما نُقل عن ابن عباس رأي آخر قال فيه: إن محمدًا رأى ربه بفؤاده.

فبدأ الشك ينتابني إذ لم أكن أتصور أن هذا الطريق بعيد عن الكتاب والسنة، ففتح الله

تبارك وتعالى عيني على مخالفات أكبر، وكلما ظهرت في قضية أتفرغ لها تمامًا. وكنت أشعر بتوفيق الله تعالى وتيسيره واضحًا جليًّا، ومن ذلك أني كنت في يوم أدرس ظاهرة الشطح عند الصوفية، وفي ساعة متأخرة من الليل احتجت مجموعة من الكتب تناقش الموضوع وإذا بصديق يمر عليَّ فأسأله عن الكتب فيأتيني بها من مكتبه في دقائق.

وهكذا بدأت تتكشف لي الأمور الواحدة تلو الأخرى، وظللت على هذه الحال ثلاث سنوات أو أربع ألتقي خلالها بمشايخ الطريق، ومنهم

فسة إكيف

مَـن يكاشـف النـاس (المكاشفة هي نـوع من الفتح في الفهم الصوفي، وللشيخ الـذي يكاشف الناس يبادرهم بأشياء حدثت معهم أو ستقع لهم، وقد سمعت بنفسي مكاشفات عديدة من أكثر من

شيخ وقع بعضها كما أخبر، وأكثرها لم يقع، بل وقع خلاف قوله وهي تستهوي أكثر زوار هؤلاء المشايخ الذين يذهبون إليهم حبًّا في سماع هذه المكاشفات) في كثير من الأحداث، إلا أحدًا منهم لم يشعر أني أبحث في تأصيل الطريق ومدى حيوده عن الكتاب والسنة.

ولما تجمعت عندي كل القضايا والمخالفات الصوفية، ثم بدأت في مرحله مفاتحة مشايخ الطريق وخلفاء الشيخ الأكبر، وما تركت منهم شيخًا إلا وناقشته وحاججته الساعات الطوال، والليالي ذوات العدد، وإلى ما بعد منتصف الليل، فما وجدت عند القوم دليلاً ولا برهانًا، سوى

> جمادي الأخرة 1221 هـ - العدد 127 السنة الرابعة والشمسون

قولهم: (إن شيخنا كان رجلاً صالحًا، وعالمًا في كلية أصول الدين، فكيف يفوت عليه خلل؟! وتأتى أنت وتنتقد ما استمر عليه الشيخ حتى وفاته ،، وكثير من المشايخ كان يفتح فاه من الدهشة عندما ألقنه الحجة والدليل، ولما عجز المشايخ عن الإجابة عن تساؤلاتي، والإجابة عن اعتراضاتي، أمروا المريدين بالابتعاد عني، وأشاعوا أننى كنت على وشك أن يفتح الله على وأتلقى: حن فيكون ،، إلا أننى لم أحتمل الأنوار فتوقفت، وفتنت بالعلم، وطالبوهم بعدم زيارتي، وعدم الإنصات إلى، ولما أصدرت كتابي الأول وأسميته والقول المبين لنفع السالكين .. كان عندى بعض أمل أن يستمع الصوفية إلى نداء الكتاب والسنة، والإعراض عن البدع والشركيات، ولكن هيهات، فاستمر بحثي عن أصل هذه الأفكار، ومتى ظهرت في الإسلام؟ ومَن أول من أظهرها من الناس؟ محاولاً الوصول إلى أصول الصوفية والمنابع التي استقت منها هذه الأفكار.

ثم يسر لي الحق تبارك وتعالى كتابة هذه السلسلة التي سطرت فيها تجربتي كاملة، ولكن من منظور مناقشة الأفكار الدخيلة على الإسلام، ثم جاء سؤال مهم جدًا سمعته من بعض أصدقاني ممن ينتمي إلى صوفية الطريق الأخرى، يقول فيه: رقد يكون طريقك الذي سرت فيه يتضمن بعض الانحرافات، أما طريقنا فهو مطابق للكتاب والسنة. لا التصوف؟ فالرجل بسؤاله هذا يحاول أن يبرئ التصوف ككل، ويزعم أن الشطط والزيغ فقط

في الطريقة التي كنت أنتسب إليها.

فبدأت في مرحلة دراسة الطرق الصوفية التي توفرت لي مصادرها وكتب أورادها، ورحت أتتبع أفكار الانحراف الممثلة في وحدة الوجود وذكر الله بالأسماء السريانية، والعدوان في الدعاء، وغيرها من الأفكار-التي سنناقشها بالتفصيل في مقالاتنا هذه- فللأسف الشديد كان هناك اتفاق بين الطرق الصوفية على نفس الأفكار والدعائم، لذا فقد تحول البحث من قضية طريق صوفي إلى مناقشة قضية التصوف ككل، ومن هنا جاءت هذه السلسلة من المقالات، ولما كانت قصة موسى والخضر، عليهما السلام، هي الدعامة الأساسية التى يرتكز عليها الصوفية والباطنية، فقد خصصت لها الكتاب الأول، ثم جاء الكتاب الثانى لناقش فكرة تقسيم الدين إلى ظاهر وباطن، وهي الفكرة التي اتكاً عليها الفكر الباطني عمومًا.

ثم ناقشت في الكتاب الثالث كيف تسرَّب الفكر الباطني إلى الشرائع السماوية، والمراحل التي مر بها انحراف الباطنية من اليهود، ثم تأثير التأويل الباطني على عقيدة النصارى، ثم كيف تسرب الفكر الباطني إلى الإسلام، حتى ظهر فكر الشيعة والغلاة من الإسماعيلية والدروز، ثم جاء الآن دور الكتاب الرابع الذي بين يديك الآن، الذي هو مربوط الفرس والهدف من كل هذا الجهد، وأسأل الله تعالى أن يكون عملنا هذا خالصًا لوجهه الكريم، وأن يكتب لنا ثوابه وثواب من ينتفع به إلى الدين.

وصلُ اللهم على سيدنا محمد النبي الأمي وعلى آله وصحبه وسلم.

> عمادي الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون



MINIM

تُعلن جمعية أنصار السنة المحمدية المركز العام الكائنة 8 شارع قوله عابدين عن حاجتها لشـغـل وظيـفـة مـديـر تـنـفيـذي للجمعية

### الشروط المطلوبة



إرسال السيرة الذاتية والاستفسار على الأرقام التالية 01004537045 - 01111670639 في موعد غايته 15/12/2024

8 شارع قولة - عابدين - القاهرة

يسر مجلة التوحيد الإعلان عن عودة خدمة الاشتراكات الخاصة بالأفراد والمؤسسات على أن يكون سعر الاشتراك السنوي للفرد (عدد نسخة واحدة من المجلة على عنوان المترك) •• ٢ جنيه سنوياً.



Upload by : altawhedmag.com

فللا البييت المسلم