



حكم مانع الزكاة



من أخطار الشبكة العنكبوتية



الاختلاف والتميز سنة كونية



### E Cale p Man 3

### شهرٌ تُرفع فيه الأعمال إلى الله

شهر شعبان من الأزمنة الفاضلة التي كان يخصها النبي صلى الله عليه وسلم بمزيد من الطاعة، حتى قيل: إنه كان يصومه كله، ويصله برمضان، فعن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصوم حتى نقول: لا يفطر، ويفطر حتى نقول: لا يصوم، وما رأيت رسول الله استكمل صيام شهر إلا رمضان، وما رأيته أكثر صيامًا منه في شعبان. متفق عليه.

وإنما كان يصومه لأمرين ذكرهما: الأول: أنه شهر يغفل عنه الناس.

الثاني؛ أنه شهر تُرفع فيه الأعمال إلى الله.

فعن أسامة بن زيد رضي الله عنهما قال: قلت: يا رسول الله، لم أرك تصوم من شهر من الشهور ما تصوم من شعبان؟ قال: «ذاك شهر يغفل الناس عنه بين رجب ورمضان، وهو شهر تُرفع فيه الأعمال إلى رب العالمين، وأحب أن يُرفع عملي وأنا صائم». رواه أحمد، والنسائي.

لذا جعل بعض أهل العلم صيامه أفضل من صيام الأشهر الحُرم، وجعلوا منزلته في الصيام منزلة السنن الرواتب.

فائلهم أعنا على عبادتك في شعبان، وبلغنا بفضلك رمضان.

التحرير

# لِيْنِ الْمُوالِدُ الْمُوالِدُ الْمُوالِدُهُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُهُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام على مجلة التوحيد فضيلة الشيخ

أحمد يوسف عبدالمجيد

رئيس التحرير التنفيذي:

حسين عطا القراط



### الاشتراك السنوي

ا- في الداخل ٢٠٠ جنيه توضع في الداخل ٢٠٠ جنيه توضع في حساب المجلة رقم/١٩١٥٩٠ ببنك فيصل الإسلامي مع ارسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٢٣٣٠٠٦٢٢٠

٢- في الخارج ٨٠ دولاراً أو ٤٠٠ ريال سعودي أو مايعاد لهما

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٩ مجلدًا من مجلدات مجلة التوحيد عن ٤٩ سنة كاملة Upload by: altawhedmag.com



### صاحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية

### رئيس التحرير؛

مصطفى خليل أبو المعاطي

### الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي

### ثمنالنسخة

مصر ١٠ جنيهات ، السعودية ۱۲ ريال ، الامارات ۱۲ دراهم ، الكويت ١ دينار ، المغرب ٢ دولار أمريكي ، الأردن ا دينار ، قطر۱۲ ريال ، عمان اريال عمانی ، أمريكا ٤ دولار ، أوروبا ٤ يورو

٨ شارع قولة عابدين . القاهرة

البريد الإاكثروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

فيرس العدد

شهر شعبان بين السنة والبدعة

| 0                                                 | د. عبد العظيم بدوي         | بابالتفسير         |
|---------------------------------------------------|----------------------------|--------------------|
| ٨                                                 | د. أيمن خليل               | حكم مانع الزكاة    |
| 14                                                | د. محمد حامد               | هداية القرآن       |
| 17                                                | باب السنة د. جمال المراكبي |                    |
|                                                   | بي صلى الله عليه وسلم      | موقف اليهود من الذ |
| 71                                                | د. السيد عبد العال         |                    |
|                                                   | مال لله تعالى              | ثمرات إخلاص الأع   |
| 75                                                | الاح نجيب الدق             | الشيخص             |
| ۲.                                                | وارث عثمان                 | درسُ غزة د. عبد ال |
| 44                                                | التحرير                    | من أخبار الجماعة   |
| الوصايا الخمسة بمسجد القدس                        |                            |                    |
| 44                                                | د. أحمد سليمان             |                    |
| 77                                                | د.علاء خضر                 | واحة التوحيد       |
| من أخطار الشبكة العنكبوتية د. عبد القادر فاروق ٣٨ |                            |                    |
| ٤٢                                                | م. محمد ياسين بدر          | خُلق التواضع       |
|                                                   | ىنةكونية                   | الاختلاف والتميزس  |
| 20                                                | د. محمد عبد العزيز         |                    |
|                                                   | الكلاب                     | شبهات حول اقتناء   |

المستشار أحمد السيد على إبراهيم

حقائق حول عدم أحقية اليهود في أرض فلسطين د. محمد عبد العليم الدسوقي حقوق الطفل التربوية الشيخ عادل شوشة خلق الحلم الشيخ إبراهيم حافظ

الشيخ على حشيش

تحذير الداعية من القصص الواهية

هؤلاء على منابر اللؤلؤ

من بلاغة القرآن الكريم

الشيخ أحمد يوسف عبد المجيد

إدارة التعرير

ت:۲۲۹۳۰۱۷ . فاکس :۲۲۹۳۰۱۷

١٠٠٠ جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و٢٠٠٠ دولارا خارج مصر شاملة سعر الشحن

الشيخ عبده أحمد الأقرع

عبد الرحمن فودة

بمقرمجلة التوحيد الدور السابع

متقذ البيع الوحيد

**Upload by: altawhedmag.com** 

29

04



### بين السنة والبدعة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله. وبعد:
هإن الموفق من يُوقن برحيله من الدنيا إلى الحياة التي لا نهاية
لها وحياتنا الدنيا ما هي إلا معبر يوصل للآخرة، قال تعالى:
ه كُلُّ مَنْ عَيْبًا فَانِ ۞ وَبِّبَعَنَ وَبَهُ رَبِكَ ذُو الْمُلْلِ وَالْإِكْرَارِ ، (الرحمن: ٢٦، ٢٧).
وكثيرًا ما يغتر الإنسان بدنياه، فيركن إليها على حساب الآخرة،
ه للا هو ينتفع بدنياه ولا هو يأتي آمنًا يوم القيامة، قال تعالى
ه إنَّ النِّبَ لَا يَرْبُونَ لِتَا آمَا وَرَصُوا بِلُمُيّوةِ الدُّنِا وَاطْمَأَوُّا بِهَا وَالْذِبِ مُمْ عَنَ
مَابَئِنَا عَنِلُونَ ۞ أُولَتِهِكَ مَأْوَهُمُ النَّارُ بِمَا كَانُوا بَكْرِبُونَ ، (يونس،
ما الدنيا إلا أيام تُقضى بكل ما تحمله من سعادة وكدر
لتصل بالعبد إلى الحساب عن كل ما قدم فيها، قال تعالى،
وقتلك الأيام نداولها بين الناس،؛ قال القرطبي في تفسيرها،
ونداولها بين الناس، من فرح وغم، وصحة وسقم وغنى وفقر.

الأحيالي









66 لَمْ يَكُنَّ النَّبِيُّ صَلَّى الله غليه وسلم نصوم شهرا أكثر من شعبان فانه كان يصوم شفيان كله.

كله، وقيل: المراد بكله: أنه كان يصوم من أوله تارة ومن آخره أخرى. وفي كثرة صيامه صلى الله عليه وسلم تطوعًا في شعبان حكم منها: غظلة الناس عنه لوقوعه بين شهر حرام وشهر رمضان، كما أنه شهر ترفع فيه الأعمال، ويتجلى هذا المعنى في حديث النسائي

عن أسامة بن زيد قال: قلت: يا رسول الله، لم أرك تصوم شهرًا من الشهور ما تصوم في شعبان، قال:

ذلك شهر يغفل الناس عنه بين رجب ورمضان، وهو شهر ترفع فيه الأعمال إلى رب العالمين، فأحب أن يُرفع عملي وأنا صائم.

ويما أن العبادة توقيفية فانه نص على استحباب الصيام في شعبان، إلا أنه قد ورد النهى عن تقديم رمضان يصوم يوم أو يومين-يعني أواخر شعبان-! إلا لن كانت له عادة بصيام؛ كمن بصوم يومى الاثنين والخميس، أو يصوم يومًا ويفطر يومًا، فإنه لا يدخل في هذا المعنى

ودليل ذلك ما ورد في الصحيحين من حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « لا يتقدمن أحدكم رمضان بصوم يوم أَوْ يُومِينَ إِلا أَنْ يُكُونَ رَجِلَ كَانَ يُصُومُ صومه فليصم ذلك اليوم».

قال النووي في شرحه على صحيح مسلم: فيه التصريح بالنهي عن استقبال رمضان بصوم يوم أو يومين لن لم يصادف عادةً له أو يصله بما قبله؛ فإن لم يصله ولا صادف عادة فهو حرام.

أما عن الصيام بعد النصف من شعبان؛

والعاقل من قدم من دنياه لأخرته، ومن ذلك اغتنام شبهر شبعيان بالعمل الصالح، وشهر شعبان هو الشهر الثامن من السنة القمرية، وهو من مواسم الطاعات التي ترفع فيها الدرجات، وتُمحي السيئات إذا وفق الله العبد لاغتنامها.

ومما ورد ف فضله: كثرة صيامه؛ فقد كان النبي يكثر من الصيام فيه صلى الله عليه وسلم دون

غيره من الشهور؛ فقد ورد في الصحيحين من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله صلى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ يَصُومُ حَتَّى نَقُولُ لا يُفْطِرُ، ويُفطرُ حَتَّى نَقُولُ لا يَصُومُ، وما رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم استكمل صيام شهر الا رمضان، ومَا رَأَيْتُهُ أَكْثر صِيامًا مِنْهُ فِي شَعْبَانَ.

قال ابن حجر في الفتح: والمعنى كان يصوم في شعبان وفي غيره، وكان صيامه في شعبان أكثر من صيامه فيما سواه، كما أورد البخاري في صحيحه من حديث عائشة رضى الله عنها: « لم يكن النبي صلى الله عليه وسلم يضوم شَهْرًا أَكْثَر مِنْ شَعْبَانَ فَإِنَّهُ كَانَ يَصُومُ شغيان كله».

وعند النسائي من حديث أم سلمة رضي الله عنها قالت: «مَا رَأْنِتَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم يَصُومُ شَهْرَيْن مُتتَابِعَينَ إلا أنه كانَ يصل شعبانَ برمضان .. وفي التعليق على حديث عائشة فالصحيح فشأن صيامه صلى الله عليه وسلم شعبان (كله)؛ قال ابن حجر بمعنى كان يصوم معظمه، ونقل ابن المبارك قوله: جائز في كلام العرب إذا صام أكثر الشهرأن يقول صام الشهر



فقد روى أبو داود وغيره عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وإذا انتصف شعبان فلا تصوموا». وهو حديث تكلم في صحته أهل العلم، وصححه الشيخ الألباني رحمه الله.

وخلاصة ما ترتاح إليه النفس ما قاله الشيخ ابن عثيمين رحمه الله في شرحه للحديث في الباض الصالحين، بعد أن ذكر

ضعف الحديث قال: «وحتى لو

صح الحديث فالنهى فيه ليس للتحريم، وإنما هو للكراهة كما أخذ بذلك بعض أهل العلم رحمهم الله، إلا من له عادة بصوم فإنه يصوم ولو بعد نصف شعبان، ويدخل في ذلك صيام يوم الشك، فقد ذكر النووي في المجموع أنه لا يجوز صيام يوم الشك؛ لما روي عن عمار رضى الله عنه أنه قال: «من صام اليوم الذي يُشك فقد عصى أبا القاسم صلى الله عليه وسلم .. فإن صام يوم الشك على أنه من رمضان لم يصح، وإن وافق عادة له؛ أو صامه قضاء أو نذر أو كفارة؛ أجزأ عنه.

ولعل هذا خلاصة ما جاءت به السنة فيما يتعلق بصيام شهر شعبان، والمسلم مطالب بالأخذ بما جاء عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: « وَمَا عَالْنَكُمُ الرَّسُولُ فتكشفوه وتنا تتبتكم غثه فانتهوا والثغوا الله إن أَلَّهُ شَبِيدٌ ٱلْمِقَابِ ، (الحشر: ٧)، وكما أن المسلم مطالب بالأخذ بسنة النبي صلى الله عليه وسلم، فإنه منهى عن مخالفة أوامره صلى الله عليه وسلم، لذلك ورد في الصحيحين من حديث حذيفة رضي اللَّه عنه قال: «كَانَ النَّاسُ يَسْأَلُونَ رَسُولَ الله صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ عَنْ الْحَيْرِ وَكُنْتُ أَسْأَلُهُ عَنْ الشِّرُ مَخَافَةَ أَنْ يُدُرِكُنِي \* وأما

66

ليلة النصف من شعبان أحاديث موضوعية وأخبرى مقطوعية فكلفوا عباد الله بالأحاديث الموضوعة فوق طاقتهم.

روى الناسس في صلاة

ما ابتدعه الناس من صلاة مخصوصة أو ذكر معين في ليلة النصف من شعبان، أو غير ذلك مما لم يكن من هديه صلى الله عليه وسلم فمردود، والحمد لله على حفظه لدينه في كل زمان ومكان.

وقد صنف أهل العلم مصنفات في البدع الواقعة في شهر شعبان ومن ذلك ما ألفه الشيخ ابن الخطاب عمر بن الحسن المشهور بابن دحية الكلبي، المتوفى سنة ١٣٣هـ في فضائل شهر شعبان، ومما ورد

فيها: قد روى الناس في صلاة ليلة النصف من شعبان أحاديث موضوعة وأخرى مقطوعة، فكلفوا عباد الله بالأحاديث الموضوعة فوق طاقتهم من صلاة مائة ركعة في كل ركعة الحمد مرة، وقل هو الله أحد عشرًا، فينصرفون وقد غلبهم النوم فتفوتهم صلاة الصبح، حتى قال: وأول ما حدث ذلك في زمن البرامكة .... فابتدعوا وأدخلوا في الإسلام ما ليس منه.

والقرآن الكريم تناول شهر رمضان، وأشار إلى العلة من هذا الشهر ومكانة ليلة القدر، وهذا ما اتفق عليه أهل العلم رحمهم الله.

أما المحتفلين بليلة النصف من شعبان قديمًا وحديثا وينسبون ذلك إلى الليلة المشار إليها في قوله تعالى «إنا أنزلناه في ليلة مباركة إنا كنا منزلين،؛ قال ابن كثير رحمه الله: وهي ليلة القدر، كما قال تعالى: «إنا أنزلناه في ليلة القدر»، وكان ذلك في شهر رمضان، ومن قال: إنها ليلة النصف من شعبان؛ فإن نص القرآن يخالف ذلك؛ والمسلم يحتاط لدينه ولا سير وراء كل ناعق.

فاللهم ارزقنا الإخلاص في القول والعمل، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

### سُورَة لُقَمَان سُورَة لُقَمَان

سورة لقمان



(لقمان: ۲۵- ۳۰)

### عداد عبدالعظيم بدوي

مَا هُمْ عَلَيْهِ مِنْ إِشْرَاكَ غَيْرِهِ تَعَالَى بِهِ-جَلَ شَأْنُهُ- فَيْ الْعِبَادَةِ الَّتِي لاَ يَسْتَحِقُهَا غَيْرِ الْخَالِقِ وَالْمُنْعِمَ الْحَقِيقِيِّ. (روح المعاني 47/۲۱).

«بَلْ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ٢٥ ، فَلُوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ لَهَ بَلُ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ لَهَ وَالتَّدْبِيرِ، هُو الَّذِي يُضْرَد بالعَبَادَة وَالتَّوْحِيد، وَلَكنَ «أَكْثَرُهُمْ لاَ يُغْلَمُونَ » فَلَدْلك أَشْرَكُوا بِه غَيْرَه، وَرَضُوا بِتَنَاقُض مَا ذَهَبُوا إليه، عَلَى وَجْه الحَيْرة وَالشَّك، لاَ عَلَى وَجْه البَصِيرة. (تيسير وَالشَّك، لاَ عَلَى وَجْه البَصِيرة. (تيسير الكريم الرحمن: ١٦٦/٢).

### ، تبارك الذي بيده المُلك،

«لله مَا فِي السَّمَاوَات وَالأَرْضِي، اللَّام لأم

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

### الزام المشركين بتوحيد الإلهية الإقرارهم بالربوبية:

يَقُول تَعَانَى مُنْكِرًا عَلَى الْمُشْرِكِينِ إِقْرَارُهُمْ بانْفرَاد الله بالخَلْق، ثُمّ لاَ يُفْرِدُونَه بالعبادَة؛ وَلَئْنِ سَآئِتِهُم مَنْ خَلَق السَّمَاوَات وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَ الله فَهُمْ مُقرُون بِأَنَ مَا جَعلُوهِم شُركاء لله في العبادَة لَيْسُوا شَركاء في الخَلْق، شُركاء لله في العبادَة لَيْسُوا شَركاء في الخَلْق، وَمَع ذَلِكَ أَصَرُوا عَلَى عبادَتهمْ، فَهَلْ هَذَا إلا مَنْ سَخافتهمْ وَجَهْلهمْ، فَلُو كَانُوا يَعْلَمُون أَوْ يَعْقلُون لَأَفْرَدُوا بِالعبادَة مَنْ تَفَرَّد بِالخَلْق، وَلِذَلك قَال الله تَعَالَى لِرَسُوله صلى الله عليه وسلم: «قُلِ الحَمْدُ لِلَّه» عَلَى إِلْزَامِهمْ، وَالْجَائِهُمُ إِلَى الاَعْتِرَاف بِمَا يُوجِب بُطُلان

شعبان 333 هـ - العدد ٢٣٢ - السنة الثالثة والخمسون

المُلُك، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَوَ مُلِكُ ٱلسَّكُونِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيئَ ۚ (المَائدة ١٢٠). وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ الرَّحْنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ آسَتَوَىٰ ﴿ لَكَ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَمَا يَنْهُمَا وَمَا غَنَهُ اللَّيْ ﴾ (طه: ٥، ٥)، وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ تَبْرَلُ ٱللَّهِى بِبَيهِ ٱلْمُلْكُ وَهُو عَلَى كُلِّ مَنْ وَقَيلًا المَّكُونِ وَالْأَرْضِ وَمَا يَنْهُمَا وَعِندَهُ عِلَمُ ٱلسَّاعَةِ وَلَتِهِ مُرْتَعُمُونَ وَالْأَرْضِ وَمَا يَنْهُمَا وَعِندَهُ عِلَمُ ٱلسَّاعَةِ

وَهَذَا الْمُلُك الْعَظِيمِ يَدُلُ عَلَى الْغَنَى، وَلَدُلك قَالَ تَعَالَى: وإنَّ اللَّه هُوَ الْغَنيُ ، هَالْغَني وَصَف قَالَ تَعَالَى: وإنَّ اللَّه هُوَ الْغَنيُ ، هَالْغَني وَصَف ذَات ثابت له سُبْحانه، قلا يكُون إلا غنيًا، والفَقْر وَصَف ذَات ثابت للنَّاس، قلا يكُونُون إلا فُقْرًاء، ولذلك قال تعالى: « يَأْتُهُ النَّاسُ أَتُهُ الْفَعْرَةُ إِلَى النَّهُ وَالْفَيْ الْعَيْدُ ، (فاطر: اللَّهُ عَلَى الْفَيْدُ ، (فاطر: ١٥) ، وَهُو سُبْحَانه «الحَمِيدُ » في جميع ما خلق، له الحَمْد في السَّمَوات والأَرْض عَلى ما خلق وَشَرَع، وَهُو المُحْمُود في الأَمُور كُلهَا.

من دلائل عظمة الله:

 «وَلُوْ أَنْمَا فِي الأَرْضِ مِن شَجَرَةِ أَقَلاَمُ وَالبَحْرُ
 يَمِدُهُ مِن بَعْده سَبْعَةُ أَبُحُرِ مَّا نَفَدَتُ كَلَمَاتُ
 اللَّه إِنَّ اللَّه عَزِيزٌ حَكِيمٌ ٢٧ »:

يَقُولَ تَعَالَى مُخْبِراً عَنْ عَظَمَتَهُ وَكَبْرِيائِهُ وَجِلاَلُهُ، وَأَسْمَائِهُ الْحِسْنَى وَصِفَاتَهُ الْعُلاَ، وَكَلَمَاتُهُ الْتَامَّةُ الَّتِي لاَ يُحيطُ بِهَا أَحَدٌ، وَلاَ اطلاع لبشر على كَنْهَهَا وَاحْصَائِهَا، كَمَا قَال سَيْد الْبِشَر وَخَاتَم الرُّسُلِ: «لا أَحْصِي ثَنَاءَ عَلَيْك، أَنْت كَمَا أَثْنَيْت عَلَى نَفْسَكَ (صحيح مسلم ٤٨٦).

وقَالَ تَعَالَى: ، وَلَوْ أَنْمَا فِي الأَرْضَ مِن شَجَرةً أَقْلامُ وَالْبَحْرِ مُلَّهُ مِن بَعْدِه سَبِّعَةً أَبْحُرِ مَّا نَقْدَتُ كَلَمَاتُ اللَّهِ ، أَيْ وَلُوْ أَنَ جَمِيعِ أَشْجَارِ نَقْدَتُ كَلَمَاتُ اللَّهِ ، أَيْ وَلُوْ أَنَ جَمِيعِ أَشْجَارِ اللَّارِضُ جُعلَتُ أَقْلامًا، وَجُعلِ الْبَحْرِ مِدَادًا، وَأَمَّدَه سَبِّعَةَ أَبْحُرِ مَعَه، فَكَتَبَتْ بِهَا كَلَمَاتُ اللَّه، الدَّالَة عَلَى عَظْمَته، وصفاته وَجلاله، لتكسَّرَت الأَقْلام، وَنَقَد مَاء الْبَحْر، وَلَوْ جَاء أَمْتَالُهَا مَدَدًا. وَإِنْمَا ذُكْرَت السَّبْعَة عَلَى وَجُه الْبَالْغَة، وَلَمْ يُرد الْحَصْر، وَلا أَنْ ثَمَ سَبْعَة أَبُحُر مَوْجُولُهُ بِالْعَالَم كَمَا يَقُولُه أَنْ ثَمْ سَبْعَة أَنْحُر مَوْجُولُهُ بِالْعَالَم كَمَا يَقُولُه أَنْ ثَمْ سَبْعَة أَنْحُر مَوْجُودَةً مُحيطَةٌ بِالْعَالَم كَمَا يَقُولُه أَنْ حُمْ سَبْعَةً أَنْحُر مَوْجُودَةً مُحيطَةٌ بِالْعَالَم كَمَا يَقُولُه أَنْ حُمْ سَبْعَة أَنْحُر مَوْجُودَةً مُحيطَةٌ بِالْعَالَم كَمَا يَقُولُه

مَنْ تَلَقَّاه مِن الإَسْرَائِيلِيَّاتَ الْآتِي لاَ تُصَدَّق وَلاَ تُكَدُّب، بَلْ كَمَا قَال تَعَالَى فِي الآية الأُخْرى:

• قُلُّ لَوْ كَنَّ ٱلْحَرُّ مِنَّ الْكَلِّتِ رَقِي لَيْمِ ٱلْحَرُّ قِلْ أَنْ مُنْ لَكُمْتُ رَقِي وَلَوْ حِنَّا بِمِنْهِ. مَذَرًا (الكَهْف: ١٠٩)، فَلْيُس الْمُرَاد بِقَوْله: • بِمِثْله، آخر فَقَطْ، بَلْ بِمِثْلِه، ثُمَّ بِمِثْله، ثُمَ بِمِثْله، ثُمَ هُلُم جُرًا، لأَنَّه لاَ حَصْر لاَياتِ الله وَكَلماتِه،

قال الحسن البضري رحمه الله: لو جُعل شجر الأرض أقلامًا، وَجُعل البحر مدادًا، وقال الله إن من أمري كذا، ومن أمري كذا، ومن أمري كذا، وقال الله إن من أمري كذا، ومن أمري كذا، وقال النفد ماء البحر وتكسرت الأقالام. وقال البحر مدادًا لكلمات الله، والأشجار كُلُها أقلامًا، لانكسرت الأقلام وقني ماء البحر، وبقيت كلمات الله قائمة لا يُقنيها شيء، لأن أحدًا لا يستطيع أن يقدر قدره، ولا يُثني كما ينبغي، حتى يكون هو الدي يُثني على نفسه، إن ربنا كما يقول، وقوق ما نقول.

وقولُهُ: ﴿إِنَّ اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ٢٧ ﴿ أَي: عَزِيزٌ، قَدْ عَزْ كُلُ شَيْءِ وقَهْره وَعْلَبَه، فَلا مَانع لما أَرَاد وَلا مُخَالف، ولا مُعقب لِحُكْمه، حَكيمٌ في خلقه وأمره، وأقواله وأفعاله، وشرعه، وجَميع شُوونه. (تفسير القرآن العظيم 201//).

### ، ذلك حشر غلبنا يسير، ؛



لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْتَرْبِرِ ٱلْعَلِيمِ » (يس: ٣٨٩). (محيح البخاري ٣١٩٩).

«اعْمَلُوا مَا شَئْتُمْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ»: وَجُمَلُهُ: «وَأَنَّ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ٢٩، مَعْطُوفَهُ عَلَى «أَنَّ اللَّه يُولِجُ» أَيُ: خبيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَه مِن الأَعْمَال، لا تَحْفَى عليه مِنْها خافية، لأَنَ مِنْ قَدر عَلَى مِثْل هَذه الأُمُور العظيمَة، فقدرتُه على العلم بما تعمَلُونه بالأولى(فتح القدير: ٢٤٤/٤).

وَمُقْتَضَى عَلَمِه بِمَا تَعُمَلُون أَنْ يَجُزِيكُمْ بِأَعُمَالِكُمْ، خَيْرِهَا وَشَـرُهَا، وَثَمَّى يَعْمَلُ مِثَنَّالُ وَرَوْ خَيْرًا يَسَرُهُ ( ) وَمَن يَعْمَلُ مِثْفَالُ مَثَنَّالُ وَرَوْ خَيْرًا يَسَرُهُ ( ) وَمَن يَعْمَلُ مِثْفَالً وَصَّى بِه لُقْمَان ابْنَه، حَيْث قَال لَهُ: وَيَا بُنيَ إِنَّهَا إِنْ تَكُ مِثْقَالَ حَبَّة مَنْ خَرُدَلِ فَتَكَن فِي صَحْرَة أَوْ فِي السَّمَاوَات أَوْ فِي الأَرْضَ يَأْت بِهَا اللَّهُ إِنَّ اللَّه لَطِيفٌ خَييرٌ ١٦ ..

### ما دلت عليه الأيات السابقة:

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهِ هُوَ الْحَقِّ وَأَنَّ مَا يَدُعُونَ مِن دُونِهِ البَّاطِلُ وَأَنَّ اللَّهِ هُوَ الْعَلَى الْكَبِيرُ ٣٠»: « ذلك ، أي: مَا تَقَدُم ذكره من الآيات الكريمة المُشْتَمِلَةُ عَلَى سَعَةَ العلم، وَشُمُولِ القُدْرَة، وَعَجَائِبِ الصُّنْعِ، وَاخْتَصَاصِ الْيَارِي بِهَا « بِأَنَّ الله اي: بسبب أنَّه سُبْحَانَه «هُوَ الحَقَّ» الثَّابِتَ ٱلْوهِيَّتُهِ، أَوْ فَعَل ذَلكَ ليَعْلَمُوا أَنَّه الْحِقُ، وَهُو الْمُسْتَحِقُ للْعِبَادَةِ، ﴿ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ من دُونه الباطلُ، لا يُسْتَحقّ العبادة، «وَأَنَّ اللَّه هُوَ الْعَلَى الْكَبِيرُ ٣٠ ، أَيْ: إِنَّ ذَلِكَ الصُّنع البُديع اللذي وصفه في الآيات المُتقدّمة، للاستدلال به على حقيقة الله، ويُطلان مَا سوَاه، وَعُلُوه وَكَبْرِيَاتُه عَلَى الْخُلْق، لَه الصَّفَاتِ العُلْيَا، وَالأَسْمَاءِ الحُسْنَى، وَهُو عَلَىَ الذَّاتَ، سَمِيَ الصَّفَاتَ، كُب ير الشَّأَن، جَليل القَدْر، رَفيع الذُّكر، مُطَاع الأمْر، جَليَ البُرُهَان. (فتح البيان في مقاصد القرآن .(4.1/0

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

لُرْآبًا وَعَظَيْنًا آَيَّةً لَتَنْهُولُونَ ﴿ أَوْمَاتَأَوَّا الْأَوْلُونَ ﴿ فَلَ نَفْعُ وَمِنْةً فَإِذَا لَمَ يَظُلُونَ فَمَا مَنْمُ وَأَنْتُمْ دَخِرُونَ ﴿ فَإِلَا مِنْ مَنْكُونَ فَا مَنْمُ لِلْمُعُونِ وَمِنْةً فَإِذَا لَمْ يَشْلُونَ ﴾ وَقَالُوا فِيْنَا فَلَمْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ الْمُشْلِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ المُشْلِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّاللَّالَا اللَّا اللللَّا اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُولَاللَّا اللَّالَةُ الل

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: «إِنَّ اللَّهُ سَمِيعُ بَصِيرُ ٢٨ » يَسْمَع وَيَرَى، كَمَا قَالَ لُوسَى وَهَارُونِ وَقَدْ « قَالَا رُتَا إِنَّنَا عَنَافُ أَن يَعْرُ فَا فَالَ لَا عَنَافًا إِنَّنَا عَنَافًا إِنَّا يَعْرُ فَا أَن يَعْرُ فَا فَالَ لَا عَنَافًا إِنَّي عَلَى اللهِ عَنَافًا إِنَّي اللهِ عَنَافًا إِنَّي اللهِ عَنْ اللهِ عَنَافًا إِنَّي اللهِ عَنْ اللهِ عَنَافًا إِنَّا اللهِ عَنَافًا اللهُ عَنَافًا إِنَّا اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ الللهُ اللهُ الله

مَنَّ دَلَائِلَ التَّوْحِيدَ وَالْيَفَّ: اخْتَلَافَ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالشَّفِسِ وَالقَّمَرُ:

ثُمَّ لَفَتَ اللَّهِ تَعَالَى أَنْظَارِ الْمُنْكرِينَ لَلْبَعْثِ إِلَى مَظَاهِرِ قُدْرِتِهِ، الَّتِي تَدُثَّهُمْ عَلَى مَا ذَكَرِ مِنْ سُهُولَةَ الإِعَادِةِ، فَقَالَ:

أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّه يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ اللَّيْلِ فِي النَّهَارِ فِي اللَّيْلِ فَاضَحَمَّ، النَّهَارِ فِي ظَاهِرَةُ كُونِيَّةٌ وَاضَحَمَّ، تَتَجَلَّى أَوْضَح مَا تَكُون فِي أَوَاخِر الفُصُول، حَيْث يَكُون النَّهَار طَويلاً فِي الصَّيْف، فَإِذَا انْتَهَى أَخَذَ النَّهَارِ فِي القَصَرِ، الَّذِي يُودِي إلَى طُول اللَّيْلِ، فَإِذَا انْتَهَى الشَّتَاء أَخَذ اللَّيْلِ فِي القَصرِ حَتَى يَطُول النَّهَارِ، وَهَكَذَا، «دَلِكَ تَعْلِيرُ القَصرِ حَتَى يَطُول النَّهَارِ، وَهَكَذَا، «دَلِكَ تَعْلِيرُ الفَيلِ فَي الشَّرِيرُ الْمَلِي الشَّيْرِ الْمَلِي الشَّيْرِ الْمَلِيرِ الْمَلِي الشَّيْرِ الْمَلِيرِ الْمَلِيرِ الْمَلِيرِ الْمَلِيرِ الْمَلِيرِ الْمَلِيرِ الْمَلِيرِ الْمَلِيرِ الْمُلِيرِ الْمَلِيرِ الْمُلْمِي (يَسِيدِ الْمَلِيرِ الْمُلِيرِ الْمُلِيرِ الْمُلِيرِ الْمُلِيرِ الْمُلِيلِ فَي السَّمَارِ الللَّهُ الْمُلْمِيرِ الْمُلْمِيرِ الْمُلْمِيرِ الْمُلِيلِ فَي السَلِيمِ الْمُلْمِيرِ الْمُلْمِيرِ الْمُلِيلِ (اللَّهُ الْمُلْمِيرُ الْمُلِيرِ الْمُلْمِيرِ الْمُلْمِيرِ الْمُلْمِيرِ الْمُلْمِيرِ الْمُلْمِيرِ الْمُلْمِيرِ الْمُلِيلِ الْمُلْمِيرِ الْمُلِيمِ (اللَّهُ الْمُلْمِيرِ الْمُلِيرِ الْمُلْمِيرِ الْمُلْمِيرِ الْمُلْمِيرِ الْمُلْمِيرِ الْمُلِ

وَسَخُر الشَّمُسَ وَالقَمَر كُلِّ يَجْرِي لاَجَلِ مُسمَّى، يُمُكن أَنْ يُراد بِالأَجِل مِقْدَار اللَّيْلُ وَالنَّهَار، فَالشَّمُس إِذَا طَلَعَتُ تَجْرِي إِلَى أَجَلِ مُسمَّى وَهُو سَاعَةَ الْغُرُوب. وَالقَمَر إِذَا طَلَعَ فَهُو يَجْرِي إِلَى أَجِل مُسَمّى وهُو طُلُوع النَّهَار. وَيُمْكن أَنْ يُرَاد بِالأَجِل المُسَمِّى الأَجِل النَّهَار. قَدُر لَهُمَا مَا بَقِيت الدُّنيَا، فَإِذَا انْتَهَى تَوقَقَا، وَذَلك يَوْم القيامة، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّانِ الْمَنْ وَذَلك يَوْم القيامة، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّانِ الْمَنْ وَذَلك يَوْم القيامة، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا لَهُ لَا لِمَنْ

(القيامة: ٧-١٢).

وَعَنْ أَبِي ذَرُّ رَضِي اللَّه عنه قَالَ: كُنْت مَع النَّبِي صَلَى اللَّه عليه وسلم فَ الْسُجِد عنْد غُرُوب الشَّمْس فَقَالَ: «يَا أَبَا ذَرُ أَتَدُرِي أَيْن تَغُرُب الشَّمْس؟ قُلْتُ: اللَّه وَرَسُولُه أَعُلَم. قَلْتُ: اللَّه وَرَسُولُه أَعُلَم. قَالَ: «فَإِنَّهَا تَذْهَب حَتَّى تَسْجُد تَحْت العَرْش، فَذَلك قَوْلُه تَعَالَى: « وَالنَّمْسُ عَنَى عَلَى الْعَرْش، فَذَلك قَوْلُه تَعَالَى: « وَالنَّمْسُ عَنِي الْعَرْش، فَذَلِك قَوْلُه تَعَالَى: « وَالنَّمْسُ عَنِي الْعَرْسُ الْعَرْش، فَذَلك قَوْلُه تَعَالَى: « وَالنَّمْسُ عَنِي اللَّه الْعَرْش، فَذَلك قَوْلُه تَعَالَى: « وَالنِّمْسُ عَلَى الْعَرْش، فَذَلك قَوْلُه لَعْالَى اللّه الْعَرْش، فَذَلك قَوْلُه تَعَالَى اللّه اللّه الْعَرْش، فَذَلك قَوْلُه تَعَالَى اللّه الللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه ال





الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا مبعوث بعده، أما بعد:

فقد وقع خلط في الأذهان بين مانعي الزكاة في خلافة أبى بكر الصديق رضى الله عنه، وبين المرتدين، وأطلق البعض حروب الردة على قتال كلا الفريقين، مع أن الواجب التفرقة بينهما، وهو ما نعرض له من خلال هذا المقال ولكن نشير إلى صنيع الشيعة الروافض الذين لا يعرفون الزكاة وإنما الخمس، ولذلك لا عجب أن كذبوا في وصف مانعي الزكاة، وشغبوا على قتال أبي بكر لمانعي الزكاة زاعمين أن مانعي الزكاة كانوا على حق فيما تأولوه،، وزاعمين كذبًا وبهتانا أن أيا يكر رضى الله عنه أول من سمى المسلمين كفارا وأن القوم كانوا متأولين في منع الصدقة. وأن الخطاب ي قوله تعالى: ﴿ عُذُمِنْ أَمْوَلِمْ صَدَفَةَ نُطَّهُرُهُمْ وَزُرَّكُمِهِ يَا وَسُلَ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَّوْنُكَ سَكُنْ لَمْهُ ، (سورة التوبة: الآية ١٠٣)؛ خطاب خاص موجه إلى النبي صلى الله عليه وسلم دون غيره وأنه مقيد بشرائط لا توجد فيمن سواه وذلك أنه ليس لأحد من التطهير والتزكية والصلاة على المتصدق ما للنبي صلى الله عليه وسلم ومثل هذه الشبهة إذا وجد كان مما يعذر فيه أمثالهم ويرفع به السيف عنهم فكان ما جرى من أبي بكر عليهم عسفًا وسوء سيرة. وزعم بعض هؤلاء أن القوم كانوا قد اتهموه ولم يأمنوه على أموالهم ١١١. ونقل الخطابي ذلك في معالم السنن وقال:.... وهـوُلاء قوم لا خلاق لهم في الدين وإنما رأس مالهم البهت والتكذب والوقيعة في السلف ....". لا نعجب من طعن الروافض في الصحابة، ولكن

العجب من طعن الخوارج في قتال أبي بكر لمانعي

الزكاة، حيث زعموا أن أبا بكر قتل المؤمنين وسماهم كفارًا ؟ ? . وقد سار على نهجهم الشيخ/ علي عبد الرازق في كتابه الإسلام وأصول الحكم، والذي زعم أن أبا بكر لم يقاتل المرتدين ومانعي الزكاة الأنهم خرجوا على الدين وانما الأنهم رفضوا طاعة أبي بكر، فهي حروب سياسية وليست دينية. وهو ما يدعونا أن نبين فيما يلي حكم مانعي الزكاة جحودًا لها، وبخلًا بها.

### أولا: فرضية الزكاة من القرآن والسنة والإجماع: وجوب الزكاة من القرآن الكريم:

وقد رد الأمر بإيتاء الزكاة في القرآن الكريم مقترنًا بالأمر بإقام الصلاة في أغلب المواضع في القرآن الكريم، فكثيرًا ما نستمع إلى هذا الأمر من الله جل في علاه "وأقيموا الصلاة وآثوا الزكاة من الله جل في علاه "وأقيموا الصلاة وآثوا الزكاة الفقهاء مواضع قليلة ورد فيها الأمر بإيتاء الزكاة منفصلًا عن الأمر بإقام الصلاة كقوله، وويلً للمشركين (1) الدين لا يُوتون الزكاة وقوله عز وجل؛ «قال عدابي أصيب به من وقوله عز وجل؛ «قال عدابي أصيب به من أشاء ورحمتي وسعت كل شيء فسأكتبها للذين يتقون ويؤتون الزكاة والذين هم بإياتنا يُؤمنون الذين الأمراء (١٥٦).

فقد استفاضت الآيات التي ورد فيها الأمر بإيتاء الزكاة على سبيل الحتم والإلزام مما يدل على وجوبها، كما وردت الآيات بالوعيد لمانعها وهو ما يقطع بتحريم منعها.

### وجوب الزكاة من السنة المطهرة،

وردت أحاديث عديدة تدل على وجوب الزكاة وأنها ركن من أركان الإسلام منها:



٨

- Imil

1000

١- حديث ابن عمر رضى الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "بتى الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، واقام الصلاة، وابتاء الزكاة، والحج، وصوم رمضان ". وهو ما يدل ليس على وجوب الزكاة فقط وانما على أنها ركن من أركان الإسلام. (متفق عليه).

ونقل الفقهاء الإجماع على على وجوب الزكاة؛ فنقل ذلك البدر العينى في البناية الذي شرح به الهداية للميرغناني حيث قال:".... على وجوب الزكاة إجماء أمة محمد صلى الله عليه وسلم من الصدر الأول إلى زماننا حتى كضروا جاحدها، وفسقوا تاركها.....".

ونقل ابن رشد القرطبي في بداية المجتهد الاجماع على وجوب الزكاة بقوله:"... فأما معرفة وجوبها فمعلوم من الكتاب والسنة. والاجماع، ولا خلاف في ذلك ...".

### الإجماع على كفر جاحد الزكاة

نقل العديد من الفقهاء الإجماع على كفر من جحد الزكاة منهم؛ ابن عبد البرفي الاستذكار، الخطابي في شرحه لسنن أبي داود، ونقل الاجماع على كفر جاحد الزكاة الزرقاني في شرحه على موطأ مالك، والنووي في شرحه لصحيح مسلم، وابن قدامة المقدسي في المغنى، وابن حجر العسقلاني في شرحه لصحيح البخاري.

ثانيا: الردة في خلافة أبي بكر الصديق رضي الله عنه: الله عليه الله عليه وسلم واستخلف أبو بكر بعده؛ ارتدت أحياء كثيرة من الأعراب، وتنبأ

مسيلمة الكذاب في بنى حنيفة في اليمامة وانحاز إليه بنو حنيفة وخلق كثير باليمامة، وتنبأ طليحة في بني أسد والذي انحاز إليه بنو أسد وطيء، وسجاح التميمية، ولقيط في عمان. وارتدت طائفة أخرى عن الإسلام وتركوا الصلاة والزكاة وعادوا إلى ما كانوا عليه في الجاهلية. (حسنه الألباني)

ثالثًا؛ مانعو الزكاة في خلافة

### أبي بكر الصديق رضي الله عنه:

لما استخلف الصديق جعلت وفود من العرب تقدم المدينة يقرون بالصلاة، ويمتنعون من أداء الزكاة، ومنهم من امتنع من دفعها إلى

الصديق، محتجًا بقوله تعالى: "خَدْ 😼 أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها وصل عليهم إن صلاتك سكن لهم" (التوبة: ١٠٣). متأولين بأن ذلك كان للنبي صلى الله عليه وسلم وحده وليس لأحد سواه، وقالوا: فلسنا ندفع زكاتنا الا إلى من صلاته سكن لنا. فعزم أبو بكر على قتال مانعي الزكاة.

ومن ثم فقد قاتل أبو بكر طائفتين من الناس: أولاهما: المرتدين عن الإسلام، وأخراهما: مانعي الزكاة، ولكل منهما حكمها الخاص بها. شبهة حول حكم مانعي النركاة في خلافة الصديق

ذهب البعض إلى القول بتكفير مانع الزكاة حتى وإن منعها بخلا وضنًا بها، وذلك على قاعدتهم في تكفير تارك العمل، ولم يختصوا هذا الحكم بالصلاة وانما عمموه.

وزعم هؤلاء أن الصحابة أجمعوا على تكفير مانعي الزكاة بمجرد المنع، دون النظر إلى إقرارهم بالوجوب أو الجحد. واستدلوا على ذلك بحديث أبى هريرة أنه قال: لما توفي النبي واستخلف أبو بكر، وكفر من كفر من

ولكن يرد عليهم بأن أبا هريرة يشير إلى المرتدين بقوله وكفر من كفر من العرب، كما أن أبا بكر رضى الله عنه لم يكن حديثه مع مانعي الزكاة وإنما مع وفد بزاخة والذين تابعوا طليحة بن خويلد الأسدي لما تنبأ، فكانوا من المرتدين عن الإسلام.

فقد أخرج البخاري في صحيحه عن أبي بكر رضى الله عنه أنه: قال لوفد بزاخة (وهو موضع بالبحرين وهو ماء لبني طيء).... تتبعون أذناب الإبل، حتى يرى الله خليفة نبيه صلى الله عليه وسلم والمهاجرين أمرا يعذرونكم به".

فهؤلاء الذين قال فيهم أبو بكر ما قال، لم يكونوا من مانعي الزكاة، وإنما كانوا من أتباع مدعى النبوة.

### رابعًا؛ عدم كفر مانعي الركاة في خلافة الصديق:

يدل على عدم كفر مانعي الزكاة أنه لما عزم أبو بكر على قتالهم، اعترض عمر عليه بأنهم يقولون لا إله إلا الله، ومن ثم فقد عصموا أموالهم وأنفسهم، رد عليه أبو بكر مبينًا أن

الثائدة

الزكاة ركن من أركان الإسلام مثلها كالصلاة.ففي الصحيحين من حديث أبي هريرة قال: لما توفي النبي صلى الله عليه وسلم واستخلف أبو بكر. وكفر من كفر من العرب، قال عمر: يا أبا بكر، كيف تقاتل الناس، وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله، فمن قال: لا إله إلا الله، عصم منى ماله ونفسه إلا بحقه، وحسابه على الله. قال أبو بكر؛ والله لأقاتلن من فرق بين الصلاة والزكاة، فإن الزكاة حق المال، والله لو منعوني عناقا كانوا يؤدونها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم لقاتلتهم على منعها. قال عمر: فو اللَّه ما هو إلا أن رأيت أن قد شرح الله صدر أبي بكر للقتال فعرفت أنه الحق متفق عليه.

ويلاحظ هاهنا أن الصحابة رضى الله عنهم لم يختلفوا بشأن قتال المرتدين لأنهم لم يتنازعوا في كفرهم، ولكن أشكل عليهم قتال مانعي الزكاة لأنهم لم يكفروهم، وأبو بكر رضي الله عنه لم ينسبهم إلى الكفر وإنما استجاز قتائهم، كما بجوز قتال البغاة.

وقد ذهب البعض إلى تكفير مانعي الزكاة وجعلهم فالحكم كفاراً، فجعلهم كأتباع مسيلمة الكذاب، وقال إن قتال هؤلاء جميعًا كان قتال المرتدين عن الإسلام. لأنهم أنكروا ما هو معلوم من الدين بالضرورة. ولخطورة هذه المسألة ننقل كلام الخطابي من معالم السنن. حيث يقول رحمه اللَّه: "..... ومما يجب تقديمه في هذا أن يعلم أن أهل الردة كانوا صنفين؛ صنف منهم ارتدوا عن الدين ونابذوا الملة وعادوا إلى الكفر وهم الذين عناهم أبو هريرة بقوله وكفر من كفر من العرب وهذه الفرقة طائفتان احداهما أصحاب مسيلمة من بنى حنيفة وغيرهم الذين صدقوه على دعواه في النبوة وأصحاب الأسود العنسي ومن كان من مستجيبيه من أهل اليمن وغيرهم وهذه الفرقة بأسرها منكرة لنبوة محمد صلى الله عليه وسلم مدعية النبوة لغيره فقاتلهم أبو بكر رضى الله عنه حتى قتل الله مسيلمة باليمامة والعنسى بصنعاء وانفضت جموعهم وهلك أكثرهم، والطائفة الأخرى: ارتدوا عن الدين وأنكروا الشرائع وتركوا الصلاة والزكاة إلى غيرهما من جماء أمر الدين وعادوا إلى ما كانوا عليه في الحاهلية.

والصنف الأخر هم الدين فرقوا بين الصلاة والزكاة فأقروا بالصلاة وأنكروا فرض الزكاة ووجوب أدائها إلى الإمام وهؤلاء على الحقيقة أهل بغي وإنما لم يدعوا بهذا الاسم في ذلك الزمان خصوصاً لدخولهم في غمار أهل الردة فأضيف الاسم في الحملة إلى الردة اذ كانت أعظم الأمرين وأهمهما. وأرخ مبدأ قتال أهل البغى بأيام على بن أبي طالب إذ كانوا متفردين في زمانه لم يختلطوا بأهل شرك، وفي ذلك دليل على تصويب رأي على رضى الله عنه في قتال أهل البغى (يشير رحمه الله إلى أن عليًا رضى الله عنه كان يرى أن البغاة لا يجهز على جريحهم، ولا يتبع مدبرهم (من يضر منهم). ولا تغنم أموالهم، ولا تسبى النساء والذرية)، وأنه إجماع من الصحابة كلهم، وقد كان في ضمن هؤلاء المانعين للزكاة من كان يسمح بالزكاة ولا يمنعها إلا أنّ رؤساءهم صدوهم عن ذلك الرأي وقبضوا على أيديهم في ذلك كبنى يربوع فإنهم قد جمعوا صدقاتهم وأرادوا أن يبعثوا بها إلى أبى بكر رضى الله عنه فمنعهم مالك بن نويرة عن ذلك وفرقها فيهم.....

ثم يقول الخطابي: ".... وفي أمر هؤلاء عرض الخلاف ووقعت الشبهة لعمر رضى الله عنه فراجع أبا بكر رضى الله عنه وناظره واحتج عليه بقول النبي صلى الله عليه وسلم أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا اله الا الله فمن قال لا إله إلا الله فقد عصم نفسه وماله. وكان هذا من عمر رضى الله عنه تعلقا بظاهر الكلام قبل أن ينظر في آخره ويتأمل شرائطه فقال له أبو بكر إن الزكاة حق المال يرد أن القضية التي قد تضمنت عصمة دم ومال معلقة بإيفاء شرائطها والحكم المعلق بشرطين لا يجب بأحدهما والآخر معدوم ثم قايسه بالصلاة ورد الزكاة إليها فكان في ذلك من قوله دليل على أن قتال المتنع من الصلاة كان إجماعاً من رأي الصحابة ولذلك رد المختلف فيه إلى المتفق عليه فاجتمع في هذه القضية الاحتجاج من عمر بالعموم ومن أبى بكر بالقياس ودل ذلك على أن العموم يخص بالقياس وأن جميع ما يتضمنه الخطاب الوارد في الحكم الواحد من شرط واستثناء مراعى فيه ومعتبر صحته به فلما استقر عمر رضى الله عنه صحة رأى أبى بكر رضى الله عنه

وبان له صوابه تابعه على قتال القوم، وهو معنى قوله فلما رأيت أن الله قد شرح صدر أبي بكر عرفت أنه الحق يشير إلى انشراح صدره بالحجة التي أدلى بها والبرهان الذي أقامه نصا ودلالة.

ثم يقول الخطابي: ".... وقد بينا أن أهل الردة كانوا أصنافا منهم من ارتد عن الملة ودعا إلى نبوة مسيلمة وغيره، ومنهم من ترك المصلاة والزكاة وأنكر الشرائع كلها وهؤلاء الذين سماهم الصحابة كفارا ولذلك رأى أبو بكر سبي ذراريهم وساعده على ذلك أكثر الصحابة. واختص علي بن أبى طالب رضي الله عنه بجارية من سبي بني حنيفة فولدت لله محمد بن علي الذي يدعى ابن الحنفية. ثم لم ينقض عصر الصحابة حتى أجمعوا على أن المرتد لا يسبى....

ثم يقول الخطابي: ".... فأما مانعو الزكاة منهم المقيمون على أصل الدين فإنهم أهل بغي ولم يسموا على الانفراد عنهم كفارا وإن كانب الردة قد أضيفت إليهم لمشاركتهم المرتدين في منع بعض ما منعوه من حقوق الدين. وذلك أن الردة اسم لغوي وكل من انصرف عن أمر كان مقبلا إليه فقد ارتد عنه. وقد وجد من هؤلاء القوم الانصراف عن الطاعة ومنع الحق فانقطع عنهم اسم الثناء والمدح بالدين وعلق بهم الاسم القبيح لمشاركتهم القوم الذين كان ارتدادهم حقا ولزوم الاسم إياهم صدقا...

### فائدة نفيسة في حكم مانعي الزكاة في خلافة الصديق

ثم يرد الخطابي على تساؤل مهم فيقول: "... فإن قيل كيف تأولت أمر هذه الطائفة التي منعت الزكاة على الوجه الذي ذهبت إليه وجعلتهم أهل بغي، أرأيت إن أنكرت طائفة من أهل المسلمين في زماننا فرض الزكاة وامتنعوا من أدائها إلى الإمام هل يكون حكمهم حكم أهل البغي؟ قيل لا فإن من أنكر فرض الزكاة والفرق بين هؤلاء وبين أولئك القوم أنهم إنما عذروا فيما كان منهم حتى صار قتال المسلمين عذروا فيما كان منهم حتى صار قتال المسلمين إلى دمائهم على استخراج الحق منهم دون القصد إلى دمائهم لأسباب وأمور لا يحدث مثلها في هذا الزمان منها قرب العهد بزمان الشريعة هذا الزمان منها قرب العهد بزمان الشريعة

التي كان يقع فيها تبديل الأحكام ومنها وقوع الفترة بموت النبي صلى الله عليه وسلم وكان القوم جهالا بأمور الدين وكان عهدهم حديثا بالإسلام فداخلتهم الشبهة فعذروا كما عذر بعض من تأول من الصحابة في استباحة شرب الخمر قوله تعالى "لَبُنَّ عَلَّ اللَّهِ مَن المأور المألفة وقيم المُنوا " سورة المائدة الآية المَالحة ونعمل الصالحات ونتقي ونصلح.

فأما اليوم فقد شاع دين الإسلام واستفاض علم وجوب الزكاة حتى عرفه الخاص والعام واشترك فيه العالم والجاهل فلا يعذر أحد بتأويل يتأول في إنكارها.

وكذلك الأمر في كل من أنكر شيئا مما أجمعت عليه الأمة من أمور الدين إذا كان منتشراً كالصلوات الخمس وصوم شهر رمضان والاغتسال من الجنابة وتحريم الزنا والخمر ونكاح ذوات المحارم في نحوها من الأحكام إلا أن يكون رجل حديث عهد بالإسلام لا يعرف أن يكون رجل حديث عهد بالإسلام لا يعرف وكان سبيله سبيل أولئك القوم في تبقية اسم وكان سبيله سبيل أولئك القوم في تبقية اسم من طريق علم الخاصة كتحريم نكاح المرأة من طريق علم الخاصة كتحريم نكاح المرأة وأن للجدة السدس وما أشبه ذلك من الأحكام، فإن من أنكرها لا يكفر بل يعذر فيها لعدم استفاضة علمها في العامة وتفرد الخاصة بها...".

وقد نقل النووي في شرحه لصحيح مسلم كلام الخطابي بتمامه وأثنى عليه وأقره عليه. خامسا :حكم مانع الزكاة بخلا:

### مرتكب لكبيرة:

ذهب جماهير الفقهاء إلى أن مانع الزكاة بخلا بها مرتكب لكبيرة من الكبائر، وأنه يجب على الحاكم أن يأخذ الزكاة منه قهرًا، ولكنهم اختلفوا في عقوبة مانع الزكاة بأخذ زيادة على الواجب منه أو لا، وذلك على قولين؛ القول الأول: يؤخذ من مانع الزكاة الواجب فقط، القول الثاني: يؤخذ من مانع الزكاة الواجب الواجب ويعزر بأخذ شطر ماله. ومذهب أهل السنة أنهم لا يكفرون مرتكب الكبيرة غير المستحل لها؛ فهو إن ماتت دون توبة في مشيئة



الله تعالى إن شاء عاقبه بذنبه فيدخل النار إلى ما شاء الله بها ثم يخرج منها: وإن شاء عفا عنه برحمته.

فمانع الزكاة بخلا مرتكب لكبيرة من الكبائر؛ فإن تاب قبل موته وأدى الزكاة التي انشغلت ذمته بها تاب الله عليه، وإن لم يتب قبل موته فأمره إلى الله تعالى إن شاء عذبه وإن شاء غفر له، وإن عذبه فإنه لا يخلد في النار وإنما يمكث ما شاء الله أن يمكث ثم يخرج منها، ومن ثم فمانع الزكاة بخلا لا يكفر.

وقد دل على حكم مانع الزكاة بخلا- وأنه مرتكب لكبيرة من الكبائر؛ فإن تاب قبل موته وأدى الزكاة التي انشغلت ذمته بها تاب الله عليه، وإن لم يتب قبل موته فأمره إلى الله تعالى إن شاء عذبه وإن شاء غفر له- سنة أن رسول الله عليه وسلم، حيث روى أبو هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "ما من صاحب ذهب، ولا فضة لا يؤدي منها حقها، إلا كان يوم القيامة صفحت له صفائح من نار فأحمي عليها في نار جهنم، فيكوى بها جنبه، فأحمي عليها في نار جهنم، فيكوى بها جنبه، وجبينه وظهره، كلما بردت أعيدت له في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة، حتى يقضى بين العباد، فيرى سبيله إما إلى الجنة، وإما إلى النار...". متفق عليه.

### تأخذ الزكاة من ماله قهراء

وقد اتفق الفقهاء على أن مانع الزكاة بخلا بها ينبغي على الإمام أن يأخذ الزكاة من ماله قهرًا عنه؛ كما إذا امتنع من دين آدمي، وقد نقل الفقهاء الإجماع على أخذ الزكاة من مانعها قهرًا عنه. فذكر هذا الإجماع ابن بطال في شرحه لصحيح البخاري، كما نقل ذلك ابن عبد البرفي في الاستذكار، وابن قدامة في المغني، النووي في شرحه على صحيح مسلم، والحافظ العراقي في طرح التثريب في شرح التقريب.

### قول بعض الفقهاء بأنه يعزر بأخذ شطر ماله

ذهب بعض الفقهاء إلى أن مانع الزكاة يؤخذ منه مقدار الزكاة الواجب؛ ويعزر بأخذ شطر ماله؛ وبهذا كان الشافعي يقول في مذهبه القديم ولكنه عدل عنه في مذهبه الجديد، وبهذا القول يقول الأوزاعي واسحاق بن راهويه، اختاره ابن القيم في كتابه "إعلام الموقعين عن

رب العالمين"

وبهذا القول أفتت اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء بالملكة العربية السعودية. واستندوا في ذلك إلى حديث بهز بن حكيم هو واستندوا في ذلك إلى حديث بهز بن حكيم هو الصحابي معاوية بن حيدة القشيري رضي الله عنه)، عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: "في كل سائمة إبل في أربعين بنت لبون، لا يفرق إبل عن حسابها من أعطاها مؤتجرا بها فله أجرها، ومن منعها فإنا آخذوها وشطر بها فله عزمة من عزمات ربنا عز وجل، ليس لأل محمد منها شيء" (مسند: أحمد بن حنبل،؛ سنن أبي داود، سنن النسائي.

### قول جماهير الفقهاء باله بؤخذ منه الواجب فقط دون زيادة:

ذهب فقهاء المذاهب الأربعة: الحنفية، والمالكية، والشافعية، والحنابلة، إلى أن مانع الزكاة بخلا يؤخذ منه الواجب فقط، وهو قول جماهير أهل العلم، واستندوا في ذلك إلى عدم وجود دليل على ذلك. حيث ضعفوا حديث معاوية بن حيدة القشيري؛ فذكر النووي في المجموع أن الشافعي قال أن هذا الحديث لا يثبته أهل العلم بالحديث، ولو ثبت قلنا به، وعقب النووي على ذلك بأن هذا تصريح من الشافعي بأن أهل الحديث ضعفوا هذا الحديث.

وذهب العديد من الفقهاء إلى القول بأن تغريم مانع الزكاة منسوخ وأنه كان حين كانت العقوبة بالمال، وممن قال بذلك قاضي القضاة بدر الدين العيني الحنفي الذي ذهب إلى أن ذلك كان في ابتداء الإسلام حيث كانت العقوبات بالمال ثم نسخ، والبيهقي في معرفة السنن والأثار.

وما يعضد قول الجمهور أن الزكاة منعت في زمن أبي بكر رضي الله عنه بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم، ولم يُنقل أنه تم أخذ زيادة على الواجب، كما أنه لا يزاد على أخذ الحقوق من الظالم كسائر الحقوق، فضلا أن الزكاة عبادة، فلا يجب بالامتناع منها أخذ شطر ماله، كسائر العبادات. هذا مع اتفاق الفقهاء على ضعف حديث بهزبن حكيم.

والله تعالى أعلى وأعلم، والحمد لله رب العالمين.



### هدایة القرآن إعجاز وبیان

الحمد لله رب العالمين والصبلاة والسلام على سيد المرسلين وعلى آلمه وصحمه أجمعين أمنا بعدا فيعتقد المسلمون عن حق ويقين أنَّ القرآن الكريم كتاب معجز تحدى الله به الخلق فعجزوا عن الإتيان بمثله أو يسورة من مثله، ولا يزالون عاجزين، وقد سجِّل الله عليهم هذا العجز بعد أن أرخى لهم العنان، وسهِّل لهم التحدي فقال عزَّ من قَاصُلُهُ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِنَّا زُلُّنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأَنُواْ بِسُورَةِ مِن فِشَلهِ، وَأَدْعُوا شُهَدَآءَكُم مِن دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُو صَلِيقِينَ اللُّهُ وَلَا لَهُ تَفْعَلُوا وَلَن تَفْعَلُوا فَأَتَّقُوا النَّارُ ﴿ ٱلَّتِي وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَلَلْمِجَارَةٌ أُعِذَتْ لِلْكَنفِرِينَ ، (البقرة ٢٢-٢٤).

> المحاد المحمد حامد الأستال السامم وتسي التشسير ومثال التياقي الكراك الأرد

وقد حاول العلماء قديمًا وحديثًا إبراز وجود الإعجاز في القرآن الكريم، والذي يعتمده جمهورهم أن أظهر وجود الإعجاز القرآني إعجازه في نظمه وأسلوبه، ولغته وللاغته.

ومن دلائل ذلك أن هذا الوجه الإعجازي عام ومتحقق في عامة سور القرآن الكريم، ولا يختص به موضع دون موضع، أو سورة دون سورة، وأن هذا التحدي هو الذي فهمه العرب وقت نزول القرآن؛ إذ كانوا متقدمين في البيان، معروفين بالفصاحة والكلام، والإعجاز يأتي فيما اشتهر به القوم وقت مجيء النبي، فظهر عجزهم "حتى اختاروا المقارعة بالسيوف على المعارضة بالحروف، والمقاتلة بالأسنة على المعارضة بالحروف، ومبارزة الأقران على الإتيان بأقصر سورة ومنائزة الأقران على الإتيان بأقصر سورة من القرآن (غرائب القرآن ورغائب القرآن الغرائ))

والمتأمل فيما قرره الجمهوريجد أنهم على حق فيما قالوه، بيد أن إعجاز القرآن ليس مقصورًا على هذا الوجه الذي ذكروه، وذلك أن هناك وجهًا آخر يقترن بهذا الوجه الإعجازي يتسم بالعموم أيضًا في القرآن كله من فاتحته إلى خاتمته، وهو حقيق بالعناية، مستحق للرعاية ذلكم هو إعجاز المقنوي القرآن في هدايته وهو الإعجاز المعنوي ولا ينبغي تأخيره عن الإعجاز الأسلوبي فإنهما متسقان ومتآزران.

يقول الشيخ محمد الصادق عرجون:" «هداية القرآن هي عماد إعجازه المعنوي الأصيل، الذي لا يختلف عصرًا عن عصر،

شعبان 3330 هـ - العدد 377 - السنة الثالثة والخمسون

14

ولا جيلا عن جيل، ولا بيئة عن بيئة..... الإعجاز المعنوي الأصيل في القرآن هو إعجاز الهداية، وهو وصف ذاتى للقرآن، لا ينفك عنه ولا يفارقه أينما كان مع أجناس البشرية. والإعجاز الأسلوبي هو إعجاز الفوق البياني المعبر عن المعنى المقصود أتم تعبير، والمؤدى إلى تصوير الهداية أكمل تصوير.. (القرآن العظيم هدايته واعجازه في أقوال المفسرين

إن كثيرا ممن تناول موضوع الإعجاز القرآني لم يصرح بهذا الوجه الإعجازي (إعجاز القرآن في هدايته) بالرغم من أن الدلائل تحوطه، والبراهين تدعمه، وربما صرّح بعضهم بأحد أنواعه كالإعجاز التشريعي ثم قرر أن هذا الوجه متحقق في الآيات التي تحدثت عن التشريعات دون غيرها، ولو أن الأمر وضع في نصابه لاستيان الأمر، وذلك أن التشريعات نوع من أنواع الهدايات القرآنية، ومجال من مجالاتها.

أيها القارئ الكريم إن رب العزة سبحانه قد وصف القرآن الكريم بأنه هدى أنزله الله لإخسراج الناس من ظلمات الجهل والكفر والضلال إلى نور العلم والإيمان والاستقامة. قال تعالى: وقد جاءكم مِنْ الله نورُ وكتابُ مُبِينَ (١٥) يَهْدي بِـه اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رَضُوَاتُهُ سُبِّلَ السَّلَامِ وَيُحْرِجُهُمْ مِنَ الظَّلْمَاتِ إِلَى النُّورِ بإذنه ويهديهم إلى صراط مُستقيم، (سورة المَائِدة:١٥-١٦)، وقال تعالى:" كِتَبُّ أَرْلَتُهُ

فإن قال قائل: الكتب المنزلة السابقة موصوفة بأنها هدى أيضا فما وجه الإعجاز في هدى القرآن، وما خصائصه؟

إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَنَةِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِ عَ

إِنَّ سِرَطِ الْعَزِيرَ الْحَيدِ " (سورة إبراهيم:١).

فالجواب: حقًّا إن الله قد وصف هذه الكتب بالهدى فقال عزوجل فيشأن التوراة: إنا أنزلنا التوزاة فيها هُدى وَنُورُ، (سورة المائدة:٤٤)، وقال عز وجل: وَلَقَدُ آتَيُنَا مُوسَى الْهُدَى وَأَوْرَكْنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ الْكِتَابَ (٥٣) هُدَى وَذَكْرَى لأولى الألباب، (سورة غافر:٥٣-٥٤)، وقال تعالَى في شأن الإنجيل: وَقَنَّيْنَا عَلَى مُاتَّرِهِم بعيسَ أَبِن مَنْهُمُ مُعَمَدِةً لَيْمًا بَيْنَ يَسَدَيُو مِنَ ٱلتَّوْرَدَةِ وَمَاتَيْنَتُهُ ٱلإنجيلَ

فِيهِ هُدُى وَثُورٌ وَمُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْدِ مِنَ ٱلتَّورَانِةِ وَهُدًى وَمُوعِظُهُ لِلْمُتَعِينَ ، (سورة المائدة: ٤٦)، ولكن هدى القرآن يمتاز عن هداية غيره من الكتب المنزلة السابقة بخصائص من أبرزها:

(١)- أن الله تكفل بحفظه من الزيادة والنقصان والتحريف والتبديل بخلاف غيره فقد أوكل الله حفظها إلى البشر فوقع فيها ما صان الله القرآن عنه قال تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزُلْنَا الذَّكْرُ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ، (سورةُ الحجر:٩)، وقال تعالى: لا يأتيه الباطل من بين بديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد، (سورة فصلت:٤٢)، وقال تعالى: إنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَاةَ هَيهَا هَـدَى وَنـورُ يَحْكُمُ بِهَا النّبيُونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا للَّذِينَ هَادُوا وَالْرَبَّانَيُونَ وَالْأَحْبَارُ بِمَا اسْتَحْفظوا مِنْ كِتَابِ اللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شَهْدًاءً، (سورة المائدة:٤٤)، ولذلك فإنَّ الهدايات التي حوتها الكتب المنزلة الأخرى طرأ عليها بأيدي الناس ما ينافي تلك الهدايات، وبخالفها، ويصادمها.

 (٢)- أن هداية القرآن غير مؤقتة بزمان أو مكان؛ إذ هي الرسالة العامة الدائمة الخاتمة. بخلاف غير القرآن فقد كان كل كتاب خاصا بأمة أرسل الله إليها رسولا فالتوراة لأمة موسى عليه السلام، والانجيل لأمة عيسى عليه

قال تعالى: تُبَارَكُ الْدَى نَزْلُ الْفَرْقَانَ عَلى عَبْده ليكون للفالمين نذيرا، (سورة الضرقان؛ ١)، وقال تعالى: قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ الله النِّكَمْ جُمِيعًا، (سورة الأعراف:١٥٨).

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم:" وكان النَّبِيُّ يُبِعَثُ إِلَى قَوْمِهِ خَاصَّةً وَبُعِثْتُ إِلَى النَّاسِ عَامَّة "(جزء من حديث جابر رضي الله عنه أخرجه البخاري في صحيحه (٣٣٥)، ومسلم في صحيحه(٥٢١)).

٣- أنَّ هداية القرآن الكريم هداية للتي هي أقوم وأحسن وأتم.

وهذا من آثار ما سبق ذكره، وجاء التصريح به في قوله سبحانه: ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرَّانَ يَهُدِي لِلَّتِي هِيْ أَقُومُ، (سورة الإسراء: ٩) أي: أعدل وأعلى في العقائد والأعمال والأخلاق جعله الله مشتملا على ما اشتملت عليه الكتب السابقة، وزيادة



جمع فيه محاسن ما قبله، وزاده من الكمالات ما ليس في غيره؛ فلهذا جعله شاهدا وأمينا وحاكما عليها كلها" (تفسير القرآن العظيم لابن كثير (١٢٨/٣). ومن الأمثلة على ذلك: ما تقرر في الإسلام

من أن من قتل عمدًا عدوانا يخير فيه أولياء المقتول بين القصاص، أو أخذ الدية، أو العضو فصار التشريع أيسر وأجمع وأشمل.

قال عزوجل ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينُ آمَنُوا كُتَبِ عَلَيْكُمُ القصاص في القتلى الحربالحروالعبد بالعبد وَالْأَنْثِي بِالْأَنْثِي فَمِنْ عُفِي لَهُ مِنْ أَخِيهُ شَيْءُ فاتباغ بالمغروف وأداء إليه بإحسان ذلك تحفيف من ربكم ورحمة فمن اعتدى بعد ذلك فله عَذَابُ أليمُ "(سورة البقرة: ١٧٨).

أخرج البخاري في صحيحه (٤٤٩٨) من طريق مجاهد عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: وكان في بني إسرائيل القصاص، ولم تكن فيهم الدينة، فقال الله تعالى لهذه الأمنة: ركتب عليكم القصاص في القتلى الحر بالحر والعَبِد بِالعَبِدِ، وَالْأَنْثِي بِالْأَنْثِيِ، فَمِنْ عَفِي له من أخيه شيءً، (البقرة: ١٧٨) ، فالعَمْوُ أَنْ يَقْبِلُ الدِّيةَ فِي الْعَمْدِ ، فَاتَّبَاعُ بِالْعُرُوفِ وأداءُ إِلَيْهُ بِإِحْسَانِ، بِيتَنعُ بِالْعُرُوفُ وَيُؤدِّي بإحسان، ﴿ ذلك تَحْفِيفُ مِنْ رَبِّكُمْ وَرَحْمِهُ ﴾ ومما كتب على من كان قبلكم، وفمن اعتدى بعد ذلك فله عذاب أليم، وقتل بعد قبول الدية.

وأخرج ابن أبي حاتم في تفسيره (٢٩٦/١)عن قتادة قال:" رحم الله هذه الأمة وأطعمهم الدية، ولم تحل لأحد قبلهم، فكان أهل التوراة إنما هو القصاص وعفو ليس بينهم أرش، وكان أهل الإنجيل إنما هو عفو أمروا به، وجعل لهذه الأملة القصاص والعفو والأرش" ثم قال ابن أبي حام: وهكذا روي عن سعيد بن جبير، ومقاتل بن حيان، والربيع بن أنس، نحو هذا".

والشاهد من ذلك أن التشريع الذي جاء به القرآن في ذلك أقوم وأكمل وأتم وأيسر.

وصدق الله إذ قال: الذينَ يَتْبِعُونَ الرَّسُولُ النبي الأمي الذي يجدونه مكتوبا عندهم في التَّوْرَاة وَالْإِنْجِيلِ يَأْمُرْهُمْ بِالْغُرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ } في المطالب الإلهية والأخلاق النفسية. فهو الكتاب الذي تتبع كل حق جاءت به الكتب فأمريه، وحث عليه، وأكثر من الطرق الموصلة اليه، فمن اهتدى بما يدعو اليه القرآن كان أكمل الناس وأقومهم وأهداهم في جميع أموره "(ينظر: تيسير الكريم الرحمن ٢٣٤ للسعدي - ( YYE. 202 - o

والمتأمل في سياق هذه الآية الكريمة من سورة

الإسبراء يجد أن الله سبحانه قد ذكرها بعد الحديث عن إيتاء موسى عليه السلام التوراة التي جعلها الله هدى لبني إسرائيل قال تعالى: وَأَتَيْنَا مُوسِي الْكِتَابِ وَجِعَلْنَاهُ هدى لبني إسرائيل ألا تتخذوا من دوني وكيلا (الإسراء:٢)؛ ليقرر أن هداية القرآن أقوم؛ لدوامها وكمالها وتكفَّل الله بحفظها. قال ابن عاشور في تفسيره (١٥/١٤): "والمعنى: أنه يهدي للتي هي أقوم من هدى كتاب بني إسرائيل الذي في قوله: «وجعلناه هدى لبني إسرائيل، (الإسراء: ٢). ففيه إيماء إلى ضمان سلامة أمة القرآن من الحيدة عن الطريق الأقوم، لأن القرآن جاء بأسلوب من الإرشاد قويم ذي أفنان لا يحول دونه ودون الولوج إلى العقول حائل، ولا يغادر مسلكا إلى ناحية من نواحي الأخلاق والطبائع إلا سلكه إليها تحريضا أو تحذيرا، بحيث لا يعدم المتدبر في معانيه اجتناء ثمار أفنانه .....".

ولدا فإن الأولى في تفسير الآية: إن هذا القرآن يهدى للخصال التي هي أقوم الخصال دون تخصيص ذلك بخصلة التوحيد-وإن كانت أعظم الخصال وأجلها- أو غيرها؛ لأن اللفظ أعم من ذلك كما صرح به ابن جزي الغرناطي (التسهيل (٢/١٤)).

وهكذا نرى أن القرآن الكريم لما قضى الله عز وجل له أن يكون آخر الكتب المنزلة من لدنه إلى البشر جعله الله مهيمنا على الكتب السابقة كلها فقال تعالى: " وَأَنْزَلْنَا اللَّكُ الكتاب بالحق مصدقا لما بين يديه من الكتاب ومهيمنا عليه" سورة المائدة؛ ٤٨ "فهو أمين وشاهد وحاكم على كل كتاب قبله، جعل الله هذا الكتاب العظيم، الذي أنزله آخر الكتب وخاتمها، أشملها وأعظمها وأحكمها حيث



عن المُنكر ويحل لهم الطيبات ويحرَّمُ عليهمُ الخِبائِّتُ ويحرَّمُ عليهمُ الخِبائِّتُ ويضعُ عنهمُ إصرفِم والأغلال التي كانت عليهم فالذين أمنوا به وعزَّرُودُ وتصرودُ واتبعُوا النور الذي أنزل معه أولنتك همُ الفلحون(سورة الأعراف:١٥٧).

4- أن الهدايات القرآنية جاءت بأسلوب معجز وواضح وميسر.

وذلك أن القرآن الكريم جمع بين كونه المنهج الذي يرشد الناس، والمعجزة الكبرى التي تدل على صدق الرسول، وهذا بخلاف غيره من الأنبياء والمرسلين فقد جعل الله لهم آيات تدل على صدقهم كآيتي العصا واليد لموسى عليه السلام، وآيتي إبراء الأكمة والأبرص، واحياء الموتى لعيسى عليه السلام، ولم يجعل معجزاتهم التي تدل على صدقهم في الكتب المنزلة عليهم.

ومن أجل هذا قال الرسول صلى الله عليه وسلم: "ما من الأنبياء نبي إلا أعطي ما مثله أمن عليه أمن عليه البشر، وأنما كان الذي أوتيتُ وحيا أوحادُ الله إلي، فأرجو أنْ أكونَ أكثرهم تابعًا يوم القيامة (أخرجه البخاري في صحيحه ٢٣٩٨).

وترتب على هذا أن أسلوب القرآن في عرضه هداياته واضح ومُيسًر يُوصل إلى إدراكها من قريب.

قَالُ تَعَالَى: قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللّٰهِ نُـورُ وَكَتَابُ مُبِينُ (سورة المَائدة : ١٥٠)، وقال سبحانه: تلكُ آياتُ الْكَتَابِ وَقَرْآنِ مُبِينِ (سورة الحجر: ١)، وقال تعالى: ولقد يَسْرَنَا الْقَرْآنِ للذَّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدْكِنِ (سورة القمر: ١٧)

إذا تقرر هذا وأدركنا أن القرآن الكريم يهدي للخصال التي هي أقوم فحري بنا أن نعرف أن هذه الهدايات مبثوثة في المجالات كلها على اختلاف أنواعها؛ فمن ذلك هداية القرآن اللإنسان في أبواب الاعتقاد ببيان وجه الحق الذي يلزم اعتقاده واعتناقه مشفوعًا بالبراهين العقلية التي توقظ العقل، وتخلصه من الفساد الذي وقع فيه أكثر الناس حين اعتقدوا الباطل واعتنقوه، ومن ذلك هداية القرآن فيما يتعلق بالإنسان من جهة الصلاح نفسه وتنبيهه من غفلته، ودعوته

إلى العلم، وهدايته في مجالات التشريعات التعبدية، والمعاملات المالية، والعلاقات الاجتماعية بين الأفراد والجماعات، وبيان عناصر التماسك وعوامل الانحلال، وهدايته في سياسة الخلق وتوطيد دعائم المعدل بين أبناء البشرية أينما كانوا، وحيثما حلوا، وهدايته في التربية السلوكية للفرد والمجتمع إلى غير ذلك من أنواء الهداية ومجالاتها.

وفي الجملة ففي السقرآن هداية الأنسان الذي آمن بالقرآن إلى ما يسلم به من جميع الذي آمن بالقرآن إلى ما يسلم به من جميع أسقامه، ويداويه من شتى أمراضه؛ ولذا فقد وصفه الله بأنه شفاء فقال سبحانه، وَنُوَرِّلُ مِنْ الْفُرْمَانِ مَا مُوْ يَعْالًا وَرَحْهُ لِلْمُوْتِيَانًا وَرَحْهُ لِلْمُوْتِيَانًا وَرَحْهُ لِلْمُوْتِيَانًا وَلَا مِنْ الْفُرْمَانِ وَلَا مِنْ الْفُرْمَانِ وَلا مِنْ الْفُرْمَانِ وَلا مِنْ الْفُرْمَانِ وَلا مَنْ الْفُرْمَانِ وَلا مَنْ الْمُورة الإسراء: ٨٢).

ويدخل في تلك ما يُصاب به الإنسبان من مرض بسبب فتنة شهوة أو فتنة شبهة فإنه يجدُ الدواء في القرآن الكريم المنزل لهداية الإنسان.

هذا. وفي القرآن الكريم آيات كثيرة جامعة في بيان أصول الهداية كقوله تعالى: إن الله يأمر بالعدل والأحسان وايتاء ذي القربي وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون (سورة النحل: ٩٠)، وقوله تعالى: خذ العفو وأمر بالغرف وأعرض عن الجاهلين (الأعراف:١٩٩)، وقوله تعالى: وتعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على الارتم والغدوان (سورة المائدة:٢)

والحديث عن تفاصيل هذه الهدايات القرآنية لا يستطيع أحد أن يحيط به، والذي قصدته هنا هو تقرير أن هدايات القرآن الكريم إعجاز وبيان في جميع المجالات، وأما التفصيل فله مقامات أخرى.

وصدق الله إذ قال: وتمت كلمت ربك صدقا وعدلا (سبورة الأنعام: ١١٥) فهي صدق في الأخبار وعدل في الأحكام كافية للعباد فيما يحتاجون إليه في هدايتهم علما وعملا لتمامها، ولذا قال سبحانه: أولم يكفهم أنا أنزلنا عليك الكتاب يتلى عليهم إن في ذلك لرحمة وذكرى لقوم يؤمنون نسأل الله أن يهدينا سواء السبيل.

والله ولي التوفيق.





الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

عن الصنابحي عن عبادة بن الصامت أنه قال: دخلت عليه وهو في الموت فبكيت.

فقال: مهلا! لم تبكى؟ فوالله لئن استشهدت لأشهدن لك، ولئن شُمِّعت لأشفعن لك، ولئن استطعت لأنفعنك.

ثم قال: والله ما من حديث سمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم لكم فيه خير إلا حدثتكموه إلا حديثًا واحدًا، وسوف أحدثكموه اليوم وقد أحيط بنفسى؛ سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "من شهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله؛ حرِّمه الله عليه التار".

وعن جنادة بن أبي أمية قال: حدثنا عبادة بن الصامت قال:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "من قال: أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدًا عبده ورسوله، وأن عيسى عبد الله وابن أمته، وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، وأن الجنة حق، وأن النار حق؛ أدخله الله من أي أبواب الجنة الثمانية شاء. وفي رواية: أدخله الله الجنة على ما كان

من عمل. ولم يذكر من أي أبواب الجنة الثمانية شاء. والحديث متفق عليه. ورواية الصنابحي انفرد بها مسلم.

وزعم ابن حجر أن رواية الصنابحي هي عين حديث عبادة بن الصامت نفسه فقال: وأخرج مسلم من هذا الحديث قطعة من طريق الصنابحي عن عبادة: (من شهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله حرم الله عليه النار)، قال: وهو يؤيد ما سيأتي ذكره في الرقاق في شرح حديث أبى ذر أن بعض الرواة يختصر الحديث، وأن المتعين على من يتكلم على الأحاديث أن يجمع طرقها ثم يجمع ألفاظ المتون إذا صحت الطرق ويشرحها على أنه حديث واحد، فإن الحديث أولى ما فسر بالحديث. انتهى

مع أن الحديثين مختلفان تمامًا.. فحديث الصنابحي فيه قصة دخوله على عبادة وهو في الموت وبكاؤه على فقد شيخه... والحديث الأخر فيه ذكر المسيح عيسى ابن مريم والإيمان بأنه عبد الله ورسوله وكلمته والإيمان باليوم الآخر وأن الجنة حق والنار حق.. ولا يتوافق الحديثان إلا في ذكر كلمة الشهادة، وأنها تنجى من النار كما في رواية الصنابحي، وتكون كذلك سببًا في دخول الجنة كما في الرواية الأخرى.



والصنابحي هو عبد الرحمن بن عسيلة المرادي ثم الصنابحي.

قدم المدينة بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم بليال.

وصلى خلف الصديق، وحدّث عنه، وعن معاذ، وبلال، وعبادة، وشداد بن أوسى، وطائفة من الصحابة.

قال ابن معين: بقي إلى زمن عبد الملك بن مروان، وكان يجلس معه على السرير-كرسي العرش-، روى عن أبي بكر، ويشبه أن يكون له صحبة. وقال ابن سعد: كان عبد الرحمن الصنابحي شقة قليل الحديث.

قال الصنابحي: ما فاتني النبي صلى الله عليه وسلم إلا بخمس ليال، قبضَ وأنا بالجحفة. فيا الله كيف كان شعور الصنابحي وقد هاجر

هيا الله كيف كان سعور الصنابحي وقد هاجر من اليمن إلى المدينة ليلقى رسول الله صلى الله عليه وسلم فلم يدركه؟

وان أشد الناس وجدا ولوعة

على كثرةِ الشاكِينَ وجدُ الصُنَابِحيَ توجّه تلقاءَ المدينة طالبًا

لقاء رسول الله خير الجحاجح مضى يقطعُ البيد الصحاصح ساعيًا

ويُنسيه ما يرجوه طولُ الصحاصح فلمًا أتى نحو المدينة لم يجد بها

غير آثار الدموع السوافح!

وقيل له:

قد مات من جئت طامحًا للقياة

ما أقسى انهيار المطامح

فمُثِدُ لِيالَ قد دفئًا مُحمَدًا

وان كان حيّا في الحشا والجوائح فلا تسأل المجروح عن غور جرحه

حنانيك بعض السؤل أعظم جارح

والجَحْجاح: السيّد السمح الكريم والجمع جحاجح. والصّحْصَح والصّحُصاحَ ما اسْتُوى من الأرُض وجَرِدَ، والجَمْعُ الصّحاصحُ.

عن محمود بن الربيع قال: كنا عند عبادة بن الصامت، فأقبل الصنابحي، فقال عبادة: من سره أن ينظر إلى رجل كأنما رُقي به فوق سبع سماوات فعمل على ما رأى، فلينظر إلى هذا.. أي إلى الصنابحي.

لقد كان الصنابحي تلميذًا مقربًا من الصحابي الجليل عبادة بن الصامت.. ولهذا أثنى عليه هذا الثناء الجميل في حضرة محمود بن الربيع.. ومحمود له صحبة.. فقد رأى النبي صلى الله عليه وسلم وهو صبي صغير كما ذكر البخاري في الصحيح.

ولما دخل الصنابحي على عبادة بن الصامت ووجده على فراش الموت بكى ولم يتمالك نفسه.. هل بكى لفراق شيخه.. أم بكى لانقطاع العلم النافع.. ربما.

فقال له عبادة: مهلا ما يبكيك؟

رضي الله عن عبادة.. لم تمنعه سكرات الموت من أن يشفق على تلميذه النجيب ويرقّ لحاله ويتأثر لبكائه.. ثم يخفف عنه ألمه الذي يجده لفقد شيخه ومعلمه

فقال له: مهلا: أي تَمهَّل وارفُق بنَفسكَ، وسأله عن سبب بُكائه: ما يبكيك؟

ولم يسمع من تلميذه جوابًا.. ولكنه توقع أسباب بكائه؛ فأقسم بالله قائلا؛ فوالله لئن طلب الله مني الشهادة في الموقف يوم القيامة، فسأشهد لك بما عندي من العلم بأنك على خير.

وإن شفّعني اللّهُ في أحد من خلقه فسأطلُبُ الشّفاعة فيكَ، وأن يُنجيّكُ اللّهُ من كربات يوم القيامة ويحشرك في زمرة العلماء.. وينجيك من النار ويجمعنا في الجنة مع الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين.

وإنِ استَطعتُ تَقديمَ الْمَنفعةِ لكَ يوم القيامة فسوف أفعلُ.

ثُمَّ أَقَسَمَ عُبِادَةُ رَضِيَ اللَّهُ عنه أَنَّ كلَّ ما سَمِعَه من حَديثِ النَّبِيِّ صلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ وفيه

خيرٌ لهُم، فقد حدَّثهم به، وإلا حديثًا واحدًا، وسُنوفَ يُحدُثُهم به اليومَ وقد أحيط بنفسه وحانت ساعته وأيشن بهوته؛ فأخبر أئه سمع رسول الله صلى اللَّهُ عليه وسلِّم يُحْبِرُ أَنَّ مِن شَهِدَ للَّهُ تَعالَى بَالتُوحِيدِ، وللنبي مُحمَّد صلَّى اللهُ عليه وسلَّم بِالرِّسالةِ، وماتُ عليها؛ وَقَاهَ اللَّهُ النَّارَ وأدخله الجِنَّة.

سيحان الله.. كيف كان رجاء عبادة بن الصامت عند الموت؟!

كيف كان ظنه بريه عز وجل؟ وقد أحيط بنفسه وحضره ملك الموت وملائكة الرحمة تبشره برضوان الله؛ كيف تجرع السكرات وتحاوز الألام؟

كيف حول هذه اللحظات إلى درس علم ومجلس ذكر تحضره الملائكة السياحون في الأرض يلتمسون مجالس الذكر ويحفون طالب العلم ومعلم الناس الخير بأجنحتهم. إن غاية المؤمن في هذه الحال أن تحسن خاتمته، ويحسن ظنه بربه ويموت على كلمة الإخلاص؛ لا إله إلا الله وتكون آخر كلامه فمن كان آخر كلامه لا إله إلا الله دخل الجنة.

ولكن عبادة بن الصامت يحدّث بها ويذكر فضلها مستحضرًا حديثًا سمعه من رسول الله صلى الله عليه وسلم كان لا يحدث به الناس خشية أن يضعوه في غير موضعه وأن يفهموه على غير معناه فيظنون أن كلمة الاخلاص مجرد كلمة ينطقها اللسان فلأ يضقهون معناها ولا يحققون شروطها ولا يبنون عليها عملاً كما يظن الجهال.

ولكن عبادة حدّث بهذا الحديث عند موته؛ تيمنًا بهذه الكلمة، وليعلم من سمعه يحدث بالحديث في هذا الموطن أنه لا ينبغي لعاقل أن يتكل عليها ويترك العمل.. وكذلك لكي لا يقع في حرج واثم كتمان العلم.

قال الشيخ ابن عثيمين: "وفي هذا إشارة إلى أن عبادة بن الصامت رضى الله عنه حدّث

بهذا الحديث عند موته، وهذا كما فعل معاذ بن جبل رضى الله عنه حين حدثه النبي صلى الله عليه وسلم أن حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئًا، وحق العباد على الله ألا يعدُب من لا يشرك به شيئًا ، فتال : يا رسول الله ، أفلا أبشر الناس؟ قال؛ لا تبشرهم فيتكلوا، لكنَ معاذًا أخبر بذلك عند موته تأثمًا؛ يعني حرةً ا من إثم كتم العلم، وهكذا عبادة بن الصامت كأنه أمسك عن التحديث بهذا الحديث خوفًا من أن يتكل الناس عليه.

### ماذا قال شراح العديث؟

قال النووي في شرح مسلم؛ قوله: (ما من حديث لكم فيه خير إلا وقد حدثتكموه)

قال القاضي عياض رحمه الله: فيه دليل على أنه كتم ما خشي الضرر فيه والفتنة مما لا يحتمله عقل كل واحد، وذلك فيما ليس تحته عمل، ولا فيه حد من حدود الشريعة.

قال: ومثل هذا عن الصحابة رضي الله عنهم كثير في ترك الحديث بما ليس تحته عمل، ولا تدعو إليه ضرورة، أو لا تحمله عقول العامة، أو خشيت مضرته على قائله أو سامعه لا سيما ما يتعلق بأخبار المنافقين والإمارة، وتعيين قوم وصفوا بأوصاف غير مستحسنة وذم آخرين ولعنهم.

قوله: (وقد أحيط بنفسي) معناه قربت من الموت وأيست من النجاة والحياة.

قال صاحب (التحرير)؛ أصل الكلمة في الرجل يجتمع عليه أعداؤه فيقصدونه فيأخذون عليه جميع الجوانب بحيث لا يبقى له في الخلاص مطمع فيقال أحاطوا به من كل جوانبه ومقصوده قرب موتى. والله أعلم.

وقال الحافظ في فتح الباري: "قال القرطبي: مقصود هذا الحديث التنبيه على ما وقع للنصاري من الضلال في عيسى وأمه. ويستفاد منه ما يلقنه النصراني إذا أسلم.



قال النووي: هذا حديث عظيم الموقع، وهو من أجمع الأحاديث المشتملة على العقائد؛ فإنه جمع فيه ما يخرج عنه جميع ملل الكفر على اختلاف عقائدهم وتباعدهم.

وقال غيره: في ذكر عيسى تعريض بالنصارى وايذان بأن إيمانهم مع قولهم بالتثليث شرك محض.

وكذا قوله: "عبده". وفي ذكر "رسوله" تعريض باليهود في إنكارهم رسالته وقذفه بما هو منزه عنه وكذا أمه، وفي قوله: " وابن أمته " تشريف له، وكذا تسميته بالروح ووصفه بأنه "منه".

كقوله تعالى: (وسخر لكم ما في السماوات وما في الأرض جميعا منه فالمعنى أنه كائن منه كما أن معنى الآية الأخرى أنه سخر هذه الأشياء كائنة منه، أي أنه مكون كل ذلك وموجده بقدرته وحكمته.

وقوله: وكلمته إشارة إلى أنه حجة الله على عباده أبدعه من غير أب وأنطقه في غير أوانه وأحيا الموتى على يده.

وقيل: سمي كلمة الله لأنه أوجده بقوله: كن، فلما كان بكلامه سمي به كما يقال سيف الله وأسد الله. وقيل: لما قال في صغره إني عبد الله.

وأما تسميته بالروح فلما كان أقدرَه عليه من إحياء الموتى؛ وقيل لكونه ذا روح.. وجد من غير جزء من ذي روح.

وقوله: أدخله الله الجنة من أي أبواب الجنة شاء؛ يقتضي دخوله الجنة وتخييره في الدخول من أبوابها، وهو بخلاف ظاهر حديث أبي هريرة في بدء الخلق:

(من أنفق زوجين في سبيل الله، نودي: يا عبد الله- هذا خير، فمن كان من أهل الصلاة دعي من باب الصلاة، ومن كان من أهل الجهاد، دُعي من باب الجهاد. ومن كان من أهل الصدقة، دُعي من باب الصدقة. ومن كان من أهل أهل دعي من باب الصدقة. ومن كان من أهل الصيام، دعي من باب الريان، فقال أبو بكر

الصديق: يا رسول الله: ما على من يدعى من هذه الأبواب من ضرورة؛ فهل يدعى أحد من الأبواب كلها؟ قال نعم. وأرجو أن تكون منهم). فإنه يقتضي أن لكل داخل الجنة بابًا معيئًا يدخل منه.

قال: ويجمع بينهما بأنه في الأصل مخير، لكنه يرى أن الذي يختص به أفضل في حقه فيختاره فيدخله مختارًا لا مجبورًا ولا ممنوعًا من الدخول من غيره.

قلت: ويحتمل أن يكون فاعل «شاء، هو الله عز وجل.

والمعنى أن الله يوفقه لعمل يدخله برحمة الله من الباب المُعدّ لعامل ذلك العمل.

وقد تقدم الكلام على ما يتعلق بدخول جميع الموحدين الجنة في كتاب الإيمان.

ومعنى قوله: "على ما كان من العمل"؛ أي من صلاح أو فساد، لكن أهل التوحيد لا بد لهم من دخول الجنة.

ويحتمل أن يكون معنى قوله: "على ما كان من العمل"؛ أي يدخل أهل الجنة الجنة على حسب أعمال كل منهم في الدرجات. قال البيضاوي في قوله: "على ما كان عليه من العمل" دليل على المعتزلة من وجهين؛ دعواهم أن العاصي يخلد في الناروأن من لم يتبيجب أن العمل "حال من قوله: " على ما كان من العمل "حال من قوله: " أدخله الله الجنة"، والعمل حينئذ غير حاصل، ولا يتصور ذلك في حق من مات قبل التوبة إلا إذا أدخل الجنة قبل العقوبة.

وأما ما ثبت من لازم أحاديث الشفاعة أن بعض العصاة يعذب ثم يخرج فيخص به هذا العموم؛ والا فالجميع تحت الرجاء، كما أنهم تحت الخوف.

وهذا معنى قول أهل السنة: إنهم في خطر الشيئة. انتهى من فتح الباري لابن حجر بتصرف.

والحمد لله رب العالمين.





الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد؛ ذكرنا في مقال سابق؛ أن من مسالك اليهود في حرب النبي صلى الله عليه وسلم أَسْنَلْتُهُم للرُّسُولُ- صلى الله عليه وسلم-؛ والسؤال إذا قصد منه التعلم كان خيرا ولكن اليهود كانوا يَسْأَلُونَ لاَ لِيُعْرِفُوا الْحَقِّ، وَإِنَّمَا تَكَبُّرًا واسْتَهُزَّاءً، وتعجيزًا مع علمهم؛ أنه صادق ويوحى إليه...

وذكرنا من هذه الأسئلة، والمواقف: السؤال عن الروح، وادعاءهم العلم، وادعاءهم عداوة جبريل، وسؤالهم عن حكم الرجم، وآخر ما ذكرنا: تضرفتهم لليهودي من بني النضير، واليهودي من بني قريظة؛ فإذًا قَتَل رَجُلُ مِنْ قَرِيْظَةً رَجُلاً مِنَ النَّضِيرِ قَتَلَ بِهِ، وَإِذًا قَتَلَ رَجُلُ مِنَ النَّصِيرِ رَجُلاً منْ قَرَيْظَةً وُدي مائية وَسْقِ منْ تَمْرٍ، فَلَمَّا يُعِثُ النَّبِيُّ-صلى اللَّه عليه وسلم- قتل رَجُلُ مِنَ ٱلنَّصِيرِ رَجُلاً مِنْ قَرَيْظَةً، فَقَالُوا: ادْفَعُوهُ إِلَيْنَا نَقْتَلُهُ، فَقَالُوا؛ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم فأتَّوْهُ فَنَزَّلْتُ: روان حُكَمْتُ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِالقَسْطِ، وَالْقَسْطُ النَّفْسُ بِالنَّفْسِ، ثُمُّ نَزَلْتُ: وأفحكم الجاهلية يَبغُونَ، سورة المائدة آية (٥٠)، والحديث أخرجه أبو داود في سننه (٤٤٩٤)، وابن حيان في صحيحه (٥٠٥٧). ولأي عاقل أن يتساءل: هل كان اليهود يعلمون الحق في ذلك؟ والحواب: نعم! فلماذا يسألون النبي صلى الله عليه وسلم إذًا ما داموا يعلمون الحق، وقد قرروا الحيدة عنه اتباعا لأهوائهم؟

وهذا هو النوع السادس من أسئلتهم للنبي صلى الله عليه وسلم

وذلك أن أحبارهم، وأشرافهم، وسادتهم ذهبوا إليه، وهم في ظاهر الأمريتحاكمون إليه، وفي قصدهم شيء آخر فما هو؟ يجيب عن ذلك عبد الله بن عباس رضي الله عنهما فيما أخرج الطبري (١٢١٥٠/٣٩٣/١٠) من طريق محمد بن إسحاق قال، حدثني محمد بن أبي محمد مولى زيد بن ثابت قال، حدثني سعيد بن جبير أو عكرمة، عن ابن عباس قال: قال



.(YON/Y)

### وقفة مهمة

إذا صدر هذا التحذير للنبي صلى الله عليه وسلم من فتنة اليهود! فلا شك أن من بعده من الأمراء والعلماء أولى بالحذر من فتنتهم؛ فاللهم يا مقب القلوب ثبت قلوبنا على دينك، ولا بد للمسلم حينئذ أن يحدد موقفه عقيدة وعملا تجاه اليهود عامة، والحاربين منهم خاصة.

### وملخص ذلك أمرانا

الأول: نهى الله تعالى المسلمين عن مودتهم القال ابن إسحاق: وكان رفاعة بن زيد بن التابوت، وسُويْدُ بن الحارثِ قد أَضْهَرا الثّابُوت، وسُويْدُ بن الحارثِ قد أَضْهَرا الإسلام ونافقا، كإن رجالٌ من المسلمين يُوادُونهما، فأنزل الله تعالى: "يا أَيُها الدّين آمنُوا لا تتخذوا دينكُم هُزُوا ولعبًا من الدين أُوتُوا الكتاب من قبلكم والكفار أولياء واتشوا الله إن كنتم مُومنين... والكفار أولياء واتشوا الله إن كنتم مُومنين... والى قوله تعالى: "وإذا جاءُوكُم قالُوا آمِبًا وقد دخلُوا بالكفر وهُم قد خرجُوا به والله أغلم بما كانوا يكتمون...

قُالَ ابِنَ إِسْحَاقَ: وَكَانَ رِجَالٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ يُواصلُون رِجَالًا مِن الْيَهُودِ، لمَا كَانِ بَيْنَهُمُ مِنَ الْيَهُودِ، لمَا كَانِ بَيْنَهُمُ مِنَ الْيَهُودِ، لمَا كَانِ بَيْنَهُمُ مِنَ الْجَاهِلِيَّة، قَانَزَلَ اللّه تَعَالَى فيهِمْ يَنْهَاهُمْ عَنَ مَباطَّنَتَهُمْ: وَيَا أَيُّهَا الْدِينِ آمَنُوا لاَ تَتَخذُوا بِطَانَةٌ مِنْ دُوتِكُمْ لاَ يَالُونَكُمْ خَبَالاً وَدُوا مَا عَنتُمْ قَدْ بَدَتِ البَغْضَاءُ مِنْ أَقُواهِهُمْ وَمَا تُخفِي صُدُورُهُمَ أَكْبَرُ قَدْ بَيْنَا لَكُمُ الأَيَاتِ انْ كُنْتُمْ تَعْقَلُونَ أَكْبَرُ قَدْ بَيْنَا لَكُمُ الأَيَاتِ انْ كُنْتُمْ تَعْقَلُونَ (١١٨) هَا أَنْتُمْ أُولاء تُحبُونَهُمْ وَلاَ يُحبُونِكُمْ وَلاَ يُحبُونَكُمْ وَلاَ يُحبُونَكُمْ وَاذَا لَقُوكُمُ قَالُوا آمَنَا وَإِذَا لَقُوكُمُ قَالُوا آمَنَا مُوتُوا بَعْيُظُ قُلْ وَإِذَا لِقُوكُمُ قَالُوا آمَنَا مُوتُوا بِغَيْظُكُمُ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُونِ مُوتُوا بِغَيْظُكُمُ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُونِ اللَّهُ لَا لَلُولُو الْكَنُونِ (٢٤٧/٢).

الثانية: وجوب العدل فيهم وعدم استحلال ظلمهم وإن كنا لا نحبهم،

فمما ينبغي: أن يعلم أن المودة أمر قلبي عقدي والامتناع من مودة أعداء الله ورسوله من صميم العقيدة، وأما المعاملة فإن هذه

والآية الكريمة إقرار لرسول الله صلى الله عليه وسلم على ما فعل، وأمر له بالثبات وعدم الانخداء بكلام اليهود، فإن أعرضوا عن حكمك بعد تحاكمهم إليك، فاعلم: أنّ حكمة الله في ذلك هي أن إرادته تمت على أن يعذبهم ببعض ذنوبهم في الحياة الدنيا قبل الآخرة، لأنّ استثقالهم لأحكام التوراة الموجودة لديهم، وتحاكمهم اليك لعلك تتبع أهواءهم، ومحاولتهم لفتنتك عن بعض ما أنزل الله إليك من القرآن كل هذه أمارات على فساد الأخلاق وانحلال روابط الاجتماء، ولا بدّ أن تكون نتيجتها وقوع العذاب بهم، وقد حلّ بيهود المدينة وما حولها-بسبب غدرهم- ما حلُ؛ فقد أجلى النبي صلى الله عليه وسلم بني النضير عنها، وقتل بني قريظة، وقوله: «وَإِنَّ كَثِيراً مَنَ النَّاسِ لَفَاسِقُونَ، أي: متمردون في الكفر، مصرون عليه، خارجون من الحدود والشرائع التي اختارها الله لعباده.

وقال الإمام القرطبي: "والمعنى أن الجاهلية كانوا يجعلون حكم الشريف خلاف حكم الوضيع.. وكانت اليهود تقيم الحدود على الضعفاء الفقراء، ولا يقيمونا على الأقوياء الأغنياء، فضارعوا الجاهلية في هذا الفعل" تفسير المراغي (١٣٢/٦-١٣٣)، وتفسير أبي السعود (٤٧/٣)، والقرطبي (٢١٤/٦)، ومنهج القرآن الكريم في دعوة المشركين إلى الإسلام





الشريعة العظيمة التي نهت عن مودتهم أمرت بالعدل فيهم ونهت عن ظلمهم وهذا من الكمال الذي لا تجده في غير دين الاسلام...

قال الشنقيطي رحمه الله: ومنصوص على عدم موالاتهم في قوله تعالى: ، يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخَذُوا اليَّهُودَ وَالنَّصَارَى أَوْلَيَاءَ بَعْضُهُمُ أَوْلَيَاءُ يَغِضُ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ مَنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللَّهِ لَا يهدى القوم الظالمين، (المائدة: ٥١)، ومع ذلك لما أخرجهم-صلى الله عليه وسلم-من المدينة وحاصرهم بعدها في خيبر، وفتحها الله عليه وأصبحوا في قبضة يده فلم يكونوا بعد ذلك في موقف المقاتلين، ولا مظاهرين على إخراج السلمين من ديارهم عاملهم الرسول-صلى الله عليه وسلم- بالقسط؛ فعاملهم على أرض خيير، ونخيلها، وأبقاهم فيها على جزء من الثمرة كأجراء يعملون لحسابه، وحساب المسلمين، فلم يتخذهم عبيدا يسخرهم فيها، وبقيت معاملتهم بالقسط أضواء البيان (٩٦/٨).

ومن ذلك ما في مرسل الشعبي وله شواهد صحيحه في أصل القصة؛ أنه قال؛ دَفَعَ رَسُولُ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلِّمَ خَيْبَرَ اللّٰهِ مَلْي اللّٰه عَلَيْه وَسَلِّمَ خَيْبَرَ اللّٰهِ اللّٰهُ مِنْ وَاحَة أَهُلُهَا بِالنَّصْف، فَبِعَث عَبْدَ اللّٰه بِنَ رَوَاحَة لَيْخُرُصَ النَّخُل-أَوْ قَالَ الشَّمَرِ عَلَيْهِم، فَقَالَ لَهُمُ ابْنُ رَوَاحَة؛ چِئْتُكُمْ مِن عَنْد رَجُلِ هُوَ أَحَبُ اللّٰه مِنْ عَنْد رَجُلِ هُوَ أَحَبُ اللّٰه مِنْ عَنْد رَجُلِ هُوَ أَحَبُ اللّٰهِ مِنْ مَنْد رَجُلِ هُوَ أَحَبُ اللّٰهِ مَنْ عَنْد رَجُلِ هُوَ أَحْبُ اللّٰهِ مِنْ عَنْد رَجُل مِن القَرْدَة وَالْخُنَازِيرِ. فَقَالُوا؛ كَيْفَ تَعْدلُ عَلَيْنَا، وَأَنْتُ هَكَدُا؟ فَقَالُ؛ ليس يمنعني عَلَيْهُم، ذَلك مِن القَدْلُ عَلَيْكُمْ. قَالُوا؛ بِهَذا قَامَت السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ. قَالُ؛ فَحْرَصَ عَلَيْهِمْ، فَلْ يَأْخُذُوا السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ. قَالُ؛ فَحْرَصَ عَلَيْهِمْ، فَنْ يَأْخُذُوا السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ. قَالُ؛ فَمَا زَاد أَحَدُهُمَا عَلَى الْأَخْرِ شَيْنًا. الأَمُوالُ للقاسم بن سلام الأَخْر شَيْنًا. الأَمُوالُ للقاسم بن سلام الآخر شَيْنًا. الأَمُوالُ للقاسم بن سلام (١٤٣٧).

وقة الكبير للطبراني (٤٢٢) عن عَبْد الله ابْنِ عُبَيْد بْنِ عُمَيْر... وقيه: أنه قال: وَاللّه مَا أَعْلَمُ مِنْ خُلُق اللّه أَحَدًا أَعْظَم قرْبِةَ عَلَى

الله وأَعْدَى لِرَسُولِ الله صلّى الله عَلَيْهِ وَسَلّمَ مِنْكُمْ، وَالله مَا خَلَقَ الله أَحَدًا أَبْغَضَ إِلَيْ مِنْكُمْ، وَالله مَا يَحْمِلْني ذَلكَ أَنْ أَحيف عَلَيْكُمْ قَدْرِ مِثْقَالِ ذَرَة وَأَنَا أَعْلَمُهَا... فَنَظَرَ بَعْضُهُمْ إِلَى بِعْضَ، ثُمَ قَالُوا: بهذا قامَت السّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ وَبِهذا يَغْلَبُونَكُمْ. وعند الطبراني في الكبير (٤٢٤) عَنْ ابْنِ شهابِ وبرقم (٤٢٣) عَنْ عُرْوَةً.

وفيه: أنهم حاولوا رشوته كعادتهم فيما بينهم "... فلمَّا قدمَ عَلَيْهِمْ جَعَلُوا يُهُدُونَ لهُ مِن الطِّعَامِ، وَنُكُلِّمُونَهُ، وَجَمِعُوا لَهُ حُليًا مِنْ حُلَى نَسَائِهِمْ، فَقَالُوا: هَذَا لَكَ وتَحْفُفُ عَنَّا وَتَجَاوِزْ، فَقَالَ ابْنُ رَوَاحَةً: يًا مَفْشَرَ يَهُودَ إِنَّكُمْ وَاللَّهُ لَأَبْغُضُ النَّاسِ إِلَى، إِنْمَا بِعَثْنِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وسلم عدلا بينكم وبينه، فلا أرب لي في دُنْيَاكُمْ، وَلَنْ أَحِيفَ عَلَيْكُمْ، وَإِنْمَا عَرَضْتُمْ عَلَىٰ الشَّحْتَ، وَإِنَّا لا نَأْكُلُهُ... فَقَالُوا: يَا ابْنَ رَوَاحَةَ هَذَا الَّذِي تَعْمَلُونَ بِهِ، بِهِ تَقُومُ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضِ، وَإِنْمَا يَقُومَانِ بِالْحِقِّ". وقد أقر اليهود بعدله ونصفته، وأنه لم يحف عليهم كما ادعوا، ولكنهم قوم بهت. وانظر: الإيمان الأوسط لابن تيمية (٦٢٠)، ووسطية أهل السنة بين الفرق

وليس الأمر مقتصرًا على الصحابة بل فيما بعدهم -أيضًا- من العدل ما هو واضح. (وسطية أهل السنة بين الفرق: ١٧٣).

(YYY).

فانظروا-يا عباد الله- إلى هذا القسط والعدل في أمر القلب الذي لا ينبغي أن يستقر فيه مودة أعداء الله ورسوله صلى الله عليه وسلم وأمر الجوارح التي تعدل في أمر من هم أبغض الخلق إلى القلب طاعة لرب السماوات والأرض في كل حال فالقلب يبغض طاعة لله، والجوارح تعدل طاعة لله فالحمد لله على نعمة الإسلام وكفى دما نعمة.

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.



74



الشيخ صلاح نجيب الدق فرع بلبيس

الْحَمْدُ للّهِ رَبِّ الْعَالَيْنَ، والصَّلاةُ والسَّلامُ عَلَى نَبِيْنَا مُحَمَّد، وعَلَى آلِهِ، وأَصْحَابِه، والتَّابِعِيْنَ لَهُم بإحْسَانِ إلى يَوْمِ الدِّينِ، وبَعْدُ: فإنَّ إخلاص النية لله تعالى وحده هو أساس قبول الأعمال الصالحة؛ فالعبادة بدون إخلاص مردودة على صاحبها. فأقول وبالله التوفيق:

### تعريف الإخلاص:

الْإِخْلاَصُ: هُوَ أَنْ يَقْصِدَ الْسُلِمُ بعمله رضًا الله تعالى والتقرب اليه وحده.

الفرق بين الإخلاص والصدق:

- (١) الصدق أصلُ؛ وهو الأول، والإخلاص فرعُ؛ وهو تابع.
- (٢) الإخلاص لا يكون إلا بعد الدخول في العمل، وأما الصدق فيكون بالنية قبل الدخول في العمل. (التعريفات للجرجاني صـ١٤).

### الإخلاص وصية رب العالمين:

- (١) قَالَ الله تَعَالَى: (وَمَا أَمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا الله مُخُلصينَ لَهُ الدِّينَ) (البينة: ٥).
- (٢) قَالُ سبحانه لنبينا صلى الله عليه وسلم: (قُلُ إِنَّ صَلَاقٍ وَمُثْكِي وَعَيْكَى وَمَمَانِ بِقِو وَسلم: (قُلُ إِنَّ صَلَاقٍ وَمُثْكِي وَعَيْكَى وَمَمَانِ بِقِو رَبِّ الْمَالِمِينَ اللهِ عَلَيْ اللهِ مُرِيكَ لَهُ وَيِذَاكِ أَمِرْتُ وَأَنَا أَوَلُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال
- (٣) وقال الله تعالى: (تَنْزِيلُ الْكِتْبِ مِنَ اللهِ الْمَرْزِ الْمُتَكِيْبِ مِنَ اللهِ الْمَرْزِ الْمُتَكِيدِ (أَ إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَبَ الْمُحَدِّبُ الْمَالِمُ اللهِ اللّهِ الدِّينُ اللّهِ عَلَيْهُ الدِّينُ اللّهِ عَلَيْهُ الدِّينُ اللّهِ وَالدِّينُ اللّهِ مَا اللّهِ وَالدِّينَ إِنَّ اللّهِ يَعْكُمُ اللّهِ وَلَهْنَ إِنَّ اللّهَ يَعْكُمُ اللّهِ وَلَهْنَ إِنَّ اللّهَ يَعْكُمُ اللّهِ وَلَهْنَ إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِي اللّهِ وَلَهْنَ إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِي اللّهِ وَلَهْنَ إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِي اللّهِ وَلَهُ إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِي اللّهُ اللّهِ وَلَهُ إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِي اللّهُ اللّهِ وَلَهُ إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوكَ دُولُولُ إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوكَ دُولُولُ إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوكَ دُولُولُ إِنَّ اللّهِ وَلَا الرّهو: ١-٣).

- (٤) وقال جل شأنه: (قُلُ إِنِّي أَمِرْتُ أَنُ أَعَبُدُ اللَّهِ مُخْلِصًا لَهُ الدَّينَ وَأَمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوْلَ الْسُلِمِينَ (الزمر:١٢،١١).
- (٥) قال سُبحانه: ( هُوَ اُلَّذِي بُرِيكُمُّ ءَايَتِهِ. وَيُثَرِّكُ لَكُمُ مِنَ السَّمَاةِ رِزَقًا وَمَا يَلَاَكُمُّ الِّلَا مَن يُنِبُ ٣ فَادْعُوا اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ اللِّينَ وَلَوَّ كَرْهُ الْكَهْرُونَ ) (غاهر:١٣، ١٤).
- (٢) وقال تعالى: ( هُوَ ٱلْحَتُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ الْحَتُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ الْحَتُ لَلَّا الْحَتْ لِلَّا الْحَتْ لِلَّا الْحَتْ الْحَدْ الْحَتْ الْحَتْ الْحَدْ الْ

### الإخلاص لله تعالى

شرط لقبول الأعمال الصالحة:

قال الله تعالى: (فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لَقَاءَ رَبُهِ فَلْيَغْمَلُ عَمَلاً صَالِحًا وَلاَ يُشْرِكُ بِعِبَادُةَ رَبُهُ أَحَدُا) (الكهف:١١٠).

قَالَ الأَمامُ ابنُ كثير رحمه اللَّه: هَذَانَ رُكِنَا الْعَمَلِ الْتُتَقَبِّلُ. لاَ بُدُّ أَنْ يَكُونَ خَالِصَا للَّهِ، صوابًا عَلَى شَرِيعَة رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْه وَسَلَّمَ. (تفسير ابن كثير جه صوب).

(۱) عن عُثْمَانَ بُن عَفَانَ قال: قال رسُولِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسِّلَّمَ: مَنْ بَنَى مَسْجِدًا يَبْتَغِي بِهِ وَجُهُ اللَّهِ بَنَى اللَّه لَهُ مِثْلَهُ فِيْ الْجَنَّةَ. (البخاري حديث ٤٥٠/مسلم



حدیث ۵۳۳).

أَرَائِتَ رَجُلاً غَزَا يِلْتَمِسُ الأَجْرِ وَالذَّكْرِ،

(٤) قَالَ أَبُو سُلَيْمَانَ الدَّارَاني: إذا أَخُلَصَ

الْعَبُدُ انْقَطَعَتْ عَنْهُ كَثْرَةَ الْوَسَاوِسِ

وَالرِّياء. (مدارج السالكين لابن القيم

عَمل عَملاً أَشْرَكَ فيه معى غَيْرى، تَرَكْتُهُ

(٤) عَنْ أَبِي أَمَامَةَ الْبَاهِلِيِّ، قَالَ: جَاءَ رَجُل

إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، فَقَالَ:

وشركه" (مسلم حديث: ٢٩٨٥).

سوف يطول عمرك) فَتَعْمَلَ عَمَلاً صَالِحًا إلاَّ ازْدَدْتَ بِه دَرِجِهَ وَرِفْعَةَ، ثُمَّ لَعَلْكُ أَنُ تُحَلِّفُ حَتَّى يَنَتَفَعَ بِكَ أَقُوامٌ، وَيُضُرُ بِكَ آخَرُونَ، اللَّهُمَّ أَمْضَ لأَصْحَابِي هَجْرَتَهُمْ، وَلا تَرْدُهُمُ عَلَى أَعْقَابِهِمَ. (البخاري حديث: ١٢٩٥، ومسلم حديث: ١٢٥٠). إخلاص النية لله تعالى سبيل العسنات: إخلاص النية لله تعالى سبيل العسنات:

(١) عن عُمر بن الخطاب أن رسُول الله صلى الله عليه وسلّم قال: «الأعمال بالنية، ولكل المرى ما نوى، فمن كانت هجرتُهُ إلى هجرتُهُ إلى الله ورسُوله فهجرتُهُ إلى يصيبها، أو المراة يتزوجها، فهجرتُهُ إلى هاجر إليه هاجر إليه (البخاري حديث:٥٤، ومسلم حديث:٥٤).

(٢) عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالُكِ رَضِيَ اللّهِ عَنْهُ، أَنْ رَسُولَ اللّهِ صَلّى اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلْم رَجَع مِنْ غَزْوَة تَبُوكَ فَدْنَا مِنَ المَدينَة، فقال: ﴿إِنَّ بِالمَدينَة أَقُوامًا، مَا سِرْتُمُ مَسِيرًا، وَلاَ قَطَعْتُمْ وَادِياً إِلاَّ كَانُوا مَعْكُمْ، قَالُوا: يا رَسُولُ اللّه، وَهُمْ بِالمَدينَة؟ قَالُ: ﴿وَهُمْ بِالمَدينَة، حَبْسَهُمُ الْعُدْرُ، (البخاري حديث: ٤٤٢٣).

(٣) عَنْ أَبِي هُرَيْرَة، قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللّهِ صَلَّى اللّه عَلَيْهِ وَسَلَّم، " صَلاَةُ الرَّجُلِ فَيْ جَمَاعَة تَرْيِدُ عَلَى صَلاَتَه فَيْبَيْته، وَصَلاَته فِي سُوقَه، بِضُعَا وَعِشْرِينَ دَرَجَةَ، وَذَلْكَ أَنَّ حَدَهُمْ إِذَا تَوْضًا فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ، ثُمَّ أَتَى الْمُسْجِدِ لا يَنْهَزُهُ (يِنَهْضَه) إلا الصَلاَة، المَسْجِد لا يَنهزُهُ (يِنهضه) إلا الصَلاَة، لا يُريدُ إلا الصَلاة، فَلَمْ يَخْطُ خَطُوةَ إلا يُريدُ إلا الصَلاة، فَلَمْ يَخْطُ خَطُوةَ إلا يَريدُ إلا الصَلاة، فَامْ يَخْطُ خَطُوة إلا كَلْ يَكْ بِهَا دَرَجَة، وَحُطَّ عَنْهُ بِهَا خَطْيِئَةً. كَان فِي الصَّلاة مَا كَانتِ الصَلاَة هَيْ تَحْبِسُهُ، وَاللّذِي صَلَّى فِيه، يَقُولُونَ؛ اللّهُمْ وَاللّهُمُ اغْفَرُ لَهُ، اللّهُمْ تَبْ عَلَيْه، مَا لَمْ يُحْدَثُ فِيه" (البخاري لهُ يُودُ فِيه، مَا لَمْ يُحْدَثُ فِيه" (البخاري حديث؛ ١٤٩)

(٤) عَنْ أَبِي كُنْشَةَ الأَنْمَارِيِّ، أَنْهُ سَمِعَ

جاما).

(٥) قال ابنُ القيم: العمل بغير إخلاص
 وَلاَ اقْتَدَاء كَالْسَافِر يمللُ جرابه رملًا
 يُثْقُلُهُ وَلاَ يَنْفَعهُ. (الفوائد لابن القيم
 صـ٤٩).

(٦) قَالَ بَعْضُ السَّلَف: الإخْلاصُ أَنْ لا تَطلبُ عَلَى عَملكَ شَاهدًا غَيْرِ الله، ولا مُجَازِيًا سِنواهُ. (مدارج السالكين لابن القيم جـ٢صـ٩٥).

(٧) قال بَعْضَ السَّلْف: الإخْلاصُ نسْيَانُ رُوْيَة الْخُلْق بِدُوامِ النَّظْرِ إلى الْخَالَق. (مدارج السالكين لابن القيم جـ٢صـ٩٥). (٨) قيل لسَهُل بن عبد الله التستُري: أَيُّ شيء أشدُ على النَّفْس؟ فقال: الإخلاص؛ لأنَّهُ ليُسَ لَهَا فيه نصيبُ. (مدارج السالكين لابن القيم حـ٢صـ٩٥).

الإخلاص لله تعالى بعصم المؤمنين من الشيطان: 
قَالُ سُبحانه: ( قَالَ يَإِنِيسُ مَا مَنْعَكَ أَن نَسُجُدُ 
لِمَا خَلَقَتُ بِيَدَيِّ أَسْتَكَمْرَتَ أَمْ كُتَ مِن المَالِينَ 
قَالَ أَنَا خَبْرٌ مِنْهُ خَلَقْنِي مِن قَارٍ وَخَلَقْنَهُ، مِن طِبِ اللهِ قَالَ قَلْخُرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَحِيمٌ اللهِ وَرَخَلَقْنَهُ، مِن طِبِ اللهِ قَالَ قَلْخُرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَحِيمٌ اللهِ وَرَخَلَقْنَهُ، مِن طِبِ اللهِ عَبْدُونَ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ

مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ (ص:٨٣:٧٥).

الإخلاص يرفع درجات المسلم في الجنة؛ روى الشيخان عن سغد بن أبي وقاص، رضي الله عنه، قال؛ كان رسول الله صلى رضي الله عنه، قال؛ كان رسول الله صلى من وجع اشتد بي، فقلت: إني قد بلغ بي من الوجع وأنا ذو مال، ولا يرثني إلا ابنة، من الوجع وأنا ذو مال، ولا يرثني إلا ابنة، افاتصد في بثلثي مالي؟ قال: «لا فقلت: بالشطر؟ فقال: «لا شم قال: «الثلث فقلت خير من أن تذر هم عالة يتكففون الناس، والكل لن تنفق نفقة تبتغي بها وجه الله الأها أجرت بها، حتى ما تجس و فقلت: يا رسول الله، أخلف (أبقى في مكة) فقلت: يا رسول الله، أخلف (أبقى في مكة) فقلت: يا رسول الله، أخلف (أبقى في مكة)

رَسُولَ اللّه صَلَى اللّه عَلَيْه وَسَلَمَ يَقُولُ: "
إِنْما الدُّنْيَا لأَرْبَعَة نَفْر، عَبْد رَزَقَهُ اللّه
مَالاً وَعَلْمَا فَهُو يَتَقي فيه رَبّه، وَيَصلُ فيه
رحمه، ويعلم لله فيه حقاً، فَهَذَا بَافْضل
المُنَازِل، وعبد رَزقَهُ الله علما ولم يرزقهُ
مالاً فَهُو صَادَقُ النّية يَقُولُ: لُو أَنْ لَي مالاً
عَمْلَتُ بِعَمَل فَلَان فَهُو بِنَيْته فَأَجُرهُما
سُواء، وعبد رَزقه الله مَالاً وَلم يَرزقهُ
علماً، فَهُو يَخْبِطُ فِي مَاله بِغَيْر علم لا
يتقي فيه ربه، ولا يصلُ فيه رحمه، ولا
يعلم لله فيه حقاً، فِهذا بَأَخْبِث المنازل،
يعلم لله فيه حقاً، فِهذا بَأَخْبِث المنازل،
وعبد لم يرزقه الله مالاً ولا علما فهو
يَقُولُ: لو أَنْ لَي مالاً لَعَمَلْتُ فيه بِعَمَل
فلانِ فَهُو بَنِيْتِه فُوزَرُهُمَا سَوَاءٌ ". (صحيح
فلانِ فهُو بَنِيْتِه فُوزَرُهُمَا سَوَاءٌ ". (صحيح

الترمذي للألباني حديث: ١٨٩٤).
(٥) عن ابن عباس رضي الله عنهما، عن النبي صلى الله عليه وسلم، فيما يروي عن ربه عز وجل قال: قال: إن الله كتب الحسنات والسيئات ثم بين ذلك، همن هم بحسنة فلم يعملها كتبها الله له عنده حسنة كاملة، فإن هو هم بها فعملها كتبها الله له عنده سبع مائة ضعف إلى أضعاف كثيرة، ومن هم بسيئة قلم يعملها كتبها الله له عنده عشر حسنات إلى حسنة كاملة فعملها كتبها الله له عنده كتبها الله له عنده كثيرة، ومن كتبها الله له عنده كثيرة ومن كتبها الله له عنده كتبها الله له سيئة واحدة (البخاري كتبها الله له سيئة واحدة (البخاري حديث: ١٣١).

(٦) روى النسائي عَنْ أبي اللَّرْدَاء، عَنْ النَّبِي صَلَّى اللَّهُ وَسَلَّم، قَالَ: مَنْ أَتَى النَّبِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، قَالَ: مَنْ أَتَى فَرَاشُهُ وَهُو يَتُوي أَنْ يَقُوم يُصَلِّي مِنَ اللَّيْلُ فَعَلَبْتُهُ عَيْنَاهُ حَتَى أَصْبِحَ كَتَبَ لَهُ مَا نَوَى فَعَلَبْتُهُ عَيْنَاهُ حَتَى أَصْبِحَ كَتَبَ لَهُ مَا نَوَى وَكَانَ نَوْمُهُ صَدَقَةً عَلَيْهُ مِنْ رَبِّه عَزْ وَجَلَ اللَّهُ اللَّهُ لَا لَيْانِي جِدَا صَلَاه).

### الإخلاص لله سبيل الحصول على شفاعة تبينا صلى الله عليه وسلم:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةُ أَنَّهُ قَالَ: قِيلَ يَا رَسُولَ اللَّهُ مَنْ أَسُعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِكِ يَوْمَ القَيَامَةَ؟ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿ لَقَدْ ظَنَنْتُ يَا أَبَا هُرَيْرَةً أَنْ لا يَسْأَلُني

عَنْ هَذَا الْحَدِيثِ أَحَدُ أُوِّلُ مِنْكَ لِمَا رَأَيْتُ مِنْ حرْصكَ عَلَى الْحَدِيثِ أَسْعَدُ النَّاسِ بِشُفَاعَتِي يَوْمَ الْقيامَةِ، مِنْ قَالَ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّه، خَالُصًا مِنْ قَلْبِهِ، أَوْ نَفْسِهِ، (الْبِخَارِي حديث:٩٩).

### الإخلاص لله سبيل النجاة من النار:

قال سبحانه عن المجرمين: (إِنْكُو لَذَ آبِهُوا الْعَنَابِ الْأَلِدِ (أَنْ وَمَا لَجُرُونَ إِلَّا مَا كُنُمَ فَعَمَلُونَ (أَنْ إِلَّا عِبَادُ اللهِ الشخاصِينَ (أَنْ أُولَئِكَ لَمْ رِزْقُ مَعْلُومٌ (أَنْ فَوَكِمُ وَهُم مُكُرِّمُونَ (أَنْ فِي حَنَّتِ النَّعِيمِ) (الصافات:٣٣٨ع).

عَنْ عِتْبَانَ بَنِ مَالِكَ الأَنْصَارِيّ، رَضِيَ اللّهُ عَنْ عَتْبَانَ بَنِ مَالِكَ الأَنْصَارِيّ، رَضِيَ اللّه عَنْهُ أَنَّ رَشُولُ اللّه صَلّي اللّه عَلَيْهُ وَسَلّمَ قَالَ: إِنَّ اللّه حَرَّمَ عَلى النّارِ مِنْ قَالَ: لاَ إِلَهُ إِلاَّ اللّه، يَبْتَغِي بِذَلكَ وَجُهُ اللّه. (البخاري إلاَّ الله، (البخاري حديث: ٣٣).

### الإخلاص لله سبب لاجابة الدعاء:

روى الشيخان عَنْ ابْن عُمِّرَ رَضَى اللَّه عَنْهُمَا عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قال: خرج ثلاثة نفر بمشون فأصابهم المطر فدخلوا في غارفي جبل فانحطت عليهم صخرة قال فقال بعضهم لنعض ادْعُوا اللَّه بِأَفْضَل عَمَل عَمِلْتُمُوهُ فَقَالَ أحدهم: اللَّهُمَ إِنِّي كَانَ لِي أَيُوانِ شَيْخَانِ كبيران فكنت أخرج فأرعى ثم أجيء فَأَحُلُبُ فَأَجِيءُ بِالْحِلابِ فَآتِي بِهِ أَبُويَ فَيَشْرَبَانَ ثُمَّ أُسُنِقِي الصَّبْيَةَ وَأَهْلَي وامرأتي فاحتبشت ليلة فجئت فإذا هما نَائِمَانِ قَالَ فَكُرِهْتُ أَنْ أُوقِظُهُمَا وَالْصُنْيَةُ يَتَضَاغُونَ عِنْدَ رِجِلَيِّ فَلَمْ يَزَلُ ذَلْكَ دَأْبِي وَدَأْبَهُمَا حَتَّى طَلَعَ الْفَجُرُ اللَّهُمَّ إِنْ كَنْتَ تَعُلُّمُ أَنِّي فَعَلْتُ ذَلِكَ ابْتَعَاءَ وَجِهِكَ فَافْرُجُ عَنَا فَرُجَةَ نَرَى مِنْهَا السَّمَاءَ قَالَ فَفُرِجَ عَنْهُمْ. (البخاري حديث٢٢١٥، ومسلم حديث٢٧٤٣).

وَآخِرُ دَعُوَانَا أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ. وَصَلَّى اللَّهِ وَسَلَّمَ عَلَى نبينَا مُحَمَّد، وَآله، وَأَصْحَابِهِ، وَالتَّابِعِينَ لَهُمْ بِإِحْسَانِ إلى يَوْم الدِّينِ.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: إن للأمم العظيمة ملاحم يتوقف عندها الزمان. ويشرث لها المكان، الإنسانية تشهدها، والتاريخ يسطرها، وتتوارثها الأجيال. ولأمة الاسلام مواقفها الجليلة وملاحمها العظيمة، منها؛ القادسية واليرموك وموقعة حطين وموقعة عين جالوت وفتح القسطنطينية.. وغيرها من المعارك الإسلامية في مواجهة الشرك والكفر والظلم والطغيان وفي القلب منها المقاومة الفلسطينية الباسلة في غزة وفيها انصهرت النفس البشرية بالعقيدة والايمان.. حين وقفت القلة الضعيفة من المجاهدين في مواجهة جحافل الصهيونية العالمية برؤوسها الثلاثة الخبيثة وهم اليهود والغرب وأحلاس الفتنة وذيول العار من المتلونين في بلادنا العربية والإسلامية.. وهذه مواقف لا تملك النفس البشرية فيها الخيار.. فإما قوة العقيدة وانشراح الصدور واطمئنان القلوب وثبات الأقدام.. وإما الرعب والفزع والانهيار...عدة أشهر دارت رحى حرب طاحنة .. بين قلة من المجاهدين المسلمين الصابرين المحتسبين المسلحين بقوة العقيدة وثبات الإيمان.. وكثرة طاغية من جند الباطل من اليهود مسلحة بأعتى ما أنتجته ترسانات الأسلحة وخلاصة ما أفرزته عقول الشر والطغيان..

وكانت النتيجة.. آيات إيمانية.. وفتوحات ربانية.. ونصر من الله وفتح قريب. وفي هذا الملف إن شاء الله نفتح بعضا من صفحات هذه الحرب.. نستعرض الأحداث ونحلل النتائج... ونستخلص العبر والدروس.

### البدايات

في اليوم السابع من شهر أكتوبر عام ٢٠٢٣م قامت قوة من المقاومين في غزة بعملية قتالية سميت باسم (معركة ألأقصى) وفيها تم قتل جنود إسرائيليين وجرح أخرين وأسر العديد من اليهود الذين استوطنوا غلاف غزة؛ وذلك من أجل مبادلتهم بأسرى فلسطينيين محتجزين في السجون الإسرائيلية. وعقب تلك العملية المؤلمة والمهينة للجيش الإسرائيلي والتي جاءت بعد أن اجتاحت الجماعات اليهودية المتشددة باحات المسجد الأقصى أولى القبلتين وثالث



الحرمين ومسرى الرسول الكريم محمد صلى الله عليه وسلم بدأت القوات الإسرائيلية البرية والجوية والبحرية بقصف قطاع غزة مستهدفة كافة المنشآت والبنى التحتية من طرق وجسور ومحطات توليد الطاقة الكهربائية والمستشفيات والمدارس وغيرها. وأعلنت إسرائيل حربها واختارت التصعيد الذي تطور بسرعة مذهلة في أيام معدودات إلى حرب شاملة على غزة برًا وبحرًا وجوًا. تدور رحاها من عدة أشهر.

من المنتصر؟

هل نستطيع أن نحدد من المنتصر. المقاومة في غزة أو إسرائيل؟ لكي نجيب على هذا السؤال بجب أن نعلم جيدًا أن الصراع العسكري هو أحد أدوات الحرب مثله مثل الصراع السياسي والاقتصادي والإعلامي والمعنوي، وأن لكل طرف في تلك الحرب أهدافه .. فمن ينجح في تحقيق أهدافه بأى من هذه الأدوات كان هو المنتصر.. ومن يفشل في تحقيقها كان المنهزم. وبالرجوع إلى الأهداف التي أعلنها كل من طرفي الحرب وهما المقاومة الفلسطينية واسرائيل ثم تحديد المدى الذي وصل إليه كل منهما في تحقيقها نستطيع أن نحدد من المنتصر ومن المنهزم وذلك على النحو التالي:

أولا: المقاومة الفلسطينية:

عندما قامت بأسر الجنود وبعض المستوطنين في غلاف غزة أعلنت هدفها واضحًا جليًا وهو أنه لن يرد هؤلاء الأسرى إلا من خلال عملية تبادل للأسرى مع إسرائيل من خلال مفاوضات غير

مىاشرة.

### ثانيا: إسرائيل

بعد أن تمت عملية معركة الأقصى بدأت الألة الحربية الإسرائيلية في الدوران، وأعلنت اسرائيل أن لها ثلاثة أهداف لا بد من تحقيقها لايقاف الحرب وهي:

١- استعادة الأسرى دون أي شروط أو تبادل للأسرى

٢- نزع سلاح المقاومة وتدمير قوتها الصاروخية.

٣- تهجير الفلسطينيين بعيدا عن غزة إلى

سيناء، ومن الضفة الغربية إلى الأردن. ٤- السيطرة الأمنية للإسرائيليين على غزة مع قوات دولية.

وكانت إسرائيل تعتقد واهمة أن فرصة العمر قد واتتها لضرب قطاع غزة وتدمير بنبتها الأساسية والانتقام لتلك الفضيحة العسكرية التي وصمتها والتصقت في عملية طوفان الأقصى.

فلما بدأت عجلة الحرب في الدوران.. فوجئت إسرائيل بما لم تتوقعه وما لم يكن في الحسبان من قوة وصلابة وصمود المقاومة: فيدأت أهدافها ومطالبها في التراجع تدريجيًا وأصابها الجنون من هول ما لاقت من صنوف المواجهة العسكرية الصلية فلم تعد تطالب باستعادة الأسرى دون شروط.

فقد عجزت إسرائيل عن تحقيق أي انتصار عسكرى بحقق لها أهدافها، بل إنها منيت بخسائر فادحة وهزائم متكررة لم يتوقعها أحد على الإطلاق على يد (المقاومة) التي مازالت قابضة على الأسرى مصرة على مطالبها.

من ذلك يتبين لنا أن إسرائيل قد فشلت حتى الآن في تحقيق أي من أهدافها بينما (المقاومة الفلسطينية) مازالت قابضة على ورقتها الرابحة.. وهي الأسرى. وبذلك نعلم من الخاسر المنهزم ومن الفائز المنتصر.

### الكفاءة القتالية في الميدان:

فإذا نزلنا إلى ميدان المعركة والصراع العسكرى .. فكيف نقيم الوضع بين الطرفين؟ منذ اللحظات الأولى لبدء القتال فوجي العالم أجمع بمفاجآت حقيقية قلبت جميع الموازين رأسًا على عقب.. وحطمت الكثير من الثوابت والمفاهيم التى بذل العدو الإسرائيلي جهودًا مضنية لتثبيتها في عقول المسلمين وترسيخها في نفوسهم .. ومن هذه المفاجآت: المفاجأة الأولى: ذلك الصمود المهر

في مواجهة جحافل الجيش الإسرائيلي فإن قوات المجاهدين لها أشهر صامدة أمام الألة العسكرية الإسرائيلية الجبارة العاتية التي عجزت عن السيطرة الفعلية على قطاع غزة شمالا وجنوبا ولم تستطع تكبيل يد المقاومة

49

الفلسطينية والحد من انطلاقتها العسكرية المؤثرة بأي صورة تدعى بها نصرًا ولو زائفًا أو هزيلاً.

وتتمثل أهمية وخطورة ذلك الصمود المستمر الطويل إذا تذكرنا أمرين هما:

الأول: أن الجيش الإسرائيلي قد استطاع في الخامس من يونيو عام ١٩٦٧م أن ينتصر انتصارًا ساحقًا وكاسحًا على جيوش ثلاث دول عربية هي مصر وسوريا والأردن، وأن يحتل أراضي شبه جزيرة سيناء وهضبة الجولان والضفة الغربية وقطاع غزة بالكامل.. كل ذلك في ستة أيام فقط.

الثاني في معركة العاشر من رمضان-السادس من أكتوبر ١٩٧٣م- وبالرغم من أن مصر وسوريا قد فاجأتا العدو الإسرائيلي في بداية المعركة مفاجأة عنيفة أفقدته توازنه واستطاعتا تحقيق نصر حاسم نتج عنه عبور مصر القناة السويس واستعادة سوريا لهضية الجولان .. إلا أن العدو الإسرائيلي في خلال عشرة أيام فقط وفي السادس عشر من أكتوبر استطاع أن يستعيد توازنه وأن يقوم بهجوم مضاد أعاد به احتلال هضبة الجولان السورية مرة ثانية... واختراق الجبهة المصرية على قناة السويس بين الجيشين الثانى والثالث الميدانيين فيما عرف باسم (الثغرة)؛ حيث قام بالالتفاف خلف الجيش الثالث الميداني ومحاصرته وعزله داخل سيناء.. ولولا البسالة العظيمة التي أبداها المجاهدون في مدينة السويس لاستطاع العدو الصهيوني احتلال تلك المدينة الاستراتيحية ولتغيرت نتيجة المعركة تغيرا حاسمًا لصالح العدو الإسرائيلي.

### المفاجأة الثانية، في ميادين القتال

في القتال البري في المعارك التي دارت في المدن والبلدات والمخيمات الفلسطينية دفعت إسرائيل بخيرة مقاتليها من رجال النخبة العسكرية في لواء (جولاني) للاستيلاء على هذا المناطق الاستراتيجية في غزة فما كان من رجال المقاومة إلا أن أوقعوا بهم هزيمة فادحة دفعتهم إلى الانسحاب بعد تدمير عدة دبابات من طراز (ميركافا) فخر تدمير عدة دبابات من طراز (ميركافا)

الجيش الإسرائيلي.. وقتل أعداد كبيرة من العسكريين الإسرائيليين.

ولهذه المعركة مغزى خطير.. فقد كانت لقاء مباشرًا بين المجاهدين المسلمين ونخبة المقاتلين اليهود وجها لوجه ورجلا لرجل.. والنتيجة طبعًا وكما هو متوقع في مثل هذه الحالات معروفة.. فاليهود لا يستطبعون قتال المجاهدين وجهًا لوجه، وإنما بطائراتهم وصواريخهم ومن وراء دباباتهم وحصونهم وأسوارهم تصديقًا لقول الله عز وجل: «لا يقاتلونكم جميعا إلا في قرى محصنة أو من وراء جدر بأسهم بينهم شديد تحسبهم جميعًا وقلوبهم شتى ذلك بأنهم قوم لا يعقلون،، واليهود كلما تلقوا ضربة قاصمة من المقاومين الفلسطينيين تقوم بصب نيرانها على المدنيين الأمنين مستغلة تفوقها العسكري الجوى المدعوم من الولايات المتحدة الأمريكية والمملكة المتحدة البريطانية والدول الغربية عمومًا.

وتقوم المقاومة بواجبها الجهادى الميمون فتمطر البلدات الإسرائيلية بوابل من نيران صواريخها فتدمرها وتشعل النيران بها في ضربات قاتلة تصيب العالم أجمع بالذهول والانبهار.. خاصة أن المقاومين ينقلون هذه الملحمة على الهواء مباشرة على شاشات الملخمة في العالم أجمع بأم عينيه.

كما أن إسرائيل خسرت كثيرًا من جراء ضرب سفنها التجارية والعسكرية في البحر الأحمر، وتعتبر هذه الكارثة هي الرابعة في تاريخ البحرية الإسرائيلية في سلاح المدمرات والبوارج؛ حيث كانت الكارثة الأولى هي إغراق السلاح البحري المصري للمدمرة الإسرائيلية (إيلات) عام ١٩٦٩م أمام شواطئ مدينة (بورسعيد) المصرية مستخدمًا لنشات الصواريخ السوفيتية لأول مرة في تاريخ المعارك البحرية.

وبعد هذه الكارثة الثانية جاءت الكارثة الثالثة حين استطاع (حزب الله اللبناني) تدمير بارجة ثانية أمام شواطئ مدينة (صور) يوم ٣١ يوليو ٢٠٠٦م.

ثم جاءت الكارثة الرابعة حين استطاعوا في



يوم ١١ أغسطس أن يدمروا ويغرقوا أحد زوارق الصواريخ الإسرائيلية وعليه بحارًا، فيها خمسة من طاقمها وأربعة وعشرون جنديًا كانوا على متنها.

المفاجأة الثالثة قصف إسرائيل بالصواريخ وهي مفاجأة زلزلت الكيان الإسرائيلي وهزت أركانه وهي قصف شمال إسرائيل مدينة (حيفا) ثم (العقولة)، وأخيرًا (الخضيرة) التي لا تبعد كثيرًا من العاصمة تل أبيب بل وتسمع صفارات الانذار تدوي في قلب تل أبيب نفسها رغم وجود القبة الحديدية لل أبيب نفسها رغم وجود القبة الحديدية مما أصاب سكان تلك المواديخ إلى أهدافها فيعشون في المخابئ والملاجئ طوال فترة فيعشون في المخابئ والملاجئ طوال فترة الحرب. ومازال في جعبة المقاومة صواريخ أبعد مدى وأقوى تدميرًا وأشد تنكيلاً ومفاعل ديمونة النووي في صحراء النقب.

### تعطم الثوابت وانهيار المفاهيم:

ما هي الثوابت التي انهارت والمفاهيم التي تحطمت؟.. وما العبر والدروس في تلك الحدب؟

هذه الحرب ساحة لقتال تحظمت فيها مفاهيم كثيرة وانهارت ثوابت ظلت ردحًا طويلاً تسكن عقولنا وتعشش في نفوسنا همنها:

أولاً: إن إسرائيل دولة لا تُقهَر.. والجيش الإسرائيلي لا يهزم، وقد تحطم هذا الادعاء، وثبت كذبه حين استطاع بضعة مئات أو آلاف من المجاهدين أن يصيبوا ذلك الجيش بالعجز والفشل في تحقيق أي مكاسب عسكرية على أرض المعركة طوال عدة أشهر متواصلة من القتال الطاحن بل أنهم كبدوه خسائر فادحة في العتاد والرجال.

ثانيًا؛ أن إسرائيل دولة آمنة لا يجرؤ أحد على مهاجمتها.. وهي واحة الأمن والأمان ليهود العالم. وقد انهار هذا الادعاء وثبت زيفه حين انهالت صواريخ المقاومة الفلسطينية على المدن والبلدات الإسرائيلية واضطر حوالي ربع سكان

إسرائيل إلى سكنى الملاجئ والمخابئ لأيام وأسابيع في رعب وفزع.. ثم كان ذلك القرار الإسرائيلي بإخلاء المستوطنات في غلاف غزة من سكانها بالكامل. وهي السابقة الأولى من نوعها في تاريخ إسرائيل.

ثالثا: أن إسرائيل دولة مسالمة تريد أن تعيش مع جيرانها في سلام فما ارتكبته إسرائيل من مجازر ومذابح وحشية تستحى منها الوحوش وتخجل الشياطين ويندى لها جبين الانسانية ولا يرتكبها إلا مسوخ في صورة بشر لا يمكن لها العيش إلا على أرواح الشهداء وأشلاء الأجساد والولوغ في دماء الأبرياء.. والمجازر كثيرة في غزة خاصة وفي عموم فلسطين وغيرها من الملاد العربية كمصر أثناء سنوات المواجهة مع اسرائيل وسوريا ولبنان ويأتي على رأسها مجزرة (قانا) الثانية... التي استشهد فيها ثلاثة وسبعون شهيدًا معظمهم من النساء والأطفال. أما مجزرة (البقاع) في أقصى شمال لبنان في (سهل البقاع) فقد استشهد فيها ثلاثة وثلاثون شهيدًا من العمال والمزارعين الفقراء المسالمين.

رابعًا: المنادون بأن السلام خيار العرب الاستراتيجي.. وأن حرب أكتوبر ١٩٧٣م آخر حرب بين العرب وإسرائيل.. فقد ثبت للعرب أنهم كانوا واهمين ومخدوعين، وأن ذلك الكيان الفاصب لا يمكن أن يعيش الا على اشعال الحروب والولوغ في دماء الأبرياء وتمزيق الأشلاء.. فبعد أن رأت الدنيا كلها آلة الحرب الإسرائيلية تفتك باخواننا الفلسطينيين وتدمر بيوتهم وتسفك دماءهم.. ثم ذلك الطغيان والحدروت في حربها في جنوب لبنان.. فإن من يردد تلك المقولة بعد الآن أن السلام خيار العرب الاستراتيجي. وأن حرب أكتوبر آخر الحروب سوف يكون واحدًا من اثنين.. إما غرًّا ساذجًا لا يصلح لقيادة أمة... أو متواطئا يؤدى دورًا مرسومًا له لتركيع أمة الإسلام.

والله من وراء القصد.

والحمد لله رب العالمين.







## عدل المال الماعة



وقد تم منح جوائز للعشرة الأوائل على مستوى الجمهورية في كل فرع من فروع المسابقة الأربعة (القرآن الكريم كاملاً، نصف القرآن الكريم، ربع القرآن الكريم، ثلاثة أجزاء من القرآن الكريم).

وكذلك العشرة الأوائل على مستوى المحافظات في كل فرع من فروع المسابقة الأربعة.

وفي كلمة بهذه المناسبة أشار الرئيس العام بجهود الإدارة للنهوض بالجمعية. كما أشاد بجهود الفروع وتعاونها، خاصة في مجال تحفيظ القرآن الكريم، مشيرًا إلى أن الجمعة تسعى لبناء جيل من حفظة القرآن الكريم، تحت شعار (مليون حافظ).

تجدر الإشارة إلى أن المركز العام قد رصد مليون جنيه لإجراء هذه المسابقة. نسأل الله تعالى التوفيق والسداد.







الحمد لله، والصلاة والسلام على رسوله محمد صلى الله عليه وسلم، وبعد:
فلو رجعنا إلى عبق الماضي وتدبرنا آثار الأنبياء، وما تركوه لنا من المشاهد البارزة
في الأرض المباركة، لرأينا أن أعظم تركة تركها لنا الأنبياء هي المسجد الأقصى،
فقد تتابع على بنائه وعمارته أنبياء الله؛ منهم من رفع قواعده، ومنهم من جدّد
حوائطه، ومنهم من ألقى فيه خطبه مواعظه، وكان أعظم اجتماع للصلاة على
وجه الأرض في رحابه؛ إذ جمع الله كل الأنبياء في ليلة بهية، وأسرى بعبده من مكة
الزكية، واجتمع الأنبياء كلهم فأمهم محمد صلى الله عليه وسلم خاتم البرية، وعلا
دين الإسلام على كل شرعة منزلة، وختمت الرسالات بشرعة الإسلام المطهرة.

ف أول من بني البيت المقدس إبراهيم الحنيف؛ فعن أبي ذرّ، قال: قُلْتُ يا رسُولَ الله، أيُ مُسْجِد وضع في الأرض أول؟ قال: اللسجد الحرام، قال: قُلْتُ: ثُمَّ أيُ؟ قال: المسجد الأقصى، قُلْتُ: كَمْ كَانَ بينهما؟ قال: أربعون سنة، ثمَّ أينما أدركتك الصلاة بعد قصله، قان الفضل فيه، البخاري بعد قصله، قان الفضل فيه، البخاري

ومرت سنوات طوال والأنبياء يتعهدون المسجد ويقومون برعايته، فلما وقع هدم في مواضع منه جدده سليمان صلى الله عليه وسلم؛ فعن عَبْد الله بن عَمْرو، عَنْ النّبي صَلَى اللّه عَلَيْه وَسَلّمَ قَالَ: "لّمَا فَرَغَ سُلْيَمَانُ بْنُ دَاوُدَ عليهما السلام من بناء سُلْيَمَانُ بْنُ دَاوُدَ عليهما السلام من بناء



بَيْت الْمَقْدُسِ سَأَلَ اللّه ثَلَاثًا: حُكُمًا يُصَادَفُ حُكَمَهُ، وَمُلْكَا لاَ يَنْبِغِي لاَحَد مِنْ بِعْدِه، وَأَلّا يَأْتِي هَذَا الْمُسْجِد أَحَد لا يُرِيدُ إلاَ الصَلاَة فيه إلا خَرَج مِنْ ذُنُوبِه كَيوم وَلَدَتُهُ أُمُّهُ" فَقَالَ النّبِيُّ صَلَّى اللّه عَلَيْه وَسَلَّم: "أَمَّا اثْنَتَانَ فَقَد أَعْطَيهُمَا وَأَرْجُو أَنْ يَكُونَ قَدْ أُعْطِيَ الثَّالِثَةَ" أَخْرِجِه ابن ماجِه (١٤٠٨) وهو حديث صحيح، وقد حققته في موسوعتي ببت المقدس وبلاد الشام الحديثية.

بي القرون وينشأ عيسى ويحيى عليهما السلام ويولدان في رحاب المسجد الأقصى، وكانا يتعبدان فيه ويعلمان الناس الحكمة، وفي يوم أوحى الله إلى يحيى بن زكريا بوحى من السماء وأمره أن يبلغه لبني

44

إسرائيل فجمع الناس في القدس ودخلوا السجد الأقصى وكانت هذه الوصايا الإلهية، عن الحارث الأشعري، أنّ النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم قال: إنّ الله أمريّ حيى بن زكريًا بخمس كلمات أنْ يعمل بها ويأمُر بني إسرائيل أنْ يعملُوا بها، وإنه كاد أنْ يبطى بها، هقال عيسي: إنّ الله أمرك بخمس كلمات لتعمل بها وتأمر بني إسرائيل أنْ يعملُوا بها، قامًا أنْ يعملُوا بها، قامًا أنْ يعملُوا بها، قامًا أنْ يعملُوا بها، قامًا أنْ يحسَف بي أو أعذب، قجمع النسبقتني بها أنْ يحسف بي أو أعذب، قجمع الناس في بيت المقدس، فامتلا المسجد وقعدُوا على الشرف.

فَقَالَ: إِنَّ اللَّهَ أَمْرِنِي بِحَمْسِ كَلَمَاتِ أَنْ أَعُمَلَ بِهِنْ، وَأَمْرِكُمْ أَنْ تَعْبُدُوا بِهِنْ، وَأِنْ مَثَلَ مَنْ أَشْرَكَ اللَّهِ وَلا تَشْرِكُوا بِهِ شَيْنًا، وَإِنْ مَثَلَ مَنْ أَشْرَكَ بِاللَّهِ كَمَثَلُ رَجُلِ اشْتَرَى عَبْدًا مِنْ خَالصِ مَالِهِ بِنَهْ اللَّهِ كَمَثَلُ رَجُلِ اشْتَرَى عَبْدًا مِنْ خَالصِ مَالِهِ بِذَهْبِ أَوْ وَرِق، فقال: هذه دَاري وَهَذَا عَمْلي بِدَهْبِ أَوْ وَرِق، فقال: هذه دَاري وَهَذَا عَمْلي فَاعْمَلُ وَيُودْي إلى غَيْر فَاغُمُلُ وَيُودْي إلى غَيْر سيده، فَأَيْكُمْ يَرْضَى أَنْ يَكُونَ عَبْدُهُ كَذَلك؟ سيده، فَأَيْكُمْ يَرْضَى أَنْ يَكُونَ عَبْدُهُ كَذَلك؟ وَأِنْ اللَّهِ أَمْرَكُمْ بِالصَّلاَة، فَإِذَا صَلَيْتُمْ فَلا تَلْتَفْتُوا فَإِنْ اللَّه يَنْصَبُ وَجَهَهُ لُوجُهِ عَبْدِه فِي صَلاَتِه مَا لَمْ يَلْتَفْتُ.

وَآمُرُكُمْ بِالصَّيَامِ، فَإِنَّ مَثَلَ ذَلْكَ كُمَثَلِ رَجُلِ فِي عَصَابَةٍ مَعَهُ صُرَّةٌ فَيهَا مَشْكَ، فَكُلُّهُمْ يَعْجَبُ أَوْ يُعْجَبُ أَوْ يُعْجَبُهُ رِيحُهَا، وَإِنَّ رِيحَ الصَّائِمِ أَطْيَبُ عِنْدَ الله مِنْ رِيحَ المُسْكِ. الله مِنْ رِيحَ المُسْكِ.

وَآمُرُكُمْ بَالْصَّدَقَةَ فَإِنَّ مَثَلَ ذَلِكَ كَمَثَلِ رَجُلِ أَسَرَهُ الْعَدُوُّ، فَأَوْثَقُوا يَدَهُ إِلَى عُنُقه وَقَدْمُوهُ لِيَضْرِبُوا عُنُقَهُ، فَقَالَ: أَنَا أَفْدَيهِ مِنْكُمْ بالقليل وَالكثير، فَفَدي نَفْسَهُ مِنْهُمْ.

وَآمُرُكُمْ أَنْ تَذَكُرُوا اللّه قَانٌ مَثْلٌ ذَٰلِكَ كَمَثَلِ رَجُلِ خَرَجَ الْعَدُولِ اللّه قَانٌ مَثْلٌ ذَٰلِكَ كَمَثَلِ رَجُلٍ خَرَجَ الْعَدُولِ فِي أَثَرِهِ سَرَاعًا حَتَّى إِذَا أَتَى عَلَى حِصْنِ حَصِينَ فَأَخْرَزَ نَفْسَهُ مِنْهُمْ، كَذَلِكَ الْعَبُدُ لَا يُحْرِزُ نَفْسَهُ مِنَ الشَّيْطَانِ إِلاَّ بِذِكْرِ اللهِ

الله. قَالُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَأَنَا آمُرُكُمُ بِخَمُسَ اللَّهُ أَمَرَنِي بِهِنَّ، السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ، وَالْجِهَادُ وَالْهِجْرَةُ، وَالْجَمَاعَةُ، فَإِنَّهُ مَنْ فَارَقَ الْجَمَاعَةَ قِيدَ شِبْرِ فَقَدْ خَلَعَ رَبْقَةَ الإسلام منْ

عُنُقه إلا أَنْ يَرْجِع، وَمَنْ ادَّعَى دَعُوَى الْجَاهِلِيَّةُ فَائِنَّهُ مِنْ جُثَا جَهَنَّم، فقال رَجُلُّ: يَا رَسُولَ اللَّهُ وَانْ صَلَّى وَصَام، فَادْعُوا وَانْ صَلَّى وَصَام، فَادْعُوا بِدَعُوى اللَّه الَّذِي سَمَّاكُمُ الْسُلِمِينِ الْمُوْمِنِينَ، بِدُعُوى اللَّه الَّذِي سَمَّاكُمُ الْسُلِمِينِ الْمُوْمِنِينَ، عَبَادُ اللَّه، قال الترمذي: هَذَا حَدِيثُ حَسَنُ صَعَيح غُريبٌ قلت: والحديث صحيح، وانظر موسوعة بيت المقدس،

### فأول الوصاياء

توحيد الخالق وعبادته، فالمشرك كافر بنعمة الله عليه، جاحد لن بيده ملكوت كل شيء، فهو يعيش متقلبًا في نعم الله ومع ذلك يؤدي شكر هذه النعم لغير مسديها، همنُ من الناس يرضى لعبده أو خادمه أن يعمل عنده ثم تراه باذلا خيره لغيره، فكيف برب العالمين الذي ما بالعبد من نعمة فمنه وحده لا شريك له، ولا يأتي بالحسنات إلا هو، ولا يصرف السيئات إلا هو، وهو وحده المنضرد بخلق عبده ورحمته وتدبيره ورزقه ومعافاته وقضاء حوائجه، فكيف يليق به مع هذا أن يعدل به غيره في الحب والخوف والبرجاء والحلف والنذر والمعاملة، فيحب غيره كما يحبه أو أكثر، ويخاف غيره ويرجوه كما يخافه أو أكثر، وهذا هو الشرك الذي لا يغفره الله عز وجل، قال الله سيحانه وتعالى: وإِنَّ أَلَمْهُ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ. وَتَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاهُ ، (النساء: ٤٨)، فهو الديوان الذي لا يمحى، والذنب الذي لا يغضر، وكل أعمال البر لا تقيل إلا بالانخلاء من الشرك والا فالباب مؤصد

### والوصية الثانية:

بالصلاة وهي ركن الإسلام الثاني، ولا بد من أدائها بغير التفات بالقلب والوجه وكلاهما منهي عنه، ولا يزال الله مقبلاً على عبده ما دام العبد مقبلاً على صلاته، فإذا التفت بقلبه أو بصره أعرض الله تعالى عنه. ومثل من يلتفت في صلاته ببصره أو بقلبه، مثل رجل قد استدعاه السلطان فأوقفه بين يديه وأقبل يناديه ويخاطبه، وهو في خلال يديه وأقبل يناديه ويخاطبه، وهو في خلال ذلك يلتفت عن السلطان يمينًا وشمالاً وقد



الشدة والمجاعة والغلاء وقلة الطعام وغلو الأسعار، وخص بالذكر اليتيم القريب والمسكين الملصق بالتراب لفقره ومسكنته.

فائدة للذكر فانظرها غير مأمور. وقد عقب النبي صلى الله عليه وسلم على هذه الوصايا بخمس وصايا أخرى جامعة وهي: السمع والطاعة والهجرة والجهاد والحماعة.

الله في كتابه الوابل الصيب أكثر من مائة

وما يجري للأمة اليوم من تضرق واختلاف، وضعض وإستضاف، واقتتال واستخفاف، وإفقار وإعجاف؛ ما هو إلا ثمرة من ثمرات الإعراض عن اتباع السنة الغراء، وما تركت الأمة هدي نبيها إلا استحوذ عليها الأشقياء، ونالت منها الأمم الهالكة بغير عناء. ويَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّغُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِمِهِ. وَلَا تُؤُونُ إِلَّا وَأَلْتُم مُسْلِمُونَ 🕝 وَأَغْتُمِمُوا بَحَبِّل اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا نَفَرَّقُواْ وَاذْكُرُوا بِفَمَّتُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنَّا أعداه فألَّف بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ، إِخْوَانًا وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا خُفْرَوْ مِنَ ٱلنَّارِ فَأَنْقَذُكُم مِنْهَا كُذَٰلِكَ بُبِيِّنُ اللهُ لَكُمْمُ مَانِيتِهِ. لَلَكُوْ تَبَنُّونَ ﴿ وَلَنَكُن يَنكُمُ أَنَّهُ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْغَرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُغْلِحُونَ ۞ وَلَا تَكُونُوا ݣَالَّذِينَ تَفَرَقُوا وَأَخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ ٱلْبَيْنَتُ وَأَوْلَتِكَ لَمُمْ عَذَاتُ عَظِيدٌ ، آل عمران ٢٠١٠ -١٠٥.

نسيال الله أن يجمع الأمة على كتاب ربها وسنة نبيها، وأن ينزع منها الشقاق والاختلاف، وصلى الله على محمد وآله وصحبه. انصرف قلبه عن السلطان فلا يفهم ما يخاطبه به، لأن قلبه ليس حاضرًا معه، فما ظن هذا الرجل أن يفعل به السلطان؟ أفليس أقل المراتب في حقه أن ينصرف من بين يديه ممقوتًا مبعدًا قد سقط من عينيه؟ كذلك الصلاة تقبل من العبد بقدر خشوعه وعدم التفاته في صلاته.

#### والوصية الثالثة

بالصيام وكل شرعة لها طريقتها في الصيام، والصيام عمل غير ظاهر كالمسك في جرابه مخبوء تحت الثياب، فالصائم هو الذي صامت جوارحه عن الآثام، ولسانه عن الكذب والفحش وقول الزور، وبطنه عن الطعام والشراب، وفرجه عن الرفث.

فإن تكلم لم يتكلم بما يجرح صومه، وإن فعل لم يفعل ما يفسد صومه، فيخرج كلامه كله نافعًا صالحًا، وكذلك أعماله فهي بمنزلة الرائحة التي يشمها من جالس حامل المسك، كذلك من جالس الصائم انتفع بمجالسته وأمن فيها من الزور والكذب والفجور والظلم. هذا هو الصوم المشروع لا مجرد الإمساك عن الطعام والشراب.

#### والوصية الرابعة:

الأمر بالصدقة، ولها تأثيرها العجيب في دفع البلاء واستمطار الرحمات، وكلما ضافت اليد وسخت النفس بالعطاء كان الجزاء أوفر، عن أبي هريرة أنه قال: يا لرجزاء أوفر، عن أبي هريرة أنه قال: يأ المين أبي هريرة أنه قال: "جُهُدُ الله أيُّ الصدقة أفضلُ؟ قال: "جُهُدُ الله قال، وابدا بمن تَعُولُ. سنن أبي داود (١٦٧٧) وصححه الألباني. ومن الابتلاءات التي لابد للعاقل أن يتخطاها؛ العقبة التي لابد للعاقل أن يتخطاها؛ العقبة تعالى: « فلا افتحم العقبة (١١) وما أذراك ما العقبة (١١) فك رقبة (١١) أو إطعام ما العقبة (١١) قد رقبة (١١) أو إطعام (١١) أو مشكينا ذا مقربة (١١) أو مشكينا ذا مقربة (١١) أن الفكاك (من العقبة؛ بفك الأسير، أو الإطعام عند من العقبة؛ بفك الأسير، أو الإطعام عند







عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا عمل عملاً أشبته، وكان إذا نام من الليل أو مرض صلى من النهار ثنتي عشرة ركعة. قالت: وما رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم قام ليلة حتى الصباح، وما صام شهرًا متتابعًا إلاً رمضان. (صحيح مسلم).

من هلي رسول الله صلى الله عليه وسلم ي الطاعة وثباته عليها

#### حكم ومواعظ

قال سفيان بن عيينة رحمه الله: «أجهل النّاس: من ترك ما يَعلم، وأعلم النّاس: مَن عمل بما يعلم، وأفضل النّاس: أخشعهم لله،

# من دعاء النبي صلى الله عليه وسلم

عن المغيرة بن شعبة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقول في دبر كل صلاة مكتوبة: "لا إله إلا الله وحده لا شريك

له، له الملك. وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، اللهم لا مانع لما أعطيت، ولا معطى لما منعت، ولا ينفع ذا الجد منك الجد"

(رواه البخاري)

Upload by ! altawhedmag.com





الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: العدوان على العقل له صور عديدة منها:

ا- قد يكون العدوان عن طريق الأخرين، الذين يُقَدِّمون الزاد الثقافي الفاسد، أو يقومون -أفراداً أو جماعات- بعمليات غسيل مُخ لمن يريدون منهم الانقياد لهم، والتبعية.

المفاسد والضلالات في العقيدة، والأخلاق، والمعاملات، المفاسد والضلالات في العقيدة، والأخلاق، والمعاملات، فهي تُنوه بالأباطيل، والشركيات، والكبائر، وتُمجد، وتُعظم السِّحر، والشعوذة، وأبراج اليوم، والدجل، والعَرَافة، وتُقدس السحرة، والمشعوذين، والعرَّافين.... وهذه المواقع لا يُراد بها سوى كَسُب الأموال، وخداع المتابعين، وتلهيتهم عن واجباتهم، ورسالتهم في هذه الحياة.

١-الترويج للعقائد الباطلة والأفكار الهدامة، مع كثرة وجود مواقع البدع والخرافات والفرق الضالة، ومواقع التشكيك في العقيدة الإسلامية وإشارة الشبهات والإسماءة إلى الإسمالام ومواقع التنصير، وانتشار مفاهيم العنصرية والتعصب والتطرف لدى بعض الجهلة الذين يرتادون الإنترنت بكثرة.

أ- إلهاء العقول وإشغالها بكثرة التقليب في مواقع الإنترنت غير المفيدة مما يؤدي إلى ظهور ما يُشبه الابترنت غير المفيدة مما يؤدي إلى ظهور ما يُشبه التبلد واللامبالاة عند بعض المستخدمين، ولا سيما أولئك الذين يُركّزون على مشاهدة الأفلام الجنسية وأفلام الرُعب، التي تشجع على الانحراف والجريمة مما لا يدفع العقل إلى التفكير ومن ثمّ يُـؤدي إلى خموله.

الاعتداء على الإنتاج الذهني أو الفكري للآخرين، وهو ما يُعرف ببراءات الاختراع وحقوق المُوْلَفين وحقوق الملكية الفكرية.

وسأقتصر على تناول العناصر الآتية: تضليل العقل، الكهانة، قراءة الأبراج، السُحر

#### ١ - تصليل العقل

إِنَّ العقل يتأثر بما يُشاهد أو يَسمع أو يَقرأ، والشَّبَكة العنكبوتية تحتوي على الأمور الثلاثة، وقد ثبت في واقع الحياة أنَّ مَن يستخدمها يتأثر عَقْله بسلبيات وأضرار كثيرة

وَالتَّضُّلِيلُ:" تَصْيِيرُ الإنسان إلى الضَّلال، أضَلَّهُ جعله يَضِل، وَالضَّلالُ وَالضَّلالَةُ: ضَدُّ الهُدَى والرَّشاد".

أولاً: صورة تضليل العقل:

وذلك بأنْ يفرض إنسان على آخر، نوعًا مِن الفِكر

Upload by: altawhedmag.com

الْعَرَّافُ يُخْبِرُ عَنْ الْمَاضِي، وَالْكَاهِنُ يُخْبِرُ عَنْ الْمَاضِي وَالْمُسْتَقْبِلِ".

#### ثانيًا: الكهانة اصطلاحًا:

"الإخبار ببعض الغائبات عن الجن، وهو أمرٌ معروفُ عند الناس".

#### ثالثا: الحكم الفقهي:

تحريم الكهانة، وكسب الكاهن خبيث، وأما الكاهن إن اعتقد أن الشياطين يفعلون له ما يشاء كفر، وإن اعتقد أنه تخييل لم يكفر. ويكفر بادعاء علم الغيب وبإتيان الكاهن وتصديقه.. ويكفر بقوله أنا أعلم المسروقات، أو أنا أخبر عن إخبار الجن إياي، ولا يكفر كاهن. ومُنجم، وعراف، وضارب بحصى ونحوه، إن لم يعتقد إباحته، وأنه يعلم به الأمور الغيبة ويُعزر ويُكفُ عنه.

ولقد حرم الإسلام كل صور ادعاء معرفة الغيب كالعرافة، والكهانة، والتنجيم؛ وذلك لم يقد العرافة، والكهانة، والتنجيم، من اعتداء على الألوهية، بادعاء معرفة علم الغيب الذي لا يعلمه إلا الله تعالى قال الله عز وجل: وقل لا يعلم من في السماوات والأرض الغيب إلا الله وما يشعرون أيان يُبقثون ..

ولقد ورد في السُّنَّة تحذير شديد فيما يتعلق بالكهانة، ومن الأحاديث الواردة ما يلي:

قَالَ النَّبِيِّ صَلَى اللَّهُ عَلَيهُ وَسَلَمَ: مَنْ أَتَّى عَرَاهَا فَسَالُهُ عَنْ شَيْءٍ، لَمْ تَقْبِلَ لَهُ صَلاَةٌ أَرْبِعِينَ لَيْلَةً : ( مسلم: ٢٢٣) فَإِذَا كَانَتُ هَـذِهِ حَالُ السَّائل، فَكَيْف بِالْسَنُولِ؟

وَعَنْ أَبِي هُرِيرة رضي الله عنه قال: قال رسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «مَنْ أَتَى كَاهَبَا أَوْ عَرَّاهَا فَصَدِّقَهُ بِمَا يَقُولُ، فَقَدْ كَفَر بِمَا أُنْزِلُ عَلَى مُحَمَّدِ صلى الله عليه وسلم". (رواه أحمد وحسنه محققوه. ح:٩٥٣٦)

وجه الدلالة من الحديث:

٣- وعن أبي مسعود الأنصاري رضي الله عنه: مأن رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن شمن الكلب، ومهر البغي، وحلوان الكاهن، (رواه أبو داؤود خ ٣٤٢٨ وصححه الأرناؤوط).

وقال ابن عبد البر رحمه الله: من المكاسب المجتمع على تحريمها: الربا، ومهور البغاء، والسحت، والرشاوي، وأخذ الأجرة على النياحة، والغناء، وعلى الكهانة، وادعاء الغيب،

الكاذب، الذي لا يمت للحق بشيء، بل هو باطل، ولا يسمح له بنقده أو البحث والتأمل فيه، أو فرض تصورات فاسدة في أي مجال كان، سواءً في الدين، أو الاجتماع، أو السياسة، أو غيرها من مجالات الحياة، فهو يصير بعقل مُصَلل، لا يدري أين الحقيقة، ولا يعرف للحق بابًا، أو مدخلاً من كثرة الأكاذيب والافتراءات من حوله، التي يعرضها أصحاب الأهواء والشهوات ويصفونها أنها الوجهة الحق. أو الصحيحة وهي ليست كذلك.

#### ثانيًا: الحكم الفقهي

تحريم كل ما من شأنه إفساد العقل، وإدخال الخلل عليه، أيًا كان هذا الخلل، ومن هذا القبيل، تجب محاربة العقائد الفاسدة. والأفكار المنحرفة.

ولا شك في وجود تصورات، ومُعتقدات فاسدة، وأفكار هدامة، تَضَلَّل العقل وتُفسده، وتجعله يخلط بين الحق والباطل، ولا شك في تحريم مثل هذه الأمور.

ويجب تعزير من يقوم بتضليل العقول: لردعه حفاظًا على العقول من الضلال والتضليل، وحفاظًا على المجتمع من الفساد، والانحراف. والتعزير مرجعه للقضاء.

#### ٢ - الكهانة عبر الشبكة العنكبوتية:

#### أولاً: تعريف الكهانة لُغَةً:

كَهَنَ: الكَاهَنُ: مَعْرُوفٌ. كَهَنَ لَهُ يَكُهَنُ وَيَكَهُنُ وَيَكَهُنُ وَكُهُنُ كَهُنَ كَهَنَا، قَضَى لَهُ بِالْغَيْبِ، وَقَدْ كَانَ فِي الْعَرْبِ كَهَنَةً، فَمَنْهُمْ مَنْ كَانَ يَزْعُمُ أَنْهِ يَرْغُمُ أَنْهُ يَعْرَفُ الْأَمُورِ كَانَ يَزْعُمُ أَنْهُ يَعْرِفُ الْأَمُورِ كَانَ يَزْعُمُ أَنْهُ يَعْرِفُ الْأُمُورِ لِللهِ بَمُقَدِمات أُسباب، يَسْتَدَلُ بِهَا عَلَى مَوَاقِعَهَا مَنْ كَانَ يَزْعُمُ أَنْهُ يَعْرِفُ الْأُمُورِ كَالَّمُ مَنْ كَانَ يَزْعُمُ أَنْهُ يَعْرِفُ الْأُمُورِ كَالًامُ مَنْ يَسْأَلُهُ أَوْفِعُلُهُ أَوْ حَالُهُ، وَهَذَا يَخْصُونُهُ كَالَّمُ مِنْ يَسْأَلُهُ أَوْ فَعَلَهُ أَوْ حَالُهُ، وَهَذَا يَخْصُونُهُ الشَّيْءِ بِاللهُ الْعُنْ الْضَالَةُ وَنَحُوهِمًا.

وفرَّقَ الْراغب الأصفهاني بين الكاهن والعرَّافُ فقال: والعرَّافُ كالكاهن إلا أن العرَّاف يختصَ بمن يُخبر بالأحوال المستَقْبلة، والكاهن بمن يُخبر بالأحوال الماضية". ومن العلماء من قال: الكاهن: «هو الذي يُخبر عن الكوائن في مُستقبل الزمان، ويدعي معرفة الأسرار ومطالعة علم الغيب".

"وَالْعَرَّافُ مُثَقِّلٌ بِمَغْنَى الْمُنجُم وَالْكَاهِنِ. وَقَيلَ

وأخبار السماء، وعلى الزمر واللعب، والباطل كله، ومن كسب الحرام المجتمع عليه أيضا، الغصب والسرقة، وكل ما لا تطيب به نفس مالكه من مال مسلم أو ذمي.

والواجب على ولي الأمر، وكل قادر أنْ يسعى في إزالية هؤلاء المنجمين، والكهان، والعرافين، وأصحاب الضرب بالرمّل، والحصى....، ومنعهم من الجلوس في الحوانيت والطرقات، أو يدخلوا على الناس في منازلهم لذلك.، ويكفى من يعلم تحريم ذلك، ولا يسعى في إزالته، مع قدرته على ذلك- قوله تعالى: ،كانوا لا يتناهون عن مُتكر فعلوهُ لبنس ما كانوا يفعلون، وهؤلاء الملاعين يقولون الاثم ويأكلون السحت، بإجماع المسلمين. (شرح العقيدة الطحاوية لابن أبي العز الحنفي ص١٨٥).

٣- قراءة الأبراج عبر الشبكة العنكبوتية: وهي من الصور الحديثة للكهانة. وهناك مواقع وصفحات على الشبكة العنكبوتية بهذا الكلام -رجمًا بالغيب-، يقولون مثلا إذا ولد فلان في البُرج الفلائي، أو الشهر الفلائي، أو اليوم الفلاني، أو كان اسمه يبدأ بحرف كذا، أو كذا، ويضعون عليها دعايات تقول: من شهر ميلادك تعرف حظك، وأنك ستمر بأزمة ثم تنفرج، وهكذا ....

الحكم الفقهى:

هذه الصورة من الكهانة المحرمة أيضًا: لما سبق من الأدلة، وكل ذلك فكر، ومُعتقد جاهلي مُحرّم، لا يجوز عمله، ولا تعاطيه، ولا نشره في الصحف، والمجلات، ومواقع التواصل الاجتماعي، والشبكة العنكبوتية، وغيرها: لأنَّ في نشره في هذه الوسائل زيادة في التضليل، وإفساد معتقد المسلمين، وادعاء لعلم الغيب، الذي يختص بالله -تعالى -وحده، وقد جاءت آيات كثيرة في إفراد الله -تعالى -وحده بعلم الغيب منها:

١- قال الله تعالى: رقل لا يعلم من في السَّماوات والأرض الغيب إلا الله وما يشعرون أيان يبعثون .. ٢- وقال تعالى: ، وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها الا هو ويعلم ما في البر والبحر وما تسقط من وَرِقَةَ إِلَّا يِعُلُّمُهَا وَلَا حَبِّهَ فِي ظَلَّمَاتَ الأَرْضِ وَلَا رطب ولا يابس الا في كتاب مبين ..

٣-وقال تعالى: (إن الله عنده علم السَّاعة ويُنزل الغيث ويعلم مَا في الأرْحَام ومَا تَدْرِي نَفْسُ مَاذَا

تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْسُ بِأَيُ أَرْضِ تُمُوتُ إِنَّ الله عليم خبير.

٤-وقال تعالى: «عالم الغيب فلا يُظهرُ على غيبه أحدا الا من ارتضى من رسول.....

كما نهى الإسلام عن التطير والتشاؤم بأي من المخلوقات، كالبُوم، والغراب، أو بعض الأيام، والأرقام؛ لما في ذلك من المخالفة للعقيدة الإسلامية، عن أبي هُريرة- رضى الله عنه-قال: قَالَ رَسُولَ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم: ﴿ لا عَدُوى ولا طيرة، ولا هامة ولا صفر، وفر من المجذوم كما تضر من الأسد . ( البخاري ح٧٠٧ )

٤- السُّحر عبر الشبكة العنكبوتية

أولا: السُحر في اللغة:

السحر عمل تقرب فيه إلى الشيطان وبمعونة منه، كل ذلك الأمر كينونة للسحر، ومن السحر الأخَدْةُ اللَّي تَأْخَذُ العِينَ حَتَّى يُظِنَّ أَنِ الْأَمْرِ كما يُرى وليس الأصل على ما يرى؛ والسُّحرُ؛ الأخذة. وكل ما لطف مأخذه ودق، فهو سحر، والحمع أسحار وسحور، وسحره يسحره سحرا وسحرا وسحره، ورجل ساحر من قوم سحرة وسُحَارٍ، وسَحَارُ مِنْ قَـوْم سَحَارِينَ. والسَّحْرُ: السان في فطنة.

ثانيًا: السُّحُريُّةِ الشرع: "السَّحَريِّةِ عُرْف الشَّرْعِ مُخْتَصُّ بِكُلُّ أَمَّر يَخْفَى سببه ويتخيل على غير حقيقته ويجري مجرى التَّمويه والخداع، ومتى أطلق ولم يُقيد أفاد ذمّ فاعله. قال تعالى: «سحروا أعين الناس ؛ يعنى: مُوهُوا عَلَيْهُمْ حَتَّى ظُنُوا أَنَّ حَبَّالُهُمْ وعَصِيَّهُمْ تسعى، وقال تعالى: ، يُحْيِل اليَّه من سحرهم أَنَّهَا تَسْعَى،، وقد يُسْتَعْمَلُ مُقَيِّدًا فيما يُمَدِّحُ ويحمد".

ومن العلماء من قال: «السحر: الشعوذة وهي تمويه الحيل بإخفائها تحت حركات وأحوال يَظُنَّ الرَّائِي أَنْهَا هِي المؤثِّرةِ مَعَ أَنَّ المؤثِّر خَفَّي، ولذلك أطلق السحر على الخديعة تقول: سحرت الصبي إذا عللته بشيء ثم أطلق على ما علم ظاهره وخفي سببه وهو التمويه والتلبيس وتحييل غير الواقع واقعًا".

ثالثًا: صورة السحر:

السُّحُرُ فِي ذَاتِهِ أَمْرِ غِيرِ محسوس، ليس من العالم المادي الذي يُمكن رؤيته، بل يقتصر التعامل فيه بين الساحر وعالم الجن والشياطين؛ لَّنِ اشْتَرَاهُ مَا لَهُ فِي الأَخْرَةَ مِنْ خَلَاقٍ وَلَبِئُس مَا شَرَوًا بِهِ أَنْفُسِهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ .. وجِهِ الدلالة مِن الآية:

قال الشنقيطي رحمه الله: «الساحر كافر؛ القوله تعالى: « وما كفر سليمان ولكن الشياطين كفروا يُعلَّمُونَ النَّاسِ السَّحْرِ ، وقولُه: ، وما كفر سُليْمَانُ ، يدل على أنه لو كان ساحرًا، وحاشاه من ذلك لكان كافراء وقوله: ، ولكن الشباطين كَفْرُوا يُعلِّمُونَ النَّاسِ السَّحْرِ، صريح في كَفْر مُعَلَّم السُّحُرِ، وقوله تعالى عن هاروت وماروت مُقررًا له: ﴿ وَمَا يُعلَمَانَ مِنْ أَحَد حَتَّى يَقُولًا إِنْمَا نَحُنْ فَتَنَهُ فَلَا تَكُفَّرُ .. وقوله: "ويتعلمون مًا يضرُّهُمْ ولا يَنْفِعُهُمْ وَلقَدُ عَلَمُوا لَنِ اشْتَرَاهُ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةُ مِنْ خَلَاقَ وَلَيْنُسُ مَا شُرُوا بِهُ أنْفُسهُمْ لُو كَانُوا يِعُلَمُونَ ، أي: من نصيب، ونفي النصيب في الأخرة بالكلية لا يكون إلا للكافر-عياذا بالله تعالى-. وهذه الآيات أدلة واضحة على أن من السحر ما هو كفر بواح، وذلك مما لاشكفه".

٢- من السُنة

ا- عن أبي هُريرة- رضي الله عنه-، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: اجتنبوا السبع الموبقات، قالوا السبع الموبقات، قالوا الله وما هن؟ قال: الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال البتيم، والتولي يوم الرحض، وقذف المحسنات المؤمنات الغافلات.

خامسًا: الحكم الفقهي:

السُّحر يُحرم تعلمه وتعليمه وفعله؛ لما فيه من الأذى، والسحر كبيرة من الكبائر العظام، ويكفر الساحر بتعلمه وفعله، سواء اعتقد الحرمة، أو لا، ويُقتل، وبه قال الحنفية، والمالكية، والحنابلة؛ لحديث النبي -صلى الله عليه وسلم: «حدُ الساحر ضَرْبة بالسَّيف، ويرى الشافعية؛ أن الساحر لا يكفر بالسحر ولا يجب به قتله ويُسأل عنه، فإن اعترف معه بما يجب به قتله ويُسأل عنه، فإن اعترف معه بما يُوجب كُفره واباحة دمه كان كافرا بمعتقده لا بسحره، وكذلك لو اعتقد إباحة السحر صار كافرا باعتقاد إباحته، لا بفعل فيُقتل حينئذ بما انضم إلى السحر، لا بالسحر بعد أن تعرض عليه التوبة فلا يتوب.

والحمد لله رب العالمين.

ليؤذي الناس، ويُلحق بهم الآلام الجسدية، من الأمراض، أو الاجتماعية، وأهمها الفُرقة بين الزوجين، وإشعال المشاكل بينهما، وغير ذلك من الآثار التي فيها تخويف المسلم، وترويعه أيضًا.

#### رابعًا: أدلة تحريم السحر:

حرَّم الإسلام السُّحُر: لما فيه من ضرر عظيم، وضرر وشر مستطير، وفتنة للناس في دينهم، وضرر في عقولهم، وأبدانهم، ومفاسد في علاقاتهم الأسرية، والاجتماعية، لأن الساحر يتعامل فيه مع الجن، والشياطين، متقربا لهم بأقوال، وأفعال شركية كفرية؛ ليفعلوا ما يريد من إيداء البشر، وإضرارهم، وتتجلى حُرمته بالأدلة الأتهة:

١- من الكتاب:

أ- قوله تعالى: وقلما جاء السحرة قال لهُم مُوسى الْقُوا ما أَنْتُمْ مُلْقُون. فلِمًا الْقُوا قال مُوسى ما جِنْتُمْ به السَّحُرُ إِنْ الله سَيْبُطلُهُ إِنْ الله لا يُصَلِحُ عَمَلَ المُفسدينَ، وقوله تعالى: وَمِنْ شَرِ النَّفَاتَاتَ فِي الْعُقَدِينَ.

وجه الدلالة:

بين الله - تعالى - في الآية الأولى أنه سيمحق السُّحر، ويبطله: لأنه عمل المُفسدين، أي: عمل هذا الجنس، فيشمل كل من يصدق عليه أنه مُفسد. ويدخل فيه السُّحر والسُّحرة دُخولاً أولياً.

وفي الأية الثانية:

وصف الله تعالى السُّحْرُ بالشر المحض الذي يجب الاستعادة منه وتجنبه، ومن شر السواحر، اللاتي يستعن على سحرهن بالنفث في العقد، التي يعقدنها على السحر.

وفي الآيتين دلالة واضحة على أنّ السُّحُر عَمَلَ مُفسد، وشر محض يجب تجنبه ويحُرُم فعله؛ لما فيه من كفر، وإفساد.

ب- قال الله تعالى: واتبعوا ما تتلو الشياطين على ملك سليمان وما كفر سليمان وكن الشياطين والشياطين وكن الشياطين كفروا يعلمون الناس السحر وما أنزل على الملكين ببابل هاروت وماروت وما يعلمان من أحد حتى يقولا انما نحن فتنة فلا تكفر فيتعلمون منهما ما يفرقون به بين المرء وزوجه وما هم بضارين به من أحد الأ باذن الله ويتعلمون ما يضرهم ولا ينفعهم ولقد علموا





الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا تبى بعده.

وبعد: فما يزال حديثنا عن أخلاق ديننا.. وحديثنا اليوم عن خُلق (التواضع).

أمر الله سيحانه وتعالى نبيه صلى الله عليه وسلم أن يلين جانبه للمؤمنين، وأن يتواضع لهم، فقال: "وَاخْفضْ جِنَاحَكُ لِلْمُؤْمِنِينَ (الحجر: ٨٨)؛ قال القرطبي في تفسير هذه الآية: (أي: ألن جانبك لن آمن بك، وتواضعُ ثهم) (الجامع لأحكام القرآن).

فكان صلى الله عليه وسلم من تواضعه، بتفقّد أحوال أصحابه ويقوم بزيارتهم، فقد روى البخاريُّ في صحيحه عن عبد اللَّه بن عمرو قال: إنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم ذُكر له صومي، فدخل علىً فألقيت له وسادة من أدّم حشوها ليف، فجلس على الأرض، وصيارت الوسيادة بيني وبينه، فقال أما يكفيك من كل شهر ثلاثة أيام، قال: قلت: يا رسول الله! قال: خمسًا، قلت: يا رسول الله! قال: سبعًا، قلت: يا رسول الله! قال: تصعًا، قلت: يا رسول الله! قال: إحدى عشرة، ثمَّ قال النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: لا صوم فوق صوم داود-عليه السَّلام- شطر الدُّهر: صم يومًا وأفطر يومًا) (رواه البخاري ومسلم).

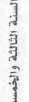
قال الله تعالى: "وعنادُ الرَّحْمِنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الأَرْضِ هُونًا" (الفرقان: ٦٣)؛

قال ابن القيم: (أي: سكينة ووقارًا، متواضعين غير أشرين ولا مرحين ولا متكثرين. قال الحسن: علماء حلماء. وقال محمد بن الحنفيَّة: أصحاب وقار وعفَّة، لا يسفَّهون، وإن سفه عليهم حلموا. والهون-بالفتح- في اللُّغة: الرَّفق واللِّين، والهُون-بالصَّم-: الهُوان فالمفتوح منه: صفة أهل الإيمان، والمضموم صفة أهل الكُفران، وجزاؤهم من الله الثيران) (مدارج السالكين).

انظر إلى تواضع الصديق رضى الله عنه؛ حيث كان يقول: "وددت أنَّي شعرة في جنب عبد مؤمن" (رواه أحمد في الزهد).

قال هذا وهو من المبشرين بالجنَّة، وهو الصُّدِّيقِ العظيم صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم وخليفته من بعده ١١

وانظر إلى تواضع عمر بن الخطاب رضى الله عنه.. فعن أبي محذورة قال: "كنت جالسًا عند عمر رضى الله عنه، إذ جاء صفوان بن أُميَّة بِحَفْنَة يحملها نفرٌ في عباءة، فوضعوها يين يدي عمر، فدعا عمر ناسًا مساكين وأرقًاء من أرقًاء النَّاس حوله، فأكلوا معه، ثمَّ قال عند ذلك: فعل الله بقوم، أو قال: لحى الله قومًا يرغبون عن أرقًائهم أن يأكلوا معهم!! فقال صفوان: أما والله، ما نرغب عنهم، ولكنَّا نستأثر عليهم، لا نجد واللَّه من الطُّعام الطُّيْبِ ما نأكل ونطعمهم"(صححه



الألباني في صحيح الأدب المفرد).

وانظر إلى تواضع عثمان رضي الله عنه: قال الحسن: "رأيت عثمان بن عفان يقيل في المسجد وهو يومئذ خليفة، ويقوم وأثر الحصى بجنبه، فنقول: هذا أمير المؤمنين، هذا أمير المؤمنين" (التبصرة لابن الجوزي).

وانظر إلى تواضع علي رضي الله عنه:

عن عمروبن قيس الملائي عن رجل منهم قال: "رُئِي على علي بن أبي طالب إزارٌ مرقوع، فقيل له: تلبس المرقوع، فقال: يقتدي به المؤمن ويخشع به القلب" (الزهد لهناد بن السري).

وانظر إلى تواضع عمر بن عبد العزيز، كان عند عمر بن عبد العزيز قوم ذات ليلة في بعض ما يحتاج إليه، فغشي سراجه، فقام إليه فأصلحه، فقيل له:

يا أمير المؤمنين! ألا نكفيك؟ قال: وما ضرّني؟ قمت وأنا عمر بن عبد العزيز، ورجعت وأنا عمر بن عبد العزيز" (سيرة عمر بن عبد الحكم).

عمربن عبد العزيز، لابن عبد الحكم). وانظر إلى تواضع الإمام أحمد بن حنبل، قال المروزيُّ: "لم أر الفقير في مجلس أعرَّ منه في مجلس أبي عبد الله؛ كان مائلاً إليهم مُقْصِرًا عن أهل الدُّنيا، وكان فيه حلم، ولم يكن بالعجول، وكان كثير الثواضع، تعلوه السَّكينة والوقار، إذا جلس في مجلسه بعد العصر للفتيا لا يتكلم حتى يُسْأل، وإذا خرج إلى مسجده لم يتصدر "سير أعلام النبلاء).

#### من الأسباب التي تُعين على التواضع:

#### ١- تقوى الله:

قَالَ تَعَالَى: "تِلْكَ الدَّارُ الآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِللَّانِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي الأَرْضِ وَلا فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُثَّقِينَ" (القصص: ٨٣).

#### ٢- التَّفكُر في أصل الإنسان:

وقد أشار الله سبحانه وتعالى إلى هذا

بقوله: "مَنْ أَيْ شَيْءٍ خَلَقَهُ مِن ثُطُفَةٍ خَلَقَهُ فَقَدُّرُهُ" (عبس: ١٨-١٩).

ثمَّ امتنَّ عليه بقوله: "كُمُّ السَّبِيلُ يَسُوهُ" (عبس: ٢٠)؛ قال ابن حبًّان: "وكيف لا يتواضع مَن خُلِق مِن نطفة مَذِرَة، وآخره يعود إلى جيفة قذرة، وهو بينهما يحمل العذرة؟"(روضة العقلاء)

#### ٣-حب لأخيك ما تحب لنفسك:

عن أنس بن مالك رضي الله عنه خادم رسول الله صلى الله عليه وسلم أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنضسه" رواه البخاري ومسلم.

وممًا لا شكَّ فيه أنَّ المرء يحبُّ أن يتواضع لله النَّاس، ويخفضوا جناحهم لله، ويعاملوه برفق ولين، ويبغض-من ناحية أخرى- مَن يُغْلِظ لله، ومَن يتكبَّر عليه بأي صورة من الصُّور. فلم الكيل بمكيالين؟ د

#### من فوائد الثواضع:

التُّواضُع يرفع المرء قدرًا ويُعْظِم له
 خطرًا ويزيده نبارً.

٢- التَّواضُع يـؤدِّي إلى الخضوع للحقَّ والانقياد له.

٣- التَّواضع هو عين العزِّ؛ لأنَّه طاعة لله ورجوع إلى الصواب.

٤- يكفي المتواضع محبّة عباد الله له،
 ورفع الله إيّاه.

التواضع فيه مصلحة الدين والدُّنيا،
 ويزيل الشَّحناء بين النَّاس، ويريح من
 تعب الباهاة والمفاخرة (موسوعة الأخلاق
 الإسلامية ١٥٣/٢).

أسال الله العظيم رب العرش العظيم أن يرزقنا هذا الخلق الكريم... خلق التواضع.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين... وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



#### إنا لله وإنا إليه راجعون

توفي إلى رحمة الله تعالى فضيلة الشيخ إبراهيم السيد عطية الطش، يوم الأحد الموافق (٤ - ٢ - ٢٠٢٤م)، عن عمر يناهز الـ٨٣ عامًا. وهو من مؤسسي فرع جمعية أنصار السنة المحمدية، بطنطا، غربية، ثم رئيسًا للفرع.

وكان فضيلة الشيخ ملازمًا لقدامى أعضاء ومؤسسي جمعية أنصار السنة المحمدية في القاهرة من أمثال فضيلة الدكتور محمد خليل هراس، وفضيلة الشيخ رشاد الشافعي، والدكتور عبد الفتاح سلامة.

وكان لفضيلة الشيخ رحمه الله جهود كبيرة في الدعوة إلى الله، تبارك وتعالى، في جميع فروع الجمعية، حيث كان ينظم جدول الخطابة في فروع الجمعية.

وكان للشيخ رحمه الله مع الشيخ رشاد الشافعي جهود في إعادة الإشهار الثاني لجمعية أنصار السنة المحمدية، عقب إنهاء دمجها مع الجمعية الشرعية في مؤسسة واحدة. وكان الشيخ رحمه الله عضوًا بمجلس إدارة المركز العام بالقاهرة في عهد الشيخ عبد الرحمن الوكيل، والشيخ رشاد الشافعي، والشيخ علي عبد الرحيم، رحمهم الله.

ويتقدم الرئيس العام، وأعضاء مجلس إدارة المركز العام، بخالص العزاء الأسرة الشيخ، سائلين الله تعالى أن يتغمده بواسع رحمته وعفوه.

#### إنا لله وإنا إليه راجعون

توفي إلى رحمة الله تعالى فضيلة الشيخ عبد العزيز شافعي محمد شافعي، يوم الثلاثاء الموافق ٣٠ يناير ٢٠٢٤م، عن عمريناهز الـ٧٥ عامًا.

وكان رحمه الله عضو مجلس إدارة جمعية أنصار السنة المحمدية بالمركز العام، ورئيس فرع جمعية أنصار السنة المحمدية بالجيزة.

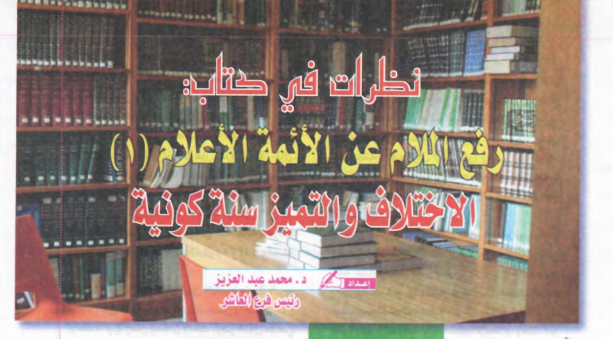
وكان والده الشيخ شافعي محمد شافعي، من مؤسس جمعية أنصار السنة المحمدية المركز العام، وفرع الجيزة.

وعاصر الشيخ رحمه الله قدامى جمعية أنصار السنة من أمثال الشيخ رشاد الشافعي، والشيخ عبد الرحمن حنضي، والشيخ حسين نافع.

وكان للشيخ رحمه الله جهود إدارية واجتماعية في فرع الجيزة، حيث أسهم في إنشاء الركز الطبي، ومستشفى لغسيل الكلى، وإنشاء الحضانات، ومدرسة لتحفيظ القرآن الكريم.

ويتقدم الرئيس العام، وأعضاء مجلس إدارة المركز العام، بخالص العزاء الأسرة الشيخ، سائلين الله تعالى أن يتغمده بواسع رحمته وعضوه.





الحمد لله وكفي، والصلاة والسلام على رسوله الذي اصطفى، ومن تبع أشره واقتفى، وبعد:

فإن من السنن الكونية التي جعلها الله تعالى في خلقه من الإنس والجن اختلافهم: في الخلقة، والطباع، وفي المدارك قوة وضعفًا وغيرها.

ويختلفون أيضًا في المكنات بالنسبة الكل واحد منهم؛ فما يستطيعه أحدهم قد لا يستطيعه أخرون، وما يستطاع في عصر قد لا يستطاع في غيره، وهذا أمر محسوس مشاهد بين الناس فتجد بينهم تباينًا كبيرًا لا ينكره أحد من الناس.

وأضرب مثالاً لذلك يوضح المقصود مما سبق باثنين من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، وهما: خالد بن الوليد وعبد الله بن مسعود رضي الله عنهما فالفرق بينهما في الخلقة والشخصية وقوة المدارك ونوعيتها كبير، وتبعًا لذلك فما يستطيعه بن مسعود خالد في الجهاد قد لا يستطيعه ابن مسعود ما يستطيعه ابن مسعود أما يستطيعه ابن مسعود في العلم والدعوة قد لا يستطيعه خالد فبلاء ابن مسعود فيه أعظم وأكبر لهذا المتفاوت.

ومن السنن الكونية أيضًا: اختلاف الناس في النظر والاجتهاد وإن تشاركوا في: الخلقة، والشخصية، وقوة المدارك ونوعيتها، وقد يكون هذا النظر في الشيء الواحد في الزمن الواحد، من الجهة الواحدة، وأضرب لذلك مثالاً يوضح المقصود مما سبق باثنين من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، وهما: أبو بكر الصديق والفاروق عمر بن الخطاب رضي الله عنهما. رسول الله عليه الله عنه قال: «لما توفي بكر رضي الله عنه وكان أبو بكر رضي الله عنه وكان أبو بكر رضي الله عنه كفر من العرب. فقال عمر رضي الله عنه: كيف تقاتل الناس، وقد قال رسول الله عليه الله عليه الله عليه الناس، وقد قال رسول الله عليه الله عليه الله عليه الناس، وقد قال رسول الله عليه الله عليه الله عليه الناس، وقد قال رسول الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الناس، وقد قال رسول الله عليه المورب الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه المورب الله عليه الله عليه الهورب الله عليه المورب المورب المورب المورب المورب المورب الله عليه المورب المورب



وسلم: أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله، فمن قالها فقد عصم مني ماله ونفسه إلا بحقه، وحسابه على الله؟ (

فقال أبو بكر رضي الله عنه؛ والله لأقاتلن من فرق بين الصلاة والزكاة، فإن الزكاة حق المال، فرالله لو منعوني عناقاً كانوا يؤدونها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم لقاتلتهم على منعها. قال عمر رضي الله عنه، فوالله ما هو إلا أن قد شرح الله صدر أبي بكر رضي الله عنه فعرفت أنه الحق، (أخرجه البخاري (١٣٣٥)، ومسلم أنه الحق، (أخرجه البخاري (١٣٣٥)،

فهذا اختلاف نظر بين الشيخين في شيء واحد، من جهة واحدةً، في شخص واحد، وحال واحدة، وفي زمان ومكان واحد، وهو قتال مانعي الزكاة ممن لم يدخل في عقد الردة فهو الأمر الذي وقع فيه الخلاف بعد اتفاقهم على قتال الرتدين من القبائل.

وقد وقع في عهد النبي صلى الله عليه وسلم قضية مشابهة، وهي منع الزكاة، ولم يقاتل النبي صلى الله عليه وسلم مانع الزكاة مع حكمه في القضية وهو ابن جميل وإن قال فيه: «ما ينقم ابن جميل إلا أنه كان فقيرًا، فأغناه الله ورسوله؟٤» (أخرجه البخاري (١٣٩٩)، ومسلم (١١) (٩٨٣)).

ففي حكم مانع الزكاة هذا الحديث الخاص، مع النص العام الذي استدل به عمر رضي الله عنه في الحديث السابق.

قال ابن بطال في شرحه لصحيح البخاري (٣٩١/٣): وأجمع العلماء على أن مانع الزكاة تؤخذ من ماله قهرًا، وإن نصب الحرب دونها قوتل اقتداء بأبي بكر الصديق، رضي الله عنه. فقد رأى أبو بكر، رضى الله عنه، قتالهم، ووافقه على ذلك جميع الصحابة بعد أن خالفه عمر في ذلك، ثم بان له صواب قوله، فرجع إليه.

فسبى أبو بكر رضى الله عنه نساءهم، وأموالهم اجتهادًا منه، فلما ولى عمر رضي الله عنه بعده، رأى أن يرد ذراريهم ونساءهم إلى عشائرهم، وفداهم، وأطلق سبيلهم، وذلك أيضًا بمحضر الصحابة من غير نكير، والذي رد منهم عمر لم يأب أحد منهم الإسلام، وعذر أبا بكر في اجتهاده،

وهذه الأمثلة أكثر من أن تَحصَى، لكن المقصود من ذلك بيان أن ذلك الاختلاف سنة كونية لا تنكر جعلها الله تعالى في خلقه، وَلَوْ شَاءً رَبُّكَ لِعَمَلَ اللَّاسَ أَنَهُ وَعِدَةً وَلا يَرْالُونَ مُعْلِيبِكَ ، (هود: لِعَمَلَ اللَّاسَ أَنْهُ وَعِدَةً وَلا يَرْالُونَ مُعْلِيبِكَ ، (هود:

وإن كانت السنة الشرعية نبذ الفرقة والاختلاف والاعتصام بالكتاب والسنة اللذين هما سبب جمع الأمة وألفتها، قال تعالى: « وَأَغْتَصِمُوا بِعَبْلِ اللهِ جَبِيمًا وَلا تَقُرُقُواً ، (آل عمران: 10.7).

١- أحكام أجمعوا على تحديد حكم الله فيها،
 وهي ما عرفت بمسائل الإجماء.

٢- أحكام اختلفوا في تعيين حكم الله فيها، وهي ما عرف بعد ذلك بالخلافيات أو مسائل الخلاف، وهي قسمان:

• قسم ذهب جمهور الأمة فيه بمداركهم إلى

ڪل شعبان 133 هـ - الع

واحدة منها جائزة.

ويعرف هذا النوع بالخلاف الصوري، والخلاف اللفظي، والخلاف الاعتباري.

والقسم الثاني؛ اختلاف التضاد، فيكون في المسألة قولان متنافيان أو أكثر، لا يمكن الجمع بينها، المصيب فيها واحد، وقد يكون هذا الخلاف في العلميات (العقائد) أو العمليات (الفقهيات).

وله كثير من الأمثلة؛ كخلافهم في صفة المسكر الذي يحرم مع اتفاقهم على حرمة الخمر. واختلافهم في جواز نكاح البنت من ماء الزنا مع إجماعهم على حرمته ولو بنكاح الشبهة، وكخلافهم في حكم صلاة الوتر مع اتفاقهم على مشروعيتها، وكاختلافهم في حكم زكاة الزروع والثمار مع اتفاقهم على وجوبها في الحبوب والتمر والعنب ونحو ذلك وهو كثير.

والكتب التي تعتنى بنقل الأثار كمصنف عبد الرزاق بن همام الصنعاني (المتوفي: ٢١١هـ)، والمصنف في الأحاديث والأثار لأبى بكر بن أبى شيبة (المتوفى: ٢٣٥هـ) وغيرهما مليئة ينقل هذا الخلاف، وكذا كتب الخلافيات: كالأوسط في السنن والإجماع والاختلاف، والإشراف على مذاهب العلماء وكالأهما لأبي بكر محمد بن إبراهيم بن المنذر النيسابوري (المتوفى: ٣١٩هـ) وعلى كتبه معتمد الفقهاء في نقل الإجماع والخلاف، وكالتجريد في مسائل الخلاف بين الحنفية والشافعية لأبى الحسن القدوري الحنضي (المتوفى: ٢٨٤ هـ)، والخلافيات بين الإمامين الشافعي وأبى حنيفة وأصحابه لأبي بكر البيهقي الشافعي (المتوفي: ٥٨ ه) وغيرها.

وانظر أيضًا؛ لهذه الكتب التي جرى بها قلم الإمام الشافعي في موسوعته الفقهية "الأم" مثل كتاب: اختلاف علي وعبد الله بن مسعود رضي الله عنهما، وكتاب: ما اختلف فيه أبو حنيفة وابن أبي ليلى، وكتاب: اختلاف مالك والشافعي، وكتاب: الرد على محمد بن الحسن فهي كتب محشوة بهذا قول واحد، وخالفهم فيه بعض المجتهدين، وقد يخرج عن قولهم الواحد والاثنان، فالحق غالبًا في مثل هذه المسائل مع الجمهور، قال الشاطبي في الموافقات (١٤٠/٥)، وما كان معدودًا في الأقوال غلطًا وزئلاً قليل جدًّا في الشريعة، وغالب الأمر أن أصحابها منفردون بها، قلما يساعدهم عليها مجتهد آخر، فإذا انفرد صاحب قول عن عامة الأمة، فليكن اعتقادك أن الحق في المسألة مع السواد الأعظم من المجتهدين، لا من المقلدين،

وقسم يتنازعه مجتهدو الأمة ويقوى فيه
 الخلاف لتعادل الأدلة في نظر المجتهدين لا
 في واقع الأمر.

وانما يقع للمجتهدين الاختلاف لاختلافهم في قوة المدارك، وملاحظتهم لعلة التشريع ومقصده، لاسيما في مسائل تنزيل الأحكام على الوقائع.

فإذا تقرر هذا فإن هذا الاختلاف والافتراق الواقع في الأمة على قسمين:

القسم الأول: اختلاف التنوع، فيكون في المسألة الواحدة قولان أو أكثر، لكن يكون كلا القولين أو الأقوال حقًا مشروعًا يمكن الجمع بينها، الكل فيها مصيب، وهو على أنواع:

 فقد يكون القولان أو الأقوال في معنى واحد لكن اختلفت العبارة فظن بعض من لا يعلم وقوع الخلاف.

• وقد يكون القولان أو الأقوال كلها حق قد جاءت الشريعة به كالاختلاف في صفة الأذان والإقامة على الصفات الثابتة في الشريعة، وخلافهم في محل سجود السهو هل هو قبل السلام أو بعده، وخلافهم في صفة صلاة الخوف من بين الصفات المشروعة الواردة، وخلافهم في عدد تكبيرات الجنازة، ونحوها، مع أن هذه الأشياء تتكرر، وقد وقعت في الشريعة على صفات وليست صفة واحدة، فالعامل بأي قول من تلك الأقوال على صواب متبع للسنة.

• ومن خلاف التنوع الاختلاف في القراءات القرآنية المتواترة فكلها حق قد جاء به النبى صلى الله عليه وسلم، فالقراءة بكل

النوع من الخلاف.

فإذا تقرر في نفسك هذا المعنى فاعلم أن خلاف التضاد عند أهل العلم ينقسم إلى نوعين باعتبار حكمه الشرعي:

الأول: الخلاف السائغ المعتبر.

الثاني: الخلاف غير السائغ المهدر.

وقد ذكر هذين النوعين الإمام أبو عبد الله محمد بن إدريس الشافعي (المتوفى: ٢٠٤هـ) في كتابه: الرسالة، قال (ص ٥٦٠): قال: فإني أحد أهل العلم قديمًا وحديثًا مختلفين في بعض أمورهم، فهل يسعهم ذلك؟

قال: فقلت له: الاختلاف من وجهين:

أحدهما: محرم.

ولا أقول ذلك في الأخر.

قال: فما الاختلاف المحرم؟

قلت: كل ما أقام الله به الحجة في كتابه أو على لسان نبيه منصوصًا بينًا لم يحل الاختلاف فيه لن علمه.

وماكان من ذلك يحتمل التأويل، ويُدرك قياسًا، فذهب المتأول أو القايس إلى معنى يحتمله الخبر أو القياس، وإن خالفه فيه غيره لم أقل: إنه يُضيَّق عليه ضيق الخلاف في المنصوص، فقد بين رحمه الله تعالى أن الاختلاف نوعان:

فقد بين رحمه الله تعالى أن الاختلاف نوعان: الأول: الاختلاف السائغ المعتبر، وهو الخلاف الدي يستند إلى دليل ظني تختلف فيه أنظار المجتهدين، وإن كان بعضهم أقوى نظرا وأرجح استدلالاً من الأخر، وهذا النوع لا إنكار في مسائله، وإن كان الحق فيه مع واحد، وهو النوع الذي يقطع فيه قول الحاكم الخلاف.

الثاني: الاختلاف غير السائغ، وهو الخلاف الذي يضاد النص صراحة وإن استند إلى شبهة دليل بعيد المأخذ، وهذا الخلاف هو الذي يكون فيه الإنكار، ويرد به حكم الحاكم لمخالفته الصريحة للنص أو الإجماع أو القياس الجلي. وقال الشاطبي في الموافقات (١٣٩/٥): وإنما بعد في الخلاف:

الأقوال الصادرة عن أدلة معتبرة في الشريعة، كانت مما يقوى أو يضعف.

وأما إذا صدرت عن مجرد خفاء الدليل أو عدم مصادفته فلا؛ فلذلك قيل؛ إنه لا يصح

أن يعتد بها في الخلاف، كما لم يعتد السلف الصالح بالخلاف في: مسألة ربا الفضل، والمتعة. ومحاشي النساء، وأشباهها من المسائل التي خفيت فيها الأدلة على من خالف فيها «.

قلت: وكتب الآثار والخلافيات العملية مملوءة بالنوع الأول من الخلاف وهو الخلاف السائغ وقد سبق ذكر بعضها وإن كان فيها بعض المسائل من النوع الثاني وهو الخلاف المهدر غير السائغ كالمسائل السابقة التي مثل بها الشاطبي رحمه الله تعالى في كتابه الموافقات. وهذا النوع هو أكثر الخلاف الفقهي الذي وجد في الأمة. قال الشاطبي في الموافقات (١٦٤/١):

وكتب الضرق والكلام مملوءة بالنوء الثاني من خلاف الفرق لأهل السنة في العقائد والأحكام، كالاختلاف في القدر، والأسماء والصفات، وحكم الفاسق الملي وغيرها، وإن كان فيها بعض المسائل من النوع الأول الخلاف السائغ كالخلاف في رؤية النبي صلى الله عليه وسلم لربه رؤية العين في المعراج ونحوها، ومن أمثلة كتب الكلام والضرق التي تنقل هذا النوع من الخلاف: كتاب: الرد على الجهمية والزنادقة لأبى عبد الله أحمد بن حنبل (المتوفى: ٢٤١هـ)، وكتاب: خلق أفعال العباد والرد على الجهمية وأصحاب التعطيل لأبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري (المتوفى: ٢٥٦ هـ)، وكتاب: مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين لأبي الحسن الأشعري (المتوفى: ٣٢٤هـ) وغيرها.

والذي يهمنا في هذا المقال النوع الأول من نوعي خلاف التضاد وهو الخلاف السائغ، وهو الذي صنف شيخ الإسلام تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الشه ابن أبي القاسم بن محمد بن تيمية الحراني الحنبلي بن محمد بن تيمية الحراني الونبلي الدمشقي (المتوفى: ٢٧٨هـ) كتابه: "رفع الملام عن الأئمة الأعلام" في أسباب وقوعه، وعذر الأئمة في ذلك، وهو ما سنتناوله في مقال قادم إن شاء الله تعالى، والله أعلى وأعلم وأحكم.





فَقَالُتْ: وَاللَّهِ، مَا دَرِيْتُ.

فأمر به فأخُرج، فَجَاءَ جِبْرِيلُ، فقالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَليه وَسَلَّمَ؛ وَاعَدْتَنِي فَجَلَسْتُ لك فلم تأت؟!

فَقَالَ: مَنْعَنِي الْكَلْبُ الَّذِي كَانَ فِي بَيْتِكَ؛ إِنَّا لَا نَدُخُلُ بَيْتًا فيه كَلْبُ وَلَا صُورَةً ، (رواه مسلم (۲۱۰٤))

٢- عن عبد الله بن عباس قيال: أخبرتني ميمونة ﴿ أَنَّ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلَّمَ أَصْبِحَ يَوْمًا وَاحِمًا، فَقَالَتُ مَيْمُونَةً: يا رُسُولُ الله، لقد استنكرت هيئتك منذ اليوم، قال رَسول الله صلى الله عليه وسلم: إن جبريل كان وعدني أن يلقاني الليلة فلم يلقني، أم وَالِلَّهِ مَا أَخُلُفْنَى، قَالَ: فَظُلُّ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى الله عليه وسلم يومه ذلك على ذلك، ثم وقع في نفسه جرو كلب تحت فسطاط لنا، فأمر بِهِ فَأَخْرِجَ، ثُمُّ أَخُذُ بِيدِهِ مَاءُ فَنَضَحَ مَكَانِهِ، فَلَمَّا أَمْسَى لَقيهُ جِبْرِيل، فقال له: قد كنت وُعَدْتَنِي أَنْ تَلْقَانِي البَّارِحَةِ، قَالَ: أَجِلَ، وَلَكْنَا لا نَدْخُلُ بَيْتًا فَيه كَلِبُ وَلا صُورَة، فأصبح رسول الله صلى الله عليه وسلم يومئذ فَأَمْرُ بِقَتْلُ الْكَلَابِ، حَتَّى إِنَّهُ يَأْمُرُ بِقَتْلُ كلب الحائط الصُّغير، ويَترك كلب الحائط الكبير.، (رواه مسلم (٢١٠٥))

الشبهات المثارة، والرد عليها:

الشبهة الأولى: هل كان النبي صلى الله عليه

الحمد لله حمدًا لا ينفد أفضل ما ينبغي أن يحمد وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وسلم على نبينا محمد، تواترت الأدلة من سنة النبي صلى الله عليه وسلم على النهى عن اقتتاء الكلاب إلا ما رخص فيه النبي صلى الله عليه وسلم من كلاب الصيد، والحراسة، والزرع، والماشية. وما يق معناهما. فامتثل البعض، وخالف آخرون فسارعوا إلى اقتناء الكلاب مقلدين للغرب، وأثاروا بعض الشبهات ليؤيدوا ما هم عليه، وسوف نعرض لها، ونقوم بتفنيدها على والنحو التالى:

جاء بصفحة: " دفاعًا عن السنة المطهرة دعوة للتصحيح ليس كل ما في صحيحي البخاري، ومسلم صحيح، بموقع " فيس بوك " الشبهة الأتية: «هل يستطيع جرو كلب صغير أن يجعل جبريل عليه السلام يخلف معدد لسمة الله عليه السلام يخلف

وعده لرسول الله صلى الله عليه وسلم؟! عن أبي سلمة بن عبد الرحمن عن عائشة أنها قالت: «وَاعَد رسولَ الله صلى الله عليه وَسَلَم جِبْريلُ عليه السَّلامُ في ساعة يَأْتِيه فيها، فَجَاءَتُ تلكَ السَّاعَةُ وَلَم يَأْتِه، وَفِي يَدِهِ عَصَا، فَأَلْقَاهَا مَن يَده.

وقالَ: مَا يُخْلَفُ اللَّهَ وَعُـدَهُ وَلَا رُسُلُهُ، ثُمَّ التَّفَتَ، فَإِذَا جِرُو كَلُبِ تَحْتَ سَرِيرِه، فَقَالَ: يا عَانْشَلُهُ، مَتَى دُخَلَ هَذَا الكَلُبُ هَاهُنَا؟



#### وسلم عند عائشة أم ميمونة:

قال: النلاحظ الاختلاف في الروايتين. في الرواية الأولى يزعمون أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان عند عائشة، وفي الرواية الثانية يزعمون أنه كان عند ميمونة. فأي الروايتين هو الصحيح ١٠١ه.

الرد عليها: أن الروايات قد تعددت في مكان وجود الجرو، فمنها أنه كان:

١- تحت السرير بغير تحديد: عن عائشة رضى الله عنها قالت ، ثم التفت النبي صلى الله عليه وسلم، فإذا جَرْوُ كلب تَحْت السرير ، (رواه الطحاوي في مشكل الأثار (٨٨٦)، وصححه شعيب الأرناؤوط)

٢- تحت سريره صلى الله عليه وسلم: عن عائشة رضي الله عنها قالت: وُثم التَّفْت. فإذا جرو كلب تحت سريره (رواه مسلم)

٣- تحت سرير عائشة رضى الله عنها؛ عن عائشة رضى الله عنها؛ عن عائشة رضى الله عنها قالت: وكان تحت سرير عائشة جُرُو كلب، (رواه أحمد، وقال شعيب الأرناؤوط: صحيح، دون قوله؛ ثم أمر بالكلاب حين أصبح فقتلت، فصحيح لغيره)

3- تحت سرير ميمونة رضى الله عنها: عن ميمونة رضى الله عنها قالت: «ثُمُ وَقَعَ فِي نَفْسِهِ جَرُو كَلْب تُحت فُسطاط لننا ، (رواه مسلم).

قُالَ الْمُلاَّ على القارى- رحمه اللَّه- في " مرقاة المفاتيح": (تحت فسطاط له): بضم الفاء نوع من الأبنية والأخبية، والمراد هذا السرير، اهـ. ٥- تحت سرير الحسن والحسين رضى الله عنهما:

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: وإذا الكلبُ لحسن - أو حسين - كان تحت نضد لهم، فأمر به فأخرج ، (رواه أبو داود، وصححه الألباني) قال المباركافوري في " تحفة الأحودي ": (تحت نضد له) بفتح النون والضاد المعجمة فعل بمعنى مفعول، أي تحت متاع البيت المنضود بعضه فوق بعض، وقيل هو السرير سمي بدلك لأن النضد يُوضع عليه، أي يُجعل بعضه فوق بعض. اهد.

ومع هذا الاختلاف لابد من مراعاة أن الترجيح بين الروايات يكون كالتالي: ما اتّفق عليه البُخاري ومسلم، وهو أعلى مرتبة

قالصحة.

- ثم ما انفرد به البخاري. ثم ما انفرد به مسلم.

عارات استرد به سنتوا.

٤- ثم ما كان على شرطهما ولم يخرجاه.

٥- ثم ما كان على شرط البخاري ولم يخرجه.

٦- ثم ما كان على شرط مُسلم ولم يخرجه.

٧- ثم ما صح عند غيرهما من الأثمة مما ثم يكن على شرطهما، كابن خُزيمة، وابن حبًان. وحيث تعددت الروايات هاهنا فالمقدم منها ما رواه مسلم على غيره، وروايات مسلم ورد بها أن الحروكان:

أ- تحت سريره: ويقصد به السرير الذي كان ينام عليه مع زوجته في بيته، وهو بالقطع سرير عائشة راوية الحديث عما حدث في بيتها، ويؤيده رواية أحمد في مسنده السابق ذكرها، والتي جاء بها صراحة أن الجرو كان تحت سريرها وكان تحت سرير عائشة جَرُوُ كلب.

ب - تحت سرير ميمونه رضى الله عنها: فقد ورد في حديث ميمونه رضي الله عنها قالت: «ثُمُ وقَعَ فِي نَفْسه جِرْوُ كُلْبِ تَحْتَ فُسْطَاطِ لَنَا » فكيف الجمع بين هاتين الروايتين؟ (

الصحيح أن السرير كان سرير عائشة، في حجرتها، وليس سرير ميمونة رضى الله عنهما، قال الدكتور موسى شاهين لاشين في " فتح المنعم شرح صحيح مسلم ": «الفسطاط قريب من الخباء، وأصله عمود الأخبية، التي يقام عليها الخباء، وأعله عمود الأخبية، التي البيت، وهو السرير كما في حديث عائشة، وكان السرير في بيت عائشة فقول ميمونة " لنا "أي معشر نساء النبي صلى الله عليه وسلم، والمراد لإحدانا، اه.

وقد قلنا بالجمع بين الروايتين ولم نقل بتعدد الواقعتين لأنه لا يجوز القول بالتعدد، لأنه يلزم منه علم النبي صلى الله عليه وسلم بالسبب الذي منع جبريل من دخول البيت في الواقعة الأولى، وهو وجود الجروتحت السرير، ومن ثم فلن يستمر عدم العلم بهذا السبب في الواقعة الثانية، بينما الروايتان تثبتان عدم علمه بالسبب فيهما، مما يتعذر معه القول بتعدد الوقائع.

0+

#### الشبهة الثانية:

جاء في روايات الحديث: «أتاني جبريل»، و «فجاء جبريل»، و «فخرج النبي صلى الله عليه وسلم فلقيه»، «فلما أمسى لقيه جبريل»

فهل دخل جبريل البيت، أم لم يدخل وخرج النبى صلى الله عليه وسلم للقائه؟! والرد على هذه الشبهة سهل ويسير:

وهـو أن هـذه الـروايـات ليس بينهم ثمة تعارض، ويجمع بينهم أن جبريل عليه السلام جاء وأتى إلى بيت النبي صلى الله عليه وسلم فخرج فلقيه. ثم إن التشكيك في هذه الألفاظ لن يغير من الواقع، والحكم شيئًا فالمستفاد من الحديث امتناع دخول جبريل البيت لوجود الكلب، ودخوله بعد إخراجه، ولن يغير منه اختلاف الفاظ روايات الحديث، فغاية ما يفعله هؤلاء هو التشغيب لرد الأحاديث.

#### الشبهة الثالثة: نفي عانشة سماعها لعديث عدم دخول الملائكة بينا فيه كلب أوسورة:

قال: (هذه رواية رابعة تبين أن عائشة رضي الله عنها لم تكن قد سمعت بحديث الملائكة الذين لا يدخلون بيتا فيه كلب أو صورة: عن زيد بن خالد الجهني عن أبي طلحة الأنصاري قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم: يقول لا تدخل الملائكة بيتا

عليه وسلم: أيطول لا تدخل المراحلة بينا فيه كَلْبُ وَلا تَمَاثِيلُ قَالَ فَاتَيْتُ عَائِشَةً, فَقُلْتُ إِنَّ هَذَا يُخْبِرُنِي أَنَّ النَّبِيِّ صلَّى الله عَلَيْه وَسَلَم قَالَ لاَ تَدْخُلُ الْلَائِكَةُ بِينَا فيه كَلْبُ وَلا تَمَاثِيلُ.

فَهُلْ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَكَرَ ذَلِكَ؟

فَقَالَتُ لا وَلكَنْ سَأَحَدَّ ثُكُمُ مَا رَأَيْتُهُ فَعَلَ رَأَيْتُهُ خَرَجَ فِي غَزَاتِهِ فَأَحَدُّتُ نَمَطًا فَسَتَرْتُهُ عَلَى الْبَابِ فَلَمًّا قَدَمَ فَرَأَي النَّمَطَ عَرِفْتُ الْكَرَاهِيَةَ فَجُهِهُ فَجَذِبُهُ حَتَى هَتَكُهُ أَوْ قَطْعَهُ.

وَقَالُ إِنَّ اللَّهُ لَمْ يَأْمُرُنَا أَنْ نَكْسُوَ الْحِجَارَةَ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَالْحِجَارَةَ وَاللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ فَقَطَعُنَا مِنْهُ وَسَادَتُيْنِ وَحَشَوْتُهُمَا لِيفًا فَلَمْ يَعِبُ ذَلِكَ عَلَيْ، (رواه مسلم)) اهـ.

الرد على الشبهة:

قلت: الذي في حديث النمرقة قوله صلى الله عليه وسلم: «إن الملائكة لا تدخل بيتاً فيه صورة ، أخرجه البخاري (الفتح ٢٤٢/١٠)، ومسلم (٢٤١/٣)، ومالك (٢٤١/٢ تنوير الحوالك)، الطيائسي (منحة المعبود ٢٤١/٢). والبيهقي (٢٢٧/٧).

فيكون إنكار السيدة عائشة ليس لمفردات النص، ولكن إنكارها متوجه لسماع جميع ألفاظ النص مرة واحدة من رسول الله صلى الله عليه وسلم، وليس كلا على حدة وهذا يجب أن يصار إليه مراعاة للسياق.

#### الشبهة الرابعة؛ ما الدليل على تخصيص دخول بعض اللائكة؟

قال: قال النووي: "وأما هؤلاء الملائكة الذين لا يدخلون بيتا فيه كلب أو صورة فهم ملائكة يطوفون بالرحمة والتبريك والاستغفار. وأما الحفظة فيدخلون في كل بيت، ولا يفارقون بني آدم في كل حال، لأنهم مأمورون باحصاء أعمالهم وكتابتها."، ونقول للنووي الحديث عام يشمل جميع الملائكة، فمن أين أتيت بالتخصيص (لا تدخل الملائكة بيتا فيه كلب ولا صورة)، ونقول للنووي أيضًا: هل يوجد عندك دليل على أن هنالك ملائكة يطوفون بالرحمة على البيوت؟ اهـ.

وقال: «ما رأيك بالملائكة الذين يتوفون الإنسان، هل يدخلون البيت الذي به كلب أو صورة أم لا 19، اللفظ عام ولا يوجد في أي رواية من الروايات تخصيص لنوع من الملائكة " لا تدخل الملائكة بيتا فيه كلب ولا صورة "اه.

#### الرد عليها:

أ- أما قولك " الحديث عام يشمل جميع الملائكة، فمن أين أتيت بالتخصيص " فغير صحيح، ولا نسلم لك به، فالألف واللام في " الملائكة " ليس للعموم، فهناك ملائكة لا يتوقع دخولها أصلاً، فمالك خازن النار، ورضوان خازن الجنة، واسرافيل الموكل بالنفخ في الصور، وميكائيل الموكل بالقطر بالمطر، وحملة عرش الرحمن كلهم قطعا من الملائكة، ولا يدخلون البيوت ولا غيرها، فإذا تم تخصيصهم من عموم الملائكة، فلم أنكرت



تخصيص غيرهم؟١

ومن ثم يصح تخصيص الحفظة، والكتبة، وملك الموت ومعاونوه من الملائكة، وملائكة العذاب، وغيرهم من عموم لفظ الملائكة، فيدخلون لحفظ الناس، وكتابة أعمالهم. وقبض أرواحهم.

وما ذهب إليه النووي ذهب إليه غيره من أهل العلم، فقالوا: إن المقصود بالملائكة الذين لا يدخلون ملائكة الرحمة:

وأقوال الأئمة متقاربة، وتكاد يتفق على أن المراد دخول التكريم والتشريف، وهذا الذي دلت عليه الأدلة.

#### الشبهة الخامسة؛ عدم وجود ملائكة يطوفون بالرحمة على البيوت؛

قال: وهل يوجد عندك دليل على أن هنالك ملائكة يطوفون بالرحمة على البيوت وه. الرد عليها: أن لله ملائكة مختصة بالرحمة وملائكة مختصة بالرحمة وملائكة مختصة بالعذاب، وملائكة الله من يتعاقبون في الناس بالليل، والنهار ومن هذه اللائكة من يستغفرون، للمؤمنين، ويصلون عليهم في بيوتهم ويصلون على من صلى على النبي صلى الله عليه وسلم وغيرها وهذا شيء لا ينكر ومن أدلة ذلك:

حديث أبى سعيد الخدرى رضى الله عنه أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: «كان في بني النبى صلى الله عليه وسلم قال: «كان في بني أسرائيل رَجُلُ قَتَلَ تَسْعَةُ وتَسْعِينَ إِنْسانًا، ثُمَّ خَرَجَ يَسْأَلُ، فَأَتَى رَاهِبًا فَسْأَلُهُ فَقَالَ لَه: هَلْ مِن تَوْيَةٍ؟ قال: لا، فَقَتَلُه، فَجعَل يَسْأَلُ، فقال له رَجُلٌ: ائت قرية كذا وكذا، فأذركه المؤت، فناء بصدره نحوها، فاختصمت فيه ملائكة فناء بصدره نحوها، فاختصمت فيه ملائكة الرحمة وملائكة العذاب، فأوحى الله إلى هذه أن تَباعدي، وأوحى الله إلى هذه أقرب وقال: قيشوا ما بيئنهما، فوجد إلى هذه أقرب بشبر، فغضر له.، (رواه البخاري)

وحديث أبى هريرة رضى الله عنه أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار، ويجتمعون في صلاة الفجر وصلاة العضر، ثم يعرُجُ الذين باتوا فيكم، فيسألهم وهو أعلم بهم: كيف تركتم عبادي؟ فيقولون: تركناهم وهم يُصلون، وأتيناهم وهم يُصلون، (رواه

البخاري) وغيرها.

#### الشبهة السادسة: كلب أصحاب الكهف:

قال: «ثم نأتي إلى أصحاب الكهف، هل كانت الملائكة تدخل كهفهم مع وجد كلبهم معهم في الكهف؟!

أخ كريم يقول إن قصة أصحاب الكهف وقعت قبل الاسلام وقد يكون حكم اقتناء الكلاب وقتها يختلف عن بعد قدوم الاسلام... فقد جب الاسلام ماقبله وما شرع في الاسلام ينسخ ما قبله من أحكام وشرائع شرعت في الزمان سابقه

فنقول له إن جبريل عليه السلام عندما أخلف وعده لرسول الله "حسب زعمهم" لم يكن هناك تشريع في النهي عن اقتناء الكلاب، وإنما التشريع هنا (حسب زعمهم جاء بعد ذلك) فهل نؤاخذ بالتشريع قبل أن يكتب علينا؟

هذا ليس تشريع، وإنما تقرير " لا تدخل الملائكة بيتا فيه كلب ولا صورة "، وهو غير مخصص بزمان ولا مكان، اهـ.

الرد عليها من وجوه:

الوجه الأول: أن الكلب لم يكن معهم بالكهف كما يزعم- لضعفه باللغة العربية، وعدم المامه بأقوال المفسرين- ولكنه كان خارجه قال تعالى: وكلّبُهُم باسطٌ دَرَاعيه بالوصيد، قال تعالى: وكلّبُهُم باسطٌ دَرَاعيه بالوصيد، (الكهف: ١٨)، والوصيد، عتبة الباب، فلو كان دخول الكلب معهم جائزا لذكره الله معهم داخل الكهف وليس خارجه، ومن ثم فقد داخل الكهف وليس خارجه، ومن ثم فقد سقطت شبهته من أصلها.

الوجه الثاني: أنه كان كلب صيد وهو ما يجوز اقتناؤه لأن الحاجة تدعو اليه، ولم يختلف الحال في سائر الأمم.

وقد ذكر كثير من العلماء أن الكلب الذي كان مع أصحاب الكهف، إنما كان " معهم للصيد.

الوجه الثالث: وعلى فرض أنه لم يكن من الكلاب الجائز إقتناؤها في شرعنا، فقد جاز إقتناؤه في شرعنا، فقد جاز اقتناؤه في شرعهم، وشرع من قبلنا شرع لنا ما لم ينسخ، وقد نسخ إقتناؤه في شرعنا لغير الحراسة والصيد، والزرع، والماشية، وما في حكمهم.

وللحديث بقية والحمد لله رب العالمين.



«أنَّ داود قام عن سريره، وتمشى على سطح بيت الملك فرأى على السطح امرأة تستحم وكانت المرأة جميلة جدًا، فأرسل داود وسأل عن المرأة فقال واحد أليست هذه بَتُشبع بنت ألبُعَام امرأة أوريا الحثي، فأرسل داود رسلأ وأخذها فدخلت إليه فاضطجع معها وهي مظهرة من طمثها ثم رجعت إلى ببتها وحبلت المرأة فأرسلت وأخبرت داود وقالت: اني حبلي.....).

انظر كيف سولت لبني إسرائيل أنفسهم أن يفتروا على نبى الله داود فجعلوه ينظر إلى امرأة تستحم ولم يغض بصره، بل من إفكهم ليقولون: إن داود أرسل يسأل عنها، فأخبروه أنها امرأة أوريا وكان في الحرب، فأرسل رسلا فأتوا بها إليه، فأخذها وأدخلها إليه فاضطجع معها حتى حبلت ورجعت إلى بيتها

# قصة افتراء بني إسرائيل على نبي الله لوط عليه السلام

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعدُ:

فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على هذه الإسرائيليات وما تحمله من اهتراء بني إسرائيل على نبي الله لوط عليه السلام وبناته

#### الشيخ على حشيش

وأخبرت داود وقالت: «إني حبلي...».

ولسائل أن يسأل: كيف سولت لبني إسرائيل أن يكتبوا بأيديهم هذه الفواحش في كتابهم المسمى «الكتاب المقدس»، ألم يكن معنى «المقدس» هو «المطهر» كذا في دلسان العرب» (١٦٩/٦)، فأين الطهارة ليكون مطهرًا؟ وهو بالفواحش قد تلطخ كتاب بالفواحش قد تنجس فأنى له أن يسمى «المقدس»، ومن إفكهم- لعنهم الله- يرمون نبي الله داود بفواحش تخر منها الجبال هذا، وكيف لا تخر الجبال هدًا والله سبحانه

يقول: وَلَقَدْ مَالَيْنَا دَاوُرُدَ مِنَّا فَضُلًّا يَحِبَالُ أَوْبِي مَعَهُ وَٱلطُّنَّ وَأَلْنًا لَهُ ٱلْحَدِيدَ ، (سبأ: ١٠). هذا هو فضل الله وتكريمه لنبيه داود عليه السلامية القرآن الكريم، هذا القرآن موصوف بصفات جليلة في قول الله تعالى: إنَّهُ لَقُرُالٌ كُرِّمُ الله فِ كِنْبِ مُكْنُونِ ﴿ لَا يَمَشُّهُ إِلَّا ٱلشَّطْهَرُونَ 🗑 تَنْزِيلٌ مِّن رَّبِ ٱلْمَلْمِينَ ﴾ (الواقعة: ٧٧-٨٠)، ولم يكتف بنو إسرائيل بالافتراء على نبي اللَّه داود بفعل الفاحشة والزنا حتى كتبوا بأيديهم في كتابهم المسمى «الكتاب المقدس» في (١١) ستة (الأصحاح) وثلاثين سطرًا كلها افتراء على نبي الله داود



عليه السلام، ابتدأ الإصحاح بأن نبى الله داود لم يغض يصره عن امرأة عارية جميله جدا تستحم، ولم يكتف بهذا حتى أرسل رسله أليها وأحضروها إليه حتى كتبوافي كتابهم والمسمى المقدس، أن داود عليه السلام، أخذها فدخلت إليه واضطجع معها حتى حبلت المرأة. فإن تعجب فعجب قولهم: (الكتاب المقدس)، وهو بالافتراءات والفواحش قد تلطخ لاطهارة فيه فهو (كتاب مُدنس)، بل هو كتاب مُنجس، ولم يكتف بنو إسرائيل بهذا بل كتبوا بأيدهم في كتابهم المسمى «الكتاب المقدس» أن امرأة أوريا الحثي أخبرت داود وقالت: إنى حبلي، كل هذا في كتابهم المسمى والكتاب المقدس، استغفر الله أنه «الكتاب المنجس» الذي افتروا فيه على بنى الله داود عليه السلام وكثيرًا بأيدهم أن داود عندما أخبرته امرأة الجندي أوريا أنها حبلى من مضاجعته معها- أرسل إلى القائد بوآب يقول له: أرسل إلى أوريا الحثى- وهو في الحرب- فأرسل يوآب أوريا إلى داود فأمره داود أن يذهب إلى بيته ليضاجع زوجته وهي حبلي من داود ليواري فعليه إذا ما فيه حملها، ولكن لم تتم الحيلة لاستحياء الجندي أوريا أن يذهب ليضاجع زوجته والجنود في حرب، ثم انتهى الأمر أن كتب داود كما في كتابهم المدنس المنجس إلى القائد أن يقدم أوريا في الحرب ويتركوه ليُقتل، ومات أوريا وختم الأصحاح (١١) صموئيل الثاني الذي بلغ ستة وثلاثين سطرا من الافتراء على نبي الله داود يقولهم- لعنهم الله-: فلما سمعت امرأة أوريا أنه قد مات أوريا رجلها ندبت بعلها، ولما مَضْت المناحة أرْسَلَ دَاوُد وضمها إلى بيته وصارت له امرأة وولدت له ابنًا. وأمّا الأمر الذي فعله فقييح. اهـ. وإلى هذا انتهى الأصحاح (١١) من صموئيل (الثاني) بزواج داود من امرأة أوريا بعد موته وهي حامل من الزنا، ثم ولدت لداود ابنًا الزنا. هذا ما كتبه بني إسرائيل في كتابهم المسمى (الكتاب المقدس) وما هو إلا كتاب مُدنس، لا يستحق أن يطلق عليه إلا الكتاب

المنجس، وحق عليهم قول عليهم قول الحق

التعالى: ﴿ فَوَيْلُ لَلَّذِينُ يَكُتُبُونَ الْكِتَابُ بِأَيْدِيهِمْ

كُمْ يَقُولُونَ هَـَدًا مِنْ عَند اللّه لِيشَتْرُواْ بِهِ تَمَثّا قَلِيلاً قَوِيْلُ لَهُم مُمّا كَتَبَثُ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُمْ مُمَّا يَكْسَبُونَ (البقرة: ٧٩).

#### ثانيا: التحذير من الأسرائيليات في كتب التفسير،

هذه القصة من الإسرائيليات التي أخرجتها بعض كتب التفاسير، فقد أخرجها شيخ المفسرين الإمام ابن جريرالطبري في الفسيرين الإمام ابن جريرالطبري أنس بن مالك قال: سمعت رسول الله صلى أنس بن مالك قال: سمعت رسول الله صلى نظر إلى المرأة.. الحديث، وبه الإسرائيليات والمكر لقتل أوريا: ودست في التفاسير وقصص الأنبياء من الكتاب المسمى (الكتاب المقدس) من (صموئيل الثاني) (الأصحاح ١١،١١) في تفسير قوله تعالى: «ولى نعجة واحدة» (ص؛

#### ثالثاً: تعذير الصحابي عبد الله بن عباس رضي الله عنه:

لقد بوب الإمام البخاري في صحيحه بابًا في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة (٢٥)، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم: «لا تسألوا أهل الكتاب عن شيء « (٣٥٦) حدثنا موسى بن إسماعيل حدثنا إبراهيم أخبرنا ابن شهاب عن عبيد الله بن عبد الله، أن ابن عباس رضي عن عبيد الله بن عبد الله، أن ابن عباس رضي عن شيء وكتابكم الذي أنزل على رسول الله أن أهل الكتاب بدلوا كتاب الله وغيروه، وكتبوا أددث تقرءونه محضًا لم يشب؟ وقد حدثكم بأيديهم الكتاب بدلوا كتاب الله وغيروه، وكتبوا بيشتروا به ثمنًا قليلاً، ألا ينهاكم ما جاءكم من العلم عن مسألتهم؟ لا والله ما رأينا منهم رجلاً يسألكم عن الذي أنزل عليكم.

#### رابعًا: الحتراء بني إسرائيل على بني الله لوط عليه السلام:

لقد كرم الله نبيه لوطا وآله في القرآن الكريم الذي الا بمسه إلا المطهرون ::

١- فقال الله تعالى: ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِمُومِهِ اتَّالُونَ الفَاحِمُةَ وَأَنْتُمْ تُنِصِرُونَ ١٥ أَنْلُكُمْ هذا هو تكريم نبي اللّه لوط عليه السلام في القرآن الكريم وآله الطاهرين، ولكن بني إسرائيل من افترائهم جعلوا نبي الله لوطا عليه السلام زانيا ببناته.

#### خامسا؛ تغريج قصة الافتراء؛

هذا الأفتراء: افتراء بني إسرائيل على نبي الله لوط عليه السلام جاء في كتابهم المسمى (الكتاب المقدس) (العهد القديم) ص(٢٩) «سفر التكوين» (الأصحاح):

فكتبوا بأيديهم في كتابهم المسمى «الكتاب المقدس - لعنهم الله- فمن إفكهم يقولون: وصعد لوط من صوغر وسكن في الحمل وابنتاه معه لأنه خاف أن يسكن في صوغر فسكن في المغارة هو وابنتاه، وقالت البكر للصغيرة: أبونا قد شاخ وليس في الأرض رجل ليدخل علينا كعادة كل الأرض، هلم نسقى أبانا خمراً ونطجع معه فنحيى أو نحمل من أبينا نسلاً، فسقتا أباهما خمرا في تلك الليلة، ودخلت البكر واضطجعت مع أبيها ولم يعلم باضطجاعها ولا بقيامها، وحدث في الغد أن البكر قالت للصغيرة إنى اضطجعت البارحة مع أبي، نسقيه خمراً الليلة أيضا ثم ادخلي اضطجعي معه فتحملي من أبينا نسلاً. فسقنا أبا هما خمراً في تلك الليلة أيضًا، وقامت الصغيرة واضطجعت مع أبيها ولم يعلم اضطجاعها ولا بقيامها. فحبلت ابنتا لوط من أبيهما. فولدت البكر ابنًا ودعت اسمه موآب وهو أبو الموابين إلى اليوم، والصغيرة أيضا ولدت ابنا ودعت اسمه بن عمى وهو أبو بنى عمون إلى اليوم.... انظر كيف سولت لهؤلاء الفجرة أنفسهم أن يكتبوا هذه الفرية لأغراضهم الخبيثة في زواج المثلية من الذكران ويستحلونها بضريتهم أن لوطا الذي حرمها هو الذي شرب الخمر وزنا بابنتيه ويقولون هذا من عند الله .. كَبُرَتُ كُلْمَةُ تَخْرُجُ مِنْ أَفُواهِهُمْ إِنْ يَقُولُونَ الأكذب (الكهف،٥).

هذا ما وفقني الله إليه وهو من وراء القصد.

لتأثون الرجال شهوة من دون النساء بل انتم قوم تجهلون ٥٥ هما كان جواب قومه إلا أن قالوا أخرجوا آل لوط من قريتكم اللهم أناس يتطهرون ٥٦ » (النمل: ٥٤-٥٥). قال الزمخشري في تفسيره «الكشاف» (٤١٦/٣): «يتطهرون: يتنزهون عن القاذورات كلها فينكرون هذا العمل القذر ويغيظنا إنكارهم. اهد.

٧- وقال الله تعالى: ولوطا أتيناه حكما وعلما ونجيناه من القرية التي كانت تعمل الخبائث إنهم كانوا قوم سوء فاسقين ٧٤ وأذخلناه في رحمتنا إنه من الصالحين ٧٥ (الأنبياء: ٧٤) من تدبر هاتين الأيتين يجد أن الله تعالى آتى لوطا عليه السلام حكما وعلما وصلاحا ورحمة.

ويجد أن الآية الأولى هي إحدى الآيات الأربع التي لا خامس لهن، والتي جمع الله فيها فيهن بين (الحكم والعلم) في قول الحكيم العليم: ولوطا آتيناه حكما وعلمًا»، والأية الثانية: في سورة يوسف الآية الثانية والعشرون: ولما بلغ أشده أتيناه حكما وعلمًا وعلمًا وكذلك نجزي الحسنين « (يوسف ٢٠).

والثالثة في سورة القصص الآية: (١٤)، والضمير عائد إلى موسى عليه السلام: والضمير عائد إلى موسى عليه السلام: ولا بلغ أشده واستوى آتيناه حكمًا وعلمًا ومن هذا التدبريتبين أن من آتاه الله حكمًا وعلمًا فهو جزاء تعبده بمقام الإحسان، فعبد الله كأنه يراه، فإن لم يكن يراه فإنه يراها، وهو أجل أعمال القلوب تصبح القلوب منه من أظهر القلوب تستحي أن يراها الله على معصية.

والرابعة في (سورة الأنبياء: ١٩): منهمناها سليمان وكلاً آتينا حُكمًا وعلمًا ، وفيها أن من آتاه الله حكمًا وعلمًا يرزقه الله الفهم، فلا يكن من الجاهلين في الفصل في الأمور، ولا يفعل أفعال الجاهلين؛ ولذلك قال لقومه: أننكم لتأثون الرجال شهوة من دون النساء بل أنتم قوم تجهلون ، (النمل: ٥٥).



# المحال هيئي الإعاملي الايسال في المحال ا

#### الشيخ على حشيش

(٩٧) ، من ضام يوم الأربعاء والخميس والجمعة وتصدق يوم الجمعة بما قل من ماله أو كثر غفر الله له ذنوبه وخرج من ذنوبه كيوم ولدته أمه،.

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار، (٢/٦٩) مكتبة الحرم النبوي «الحديث» رقم المخطوطة (٢٠١٠)، وقال: (هب عن ابن عمر).

قلت: «هب» ترمز إلى «البيهقى في شعب الإيمان».

وهذا تخريج بغير تحقيق، فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث صحيح وهو كما سنبين أنه شديد الضعف.

#### أولا: التغريج:

الحديث أخرجه الإمام البيهقي في «شعب الإيمان» (٣٩٦/٣) ح (٣٨٧١)- ط دار الكتب العلمية بيروت- قال: أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، أخبرنا أبو الفضل محمد بن إبراهيم بن فضل المذكى حدثنا أبى، حدثنا محمد بن رافع. أخبرنا عبد الله بن واقد، أخبرني أيوب بن نهيك مولى سعد بن أبي وقاص، عن عطاء، عن ابن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: «من صام يوم الأربعاء…» الحديث.

#### ثانيا: والتحقيق:

علة هذا الحديث: أيوب بن نهيك:

١- قال الإمام ابن أبى حاتم في «الجرح والتعديل» (٢٥٩/١/١): «سمعت أبي يقول: هو ضعيف الحديث، وسمعت أبا زرعة يقول: «لا أحدث عن أيوب بن نهيك، ولم يقرأ علينا حديثه، وقال: هو منكر الحديث». اهـ.

وقال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم: سمعت أبي يقول: «أيوب بين نهيك من أهل حلب روى عن مجاهد وعائشة بنت سعد والشعبي، وروى

عنه أبو قتادة الحراني ومبشر بن إسماعيل م ويحيي بن عبد الله بن الضحاك.

٢- وقال الإمام الذهبي في «الميزان»
 (١١٠٩/٢٩٤/١): «أيوب بن نهيك، عن مجاهد ضعضه أبو حاتم وغيره، وقال الأزدي متروك».

 ٣- قول الإمام الحافظ ابن أبى حاتم:
 «سمعت أبي يقول: أيوب بن نهيك روى عنه أبو قتادة الحراني، اهـ.

قلتُ: وأبو قتادة الحراني هو عبد الله بن واقد الذي روى هذا الحديث عن أيوب بن نهيك، وهذه عله أخرى تزيد الحديث وهنا على وهن، يتبين ذلك:

قال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (٢١٩/١/٣): «عبد الله بن واقد أبو قتادة الحراني تركوه منكر الحديث». اهـ.

قاعدة مهمة: قول الإمام البخاري في الراوي: منكر الحديث، (مصطلح له معناه لابد من الوقوف عليه حتى تستبين درجة ضعف الراوي، وهذا مهم جدًا في الصناعة الحديثية، قال الإمام الحافظ ابن كثير في اختصار علوم الحديث، ص(): «هناك اصطلاحات الأشخاص ينبغي التوقف عليها من ذلك أن البخاري إذا قال في الرجل: «سكنوا عنه، أو: «فيه نظر» فإنه يكون في أدنى المنازل وأردئها عنده، و لكنه لطيف العبارة في التجريح فليعلم ذلك، اهـ.

قلت: ثم) بين الشيخ أحمد شاكر في «شرح مختصر الحديث» مصطلح ثالث للبخاري فقال: وكذلك قوله: «منكر الحديث»، فإنه يريد به الكذابين، ففي الميزان للذهبي (٥/١): «نقل ابن القطان: أن البخاري قال: كل من قلت فيه: منكر الحديث؛ فلا تحل الرواية عنه». اهـ.

وبهذا يصبح هذا الحديث في أدنى المنازل وأردئها.



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

ففي خطابه يوم الأربعاء ٢٥ أكتوبر ففي خطابه يوم الأربعاء ٢٥ أكتوبر بنيامين نتنياهو (نبوءة إشعياء) وقال: "ونحن أبناء النور بينماهم أبناء الظلام، وشارت وسينتصر النور على الظلام".. وأشارت تقارير صحفية إلى أنه قال ذلك لتبرير سعيه إلى تدمير حركة المقاومة الإسلامية (حماس)، خاصة في قطاع غزة، ولا يبعد في ظل حلمه بإسرائيل الكبرى التي تعني يكون في كلامه تلميح إلى من لم يُطبع معه من العرب والى مصر بالذات وشعبها ونيلها، وما عداؤه وكيده لمصر؛ وتعاونه في بناء سد النهضة مع إثيوبيا ومنحه جائزة نوبل لرئيسها؛ بخاف على أحد.

وأضاف النتنياهو مخاطباً جنده: "سنحقق نبوءة إشعياء ولن تسمعوا بعد الآن عن الخراب في أرضكم، سنكون سببًا في تكريم شعبكم، سنقاتل معًا وسنحقق النصر".

واشعياء نبي يهودي لملكة يهوذا الجنوبية، وهو من كتب سفر إشعياء الذي ذكرت فيه عدة نبوءات، ومعنى الاسم "الرب يخلص، وتقتبس نبواته في العهد الجديد أكثر مما يقتبس أي سفر آخر في العهد القديم ولذا يعرف بالنبي الإنجيلي، أ- هكذا يفكر معشر يهود في استحلال دماء المسلمين وابادة ديار الإسلام، ويجعلون حربهم عقدية، ويظهر ذلك حينما استمد تشبيهه من فقرات ١-٢

## ادد. محمد عبد العليم الدسوقي الاسوقي الاسوقي الاستاذ بعامة الازهر

فيها: "لكن لن يُخيم ظلامٌ على التي يقول فيها: "لكن لن يُخيم ظلامٌ على التي تعاني من الضيق، فكما أذل الله في الزمن الغابر أرض زبولون ونفتالي، فإنه في الزمن الأخير يُكرم طريق البحر وعبر الأردن، جليل الأمم. الشعب السائك في الظلمة أبصر نورًا عظيمًا، والمقيمون في أرض ظلال الموت أضاء عليهم نورً"، وكأن إسرائيل هي أهل النور الذين يجب أن ينتصروا على أهل الظلام الذين هم بنظره الفلسطينيون وغيرهم ممن ذكرنا.

كما تحيل كلمة نتنياهو أيضًا إلى الفقرة 10 يضًا إلى الفقرة 10 يق الإصحاح 70 وعنوانه: (إشراق نور الرب) والذي يقول فيها إشعياء: "ولا يُسمَعُ بعدُ؛ ظلمٌ في أرضك، ولا دمار أو خراب داخل تخومك، بل تُسمينُ أسوارَكُ خلاصًا، وأبوابك تسبيحًا".

ولم يقف نتنياهو في طموحه عند هذا الحد، حتى ألمح إلى مصر وبشر بالنصر في الجزء الثاني إبان حديثه عن القتال، مضيفًا: بأن "الآن هو الوقت المناسب للاجتماع من أجل هدف واحد؛ للمضي قدمًا وبسرعة لتحقيق النصر، وبقوتنا الجماعية وايماننا العميق بصلاحنا وخلود الشعب اليهودي، سنرى نبوءة إشعياء.. ولن يكون هناك المزيد من الأخبار عن أعمال العنف في بلدكم، أو السرقة أو الدمار على طول الحدود، نحن أهل النور، وهم أهل الظلمة، سوف نحقق



OV

نبوءة إشعياء".

في إشارة واضحة منه - ومن ملنه من شياطين الإنس، وإخوانهم من ورائهم ويُمُدُونهم في الغي ثم لا يُقصرُون - إلى ما ذكر بالفقرات الغي ثم لا يُقصرُون - إلى ما ذكر بالفقرات يقول فيها إشعياء: "فيعود الرب ليمد يده ثانية ليسترد البقية الباقية من شعبه، من أشور ومصر وفتروس وكوش وعيلام وشنعار وصمة ومن جزائر البحر. وينصب راية للأمم ويجمع منفيي إسرائيل ومُشتّتي يهوذا من أطراف الأرض الأربعة. وينقضون على أكناف الفلسطينيين غربًا ويغزون أبناء المشرق معًا، ويستولون على بلاد أدوم ومُوآب، ويخضع لهم ببنو عمون".

إذ فيما بقي يتكلم إشعياء عن مصير مصر وعما سيحل بها من خراب أرضها وجفاف نيلها، وأنه سيول بها من خراب أرضها وجفاف نيلها، وأنه سيولى عليها ملك عنيف قاس، وستكون مصدرًا للذعر والرعب لكثير من الأمم، وستهزم من قوى خارجية، وستكون في فترة ملجًا آمنًا للمعوزين والمضطهدين، ثم تعود للرب عبر تقديم النذر والتضحيات، وبعدها تتحالف مع آشور.. ولك أن تتأمل ذلك فيما ورد في الفقرات ١: ٢٥ بالإصحاح ١٩، وفيها ما نصه:

"وحيّ من جهة مصر: هو ذا الرب راكبٌ على سحابة سريعة وقادمٌ إلى مصر، فترتجف أوثان مصر من وجهه، ويذوب قلب مصر داخلها. وأهيج مصريين على مصريين، فيحاربون كل واحد أخاه وكل واحد صاحبه: مدينة مدينة، ومملكة مملكة. وتهراق روح مصر داخلها، وأفني مشورتها، فيسألون الأوثان والعازفين وأصحاب التوابع والعرافين، وأغلق على المصريين في يد مولى قاس، فيتسلط عليهم ملك عزيز، وتنشف المياه من البحر، ويجف النهر وييبس. وتنتن الأنهار، وتضعف وتجف سواقي مصر، ويتلف القصب والأسل. والصّيادون يتنون، وكل الذين يلقون شصًا في النيل ينوحون، والذين يبسطون شبكة على وجه المياه بحزنون. ويُخزى الذين يعملون الكتان المشط، والذين يحيكون الأنسجة البيضاء، وتكون عُمُدُها مسحوقة. وكل العاملين بالأجرة مكتئبي النفس.

إن رؤساء صُوعَنَ أغبياء؛ حكماء مشيري فرعون

مشورتهم بهيمية؛كيف تقولون لفرعون؛ أنا ابن حكماء، ابن ملوك قدماء؟. فأين هم حكماؤك؟ فليخبروك، ليعرفوا ماذا قضى به رب الجنود على مصر. رؤساء صُوعَن صاروا أغبياء، رؤساء نوف انخدعوا، وأضل مصر وجوه أسباطها. مرج على الرب في وسطها روح غيّ، فأضلوا مصر في كل عملها، كترنح السكران في قيئه. في ذلك اليوم تكون مصر كالنساء، فترتعد وترجف من هزة يد رب الجنود التي يهزها عليها. وتكون أرض يهوذا رُعبًا لمصر؛ كل من تذكرها يرتعب من أمام هضاء رب الجنود الذي يقضى به عليها.

في ذلك اليوم يكون في أرض مصر خمس مدن تتكلم بلغة كنعان وتحلف لرب الجنود. في ذلك اليوم يكون مذبح للرب في وسط أرض مصر، وعمود للرب عند تحمها. فيكون علامةً وشهادةً لرب الجنود في أرض مصر. لأنهم يصرخون إلى الرب بسبب المضايقين، فيرسل لهم مخلصًا ومحاميًا وينقذهم. فيُعرف الربِّ في مصر، ويعرف المصريون الرب في ذلك اليوم، ويقدمون ذبيحة وتقدمة، وينذرون للرب نذرًا ويوفون به. ويضرب الرب مصر ضاربًا فشافيًا، فيرجعون إلى الرب فيستجيبُ لهم ويشفيهم. في ذلك اليوم تكون سكة من مصر إلى أشور، ويعبد المصريون مع الأشوريين. في ذلك اليوم يكون اسرائيل ثلثا لمصر ولأشور، بركة في الأرض. بها يبارك رب الجنود قائلا: مبارك شعبي مصر، وعمل يديّ أشور، وميراثي إسرائيل"ا.هـ

#### أ- دحض مزاعم الكيان الصهيوني ومسعري العروب بالقرب حتى على افتر اض صحة ما جاء بلا أسفارهم:

وكل ما سبق ذكره يرد عليه ما يلي:

ا- إن هذه الصورة الذهنية عن خراب مصر لا حقيقية لها في أرض الواقع على الإطلاق، وانما يريد الغرب تبعًا لبني صهيون شُذَاذ الأفاق، فيما يعرف بحروب الجيل الرابع والخامس أن يُصدرها إلينا؛ وقد وُجد لها للأسف من يؤيدها ويروع لها، وإلا فكيف يستقيم ما ورد عن مصر في الاصحاح؛ مع إحداث طفرة شاملة للبنية التحتية والخدمات الأساسية بها وتغيير إيجابي على مستوى الدولة؛ ومع ما أضيف للرقعة الزراعية من مساحة تقدر بحسم مليون فدان وهي ما تمثل ٣٥ ٪ من مساحة



الأرض المنزرعة في مصر والتي بلغت ٩ ملايين فدان حسب تصريح وزير الزراعة في أهرام ٢٠٢٠/٥/١٦. ومع ما تم إنجازه من ١١ ألف مشروع بتمویل یقدر ب۲ تریلیون جنیه واقامة ١٠٠ ألف صوبة زراعية و٤٠ ألف فدان مزارع سمكية حسب اليوم السابع في Y . 1 . 1 . 7 . Y .

بل ومع ما حققته (مبادرة حياة كريمة) من إنجازات على أرض الواقع، أسهمت - حسب مؤسسة ماعت واليوم السابع في ٢٠٢٣/٦/١٥ - في تطوير حياة الملايين داخل القرى الأكثر فقرًا، وتستهدف تغيير حياة أكثر من ٥٨ مليون مواطن وتشمل تعليم وصحة وتوصيل كهرباء وشبكات مياه وصرف.. إلخ، وهذا على سبيل المثال ويعد قليلا من كثير مما يضيق المقام بذكره.

٢- إن هذه الصورة القاتمة إنما تمثل ما كان في زمان إشعياء في القرن الثامن قبل الميلاد يعنى: أنه مر عليها ما يزيد عن ٢،٨٠٠ ألفين وثمانمائة سنة تعاقبت فيها ممالك للأشور واليونان والفرس والرومان..إلخ، فما علاقة ما جرى في هذه الفترات بما نحن عليه الآن؟. وهل جاء اشعياء نبى ذاك الزمان الا ليصلح ما اعوج من سلوكيات بني عصره وعقائدهم الباطلة حينذاك؟.

 إن ما جاء في الإصحاحات السالفة الذكر يتكلم عن أوثان وأصنام وآشور ولغة كنعان ورؤساء نوف؛ وعن فراعين من عينة من قال لموسى ومن معه: «يا أيها الملأ ما علمت لكم من إله غيري، (القصص: ٣٨)، وقال: ﴿أَنَا رَبُّكُمْ الأعلى. فأخذه الله نكال الأخرة والأولى، (النازعات: ٢٥.٧٤) .. فما لنا ولهذا؟

ب- اليهود من خلقوا شعب (متقلب) و(صلب الرقبة) وموعودات أنبيائهم في بعض الأزمنة ، لا تعنى دوامها : ولنضرب لذلك مثالا بما ورد في سفر حزقيال في الفقرات ١: ٢٠ من الإصحاح ٢٠. وفيها: "وكان في السنة السابعة في الشهر الخامس في العاشر من الشهر؛ أن أناسًا من شيوخ إسرائيل جاءوا ليسألوا الرب فجلسوا أمامي. فكان إلى كلام الرب قائلا: يا ابن آدم كلم شيوخ إسرائيل وعرفهم رجاسات آبائهم

وقل لهم: في يوم اخترت اسرائيل ورفعت يدى لنسل بيت يعقوب وعرفتهم نفسي في أرض مصر ورفعت لهم يدي.. لأخرجهم من أرض مصر إلى الأرض التي تجسستها لهم تفيض لبنا وعسلاً هي فخر كل الأراضي. وقلت لهم اطرحوا كل إنسان منكم أرجاس عينيه ولا تتنجسوا بأصنام مصر.

فتمرِّدُوا على ولم يريدوا أن يسمعوا لي ولم يتركوا أصنام مصر.. فقلت اني أسكب رجزي عليهم لأتم عليهم سخطى في وسط أرض مصر. لكن صنعت لأجل اسمى لكيلا يتنجس أمام عيون الأمم الذين هم في وسطهم .. فأخرجتهم من أرض مصر وأتيت بهم إلى البرية. وأعطيتهم فرائضي وعرفتهم أحكامي التي إن عملها إنسان يحيا بها.

فتمرد على بيت إسرائيل في البرية، ولم يسلكوا في فرائضي ورفضوا أحكامي. فقلت إنى أسكب رجزي عليهم في البرية الفنائهم. لكن صنعت لأجل اسمى لكيلا يتنجس أمام عيون الأمم الذين أخرجتهم امام عيونهم. ورفعتُ أيضا يدي لهم في البرية بأني لا أتى بهم إلى الأرض التي أعطيتهم إياها تفيض tuil game.

لأنهم رفضوا أحكامي ولم يسلكوا في فرائضي بل نجسوا سُبُوتي لأن قلبهم ذهب وراء أصنامهم. لكن عيني أشفقت عليهم عن إهلاكهم فلم أفنهم في البرية. وقلت لأبنائهم في البرية لا تسلكوا في فرائض آبائكم ولا تحفظوا أحكامهم ولا تتنجِّسوا بأصنامهم. فتمرد الأبناء على ولم يحفظوا أحكامي.. فقلت إنى أسكب رجزي عليهم لأتم سخطي عليهم في البرية. ثم كففت يدي وصنعت لأجل اسمى لكيلا يتنجس أمام عيون الأمم الذين أخرجتهم أمام عيونهم. ورفعت أيضا يدى لهم في البرية لأفرقهم في الأمم وأذريهم ق الأراضي.

لأنهم لم يصنعوا أحكامي بل رفضوا فرائضي ونجسوا سبوتي وكانت عيونهم وراء أصنام آبائهم".. وهكذا كان حالهم طوال تاريخهم ومع كافة أنبيائهم وبشهادة جميع أسفارهم.



#### ج- على أن هذا كله كان قبل تحول النبوة وموعود الله عنهم الأخوتهم من بني اسماعيل؛

و وذلك إنقاذا لـ(البشرية) ولـ(الكون) من الوهدة التي سقطا فيها، والذي سببه لهما كفر وافساد بني إسرائيل في الأرض.. ومصداقه ما وافساد بني إسرائيل في الأرض.. ومصداقه ما بالإصحاح ٤٢، وفيه: "لترفع البرية ومُدُنها صوتها الديار التي سكنها قيدار؛ لتترنم سُكانُ سَالع من رؤوس الجبال ليهتفوا. ليُعطوا الرب مجدا ويُخبروا بتسبيحه في الجزائر، الرب كالجبار يخرج كرجل حروب يُنهض غيرته، يَهتف ويصرُخ ويَقوى على أعدائه.... يخزي خزيا المتكلون على المنحوتات، القائلون للمسبوكات أنت الهتنا".

فهذا القول يتضمن الإخبار عن (قيدار بن بنايوت بن إسماعيل عليه السلام) وأن أرضه هي مكة المكرمة، والهتاف باسم الله ويتمجيده من فوق رؤوس الجبال إنما هو وصف لتهليل المسلمين وتكبيرهم في الحج، وهذا كله لا ينسحب إلا على النبي محمد عليه السلام، فهو الذي تم به القضاء على عبادة الأصنام في واحدة من أربع نبوءات في نفس السفر كلها تبشر بتحول النبوة وموعود الله إلى بني إسماعيل عليه السلام.

فكيف يتخطى النتنياهو الزمن ويُطلقه؛ ثم يستدل على دعواه بما وقع من أجداده منذ عشرات الآلاف من السنين؟. وأنّى له أن يستشهد بما لا يمثل واقعه ولا يُصَدّق دعواه ولو بمثقال ذرة؟

#### د- الحق ما شهدت به الأعداء:

- هذا، وكانت عالمة الكتاب المقدس (أن ماري بيليتييه) قد انتقدت ما أسمتها بـ"الإشارة المبتذلة"؛ وتقصد بها تلك التي وردت على لسان النتنياهو، وقالت إن الذي يسير في الظلام في سفر إشعياء ليس العدو المجاور، بل الشعب اليهودي نفسه، الذي يمر "بكل تأكيد بمحنة سياسية وروحية"، مشددة على أن معنى النص لا يدعم ما ذهب إليه نتنياهو، خاصة أن هذا الكتاب معقد للغاية و"لا يمكن فهمه إلا في ضوء السياق التاريخي في ذلك



ذلك أن سفر إشعياء جُمِعَ على مدار قرنين بدء من النصف الثاني من القرن الثامن قبل الميلاد إلى النصف الثاني من القرن السادس قبل الميلاد، وكانت الإصحاحات من اللي عبارة عن لوم لبني إسرائيل، إذ يوبخهم إشعياء ويلومهم أشد اللوم بسبب تورطهم في الرشاوى وبسبب فساد قضائهم وظلمهم للمساكين، وبذخهم وترفهم، وطمعهم وسُكرهم وانعدام أخلاقهم.

وذكر في بعض إصحاحاته أن دمشق والسّامرة ستسقطان، وتنبأ بتمدد حكم الأشوريين على الشرق الأوسط، وذكر أن بابل ستشكل خطرًا على مملكة يهوذا، وأن على الأخيرة ألا تعتمد على مصرفي محاربة الأشوريين، وكل هذا عفا عليه الزمن.

بل وما جاء ذكره في قوله صلى الله عليه وسلم فيما أخرجه أبو يعلى (٢٤١٧): (لا تزال عصابة من أمتي يقاتلون على أبواب دمشق وما حوله، وعلى أبواب بيت المقدس وما حوله، لا يضرهم خذلان من خذلهم، ظاهرين على الحق إلى أن تقوم الساعة)، وفي رواية بإسناد صحيح على شرط مسلم: (لا تزال طائفة من أمتي على الحق ظاهرين على من ناوأهم حتى يأتي أمر الله وينزل عيسى ابن مريم)، وفي أخرى كذلك: (.. يُقاتلون على الحق ظاهرين على من ناوأهم، حتى يُقاتل آخرُهم الدَّجَال)...

7.

# حقوق الطفل التربوية عد حلة التمييز

الشيخ/ عادل شوشة عادل شوشة في المنصورة

الحمد لله وحده والصلاة والسلام علي من لا نبي بعده، وبعد:

فلا شك أن السنوات الأولى من عمر الطفل هي أهم مراحل حياته الحرجة، ذلك أن الطفل مخلوق عاجز عن معرفة ما يضره وما ينفعه، كما أنه عاجز عن التمييز بين الأشياء الصالحة وغير الصالحة، لذلك جعل الإسلام حق الطفل على والديه والقائمين على أمره في تربيته وتنشئته على الحق والهدي، وتوجيهه الوجهة الصحيحة السليمة في العقائد والعبادات والسلوك والأخلاق.

فالتربية الإسلامية تعني صيانة الإنسان وصلاحه وتقويمه منذ نشأته وحتى نهايته، وذلك وفق تعاليم وتوجيهات الشريعة الإسلامية.

فعلى الآباء ربط الولد منذ تعقله بأصول الإيمان، وتعويده منذ تفهمه أركان الإسلام، وتعليمه من حين تمييزه مبادئ الشريعة الغراء، وتدريبه على الطاعات منذ الصغر والحرص على تأديبه بسائر الآداب

الإسلامية. (تربية الأولاد في الإسلام). ذلك أن الإيمان بالله تعالى ومعرفته مبادئ الدين الأولية وآدابه هو أساس إصلاح الطفل، وملاك تربيته الخلقية وتقويم اعوجاجه، فيزن كل تصرف يصدر منه بميزان الإسلام، فما وافقه استمر فيه، وما ضاده ابتعد عنه واجتنبه. (حقوق الطفل في الإسلام والاتفاقيات الدولية دراسة مقارنة صـ ١٣١).

بإذن الله.

- أننا مطالبون بمواجهة التحديات بتربية مُتوازنة صحيحة. (انظر: المنهاج النبوي فيَّ تربية الأطفال صد؛).

أهمية الإخلاص في التربية:

#### أهمية الاحتساب لل التربية:

المسلم مأمور أن يحتسب في جميع أعماله الدينية والدنيوية، ومن أفضل وأهم الأعمال التي يتقرب بها إلى الله أمر التربية فلا بد أن تحتسب أيها المربي، وتصبر، وتصابر على كل ما تلاقي في هذه المهمة المضنية.. فالتربية شاقة لا راحة معها، وطويلة لا انتهاء لها، ومكلفة لا شحاحة فيها، أخي المربي استصحب النية في جميع أمور التربية حتى تؤجر عليها في النفقة، والتعليم، والممازحة والداعبة..

أيها المربي الفاضل: إذا علمت نتائج التربية السليمة من عظم الأجر، والمثوبة هانت عليك الصعاب حيث تقربهم العيون في الحياة، وينفعون بعد الممات، ويكتب لك في ميزان حسناتك مثل أجور ما عملوا من الصالحات من بنين وبنات، فهل نستشعر ذلك؟ (كتاب وصايا تربوية في تربية الأبناء ص ٨).

#### أهمية العكمة في تربية الأطفال:

والحكمة ليست صفة واحدة بل هي أصل الصفات فإذا تدبرنا وصية لقمان لابنه من خلال قوله تعالى: "وَلَقَدْ آتَيْنًا لُقُمَان الحِكْمة ولأجلهذا الحق العظيم نرى رجلاً عظيماً من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم يقعد عن ذروة سنام الإسلام من أجل هذا الحق، عن أبن عون قال: (كتبت إلى نافع عن الغرو؟، وعن القوم إذا غروًا، بم يدعون عن الغرو قبل أن يقاتلوهم؟، وهل يحمل الرجل إذا كان في الكتيبة بغير إذن إمامه فكتب النا ابن عمر قد كان يغزو ولده، ويحمل الرجل على الظهر، وكان يقول؛ إن أفضل العمل بعد على الصلاة: الرجهاد في سبيل الله تعالى، وما أقعد ابن عمر عن الغرو، الأ وصابا لعمر، وصبيان المعار، وضيعة كثيرة). (إسناده صحيح: صغار، وضيعة كثيرة). (إسناده صحيح: أحمد (٤٩٦٧)).

#### الأدا التربية؟

أنها سبب في دخول الجنة والنجاة من النار بإذن الله.

- أنها عبادةً عظيمةً ومُتعة وللذَّة في الحياة الدنيا.

أنها عمل بالأسباب المشروعة ونحن
 مطالبون بذلك بل إنه فرض عين على وليهم
 أن الأمة تحتاج إلى شبابها.

- أننا بحاجة إلى أبنائنا في الدنيا والآخرة.

- أن الولد الصالح هو واحد مما يبقى للإنسان بعد الموت.

- أن أطفال اليوم هم رجال الغد.

- أن الأبناء يُولدون على الفطرة وللتربية الأثر الأكبرية فيات الفطرة أو فسادها.

-أن الأبناء يحتاجون للتربية الصحيحة في بداية حياتهم.

- أن وصيّة الله للآباء بأولادهم سابقةً وصية الأولاد بآبائهم.

- أنها مسؤولية يُحاسب الله الآباء عليها.

- أن أغلب المشكلات في مراحل العمر المتقدمة سببُها التهاونُ في التربية في الصغر.

- أن الأولاد زينة الحياة الدنيا.

أن تربية الأبناء بركة لوالديهم
 ومجتمعاتهم.

- أن من حق الأبناء على الآباء أن يعيشوا حياةً طيبةً. والتربيةُ السليمة سببُ فِي ذلك



أَنِ اشْكُرُ لِلْهُ وَمَنْ يَشْكُرُ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَـنُ كَفَـرَ هَـإِنَّ اللَّه غَنيُّ حَمِيـدٌ » (لَقَمَانَ: ١٢)

نجد أن الله سبحانه وتعالى ذكر من سماته الحكمة، والحكمة في اللغة تطلق ويراد بها معان عديدة منها:

العدل، والعلم، والحلم، وتطلق على طاعة الله، والفقه في الدين والعمل به، والفهم والخشية والورع والإصابة، والتفكر في أمر الله واتباعه.

#### ومن معانى الحكمة أيضا:

العلم والتعبير. (انظر: لسان العرب لابن منظور، ج ص).

والحكمة التي آتاه الله إياها هي الفقه والعقل والإصابة في القول.

إذ الحكمة شاملة لسمات عديدة كالعلم، الحلم، والعدل والفقه في دين الله والعمل به، والفقه ية دين الله والعمل به، والفهم، والخشية، والورع، والإصابة في القول فنجد أن سمات الأب الناصح قد اكتمات فوصفه بالحكمة دل على اكتمال السمات.

#### الاستعانة بالله في تربية الأبناء:

فعلى الآباء أن يستعينوا بالله سبحانه في صلاح الأبناء، لأن الهادي هو الله والمهتدي من هداه الله، وهكذا كان أهل الفضل

والصلاح يضعلون:

فعباد الرحمين يقولون: ﴿ رَبُّنَا هَـبُ لَنَـا مِنْ أَزْوَاجِنَـا وَذُرْيُاتِنَـا قَـرُةَ أَعْـيُنِ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا ﴾ (الضرقان: ٧٤)

وَزَكَرِيا عَلَيهُ الصَّلَاةَ وَالسَّلَامُ يَقَّـُولُ: ﴿رَبُّ هَـبُ لِي مِنْ لَدُنْكَ ذُرِيْةٌ طَيْبُةٌ إِنْكَ سَمِيغُ الدُّعَاءِ » (آل عمران: ٣٨)

وقال: ﴿ فَهَبُ لِي مِنْ لَدُفَكَ وَلِيًّا ( ٥ ) يَرِثُني وَيَسِرُ مِنْ آلَ يَعْقُ وَبَوَاجْعَلْ هُ رَبُ رَضَيًّا » (مريه: ٥، ٦)

ودعا إبراهيم وولده إسماعيل عليهما السلام: «رَبُنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنَ لَكُ وَمَنْ لَكُ وَمَنْ ذُرُيْتِنَا أَمُهُ مُسْلِمَةً لَكَ، (البقرة: ١٢٨) وقال الخليل: «رَبِّ هَبُ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ» (الصافات: ١٠٠)

وقال: «رَبُ اجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلَاةَ وَمِنْ ذُرْيِتِي رَبُنَا وَتَقَبِّلُ دُعَاءٍ» (إبراهيم: ٤٠) وقال: «وَاجْنَبْنِي وَبِنِيُّ أَنْ نَعْبُد الْأَصْنَامَ» (إبراهيم: ٣٥)

والـذي بلغ أشده وبلغ أربعين سنة يقول:

«رَبُ أَوْرَغُني أَنْ أَشْكُر نَعْمَتُكُ الْتِي أَنْعَمْتُ
عَلَىْ وَعَلَى وَالدِي وَأَنْ أَغُمُل صَالِحًا تَرْضَاهُ
وَأَصْلِحُ لَي اللّهِ ذُرِيْتِي إِنِّي تُبْتُ إِلَيْكَ وَإِنِّي مِنَ
الْسَلِمِينَ، (الأحقاف: ١٥).

والحمد لله رب العالمين.



### تهنئة

تتقدم أسرة تحرير مجلة التوحيد والمركز العام بخالص التهنئة إلى الدكتورة جميلة شحاتة محمد سليم: شقيقة الزميل محمد شحاتة، بمناسبة حصولها على درجة أستاذ، تخصص حشرات اقتصادية، بكلية الزراعة جامعة الزقازيق.

وكانت لجنة الترقية تتكون من أعضاء اللجنة العلمية الدائمة للوقاية وأمراض النبات في عضويتها كلاً من:

أ.د. أحمد سائان، مقرر اللجنة، أ.د. حسان محمد محمد، أمين اللجنة، أ.د. كوثر سعد محمد الجندي. عضو، أ.د. جمال السيد أبو الغار. عضو، أ.د. عبد السيار محمد عبد الكريم، عضو، أ.د. ياسر محمد ثور الدين عضو، أ.د. ياسر محمد ثور الدين عضو، أ.د. القذائج عبده علي ظه. عضو. أسرة التحرير تتمنى لهما مزيدًا من الرقي والتقدم، والله ولي التوفيق.



نبى بعدد، وبعد:

فإن الإسلام هو دين المبادئ القويمة والأخلاق الفاضلة. فما من سلوك طيب إلا دعا الإسلام إليه، وما من فضيلة إلا حثُ الاسلام أتباعه على التمسك بها، فربِّي الإسلام أتباعه على مجموعة من الأخلاق والسوك الحسن. والتي لو تمسكوا بها لسعدوا في الدنيا وفازوا في

ومن تلك الأخلاق: خلق الحلم. فالحلم هو التعقل وضبط النفس عند الغضب، وهو حالة متوسطة بين الغضب والبلادة، وقد سمى الله نفسه «الحليم»، وهو الذي لا يستخفه شيء من عصيان العباد ولا يستفزه الغضب عليهم، وقد وصف الله نفسه بالحليم في عدة مواضع من القرآن الكريم، منها:

، لا يُوَاحَدُكُمُ اللَّهِ بِاللَّهُو فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكُنْ يُواخذكم بما كسبت قلوبكم والله غفور حليم، (البطرة:٢٢٥)، وفي قوله تعالى: «إنَّ اللَّهُ بمسك السماوات والأرض أن تزولا ولئن زالتا إِنَّ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِنْ بَعُدِهِ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غفورا (فاطر: ١٤).

وكثيرًا ما يقترن اسم الحليم بصفة المغفرة أو العفو، وذلك عقب خطأ يقع فيه العباد، وأيضًا يقرن الله اسم الحليم باسم الحليم، وهـذا-والله أعلم- يفيد أن كمال الحلم يكون مع كمال العلم، والحلم من الأخلاق التي يحبها ألله سبحانه وتعالى. كما في حديث أشج عبد

والأناة». (رواه مسلم).

والحلم من أعظم أركان الدعوة إلى الله، ولذلك كان أنبياء الله ورسله من أحلم الناس وأوسعهم صدرًا وأرفقهم بعباد الله، فكم لاقى المرسلون من أذى أقوامهم في سبيل الدعوة إلى الله، فقد قال قوم نوح عليه السلام عنه: ، مجنون وازدجي (القمر: ٩)، وقال قوم عاد عن هود: ﴿إِنَّا لَنُرَىٰكَ فِي سَفَاهَةِ وَإِنَّا لَنظُنَّكَ مِنَ ٱلْكَنْدِينَ »

(الأعراف: ٦٦)، وقد بلغ الخليل إبراهيم عليه السلام من الحلم مبلغا عظيمًا حتى وصفه الله سبحانه بصفة الحلم في غير موضع من القرآن الكريم، فقال تعالى: ﴿ إِنَّ ابْرَاهِيمَ لَأُوَّاهُ حَلِيمٍ، (التوبة: ١١٤)، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ابْرَاهِيمَ لِحَلِيمُ أواهُ منيب، (هود: ٧٥)، فقد حلم على قومه حين آذوه وألقوه في النار وحلم عنهم حين اضطروه للخروج مهاجرًا إلى ربه، وكذلك حلم على أبيه الذي قال له: ﴿ أَرَاغِبُ أَنْ عَنْ الْهِنَي يِّتَانِرُهِمْ لَبِن لَوْ تَنْتُهِ لَأَرْجُمْنُكُ وَأَهْجُرُنِي مَلِيًّا ، (مريم:

وقد كان رسولنا محمد صلى الله عليه وسلم المثال الأعلى للداعية الحليم والرسول الرحيم، فقد بلغ في دعوته إلى الله قمة الحلم على الرغم من أنه قاسى الكثير من قومه، وليس هذا غريبًا عليه، وهو الذي أمره ربه قَائِلا: ﴿ خَذَ الْعَفُو وَأَمْرُ بِالْعُرُفُ وَأَعْرِضُ عَنْ الجاهلين، (الأعراف: ١٩٩)، وقال له: ﴿ أَدْفَعُ بِأَلْقِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي يَتَنَكَ وَيَثِنَهُ عَدَاوَةً كَأَنَّهُ وَلَيُّ حَمِيمٌ ،

والصالحين من أتباعهم، وإذا كان الله قد جعل رسوله محمدًا صلى الله عليه وسلم مثالاً عاليًا في الحلم والأناة فقد أراد لأتباعه أن يسيروا على نهجه، ولذلك مدح الله عباد الرحمن فقال: " وَيَكَادُ الرَّحْنِ اللهِ عَبَاد الرحمن فقال: " وَيَكَادُ الرَّحْنِ اللهِ عَبَاد

(الفرقان: ٦٣).

بذلك الخلق القويم، وخاصة الدعاة إلى الله

وقال تعالى: «وإذا سمعوا اللغو أغرضوا عنهُ وقالوا لنا أغمالنا ولكم أغمالكم سلام عليكم لا نبتغي الجاهلين « (القصص: ٥٥)، وقال تعالى: «والذين يجتثبون كبائر الأثم والفواحش وإذا

ما غضبوا هم يغضرون (الشورى: ٣٧).

والغضب ضد الحلم، فالغضب أعظم شيء يهدم حلم الإنسان، ولذ لك فقد أوصى الرسول صلى الله عليه وسلم الذي طلب الوصية قائلاً:
«لا تغضب». رواه البخاري عن أبي هريرة. وفي البخاري ومسلم عن أبي هريرة أيضًا: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ليس الشديد بالصرعة. إنما الشديد الذي يملك تفسه عند الغضب».

ويمكن للمسلم أن يعود نفسه على الاتصاف بالحلم إذا ابتعد عن الأشياء التي تثير الغضب، ومما يُروى: «إنما الحلم بالتحلم». رواه الطبراني وغيره، وحسنه الألباني في السلسلة الصحيحة، وصحيح الجامع.

وفي القرآن الكريم: ووقاً الرفقاً من الفيطان تنا المستد بالله بقد من التميع العليم ، (فصلت: ٣٦)، وكظم الغيظ والحلم والعفو عن المسيء من الأسباب التي تقي الإنسان من أمراض العصر الحديث، والغضب مذموم في كل الأحوال إلا إذا كان الغضب لله فقد كان رسولنا عليه الصلاة والسيلام يغضب لله إذا انتهكت محارمه، وكان لا ينتقم لنفسه، فقد غضب عليه الصلاة والسلام حيث حدثه أسامة بن زيد في أمر المرأة المخزومية التي سرقت، وقال له غاضبًا: وأتشفع في حد من حدود الله، (رواد البخاري).

تقبل الله منا ومنكم صالح الأعمال، وهدانا جميعًا إلى أحسن الأخلاق، وصلى الله وسلم على نبينًا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. وقصة رجوعه من الطائف مع ملك الجبال معروفة، وفي البخاري عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: «لمّا كان يـومُ حُنين آثر رضي الله عنه قال: «لمّا كان يـومُ حُنين آثر النبي صلّى الله عليه وسلم أناسًا في القسمة فأعطى الأقرع بن حابس مائة من الابل وأعطى عيينة مثل ذلك وأعطى أناسًا من أشراف العرب فآثرهم يومند في القسمة قال رجل والله إن هذه القسمة ما عدل فيها وما أريد بها وجه الله فقلت والله لأخبرن النبي صلّى الله عليه وسلم فاتيته فأخبرته فقال فمن يعدل إذا لم يعدل الله ورسوله رحم الله موسى قد أودي باكثر من هذا فصبر،

وفي البخاري عن أنس رضي الله عنه قال:

كَنْتُ أَمْشِي مِع النّبِي صلّى الله عليه وسلم
وعليه بُرد نجراني غليظ الحاشية فأدركه
أعرابي فجذبة شديدة حتى نظرت
الى صفحة عاتق النبي صلّى الله عليه وسلم
قد أَثرَت به حاشية الرداء من شدة جذبته ثم
قال مر لي من مال الله الذي عندك فالتفت
اليه فضحك ثم أمر له بعطاء ..

واذا كان الأنبياء والمرسلون قد بلغوا القمة في الحلم على أقوامهم فإن ذلك ما هو إلا جزء لا يقارن بحلم الله وعفوه على عباده وتجاوزه عن أخطائهم وزلاتهم، فكثيرًا ما أساء الناس إلى ربهم وخالقهم فعبدوا معه غيره وأشركوا به في ربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته وسبوه وشتموه سبحانه فخيره إليهم نازل وشرهم إليه صاعد، وهو سبحانه يتودد إليهم بنعمه وهو الغنى عنهم.

بلغمه وهو العلي عليهم.
وفي صحيح البخاري: وقال الله تعالى: كذّبني
ابنُ آدَمَ وَلَم يكُنُ ينْبغي لَهُ أَنْ يُكَذّبني وَشَتَمَني
ابنُ آدَمَ وَلَمْ يكُنْ ينْبغي لَهُ أَنْ يُكَذّبني وَشَتَمَني
ابنُ آدَمَ وَلَمْ يكُنْ ينْبغي لَهُ أَنْ يَشَتَمني...،
وفي القرآن الكريم: ووَقَاتَ آيُودُ يَدُ أَتِهِ مَعْلُولًا عُنْ اللهِ مَعْلُولًا عُنْ اللهِ مَعْلُولًا عُنْ اللهِ الله الله (المائدة: ٢٤). وغير ذلك من إساءات البشر إلى الله سيحانه وتعالى ومع ذلك فإن تابها الله

(المَائِدة: ٦٤)، وغير ذلك من إساءات البشر إلى الله سبحانه وتعالى، ومع ذلك فإن تابوا إليه قبلهم، وإن استغفروه غفر لهم، فما أعظم حلم الله سبحانه وتعالى.

وإذا كأن الحلّم صفة لله وخلقًا من أخلاق الأنبياء والمرسلين، فلا بد للمسلم أن يتخلق





الحمد لله وحده، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده، سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم وبعد: فإن من نعم الله على عبده في دنياه أن يهبه أخًا في الله مخلصًا، لطيف القول، واسع الصدر، وافر العلم، كثير البر، كريم النفس، حسن الاعتقاد، صادق الوداد، عظيم المساعدة كتوم السر، جميل الصبر، باذل النصيحة، ساتر القبيحة، إن غبت عنه عذرك وإن جنت إليه قبلك، لا ينم بسريرة، ولا يظهر خبينة، ولا يضرب بين اثنين ولا يفسد بين خليلين، لا يسأل عما ورى عنه، ولا يتكلم فيما حجب عنه، ولا يقطع على متكلم كلامه. يجمع بين طلاقة الوجه وحسن التودد. وقضاء الحوائج إن لقي صديقك استزاده لك، وإن لقي عدوك كفِّه عنك، لا تخشى بوائقه، ولا تختلف طرائقه. هؤلاء هم المتحابون في الله.

> ولقد رغب رسول الله صلى الله عليه وسلم في الحب في الله وحثُ عليه وبين صلى الله عليه وسلم أن المحبة بين المسلمين من مكملات الإيمان، وأقسم على ذلك وهو الصادق المصدوق فقال صلى الله عليه وسلم: «والـذي نفسى بيده لا تدخلون

الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تحابوا أولا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم؟

أفشوا السلام بينكم، رواه مسلم (٥٤). وفي هذا الحديث ترى أن الرسول عليه الصلاة والسلام قدم للعظة بهذا القسم الذي لم يكن يلجأ إليه صلى الله عليه وسلم



ٱلأَعَيْثُ وَأَنْتُ مِنْهَا خَلَدُونَ أَنَ وَيَلُكَ الْحَنَّةُ الَّذِيِّ أُورِنْتُمُوهَا بِمَا كُنْتُو فَتُعَمُّونَ ١٠٠ لَكُو مِبَا فَكِهَةً كُتُمِرَةٌ مِنْهَا تَأَكُلُونَ \* (الرَّحْرَف: ٢٧- ٧٣). ومنها: إنه يقى صاحبه من الحريوم القيامة.

قال صلى الله عليه وسلم: «سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله ،، وذكر منهم: «ورجلان تحابا في الله اجتمعا عليه، وتضرقا عليه .. متفق عليه.

وهذا الفضل المذكور في الحديث يعم الرجال والنساء، فالمتحابات في الله من النساء داخلات في ذلك.

والمعنى: إنهما جرت بينهما محبة، لكنها محية في الله، لافي مال، ولا جاه، ولا نسب، ولا حسب، إنما هو محبة الله عز وجل، رآه قائمًا بطاعة الله، متجنبًا لحارم الله، فأحبه من أجل ذلك، والحب في الله لا يزيد بالبرولا ينقص بالجفاء، أي لا يزيد بأمر من أمور الدنيا من الهدايا والعطايا، وإنما يزيد بالطاعة والهداية، ولا ينقص بالبعد والحفاء وانما ينقص بالمعصية والتقصير. وهذه الأخوة هي روح الإيمان الحي، ولباب المشاعر الرقيقة التي يكنها المسلم لإخوانه، حتى إنه ليحيا بهم ويحيا لهم، فكأنهم أغصان انبثقت من دوحة واحدة، أو روح واحد حل في أجسام متعددة. إخاءٌ خالصٌ للَّه وودُّ قائم على الإيمان باللَّه، وهذا الحب لا ينقطع بموت أو فراق فإنه يحمل طابع الاستمرار والبقاء ما بقى الايمان فلا يقتصر هذا الحب على أبناء الحيل، ولكنه حب الخلف الصالح للسلف الصالح قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ عَانُو مِنْ مَعْدِهِمْ مَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْفِهُ لَنَا وَلِإِخْوَيْنَا ٱلَّذِينَ سَيَقُونَا بِٱلْإِيمَانِ وَلَا تَغِمُّلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّالِينَ وَامْتُواْ رَبَّنَا إِلَٰكَ رَمُوتُ زيد (الحشر: ١٠).

ومنها: أنه يأمن صاحبه من الفزع الأكبر. وذلك يوم القيامة لا يخافون إذا خاف الناس، ولا يحزنون إذا حزن الناس. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن من



إلا في الأمور العظام، وهل هناك أعظم من الحرص على دخول الجنة؟ ثم يبين في تسلسل عظيم من الغاية إلى الوسيلة. فالغاية دخول الجنة، ولا وسيلة إليها إلا الايمان، ولا وسيلة إلى كمال الإيمان إلا الحب في الله، ولا يحقق ذلك الحب في الله إلا إفشاء السلام وللحب في الله ثمرات عظيمة في الدنيا والآخرة.

منها: أنه من موجبات دخول الجنة.

قَالُ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ ٱلْأَخِلَاءُ يُوْمَنِهِ بَعْضُهُمْ لَعْدَى عَدُوُّ إِلَّا ٱلْمُتَّفِينَ ۞ يَعِبَادِ لَا خَوْقُ عَلَيْكُو ٱلنَّوْمَ وَلَا ٱلنَّذِ خَسْزَقُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ مَامْتُوا بِعَائِفِنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ ۞ ٱنْخُلُوا ٱلْجَنَّةَ أَشُدُ وَأَرْوَجُكُمْ يُحْبَرُونَ 🕜 يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافِ مِن ذَهَبِ وَأَكْوَابُ ۚ وَفِيهَا مَا نَشْتَهِمِهِ ٱلْأَنْفُسُ وَتَكَذَّ



عباد الله لأناسًا ما هم بأنبياء ولا شهداء، يغبطهم الأنبياء والشهداء يوم القيامة، بمكانهم من الله، فخبرنا من هم؟ قال: «هم قوم تحابوا بروح الله على غير أرحام بينهم، ولا أموال يتعاطونها، فوالله إن وجوههم لنور، وإنهم لعلى نور، ولا يخافون إذا خاف الناس، ولا يحزنون إذا جزن الناس». وقرأ هذه الآية: «ألا إن أولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون (يونس: ٦٢).

ومنها: ذوق حلاوة الإيمان:

وحلاوة الإيمان تضوق كل حلاوة، حلاوة يجدها الإنسان في قلبه، ولذة عظيمة لا يساويها شيء، يجد انشراحًا في صدره، رغبة في الخير، حلاوة لا يعرفها إلا من ذاقها بعد أن حرمها.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان، أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله، وأن يكره أن يعود في الكفر بعد أن أنقذه الله منه كما يكره أن يقذف في النار». متفق عليه.

ومنها: الظفر بمحبة الله عزوجل.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وقال الله تعالى: وجبت محبتي للمتحابين في والمتجالسين في والمتزاورين في (صحيح الترغيب ٢٥٨١).

وحسبك المحب من الله ألا يعذبه الله؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «والله لا يلقى الله حبيبه في النار». صحيح الجامع (٧٠٩٥).

ومنها: أكثرهم حبًا لصاحبه أكثرهم حبًا من الله: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما تحاب رجلان في الله إلا كان أحبهما إلى الله عزوجل أشدهما حبًا لصاحبه». صحيح الترغيب (٣٠١٤).

ومنها: أنه أوثق عرى الإسلام: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن أوثق عرى الإسلام:

إن يحب في الله، ويبغض في الله،. صحيح الترغيب(٣٠٢١).

وعلى المرء أن ينتبه لهذا انتباها شديداً، فإن حظوظ النفس والشهوات تتدخل في هذا البغض تدخلاً شديداً، فقد يكون الشخص حاقداً على شخص لأمور دنيوية محضة، ويزين له الشيطان سوء عمله ويزين له أن هذا البغض إنما هو في الله ولله فيقع حينئذ في المحظور. فلا يكره بعضكم بعضا من أجل الدنيا، ولا يكره بعضكم بعضا من أجل الدنيا، ولا يكره بعضكم بعضا من أجل مصالح شخصية، ولا من أجل المطامع ورعا مجتهدا في طاعة الله عز وجل فمثله ورعا مجتهدا في طاعة الله عز وجل فمثله والله تعالى حسبه. قال الله تعالى: والدين محبته واجبة عليك، وبغضه محرم عليك، والله تعالى: والذين محتملوا بهتانا واثما مبينا، (الأحزاب:

فلا يجوز أن تركه صالحًا، ولا يجوز أن تبغض مؤمنًا تقبًا.

ومنها: الفوز بكرم الله: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما أحب عبد عبداً لله إلا أكرمه الله عزوجل». صحيح الجامع (٦٣٣٩). ومن أكرمه الله فهو سبحانه حسيبه. أي: كافه.

ومنها: استكمال الإيمان: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من أحب لله، وأبغض لله، وأعطى لله، وأعطى لله، وأعطى لله، ومنع لله، فقد استكمل الإيمان «. صحيح الجامع (٥٩٦٥).

ومنها: لهم منابر من نور:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "يقول الله عز وجل: المتحابون في جلالي لهم منابر من نور يغبطهم النبيون والشهداء". صحيح الترغيب (٣٠١٩). ولك أن تتخيل جمال منبر هذا وصفه من نور. سبحان الله. منبر ما رأته عين من قبل.

ومنها: المتحابون في الله وجوههم نور: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ليبعثن



الله أقوامًا يوم القيامة في وجوههم النور، على منابر اللؤلؤ، يغبطهم الناس، ليسوا بأنبياء ولا شهداء، فجثا أعرابي على ركبتيه، فقال: يا رسول الله: جلهم لنا نعرفهم؟ قال: (هم المتحابون في الله من قبائل شتى، وبالاد شتى يجتمعون على ذكر الله يـذكـرونـه». صحيح الترغيب

سبحان الله- لك أن تتخيل منابر اللؤلؤ كيف تكون.

ومنها: الله ينادي عليهم يوم القيامة: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله عز وجل يقول يوم القيامة: أين المتحابون بجلالي؟ اليوم أظلهم في ظلى يوم لا ظل إلا ظلى .. مسلم (٢٥٦٦).

يا الله: ما أعظم هذه الثمرات ثمرات الحب قالله.

حب الله وفي الله. إخوة الدين، إنما المؤمنون إخوق (الحجرات: ١٠)، وقال الله عز وجل: ، ولا يفتب بُعضكم بعضا أيحب أحدكم أن يأكل لحم أخيه ميتا فكرهتموه، (الحجرات: ٣). وقال تعالى: ﴿ وَيَسْتُلُونُكُ عَنَّ ٱلْمُتَنَّفِينَ قُلْ إِصْلَامٌ لَمُمْ خَيْرٌ وَإِن تُعَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ ، (البقرة: ٢٢٠).

وقــال تعالى: ﴿ فَمَنَّ عُفَى لِـهُ مِنْ أَحْيِـهُ شَيْءُ فَاتَّبِاعُ بِالْمُغُرُوفُ وَأَدَاءُ إِلَيْهُ بِإِحْسَانِ، (المقرة: ٧٨).

فالتحاب في الله من أفضل القربات إلى اللَّه، فاحرصوا عليه إخواني تسعدوا في الدنيا والآخرة، وحافظوا على المحبة، ومن الأمور التي تقوى وتساعد على بقاء الحب؛ بإذن الله.

القيام بالحقوق التي أوجبها الإسلام: قال رسبول الله صلى الله عليه وسلم: «حق المسلم على المسلم ست: إذا لقيته فسلم عليه، وإذا دعاك فأجبه، وإذا استنصحك فانصح له، وإذا عطس فحمد الله فشمته، وإذا مرض فعده، وإذا مات فاتبعه،. مسلم (1777).

ومنها: الزيارة لله، وفضلها عظيم: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ألا أخبركم برجالكم في الجنة؟ النبي في الجنة، والصُّدُيق في الجنة، والرجل يزور أخاه في ناحية المصر لا ينزوره إلا للَّه في الجنة ،. صحيح الجامع (٢٦٠٤).

وعن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال: كنا إذا افتقدنا الأخ أتيناه، فإن كان مريضًا كانت عيادة، وإن كان مشغولا كانت عونًا، وإن كان غير ذلك كانت زيارة. آداب العشرة: ٣٤.

ومنها: إحسان الظن:

فكم أدى سوء الظن إلى أهوال ما بعدها أهوال. ولا نكن أقل من النملة حين أحسنت الظن بنبى الله سليمان عليه السلام وجنوده. قال تعالى: ﴿ حَقَّ إِذَا آَوًّا عَلَى وَادِ ٱلتَّمَالِ فَاكَ نَسُلَةً يُتَأْتُهَا ٱلنَّسُلُ ٱدْعُلُوا مَسْكِنَكُمْ لَا عَطِمَنَّكُمْ شُلِّتُمَنُّ وَخُنُونُهُ وَهُرْ لَا يَنْعُرُونَهُ (النمل:

ومنها الكلمة الطيبة والمصالحة، والعضو وكظم الغيظ، وإعلام المحب من يحب، والشفاعة، والهدية، والإيثار وحب الخير، وطلاقة الوجه، والستر، وحفظ السر، والنصيحة، وغير ذلك من إدخال السرور، وإياكُ أخي أن تتخلى عن أخيك إذا ضل الطريق: حكى عن أخوين من السلف انقلب أحدهما عن الاستقامة فقيل لأخيه: ألا تقطعه وتهجره؟ فقال: أحوج ما كان إلي في هذا الوقت لما وقع في عثرته أن آخذ بيده، وأتلطف له في العاتبة، وأدعو له بالعودة إلى ما كان عليه.

فما أحوجنا ان نتأدب بهذه الآداب.

وعن معاوية بن قرة قال: نثرنا في المودة والإخاء فلم نجد أثبت مودة من ذي أصل. فالله الله إخواني في الحرص على المحبة فِي اللَّهِ، والأخذ بأسبابها، لنظفر بما وعدنا

اللهم ألف بين قلوبنا، وأصلح ذات بيننا، واهدنا سبل السلام. آمين.





أجرموا والذين يمكرون السيئات- الذين يضلون عن سبيل الله- الذين يحاجون في الله من بعد ما استجيب له- أمة من اليهود- المنافقين- العتاة- الذين يفترون على الله الكذب- التلويح بأن الانسياق وراء الدنيا الزائلة مآله في الأخرة عذاب شديد.

وأصل شديد (شدد)، فالشين والدال أصل واحد يدل على قوة في الشيء، وفرعه ترجع اليه. ومن ذلك شددت العقد شدًا شده، والمشدة المرة الواحدة، ومنه الشديد والمتشدد (البخيل). قال تعالى: ﴿ وَإِنْ مُلِحُونَ الْحَيْرِ لَهُ يَرِيْرُهُ العاديات؛ ٨).

والشد: العقد القوي. والشدة تستعمل في العقد وفي البدن وفي قوى النفس وفي العذاب وهو في العذاب عظمه وشدته وقوته وسطوته في المعذب ويجوز أن يكون بمعنى (مفعول) كما يجوز أن يكون بمعنى (فاعل) وشديد فعيل صيغة مبالغة دالة على الثبات والدوام. وقد وردت كلمة (شديد) في سياقات مختلفة غير سياق الوصف للعذاب منها: (ركن شديد أخذ شديد بأس شديد

ا لحمد لله رب العالمين. والصلاة والسلام على رسول الله المبعوث رحمة للعالمين.

وبعدُ، فلا زلنا أخي أيها القارئ الكريم في أهمية تنوع السياق وتعدده وأشر ذلك في اختيار وصف العذاب الأخروي المُعيَّن دون غيره. في المقال السابق سُقنا أمثلة تحليلية تبين دور السياق في إيثار وصف "الألم" دون غيره من أوصاف العذاب. وفي هذا المقال بعون الله وتوفيقه نتناول وصف "الشديد".

الوصف الثاني: شديد:

ورد هذا الوصف تسع عشرة مرة، سبع عشرة في العذاب الأخروي، واثنتين في الدنيا وقعت أربع عشرة منها في درج الآيات وخمس منها فاصلة

توزعت هذه المرات التسع عشرة عقابًا للذين كفروا (عشر مرات)، ثم مرة لكل من: الذين

V

بطش شدید- زلزال شدید- حساب شديد- الله شديد العقاب- شديد العذاب-شديد المحال- وسبع شداد- والملائكة غلاظ شداد- والمؤمنون أشد حبًا لله- والفتنة أشد من القتل- والسماء ملئت حرسًا شديدًا). والملاحظ من الناحية المعجمية في استعمال (شد) في سياقاته المختلفة أن معنى القوة موجودة وظاهر، وأغلبها في التخويف والتهديد، حيث الأخذ والبأس والبطش والنزلزال والحسناب والعقاب والعذاب والمحال، حتى في وصف الملائكة المخوفين لأهل النار فهم غلاظ شداد، وكذلك الركن الشديد والفتنة التي تعصف بالفاتن والمفتون هي أشد من القتل وحراسة السماء بملائكة حراس شداد وحب المؤمنين لله هو

أقوى وأشد من حب غيرهم له عز وجل. وفيما يلى نتوقف إزاء بعض الأمثلة التي أوثر فيها هذا الوصف:

#### المثال الأول:

قَالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كُفَرُوا يَعَايَنَتِ ٱلَّهِ لَهُمْ عَذَابٌّ عَدِيدٌ وَأَفَةُ عَرِيزٌ وَو أَنفِقَامِ ، (آل عمران: ٤).

منذ البداية في سورة آل عمران نرى حديثا مفصلا عن أحوال أهل الكتاب من اليهود والنصاري، وهذه الآسة في سياق الحديث عن تنزيل الله عز وجل الكتاب الكريم مصدقا لما بين يديه من التوراة والإنجيل لهداية الناس، ثم بدأت الحملة بـ (إن) لتأكيد المعنى المسوق وهو الأشبارة إلى العذاب الشديد لمن يكفرون بما أنزل الله عزوجل، وقد ختمت الآية بقوله عزوجل: « وَاللَّهُ عَزِيزُ ذُو انتقامٍ ، وهو ختام مناسب لوعيد الكفار بالعذاب الشديد؛ لأن العذاب تسلط، لابد فيه من عزة وغلبة، وحيث اقترنت هاتان الصفتان فلابد أن يكونا في سياق عقوبة على ذنب.

وقوله: ﴿ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ﴾ ابتداء وخبر في موضع خبر إن، والتقديم يفيد اختصاص الكافرين بهذا العذاب الشديد، كأنه قال لهم وحدهم، أو لهم خصوصًا، عذاب

شديد، مع التنكير الذي يفيد التفخيم والتهويل، كأنه إشارة إلى أنه عذاب لا يقدر قدره، وهو مناط القصر المستفاد من هذا التقديم. مع ما في صيغة (فعيل) من دلالة على دوامه واستمراره.

وفي موضع آخر من السورة نفسها تحدثت الآيات عن اليهود المكذبين بعيسى عليه السلام فقال الله تعالى: ﴿ إِنَّا الَّهِ كُورًا فأعذبهم عذابا شنبيذا في الذيب والأخيرة ومالهم فَيْ نَصِيعَ ، (آل عمران: ٥٦).

وقد تساءل الرازي: «لقائل أن يقول: وصف العذاب بالشدة يقتضي أن يكون عقاب الكافر في الدنيا أشد، ولسنا نجد الأمر كذلك، فإن الأمر تارة يكون على الكفار وأخرى على المسلمين، ولا نجد من الناس تفاوتًا. قلنًا: بل التفاوت موجود في الدنيا؛ لأن الآية في بيان أمر اليهود الذين كذبوا بعيسي عليه السلام، وترى الذلة والمسكنة لازمة لهم، فزال الإشكال. وصف تعالى هذا العذاب بأنه ليس لهم من ينصرهم ويدفع ذلك العذاب عنهم ..

ونلاحظ أن وصف العذاب بالشدة لا يأتي -غالبًا- فاصلة، وإنما يكون في بداية الآية أو وسطها أو قبيل نهايتها بجملة، وفي الحالة الأخيرة يوحى السياق بفداحة العذاب وشدته وسطوته نتيجة ارتكاب المعذبين لذنب كبير وعظيم ، إنَّ الذِّينَ يَصْلُونَ عَنْ سَبِيلَ الله لَهُمْ عَدَابُ شديدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الحساب (ص: ٢٦).

فهم يعذبون يوم الحساب عذابًا شديدًا، ولكن السياق يقدم ذكرهم ليبين اختصاصهم وحدهم بالعذاب بسبب الضلال عن سبيل الله، والنسيان، وقد ختمت أيات كثيرة في القرآن الكريم بما جاء على وزن فعيل، مثل الكلمات المنتهية بالميم أو بالنون، والتي يكون فيها المد من حركتين لأكثر. أما لفظة (شديد) فليست كذلك. ولعلها- في الغالب- تتعلق بشيء بعدها يكون سببًا في هذا اللون من العذاب



VI

ميما كَانُوا يَمْكُرُونَ ، (الأنعام: ١٢٤)، وميما تَسُوا يَـوْم الحساب ، (ص: ٢٦)، أو بعطف جملة أخرى كأنها تعقيب مثل والله عزيزُ دُو انتقام ، (آل عمران: ٤)، وما لهُم مُن نَاصرين ، (آل عمران: ٢٢).

أو بجملة تقارن حالاً بحال والدين امنوا وعملوا الصالحات فهم مغفرة وأجر كبير، (فاطر: ٧)، وفي المرات التي وقعت فاصلة لم تكن الآيات قبلها ولا بعدها على نفس الحرف (الدال) وإنها حروف مختلفة كالباء، والراء مثل آيات الشورى من (١٦-٢٧) وآيات سبأ من (٥٤-٤٧).

ي (ابراهيم) وقعت فاصلة ي ثلاث آيات متتابعة وي (ق) وقعت فاصلة لتتناغم مع فواصل الآيات السابقة واللاحقة من الباء والدال فتعطي نسقًا صوتيًا واحدًا أو إيقاعًا وجرسًا مناسبًا لسياق الآيات في هذه السور من بدايتها إلى نهايتها تقريبًا، 20 آية بين الباء والدال عدا ١٠ آيات فقط.

#### المثال الثاني:

قَالَ تَعَالَى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا فِي كُلُ قَرْيَةَ أَكَابِرَ مُجْرِمِيهَا لِيمَكُرُوا فِيهَا وَمَا يَمْكُرُونَ الأَّ بِانْفُسِهِمْ وَمَا يَشْغُرُونَ ١٣٢ وَإِذَا جَاءَتُهُمْ آيَةً قَالُوا لِنَ تُوْمَنَ حَتَى نُوْتَى مِثْلُ مَا أُوتِي رُسُلُ الله الله أَعُلَمُ حَيْثَ يَجْعَلُ رِسَالتُهُ سَيْصِيبُ الله الله أَعُلمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالتُهُ سَيْصِيبُ الله وَعَدَابُ شَدِيدُ لِللهِ وَعَدَابُ شَدِيدُ بِمِا كَانُوا بِمُكْرُونَ ﴾ (الأنعام:١٢٣-١٢٤).

هـوَلاء الدين يصدون عن سبيل الله من زعماء الكفار الذين يمكرون- في مكة- بالصد عن سبيل الله. أعد الله لهم هذا العذاب القوي مع الذل الذي سيصيبهم جزاء وفاقا لما قاموا به من المكر والصد عن سبيل الله. وقد علق هذا العذاب بالذين أجرموا ليشمل الأكابر وغيرهم. ولعلنا نلاحظ كلمة (صغار) التي تقابل (أكابر) بما تحمل من الأكبرية في الإجرام وقدم الصغار- وهو الذل والهوان- الذي يحصل لهو لاء في الموقف ثم يعقبه العذاب.

ولعل وضع الظرف- عند الله- بين الصغار

والعذاب، مع أنهما معًا عند الله، جاء ليفيد الإشبارة إلى أنه في الآخرة وإلى شعورهم بالذل والمهانة قبل أن ينزل عليهم العذاب الشديد، وذلك بسبب إجرامهم ومكرهم الذي كان حاصلاً في الدنيا.

ومما يزيد التهويل لهذا العذاب أنه جاء منكرًا، وفي صيغة (فعيل) الصفة المشبهة التي تعطي معنى الثبات والدوام في هذا العذاب بسبب مكرهم وصدهم عن سبيل الله.

#### الثال الثالث؛ قَـالُ تَعالَى: ﴿وَوَيْسَلُ لُلْكَافَرِينَ مِنْ عَـدَابٍ شديد ﴾ (إبراهيم: ٢).

هذا وعيد بالويل لمن كفر بالكتاب ولم يخرج به من الظلمات إلى النور. وقوله: «منْ عَذَابِ شديد ، في موضع صفة لكلمة (ويل).

وقد ذهب الألوسي إلى أنه عذاب الحرمان وقد يكون العذاب (شديدًا) في الدنيا، عقوبة على فعل ارتكبه مستحقو هذا اللون من العذاب، كما في قوله تعالى: وإن من قرية إلا نحن مُهَلكُوها قبل يوم القيامة أو مُعذبُوها عذابًا شديدًا » (الإسراء ٥٨).

أي أن الإهلاك والتعذيب يكون قبل يوم القيامة.

ومنه تهديد سليمان عليه السلام بتعذيب الهدهد «الأعَذْبَنَّهُ عَدَّابًا شَديدًا» (النمل: ٢١).

### ومنه ، فَلَنَدْيِقَنُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَدَابًا شَدِيدًا ، (فصلت: ٧٧).

حيث فسر هذا العذاب بأنه عذاب الدنيا في (بدر) أو غيرها من الغزوات بالسيوف أو المجاعة.

ولعلنا نلاحظ أن وصف (شديد) جاء في سياقات تتحدث - في مجملها - عن التكذيب بآيات الله عز وجل، فتكون العقوبة شديدة جزاء وفاقًا، لمن رأوا آيات الله المنظورة والمسطورة ثم لم يؤمنوا بها، بل كذبوها وحاربوها.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



# جماعة أنصار السنة المحمدية

#### تأسست عام 1345هـ- 1926م



الدعوة إلى التوحيد الخالص من جميع الشوائب، وإلى حب الله حبًا صحيحًا صادقًا يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبًا صادقًا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين - القرآن الكريم، والسنة الصحيحة - ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط: عقيدةٌ وعملاً وخلقًا.

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - في أي شأن من شئون الحياة - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.



للحصول على الكرتونة الاتصال على قسم التوزيع

۰۲۲۳۹۳٦٥۱۷/ت Upload by: altawhedmag.com