# تنبيه الأنام بأحكام وآداب تتعلق بشهر شعبان







بين وعي العقلاء وغفلة السفهاء

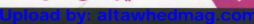
ا دعاء ليلة النصف من شعبان



الثمرات المباركة لصلة الأرحام



التحذير من سوء الظن وعواقبه





## لماذاً شبه الله الدنيا بالماء؟

#### فائدة جليلة وجميلة للإمام القرطبي رحمه الله:

قال رحمه الله: لماذا شبه الله سبحانه الدنيا بالماء؟! عند قوله تعالى: « وَأَضْرِبْ لَمْمُ مَثْلُ الْخَيُّوةِ ٱلدُّنْيَا كُمْلَهِ أَنْرَلْتُهُ مِنَ ٱلسَّمَلَةِ » (الكهف: ٤٥).

قال الحكماء: شبه الله سبحانه وتعالى الدنيا بالماء:

١- لأن الماء لا يستقر في موضع، كذلك الدنيا لا تبقى على حال واحدة.

 ٢- ولأن الماء يذهب ويبقى، فكذلك الدنيا تفنى ولا تبقى.

٣- ولأن الماء لا يقدر أحد أن يدخله ولا يبتل وكذلك
 الدنيا لا يسلم أحد من فتنتها وآفتها.

٤- ولأن الماء إذا كان بقدر كان نافعًا مُنبتًا، وإذا جاوز المقداركان ضارًا مُهلكًا، وكذلك الدنيا الكفافُ منها ينفع، وفضولُها يضر. (الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٤١٢/١٠).

فيا طالبي الدنيا يحذركم الله من خطرها بقوله تعالى: « يَكَأَبُهُ النَّاسُ إِنَّ وَعَدَاللَّهِ مَنَّ فَلَا تَغُرُنَكُمُ الْمَبَوْةُ الدُّنِيا بَا اللّه المرسول (فاطر: ٥)، والوعد الحق هنا هو ما بينه الرسول صلى الله عليه وسلم بقوله: «من كانت الدنيا همه فرق الله عليه أمره، وجعل فقره بين عينيه، ولم يأته من الدنيا إلا ما كُتب له، ومن كانت الأخرة نيته، جمع الله لمه أمره، وجعل غناه في قلبه، وأتته الدنيا وهي

التحرير

# المنظمة المنظ

## رئيس مجلس الإدارة

أ. د. عبد الله شاكر الجنيدي

نائب رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام لجلة التوحيد

د. عبد العظيم بدوي

أ. د. مرزوق محمد مرزوق

#### مستشار التحرير

جمال سعد حاتم

## رئيس اللجنة العلمية

د. جمال عبد الرحمن

#### اللجنة العلمية

معاوية محمد هيكل

د. محمد عبد العزيز السيد

د. عاطف التاجوري

#### الاشتراك السنوي

ا- في الداخل ٢٠٠ جنيه توضع في الماده المجلة رقم/١٩١٥٩٠ ببنك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٢٢٩٣٠٦٦٢٠

٢- ق الخارج ٨٠ دولاراً أو ٤٠٠ ريال سعودي أو مايعاد لهما

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٩ مجلداً من مجلدات مجلة التوحيد عن ٤٩ سنة كاملة

راغمة».

Upload by: altawhedmag.com



صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة المحمدية

رئيس التحريرا

مصطفى خليل أبو المعاطي

رئيس التحرير التنفيذي

حسين عطا القراط

مديرالتحرير

إبراهيم رفعت أبو موته

الإخراج الصحقي:

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي

دارة التعرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت،۲۲۹۳۲۵۱۷ فاكس ۲۳۹۳۰۵۱۷

البريد الإلكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

ثمن النسخة

مصر ۱۰ جنيهات ، السعودية ۱۲ ريال ، الإمارات ۱۲ دراهم ، الكويت ۱ دينار ، المغرب ۲ دولار أمريكي ۱ الأردن ۱ دينار ، قطر۱۲ ريال ۱ عمان اريال عماني ، أمريكا ٤ دولار، أوروبا ٤ يورو

# فهرس العدد

| 4   | من بركات الدعاء د. عبد الله شاكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥   | باب التفسير د. عبد العظيم بدوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|     | فوائد وعبر من قصة موسى والخضر، عليهما السلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٨   | د. مرزوق محمد مرزوق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | وقفات مع كارثة زلزال تركيا وسوريا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 14  | المستشار أحمد السيد علي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | الثمرات المباركة لصلة الأرحام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 14  | الشيخ صلاح نجيب الدق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 11  | وفاة رقية بنت رسول الله د. سيد عبد العال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | تنبيه الأنام بأحكام وآداب تتعلق بشهر شعبان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 37  | د. محمد عبد العزيز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     | ظاهرة وأد البنات قبل الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| YA  | الشيخ عبده أحمد الأقرع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | القرآن الكريم بين وعي العقلاء وغفلة السفهاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 44  | د. عبد الوارث عثمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| had | واحة التوحيد علاء خضر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٣٨  | فقه المرأة المسلمة د. عزة محمد رشاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | حكم الألعاب الإلكترونية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤١  | د. عبد القادر فاروق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 24  | باب الفقه د. حمدي طه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 13  | دراسات شرعية د.متولي البراجيلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|     | الأسرة المسلمة وغلاء المعيشة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٥٠  | د. جمال عبدالرحمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 3.  | تحذير الداعية من القصص الواهية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 04  | الشيخ علي حشيش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 4.  | روائع الماضي، دعاء ليلة النصف من شعبان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٥٧  | الشيخ أبو الوفا درويش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 17  | منبر الحرمين د. ماهر المعيقلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| NC. | أولاد الأنبياء بين البروالعقوق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 78  | الشيخ صلاح عبد الخالق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٦٧  | مدخل إلى علم التفسير (٨) د. عاطف التاجوري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٧٠  | دراسات قرآنية الشيخ مصطفى البصراتي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| -   | COLD DESCRIPTION OF THE PERSON |

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و٣٠٠ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحن Upload by: altawhedmag.com

د. عبد الله شاكر

الحمد لله وحده. والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وعلى آله وصحبه، وبعد: فإن الدعاء من أعظم العبادات التي يتقرب بها العبد لرب الأرض والسماوات، وهو طلب من الله تبارك وتعالى، وهو وحده الذي يجيب المضطر إذا دعاه. وقد أمر الله سبحانه وتعالى به في كتَابِهِ. فقال: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادَّعُونِي أَسْتَجِبُ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عبَادتي سَيَدُخُلُونَ جَهَنْمَ دَاخَرِينَ، (غَافَرِ: ٦٠).

> وهذا الأمر من فضل الله على عباده، حيث أمرهم بدعائه، ووعدهم الاستجابة، وقال تعالى: «أَذْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفَيَّةً إِنَّهُ لَا يُجِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ۞ وَلَا لُفَسِيدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بَعْمَدُ إِصْلَنْجِهَا وَأَدْعُوهُ خُوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِبٌّ ير المُحْسِنِينَ ، (الأعراف: ٥٥، ٥٥).

> قال الحافظ ابن كثير رحمه الله: «أرشد تبارك وتعالى عباده إلى دعائه الذي هو صلاحهم في دنياهم وأخراهم، فقال: «ادْعُوا رَبِّكُمْ تَضَرُّعَا وَخُفْيَةً ، قيل: معناه: تَدْلَلاُّ واستعانة، وفي الصحيحين عن أبي موسى الأشعري قال: رفع الناس أصواتهم بالدعاء، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿أَيُّهَا الناس، أربعوا على أنفسكم، فإنكم لا تدعون أصم ولا غائبًا، إن الذي

تدعونه سميع قريب»، ولقد كان المسلمون يجتهدون في الدعاء، وما يسمع لهم صوت، إن كان إلا همسًا بينهم وبين ربهم، وقد ذكر الله عبدًا صالحًا رضى فعله فقال: ﴿إِذْ نَادَى رَبِّهُ نَدَاءَ خَفيًّا ،. (تفسير ابن كثير، ج١/ ص٥٠٣).

والدعاء شرفه عظيم وفوائده كثيرة، وهو للعبد من أعظم أسباب النجاة ودفع البلاء، ويدل على ذلك حديث عبد الله بن عمر رضى الله عنهما قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «انْطَلْقُ ثَلَاثُهُ رَهُط ممَّنْ كَانَ قَبُلُكُمْ حتَّى أَوَوُا الْمُبِيتَ إِلَى غَارٍ، فَدَخُلُوهُ فَانْحُدَرَتْ صَخْرَةٌ مِنَ الْجِبُل، فَسَدُّتُ عليهمُ الغَارُ، فَقَالُوا: إِنَّهُ لِا يُنْجِيكُمْ مِن هذه الصَّخْرَة إِلَّا أَنْ تَدْعُوا اللَّه بِصَالِح أَعْمَالِكُمْ.

وتعالى- يدفع البلاء بالدعاء، وهو وحده الذي يجيب المضطر إذا دعاه، ويلاحظ من حال هؤلاء الثلاثة أنهم دعوا الله مخلصين استجابة لقوله تعالى: دهو الدعن لا إلك هو فَكَ عُولُم عُلِيبِينَ لهُ النّبِينَ اللّه الله عن المنافية عليه الله الله عن المنافية ال

والدعاء من أعظم أسباب تحصيل السعادة، ودوامها، ويدل على ذلك ما رواه عطاء بن السائب عن أبيه أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقول: «اللّهُمُ بعلمكَ الغيب، وقُدرتك على الخلق، أحيني ما الغيب، وقُدرتك على الخلق، أحيني ما الوقاة خيرًا لي، وتوفني إذا كانت الوقاة خيرًا لي، أسألُكُ خَشيَتكُ في الغيب والرّضا، والشّهادة، وكلمة الحق في الغضب والرّضا، والقصد في الفقر والغنى، ولدَّة النَظر إلى وجهك، والشّوق إلى لقائك، وأعودُ بك من ضراء مُضرَّة، ومن فتنة مُضلَّة، اللّهُمَّ زَيننا برينة الإيمان، واجعلنا هُداة مَهدين، ورحجيح النسائي ١٣٠٥).

وقد تضمن دعوات مباركات من النبي صلى الله عليه وسلم لربه تتحقق بها سعادة الدارين، وتأمل قوله: وأسألك قرة عين لا تنقطع، قال ابن الأثير رحمه الله: «معنى أقر الله عينك. بلغك أمنيتك حتى ترضى نفسك وتسكن عينك فلا تستشرف إلى غيره، (النهاية في غريب الحديث، ج٤/ ص ٣٩).

والعبد ترتفع درجته عند ربه بالتذلل لله والتضرع إليه وسؤاله سبحانه وتعالى وإظهار الحاجة والفقر له - جل في علاه- والله لا يبالي بعبد لا يدعوه، قال تعالى: وقل مَا يَعْمَوْا بِكُرْ رَفِي وَلَا دُعَالَى:

فَنُونَ مِحَوْنُ لِرَانَا ، (الفرقان: ۷۷). قال ابن كثير رحمه الله: أي: لا يبالي ولا يكترث بكم إذا لم تعبدوه، فإنه إنما خلق الخلق ليعبدوه ويوحدوه ويسبحوه بكرة وأصبيالاً، وقوله تعالى: «فَقَدْ كَذَّبُتُمْ، أي: أيها

الكافرون، فسوف

قَقَالُ رَجُلُ منهم: اللَّهُمَ كَانَ لِي أَبَوَانِ شَيخَانِ كَبِيرَان، وكُنْتُ لا أَغْبِقُ قَبُلَهُما أَهُلًا ولا مَالًا، فَنَاى بِي فِي طَلَبِ شَيء يَوْمًا، أَهُلًا ولا مَالًا، فَنَاى بِي فِي طَلَبِ شَيء يَوْمًا، فَلَمْ أَرْحَ عليهما حتَّى نَامًا، فَحَلَبْتُ لهما غَبُوقَهُمَا، فَوَجَدُتُهُما نَائِمَيْنِ وكَرِهْتُ أَنْ غَبُوقَهُمَا مَالًا، فَلَبِثْتُ والقَدَحُ أَغْبِقَ قَبُلَهُما أَهُلًا أَوْ مَالًا، فَلَبِثْتُ والقَدَحُ الفَجْرُ، فَاسْتَيْقَظَا، فَشَرِبًا غَبُوقَهُمَا الفَجْرُ، فَاسْتَيْقَظَا، فَشَرِبًا غَبُوقَهُمَا اللَّهُمُ إِنْ كُنْتُ فَعَلْتُ ذلك ابْتِغَاء وجِهِكَ، النَّهُمُ إِنْ كُنْتُ فَعَلْتُ ذلك ابْتِغَاء وجِهِكَ، فَفَرْجُ عَنَا ما نَحُنُ فيه مِن هذه الصَّخُرَة. فَقُلُ النَّهُ عَلَيه وسَلَم، وقَلْ الخُرُوجَ. فَلَكَ اللَّه عليه وسَلَم، وقالَ قَالَ النَّهُ عَلَيه وسَلَم، وقالَ قَالَ النَّهُ وقالَ الله عليه وسَلَم، وقالَ قَالَ النَّه عَلَيه وسَلَم، وقالَ المُه عليه وسَلَم، وقالَ قَالَ النَّه عَلِيه وسَلَم، وقالَ النَّه وقالَ المُه عليه وسَلَم، وقالَ النَّه وقالَ النَّه عليه وسَلَم، وقالَ المَّه وقالَ النَّه عَلَيه وسَلَم، وقالَ النَّه عَلَيه وسَلَم، وقالَ النَّه عَلَيه وسَلَم، وقالَ النَّه عَلَيْه وسَلَم، وقالَ النَّه عَلَيْه وسَلَم، وقالَ النَّه عَلَيْه وسَلَم، وقالَ النَّه عَلَيْه وسَلَم، وقالَ المَنْهُ المَا عَلَى اللَّه عَلَيْه وسَلَم، وقالَ المَنْهُ الله عَلَيْه وسَلَم، وقالَ المَنْه عَلَيْه وسَلَم، وقالَ الْهُ عَلَيْه الله عَلَيْه وسَلَم، وقالَ المَنْهُ الله عَلَيْه وسَلْه المَنْهُ المِهُ عَلَيْهُ الْمَالِهُ عَلَيْهُ اللّه عَلَيْه اللّه عَلَيْه اللّه عَلَيْه اللّه عَلَيْه وسَلَم اللّه عَلَيْه اللّه عَلْهُ اللّه عَلْهُ اللّه عَلْه اللّه عَلْهُ اللّه عَلْهُ اللّه عَلْهُ اللّه عَلْهُ اللّه عَلَيْه اللّه عَلْهُ اللّه عَلْهُ اللّه عَلَيْهُ اللّه عَلْهُ اللّه عَلَهُ اللّه عَلْهُ اللّه عَلْهُ اللّه عَلْهُ اللّه عَلْهُ اللّه عَلَهُ اللّه عَلْه

الآخَرُ: اللَّهُمَّ كَانَتُ لِي بِنْتُ عَمَّ، كَانَتُ أَحَبُ النَّأْسِ إِلَيْ، فَارَدُتُهَا عِن نَفْسِهَا، فَامْتَنَعَتْ مَنْ حَتَّى اللَّيْسِ إِلَيْ، فَارْدُتُهَا عِن نَفْسِهَا، فَامْتَنَعَتْ مَنْ السِّنِينَ، مَثْيَ حَتَّى اللَّيْتُ بِهَا سَنَةٌ مِنَ السِّنِينَ، فَجُاءَتْنَى، فَأَعُطَيْتُهَا عِشْرِينَ وَمِئَةَ دَينَارِ عَلَى اَنْ تُخْلِي بَيْنِي وبِينَ نَفْسِها، فَفَعَلتْ، عَلَى اَنْ تَفْسِها، فَفَعَلتْ، وَتَى إِذَا قَدَرُتُ عَلَيْهَا، قَالَتْ، لا أُحِلُ لكَ الْوَقُوعِ عَلَيْهَا، فَانْصَرَفْتُ عَنْهَا وهي أَحِبُ الوَقُوعِ عَلَيْهَا، فَانْصَرَفْتُ عَنْهَا وهي أَحَبُ النَّاسِ إِلَيْ، وتَرَكْتُ الذَّهَبَ الَّذِي أَعْطَيْتُهَا، اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتُ فَعَلْتُ الْبَعْاءَ وَجُهِكَ، فَاقْرُجُ اللَّهُمُ إِنْ كُنْتُ فَعَلْتُ الْبَعْاءَ وَجُهِكَ، فَاقْرُجُ عَلَى اللَّهُمُ إِنْ كُنْتُ فَعَلْتُ الْبَعْاءَ وَجُهِكَ، فَاقْرُجُ عَلَى عَنْهَا مَا نَحْنُ فِيهِ. فَاتْفَرَجَتِ الصَّحْرَةُ، غير لَاللَّهُمُ إِنْ كُنْتُ فَعَلْتُ الْبَعْاءَ وَجُهِكَ، فَاقْرُجُ عَلَى الْمُحْرَةُ، غير الشَّخُرَةُ عَلَى الْخُرُوجَ مَنها.

فهذا الحديث يدل على أن الله -تبارك



يكون لزامًا، أي: فسوف يكون تكذيبكم لزامًا لكم، يعني: مقتضيًا لعذابكم وهلاككم، ودماركم في الدنيا والأخرة. (تفسير ابن كثير، ج٣/ ص ٤٥٤).

وقال ابن تيمية: دقيل: لولا دعاؤكم إياه، وقيل: لولا دعاؤه إياكم فإن المصدر يضاف إلى الفاعل تارة، وإلى المفعول تارة، ولكن إضافته إلى الفاعل أقوى، لأنه لا بد له من فاعل، ولهذا كان هذا أقوى القولين، أي: ما يعبأ بكم لولا أنكم تدعونه فتعبدونه وتسألونه، فقد كذبتم فسوف يكون لزامًا، أي: عذاب لازم للمكذبين. (مجموع الفتاوى، ج٠١/ ص٢٣٨).

ويُستفاد من ذلك أنه يجب على العبد أن يتضرع إلى ربه ومولاه بكثرة الدعاء، حتى يسلم من عذاب الله، وقد أثنى الله -تبارك وتعالى- على عبده وخليله إبراهيم عليه السلام بكثرة الدعاء والتضرع إلى الله، فقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ عَلَى اللهُ المُوسِدِ لَأَسِدِ إِلَّا عَن مَرْعِدَةٍ وَعَدْهَا إِنّه عَلَى الله عَن مَرْعِدَةً وَعَدْهَا إِنّه عَلَى الله عَنْ مَرْعِدَةً وَعَدْهَا إِنّه عَلَى الله عَنْ مَرْعِدَةً وَعَدْهَا إِنّه الله عَلَى الله عَن مَرْعِدَةً وَعَدْهَا إِنّه الله عَن مَرْعِدَةً وَعَدْهَا إِنّه الله عَنْ مَرْعِدَةً وَعَدْهَا إِنّه الله عَنْ الله الله عَنْ الله عَلْ الله عَنْ الله عَلْمُ عَلْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الل

(التوبة: ١١٤).

قال رشيد رضا رحمه الله في تفسير قوله تعالى: «إنَّ إِبْرَاهِيه كَأُوّاهُ حَلِيمٌ»، هذه الجملة المُوكدة بوصف إبراهيم عليه السلام بالمبالغة في خشية الله والخشوع له، وبالحلم والثبات في أموره كلها، تعليل لامتناعه عن الاستغفار لأبيه بعد العلم والأواه الكثير التأوه والتحسر، وإنما يتأوه والأواه الكثير التأوه والتحسر، وإنما يتأوه المشركين من قومه ولاسيما أبيه، ويطلق الأواه على الخاشع الكثير الدعاء والتضرع الله. (تفسير المنار، ج ١١/ ص ٢٠٠).

لله. (تفسير المنارج ١١ / ص١٠). فكن يا عبد الله أؤاهًا حليمًا، راجعًا إلى الله في جميع أمورك، كثير الدعاء والاستغفار، والدعاء من أعظم أسباب استجابة السرب الكريم للعبد، وإعطائه ما يطلب،

أو ينفعه بأمور أخرى تكون سببًا في سعادته ونجاته، ويدل على ذلك حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: رما من مسلم يدعو بدعوة ليس فيها إثم ولا قطيعة رحم إلا أعطاه الله بها إحدى ثلاث: إما أن تعجل له دعوته، وإما أن يدخرها له في الآخرة، وإما أن يصرف عنه من السوء مثلها، قالوا: إذا نكثر، قال: الله أكثر، (مسند أحمد، ج٣/ص١٨٠).

وواضح أن الحديث أفاد استجابة رب العباد دعاء الداعي الخالي من الاعتداء، وأنه سبحانه وتعالى يعطي الداعي واحدًا من شلاث: إما أن يعطيه سؤله معجلاً، وإما أن يدخر له مثله من الخير مؤجلاً، وإما أن يصرف عنه من السوء مثله، فالدعاء إذا نافع ومفيد، ويحصل بسببه نيل المطلوب وتحقيق المقصود، وقد ذكر البعض أن كثيرًا من الناس يدعون ولا يستجاب لهم، وقد أجاب على ذلك الحافظ ابن حجر رحمه الله بجواب سديد قال فيه: والجواب عن الإجابة، فتارة تقع بعين ما دعا به، وتارة يعوضه.

وقد ورد في ذلك حديث صحيح أخرجه الترمذي والحاكم في حديث عبادة بن الصامت رفعه: «ما على الأرض مسلم يدعو بدعوة إلا آتاه الله إيّاها، أو صرَف عنه من السُّوء مثلها، (فتح الباري، ج١ / ص ٩٥).

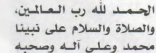
وهذا نص صريح في استجابة الله دعاء الداعي، فأقبلوا على الله بقلوب خاشعة واسالوه من فضله، فهو الغني الكريم، وبيده خزائن السماوات والأرض، واعلموا أنه قريب ممن دعاه، كما قال تعالى: ﴿ وَإِنَّا لَكُمْ يَعْمُ فَإِنَّ تَعْمِينًا أَمِينًا لَعْمُوا اللّهِ وَاللّمَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

فائلهم استجب دعاءنا، وأدخلنا الجنة بلا حساب ولا سابقة عذاب.

والحمد لله رب العالمين.



(سورة الروم: ۲۸- ۲۹)



كيف يكون الشكر؟

أجمعين.

رفات ذا القربي حقه والمسكين وابن السبيل ذلك خِيْرُ للذينَ يُريدُونَ وَجُهُ اللَّهُ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُلْحُونَ ،:

فاءُ التَّفْرِيعِ تَفِيدُ أَنَّ الْكَلامُ بعدها مُترتب على الْكلام اللذي قبلها، وقد اشتمل الكلامُ قَبْلَهَا عَلَى لَحَاقَ آثار رَحْمَةَ اللَّهِ بِالنَّاسِ، وَإِصَابَةَ السُّوءِ إِيَّاهُمْ، وَعَلَى أَنْ مَا يُصيبُهُمْ من السُّوء بما قدمت أيدي النَّاس، وَذَكَّرَ بَسُط الرزق وتقديره. وتضمَّن ذلك أنَّ الْفَرْحَ يُلْهِيهِمْ عَن الشكر، وأنَّ القنوط يلهيهم عَن الْحَاسَبَة في الْأَسْبَابِ،

## 🚄 د . عبد العظيم بدوي

فكانَ الْأَمْرُ بِإِيتَاءِ الضَّعَفَاءِ والمنكوبين إرشادا إلى وسائل شكر النغمة عند خصولها شَكِرًا مِنْ نَوْعِهَا، وَاسْتَكْشَاف الضِّرُ عنْدُ تَزُولُهُ، وَإِلَى أَنَّ مِنْ الحق التوسعة على المضيّق عَلَيْهِمُ الرِّزْقَ، كَمَا يُحِبُّ أَنْ يُوسَّعُ عَلَيْهِ رِزْقَهُ. وَالْخَطَابُ بالأمر للنبي صلى الله عليه وسلم باغتبار من معه من الْمُؤْمِنِينَ، مَمِّنْ يَحِقُّ عَلَيْهُ الْإِيتَاءُ، وَهُوَ الَّذِي بُسطَ لَهُ في الرِّزق، أي فأتوا ذا القربي حَقُّهُ بِقُرِينَةً قَوْلُهُ: ﴿ ذَلُكُ خَيْرٌ لُلَّذِينَ يُريدُونَ وَجُهُ الله،. (التحرير والتنوير .(11/7/1).

حق ذي القربي: وَذُو الْقُرْبَى كُلُّ مَنْ تَرْبِطُكَ بِهِ

قَرَابَةً، من جهة أبيك وَأُمُّك. وَبِدَا بِذِي الْقُرْبِي لأنه هو الأولى بالصدقة. وقد أكثر رَبُنَا سُبْحَانَهُ في كتَابِهِ منَ التَّذَكير بحق ذي القربي، وَالْإِحْسَانَ إِلَيْهِ، وَأَنَّهُ أَوْلَى وَأَحَـقَ بِالْبِرِ، قِـالَ تَعَالَى: و يَسْتُلُونَكَ مَاذًا يُنفِقُونَ فَأَ مَا أَعْفَتُم مِنْ خَبْرِ فَلِلُوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ وَٱلْمِنْمَىٰ وَٱلْسُكِينِ وَأَنِّنِ ٱلسَّمِيلُ وَمَا تَعَمَّلُوا مِنْ خَيْرِ فَإِنْ لَقَدَ بِدِ عَلِيكُ ، (البقرة: ٢١٥)، وقال تَعَالَى: مَرَاعَيُكُوا أَلَهُ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ. شَيْعًا وَبِالْوَلِدَيْنِ إِخْسَنًا وَبِدِي الفُدِّقُ وَالْبِتَامَىٰ وَالْمُسَاكِمِينَ وُالْجِنَادِ فِي ٱلْقُسُرُفِيٰ وَٱلْجَنَارِ الجنب والضاجب بالجئب واأن الشبيل وما ملككت أيمكنكم إِنَّ آلَةَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ عَمْنَالًا

نَحْرًا ، (النساء: ٣٦)، وقال

تَحَالَى: ﴿ وَمَاتِ ذَا ٱلْفُرْنِي حَقَّهُ

0.5

وَّالْمِسْكِينَ وَآيَنَ ٱلسَّبِيلِ وَلَا شُكِّرَ تَبْدِيلُ ، (الإسواء: ٢٦).

وَأَكَدُ النّبِيُ صلى الله عليه وسلم أَيْضًا عَلَى حَقَّ ذَي وسلم أَيْضًا عَلَى حَقَّ ذَي الْقُرْبَي، وتقديمه عَلَى غَيْره في الْقُرْبَي، وتقديمه عَلَى غَيْره في الله عنه في أَن عَلَى الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: (الصّدقة على المسكين صدقة، و على في الرّحم ثنتان: صدقة وصلى النساني: ١٥٨١).

وَعَنِ ابَّنِ عَبَاسَ رضي الله عنه أَنْ مَيْمُونَةَ بَنْتَ الْحارِثِ رَضِيَ الله عَنْهَا أَخْبَرَتُهُ أَنْهَا أَعْتَقَتْ وَليدة وَلَمْ تَسْتَأْذِنَ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم، قَلَمًا كَانَ يَوْمُهَا الَّذِي يَدُورُ عَلَيْهَا فِيهِ قَالَتْ: أَشَعَرْتَ عَلَيْهَا فِيهِ قَالَتْ: أَشَعَرْتَ يَا رَسُولَ الله أَنْيَ أَعْتَقْتُ وليدتي؟ قال: (أَوَفَعَلْت)؟. قالتُ نَعْم. قال: (أَمَا إِنْكَ لَوْ أَعْطَيْتِهَا أُخُوالِكَ كَانَ أَعْظَمَ لأَجْرِك). (صحيح البخاري:

حق الفقراء والمساكين،

وَالْسَكِينُ الْحُتَاجُ مِنَ الْنَاسِ، وَيَشْمَلُ الْمُصَيِّرِ، وَفَرَقُوا وَيَشْمَلُ الْفَصِيرِ، وَفَرَقُوا بَيْنَهُمَا بِأَنَّ الْفَصِيرِ وَفَرَقُوا الْمُعْدَمُ الَّذِي لاَ يَمْلكُ شَيْنَا، لاَ يَكْفَيه. وَقَدْ كَثُرَ فِي الْقُوْرَانِ الْمُكَرِيمِ الْأُمْرُ بِبِرِّ الْفُقْرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ، وَإِيتَانَهُمْ حَقَهِمُ، كَمَا فِي الْمُسَاكِينِ، وَإِيتَانَهُمْ حَقَّهُمْ، كَمَا فِي الْمُنْتِيمَ السَّابِقَة. كَمَا فَي اللَّهَ وَالْمُسَاتِقَة. كَمَا فَي الْمُنْتَوَاءِ مَنْ الْمُنْتَوَاءِ مَنْ السَّابِقَة. كَمَا كَثَرَ مَدْخُ النَّذِينَ يُؤْتُونَهُمْ حَقَهُمْ، وَذَمُّ مَانِعِيهُمْ، قَالَ حَقَيْمَ حَقَهُمْ، وَذَمُّ مَانِعِيهُمْ، قَالَ تَعَالَى: وَإِنَّ الْأَثْرَارَ فَيْقَلَى عَلَيْ الْأَثْرَارَ فَيْقَلَى مِنْ الْمُنْ الْمُنْ مِرْجُهَا كَافُولًا عَلَيْ الْمُنْرِقِينَ عَلَيْ الْمُنْتَرِقِينَ عَلَيْ الْمُنْتَلِقِينَ عَلَيْ الْمُنْ الْمُنْ مِنْ عَلَيْ الْمُنْ الْمُنْ مِنْ الْمُنْ الْمُنْ مِنْ الْمُنْ مِنْ الْمُنْ الْمُنْ مِنْ الْمُنْ الْمُنْ مُنْ الْمُنْ الْمُنْ مِنْ الْمُنْ الْمُنْ مِنْ الْمُنْ مِنْ الْمُنْ الْمُنْ مِنْ الْمُنْ مِنْ الْمُنْ الْم

نَصْرِا ﴿ فَوْدَ بِالنَّدِ وَعَاوْنَ يُونَا كَانَ عَثْرُهُ شَطِيا ﴿ وَقِلْمِسُونَا الطَّعَامُ عَلَى خَبِهِ بِشَكِينًا وَشِينًا وَلِيكِ، (الانسان: ٥-٨)، وقال تَعَالَى: ﴿ كُلُّ شَهِرِ يَنَاكِينَ فِينًا وَ إِلَّا أَضَفَ الْبِي ﴿ وَ يَعْمِلُونَا فِي حَبِيرِ يَسْتَقَلُونَ ﴿ فَي مَنَ النَّغِيمِينَ ﴿ وَ يَعْمِلُونَا فِي حَبِيرِ مَنْ مَنْ فَي مَنْ النَّغِيمِينَ ﴿ وَ لَا يَعْمُ الْمِنْ فِي النَّعْمِينَ اللَّهُ مِنْ النَّعْمِينَ ﴿ وَالنَّهُ الْمِنْ الْمِنْ النَّعْمِينَ اللَّهُ مِنْ النَّعْمِينَ ﴿ وَالنَّهُ الْمِنْ النَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّالِينَ الْمُوالِقُولُ النَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّالِينَ النَّالِينَ النَّالِينَ النَّهُ وَالْمُ الْمُنْ الْمُنْ وَالنَّهُ وَالنَّالُونُ الْمُؤْلِقُولُ النَّهُ وَالنَّالِينَ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْعُمُ الْمُنْ الْم

حق ابن السبيل:

للهعزوجل

ثم بَايَنَ اللَّه تعالى ما للمنفقين فقال: «ذلك خِير للذينَ يُريدُونَ وَجُهُ اللَّهِ، فَالصَّدَقَةُ بَابٌ مِنْ أَبْوَابِ الخير، وَلَكُنْ لا يُثابُ فاعلها إلا إذا ابْتَغَى بِهَا وَجُـهُ اللَّهِ، كُمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ ﴿ حَمِ فِي كير بن تجويهم إلَّا مَنْ مُرُ بِمِنْدَقَةِ أَوْ مَعْرُونِ أَوْ إِصْلَيْج نَعْرَى ٱلنَّاسِ وَمَن نَفْعَلُ وَالَّكَ أبيغاء مرضات ألله فسوف نؤليه أَجُرا عَظِياً ، (النساء: ١١٤). وَفِي الْحِدِيثِ: عَنْ سَعْد بْن أبى وقاص رضى الله عنه أنَّ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم قال: (إنك لن تنفق نفقة تنتغى بها وجه الله إلا أجرْت عَليْهَا، حَتَى مَا تَجعَلُ ق في المرأتك) (صحيح الدخاري ١٢٩٥).

وَقُدُ مُدَّحُ اللَّهِ تَعَالَى الَّذِينَ

يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمُ ابْتَغَاءَ وَجُه اللَّهُ فِي أَكْثَرُ مِنْ مَوْضِعٍ: قَالَ تَعَالَى: وإِنَّ ٱلْأَثِرَادَ يَشَرُّوكَ مِن كَأْسِ كَاتَ مِزَاجُهَا كَافُورًا اللهُ عَنا شَرْدُ مِمَا عِنادُ أَلَمْ يُعَجُّونَهَا تَفْسِرا (١) يُوفُونَ بِالنَّدِ وَعَافُونَ يُومًا كَانَ شُرُّهُ مُسْتَطِعًا 😯 وَتُطَعِمُونَ ٱلطُّعَامَ عَلَى خُنِهِ مِنْكِياً وَهَيَا وَلَمِياً (١) إِلَمَا للعنك لوجه الله لا زيد من جراة ولا اللَّهُولُ (٦) إِنَّا تَفَافُ مِن وَبِنَا يَوْمًا عَبُوسًا قلع (الانسيان: ٥-١٠)، وقال تُعَالَى: ﴿ أَنُّسُ عَلَيْكَ فْدَهُمْ وَلَكِنَ أَلَهُ يَهْدِي منى يَكُتَأَةُ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرِ فلأنسكم وما تتفاوت الَّا ٱلْمُعَكَّاةُ وَجُهِ اللَّهِ وَكُمَّا تُنْفِقُوا مِنْ خَنْدِ يُوْفَ إِلَيْكُمْ وَأَنْتُمْ لا تَطْلَبُونَ ، (البقرة: ٢٧٢)، وقال تعالى: ﴿ فَأَنْدُرُنُّكُمْ الْمُ اللَّهُ الا المُعَمِّلُ الْأَشْقُى (0) الَّذِي كلت زول أن وستمنَّكِ الأَلْفَى ( الله الذي أوفر ما الله من في وا أُسْدِ جِندُدُ بِن يُصْوِ لَجُهُمُ اللَّهُ إِلَّا اللَّهِ أيفاء وخديه الأعلى الع والسوك وموا

فَ إِنَّ قَ اللَّ قَ اللَّهِ لَمْ خَصُّ اللَّهُ لَمْ خَصُّ اللَّهُ اللَّهُ بِالذَّكْرِ ذُونَ غَيْرِهِ مُ، مَعْ أَنُ اللَّهُ ذَكَرَ الْأَصْنَافُ الثَّمَانِيَةَ فِيْ اللَّهُ الشَّمَانِيَةَ فِيْ اللَّهُ الشَّمَانِيَةَ فِيْ اللَّهُ الشَّمَانِيَةَ فِيْ اللَّمَانِيَةَ فِي السَّدَقَاتِ السَّدَقِيقِ السَّمَانِيَةَ السَّمَانِيَةَ السَّدَقَاتِ السَّدَقَاتِ السَّدَقَاتِ السَّمَانِيَةَ السَمَانِيَةَ السَّمَانِيَةَ السَّمَانِيَةَ السَمَانِيَةَ السَمَانِيَةَ السَّمَانِيَةَ السَمَانِيَةَ السَمَانِيَةَ السَّمَانِيَةَ السَمَانِيَةَ السَمَانِيَةَ السَمَانِيَةَ السَمَانِيَةَ السَاسَانِ السُمَانِيَةِ السَمَانِيَةَ السَمَانِيَةَ السَمَانِيَةَ السَمَانِيَةَ السَمَانِيْسَانِ السَمَانِيَةَ السَمَانِيَةَ السَمَانِيْسَانِ السَمَانِيْسَانِ السَمِيْسَانِ السَمَانِيَةَ السَمَانِيْسَانِهِ السَمَانِيْسَانِهُ السَمَانِيْسَانِ السَمَانِيَةَ السَمَانِيْسَانِهُ السَمَانِيَةَ السَمَانِيَةَ السَمَانِيْسَانِهُ السَمَانِيْسَمَانِهُ السَمَانِيَةَ السَمَانِيْسَمَانِهُ السَمَانِيْسَانِ الْعَلَيْسَمِ السَمَانِيْسَانِهِ السَمَانِيَّةَ السَمَانِيْسَانِهِيْسَمِيْسَانِهِ السَمَانِيِّ السَمَانِيْسَمَانِهِ السَمَانِيِيْسَانِهُ السَمَانِيْسَمَانِيْسَمِيْسَانِهِ السَمَانِيْسَانِهِ السَم

(الليل: ١٤-٢١)-

فَنَقُولُ: آَرَادُ هَاهُنَا بَيَانَ مَنَ يَجِبِ الْإِحْسَبَانُ الْيَهُ عَلَى كُلُّ مَنْ لَهُ مَالٌ، سَواءٌ كَانَ زَكُويَّنَا أَوْ لَمْ يَكُنُ، وَسَوَاءٌ كَانَ بَعْدَ الْحَوْلِ أَوْ قَبْلَهُ. لأَنَّ الْمَقْصُودُ هَاهُنَا الشَّفْقَةُ الْعَامُةُ، وهَـوْلُاءِ الشَّلاثَةُ الْعَامُةُ، وهَـوْلُاءِ الشَّلاثَةُ يَجِبُ الْإِحْسَانُ إلَيْهِمْ وَإِنْ لَمْ يَكُنُ للمُحْسِنَ مَالٌ زَائِدٌ، أَمًّا الْقَرِيبُ فَتَجِبُ نَفْقَتُهُ وَإِنْ كَانُ لَمْ تَجِبُ عَلَيْهِ زَكَاةً.

وَالْمُسْكِينُ كَذَلْكُ، فَإِنَّ مَنْ لا شيءَ له إذا بقي في ورطة الحاجة حتى بلغ الشدة يَجِبُ عَلَى مَنْ لَـهُ مَقُدرَةً دَفْعُ حَاجَتُه، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ عَلَيْه زُكَاةً، وَكَذَلكُ مَن انقطع في مضارة ومع آخر دَائِةَ يُمُكِّنُهُ بِهَا إِيصَالُهُ إِلَى مَامَن يَلْزُمُهُ ذَلْكَ، وَإِنْ لَم تَكُنْ عَلَيْهِ زَكَاةً. وَإِذَا نَظَرُتُ إلى الْبَاقِينَ مِنَ الْأَصْنَاف رَأَيْتُهُمْ لا يَجِبُ صَرْفَ الْمَال الْيُهِمْ الْا عَلَى الَّذِينَ وَجَبَّت الزِّكَاةُ عَلَيْهِمُ، وَاعْتَبِرَ ذَلْكَ في العامل والمكاتب والمؤلفة والمديون. (التفسير الكبير (1779170/70)

وقولُهُ تَعَالَى فِي جَزَائِهُمْ: وأُولِنكَ هُمُ الْفَلْحُونَ ٢٨، وأُولِنكَ هُمُ الْفَلْحُونَ ٢٨، والْفَاتِ زُونَ بِمَا يَخَافُونَ، وليس هُتَاكَ أَخُوفَ لِلْمُؤْمِنِ من النّار، ولا أرْجى له من الْجَتَة، فَمَعْنَى فلاحِهِمُ نَجاتُهُمْ من النّارِ، وَقَوَزُهُمُ بالْجِنَة.

التُحَدُّيرِ مِنْ الرَّيَاءِ

وَلَمَا كَانَتُ الْصَّدَقَةُ عَوْنَا للْمُحْتَاجِ وَمُسَاعَدَةً لَهُ، للْمُحْتَاجِ وَمُسَاعَدَةً لَهُ، وَكَانَ الرَّبَا إِنْهَاقًا للْمُحْتَاجِ وَاسْتَغَلَّالاً لَهُ، فَقَدْ جَرَتُ وَاسْتَغَلَّالاً لَهُ، فَقَدْ جَرَتُ اللَّهِ تَعَالَى فِي الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ أَنَّهُ إِذَا رَغْبَ فِي الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ أَنَّهُ إِذَا رَغْبَ فِي الْقُرْآنِ مِنَ الرَّبَا وَيَيْنَ فَضُلَهَا حَدُرُ اللَّهِ تَعَالَى الْحَديثَ عَنِ سَبِقَ فِي الْمُنْتَقِرَةِ، أَطَالًا الله تَعَالَى الْحَديثُ عَنِ الله تَعَالَى الْحَديثُ عَلَيْهُ، قَالَ الله تَعَالَى : « أَلَّهُ مِنْ اللهُ إِنَّا وَتَوَعْدُ عَلَيْهُ، قَالَ الْمُنْ الْمُؤْلِقُ وَالْمَعُونِ عَلَيْهُ، قَالَ الْمُنْ الْمُؤْلِدُ وَالْقِينَ وَالْقِينَ الْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَلَالِهُ الْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَلَوْلُولُولُولُولُولُولُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ لَالِهُ الْمُؤْلِدُ وَالْمُولُ وَالْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْ

وَعَلَائِكُم فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبُّهُمْ وَلَا خَوْلُ عَلَيْهُمْ وَلَا مُنْمُ يَخْزَنُونَ اللَّهِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرَّبُوا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كُمَّا يُقُومُ ٱلَّذِفِ يُتَخَلِّطُهُ ٱلشَّيْطَانُ مِنَ لْمَيْنُ ذَٰلِكِ بِأَنْهُمْ قَالُوا إِنَّمَا ٱلِّسَيْعُ مِثْلُ الرَّبُوا وَأَحَلُ أَنَّهُ ٱلْبُنِّيعَ وَحَرَّمَ الرُّبُواْ فَهُن جَاءَهُ مَوْعِظَةٌ مِن زَّيْهِ فَأَنَّهُنَ فَلَدُ مَا سَلَفَ وَأَمْدُوهُ وَإِلَى ٱللَّهِ وَمَنْ عَنَادُ مَأْوَلَتِهِكَ أَمْسِحَنْكُ ٱلنَّارِّ مُنْ فِيَ خَالِدُونَ ، (البقرة: ٢٧٤-٢٧٤)، وكذلك فعل هُنَا، فَلَمَّا حَثَ عَلَى الصَّدُقة وَرَغْبَ فِيهَا، حَذَرَ مِنَ الرِّيَا، فقال تعالى: ﴿ وَمَا آتَيْتُم مُن رُبًا لَيَرْبُوَ فِي أَمْبُوالُ النَّاسِ فَلاَ يَرْبُو عِنْدَ اللَّهِ وَمَا آتَيْتِم مِّن زَكَاة تريدُونَ وَجُهُ اللّه فأولئك هُمُ الْمُضعفون ٣٩، فالخطاب للمسلمين الذين يُـريـدُونَ وَجـهُ اللَّهِ الَّذِينَ كَانُوا يُقْرضونَ بِالرِّبَا قَبْل تحريمه. ومَعْنَى الآية: وَمَا أَعْطَيْتُمْ مِنْ رِبًا لِيَزيد وَيَنْمُو فِي أَمُوالِ النَّاسِ، فلا يَزْكُو وَلا يَتْمُو عَنْدَ اللَّهِ، وَلا يُبَارِكُ اللَّه فيه، بَل يَمْحَقُّهُ مَحْقَ مَا لا عَاقبَةَ لَهُ عندهُ إلا الوبال والنكال. وهذه الآية شبيهة بآية: ريي لَقَةُ ٱلآيُوا وُيُرِي ٱلصَّكَدُفَتِ وَأَلَّهُ لَا يُحِدُكُ كُلُو أَيْمِ ) (البقرة: .(YYT

#### فضل الزكاة إذا

انتفى بها وجه الله:

وَمَا آتَيْتُمْ مِّن زَكَاة تُريدُونَ وَجُـه اللَّهِ فَأُولَئُكَ هُـمُ الْمُضِعِفُونَ ٣٩، الَّذيونَ يَتَقَبِّلُ اللَّه مِنْهُمْ، وَيُنَمِّي صَدَقَاتِهِمْ، وَيُبَارِكُ فِيهَا، وَيُخْلفُ عَلَيْهِمْ خَيْرًا مِنْهَا أَضْعَافَا مُضَاعَفَةً، كَمَا قَالَ

سُبُحَانَهُ: مَثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمُثَّالِ حَبُّـةِ ٱلْكِنْتُ سَنِعَ سَنَابِلُ فِي كُلِّ سُلْلُةِ بِمَاتَةُ خَبَّةً وَأَلْقَا يُصَعِفُ لِمَن بَكُنَّةُ وَاللَّهُ وَسِمُّ عَلِيتُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ يُنفِقُونَ أَمُولَهُمْ فِي سَيِيلِ اللهِ ثُمّ لَا يُتَبِعُونَ مَا أَنفَقُوا مَنَّا وَلَا أَذَى أَلِيهُ أَجْرُهُمْ عِندُ رَبِهِمْ وَلاَ خُوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْرَفُونَ ، (البقرة: ٢٦١-٢٦١). وفي الُحَديث: عَنْ أبِي هُرَيْرَةَ رضى الله عنه قال: قال رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: (مَنْ تَصَدُقُ بِعَدُل تُمرَة من كسب طيب-ولا يُقْبِلُ اللهِ إلا الطيبُ- فإن الله يَتَقَبُّلُهَا بِيَمِينَه، ثُمَّ يُرَبِّيهَا لصَاحِبِهُ كَمَا يُرَبِّي أحدكم فلؤه حتى تكون مثل الجيل) (صحيح البخاري

وَجُمَلُهُ (فَأُولُنِكُ هُمُ الْمُصْعِفُونَ ٣٩» جَـوَابُ «وَمَا آتيتم من زكاة، أي فمؤتوه الْمُضْعِفُونَ، أَيْ أُولَنْكُ الَّذِينَ حصل لهُمُ الإضعاف، وهو إضعاف الشواب، وضمير الفضل همم القضر جنس المضعفين على هؤلاء، وهو قَصْرُ ادْعَائِيُّ للمُبَالَفَة، لغدم الاغتداد بإضعاف مَنْ عَدَاهُمْ، لأَنَّ اضْعَاف مَنْ عَدَاهُمْ إضْعَافَ دُنْيُويُ زائل. واسم الإشارة في قوله: وفأولتك هم المضعفون ٣٩، للتنوبه بهولاء وَالدُّ لالة عَلَى أَنْهُمُ أَحْرِيَاءُ بالفلاح. (التحرير والتنوير .(1.7/1)

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

وفيه قول سعيد بن جبير رضي الله عنه: قُلتُ لابُن عَبَّاسِ: إِنَّ نَوْفَا الْبِكَالِيِّ يَزْعُمُ أنَّ مُوسَى صَاحبَ الخَصْرِ، ليسَ هو مُوسَى صَاحبَ بني إسْرَائيلَ، فَقَالَ ابنُ عَبَّاسٍ: كَذَبَ عَدُوُّ اللَّهُ لِ حَدَّثَني أَبَيُّ بِنُ كَعْبٍ: أَنَّهُ سَمِعَ رُسولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ يقولُ: إنَّ مُوسَى قَامَ خَطِيبًا فِي بني إسْرَائيلَ، فَسُئلَ: أيُّ النَّاسِ أَعْلَمُ ؟ فَقَالَ: أَنَّا، فَعَتَبَ اللَّهُ عليه؛ إذّ لَمْ يَرُدُّ العلمُ إِلَيْهِ... فذكر الحديث.

هذا الحديث متفق عليه؛ إذ رواه البخاري ي صحيحه - باب الخروج في طلب العلم - حديث رقم ٧٨، ورواه مسلم في صحيحه -بَابُ مَعْنَى كُلِّ مَوْلُود يُولَدُ عَلَى الْفَطْرَة وَحُكُم مَوْتَ أَطْفَالِ الْكُفَّارِ - حديث رقم ٤٩٤٠.

#### مما يستفاد من الحديث لا عدد القصة :

١- الإيمان بالله تعالى، وأنه عليم، وأنه يعلم الغيب وأنه لا يعلم الغيب إلا هـو، والجن والإنس لا يعلمون الغيب كما قال تعالى: (قل لا يعلم من في السموات والأرض الغيب إلا

٢- ركنية الإيمان بالقضاء والقدر وأن قضاء الله كله خير مهما بدا لنافي ظاهره، وعلم الله يقتضى ذلك، ومن ذلك ما كان من أمر الخضر عليه السلام؛ إذ تصرف بعلم علمه الله له، فكان الواجب الإيمان به، وأنه خير رغم أن ظاهره لنا، بل ولسيدنا موسى عليه السلام بل ولأصحاب القصص المذكورة كما في سورة الكهف كان للجميع ظاهره شرّ، ولما فسره الخضر عليه السلام بما علمه الله تعالى صار كل عاقل لله شاكرًا، ثم على الخضر عليه السلام شاكرًا راضيًا مترضيًا، وهذا شأن أقدار الله تعالى لو علم الإنسان الحكمة منها، لكن الله تعالى فرض على الإنسان الإيمان بالقدر خيره وشره والتسليم له؛ سواء علم الحكمة أم لم يعلم، فلا يعقل أن يجعل الله تعالى لنا في كل حادثة خضرًا يفسرها بل ولا للخضر نفسه ذلك؛ فعلم الخضر عليه والسلام على محمد وآلة وه تبعه إلى يوم الدين. وبعد

فقد تكلمنافي لقاء سابق نبى الله موسى والخف السلام، وتناولناه عر وشرحا على قدر الوسع ومبلغ العلم الجديث ذكرا لنعض فوائده واستلألأ

الد ، مرزوق محمد مرزوق

السلام محدود يما علمه الله كشأن باقى الأنبياء والمرسلين، كما قال تعالى: (عَلَمُ الْفَلِي فَكَ يُطْهِرُ عَلَى شِبِيهِ لَمِنَّا أَنَّا إِلَّا مِن أَرْتَفَقَى مِن رُسُولِ)(الجِسن: .(YV/YT

لكن البعض منا بفهومنا القاصرة وعقولنا المتأخرة المتحجرة نسينا أن نسبة علمنا إلى علم الله تعالى هى نسبة صفرية كما قال رب البرية: (وَأَنْ مُنْكُ وَأَنْ لا البقرة: ٢١٦).

، فجعلنا بعقولنا من مقامات الإيمان بالقضاء والقدر مقام التقييم لقدر الله تعالى، وهو سبوء أدب معه سيحانه؛ إذ مقامات الإيمان بالقضاء ثلاثة مقامات وأركانه أربعة أركان؛ فأما المقامات فهي الصبر والرضا والشكر وليس منها ما أوجده الإنسان الجهول من مقام التقييم والتوجيه والتعديل.

وأما الأركان فهي العلم والكتابة والمشيئة والخلق، فلما علم سبحانه أزلاً كتب في اللوح المحفوظ قدرًا ولما شاء خلق قضاء. وعليه فالأركان الأربع التي هي: العلم، والكتابة، والمشيئة، والخلق، فمن أقر بها جميعًا كان إيمانه بالقدر كاملاً، ومن انتقص واحدًا منها فقد اختل إيمانه بالقدر.

#### وبيان ذلك هو:

١- الإيمان بعلم الله الأزلى السابق، وأنه أحاط بكل شيء علمًا، وعلم ما كان، وما سيكون، وما لم يكن لو كان كيف يكون، والله تعالى علم بكل شيء جملة وتفصيلاً، وعلم ما الخلق عاملون قبل أن يخلقهم، وعلم أرزاقهم وآجالهم، وأعمالهم، وأعمارهم، وحركاتهم، وسكناتهم، وعلم شقيهم وسعيدهم، ومن منهم من أهل

مقامات الالمسان بالقضياء ثلاثة مقامات وأركانه أربعة أركان؛ فأما المقامات فهى الصبر والرضا والشكر، وأما الأركان فهى العلم والكتابة والشيئة والخلق.

إذا ما هو الأمر الأول من الأمور الأربعة؟ هو الإيمان بعلم الله السابق.

الجنة، ومن منهم من أهل

النار قبل أن يخلقهم،

وقبل أن يخلق السماوات

والأرضى، كما قال

سبحانه: دغل ألفت لا مَثَانُ

مُنْدُ مِثْقُالُ ذَرَّةٍ فِي الشَّكُوبِ وَلَا

في الأنص ولا اضفكر من مناف

وقسال: ﴿ وَأَعْلَمُوا أَزُّ أَلَهُ يُكُلِّ

البقرة: ٢٣١)،

وقال: ﴿ لِمُأْلِزًا أَنَّ أَنَّهُ عَلَى

شيء فلير وإن الله قد أحاط

الطلاق: ۱۲).

ا آخر ، (سبا: ۳)،

٢- الإيمان بكتبه للمقادير، وأن الله كتب كل شيء في اللوح المحفوظ، كما قال تعالى: وأَلَوْ مُعَلَّمُ أَنَّ أَمَّهُ مِعْلَمُ مَا فِي أَلْتَكُمُّ إِلَّهُ وَالْأَرْضُ إِنَّ ذَاكُ فِي كُنَّا ، (الرحج: ٧٠)، وقال: ﴿ وَمَا مِنْ فَآلِنَةِ فِي ٱلسَّمَالِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا فِي كِنْكِ ئِي، (النمل: ٧٥)، وقال: ﴿ وَإِنَّ مُنْكُمْ مِنْ الم ولا مع الأسلم، (فاطر: ١١)، فنؤمن أن الله كتب ما سبق به علمه من مقادير المخلوقات في اللوح المحفوظ، وأن هذا الكتاب لم يفرط في شيء، يعنى: كتب فيه كل شيء، وهذا يسمى أم الكتاب، ويسمى الذكر، ويسمى الإمام، ويسمى الكتاب المبين، كله اللوح المحفوظ، قال تعالى:

وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ فِي أَوْ ٱلْكُنِّبِ لَيْهُ » (الزخرف: ٤)، وقال: « ولقد ى المسالم ) (الأنبياء: ١٠٥)، وقال عليه الصلاة والسلام: "كتب الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السماوات والأرضى بخمسين ألف سنة" (مسلم:

٣٦٥٣)، وقال أيضاً: "أول ما خلق الله القلم، فقال: اكتب، فقال: اكتب فقال: اكتب القدر: ما كان وما هو كائن إلى الأبد" (أبو داود: ٢٠٧٤، وصححه الألباني صحيح الجامع: ٢٠١٨).

فإذا اللوح المحفوظ هو أم الكتاب، وهو الإمام، وهو الكتاب المبين له، وهو الذكر، الدليل: و وَلَقَدْ كَنَتُكَا فِ الزُّورِ مِنْ عَدِ اللّهِ فِي (الأنبياء: ١٠٥).

٣- الإيمان بالإرادة والمشيئة،
 فنؤمن بأن الله تعالى لا يجري

في السيماوات والأرضى والكون شيء إلا بمشيئته وإرادته، فما شاء الله كان، وما ثم يشأ لم يكن، ولا حركة ولا سكون في السماوات والأرض إلا بمشيئته، ولا يكون في ملكه إلا ما يريد، ولا يخرج عن إرادته شيء، قال تعالى: « وَمَانَتَا أُونَ إِلّا أَنْ بِشَاءً أَنْهُ ، (الإنسان: ٣٠).

وقال: وإنّما أمره إذا أله شبّا أن يُعُولَ لَهُ كُن فَكُونُ ، (يس: ٨٢)، كل واحدة من هذه لها معنى لأننا لما نقول: لا يكون في ملكه إلا ما يريد، لأن بعض المبتدعة قالوا: إنه تقع أشياء بغير إرادة الله، هؤلاء الضلال الذين قالوا: هذه الشرور كيف يريدها، فهي تقع بغير مشيئته، فأرادوا أن يتلافوا شيئًا، فوقعوا فيما هو أدهى وأمر؛ لأنهم اتهموا الله بالجهل، قالوا: يقع ما لا يعلمه، واتهموه بالعحن.

فقالوا: يقع ما لا يريده، وأهل السنة يقولون: كل ما يقع علمه، وكل ما يقع كتبه، وكل ما يقع كتبه، وكل ما يقع كتبه، وكل ما يقع شاءه وأراده، ولم يحدث إلا بإرادته ومشيئته، وله وراء كل شيء حكمة، ولا يشاء شيئا حتى لو كان هزيمة أحد إلا ولم من ورائه حكم عظيمة، وان كانت في ظاهرها شرًا لكن من ورائها حكم عظيمة؛

حتى خلق إبليس له من ورائه حكم عظيمة، فلا يقع في العالم شيء إلا ولله فيه حكمة.

٣- الإيجاد والخلق، فنؤمن بأن الله تعالى خالق كل شيء، لا خالق كل شيء، لا خالق غيره، ولا رب سواه، وأن وقل مخلوق، فهو خالق كل ما سواه مخلوق، فهو خالق كل عامل وعمله، وكل متحرك

الله تعالى خالق كل شيء، لا خالق غيره، ولا رب سواه، وأن كل ما سواه مخلوق، فهو خالق كل متحرك كل عامل وعمله، وكل متحرك وحركته، وكل ما يجري في العالم من خير وشر وكفر وايمان وطاعة ومعصية قد شاءه، وقدره، وخلقه، وأوجده، قال سبحانه: ﴿ وَعَلَقُ صُلَّ الْعَرْقُ اللهِ وَقَالَ: ﴿ وَعَلَقُ مَنْ وَعَلَ مَنْ وَقَالَ: ﴿ وَعَلَيْ مَنْ وَقَالَ: ﴿ وَعَلَيْ مَنْ وَقَالَ: ﴿ وَعَلَيْ مَنْ وَعَلَ مَنْ وَعَلَيْ وَهُو عَنْ كُلُ مَنْ وَعَلَيْ مَنْ وَعَلَيْ وَهُو عَنْ كُلُ مَنْ وَعَلَيْ وَهُو عَنْ كُلُ مَنْ وَعَلَيْ مَنْ وَعَلَيْ مَنْ وَعَلَيْ وَعَلَ مَنْ وَعَلَيْ وَعَلَيْ وَعَلَيْ وَعَلَيْ مَنْ وَعَلَيْ مَنْ وَعَلَيْ وَعَلَ عَلَيْ وَعَلَيْ وَعَلَيْ وَعَلَيْ وَعَلَيْ عَلَيْ وَعَلَيْ وَعَلَيْ وَعَلَيْ وَعَلَيْ وَعَلَيْ وَعَلَيْ وَعَلَيْ وَعَلَيْ وَعَلَيْ وَعَلَى الْعَنْ وَعَلَى عَلَيْ وَعَلَيْ وَعَلَيْ وَعَلَى مَنْ وَعَلَيْ وَعَلَى مَنْ وَعَلَيْ وَعَلَى عَلَى مَنْ وَعَلَيْ وَعَلَى مَنْ وَعَلَيْ وَعَلَى عَلَى عَلَى عَلَى مَنْ وَعَلَى مَنْ وَعَلَى عَلَى عَلَى

مَنْ وَكِيلٌ ، (الزمر: ١٢).

والشيئة

والكتابة،

والخلق.

فمعلوم أن أهل السنة يؤمنون بقضاء الله تعالى وقدره، بمراتبه الأربعة؛ العلم، والكتابة، والمشيئة، والخلق، فيؤمنون بعلم الله القديم المحيط بكل شيء. ومنه ما الخلق عاملون، وأنه سبحانه كتب ذلك في اللوح المحفوظ قبل أن يخلقهم، وأنه عز وجل شاء ذلك سلفًا، ومشيئته نافذة، فما شاء كان وما لم يشأ لم يكن، وأنه تعالى خالق كل شيء، ومن ذلك أفعال عباده.

هذا ومن أشهر من ضل في عقيدة القدر فرقة القدرية، قال السفاريني في لوامع الأنوار البهية: القدرية فرقتان:

الأولى: تنكر ما ذكرنا من سبق العلم بالأشياء قبل وجودها، وتزعم أن الله لم يقدر الأمور أزلا، ولم يتقدم علمه بها، وإنما يأتنفها علمًا حال وقوعها، وكانوا يقولون؛ إن الله أمر العباد ونهاهم، وهو لا يعلم من يطيعه ممن يعصيه، ولا من يدخل الجنة ممن يدخل النار حتى فعلوا ذلك، فعلمه بعد ما فعلوه... قال العلماء؛ والمنكرون لهذا انقرضوا، وهم الذين كفرهم الإمام مالك، والإمام الشافعي، والإمام أحمد وغيرهم من

الأئمة رضي الله عنهم...
الثانية من فرقتي القدرية،
المقرون بالعلم، قال الحافظ
ابن حجر في فتح الباري،
القدرية اليوم مطبقون
على أن الله عالم بأفعال
العباد قبل وقوعها، وإنما
خالفوا السلف في زعمهم
بأن أفعال العباد مقدورة
لهم وواقعة منهم على جهة
الاستقلال، وهو مع كونه
مذهبًا باطالاً أخف من
المذهب الأول... قال شيخ

الإسلام ابن تيمية قدس الله

66

ان الله يفعل في ملكه

مايريدويحكم

خلقه بما بشاء مما:

فلا مدخل للعقل في

أفعاله ولا معارضة

من الخلق لأحكامه بل

يجب على الخلق الرضا

والتسليم .

روحه: وأما هؤلاء . يعني الفرقة الثانية . فإنهم مبتدعون ضالون لكنهم ليسوا بمنزلة أولئك . قال: وفي هؤلاء خلق كثير من العلماء والعباد، كتب عنهم، وأخرج البخاري ومسلم لجماعة منهم... اهد سليمان الأشقر، ورسالة القضاء والقدر للدكتور عمر للشيخ ابن عثيمين).

3- ومما يستفاد: أن الإنسان مهما أوتي من علم أذن الله له به فإنه كما قال الله تعالى: وما أوتيتم من العلم إلا قليلاً)، وأن مهمة العلم الذي يقربه من مولاه هي وظيفة الحياة، وبيان ذلك أن نبي الله موسى عليه السلام لما علم أن الخضر عليه السلام أعلم منه تكبّد من عناء السفر والرحلة في طلب العلم ما قد رأيت بل وإن نبينا صلى الله عليه وسلم يقول: "يرحمُ اللَّهُ موسى لودَدنا أنَّهُ كان صَبر حتى يقصٌ علينا مِن أخبارهما".

٥- ومما يستفاد؛ أن الرحلة في طلب العلم من سنن المرسلين وهدي الصالحين؛ إذ فيها الخير والبركة والهداية والإيمان، وننصح بالتفضل بمراجعة الماتع من أخبار السلف في الرحلة في طلب العلم كالرحلة في طلب

الحديث للخطيب البغدادي رحمه الله ونحو ذلك.

٣- ومما يستفاد: أن من آداب الطلب ما يكون من احترام المتعلم لمعلمه وامتثاله مهما كان قدر المتعلم من العالم وأحواله وها نحن قد رأينا نبي الله موسى عليه السلام كان في موقع المتعلم وكان في ذلك بمراجعة هذه المادة المعظيمة الأهمية في مظانها والمستفتي وفضل طلب العالم والمشتي وفضل طلب العلم

في مقدمة المجموع وغيرها من الكتب.

٧- وأن مصاحبة الصالحين فضل وشرف؛
 حيث تكرر ذكر الفتى ببركة مصاحبة نبي
 من الأنبياء.

٨- تعليق الأفعال بالمشيئة من هدي الرسلين، وهو كما قال تعالى: « ستجدني إن شاء الله صابرًا »، « ولا تقولن لشيء إني فاعل ذلك غدًا إلا أن يشاء الله ».

٩ - درء المفسدة مقدم على جلب المصلحة وهو من فعل الخضر عليه السلام مع الغلام. لكنها ليست مطلقة فتقدير المصالح والمفاسد يرجع إلى أهل العلم الثقات.

١٠ أهمية الإيمان والعمل الصالح من الآباء في صلاح الأبناء كما قال تعالى: « فكان أبوهما صالحًا »، إذ خير الوالدين يتعدى إلى الأولاد، ولو كان بعد موتهما.

١١- إن الله يفعل في ملكه ما يريد ويحكم في خلقه بما يشاء مما: فلا مدخل للعقل في أفعاله ولا معارضة من الخلق لأحكامه بل يجب على الخلق الرضا والتسليم.

وفي هذا القدر الكفاية، وأستغفر الله لي ولكم.





الستشار/أحمد السيد علي إبراهيم المارية المستشار/أحمد السيد علي إبراهيم

with letter all and agen

الحمد للله حمد الا ينفد ، أفضل ما ينبغي أن يُحمد ، وصلى الله وسلم على نبينا محمد ، وعلى آله وصحبه ومن تعبد . أما بعد ، فقد استيقظ العالم يوم الاثنين الموافق ٢٠٢٣/٢/٦ على فاجعة وقوع زلزال مدمر ضرب العديد من المدن والقرى بدولتي تركيا وسوريا بقوة ٧٠٨ على مقياس ريختر خلف الاف القتلى والمصابين ، والمشردين ، والمباني المدمرة ، والطرق المقطعة ، وأدى إلى حالة من الحزن العميق عمت أرجاء المعمورة ، وهرعت فرق الإنقاذ إلى البلدين لتساهم في محاولات إنقاذ المصابين ، وانتشال الجئث من تحت الأنقاض ، ولنا مع هذا الزلزال الوقفات الاتية ؛

النحو التالي:

١- زلزلة الأرض؛ قال تعالى: «تَأَيَّهُا النَّاسُ النَّاسُلُمُ النَّاسُ النَّاسُ النَّاسُ النَّاسُ النَّاسُ النَّاسُ النَّاسُ النَّاسُ النَّاسُ ا

#### الوقفة الأولى؛

Charles and had bell and

ورود لفظ الزلزال ومرادفاته في القرآن الكريم

ورد ذكر الزلزال في القرآن الكريم، باللفظ الصريح تارة، وبما يفيد معناه تارة أخرى، كما ذكر ذلك بعض أهل العلم، ومنهم الدكتور حسني حمدان الدسوقي بمقالته "الزلازل في القرآن الكريم" والمنشورة بموقع "الألوكة" بالشبكة العنكبوتية، وذلك على

وقال كعب الأحبار رضي الله عنه: «إنما تزلزل الأرض إذا عمل فيها المعاصي، فترعد فرقًا من الرب جل جلاله أن يطلع عليها، اه.

وتأبى بعض النفوس غير السوية من العلمانيين، وأضرابهم أن تتخذ هذه الـزلازل آيـة وعـبرة، وعظة ومذكر، فينسبون هذه الـزلازل إلى الظواهر الطبيعية، وينفون أي علاقة لها بأفعال الناس ومعاصيهم، ويشيرون بعض الشبهات ليؤكدوا بها معتقدهم الفاسد،

أولا: شبهة: (إن العقاب الدنيوي بهذه الصورة الانتقامية يتنافى مع ابسط قواعد الفهم الديثي، والرحمة الإلهية) ويرد عليها: بأن لله عز وجل سننا كونية، ومنها سنة الانتقام من أعدائه، قال ومنها سنة الانتقام من أعدائه، قال تعالى: ﴿إِنَّ الْبِي كَثَرُوا عِلَيْتِ اللهِ لَهُوَ عَلَاتٌ شَيِدُ وَاللّهُ عَلَيْ عَلَاتُ شَيدُ وَاللّهُ عَلَيْ عَلَاتٍ شَيدُ وَاللّهُ عَلَيْ عَلَيْ تَلْمِدُ عَلَيْ اللّهِ لَهُ وَاللّهُ عَلَيْ اللّهِ لَهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ لَكُمْ يَعْلِيْ إِللّهِ أَنْ أَعْلَى عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ عِلَيْ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ لَكُمْ يَعْلِيْ إِللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وهذه السُّنة ماضية فيمن عصاة، وانتهك حرماته، والقرآن الكريم يوضح هذه

بِأَنَّ رَبِّكَ أَوْمَى لَهَا ، (الزلزلة: ١: ٥).

٧- الرجفة: قال تعالى: و فَأَهَدَ مُهُ الرَّجْفَةُ فَا مَنْ مُحْدِينَ (اللَّهِ الْمَعْفَةُ الرَّجْفَةُ فَا مَنْ مُحْدِينَ (اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْ

"- الخسف: قال تعالى: ﴿ إِن فَتَا عَمِفَ بِهِمُ الْرَضِ ﴿ سِباً ؟ ﴾ ، وقال: ﴿ وَمِنْهُم مِّنْ خَسَفْنَا بِهِ الْأَرْضَ ﴾ (العنكبوت: ٤٠) ، وقال: ﴿ أَنْأَمِنَ اللّهِ مِنْ مُكْرُوا الشّيَّاتِ أَن يَحْيفُ اللّهُ عِمْ الْأَرْضَ أَرْ يَلْمُ عَلَى اللّهُ عِمْ الْأَرْضَ أَرْ يَلْمُ عَلَى اللّهُ عَمْ الْأَرْضَ أَرْ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ

الصدع: قال تعالى: «لَوْ أَرْلَنَا هَنَا ٱلتُرْءَانَ عَلَا التُرْءَانَ عَلَا التُرْءَانَ عَلَا التَّرَعُانَ عَلَى الحَسْرِ: ٢١)، وقال: «وَالْأَرْضِ ذَاتِ الصَّدُع» (الطارق: ٢١).

 الرجة: قال تعالى: «إذا رجت الأرض رجاً وبست الجبال بساً فكانت هباءً منبثاً»
 (الواقعة: ٤ - ٦).

٦- المد : قال تعالى : وَإِنَّا ٱلْأَرْضُ مُثَنَّ ۖ ۖ وَالْفَتَّ مَا فِيهَا وَغَيْثُ } (الانشقاق: ٣ - ٤).

٧- التفجير: قال تعالى: «وَإِنَّا آلِهُوْ فُحِنَّ
 ﴿ الْانفطار: ٣ - ٤).

٨- التشقق: قال تعالى: «يوم تشقق الأرض عنهم سراعًا ذلك حشر علينا يسير» (ق: ٤٤).

٩- الدك: قال تعالى: ورَجُلَ الْأَرْضُ وَلَكِالُ
 وَشُكُارَكُ وَحِنْدُ ) (الحاقة: ١٤).

الوقفة الثانية، أساب حدوث الزلازل:

هل الـزلازل ظواهر كونية أم عقوبات الهية؟

للزلازل أسباب مادية علمية، إلا أن لها أسبابًا شرعية ترجع إليها؛ فكل ما يحدث



الحقيقة في العديد من قصص القرآن، فقد أغرق الله قوم نوح لما كذبوه، قال تعالى:

ر تُكذِّبُونُ عَلَيْتِنَهُ وَالْبِنَ مَنَهُ فِ الْفُلْكِ وَأَغَرِقْنَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

ودمر عادا قوم هود فقال: و قَلْمَا رَآوَهُ عَارِضًا مُسَمَّعَ رَآوَهُ عَارِضًا مُسَمَّعَ فَلَمَّا رَآوَهُ عَارِضًا مُسْمَعَ فَلَى اللهِ مُسْمَعَ مَا اللهُ مُسْمَعَ فَلَمُ مُسْمَعَ فَلَمُ مُسْمَعَ فَلَمُ مُسْمَعَ فَلَمُ مُسْمَعُوا لَا مُرْقَعً إِلَّا مُسْمَعُهُمُ كُذَلِكَ جَمْعِي اللهِ مُسْمِعُهُمُ كُذَلِكَ جَمْعِي اللهِ مَسْمِعُهُمُ كُذَلِكَ جَمْعِي اللهِ مَسْمِعُهُمُ كُذَلِكَ جَمْعِي الله مسْمِعُهُمُ كُذَلِكَ جَمْعِي الله مسْمِعُهُمُ كُذَلِكَ جَمْعِي اللهُ مسْمِعُهُمُ كُذَلِكَ جَمْعِي اللهُ مسْمِعُهُمُ كُذَلِكَ جَمْعِي اللهُ مسْمِعُهُمُ كُذَلِكَ جَمْعِي اللهُ مسْمِعِينَ مَنْ (الأحقاف ٢٥/٢٤).

ودمر شمود قدم صالح فقال ، وَأَمَّا تَشُودُ فَهُا يَعْدُونُ مَهُا لَكُودُ فَهُا لَا مُؤْمَّا الْمُعْنَ عَلَى الْمُلْدَى فَأَعْلَمْهُمْ صَعِفَةُ الْمُعْنَ عَلَى الْمُلْدَى فَأَعْلَمْهُمْ صَعِفَةُ الْمُعْنَى الْمُلْدَى فَأَعْلَمْهُمْ صَعِفْةً اللّهِينَ الْمُلْدَى فَأَمْدُوا وَكُفُونَا اللّهِينَ عَالَمُوا وَكُلُوا يَنْفُونَ مَ (فصلت ١٨/١٧).

ودمر قوم لوط فقال: وقالُواْ يَلُوطُ إِنَّا رُشُلُ وَدِمر قوم لوط فقال: وقالُواْ يَلُوطُ إِنَّا رُشُلُ وَتِكَ لَنَ بِسُلُواْ اِئِنَكَ فَاسْر بِأَهْلِكَ بِفَطْع مِنَ النِّيلِ وَلَا يَلْتَفِي بِنَطْع مِنَ النِّيلِ الْمَائِثَةُ إِنَّا الْمَنْعُ بِقَرِيبٍ السَّمْ الشَّمْ الشَّمْ بِقَرِيبٍ السَّامَةُ النِّسَ الشَّمْ بِقَرِيبٍ السَّامَةُ النِّسَ الشَّمْ بِقَرِيبٍ السَّامَةُ النِّسَ الشَّمْ بِقَرِيبٍ وَأَسْطُرُوا عَلَيْهَا حَكَارَةً مِن سِخِيلِ مَنْصُودِ اللهِ مُنْا فِي بِنَ الطَّيلِيدِيكَ بِعِيدٍ وَمَا فِي بِنَ الطَّيلِيدِيكَ بِعِيدٍ وَهُ وَمَا فِي بِنَ الطَّيلِيدِيكَ بِعِيدٍ وَهُ وَمَا فِي بِنَ الطَّيلِيدِيكَ بِعِيدٍ وَهُ وَهُ إِنْ فِي بِنَ الطَّيلِيدِيكَ بِعِيدٍ وَهُ وَهُ وَمَا فِي بِنَ الطَّيلِيدِيكَ بِعِيدٍ وَهُ الْمُنْ الشَّالِيدِيكَ بِعِيدٍ وَهُ وَمَا فِي بِنَ الطَّيلِيدِيكَ بِعِيدٍ وَهُ الْمُنْ الشَّالِيدِيكَ بِعِيدٍ وَمَا فِي فِي السَّالِيدِيكَ بِعِيدٍ وَهُ الْمُنْ الشَّالِيدِيكَ بِعِيدٍ وَمَا فِي فِي أَلْفُلْمِيدِيكَ بِعِيدٍ وَمَا فِي فِي أَلْفُلْمِيدِيكَ مِنْ الشَّعِيدِ وَمَا فِي اللَّهُ الْمُنْ الْفُلِيدِيكَ مِنْ الْفُلْمِيدِيكَ مِنْ الْفُلْمِيدِيكَ مِنْ الْفُلْمِيدِيكَ مِنْ الْفُلْمِيدِيكَ مِنْ الْفُلْمِيدِيكَ مِنْ الْفُلْمُ الْمُنْ الْفُرْمُ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ

ودمرمدين قوم شعيب فقال: ﴿ وَلَمَا كَآءَ أَمُرُنَا خَتِنَا شُنْتِنَا وَالْذِينَ الْمَوْا مَعَهُ بِرَحْمَةِ مِنَا وَأَغَدَتِ الَّذِينَ طُلَسُوا الصَّيَحَةُ وَأَصَبْحُوا فِي مِنْدِهِمْ جَيْدِيثَ آلَكُنَا لَمُ يَعْتَوَاهِمَ أَلَا بُعْدًا لِمَنْقِيَّ كَمَا يَعِدَثُ تَصُودُ ﴾ (هود ٤٤/٩٤).

ودمر أصحاب الرس فقال: ﴿ كَذَبُ مَلْهُمْ فَنَهُ فَمُ الْهُمْ فَنَهُ وَالْهُمْ فَنَهُ وَالْهُمْ فَنَهُ وَالْهَا فَالَهُمْ فَنَهُ وَالْهَا فَالَهُمْ فَالَهُمْ وَالْمَا فَالَّهُمْ فَلَ كُلُبُ الرَّبُلُ فَيْ وَالْمَا فَيْ وَلِيهِ فَيْ كُلُبُ الرَّبُلُ فَيْ وَلِيهِ فَيْ اللهُ اللهُ وَلَيْ اللهُ ا

فكل هـولاء الظالمين كذّبوا رسل الله، وعصوهم، فانتقم الله منهم، وانتقامه ممن عصاة قمة العدل الإلهي، ولا محاباة في دين الله، فهذا الانتقام يشمل الكافر، والمؤمن العاصي، بل ويشمل الصالحين، إن

لم يردعوا العصاة، ويأخذوا على أيديهم، لقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّقُوا فِئْنَةُ لَّا شُهِيبَنَّ ٱلَّذِينَ طَلَمُوا مِنكُمْ عَامَتُكَةً وَاعْلَمُوا أَنَ لَلَّهُ مُنْكِيدُ أَمِقَابٍ ، (الأنفال ٢٥) قال العلامة السعدي في تضسيره: « ( وَاتَّقُوا فَتُنَهُ لا تُصيبَنَّ الَّذينَ ظُلْمُوا منْكُمْ خَاصَّةً ) بلتصيب فاعل الظلم وغيره، وذلك إذا ظهر الظلم فلم يغير، فإن عقويته تعم الفاعل وغيره، وتقوى هذه الفتنة بالنهي عن المنكر، وقمع أهل الشر والفساد، وأن لا يمكنوا من المعاصي والظلم مهما أمكن . ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهِ شَدِيدُ الْعِقَابِ » من تعرض لساخطه، وجانب رضاه » اه. فإذا هلك الجميع بعثوا يوم القيامة على نياتهم، قال تعالى: ﴿ أَنْسَ كُانَ ﴿ فُولًا كُمْنَ كَاتَ فَاسِفًا لَا يَسْتَوُنَ ١٠ أَمَّا ٱلَّذِينَ مَامُوا وَعَيْلُوا ٱلصَّعَلِحَيْتِ فَلَهُمْ جَنَّتُ ٱلْمَأْوَىٰ ثُرُلًا بِمَا كَافُوا بِمَمَلُونَ (١) وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فَسَقُوا فَسَأُونِهُمُ ٱلنَّانُّ كُلُّمَا أَرَادُوا أَن يَخْرُجُواْ مِنْهَا أَعِيدُواْ عِبْهَا وَفِيلَ لَهُمْ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلنَّارِ اَلْيِي كُنتُ بِدِ تُكَلِّيُونَ ، (السجدة ١٨/١٨)، ولقوله صلى الله عليه وسلم: «إذا أنزل الله بقوم عذابًا، أصاب العذابُ من كان فيهم، ثم بُعثُوا على أعمالهم، (متفق عليه)، ولقوله لعائشة ريغزو حيش الكعبة، فإذا كانوا ببيداء من الأرض يُخسفُ بِأُوَّلِهِم وآخرهم. قالت: قلت: يا رسولَ الله، كيفَ يُحْسفُ بأولهم وآخرهم، وفيهم أسواقهم، ومن ليس منهم ؟. قال: يُخسفُ بأولهم وآخرهم ثم يُبعثون على نياتهم، (متفق عليه)

والسوال هنا: حينما أهلك الله الأمم السابقة التي ذكرناها في الآيات آنفة البيان، ألم يهلك الله جميع من كان فيها؟ الرجال، والنساء والشيوخ، والأطفال، ومما يؤيد ذلك، قوله تعالى ، قَلَمًا مَاسَقُونَا النقت منهُم قَلْمُونَهُم أَمْعِبَت ، (الزخرف أنفقتا مِنهُم قَلْمُونَهُم أَمْعِبَت ، (الزخرف لا يُرِي إلا سَكِيبُهُم كَذَلِك عَنِي الْقَنِم الْمُغِمِينَ، لا يُرِي إلا سَكِيبُهُم كَذَلِك عَنِي الْقَنِم المُغِمِينَ، (الأحقاف ٢٥) وقوله: وقله عَلَيها عَلَيها حِجَارةً مَنْ عِنْها عَلَيها سَافِلها وأنطؤنا عَلَيها حِجَارةً مَنْ عِنْها مُنْفُود أَنْ شَوْلةً عِنْها حِجَارةً

نميان ££\$١ هـ - العدد ١٣٠٠ - السنة الثانية والخمسور



مُؤْمِنَيْنِ فَخَيْمِنَا أَنْ يُرْهِنَهُمَا طُفْنِكُ وَكُفُور ﴿ فَأَرْدُفَا أَنْ يُبْدِلَهُمَا رَجُهُمَا خَبَرًا مِنْهُ زَكُوهُ وَأَفْرَبُ رُحَا، (الكهف ٨١/٨٠).

وريما تكون الحكمة تعليم من خلفهم، أن صالح الأباء بفيد الأبناء، وفساد الآباء يلحق الأبناء، قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا لَلِّهِ دَارُ فَكَانَ لْغُلَّمَيْنِ يُسَمِّينِ فِي ٱلْمُدِينَةِ وَكَانَ تَغْنُهُ، كُنْزُ لَهُمَا وَكَانَ أَنُوهُمَا صَلِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن تلغا أشدهما وكستخرخا كَتْرَفْعُمَا لِخْمَةٌ مِنْ زَبِّكَ وَمَا فَعَلْنُهُ عَنَّ أَمْرِيٌّ ذَلِّكَ تَأْوِيلُ مَالَمْ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبْرًا، (الكهف ٨٢) - أو لم يعلموها، فليس عليهم إلا الانقياد له سيحانه وتعالى، والإذعان لما قدر من غير سؤال، ولا تسخط، إذ انه ولا يُعَلُّ

عَمَّا يَفَعَلُ وَهُمْ يُسْتَلُوكَ » (الأنبياء ٢٣). الوقفة الثالثة:

#### الحكمة من تقدير الزلازل

لا تخلو مخلوقات الله من الحكمة من خلقها، علمها من علمها، وجهلها من جهلها، وقد ذكر بعض أهل العلم الحكمة من تقدير الله للزلازل، ومنها ما ذكره فهد بن عبدالعزيز بن عبدالله الشويرخ فهد بن عبدالعزيز بن عبدالله الشويرخ في مقالته " من أقوال السلف في الزلازل " والمنشور بموقع " طريق الإسلام " وغيره من أهل العلم الأخرين:

الـزلازل تخويف من الله عـز وجل لعباده: قال الله سبحانه: ﴿مَا رُسِلُ لِعِبَالِهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَ

عِيَ مِنَ اَلظَّيلِيمِ بَعِيدٍ ، (هود ٨٣) وقال: ﴿ وَلَكُذُ النَّيرَ عَلَيْوا الصَّيْحَةُ فَأَصْبَجُواْ فِي دِيرِهِمَ جَنِيرِي، (هود ٦٧)

فكل هذه الآيات تدل - بما لايدع مجالا للشك - أن الدمار لحق الجميع بمن فيهم الأطفال - وهم غير مكلفين - ولم يتساءل واحد من المفسرين، أو من عقلاء هذه الأمة، عن ذنب هؤلاء الأطفال، والجريرة التي أخذوا بها، وذلك لأنهم يسلمون قيادهم لله سبحانه، سواء علموا الحكمة عن وراء ذلك - والتي قد تتمثل في أنهم لو عاشوا، لعاشوا على الكفر كآبائهم، فاراد علم الخضر للغلام وإنكار موسى عليه، فتم إطلاع الخضر لموسى على الحكمة ثم إطلاع الخضر لموسى على الحكمة الربانية من وراء قتله ، وأما الغلام في أنها ألربانية من وراء قتله ، وأما الغلام في أنها ألوبانية من وراء قتله ، وأما الغلام في أنها ألوبانية من وراء قتله ، وأما الغلام في أنها ألوبانية من وراء قتله ، وأما الغلام في أنها ألوبانية من وراء قتله ، وأما الغلام في أكان ألوبانية من وراء قتله ، وأما الغلام في في الحكمة الربانية من وراء قتله ، وأما الغلام في الحكمة الربانية من وراء قتله ، وأما الغلام في الحكمة المناس المناس

حَقَّى بِبَاعِ لَهُمْ أَنَّهُ الْحُقُّ أَوْلَمْ يَكُف مِرَاتَ أَنَّهُ عَلَى اللهُ عَلِي عَلَى اللهُ ع

١- الزلازل دلالة على قدرة الله الباهرة: حيث يأذن الله جل جلاله لهذه الأرض أن تتحرك بضع ثوان أو دقائق فينتج عن ذلك هذا الدمار العظيم، وهذا الهلاك الفاجع، فيثوب العباد إلى رشدهم، ويتوبون إلى ربهم، ويقدرونه حق قدره، فلا يغترون بقوتهم، ولا قدرتهم الضعيفة

٣- الزلازل اختبار للعباد؛ قال الحافظ ابن كثير رحمه الله: «يختبر عباده بالخوف والزلازل ليميز الخبيث من الطيب الزلازل عتاب من الله جل جلاله لعباده اله.

الوقفة الرابعة

الواجب على جميع الكلفين من السلمين وغيرهم عند حدوث الزلازل

يجب على الناس حال حدوث الـزلازل أمور؛ منها:

١- التوبة إلى الله سبحانه، والاستقامة على دينه: والحذر من كل ما نهى عنه من الشرك والبدء، والمعاصى، حتى يعافيهم اللَّه في الدنيا والآخرة من جميع الشرور، و يدفع عنهم كل بلاء، ويمنحهم كل خير كما قال سبحانه: (وَلُوْ أَنْ أَهُلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتَ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ وَلَكِنْ كَذَّبُوا فَأَخَذُنَاهُمْ بِمَا كَاتُوا يَكُسبُونَ)، وليس هذا قاصرا على المسلمين فقط، بل يشمل جميع الناس، أهل الكتاب، وغيرهم من الكفار والمشركين، قال تعالى: (وَلَـوْ أَنَّهُمُ أَقَامُوا التَّـوْرَاةَ وَالْإِنْجِيلَ وَمَا أَنْزِلَ النَّهِمُ مِنْ رَبِّهِمْ لَأَكُلُوا مِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ تَحْت أَرْجُلهم) وقال: (أَهَامنَ أَهُلُ الْقُرَى أَنْ يَأْتَيَهُمْ بَأْسُنَا بَيَاتًا وَهُمْ نَائِمُونَ أَوَأَمِنَ أَهُلَ الْقُرَى أَنْ يَأْتَيَهُمْ بَأْسُنَا ضَحَى وَهُمْ يَلْعَبُونَ أَفَامِنُوا مَكْرَ اللَّهِ فَلَا يَامَنُ مَكْرَ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الخاسرُون).

٣- رحمة الفقراء والمساكين والصدقة عليهم؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم؛ «ارحموا ترحموا «الراحمون يرحمهم الرحمن ارحموا من إلا الأرض يرحمكم من إلى السماء»، وقوله صلى الله عليه وسلم؛ «من لا يرحم لا يرحم».

٤- تكاتف دول العالم لمواجهة آثار الزلازل: وهذا ما نشاهده مرارًا وتكرارًا أن أغلب دول العالم تنخي خلافاتها جانبًا عند وقوع الكوارث، وتتعاون فيما بينها على مواجهتها، والحد من آثارها، فترسل فرق الإنقاذ لمساعدة الدول المنكوبة، حتى تتعافى مما ألم بها.

وهنا يظهر المعدن الحقيقي للنفس البشرية، وتطفو على الساحة فطرة الله التي خلق الناس عليها، قبل أن يغيرها ويبدلها الشيطان اللعين، فعن عياض بن حمار رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «واني خَلَقْتُ عبَادي حُنَفَاءَ كُلُّهُمْ، وانَّهُمْ أَتَتُهُمُ الشَّياطِينُ فَاجْتَالَتُهُمْ عَن دينهِمْ، وَحَرَّمَتُ عليهمَ ما أَخْلَلْتُ لهمْ، وَأَمَرَتُهُمْ أَنْ يُشْرِكُوا بي ما لَمْ أَنْزِلْ به سُلُطَانًا» (رواه مسلم)

وبعد فهذا جهد المقل أحببت أن أضعه بين يدى إخواني لأخذ العبرة، ولنتعظ بما حل بغيرنا، ونبادر بالتوبة والعودة إلى الله سبحانه وتعالى، ونحمد الله أن مد في أعمارنا في طاعته، وليعلم كل منا أن ما به من بلاء أهون مما حل بهؤلاء من بلاء فقد الأحباب، والمأوى.

فنسأل الله أن يخفف عنهم، وأن يجبر كسرهم، ويشفى مصابهم، ويرحم موتاهم.

والله المستعان، وعليه التكلان.





الحمَدُ للَّهِ، والصَّلاةُ والسَّلامُ عَلَى نبيِّنا مُحمَّد، وَعَلَى آله، وأصَّحابِه، والتَّابِعِينَ لَهُمْ بِإِحْسَانِ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ.

وبعد: فإن لصلة الأرحام منزلة سامية في الإسلام ولها ثمرات وفضائل كثيرة تعود على أصحابها.. أقول حول هذا الموضوع وبالله تعالى التوفيق:

#### الرحم في اللغة:

الرَّحمُ: مَوضع تكوين الجنين ووعـاؤه في البطن. (المعجم الوسيط ص٣٥٥). الرَّحمُ: اسمٌ مشتق من مادة (رحم) التي تَدُلُ عَلَى الرُّقَةَ وَالْعَطْفُ وَالرَّافَةَ. وَالرَّحَمُ: عَلاقَةُ القَرَابَةِ، ثُمَّ سُمِّيتٌ رَحِمُ الأُنْثَى رَحمًا مِنْ هَذَا، لأَنَّ مِنْهَا مَا يَكُونُ مَا يُرْحَمُ وَيُرَقُّ لَهُ مِنْ وَلَدٍ. وَ(الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ) اسْمَان مُشْتَقَّان مِنَ الرَّحْمَة. (مقاييس اللغة لابن فارس ج٢ص٤٩).

#### تعريف صلة الأرحام:

قال الإمامُ النووي (رحمه الله): صلَّة الرَّحم: هي الإحسانُ إلى الأقارب على حَسَبِ حَالِ الوَاصِلِ وَالْمُؤْصُولِ فَتَارَةً تكون بالمال وتارة بالخدمة وتارة بالزيارة وَالسَّلام وَغَيْر ذَلكَ. (مسلم بشرح النووي ج٢ص١٠٢).

#### حد الرحم:

الرَّحمُ التي تُوصَل: هي كُلُّ رَحم منْ ذُوي

#### الشيخ/صلاح نجيب الدق

الأَرْحَامِ فِي الْمِيرَاثِ، يَسْتُوي الْمُحْرَمُ وَغَيْرُهُ، وَيَدُلُ عَلَيْهِ قُولُهُ صلى اللَّه عليه وسلم: (ثُمُّ أَدْنَاكُ أَدُنَاكُ). (مسلم بشرح النووي جمص٥٥٦).

#### صلة الأرحام وصية رب العالمين:

قال سبحانه: ( يَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلْ مَآ أَنفَقَتُ مِنْ خَيْرِ فَلِلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرِينِ وَالْيَتَعَىٰ وَٱلْسَكِينِ وَأَبِنِ ٱلتَّكِيلُ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ ٱللَّهَ بِهِ عَلِيكُ ) (البقرة:٢١٥)، وقال جل شأنه: (وأَزْلُواْ ٱلْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أُولَىٰ بِبَعْضِ فِي كِنْبِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّي شَيْءِ عَلِيمٌ ) (الأنفال:٧٥)، وقال تعالى: (إنَّ ٱللَّهُ يَأْمُرُ بِٱلْمَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِينَآيِ ذِي ٱلْقُرْفَ وَسَنَّعَىٰ عَنِ ٱلْفُحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِ وَٱلْبَغَىٰ يَعِظُكُمْ لَمُلَكُمْ مُذَكِّرُونَ ) (النحل:٩٠)، وقال سبحانه: ( فَنَاتِ ذَا ٱلفُرِينَ حَقَّدُ، وَٱلبِسَكِينَ وَإِنَّ ٱلسَّبِيلُ ذَٰلِكَ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يُرِيدُونَ وَجْهَ ٱللَّهِ وَأُولَيْكَ هُمُ ٱلْمُقَلِحُونَ ) (الروم: ٣٨).



#### حكم صلة الأرحام:

قَالَ القَاضِي عِيَاضٌ؛ لا خَلاَفَ أَنَّ صِلَّهُ الرَّحِم وَاحِبُهُ فِي الْجِمُلَةِ، وَقَطْيِعَتُهَا مُعْصِيَةً كَبِيرَةً، وَالْأَحَادَيِثُ تَشْهَدُ لَهُذَا، وَلَكِنَّ الصَّلَةَ دَرَجَاتً بَغْضُهَا أَرْفَعُ مِنْ بَغْضِ وَأَذْنَاهَا تَرْكُ الْمُهَاجَرَة وَصِلْتُهَا بِالكَلامِ وَلُوْ بِالسَّلامِ، وَيَخْتَلفُ ذَلكَ بِأَخْتَالُافَ القَدرة والحاجَة، فمنها واجب ومنها مستحب لو وصل بعض الصلة ولم يصل غَابَتَهَا لاَ يُسَمِّى قَاطَعَا وَلَوْ قَصَّرَ عَمَّا يَقُدرُ عَلَيْهِ وَيَتْبَغَى لَهُ لاَ يُسَمِّى وَاصلاً. (صحيح مسلم بشرح النووي ج/ص٢٥٦).

صلة الأرحام من ثمرات الايمان:

عَنْ أبى هُرَيْرَةَ رَضَىَ اللَّه عَنْهُ، عَن النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ كَانَ يُؤْمَنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فُلْيَصِلُ رَحِمَهُ. (البخاري حديث: ۱۳۸ ٦).

#### صلة الأرحام طريق الجنة:

عَنْ أبي أيُّوبَ الأنصاري رَضَىَ اللَّه عَنْهُ: أنْ رَجُلا قَالَ للنَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم: أَخْبِيرُني بِعَمَل يُذَخلني الجَنَّةَ. قَالَ: تَعْبُدُ الله وَلاَ تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا، وَتُقيمُ الصَّلاةَ، وَتُـوْتِي الزِّكَاةَ، وَتُصلُ الرَّحِمَ. (البخاري حديث: ١٣٩٦/مسلم حديث:١١)٠

عَينُ عَبْد الله بنُ سَلام، قال: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلَّم، بِا أَيُّهَا النَّاسُ أَفْشُوا السَّلامَ، وَأَطْعِمُوا الطُّعَامَ، وَصلُوا الأَرْجَامَ، وَصَلُّوا بِاللَّيْلِ، وَالنَّاسُ نِيَامٌ، تَدُخُلُوا الجُنَّةُ بِسَلام. (صحيح ابن ماجه للألباني حديث:۲۲۳).

#### صلة الأرحام بركة في الأرزاق والأعمار؛

عَنْ أَنْسِ بِينِ مَالِكَ، رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليهُ وسلم، يَقُولُ: دَمَنُ سَرَّهُ أَنْ يُئِسَطُ لَهُ فِي رِزْقه، أَوْ يُنْسَأَ لَهُ فِ أَثَره، فليصل رحمه (البخاري حديث: ٢٠٦٧، ومسلم حديث:٢٥٥٧).

قال الإمامُ النووي رحمه الله: قولُهُ: (مَنْ أَحَبُ أَنْ يُبْسَطُ لَهُ فِي رِزْقِهِ وَيُنْسَأَ لَهُ فِي أَثْرِهِ فَلْيُصِلُ رَحِمَهُ) أي، يُؤخِّرُ، وَالْأَثْرُ، الْأَجِّلُ لْأَنَّهُ تَابِعُ للحَيَاة فِي أَثْرِهَا، وَبُسَطَ الرُّزُقِ تَوْسيعُهُ

وَكَثْرَتُهُ، وَقَيلَ البَرَكَةُ فيه، وَأَمَّا التَّأْخيرُ فِي الأَجِل فَفيه سُؤَالُ مَشْهُورٌ وَهُوَ أَنَّ الْآجَالُ وَالْأَرْزَاقَ مُقَدِّرَةً لا تَزيدُ وَلاَ تَنْقُصُ فَإِذَا جَاءَ أَجُلُهُمْ لا يَسْتَأْخُرُونَ سَاعَةً ولا يستقدمون وَأَجَابَ الْعُلَمَاءُ بِأَجُوبَةَ الصَّحِيحُ مَنْهَا: أَنَّ هَذَه الزُيادَةَ بِالبَركَةَ فِي غُمُرِهِ وَالتَّوْفِيقِ للطَّاعَاتُ وَعَمَارَةَ أَوْقَاتِهِ بِمَا يَنْضَعَهُ فِي الآخِرَةَ وَصِيَانَتِهَا عَن الضِّيَاء في غَيْر دُلك.

وَالثَّانِي: أَنَّهُ بِالنُّسْيَةَ إِلَى مَا يَظْهَرُ لِلْمَلاَئِكَة وَفِي اللَّوْحِ الْمُخْفُوظُ وَنَحُو ذَلِكَ فَيَظْهَرُ لَهُمْ فِي اللَّوْحِ أَنَّ عُمْرُهُ سِتُونَ سَنَّةَ إِلَّا أَنْ يُصِلَّ رَحِمَهُ فَانْ وَصَلَّهَا زِيدٌ لَهُ أَرْيَعُونَ وَقَدْ عَلَّمَ اللَّه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى مَا سَيَقَعُ لَهُ مِنْ ذَلِكَ وَهُوَ مِنْ مَعْنَى قَوْله تَعَالَى يَمْحُو الله ما يشاء ويثبت فيه النسبة إلى علم الله تَعَالَى وَمَا سُبَقَ به قدره ولا زَيَادُةَ بَلُ هَيَ مُسْتَحيلُةٌ وَبِالنَّسْبَةَ إِلَى مَا ظَهَرَ لِلْمَخْلُوقِينَ تُتَصَوِّرُ الزِّيَادَةَ وَهُوَ مُرَادُ الحديث.

وَالثَّالثُ: أَنَّ الْمُرَادَ بَقَاءُ ذَكُرِهِ الْجَمِيلُ بَعْدَهُ فَكَأَنَّهُ لَمْ يَمُتُ. (مسلم بشرح النووي جمص۲۰۳۰).

#### صلة الأرحام تمعو السيئات،

عَنْ عَبُد اللَّه بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُمَا، أَنَّ رُجُلاً أتَّى النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم فقال: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنِّي أَصَيْتُ ذَبِّيا عَظِيمًا فَهَلُ لِي تَوْبَهُ ؟ قَالَ: رَهُلُ لُكُ مِنْ أُمَّ؟، قَالَ: لا ، قَالَ: «هَلْ لَكَ مِنْ خَالَة؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: وَفَيرُهَا». (صحيح الترمذي للألباني حديث:١٥٥٤).

الصدقة على ذوى الأرحام مضاعفة:

عنْ أنس بن مَالِك رَضِيَ اللَّهِ عِنْهُ، قَالَ: قَالَ أَبُو طَلْحَةَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ اللَّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى يَقُولُ: (لَن آَمَالُوا ٱلْمِرَ حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا يُحِنُّونَ ) (آل عمران: ٩٢) وَإِنَّ أَحَبُّ أَمْ وَالِّي إِلَي بَيْرُحَاءً، وَإِنَّهَا صَدَقَةَ لِلَّهِ، أَرْجُبِو بِرَّهَا وَذَخْرَهَا عَنْدَ اللَّه، فَضَعْهَا يَا رَسُولَ اللَّه حَيْثُ أَرَاكُ اللَّه، قَالَ: فَقَالَ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: «بخ، ذَلِكَ مَالٌ رَابِحُ، ذَلِكَ مَالُ رَابِحُ، وَقَدْ سَمِعْتُ مَا قُلْتُ، وَإِنِّي أَرَى أَنْ تَجْعَلُهَا فِي الْأَقْرَبِينَ، فَقَالَ أَبُو طَلْحَةَ: أَفْعَلَ بِا رَسُولَ اللَّهِ، فَقَسَمَهَا أَبُو

بِالْمَالِ، وَبِالْعَوْنِ عَلَى الْحَاجَةِ، وَبِدَفْعِ الْضُرَرِ، وَبِطَلاَقَةَ الوَّجِٰهِ وَبِالدُّعَاءِ. (فتح الباري.ج ١٠ص٣٣٤).

صلة الأرحام غير السلمين:

ينبغي على المسلم أن يصلَ قرابته، غير المسلمين تأليفاً لقلوبهم ليدخلوا في الإسلام.

قال الله عَزْ وَجَالُ: ( وَإِن حَهُدَاكَ عَلَ اللهُ عَنْ وَجَالُ: ( وَإِن حَهُدَاكَ عَلَ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

وقال تعالى: ( رَإِن جَهَدَاكَ عَلَىٰ أَن ثُمْرِكَ فِي مَا لِسَنَ لَكَ بِدِ عِلْمُ فَكَ ثُمْ يَعْمُ الْمَا وَمَاعِبَهُمَا فِي الْثَقَا مُعْرُوفًا وَالْتَعْمُ الْمَاتِجِنَةُمَا فِي الْثَقَا فَالْمُرُوفًا وَالْتَعْمُ الْمَاتِجِنَةَ الْمَا فَالْمُعُمُّ الْمَاتِجِنَةَ الله عَلَيْهُ وَلَيْ مُشْرِكَةٌ فِي عَهْدِ وَسُولُ اللّٰهُ عَلَيْهُ وَسِلْمَ فَاسْتَفْتَيْتُ رَسُولُ اللّٰهُ صلى الله عليه وسلم قَلْتُ: وَهِي رَسُولُ اللّٰهُ صلى الله عليه وسلم قُلْتُ: وَهِي رَسُولُ اللّٰهُ صلى الله عليه وسلم قُلْتُ: وَهِي رَسُولُ اللّٰهُ عليه أَمْلُ اللّٰهُ عليه وسلم قُلْتُ: وَهِي رَاغِبَةٌ أَفَاصِلُ أَمْي اللّٰهُ عَلَيه وسلم قُلْتُ: وَهِي (البخاري حديث ٢٦٢٠، ومسلم حديث (البخاري حديث ٢٦٢٠، ومسلم حديث

قَالَ الإمام ابن حجر العسقلاني (رحمه الله): وهي رَاغِبَة: أي طَالْبَةَ فِي بِرُ ابْنَتَهَا لَهَا خَائِبَة. (فَتَح الباري خَائِفَة مِنْ رَدُهَا إِيًاهَا خَائِبَة. (فَتَح الباري لابن حجر العسقلاني جه ص٢٧٧).

أقوال السلف في صلة الأرحام: ،,

(١) عَنْ عُمْرَ بَنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ قَالَ: تَعَلَّمُوا أَنْسَائِكُمْ، ثُمَّ صِلُوا أَزَحَامَكُمْ، وَاللَّهِ إِنَّهُ لِيَكُونُ بَينَ الرَّجُلِ وَبَينَ أَخِيهِ الشَّيْءُ، وَلَوْ يَعْلَمُ الَّذِي بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ مِنْ الشَّيْءُ، وَلَوْ يَعْلَمُ اللَّذِي بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ مِنْ دَاخِلُةِ الرَّحِم، لَأَوْزَعَهُ (كفاه) ذَلِكَ عَنِ انْتِهَاكِهِ. (صَحيح الأدب المفرد للألباني ص٥٥). طَلْحَةَ فِيْ أَقَارِبِهِ وَيَنِي عَمُهِ. (البخاري حديث: ١٤٦١، ومسلم حديث: ٩٩٨). روي النسائيُّ عَنْ سَلْمَانَ بُن عَامِر، رَضِيَ رَوِي النسائيُّ عَنْ سَلْمَانَ بُن عَامِر، رَضِيَ اللَّه عَلَيه وسلم قَالَ: ﴿إِنَّ الصَّدَقَةُ عَلَى اللَّه عليه وسلم وعَلَى ذِي الرَّحِم اثْنَتَانِ صَدَقَةٌ وَصِلَةٌ، وَعَلَى ذَي الرَّحِم اثْنَتَانِ صَدَقَةٌ وَصِلَةٌ، وَعَلَى ذَي الرَّحِم اثْنَتَانِ صَدَقَةٌ وَصِلَةٌ، عَنْ أَبِي أَيُّوبَ الأَنْصَارِيُّ، رَضِيَ اللَّه عَلَىه وسلم: عَنْ أَبِي أَيُّوبَ الأَنْصَارِيُّ، رَضِيَ اللَّه عَلَىه وسلم: وَالْ أَفْضَلَ الصَّدَقَةُ عَلَى ذِي إِلَّ الصَّدَقَةُ عَلَى ذِي الرَّحِم الكَاشِح (القاطع لرحمه). (صحيح الرَجَامِع للألبَاني حديث الله عليه وسلم: الرَّحِم الكَاشِح (القاطع لرحمه). (صحيح الرَجَامِع للألبَاني حديث الله عليه الله عليه المُتَانِي عَلَى الله المَاشِح (القَاطِع للمِهِ الله المَّلَى الله المَلْكِ الله المَلْكِ الله المَلْكِ الله المَلْكِ الله المَلْكَ الله المَلْكِ الله الله المَلْكِ الله المَلْكِ الله المَلْكِ الله المَلْكَ الله الله المَلْكِ الله المَلْكَ الله المَلْكُ الله المَلْكُ الله المَلْكِ الله المَلْكُ الله المَلْكُ المَلْكُ الْكِيْلُولُ الْكُولُ الله المَلْكُ الله المَلْكُ المَلْكُ المَلْكُ الْكُولُ الْكُولُ الله المَلْكُ الله المَلْكُ المَلْكُ المَلْكُ المَلْكُ الله المَلْكُ الله المَلْكُ الله المَلْكُ الله المَلْكُولُ المَلْكُ الْكُولُ المَلْكُولُ الله المَلْكُ الله المَلْكُولُ الله المَلْكُ الله المَلْكُولُ المَلْكُولُ الله المَلْكُولُ الله المَلْكُولُ الله المَلْكُولُ المَلْكُولُ الله المَلْكُولُ الله الله المُلْكُولُ المَلْكُولُ الله الله المَلْكُولُ الله المَلْكُولُ الله الله الله الله المَلْكُولُ الله المَلْكُولُ الله المَلْكُولُ الله المَلْكُولُ الله المَلْكُولُ الله المَلْكُولُ اللهُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ اللهُ ال

الهاصل العقيقي للأرحام: , عَنْ عَبْدِ اللّٰهِ بْنِ عَمْرِو رَضِيَ اللّٰهِ عَنْهُمَا، عَنِ النَّبِيُ صَلَى اللّٰهِ عليه وسلم، قَالَ: دَلَيْسَ الْوَاصِلُ بِالْكُاهِيْ، وَلَكِنِ الْوَاصِلُ اللّٰذِي إِذَا قُطِعَتْ رُحِمُهُ وَصَلَهَا ، (البخاري حَديثَ: (٩٩١)

حَدَيْتَ؛ ١٩٦١) قَوْلُهُ: (لَيْسَ الْوَاصِلُ بِالْكَاهِيُّ)؛ أَي الَّذِي يُعْطِي لَغَيْرِهِ نَظِيرَ مَا أَغَطَاهُ ذَلِكَ الْغَيْرُ. قَالَ الطَّيبِيُّ: لَيْسَتْ حَقِيقَةُ الْوَاصِلِ وَمَنْ يُعْتَدُّ بِصِلَتِهِ مَنْ يُكَاهِئُ صَاحِبَهُ بِمِثْلِ فِعْلِهِ وَكَنَّهُ مَنْ يَتَقَضَّلُ عَلَى صَاحِبِه. وَعَنْ عُمَرَ بِنِ الْخِطَابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: لَيْسَ الْوَصْلُ أَنْ تَصِلَ مَنْ وَصَلَكَ ذَلِكَ القصاصُ وَلَكِنَ الْوَصْلُ أَنْ تَصِلَ مَنْ وَصَلَكَ ذَلِكَ

(فتح الباري. ج١٠ ص٤٢٣).

وسائل صلة الأرحام:
قَالَ الْقُرْطُبِيُّ: الرَّحِمُ الَّتِي تُوصَلُ عَامُةٌ
وَخَاصُـةٌ. فَالْعَامُةُ رَحِمُ الْدِّينِ وَتَجِبُ
مُوَاصَلَتُهَا بِالتَّوَادُدِ وَالتَّنَاصُحِ وَالْعَدْلِ
وَالإنْصَافَ وَالقيامُ بِالْحُقُوقِ الوَاجِبَةِ
وَالْمُشَتَحَبِّةً. وَأَمَّا الرَّحِمُ الْحُقَاصَةُ فَتَزَيِدُ
وَالنَّفَاقَةِ عَلَى القريبِ وَتَفَقَّد أَحُوالِهِمْ
وَالتَّفَاقُلِ عَنْ زَلاَتَهِمْ وَتَتَفَاوَتُ مَرَاتُبُ
اسْتِحْقَاقِهِمْ فِي ذَلِكَ كَمَا فِي الْحَدِيثِ الأَوْلِ
مِنْ كِتَابِ الأَدْبِ الْأَقْرِبِ فَالأَقْرَبِ. (فتح
الباري-ج الصَّلاء)

وَقُالُ ابِنُ أَبِي جَمْرَةً؛ تَكُونُ صِلَةُ الرَّحِم



(٢) عن ابن عباس رضي الله عَنْهُما، قَالَ: كُلَّ
رحم آتية يؤم القيامة أمام صاحبها تشهد لله بصلة، إنْ كَانَ وصلها، وعليه بقطيعة إنْ كَانَ قَطَعَها، وعليه بقطيعة إنْ كَانَ قَطَعَها.
 كَانَ قَطَعَها. (صحيح الأدب المفرد للألباني ص١٥٥).

(٣) عَنِ ابْنِ عُمَر رَضِيَ اللّٰهِ عَنْهُمَا، قَالَ: مَنِ اتَّقَى رَبَّهُ، وَوَصَل رَحْمَهُ، أَنْسِىَ لَهُ فِي عُمْرِه، وَشَرَى مَالُهُ، وَأَحَبِّهُ أَهْلُهُ. (صحيح الأدب المضرد للألباني ص٥١٥).

(٤) قال سَعِيدُ بُنُ الْسَيْبِ: لاَ خَيْرَ فَيمَنُ لاَ خَيْرَ فَيمَنُ لاَ خَيْرَ فَيمَنُ لاَ يَجْمَعُ الْمَالُ وَعَلَيْ وَيَصِلُ رَحْمَهُ وَيَكُثُ بِهِ وَجُهَهُ. (الأداب الشرعية لابن مفلح الحنبلي ج٣ص٢٥).

(٥) قَالَ مَيْمُونُ بُنُ مَهْرَانَ: قَالَ لِي عُمَرُ بُنُ عَبْد الْعَزِيزِ: لاَ تُصَاحِبُ قَاطِعَ رَحَمِ (مساوئ الأخلاق للخرائطي ص٣١٥).

(٦) قَالَ عَمْرِو بْنِ دَيِنَارِ؛ مَا مِنْ خُطُوةِ بَعْدَ الفَرِيضَةِ أَغْظُمُ أَجْرًا مِنْ خُطُوةِ إِلَى ذي رَحِم. (مكارم الأخلاق لابن أبي الدنيا ص٨٨)

 (٧) قَالَ الطَّيبِيُّ: إِنَّ اللَّه يُبْقِي أَثْرَ وَاصلِ الرُّحِم فِي اللَّذُنْيَا طَوِيلاً فَلاَ يُضَمِّحلُ سَرِيعًا كَمَا يَضَمِّحلُ أَثْرُ قَاطِع الرُّحِم. (فتَح الباري لابن حجر العسقلاني ج٠ اص٤١٤).

أسباب قطيعة الأرحام:

لقطيعة الأرحام أسباب كثيرة، يُمكن أن نوجزها فيما يلي:

أولا: الحسد

الحاسد يتمنى زوال النعمة عن أقاربه، فلا يرضى لأحد من أقاربه أن يكون في نعمة، سواء كانت هذه النعمة في المال، أو الأولاد، أو الصحة، أوفي العلم، أو غير ذلك.

قال الإمامُ الغزائي: يحسد الرجلُ أخاه وابن عمه أكثر مما يحسد الأجانب والمرأة تحسد ضرتها وسرية زوجها أكثر مما تحسد أم الزوج وابنته. (إحياء علوم الدين للغزائي ج٣ ص١٩٤).

ثانياً الكبر،

الكبُّرُ من أسباب قطيعة الأرحام. فالإنسانُ

الغني قد يتكبر بماله على أقاريه الفقراء، وكذلك صاحب المنصب، قد يتكبر على أقاريه الذين هم أقل منزلة منه. والكبر هو الذي منع أهل مكة من الإيمان برسالة نبينا صلى الله عليه وسلم على الرغم من صلة القرابة التي تربطهم به. قال الله تعالى عن أهل مكة: ( وَهَالُوا لَوْلا أَوْلا أَلْمُ أَلْلِكُونَا أَلْمُ أَلْمُ أَلَا أَلْمُ أَلْما أَلْمَالِهِ أَلْهُ أَلَا أَلَا أَمْ أَلْما أَلْمَالِهِ أَلْ أَلْمَالاً أَلْمَالِهِ أَلَا أَلْمُ أَلْوالْما أَلَا أَوْلا أَوْلا

عقوية قاطع الرحم:

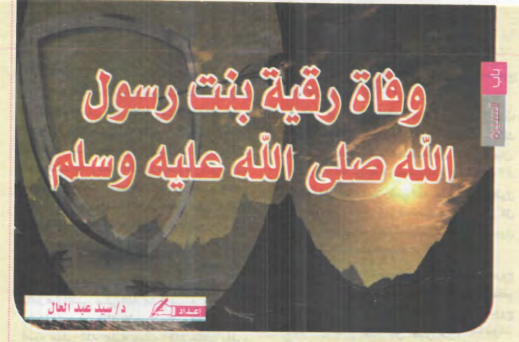
عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، رَضِيَ اللّه عَنْهُ، عَنِ النّبِيْ صلى الله عليه وسلم قال: إِنَّ اللّه خَلَقَ الْخَلْقَ، حَتَّى إِذَا فَرَغَ مِنْ حَلْقه، قَالَت الرّحِمُ: هَذَا مَتَّى إِذَا فَرَغَ مِنْ حَلْقه، قَالَت الرّحِمُ: هَذَا مَقَامُ الْعَائِدُ (الْمُسْتَجِير) بِكَ مِنَ الْقَطِيعَة، قَالَ: نَعَمْ، أَمَا تَرْضَيْنَ أَنْ أَصلَ مَنْ وَصَلَك، قَالَ: نَعَمْ، أَمَا تَرْضَيْنَ أَنْ أَصلَ مَنْ وَصَلَك، وَأَقَطَع مِنْ قَطْعك؟ قَالَتُ: بلَى يَا رِبُ، قَالَ: فَهُو لَك قَالَ رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم: فَهُو لَك قَالَ رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم: فَاقَرَءُوا إِنْ شَيْتُمْ: (فَهَلُ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَيْتُهُ أَنْ تُولِيْتُهُ إِنْ تَوَلَيْتُهُ إِنْ تَوَلِيْتُهُ إِنْ تَوْلَيْتُهُ إِنْ شَيْتُمْ إِنْ تَوْلَيْتُهُ إِنْ اللّه عَلَى وَتُقَطّعُوا أَرْحَامِكُمْ) (البخاري حديث:٥٩٨٥) (البخاري حديث:٥٩٨٥)

وَعَنْ أَبِي هُرِيْرَة ، رضي الله عَنْهُ ، أَنْ رَجُلاً قَالَ ؛
يَا رَسُولَ اللهِ إِنْ لِي قَرَابُةَ أَصِلُهُمْ وَيَقَطَعُونِي ،
وَأَحُسنُ النّهِمَ وَيُسيئُونَ الّيَ ، وَأَحُلُمُ عَنْهُمْ
وَيَجْهَلُونَ عَلَيْ ، فَقَالَ ؛ ﴿ لَثَنْ كُنْتَ كَمَا قُلْتَ،
فَكَانَما تُسفُهُمُ اللّ (الرّماد الحارّ) ولا يَزَالُ
مُعَكَ مِن الله ظهيرٌ عَلَيْهِمُ (اللّعِينُ وَالدّافِحُ
لأَذَاهُمَ ) مَا دُمُتَ عَلَى ذَلِكَ ، (مسلم حديث:

وَعَنْ جُبَيْرِ بُنِ مُطْعِم، رَضِيَ اللّه عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللّه عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللّه صلى الله عليه وسلم، قَالَ: « لاَ يَدُخُلُ الجُنَّةَ قَاطِعُ رَحِمٍ» (مسلم حديث: 2007).

وَعَنُ أَبِي بَكُرةً، رَضِيَ اللّه عَنْهُ، قَالً: قَالُ رَسُولُ اللّه صلى اللّه عليه وسلم: مَا مِنْ ذَنْبِ أَجُدَرُ أَنْ يُعَجِّلُ اللّهُ تَعَالَى لِصَاحِبِهِ الْمُقُوبَةَ فَيْ اللّهُ ثِيا، مَع مَا يَدْخِرُ لَهُ فِي الْآخَرَةِ مِثْلُ الْبَغْيِ وَقَطِيعَةِ الرّحَمِ. (صَحِيح أَبِي دَاوِد اللّهَي وَقَطِيعَةِ الرّحَمِ. (صَحِيح أَبِي دَاوِد اللّهُ اللّهُ الذِي حديث ١٤٠٤).

وَآخِرُ دَعُوانَا أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.



الحمد لله رب العالمين، وأشهد ألا إله إلا الله، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم، أما بعد؛ ففي أثناء الرجوع من بدر إلى المدينة وقع حدث مهم في حياة رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ ألا وهو "وفاة رقية بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم"؛ وهذا الحدث، ولو لم يكن عريض النبل في عرضه إلا أنه عظيم جليل في فوائده؛ لأنه يمس البيت النبوي مباشرة من جهة، ومن جهة يمس اعتقادنا في الصحابة بالنسبة لعثمان رضي الله عنه، ويمس اعتقادنا من جهة حرمة الخروج على ولاة الأمر بالنسبة لعثمان والخوارج؛ حيث كان من مسوغاتهم في الخروج عليه، وقتله، عدم شهوده بدرًا.

#### أولاً؛ ذكر العدث؛

عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: إِنَّمَا تَغْيَّبَ عُثْمَانُ عَنْ بَنْنَ رَسُولِ عُثْمَانُ عَنْ بَنْنِ بَنْنَ رَسُولِ عُثْمَانُ عَنْ بَنْنَ رَسُولِ اللَّهُ صَلَيْه وَسَلَّمَ، وَكَانَتُ مَرِيضَةَ، فَقَالَ لَهُ النَّبِي صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "إِنَّ لِكَ أَجُرَ رَجُلِ مِمَّنْ شَهِدَ بَدْرًا وَسَهُمَهُ" صحيح البخاري رَجُلِ مَمَّنْ شَهِدَ بَدْرًا وَسَهُمَهُ" صحيح البخاري (٣١٣٠).

وكلف معه بهذا المهمة أسامة بن زيد رضي الله عنهما؛ " قوَاقَقَ زَيْدُ بُنُ حَارِثَةَ ابْنَهُ أُسَامَةَ حِينَ سَوْى الثَّرَابَ عَلَى رُقِيَةً". الكبرى للبيهقي حِينَ سَوْى الثَّرَابَ عَلَى رُقِيَةً". الكبرى للبيهقي (٢٩٣/٩)، الكبير للطبراني (١٠٥٨)، والمستدرك (٥٠٢٣)، قال الحاكم، صَحِيحٌ عَلَى شَرْطِ مُسْلِمٍ.

وفيه مسائل:

الأولى: هي رقيّة بنت سيد البشر صلّى الله عليه وسلّم: الهاشمية؛ وُلدّت قبل البعثة بسبع سنين، وقال أبو عمر: لا أعرف خلاقا أنّ زينب أكبر بنات النبي صلى الله عليه وسلّم، واختلف



في رقية وفاطمة وأم كلثوم، والأكثر أنهنَ على هذا الترتيب.

وتزوجها عتبة بن أبي لهب قبل النبوة، فلما بعث قال أبو لهب: رأسي من رأسك حرام إن لم تطلق ابنته؛ ففارقها ولم يكن دخل بها؛ فتزوجها عثمان؛ فولدت له ولدًا؛ فسماه عبد الله.

وَكَانَ عُمْرُ رُفَيَّة لَا مَاثت عشرين سنة. الإصابة (٨٨٥/٥)، وأسد الغابة (٢٨٥/٥)، وفتح الباري (٥٩/٧).

وهكذا يبتلى رسول الله صلى الله عليه وسلم بفقد ابنته؛ فيصبر ويحتسب، وكما أخبر صلى الله عليه وسلم أن أشد الناس بلاء الأنبياء ثم الصالحون ثم الأمثل هالأمثل. ولنا هيه الأسوة الحسنة. وهيه: سُنة الأخذ بالأسباب.

الثانية: رد شبهة الخوارج عن عثمان؛ حيث سوغوا الخروج عليه بأمور منها "أنه لم يشهد بدرا"

وذلك من وجوه:

الأول: أن تخلف عثمان رضى الله عنه كان بأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولذلك أسهم له رسول الله صلى الله عليه وسلم، ووعده أجر من شهد بدرا؛ فهو وإن لم يشهد بدرا، ولكنه كمن شهدها؛ وعلم ذلك الصحابة رضوان الله عليهم؛ واستمر الأمر على ذلك، حتى انفجر خبيثُ الفتنة، وبدأ الخارجون على عثمان رضى الله عنه يتلمسون ما يظهرون للناس أنهم سوغوا به الخروج عليه؛ فعابوه بعدم شهوده بدرا، ولكن أهل البصيرة يعلمون: أن عدم شهوده رضى الله عنه هذه الغزوة إنما كان بأمر من النبي صلى الله عليه وسلم، ومن شهد بدرًا لم بحصل ذاك الأجر العظيم إلا لامتثاله أمره صلى الله عليه وسلم؛ فالمتخلف بأمره والشاهد بأمره سواء بسواء، وبناء على ذلك ذكره الزهري، وابن إسحاق، وغيرهما فيمن

وهذا ما دافع به عبد الله بن عمر عن عثمان رضى الله عنه أمام من يردد الطعن دون فهم ولا وعي؛ فعن عثمان بن مَوْهَب، قَالُ: جَاءَ رَجُلُ مِنْ أَهُلُ مِصْرَ حَجَّ الْبَيْتُ، فَرَأَى قَوْمًا جُلُوسًا، فَقَالَ: مَنْ هَوْلاءِ القَوْمُ ؟ فَقَالُوا هَوْلاءِ قَرَيْشَ، قَالَ: فَمَن الشَّيْخُ فِيهِمْ؟ قَالُوا: عَنْدُ اللَّهُ بُنُ عُمَرَ، قَالَ: يَا ابْنَ عُمَرَ، إِنِّي سَائِلُكُ عَنْ شَيْءٍ؛ فَحَدُثُني، هَلُ تُعْلَمُ أَنَّ عُثُمَانَ قَرَّ يَوْمَ أُحُدِهِ قَالَ: نُعُمْ، قَالَ: تُعْلَمُ أَنَّهُ تَغَيِّبَ عَنْ بُدُرِ وَلَمْ يُشْهَدُ ؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: تَعْلَمُ أَنَّهُ تَغْيَّبُ عَنْ بُيْعَةً الرُضْوَانِ قَلَمُ يَشْهَدُهَا فِي قَالَ: نَعَمُ، قَالَ: اللَّهُ أَكْبَرُ، قَالَ: ابْنُ عُمَرُ: تُعَالَ آنَانُ لَكَ، أَمَّا فَرَادُهُ يَوْمَ أُحُد، فَأَشْهَدُ: أَنَّ اللَّهَ عَمًا عَنْهُ وَغُمْرَ لَهُ، وَأُمَّا تُغَيِّبُهُ عَنْ بَدُرِ هَائَّهُ كَانَتْ تَحْتُهُ بِنْتُ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، وَكَانَتْ مَريضَةً، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "إِنَّ لَكَ أَجْرَ رَجُلِ مِمْنُ شَهِدُ بَدُرًا، وَسَهْمَهُ"، وَأَمَّا تَغَيِّبُهُ عَنْ بَيْعَةُ الرَّضُوانِ، فَلُو كَانَ أَحَدُ أَعَرُّ بِيَطُنِ مَكَّةً مِنْ عُثْمَانَ لَيُعَثُّهُ مُكَائِهُ، فَيَعَثُ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عُثُمَانَ وَكَائِثُ بَيْعَةُ الرَّضُوَانِ بَعْدَ مَا ذُهُبُ عُثُمَانُ إِلَى مَكُّةً، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِيده الْيُمْتَى: "هَده يَدُ عُثُمَانَ". 22 فَضَرَبُ بِهَا عَلَى يَدِهِ، فَقَالَ: "هَذِهِ لِعُثْمَانَ"،

فَقَالَ لَهُ ابْنُ عُمْرَ: اذْهَبْ بِهَا الأَنْ مَعَكَ. صحيح البخاري (۲۹۸ه و۲۰۱۱).

قوله: "اذهب بها الآن معك"، أي: اقرن هذا العذر بالجواب حتى لا يبقى لك فيما أجبتك به حجة على ما كنت تعتقده من غيبة عثمان، رضى الله تعالى عنه. عمدة القاري (٢٠٧/١٦). فهذا بيان ابن عمر رضى الله عنهما قطع قول كل خارجي مارق كما قطعت جهيزة قول كل خطيب؛ بين: أنه لم يتخلف إلا طاعة لرسول الله صلى الله عليه وسلم.

الثاني: أن مما يكشف زيف استساغتهم الخروج عليه، بعدم شهوده بدرًا، عدم عيبهم تسائر المتخلفين عنها الذين لم يتهيأ لهم الخروج إليها، مع أن عذره أقوى من عذرهم؛ مما يؤكد أنهم يتصيدون ما يمهدون به للخروج على الخليفة؛ فحسب...

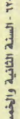
الثالث: أن النفير لم يكن عامًا، ويسبب ذلك تخلف عن بدر كثير من الصحابة رضوان الله عليهم ممن كانوا في العوالي، وممن لم يحضروا ساعة الاستعداد للرحيل، لشدة استعجال النبي صلى الله عليه وسلم؛ فعدم حضور بدر ليس بعيب في آحاد الصحابة رضوان الله عليهم الذين لم يأمرهم رسول الله صلى الله عليه وسلم بالخروج؛ فكيف يكون عيباً فيمن قعد لأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم.

الرابع: لو كان عثمان رضى الله عنه آثما؛ لتخلفه عن غزوة بدر؛ لعاتبه رسول الله صلى الله عليه وسلم على ذلك؟ فهل هؤلاء الطاعنون فيه أعرف بدين الله من رسول الله صلى الله عليه وسلم ١٠

الخامس: أن المتجرد من الهوى يأخذ من عدم شهوده بدرا فضلًا ومزيَّة له على من شهدها، وذلك؛ أنه حصل على الأجر الدنيوي والأخروي الذي حصلوا عليه، وزاد تمريض رقية وشهود جنازتها وهو من أفضل القريات. فتنة مقتل عثمان (٧٣/١)، والإمامة والرد على الرافضة (٣٠١).

الثالثة؛ ذكر من تخلف لعذر غير عثمان رضى الله عنه

- طَلْحَةٌ بِنُ غُبَيْدِ اللَّهِ، وسَعِيدُ بِنُ زَيْدِ رَضَىَ



مَعَهُ إِلَى بَدْرِ، أَوْ مَعَ رُوْحُ أُمُهُ آبِي طَلْحَةَ، وإنما لم يذكروه في البدريين، لأنه لم يكن في سنّ من يقاتل. الإصابة (٢٧٦/١).

- حَارِكَةُ بِنُ سُرَاقَةَ-رضي اللَّهُ عنه- جَاءَ يَوْمَ بَدْرِ نَظَارًا، وَكَانَ غُلامًا، فَجَاءَ سَهُمْ غُرْبٌ فَوَقَعَ فِيْ كُفْرَة تُحْرِهِ فَقَتْلَهُ. وَذَكْرَه البُخَارِيُّ فيمن شَهدَ بَدْرًا.

- سَعْدُ بِئُ عُبَادَة-رضي اللَّه عنه-: قالَ الْحَافِظُ: لَمْ يَشْهَدُ سَعْدُ بِنُ عُبَادَة-رضي اللَّه عنه-: قالَ عنه- بَدْرًا، وَإِنْ كَانَ يُعَدُّ فِيهِمْ؛ لِكُوْنِهِ مِمَّنْ ضُرِبَ لَهُ بِسَهْمِهِ، وقد ذَكَرَ البُّحَارِيُّ، وَغَيره: أَنَّهُ شَهِدَ بَدْرًا.

وهو الراجع؛ لما ثبت في صحيح مسلم أنه كان فيمن استشارهم الرسول-صلى الله عليه وسلم- في شأن القتال في بدر. فتح الباري (٢٩٢/٧)، عمدة القاري (٢/١٧)، واللؤلؤ الكنون (٣٤/٣٥/٢).

وقال ابن حجر يا ذكر الخلاف في عدد من شهد بدرا: وإذا تحرر هذا الجمع؛ فليعلم: أن الذي شهد القتال منهم ثلاثمائة وخمسة أو ستة... ثم قال: وحه الجمع بأن ثمانية أنفس عُدُوا في أهل بدر ولم يشهدوها وإنما ضرب لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم معهم بسهامهم؛ لكونهم تخلفوا لضرورات لهم وهم عثمان بن عفان تخلف عن زوجته رقية، وطلحة وسعيد بن زيد بعثهما يتجسسان عير قريش فهؤلاء من المهاجرين وأبو لبابة، استخلفه على المدينة، وعاصم بن عدى استخلفه على أهل العالية والحارث بن حاطب على بني عمرو بن عوف والحارث بن الصمة وقع؛ فكسر بالروحاء فرده إلى المدينة، وخوات بن جبير كذلك هؤلاء الذين ذكرهم ابن سعد وذكر غيره سعد بن مالك الساعدي والد سهل مات في الطريق، وممن اختلف فيه هل شهدها، أورد لحاجة سعد بن عبادة وقع ذكره في مسلم، وصبيح مولى أحيحة رجع لمرضه فيما قيل، وقيل: إن جعفر بن أبي طالب ممن ضرب له بسهم نقله الحاكم. فتح الباری (۲۹۲/۷).

وتكتفي بهذا القدر، والحمد لله رب العالمين.

اللَّهُ عَنْهُمَا: بَعَثَهُمَا رَسُولُ اللَّهِ-صلى اللَّه عليه وسلم- بِتَحَسَّسَانِ خَبَرَ العيرِ، فقدما: فلقياهُ مُنْصَرِفا مِنْ بَدْرِ؛ فَلَمْ يَشْهَدُا الْوَقْعَة، وَضَرَبَ لَهُمَا رَسُولُ اللَّه بِسُهُمَانِهِمَا وَأَجُورِهِمَا فِي بَدْرٍ. الطبقات الكبرى (٣٨٣/٣)، والمُستدرك بَدْرٍ. الطبقات الكبرى (٣٨٣/٣)، والمُستدرك

- أَبُو لَٰيَابَةَ بِنُ عَبِدِ الْمُثَدِرِ الْأَنْصَارِيُّ: رَدَّهُ رَسُولُ اللَّهِ-صلى اللَّه عليه وسلم- مِنَ الرَّوْحَاءِ، واسْتَخْلفَهُ عَلَى الْمَدِينَةِ. وقد وصف في الصحيح بأنه "بدري". البخاري (٢٠١٦).

- أَبُو أُمَامَةَ بِنُ ثَعْلَبَةَ الأَنْصَارِيُّ: أَجُمَعَ عَلَى الخُرُوجِ ثَم جلس لِيمرُض أمه بِأَمرِ رسولِ اللهِ. أسد الغابة (٣٧٥/٤).

- عَاصِمُ بِنُ عَدِيِّ الْعَجْلاَنِيُّ: خَلَفَهُ عَلَى قُبَّاءَ وَٱهْلِ الْعَالِيَةِ "فَصْرَبَ لَهُ بِسَهْمِ وَٱجْرِهِ فَكَانَ مَمْنُ شَهِدَهَا" المستدرك (٥٨٢٥):

- الْحَارِثُ بِنُ الصَّمَّةِ: وَقَعَ فَكُسِرَ بِالرَّوْحَاءِ، فَرَدُّهُ إِلَى الْدِيئَةِ. الطَّبِقاتِ الكبرى (٢٥٤/١). - حَوَّاثُ بِنُ جُبِيْرِ؛ كَمَّا بَلَغَ الصَّفْرَاءَ أَصَابَ سَاقَهُ حَجَرٌ؛ فَكُسِرَ، فَرَجَعَ. الاستيعاب (٣٨/٢).

- حُدُيْظَةُ بِنُ الْيَمَانِ-رضي اللَّه عنه-: كان قد عاهد المُشركين ألا يقاتلهم؛ فقال النبي صلى اللَّه عليه وسلم: "تَضِي لَهُمْ بِعَهِدِهِمْ، وتَسْتَعِينُ اللَّهَ عَلَيْهِمْ". صحيح مسلم (١٧٨٧).

ومن هذا القبيل جَابِرُ بنُ عَبْد الله: فَقَدُ رَوَى أَبُو دَاوُدَ بِإِسْنَادِ صَحِيحِ عَنْهُ قَالَ كُنْتُ أَمْيخُ الْمَاءَ لأَصْحَابِي يَوْمُ بَدْرٍ. سنن أبي داود (٢٧٣١). المائح هو الذي ينزل إلى أسفل البنر فيملأ الدلو ويرفعها إلى الماتح وهو الذي ينزع الدلو. معالم السنن (٣٠٧/٢). وعنه أنه قال: "لم أشهد بدرا" مسلم (١٨١٣)

مَنْ حَضَرَ وَلَمْ يِقَاتل:

- أنسُ-رضي الله عنه-: عَنْ كُمَامَةَ قَالَ: قَيلَ لأَسُ-رضي الله عنه-: عَنْ كُمَامَةَ قَالَ: قَيلَ لأَنْسِ: اشْهِدْتُ بَدُرُرا ۚ قَالَ: وَإِينَ أَغِيبُ عَنْ بَدُرٍ لاَ أُمَّ لَكَ" المستدرك (٦٤٤٦) قَالَ ابن حجر: عند أحمد بسند صحيح.

قَالُ الْحَافِظُ: خَدَمُ الرَّسُولُ-صلى اللَّه عليه وسلم- عَشَرَ سِنِينَ، وَذَلِكَ يَقْتَضِي: أَنَّ ابْتِدَاءَ خِدْمَتِهِ لَهُ حِبِّنَ قَدُومِهِ المَدِينَةَ، فَكَانُهُ خَرَجَ



باحكام وآداب المراج والمراج

الحمد لله وكفي، والصلاة والسلام على رسوله الذي اصطفى، وآله وصحبه ومن اقتضى، ويعد، فشهر شعبان هو الشهر الثامن من الأشهر القمرية يقع بين رجب وهو شهر حرام، وشهر رمضان، وسُمِّي هذا الشهر بشعبان لتشغُّب القبائل العربية فيه وتفرقها لقصد الملوك والتماس العطية، ويجمع على: شعابين، وشعبانات. [العلم المنشور في إشبات الشهور: للتقي السبكي (ص ١٨٩). وهو شهر قد شهد كثيرًا من التشريعات

اعداد کی د . محمد عبد العزیز

فمن هذه التشريعات:

١- تحويل القبلة إلى بيت الله الحرام، ونزول قول الله تعالى: ﴿ قَدْ زَيْ نَقَلْبَ وَجُهِكَ فِي ٱلسَّمَاءِ فَلْنُولِيَنَكَ قِبْلَةً رُّضَلِهَا فَوْلِ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ ٱلْحَرَارِةَ وَحَيْثُ مَا كُنتُم فَوَلُوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَةً وَإِذَا ٱلَّذِينَ أُوقُوا الْكِنَّابَ لَيْقَلِّمُونَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّهِمُّ وَمَا ٱللَّهُ بِعَنْفِل عَمَّا يَعْمَلُونَ. (البقرة: ١٤٤).

فقد كان السلمون قبل ذلك يستقبلون بيت المقدس ستة عشر أوسبعة عشر شهرًا من هجرة النبي صلى الله عليه وسلم إلى المدينة؛ فنزل تحويل القبلة إلى بيت الله الحرام في شعبان في العام الثاني من

٢ . في شهر شعبان من العام الثاني لهجرة النبي صلى الله عليه وسلم وقع أول نسخ في الشرائع بنسخ استقبال بيت المقدس باستقبال بيت الله الحرام في

٣. فرض الصيام في شعبان من العام الثاني للهجرة، قال النووي في المجموع (٦/ ٢٥٠): دصام رسول الله صلى الله عليه وسلم رمضان تسع سنين؛ لأنه فرض في شعبان في السنة الثانية من الهجرة، وتوفي النبي صلى الله عليه وسلم في شهر ربيع الأول سنة إحدى عشرة من الهجرة،.

٤ - فرض زكاة الفطرية شعبان من العام الثاني للهجرة، قال ابن كثير في الفصول في السيرة (ص: ١٢٧): ،وفي شعبان فرض صومُ رمضان، وفرضت لأجله زكاة الفطرقبيله بيوم،.

فضل شهر شعبان:

١. شهر شعبان شهر ترفع فيه أعمال العام إلى الله سبحانه وتعالى، لحديث أسامة بن زيد ـ رضى الله عنه . قال: قلت: يا رسول الله، لم أرك تصوم شهرًا من الشهورما تصوم من شعبان؟

قال: ذلك شهريغفل الناس عنه بين رجب ورمضان، وهو شهر ترفع فيه الأعمال إلى رب العالمين، فأحب أن يُرفع عملي وأنا صائم، [أخرجه النسائي (YOVY).

٢ - فيه ليلة النصف من شعبان، وقد ورد في فضل ليلة النصف من شعبان أحاديث لا تخلو من مقال فمن أمثلتها؛ حديث؛ ﴿إذا كان ليلة النصف من شعبان يغضرالله لعباده إلا لمشرك أومشاحن،.

وقد جاء من طرق كثيرة عن أبي بكر، وأبي هريرة، وعبيد الله بين عمرو بين العاص، وأبي موسى

رضى الله عنها .، وقد نقل الاتفاق على ذلك جمع من أهل العلم منهم ابن العطار [ينظر: تطريز حكم صوم رجب وشعبان، لابن العطار (ص ٥٣). أو صبام أكثره كما جاء في حديث عائشة.

رضى الله عنها . فإنه يجوز في لسان العرب اطلاق الكل على الأغلب الذي لا يترك منه إلا النادر، وقد نقل الترمذي عن ابن المبارك قوله في هذا الحديث: وهو جائز في كلام العرب، إذا صام أكثر الشهر أن يقال: صام الشهر كله. ويقال: قام فلان ليله أجمع، ولعله تعشى واشتغل ببعض أمره. وكأن ابن المبارك قد رأى كلا الحديثين متفقين، يقول: إنما معنى هذا الحديث أنه كان يصوم أكثر الشهري

وقد علل النبي صلى الله عليه وسلم صيام أكثر شعبان بقوله: «ذلك شهر يغفل الناس عنه بين رجب ورمضان، وهو شهر ترفع فيه الأعمال إلى رب العالمين، فأحب أن يرفع عملى وأنا صائم،؛ كما سبق في حديث أسامة بن زيد . رضى الله عنه .

فعلل ذلك بأمرين اثنين:

الأول: أنه شهر يغضل عنه الناس، فتقع العبادة في وقت غفلة الناس.

الثاني: أنه شهر ترفع فيه أعمال العام إلى

المسألة الثانية، لم يصح عن النبي صلى الله عليه وسلم ولا عن أحد من أصحابه تخصيص يـوم أو ليلة من ليالي شعبان لفضلها بإيقاع عبادة فيها لا صيام ولا صلاة ولا قيام ولا نوع ذكر بعينه.

المسألة الثالثة: ما ورد في ليلة النصف من شعبان من قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿إِذَا كان ليلة النصف من شعبان يغفر الله لعباده إلا لمشرك أو مشاحن .. فيه عبادتان تركيتان من أعظم العبادات، وهي:

١ . السلامة من الشرك بنوعيه الأصفر، والأكسر

. أما الشرك الأكبر: فإنه ذنب لا يُغفر، مخرج من الملة إن مات صاحبه عليه، محبط لسائر

الأشعري، ومعاذ بن جبل، وعوف بن مالك، وكثير بن مرة الحضرمي . رضي الله عنهم .. وقد صحَّح الشيخ الألباني الحديث في السلسلة الصحيحة (١١٤٤) بمجموع طرقه. وقد قال ابن رجب في لطائف المعارف (ص ١٣٦): وفي فضل ليلة نصف شعبان أحاديث أخر متعددة، وقد اختلف فيها: فضعفها الأكثرون. وصحَّح ابن حبان بعضها وخرجه في صحيحه، فهذا أمثل ما وردفي فضل شهر شعبان أو بعض أيامه ولياليه في الفضائل، وغيره لم يصح.

#### تخصيص شهر شعبان بالعبادة:

هنا ثلاث مسائل مهمة يجب التفريق بينها: المسألة الأولى: صح بسنة النبي صلى الله عليه وسلم الفعلية تخصيص شهر شعبان بالصيام، فمن ذلك.

١- عن عائشة رضى الله عنها قالت: حكان رسبول الله صلى الله عليه وسلم يصوم حتى نقول: لا يفطر ويفطر حتى نقول لا يصوم. وما رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم استكمل صيام شهر إلا رمضان. وما رأيته أكثر صيامًا منه في شعبان، (أخرجه البخاري (١٩٦٩)، ومسلم (١١٥٦)).

٧- وعنها رضى الله عنها قالت: دلم يكن النبى صلى الله عليه وسلم يصوم شهرًا أكثر من شعبان فإنه كان يصوم شعبان كله. وكان يقول: خذوا من العمل ما تطيقون فإن الله لا يمل حتى تملوا. وأحب الصلاة إلى النبي صلى الله عليه وسلم ما دووم عليه وإن قلت. وكان إذا صلى صلاة داوم عليها،. (أخرجه البخاري (۱۹۷۰)، ومسلم (۱۱۵۹)).

٣- وعن أم سلمة قالت: وما رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يصوم شهرين متتابعين إلا شعبان ورمضان، [أخرجه أبو داود (٢٣٣٦)، والترماذي (٧٣٦)، والنسائي (٢١٧٥)، (٢٣٥٢)، (٢٣٥٣)، وقال الترمذي: حديث أم سلمة حديث حسن،

فضي هذه الأحاديث بيان لصيامه صلى الله عليه وسلم؛ إما لشهر شعبان كله حتى يصله بشهر رمضان كما جاء يا حديث أم سلمة.



العمل، وصاحبه مخلد في نار جهنم، قال تعالى: «إِنَّهُ مَن يُثْرِفُ بِلَقِ مَقَالَ حَمَّرَمُ أَقَةً عَبْدِهِ الْجَنَّةُ وَعَالَى مَنْ يُثْرِفُ بِلَقِ مَقَالًا حَرَّمُ أَقَةً عَبْدِهِ الْجَنَّةُ وَمَا لِظُلِيونَ مِنْ أَسْتَادٍ ، (المائدة: ٧٧).

. وأما الشرك الأصغر: فإنه إذا دخل على عمل أحبط أجره، فعن محمود بن لبيد أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر.

قالوا؛ وما الشرك الأصغريا رسول الله؟ قال: "الرياء، يقول الله تعالى يوم القيامة إذا جزى الناس بأعمالهم: اذهبوا إلى الذين كنتم تراؤون في الدنيا، فانظروا هل تجدون عندهم جزاءً؟، (أخرجه أحمد (٣٣٦٣٠)).

وعنه أيضًا - رضي الله عنه - قال: خرج النبي صلى الله عليه وسلم فقال: «أيها الناس إياكم وشرك السرائر. قالوا: يا رسول الله، وما شرك السرائر؟ قال: يقوم الرجل فيصلي فيزين صلاته جاهدًا لما يرى من نظر الناس إليه، فذلك شرك السرائر، (أخرجه ابن خزيمة في صحيحه (٩٣٧)).

٧. سلامة القلب من الشحناء لعموم المسلمين وإرادة الخير لهم ونصيحتهم وأن يحب لهم ما يحب لنفسه، وقد وصف الله تعالى المؤمنين عموما بأنهم يقولون: «رُبَّا أَغْنِسْرُ أَنَّ وَلِإِخْرِيْنَا أَغْنِسْرُ أَنَّ وَلِإِخْرِيْنَا أَغْنِسْرُ أَنَّ وَلِإِخْرِيْنَا أَغْنِسْرُ أَنَّ وَلِإِخْرِيْنَا وَلَا فَرَيْنَا غَلْوْسِنَا غِلَّا لِلْلِيْنِينَ وَلَا غَيْمَالُ فِي فَلُوسِنَا غِلَّا لِللَّينَ وَلَا غَيْمَالُ فِي فَلُوسِنَا غِلَّا لِللَّينَ وَلَا غَيْمَالُ فِي فَلُوسِنَا غِلَّا لِللَّينَ مَا مَا مَنْوَا رَبِّنَا إِنْكَ رَمُونُ رَّحِمْ (الحشر: ١٠).

وهاتان العبادتان متأكدتان في كلّ وقت، وإنما خصتا بالذكر هنا لذكر فضل الله على عباده بمغضرة ذنوبهم، والشرك والشحناء مانعان من أعظم موانع المغضرة فنبه عليهما.

أما تخصيص ليلة النصف بالعبادة أو الصلاة الاعتقاد فضلها فهو مُحُدّث أنكره أهل الإسلام، قال ابن رجب في اللطائف (ص ١٣٧): «وليلة النصف من شعبان كان التابعون من أهل الشام كخالد بن معدان، ومكحول، ولقمان بن عامر، وغيرهم يُعظّمونها ويجتهدون فيها في العبادة، وعنهم أخذ الناس فضلها وتعظيمها، وقد قيل: إنه بلغهم في ذلك آثار إسرائيلية فلما اشتهر ذلك عنهم في البلدان اختلف الناس في ذلك:

منهم طائفة من عباد أهل البصرة وغيرهم. و وأذكر ذلك أكثر علماء الحجاز منهم: عطاء، وابن أبي مليكة، ونقله عبد الرحمن بن زيد بن أسلم عن فقهاء أهل المدينة، وهو قول أصحاب مالك، وغيرهم، وقالوا: ذلك كله بدعة ».

وقال الإمام النووي في المجموع (٤ / ٥٦)؛

«الصلاة المعروفة بصلاة الرغائب، وهي ثنتا
عشرة ركعة تُصلّى بين المغرب والعشاء ليلة
أول جمعة في رجب، وصلاة ليلة نصف شعبان
مائة ركعة، وهاتان الصلاتان بدعتان ومنكران
قبيحان. ولا يغتر بذكرهما في كتاب؛ قوت
القلوب، وإحياء علوم الدين، ولا بالحديث
المذكور فيهما فإن كل ذلك باطل،.

وهذه ثلاث مسائل يحتاج إليها المسلم في هذا

الأولى: حكم الصيام إذا انتصف شعبان. الثانية: حكم صيام يوم الشك.

الثالثة: حكم صيام سرر (آخر) شهر شعبان. أما المسألة الأولى: حكم الصيام إذا انتصف شعران

فقد ورد النهي عن الصيام إذا انتصف شهر شعبان، فعن أبي هريرة - رضي الله عنه - أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إذا انتصف شعبان، فلا تصوموا». (أخرجه أبو داود (۲۳۳۷)، والترمذي (۷٤۸)، وابن ماجه الترمذي: حديث حسن صحيح).

وهذا الحديث صححه الترمذي، وابن حبان، والحاكم، والطحاوي، وابن عبد البر، وآخرون. وضعفه ابن مهدي، وأحمد، وأبو زرعة، والأثرم، وآخرون، وعلته عندهم تفرد العلاء بن عبد الرحمن به فهو صدوق لا يتحمل ما تفد ده.

فاختلف أهل العلم في حكم الصيام إذا انتصف شعبان تبعًا لذلك على أقوال، أهمها قولان؛ الأول؛ كراهية الصيام إذا انتصف شعبان وهو قول الشافعية وبعض الحنابلة وقد استثنوا من ذلك مسائل؛

١ - من كان له عادة بالصيام، كمن يصوم يومًا



المسألة الثالثة: حكم صيام سرر (آخر) شهر شعبان:

معنى سرار الشهر: بكسر السين، ويفتحها، وقيل: إنّ الفتح أفصح: آخر الشهر. قال أبو عبيد: السرار آخر الشهر إذا استسر الهلال. قال ابن قتيبة: ربما استسر القمر ليلة أو ليلتين. ويجوز أن يكون معنى قوله: «سرر هذا الشهر، أي: من وسطه، لأنها الأيام الفر التي كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يأمر بصيامها، وسرارة كل شيء وسطه وأفضله. (ينظر: شرح ابن بطال على صحيح البخاري (٤ /٢٩١)).

وقد ورد فيه حديث عمران بن حصين . رضي الله عنهما .: «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لرجل: هل صمت من سرر هذا الشهر شيئًا؟ قال: لا . فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: فإذا أفطرت من رمضان، فصم يومين مكانه .. وفي رواية: «أصمت من سرر شعبان؟ (أخرجه البخاري (١٩٨٣)).

فاستدل بهذا الحديث على مشروعية صيام آخر شعبان لكنه معارض بقوله: «لا تقدموا رمضان بصوم يوم ولا يومين» والجمع بينه وبين هذا الحديث يسير؛ فقد استثنى النبي صلى الله عليه وسلم في نفس هذا الحديث فقال: «إلا رجل كان يصوم صومًا فليصمه» فيُحمَّل الحث على صيام سرر الشهر على من كان له عادة بصيام، قال القاضي عياض في إكمال المعلم بفوائد مسلم (٤/١٣٤): «وظاهر الحديث مخالف لقوله: "لا تقدموا الشهر بيوم، ولا يومين" فيصح أن يحمل هذا:

. على أن الرجل كان ممن اعتاد الصوم في سرر الشهر.

. أو نذر ذلك.

وخشى أن يكون إذا صام آخر شعبان دخل في النهي؛ فيكون فيما قال عليه السلام دليل على أنه لا يدخل في هذا الذي نهي عنه من تقدم الشهر بالصوم.

. وأن المراد بالنهى، من هو على غير حالته .. هذا ما يسر الله تعالى في هذا المقال، والله أعلى وأعلم وأحكم. ويفطريومًا.

٢ . من اعتاد أن يصوم الاثنين والخميس،
 فيصومها إذا وقعت بعد النصف.

". من كان عليه صيام قضاء أو النذر أو كفارة فيحمل الحديث عندهم على واحد من أربعة:

١. من لم يصم في نصفه الأول شيئًا.

٢ . مَن يُضُعِفه صيام شعبان عن صيام رمضان.

٣. من لم يكن له عادة بالصيام.

٤. من يصومه احتياطًا لرمضان.

القول الثاني: القول بمشروعية الصيام مطلقًا وإن انتصف شعبان؛ لمعارضة الحديث بصيامه صلى الله عليه وسلم وصيام عائشة . رضي الله عنها . وأحاديث الحثّ على صيام سرر الشهر، وهو قول الجمهور.

المسألة الثانية، حكم صيام يوم الشك: وهو: يوم الثلاثين من شهر شعبان إذا لم يثبت ثبوتًا شرعيًّا أنه من رمضان، وسمي بذلك لأن الناس يشكون أنه مُكمَّل لشهر شعبان أو هو غرة شهر رمضان.

لحديث صلّةً بن زُفرَ: قال: ﴿ كِنّا عند عمار بن ياسر. رضي اللّه عنهما . فأتي بشاة مَصْليَّة فقال: كُلُوا، فتنحَّى بعضُ الْقَوم، فقال: إنِّي صائمٌ . فقال عمًازُ: من صامَ اليومَ الذي يَشُكُ به النَّاسُ، فقد عصى أبا القاسم صلى الله عليه وسلَّم، (أخرجه أبو داود (٢٣٣٤)، والترمذي (٢٨٦)، والنسائي (١٩٧٤)، وابن ماجه (١٦٤٥)، وقال الترمذي: حسن صحيح).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تقدموا رمضان بصوم يوم ولا يومين، إلا رجل كان يصوم صوما فليصمه». (أخرجه البخاري (١٩١٤)، ومسلم (١٠٨٢)).

فذهب الجمهور إلى أنه يحرم صوم يوم الشك خوفًا من أن يكون من رمضان، أو احتياطًا، وهذا مذهب، الحنفية والمالكية، والشافعية، ورواية عن أحمد، وهو قول جمهور السلف، ولا فرق عند الجمهور بين يوم الفيم ويوم الصحو.





لان واعدا في المعادر العداد العداد العداد العداد العداد المعدد العداد المعدد العداد المعدد العداد المعدد العداد المعدد المعدد

भूतिना शनक्षि क्रिकारिमी मितिनाती भूतिन श्रिकारिमा के स्टिक्स क्रिकारिमा क्रिकारिस स्टिक्स क्रिक्स क्रिक्स क्रिक्स क्रिक्स स्टिक्स क्रिक्स क्रिक्स क्रिक्स क्रिक्स क्रिक्स स्टिक्स क्रिक्स क्रिक्स क्रिक्स क्रिक्स क्रिक्स अस्टिक्स क्रिक्स क्रिक्स क्रिक्स क्रिक्स स्टिक्स क्रिक्स क्रिक्स क्रिक्स क्रिक्स स्टिक्स क्रिक्स क्रिक्स

الشيخ / عبده أحمد الأقرع

هذا الأمر الذي عبر عنه القرآن الكريم بقول الله تعالى: ﴿ قَدْ خَسِرَ اللَّهِ الْكَرِيمَ أَوْلَادُهُمْ سَفَهُمُا مِنْيَرِ عِلْمِ وَكَرَّبُواْ مَا رَزُفَهُمُ اللّهُ الْفَيْرَاءُ عَلَّا الْمُؤْمَّدُ ضَلُّواْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِيرَ : (الأنعام: ١٤٠).

وجاء عرب الجاهلية فأكملوا الجرم بوأد البنات خشية من عار التزوج بزوج دون أبيها في الكانة والشرف، أو عار الفاحشة، أو السبي في القتال.

وجاء الإسلام وهو الإنقاذ الرياني، فنهى عن قتل الأولاد حالاً ومستقبلاً، فإن الله الذي خلقهم قد ضمن الرزق لهم في حالة ما إذا كان الفقر حاصلاً بالفعل ووقع فيه الأب، وذلك قول الله تعالى: «وَلا تَقْنُلُوا أَزُلَدَكُمُ مِنْ إِنْلَقِ مِنْ مُرْدُفُكُمْ وَإِنَاهُمْ ، وَالاَنعام: 101).

وحالة ما إذا كان الأب يتوقع الفقر مستقبلاً، جاء قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَفِنُكُوا أَوْلَنَدُكُمْ خَشْيَةً إِمْلَتِي غُنُّ مُرْدُفُّهُمْ وَإِيَّاكُمْ ، (الإسراء: ٣١)، وهذا من لطائف التعبير القرآني الكريم، في الحالة الأولى بيان أن رزقكم مضمون وحاصل ورزقهم معكم، وفي الحالة الثانية رزقهن مضمون ورزقكم معهن سترزقون بسببهم فلا خلاف إذا من الحاضر ولا من المستقبل. وجاء الإسلام فانتقل بهذه الأمة الجاهلية نقلة كبيرة واسعة، وطفر بهم طفرة عالية، فبعد أن كانت البنات عارًا يلاحقهم، صاروا يكنون بهن ولا يجدون في ذلك حرجًا أو ضيقًا ولا عيبًا أو أذى، وربما رضي بالبنت، واحدة قسمًا وحظا من الذرية، فأبو أمامة صدي بن عجلان الباهلي، وأبو أمامة إياس بن ثعلبة الأنصاري الحارثي، وأبو رقية تميم بن أوس الداري، وأبو كريمة المقدام بن معد يكرب وغيرهم رضى الله عنهم جميعًا.

صارت بنته سداسية يقول لأمها: طيبيها وزينيها حتى أذهب بها إلى أحمائها. وقد حفر لها بئرًا في الصحراء.

فيبلغ بها البئر فيقول لها: انظري فيها ثم يدفعها من خلفها ويهيل عليها بالتراب حتى تستوي البئر بالأرض.

ومنهم من كان إذا قريت امرأته من الوضع، حضر حضرة للتمخض على رأس الحضرة. فإذا ولدت بنتًا رمت بها في الحضرة، وإذا ولدت ابنًا حبسته.

وبالجملة، فكان الوأد عادة من أشنع العادات في الجاهلية، مما يدل على نهاية القسوة وتمام الجفاء والغلظة.

انظر إلى هذه القسوة وغلظ القلب وقتل البنات البريئات بغير ذنب سوى خوف الفقر والعار، كيف استبدلت بالرحمة والرأفة بعد أن خالط الإسلام قلوب العرب؟ فما أعظم نعمة الإسلام على الإنسانية بأسرها بمحوه هذه العادة القبيحة!

ومن أثر نعمته أن صار أدباء الصدر الأول يصوغون في مدحهن ما هو أبهى من عقود الجمان؛ فمن ذلك قول معن بن أوس:

رأيت رجالا يكرهون بناتهم

وفيهن لا نكذب نساء صوالح وفيهن والأيام يعثرن بالفتى

خوادم لا يمللنه ونوائح وحكي أن عمرو بن العاص دخل على معاوية وعنده ابنته.

فقال: من هذه يا معاوية؟

فقال: هذه تفاحة القلب وريحانه العين وشمامة الأنف.

وفي رقعة للصاحب بالتهنئة بالبنت: أهلا وسهلا بعقيلة النساء وأم الأبناء وجالبة الأصهار، والأولاد والأطهار، والمبشرة بإخوة يتناسقون ونجباء يتلاحقون.

فلوكان النساء كمن وجدنا

لفضلت النساء على الرجال وما التأنيث لاسم الشمس عيب

وما التذكير فخر للهلال

والله تعالى يعرفك البركة في مطلعها، واستانف واستانف

وكان من أشر هذه الوثبة؛ أن صار الأولاد بهجة النفس، ومهوى الفؤاد، يرى الإنسان فيهم نفسه وحياته، دخل الأحتف بن قيس على معاذ بن أبي سفيان فقال له: يا أبا بحرما تقول في الولد؟

قال: يا أمير المؤمنين ثمار قلوبنا وعماد ظهورنا، ونحن لهم أرض ذليلة وسماء ظليلة، بهم نصول على كل جليلة، فإن طلبوا فأعطهم، وإن غضبوا فأرضهم، يمنحونك ودهم ويحبُونك مهدهم، ولا تكن عليهم ثقلاً ثقيلاً فيكرهوا قربك، ويملوا حياتك، ويودوا وفاتك.

والآن من الزوجات من تبكر ببنت، وتثنى ببنت، وتثلث ببنت، وقد تربع ببنت، فلا تجد هذه الحالة قبولاً لدى كثير من الأسر، فيهجرها زوجها، ويقاطعها أو يجبرها على أخذ مانع يمنعها من الحمل، وتصبح على أخذ مانع يمنعها من الحمل، وتصبح الزوجة وتمسي وهي تسمع عبارات عدم الرضى واللوم والنقد والتوبيخ تقرع أذنها، وتنظر النساء في الأسرة إليها نظرة ازدراء واستخفاف، وتصبح حياتها حياة تعسة لما ترى من المعاملة، ولما تحس من التحقير.

إننا نؤكد أن هذه النظرة نظرة جاهلية حرمها الإسلام تحريماً قاطعاً. قال الله تعالى منكرًا على أهل الجاهلية: • وَإِنَّا يُنْرَ أَمَدُهُم بِالْأَنِيَّ طَلَّ وَحَهُدُ مُسْوَقًا وَهُو كَالِمٌ ﴿ ﴾ يَنُورُى مِنْ الْقُورِ مِن سُوّهِ مَا يُشْرِ مِنْ أَيْسِكُمْ عَلَى هُوبِ لَذَ يَدُسُدُ فِي النَّرَابُ أَلَا سَاءً مَا يَحَكُمُونَ ، (النحل، ٥٨)

وَكَانَ الْقُولُ فَيهِم وَإِذَا بُشُرَ أَحَدُهُم بِالْأُنثَى فَكَانَ الْقُولُ فَيهِم وَإِذَا بُشُرَ أَحَدُهُم بِالْأُنثَى فَكَانَ الْقُولُ الْفَعِم الذي أصابه وَهُو كَظِيمٌ، أي: كاظم على الحزن والأسف إذا بُشربانتي، وحتى إنه يفتضح عند أبناء جنسه، ويتوارى منهم من سوء ما بُشربه. ثم يعمل فكره ورأيه الفاسد، فيما يصنع بتلك البنت التي بشر بها وأيمُسكُهُ عَلَى بتلك البنت التي بشر بها وأيمُسكُهُ عَلَى وفانَ أي، يتركها من غير قتل على إهانة وذلَّ وأهو الوأد الذي ذم الله به المشركين وألا ساء ما يحُكُمُونَ،

وكان للعرب تضن في الوأد. فمنهم من إذا



نشاطًا، فالدنيا مؤنثة، والرجال يخدمونها، والأرض مؤنثة ومنها خلقت البرية، وفيها كثرت النرية، والسماء مؤنثة وقد زينت بالكواكب وحليت بالنجم الثاقب. والنفس مؤنثة وهي قوام الأبدان وملاك الحيوان.

والحياة مؤنثة ولولاها لم تتصرف الأجسام ولا عرف الأنام.

والجنة مؤنثة وبها وعد المتقون وفيها ينعم المرسلون فهنيئًا لك هنيئًا لما أوتيت، وأوزعك الله شكر ما أعطيت.

ونسخت رقعة لأبي الفرج الببغاء؛ اتصل بي خبر المولودة المسعودة كرم الله عرقها، وأنبتها نباتًا حسنًا. وما كان من تغيرك عند اتصال الخبر، وإنكارك ما اختاره الله لك في سابق القدر، وقد علمت أنهن أقرب من القلوب، وأن الله بدأ بهن في الترتيب فقال عز من قائل؛ ويُبِّ لِنَن يَثَلُهُ الذَّوْرَ، وأن (الشورى: ٤٩)، وما سماه الله تعالى هبة، فهو بالشكر أولى، وبحسن التقبل أحرى.

فهنأك الله بورود الكريمة عليك، وثمرتها إعداد النسل الطيب لديك. (محاسن التأويل تفسير سورة التكوير (٢٧٠/٧)).

ولذلكُ فإننا نؤكد أن هذه النظرة المتشائمة للبنات تحمل في طياتها الأمور التالية:

أولاً، الرجوع إلى الجاهلية الظالمة التي تبرأ منها المجتمع الإسلامي منذ العصر النبوي. ثانيًا، الاعتراض على قدرة الله، والسخط على عطائه.

والسبب في ذلك يعود إلى ضعف الإيمان، وزعزعة اليقين، لكونهم لم يرضوا بما قسمه الله لهم من إناث، لم يملكوا هم ولا نساؤهم، ولا من في الأرض جميعًا، أن يغيروا من خلق الله تبارك وتعالى في تدبيره المبرم، وإرادته النافذة ومشيئته المطلقة وأمره الغالب في شأن الإناث، وشأن الذكور.

 وَقَدُ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ عَلَيْقُ مَا يَشَالُهُ يَهِبُ لِمَن يَشَالُهُ إِنْكُمَا وَمَهَبُ لِمَن يَشَالُهُ اللَّكُورُ (١) أَوْ مُرْوَجُهُمْ ذَكُرُانَ وَإِنَّكُمَّا وَمَهَبُ لِمَن يَشَالُهُ عَقِيمًا إِنَّهُ عَلِيمٌ فَيَيْرٌ ،
 (الشورى: ٤٩ ، ٥٠).

فهو سبحانه وتعالى بحكم سلطانه على

الأرض والسماء، فإنه يتصرف كيف يشاء، يهب لمن يشاء الذكور، يهب لمن يشاء الذكور، أو يزوجهم له ذكورًا وإناثًا، ويجعل من يشاء أو يزوجهم له ذكورًا وإناثًا، ويجعل من يشاء من الناس عقيمًا لا يلد، وهذا ناتج عن علم أحاط بكل شيء، وقدرة أخضعت لها كل شيء، فالواجب أن يسلم العبد لربه فيما وهبه وأعطاه، إذا الله يعطي لحكمة ويمنع لحكمة، فصفتا العلم والقدرة بهما يكون الولد ولا يكون، فليسلم الأمر لله في العقم والولادة، ومن السفه الاعتراض على حكم الله.

عن حديفة بن أسيد رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا مر بالنطقة اثنتان وأربعون ليلة بعث الله إليها ملكًا، فصورها وخلق سمعها وبصرها وجلدها ولحمها وعظامها، ثم قال: يا رب، أذكر أم أنثى؟ فيقضي ربك ما شاء ويكتب الملك، ثم يقول: يا رب أجله، فيقول ربك ما شاء، ويكتب الملك، ثم يقول: يا رب رزقه؟ فيقضي ربك ما شاء ويكتب الملك، والصحيفة في يده، فلا يزيد على ما أمر ولا ينقص، (صحيح الجامع يزيد على ما أمر ولا ينقص، (صحيح الجامع

ولذلك فإن رزق الوائد بالبنات، أو بالذكور أو بالبنات والذكور أمر يرجع إلى علم الله وتقديره وليس للعباد دخل فيه ولا اختيار. طلله الشاء الظلم الصارخ الذي يلحق بالزوجة التي لا اختيار لها في هذا الأمر، ومما لا شك فيه أن هذه النظرة ستجعل الزوجة تعيش فيه أن هذه النظرة ستجعل الزوجة تعيش متوازنة منها حتى مع الطفلة المولودة، كما أنه سيوجد الاضطراب في العلاقات الأسرية، ويجب أن نعلم أن التشاؤم من البنات مرفوض شرعًا وعقلاً وهو أمر لا مبرر له، إذ لولا البنات ما كان الرجال، ولولا الرجال ما كان البنات، ولولا ذلك ما استقام أمر الحياة، وخلق الأنثى وخلق الذكر من الله، ولا دخل للوالد ولا للوالدة في ذلك على الإطلاق.

وقد عبرت إحدى النساء عن ظلم هذه النظرة حين قاطعها زوجها بسبب ميلاد البنات وهجرها.

قالت،

ما لأبي حمزة لا يأتينا يظل في البيت الذي يلينا غضبان ألا تلد البنينا تالله ما ذلك في أبدينا

وانما تأخذ ما يعطينا وإنما تأخذ ما يعطينا

ونحن كالأرض لزارعينا

ننبت ما قد زرعوه فينا

فيجب على الأسرة المسلمة الرضى بما قسم الله لها من البنين والبنات، وترضى كذلك إذا حرمها، فلا تسخط إذا جاء القسم على غير هواها أو مزاجها أو مزاج أفرادها.

وهذا الرضى ينم عن إيمان عميق يعيش في صدور أفرادها.

ولكي يقتلع رسول الله صلى الله عليه وسلم من بعض النفوس الضعيفة جذور الجاهلية، خص البنات بالذكر، وأمر الآباء والمربين بحسن صحبتهن، والعناية بهن، والقيام على أمورهن، ليستأهلوا دخول الجنة. وبالتالي حتى تكون تربية البنات، وتحقيق الخير لهن على الوجه الذي يرضي الله سبحانه، ويأمر به الإسلام، واليكم بعض التوجيهات النبوية وجوب العناية بالبنات والاهتمام بهن:

عن أنس رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من عال جاريتين حتى تبلغا جاء يوم القيامة أنا وهو كهاتين، وضم أصابعه». (مسلم (١٤٣٢)). (جاريتين): أي ينتن.

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: دخلت علي امرأة ومعها ابنتان لها، تسأل فلم تجد عندي شيئا غير تمرة واحدة، فأعطيتها إياها فقسمتها بين ابنتيها ولم تأكل منها، ثم قامت فخرجت، فدخل النبي صلى الله عليه وسلم علينا، فأخبرته فقال: «من ابتلي من هذه البنات بشيء فأحسن إليهن، كن له سترا من الناره. (متفق عليه: البخاري (١٤١٨)، ومسلم (٢٦٢٩)). (ابتلي): أي اختبر.

وعنها رضي الله عنها قالت: جاءتني مسكينة تحمل ابنتين لها فأطعمتها دلاث تمرات فأعطت كل واحدة منهما تمرة ورفعت إلى فيها تمرة لتأكلها فاستطعمتها ابنتاها

فشقت التمرة التي كانت تريد أن تأكلها بينهما فأعجبني شأنها فذكرت الذي صنعت لرسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: «إن الله قد أوجب لها بها الجنة- أو- أعتقها بها من النار». (مسلم (٢٦٣٠)).

وعنها أيضًا رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ليس أحد من أمتي يعول ثلاث بنات، أو ثلاث أخوات، فيحسن إليهن، إلا كن له سترًا من النار». (صحيح الجامع (٥٣٧٢)).

وعن عقبة بن عامر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من كان له ثلاث بنات، فصبر عليهن، وأطعمهن، وسقاهن من جِدَته، كن له حجابًا من النار يـوم القيامة،. (صحيح الجامع (٦٤٨٨)، والصحيحة (٢٩٣، ٢٩٣)، والبخاري في الأدب المفرد (٢٤،١٣)).

وعن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من كن له ثلاث بنات أو ثلاث أخوات فاتقى الله وأقام عليهن كان معي في الجنة هكذا، وأوما بالسبابة والوسطى». (الصحيحة (۲۹۰)).

وعن جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من كان له ثلاث بنات يؤويهن ويكفيهن ويرحمهن فقد وجبت له الجنة ألبتة، فقال رجل من بعض القوم: وثنتين يا رسول الله؟ قال: «وثنتين». (الصحيحة (١٠٧٧)، البخاري في الأدب المفرد (١٤)).

عن أنس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من عال جاريتين حتى يدركا، دخلت أنا وهو الجنة كهاتين، وأشار بأصبعيه. (السلسلة الصحيحة (٦٣٩١))

فهل بعد هذا الفضل فضل في تربية البنات؟ فما على المربين إلا أن يأخذوا بهذه الإرشادات النبوية، والتعاليم الإسلامية في وجوب العناية بالبنات، وتحقيق العدل والمساواة بينهن وبين الأولاد. ليحظوا بجنة عالية قطوفها دانية، ولينجوا من نار حامية.

والحمد لله رب العالمين.





الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فليس من العجيب أن نسمع بين الفينة والفينة عن قيام بعض المتعصبين الغربيين بحرق كتاب الله (القرآن الكريم) علانية في تفاخر كاذب موهوم وتعصب جاهل ممقوت لحرمهم الشنيع المشهود، والتخرص بالباطل على آياته وأحكامه من خلال حملات مسعورة وتيارات فكرية تتلون بألوان مختلفة وتتخذ أشكالا متنوعة سواء كانت غربية خالصة أو بواسطة المتلقفين لحضارتهم من المنتسبين إلى الإسلام شكليًا وإلى العربية جغرافيًا أو الالحاديين الذين لا يتطاولون إلا على القرآن الكريم وحده دون المساس بالتوراة أو الإنجيل أو كتب السيخ والهندوسية أو البوذية وغيرها.. وهذه الحملات الفاحشة المستبشعة مدفوعة دفعًا عاصفًا نحو تشويه القرآن الكريم والتشكيك فيه وتكذيبه، في عدائية جلية واضحة وتطرف منبوذ مكروه، يتردد صداه المزعج في كافة الأرجاء استغلالا للظروف الصعبة التي يمر بها العالم الإسلامي في وقتنا

المعاصر لذلك فإنهم يسعون بفجور غير مسبوق وخطى

شعبان \$\$\$١ هـ - العدد ١٣٠ - الستلة الثاتية والخمسون

32

جنونية سريعة.

من أحل تحقيق أهدافهم الخبيثة بمناهج شيطانية مخيفة وقواعد مرذولة مقبوحة بحيث تؤدي إلى إزالة القرآن الكريم كليًّا من حياة المسلمين. ومع كل ما في هذه الحملات من شراسة وعدوانية، وكل ما فيها من سلوكيات مستهجنة عند كل العقلاء ي الشرق والفرب، فإن سيف الله لا يزال مسلولاً وألسنة العلماء لا تكفّ عن إظهار فضائل القرآن وحمل أنواره والدفاع عنه وتبليغ أحكامه وهداياته وبيان مراده اتباعا لهدى النبي الكريم وأصحابه رضى الله عنهم. وهو ما يخيف دعاة الباطل وأئمة الضلال فيعمدون إلى التهكم على حملته والسخرية منهم والتقليل من قدرهم والحط من قيمتهم بقصد صرف الناس عنهم.

وقد حاول الغربيون تقديم تفسيرات للنصوص القرآنية، تعتمد على التشويه والتضليل المتعمدين لأحكامه ومعانيه ومقاصده وغاياته بغية إيقاف الأفواج الغربية الداخلة في دين الإسلام والمقبلة على اعتناقه بصورة غير مسبوقة أقلقت أرياب العداء القديم والحقد الدفين، بيد أن المقيلين على الإسلام اقتنعوا من بعد علم وهدى ويصر ويصيرة بأن الإسلام هو رسالة الله للبشرية قاطبة، واستيقنت أنفسهم أن القرآن الكريم هو سبيل خلاصهم من براثن الحضارة الغربية المخالفة في كثير من نواحيها للفطرة الإنسانية السليمة التي فطر الله الناس عليها، وكذلك ليخرجوا من ظلمات الأفكار المادية والإلحادية المدمرة للقلب والبروح، وعلموا بعد بحث ممحص هادئ ودراسة متأنية مستفيضة ومعرفة يقينية أن القرآن العظيم هو كتاب الله الموحى به إلى الرسول الكريم محمد بن عبدالله صلى الله عليه وسلم ليفتح به قلوبًا غلفًا وأعينًا عميًا وآذانا صمًّا.

وهذا هو السرفي إقدام بعض الغربيين على إحراق نسخة من القرآن الكريم والعبث بأوراقها علنا أمام سفارات الدول الإسلامية ف الدول الغربية وفي مباديتهم العامة

وبحضور إعلامي مكثف بهدف نشر هذا المشهد في أوسع نطاق بشري عالى لعل ذلك يخمد نار حقدهم على الإسلام وأهله، وعساه يوقف المد الإسلامي النافذ إلى القلوب والعقول الغربية المتميزة ليهدم ما بناه الفكر المادي من أصنام بشرية فلسفية ضللت المجتمعات الإنسانية ردخا طويلاً من الزمن، ونالت مزاعمها الفكرية من الكيان الإنساني فحولته إلى بهيمة تعمل على إشباع غرائزها وشهواتها بلا روية أو نظام؛ ويزيل ما كرَّسه كهنة الأديان الوهمية من مفاهيم خاطئة عن الله الهاحد الأحد الفرد الصمد خالق الكون وواهب الحياة وعبدت ما خطته أيديها وما حرفته ألسنتهم وما نسبوه زورًا إلى السماء لبخلف ذلك دمارًا هائلا للسلوك والأخلاق والتوجهات النفسية التي نجم الشذوذ الجنسى والنزعات الإباحية المطلقة كهدف وغرض انصرفت المجتمعات الغربية إلى الظفريه على أي وضع كان وفي السر والعلن متى طلبت النفس ذلك واستمتعت به. والأشد عجبًا أنهم كلما أقدموا على جرمهم المشهود وفعلتهم النكراء بإحراق نسخة من القرآن علنًا كلما زاد الإقبال الغربي على قراءة الكتب الإسلامية المترجمة إلى لفتهم فيدخلون في دين الله أفواجًا ويتحولون إلى دعاة للإسلام يعرضون حقائقه ومقاصده وغاياته بجد وصبر مكافح لا يعرف الفتور ولا تجد من جهته رائحة اليأس والقنوط، خاصة أن معظمهم كان من قبل الدخول في الإسلام يتبوأ مكانة اجتماعية رفيعة في مجتمعه، فإسلامنا يشد اليه كل عاقل واع متميز منهم وما هم عليه لا ينجر إليه من مجتمعاتنا سوى السفهاء والحثالة وتلك حقيقة واقعة ظاهرة لكل ذي عينين.

القرآن الكريم في عيون غربية منصفة: وهي رؤى غربية منصفة التقطت من أقلام مفكرين غربيين درسوا الاستلام فراعهم جماله واعجبتهم مبادئه، ولكنهم لم ينزلوا قناعتهم من سماء العقل إلى أرض القلب،



ولم يسقوها بماء الوجدان، فلم تنمو غرسها ولم تثمر!! وفشلوا في أن يحولوا الاقتناع بالحق إلى اعتناق له، والإعجاب بالإسلام إلى عقيدة تجرى في العروق، وبذا فقد فشلوا في أن يحققوا السلام الداخلي في أعماقهم ... نعم لم يبق أمامهم إلا ضرية معول واحدة قد يصلوا إلى النبع الأصيل، فلم يفعلوا.. حاموا وهم الظماء حول الماء ولم يتهلوا!! وإنما تعرض أقوالهم لأولئك المهزومين أمام الغرب، الذين لا يشربون الكأس الروية إلا إذا كانت بيد غربية أو غيرها شريطة ألا تكون إسلامية!! ولا يجرعون الدواء إلا من تلك الصيدلية!! على أن بعض هذه العبارات كانت في سياقها شركا نصب للعقل المسلم، ولا حرج علينا ما دمنا التقطنا الحبة، ومزقنا الشبكة، وأقلعنا بسلام.

يقول غوته نقلا من كتاب غوته والعالم العربي لكترينا مومزن: "إن أسلوب القرآن محكم سام مثير للدهشة.. فالقرآن كتاب الكتب، وإني أعتقد هذا كما يعتقده كل مسلم.. وأنا كلما قرأت القرآن شعرت أن روحي تهتز داخل جسمى"، ولما بلغ غوته السبعين من عمره أعلن على الملأ أنه يعتزم أن يحتفل في خشوع بليلة القدر التي أنزل فيها القرآن على النبي محمد.. وفي يوم أبصر غوته ريشة طاووس بين صفحات القرآن فهتف: مرحبًا بك في هذا المكان المقدس، أغلى كنز في الأرض. ويقول جوته: هاجر إلى الشرق في طهره وصفائه، حيث الطهر والصدق والنقاء، ولتتلقى كلمة الحق منزلة من الله بلسان أهل الأرض. القرآن ثيس كلام البشر، فإذا أنكرنا كونه من الله، فمعناه أننا اعتبرنا محمدًا هو الإله!!

وتقول المستشرقة الألمانية أنا ماريا شميل، في مقدمتها لكتاب "الإسلام كبديل" لمراد هوفمان: "القرآن هو كلمة الله، موحاة بلسان عربي مبين، وترجمته لم تتجاوز المستوى السطحي، فمن ذا الذي يستطيع تصوير جمال كلمة الله بأي لغة؟!".

ويقول الباحث الأمريكي مايكل هارت في كتابه المروط "اهانة الأوائل"، "لا يوجد في تاريخ

الرسالات كتاب بقي بحروفه كاملاً دون تحوير سوى القرآن. بين أيدينا كتاب فريد في أصالته وفي سلامته، لم يشك في صحته كما أنزل، وهذا الكتاب هو القرآن".

ويقول المستشرق "فون هامر" في مقدمة ترجمته للقرآن: "القرآن ليس دستور الإسلام فحسب، وإنما هو ذروة البيان العربي، وأسلوب القرآن المدهش يشهد على أن القرآن هو وحي من الله، وأن محمدًا قد نشر سلطانه بإعجاز الخطاب، فالكلمة لم يكن من المكن أن تكون ثمرة قريحة بشرية". ويقول أيضًا:

"القرآن وحي من الله، لا يحده زمان، ومتضمن للحقيقة المركزة".

ويقول المستشرق بار تلمي هلر: "لما وعد الله رسوله بالحفظ بقوله: «والله يعصمك من الناس، المائدة ٦٧. صرف النبي حراسه، والمرء لا يكذب على نفسه، فلوكان لهذا القرآن مصدر

غير السماء لأبقى محمد على حراسته!"
ويحاول المفكر مارسيل بوازار أن يصل إلى
سر التأثير العجيب للقرآن فيقول: "القرآن
يخاطب الإنسان بكليته... من منظور
تستطيع نسبته إلى علم النفس التطبيقي".
ونقول له ولغيره من المنصفين الغربيين للقرآن
الكريم: إن الذي خلق النفس البشرية والخبير
بدروبها ومنعطفاتها وآفاقها، هو الذي أنزل
القرآن ليهديها السبيل: وألا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو

إن القرآن الكريم كلام الله الموحى به إلى النبي صلى الله عليه وسلم المتعبد بتلاوته والمتحدى باقصر سورة منه المبدوء بسورة الفاتحة والمختوم بسورة الناس، كتاب لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد الذي يعلم ما يصلح به حال البشر وما يحقق لهم النفع في حياتهم وبعد مماتهم، فنظم كافة شؤونهم في توازن محكم وحكيم وعلى أحكامه ونظمه ومسائله ومبادئه وقواعده أسست كل العلوم والمعارف الإنسانية وقواعده أسست كل العلوم والمعارف الإنسانية ما قبلنا وخبر ما بعدنا وحكم ما بيننا هو حبل منتين والحدر الحجيم والصراح المستعيم. من

الكريم دعوة إلى الفطرة السليمة التي فطر الله الناس عليها حين خلقهم جل وعلا حنفاء قبل أن تجتالهم الشياطين فتزيغ أبصارهم وتعمي بصائرهم عن معرفة الدلائل الظاهرة والبينات الباهرة على وحدانية الواحد الذي فطر خلقه وكونه.. بحيث يكون هذا الكون مسبحًا شاهدًا ناطقا بوحدانية الحي القيوم فجوهر ناطقا بوحدانية الحي القيوم فجوهر عليه الركام.. وطمثه الرغام.. لكن إن وجد من يعيده إلى صفائه ونقائه وبهائه أضاء ما بين السماء والأرض وعاد الإنسان إليه بفطرته التي فطره عليها فاطر السموات وقد يستطيع أعداء الله إغلاق كل باب وقد يستطيع أعداء الله إغلاق كل باب

الوصول إليها في كل مناحى حياته، فالقرآن

يبؤدي إلى حوزة الإسلام وقد يستمرئون وهمهم، ويظنون أنهم قادرون على أن يغلقوا كل طريق ويقطعوا كل سبيل على السالكين إلى الله الطالبين لمرضاته، ولكن هيهات ثم هيهات فلو أن هناك مائة باب تؤدي إلى دار الإسلام فإن هؤلاء الأعداء قد يستطيعون سد تسعة وتسعين بابًا منها ولكنَّهم -حتمًا-لا بملكون سد باب شاء الله أن يكون مفتوحًا إلى يوم القيامة.. يرحب بالداخلين وينادي عليهم ويبسط بين أيديهم تحياته الطيبات ودعواته المخلصات الخالصات التي تشرح الصدور وتيسر لهم الأمور وتدعوهم إلى معرفة الواحد القهار العزيز الغفار مظلب الليل والنهار تذكرة الأولى الظلوب والأبصار وتبصرة لذوي الألباب والاعتبار، إنه باب الفطرة الإلهية التي يستدل على سلامتها بكل ما ذكره الله في كتابه الحكيم "القرآن الكريم" فيتطبيقه تستقيم الفطر وتقام الحجة على سلوك الناس وأخلاقهم ومعاملاتهم بالحكمة والموعظة فيكون الجدال بالتي هي أحسن حماية للإنسان من شطط الفكر وجموح العقل وسوء التصرف وشذوذ القول والعمل والضهم.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

تمسك به نجا، ومن حكم به عدل ومن دعا الله فقد هدي إلى صراط مستقيم، وأمام أنواره وهداياته الإلهية القويمة ومحاسنه الرفيعة هدمت الأصنام والأوثان الفكرية والحجرية والبشرية المسيطرة على العالم قبل نزوله على النبي الكريم وألقت خزعبلاتهم وخرافتهم في أودية الضلال ومسارب الأباطيل وأزال ما ران على قلوبهم من العداوة والبغضاء والشحناء وامتدت راية القرآن الكريم في كل ربوع الأرض وفي كل موضع تطأه قدم لبشر.

القرآن الكريم عطاء يتجدد ولا ينفذ

لا ريب أن عرب الجاهلية باعتبار انحطاطهم التاريخي وباعتبار أنهم كانوا في المرتبة الأدنى حضاريًا، كانوا النموذج الأمثل لتأثير معجزة القرآن الكريم على البشرية؛ لأن مجرد نجاح القرآن في نقلهم تلك النقلة كان دليلاً على إمكان تكرار هذه المعجزة مع أمم أخرى، كانت في الأساس في مرتبة أفضل من العرب. لكن ذلك لا ينفي بالضرورة وجود خصوصية إيمانية في الأجيال المسلمة تسهم في جعل هذه المعجزة تؤتى ثمارها الأكيدة ومنافعها المكفولة.. أه على الأقبل تجعل من إمكانية النتائج المترتبة على العمل الصادق بالقرآن على منهج النبى الكريم صلى الله عليه وسلم متحققة في الواقع البشرى، فالاستخلاف في الأرض وتمكين دين الإسلام فيها وتحقيق الأمن بعد الخوف لا يكون إلا بالإيمان والعمل الصالح والعمل الصالح لا يكون صالحا مقبولا إلا إذا وافق القرآن العظيم ووافق النبي الكريم الموحى إليه به موافقة تامة وكاملة في الإجمال والتفصيل.

فعطاء القرآن الكريم يتجدد ولا ينفد أبدًا طالمًا طُبق تطبيقًا حقيقيًا وواقعيًا في حياة المجتمعات البشرية؛ إذ إنه يدعو إلى الفطرة الإنسانية ويرسخ دعائمها ويحيطها بسياج من الأوامر والنواهي والقواعد الهادية والمبادئ الراقية والنظم الفريدة التي تبلغ بالإنسان أعلى المراتب التي يمكنه



35



# تفريج الكربات

من نور كتاب الله

قال الله تعالى: " قُلْ مَن يُنْجِيكُم مِن طُلُنَتِ اللهِ وَالْبَعْرِ تَدْعُونَهُ تَعَرُّعًا وَخُفَيَةً لَيْنَ أَنْجَنَا مِن هَنِو. لَتَكُونَلَ مِن الطَّنكِينَ أَنَّ قُلُ اللهُ يُكَنِّيكُمُ مِنْهَا وَمِن كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ أَنْهُمْ تُشْرِكُونَ "

M. of the suitable Street, of the St.

(الأنعام: ٦٣).

## من أقوال السلف

قال الأوزاعيّ رحمه الله تعالى: دما من أمر أمر الله به إلا عارض الشيطان فيه بخصلتين، ولا يبالي أيهما أصاب: الفلوّ أو التّقصير، (القاصد الحسنة للسخاوي

### حفظ الأمة من الأمراض والأويئة

قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: «غطّوا الباب، الإناء، وأوكوا السّقاء، وأغلقوا الباب، وأطفئوا السّراج. فإن الشّيطان لا يحل سقاء، ولا يفتح بابًا، ولا يكشف إناء. فإن لم يجد أحدكم إلا أن يعرض على إتائه عودًا، ويذكر اسم الله، فليفعل. (صحيح مسلم).

# 3

#### من فضائل الصحابة

عن جابرعن أبي جعفر قال: قلت له: هل كان فيكم أهل البيت أحد يسب أبا يكروعمررضي الله عنهما فقال: لا، فتولهما واستغفر لهما وأحبهما، قلت: هل كان فيكم أحد يؤمن بالرجعة؛ قال: لا.

مَنْ هَدِي رَسُولُ اللَّهُ

رضائه الله عليه وسلم

#### من دلائل النبوة

with that while there were those

عن جابر بن سمرة رضي الله عنهما؛ قال، قال رسول الله صلى الله علي قبل الله علي قبل أن أبعث. إنّي لأعرف حَجرًا بمكّة كان يسلّم علي قبل أن أبعث. إنّي لأعرفه الآن، (صحيح مسلم).

36





## اعدد الله د/عزة محمد رشاد (أم تميم)

بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. أما بعد: فقد تحدثنا في المقالة السابقة عن الطلاق الرجعي ومشروعيته، وعن شروط الرجعة وكيف تحصل، وحق الزوجفي الرجعة من غير إذن زوجته، ونستكمل ما بدأناه سائلين الله عز وجل أن يتقبل جهد المقل وأن ينضع به المسلمين.

#### أولاً: هل الإشهاد على الرجعة واجب أو مستحب؟

اختلف الفقهاء في هذه السألة على قولين:

القول الأول: ذهب جمهور العلماء: أبو حنيفة ومالك والشافعي في أحد قوليه وأحمد إلى أن الإشهاد على الرجعة مستحب.

واستدلوا على ذلك بما يأتي: قوله تعالى: ﴿رَبُولُكِنَّ أَنَّ رَبِّينَ فِي دَلِكَ ﴾ (المقرق ٢٢٨)؛ حيث جعل الزوج أحق بردها، فلو افتقر إلى رضاها لكان الحق لها.

أن الإشهاد على الطلاق ليس بواجب، فالإشهاد على الرجعة استحبابًا أولى. ولأن الرجعة لا تفتقر إلى قبول فلم تفتقرإلى شهادة، لأن الرجعة لا تفتقر إلى ولي ولا صداق ولا رضا المرأة ولا علمها، فلما لم يعتبر فيها شروط

النكاح لم يعتبر فيها الشهادة. ولأنها رفع تحريم طرأ على النكاح فأشبه الظهار.

ولأن البيع أوكد منها لاعتبار القول فيه دونها، فلما لم تجب الشهادة في البيع، فالرجعة من باب أولى. وحملوا قوله تعالى: ﴿وَأَشْهِدُوا ، على الاستحباب. القول الثاني: ذهب الشافعي في أحد

قوليه وابن حزم إلى وجوب الإشهاد ية الرحمة.

واستدلوا على ذلك بما يأتي: قوله تعالى: ﴿وَأَشْهِدُوا ، قَالُوا: إنّ الأمر فِي الآية للوجوب.

لأنه عقد يستباح به بضع المرأة، فوجب فيه الشهادة كالنكاح- الحاوي (٣١٩/١٠).

أقوال أهل العلم في السألة:

أولا: من قال باستعباب الإشهاد على الرجعة: قال السرخسي في المبسوط (٢٢/٦):

- 17.

والمراد بالآية الاستحباب، ألا ترى أنه جمع بن الرجعة والضرقة وأمر بالإشهاد عليهما، ثم الإشهاد على الفرقة مستحب لا واجب، فكذلك على الرجعة، وهو نظير قوله تعالى: ﴿ وَأَشْهِدُوا إِذَا تَهَا بَعُثُمُ } (البقرة: ٢٨٢)، ثم البيع صحيح من غير إشهاد، وليس في الرجعة عوض لا قليل ولا كثير لأنه استدامة للملك فلا يستدعى عوضا، ولهذا لا يعتبر فيه رضاها ولا رضا الولي، ولأن الله تعالى جعل الزوج أحق بذلك... وساق الأية في سورة البقرة كما تقدم.

جاء في حاشية الدسوقي على الشرح الكبير (٣٣٠/٩): وندب للزوج الإشهاد على الرجعة، وأصابت من منعت نفسها من الزوج له؛ أي: لأجل الإشهاد فتثاب على ذلك.

جاء في الروض المربع (١٨٤/٣): ويسن الإشهاد على الرجعة وليس شرطا فيها؛ لأنها لا تفتقر إلى قبول فلم تفتقر إلى شهادة، وجملة ذلك أن الرجعة لا تفتقر إلى ولى ولا صداق ولا رضا المرأة ولا علمها، وهي- أي: الرجعية- زوجة يملك منها ما يملكه ممن لم يطلقها.

جاء في شرح المهذب (١١٠/١٨): تصح الرجعة من غير ولى وبغير رضاها وبغير عوض؛ لقوله تعالى: ﴿ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقَّ بِرَدُهِنَّ فِي ذَلِكَ، فجعل الزوج أحق بردها، فلو افتقر إلى رضاها لكان الحق لها.

ثانيًا: من قال بوجوب الإشهاد على الرجعة:

قال الماوردي في الحاوي (٣١٩/١٠): أما الرجعة: فلا تفتقر إلى ولي، ولا إلى قبول الزوجة ويجوز للزوج أن ينضرد بها. وهل تفتقر إلى شهادة وتكون شرطا في صحتها أو لا؟ على قولين:

أحدهما: قاله في الإمالاء أن الشهادة في الرجعة واجبة مع التلفظ بها، فإن لم يشهد كانت الرجعة باطلة؛ لقول الله تعالى: ﴿ وَأَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدُل مُّنكُمْ ، فَهِذَا أَمْرِ واقتضى الوجوب، ولأنه عقد يستباح به بضع الحرة، فوجب فيه الشهادة كالنكاح.

القول الثاني: نص عليه في القديم والحديد، أنها مستحبة ليست بواجبة؛ لأنه لا لم يعتبر فيها شروط النكاح في غير الشهادة من الولى والقبول- لم يعتبر فيها الشهادة، ولأنها رفع تحريم طرأ على النكاح فأشبه الظهار.

ولأن البيع أوكد منها لاعتبار القول فيه دونها، ثم لم تجب الشهادة في البيع، فكان بأن لا تجب لاعتبار القبول فيه دونها، ثم لم تجب الشهادة في البيع فكان أن لا تجب في الرجعة أولى.

فأما قوله تعالى: ﴿ وَأَشْبَهِدُوا ذُوِّي عَدُلُ مُنكُمُ، فهو عطف على الرجعة في قوله: وفاتسكوهن بمغروف، (الطلاق: ٢)، وعلى الطلاق في قوله: ﴿ أَوْ فَارْقُوهُنَّ بِمُعُرُوفٍ ، ثم لم تجب في الطلاق وهو أقرب المذكورين فكانت بأن لا تجب في الرجعة لبعدها أولى، فعلى هذا تكون الشهادة عليها ندبًا إن لم تشهد صحت الرجعة.

جاء في المحلى (١٧/١٠)؛ فإن راجعها ولم يشهد، فليس مراجعًا لقول الله تعالى... وسياق الأية كما في سيورة الطلاق ثم قال: فرق عز وجل بين المراجعة والطلاق والإشهاد، فلا يجوز إفراد بعض ذلك عن بعض، وكان من طلق ولم يشهد ذوى عدل أو راجع ولم يشهد ذوى عدل متعديًا لحدود الله تعالى.

تعقيب وترجيح:

أرى-والله تعالى أعلم- أن الصواب في هذه المسألة أنه يجوز للزوج مراجعة زوجته بغير إذنها كما نقلنا أدلة الجمهور على ذلك، أما الإشهاد في الرجعة فالذي تطمئن له النفس أنه للاستحباب وليس للوجوب؛ لما تقدم من أدلة أهل العلم، والذي يقوى ذلك عندي أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لعمر رضى الله عنه في حديث ابن عمر الذي أخرجه البخاري ومسلم: دمُرْهُ فَلْيُرَاحِفْهَا، ولم يأمره بالإشهاد على المراجعة ولم يقل له: استئذن الزوجة



للمراجعة، فالحديث صارف للآية من وجوب الشهادة إلى الاستحباب، وهذا مذهب الأئمة الأربعة، والله تعالى أعلم بالصواب.

#### ثانيا؛ ما يجوز للزوج أن يطلع عليه من المطلقة الرجعية؛

اختلف الفقهاء في هذه المسألة على قولين:
القول الأول: ذهب مالك والشافعي والإمام
أحمد في قول إلى أن الرجعية محرمة فلا
يجوز للزوج لمسها ولا النظر إليها حتى
يراجعها.

القول الثاني: ذهب أبو حنيفة وأحمد في قول وابن حزم إلى جواز النظر إلى الرجعية وأن يخلو بها.

واستدلوا على ذلك بما يأتي: قوله تعالى: ﴿وَيُعُولَتُهُنُّ أَحَقُّ بِرَدُهِنَّ فِيْ ذَلِكَ ، فسماه الله تعالى: ﴿بعلا ، فهي زوجة له ، فجاز النظر إليها والخلوة بها وغير ذلك. لم يأت نص بمنعه من شيء من ذلك-المحلى (١٦/١٠).

أقوال الفقهاء في السألة:

#### أولاً: من قال الرجعية محرمة:

جاء في المدونة (٧/٢)؛ قلت: أرأيت إن طلق امرأته تطليقة يملك الرجعة هل تزين له وتشوف له؟ قال: كان قوله الأول لا بأس أن يدخل عليها ويأكل معها إذا كان معها من يتحفظ بها، ثم رجع عن ذلك فقال؛ لا يدخل عليها ولا يرى شعرها ولا يأكل معها يدخل عليها ولا يرى شعرها ولا يأكل معها أو إلى شيء من محاسنها تلذذا وهو يريد أو إلى شيء من محاسنها تلذذا وهو يريد رجعتها في قول مالك؟ قال: لم أسمع من مالك في هذا شيئًا، وليس له أن يتلذذ بشيء منها وإن كان يريد رجعتها حتى يراجعها، ويذي اخبرتك أنه يكره له أن يخلو معها أو يرى شعرها أو يدخل عليها يختى براجعها.

جاء في الحاوي الكبير (٣٠٨/١٠): المطلقة طلاقًا رجعيًّا وهو أن يطلقها واحدة أو اثنتين بغير عوض، وهي مدخول بها محرمة عليه قبل الرجعة تحريم المبتوتة في الوطء

والاستمتاع والنظر، وبه قال ابن عباس وعبد الله بن عمر، وهو مذهب مالك وعطاء وأكثر الفقهاء.

قال صاحب المفنى (١٨٧/٧):

وظاهر كلام الخرقي أن الرجعية محرمة لقوله: وإذا لم يدر أواحدة طلق أم ثلاثا؟ فهو متيقن للتحريم شاك في التحليل، وقد روي عن أحمد ما يدل على هذا وهو مذهب الشافعي وحكي ذلك عن عطاء ومالك، وقال القاضي: ظاهر المذهب أنها مباحة، قال أحمد في رواية أبي طالب لا تحتجب عنه، وفي رواية أبي طالب لا تحتجب عنه، وفي رواية أبي الحارث تتشوف له ما كانت في العدة، فظاهر هذا أنها مباحة له وله أن يسافر بها ويخلو بها ويطأها، وهذا مذهب أبي حنيفة؛ لأنها في حكم الزوجات فأبيحت لله كله كما قبل الطلاق.

#### ثانيًا: من قال الرجعية غير معرمة:

جاء في التجريد للقدوري (٣٠٩/١٠): المطلقة الرجعية زوجة، وأحكام الزوجية قائمة.

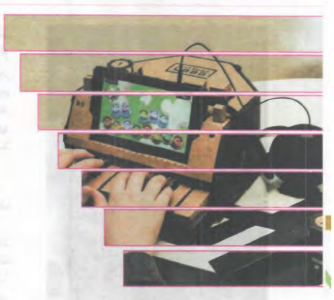
قال ابن حزم في المحلى (١٦/١٠): في معرض كلامه عن الطلاق الرجعي:... فإذًا هي زوجته فحلال له أن ينظر منها إلى ما كان ينظر إليه منها قبل أن ينظر منها إلى ما كان ينظر إليه منها قبل أن يطلقها وأن يطأها؛ إذ لم يأت نص بمنعه من شيء من ذلك، وقد سماه الله تعالى: «بعلاً ، لها إذ يقول عز وجل: وبهر الله تعالى: «بعلاً ، لها إذ يقول عز وجل: وبهر الله تعالى: «بعلاً ، لها إذ يقول عز جاء في الروض المربع شرح زاد المستقنع (ص: ٨٧٨) . الرجعية (زوجة) يملك منها ما يملكه ممن لم يطلقها و (لها) ما للزوجات من نفقة وكسوة ومسكن (وعليها حكم الزوجات) من لزوم مسكن ونحوه.

تعقيب وترجيح

ما ذهب إليه الأئمة- أبو حنيفة وأحمد وابن حزم وغيرهم- من جواز النظر إلى الرجعية والخلوة بها هو ما أرجحه لأنها زوجة، ولم يرد نص من الكتاب أو السنة، ولم ينعقد الإجماع على تحريم الرجعية على الزوج، هذا والله تعالى أعلم.



# حُكم الألعاب الإلكترونية



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله،

الألعاب الإلكترونية من المستجدات التي طرأت على مجتمعاتنا نتيجة التطور التقني في الدول الغربية، ويستند بيان الحكم الشرعي للمستَجِّد من خلال التصور الدقيق له، والتكييف الفقهي، والبحث عن أصل سابق يتعلق المستَجد به، ومن ثمَّ تقرير حُكمه بعد استيفاء ذلك.

#### أولا: تعريف الألعاب الإلكترونية:

هي جميع أنواع الألعاب المتوافرة على شكل هيئات الكترونية رقمية، وتشمل هذه الألعاب، ألعاب الحاسوب (المحمول أو الثابت)، وألعاب الإنترنت، وألعاب الفيديو، وألعاب الهواتف النقالة. (مجلة دراسات في الخدمة الاجتماعية والعلوم الإنسانية، د/ راندا محمد سيد أحمد (ص ٨٩٩)، العدد ٥١، المجلد ٣، يوليو ٢٠٢٠م).

#### ثانيا: الحكم الفقهي؛

الأصل في الألعاب الإلكترونية أنها من وسائل الترفيه المباحة، فالشريعة الإسلامية لا تُحَـرُم اللعب، ولا المرح، غير أنَّ كثيرًا من وسائل الترفيه -ومنها الألعاب الإلكترونية - اقترن بها في هذا الزمان بعض المحاذير الشرعية التي تخرج الترفيه عن مقصده

## امداد کی د.عبد القادر فاروق

المباح، وشكله البريء إلى صور من السلوكيات الضارة على الضرد والمجتمع، ومن هذه المحاذير (حُمَّى الألعاب الإلكترونية، تأليف؛ محمد صالح المنجد: ص ٨٣: ٨٧):

١- الإدمان الشديد - لدى كثير من الشباب - بحيث يعود ذلك عليهم بالضرر الصحى، والنفسي، والإرهاق الذهني، وضياع الأوقات، والأعمار، ويشفلهم عن كثير من الإنجازات النافعة، والواجبات الشرعية، كإقامة الصلاة وبرالوالدين.

٢- اشتمال بعض الألعاب الإلكترونية على ما يُخالف العقيدة الإسلامية، كتلك الألعاب التي تدعو لرفع شعار الأديان الأخرى، أو تظهر اللعبة وكأنها انتصار لعقيدة ما، أو تشوه صورة الإسلام والمسلمين، كما في بعض الألعاب التي تدعو إلى قتل المسلمين، ويستغلها بعض المنتجين الحاقدين لنشر ثقافتهم، ورؤيتهم. والألعاب التي تقوم على تقديس الصليب، وأنّ المرور عليه يُعطى صحة وقوة، أو يُعيد الرُّوح، أو يزيد في الأرواح بالنسبة للاعب .، والألعاب التي تُقر السُحر

٣- الألعاب المشتملة على تصوير للعورات

41



والخُلُق، وعليه فإنَّ حُكُمها المنع والحظر والتحريم؛ لأنَّ درء المفاسد مُقَدم على جَلْب المصالح، والوسائل لها أحكام المقاصد، والحُكم على الألعاب الإلكترونية يتعلق بمحتوى كل لعبة، فما كان فيها - أو يغلب عليها - مخالفات شرعية متعلقة بالمقاصد الخمسة، التي جاءت الشريعة بحفظها فيحرُم اللعب بها، وما لم تكن فيها مخالفة فتبقى على الإباحة.

وإذا خَلَت اللَّعبة من هذه المحظورات أو تمكن اللاعب من تلافيها فلا مانع منها، وعادت إلى صورتها النقية، وكانت سببًا للهو المباح في حدود الضوابط الشرعية، إلا إذا قارن هذا اللعب شيء مُحرم كأن يحتوي على: رهان بين اللاعبين أو إضاعة للصلاة والواجبات، ...

ولقد صدرت فتوى من مركز الأزهر العالمي للفتوى الإلكترونية بخصوص تحريم بعض الألعاب الإلكترونية وهي: لعبة الحوت الأزرق، وببجي، ومومو، وفورتنايت؛ لأنها تشتمل على كثير من الأمور المُحرَمَّة مثل إهانة المقدسات، والقتل، والانتحار. (رابط الفتوى وقد صدرت بتاريخ ١/ ٣/ ٢٠١٩م؛

والحمد لله رب العالمين.

المكشوفة، وبعض الألعاب تكون جائزة الفائز فيها ظهور صورة عارية، ووجود الصور أو الرسومات الخليعة، كما هو الغالب على كثير من الألعاب، مما يُهيج غرائز الناشئة ويقودهم الى صور متعددة من الفساد.، وكذلك إفساد الأخلاق في مثل الألعاب التي تقوم فكرتها على النجاة بالمعشوقة والمحبوبة والصديقة من الشرير، أو التنبن.

الألعاب القائمة على فكرة القمار والميسر.
 التربية على العنف والإجرام، وتسهيل القتل وإزهاق الأرواح.

٣- الموسيقى، " ويحرم استعمال آلة كطنبور وعود وصنج، ... وسائر المعازف، وهي؛ آلات اللهو والأوتار؛ كالرباب، ... والكَمنُجَة وغيرها." (بداية المحتاج في شرح المنهاج، تأليف؛ بدر الدين أبو الفضل محمد بن أبي بكر الأسدي الشافعي ابن قاضي شهبة، ٤٨٩/٤).

٧- الإضرار بالجسد كالإضرار بالعينين، أو الأعصاب، وكذلك المؤثرات الصوتية الضارة بالأذن، وقد أثبتت الدراسات الحديثة أنَّ هذه الألعاب تُحدث إدمانًا، وإضرارًا بالجهاز العصبي، وتُسبب التوتر والعصبية لدى الأطفال.

ولقد جاءت الشريعة بدرء المفاسد الدينية والدنيوية، وجُلْب المصالح، فمتى اشتملت اللغبة على مخالفات شرعية، أصبحت مُحَرمة بسببها، ويجب على الدولة، والمختصين، والأباء والأمهات، حماية الأطفال، وصيانتهم من هذه الألعاب التي تضر بعقولهم، وبدينهم، وبأخلاقهم، بأخذ الاحتياطات اللازمة لذلك. فهناك غزو ثقافي مُدمَر.

وكل لعبة دخلها شيء مفسد للدين والأخلاق؛ فهي لعبة مُحَرمة، فهذه الألعاب يحرم بيعها، وشراؤها، وصناعتها، واللعب بها، وإهداؤها، واستبرادها.

وعند تطبيق القواعد الفقهية على هذه الألعاب الإلكترونية، نجد أنها تشتمل على أضرار، والضرريزال، وأنها لا تخلو من مفاسد ومُنكرات، حيث إنها تُفسد العقل والدين





# منهیات صلاة الجمعة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

ما يزال الحديث موصولاً عن صلاة الجمعة، وما يتعلق بها من أحكام ومسائل، وقد تكلمنا في اللقاء السابق عن منهيات صلاة الجمعة، وذكرنا منها أربعة منهيات؛ وهي إطالة الخطبة حتى يشق على المأمومين، ورفع الخطيب يديه إذا دعا، والتحلق قبل صلاة الجمعة، وتخطي الرقاب.

ونواصل في هذا اللقاء الحديث عن منهيات صلاة الجمعة، وما يتعلق بها من

أحكام ومسائل.

#### خامساً؛ رفع الصوت بالدعاء أو بالتأمين وقت الخطبة:

وهذه من البدع التي عمّت في بعض بلاد المسلمين؛ حيث يقوم المؤذن أو بعض رفقته برفع صوته بين الخطبتين بدعاء مطرّب وهو يحسب أنه يحسن صنعاً، ويقع جزء كبير من إثم ذلك على أهل العلم الذين لهم كلمة مسموعة لدى العامة، ومع ذلك يسكتون عن هذه المنكرات.

قال الإمام الدردير في الشرح الصغير المراء "ومن البدع المحرمة ما يقع بدكة المبلغين بالقُطر المصري من الصريخ على صورة الغناء والترنم، ولا ينكر عليهم أحد من أهل العلم، ومن البدء المذمومة أن يقول الخطيب الجهول في آخر الخطبة الأولى: الحوا الله وأنتم موقنون بالإجابة، ثم



يجلس فتسمع من الجالسين ضجة عظيمة يستمرون فيها حتى يكاد الإمام أن يختم الثانية، وعلى دكة التبليغ جماعة يرفعون أصواتهم جداً بقولهم: آمين، آمين يا مجيب السائلين إلى آخر كلام طويل، وهكذا فإنا لله وإنا إليه راجعون".

#### سادسا: اللغو وقت الخطبة:

قال البهوتي في كشاف القناع ٤٧/٢: "ويحرم الكلام في الخطبتين والإمام يخطب ولو كان الكلام غير عدل لقوله تعالى « وَإِذَا قُرِعَ الشَّرَءَانُ قَاسَتَعِمُوا لَهُ وَأَنْسِتُوا لَمَلَكُمْ تُرْخُونَ ، الأعراف: ٢٠٤).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "إذا قلت لصاحبك:



أنصت، يوم الجمعة والإمام يخطب فقد لغوت" أخرجه الجماعة. قال الإمام الترمذي: والعمل عليه عند أهل العلم، كرهوا للرجل أن يتكلم والإمام يخطب.

والمراد أنه يحرم ثواب الجمعة وليس المراد أن جمعته لا تصح.

ويستثنى من وجوب الإنصات حالات منها، وقد تقدم الكلام علي كل ذلك عند كلامنا على حكم الإنصات للخطبة فليراجع.

#### سابعا: جعل يوم الجمعة عطلة تعظيما:

وهذا من اتباع سنن الكفار الذين جعلوا ميلاد أنبيائهم وصالحيهم أعياداً وعُطلاً لا يعملون فيها، ويظن كثير من المسلمين أن من تعظيم شعائر الله أن تكون العطلة الأسبوعية يوم الجمعة، وقد يعتبر بعضهم ذلك توجها إسلامياً، وهذا خطأ وخلل، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "لتتبعن سنن من قبلكم شبراً بشبر وذراعاً بذراع، حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه، قالوا: يا رسول الله، اليهود والنصارى؟ قال: همن؟!"

أما نحن المسلمين فقد أباح الله عز وجل العمل يوم الجمعة ورغبنا في ابتغاء فضل الله فقال تعالى: • فإذا مُعنِب الصّلَوةُ فَانَتُب وَأَنِي الصّلَوةُ فَانَتُب وَأَنِي اللّهِ فقال تعالى: • فإذا مُعنِب الصّلوةُ فَانَتُب وَأَنِي اللّهِ وَأَذَكُوا اللّهَ كَعِلا لَمُلَحُ لَمُلَحُون سورة الجمعة آية ١٠. لكن إذا كان ترك العمل من أجل أن يتمكن من القيام بمستحبات الجمعة كأن يغلق متجره مبكراً من أجل الفسل والتهيؤ ونحو ذلك فهذا حسن مرغوب.

وبهذا يظهر الفرق بين دين الإسلام الذي ارتضاء الله لنا والذي يجعل العمل الحلال الشوب بذكر الله عبادة يحبها الله ورسوله، وبين الأديان المحرفة الباطلة المصادمة للفطرة الإنسانية، ولذلك اعتبر العلماء ترك العمل يوم الجمعة من المكروهات إذا قصد به تعظيم يوم الجمعة، فقد روى أشهب عن مالك العتبية أن الصحابة كانوا يكرهون ترك العمل يوم الجمعة على نحو تعظيم اليهود السبت والنصارى الأحد تنوير الحوالك؛ ١٢٧ لجلال الدين السيوطي فعند المالكية: "يكره ترك ترك العمل يوم الجمعة إذا تركه تعظيما كما يفعله أهل الكتاب لسبتهم وأحدهم وأما

تركه للاستراحة فمباح وتركه للاشتغال بأمر الجمعة من تنظيف ونحوه فحسن يثاب عليه. انظر شرح الخرشي علي مختصر خليل ٢٢٠/٥. لامنا: الاحتباء والامام يغطب:

يكره الاحتباء أثناء الخطبة، قال ابن الأثير في النهاية، الاحتباء هو: أن يضم الإنسان رجليه إلى بطنه بثوب يجمعهما به مع ظهره ويشده عليها وقد يكون الاحتباء باليدين عوض عليها وقد يكون الاحتباء باليدين عوض الثوب. وهذا ما ذهب إليه الشّافعيّة، حيث صرّحوا بكراهته. قال النّوويّ: والصّحيح أنّه مكروه؛ فقد صحّ في سنن أبي داود والترمذي، أن رسول الله (نهي عن الاحتباء والامام يخطب)، وقال الخطّابيّ من أصحابنا: نهى عنه لأنّه يجلب النّوم، فيعرض طهارته للنقض ويمنعه من استماع الخطبة. انظر روضة الطالبين ١٨٤/٢

والحديث المذكور هو من رواية سهل بن معاذ بن أنس الجهني عن أبيه مرفوعاً، أخرجه أحمد: ١٥٥٦٧. وأبو داود وقد ضعفه بعض أهل العلم بالحديث، وحسنه الشيخ الألباني.

وذهب أكثر الفقهاء إلي عدم الكراهة ونقل ابن المنذر عن الشافعي أنه لا يُكره، ونقله ابن المنذر عن الشافعي أنه لا يُكره، ونقله ابن المنذر عن ابن عمرو بن المسيب والحسن البصري وعطاء وابن سيرين وأبي الزبير وسالم بن عبد الله وشريح القاضي وعكرمة بن خالد ونافع ومالك والثوري والأوزاعي وأصحاب الرأي وأحمد واسحق وأبي ثور، وأجابوا عن أحاديث الباب أنها كلها ضعيفة. انظر المجموع للنووي 047/6.

قال أبو داود؛ وكان ابن عمر يحتبي والإمام يخطب وأنس بن مالك وشريح وصعصعة بن صوحان وابن المسيب والنخعي ومكحول وإسماعيل بن محمد بن سعد، ونعيم بن سلامة قال أبو داود؛ ولم يبلغني أن أحداً كرهها إلا عبادة بن نسي. انظر: نيل الأوطار للشوكاني ٣٠٨/٣.

وعلق الشيخ الألباني علي كلام أبي داود بقوله: (قول أبو داود: كان ابن عمر يحتبي والإمام يخطب وأنس بن مالك..... لا بأس بها) لم أر من وصل ذلك عنهم. صحيح وضعيف سنن أبي داود ١١١/٣٠.



ظالما فيصفه بالعدل، أو مرتدا فيخلع عليه رداء إمرة المؤمنين، أو يبالغ في وصفه بإقامة أحكام الإسلام، وقد يصل الأمرالى أن يدعو بالهلاك على من خالفه إلى آخر ذلك من التملق لقاء عرض من الدنيا قليل. وقد ذكر الإمام النووي من مكروهات الخطبة؛ (المجازفة في أوصاف السلاطين في الدعاء لهم وكذبهم في كثير من ذلك كقولهم؛ السلطان العالم العادل ونحوه) المجموع ٤٩٩٠. والكراهة هنا ينبغي أن تكون تحريمية لا تنزيهية، إذ لا أحد يقول بأن الكذب مكروه تزيهية، إذ لا أحد يقول بأن الكذب مكروه

وأما مجرد الدعاء للسلطان بدون مدح بالباطل فقد اختلف فيه أهل العلم: فذهبت الأحناف وأكثر المالكية إلى أنه محدث مكروه. قال ابن نجيم الحنفي في البحر الرائق قال ابن نجيم الحنفي في البحر الرائق يستحب لما روي أن عطاء سئل عن ذلك فقال: يستحب لما روي أن عطاء سئل عن ذلك فقال: إنه محدث، وإنما كانت الخطبة تذكيراً"، وقال العدوي الدردير المالكي في الشرح الكبير وقال العدوي الدردير المالكي في الشرح الكبير يخاف على نفسه.

ليس بحرام.

وذهبت الحنابلة إلى جواز الدعاء للسلطان في الخطبة؛ لأن في صلاحه صلاح المسلمين، فالدعاء له في الحقيقة دعاء لهم، ولأن الدعاء لمعين في الصلاة جائز ففي الخطبة أولى، قال في المغني ١٨١/٣؛ "وإن دعا لسلطان المسلمين بالصلاح فحسن؛ وقد روى ضبة بن محصن أن أبا موسى كان إذا خطب فحمد الله وأثنى عليه وصلى على النبي صلى الله عليه وسلم، يدعو لعمر وأبي بكر..." وأثر أبي موسى رواه ابن بلبان المقدسي في تحفة الصديق وهو موضوع.

لكن إن دعا الخطيب بين الحين والحين فلا بأس بالشرط المذكور وهو أن لا يصفه بما ليس فيه، وذلك لأن باب الدعاء واسع، وإنما قلنا بين الحين والحين لئلا تظن العامة أن الدعاء للسلاطين في الخطبة سنة مأثورة. وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب

قال الإمام ابن قدامة من الحنابلة: والأولى تركه لأجل الخبر وإن كان ضعيفًا، ولأنه يكون متهيئًا للنوم والوقوع وانتقاض الوضوء، فيكون تركه أولى والله أعلم، ويُحمل النهي في الحديث على الكراهة ويحمل أحوال الصحابة الذين فعلوا ذلك على أنهم لم يبلغهم الخبر. المغني ١١٣/٢.

تاسعاً: أن يُقام الرجل من مجلسه ويجلس فيه:

والأصل في ذلك ما ورد عن ابن عمر رضي الله عنهما: عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه (نهى أن يُقام الرجل من مجلسه ويجلس فيه ولكن تفسحوا وتوسعوا) متفق عليه. وقوله: (لا يقيم) بصيغة الخبر والمراد النهي. وفي لفظ لمسلم: (لا يقيمن أحدكم الرجل من مجلسه) بصيغة النهي المؤكد.

وعن جابر رضي الله عنه قال: (قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: لا يقيم أحدكم يوم الجمعة ثم يخالفه إلى مقعده ولكن ليقل أفسحوا) رواه مسلم.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: (قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: إذا قام أحدكم من مجلسه ثم رجع إليه فهو أحق به) رواه مسلم.

وعن وهب بن حذيفة رضي الله عنه: (أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال: الرجل أحق بمجلسه وإن خرج لحاجته ثم عاد فهو أحق بمجلسه) رواه أحمد.

فمن سبق إلى موضع مباح سواء كان مسجدًا أو غيره في يوم جمعة أو غيرها لصلاة أو لغيرها من الطاعات فهو أحق به، ويحرم على غيره إقامته منه والقعود فيه إلا أنه استثني من ذلك الموضع الذي قد سبق لغيره فيه حق؛ كأن يقعد رجل في موضع ثم يقوم منه لقضاء حاجة من الحاجات ثم يعود إليه فإنه أحق به ممن قعد فيه بعد قيامه؛ لحديث أبي هريرة وحديث وهب بن حذيفة المذكورين.

عاشراً: المجازفة في مدح السلاطين الظلمة: من أقبح المخالفات أن يمدح الخطيب حاكماً



العالين

٥- أن الوعيد على شرب الخمر والمعازف تابعة له. ٦- أن الدف من المعازف، وقد جوزه المشرع، وهذا يعارض

كالتالي:

كلمة المازف.

١- عدم الاتفاق على معنى

٢- ضعف دلالة الاقتران.

٣- أن الاستحلال هو اعتقاد

حل ما حرّمه الله تعالى

ورسوله صلى الله عليه

٤- أن التحريم في الحديث

حرمة المعازف.

للنساء، وغناؤهن أشد تأثيرًا في النفس من المعازف. ٨- أن الأصل في الأشياء الإباحة، والمعازف من ذلك. ٩- لم يكن من المعازف في زمن النبى صلى الله عليه وسلم إلا الدف فقط، ولذا جوزه صلى الله عليه وسلم. الساعة، وليس تشريعًا.

داوود"، ولو كان المزمار حرامًا ما شبّه به النبي صلى الله عليه وسلم تلاوة القرآن. ١٢- القول بأن فريقًا من السلف يميل إلى الاستماع كالحسن البصري، وفريقا لا يميل إليه كالشعبي. وأستكمل البحث بإذن الله تعالى، شبهات المبيحين للمعازف

١- القول بأن المعازف حلال ما لم تثر الفريزة الجنسية: فهل يصح أن يكون هذا

قيدا للتمييز بين الجائز والمنوع من المعازف، ومن الذي سيحدد، هل هذا يثير

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير الرسلين، وبعد:

تكلمت في الحلقات السابقة عن تعريف المعازف والأحاديث الـواردة فيها، وأجبت على النقد الموجِّه لحديث هشام بن عمار عن المعازف في صحيح

البخاري، من ناحية السند, ومن ناحية المتن أجبت على النقد الموجه له،

١٠- أن الكلام عن المعازف هو مجرد إخبار عن علامات

١١- النبي صلى الله عليه وسلم مدح صوت أبي موسى الأشعري رضى الله عنه في قراءة القرآن وقال له: "لقد

أوتيت مزمارًا من مزامير آل ٧- أن المشرع أباح الغناء المسجد كما بحديث عائشة رضي الله عنها: كان الحبش يلعبون بالدرق والحراب يوم عيد في مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأنا جارية، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم تشتهين تنظرين؟ فقلت:

بدليل أن النبي صلى الله

عليه وسلم سمح بلعب

الأحساش بالحرابية

فأقامني وراءه على الباب خدى على خده ورأسى على منكبه وسترني بردائه، فجعلت أنظر إلى لعبهم، إذ دخل عمربن الخطاب رضى الله عنه فزجرهم، وأهوى إلى الحصياء يحصيهم بها، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: دعهم يا عمر فإنما هم بنو أرفدة، لتعلم اليهود والنصارى أن في ديننا فسحة، إني أرسلت بحنيفية سمحة. دونكم بني أرفدة، قالت: فما زلت أنظر إليهم حتى إذا ملك، قال: حسك؟ قلت: نعم، قال: فاذهبي. قالت: فاقدروا قدر الجارية العربة الحديثة السن الحريصة على اللهو (البخاري ومسلم وغيرهما)

الدرقة: الترس من جلد. بنو أرفدة: قيل هو اسم لهم، أو اسم للعبهم. العربة: هي الحريصة على اللهو. الله عليه وسلم عن وجهه وقال: "دعهما يا أبا بكر، فإنها أيام عيد، إن لكل قوم عيدًا، وهذا عيدنا" قالت: فلما غفل، غمزتهما فخرجتا (البخاري ومسلم وغيرهما).

تقاولت به الأنصار؛ خاطب بعضهم بعضًا به، أي بالشعر.

يوم بعاث: كان قبل الهجرة، دار فيه القتال بين الأوس والخزرج، وبعاث: اسم مكان على بعد ميلين من المدينة. استدلالهم من الحديث:

قالوا: إن النبي صلى الله عليه وسلم أنكر على أبي بكر رضي الله عنه أنه انتهرهما، وبالتالي فإن الغناء والمعازف مباحان، والا ما سكت عنهما النبي صلى الله عليه وسلم، وما انتهرأبا بكر رضي الله عنه، فإن النبي صلى الله عليه وسلم لا يقر حرامًا أو عليه وسلم لا يقر حرامًا أو مكروهًا ويسكت عنه.

#### الرد على ما استدلوا به من الحديث:

ا- قول النبي صلى الله عليه وسلم لأبي بكر: عليه وسلم لأبي بكر: "دعهما يا أبا بكر، فإنها أيام عيد، إن لكل قوم عيد، وهذا عيدنا"؛ فهل يستدل من ذلك على الجواز؟ إن هذا من باب المباحات الجائزة في بعض المناسبات كالعرس وغيرهما فلهم أحكام تخالف سائر الأيام من التوسع في المباحات؟

فهذا أمر نسبي لا يُستطاع ضبطه، فقد يختلف ما يثير من شخص لأخر، وقد يسمع من يشاء ما يشاء، ولا تستطيع أن تنكر عليه

بحال؛ لأنه سيرد أن هذا لا يثير غريزتي.

الغريزة أم لا؟

فمثل هذا -لو سلمنا به-لا يصلح أن يكون قيدًا ضابطًا في الجواز والمنع.

وأين ذلك من قاعدة سد النزائع، والتي هي من أصول الشريعة، في إغلاق كل ما من شأنه أن يؤدي إلى الوقوء في المحرمات.

٢-القول بجواز الغناء والمعازف استدلالا من حديث عائشة رضى الله عنها، التالي، قالت رضي الله عنها: دخل على رسول الله صلى الله عليه وسلم في أيام منى، ورسول الله صلى الله عليه وسلم يومئد بالمدينة، وعندى جاريتان من جواري الأنصار، وليستا بمغنيتين تضربان بدفين، وتغنيان بما تقاولت به الأنصاريوم بعاث، يوم قتل فيه صناديد الأوس والخزرج، فاضطجع رسول الله صلى الله عليه وسلم على الضراش وحول وجهه وتسجّى بثوبه، فدخل أبو بكر رضى الله عنه فانتهرهما، وقال: أمزامير الشيطان في بيت رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ فكشف رسول الله صلى





الحديثة السن: القريبة العهد بالصفر).

فإنكار عمر رضى الله عنه على الحبشة وهم يلعبون في السجد، هو كإنكار أبي بكر على الجاريتين وهما تغنيان ف وم العيد؛ فهذا يدل على أن بعض الأمور التي إن فعلت في غير أيام العيد فهي تخالف الأولى، وأنه يجوز فعلها في أيام العيد من باب البهجة والسرور.

٢- كان الجاريتان صغيرتين في السن؛ وذلك لأن عائشة رضى الله عنها كانت صغيرة، وكان النبي صلى الله عليه وسلم يسرب إليها الجواري الصفيرات ليلعبن معها.

٣- الغناء كان بالدف،

والضرب بالدف مباحية الأعراس والأعياد وغيرها بين النساء والأطفال، فلا وجه للاستدلال منه على جواز غير الدف من المعازف. ٤- تغنيان بشعر مما قاله الأنصار في يوم حرب بعاث، فماذا تظن أن يكون هذا الشعر وما يقال فيه.

٥- ليستا بمغنيتين، ليستا محترفات غناء، وإنما هن أطفال صغار يلعبن.

٦- قول أبى بكر رضى الله عنه: "أمزامير الشيطان في بيت رسول الله صلى الله عليه وسلم"؛ ولم ينكر النبي صلى الله عليه وسلم مقالته، يل وجهه إلى أن إقراره صلى الله عليه وسلم جاء لعدة

أموره ١- أنهن صغيرات. ٢- أنهن يضرين بالدف. ٣- يقلن كلامًا (شعرًا) حماسيًا عن الحرب. ٤- أنهن في يوم عيد. يقول ابن القيم: "فلم ينكر

رسول الله صلى الله عليه وسلم على أبي بكر تسميته الغناء مزمار الشيطان، وأقرهما؛ لأنهما جاريتان غير مكلفتين تغنيان بغناء الأعراب الذي قيل يوم حرب بعاث عن الشجاعة والحرب، وكان اليوم يوم عيد" (إغاثة اللهفان: ١/٢٥٧).

وقال الحافظ ابن حجر: "دعهما يا أبا بكر إن لكل قوم عيدًا، وهذا عيدنا"؛ فضيه تعليل الأمر بتركهما لهما وإيضاح خلاف ما ظنه الصديق من أنهما فعلتا ذلك بغير علمه صلى الله عليه وسلم، لكونه دخل فوجده مفطى بثوبه فظنه نائمًا، فتوجه له الإنكار على ابنته من هذه الأوجه مستصحبًا لما تقرر عنده من منع الغناء واللهو، فبادر إلى إنكار ذلك قيامًا عن النبي صلى الله عليه وسلم بذلك مستندا إلى ما ظهر له، فأوضح له النبى صلى الله عليه وسلم الحال وعرفه الحكم مقرونا ببيان الحكمة، بأنه يوم عید، أي يوم سرور شرعي، فلا يُنكر فيه مثل هذا، كما لم ينكر في الأعراس وبهذا يرتفع الإشكال.... ( فتح

الباري: ٢/٢٤٤).

وإن كنت أستبعد ظن أبي بكر رضي الله عنه نوم النبي صلى الله عليه وسلم مستغرقا، بحيث لا ولأن عائشة رضي الله عنها لا تفعل ذلك، إذا كان النبي صلى الله عليه وسلم نائما، فضلاً عن أن النبي صلى الله عليه وسلم لا يستغرق في النوم وسلم لا يستغرق في النوم بهذه الطريقة.

٣- استدلالهم من حديث ابن عمر رضى الله عنهما على جواز المزمار. الحديث عن نافع قال: كنت مع ابن عمر رضى الله عنهما فسمع صوت زمارة راء، فأدخل إصبعيه في أذنيه، وعدل عن راحلته عن الطريق، وهو يقول يا نافع أتسمع؟ فأقول: نعم، فيمضى، حتى قلت: لا. فرفع إصبعيه من أذنيه، وأعاد راحلته إلى الطريق، وقال: كنت مع النبي صلى الله عليه وسلم فسمع صوت زمارة راع، فصنع مثل هذا (سنن أبي داود، وابسن ماجه، ومستد أحمد، وصححه الألباني، والأرناؤوط في المسند).

والارداووطائية المسئد). يقول ابن حزم: فلو كان حرامًا ما أباح رسول الله صلى الله عليه وسلم لابن عمر سماعه، ولا أباح ابن عمر لنافع سماعه، ولكن عليه السلام كره كل

شيء ليس من التقرب إلى الله تعالى، كما كره الأكل متكنًا... فلو كان ذلك حرامًا لما اقتصر عليه السلام أن يسد أذنيه عنه دون أن يأمر بتركه وينهى عنه.

الرد على ما استدلوا به من الحديث:

قال الحافظ ابن عبد الهادي: وتقرير الراعي لا يدل على إباحته: لأنها قضية عبن، فلعله سمعه بلا رؤية، أو بعيدًا منه على رأس جبل أو مكان لا يمكن الوصول إليه، أو فلم يتعبن الإنكار عليه. فلم يتعبن الإنكار عليه. فوسماع نافع للمزمار لا إشكال فيه؛ إذ المحرم هو الاستماع لا مجرد السماع المستماع لا مجرد السماع تحريم آلات الطرب؛ تحريم آلات الطرب؛

يقول ابن تيمية: "فإن من الناس من يقول - بتقدير صحة هذا الحديث: ثم يأمر ابسن عمر بسد أدنيه، فيجاب بأنه كان صغيرًا، أو يجاب بأنه ثم يكن يستمع، وإنما كان عليه وهذا لا إثم فيه، عليه وسلم فعل ذلك طلبًا للأفضل والأكمل كمن الجتاز بطريق فسمع قومًا يتكلمون بكلام محرم يتكلمون بكلام محرم فهذا أحسن، ولو ثم يسد

أذنيه لم يأثم بذلك، اللهم إلا إن كان في سماعه ضرر ديني لا يندفع إلا بالسد" (مجموع الفتاوى: 07//11).

يقول الألباني: "إن ابن حنرم كأنه يتصوران الراعى الزامركان بين يديه صلى الله عليه وسلم ليأمره وينهاه، وليس في الحديث شيء من ذلك، بل لعله فيه ما قد يشعر بخلافه وهوأنه كان بعيدًا لا يُرى شخصه وإنما يُسمع صوته. ويقول: فالحقيقة أنه لا دليل فيه ألبتة، بل إن فيه دليلا على كراهة النبي صلى الله عليه وسلم لصوت مزمار الراعي، وهي بلا ريب كراهة شرعية، يدخل في عموم قوله تعالى: (لقد كان لكم ي رسول الله أسوة حسنة). ولذلك اتبعه عبدالله بن عمر رضى الله عنهما فوضع إصبعيه في أذنيه مع عدم وجود القصد... ولهذا قسال ابسن الجسوزى رحمه الله: "إذا كان هذا فعلهم في حق صوت لا يخرج عن الاعتدال، فكيف بغناء أهل الزمان وزمورهم". (انظر: تحريم آلات الطرب ص١٠٦--(114

وللحديث بقية إن شاء الله، والحسد لله رب العالمين.



### اصداد کے د. جمال عبد الوحمن

هذا الغلاء، وإلى هذا الحد فالأمرطبيعي، لكن غير الطبيعي، أن يُحمِّل الناس بعضهم بعضًا هذه الأزمة، ويصل الأمر بهم إلى تعليق إزالة هذا البلاء والغلاء على حكامهم ومسؤوليهم. ويطالبونهم ببذل المجهود لرفع هذا الضر والبلاء، نعم على المسئولين بذل المجهود الكبير في علاج هذا الأمر بضبط الأسباب الصحيحة المؤثرة في رفع هذا البلاء من اختيار أهل الإختصاص الأكضاء والأمناء والخبراء بعلاج هذه النوازل، يسبق ذلك كله التركيز على إرضاء الله تعالى بجعل شريعة الله سبحانه واقعًا ملموسًا في حياة الناس، وكف الرعية عن ما يغضب الله بفعل المحرمات والوقوع في الذنوب التي تحرم وصول الرزق لهم، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: إن العبد ليحرم الرزق بالذنب يصيبه، أما كشف الضر بالكلية فلا طاقة للمخلوق وحده به. فأين الله تعالى الذي قال:" وَمَا بِكُم مِن يَعْمَةِ فَيِنَ اللَّهِ ثُمَّ إِذَا مَسَّكُمُ ٱلفُّرُّ فَإِلَيْهِ تَجْتَرُونَ ٣٠ ثُعَ إِذَا كَشَفَ ٱلطُّثَرَ عَنكُمْ إِذَا

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ويعد:

فإن الله سبحانه وتعالى خلق الخلق وهداه، وخلق الأرض وبارك فيها وقدر فيها أقواتها، كما أنه سبحانه جل شأنه تكفل بأرزاق خلقه أخذوا بالأسباب أو لم يأخذوا، وسعَوْا كثيرًا أو قليلاً؛ هَ"ما من دابة في الأرض إلا على الله رزقها"، وهو سبحانه الذي يعطى ويمنع، ويضيق ويوسع، ويبسط الرزق لمن يشاء ويقدر، كما أنه لن تموت نفس حتى تستكمل أجلها ورزقها، كل في كتاب مبين. بل إن الله تعالى سأل عباده لتأكيد تلك المعاني قائلاً جِل وعلا:" يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱذَّكُّرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُّ هَلْ مِنْ خَلِقِ غَيْرُ اللَّهِ يَرَزُقُكُم مِنَ السَّمَلَوِ وَٱلأَرْضَ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُو قَانَتُ تُؤْمَكُونَ "(فاطر،٣). فلما كان مستقرًا عند جميعهم أنه لا رازق غيره قال سبحانه لهم:" إنَّمَا تَعَبُّدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَوْثَنَنَا وَتَخَلُّقُونَ إِفَكَّا إِنَّ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَعْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقُ ا فَأَيْنَغُواْ عِندَ اللَّهِ ٱلرَّزْفَ وَأَعْبُدُوهُ وَأَشْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ "(العنكبوت/١٧).

وفي هذه الأيام التي نعيشها أصاب الناس بعض غلاء، وضعً الناس كثيرًا من

Upload by: altawhedmag.com

التَّسْعِيرُ انْتَهَى.

وَالْـزَامِ صَاحِبِ السُلْعَةِ أَنْ يَبِيعَ بِمَا لاَ يَرْضَى بِهِ مُنَافِ لِقَوْلِهِ تَعَالَى: (إِلاَّ يَرْضَى بِهِ مُنَافِ لِقَوْلِهِ تَعَالَى: (إِلاَّ أَن تكون تَجَارة عن تَراضَ) وَإِلَى هَذَا ذَهَبَ جُمْهُورُ الْعُلْمَاءِ. ورُويَ عَنْ مَالِكِ أَنَّهُ يَجُوزُ للْإِمَامِ التَّسْعِيرُ.

وِيْ وَجُهُ لِلشَّافِعِيَّةِ جَوَازُ التَّسُعِيرِ يُ حَالُهُ الْفَلَاءِ. انتَهَى.

ثانيًا، قال ابن كثير رحمه الله في البداية والنهاية (٢٨٤/١٠)، وفي سنة ٢٠٧ من الهجرة النبوية في الخلافة العباسية غَلاَ السِّعْرُ بِبَغْدَادَ وَالْكُوفَةِ وَالْبَصْرُةِ، حَتَّى بَلَغَ سعر القضيز من الحنطة أربعين درهماً.

ثالثًا، وَيِ سنَة ٣٣٤هـ وَقَعَ غَلاَءُ شَهِ يَهِ سَنَة ٣٣٤هـ وَقَعَ غَلاَءُ شَهِ يَهِ بَهِ الْهِتَة والسَنانير والكلاب، وَكَانَ مِنَ النَّاس مَنْ يَشْرِقُ الْأُولاَدَ فَيَشُويهِمْ ويأكلهم. وكثر الوباء في النَّاس حَتَّى كَانَ لا يَدْفنُ أَحَدُ أَحَدُ الْمَدُا، بَلْ يُتُركُونَ عَلَى الطُّرُقَاتِ فَيَأْكُلُ كَثِيرًا مِنْهُمُ الْكِلاَبِ. البداية والنهاية كَثيرًا مِنْهُمُ الْكِلاَبِ. البداية والنهاية 1/11

رابعًا، وي سنة ٢٧٤هـ كان غلاء شديد بمصر فأكلوا الْجِيفَ وَالْمُيْتَاتِ وَالْحَلَابِ، فَكَانَ يُبَاعُ الْكَلْبُ بِخَمْسَةَ دَنانِين، وماتت الفيلة فأكلت ميتاتها، وطُهرَ عَلَى رَجُلٍ يَقْتُلُ الصَّبْيَانَ وَالنَّسَاءَ وَطُهرَ عَلَى رَجُلٍ يَقْتُلُ الصَّبْيَانَ وَالنَّسَاءَ وَيَدِيعِ وَشُهرَ عَلَى رَجُلٍ يَقْتُلُ الصَّبْيَانَ وَالنَّسَاءَ لَحِومَهم، فقتل وأكل لحمه، وكانت للحومهم، فقتل وأكل لحمه، وكانت الأَخرابُ يَقْدَمُونَ بِالطَّعَامِ يَبِيعُونَهُ يَقْ ظَاهِرِ الْبَلَد، لاَ يَتَجَاسَرُونَ يَدخُلُونَ طَاهرِ الْبَلَد، لاَ يَتَجَاسَرُونَ يَدخُلُونَ لاَ لَيْلَا يُنْبَعُ مِنْهُمُ، وكَانَ لاَ يَتَجَاسَرُونَ مَيْتَهُ نَهَارًا، وَإِنَّمَا يَبْعُمُمُ الْمُعَارَا، وَإِنَّمَا يَبْعُدُمُ لَيُلِا خُفْيَةً، لِنَالًا يُنْبَشَ هَيُوكَلَ. يَنْجُسُ فَيُوكَلَ. يَنْبَشَ هَيُوكَلَ. يَنْبَشَ هَيُوكَلَ.

خامسًا، قال الإمام الذهبي، وفي سنة ٢٢٢هـ اشتد الغلاء بالموصل والجزيرة جميعها، فأكل النّاسُ الميتة والسّنانير والكلابَ، فضُقِدَ الكلابُ

هَيِقٌ مِنكُمْ مِرَيِّمَ يُشْرِكُونَ "(النحل/٥٣\_ ٥٤) وقال تبارك وتعالى:" وَإِن يَشَسَكَ اللهُ مِشْرُ فَلَا كَارِفُ لَهُ إِلَّا هُوَّ وَإِن يَشَسَكَ بِغَيْرٍ مِنْهُوْ عَلَى كُلُ شَنِ، وَدِيرٌ "( الأنعام/١٧)

وقد يكون بعض الناس بتقدير الله سببًا في حدوث شيء من الغلاء وقد لا يكون، لكن ذلك بإرادة الله تعالى وكتابته عليهم ذلك، لأنه كما قال سبحانه: " مَا فَتَحَ اللهُ النّاسِ مِن رَحَمَو قال سبحانه: " مَا فَتَحَ اللهُ النّاسِ مِن رَحَمَو فَلا مُتَسِكُ لَهُمُ النّاسِ مِن رَحَمَو فَلا مُتَسِكُ لَهُمُ أَمْر اللهُ مِنْ مَقْدِهِ النّاسِ الرق ومغلاقه بيد العليم الخبير، الحكيم القدير، فهو سبحانه الذي الحكيم القدير، فهو سبحانه الذي يقدر الغلاء إما رفعًا لدرجات الناس، وإما عقوبة على خطاياهم، وفي كل واتكفر خطايا المخطئين. وقد حدث خير، فالعقوبة تكف غضب الرب، وتكفر خطايا المخطئين. وقد حدث كل هذا منذ بدء التاريخ الإسلامي وفي حياة الرسول صلى الله عليه وسلم.

#### صور من القلاء منذ فجر الإسلام:

أولاً في العهد التبوي: فقي سنن ابن ماجه ح ٢٠٠٠ وصححه الألباني. عَنْ ابن أنس بنن مالك، قَالَ: غَلاَ الشَّعْرُ عَلَى عَهْدَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، عَهْدَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ قَدْ غَلاَ السَّعْرُ فَسَعْرُ لَنَا، فَقَالَ: «إِنَّ اللَّهِ هُو الْسَعْرُ الشَّعْرُ اللَّهِ هُو النَّسَعُرُ اللَّهُ هُو النَّسَعُرُ اللَّهَ اللَّهُ هُو النَّسَعُرُ الْقَارِضُ الْمَدِي وَلَيْسَ أَحَدٌ يَطْلَبُنِي بِمَظْلِمَةٍ فِي اللَّهُ هُو اللَّهُ اللَّهُ

قَالُ السندي رحمه الله تعالى في حاشيته على سنن ابن ماجه (٢٠/٢): قَـوْلُـهُ: (هُـوَ الْلَسَعُرُ) وهو الله الَّذِي يُرَخُصُ الْأَشْهَاءَ وَيُغَلِّيهَا.

وقال الباركفوري رحمه الله في تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي (٤٥٢/٤): (إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْسَعُرُ) بِتَشَدِيدِ الْمُهَنِّ النَّهَاعَةَ: أَيُ الْمُهَنِّ النَّهَاعَةَ: أَيُ اللَّهُ هُوَ النَّهَاعَةَ وَيُغَلِيهَا إِنَّهُ هُوَ النَّهَاعَ وَيُغَلِيهَا فَلَا اعْتَرَاضَ لأَحْدِ، ولذَلكَ لاَ يَجُوزُ فَلا اعْتَرَاضَ لأَحْدِ، ولذَلكَ لاَ يَجُوزُ

والسّنانير. إلى أن قال: واشتد الوباءُ، وكثر المَـوْتُ والمرضُ، فكان يحمل على النّعش الواحد عدّة من الموتى. تاريخ الإسلام ت تدمري (١٢/٤٥).

سادسًا، قال ابن كثير رحمه الله؛ وفي سنة ١٤٣هـ في دمشق عدمت الأموال وغلت الأشعار جدًا، حَتَّى إنَّهُ بَلغَ ثَمَنُ الْفُرَارَةِ أَلف وستمائة، وقنطار الدقيق تسعمائة، والخبز كل وقيتين إلا ربع بدرهم، ورطل اللحم بسبعة وبيعت الأملاك بالدقيق، وأكلت القطاط والكلاب والميتات والجيفات، وتَمَاوَتُ التَّاسُ فِي الطُرُقَاتِ وَعَجَزُوا عَن التَّغْسِيلِ وَالتَّعْنِينَ وَالْإِقْبَانِ فَكَانُوا يُلْقُونَ مَوْتَاهُمُ وَالتَّعْنِينَ وَالْإِقْبَانِ فَكَانُوا يُلْقُونَ مَوْتَاهُمُ النَّاسُ، فَإِنَّا لِلْهُ وَإِنَّا لِلْهُ وَالْمِينَةُ وَضَجِرَ البَداية وَالتَهابِية (١٩٥/١٣).

سابعًا، وفي سنة ٦٩٥ هـ وفي مُسْتَهَل هَذه السُّنَة كَانَ الْغَلاَّءُ وَالْفَنَّاءُ بِدِيَارِ مضرَ شَديدًا جِدًّا، وَقَدْ تَضَانَى الْنَّاسُ إِلاَّ الْقَلِيلِ، وَكَانُوا يَحْفَرُونَ الْحَفَيْرَةَ فَيَدُفنُونَ فيهَا الْمُثَامُ مِنَ النَّاسِ، وَالْأَسْعَارُ فِي غَايَةَ الْفَلاءِ، وَالْأَقْوَاتُ فِي غَايَة الْقِلْةَ وَالْغَلاَءِ، وَالْمُؤْتُ عَمَّالُ، فَمَاتَ بِهَا فِيْ شَهْرِ صَفَرِ مائَّةَ أَلْمُ وَنَحُو منْ ثُلاَثِينَ ٱلْفًا، وَوَقَعُ غَلاَّءُ بِالشَّامِ فَبَلَّغُت الْغَرَارَةُ إِلَى مائتَيْن، وجاء الخبر باشتداد الْغَلاَءِ وَالْفَنَّاءِ بِمَصْرَ حَتَّى قيلَ إِنَّهُ بِيعَ الْضَرُّوجُ بِالْإِسْكَنْدَرِيَة بِسِتَّة وَثَلاَثِينَ درُهَمًا، وَبِالْقَاهِرَةِ بِتَسْعَةَ عَشَرَ، وَالْبَيْضُ كُلِّ ثَلاَثَة بدرُهُم، وَأَفْنيَت الْحَمُرُ وَالْخَيْلَ وَالْبِغَالِ وَالْكِلاَّبُ مِنْ أَكُلِ النَّاسِ لَهَا، ولم يبِقَ شيء منْ هَذه الْحِيُوَانَاتَ يَلُوُحُ إِلاَّ أكُلُوهُ. ثُمَّ وَقَعَ الرُّخْصُ بِالدِّيَارِ الْمُصْرِيَّة وَزَالَ الضِّرُ وَالْجِوعُ فِي جُمَادَى الآخرة ولله الحمد. البداية والنهاية (١٣/٥٠٤).

شامنًا، قال: وفي سنة ٧٤٣هـ في خلافة الخليفة المستكفي بالله سليمان العباسي وَفِي أَوَاخِرِ هَذَا الشَّهْرِ (ذي

الحجة) غَلاَ السُّفرُ جِدًّا وَقَـلَ الْخُبْزُ وَازْدَكَهُ النَّاسُ عَلَى الْأَفْرَانِ زُحُمَةً عَظيمَةً، وَبِيعَ خُبِّزُ الشَّعيرِ الْمُخلوط بالزيوان والنقارة، وبلغت الغرارة بمائة ستة وَثَمَانينَ درُهَمًا، وتَقَلَّصَ السُّعُرُ جِدًّا حُتَّى بِيعَ الْخُبْزُ كُلُّ رَطْل بِدرُهُم، وَفَوْقَ ذَلِكَ بِيَسِيرٍ، وَدُونَهُ بِحَسَبِ طيبَه وَرُدَاءَتُ لَهُ وَإِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهُ رَاجِعُونَ. وكثر السوّال وجاء العيال، وضعف كثير من الأسبابِ وَالْأَحْـوَالِ، وَلَكِنَّ لُطْفَ اللَّهِ عَظيمٌ فَإِنَّ النَّاسَ مُتَرَقَّبُونَ خيرًا هَائلاً لَمْ يُسْمَعُ بِمثْلُهُ مِنْ مُدَّة سنينَ عَديدَة، وَقَد اقْتَرَبَ أَوَانُهُ، وَشُرَعَ كَثِيرٌ مِنَ الْبِلادِ في حَصَاد الشَّعير وَبَعْض الْقَمْح مَعَ كُثُرة الْفُولِ وَبُـوَادِرِ التُّوتِ، فَلَوْلا ذَلْكَ لَكَانَ غَيْرَ ذَلكَ، وَلَكنُ لطف الله بعباده، وَهُوَ الْحَاكُمُ الْتَصَرُّفُ الْفَعَّالُ لَمَا يُرِيدُ لاَ إِلَّهُ إلا هُوَ. البداية والنهاية ١٤١/١٤.

من أسباب وقوع البلاء:

قال ابن القيم رحمه الله في طريق الهجرتين وباب السعادتين (ص: ٢٧١)؛ ما أذنب عبد ذنباً إلا زالت عنه نعمة من الله بحسب ذلك الدنب، فإن تاب وراجع رجعت إليه أو مثلها، وإن أصر لم ترجع إليه، ولا تزال الدنوب تزيل عنه نعمه حتى تسلب النعم كلها، قال الله نعمه حتى تسلب النعم كلها، قال الله تعالى: فإن ألله لا يُعَبّر ما يقيم حقى يُعَبّرا الإيمان، وذنب الزنا والسرقة وشرب الإيمان، وذنب الزنا والسرقة وشرب الخمر وانتهاب النهبة يزيلها ويسلبها، وقال بعض السلف: أذنبت ذنباً فحرمت قيام الليل سنة. وقال آخر؛ أذنبت ذنباً فحرمت فحرمت فهم القرآن. وفي مثل هذا قيل؛ إذا كنت في نعمة فارعها... فإن

العاصي تزيل النعم.

وبالجملة فإن المعاصي نار النعم تأكلها كما تأكل النار الحطب، عياذاً بالله من زوال نعمته وتحوُّل عافيته.

والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، أما بعد، فنواصل في هذا التحذير نقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية والتي اشتهرت على ألسنة الوعاظ والقصاص وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق؛

#### أولا: أسباب ذكر هذه القصة:

١) وجود هذه القصة في بعض كتب السنة الأصلية -كما سنبين من التخريج- وذلك يجعل من لا دراية له بالتحقيق وعلل الحديث يتوهم أن هذه القصة صحيحة.

٢) القصة كما سنبين من المتن جاء بها افتراء على النبي صلى الله عليه وسلم يذكر فيه قصور علم أمته عن إدراك الخصائص الطبية التي في الحلية، وأن أمته لو تعلم ما لها في الحلية لاشتروها بوزنها ذهبًا، وهذا التقييم المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم وفيه قدر قيمة الحلبة، وسنبين أنه كذب مختلق مصنوع منسوب إلى النبي صلى الله عليه

٣) ومن أهم الأسباب التي تحتم علينا بيان حقيقة هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة وبيان علته، دفاعًا عن سنة النبي صلى الله عليه وسلم، أن الدكتور زغلول النجار -عفا الله عنا وعنه- جعل هذا الحديث الذي جاءت به قصة تقييم الحلية إعجازًا علميًا من الإعجاز العلمي في السنة النبوية؛ حيث

## الشيخ على حشيش

أورده في كتابه الذي عنون له: «الإعجاز العلمي في السنة النبوية ،

ونحن لا نتناول اسمه ولا رسمه بل ذكرناه بما نشره، فالذي يهمنا هو الدفاع عن السنة النبوية، ولولا أن الدكتور نشر هذا الحديث في كل الوسائل الإعلامية من كتب وصحف، وقنوات فضائية تحت الإعجاز العلمي في السنة النبوية ، لولا هذا ما نبهنا عليه ، ولكنه بهذه الوسائل اشتهر وانتشر؛ فقد أورد هذا الحديث في كتابه: «الإعجاز العلمي في السنة النبوية، (٩٣/٢١) ح(١٣) تحت عنوان الو تعلم أمتي ما في الحلبة لاشتروها ولو بوزنها

٤) ثم الذي يحتم علينا بيان حقيقة هذا الحديث الذي جاءت به قصة تقييم النبي صلى الله عليه وسلم الحلبة والتي سنبين عارها ونكشف عوارها؛ أن الدكتور قال في كتابه: «الإعجاز العلمي في السنة النبوية» (۱٦/۱): «وهذا الجانب ألا وهو جانب

الإعجاز العلمي هو واحد من جوانب الإعجاز العديدة في أحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو وحده يكفي لدحض دعاوى المبطلين وتشكيك المشككين في صدق رواة الأحاديث ودقة جامعيها ». اهـ.

قلت: أي إعجاز علمي في حديث الحلبة يدل على صدق رواة أحاديث الحلبة ونحن سنبين كذبهم وشدة ضعفهم بأقوال أئمة الجرح والتعديل فيهم.

٥) ونقول للدكتور عليك بالقاعدة التي يركز عليها أهل الحديث: «أثبت العرش ثم انقش»؛ حتى لا نفتح بابًا للطعن في السنة، ونحن لا ندري يما يسمى «الإعجاز العلمي للسنة النبوية»؛ حيث إن الدكتور كتب أكثر من خمسين سطرًا تحت الإعجاز العلمي ثم ختمه قائلًا: ﴿ وَهَذَهُ الحقائق العلمية عن نبات الحلبة لم تتبلور إلا في القرن العشرين. وفي العقود المتأخرة منه على وجه التحديد، والسؤال الذي يفرض نفسه، مَن الذي علَّم المصطفى صلى الله عليه وسلم ذلك حتى ينطق بهذا الحديث المعجز غير الله تعالى؟ ومَن الذي كان يضطره إلى الخوض في قضية علمية لم تكن معروفة في زمانه، ولا لقرون كثيرة من بعده، كقضية الفوائد الطبية لنبات الحلبة لو لم يكن ذلك وحيًا أوحاه الله تعالى إليه ليفيد الناس بهذا العلم الذي يبقى إلى قيام الساعة شاهدًا له صلى الله عليه وسلم بالتبوة وبالرسالة ،. اه.

#### الناء التن

روي عن معاذ بن جبل قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لو تعلم أمتي ما لها في الحِلْبَة لاشترتها ولو بوزنها ذهبًا».

#### ثالثًا: التغريج:

ا) هذا الحديث أخرجه الإمام الحافظ سليمان بن أحمد الطبراني في «المعجم الكبير» سليمان بن أحمد بن النضر (٩٦/٢٠) حرثنا أحمد بن النضر العسكري، حدثنا سليمان بن سلمة الخبائري، حدثنا عتبة بن السكن الفزاري، حدثنا ثور بن يزيد، عن خالد بن معدان عن معاذ بن جبل قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ لو تعلم أمتى...، الحديث.

٢) وأخرجه الإمام الحافظ أبو نعيم في «الطب»
 (٦٥٠) ح( ٦٥٠) قال: حدثنا سليمان بن أحمد

#### والعاء التحقيق،

#### هذا الحديث فيه علتان:

الأولى: سليمان بن سلمة الخبائري: قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٣٤٧٢/٢٠٩/٢): قال أبو حاتم: متروك لا يُشتغل به، وقال ابن الجنيد: كان يكذب ولا أحدث عنه، وقال النسائي: ليس بشيء، وقال ابن عدي: له غير حديث منكر. اه. الأخرى: عتبة بن السكن الفزاري: قال الحافظ ابن حجر في «اللسان» (١٤٨/٤) (١٤٨/٤)، قال الدارقطني: متروك الحديث، وقال البيهقي: واه، منسوب إلى الوضع. اه.

الاستنتاج: الحديث وادٍ موضوع لما فيه من كذَّاب ووضّاء.

#### خامسا: طريق آخر لحديث معاذ:

أخرجه الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» ( / / / / / / ( ۲٤/۲٤) قال: حدثنا الحسين بن عبد الله القطان، حدثنا بحدر، حدثنا بقية، عن ثور بن يزيد، عن خالد بن معدان، عن معاذ بن جبل، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لو يعلم الناس ما لهم في الحلبة لاشتروها ولو بوزنها ذهبًا ، اهـ.

#### سادسا: التحقيق:

١) قال الحافظ ابن عدي في الكامل (١٨٨/١):
 ولا أعلم يرويه عن بقية غير جحدر». اهـ.

وقال ابن عدي؛ جحدر هو أحمد بن عبد الرحمن بن الحارث الكفرتوثي يُعْرَف بجحدر؛ ضعيف، ويسرق الحديث، وروى المناكير، وزاد في الأسانيد. اهـ.

قلت: وأخرج الحافظ ابن عدي في الكامل، عشرة أحاديث منكرة من أحاديث جحدر مبيئًا فيها زياداته في الأسانيد وسرقاته.

٢) علة أخرى؛ بقية وهو بقية بن الوليد الحمصى.

أورده الحافظ ابن حجر في طبقات المدلسين، في «المرتبة الرابعة، رقم (١) وقال: «بقية بن الوليد الحمصي كان كثير التدليس عن

الضعفاء والمجهولين، اه.

قلت: ولقد بين الحافظ ابن حجر منهجه في الطبقات فقال: «الرابعة: من اتفق على أنه لا يحتج بشيء من حديثهم إلا بما صرحوا فيه بالسماع لكثرة تدليسهم عن الضعفاء والمجاهيل كمقية بن الوليد». اهـ.

قلت: ويقية في هذا الحديث لم يصرح بالسماع وقد عنعن وكان يدلس على الثقات ما أخذه عن المجاهع بن عمرو، وعمر بن موسى الوجيهي وغيرهما من الكذابين والوضاعين والمتروكين، كما قال الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢٠٠/١)، وأقر هذا الإمام الذهبي في «الميزان» أحاديث بقية ليست نقية، فكن منها على تقية، ثم أورد له أحاديث باطلة ومنكرة وموضوعة يدلسها أسقط منها الكذابين والوضاعين في ترجمة أكثر من مائة وثمانين سطرًا وختمها بقول أبي الحسن بن القطان؛ «بقية يدلس عن الضعفاء، ويستبيح ذلك، «بقية يدلس عن الضعفاء، ويستبيح ذلك،

فقال الإمام الذهبي بعقبها: «نعم والله، صح هذا عنه؛ إنه يفعله».

قلت: فالحديث من هذا الطريق موضوع باطل، ويزيد حديث معاذ وهنًا على وهن.

#### سابعاً: رواية الحلبة في حديث عائشة،

وحتى لا يتقول علينا من لا دراية له بالصناعة الحديثية ويقول: إن الحلبة جاء من حديث عائشة فإليك حديث عائشة تخريجًا وتحقيقًا مبينًا عاره وكاشفًا عواره:

ا أخرجه الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٣٥٩/٢) (٤٨٩/١٢٠) قال: حدثنا أحمد بن عبد الله الخولاني الحمصي، وعلي بن إسحاق بن بردي قالا: حدثنا محمد بن يزيد المستملي، حدثنا حسين بن علوان حدثنا هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لو علمت أمتي ما لها في الحلبة الاشتروها ولو بوزنها ذهبًا».

٢) وأخرجه الإمام الحافظ أبو نعيم في «الطب»
 (٦١١/٢) ح (٦٥١) قال: أخبرنا أحمد في كتابه،
 حدثنا علي بن إسحاق، حدثنا محمد بن يزيد

#### الستملي، حدثنا حسين بن علوان به. ثاملا: التحقية:

علة هذا الحديث: حسين بن علوان الكوفي. قال الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢٤٤/١): «كان يضع الحديث على هشام بن عروة وغيره من الثقات وضعًا، لا تحل كتابة حديثه الا على جهة التعجب؛ كذبه أحمد بن حنبل، روى أحاديث إذا سمعها من ليس الحديث صناعته اتهمه بالوضع .. اهـ.

قلت: وقال الحافظ ابن عدي في «الكامل»: «يضع الحديث» وأخرج عن الإمام يحيى بن معين قال: «كذاب». اهـ.

#### تاسعًا: الإمام ابن القيم ونقد المَّن:

قال الإمام ابن القيم في «المنار المنيف» ص (۱۱۱): ونحن ثنبته على أمور كلية يُعرف بها كون الحديث موضوعًا، ثم بين في الفصل (٨) الأمر الثالث من هذه الأمور فقال: «ومنها سماجة الحديث، وكونه مما يُسْحَر منه كحديث: لو يعلم الناس ما في الحلبة الاشتروها بوزنها ذهبًا». اهـ.

قلت: وهو برقم (٦٣) من بين تسعة عشر حديثًا جعلها مثلًا لسماجة الحديث وكونه مما يُسخر منه، ولقد جمعنا طرق هذا الحديث، وبينا عللها وما فيه من كذابين ووضاعين ومتروكين ومدلسين ومن يسرق الحديث، كل طريق يزيد الآخر وهنًا على وهن؛ فالحديث موضوع كذب مختلق، مصنوع منسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فكيف بالدكتور زغلول النجار -عفا الله عنا وعنه- يقول؛ أوحاه الله تعالى إلى النبي صلى الله عليه وسلم وهذا الحديث المعجز في قضية علمية هو وحي أوحاه الله تعالى إلى النبي صلى الله عليه وسلم بالنبوة أوحاه الله تعالى إلى النبي صلى الله عليه وسلم بالنبوة الرسالة .. اهـ.

وأذكركم ونفسي بما بينته في الأسباب آنفًا أثبت العرش ثم انقش، حتى لا نقع تحت وعيد قول النبي صلى الله عليه وسلم: «مُن يقل علي ما لم أقل فليتبوأ مقعده من النار» (صحيح البخاري ح10).

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.



# المعيال الإحادثي الإعادة المعالات المعالات المعالات المعالات المعالات المعالات المعالات المعالات المعالات الم

الشيخ على حشيش

قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا كان آخر الزمان...، الحديث. ثانيا: التحقيق:

علة هذا الحديث ابن البيلماني؛ قال الإمام الحافظ ابن حيان في «المجروحين» (٢٦٤/٢): محمد بن عبد الرحمن البيلماني يروي عن أبيه بنسخة شبيها بمائتي حديث كلها موضوعة، لا يجوز الاحتجاج به، ولا ذكره في الكتب إلا على جهة التعجب. اه.

قلت: ولقد أخرج الحافظ ابن حبان في اثني عشر حديثا من هذه النسخة الموضوعة قال أخبرنا بهذه الأحاديث محمد بن يعقوب الأهوازي، قال حدثنا أبو الربيع عبد الله بن محمد بن يحيى الحارثي، حدثنا محمد بن الحارث، الحارثي قال: حدثنا محمد بن عبد الرحمن البيلماني، عن أبيه، عن ابن عمر. قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وابتدأها بحديث: «إذا كان آخر الزمان واختلفت الأهواء فعليكم بدين أهل البادية والنساء، وختم الاثني عشر حديثا بحديث «الأبدال» بنفس السند قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « لا يزال أربعون رجلا يحفظ الله بهم الأرض كلما مات منهم رجل أبدل الله مكانه آخر، هم في الأرض كلها ،. اه.

ثم قال: وكرهت ذكر المائتي حديث كلها؛ لأن فيما ذكرناه غنية لن هذا الشأن صناعته عن الإكثار منها في الذكر، اهـ.

قلت: ونقل الإمام الذهبي في «الميزان» (٧٨٢٧/٦١٧/٣) قول الإمام ابن حبان في ابن البيلماني وأقره ثم قال: وقال البخاري: ، منكر الحديث،، وهذا المصطلح معناه عند الإمام البخاري قال: «كل من قلت فيه منكر الحديث فلا تحل الرواية عنه، نقله عنه ابن القطان كما في الميزان، (١/٥).

#### (٩٧٤)؛ ،إذا كان آخر الزمان واختلفت الأهواء فعليكم بدين أهل البادية والنساء

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار، (٢/١٥) مكتبة الحرم النبوي «الحديث» رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧) وقال: وفرعن ابن عمره.

قلت: «فر، ترمز إلى «مسند الفردوس»

وهذا تخريج بغير تحقيق فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين أنه حديث موضوع.

فائدة؛ وحتى يقف القارئ الكريم على معرفة هذا المصطلح لا بد من بيان معناه الاصطلاحي: «الموضوع، هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شر الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته في أي معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونا ببيان وضعه. كذا في تدريب الراوي، (٢٧٤/١) النوع (٢١) للإمام السيوطي.

وقال الحافظ ابن حجرية شرح النخبة ص(٤٤): «الطعن بكذب الراوي في الحديث النبوي هو «الموضوع»، وسنطبق هذا المصطلح على هذا الحديث من التخريج والتحقيق حتى يجد طالب العلم أيضا دراسة لعلم الحديث التطبيقي،

#### ولا: التخريج:

الحديث أخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الضردوس، ح(٤٤٨) قال: أخبرنا عبدوس، أخبرنا ابن لال، أخبرنا على بن سليمان بن محمد بن عبد السلام، حدثنا محمد بن يعقوب الأهوازي، حدثنا أبو الربيع الحارثي، حدثنا محمد بن الحارث، حدثني ابن البيلماني، عن أبيه عن ابن عمر



الحمد لله رب العالمين والعاقبة للمتقين ولا عدوان إلا على الظالمين، وبعد، هل من السنة أن يجتمع المسلمون في المساجد بعد صلاة المغرب في ليلة النصف من شعبان ليقرءوا دعاء خاصًا يلقيه عليهم الأئمة؟ وهل هذا الدعاء الخاص وارد في السنة؟

إن هذا الاجتماع لم يكن على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا على عهد خلفائه الراشدين ولا على عهد السلف الصالح، وانما هو من البدع ومحدثات الأمور التي حدرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم الاها.

فقد صح أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المدين من بعدي، عضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة،.

وسلم قــال: «كـل عمل ليس عليه أمرنا فهو رد».

ولا شك أن أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم وصحابته وخلفائه لم يكن على هذا ولم يكونوا يجتمعون في هذا الوقت من هذه الليلة لقراءة هذا الدعاء ولا غيره، ولم يأت بذلك حديث صحيح ولا حسن ولا ضعيف، ولا رواه أحد من رواة الحديث، ولا جاء في كتاب من كتب السنة.

فما حرض المسلمين على عمل مردود عليهم لا يقبله الله ولا يثيب فاعليه? وما شمرة عبادة يعلم صاحبها أنها لا تفتح لها أبواب السماء، ولا تنال حظًا من القبول؟ لأنها ليست مما كان عليه أمر الرسول صلى الله عليه وسلم وكل ما لم يكن عليه أمره من العبادات فهو مردود لا يظفر بشرف القبول.

هذا الاجتماع وما فيه بدعة ابتدعها المسرفون وأذاعوها، وطوّع الجهل للناس قبولها، ففشت فيهم كما يفشو الوباء، وحتى صاروا يعتقدون أن هذا الدعاء يطيل العمر، ويوسع الرزق؛ ويكشف البلاء، وحتى صار من لم يتمكن من قراءته متشائمًا يتوقع حلول الأرزاء والنكبات في كل حين، وقد بلغ من حرص الناس عليه أن تاركي

66

ولا شك أن الليلة النتي يضرق فيها كل أمر حكيم هي ليلة القدر، لا ليلة النصف من شعبان.

"

الصلاة الذين لم تخط أقدامهم أعتاب المساجد يؤمونها في هذه الليلة لا للصلاة ولكن للدعاء. وما هذه الليلة إلا كسائر ليالي العام لا تمتاز منها بشيء، والأحاديث الواردة في شأنها ليس فيهاشيء يرتقي إلى درجة الحسن فضلاً عن الصحيح، بل كلها إما ضعيف واه، وإما موضوع كما قرره أنمة هذا الشأن.

قال الحافظ أبو بكر بن العربي: «ليس في ليلة النصف من شعبان حديث يساوي سماعه». وأما الدعاء الذي يدعون به فلم يرد

عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا عن صاحب ولا أحد من أهل العلم يعرف، وفيه أكاذيب تحمل المؤمن على أن يربأ بنفسه عن أن يدعو به؛ وإليك البيان؛

من عبارات هذا الدعاء قولهم: «في ليلة النصف من شهر شعبان المكرم التي يفرق فيها كل أمر حكيم ويبرم»، وهذا معنى باطل، لأنهم يقصدون: «ينقض فيها كل أمر

حكيم ويبرم،، والأمر الحكيم لا ينقض. ولا شك أن الليلة التي يفرق فيها كل أمر حكيم هي ليلة القدر، لا ليلة النصف من شعبان، والمعنى: يفرق بينه وبين الأمر الباطل بالعلم والقرآن الذي هو الفرقان، فمن أسند هذا الفضل إلى هذه الليلة فقد افترى على الله الكذب، وكفى به إثما مبيئاً. وليلة القدر في رمضان يقينا وليست في شعبان.

برهان ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَا اللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّالَّالِمُوالَّالِمُوالَّاللَّا لَا اللَّالَّالَّ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَ

وقُولُهُ تعالى: «إِنَّا أَمْرَلْتُهُ فِي لِنَانِهِ ٱلْفَدْرِ ﴿ وَمَا الْمُولِدُ لَكُ وَمَا الْمُولِدُ لَكُ الْم الْمُولِكُ مَا لِنِلَهُ ٱلْقَدْرِ ﴿ الْنِيلَةُ ٱلْفَدْرِ حَيْرٌ مِنْ ٱلْفِ شَهْرِ ﴿ لَنَوْلُهُ ٱلْمُلْتِكُمُهُ وَالرُّوعُ فِيهَا بِإِذْنِ رَئِهِم مِنْ كُلِي أَمْنِ

المُنتُرِعِي مَثَّى مَطْلَعِ ٱلْمَجْرِعِي

58

66 ولا ينبغى لعبد مؤمن أن يوجه إلى الله دعاء مكذوبا فانه اثم، والله لا يقيل الدعاء باثم ولا عدوان .

أنزل في ليلة مباركة فيها يفرق كل أمر حكيم. وأنه أنزل في ليلة القدر. وأنه أنزل في شهر رمضان. واذا تكون الليلة المباركة التي بضرق فيها كل أمر حكيم هي لىلة القدر. وإذًا تكون هذه الليلة في شهر

فاذا ألفت بين هذه النصوص

علمت علم اليقين أن القرآن

رمضان وإحدى لياليه. وإذا يبطل الدعاء بأن الليلة التى يضرق فيها كل أمر حكيم هي ليلة النصف من شهر شعبان. وإذا يثبت كذب من يدعى ذلك.

ولا ينبغي لعبد مؤمن أن يوجه إلى الله دعاء مكذوبًا فإنه إثم، والله لا يقبل الدعاء بإثم ولا عدوان.

#### هذا وللدعاء آداب تنبغي مراعاتها:

منها: أن يكون بذلة وضراعة وانكسار، ومنها: أن يكون خُفية بين العبد وربه، قال تعالى: «ادْعُوا رَبِّكُمْ تَضُرُّعَا وَخَفْيَةَ إِنَّهُ لا نُحِبُ المُفتَدينَ،، وقد فسر العدوان برفع الصوت بالدعاء، وقد قال عليه الصلاة والسلام: «أربعوا على أنفسكم فإنكم لا تدعون أصم ولا غائبًا وإنما تدعون سميعًا بصيرًا وهو معكم أينما كنتم،

فأين مراعاة هذه الأداب في هذا الدعاء؟ وقد بين لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم أحوالا وأوقاتا يكون فيها الدعاء أقرب إلى الإجابة فلنتحرها، ولنكثر من الدعاء فيها فذلك قَمِن أن يحقق لنا الإجابة، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد فأكثروا الدعاء، رواه مسلم.

وروى الترمذي من حديث أبي أمامة قال: قيل لرسول الله صلى الله عليه وسلم؛ أي الدعاء أسمع؟ قال: جوف الليل الآخر،

أو قطيعة رحم». وخير الأدعية ما أشرعن رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنا موردٌ لك ذروًا منها لعلك تدعو به حين تصفو نفسك وتسمو روحك.

ودير الصلوات المكتوبات.

والله تعالى يستجيب كل

دعوة من العبد السلم متى

كانت خالصة بريئة من

الإشم والكذب، فقد روى

الترمذي من حديث عبادة

بن الصامت أن رسيول الله

صلى الله عليه وسلم قال:

وما على الأرض مسلم يدعو

الله تعالى بدعوة إلا أتاه

الله إياها أو صرف عنه من

السوء مثلها ما لم يدع بإثم

فعن أنس قال: «كان أكثر دعاء النبي صلى الله عليه وسلم: ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الأخرة حسنة وقنا عذاب النار». متفق عليه.

وعن ابن مسعود أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقول: «اللهم إنى أسألك الهدى والتقى والعفاف والغنى،. رواه مسلم.

وكان عليه الصلاة والسلام يأمر أصحابه أن يدعو بهذا الدعاء: «اللهم اغضر لي وارحمني واهدني وعافني وارزقني». وهذا دعاء جامع يجمع الدنيا والآخرة.

ومن أدعيته عليه الصلاة والسلام: «اللهم أصلح لي ديني الذي هو عصمة أمري، وأصلح لى دنياي التي فيها معاشى، وأصلح لى آخرتي التي إليها معادي، واجعل الحياة زيادة لي من كل خير، واجعل الموت أمانًا لي من کل شر،

هذا وفي ذلك الدعاء مآخذ أخرى لا أرى ما يدعو إلى الإفاضة فيها، فحسبي ما قدمت، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.



59

# عزاء واجب

تتقدم جمعية أنصار السننة المحمدية بخالص العزاء في وفاة فضيلة الشيخ عبد العزيز عاشور مُؤسِّس ورئيس أنصار السنة فرع عابدين. اللهم اغفر له وارحمه وعافه واعف عنه، وأكرم نزله، ووسع مدخله، واغسل ذنوبه بالماء والثلج والبرد، ونقه من الخطايا كما ينقى الثوب الأبيض من الدنس، وأبدله دارًا خيرًا من داره، وأهلاً خيرًا من أهله، وأدخله الجنة وأعذه من عذاب النار.

# عزاء واجب

تتقدم جمعية أنصار السنة المحمدية بخالص العزاء في وفاة فضيلة الشيخ عبد المعطي عبد المقصود محمد عبد الله مؤسس ورئيس فرع أنصار السنة بالإسكندرية. اللهم اغفر له وارحمه وعافه واعف عنه، وأكرم نزله، ووسع مدخله، واغسل ذنوبه بالماء والثلج والبرد، ونقه من الخطايا كما ينقى الثوب الأبيض من الدنس، وأبدله دارًا خيرًا من أهله، وأدخله الجنة وأعذه من عذاب النار.

# عزاء واجب

تتقدم جمعية أنصار السنة المحمدية بخالص العزاء في وفاة المهندس محمد السيد عبد السلام أخو فضيلة الشيخ عادل السيد من كبار دعاة أنصار السنة المحمدية. اللهم اغفر له وارحمه وعافه واعف عنه، وأكرم نزله، ووسع مدخله، واغسل ذنوبه بالماء والثلج والبرد، ونقه من الخطايا كما ينقى الثوب الأبيض من الدنس، وأبدله دارًا خيرًا من داره، وأهلاً خيرًا من أهله، وأدخله الجنة وأعده من عذاب النار.

# عزاء واجب

تتقدم جمعية أنصار السنة المحمدية بخالص العزاء في وفاة الشيخ أحمد محمد صابر عوض الله رئيس فرع أنصار السنة المحمدية برقة النوبة مركز بلبيس الشرقية. اللهم اغفر له وارحمه وعافه واعف عنه، وأكرم نزله، ووسع مدخله، واغسل ذنوبه بالماء والثلج والبرد، ونقه من الخطايا كما ينقى الثوب الأبيض من الدنس، وأبدله دارًا خيرًا من أهله، وأدخله الجنة وأعذه من عذاب النار.



# التحذير من سوء الظن وعواقبه

الحمد لله، رضي من عباده باليسير من العمل، وتجاوز عن تقصيرهم والرّلل، امتن عليهم بالنعمة، وكتب على نفسه الرحمة، أحمده- سبحانه- وأشكره، وأثنى عليه وأستغفره، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، من اتبع هداه فلا يضل ولا يشقى، ومن أعرض عن ذكره فإن له معيشة ضنكا، ويحشر يوم القيامة أعمى، وأشهد أن سيدتا ونبينا محمدًا عبد الله ورسوله، أرسله ريه رحمة للعالمين، وقدوة للعاملين، ومحجة للسالكين، وحجة على الخلق أجمعين، صلّى الله وسلّم وبارك عليه، وعلى آله وأصحابه، وسلّم تسليمًا كثيرًا إلى يوم الدين.

دعوة الشريعة الإسلامية لكل ما يزيد الألفة والمودة

أُمِّةَ الإسلام: لقد دعت الشريعةُ الإسلاميةُ إلَى كلُ ما يُحقِّق معنى الأُخوَّة، ويَزِيدُ فِي الأَلفة والمودة، ورتبت الأجرَ والمثوبة عليه، ونهَتَ عن كلُ ما يؤدِّي إلى الضغينة والفتنة، وسدَّت الطرقَ المفضية إليه، فهن جُملة ما والفتنة، وسدَّت الطرقَ المفضية إليه، فهن جُملة ما ولا بينة، والظنُّ السيءُ لا يُغني من الحق شيئًا، قال جلُ وعلاً: (رُمَّا بِنَهُ اللهُ عَنَّا إِذَ الظَّنَّ اللهُ عَنَّا إِنَّ الظَّنَّ لا يُعْنِي مِنَ الحق شيئًا، قال جلُ علا عنه المؤلِّق مَنِيَّا إِنَّ اللهُ عَنَّا إِنَّ اللهُ عَنْ المُعَلِّق مَنِيَّا إِنَّ اللهُ عَنْ المُعَلِّق مَنِيَّا إِنَّ اللهُ عَنْ المُعَلِّق مَنِيَّا إِنَّ اللهُ عَنْ إِنَّ اللهُ عَنْ المُعَلِّق مَنِيَّا إِنَّ اللهُ عَنْ المُعَلِّق مَنِيَّا إِنَّ اللهُ عَنْ المُعَلِّق مَنِيَّا إِنْ اللهُ عَنْ المُعَلِّق مَنِيَّا اللهُ ال

بعض حقوق السلم على أخيه السلم

مَعاشرَ المُؤْمنينَ: إِنَّ حقَّ المسلم على إخوانه، أن يُظن به خيرًا، وأن يوثق به ويؤتمن، ولا يظن به سوءًا ولا يُخوَّن، ما دام الخيرُ ظاهرًا على أخلاقه، وأماراتُ الثقةِ باديةَ على طباعه، فمَن شُوهد منه المسترُ والصلاحُ، وأُونِسَتُ منه المنامَ المُ



والفلاحُ، فظنَّ الفساد به والخيانة محرَّمُ، ومَنْ ظنَّ به سوءًا فهو آثمٌ، وإنَّ منْ ثمرات حُسن الظنُّ أنَّه يُفضي إلى راحة البال وطمأنينة النفس، وسعادة القلب، وسلامة الصدر، وفيه امتثال لأمر النبيّ-صلى الله عليه وسلم-؛ حيث قال: "إِيَاكُمْ وَالْظُنَّ، فَإِنَّ الْظَنَّ أَكُذُبُ الْحَدِيثِ" (رواه البخاري ومسلم).

إخوة الإيمان: إنَّ الأصل في السلم السلامة، ولا يُعدُل عنها إلا بيقين، وليس من منهج الصالحين، تتبُّع العورات، والبحثُ عن الزلات والسقطات، والضرحُ بِالْعَثْرات، وسوءُ الظنُّ بِالمسلمينَ، فمن تلك سجيتُه، عرض نفسه لغضب الله وسخطه، وخزيه وفضيحته؛ فضي سُنن الترمذي أن النبي-صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ- قَالَ: "يَا مَعْشَرَ مَنْ آمَنَ بِلسَانِهِ، وَلَمْ يُضْضَ الْإِيمَانُ إِلَى قَلْبِهِ، لا تَـوْدُوا الْمُسْلَمِينَ ولا تعيروهم، ولا تَتَبِعُوا عَوْرَاتِهِمْ، فَإِنَّهُ مَنْ تَتَبِعِ عِورةَ أَخِيهِ الْسَلِّم تَتَبِّع اللَّه عَوْرَتُهُ، وَمَنْ تَتَبِّعِ اللَّهِ عَوْرَتُهُ يَفْضَحُهُ ولو ق جوف رحله".

العواقب الوخيمة لسوء الظن

إنَّ مِن يُعامِلِ النَّاسَ بِالطِّنُونِ الكَاذِبِةُ، حريُّ أَن تجتمع فيه الأحقاد والضغائن، فتشوّش عليه قلبَه، وتنغُص حياتُه، فتصبح معيشتُه ضنكًا، وبصيرته عمياء، يلجأ إلى تأويلات وتخريصات، وتحليلات وتفسيرات، ويدُّعي أنَّ ذلك حصافَّةً وفطنةً، وما علم أنَّهُ ضَرِّبٌ من العَبَثُ بالنَّيَّاتَ، ولا يزال المرءُ يستجيب لسوء ظنه، فيُعيب الناسَ بذكر مساونهم وزلاَّتهم، ويُقبِّح أحوالُهم، حتى يرى أنهم قد فسدوا وهلكوا، والحقيقة أنَّه أسوءُ حالاً منهم؛ بما يلحقه من الإثم في عيبهم والوقيعة فيهم، وازدرائهم واحتقارهم، وتفضيل نفسه عليهم، ففي صحيح مسلم أنَّ رَسُولَ اللَّه-صلى الله عليه وسلم- قال: "إذا قال الرَجُل: هَلَكَ الثَّاسُ، فَهُوَ أَهْلَكُهُمْ"، وإذا كَأَنْ الْرِءُ لَيَضَعُبُ عليه معرفة نيته في عمله، فكيف يتسلَّط على نيات الخلق ١٩

فَمَنْ أَرَادِ النَّجَاةُ، ظُنَّ السوء بنفسه، واجتَّهَد في إصلاح قلبه، وتزكية نفسه، وسلامة صدره؛ واشتَغُل بعيوبه عن عيوب غيره، دخل رجل على أبي دُجانة-رضي الله عنه-، وهو في مرضه الذي مات فيه، ووجهُه-رضي الله عنه- يتهلَّل

ويقول: "ما من عمل أؤثقُ عندي منْ شيئين: لا أتكلُّم فيما لا يُعنيني، وقد كان قلبي سليمًا"، وذكر البيهقي في مناقب الإمام الشافعي-رحمه اللَّه- أنَّه قال: "مَنْ أحبُّ أن يُقضى له بخير، فليُحسنُ بالناس الظنّ ".

ولقد كان النبي-صلى الله عليه وسلم- يذكر أصحابَه بعظم حرمة المؤمن، وحسن الظن به: ففي سنن ابن ماجه، عن ابن عُمر-رضي الله عنهما- قَالَ: رَأَيْتُ رَسُولَ الله-صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ- يُطُوفُ بِالْكَعْبَةَ، وَيَقُولُ: "مَا أَطْيَبَكَ وأطيب ريحك، مَا أغظَمك وأغظم خُرْمَتك. وَالَّذِي تَفْسُ مُحَمِّد بِيَدِه، لَحُرِّمَةُ الْمُؤْمِنِ أَعْظُمُ عنْدُ اللَّهِ خُرْمَةً مَثَّكَ، مَالَه، وَدَمِه، وَأَنْ نَظُنُ بِهِ إلا خَيْرًا"، وكان يُربيهم-صلى الله عليه وسلم-، على سدُّ منافذ الشيطان، ونزع فتيل سوء الظنُّ: فَفِي الصحيحين: عَنْ جَابِر َ رضى الله عنه-قَالَ: "نَهَى رَسُولُ الله-صَلَى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- أَنَّ يَطْرُقَ الرَّجُلُ أَهْلَهُ لَيْلاً يَتَخْوَنُهُمْ. أَوْ يَلْتُمسُ عثراتهم "، وجاء رجل إلى النبي-صلى الله عليه وسلم-، وقد دخلتُه الريبة، وأحاطتُ به ظنونُ السُّوء بزوجته؛ لأنَّها ولدَّتْ غلامًا ليس على لونها ولا على لونه، فأزال النبيِّ-صلى الله عليه وسلم- ما ي قلبه، بسؤاله عن لون إبله، فقال-صلى الله عليه وسلم-: "هَلْ لَكَ مِنْ إِبِلَ؟"، قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: "مَا أَلُوَانُهَا؟" قَالَ: حُمْرٌ، قَالَ: "هَلُ فيهًا منْ أَوْرَقَ؟"-والأَوْرَقُ من الإبل: هو الذي في لونه بياض إلى سواد-، قال الرجل: نَعْم، قال: "فَأَنِّي كَانَ ذَلِكَ؟"، قَالَ: أَرَاهُ عِزْقٌ نَزُعُهُ، فَقَالَ-صلى الله عليه وسلم-: "فَلَعَلُ ابْنَكَ هَذَا نَزْعُهُ عرق" (رواه البخاري ومسلم).

وغُضبَ-صلى الله عليه وسلم-، على أسامة بن زيد-رضي الله عنهما-، عندما قتل مَنْ قال: لا إله إلا الله، متأوّلاً في نيته؛ ففي (صحيح مسلم): قال صلى الله عليه وسلم لأسامة: "أَفَالُ لاَ إِلَهُ إِلَّا اللَّهِ وَقَتَلْتُهُ؟" قَالَ: قَالَ: يَا رُسُولَ اللَّهُ، إِنَّمَا قَالَهَا خُوفًا مِنَ السِّلاحِ، قَالَ: "أَفَالَ شَقَقْتُ عَنْ قَلْبِهِ حَتَّى تَعْلَمُ أَقَالِهَا أُمْ لا ؟ إِ"، أَيْ: إِنْمَا كُلُفْتَ بِمَا يَنْطَقُ بِهِ اللَّسَانُ، وَأَمَا الْجِنَانُ، فليس لك طريق إلى معرفة ما فيه، فالأحكام يُعْمَلُ فِيهَا بِالْظُواهِرِ، وَاللَّهِ-جِلُ جِلالُه- يَتُولَى السَّرَائِرَ، وِيَّ الروايةَ الأخرى: دَعَاهُ-صلى اللَّه



إخوة الإيمان: فكما نَهي المسلم عن سوء الظن بإخوانه، فهو مأمورٌ بأن يتقي مواضعً التُهم؛ صيانة لقلوب الناس عن سوء الظن به، ولألسنتهم عن الغيبة له، ففي الصحيحين، عَنْ صَفيَةً-رضى الله عنها وأرضاها- قالت: كَانَ النّبيُ-صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلِّمِ- مُعْتَكِفًا، فَأَتَيْتُهُ أَزُورُهُ لَيْلاً، فَحَدُثْتُهُ، ثُمَ قَمْتُ لأَنْقَلبَ، فَقَامَ مَعيَ ليَقُلبَني، فَمَرّ رُحُلانِ مِنْ الْأَنْصَارِ، فَلَمَّا رَأْيَا النَّبِيِّ-صَلَّي الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- أَشْرَعًا، فَقَالُ النَّبِيُّ-صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ-: "عَلَى رَسْلَكُمَا؛ إِنَّهَا صَفِيَةً"، فَقَالاً: سُبْحَانَ اللَّه يَا رَسُولَ اللَّه! قَالَ: "إِنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرِي مِنَ الْإِنْسَانَ مَجْرَى اللَّهُم، وَإِنِّي جَشَيْتُ أَنْ يَقُدُفَ فِي قلوبكما شرًا"؛ فلذ لك أمر المسلم إذا سافرية رمضان، يأن لا يُجاهر بفطره أمام الناس، وإذا صلى فرضه، وجاء لجماعة يُصلون، فانه يُصلي معهم وتكون له نافلة؛ ففي مسند الامام أحمد، عن جَابِر بْن يَزيد، عَنْ أَبِيهِ قَالَ: شَهِدُتُ مَعَ رَسُولُ اللَّه-صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم- حَجَتُهُ، قَالَ: فَصَلَّيْتُ مَعَهُ صَلاةَ الْفَجْرِ فِي مُسْجِدِ الْخَيْفِ، فَلَمَا قَضَى صَلاتُهُ إِذَا هُوَ بِرَجُلِينَ فِي آخِرِ الْمُسْجِدِ لَم

اللهم اهدنا لأحسن الأخلاق، لا يهدي لأحسنها إلا أنت، واصرف عَنّا سيئها، لا يصرف عَنّا سيئها إلا أنت.

يُصَلِّيا مَعَهُ، فَقَالَ: "عَلَيَ بِهِمَا"، فأتَّيَ بِهِمَا تَرْعَدُ فَرَائِصُهُمَا، قَالَ: "مَا مُنْعَكُمَا أَنْ تُصَلِّيا

مَعَنَا؟"، قَالاً: يَا رَسُولَ اللَّه، كُنَا قَدْ صَلَيْنَا

فِي رِحَالِنَا. قَالَ: "فَلا تَفْعَلاً، إِذَا صَلَيْتُمَا فِي

رَحَالِكُمَا، ثُمُ أَتَيْتُمَا مُسْجِدُ جُمَاعَةً، فَصَلْيًا

معهم، فإنها لكما نافلة".

اللهم صلُ على محمد وعلى آلِ محمد، كما صليتَ على آلِ براهيم، وباركُ على محمد وعلى آلِ إبراهيم، وباركُ على آلِ محمد، كما باركتَ على آلِ إبراهيم، إنكَ حميدٌ مجيدٌ، وارضَ اللهم عن الخلفاء الراشدين، الأثمة المهديين؛ أبي بكر، وعمر، وعثمان، وعليّ، وعن سائر الصحابة أجمعين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وعنا معهم برحمتكَ يا أرحم الراحمين.

عليه وسلم- فَسَأَلُهُ، فَقَالَ: "لَمْ قَتَلْتُهُ؟" قَالَ: يَا رَسُولَ اللّه، أَوْجَعَ فِي الْسُلُمِينَ، وَقَتَلَ فُلاَنًا وَفُلاتًا، وَسَمَى لَهُ نَضْرًا، وَإِنِي حَمَلَتُهُ عَلَيْهِ، فَلَمَا رَأَى السَيْفَ قَالَ: لا إِلَهَ إِلَا اللّه عَلَيْه وَسَلَم-؛ فَقَالَ رَسُولُ الله-صَلَى اللّه عليه وَسَلَم-؛ فَقَالَ رَسُولُ الله حَسَلَى اللّه عليه وَسَلَم-؛ "أَقَتَلْتَهُ؟" قَالَ: تَعْمُ، قَالَ: "فَكَيْفَ تَصْنَعُ بِلاَ إِلَه إِلَا اللّه إِذَا جَاءَتُ يَوْمَ الْقَيَامَة؟"، قَالَ: يَا رَسُولُ اللّه، اَسْتَغْفَرْ لِي، قَالُ: "وَكَيْفَ تَصْنَعُ بِلاَ إِلَه إِلاَ اللّه إِذَا جَاءَتُ يَوْمَ الْقَيَامَة؟"، قَالَ: يَا بِلاَ إِلَه إِلاَ اللّه إِذَا جَاءَتُ يَوْمَ الْقَيَامَة؟". قَالَ: يَعْمَ الْقَيَامَة؟". قَالَ: يَعْمَ الْقَيَامَة؟". قَالَ: يَعْمَ الْقَيَامَة؟". تَصْنَعُ بِلاَ إِلَه إِلاَ اللّه إِذَا جَاءَتُ يَوْمَ الْقَيَامَة؟".

أَعُودُ بِاللَّهُ مِن الشيطان الرجيم: (يَّأَيُّهَا الَّيْنَ مَا مُوْا الْمَيْدُوا كَثِرًا مِنَ القَّنِ إِنَّ بَعْضَا الْمُنِ الْمُنْ اِنَّةً وَلَا خَمْسُوا وَلَا يَعْنَى تَعْضَكُمْ يَعْضَا أَيْثِ الْمُدُّفِّدُ أَنَّ يَأْكُنُ لَخْمَ الْمِيهِ مِّينًا فَكُوفُتُوهُ وَالْقُوا اللهُ إِنَّ اللهُ وَأَنَّ رَّحِمُ (الْحُجُرَات: ١٢).

بعض الأسباب المعينة على حسن الظن بالأخرين مَعاشرَ المؤمنينَ: إنَّ من الأسباب المعينة على إحسان الظنّ بالأخرين، حَمْل كلامهم وأفعالهم على أحسن المحامل، والتماس الأعدار لهم، وقد كثرتُ أقوال السلف، في الثناء على حُسنِ الظن والحث عليه، قال الفاروق رَضَى اللَّه عَنْهُ وأرضاه: "لا يُحلُّ لامْرِيْ مُسْلِم، يَسْمَعُ مِنْ أَخِيهِ كَلْمَةَ يَظُنّ بها سُوءًا، وَهُوَ يُجِدُ لَهَا فِي شَيْء مِنَ الْحَيْرِ مَخْرُجًا"؛ فالمسلم يحمل ما يصدر عن إخوانه من قول أو فعل، على محمل حسن، ما لم يتحول الظن إلى يقين جازم؛ فالله-عز وجل- أمَرَنا بالتَّثبُت فقال: (يَتأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقُ بِنَهَا فَسَبَيْنُوا أَنْ تُصِيبُوا قُومًا عِهَالَةِ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُو تَدِيدِينَ )(الحجرات: ٦)، فالأصلُ أنَّنَا نُحسنِ الظُّنِّ بِالنَّاسِ، مَا لم يتبين بالقرائن خلاف ذلك، ممن عُرفوا بالسوء والشرِّ؛ ففي مسند الإمام أحمد: قال عمر بن الخطاب-رضي الله عنه وأرضاد-: "مَنْ أَظْهَرَ مِنْكُمْ خَيْرًا ظَنْنَا بِهِ خَيْرًا، وَأَحْبَبُنَاهُ عَلَيْهِ، وَمَنْ أَظْهَرَ مَنْكُمْ لَنَا شرًا، ظننا به شرًا، وَأَبْغَضْنَاهُ عَلَيْه".

على المسلم أن يتقي مواضع التهم صيانة لسمعته





الحمد لله على تعمة الاسلام، والصلاة والسلام على سيد الأتام.

وبعد، تحاول أن تأخذ بعض التماذج من عقوق أولاد الأنبياء، وبر أولاد الأنبياء لتأخذ العظة والعبرة بهم.

أولاً: من امثلة عقوق أبناء الأنبياء:

(۱) ابن سبيدنا دوح عليه السلام: قال تعالى، وقال أركار عبايت السلام: قال تعالى، وقال أركار عبايت الذي تجريها والمرابق الذي تجريها في تعالى وقادى أول أربار الأولى أبناء وكان في تعالى في تعالى المرابق المرابق

(ونادى نُوحٌ ابنه وَكَانَ فِي مَغْزِلِ يا بني اركب مُعْنَا وَلاَ تَكُن مَعْ الكَافِرِينَ) تصوير لتلك اللحظة الرهيبة الحاسمة التي أبصر فيها نوح عليه السلام وهو منعزل عنه وعن جماعة المؤمنين والمعزل، مكان العزلة أي، الانضراد وقبل أن يشتد الطوفان وترتفع أمواجه، رأى نوح ابنه كنعان، وكان هذا الابن في مكان منعزل فقال له نوح بعاطفة الأبوة الناصحة الملهوفة يا بني اركب معنا في السفينة ولا تكن مع القوم الكافرين الذين سيلفهم



النية والخمسون

الطوفان بين أمواجه عما قريب. ولكن هذه النصيحة الغالية من الأب الحزين على مصير ابنه لم تجد أذنا واعية من هذا الابن العاق المغرور، بل رد على أبيه: «قَـالُ ساّوي إلى جَبَلِ يعُصمُني» قال: سألتجئ إلى جبل من الجبال الشاهقة لكي أتحصن به من وصول الماء. (صفوة

التفاسير ١٣/٢).

ولكن البنوة العاقة لا تحفل بالأبوة الملهوفة والفتوة المغرورة لا تقدر مدى المهوفة والفتوة المغرورة لا تقدر مدى المهول الشامل (قال ساوي إلى جبل يعصمني من الماء)؛ ثم ها هي ذي الأبوة المدركة لحقيقة الهول وحقيقة الأمر ترسل النداء الأخير؛ وقال لا عاصم الميوم من أمر الله إلا من رحم الا جبال ولا مخابئ ولا حام ولا واق؛ إلا من رحم الله. نتيجة العقوق؛ قال تعالى؛ (وَحَالُ بَيْنَهُمَا اللهُ فِحُانُ مِنَ المُّغُرِقِينُ) الغرق والدمار والهلاك في كل وقت وحين.

 (٢) أولاد سيدنا يعقوب عليه السلام. قبال تعالى: ﴿ وَالَّوْا بِتَأْلُوا مِنا لِكِ لَا شَامِنًا عَلَى بُوشُفَ وَإِنَّا أَنْهُ لَنْصِيحُونَ ﴿ إِنَّا أَرْسِلْهُ مَمَّنَا طَسَدًا مُرْتَعُ وْمُلْعَبُ وَإِنَّا لَهُ لَخَنِيظُونَ ﴿ أَنَّا قَالَ إِنَّى لَيْحَرِّكُنِّ أَنَّ تَذَهَبُوا بِهِ. وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ الذِّتُ وَأَنتُمْ عَنْهُ عَيِلُونَ ﴿ قَالُوا لَيْنَ أَكُمُ اللَّهُ عَالُوا لَيْنَ أَكُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ انا إذا لَحْبُ ون ، (يوسف: ١١- ١٤). - وقَالُواْ يَا أَبِانًا مَا لَكَ لا تَأْمَنًا على يُوسُف، المعنى أي شيء حدث لك حتى لا تأمنا على أخينا يوسف، ونحن جميعاً أبناؤك؟ «وإنَّا لَهُ لِنَاصِحُونَ» أي ونحن نشفق عليه ونريد له الخير «أرسله معنا غدا يرتغ وَيَلْعَبْ ؛ أي: أرسله معنا غداً إلى البادية، يتسع في أكل ما لذ وطاب ويلهو ويلعب بالاستباق وغيره وأنا له لحافظون، أي ونحن نحفظه من كل سوء ومكروه، أكدوا كلامهم ب "إن واللام" وهم كاذبون؛ وقال إني ليحزنني أن تُذَهَبُوا به، أي قال لهم يعقوب: إنه ليؤلمني فراقه لقلة صبري عنه ﴿ وَأَخَافُ أَنْ يَأْكُلُهُ الْذَئْبِ وَأَنْتُمْ عَنَّهُ

غَافِلُونَ»؛ أي وأخاف أن يفترسه الذئب في حال غفلتكم عنه. (صفوة التفاسير ٣٨/٢).

قال تعالى: وَعَانُوْ الْمُهْ مِثَالَا يَكُونُ وَ وَهَا اللهُ مِثَالَا يَكُونُ وَ وَهَا اللهُ مِثَالَا يَكُونُ وَ وَهَا اللهُ مِثَالَا يَعُونُ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَهَا اللهُ مَنْ اللهُ وَمَا اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ وَمَا اللهُ مِنْ اللهُ وَهَا اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ وَمَا اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ وَمُنْ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ ال

١- «وَجاؤُوا أَباهُمْ عِشاءَ يَبْكُونَ » وتلك أول أمارة من أمارات الكذب الذي جاءوا به..
 إنهم جاءوا ملفضين في ظلام اللّيل، خوفًا من أن يضضحهم ضوء النهار.

٢- ثم كان البكاء فضيحة أخرى لهم.. إنه تباك وليس بكاء. والأذن قادرة على أن تميز التباكي من البكاء، وتفرق بينهما لا وقد عرف يعقوب هذه القصة الملفقة من أول لقاء ببنيه، ولأول كلمة سمعها منهم! وفي قولهم: ﴿ وَمَا أَنْتَ بِمُوْمِنِ لَنَا وَلُو كُنَّا صادِقِينَ ، فضيحة ثالثة ، تفضح هذا الباطل، وتكشف عن هذا النزور.. إنهم يتهمون أباهم - مقدما - بأنه لن يقبل شهادتهم

٤- ﴿ وَجَاؤُوا عَلَى قَمِيصِهِ بِدَمِ كَذِبٍ ﴾ والدم الذي جاءوا به هو دليل رابع على أن القصة ملفقة إذ من غير المعقول أن يأتي الذئب على كل أجزاء ضحيته وخاصة إذا كان غلامًا في سن يوسف الذي قيل إن كان في العاشرة أو أكثر من عمره! قيل إن القميص الذي جاءوا به ملطخًا بالدم، كان سليما لم يمسّه الذئب المزعوم، بظفر أو ناب!. (التفسير القرآني للقرآن

هـ هذا قمة العقوق من خداع وكذب على
 الأب الذي أمنهم على أخيهم يوسف بعد
 أن أعطوا العهود.

ماذا فعل الأب يعد ذلك؟



اءِ نفسه على الصبر، وقرن ذلك بمشيئة الله م: تعالى، لأنه لا يكون شيء بدون مشيئة الله تعالى.

« قَلَمًا أَسْلَمَا »؛ أي: إبراهيم وابنه إسماعيل، جازما بقتل ابنه وثمرة فؤاده، امتثالاً لأمر ربه، وخوفًا من عقابه، والأبن قد وطن نفسه على الصبر، وهانت عليه في طاعة ربه، ورضا والله، ﴿وَتُلُّهُ لِلْجَبِينِ» أي: تل إبراهيم إسماعيل على جبينه، ليضجعه فيذبحه، وقد انكب لوجهه، لئلا ينظر وقت الذبح إلى وجهه. ﴿ وَنَادُيْنَاهُ ﴾ فِي تلك الحال المزعجة، والأمر المدهش: «أنْ يا إِبْرَاهِيمُ قَدْ صَدَّقْتَ، أي: قد فعلت ما أمرت به، فإنك وطنت نفسك على ذلك، وفعلت كل سبب، ولم يبق إلا إمرار السكين على حلقه (إِنَّا كَذَلكُ نَجْزِي الْمُحْسنينَ، في عبادتنا، المقدمين رضانا على شهوات أنفسهم وإنَّ هَذَا ، الذي امتحنا به إبراهيم عليه السلام، لَهُوَ الْبَلاءُ الْبِينُ، أي: الواضح. (تفسير السعدي ٧٠٥/١).

 (۲) سيدنا يحيى ووالله سيدنا زكريا عليهما السلام،

- قَالَ تَعَالَى: هَيْنَغِي غُدِ الْكِ عَلَيْ يِفْزُوْ وَمُلْتُهُ الْمُنْهُ صَيْنًا ﴿ وَعَنَاهُ مِن لَكُنَّ وُرَكُوا وَكُلَّ فَيَاكَ عَلَيْهُ اللّهُ وَسِرُّا وَلِلْهُ وَلَمْ يَكُن جَنَالًا عَصِينًا ﴿ وَمَقَمُّ عَيْهِ وَوَ وُلِدُ وَوَعَ يَنُوتُ وَقِعَ يُنْعَ يُنْعَتْ حَيَّا ، (مريم:

وَحَنَاناً مِن لَدُنًا وَزَكَاةً، أي فعلنا ذلك رحمة منا بابوية وعطفاً عليه وتزكية له من الخصال الذميمة وكان تقياً، أي عبداً صالحاً متقياً لله، وقَبْراً بِوَالدَّيْهِ وَلَمْ يَكُن جَبَّاراً عَصِياً، أي جعلناه باراً بأبيه وأمه محسناً إليهما ولم يكن متكبراً عاصياً لربه. (صفوة التفاسير ١٩٥/٢).

 بَرَّا بُوَالدَيْه ، لم يكن عاقًا، ولا مسيئًا إلى أبويه، بل كان محسنًا إليهما بالقول والفعل. (تفسير السعدى ٤٩٠/١).

اللهم رَبُ لنا أولادنا، وأعنًا يا ربنا على تربيتهم... آمين.

(i) الصبر: بعد الخداع والكذب من الأبناء وقتلهم يوسف أحب الأبناء إلى أبيهم: مَّالَ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنفُتُكُمْ أَمْرًا فَصَيْرٌ جَبِلُّ وَأَلَّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَاضِفُونَ ، (يوسف: ١٨).

(ب) الشكوى إلى الله تعالى: ﴿ وَالَا إِنَّمَا اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَالَا إِنَّمَا اللهِ اللهِ وَأَعْلَمُ مِنَ اللهِ مَا لَا اللهِ وَأَعْلَمُ مِنَ اللهِ مَا لَا يَعْلَمُونَ ؟ ﴿ وَهِ مِنْ اللهِ مَا لَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللّهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا الللهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا

ثانيا، من أمثلة بر أبناء الأنبياء:

(۱) سيدنا إسماعيل مع والده سيدنا إبراهيم عليهما السلام:

قال تعالى: (رَبُ هَبُ لِي مِنَ الصَّلِمِينَ عَلَيْ الْمَتَلِمِينَ عَلَيْ الْمَتَلِمِينَ عَلَيْ الْمَتَلِمَةُ الْمَثَمَّ مَا لَا يَعْنَى لَكُ الْمَثَلِمُ الْمَتَلِمِينَ عَلَيْ الْمَتَلِمِينَ الْمَلِمِينَ الْمَتَلِمِينَ الْمُتَلِمِينَ الْمَلْمِينَ الْمُتَلِمِينَ الْمَلْمِينَ الْمُتَلِمِينَ الْمَلْمِينَ الْمَلِمُونَ الْمَلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمَلِمُونَ اللّهِ مَلْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمُونَ اللّهُ مَلْمُ اللّهُ مَلْمُونَ اللّهُ مِنْ الْمُلْمِينَ الْمُلْمُ الْمُلْمِينَ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمُ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمُ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمُ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمِينَ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمِينَ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُلِمُ الْمُلْمُ الْمُلِمُ الْمُلْمُ الْ

- «رَبُ هَبُ لِي ولدا يكون «مِنَ الصَّالِحِينَ » وذلك عند مَا أيس من قومه، ولم ير فيهم خيرًا، دعا الله أن يهب له غلامًا صالحًا، ينفع الله به في حياته، وبعد مماته، فاستجاب الله له وقال: «فَبَشُرْنَاهُ بِغُلام حَلِيم، وهذا إسماعيل عليه السلام بلا شك، وصف الله إسماعيل، عليه السلام بلا بالحلم، وهو يتضمن الصبر، وحسن الخلق، وسعة الصدر والعضو عمن جني.

وَلَمُ اللّهُ الْفَلْم وَمَعَهُ السَّعْيَ أَي: أوركُ أن يسعى معه، وبلغ سنا يكون في الغالب، أحب ما يكون لوالديه، قد ذهبت مشقته، وأقبلت منفعته فقال له إبراهيم عليه السلام: وإنّي أَرَى في المُنَام أَنّي أَدْبِحُكَ، أي: قد رأيت في النوم والرؤيا، أن الله يأمرني بذبحك، ورؤيا الأنبياء وحي وفانظُر مَاذَا ترَى، فإن أمر الله تعالى، لا بد من تنفيذه وقالَ» إسماعيل صابرًا محتسبًا، مرضيًا لربه، وبازًا بوالده: ويا أَبَت افْعَلُ مَا تُؤْمَرُ، أي: أي: (امض) لما أمرك الله وسَتَجِدُني إنْ شَاءَ الله من الصابرين، أجبر أباه أنه موطن الله من الصابرين، أخبر أباه أنه موطن





. . محمد عاطف التاجوري

إن الحمد الله: تحمده ونستعيثه

بالله من شرور انفستا

رمن سيئات اعمالنا. مر

يهدد الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبدد ورسوله صلى الله عليه وسلم وعلى الله وصحبه أحمعه!..

أما بعد: فقد ذكرت في القالة السابقة من أنواع التفسير النبوي للقرآن: تخصيص العام وتقييد المطلق وبيان المجمل وتعيين المبهم، وذكرت أمثلة لكل نوع، ولما كانت هذه الألفاظ تحتاج إلى توضيح، فيحسن أن أوضح معانيها. () العام: لفظ يستغرق الصالح له من غير حصر. (الاتقان في علوم القرآن- للسيوطي- ح. ص ٣٠).

وقد ذكرت صيغ العموم في المقالة السابقة فناخذ منها مثالاً يوضح هذا التعريف. ففي قوله تعالى: «كُلُ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ، الرحمن: ٢٦). لفظ كل من صيغ العموم فهو يستغرق الصالح له من غير حصر، أي كل من على الأرض فهو فان بدون حصر معين لأى

من هذه المخلوقات التي تفنى. تخصيص العام:

هو صرف العام عن عمومه وإرادة بعض ما ينطوي تحته من أفراد. (تفسير النصوص في الفقه الإسلامي- د/ محمد أديب صالح- ح٢- ص ٧٨).

وهذا التخصيص يكون بدليل، متصل أو

منفصل. فالمتصل خمسية وقعت في القرآن:

أحدها: الاستثناء:

نحو: «بالب ينب التحسي النوائل المعد ثبلة المارة تدي على الا قياراً في به الدا وألليك هم النيس ( بالا البرايا (النور: ٤.٥). وقوله تعالى: « والأمراز بلغهن (الشعراء: ٢٧٤) إلى قوله: « إلا أليد النوا بقيارا السبات ، (الشعراء: ٢٧٧).

وقوله: ﴿ مِن يَعْقِلُ فِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ قَولُهُ: ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ وَقُلَّهُ مِنْ فَاللَّهُ وَقُلَّهُ وَلَّهُ وَقُلَّهُ وَقُلَّ لَا قُلَّهُ وَقُلَّهُ وَقُلَّهُ وَقُلَّهُ وَقُلَّهُ وَقُلَّهُ واللَّهُ وَقُلَّهُ وَقُلَّهُ وَقُلَّهُ وَقُلَّهُ وَقُلَّهُ وَقُلّهُ وَقُلَّهُ وَقُلَّهُ وَلَّهُ وَلَّهُ وَلَّا لِلّهُ إِلَّا لِلّهُ وَلَّا لِلْعُلَّا لِلْعُلَّا لِلْعُلَّا لِلْعُلَّا لِلْعُلَّالِهُ وَلِلّٰ لِلْعُلَّالِهُ وَلَّا لِلّهُ إِلَّا مِنْ إِلَّا لِلَّا لِلّهُ إِلَّا لِلْعُلَّا لِلّهُ إِلَّا لِلْعُلَّا لِلّهُ إِلَّا لِمُلّالًا لِلْعُلَّا لِلْعُلَّالِهُ أَلَّا لِلّاللَّا لِلّٰ لِلْعُلَّا لِلْعُلَّا لِلْعُلَّا لِلّاللّٰ لِلْعِلَّا لَلْعُلً

الثاني: الوصف: نحو: «رَزَبَيْبُكُمُ ٱلَّتِي فِي خُخُورِكُمْ فِي لِيكُمْ ٱلَّتِي دُخُورِكُمْ فِي الْمُكَالِّكُمُ ٱلَّتِي دُخُلُكُمْ بِهِنَّ ، (النساء: ٢٣).

الثالث: الشرط: نحو: ﴿ اللَّهِ يَنْغُونَ الْكِنْتِ بِنَا مَلَكُ أَيْنَاكُمْ لَكُونَا مِنَا مُلَكُ الْمُنْتُمُ مِنْ طَيْتُمْ فِي طَيْتُمْ فِي طَيْتُمْ فِي مَا مَالًا وَ (النور: ٣٣).

الرابع: الغاية: نحو: ﴿ لَا نَفْرُوُهُمَّ مِنْ يَلْلُهُمُّ ﴾ (البقرة: ٢٢٢).

وقوله تعالى: «لَا خُلُوا لِنُوتِكُو خُوبِلُهِ الْمُدُنُ عَلَا ، (البقرة: ١٩٦).

والخامس: بدل البعض من الكل: نحو: ويُهُ عَلَّ النَّاسِ حَجُّ الْبَيْتِ مِن السَّطَاعِ إِلَيْ سَبِلاً ، (آل عمران: ٩٧). (الإتقان في علوم القرآن-للسيوطي- ج٢- ص ٣٣،٣٣).

أما دليل التخصيص المنفصل فهو: آية أخرى في محل آخر، أو حديث أو إجماع أو قياس. ومن أمثلة التخصيص المنفصل بالقرآن: قوله تعالى: و رَالْمُعَالِّيْتُ مُرْبَعْهُ عَلَيْهُمْ الْمُعْلِيْتُ الْلَيْمُ وَرَالْمُعَالِّيْتُ مُرْبَعْهُ عَلَيْهُمْ الْمُعْلِيقِ اللّهُ وَرَوْمُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّ

شعبان ١٤٤٤ هـ - العدد ١٣٠٠ - السنة الثانية والخمسون

67

(البقرة: ٢٢٨)؛ خُص بقوله: «إِنَّا نَكَفَّتُمُ ٱلْمُوْمِنَّتِ ثُمُّ طَلَقْتُمُوفُنَّ مِن قِبِلِ أَن تَشَوْهُ عَ ثَمَّا لَكُمْ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِنَّو تَنَدَّوْمَهَا ، (الأحزاب: ٤٩)، ويقوله: «وَأُولُتُ ٱلأَحْمَالِ لَيْلُهُنَّ أَنْ يَضَعَّىٰ جَلَهُنَّ ، (الطلاق: ٤).

وقوله: ﴿ النَّهُ مَا طَابُ لَكُمْ مِنَ اللِّيلَ ، (النساء: ٣)، وخص بقوله: ﴿ خُرِمَتْ عَلِيْكُمْ الْمُمَنَّكُمْ ، (النساء: ٢٣).

ومن أمثله التخصيص المنفصل بالحديث: قوله تعالى: وَأَنَّلُ اللَّالَيْنَعُ ، (البقرة: ٢٧٥)، خص منه البيوع الفاسدة وهي كثيرة- بالسنة.

وآيات المواريث: خص منها القاتل والمخالف في الدين بالسنة وآية تحريم الميتة: خص منها الجراد بالسنة.

وآية: وَلَكُنَةَ أُرُونِ ، (البقرة: ٢٢٨)، خص منها الأمة بالسنة وقوله: ﴿ وَالْتَارِقُ وَالنَّارِقُ أَلْنَارِقَةً فَأَفَطَ عُوّا ) (المائدة: ٣٨)، خص منه من سرق دون ربع دينار بالسنة.

. ومن أمثلة ما خص بالإجماع، آية المواريث، خص منها الرقيق، فلا يرث بالإجماع.

ومن أمثلة ما خص بالقياس: آية الزنا: « قَلِمُوا لَوْ رَحْدُ النَّهُ الْمَادُ وَ قَلْمُوا لَوْ رَحْدُ الْمُورِ ؟ )، خص منها العبد بالقياس على الأمة المنصوصة في قوله تعالى: « مَنْ يُنِي نَفْ مُا عَلَى المُحْسَنَتِ مِن الْمُنْابِ » (الانتقان (النساء: ٢٥). المخصص لعموم الأية. (الاتقان

#### في علوم القرآن- للسيوطي- ج٢- ص ٣٣، ٣٤). العام على عمومه ما لم يخصص:

يقول الشيخ عبد الوهاب خلاف: إذا ورد في النص الشرعي لفظ عام ولم يقم دليل على تخصيصه، وجب حمله على عمومه وإثبات الحكم لجميع أفراده قطعًا، فإذا قام دليل على تخصيصه وجب حمله على ما بقي من أفراده بعد التخصيص. (علم أصول الفقه- عبد الوهاب خلاف- ص

ويقول الشيخ محمد أبو زهرة: والعام قبل ظهور المخصص لا يمنع العمل به على مقتضى شموله، فإن العام لا يُهمل لاحتمال التخصيص، بل يستمر العام على عمومه حتى يقوم الدليل على التخصيص، فإن قام دليل على التخصيص، فإن قام دليل على التخصيص عمل به. (أصول الفقه- محمد أبو زهرة- ص ١٥٣). وقال الشيخ محمد صالح العثيمين: يجب العمل

وقال الشيخ محمد صالح العثيمين: يجب العمل بعموم اللفظ العام حتى يثبت تخصيصه؛ لأن

العمل ينصوص الكتاب والسنة واجب على ما تقتضيه دلالتها حتى يقوم دليل على خلاف ذلك، ثم قال في الشرح: يجب العمل بعموم اللفظ العام حتى يثبت تخصيصه، وعندنا دليل وهو أن الرسول صلى الله عليه وسلم لما سئل عن الحمر قال: ولم ينزل على فيها إلا هذه الآية الجامعة الفاذة و قَنَنَ يَعْمَلُ مِثَقَالُ ذُرَّةٍ خَبُّوا يَسَرُهُ وَمَن يَسْمَلُ خَفَالُ ثَرُّزُ شَرًا يَنَهُمُ (الزلزلة: ٧، ٨) ،، فهنا استعمل الرسول صلى الله عليه وسلم العمل بالعموم، فإذا العمل بالعموم واجب؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم عمل به وهو المشرع، فكأنه بعمله هذا يقول لنا اعملوا كذلك، وهذا تعليل عقلي. (شرح الأصول من علم الأصول-محمد صالح العثيمين- ص ٢٠٣. والحديث متفق عليه رواه البخاري برقم (٢٣٧١)، ورواه مسلم برقم (۹۸۷)).

#### العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السببء

إذا ورد العام على سبب خاص وجب العمل بعمومه؛ لأن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.

ومثال ذلك آيات الظهار في سورة المجادلة: وقد سيع آلله قال التي غيدك في رقيها وتنتيج إلى آلله وآلله يسع قبل التي أنه وآلله يسمع قبل التي ألله وآلله يسمع قبل التي الله وآلله يسمع قبل التي الله وقل التي وقد الله وقل التي وقد الله وقل التي وقد الله التي وقد نفذ والته وقل التي وقد الله التي وقد نفر التي الله التي وقد فقول التي وقول التي الله التي وقد وقل التي الله التي وقد وقي وقال التي وقد وقل التي الله التي وقد وقال التي وقد وقال التي وقد وقال التي وقد وقول التي وقد وقال التي وقد وقول التي وقد وقال التي وقد وقال التي وقد وقول التي وقد وقال التي وقد وقد وقال التي وقال التي وقد وقال التي وقد وقال التي وقال التي وقد وقال التي وقال ا

فسبب نزول هذه الآيات ظهار أوس بن الصامت من زوجته رضي الله عنها، ولا نقول: إن آيات الظهار لوجته رضي الله عنها، ولا نقول: إن آيات الظهار لحل مشكلة هذا الرجل فقط، بل حكمها عام، لأن لفظها عام والدين يُظاهرون من نُسائهم، وكذا في قوله: والدين يُظاهرون من نسائهم، هذا أيضًا قوله: والدين يُظاهرون من نسائهم، هذا أيضًا من صيغ العموم، فتشمل السبب الذي نزلت من أجله بغيره، لأن الآية عامة، والعبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب. (ينظر: كتاب شرح الأصول من علم الأصول- للشيخ محمد صالح

العثيمين- ص ٢٠٢-٢٠١).

وقد يدل دليل على تخصيص العام بما يشبه حال السبب الذي ورد من أجله ومثال ذلك قوله صلى الله عليه وسلم: «ليس من البر الصيام في السفر». (أخرجه البخاري برقم (١٩٤٦)، ومسلم برقم (١١٥)، من حديث جابربن عبد الله رضي الله عنهما). فإن سببه أن النبي صلى الله عليه وسلم كان في سفر قرأى زحامًا ورجلاً قد ظلل عليه، فقال: «ما هذا؟»، قالوا: صائم، فقال: «ليس من البرالصيام في السفر».

فهذا العموم خاص بما يشبه حال هذا الرجل، وهو من يشق عليه الصيام في السفر، والدليل على تخصيصه بذلك أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يصوم في السفر حيث كان لا يشق عليه، ولا يفعل صلى الله عليه وسلم ما ليس ببر.

ومثله -إن شئنا أن نقيس- المريض الذي يشق عليه الصوم؛ لأن بعض الناس يكون مريضًا ويشق عليه الصوم ولكن يصر على أن يصوم، فنقول له: هذا ليس من البر، بل نقول: قد يحرم عليه الصوم إذا كان يخشى من زيادة المرض أو تطاوله. (شرح الأصول من علم الأصول- للشيخ محمد الصالح بن عثيمين- ص ٢٠٦-٢٠٨ بتصرف).

#### تخصيص السنة بالقرآن:

قد تخص السُّنَّة بالقرآن، ومثال ذلك قوله صلى الله عليه وسلم: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله... الحديث». (أخرجه البخاري برقم (٢٥))، ومسلم برقم (٢٧)).

خص بقوله تعالى: ﴿ قَيْلُوا اللَّهِ لَا يَوْمِنُونَ مَا كَزُمْ اللَّهِ وَلَا بِاللَّهِ وَلَا بِاللَّهِ وَلَا يَاللَّهُ وَلَا يَاللَّهُ وَلَا يَلْمُونَ مَا كَزُمْ اللَّهُ وَرَسُولُكُ وَلَا يَقِينُونَ مِنْ اللَّهِ فَي اللَّهِ فَي اللَّهِ فَي اللَّهِ وَمُعْمَ اللَّهِ وَمُعْمَ اللَّهِ وَمُعْمَ اللَّهِ وَمُعْمَ اللَّهِ وَلَا اللَّهِ وَلَهُ مَا يَقِي وَهُمْ صَالِحَ وَلَا اللَّهِ وَلَا اللَّهِ وَلَهُ مَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّالِمُ الللَّهُ الللللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وقوله صلى الله عليه وسلم: «لا تحل الصدقة لغني ولا لذي مرة سوى». (أخرجه أبو داود برقم (١٦٣٤)، والترمذي برقم (٦٥٣)، وأحمد في المسند برقم (٦٥٣٠)، عن عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما.

وصححه الألباني في صحيح أبي داود). خص بقوله تعالى: «وَٱلْصَيِانِّ عَلَهَا وَٱلْتَوْلَفَةِ فُلُوسُمْ ، (التوبة: ٦٠). (الإتقان في علوم القرآن- للسيوطي- ج٢- ص ٣٤ بتصرف). أقسام العام:

#### العام على ثلاثة أقسام:

الباقي على عمومه: ومثاله قوله: «وَاللّهُ عَلَى على عمومه: ومثاله قوله: «وَلا يَكُنّ مَن عَلَيْدٌ و (النساء: ١٧٦)، وقوله: «وَلا يَعْلَمُ رَبُّكُ أَمْنُ أَمْنَ ) (الكهف: ٩٤)، وقوله: « حُرِّمَتُ عَلَيْكُم (النساء: ٢٧).

لا العام المراد به الخصوص: ومثاله قوله تعالى: «اللَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمُوا لَكُمْ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمُوا لَكُمْ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمُوا لَكُمْ النَّاحْتَوْمُنْ (آل عمران: ١٧٣).

فالمراد بالناس الأولى تعيم بن مسعود، والمراد بالناس الثانية أبو سفيان، وكقوله تعالى: « فَادَتُهُ ٱلْمَلْتِكُةُ وَهُو فَالِم مُسْلِى فِي ٱلْمِحْرَابِ » (آل عمران، ٣٩)، والمنادى جبراثيل كما في قراءة ابن مسعود.

٣) العام المخصوص: وأمثلته في القرآن كثيرة ومنه قوله تعالى: «رَكُوْا وَاعْرُوا عَقَ يَتَبَّقَ لَكُو الْخَيْطُ الْأَيْشُ مِنَ الْقِيْطِ الْأَخْوِدِ مِنَ الْنَجْرِ، (البقرة: ١٨٧). وقوله تعالى: «وقي عَلَ النَّاسِ حِجُ البَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِنَّهِ سَيِيلًا ، (آل عمران: ٩٧).

## الفرق بين العام المراد به الخصوص والعام

إن العام المراد به الخصوص الإيراد شموله لجميع الأفراد من أول الأمر، بل هو ذو أفراد استعمل في فرد واحد منها أو أكثر، فالناس في قوله: «الذينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ، فالناس في قوله: «الذينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ، وإن كان عامًا إلا أنه لم يُرد به لفظًا وحكمًا سوى فرد واحد، أما العام المخصوص فأريد عمومه وشموله لجميع الأفراد من جهة تناول اللفظ لا من جهة الحكم فلفظ الناس في قوله: «وَللَّه عَلَى النَّاسِ حَجُّ الْبَيْت، عام أريد به ما يَتنَاوله اللفظ من الأفراد، وإن كان حكم الحج لا يتناول إلا المستطيع منهم خاصة. (مباحث في علوم القرآن- للشيخ مناع القطان-ص ٢١٥-٢١٨).

واللَّه من وراء القصد، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.



قال تعالى: «إِنَّا لِلْوَتَهُدُ كُمَّا لِلَّوْمَا أَضَابَ لَكُنَّهُ إِذْ أَشْهُواْ لِتَصْرِفُهُمْ مُصْبِعِينَ 🐨 وَلا يَسْتَثَنُّونَ 🕚 فَطَافَ عَلَيْهَا طَآيَفٌ مِن زَيْكَ وَهُرُ نَايِهُونَ ١٩ مَأْسَيْحَتْ كَالْصَرِيمِ ١٥ فَسَادُوْأَ مُصْبِعِينَ ا أَن أَغَدُوا عَلَى حَرْيَكُو إِن كُلَيْمَ صَدُومِينَ ﴿ وَأَنْطَلُقُوا وَهُمْ بَنْحَنَثُونَ ١٠٠ أَنْلًا بِدَعُلْمُ ٱلْوَرْ عَلِيْكُمْ مِسْكِينٌ ١٠ وَعَدُواْ عَلَى حَرْدِ قُلْدِينَ ﴿ أَنَّ مُثَنَّا رَأَوْهَا قَالُواْ إِنَّا لَسَالُّودَ ﴿ أَا قَلْ نَحْنُ يَخُرُومُونَ إِنَّا إِلَىٰ رَمُنَا رَغِبُونَ 🕝 كَتَالِكَ ٱلْمَنَابُ وَلَقَنَابُ ٱلْآخِرَةِ أَكْثُرُ أَوْ كَانُوا

شعبان 3331 هـ - العدد 170 - السنة الثانية والخمسون (اللهُ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ لَكُو لَوْلا فُلْيَكُونَ (اللَّهُ اللَّهُ مُنْ وَيَا إِذَا كُنَّا ﴿ طَلِيمِتَ ﴿ ﴾ فَأَشْلُ يَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَكُونُونَ ۗ عَالُوا يُؤِيِّنَا إِنَّا كُنَّا عَلِينَ ﴿ كَا عَنَى رَبُّنَا أَدُيْنِينَا خِيمًا يُمَّا

سِلْوُنَ ، (القلم: ١٧ - ٣٣).

التفسير الإجمالي:

ضرب الثال

الكفار قريش

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله

ففي هذا المقال نتكلم عن مثل من الأمثال

القرآنية، وقد ورد الكلام عليه في سبع عشرة آية من سورة القلم من الآية (١٧- ٣٣).

صلى الله عليه وسلم، وبعد:

قال ابن كثير؛ هذا مثل ضربه الله تعالى لكفار قريش فيما أهدى إليهم من الرحمة العظيمة وأعطاهم من النعم الجسيمة، وهو بعثه محمدًا صلى الله عليه وسلم إليهم فقابلوه بالتكذيب والرد والمحاربة فحل بهم

# المساد الشيخ مصطفى البصراتي

العذاب كما حل بمن جحد نعمة الله

وإنا بَلَوْنَاهُمْ ، يريد تعالى قريش أي امتحناهم.

«كُمَا بِلَوْنَا أَصْحَابَ الْجِنَّةَ»: المعروف خبرهم عندهم.

«إِذْ أَقْسَمُوا، حلفوا فيما بينهم «لَيَصْرِمُنْهَا مُصْبِحِينَ ، أي في الصباح ليدخلوا الثمرة في بيوتهم والمساكين نائمون. ﴿ وَلا يَسْتَثَنُونَ »؛ لم يقولوا عند ذلك سبحان الله أو إن شاء

« فَطَافَ عَلَيْهَا طَائِفَ مِن رَّبِّكَ ، نزلت عليها نار من السماء بالليل فأحرقتها ﴿ وَهُمْ نَائِمُونَ ﴾ على فرشهم. (فأَصْبَحَتُ كَالصَّريم) أي كالليل المظلم من الاحتراق والسواد بسبب نيتهم الفاسدة بحرمان الفقراء من الصدقة. وفتتنادوا مُضبحين، أي نادى بعضهم بعضا في الصباح للذَهاب لصرام النخل ، أن اغُدُوا عَلَى حَرْثَكُمْ، ميكرين وإن كنتُمْ صَارمين،

المفردات مستفاد من: المحرر الوجيز لابن عطية وفتح البيان لصديق حسن تفسير القرآن بالقرآن للقاسم وتفسير ابن كثير - تفسير البغوي - بتصرف).

التفسير الموضوعي:

والمعنى: إنا اختبرنا أهل مكة، كما اختبرنا أصحاب البستان المعروف وخبرهم عند قريش، حين حلفوا أنهم سيقطعون ثمر البستان عند الصباح، حتى لا يعلم بهم المقراء، فيأخذون ما كانوا يأخذونه، طمعًا في اقتناء الغلة والزرع والقصد من الاختبار، معرفة حالهم، أيشكرون نعم الله عليهم، فيؤمنوا برسول الله المرسل إليهم بشيرًا ونذيرًا، أم يكذبونه ويجحدون برسائته، وينكرون حق الله عليهم، ولا يستثنون نصيب يقولون؛ إن شاء الله، أو لا يستثنون نصيب المساكين.

وضمير الغائبين في قوله: «بَلُوْنَاهُمْ» يعود إلى (المُكذبين) في قوله: «أَن كَانَ ذَا مَالِ وَبَنِينَ ٤١ إِذَا تُتَلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ أَسَاطِيرُ المُكذبين) في قوله: «أَن كَانَ ذَا مَالِ وَبَنِينَ ٤١ إِذَا تُتَلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ أَسَاطِيرُ الأَوْلَــينَ» فإن الازدهاء والغرور بسعة الرزق المفضين إلى الاستخفاف بدعوة الحق وإهمال النظر كنهها ودلائلها قد أوقعا من قديم الزمان أصحابهما في بطر النعمة وإهمال الشكر فجَرُ ذلك عليهم شر العواقب، فضرب الله للمشركين مثلاً بحال العواقب، فضرب الله للمشركين مثلاً بحال أصحاب هذه الجنة لعلهم يستفيقون من غفلتهم وغرورهم. كما ضرب المثل بقريب منه في سورة الكهف وضرب مثلاً بقارون في سورة القصص.

والبلوى حقيقتها: الأختبار، وهي هنا تمثيل بحال المبتلى في إرضاء الحبل له بالنعمة ليشكر أو يكفر، فالبلوى المذكورة هنا بلوى بالخير؛ فإن الله أمد أهل مكة أي قاطعين للنخل قبل مجيء المساكين. و فانطَلَقُوا، مشوا إليها ووَهُمُ يَتَخَافَتُونَ، يتناجون بينهم سرًا حتى لا يشعر بهم أحد ولا يسمع كلامهم.

أن لا يَدْخُلَنَهَا الْيَوْمَ عَلَيْكُم مُسْكِينٌ، أي امنعوا المساكين من الدخول عليكم على خلاف عادة والدهم الذي كان يتصدق عليهم منها.

وَغَدُوا عَلَى حُرْدِ قَادِرِينَ اي: قوة وشدة،
 وقيل: جد،

وَقُلُمًا رَأُوْهَا، سوداء محترقة، ظنُّوا أنهم أخطأوا الطريق الموصل إليها.

«قَالُوا إِنَّا لَضَالُّونَ، تَانَهُونَ فَيْ طَرِيقَنَا إِلَيهَا ثَمْ عرفُوهَا بِالعلامات حولها فرجعوا على أنفسهم باللوم «بَلْ نَحْنُ مَحْرُومُونَ، منها عقوبة لنا على ما عزمنا عليه من حرمان المساكين من الصدقة كفعل أبينا وعلى ما تركنا من الاستثناء سبحان الله تعالى. «قَالَ أُوسَطُهُمْ، أعدلهم وأعقلهم «أَلَمُ أَقُل سبحان الله تعالى فلو قلتم سبحان الله ما شاء الله لا قوة إلا بالله، ولم تتفقوا على حرمان الفقراء من الصدقة «قَالُوا سُبْحَانَ رَبُنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِينَ، فيما قصدناه من منع المساكين حقوقهم من الثمرة.

﴿ فَاقَبْلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَلاَوَمُونَ ﴾ على ما وقع منهم وأنهم السبب في احتراق البستان. ﴿ قَالُوا يَا وَيُلْنَا إِنَّا كُنَّا طَاغِينَ ﴾ متجاوزين الحد في المعصية حتى أصاب النخل ما أصابه. ﴿ عَسَى رَبِّنَا أَن يُبْدلَنا خَيْرًا مُنْهَا ﴾ أفضل منها بتوبتنا واعترافنا بذنبنا وخطئنا. ﴿ إِنَّا إِلَى رَبُنَا رَاغِبُونَ ﴾ في طاعته ومغفرته.





بنعمة الأمن، ونعمة الرزق، وجعل الرزق يأتيهم من كل جهة، ويسر لهم سبل التجارة في الأفاق بنعمة الإيلاف برحلة الشتاء ورحلة الصيف فلما أكمل لهم النعمة بإرسال رسول منهم ليكمل لهم صلاح أحوالهم ويهديهم إلى ما فيه النعيم الدائم فدعاهم وذكرهم بنعم الله أعرضوا وطغوا ولم يتوجهوا إلى النظر في النعم السالفة ولا في النعمة الكاملة التي أكملت لهم النعم.

ووجه المشابهة بين حالهم وحال أصحاب الجنة المذكورة هنا هو الإعراض عن طلب مرضاة الله وعن شكر نعمته.

وهذا التمثيل تعريض بالتهديد بأن يلحقهم ما لحق أصحاب الجنة من البؤس بعد النعيم والقحط بعد الخصب.

فالآيات الكريمات تفيد إخباره تعالى عن ابتلائه لمشركي قريش بالجدب والقحط والجوع والجوف بدعوة رسوله صلى الله عليه وسلم لما قابلوا نعمة بعثه وإرساله ودعوته لهم إلى ما فيه صلاحهم وسعادتهم ونجاتهم بالإعراض والإنكار والجدال والأذية له إلى أن هاجر من بلده إلى المدينة بقوله: «إنّا بَلُونَاهُمْ» أي أهل مكة بما سبق حتى أكلوا الجيف «كَمَا بَلُونًا أُصْحَابَ الْجَنَّة» التي كان أبوهم ينفق عليهم منها قدر كفايتهم في المساكين المسنة ويتصدق بالفاضل منها على المساكين المسنة ويتصدق بالفاضل منها على المساكين

فلما عزموا على حرمانهم من الصدقة عاقبهم الله بحرمانهم منها.

ثم هناك ابتداء مخاطبة للنبي صلى الله عليه وسلم في أمر قريش في قوله تعالى: 

مكذلك المعذاب، أي مثل ذلك العذاب الذي نزل بالجنة العذاب الذي ينزل بقريش بغتة وهو عنداب كل من خالف أمر الله، وعذاب الآخرة أشد وأعظم من عذاب الدنيا فلو كان المشركون يعلمون ذلك، لعادوا إلى رشدهم، وبادروا إلى الإيمان برسالة النبي محمد صلى الله عليه وسلم، وهذا دليل على غفلتهم وجهلهم.

قال كثير من المفسرين: العذاب النازل بقريش المماثل لأمر الجنة: هو الجدب الذي أصابهم سبع سنين، حتى رأوا الدخان، وأكلوا الجراد. قال ابن كثير في نهاية هذه الآيات: «كذلك العُذَابُ» أي هكذا عذاب من خالف أمر الله، وبخل بما آتاه الله وأنعم به عليه، ومنع حق السكين والفقير وذوي الحاجات وبدل نعمة الله كفرًا «ولَعَذَابُ الْآخرة أَكُبرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ» أي: هذه عقوبة الدنيا كما سمعتم يعلمُونَ» أي: هذه عقوبة الدنيا كما سمعتم وعذاب الآخرة أشق. (مستفاد من: التفسير وعذاب الأحرة أشق. (مستفاد من: التفسير الوسيط لوهبة الزحيلي- التحرير والتنوير تفسير ابن كثير).

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# جماعة أنصار السنة المحمدية

#### تأسست عام 1345هـ- 1926م



الدعوة إلى التوحيد الخالص من جميع الشوائب، وإلى حب الله حبًا صحيحًا صادقًا يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبًا صادقًا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين - القرآن الكريم، والسنة الصحيحة - ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

- الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط: عقيدةٌ وعملاً وخلقًا.
- الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره في أي شأن من شئون الحياة معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.



للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ/ممدوح عبد الفتاح: مدير قسم الحسابات بالمجلة

01008618513

Upload by: altawhedmag.com