

ترقيق القلوب والاستعداد للقاء المحبوب



القول السديد في حماية جناب التوحيد



Upload by: altawhedmag.com



# كمال المحبة اتباع النبي وليافي

إن من أعظم المن التي ينالها العبد: محبة الله تعالى، والطريق إلى محبة الله طريق واضح بيّنه الله في كتابه، قال تعالى: ﴿قُلُ إِنْ كُنْتُمْ تُحبُّونَ الله فَا تَبِعُ وَنَي عُضْرٌ لَكُمُ ذُنُوبَكُمُ اللّه فَيَغُضْرٌ لَكُمُ ذُنُوبَكُمُ وَاللّهُ غَفُورٌ لَكُمُ ذُنُوبَكُمُ وَاللّهُ غَفُورٌ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ وَاللّهُ غَفُورٌ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ وَاللّهُ غَفُورٌ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ وَاللّهُ غَفُورٌ رَحيمٌ ﴾ (آل عمران: ٣١).

فكمال محبة الله تعالى يناثها العبد بكمال اتّباعه للنبي صلى الله عليه وسلم.

وقد دلت الآية على أن محبة الله تعالى لا تُنال إلا بثلاثة أمور: محبة العبد لربه، ومحبة رسوله صلى الله عليه وسلم، وطاعته فيما أمر. فمن اجتمعت فيه هذه الخصال الثلاثة بكمالها نال المحبة بكمالها، وغُضر له ذنبه.

فمقتضى المحبة للرسول صلى الله عليه وسلم: - اتباع شرعه بترك البدع والمخالفات.

- طاعته فيما أمربه، سواء كان أمرَ وجوبٍ، أو أمرَ ...

- الانتهاء عما نهى عنه، سواء كان مُحرَّمًا، أو مكروهًا.

فمن ادعى أنَّ من طريق محبته: الاحتفال بمولده فقد أخطأ: فإنه تشريع لم يفعله أفضل أهل الأرض من الصحابة والتابعين، وقد كانوا أصدق الناس حبًّا لرسول الله صلى الله عليه وسلم.

التحرير

# المالية المال

## رئيس مجلس الإدارة

أ. د. عبد الله شاكر الجنيدي

نائب رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام لجلة التوحيد

د. عبد العظيم بدوي

أ. د. مرزوق محمد مرزوق

مستشار التحرير

جمالسعدحاتم

رئيس اللجنة العلمية

د. جمال عبد الرحمن

## اللجنة العلمية

معاوية محمد هيكل د. محمد عبد العزيز السيد

د. عاطف التاجوري

#### الاشتراك السنوي

إلداخل ٢٠٠ جنيه توضع المجلة رقم/١٩١٥٩ بينك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٢٣٩٣٠٦٦٢٠

۲- في الخارج ۸۰ دولاراً أو ۲۰۰ ريال سعودی أو مايعاد لهما

المحرير

# نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٩ مجلداً من مجلدات محلة التوحيد عن ٤٩ سنة كاملة Upload by: altawhedmag.com



صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة المحمدية

رئيس التحرير،

مصطفى خليل أبو المعاطي

رئيس التحرير التنفيذي،

حسين عطا القراط

مدير التحرير

إبراهيم رفعت أبو موته

الإخراج الصحفيء

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي

إدارة التعرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت،۲۲۹۳۲۵۱۷ فاكس ۲۳۹۳۰۵۱۷

البريد الإنكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

ثمن النسخة

مصر ۱۰ جنیهات ، السعودیة ۱۲ ریال ، الإمارات ۱۲ دراهم ، الکویت ۱ دینار ، المغرب ۲ دولار أمریکی ۱ الأردن ۱ دینار ، قطر۱۲ ریال عمان ۱ریال عمانی ، أمریکا ٤ دولار، أوروبا ٤ یورو

# فهرس العبد ع

| 4     | افتتاحية العدد: د. عبد الله شاكر                  |
|-------|---------------------------------------------------|
| ٥     | باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي                   |
|       | ترقيق القلوب والاستعداد للقاء المحبوب:            |
| ٨     | د. مرزوق محمد مرزوق                               |
| 11    | رحلة تاريخية مع اتفاقية ،سيدوا ،: د. أيمن خليل    |
|       | سماحة الإسلام مع غير المسلمين:                    |
| 11    | الشيخ صلاح نجيب الدق                              |
| 11    | غزوة بدر: د. سيد عبد العال                        |
| ني:   | خدمة المرأة لزوجها بين الحكم الفقهي والطرح العلما |
| 7 2   | د. محمد عبد العزيز                                |
|       | القول السديد في حماية جناب التوحيد:               |
| 44    | الشيخ معاوية محمد هيكل                            |
| 27    | باب الفقه: صلاة الجمعة: د. حمدي طه                |
| 77    | واحة التوحيد؛ د. علاء خضر                         |
| ٣٨    | المعازف: د. متولي البراجيلي                       |
| ٤١,   | مدخل إلى علم التفسير: د. محمد عاطف التاجوري       |
|       | حرية الجسد في المنظور الإسلامي:                   |
| ٤٤    | د. عبد الوارث عثمان                               |
| ٤٧    | فقه المرأة المسلمة: د. عزة محمد رشاد              |
| 0.    | أهمية فطنة وذكاء القاضي: د. جمال عبد الرحمن       |
|       | تحذير الداعية من القصص الواهية:                   |
| ٥٣    | الشيخ علي حشيش                                    |
|       | نماذج تُحتذى من أعلام وأئمة أهل السنة:            |
| ٥٧    | د. محمد عبد العليم الدسوقي                        |
|       | راحة البال معناها، وطرق استجلابها؛                |
| 11    | د. سعود بن إبراهيم الشريم                         |
| عتداء | الأثار الفقهية لاستخدام الشبكة العنكبوتية في الاع |
| 72    | على الدين: د. عبد القادر فاروق محمد               |
| 77    | احذروا فتنة المال: الشيخ عبده أحمد الأقرع         |
|       | التشريك في العبادة بأمور الدنيا:                  |
| ٧.    | الستشار أحمد السبد الداهيم                        |

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

ا الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و ٣٠٠ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحن Upload by: altawhedmag.com

الرئيس العام 🚵 د . عبد الله شاكر

الحمد لله رب العالمين، وأشهد أن لا إله إلا الله وحدد لا شريك له، ولي الصالحين، وأشهد أن نبينا محمدًا صلى الله عليه وسلم رسول رب العالمين، اللهم صلّ عليه وعلى آله وصحبه ومن سلك سبيلهم إلى يوم الدين. وبعد: فقد ذكرت في اللقاء السابق نماذج يسيرة من تأييد الله لنبيه صلى الله عليه وسلم، وأواصل في هذا اللقاء ذكر شيء من ذلك، وأقول وبالله التوفيق؛

وفي هذا اللقاء أذكر نفسي وإخواني بواجبنا تجاه نبينا صلى الله عليه وسلم.

إن للنبي صلى الله عليه وسلم مكانة رفيعة ومنزلة كريمة عند ربه، وقد أوجب على أهل الإيمان حقوقًا للنبي -عليه الصلاة والسلام- وسأذكر أهمها هنا:

أولاً، وجوب نصرته وتعزيره وتوقيره-صلوات الله وسلامه عليه- امتثالاً لقول الله تعالى: « إِنَّا أَصْلَتُكَ شَهِدًا وَمُشَيَّرًا وَتَدِيرًا فَنَ لِتُوْمِثُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ. وَتُمَرِّرُوهُ وَتُوَلِّرُوهُ وَتُسَيِّحُوهُ مُصَعِّرةً وَأَسِلاً و (الفتح: ٨-٩).

ومعنى التعزير والتوقير: الاحترام والإجلال والإعظام. قال المبرد: تعزروه، تبالغوا في تعظيمه، وقال الأخفش: تنصرونه، وقال الطبري: تعينونه. (انظر: الشفا، للقاضي عياض).

ومما ينبغي أن يُعلَم أن التعزير والتوقير في الآيـة للنبي صلى الله عليه وسلم والتسبيح لله تبارك

وتعالى. (انظر: فتح القدير، للشوكاني، ج٥/ ٤٧).

وقال ابن تيمية: «إن التعزير: اسم جامع لنصره وتأييده ومنعه من كل ما يؤذيه، والتوقير: اسم جامع لكل ما فيه سكينة وطمأنينة من الإجلال والإكرام، وإن يُعامل من التشريف والتكريم والتعظيم بما يصونه عن كل ما يُخرجه عن الوقار». (الصارم السلول: ١٤٢).

(الأعراف: ١٥٧).

قال ابن عباس رضي الله عنهما: «عزروه يعني: حموه ووقروه. وقال مجاهد: «عزروه» سددوا أمره وأعانوا رسوله صلى الله عليه وسلم.

قال الطبري رحمه الله: ونصروه يعني:

أعانوه على أعداء الله وأعدائه بجهادهم ونصب الحرب لهم. (تفسير الطبري، ج٩/

كما دلت الآية على وجوب تعظيم النبي صلى الله عليه وسلم ونصرته بنصرة دينه، وهذا أمر لا يختص بعصر دون عصر، بل هو أمر لازم في كل العصور إلى انقضاء التكليف، وقد تشتد الحاجة إلى ذلك في بعض الأوقيات، خاصة حينما بنبرى الظالمون ويطعنون على النبي الأمين صلى الله عليه وسلم. ومن مظاهر النصرة العظيمة والواجبة له صلى الله عليه وسلم الجهاد بالبيان وإيراد الحجة، وحل شبه المخالفين والرد عليهم، ووضع الكتب في ذلك.

ونصرة النبي صلى الله عليه وسلم من علامات صدق الإيمان، كما قال تعالى: » (الحشر: ٨)، قال القاسمي: «أي: في الإيمان اليقيني لتصديق أعمالهم دعواهم؛ إذ علامة وجدان اليقين ظهور أثره على الجوارح، (تفسير القاسمي، ج١٥/ص ٥٧٤).

ومن هنا كان الصحابة رضى الله عنهم وهم أشد الناس حبًا وتصديقًا وتقديرًا للنبي صلى الله عليه وسلم يدافعون عنه بكل ما بملكون نصرة له ولدينه؛ صلى الله عليه

قال ابن القيم رحمه الله: في أثناء حديثه عن غزوة أحد: ﴿ وقتل مصعب بن عمير بين يديه، فدفع اللواء إلى على بن أبي طالب، ونشبت حلقتان من حلق المغضر في وجهه صلى الله عليه وسلم، فانتزعها أبو عبيدة بن الحراح رضى الله عنه، وعض عليهما حتى سقطت ثنيتاه من شدة غوصهما في وجهه، وامتص مالك بن سنان والد أبي سعيد الخدري الدم من وجنته، وأدركه المشركون يريدون ما الله حائل بينهم وبينه، فحال دونه نفر من المسلمين نحو

عشرة حتى قتلوا، ثم جالدهم طلحة حتى أجهدهم عنه، وترس أبو دجانة عليه بظهره والنبل يقع فيه وهو لا يتحرك، ومر أنس بن النضر بقوم من المسلمين قد ألقوا ما بأيديهم، فقال: ما تنتظرون؟ فقالوا: قتل رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: ما تصنعون في الحياة بعده؟ قوموا فموتوا على ما مات عليه، وجاء على إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم يماء ليشرب منه وغسل من وجهه الدم، وصب على رأسه، فأراد رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يعلو صخرة هنالك، فلم يستطع لما به، فجلس طلحة تحته حتى صعدها، وحانت الصلاة فصلى بهم جالسًا، وصار رسول الله صلى الله عليه وسلم في ذلك اليوم تحت لواء الأنصار .. (زاد المعاد ، ج١٩٧/٣).

فتأملوا يا أهل الإيمان هذه النماذج الرائعة في نصرة رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولقد سار التابعون على هذا المنوال وتمنوا صحبة النبي صلى الله عليه وسلم ونصرته والدفاع عنه، ولقد وردت عنهم أخبار تدل على ذلك، منها ما رواه ابن إسحاق في قوله: ، حدثني يزيد بن زياد عن محمد بن كعب القرظي، قال: قال رحل من أهل الكوفة لجذيفة بن اليمان: يا أبا عبد الله أرأيتم رسول الله صلى الله عليه وسلم وصحبتموه؟ قال: نعم يا ابن أخي، قال: فكيف كنتم تصنعون؟ قال: والله لقد كنا نجهد في اتباعه، قال: فقال؛ والله لو أدركناه ما تركناه يمشي على الأرض ولحملناه على أعناقنا .. (سيرة ابن هشام، ج٣/٩٧٧).

كما روى مسلم في صحيحه من حديث الراهيم التيمي عن أبيه قال: كنا عند حذيفة رضى الله عنه فقال رجل: أدركت رسول الله صلى الله عليه وسلم وقاتلت معه وأيلت. (مسلم ۱۷۸۸).

> والسؤال الذي يطرح نفسه الآن ماذا قدمنا فالعصر الحانب لنسرة

نبينا صلى الله عليه وسلم والدفاع عنه وقد تطاول عليه الكفرة والمجرمون، وإخوان القردة والخنازير وعباد الصليب؟

إن الواجب على كل مسلم اليوم أن يراجع نفسه قبل أن يُسأل بين يدي ربه عن تفريطه وتقصيره، وليكن لنافي سلفنا أسوة في توقير النبى صلى الله عليه وسلم وتعظيمه والدفاع عنه، وقد مدح الله تبارك وتعالى مَن يضعل ذلك، وأخبر أنهم هم الصادقون، فقال تعالى: ﴿ لِلْفُقِرِّ ٱلْمُهَجِينَ ٱلَّذِينَ أَخْرِجُوا مِن دِبَدِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَشَلًا مِنَ ٱللَّهِ وَرَضَّوْنَا وَيَصُرُونَ أَنَّهُ وَرَسُولُهُ أَوْلَيْكَ هُمُ ٱلصَّنيقُونَ ، (الحشر: ٨)، كما أقول لأهل الإيمان: لا ينبغي لكم التقاعس والتخاذل عن نصرة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأذكركم بتقريع الله وتوبيخه لن يفعل ذلك ويتخلف عن نصرة رسول الله صلى الله عليه وسلم، كما جاء في قوله تعالى: « مَا كَانَ لِأَهْلِ ٱلْمَدِينَةِ وَمَنْ حُوْفَتُم مِنَ ٱلْأَعْرَابِ أَن يَتَخَلَّفُواْ مَن رَّسُولِ ٱللَّهِ وَلَا يَرْغَبُواْ بأنسبة من تنسب (التوبة: ١٢٠). أي: ما صح لهم ذلك وما استقام، ومن نصرته صلى الله عليه وسلم القيام بأركان الإيمان والإسلام وتطبيقها عمليًا في حياة المسلمين والالتزام بسنته صلى الله عليه وسلم والدفاع عنها ونشرها بين المسلمين.

شائيا، وجوب النصح لرسول الله صلى الله عليه وسلم، أوجب الله على أهل الإيمان؛ النصح لرسول الله على أهل الإيمان؛ النصح لرسول الله صلى الله عليه وسلم قال تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَّ الشَّمَكَا وَلَا عَلَى ٱلشَّمَكَا وَلَا عَلَى ٱلشَّمَكَا وَلَا عَلَى ٱلشَّرَى الشَّمَكَا وَلَا عَلَى ٱلشَّرَى مَنَّ إِلَّا الشَّمَكَا وَلَا عَلَى ٱلشَّمَكِ وَلَا عَلَى ٱلشَّمَكِ وَلَا عَلَى ٱلشَّمِينِ مَنِيلًا وَالْمَاسِحة مَنْ الْمَنْ عَلَى الشَّمِينِ مِن سَيلًا والنصيحة والنصيحة والنصحة القيام بما يصلح به الشيء، ويكون خاليًا من الخلل والفساد، ومعنى: ﴿إِذَا نَصَحُوا لِللهِ وَرَسُولِهِ اللهِ أَي: أخلصوا الإيمان والعمل الصالح، ولم يرجفوا، ويثيروا الفتن. قال رشيد رضا رحمه الله: أي: ﴿إِذَا أخلصوا للله تعالى في الإيمان ولرسوله صلى الله تعالى في الإيمان ولرسوله صلى الله عليه وسلم في الطاعة الله عليه وسلم في الطاعة الله عليه وسلم في الطاعة

وأداء الأمانة بالقول والعمل، ولا سيما الذي تقتضيه حالة الحرب، (انظر: تفسير المنار، ج ، ١٧٩/١٠).

وعن تميم الداري رضي الله عنه: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الدين النصيحة. قلنا: لمن؟ قال: لله ولكتابه ولرسوله ولأنمة المسلمين وعامتهم.. (مسلم، (٩٥)).

وهذا الحديث عظيم الشأن عميم النفع، وقد اعتنى بشرحه المحدّثون، قال الخطابي رحمه الله: «النصيحة؛ كلمة جامعة معناها حيازة الحظ للمنصوح له، ويقال؛ هو من وجيز الأسماء ومختصر الكلام، وليس في كلام العرب كلمة مفردة يستوفى بها العبارة عن معنى هذه الكلمة كما قالوا في الفلاح؛ ليس في كلام العرب كلمة أجمع لخير الدنيا ليس في كلام العرب كلمة أجمع لخير الدنيا والأخرة منه.

وقال النووي رحمه الله: «وأما النصيحة لرسول الله صلى الله عليه وسلم فتصديقه على الرسالة والإيمان بجميع ما جاء به، وطاعته في أمره ونهيه، ونصرته حيًّا وميتًا، ومعاداة من عاداه، وموالاة من والأه، وإعظام حقه وتوقيره، واحياء طريقته وسنته، ويث دعوته ونشر شريعته، ونفي التهمة عنها، واستثارة علومها والتفقه في معانيها، والدعاء إليها، والتلطف في تعلمها وتعليمها واعظامها وإجلالها، والتأدب عند قراءتها، والإمساك عن الكلام فيها بغير علم، وإجلال أهلها لانتسابهم إليها، والتخلق بأخلاقه، والتأدب بآدابه، ومحمة أهل بيته وأصحابه، ومجانبة من ابتدع في سنته، أو تعرض لأحد من أصحابه،. (شرح النووي على صحيح مسلم، ج٢/ ٢٨).

ولا يظن البعض أن من النصرة والنصيحة الحاق الضرر بالمتلكات العامة أو الخاصة، أو قتل النفس التي حرم الله قتلها إلا بالحق، فهذا كله لا يجوز، وليس من النصيحة في شيء.

وفق الله الجميع لما يحبه ويرضاه، وللحديث صلة بإذن الله.



قال تعالى: ﴿ وَمِنْ مَائِسَهِ اللَّهُ خَلَقَكُمْ مِن ثُرَاتٍ ثُمَّ إِذَا أَبْتُهُ بِنَسُرٌ مَتَشِرُوك وَمِنْ مَايَنِيهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَرْوَنِجَا لِتُسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَحَمَلَ يْنَنَكُمُ مُوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي دَالِكَ لَآيِنَتِ لِقُومٍ بِنَفْكُرُونَ 🕜 وَمِنْ مَايَنْهِ. خَلَقُ السَّنَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافُ أَلْسِنَيْكُمْ وَأَلْوَيْكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِتِ لِلْمُنْكِينِ أَنَّ وَمِنْ مَائِنِهِ. مَنَامُكُو بِٱلَّتِلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱنْفِقَا وَكُم مِن فَصْلِعِ الْ فِي ذَالِكَ لَا بَعْتِ لِفَوْمِ يَسْمَعُونَ اللهِ

(سورة الروم: ٢٠- ٢٣).



ربيع أول 3331 هـ - العدد 110 - السنة الثانية والخمسون

مراكم د. عبد العظيم بدوي

خُذُ حِفْنَةُ مِنَ التَّرَابِ، أَوْ نُطْفَةً مِنَ المّاءِ الدَّافق، وَتَأْمَلُ فيهمًا وَفيمًا أَنْتَ عَلَيْهِ الآنَ، وَسُلُ نَفْسَكَ: مَن الَّذي جَعَلَ مِنَ الثَّرَابِ رُجُ الأَمِهِ وَمَنْ خَلَقَ مِنْ النَّطْفَة بَشَرَا؟! وَقُلْ كُمَا فَالَ تَعَالَى: ﴿ فَتَبَارَكَ أَلَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ، (المؤمنون: ١٤)، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَا ٱلإنسَانَ مِن سُلَلَةِ مِن طِين اللهُ مُمَّا جَمَلْنَهُ نُطُّعَةً نِي قُرَارِ تَكِينِ 🕝 أَرَّ خَلَقْنَا التُلْفَةُ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْمُلْقَةُ

وَالتَّراب، (الطارق: ٥-٧)؛

مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللَّهِ كَمَثَل ءَادُمُّ خَلَقَتُهُ، مِن ثُرَابِ ثُمُّ قَالَ لَهُ فِي مَنْكُونَ ، (آل عمران: ٥٩)، وَهُمْ أَنْنَاؤُهُ، فَلَهُمْ نَصِيبُ مِنَ الْتُرابِ، وَإِنْ كَانُوا خُلقُوا مِنْ مَاء مَهِين، كُمَا قُـالُ تَعَالَى: ﴿ ٱلَّذِي أَحْسَنُ كُلُّ شَيْءٍ خُلَقَةً، وَبَدُأَ خَلَقَ ٱلإنسَان من طِين 🕥 تُوَجَعَلَ نَسْلَهُ مِن شُلَنَاةِ مِن مَّانَا مَهِين ، (السجدة: ۷، ۸)، « نَشَار الإنكن يم عُلِقَ 🛈 عُلِقَ بن مُّلُو دَافِقِ ( ) يَخْرُجُ مِنْ يَبْنِ ٱلصُّلْبِ

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسيلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

٦- خلق البشر من تراب: «وَمِنْ آئِـاتِـهِ أَنْ خَلَقَكُم مِّن تُرَابِ ثُمَّ إِذَا أَنتُم بَشَرٌ تَنتَشرُونَ ٢٠»؛

يَ شُولُ تَعَالَى مُعَدُدًا مظاهرقدرتهالدالةعلى وحدانيته واستخفاقه للعبادة، وقدرته على إحْيَاء المؤتى: أنَّهُ خَلَقَكُمْ مَنْ تُرَابِ، وَهُوَ أَصُلُ أَبِيهِمْ آدم، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ

BERT KIRL SOM عَفَانُنَا تُكُنِّونَا ٱلْعَلَّادُ لَكُنَّا لَا العَالَمُ عَلَقًا مَا لَا أَعَالُهُ عَلَيْكُ اللَّهِ فَعَالُهُ الله أخسرُ القيلينَ أنَّ المُ إِنَّكُمْ مُمَّدُ وَالْكَ لَيْنُونُ ﴿ آَنَ كُولُ لَيْنُونُ ﴿ آَنَ كُولُ لَيْنُونُ اللَّهِ اللَّهِ ال اللُّهُ مِّنْ ٱلْعَنْمَةُ نُعَدُّونَكِ ا (المؤمنون: ١٢-١٦)، ثُمَّ قُلُ كُمَا قَالَ الفَقيرُ اللُّومِنُ لِلْغَنِيِّ الْكَافِرِ : ﴿ وَإِلَّا للهُ مَسَاجِئُهُ وَهُوَ يُخَاوِلُهُ أَكُفَرُكَ بِٱلَّذِي خَلَقَكَ مِن أَزَّابٍ لَمُ مِن تُطَعَنُو ثُمُّ سُؤِنَكَ رَجُلًا 🕝 لَيْحًا مُنْ اللَّهُ رَنَّ وَلاَ أَضْرَكُ ين ألما، (الكهف: ٣٧. ٣٨)، ثُمَّ قُلْ كَمَا قَالَ اللَّه تَعَالَى: ﴿ فَإِنْ آلِاتُ أَوْ مَا أَكُورُ الله ين اي تن يقد الله الله المنوطنة تفتيل والتواضية EL OF TRUE OF باختدافرن (١٠٠٠ الله بنا يُعير نا (۲۳-۱۷:سید) در ۱۷ ٧- خُلُقُ النَّسَاءِ للذِّ خَالِ:

« وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنُ أَنفُسكُمْ أَزُواجَا لتسكنوا اليها وجعل بَيْنَكُم مُ وَدُةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيِاتَ لُقَوْم يَتَظَكَّرُونَ»؛

وَمِنْ دُلاَئِلِ الْوَحْدَانِيَّة وَالْقُدْرَةِ أَنَّ اللَّهِ تَعَالَى «خُلقَ لَكُم مِنْ أَنفُسكُمْ» لا من حنس آخر، لأنَّ الْجَانَسَةَ تَقْتَضى الائتلاف، وعدمها يَقْتَضَي الاختلاف، وخَلَقَ لَكُم مِنْ أَنفُسِكُمُ أَزْوَاجِها لَتَسْكُنُوا اِلَيْهَا، ، فَلُو لَمْ يَكُنَ الْـرَوْجُ مِنْ

حنس زؤحه ما حصل السِّكنُ، وَمَا حَصَلَ الْهُدُوءُ والاطمئنان، لكنه سُبْحَانَهُ ﴿ خُلَقَ لَكُم مِّنْ أنفسكم أزواجا لتسكنوا النها وجعل بينكم مَّ وَدَّةً وَرَحْمَةً ، قَمَا نكونُ يَانَ الزَّوْجِانِ مِنَ المُودة والمحيَّة، واللطف وَالرَّحْمَةِ، لا يَكَادُ يُوحِدُ بَيْنَ اثْنَيْن، وإنَّ فِي ذَلْك لآيات لقوم يتفكرون ٢١ ، فَتَفَكَّرُ فِي الرَّجُل يَأْتِي مِنْ بَلد ليَخْطَبَ منْ بَلَد، أَوْ يَاتِي مِنْ دُوْلَة ليخطب مِنْ دَوْلَة، فَإِنْ قَدْرَ اللَّهُ لَهُ الرَّوَاحِ رَأَيْتَ الْمُرَحَ وَالسَّرُورَ الدي يعم الجميع، وَرَأَيْتَ بِيْنَهُمْ مِنْ الْحَبَّةَ وَالْمُودُةُ الشِّيءَ الْكُثير، دُونَ سَائِقَ مَعْرِفَةً، وَانْمَا وُجِدَتْ مَعَ الرَّضَا بِالزُّواجِ، فَتَفَكِّرُ فِي ذَلْكُ وَقُلْ: سُنْحَانَ مُقلِّبِ الْقُلُوبِ، كما قال صلى الله عليه وسلم: (( إِنَّ قُلُوبَ بِنِي آدَمَ كُلُّهَا بَينَ اصْبَعَيْنَ من أصابع الرَّحْمَن كَفَلْبِ وَاحِد يُصَرِّفُهُ حَيْثُ يَشَاءُ)). (مسلم (3/03.7/3077)).

٨، ٩- خلق الشموات والأرض: « وَمِـنُ آيَـاتــه خَلْقُ السيماوات والأرض واختلاف أنسنتكم وَأَلُوانِكُمْ إِنْ فِي ذَلْكَ لَابَات للعالمين ٢٢ »:

يَقُولُ تَعَالَى: وَمِنْ دَلَائِل الوحدانية واستخفاق الله للعبادة «خَلْقُ السَّمَاوَات وَالْأَرْضِي»، وَفِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِي منَ الْكُواكِبِ وَغَيْرِهَا، وَالْمَعَادِنِ وَنَحُوهَا، مَا لَم يُحطُ بِهِ الْعُلْمَاءُ عَلْمًا، فَضَلا عَن الْعَامَة، وَاللَّه تَعَالَى لَمْ يُكُلِّفُ الْجَمِيعَ بِالْغَوْصِ فِي أَسْرَارِ هَذه الْمُخْلُوقَات، وَلَكُنْ أَمْرَهُمُ فَقَطُ بِالنَّظُرِ الْمُتَّامِّلَ فِي ظَاهرها، فمنْ نعْمَة اللَّه عَلَى الْبَشَرِ أَنَّ أَوْدَعَهُمُ الْقُدْرَةَ عَلَى التَّجَاوُب مَعَ هَذَا الْكُون بِمُجَرِّدُ النَّظْرِ وَالتَّأْمُّلِ، فَالْقَلْبُ يتلقى ايقاعات هذا الكؤن الهائل الحميل تلقيا مباشراحين يتفتح وَيسْتَشْرِفْ، ثُمْ يَتَجَاوِبُ مَعَ هَدُه الْإيشَاعَات تجاوب الحي مع الحي قَبُلُ أَنْ يَعْلَمُ بِفَكُرِهِ وبأرْصَاده شَيْئًا عَنْ هَذَا الْخَلْق الْهَائل الْعَجِيبِ. ومن ثم يكل القرآن الناس إلى النظرية هذا الكون، والى تملى مشاهده

وُعَجَائِيهِ، ذَلِكَ أَنَّ الْقُرْآنَ يُخَاطِبُ الثَّاسَ جَمِيعًا، وق كل عضر، بخاطب ساكن الغاية وساكن الصخراء، كما يخاطب ساكن المدينة ورائد البحار. وهُو يُخاطبُ الأمِّيُّ اللَّهُ يَقْرَأُ

ا فَارْجِعِ الْبُصَرَ هَلْ تَرَى من فطور ٣ شم ارجع الْمُصَرَ كَرَّتَينَ، لَعَلْكُ تَظْفَرُ فِي مَرَّة لاحقة بما لَمْ تَظُفُرُ بِهُ فِي الْكَرَات السَّابِقَة، فَلَنْ تُرْجِعَ إلاَّ بِالتَّعَبِ وَالْإِرْهَاقِ مِنْ تَكْرَارِ النَّظِرِ، وَلَذُلْكُ قَالَ تُعَالَى: ﴿ ثُمَّ ارْجِع الْمَصَرَ كَرْتَايِنَ يَنْقَلْبُ الْنُكُ الْنَصَرُ خَاسِنًا وَهُوَ خسير ٤».

وَلَمْ يَخْطُ حَرْفًا، كَمَا

نُخَاطِبُ الْعَالَمِ الْفَلَكِيِّ،

وَالْعَالَمُ الطَّبِيعِيُّ،

وَالْعَالَمُ النَّظُرِيُّ سُوَاءً.

وكل واحد من هولاء

يَجِدُ فِي الْقُرْآنِ مَا يَصِلُهُ

بِهَذَا الْكُوْنِ، وَمَا يُثِيرُ فِي

قليه التامل والاستجابة

وَالْمُتَاءِ. (في ظلال القرآن (٨/٧٨١ و٨٨٨)).

يَقُولُ تَعَالَى: ﴿ أَلَلَّا يَظُرُونَ

إِلَى ٱلْإِبَالِ كَيْفَ خُلِقَتْ (١٠)

وَالْ الشَّلِ كُفَّ رُفِعَتْ (اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

وَإِلَّ لَهُمَالِكُفُ نُصِبَتُ (١٠) وَالَ ٱلأَرْضِ كَيْفَ مُطِحَف،

(الغاشية: ١٧-١٧).

فَتَأَمُّلْ فِي السَّمَاءِ

وَارْتَضَاعِهَا، وَالْأَرْضِي

وَاتَّسَاعِهَا، وَالْحِيال

وَثُنَاتِهَا، فَذَلْكُ وَحُدُهُ

يَـدُلُ الْمُتَامَلُ عَلَى أَنَّ

لهَذَا الْكُوْنِ إِلَهَا قَادِرًا،

يَجِبُ إِفْرَادُهُ بِالْعِبَادَة،

وَالْاِيمَانُ بِقُدْرَتِهِ عَلَى

قَالَ تَعَالَى: ﴿ ٱلَّذِي خَلُقَ سَبِّعَ

سُنُونِ بِلْمَافَأَ مَا نَرَىٰ فِي عَلْقِ

رُحْنِي مِن تَغَنُّونِ فَأَرْجِعِ ٱلْمُسَرِّ

مَلَ رَفِي مِن مُلُورِ (\*) ثُمُّ أَنِيعِ المُنذُ كُرُانُونِ مِنْقَلِثُ إِلَيْكُ الْمُنْدُرُ

عاريا والماك: ٣.

فَتَأْمَلُ فِي السَّمَاءِ كَيْفَ

بناها فأخكم بناءها

وَأَتُ شَدَّهُ، رَسُنُمُ اللَّهِ ٱلَّذِي

للن كل شيء (النمل ٨٨)، ﴿مَّا تُرَى فِي خَلْق

الرَّحْمَن من تَضَاوُت،،

إِحْيَاءِ الْمُؤْتَى.

11و11 - اختلافُ اللَّفات والألوان

وَمِنْ دَلاَئِلِ التَّوْحِيد وَالْقُدْرَة ﴿ وَاخْتَلَافُ أَنْسَنَتُكُمُ وَأَنْوَانَكُمْ، مَعَ خُلْقِكُمْ مِنْ نَفْس واحدة، فمنكم الأسمر والأنيض، والأخمر والأضفر وَالْأَشْ قَبْرُ، وَمِنْكُمُ الْعَرَبِيُّ وَالْعَجَمِيُّ، فهذا الاختلاف مع وخددة الأضيل من مُظَاهِر قُدْرَة الْخَالَق، الَّتِي تُوجِبُ عَلَيْكُمْ أَنْ تُشْرِدُوهُ بِالْعِبَادَة، وَتُؤْمِنُوا بِلقَائِهِ، وإنَّ في ذلك لآيات للعالمين ٢٢ ،، «وَلَكِنَّ أَكُثْرَ ٱلنَّاسِ لَا ملس ، (الروم: ٦) فهم لا يُؤمنون.

١٢ و١٢ - اللَّيْلُ وَاللَّهَازُهِ

ومن آياته منامكم باللَّيْل وَالنَّهَارِ وَابْتَغَاؤُكُم مُن فَضُله إِنَّ فِي ذَلك لْآيَات لُقَوْم يَسْمَعُونَ »:

وَمِنْ دُلاَئِلِ التَّوْحِيدِ وَالْقُدُرَةِ أَنَّ اللَّهِ تَعَالَى

خَلَقَ النَّهَارِ ليَغُدُوَ

النَّاسُ وَيَرُوحُوا فِي

طلب رزقهم، وقضاء

حَـوَاتِ جِهم، فـاذا

أَرْهَقَهُمُ التَّعْبُ جَاءَهُمُ

اللِّيلُ بِظُلامِهِ فَاوَوْا

الى مَنَازَلُهُمْ وَفُرُشُهُمْ

فَنَامُوا، ثُمُ اسْتَيْقَظُوا

وَقَـدْ زَالَ عَنْهُمْ كُلُّ

التَّعَب، فَغَدَوْا مَرَّةُ

ثانية إلى مصالحهم،

وإنَّ فِي ذُلِكَ لَآيِات

لَقَوْم يَسْمَعُونَ ٢٣ ، ،

فَهَلاَ تُلمُّلُ النَّاسُ فِي

هَاتُين الْآيِتِينِ اللَّيْل

وَالنَّهَارِ، وَتُسَاءَلُوا: كَيْفَ

يَكُونَ حَلَّهُمْ لَوْ كَانَتُ

احْدَى الْآيَتَانِ دَائمَةَ

دُونُ أَخْتَهَا ؟ لَكُمَا قَالَ

تَعَالَى: ﴿ إِنَّ أَنْهُ إِنَّا إِن جَعَلَا

ألله عَلَيْكُمْ ٱلْكِلُّ سَرْعَدًا

إلى يُورِ اللِّهُ مِنْ إِلَيْهُ عَارُ

الله تأنيضم بضبّاً: أفَّلا

تستغرى ألى قل أرائد

له جُعَدُ لَلْهُ عَلَيْكُمُ

اللَّهَالَ اسْتُرَدُّا إِلَى يَوْمِ

الْفِينَمَةِ مُو إِلَنَّهُ عَيْرُ اللَّهِ

بأنيكم بلل تشكنون

فِيةِ أَفَادَ لَيْسِرُونَ اللَّهِ أَفَادَ لَيْسِرُونَ اللَّهِ

وَمِن زَحْمَةِ جَعَكُ لَكُمُ ٱلْكُلُ ٱلْكُلُ

وَالنَّهَارُ لِتَنْكُوا فِيهِ وَلَيْنَعُوا

بِن فَضَالِهِ وَلَعَلَّكُو تَشَكُّرُونَ م

وللحديد بقية إن شاء

الله، والحمد لله رب

(القصص: ۲۱-۲۲).

العالمين.



الثانية

المحبوب

الله وروق معمد مرزوق

الحمد لله خلق السيماوات والأرضى بالحق يكور النيار على النهار ويكور النهار على النهار ويكور النهار على الليل، وسخر الشمس والقمر كل يجري لأجل مسمى ألا هو العزيز الغفار، والصلاة والسلام على نبينا المختار وآله وصحبه الأبرار، ويعد.

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "إِنَّ الدُّنْيا حَلَوَةٌ خَضِرَةٌ، وإِنَّ اللَّهُ مُسْتَخَلِقُكُمْ فِيها، فَيَنْظُرُ كَيف تَعْمَلُونَ، فَاتَقُوا الدُّنْيا واتَقُوا الدُّنْيا واتَقُوا النُّسَاء؛ فإِنَّ أُوِّلَ فِتُنْهَ بَنِي إِسْرائِيلَ كَائْتَ فِي النِّساء". وفي حديث أبن بشار، "لِينْظُر كيفَ تَعْمَلُونَ".

#### التغريج

 ١- صحيح مسلم، كتاب: الرقاق، باب: أكثر أهل الجنة الفقراء وأكثر أهل النار النساء وبيان الفتنة بالنساء: ٢٠٩٨/٢.

٢- سنن الترمذي، كتاب، الفتن عن رسول الله
 صلى الله عليه وسلم، باب؛ ما جاء ما أخبر
 النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه بما هو
 كائن إلى يوم القيامة (٢١٩١).

٣- سنن ابن ماجه كتاب: الفتن، باب: فتنة
 النساء (٤٠٠٠).

#### المعنى العام للحديث:

هذا الحديث المبارك ذكره الإمام مسلم رحمه الله في كتاب: الرقاق والترمذي وابن ماجه رحمهما الله في كتاب: الفتن مما جمعوه من السنن، ونبينا صلى الله عليه وسلم جاء ليُخرج الناس بإذن ربهم من ظلمات قسوة وضلال القلوب إلى نور رقتها وصلاحها ونجاتها من الفتن؛ فكان تصنيفهم دليلاً على فقههم وعلامة على فضلهم.

ولما كانت الدنيا وسيلة للسعاية وكانت الأخرة غاية ونهاية كان دعاء النبي: «اللهم لا عيش الأخرة» (البخاري ٣٧٩٥).

وكانت الحياة الدنيا بالنسبة للأخرة كما

وجمالها؛ فكذلك الدنيا، وبعد ذلك في اصفرارها وانتهائها كالشيء الأخضر في نهایته.

«فاتقوا الدنيا واتقوا النساء»؛ أي: احذرواأن يخدعكم متاع الدنيا فينسيكم الأخرة، واحذروا فتنة النساء وإغواءهن وذكرهن بعد الدنيا من ذكر الخاص بعد العام؛ لمزيد عناية بهذا الخاص، وتدخل في النساء الزوجات وغيرهن، وإن كانت الفتنة أكثر بالزوجات للدوام فتنتهن وايتلاء أكثر الناس بهن.

\* وفإن أول فتنة بني إسرائيل كانت في النساء »: ومن صور ذلك ما جاء في جملة من الأحاديث؛ فإنهن من أول من زور الطول والتعطر خارج البيت: فعن أبي سعيد الخدري عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (كانت امرأة من بني إسرائيل قصيرة تمشى مع امرأتين طويلتين، فاتخذت رجلين من خشب، وخاتمًا من ذهب مغلق مطبق. ثم حشته مسكًا -وهـو أطيب الطيب- فمرت بين المرأتين فلم يعرفوها. فقالت بيدها هكذا، ونفض شعبة يده) (رواه مسلم)، وفي رواية لأحمد: (فكانت إذا مرَّت بالمجلس حركته، فنفح ريحه). وكذلك هن أول من زور الشَّغر: عن سعيد بن المسيب قال: قدم معاوية المدينة. فخطينا وأخرج كية من شعر، فقال: ما كنت أرى أن أحدًا يفعله إلا اليهود، إن رسول الله صلى الله عليه وسلم بلغه، فسماد الزور (رواد مسلم).

وأول من افتتنت نساؤهم بتقليد الأخريات والنظر لميشتهم: فعن جابر بن عبدالله رضى الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن أول ما هلك بنو إسرائيل أن امرأة الفقير كانت تُكلِّفه من الثياب أو الصبغ ما تكلف امرأة الفنى (ابن خزيمة).

ومنه التزين الأماكن العبادة؛ عن يحيى

قال الله: ﴿ أَعْلَيْوا أَلْمَا لَكُونُ الدُّيَّا لَيْتُ وَلَانَّ ورينة وتقاءً" مَنْكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي ٱلْأَثُولِ وَٱلْأَوْلَةِ كَشَل عَبْ أَغِبُ ٱلكُفَّارِ بَاللَّهُ ثُمَّ بِهِيجُ فَقَرْبَهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ خُطَنكُمَّ وَفِي ٱلْآخِرَةِ غُذَابٌ شَدِيدٌ وَمُغْفِرَةً مِنَ اللَّهِ وَرَضُونٌ وَمَا لُغُمُوهُ ٱلدُّنِّمَا إِلَّا مَنْهُ ٱلْمُرُولِ ، (الحديد ٢٠)؛ فكانت عدابًا شديدًا لن اغتربها وبزينتها، ورضوانًا لن عمل فيها لآخرته وأبديتها، وهي غرورة ومتاعها قليل؛ لذا كانت وصيته صلى الله عليه وسلم لعبد الله بن عمر: حكن في

وكان تحذير الله تعالى لنا مما هو ابتلاء لطبائعنا كما قال تعالى: ﴿ رُبِّنَ إِنَّاسِ مُتُ الشِّهَوْتِ مِنَ النِّكَاةِ وَالْكَتِينَ وَالْقَنْطِيرِ النقطرة بن الدُّهَب وَالْمِشْتَةِ وَالْمَسْتِ النُسَوِّمَة وَالأَنْفُ وَالْحَارِثُ وَلاَكَ مَنْكُمُ الْحَمَوْةِ اللَّهُ أَنَّ وَأَقَدُ مِسْدُدُ مُشْرَى الْمُقَابِ ، (الله عمران ۱٤).

الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل،

وفي هذا الحديث يحذر نبينا صلى الله عليه وسلم من فتنة الدنيا عمومًا، ثم بحدر من فتنة النساء خصوصًا إذا حادث عن أمر الله تجمع الكثير من أنواع فتن الدنيا، وقد خُلقن من ضلع أعوجه أعلاه الذي هو محل التفكير والتقرير، وطبيعته كالزئبق ناعمة غير مقدور على إمساكها؛ إن ذهبت تقيمها كسرتها، وإن تركتها لم تزل على عوجها؛ خلقهن اللَّه كذلك فتنة واختبارًا لهن وللرجال؛ إن استغلت هذه الطبيعة في الخير نجا أصحابها النساء من النار ونجا رجالهن من الضرر والبوار، وإن استخدمت في الشر وما أكثر ما تكون كما يُحاك لها الأن في كل مكان سقطت في طريق الضلال وأسقطت جـزءًا كبيرًا من الرجال؛ فكن لهذا ولكضرانهن العشير أكثر أهل النار.

#### شرح عبارات العديث؛

١- إن الدنيا حلوة خضرة:

حلوة في مذاقها وخضرة في نضارتها

بن سعيد عن عمرة بنت عبدالرحمن أنها سمعت عائشة زوج النبي صلى الله عليه وسلم تقول: «لو أن رسول الله صلى الله عليه عليه وسلم رأى ما أحدث النساء لمنعهن المسجد. كما مُنعت نساء بني إسرائيل، قال: فقلت لعمرة: أنساء بني إسرائيل منعن المسحد؟ قالت: نعم».

هذا ولا يخفى على مُنصف بصير أن كل هذه الأصول الشيطانية مع قدم ظهورها عند قدماء اليهود قد امتدت وتطورت عند أبنائهم حدثاء العهود؛ ثم متبعيهم من أذناب اليهود فكانت البيوت الأزياء والمعارض النسوية والموضات العارية؛ نسأل الله العافية.

#### ومما يستفاد من العديث:

ا- التحذير من زينة الدنيا ومتاعها والاغترار بشكلها وجمالها بصرفها عن غايتها التي خلقت من أجلها.

١- إن الإيمان وسيلة الرضى: إذ الغنى غنى النفس، فلا يملأ عين ابن آدم إلا التراب، ولا تجد كافرا شاكرا ولا بدنياه سعيدا.

۲- ان النساء مخصوصات بالذكر بعد ذكر الدنيا لما في حالهن من كثير من الفتن سواء في كيدها أوفي ضعف تفكيرها وذهاب عقول الرجال بسبها أو فتنة شكلها وغوايتها، قال العلامة ابن عثيمين رحمه الله: «فاتَّقوا الدُّنيا واتَّقوا النِّساءَ»، أي: احْدُروهنَّ، وهذا يشملُ الحِدْرُ مِن المِرْأَةُ فِيْ كيدها مع زوجها، ويشمل أيضا الحذر من النساء وفتنتهنَّ؛ ولهذا قال: وفإنَّ أولَ فتنة بنى إسرائيل كانت في النساء، ولذلك فإن أعداء الإنسانية والعبودية يركزون اليوم على استغلال النِّساء، وتبرُّجهنُّ. واختلاطهن بالرجال، فيقيمون لذلك من زور المؤتمرات والمؤامرات وينشرون أباطيل المؤلفات والمسلسلات والندوات والنشرات تحت عناوين براقة ومناشدات خادعة اذ لا يبغون من ورائها إلا استغلال هذه الفتنة

سلاح يأدون به أصول الإيمان، حتى يُصُبح النَّاس كأنَّهم الحميْر؛ لا يُهمُّهم إلَّا بطوُنهم وفروجهم – فلا يقيمون دينا ولا يعتقدون عقيدة إلا ما أشرب من الهوى.

فالنساء من الدنيا، وذكرها بعد الدنيا؛ الأنها من أعظم الفتنة التي في الدنيا، وإذا فسدت المرأة، فسد المجتمع، وإذا تبرجت المرأة، واستعرضت بزينتها فعلى المجتمع السلام، وكما قال بعض السلف: "لو أعطيت مفاتح خزائن الدنيا الأكون أميناً عليها لكنت أميناً، ولكن لا آمن نفسي على امرأة". وقد قال بعض السلف: "لا تخلون بامرأة ولو قلت: أعلمها القرآن". وقصة الراهب التي يذكرها المفسرون -وهي من الأخبار الإسرائيلية- تبين هذا المعنى، وإن كانت الإسرائيلية- تبين هذا المعنى، وإن كانت شرح رياض الصالحين، ا / ٢٤٥ – ٢٧٥).

3- إن الدنيا ليست مذمومة لذاتها، بل إذا خرجت عن كونها وسيلة إلى سعة فلاح الأخرة، وقد سأل صحابي جليل النبي صلى الله عليه وسلم فقال: هل يأتي الخير بالشر؟ فصمت النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: أنا، قال: لا يأتي ثم قال: أين السائل؟، قال: أنا، قال: لا يأتي عليه وسلم: وأيها النّاسُ اتّقوا اللّه وأجملوا في الطّلب؛ فإنَّ نفسًا لن تموت حتّى تستوفي في الطّلب؛ فإن نفسًا لن تموت حتّى تستوفي إلا الطّلب، خذوا ما حلٌ ودعوا ما حَرُمَ) رواه ابن ماجه من حديث جابر رضي الله عنه ابن ماجه من حديث جابر رضي الله عنه (صحيح ابن ماجه من حديث جابر رضي الله عنه (صحيح ابن ماجه من حديث جابر رضي الله عنه (صحيح ابن ماجه من حديث جابر رضي الله عنه (صحيح ابن ماجه من حديث جابر رضي الله عنه (صحيح ابن ماجه من حديث جابر رضي الله عنه (

٥- تقوى الله في النظر إلى الدنيا ليس معناه الإعراض عنها، بل تحقيق العبودية فيها: والعبودية فيها تعني وضعها حيث وضعها الله تعالى، فيراعى الحلال ويُجتنب الحرام وتُجتنب المعصية وتُتحرى الطاعة. هذا وأستغفر الله لي ولكم، وفي هذا القدر كفائة.

والحمد لله رب العالمين.







مادتيه: الأولى والثامنة، وفي عام ١٩٤٦ تم تأسيس "لجنة مركز المرأة"، وفي عام ١٩٤٨ تم صدر "الإعلان العالمي لحقوق الإنسان شاملاً كافة حقوق الإنسان المدنية، والسياسية، والاقتصادية، والاجتماعية، والثقافية التي يجب أن يتمتع بها كل فرد، رجلاً كان أو امرأة، ومنذ عام ١٩٤٩ بدأ التعرض لموضوعات المرأة استقلالاً، ثم بدأت الأمم المتحدة تخصص المؤتمرات والاتفاقيات الدولية التي تعنى بقضايا المرأة، ومنها: اتفاقية المساواة في الأجور (١٩٥١)، واتفاقية الحقوق السياسية

#### ماهی سید او ؟

لفظة سيداو C.E.A.D.A.W هي الأحرف الأولى من الكلمات الإنجليزية - Conve الأولى من الكلمات الإنجليزية - tion on Elimination of All Forms of Discrimination Against Women وتعني اتفاقية القضاء على جميع أشكال التمييز ضد المرأة، وتعرف اختصاراً باسم (اتفاقية سيداو)، وهي بمثابة قانون دولي لحماية حقوق المرأة.

#### دور الأمم المتحدة المهد لاتفاقية سيداوء

بدأ الاهتمام الدولي بحقوق المرأة منذ تأسيس ميثاق الأمم المتحدة بتاريخ ١٩٤٥/٦/٢٦، فجعل للرجال والنساء حقوقاً متساوية. كما ورد في نصوص



للمرأة (١٩٥٢)، والاتفاقية الدولية للحقوق السياسة للمرأة عام ١٩٥٤ والتي أعطت للمرأة حق التصويت في جميع الانتخابات بعدما كان التصويت في الانتخابات عمرًا على الرجال فقط، وفي عام ١٩٦٢ تبنت الأمم المتحدة القاقية بشأن الرضا بالزواج، وألحد الأدنى لسن الزواج، وتسجيل عقود الزواج، وفي عام ١٩٦٧ أصدرت الأمم على المتحدة إعلان القضاء على

جميع أشكال التمييز ضد المرأة،

والذي تمت الموافقة عليه من قبل الجمعية العمومية بالإجماع في جلستها المنعقدة في المعومية بالإجماع في جلستها المنعقدة في المومبر 197٧ ثم في عام ١٩٦٨ صدر إعلان طهران عن حقوق الإنسان، والذي نص في بنده الخامس عشر على أنه يتحتم القضاء على التمييز الذي لا تزال المرأة ضحية له في العديد من أنحاء العالم، لأن بقاء المرأة في وضع دون وضع الرجل يناقض ميثاق الأمم المتحدة، كما اعتمدت الأمم المتحدة عام ١٩٧٥ كسنة دولية للمرأة، وفي عام ١٩٧٥ عقد المؤتمر العالمي للمرأة في مكسيكو سيتي، والذي أطلق على السنوات الواقعة بين ١٩٧٦ و ١٩٧٥ اسم "عقد الأمم المتحدة للمرأة".

#### فلهور الفاقية سيداو ية عام ١٩٧٩م:

تم الانتهاء من إعداد معاهدة القضاء على جميع أشكال التمييز ضد المرأة في عام ١٩٧٩م. لتكون وثيقة حقوق دولية للنساء، واعتمدتها الأمم المتحدة كمعاهدة دولية في ١٩٧٨ من قبل الجمعية العامة للأمم المتحدة وتم عرضها للتوقيع والتصديق والانضمام بالقرار ١٩٧٤ دولة على الاتفاقية دخلت حيز التنفيذ في ٣ سبتمبر ١٩٨١. واللافت للنظر أن الولايات المتحدة

66

اللافت للنظر أن الولايات التحددة الأمريكية لم تصادق على اتفاقية السيداوية حينها: بسبب العزب الجمهوري المعافظ، وكذلك الكيان الصهيوني لعارضة الاتفاقية للتعاليم الثوراتية.

الأمريكية لم تصادق على اتفاقية السيداو في حينها؛ بسبب الحزب الجحمهوري المحافظ، وكذلك الجمهوري المحافظ، وكذلك الكيان الصمهيوني لمعارضة الاتفاقية للتعاليم التوراتية، وامتنعت دول أخرى عن الانضمام الفاتيكان، والسودان، والصومال، وسويسرا، والكاميرون، وإفريقيا الوسطى، وليسوتو.

في حين وقَعت مصر على هذه الاتفاقية في ١٩٨١/٩/١٨ لتكون أول دولة عربية توقع على هذه الاتفاقية، وتلتها اليمن في

١٩٨٤/٥/٣٠ ثم تونس في ١٩٨٥/٩/٢٠ بينما لم توقع لبنان إلا في ١٩٩٦/٨١م، ووقعت السعودية في ١٩٨٢/٨/١ كما وقعت عليها ١٨ دولة عربية كان آخرها قطر في ١٩٩ أبريل ١٠٠٩ لتصبح قطر الدولة الـ (١٨٦)، كما انضم إلى الاتفاقية بعض الدول الإسلامية مثل باكستان، بنغلادش، تركيا، ماليزيا واندونيسيا.

#### الاثار الترتبة على الانشمام لاتفاقية سيداو:

بحلول شهر مايو ٢٠٠٩ كان عدد الدول التي صادقت على الاتفاقية ١٨٦ دولة، وهذه الدول بموجب تصديقها على الاتفاقية، تلتزم بتضمين مبدأ المساواة في دستورها وكافة تشريعاتها الوطنية، ومراجعة كافة التشريعات الوطنية بهدف الغاء جميع النصوص القانونية القائمة التي تتضمن أي شكل من أشكال التمييز ضد المرأة.

كما تلتزم هذه الدول بالتطبيق العملي للبدأ المساواة بين الرجال والنساء في جميع المجالات الحيوية للمرأة التي نصت عليها الاتفاقية؛ وذلك عن طريق اتخاذ التدابير المناسبة الأخرى، بهدف الغاء كافة الأنظمة والأعراف والمارسات القائمة التي تشكل تمييزاً ضد

المرأة.

وعلى ذلك فمن أخطر ما

تعلو هذه الاتفاقية على نصوص القوانين الوطنية ولا يستثنى دستورالدولة من

بالامتثال لما ورد بها، حيث

ذلك، فقد ترتب على الانضمام إلى اتضافية "سيداو" تغيير بعض النصوص في الدساتير المتعاقبة كانت تشترط فيمن بترشح للرئاسة أن يكون قد أدى الخدمة العسكرية أو أعضى منها، وهو ما يعنى اشتراط الذكورة، ليتغير الأمر ويصبح من حق المرأة أن تتولى الإمامة العظمى، واتفاقية سيداو هي التي سمحت للمرأة أن تجلس على منصة القضاء، بعد قرون عدة من اتفاق كلمة الفقهاء على اشتراط الذكورة في القضاء حتى اعتبر قول المخالف كالطبري شذوذًا، واتفاقية سيداو هي التي خصصت مقاعد للمرأة في المجالس النيابة فيما يعرف بالكوتة (حيث تأخذ سيداو بمبدأ التمييز الإيجابي لصالح المرأة)، واتفاقية سيداو كانت سببًا في أن يتم اختيار المرأة لتصبح عمدة في ريف وصعيد مصر بعدما كانت العمودية حكرًا على الرجال دون سواهم. واتضاقية سيداو وراء الاستراتيجية الوطنية ٢٠٣٠، وهي الاستراتيجية التي تتكون من أربعة محاور رئيسة كما يتضح من مطالعة موقع المجلس القومي للمرأة على شبكة المعلومات الدولية (الانترنت) وهي: التمكين السياسي للمرأة وتعزيز أدوارها القيادية، والتمكين الاقتصادي للمرأة، والتمكين

66 من أخطر ما ترتب على اتفاقية سيداو هو وجوب تغییر جمیع التشريعيات الوطنية التي تتعارضي مع تصوصها.

الاحتماعي للمرأة، وحماية المرأة من خلال القضاء على الظواهر السلبية التي تهدد حياتها وسلامتها وكرامتها. واتضاقية سيداوهي التي أوجدت دعوى الخلع (كبديل عن فسخ عقد النكاح الذي دعت إليه الاتفاقية - وإن كان للخلع سند شرعي)، وهي التي أباحت سفر المرأة بغير إذن الروج، ورفعت سن زواج المرأة من ١٦ سنة إلى ١٨ سنة تحت دعوى مناهضة زواج القاصرات. وهي التي تؤجج

الدعوة إلى زواج المرأة المسلمة بغير المسلم تحت مسمى "الزواج المدنى"، وهي التي حولت ختان الإناث من مستحب - في قول بعض الفقهاء - أو مكرمة كما يرى أخرون، أو أمر مباح لا بأس به إن دعت له الحاجة في قول بعض الفقهاء ؛ ليصبح جريمة يعاقب عليها القانون !!.

وعلى ذلك فاتفاقية سيداو تهدف إلى حذف كل ما يتعارض مع نصوصها ومبادئها، وإن كان ما يتعارض معها هو دستور الدولة أو قوانينها، أو الأعراف الاجتماعية والتقاليد الراسخة، وكذلك الدين فلا تبالى الاتفاقية بأحكام الأديان، فالدين ليس حاكمًا عليها أو مقيدًا لها، وإنما كل ما يتعارض معها من أحكام الدين وثوابته يجب أن يغير ويتبدل، ومن ثم يتضح سبب صدور القانون الذي يسوي بين الذكر والأنثى في الميراث بتونس الشقيقة، وهو الأمر الذي يحاول البعض الدعوة له حثىثا فيمصر.

ولأن اتفاقية سيداو لا تبالى بالأديان فلا نعجب أنها هي المحرك للنزعة الأنثوية الراديكالية أو الأنثوية المتطرفة - Fem nism، وأنها تبيح الممارسات الشاذة تحت مسمى الجندر (أو علاقات النوع الواحد)،



والدعوة إلى الأسرغير النمطية التي تتكون من رجل وامرأة ؟ ١

وما ذكرته إنما هو على سبيل المثال فقط، وقد سبق وأن تناولت بالتفصيل موضوع هذه الاتفاقية وكافة موادها مع الإعلامي الخلوق الدكتور محمد خالد فيما يقارب العشرين حلقة في برنامج القضية بقناة الرحمة الفضائية وذلك منذ أكثر من عشر سنوات وهي موجودة على شبكة المعلومات الدولية.

#### مؤتمرات السكان تمكن لاتفاقية سيداوه

استطاعت الأمم المتحدة جعل اتفاقية سيداو قانونًا دوليًا يجب على جميع الدول الالتزام به. واستطاعت تحقيق ذلك من خلال العديد من المؤتمرات التي عقدت لهذا الغرض ؛ والتي استخدمتها الأمم المتحدة كوسيلة ضغط ترهب بها حكومات الدول من أجل تعديل قوانينها الداخلية حتى تتناسب مع قيمهم، كما اعتمدت على وسائل الإعلام الموجهة لنشر فكرهم وقيمهم الخاصة بالمرأة؛ بل ووصل الأمر إلى اشتراط المنظمات الدولية كالبنك الدولي وصندوق النقد الدولي على الدول النامية الالتزام بمعايير هذه الاتفاقية حتى يمكن منحها القروض من خلال هذه المنظمات.

ولم يكن صندوق الأمم المتحدة للسكان بمعزل عن ذلك فقد كان من الركائز الهامة التي اعتمدت عليها الأمم المتحدة (بمعاونة اليونيسف، والصحة العالمية، والبنك الدولي) للتمكين لنصوص سيداو وإجبار الدول على تطبيقها، وذلك من خلال عقد مؤتمرات تحت مسمى مؤتمر السكان، كان منها المؤتمر العالمي الأول للسكان في بوخارست - برومانيا عام ١٩٧٤، والمؤتمر البدولي الثاني المعنى

تدخلت الأمم المتحدة عبر اتفاقية سيداو لتفسر واقع المسرأة بالترغيب وبالترهيب، فكانت مؤتمرات واتفاقيات الأمم المتحدة وسائل ترهيب واجهوا بها حكومات الدول.

بالسكان المنعقد في مكسيكو سيتى العاصمة الفيدرالية للمكسيك عام ١٩٨٤، ومؤتمر السكان والتنمية الثالث الذي عقد في القاهرة عام ١٩٩٤، ومؤتمر بكين الدي عقد بالصين عام ١٩٩٥ والذي مثل نظلة نوعية في المطالب والدعوات التي قدمت فيه، ومؤتمر استنبول ١٩٩٦، ومؤتمر روما ١٩٩٨، ومؤتمر لاهاي ١٩٩٩، ومؤتمر (بكين + ٥) الذي عقد في نيويورك عام ٢٠٠٠، والمؤتمر العالمي السادس للمرأة في القاهرة عام ٢٠٠٥ المعروف باسم مؤتمر

(بكين + ١٠). وغيرها كثير، وبذلك تدخلت الأمم المتحدة عبر اتفاقية سيداو لتغيير واقع المرأة بالترغيب وبالترهيب، فكانت مؤتمرات واتفاقيات الأمم المتحدة وسائل ترهيب واجهوا بها حكومات الدول من أجل تعديل قوانينها الداخلية حتى تتناسب مع قيمهم، كما كانت وسائل الإعلام - وخاصة التي تعرف بالاتجاهات المناوئة للدين -أدوات ترغيب نشروا من خلالها أفكارهم وقيمهم الخاصة بالمرأة.

#### مؤتمر السكان والتنمية الذي عقدية القاهرة عام ١٩٩٤؛

نظمت الأمم المتحدة" الأمم المتحدة المؤتمر الدولي للسكان والتنمية الذي عقد في مدينة القاهرة في الفترة ما بين ٥ إلى ١٣ من شهر سبتمبر ١٩٩٤ (الدورة ٤٧ للجنة السكان بالأمم المتحدة)، وحضر المؤتمر ٢٠٠٠٠ (عشرون ألفًا) من ممثلي الحكومات، والوكالات التابعة للأمم المتحدة، والمنظمات غير الحكومية NGOS (وجلها منظمات نسائية غير حكومية، وتم دعوتها من قبل الأمم المتحدة وذلك في اعتراف بأنها هي القادرة على إحداث التغيير المنشود)، بالإضافة إلى وسائل الإعلام، ومن أخطر ما تناوله هذا المؤتمر موضوع " الحقوق

الإنجابية"، ويجب الانتباه إلى أن وسائل الإعلام تكتفي بذكر عبارات مختارة بعناية ولا تتعرض مطلقًا لما تحت هذه العناوين؛ ولا تذكر التفاصيل، وهم يعتمدون في ذلك على أن هذه الأمة لا تقرأ، ولا تفكر، وإنما يجب أن تساق إلى مصير محتوم، ونحن الآن بعد مرور نيف وأربعين سنة على التوقيع

على اتفاقية سيداو؛ ما زال

كثيرون لم يسمعوا عنها حتى

الآن، ورغم أننا نرى آثارها جلية بينة في واقعنا فإنا نجهل الصلة بين الواقع الذى نعيشه وبين اتفاقية سيداو

كما إننا رغم مرور قرابة الثلاثين سنة على عقد مؤتمر السكان في القاهرة عام ١٩٩٤ فإن توصيات هذا المؤتمر ما زالت في طى الكتمان، رغم أن توصيات هذا المؤتمر فضلا عن مؤتمر بكين تمثل نقلة نوعية، وهوما يبين عن السبب وراء معارضة الأزهر الشريف، وهيئة كبار العلماء بالسعودية، فضلا عن عدة بلدان إسلامية لأعمال هذا المؤتمر، كما انتقد الكرسي البابوي أعمال المؤتمر وبين المتحدث الرسمي للكرسى البابوى وهو رئيس الأساقفة ريناتو مارتينو أن البابا أرسل سفراءه إلى ملوك ورؤساء الدول المختلفة لحثهم على رفض توصيات هذا المؤتمر، كما تعرض الرئيس الأميركي بيل كلينتون لنقد كبير من المحافظين (الحزب الجمهوري) جراء اشتراكه بهذا المؤتمر.

> أبرز توصيات مؤتمر السكان بالقاهرة؛

قد يتعجب البعض من موقف المهاجمين

66

سيداو تدعوالي خفض سن ممارسة الجنسس وتناخير سن الزواج، وتصر على محاربة الزواج المكر؛ وتدعو الى تأخير سن الزواج.

لتوصيات مؤتمر السكان بالقاهرة (وكذلك بيكين)، وذلك لأن هذه التوصيات تم صياغتها بخبث شديد مما يجعل الانتباه لخطرها بخفي على كثيرين، ومن ذلك: التوصية برعاية الشباب البافعين والراهقين، والمقصود بها نشر ثقافة الجنس الأمن للشباب (ويقصدون بالأمن أي من الحمل، ومن الأمراض الجنسية المعدية وخاصة الاسدز) ويتم ذلك من خلال تقديم خدمات ووسائل منع

الحمل المختلفة، ومن أجل ذلك تتم الدعوة إلى نشر الثقافة الجنسية في المناهج التعليمية المبكرة، وفي نفس الوقت الذي تتم الدعوة إلى خفض سن ممارسة الجنس ورفع كافة القيود عليه وتقنين الإجهاض، يتم الدعوة إلى تأخير سن الزواج تحت مسمى " مناهضة زواج القاصرات"، وبهذا المفهوم فللفتاة كامل الحرية في ممارسة الحنس كيف تشاء باعتبار ذلك حقًا لها تكفله سيداو؛ ولا تسمى حينئذ قاصرة، وهذا الحق يشترط ألا يتم في إطار الزواج، فسيداو تدعو إلى خفض سن ممارسة الجنس وتأخير سن النزواج، وتصر على محاربة الـزواج المبكر؛ وتدعو الى تأخير سن الزواج.

وفي الوقت الذي تدعو فيه سيداو إلى تقنين الاجهاض وجعله حقا صحيًا من حقوق المرأة، تحارب فيه كل أنواع ختان الإناث، وتم تعديل القوانين العقابية لتجرم الختان بعقوبات رادعة للطبيب وللأب، ثم كانت الطامة عندما ظهرت دعوة ملحة تدعو إلى تقديم شيخ الأزهر الأسبق على جاد الحق -رحمه الله- للقضاء بسبب فتواه بشأن ختان الإناث

والتي قال فيها: ".... ومن هنا اتفقت

كلمة فقهاء المذاهب على أن الختان للرجال والنساء من فطرة الإسلام وشعائره، وأنه أمر محمود، ولم ينقل عن أحد من فقهاء المسلمين - فيما طالعنا من كتبهم التي بين أيدينا - القول بمنع الختان للرجال أو النساء، أو عدم جوازه أو إضراره بالأنثى.....". في واقعة غير مسبوقة أن يطالب أتباء التيارات التغريبية بمحاكمة فضيلة الإمام الأكبر شيخ الأزهر علي فتوى أصدرها تخالف ما تدعو إليه سيداو (١٤١٤، ولم تتسع صدور هؤلاء للمخالف، ولم يحترموا الرأي الأخر، ولم يرد ذكر لوجوب التخلي عن الفكر

وفي نفس الوقت الذي تدعو فيه سيداو إلى الفاء كافة العقوبات المترتبة على ممارسة الجنس بكافة أشكاله خارج إطار الزواج، نجد الأصوات المرتفعة تدعو إلى تجريم ما أسموه بالاغتصاب الزوجي.

الاقصائي.

كما تضمنت التوصيات سن قوانين للتعامل مع حمل السنفاح، لتكون وثيقة دخول الحامل للمستشفى هو كونها حاملاً دون أدنى مساءلة حول حملها بغير زوج، مع تخيير الفتاة بين رغبتها في الإجهاض، أو إن شاءت أن تبقيه فتلزم سلطات الرعاية الاجتماعية برعايتها، وإن لم ترد تربيته

فتدفع به لدور الرعاية الاجتماعية!!
كما استهدفت التوصيات ترسيخ مفهوم الجندر، وهو المصطلح الذي أدخل في قاموس كافة مؤتمرات الأمم المتحدة ومنظماتها المختلفة كبديل عن كلمة الجنس، والذي كان يشير إلى نوع الإنسان وهل هو ذكر أم أنثى، ليصبح الجندر مصطلحًا يشمل الذكر والأنثى معًا ليعبر عن الميول الجنسية، ليتم بذلك إدراج الشذوذ الجنسي بأشكاله المختلفة تحت هذا المصطلح، وذلك بهدف تغيير الشكل النمطي للأسرة، وتم السماح بعقد زواج بين أطراف لذات النوع، والعجيب أن يتم ذلك داخل بعض الكنائس الغربية وخاصة البروتستانتينية، ولذلك لم بعد

مصطلح الشذوذ الجنسي مستخدمًا في وسائل الإعلام مطلقًا، واستبدل به مصطلح "المثلية"، وفي أدبيات سيداو - والتي يلتزمها الإعلام- لم يعد يقال الشواذ وإنما المثليين.

#### ابرز توسیات مؤتمر یکن:

جاءت توصيات مؤتمر بكين للسكان كما يتبين من نصوص الوثيقة الختامية لهذا المؤتمر، والتي تقع في (١٧٧) صفحة وتشتمل على (٣٦٧) مادة؛ لتمثل نقلة نوعية كبيرة لاتفاقية سبيداو، حيث أكدت على حق الإنسان في تغيير هويته الجنسية (من ذكر إلى أنثى ومن أنثى إلى ذكر)، ولذلك انتشرت هذه الجراحات حتى بين الأطفال ودون اشتراط موافقة الأبوين (١٤٤

كما أكدت التوصيات على ضرورة الاعتراف بالشيواذ، والمطالبة بادراج حقوقهم الانحرافية ضمن حقوق الإنسان، ومنها حقهم في النواج وتكوين الأسر، بل و الحق في الحصول على أطفال بالتبني أو تأجير أرحام لاستيلاد الأبناء (((. ولذلك لم ترد كلمة "الوالدين" إلا مصحوبة بعبارة "أو كل من تقع عليه مسؤولية الأطفال مسؤولية قانونية" في إشارة إلى مختلف أنواع الأسر المثلية.

ومما يلفت النظر أن "وثيقة بكين" لم تذكر كلمة "الزُوج" ولا مرة، وإنما استخدمت كلمة الزُوج" ولا مرة، وإنما استخدمت كلمة العلاقة الجنسية علاقة بين طرفين لكل منهما استقلاليته الجنسية، كما أنها منحت الحقوق الإنجابية للأفراد والمتزوجين على السواء. ومما سلف يتضح أن هذه هي المفردات الجديدة والمقررات التي يسعى النظام العالمي الجديد لفرضها كأيديولوجية على مختلف دول العالم فيما يعرف بالعولمة الاجتماعية. وبعد هذا العرض التاريخي لاتفاقية الله سيداو، نعرض في ثقاء قابل بمشيئة الله تعالى لأهم نصوص هذه الاتفاقية، ثم نبين أوجه تنافرها مع الشريعة الغراء.

والحمد لله رب العالمين.





الذمة: هي الْعَهِّدُ والأَمانُ والضَّمانُ والْحُرْمَةُ والْحُرْمَةُ والْحَقْ. وَسُمِّيُ أَهْلِ الدَّمَّةُ بِذِلْكَ لَدخولهم فِي عَهْدِ المسلمينِ وأمانهم. (النهاية لابن الأثير جراً ص١٦٨).

حرية عقيدة غير السلمين ومية رب العالين قال تعالى: (لا إِذَاء في البين قد شَين الرُسْدُ مِنَ البين قد البين قد البين المرام البين كثير: يقول الله الكراه الله الدين أي: لا تُكرهُوا أحدا على الدخول في دين الإسلام فإنه بين اواضح جلي دلائله وبراهينه، لا يحتاج إلى أن يُكره أحد على الدخول فيه. (تفسير ابن كثير جـ٢ ص١٤٤).

قال أسلم: سمعت عمر بن الخطاب يقول لعجوز نصرانية: أسلمي أيتها العجوز تَسُلمي، إن الله بعث محمداً بالحق. قالت: أنا عجوزٌ كبيرة والموت إلى قريبٌ. فقال

# الشيخ/صلاح نجيب الدق

عمر: اللهم اشهد، وتلا (لا إكْرَاهَ فِي الدِّينِ). (تفسير القرطبي جـ٣ ص٢٧٨).

العدل مع غير المسلمين وصية رب العالمين قال الله تعالى: (لَا يَتَهَكُرُ اللهُ عَنِ اللَّهِيُ لَهُ بَعَنِلُوكُمْ فِي النِّهِ وَلَدُ عُرْجُوكُمْ مِن يَدَرُكُمْ أَن تَبَرُّوهُمُ وَتُقْمِطُوا إِلْتِهِمْ إِنَّ اللّهُ عُمِنُ النَّفْمِطِينَ ) (الممتحنة:٨).

قال ابن جرير الطبري: لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين، من جميع الذين لم يقاتلوكم في الدين، من جميع أصناف الملل والأديان أن تبروهم وتصلوهم، وتقسطوا إليهم، إن الله عز وجل عَمَ بقوله؛ (الدين لم يُقاتلُوكُم في الدين ولم يُخرجُوكُم مِنْ دياركم) جميع من كان ذلك صفته، فلم يخصص به بعضا دون بعض. (تفسير الطبري جـ ٢٥ ص ١١١).

ظلم غير المسلمين حرام

قال سُبحانه: ﴿ يَكَانُّهُا الَّذِينَ مَا مَثُوا كُونُوا قَوْمِينَ فَالسَّامُ وَالْمَاكُونُ قَوْمِينَ فَالْمِينَ فَالْمُوا فَوَالْمِينَ فَالْمُوا فَالْمِينَانُ فَوْمِ مُنْكُانُ قَوْمِ اللَّهِ فَالْمُوا فَالْمُوا فَالْمُوا فَالْمُوا فَالْمُوا فَالْمُوا فَالْمُوا فَالْمُوا فَاللَّهُ فَاللّلِّهُ فَاللَّهُ فَاللّلَّهُ فَاللَّهُ فَاللّلْمُ لَلَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فِي اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللّلَّا لَلَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّالِمُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّاللَّالِكُ فَاللَّا لَا لَاللَّاللَّالِكُ لَا لَلْمُوا فَاللَّاللَّذِلْ اللَّهُ لَلَّ لَا لَلْمُ

عَلَىٰ أَلَّا تَمْدِلُواْ أَعْدِلُوا هُوَ أَفْرَبُ لِلتَّقُوَيُّ وَأَثَّنُواْ اللهُ أَ إِنَّ أَلَهُ خَبِرُا بِمَا تَمْمَلُونَ ) (المائدة: ٨).

وعن صفوان بن سليم عن عدة من أبناء أضحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم عن آبائهم دنية (متصلو النه صلى الله عليه وسلم عن آبائهم دنية وسلم قال: ألا من ظلم معاهدًا أو انتقصه أو كلفه فوق طاقته أو أخذ منه شيئًا بغير طيب نفس فأنا حجيجه (خصمه) يوم القيامة. (صحيح أبي داود للالباني حديث ٢٦٢٦).

الإحسان إلى الوالدين الكافرين

إن شريعتنا الغرّاء لا تهمل الإحسان إلى الوالدين ولو كانا كافرين فضلاً عن الوالدين العاصيين. ولقد حثنا القرآن العظيم بأسلوب رائع بليغ على بر الوالدين وإن كانا مشركين؛ عسى أن تكون هذه المعاملة الطيبة سبباً في هدايتهما.

قال الله عَزَّ وَجَلُ: ( وَإِن حَهِدَاكَ عَنَّ أَن تُمْكِ إِن مَهِدَاكَ عَنَ أَن تُمْكِ إِن اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَمْرُوكَا وَاتَّبِعُ صَلِيلَ مَن أَنَاتَ إِلَى ثُمَّ إِلَى مَحِمْكُمْ عَلَيْنِهُ إِلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

وعَنْ أَسُماءً بِنْتَ أَبِي بِكُرِ قَالَتُ: قَدِمَتُ عَلَيًّ أَمْي وَهِيَ مُشْرِكَةً فِي عَهْد قَرْيْشِ إِذْ عَاهَدَهُمْ فَاسْتَفْتَيْتُ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ فَاللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ فَقُلْتُ: يُا رَسُولَ اللَّه قَدَمَتُ عَلَيْ أَمْي وَهِيَ رَاغِبَةُ فَقُلْتُ: يُا رَسُولَ اللَّه قَدَمَتُ عَلَيْ أَمْي وَهِيَ رَاغِبَةُ أَفَاصِلُ أَمْي وَهِيَ رَاغِبَةُ أَفَاصِلُ أَمْي وَهِي رَاغِبَةً أَفَاصِلُ أَمْي وَهِي رَاغِبَةً أَفَاصِلُ أَمْي وَهِي رَاغِبَةً عَلَيْهُ صِلِي أَمْلُكَ. (البخاري حديث ٢٦٢٠).

قَالَ أَبِنَ حَجِرَ الْعَسْقُلاني: (وَهِيَ رَاغَبَهُ) أي طَالْبَةَ فِي بِرِّ ابْنَتَهَا لَهَا خَائِفَةَ مِنْ رَدُهَا إِيَّاهَا خَائِفَةَ مِنْ رَدُهَا إِيَّاهَا خَائِفَةَ مِنْ رَدُهَا إِيَّاهَا خَائِبَة. (فتح الباري لابن حجر العسقلاني جه ص ٢٧٧).

#### حسن معاملة الجيران غير المسلمين وصية نبينا صلى الله عليه وسلم

كان جيران الرسول صلى الله عليه وسلم بالمدينة أصحاب ديانات مختلفة، فكان منهم اليهود والمشركون، الذين يعبدون الأصنام، ومع ذلك كان يدعوهم إلى الله تعالى بالحكمة والموعظة الحسنة، ولم يُجبرهم على الدخول في الإسلام، ولم يُعتد على حُرماتهم وأموالهم، وترك لهم حرية العبادة مع أن المسلمين كانوا

أصحاب الكلمة العليا في المدينة ولم يسفك دم أحد منهم بغير حق، وكذلك فعل أصحاب نبينا صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مع جيرانهم من غير المسلمين.

وعَنْ مُجَاهِدِ قَالَ: كُنْتُ عَنْدَ عَبْدِ اللّهِ بَنْ عَمْرو وَغُلاَمُهُ يَسْلَخُ شَاةً - فَقَالَ: يَا غُلامُ، إِذَا فَرَغَتَ فَابُداً بِجَارِنَا الْيَهُودِي، فَقَالَ: يَا غُلامُ، إِذَا فَرَغَتَ فَابُداً بِجَارِنَا الْيَهُودِي، فقالَ رَجُلُ مَن الْقَوْمِ: الْيَهُودِي أَصْلَحَكَ اللّهُ؟ قَالَ: إِنِّي سَمِعْتُ اللّهُومِي اللّهِ عَلَيْهُ وَسَلّمَ يُوصِي بِالْجار، حَتَى النَّهِ عَلَيْهُ وَسَلّمَ يُوصِي بِالْجار، حَتَى خَشِينًا أَنْهُ سَيُورُثُهُ. (صحيح الأدب المُصرِد للألباني حديث ٩٥).

هكذا كانت معاملة أصحاب نبينا صلى الله عليه وسلم لجيرانهم غير المسلمين في حياة الرسول صلى الله عليه وسلم. وبعد موته في البلاد الجديدة التي فتحوها، فعاش غير المسلمين في دولة الإسلام في أمإن شريعة الله، وشهد لهذه المنقبة العظيمة كُل مُؤرِخٍ مُنصفِ من غير المسلمين.

#### حرمة دماء وأموال غير السلمين

(١) عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ عَمْرِو بِنِ العاصِ، رَضِيَ اللّهِ عَنْهُمَا عَنْ اللّهِ بْنِ عَمْرِو بِنِ العاصِ، رَضِيَ اللّهِ عَنْهُمَا عَنْ النّبِيُ صَلّى اللّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: مَنْ قَتَلَ مُعَاهَدًا لَمْ يَرِحُ رَائِحَةَ الْجَنَّةَ وَإِنَّ رَبِحَهَا تُوجَدُ مِنْ مَسِيرَةِ أَرْبَعِينَ عَامًا. (البخاري حديث ٢١٦٣).

قال ابن حجر العسقلاني: قول النبي صلى الله عليه وسلم مَنْ قَتَلَ مُعَاهَدًا، المراد به من له عهد مع المسلمين، سواء بعقد الجزية أو هدنة من سلطان أو أمان من مسلم. (فتح الباري لابن حجر العسقلاني حـ١٢ ص ٢٧١).

(٢) عَنْ أَبِي بَكْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، مَنْ قَتَلَ نَفْسًا مُعَاهَدَةَ بَغَيْرِ حلها عَلَيْه وَسَلَّمَ، مَنْ قَتَلَ نَفْسًا مُعَاهَدَةَ بَغَيْرِ حلها حَرَّمَ الله عَليْهِ الْجَنَّةَ أَنْ يَشُمَّ رِيحَها. (صحيح سنن النسائي للألباني جـ ٢ص٢٥).

(٣) عن عمرو بن الحمق الخزاعي قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: مَنْ أُمَّنَ رجلاً على دمه فقتله، فأنا بريءُ من القاتل وإن كان المقتول كافراً. (صحيح الجامع للألباني حديث:٦١٠٣).

إن الله تعالى أرسيل نبينا محمدًا صلى الله

قُلْتُ: اللَّهُ. فَشَامَهُ (رِدُ الْرِجلُ السيفَ فَيَ غمده) ثِمَّ قَعَد، فَهُوَ هَذَا. قَالَ: وَلَمْ يَعَاقَبُهُ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم. (البخاري حديث ٤١٣٩). عقو نبينا صلى الله عليه وسلم مِن الرِأَةِ البهودية

عَمْ لَبِنَا مِلَى الله عليه وسلم مِنْ الرأة البيودية عَنْ أَنْسَ بُن مَالِكَ رَضِي اللّه عَنْهُ أَنْ يَهُوديّةَ أَتَـتُ النّبِي صلّى الله عليه وسَلَم بِشَاة مَسْمُومة قَأْكُل منها فجيء بها فقيل ألا نَقْتُلُهَا قَال لا. (قال أنس) فَمَا زَلْتُ أَعْرِفُها فِي لَهُوَاتَ رَسُولَ اللّه صلّى اللّه عَلَيْه وسلم. (البخارى حديث ٢٦١٧).

عفو نبينا صلى الله عليه وسلم عن أهل مكة لا فتح الرسول صلى الله عليه وسلم مكة، اجتمع له أهلها عند الكعبة ثُمَ قَالُ يا معشر قُريْش ما تُروْنَ أَنِي فَاعلُ فيكُمُ ؟ قَالُوا: خَيْرًا، أَخْ كَرِيمٌ وَابُنُ أَخْ كَرِيمٍ. قَالَ اذْهَبُوا فَأَنْتُمْ الطَلقَاءُ. (سيرة أبن هَشَام جـ٤ ص١٤).

وعن كعب بن مالك قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذا افتتحتم مصر فاستوصوا بالقبط خيراً، فإن لهم ذمة ورحماً. (السلسلة الصحيحة للألباني حديث ١٣٧٤).

نبينا على الله عليه وسلم يوسى باهل مصر خيراً وعَنْ أَبِي ذَرُ قَالِ: قَالَ رَسُولَ اللّه صلى الله عليه وسلم: إنّكم سَتَفْتَحُونَ مَصْرَ وهي ارْضَ يُسمّي فَيها الْقيراطُ فَإِذَا فَتَحْتُمُوهَا فَأَحْسَنُوا إلى أَهْلَهَا قَإِنْ لَهُمَ ذَمّةَ وَرَحماً. (مسلم حديث:٢٥٤٣).

قال النووي رحمه الله: قال العلماء: أما الدمة فهي الحرمة والحق. وأما الرحم فلكون هاجر أم إسماعيل منهم وأما الصهر فلكون هاجر أم إبراهيم منهم. وفي الحديث معجزات ظاهرة لرسول الله صلى الله عليه وسلم منها إخباره بأن الأمة تكون لهم قوة وشوكة بعده بحيث يقهرون العجم والجبابرة ومنها أنهم يفتحون مصر. (مسلم بشرح النووي جهس٣٨٥).

التجارة مع غير المسلمين

كان نبينا صلى الله عليه وسلم والصحابة

عليه وسلم بالهدى ودين الحق والرسالة الإسلامية الخاتمة فكان رحمة للعالمين، ولقد كانت الدولة الإسلامية في عهد النبي صلى الله عليه وسلم رحمة وأماناً للناس جميعاً، فعاش اليهود والنصارى وغيرهم بجوار المسلمين آمنين على أنفسهم وأموالهم وأماكن عبادتهم وكان الرسول صلى الله عليه وسلم يعرض عليهم الدخول في الإسلام بالحكمة والموعظة الحسنة ولم يجبر أحداً منهم على الدخول في الإسلام، وهولاء الذين بقوا على دينهم كان النبي صلى الله عليه وسلم يحث المسلمين على صلى الله عليه وسلم يحث المسلمين على وهولاء الذين بقوا على دينهم كان النبي حسن معاملتهم وعدم التعرض لهم بالأذى ولم يسفك النبي صلى الله عليه وسلم دم أحد منهم بغير حق.

عَنْ أَنْسَ بِنَ مَالِكَ قَالَ: كَانَ غُلامٌ يَهُوديًّ يَخُدُمُ اَلنَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم فمرض يَخُدُمُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم يَعُودُهُ فَاتَاهُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم يَعُودُهُ فَقَعدَ عَنْدَ رَأْسِه فَقَالَ لَهُ: أَسُلمُ فَنظر إلى أبيه وَهُو عَنْدَهُ فَقَالَ لَهُ: أَسُلمُ فَنظر إلى فَاسِلم فَعَرَجَ النَّبِيَ صلى الله عليه وسلم وهُو يَقُولُ الْحَمْدُ لله الذي أَنْقَدَهُ مِنْ النَّارِ. وَهُو يَقُولُ الْحَمْدُ لله الذي أَنْقَدَهُ مِنْ النَّارِ. (البخاري حديث،١٣٥٦).

وهكذا كانت حُسن معاملة نبينا صلى الله عليه وسلم لجاره اليهودي سبباً في إسلام ولده، فليحرص كل منا على أن يسلك منهج رسول الله صلى الله عليه وسلم في حُسن معاملته لجيرانه غير المسلمين.

عنو نبينا صلى الله عليه وسلم عن مشرك أراد قتله عن جابر بن عبد الله قال: غزونا مع رسول الله صلى الله صلى الله عليه وسلم غزوة نجد فلما أدركت المفاتلة (أي الظهيرة) وهو في واد كثير العضاه فنزل تحت شجرة واستظل بها وعلق سيفه فتفرق الناس في الشجر يستظلون وبينا نحن كذلك إذ دعانا رسول الله صلى الله عليه وسلم فجئنا فإذا أغرابي قاعد بين يديه فقال: إن هذا أتاني وأنا تائم فاخترط سيفي فاستيقظت وهو قائم على رأسي مخترط صلتا قال: من يهنفك مني؟



يشترون من غير المسلمين ما يحتاجون إليه من الطعام وغيره؛ ومن ذلك ما ثبت:

(١) عَنْ عَائِشُةَ رَضِيَ اللّهِ عَنْهَا قَالَتُ: تُـوُيُّ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّه عَلَيْهِ وَسَلّم وَدَرْعُهُ مَرْهُونَةُ عند يَهُوديُّ بِثلاثين صَاعًا مِنْ شَعِيرٍ. (البخاري حديث٢٩١٦).

(٢) عَنْ عَبْدِ الرَّحْمِنِ بْنِ أَبِي بِكُر رَضِي اللهِ عَنْهُمَا قَالَ: كُنَا مِعِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هَلَّ مِنْ وَمِائَةٌ فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هَاذَا مَعَ رَجُلِ صَاعٌ مِنْ طَعام أَوْ نَحُوْهُ فَعُجِن ثُمْ جَاء رَجُلُ مُشْرِكُ مُشْرِكُ مُشْرِكً مُشْعَانً طُويلُ بِغَنِم يَسُوفُهَا فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّي مَلْمُ الله عليه وسَلَم بَيْعًا أَمْ عَطِيهٌ. أَوْ قَالَ أَمْ هَبَةَ الله عَلَيْهِ وَسَلَم بَيْعًا أَمْ عَطِيهٌ. أَوْ قَالَ أَمْ هَبَة قَالَ: لا بَلْ بَيْع. فَاشْتَرَى مَنْهُ شَاةً فَصَنْعَتْ. (البخاري حديث:٢٦١٨).

قال ابن حجر العسقلاني: في هذا الحديث قبول هدية المشرك لأنه سأله: هل يبيع أو يهدي، وفيه فساد قول من حمل رد الهدية على الوثني دون الكتابي لأن هذا الأعرابي كان وثنيا. (فتح الباري لابن حجر العسقلاني جه ص٢٧٥)

خدايا غير السلمين

يجوز للمسلم أن يَقبِل هدايا غير المسلمين أو يرسل اليهم الهدايا؛ تأليفاً لقلوبهم.

(١) أهدى المُقَوْقِسُ، حاكم مصر، للنَبِي صلى الله عليه وسلم أمّ إبراهيم الْقبْطيَة واسْمُها: مَارِيةٌ بِنْتُ شَمْعُونَ وَأَخْتَهَا مَعْهَا، وَاسْمُهَا سيرينُ وَهِي أَمْ عِبْد الرُحَمن بُن حَسَان بَن ثابت، وَغُلَامًا اسْمُهُ مَأْبُورُ وَبَعْلَةَ اسْمُهَا دُلْدُلُ وُكُسُوةَ وَقَدْحَا مِنْ قوارير كان يشربُ فيه النّبِي صلى الله عليه وسلم. (الروض الأنف للسهيلي جـ٤ص٠)

انتشار الإسلام بخشن اخلاق النجار السبين الإسلام لم ينتشر بحد السيف، كما يدعي أعداء الإسلام لم ينتشر بحد السيف، كما يدعي أعداء الإسلام، وإنما شرع الله تعالى الدخول ليتمكن المسلمون من دعوة الناس إلى الدخول في الإسلام، فكان المسلمون الفاتحون يعرضون الإسلام على أهل هذه البلاد المفتوحة، فمن شاء منهم دخل في الإسلام برغبته، بغير إكراه، ومن شاء بقي على دينه. هناك بلاد لم يدخلها الإسلام بالجهاد، وإنما دخلها الإسلام بحسن

أخلاق التجار المسلمين، الذين ذهبوا بتجارتهم إلى تلك البلاد، حيث رأى غير المسلمين الصدق، والأمانة، والوفاء بالوعد في التجار المسلمين، فدعاهم ذلك إلى الدخول في الإسلام. ومن هذه البلاد، ماليزيا، واندونيسيا، والهند، والصين، وبعض مناطق شرق آسيا.

معاهدة عمر بل الخطاب مع تصارى بيت القدس (بسُم الله الرَّحْمَن الرَّحِيم، هَذَا مَا أَعْطَى عَبْدُ اللَّهِ عُمْرُ أَمِيرُ المؤمنينَ أَهْلِ إِيلِيَاءَ (بيت المقدس) من الأمان، أعطاهم أمانًا لأنفسهم وَأَمُوالِهُمْ، وَلَكْنَانُسِهُمْ وَصُلْبَانِهُمْ، وَسَقِيمِهَا ويريئها وسائر ملتها، أنه لا تُسْكُنُ كَنَائِسُهُمْ ولا تَهْدُمُ، ولا يُنتقض منها ولا من حيرها، ولا من صليبهم، ولا من شيء من أموالهم، ولا يُكْرَهُونَ عَلَى دينهم، ولا يُضَارُ أحدٌ منْهُمْ، ولا يَسْكُنُ بِإِيلِيَاءَ مَعَهُمُ أَحَدُ مِنَ الْيَهُودِ، وَعَلَى أَهُلَ إيلياء أنْ يُعطوا الْجِزْية كما يُعطى أهل الدائن، وَعَلَيْهِمُ أَنْ يُخْرِجُوا مِنْهَا اللَّوْوِمَ وَاللَّصُوتَ (اللصوص)، فمنْ خَرْجَ مِنْهُمْ فَإِنَّهُ آمِنْ عَلَى نَفْسه وَمَالِه حَتَّى يَبْلَغُوا مَأْمَنَهُمْ، وَمَنْ أَقَامَ منَّهُمْ فَهُو آمنٌ، وعَلَيْهُ مثل مَا عَلَى أَهُلِ إِيلَيَاءُ مِنَ الْحِزْيَةِ، وَمِنْ أَحَبُ مِنْ أَهُلِ اللَّيَاءِ أَنْ يَسِيرَ بِنَفْسِهُ وَمَالِهِ مَعَ الرُّومِ وَيُحْلَى بِيعَهُمْ وَصُلْبِهُمْ فإنهم أمنون على أنفسهم وعلى بيعهم وصليهم. حَتَّى يَبْلِغُوا مَأْمَنَهُمْ، وَمَنْ كَانُ بِهَا مِنْ أَهْل الأرض قبل مقتل فلان، فمن شاء منهم قعدوا عَلَيْهُ مِثْلُ مَا عَلَى أَهُلُ إِيلَيَّاءَ مِنْ الْحِزْيَةَ، وَمِنْ شَاءُ سَارَ مَعَ الرُّومِ، وَمَنْ شَاءَ رَجِعَ إِلَى أَهْلِهِ فَإِنَّهُ لا يُؤخذ منهُمْ شَيْءُ حَتَى يَحْصُدُ حَصَادُهُمْ، وعلى مَا في هذا الكتاب عَهْدُ اللَّه وَدُمَّةَ رَسُولُهُ وَذَمَّةَ الْخُلْفَاءِ وَذَمَّةَ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا أَعْطُوا الَّذِي عَلَيْهِمْ مِنَ الْجِزْيَةِ)، شَهِدُ عَلَى ذَلِكَ خَالِدُ بِنُ الوليد، وعَمْرُو بْنَ العَاصِ، وَعَبَّدُ الرَّحْمَنِ بْنَ عَوْفٌ، وَمُعَاوِيَةً بِنَ أَبِي سُفِيَانَ وَكَتَبُ وَحَضَرَ سنة خمس عشرة.. (تاريخ ابن جرير الطيري حـ ٢ ص ٤٤٩).

وَآخِرُ دَعُوانا أَنْ الْحَمِدُ لِللهِ رَبُّ الْعَالَمِينَ. وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله، وصحبه، والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

#### فماذا فعل النبي صلى الله عليه وسلم بالأسرى؟

عن ابن عباس رضى الله عنهما عن عمر رضى الله عنهما: أنهم قَتُلُوا يَوْمَنْد سَبْعِينَ، وَأُسْرُوا سَبْعِينَ؛ قَلْمًا أُسَرُوا الْأُسَارَى، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لأبي بَكْر، وَعُمَرِ: "مَا تُرُونَ فِي هَوْلاءِ الْأَسَارَى؟" فَقَالَ أَبُو بَكْرِ: يَا نَبِيُّ اللَّهِ، هُمْ بَنُّو الْعَمُ وَالْعَشيرَة، أرَى أَنْ تَأْخُذُ مِنْهُمْ فَدْيَةٌ؛ فَتَكُونُ لِنَا قُوَّةً عَلَى الْكُفَّارِ، فَعُسَى اللَّهُ أَنْ يَهْديهُمْ للْإِسْلام، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "مَا تُرَى يَا ابْنَ الْخُطَّابِ؟" قُلْتُ: لا وَاللَّه يَا رَسُولَ الله، مَا أَرَى الَّذِي رَأَى أَبُو بَكُر، وَلَكُنِّي أرَى أَنْ تُمَكِّنًا؛ فَنَضْرِبَ أَعْنَاقَهُمْ؛ (فَتُمَكُّنَ عَليًا مِنْ عَقيلِ؛ فَيَضْرِبُ عُنْقَهُ، وَتُمَكُّنَّى منْ قُلان -نسيبًا لْعُمَرَ-؛ قَاضَرِبَ عُنْقُهُ)؛ فَانَّ هَوْلاء أَنْمُهُ الْكُفْرِ وَصَنَّاديدُهَا، فَهُويَ رَسُولُ الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا قَالَ أَبُو بَكُرٍ، وَلَمْ يَهُوَ مَا قُلْتُ، فَلَمَّا كَانَ مِنَ الْغَد حِنَّتُ، فَإِذَا رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَبُو بَكْرِ قَاعِدَيْنِ يَبْكِيَانِ لَ قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّه؛ أَخْبِرْنِي مِنْ أَيْ شَيْء تَبْكِي أَنْتُ وَصَاحِبُكُ؟ فَإِنْ وَجِدْتُ بُكَاءُ بَكَيْتُ، وَإِنْ لَمْ أجِدُ بُكَاءُ تَبَاكُنتُ لَنُكَانَكُمَا! فَقَالَ رَسُولُ الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: " أَبْكَى للَّذِي عَرَضَ عَلَى أَصْحَابُكُ مِنْ أَخُدُهِمِ الْفَدَاءَ؛ لقَدْ عُرضَ عَلَى عَدَابُهُمْ أَذْنَى مِنْ هَدْه الشُجَرَة - شَجَرَة قريبَة مِنْ نَبِي اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - وَأَثَّرُلُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ مَا الأنفال: ١٧-٦٩)؛ فأحَلُ اللهُ الْفتيمَة لهُم. (صحيح مسلم ١٧٦٣).

وفيه مسائل

١- ي بيان قوله: ﴿ لُولا كتاب من الله سبق ... الخ الأية:

اختلف السلف في هذا الكتاب السابق فقال جمهور المفسرين؛ لولا قضاء من الله سبق لكم يا أهل بدرية اللوح المحفوظ أن



وقيل: لولا كتاب من الله سبق أنه لا يعذب أحدًا إلا بعد الحجة لعاقبكم.

وقيل: لولا كتاب من الله سيق لأهل بدر أنه مغضور لهم وإن عملوا ما شاءوا لعاقبهم.

وقيل:- وهو الصواب- لولا كتاب من الله سبق بهذا كله لسكم فيما أخذتم عذاب عظيم والله أعلم -- (شفاء العليل: ص: ٢٨).

٧- وقوله: ، ما ترون في هؤلاء الأسارى ،؛ يدل على أنه صلى الله عليه وسلم ما كان أوحى إليه في أمرهم بشيء؛ فاستشارهم؛ لينظروا في ذلك بالنظر الأصلح، فاختلف نظر أبي بكر وعمر... وكل من النظرين له أصول تشهد بصحته. (المفهم ٣/ ٨٧٥).

٣- قال ابن القيم: وقد تكلُّم النَّاسُ، ف أيْ الرَّايِينِ كَانَ أَصْبُوبُ؟ فَرَجِّحَتْ طَائِفَةٌ قَوْلَ عمر لهَذَا الْحَديث، وَرَجْحَتْ طَائفَةٌ قُولُ أَبِي بكر، لاستقرار الأمر عَلَيْه، وَمُوَافَقته الْكِتَابُ الَّذِي سَيِقَ مِنَ اللَّهِ بِإِخْلَالِ ذَلِكَ لَهُمْ، وَلُوَافَقَتِهِ الرَّحْمَةَ الَّتِي غَلَبُتَ الْغَضَّبُ، وَلتَشْبِيهِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَهُ فِي ذَلْكَ بِإِبْرَاهِيمَ وَعِيسَى، وَتَشْبِيهِهُ لَعمر بِنُوح وَمُوسَى، وَلحُصُول الْخَيْرِ الْعَظيمِ الَّذِي حَصَلَ بِإِسْلامِ أَكْثَرِ أُولَنْكَ الْأُسْسِرَى، وَلَخْسُرُوج مَنْ خَرَجَ مِنْ أَصَلابِهِمْ مِنْ النسلمين، ولحصول المقوة التي حصلت للمسلمين بِالْفِدَاءِ، وَلُوَافِقَة رَسُولِ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم الأبي بكر أوَّلا ، وَلُوَافَقَة اللَّه لَهُ آخرًا حَيثُ استُقرَّ الْأَمْرُ عَلَى رَأْيِهِ، وَلَكُمَالَ نُظُرِ الصَّدِيقِ، فَإِنَّهُ رَأَى مَا يَسْتَقَرُّ عَلَيْهِ حُكُمُ اللَّهِ آخِرًا، وَغُلِّبُ جَانبَ الرَّحْمَة عَلَى جَانبِ الْعُقُويَة.

٤- وأما بُكَاءَ النَّبِيُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَإِنَّمَا كَانَ رَحْمَةَ لَنُزُولَ الْعَدَابِ لَنْ أَرَادَ بِدُلْكَ عَرْضَ الدُّنْيَا، وَلَمْ يُرِدُ ذَلْكَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسُلُّمَ، وَلاَ أَبِو بِكُرٍ، وَإِنْ أَرَادَهُ بَعْضُ الصَّحَايَةَ، فَالْفِتْنَةُ -أي العقوبة- كَانْتُ تَعُمُّ وَلا تُصِيبُ مَنْ آزَادَ ذَلِكَ خَاصَّةً، كَمَا هُـزَمَ الْعَسْكُرُ يَـوْمَ حُنَيْن بِقُول أحدهم: ولن نُغُلبُ الْيَوْمَ منْ قلَّة، وَ بِإِعْجَابِ كُثْرَتِهِمْ لَنْ أَعْجَنْتُهُ مِنْهُمْ، فَهُزْمَ الْجَيْشُ بِذِلْكَ فَتُنَةً وَمَحْنَةً، ثُمُّ اسْتَقَرَّ الْأَمْرُ عَلَى النَّصْرِ وَالظُّفْرِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ. (زاد المعاد ٣/

-(1-1

وقال القرطبي: إنما توجه العتاب على من أراد بفعله عرض الدنيا، ولم يرد الدّين، ولا الدّار الأخرة. بدليل قوله تعالى: ﴿ تُربِدُونَ عُرضَ الدُّنيَّا وَاللَّهُ يُرِيدُ الآخرَةَ، ولم يكن النبي صلى الله عليه وسلم، ولا أبو بكر، ولا من نحا نحوهما ممن يريد عرض الدنيا، فالوعيد والتوبيخ متوجهان إلى غيرهم ممن أراد ذلك. وهذا أحسن الأجوية. والله تعالى أعلم.

وبكاء النبي صلى الله عليه وسلم وأبي بكر لم يكن لأنهما دخلا فيمن تُوعُد بالعذاب، بل شفقة على غيرهما ممن توعد بذلك؛ بدليل قوله صلى الله عليه وسلم: وأبكى للذي عرض على أصحابك من أخذهم الفداء، لقد عرض على عذابهم أدنى من هذه الشجرة،، لا سيما وقد أوحى إليه: أنه يقتل منهم عامًا قابلاً مثلهم؛ فبكي رسول الله صلى الله عليه وسلم

٤- أن الإمام مخير في الأسماري بين الفداء، والقتل، والمن، فإنه قتل منهم، وفدى، ومن. وقد سوغ الله تعالى فيهم كل ذلك. (المفهم ٣/ ٥٨٢). ٥- جواز فداء الأسير بالمال. (سنن أبي داود ١٤

٦- فيه شدة عمر فذات الله تعالى ...

٧- وفيه: أن البكاء قد يهيج البكاء، وأن التباكي جائز أيضًا من مثل عمر وكل مخلص.

٨- وقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: وعرض على عذابهم أدنى من هذه الشجرة، يعنى قرب، فلولا أن الله تعالى أمضى ما رأوه من أخذ الفداء لوقع العذاب بهم لكنه لم يصبهم لإمضاء الله تعالى ما رأوه. (الإفصاح ١/ ٢١٠).

#### وقوع الإسلام لة قلب جبير بن مطعم:

قدمَ جُبِيرُ بِنُ مُطْعِم رضى اللَّه عنه على الرُّسُول صلى الله عليه وسلم في المدينة ليفدي أُسْرَاهُ، فَوَافَقَ رُسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم في صَلاَة الْغُرب، وَهُوَ يَقُرُأُ سُورَةُ الطُّورِ، فَكَانَ هَذَا أُولَ وُقُوع الإسلام فِي قَلْبِه، فَقَدْ أَخْرَجَ الشَّيْخَان في صحيحيهما عن جُبير بن مُطعم أنَّهُ قال: قَدَمْتُ فِي فَدَاء أَهُل بَدُر، فسَمِعْتُ رَسُولُ اللَّه



صلى الله عليه وسلم يَشْرَأُ فِي المُعْرِبِ بِالطُّورِ، فَلَمَّا بَلِغُ هَدْه الْآيَدة وأَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ ثَقَ، أَمْ هُمُّ اَلْمُنْلِقُونَ ۞ أَمَّ خَلَقُوا ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلأَرْضَ ۚ بَلَ لَّا وُونُونَ ﴿ أَمْ عِندُهُمْ خَنزَانِ زَبِكَ أَمْ هُمُ ٱلْمُعِبَيظِرُونَ \* (الطور: ٣٥-٣٧)؛ قَالَ: كَادَ قَلْبِي أَنْ يَطِيرَ، وَفِيْ رواية أخرى في صحيح البُخاري قال جبير رضى الله عنه: وَذَلِكُ أُوِّلُ مَا وَقَرَ الْإِيمَانُ فِي قلبي؛ قال: فَلَمَّا فَرَغُ رَسُولُ اللَّهُ مِنْ صَارَتِهِ، كُلْمَتُهُ فِي أُسَارَى بَدُر فَقَالُ لِي رَسُولُ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم: ﴿ لَوْ كَانَ الْمُطْعِمُ بِنُ عَدِي حَيًّا فكلَّمَنِي فِي هَوْلاءِ النَّتْنَى لَتَرَكَّتُهُمْ لَهُ، يَعْنَى

> قَالَ الْحَافِظُ فِي الطَّثْحِ؛ وَالسَّبِّبُ فِي قُولِهِ صلى الله عليه وسلم ذلكُ، لأنَّ المُطْعِمَ بِنَ عَدِيُ أجَارَ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم حين رجع مِنَ الطَّائِفِ، وَكَانَ أَحُدَ الذِينَ قَامُوا فِي نَقْضِ الصّحيطة التي كَتُبَتهَا قُرَيْشٌ عَلَى بَنِي هَاشِمِ وَمَنْ مَفَهُمْ مِنَ الْسُلِمِينَ، حِينَ حَصَرُوهُمْ فِي

أسارى بدر.

وَقَدْ مَاتَ الْمُطْعِمُ بِنُ عَدِي وَالدُّ جُبِيْرِ قَبْلَ عُزُوة بَدْرِبِنْحُوسَبِعَةِ أَشْهُرِ عَلَى كُفْرِهِ .

وأسلم جُبَيْرُ بِنُ مُطْعِم بَيْنَ الْحُدَيْبِيَةَ وَالْفَتْحِ، وَقِيلَ أَسُلُمَ فِي الفُتْحِ. (اللؤلؤ المكنون ٢/ ٤٨١). وهيه استحباب مكاهاة من أسدي إليك يدًا وإن

#### من صور القداء تعليم الكتابة والقراءة لأبناء السلمين.

وعَنْ ابْنِ عَبَّاسِ قَالَ: «كَانَ نَاسٌ مِنَ الْأَسْرَى يوم بدر لَمْ يَكُنْ لَهُمْ مَالٌ، هَجَعَلَ رَسُولُ اللَّه صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَدَاءَهُمْ أَنْ يُعَلَّمُوا أَوْلاَدَ الأنصار الكتابة، (حديث حسن؛ أخرجه أحمد ٢٢١٦، والحاكم في المستدرك ٢٢٥٨، وقال: صحيح، ووافقه الذهبي).

وَهَٰذَا يُدُلُّ عَلَى جَوَازُ الْفَدَاءِ بِالْعَمَلِ، كُمَا نَجُوزُ بِالْمَالِ. (زاد المعاد ١٠٢/٣).

ومُنْ رسول الله على عدد من الأسرى؛ فأطلقهم بدون قداء منهم؛ المطلب بن حنطب، وصيفى بن أبى رفاعة، وأبو عزة الجمحي، (ابن هشام ٢٩٧١، والمستدرك ١٩٢٦-٢٩٢ ، ١٩٢١.

ومنهم أبو العاص بن الربيع؛ عَنْ عَائشة، زُوج

النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَائِثُ: لَمَّا بَعَثُ أَهُلُ مَكُهُ فِي قِدَاء أَسْرَاهُمْ، بَعَثْثُ زَيْنَبُ بِنْثُ رَسُولِ الله صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي فَدَاء أَبِي الْعَاص بْنِ الرَّبِيعِ بِمَالٍ، وَبَعَثْثُ فِيهِ بِطَلاَدَةً لَهَا كَانَتُ لخَديجَةَ، أَدْخَلَتُهَا بِهَا عَلَى أَبِي الْعَاصِ حِينَ بَنِّي عَلَيْهَا. قَالَتْ: قَلَمًا زَآهَا رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسُلَّمَ، رَقَّ لَهَا رِقَّةَ شَدِيدَةً، وَقَالَ: و إِنْ رَأَيْتُمْ أَنْ تُطْلِقُوا لَهَا أَسِيرَهَا، وَتُرُدُّوا عَلَيْهَا الَّذِي لَهَا، طَافَعُلُوا و فَقَالُوا؛ نَعَمْ يَا رَسُولُ اللَّهُ، فَأَطْلَقُوهُ، وَرَدُّوا عَلَيْهَا الَّذِي لَهَا، وَكَانَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَخُذَ عَلَيْهِ أَوْ وَعَدَهُ أَنْ يُخَلِّي سَبِيلَ زُيْنُبَ إِلَيْهِ. (صحيح؛ أخرجه أحمد ۲۲۳۲۲، وسنن أبي داود ۲۲۹۲).

#### قتل بعض الأسرى؛ لشدة أذاه

#### وذلك راجع إلى الإمام بحسب المسلحة

وَقَتْلَ عَقِبةَ بِن أَبِي معيط مِنْ الْأَسْرَى، وَقَتْلَ النضربن الحارث لشدّة عَدَاوَتِهِمَا لِلَّهِ وَرَسُولِهِ. وقال ابن القيم؛ كان يمن على بعضهم، ويقتل بعضهم، ويضادى بعضهم بالمال، ويعضهم بأسرى المسلمين، وقد فعل ذلك كله بحسب الصلحة. (زاد الماد ٣/ ٩٩).

وعَن ابْن عُبَّاس قَالَ؛ هَادَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسُلِّمَ بِأُسَارَى بَدْرٍ، فَكَانَ فَدَاءُ كُلُّ وَاحِد مِنْهُمْ أَرْبَعَةَ آلَاف، وَقَتْلُ عُقْبَةَ بَنَ أَبِي مُعَيْطُ قُبْلَ الْمُدَاءِ، فَقَامَ إِلَيْهِ عَلَىٰ بْنُ أَبِي طَالِب فَقَتْلَهُ صَبْرًا قَالَ: مَنْ للصَّبْيَة يَا مُحَمِّدُ؟ قَالَ: والنَّانُ (مصنف عبد الرزاق ٩٣٩٤).

#### قداء العباس رضى الله عنه

وعن أنس رضى اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ رِجَالًا مِنَ الْأَنْصَارِ اسْتَأْذَنُوا رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالُوا؛ الدُنْ لِنَا، فَلْنَثُرُكُ لَابْنِ أَخْتِنَا غَبِّاس طدَاءُهُ، فَقَالَ، ولا تَدَعُونَ منْهُ درْهُمًا ، (صحيح البخاري ۲۵۳۷).

ولا شك أن هذا الموقف من النبي صلى الله عليه وسلم يحتاج منا إلى وقفة نلتمس منها الدروس والعبر، وهذا ما نفتتح به عددنا القادم بإذن الله تعالى، وصلى الله وسلم على تبيئا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين

والحمد لله رب العالمين.





انعه حملای تواسط با صوی می کی این کی کرد عالات در استان می ترکن دوندست را در استان در ترکن دوندست را در استان در استان در استان در استان در ترکن دوندست در استان در استان در ترکن در

ڟڒۿڡٲۿڝڵڐػٳڒؽڿۑڎٮۼٲڝڟڝۯ۩ۻڽٵۻڟڰڟڵٷڛڝڡڿٳڰڿؠڟۿڮ ۩ؙڮڂۯڿڮ؋ڹڮڂٷڷڮڎ؈ڰڸڰ۩ڷؙڮڂۯڿ؈ڟ؈۩ؙڰڟ؈ڎڿۼڰڿۣڿ ڰڂڰ۫ڰڒؙڿۿڰڂڿڴٳڰڮٵڲڮڰڿڮڰڿۿڰڿڴٷڰڿڴٷڰڿڴٷڰڿڴۿڰڿڴٷڰڿڴۿڰڿڴۿڰڿڴۿڰڿڴۿڰڮۿڰ ڰڴڿڰڴڿڴڰڴٷ۩ۮڽڝ۩؆ڰ

> وهذه العلاقة تحقق مقصدين من مقاصد جميع الشرائع،

الأول، حفظ النوع (بل وحفظ الحياة على وحفظ الحياة على وجه المعمورة).

الشاني: حفظ العرض (حفظ الأنساب).

ولذا حثّ الإسلام على الزواج، ورغّب فيه أشد الترغيب، فمن ذلك؛ حديث عبد الله بن مسعود رضي

حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: كنا مع النبي صلى الله عليه وسلم شبابًا لا نجد شيئًا. فقال لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم: يا معشر الشباب من استطاع

الباءة فليتزوج، فإنه أغض للبصر، وأحصن للفرج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم، فإنه له وجاء... (أخرجه البخاري ٥٠٦٦، ومسلم

وقد رد النبي صلى الله عليه وسلم دعوى الرهبانية تفرغًا للعبادة على من استأذن فيها من أصحابه: لمنافاتها للفطرة السليمة وللمقصد الذي قامت عليه الأسرة.

فعن سعد بن أبى وقاس رضي الله عنه قال: درد رسول الله صلى الله عليه وسلم على عثمان بن مظعون





التبتل، ولو أذن له لاختصيناء (أخرجه البخاري ٥٠٧٣. ومسلم

التبتل: تركنكاح النسساء تضرغا للانقطاع لعبادة الله. الاختصاء:سل الخصيتين ونزعهما لقطع الشهوة.

وعن أنسس بن مالك رضى الله عنه قال: حاء ثلاثة رهط إلى بيوت أزواج النبي صلى

الله عليه وسلم يسألون عن عبادة النبي صلى الله عليه وسلم؛ فلما أخبرُوا كأنهم تقالوها. فقالوا: وأين قد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخرور

قال أحدهم: أما أنا فإني أصلى الليل

وقال آخر: أنا أصوم الدهر ولا أفطر. وقال أخر، أنا أعتزل النساء فلا أتزوج أبدا.

وسلم فقال أنتم الذين قلتم كذا وكنذا أما، والله إني لأخشاكم لله وأتقاكم له، لكني أصبوم وأفطر، وأصلى وأرقد، وأتسروج النساء، فمن رغب عن سنتي فليس مني.. (أخرجه البخاري ٥٠٦٣، ومسلم

بل وبين النبي صلى الله عليه وسلم أن خير متاء الدنيا زواج الرجل

من المسرأة الصالحة، 66 RENGER NEWSPAR ماروقية عامية Bubles Edding विक्व भूर्य व्यक्षित्र الارجل والحرأة على الإحساج والسكحي

وقد جعل الله تعالى العلاقة بين الرجل والمرأة عموما علاقة تشاركية تكاملية، لا يستغنى فيها الرجل

وزواج المرأة من الرجل

الصالح، فعن عبد الله

بن عمرو أن رسول

الله صلى الله عليه

وسلم قال الدنيا متاع

وخير متاع الدنيا المرأة

الصالحة، (أخرجه

عن المرأة زوجة، وابنة، وأمًّا، وأختًا، وخالة، وعمة ... ولا تستغني فيها المرأة عن الرجل زوجًا، وابنًا، وأبًّا، وأخا، وخالاً، وعما ....

والعلاقة الزوجية خاصة علاقة تشاركية تكاملية قامت بين طرفيها: الرجل والمرأة على الأحسان والسكن والمودة، فلم تقم على الندية، ولم تقم على المنافرة بين الزوجين. ولم تقم على الخصومة بين طرفيها، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ وَأَنَّى مِثْلُ ٱلَّذِي خَلِّهِيَّ عَلَى (البقرة: ٢٢٨).

وقد جعل الله تعالى القوامة في بيت الزوجية للرجل، قال الله تَعَالَى: وَالنِّأَلُ فَأَنَّوكَ عَلَى ٱلْكَالِّ

والقوامة: بكسر القاف وفتح الواو





فقد ذكر الله تعالى من أسباب قوامة الرجل الكسبية، التكليف بالهر والنفقة على المرأة والأسرة. لهذه العلاقة: ومن أسباب التفضيل الكسبية: التكليف بالجمع، والجماعات،

> الأسرة ... ومما ينبغي التنبيه عليه هنا، أن

> والجهاد، وكمل تكليف نماتج عن

التفضيل الوهبي من تبعات النبوة والرسالة والحكم والقضاء وقيادة

الندية والخصومة ببن الرجل والمرأة، ومحاولة تحطيم الأسرة.

وكان طريقهم ﴿ ذلك يتلخص ﴿ عدد من الأمور في البلدان التي ما زالت تحافظ على التشريع المنظم

الأمر الأول: الانتقائية في الأحكام الشرعية بحيث يأخذ من الشرء ما يخدم قضيته، ويترك منه ما يخالف ما يريد.

الأمر الثاني: محاولة التشكيك في الأحكام الخاصة بالمرأة، وادعاء أنها من استنباطات الفقهاء، وليست من



دين الله عز وجل.
الأمر الشالث: إظهار
الشمرانع على أنها
معادية للمرأة هاضمة
لحقوقها ظالمة لها،
وهم لا يصلون إلى هذا
الطرح إلا بعد التدرج
بالأمرين السابقين.
الأمر الرابع: محاولة
إفسياد المرأة، وذلك
بعدة وسائل:

١ - إخراجها من بيتها ومزاحمتها للرجال في سائر الميادين.

 ٢ - إزالة الحواجز بين المرأة والرجال ونشر الاختلاط.

 محاولة إزالة ستر المرأة وحجابها بمختلف الطرق.

٤- محاولة تعكير العلاقات الزوجية، وتخبيب المرأة على زوجها، وإذكاء تمردها على تكاليف الأسرة. وتصوير ذلك في صورة المكتسبات.

محاولة نشر العلاقات المحرمة
 بين الجنسين خارج نطاق الأسرة.

آباحة الإجهاض والسعي في تشريعه قانونا؛ محاولة منهم لتخفيف أثر العلاقات المحرمة.

٧- محاولة نشر الشذوذ في العلاقات
 الجنسية إفسادًا للفطرة، وهذا من
 أخر ما يسعون إليه.

وغير ذلك من الوسيائل التي يتخذونها لإفساد الأسرة والمرأة، ولمنا حدر النبي صلى الله عليه وسلم من هذه الأحابيل التي ينسجها شياطين الإنس والجن، فعن أبي سعيد الخدري عن النبي

िस्स्या द्वीयस्था विष्या द्वीयन्त्री अप्योगस्य अस्य द्वी इस्पानमा विष्ये क्षे

66

صلى الله عليه وسلم قال: إن الدنيا حلوة خصيرة، وإن الله مستخلفكم فيها؛ فينظر كيف تعملون؟ فاتقوا الدنيا، واتقوا النساء، فإن أول فتنة بني إسرائيل كانت مسلم ٢١٢٤).

من حيال هولاء العلمانيين في نشر قضاياهم إثارة

القضايا الفقهية انتقائيًا؛ فيكون العلماء وأهل الصلاح بين أمرين:

١. أن يخرج الفقهاء وأهل الصلاح فيد لون بد لوهم فيها غافلين عما يريده هو لاء غير منتبهين إليه، فينتشر الحوار المجتمعي، ويتخذ قولهم نوع شرعية، ثم يتدرجون بعد ذلك إلى ما يريدون بثه في المجتمع تدرجوا.

 أن يسكت أهل العلم والصلاح عن البيان فيخلوا لهم الطريق فيبثوا ما يريدون على أنه من المقررات الشرعية، ثم يستقطبون بالترغيب والترهيب المتزيين بأزياء العلماء؛ فيقررون ما يريدون حتى يكتسب نوع شرعية.

القارئ الكريم؛ أردت بهذه المقدمة القصيرة التوطئة بين يدي هذا الموضوع: خدمة المرأة لزوجها. وهذا ما وسعه هذا المقام. فإلى لقاء قريب ماذن الله تعالى.

والحمد لله رب العالم





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد: فقد خَلَقَ الله عزُّ وجَلَ الخَلْقَ لعبادته وتوحيده، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَتْ لَلِّنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِغَبُدُونِ ﴾ (الذاريات:٥٦).

وقد جاء الإسلام بأعظم معروف وهو توحيد الله عز وجل وعبادته، ونهى عن أعظم منكر وهو الشرك بالله، قال الله تعالى: ورَاعَبُدُرا أَللَهُ رَلا نُشْرِكُوا بِهِ، شَيْعًا ، (النساء:٣٦). قال السعدي: يامر تعالى عباده بعبادته وحده لا شريك له، وهو الدخول تحت رق عبوديته، والانقياد لأوامره ونواهيه، محبة وذلا وإخلاصًا له، في جميع العبادات الظاهرة والباطنة. وينهى عن الشرك به شيئًا، لا شركًا أصغر ولا أكبر". ويكفي الشرك بالله إثمًا وشرًّا أنَّ الله عز وجل لا يغضره، وأن عاقبته الحرمان من الجنة والخلود في النار، قال الله تعالى: وإنَّ اللهُ لا يَنْ عَرُ أَنْ يُمْرَكُ بِهُ مَنْ يُثَرِدُ بِلُهُ اللهِ فَقَدِ أَفْرَى إِنَّ اللهُ عَظِيمًا ، (النساء، ٤٨). وقال عز وجل؛ وإنَّهُ، مَن يُثَرِدُ بِاللهِ فَقَد النَّرُى إِنَّ اللهُ اللهُ عَالَى: وقال عز وجل؛ وإنَّهُ،

والنبي صلى الله عليه وسلم حماية لجناب التوحيد حذر أصحابه وأمته من بعدهم من الشرك تحذيرا شديدًا، ونهاهم عن كل ما يوصل إليه، ويؤدي للوقوع فيه، من وسائل وأسباب قولية أو فعلية، ولم يترك بابًا من الأبواب التي تُوصَل إليه إلا أغلقه.. والمواقف والأحاديث النبوية الدالة على حماية النبي صلى الله عليه وسلم للتوحيد كثيرة، ومن ذلك،

أولاً: التحذير من ألفاظ تتنافي مع التوحيد: مِنْ حماية النبي صلى الله عليه وسلم

للتوحيد وسدّه لذرائع الشرك أنه إذا سمع المتوحيد، وتوقع قائلها ألفاظًا تتعارض مع التوحيد، وتوقع قائلها يقلبه، في الشرك، وإن لم يعتقد قائلها ذلك بقلبه، غضب وحدَّر من ذلك أشد التحذير، وذلك لأنَّ جعل المخلوق مساوياً للخالق ولو باللفظ في المشيئة أو التعظيم فيه إساءة ظن وأدب برب العالمين، إذ هو سبحانه المتعالي العظيم الذي له الخلق والأمر سبحانه.

ا- عن عبد الله بن عباس رضي الله عنه قال: (جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم فراجعه في بعض الكلام، فقال، ما شاء

الله وشئت، فقال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: أجعلتني لله ندا (شبيها ومثيلا)؟ ما شاء الله وحده) رواه أحمد وصححه الألباني.

٢- وعن حذيفة بن اليمان
 رضي الله عنهما أن النبي
 صلى الله عليه وسلم قال:
 (لا تقولوا: ما شاء الله وشاء فلان، ولكن قولوا: ما شاء الله،
 ثم شاء فلان) رواه أبو داود
 وصححه الألباني. قال الهروي:
 "لا فيه من التسوية بين الله
 وبين عياده، لأن الواو للجمع

ربين سبده، عن حوو سبعه الله) والاشتراك (ولكن قولوا: ما شاء الله) أي: كان، (ثم شاء فلان) أي: ثم بعد مشيئة الله شاء فلان؛ لأن ثم للتراخي".

ثانيا: النهي عن الحلف يغير الله:

ومن صور حماية النبي صلى الله عليه وسلم التوحيد أنه كان ينهى عن الحلف بغير الله، لأن الحلف بغير الله يُفْضي إلى تعظيم المخلوق، ورفعه إلى منزلة لا تجوز إلا لله عنيه وجل، ولذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (من حلف بغير الله فقد أشرك) رواه فعل فعل أهل الشرك أو تشبه بهم، إذ كانت أيهانهم بآبائهم وما يعبدونه من دون الله، أو فقد أشرك غير الله في تعظيمه". وقال السيوطي: "قال العلماء: السرفي النهي عن الحلف بغير الله أن الحلف بالشيء يقتضي الحلف بغير الله أن الحلف بالشيء يقتضي محده".

#### ثَالثاً: النهي عن إطراء النبي صلى الله عليه وسلم والمالفة لـ مدحه:

ومن حماية النبي صلى الله عليه وسلم للتوحيد أنه كان ينهى عن إطرائه والمبالغة في مدحه؛ لأن المبالغة في مدحه قد توصّل الذي يمدح إلى أن يصف النبي صلى الله عليه وسلم بما هو من خصائص الله تعالى كما حصل مع النصارى، فإنهم غلوا في مدح عيسى عليه السلام حتى جعلوه إلها مع الله

من صور حماية جناب التوحيد: النهي عن الحلف بغير الله.

99

ورسوله) رواه البخاري.

٢- وعن الرُبيّع بنْتَ مُعَوِّدُ رضي الله عنها قالت: (دخل علي الله عليه وسلى الله عليه وسلم غداة بني علي فجلس على فراشي وجُويْريات (بنات للأنصار صغيرات) يَضُرِيْنَ

١- عن عبد الله بن عباس

رضى الله عنه قال: (سمعت

رسول الله صلى الله عليه

وسلم يقول: لا تطروني (لا

تتجاوزوا في مدحى)؛ كما

أطرت النصاري ابن مريم،

إنما أنا عَبْد، فقولوا عبد الله

بالدُّفُ.. إِذْ قَالُتُ إِحْدَاهُنَّ، وَفَينَا نَبِي يَعْلَمُ مَا عِنْ غَد، فَقَالَ النّبِي صلى الله عليه وسلم: لا تقولي هكذا، وقولي ما كنت تقولين) رواه البخاري (أي: من الشعر الذي لا مغالاة فيه).

عز وجل.

قال ابن حجر: "وإنما أنكر عليها ما ذكر من الإطراء حين أطلق علم الغيب له، وهو صفة تختص بالله تعالى". وإذا كان هذا في حقه صلى الله عليه وسلم -وهو أفضل خَلْق ورُسُل الله - فغيره من الأولياء والصالحين أولى ألا يُغَالَى في مدحهم؛ لأن الغلو والتجاوز في الله عزوجل.

قال أبن القيم: "ومن أسباب عبادة الأصنام: الغلو في المخلوق، وإعطاؤه فوق منزلته، حتى جعلوا فيه حظا من الإلهية، وشبهوه بالله تعالى".

#### رابعًا: النهي عن النبرك بالأشجار والأحجار:

ومن مواقف حماية النبي صلى الله عليه وسلم للتوحيد منعه من التبرك بالأشجار أو غيرها، فعن أبي واقد الليثي، رضي الله عنه: (أَنْهُمْ حَرْجُوا عَنْ مَكَّةٌ مع رسُول الله صلّى الله عليه وسلّم إلى حُنْيُن، قال وكانَ صلّى الله عليه وسلّم إلى حُنْيُن، قال وكانَ للكفار سدرة يعكفون عندها ويعلقون بها أسلحتهم، يُقالُ لها: ذَاتُ أنُواط، قال؛ فَعَلْنَا: فَمَرَرْنَا بسدرة خَضْراء عظيمة، قال؛ فَقُلْنَا:



يًا رَسُولَ اللَّهِ، اجْعَلُ لِنَا ذَاتَ أنواط . فقال رسول الله، صلى الله عليه وسلم: قلتم، والذي نَفْسى بيده، كما قال قومُ مُوسَى: اجْعَل لَنَا الْهَا كَمَا لَهُمْ آلهة قال إنكم قوم تجهلون، إنها لسنن لتركبن سنن من كان قبلكم سنة سنة) رواه الأمام أحمد ، ٢١٣٩، والترمذي ٢١٨٠، وقال: حسن صحيح، وابن أبي عاصم في السنة، وقال المناوى: إسناده صحيح، وصححه الأثباني في رياض الجنة رقم ٧٦.

وعند ابن أبي عاصم في كتاب السنة: (ونحن حديثو عهد بكفر). سدرة أي: شجرة.

وقَوْلُهُ: يُقَالُ لَهَا ذَاتَ أَنُواطُ، الأَنواطُ: جمع نوط، وهو كل شيء يعلق، وذات الأنواط هي الشجرة التي يعلق عليها هذه المعاليق. قال ابن الأثير في النهاية؛ هي اسم شجرة بعينها كانت للمشركين، ينوطون بها سلاحهم، أي يُعَلَقُونَهُ بِهَا، ويَعْكَفُونَ حَوْلَهَا، فَسَأَلُوهُ أَنْ يَجْعَلُ لَهُمْ مِثْلَهَا، فَنَهَاهُمْ عَنْ ذَلْكَ.

وقوله: "قَلْتُمْ، وَالَّذِي نَفْسِي بِيده، كَمَا قَالَ قَوْمُ مُوسَى: اجْعَلْ لَنَا إِلَهَا كُمَا لَهُمْ آلْهَةً قَالَ إنكم قوم تجهلون". شبه مقالتهم هذه بقول بنى إسرائيل لما مروا على قوم عاكفين على أصنام لهم، طلبوا من موسى عليه السلام أن يجعل لهم إلها يعكفون عليه كما لأولئك إله. (إنها لسنن)، أي: طرق، (لتركبن) أي: لتتبعن، (سُنَة مَنْ كَانَ قَبْلَكُمُ) أي: طريقة من كان قبلكم من الأمم، والمراد هنا طريقة أهل الأَهْوَاء وَالْبِدُعِ الْتِي الْتِدْعُوهَا مَنْ تَلْقَاء أنْفسهم بعد أنبيائهم من تغيير دينهم.

وفي حديث أبي سعيد عند البخاري: "لتتبعن سنن من قبلكم شبرا شبرا، ودراعا دراعا، حتى لوْ دَخلوا جُحْرَ ضَبُّ تَبِعْتُمُوهُمُ" قَلْنَا يَا رَسُولَ اللَّهُ الْيَهُودُ وَالْنُصَارَى. قَالَ "فَمَنْ"؟

قَالَ النووي: "وَفِي هذا مُعْجِزة ظاهرة لرسول الله صلى الله عليه وسلم؛ فقد وقع ما أخبر به صلى الله عليه وسلم.

من صور حماية جنباب التوحيد: النهى عن إتيان الكهان والعرافين ومدعى الغيبا.

وفي هذا الحديث من الفوائد: ١- التحذير من الشرك، وأن الانسان قد يستحسن شيئا يظن أنه يقريه إلى الله، وهو أشد ما يبعده من رحمة ربه، ويقريه من سخطه. ٢- بيان أن التبرك بالأشجار

والأحجار، والعكوف عليها، والتعلق بها، من الشرك الذي وقع في هذه الأمة، وأن من وقع فيه فهو تابع لطريق اليهود والنصارى، تارك لطريق النبي، صلى الله عليه وسلم.

٣- إن العبرة بالمعاني، وليس بالألفاظ؛ فالنبي صلى الله

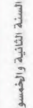
عليه وسلم شبه قولهم بقول بني إسرائيل، مع أنهم لم يطلبوا إلها من دون الله، صراحة. ٤- النهي عن التشبه بأهل الجاهلية والكتاب فيما هو من خصائصهم وعباداتهم.

٥- وفيه أن المنتقل من الباطل الذي اعتاده، لا يأمن أن يكون في قلبه بقية من تلك العادة؛ لأن الصحابة الذين طلبوا ذلك لم يكن مضي على إسلامهم إلا أيام معدودة؛ لأنهم أسلموا يوم فتح مكة ثم خرج بهم النبي صلى الله عليه وسلم إلى غزوة حنين فوقعت تلك الوقعة وهم في طريقهم إلى حنين. انظر فتح المجيد، بشرح كتاب التوحيد، ١٣٩-١٤٧، القول المفيد، للشيخ ابن عثيمين.

#### خامسًا: النهي عن إتيان الكهان والعرافين؛

ومن صور حماية النبي صلى الله عليه وسلم للتوحيد وسده لأبواب الشرك: النهي عن إتيان الكهَّان والعرَّافين ومدَّعي علم الغيب. روى مسلم في صحيحه عن بعض أمهات المؤمنين أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (مَنْ أتى عرافاً فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين ليلة).

وعن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (من أتى عَرَافا أو كاهنًا فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد) رواه أبو داود وصححه الأثباني.



ي نفس العيد بفعل بعض الأعمال التي تعمل بسبب عيدهم قال في "فتح المجيد": "وفيه سد الذريعة

، وترك مشابهة المشركين ، وقوله صلى الله عليه وسلم : ( أوف بنذرك ) بعد أن استفصل عن عدم وجود وثن في الماضي ، أو عيد من أعياد الجاهلية : يدلُ على أن نذر الذبح في مكان يذبح فيه لغير الله ، أو كان فيه اجتماء من اجتماعات الجاهلية ، نذرُ معصية لا يجوز الوفاء به بإجماع العلماء" وختاما فالتوحيد "لا إله إلا الله" إقرارٌ لله سُبحانه باستحقاق العبادة وحُدّه لا شريك له، ونفي الشركاء معه، وهذه الشهادة هي التي تَنجِّي قَائلُها بصدق من النَّار ومن عذاب يوم القيامة، ومن عمل بما دلت عليه كانت له السعادة في الدنيا والأخرة، والأحاديث التبوية في فضائل التوحيد كثيرة، وهي تدل على أن من قال "لا إله إلا الله" دخل الجنة، ومن ذلك ما رواه البخاري في صحيحه وعن عتبان بن مالك رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (فإن الله حرم على النار من قال لا إله إلا الله يبتغي بذلك وجه الله)..

والشَرك بالله أخطر الأمور، وهو الذنب الأكبر الذي لا يُغفَر، قال الله تعالى: «إِنَّ المُكبر الذي لا يُغفَر، قال الله تعالى: «إِنَّ المَّة لاَ يَغْفِرُ أَن يُثَمِّرُكَ بِهِ، وَمَعْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَثَلَهُ ، (النساء ٤٨٤)، قال ابن كثير: "ولا يغفر أنْ يُشرَكُ بِهِ، أي: لا يغفر لعبد لقيه وهو مشرك به، «وَمَعْفِرُ مَا دُونَ دَلِك ، أي: من الذنوب مَنْ يَشَاءُ ، أي: من عداده ".

ولما كان الشرك بالله بهذه الخطورة حذر النبي صلى الله عليه وسلم أمته منه، وسد ذرائعه، وأغلق أبوابه، ونهى عن كل ما يؤدي إليه من قول أو فعل، حماية منه لمقام وجناب التوحيد، ونصحا للأمة، وشفقة عليها.

فصلى الله وسلم وبارك عليه وزاده رفعة ومنزلة لديه.

اللهم إنا تعوذ بك أن تشرك بك شيئًا نعلمه ونستغفرك لما لا نعلمه، والله من وراء القصد والحمد لله رب العالمين. قال ابن حجر: "والوعيد جاء تارة بعدم قبول الصلاة، وتارة بالتكفير، فيُحْمَل على حالين من الآتي، أشار إلى ذلك القرطبي". وقال ابن تيمية: "والمراد بالكفر هنا هو التشبه بالكافرين في الجاهلية، لا أنه كافر حقيقة".

#### سادسا: النهي عن الذبح لله يا مكان يعبد فيه غير الله:

ومن حماية النبي صلى الله عليه وسلم لرجناب التوحيد أنه كان ينهى عن الذبح لجناب التوحيد أنه كان ينهى عن الذبح أو كان فيه عيد للمشركين أو كان فيه ويد للمشركين الضحاك رضي الله عنه قال: " نذر رجل أن ينحر إبلا ببوانة ، فسأل النبي صلى الله عليه وسلم فقال: هل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية يعبد؟ قالوا: لا. قال لا. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: فهل كان فيها عيد من أعيادهم؟ قالوا: لا. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أوف بنذرك ، فإنه لا وفاء لنذر في معصية الله ، ولا فيما لا يملك ابن آدم رواه أبو داود.

وهذا الحديث يدل على أن الذبح بمكان عيدهم ومحل أوثانهم معصية لله من وجوه أحدها:

أن قوله صلى الله عليه وسلم "فأوف بنذرك" تعقيب للوصف بالحكم بحرف الفاء وذلك يدل على أن الوصف هو سبب الحكم فيكون سبب الأمر بالوفاء هو خلو النذر من هذين الوصفين فيكون وجود الوصفين مانعا من الوفاء بالنذر ، ولو لم يكن معصية لجاز الوفاء به

قوله صلى الله عليه وسلم "لا وفاء لنذر في معصية الله" دليل على أن الذبح بمكان فيه عيد للمشركين معصية لله ، لأن هذا اللفظ ورد على سبب مخصوص، فلابد من استدراج هذا السبب تحته . والثالث:

والثاني:

أنّه لو كان الذبح في موضع العيد جائزا لسوّغ للناذر الوفاء به ، فإذا كان الذبح بمكان عيدهم منهيا عنه ، فكيف الموافقة



Markey or a fight make

لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

all and ( expert till ) i plus of

فقد تكلمنا في اللقاء السابق عن زمن مشروعية صلاة الجمعة، والحكمة من مشروعيتها، ووجوب صلاة الجمعة، والترهيب من تركها، ونواصل في هذا اللقاء الحديث عن صلاة الجمعة وما يتعلق بها من أحكام ومسائل ونعرض لهذه المسائل ونعرض

اد حمدي طه

يصيبهم

الغبار والعرق: فيخرج منهم العرق فأتى رسول الله صلى الله عليه وسلم إنسان منهم وهو عندي فقال النبي صلى الله عليه وسلم: "لو أنكم تطهرتم ليومكم هذا". أخرجه البخاري ومسلم.

قال صاحب البدائع في بيان علة ذلك: لأن الجمعة من أعظم

شعائر الإسلام، فيستحب أن يكون المقيم لها

سنن وأداب صلاة الجمعة:

اختصت صلاة الجمعة بسنن وآداب تشمل مجموعة أفعال وتروك، فيسن له أن يغتسل، وأن يمسّ طيبًا ويتجمّل، ويلبس أحسن ثيابه، ومجملها فيما يلي:

أولا: ما يُسن فعله لصلاة الجمعة:

Wall Back Had

ا- الفسل: يُسن لمن وجبت عليه صلاة الجمعة أن يغتسل، وهو آكد الأغسال المسنونة للأحاديث التالية، ولا يستحب للنساء لحديث عائشة رضي الله عنها زوج النبي صلى الله عليه وسلم قالت: كان الناس ينتابون يوم الجمعة من منازلهم والعوالي، فيأتون في الفبار

الاستحباب

قال ابن دقيق العيد ردًا على تأويل الجمهور: فـأوّلـوا صيغة الأمـر على النـدب، وصيغة الوجوب على التأكيد، كما يقال: حقك واجب

وهذا التأويل الثاني: أضعف من الأول. وإنما يُصار إليه إذا كان المعارض راجحًا في الدلالة على هذا الظاهر. انظر إحكام الأحكام.

عن ابن عمر «أن عمر بن الخطاب بينما هو قائم في الخطبة يوم الجمعة، إذ دخل رجل من المهاجرين الأولين من أصحاب النبي- صلى الله عليه وسلم- فناداه عمر: أية ساعة هذه؟ قال: إنى شغلت فلم أنقلب إلى أهلى حتى سمعت التأذين، فلم أزد أن توضأت، فقال: والوضوء أيضا؟ وقد علمت أن رسول الله-صلى الله عليه وسلم- كان يأمر بالفسل، رواه البخاري ومسلم.

وجه الدلالة أن إنكار عمر على رأس المنبرية ذلك الجمع على مثل ذلك الصحابي الجليل وتقرير جمع الحاضرين الذين هم جمهور الصحابة لما وقع من ذلك الإنكار من أعظم الأدلة القاضية بأن الوجوب كان معلومًا عند الصحابة، ولو كان الأمر عندهم على عدم الوجوب لما عول ذلك الصحابي في الاعتذار على غيره [انظر نيل الأوطار - الشوكاني

وأجيب عنه: بأن من الدليل على أن أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم كمال يوم الجمعة ليس بفرض واجب أن عمر في هذا الحديث لم يأمر عثمان بالانصراف للغسل ولا انصرف عثمان حين ذكره عمر بذلك، ولو كان الفسل واجبًا فرضا للجمعة ما أجزأت الجمعة إلا به كما لا تجزئ الصلاة إلا بوضوء للمحدث أو الاغتسال للجنب، ولو كان كذلك ما جهله عمر ولا عثمان. [انظر التمهيد لابن عبد السر ١٠/٨٧.

عن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم- رعلى كل مسلم غسل في سبعة أيام كل جمعة ، رواه أحمد والنسائي. وجه الدلالة وجوب الفسل مرة في الأسبوع يوم الحمعة. على أحسن وصف. بدائع الصنائع ٢٧٢/١.

وهذا كله مما اتفقت الأئمة على ندبه. وقد اختلف العلماء في حكمه على قولين، فذهب أهل الظاهر وأحمد في قول له وابن خُزيمة والشوكاني، ومن التابعين الحسن، ومن الصحابة فيما رُوي عنهم عمر وأبو هريرة وعمار إلى وجوب غسل الجمعة. وذهب جمهور العلماء من السلف والخلف وفقهاء الأمصار: الأوزاعي والثوري ومالك والشافعي وأحمد في رواية أخرى وابن المنذر وابن قدامة وأصحاب الرأى والترمذي إلى أن غسل الحمعة مندوب وليس بواجب.

فمن ذهب الى وجوب غسل الحمعة، استدلوا بأدلة منها:

عن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: والفسل يوم الجمعة واجب على كل محتلم، وأن يَسْتَنَّ، وأن يمسُّ طيباً إن وجد ،. أخرجه البخاري ومسلم.

وجه الدلالة أن غسل الجمعة صرح فيه النبى صلى الله عليه وسلم بالوجوب قال عمرو بن سليم: أما الغسل فأشهد أنه واجب. (انظر المحلى لابن حزم. الشرح المتع لابن عشمين).

وأجيب عنه بأنه يعنى: واجب في السنة وفي الأخلاق الكريمة، وقد تأتى لفظة على الوجوب لغير الفرض كما جاء في الحديث: (الوتر واجب) انظر شرح صحيح البخاري. لابن بطال ٢/٨٧٤.

عن ابن عمر رضى الله عنهما قال؛ قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم-: [إذا جاء أحدكم الجمعة فليغتسل( أخرجه البخاري ومسلم). ووقع في رواية أخرى عند مسلم وإذا أراد أحدكم أن يأتي الجمعة فليغتسل .. وجه الدلالة أن الحديث صريح في الأمر بالفسل للجمعة، وظاهر الأمر: الوجوب كما هو مقرر في الأصول. انظر إحكام الأحكام لابن دقيق

وأجيب عنه بأن الأمرهنا لتأكيد الاستحباب، وأن الأحاديث التي فيها الاكتفاء بالوضوء -وستأتى- قرينة لصرف الأمر من الوجوب إلى والجمهور حملوه على تأكيد الاستحباب. ومن ذهب إلى عدم وجوب غسل الجمعة وهم جمهور الفقهاء، استدلوا بأدلة منها:

عن سَمُرَة بن جندب قال، قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم- رمن توضأ يوم الجمعة فبها ونعمت، ومن اغتسل فهو أفضل، رواه أحمد وأبو دائسًائي.

وجه الدلالة أنه هو صريح في الندب، فقولهصلى الله عليه وسلم-: (فبها ونعمت): يفيد
جواز الاقتصار على الوضوء، قال العراقي: أي
فبطهارة الوضوء حصل الواجب حكى الأزهري
أن قوله "فبها ونعمت" معناه فبالسنة أخذ
ونعمت بالسنة، ولو كان ممنوعًا من الاقتصار
عليه لم يقل: (فبها ونعمت)، وأيضًا ووجه
الدلالة من قوله- صلى الله عليه وسلم-: (ومن
المتسل فالغسل أفضل): فإنه يقتضي اشتراك
الوضوء والغسل في أصل الفضل، فيستلزم
إجزاء الوضوء فدل على أن في الوضوء فضلا
حتى تصح البالغة. [انظر إكمال المعلم شرح
صحيح مسلم- للقاضي عياض ١٢٩/٣، فتح
الباري لابن حجر العسقلاني ٢٣٦٢/٢، تحفة

وأجيب عنه بأن الحسن لم يسمع من سَمُرَة بن جندب.

ورُد بقول أبي عيسى الترمذي: قلت للبخاري قولهم: إن الحسن لم يسمع من سمرة إلا حديث المعقيقة. قال: قد سمع منه أحاديث كثيرة وجعل روايته عن سمرة سماعًا وصححها، وقال الحافظ ابن حجر وهو مذهب علي بن المديني [انظر الاستذكار لابن عبد البر ١٢/٢، تحفة الأحوذي للمباركفوري ٦/٣.

عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه الله عليه وسلم ، من توضأ فأحسن الوضوء، ثم أتى الجمعة فاستمع وأنصت، غُضر له ما بينه وبين الجمعة وزيادة ثلاثة أيام، ومن مس الحصى فقد لغا ، رواه مسلم.

وجه الدلاله: هذا يدل على أن الوضوء كاف من غير غُسل، ورتُب الصّحة والثواب عليه وأن المقتصر عليه غير آشم ولا عاص، وأما الأمر بالفسل فمحمول على الاستحباب. [انظر فتح الباري ـ لابن رجب ٣٤٢/٥، المفهم لما أشكل من

تلخيص كتاب مسلم للقرطبيُّ ١١١/٧. وأجيب بأنه ليس فيه نفي الغسل. وقد ورد من وجه آخر في الصحيحين بلفظ: "من اغتسل" فيحتمل أن يكون ذكر الوضوء لمن تقدم غسله على الذهاب فاحتاج إلى إعادة الوضوء. [انظر فتح الباري لابن حجر العسقلاني ٣٦٢/٢٣.

وُرد بأن هذا الحديث الثابت عن النبي عليه السلام ليس فيه إلا الوضوء للجمعة دون غسل انظر الاستذكار لابن عبد البر ١٢/٢.

حديث عائشة- رضى الله عنها- زوج النبي صلى الله عليه وسلم قالت كان الناس ينتابون يوم الجمعة من منازلهم والعوالي فيأتون في الغبار يصيبهم الغبار والعرق فيخرج منهم العرق فأتى رسول الله صلى الله عليه وسلم إنسان منهم وهو عندي فقال النبي صلى الله عليه وسلم: لو أنكم تطهرتم ليومكم هذا. أخرجه البخاري ومسلم. وجه الدلالة أن هذا كله يدل على الحث والترغيب لا على الوجوب. قال ابن رجب: وهذا من أوضح الأدلة على أن غسل الجمعة ليس بواجب، حتى ولا على من له ريح تخرج منه، وإنما يؤمر به ندبا واستحبابا، لقوله صلى الله عليه وسلم: (لو أنكم تطهرتم ليومكم هذا). [انظر إكمال العلم شرح صحيح مسلم للقاضي عياض ١٣٠/٣، فتح الباري. لابن رجب ٥/٩٠٤. وفي رواية في آخر الحديث قوله صلى الله عليه و سلم: "لو اغتسلتم يوم الجمعة وهذا اللفظ يقتضى أنه ليس بواجب لأن تقديره لكان أفضل وأكمل" [شرح النووي على صحيح مسلم 1144/1

وقد بالغ البعض من الفريقين في الانتصار للذهبه، فقال الشوكاني بعد أن استعرض أقوال القائلين بالندب (وبهذا يتبين لك عدم انتهاض ما جاء به الجمهور من الأدلة على عدم الوجوب، وعدم إمكان الجمع بينها وبين أحاديث الوجوب، لأنه وإن أمكن بالنسبة إلى الأوامر لم يمكن بالنسبة إلى لفظ واجب وحق إلا بتعسف لا يلجئ طلب الجمع إلى مثله، ولا يشك من له أدنى إلمام بهذا الشأن أن أحاديث الوجوب أرجح من الأحاديث القاضية بعدمه، لأن أوضحها دلالة على ذلك حديث سمرة وهو غير سالم من مقال وستبينه، وأما بقية



يستطع أصحاب الرأي القائل بالوجوب تأويلهما.

وبذلك يترجح الرأي القائل بالندب على الرأي القائل بالوجوب.

مسائلة: من اغتسل لجنابة أو نحوها كحيض، مع غسل جمعة أو عيد، أجزأه الفسل عنهما إذا نوى الجنابة وأتبعها الجمعة باتفاق المذاهب؛ قال في الغني: "قإن اغتسل للجمعة والجنابة غسلاً واحدا اغتسل للجمعة والجنابة غسلاً واحدا الأشرم: قلت لأحمد: رجل اغتسل يوم الجمعة من جنابة ينوي به غسل الجمعة؛ الشهيد لابن عبد البر ١٥٣/١٤، المغني التمهيد لابن عبد البر ١٥٣/١٤، المغني

وقت غسل الجمعة:

وقت الغسل من فجر الجمعة إلى الزوال، ويستحب أن يكون الغسل قبل الجمعة بدون فصل طويل؛ لأنه أبلغ في المقصود من انتفاء الرائحة الكريهة، لقول النبي- صلى الله عليه وسلم-: [إذا جاء أحدكم الجمعة فليغتسل، وفي رواية مسلم: [إذا أراد أحدكم أن يأتي الجمعة فليغتسل؛ فدل على أن الغسل إنما هو لأجل صلاة الجمعة لا لأجل يوم الجمعة، وهو مذهب الحمهور خلافا للظاهرية (انظرالفقه الاسلامي وأدلته د. وهية الزحيلي ١/٥٩/١ المحلى لاين حزم). وانفرد المالكية- أيضا- فاشترطوا في الغسل أن يكون متصلا بوقت الذهاب إلى الجامع قال الإمام خليل: وسن غسل متصل بالرواح ولو لم تلزمه، وأعاد إن تغدُ أو نام اختيارًا، لا لأكل خف. شرح مختصر خليل للخرشي ٢٠٧/٥ قال مالك في الموطأ: [من اغتسل يوم الجمعة أول نهاره، وهو يريد بذلك غسل الجمعة فإن ذلك الغسل لا يجزئ عنه حتى يغتسل لرواحه؛ وذلك أن رسول الله- صلى الله عليه وسلم- قال في حديث ابن عمر: "إذا جاء أحدكم الجمعة فليغتسل". انظر شرح الزرقاني على الموطأ ١ /٢١٣ - ٢١٤. وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب الأحاديث فليس فيها إلا مجرد استنباطات واهية) [ نيل الأوطار- الشوكاني ٢٩٠/١، وقال ابن عبد البر: وقد أجمع المسلمون قديمًا وحديثًا على أن غسل الجمعة ليس بفرض واجب، وفي ذلك ما يكفي ويغني عن الإكثار، ولا يجوز على الأمة بأسرها جعل معنى السنة، ومعنى الكتاب وهذا مفهوم عند ذوي الألباب. (التمهيد لما في الموالم من المعانى والأسانيد ٢٩/١٠).

قلت: والرأى القائل بالندب وهو مذهب جماهير العلماء سلفا وخلفا هو الأرجح على الرأي القائل بالوجوب وذلك لما يلى: ١- إن الموضوع ليس موضوع مجموعتين من الأحاديث تعارضتا ولا يمكن الجمع بينهما فلا بد من ترجيح إحداهما على الأخرى، حتى يأتى قول من يقول: إن الأحاديث الدالة على الوجوب أصبح إستاداً من الأحاديث الدالة على الندب، فتؤخذ هذه وتترك تلك، وإن قول الشوكاني (عدم إمكان الجمع بينهما)، وتعليله ذلك بأن أحاديث الوجوب فيها لفظتا (واجب وحق)، وقوله: (إن أحاديث الوجوب أرجح من الأحاديث القاضية بعدمه) هو قول غير مسلم به، وذلك لأن الأحاديث القاضية بالندب هي أحاديث صحيحة وحسنة لا بجوز طرحها واسقاطها بهذه السهولة بحجة عدم إمكان الجمع بينها وبين الأحاديث الأخرى، والمعلوم أن الجمع بين الأدلة وإعمالها كلها خير من إهمال بعضها، خاصة وأن الفريقين لم يقولا بالنسخ.

٢- إن لفظتي (واجب وحق) لا تفيدان بالضرورة الوجوب الشرعي الذي هو أحد الأحكام الخمسة في الإسلام، فقد تفيدان ذلك وقد لا تفيدان، والقرائن هي التي تعين وتحدد أيا من ذلك هو القصود.

٣- إن حديثي سمرة وأبي هريرة رضي الله عنهما نص في محل النزاع لا يحتاجان إلى تأويل، ولا يسهل دفعهما. وهما دليلان صريحان على استحباب غسل الجمعة ونفي الوجوب عنه، كما أنهما قرينة على حمل حديث الحق على الاستحباب. ولم



العالمين



# من نور كتاب الله

# من أسباب ضعف المسلمين: التنازع والاختلاف

قال الله تعالى: "وَأَطِيمُواْ اللهَ وَرَسُولُهُ وَلَا تَتَكُرُعُواْ اللهَ وَرَسُولُهُ وَلَا تَتَكُرُعُواْ فَلَةً مَوْ وَأَلْمَ مَا اللهُ عَمْ الفَتْ مِعْ مَا اللهُ عَمْ الفَتْ مِعْ مِنْ اللهُ عَمْ الفَتْ مِعْ مِنْ \* (الأنفال: ٤٦).

coming to ship that his thousand

من هدي وسول الله

طلح الآنة عليه وسلم

# حكم ومواعظ

قال ابن عبّاس رضي الله عنهما: «الشّيطان جاثم على قلب ابن آدم، فإذا سها وغفل وسوس، فإذا ذكر الله تعالى خنس،

عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: كان رسول الله صلى الله عليه وسلّم إذا عمل عملا أثبته (أي: داوم عليه). وكان إذا نام من اللّيل أو مرض سلّى من النّهار ثنتي عشرة ركعة. قالت: وما حرايت رسول الله صلّى الله عليه وسلّم قام ليلة حتى الصّباح وما صام شهرًا متتابعًا إلا رمضان

(صحيح مسلم).



علوَ منزلة أبي بكر الصُدِّيق وعمر بن الخطاب رضي اللَّه

عنهما في الجنة النابي صلى الله عليه وسلم: وإن أهل الدرجات العلى ليرون من فوقهم كما ترون الكوكب الدري في أفق السماء، وإن أبا بكر وعمر منهم وأنعما"

(مسند أحمد).



# افتتاق السلمين بالغرب وتقليدهم

عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيُ رضي الله عنه عَنْ النَّبِيُ قَالَ: ﴿ لَتَتَبِعُنْ سَنَ مَنْ كَانَ فَيَكُمْ شَبْرا شَبْرا وَذِراعَا بِدْراعِ ﴿ حَتَّى لُو دَخُلُوا جُحْرِ ضَبُّ تَبِعْتُمُوهُمْ قُلْنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى؟ قَالَ: هَمَنْ مِضْدُ تَبِعْتُمُوهُمْ قُلْنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى؟ قَالَ: هَمَنْ مِ

(صحيح البخاري).

36

Upload by: altawhedmag.com





الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير المرسلين، وبعد:

في المقال السابق تكلمت عن تعريف المعازف، ثم عن الأحاديث الواردة في المعازف الصحيح منها وغير الصحيح. وختمت بحديث البخاري حديث هشام بن عمار، ورأينا النقد الموجه لسند الحديث:

١- دعوى اضطراب السند، ورددت على ذلك. ٢- الحديث مداره على هشام بن عمار، وهو

متكلم فيه، ورددت على ذلك.

٣- الحديث معلق، والمعلق من أقسام الضعيف. ما هو الحديث المعلق؟

هوما حُذف من بداية إسناده -من جهة المصنف- راو واحد أو أكثر على التتابع، أي أن فيه انقطاعًا. فقد يحذف السند بالكامل ويقول قال رسول الله صلى الله عليه وسلم. وقد يحذف بعض السند أو راويًا واحدًا من

وللحكم على الحديث المعلق، لا بد من جمع طرقه والبحث في أسانيده قبل الحكم عليه. فقد طعن ابن حزم في حديث هشام بن عمار وقال بانقطاعه -يعنى معلقا- فقال: ﴿وأما حديث البخاري فلم يورده مسندا، وإنما قال فيه: قال هشام بن عمار ثم إلى أبي عامر أو إلى أبي مالك ولا يُدرى أبو عامر هذا (انظر

رسائل ابن حزم ١/ ٤٣٤، رسالة في الغناء الملهي). وسبق الرد على دعوى اضطراب السند بين أبى عامر وأبى مالك في المقال السابق، وبينت أن الاثنين من الصحابة رضي الله عنهما، والصحابة كلهم عدول، وهذا لا يؤثر في السند. وذكرت أن هناك من أخرجه جزمًا من حديث أبي مالك الأشعري بغير شك، وهناك من أخرجه عن الصحابيين كليهما.

٣- أما دعوى ابن حزم أن الحديث منقطع بين البخاري وهشام بن عمار (يعنى معلقا): يقول ابن الصلاح: التعليق... في أحاديث من صحيح البخاري قطع إسنادها وصورته صورة الانقطاع، وليس حكمه حكمه ولا خارجًا ما وجد ذلك فيه من قبيل الصحيح إلى قبيل الضعيف؛ وذلك لما عرف من شرطه وحكمه، ولا التفات إلى أبي محمد بن حزم الظاهري الحافظ في رده ما أخرجه البخاري من حديث أبى عامر أو أبي مالك الأشعري عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: « ليكونن من أمتى أقوام يستحلون الحر والحرير والخم والمعازف، من جهة أن البخاري أورده قائلًا فيه: قال هشام بن عمار وساقه بإسناده، فزعم ابن حزم أنه

مالك الأشعري عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: (ليكونن في أمتى أقوام يستحلون الحرير والخمر والمعازف) إلى آخر الحديث، فزعم أنه وإن أخرجه البخاري فهو غير صحيح؛ لأن البخاري قال فيه قال هشام بن عمار وساقه بإسناده فهو منقطع فيما بين البخاري وهشام، وهذا خطأ من ابن حزم من وجوه: أحدها: أنه لا انقطاع في هذا أصلاً من جهة أن البخاري لقي هشامًا، وسمع منه، وقد قررنا في كتابنا علوم الحديث أنه إذا تحقق اللقاء والسماء مع السلامة من التدليس حمل ما يرويه عنه على السماع بأي لفظ كان، كما يحمل قول الصحابي قال رسول الله صلى الله عليه وسلم على سماعه منه، إذا لم يظهر خلافه وكذا غير (قال) من الألفاظ. الثاني: أن هذا الحديث بعينه معروف الاتصال بصريح لفظه من غير جهة البخاري. الثالث: أنه إذا كان ذلك انقطاعا فمثل ذلك في الكتابين غير ملحق بالانقطاع القادح لما عرف من عادتهما وشرطهما وذكرهما ذلك في كتاب موضوع لذكر الصحيح خاصة فلن يستجيزا فيه الجزم المذكور من غير ثبت وثبوت، بخلاف الانقطاع أو الإرسال الصادر من غيرهما، هذا

بألفاظ جازمة مثبتة على الصفة التي

ذكرناها كمثل ما قال فيه: قال فلان أو روى

فلان أو ذكر فلان أو نحو ذلك، ولم يصب أبو

محمد بن حزم الظاهري؛ حيث جعل مثل

ذلك انقطاعًا قادحًا في الصحة واستروح

إلى ذلك في تقرير مذهبه الفاسد في إباحة

المالاهي، وزعمه أنه لم يصح في تحريمها

حديث، مجيبًا عن حديث أبي عامر أو أبي

يقول الشيخ الأنباني: قال شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه الاستقامة ١/ ٩٤: والآلات الملهية قد صح فيها ما رواه البخاري في صحيحه تعليقًا مجزومًا به داخلاً في شرطه. قلت (الألباني): وهذا النوع من التعليق صورته صورة التعليق كما قال الحافظ

كله في المعلق بلفظ الجزم (انظر شرح النووي

على مسلم ١/ ١٨ -١٩، مقدمة ابن الصلاح

ص ۲۷-۸۲)-

منقطع فيما بين البخاري وهشام، وجعله جوابًا عن الاحتجاج به على تحريم المعازف وخطأ في ذلك من وجوه، والحديث صحيح معروف الاتصال بشرط الصحيح، والبخاري قد يفعل ذلك لكون ذلك الحديث معروفًا من جهة الثقات عن ذلك الشخص الذي علقه عنه، أو ذكر ذلك الحديث في موضع آخر من كتابه مسندًا متصلاً، وقد يفعل ذلك لغير ذلك من الأسباب التي لا يصحبها خلل الانقطاع (انظر؛ مقدمة ابن الصلاح ص ٢٧-

ويقول الحافظ ابن حجر: وقد تقرر عند الحفاظ أن الذي يأتى به البخاري من التعاليق كلها بصيفة الجزم يكون صحيحًا إلى من علق عنه، ولو لم يكن من شيوخه، لكن إذا وجد الحديث المعلق من رواية بعض الحفاظ موصولا إلى من علق عنه بشرط الصحة أزال الإشكال، ولهذا عنيت في ابتداء الأمر بهذا النوع وصنفت كتاب «تغليق التعليق»، وقد ذكر شيخنا في شرح الترمذي وفي كلامه على علوم الحديث أن حدیث هشام بن عمار جاء عنه موصولا في مستخرج الإسماعيلي؛ قال حدثنا الحسن بن سفيان حدثنا هشام بن عمار. وأخرجه الطبراني في مسند الشاميين فقال: حدثنا محمد بن يزيد بن عبد الصمد حدثنا هشام بن عمار) (انظر فتح الباری ۱۰/ ۵۳). وقد نقل ابن الصلاح عن جعفر بن حمدان النيسابوري أنه قال؛ كل ما قاله البخاري (قال لي فلان) فهو عرض ومناولة (انظر مقدمة ابن الصلاح ص٧٠).

يقول الحافظ ابن حجر:..... والذي يظهر لي الآن (أي لماذا قال البخاري قال هشام بن عمار) أنه لقصور في سياقه، وهو هنا تردد هشام في اسم الصحابي... ثم قال: وأما كونه سمعه من هشام بلا واسطة ويواسطة قلا أثر له: لنلا يجزم إلا بما يصلح للقبول ولا سيما حيث يسوقه مساق الاحتجاج (انظر فتح الباري ١٠/٥٠).

وقال الإمام النووي: قال الشيخ أبو عمرو رحمه الله: وهكذا الأمر في تعليقات البخاري



العراقي في تخريجه لهذا الحديث في المفنى عن حمل الأسفار ٢/ ٢٧١، وذلك لأن الغالب على الأحاديث المعلقة أنها منقطعة بينها وبين معلقها، ولها صور عديدة معروفة وهذا ليس فيها؛ لأن هشام بن عمار من شيوخ البخاري الذين احتج بهم فصحيحه فغيرما حديث كما بينه الحافظ ابن حجر في ترجمته من مقدمة الفتح، ولما كان البخاري غير معروف بالتدليس كان قوله في هذا الحديث: قال في حكم قوله: عن أو حدثني أو قال لي: ثم يقول ... على أنه لو فرض أنه منقطع فهي علة نسبية لا يجوز التمسك بها؛ لأنه قد جاء موصولا من طرق جماعة من الثقات الحفاظ سمعوه من هشام بن عمار، فالمتشبث والحالة هذه بالانقطاع يكابر مكابرة ظاهرة؛ كالذي يُضعَف حديثًا بإسناد صحيح متشبثًا بإسناد له ضعيف (انظر تحريم آلات الطرب ص ۲۹-٠٤).

وقد وصل الحافظ ابن حجر الحديث من رواية تسعة عن هشام متصلا فيهم مثل الحسن بن سفيان وعبدان وجعفر الفريابي، وهؤلاء الحفاظ أثبات.

... ثم إن الحديث لم ينفرد به هشام بن عمار ولا صدقة، كما ترى قد أخرجناه من رواية بشر بن بكر عن شيخ صدقة، ومن رواية مالك بن أبي مريم عبد الرحمن بن غنم شيخ عطية بن قيس، وله عندي شواهد أخرى كرهت الإطالة بذكرها (انظر تغليق التعليق ٥/٧١-٢٢).

قلت: والبخاري أورد الحديث تحت باب: ما جاء فيمن يستحل الخمر ويسميه بغير اسمه، ولم يورد إلا هذا الحديث في الباب، مما يؤكد اتصاله لأنه حجته في الباب.

والحديث صححه جماعات من أهل العلم من القدامي والمعاصرين منهم: ابن الصلاح في الباعث الحثيث، قال: ثابت ١/ ١٢٤، والهيثمي في الزواجر عن اقتراف الكبائر، قال: صح من طرق بأسانيد صحيحة لا مطعن فيها. ٢/ ٣٠٠. ابن القيم في تهذيب السنن قال صحيح: ما/ ١٥٣، ابن رجب في نزهة الأسماع قال صحيح صحيح ٢/ ٤٤٩، وابن تيمية في الفتاوي الكبري

قال: اسناده صحیح ٦/ ٣٨.

والحافظ ابن حجر: وهذا حديث صحيح له علة ولا مطعن فيه وله شواهد (تغليق التعليق ٥/١٧).

وغيرهم: عبد الحق الإشبيلي، والرباعي، ومحمد بن عبد الهادي، وابس حبان، والاسماعيلي، والنووي، وابن كثير، وابن الوزير الصنعاني، والسخاوي، والأمير الصنعاني وغيرهم (ولم أذكر المصادر لعدم الاطالة).

وابن حزم مع علمه وفضله وعقله، فهو ليس طويل الباع في الأطلاع على الأحاديث وطرقها ورواتها، ومن الأدلة على ذلك تضعيفه لهذا الحديث، وقوله في الإمام الترمذي صاحب السنن، مجهول، وذلك مما حمل العلامة محمد بن عبد الهادي -تلميذ ابن تيمية-على أن يقول في ترجمته في (مختصر طبقات علماء الحديث ص ١٠٤)؛ وهو كثير الوهم في الكلام على تصحيح الحديث وتضعيفه، وعلى أحوال الرواة (انظر السلسلة الصحيحة للألباني تحت ح ١٩ الجزء الأول).

وقد حكى الإجماع على تحريم المعازف جماعة من أهل العلم، منهم القرطبي: قال: أما المزامير والأوتار والكوبة (الطبل) فلا يختلف في تحريم استماعها، ولم أسمع عن أحد ممن يعتبر قوله من السلف وأئمة الخلف من يبيح ذلك (انظر الزواجر عن الكبائر لابن حجر الهيتمي ٢/ ٣٣٧)، وابن حجر الهيتمي من الكبائر فقال: الكبيرة السادسة والسابعة والثامنة والتاسعة والأربعون، والخمسون والحادية والخمسون بعد الأربعمائة: ضرب وتر واستماعه، وزمر بمزمار واستماعه، وضرب بكوبة واستماعه (انظر الزواجر عن اقتراف الكبائر الزواجر عن وقتراف الكبائر ٢/ ٣٣٢).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية، مذهب الأنمة الأربعة أن آلات اللهو كلها حرام.. ولم يذكر أحد من أتباع الأئمة في آلات اللهو نزاعًا (انظر مجموع الفتاوى ١١/ ٥٧٦-٥٧٧).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.





د. محمد عاطف التاجوري

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين نبينا محمد صلى الله عليه وعلى آله وصحبه ومن

تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد: فقد تكلمنا في المرة السابقة عن الخاصية الأولى من خصائص التفسير النبوي وهي أن الرسول صلى الله عليه وسلم لم يفسر القرآن كله وقد اختلفت اجتهادات العلماء في سبب ذلك، واستدل كثير منهم بما ورد عن ابن عباس رضي الله عنهما: التفسير على أربعة أوجه: وجه تعرفه العرب من كلامها، وتفسير لا يُعذر أحد بجهالته، وتفسير يعلمه العلماء، وتفسير لا يعلمه إلا الله تعالى. (رواه الطبري في التفسير برقم ٧١- ج١، ص ٧٥). فقالوا: إن التفسير الذي لا يُعذر أحد بجهالته واضح بعرفه كل أحد فلا بحتاج لبيان من الرسول صلى الله عليه وسلم، وكذلك التفسير الذي تعرفه العرب من كلامها واضح في لغة العرب يعرفه كل من كان على علم بهذه اللغة، فلا يحتاج لبيان من

النبي صلى الله عليه وسلم، وكذلك التفسير النبي لا يعلمه إلا الله تعالى لم يبينه النبي صلى الله عليه وسلم لأنه لا يعلمه، والله وحده هو الذي يعلمه، فلم يبق إلا الوجه الرابع وهو التفسير الذي يعلمه العلماء؛ فهذا الذي بين النبي صلى الله عليه وسلم بعضه وترك كثيرًا منه لعلماء المسلمين يجتهدون في معرفة تفسيره في جميع الأزمنة وإلى قيام الساعة.

وذكرنا هذا في العدد السابق وقلنا؛ إن هذا القول هو الراجح من قولي العلماء اللذين ذكرناهما ثم نكمل ما بدأناه من خصائص التفسير النبوي فنقول:

الخاصية الثانية: أن تفسير الرسول صلى الله عليه وسلم للقرآن كان قولاً وفعلاً وتقريرًا. عليه وسلم للقرآن كان قولاً وفعلاً وتقريرًا. فمن أمثلة التفسير بالقول: تفسير قوله تعالى في سورة الفاتحة: ﴿ غَيْرَ الْمَنْصُوبِ عَلَيْهِ رَلّا وسلم: ﴿ الْفَاتَحَةَ: ٧)، فقال صلى الله عليه وسلم: ﴿ الْيهود مغضوب عليهم والنصارى ضلال، ﴿ (رواه الترمذي في سننه برقم ضلال، ﴿ (رواه الترمذي في سننه برقم ضدلال). ﴿ (290 ) وقال محققه: صحيح).



41

همن ذلك ما حاء في الصحيحين عن كعب بن عجرة رضى الله عنه في تفسير قوله تعالى: (فَن كَانَ مِنكُم مَّ يصَّا أَوْ مِدِهِ آذَى فِن زَّأْسِهِ. فَفِدْ يَةٌ مِن صِيَامِ أَوْ صَلَاقَةِ أَوْ نُسُكِ ، (المقرة: ١٩٦).

قال كعب: «كان بي أذى من رأسي فحُملت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم والقمل يتناثر على وجهى، فقال: ما كنت أرى أن الجهد بلغ منك ما أرى، أتجد شاة؟ فقلت: لا، فنزلت هذه الآية: ,فدية مَن صيام أَوْ صَدَقَة أَوْ نُسُك، قال: ، صوم ثلاثة أيام أو أطعام ستة مساكين، نصف صاع طعامًا لكل مسكين،. (أخرجه البخاري (١٨١٥)، ومسلم

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمْ يَأْتِي بَعْضُ مَائِتِ رَبِّكَ لَا يَنْعُمُ نَفَسًا إِيمَنْهَا لَرْ تَكُنَّ مَامَّنَتْ مِن قَبْلُ أَوْكُسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْرًا ، (الأنعام: ١٥٨): قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في تفسيرها: ولا تقوم الساعة حتى تطلع الشمس من مغريها، فإذا طلعت من مغريها أمن الناس كلهم أجمعون، فيومئذ ولا يَعَمُّ نَفْسًا إِينَتُهَا لَرَ تَكُنَّ ءَامَنَتُ مِن فَبْلُ أَوْكُسَبَتْ فِي إِيعَنِهَا خَيْراً .. (أخرجه البخاري برقم (٤٦٣٦)، ومسلم برقم (١٥٧) عن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعًا).

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ يُثَبِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا بِٱلْفَوْلِ ٱلثَّابِ فِي ٱلْحُيُّوةِ ٱلدُّنيَّا وَفِي ٱلْآخِرَةِ ، (إبراهيم: ٢٧)؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وإذا أقعد المؤمن في قدره أتى، ثم شهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله. فذلك قوله ، يُثبُتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمنوا بالقول الثابت، (أخرجه البخاري (١٣٦٩)، ومسلم (٢٨٧١)، من حديث البراء بن عازب رضي

ومن ذلك قوله تعالى: وقَامًا مَنْ أُونَ كِتَبَهُ, سِمِينِهِ. 💮 فَوَفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا بَسِيرًا ، (الانشقاق: ٧-٨).

عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ ليس أحد يحاسب إلا هلك، قالت: قلت: يا رسول الله جعلني الله فداءك، أليس يقول الله عز وجل: «فَأَمَّا مَنْ أُونَّ كُثِيَّةٌ بِيَعِيهِ. 🕜 فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَامًا يَسِيرًا ، قال: ذاك العرض يُعرضون، ومن نوقش الحساب هلك،. (رواه البخاري برقم (٤٩٣٩)، ومسلم برقم (٢٨٧٦).

فبين رسول الله صلى الله عليه وسلم معنى الحساب اليسير، وهو أن تعرض على العبد أعماله وذنوبه ولا يناقش فيها، فلو نوقش الحساب عذب أو هلك، 42 وكان هذا البيان بالتصريح بالقول:

ومن أمثلة التفسير بالفعل:

فمن ذلك ما جاء في سياق حديث جابر في صفة حجة النبي صلى الله عليه وسلم في صحيح مسلم: وحتى إذا أتينا البيت معه صلى الله عليه وسلم استلم الركن فرمل ومشى أربعًا، ثم نفذ إلى مقام إبراهيم عليه السلام فقرأ: وَأَيْخِذُوا مِن مُقَامِ إِرَهِمْ مُصَلِّى ، (البقرة: ١٢٥)». فجعل المقام بينه وبين البيت .. كان يقرأ في الركعتين ، قل هو الله أُحَدُ ، و قُل يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ، ثم رجع إلى الركن فاستلمه. (أخرجه مسلم برقم (١٢١٨) باب حجة النبي صلى الله عليه وسلم). وهو جزء من حديث جابر بن عبد الله رضى الله عنه، في صفة حجه صلى الله عليه وسلم.

فهذا تفسير نبوي بفعله صلى الله عليه وسلم لقوله تعالى: ﴿ وَأَيُّ الْأُوا مِن مَّقَامِ إِنْ هِمْ مُصَّلَّى \* (البقرة:

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمُرَّوَّةُ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أُو أَعْتَمَرُ فَلَاجُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَظُوُّكَ بِهِمَا ، (البقرة: ١٥٨).

قال جابر بن عبد الله رضى الله عنه في الحديث السابق، حديث حجة النبي صلى الله عليه وسلم: وثم خرج من الباب إلى الصفا، فلما دنا من الصفا قرأ: ﴿إِذَّ الصَّفَّا وَالْمُرُّوةَ مِن شَعَارِ اللَّهِ ، ابدأ بما بدأ الله به، فيدأ بالصفا، فرقى عليه، حتى رأى البيت، فاستقبل القبلة، فوحد الله، وكبره، وقال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له. له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، لا إله إلا الله وحده، أنجز وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده. ثم دعا بين ذلك، قال: مثل هذا ثلاث مرات، ثم نزل إلى المروة، حتى إذا انصبت قدماه في بطن الوادي سعى، حتى إذا صعدتا مشي، حتى أتى المروة، ففعل على المروة كما فعل على الصفا، حتى إذا كان آخر طوافه على المروة فقال.... (رواه مسلم في صحيحه برقم (١٢١٨) باب حجة النبي صلى الله عليه وسلم-كتاب الحج).

فهذا تفسير عملي منه صلى الله عليه وسلم للأية السابقة ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ لَئِسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَبْتَعُوا فَضَالًا مِن زَّبِكُمْ فَاذَا أَفَضَتُ مِنْ عَرَفَنتِ فَأَذَكُرُوا أَللَّهُ عِندٌ ٱلْمَشْعَرِ ٱلْحَرَامِ ۗ وَأَذْكُرُوهُ كُمَّا هَدُنكُمْ وَإِن كُنتُم مِن قُبْلِهِ- لَمِنَ الضَّالَينَ ، (البقرة: ١٩٨).

قال جابر: حتى أتى المزدلفة، فصلى بها المغرب

(البقرة: ١٨٣)، وبين لنا صلى الله عليه وسلم مقادير الزكاة، وهذا تفسير عملي لقوله تعالى: وَمَا مُؤْا الرَّكَةِ وَ (البقرة: ٤٣).

ومن أمثلة التقرير النبوي في التفسير:

ما رواه البخاري ومسلم عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: جاء حبر من اليهود فقال: ابنه إذا كان يوم القيامة جعل الله السماوات على إصبع والأرضين على إصبع والماء والثرى على إصبع ثم يهزهن ثم على إصبع فالخلائق على إصبع ثم يهزهن ثم يقول: أنا الملك أنا الملك، فلقد رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يضحك حتى بدت نواجذه تعجبًا وتصديقًا لقوله، ثم قال النبي صلى الله عليه وسلم: ﴿ وَمَا فَدَرُوا الله عَنْ فَرَوْدٍ وَالْآرَشُ الله عَنْ مُعْرَدًا الله عَنْ وَالله وسلم عَمْ الله عليه وسلم: ﴿ وَمَا فَدَرُوا الله عَنْ الله عليه وسلم: ﴿ وَمَا فَدَرُوا الله عَنْ فَرَوْدٍ وَالْآرَشُ عَلَى الله عليه وسلم: ﴿ وَمَا فَدَرُوا الله عَنْ الزّمِر وَالْآرَشُ الله عَنْ الله وسلم: ﴿ وَمَا فَدَرُوا الله عَنْ الله وسلم: ﴿ وَمَا فَدَرُولُ وَاللّه عَنْ الله وسلم برقم (٢٧٨٣). ومسلم برقم (٢٧٨٢).

ومن ذلك ما رواه أبو داود عن عمرو بن العاص قال: احتلمت في ليلة باردة في غزوة ذات السلاسل، فأشفقت أن أغتسل فأهلك، فتيممت ثم صليت بأصحابي الصبح، فذكروا ذلك لرسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا عمرو صليت بأصحابك وأنت جنب؟ فأخبرته بالذي منعني من الاغتسال، وقلت: إني سمعت الله يقول: ولا تقتلوا أنفكم إلى الله على الله عليه وسلم ولم يقل شيئا. (رواه أبو داود برقم عليه وسلم ولم يقل شيئاً. (رواه أبو داود برقم كتاب التيمم، باب إذا خاف الجنب على نفسه للرض أو الموت أو خاف العطش يتمم).

قال: ويذكر أن عمرو بن العاص أجنب في ليلة باردة فتيمم وتلا: ﴿ وَلاَ نَقَتُكُواْ أَنْسُكُمْ إِنَّ اللهُ كَانَ باردة فتيمم وتلا: ﴿ وَلاَ نَقَتُكُواْ أَنْسُكُمْ إِنَّ اللهُ كَانَ بِكُمْ رَحِمًا ﴾ (النساء: ٢٩)، فذكر ذلك للنبي صلى الله عليه وسلم فلم يعنف. وقال ابن حجر في فتح الباري ص ١٥١- جا وإسناده قوي، لكنه علقه بصيغة التمريض لكونه اختصره.

فأقره النبي صلى الله عليه وسلم على استدلاله بالآية لتلك الحادثة، وهذا تفسير نبوى لها بالاقرار.

والله من وراء القصد، وصلُ اللهم على النبيّ محمد وعلى آله وصحبه وسلم. والعشاء بأذان واحد وإقامتين، ولم يسبح بينهما شيئًا، ثم اضطجع رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى طلع الفجر، وصلى الفجر حتى تبين له الصبح، بأذان وإقامة، ثم ركب القصواء حتى أتى المشعر الحرام، فاستقبل القبلة، فدعاه وكبره وهلله ووحده، فلم يزل واقفًا حتى أسفر جدًّا، فرفع قبل أن تطلع الشمس.... (حديث حجة النبي صلى الله عليه وسلم عند مسلم (١٢١٨)؛ فهذا تفسير نبوي عملي للأية السابقة.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ أَفِي الصَّلَوَةَ لِلْأُلُوكِ الصَّبِينَ إِلَى غَنْقِ اللَّهُ الصَّبِينَ إِلَى غَنْقِ الْفَجْرِ الْفَالِمَ الْفَجْرِ الْفَالِمِينَ الْفَجْرِ كَاكَ مَشْهُوذًا ﴿ (الأسراء: ٧٨).

فعن أبى موسى الأشعري رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: وأنه أتاه سائل سأله عن مواقيت الصلاة، فلم يرد عليه شيئا، قال: فأقام الفجر- حين انشق الفجر- والناس لا يكاد يعرف بعضهم بعضا، ثم أمره فأقام بالظهر- حين زالت الشمس- والقائل يقول قد انتصف النهار، وهو كان أعلم منهم، ثم أمره فأقام بالعصر والشمس مرتفعة، ثم أمره فأقام بالمغرب حين وقعت الشمس- ثم أمره فأقام العشاء- حين غاب الشفق، ثم أخر الفجر من الغد حتى انصرف منها والقائل يقول قد طلعت الشمس أو كادت، ثم أخر الظهر حتى كان قريبًا من وقت العصر بالأمس، ثم أخر العصر حتى انصرف منها والقائل يقول قد احمرت الشمس، ثم أخر المغرب حتى كان عند سقوط الشفق، ثم أخر العشاء حتى كان ثلث الليل الأول، ثم أصبح فدعا السائل فقال: (الوقت بين هذين) ،. (رواه مسلم برقم (٦١٤)- كتاب المساجد ومواضيع الصلاة- باب أوقات الصلاة الخمس). فهذا بيان عملي من الرسول صلى الله عليه وسلم لمواقيت الصلاة التي جاءت في الآية السابقة.

وكذلك من الأمثلة العملية للتفسير صلاته صلى الله عليه وسلم فكلها داخلة تحت قوله تعالى: ، وَأَقِبِمُواْ الصَّلَوةَ ، (البقرة: ٤٣)، وحجه صلى الله عليه وسلم داخل في تفسير قوله تعالى: ، وَلِلْمَ عَلَى النَّانِي حِجُّ البَيْتِ، (آل عمران: ٩٧)، وصيامه صلى الله عليه وسلم تفسير عملى لقوله تعالى: ، يُنِبَ عَيْكُمُ المِنيامُ ،





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فإن العديد من الدوائر الغربية المعادية للإسلام ومراكز الاستشراق وأصحاب دعوات التنصير ومعتنقى فكرالالحاد يعتمدون سياسة التشكيك فأحكام الإسلام وشريعته ومصادره وتاريخه ورجاله للوصول إلى تحقيق أهدافهم الرامية إلى تقويض بنيان المجتمعات الإسلامية والعربية بطرق شيطانية مخيفة وقواعد مرذولة مقبوحة مغلوطة تنعدم فيها المروءة، تحت غطاء التجديد والتنوير والعقلانية والحداثة وحقوق الإنسان وحقوق المرأة، ومعظمها قضايا مفتعلة وهمية تستهدف كيان الشخصية المسلمة وتنخريج جسد الأمة الإسلامية، وتنال من حضارتها وأساس وجودها، بوقاحة فاجرة وتعصب ممقوت وخسة غير مسبوقة، والمعضلة ليست في كونها غربية معادية للإسلام، وانما في كونها تصدر من أشخاص ينتسبون إلى الإسلام انتساب جهالة بشريعته وأحكامه يحملون دناءتها بإخلاص ويبلغون أكاذيبها بصدق ويدافعون عنها بقوة الأحمق الذي لا يبالي بعواقبها، يتلقفون هذه المزاعم المشؤومة وينشرونها على الناس على أنها حقائق ثابتة ودفائن نفيسة كانت غائبة نذروا أنفسهم لاستخراجها والإعلان عنها، والعمل بموجيها وهم كاذبون مفترون على الله ورسوله وشرعهما يشغلون الأمة الإسلامية بما تلقفوه من أفكار ومفاهيم وأخلاقيات وعقائد ينسبونها إلى رسالة الإسلام الخالدة من دون سند من كتاب الله أوسنة رسوله صلى الله عليه وسلم ولا دليل عليها فيهما.



من هذه المزاعم المشؤومة "حرية الجسد" أو "ملكية الجسد" يعنون بذلك أن الإنسان بمتلك جسده وهو حر فيه، وهو ميدأ خطير لما يترتب على القول به من أمور تتعلق بعقيدة التوحيد وأحكام فقهية تمس الشخصية الاسلامية وتؤدى إلى اضطراب معارفه واختلال موازينه وابهام مقاصده وغايته.

فهذا القول هو ما جادت به قرائح المتفلسفين في الغرب

ومن تبعهم من العلمانيين واللبراليين العرب، الذين لم يلتفتوا إلى وحي السماء، وعليه كانت المثلية الحنسية من الأمور المألوفة عند بعض الغريس وكان الشذوذ الجنسى حرية كفلتها منظمات وهيئات وتعهدت بحمايتها والترويج لها، وأصبح تحول المرأة إلى رجل والرجل إلى امرأة من الأمور الاختيارية التي يصفق لفاعلها بل أضحت المرأة الغريية تبيع جسدها لن يدفع الثمن، وتعرض في صناديق زجاجية على راغبي المتعة والهوى، وعليه أيضًا يضع الإنسان الوشم على جميع جسده ليعتر عما يجيش في حنايا نفسه من مشاعر لا يستطيع أن يعبر عنها بكلمات وله أن يبيع من أعضائه ما يريد أو يوصى بها بعد موته، أوينهي حياته بإرادته متى لم يرغب في

كل ذلك على أساس هذا القول الفاحش المستبشع الذي تلقفه البعض من أحلاس الفتنة ومتسولي الأفكار والأطروحات الفربية في مجتمعاتنا الإسلامية والعربية وبنى عليه آراءه ومعتقده باسم حقوق الإنسان وحقوق المرأة، فخرجوا علينا بالطعن في حكم ارتداء

66 معتنته فكر الالحاد يعتمدون سياسة التشكيك في الدين.

المرأة للنقاب، ثم الحجاب ثم أحقية المرأة في الامتناع عن خدمة زوجها، وحقها في الامتناع عن إرضاع صغيرها وحقها في التعري، بل والمبيت خارج بيتها دون اعتراض من الزوج إلى آخرهذه السفاهات الماجنة المدمرة لكيان الأسرة والمجتمع.

مع أن ديننا الإسالامي الحنيف جاء بما يكفل هذه الحقوق في صورة تليق بالإنسان الذي استخلفه الله في هذه الأرض وأوجده

عليها لعبادته وحده لا شريك له قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ أَلِحَنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِتَعْبَدُونِ اللهُ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن زُرْقِ رَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴿ اللَّهِ إِنَّ أَلَّهُ هُو ٱلرَّزَّاقُ دُو ٱلْفُوْوَ ٱلَّذِينُ ، (الداريات: ٥٨-٥٦). وخلقه الله في أحسن تقويم وكرمه تكريمًا فاق ما جاءت به المواثيق والمعاهدات الدولية والفلسفات الغربية والشرقية، إلا أنهم لم يكلفوا أنفسهم عناء البحث المحص الهادئ، والدراسة المتأنية الرشيدة لكتاب الله تعالى وسنة رسوله محمد صلى الله عليه وسلم، وما فعله أصحابه، وما كان عليه السلف

فمن ثوابت الإسلام أن الجسد والروح وهما كيان الإنسان لله وحده، وقد جاء الإسلام بشريعة نظمت العلاقة بينهما والاهتمام بهما بأوامر ونواه عند العمل بها يكون صلاحهما في توازن محكم وحكيم.

الصالح رضى الله عنهم أجمعين.

إن القول بحرية الحسد أو أنّ الإنسان بمتلك جسده ومتسلط عليه يتعارض مع ما أقرته رسالة الإسلام الخالدة المتمثلة فالصدرين الأساسيين والنبعين الصافيين كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم تعارضًا جليًّا واضحًا،



والقول به والاعتقاد فيه والبناء عليه فقهيًا وتربويًا يفتح الباب لتيار جارف مدمر يستهدف الأمة الإسلامية في نواتها الأولى، وهي الأسرة ويمتد في عنف ليعصف بأعز وأغلى ما تملكه ويقوم عليه عمادها وهم الشباب بمحو هويتهم وتحويلهم ولن شخصيات مبهمة غير واضحة المعالم عديمة وألد لالمة فاقدة لأهدافها وغاياتها.

إن تلك الموجة العاتية والأكذوبة

الماكرة والأضلولة الخبيثة في زماننا المعاصر يتعرض لها الإسلام وأمة الإسلام ترمي إلى تجريد الأمة الإسلامية من هويتها ونزع جذورها الإسلامية وتحطيم كل ما يربط بينها وبين دينها وماضيها الحضاري التليد.

وقد يبدو لدى البعض أن مصطلح "حرية الجسد" لا تستلزم منا كل هذا الاهتمام، وأن الجهد المبذول في البحث عن دلالته ومفهومه في غير محله بيد أن المتابع للناشطين من دعاة فكر الإلحاد والعلمانيين وغيرهم يرجون لهذا المبدأ في مجتمعاتنا الإسلامية المعاصرة بغية إقناع الناس بعدة أمور منها:

العنير السلوكيات الإسلامية في الهيئة والمظهر، والتي قد تكون دالة على شخصية المسلم أو المسلمة.

١- للشخص أن يعبر بجسده عما يهواه وتوسوس له به نفسه دون حياء؛ لأن جسده ملكه يرقص به ويرسم الوشم على جلده ليعلن عما يجول في حنايا نفسه وما يزينه شيطانه.

حق الجسد في تحصيل الملذات وإشباع
 الغرائز والشهوات بأي وسيلة ممكنة
 والسعى وراء ما يميل إليه الجسد من

يهدف الملحدون إلى تجريد الأمة من هويتها وعقيدتها.

مثلية جنسية وشذوذ جنسي وزنا المحارم والتزاوج بين الإنسان والحيوان والدمية. الإنسان والحيوان والدمية التعري ووضع المساحيق للزينة في كل أنحاء الجسم حتى لو وصل به إلى شكل حيوان يحب أن يتحول إلى صورته واكتساب سلوكه، وأن من الغربيين من يدفع المليارات حتى يتحول إلى ملامح كلب أو قط وكذلك النساء.

ه- أحقية الشخص في الانتحار والتخلص من حياته

متى شاء ذلك.

66

التحويل الجنسي من ذكر إلى أنثى والعكس.

التصرف في كل أجزاء بدنه بالبيع أو
 الهبة أثناء حياته أو بعض موته.

١٠ الجسم مملوك لصاحبه، وليس لأحد عليه سلطة فهو حر لا يخضع لأحد إلا لشهواته وملذاته؛ فلا حق للزوج في طاعة زوجته له أو خدمته، ولا يجبرها على معاشرة، وإلا أصبح هذا اغتصابًا زوجيًا كما أنه لا ولاية له عليها وليس له حق الأمر والنهى.

إن هذا كله بعض مقاصد هذا المصطلح الدي ينطق به ألسنة بعض المارقين، ويكتبه مروِّجًا له حثالة من المنتسبين إلى ديننا الحنيف يتلقفون هذه المزاعم الفاحشة والمصطلحات الفلسفية المدمرة والبطولات المهلكة، ويقولون هي الحداثة زبالة الأفكار وخواطر الفجار ومتسولي المقترحات الفريية والتوجهات الشيطانية لتدمير المجتمعات الإسلامية، وقي الله أمتنا الإسلامية من مكر الماكرين وكيد الكائدين، وأدخلنا في عباده الصالحين.

46

يسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم.

أما بعد: فقد تحدثنا في القالة السابقة عن العزل وحكمه، وهل هو حق للمرأة أم لا؟ وتحدثنا عن حق الزوج على الزوجة، وأنه يحرم على المرأة امتناعها من فراش زوجها، وحكم ما إذا تعارضت طاعة الزوج مع طاعة الوالدين، أيهما يقدم على الأخر؟ ونستكمل فقه النكاح سائلين الله عز وجل أن يتقبل جهد المقل وأن ينفع به

# اساد (ام تمیم)

# أولاً: صوم المرأة يكون ياذن زوجها إذا كان تطوعًا:

- عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ﴿ لا تَصُومُ الْمُرْأَةُ وَيُعْلَهَا شاهد إلا بإذنه، متفق عليه.

وفي رواية: «لا يُحل للمرأة أن تصوم وزوجها شاهد إلا بإذنه، أخرجه البخاري (١٩٥٥)، ومسلم (١٠٢٦) أول الحديث.

- مذهب الجماهير تحريم صيام المرأة تطوعًا بغير إذن زوجها، وسبب ذلك أن الزوج له حق الاستمتاع بها في كل الأيام، وهذا الحق لا يفوته بتطوع.

# ثانيًا؛ لا تَأَذَنَ المُرأة في بيت زوجها لأحد إلا ياذله؛

- عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ولا يُحلُ للمَزاة أنْ تصوم وروجها شاهد إلا بإذنه ولا تأذن في بيته إلا بإذنه وَمَا أَنْفَقَتُ مِنْ نَفَقَة عَنْ غَيْرِ أَمْرِهِ فَإِنَّهُ يُؤدِّي إليه شطرُهُ ، متفق عليه.

جاء في شرح مسلم (١٢٤/٤)؛ قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ وَلا تَأْذُنَ فِي بَيْتُهُ وَهُوَ شَاهِدُ إِلَّا بإذنه، فيه إشارة إلى أنه لا يُفتات على الزوج وغيره من مالكي البيوت وغيرها بالإذن في أملاكهم إلا بإذنهم، وهذا محمول على ما لا يعلم رضا الزوج ونحوه، فإن علمت المرأة ونحوها رضاه به جاز كما سبق في النفقة.

# ثالثًا: الترهيب من كفران العشير؛

- عن ابن عباس أنه قال: وخسفت الشمس على

عَهْد رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم فَصَلَى رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم والتاس معه .... وفيه أنه صلى الله عليه وسلم قال؛ وَرَأْيْتُ النَّارُ فَلَمْ أر كاليوم منظرا قط ورايت أكثراهلها النساء قالوا: لم يًا رَسُولَ اللَّهُ ؟ قَالَ: بكفرهن قيل: يكفرن بَاللَّهُ؟ قَالَ: يَكُفُرْنَ الْعَشيرَ وَيُكُفُرُنَ الْإِحْسَانَ لُوْ أَحْسَنْتَ إلى إحْدَاهُنَّ الدُّهْرَ ثُمَّ رَأْتُ مِنْكَ شَيْنًا قَالَتُ مَا رَأْنُتُ مِثْكَ خَندًا قَطْي، أخرجه البخاري (١٩٥٥)، ومسلم (٩٠٧). قوله صلى الله عليه وسلم: «بكفرهن قيل؛ أيكفرن بالله، قال؛ بكفر العشير وبكفر الإحسان، هكذا ضبطناه بكفر بالباء الموحدة الحارة وضم الكاف وإسكان الفاء، وفيه جواز إطلاق الكفر على كفران الحقوق، وإن لم يكن

رابقاً؛ خدمة الرأة لزوجها واجبة أم مستحبة؟

ذلك الشخص كافرًا بالله تعالى... والعشير؛

المعاشر، كالزوج وغيره، وفيه ذم كفران الحقوق

اختلف الفقهاء في هذه السألة على قولين،

لأصحابها. شرح مسلم (٢/٢٨٤).

47

3

القول الأول: ذهب جمهور أهل العلم: أبو حنيفة ومالك والشافعي وأحمد وابن حزم وغيرهم إلى أن خدمة المرأة لزوجها ليست واجبة.

واستدلوا على ذلك بما يأتي:

قول الله تعالى: ووَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِّ ، (النساء: ١٩)، والخدمة: المعروف.

قول رسول الله صلى الله عليه وسلم لهند: رَخُذِي مَا يَكُفِيكِ وَوَلَدَكِ بِالْعُرُوفِ، أَخْرِجِهِ الْمَخَارِي (٥٣٦٤)، ومسلم (١٧١٤).

القول الثاني: ذهب فريق من أهل العلم منهم: شيخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم وغيرهما إلى وجوب خدمة المرأة لزوجها.

### وحجتهم فيأذلك

أن فاطمة رضي الله عنها كانت أتت النبي صلى الله عليه وسلم تشكو إليه ما تلقى في يديها من الرحى وتسأله خادمًا فلم تجده، فذكرت ذلك لعائشة رضي الله عنها فلما جاء رسول الله صلى الله عليه وسلم أخبرته، قال علي: فجاءنا وقد أخذنا مضاجعنا فذهبنا نقوم، فقال مكانكما، فجاء فقعد بيني وبينها حتى وجدت برد قدميه على بطني، فقال: ألا أَذُلُكُما عَلَى خَيْر مِمّا سَأَلْتُمَا؟ إِذَا أَخَذْتُما مُضَاجِعُكُما أَوْ أَوَيْتُما إِلَى فَرَاشُكُما فَسَبْحا ثَلَاثا وَثَلَاثِينَ، وَاحْمَدا ثَلاثا وَثَلَاثِينَ، وَاحْمَدا ثَلاثا وَثَلَاثِينَ، وَحُبْرا مُمْا سَأَلْتُما مِنْ خَادِم، أَرْبُعا وَثَلَاثِينَ، وَاحْمَدا ثَلاثا وَثَلَاثِينَ، وَكَبْرا أَذْرِها وَثَلَاثِينَ، وَاحْمَدا ثَلاثا وَثَلَاثِينَ، وَكَبْرا أَذْرِها وَثَلَاثِينَ، وَاحْمَدا ثَلاثا وَثَلَاثِينَ، وَكَبْرا أَذْرِها وَثَلَاثِينَ، وَاحْمَدا (٥٣٦١) ومسلم (٢٧٢٧).

وَعِنْ أَسِمَاء أَنْهَا قَالْتَ: ﴿ تَزُوْجَنِي الزُّبِيْرُ وَمَا لَهُ فِي النَّبِيْرُ وَمَا لَهُ فِي النَّبِيْرُ وَمَا لَهُ فِي الْأَرْضِ مِنْ مَالُ وَلَا مَمْلُوكَ وَلا شَيْء غَيْرَ وَمَا فَرَسِهُ وَأَكْفِيهِ مَنْوَنَتُهُ وَأَسُوسُهُ وَأَكْفِهُ وَأَخْرُتُ غَرْيَهُ وَأَعْجِنُ وَلَمَ أَكُنْ أَحْسَنُ أَخْبَرُ وَكَانَ مَنْ الْأَنْصَارِ وَكُنْ نَسُوةً وَكَانَ يَحْبِزُ لِي جَارَاتٌ مِنْ الْأَنْصَارِ وَكُنْ نَسُوةً وَكَانَ أَخْفِلُ النَّهُ عَلَى اللَّهُ عليه وسلم الله عليه وسلم وَلَى أَشْولُ الله عليه وسلم عَلَى رَأْسِي... ، أخرجه مسلم ( ٢٨٢١ ).

# أقوال أهل العلم في المسألة،

قال ابن همام في فتح القدير (٣٤٨/٤)؛ وتفرض على الزوج إذا كان موسرًا نفقة خادمها، ووجه أن كفايتها واجبة عليه، وهذا من تمامها إذ لا

بد لها منه، ولا يفرض لأكثر من نفقة خادم واحد، وهذا عند أبي حنيفة ومحمد، وقال أبو يوسف: تفرض لخادمين لأنها تحتاج إلى أحدهما لمصالح الداخل والى الآخر لمصالح الخارج، ولها أن الواحد يقوم بالأمرين فلا ضرورة إلى اثنين.

قال الشافعي في الأم (١٢٧/٥): وفي قول الله تعالى في النساء :٣) بيان أن على الزوج ما لا غنى بامرأته عنه من بنفقة وكسوة وسكنى، قال: وخدمة في الحال نفقة وكسوة وسكنى، قال: وخدمة في الحال التي لا تقدر على أن تنحرف لما لا صلاح لبدنها إلا به من الزمانة والمرض، فكل هذا لازم للزوج، قال: يحتمل أن يكون عليه لخادمها نفقة إذا كانت ممن يعرف أنها لا تخدم نفسها، وهو مدهب غير واحد من أهل العلم. فيفرض على الرجل نفقة خادم واحد للمرأة التي الأغلب أن مثلها لا تخدم نفسها وليس عليه نفقة أكثر من خادم واحد.

وفي الحاوي الكبير (١١/١١): قال الماوردي: قد مضى الكلام على وجوب نفقتها، فأما نفقة خادمها إذا كان مثلها مخدومًا واجب عليه؛ لقول الله تعالى: «وعاشروهن بالمعروف، والخدمة من المعود المعروف لقول النبي صلى الله عليه وسلم: «خُذي مَا يَكفيكِ وَوَلَدَكَ بِالمَّمْرُوفِ، وكأنه بالمُّمْرُوفِ، فكان الخادم من المُعروف، ولأنه ملك منها الاستمتاع الكامل فلزمه لها الكفاية الكاملة.

جاء في المغني: (٣٨٠/٧): فإن كانت المرأة لا تخدم نفسها لكونها من ذوي الأقدار أومريضة وجب لها خادم لقوله تعالى: ،وعاشروهن بالمعروف،، ومن العشرة بالمعروف أن يقيم لها خادمًا، ولأنه مما تحتاج اليه في المدوام فأشبه النفقة، ولا يجب أكثر من خادم واحد لأن المستحق خدمتها في نفسها ويحصل ذلك بواحد، وهذا قول مالك والشافعي وأصحاب الرأي، إلا أن مالكا قال: إن كان لا يصلح للمرأة أكثر من خادم فعليه أن ينفق على أكثر من واحد وأحدو.

قال أبو شور: إذا احتمل النزوج ذلك فرض خادمين، ولنا: أن الخادم الواحد يكفيها

لنفسها، والزيادة تراد لحفظ ملكها أو للتجمل وليس عليه ذلك.

جاء ي المحلى (٢٢٧/٩)؛ ولا يلزم المرأة أن تخدم زوجها في شيء أصلاً لا ي عجن ولا طبخ ولا فرش ولا كنس ولا غزل ولا نسج ولا غير ذلك أصلاً، ولو أنها فعلت لكان أفضل لها. وعلى الزوج أن يأتيها بكسوتها مخيطة تامة، وبالطعام مطبوخًا تامًّا، وإنما عليها أن تحسن عشرته ولا تصوم تطوعًا وهو حاضر إلا باذنه ولا تدخل بيته من يكره وأن لا تمنعه نفسها متى أراد وأن تحفظ ما جعل عندها من مال.

وقال أبو ثور؛ على المرأة أن تخدم زوجها في كل شيء، ويمكن أن يحتج لذلك بالأثر الثابت عن علي بن أبي طالب قال «شكت فاطمة... وساق حديث الباب، بالخبر الثابت عن أسماء... وساق الأثر كما تقدم، ؟.

قال أبو محمد: لا حجة لأهل هذا القول في شيء من هذه الأخبار، لأنه ليس في شيء منها ولا من غيرها، أنه عليه الصلاة والسلام أمرهما بذلك، وإنما كانتا متبرعتين بذلك وهما أهل الفضل والمبرة رضي الله عنهما، ونحن لا نمنع من ذلك إن تطوعت المرأة به، إنما نتكلم على سر الحق الذي به الفتيا والقضاء بالزامه.

جاء في فتح الباري (١٧/٩)؛ وحكى ابن بطال أن بعض الشيوخ قال: لا نعلم في شيء من الآثار أن النبي صلى الله عليه وسلم قضى على فاطمة بالخدمة الباطنة، وإنما جرى على فاطمة بالخدمة الباطنة، وإنما جرى وجميل الأخلاق، وأما أن تجبر المرأة على كل شيء من الخدمة فلا أصل له، بل الإجماع منعقد على أن على الزوج مؤنة الزوجة كلها، ونقل الطحاوي الإجماع على أن الزوج ليس له إخراج خادم المرأة من بيته، فدل على أنه ليزمه نفقة الخادم على حسب الحاجة إليه. يلزمه نفقة الخادم على حسب الحاجة إليه. قال ابن القيم في زاد المعاد (١٦٥/٥)؛ في ثنايا في خلاف أهل العلم في السالة، وقولهم إن فاطمة وأسماء كانت تبرعًا وإحسائا واحسائا واحسائا واحسائا واحسائا واحسائا واحسائا واحسائا على من المقي من القي من المؤده أن فاطمة وأسماء كانت تشتكي ما تلقى من

الخدمة فلم يقل لعلي لا خدمة عليها وإنما هي عليك وهو صلى الله عليه وسلم لا يحابي في الحكم أحدًا، ولما رأى أسماء والعلف على رأسها والزبير معه لم يقل له: لا خدمة عليها وأن هذا ظلم لها بل أقره على استخدامها وأقر سائر أصحابه على استخدام أزواجهن مع علمه بأن منهن الكارهة والراضية هذا أمر لا ريب فيه.

جاء في مجموع الفتاوى (٩١/٣٤)، وتنازع العلماء: هل عليها أن تخدم في مثل فراش المنزل ومناولة الطعام والشيراب والخبز والطعام وبهائمه، مثل علف دابته ونحو ذلك؟

فمنهم من قال: لا تجب الخدمة وهذا القول ضعيف: كضعف قول من قال: لا تجب عليه العشرة والوطء، فإن هذا ليس معاشرة له بالمعروف، بل الصاحب في السفر الذي هو نظير الإنسان وصاحبه فخالسكن إن لم يعاونه على مصلحة لم يكن قد عاشره بالعروف، وقيل هو الصواب وجوب الخدمة فإن الزوج سيدها في كتاب الله، وهي عانية عنده بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم وعلى العانى والعبد الخدمة، ولأن ذلك هو المعروف ثم من هؤلاء من قال: تجب الخدمة اليسيرة ومنهم من قال: تجب الخدمة بالمعروف، وهذا هو الصواب فعليها أن تخدمه الخدمة المعروفة من مثلها لمثله، ويتنوع ذلك بتنوع الأحوال، فخدمة البدوية ليست كخدمة القروية وخدمة القوية ليست كخدمة الضعيفة. تعقيب وترجيح:

والذي اختاره في ذلك وأرجَحه بعد عرض أقوال أهل العلم هو ما ذهب إليه الجمهور منهم الأدمة الأربعة من أن خدمة المرأة لزوجها ليست واجبة وإنما مستحبة. وأما أن تجبر المرأة على شيء من الخدمة فلا أصل له، بل الإجماع منعقد على أن على الزوج مؤنة الزوجة كلها، ونقل الطحاوي الإجماع على أن الزوج ليس له إخراج خادم المرأة من بيته، قدل على أنه يلزمه نفقة الخادم على حسب الحاجة إليه. فتح الباري (١٧/٤).



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله؛ وبعد؛ فإن الإصلاح بين الناس من أعظم الأعمال التي يتقرب بها العبد إلى ربه جل وعلا، حيث إن الاختلاف بين الناس أمر واقع ومن سجايا البشر، وذلك لاختلاف أخلاقهم وطبائعهم، ولتنافسهم في حظوظ الدنيا من المال والشرف وغيرهما قال الله تعالى: «وَلَوْ شَآة رَبُّكَ لَمَتَكَلَ النَّاسَ أَمْدُ وَعِدَهُمْ أَلَنَاسَ (هود: ١١٩؛١١٨).

وأحيانًا عند الحكم بين الناس يكون أحد الأطراف كاذبًا أو مراوغًا أو صاحب هوى، أو يريد تحقيق مصلحة خاصة به؛ فيحاول أمام القاضي إظهار غير ما يبطن، والوصول إلى هدف في نفسه لا يعبر عنه صراحة، مما يتعب القاضي، وريما قضى في ظاهر الأمر بما يراه حقًا باجتهاده؛ والحقيقة خلاف ذلك. عندنذ يضيع الحق بين المتخاصمين،

وية هذا الجانب خاصة حذر النبي صلى الله عليه وسلم الخصمين بتحري

ولا يتحقق مقصود القضاء والإصلاح

بين الناس،

# اعداد الرحمن

الحقيقة وعدم استغلال النفوذ أو قوة الشخصية، أو القدرة على التعبير وسبك الكلام وصبياغة الحجية التأثير على حقوق الأخرين وتضييعها واستحلالها، فَعَنْ أَمُّ سَلَمَةَ رَضِيَ الله واستحلالها، فَعَنْ أَمُّ سَلَمَةَ رَضِيَ الله عليه وسلم قَالَ:، إِنَّكُمْ تَخْتَصِمُونَ إِلَيْ، وَلَعَلَ بَغْضَكُمْ أَلْحَلُ بِحُجْتَهُ (يعني أَفْطن وقصح ببيان حجته وإظهار أن الحق له) مَنْ بَغْض، فَمَنْ قَضَيْتُ لَهُ بِحَقُّ أَخْيه مِنْ بَغْضًا، بِقَوْله فَإِنْهَا أَقْطَعُ لَهُ بِحَقُّ أَخْيه مَنْ بَغْضًا، بِقَوْله فَإِنْهَا أَقْطَعُ لَهُ بِحَقُّ أَخْيه مَنْ بَغْضًا، بِقَوْله فَإِنْهَا أَقْطَعُ لَهُ بِحَقُّ أَخْيه مَنْ الْفَلْعُةُ مَنْ لَهُ المَعْقُ الْمَا لَهُ المُعْقَدُ مَنْ الْفَلْعُةُ الْفَلْعُةُ مَنْ الْفَلْعُةُ مَنْ الْفَلْعُةُ مَنْ الْفَلْعُةُ مَنْ الْفُلْعُةُ مَنْ الْفُلْعُةُ مَنْ الْفَلْعُةُ مَنْ الْفُلْعُةُ مَنْ الْفُلْعُةُ مَنْ الْفُلْعُةُ الْفُلْعُةُ مَنْ الْفُلْعُةُ عَلَى الله الله الله المُنْ الْفُلْعُةُ الْفُلْعُةُ الْفُلُولُ اللهُ الله الله الله المُنْ الْفُلْعُةُ مَنْ الْفُلْعُةُ مَنْ الله المُنْ الله الله الله المُنْ الْفُلْعُةُ الْمُنْ الْفُلْعُةُ مَنْ الْفُلُولُ اللهُ الله المُنْ الْفُلُكُمُ الْمُنْ الْمُنْ الْفُلْعُالِي اللهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْفُلْعُ الْفُلْمُ الْمُنْ اللهُ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْ ا

Upload by: altawhedmag.com

النَّارِ فَلاَ يَأْخُذُهَا .. (صحيح البخاري ح۲۹۸۰).

فطئة الأنبياء مع المراوغين:

وعَنْ عُرُوةً، عَنْ عَائشة رَضِيَ اللَّهِ عَنْهَا: جَاءَتُ امْرَأَةَ رِفَاعَةَ الْقُرَظِيُ النَّبِيِّ صَلَّى الله عُليْه وسَلْمُ، فَقَالَتْ: كُنْتُ عِنْدُ رِفَاعَةً، فَطَلْقَني، فأيت طلاقي، فتروَّجُتُ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنَ الرَّبِيرِ إِنْمَا مَعَهُ مثلُ هُدْيَةَ الثَّوْبِ، فَقَالَ: ﴿ أَتَرِيدِينَ أَنْ تَرْجِعِي إلى رِفَاعُهُ؟ لا، حَتَّى تَدُوقي عُسَيْلتُهُ وَيَـدُوقَ عُسَيْلتَكِ،

وَأَبُو بَكْرِ جَالِسٌ عَنْدَهُ، وَخَالِدُ بْنُ سَعِيد بُن الْعَاصِ بِالْبَابِ يَنْتَظِرُ أَنْ يُؤْذُنَ لَهُ، فَقَالَ: يَا أَبَا بَكُر أَلا تَسْمَعُ إِلَى هَذه مَا تَجْهَرُ بِهِ عَنْدُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسُلَّمَ، (صحيح البخاري ح ٢٦٣٩).

قال ابن حجر رحمه الله: من طريق أَيُّوبَ عَنْ عِكْرِمَةً... قَالَتْ: وَاللَّهُ مَالِي إِلَيْهُ مِنْ ذَنْبِ إِلاَّ أَنَّ مَا مَعَهُ لَيْسَ بِأَغْنَى عَنَّى مِنْ هَذَه، وَأُخَذِتُ هُدْيَةً مِنْ ثُوْيِهَا، فَقَالَ: كَذَبَتْ؛ وَاللَّه بِا رَسُولَ اللَّه إني لْأَنْفُضْهَا نَفْضَ الأديم، وَلَكَنَّهَا نَاشَزَةً تريدُ رفاعَة، قال صلى الله عليه وسلم: هَإِنْ كَانَ ذَلِكَ لَمْ تَحَلُّ لُهُ، وَكَأَنَّ هَذه الْرَاجِعَةَ بَيْنَهُمَا هِيَ الْتِي حُمَلَتُ خَالِدُ بْنَ سَعِيد بُنِ الْعَاصِ عَلَى قَوْلُهِ: ... يَا أَبَا بَكُر أَلِا تَنْهَى هَذِهِ عَمَّا تَجِهَرُ بِهُ عَنْدً رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؟ فَوَاللَّهِ مَا يَزِيدُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى التَّبَسُّم، وَفيه مَا كَانَ الصَّحَابَةُ عَلَيْهُ مِنْ سَلُوكَ الْأَدَبِ بِحَضْرَةِ الثَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ وَإِنْكَارُهُمْ عَلَى مَنْ خَالُفَ ذَلِكَ بِفَعْلِهِ أَوْ قَوْلِهِ، لَقَوْل خَالِد بُن سَعيد لأبي بكر الصّديق وَهُوَ جَالِسٌ: أَلَا تَنْهَى هَذُه؟ وَإِنْمَا قَالَ

خارج الحجرة فاحتمل عنده أن يكون هناك ما يَمُنْعُهُ مِنْ مُنَاشِرَة نَهْيِهَا حكم القاضي لا بِنَفْسِهِ فَأَمَرَ بِهِ أَبَا بِكُر لكونه كان جالسًا عند يحيل حراميا ولا النبي صلى الله عليه وسلم مشاهدا لصورة بحرم حلالا. الحال، ولذلك لما رأى أَبُو بَكُر التّبيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسُلْمَ يُتَنِسُمُ عِنْدُ مَقَالَتُهَا لَمْ يَرْجُرُهَا،

خالد ذلك لأنهكان

وَتَبَسُّمُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ

وَسَلَّمَ كَانَ تَعَجِّبًا مِنْهَا إمَّا لتَصْريحهَا بِمَا يَسْتَحِي النُّسَاءُ مِنَ التَصْرِيح بِهُ عَالِمًا، وَإِمَّا لَضَغَفَ عَقْل النَّسَاءِ لَكُوْنِ الْحِامِلِ لَهَا عَلَى ذَلْكُ شَدَّةً بُغُضِهَا فِي الزُّوْجِ الثَّانِي وَمُحَبَّتِهَا في الرَّجُوعِ إلى الزُّوجِ الْأُوَّلِ. وَيُسْتَفَادُ منه جَوَاز وقوع ذلك. (فتح الباري لابن حجر ٩/ ٤٦٦). باختصار يسير.

وقد ظهرت فطنة الرسول صلى الله عليه وسلم في توقعه أن هذه المرأة تريد أن تسلك مع زوجها الجديد عبد الرحمن سلوك المحلل، لترجع إلى زوجها الأول رفاعة. فقال لها صلى الله عليه وسلم: أتريدينَ أنْ تَرْجعي إلى رَفَاعَهُ؟ . لا ، حَتَّى تَذُوقي عُسَيْلَتُهُ وَيَدُوقَ عُسَيْلَتُك. فَصَارَ سُنَّةً بَعْدُ .. أي أصبحت هذه القضية شريعة تتبع في أنه لا ترجع المطلقة ثلاثا إلى زوجها الأول حتى يجامعها الزوج الثاني.

فطنة نبي الله سليمان صلى الله عليه

, عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ: كَانَت امْرَأْتَان مَعَهُمَا ابْنَاهُمَا، جَاءَ الذُّنْثِ فَذَهَبَ بِابْن إحْدَاهُمَا، فَقَالَتْ صَاحِبَتُهَا: إِنَّمَا ذَهَبَ

Upload by: altawhedmag.com

الحكم بالقرينية وَمَا كُنَّا نَصُولُ إِلَّا اللَّذِينَةَ

صدقها- ما هجم به على الحكم للصغرى. فطنة أتباع الأنبياء:

شريح القاضي:

عن الشعبى، قال: شهدت شريخا وجاءته امرأة تخاصم رجلاً، فأرسلت عينيها فبكت، فقلت: أبا أمية ما أظن هذه البائسة إلا مظلومة، فقال: يا شعبى، إن أخوة يوسف جاؤوا أباهم عشاء يبكون. المنتظم في تاريخ الملوك والأمم (٦/

من واقع المجالس العرفية:

اختصمت إحدى النساء مع زوجها اختصامًا طويلاً. وحكموا بينهم من الرجال كشيرًا. والمرأة تأبي أن تعود لزوجها، فجاءها أحد المحكمين، وذكرها بحق الزوج على زوجته، ووعيد من تركت زوجها بغير ما بأس. فقالت المرأة قد وافقت على كل هذا الكلام، غير أن بالزوج عيبًا، لا يمكن التحدث به وإفشاؤه، وبناء عليه فهي لا تستطيع الرجوع إليه مع هذا العيب. فتحير القضاة، ثم أسرُّ إليها أحدهم قوله: ما رأيك لو عزلنا هذا الزوج عن أمّه وعائلته وأتى إليك بسكن مستقل بعيدًا عن أهله؟، فقالت الزوجة، أنا عرضت ذلك عليه فرفض. فعرف القاضي أن الزوج ليس به علة خفية كما ادعت زوجته، وأن القضية كلها أن الزوجة تريد أن تبعده عن أهله، لكنها لا تصرح بذلك صراحة. فوعدها القاضي إن عادت إلى زوجها أن يوفر لها سكنًا جديدًا فرجعت إلى بيت الزوجية،

واستقرت ورضيت بمسكنها. وللحديث صلة بإذن الله، والحمد لله رب العالمين. قال الحافظ ابن حجرية

باننك، وقَالَت الأَخْرَى: إِنَّمَا

ذَهَبَ بِائِنك، فَتَحَاكُمْتَا إِلَى

دَاوُدَ، فَقَضَى بِهُ لَلْكُبْرَى،

فَخَرَجَتَا عَلَى سُلَيْمَانَ

بُن دَاوُدَ فَأَخُبَرَتَاهُ، فَقَالَ:

ائتونى بالسكين أشقه

دَيْنَهُمَا، فَقَالَت الْطَبِغْرَى:

لاَ تَفْعَلْ يَرْحَمُكَ اللَّه، هُوَ

ابْنُهَا، فَقَضَى بِهِ للصَّفْرَى

، قَالَ أَبُو هُرَيْرَةً؛ وَاللَّه إِنْ

سَمِعْتُ بِالسِّكِينِ إِلاَّ يَوْمَنْدَ،

(صحيح البخاري ح ٣٤٢٧).

والفتح، ٢٦٤/٦ عن القرطبي أنه قال: الذي ينبغي أن يُقال (يعني في معنى الحديث) : إن داود عليه السلام قضى به للكبرى لسبب اقتضى به عنده ترجيح قولها، إذ لا بينة لواحدة منهما، وكونه لم يعين في الحديث اختصاراً لا يلزم منه عدم وقوعه، فيحتمل أن يقال: إن الولد الباقي كان في يد الكبرى وعجزت الأخرى عن إقامة البينة، قال: وهذا تأويل حسن جارعلى القواعد الشرعية، وليس في السياق ما يأباه ولا يمنعه، فإن قيل: كيف ساء لسليمان نقض حكمه؟ فالجواب أنه لم يعمد إلى نقض الحكم، وإنما احتال بحيلة لطيفة أظهرت ما في نضس الأمِّين، وذلك أنهما لما أخبرتا سليمان بالقصة، فدعا بالسكين ليشقه بينهما، ولم يعزم على ذلك في الباطن، وإنما أراد استكشاف الأمر، فحصل مقصوده لذلك لجزع الصغرى الدال على عظيم الشفقة، ولم يلتفت إلى إقرارها بقولها: هو ابن الكبرى، الأنه علم أنها آثرت حياته، فظهر له من قرينة شفقة الصغري وعدمها في الكبرى - مع ما انضاف إلى ذلك من القريئة الدالة على

يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ والى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

قصة النياقة التي نطقت ببراءة صاحبها

أمام النبي صلى الله عليه وسلم

# أولاً: أسباب ذكر هذه القصة

١) وجود هذه القصة في بعض الكتب المسندة -كما سنبين من التخريج- يجعل مَن لا دراية له بالتحقيق وعلل الحديث يتوهم أن هذه القصة صحيحة.

٧) وهذه القصص الواهية خبرها مردود: إما بسقط في الإسناد أو طعن في الراوي أو يكون الخبر الذي جاءت به القصة لا إسناد له.

ولقد نقل الإمام السيوطي في اتدريب الراوي، (٢٩٧/١) أن الإمام ابن تيمية قال: «قولهم: هذا الحديث ليس له أصل، أو لا أصل له، معناه ليس له إستاد ،. اه.

والقصص الواهية المشتهرة على ألسنة القصاص والوعاظ، بل في المدائح النبوية وغيرها نظمًا ونثرًا تدور أخبارها حول هذه



# الشيخ علي حشيش

الأمور الثلاثة التي توجب ردها.

ومن هذه الأخبار: حديث رتسليم الغزالة، أورده الإمام على القاري الهروي المكي في «المصنوع من الحديث الموضوع» ح (٩١) قال: «حديث: تسليم الغزالة» اشتهر على الألسنة وفي المدائح النبوية. قال ابن كثير: «وليس له أصل ومن نسبه إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقد كذب، اه.

٣) وهذه المجازفات التي يكثر ذكرها في شهر ربيع الأول وهي من الكذب المختلق المصنوع المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم: ومنها أن ليلة مولد النبي صلى الله عليه وسلم ارتجس- أي انشق- إيوان كسرى وسقطت منه أربع عشرة شرفة، وخمدت

53

ربيع أول \$\$\$١ هـ - العدد ٢١٥ - السنة الثانية والخمسون

نار فارس، ولم تخمد من قبل ذلك بألف عام، وغاضت بحيرة ساوة وهي قرية من قرى بلاد فارس، بين مدينة همذان وقم، ورأى الهرمذان -وهو كبير حكام الفرس- رؤيا، وفسرها له كاهن العرب سطيح...

قلت: وهذه المجازفات التي يذكرها الوعاظ والقصاص. قد اشتهرت حتى صارت نظمًا أصله باطل، نظمه شعرًا البوصيري في «البردة».

ولقد خرجنا هذا الخبر المنكر وحققناه بالتفصيل في سلسلة ،تحذير الدعاية من القصص الواهية ، في أكثر من ثمانين سطرًا نشرتها مجلة ،التوحيد ،الغراء في عدد ربيع الأول ١٤٢٧هـ، وأورد هذا الخبر الإمام الذهبي في داريخ الإسلام ، (٢٧/١). ط: دار الغدوقال: «هذا حديث منكر غريب ، اهد.

قلت: والجمع بين الغرابة والنكارة في قول الإمام الذهبي: «هذا حديث منكر غريب، يجعل هذا الخبر باطلاً لا يكتب إلا مقرونًا ببيان وضعه، ولذلك نقل الإمام السيوطي في تدريب الراوي، (١٨٢/٢) أن الإمام أحمد بن حنبل قال: «لا تكتبوا هذه الأحاديث الغرائب فإنها مناكير وعامتها عن الضعفاء». اه.

ونقل أيضًا أن الإمام أبا يوسف قال: ، من طلب الدين بالكلام تزندق، ومن طلب غريب الحديث كذب،.

 إ و لسائل أن يسأل: هذه الأحاديث الغرائب موجودة في بعض الكتب المسندة مثل «تاريخ الطبري» وغيرها؟

والجواب أن يقال: إن وجود الحديث في كتب السنة الأصلية يدل على آن للحديث اسنادًا والقاعدة: «من أسند فقد أحال»، وهذا ما بينه الإمام ابن جرير الطبري في «تاريخه» وليعلم الناظر في كتابنا هذا، أن اعتمادي في كل ما أحضرت ذكره فيه، إنما هو على ما رُوِّيت من الأخبار التي أنا ذاكرها فيه، والآثار التي أنا مسندها إلى رواتها فيه، فما يكن في كتابي هذا من خبر ذكرناه عن بعض الماضين، مما

يستنكره قارئه، أو يستشنعه سامعه، من أجل أنه لم يعرف له وجهًا في الصحة، ولا معنى في الحقيقة؛ فليعلم أنه لم يؤت في ذلك من قبلنا، وإنما أتي من قبل بعض ناقليه إلينا، وإنما أدّينا ذلك على نحو ما أدّي إلينا، واهـ.

وبالبحث العلمي في هذه الأسانيد تستبين العلة للأحاديث الواهية.

ولذلك أخرج الإمام مسلم في مقدمة صحيحه باب الإسناد من الدين عن الإمام الحافظ ابن المبارك قال: «الإسناد من الدين، ولولا الإسناد لقال من شاء ما شاء».

# ثانيا: وجوب التحدير من هذه الواهيات

1) هذه الواهيات من الكذب المختلق المصنوع المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم واشتهرت على ألسنة الوعاظ والقصاص وزادها اشتهارا تحويلها إلى إنشاد ديني، وهذا أمر لا يجوز، ويزيده منعًا أنه يتعلق بشأن من شؤون النبي صلى الله عليه وسلم وبأمور خارقة للعادة، بل يعرض قائله للوعيد الشديد؛ حيث أخرج الإمام البخاري في مصحيحه، ح (١٠٩) من حديث الصحابي الجليل سلمة بن الأكوع قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: من يقل علي ما لم أقل قليتبوأ مقعده من النار،

 ٢) وقصة الناقة التي نطقت ببراءة صاحبها أمام النبي صلى الله عليه وسلم من هذه الواهيات والمجازفات التي لا تصح متنًا ولا سندًا كما سنبين من التخريج والتحقيق.

٣) حيث إن الاعتماد في نقل كلام النبي صلى الله عليه وسلم إنما هو على الحديث الصحيح، فقد قال الشيخ أحمد شاكر في «شرح اختصار علوم الحديث » ص (٣٠) » «الحق الذي ترجّحه الأدلة الصحيحة، أن الحديث الصحيح يفيد العلم القطعي سواء كان في أحد الصحيحين أم في غيرهما، وهذا العلم اليقيني علم نظري برهاني، لا يحصل إلا للعالم المتبحر في الحديث العارف بأحوال الرواة والعلل». اه.

وبالتطبيق: نعلم علم اليقين أن الحجر سلم على النبي صلى الله عليه وسلم، وذلك المصيصي، حدثنا يحيى بن عبد الله المصري، حدثنا عبد الرزاق، عن معمر، عن الزهري، عن سالم، عن عبد الله بن عمر، قال: «كنا جلوسًا حول رسول الله صلى الله عليه وسلم». الحديث.

### خامسا: التحقيق

 ا قال الحاكم عقب إخراجه لهذا الحديث:
 رواة هذا الحديث عن آخرهم ثقات،
 ويحيى بن عبد الله المصري هذا لست أعرفه بعدالة ولا جرح..

قال الإمام الحافظ الذهبي في «التلخيص» معقبًا على الإمام الحاكم؛
 «هو- يعني يحيى بن عبد الله المصري- هو الذي اختلقه، والخبر كذب». اهـ.

وقال الإمام الذهبي في الميزان،
 (٩٥٦١/٣٩٠/٤): «يحيى بن عبد الله شيخ مصري عن عبد الرزاق، فذكر حديثًا بإطلا، فلعله افتراه، اهـ.

وعلى أخرى: يمان بن سعيد المصيصي: نسبة إلى المصيصة وهي قرية من قرى دمشق قال الإمام الحافظ الدارقطني في المضعفاء والمتروكين، (٦٠٩): «يمان بن سعيد أبو رضوان شامي». اهـ.

فائدة؛ أثبته تحت هذا الرقم ولم يذكر له وصفًا، فيتوهم من لا دراية بمنهج الإمام الدارقطني في كتابه هذا أنه سكت عليه، ولكن هيهات فهذا بيان المنهج:

قال الإمام الحافظ أبو بكر البرقاني في مقدمة كتاب «الضعفاء والمتروكين» للدارقطني: «طالت محاورتي مع أبي منصور بن حمكان لأبي الحسن الدارقطني في المتروكين من أصحاب الحديث فتقرر بيننا وبينه على ترك من أثبته على حروف المعجم في هذه الورقات». اهه.

وبناءً عليه: يمان بن سعيد متروك بالاتفاق بينهم، ويصبح الخبر باطلاً مكذوبًا.

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد. للحديث الصحيح الثابت الذي أخرجه الإمام مسلم في محيحه ح (٢٢٧٧) من حديث جابر بن سمرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إني لأعرف حجرًا بمكة كان يسلم علي قبل أن أبعث، إني لأعرفه الآن،

# بالثاء من قصة الناقة

روى عن عبد الله بن عمر قال: كنا جلوسًا حول رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ دخل أعرابي جهوري بدوي يماني على ناقة حمراء فأناخ بباب المسجد، فدخل فسلم، ثم قعد، فقالوا: يا رسول الله إن الناقة التي تحت الأعرابي سرقة، قال: أثمُ بينة؟ قالوا: نعم يا رسول الله، قال: «يا علي خذ حق الله من الأعرابي إن قامت عليه البينة، وإن لم تقم فرده إلى .. قال فأطرق الأعرابي ساعة، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: ،قم يا أعرابي لأمر الله والا فأذل بحجتك، فقالت الناقة من خلف الباب: والذي بعثك بالكرامة يا رسول الله إن هذا ما سرقني ولا ملكني أحد سواه. فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: : « يا أعرابي بالذي أنطقها بعذرك ما الذي قلت؟ .. قال: قلت: اللهم انك لست برب استحدثناك، ولا معك إله أعانك على خلقنا، ولا معك رب فنشكَ في ربوبيتك، أنت ربنا كما تقول، وفوق ما يقول القائلون، أسألك أن تصلى على محمد، وأن تبرأني ببراءتي، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: «والذي بعثني بالكرامة يا أعرابى لقد رأيت الملائكة يبتدرون أفواه الأزقة يكتبون مقالتك فأكثر الصلاة على ..

# رابعًا: التخريج:

الخبرالذي جاءت به هذه القصة: أخرجه الإمام الحافظ أبو عبد الله الحاكم في المستدرك (٦١٩/٢) قال: حدثني أبو محمد الحسن بن إبراهيم الأسلمي الفارسي من أصل كتابه، حدثنا جعفر بن درستويه، حدثنا اليمان بن سعيد



56

# التعال في الإخادي التعمال على التعمال ا

الشيخ على حشيش

(٩٦٨): «ترك الدنيا أمرَ من الصبر، وأشد من حطم السيوف في سبيل الله ».

الحديث لا يصح؛ أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار» (ص ١/٣٥)، مكتبة الحرم النبوي «الحديث» رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧).

وقال: فرعن ابن مسعود ، قلت: «فر، ترمز إلى «مسند الفردوس» للديلمي، وهذا تخريج بغير تحقيق؛ فيتوهم من لا دراية له أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين حديث كذب مختلق مصنوع؛

فالحديث أخرجه أبو منصور الديلمي في «مسند الفردوس» ح (١٢٧١ - الغرائب الملتقطة).

قال: أخبرنا أبي، أخبرنا أحمد بن عمر البزار، حدثنا أبو منصور محمد بن عيسى الصوفي، حدثنا علي بن علي بن الربيع القرشي، حدثنا أبو علي الدقاق، حدثنا أبو يوسف يعقوب بن إسحاق القاضي، حدثنا إبراهيم بن عبد الله بن الجنيد، حدثنا عمر بن جعفر، حدثنا الحسن بن علي اللحمي، حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن الجزري، عن سفيان، عن بن عبد الرحمن الجزري، عن سفيان، عن ابن مسعود مرفوعًا:

وعلة هذا الحديث: عبد الله بن عبد الرحمن الجزري:

قال الأمام الذهبي في «الميزان»
 (١٥/٤٥٣/٢)؛ عبد الله بن عبد الرحمن الجزري، عن سفيان الثوري والأوزاعي بمناكير وعجائب، اتهمه ابن

حبان بالوضع والتركيب، اه.

٢) قال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين، (٣٥/٢): عبد الله بن عبد الرحمن الجزري، شيخ يروي عن الثوري، يأتي عن سفيان بالأوابد، وفي الأخبار بالزوائد، حتى لا يشك من كتب الحديث أنه كان يعملها، اهد.

٣) فالحديث: موضوع كذب مختلق مصنوع من عمل هذا الجزري. وذكره الإمام السيوطي في المخطوطة مختصرا بالقدر المذكور مع عزوه إلى «مسند الفردوس». فأوهم من يطلع على المخطوطة أنه كذلك عند الديلمي، وليس كذلك. وهذا هو المن عند الديلمي في مسند الفردوس»: «ترك الدنيا أمر من الصبر، وأشد من حطيم السيوف في سبيل الله، ولا يتركها أحد إلا أعطاه الله مثل ما يعطي الشهداء، وتركها قلة الأكل والشبع، يعطي الشهداء، وتركها قلة الأكل والشبع، الثناء من الناس، فإنه من أحب ومن سره النعيم، فليدع الدنيا ونعيمها، ومن سره النعيم، فليدع الدنيا والثناء من الناس». اهـ.

(٩٦٩): «إياكم والبطنة من الطعام، فإنها مكسلة عن الصلاة، مفسدة للجسد، مورثة للسقم».

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٣٥/٢) من حديث ابن عباس مرفوعًا: وعلته عبد الله بن عبد الرحمن الجزري وقال ابن حبان: «هذا مما عملت يده».

وقد بينا حاله آنفًا فالحديث موضوع.

# نماذج تحتذي من أعلام وأئمة أهل السئة

معتقد أبي الحسن الأشعري من خلال كتابه: (مقالات الإسلاميين)

الإمام أبو الحسن الأشعري يقول بمذهب أهل السنة خلافاً للأشعرية.. ويكشف زيغ فرق المجسمة ومدِّعيها على أهل السنة، ويدحض خججهم

اعدد الله أ.د . محمد عبد العليم الدسوقي الأستاد بجامعة الأزهر

وترك التكييف له لازم، .. تقرر نحوه في كتابه (مقالات الإسلاميين)، فقد ختم كلامه عن معتقد أهل السنة بقوله: وفهذا جملة ما يأمرون به ويستعملونه ويرونه، وبكل ما ذكرنا من قولهم نقول، واليه ندهب، وكان مما قالوه وذهبوا إليه وكانوا فيه

قدوة للأشعري: ما ساقه في (المقالات) ص ٢١٧،٢١ عن أصحاب الحديث الذين رأيه من رأيهم، من قولهم: «ليس سبحانه بجسم ولا يشبه الأشياء... وقولهم: ولسنا نقول في ذلك - يعنى في اليدين والقدمين والوجه والعينين - إلا ما قاله الله أو جاءت به الرواية عن رسول الله، فنقول: (وجه بلا كيف، ويدان وعينان بلاكيف)،

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول لله وعلى آله وصحيه ومن والاه.. وبعد: فما سبق أن قررناه لأبى الحسن الأشعري في (رسالته إلى أهل الثغر) تحت عنوان: (باب ذكر ما أجمع عليه السلف من الأصول التي نبهوا بالأدلة عليها وأمروا في وقت النبي صلى الله عليه وسلم بها)

وكان مما وافقهم عليه: الإجماع على وصف الله تعالى بجميع ما وصف به

نفسه ووصفه به نبيه من غير اعتراض فيه ولا تكييف له، وأن الإيمان به واجب

وكان الأشعري قد ذكر في كتابه (مقالات الإسلاميين) مقولات فرق الخوارج والروافض والجهمية ومن تأثر بهم من الكلابية ومتأخري الأشعرية .. ثم أعقب ذلك وتحديدا في ص٠٠٧ وما بعدها بذكر ما عليه أهل السنة فذكر- تحت عنوان: (جملة قول أصحاب الحديث وأهل السنة) وقد نقله عنه الذهبي في (العلو) ص١٥٩ وغيره - أن: (جملة ما عليه أهل الحديث والسنة، الإقرار بالله وملائكته وكتبه ورسله ويما جاء عن الله وما رواه الثقات عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، لا يردون من ذلك شيئًا.. وأن الله على عرشه كما قال: ﴿ الرَّحِيُّ عَلَى ٱلْكَ شَي



ربيع أول \$\$\$١ هـ - العدد ٢١٥ - السنة الثانية والخمسور

أَسْتَوَى ، (طه ،ه)، وأن له يدين بلا كيف كما قال: وقل الله يدين بلا كيف كما قال: وقل قال: وقل قال: وقل أم من وكما قال: وقل أم من وكما قال: وقل المائدة ، 13)، وأن له عينين بلا كيف كما قال: وقري أَسُينا ، (القمر ، ١٤)، وأن له وجها كما قال: ورَبِّقَ رَبِّهُ رَبِّهُ لُو لَلْكَالِ وَالإِكْرَادِ ، (الرحمن ، ٢٧).

ويصد قون - يعني أهل السنة وأصحاب الهديث - بالأحاديث التي جاءت عن رسول الله: (إن الله ينزل إلى السماء الدنيا فيقول: هل من مستغفر) كما جاء الحديث، ويأخذون بالكتاب والسنة كما قال تعالى: «وَن تَتَرَعَمُ لَى السماء الدين، وأن تَتَرَعَمُ لَى البياع من سلف من أَدْمة الدين، وأن لا يبتدعوا يحى يوم القيامة كما قال: «وَبَاءٌ رُبُّكُ وَالْمَلُكُ وَالْمَلُكُ عَلَيْكُ وَالْمُلُكُ عَلَيْكُ وَالْمُلُكُ وَالْمُلُكُ عَلَيْكُ وَالْمُلْكُ عَلَيْكُ وَالْمُلُكُ عَلَيْكُ وَالْمُلْكُ وَاللّهُ يقرب من خلقه كيف شاء كما قال: «وَمَنْ أَرْبُ إِلَيْهِ مِنْ عَلِي خلق عَلَيْ وَاللّهُ يقرب من خلقه كيف شاء كما قال: «وَمَنْ أَرْبُ إِلَيْهِ مِنْ عَلَيْكُ خَلْلُكُ اللّهُ يقرب من خلقه كيف شاء كما قال: «وَمَنْ أَرْبُ إِلَيْهِ مِنْ عَلْمُ خَلْلُكُ وَاللّهُ يَقْلُ إِلَيْهُ اللّهُ يَلْمُ اللّهُ اللّهُ يقرب من خلقه كيف شاء كما قال: «وَمَنْ أَرْبُ إِلَيْهِ مِنْ عَلْمَالُهُ عَلَيْكُ أَلْمُ اللّهُ اللّ

فهذا جملة ما يأمرون به ويستعملونه ويرونه، وبكل ما ذكرنا من قولهم نقول، وإليه ندهب، كذا دون ما تفريط ولا إفراط أو توسع في صفات السلب المفضية إلى الخوض في الكيف ووصف المعدوم، خلافاً للأشعرية تبعاً للمعتزلة والجهمية الذين سبق أن حكا مقولتهم في ذلك بنفس المصدر. وقد تأثر بهم الأشعرية تاركين مذهب إمامهم.

# أ- الأشعري مع إثباته الصفات . . يكشف زيغ فرق المجسمة ومدعيها على أهل السنة ، ويدحض حججهم

وطالمانحن بصدد الحديث عماد بجه الأشعري في (المقالات)، فلا ينبغي أن يفوتنا أن نشير إلى ما ذكره فيها بحق التجسيم والمجسمين، لنثبت لكل مخالف لمعتقد الأشعري ومعتقد أهل السنة -وبخاصة الأشعري بحال، وأن (الإثبات) لا يعني (التجسيم) بحال، وأن إثبات الصفات على الوجه الذي يليق بجلاله شيء، والتجسيم شيء أخر.. وأيضًا حتى نبرئ ساحة الصحابة وأنمة السلف ومن تبعهم بإحسان، من (تهمة التجسيم) التي يحلو لكثيرين ممن لم يفهموا حقيقة الأمر أن بلصقوها بهم.

وليس ثمة أوثق ولا أولى في حكاية وكشف

ما كانوا عليه، من أبي الحسن الأشعري إمام المذهب وما ذكره عنهم في (المقالات)، فعن شبهة (التجسيم) كما تصورها متكلمة الأشاعرة، وعن منشأ الخطأ في تصورهم عن المجسمة، يقول الأشعري - رحمه الله - في كتابه (مقالات الإسلاميين) ص٢٠٧:

«قد أخبَرُنا عن المنكرين للتجسيم أنهم يقولون: إن الباري ليس بجسم ولا محدود ولا ذي نهاية عني: إلى غير ذلك من صفات السلوب ونعوت المعدوم التي اخترعها المعتزلة ومن كان على شاكلتهم من المتكلمة، واستعاضوا بها عن طريقة أهل السنة التي تقضي بالنفي المجمل والإثبات المفصل، في إشارة منه إلى أن للنافين التجسيم عن صفات الله طريقتين:

إحداهما: بالتوسع في ذكر صفات الإثبات: وهي طريقة أهل السنة والتي ذكرها الأشعري صفات (١٨ ١٩٠٠ وما بعدها من (المقالات)، وتقضي على نحو ما رأينا آنفاً: بأن النقائص يجب نفيها عن الله مطلقاً، وأما صفات الكمال - وهي جميع ما جاء به الوحي - فتُفصل ويُنفي عنها التمثيل والتشبيه والتجسيم عنها.

وثانيهما، بالتوسع في ذكر صفات النفي، وهي التي سلكها المعتزلة الذين صرحوا بذلك قائلين فيما نقله الأشعري عنهم في المقالات ص١٥٥: ﴿إِنَّ اللَّهُ وَاحد.. ليس بجسم ولا صورة ولا شخص ولا جوهر ولا عرض ولا بذي لون ولا طعم ولا رائحة ولا مجسّة، ولا يتحرك ولا يسكن ولا يتبعض، وليس بذي أبعاض وأجزاء وجوارح وأعضاء.. وليس بذي جهات ولا بذي يمين وشمال وأمام وخلف وفوق وتحت ولا يحيط به مكان ولا يجري عليه زمان، ولا يوصف بشيء من صفات الخلق الدالة على حدثهم، ولا يوصف بأنه متناه ولا يوصف بمساحة ولا ذهاب في الجهات وليس بمحدود ولا والد ولا مولود، ولا تحجيه الأستار ولا تدركه الحواس ولا يقاس بالناس .. لا تراه العيون ولا تدركه الأبصار ولا يسمع بالأسماع، شيء لا كالأشياء .. إلخ ،.

فخالفوا بنفيهم المفصل هذا طريقة أهل السنة وإن وافقوهم في نفي التجسيم، كما «خالفوا - على ما حكا الأشعري ذلك عنهم

58

في الإبانة ص٢٦ - روايات الصحابة في رؤية الله بالأبصار .. ودفعوا - باستلزاماتهم الباطلة - أن يكون له يدان مع قوله سبحانه (لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ ) (ص ٧٥:)، وأنكروا أن يكون له عينان مع قوله: (وَلَقْعَ عَلَيْ عَيْنَ) (طه ٣٩٠)، وأنكروا أن يكون له قوة مع قوله: (وَوَ الْنُورُ الْسَيِّ ) (الداريات ٥٨٠)، ونشوا ما روى عن رسول الله من (أن الله ينزل كل ليلة الى السماء الدنيا) ، فعطلوا - بما نفود -رؤية الله وسائر صفاته وأسمائه وأفعاله، وكان هذا ، جملة قولهم في التوحيد وقد شاركهم في هذه الجملة: (الخوارج وطوائف من المرحِثة وطوائف من الشبعة). وإن كانوا للملة التي يظهرونها ناقضين ولها تاركين، وقد تبع هؤلاء جميعًا: الأشاعرة للأسف، فكان نتيجة ما قالوه في نعوت السلب: ما حكاه عنهم السنوسي، وكذا البيجوري في قوله على شرح (جوهرة التوحيد) لإبراهيم اللقاني ص١٠١ وما بعدها - وقد عظمت بهم البلوى -: وأنه إذا ورد في القرآن أو السنة ما يشعر بإثبات الجهة أو الجسمية أو الصورة أو الجوارح، اتفق أهل الحق وغيرهم ما عدا المجسمة والمشبهة على تأويل ذلك، لوجوب تنزيهه تعالى عما دل عليه ما ذكر بحسب ظاهره ... هكذا يتهم أهل السنة وسلف الأمة بالتجسيم المستلزم التكفير عبادا بالله.

ويواصل البيجوري - وقد فتن به كثيرون - خلطه ومزاعمه وتحريه الكذب على أهل السنة، فيقول نافيا جميع الصفات (الخبرية والفعلية) جراء نفيه المفصل وتنزيهه المشوب بالتعطيل الجميع صفات الخبر والفعل: «فمما يوهم الجهة قوله تعالى: (يَعَافُنُ رَبِّم مِن قَوْمِدُ) (النحل: ٥٠) فالسلف يقولون: فوقية لا نعلمها، والخلف يقولون: المراد بالفوقية التعالى في العظمة.. ومنه قوله تعالى: (الرَّحْنُ عُلِ الْمَائِنُ الْمَائِنِ الْمَائِنُ الْمَائِنُ الْمَائِنُ الْمَائِنُ الْمَائِنِ الْمَائِنُ الْمِائِلَةُ إلى سماء الدنيا .. المحديث)، وحديث المحيحين: (ينزل ربنا كل ليلة إلى سماء الدنيا .. المحديث)،

فالسلف يقولون: محىء ونزول لا نعلمهما، والخلف يقولون: المراد: (وجاء عذاب ربك أو أمر ريك الشامل للعذاب)، و(ينزل ملك رينا فيقول عن الله .. إلخ) .. ومما يوهم الجوارح قوله تعالى: (رَبِّقَ فَهُ لِكُ ) (الرحمن ٢٧٠)، (بُدُ أَنِّهِ فُوْفَ آبِدِيمَ ) (الفتح ١٠٠)، وحديث: (إن قلوب بني آدم كلها كقلب واحد بين إصبعين من أضابع الرحمن)، فالسلف يقولون؛ لله وجه ويد وأصبع لا نعلمها، والخلف يقولون؛ المراد من الوجه الذات، ومن اليد القدرة، والمراد من قوله: (بين أصبعين): صفتا القدرة والأرادة.. كما يستحيل عليه تعالى الماثلة للحوادث بأن يكون جرمًا سواء كان مركنا ويسمى جسمًا أو غير مركب ويسمى جوهرًا، أو بأن يكون جهة للجرم، فليس الله فوق العرش ولا تحته ولا عن يمينه ولا عن شماله و .. ليس له فوق ولا تحت ولا يمين ولا شمال ، إلى أخر ذلك.

وسيحان الله! فما قال بأيُ من ذلك ولا بكلمة واحدة منه، امام السنة وقامع البدعة أبو الحسن الأشعري ولا أحد غيره من أهل الحق الذين ذكرنا فيما مضى ولا زلنا بعض أقوالهم، ولا ندري ما الفرق بين الأشاعرة في ذلك وبين فرق الضلال التي نص الأشعري عليها هاهنا، لاسيما وقد أداهم اتباع طريقة الجهمية في النفي المفصل إلى الكذب على أهل الحق وقصر الصفات على سبع وتعطيل وتأويل ما عداها، فيا ويح من ترك ما هو معروف في الكتاب والسنة وآثر عليه الهوى فأعماه عن نور الوحي!، وقد مر بنا ما به تقوم الحجة على من مال إلى هذه الطريقة وآثرها على منهج أهل السنة والجماعة في إثبات كل ما أثبته الله لنفسه أو أثبته له رسوله.

# ب- حقيقة (التجسيم) المتفي عن صفات الله عند الأشعري تبعًا للسلف، ومغالفة الأشعرية لإمامهم ولعموم السلف؛

ولنستكمل هنا ما ذكره الأشعري في بيان مقولات فرق المجسمة نصاً، لنرد به عادية الأشاعرة - إبان تعطيلهم صفات الخبر والفعل - في الصاقهم تهمة التجسيم بأهل



السنة.

يقول الأشعري في المقالات ص ٢٠٧؛ «ونحن الأن نُخبر عن أقاويل المجسمة واختلافهم في التجسيم.. اختلف المجسمة فيما بينهم على ست عشرة مقالة: فقال (هشام بن الحكم): إن الله جسم محدود عريض عميق طويل، طوله مثل عرضه وعرضه مثل عمقه، نوره ساطع، له قدر من الأقدار، بمعنى: أن له مقدارًا في طوله وعرضه وعمقه لا يتجاوزه.. كالسبيكة الصافية يتلألأ كاللؤلؤة المستديرة من جميع جوانيها، ذو لون وطعم ورائحة ومجسّة، لونه هـ و طعمه وهـ و رائحته وهـ و مجسته وهو نفسه، يتحرك ويسكن ويقوم ويقعد.. وقد ذكر عن بعض المجسمة أنه كان يثبت البارئ مُلوِّنًا ويأبي أن يكون ذا طعم ورائحة ومجسة، وأن بكون طويلاً وعريضًا وعميقًا، وزعم أنه في مكان دون مكان، متحرك من وقت خلق الخلق.. وقال قائلون: إن الباري جسم، وأنكروا أن يكون موصوفًا بلون أو طعم أو رائحة أو مجسة أو شيء مما وصف به هشام، غير أنه على العرش مماس له دون ما سواه.

واختلفوا في مقدار السارى بعد أن جعلوه جسمًا، فقال قائلون: هو جسم وهو في كل مكان وفاضل عن جميع الأماكن، وهو مع ذلك متناه غير أن مساحته أكثر من مساحة العالم، لأنه أكبر من كل شيء، وقال بعضهم: مساحته على قدر العالم، وقال بعضهم: إن البارئ جسم له مقدار في المساحة ولا ندرى كم ذلك القدر، قال بعضهم: هو في أحسن الأقدار، وأحسن الأقدار: أن يكون ليس بالعظيم الجافي ولا القليل القميء، وحُكى عن هشام بن الحكم أن أحسن الأقدار أن يكون سبعة أشبار بشبر نفسه، وقال بعضهم؛ ليس لساحة البارئ نهاية ولا غاية، وأنه ذاهب في الجهات الست اليمين والشمال والأمام والخلف والفوق والتحت، قالوا: وما كان كذلك لا يقع عليه اسم جسم ولا طويل ولا عريض ولا عميق، وليس بذي حدود ولا هيئة ولا قطب، وقال قوم: إن معبودهم هو الفضاء وهو جسم تحل الأشياء فيه، وقال بعضهم: هو الفضاء وليس بجسم والأشياء قائمة به.

وقال (داود الجواربي) و(مقاتل بن سليمان):

إن الله جسم وإنه جثة على صورة الإنسان، لهم ودم وشعر وعظم، له جوارح وأعضاء من يد ورجل ولسان ورأس وعينين، وهو مع هذا لا يشبه غيره ولا يشبهه، وحُكي عن الجواربي أن كان يقول: أجوف من فيه إلى صدره، ومصمت ما سوى ذلك، وقيل: هو مصمت، وقال (هشام الجواليقي): إن الله على صورة الإنسان، وأنه نور ساطع يتلألأ بياضًا وأنه ذو حواس خمس كحواس الإنسان، له يد ورجل وأذن وعين وأنف وهم وأن له وفرة سوداء».

وكلامًا مثل هذا أورده الأشعري عن المعتزلة وغيرهم بحق إنكار رؤيته تعالى في الآخرة، وبحق استوائه سبحانه على عرشه ومكانه من العرش وحركته ونزوله وكيفية حمله.. إلى أن قال - رحمه الله -: «قالت المجسمة: له يدان ورجلان ووجه وعينان وجنب، ويذهبون إلى الجوارح والأعضاء».. تعالى الله عما يقول الظالمون علوًا كبيرًا.

والسيؤال الآن: أين هذا الكلام الكفري من معتقد أئمة أهل السنة - وعلى رأسهم أبو الحسن الأشعري - الذين نفوا عن الله تعالى كل معانى الحسمية هذه، ونزهوه عن كافة صفات المخلوقين، وأثبتوا له تعالى مع هذا حميع ما أثبته لنفسه وأثبته له رسوله وأجمعوا على أنه "لا يجب إذا أثبتنا الصفات لله أن تكون محدثة، لأنه تعالى لم يزل موصوفا بها، ولا يجب أن تكون أعراضا لأنه عز وجل لم يكن جسمًا وإنما توجد الأعراض في الأجسام، ويدل بأعراضها فيها وتعاقبها عليها على حدثها .. كما لا يجب أن تكون نفس الباري جسمًا أو جوهرًا أو محدودًا أو غير ذلك مما لا يجوز عليه من صفاتنا لمفارقته لنا" .. فسلموا من كل شبهات المجسمة والمشبهة ellegthe?s.

الأمر الذي يؤكد أن من قال بخلاف ما قاله الأمر الذي يؤكد أن من قال بخلاف ما ورسالة أهل الأشعري في (الإبانة) و(المقالات) و(رسالة أهل الثغر) وخلاف ما ساق عليه إجماع الصحابة في هذه الكتب، هو بلا أدنى شك مبتدع ومخالف لما عليه الأشعري ولما عليه عموم أهل السنة وأصحاب الحديث.

والحمد لله رب العالمين.

60

# من سُنَّة الحياة النقلب والتغير

عبادَ الله: إن الحياةَ تقلّبُ وتداوُلُ، تَحمل في طيادَه الله: إن الحياة تقلّبُ وضحكا وبكاءً، وضحكا وبكاءً، وكَدرًا وصفاءً، مَنْ سرَّه زمنٌ ساءَه زمنٌ آخَرُ،

فَمُنَغَصاتَها كثيرةً، ونفسُ المرءِ تحوم بها في كلِّ اتجاه زوابعُ الكدرِ والقتر، والهموم والغموم، ومثلُ هذا التراكم حياد الله- كفيلٌ بغيابِ راحة البالُ عن المرء، حتى يُحيل له العسلُ مُرًّا، والعذبَ ملحًا أجاجًا.

# واحة البال من أعظم النعم في الدنيا

وممًا لا ريب فيه -عباد الله- أن من أعظم النعم في هذه الحياة راحة البال؛ فإن من ذاقها في حياته فكأنه ملك كل شيء، ومن فقدها في حياته فكأنه لم يملك شيئًا البتة، ولا ينبغي أن يفهم أحد أن راحة البال تعنى ترك العمل، أو هي الدعة تعنى ترك العمل، أو هي الدعة

والكسلُ، كلاً بل إنْ هذه الراحة برُمَّتها متولدة عن عمل قلبي وعمل بدني، ولا عجب إذا قيل: إنَّ العمل من مُقتضيات راحة البال، والبال -أيها المسلمون- هو الحال والشأن، يقال: فلانُ رخي البال، وناعم البال: أي: موهورُ يقال: فلانُ رخي البال، وناعم البال: أي: موهورُ العيش، وهادئ النَفس والخاطر، وهو باعتبار ما يضاف إليه، فثمة كسفُ بال، وشغل بال، وشغل بال، وفسادُ بال، والغرضُ المنشودُ لكلُ عاقل هو وفسادُ بال التي هي صلاحه وصفاؤه، والله راحة البال التي هي صلاحه وصفاؤه، والله التي هي أن المنشودُ تكلُ عامل هو الله التي هي مناوع إلى التي تومَّمُ المنشودُ عَمَّم سَيَاتِم المَّلَة وَمَوْلًا السَّلِحَة وَمَوْلًا السَّلِحَة وَمَالًا المَّلِحَة وَمَالًا المَلْكَة وَمَالًا المَلْعَة وَمَالًا المَلْعَة وَمَالِع المَلْعِ وَاللَّه وَمَاللَه وَمَاللَّا التَّالِحَة وَمَالًا المَلْعَة وَمَالًا المَلْعَة وَمَالًا المَلْعَة وَمَالًا المَلْعَة وَمَالًا المَلْعَة وَمَالًا المَلْعَة وَاللَّه وَاللَّه وَاللَّه وَاللَّه وَاللَّه وَاللَّه وَاللَّه وَاللّه واللّه وَاللّه وَلَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَالل

# لفهوم الصحيح لراحة البال

وانَّ أهلَ النظر والنباهة يُدركون جميعًا؛ أنَّ راحة البال غايةٌ منشودةٌ للمرء، وأنها تفتقر المي علينة قلب لا يغشاها جَلبةٌ، وصفاء روح لا يشوبه كدرُ، وأخذ بالأسباب الجاذبة، وقطع للأسباب الدافعة؛ فالاحتقان النفسي والقلق، والتوتر والفرق، وتغليب الظنون السلبية على الظنون الإيجابية، كلها عوامل مُزاحمة لراحة البال، إن لم تكن طاردة لها بالكلية، ومربط الفرس في ذلكم كله هو القلب؛ لأن القلب إذا





كان سليمًا يقظا استسقى راحة البال بمجاديح الصفاء، وسلامة الصدر، فإذا كان تصفير التلوث البيئي أمرًا منشودًا عند الناس، فإن تصفير التلوث التلوث القلبي كذلكم؛ فالأول للحفاظ على البيئة، والأخر للحفاظ على البال؛ حيث إن راحة البال لا يذوقها امروً دم غيره ليعلو شأنه، ولا مروً خفض شأن غيره ليعلو شأنه، ولا امروُ أطفأ نور غيره ليسطع نوره، ولا امروُ أسكت غيره ليكون الحديث له وحده، ولا امروُ أسكت على أكتاف الأخرين؛ ليقطف الثمرة له دونهم، ولن يذوق راحة البال من لم يتصالح مع نفسه، ومن البال؛ من لم يكن كما هو بلا تكلف، ويشوش البس لبوسه، ومن مشي مشية للست مشبته.

فعلى المرء المسلم أن يُعيد تقييم نفسه، وينظرُ في كل ما يعنيه، ويتسلّل لواذًا من كل ما يُلحق الضرر كل ما يعنيه، ويتسلّل لواذًا من كل ما يُلحق الضرر بروحه وجسده، فلا راحة بال لحاسد، ولا راحة بال لقلب مُلى بالضغائن، وإنّم ايمنح الله راحة البال لَنْ كان مخموم القلب، أتدرون من هو مخموم القلب؛ إنه التقيّ النقيّ، لا الثم فيه ولا غلّ ولا بغي ولا حسد، كما صحّ بذلكم الخبرُ عن الصادق المصدوق، صلوات الله وسلامه عليه.

سلامة القلب تنتج راحة البال

إنْ راحة البال لنعمة كبرى، ومنحة جُلّى، لا ينالها كل أحد، فهي لا تُشترى بالمال، ولا تُفتقد بالفقر؛ لانها إحساس قلبي، وشعور عاطفي لا تستجلبه زخارف الدنيا، بالغة ما بلغت من المال والجاه، وفي الوقت نفسه لا يُعيقه فقر ولا عَوزَ بالغين ما بلغا من المسغبة والإملاق، فقد ينال راحة البال فقير يبيت على حصير، ويفتقدها غني يتكئ على الأرائك، ويفترش الحرير، فذلكم الشعور على الأرائك، ويفترش الحرير، فذلكم الشعور العاطفي عباد الله هو راحة البال التي لا تتحقق البال بجسر مشيد، ينشئه المرء فوق بحر الأثرة والغل والحسد؛ ليعبر به من دنياه إلى أخراه، عزيز النفس، سليم القلب، منشرح الصدق، تراه قد آوى إلى فراشه حين يرخي الليل سدوله، فيغمض عينيه ويغط في نوم عميق، لا يُعيقه فيغمض عينيه ويغط في نوم عميق، لا يُعيقه تفكير، ولا ينغص نومه أرق.

أفضل الطرق لاستجلاب راحة البال

وان من أخصر الطرق لاستجلاب راحة البال: الدراك المرء أن الحياة مهما طالت فهي قصيرة، وانها مختصرة في خلاث آيات قصيرات، من قول الله -جل شأنه- عن الإنسان؛ (مَعْمُ مَعْدُهُ فَيْ الله عباد الله عباد الله: لم تكن الحياة بحاجة إلى وصف أكثر من هذا، ولا أوجز منه: ليُدرك المرء: أن الأمور بيد الله، فما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن، وأن ما كان له فسيأتيه وإن أبى الناسُ أجمعون، وأن ما لم يكن له فلن يأتيه ولو مُلك كنوز قارون، وأن ما مضى فات فلن يرجع إليه، وأن المستقبل غيب لا يعلمُه إلا الله، وأنه ليس له إلا ساعتُه التي هو يعلمُه إلا الله، وأنه ليس له إلا ساعتُه التي هو يتلاث: بحُسن التوكل فيما لم ينل. وحُسن الرضا فيما قد نال، وحُسن الرضا فيما قد نال، وحُسن الرضا فيما قد نال، وحُسن الصبر على ما قد فات.

إِنَّ المُرءَ بِمثل هذا الفهُم واستصحابه في كل آن، سيتدثَّر براحة باله، ويتزمُّل بسكينة قلبه وصفاء عيشه، ولأُجَّل أَنْ يُومِّنَ المَرءُ لنفسه ديمومة راحة البال، فعليه استصحابُ أمور أربعة: أولها: أنه لا نجاة له من الموت، بل هو مُلاقيه وإن هر منه؛ لأنَّ الموت يَرقُبُه من أمامه لا من خَلفه؛ (قُلُ اللهِ المُوت الذِي تَعُورت مِنْ فَالله لا من خَلفه؛ (قُلُ اللهِ الله تعالى عنه -: ، أي يومي مَن الموت أفر؟ رضي الله تعالى عنه -: ، أي يومي مَن الموت أفر؟ يومُ لم يُقدَّر فلا أحدره، ويوم قدرً، يوم لم يُقدَّر فلا أحدره، ومن المقدور لا ينجو الحذره،

وِثَانِيهَا: أَنْ لا راحة دائمة في الدنيا، وأَنْ الأيامُ قُلْبُ، إِنْ سرَّت نفسًا ضاحكة ساءت نفسًا باكية. وِثالثها: أَنْ لا سلامة مِنْ الناس على الدوام، وأنه مَهمًا كان تحرُّرُه منهم وعزلتُه فالسلامة منهم أعرَّ من الكبريت الأحمر، وقديمًا قيل:

ولوأن واش باليمامة داره

# وداري بأعلى حضرموت اهتدى ليًا تصعيع خطأ أن راحة البال في العزلة

وإن من الخطأ البين ظنَّ كثير من الناس أن راحة البال لا تتحقَّق إلا بالعزلة دون الخُلطة، وفي البيل لا تتحقَّق إلا بالعزلة دون الخُلطة، وفي الدعة دون الكد، ففي الحديث الحسن؛ والمؤمن الذي يُخالط الناس ويصبر على أذاهم أفضل من المؤمن الذي لا يُخالط الناس ولا يصبر على أذاهم ورابع الأمور عباد الله؛ أنّه لا راحة بال لن لا رضا له، فإن الرضا بالله وبقضائه وقدره أسُ

أساسٌ لراحة البال، قال عبد الله بن مسعود رضي الله تعالى عنه-: «إن الله بقسطه وعدله جعل الروح والفرح في اليقين والرضا، وجعل الهم والحزن في الشك والسخط ، ورى مكحول أن ابن عمر -رضي الله تعالى عنهما- كان يقول: «إن الرجل ليستخير الله فيختار له فيتسخط على ربه ولا يلبث أن ينظر في المعابة فإذا هو خير له ، وسئل الحسن في المعابقة فإذا هو خير له ، وسئل الحسن قلم الرضا عن الله قيل له : ومن أين أتي قله الرضا عن الله قال : من قلة المعرفة بالله . وجماع ذلكم كله -عباد الله- ما ذكره من أوتي جوامع الكلم، وأفصح من نطق بالضاد . وصلوات الله وسلامه عليه- بقوله : «ذاق -صلوات الله وسلامه عليه- بقوله : «ذاق -

بيان أن راحة البال في أربعة أشياء

طعم الإيمان من رضي بالله رباً، وبالإسلام

دينا، ويمحمد رسولا ،(رواه مسلم).

عباد الله: اعلموا أن جماع راحة البال في أربعة في البدن، بعدم إرهاقه بكثرة العمل، وعدم إكساله بالدعة وقلة العمل، وفي النفس بقلة المعاصي والدنوب، وفي القلب بقلة الاكتراث بهموم الدنيا، وفي اللسان بحفظه مما يسفل به، وزمه عن مرالق القول وفحشه، ثم اجتهدوا -يا رعاكم الله بالتماس راحة البال في طاعة الله وذكره، التمسوها في قلب سليم وخلق حسن، وكف الأذى عن الناس، وكفكفة دمع مكلوم، ومسح التمسوها في المصدق والأمانة، السنهاء، ومجادلة الحمقي، والتغاهل؛ فهو والتواضع والرضا، التمسوها في تجاهل السفهاء، ومجادلة الحمقي، والتغاهل؛ فهو السفهاء، ومجادلة الحمقي، والتغاهل؛ فهو البال كلها.

مَنْ لَم تَكَنَ هَذَه مَظَانٌ رَاحَةَ البَالُ عَنَدُه فعليه أَلاَ يَتَعَنِّى اللّهِ كَالَّذِي يَطلُب الرّيُ بالماء المالح، أو كالذي يستسمن ذا ورم، ويَنفُخ في غير ذي ضَرَم.

ثم إنَّ التقربُ إلى الله بالنوافل، من أعظم أسباب راحة البال؛ لأنَّ كثرة النوافل مدعاةً لمحبة الله، ومَنْ أحبُه الله أصلَح بالله وأراحَه؛ ففي الحديث القدسي قولُ الله جلُّ شأنُه؛

وما تقرّب إلي عبدي بشيء أحبّ إلي مماً افترضتُه عليه، ولا يزال عبدي يتقرّب إلي بالنوافل حتى أحبّه، فإذا أحببتُه كنتُ سمعه الذي يُسمع به، وبصره الذي يُبصر به، ويده الذي يُبصر بها، ولئن سألني لأعطينه، ولئن استعاذني بها، ولئن سألني لأعطينه، ولئن استعاذني التي نُدب إليها في ديننا الحنيف صيام يوم عاشوراء؛ فهو شعيرة من شعائر الدين القيم، وقد قال عنه المصطفى على الله أن يُكفر عليه وسلم-: «أحتسبُ على الله أن يُكفر السّنة التي قبله (رواه مسلم).

هذا وصلوا -رحمكم الله- وسلموا على البشير النذير، والسراج المنير، محمد بن عبد الله، صاحب الحوض والشفاعة، فقد أمركم الله بأمر بدأ فيه بنفسه، وثنى بملائكته المسبحة بقدسه، وأيه بكم -أيها المؤمنون-، فقال جل وعلا: (بَتَأَيُّ) الله المؤمنون-، فقال جل وعلا: (بَتَأَيُّ) الله من الله على عبدت ورسولك محمد، صاحب الوجه الأنور، والجبين محمد، صاحب الوجه الأنور، والجبين الأزهر، وارض اللهم عن خلفائه الأربعة؛ أبي بكر وعمر وعثمان وعلى، وعن سائر صحابة بنيك محمد -صلى الله عليه وسلم-، وعن بنيك محمد -صلى الله عليه وسلم-، وعن التابعين، ومَنْ تَبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وعنا معهم بعفوك وجودك وكرمك، يا أرحم الراحمين.

اللهم أعن الإسلام والمسلمين، اللهم انصر دينك وكتابك، وسُنَّة نبيِّك وعبادك المؤمنين، اللهم فرَّج همَّ المهمومين من المسلمين، ونَفُسُ كربَ المكروبين، واقض الدين عن المدينين، واشف مرضانا ومرضى المسلمين، برحمتك يا أرحم الراحمين.

اللهم أصلح أحوال المسلمين في كل مكان، اللهم ألف بين قلوبهم، وأصلح ذات بينهم، واهدهم سبل السلام، وجنبهم الفواحش والآثام، يا ذا الجلال والإكرام.

عباد الله: اذكروا الله العظيم الجليل يذكركم، واشكروه على آلائه يزدكم، ولذكر الله أكبر، والله يعلم ما تصنعون.





# نماذج من استخدام الشبكة العنكبوتية في الاعتداء على الأ

اصداد کی د. عبد القادر فاروق محمد

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فقد سبق في العدد الماضي التأكيد على أن حفظ الدين من مقاصد الشريعة، ولا يُخفى أنْ من أهم ما يجب أنْ يُعنى به المسلم الحفاظ على دينه؛ لأنْ حفظ الدين أولى الكليات الخمس في شرع الله تعالى، فالواجب صونه عما

# نشر الألعاد عن طريق الشبكة العنكبوتية:

توجد مؤسسات الحادية معنية بالدعوة للإلحاد، ورعاية الملحدين، ودعم المؤسسات العلمانية، وضمان مبدأ الفصل بين الدين والدولة. (مليشيا الإلحاد مدخل لفهم الإلحاد الجديد، تأليف: عبدالله بن صالح العجيري ص ٣٦،٣٥).

وتوجد مُواقع على الشبكة العنكبوتية كثيرة، وصفحات للملحدين تسب الذات الإلهية والأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وتُقدم موادًا كثيرة متصلة بالظاهرة الإلحادية، وتمارس دورًا دعويًا للفكرة

> وهؤلاء الملاحدة قد زاد شرهم في الأونة الأخيرة، وبدؤوا يصرحون بكفرهم وزندقتهم عبر الوسائل الإعلامية السابقة، مع أنهم ولدوافي بيئة مسلمة، ومن أبوين مسلمين، ولكن الشياطين أبعدتهم عن الدين القويم إلى هذا المسلك المنحرف (الدرر المنتقاة من الكلمات الملقاة، المؤلف: أمين بن عبد الله الشقاوي، ١٨ ٣٥٣).

ولا شك أنَّ المسلم إذا ألحد صار مرتدًا، والمرتد؛ هو الراجع عن دين الإسلام إلى الكفر (الغني، لابن قدامة الحنبلي المقدسي ٩/٣) إذا دخل في الإسلام ثم رجع عنه صار شرًا من الكافر الأصلى؛ لأنه صار مرتدا، يتحتم في حقه القتل.



64

أجمع أهل العلم على وجوب قتل المرتد، ومن العلماء الذين نقلوا الإجماع على ذلك: الكاساني، وابن عبد البر، وابن رشد، وابن المنذر، والنووي، وابن قدامة، والبهوتي.

تنبيه،

قتل المرتد إنما هو إلى سلطان المسلمين وإمامهم، ومرجعه إلى القضاء.

قال الماوردي رحمه الله: والمرتد يختص الإمام بقتله دون غيره، لأن قتله حق من حقوق الله تعالى التي تنفرد الأئمة بإقامتها كالحدود. فإن قتله غير الإمام لم يضمنه القاتل وعزر: لأن الردة قد أباحت دمه، فصار قتله هدرًا كالحربي إذا قتله مسلم لم يضمنه لاباحة دمه، لكن يُعزَّرُ قاتل المرتد ولا يُعزَّرُ قاتل المرتد ولا يُعزَّرُ قاتل الموربي». (الحاوي الكبير، المؤلف: أبو الحسن الموردي، (الحاوي الكبير، المؤلف: أبو الحسن الموردي، (الرحاوي).

الأدلة على ذلك:

ا - حديث النبي صلى الله عليه وسلم مَنْ بَدُلُ دينَهُ فَاقْتُلُوهُ، (صحيح البخاري ٦٩٢٢).

وَجِه الدلالة مِن الحديث: الحديث دليل على أنه يجب قَتُل الْمُرَدّ، وهو إجماع. وَفَقَه هذا الحديث: أَنْ مَن ارْتَدُ عِن دينه حَلَّ دَمُهُ وَضُرِبَتُ عُنْقُهُ وَالْأُمَةُ مُجْتَمِعَةً على ذلك. (التمهيد ٥/ ٣٠٦).

٢- عَنْ عَبْد اللّٰه بْن مَسْعُود رضي الله عنه، قال: قَالَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: لا يحل دمُ المرئ مُسلم، يشهد أن لا إله إلا الله وأني رَسُولُ الله، إلا بياحدى ثلاث: الثيب الزّاني، والنّفسُ بالنّفس، والتّارك لدينه المقارق للْجَمَاعة. (صحيح مسلم ١٦٧٦).

### وجه الدلالة من الحديث،

والقتل بكل واحدة من هذه الخصال الثلاث مُتفق عليه بين المسلمين. (جامع العلوم والحِكم. لابن رجب الحنبلي: ١/ ٣١٢).

الألعاب الإلكتر ونبة؛

الألعاب الإلكترونية من المستجدات التي طرأت على مجتمعاتنا نتيجة التطور المتقني في الدول الغربية، ويستند بيان الحكم الشرعي للمستجد من خلال التصور الدقيق لله والتكييف الفقهي، والبحث عن أصل سابق يتعلق المستجد به، ومن ثمّ تقرير حُكمه بعد

الأثر الفقهي الترتب على الإلعاد؛ ١- المرتد إذا مات على ردته خبيط عمله (يطل ثواب عمله).

لو ارتد شخص مسلم عن الإسلام، ثم مات وهو مرتد، فإنه يلقى الله تعالى وقد حبطت عنه جميع أعماله الصالحة التي كان عملها في إسلامه، وبعد ردته بالإجماع.

قال ابن تيمية رحمه الله؛ وأما الردة عن الإسلام، بأن يصير الرجل كافرًا، مُشْركا، أو كتابيًا، فإنه إذا مات على ذلك حبط عمله باتفاق العلماء كما نطق بذلك القرآن في غير موضع كقوله: ﴿وَمَن يُرْتَدِدُ مِنْكُمْ مَن بِيهِ فَيْدُ وَمُن مُرْتَدِدُ مِنْكُمْ مَن اللَّهِ وَاللَّهُ مَا لَا يَعْدُ وَاللَّهُ مَن اللَّهِ (٢١٧). وقوله: ﴿ ... وَمَن يُرْتُدُ وَاللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ وَمُن اللَّهُ اللّهُ اللّهُ وَمُن اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ

# ٢- مشروعية استتابة الملحد:

مَن ألحد بعد إسلام، فإنه يُستتاب، وإنْ لم يتب قُتل، وإذا ثبتت الردة شرعًا على شخص، فإنه يُشَرع للإمام أنْ يستتيبه، بأنْ يجعل له مُدة يطلب منه أنْ يتوب من ردته، فإنْ تاب رجع للإسلام، وإنْ لم يتب فيُطبق فيه حكم الشرع في المرتد.

قال ابن عبد البر رحمه الله: ولا أعلم بين الصحابة خلافًا في استتابة المرتد (الاستذكار، الصحابة بين عبد البر النمري القرطبي، ٧/ المؤلف: ابن عبد البر النمري القرطبي، ٧/ المؤلف: ولم يُحفِّظ عن الصحابة اختلاف في استتابة المرتد، وإنما اختلفوا في حدها، فمنهم من قال: يستتاب مرة واحدة، ومنهم من قال: شهرا، ومنهم من قال: ثلاثة أيام، وهو الذي عليه أكثر أهل العلم، والأصل في ذلك قوله تعالى: ومنهم من الأية (١٥). (البيان والتحصيل، سورة هود من الآية (١٥). (البيان والتحصيل، المؤلف: ابن رشد القرطبي ٢١/ ٣٨٠).

٣- وجوب القتل إنْ لم يتب:



استيفاء ذلك.

# أولاء تعريف الألعاب الإلكترونية

هي جميع أنواع الألعاب المتوافرة على شكل هيئات الكترونية رقمية، وتشمل هذه الألعاب، ألعاب الحاسوب (المحمول أو الثابت)، وألعاب الإنترنت، وألعاب الفيديو، وألعاب الهواتف النقالة. (مجلة دراسات في الخدمة الاجتماعية والعلوم الإنسانية، د/راندا محمد سيد أحمد (ص ١٩٩٨).

الأصل في الألعاب الإلكترونية أنها من وسائل الترفيه المباحة، فالشريعة الإسلامية لا تُحرِّم اللعب، ولا المرح، غير أن كثيرًا من وسائل الترفيه –ومنها الألعاب الإلكترونية –اقترن بها في هذا النزمان بعض المحاذير الشرعية التي تخرج الترفيه عن مقصده المباح، وشكله البريء إلى صور من السلوكيات الضارة على الفرد والمجتمع، ومن هذه المحاذير (انظر: حُمَّى الألعاب الإلكترونية، تأليف، محمد صالح المنجد (ص ۸۷: ۸۷):

ا-الإدمان الشديد -لدى كثير من الشباب -بحيث يعود ذلك عليهم بالضرر الصحي، والأرهاق الذهني، وضياع الأوقات، والأعمار، ويشغلهم عن كثير من الإنجازات النافعة، والواجبات الشرعية، كإقامة الصلاة وبر الوالدين.

 ٢- اشتمال بعض الألعاب الإلكترونية على ما يُخالف العقيدة الإسلامية، كتلك الألعاب التي تدعو لرفع شعار الأديان الأُخرى.

"- الألعاب المشتملة على تصوير للعورات المكشوفة، وبعض الألعاب تكون جائزة الفائز فيها ظهور صورة عارية، ووجود الصور أو الرسومات الخليعة، كما هو الغالب على كثير من الألعاب، مما يُهيج غرائز الناشئة ويقودهم إلى صور متعددة من الفساد،، وكذلك إفساد الأخلاق في مثل الألعاب التي تقوم فكرتها على النجاة بالمعشوفة والمحبوبة والصديقة من الشرير، أو التنبن.

3- الألعاب القائمة على فكرة القمار والميسر.
 ٥- التربية على العنف والإجرام، وتسهيل القتل

وازهاق الأرواح. ٦- الموسيقى، " ويحرم استعمال آلـة كطنبور وعود وصنح، ... وسائر المعازف، وهي، آلات اللهو والأوتار؛ كالرباب، ...والكَمنْجَة وغيرها." (بداية المحتاج في شرح المنهاج، تأليف؛ بدر الدين أبو

الفضل محمد بن أبي بكر الأسدي الشافعي ابن قاضي شهبة، ٤/٩٨٤).

٧- الإضرار بالجسد كالإضرار بالعينين، أو الأعصاب، وكذلك المؤثرات الصوتية الضارة بالأذن، وقد أثبتت الدراسات الحديثة أنَّ هذه الألعاب تُحدث إدمانًا، واضرارًا بالجهاز العصبي، وتُسبب التوتر والعصبية لدى الأطفال.

ولقد جاءت الشريعة بدرء المفاسد الدينية والدنيوية، وجلب المصالح، فمتى اشتملت اللعبة على مخالفات شرعية، أصبحت مُحرمة بسببها. وكل لعبة دخلها شيء مفسد للدين والأخلاق؛ فهي لعبة مُحرمة، فهذه الألعاب يحرم بيعها، وشراؤها، وصناعتها، واللعب بها، وإهداؤها،

وعند تطبيق القواعد الفقهية على هذه الألعاب الإلكترونية، نجد أنها تشتمل على أضرار، والمكترونية، نجد أنها تشتمل على أضرار، والضرر يزال، وأنها لا تخلو من مفاسد ومنكرات، حيث إنها تفسد العقل والدين والخُلق، وعليه فإنَّ مُقدم على جلب المصالح، والوسائل لها أحكام المقاصد، والحكم على الألعاب الإلكترونية يتعلق بمحتوى كل لعبة، فما كان فيها -أو يغلب عليها -مخالفات شرعية متعلقة بالمقاصد الخمسة، التي جاءت الشريعة بحفظها فيحرم اللعب بها، وما لم تكن فيها مخالفة فتبقى على الإباحة.

وإذا خُلَت اللّعبة من هذه المحظورات أو تمكن اللاعب من تلافيها فلا مانع منها، وعادت إلى صورتها النقية، وكانت سببًا للهو المباح في حدود الضوابط الشرعية، إلا إذا قارن هذا اللعب شيءٌ مُحرم كأن يحتوي على، رهان بين اللاعبين أو إضاعة للصلاة والواجبات، ...

ولقد صدرت فتوى من مركز الأزهر العالمي للفتوى الإلكترونية بخصوص تحريم بعض الألعاب الإلكترونية وهي: لعبة الحوت الأزرق، وببجي، ومومو، وفورتنايت؛ لأنها تشتمل على كثير من الأمور المحرَمَّة مثل إهانة المقدسات، والقتل، والانتحار، وقد صدرت بتاريخ ١/ ٣/ ماليخ الدخول على الصفحة: ٢/ // //١٠٢٨، تاريخ الدخول على الصفحة: ٢/ // // // ٨٠٠٨.

وللحديث بقية إن شاء الله،

والحمد لله رب العالمن.





فقد جاءت الشريعة ببيان حقيقة المال، والحكمة من وجوده، وكيفية استخدامه، وبيّنت منافعه وأضراره، وأنه وسيلة وليس غاية، وأن مَن جَعل جَمْعه غايته على حساب ديته؛ خسر دنياه وأخراه. ولم يأته منه إلا ما كُتب له، وأن صاحب المال إذا كان عالمًا عاملًا فإنه ينتفع بماله ويستخدمه في الخير والبر، يخلاف الجاهل فإن المال قد يكون سببًا في هلاكه في الدنيا، وعدايه في الأخرة.

> فالمال أصله من عند الله، وثقد أخبر الله صراحة أن المال هو ماله سبحانه يؤتيه من يشاء، فقال جل شأنه: ﴿ وَمَانُوهُم مِن مَّالِ اللهِ ٱلَّذِي النور: ٣٣).

> وقال سبحانه: ﴿ وَأَنْفُوا مِنَّا رَزُفْتُكُم ۗ (الْمُنافِقُون:

وإذا كان المال مال الله وهو عارية في يد البشر الذين استخلفهم عليه، فليس للبشر أن يتأخروا عن إنفاذ أمر الله في هذا المال، فإذا أمرهم أن يؤتوا فئات من الناس شيئا من هذا المال فعليهم أن يبادروا بذلك فما يؤتونهم إلا ، (النور: من الله: و ٣٣). والمال وسيلة وليس غاية.

عن أبي واقد الليثي رضى الله عنه قال؛ كنا

نأتى النبي صلى الله عليه وسلم إذا أنزل عليه، فيحدثنا، فقال لنا ذات يوم: ﴿إِن اللَّهُ قَالَ: إِنَا أنزلنا المال لإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، ولو كان لابن آدم واد، لأحب أن يكون إليه ثان، ولو كان له واديان، لأحب أن يكون إليهما ثالث، ولا يملأ جوف ابن أدم إلا التراب، ثم يتوب الله على من تاب، (رواه أحمد في مسنده ٢١٨/٥، وهو في الصحيحة رقم ١٦٣٩).

أي: إن الله سبحانه وتعالى أنزل المال وأوجده وجعله بين أيدي بني آدم، ليقيموا به شعائر الله، ويظهروا معالم الشرع من صلاة وزكاة وحج وطلب للعلم وغير ذلك من شعائر الدين، لا أن يجعلوا تحصيل المال غايتهم ثم بنفقونه في شهواتهم، وقد قال الله تعالى: «

67

النَّهُوَنِ مِنَ النِّكَةِ وَالْتِينَ وَالْفَسِّعِينِ الْمُقَطَّرُوْ مِنَ النَّهُونِ مِنَ الْمُقَطِّرُوْ مِنَ المُنْفِرِةِ وَالْحَرْثُ النَّمْ وَالْأَفْتِ وَالْحَرْثُ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ اللَّهُ عِنْدُمُ مُسْتُ الْمُقابِ، وَالْمُعْمِدُهُ مُنْفُ الْمُنْفِدِ، وَالْمُعْمِدُهُ مُنْفُ الْمُنْفِدِ، وَالْمُعْمِدُهُ مُنْفُ الْمُنْفِدِ، وَالْمُعْمِدُونَ اللَّهُ الْمُنْفِقِ اللَّهُ الْمُنْفِقِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْفِدِ، وَالْمُعْمِدُونَ اللَّهُ اللْمُعْلَى الْمُعْلِقِ اللْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْلَى الْمُعْلِقُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعِلَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ اللْمُعْلَمُ اللْمُعِلَّالِمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ الْمُعِلَّمُ اللْمُعِلَمُ الْمُعِلْمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلَّالِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ ا

وأخبر الله سبحانه بأن عباده المتقين، القائمين بعبوديته، لهم خير من هذه اللذات الفانية المنتهية فلهم أصناف الخيرات الدائمة، والنعيم المقيم، مما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، ولهم رضوان الله، الذي هو أكبر من كل شيء، فالعاقل يزهد في الفاني ويجتهد ويستكثر من الباقي الدائم. وقد أخبرنا رب العزة سبحانه وتعالى بأن المال فتنة فقال سبحانه: و إِنْمَا أَمُولُكُمْ وَأُولُدُكُمْ يَتَمَدُّ وَأَمَّهُ عِندَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ، (التغابن: ١٥). وحذر سبحانه من التلهي بالأموال والأولاد. فقال تعالى: ﴿ يَأْتُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُلْهِجُ أَمْهُ أَكُمُ وَلاَ أُوْلَدُكُمُ عَن وَكُر اللَّهِ وَمَن يَفْعَلَ ذَلِكَ وَأَوْلَتُكَ هُمُ ٱلْخَيِرُونَ، (المنافقون؛ ٩). ، وَمَن يَضْعَلَ ذلك ،: أي: يلهه ماله وولده، عن ذكر الله. ﴿ فَأَوْلَتِكَ مُمُ ٱلْكَيِرُونَ، للسعادة الأبدية، والنعيم المقيم، لأنهم آثروا ما يفني على ما يبقى، والرسول صلى الله عليه وسلم يقول: «إن لكل أمة فتنة، وفتنة أمتى المالي. (صحيح الترغيب ٣٢٥٣).

والعني: أن لكل أمة من الأمم فتنة، تختص بها وتكون سببًا لضلالها، وأكثر ضلال هذه الأمة هو المال، فإن الحرص على المال يؤدي إلى تضييع حق الله في العبادة، والانشفال عن الواجبات كالصلوات التي من أجل إقامتها أنزل الله المال، وكم من إنسان ضيع الصلاة من أجل المال، ويؤدي كذلك إلى عدم حضور مجالس العلم، وقد قال ابن مهدي رحمه الله: (الرجل إلى العلم أحوج منه إلى الأكل والشرب). (حلية الأولياء ٩/٤). ويؤدي كذلك إلى ترك العناية بتربية الأولاد، وإصلاح الأهل حتى لا يجد الرجل وقتا لتعليم أولاده وتربيتهم التربية الصالحة، فيتركهم هملا وعرضة للانحراف والضياع، وهو المسؤول عنهم أمام الله يوم القيامة، لذا قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما ذئبان جائعان أرسلا إلى غنم بأفسد لها من حرص المرء على المال والشرف لدينه، (أخرجه أحمد ٢٥٦/٣).

هذا مثل ضربه رسول الله صلى الله عليه وسلم لفساد دين المسلم بالحرص على المال والشرف في الدنيا، ولك أخي أن تتخيل هذا المثل كيف يصنع الذنبان الجائعان مع الغنم إذا تُركا في حظيرة

الغنم. انظر إلى أثر الدمار الذي سيحل بالأغنام، فهذا المثل العظيم يتضمن غاية التحذير من شر الحرص على المآل والشرف في الدنيا، وكثرة المال في يدي العاصي لا تدل على الخير قال الله تعالى: و أَعْتَبُونَ أَنَّهَا نُبِدُهُمْ بِهِ. مِن مَالٍ وَيَعِنَ (6) فَايِعُ تَعالى: و لَمُرَّعَ وَالْمُومَنِينَ (6) فَايَعُ لَا تَعالى: و أَعْتَبُونَ أَنَّهَا نُبِدُهُمْ بِهِ. مِن مَالٍ وَيَعِنَ (6) فَايعُ لَعَالَى: و كَثَرَبُ وَ لَا يَعْمُونَ وَهَ وَمَا اللهِ مَا يَعْمُ اللهِ وَالْمُومَنِينَ (6) فَايعُ اللهِ وَالْمُومَنِينَ (6) وَالمُومَنونَ 00 - 03).

أي: أيظنون أن زيادتنا إياهم بالأموال والأولاد، دليل على أنهم من أهل الخير والسعادة، وأن لهم خير الدنيا والآخرة، وهذا مقدم لهم؟ كلا، ليس الأمر كذلك.

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا رأيت الله يعطي العبد في الدنيا على معاصيه ما يحب، فإنما هو استدراج». ثم تلا رسول الله صلى الله عليه وسلم: « فَلَمَا نَوُا مَا ذُكُورُا بِي فَنَحَا عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ أَمَا ذُكُوا مِنَا أُرْوَا أَفَرَا الله على الله أَوْنَ عَلَيْهِمْ مَنْهُ فَإِذَا مَرْحُوا بِمَا أُرُوا أَفَرَا أَفَرَا المَّنْعُمُ مَنْهُ فَإِذَا مُرْمُوا المَّذَا عَلَيْهِمْ الله عَلَيْهِمْ الله عَلَيْهِمْ الله وَالمُوا إِمَا أُرُوا أَفَرَا المُحْدِيثِ فِي الصحيحة رقم (١٣)).

فنعمة المال إن لم تُقابَل بالشكر والاعتراف بأنها من عند الله، وتنفق في طاعة الله سبحانه فلن تغنى عن أصحابها شيئًا يوم الدين.

يقول الله تعالى متوعدًا لهذا الخبيث الذي أنعم الله عليه بالمال والبنين فكفر بأنعم الله، وبدلها كفرًا، وقابلها بالجحود بآيات الله والافتراء عليها: « مَرْنِ رَمَنَ خَقَتُ رَحِيدًا () رَجَعَتُ لَهُ مَالًا عليها: « مَرْنِ رَمَنَ خَقَتُ رَحِيدًا () رَجَعَتُ لَهُ مَالًا مَنْدُوا () يَهَنَ فَهُوا () رَبَهَتُ فَهُ مَهِمَا () مَعَلَّ لَهُ مَالًا فَكُرُ وَهُرُ () فَعَلَالِكَ فَرُوا () رَبَهَتُ فَهُ مَهُوا () مَنْ الله في الله ف

وما أمر قارون ببعيد؛ فقد قال الله تعالى: «إِنَّ قَدُونَ كَاكَ مِن قَرْمِ مُومَى فَعَى عَلَيْهِ وَمُبَّتُهُ مِن الْكُورُ مَا إِنَّ مَمَاعِمُ لَنَـثُواْ إِلْمُشْبِ وَأَوْلِ الْقُرُوْ إِذَ قَالَ لَهُ فَوْمُهُ لَا تَقْبَ إِنَّ لَهُ لَا يُعِثُ الْفَرِيدِ فَي أَوْلِ الْقُرُو إِذَ قَالَ لَهُ فَوْمُهُ لَا تَقْبَ إِنَّ لَهُ لَا يُعِثُ الْفَرِيدِ فَي الْفَرِيدِ فِي الْفُرْسِ إِنَّ لَهُ لَا يُعِثُ الْمُحْمِنُ اللهُ إِلِيكُ قَلَا تَبْعِ الْفَسَادَ فِي الْأَرْضِ إِنَّ لَقَدَ لَا يُعِثُ الْمُصِيدِ فِي القَصص: ٧٦- ٧٧).

وعظه قومه أن استعمل ما وهبك الله من هذا المال الجزيل والنعمة الطائلة، في طاعة ربك والتقرب إليه بأنواع القربات، التي يحصل لك بها الثواب في الدار الآخرة. قال الله تعالى عن جواب قارون لقومه، حين نصحوه وأرشدوه الخير؛ وقال



إِنْمَا أُونِيْتُهُ عَلَى عِلْمِ عِندِينَ ، (القصص: ٧٨).

أي: أنا لا أفتقر إلى ما تقولون، فإن الله تعالى إنما أعطاني هذا المال لعلمه بأني أستحقه، ولحبته لي، وهكذا يقول من قل علمه إذا رأى من وسع الله عليه يقول: لولا أنه يستحق ذلك لما أعطى. ﴿ فَخَرَجُ عَلَى فَوْمِهِ، فِي زَمِنْتِهِ، قَالَ ٱلَّذِينَ يُرِيدُونَ ٱلْحَيَّوٰةَ ٱلدُّيَّا يَنَاتِّتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوقَ فَنُرُودُ إنَّهُ لَدُو حُظٍّ عَظِيعٍ، (القصص: ٧٩). فلما سمع مقاتلهم أهل العلم النافع قالوا لهم: ﴿ وَفَالُ الَّذِينَ أُوثُوا الْمِلْمَ وَلِلْكُمْ فَوَاتُ اللَّهِ خَيْرٌ لِمَنْ ءَامَنَ وَعَيِلُ سَلِحًا وَلَا يُلَقَّلُهَا إِلَّا ٱلصَّكِيرُونَ، (القصص: ٨٠)، أي: جزاء الله لعباده المؤمنين الصالحين في الدار الأخرة خير مما ترون. ولما ذكر الله تعالى اختيال قارون بما له، وفخره على قومه وبغيه عليهم، عقب ذلك بأنه خسف به وبداره الأرض، قال جل شأنه: ﴿ فَكُنَّا بِدِ وَبِدَّانِ ٱلْأَرْضَ فَمَا كَانَ لُهُ مِن فِشَةِ يَنصُرُونَهُ مِن دُونِ لَقَهِ وَمَا كَانَ مِنْ ٱلْنَعْمِينَ ، (القصص: ٨١)؛ أي: ما أغنى عنه ماله، ولا خدمه وحشمه، ولا دفعوا عنه نقمة الله وعذابه ونكاله، ولا كان هو في نفسه منتصرًا لنفسه، وحين ذاك: وَأَضِيحَ ٱلَّذِيكَ تَسْوَأَ مُكَانَدُ بِٱلْأَمْسِ يَقُولُونَ وَيُكَأِنَكُ اللَّهُ يَيْسُظُ ٱلرِّزْفَ لِلسّ بُنَاةً مِنْ عِبَادِهِ. وَيَقْدِرُ لَوْلَا أَنْ مَّنَّ اللَّهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا وَيَكُأَنَّهُ لَا يُعْلِمُ الْكُفِرُونَ ، (القصص: ٨٢).

وتشرأ في الشرآن قول الله تعالى عن صاحب الشمال: « مَا أَخْنِ عَنِ عَالِيةٌ ( ) مَلِكَ عَنِ عُاطِيةً، ( الحاقة: ٢٨- ٢٩)؛ أي: لم يدفع عني مالي ولا جاهي عذاب الله وبأسه، بل خلص الأمر إلي وحدي فلا معين لي ولا مجيز، فعندها يقول الله عز وجل: « خُدُو مُلُونُ أَنَّ وَ الْمُعَمِّمُ اللهُ عَرْ وَجل: « خُدُو مُلُونُ أَنَّ وَ الْمُعَمِّمُ اللهُ عَرْ وَجل: « خُدُو مُلُونُ أَنَّ اللهُ عَرْ وَجل: ٣٠- ٣١). وتقرأ قول الله تعالى: « الذي عَمَ عَالا وَعَدُدُ ( ) وَمَا أَدُرُكُ مَا الْمُونَدُ أَنَ اللهُ الْمُعَدُدُ ( ) مَا اللهُ الْمُعَدُدُ ( ) مَا اللهُ اللهُ

ألهاه ماله بالنهار، يجمع هذا إلى هذا، فإذا كان الليل نام كأنه جيفة. فمن كان حاله هكذا لم ينفعه ماله؛ قال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَنُولُكُو وَلاَ لَم ينفعه ماله؛ قال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَنُولُكُو وَلاَ أَنْكُنْكُمْ مِالَتِي شَوْرَكُمُ عِندًا زُلْقَى إِلَّا مَنْ مَامَنَ وَعَيلَ صَلِيحًا وَلَهُمْ فِي ٱلْفُرُقَتِ مَامِنُونَ عَلَيْكُمُ (سَبِأَ: ٣٧).

وثكن مَن اتقى الله تعالى وأنفق مائه في مرضاة الله سبحانه؛ فسينفعه مائه لذا قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «نعم المال الصالح للمرء الصالح». (أخرجه أحمد (٢٠٢،١٩٧/٤).

وقال صلى الله عليه وسلم: «لا بأس بالغنى لن اتقى، والصحة لمن اتقى خير من الغنى، وطيب النفس من النعيم .. (صحيح الجامع رقم (٧١٨٧).

والمال ينفع العالم ويضر الجاهل: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: •إنما الدنيا لأربعة نفر عبد رزقه الله عليه وسلم: •إنما الدنيا لأربعة نفر ويصل فيه رحمه، ويعلم لله فيه حقا، فهذا بأفضل المنازل، وعبد رزقه الله علمًا ولم يرزقه مالاً فهو صادق النية يقول؛ لو أن لي مالاً لعملت بعمل فلان فهو بنيته فأجرهما سواء، وعبد رزقه الله مالاً ولم يرزقه علمًا، فهو يخبط يق ماله بغير علم لا يتقي فيه ربه، ولا يصل فيه رحمه، ولا يعلم لله فيه حقاً، فهذا بأخبث رحمه، ولا يعلم لله فيه حقاً، فهذا بأخبث المنازل، وعبد لم يرزقه الله مالاً ولا علماً فهو يقول؛ لو أن لي مالاً لعملت فيه بعمل فلان فهو بنيته فوزرهما سواء، (صحيح الجامع رقم؛ بنيته فوزرهما سواء، (صحيح الجامع رقم؛).

قسم النبي صلى الله عليه وسلم الناس أربعة أقسيام، خيرهم؛ من أوتي علمًا ومالاً فهو محسن إلى الناس وإلى نفسه بعلمه وماله، ويليه في المرتبة، من أوتي علمًا ولم يؤت مالاً، ويليه في المرتبة، من أوتي علمًا ولم يؤت مالاً، وإلا فالمنفق المتصدق فوقه بدرجة الإنفاق والصدقة، الثالث، من أوتي مالاً ولم يؤت علمًا فهو أسوأ الناس منزلة عند الله؛ لأن ماله طريق فهو أسوأ الناس منزلة عند الله؛ لأن ماله طريق للى يؤت مالاً ولا علمًا، ومن نيته أنه لو كان له لم يؤت مالاً ولا علمًا، ومن نيته أنه لو كان له مال لعمل فيه بمعصية الله، فهذا يلي الغني مال لجاهل في المرتبة، ويساويه في الوزر بنيته.

فقسم النبي صلى الله عليه وسلم السعداء قسمين، وجعل العلم والعمل بموجبه سبب سعادتهما، وقسم الأشقياء قسمين وجعل الجهل وما يترتب عليه سبب شقاوتهما، فعادت السعادة بجملتها إلى العلم وموجبه، والشقاوة بجملتها إلى الجهل وثمرته.

اللهم إنا نسألك علمًا نافعًا، ورزقًا طيبًا، وعملاً متقبلاً.





اختلف أهل العلم فيمن نوى مع العبادة أمرًا دنيويًا مباحًا، هل يجزئه عن العبادة أو لا، وذلك على قولين:

القول الأول: لا يجوز التشريك في العبادة بأمور الدنيا، وتبطل العبادة:

وهو قول ابن حزم الظاهري، ومن وافقه.

أولاء من القرأن الكريم،

قال تعالى: و في كان رحا إذا ربه ولعمل (الكهف: ١١٠)، وجه الدلالة: أن الله بين أنه لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصًا له.

ثانياء من السنة الثبوية:

١- عن أبي هريرة رضى إلله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: قال الله تبارَكُ وتعالى: ﴿ أَنَا أَغْنَىٰ الشركاء عن الشرك؛ من عمل عملا أشرك فيه معى غيري، تركته وشركه، (رواه مسلم).

٢- عن عبادة بن الصامت رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: • من غزا ولا ينوي في غزاته إلا عقالا؛ فله ما نوى، (رواه الإمام أحمد والنسائي، وحسنه الألباني والأرناؤوط).

٣- عن أبي موسى الأشعري رضى الله عنه قال: جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: «الرَّجُل بُقَاتِلَ لِلمَعْنَمِ، والرَّجِلِ بُقَاتِلِ للذِّكْرِ، والرَّجِلِ بُقَاتِل ليرى مكانه. فمن في سبيل الله ؟ قال: من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله، (رواه البخاري ومسلم).

وجه الدلالة: أن الله عز وجل لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصًا يبتغي به وجهه، ومن أراد مع العبادة أمرًا من أمور الدنيا داخل في عموم الأحاديث.

القول الثاني: يجوز التشريك في العبادة بأمور الدنيا، ولا تبطل العبادة:

وهو قول جمهور أهل العلم.

دليله: أولا: من القرآن الكريم:

١- قال تعالى: ﴿ لَئِنَ عَلَيْكُمْ جُنَامُ أَن تَبْتَعُوا نَشَارُ فِن زُنِكُمْ كَاذَا أَنْسُنُم مِنْ عَنَوْنَتِ فَأَذَكُرُوا اللَّهُ عِنْدَ ٱلْمُشْعِدِ ٱلْحَرَّاةِ ۚ وَٱذْكُرُوهُ كُمَّ هَدَنكُمْ وَإِن كُشُو فِي قَبْلِهِ لَينَ الطَّسَالِينَ ١ (البقرة:

وجه الدلالة: أن الله نفى الجناح عمن طلب مع الحج أمور الدنيا من البيع والشراء، فدل ذلك على جواز



التشريك بينهما، قال الطبري - رحمه الله - في « تفسيره «: «عن ابن عباس:» ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلا من ربكم ، ، وهو لا حرج عليكم في الشراء والبيع قبل الإحرام

٢- قال تعالى: ﴿ مُثَلِّتُ ٱسْتَعْفِرُواْ رَبُّكُمْ لِنَدُ كَاتَ وُنِينَ وَغِمُولَ لَكُو جَسَّتِ وَيُقِمُولُ لَكُو أَلْهُوا ، (نوح: ١٠ - ١٢)؛ وجه الدلالة: أن عبادة الاستغفار يترتب عليها منافع دنيوية فلا حرج على من ابتغاها بالاستغفار.

# ثاثيًا؛ من السنة التبوية:

١- عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ديا مَعْشَرَ الشَّبَابِ، مَن اسْتَطاعَ منْكُمُ البَّاءَةُ فليتزوج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم : فإنه له وجاء، (رواه البخاري).

٢- عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « تابعوا بين الْحجّ والْعُمْرة، فإنَّهُما يَنْفيان الْفَقْر والذَّنوب، كمَا يَنْفِي الْكِيرُ خَبِثُ الْحَدِيدِ وَالذَّهَبِ وَالْفَضَّةِ، وَلَيْسَ لَلْحَجْةِ الْمُبْرُورَةِ ثُوابُ دُونَ الجنة ، (رواه أحمد وصححه الألباني).

٣- عن عائشة رضى الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «السواك مطهرة للفم، مرضاة للرّب .. (رواه أحمد، وصححه الألباني).

وجه الدلالة؛ قالوا: إن من حكمة الله تعالى أن جعل للطاعات ثوابًا معجّلًا هو من بركة هذه الطاعات وذكر بعضها لعباده ترغيبًا لهم في سلوك طريقها وفيند أله وا وَالْحِلِّ (النساء: ١٣٤).

وذكر هذه الثمرات والضوائد الدنيوية للأعمال الصالحة يجعل النفوس تتطلع اليها وتقصدها.

ومن كرمه تعالى أنه يعطى العاملين - إذا قصدوا وجهه - حسنات في الدارين ، 🏜 لذنيا وخشن ثواب الاجرة والفة بجيثالة

(آل عمران: ١٤٨).

ثالثا: من المقول:

قالوا: إن التشريك في الوسائل، لا ينافي

المقصود من العبادة، والغرض المباح لا ينافيها.

الوقفة الثانية: الفرق بين قاعدة الرياء في العبادات وبين قاعدة التشريك في العبادات: قَالَ القرافيُّ رحمه الله في «الفروق»: «اعلم أن الرياء في العبادات شرك وتشريك مع الله تعالى في طاعته، وهو موجب للمعصية والإثم والبطلان في تلك العبادة، كما نص عليه الإمام الحاسبي وغيره، ويعضده ما في الحديث الصحيح الذي أخرجه مسلم وغيره: إن الله تعالى يقول: ، أنا أغنى الشركاء عن الشرك، فمن عمل عملا أشرك فیه غیری ترکته له أو ترکته لشریکی ، فهذا ظاهر في عدم الاعتداد بذلك العمل عند الله تعالى، وكذلك قوله تعالى: (وَمَا أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين) يدل على أن غير المخلصين لله تعالى ليسوا مأمورين به، وما هو غير مأمور به لا يُجزى عن المأمور به، فلا يُعتد بهذه العبادة وهو المطلوب، وتحقيق هذه القاعدة وسرها وضابطها: أن يعمل العمل المأمور به والمتقرب به إلى الله تعالى ويقصد به وجه الله تعالى، وأن يعظمه الناس أو يعظم في قلوبهم فيصل إليه نفعهم، أو يندفع عنه ضررهم ؛ فهذا هو قاعدة أحد قسمى الرياء.

والقسم الآخر أن يعمل العمل لا تريد يه وجه الله تعالى ألبتة، بل الناس فقط، ويسمى هذا القسم؛ رياء الإخلاص، والقسم الأول: رياء الشرك ؛ لأن هذا لا تشريك فيه بل خالص للخلق، والأول للخلق ولله تعالى. وأغراض الرياء ثلاثة: التعظيم، وجلب المصالح الدنيوية، ودفع المضار الدنيوية. والأخيران يتفرعان عن الأول، فإنه إذا عظم انجلبت اليه المصالح، واندفعت عنه المفاسد، فهو الغرض الكلى في الحقيقة. فهذه قاعدة الرياء المنطلة للأعمال المحرمة بالإجماء. وأما مطلق التشريك ؛ كمن جاهد ليُحصَل طاعة الله بالجهاد وليحصل المال من الفنيمة؛ فهذا لا يضره، ولا يحرم عليه بالإجماع ؛ لأن الله تعالى جعل له هذا في هذه العبادة. ففرق بين جهاده ليقول الناس:



إنه شجاع، أو ليُعظّمه الإمام فيكثر عطاؤه من بيت المال : فهذا ونحوه رياء حرام، وبين أن يُجاهد ليُحصّل السبايا والكراع والسلاح من جهة أموال العدو : فهذا لا يضرّه...

وكذلك من حج وشرك في حجه غرض المتجر،

بأن يكون جُلَ مقصوده أو كله السفر للتجارة خاصة، ويكون الحج إما مقصوداً مع ذلك، أو غير مقصود ويقع تابعًا اتفاقا ؛ فهذا أيضًا لا يقدح في صحة الحج، ولا يوجب إثمًا ولا معصية. وكذلك من صام ليصح جسده، أو ليحصل له زوال مرض من الأمراض التي يُنافيها الصيام.

زوال مرض من الأمراض التي ينافيها الصيام. ويكون التداوي هو مقصوده أو بعض مقصوده. والصوم مع هذه والصوم مع هذه المقاصد - لا تقدح هذه المقاصد في صومه، بل أمر بها صاحب الشرع في قوله صلى الله عليه وسلم: يا معشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء من أي: قاطع، فأمر بالصوم لهذا الغرض، فلو كان ذلك قادحًا لم يأمر به عليه الصلاة والسلام في العبادات وما معها.

ومن ذلك: أن يُجدُد وضوءه وينوي التبرد، أو التنظيف، وجميع هذه الأغراض لا يدخل فيها تعظيم الْخَلْق، بل هي تشريك أمور من المصالح ليس لها إدراك ولا تصلح للإدراك ولا للتعظيم ؛ فلا تقدم في العبادات.

فظهر الفرق بين قاعدة الرياء في العبادات وبين قاعدة التشريك في العبادات غرضا آخر غير الحكونة، مع أن الجميع تشريك، نعم، لا يمنع أن هذه الأغراض المخالطة للعبادة قد تنقص الأجر، وأن العبادة إذا تجردت عنها زاد الأجر وعظم الثواب، أما الإثم والبطلان فلا سبيل إليه، ومن جهته حصل الفرق لا من جهة كثرة الثواب وقلته اهه.

وقال الحافظ السيوطي -رحمه الله- في الأشباه والنظائر، وللتشريك في النية نظائر، وضابطها أقسام: الأول: أن ينوي مع العبادة ما ليس بعبادة، فقد يبطلها... وقد لا يبطلها، وفيه صور: منها: ما لو نوى الوضوء أو الغسل والتبرد، ففي وجه لا يصح للتشريك، والأصح الصحة، لأن التبرد حاصل، قصده أم لا، فلم يجعل قصده تشريكًا وتركًا للإخلاص، بل

هو قصد للعبادة على حسب وقوعها، لأن من ضرورتها حصول التبرد ومنها ما لو نوى الصوم أو الحمية أو التداوي، وفيه الخلاف المذكور. والأصح الصحة، وقد نص على ذلك أيضًا ابن الهمام من الحنفية في فتح القدير فقال: لو نوى الصوم والحمية أو التداوي، فالأصح الصحة، لأن الحمية أو التداوي حاصل قصده أم لا، فلم يجعل قصده تشريكا وتركا للإخلاص، بل هو قصد للعبادة على حسب وقوعها، لأن من ضرورتها حصول الحمية أو التداوي، اهـ.

# قالأحكام الشرعية العللة بفوائدها في الأيات والأحاديث لا تحصى كثرة، ومن ذلك أيضاً،

- المتابعة بين الحج والعمرة بنية الخلاص من الفقر.
- الاستغفار بنية الحصول على الأموال والبنين.
  - قول بعض الأذكار ليحفظه الله من الأذى.
- صلاة الفجر في جماعة ليكون في حفظ الله وكلاءته.
- التيسير على المعسر، لييسر الله عليه في الله الله عليه في الدنيا.
- الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم
   للخلاص من الهموم.
  - أداء الزكاة ليكثر ماله وينمو.
- الإكثار من العبادة قاصدًا حفظ ذريته من بعده.
  - الاستغفار بنية الشفاء من المرض.

وظاهر هذه النصوص أن للإنسان أن يعمل العمل الصالح قاصداً الحصول على هذا الأثر الدنيوي المترتب عليها ؛ لأن الله لم يجعل هذه الفوائد الدنيوية إلا ترغيباً للناس بها، بشرط أن يكون قصد وجه الله هو الباعث الأساس له على الطاعة، وقصده لهذه الثمرات الدنيوية تبعاً وضمناً.

وعلى هذا يحمل فعل بعض السلف: كما قال سعيد بن جُبير: « إني الأزيد في صلاتي من أجُل ابني هذا «، قال هشامُ: رجّاء أن يُحفظ فيه. انتهى من حلية الأولياء » (٢٧٩/٤).

ويبقى أنّ من فعل العبادة خالصًا وقاصدًا أجر الله وثوابه فقط أكمل وأفضل وأكثر أجرًا ممن قصد مصلحة في الدنيا ولو تبعًا ، اهـ.

والله الموفق.



# جماعة أنصار السنة المحمدية

# تاسست عام 1345هـ- 1926م



الدعوة إلى التوحيد الخالص من جميع الشوائب، وإلى حب الله حبًا صحيحًا صادقًا يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبًا صادقًا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين - القرآن الكريم، والسنة الصحيحة - ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط: عقيدة وعملاً وخلقًا.

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - في أي شأن من شئون الحياة - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.



يوجد مجلدات لسنوات مختلفة سعر المجلد الواحد ٢٥ جنيهًا بدلاً من ٤٠ جنيهًا

للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عبد الفتاح : مدير قسم الحسابات بالمجلة 01008618513