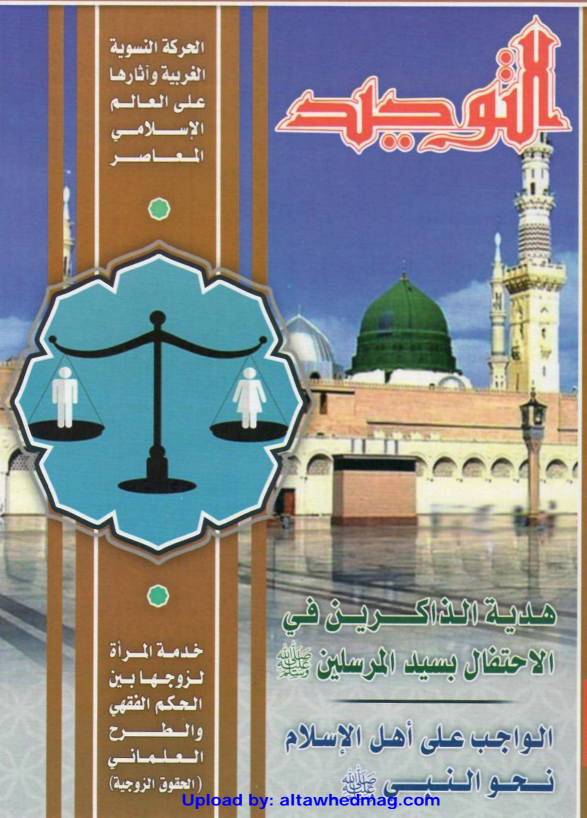
## حكم منع الزوج لزوجته من زيارة والديها ومحارمها





# دعوة للتأمل

#### أولا: التجرد والإنصاف:

بعض الدعاة يريد أن يكون الناس كلهم وفق ما يراه ويعتقده في جميع الأمور، وقد جعل نفسه الأنموذج الندي يقيس الناس ويزنهم به، فمن وافقه كان من أهل البدع، أهل السنة والجماعة، ومن خالفه كان من أهل البدع، وذلك لجهله وقصور فهمه مع إعجابه برأيه، لذا تجده متعصبًا لا يقبل الحوار مع سوء خُلقه وفظاظة طبعه وقسوة لفظه.

ونت:كرهنا موقف الإمام مالك رحمه الله وقد طلب منه الخليفة المنصور أن يجمع الناس على كتابه الموطأ، فلم يُوافقه على ذلك. وهذا من تمام علمه واتصافه بالتجرد والإنصاف.

#### ثانيًا: التوسط في رعاية الأبناء:

بعض الناس يُشقي نفسه وأولاده بقصد إسعادهم وتأمين مستقبلهم في الدنيا. ويغفل عن أن الله تعالى هو الذي يتولى تأمين مستقبل الأولاد إذا أخذ آباؤهم بالأسباب الدنيوية والأخروية الصحيحة في تأمين مستقبلهم، مع عدم إضاعة المال قال صلى الله عليه وسلم: (إنك إن تذر ورثتك أغنياء خير من أن تذرهم عائة يتكففون الناس) (متفق عليه).

ومن أعظم الوسائل المعينة على صلاح الأبناء: صلاحات الأبناء: صلاحات واستقامتك أنت، قال تعالى: ﴿ وَلَيَخْشُ اللِّينَ وَلَيْغُولُوا لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلِفِهِمْ دُرْيَةٌ ضِعَا خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلَيْسَغُوا اللّهُ وَلَيْغُولُوا فَوْ اللّهِ عَنْ سبب حفظ وَلَا سَدِيدًا ﴾ (النساء: ٩). وقال الله عن سبب حفظ الكنز للغلامين اليتيمين في سورة الكهف: ﴿ وَكُنْ أَنُوهُمَا صَلِحًا ﴾ (الكهف: ٨١). فمن أعظم وسائل تربية الأبناء تقوى الله ولزوم الشرع.

نسأل الله أن يبارك في أرزاقنا وأولادنا وأعمالنا.

التحرير

# المالية المال

رئيس مجلس الإدارة

أ. د. عبد الله شاكر الجنيدي

نائب رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام لجلة التوحيد

د. عبد العظيم بدوي

أ. د. مرزوق محمد مرزوق

مستشار التحرير

جمال سعد حاتم

رئيس اللجنة العلمية

د. جمال عبد الرحمن

اللجنة العلمية

معاوية محمد هيكل د. محمد عبد العزيز السيد

د. عاطف التاجوري

#### الاشتراك السنوي

ا- في الداخل ٢٠٠ جنيه توضع في المادة المجلة رقم/١٩١٥٩٠ ببنك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/٢٢٣٩٣٠٦٦٢.

۲- فارج ۸۰ دولاراً أو ٤٠٠ ريال سعودی أو مايعاد لهما

### نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٩ مجلداً

من مجلدات مجلة التوحيد عن ٤٩ سنة كاملة Upload by: altawhedmag.com



#### صاحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية

#### رئيس التحرير،

مصطفى خليل أبو المعاطي

#### رئيس التحرير التنفيذي،

حسين عطا القراط

#### مديرالتحرير

إبراهيم رفعت أبو موته

#### الإخراج الصحفيء

أحمد رجب محمد

#### إدارة التعرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۲۳۹۳۱۵۱۷ . فاكس ۲۳۹۳۰۵۱۷

اليريد الإنكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

#### ثمن النسخة

مصر ۱۰ جنيهات ، السعودية ۱۲ ريال ، الإمارات ۱۲ دراهم ، الكويت ۱ دينار ، المغرب ۲ دولار أمريكي ، الأردن ۱ دينار ، قطر۱۲ ريال ، عمان اريال عماني ، أمريكا ٤ دولار، أوروبا ٤ يورو

## فهرس العدد

| 7   | افتتاحية العدد د. عبد الله شاكر                |
|-----|------------------------------------------------|
| ٥   | باب التفسير د. عبد العظيم بدوي                 |
| ٨   | باب السنة د. مرزوق محمد مرزوق                  |
| 17  | خدمة المرأة لزوجها د. محمد عبد العزيز          |
|     | الإعجاز العلمي في السنة النبوية                |
| 17  | الشيخ صلاح نجيب الدق                           |
| 11  | غزوة بدر د. سيد عبد العال                      |
| 45  | رحلة تاريخية مع اتفاقية سيداو د. أيمن خليل     |
| YA  | عمل لا ينقطع ثوابه الشيخ عبده أحمد الأقرع      |
| 44  | الحركة النسوية الغربية د. عبد الوارث عثمان     |
| 77  | واحة التوحيد د. علاء خضر                       |
| 47  | دراسات شرعية د. متولي البراجيلي                |
| ٤١  | مدخل إلى علم التفسير د. محمد عاطف التاجوري     |
| ٤٤  | باب الفقه د. حمدي طه                           |
| ٤٧  | فقه المرأة المسلمة د. عزة محمد رشاد            |
| 0.  | باب الأسرة المسلمة د. جمال عبد الرحمن          |
|     | تحذير الداعية من القصص الواهية                 |
| 04  | الشيخ علي حشيش                                 |
|     | نماذج تحتذى من أعلام وأئمة أهل السنة           |
| ٥٧  | د. محمد عبد العليم الدسوقي                     |
|     | أمنيات الأحياء وأمنيات الأموات                 |
| 71  | د. صالح بن عبد الله بن حميد                    |
| 75  | العطاء سعادة د. ياسر لعي                       |
| 7.7 | دراسات قرآنية الشيخ مصطفى البصراتي             |
|     | حكم منع الزوج لزوجته من زيارة والديها ومحارمها |
| ٧٠  | المستشار أحمد السيد علي عبده                   |
|     |                                                |

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات الشحن عدم مصر و٣٠٠ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحن Upload by: altawhedmag.com

الرئيس العام 🕰 د . عبد الله شاكر

الحمد لله الذي أرسل رسوله هاديًا ومبشرًا ونذيرًا، وداعيًا إلى الله بإذنه وسراجًا منيرًا، وأشهد أن لا إله إلا الله وحدم لا شريك له إله الأولين والآخرين، وأشهد أن نبينًا وحبيبنا محمدًا عبد الله ورسوله، اللهم صل وسلم ويارك عليه وعلى أصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين. ويعد، فقد تكلمت في اللقاء الماضي عن بعض ما يجب علينًا تحو نبينًا صلى الله عليه وسلم، وأواصل الحديث عن ذلك فأقول وبالله التوفيق،

خلاف. والثاني: عدم وجود حرج أو ضيق من حكمه عليه الصلاة والسلام. والثالث: التسليم والانقياد الطلق لحكمه صلى الله عليه وسلم، وقد أثنى الله تبارك وتعالى على أهل الإيمان لتسليمهم وانقيادهم التام في الظاهر والباطن الم حكم به صلى الله عليه وسلم. قال تعالى: (النور: ٥١)، وهذه الأية تدل على مكانة النبي صلى الله عليه وسلم عند ربه؛ لأن الله تعالى أوجب الانقياد لحكمه وبين أنه لا بد من حصول ذلك الانقياد في الظاهر والباطن، كما لا يجوز مخالفة النص بذوق، أو قياس. قال الشيخ رشيد رضا رحمه الله: واستدلوا بالآية أيضًا على أن النص لا يُعارض ولا يُخصَص بالقياس، فمن بلغه حديث الرسول صلى الله عليه وسلم وردِّه بمخالفة قياسه له؛ فهو غير مطيع للرسول صلى الله عليه وسلم، ولا ممن تصدق عليه الخصال الثلاثة المشروطة

#### ثالثًا: وجوب طاعته والتسليم لأمره صلوات الله وسلامه عليه:

إن طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم واقتفاء أثره واجبة علينا بدليل القرآن الكريم والسنة النبوية واجماع سلف الأمة، قال تعالى: ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى بُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجِكُرَ يِّنَهُدُ لُمَّ لَا يَحِدُوا فِي النَّبِهِمْ حَرَجًا مِمَّا فَهَدِّتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ، (النساء: ٦٥)، في هذه الأية الكريمة يُقسم ربنا-جل في علاه- بربوبيته لرسوله صلى الله عليه وسلم، وهو خطاب تكريم للنبي عليه الصلاة والسلام بين فيه أنه لا يقع الإيمان من العبد ولا يكون، حتى يُحكم الرسول صلى الله عليه وسلم في جميع الأمور، ثم ينقاد لما حكم به ظاهرًا وباطنًا، ويسلم تسليمًا مطلقًا من غير مدافعة أو منازعة. وقد بيّنت الآية أن الإيمان لا يكون صحيحًا إلا بثلاثة أمور لا بد من تحقيقها: الأول: تحكيمه صلى الله عليه وسلم في كل قضية وقع فيها نزاع أو

أخر 333 هـ - العدد ٢١٦ - السنة الثانية والخمس

قضحة الإيمان بنص الآية، ومخالفة نص القرآن بالقياس أعظم جرمًا وأضل سبيلاً، وتدل الآية بالأولى على بطلان التقليد، فمن ظهر له حكم الله وحكم رسوله صلى الله عليه وسلم، في شيء وتركه إلى قول الفقهاء الذين يتعلم مذهبهم كان غير مطيع لله ولرسوله صلى الله عليه وسلم، كما أمر الله عز وجل، وإذا قلنا: إن للعاصي أن يتبع العلماء، فليس المعنى أن يتخذهم شارعين الله عليه وسلم المورية صلى الله عليه وسلم المنصوصة، وإنما يتبعهم بتلقي هذه النصوص عنهم والاستعانة بهم على فهمها، لا في آرائهم وأقيستهم المعارضة للنص، وتفسير المنار، ج٥، ص٢٢٨).

عن رسول الله صلى الله عليه وسلم تعين على كل مؤمن بالله ورسوله صلى الله عليه وسلم الأخذ به وقبوله ظاهرًا وباطنًا، وألا يلتمس مخارج لرده أو تأويله ليخرج به عن ظاهره، لذهب تقلده، أو عصبية نشأ عليها، قال الإمام صالح بن محمد الفلاني رحمه الله: وإن حكم الحاكم المجتهد إذا خالف نص كتاب الله تعالى وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وحب نقضه ومنع نفوذه، ولا يعارض نص الكتاب والسنة بالاحتمالات العقلية والخيالات النفسانية والعصبية الشيطانية، بأن يقال: لعل المجتهد قد اطلع على هذا النص وتركه لعلة ظهرت له، أو أنه اطلع على دليل آخر ونحو هذا، مما لهج به فرق الفقهاء والمتعصبين، وأطبق عليه جهلة المقلدين فافهم، (نقله عنه القاسمي في محاسن التأويل: ج٥/١٣٧٥).

وقد منع الله سبحانه وتعالى المؤمنين أن يختاروا بعد أمر الله وأمر رسوله صلى الله عليه وسلم قال تعالى: وَمَا كَانَ لِنُوْمِنِ وَلَا مُنْمَةٍ إِذَا فَتَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ فَكُمْ لُهُمْ لُهُمَا مُنْمَةً إِذَا فَتَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ فَكُمْ لُهُمِنَا مِنْ أَنْرِهُمُ وَمَنْ فَكُلُو أَنْمِنا مُوسَلِقًا مَنْ أَنْ يَعْمَى الله وَأَمْر رسوله صلى الله يختار بعد أمر الله وأمر رسوله صلى الله عليه وسلم؛ لأن أمرهما حتم واجب التنفيذ.

قال الرازي رحمه الله: وليس لمؤمن ولا مؤمنة أن يكون له اختيار عند حكم الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، فما أمر الله هو المتبع، وما أراد النبي صلى الله عليه وسلم هو الحق، ومن خالفهما في شيء فقد ضل ضلالا مبينا؛ لأن الله هو المقصد، والنبي صلى الله عليه وسلم هو الهادي الموصل، فمن ترك المقصد ولم يسمع قول الهادي فهو ضال قطعًا .. (تفسير الرازي: ج١١/ ٥٩٦). وقد قرن الله -تبارك وتعالى-طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم بطاعته في أيات كثيرة من كتابه، كقوله سبحانه: ﴿ فَا أَمْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّسُولَاتِ فَإِن قُولُوا فَإِنَّ اللَّهُ لَا يُجِبُّ ٱلْكُلِينَ ، (أَلَّ عمران: ٣٢). واعتبر القرآن الكريم طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم طاعة لله، واتباعه حيًّا لله -تبارك وتعالى- فقال سيحانه: مِنْ تُعْلِمُ ٱلنَّسُولَ فَقُدُ أَهُاهُ ٱللَّهُ وَمَن تُولِّي فَا أَسُلُنُكُ عُلُهِمْ مِنْظًا ، (النساء: ٨٠)، وقال سيحانه وتعالى: وفي إن كُنتُ تُحُونَ أَنَّهُ فَأَنَّهُونَا المُستَكُمُ اللَّهُ وَلِلْمَ لَكُو الْمُرْتُكُو وَاللَّهُ عَلُولٌ رُحِيتُ ، (أل عمران، (٣١) الما الما الما الما الما

قال ابن كثير رحمه الله في تفسيره: (هذه الأية حاكمة على كل من ادعى محبة الله وليس هو على الطريقة: فإنه كاذب في دعواه في نفس الأمر، حتى يتبع الشرع المحمدي والدين النبوي في جميع أقواله وأفعاله وأحواله. كما ثبت في الصحيح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد ، ولهذا قال تعالى: وقل إن كنتم تحبُّون الله فاتبعُوني يُحْسِكُمُ اللَّهِ أي: يحصل لكم فوق ما طلبتم من محبتكم إياد، وهو محبته إياكم، وهو أعظم من الأول، كما قال بعض العلماء: ليس الشأن أن تحبّ، وإنما الشأن أن تحبّ، وقال الحسن البصرى وغيره من السلف: زعم قوم أنهم يحبون الله، فابتلاهم الله بهذه الآية). (تفسیر ابن کثیر: ج۲/۲).

والحديث المذكور آنفًا يفيد وجوب السرجوع إلى حكم السنة وتسرك ما خالفها



امتثالا لأمر الله تعالى بإيجاب طاعة رسوله صلى الله عليه وسلم، وقد كان صحابة النبي عليه الصلاة والسلام يستقون أحكام الشرع من القرآن الكريم الذي يتلقونه من الرسول صلى الله عليه وسلم وكذلك ما كانت تنزل آيات القرآن الكريم مجملة أو مطلقة، وكان النبي صلى الله عليه وسلم هو الذي يشرحها ويبينها، وقد كانوا -رضوان الله عليهم-يلتزمون حـدود أمـره ونهيه، ويتبعونه في أقواله وعباداته ومعاملاته، وقد بلغ من اقتدائهم بالنبي-عليه الصلاة والسلام- أن كانوا بفعلون كما بفعل ويتركون ما يترك دون أن يعلموا لذلك سبنًا، أو أن يسألوه عن علته وحكمته، فقد أخرج البخاري عن ابن عمر رضى الله عنهما، قال: «اتخذ النبي صلى الله عليه وسلم خاتما من ذهب فاتخذ الناس خواتيم من ذهب، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: إنى اتخذت خاتما من ذهب فنبذه، وقال: إنى لا ألبسه أبدًا، فنبذ الناس خواتيمهم،. وقد بوب البخاري رحمه الله لهذا الحديث بقوله: «باب الاقتداء بأفعال النبي صلى الله عليه وسلم، وعلق الحافظ ابن حجر رحمه الله على هذه الترجمة بقوله: والأصل فيه قوله تعالى: القد كان لَكُمْ فِي رَسُولَ اللَّهُ أَسُوةً حَسَنَةً ،، وقد ذهب جمع إلى وجوبه لدخوله في عموم الأمر بقوله تعالى: ، وما آتاكم الرسول فخذوه، ويقوله: ﴿ فَاتَّبِعُونَى يُحْبِبُكُمُ اللَّهِ . (فتح البارى: ج١٢/١٧٤).

كما كان الصحابة رضي الله عنهم يعتبرون ما جاء به في سنته كالقرآن في وجوب العمل به، ويدل على ذلك ما جاء عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه، أنه قال: "لعن الله الواشمات والمستوشمات والمتفلجات للحسن، المُغيرات خلق الله، فبلغ ذلك امرأة من بني أسد يقال لها أم يعقوب، فجاءت فقالت: إنه بلغني أنك لعنت كيت وكيت، فقال: ومالي بلغني أنك لعنت كيت وكيت، فقال: ومالي الله على الله على الله عليه وسلم وهو في كتاب الله، عليه وسلم وهو في كتاب الله، فقالت: لقد قرأت ما

بين اللوحين فما وجدت فيه ما تقول، قال: لئن كنت قرأتيه لقد وجدتيه، أما قرأت: وما لئن كنت قرأتيه لقد وجدتيه، أما قرأت: وما قاتكم الرّسُولُ فَحُدُوهُ وما نَهَاكُم عَنْهُ فَانتهُوا، وقالت: بلى، قال: فإنه قد نهى عنه، قالت: فإني قالت: بلى، قال: فإنه قال: فاذهبي فانظري، فذهبت فنظرت قلم ترّ من ذلك شيئًا، فقال: فذهبت فنظرت فلم ترّ من ذلك شيئًا، فقال: لو كانت كذلك ما جامعتها. (البخاري: ٢٨٨٦). والشاهد من الحديث إطلاق ابن مسعود رضي وقد فهمت أم يعقوب ذلك إلى كتاب الله، وقد فهمت أم يعقوب ذلك، وقررها على هذا الفهم، وبين لها أنه أراد بذلك قول رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأن كلامه وحي من عند الله، وقد أخبر الله في كتابه عن مهمة الرسول مبين له مُوضَح لمراميه وآياته، فقال تعالى: مبين له مُوضَح لمراميه وآياته، فقال تعالى:

محمد الأمين الشنقيطي رحمه الله: "وقد ذكر جل وعلا في هذه الآية حكمتين من حكم إنزال القرآن على النبي صلى الله عليه وسلم! إنزال القرآن على النبي صلى الله عليه وسلم! إحداهما: أن يبين للناس ما نُزُل إليهم في هذا الكتاب من الأوامر والنواهي، والوعد والوعيد، ونحو ذلك، وقد بئن هذه الحكمة في غير هذا الموضع كقوله: "وما أنزلنا عَليْكَ الكتاب الله المنه الذي اختلفوا فيه، والحكمة الثنية، هي التفكّر في آياته والاتعاظ بها كما قال هنا: "ولعلهم يَتفكّرون". (أضواء البيان: قال هنا: "ولعلهم يَتفكّرون". (أضواء البيان).

وختامًا أقول: إن الله تبارك وتعالى وعد من أطاع النبي صلى الله عليه وسلم بدخول الجنة، وتوعد من عصاه بدخول النار، كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "كُلُ أَمْتي يدخلون الجنة إلا من أبى، قالوا: يا رسول الله، ومن يأبى؟ قال: من أطاعني دخل الجنة، ومن عصاني فقد أبى،

أسأل الله تعالى أن يُوفَقنا لمرضاته واتباع نبيه صلى الله عليه وسلم، وللحديث صلة بإذن الله.

DETAILS. L.

# الفارات الذرائد



قال تعالى: ﴿ وَمِنْ مَايَسِهِ، يُرْبِكُمُ ٱلْبَرْقَ خُوفًا وَطْمَعًا وَمُعَزَّلُ مِنَ الشَّمَاءِ مَامٌ فَيُحْي. بِهِ ٱلأَرْضَ بَعْدُ مَوْنِهَا ۚ إِكَ فِي ذَٰلِكَ لَآبُتِ لِغَوْمِ يَعْقَلُونَ ﴾ (أ) وَمِنْ مَالِئِلِهِ أَنْ تَقُومُ ٱلسَّمَامُ وَٱلْأَرْضُ بِأَمْرِيرُ ثُمَّ إِنَّا دَعَاكُمُ مَعْوَةُ مِنَ ٱلأَرْضِ إِذَا أَنْدُ عَرِّجُونَ الْأَلَّ وَلَمُ مَنْ فِي ٱلشَّمْوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكُلُّ لَدُ قَيْدُونَ ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَنْدُواْ الْغَلَقَ ثُمَّ لُسَدُمُ وَهُوا أَلْمَوْتُ عَلَيْهُ وَلَهُ المَثَلُ الْأَعْلَىٰ فِي الشَّوْتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَرْبِرُ الْحَكِمَ \* (سورة الروم: ۲۳-۲۷).

فَأَنْهَا لِلْهُ مَاكِ رَحْمُتُ اللَّهِ كُنْفُ عُنِي ٱلْأَرْضُ بَعْدَ مُوتِياً إِنَّ ذَلِكَ لَمُعْنَى ٱلْمَوْتُنَّ وَهُو عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ قَدِيلٌ ، (الروم: .(0.- 4)

١٧ - بقاء الشموات والأرض: «وَمِنْ آيَاتِهِ أَن تَقُومَ السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ بِأَمْرِهِ ثُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعْوَةً مِّنَ الْأَرْضَ إِذَا أَنْتُمْ تَخُرُجُونَ ٢٥ ، وَمِنْ دَلاَئِلِ التَّوْحِيد والشفذرة بقاء السماء وَالْأَرْضِ إِلْى الْأَجَلِ الْسَمِّي عَنْدَ الله، قالله تَعَالَى خَلَقَ السَّمُوَات

#### والم د. عبدالعظیم بدوی

وُمَنَازِلُهُمْ، أَوْ يَذْهَبُ بِأَبْصَارِهِمْ، وَيَطْمَعُونَ أَنْ نَكُونَ بَعْدَهُ الْمَطَرُ الَّذِي يُخيى الله به الأرض بُعُدُ مُؤتها، ﴿ أَلَهُ ٱلَّذِى يُرْسِلُ ازَيْنَعَ فَنْكِيرُ سَخَاءًا فَيَتَسْطُلُهُ فِي التَّمَاءِ كُنْفَ مِثَالًا وَبَحْمَلُهُ لَشَمَاءٍ فَنْزِي ٱلْوَدْقَ يَحْرُجُ مِنْ عَلَيْلِهِ ۗ فَإِذَا أَسَابَ بِدِ، مَن يَشَاهُ ن عبادوه إذا هُمْ يَسْتَثَيْثُرُونَ ﴿ اللَّهِ عَانُوا مِن فَبَلِ أَن يُعَزِّلُ نَلِيْهِم مِن فَهُورِ لَلْبُلِيدِي (يَا

الحمد لله رب العالمين، والصيلاة والسيلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

« وَمِنْ آيَاتِهِ يُرِيكُمُ الْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنَزِّلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءَ فَيُحْيى به الْأَرْضَى بَعْدَ مَوْتَهَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَاتَ لُقَوْمِ يَعْقِلُونَ

وَمِنْ دَلاَئِلِ التَّوْحِيد وَالْفُدْرَةِ الْسِرُقُ، تَلْكُ الظاهرة الكؤنية الْحُسُوسَةُ، يَرَاهَا النَّاسَ فيَخَافُونَ أَنْ يَحُرِقُهُمْ

05

الَ مَنْ وَ نُكُر (أ) خُفُمًا أَنْصَنَارُهُمْ يَقَرُجُونَ مِنَ ٱلْأَمْدَاتِ كَأَنَّهُمْ جَرَادُ شُنَيْنُ ﴿ ثُنَّهُ لِمِينَ إِلَى ٱلدَّاعِ يَقُولُ ٱلكَّفِيرُونَ هَدُا يَوْمُ غِن (القمر: ٦-٨).

وَالْأَرْضَى وَجَعَلَ لَهُمَا

أجَـالًا، كَمَا قَـالَ تَعَالَى:

و مَا خَلَقْنَا ٱلشَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا

يَنْهُمَّا إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَهَلِ مُسَتِّي،

(الأحقاف ٣)، فهما

قَائمَتَان، بَاقْبَتَان، مَا

بَقِيَ الْأَجِلُ، فَإِذَا انْتَهِي

زَالْتًا، كُمَا قَالُ تُعَالَى:

دانَّ الله يُشيكُ الشَّمَوَتِ

وْٱلْأَرْضَ أَن تَرُولًا وَلَهِن زَالْمَا

إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ لَكِهِ مُنْ يَعْدِهُ

إِنَّهُ كَانَ عَلِمًا عَقُولًا ، (فاطر:

١٤)، وقَالَ تَعَالَى: ﴿ أَلَوْ

الْ الله سَخْرَ لَكُمْ مَّا فَي

ٱلْأَرْضَ وَٱلْفُلُكَ نَجْرِي فِي ٱلْبُحْرِ

بأنهد وَهُنسِكُ ٱلتَكُمَاءُ أَن

تُفَعَ عَلَى ٱلأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِيهُ إِنَّ

آلَّهُ بِٱلنَّاسِ لَرَهُونٌ رَحِيمٌ،

منّ أهوال يوم القيامة:

فَإِذَا انْتَهَى الْأَجَلُ، وَنَفْخَ

في الصور، انفطرت

السَّمَاءُ، وَانْشَقْتَ الْأَرْضُ،

وَسُيْرَتُ الْحِمَالُ، وَانْتَهَت

الدُّنيّا، ثُمَّ نَفْخَ فِي الصُّور

النَّفْخَةُ الثَّانيَّةُ، وَنَادَى

المتادى على العظام

الْبَالْيَة، فَاذَا هُمْ قَيَامُ

ينظرُون، كما قال تعالى:

ووَاسْتَمِعْ يَوْمَ يُنَادِ ٱلْمُنَادِ مِن

مُكَانِ قَرِبِ ۞ يَوْمُ يَسْتُمُونُ

الصَّيْحَةَ بِٱلْعَقِي ذَلِكَ يَوْمُ

لَلْمُومِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

وَنُبِتُ وَإِلَيْنَا الْمُعِيدُ (اللَّهِ عِنْ

تنتقؤل الأزش عنهم ببزاعا

وَالِكَ حَشَرُ عَلَيْمًا يَسِيرُ ، (ق:

٢٤-٤٢)، وقال تعالى:

و فَتُولُّ عَنْهُمُ يَوْمَ يَدُعُ ٱلدَّاعِ

(الحج: ٥٥).

٢٦ وَهُوَ الَّذِي يَبْدَأُ الْخُلْقَ ثُمُّ يُعِيدُهُ وَهُـوَ أَهُـوَنُ عَلَيْهِ وَلَهُ الْمُثَلُ الْأَعْلَى فِي السماوات والأرضى وهو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ٢٧ »: لمَّا ذُكِّرُ الْأَيِّاتُ وَكَانَ مذلولها الشدرة على الْحَشْرِ الَّتِي هِيَ الْأَصْلُ

أضاد

وَأَمَّا قَوْلُهُ تَعَالِي: «كُلُّ لُهُ قَانتُونَ ٢٦، فَالْقُنُوتُ الكذك وزهو القنوت الْقَدُرِيُّ، الَّذِي لا يُتَرِثُنُ عَلَيْهِ ثُوَابٌ، وَهُوَ جَرِيَانُ قَدر الله في كُل خَلْقه، شاءُوا أم أيوا، فما شاء الله كان وإن لم يشا يَكُنْ وَإِنْ شَاءَ الْعِنَادُ.

لا إله إلا الله: «وَلَـهُ مَن فِي السَّمَاوَات

وَالْأَرْضِي كُلُّ لَهُ قَانِتُونَ

الْآخَرُ، وَالْوَحْدَانِيَةَ الْتِي هي الأصل الأول، أشار النَّهَا بِشَوْلِهِ: ﴿ وَلَـٰهُ مَنْ في السماوات والأرضى، يعنى لا شريك له أضلاً، لأنَّ السَّمَوَاتَ وَالْأَرْضِي وَمَنْ فيهما ملكه، فكلَّ لَهُ مُنْقَادُونَ قَانِتُونَ، وَالشِّرِيكُ يَكُونُ مُنَازِعُا مُمَاثِلاً، فِلا شريكَ لَهُ

العباد، وما لم يشأ لم

أُمَّا الْحُنُوتُ الَّذِي يَتَرِثُبُ عَلَيْهِ الثَّوَابُ فَهُ وَ الاسْتِجَابَةُ لله وَللرَّسُولِ، وَطَاعَةُ اللَّه وَالرُّسُولِ، فَمَنِ اسْتَحَابَ فَلَهُ الْحَسْنَى، وَمَنْ لُم يَسْتَحِبُ فَلَهُ النَّارُ، كَمَا قَالُ تُعَالِي: ﴿ لِلَّذِينَ ٱسْتَعَادُا لرَبِّهُ ٱلْحُسْنَ وَٱلَّذِينَ لَهُ بَسْتَجِبُوا لَهُ لَوْ أَنَّ لَهُم مَّا في ٱلأَرْضِ جَبِيعًا وَمِثْلَهُ مُعَهُ لَالْتُدَوُّ إِسِورُ أُولَتِكَ لَكُمْ سُورًا للستاب ومأونهم جهتم ويثنن الباد، (الرعد:١٨).

وذلك حشر علينا يسين

ثُمَّ ذَكُرُ الْلَدُلُولُ الْآخَرُ، فقال تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يندأ الخلق ثم يُعيدُهُ وهُو أَهُـونَ عَلَيْهِ أَيْ فِي تظركم الاعادة أهون من الانسداء، لأنَّ من يَضْعَلُ فَعْلاً أَوْلاً يَضَعُبُ عَلَيْهِ، ثُمَّ إذا فعل نعد ذَلِكَ مِثْلَهُ يَكُونُ أَهُونَ، (التفسير الكبير (٢٥/ ١١٧و١١٧).

عَن ابْن عَبَّاس رضي الله عنه: يغنى أيسر عليه. وقال مُجاهدُ رحمهُ الله: الأعادة أهون عليه من الْبَدَاءَةِ، وَالْبَدَاءَةُ عَلَيْهُ هَيْنُهُ. وكذا قال عكرمة وغيره.

وروى النُخاري عَنْ أبي هُ رَيْدَةً رضى الله عنه عَن النّبي صلى الله عليه وسلم: «قَالُ الله؛ كَذَيني



حَيِّ مِنْ عُضُو حَيْ. وَقَالَ: ﴿ لُقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ٢١ ، لأنَّ ذلك لا يُدْرَك الأ بالفكرية تأليف بين شَيْئِينَ لَمْ يَكُنْ بَيْنَهُمَا تَعَارُفْ. ثُمَّ أَتُبَعَهُ بِمَا هُوَ مُشَاهَدُ لِلْعَالَمِ كُلُّهِمْ، وَهُوَ خُلْقُ السَّمَوَاتَ وَالْأَرْضِ، وَاخْتُ الْفُ اللَّفَ اللَّفَات وَالْأَلُوانِ، وَالْاخْتَلَافُ مِنْ لُوَازِم الْإِنْسَانِ لا يُفَارِقُهُ، وقَالَ: ﴿ لَلْعَالَمِينَ ٢٢ ، لأَنَّهَا آيةً مَكْشُوفَةً للْعَالَمِ. ثُمّ أَتُبِعَهُ بِالْمُنَامِ وَالْانِتَغَاءِ، وَهُمَا مِنَ الْأُمُورِ الْمُفَارِقَةَ قِ بَعْضِ الْأَوْقِ ات، بخلاف اختلاف الأنسنة وَالْأَلْوَانِ، وَقَالَ: " لَقُوْم يَسْمَعُونَ ٢٣ ، لأنَّـهُ لمَّا كان من أفعال العبادة قَدْ يُتَوهَمُ أَنَّهُ لا يُحْتَاجُ إلى مُرْشد، فنبَّهُ عَلَى السَّمَاءِ، وَجُعَلَ الْبَالُ مِنْ كلام المُرشد.

وَلَا ذَكَرَ عَرْضَيّات الْأَنْفُسِ
اللاَّرْمَة وَالْمُفَارِقَة، ذَكَرَ
عَرْضَيْات الْأَفْاقِ الْمُفَارِقَة
مَنْ إِرَاءَةَ الْبَرِقِ وَإِنْ زَالِ
مِنْ إِرَاءَةَ الْبَرِقِ وَإِنْ زَالِ
مِنْ الْأَرْضِ، وَهُو الْإِتْيَانُ
مِنَ الْأَرْضِ، وَهُو الْإِتْيَانُ
وَالْاحْـياءُ، كَمَا قَـدُمُ
السّموات على الْأَرْضِ،
وقدم البرق على الْأَرْضِ،
وقدم البرق على الأَزْول،
لأنّهُ كَالْبَشِر يَحِيءُ بَيْنَ
يَدِي الْقَادِم، وَالْأَعْرَابُ لاَ
يَدِي الْقَادِم، وَالْأَعْرَابُ لاَ
إِنْ لَمْ يَكُونُوا قَـدْ رَاوُا
الْبُرُوقِ اللائحة مِنْ جَانِبِ
الْبُرُوقِ اللَّائِحَة مِنْ جَانِبِ

ابْنُ آدَمُ وَلَمْ يَكُنُ لَهُ دَلِكَ، وَشَتَمَني وَلَمْ يَكُنْ لَهُ دَلِكَ، وَشَتَمَني وَلَمْ يَكُنْ لَهُ إِيَّايَ وَشَتَمَني وَلَمْ يَكُنْ لَهُ إِيَّايَ هَقَوْلُهُ لَنْ يُعيدني كَمَا بَدَأَني، وَلَيْسَ أَوَّلُ الْخُلْقِ بِلْهُونَ عَلَيْ مِنْ إِعَادَته، وَأَمَّا شَتْمُهُ إِيَّايَ هَقَوْلُهُ اتَّحَدَ الله وَلَـدَا، وَأَنَا لله وَلَـدَا، وَأَنَا يَلِدُ وَلَمْ يُولَد، وَلَمْ يَكُنَ للهُ يُولُد، وَلَمْ يَكُنَ لِلهُ كُفُوا أَحَدُ، وَالْبِخاري يَلِهُ لَكُنُ للهُ وَلَـد، والبِخاري ( / ٨ ) ٢ ٢ ٩ ٤ ) .

وَقُولُهُ تَعَالَى؛ وَوَلَهُ الْمُثَلُ الأعلى فالسماوات وَالْأَرْضِ، عَنْ ابْنِ عَبَّاس رضى الله عنه كموله تَحَالَى: لَيْنَ كِنْادِ الشوري ۱۱)، (الشوري ۱۱)، وقال قتادة رحمه الله: مثله أنه لا اله الا هو ، ولا رَبُ غَيْرُهُ. ﴿ وَهُوَ الْعَزِينُ } الذي لا يُعَالَبُ ولا يُمَانَعُ، بِلْ قَدْ عَلِبِ كُلِّ شَيْء، وَقَهُرَ كُلُّ شَيْء بِقُدُرته وسلطاته، والحكيم ٢٧، ف أقواله وأفعاله شرعًا وقدرًا. (تضسير القرآن العظيم (٣٠/٠٣٤).

مِنْ لَطَالَفُ الْآیات،

بَدُأُ أَوْلاً مِنَ الْآیات،

بالنَشْآة الْأُولَى، وهي

خَلْقُ الْإِنْسَانُ مِنَ التُّرَاب،

ثُمْ كُونُهُ بَشْرًا مُنْتَشَرًا،
وهُو خَلْقَ حَيْ مِنْ جَمَاد،
ثُمُ أَتْبَعَهُ بِأَنَّ خَلَقَ لَهُ

مِنْ نَفْسِهُ زَوْجًا، وَجُعل

بَيْنَهُمَا تُوادُّ، وَذَلْكَ خَلْقَ

ثُمَّ خَتَمَ هَـنَهِ الْأَيْاتِ
بِقِيامِ السَّمَوَاتَ وَالْأَرْضِ،
وَذَلِكَ مِنْ الْعَوَارِضِ
وَذَلِكَ مِنْ الْعَوَارِضِ
السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لاَ يَخْرُجُ
السَّمَاء وَالْأَرْضِ لاَ يَخْرُجُ
عَنْ مَكَانِه، فَيُتَعْجُبُ
مِنْ وُقُوفِ الْأَرْضِ وَعَدمِ
مَنْ وُقُوفِ الْأَرْضِ وَعَدمِ
نَزُولِهَا، وَمِنْ عُلُو السَّمَاءِ
وَثَبَاتَهَا مِنْ غَيْرِ عَمَد.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحسد لله رب العالمين.



هدية الذاكرين في الاحتفال بسيد المرسلين صلى الله عليه وسلم

> الد. مرزوق محمد مرزوق نائب الشرف العام

الحمد لله حمد الشباكريين، والصيلاة والسلام على النبي الكريم وأصحابه الفرّ الميامين وآل بيته ومن اهتدى بهديه من الصالحين، وبعد:

فإن مما لا شك فيه كثرة اهتمام السلمين في الأيام الخالية القريبة بالاحتفال بمولد النبي صلى الله عليه وسلم كما يزعمون، وحُقّ للناس أن تكون شكر نعمة مبعثه في قلوب الناس أكثر من هذا، لكن ينبغي مع هذا الاستحقاق أن يكون محفوهًا بلياس العبودية الذي مقتضاه الوقوف على أوامر الله في كيفية هذا الشكر، فلا نُحرَك ساكنًا ولا نُسكَن متحركًا إلا وهو مأذون فيه، وهذا هو مقتضى المحية.

روى أبو داود في سننه قال: حدثنا أحمد بن صالح قرأت على عبد الله بن نافع أخبرني ابن أبي ذئب عن سعيد المقبري عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: « لا تجعلوا بيوتكم قبورًا، ولا تجعلوا قبري عيدًا، وصلُّوا علىٌ فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم،.

#### التخريج والتحقيق

أخرجه أبو داود (٢٠٤٢) واللفظ له، وأحمد (٨٧٩٠) وصححه الألباني بطرقه وشواهده في صحيح سنن أبي داود، والحديث حسن جيد الإسناد، وله شواهد كثيرة يرتقي بها إلى درجة الصحة. قاله الشيخ العلامة محمد بن عبد الهادي رحمه الله.

وقال في فتح المجيد شرح كتاب التوحيد: رواته مشاهير، لكن قال أبو حاتم الرازي فيه عبد الله بن نافع ليس بالحافظ نعرف وننكر. وقال ابن معين: هو ثقة، وقال أبو زرعة: لا بأس

وقال ابن تيمية: ومثل هذا إذا كان لحديثه

شواهد عُلم أنه محفوظ، وهذا له شواهد متعددة. انتهى،

ومن شواهده ما روي عن علي بن الحسين أنه رأى رجلاً يجيء بالحسين أنه رأى رجلاً يجيء وللى فرجة كانت عند قبر النبي صلى الله عليه وسلم فيدخل فيها فيدعو فنهاه، وقال: ألا أحدثكم حديثًا سمعته من أبي عن جدي عن رسول الله أبي عن جدي عن رسول الله تتخذوا قبري عيدًا ولا بيوتكم قبورًا؛ فإن تسليمكم يبلغني أيسن كنتم" رواه الضياء في أيسن كنتم" رواه الضياء في إسماعيل.

انمسادفسن المسطفى ق بيت عائشة مخافة اتسخساد قبره مسجدا.

la la

يبتدع خلافًا للدليل، بل كذلك يتعمد مخالفة الأمر لو جاءه؛ إعجابًا برأيه ضد الأمر الشرعي، ولأنني ليس من عادتي تناول الأسماء لكن القائل لا يـزال من الأحياء؛.

#### شرح العديثاء

(لا تجعلوا بيوتكم قبورًا): أي لا تتركوا عبادة الذكر والصلوات وسائر العبادات فتكونوا فيها كأنكم أموات. شبه المكان الخالي عن العبادة بالقبور، والغافل

عنها بالميت، ثم أطلق القبر على المقبرة. ودلالـة القرآن على كون المستجيب لله تعالى بعبادته وذكره أنه من الأحياء وغير المستجيب بأنه من الأموات قال تعالى: المستجيب بأنه من الأموات قال تعالى: وَيَأَيُّهُا اللَّهِيَّ عَمَّوا السَّيْحِيُّ فِي وَالْمَوْلِ إِنَّا مُعْلَى اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ وَالْمَوْلِ إِنَّا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى وَعِلَى اللَّهُ عَلَى وَعِلَى اللَّهُ عَلَى وَعِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى وَعِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى وَعِلَى اللَّهُ عَلَى ا

وقيل: المراد: لا تدفنوا في البيوت، وإنما دُفن المصطفى في بيت عائشة مخافة اتخاذ قبره مسجدا، ذكره القاضي، قاله المناوي في فتح القدير، وقال الخفاجي: ولا يرد عليه أنه حسلى الله عليه وسلم- دُفِنَ في بيته؛ لأنه التُبعَ فيه سُنة الأنبياء عليهم السلام كما ورد: "ما قبض نبيًّ إلا دُفِنَ حيث يُقبَض". فهو مخصوص بهم انتهى.

 ٢- (ولا تجعلوا قبري عيدًا): أي لا تقصدوا قبري بالزيارة للاحتفال عنده كالاحتفال بأعياد المسلمين. بل ولا تشدوا إليه الرحال؛ إذ الرحال تُشد إلى المسجد النبوى المارك.

#### سبب اختيار هذا العديث ر

هو ما انتشر في الأيام التي نحياها والتي قبلها من رغبة بعض أهل الفضل في عمل الخير بالاحتفال بمولد النبي صلى الله عليه وسلم بما يقدّمونه من أعمال لا يبالون إن كانت ممنوعة أو كانت مشروعة أو أصلها مشروء لكنها وافقت عملاً ممنوعًا أو حتى مشروعة في موضع وزمن غير مشروع؛ إذ كله ممنوع، فأحببنا أن نهدى للمحبين المشروع من هدى سيد المرسلين الذي أمر رب العالمين وغير المقيد بزمن ولا عيد والمنصرف لله لا للعبيد؛ مثل عبادة الذكر عامة والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم خاصة من هذا الحديث؛ هذا لمن يحب الله ورسوله حقًا ويرجو التأسى بحبيبه صدقًا كما قال الله تعالى: ﴿ قُلِّ إِن كُنتُ نُجِبُونَ أَلَّهُ فَأَتَّبِعُونِي يُحْبِيِّكُمُ أَنَّهُ ، (أَلْ عمران: ٣١).

إذن فآية المحبة الاتباع لا كما أحدث الناس من ابتداع بدعوى المحبة، حتى رأينا بعضهم يغالي في بدعته عندما طالبه المنصفون بالدليل على فعله فيقول: "ولو خرج علينا رسول الله فقال: لا تحتفلوا سنحتفل ولا نبالي"؛ أي ليس فقط أنه

2

ثم يقصد الزائر القبر الشريف بالزيارة والسالام المشروع لا التعبد المنوع ولا ما يفعله الجاهلون عند القبور ونحوها، والعيد اسم ما يعود من الاجتماع العام على وجه معتاد عائدًا ما يعود السنة أو يعود الأسبوع أو الشهر ونحو ذلك.

وقال ابن القيم: "العيد ما يُعتاد محيثه وقصده من زمان ومكان مأخوذ من المعاودة والاعتياد، فإذا كان اسمًا للمكان فهو المكان الذي يُقصد فيه الاجتماع الانتياب بالعبادة وبغيرها كما

أن السجد الحرام ومنى ومزد لفة وعرفة والشاعر جعلها الله تعالى عيدا للحنفاء ومثابة للناس، كما جعل أيام العيد منها عيدًا. وكان للمشركين أعياد زمانية ومكانية فلما جاء الله بالإسلام أبطلها، وعوض الحنفاء منها عيد الفطر وعيد النحر، كما عوضهم عن أعياد المشركين المكانية بكعبة ومنى ومزد لفة و سائر المشاعر انتهى.

قال المناوي في فتح القدير: "معناه النهي عن الاجتماء لزيارته اجتماعهم للعيد إما لدفع المشقة أو كراهة أن يتجاوزوا حد التعظيم، وقيل: العيد ما يُعاد إليه أي لا تجعلوا قبري عيدًا تعودون إليه متى أردتم أن تصلوا على، فظاهره نهى عن المعاودة، والمراد المنع عما يوجيه، وهو ظنهم بأن دعاء الغائب لا يصل

٣- ويؤيده قوله: "وصلوا على؛ فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم": أي لا تتكلفوا المعاودة إلى! فقد استغنيتم بالصلاة على.

#### مما يُستفاد من العديث:

١- كان النَّبِيُّ صلَّى الله عليه وسلم حريضًا على أمَّته، يُعلِّمهم الخير، ويأمرُهم بما يَنفعهم؛ ومن هذا أنَّه صلَّى اللَّه عليه وسلَّم أمَرُهم أَنْ يَجِعلوا نُصيبًا من صلاتهم وعبادتهم

من العبادات المُهمَّة التي نَبَّهُهُم 66 الفعلها. كان للمشركسن أعياد ٢- أهمية التوحيد وسد كل ذريعة إلى الشرك؛ إذ نهى عن قصد زمانية ومكانية فلما قبر النبي صلى الله عليه وسلم جاء الله بالإسلام بالزيارة الخاصة المستقلة عن أبطلها، وعوض زيارة المسجد حتى ولو لم يحدث الحنضاء منها عبيد القطر وعيد الثحر.

عنده، فما بالنا بمن أحدث؟! وما بالنا بمن أشرك؟! فصرف ما لا يكون إلا لله من العبادات كالدعاء صرفه لرسول الله وحاشاه، وما بالنا يمن يضعل ذلك لغير رسول الله من الشركاء صلحاء كانوا أم

فِي بُيوتهم، والصّلاة عليه، وغير ذلك

غير صلحاء، أمواتًا كانوا أو أحياء؟! وحق لنا أن نحتفل فنداوم على شكر ربنا على نعمة الإسلام الذي يحرر العقول والقلوب ويربطها بعلام الفيوب فيخرج العباد من عبادة العباد لعبادة رب العباد، فيعلوا بأرواحهم من وحل الطين إلى عنان السماء.

٣- وفيه: الحَتُ على الصَّلاة على النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم، وما أعظمها من عبادة للمحدين حقًا؛ وما أحلاها من قربي للمتبعين صدقًا! فليست العبادات بالرأي وليس الحب بالهوى، ولكن الامتثال دليل الحب.

٤- وفيه: بَيانُ لكرامة النَّبِيُّ صلَّى الله عليه وسلم على ربه: إذ تبلغه الملائكة السلام مهما كان موقع المسلم من الأنام، فيا لها من كرامة ومحدة من الله وعلى الإيمان دليل وعلامة.

٥- وفي الحديث دليل على منع شد الرحل إلى قيره -صلى الله عليه وسلم-، والى قبر غيره من القبور والمشاهد؛ لأن ذلك من اتخاذها أعيادًا؛ قاله شيخ الاسلام ابن تيمية رحمه

قال في فتح المجيد شرح كتاب التوحيد: وهذه هي السألة التي أفتى فيها شيخ الإسلام أعنى من سافر لجرد زيارة قبور الأنبياء والصالحين، ونقل فيها اختلاف العلماء، فمن مُبيح

لذلك كالغزالي وأبى محمد المقدسي، ومن مانع لذلك كابن بطة وابن عقيل وأبى محمد الجويني والقاضي عياض، وهو قول الجمهور. نص عليه مالك ولم يخالفه أحد من الأئمة وهو الصواب؛ لحديث "لا تُشد الرحال إلى ثلاثة مساجد"؛ كما في الصحيحين. انتهى كلامه.

٦- وقال المناوى رحمه الله: ويُوخُذ منه أن اجتماع العامة في بعض أضرحة الأولياء في يوم أو شهر مخصوص

من السنة، ويقولون هذا يوم مولد الشيخ ويأكلون ويشربون، وربما يرقصون فيه؛ منهي عنه شرعًا، وعلى ولى الشرع ردعهم على ذلك، وإنكاره عليهم وإبطاله. انتهى.

٧- والحديث دليل على منع السفر لزيارته -صلى الله عليه وسلم- ؛ لأن المقصود منها هو الصلاة والسلام عليه والدعاء له -صلى الله عليه وسلم-، وهذا بمكن استحصاله من بُعد كما يمكن من قرب، وأن من سافر إليه وحضر من ناس آخرين؛ فقد اتخذه عيدًا، وهو منهى عنه بنص الحديث، فثبت منع شد الرحل لأجل ذلك بإشارة النص، كما ثبت النهي عن جعله عيدًا بدلالة النص، وهاتان الدلالتان معمول بهما عند علماء الأصول، ووجله هذه الدلالة على المراد قوله: "تبلغني حيث كنتم"؛ فإنه يشير إلى البُعد، والبعيد عنه -صلى الله عليه وسلم-لا يحصل له القرب إلا باختيار السفر اليه، والسفر يصدق على أقل مسافة من يوم. فكيف بمسافة بعيدة، ففيه النهي عن السفر لأجل الزيارة فقط. والله أعلم.

#### نصبعة وخاتهة

هو التحذير مما يُحدثه الناس اليوم من عدم عنايتهم بالعبادات ولا تعظيمهم المواطن الشعائر والقدسات غير أنهم لا

66 الرحال مساحد،

يقصدون إلا الزيارة، فإذا كانوا بالمسجد وتلبثوا بالصلاة؛ إذ بعضهم لا يهتم بها بالكلية، فاذا سلم الامام عن الصارة قاموا في مصلاهم مستقبلين القبر الشريف بأفعال بدعية ومخالفات شرعية قد تصل أحيانًا إلى مشابهة المشركين من سؤال غير الله وصرف عبادة للمخلوق لا تُصرف إلا لله، ومن أعظم البدء المحرمة: هجوم النسوة حول حجرة المرقد المنور وقيامهن هناك في أكثر الأوقات وتشويشهن على

المصلين بالسوال وتكلمهن مع الرجال كاشفات الأعين والوجوه فإنا لله.. إلى ما ذهب بهم إبليس العدو وفي أي هوة أوقعهم في لماس الدين وزي الحسنات. وإن شئت التفصيل في هذه المسألة، فانظر إلى كتب شيوخ الإسلام كابن تيمية وابن القيم ومحمد بن عبد الهادي من المتقدمين، وأما من المتأخرين فكشيخنا العلامة القاضي بشير الدين القنوجي رحمه الله تعالى، فإن كتابه أحسن الأقوال في شرح حديث: لا تُشَد الرحال، والرد على منتهى المقال من أحسن المؤلفة في هذا الياب.

واعلم أن زيارة قبر النبي -صلى الله عليه وسلم-أشرف من أكثر الطاعات وأفضل من كثير المندوبات، لكن ينبغي لن يسافر أن ينوي زيارة المسجد النبوي، ثم يزور قبر النبي -صلى الله عليه وسلم-، ويصلي ويسلم عليه. اللهم ارزقنا زيارة السجد النبوي وزيارة قبر النبي -صلى الله عليه وسلم- آمين. (يُنظَر؛ عون المعبود شرح سنن أبي داود للعظيم أبادي شمس الدين، الحزء السادس، ص ٢٤ وما بعدها بتصرف ليس باليسير).

واستغفر الله لي ولكم،

والحمد لله رب العالين.



التفكك، ونشر للطمأنينة بين أطرافها، وإن لم تقم العلاقة بين الزوجين على الحبِّ، فكم من أسرة قامت على هذه الأسس لما تحققت وإن غاب الحبّ بين طرفيها، قال الله تعالى: ﴿ فَإِن كُرِهُ تُمُوهُنَّ فَعَسَىٰ أَن تَكُرُهُوا شَيْعًا وَتَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْراً كَيْبَراً ﴾ (النساء: ١٩).

وبالله تعالى التوفيق: الحقوق الزوجية باعتبار من تنسب إليه تنقسم الى ثلاثة أقسام:

تنقسم إلى ثلاثة أقسام:
القسم الأول: الحقوق المشتركة بين الزوجين.
القسم الثاني: الحقوق المختصة بالرجل.
القسم الثالث: الحقوق المختصة بالمرأة.
أما القسم الأول: الحقوق المشتركة بين
الزوجين:

فهي تنقسم إلى قسمين: الأول: حقوق مالية. الثاني: حقوق غير مالية. أما الحقوق المالية:

فهو حق التوارث بين الزوجين بمجرد العقد، فيرث الرجل امرأته إن ماتت عنه ولو لم يدخل بها، وترث المرأة زوجها وتحد عليه أربعة أشهر وعشرًا وإن لم يدخل بها، قال تعالى: وَلَكُمْ مِنْ لَهُ مَا تَدُلُ الْمَالِيَةُ وَلِمُهُ الْمُنْ لَكُمْ الْمُنْ اللهِ اللهُ الل

#### أما الحقوق غير المالية، فمنهاء

۱- انتشار المحرمية بالمصاهرة بين الزوجين: فتحرم أم الزوجة على الزوج وإن علت على التأبيد بمجرد العقد، وتحرم ابنتها عليه بالدخول، وتحرم الزوجة على أب زوجها وإن علا، وعلى ابنه وإن نزل.

٢- المعاشرة بالمعروف، وهو حق مشترك بين النووجين، قال الله تعالى: وَهُنَّ مِثْلُ ٱلْهِي عَلَيْقٌ مِثْلُ الله عَلَيْقَ مَثْلُ الله عَلَيْقَ مَثْلُ الله عَلَيْقَ مَثْلُ الله عَلَيْقَ مَرْمَةً ، (البقرة: ٢٨٨). قال الغزالي في الإحياء (٢/٣): ، والمعاشرة قال الغزالي في الإحياء (٢/٣): ، والمعاشرة المرة المعاشرة المرة المعاشرة المرة المعاشرة المرة المعاشرة المرة المعاشرة المرة المعاشرة المعاش

قَالَ الْغَزَالِي فِي الْإِحِياء (٢٧/٣)؛ والمعاشرة بالمعروف؛ تكون بِحُسْن الخُلُق معها، وكفَ الأذى عنها، بل احتمال الأذى منها، والحِلْم عن طيشها وغضبها؛ اقتداء برسول الله - صلى الله عليه وسلم - فقد كانتُ أزواجه تراجعنه الكلام؛ بل أن يَزيد على احتمال الأذى منها بالمداعبة، والمزاح والملاعبة، فهي

وعن أبي هريرة، قال: قال رسول الله صلي الله عليه وسلم: «لا يفرك مؤمن مؤمنة، إن كرد منها خُلفًا رضي منها آخر، أخرجه مسلم (١٤٦٩)، ومعنى يفرك: يبغض أو يكرد.

ومسألة خدمة المرأة زوجها من الأسس والقواعد التي جعلتها الشريعة بين الزوجين سواء كانت من الحقوق الواجبة عليها له، أو من الإحسان في المعاملة.

وهي مسألة من مسائل الحقوق التي اختلف فيها الفقهاء قديمًا فلم يكن في خلافهم مساغٌ لتخبيب المرأة على زوجها أو تزهيدُ للرجل في الزواج.

وهده المسألة مثلها في الاختلاف مثل اختلاف المثل المختلف المختلاف الفقهاء في وجوب تكفل الرجل بعلاج امرأته سواء قالوا؛ إن العلاج ليس من الحاجات الأساسية، أو قالوا؛ إن النفقة إنما تكون فيما يقابل المنفعة، والتداوي إنما هو لحفظ أصل الجسم فلا يجب عليه التكفل بالعلاج.

لكن التيارات العلمانية وكثير من الجمعيات النسوية حاولت استغلال هذا الثراء في الفقه الإسلامي لإيجاد فجوة ينفذون منها إلى الأسرة ليُحُدثوا بها شرخًا في العلاقة الزوجية، فينبغي للمصلحين التنبه لمثل هذه الأحابيل.

أما من ناحية الشريعة فإن عقد الزواج من أعظم العقود التي يعقدها المكلفون حتى وصفه الله بأنه ميثاق غليظ، قال عز وجل: والمُغَلَّدُتَ مِنكُمْ غَلِظًا ، (لنساء: ٢١).

والحقوق الزوجية المترتبة على هذا العقد من آكد الحقوق التي أمر الله بالوقاء بها، قال تعالى: مِثَانِّهُ النِّبِي النُّوا المُثَوّا أَوْمُوا المُثَوّدُ ، (المائدة، ١).

وهذه الحقوق منها ما هو متفق عليه بين الفقهاء، ومنها ما هو مُختلف فيه، وقبل البيان لمسألة خدمة المرأة لزوجها سأتناول في هذا المقال باختصار غير مُخِلِّ -إن شاء الله تعالى- مسألة الحقوق الزوجية، فأقول





الَّتِي تُطَيِّب قَلُوبَ النساء، وقد كان رسول اللّه -صلّى اللّه عليه وسلّم- يمزح معهنٌ ،.

٣- حق الإنجاب: وهو حق من الحقوق الفطرية الأصيلة التي يحتاجها كل من الرجل والمرأة، ولذا نهى النبي صلي الله عليه وسلم الرجل أن يعزل عن المرأة إلا بإذنها.

٤- حفظ أسرار الفراش؛ فلا يجوز للزوجين أن يفشيا أسرار الاستمتاع بينهما، فذلك من المحرمات، وهو يُفضي لكثير من الشرور، وقد عدّه بعض أهل العلم من الكبائر، فقد ذكره ابن حجر الهيتمي في كتابه الزواجر عن اقتراف الكبائر (٢ / ٥٤) قال: الكبيرة الثالثة والرابعة والستون بعد المائتين: إفشاء الرجل سرّ زوجته وهي سره.

ومن أدلة تحريم ذلك حديث أبي سعيد الخدري، يقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وإن من أشر الناس عند الله منزلة يوم القيامة، الرجل يغضي إلى امرأته، وتُغضي

إليه، ثم ينشر سرها، أخرجه مسلم (١٤٣٧). قال النووي في شرح صحيح مسلم (٨/١٠)، وفي هذا الحديث تحريم إفشاء الرجل ما يجري بينه وبين امرأته من أمور الاستمتاع ووصف تفاصيل ذلك وما يجري من المرأة فيه من قول أو فعل ونحود،.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «هل منكم رجل أتى أهله، فأغلق عليه بابه، وألقى عليه ستره، وأستتربستر الله؟ قالوا: نعم. قال: ثم يجلس بعد ذلك، فيقول: فعلت كذا، فعلت كذا، فعلت كذا، فسكتوا. ثم أقبل على النساء؛ فقال: منكن من تحدُث؟ فسكتن. فجثت فتاة كعاب، على من تحدُث؟ فسكتن. فجثت فتاة كعاب، على الله عليه وسلم ليراها ويسمع كلامها، فقالت: يا رسول الله، إنهم ليحدثون، وإنهن ليحدثن. فقال: هل تدرون ما مثل ذلك؟ إنما مثل ذلك مثل شيطانة لقيت شيطانًا في السكة، فقضى حاجته والناس ينظرون إليه، [أخرجه أبو داود ٢١٧٤، وصححه الأثباني بشواهده في إرواء الغليل ٢٠١٧/٧٣/

قال في عون المعبود (٦ / ١٥٨): "والحديث يدل على تحريم إفشاء أحد الزوجين لما يقع بينهما من أمور الجماع؛ وذلك لأن كون الفاعل لذلك بمنزلة شيطان لقي شيطانة فقضى حاجته منها والناس ينظرون من أعظم الأدلة الدالة على تحريم نشر أحد الزوجين للأسرار الواقعة بينهما الراجعة إلى الوطء ومقدماته.

الناصحة بين الزوجين: وهي حق لكل من الزوجين على الآخر، والأدلة العامة تدل عليه، فمن ذلك حديث تميم الداري أن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: «الدين النصيحة. قلنا: لمن؟ قال: لله، ولكتابه، ولرسوله، ولأئمة المسلمين، وعامتهم، أخرجه مسلم (٥٥).

أما القسم الثاني: الحقوق المختصة بالرجل، فهو حق أصيل، وحق الرجل على امرأته أعظم من حقها عليه؛ لحديث قيس بن سعد، قال النبي صلى الله عليه وسلم: ولو كنت آمرًا

إذنه: - ا - ا - ا - ا

لحديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لا يحل للمرأة أن تصوم وزوجها شاهد إلا بإذنه، ولا تأذن في بيته إلا بإذنه، رواه البخاري (١٩٨٩) ومسلم (١٠٢٦).

ولحديث جابر بن عبد الله. رضي الله عنه
. (الطويل في حجة الوداع) قال رسول الله
صلى الله عليه وسلم: (وإن لكم عليهن ألا
يوطئن فرشكم أحدًا تكرهونه، أخرجه
مسلم (١٢١٨).

٤- حفظ مال الزوج؛ وحفظه يكون بحسن التدبير، وترك الإسراف والتبذير، وعدم الأخذ منه إلا بإذنه، لحديث عبد الله بن عمر، أن رسول الله صلي الله عليه وسلم قال: «ألا كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته؛ وهو فالأمير الذي على الناس راع عليهم، وهو مسؤول عنهم، والمرأة راعية على بيت بعلها مولده وهي مسؤولة عنهم، والعبد راع على مال سيده، وهو مسؤول عنه، فكلكم راع، وكلكم مسؤول عن رعيته، أخرجه البخاري وكلكم مسؤول عن رعيته، أخرجه البخاري

٧- تمكين النزوج من الاستمتاع: وهو حق أصيل قام له هذا العقد، ويجب على الزوجة أن تمكن زوجها من استيفائه بأربعة شروط:
١- إذا كانت الزوجة أهالاً لذلك بأن تكون مطيقة صحيحة.

أحـدًا أن يسجد لأحـد لأمـرت النساء أن يسجدن لأزواجهن؛ لما جُعل الله لهم عليهن من الحق ، أخرجه أبو داود (۲۱٤٠).

قَالَ شَيِخَ الْإِسْلَامُ ابِنَ تَيمِيةً فِي مَجموعِ الْفَتَاوِي (٢٣/٣٢): «وليس على المُرأة -بعد حقُ الله ورسوله- أوجَبُ من حقُ الزوج ...

فمن هذه الحقوق:

الطاعة في المعروف؛ فلا يحل للمرأة أن تعصى زوجها فيما يأمرها به بأربعة شروط:

١ ـ أن يأمرها بمباح ـ

٢ ـ أن يكون لها طاقة على الإتيان به.

٣. ألا يقع عليها ضرر بفعله.

٤. ألا يشغلها عن فعل واجب.

لقوله تعالى: «قَإِنْ أَطَّفَنَكُمْ فَلَا بُنْمُواْ عَلَيْهِنَ حَيِيلًا إِنَّ أَنَّهُ كَاتَ عَلِيًّا كَبِيرًا ، (النساء: ٣٤).

٢- القرار في البيت وعدم الخروج منه إلا بإذن الـزوج: لقول الله تعالى: ﴿ وَقَرْنَ فِي اللهِ عَالَى: ﴿ وَقَرْنَ فِي اللهِ عَلَى اللهِ عَل

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسيول الله صلي الله عليه وسيلم: ،إذا استأذنكم نساؤكم بالليل إلى المسجد، فأذنوا لهن،أخرجه البخاري (٨٦٥)،ومسلم (٤٤٢).

وجه الدلالة من الحديث؛ أن النبي صلي الله عليه وسلم جعل جواز خروجهن لشهود الصلاة في المسجد بإذن من الزوج، فغيره من باب أولى.

وعن عائشة رضي الله عنها أنها قالت للنبي صلى الله عليه وسلم: «أتـأذن لي أن آتي أبوي؟، أخرجه البخاري (٤٧٥٠)، ومسلم (٢٧٧٠).

وجه الدلالة من الحديث: أن أم المؤمنين عائشة -رضي الله عنها- لم تستجز أن تذهب إلى بيت أبويها إلا بإذن زوجها رسول الله صلي الله عليه وسلم فغيره من الخروج باب أولى..

٣- عدم الإذن لأحد في دخول بيته بغير



15

 ٢- ألا تتضرر به سواء لمرضها، أو خوفًا من نقل عدوى بمرضه.

٣- أن تكون خالية من الموانع الشرعية كالتلبس بالإحرام أو الصيام أو التأخير لطاعة مؤقتة، أو الانشغال عن طاعة واجبة.

أن تكون خالية من الموانع الطبيعية
 كالحيض والنفاس.

ومن أدلة وجوب هذا الحق حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلي الله عليه وسلم: «إذا دعا الرجل امرأته إلى فراشه فأبت فبات غضبان عليها، لعنتها الملائكة حتى تصبح، أخرجه البخاري (٣٢٣٧)، ومسلم (١٤٣٦).

أما القسم الثالث: الحقوق المختصة بالمرأة. فهي تنقسم إلى قسمين:

الأول: حقوق مائية.

الثاني: حقوق غير مالية.

أما الحقوق المالية، فهي:

٢- النفقة: وضابط النفقة الواجبة أمران:
 الأول: حال الزوج ضيفًا وسعة.

الثاني: العرف الذي تعرف عليه الناس في حاله وحالها.

ومن أدلة وجوب النفقة قوله تعالى: « النَّهَالُ تَرْاوُرِكَ عَلَى النِّكَا، بِمَا فَكُكُلُ اللّهُ مَسْهُمْ عَلَ مَّضِ وَبِسَا أَنفَقُوا مِنْ أَمْوَلِهِمْ، (النساء: ٣٤)، وقوله: « لِنُفِقْ مُنَا مَانفُافُهُ لَا يُكِلِّفُ اللّهُ تَسَالٍلًا مَا مَنْهَا رَنْفُهُ فَلِيْفِقْ مِنَا مَانفُافُهُ لَا يُكِلِّفُ اللّهُ تَسَالٍلًا مَا مَنْهَا مَنْجَمُلُ اللّهُ تَسَالٍ لا مَا مَنْهُمُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّه

وفي حديث جابر بن عبد الله -رضي الله

عنه- قال رسول الله صلي الله عليه وسلم: «ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف» أخرجه مسلم (١٢١٨).

٣- السكنى: لقوله تعالى: وأتكوفن من حَتَّ لَكُوفن من حَتَّ لَكُوفن من حَتَّ لَكُوفن من حَتَّ لَكُوفن من المحتال الم

الحقوق غير المالية، ومنها:

ا- العدل في القسم بين الزوجات: إذا كان له أكثر من زوجة، وترك العدل بين الزوجات إثم عظيم، لحديث أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلي الله عليه وسلم أنه قال: «مَن كانت له امرأتان، فمال إلى إحداهما، جاء يوم القيامة وشقه مائل، أخرجه أحمد (٢١٣٣)، وأبو داود (٢١٣٣)، وابن ماجه (١٩٦٩).

قال الخطابي في معالم السنن (٢١٩/٣): وفي المنا الحديث أن القسم قد يكون بالنَّهار، كما يكون بالنَّهار، كما يكون بالليل، و

٢- الإحسان إليهن، وعدم الإضرار بهن: عن سليمان بن عمرو بن الأحوص حدثني أبي أنه شهد حجة الوداء مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فحمد الله وأثنى عليه وذكر ووعظ، ثم قال: استوصوا بالنساء خيرًا فإنهن عندكم عوان ليس تملكون منهن شيئا غير ذلك إلا أن يأتين بفاحشة مبينة فإن فعلن فاهجروهن في المضاجع واضربوهن ضربًا غيرمبرح فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهن سبيلاً. إن لكم من نسائكم حقًا ولنسائكم عليكم حقاً: فأما حقكم على نسائكم: فلا يوطئن فرشكم من تكرهون ولا ياذن في بيوتكم لمن تكرهون. ألا وحقهن عليكم: أن تحسنوا إليهن في كسوتهن وطعامهن،. رواه الترمذي (١١٦٣) وقال: هذا حديث حسن صحیح، وابن ماجه (۱۸۵۱).

أما مسألة خدمة المرأة زوجها فهي من المسائل المختلف فيها، وهي ما أتناوله في المقال القادم بإذن الله تعالى.

والحمد لله رب العالين.



# الإعجاز العلمي في الشينة النبوية

لشبخ/صلاح نجيب الذق

뎰

الْحَمْدُ للله رَبُ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى تَبِيْنَا مُحَمِّدٍ، وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَالتَّابِعِينَ لَهُمْ بِإِحْسَانِ اللهُ وَأَصْحَابِهِ، وَالتَّابِعِينَ لَهُمْ بِإِحْسَانِ اللهُ يَوْمُ الدُّينَ. وَيُعَدُّهُ

ر بندر فیشن باید در در است. این فیشن فیشن در در

فإنّ السُّنَة التبوية الصحيحة هي المصدر الثاني للشريعة الإسلامية المباركة، والسُّنَة بها الكثير من مظاهر الإعجاز العلمي، الذي يُودي إلى زيادة الإيمان بالله تعالى ويجعل المسلم يتمسك بسُنَة نبينا صلى الله عليه وسلم، فأقول وبالله تعالى التوفيق؛

هو إخبار نبينا محمد صلى الله عليه وسلم عن حقائق علمية لم تكن معروفة للبشرية قبل بَعثته صلى الله عليه وسلم ولم يكتشف العلم هذه الحقائق إلا في العصر الحديث، وهذا الإعجاز العلمي يعتبر دليلاً على أن نبينا صلى الله عليه وسلم رسول من عند الله تعالى، وأن ما نطق به من حقائق علمية دليل واضح على صدق نبوته. وسوف نتحدث عن بعض مظاهر الإعجاز العلمي في الشنة عن بعض مظاهر الإعجاز العلمي في الشنة

لدياية

يحمل الداء والدواء

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: إِذَا وَقَعَ الذَّبَابُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ: إِذَا وَقَعَ الذَّبَابُ فَيْ النَّاءِ أَحَدكُمْ فَلْيَعْمِسُهُ كُلَّهُ ثُمَّ ليَطْرَحُهُ فَإِنَّ فِي اللَّهُ خَرِ دَاءَ. فَإِنَّ فِي الْأَخْرِ دَاءَ. (البِخَارِي حَديث ١٨١).

ترجع فكرة اللقاحات والأمصال إلى أن العلاج بذات السم هو خير وسيلة للنجاة منه، وقد أثبت الطب الحديث أن الذباب يحمل في أحد جناحيه سمّاً وفي الآخر شفاء لله، ومن هنا فإن حديث الذبابة المأثور عن النبي صَلّى الله عَلَيْهِ وَسَلّم آية على الإعجاز العلمي للسنة الشريفة. (كشاف الإعجاز العلمي للدكتور/نبيل هارون ص٣٠).

(٢) علاج مرض الكلب (الريبس)، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ

17

عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: طَهُورُ إِنَاءَ أَحِدَكُمْ إِذَا وَلِغَ فِيهِ الْكَلَّبُ أَنَّ يَغْسَلُهُ سَبِّعَ مُرَّاتَ أُولاً هُنَّ بِالتَّرَابِ. (مسلم حديث: ۲۷۹).

جاء القرن العشرون بما يحمله من دراسات وبحوث وأدوات متقدمة تيسر البحث، وتظهر أموراً كان من الصعب على الناس أن يصلوا إليها في عصور سابقة دون هذه الأدوات المتقدمة المتطورة. من جملة ما أجرى من بحوث حول علاقة التراب بداء الكلب، فالكلب، وتنتقل منه الأمراض التي تكون في لعاب الكلب، وتنتقل منه إلى الإنسان، وقد يكون الحيوان حاملاً لهذا الداء وإن لم تظهر عليه علامات الإصابة به، ومثله مثل أي حيوان أو أي حي ينقل جراثيم مرض دون أن يصاب بذلك المرض.

إن فيروس الكلب دقيق متناه في الصغر، وكلما صغر حجم الميكروب كلما ازدادت فعالية سطحه للتعلق بجدار الإناء والتصاقه به، ولعاب الكلب المحتوي على الفيروس يكون على هيئة شريط لعابي سائل، ودور التراب هو إزالة الميكروب.

في بحث قام به أحد الأطباء الباكستانيين وجد أن داء الكلب، وجراثيمه مهما غسلت بالماء فإن الماء لا يذهب بها، فإذا مسحت بالتراب، فإن التراب يذهب بها ولا يُبق في الإناء أثراً لها، وكذا إذا كان الكلب يحمل جراثيم أمراض أخرى، وصدق رسول الله صلى الله عليه وسلم فيما أخبر به، وأمر المسلمين أن يتخذوا وقاية لهم من الأمراض سبقاً علمياً لا مثيل له في عالم الطب الوقائي. (الإعجاز العلمي للدكتور / صالح أحمد رضاج الص ١٤٨).

(٣) العلاج بالبان وإبوال الإبل الصحراوية

عَنْ أَنس رَضَيَ اللّٰه عَنْهُ قَالَ: قَدَمَ عَلَى النّبِيُ
صَلَى اللّٰه عَلَيْهُ وَسِلْمَ نَفْرُ مَنْ عَكُل فَأَسُلَمُوا
فَاجْتُووْا الْمَدِينَةُ فَأَمْرِهُمْ أَنْ يَأْتُوا إِبِلَ الصَّدقة
فَيشْرِبُوا مِنْ أَبُوالها وَأَلْبَانِهَا فَفَعَلُوا فَصَحُوا
فَارْتَدُوا وَقَتَلُوا رُعَاتَها وَاسْتَاقُوا الْإِبل فَبعث فَيْ
أَثْارِهِمْ فَأْتِي بِهِمْ فَقَطْعَ أَيْدِيهُمْ وَأَرْجُلَهُمْ وَسَمَلُ
أَعْيِنَهُمْ، ثُمَّ لَم يحسمهم حتى ماتوا. (البخاري حديث ١٦٧٤)

أثبت الطب الحديث علاج مرض الاستسقاء عن طريق تناول ألبان وأبوال الإبل الصحراوية: حيث إنه قد ثبت علمياً أن لبن الإبل يحتوي

على كمية كبيرة من الكالسيوم مركزة فيه، كما أن هذه الإبل ترعى على النباتات الصحراوية كالشيح والقيصوم وفيها مواد نافعة تساعد على فتح الأوعية التي تساعد في تصريف السوائل المجتمعة في حالة الاستسقاء. (زاد المعاد لابن القيم ج؛ ص٨٤، الإعجاز العلمي في السنة للدكتور / صالح أحمد رضاج ٢ ص٨٢٣).

(1) النوم على الجنب الأيمن

عَنْ الَّهِرَاءِ بِنْ عَارِبِ قَالَ، قَالَ لِي رَسُولُ اللَّهُ صَلَى اللَّهِ عَلَيْهُ وَسَلَمَ، إِذَا أَتَيْتَ مُضْجَعَكَ فَتَوَضَّأَ وَضُوءَكَ للصَّلَاة ثُمُ اصْطَحِعْ على شَقْكَ الْأَيْمَنِ وَهُوضْتُ آمْرِي وَقُلْ اللَّهُمُ أَسْلَمَتُ نَفْسِي إِلَيْكَ وَهُوضْتُ آمْرِي إِلَيْكَ رَهْبَةَ وَرَغْبَةَ اللَّيْكَ لاَ مُلْجَاً وَلا مَنْجَا مِنْكَ إِلاَّ اللَّيْكَ آمَنْتُ بِكَتَابِكَ اللَّذِي أَرْسَلْتَ فَإِنْ مُتَ مَتَ عَلَى الْفُطْرَة فَاجْعَلَهُنَ آخَرَ مَا تَقُولُ فَقُلْتُ أَسْتَذُكُرُهُنَ أَنْسَلْتَ قَالَ لا وَبِنَبِيْكَ الَّذِي وَبِرَسُولُكَ اللَّذِي أَرْسَلْتَ قَالَ لا وَبِنَبِيْكَ اللَّذِي وَبِرَسُولُكَ اللَّذِي أَرْسَلْتَ قَالَ لا وَبِنَبِيْكَ اللَّذِي وَبِرَسُولُكَ اللَّذِي أَرْسَلْتَ قَالَ لا وَبِنَبِيْكَ اللَّذِي أَرْسَلْتَ قَالَ لا وَبِنَبِيْكَ الَّذِي أَرْسَلْتَ قَالَ لا وَبِنَبِيْكَ الَّذِي أَرْسَلْتَ قَالَ لا وَبِنَبِيْكَ اللَّذِي أَرْسَلْتَ وَاللَّهُمْ وَمُسْلَم حَدَيثَ آرَسُلْتَ، ومسلم حديث آرسَلْتَ. (٢٧١هـ حديث

أثبت الطب الحديث أن الكبد أكبر من المعدة، وهي تقع في الطرف الأيمن فعندما ننام على الطرف الأيمن تستريح المعدة فوق الكبد، وأما العكس فتتأثر المعدة من ثقل الكبد وبخاصة في أول النوم، لأن النوم على الجانب الأيسر يضرب بالقلب ويعيق التنفس. (الإعجاز العلمي للدكتور/ صالح أحمد رضا جاص١٠٣).

(٥)نفخ الروح في الجنين

عن عَبِد الله بن مسعود قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول إذا مر بالنطفة فتتان وأربعون ليلة بعث الله إليها ملكا فصورها وخلق سمعها وبصرها وجلدها ولحمها وعظامها، ثم قال يا رب أذكر أم أنتى فيقضي ربك ما شاء ويكتب الملك، ثم يقول: يا رب أجله فيقول ربك ما شاء ويكتب الملك ثم يقول يا رب رزقه فيقضي ربك ما شاء، ويكتب الملك ثم يخرج الملك بالصحيفة في يده فلا يزيد على ما أمر ولا ينقض. (مسلم حديث ٢٦٤٥).

ولا أظن أحداً ممن عنده علم بأحوال الجنين إلا ويسجد لله اعترافاً واقراراً بأن محمداً صُلَّى الله عَليْه وَسَلَّم رسول من عند الله تعالى حين يقرأ هذا الحديث الذي يحدد ثنتين وأربعين ليلة بعد كبرسنه.

يقول: إن بقاء القلفة محيطة بالحشفة يكون بمثابة المستنقع الذي تنمو فيه أكثر العوامل المرضية، ويسقيها البول بنجاسته فتتكاثر وتنتعش، على مدار هذا الجيب مادة بيضاء مترسبة هي نتيجة بقايا الجراثيم والفطريات وافسرازات الغدد الدهنية والعرقية، وهي مادة ضارة بالإنسان. (الإعجاز العلمي للدكتور/ صالح أحمد رضا، ص٧٩؛ ص٨٠).

(٧) عدد المفاصل في جسم الإنسيان عن عائشة تقُولُ: إن رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهُ وَسَلَّم قَالَ: إنْهُ خُلق كُلُ إِنْسَانِ مِنْ بِنِي عَلَيْهُ وَسَلَّم قَالَ: إنَّهُ خُلق كُلُ إِنْسَانِ مِنْ بِنِي آدَم على ستين وثلاث مائة مفصل، فمن كَبْر اللَّه وَحمد اللَّه، وَهَلَل اللَّه وَسَبْحَ اللَّه، وَأَسْتَغْضَر اللَّه وَعزَل حجراً عن طريق النَّاس وَأَمَر بِمغرُوفِ أَوْ وَعَظْما عَنْ طريق النَّاس وَأَمَر بِمغرُوفِ أَوْ نَهِى عَنْ مُنكر عِيدَ تلك السَّتِينَ والثَّلاثِ مائة السَّلامي قَائِمُ بِمشى يؤمئذ وقد زُحْزَح مائة السَّلامي قَائِمُ بَمشى يؤمئذ وقد زُحْزَح

نفسه عن النار. (مسلم حديث ١٠٠٧).

ومفاصل جسم الإنسان على النحو التائي؛ (١٤٧) العمود الفقري، (٢٥) غضاريف بين الفقرات + ٥٠ بين الفقرات + ٧٠ بين الفقرات عن طريق اللقيمات الجانبية. (٤٤) الفقرات عن طريق اللقيمات الجانبية. (٤٤) + ٢٠ بين الترقوة ولوحي الكتف + ٢ بين لوحي الكتف + ٢ بين لوحي الكتف والصدر). (٣٤) الطرف العلوي (١ مفصل كتف + ٣ كوع + ٤ رسغ + ٣٠ عظام اليد). (٤٤) الطرف السفلي (١ مفصل فخد + ٣ ركبة + ٣ كاحل + ٧٣ عظام القدم). (١٣) الحوض (٢ عظام الورك + ٤ فقرات العصعص + ٣ عظيمات الحق + ١ الاتفاق العاني). (٢) الفك. المجموع الكلي (٣٠٠) مفصل).

وصدق رسول الله صلى الله عليه وسلم في هذا الإخبار الدقيق كل الدقة، وجاءت العلوم الحديثة لتقرر ما سبق أن قرره، وأخبر به، فبذلك كان الإعجاز العلمي لرسول الله صلى الله عليه وسلم واضحا حين أعلمنا بمقدار المفاصل الموجودة في جسم الإنسان حين كان من المتعذر على أي إنسان أن يخبر بمثل ذلك.

ليبدأ بعدها تصوير الجنين، وخلق سمعه وبصره وعظامه؛ لأنه قد عرف من علم الأجنة اليوم بواسطة التصوير التليفزيوني والمراقبة الدقيقة أن أجهزة الجنين تبدأ في الظهور بعد الأسبوع السادس أي (٤٢ يوما) هذا وأما نفخ الروح في الجنين فإنما يكون بعد مائة وعشرين يوماً، أي بعد أربعة أشهر من الحمل، وهي المدة التي يظهر بعدها حركة الجنين في بطن أمه تشعر بذلك الأم، وغيرها. (الإعجاز العلمي للدكتور، صالح أحمد رضاح الممهر).

عن عبد الله قال: حدثنا رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو الصادق المصدوق قال: إن أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه أربعين يوما، أم يكون مضغة مثل ذلك، ثم يبعث الله ملكا فيؤمر بأربع كلمات ويقال له اكتب عمله ورزقه وأجله وشقي أو سعيد ثم ينفخ فيه الروح. (البخاري حديث ٣٢٠٨، ومسلم حديث ٢٦٤٣).

(٦) الختان من خصال الفطرة

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةٍ رَضِيَ اللّه عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ النّبِي صَلّى اللّه عَلَيْه وَسَلّم يَقُولُ: الْفَطّرَةُ خَمْسٌ: الْخِتَانُ وَالْاسْتَحْدَادُ وَقَصْ الشَّارِبِ وَتَقْلِيمُ الْأَظْفَارِ وَنَتْفُ الْآبِاطْ. (البخاري حديث ٥٨٨٩).

الختان شعار للمسلمين، وفوائده الطبية كثيرة يعرفها أهل الطب ويكتشفونها يوماً بعد آخر، وقد عم في كثير من مستشفيات البلاد الأجنبية لما عرفوا من فوائده. (نشرت المجلة الطبية البريطانية مقالاً في عام ١٩٨٧) جاء فيه:

إن سرطان القضيب نادر جداً عند اليهود، وفي البلدان الإسلامية؛ حيث يجري الختان أثناء فترة الطفولة، وأثبتت الإحصائيات الطبية أن سرطان القضيب عند اليهود لم يشاهد إلا في تسعة مرضى فقط في العالم كله.

لقد بدأت عيون الغرب في العقدين الأخيرين تتفتح على هذه السنة المباركة، وبدأ بعضهم يجري الختان لنفسه طواعية



(الإعجاز العلمي للدكتور، أحمد محمد رضاجا ص٩٩).

(٨) إقطار الصائم على التمر والرطب عن أنس بن مالك قال: كان رسولُ الله صلى عن أنس بن مالك قال: كان رسولُ الله صلى الله عليه وسلم، يُفطرُ على رُطبات قبل أن يُصلي قان لم تكن رُطبات فعلى تمرات قان لم تكن حسا حسوات من ماء. (صحيح أبي داود للألباني حديث ٢٠٦٥).

التمر والرطب من المواد المفيدة لجسم الإنسان وكون رسول الله صلّى الله عليه وسلّم يختارهما للصائم فذلك لحكم ومنافع في هذه المادة لعل منها: أن التمر يحتوي على نسبة عالية من سكر الفواكه (الفركتوز أو الليفيولوز)، وسكر الفواكه هذا له تأثير منشط للحركة الدودية للأمعاء، وبذلك فإنه يكافح الإمساك، فالتمر يساعد على تليين الأمعاء.

إضافة إلى هذا فإن التمور تحتوي على مواد سكرية سهلة الامتصاص بنسبة عالية، حوالي سبعين إلى ثمانين بالمائة والكيلو غرام الواحد من التمور يعطى طاقة حرارية عالية حوالي ثلاثة آلاف من السعرات، وهو القدر الذي يحتاجه الإنسان العادي من الطاقة الحرارية. والسكريات الموجودة في الرطب والتمور تمتص بسرعة فانقة وفي أقل من ساعة. كما تحتوي التمور على سكر القصب وهو ثنائي وهو سهل الهضم أيضا فيتحول بواسطة خميرة (السكراز) الموجودة في العصارة المعوية إلى (سكر العنب وسكر الفواكه)؛ فيمتص من جدار الأمعاء الدقيقة إلى الدم ثم إلى الأنسجة ليولد الطاقة الحرارية المطلوبة للجسم بعد تمثيله وتحويله إلى ماء وثاني أكسيد الكربون؛ فلهذا كان التمر أنسب الأغذية للصائم أول ما يبدأ به لإمداده بالطاقة الحرارية ولسهولة هضمه على المعدة والأمعاء. (الإعجاز العلمي للدكتور/ صالح أحمد رضاجا ص٢٩١).

(٩) الطفيليات

عَنْ مُعَادُ بَنْ جَبِلِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَسُلَّمَ، اتّقُوا اللّهُ عَلَيْهُ البّبراز فَقارعة الطّريق والظّلّ (صحيح أبي داود لألباني حديث ٢١).

من العجيب أن يرشدنا نبينا صلّى اللّه عَلَيْه وَسلّم، وقد عاش في بيئة لم تعرف ولم تكتشف الطفيليات وأخطارها ولا وسائل انتشارها والرحد منها، إلى أفضل الإجراءات الوقائية التي عرفها الطب الوقائي الرحديث بعد قرون طوال، وقد ثبت الأن أن الطفيليات كالبلهارسيا والانكلستوما والإسكارس والأنتروبيوس والأميبا وغيرها، إنما تفسد بالرجفاف وبارتفاع درجة الحرارة، فتأمل حديثه صلّى الله عليه وسلّم، وتأمل أيضاً ما أمرنا به وفصله لنا من ضرورة الاستنجاء بعد قضاء الحاجة. (كشاف طرورة الاستنجاء بعد قضاء الحاجة. (كشاف الإعجاز العلمي للدكتور/ نبيل هارون ص٤٨).

عن أسامة بن زيد قال: قال رسُولُ الله صلى الله عليه عليه عليه وسلم: الطّاعُونُ رجْسُ أَرْسلَ على طائفة من بني إسرائيل أو على من كان قبلكم فإذا سَمعتم به بأرض فلا تقدموا عليه وإذا وقع بأرض وأنتم بها قلا تخرجُوا فرارًا منه قال أبو النضر لا يُخرجُكم إلا فرارًا منه. (البخاري حديث ٢٢١٨).

(١٠) الحجر الصحي

الحجر الصحي هو أحد أساليب الطب الوقائي الذي لم تعرفه البشرية إلا في القرن الماضي، بينته سنة المصطفى عليه الصلاة والسلام منذ أكثر من أربعة شعر قرناً بوحي من العلي القدير. (كشاف الإعجاز العلمي للدكتور/ نبيل هارون ص٢٢).

عن أبن عباس عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: الشفاء في ثلاثة: في شرطة محجم أو شار، الشفاء في ثلاثة: في شرطة محجم أو شربة عسل أو كية بنار وأنا أنهى أمني عن الكي. (البخاري حديث ١٨٦٥)، لقد اتسع دور العلاج بالكي في الطب الحديث في علاج الأمراض الجلدية، سواء بالتسخين أو بالتيار الكهربائي، أو الكي بالتبريد بثلج ثاني أكسيد الكربون أو الكي بالمواد الكربون أو النتروجين السائل، أو الكي بالمواد الكيميائية كحمض الخليك المركز أو حمض السليسليك كحمض الخليك المركز أو حمض السليسليك أو غيرهما، يعالج الكي الكثير من الأمراض الجلدية منها سرطانات الجلد. (كشاف الإعجاز العلمي للدكتور/ نبيل هارون ص٥٨).

وأخرُ دغوانا أن الحمد لله ربُ العالمين.



الحمد الله رب العالمين، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم، أما بعد،

فقد ذكرنا في العدد السابق ما فعله النبي صلى الله عليه وسلم بأسرى بدر، وانتهى حديثنا إلى موقف العباس رضي الله عنه.

#### فَمَاذًا فَعَلَ النَّبِي صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ مع عمه العباس رضَى اللَّهُ عَنْهُ ؟

قد مرَّ بِنا قبل ذلك: أنَّ مِنْ بَيْنِ الأَسْرَى الْعَبَّاسَ بِنْ عَبْدِ الْمُطّلِبِ-رضي اللَّه عنه؛ أسَرَهُ أَبُو اليسَرِ كَعْبُ بِنَ عَمْرِوا الْخُزْرِجِيْ رضي اللَّه عنه؛ فعن ابْنِ عَبْاسٍ، قَالَ: كَانَ الَّذِي أَسَرَ الْعَبَّاسَ أَبُو الْيَسَرِ بَنْ عَمْرِو، وَكَانَ أَبُو الْيَسَرِ رَجُلاَ مَجْمُوعًا، وَكَانَ بِنْ عَمْرِو، وَكَانَ أَبُو الْيَسَرِ رَجُلاَ مَجْمُوعًا، وَكَانَ الْقَبْاسُ رَجُلاَ جَسِيمًا؛ فقالَ لَهُ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللَّهُ عليه وسَلَّمَ: ﴿ كَيْفَ أَسَرْتُهُ يَا آيَا الْيسَرِ؟ ﴿ قَالَ: فقالَ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿ لَقَدْ أَعَانَكَ عَلَيْهِ قبلُ، هَيْئَتُهُ كَذَا، هَيئَتُهُ كَذَا، قالَ: فقالَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿ لَقَدْ أَعَانَكَ عَلَيْهِ مَلْكَ كَرِيمٌ ﴿ . أَخْرِجُهُ أَحْمَد (٣٣١٠) وفي سنده مَلِهُ وحسنه الأَرْنَاوُوط، وقال الهيثمي: رواه أحمد وفيه راو لم يسم وبقية رجاله ثقات. المجمع (٢١٤ ١١٤).

ويشهد له ما أخرجه أحمد بسند صحيح عن على رضي الله عنه وفيه: ﴿ فَجُاءَ رُجُلُ مَنَ

الْأَنْصَارِ قصيرٌ بِالْعَبَّاسِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ أَسيرًا، فَقَالُ الْعَبَّاسُ: يَا رَسُولُ اللَّهِ، إِنَّ هَـذَا وَاللَّهِ مَا أُسْرَني، لَقَدْ أُسْرَني رَجُلُ أَجْلَحُ، مِنْ أُحْسَنِ النَّاسِ وَجْهَا، عَلَى قَرْسِ أَبْلَقَ، مَا أَرَاهُ فِي الْقُوم، فَقَالَ الْأَنْصَارِيِّ: أَنَّا أُسْرِثُهُ يَا رَسُولَ اللَّه، فَقَالَ: ﴿ اسْكُتْ، فَقَدْ أَيْدَكَ اللَّهُ تَعَالَى بِمَلَكَ كَرِيمٍ ، مسند أحمد (٩٤٨) وقال الشيخ شاكر: إسناده صحيح. وَكَانَ الْعَبَّاسُ رضى اللَّه عنه رَجُلاً طَوِيلاً؛ قَلْمًا أتى به أسيرًا إلى المدينة طلبت الأنصار توبا يُلْبِسُونُهُ، فَلَمْ يَجِدُوا قَمِيضًا يَصُلُحُ لُهُ، إِلاَّ قميص عَبْد اللَّه بن أبي بن سُلُول الْمُنَافِق، فكساهُ إِيَّاهُ؛ فَعَنْ جَابِرِ بِن عَبْدِ اللَّهُ رَضَىَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: لَمَّا كَانَ يَوْمُ بَدُرِ أَتَى بِأُسَارَى وَأَتَّى بِالْعَبَّاسِ، وَلَمْ يَكُنْ عَلَيْهِ ثُوبٌ، فَنَظَرَ النَّبِيِّ صلى اللَّه عليه وسلم له قميصًا، فوجدُوا قميص عبد الله بن أُبِي بِنِ سَلُولِ يَقَدُرُ عَلَيْهِ، فَكُسَاهُ النَّبِيُّ صلى اللَّهُ عليه وسلم إيَّاهُ؛ فَلَدُلْكَ نَرْعَ النَّبِيِّ صلى اللَّه عليه وسلم قميصهُ الذي ٱلْبَسَهُ. البخاري

21

.(٢.٠٨)

قوله: «يَ شُدُرُ عليه ، بضم الدال المخفّضة من وَدِ قَوْلِهم: قَدْرِتُ النُّوبَ عليه قَدرًا فانقَدْر، أي: جاء يُوْ على المِقْدار، وقد ثفتح وتشدّد، -يُقَدُّرُ - أي: لطُول في لباسه، وكان طُوالا كأنه فسطاط، وكذلك أبوه الفاعبد المُطلب، وأخوه عبد الله، وابنه عبد الله، وقد نزع رسول الله صلى الله عليه وسلم القميص عن بدنه فألبسه عبد الله بعد وفاته مكافأة على

وترجم عليه البخاري باب ، كُسوة الأسارى ، قال الهلب: وفيه كسوة الأسارى والإحسان إليهم، ولا يتركوا عراة ؛ فتبدوا عوراتهم ولا يجوز النظر إلى عورات المشركين اه وهذا من محاسن الإسلام... وفيه ، وجوب الكافأة على اليد تسدى إلى قريب الرجل إذا كان ذلك إكراما له في قريبه، ولم يطلبها القريب.

صنيعه. اللامع الصبيح (٩/ ٨٤).

وفيه: أن المكافأة تكون في الحياة وبعد المات. شرح ابن بطال (م/ ١٦٦).

#### مقدار فذاء الفياس رضي الله عندر

عَنْ ابْنِ عَبَّاسِ رَضَى اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: ويا عباس، افد نَفْسُكَ، وَابُنَ أَخِيكَ عَقِيلَ بِنَ آبِي طَالِبٍ، وَنُوْفَلَ بِنَ الْحَارِثِ، وحُلِيفُكُ عُثْبُةٌ بِنَ جُحُدُمٍ،؛ فَقَالَ العباس: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَتِي كُنْتُ مُسْلَمًا، وَلَكُنَّ الْقُوْمَ اسْتَكْرَهُونِي، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّه عليه وسلم: «اللَّهُ أَعْلَمُ بإسلامك، إنْ يَكُ مَا تَدْعَى حِقًا، فَاللَّهُ يَجْزِيكَ بِدُلكَ، وَأَمَّا ظَاهِرُ أَمْرِكُ، فَقَدْ كَانَ عَلَيْنًا؛ فَاقُد نَفْسَكُ ..... فَقَالَ الْعَبَاسُ، فَاتُهُ لَيْسَ لِي مَالُ، فَقَالَ صلى اللَّه عليه وسلم: ﴿ فَأَنِّنَ الْمَالُ الذي وضَعْتُهُ بِمَكَّلَةً، حَيْثُ خُرْجِتُ، عَنْدَ أُمُّ الفضل بنت الحارث، وليس معكما أحد غيركما؟، فَقُلْتُ: إِنْ أُصِبْتُ فِي سَفَرِي هَذَا، فَللْفَصْلِ كَذَا، وَلْقُتُم كَذَا، وَلَعِبُد اللَّه كَذَاء، فَقَالَ الْعِبَاسُ: وَالذي بَعَثْكُ بِالْحَقِّ، مَا عَلَمْ بِهَذَا أَحَدُ مِنَ النَّاسِ غَيْرِي وغيرها، وإنَّى لأعلم أنَّكَ رسُولُ اللَّه. مسند أحمد (٣٢١٠) وحسنه الأرناؤوط.

وعَنِ ابْنِ عَبْاس رضي اللَّهُ عَنْهُما دَكَانَ فَدَاءُ كُلُّ وَاحِدٍ أَرْفِعِينَ أُوقِيَّهُ فَجَعَلَ عَلَى الْعَبْاسِ مَائَةً أُوقَيَّةً وَعَلَى عَقِيلِ ثَمَانِينَ فَقَالَ لَـهُ الْعَبْاسُ الْقَرْابَةُ صَنْعَتَ هَذَا لَقَالَ فَأَنْزِلَ اللَّهُ تَعَالَى يَا أَيُهَا النَّبِي قُلْ لَنَ فِي أَيُدِيكُمْ مِنَ الْأَسُرَى إِنْ يَعْلَمِ اللَّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُؤتّكُمْ ... الخَالَايَةَ فَقَالَ الْعَبْاسُ

وُدِدْتُ لَوْ كُنْتُ أَخَدُّتُ مِنِّي أَضْعَافَهَا لِقُولِهِ تُعَالَى يُوْتِكُمْ خَيْرًا مِمَّا أَخَدُ مِنْكُم، أخرجه أَبو نعيم في الدلائل (٤١٠) وقال أبن حجر: بإسناد حسن. الفتح (٣٢٢/٧).

#### مُوَقَّفُ الْأَنْصَارِ مِنْ الْعَبَّاسِ رفسي الله عنه :

وَكَانَ رِجَالُ مِنَ الأَنْصَارِ اسْتَأْذَنُوا رَسُولَ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم أَنْ يَتُرُكُ فَدَاءَ العَبْاسِ رضي اللَّه عنه، فَلَمْ يَأْذَنُ لَهُمْ، فَقَدْ أَخْرَجَ الْإَمَامُ البُّحَارِيُّ فِي عَنه، فَقَدْ أَخْرَجَ الْإَمَامُ البُّحَارِيُّ فِي صَحيحه عن آئسِ رضي اللَّهُ عَنْهُ: أَنْ رِجَالاً مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، الأَنْصَارِ اسْتَأَذَنُوا رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فَقَالُوا: النَّذَنُ لَنَا، فَلْنَتْرُكُ لَا بُنِ ٱخْتِنَا عَبْاسِ فَدَاءَهُ، فَقَالَ: ﴿ لاَ تَدَعُونَ مِنْهُ دِرْهَمَا ، البخاري فِدَاءَهُ، فَقَالَ: ﴿ لاَ تَدَعُونَ مِنْهُ دِرْهَمَا ، البخاري (٢٥٣٧).

#### وفيه فوائد

١- قول الأنصار؛ أرادوا بذلك أمرين؛

أحدهما: إكرام رسول الله صلى الله عليه وسلم. والثاني: لقرابة العباس منهم: فإن هاشما كان قد تزوج امرأة من بني النجار فولدت له عبد المطلب، فلذلك قالوا: ابن أختنا، وإنما قالوا: ابن أختنا لتكون المنة عليهم في إطلاقه، ولو قالوا: (عمك، لكان منة عليه، وهذا من قوة الذكاء، وحسن الأدب في الخطاب.

٢- لم يأذن لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ لنلا يكون في الدين نوع محاباة، فأخذ الفداء من العباس، وكلفه أن يفدي ابني أخيه عقيل بن أبي طالب ونوفل بن الحارث.

وكان العباس ذا مال؛ فاستُوفيت منه الفدية،
 وصرفت في مصرفها من حقوق الفائمين.

4- وقي تُرْكِ قَبُولِ ما يَتَبَرَّعُ لَهُ الأَنْصَارُ بِهِ مِنَ الفَدَاءَ تَأْدِيبُ لَنْ يَقَعُ له مِثْلُ ذَلكَ.

(كشف المشكل لابن الجوزي (٣/ ٢٧٧)، والإفصاح (٥/ ٢٧٤)، وأعالم الحديث(٢/ ٢٦٦٩)، وفتح الباري ٧/ ٣٢٣).

#### مكانة العباس رضي الله عند \_\_

لقد كَانَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم يُجِلُ عَمْهُ الْعَبْاسَ رضي اللَّه عنه؛ فعَنْ سَعْد بنِ أَبِي وَقَاصِ رضي اللَّه عنه قال: قالَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عَليه وسلم: «هَذَا الْعَبْاسُ عَمْ نَبِيكُمْ، أَجُودُ قَرِيشِ كَفًا، وَأَوْصَلْهَا، حديث حسن أخرجه



وعن ابن عباس قال: «كان رسول الله صلى الله علي الله عليه الله عليه وسلم يجل العباس إجلال الولد والده خاصة خص الله العباس بها من بين الناس المستدرك (٥٠٦) وقال: صحيح الإسناد. وقال الذهبي: صحيح. التلخيص (٤١٠).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «العباس مني وأنا منه المستدرك (٥٥٠٧) وقال: صحيح الإسناد. وقال الذهبي: صحيح. التلخيص (٤١١).

وعن أبي رافع رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ريا أبا الفضل لك من الله حتى ترضى، المستدرك (٥٥٠٨) وقال: صحيح الإسناد. وقال الذهبي في التلخيص(٤١٢): صحيح.

#### this no did

عن عائشة رضي الله عنها قالت .... وأَثَرَلُ اللّهُ تَعَالَى قَوْلُهُ ، دِيَا أَيْهَا النّبِي قُلْ لَنْ عُ أَيْدِيكُمْ مِنَ الْأَسْرَى إِنْ يَعْلَمُ اللّهُ فَيْ قَلْوبِكُمْ خَيْرًا يُوْتِكُمْ مِنَ الْأَسْرَى إِنْ يَعْلَمُ اللّهُ فَيْ قَلُوبِكُمْ خَيْرًا يُوْتِكُمْ مِنَ الْأَسْرَى إِنْ يَعْلَمُ اللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ لاَ تُرْلُتُ رَحِيمٌ .. فقالُ العَبْسُ رضي اللّه عنه لاَ تَرْلُتُ هَذَهِ الآيةُ : أعظاني الله مَكانَ العِشْرِينَ أُوقِيلُهُ هَذِهِ الآيةُ مَكانَ العِشْرِينَ أُوقِيلُهُ يَدِهُ مَالُ يَضْرِبُ بِهِ، مَعْ مَا أَرْجُو مِنْ مَعْضَرَةَ اللّهُ عَرَّ وَجَلْ. يَضْرِبُ بِه، مَعْ مَا أَرْجُو مِنْ مَعْضَرَةَ اللّهُ عَرَّ وَجَلْ. أَخرجه الحاكم في المستدرك (٥٥٠٥) وقال صحيح على شرط مسلم ووافقه النهي.

ومما عوض الله به العباس رضي الله عنه ما جاء في حديث أنس بن مآتِك رضي الله عنه قال: أتي النبي صلى الله عليه وسلم بمآل من البحرين فقال صلى الله عليه وسلم: «انتُرُوهُ البحرين فقال صلى الله عليه وسلم: «انتُرُوهُ في المسجد»، وكان أكثر مال أتي به رسول الله صلى الله عليه وسلم، فخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى الصلاة، ولم ينتفت إليه، فما كان فلما قضى الصلاة؛ جاء فجلس إليه، فما كان يرى أحدا إلا أعطاه: إذ جاءه العباس فقال: يا رسول الله أعطني؛ فإني فاديت نفسي وفاديت مقيلا؛ فقال له صلى الله عليه وسلم: «خذ»، وحثا في ثوبه، ثم دهب يُقله، - أي: يحمله فحثا في تستطع، فقال: يا رسول الله أومر بعضهم فلم يستطع، فقال: يا رسول الله أومر بعضهم

يَرْفَعُهُ إِلَيْ، قَالَ: ﴿لا ،، قَالَ: فَارْفَعُهُ أَنْتَ عَلَيْ، قَالَ: ﴿لا ،، فَنَثَرَ مِنْهُ، ثُمْ دُهَبَ يُقِلُّهُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّهِ أَوْمُرْ بَعْضَهُمْ يَرْفَعُهُ، قَالَ: ﴿لا ، قَالَ: ﴿لا ، قَالُ: ﴿لا ، فَنَثَرَ مِنْهُ، ثُمَّ الْحَثَمَلَهُ فَأَلْقَاهُ عَلَى كَاهِلِهِ، ثُمْ انْطَلَقَ، فَمَا زَالْ رَسُولُ اللّهِ صلى اللّه عليه وسلم يُشِعُهُ بَصَرَهُ حَثَى خَفَى عَلَيْنًا - عَجَبًا مِنْ حِرْصِهِ، قَمَا قَامُ رَسُولُ اللّهِ صلى اللّه عليه وسلم يُشِعُهُ بَصَرَهُ وَثَى حَثَى خَفَى عَلَيْنًا - عَجَبًا مِنْ حِرْصِهِ، قَمَا قَامُ رَسُولُ اللّهِ صلى اللّه عليه وسلم وَثَمَّ مِنْهَا دِرْهَمْ. رَسُولُ اللّهِ صلى اللّه عليه وسلم وَثَمَّ مِنْهَا دِرْهَمْ. صحيح البخاري (٤٢١).

ومن فوائد الحديث فوق ما عوض الله به العباس رضى الله عنه

١- بَيّانُ كَرْمِ النّبِي صلى اللّه عليه وسلم، وَعَدَمُ
 التقاته إلى المال قل أو كثر.

٢ - وَفِيهِ: أَنَّ الإِمَامَ يَنْبَغِي لَه أَنُ يُفَرِقَ مَالَ الصَّالِحِ فَيْ مُسْتَحِقْيهَا وَلا يُؤخِّرَهُ. فتح الباري
 ١٨صالح في مُسْتَحِقْيهَا وَلا يُؤخِّرَهُ. فتح الباري
 ١٨ (١٧)٥).

#### ذكر من أسلم من أسرى يدر بعد ذلك

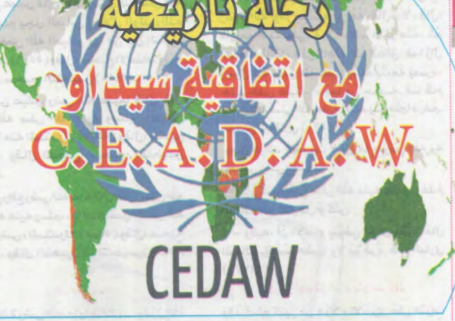
وقد أسلم كثير من هؤلاء الأسرى على فترات مختلفة وهذا مما يبين بركة ما أشار به أبو بكر رضي الله عنه على الوجه الذي مضى يقا العدد السابق - ومنهم: العياس بن عَبد الطلب، وعقيل بن أبي طالب، ونوفل بن الربيع، وأبو بن عَبد بن عَبد المطلب، وأبو العاص بن الربيع، وأبو عزيز بن عمير العبدري، والسابب بن أبي عزيز بن عمير العبدري، والسابب بن أبي بن أبي السائب، والمطلب بن حيطب، وأبو وداعة بن أبي السائب، والمطلب بن حيطب، وأبو وداعة الشهمي، وعبد الله بن أبي بن خلف الجمحي، وهب بن عمير الجمحي، وسهيل بن عمرو العامري، وعبد بن معمير الجمحي، وسهيل بن السائب العامري، وعبد بن معمير المعمدي، وقيس بن السائب العامري، وعبد بن معمير المعمدي، وقيس بن السائب العامري، وعبد بن حميرو المعمدي، وقيس بن السائب عميون الأثر (١/ ٣٣٣).

#### قَصْلُ مَنْ شَهَدُ بَدُرًا ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَّا اللَّا اللَّالِي اللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّ

عن رفاعة بن رافع الزُّرقي قال: جَاءَ جِبْرِيلُ إلى النَّبِي صلى اللَّهُ عليه وسلَم فقال: مَا تَعُدُّونَ أَهْلَ بَدْرٍ فَيكُمْ؟ قال: • مِنْ أَفْضِلِ الْسُلِمِينِ.... البخاري (٣٩٩٣).

وهذا الحديث يجرنا إلى ذكر فضيلة أهل بدر، وبيان مكانتهم بين الصحابة، وهذا ما نبدأ به العدد القادم إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد فهذه مقالات تتناول اتفاقية سيداو، حقيقتها، وشروطها، ومقتضياتها وآثارها على العالم الأسلامي. وقد تحدثنا في اللقاء السابق عن عرض تاريخي لا تفاقية سيداو، ونعرض فيما يأتي لجانب من نصوص هذه الاتفاقية وآثارها اعلى المجتمعات الإسلامية؛ فنقول وبالله تعالى التوهيق

#### مساول د. ايمن خليل

الأساسية في الميادين السياسية والاقتصادية والاجتماعية والثقافية والمدنية أوفي أي ميدان آخر، أو إبطال الاعتراف للمرأة بهذه الحقوق أو تمتعها بها وممارستها لها بغض النظر عن حالتها الزوجية.

فهذه المادة بعدما عرفت مفهوم التمييز، والذي يتعلق بالتضرقة بين المرأة والرجل في حقوق الإنسان والحريات الأساسية في كافة الميادين التي عددتها كالسياسة والاقتصادية والاجتماعية والثقافية والمدنية، تنتقل الاتفاقية في ترسيخ لقيمها الإباحية إلى التأكيد على حق المرأة في التمتع بهذه الحقوق وممارستها لها بغض النظر عن حالتها تتكون اتفاقية السيداو من ديباجة، ومن ثلاثين مادة، موزعة في ستة أجزاء، وتوضح الديباجة أن غرض الإتفاقية تحقيق أمرين هما: القضاء على جميع أشكال التمييز ضد المرأة، وتحقيق المساواة الكاملة في الحقوق بين الرجل والمرأة.

ولأن المقام لا يتسع لعرض هذه النصوص كاملة؛ فإننا نعرض في عجالة للمواد التي تضمنت أخطر الالتزامات على الدولة الموقعة على هذه الاتفاقية، ومن ذلك المادة المادة الأولى والتي عرفت التمييز ضد المرأة بأنه: أي تفرقة أو استبعاد أو تقييد يتم على أساس الجنس، أو تنال من الاعتراف للمرأة بمساواتها للرجل في حقوق الإنسان والحريات

الزوجية..

ويتم إقحام هذه العبارة في هذه المادة، ليتأكد المفهوم الاباحي غير الأخلاقي لهذه الاتفاقية، والتي حرصت من أول مادة في هذه الاتفاقية -وفي إجراء استباقى- على تأكيد أن الحقوق التي عددتها هذه المادة، والتي ستأتى في المواد التالية تتمتع المرأة بها بغض النظر عن حالتها الزوجية، كما أن الاتفاقية تؤكد على ما ترسَّخه في المواد التالية من حق المرأة الكامل في التمتع بجسدها على النحو الذي ترتايه دون أن تتقيد بأن تكون هذه الممارسة من خلال الإطار المشروع وهو الأسرة.

فلم تقتصر هذه الاتفاقية على مجرد تعريف التمييز، وإنما نصت على الالتزامات التى تقع على عاتق الدول أن تقوم بتنفيذها، والتى تتمثل في ثلاثة التزامات رئيسة؛ وهي؛ الاحترام والحماية والايضاء.

فالاحترام يُقصد به امتناع الدولة عن التدخل بشكل مباشر أو غير مباشر في تمتع المرأة بحقوقها، وأما الحماية فيُقَصَد بها اتخاذ الدولة للتدابير اللازمة لمنع الغير من التدخل في تمتع المرأة بحقوقها. وأما الإيضاء، فيُقَصِد بِهِ تَدخل الدولة مِن خلال التدابير التشريعية والإدارية والقضائية، فضلا عن الإعلام للوصول إلى تحقيق تمتع المرأة الكامل بحقوقها.

وبالحظ هاهنا التناقض بين موقف الاتفاقية الذي نجسد الليبرالية الجديدة- في حرصها على تهميش دور الدولة واقصائها عن الاقتصاد وعن التعليم وعن الرعاية الطبية، وعن واجباتها الاجتماعية من دعم محدودي الدخل؛ لطالبة الدولة بالتدخل بكل قوة وبكافة الوسائل بما فيها سنَ القوانين لتحقيق أهداف الاتفاقية.

أما المادة الثانية فنصت على أن: "تشجب الدول الأطراف جميع أشكال التمييز ضد المرأة، وتوافق على أن تنتهج بكل الوسائل المناسبة ودون إبطاء، سياسة القضاء على التمسر ضد المرأة"-

وافتتحت المادة الثانية من الاتفاقية بشجب

الدول الأطراف لكل أشكال التمييز ضد المرأة، وكأن التمييز ضد المرأة يأتي من قوى خارحية، والغرض من ذلك هو تحقيق جانب الأرهاب لكافة لدول التي لم تنضم إلى هذه الاتفاقية، أو تلك التتى تتقاعس عن تحقيق المساواة الفعلية.

وتحقيقا لذلك تتضمنت هذه المادة سبعة بنود تضمنت التزام الدول الموقعة على الاتفاقية بالقيام بتجسيد مبدأ المساواة بين الرجل والمرأة في دساتيرها الوطنية، أو تشريعاتها المناسبة الأخرى، وكفالة التحقيق العملي لهذا المبدأ من خلال مختلف القوانين، ففرض هذا البند على الدول العمل على مستويين: الأول: مستوى الدساتير، وهو القانون الأعلى، والمحدد للمعالم الأساسية لها، الثاني: مستوى القوانين التفصيلية أو التشريعات.

فهذه الاتفاقية تتدخل في إطار سيادة الدولة، وتبين ما يحدده دستورها من معالم شتى تنبنى على أساسها قوانينها، وأخطر ما في هذا الأمر إبطال كل الأحكام واللوائح والأعسراف التي تميز بين الرجل والمسرأة في قوانينها؛ لعدم دستوريتها مثل التفرقة بين ميراث الابن والابنة، كما توجب على الدول الموقعة مراجعة واستبدال قوانينها التي تشتمل على أي تمييز ضد المرأة (بمفهومه الغربي).

ويترتب على ذلك بدعوى مساواة المرأة في الحقوق القانونية على سبيل المثال: إبطال منع المسلمة من الزواج بغير المسلم بالمخالفة لقول الله عز وجل: ﴿ وَلَا تُنكِحُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا ، (سورة البقرة الأية ٢٢١)، والغاء تعدد الزوجات وهو مباح بقوله تعالى: ﴿ فَأَنكِ مُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ ٱلنِّسَآءِ مَثْنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبُعٌ فَإِنَّ خِفْتُمْ أَلَّا نَمْدِلُواْ فَوَحِدَةً \* (سورة النساء الأيلة؟)، والغاء العدة الشرعبة للمرأة في حالتي الطلاق ووفاة الزوج لتتساوى بالرجل الذي لا يعتد للطلاق أو لوفاة زوجته، وهو مخالف لقوله تعالى: إِنَانُهُ النَّبِي إِذَا طَلَّقَتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِ } وَأَحْمُوا اللَّهِدَّةَ وَأَتَّقُوا اللَّهَ رَبَّكُمْ ، (سورة الطالق الأية ا)، وقوله تعالى: «وَالَّذِينَ



الأية ٢٤).

أما البند الثاني فتضمن النص على توقيع العقوبات الرادعة بموجب سن القوانين اللازمة لحظر كل تمييز ضد المرأة؛ فبعدما نصت على اتخاذ المناسب من التدابير التشريعية، أضافت؛ بما في ذلك ما يقتضيه الأمر من جزاءات لبيان أنه يجب سن القوانين المشتملة على العقوبات الرادعة الكفيلة بحظر كل تمييز ضد المرأة. ويعمل هذا البند على مستويين: الأول: المستوى الإيجابي، وهو التدخل بضرض تدابير تشريعية، ووضع جزاءات (عقوبات) لمرتكبي فعل التمييز (من منظور الاتفاقية). والثاني: المستوى السلبي، وهو تعهُّد الدول بالامتناع عن أي عمل أو ممارسة تعدَها الاتفاقية تمييزًا، وكفائة تصرُّف السلطات والمؤسسات العامة بما يتفق وهذا الالتزام. وهو ما يؤكد أن لفظ التمييز هو مصطلح قانوني فرضت له الاتفاقية رؤية خاصة، وله تداعياته وآثاره القانونية

أما البند الثالث فتضمن إقرار الحماية القانونية لحقوق المرأة على قدم المساواة مع الرجل، وضمان الحماية الفعالة للمرأة -عن طريق المحاكم الوطنية ذات الاختصاص، والمؤسسات العامة الأخرى- من أي عمل تمييزي. ولذلك أنشئت محاكم الأسرة خصيصًا لهذا الغرض، بل وأنشئت شرطة (سيداو) تضمنت العناصر النسائية المدرية لهذا الغرض، وإن كانت قد وجدت تحت مسمى منع التحرش. ويستهدف هذا البند تقنين الاتفاقية، وتثبيت مفاهيمها داخل الأنظمة القانونية للدول. وذلك عبر عمل المحاكم الوطنية: حيث يخلق عمل المحاكم الوطنية شبه اليومي وقائع لا حضر لها تكرس مفهوم التماثل، وتخلق له -كذلك- سوابق قانونية تطبيقية.

المترتبة على اقتراف فعل (التمبيز).

ومن بين البنود السبعة في المادة الثانية من الاتفاقية، نجد البندين (السادس) و (السابع) يدعوان إلى اتخاذ جميع التدابير، بما في ذلك التشريع لابطال كافة الأحكام واللوائح والأعراف التي تميز بين الرجل والمرأة

يُتُوفَرَنَ مِنكُمْ وَيَدُرُونَ أَرْوَبُهُا يَتُرْضَنَ بِأَقْلُهِنَ أَرْمَكَ الْرَمَةَ أَرْمَكُمُ مَنكُمْ وَعَثْرًا ، (سورة البقرة الآية ٢٣٤)، وإلغاء مبدأ الولاية على المرأة لتتساوى مع الرجل رغم أن هذا مخالف لما قررته السنة النبوية من إثبات الولاية على المرأة التي لم يسبق لها الزواج؛ لحديث أبي موسى الأشعري أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "لا نكاح إلا بولي". رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه، كما تصبح شهادة المرأة في القضايا المالية كشهادة الرجل، ومنح المرأة نفس حق الرجل في التنقل وحرية اختيار محل السكن والإقامة.

فقد جاء في تفسير الأمم المتحدة للاتفاقية بأن القانون الذي يجعل مسكن المرأة الدائم متوقفا على مسكن زوجها يعتبر قانونا تمييزيًا بموجب هذا النص، كما هو حال القانون الذي يقيد حق المرأة بما في ذلك المتزوجة في اختيار المكان الذي تعيش فيه. ومن شم لا يجوز الزام المرأة بالاحتباس لزوجها، كما لا يجوز الزام الفتاة بالبقاء في بيت والدها، كما لا يجوز اشتراط المحرم في السفر للمرأة؛ وذلك مصادم لديننا لحديث أبي هريرة رضى الله عنه المتفق عليه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الأخرأن تسافر مسيرة ليلة إلا معها رجل ذو حرمة منها" واللفظ لسلم. ويحق لها السفر بغير إذن الـزوج؛ وبالفعل قد صدر حكم محكمة القضاء الاداري عام ٢٠١٠م، والذي أباح سفر المرأة دون إذن زوجها، والمولى سبحانه وتعالى يقول في سورة النساء: وفالصِّالحاتُ قانتاتُ حَافظاتُ للغيب بِمَا حَضْظُ اللَّهِ ،، ومعنى حافظات للغيب أنها تحفظ زوجها في غيبته فكيف تسافر بدون إذنه؟! وفضلا عما سبق فإنه يكون للمرأة الحق في الزواج بغير إذن وليها، ولها الحق في فسخ عقد النكاح كما للزوج إيقاع الطلاق، ولها نفس الحقوق في الولاية والقوامة والوصاية على الأولاد.

وبالجملة يتم الغاء مبدأ قوامة الرجل على المرأة، وهي المقررة بقوله تعالى: «الرَّجَالُ فَوَامُونَ عَلَى النِّسَاءَ فِمَا فَضَكَلَ اللَّهُ بَمْضَهُمُ عَلَى بَعْضٍ وَبِمَا أَنْفُغُوا مِنَ أَمُولِهِمْ » (سمورة النساء



فقوانينها واستبدالها بقوانين تؤكد القضاء على هذه الممارسات، سواء أكانت صادرة عن أشخاص أو ناتجة عن تقاليد أو أعراف.

وبذلك فإن هذه المادة تحول التفاقيات الأمم المتحدة حقّ إلغاء التشريعات الوطنية، وفي ذلك مساس بسيادة الدول، ولم يراع فيها اختلاف الثقافات والأديان في العالم؛ اذ تطالب هذه المادة الدول بإبطال قوانينها وأعرافها وتقاليدها دون استثناء حتى تلك التي تقوم على أساس ديني.

ومكمن الخطورة هو أنه إذا ما وضعنا في الاعتبار أن الاتفاقية لا ترمي إلى المساواة المطلقة في التعليم والعمل والمجالات العامة فقط، بل تمتد لتشمل قوانين الأسرة أيضا. فإنه بمقتضى هذه المادة تصبح جميع أحكام الشريعة المتعلقة بالمرأة لاغية وباطلة ولا يصح الرجوء إليها أو التعويل عليها، ويبدو أن الأمر كما لو نسختها هذه الاتفاقية الدولية، رغم أن قوانين الأسرة في الإسلام ليست من وضع البشر، بل هي من وضع رب العزة سبحانه وتعالى.

وبذلك نجحت هذه الاتفاقية في فرض ثقافة العولمة، وإقصاء الأديان والأعراف والتقاليد واعتبار الاتفاقية المرجع الوحيد للدول في قضايا المرأة، ورفض الاختلاف التشريعي والقانوني لكثير من الدول. مع أن هذا الالزام يتعارض مع ميثاق الأمم المتحدة نفسه الذي ينص على احترام التنوع الثقافي والديني للشعوب. وسنعرض لنماذج نجحت فيها هذه الاتفاقية في تعديل القوانين في بعض البلاد الإسلامية.

دور اتفاقية السيداو في تعديل التشريعات الوطنية: أثيرت قضايا المرأة، وتجددت حولها النقاشات التي عبرت عن وجهات نظر متعارضة في مصر، وذلك بسبب مشروع القانون الجديد للأحوال الشخصية الذي عُرض على البرلمان المصرى في ديسمبر ١٩٩٩م، وتركزت هذه النقاشات في ثلاث قضايا؛ أولهما: قضية الخلع (إعطاء المرأة الحق في فسخ عقد النكاح)، وهذه تم إقرارها، وثانيهما: السماح للزوجة بالسفر من دون الحصول على إذن

الزوج، وذلك في حالة حصولها على ترخيص بذلك من المحكمة، وهذه تأجل البت فيها، إلى أن قضت المحكمة الدستورية العليا في ديسمبر ٢٠٠٠م بعدم دستورية شرط موافقة الزوج على سفر زوجته إلى الخارج، أما الثالثة والأخيرة فهي: الاعتراف بالطلاق رسميًا في حالات الزواج العرفي (رغم الدعوى إلى إهدار الطلاق اللفظي).

كما أثيرت القضايا المتعلقة بالمرأة في إطار اتفاقية سيداو في المغرب؛ حيث أعلنت الحكومة المغربية في مارس ١٩٩٩م برنامجا أطلقت عليه "إدماج المرأة في التنمية"، وضعته الوزارة المكلفة بالرعاية الاجتماعية وشؤون الأسرة، بمشاركة خبراء وباحثين ومندوبين عن الأمم المتحدة والبنك الدولي، وصرح وزير الرعاية الاجتماعية أنذاك أن ذلك جاء استجابة مغربية لعاهدة بكين سنة ١٩٩٥م ١١

واذا بادماج المرأة في التنمية يتضمن إلغاء تعدد الزوجات، وزيادة السن القانونية لزواج المرأة بالمغرب من ١٤ إلى ١٨ عاما، فضلا عن اقتراح بحصول المرأة على نصف ثروة الزوج عند الطلاق أو الوفاة، والغاء إيفاع الطلاق من الزوج وجعله بيد القاضي.

ولكن لوقضة علماء الدين الحاسمة بالمغرب وللتظاهرات الحاشدة التي قامت بها التيارات الإسلامية في الدار البيضاء؛ أقالت الحكومة المغربية الوزير المكلف بوضع تلك الخطة، وانتهى الأمر إلى حين.

أما في لبنان التي تعصف بها الانقسمات الطائفية والمذهبية فقد تسبب اتفاقية سيداو في أزمة عاصفة؛ حيث تمت الدعوة إلى إصدار قانون مدني اختياري للأحوال الشخصية يصبح بموجبه النزواج مدنيًا؛ حيث يباح الـزواج من الطوائف المختلفة (فيحق للمسلمة التزوج بغير المسلم)، ويحق لغير المسلم الزواج دون حاجة إلى كنيسته. وهو القانون الذي رفضه المسلمون وغيرهم على السواء.

وللحديث تتمة بإذن الله تعالى. والحمد لله رب العالمين.





لله وحده، وأصبلي وأسلم على من لا نبي بعده

الحمد

صلى الله عليه وآله وسلم:

أما بعد، فإن خير ما عُمرت به الأوقات، وضرفت فيه الأنفس، الاشتغالُ

بالعلم الشرعي، ومدارسة الكتاب والسنة، فإن في

ذلك أنس النفوس وراحة القلوب وطمأنينة البال، ويه

يعرف الحق من الباطل، والحلال من الحرام، والهدى من الضلال،

وبه يسير المرء إلى الله على بصيرة بخطّى ثابتة وقلب مطمئن،

فبالعلم تحيا القلوب وبالجهل تموت.

لما رأيت أن الكثير منا في هذا الزمان قد زهدوا في طلب العلم، والرحلة إلى العلماء لتحصيله. أردت أن أذكر نفسي وكل من ، كَانَ لَهُ قَلَّ أَوْ أَلْتَيَّ التَّنَعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ، (ق: ٣٧): بيعض فضائل العلم:

أولاً: استشهد الله بأولي العلم على أجل مشهود عليه وجل مشهود عليه وهو توحيده. قال الله عز وجل الشهيد الله أنتُ لا إله إلا مُو وَالْمَلْتِكُةُ وَأُولُوا اللهُ عَلَيْنَا بِالنِّسِولُ لا إله إلا مُو النَّبِيرُ المَكِيمُ ، (أَلُ عَمَالَ: ١٨).

ثانيًا: أن الله أمر رسوله محمد صلى الله عليه وسلم أن يستشهد بأهل العلم على أنه رسول الله صلى الله عليه وسلم.

قَالِ تَعَالَى: ﴿ وَيَغُولُ ٱللَّهِ الْمَ كَفُرُوا لَسْتَ مُرْكَةً فَلَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللْلِمُ اللَّهُ اللَ

ثالثًا: العلم يهدي إلى الإيمان. والسااريات

قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَلِيثُلُمُ الَّذِي الْوَثُوا اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَلِيثُلُمُ الَّذِي الْوَثُوا

يِدِ، فَتُخِتَ لَهُ، قُلُوبُهُمْ ، (الحج: ٥٤). رابعًا: العلم يهدي إلى الحق: هَالِ اللهِ تَعِلا مِنْ مُرَاثُونَ أُنِّهُ أَنَّا أَرَاثُ أَوْلَا

قال الله تعالى، وَيَرَى النَّينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ النَّينَ أُونُواْ الْعِلْمَ النَّينَ أُولِكَ النَّكَ مِن دَّيِكَ هُوَ ٱلْحَقَّ وَيَهْدِى إِلَى صِرَطِ الْمَرْيِزِ الْحَييدِ ، (سباء 1).

خامشًا: العلم يرفع الله به الدرجات: قال الله تعالى: يَرْفَع اللهُ ٱلَّذِينَ ءَامُوْلَ مِنكُمْ وَالَّذِينَ

هَالَ اللهُ مَعَالَى: مِرْفِعِ اللهُ الذِينَ ءَامَثُوَا مِنكُمْ وَالِذِينَ أُوتُواْ اَلْعِلْمُ دُرَكِتٍ ، (المجادلة: ١١).

سادسًا: نفى الله التسوية بين أهل العلم وغيرهم من الناس:

قَالِ الله تعالى: . قُلْ هَلْ يَسْتُونَ ٱلَّذِينَ يَمَّلُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونُ إِنَّا يُنْذَكُرُ أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ ، (الزمر: ٩).

سابعًا: شنهادة الله عز وجل الأهل العلم بالخشية له سنجانه:

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا يُخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْمُلِّئَوُّا ﴾ (فاطو، ٢٨).

ثامنًا: اهل العلم أكثر الناس معرفة للحق وإيمانًا به:

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ وَالرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَّا بِهِ مَ

الرابع عشر؛ ثواب العلم دائم لا ينقطع؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ إذا مات الإنسان انقطع عنه عمله إلا من ثلاثة: إلا من صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له .. (مسلم: ١٦٣١). ولله در من قال: علم الرجل ولده المخلد .. الخامس عشر؛ من أراد الله به خيرًا يفقهه

قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ؛ ﴿مَنْ يَرِدُ اللَّهُ بِهُ خَيْرًا يَفْقَهُهُ فَيْ الدَّيْنَ ﴿ مَتَّفَقَ عَلَيْهُ.

ق الدين:

السادس عشر: طلب العلم طريق إلى الجنة: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من سلك طريقًا يلتمس فيه علمًا، سهل الله له به طريقًا إلى الجنة .. (مسلم: ٢٦٩٩).

السابع عشر: الملائكة تضع أجنحتها رضًا لطالب العلم:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: رما من خارج خرج من بيته في طلب العلم إلا وضعت له الملائكة أجنحتها رضًا بما يصنع حتى يرجع، (صحيح الجامع: ٥٧٠٢).

الثامن عشر؛ دعاء الثبي صلى الله عليه وسلم لطالب العلم بالنضرة؛

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: انضر الله امرأ سمع منا حديثًا، فحفظه حتى يبلغه، قرب حامل فقه إلى من هو أفقه منه، وزُبّ حامل فقه ليس بفقيه .. (صحيح الحامع 1717).

وقي الحديث دعوة مباركة ميمونة، خص بها رسول الله صلى الله عليه وسلم من سمع حديثه ووعاد وبلغه كما سمعه. ولو لم يكن من فضل العلم وبيان شرفه إلا هذا الحديث وحده لكفى به شرقا، فإن هذه الدعوة النبوية الكريمة المباركة متضمنة لجمال الظاهر والباطن، فإن النضرة هي البهجة والحسن الذي يكساه الوجه من آثار الإيمان، وابتهاج الباطن به وفرح القلب وسروره، فتظهر هذه البهجة والسرور والفرحة نضارة على الوجه، ولهذا يجمع له سبحانه وتعالى بين البهجة والسرور والنضرة كما في قوله

كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّنَا (آل عمران: ٧). تاسعًا: أهل العلم أعرف الناس بالخير ....

قَالَ اللّه تعالى عن قارون: ﴿ فَخَرَجُ عَلَى فَوْمِهِ اللّهِ تَعَالَى عَنْ قَارُونَ: ﴿ فَخَرَجُ عَلَى فَوْمِهِ فَ وَيَهِ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

عاشرًا: استشهد الله سيحانه وتعالى بأهل العلم على البعث:

قال الله تعالى: « وَيَوْمَ نَقُومُ السَّاعَةُ يُفْسِهُ الْمُحْرِقُونَ مَا لِمِنْوَا عَبَرَ سَاعَةً كَذَلِكَ كَانُوا وَقَالَكُونَ ( ) وَقَالَ الَّذِينَ أُرْقُوا الْمِلْمَ وَالْإِسْنَ لَقَدْ لِمُتَّمَّةً فِي كِنْبِ الله إِلَى يَوْمِ الْمَعْتِ فَهَكَدًا يَوْمُ الْبَعْثِ وَلَتِكَنَّكُمُّ كُنْتُرُ لَا نَعْلَمُونَ (الروم: ٥٥-٥١).

الحادي عشر: طلب العلم جهاد في سبيل الله:

قال الله تعالى: ﴿ لِلَهُ فَقَهُوا فِي الدِّينِ وَلِسُدُوا وَمُهُدُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُ مُ يَحَدَّرُونَ ﴾ (التوبة: (١٢٢).

الثاني عشر؛ أمر الله الناس بالرجوع لأهل العلم فيما أشكل عليهم؛

قَالَ اللهُ تَعَالَى: وَمُتَنَكُّراً أَمْلَ ٱلذِّكِّرِ إِن كُنْدُ لَا تَمْلُونَ ، (النحل: ٤٣).

وقال تعالى: • وَإِذَا جَآءَهُمْ أَمْرٌ مِنَ ٱلأَمْنِ أَوِ الْكَانِ أَوِ الْحَوْقِ أَدَاعُوا مِنْ الْأَمْنِ أَو الْحَوْقِ أَدَاعُوا مِنْ الْأَمْنِ وَالْكَ أَدُوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَالْكَ أَدُلِهُ الْأَمْرِ مِنْهُمْ وَتُولُا فَضَلُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمُنُهُ لَانَّبَعْتُمُ ٱلشَّيْطُانَ إِلّا قَلِيلاً • اللّه عَلَيْكُمْ وَرَحْمُنُهُ لَانَّبْعَتُمُ ٱلشَّيْطُانَ إِلّا قَلِيلاً • أَولِي النّاساء • ١٨٠ . قال أبو العالية في معنى • أولي الأمر ه في الأبية : هم أهل العلم • ألا ترى أنه يقول • ولؤ ردوهُ إلى الرسُول والى أولى الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه والى منهم . .

الثالث عشر: هو تركه الأنبياء وتراثهم: وإن قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وإن العلماء ورثة الأنبياء، وإن الأنبياء لم يورثوا دينارًا ولا درهمًا، وإنما ورثوا العلم، فمن أخذه أخذ بحظ واقره. (صحيح الجامع (٦٢٩٧)، معنى: (الحظ): النصيب، والعنى: أخذ نصيبًا تامًا لا حظ أوفر منه).



تعالى: و فَوَفَنَهُمُ أَمَّدُ شُرَّ ذَلِكَ ٱلْيَوْرِ وَلَقَنَّهُمْ فَضَرَّةُ وَسُرُورًا ، (الإنسان؛ ١١)، فالنضرة في وجوههم والسرور في قلوبهم. ثم ما يتلقون من نعيم وثواب على ذلك يظهر نضارة على وجوههم، كما قال تعالى: ، تَعَرَفُ فِي وُجُوهِهِمْ نَضْرَةَ ٱلنَّعِيمِ ، (المطففين: ٢٤)، ولا ريب أن هذه الدعوة الباركة لمن حمل السنة وبلغها للأمة بالنضرة والرحمة، تحمل النشارة لن وقف نفسه ووفر جهده في خدمة السنة وابلاغها، وفي هذا حضر للهمم وإذكاء للعزائم وحمل للنفوس على الجد والمثابرة والصبر والمصابرة وبذل الوسع في تحقيق ذلك). (مفتاح دار السعادة ٧١/١).

التاسع عشر: فضل العالم على العابد: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ، وفضل العالم على العابد كفضل القمر ليلة البدر على سائر الكواكب، (صحيح الجامع: ٦٢٩٧). يقول الأمام ابن رجب رحمه الله: (والسر في ذلك والله أعلم، أن الكوكب ضبوءه لا يعدو تفسه، وأما القمر ليلة البدر فإن نوره يشرق على أهل الأرض جميعًا فيعمهم توره، فيستضيئون بنوره ويهتدون به في سيرهم). العشرون: العالم يستغضر له من في السماوات ومن في الأرض:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ووان العالم ليستغفر له من في السماوات ومن في الأرض والحيتان في جوف الماء،. (صحيح الحامع: ١٩٩٧).

الحادى والعشرون: طالب العلم تغشاه الرحمة وتحفه الملائكة:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: دوما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم إلا نزلت عليهم السكينة، وغشيتهم الرحمة، وحفتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده،. (مسلم:

الثاني والعشرون: الاستثناء من اللعن: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الدنيا ملعونة، ملعون ما فيها، إلا ذكر الله تعالى، وما والأه، وعالمًا، أو متعلمًا ،. (صحيح الحامع:

الثالث والعشرون: أداء فريضة الهية:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: رطلب العلم فريضة على كل مسلم، (صحيح الجامع (٢٩١٣)).

الرابع والعشرون: محبة الملائكة للعلم؛

عن صفوان بن عسال المرادي رضى الله عنه قال: أتيت النبي صلى الله عليه وسلم وهو في المسجد متكي على بُرْد له أحمر، فقلت له: يا رسول الله، إنى جنت أطلب العلم، فقال: ومرحبًا بطالب العلم، إن طالب العلم تحقه الملائكة وتظله بأجنحتها، ثم يركب بعضهم بعضًا حتى يبلغوا السماء الدنيا من محبتهم لا يطلب، (صحيح الترغيب: ٧١).

الخامس والعشرون: أجر حاج تامًا حجته: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ١٨ن غدا إلى المسجد لا يريد إلا أن يتعلم خيرًا أو يعلمه، كان له كأجر حاج، تامًا حجته،. (صحيح الترغيب ٨٦).

السادس والعشرون؛ طالب العلم لا يشبع من طلبه

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ، منهومان لا يشبعان؛ طالب علم، وطالب دنيا ،. (صحيح الحامع (٦٦٢٤). والمعنى (منهومان): بلوغ الهمة في الشيء.

السابع والعشرون: العلم هنيئًا لأهله:

عن أبى بن كعب رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ديا أبا المنذر؟ أتدرى أي آية من كتاب الله معك أعظم؟ .. قال: قلت: الله ورسوله أعلم. قال: ميا أبا المنذر: أتدرى آي أية من كتاب الله معك أعظم؟، قال: قلت: واللَّهُ لا إلَّهُ إلا هُو الْحِيُّ الْقَيُومْ، قال: فضرب في صدري وقال: ﴿ليهنك العلم أبا المنذرِ،. (مسلم: (٨١٠). معنى قوله: ليهنك العلم: أي ليكن العلم هنيتا لك.

الثامن والعشرون: أن أكون بأمان من النفاق: قال رسبول الله صلى الله عليه وسيلم: وخصلتان لا يجتمعان في منافق: حُسن سمت، ولا فقه في الدين، (صحيح الجامع: ٣٢٢٩). التاسع والعشيرون: أكون من خير الناس اسلاماه



قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:
رخيركم إسدلامًا أحاستكم أخلاقًا إذا
فقهوا .. (صحيح الأدب المقرد، ٢١٨).
في الحديث بيان أشر الفقه في تحسين
الأخلاق ورفع المنزلة، حتى يكون من خير
الناس؛ لأن الفقه يبلغ الورع والتقوى
وحسن الخلق، فالعالم الصادق يكسره
علمه فنزداد تواضعًا.

الثلاثون أهل العلم لا يشقى بهم جليسهم: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن لله: ملائكة سياحين في الأرض فضلاً عن كتاب الناس، يطوفون في الطرق، يلتمسون أهل الذكر، فإذا وجدوا قوما يذكرون الله تنادوا، هلموا إلى حاجاتكم، فيحفونهم بأجنحتهم إلى السماء الدنيا، فيسألهم ربهم، وهو أعلم منهم؛ ما يقول عبادي؟ فيقولون، يسبحونك، ويكبرونك، ويحمدونك، ويكبرونك، الحديث، فيقول فأشهدكم أني قد غفرت العم، فيقول ملك من الملائكة، فيهم فلان ليس منهم، إنما جاء لحاجة، فيقول؛ هم القوم لا يشقى بهم جليسهم، (مختصر مسلم، ١٨٩٠).

الحادي والثلاثون، إن العلم نعمة من الله تستوجب الشكر:

قَالَ اللّٰه عز وجل: ﴿ وَلَقَدْ مَانَيْنَا مَاوُدَ وَشُلَيْمَنَ عَلَا اللّٰهِ عَرْ وَشُلَيْمَنَ عَلَا وَ عَلَيْكُ كَالِمُ مَا اللّٰمَ اللّٰهُ عَلَى كَلِيمِ مِنْ عِبَادِهِ اللّٰمُ مِنْ عَبَادِهِ اللّٰمُ مِنْ وَالنَّمُونِ وَالنَّمُونِ اللّٰهِ مَا ﴾.

قال الطبري رحمه الله: «يقول جل ثناؤه: وقال داود وسليمان: الحمد لله الذي قضلنا بما خصنا به من العلم الذي آثاثاه، دون سائر خلقه من بني آدم في زماننا هذا على كثير من عباده المؤمنين به في دهرنا هذا ... (تفسير الطبري: ٤٣٧/١٩).

تلك بعض ثمرات العلم، فإن قال قائل؛ كيف أظفر بها؛

قلت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: اإنما العلم بالتعلم، وإنما الحلم بالتحلم، ومن يتحر الخير يعطه، ومن يتق الشر يوقه، (صحيح الجامع: ٢٣٢٨).

والان أسمح لي أن أتركك مع أبي هريرة رضي الله عنه لتعرف كيف وصل إلى ما هو عليه من العلم، يعد أبو هريرة رضي الله عنه أكثر من روى الحديث من الصحابة بالإجماع، فقد روى خمسة آلاف وثلاثمائة وأربعة وسبعين حديثًا. كما جرم به ابن حرم في جوامع السيرة (ص٢٧٥).

فكيف حصل هذه الأحاديث؟ أتركك معه رضى الله عنه ليخبرنا هو بنفسه.

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: يقولون؛ أن أبا هريرة قد أكثر، والله الموعد، ويقولون؛ ما بال المهاجرين والأنصار لا يتحدثون مثل أحاديثه؟ وسأخبركم عن ذلك: إن إخواني من الأنصار كان يشغلهم عمل أراضيهم، وإن إخواني المهاجرين كان يشغلهم الصفق: (والصفق-بإسكان الفاء- هو ضرب اليد على اليد، وجرت به عادتهم عند عقد البيع) بالأسواق. وكنت ألزم رسول الله صلى الله عليه وسلم على ملء بطني، فأشهد إذا غابوا، وأحفظ إذا نسوا، ولقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم يومًا: «أيكم يبسط ثوبه فيأخذ من حديثي هذا، ثم يجمعه إلى صدره، قانه لم ينس شيئًا سمعه، فيسط بردة على حتى فرغ من حديثه، ثم جمعتها إلى صدرى، فما نسبت بعد ذلك اليوم شيئا حدثني به. ولولا أيتان أنزلهما الله في كتابه ما حدثت شيئًا أبدًا: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُتُنُونَ مَا آتَرُكْنَا مِنَ ٱلْبَيْنَتِ وَٱلْمُثْدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيْنَكَ لُلْنَاسِ في ٱلكِئْبُ أَوْلَتِكَ يَلْعَنْهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِنُونَ السَّا إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُواْ وَبَيَّنُواْ فَأُولَتِيكَ أَتُوبُ عَلَتُهُمُّ وَأَنَا ٱلتَّوَابُ ٱلرَّحِيعُ ، (البقرة: ١٩٩-١٦٠). (البخاري (٢٠٤٧)، ومسلم (٢٤٩٢)).اهـ. اللهم إني أسألك علمًا نافعًا، ورزقًا طيبًا، وعملا متقبلات متقنده المارات

أقول مذكرًا يحسن بالمسلم أن يحافظ على هذا الدعاء بعد التسليم من صلاة الصبح كل يوم تاسيًا بالنبي صلى الله عليه وسلم.





الد. عبد الوارث عثمان

أسناذ الفقه المقارن بجامعة الأزهر

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فإن مصيبة العالم الإسلامي اليوم تكمن فيما تثيره الحركات النسوية العربية المتالم الاسوية العربية المتلفضة للأفكار النسوية الغربية من افتعال قضايا اجتماعية تهدف إلى تدمير المرأة والأسرة والمجتمع تحت مسمى وحقوق المرأة ،، وهي كلمة حق يُراد بها كل انحلال وفساد وخلل عقائدي وأخلاقي واجتماعي.

بينما أرست رسالة الإسلام الخالدة دعائم راسخة ومبادئ قيمة وأحكام راشدة للحفاظ على حقوق المرأة والأسرة كلها في توازن محكم وحكيم وتكامل ممزوج بالربائية والواقعية والشمول، انطلاقًا من النظرة الكلية للكون والحياة والإنسان، تلك تسقط الدعاوى الزائفة حتى لا تقف البشرية على حافة الهاوية جراء إفلاسها في عالم القيم مسجلة التاريخ الأسود لهؤلاء المتشدقين بحقوق المرأة.. فأين كانت منزلتها عندهم وأين هذه الحقوق وما قيمتها عندما كانت المرأة في عهد اليونان تُباع وتشترى محجورًا عليها لطيشها ولا. بل عقد فلاسفة الغرب مؤتمرًا دوليًا في عام ١٥٦٨ ميناقشون فيه هل المرأة إنسان أم مخلوق آخر وبعد مشاورات قرروا أنها إنسان خلق لخدمة الرجل. وحتى عام ١٨٠٥ مكان القانون الإنجليزي يبيح للرجل أن يبيع زوجته، وكذلك الثورة الفرنسية لم تكفل للمرأة الأهلية في التصرفات القانونية ... أما عند اليهود فكانت المرأة مهانة معزولة في حيضها ونفاسها، فهي عندهم وعاء لإفراغ الشهوة.

#### نشأة النسوية الغربية ا

لذلك نشأت الحركة النسوية في الغرب قبل أكثر من قرن بقصد اعتراف المجتمع الغربي بأن للمرأة حقوقًا وفرصًا متساوية مع الرجل، وقد كانت في الأساس تهدف إلى منح المرأة الحقوق الأساسية من التعليم والعمل التي حرمت منها قبل الثورة الصناعية، ثم تطورت فكرتها إلى المطالبة بالمساواة بالرجل في جميع الحقوق السياسية والاقتصادية والجنسية والفكرية ومماثلته في كل شيء. ثم تسللت هذه الحركة إلى المجتمعات العربية إبان الاستعمار الغربي وحققت مكاسب خطيرة من نشر الثقافة الغربية وضعف الولاء للإسلام ونزع الحجاب وانتشار الانحلال والتشكيك في الثوابت الدينية والهجوم على القدوات الحسنة في المجتمع الإسلامي تحت شعار العمل الحقوقي والنشاط الاجتماعي، وكان ذلك عن طريق إنشاء الجمعيات النسوية، ورسالة الفن الهابط والمحافل الماسونية ونوادي الروتاري، وهذه الحركات النسائية الماجنة التي تعمل على غرس المنكرات والإباحية والفجور والدعارة داخل المجتمعات الإسلامية يتزعمها دعاة التجديد الموهوم والمخنثون من الرجال والمترجلات من النساء، التي يهدمون بها كل فضيلة كريمة وكل خلق نبيل وكل فطرة سليمة، يتسابق أولئك وهؤلاء إلى الشهوات والى الشهوات فقط.

وحركة إسقاط الولاية من قبل النسويات مما شاع في الفترة القريبة عبر القنوات الفضائية ومواقع التواصل الاجتماعي تعني التحرر الجنسي والتمرد على عادات المجتمع وعقوق الأباء وحرية الإلحاد ونبذ الدين الإسلامي والتحلل من أحكام الشرع لينتج عن ذلك التفكك الأسري وذهاب الحاضنة الاجتماعية، وفساد المجتمع، والثورة على الوطن. وهذا هو دأب أهل الباطل والضلال في كل زمان ومكان يقدحون في وجود الخالق، ويطعنون في الشرائع وينشرون الإباحية.

ومن تأمل في سلوك النسويات وارتضاع الأصوات وكثرة الدعوات علم أن هناك حملة ممنهجة ومدروسة من قوى غربية وأبواق

مأجورة تدعم هذا التيار الخبيث دعمًا ناجزًا وتدفعه دفعًا عاصفًا نحو تحقيق أهدافه البائسة المقوتة بتوفير كافة الإمكانيات له ليقوم بمهمته في نشر السلوكيات الشيطانية وتدمير المجتمعات الإسلامية.

والفكر النسوي سلاح فتاك يستعمله الغرب للقضاء على لحمة المجتمعات الإسلامية واشاعة الفوضي والانحلال الخلقي تحت شعار حقوق المرأة ونبذ العنف. ودعم الإعلام الفريى وأحلاس الفتنة للنسويات الثائرات على أنظمة الجتمعات الإسلامية يقف على قدمين معوجتين ويفتقد الأساس الذي يقوم عليه حيث يكذب الغرب ويدلس حين يهاجم الأنظمة الإسلامية ويتشدق بحقوق المرأة مع أن واقع المرأة مؤلم في العالم الغربي في كثير من الصور، بل تتحصل على ثمن بخس نظير عملها، كما أن معدلات العنف الواقع على المرأة بكل صوره في ازدياد، وأعظم الاحصائيات المتعلقة بالعنف ضد المرأة رصدت في بالدهم وكثير من المشردات عندهم يتوسدن الطرقات لم يجدن رعاية بل كثير من ملايين نساء العالم المعنفات المضطهدات في الحروب والكوارث لم يجدن عناية من الدول الغربية. وإنما مقصودهم في تهجمهم على مجتمعاتنا الإسلامية إسقاط أحكام الشريعة وتغريب بنات المسلمين والكيد الإسلام ومحو هوية السلمين.

ومن طُمست بصيرته لا ينتفع بالواعظ والحقائق، قال تعالى: (يَائِبُ لَا تَمَى الْأَبْسَرُ وَالحقائق، قال تعالى: (يَائِبُ لَا تَمَى الْأَبْسَرُ وَلَيْكُونَ الْمَائِقُ فِي الشَّنُورِ) (سورة الرحج: ٤٦).

#### الاسلام بحرم العثف ضد الرأة:

فقد أوصى الإسلام برعاية الرجل لزوجته وبين أنها ستار ووقاية له، وهو ستار ووقاية لها، وكان التعبير القرآني أبلغ ما يكون؛ حيث قال الله تعالى عن هذه العلاقة؛ (مَنْ لِلسُّ لَحُمْ رَأَتُمْ لِللَّهُ الْمُنْ اللهُ لَعَالَى عن هذه العلاقة؛ (مَنْ لِلسُّ لَحُمْ رَأَتُمْ لِللَّهُ اللهُ اللهُ

كما بين الله تعالى الغاية المنشودة من حياة الروجين، ومنها السكن والمودة والرحمة بين الروجين، وليس العنف ولا الشقاق؛ فقال الله تعالى: ( وَمَنْ الْمِنْ الْمُوالِّ اللهِ اللهِ اللهُ مَنْ اللهِ اللهُ مَنْ اللهِ اللهُ مَنْ اللهِ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ



33

مُّودَّةُ وَرَحْمَةً ) (سورة السروم: ٢١). وأيضا أمر الله سبحانه بالمعاشرة بالمعروف؛ حيث قال عز وجل: (وعاشروهن بالعروف) (النساء: ١١٩).

، وقد أعطى الرسول صلى الله عليه وسلم للرجال القدوة في حُسن معاملة النساء، فكان يداعب زوجاته ويلاعبهن تطييبًا لقلوبهن حتى إنه روى أنه صلى الله عليه وسلم كان يسابق عائشة في العدو-أي الجري- فسيقته يومًا، وسيقها في بعض الأيام: فقال عليه الصلاة والسلام: وهذه بتلك، أخرجه أبو داود، والنسائي، وابن ماجه.

وقد قرر الإسلام للمرأة حق الصداق، والعدل، والنفقة، وحسن المعاشرة، قال عليه الصلاة والسلام: ولا يضرك مؤمن مؤمنة إن كره منها خلقا رضى منها آخر، أخرجه مسلم. ومعنى قوله: ﴿ لا يفرك: لا يبغض ولا يكره.

ومن حرص الإسلام على عدم العنف ضد المرأة أنها حتى في حالة النشوز وضع مراحل العلاج بدءًا بالوعظ ثم الهجر، ولا يكون إلا في المضجع ومكان المبيت؛ تمهيدا لعودة الصلح، ثم آخر المراحل الضرب وهو غير شديد ولا مبرح، ومما لا ريب فيه أن المرأة هي الأم والزوجة والبنت والأخت وهي حاضنة الرسل، ولولا المرأة ما كان الرجل ولولا الرجل أيضا ما كانت المرأة فهما مكملان لبعضهما، فالعلاقة بينهما علاقة تكامل لا تنافس، ومن أجل ذلك كانت توجيهات الإسلام كثيرة في حسن التعامل مع المرأة وفي تحريم العنف معها في أي حال من الأحوال، فهي سكن للرجل، وبينهما يجب أن تسود المحمة والمودة لا العنف ولا التشدد.

وعلى خلاف اتجاه هذا التيار النسوي الغربي اللئيم وأزياله الخائبة في بلادنا الاسلامية فانه يمكن تلخيص علاج ظاهرة العنف ضد المرأة في المفهوم الإسلامي في النقاط التالية:

أولا؛ غرس الوازع الديني والضمير الديني الذي يصوغ شخصية الرجل على نحو كريم يحترم فيه المرأة ويصونها، ويعلم أن الله سيحاسبه على ظلمه لها أو عنفها معها. ولا يكون غرس الوازع الديني إلا بالعودة إلى صحيح الدين المتمثل في كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، وما كان عليه السلف الصالح من الاعتقاد والعاملات والسلوك والأخلاق. فمن أهم أسباب العنف ضد 34 المرأة عدم الإيمان بالله سبحانه وتعالى إيمانًا

صادقا صحيحًا، وضعف الوازع الديني وقلة الوعى بحقائق الشريعة الإسلامية المتعلقة بشؤون الأسرة الماسية الماسية المستدار

ثانيًا؛ أن تلتزم المرأة بما شرعه الله تعالى من فرائض وأحكام وأخلاقيات وسلوكيات بينها النبي صلى الله عليه وسلم وطبقتها أمهات المؤمنين ونساء المسلمين في تاريخ الأمة الإسلامية الطويل عمليًا وواقعيًا واقتضتها الفطرة التي فطرها الله عليها، وخاصها بها وتميزت فيها عن غيرها.

فالفكر النسوى مضاد للمبادئ الاسلامية التي أنزلها الله في كتابه، وأخبر بها النبي صلى الله عليه وسلم من التضريق بين الرحل والمرأة في الأحكام الشرعية والتمييز بين الجنسين في الخصائص، فكل جنس له حقوق تلائم طبيعته ووظائفه، وقد منح الإسلام الرجل صلاحيات لتحقيق المصلحة وحفظ الحقوق كما في قوله تعالى: الرجال قوامون على النساء بما فضل الله بعضهم على بعض ويما أنفقوا من أموالهم ،، وقوله تعالى: وللرجال عليهن درجة، وقوله تعالى: ريا أيها الذين آمنوا قو أنفسكم وأهلبكم نارًا ،، والأحاديث الصحيحة الواردة في هذا المعنى

والحركة النسوية قائمة على الفكر الليبرالي وهو الحرية المطلقة للمرأة في جميع ممارستها ومساواتها للرجل في كل شيء، وهذه الفكرة تناقض مبدأ العبودية لله والاستسلام لشرعه والانقياد فيه بالطاعة بتنفيذ أوامره والرأة في هذا التوجه الضال تريد الحرية التي لا ضابط لها، فهذه متمردة على شرع الله؛ لأنها تريد حكم الجاهلية. ويمكننا تلخيص الأساليب القذرة والوسائل البشعة التي تسلكها الحركات النسوية في الأتى:

الأول: لعن الرجال وتشويه صورتهم في أذهان الفتيات وتحطيم القدوة في حياتهن وتخوين أولياء أمورهن عن طريق سرد قصص التعنيف، وإبراز التناقضات وتوجيه الأشارات السلبية لعلماء الدين مع لحات من الاستهزاء بالنصوص الدينية حتى تتكون حالة التمرد لدى الفتيات وتتشكل شخصياتها المنحرفة فتثور على دين ويها وتنزع طاعة ولي أمرها وتتمرد على أسرتها. ثانيًا: التشنيع على الزواج ورفضه كلية وتفسيره بالعبودية والذل للمرأة وإقناع البنات أن هذا

الأخر أو انحلاله الجنسي أو شذوذه.

سادسًا؛ ومن أخطر رسائل النسويات وأشد افسادهن بنساء المسلمين تحريض المرأة على التمرد على قوامة الرجل ووصفه بالقدر والكاذب والمستبد والتعامل معه بالندية ومخاطبته بلغة القوة والانتقام.

سابعًا: أن تزعم المرأة النسوية نسبتها للإسلام، وهي تطالب بإسقاط الولاية والتعدد والإرث والحرية في الحجاب والاختلاط، وهي متناقضة وانتقائية في الفكر والمنهج؛ لأن المسلمة حقًا لا تعترض على أحكام الشريعة وترضى بحكم الله وتسلم به. وهي في الحقيقة لم تلتزم المنهج الرسمي للحركة النسوية؛ لأنها تختزل الحرية في أمور أخرى بالدين أو العرف أو النظام بالتشهي واتباع الهوى.

ثامنًا، وهناك طائفة منهن متسترات بالإسلام يقمن بدور خطير مضلل في قراءة المصادر الإسلامية وتفسير النصوص الدينية بناء على التفسير السياسي والتاريخي والعقلي.

تاسعًا: ومن المراوغة والخداع من بعض النسويات تعويم الخطاب بحيث تقرر أن النسوية تيار عمام يدخل فيه العلماني والإسلامي واللا ديني، ثم تنكر بشدة محاربة هذا المصطلح ونبذ هذا التيار ومحاكمته للنصوص الدينية، وتقرر أنها محافظة ملتزمة بالقيم ثم تناقض نفسها وتقول: إن كل إنسان حرية اختيار حياته ومبادئه الفكرية والجنسية، وله حق الاختيار وليس لأحد أن ينكر عليه ويصادر حقوقه الشخصية.

وهذه الفكرة مناقضة للإسلام ولا يمكن أن يكون معتنقها سائرًا على منهج الإسلام الذي ينص على وحوب النصيحة للمسلم، والأمر بالعروف والنهي عن المنكر والغيرة على الحرمات وتعظيم شعائر الله.

إنَّ هذا التيار الفكري الفاحش المستبشع يمثل خطورة بالغة على عالمنا الإسلامي المعاصر، ويهدد ثقافة المجتمعات العربية والإسلامية بعد أن انتشرت في بلادنا المسلمة انتشار النارفي الهشيم؛ فوجب على العلماء والدعاة وأصحاب الوعي في أمة الإسلام التحذير منه وتوعية الفتيات والنساء المسلمات من شره وخطره.

المشروع مبني على العنصرية الذكورية، والتأكيد على فشله، وأنه سجن يقيد الحريات ويكبت المشاعر ويكرس الظلم اللذكوري، ويسخر المرأة خادمة وآلة للولادة. وهذه الفكرة بيئة خصبة للانحلال الجنسي والعلاقات غير المشروعة؛ لأنها ترى ذلك من أساس الحرية، ومن أغلق على نفسه باب الحلال فتح عليها الشادة بديلاً عن الزواج؛ نعوذ بالله من انتكاس الفطرة وسفاهة العقل.

فالثاً، من أغاليط الربط بين الولاية والعنف، ومعلوم أن العنف يقع على المرأة في جميع الأحوال حتى خارج العلاقات الشرعية، وكثير من حالات العنف واقعة في المجتمعات العلمانية التي لا تؤمن بنظام الولاية وتعمل بقانون المساواة المطلقة بين الجنسين، ومن تتبع حالات الاغتصاب وقتل النساء في الغرب أيقن هذه الحقيقة. ووجود العنف في مجتمعنا حقيقة لا يمكن إنكارها لكنها ليست ظاهرة كما هو الحال يمكن إنكارها لكنها ليست ظاهرة كما هو الحال في الغرب وكثير من القصص مفتعل من قبل النسويات وقد لا تصنف من التعنيف أصلاً، وهذا العنف لا يرجع إلى فشل أحكام الشرع وانما يعود إلى التقصير وسوء المعاملة من بعض الرجال كنتيجة حتمة للابتعاد عن الالتزام الرجال كنتيجة حتمة للابتعاد عن الالتزام

رابعًا؛ ومن الأفكار السوداء لدى النسويات تفسير التصرفات الفردية أو الجماعية مخالف لرغبة الرأة بأنه إهانة واستعباد للمرأة وعنف، والتحسس من كل موقف تجاه المرأة فليس للأب الكفء مثلاً منع ابنته من أي نشاط من زيارة أو سفر أو عمل لمصلحة الحفاظ عليها، وليس للأخ رعاية أخته ومناقشتها في تصرفاتها الخارجة عن العرف المعتبر، وليس للزوج منع زوجته من الخروج أو السفر أو المشاركة في أنشطة تؤثر على مسؤوليتها في رعاية الزوج والأولاد، وهكذا لها بالخروم عندهم يفسرونه بأنه استعباد كل تصرف عندهم يفسرونه بأنه استعباد واحتقار واهانة وتعنيف للمرأة، وهذا تفسير مخالف للإسلام موافق للمبدأ الغربي.

خامسًا: ومن سمات الفكر النسوي الضالُ التهوين من انحرافات الأخريـن العقدية والسلوكية فتجد المتحدث يحترم الشخص





عليه وسلم-، ودُعُوا ما قلتُ. (صفة الصفوة). من نور كتاب الله الصبر وأداء العبادات طريق النجاة

قال تعالى: "وَالَّذِينَ صَرُوا الْيَعَلَةُ وَجَهِ وَجُهُمْ وَالْعَامُوا المَّلَوْةُ وَالْعَقُوا مِمَّا رَدُفْتَهُمْ مِرَّا وَعَلَائِمَةُ وَيَلْزَمُونَ لِلْلَسْعَ السَّيْعَةُ أُولَتِهِ لَا مُنْمُ عُقَى الدَّلِي"

(الرعد: ۲۲).

عن وحشيّ بن حرب رضي الله عنه قال: قالوا: يا رسول الله (إنّا ناكل ولا نشبع. قال: «فلعلكم تأكلون متفرقين؟،، قالوا: نعم، قال: «فاجتمعُوا على طعامكم، واذكروا اسم الله عليه يُبارك لكم فيه".

(صحیح أبی داود ۳۷۹٤).

مَعْ عَدَيْ وَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلَمٍ

### من فضائل الصحابة استخلاف أبي بكر رضى الله عنه

عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال في رسول الله صلى الله عليه الله عليه وسلم في مرضه: وادعي في أبا بكر، أباك وأخاك، حتى أكتب كتابًا فإني أخاف أن يتمنّى مُتمَنّ، ويقول قائل أنا أولى. ويأبي الله والمؤمنون إلا أبا بكر

من دلائل الثبوة

معتنا سائزا على متيع الاسلام الذي يقد

على وحوب النسيحة للمساور والأمر بالمروف

عن أنس؛ قال نعى النبي صلى الله عليه وسلم زيدًا وجعفرًا وابن رواحة للناس قبل أن يأتيه خبرهم؛ فقال أخذ الراية زيد فأصيب، ثم أخذ ابن رواحة فأصيب، فعالميناه تذرفان حتى أخذ الراية سيف من سيوف الله يعني خالد بن الوليد، حتى فتح الله عليهم. (رواه البخاري).

Upload by: altawhedmag.com



٧- إن الحديث مداره على هشام بن عمار وهو متكلم فيه.

النقد الموجه للسنده

٣- الحديث معلق، والمعلق من أقسام

وأنتقل -بإذن الله تعالى- لمتن الحديث، والنقد الموجه لتنه والرد عليه أولا: القول بعدم الاتفاق على معنى كلمة العازف بالتحديد. ولقد سبق أن بينت معنى كلمة المعازف، وأنها تدور بين آلات اللهو التي يُضرب عليها، وأنها ضرب من الطنابير يتخذه أهل اليمن، وأن المعازف اسم يجمع

العود والطنبور والدف والقيثارة وما شابههم (انظر في ذلك المراجع التالية: تهذيب اللغة للأزهري ٢/ ٨٦، المخصص لابن سيده ٤/ ١١، شمس العلوم ٧/ ٢٥٥٢، تاج العروس ٢٤/ ١٥٥، ٢٨/٢٣٤، المغرب ٣١٤/١، مختار الصحاح ص٢٠٨، لسان العرب ٩/ ٤٤٢، المصباح المنير ٢/ ٧٠٤، معجم اللغة العربية المعاصرة ٢/ ١٤٩٣، ٢٠٤٣، ٣/ ٢١٣٩، معجم لغة الفقهاء ص

مسال م د. متولي البراجيلي

٢- ضعف دلالة الاقتران:

دلالة الاقتران هي عطف جملة على

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير المرسلين، وبعد:

فقد تكلمت في المقالتين السابقتين عن تعريف المعازف، والأحاديث الواردة فيها، وختمت بحديث هشام بن عمار في صحيح البخاري. ورددت على

ربيع آخر ١٤٤٤ ٥ - العدد ٢١٦ - السنة

حملة، كقوله تعالى: (كلوا من ثمره إذا أثمر وآتوا حقه يوم حصاده) (الأنعام: 4546 Harelly . I way 16. (18)45

أو عطف لفظ على لفظ مثل (واستعينوا بالصبر والصلاة) (البقرة: ٥٤). وقولهم: إن دلالة الاقتران دلالة ضعيفة، هكذا على الإطلاق غير صحيح، فقد تكون دلالة الاقتران قوية يحتج بها، وقد تكون ضعيفة لا يُحتج بها، وذلك عند تعدد الحمل واستقلال كل جملة وتفسها والما الانتال معرفه والمستن

أولاء أمثلة تكون فيها دلالة الاقتران قوية يحتج بها، وذلك عندما يجمع بين شيئين أو أكثر بحكم واحد.

١- كقوله تعالى: (إنما الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون) (المائدة: ٣١)؛ فالحكم واحد بشمل الجميع وهو الرجس المعنوي، والحكوم عليه متعدد، فالحكم واحد يشمل الجميع وهو الرجس المعنوي، والمحكوم عليه متعدد المسلمان

٢- قوله تعالى: (وَأَفِينُواْ ٱلصَّلُوةَ وَمَاتُوا ٱلزُّكُوةَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ لَعَلْكُمْ مُرْحَمُونَ ) (النور: ٥٦).

دلالة الاقتران قوية وهي الوجوب. ٣- حديث النبي صلى الله عليه وسلم: "ثلاث حق على كل مسلم: الغسل يوم الجمعة، والسواك، ويمس من طيب إن وجد" (مسند أحمد، صححه الأرناؤوط والألباني في السلسلة الصحيحة). فقد اشترك الثلاثة في حكم واحد وهو حق على كل مسلم، فإذا كان السواك والطيب مستحبين كان الثالث وهـو اغتسال يوم الجمعة مستحبًا (وهو ما عليه الجمهور).

ثانيًا؛ أمثلة تكون فيها دلالة الاقتران ضعيضة، وذلك عند تعدد الجمل واستقلال كل جملة بنفسها. مثل قوله تعالى: كُلُوا مِن تُمَرِهِ: إِذَا أَنْمَرُ وَمَاتُوا

حَقَّهُ، يَوْمَ خَصَادِين (الأنعام: ١٤١)؛ فدلالة الاقتران هنا ضعيفة لاستقلال كل حملة بنفسها وحكمها، فالأكل من الثمر على الإباحة، أما الزكاة فهي واجدها المسيعة وسلكا يدوله لد

٢- حديث أبى هريرة رضى الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا يبولن أحدكم في الماء الراكد، ولا يغتسل فيه من الحنابة" (رواه مسلم وابن ماجه)؛ إذا كانت العلة هي النجاسة للبول، فهذا لا يشمل اغتسال الجنب؛ لأن المنى طاهر، فحكم البول يختلف عن حكم المني.

٣- حديث ابن عمر رضي الله عنهما عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: "أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، ويضيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة .... (متفق عليه). فدلالة الاقتران هنا ضعيفة؛ لأنه ترك الشهادتين كفر بإجماع، بينما ترك الصلاة والزكاة، فالجمهور على أنه لا كفرالا بالجحود.

ونعود لحديث المعازف فهل دلالة الاقتران فيه قوية أم ضعيفة؟

"ليكونن من أمتى أقوام يستحلون الحر والحرير والخمر والمعازف". على ضوء ما بيّنت في نوعى دلالة الاقتران من حيث القوة والضعف، نجد أن دلالة الاقتران عُ الحديث هنا قوية؛ لأن المذكورات عِيْ الحديث يشملها حكم واحد.

فقوله صلى الله عليه وسلم: "يستحلون"، معناه أن المذكورات ليست حلالا، وإنما هي محرمات، ولو لم تكن حرامًا ما قال: يستحلون، وكل من الزنا، والخمر، والحرير -على الرجال- محرمات نضا 

خالثًا: قولهم إن الاستحلال اعتقاد أن و ذلك حلال. العيما والمعالمات

الاستحلال هو أن يقول مثلاً: أعلم أن

الخمر حرام ولكني سأشربها، والزنا حرام ولكنى سأفعله.

فهذا لا شك أنه يكضر، بعد تحقق الشروط وانتفاء الموانع والاستتابة؛ لأن من استحل ما عُلم من الشرع تحريمه، فقد كذب الله تعالى، وكذَّب رسوله صلى الله عليه وسلم فيما جاء به وبلغ عن ربه سبحانه وتعالى. يقول ابن تيمية عن الاستحلال في الحديث: "فإنهم لو استحلوها مع اعتقادهم أن الرسول صلى الله عليه وسلم حرُّمها كانوا كفارًا ولم يكونوا من أمته .... فيشبه أن يكون استحلالهم الخمر، يعنى أنهم يسمونها بغير اسمها كما في الحديث، فيشربون الأشربة المحرمة ولا يسمونها خمرًا، واستحلالهم المعازف باعتقادهم أن آلات اللهو مجرد سماع صوت فيه لذة، وهذا لا يحرم كألحان الطيور، واستحلال الحرير وسائر أنواعه باعتقادهم أنه حلال للمقاتلة (للجنود)، وقد سمعوا أنه يُبَاح لُبِسِهِ عند القتال، فقاسوا سائر أحوالهم على تلك... (ابن تيمية: إبطال التحليل ص ٢٠-٢١، نقلاً عن تحريم آلات الطرب للألباني ص ٩٧).

وهذا المعنى الاصطلاحي -للاستحلال-جاء بعد عصر النبي صلى الله عليه وسلم، ككل الاصطلاحات التي جاءت بعد عصر النبي صلى الله عليه وسلم، ككلمة شنة في أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم صارت بعد ذلك اصطلاحًا مرادفة للمستحب. وإصرار المسلم على الذنب لا يدل على الاستحلال إن اعتقد التحريم ولكن تغلبه شهوته، وإن كان قد وقع في كبيرة من الكبائر.

فالمسلم الذي يستحل أي شيء حرمه الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم فهو مُكذَب لله ورسوله صلى الله عليه وسلم وليس المذكور فقط في حديث المعازف.

رابعًا: القول إن الحرمة في الحديث من القتران المذكورات في الحديث مع بعضها

البعض. فالقاعدة أنه لا يُجمع بين مباح ومحرم في الوعيد.

يقول السمعاني: "لا يصح الجمع بين شيئين في الوعيد؛ إلا أن يكون كل واحد منهما يستحق عليه الوعيد" (قواطع الأدلة للسمعاني ٤٦٥/١).

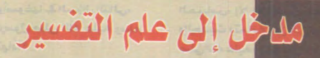
وهذا باطل، وإلا كان الزنا وشرب الخمر في الحديث ليسا بمحرمين إلا عند اقترانهما بباقي المذكورات في الحديث فكل من المذكورات الأربعة في الحديث هو حرام بمفرده. وكذلك قولهم: إن الوعيد على شرب الخمر وأن المعازف مكملة، هو كسابقه قول باطل.

يقول الشوكاني، بعد أن ذكر أقوال المجوزين لسماع المعازف: "أنه يحتمل أن تكون المعازف المنصوص على تحريمها هي المقترنة بشرب الخمر، كما ثبت في رواية بلفظ: "ليشربن أناس من أمتي الخمر تروح عليهم القيان وتغدو عليهم المعازف". ويجاب: بأن الاقتران لا يدل على أن المحرم هو الجمع فقط، وإلا لزم أن الزنا المصرح به واستعمال المعازف، واللازم باطل بالإجماع فالملزوم مثله (نيل الأوطار ١١٦/٨).

ففي الحديث قرن الأربعة تحت حكم واحد: "يستحلون"؛ فلا يصح حملها على المجموع كله دون أفراد المذكورات.

قال الله تعالى: وَوَالْمِنَ لَا يَدَعُونَ مَا أَهُ إِلَهُ اللهَ اللهَ تعالى: وَوَالْمِنَ لَا يَدَعُونَ مَا أَهُ إِلَهُ يَلْقَ مَنْ اللّهُ اللّهِ يَلْقَ النّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ يَلْقَ النّهُ اللّهُ اللّهُ وَلا يَرْوَنُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ لَكُ وَرَاتَ فِي اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى طَعَامُ اللّهُ اللّهُ عَلَى عَلَى طَعَامُ اللّهُ اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَى طَعَامُ اللّهُ اللّهُ عَلَى عَلَى طَعَامُ اللّهُ اللّهُ عَلَى عَلَى طَعَامُ المُسْكِينَ.

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.



## خمائمي الكمسي

انَ الحمد للَّه؛ نحمده وتستعينه ونستغفره، ونعوذ باللَّه من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له ومَن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدًا صلى الله عليه وسلم عبده ورسوله. أما بعد: فقد تكلمنا في الحلقة السابقة عن الخاصية الثانية من خصائص التفسير النبوى؛ وهي أن تفسير الرسول صلى الله عليه وسلم للقرآن كان قولا وفعلا وتقريرًا، وفي هذا اللقاء أكمل

اعداد کے د. محمد عاطف التاجوري



ذكر خصائص التفسير النبوي فأقول:



ربيع آخر \$\$\$١ هـ - العدد ٢١٦ - السنة الثانية والخمسون



الخاصية الثالثة: وأصوغها في السؤال التالي: هل كان تفسير الرسول صلى الله عليه وسلم للقرآن وحيًا أم اجتهادًا؟

ولعرفة الإجابة عن هذا السؤال لا بد من الكلام عن اجتهاد الرسول صلى الله عليه وسلم، وهذه مسألة اختلف فيها العلماء، قال ابن قدامة في روضة الناظر: ويجوز أن يكون النبي صلى الله عليه وسلم متعبدًا بالاجتهاد فيما لا نص فيه، وأنكر ذلك قوم؛ لأنه قادر على استكشاف الحكم بالوحى الصريح، ولأن قوله نص قاطع والظن يتطرق إليه احتمال الخطأ فهما متضادان. (روضة الناظر، لابن قدامة، ج٢، ص ٢٤٢،٣٤١). وأتى المحقق للكتاب بقول سليمان بن عبد القوى الطوفي فشرحه لمختصر الروضة حيث قال: داعلم أن ما فيه نص إلهي لا يجوز للنبي صلى الله عليه وسلم أن يجتهد فيه، بخلاف النص شرعًا؛ لقوله عز وجل «اتبعُ مَا أوحي اليك، (الأنعام:١٠١)، أما ما لا نص فيه، فهل يتعبد بالاجتهاد أم لا؟ والمذاهب فيه أربعة: أحدها: الإثبات وهو مذهب أحمد والقاضي أبي

والثاني: النفي وهو قول أبي علي الجباني، وابنه أبي هاشم.

والشالث: الإشبات في الحروب والأراء، دون الأحكام الشرعية.

والرابع: تجويزه من غير قطع به، حكاه الأمدي عن الشافعي في رسالته، وقال: وبه قال بعض الشافعية والقاضي عبد الجبار وأبو الحسن البصري.

ثم رجع جواز وقوعه وأن ذلك هو الأصح. (روضة الناظر لابن قدامة، للدكتور/ شعبان محمد إسماعيل- ج٢، ص٣٤٢).

واستدل على جواز وقوع الاجتهاد من النبي صلى الله عليه وسلم بأدلة منها:

قوله تعالى: ﴿ وَالْمَكُولُ اللّهُ الْأَلْمَكُولِ ﴿ (الحشر: ٢). ولأنه صلى الله عليه وسلم عُوتَبَ في أسارى بدر، ولو حكم بالنص لما عوتب: (قال في التعليق: أما وقد عوتب في أخذ الفداء؛ فهذا يدل على أنه اجتهد).

ولأنه قال في مكة؛ لا يختلى خلاها، قال

العباس: إلا الإذخر، فقال: إلا الإذخر، والحديث بتمامه عن ابن عباس أن رسول الله على الله عليه وسلم قال: «إن الله عز وجل حرم مكة، فلم تحل لأحد كان قبلي، ولا تحل لأحد بعدي، وإنما حلت لي ساعة من نهار، لا يختلى خلاها، ولا يعضد شجرها، ولا ينفر صيدها، ولا تلتقط لقطتها إلا لمعرف، فقال العباس: إلا الإذخر لبيوتنا وقبورنا، قال: إلا الإذخر. (رواه البخاري ١٣٤٩، ١٣٤٩).

ومعنى (خلاها): الخلا، نبات رقيق ما دام رطبًا، ومعنى (لا يُختلى): لا يُقطع، و(لا يُعضد): أي: لا يُقطع، والإذخر: حشيشة معروفة طيبة الريح توجد بالحجاز.

ولما سئل عن الحج: ألعامنا هو أم للأبد؟ فقال: « للأبد، ولو قلت لعامنا لوجب».

والقصة كما في صحيح البخاري عن جابر بن عبد الله رضى الله عنهما، أنْ النبيُّ صَلَّى اللَّه عليه وسلم أهل وأضحابه بالحج، وليس مع أحد منهم هَدْيُ غير النبيُّ صَلَّى اللَّهُ عليه وسلم، وطلَّحَةً، وكانَ عَلَيُّ قدمَ من اليَّمن ومعه الهَدِّي، فقال: أهللت بما أهل به رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأنَّ النبيُّ صَلَّى الله عليه وسلَّمَ أَذَنَ لأصحابه أنْ يَجْعَلُوهَا عُمْرَةً، يَطُوفُوا بِالْبَيْتَ، ثُمُّ يُقَصِّرُوا ويُحلُوا إلَّا مَن معهُ الهَدِّي، فقالوا: نَنْطَلَقُ إِلَى مِنْي وِذَكُرُ أَحْدِنَا يَقْطُرُ، فَبَلْغَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم فقال: لو استقبلت من أمري ما اسْتَدْبَرْتَ ما أَهْدَيْتُ، ولولا أَنْ مَعِي الْهَدْيَ لأخللتُ، وأنَّ عائشة حاضتُ، فنسكت المناسك كلها غير أنها لم تطف بالبيت، قال: فلما طهرت وطافتُ قالتُ: يا رسول الله، أتنطلقون بعُمْرة وحَجَّة وأنطلق بالحجِّ؟ فأمر عبد الرَّحْمَن بن أبي بكر أنْ يُحْرُجُ معها إلى التّنعيم، فاعتمرتُ بعد الحج في ذي الحجة. وأن سراقة بن مالك بن جُعْشُم لَقَى النبيُّ صَلَّى اللَّه عليه وسلَّمُ وهو بالعَقبَة، وهو يَرْميها، فقال: ألكم هذه خاصة يا رسول الله؟ قال: لا، بَل للأبد. (رواه البخاري برقم ۱۷۸۵، ومسلم برقم ۱۲۱۳).

والشاهد منها قوله صلى الله عليه وسلم: «لو استقبلت من أمري ما استدبرت»، وهذا يدل على أن هذا كان باجتهاد منه صلى الله عليه



embo.

واستدل على ذلك أيضا باجتهاد داود وسليمان عليهما السلام فقال: ولأن داود وسليمان عليهما السلام حكما بالاجتهاد، بدليل قوله تعالى: ﴿فَعَهَنّهَا سُلّمَنّ الله المنافقة الله المنافقة الله المنافقة الله المنافقة المنافقة الله المنافقة المنافقة

فهذه بعض النماذج من اجتهاد النبي صلى الله عليه وسلم، وهي كما رأينا قليلة جدًا، ومعظمها كما قال العلماء في الحروب والأراء دون الأحكام الشرعية.

هل يوجد اجتهاد نبوي ية التفسير؟

يقول الله تعالى: ﴿ لَا غُرِّتُهِ وِ لِلَّائِكُ لِتَمْكُلُ هِو ۞ إِنَّ عَلِنَا جَمَعُهُ وَقُرَائِهُ۞ فَإِذَا قِرَأَتُهُ فَأَلَيْعَ قُرْمَائِهُ۞ عَبُواً عَلَيْنَا جَبَائِهُ ﴾ (القيامة: ١٦-١٩).

قال ابن كثير في تفسيره: وثُمُّ إِنَّ عَلَيْنَا يَّانَهُ ،: أي بعد حفظه وتلاوته، نبينه لك ونوضحه، ونلهمك معناه على ما أردنا وشرعنا.

وقال ابن عباس وعطية العوية: وثُمُّ إِنَّ عَتِنَا يُنَانُهُ، تبيين حلاله وحرامه، وكذا قال قتادة. (تفسير ابن كثير، تحقيق: أحمد شاكر-ج٣، ص٥٣٨).

وقال الشيخ السعدي في تفسيره: «ثُمُّ إنَّ عَلَيْنَا بَيَانَه، أي بيان معانيه، فوعده بحفظ لفظه، وحفظ معانيه، وهذا أعلى ما يكون، فامتثل صلى الله عليه وسلم لأدب ريه، فكان إذا تلا عليه جبريل القرآن بعد هذا أنصت له، فإذا فرغ قرأهن، وفي هذه الآية أدب لأخذ العلم، أن لا يبادر المتعلم للعلم قبل أن يفرغ المعلم من المسألة التي شرع فيها، فإذا فرغ منها سأله عما أشكل عليه، وكذلك إذا كان في أول الكلام ما يوجب الرد فيل الفراغ من ذلك الكلام، ليتبين ما فيه من قبل الفراغ من ذلك الكلام، ليتبين ما فيه من حق أو باطل، وليفهمه فهمًا يتمكن فيه من حق أو باطل، وليفهمه فهمًا يتمكن فيه من الكلام فيه على وجه الصواب، وفيها أن النبي

صلى الله عليه وسلم كما بين للأمة ألفاظ الوحي، فإنه قد بين لهم معانيه. (تفسير السعدي، ص١٢٥٤).

وهذا يعني أن بيان معاني القرآن للرسول صلى الله عليه وسلم من عند الله تبارك وتعالى، فكما بين له ألفاظه فإنه يبين له معاني هذه الألفاظ، ويعني أيضًا أن التفسير النبوي للقرآن إنما هو وحي من عند الله تعالى وليس اجتهادًا من عند الرسول صلى الله عليه وسلم.

ومما يؤيد ذلك أيضا قول جابر بن عبد الله رضي الله عنه في حديث حجة النبي صلى الله عليه وسلم ورسول الله صلى الله عليه وسلم بين أظهرنا، وعليه ينزل القرآن، وهو يعرف تأويله، وما عمل به من شيء عملنا به...). (صحيح مسلم برقم: ١٢١٨).

والشاهد منه قوله: وعليه ينزل القرآن وهو يعلم تأويله - أي تفسيره - فهذا جابر بن عبد الله رضي الله عنه أحد أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم يجزم بأن رسول الله صلى الله عليه وسلم يعلم تفسير القرآن، وأن هذا مما علمه الله إياه، بوحي منه عز وجل، كما قال الله تعالى: حِبَا أَنْ يُسَنِّ أَنْ يُكُمِّنُهُ أَمَّ إِلّا وَحَبَا أَزْ مِن وَرَآي حَبَا أَزْ مِن وَرَآي حَبَا أَزْ يُسِنَّ أَنْ يُكُمِّنُهُ أَمَّ إِلّا وَحَبَا أَزْ مِن وَرَآي حَبَا أَزْ يُسِنَّ أَنْ يُكُمِّنُهُ أَمَّ إِلّا وَحَبَا أَزْ مِن وَرَآي حَبَا أَوْ يُسِنِّ أَنْ يُكُمِّنُهُ أَمَّ إِلَّا وَحَبَا أَزْ مِن وَرَآي حَبَا أَزْ يُسِنَّ أَنْ يُسَنِّى أَنْ يُكُمِّنُهُ إِلَّا وَحَبَا أَزْ مِن وَرَآي حَبَا أَزْ يُسِنَّ أَنْ الله وري ١٥).

وقال ابن كثير في تفسيرها: هذه مقامات الوحي بالنسبة إلى جناب الله عز وجل، وهو أنه تارة يقذف في روع النبي شيئًا لا يتمارى فيه أنه من الله عز وجل، وقوله ،أو من وراء حجاب، كما كلم موسى عليه السلام، فإنه سأل الرؤيا فحجب عنها، وقوله، ،أو يُرسل رَسُولاً هَيُوحيَ بِإِذْنِه مَا يَشَاء، كما ينزل جبريل عليه السلام وغيره من الملائكة على جبريل عليه السلام وغيره من الملائكة على الأنبياء عليهم السلام.

وصلى الله وسلم على رسولنا محمد صلى الله عليه وسلم وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين وعنا معهم بفضلك وكرمك يا أكرم الأكرمين.



43.

# 11 8 Mm

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، بدأنا في اللقاء السابق الحديث عن سنن وآداب صلاة الجمعة، ونواصل في هذا اللقاء الحديث عن هذه السنن والأداب.

### سنن وأداب صلاة الجمعة:

٢- التجمل والتطيب لصلاة الجمعة: لا خلاف بين العلماء في أنه يُسنَ لن يأتي الجمعة التجمُّل والتطيُّب ونحو ذلك كإزالة الرائحة الكريهة بالسواك للقم وغيره من مواطن الرائحة في الجسم، ولبس أحسن الثياب؛ لحديث سلمان رضى رسول الله-

Y = : - K

الجمعة،

الله عنه قال: قال صلى الله عليه يغتسل رجل يوم

ويتطهر بما استطاع من طهر، ويدهن من دهنه أو يمس من طيب بيته، ثم يروح إلى السجد ولا يفرق بين اثنين، ثم يصلي ما كتب له، ثم ينصت للإمام إذا تكلم، إلا غفر له ما بين الجمعة إلى الجمعة الأخرى، أخرجه البخاري.

وعن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «على كل مسلم الفسل يوم الجمعة، ويلبس من صالح ثيابه، وإن كان له طيب مس منه، أخرجه البخاري ومسلم عن أبى سعيد الخدري رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: رغسل يوم الجمعة على كل محتلم وسنواك ويمس من الطيب ما قدر









عليه، أخرجه مسلم.

قوله: (ويدهن من دهنه) المراد به إزالة شعث الشعر به، وفيه إشارة إلى التزين يوم الجمعة.

قوله: (...أو يمس من طيب بيته)، ظاهره: التخيير بين الأمرين، إما الادهان، أو التطيب، وأن أحدهما كاف.

وقوله؛ (من طيب بيته) يشير إلى أنه ليس عليه أن يطلب ما لا يجده، بل يجتزئ بما وجده في بيته. (انظر، فتح الباري لابن رجب ٣٦٦/٥، نيل الأوطار للشوكاني ٣٩٧/٥).

وعن عبد الله بن سلام رضي الله عنه أنه سمع النبي صلى الله عليه وسلم يقول على المنبر يوم الجمعة: (ما على أحدكم لو اشترى ثوبين ليوم الجمعة سوى ثوبي مهنته؟) أخرجه أبو داود وابن ماجه وصححه الألباني.

ولا خلاف بين العلماء في استحباب لبس أجود الثياب لشهود الجمعة والأعياد. قال ابن البر: في هذا الحديث اتخاذ الثياب واكتسابها والتجمل بها في الجمعة وكذلك الأعياد. (التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد ٢٨/٢٤).

### ٣- التبكير لصلاة الجمعة:

يسن التبكير في الذهاب إلى صلاة الجمعة باتفاق أهل العلم لحديث أبي هريرة رضي الله عليه وسلم الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (من راح في الساعة الأولى فكأنما قرب بدنة، ومن راح في الساعة الثانية فكأنما قرب بقرة، ومن راح في الساعة الرابعة فكأنما قرب دجاجة، ومن راح في الساعة الرابعة فكأنما قرب دجاجة، ومن راح في الساعة الرابعة فكأنما قرب يضنة، فإذا خرج الإمام حضرت الملائكة بيضة، فإذا خرج الإمام حضرت الملائكة يستمعون المذكر). أخرجه البخاري

وعن أوس بن أوس الثقفي رضي الله عنه سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم

يقول: رمن غسل يوم الجمعة واغتسل، ثم بكر وابتكر ومشى ولم يركب، ودنا من الإمام فاستمع ولم يلغ؛ كان له بكل خطوة عمل سنة أجر صيامها وقيامها ، أخرجه أحمد وأبو داود وابن ماجة وصححه الألباني.

وإذا كان السيادة العلماء اتفقوا علي استحباب التبكير إلى صلاة الجمعة، فقد اختلفوا في وقت التبكير:

فذهب جمهور العلماء إلى أنه يستحب التبكير من أول النهار وهو قول الثوري وأبي حنيفة والشافعي وأكثر العلماء كلهم يستحب البكور إليها، حتى قال الأمام الشافعي رحمه الله تعالى: لو خرج إليها بعد صلاة الفجر وقبل طلوع الشمس لكان حسناً. (انظر الاستذكار لابن عبد البر ٦/٢).

وذهب الإمام مالك رحمه الله تعالى إلى أن التبكير المشروع إنما هو وقت الزوال ولا يشرع التبكير من أول النهار. عن حرملة أنه سأل بن وهب عن تفسير هذه الساعات أهو الغدو من أول ساعات النهار أو إنما أراد بهذا القول ساعات الرواح فقال ابن وهب سألت مالكا عن هذا، فقال: أما الذي يقع فيها هذه الساعات من راح في أول تلك فيها هذه الساعات من راح في أول تلك الساعة أو الثانية أو الثالثة أو الرابعة أو الخامسة ولو لم يكن كذلك ما صليت الجمعة حتى يكون النهار تسع ساعات في وقت العصر أو قريبًا من ذلك (انظر: الاستذكار لابن عبد البر ٣/٣).

### وسبب الاختلاف يرجع لأمور منها:

اختلافهم في تفسير الساعات المذكورة في قول النبي صلى الله عليه وسلم: (من راح في الساعة الأولى فكأنما قرّب بدنة... الحديث، فقد اختلفوا هل هذه الساعات هي ساعات النهار المعروفة، والتي تبدأ من أول النهار، أم أن هذه الساعات هي ساعات لطيفة بعد الزوال كما قاله الإمام مالك؟



وبالتائي فلا يشرع للمسلم التبكير إلى الجمعة من أول النهار.

واخت الأفهم في معنى السرواح السوارد في الحديث، فقال المالكية، والسرواح في أصل اللغة: الرجوع بعشي، ومنه قول امرئ القيس؛ ورحنا كأنًا من جُواتًا عَشِيَّة نُعالَي النّعاجَ بَيْنَ عِدُلِ وَمِحْقَبِ وأول العشي؛ زوال النّعاجَ بَيْنَ عِدُلِ وَمِحْقَبِ وأول العشي؛ زوال الشمس، وهو أول وقت أمرنا الله تعالى فيه بالسعي إلى الجمعة؛ لأنه تعالى قد قال؛ إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله، وهذا النداء هو الذي يحصل به الإعلام بدخول الوقت. (انظر المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم للقرطبي

وأجيب بأن الرواح يكون أول النهار وآخره، قال الأزهري: لغة العرب الرواح الذهاب سواء كان أول النهار أو آخره أو في الليل، وهذا هو الصواب الذي يقتضيه الحديث. (انظر شرح صحيح مسلم للنووي ٨/١١).

واختلافهم في لفظة التهجير الواردة في قول النبي صلى الله عليه وسلم: (إذا كان يوم الحمعة قام على كل باب من أبواب المسجد ملائكة يكتبون الناس الأول فالأول فالمهجر الى الحمعة كالهدى بدنة، ثم الذي يليه كالهدى بقرة، ثم الذي بليه كالهدى كيشا حتى ذكر الدجاجة والبيضة، فإذا جلس الامام طويت الصحف واستمعوا الخطية) أخرجه البخاري ومسلم. فقال المالكية: هذه اللفظة إنما هي مأخوذة من الهاجرة والهجير، وذلك وقت المسير إلى الجمعة ولا يجوز أن يسمى عند طلوع الشمس هاجرة ولا هجيرًا؛ لأن ذلك الوقت ليس به هاجرة ولا هجير؛ فدل على صحة قول مالك. (انظر الاستذكار لابن عبد البر ٦/٣، شرح البخاري لابن بطال ٤٨١/٢)، واعترض على هذا بأن يكون المجر من هجر المنزل وتركه في أي وقت كان وهذا بعيد. (انظر إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام).

وقال الأخرون: الكلام في لفظ التهجير

كالكلام في لفظ الرواح فإنه يطلق ويراد به التبكير. والصواب فيه ما روى أبو داود الصاحفي عن النضر بن شميل أنه قال: التبكير التهجير إلى الجمعة وغيرها: التبكير والمبادرة إلى كل شيء قال: سمعت الخليل يقول ذلك قاله في تفسير هذا الحديث قال الأزهري: وهذا صحيح وهي لغة أهل الحجاز ومن جاورهم وذكر الأثرم قال: قيل لأحمد بن حنبل: كان مالك بن أنس يقول: لا يتبغي بن حنبل: كان مالك بن أنس يقول: لا يتبغي حديث النبي صلى الله عليه وسلم وقال: سبحان الله! إلى أي شيء ذهب في هذا والنبي صلى الله عليه وسلم وقال: والنبي صلى الله عليه وسلم يقول: (كالمهدي جزورًا) (انظر زاد المعاد - ابن القيم الجوزية جرورًا) (بتصرف).

عمل أهل المدينة؛ حيث يحتج مالك بأن أهل المدينة لم يكن يُعرَف عنهم التبكير إلى الجمعة من أول النهار، مما يؤكد أن التبكير المشروع إنما هو عند الـزوال. والأرجح أن التبكير مشروع إذا لم يترتب عليه فوات ما هو أحب منه إلى الله، وتقييده بما بعد الزوال فيه نظر(انظر زاد المعاد- ابن القيم الحوزية ١٣٨/١ بتصرف).

### ٤- المشى لصلاة الجمعة على الأقدام:

ذهب الفقهاء إلى أنّه يستحب لمريد حضور الجمعة أن يسير إليها ماشيًا بسكينة ووقار قال الإمام النووي؛ (اتفق الشافعي والأصحاب وغيرهم على أنه يُستحب لقاصد الجمعة أن يمشي، وأن لا يركب في شيء من طريقه إلا لعذر كمرض ونحوه) المجموع ٤/٤٤٥.

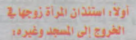
والأصل في ذلك قوله صلى الله عليه وسلم في حديث أوس بن أوس الثقفي رضي الله عنه السابق: (ومشى ولم يركب...)، ولما فيه من التواضع لله عز وجل؛ لأنه عبد ذاهب لمولاه، فيطلب منه التواضع له فيكون ذلك سببا في اقباله عليه.

وللحديث بقية إن شاء الله والحمد لله رب العالمين.





بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. أما بعد: فقد تحدثنا في المقالة السابقة عن صوم المرأة بإذن زوجها إذا كان تطوعًا، وعدم إذن المرأة في بيت زوجها الأحد إلا بإذنه، والترهيب من كفران العشير، وخدمة المرأة لزوجها واجبة أم مستحبة؟ ونستكمل فقه النكاح سائلين الله عز وجل أن يتقبل جهد المقل وأن ينفع به المسلمين.



عن سالم عن أبيه عن النبي صلى الله عليه وسلم: ﴿إِذَا اسْتَأْذَنَتُ امْرَأَةُ أَحَدَكُمُ إِلَى الْسَجِدِ فَلاَ يَمْنَعْهَا، أخرجه البخاري (٥٢٣٨)، ومسلم (٤٤٢). وفي رواية: ﴿لاَ تَمْنَعُوا نَسَاءَكُمُ الْسَاجِدَ إِذَا اسْتَأْذَنَكُمُ الْسَاجِدَ إِذَا اسْتَأَذْنَكُمُ الْسَاجِدَ إِذَا اسْتَأْذُنَكُمُ الْسَاجِدَ إِذَا اسْتَأَذْنَكُمُ الْسَاجِدَ إِذَا اسْتَأَذْنَكُمُ الْسَاجِدَ إِذَا اسْتَأَذْنَكُمُ الْسَاجِدَ إِذَا السَّتَأَذُنَكُمُ الْسَاجِدَ إِذَا السَّتَأْذَنَكُمُ الْسَاجِدَ إِذَا السَّتَأَذُنَكُمُ الْسَاجِدَ إِذَا السَّتَأَذُنَكُمُ الْسَاجِدَ إِذَا السَّتَأْذَنَكُمُ الْسَاجِدَ الْسَاجِدَ الْعَلَيْدَ الْسَاجِدَ الْعَلَيْدَ الْسَلَّالُ الْسَلَادِ الْسَلَّالُونَا الْسَلَّالُونَا الْسَلَادِ السَلَّالُونَا اللَّهُ الْعَلَيْدِ الْسَلَّالُونَا السُلَّالُ الْعَلَيْدَ الْعَلَيْمِ الْسَلْحِيْدِ السَّلَّالُ الْعَلْمُ الْسَاجِدَ الْعَلَيْدَ الْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمِ الْعَلَيْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْم

جاء في شرح مسلم (٣٩٩/٢): قوله صلى الله عليه وسلم: ولا تمنعوا إماء الله مساجد الله مساجد الله هذا وشبهه من أحاديث الباب ظاهر في أنها لا تمنع المسجد لكن بشروط، ذكرها العلماء مأخوذة من الأحاديث، وهو ألا تكون متطيبة ولا متزينة ولا ذات خلاخل



يسمع صوتها ولا ثياب فاخرة ولا مختلطة بالرجال ولا شابة ونحوها ممن يفتتن بها وألا يكون في الطريق ما يخاف به مفسدة ونحوها، وهذا النهي عن منعهن من الخروج محمول على كراهة التنزيه إذا كانت المرأة ذات زوج أو سيد ووجد الشروط المذكورة فإن لم يكن لها زوج ولا سيد حرم المنع إذا وجدت الشروط.

جاء في المجموع شرح المهذب (١/ ١٩٩). يُستحب للزوج أن يأذن لها إذا استأذنته إلى المسجد للصلاة إذا كانت عجوزًا لا تشتهى، وأمن المفسدة عليها وعلى غيرها؛ للأحاديث المذكورة فإن منعها لم يحرم عليه، هذا مذهبنا. قال البيهقي، وبه قال عليه عليه، هذا مذهبنا. قال البيهقي، وبه قال

عامة العلماء. ويُجابعن حديث: «لا تمنعوا إماء الله مساجد الله عبائه نهي تنزيه؛ لأن حق الزوج في ملازمة المسكن واجب فلا تتركه للفضيلة.

### ثانيًا؛ لا تباشر الرأة الرأة فتتعتها لزوجها:

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: ﴿ لاَ تُبَاشِرُ الْدُرَاةُ الْدُرَاةُ فَتَنْعَتَهَا لِزَوْجِهَا كَأَنَّهُ يَنْظُرُ إِلَيْهَا ﴾ أخرجه البخاري (٤٤٠).

قال القابسي: هذا أصل لمالك في سد الذرائع: فإن الحكمة في هذا النهي خشية أن يعجب النروج الوصف المذكور فيفضي ذلك إلى تطليق الواصفة أو الافتتان بالموصوفة. (فتح الباري ٢٥٠/٩).

### ثالثًا: هجر الزوجة تاديبًا:

### تعريف الهجر:

الهجر لغة: مصدر هجر، وهو ضد الوصل، وهجره يهجره هجراً وهجرانًا، والاسم الهجرة، وهجر فلان فلانًا: أي قاطعه، والهجر: الترك والإعراض. (لسان العرب

الهجر اصطلاحًا، ترك ما يلزم تعاهده، ومفارقة الإنسان غيره، إما بالبدن أو باللسان أو بالقلب. (مغني المحتاج ٢٥٩/٣) كشاف القناع ٢٠٩/٥).

### حكم هجر الزوجة:

الأصل أن هجر المسلم لأخيه المسلم من غير سبب محظورٌ، ويدخل في ذلك هجر الزوجة، فإن وجد سبب يستدعي هجر الزوجة فقد اتفق الفقهاء على جواز الهجر.

واستدلوا على ذلك بما يأتي:

ا- قال تعالى: ﴿ وَأَنَّى غَافُونَ نُشُورَهُ ﴾ فَعِظُوهُ ﴾ وَعَلَمُونَ نُشُورَهُ ﴾ فَعِظُوهُ ﴾ وَالْمَهُوهُ فَي الْمُعَاجِعِ وَأَضْهُوهُ فَي الْمُعَاجِعِ وَأَضْهُوهُ فَي الْمُعَاجِعِ وَأَضْهُوهُ فَي الْمُعَادِعِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ كَانَ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّ

٢- عن جَابِر بن عَبْد الله رَضِيَ الله عَنْهُمَا،
 يَقُولُ: اغْتَرْلَ النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَسَاءَهُ شَهْرًا. صحيح مسلم (١٠٨٤).

٣- أن للهجر أثرًا كبيرًا في تأديب النساء؛ لأن

المرأة بطبيعتها لا تصبر على بُعد زوجها، فكان للهجر أثرفي تأديب المرأة.

### أقوال أهل العلم:

قال العلامة ابن كثير في تفسيره (١/ ٢٨)؛ والنساء اللاتي تتخوفون أن ينشزن على أزواجهن، والنشوز؛ هو الارتضاع، فالمرأة الناشزهي المرتفعة على زوجها التاركة لأمره المعرضة عنه المبغضة له فمتى ظهر له منها أمارات النشوز فليعظها وليخوفها عقاب الله في عصيانه، فإن الله قد أوجب حق الزوج عليها وطاعته، وحرم عليها معصيته لما له من الأحاديث الدالة على حق الزوج كما من الأحاديث الدالة على حق الزوج كما في المناجع،؛ قال غير واحد؛ الهجروهن يجامعها ويضاجعها على فراشها ويوليها فيوليها فيوليها وغله، ويضاجعها على فراشها ويوليها ظهره.

وزاد آخرون: ولا يكلمها مع ذلك ولا يحدثها، وقيل: يعظها فإن هي قبلت وإلا هجرها في المضجع، ولا يكلمها من غير أن يذر نكاحها، وذلك عليها شديد.

وقال آخرون؛ الهجر هو ألا يضاجعها. وعن معاوية بن حيدة القشيري أنه قال؛ يا رسول الله! ما حق امرأة أحدنا عليه؟ قال: وأَنْ تُطعمَهَا إِذَا طعمْتَ وَتَكُسُوهَا إِذَا اكْتَسَيْتَ أَوْ اكْتَسَبْتَ وَلا تَضربُ الْوَجْه وَلا تَقبُحُ وَلاَ تَهْجُرُ إِلاَّ فِي الْبَيْتِ، صحيح سنن أبي داود (٢١٤٢).

وقوله: واضربُوهُنْ، أي: إذا لم يرتدعن بالموعظة ولا بالهجران، فلكم أن تضربوهن ضربًا غير مبرح كما ثبت في صحيح مسلم عن جابر عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال في حجة الوداع: وقاتقوا الله في النساء فبرنكم أخذتمُوهُنْ بأمان الله واستَحْللتُمُ فُرُوجَهُنْ بكلمة الله ولكم عليهن أن لا يُوطئن فرشكم أحدا تكرهونه قبل فعلن يُوطئن فرشكم أحدا تكرهونه قبل فعلن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف، - آخرجه مسلم (١٢١٨).

تدل على أن حالات المرأة في اختلاف ما تعاقب فيه من العظة والهجرة والضرب مختلفة، فإذا اختلفت فلا يشبه معناها إلا ما وصفت. شرح المهذب (١٣٥/١٨). جاء في بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع

جاء في بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع (٢/ ٣٣٤)؛ ومنها ولاية التأديب للزوج إذا لم تطعه فيما يلزم طاعته بأن كانت ناشزة، فله أن يؤدبها لكن على الترتيب، فيعظها أولاً على الرفق واللين بأن يقول لها كوني من الصالحات القانتات الحافظات للغيب ولا تكوني من كذا وكذا، فلعلها تقبل الموعظة، فتترك النشوز، فإن نجعت فيها الموعظة، ورجعت إلى الفراش وإلا هجرها.

جاء في الشرح الكبير للشيخ الدردير وحاشية الدسوقي (٢/ ٣٤٣): (ووعظ) الزوج (من نشزت) النشوز الخروج عن الطاعة الواجبة كأن منعته الاستمتاع بها، أو خرجت بلا إذن لمحل تعلم أنه لا يأذن فيه، أو تركت حقوق الله تعالى كالفسل أو الصلاة، ومنه إغلاق الباب دونه كما مر والوعظ التذكير بما يلين القلب لقبول الطاعة واجتناب المنكر(ثم) إذا لم يفد الوعظ (هجرها).

جاء في حاشية البجيرمي على الخطيب (٣/ ٤٧٥): (فإن أبت) مع وعظه (إلا النشوز هجرها) في المضجع، أي يجوز له ذلك لظاهر الآية، ولأن في الهجر أثرًا ظاهرًا في تأديب النساء. والمراد أن يهجر فراشها فلا يضاجعها فيه.

جاء في المبدع في شرح المقنع (٦/ ٢٦٣): (وإذا ظهر منها أمارات النشوز، بألا تجيبه إلى الاستمتاع، أو تجيبه متبرمة متكرهة: وعظها) بأن يذكر لها ما أوجب الله تعالى عليها من الحق، وما يلحقها من الاثم بالمخالفة، وما يسقط بذلك من النفقة والكسوة، وما يباح له من هجرها وضربها. وللحديث بقية إن شاء الله،

والحمد لله رب العاشن.

وقوله تعالى: ﴿ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلاَ تَبُغُوا عَلَيْهِنْ سَبِيلاً ، أَي: إِذَا أَطَاعَتَ الْرَاةَ رُوجِها غَلَيْهِنْ سَبِيلاً ، أي: إِذَا أَطَاعَتَ الْرَاةَ رُوجِها غَ جَمِيعٍ مَا يريده منها مما أباحه الله له منها: فلا سبيل له عليها بعد ذلك وليس له ضربها، ولا هجرانها ﴿إِنْ الله كَانَ عَلِيًا كَبِيرًا ، تَهْديد للرجال إذا بغوا على النساء من غير سبب، فإن الله العلي الكبير وليهن وهو منتقم ممن ظلمهن وبغى عليهن.

قال الإمام القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧٨/٥)؛ أمر الله أن يبدأ النساء بالموعظة أولاً، ثم بالهجران، فإن لم ينجعا فالضرب فإنه هو الذي يصلحها له ويحملها على توفية حقه والضرب في هذه الأية هو ضرب الأدب غير المبرح، وهو الذي لا يكسر عظمًا ولا يشين جارحة كاللكزة ونحوها، فإن المقصود منه الصلاح لا غير. قال الصنعاني في سبل السلام (٣/ ٢٠٧): واختلف فتضير الهجر، فالجمهور فسروه بترك الدخول عليهن والإقامة عندهن على ظاهر الآية، وهو من الهجران بمعنى البعد، وقيل: يضاجعها ويوليها ظهره وقبل: يترك جماعها، وقيل: يجامعها ولا يكلمها وقيل من الهجر الإغلاظ في القول، وقيل: من الهجار وهو الحيل الذي يربط به البعير أي أوثقوهن في البيوت؛ قاله الطبري واستدل له، ووهاه ابن العربي.

قال الشافعي: قال عز وجل: ﴿ وَاللَّا اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَالْمَلْاتِ عَلَى اللَّهُ وَاقْبَالُهَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَاقْبَالُهَا عَلَى اللَّهُ وَاقْبَالُهَا عَلَى الْمَسْوزَ فَكَانَ لَلْحُوفَ مُوضَعَ أَن يَعْظَهَا النَّشُوزَ فَكَانَ لَلْحُوفَ مُوضَعَ أَن يَعْظَهَا فَإِنَّ أَبِدَت نَشُوزًا هجرها فإن أقامت عليه ضربها، وذلك أن العظة مباحة قبل الفعل المكروه إذا رؤيت أسبابه وأن لا مؤنة فيها عليها كضربها وأن العظة غير محرمة من المرء لأخيه، فكيف لامرأته والهجرة لا تكون إلا بما يحل به الهجرة؛ لأن الهجرة محرمة في غير هذا الموضع فوق ثلاث محرمة في غير هذا الموضع فوق ثلاث والضرب لا يكون إلا بيان الفعل؛ قالاية في العظة والهجرة والضرب على بيان الفعل

قال الإمام الماوردي رحمه الله تعالى في كتابه "أدب الدنيا والدين" ص/١٨٠:

حُكى عَنْ بِنْتَ عَنْدِ اللَّهِ بِن مُطيع أَنْهَا قَالِتُ لَزُوْجِهَا طَلْحَةً بِنْ عَبْدُ الرَّحْمِنُ بُن عَوْفَ الرَّهُرِيِّ، وَكَانَ أَجُودَ قَرِيشَ فِي زَمَانَهُ: مَا رَأَيْتَ قَوْمًا أَلَامَ مِنْ إِخُوانِكَ، قَالَ مُهُ وَلَم ذلك؟ قالت: أراهم إذا أيسرت لرموك، وإذا أعسرت تركوك. قال: "هذا والله من كرمهم، يَأْتُونْنَا فِيْ حَالِ الْقُوَّةُ بِنَا عَلَيْهُمْ، وَيُتَركُونْنَا في حَالِ الصَّعْفِ بِنَا عَنْهُمْ". فَانْظُرُ كَيْفَ تَأْوَّلُ بكرمه هذا التأويل حتى جعل قبيح فعلهم



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله؛ وبعد: فإن الإصلاح بين الناس من أعظم الأعمال التي يتقرب بها العبد إلى ربه جل وعلا، حيث إن الاختلاف بين الناس أمر واقع ومن سجايا البشر، وذلك لاختلاف أخلاقهم وطبائعهم، ولتنافسهم في حظوظ الدنيا من المال والشرف وغيرهما، قال الله تعالى: «وَلُوْ شَآةَ رَبُّكَ جَعَلَ ٱلنَّاسَ أُمَّةً وَيَعِدُّ ۚ وَلَا يَرَالُونَ مُعَلِّلِنِكَ ۖ إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ ، (هود:١١٨:١١٨).

### وسال عبد الرحمن

حَسَنًا، وَظَاهِرَ غَدُرِهِمْ وَهَاءً. وَهَذَا مَحْضَ الْكُرُم وَلَيَابُ الْفَصْلِ، وَبِمِثْلِ هَذَا يُلْزُمُ ذُوي الفضل أنْ يَتَأُوَّلُوا الْهَضُواتُ مِنْ إِخُوانِهِمْ. وقد قال بعض الشعراء:

إذا مَا بُدُتُ مِنْ صَاحِبِ لَكَ زُلَّةً

فكن أنت مُحْتَالًا لزُلْتُهُ عُدْرًا

والدَّاعي إلى هذا التّأويل (والاحتيال) شَيْئَان: التَّعَافُل الْحَادِثُ عَنْ الْفُطنَة، وَالتَّأَلُفُ الصَّادرُ عَنْ الْوَفَاءِ. وقال بَعْض الْحَكَمَاءِ: وَجَدْت أكثر أمور الدُّنيا لا تجوز إلا بالتَّغافل. وقال أكثم بن صيفي: من شدد نفر، ومن تَرَاخَى تَأْلُف، وَالشَّرَفَ فِي التَّغَافِل. وَقَالَ شبيبُ بن شيبة الأديبُ: العاقل هُو الفطن المتعاهل. وقال الطائي: ليس العبي بسيد في قَوْمه ... لكنَّ سَيِّد قَوْمه الْمَتَعَابِي....وَلذَلكَ قال أكثم بن صيفي: السَّخاءُ حُسْنُ الفطنة واللؤم سُوءُ التَّعَافل.

قال ابن مظح رحمه الله (ت:٧٦٧هـ).

أَخُو الْبِشُرِ مَجْمُودٌ عَلَى كُلُ حَالَةَ وَلَمْ يَعْدِمُ الْبَغْضَاءَ مَنْ كَانُ عَابِسًا وَيُسْرَعُ بُخُلِ الْأَرْءِ فِي هَتْك عَرْضِه وَيُسْرَعُ بُخُلِ الْأَرْءِ فِي هَتْك عَرْضِه وَيُسْرَعُ وَكُمْ أَرْمِثُلُ الْجُودِ لِلْهَرْضَى حَارِسًا.

الآداب الشرعية والمنح المرعية (١٧/١). قال السفاريني رحمه الله ت: ١٨٨ هـ: وانما يحسن عدم السوال والتّغافل وغض الطرف عن العوار (إذا لم يدمم) أي يعب ويشن (الشرع) ذلك والا وجب السوال الشوال الشعاش ويشن الشرع) ذلك والا وجب السوال المعاش ويا المسامحة في كلمة، وإهمال أدب من آداب الزوجة مع زوجها ونحو ذلك، وأما لا سيما عن الواجبات، فإنك أيها الأخ في الله إن فعلت ما أمرتك به من عدم السوال الشرع (ترشد) لكل فعل حميد وتسعد، وتوقق للصواب وتسدد، غذاء الألباب في وتوقق للصواب وتسدد، غذاء الألباب في شرح منظومة الأداب (٣٩٨/٢).

قبل أن تعاتب، تعلم درساً في التفاضي،
إنك وحينما تنظر في سيرة الحبيب محمد
الله صلى الله عليه وسلم، تدرك مراعاته
لهذا الجانب في التعامل مع الأخرين، فلا
ينتقم لنفسه، ولا يحمل في ثنايا فؤاده ما
يدفعه إلى ذلك أو يدنس قلبه شيء من
هذه القاذورات، وتأمل موقفه مع خادمه
الصغير أنس بن مالك، وهو في ذلك العمر
مظنّة للوقوع في التقصير والخطأ، ما قال
له رسوله الله أف قط، ولا لشيء صنعه؛ لم

صنعته، ولا لشيء تركه: لم تركته. (متفق عليه).

وفي عتاب الرجل لزوجته ينبغي أن يعلم أنه وإن أتت المرأة بما يوجب العتاب فلا يحسن بالزوج أن يكرر العتاب، وينبش عما انطوى ذكره وغاب، وينكأ الجراح مرة بعد مرة: لأن ذلك يفضي إلى الشر والمضرة، وقد لا يبقي للمودة عينا ولا أثراً، بل يورث الكراهية أعوامًا ودهرًا.

### وقالت الحكماء، أي عالم لا يهفو، وأي صارم لا ينبو، وأي جواد لا يكبو.

وقالوا: من ابتغى صديقًا يأمن زلته ويدوم اغتباطه به: كان كضال الطريق الذي لا يزداد لنفسه إتعابًا إلا ازداد من غايته بعدًا.

وقال بعض الحكماء: وجدت أكثر أمور الدنيا لا تجوز إلا بالتفافل.

وحكى الأصمعي عن أعرابي أنه قال: تناس مساوئ إخوانك يدم لك ودهم.

ووصى بعض الأدباء أخًا له، فقال: كن للود حافظًا وإن لم تجد محافظًا، وللخل واصلًا وإن لم تجد مواصلًا.

وروى البيهقي وغيره في «شعب الإيمان» أن يونس بن عبيد بن دينار أصيب بمصيبة، فقيل له: إن ابن عون لم يأتك، فقال: إنا إذا وثقنا بمودة أخينا لا يضره أنه ليس يأتينا. وقال بعض البلغاء: لا يُزَهَدُنَك عيب تحيط به في رجل حمدت سيرته، وارتضيت

وتيرته، وعرفت فضله، وبطنت عقله. وقد ذكر ابن ابراهيم الحمد في كتابه "الأسباب المفيدة في اكتساب الأخلاق الحميدة" ص/١٧ قال:

قال ابن الأثير متحدثًا عن صلاح الدين الأيوبي: وكان رحمه الله حليمًا حسن الأخلاق، متواضعًا، صبورًا على ما يكره، كثير التغافل عن ذنوب أصحابه، يسمع من أحدهم ما يكره، ولا يُعلمه بذلك، ولا يتغير عليه. وفي مرة كان جالسًا وعنده جماعة، فرمى بعض المماثيك بعضًا بشيء فأخطأته، ووصلت إلى صلاح الدين ووقعت بالقرب منه، فالتفت إلى الجهة الأخرى

يكلم جليسه; ليتغافل عنها. وكان الشيخ محمد الأمين الشنقيطي رحمه الله كثير التغاضي عن كثير من الأمور في حق نفسه، وحينما يسأل عن ذلك كان يقول؛

ليس القبي بسيد في قومه

لكنّ سيّد قومه المتغابي

وقد حفل القرآن والسنة والسيرة بالمواقف العظيمة في التغافل عن أخطاء الأصحاب والإخوة والأزواج.

وذلك مثل قوله تعالى: (فاسرها يوسف في نفسه قوله نفسه وَله يُبدها لهم) أي أسر في يوسف في نفسه وَله يُبدها لهم) أي أسر في نفسه قوله نفسه قوله الهم) أي أسر في قبل في أسر في نفسه قوله أن أنتم شر مكانا " في أسر فقال " والله أعلم بما تصفون". تفسير القرطبي (٩/ ٣٣٩). وكذلك لما جمع تفسير القرطبي (٩/ ٣٣٩). وكذلك لما جمع حمد الله وأثنى عليه وعدد نعمه عليه، قال تعالى: " وَرَفَع آوَنِهِ عَلَى الْمَرْقِ وَقَرْلُ مَنْ وَقَالًا فَيْ الْمُرْقِ وَقَالًا وَمَا الله وأثنى عليه وعدد نعمه عليه، قال تعالى: " وَرَفَع آوَنِهِ عَلَى الْمَرْقِ وَقَرْلًا فَيْ وَمَرْلًا وَلَا الْمُرْقِ وَمَرْلًا وَلَا الله وَالْمَا وَاللّه وَال

قَالَ القرطبي رحمه الله في تفسيره:

قَـوْلُـهُ تَـعَالَى: (وقَـدُ أَحُسِنَ بِي إِذَ أَخُرَجِنِي مِن السِّجِن) وَلَمْ يَقُلُ مِن الْجَبُ اسْتَعْمَالًا لِلْكَرِم، لِثَلَّا يُذَكِّر إِخُوتَهُ صَنِيعَهُمْ اسْتَعْمَالًا لِلْكَرِم، لِثَلَّا يُذَكِّر إِخُوتَهُ صَنِيعَهُمْ بَعْدَ عَفُوهَ عَنْهُمْ بِقَوْلُه:" لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمْ". قَلْتُ: وَهَذَا هُوَ الْأَصُلُ عَنْدَ مَشَايِحُ الصُّوفَيَّة: ذَكُرُ الْجُفَا فِي وَقْتَ الصَّفَا جَفَا، وَهُو قَوْلً وَكُرُ صَحِيحُ دل عليه الكتاب. (٩/ ٢١٧).

وقال أبو حيان الأندلسي في كتابه "البحر المحيط في التفسير":

ذَكر يوسُفُ عليه السلام إخْراجِهُ مَنَ السَّجْنِ وَعَدَّلَ عَنْ إِخْراجِهُ مِنَ الْجَبُ صَفْحًا عَنْ ذَكْر مَا تَعَلَّقَ بِقَوْل إِخْوَتِه، وَتَنَاسَيَا لَمَا جَرَى مَنْهُمُ إِذْ قَالَ: "لا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ الْيُوْمَ يَغْفِرُ اللَّهُ لَكُمُ" وَتَنْبِيهَا عَلَى طَهَارَة نفسه، يَغْفِرُ اللَّهُ لَكُمُ" وَتَنْبِيهَا عَلَى طَهَارَة نفسه، وَبَرَاءَتَهَا مِمَّا نُسِبِ إليه مِن الْرَودَة. وَعَلَى مَا تَنْقُل إليه مِن الْرُواسَة في الدُّنْيَا بَعْد مَا تَنْقُل إليه مِن النَّرَاسَة في الدُّنْيَا بَعْد

خُرُوجِهِ مِنَ السِّجِٰنِ بِخِلَافِ مَا تَنَقُّلُ النَّهِ بِالْخُرُوجِ مِنَ الْجُبُّ، إِلَى أَنْ بِيعَ مَعَ الْعَبِيدِ. (٣/٨/٣).

قال ابن القيم رحمه الله تعالى:

وقُولُ يُوسُفُ لأبيه وَاخْوَتُهُ: وهُ تَأْوِيلَ رُمْبَنِيَ مِن قِبْلُ فَدْ جَعَلَهَا رَبِّي حَقًّا وَقَدْ أَحْسَنَ ن إذ أَخْرَجْنِي مِنَ ٱلرَّجِينِ ، (يوسف: ١٠٠) وَلَمْ يُقل: أَخْرُجُني من الجب، حفظا للأدب مع إخوته. وتفتيًا عَليْهِمْ: أَنْ لا يُحْجِلْهُمْ بِمَا جرى في الحب. وقال ووَجَاتُ بِكُم مِن الْدُورِ ، يوسف: ١٠٠) وَلَمْ يَقَلْ: رَفْعَ عَنْكُمْ جُهُد الحوء والحاجة. أدبًا معهم. وأضاف ما جرى إلى السَّبِب. وَلم يُضفه إلى المباشر الذي هُوَ أَقْرَبُ الْبُيهُ مِنْهُ. فَقَالَ: رَمِنْ بَعَدِ أَنْ مُرْعُ ٱلشَّيْطُينُ بين وين إخوف ، (يوسف: ١٠٠) فأعطى الْفَتُوَّةُ وَالْكُرُمُ وَالْأَدْبُ حَقَّهُ. وَلَهَذَا لَمْ يَكُنَّ كمال هذا الخلق إلا للرسل والأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم. مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين (٢/ ٣٦٠). وفي فعل رسولنا صلى الله عليه وسلم مما أورده القرآن ما يدل على هذا الخلق العظيم (الأعراض عن الزلة والتغافل

قال تعالى: "وَإِذْ أَشَرِ النَّيُّ إِلَّى بَسِي أَزَدِيكِ خَيِينًا ظَنَّا بَأَنْ بِهِ وَأَظْهَرُهُ أَنَّهُ فَكَهِ عَرَّفَ بَسِنَهُ وَأَعَنَى عَنْ بِشِيِّ ظَنَّا بَأَهَا بِهِ. قَالَتْ مِنْ أَيْنَاكُ هَذَا قَالَ بَنَائِيَ ٱلْمُلِيمُ الْخَيِرُ". ( التحريم/٣).

قال ابو حيان الأندلسي: "عَرِّف" بشدُ الرَّاء، وَالنَّفْنَى، أَعُلَمَ بِهِ وَأَنْبَ عَلَيْهِ. أَيْ جَازَى بِالْعَتَبِ وَاللَّوْم، وَقِيلَ: إِنَّهُ طَلَقَ حَفْصةَ وَأُمِر بِمُراجَعَتها. وَقَيلَ: عَاتَبَها وَلَمْ يُطلُقُها.

فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، وإلى

القارئ الكريم التخريج والتحقيق،

### أولاً: أسباب ذكر هذه القصة:

١) وجود هذه القصة في بعض كتب السنة الأصلية -كما سنبين من التخريج- يجعل من لا دراية له بالتحقيق وعلل الحديث يتوهم أن هذه القصة صحيحة.

٢) تحقيق الغاية من هذه السلسلة وتحذير الداعية من القصص الواهية ، لتعم الفائدة :

أ) فالقارئ الكريم: يقف على درجة القصة. ب) والداعية: يكون على حذر، ويسلم له

عمله على السنة وحدها.

ج) وطالب هذا الفنِّ: يجد نماذج من علم الحديث التطبيقي.

٣) من أجل هذا سنطبق من خلال تخريج

## قصة المائلة التي تزلت من السماء وأكل منها النبي محمد صلى الله عليه وسلم مع إثباس عليه السالام



### الشيخ على حشيش

وتحقيق هذه القصة هذه القاعدة التي ذكرها الحافظ ابن كثير في اختصار علوم الحديث، ص (٢٤) مبينًا حقيقة «المستدرك على الصحيحين» للحاكم فقال: هِ هذا الكتاب أنواع من الأحاديث، فيه الصحيح المستدرك وهو قليل، وفيه صحيح قد أخرجه البخاري ومسلم أو أحدهما لم يعلم به الحاكم، وفيه الحسن، والضعيف والموضوع، اه.

قلت: ولا تعجب من قول الحافظ ابن كثير عن « مستدرك الحاكم »: « فيه الموضوع ». اه. فقد قال الإمام الذهبي في «الميزان»

(٧٨٠٤/٦٠٨/٣)؛ «أبو عبد الله الحاكم النيسابوري يصحح في مستدركه أحاديث ساقطة، ويكثر من ذلك؛ فما أدري هل خفيت عليه فما هو ممن يجهل ذلك، وإن علم فهذه خيانة عظيمة».

وإن تعجب فعجب أن كثيرًا من الوعاظ والقصاص والدعاة، بل بعض أصحاب الرسائل العلمية غرهم قول الحاكم في «المستدرك»: «صحيح الإسناد ولم يخرجاه». اهـ.

فيقول: وأخرجه الحاكم وصححه و اهد. يظن أنه قد أدى ما عليه ولكن هيهات هيهات ثا ذكرناه آنفًا من قول الأمام الذهبي: «أن الحاكم يصحح في مستدركه أحاديث ساقطة و الحاكم في وهنا يقتضي تحقيق ما يصححه الحاكم في مستدركه.

وهذه القصة ستكون نموذجًا لعلم الحديث التطبيقي لما ذكرناه.

### ثانيا: متن القصة:

روي عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: كنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في سفر فنزلنا منزلاً، فإذا رجل في الوادي يقول اللهم اجعلني من أمة محمد المرحومة المغفورة المستجاب لها، قال: فأشرفت على الوادي فإذا رجل طوله أكثر من ثلاثمائة ذراع، فقال لي:

من أنت؟ قال: قلت: أنس بن مالك خادم رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: أين هو؟ قلت: هو ذا يسمع كلامك، قال: فأته وأقرأه مني السلام، وقل له: أخوك إلياس يقرئك السلام، فأتيت النبي صلى الله عليه وسلم فأخبرته، فجاء حتى لقيه فعانقه وسلم عليه ثم قعدا يتحدثان، فقال له: يا رسول الله، إني إنما آكل في كل سنة يومًا، وهذا يوم فطري فآكل أنا وأنت، فنزلت عليهما مائدة من السماء، عليها خبز وحوت وكرفس، فأكلا وأطعماني وصلينا

### ثالثًا: التغريج:

العصر، ثم ودَّعه، ثم رأيته مر على السحاب

نحو السماء.

1) أخرجه الإمام الحافظ أبو عبد الله الحاكم النيسابوري المتوقي سنة (٤٠٥هـ) قي المستدرك، (٢١٧/٢). قال: حدثنا أبو العباس أحمد بن سعيد المعداني ببخارى، حدثنا عبد الله بن محمود، حدثنا عبد الله بن سيار، حدثنا أحمد بن عبد الله البرقي، حدثنا يزيد بن يزيد البلوي، حدثنا أبو إسحاق يزيد بن يزيد البلوي، حدثنا أبو إسحاق الفزاري، عن الأوزاعي، عن مكحول، عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: «كنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في سفر.... القصة».

٢) أخرجها الإمام الحافظ أبو بكر أحمد بن
 الحسين البيهقي المتوفى سنة (٤٥٨) في



«دلائل النبوة» (٤٢١/٥) عن شيخه: أبي عبد الله الحاكم فقال: «أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، قال: حدثنا أبو العباس أحمد بن سعيد به».

#### رابعا: التحقيق:

 ا) هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة وأخرجه الإمام الحافظ أبو عبد الله الحاكم في المستدرك، قال: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجان، اهـ.

٢) تعقبه الإمام الذهبي في «التلخيص۱۱۷/۲ مستدرك» وقال: «بلهو موضوع، قبح
الله من وضعه، وما كنت أحسب ولا أجوز أن
الجهل يبلغ بالحاكم أن يصحح هذا واسناده».
 ٣) ثم بين الإمام الذهبي علة هذا الحديث
الموضوع، الذي قبح الله من وضعه فقال:

الموضوع، الذي قبح الله من وضعه فقال: إن الذي افترى هذا الخبر إما يزيد البلوي افتراه وإما ابن سيار .. اهـ.

أما ابن سيار فقد قال الإمام الذهبي في الثيزان، (٩٣٣/٦٨٥/٢): عبدان بن سيار، روى عن أحمد بن البرقي خبرًا موضوعًا لا أعرفه..اه..

قلت: وهذا الخبر الموضوع هو هذه القصة الفتراة التي أخرجها الحاكم في المستدرك، وقال عن خبرها: «موضوع قبح الله من وضعه»، وهذا ما بينه الحافظ ابن حجر فقال: «عبدان بليزان» (١١١/٤) (٣٨٥/١٩٣٤) فقال: «عبدان بن سيار: عن أحمد البرقي خبرًا موضوعًا لا أعرفه. انتهى». ثم قال: والخبر المذكور أورده الحاكم في المستدرك من طريق يزيد بن يزيد البلوي وسيأتي في ترجمته قال الذهبي في «تلخيص المستدرك»: «آفته البلوي أو عبدان». اهد.

٥) وأما يزيد بن يزيد البلوي فقد قال الإمام المذهبي في «الميزان» (٩٧٦٣/٤٤١/٤): «يزيد بن يزيد البلوي عن أبي إسحاق الفزاري بحديث باطل خرجه الحاكم في مستدركه فقال: حدثنا أحمد بن سعيد ببخارى،

حدثنا عبد الله بن محمود... ثم ذكر السند ثم المتن، ثم قال الإمام الذهبي: فما استحيى الحاكم من الله يصحح مثل هذا ،. اه.

آ) ولقد أقر هذا الحافظ ابن حجر في السان الميزان (٣٦١/٦) (٣٦٩/٢١٩) فنقل ما ذكره الميزان (٣٦١/٦) فنقل ما ذكره الإمام الذهبي في الميزان وأقر قوله: يزيد المبلوي عن أبي إسحاق الفزاري بحديث باطل. ثم نقل قول الإمام الذهبي: «فما استحيى الحاكم من الله يصحح مثل هذا ... وأقره. ثم قال الحافظ ابن حجر: «وقال-أي الذهبي- في تلخيص المستدرك»: «وهذا أي الذهبي- في تلخيص المستدرك»: «وهذا أن الجهل يبلغ بالحاكم إلى أن يصحح هذا ... وأقره، ثم قال: «وهذا مما افتراه يزيد البلوي .. اهـ

### خامسا: الاستنتاج:

- ا نستنتج من هذا التحقيق: أن القصة واهية وسندها باطل.
- ٢) كذلك يتبين أن الحاكم يصحح في مستدركه أحاديث ساقطة، وهذا ما قاله الإمام الذهبي وكذلك الحافظ ابن كثير، وهذا نموذج من علم الحديث التطبيقي لأقوال علماء الصناعة الحديثية.
- ٣) وفي نقد الإمام الذهبي للمتن وبيان بطلانه كما في قوله: (جاء بخبر باطل، وقوله: موضوع قبح الله من وضعه، وقوله: فما استحيى الحاكم من الله مثل هذا ...

أكبر رد على المستشرقين؛ وغيرهم ممن لا دراية لهم بهذا العلم حيث ادعوا زورًا ويهتانًا بأن علماء الحديث اهتموا بالسند دون المتن، ليتخذوا من هذا البهتان خنجرًا مسمومًا يطعنون به في الصحيحين، ولجهل هؤلاء الطاعنين بعلماء الجرح والتعديل ومناهجهم أشاعوا الزور والبهتان، وانطلى على كثير ممن لا دراية لهم بهذا العلم.

وهذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.



# كرر البحار غي بياق شيش الأحاديث القصار

الشيخ علي حشيش

### (۹۷۰)، من حدث بحدیث فعطس عنده فهو حق:

الحديث لا يصح؛ أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار، (ص ١/٦٧) مكتبة الحرم النبوي «الحديث، رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧).

والحديث أخرجه الإمام الحافظ أبو يعلى في مسنده (٢٣٤/١١) ح (٢٣٥٢) قال: «حدثنا داود بن رشيد، حدثنا بقية، عن معاوية بن يحيى، عن أبي الزناد، عن الأعرج عن أبي هريرة مرفوعًا .. وإلى القارئ الكريم التحقيق:

ا) هذا الحديث غريب: حيث أخرجه الأوسط، الإمام الحافظ الطبراني في المعجم الأوسط، (۲۲۳/۷) ح (۲۰۰۵) وقال: «حدثنا محمد بن رزيق بن جامع، قال: حدثنا عبده بن عبد الرحيم المروزي، قال: حدثنا بقية بن الوليد، قال: حدثنا معاوية بن يحيى، عن أبي الزناد، عن الأعرج، عن أبي هريرة مرفوعًا ،. ثم قال: ملم يروهذا الحديث عن أبي الزناد إلا معاوية بن يحيى، تفرد به بقية، ولا يروى عن رسول بن يحيى، تفرد به بقية، ولا يروى عن رسول.

۲) وأورد هذا الحديث الإمام الذهبي في الميزان (۱٤٠/٤) من رواية أبي يعلى وجعله من مناكير معاوية بن يحيى، وقال: «لعل معاوية هذا في الحديث هو الصدفي، وحديث العطسة قال الطبراني: لا يروى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا بهذا الإسناد».

٣) ولقد نقل الحافظ ابن حجر في التهذيب، (١٩٧/١٠) أقوال الأئمة التي تبين درجة ضعف معاوية هذا: قال يحيى بن معين: هالك ليس بشيء، وقال الجوزجاني: ذاهب الحديث، وقال أبو حاتم: ضعيف في أحاديثه

إنكار، وقال النسائي: ليس بثقة، وقال الساجي: ضعيف الحديث جدًا، وقال الحاكم أبو أحمد: "يروي عنه العقل بن زياد عن الزهري أحاديث منكرة شبيهة بالموضوعة.

أ لذلك قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في علل الحديث (٣٤٢/٢) ح (٣٤٢/٢) ح (٢٥٥٢): «سألت أبي عن حديث رواه داود بن رشيد عن بقية...». أي حديث أبي يعلى في «العطسة» الذي خرجناه آنفا؟

فقال أبي: «هذا حديث كذب ، اهـ،

وعلة أخرى: بقية بن الوليد قال الإمام الذهبي في «الميزان» (١٢٥٠/٣٣١/١):
 «قال أبو حاتم: لا يُحتج به، وقال أبو مسهر: أحاديث بقية ليست نقية، فكن منها على تقية، اهـ، وذلك لأنه يدلس تدليس التسوية.

### فائدة في نقد المن للإمام ابن القيم:

قال الإمام ابن القيم في المنار المنيف، فصل (٦): وونحن ننبه على أمور كلية يُعرف بها كون الحديث موضوعًا، ومنها: (٢) تكذيب الحسّ للحديث: كحديث إذا عطس الرجل عند الحديث فهو دليل صدقه، وهذا -وإن صحح بعض الناس سنده- فالحس يشهد بوضعه؛ لأنا نشاهد العطاس والكذب يعمل عمله ولو عطس مائة ألف رجل عند حديث يروى عن النبي صلى الله عليه وسلم لم يحكم بصحته بالعطاس، ولو عطسوا عند شهادة زور لم تصدق، اهـ.

قلت: وهذا رد على مزاعم المستشرق «شاخت»: ما دعاه - جهلاً وبهتانًا- بأن المحدثين اعتنوا بالنقد الخارجي أي من ناحية الرواة، ولم يعتنوا بالنقد الداخلي، وهو نقد الماني.

### نماذج تُحتذى من أعلام وأنمة أهل السنة

معتقد أبي الحسن الأشعري في ضوء ما سطره في كتابه: (الإبانة)

أبو الحسن الأشعري ينهج في أبو الحسن الأشعري ينهج في (الإبانية) نهج النبي وصحابته، ويسير-إقرارا واستهجانا حدو القذة بالقذة على خطا التابعين لهم من أئمة أهل السنة في جميع مسائل الاعتقاد.. خلافا لمن يدعون شرف الانتساب إليه ممن نبذوا عن عمد مذهبه

المدن الم أدد. محمد عبد العليم الدسوقي

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول لله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد: فقد أثبت الأشعري في كتابه (الإبانة عن أصول الديانة) آخر تأليضه، ما سبق أن أذبته في كتابيه؛ (رسالة إلى أهل الثغر) و(مقالات الإسلاميين)، فأكد أن الله استوى على العرش استواء حقيقيًا الله استوى على العرش استواء حقيقيًا يليق بجلاله وبلا كيف، وأن عرشه فوق سماواته، كما أثبت له سائر صفاته الخبرية والفعلية، وأبطل قول المعتزلة والجهمية والخوارج في تأويلهم (الاستواء) براالستواء) و(البيد) براالقدرة والنعمة)، و(الوجه) براالذات)، و(العين ضمناً

### أولاً: إقرار الأشعري بجميع الصفات بلا تشبيه ولا تعطيل من خلال كتابه (الإبانة):

إبطاله لما يعتقده من جنح إلى قولهم، من: متأخرى الأشاعرة وإلى يوم الناس هذا.

وقد جاء إثباته لصفة الاستواء وفق معتقد أهل السنة، من وجهين: أحدهما: دليل الفطرة:

وذلك قوله ص٨٠: «ورأينا المسلمين جميعًا يرفعون أيديهم إذا دَعَوا نحو السماء؛ لأن الله مستو على العرش الني هو فوق السماوات، فلولا أن الله على العرش لم يرفعوا أيديهم نحو العرش، كما لا يحطونها إذا دَعُوا، إلى الأرض».

وكان قد ذكر في (الإبانة) وتحت عنوان: (ذكر الاستواء على العرش) ما حكاه القرآن عن فرعون وقوله لرئيس وزرائه: ويَهَنَّ أَنْ لِي مَنْهَا لَقَلَ أَنْلُغُ ٱلْأَمْنَتُ أَنْ أَنْبَيْنَ السَّنَوْتِ قَالَمْلِغُ إِلَّ الْعِ مُوسَى وَإِنْ

المُلْنَةُ حَيْنَةً (غافر:٣١)، وعلق يقول: ﴿ فَكَذَّبِ فَرَعُ وَنُ مُوسَى عليه السلام في قوله: ﴿إِنَ اللّٰه سبحانه فوق السماوات) ، كذا بما يعني: أن فرعون فهم بفطرته من موسى أنه يدعوه بموجب هذه الفطرة، إلى عبادة الله الذي له العلو والفوقية وفي السماء عرشه.

ويقول ص٦٥: «ومن دعاء أهل الإسلام جميعًا إذا هم رغبوا إلى الله في الأمر

النازل بهم، يرفعون أيديهم إلى السماء، ومن حُلفهم جميعًا: (لا والـذي احتجب بسبع سمّاوات)، وقد روت العلماء قصة المرأة التي أراد (معاوية بن الحكم) أن يعتقها في كفارة، فقال لها صلى الله عليه وسلم: (أين الله؟)، قالت: في السماء، قال: (فمن أنا)؟ قالت: أنت رسول الله فقال: (اعتقها فإنها مؤمنة)،.

ثم طفق الأشعري يبين معنى كونه تعالى على العرش لينفي عنه سبحانه التشبيه، وينزهه عن الجهة والمكان بمعناهما الوجودي، ويقول: «لما كان العرش فوق السماوات قال: «أَمْ أَينُمْ مَن فِي المندي فوق السماوات، وكل ما علا فهو سماء والعرش فوق جميع السماوات، وليس إذا قال: «أَمْ أَينُمْ مَن فِي النّخَيْرَ ، يعني: جميع السماوات، وأيما أراد العرش الذي هو أعلى السماوات، وأنما أراد العرش الذي هو أعلى السماوات. وأنم أرد العرش الذي هو أعلى السماوات. (نوح:١٦)؛ لم يُرد أن القمر يملأهن جميعًا وأنه فيهن حميعًا وأنه

### ثانيهما: أدلة العقل والنقل:

ومن غير دليل الفطرة السالف ذكره، جعل الأشعري يسرد المزيد من الأدلة النقلية والعقلية على ما سلمت به الفطرة السليمة، ويقيم الحجج على من اعتقد الحدوث أو أنه بداته في كل مكان، قائلاً: ﴿إِن قَالَ قَائلَ: ما تقولون في الاستواء؟، قيل له: نقول إن الله يستوي على عرشه استواء يليق به، كما قال: ﴿الرَّمْنُ عُلَ الْمُرْتِ الشَّوَى (طهه، ))، وقد قال تعالى: ﴿الله يصعد الكلم الطيب؛ (فاطر:١٠)، وقال: ﴿ يُمْمُ الْمُرْرِ مِنَ النَّمَةَ إِلَى الْمُرْتِ لَمْ مُمَا الله وقال: ﴿ يُمْمُ الْمُرْرِ مِنَ النَّمَةَ إِلَى الْمُرْتِ لَهُ مِمَا الله وقال: ﴿ السَّمِ المَا الطيب؛ (فاطر:١٠)، وقال: ﴿ السَّمِ النَّمَةَ إِلَيْهِ وَقَالَ: ﴿ السَّمِ النَّمَةَ إِلَيْهِ الْمُرْتِ لَهُ مَنْ الْمُرْتِ لَمْ الْمُمَا الله وقال: ﴿ السَّمِ النَّمَةَ إِلَيْهِ الله وقال: ﴿ السَّمِ النَّمَةَ الله السَّمِ المَا الله المَا المَا الله المَا المَا الله وقال: ﴿ السَّمِ الله المَا الله المَا الله المَا المَا الله المَا الله المَا الله المَا المَا المَا الله المَا المَا الله المَا الله المَا الله المَا المَا الله المَا الله المَا الله المَا المَا المَا المَا المَا الله المَا المِا المَا المَا المَا المَا المَا المَا المُا المَا المُا المَا المَ

ومما يؤكد أن الله مستو على عرشه دون الأشياء كلها: ما نقله أهل الرواية فيما صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في قوله: (ينزل ربنا كل ليلة إلى السماء الدنيا فيقول: هل من سائل فاعطيه؟ هل من مستغفر فاغفر له؟ حتى يطلع الفجر)، وقوله: (إذا بقي ثلث الليل، ينزل الله تبارك وتعالى فيقول: من ذا الذي يدعوني فأستجيب له؟ من ذا الذي يستكشف الضر فأكشف عنه؟ من ذا الذي يسترزقني فأرزقه؟ حتى ينبلج الفجر).. نزولا يسترزقني فأرزقه؟ حتى ينبلج الفجر).. نزولا

يليق بذاته من غير حركة وانتقال، تعالى الله عن ذلك علوًا كبيرًا.

دليل آخر: هو قوله تعالى: ﴿ يَعَافُونَ رَبَّمُ مِن فَوْهِدُ ﴾ (النحل: ٥٠)، وقوله: ﴿ مَنْمُ الْمَلَيْكَ أُولُونُ إِنِّهِ ﴿ (المعارج: ٤)، وقوله: ﴿ مُ الْمَنْوَىٰ إِلَّ الْمَلْ وَهِي مُطَنِّ، (فصلت: ١١)، وقوله: ﴿ مُ ٱسْتَوَىٰ عَلَ ٱلْمَرْفِى ﴾ (الأعراف: ٥٤).

دليل آخر: هو قوله تعالى لعيسى عليه السلام: (إِنْ سُرَفِيكَ وَرَافِلُكَ إِنَّ ، (آل عمران:٥٥)، وقال: (وَمَا قَنْلُوهُ يَقِينًا ﴿ إِنَّ مَنْ أَنْفُهُ الله إِلَيْهِ ، (النساء:١٥٧)، ١٥٨)، وقد أجمعت الأمة على أن الله سبحانه رفع عيسى إلى السماء».

ومن اللافت للنظر ما نلحظه على الأشعري وهو ينسب ما ذكره أصحاب الحديث وأهل السنة لنفسه صراحة، على اعتبار أنه واحد منهم، وذلك قوله: وفإن قال لنا قائل: (قد أنكرتم قول المعتزلة والقدرية والجهمية والحرورية والرافضة والرجئة، فعرفونا قولكم الذي به تقولون، وديانتكم التي بها تدينون)، قيل له: قولنا الذي نقول به، وديانتنا التي ندين به: التمسك بكتاب الله ربنا وبسنة نبينا وما رُوي عن السادة الصحابة والتابعين وأئمة الحديث، ونحن بذلك معتصمون وبماكان يقول به أحمد بن حنيل قائلون، ولن خالف قوله مجانبون... وأن الله استوى على العرش على الوجه الذي قاله وبالعنى الذي أراده، استواء منزها عن الماسة والاستقرار والتمكن والحلول والانتقال، لا يحمله العرش، بل العرش وحملته محمولون بلطف قدرته ومقهورون في قبضته، وهو فوق العرش وفوق كل شيء إلى تخوم الثرى، فوقية لا تزيده قربًا إلى العرش والسماء، بل هو رفيع الدرجات عن العرش كما أنه رفيع الدرجات عن الثرى، وهو مع ذلك قريب من كل موجود، وهو أقرب إلى العبد من حبل الوريد، وهو على كل شيء شهيد ، .

وكلامًا في تأكيد ما سبق مدعومًا بأدلة النقل والعقل، يسوقه الأشعري في أول كتابه (الإبانة)، قائلاً: «جملة قولنا: أنا نقر بالله وملائكته وكتبه ورسله، وأن الله استوى على العرش على الوجه الذي قاله وبالمعنى الذي أراده.. وأن له سبحانه وجهًا بلا كيف كما قال:

وَرَبِيْنَ رَبِّهُ رَبِّكَ ذُو لَلْكُنِي وَالْإِكْرَادِ ، (الرحمن: ۲۷)، وأن له يدين بالا كيف كما قال: «قَال: وخَلْتُ يَنَكُنَّ ، (ص: ۷۵)، وكما قال: «قَ بَنَاهُ مَسُّوطَانِ » (المائدة: ۲٤)، وأن له سبحانه عينين بالا كيف كما قال: ومَّرَى بِأَعْيُنا ، (القمر: ۱٤)».

وكان مما قاله ص٥٣٠: ونصدق بجميع الروايات التي يُثبتها أهل النقل من النزول إلى سماء الدنيا، وأن الربّ يقول: (هل من سائل؟، هل من مستغفر؟)، ونصدق بسائر ما نقلوه وأثبتوه، خلافًا لما قاله أهل الزيغ والتضليل، ونقول: إنه عز جل يجئ يوم القيامة كما قال: ﴿ وَهَا مُرَاكُ وَالْمَلْكُ صَفًا صَفًا ﴿ (الفجر: ٢٢)، وأنه يقرب من عباده كيف يشاء بلا كيف كما قال: وفِينَ أَوْتُ إِلَهِ مِنْ حَلِ الْوِيدِ ، (ق:١٦) ، . إلى أن قال ص٥٥ بعد أن دحض أدلة من تأول (الاستواء) بـ (الاستيلاء) وذكر الأدلة المثبتة لهذه الصفة: وفكل ذلك بدل على أنه تعالى في السماء مستوعلى عرشه، والسماء بإجماع الناس ليست الأرض، فدل على أنه تعالى منفرد بوحدانيته، مستوعلي عرشه استواء منزها عن الحلول والاتحاد،.

ثانيًا: استهجان الأشعري لتأويلات المعتزلة والجهمية والشيعة والخوارج، ومن تبعهم من متأخري الأشاعرة

وعلى نحو ما جاء إثبات أبي الحسن الأشعري لصفات الخالق، وذلك فيما نطق به بصريح العبارة.. جاء الإنكار منه على نفيها بتأويل أو تعطيل، أيضًا بصريحها.. فقد أنكر على من تـأوّل (المنوقية)، وأنكر على من تـأوّل (اليد والعين)، وأنكر على من تأوّل (اليد والعين)، على من تأوّل (اليد والعين)، على من تأوّل (المجيء والإتيان)، وأنكر النكير في غير ما مرة على من تأوّل (الاستواء) بالاستيلاء أو القهر أو القدرة، وجاء كل ذلك منه بأدلة النقل والعقل..

ومن ذلك قوله في الإبانة ص٨٣، وقد قال قائلون من المعتزلة والجهمية والحرورية؛ إن معنى قوله تعالى: والجهمية والحرورية؛ إن معنى قوله تعالى: والرَّحْنُ عَلَى الْعَرْشِ اَسْتَوَى ) (طه:٥). أنه (استولى) و(ملك) و(قهر) و(أن الله في كل مكان)، وجحدوا أن يكون الله مستوعلى على عرشه كما قال أهل الحق. وذهبوا في على عرشه كما قال أهل الحق. وذهبوا في

(الاستواء) إلى: (القدرة)، ولو كان هذا كما ذكروه لما كان هناك فرق بين العرش والأرض السابعة، لأن الله قادر على كل شيء.. ولو كان الله مستويًا على العرش بمعنى: (الاستيلاء)، الله مستويًا على العرش بمعنى: (الاستيلاء)، الكان مستويًا على العرش وعلى الأرض وعلى السماء وعلى الحشوش والأقذار، لأنه مستول عليها.. وإذ لم يجز عند أحد من المسلمين أن يقول: (إن الله مستو على الحشوش والأخلية)، لم يجز أن يكون الاستواء على العرش الاستيلاء الذي هو عام في الأشياء كلها، ووجب أن يكون معنى الاستواء يختص بالعرش لعظمته دون الأشياء كلها،

قال: وزعمت المعتزلة والحرورية والجهمية أن الله في كل مكان، فلزمهم أنه في بطن مريم وفي الحشوش والأخلية، وهذا خلاف الدين، تعالى الله عن قولهم علوا كبيرًا.. ويقال لهم؛ إذا لم يكن مستويًا على العرش بمعنى يخص العرش دون غيره - كما قال ذلك أهل العلم ونقلة الأخبار وحملة الأثار - وكان الله في كل مكان، فهو تحت الأرض التي السماء فوقها، فوق الأرض، وفي هذا ما يلزمكم أن تقولوا فوقه وأنه فوق الأرض، وفي هذا ما يلزمكم أن تقولوا وأنه فوق الفوق والأشياء تحته، وفي هذا ما هو قوقه وفوق ما هو تحته، وهذا هو المحال والمتناقض».

إلى أن قال بعد أن استدل على الاستواء بحديث النزول: إنه تعالى ينزل ونزولاً يليق بداته من غير حركة وانتقال، تعالى الله عن ذلك علوا كبيراً، فنفى بعباراته البسيطة ذلك علوا كبيراً، فنفى بعباراته البسيطة والتكييف والتعطيل، كما رد بها - لله دره والتكييف والتعطيل، كما رد بها - لله دره بمذهبه ولا يقولون بقوله.. وبما سبق يعلم بمذهبه ولا يقولون بقوله.. وبما سبق يعلم ولا تأويل ولا تشبيه ولا تجسيم ولا صرف ولا تأويل ولا تشبيه ولا تجسيم ولا صرف لها عن ظاهرها، وقد سبق أن ذكرنا كلامه لها عن ظاهرها، وقد سبق أن ذكرنا كلامه المفصل في نفي الجسمية عن صفات الله تعالى الخبرية، وذلك إبان حديثنا عنها.. فيا ليت قومي - بالأزهر وبسائر معاهد العلم يعلمون.

### الله: الأشعري مع إقامته لقرائن اللغة على إثبات الصفات ونفي المجاز عنها . . برد الشبهات:

وكان مما استنكره الأشعري بشدة على المتأولة، تأويلهم (اليد) بـ(النعمة) حيث قال ص ٩٠ما نصه: وليس يجوز في لسان العرب ولا في عادة أهل الخطاب، أن يقول القائل: (عملت كذا بيدي)، ويعني به: (النعمة)، وإذا كان الله إنما خاطب العرب بلغتها وما يجري مفهومًا في كالرمها ومعقولاً في خطابها، وكان لا يجوز في خطاب أهل اللسان أن يقول القائل: (فعلت بيدي) ويعنى: (النعمة)، بطل أن يكون معنى قوله تعالى: ﴿ عِنَّ ﴿ (ص.٧٥٠): (النعمة)، وذلك أنه لا يجوز أن يقول القائل: (لى عليه يدي)، بمعنى: (لى عليه نعمتيً).. لأنه إن روجع في تفسير قوله تعالى: «بيدي، ب و نعمتي الى الإجماع، فليس المسلمون على ما ادْعي متفقين، وإن روجع إلى اللغة فليس في اللغة أن يقول القائل: (بيدي) يعنى (نعمتيٌّ)، وإن لجأ إلى وجه ثالث سألناه عنه ولن يجد له سبيلا.. وأيضا: لو كان الله تعالى عنى بقوله: (بيدي)؛ القدرة، لما كان الأدم عليه السلام على إبليس مزية في ذلك، ولقال إبليس محتجًا على ربه: فقد خلقتني بيديك كما خلقت آدم،

وفي رده لشبهات النافين لصفة (اليد) يقول رحمه الله: ،وقد اعتل معتل بقوله تعالى: (والسماء بنيناها بأيد) (الذاريات: ٤٧)، قيل له:إن (الأيد) ليس جمعًا لـ(اليد)، لأن (جمع يد: أيدي)، وجمع (اليد) التي هي النعمة: (أيادي) فبطل أن يكون معنى (بيدي) معنى: (بنيناها بأيد)، بل وتعين أن تكون الأخيرة وبمقتضى اللغّة، بمعنى: القوة.

قال قائل: ما أنكرتم أن يكون قوله تعالى: مَبَلَتُ أَلِيقًا ) (يس: ٧١) وقوله تعالى: لِمَا لَتُنْ يَبَنُنُ ) (ص: ٥٠) على المجاز؟، قيل له: حَكُم الله أن يكون على ظاهره وحقيقته، ولا يخرج الشيء عن ظاهره إلى المجاز إلا

بحجة،

ويتابع الأشعري رده قائلاً: «ولو جاز ذلك، لجاز لمدع أن يدعي أن ما ظاهره العموم لجاز لمدع على ألخصوص وما ظاهره الخصوص فهو على العموم بغير حجة، وإذا لم يجز هذا لمدعيه بغير برهان، لم يجز لكم ما ادعيتموه أنه مجاز أن يكون مجازاً بغير حجة، بل واجب أن يكون قوله تعالى: «لما خلقت بيدي» إثبات يدين لله في الحقيقة غير نعمتين إذا كانت النعمتان لا يجوز عند أهل اللسان أن يقول قائلهم: (فعلت بيدي)، وهو يعنى النعمتين اله.

وكان مما قاله الأشعري في الإبانة ص٨٨ ونفى الجهمية أن يكون لله تعالى وجه، ونفى الجهمية أن يكون لله تعالى وجه، في إشارة منه إلى تشابه من يفعل ذلك أيًا وقدرته، وإشارة منه كذلك إلى تشابه من ينكر صفاته تعالى ويعطلها بزعم تنزيهه تعالى عن مشابهة الحوادث، بالمجسمة والمشبهة الذين لم يتصوروا في صفات الله إلا ما يكون منها للمخلوقين.

واستطرد رحمه الله يرد شبهات أولنك المبتدعة من المتكلمة ومدعي الانتساب إليه ممن أولوا الوجه بالذات قائلاً: وهمن سألناه فقال: أتقولون إن لله سبحانه وجها؟ قيل له: نقول ذلك، خلافًا لما قاله المبتدعون، وقد دل على ذلك قوله تعالى: ورَبّي رَبّهُ رَبّهُ وَلَا لَيْهِ الله المبتدعون. وقد دل على ذلك قوله تعالى: وربي ربّه ربّه والعلة في إثبات ذلك وغيره – على ما أفادته عبارته – دلالة العقل والنقل وكذا اللغة كون الوصف للوجه، وحجية صريح القرآن وصحيح السنة وثبوت الإجماع على حمل (الوجه) وكذا جميع والصفات على الوجه اللائق به سبحانه دون ما تأويل أو تعطيل، أو تضويض أو تكييف، أو تشبيه أو تجسيم.

والحمد لله رب العالمين



الحمد لله، الحمد لله تم تورك رينا فهديت فلك الحمد لله تم تورك رينا فهديت فلك الحمد، وعظم حلمك فعقوت لكروب، وتففر الدنوب، وتقبل توبة من يتوب، وأشهد ألا إله الكروب، وتففر الدنوب، وتقبل توبة من يتوب، وأشهد ألا إله غيره وأشهد أن سيدنا ونبينا محمدًا عبد الله ورسوله، خليله ومصطفاه، وأمينه على وحيه ومجتباه، صلى الله وسلم ويارك عليه، وعلى آله وأصحابه وهن على وسار على نهجه واتبع هداه، وسلم تسليمًا كثيرًا مزيدًا، لا حد لمنتهاه أما بعد، فأوصيكم-أيها الناس- ونفسي يتقوى الله، فاتقوا الله-رحمكم الله- لا تحزنوا على ما فات، ولا تحملوا هم ما لم ينزل، ولا تمدُوا أعينكم إلى ما لا تملكون، ومن أبضر عيب نفسه شغله عن عيب غيره، صلوا من قطعكم، وأعطوا من حرمكم، وأعشوا الى من أساء إليكم؛ (بَاتُمُ الذَينَ مَا المُرَثَ مَنْ التمنكم، ولا تحونوا من خانكم، وأحسنوا إلى من أساء إليكم؛ (بَاتُمُ الذَينَ مَا أَدُوا النُّمُ النُّمُ النُّمُ النُّمُ الله تَمَالُونَ) (الْحِشر، ١٨).

### من أشد المواقف على الإنسان موقف الاحتضار

أيها المسلمون؛ يقول بعضُ أهل العلم؛ إنَّ من أعظم المواقف الواعظة الفاقة المحتضر عند موته فقد قالوا: إنَّه ينتبه انتباها لا يُوصَف، ويقلق قلقاً لا يُحد، ويتلهف على ما مضى من زمانه، ويتمنى لو تُرك ليرجع ويتدارك ما فاته، ويصدق في توبته؛ لأنه يعاني من الموت ما يعاني، ويكاد يقتُل نفسَه أسفًا

معاشر الإخوة، الموتى انتهَتُ فُرَسُهم في الحياة، وقد عاينُوا الآخرة، عرفوا ما لهم وما عليهم، أدركوا أنهم كانوا في نعم، فهل حفظوها؟ وفي أوقات فهل أحسنُوا العمل فيها؟ وأيُ

### د. صالح بن عبد الله بن حميد خطيب السجد العرام

حسرة، وأي ندامة هم الآن فيها؟ كانوا يعيشون بين الورى فأصبحوا تحت التثري، كانوا في الوجود ثم صاروا إلى اللُّحود، صاروا رهائنَ أعمالهم لا يُطلقون، وغرباءَ سفرٍ لا يعودون.

### التأمل في حال الدنيا

معاشر الأحبة: هذه هي حالُ الدنيا، وهذه حالُ أهلها، وحالُ مَنْ فارقها، ولكن ها هنا وقفة مع مسألة عجيبة، وحال غريبة، بُسطت في الكتاب والسُّنَة، مسألة تتحدَّث عن مواقف لهؤلاء الأموات فيها العظة، والعبرة، والدرس، بل فيها البادرة



والمسارعة لمن وفقه الله وأعانه؛ نعم-حفظكم اللهالأموات انتقلوا من عالم الغيب إلى عالم الشهادة.
عاينوا الجنة، وشاهدوا النار، رأوا ملائكة الله، وعرفوا
حقيقة الدنيا، وحقيقة الأخرة، وأيقنوا-وهم في
البرزخ- أنهم سيبعثون ليوم عظيم، يوم يقوم فيه
الناس لرب العالمين، اقرؤوا كتاب ربكم، وانظروا في
سنة نبيكم محمد-صلى الله عليه وسلم-؛ لتعرفوا
هذه المسألة، وتتعرفوا على هذه القضية؛ إنها أمنيات

### المقارنة بين أمثيات الأحياء وأمثيات الموتى

عباد الله؛ كل الموتى يتمنّون لو رجعوا إلى الدنيا، الصالحون وغيرُ الصالحين، أمّا الصالحون فيتمنّون المزيد من العمل الصالح؛ لما يرون من الكرامات، والدرجات، وعظيم النعيم، وأمّا المقصّرون فيتمنّون الرجوءَ ليستدركوا ويستعتبوا.

أيها الإخوة، وقبل الحديث عما يتمناه الموتى هذه إشارة إلى بعض أماني الأحياء؛ إذ بالمقارنة تظهر المحقيقة، فالفقير في الدنيا يتمنى الغنى، والغني يتمنى من المال مزيدا، ومن العمر مديدًا، والغريب يتمنى المعودة إلى أهله، والمريض يتمنى الشفاء والعافية، والعقيم يتمنى الولد، والأعرب يتمنى الزواج، أمنياتهم في وظيفة مرموقة، وزوجة جميلة، ومركب هنيء، وبيت واسع، ومكانة اجتماعية، ومزيد من المهجة والانبساط، وهكذا هم أهل الدنيا؛ المقل لا يقنع، والغنى لا يشبع، والأماني لا تنقطع.

عَبَادُ الله: أمّا الموتى-رَحّمنا الله واياهم، وعَفَا عَنَا وعنهم- همنهم الموتى-رَحّمنا الله واياهم، وعَفَا عَنَا الترمذي في جامعه عن أبي هريرة-رضي الله عنه- عن النبي-صلى الله عليه وسلم- قال: "مَا مِنْ أَحَد يَمُوتُ إِلاَّ نَدَمَ، قَالُوا: وَمَا نَدَامَتُهُ يَا رَسُولُ الله قَالُ: إِنْ كَانَ مُحسناً نَدَمَ الله قَالُ: إِنْ كَانَ مُحسناً نَدَمَ الله قَالُ: إِنْ كَانَ مُحسناً نَدَمَ الله يَكُونُ ازْدَاد، وَإِنْ كَانَ مُسِيئًا نَدَمَ اللهُ يَكُونُ ازْدَاد، وَإِنْ كَانَ مُسِيئًا نَدَمَ اللهُ يَكُونُ ازْدَاد، وَإِنْ كَانَ مُسِيئًا نَدَمَ اللهِ يَكُونُ ازْدَاد، وَإِنْ كَانَ مُسِيئًا نَدَمَ اللهُ يَكُونُ ازْدَاد، وَإِنْ كَانَ مُسْيئًا نَدَمَ اللهُ يَكُونُ ازْدَاد، وَإِنْ كَانَ مُسْيئًا نَدَمَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

أمّا الصالحون-جعلنا الله وإيّاكم منهم- فَاُولَى الأمنيات حين تُحمّل الجنازة على الأعناق فيقول الرجل الصالح: عجّلوني عجّلوني، قدّموني قدّموني، وإن كانت غير صالحة قالت: يا ويلها لا أين يذهبون بها ؟ أخّروني أخّروني، يسمع صوتها كلُ شيء إلا الإنسان، ولو سَمِعَها الإنسان لصعق، من صحيح البخاري من حديث أبي سعيد الخدري-رضي الله

مُعاشَرُ الإخوة؛ إنَّ الصالح حين يُدخلُ قَبْرهُ ويرى

نعيمَ القبر، وسَعَتَه ونورَه، وانشراحَه يتمنَّى أَنْ يُعجُل الله قيامَ الساعة، وقد قال صاحب يس فيما ذكر الله عنه: (فِيلَ ٱنَّكُلِ لُكُنَّةً قَالَ يَلِيَّتُ قَرِّي يَعْلَمُونَ ﴿ مَا يِعَا عَفُرُ لِي رَقِي وَجَعَلَى مِنَ ٱلْمُكَرِّمِينَ ﴾ (يس: ٢٦-٢٧).

أمًا الشهيدُ فمع عظم منزلته العالية، وما أعد الله له في الجنان من أعالي الدرجات، فإنه يتمنى أن يعود إلى الدنيا ليواصل الجهاد في سبيل الله، فيُقاتل ويُقتَل عشرات المرات، يقول رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: وما أحدُ يدخل الجنة يُحبَ أن يرجع إلى الدنيا وله ما على الأرض من شيء إلا الشهيد، يتمنى أن يرجع إلى الدنيا فيُقتَل عشر مرات؛ لما يرى من الكرامة (رواه البخاري من حديث أنس-رضي الله عنه-).

أمًا المقصّرون فلهم أمنياتهم، وقد قال الله-عز وجل-فيهم، (قَالَ رَبِّ الْمِعُونِ (١٠)، وقال عز شأنه، (رَبَّنَا أَصَرُهُ (الْمُوْمَنونَ، ٩٩-١٠٠)، وقال عز شأنه، (رَبَّنَا أَصَرُهُ وَسِيمًا مَّارِعِمَنَا مَعَلَ سَلِمًا إِنَّ مُونُونَ) (السَّجَدة، ١٢)، وقال سُبْحانَهُ، (نَتِيَّقِ مَنْتُ لِلَهِ ) (الشَّجَدة، ١٤)، وقال عز شأنه؛ (لَو أَكَ لِي كَرَّ فَا تُوْكَ مِنَ وسلم- بقبر فقال؛ ومن صاحب هذا القبر؛ فقالوا: فلان. فقال عليه الصلاة والسلام؛ ركعتان أحب إلى هذا من بقية دنياكم، وفي رواية؛ وركعتان خفيفتان تحقرون وتنفلون يزيدها هذا في عمله أحب إليه من نبي هريرة-رضي الله عنه- وصححه الألباني).

وَأَخَّرُ يِتَمِنَّى الْرَجِوعُ لِيقَدُمْ صِدَقَةً لِلْهُ-عَزُ وَجِلَ
، وقي التنزيل العزيز: (وَأَعِثْرا بِنَّ رَبِّنَ كُمْ مِن مِّلَ أَنْ

الْمَا الْمَدَّدُ الْمَوْنُ فَعُولُ رَبِّ لُولاً أَخْرَقُ إِلَّى أَجَلُ فَي مِن أَلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللْهُ الللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلِي اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللللِهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللللْهُ الللللِهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ ال

أيها المسلمون: وهناك أموات تَجري عليهم أجورهم وهم في قبورهم، ففي الحديث عن أبي هريرة-رضي الله عنه-، عن النبي-صلى الله عليه وسلم- أنه قال: وإذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية، أو علم يُنتفع به بعده، أو ولد صالح يدعو له (رواه مسلم)، ومن سن في الإسلام سُنة حسنة فله أجرها، وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة، ومن

الله القرآنَ فهو يقوم به آناء الليل وآناء النهار، ورجل آتاه الله مالاً فهو يُنفقه آناءَ الليل وآناءَ النهارُ،(مُتَّفَق عليه).

معاشر المسلمين؛ كما هناك أمنيات عامّة، يَحِملُها كلِّ مسلم، وكلُّ مخلص، وإننا نسأل الله أن يَمُنْ بفضله وكرمه على العالَم أجمع بالأمن والسلام والرخاء، وأن يرفع عنّا جميعًا البلاء، والوباء، والربا، والزلازل، والحن، والمعن ما ظهر منها وما بطن، كما نسأله سبحانه بجوده وإحسانه أن يمن بحفظ بلاد المسلمين، وأن يجمع على الحق والهدى كلمتهم، ويحقن دماءهم، ويفكُ أسيرهم، ويجبر كلمتهم، ويبطك أسيرهم، ويبسط الأمن والرخاء في ديارهم.

هذا وصلوا وسلموا على الرحمة المهداة، والنعمة المسداة، نبيكم محمد رسول الله، فقد أمركم بذلك ربكم فقال عز من قائل: ( إِنَّ أَللهُ وَمُلِّمَ اللهُ عَلَى اللهُ مَصْلُولُ عَلَى اللهُ عَلَى عبدك ورسولك، نبيك محمد، وعلى آله الطيبين الطاهرين، وعلى أزواجه أمهات المؤمنين، وارض اللهم عن الخلفاء الأربعة الراشدين، وعن بقية الصحابة أجمعين، والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وعنا معهم بعفوك وجودك واحسانك، الدين، وعنا معهم بعفوك وجودك واحسانك، الماكرمين.

اللهم أعز الإسلام والمسلمين،، وأذل الشرك والمشركين، واحم حوزة الدين، واخذل الطغاة والملاحدة وسائر أعداء الملة والدين، اللهم آمنًا في أوطاننا، وأصلح أثمننا وولاة أمورنا، واجعل اللهم ولايتنا فيمن خافك واتضاك واتبع رضاك، يا ربً العالمين.

سَنْ في الإسلام سنة سيئة فعليها وزرُها ووزرُ مَنْ عَمَلَ بها إلى يوم القيامة (رواه مسلم من حديث جرير بن عبد الله-رضي الله عنه-). أيها المسلمون: ويا حسرة مَنْ مات ولم تَمُتُ ذنوبُه معه، فهو يتمنى العودة إلى الدنيا ليتخلص ممًا اقترفتُه يداه، ليس البكاءُ على النفس إذا مات، ولكنَّ البكاءَ على التوبة إذا فاتت.

مُعاشر الإخوة: إنَّ الأموات لا يحتاجون إلا أن يلتزم فيهم هدي محمد-صلى الله عليه وسلم- و فقد موا لهم ما أَذَنَ الشرعُ فيه، من الدعاء، والصدقة، وقضاء الديون، والحج، والعمرة، وغيرها.

### الحث على اغتنام العياة قبل المات

عباد الله: وإذا كان ذلك كذلك فلا تزال أرواحُكم فانحسادكم، فاستكثروا من الطاعات، وجدوا في عمل الصالحات، واحدروا السيئات، ها أنتم في الدنيا فأطيعوا الله ورسوله، وأصلحوا أعمالكم، وأصلحوا ذاتَ بينكم، فما هي إلا أيامٌ وتلاقون أعمالكم، وتواجهون بما كسبتُم، الدنيا دار العمل، والآخرة دار الجزاء، فمن ثم يعمل هنا ندم هناك، وكل يوم يعيشه المرءُ غنيمة، احذروا زلة القدم، وطول الندم، واغتنموا الوجود قبل العدم، أي حسرات تلحق صاحب الأمنيات؟ وأي ندامات تعصر قلب أهل الغفلات، أعوذ بالله من الشيطان الرجيم: ( يَأْتُمُا الَّذِينَ مَا مُثُوا لَا تُلْهِكُمُ أَمُولَكُمْ وَلَا أُولَٰكُمْ وَلَا أُولَٰكُمْ مُ عَن ذِكِر أَلَّهُ وَمَن يَفْعَـلُ ۚ ذَٰلِكَ فَأُوْلَتِكَ هُ ٱلحَيْرُونَ ۞ وَأَنْفِقُوا مِنَ اللَّهُ مُواتِنَكُمْ مِن قَبْلِ أَن بَأَفِ أَحِدُكُمُ ٱلْمَتُوتُ فِيَقُولَ رَبِ لَوْلَا الْمُرْتَفِي إِلَّنِ أَجَلِ فَرِبِ فَأَصَّلَقَ وَأَكُنِ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ وَلَنْ يُوْخِيَ اللَّهُ نَقَّـَ إِذَا جَامَهُ أَجِلُهُما وَأَهُمُ خَيِرٌ بِمَا تَسْمُلُونَ) (المنافقون:

### الأمنيات المشروعة في الدنيا لأهل الإيمان

معاشر الإخوة، ومع كل ما سبق من أمنيات الأموات فإن لأهل الإيمان في الدنيا أمنيات مشروعة، من الزوج الصالح، والذرية الطيبة، والسرزق الحلال: ( وَاللّٰيِنَ فَرَقَ الْحَلّٰ اللهُ وَالسَّرِةِ وَالْمَانِيَةِ الطَّيْبَ وَالسَّرِقُ الْحَلْلُ: ( وَاللّٰيِنَ فَرَقَ الْحَلْلُ: ( وَاللّٰيِنَ فَرَقَ الْحَلْلُ: ( وَاللّٰيِنَ فَرَقَ الْحَلْلُ: وَاللّٰهِ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ اللللللّٰ الللللّٰهُ





كالبعد المقبل الكثير المساور المساور المساورة والمساورة المساورة ا

Business Harried at the the well the sale that the



أستاذ الدعوة والثقافة الإسلامية eration He was det the girls in

and gentlet guisest about the case thanks إن الحمد لله؛ نحمده ونستعينه ونستهديه، ونستلهمه سبحانه الرشد والصواب، ونعوذ به من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم. البحث عن السعادة يختلف باختلاف الشخص وحاجته فقد تكمن السعادة في حصولنا على ما حرمنا منه ولذلك فهي: عند الفقراء: الحصول على الثروة، عند المرضى؛ الامتثال للشَّفاء، عند العشاق؛ اللقاء والوصال،عند المفتريين، العودة للوطن، عند السَّجِناء، تحقيق الحريَّة، عند المظلومين: الأنصاف والعدل، وللسفهاء في عدم التقيد بالشرع بحجة

الحرية ساكات علماكال

the special water that the first from

ولكن السعادة الحقيقية

نجدها في أمور أخرى منها

العطاء والاحسان

للغير فهو باب عظيم

للسعادة وضنع المعروف

من أهم خصال السعادة

التي يغفُل عنها الثاس،

وينطبق هنا ما ذكرناه

في الابتسسام، ونزيد

عليه بألأ يحقر الإنسان

شيئًا من المعروف والخير،

فيساعد المحتاج، ويُغيث

الملهوف، ويعود المريض،

ويُرشد السائل، ويَصنع

لأخرق، ويسمع الأصم،

ويتصدِّق على المحتاج،

ويبذل كل معروف

يستطيعه. ففي الحديث

أنسه قال رسول الله

صلى الله عليه وسلم:

(لا يحقرنُ أحدُكم من المعروف شيئًا)، وقال

صلى الله عليه وسلم:

(من أفضل العمل إذخال

- أنها تعود على صاحبها

بالسعادة؛ لأنه يشعر بقيمته في الحياة،

ويحسن بان نه دورًا

يؤديه، وواجبًا يقوم به،

وأنه ليس هملاً، ولا متاعًا

زائدًا عن الحاجة؛ لأنَّ

الشعور بانعدام القيمة،

وعدم الأهميَّة سببُ من

أعظم أسباب الأمراض

النفسيَّة، وخاصَّة

السرور على المؤمن).

وقوائد هذه الأعمال:

وقد روى عن بعض السلف أنه كان يقول: (إنه لتكون بينى وبين الرجل الخصومة، فيلقاني فيلقى على السلام فيلين له قلبي).

إن الانشيغال بعمل مفيد، أو عمل نافع، أو محاولة الإبداء فيما يحسن الإنسان وطلاقة البشر-الوجه-والعضوية، والتماس الأعلدار، وعدم البحث عن سلبيات الآخرين، أو اتهام النفس قبل الغير (خُلِ ٱلْعَنْوَ وَأَمْرُ بِٱلْعُرَافِ وَأَغْرِضَ عَنِ ٱلْجَنْهِلِينَ ) (الأعراف:١٩٩)؛أعط من حرمك، واعف عمن ظلمك، وابدل نداك، وكف أذاك، وتعاهد من وصلته بمعروف جديد، تجد السعادة في عالم كمن هو أسعد البشرود وكم يشعر المنفق والمعطى بسعادة غامرة عندما يستطيع أن يرسم ابتسامة على شفاه حزينة، أو يمسح دمعة من عين باكية، أو أن يمد يده إلى إنسان سيئ الحظ وقع على الأرض

الاكتناب! - الإحسان إلى الناس من أعظم أبواب السيعادة: أحسين إلى الناس تستعبد قلوبهم فطالما استعبد الإنسان إحسان.

فيساعده على الوقوف إن السعادة الكبرى هي في العطاء وليست في الأخذ. وقد ذكر صاحب كتاب "لا تحزن: بأن:

الإحسان إلى الأخرين انشراحُ للصدر، الجميل كاسمه، والمعروف كرسمه، والحير كطعمه. أولُ المستفيدين من إسعاد النَّاس هم المتفضّلون بهذا الإسعاد، يجنون ثمرته عاجلاني نفوسهم، وأخلاقهم، وضيمائرهم، فيجدون الانشراح والانبساط، والهدوء والسكينة.

فإذا طاف بك طائف من هم أو ألم بك غم فامنح غيرك معروفا وأسد له جميلا تجد الفرج والرَّاحة. أعط محروماً، انصرمظلوماً،أنقذ مكروباً، أطعم جانعاً، عد مريضاً، أعن منكوياً، تجد السعادة تغمرك من بين يديك ومن خلفك. إن فعل الخير كالطيب ينضع حاملة وبائعه ومشتريه، وعوائدُ الخير النفسية عقاقير مباركة تصرف في صيدلية الذي عُمرتُ قلوبُهم بالبُر والإحسان.

إن توزيع البسمات المشرقة على فقراء الأخلاق صدقة جارية في عالم القيم (ولو أن تلقى



أخاك بوجه طلق) ومن جميل ما ذكر الدكتور عبد الدائم كحيل -بتصرف-:

"الإحسان يجعلك أكثر سعادة" عنوان آخر بحث علمي في رحلة البحث عن أسرار السعادة، حيث ثبت أن إنفاق المال على الفقراء يمنح الإنسان السعادة الحقيقية، أليس هذا ما أكده القرآن؟! لنقرأ...

لفت انتباهی نص عظیم في كتاب الله تبارك وتعالى يؤكد على أهمية الإنفاق والتصدق بشيء من المال على الفقراء والمحتاجين، ويؤكد الله في هذا النص الكريم على أن الذي ينضق أمواله في سبيل الله لا يخاف ولا يحزن. أي تتحقق له السعادة! يقول تبارك وتعالى: (مُثَارُ ٱلْمِنَ تُنفِقُونَ أَمُوَلَّهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَنْفُلُ حَبِّنَةِ ٱلْكِفْتُ سَيْعَ سَكَامِلُ وَ كُلِّي مُمُكِّلُةٍ فِاقَدُّ حَبَّةً وَأَنَّهُ يُفْتَعِدُ لِمَن يَشَالُهُ وَاللَّهُ وَاسِمُ عَلِيمُ ۞ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُؤَلَّهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ لَا يُسْبِعُونَ مَا أَنفَقُوا مَثَّنَا وَلَا أَذَى لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندُ رَبِهِمْ وَلا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلا مُمْ يَحُرُونَ ) (البقرة: ٢٦١-177).

وهكذا آيات كثيرة تربط
بين الصدقة وبين سعادة
الإنسان في الدنيا والأخرة،
ولكن البحث الذي صدر
حديثاً ونشرته مجلة

العلوم يوكد على هذه الحقيقة القرآنية ( إ فقد جاء في هذا الخبر العلمي على موقع بي بي سي أن الباحثين وجدوا علاقة بين البنفاق وبين السعادة، وقد أحببتُ أن أنقل لكم النص حرفياً من موقعه ونعلق على كل جزء منه بآية كريمة أو حديث شريف: يقول باحثون كنديون إن جني مبالغ طائلة من الأموال لا يجلب السعادة الانسان بل ما بعز شعود المعدد الما المعادة المعدد الما المعادة المحدد الما يعز شعود المحدد الم

إن جني مبالع طائله من الأموال لا يجلب السعادة الإنسان، بل ما يعزز شعوره بالسعادة هو إنضاق المال على الآخرين، ويقول فريق الباحثين في جامعة بريتيش كولومبيا إن إنفاق أي مبلغ على الأخرين ولو يبعث السعادة في النفس. ويعث السعادة في النفس. ضروري ولو كان بمبلغ زهيد، أليس هذا ما أكده

ويضيف في البحث الذي نشر في مجلة "العلوم أو سينس" إن الموظفين الذين ينفقون جزءاً من

الحوافز التي يحصلون عليها كانوا أكثر سعادة من أولئك الذين لم يضعلوا ذلك. وأجرى الباحثون أولا دراسات على ٦٣٠ شخصًا طلب منهم أن يقدروا مبلغ سعادتهم، ودخلهم السنوي وتفصيلات بأوجه انفاقهم أثناء الشهريما ق ذلك تسديد الفواتير وما بشترونه لأنفسهم أو للأخرين، وتقول البروفيسورة إليزابيث دان التي ترأست الفريق: "أردنا أن نختير نظريتنا بأن كيفية إنضاق الناس لأموالهم هو على الأقل على نفسى القدرمن الأهمية ككيفية كسبهم لهذه الأموال". وتضيف "بغض النظر عن حجم الدخل الذي يحصل عليه الضرد فإن أولئك الذين أنفقوا أموالا على آخرين كانوا أكثر سعادة من أولئك الذين أنفقوا أكثر على أنفسهم".

تم قام فريق بعد ذلك بتقييم مدى سعادة ١٦ من العاملين في إحدى المؤسسات في بوسطن قبل وبعد تلقيهم حوافز من حصيلة الأرباح، والتي تراوحت بين ٣ آلاف دولار و٨ آلاف دولار. وبدا من النتائج أن مقدار الحوافز ليس هو المهم بل أوجه إنفاقها.



أكبر من حوافزهم على الأخرين أو تبرعوا بها قالوا: إنهم استفادوا منها أكثر من أولئك الذي أنفقوا حوافزهم على احتياجاتهم.

نعتقد أن الانسان عندما ينفق المال فانه لا بخسر ولاينقص ماله بليزيد !! أليس هذا ما أكده نبي الرحمة صلى الله عليه وسلم عندما قال: (ما نقص مال من صدقة)؟ أي أنك مهما أنفقت من مالك فلن ينقص هذا المال بل سيزيد لأن هذا الانضاق يعطيك شعورا بالسعادة مما يتيح لك التفكير السليم في كيفية الحصول على المال بشكل أفضل! وكان ابن المبارك له جار يهودي، فكان يبدأ فيطعم اليهودي قبل أبنائه، ويكسوه قبل أبنائه، فقالوا لليهودي: بعنا دارك. قال: دارى بألفي دينار، ألف قيمتها، وألف جوارُ ابن المبارك البارك يدلك، فقال: اللهم اهده إلى الإسلام. فأسلم باذن .1411

ومراً ابن المبارك حاجاً بقافلة، فرأى امرأة أخذت غراباً ميتاً من مزيلة، فأرسل في أشرها غلامه فسألها، فقالت: ما لنا منذ

ثلاثة أيام إلا ما يُلقى بها، فدمعت عيناه، وأمر بتوزيع القافلة في القرية، وعاد وترك حجته تلك السنة، فرأى في منامه قائلاً يقول: حج مبرور، وذنب مغفور.

تتوقف السعادة على ما تستطيع إعطائه، لا على ما تستطيع الحصول عليه أي أنك حين تقدم أشياء يحتاجها الأخرون من المال لمن يحتاجه. تساعد صديقاً على حل مشكلة.. تقدم طعاماً أو متاعاً لمحتاجيه.. وأقل شبيء يمكن أن تقدمه التسامة تشعر الأخرين بالرضا والثقة والتفاؤل.. وهذا سيساهم في منحك السعادة..

ولذلك فإن الله قد تعهد أن يضاعف لك المال الذي أن يضاعف لك المال الذي تنفقه، يقول تعالى: (مَن أَا اللّٰذِي يُغْرِضُ اللّهُ فَرْضًا حَبَيًا وَاللّٰذِي يُغْرِضُ اللّهُ فَرْضًا حَبَيًا وَاللّٰذِي يُغْرِضُ اللّهُ فَرْضًا حَبَيًا وَاللّٰذِي يُغْرِضُ وَبَنْكُطُ وَاللّٰذِي وَرَاقَهُ يَغْرِضُ وَبَنْكُطُ وَاللّٰذِي وَرَاقَهُ وَاللّٰذِي وَرَاقًا عِن اغْنَى وَرَبْعُلُمُ اللّٰعالِمُ "بيل رحل في العالم "بيل غيتم عندما قرر أن يتعمل أنه من المساوري أن يفعل ذلك المضروري أن يفعل ذلك للحصل على السعادة ((()

ويوكد الباحثون البوم أن من أهم أسباب كسب المال أن تنفق شيئا من المال على من يحتاجه! وهذا يعنى أن الإنفاق هو سبب من أسباب الرزق! وهداما أكده القرآن عندما ربط بين الانفاق وبين الرزق الكريم، يقول تعالى: (الله نُقِيمُونَ الصَّلَوْةُ وَمِمَّا رَزَفْتُهُمْ يُنفِقُونَ ۞ أَوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِثُونَ خَفًا لَمُمْ دَرَجَتُ عند الله والمغلقة والأق كرم (الأنفال: ٣-٤). ويضعون نصيحة مختصرة يقولون؛ "النصيحة ألا تكنز الأم وال" وهنا نتذكرالتحذير الإلى عن (وَالَّذِينَ تكنزون الذهب والبنث وَلَا يُعِنُّونُهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ مَّيَنِّرُهُم مِكِنَابِ أَلِيدِ 🕝 يَوْمُ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُونُ بِهَا جِنَاهُهُمْ وَجُوْمِهُمْ وَظُهُورُهُمْ هَكُما مَا كَنْزَتْمُ لِأَنْشِيكُ فَلُوفُوا مَا

إن الله جل وعالا، فرض علينا الزكاة، لأنه يريد لنا السعادة، بل وحدر من كنز الأموال وعدم إنفاقها في أبواب الخير والعلم. هذا، وصل اللهم وسلم على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم.

كُمُ تَكْنِرُونَ ) (التوبة:

-(40-45







### وسوورك الشيخ مصطفى البصراتي

«كُمَثُلِ الشَّيْطَانِ» حال من ضمير « وَلَمُّمْ عُلَاكُم الحشر:١٥). أي: في الآخرة. فالمعنى: إذ قال للإنسان في الدنيا: اكفر، فلما كفر ووافى القيامة على الكفر قال الشيطان يوم القيامة: ﴿إِنِّي بُرِيءٌ مَنكٌ ،، أي: قال كل شيطان لقرينه من الإنس: ﴿إِنِّي بُرِيءُ مَنك، طمعًا في أن يكون ذلك منجيه من العداب.

وقوله: ﴿ فَكَانَ عَاقَبَتُهُمَا أَنَّهُمَا فِي النَّارِ خَالدُيْن فيها ،، أي: فكان عاقبة الأمر بالكفر والضاعل له، ومصيرهما إلى نار جهنم خالدين فيها، ﴿ وَذَلَكَ جَـزَاءُ الظَّالِينَ ،، أي: جزء كل ظالم. (انظر: تفسير ابن كثير- والجامع لأمثال القرآن لابن القيم).

### بقردات المثلء

«كَمَثُل الشَّيْطَان»: أي مثل المنافقين في إغراء اليهود على القتال أو تخاذلهم وعدم تناصرهم، كمثل الشيطان والراد به الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم وبعد:

ففي هذا المقال نتكلم عن مثل آخر من الأمثال القرآنية وهو في سورة الحشرفي الآيتين السادسة عشرة والسابعة عشرة، وهما قوله تعالى: ﴿ كُنَّلُ ٱلنَّهَالُ إِذْ قَالُ لِلْاكِنَ الحَنْرُ فَلْنَاكُفُرُ قَالَ إِلْ يُرِيَّةٌ يُنِكَ إِنَّ أَخَالُ أَنَّهُ رُبِّ ٱلْمُعَلِِّينَ ﴿ اللَّهُ مُ فَانَ عَلِيمَتُهُمَّا أَنَّهُمَا فِي ٱلنَّارِ خَلِينَ نَهُ أَرْدُاكُ عَرُوا الصَّالِينَ ، (الحشر: ١٦-١٧).

قوله تعالى: «كَمَثَل الشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ للانسان اكُفُرُ فَلَمًا كَفَرَ قَالَ إِنِّي بَرِيءُ مَنَكَ، مثل هـ ولاء اليهود في اغترارهم بالذين وعدوهم النصر من المنافقين، وقول المنافقين لهم: ﴿ وَلَنَّن قُوتُلُوا لا ينصرُونَهُم ، ثم لما حقت الحقائق وجد بهم الحصار والقتال تخلوا عنهم وأسلموهم للهلكة، ومثالهم في هذا كمثل الشيطان إذ سوِّل للإنسان-والعياذ بالله- الكفر، فإذا دخل فيما سوله له تبرأ منه وتنصل، وقال: ﴿ إِنِّي أَخَافُ اللَّهُ رُبِّ الْعَالَمِينَ ، فجملة

حقيقته لا شيطان الإنس.

«إِذْ قَالَ لَلْإِنسَانِ اكْفُرْ»: أي أغراه بالكفر: وزيّنه له وحمله عليه والمراد بالإنسان هنا جنس من أطاء الشيطان من نوع الانسان.

« فَلَمَّا كُفُرَ»: أي الإنسان مطاوعة للشيطان وقبولا لتزيينه.

«قال»: الشيطان: «إني بريءُ منك» أي قال كل شيطان لقرينه من الإنس وإني بَرىءُ مَنكَ، طمعًا في أن يكون ذلك منجيه من العذاب.

وإنَّى أَخَافُ اللَّهُ ،: قيل: وليس قول الشيطان، إنى أخاف الله على حقيقته إنما هو على وجه التبرؤ من الإنسان كذبًا ورياءً، وإلا فهو لا يخاف الله.

وفكان عَاقِبَتُهُمَا أَنْهُمَا فِي النَّارِي: فكان عاقبة الشيطان وذلك الإنسان الذي كفر أنهما صائران إلى النار ، خَالدُيْن فيهًا، لا يخرجان منها بحال.

«وَذَلِكَ جَزَاءُ الظَّالِينَ»: الخارجين عن طاعة الله ورسوله إلى طاعة الشيطان والنفس والهوى من سائر الملل. (مستفاد من تفسير وفتح البيان، لصديق حسن خان، و«تفسير القرآن بالقرآن» لأحمد عبد الرحمن القاسم- ووالجامع لأمثال القرآن، لابن القيم).

### التفسير المفصل:

قوله تعالى: «كَمَثُل الشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ للإنسان اكفر فلمًا كفر قال إنى بريء مَنْكَ إِنِّي أَخَافُ اللَّهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ١٦٠» فَكَانَ عَاقَبَتَهُمَا أَنَّهُمَا فِي النَّارِ خَالِدَيْنِ فيها وذلك جزاء الظالمين ..

معناه: مثل هاتين الضرقتين من المنافقين واليهود من بنى النضير كمثل الشيطان والإنسان؛ فالمنافقون مثلهم الشيطان، واليهود من بني النضير مثلهم الإنسان، وذهب مجاهد وجمهور من المتأولين إلى أن الشيطان والإنسان في هذه الآية

اسما حنس؛ لأن العرف أن تعمل هذه الشياطين، كما يغوي الشيطان الإنسان ثم يضرعنه بعد أن يورطه، كذلك أغوى المنافقون وبني النضير وحرضوهم على الثبوت ووعدوهم النصر، فلما غدر بنو النضير وكشفوا عن وجوههم، تركهم المنافقون في أسوأ حال. (المحرر الوجيز لابن عطية).

قال ابن كثير في تفسيره: وقد ذكر بعضهم ههنا قصة لبعض عباد بني إسرائيل هي كالمثال لهذا المثل، لا أنها المرادة وحدها بالمثل، بل هي منه مع غيرها من الوقائع المشاكلة لها.

فقال ابن جرير: عن عبد الله بن نهيك قال: سمعت عليًا رضى الله عنه يقول: إن راهبًا تعبد ستين سنة، وأن الشيطان أراده فأعياه فعمد إلى امرأة فأجنها (أي أن الشيطان ليسها) ولها اخوة فقال لإخوتها عليكم بهذا القس فيداويها، قال: فجاؤوا بها إليه فداواها وكانت عنده، فبينما هو يومًا عندها اذ أعجبته، فأتاها فحملت فعمد إليها فقتلها، فجاء إخوتها فقال الشيطان للراهب: أنا صاحبك إنك أعييتني، أنا صنعت هذا يك، فأطعني أنجك مما صنعت بك، فاسجد لي سجدة، فسجد، فلما سجد له قال: «إنَّى بَرىءُ مَنكَ إنَّى أَخَافُ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ، (تفسير ابن كثير).

وقوله: ﴿ فَكَانَ عَاقَبَتُهُمَا أَنَّهُمَا فِي النَّارِ خَالدَين فيها، من تمام المثل. أي كان عاقبة المثل بهما خسرانهما معًا، وكذلك تكون عاقبة الفريقين أنهما خائبان فيما دبرا وكادا للمسلمين. (الجامع الأمثال القرآن، البن القيم، ص ۲۳۲).

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



الستشار/أحمد السيد على عبده

Albaha Baill

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ويعد،

المساعد في الما يما الماسك المساعد الما

mini illy dissert by went though

فقد اختلف أهل العلم في حكم خروج المرأة لزيارة والديها أو أحدهما، أو محارمها، وهل لزوجها منعها من ذلك أم لا، وإن منعها فهل لها أن تخرج بغير إذنه أم لا ؟ وذلك على

النحو التالي: القول الأول: لها أن تخرج

لـزبـارة أهلها، ولا يجوز للزوج منعها:

وهومذهب الحنفية والمالكية.

أدلته:

أولا: من القرآن الكريم:

١- قال تعالي: ﴿ وَوَصِّينًا الإنسَانَ بِوَلِدَبِهِ حَمَلَتُهُ أَمُّهُ. وَهَمَّا عَلَىٰ وَهَٰنِ وَفِصَنْلُدُ، فِي عَامَةِ أَنِ ٱشْكُر لِي وَلَوْلِلْمَهِكُ إِلَىٰ النصارُ ﴿ اللَّهُ وَلِنْ جُلُهُذَاكُ

عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ يِدِهِ علم فلا تطعهما وصاحبهما في الدُّنْيَا مَعْرُوفَا وَاتَبَعْ سَبِيلَ مَنِ أَنَابُ إِنَّ ثُمُّ إِنَّ شُعِمْكُمْ فَأَنْتُكُم بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ا (لقمان: ١٤ - ١٥).

AND THE WHOLE AND real life mails that all out the same to the

official office of all at their die He خان ورتفسير القرار and the many this hours

٢- قال تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْدُوا لِلَّا إِنَّاهُ وَمَالُولِدَيْنِ الإسراء: ٢٣).

وحه الدلالة: أن النصوص الأمرة بمر الوالدين، وصلة

الرحم، ومراعاة حق ذوى القربي، باعتبار أن قيام المسرأة بريارة والديها، وعيادتهما، وتمريضهما، ومواساتهما- وإن لم يأذن الزوج في ذلك- من قبيل برهما، والإحسان إليهما، ومصاحبتهما بالمعروف، واعتبار قيامها بزيارة أقاربها، وعيادتهم، ومواساتهم، ونحو هذا، لرحمها. من قبيل صلة الرحم.

٣- قال تعالى: ﴿ وَعَالِمُ وَقُنَّ

بالتعروف ، (النساء: ١٩).

وجه الدلالة: أن منعها

من صلة هؤلاء ليس من

المعاشرة بالمعروف، التي

أمر الله الزوج بها في الأية السابقة.

ثانيا: من السنة النبوية:

١- عن أبي هريرة رضي

الله عنه قال: قال رجل:

يا رَسُول الله، مَن أَحَقَ

التَّاس بحُسْن الصَّحْبَة

؟ قَالَ: أَمُّكَ، ثُمُّ أَمُّكَ، ثُمُّ

أمُّك، ثمَّ أَبُوك، ثمَّ أَذْنَاك

أَذْنَاكَ، (رواه البخاري،

الوالدين، والأقارب من

حسن الصحية المأمور

بها.

٢- عن أبي بكرة نفيع بن

الحارث رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه

وسلم قال: «ألا أنبئكم

بأكبر الكِبائر قلنا: بلي يا

رسول الله، قال: الإشراك

ومسلم). وجه الدلالة: أن زيارة

٣- عن جبير بن مطعم رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ولا يدخل الجنة قاطع

وجه الدلالة: أن قطع الرحم من موجبات الحرمان من الجنة، ومنع الزوجة من زيارة والديها وأقاربها يدخل تحت ذلك.

قال ابن نجيم الحنفي في مثلا، وهو يحتاج إلى خدمتها والروج يمنعها من تعاهده، فعليها أن فعلى الصحيح المفتى به: تخرج للوالدين في إذنه، ولزيارة المحارم في

بالله، وعُقُوقُ الوالدين، وكان مُتَكِنًا فَجُلْسُ فَقَالَ: ألا وقولُ الزور، وشهادةُ السرور، ألا وقسول السرور، وشبهادة النزور فما زال يقولها، حتى قلت: لا يَسْكُتُ، (رواه البخاري). وحه الدلالة؛ أن قطع الرحم من أكبر الكبائر، ومنع الزوجة من زيارة والديها، وأقاربها قطع

رحم ، (رواه مسلم).

والبحر الرائق ووولو كان أبوها زمنًا (أي مريضًا) تعصيه مسلمًا كان الأب أو كافرا، كذا في فتح القدير، وقد استفيد مما ذكرناه أن لها الخروج إلى زيارة الأبوين والمحارم، كل جمعة بإذنه وبغير

كل سنة مرة، بإذنه وبغير إذنه اهـ اهـ اهـ ا وقال الشيخ محمد بن

التاج والإكليل على متن خليل المالكي «: «ليس للرجل أن يمنع زوجه من الخروج لدارأبيها وأخيها، ونقضى عليه بذلك، خلافا لابن حسيد ابن رشد: هذا الخلاف إنما هوللشابة المأمونة، وأما المتجالة (العجوز الفانية) فلا خلاف أنه يُقضى ثها بزيارة أبيها وأخبها، وأما الشابة غير المأمونة فلا يقضى لها بالخروج اهـ

يوسف العبدري في

بل ذهب المالكية في حالة خوف إفساد أبويها لها إلى عدم المنع أيضا، وقالوا كما جاء في الشرح الكبير وحاشية الدسوقى: وأذا ادعى الزوج إفساد أبويها لها وأثبت دعواه ببيئة قضى بخروجها مع أمينة وأجرة الأمينة على الأبويس لأنهما ظالمان، والظالم أحق بالحمل عليه وقد انتضعا بالزيارة، فإن كان ضرر الأبوين مجرد اتهام فالأجرة على الزوج لانتفاعه بالحفظ، اه. ثالثا: من المعقول:

قالوا: إن منعها من ذلك قديغريهابعقوقه وبغضه والتنكر له، ولم

تقم العلاقة الزوجية- التي أريد لها الدوام والاستمرار-على البغض والنضور، بل على السكن والمودة والرحمة. قال تعالى: ﴿ وَمِنْ مَانِئِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنَ أَنفُسِكُمُ أذوكا لنشكنه التها وكلفل مَنَكُم مُؤَدَّةً وَرَكْمَةً إِنَّ فِي قَالَكَ لاَنْت لَوْم تَفَكُّرُونَ ، (الروم: - TI

القول الشاني: للزوج أن يمنعها، ويلزمها طاعته: وهومذهب الشافعية والحنابلة، فلا تخرج إليهما إلا بإذنه، لكن ليس له أن يمنعها من كلامهما ولا من زيارتهما ثها، إلا أن يخشى ضررًا بزيارتهما، فيمنعهما دفعا للضرر. أدلته:

أولا: من القرآن الكريم: ١- قال تعالى: الزَّالُ فَنْ مُن مِن عَلَى ٱلنَّكَالَةِ بِمَا فَعَلَكُ لَ أللهُ تَنْضَهُمْ عَلَى يَمْض وَبِمَّا أَنْفَقُوا مِنْ أَمْوَلِهِمْ ، (النساء: .(٣٤

وجه الدلالة: من قوامة الرجل على النساء وجوب طاعته فيما أمر، وله أن بمنعها من زيارة والديها وأقاربها، وعليها طاعته.

٢- قال تعالى: وَلَيْ مِثْلُ ٱلَّذِي عَلَيْهِنَّ بِٱلْمُرُونِ وَللرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرْجَةُ وَأَلْقَهُ عَلِي حَكَّم ، (البقرة: ۸۲۲).

وجه الدلالة: أن للرجال درجة القوامة على النساء، والتي تقتضي طاعته

فيما أمر، ومنها طاعته إذا نهاها عن زيارة والديها، أو أقاربهاء

### ثانيا ، من السنة النبوية ،

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: «قيل لرسول الله صلَّى الله عليه وسلَّمَ أيُّ النساء خيرٌ ؟ قال: التي تسرُّه إذا نظر، وتطيعُه إذا أمر، ولا تخالفُه في نفسها ومالها بما يكره، (رواه النسائي، وقال الألباني: حسن صحيح).

وجه الدلالة: قوله صلى الله عليه وسلم: «وتطيعه إذا أمر، عام يشمل كل ما يأمرها به، ومنه أمرها بعدم الخروج من البيت ولو الى زيارة والديها، وأقاربها. الاعتراض عليه:

ان طاعتها له إنما تكون في المعروف، فيما يتعلق بحقوقه عليها الناشئة عن عقد النكاح، وليس في أمر هو معصية لله تعالى، وهو عقوق والديها وقطيعة رحمها، فمنعها من زيارة ذويها وصلة رحمها والبر بوالديها، لا يدخل تحت ما يجب عليها طاعة زوجها فيه، فعن على بن أبي طالب رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ولا طاعة في معصية الله، انَّما الطَّاعَةَ فِي الْمُعروف، (رواه مسلم).

قال الشبخ زكريا الأنصاري صاحب كتاب أسنى المطالب

الشافعي: «وللزوج منع زوجته من عيادة أبويها ومن شهود جنازتهما وجنازة ولدها، والأولى خلافه، اهـ وقال الشبيخ المرداوي صاحب الإنصاف الحنبلي: . لا يلزمها طاعة أبويها ف راق زوجها، ولا زيارة ونحوها. بل طاعة زوجها أحق، اهـ.

القول الراجح:

هو القول الأول، لقوة أدلتهم، وسالامتها عن المعارض، ولأن التضريق بين الوالدة وولدها من أعظم الضرر الذي نبهت الشريعة على قبحه، فعن أبي أيوب الأنصاري رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ فرَق بِينِ والدة وولـدهـا، فـرَّق اللَّه بينُه وبين أحبّته يوم القيامة، (رواه الترمذي وحسنه الألباني).

وعليه؛ فإنه لا يجوز للزوج أن يمنع زوجته من زيارة والديها وأهلها إلا إذا خاف لحوق ضرر جراء ذلك ككونهم أصحاب معاصى مثلاً، وهو يخشى على زوجته منهم أن يُضيّعوا دينها ويفسدوا أخلاقها، أو أن يكونوا ممن يحاولون الايقاء بينه وبين زوجته، ويحاولون إغراءها بعصيانه والتمرد على طاعته، فله حينند منعها.

والحمد لله رب العالمين.

### جماعة أنصار السنة المحمدية

### تأسست عام 1345هـ- 1926م

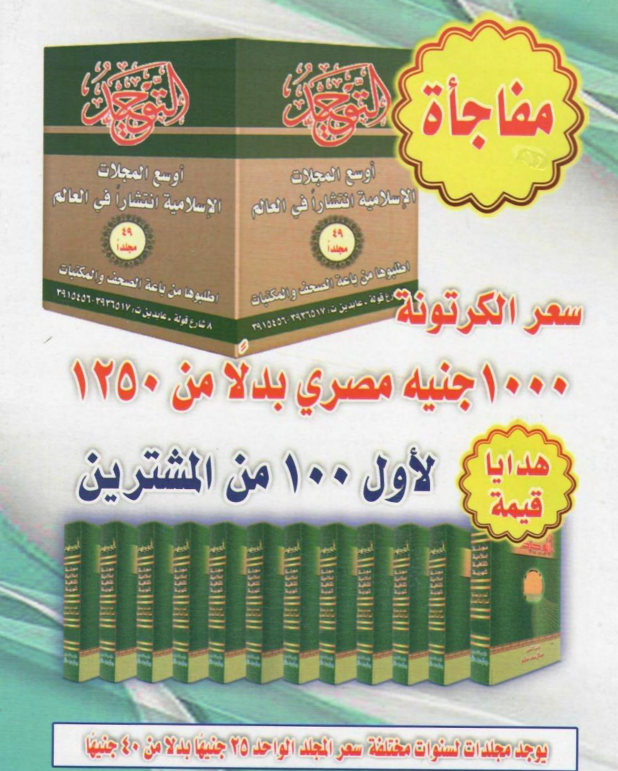


الدعوة إلى التوحيد الخالص من جميع الشوائب، وإلى حب الله حبًا صحيحًا صادقًا يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبًا صادقًا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين - القرآن الكريم، والسنة الصحيحة - ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط؛ عقيدة وعملاً وخلقًا.

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - في أي شأن من شئون الحياة - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.



للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عبد الفتاح : مدير قسم الحسابات بالمجلة

Upload by: altawhedmag.com