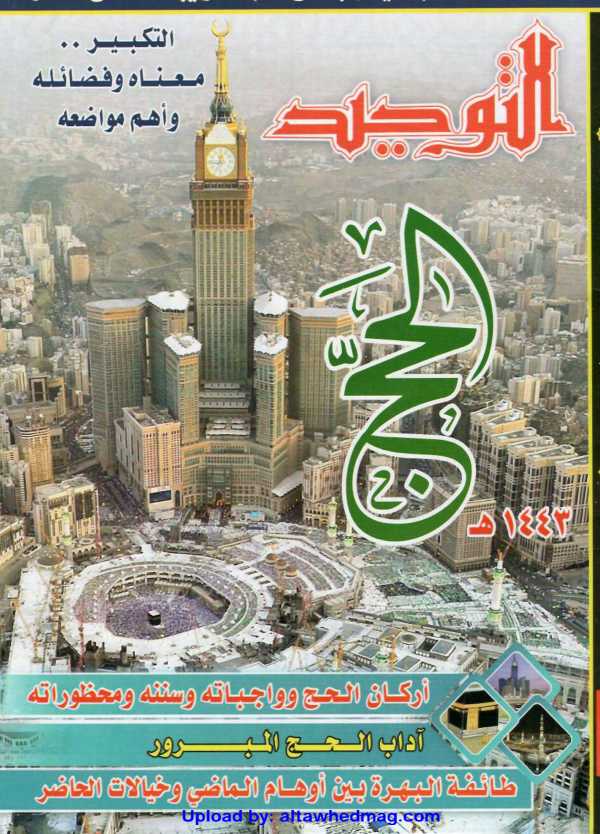
## تذكير الأخيار بما يقرب من الجنة ويباعد عن النار





#### رئيس مجلس الإدارة

أ. د. عبد الله شاكر الجنيدي

نائب رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام لجلة التوحيد

د. عبد العظيم بدوي

أ. د. مرزوق محمد مرزوق

#### مستشار التحرير

جمالسعدحاتم

رئيس اللجنة العلمية

د. جمال عبد الرحمن

#### اللجنة العلمية

معاویة محمد هیکل د. محمد عبد العزیز السید د. عاطف التاجوری

#### الاشتراك السنوي

 إذ الداخل ٢٠٠ جنيه توضع
 حساب المجلة رقم/١٩١٥٩٠
 ببنك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٢٣٩٣٠٦٦٢٠

۲- في الخارج ٨٠ دولاراً أو ٤٠٠ ريال سعودى أو ما يعادلهما

مطابع 🚜 التجارية

# Rule p Mint

### انتبه من فضلك إ

ومن العباد من يكثر وقوع البلاء بهم فيخشى أن يكون ذلك سخطًا من الله. وهو في الحقيقة تطهيرٌ أولاً بأول. وتنبي هُ له أن يظل قريبًا من ربه.

وعليه: فالإيمان والعمل الصالح هو أساس رضا الله والأمان في غرف الجنة. ولذلك يقول ابن القيم -رحمه الله تعالى -: "وهكذا يفعل الرب سبحانه بعباده في عُقوبات جَرائمهم، فيودب عبده المؤمن الذي يحبه وهو كريم عنده باذنى زلة وهفوة اللذي يحبه وهو كريم عنده باذنى زلة وهفوة اللا يزال مستيقظا حذرا، وأما من سقط من عينه وهان عليه، فإنه يُخلي بينه وبين معاصيه. وكلما أحدث ذنبا أحدث له نعمة، والمغرور يظن أن ذلك من كرامته عليه، ولا يعلم أن ذلك عين الإهانة. وأنه يريد به المعذاب الشديد والعقوبة التي لإ عاقبة معها، كما في المحدث المشهور: "إذا أراد الله بعبد خيرا عجل له عقوبته في الدنيا، وإذا أراد الله بعبد شرًا أمسك عنه عقوبته في الدنيا، فيدد يوم

التحرير

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٩ مجلدا

من مجلدات محلة التوحيد عن ٤٩ سنة كاملة Upload by: altawhedmag.com



صاحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية

رنيس التحريرا

مصطفى خليل أبو المعاطى

رئيس التحرير التنفيذي

حسين عطا القراط

مديرالتحرير

إبراهيم رفعت أبو موته

الإخراج الصحفىء

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي

إدارة التعرير

٨ شارع قولة عابدين . القاهرة ت:۲۲۹۳۰ ماکس ۲۲۲۰ ۱۲۳۰

ليريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

#### ثمن النسخة

مصر ١٠ جنيهات ، السعودية ١٢ ريال ، الإمارات ١٢ دراهم ، الكويت ١ دينار ، المغرب ٢ دولار أمريكي ، الأردن ١ دينار ، قطر١٢ ريال ، عمان اريال عماني ، أمريكا ٤ دولار، أوروبا ٤ يورو

## فهرس العدد

| *                                                       | التكبير معناه وفضائله: د. عبد الله شاكر             |
|---------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| 0                                                       | باب التفسير: «تفسير سورة الروم»: د. عبد العظيم بدوي |
|                                                         | تذكير الأخيار بما يقرب من الجنة ويباعد من النار:    |
| ٨                                                       | أ. د. مرزوق محمد مرزوق                              |
| 17                                                      | فقه المرأة المسلمة، د. عزة محمد رشاد                |
| 10                                                      | نعمة الستر؛ الشيخ صلاح عبد الخالق                   |
| 17                                                      | ثمرات قضاء حوائج الناس؛ الشيخ صلاح نجيب الدق        |
| 11                                                      | غزوة بدر؛ د. سيد عبد العال                          |
| 72                                                      | أركان الحج وواجباته: د. متولي البراجيلي             |
| YA                                                      | باب الفقه: د. حمدي طه                               |
|                                                         | طائضة والبهرة، بين أوهام الماضي وخيالات الحاضر؛     |
| 41                                                      | أ.د. عبد الوارث عثمان                               |
| 41                                                      | واحة التوحيد: علاء خضر                              |
| **                                                      | خصائص يوم الجمعة: الشيخ معاوية محمد هيكل            |
| 43                                                      | آداب الحج المبرور: الشيخ عبده أحمد الأقرع           |
| نظرات في رسالة ، جماعة أنصار السنة وجهودها في الدعوة ،: |                                                     |
| ٤٦                                                      | د. محمد عبد العزيز                                  |
| 0+                                                      | القرآن الكريم والأسرة المسلمة: د. جمال عبد الرحمن   |
| ش ۵۳                                                    | قصة الحجر الأسود يمين الله في الأرض: الشيخ علي حشي  |
|                                                         | نماذج تُحتذى من أعلام وأثمة أهل السنة:              |
|                                                         | أ.د. محمد عبد العليم الدسوقي                        |
| 71                                                      | عمرة الكي: د. محمد عبد العزيز                       |
| 70                                                      | اللسان: فوائده وآفاته: د. بندر بليلة                |
| ٦٧                                                      | أنواع الكفر عند أهل السنة، د. محمد عاطف التاجوري    |
|                                                         | صلاح الأباء ينفع الأبناء ٢                          |
| ٧٠                                                      | المستشار أحمد السيد علي إبراهيم                     |
|                                                         |                                                     |

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

١٠٠٠ جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و٣٠٠ دولارا خارج مصر شاملة سعر الشحن

Upload by: altawhedmag.com



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء وسيد المرسلين وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد، فقد تحدثت في مقالات سابقة عن ثلاث كلمات من الباقيات الصالحات، وهي التهليل والتسبيح والتحميد، بقيت الكلمة المرابعة، وهي التكبير، وسأتناولها في هذا اللقاء بإذن الملك الوهاب، فأقول وبالله

التوفيق

التكبير: معناه: تعظيم الله تعالى واجلاله واعتقاد أنه أكبر وأعظم من كل شيء، قال ابن منظور: «الكبير في صفة الله تعالى: العظيم الجليل، والمتكبر الذي تكبر عن ظلم عباده، وقيل: هي عبارة عن كمال الذات وكمال الوجود ولا يوصف بها إلا الله تعالى: (لسان العربجه/)، وقال ابن الأثير: «في أسماء الله تعالى: المتكبر، أي: العظيم ذو الكبرياء، وقيل: المتعالى عن صفات الخلق، (النهاية في غريب الحديث والأثر (جاً / ١٣٩))، وقال قتادة في معنى المتكبر؛ «يعني عن كل سوء» (تفسير القرآن المبرياء).

ويُفهم من ذلك أن الله-تبارك وتعالى- أكبر وأعظم وأجل من كل كبير؛ فهو الذي خضعت الرقاب لعظمته، وعنت الوجوه لقدرته وحكمته، كما قال تعالى: ﴿وَهُنَّ الْوَجُوهُ لِلْمَوْ الْنَبُرُ وَهُ عَلَى مَنْ مَلَ طُلْكًا ، (طه: ١١١)، يقول ابن تيمية رحمه الله: ﴿فإذا كانت العبادة والطاعة والذل له تحقق أنه أعلى في نفوس

العباد عندهم، كما هو الأعلى في ذاته، كما تصير كلمته هي العليا في نفوسهم، كما هي العليا في نفوسهم، كما هي يكون عند العبد أكبر من كل شيء، كما قال صلى الله عليه وسلم لعدي بن حاتم، ويا عدي، ما يضرك؛ أيضرك أن يقال؛ لا إله إلا الله؟ فهل من إله إلا الله؟ يا عدي؛ ما يغرك؟ أيغرك أن يقال الله أكبر، فهل من شيء أكبر من الله، (مجموع الفتاوى ج ٢٣٩/٥)».

ويظهر بذلك مكانة التكبير وعظمته، وقد دل القرآن العظيم على ذلك، فقد جاءت آيات كثيرة تأمر به وتحث عليه، ومن ذلك قوله تعالى: , وَفِي لَهُمُ مُولِّقِي لَرْ يَعْمُ وَلَا يَكُنَّ فُلْ سَيِقًا فِي السَّلِهِ وَلَا يَكُنُ لَهُ وَقَ مِن اللَّهِ وَكُونَ نَكُمُ اللَّهِ وَالْمُواءِ:

.(11).

قال السعدي رحمه الله: «وكبره تكبيرًا. أي: عظمه وأجله بالإخبار بأوصافه العظيمة وبالثناء عليه بأسمائه الحسنى، وبتحميده بأفعاله المقدسة، وبتعظيمه وإجلاله بعبادته

وحده لا شريك له وإخلاص الدين كله له، (تيسير الكريم الرحمن، ج٤/٣٣٣). مقال الشنقيط، رحمه الله، رأي، عظمه

وقال الشنقيطي رحمه الله: (أي: عظمه تعظيمًا شيديدًا، وتعظيم الله في شدة المحافظة على امتثال أمره واجتناب نهيه والمسارعة إلى كل ما يرضيه، (أضواء البيان ج٩/ ١٧٩).

وبناءُ على ما تقدم أقول: إن من عرف معنى التكبير على حقيقته كان أشد تعظيمًا لله وإقبالًا على عبادته، بعيدًا عما يغضبه، جل ي علاه، كما أمر الله نبيه صلى الله عليه وسلم بالتكبير فقال: والمائية (المدثر: ١-٣).

قالِ ابن جرير رحمه الله: ،وربك يا محمد فعظم بعبادته والرغبة إليه في حاجاتك دون غيره من الألهة والأنداد، (تفسير الطبري ج٢٩/ ٩٩).

وقد جعل الله التكبير من شعائر العبادات، فالصلاة مثلا وهي ثاني أركان الإسلام بعد الشهادتين للتكبير فيها شأن عظيم، فهو بعلم الناس بدخول الوقت، حيث يؤذن لها بالتكبير، والعبد يدخل الصلاة بالتكبير، بل إن تكبيرة الإحرام ركن من أركان الصلاة، ثم إن التكبير يصاحب المصلى في كل خفض ورفع في الصلاة، كما في حديث أبي هريرة رضى الله عنه: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم: وإذا أقام بنا الصلاة يكبر حين يقوم، ثم يكبر حين يركع، ثم يقول، سمع الله لن حمده حين يرفع صليه من الركعة، ثم يقول وهو قائم: رينا لك الحمد-قال عبد الله بن صالح عن الليث: ولك الحمد- ثم يكبر حين يهوى، ثم يكبر حين يرفع رأسه، ثم يكبر حين يسجد، ثم يكبر حين يرفع رأسه، ثم يفعل ذلك في الصلاة كلها حتى يقضيها، ويكبر حين يقوم من الثنتين بعد الجلوس، (البخاري:٧٨٩).

وإذا تأمل المصلي وجد أن التكبير يتكرر معه في الصلاة مرات عديدة، فهو يكبر في الصلاة الرباعية اثنتين وعشرين تكبيرة، وفي الثنائية إحدى عشرة تكبيرة، وعليه أقول: إذا اقتصر المسلم على صلاة الفريضة فقط وصل عدد التكبير عنده فيها إلى أربع وتسعين تكبيرة،

ويزيد هذا العدد أضعافا مضاعفة إذا صلى السنن الرواتب وغيرها، وفي هذا دلالة واضحة على فضل التكبير وأهميته في الصلاة، وهي أعظم شرائع الإسالام العملية، يقول ابن القيم رحمه الله: ، فتحريمها تكبير الرب تعالى الجامع الإثبات كل كمال له، وتنزيهه عن كل نقص وعيب، وإفراده وتخصيصه بذلك، وتعظيمه وإجلاله، فالتكبير يتضمن تفاصيل أفعال الصلاة وأقوالها وهيئاتها، فالصلاة من أولها إلى آخرها تفصيل لمضمون (الله أكسر)، (انظر: كتاب الصلاة: ص١٠١). وكذلك التكبير في مناسك الحج له شأن عظيم، فالحاج يكبر الله مع كل حصاة يرميها، وقال تعالى في الهدي الذي يذبحه الحاج في مكة ، أن قَالَ الله المُؤتَّهَا وَلا يَعْلَوْهَا وَلَذِي يِنَالُهُ النَّقَوْنَ بِنَكُمْ كُذَاكِ سُغُرِهَا لَكُو لِفُكِّيرُوا أَفْدَاعُلُ مَا للنحوث النصي ، (الحج: ٢٧)، والسلم عندما يصوم شهر رمضان ويؤدى فرض الله عليه فيه يكبر الله تعالى، كما قال سبحانه:

(البقرة: ١٨٥). قال ابن كثير رحمه الله في تفسيره للأية: ولهذا جاءت السنة باستحباب التسبيح والتحميد والتكبير بعد الصلوات المكتوبات، وقال ابن عباس: ما كنا نعرف انقضاء صلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا بالتكبير (تفسير ابن كثيرج (٣٠٧).

ولأهمية التكبير وفضله أن الله تبارك وتعالى شرعه في صلاة العيدين، وكان صلى الله عليه وسلم يكبر في الركعة الأولى سبع تكبيرات قبل القراءة، وفي الثانية خمسًا. قال الترمذي، وسألت محمدًا- يعني البخاري- عن هذا الحديث، قال: ليس في الباب شيء أصح من هذا، وبه أقول (زاد المعاد: جا /٣١٨). عندما يعلمون بنجاتهم من النيران، ويتفضل التكبير أن أهل الجنة الله عليهم بالجنان ويبشرون بذلك لا يجدون كلمة يثنون بها على الله ويعظمونه إلا كلمتي التحميد والتكبير كما جاء في حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «يقول



الله يا آدم، فيقول لبيك وسعديك والخير في يديك. قال يقول: أخرج بعث النار، قال: وما بعث النار، قال: وما بعث النار؟ قال: من كل ألف تسعمائة وتسعة وتسعين، فذاك حين يشيب الصغير، وتضع كل ذات حمل حملها، وترى الناس سكارى وما هم بسكارى ولكن عذاب الله شديد، فاشتد ذلك عليهم، فقالوا: يا رسول الله صلى الله عليه وسلم: أينا ذلك الرجل؟ قال: أبشروا، فإن من ياجوج وماجوج ألفًا ومنكم رجل، ثم قال: والذي نفسي بيده. إني لأطمع أن تكونوا شطر والذي نفسي بيده. إني لأطمع أن تكونوا شطر البيضاء في جلد الثور الأسود، أو كالرقمة في ذراء الحمار، (البخارى: ٢٥٣٠).

وهذه بشرى عظيمة لأهل الإيمان وستقع من الرحمن قبل الحساب. قال ابن حجر: وإن خطاب آدم بذلك أول شيء يقع يوم القيامة (فتح الباري: ج/ ٣٨٩).

وقد استدل على ذلك بحديث: ، أول مَن يُدْعَى يوم القيامة آدم ، (البخاري ٦٥٢٩).

والتكبير مع غيره من الأعمال الصالحة يزحزح به العبد عن النار، كما في حديث عائشة رضي الله عنها: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (إنه خلق كل إنسان من بني آدم على ستين وثلاثمائة مفصل، فمن كبر الله وحمد الله وهلك الله وسبح الله واستغفر الله وعزل حجرًا عن طريق الناس، أو شوكة أو عظمًا عن طريق الناس، وأمر بمعروف، أو نهى عن منكر، عدد تلك الستين والثلاثمائة السلامي، فإنه يمشي يومئذ وقد زُحزح نفسه عن النار، (مسلم يومئذ وقد زُحزح نفسه عن النار، (مسلم).

وقد وقع التكبير من النبي صلى الله عليه وسلم في مواطن، وفيه حث على الاتيان به في تلك المواطن اتباعًا للنبي عليه الصلاة والسلام، ورغبة في حصول الأجر، ومن ذلك تكبيره عليه الصلاة والسلام عند عودته من غزو أو حج أو عمرة، كما في حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا قفل من غزو أو حج أو عمرة يكبر على كل شرف من الأرض ثلاث تكبيرات، ثم يقول: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، آيبون تائبون

عابدون لربنا حامدون، صدق الله وعده. ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده، (البخاري ٢٣٨٥). ومن مواطن التكبير: تكبير الله تعالى عند ركوب الدابة، كما في حديث ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان إذا استوى على بعيره خارجًا إلى سفر، كبر ثلاثًا، ثم قال: «سبحان الذي سخر لنا هذا، وما كنا له مقرنين، وإنا إلى ربنا لمنقلبون، اللهم إنا نسألك في سفرنا هذا البر والتقوى...، (مسلم نسألك في سفرنا هذا البر والتقوى...، (مسلم )

وهذا يدل على استحباب هذا الذكر وفضله عند ركوب وسيلة من وسيائل المواصلات، وتكبيره صلى الله عليه وسلم ثلاثا يدل على مكانة التكبير وفضله، ومن مواطن التكبير؛ التكبير في صلاة الجنازة، كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه، «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم نعى للناس النجاشي في اليوم الذي مات فيه، فخرج بهم إلى المصلى وكبر أربع تكبيرات، (البخاري ١٣٣٣).

وجاء في الموسوعة الفقهية؛ أن هذا متفق عليه عند الفقهاء، وبه قال الثوري وابن المبارك واسحاق، وعليه العمل عند أكثر أهل العلم، كما قال الترمذي وابن المنذر، ولو ترك واحدة منها لم تجز صلاته (انظر، ج ٢٧/١٦).

وكان النبي صلى الله عليه وسلم يكبر إذا خسفت الشمس كما في حدث عائشة رضي الله عنها قالت: دخسفت الشمس في حياة رسول الله صلى الله عليه وسلم فخرج النبي صلى الله عليه وسلم إلى المسجد. فقام وكبر وصف الناس وراءه... (البخاري (١٠٤٦)).

ومن مواطن التكبير؛ التكبير عند الذهاب من منى إلى عرفات، كما في حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: عدونا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم من منى إلى عرفات منا اللبي ومنا المكبر، (البخاري (١٦٥٩)).

ويطول المقام بذكر مواطن التكبير وقضائله، فيلتمس المسلم ذلك في كتب السنة، وليلزم ذكر الله بالباقيات الصالحات التي تحدثت بفضل الله عنها في حلقات، لأذكر نفسي وإخواني بها، أسأل الله تبارك وتعالى التوفيق للعمل الذي يرضيه.



القرّان من الله الذي يغلم بهول ما كان ليصدم بهدا ( Line & Bright of Wing ) Water Street والأس من عليه محقق كا 1 Jan Hack Charles

The History of Harriston كالله صلى الله عبده وسلم والأرض وهيما أسان الدين معدو بهذه الأنباق وحيد من قبلهم، وذكرت القسام with the shape of alligh

Helm Hall Broke Co

مَنْ بَعَدِ عَلَيْهِ مَرْ سَيَغَلِوْكِ ﴿ فَ فَي يَشْعِ سِيعِكُ مِنْ الْأَضْرُ مِن وَمُثَلُّ وَمِنْ بَعَدُ وَوَوْمَ لِهِ يَغْرَعُ ٱلْتُؤْمِنُونِكَ ﴿ يَشْعِ سِيعِكُ أَلِمُ أَنْضُرُ مِن كُلُّ وَمِنْ بَعَدُ وَوَوْمَ لِهِ يَغْرَعُ ٱلْتُؤْمِنُونِكَ ﴾ يتضر الله يَنصُرُ سالت المرابع ا المرابع والمروم: ١-١). والمروم: ١-١). المرم وكان القراب الدر

ولا خلاف من التكنيب

الم د عبدالعظيم بدوي

النَّزُول، فَنَقُولُ: لَمَّا قَالَ اللَّه تعالى في السورة المتقدمة: «وَلا تَجادلُوا أَهُلَ الْكَتَابِ الا بالتي هي أحسن، وكان يجادل الشركين بنسبتهم إلى عُدَم الْعَقْلِ، كُمَا فِيْ قُـوُلـه: ﴿ مُثُمَّ لِكُمُّ عُنِيٌّ لَهُمْ لَا سَعَلُونَ (الْبَصَرَة: ١٧١)، وكانَ أَهْلُ الْكِتَابِ يُوَافِقُونَ النبئ صلى الله عليه وسلم في الإله، كما قال في الْعَنْكُنُوتْ: ﴿ وَالْهُنَّا وَالْهُكُمْ واحد ، وكانوا يومنون بكثير ممَّا يقولُهُ، بل كثيرٌ مَنْهُمْ كَانُوا مُؤْمِنِينَ بِهِ، كَمَا قَالَ فِي الْعَنْكَبُوتِ: ﴿ فَالَّذِينَ آتَنُنَاهُمُ الْكَتَابُ يُؤْمِنُونَ به ومن هـ ولاء من يُومن بِهِ، أَبْغُضَ الْشُركُونَ أَهُلَ

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

بخلفه غنالته الناع

أما بعد: فنبدأ في هذا العدد تضسير سورة الروم، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

وجُهُ تَسْمِيَتُهَا بِذَلْكُ أَنَّهُ ورد فيها ذكر اسم الروم ولم يرد في غيرها من الْقُرْآنِ. (التحرير والتنوير ٣٩/٢١). وهي سورة مكية، شَأَنْهَا شَأَنُ السُّورِ الْكَيْمَ فِي الاهتمام بترسيخ العقيدة، وبيان أصول الدين وأزكان الْإِيمَانِ، وَقَدْ رَكَزْتُ عَلَى الأصول الثلاثة: التوحيد، وَالْنَبُوةَ، وَالْبَعْثُ بَعْدُ الْمُوت.

سيتها ١٤ فيلها: وَوَجُهُ تَعَلَقَ أُولَ هَذَهِ السُّورَة بما قبلها يتبين منه سبب

الْكِتَابِ وَتَركُوا مُرَاجِعَتَهُمُ، وكانوا من قبل يراجعونهم فِي الأمور، فلمَّا وَقَعَتَ الْكُرَّةَ عَلَيْهِمْ حِينَ قَاتَلَهُمُ الْفُرْسُ الكَجُ وسن فرح الْشبركون بِذَلِكَ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى هذه الآيات ليبان أنَّ الغليمة لا تَدُلُ عَلَى الْحِقِّ، بِلِ اللَّه تَعَالَى قَدْ يُرِيدُ مَزِيدُ ثُواب في الحث فينتليه ويسلط عَلَيْهِ الأَعَادِيَ، وَقَدْ يَخْتَارُ تَعْجِيلُ الْعَذَابِ الْأَدْنَى دُونَ العذاب الأكبرقبل يوم الميعاد للمعادي. (التفسير الكبير: ٢٥/٢٥).

استفتحت السورة الكريمة بهذا المعجز وهو الإخبار عن أَمْرِ يَكُونُ فِي بِضْعِ سَنَينَ، ثُمّ كَانُ كُمَا أَخْبِرَتُ، وَذَلْكُ عَلَمُ مِنْ أَعُلام النُّبُوَّةِ، وَدَليلُ مِنْ الأدلُّة الدَّالَة عَلَى أَنْ هَذَا

الويلاسة بالويواف ببناة بروشه

الْقُرْآنُ مِنَ اللَّهِ الَّذِي يَعْلَمُ السِّرِّ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ، وَلَيْسَ مِنْ عِنْدِ مُحَمِّد كَمَا زُعُمَ الْكُفَّارُ. ثُمَّ دُعَتُهُمْ إلى التَّفَكُر في السَّماوات وَالأَرْض، وَفيمًا أَصَابُ الَّذينَ من قبلهم، وَذَكرت انْقسام النّاس يؤم القيامة قسمين: فريق في الجنة وفريق في السَّعيرِ. وَخَصَّتُ بِالذَّكْرِ بَعْضَ الآيات في السَّمَاوَاتَ وَالْأَرْضِ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ، وَلَكِنَّ الْقُوْمَ اسْتَحَبُّوا الْعَمَى عَلَى الْهُدَى، فَخَتُّمَ اللَّهُ عَلَى قلوبهم، وَذَكَرَتْ حَالَ النَّاس في السِّرّاء والضِّرّاء، وَخُتَمَتُ بأمر النبيّ صلى الله عليه وسلم بالصَّبْر حَتَى يَأْتَى وَعُدُ اللَّهِ، الَّذِي لاَ يُخْلَفُ وعده

مِنْ دَلَائِلِ النَّبِوْدَ؛

نَـرُلُتُ هَـنَهُ الآياتُ حِينَ غلب سابُورُ مَلكُ الْفُرْسِ على بلاد الشّام وما والأها من بلاد الجزيرة وأقاصي بلاد الروم، واضطر هرقل ملك الروم حتى ألْجاه إلى القسطنطينية، وحاصره فيها مُدّة طويلة، ثم عادت الشران العظيم: ٢٢٧/٣٤).

نَزَلَتُ هَـنِهِ الأَيَـاتُ عَلَى رَسُولِ اللهِ صَلَى اللهِ عليه وسلم وَهُـو فِي مَكَمَ، فِي الْدُحُوة، الْمُرْحَلَة الأُولَى مِنَ الدَّحُوة، مُرْحَلَة الأُستَضعاف، وَالْمَلْأُ مِنْ قَرَيْسُ يُكَذَبُونَهُ، وَيَلَّلُأُ مِنْ لَكُمْ يَلُونُهُ، وَيَتَّهُمُ وَلَهُ بِالْجُنُونِ وَلَهُ وَالشَّعْرِ. وَالشَّعْرِ وَالشَّعْرِ وَالشَّعْرِ وَالشَّعْرِ وَالشَّعْرِ.

فلو لم يكن على يقين مما

يَقُولُ مَا كَانَ لَيَصْدُعَ بِهَذَا الخبر، مخافة أنْ يَنْتَظرَ التَّاسُ مَا أَخْبَرُهُمْ بِكُونَهُ ثُمْ لا يَكُونُ، فَيَثُبُتُ الاَتْهَامُ. لكنه صلى الله عليه وسلم صَدَعَ بِهَذِهِ الآياتِ وَجَهَرَ بهَا، غَيْرَ عَابِئ، وَلا مُكْتَرِث، وَلا خَائِفُ مِنَ التَّكُذِيبِ، لأنَّهُ يَعْلَمُ يَقِينًا أَنَّ مَا أَخْبَرَ بِهِ سَيكُونُ، لأنَّهُ كَلامُ اللَّه الذي وسع كل شيء علمًا. وَصَدُقَهُ الصَّديقُ أَبُو بِكُر رضي الله عنه، وصَدعَ فَ النَّاس بِمَا صَدَّعَ بِهِ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم، فطلب منه المشركون أن يُراهِنَهُم على ما قال، فراهنهم، وهو عَلَى يَقِينَ مِنْ أَنْ مَا أَخُسَرَ بِلَهُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم سَيْكُونُ لا مَحَالَةً.

عَن ابن عَبَّاس رضى الله عنه في قول الله تعالى: أَذَا ٱلأَرْضِ قَالَ: غُلبَثُ وَعَلَيْتُ، كَانَ الْمُسْرِكُونَ يُحبُّونَ أَنْ يَظَهُرَ أَهُلُ فَارِسَ عَلَى الرُّوم، لأنَّهُمْ وَإِيَّاهُمْ أَهُلُ أَوْشَانَ، وَكَانَ الْسُلَمُونَ يُحبُّونَ أَنْ يَظْهَرَ الرُّومُ عَلَى فارسى، لأنهم أهل كتاب، فَدْكُرُوهُ لأبِي بَكْرٍ، فَذَكَّرُهُ أبُو بَكُر لرَسُولَ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم، قال: «أمَا إِنْهُمْ سَيَغْلَبُونَ، فَذَكَرَهُ أَبُو بَكُر لَهُمْ، فَقَالُوا: اجْعَلُ تَنْتُنَا وَتُنْتُكُ أَحِلاً، قَانُ ظهرتا كان لنا كذا وكذا، وَإِنْ ظَهَرْتُم كَانَ لَكُمْ كَذَا وَكَـٰذَا، فَجُعَل أَجَـٰلُ خَمْس سنين، فلم يَظهَرُوا، فذكرُوا

ذَلِكَ للنّبِيْ صلى اللّه عليه وسلم، فَقَالَ: وألا جعلته الله فقال: وألا جعلته قال أراه العشر، قال فقال شعيد رحمه الله: وأنبضع ما دُونَ العشر، قال: مُمَّ ظَهَرَت الرُّومُ بعَدْ. فذلك قولُهُ: وقوله: وقيومنذ يَهْرَحُ اللّه الله الله المؤمنون ٤ بنصر الله المؤمنون ٤ بنصر الله (صحيح سنن الترمذي: (سحيح سنن الترمذي: (سحيح سنن الترمذي).

أَمَّا قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ أَرُّكُ ا فمعناه غليهم الفرس، وكانت الروم أهل كتاب، فكانت مشاعر المسلمين مَعَهُمْ، وَكَانَتَ الْضَرُّسُ أَهُلَ وَثُنيَّة، فَكَانَتُ مَشَاعِرُ المشركين معهم، فحزن الْسُلِمُونَ لَغُلَبُهُ الرُّومِ، وَفَرحَ المشركون لافتصار الفرس. وَقُولُهُ تَعَالَى اللَّهُ أَذُنِّي الأرضى، قال العلماء، الألف واللام للعهد، أي في الأرض العهودة، والخطاب للعرب، وهم لا يعهدون الأ أَرْضَهُمُ الْتِي يَعِيشُونَ فِيهَا، الجزيرة العربية، وكانت الرُّومُ في شمَالهَا. وقد حدد بعض المفسرين الأرضى بالأردن وفلسطين-

وفي الله عَنْهُ: قَالُ السَّرَازِيُّ عَفَا اللَّهِ عَنْهُ: قَانُ قَيلُ: أَيْهُ فَائدَة فِي ذَكُر قَوْلِهِ تَعَالَى:

وهُم مِن بعد غلبهم ؟ نقول: الفائدة فيه إظهار الْقُدُرة، وبيان أن ذلك بأمر الله، لأن من غلب بعد غلبه لا يكون إلا ضعيفًا،

وَهَذِا مِنَ الْغَيْبِ الَّذِي قَالَ الله فيه: وعَلِمُ الْعَبْ مُلا لِلْهِرُ عَلَى نَشِيهِ لُسُنًّا ﴿ إِلَّا مَن أرْفَقَىٰ مِن زَّمُولِ فَإِنَّهُ بَسَلُكُ مِنْ يَتِنِ يَدَيْهِ وَمِنْ عَلَقِهِ. رَصُدًا ، (الجن: ٢٦، ٢٧). رَجُ الْمَالِي قِ انْتَقَامِهِ مِنْ أَعُدُائِهِ، وَهُوَ وَالرَّحِدُ ، بأؤليائه. الترغيب إالغوف والزجاء وَفِي الْجِمْعِ بَانِ الاسْمَين: وَأَلْمَ إِنْ إِنْ إِنْ مُا يَدْعُو إلى الخوف والرَّجاء، الْخَـوْف منَ انْتَقَام الْعَزيز إذا عَصَيْنَاهُ، وَرَجَاءُ رَحْمَةً الرَّحْمَن، إِذَا أَطَعْنَاهُ. وَهَذَا كثير في القرآن الكريم. وَيُمْدَ اللَّهِ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ وَعَ وَلَنْكُنَّ أَكُثُرُ ٱلنَّاسِ لَا بِعَلَمُونَ ،: وعُدَ ، مُفعولُ مُطلق مُؤكد، وتَقديرُ الْكلام: وَعَدَ اللَّهِ الْمُؤْمِنِينَ وَعُدًا،

عليه وسلم، لأنَّهُ أَخْبَرَ بِمَا

سَيَكُونُ، ثُمَّ كَانَ كَمَا أَخْيَرَ،

والحمد لله رب العالمين.

وَأَنزَلَ جُوْدًا أَمْ نَرُوْهَا وَعُذَّبُ الدِينَ كُفْرُوا وَدَلِكَ حَرَاتُهُ الكُفرِينَ ، (الـتـوبـة: ٢٥، ٢٦).

وَقَـوْلُـهُ تَعَالَى: ﴿ فِي بِضَعِ سِنِينَ ، يَعْنِي أَنْ هَذَا الْوَعُدَ بِغَلِيهِ الرُّوْمِ سَيَتَحَقَّقُ ﴿ فِي بِغَلِيهِ الرُّوْمِ سَيَتَحَقَّقُ ﴿ فِي بِغَلِيهِ الرُّوْمِ سَيَتَحَقَّقُ خَفْظُ يَظْظُ يَظْظُ عَلَى الْعَدَدَ مِنْ ثَلاَثَةَ لِيَطْلَقُ عَلَى الْعَدَدَ مِنْ ثَلاَثَةَ اللّٰهِ عَلَى الْعَدَدَ مِنْ ثَلاثَةَ إِلَى تَسْعَقِهُ وَقَدُ كَانَ كَمَا أَخْبَرَ اللّٰهُ وَكِما ذَكُرْنَاهُ فِي اللّٰهِ قَصْهَ أَبِي بَكْرِ رضي اللّٰه قَصْهَ أَبِي بَكْرِ رضي اللّٰه عَنْهُ مَعْ الْشُركينَ.

الله الأَمْرُ مَنْ قَبُلُ وَمِن بَغَدُ ، أَيُ لله الأَمْرُ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَنْتَصِرُوا ، وَلله الآَمْرُ مِنْ بَغْد أَنْ يَنْتَصِرُوا ، وَتَقَكَ الْأَيَّامُ الدَّاوِلُهِ عَنْ التَّاسِ ، الْأَيَّامُ الدَّاوِلُهِ عَنْ التَّاسِ ، (آل عمران ۱٤٠).

قَالْمَارِكُ إِنْمَا يُدَبُرُهَا اللّهِ سُبْحَانَهُ، كَمَا قَالَ عزوجل؛ سُبْحَانَهُ، كَمَا قَالَ عزوجل؛ ووَلَّ تَاءَ اللهُ مَا أَنْتَتَلُواْ وَلَكِنَ اللّهِ اللّهِ يَقْمَلُ مَا أَنْتَتَلُواْ وَلَكِنَ اللّهِ اللّهِ يَقْمَلُ مَا أَنْتَتَلُواْ وَلَكِنَ اللّهِ وَهُوَ سُبْحَانَهُ اللّهِ يَنْشَاءُ فَضَالًا، يَنْصُرُ مَنْ يَشَاءُ فَضَلاً، وَهُوَ سُبْحَانَهُ اللّهِ عَدْلاً، وَيَشَاءُ فَضَلاً، وَهُوَ يَشَاءُ عَدْلاً، وَهُمَّ النَّمْرُ اللّهُ وَلَا النَّمْرُ اللّهُ وَلَا النَّمْرُ اللّهُ وَلَا النَّمْرُ اللّهُ وَلَا النَّمْرُ اللّهُ عَدِلاً اللّهُ الْمَا المَا اللّهُ المَا النَّهُ المَا اللّهُ عَمْدًا اللّهُ المَا اللّهُ عَمْدُ اللّهُ عَمْدًا اللّهُ عَمْدُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ المُعْرِزُ المُلْكِمُ عَمْدُهُ عَمْدُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَمْدُ اللّهُ عَمْدُ اللّهُ عَمْدُ اللّهُ المُعْرِزُ المُتَعْمِدُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللّهُ المُعْرِزُ المُتَعْمِدُ اللّهُ المُعْرِزُ المُعْرِقُولُ اللّهُ المُعْرِزُ المُعْرَانِ اللّهُ المُعْرِزُ المُعْرَانِ اللّهُ المُعْرِقُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَا اللّهُ المُعْرِقُ اللّهُ المُعْرِقُ اللّهُ المُعْرِقُ اللّهُ المُعْرِقُ اللّهُ المُعْرِقُ المُعْرِقُ اللّهُ المُعْرِقُ اللّهُ المُعْرِقُ اللّهُ المُعْرِقُ المُعْرِقُ اللّهُ المُعْرِقُ المُعْرِقُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ المُعْرِقُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

هَلُوْ كَانَ غَلَبَتُهُمْ لِشَوْكَتَهِمْ لَكَانَ الْوَاجِبُ أَنْ يَغْلَبُوا قَبْلَ غَلَبِهِمْ، فَإِذَا غَلَبُوا بَعْدَ مَا غَلْبُوا، دَلُّ عَلَى أَنْ ذَلْكَ بِأَمْرِ اللَّهِ، هَدَّكَرَ مَن بَعْدَ غَلَبِهِمْ، لِيَتَفَكَّرُوا بَعْدَ غَلَبِهِمْ، لِيَتَفَكَّرُوا يُعْ ضَعْفِهِمْ وَيَتَذَكَّرُوا أَنْهُ لَيْسَ بِزَحْفِهِمْ، وَإِنْمَا ذَلِكَ بِأَمْرِ اللَّهِ تَعَالَى (التفسير الكيبر: ٩٧/٢٥). قَالاَخْدُ بِالأَسْبَابِ وَإِنْ كَانَ

وَاجِبًا، إِلاَّ أَنْهُ لاَ يُلْزَمُ أَنْ يَكُونَ الْمُثْتَصِرُ أَقْوَى مِنَ الْمُهُزُوم، وَلَذَلِكَ قَالَ تَعَالَى: الْمُهُزُوم، وَلَذَلِكَ قَالَ تَعَالَى: وَلَيْنَا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ الْمُعْلَقْتُم لَيْنَا اللهِ مَا اسْتَطَعْنَا، يُكُلفُنَا إِلاَّ مَا اسْتَطَعْنَا، وَلِمْ يُوجِبُ عَلَيْنَا أَنْ نَكُونَ وَلِمْ أَقْوَى عُدُةً، وَلاَ أَقْوَى عُدُةً، فَالاَمْرُ كَمَا قَالَ تَعَالى؛ فَالأَمْرُ كَمَا قَالَ تَعَالى؛

الله المُورِي المُرور ، (آل عمران: ۱۹۰)، ولذ لك نَصرَ الله المُؤمنين يَوْمَ بَدُر وَهُمُ الله المُؤمنين وَهُمُ كَثَرَتُهُ الله يَوْمَ حُتَيْن وَهُمُ كَثَرَتُهُ الله يَوْمَ كَثَرَتُهُ الله قال تَعَالَى: ووَلَقَدَ مَثَرَكُمُ الله قال تَعَالَى: ووَلَقَدَ مَثَرَكُمُ الله قال تَعَالَى: وقلت مَثَرَكُمُ الله قال تَعَالَى: وقلت مَثَرَكُمُ الله قال تعالى: وقد مَثَرَكُمُ الله وقال تعالى: وقد مُثَنَّ الله وقال تعالى: وقد المُثَنِّ الله وقال تعالى: وقد المُثَنِّ الله وقال المُثَنِّ الله وقال المُثَنِّ الله الله المُثَنِّ الله وقال الهُ الله المُثَنِّ الله وقال المُثَنِّ الله المُثَنِّ المُثَنِّ الله المُثَنِّ المُثَنِّ المُثَنِّ الله المُثَنِّ المُثَنِّ المُثَنِّ الله المُثَنِّ الله المُثَنِّ المُثَالِ المُثَنِّ المُثَنِّ المُثَنِّ المُثَنِّ المُثَنِّ المُثَنِّ ا

عَلَىٰ رَسُولِهِ. وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينِ

07

الد. مرزوق محمد مرزوق

الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله والموصحية ومن والام من والام من والام ومن والام ومن والام ومن والام

تنكير الأخيار

مِهَا يُشَرِّبُ مِنْ الْجُبَالِيّ

المال عن الثار

قان من أهم كرامات شهر رمضان وان شئت فقل شهر زيادة الايمان أنه بعد تحصيل الأجور ينتظر العبد العفو من ربه الغفور، ثم هو بعد ذلك بوقف نفسه فيحاسبها قبل أن تحاسب ويَزِنُ أعماله قبل أن شورُن، فيكون رقببا على حقيقة إيمانه والخشية والاستجابة والاتباع على ذلك عنوانه، وليس عينا بعد ذلك أن يجد العبد تضمه أمام حقيقة يسد بها خلله، ويرجو بها من الله أن يجير كسره! ألا وهي أن يبدأ من الأول مرة أخرى فكأته من لحظته يجدد أيمانه وهي من أهم كراهات الشهر.



- المعدد ۱۱۱۱ - السكة الواحدة

#### العديث:

عن معاذ بن جبل رضي الله عنه قال: كنت مع النبي صلى الله عليه وسلم في سفر، فأصبحت يومًا قريبًا منه ونحن نسير، فقلت: يا رسول الله، أخبرني بعمل يدخلني الجنَّة ويُباعدُني عن النار، قال: القد سألتُ عن عظيم، وإنه ليسيرُ على مِنْ يَسْرِهُ اللَّهُ عليهِ: تَعْيَدُ اللَّهِ وِلا تُشْرِكُ به شيئًا، وتُقيم الصلاة، وتُؤتى الزكاة، وتصومُ رمضانَ، وتُحجُّ البيتَ،، ثم قال: وألا أدُلُكُ على أيواب الخير؟: الصومُ جُنَّهُ. والصدقة تُطفئ الخطيئة كما يُطفئ الماءُ النار، وصلاة الرجل من جوف الليل، قال: ثم تلا: و نُتَحَافَى جُنُونَهُمْ عَنِ ٱلْمَثَاجِعِ ،- حتى بلغ - " سَنَلُونَ " (السجدة: ١٦-١٧)، ثم قال: وألا أخبرك برأس الأمر (كله) وعموده وذروة ستامه؟ قلت: بلي يا رسول الله، قال: رأس الأمر الاسلام، وعَمُوده الصلاة، وذروة سنامه الجهاد ، ثم قال: «ألا أخبرك بملاك ذلك كله، ؟ فقلت: بلي يا نبي الله، فأخذ بلسانه، قال: «كفُّ عليك هذا»، فقلت: يا نبي الله، وإنَّا لمؤاخذون بما نتكلم به؟! فقال: ﴿ ثُكَلَتُكُ أُمُّكُ (يا معاذ)، وهل يكُبُ الناس في النار على وجوههم - أو على مناخرهم - إلا حصائد ألسنتهم..

#### ثانياء التغريجء

رواه الترمذي في كتاب الإيمان باب ما جاء في حرمة الصلاة. وقال: (هـذا) حديث حسن صحيح، برقم ٢٦١٦ ـ

والحديث صححه الألباني رحمه الله في الصحيحة ١٤٥/٧ وقم ٢٢٨٤٣، وصححه لغيره في صحيح الترغيب والترهيب رقم (٢٨٦٦)، وصححه كذلك في صحيح الترمذي.

#### ثالثًا، مِنْ دَاتِ العِدِيثِ،

لا تشرك به شيئًا: يشمل كل أنواع الشرك. الصوم جُنّة: الصوم وقاية من النار، والراد به هنا صوم النافلة؛ لأنه ذكر الصوم

المضروض سابقاء ويعارين المالة عاسد كاملة

الصدقة تطفئ الخطيئة: أي تطفئ أثر الخطيئة فلا يبقى لها أثر.

جوف الليل: وسطه، أو أثناءه.

تتجافى: ترتفع وتبتعد.

عن المضاجع: عن الفرش والمراقد.

ذروة سنّامه: السّنام: ما ارتضع من ظهر الجمل، والذروة: أعلى الشيء، وذروة سنام الأمر: كناية عن أعلاه.

ثكلتك أمك: هذا دعاء بالموت على ظاهره، ولا يُراد وقوعه، بل هو تنبيه من الغفلة وتعجب للأمر.

كف عليك هذا؛ أي اللسان؛ لأنه خفيف الحركة كثير الزلّة،

حصائد ألسنتهم؛ ما تكلمت به ألسنتهم من الإثم. المناطقة الم

#### رابطا: مما يستفاد من العديث: أولاً: عبادة التواضع والافتقار:

هذا الحديث أصل متين وقاعدة من قواعد الدين، وهو مكتظ بالفوائد الفرائد، غير أننا نركز على أهم ما يستفاد، والذي منه ما رأيناه من حال معاذ رضي الله عنه صاحب رسول الله ومن أعلم أصحابه النبي بالحلال والحرام، فضلاً عن كونه من اقرأهم للقرآن فكان صحابيًا جليلاً عاملاً: قال في حقه عليه الصلاة والسلام: وخذوا القرآن من أربعة؛ من عبد وأبي بن مسعود، وسالم، ومعاذ بن جبل وأبي بن كعب (رواه البخاري)، وقال صلى الله عليه وسلم عنه: وأعلمهم بالحلال والحرام، (صححه الألباني).

فلعمرك أي فضل بعد هذا! وأي تزكية ثرى، ومع هذا تراه يسأل عن طريق النجاة ويجيبه رسول الله ولا يصرفه؛ لعلمه عليه الصلاة والسلام من حال الخلق حاجتهم لمثل هذه الصفات القلبية العملية والتي ترى عنوانها؛ عبادة التواضع والافتقار،



ن منتها الله المنتها في المنتها

وعبادة الافتقار إلى الله مقام عالِ وإن شئت فقل قطب الرحى لأعمال القلوب تفضل الله علينا بأسباب لها، من أظهرها لذي بصيرة شرف ذل العبودية لرب البرية، والدعاء، والاستعانة والتوكل والرجاء؛ فإذا تحصل العبد على مقام الذل لربه تعالى ظهر مقام الافتقار، وعلم أنه لا غنى له عن ربه العزيز الجبار، بل صار مستغن بربه عن غيره، فكمال الدنل، وكمال الافتقار يظهران في قحمال العنودية لربنا الغفار.

يقول ابن القيم رحمه الله في « طريق الهجرتين وباب السعادتين « (ص ٨٤):

والاستغناء بالله هو عين الفقر إليه، وهما عبارتان عن معنى واحد؛ لأن كمال الغنى به هو كمال عبوديته، وحقيقة العبودية كمال الافتقار إليه من كل وجه، وهذا الافتقار هو عين الغنى به .

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في تأكيده على رسم طريق السعادة والنجاة وكونه في الافتقار الى الله ثم بيان ما يظهر فيه مقام الافتقار:

إن سعادة العبد في كمال افتقاره إلى ربه، واحتياجه إليه، أي: في أن يشهد ذلك، ويعرفه، ويتصف معه بموجب ذلك، من الذل، والخضوع، والخشوع، والا فالخلق كلهم محتاجون، ويخطئ من يظن نوع استغناء،

فلولا عبادة التواضع والافتقار ما وجدنا هذا الانكسار من معاذ الصحابي العالم العامل المزكّى، ولولاهما أيضًا ما وجدنا من رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي زكاه ما وجدنا استجابته لسؤاله.

فيا عباد الله لا تتعجبوا إن نقلت لكم عن علماننا الأخيار أن من أجلَ القربات وأفضل الأعمال التي تقرب من الجنة وتباعد عن النار بعد توحيد الملك المتكبر الجبار هي عبادة التواضع والافتقار، فما دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم الجنة بعمله ولا تفضل الله عليه بالاصطفاء والرسالة بجهده إنما هي محض إنعام، وقد رجحت نعمة البصر أمام عبادة الألف عام فأدخل الله تعالى عبده الجنة برحمته، لكنها أسباب يُجريها رب الأرباب فإذا تفضل الله علينا بهذه الفائدة من سؤال معاذ ومن استجابة النبي صلى الله عليه وسلم له وجوابه وشرحه للصحابي العالم العابد فكلنا بحاجة إلى مثل هذا، بل يجدر بنا أن نقول: إن الافتقار إلى الله هو من أوائل طرق النجاة.

لذا فالعبد لا يغرنه من حاله اجتهاده مهما قدم من أعمال ولا يغترن بما يتقاول به قلبه من قربات وأحوال؛ فها هو معاذ رضى الله عنه وأرضاه، وما أدراك ما معاذ يستثمر انفراده بمعلم البشرية الخيرات ومنقذهم من الضلالات والعثرات ودليلهم إلى طريق الجنات؛ فيسأله عن مهام الأمور، وطريق النجاة من مكفرات الذنوب ومحصلات الأجور، فكان ما رأيناه من فعل سيدنا معاذ رضى الله عنه وأرضاه مع رسول الله ومصطفاه.



فيطفى، كما قال تعالى: (كَلاَ إِنَّ الْأَنْسَانَ وَمَا تَـ لَيْطُغَى أَنْ رَآهُ اسْتَغْنَى) (مجموع الفَتَاوى: افترهٔ افتره). وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: سمع

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله:

«والعبد مفتقر إلى الله تعالى في كل شيء،
في خلقه ووجوده وفي استمراره وحياته، وفي علومه ومعارفه، وفي هدايته وأعماله، وفي جلب أي نفع له، أو دفع أي ضرر له، وهذا هو معنى: «لا حول ولا قوة إلا بالله، وعموما فبداية الخير أن يفتقر العبد إلى ربه في طلبه التوفيق من ربه، وهذا لا يحصل له إلا بإعانة الله له؛ فإنه لا يقدر على تحصيل ذلك له إلا الله، فهو دائماً مفتقر إلى حقيقة؛ (إياك نعبد وإياك نستعين) إلى حقيقة؛ (إياك نعبد وإياك نستعين)

#### ثانياء القصد إلى معالى الأمورة

ومنه أن يقصد العبد إلى مراقي الجادة وأرقى المطالب فكان ما يسأل عنه سيدنا معاذ هو أسباب دخول الجنة، وأسباب الابتعاد عن النار؛ قال تعالى: • فَمَن رُحْعَ عَن النّار؛ قال تعالى: • فَمَن رُحْعَ عَن النّار، وكان أكثر دعاء النبي صلى الله عليه وسلم: (ربنا آتنا في الدنيا حسنة، وفي الآخرة حسنة، وقنا عذاب النار)، وفي صحيح الجامع (٣١٢١) من حديث معاذ (....فإذا سألتُمُ الله فاسألوه الضردوس).

#### ذالثاء الأعمال الشرعية من أهم الأسباب النحمة:

إذ الفوز بالجنة والنجاة من النار وإن كان محض إنعام من الله تعالى إلا أنه جعلت له أسباب شرعية من أهمها -بعد توفيق الله- الاجتهاد في الأعمال الصالحة، وهذا هو حديثنا الشريف وما ينطق به فضلا عن غيره مما امتلأت به كتب السنة، ومنه ما رواه البخاري رحمه الله بسنده إلى أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن الله تعالى قال: من عادى لى وليًا، فقد آذنتُه بالحرب،

وما تقرب إلي عبدي بشيء أحب إلي مما افترضته عليه، ولا يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، ولنن سألني لأعطينه، ولنن استعاذني لأعيذهن.

فذكر الحديث أن طريق الولاية الأوحد هو توفيق العبد لطاعته واتباء سنته والاجتهاد في الطاعات وما أوضحته السنة من طاعة رب الأرض والسموات، فليس لدُّع أن يدعى أنه من الأولياء وقد خالف السنة وأبعد النجعة وعطل الشريعة وأسقط الفريضة وجاهر بالمعاصى، فضلا عن تبريرها وتأصيلها وإباحتها للناس، وكل ذلك تحت عنوان مزعوم وقول مختلق مشئوم وضعه في عقولهم وقلوبهم الشيطان؛ إذ ليس بعد طريق الرحمن الا طريق الشيطان، مما تبناه المنتضعون من أصحاب الطرق البدعية والمناهج غير المرضية من المخالفين من العلمانيين ومبتدعة المتصوفين والغالين المخربين من الشيعة والخوارج الخارجين والعلمانيين الهدامين الكارهين والمجرحين المرضى المدعين المفقسين المحاربين والمكفرين والقتلة والمسلطين على رقاب المسلمين وكل بكل يعتضد غير أن لكل مأريه ومشاريه وهدفه وخطته أو بتعبير معاصر: له أجندته.

فلا ينهض خير أبدًا لن حاد عن طريق الحق المرسوم ومنهج الوسط الموسوم، فيا رب لك الحمد على دلالتنا لطريق الحق وفهم الرشد، غير أننا نتوسل إليك بكل ما تحب وشرعت أن تتفضل علينا بمزيد كرم منك وتدبير لحفظ ديننا ودنيانا وبلادنا وأعراضنا وأموالنا من مثل هؤلاء الأفاعي والدبابير إنك على كل شيء قدير. وللحديث صلة إن شاء الله.



11



#### المحالة من أولا: مقدار النفقة: عا والمحالة

برائلق مشنوع وضعه بإلا عقولهم واللوريم

اختلف الفقهاء في مقدار النفقة على قولين: القول الأول: ذهب جمهور الفقهاء: أبو حنيفة ومالك وأحمد وشيخ الإسلام وغيرهم إلى أن النفقة مرجعها إلى العرف، واعتبار حال الزوج والزوجة من اليسار والإعسار والمكان والزمان، وعادة أهل البلد في ذلك.

واستدلوا على ذلك بما يأتي: ١- قال الله تعالى: ﴿ لِيُنْفِقَ نُوسَعَوْ مِن سَعَيِمٌ وَمَن فَدِرً عَلَيْهِ رِزَفُهُ فَلِيْفِقَ مِمَّا مَالْنَهُ أَلَيَّهُ (الطلاق: ٧).

٢- قوله صلى الله عليه وسلم لهند: ﴿ خَذَى مَا يكفيك وولـدك بالمعروف، أخرجه البخاري (3746), comba (3141).

#### فالا ينتهض خيد الكالمالية إساد عن عاريق

دلت الآية والحديث على أن النفقة مرجعها العرف واعتبار حال الزوج والزوجة، ولأن الأدلة جاءت مطلقة عن التقدير فمن قدر فقد خالف النص. تفسير القرطبي (١٧٠/١٨)، بدائع الصنائع (٣٣/٤). النبع لمقدم المسائع المات

القول الثاني: ذهب الشافعي إلى أن النفقة مقدرة بنفسها على الموسر مدان، وعلى المتوسط مد . ونصف، وعلى المعسر نصف مُد.

واستدلوا على ذلك بالقياس:

### اعرة محمد رشاد (أم تميم)

وهو قياس النفقة على الكفارات؛ لأنه طعام يقصد به سد الجوع، وطعام يستقر ثبوته في الذمة. ولما كان أكثر الطعام المقدر في الكفارات فدية الأذى قدر فيها لكل مسكين مدان فجعل أصلا لنفقة الموسر، ولأنه أكثر ما يقتاته الإنسان في الأغلب، ولما كان أقل الطعام المقدر في الكفارات كفارة الوطء في شهر رمضان لكل مسكين مد جعل أصلا لنفقة المعسر، ووجب عليه لنفقة زوجته في كل يوم مد. ولأنه أقل ما يقتاته الإنسان في الأغلب، ولما كان المتوسط يزيد على حال المقتر وينقص عن حال الموسر فلم يعتبر بالمعسر لما يدخل على الزوجة من حيف النقصان.

ولم يعتبر بالموسر لما يدخل على الزوج من حيف الزيادة فيعامل بالتوسط بين الأمرين ويجب عليه مد ونصف، لأنه نصف نفقة موسر ونصف نفقة معسر.

أقوال أهل العلم لا السالة: أولا: من قال الثققة مرجمها العرف واعتبار حال الزوج والزوجة،

جاء في بدائع الصنائع (٣٣/٤)؛ قوله تعالى: ووَعَلَ الْمُؤْمِرِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكُسُونُهُنَّ بِالْمُقُرُونِ ، (البقرة: ٢٣٣)، مطلقا عن التقدير فمن قدر فقد خالف 🚽 🎫



مقدرة بالشرع، بل تختلف باختلاف أحوال البلاد والأزمنة وحال الزوجين وعادتهما، فإن الله تعالى قال: ووَعال الزوجين وعادتهما، فإن الله تعالى قال: ووَعَال النبي صلى الله عليه وسلم ، خُذي ما يكفيك وولدك بالغروف، وقال: وولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالغروف،

نائيا، من قال النفقة مقدرة بنفسها على الوسر مقان وعلى المسر لعنف من وعلى المسر لعنف من وعلى المسر لعنف من وجاء في الحاوي الكبير (٢٥/١١): "فأما مقدارها فهو مختلف باليسار والإعسار والتوسط، فوجب أن يكون المقدار مختلفًا لاختلاف الأحوال وأن يعتبر بأصل يحمل عليه ويؤخذ المقدار منه، فكان أولى الأصول بها الكفارات لأمرين:

أحدهما؛ أنه طعام يقصد به سد الجوعة. والثاني: أنه طعام يستقر ثبوته في الذمة. ثم وجدنا أكثر الطعام المقدر في الكفارات قدية الأذى قدر فيها لكل مسكين مدان فجعلناه أصلا لنفقة الموسر، فأوجبنا عليه لنفقة الإنسان في الأغلب، ووجدنا أقل الطعام المقدر في الكفارات كفارة الوطء في شهر رمضان. عليه لكل مسكين مد. فجعلناه أصلا لنفقة المعسر، وأوجبنا عليه لنفقة زوجته في كل يوم مدا، ولانه أقل ما يقتاته الإنسان في الأغلب. ثم وجدنا المتوسط يزيد على حال المقتر وينقص عن حال الموسر. فلم نعتبره بالمعسر لما يدخل على الزوجة من حيف النقصان.

ولم نعتبره بالموسر لما يدخل على الزوج من حيف الزيادة فعاملناه بالتوسط بين الأمرين وأوجبنا عليه مدا ونصفا، لأنه نصف نفقة موسر ونصف نفقة معسر".

الثاناء حمل معاشرة المرأة، قال تعالى ، وعَالِتْرُوفُنَّ بِالْمَعْرُوفِ فَإِنْ كُوفَتُسُوفُنَّ بِالْمَعْرُوفِ فَإِنْ كُوفَتُسُوفُنَّ مُسَيِّ أَنْ تَكُرُهُوا مَسِكَا وَعَبْسَلَ اللهُ فِيهِ غَيْرًا صَعَبْدِرًا ، (النساء: ١٩).

قال الحافظ ابن كثير في تفسيره (٤٥٠/١): وقوله تعالى: وعاشرُوهُنْ بالمُعُرُوف أي: طيبوا أقوالكم لهن وحسنوا أفعالكم وهيئاتكم بحسب قدرتكم. كما تحب ذلك منها فافعل أنت بها مثله كما قال تعالى: و وَالْنَ مِنْهُ اللّهِي النص، ولأنه أوجبها باسم الرزق ورزق الإنسان كفايته في العرف والعادة كرزق القاضي والمضارب، وروي أن هذا امرأة أبي سفيان قالت: يا رسول الله إن أبا سفيان رجل شحيح... الحديث كما تقدم أول المسألة.

جاء في بداية المجتهد ونهاية المقتصد (٧٧/٣)؛ وأما مقدار النفقة؛ فذهب مالك إلى أنها غير مقدرة بالشرع، وأن ذلك راجع إلى ما يقتضيه حال الزوج وحال الزوجة، وأن ذلك يختلف بحسب اختلاف الأمكنة والأزمنة والأحوال. قال ابن قدامة في المغني (٣٧٧/٣)؛ والنفقة مقدرة بالكفاية وتختلف باختلاف من تجب له النفقة في مقدارها، وبهذا قال أبو حثيفة ومالك.

وقال القاضي: هي مقدرة بمقدار لا يختلف في القالة والكثرة، والواجب رطلان من الخبز في كل يوم في حق الموسر والمعسر اعتباراً بالكفارات... وقال الشافعي: نفقة المقتر مد بمد النبي صلى الله عليه وسلم لأن أقل ما يدفع في الكفارة إلى الواحد مُدَ، والله سبحانه اعتبر الكفارة بالنفقة على الأهل فقال سبحانه: من أرسط بالنفقة على الأهل فقال سبحانه: من أرسط مُدان؛ لأن أكثر ما أوجب الله سبحانه للواحد مُدَ، والأدى.

ولنا، قول النبي صلى الله عليه وسلم لهند، وخذي ما يكفيك وولدك بالغروف، فأمرها بأخذ ما يكفيك وولدك بالغروف، فأمرها يأخذ ما يكفيها من غير تقدير ورد الاجتهاد في ذلك إليها، ومن العلوم أن قدر كفايتها لا ينحصر في المدين بحيث لا يزيد عنهما ولا ينقص، ولأن الله تعالى قال: وكالتولو للهن عنهما ولا وكشوتهن بالله عليه وسلم، ولهن عليكم رزفهن وكشوتهن بالمعروف، وايجاب أقل من الكفاية من الرزق ترك للمعروف وايجاب قدر الكفاية وإن كان أقل من مُد أو من رطلي خبز إنفاق بالمعروف فيكون ذلك هو الواجب بالكتاب والسنة.

جاء في مجموع الفتاوى لشيخ الإسلام ( ۸۳/۳٤)، والصواب المقطوع به عند جمهور العلماء أن نفقة الزوجة مرجعها إلى العرف، وليست

عَلَيْنَ بِالنَّرِيفِ، (البقرة، ٢٢٨)، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ خَيْرُكُمْ خَيْرُكُمْ لأَهْلِهِ وَأَنَا خَيْرُكُمْ لأَهْلِهِ وَأَنَا خَيْرُكُمْ لأَهْلِهِ وَأَنَا خَيْرُكُمْ لأَهْلِهِ وَاللهِ عليه سنن الترمذي (٣٨٩٥). وكان من أخلاقه صلى الله عليه وسلم أنه جميل

وكان من أخلاقه صلى الله عليه وسلم أنه جميل العشرة دائم البشر، يداعب أهله ويتلطف بهم ويوسعهم نفقة، ويضاحك نساءه حتى إنه كان يسابق عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها يتودد إليها بذلك. قالت: سابقني رسول الله صلى الله عليه وسلم فسبقته وذلك قبل أن أحمل اللحم ثم سابقته بعدما حملت اللحم فسبقني، فقال؛ مقدد بتلك، صحيح؛ أخرجه الإمام أحمد في السند (٢٦٤/٦).

ويجمع نساءه كل ليلة في بيت التي يبيت عندها رسول الله صلى الله عليه وسلم فيأكل معهن العشاء في بعض الأحيان، ثم تنصرف كل واحدة إلى منزلها، وقد قال تعالى، ( لَعَنْ كُنْ الْكُنْ لِللهُ وَلِي رَسُول اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ الل

وقوله تعالى: ، فإن كرهْتَمُوهُنْ هَعْسَى أَنَ تَكُرهُوا شَيْنًا وَيَجْعَلَ اللّهِ فَيه خَيْرًا كَثِيرًا ، أي: فعسى أن يكون صبركم في إمساكهن مع الكراهة فيه خير كثير لكم في الدنيا والآخرة، كما قال ابن عباس في هذه الآية، هو أن يعطف عليها فيرزق منها ولدًا ويكون في ذلك الولد خير كثير، وفي الحديث الصحيح: ، لا يَفْرِكُ مُؤْمِنُ مُؤْمِنَهُ إِنْ كَرَهُ مِنْهَا خُلُقًا رضِي مِنْهَا آخر، أخرجه مسلم (٤٦٤).

#### ومن حسن معاشوتها في التيب يع كب يا اليات

أن يوازي بين حسناتها وسيئاتها ولا يطلب منها الكمال؛ لأنها بشر ويعمل بوصية رسول الله صلى الله عليه وسلم في النساء، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: واستوضوا بالنساء فإن المرزاة خُلقت من ضلع، وإن أَعْوَجَ شيء في الضلع أَعْلادُ إِنَّ ذَهَبَت تُقيمُهُ كَسَرَته، وإنْ تَرَكْتهُ لَمُ يَزُلُ أَعْوَجَ اسْتَوْضُوا بِالنساء خَيْرًا، أخرجه يَزُلُ أَعْوَجَ اسْتَوْضُوا بِالنساء خَيْرًا، أخرجه البخاري (١٨٦) ومسلم (٢١ - ١٤٦٨).

#### · ا 1 الله خد الزوج الزوجة على فعل الغير ( | الـ |

ومن حسن العشرة أن يعينها على فعل الخير، قال تعالى: , وَتَمَاوُوْا عَلَى أَلَهُ وَالْفُوَى وَلَا شَاوِوْا عَلَى الْإِنْ وَالْمُدُونِ , (المائدة: ٢)، وقال تعالى: ، وَكَانَّ الْبِينَ مَا مَوْا فَوْ الْمُسَكِّرُ وَأَهْلِكُوْ فَازًا وَفُودُهَا النَّاسُ وَالْجَعَارُةُ عَيْنَا مَلْتِكُمُ عَلَاظً شِدَادٌ لَا يَعْسُونَ لَكَةً مَا أَمْرُهُمْ وَيَعْمَلُونَ

مَاوِّمُونَ ، (التحريم: ٦).

وق حديث هند بنت الحارث الذي أخرجه البخاري في صحيحه وفيه ،أن أم سلمة زوج رسول الله صلى الله عليه وسلم قالت: استيقظ رسُول الله صلى الله عليه وسلم ليلة فزعا يقول: رسُول الله صلى الله عليه وسلم ليلة فزعا يقول: سبحان الله ماذا أفزل الله من الخزائن؟، وماذا أفزل الله من الخزائن؟ وماذا يُريدُ أَزُواجهُ لَكَيْ يُصلُينَ رُبّ كَاسِية في الدُّنيا عَارِية في الدُّنيا عَارِية في الدُّنيا وقال صلى الله عليه وسلم: ،رحم الله رجُالاً قام من الليل قصلي وأيقظ امرأته قصلت قان أبت رس في وجهها الماء، صحيح سنن ابن ماجه أبت رس في

وعن أبي سعيد وأبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: وإذا استيفظ الرُجُل مِنْ اللّيل وأية وسلم قال: وإذا استيفظ الرُجُل مِنْ اللّيل وأيقظ المراته فصليا ركعتين كتبا من الذاكرين الله كثيرا والذّاكرات، صحيح سنن ابن ماجه (١٣٣٥)، إلى غير ذلك من النصوص الدالة على أهمية حث الرجل زوجته على طاعة الله تعالى.

#### والماء خروج النساء لحوائجين

عن عائشة قالت: ﴿ خُرِجَتُ سَوْدَةُ بِنُتُ زَمُعَةَ لَيُلاَ فَرَاهَا عُمِرُ فَعَرَفَهَا فَقَالَ: إِنْكَ وَاللّٰه يَا سَوْدَةُ مَا تَخْفَيْنَ عَلَيْنَا فَرَجَعَتَ إِلَى النَّبِيِّ صلى اللّٰه عليه وسلم فَذَكَرَتُ ذَلِكَ لَهُ وَهُوَ فِي خُجُرَتِي يَتَعَشَى، وَانْ فِي يَدَهُ وَهُو فَي خُجُرَتِي يَتَعَشَى، وَانْ فِي يَدَهُ وَهُو وَانْ فِي يَدَهُ وَهُو يَا يَعْمَلُهُ فَرُفْعَ عَنْهُ وَهُو يَقُولُ، قَدْ أَذِنَ اللّٰه لَكُنْ أَنْ تَخْرُجُن لِحَوَائِحِكُنْ، وَيُولِهُ وَكُنْ أَذْ تَخْرُجُن لِحَوَائِحِكُنْ، وَخُرِجِه البخاري (٧٣٧) ومسلم (٢١٧٠).

قال الحافظ ابن حجرية فتح الباري (٢٤٩/٩): ذكر المصنف ية الباب حديث عائشة ، خرجت سودة لحاجتها ،، وقد تقدم شرحه وتوجيه الجمع بينه وبين حديثها الأخراب، وذكرت هناك التعقيب على عياض الأحزاب، وذكرت هناك التعقيب على عياض ية زعمه أن أمهات المؤمنين كان يحرم عليهن والحاصل ية رد قوله كثرة الأخبار الواردة أنهن كن يحججن ويطفن ويخرجن إلى المساجد ية عهد رسول الله صلى

الله عليه وسلم وبعده. وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

14



الحمد لله على نعمة الإسسلام والصلاة والسلام على سيد الأنام. وبعد:

فإن من نعم الله علينا نعمة الستر، ونعم الله علينا كثيرة، وفضائله وفيرة، لا أول لمبتداها، ولا آخر لمنتهاها. فهي لجسامتها لا يحدها حد، ولكثرتها لا يبلغها عد، قال تعالى: «رَان مُنْدُوا بِسُمَةُ أَمْنِ لَا يُعْشُرُهَا إِلَى أَنْدُ لَنَكُورٌ رُجِيدٌ » وَالنحل: ١٨).

والسلم دائمًا في حاجة لتذكر هذه النعم ليعرف قدره، ويشكر ربه؛ فإن الشكر قيد النعم. قال تعالى: دواد النعم. قال تعالى: دواد النعم: ٧). ومن أجل فهذه النعم: نعمة لا يتفكر فيها عبد إلا زاد لله حبه، وكثر منه حياؤه، وانكسر بين يدي ربه، وتواضع له سبحانه؛ ألا وهي نعمة الستر. فالستر نعمة عظيمة، ومنة جسيمة، لو كشفها الله عنا لافتضحنا، ولما نظر أحدنا إلى وجه أخيه، ولعمت العداوة والبغضاء بين الخلق أجمعين.

#### ص الله تعالى السبر:

١- السّتر صفة يحبّها الله تعالى: عَنْ عَطَاء، عَنْ عَطَاء، عَنْ عَطَاء، عَنْ عَطَاء، عَنْ عَطَاء، عَنْ عَلَم عَنْ عَطَاء، عَنْ يَعْلَى، أَنْ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلّم النّبَر، فحمد اللّه وأثنى عليه، ثُمَّ قَالَ صلى اللّه عليه وسلم: «إنَّ الله عَزْ وَجَلَّ حَيْ سَتَيْرُ يُحِبُّ الْحَيَاء والسّتر فإذا اغْتَسَل أَحَدُكُمُ فَلْيَسَتَتْر، سنن أبي داود (٤٠١٢)، صحيح فليستَتر، سنن أبي داود (٤٠١٢)، صحيح الحامة (١٧٥٦).

يحب (الستر) أي ستر العبد نفسه وستر أخيه المسلم إذا رآه يعمل ما لا يليق به، أراد أحدكم أن يغتسل (فليستتر) ليكون محبوبًا لله تعالى (ذخيرة العقبى في شرح المجتبى (٥١٨/٥).

#### الشيخ الفالة الشيخ الفالة

يحب الحياء والستر من العبد ليكون متخلقا بأخلاقه تعالى، فهو تعريض للعباد، وحث لهم على تحري الحياء والتستر (مرقاة المفاتيح ١٤٤/٢).

٢- الستر في الدنيا: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: ﴿وَمَنْ سَتَرَ مُسَلَمًا، شَتَرَهُ الله في الدُّنيَا وَالآخِرَةِ" صحيح مسلم (٢٦٩٩). السترفي الدنيا، عدم الاحتياج إلى أحد إلا الله، وستر عيوبك، وعيوب أسرتك، ولم يفضحك.

(هود، ۱۸). صحيح البخاري (۲٤٤١)صحيح مسلم (۲۷٦۸).

كيف نفوز بنعمة الستر من الله تعالى؟

١- ستر المسلم نفسه، عن أبي هُريُرة، قال:
قال رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: "كُلُ
أُمْتِي مُعَافَى إلا الله صلى الله عليه وسلم: "كُلُ
أَنْ يَعْمَلُ الرُّجُلُ بِاللَّيْلَ عَمَلاً، ثُمَّ يُصْبِح وقَدَ
سَتَرهُ الله عليه، فيقول: يا هُلانُ، عملتُ
البَّارِحة كَذَا وَكَذَا، وَقِدْ بَاتَ يَسْتَرُهُ رَبُّهُ،
ويُصْبِحُ يكشفُ ستْرَ الله عَنْهُ" رواه البخاري
ويُصْبِحُ يكشفُ ستْرَ الله عَنْهُ" رواه البخاري



15

أن ارتكاب المعصية مع سترها أهون وأخف من المجاهرة بها: لأن المعصية مع الستر تقبل العفو الإلهي، أما مع المجاهرة فإنه لا يعفى عنها؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: "كل أمتي معافى إلا المجاهرة وقاحة وجرأة المجاهرين"؛ وذلك لأن المجاهرة وقاحة وجرأة أن يعمل الرجل بالليل "أي معصية"، ثم يصبح وقد ستره الله، فيقول؛ يا فلان عملت البارحة كذا وكذا "أي يحدث إخوان السوء من أصدقائه بأنه فعل المعصية الفلانية "وقد بات يستره ربه، ويصبح يكشف ستر الله عنه" وذلك لأنه لا يريد الستر، وإنما يريد الفضيحة؛ حيث يراها في نظره مفخرة ومباهاة. (منار القاري؛ يراها في نظره مفخرة ومباهاة. (منار القاري).

٧- ستر المسلم الأخيه المسلم: عَنْ أبِي هُريْرة، قال: قال رسُول الله صلى الله عليه وسلم: ، وَمَنْ ستر مُسْلماً ، سترهُ الله في الدُّنْيَا والأخرة، والله في عَوْن الْعَبْد ما كان الْعَبْد في عَوْن أُخيه "صحيح مسلم (٢٦٩٩).

(وَمَـنْ سَتَر مُسْلِمًا) أَيْ: فِي قَبِيح يَفْعَلُهُ فَالاَ يَفْضُكُهُ أَيْ: عَيُوبَهُ يَفْضُكُمُ أَيْ: عَيُوبَهُ أَوْ عَوْرَتُهُ (فِي اللَّهُ أَيْ: عَيُوبَهُ أَوْ عَوْرَتُهُ (فِي الدُّنْيَا وَالأَخِـرَةِ). مرقاة المفاتيح (٢٨٦/١).

عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ، عَنْ النَّبِيِّ صلى اللَّه عليه وسلم قَالَ: "مَنُ سَتَرَ عَوْرَةَ أَخِيهَ الْسُلم، سَتِرِ اللَّه عَوْرَتَهُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ، وَمِنْ كَشَف عُوْرةَ أَخِيهِ الْسُلم، كَشَف اللَّه عَوْرَتَهُ حَتَّى يَفْضِحُهُ بِهَا فِي بَيْتِهِ" سَنِّن ابِن ماجه (٢٥٤٦)، صحيح الترغيب (٢٣٣٨).

الجزاء من جنس العمل، فمن فضح الناس ولم يسترهم، فضحه الله تعالى ولم يستره.

"- سترسرائيت: إذا غسل السلم ميئتا، فرأى فيه شيئا معيبًا، فوأى فيه شيئا معيبًا، فعليه أن يسبتره، ويكتم أمره عن أبي رافع، قال: قال رسُول الله صلى الله عليه وسلم: من غسل ميئتا فكتم عليه غفر له أربعين مرة، ومن كفن ميئتا كساه الله من سندس واستبرق المجنئة، المستدرك على الصحيحين (١٣٤٠)، صحيح الترغيب (٣٤٩٠). (الميت)، فكما أنك تحب أن يستر عليك الناس في حياتك ومماتك؛ فكذلك استر عن أخيك ولك هذا الأجر العظيم عند الله، بأن يغفر الله لك أربعين مرة، وهذا من كرم الله وفضله سبحانه وتعالى.(شرح رياض الصالحن - حطيبة ٧/٨٩).

(ومن كفنه) يحتمل حصل له كفنًا، ويحتمل ألبسه الكفن وخاطه (كساه الله من السندس)، الذي هو حلل أهل الجنة وفيه إثبات دخوله الجنة. (التنوير شرح الجامع الصغير: ٣٢٤/١٠). ٤- التوبة إلى الله تعالى:

عن ابن عمر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: اجتنبوا هذه القاذورات التي نهى الله تعالى عنها فمن ألم بشيء منها فليستتر بستر الله وليتب إلى الله فإنه من يبد لنا صفحته نقم عليه كتاب الله. (مستدرك الحاكم، صحيح الجامع ١٤٩).

(اجتنبوا هذه القاذورات) جمع قاذورة وهي كلٍ قول أو فعل يُستفحش أو يستقبح. (فمن ألم بشيء منها فليستتر بستر الله وليتب إلى الله) بالندم والإقلاع والعزم على عدم العود.(فيض القدير ١٥٥/١).

٥- ضع نفسك مكان الذي تفضحه ولا تستر عليه: فهل تحب أن تفضح أم تُستر؟عن أنس عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ﴿لا يُؤْمَنُ أَحَدُكُمْ، حتى يُحب لأخيه ما يُحب لنفسه، صحيح البخاري (١٣)، صحيح مسلم (٤٥).

آ- كظم الغيظ وكف الغضب: عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ومن كف غضبه ستر الله عورته، ومن كظم غيظه ولو شاء أن يمضيه أمضاه؛ ملا الله قلبه رجاء يؤم القيامة، (العجم الصغير للطبراني (٨٦١) السلسلة الصحيحة

٧- عدم التعري أمام الناس؛ عَنْ عَطاءٍ، عَنْ يَغْلَى، أَنْ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم رأى رَجُلاً يَخْتَسلُ بِالْبِرَازِ بِلا إزار. فضعد المُثْبِر، فحمد الله وأَثْنَى عَلَيْه، ثُمَّ قَالَ صلى الله عليه وسلم؛ وإنَّ الله عزْ وجلَّ حيي ستيرُ يُحبُّ الْحياء والسَّتْر؛ فإذَا اغْتَسل آحَدُكُم فليستتر، سنن أبي داود فإذا اغْتَسل آحَدُكُم فليستتر، سنن أبي داود (٢٠١٢). صحيح الحامع (١٧٥٦).

٨- أصلح عيوب نفسك أولا:

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه صلى اللّه عليه وسلم: «يُبُصِرُ أَحَدُكُمُ الْقَدْاةَ فِي عَيْنَ أَخْيه، وينسى الْجِدْعُ فِي عَيْنَه، صحيح ابن حبانَ أَخْيه، وينسى الْجِدْعُ فِي عَيْنَه، صحيح ابن حبانَ (٥٧٦١)، صحيح الجامع (٨٠١٣).

نسأل الله أن يسترنا وإياكم في الدنيا والأخرة.

والحمد لله رب العالمين.



الْحَمُدُ لِلّهُ رِبُ الْعَالَمِينَ، والصَّلاة والسَّلام على نبينا مُحَمَّد، القدوة الْحَسنة، وعلى الله وصحبه أَجْمَعِينَ؛ أمّا بُعُدُ: فإنْ قضاء حوائج النَّاس الْشُرُوعة لهُ فضلٌ عظيم، وهو من الأعمال الصالحة التي يتقربُ بها المسلم إلى الله تعالى، ليرفع رصيده من الحسنات يوم القيامة. فأقول وبالله سُبْحَانَهُ وتَعَالَى التوفيق:

#### قضِاء حوائج الناس وصية رب العالمين

حثنا الله تعالى على السعي في قضاء حوائج الناس المشروعة، لأن ذلك من وسائل التقرب لله سُبِحَانَهُ والحصول على الحسنات يوم القيامة. قال الله تعالى: (وَا شَيْمُوا لِأَهُمَ كُو يَنْ مَعْرُوا اللهُ تَعَالَى: (وَا شَيْمُوا لِأَهُمَ كُو يَنْ مَعْرُوا اللهُ إِنَّ اللهُ عَمْرُوا اللهُ إِنَّ اللهُ عَمْرُوا اللهُ إِنَّ اللهُ عَمْرُوا اللهُ إِنَّ اللهُ يَعْمُوا اللهُ إِنَّ اللهُ عَلَى كُلُ لَهُ فَعَيْدُ اللهُ عَلَى كُلُ لَهُ عَلَى كُلُ لَهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُ لَهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُ لَهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُ لَهُ يَعْمُ اللهُ عَلَى كُلُ لَهُ عَلَى كُلُ لَهُ عَلَى كُلُ لَهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُ لَهُ عَلَى كُلُ لَهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُ لَهُ عَلَى كُلُ لَكُونَ اللهُ عَلَى كُلُ لَهُ اللهُ عَلَى كُلُ لَهُ عَلَى كُلُولُ لَهُ عَلَى كُلُ لَهُ عَلَى كُلُ لَهُ عَلَى كُلُولُ لَهُ عَلَى كُلُولُ لَهُ عَلَى كُلُولُ اللهُ عَلَى كُلُولُ عَلَى عَلَى كُلُولُ اللهُ عَلَى كُلُولُ اللهُ عَلَى كُلُولُ اللهُ عَلَى كُلُولُ عَلَى كُلُولُ عَلَى عَلَى كُلُولُ عَلَى كُلُولُ اللهُ عَلَى كُلُولُ عَلَى عَلَى كُلُولُ عَلَى كُلُولُ عَلَى عُلُولُ اللهُ عَلَى كُلُولُ عَلَى عَلَى عَلَى كُلُولُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى كُلُولُ عَلَى عَلَى

قَالَ الْإَمَامُ ابِن كَثير (رَحِمَهُ اللَّه): مَنُ سَعَى فِي أَمْرٍ، فَتَرَتَّبَ عَلَيْهِ خَيْرٌ، كَانَ لَهُ نَصِيبٌ مَنْ ذَلَكَ. قَوْلُهُ: (مُقِيتًا) قَالَ عَبْدُ اللَّهُ بُن عَبِّاسٍ: أَيْ: حَفِيظًا. (تفسير ابن كثير- جَانَصُور ٢٨٠).

وعن أبي مُوسَى الأشْعَري، رَضَيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: كَانَ رَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم، إِذَا جَاءَهُ السَّائِلُ أَوْ طُلْبَتُ اللَّهِ حَاجَةٌ قَالَ: اشْفَعُوا تُوْجَرُوا، وَيُقَضَى اللَّهُ عَلَى لسَانَ نَبِيّه

#### الشيخ/صلاح نجيب الدق

صلى الله عليه وسلم مَا شَاءَ. (البخاري-حديث: ١٤٣٢/مسلم- حديث: ٢٦٢٧). الشَّفَاعَةُ: تَوسطُ الإنسان لغيره لجلبِ منفعة مشروعة له، أو لدَفْع مُضرَّة عِنه.

قَالَ الأَمَامُ النَّووي (رَّحِمَهُ اللَّه): هَذَا الْحِديثُ فيه اسْتَحْبَابُ الشَّفَاعَةَ لأَصْحَابِ الْحَوَائِجِ الْبَاحَةَ. سَوَاءُ كَانَت الشَّفَاعَةُ إِلَى سُلُطَانِ، وَوَال وَنَحُوهِمَا أَمُ إِلَى وَاحِد مِنَ النَّاسِ. (مسلم بشرح النّووي- ج آ ۱- ص ۱۷۷).

اصطفاء الله للذين يقضون حوائج الناس

وعَنِ ابْنِ عُمَرَ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُما، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: إنَّ للَّه عَبْادَا اخْتَصَّهُمُ بِالنَّعَم لَمُنَافِع الْعبَادِ، يُقَرُّهُمْ فيها مَا بَدْلُوهَا، فإذَا مَنْعُوهَا نَزَعَها مِنْهُمْ، فَحَوَّلها إلَى غَيْرِهِمُ. (صحيح الجامع- للألباني- حديث: ٢١٦٤).



17.

#### الله تعالى بحب الذين يقضون حوالج الناس

عَنِ ابْنِ عُمْرٍ، رضِيَ اللّهِ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللّهَ صَلّى اللّه عليه وسلم: أَحَبُ النّاسِ إلَى اللّه أَنْفُعهُمْ للنّاسِ. (صحيح الجامع- للألباني-حديث:١٧٦).

المؤمنون الذين يقضون الحوائج مفاتيح الخير عن أنس بن مالك، رضي الله عنه، قال: قال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: إن من الناس مفاتيح للخير، مغاليق للشر، وإن من الناس مفاتيح للشر، مغاليق للخير، فطوبي لمن جعل الله مفاتيح الرخير على يديه، وويل لمن جعل الله مفاتيح الشر على يديه، وويل لمن جعل الله مفاتيح الشر على يديه. (صحيح ابن ماجه- للألباني-حديث:١٩٤).

قَوْلُهُ: (إِنَّ مِنَ النَّاسِ مَفَاتِيحَ لَلْخَيْرِ) أَيْ: أَنَّ اللَّهِ تَعَالَى أَجْرَى عَلَى أَيْديهِمْ فَتَحَ أَبُوابِ الْخَيْرِ كَالْعِلْمِ وَالصَّلاحِ عَلَى النَّاسِ حَتَى كَأَنَّهُ مَلْكَهُمْ مَفَاتَيحَ الْخَيْرِ وَوَضَعَهَا فِي آيَديهم. (حاشية السندي على سنن ابن ماجه- ص ١٠٤).

أفضل المؤمنين الذين يقضون حوايج الناس:

عَنِّ جَابِرِ بِنِ عَبِدِ اللَّهِ، رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُمَا قَالَ؛ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْهُمَا قَالَ؛ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: الْمُؤْمَنُ يَأْلُفُ وَيُولُّفُ، وَلا خَيْرَ فَيمَنُ لا يَأْلُفُ، وَلا يُؤْلُفُ، وَخَيْرُ النَّاسِ أَنْفَعُهُمْ للنَّاسِ. (صحيح الجامع للألباني-حديث: ٦٦٦٢).

الله في عون الذين يقضون حوائج الناس عَنْ عَبْد الله بْن عُمْر، رضي الله عَنْهُمَا، أَنْ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم قال؛ مَنْ كان في حَاجِة أخيه كانَ الله في حَاجَته. (البخاري- حديث: ٢٤٤٢)

قضاء حوائج الناس من أبواب التعاون على الغير؛ التُعاوُنُ على الخير؛ التُعاوُنُ على الخير؛ والتُعاوُنُ على الخير؛ إنسانية واجتماعية، لا يستطيع أحَدُ مِنَ الناسِ الاستغناء عنها.

قَالَ سُبْحَانَهُ: (وَتَمَاوَنُواْ عَلَى ٱلَّذِ وَٱلنَّقَوَىٰ ۖ وَلَا نَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْرِ وَٱلْمُدُونِ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ سَدِيدُ ٱلْمِقَابِ) (المائدة: ٢)

عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُـدْرِيِّ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: 

بَيْنَمَا نَحُنُ عُ سَفِر مَعَ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم

إذ جاء رَجُلُ على رَاحلة لَه، قال: فجعل يَصْرِفُ

بَصَرَهُ يَمِينًا وَشَمَالاً، فَقَالَ رَسُولُ الله صلى الله

عليه وسلم؛ من كان مَعَهُ فَضُلُ ظَهْرِ (دابة)، فَلَيْعُدُ بِهِ على من لا ظهر له، ومن كان له فضُلُ من زَاد، فليعُدُ بِه على من لا زاد له. (مسلم- حديث: ١٧٧٨)

قال الأمام النووي (رحمه الله): في هذا الحديث الحث على الصدقة والجود والمواساة والإحسان السي الرفقة والأصحاب والاعتناء بمصالح الأصحاب. (مسلم بشرح النووي-ج٢- ص٢٧٥).

قضاء حوائح الناس من وسائل وحدة الجتمع

عَنْ أَبِي مُوسَى، رَضِيَ اللّه عَنْهُ، عَنِ النّبِيِّ صلى اللّه عليه وسلم قال: الْمُومُنُ لِلْمُوْمِنَ كَالْبُنْيَانَ يَشُدُّ بِعُضُهُ بِحُضًا. وَشَبْكَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ. (البخاري-حديث: ٢٤٤١)

قَـالُ الأمـامُ علي الهروي (رحـمـهُ الله): هَـذِا الحديثُ معناهُ أَنْ الْمُؤْمِنِ لا يتقوّي في أَمْر دينه أَوْ دُنياهُ إلا بمعونة أخيه، كما أنَّ بَعْضَ الْبِنَاءِ يُقَوِّي بعضَ الْبِنَاءِ يُقَوِّي بعضَ الْبِنَاءِ يُقَوِّي بعضَ الْبِنَاءِ يُقوِّي بعضَهُ. (مرقاة المفاتيح- علي الهروي- ج٧- ص

قضاء حوائح الناس سبيل المحبة بين المسلمين

عَنِ النَّعْمَانَ بُنَ بِشَيرٍ، رَضِي اللَّهُ عَنَّهُمَا، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيه وسلم: مثل النُّوْمَتِينَ فِي تَوَادُهُمْ، وَتَرَاحُمِهِمْ، وَتَعَاطُفِهِمْ مَثُلُ الْجسد إذا اشتكى منه عُضُو تَداعى لَهُ سَائِرُ الْجسد بالسّهر والْحمِّى. (مسلم- حدیث: ۲۵۸۲).

قَالَ الأَمَامُ النَّووي: هَذَا الْحَدِيثُ صَرِيحٌ فِي تَعْظَيمَ خُتُوقَ الْسَلْمِينَ بِعُضِهِمْ عَلَى بِعُض وحَثَهِمْ عَلَى التَّرَاحُم وَالْلُّاطَفَة وَالتَّعَاضُدِ فِي غَيْرِ إِثْمَ وَلاَ مَكْرُود. (مسلم بشرح النّووي- ج٨- ص٣٨٥).

قضاء حوالج الناس أمان للمسلم يوم القيامة عن ابن عُمر، رضي الله عَنْهُمَا، قَالَ: قَالَ رَسُولُ عَنْ ابْنَ عُمر الله عَنْهُمَا، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمَ: مَنْ مِشي مَعَ أَخِيه فِي حَاجَة حَتَّى أَثْبَتَهَا لَه، أَثْبَتَ الله عَزْ وَجَلَ قَدْمُهُ عَلَى الصَّراطِ يَوْمَ تَرْلُ فِيهِ الأَقْدامُ. (صحيح عَلَى الصَّراطِ يَوْمَ تَرْلُ فِيهِ الأَقْدامُ. (صحيح

الجامع- للألباني- حديثِ:١٧٦)

عَنْ أَبِي الْيَسْرِ، رَضِيَ اللّه عَنْهُ، قال: قَالَ رَسُولَ اللّه صلى الله عليه وسلم: مَنْ أَنْظَرَ مُعْسِرًا أَوْوضَعَ عَنْهُ، أَظُلّهُ اللّه عِلْهُ فَظُلُهُ. (مسلم-حديث: ٣٠٠٦).

التعذير من عدَّم قضاء حوائج الناس مع الاستطاعة عَن عَمْرُو بُنِ مُرَّةَ الْجُهَنِيِّ، رَضِيَّ اللَّه عِنْهُ، أَنَّهُ قَالَ لَّمَاوِيةَ بِن أَبِي سُفِيان، رَضِيَ اللَّه عَنْهُما:



إنّي سَمِعْتُ رَسُولُ اللّهِ صلى اللّه عليه وسلم يُقُولُ: مَا مِنْ إِمَام يُغْلَقُ بَابِهُ دُون دُوي الحاجَة، والخَلَّةُ (الْفَقَرُ)، والمُسْكَنَةُ إِلاَّ أَغُلَقَ اللّهُ أَبُواب السَّماء دُون خَلْتَه، وحاجته، ومسكنته، فجعل مُعاوية رَجِّلاً على حَوائج الناس. (صحيح الترمذي- للألباني- حديث:١٠٧١).

تبيتًا صلى الله عليه وسلم هو

القدوة في قضاء حوالج الناس قَالَ اللّٰه تَعَالَى: ( لَّنَدَ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّٰه أَسُودً حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرَّجُوا لَهُ وَالْبَوْرِ الْحَرِ وَلَكُمْ فِي رَسُولِ الله أَسُودً (الأحزاب:٢١): سوف نذكر صوراً من حرص نبينا محمد صلى الله عليه وسلم على قضاء حوائج الناس:

(١) عَنْ أَنْسَ بِنْ مَالِكَ، رَضَيَ اللّه عَنْهُ، قَالَ: كَانْتَ الأَمْهُ (الْجَارِيَةُ الْمَلُوكَةُ) مِنْ إماء أَهْلَ الْمَيْنَةَ، لَتَأْخُذُ بِيدَ رَسُولِ اللّه، صلى الله عليه وسلم، فتنطلق به حَيْثُ شاءتً. (البخاري-حديث:٢٠٧٢).

قُوْلُهُ: (فَتَنْطَلَقُ بِهِ حَيْثُ شَاءَتُ) أَيْ: يَذْهُبُ النّبِيُ صَلَى اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ مَعَ الْجَارِيةَ إِلَى حَيْثُ شَاءَتُ مَنَ الأَمْكَنَةَ. وَلَوْ كَانَتُ حَاجَةَ الْجَارِيةَ خَارِجَ الْمُدينَةَ، وَالْتَمَسَتُ مَنْهُ صَلَى اللّهِ عليه وسلم مُساعَدتها في قضاء تلك الْحاجة لساعدها النبي صلى الله عليه وسلم الحاجة لساعدها النبي صلى الله عليه وسلم على ذلك. (فتح الباري- للعسقلاني- ج٠٠- ص ٤٩٠).

راي عن أنس بن مالك، رضي الله عنه، أن امرأة كان في عقلها شيء (أي من الخفة). فقالت: يا رسول الله إن لي اليك حاجة، فقال: يا أم فلان انظري أي السكك شئت، حتى أقضي لك فاجتك. فخلا معها في بعض الطرق، حتى فرغت من حاجتها. (مسلم- حديث: ٢٣٢١). فرغت من حاجتها. (مسلم- حديث: ٢٣٢١). على صبره صلى الله عليه وسلم على المشقة على صبره صلى الله عليه وسلم على المشقة في نفسه لمصلحة المسلمين واجابته من سأله عاجة. (مسلم بشرح النووي ج ١٥ - ص ٨٢). حاجة. (مسلم بشرح النووي ج ١٥ - ص ٨٢). بريرة كان عبدا يقال له مغيث. كأني أنظر بريرة كان عبدا يقال له مغيث. كأني أنظر اليه يطوف خلفها يبكي ودموعه تسيل على المية وسلم على المنبي صلى الله عليه وسلم على المية وسلم اليه يطوف خلفها يبكي ودموعه تسيل على الحيته، فقال النبي صلى الله عليه وسلم وسلم الله عليه وسلم

لعباس؛ يا عباس، ألا تَعجبُ من حُبُ مُغيث بريرة، ومن بغض بريرة مغيثًا. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: لو راجعته. قالت: يا رَسُولَ اللَّهُ تَأْمُرُنِي؟ قَالَ: إِنْمَا أَنَا أَشَفَعُ. قَالَتْ: لا حاجة لي فيه. (البخاري- حديث: ٥٢٨٣). (٤) عَنْ كُفُ بِن مَالِكَ، رَضَى اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّهُ تَقَاضَى ابْنَ أَبِي حَدْرَد دَيْنًا كَانَ لَهُ عَلَيْه في المسجد فارتضعت أصواتهما حتى سمعها رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو في بيته فخرج إليهما حتى كشف سجف حُجرته (سترتها) فنادى: يا كعب قال: لبيك يا رسول الله. قال: ضع من دينك هذا فأوما (أشار) اليه أي الشطر. قال: لقد فعلت يا رسول الله. قال: قم فاقضه. (البخاري- حديث ٢٧١٠). (٥) عَنْ سَهُلَ بِن سَعْد ، رَضَى اللَّهُ عَنْهُ أَنْ آهُل قباء اقتتلوا حتى تراموا بالحجارة فأخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم بذلك فقال: اذهبوا بنا نصلح بينهم. (البخاري حديث -(Y794

الأصلاح بين المتخاصمين من أفضل وسائل قضاء حوائج الناس، لأنه يترتب عليه التأثيف بين قلوب الناس وإخماد نار الفتنة.

قضاء الصحابة لحوائج الناس

(۱) عن أنس بن مالك. رضي الله عنه، قال: لما قدم النبي صلى الله عليه وسلم المدينة أتاه المهاجرون فقالوا: يا رسول الله، ما رأينا قوما أبدل من كثير ولا أحسن مواساة من قليل(أي من مال قليل) من قوم (أي الأنصار) نزلنا بين أظهرهم (أي عندهم) لقد كفونا المؤنة وأشركونا في المهنا (أي: أحسنوا إلينا سواء كانوا كثيري المال أو فقيري الرحال) حتى لقد خفنا أن يذهبوا بالأجر كله. فقال النبي، ضلى الله عليه وسلم: لا، ما دعوتم الله لهم وأثنيتم عليهم. (صحيح الترمذي - للألباني حديث، ٢٠٢٠)

(٢) كان عُمْرُ بُنُ الخطاب، رضي الله عَنْهُ، يتعهد عجوزاً كبيرةً عمياء في بعض نواحي المدينة بالليل فيسقي لها ويقوم بأمرها، فكان إذا جاءها وجد غيره قد سبقه إليها، فاصلح ما أرادت، فجاءها غير مرة كيلا يسبق اليها،



19

إليها، فرصده عُمَّرٌ، فإذا هو أبو بكر الصديق، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ الذي يأتيها وهو يومئذ خليفة. (تأريخ الخلفاء- للسيوطي- ص ٧٤).

(٣) عَنْ عُثِمَانَ بْنِ عَفَانَ، رَضَيَ اللَّه عَنْهُ، قَالَ: اِنَّ رَسُولَ اللَّه عَنْهُ، قَالَ: اِنَّ رَسُولَ اللَّه، صلى اللَّه عليه وسلم، قدم المدينة وَلَيْسَ بِهَا مَاءٌ يُسْتَعُذَبُ غَيْرَ بِنْر رُومَة، فَقَالَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم: مَن يشتري بِنْر رُومَة فَيجُعلَ دَلُوهُ مَع دَلاء المُسلمين بخير لَهُ مِنْهَا فِي الْجِنَّة؟ فَاشْتَرِيْتُهَا مِنْ صُلَبِ مَالِي. (صحيح الترمذي- للألباني- حديث: ٢٩٢١) (عَيْ عَنْ عَلَيْ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنْهُ صَلَى الظَّهُر، ثُمَّ قَعَدَ فِي حَوَائِحِ النَّاسِ فَي رَضِيَ النَّاسِ فَي رَضِيَ النَّاسِ فَي رَحِية الكُوفَة، حتى حضرت صلاة النَّاسِ فَي رَحِية الكُوفَة، حتى حضرت صلاَةً

العصر. (البخاري- حديث: ١١٦٥). (٥) عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ، رَضَيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: أَتَى رُجُلُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم فقال يا رَسُول الله أصابتي الجهد (أي المشقة من الْجوع) فأرسل إلى نسائه فلم يجدُ عندهنَ شيئًا فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ألا رَجُلُ يُضَيِّفُهُ هَذه اللَّيْلَةُ يَرْحَمُهُ اللَّهِ. فَقَامَ رَجُلُ مِنْ الْأَنْصَارِ فَقَالَ: أَنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ فَذَهَبُ إِلَى أَهْلِهُ فَقَالَ لَامْرَأْتُهُ ضَيْفَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم لا تدخريه شنئا. قَالَتْ وَاللَّهِ مَا عَنْدى إلا قُوتَ الصِّبْية قَالَ فَإِذَا أراد الصنية العشاء فنوميهم وتعالى فأطفئي السراج ونطوى بطوننا الليلة، ففعلت ثم غدا الرَّجُلُ عَلَى رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم فقال: لقد عجب الله عز وجل أو ضحك من فلأن وفلائة فأنزل الله عز وجل (ويؤثرون على أَنْفُسُهِمْ وَلُوْ كَانَ بِهِمْ خَصاصَةً). (البخاري-

حدیث ۸۸۹٤).

(٦) اَشترى عبد الله بن عمر، رضي الله عَنْهُمَا، غُلامًا بِأَرْبِعِينَ أَلْفًا، وَأَعْتَقَهُ، فَقَالَ الْغُلامُ: يَا مُولايَ، قَدْ أَمْتَقْتَنِي فَهِبُ لِي شَيْئًا أَعِيشُ بِهِ. فَأَعْطَاهُ أَرْبِعِينَ أَلْفَ دِرْهِمٍ. (البداية والنهاية - لابن كثير - ج - ص ٢).

(٧) كَانَ يُقَالُ لَزَيْنَبَ بِنْتَ خُزَيْمَةَ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، رُوحِ نَبِينا محمد صلى الله عليه وسلم:
 أُمُّ الْسَاكِين لَكثرة إطعامها الْسَاكِين وصدقتها عليهم. (أسد الغابة- ج٦- ص١٢٩).

(٨) قَالَ شُعْبِةٌ بِنُ الْحَجَّاجِ (رَحْمَهُ الله): لَمَا تَوْفِيُّ الرَّبِيْرُ بِنُ الْعَوَّامِ، لَقِيَ حَكِيْمُ بِن حِزَامِ عَبْدِ الله بِنَ النَّزْبِيْرِ، فَقَالَ: كُمْ تَدِلُكُ أَخِي مِن النَّرْبِيْرِ، فَقَالَ: كُمْ تَدِلُكُ أَخِي مِن الدَّيْنِ؟ قَالَ: أَلْفَ أَلْفَ (أَيُ مليون). قَالَ: عَلَيْ خَمْسُ مائة أَلْف. (سير أعلام النبلاء- عَلَيْ خَمْسُ مائة أَلْف. (سير أعلام النبلاء- للذهبي- ج٣- ص٥٠).

(٩) قَالٌ مُحَمِّد بن إبراهيم (رحِمهُ الله): كَانَ طَلْحة بن عَبِيْد الله رضي الله عَنْهُ، يَغَلُّ (ما يحصل عليه) بالعراق ما بين أربعمائة ألف إلى حَمْسمائة ألف. ويغلُّ بالسراة عشرة آلافُ دينار أو أقل أو أكثر. وبالأعراض له عَلات. وكان لا يدعُ أحدًا من بني تيم عائلاً (محتاجاً) لا كفاه مؤونته (نفقته) ومؤونة عياله، وزوج أياماهُم (من لا زوج له) وأخدم عائلهم وقضى دين غارمهم. (الطبقات الكبرى- لابن سعد-

وَآخِرُ دَعُوانَا أَنِ الْحَمَدُ لِلَّهِ رَبُ الْعَالِمِينَ. وَصَلَّى اللَّهِ وَبُ الْعَالِمِينَ. وَصَلَّى الله اللَّهِ وَسَلَّم عَلَى نَبِينًا مُحَمَّد، وَعَلَى آله، وأضحابِه، والتَّابِعِينَ لَهُمْ بِإِحْسَانِ إِلَى يَوْم الدين.

### عزاء واجب

توفي إلى رحمة الله تعالى الأستاذ / أحمد صوابي المخرج الفني السابق بمجلة التوحيد. وتتقدم اللجنة العلمية بالمجلة وأسرة التحرير بخالص العزاء لأسرة الأستاذ أحمد ومحبيه، سائلين الله تعالى أن يغضر له ويرحمه رحمة واسعة، وأن يكتبه في الشهداء.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. أما بعد: فلا نزال نستمطر رحمة الله عليه وسلم، وما زلنا في ذكر أحداث العزة والكرامة من غزوة بدر الكبرى. وقد ذكرنا في المقال السابق ابتداء المعركة باللباري الكردية، ثم الزحف باللباري الكردية، ثم الزحف من وضع الأعطة العامة للقتال، ووالشجاعة والإقدام من خلال والتبير بالجنة.

عروة پير

وانتهى بنا الحديث إلى ذكر إقدامه صلى الله عليه وسلم في الحرب واقترابه من العدو أمام الصحابة رضي الله عنهم؛ ليسهل على نفوسهم التقدم والقتال، وقد افتخر بذلك على بن أبي طالب رضي الله عنه فقال: "لقد رَايُتُنَا يَوْمَ بَدْرِ وَنَحَنْ نُلُودُ بِرَسُولِ الله عنه فقال؛ عليه وسلم وَهُو أقْرَيْنا إلى الْعَدُو، وَكَانَ مِنْ اَشَدُ النَّاسِ يَوْمَنْدُ بَاسًا" (مسند أحمد 30، وهو حديث صحيح). وعن عَليُّ رضي الله عنه قال؛ "كُنَّا إِذَا حَمَى الْبَاسْ... وفي راواية" إذا احمر البَّاسُ ولقي القَوْمُ اتَقَيْنا بِرَسُولِ الله عليه وسلم" (مسند أحمد ١٣٤٧). الله عليه وسلم" (مسند أحمد ١٣٤٧).

وقال الْبَرَاءُ: "كُنّا -واللّه- إذّا احْمَرُ الْبَاسُ نَتَقِي بِه صلى الله عليه وسلم، وَإِنَّ الشُّجَاءَ مَنَّا لَلْذِي يُحَاذِي بِه، يَعْنِي النَّبِي صلى الله عليه وسلم" (صحيح مسلم: ١٧٧٦). قوله: "كُنّا إذّا احْمَرُ الْبَاسُ" كناية عن شدة الحرب، إما لحمرة دم الجرحي والقتلي، وإما لتشبيه ذلك بحمرة جمرة النار. و"البأس: الحرب، (المفهم: ٢٠٠/٣).

قوله: "نَتَقي برَسُولِ اللّه صلى الله عليه وسلم"؛ أي: نجعله أمامنا، أو يكون هو قدامنا لشجاعته واقدامه حتى كأنه وقاية لنا، أو كشيء نتقي به ونتحصن، ولم يرد أنهم كانوا يفعلون به ذلك، لكن لما كان هو يتقدم من عند نفسه كان كمن قصد ذلك. (مطالع الأنوار ٢٠/٢). وفيه: بيان شجاعته صلى الله عليه وسلم ولنا فيه الأسوة الحسنة وحياته صلى الله عليه وسلم حافلة بالمواقف الرائعة الملينة بالشجاعة والإقدام وهي دالة على أنه صلى الله عليه وسلم كان أشجع الناس؛ ومنها على أنل رَسُولُ الله عليه أنس رَضِيَ اللّه عَنْهُ، قَالَ: قَالَ: "كَانَ رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم كان أشجع الناس؛ ومنها صلى الله عليه وسلم أخسن النّاس، وكان أجود النّاس، وكان أجود النّاس، وكان أشجع النّاه، فحررجوا



القعدة ١٤٤٣ هـ - العدد ١١١ - السيكة الواحدة والخا

نُحُو الصُّوت، فاستَقْبَلَهُمُ النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم راجعًا، وقد استبرأ الخبر؛ (سبقهم إلى الصوت)، وهو على قرس لأبي طلحة عري، وَقِ عُنْقِهِ السَّيْفُ، وَهُوَ يَقُولُ: ﴿ لَمُ تُرَاعُوا، لَمْ تُراعُوا ، (البخاري ۲۹۰۸، ومسلم ۲۳۰۷).

فقوله: "فزع أهل المدينة" أي: ذعروا من عدوًّ دهمهم، وقوله "لم تراعوا" أي: روعًا مُسْتَقرًّا، أَوْ رَوْعًا يُضْرِّكُمْ.. وفيه: بيان شَجَاعَتُه صَلَّى الله عليه وسلم من شدة عجلته في الخروج إلى الْعَدُو قَبْلَ النَّاسِ كُلُّهُمْ بِحَيْثُ كَشْفَ الْحَالَ ورجع قبل وصول النّاس. (شرح النووي ١٨/١٥) والمفهم ١/٩٩).

ولا شك أن شجاعة النبي صلى الله عليه وسلم العالية تتجسد في مواجهته للمشركين بأمر تنكره عقولهم القاصرة ولا تدركه في أول الأمر تصوراتهم، ولم يمنعه من الجهر به الخوف من مواجهتهم، وتلقى نكيرهم واستهزائهم، فضرب بذلك صلى الله عليه وسلم لأمته أروع الأمثلة في الحهر بالحق أمام أهل الباطل، وإن تحزبوا ضد الحق وجندوا لحربه كل ما في وسعهم! فيلفهم أصعب الأمور على العقل كالإسراء والعراج وأقام عليهم الحجة في ذلك، وهكذا ينبغى للدعاة والقادة أن يتأسوا برسول الله صلى الله عليه وسلم في هذه الشجاعة حربًا وسلمًا ودعوة إلى الله عز وجل. (الخلاصة في الشمائل المحمدية: ١٨٦).

أما أبو جهل؛ فنزل المعركة، وهو يدعو-أيضًا-ويستفتح ويسأل الله أن ينصر أحب الدينين

كما في حديث عبد الله بن تعلية بن صعير، أنَّ أيا جَهُل قَالَ: حِينَ الْتَقِي الْقُومُ:" اللَّهُم أَقَطَعنا الرَّحِم، وآثانًا بِمَا لَا يُعْرِفُ فَأَحِنْهُ الْغَدَاةُ؛ فَكَانَ الْسَتَفْتَحُ" (مسند أحمد ٢٣٦٦١، وسنده حسن والحديث صحيح).

وزاد ابن أبي شيبة "فَنَرَكْتُ هَذه الآيةُ: ﴿ إِنْ تَسْتَفُوحُوا فَقَدْ جَآءَ كُثُمُ الْفَكَتْمُ فَإِن تَنْتَهُوا فَهُوَ خَيْرًا كن (الأنفال: ١٩) الآية " (المصنف: ٣٧٨٢٩). وهذه صلابة في الباطل في صورة عجيبة يظهر فيها أبو جهل - متجاهلاً الحقيقة

التي يعلمها- أنه واثق من صحة دينه، وأنه

على الحق مع كونه أشبه بمن قال الله فيهم وَحِحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنْتُهَا ٱنفُسُهُمْ ظُلُمَا وَعُلُوا ،، ولكنه مع هذا أشار اشارة صريحة أو قربت من خلال دعوته إلى أنه خاضع لربوبية الله وإن جحد، وأنكر توحيده في العبادة في السعة فلما جاء الضيق وحد في العبادة؛ لأنهم لا يوحدون في الدعاء إلا إذا شعروا بالضيق واليأس من ألهتهم؛ فدلت هذه الدعوة على اعترافه ببطلان نفعها فيا ليت أصحاب الاستغاثة بالقبور والأولياء والأئمة في السعة والضيق يدركون أنهم فاقوا في الشرك والجهل بالله أبا

وأفادنا الموقف أن الخصومة بين النبي صلى الله عليه وسلم لم تكن في توحيد الربوبية وإنما كانت في توحيد العبادة؛ لأنه مدرك لا محالة: أنه لا يملك النصر إلا الله، وهذا ما زحزحه عن الشرك في الدعاء هذه اللحظة... (وانظر: غربة الإسلام ٢١٣١).

وأما الآية فضيها قوله: "إنْ تَسْتَفْتَحُوا فَقَدْ جاءكم المُثُمُّ" والخطاب للكفار في أصح القولين ويدل له هذا الحديث... (تفسير ابن كثير

الاستفتاح يعنى: طلب النصر والحكم والقضاء: قال ابن كثير: يقول تعالى للكفار: إن تستفتحوا أي تستنصروا وتستقضوا الله وتستحكموه أن يفصل بينكم وبين أعدائكم المؤمنين؛ فقد جاءكم ما سألتم. (تفسير ابن كثير: ٢٨/٤).

وقو له: وإن تنتهوا أي عما أنتم فيه من الكُفر بالله والتُكذيب لرسوله وفهو خير لَكُم، أي في الدنيا والآخرة، وقوله تعالى: ﴿ وَإِن تَعُودُواْ نُعد ، كُفُوله: ﴿ وَإِنْ عُدتُمْ عُدْنًا ،، مَعْنَاهُ وَإِنْ عُدُتُم إلى مَا كُنْتُم فيه مِنَ الْكُفُر وَالضَّلالَة نُعُدُ لَكُمْ بِمثل هَدْهِ الْوَاقْعَةِ، وَقَالَ السَّدِّيِّ: «وَإِن تَعُودُواْ ، أَي إِلَى الاستفتاح «نَعُدْ ، أي إلى الْفَتْحِ لُحُمْدِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ والنصر له وتظفيره على أعدائه.

وَلِن تُغْنَى عَنْكُم فَئَتُكُم شَيْنًا وَلُو كَثُرَثُ، أَيْ ولو جَمَعْتُم مِنَ الْحُمُوءِ مَا عَسَى أَنْ تَجَمَعُوا، فَإِنَّ مِنْ كَانَ اللَّهِ معه فلا غالب له، ﴿ وَأَنَّ اللَّهُ مَعَ اللَّوْمِنِينَ ، وَهُمُ الْحِزْبُ النَّبُويُ وَالْجِنَابُ



فَيُ الأحاديث: أَنَّ الْلَائِكَةَ قَاتَلَتْ ذَلِكَ الْيَوْمَ؛ فَكَانُوا يَرُوْنُ رُءُوسًا تَنْدُرُ عَنِ الأَعْنَاقِ مِنْ غَيْرِ ضَارِب يَرُوْنُهُ.

وقولُهُ، "سَالَقي فَي قَلُوبِ اللَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ" أيْ: ثَبُتُوا أَنْتُمُ الْسَلَمِينَ وَقَوْوا أَنْفُسَهُمْ عَلَى أَعُدَائِهِمْ، عَنْ أَمْرِي لَكُمْ بِدَلِكَ، سَأَلُقِي الرُّعْبَ وَاللَّدَّلَةَ وَالصّغَارَ على مَنْ خَالَفَ أَمْرِي، وَكَذَبَ رَسُولِي "فَاضْرِبُوا فَوْقَ الأَعْنَاقِ وَاضْرِبُوا مِنْهُمْ كُلُ بَنَّانِ" أي، اضربُوا الهامَ فَفَلْقُوهَا، وَاحْتَرُوا الرقاب فَقَطْعُوهَا، وقطعُوا الأطراف مِنْهُمْ، وَهِيَ آيُديهِمْ وَأَرْجُلِهِمْ. (تفسير ابن كثير وَهِيَ آيُديهِمْ وَأَرْجُلِهِمْ.

وعن ابن عباس، قال، بينما رجل من المسلمين يومند يشتد عن أثر رجل من المشركين أمامه، إذ سمع ضربة بالسوط فوقة وصوت الفارس يقول: أقدم حيروم؛ فنظر إلى المشرك أمامه فحر مستلقيا؛ فنظر إلى المشرك أمامه فحر مستلقيا؛ فنظر إليه؛ فإذا هو قد خطم أنفه، وشق وجهة، كضربة السوط؛ فاحضر ذلك أجمع؛ فجاء الأنصاري، فحدت بدلك رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال؛ اصدفت، ذلك من مدد السماء الثالثة".

وهذه النصوص تفيدنا؛ أن الملائكة نزلت نزولاً حقيقيا يوم بدر وأنها قاتلت... ثم ساق الله لنا بشارة عظيمة في قوله " ذلك بأنهم شاقوا الله ورسوله ومن يشاقق الله ورسوله فإن الله شديد العقاب".

فيين لنا سبب هزيمة هؤلاء وهو أنهم شاقوا الله ورسوله صلى الله عليه وسلم فكان هذا في الله ورسوله وأما في الآخرة فلهم عذاب النار وهذه علم تعم كل جيل في كل مكان كما أن معية الله مع المؤمنين في كل جيل أو مكان؛ فوعد الله قائم وشرط الله معروف فمن أراد الوعد فليقم بالشرط...

وهنا يلوح سؤال يقول: ما الحكمة في نزول الملائكة بهذا العدد مع أن جبريل قادر على هزيمتهم بطرف جناحه؟

وهذا ما نجيب في العدد القادم إن شاء الله، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين. المصطفوي. (مختصر تفسير ابن كثير: (٩٤/٢).

ومنها أنه المعينة المذكورة في قوله: "وَأَنَّ اللَّهُ مَعَ المُوْمَنِينَ" هي المعية الخاصة؛ معية التوفيق والإلهام والتسديد...ومن كان الله معه؛ فهو المنصور وإن كان ضعيفًا قليلاً عدده، وهذه المعية التي أخبر الله أنه يؤيد بها المؤمنين، تكون بحسب ما قاموا به من أعمال الإيمان. فأإذا أديبل العدو على المؤمنين في بعض الأوقات، فليس ذلك إلا تفريطًا من المؤمنين وعدم قيام بواجب الإيمان ومقتضاه، وإلا فلو قاموا بما أمر الله به من كل وجه، لما انهزم لهم راية انهزامًا مستقرًا ولا أديل عليهم عدوهم أبدًا. (تفسير السعدي: ٣١٧).

#### نزول اللالكة:

ثم إنه تعالى أيد المؤمنين تأييدًا لم يتوقعه أبو جهل ولا ومن معه فما هو؟ إنها الملائكة التي نزلت تقاتل في صف المسلمين! فيالها من نصرة عقدية ونفسية في مقابل هزيمة أبي جهل العقدية والنفسية التي سبقت الإشارة إليها من خلال دعوته التي قام بها حال نزوله أرض المعركة قال البخاري أباب قول الله تعالى ، إذ تستغيثون ربكم فاستجاب لكم أني ممذكم بألف من الملائكة مردفين. وما جعله الله إلا بشرى ولتطمئن به قلوبكم وما النصر الأ من عند الله إن الله عزيز حكيم ... ثم قال الذين آمنوا سألقي في قلوب الذين كفروا الذين آمنوا سألقي في قلوب الذين كفروا الرعب؛ قاضربوا مؤق الأعناق واضربوا منهم الرعب؛ قاضربوا مؤق الأعناق واضربوا منهم كل بنان.

فَقُوْلُهُ: ﴿إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى الْمَلَائِكَةِ أَنْيَ مَعَكُمُ فَتُبُثُوا الَّذِينَ آمَنُواء.

هَذه نَعْمَةٌ خَفِيَةٌ أَظْهَرَهَا اللَّهُ تَعَالَى لَهُمْ، لَيْشَكُرُوهُ عَلَيْهَا، وَهُو أَنْهُ-تَعَالَى وَتَقَدِّسَ وَتَقَدِّسَ وَتَقَدِّسَ وَتَقَدِّسَ وَتَقَدِّسَ وَتَقَدِّسَ وَتَقَدِّسَ وَتَقَدِّسَ وَتَقَدِّسَ إلَى الْمُلائِكَةَ الَّذِينَ أَنْزُلْهُمْ لِنَصْرِ نَبِيّهِ وَدِينه وَحِزْبِهِ الْمُؤْمِنَيْنِ، يُوحِي اللهِمَ فِيماً بَيْنَهُ وَبَيْنَهُمْ أَنْ يُتَبِّتُوا اللَّذِينَ آمَنُوا.

أي: بشرُوهُمْ بِالنَّصْرِ أَو الْقِتَالِ مَعَهُمْ أَو الْحُصُّورِ مَعَهُمْ مِنْ غَيْرِ قَتَالَ، فَتَكَثَّرُوا سَوَادَهُمْ. وسياتي



# وواجباته وسننه

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير المرسلين، وبعد؛ فهذه تذكرة بأعمال الحج، وهي تنقسم إلى أربعة أقسام: أركان وواجبات ومستحبات ومحظورات. فصلت بعض الشيء في الأركان؛ لأن من فاته ركن، ولم يستدركه فاته الحج.

#### أولا: أركان المج: المنفق عليه:

الإحرام، الوقوف بعرفة، طواف الإفاضة، والركن الرابع - السعى بين الصفا والمروة -فيه خلاف بين أهل العلم كما سنرى.

١- الإحرام: وهو نية الدخول فالحج أو العمرة من الميقات، ولكل بلد ميقاته الذي بينه رسول الله صلى الله عليه وسلم.

والإحرام؛ على ثلاثة أنواع؛ أ- الإفراد: وهو نية الحج فقط، يقول الحاج عند ب- التمتع: وهو أن ينوي عند

إحرامه: لبيك اللهم حجًا. إحرامه العمرة قائلا: لبيك اللهم عمرة، وبعد أن ينتهي من مناسك العمرة ويتحلل من إحرامه؛ فإنه يجرم

بالحج. ج- القران: وهـ و أن ينوي الحج والعمرة معًا، قائلا: لبيك اللهم حجا وعمرة فيأتى بهما جميعًا.

- من ترك نية الإحرام لا يصح حجه، لأنه لم ينعقد إحرامه أصلا.

- من أحرم قبل الميقات إحرامه صحيح، لكن يكره إحرامه قبل الميقات.

- يجوز للمحرم أن يشترط عند إحرامه قائلا: اللهم محلى حيث حبستني، فإن أصابه عارض كمرض وتحوه تحلل من إحرامه وليس عليه دم، فإذا لم يشترط وتحلل من إحرامه لعذر ألم به لزمه دم، لقوله تعالى: (فإن أحصرتم فما استيسر من الهدي) (سورة البقرة:

٢- الوقوف بعرفة: (ركن الحج الأعظم): يبدأ من بعد الزوال (الظهر) في يوم عرفة، لثبوت ذلك من فعل النبي صلى الله عليه وسلم (وبذلك قال مالك والشافعي، بل

حكى ابن عبد البرذلك

إجماعًا، وعند الإمام أحمد أن وقت الوقوف بعرفة يبدأ من فجريوم عرفة، لحديث عروة بن مضرس رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "من شهد صلاتنا هذه، ووقف معنا حتى يدفع، وقد وقف بعرفة قبل ذلك ليلا أو نهارًا: فقد تم حجه وقضى تفثه" (سنن الترمذي وغيره).

ورجح ذلك ابن قدامة فقال: "ولأنه -أي فجر عرفة- من يوم عرفة فكان وقتا للوقوف كبعد الزوال، وترك الوقوف - أي من الفجر- لا يمنع كونه وقتا للوقوف، كبعد العشاء، وإنما وقفوا في وقت الفضيلة ولم يستوعبوا جميع وقت الوقوف (انظر المغنى ٣/ ٣٧٢، المجموع ١٨٠ /١٢٠).

- آخر وقت الوقوف بعرفة آخر ليلة النحر، فمن لم يدرك الوقوف حتى طلع الفجر يومنذ فاته الحج، قال ابن قدامة: لا نعلم فيه خلافا (انظر المغني ١٣

- وعلى من وقف بعرفة

نهارًا فليقف إلى بعد غروب الشمس (جزء من الليل). - ولو وقف بعرفة نهارًا فقط ولم يقف جزءًا من الليل، وقوفه صحيح عند الجمهور؛ إلا أنهم أوجبوا عليه دم، إلا أن الإمام مالك قال: المعتمد في الوقوف بعرفة هو الليل، فإن لم يدرك شيئا من الليل فقد فاته الحج وهو رواية عن أحمد (انظر المجموع ٨ / ١١٩)، وهناك قول للشافعية أن لا دم عليه،

الحموع ١١٩ /١١٩). فإن عاد إلى عرفات ليلا لا بلزمه دم عند الشافعية وعند مالك، ويلزمه الدم عند أبى حنيفة (انظر الجموع ١١٩/٨).

ورجحه النووي (انظر

#### - أين يقف في عرفة؟

يقف في أي مكان من عرفة، ولو استطاع بدون مزاحمة أو أذى أن يقف عند الصخرات أسفل جبل الرحمة؛ فليقف؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم وقف عندهن، وأما صعود جيل الرحمة فلم يصح فيه

- استقبال القبلة؛ لفعل

66 آخر وقت الوقوف بعرفة آخر ليلة النحر، فمن لم يدرك الوقوف حتى طلع الفجر يومئذ فاته الحج.

النبى صلى الله عليه وسلم كما في حديث جابر رضى الله عنه: ".. واستقبل القيلة .. ". (صحيح مسلم وغيره).

- الدعاء والاجتهاد فيه، ورفع اليدين بالدعاء. وفي الحديث عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "خير ما قلت أنا والنبيون من قبلي: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير" (صحيحسنن الترمذي وغيره).

#### - هل يلبى يوم عرفة؟

قال ابن تيمية: "وأما التلبية في وقوفه بعرفة ومزدلفة فلم ينقل عن النبى صلى الله عليه وسلم، وقد نقل عن الخلفاء الراشدين وغيرهم، أنهم كانوا يلبون بعرفة". (انظر مجموع الفتاوي ٢٦ / ١٣٦).

لكن ورد عن سعيد بن جبير قال؛ كنا مع ابن عباس رضي الله عنهما بعرفات فقال لى: ما لى لا أسمع الناس يلبون؟ فقلت: يخافون من معاوية، قال: فخرج ابن عباس من فسطاطه، فقال: لبيك اللهم لبيك، فإنهم قد تركوا السنة من بغض على رضى الله عنه (صحيح سنن النسائي وغيره).

قال الألباني: ومن السنة التلبية في موقفه على عرفة خلافا لما ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية. ثم أورد حدیث سعید بن جبیر، وقال: أخرجه الحاكم والسهقى، وأورد له طريقا أخرى عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: وسنده حسن وصححه الحاكم ووافقه الذهبي، وفي الباب عن ميمونة زوج النبي صلى الله عليه وسلم من فعلها أخرجه البيهقي (انظر حجة النبي صلى الله عليه وسلم ص٧٢).

- أن لا يصوم الحاج يوم عرفة كما فيحديث ميمونة رضى الله عنها، أن الناس شكوا في صيام النبي صلى الله عليه وسلم يوم عرفة، فأرسلت إليه بحلاب -وه و واقف في الموقف-فشرب منه والناس ينظرون (متفق عليه).

- الإفاضة (النزول) من عرفات بعد غروب الشمس برفق وسكينة وعدم التزاحم وأذى الناس.

٣- طواف الإفاضة: (طواف الركن):

قال تعالى: (ثم ليقضوا تفثهم وليوفوا نذورهم وليطوفوا بالبيت العتيق) (الحج: ٢٩)؛ وهو ركن بالكتاب والسنة والإجماع. وفخ حديث عائشة رضى الله عنها أن صفية بنت حيى رضى الله عنها حجت مع النبي صلى الله عليه وسلم فحاضت. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أحابستنا هي؟ قالوا: إنها قد أفاضت (طافت طواف الإفاضة). قال: فالا إذن (متفق عليه). فلو لم تكن طافت طواف الإفاضة لما خرج النبي صلى الله عليه وسلم من مكة إلا بعد أن تطوف لأنه ركن.

- وقت طواف الافاضة: (وهو لا يصح قبل الوقوف بعرفة): اختلفوا في أول وقت طواف الإفاضة وآخر وقته. فعند الحنفية والمالكية بيدأ الطواف في يوم النحر من طلوع الفجر، وعند الشافعية والحنابلة ببدأ وقت الطواف من بعد منتصف ليلة النحر، لن وقف بعرفة قبل انتصاف الليل. وذهب الحنفية إلى أن آخر وقت طواف الإفاضة هو آخر أيام التشريق، وعند المالكية أخر وقته شهر ذي الحجة وإن تأخر عن ذلك فيلزمه دم، وذهب الشافعية والحنابلة وغيرهما إلى اتساع وقته، لكن عليه أن يظل محرمًا حتى

إن أخلات المرأة دواء يمنع العيض في أيام الحج ولم يكن في تناوله ضرر عليها؛ قال بأس بذلك.

يطوف؛ لأنه ركن، ولو أخره حتى يـطوف بعد شهر ذي الحجة لا يلزمه دم. والأحوط ما ذهب إليه شيخ فيطوف طواف الإفاضة -إن أمكن ذلك يوم النحر- والا فعله بعد ذلك، لكن ينبغي أن يكون في أيام التشريق، فإن تأخيره عن ذلك فيه نزاع (انظر مجموع الفتاوى

والنبي صلى الله عليه وسلم طاف يوم النحر.

- ماذا تفعل المرأة إن حاضت

قبل طواف الإفاضة؟
الطهارة من الحيض شرط
لصحة الطواف: والنبي صلى
الله عليه وسلم لما حاضت
عائشة رضي الله عنها قال
لها: "افعلي ما يفعل الحاج
غير أن لا تطوق بالبيت
حتى تطهري" (البخاري

وغيره). لكن السؤال ماذا تفعل المرأة إن حاضت ولم تطهر

حتى موعد سفرها؟، ومن الصعوبة الآن أن تقيم بمكة بمضردها بعد مغادرة فوج رحلتها، وقد كان أمراء الحج قديمًا يؤجلون العودة من مكة حتى تطهر الحائض وتطوف طواف الركن.. أم تظل على إحرامها وإن طال بها الزمن حتى تعود إلى مكة مرة ثانية، وقد لا تعود خاصة في أيامنا هذه وارتفاع تكاليف الحج جدا وصعوبة الحصول على تأشيرة أم يسقط عنها طواف الإفاضة، وهو من أركان الحج الكبرى، ولا صحة للحج بدونه، والله سبحانه وتعالى رفع الحرج عن المكلفين (وما جعل عليكم في الدين من حرج)(الحج: ٧٨)؛ فهل يجوز لها أن تطوف وهي حائض؟

يقول ابن تيمية بعد أن استعرض كلام الأئمة في هذه السألة: "ومن قال: إن الطهارة فرض في الطواف، وشرط فيه؛ فليس كونها شرطا فيه أعظم من كونها شرطاف الصلاة. ومعلوم أن شروط الصلاة تسقط بالعجز، فسقوط شروط الطواف بالعجز أولى وأحرى. هذاهوالذيتوجهعنديف هذه المسألة -أن تطوف وهي حائض- ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم، ولولا ضرورة الناس واحتياجهم إليها عملا وعلما لما تجشمت الكلام؛ حيث لم أجد فيها كلامًا لغيري، فإن الاجتهاد عند الضرورة مما أمرنا الله

26

به (انظر مجموع الفتاوى ۲٤۱/۲٦).

- وإن أخذت المرأة دواء يمنع الحيض في أيام الحج ولم يكن في تناوله ضرر عليها؛ فلا بأس بذلك.

٤- السعى بين الصفا والمروة: وهو ركن من أركان الحج على الراجح من أقوال أهل العلم، وإلى ركنيته ذهب إلى ذلك ابن عمر وجابر وعائشة رضى الله عنهم، وهو مذهب مالك والشافعي ورواية عن أحمد، والأدلة في ذلك كثيرة -لا يتسع المقال لسردها-، ولكن يكفينا أن النبي صلى الله عليه وسلم سعى، وأنه أمر بالسعى فقال: "اسعوا فإن الله كتب عليكم السعي" (مسند احمد وغيره، وصححه الألباني في إرواء الغليل).

وذهب أبو حنيفة وغيره إلى أن السعى واجب، من ترکه علیه دم، وحجه صحیح، وذهب ابن عباس وابن مسعود وأنس بن مالك وغيرهم إلى أن السعى سنة. - للحائض أن تسعى بين الصفا والمروة لثبوت ذلك في حديث عائشة رضى الله عنها عندما حاضت، فقال لها رسول الله صلى الله عليه وسلم: "افعلى كما يفعل الحاج غير أن لا تطوفي بالبيت حتى تطهرى" (سبق تخريجه). - السعى سبعة أشواط تبدأ بالصفا وتنتهى بالمروة.

- الإسراع بين العَلَمين الأخضرين، وهنذا خاص بالرجال.

واجبات وسنن الحج ومحظوراته:

سأسرد واجبات وسنن الحج ومحظ وراته باختصار لضيق المقام.

#### أولا: الواجبات:

 ۱- الإحرام من الميقات.
 ۲- المبيت بمزدلفة (وفيه خلاف هل هو واجب أم سنة أم ركن).

"- المبيت بمنى أيام التشريق (لغير أصحاب الأعدار) فيه خلاف هل هو واجب أم سنة؟ -من ترك للبيت الثلاثة أيام بمنى لزمه دم، أما من ترك ليلة واحدة فلا يلزمه دم؛ لأنه أتى بجنس المبيت وإن فاته الأكمل، وإن ذبح احتياطًا فذلك خير.

إلى الجمرات (الجمهور على وجوبه).

الحلق أو التقصير؛
 (وفيه خلاف فقد قال
 الشافعية إنه ركن).

 - طواف البوداع: (وفيه خلاف هل هو واجب أم سنة)، ويسقط عن الحائض.

- من ترك واجبًا يلزمه دم، فإن لم يجد فعليه الاستغفار والتوبة.

#### ثانيا: سنن المج:

وهي ما عدا الأركان والواجبات وهي كثيرة، منها: الاغتسال عند الإحرام، التلبية، الاضطباع، الرمل

(للرجال)، تقبيل الحجر الاسـود، استلام الركن اليماني، المبيت بمنى ليلة عرفة، طواف القدوم، الدعاء بين رمي الجمرات، الى غير ذلك. ومن ترك سنة من سنن الحج فحجه صحيح ولا إثم عليه، لكنه ترك الأفضل والأكمل.

#### - ثالثًا: معظورات الإحرام:

حلق الرأس (يجوز له
 حك رأسه ولو سقط شيئًا
 من شعره بغير قصد فلا
 شيء عليه).

٢- تقليم الأظافر.

٢- تغطية الرأس بملاصق كالطاقية والعمامة، أما غير الملاصق كالشمسية وسقف السيارة فجائز.

إلى المخيط (وهو الفصل على قدر العضو).
 العطر لبدنه أو لملابس الأحرام.

٢- عقد النكاح أو الخطبة. ٧- الجماع (أشد أنواع المحظورات)، فمن فعله فسد حجه وعليه فدية مغلظة، فعليه بدنة، وهذا إذا جامع قبل التحلل الأول. ٨- الصيد.

من وقع في شيء من هذه المحظورات فعليه الفدية وهي صيام ثلاثة أيام (لا يشترط في أيام الرحج) أو إطعام ستة مساكين، أو ذبح ناسيًا أو مكرهًا أو جاهلاً فلا شيء عليه إلا الجماع فعليه الفدية المغلظة.

والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، نواصل في هذا اللقاء الحديث عن أحكام صلاة المسافر.

#### أولا: الجمع بين الصلاتين في السفر:

يجوز عند الجمهور غير الحنفية الجمع بين الظهر والعصر تقديماً في وقت الأولى، وتأخيراً في وقت الألهر والخمعة كالظهر في جمع التقديم، وبين المغرب والعشاء تقديماً وتأخيراً أيضاً في السفر، فالصلوات التي تُجمع الظهر والعصر، والمغرب والعشاء في وقت إحداهما، ويسمى الجمع في وقت الصلاة الأولى: جمع التقديم، والجمع في وقت الصلاة الثانية، جمع التأخير.

وحكى أبو العباس القرطبي المالكي عدم اشتراط الجد في السفر عن جمهور السلف، وعلماء الحجاز، وفقهاء المحدثين، وأهل الظاهر.

قال ابن حجر العسقلاني من الشافعية: وهـنا مما وقع فيه الاختلاف بين أهـل العلم، فقال: بالإطلاق كثير من الصحابة والتابعين، ومن الفقهاء الثوري والشافعي وأحمد، وإسحاق، وأشهب. وقال قوم: لا يجوز الجمع مطلقاً إلا بعرفة ومزدلفة، وهو قول الحسن، والنخعي، وأبي حنيفة وصاحبيه. فتح الباري ٧٣٨/٢.

وقال ابن قدامة من الحنابلة؛ جملة ذلك أن الجمع بين الصلاتين في السفر في وقت إحداهما جائز في قول أكثر أهل العلم. المغنى: ١١٢/٢.

قال صاحب البدائع من الحنفية؛ قال أصحابنا إنه لا يجوز الجمع بين فرضين في وقت أحدهما إلا بعرفة والمزدلفة فيجمع بين الظهر والعصر في وقت الظهر بعرفة وبين المغرب والعشاء في وقت العشاء بمزدلفة اتفق عليه رواة نسك رسول الله أنه فعله ولا يجوز الجمع بعدر السفر والمطر. (انظر: بدائع الصنائع لعلاء الدين الكاساني ١٧٧/١).

وقال الليث بن سعد: لا يَجمع إلا مَن جدٌ به السير، وكان الأوزاعي يقول: لا يُجْمَع بين



الصلاتين إلا من عذر؛ لأن النبى صلى الله عليه وسلم كان إذا جد به السير جمع. (انظر: التمهيد لابن عبد البر۱۱/۱۲).

واحتج جمهور الفقهاء بأدلة منها حديث أنس بن مالك رضى الله عنه: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا رحل قبل أن تزيغ -تميل ظهرا- الشمس، أخر الظهر إلى وقت العصر، ثم نزل يجمع بينهما، فإن زاغت قبل أن يرتحل صلى الظهر، ثم ركب. (متفق عليه).

وأخرج البخاري رحمه الله من طريق زيد بن أسلم عن أبيه قال: كنت مع عبد الله بن عمر رضى الله عنهما بطريق مكة فبلغه عن صفية بنت أبي عبيد شدة وجع، فأسرع السير حتى إذا كان بعد غروب الشفق نزل فصلى المغرب والعتمة جمع بينهما، ثم قال: إني رأيت النبي صلى الله عليه وسلم إذا جد به السير أخر المفرب وجمع بينهما. وقوله: (جد به السّير)، أي: اشتد به السير. قال في (المحكم): جد به الأمر، أى: اشتد.

وحديث أنس وهو مطلق. واستعمل المصنف -أي البخاري- الترجمة مطلقة، إشارة إلى العمل بالمطلق، لأن المقيد فرد من أفراده. وكأنه رأى جواز الجمع بالسفر؛ سواء كان سائرا أم لا، وسعواء كان

سيره مجدا أم لا، وليس في أحد الحديثين ما يعارض الآخر وإنما التعارض لو كان في حديث بن عمر أن رسىول الله صلى الله عليه وسلم كان لا يجمع بين الصلاتين إلا أن يجد به السير فحينئذ كان يكون التعارض. (انظر: فتح الباري لابن حجر العسقلاني ٢/٨٧٨، الاستذكار لابن عبد البر٢/٥٠٢).

وأخرج الإمام أحمد عن معاذ بن جبل رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان في غزوة تبوك إذا زاغت الشمس قبل أن يرتحل جمع بين الظهر والعصر، وإذا ارتحل قبل أن تزيغ الشمس أخر الظهر حتى ينزل للعصر، وفي المغرب مثل ذلك؛ إن غابت الشمس قبل أن يرتحل جمع بين المغرب والعشاء وإذا ارتحل قبل أن تغيب الشمس أخر المغرب حتى ينزل للعشاء ثم جمع بينهما. وجاء الحديث عند الإمام مالك في الموطأ بلفظ: أن النبي صلى الله عليه أخر الصلاة في غزوة تبوك، خرج فصلى الظهر والعصر جميعا، ثم دخل ثم خرج فصلی المفرب والعشاء جميعا. قال ابن عبد البر: وق هذا الحديث أوضح الدلائل وأقوى الحجج في الرد على من قال لا يجمع السافر بين الصلاتين إلا إذا جد

به السير. (انظر: التمهيد لابن عبد البر١١/١٩١). واحتج الحنفية بأدلة منها: بأن مواقيت الصلاة تثبت بالتواتر، فلا يجوز

تركها بخبر الواحد. وأجيب عنه: بأنا لا نتركها، وإنما نخصصها وتخصيص المتواتر بالخبر الصحيح جائز بالإجماع وقد جاز تخصيص الكتاب بخبر الواحد الإجماع فتخصيص السنة بالسنة أولى وهذا ظاهر جدا. (انظر: المغنى لابن قدامة .(117/4

فجواز الجمع لثبوته بالسنة، والسنة مصدر تشريعي كالقرآن.

واحتجوا أيضا بقول عبد الله بن مسعود فيما يرويه الشيخان: «والذي لا إله غيره، ما صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم صلاة قط إلا لوقتها، إلا صلاتين، جمع بين الظهر والعصر بعرفة، وبين المفرب والعشاء بجمع، أي بالمزدلفة.

وأجيب عنه: بأنه ليس في هذا حجة لأن عند بن مسعود فقط عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه جمع بين الصلاتين في السفر بغير عرفة والزدلفة ومن حفظ وشهد حجة على من لم يحفظ ولم يشهد. (انظر: الاستذكار لابن عبد البر٢/٨٠٢).

وأما ما روي من الجمع بينهما فمحمول على



الجمع فعلاً بأن صلى الأولى في آخر وقتها والثانية في أول وقتها. (البحر الرائق شرح كنز الدقائق لابن نجيم الحنفي ٢٦٧/١).

وأجيب عنه: بأن هذا فاسد لأنه قد جاء الخبر صريحًا في أنه كان يجمعهما في وقت احداهما على ما سنذكره ولقول أنس أخر الظهر إلى وقت العصر ثم نزل فجمع بينهما ويؤخر المغرب حتى يجمع بينها وبين العشاء حتى يغيب الشفق فيبطل التأويل الثاني أن الجمع رخصة، فلوكان على ما ذكروه لكان أشد ضيقًا وأعظم حرجًا من الإتيان بكل صلاة في وقتها؛ لأن الاتيان بكل صلاة في وقتها أوسع من مراعاة طريخ الوقتين بحيث لا يبقى من وقت الأولى إلا قدر فعلها؛ لأن أوائل الأوقات وأواخرها مما لا يدركه أكثر الخاصة فضلا عن العامة. ولو كان الجمع هكذا لجاز الجمع بين العصر والمغرب والعشاء والصبح ولا خلاف بين الأمة في تحريم ذلك والعمل بالخبر على الوجه السابق إلى الفهم منه أولى من هذا التكليف الذي يصان كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم من حمله عليه. (انظر: المفني ١١٢/٢، فتح الباري ۲/۸۳۷.(

الباري ١٨/١/ و ويعد عرض أقوال وأدلة كل فريق يتبن أن القول الراجح في هذه المسألة هو قول جمهور الفقهاء من المالكية والشافعية والحنابلة

وغيرهم بجواز الجمع في السفر مطلقًا من غير عذر وأن القول بجواز الجمع بعرفة ومزدلفة هو مما اتفق عليه أهل العلم.

#### ثانيًا: صلاة الجمعة للمسافر:

اختلف في المسافر هل تجب عليه الجمعة إذا كان نازلا أم لا؟ فقال الفقهاء: إنها لا تجب عليه ولو كان نازلاً وقت إقامتها.

قال العيني: "وقال ابن بطال: وأكثر العلماء على أنه لا جمعة على مسافر، حكاه ابن أبي شيبة عن علي بن أبي طالب، وابن عمر، وأنس بن مالك، وعبد الرحمن بن سمرة، وابن مسعود، ونفرمن أصحاب عبد الله، ومكحول، وعروة بن المغيرة، وإبراهيم النخعي، وعبد الملك بن مروان، والشعبي، وعمر بن عبد العزيز" (انظر: عمدة القاري: ٢٠٤/٦).

واحتج لذلك بأن أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يسافر فلا يصلى الجمعة في سفره، وكان في حجة الوداع بعرفة يوم جمعة، فصلى الظهر والعصر جمع بينهما، ولم يصل جمعة، كما جاء ذلك صريحا في حديث جابرين عبد الله رضي الله عنهما، والخلفاء الراشدون رضيى الله عنهم كانوا يسافرون فالحج وغيره فلم يصل أحد منهم الجمعة في سفره/ وكذلك غيرهم من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ومن بعدهم. (انظر: المفنى ١٩٣/٢.(

قال الألباني: "صلاة الجمعة لا تجب على من يُباح له القصر؛ لأنه صلى الله عليه وسلم سافر هو وأصحابه في الحج وغيره، فلم يصل أحد منهم الجمعة فيه، مع اجتماع الخلق الكبير".

حكم جمع صلاة العصر مع صلاة الجمعة للمسافر

السؤال: هل يجوز للمسافر أن يجمع بين العصر والجمعة جمع تقديم كما يجمع بينه وبين الظهر؟ الجواب: هذه المسألة فيها إشكال عند العلماء، ومذهب طائفة من أهل العلم أنه لا يجمع بين الجمعة والعصر وذلك لأن الجمعة لا تكون للمسافر، والجمع إنما يتأتى إذا قصرت الصلاة مع الصلاة الثانية، وإن كانت قضية القصر ليست هي العلة الأقوى في هذا؛ لظاهر حديث المناسك، فإن النبي صلى الله عليه وسلم جمع بين صلاتين: الأولى تامة والثانية مقصورة وهما: المغرب والعشاء، فإن الأولى تامة والثانية مقصورة، ولذلك قال بعض العلماء؛ إنه يصح الجمع بين الجمعة والعصر، وقال بعضهم بعدم صحة الجمع بين العصر والجمعة، والأحوط أن الإنسان لا يُجمع، لكن لواحتاج وجمع فيقوى القول بأنه يجوز له ذلك ولا حرج عليه، والله تعالى أعلم. (شرح زاد المستقنع للشنقيطي).

والحمد لله رب العالمين.



الد. عبد الوارث عثمان

أستاذ الفقه المقارن بجامعة الأزهر

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ويعد:

فإن العالم اليوم في أشد الحاجة الى رسالة الإسلام الخالدة المتمثلة في المصدرين الأساسيين، كتاب الله، وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، روى الحاكم في مستدركه عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: " تركث فيكم شيئين لن تضلوا بعدهما! كتاب الله وسنتى، ولن يتفرِّها حتى يردا على الحوض". ومن القرآن الكريم، والسنة النبوية المطهرة استقت الأمة الإسلامية حضارتها، وأساس عزها ومجدها عبر عصورها المختلفة والمتنوعة في تاريخها الطويل فكان بعضها يقوى ويزدهر ويهبه الله النصر والعز والتمكين والاستخلاف في الأرض لتمسكه بهذين النبعين الصافيين، وبعضها يصيبه الضعف والهوان لابتعاده عنهما والزيغ عن نهجهما. فتسرح البدء والخرافات في بنيانهم، حتى تهدمه، فيقف على أطلاله أصحاب الأهواء والغوايات يدعون إلى البدع والضلالة ومحدثات الأمور. وبسبب البدعة والضلالة ومحدثات الأمور تتمزق الأمة

وتتفرق وتنشأ الفرق والطوائف الحامحة، والطرائق العجبية، وقد سمعنا في الأونية الأخيرة عن

طائفة "البهرة الاسماعيلية المستعلية" والتي بوجد عدد من أتباعها في

مصر وغيرها من بلادنا العربية والأسلامية والهند. فمن

هم وكيف ظهروا و

ومساموقيف



"البهرة": طائفة تزعم أنها مسلمة تنبثق من الطائفة الإسماعيلية التي تدعو إلى الإسماعيل بن الإمام جعفر الصادق. قيل: إنهم ينحدرون من سلالة العهد الفاطمي التي كانت تحكم مصر. وهم من الشيعة، وبعد سقوط الدولة الفاطمية هاجر الكثير منهم الفاطمية هاجر الكثير منهم المن أنحاء متفرقة: فمنهم من العراق وشبه الجزيرة العربية، والمهم الجزيرة العربية،

"والبهرة" يجيدون التجارة بدرجة عالية. واسم "البهرة" تعني التجارة في اللغة البحوجارتية الهندية، وصلت دعوتهم إلى بلاد الهند عن طريق تجارتهم وخط السير الذي كان يصل بين اليمن وتجار الهند، إلى أن أصبحت طائفة البهرة من أكبر الطوائف التي تزعم نسبتها إلى الإسلام في بلاد الهند. وتصنف الإسماعيلية البهرة، بأنها مستعلية نسبة إلى الإمام "المستعلي"، ومن بعده "الآمر" ثم ابنه "الطيب"، وهي طائفة ترفض العمل في السياسة وتركز على العمل بالتجارة، وانطلقوا إلى الهند واختلط بهم الهندوس الذين أسلموا.

وهم يدينون بالمذهب الإسماعيلي ويمثلون الجانب المعتدل منه، وهم في عبادتهم وشعائرهم لا يختلفون عن الشيعة الاثني عشرية في شيء إلا أنهم يختلفون مع الشيعة الامامية في مسألة "الإمامة" فهم يعترفون بستة من الأئمة الاثني عشر فقط، من الإمام علي حتى جعفر الصادق، ويأخذون بقية أئمتهم من سلالة إسماعيل بن الإمام جعفر الصادق الذي توفي في حياته. ولأجل ذلك السادق الشيعة الإماميلية : تمييزًا لها عن الشيعة الإمامية التي تعتقد بوصية الإمام جعفر لابنه موسى الكاظم الإمام السابع الذي لا تعترف به الإسماعيلية.

"البهرة": طائضة تزعم أنها مسلمة تنبثق من الطائفة الإسماعيلية التي تدعو إلى إسماعيل بن الإمام جعضر الصادق.

الفرقة الأولى: بهرة داودية: البهرة الداودية أحد فرق البهرة أو الإسماعيلية المستعلية، وهي الفرقة التي اتبعت الخليفة الفاطمي المستعلي بالله، مقابل أخيه نزار بن معد الذي اتبعه

ومن عجائبهم أنهم يقولون: إن

النزارية، وبعد غيبة إمامهم الواحد والعشرين الطيب أبي القاسم تولى النيابة عن الإمام الغائب ما يعرف بالداعي المطلق.

بعد وفاة الداعي المطلق محمد عز الدين بن الحسن سنة ٩٤٦هجرية /١٥٣٩ميلادية، أصبح الداعي الهندي يوسف نجم الدين بن سليمان (توفي ١٥٦٤هجرية /١٥٦٧ ميلادية) داعيًا مطلقًا للدعوة الطيبية التي انتقل مركزها من اليمن إلى الهند.

فانتشرت الدعوة الإسماعيلية في الهند منطلقة من ولاية كوجرات غربي الهند. واستجاب لتلك الدعوة جموع غفيرة من الهنود من طبقة التجار، وهم ممن يطلق عليهم باللغة الكوجراتية اسم البهرة.

الضرقة الثانية الداودية والسليمانية، عقب وفاة الداعي المطلق السادس والعشرون داود بن عجب شاه، في سنة ٩٩٩ هجري/١٥٩١ ميلادي حدث انقسام في الفرقة، حيث انتخب بهرة كجرات -الذين يشكلون الأغلبية بين أفراد الفرقة -الداعي المطلق السابع والعشرون داود برهان الدين بن قطب شاه (توفي سنة وبعثوا بنص الانتخاب إلى أصحابهم في اليمن، وهؤلاء هم الداوودية، ومركز الدعوة الداودية في الهند ولهم جامعة في سورات



بن الأمر".

بحرص البهرة على

احياء كل ما يتعلق

بالفاطميان من

قبور ومساجد، فهم

يدفعون أموالا طائلة

لتشبيد هيذه القبور

والمساجد.

٢- يذهبون إلى مكة للحج، لكنهم يقولون، "إن الكعبة هي رمز على الإمام. ويقدمون صلاتهم وأعيادهم

ويقدمون صلاتهم وأعيادهم قبل يوم أو يومين وهكذا الحج. ٣- أباحوا الربا علانية عطاءً وأخذًا.

إحياء كل ما يتعلق بالفاطميين من قبور ومساجد، فهم يدفعون أموالا طائلة لتشييد هذه القبور والمساجد.
 عتقدون أن الأئمة الثلاثة "أبا بكر، وعمر، وعثمان"

مغتصبون للخلافة من علي بن أبي طالب. ٦- يعتقدون أن الإمام الطيب بن الآمر دخل الستر " الغيبة " في الكهف.

٧- يعتقدون أن أئمتهم ينحدرون من سلالة
 الإمام علي بن أبي طالب، وهم معصومون من
 الخطأـ

 ٨- يحترمون القرآن الكريم ظاهريًا ويفسرونه تفسيرًا شيطانيًا باطنيًا.

٩- قبلتهم في صلاتهم يتوجهون إلى قبر الداعي الحادي والخمسين طاهر الدين، المدفون في مدينة بومباي في الهند ويطلقون عليه اسم "الروضة الطاهرة".

1- تجب عليهم الصلاة في العشرة الأيام الأولى من شهر محرم، وفي غيرها لا تجب عليهم الصلاة، ولا يصلون إلا في مكان خاص يهم يسمى -الجامع خانة-، وإذا تخلف الشخص منهم عن الذهاب للجامع خانة في العشرة أيام الأولى من محرم يُطرد من الطائفة وبفرض عليه الحرمان.

١١- والزكاة والصيام والحج معاني غير التي نفهمها.

١٢- كل فرد قبل أن يسافر يذهب إلى
 الروضة الطاهرة، ويطوف بها عدة مرات.
 أما أركان الإسلام عندهم فهي سبعة:
 الصلاة، والزكاة، والصيام، والحج، والولاية،

تسمى السيفية تدرس علوم مذهبهم.

ولكن بعد فترة انتخب عدد محدود من أفراد عدد محدود من أفراد هذه الفرقة الداعي المطلق السابع والعشرين سليمان بن سلفه مسؤولا عن الدعوة باليمن، هو صاحب النص عجب شاه. ولديهم وثيقة الدعوة السليمانية، وقد عرف بالسليمانية، وقد عرف بالسليمانية، وقا

1000 هجري/١٥٩٧ميلادى، توقي سليمان في أحمد آباد، وعرف مؤيدو سليمان باسم السليمانيين، ويدعى ممثله الرئيس في الهند باسم (المنصوب)، مركز دعوة السليمانيين اليوم في مدينة نجران السعودية؛ حيث أغلب الإسماعيلية في نجران سليمانية ولهم أتباع في الهند واليمن، ويمثله اليوم الداعي المطلق عبدالله بن محمد المكرمي.

الفرقة الثالثة: البهرة العلوية: تأسست البهرة العلوية منذ زمن قريب ففي عام ١٩٨٠م حدث انقسام جديد داخل البهرة الداودية؛ حيث انتخب البعض الداعي المطلق ضياء الدين صاحب ولقبوا بالبهرة العلوية، وينتشرون حاليًا في بعض مدن الهند وهم أقل طوائف البهرة الثلاثة عددًا. البهرة في المنظور الإسلامي قديمًا وحديثًا: هم خليط من عقائد شتى، وهم باطنية، وهم جزء من الإسماعيلية والتي كانت من فرق الشيعة، لكنهم غلوا في أئمتهم أشد من غلو الرافضة، وهذه بعض عقائدهم؛

 ا- لا يقيمون الصلاة في مساجد المسلمين، ظاهرهم في العقيدة عقائد عامة المسلمين إلا أن باطنهم شيء آخر؛ فإنهم يعتقدون بالوهية أئمتهم، فهم يصلون، ولكن صلاتهم للإمام الإسماعيلي المستور من نسل" الطيب



والمطهارة، وتتضمن تحريم الدخان والموسيقى والأفالام، ويقول الأمير الدكتور؛ يوسف نجم المدين، قولنا بالطهارة احتياط، لأننا في وسطبيئة غير مسلمة بالهند، وهم في صلواتهم يجمعون بين الظهر والعصر، والمغرب والعشاء، ولا يصلون الجمعة، بل يصلونها ظهرًا، ويصلون العيد دون خطبة أربع ركعات، ويقدسون مأساة كريلاء الغدير في يوم ١٨من ذي الحجة،

حيث تمت الوصية للإمام علي، يصومون فيه ويجددون العهد للداعي المطلق في بومباي أو الدعاة المبايعين وهم نوابه في الأقاليم، وأتباع الداعي يطيعونه طاعة عمياء، وهناك عهد قديم بالولاء للإمام الطيب والإمام المنتظر، والداعي عندهم معصوم في كل تصرفاته.

وقد حرمت أغلب فتاوى علماء الإسلام، التزوج من نساء البهرة، وكذلك تزويج رجالهم، إذ تعتبر فرقة باطنية تخالف أصول الإسلام وتهدمها. وقد وصفت دارالإفتاء في فتوى تحت رقم ٦٨٠٧٣٢، الصادرة بتاريخ ٢٠١٤/٢/١٨ طائفة البهرة بأنها: "فرقة خارجة عن الإسلام، وحكمهم في التعاملات نفس حكم المشركين في عدم جواز أكل ذبائحهم، وعدم جواز الزواج من نسلهم".

كما تضمنت الفتوى انها طائفة تابعة للفرقة الإسماعيلية الشيعية التي تعتقد بأمور تفسد عقيدتها وتخرجها عن ملة الإسلام والتي من أهمها الاعتقاد بأن النبي صلى الله عليه وسلم انقطع عنه الوحي أثناء فترة حياته وانتقلت إلى الإمام علي رضي الله عنه، كما أنهم لا يعترفون بوجود الجنة والنار على الحقيقة، بل ينكرون الحياة الآخرة والعقاب الأبدي، ويعتقدون أن نهاية النفس بالعودة إلى الأرض مرة أخرى، ويرمزون الجنة بحالة

حرمت أغلب فتاوى علماء الإسسلام، السروج من نساء البهرة، وكذلك تزويج رجالهم، إذ تعتبر فرقة باطنية تخالف أصول الإسلام وتهدمها.

النفس التي حصلت العلم الكامل، والنار بالجهل، ويقدسون الكعبة باعتبارها رمزًا للإمام علي رضي الله عنه. وهذا ما يتعارض مع كونهم تابعين للدين الإسلامي. أما ما يتعارض مع إقامة شعائرهم الدينية في مساجد شعائرهم الدينية في مساجد الإفتاء المصرية أيضا فتوى برقم الإفتاء المصرية أيضا فتوى برقم على موقعها الرسمي أكدت فيها على أنه يجب على المسلمين منع من يصلي في مساجدهم إن كان يصلى للاستهزاء، كما أنه لا

يجوز لغير المسلم الراغب في الهداية للإسلام الصلاة في المساجد قبل دخوله في الإسلام حتى ولوكان في نيته الرغبة للهداية.

ويحاول البهرة أن يكون طراز حياتهم فاطميا، فقد كانوا أولا فالدينة إلى أيام جعفر الصادق ثم انتقلوا إلى عدة مراكز وأرادوا أن يقيموا دولة، فأقاموها أولا في "ابكجان" بالجزائر، ثم بنوا عاصمتهم "المهدية" في تونس، واختاروا "المنصورية" عاصمة لهم، ثم القاهرة، وقد تم ذلك في عهد أربعة أنمة: المهدى بالله، القائم بأمر الله، المتصور بالله، ثم المعز لدين الله الذي نقل العاصمة إلى القاهرة، وبعده جاء العزيز بالله، والحاكم، والظاهر، والمستنصر، والمستعلى، والأمر بأحكام الله، والأخير هو الامام العشرون في عداد الأئمة الفاطميين بعد على بن أبي طالب، وابنه "الطيب" هو الحادي والعشرون، والإمام الأمر هو الذي أمر بحمل ابنه الإمام وإبعاده عن القاهرة إلى بقعة أخفوها عن الناس، ثم أقاموا لهم في اليمن نائبًا، فالفاطميون يعتقدون أن الأئمة من نسل الإمام الطيب، وأن النواب والدعاة تسلسلوا من نسله إلى وقتنا هذا، فوجود الداعي يدل على وجود الإمام. وسوف يأتى يوم يظهر فيه الإمام.

وقد لعبت طائفة البهرة دورًا كبيرًا في ترميم

المساجد التاريخية في اليمن ومصر والعراق وسوريا، وغيرها من الدول المهمة عقائديًا للبهرة. فقد اشتهرت البهرة بالتجارة والاستثمار العقاري والصناعي والصرافة. وتعد من أكثر الطوائف الإسماعلية ثراء. ومن أعمالهم أنهم قاموا بإصلاح قبر كربلاء والنجف ومسجد السيدة زينب في القاهرة، كما عملوا قية من الذهب فوق قبر الحسين المزعوم في القاهرة، وترميم

جامع "الأنوار" الكبير الذي بناه الخليفة

الفاطمي قبل ألف عام.

ويعتبر البهرة بوضعهم الحالي ورشة الفاطميين المصريين، وأمناء دعوتهم الضالة عقيدة وتشريعًا، ومؤلفات العهد الفاطمي هي المادر العتمدة لباطنيتهم دون ريب، وإن كنت ترى أن عامتهم قد تأثروا بالهندوسية والفكر الغربي في الأونـة المعاصرة، وأخـذوا يتخلصون من قيود التكتم والانزواء، وأسرار الدعوة وفلسفة اليونان، غير أن زعيمهم "الداعي المطلق" ما يـزال محـور الحركة والتكتل، لذا لا يسهل النفوذ إليهم، والوصول إلى ما عندهم، وما يحتفظون به من وفاق أو خلاف مع شرع الله، ويعود ذلك إلى قوام الدعوة الإسماعيلية هو الإخفاء وعدم العمل في وضح النهار، فإن كان أعداؤهم من الأمويين والعباسيين في الأزمنة الغابرة أجبروهم على ذلك السير، فقد تمت السيطرة على جزء غير يسير من العالم الإسلامي إبان عهد الفاطميين في مصر والبمن، غير أن دعوتهم لم تظهر من وراء القضبان الحديدية، ولا تزال كذلك رغم انتشار العلمانية والإلحاد في الدول التي يسكنونها الآن، وإنهم اليوم في مأمن على أرواحهم وأعراضهم وأموالهم إن أرادوا الكشف عما يبيتون في ظلام الليل.

#### أعداد البهرة في العالم:

تنتشر الطائفة في ٥٠٠ مدينة وقرية في الهند، ومراكزهم الرئيسية هناك بومياي،

وجاجارت، ومهرا شاترا، ووراجستران، وتا ميلاندو، وسورت.

ويقدر عددهم اليوم بنحو مليون نسمة، ويوجد حوالي ٣٠٠ ألف يعيشون في باكستان ويريطانيا وسيلان، ويوجد في تنزانيا وكينيا وفي دول الخليج الكويت والإمارات "دبي"، واليمن، وفي مصر،

إن مثل هذه الطوائف الضالة المضلة التي تنسب نفسها زورًا إلى الإسلام تمثل خطورة حقيقية على حقائق الإسلام الرامية إلى ترسيخ عقيدة "التوحيد"، وتحقيق كل معانى العبودية لله الواحد القهار، والانقياد لسنة محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم. فالإسلام يمقت هذه العقائد الفاسدة ويرفض كل عمل يقوم على أساسها.

فعلى الدعاة إلى الله عرض حقائق الإسلام عرضا سليمًا يكون لبنة بين لبنات متساندة في شرح مفهوم كلمة "التوحيد" وماهية الإسلام، وماذا يعنى انتماء المسلم للإسلام لتبنى سدًا منيعًا أمام هذه الطوائف التي تحاول جاهدة الاستحواذ على قلوب بعض البسطاء من المسلمين باسم حب آل البيت والتبرك بقبور الصالحين، ثم يقذفون بهم في أودية الضلال ومسارب الأباطيل وبراثن الشرك المستبشع، والعالم اليوم يحتاج إلى معرفة "حقائق الإسلام" العقائدية والتشريعية ومبادئه العامة في شوون الدين والحياة، خاصة بعدما فشلت كل النظريات الوضعية في تحقيق الأمن والطمأنينة والأمان للبشرية التي تعيش الأن في غمار المعارك والحروب، وتغرق في بحار من الهموم والأحزان نتيجة انتشار الصراعات العرقية والسلوكيات الشيطانية والخلافات المذهبية العقائدية على أثر الابتعاد عن الدين وإقصائه عن شؤون الأسرة والمجتمع والتعليم والإعلام والثقافة والتربية.

والله المستعان.





قال الله تعالى: ، فَأَصْيَرْ عَكَ مَا يَقُولُونَ وَمَنَيْحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبَلَ مُللُوعِ النَّمْدِن وَفَيَلَ عُرُومِاً وَمِنْ مَانَآيِ النِّلِ فَسَيْحُ وَأَظْرَافَ ٱلنَّهَارِ لَمُنَّكَ نَرْمَىٰ ، (طه: ١٣٠).

#### من دلائل النبوة

عن جابر بن سمرة رضي الله عنهما؛ قال: قال رسول الله صلَى الله عليه وسلَم: ﴿إِنِّي لأعرف حجرًا بمكّة كان يُسلَم عليَّ قبل أن أُبْعَث. إنَي لأعرفه الآن». (صحيح مسلم).

عن عبادة بن الصامت رضي الله عنه أن نبي الله صلى الله عليه وسلّم قال: واضمنوا لي ستّا من أنفسكم أضمن لكم الجنّة: اصدقوا إذا حدّثتم، وأوفوا إذا وعدتم، وأدوا إذا اؤتمنتم، واحفظوا فروجكم، وغضوا أبصاركم، وكفوا أيديكم، ومسند الإمام أحمد وحسنه الألباني في صحيح الجامع ١٠١٨).

من هدي رسول الله صلى الله عليه وسلم في رمضان

अक्रीब्रिक्स

## من معاني الأحاديث

قال رَسول الله صلى الله عليه وسلم: "الحكف مَنْفَقَة للسلفة، مَمْحَقة للبركة" (صحيح البخاري: ٢٠٨٧). منفقة: مُروج للسلع. ممحقة من المُحق: وهو النقص، والمحو والإبطال. (النهاية لابن الأثير).

#### تأويلات فاسدة

I have they should died paid

36



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فقد اختار الله عز وجل يوم الجمعة ليكون أعظم الأيام عنده سبحانه، واختصه بأحداث عظام، ومزايا كبار، كانت سببًا لوجوب تعظيم هذا اليوم عند المسلمين، واتخاذه عيدًا من أعيادهم التي شرع الله فيها من المناسك ما لم يشرع في غيرها.

يقول ابن القيم رحمه الله: وفإن الله سبحانه وتعالى هو المنفرد بالخلق والاختيار من المخلوقات، قال الله تعالى: ووَرَبُّكَ يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ (القصيص/١٨).. وإذا تأملت أحوال هذا الخلق، رأيت هذا الاختيار والتخصيص فيه دالا على ربوبيته تعالى وأنه الله الذي لا إله إلا هو، فلا شريك له يَخلُقُ وأنه الله الذي لا إله إلا هو، فلا شريك له يَخلُقُ كخلقه، ويختار كاختياره، ويدبر كتدبيره، فهذا الاختيار والتدبير والتخصيص المشهود فهذا الاختيار والتدبير والتحصيص المشهود أثره في هذا العالم من أعظم آيات ربوبيته، وصفات كماله، وصدق رسله انتهى باختصار من زاد المعاد: ١/ وصدق رسله انتهى باختصار من زاد المعاد: ١/ وسهرية المهاد: ١/

فضل صلاة الجمعة

قَالَ الله تعالى: (يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ مَاسُوّاً إِذَا شُوءَ لِلصَّلَوْةِ مِن قِرْمِ الْجُسُمَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرٍ اللهِ وَذَرُوا الْبَيْغُ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمُّ إِن كُنتُ تَمَلّتُونَ ) (الجمعة ٩/ك.

قال ابن القيم رحمه الله في زاد المعاد (٣٧٦/١): وصلاة الجمعة هي من آكد فروض الإسلام، ومن أعظم مجامع المسلمين. وهي أعظم من كل مجمع يجتمعون فيه، وأفرضُه سوى مجمع عرفة....ه..

وقد اكتسبت صلاة الجمعة فضلًا خاصًا ومزية جليلة ببركة هذا اليوم العظيم.

يقول ابن القيم رحمه الله: وصلاة الجمعة خصت من بين سائر الصلوات المفروضات بخصائص لا توجد في غيرها، من الاجتماع، والعدد المخصوص، واشتراط الإقامة، والاستيطان، والجهر بالقراءة. وقد جاء التحذير من التهاون فيها، ففي السنن الأربعة من حديث أبي الجعد الضمري -وكانت له



صحبة- أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (من ترك ثلاث جمع تهاونًا طبع الله على قلبه) صحيح ابي داوود (٩٢٨) «انتهى من "زاد المعاد (٣٨٤/١) - ٣٨٤/١).

وقد خصت السُنة النبوية أيضًا صلاة الجمعة بالحث على الاغتسال لها، والتطيب لجمعها، كما جاء الترغيب الشديد في التبكير لها، وترتيب الأجر العظيم على المشي إليها، ولهذه الخصائص روى سعيد بن منصور، عن نعيم بن عبد الله المجمر، أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أمر أن يجمر و يُبخر و مسجد المدينة كل جمعة يجمر و يُبخر و مسجد المدينة كل جمعة حين ينتصف النهار، كما نقله ابن القيم في "زاد المعاد " (اد المعاد " (۲۷۰/۱)

الإكثار من الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أكثروا الصلاة علي يوم الجمعة وليلة الجمعة، فمن صلى علي صلاة صلى الله عليه عشرًا» (السلسلة الصحيحة: ١٤٠٧).

وقال نبى الرحمة صلى الله عليه وسلم: «إنَّ أُولى الناس بي يومُ القيامة: أكثرهم عليَّ صلاة، (صحيح الترغيب: ١٦٦٨)؛ قال ابن القيم رحمه الله: ﴿ رسول الله صلى الله عليه وسلم سيد الأنام، ويوم الجمعة سيد الأيام، فالصلاة عليه في هذا اليوم مزية ليست لغيره مع حكمة أخرى، وهي أن كل خير نالته أمته في الدنيا والآخرة فإنما نالته على يده، فجمع الله لأمته به بين خيري الدنيا والأخرة فأعظم كرامة تحصل لهم، فإنما تحصل يوم الجمعة، فإن فيه بعثهم إلى منازلهم، وقصورهم في الجنة، وهو يوم المزيد لهم إذا دخلوا الجنة، وهو يوم عيد لهم في الدنيا، ويوم فيه يسعفهم الله تعالى بطلباتهم وحوائجهم، ولا يرد سائلهم، وهذا كله إنما عرفوه وحصل لهم بسبيه وعلى يده، فمن شكره وأداء القليل من حقه أن نكثر من الصلاة عليه في هذا اليوم وليلته ، (زاد العاد: ١/٤٢٣).

فضل التبكير إلى الجمعة:

(۱) قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: من غسل يوم الجمعة واغتسل، ثم بكر وابتكر، ومشى ولم يركب، ودنا من الإمام، واستمع وأنصت، ولم يُلغُ، كان له بكلُ خطوة يخطوها من بيته إلى المسجد، عملُ سَنة، أجررُ صيامها وقيامها، (صحيح الجامع

- غسل واغتسل؛ غسل رأسه وبدنه.
- بكر وابتكر: راح في الساعة الأولى: وأدرك الخطبة من أولها.
- ودنا من الإمام: مقيد بعدم تخطي المصلين إلا إن تركوا فرجات واسعة بينهم.
  - واستمع وأنصت: بقلبه وأذنيه.
- ولم يلغ: ترك الكلام والانشغال بغير الخُطية ومن مس الحصى فقد لغا.
- (٢) عن أبي هُريُرة قال: قالَ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم: • إذا كان يؤمُ الجمعة كان على كُل باب من أبواب المُسَجِد مَلائكةُ يُكْتَبُونَ الأول فالأول فإذا جَلس الأمامُ طَوْوا يكتبُونَ الأول فالأول فإذا جَلس الأمامُ طَوْوا الصَّحُف وجاءوا يستَمعُون الذَّكَر وَمثل اللهجر كمثل الذي يُهدي البدنة ثم كالذي يُهدي بقرة ثم كالذي يُهدي الكبش ثم كالذي يُهدي الدجاجة ثم كالذي يُهدي البيضة (رواد البحاري: ١١٤٤).

#### السر للجيمة عنة قبلية ر

المشروع لمن أتى المسجد قبل الجمعة أن يصلي نظلاً مطلقاً، فيصلي ما شاء من الركعات إلى أن يصعد الخطيب المنبر. يدلك على ذلك ما رواه البخاري (٩١٠) عن سلّمان الفارسي قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ من اغتسل يوم الجمعة، وتطهر بما استطاع من طهر، ثم ادهن أو مس من طيب، ثم راح فلم يُفرق بين أثنين، فصلى ما كتب له، ثم راح إذا خرج الإمام أنصت، غفر له ما بينه وبين الجمعة الأخرى،

قَالُ شَيخَ الأسلامَ، وهَـذَا هُـوَ اللَّأَدُورُ عَنْ الصَحَالِةَ، كَانُوا إِذَا أَتُوا الْسَجِد يَوْمَ الْجَمْعَة يُصلُونَ مَنْ حِينِ يِدِخُلُونَ مَا تَيَسَر، قَمِنْهُمُ مِنْ يُصلُي عَشَر ركعات، ومِنْهُمْ مِنْ يُصلَي

اثُنَتَيُ عَشُرَةَ رَكَعَةَ، وَمَنْهُمْ مَنْ يُصلِي ثَمَانِ رَكِعَات، وَمَنْهُمْ مَنْ يُصلِي أَقَلَ مِنْ ذَلِك، انتهى مِن "مُجموع الفتاوى" (٤٤/ ١٨٩).

#### صلاة تحية المسجد والإمام بخطب:

يُستحَبُّ لَن دخَلَ المسجِدُ صلاةً رَكِعتين تحيية المسجدِ، حتى لو كان الإمامُ يخطُبُ الجُمُعة، وهذا مَذهبُ الشافعيّة، والحنابِلَة، وبه قالتَ طائفة من السَّلف، وهو مذهب الظاهرية وحُكي الإجماعُ على ذلك، واختاره ابن باز، وابِن عُثيمين، وبه أفتتِ اللَّجنة الدَّائمة

دَلَ على ذلك: حديث جابر رَضِيَ الله عنه قال: « جاء رجلُ والنبيُّ صلى الله عليه وسلم يُخطُّبُ الناسَ، فقال: صليتَ يا فلانُ؟ قال: لا، قال: قُمُ، فارْكَعُ ، (رواه البخاري (٩٣٠)، ومسلم (٨٧٥)).

وفي رواية: وإذا جاءً أحدُكم يوم الجُمُعة،
 والإمامُ يَخَطُب، فليركغ ركعتين، وليتجوّزُ
 فيهما، (رواه مسلم (٥٧٥)).

قال ابنُ قُدامَة، ومن دخل والإمامُ يَخطُب، لم يجلسُ حتى يركع ركعتين، يُوجِز فيهما وبهذا قال الحسن، وابنُ عُيينة، ومكحول، والشافعيُّ، وإسحاق، وأبو ثور، وابن المنذر » ("المغنى" (٢٣٦/٢)).

وقال النووي رحمه الله بعد أن ذكر عدّة أحاديث في الباب: «هنده الأحاديث كلها صريحة في الدلالة لمذهب الشاهعي وأحمد واسحاق وفقهاء المحدثين: أنه إذا دخل الجامع يوم الجمعة والإمام يخطب: استُحبُ له أن يصلي ركعتين تحية المسجد، ويُكرَه الجلوس قبل أن يصليهما، وأنه يُستحبُ أن يتجوّز فيهما ليسمع بعدهما الخطبة ،. انتهى "شرح فيهما ليسمع بعدهما الخطبة ،. انتهى "شرح النووي على صحيح مسلم " (١٦٤/٦).

#### صلاة النطوع بعد الجمعة:

ا عَنْ عَبْد الله بْنِ عُمْر رضي الله عنهما أَنْ رَسُول الله عنهما أَنْ رَسُول الله صلى الله عليه وسلم: «كان لا يُصلَى بَعْد الْجُمُعة حَتَى يَنْصَرِف، فَيُصلَى رَكْعَتَيْن ، (رواه البخاري (٩٣٧)). ومسلم (٨٨٨)).

٢) عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله
 صلى الله عليه وسلم قال: وإذا صلى أَحَدُكُمْ

الْجُمُعَةَ فَلَيْصَلَ بَعْدَهَا أَرْبَعُا، (رواه مسلم (۸۸۱)).

وقد اختلف العلماء في ذلك بناء على اختلاف الأحاديث، فقيل: يصلي ركعتين، وقيل: يصلي أربع ركعات، وقيل: هو مُخيَر في ذلك، إن شاء صلى بعد الجمعة ركعتين، وإن شاء صلى أربعًا. وكل هذه الأقوال أقوال معتبرة، لا حرج على المسلم من الأخذ بها؛ لأن الأحاديث محتملة، والأمر في هذا واسع، قال ابن عبد البر: "الاختلاف عن السلف في هذا البباب أختلاف من المتحسن، لا إختلاف منع وحظر، وكل ذلك حسن إن شاء الله". انتهى من التمهيد" (١٤/ ١٧٥).

ولكن أقرب الأقوال أنه: إن صلى سنة الجمعة البعدية في المسجد صلاها أربعاً، ومن صلاها في البيت صلاها ركعتين فقط. وقد اختار هذا القول شيخ الإسلام ابن تيمية، وتلميذه ابن القيم، وعلماء اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء.

#### ية يوم الجمعة ساعة إجابة

دلَّت السنة على أن في الجمعة ساعة إجابة، لا يوافقها عبد مسلم يسأل الله خيرا إلا أعطاه، لا كما في الحديث الذي رواه البخاري (٥٢٩٥) ومسلم (٨٥٠) عَنْ أبي هُريُرةً رضي الله عنه قال: قال أبو القاسم صلى الله عليه وسلم: ﴿ فَالْجُمُعَة سَاعِةٌ لاَ يُوافقَهَا عَبْدُ مُسْلَمٌ قَائمٌ يُصلى فَسَالً الله خَيْرًا إلاَّ أَعُطَاهُ ﴾

وقد اختلف في تحديد وقت هذه الساعة، على أقوال كثيرة، أصحها قولان؛

القول الأول: أنّها من جلوس الإمام إلى انقضاء الصّلاة، واختار ابنُ العربي، والبيهقيُ، والقرطبيُ، والبيهقيُ، والقرطبيُ، والنوويُ، وابنُ رجب، وابنُ عابدين. القول الثاني: أنّها بعد العصر، وبه قال أكثرُ السّلف، واختاره أحمدُ، واسحاقُ، وابنُ عبد البّرُ وكثيرُ من الأنّمة، ورجّحه ابنُ القيم.

قال ابن القيم رحمه الله: ، وأرجح هذه الأقوال: قولان تضمنتهما الأحاديث الثابتة، وأحدهما أرجح من الآخر؛

الأول: أنها من جلوس الإمام إلى انقضاء

والقول الثاني: أنها بعد العصر، وحجة هنا القول ما رواه أبو داود (١٠٤٨) والنساني (١٠٤٨) عَنْ جَابِر بْنِ عَبْد اللّهِ عَنْ رَسُولِ اللّه صلى الله عليه وسلم قَالَ؛ مَنْ وَسُولِ اللّه صلى الله عليه وسلم قَالَ؛ ويُومُ الْجُمُعَة اثْنَتَا عَشْرَةَ سَاعَةً، لاَ يُوجِدُ فيهَا عَبْدُ مُسْلمٌ يَسْأَلُ اللّه شَيْنًا إلاَّ آتَاهُ اللّه قَالْتَهُسُوهَا آخِرَ سَاعَة بَعْدَ الْعَصْر، ("صحيح سنن أبي داود" (١٠٤٨)، وحسنه الوادعي في "الصحيح السند" (٢٥١)).

الوادعي في الصحيح السند (١٥١). وقال أيضًا: وعندي أنَّ ساعة الصَّلاة ساعةً تُرجى فيها الإجابة أيضًا ؛ فكلاهما ساعةً إجابة، وإن كانت الساعة المخصوصة هي آخر ساعة بعد العصر ؛ فهي ساعة معينة من اليوم لا تتقدم ولا تتأخر، وأمًا ساعة الصلاة، فتابعة للصلاة تقدمت أو تأخرت ؛ لأنَّ لاجتماع المسلمين وصلاتهم وتضرُّعهم وابتهالهم إلى الله تعالى تأثيرًا في الإجابة، فساعة اجتماعهم ساعة تُرجى في الإجابة، وعلى هذا تتفق الأحاديث كلها، ويكون النبيُّ صلى الله عليه وسلم قد حض أمّته على الدعاء والابتهال إلى الله تعالى في هاتين الساعتين، (زاد المعاد (٢٩٤١)).

القول في ساعة الإجابة بأنها من جلوس الإمام إلى انقضاء الصلاة، لا يعني ذلك أن الماموم ينشغل بالدعاء ويعرض عن سماع الخطبة، ويؤمن على دعاء إمامه فيها، ويدعو في صلاته، في سجوده، وقبل سلامه، ويكون بذلك قد أتى بالدعاء في هذه الساعة العظيمة، وإن

أضاف إلى ذلك الدعاء في آخر ساعة بعد العصر، فهو أولى وأحسن. والله أعلم.

#### فضل قراءة سورة الكهف يوم الجمعة

ورد في فضل قراءة سورة الكهف يوم الجمعة أو ليلتها أحاديث صحيحة عن النبي صلى الله عليه وسلم منها:

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:
 من قرأ سورة الكهف في يوم الجمعة أضاء لله من النور ما بين الجمعتين». (رواه الحاكم (۲ / ۳۹۹)).

قال ابن حجر في "تخريج الأذكار": « حديث حسن، وقال: وهو أقوى ما ورد في قراءة سورة الكهف، (انظر: "فيض القدير" (٦ / ١٩٨). وصححه الألباني في "صحيح الجامع" (٦٤٧٠).

٢) - وعن أبي سعيد الخدري قال: « من قرأ سورة الكهف ليلة الجمعة أضاء له من النور فيما بينه وبين البيت العتيق» (رواه الدارمي (٣٤٠٧)). وصححه الألباني قي " صحيح الجامع" (١٤٧١).

قال الشيخ الألباني في الإرواء: « ثم هو وإن كان موقوفا فله حكم المرفوع، لأنه مما لا يقال بالرأي كما هو ظاهر » اهـ.

قال المناوي رحمه الله: « فيندب قراءتها يوم الجمعة وكإذا ليلتها كما نص عليه الشافعي رضي الله عنه » " فيض القدير " (٦/ ١٩٨٠).

وقد استحب قراءة سورة الكهف يوم الجمعة جمهور الأئمة من الحنفية كما في (حاشية بن عابدين ١٦٤/٢)، والشافعية كما في (المجموع للنووي ٤٨/٤)، والحنابلة كما في (كشف القناع للبهوتي ٤٣/٢)، واختاره ابن الحاج من المالكية كما في (المدخل ٢٨١/٢). واختاره أيضًا من المعاصرين علماء اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء والشيخ بن باز والشيخ بن عثيمين.

وصلى الله على ثبينا محمد وآله وصحبه وسلم والحمد لله رب العالمين.

Upload by: altawhedmag.com

# آداپ العج الليرور

الشيخ: عبده أحمد الأقرع



الرحمة ولله ويحيه وسالام حلى حبالاه الالاي

أما بعلم قالا يخفي على كان مسلم بحماء الله مكالك الرحيح في والله في وكبي حظيم مع أركاع الإسلام كردر حق ركاني ديجك الله فارق Suman was my dans with

كال الله تعاني والدين الله يعلم الله عنه المنابع DELICE WE WE WE WELL حصاهر ۱۸۵ وقت إصاله الاعلى المراسات السلام أل وسلح بالاله وال حزيجان والمالية POLINE BERTHUM (MASH) CHERS SE YER BERNINAS.

> قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول اللَّه، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وحج البيت، وصوم رمضان.. (متفق عليه: البخاري: (٨)، ومسلم: (١٦)).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: خطبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: «يا أيها الناس! إن الله فرض عليكم الحج، فحجُوا، فقال رجل: أكل عام يا رسول الله؟ فسكت، حتى قالها ثلاثًا، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لو قلت: نعم لوجبت ولما

استطعتم، ثم قال: «ذروني ما تركتكم، فإنما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم، واختلافهم على أنبيائهم، فإذا أمرتكم بشيء، فأتوا منه ما استطعتم، وإذا نهيتكم عن شيء فدعوه». (مسلم (۱۳۳۷)).

وعنه أيضا رضى الله عنه قال: سئل النبي صلى الله عليه وسلم: أي العمل أفضل؟ قال: «إيمان بالله ورسوله»، قيل: ثم ماذا؟ قال: والجهاد في سبيل الله، قيل: ثم ماذا؟ قال: رحج مبرور. (متفق عليه: البخاري (١٥١٩)، ومسلم (٨٣)). والمبرور: هو الذي لا يرتكب

صاحبه فيه معصية.

والحج طهارة من جميع الذنوب والآثام، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ممن حج فلم يرفث، ولم يفسق، رجع كيوم ولدته أمه، (متفق عليه: البخاري (١٥٢١)، ومسلم (١٣٥٠)).

وبين صلى الله عليه وسلم أن الحج أفضل الحبهاد. عن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: قلت: يا رسول الله، نرى الجهاد أفضل العمل، أفلا نجاهد؟ فقال: (لكن أفضل الجهاد: حج مبرور» (البخاري: (١٥٢٠)). وحتى يظفر الحاج بوعد الله ورسوله صلى الله عليه وسلم يجب عليه أن يراعي في حجه هذه الأداب:

أولاً، يجب على العاج أن يخلص نبته وقصده لله تعالى:
فيجعل عمله كله لله حتى يقع أجره على
الله، وينال ثوابه، قال الله تعالى: «رَمَّا أَرُرُواْ
إِلَّا لِمَنْكُوا أَلَّهُ كُلِيعِينَ لَهُ النِي حُنَفَتَ ، (البينة: ٥)،
فلا رياء ولا سمعة. ولا انصراف عن الله إلى
غيره، وذلك أن الله تعالى لا يقبل من العمل
إلا ما كان خالصًا وابتغي به وجهه، قال الله
تعالى: «أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من
عمل عملاً أشرك فيه معي غيري تركته
وشركه، وسلم (٢٩٨٥)).

فمن حج يبتغي الذكر والصيت انقلب إليه عمله، ولم يرفع فوق رأسه.

ثانيا، التابعة لرسول الله صلى الله عليه وسلم، فالإخلاص لله دون متابعة لرسول الله صلى الله عليه والله عليه وسلم لا يكفي ولا يجزئ، فأبى الله أن يقبل عملاً إلا إذا أخلص فيه صاحبه لله وجرد المتابعة لرسول الله صلى الله عليه وسلم فهو القائل عليه الصلاة والسلام؛ وخذوا عنى مناسككم ه. (مسلم (١٢٩٧)).

ثالثاء اجتناب الشرك بأنواعه وأشكاله:

وذلك أن الشرك أعظم ذنب عصى الله به، وهو محبط للعمل قال الله تعالى: ﴿ وَلِقَدُ أُوعَى اللّٰهِ وَعَالَى: ﴿ وَلِقَدُ أُوعَى إِلَّاكَ وَإِلّٰ أَلْبُونَ مِن قَبْلِكَ لَوْدُ أَشْرُكُنَ لِلْحَطَلَ مَلْكَ وَلِكَ أَشْرُكُنَ لِلْحَطَلَ مَلْكَ وَلَكُونَيَّ مِن لَقَدُ مَلَكُ مِن اللّهُ فَأَعْدُدُ وَكُن مِن اللّهُ فَأَعْدُدُ وَكُن مِن اللّهُ فَأَعْدُدُ وَكُن مِن اللّهُ فَأَعْدُدُ وَكُن مِن اللّهُ اللّهُ فَأَعْدُدُ وَكُن مِن اللّهُ اللّهُ

والعنى؛ لئن أشركت يا محمد ليبطان عملك الصالح، ولتكونن في الآخرة من جملة الخاسرين بسبب ذلك، وهذا على سبيل تعليم أمته، وإلا فالرسول صلى الله عليه وسلم قد عصمه الله، وحاشا أن يشرك بالله، وهو الذي أرسله الله لإقامة صرح التوحيد. فالشرك إذا خالط العبادة أفسدها وأحبط العمل.

فالعبادة لا تسمى عبادة إلا مع التوحيد، كما أن الصلاة لا تسمّى صلاة إلا مع الطهارة، فإذا دخل الشرك فيها فسدت كالحدث إذا دخل الشرك فيها فسدت كالحدث إذا دخل في الصلاة. وأعظم مقاصد الحج تحقيق التوحيد لله، والبعد عن الإشراك به، يقول سبحانه: مرّاة برّأت لإبريم مكات آليت أن لا تشريف م عرضاه، وقا العباد-في قضاء حاجاتهم، وتفريح كرباتهم، وشفاء مرضاهم- إلا إلى من بيده وحده تصريف الأمور، ودفع الشرور، لا إله غيره، ولا معبود بحق سواه. فالتوكل على واعتقاد أنه مالك النفع والضر دون سواه- أمور اليه دون غيره، يجب على المسلم أن يعتقدها دينا لله الواحد يجب على المسلم أن يعتقدها دينا لله الواحد الأحد، لا يشركه فيها أحد من الخلق.

#### رايعًا؛ التوية التصوح ورد المطالم؛

على الحاج أن يتوب من ذنوبه توبة نصوحًا، قال الله تعالى: «يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَا مَثُوا فُرُوّا إِلَى ٱللَّهِ فَرَبَهُ عَلَيْهَا » (التحريم: ٨)، وإن للتوبة النصوح

الأول: الإقلاع عن الذنب، بأن يخلع نفسه من الذنب كما يخلع قميصه.

الثاني: الندم على ما فات، والتأسف عليه. الثالث: العرّم على أن لا يعود إلى هذا الذنب أبدًا.

الرابع: أن تقع التوبة حال الصحة والعافية قبل اليأس من الحياة ومعاينة ملك الموت، قال الله تعالى: ﴿ وَلَيْسَتِ التَّوْبَ لُهُ لِلْمِينَ مَعْمَلُونَ الله تعالى: ﴿ وَلَيْسَتِ التَّوْبَ لُهُ لِلْمِينَ مَعْمَلُونَ الله تعالى: ﴿ وَلَهُمْ الْمَوْتُ وَلَهُمُ الْمَوْتُ وَلَا اللّهِ مِنْ اللّهِ اللّهِ مَعْمَدُونَ وَهُمُ كُفُلُونًا وَلَا اللّهِ مِنْ يَمُونُونَ وَهُمُ كُفُلُوا أَلْوَلَتِكَ المَّامَةُ مَقَالًا اللّهُ مِنْ يَمُونُونَ وَهُمُ كُفُلُوا أَلُولَتِكَ المَّامَةُ مَقَالًا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه



الخامس: إذا كان الذنب متعلقًا بعباد الله فإن على التائب أن يرد على العباد حقوقهم إذا استطاع، وأن يتحللهم إن أمكن.

#### خامسًا: الاستعداد للحج، بالعلم النافع، والفقه في الأحكام:

المسلم إنما يعبد الله على بصيرة وعلم، وإذا أوجب الله على العبد أن يحج إلى بيته، وجعل ذلك أحد أركان دينه، كان من الواجب على المسلم أن يتعلم ما يلزمه في حجه.

فمن الخطأ أن تجد الرجل يحج، ويقتحم أبواب هذه العبادة بغير علم، وإنما يبني عبادته على شيء يظنه أو سمعه ممن لا علم له، ثم يذهب بعد وقوع المحذور في حجه مستفتيا أهل العلم، قائلاً: أوجدوا لي مخرجًا، وكان الواجب عليه أن يعلم قبل أن يعمل، قال الإمام البخاري في كتاب العلم: باب «العلم قبل القول والعمل، لقوله الله تعالى: ﴿ فَأَعَرُ أَلَهُ لَا الله إلى أن يعلم أن يعمل قبل القول والعمل، لقوله الله تعالى: ﴿ فَأَعَرُ أَلَهُ لَا الله الله العلم على النارى (محمد: ١٩). فبدأ بالعلم . (فتح البارى (٦١/١)).

فلا يجوز أن يعبد الله على جهل، أو تؤدى المناسك على غير هدى، وذلك أمر ينبغي أن يعنى به الحاج أيما عناية.

#### سادسًا: التماس الرفيق الصالح:

نهى الإسسلام أبناءه عن الوحدة في السفر، وحثهم على الترافق واتخاذ الصحبة، لما في ذلك من تلبية لاحتياج النفس إلى الاجتماع، ولما يشتمل عليه ذلك من أنس وتكامل وعون ووقاية وتبادل خدمة، فقال صلى الله عليه وسلم: «الراكب شيطان، والراكبان شيطانان، والثلاثة ركب».

وفي الوقت نفسه جاءت النصوص بالحث على حسن اختيار الرفيق، ومن ذلك: قوله صلى الله عليه وسلم: وإنما مثل الجليس الصالح وجليس السوء؛ كحامل المسك، ونافخ الكير، فحامل المسك، إما أن يحذيك وإما أن تبتاع منه، وإما أن تجد منه ريحًا طيبة، ونافخ الكير إما أن يحرق ثيابك وإما أن تجد منه ريحًا منتنة، (متفق عليه: البخاري (٢١٠١)، ومسلم (٢٦٢٨)).

#### سابعاً؛ التحلي بمكارم الأخلاق وحسن العشرة:

فإن مكارم الأخلاق صفة من صفات الأنبياء والصديقين والصالحين، بها ترفع الدرجات، وتضاعف الحسنات، وإنها غاية من بعثة نبينا صلى الله عليه وسلم، قال عليه الصلاة والسلام: وإنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق،. (السلسلة الصحيحة رقم (٤٥)).

فالمسلم مطالب بالتحلي بحسن الخلق في كل زمان ومكان وكل وقت وحين، ولا سيما في هذا الموطن، فالسفر غالبًا يعزي الانسان من الأقنعة التي كانت تحجب طبيعته، وما سمّي السفر سفرًا إلا لأنه يُسفر عن أخلاق الرجال، فكن أخي الحاج حسن الخلق مع إخوانك فإن حسن الخلق عنوان كمال الإيمان؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ وأكمل المؤمنين إيمانًا أحسنهم خلقًا .. (صحيح الجامع رقم الميان).

نامنا، تجنب الرفث والفسوق والجدال:
قال الله تعالى: ﴿الْحَجُّ أَنْهُرٌ مَعْلُومَتُ فَمَن وَمَن فِيهِ ثَلُمَ اللّه تعالى: ﴿الْحَجُّ أَنْهُرٌ مَعْلُومَتُ فَمَن وَمَن فِيهِ ثَلُ اللّهِ عَلَى اللّهِ وَكُلُّ اللّهِ مِن أُوجِب الحج على (البقرة: ١٩٧)؛ يعني أنه من أوجب الحج على نفسه خلال هذه الشهور بأن تلبس به، وألزمه نفسه، فليحترم ما التزمه من شعائر الله، وليصنه من الرفث الذي هو مقاربة النساء مادام محرمًا، ومن الفسوق الذي هو الخروج عند حدود الشرع بفعل أي محظور يخل بإحرامه، ومن الجدال.

تَاسِفًا: العذر كل العذر من مقارفة المعاصي: قَالَ اللّه تعالى: ﴿ وَمَن ثُنْرِدٌ فِيهِ بِالْحَكَادِ مِظْلَمٍ تُلْكِفَةُ مِنْ عَنَابٍ لِلْهِ ، (الحج: ٢٥). فإذًا كان ذلك لمجرد الإرادة. فكيف بمن يريد ويفعل؟

إن في هذا التعبير البليغ زيادة في التحذير، ومبالغة في التوكيد، ولقد ضرب السلف الصالح أروع الأمثلة في الأدب مع حرم الله عز وجل، يقول عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما: «كنا نعد؛ لا والله، وبلى والله، من الإلحاد في الحرم».

#### عاشرًا: استثمار الوقت في الحج:

الحج أيام معدودة، وسويعات محدودة، ينقضي بانقضائها، ويستفاد منه بمقدار استثمارها،



فمن صدق فيها ربه فنفر من المعاصي والمنكرات، وجد في الطاعات، واستكثر من الخيرات بانيًا عمله على إخلاص واتباع، فحري به أن ينال عالي الدرجات، ويخرج من الموسم بحج مبرور وسعي مشكور وتجارة لن تبور، بإذن الله، وقد وردت في ثنايا آيات الحج إشارات تحث العبد على الاستكثار من الطاعات وقت أداء النسك، ومن ذلك: قوله عز وجل: «وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَبْرٍ يَعْلَمُهُ مِنْ البقرة؛ وَمَا نَفْعَلُوا مِنْ خَبْرٍ يَعْلَمُهُ مِنْ البقرة؛

ولعل من أهم الطاعات التي ينبغي أن يستكثر منها العبد ويشغل بها وقته أثناء النسك:

ا- أعمال القلوب: من إخلاص، ومحبة، وتوكل، وخوف، ورجاء، وتعظيم، وخضوع، وإظهار افتقار وصدق في الطلب والمسألة، والتوبة والإنابة، والصبر، والرضا، والممأنينة، ونحو ذلك، فهذا من أهم ما الإسلام على هذه الأمور، قال ابن القيم؛ ومن تأمل الشريعة في مصادرها ومواردها علم ارتباط أعمال الجوارح بأعمال القلوب وأنها لا تنفع بدونها، وأن أعمال القلوب أفرض من أعمال الجوارح وعبودية القلب أعظم من عبودية الجوارح وأكثر وأدوم، فهي واجبة في كل وقت". (بدائع الفوائد؛

٢- قراءة القرآن والذكر والاستغفار. وقد أمر الله الحجيج بالذكر والاستغفار في ثنايا آيات الحج، وقال صلى الله عليه وسلم حاثًا على التلبية والذكر: «ما أهل مهل ولا كبر مكبر قط إلا بشر، قيل بالجنة؟ قال: نعم». (الصحيحة رقم (١٦٢١)).

٣- بذل المعروف: عن أبي ذر رضي الله عنه قال: قال لي النبي صلى الله عليه وسلم: «لا تحقرن من المعروف شيئًا ولو أن تلقى أخاك بوجه طلق». (مسلم (٢٦٢٦)).

وقوله صلى الله عليه وسلم: «أحب الناس إلى الله أنفعهم للناس». (صحيح الجامع رقم (١٦٧)).

#### استشعار حقيقة العجء

هكذا يجب أن يعي الحجاج هذه الفريضة العظيمة، وأن يلتزموا بهذه الوصايا في قلوبهم، ويتمثلوها واقعًا عمليًّا بأفعالهم، وسلوكهم. وقلك ومن يُعَظِّمَ حُرُمتَتِ أللهِ فَهُو مَن يُعَظِّمَ حُرُمتِ أللهِ فَهُو مَن يُعَظِّمَ حُرُمتِ أللهِ فَهُو مَن يُعَظِّمَ نَعَتمٍ أللهِ عَن رَبِيهِ. (الحج: ٣٠)، وقلك ومن يُعَظِّم نَعَتمٍ أللهِ فَإِنَها مِن تَقْوَى ٱلْفُلُوب، (الحج: ٣٠).

فتعظيم شعائر الله يكون بإجلالها بالقلب ومحبتها، وتكميل العبودية فيها، نسأل الله تعالى بأسمائه الحسنى وصفاته العلا، أن يكتب ثنا ولكل متشوق حج بيته الحرام، وأن يتقبل من الحجاج، وأن يجعل حجهم مبرورًا، وسعيهم مشكورًا، وذنبهم مغفورًا، وله ولى ذلك والقادر عليه.

### عزاء واجب

توية إلى رحمة الله تعالى العميد / عبد الناصر محمد عبد العال العدوي. وتتقدم اللجنة العلمية بالمجلة وأسرة التحرير بخالص العزاء الأسرة العميد ومحبيه، سائلين الله تعالى أن يغضر له ويرحمه رحمة واسعة.





أنزل الله.

ومن مرتكزات جمعية أنصار السنة المحمدية مناصحة الحكام والأمراء وعدم تثوير العامة عليهم اقتداء بأنبياء الله ورسله وعملاً بمناهج سلف الأمة.

ومن مرتكزات الجمعية أيضا: ربط الناس بعلماء السلف الربانيين من أهل السنة والجماعة، قال السلف الربانيين من أهل السنة والجماعة، قال تعالى: « وَإِذَا جَاءَهُمُ أَمْرُ مِنْ الْأَمْنِ أَو الْحَوْفِ أَذَاعُوا لِيَّهُ وَلَوْ الْأَمْنِ أَو الْحَوْفِ أَذَاعُوا لِيَّةً وَلَوْ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّمْمُ لَكِمَةً اللَّهِمُ اللَّهُمُ وَرَجْمُنُهُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَجْمُنُهُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَجْمُنُهُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَجْمُنُهُ لَا اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَجْمُنُهُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَجْمُنُهُ لَا اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَجْمُنُهُ لَا اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَجْمُنُهُ لَا اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَجْمُنُهُ لَا يَعْلِيكُ (النساء ١٩٣٠).

وهي مؤسسة من مؤسسات العمل المدني تأسست في مصر عام: ١٩٤٥- ١٩٢٦م. ومؤسسها هو: فضيلة الشيخ: محمد حامد الفقي بمشاركة مجموعة من المشايخ والعلماء منهم:

فضيلة الشيخ: محمد عبد الوهاب البنا، فضيلة الشيخ: محمد صالح الشريف، فضيلة الشيخ: عثمان صباح الخير، فضيلة الشيخ: حجازي فضل عبد الحميد.

وقد توالی علی رئاستها

الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله؛ فلا مُضل له، ومن يضلل؛ فلا هادي له. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله. وأصلي وأسلم على خاتم المرسلين، وإمام المتقين، وسيد الأولين والأخرين سيدنا محمد، وآله وصحبه الفرالميامين، وبعد:

فجمعية أنصار السنة المحمدية كيان دعوي قامت دعوته على أن الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة هي أساس الدين في الاعتقاد والاتباع والتلقي والاستدلال والسلوك والسير إلى الله.

#### فكان من أهدافها:

- الدعوة إلى التوحيد الخالص المطهر من جميع الشوائب، والى حب الله تعالى حبًا صحيحًا صادقًا يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم، حبًّا صحيحًا صادقًا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.

- الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين-القرآن والسنة الصحيحة- ومجانبة البدع والانحرافات ومحدثات الأمور.
  - الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط، عقيدة وعملاً وخلقاً.
- الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما



واستمرت إلى عام: ١٣٨٩ه، وقد صدرت في ثمان وعشرين مجلدًا.

الثانية، مجلة التوحيد، والتي أنشأها فضيلة الشيخ، محمد عبد المجيد الشافعي الرئيس العام للجمعية والذي يعد المؤسس الثاني لها، وتولى هو رئاسة تحريرها، وذلك عام: ١٩٩٣ه- ١٩٧٣م، وقد صدر العدد الأول من المجلة في شهر جمادى الأولى ١٣٩٣ه لتكون بديلاً عن مجلة الهدي النبوي.

وكان من السمات المشتركة بين المجلتين أن الموضوعات المحررة فيهما دارت حول قضايا: تقرير التوحيد والدعوة إليه، وتفقيه الناس في أمور دينهم، ونشر العلم الصحيح، وإحياء تراث الأمة، ومواجهة انحرافات القبورية، والرد على الانحرافات العقدية والفكرية والسلوكية والتحذير من الترويج لها.

ولأهمية دور الجمعية ودعوتها وتأثيرها في المجتمع سواء داخل مصر أو خارجها فقد تناول عدد من الباحثين دعوتها عرضًا ونقدًا في عدد من الرسائل الجامعية، فمن هذه الرسائل الجامعية، فمن هذه الرسائل الجامعية، فمن هذه الرسائل الجامعية،

١- جماعة أنصار السنة المحمدية وجهودها في نشر عقيدة السلف- عرض ونقد، وهي رسالة دكتوراه، للباحث: أحمد محمد طاهر عمر، جامعة أم القرى بمكة المكرمة، كلية الدعوة وأصول الدين، عام: ١٤٢٢هـ- ٢٠٠٢م.

٢- جهود الشيخ محمد حامد الفقي في نشر العقيدة السلفية، وهي رسالة ماجستير، للباحث: موفق بن عبد الله علي كدسة، جامعة أم القرى بمكة المكرمة، كلية الدعوة وأصول الدين، عام: ١٤٢٤هـ- ٢٠٠٤م.

٣- جهود الشيخ محمد حامد الفقي-رحمه الله- في الدعوة إلى الله: دراسة تحليلية وصفية، رسالة ماجستير، للباحث: غازي بن علي بن ثويمر الذباني، الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، كلية الدعوة وأصول الدين، عام: ١٤٣٤هـ ٢٠١٣م.

أ- الشيخ محمد خليل هراس وجهوده في تقرير عقيدة السلف، وهي رسالة ماجستير، للباحث: عبد الله البطي.

جماعة أنصار السنة المحمدية بمصر
 ودورها في محاربة الغلو، وهي رسالة ماجستير.

ثمانية من العلماء من وقت إنشائها إلى هذا الوقت. وهم:

ا- فضيلة الشيخ: محمد حامد الفقي-رحمه الله تعالى- (من عام: ١٣٤٥هـ- ١٩٢٦م إلى عام: ١٣٧٨هـ- ١٩٧٩م).

٢- فضيلة الشيخ الدكتور: عبد الرزاق عفيفي رحمه الله تعالى- (من عام: ١٣٧٩ه- ١٩٥٩م إلى
 عام: ١٣٨٠ه- ١٩٦٠م).

٣- فضيلة الشيخ: عبد الرحمن الوكيل-رحمه
 الله تعالى- (من عام: ١٣٨٠ه- ١٩٦٠م إلى عام:
 ١٣٨٩هـ- ١٩٦٩م).

٤- فضيلة الشيخ: محمد عبد المجيد الشافعي
 المعروف بـ "رشاد الشافعي"-رحمه الله تعالى (من عام: ١٣٩٥ه- ١٩٧٢م إلى عام: ١٣٩٥هـ- ١٩٧٥م).

 هضيلة الشيخ: محمد علي عبد الرحيم-رحمه الله تعالى- (من عام: ١٣٩٥هـ- ١٩٧٥م إلى عام: ١٤١١هـ- ١٩٩١م).

 ٢- فضيلة الشيخ: محمد صفوت نور الدين-رحمه الله تعالى- (من عام: ١٤١١هـ- ١٩٩١ إلى عام: ١٤٢٣هـ- ٢٠٠٢م).

 ٧- فضيلة الشيخ الدكتور: جمال أحمد السيد المراكبي-حفظه الله تعالى- (من عام: ٢٣ ١٥ هـ-٢٠٠٢م إلى عام: ٢٠٠٩م- ١٤٣٠هـ).

 ٨- فضيلة الشيخ الدكتور: عبد الله شاكر الجنيدي-حفظه الله تعالى- (من عام: ٩٠٠٩م- ١٤٣٠هـ إلى عام....) الرئيس الحالي للجلس إدارة الجمعية بمصر.

وقد أنشأ فضيلة الشيخ؛ محمد حامد الفقي-رحمه الله تعالى- آنداك مطبعة السنة المحمدية؛ لنشر كتب السلف وبوجه خاص كتب شيخي الإسلام ابن تيمية وابن القيم، فجمعت محبته لهما بينه وبين شيخي الأزهر الشيخ محمود شلتوت والشيخ عبد المجيد سليم، اللذين أيدا دعوة الشيخ الفقي.

وقد أصدرت جمعية أنصار السنة المحمدية مجلتين تحملان منهاج دعوتها الإصلاحية، وهما:

الأولى: مجلة الهدى النبوي: والتي أنشأها وتولى رئاسة تحريرها فضيلة الشيخ: محمد حامد الفقى-رحمه الله تعالى- عام: ١٣٥٦ه



للباحث: أحمد صلاح عبد الخالق رضوان، الجامعة الإسلامية العالمية، الدراسات الإسلامية، قسم العقيدة والفلسفة والمذهب، عام: ١٤٣٧هـ وقد أشرف على الرسالة فضيلة الشيخ الدكتور: عبد الله شاكر الجنيدي. أستاذ العقيدة والرئيس العام للجمعية.

7- جماعة أنصار السنة المحمدية بمصر وجهودها في الدعوة إلى الله- دراسة تحليلية تقويمية، وهي رسالة دكتوراه، للباحث: بكر بن عبد الحليم محمود أحمد إبراهيم آل هراس، الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، كلية الدعوة وأصول الدين، عام: ١٤٣٨هـ- ٢٠١٧م، وهي الرسالة موضوع تلك النظرات.

وقد أشرف على الرسالة الدكتور: تركي بن عبد الله السكران، أستاذ الدعوة والثقافة الاسلامية المشارك بالجامعة الاسلامية بالمدينة المنورة. وتكونت لجنة المناقشة والحكم على الرسالة من كل من:

الأستاذ الدكتور: أحمد بن ناصر العمار، عضوًا مناقشًا.

الأستاذ الدكتور؛ عبد الله بن سليمان الغفيلي، عضوًا مناقشًا.

وقد اشتمل البحث على: مقدمة، وتمهيد، وثلاثة أبواب تشتمل على تسعة فصول، ثم خلاصة البحث، والتوصيات، والاقتراحات، فالخاتمة، والفهارس.

أما المقدمة فقد اشتملت على: أهمية البحث، وأسباب اختياره، وتساؤلات البحث ومشكلته، وأهداف الدراسة، والدراسات السابقة، ومنهج البحث، وخطته.

أما الباب الأول: فكان بعنوان: جماعة أنصار السنة المحمدية بمصر وجهودها في الدعوة إلى الله.

> واشتمل على ثلاثة فصول: الفصل الأول: بيئة الدعوة

الفصل الأول: بيئة الدعوة لجمعية أنصار السنة المحمدية بمصر.

وقد اشتمل على تمهيد، ومبحثين: التمهيد: التعريف والنشأة لجمعية أنصار السنة المحمدية.

المبحث الأول: الرؤية والرسالة والأهداف

لجمعية أنصار السنة المحمدية. المبحث الثاني: البيئة الدعوية الحاضنة لجمعية أنصار السنة المحمدية.

الفصل الثاني: الأجهزة الرئيسية التي تتكون منها جمعية أنصار السنة المحمدية بمصر والفروع المنبثقة منها.

وقد اشتمل على تمهيد، وثلاثة مباحث:

التمهيد: التخطيط الاستراتيجي لجمعية أنصار السنة المحمدية.

المبحث الأول: الأجهزة الرئيسية التي تتكون منها جمعية أنصار السنة المحمدية.

المبحث الثاني: الفروع المنبثقة من جمعية أنصار السنة المحمدية.

المبحث الثالث: الأعلام المتعاونون مع جمعية أنصار السنة المحمدية.

الباب الثاني: الجهود والمناشط الدعوية لجمعية أنصار السنة المحمدية وآثارها في المجتمع.

وقد اشتمل على فصلين:

الفصل الأول: تقويم جمعية أنصار السنة المحمدية بقياس الأثرية الدعوة إلى الله تعالى في المجتمع.

وتحته ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: أهمية دراسة قياس الأثر في الدعوي في تحسين الأداء والارتقاء به.

المبحث الثاني: تصنيف البرامج والأنشطة الدعوية لجمعية أنصار السنة المحمدية.

المبحث الثالث: رصد العقبات التي تعوق تنفيذ القياس ووضع حلول للتغلب عليها.

الفصل الثاني، تقنيات ووسائل جمعية أنصار السنة المحمدية في الدعوة إلى الله تعالى.

وقد اشتمل على تمهيد، وعشرة مباحث فيها رصد لتلك التقنيات والوسائل.

الفصل الثالث: أساليب جمعية أنصار السنة المحمدية وعلمائها في الدعوة إلى الله تعالى. وتحته تمهيد، وثمانية مباحث، فيها رصد الأساليب الدعوة عند علماء الجمعية.

الباب الثالث: جهود جمعية أنصار السنة المحمدية في الرد على المخالفين وعلاقتهم مع الجماعات الأخرى.

وتحته ثلاثة فصول:



الصحيحة- ومجانبة البدع والانحرافات ومحدثات الأمور.

 أن الولاء والبراء في جمعية أنصار السنة المحمدية على المنهج والاعتقاد لا على الجماعة والأشخاص.

- ترى جمعية أنصار السنة المحمدية أن إصلاح الفرد أصل وأساس في إصلاح المجتمع.

- تأخذ جمعية أنصار السنة المحمدية على كثير من الكيانات والأحزاب انشغالهم بالإصلاح السياسي دون الانشغال بالإصلاح العقدي والمنهجي.

- اتخذت جمعية أنصار السنة المحمدية منهج السلف سبيلاً في التعامل مع الحكام والولاة، فتناصحهم ولا تنابذهم، تسمع وتطيع في المعروف، وتدعو لهم بالهداية والصلاح، ولا تنزع يدا من طاعة.

 تربط جمعیة أنصار السنة المحمدیة علاقات وثیقة مع المؤسسات الدعویة كالأزهر والأوقاف.

- تقف جمعية أنصار السنة المحمدية بالمرصاد للانحرافات العقدية والسلوكية.

 وقفت جمعية أنصار السنة المحمدية بالرصاد لحركة المد الشيعي.

- حذرت جمعية أنصار السنة المحمدية الشباب من خطورة الفكر التكفيري.

- ترى جمعية أنصار السنة المحمدية أن القول في مسائل التبديع كالقول في مسائل التكفير تُراعى فيه الضوابط الشرعية، ولا يُنزَّل على الأعيان إلا بقيام الشروط وانتفاء الموانع.

ثم يختم الباحث بحثه بقوله: ولهذا فلا يجوز تفريقهم ولا تفريق كلمتهم، ومن سعى في هذا أو رماهم بالتحزب المقيت؛ فقد اعتدى عليهم وظلم نفسه، وهذا من الفتون في صدع الصف وتفريق جمعية تترسم هدي النبي صلى الله عليه وسلم.

ثم ختم الباحث بحثه بأحد عشر توصية، وتسعة فهارس.

والبحث مؤلف مبارك من الباحث في تقويم الجماعات حفظه الله تعالى وشكر له جهده. هذا ما يسره الله تعالى في تلك النظرات، وإلى لقاء قريب، والحمد الله رب العالمين. الفصل الأول: المناهج في عصر علماء جمعية أنصار السنة المحمدية بمصر. وتحته مبحثان: المبحث الأول: منهج جمعية أنصار السنة المحمدية السلفي القويم. المبحث الثانى: المناهج المعاصرة.

الفصل الثاني: تقويم المناهج الدعوية والرد عليها.

وتحته خمسة مباحث:

المبحث الأول: الردود العلمية على المناهج الدعوية للجماعات الإسلامية (الصوفية- التبليغ والدعوة- الإخوان...).

المبحث الثاني: الردود العلمية على المناهج لجماعات التحرر الفكري وحركة الإصلاح الديني.

المبحث الثالث: الردود العلمية على شبهات المستشرقين.

المبحث الرابع: الردود العلمية على المذاهب الفكرية (الشيوعية...).

المبحث الخامس: الردود العلمية على شبهات أهل الكتاب.

الباب الثالث: الآثار الدعوية لجمعية أنصار السنة الحمدية داخل الجماعة وخارجها. وتحته ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: الآثار الدعوية لجمعية أنصار السنة المحمدية في مصر.

المبحث الثاني: الآثار الدعوية لجمعية أنصار السنة المحمدية في العالم العربي.

المبحث الثالث: الأثار الدعوية لجمعية أنصار السنة المحمدية في العالم الإسلامي.

النتائج العامة للبحث:

ذكر الباحث ثمانية وعشرين نتيجة خرج بها من بحثه، كان منها:

أن جمعية أنصار السنة المحمدية تدعو
 إلى الله متمثلة مظهرًا من مظاهر التجديد
 والحفاظ على الثوابت.

- أن جمعية أنصار السنة المحمدية يتمثل فيها كثيرٌ من جوانب التكامل المعرية.

- أن جمعية أنصار السنة المحمدية كانت سببًا قويًا لانحصار تيار التصوف.

أن جمعية أنصار السنة المحمدية التزمت
 أخذ الدين من نبعيه الصافيين- القرآن والسنة



# القرآن الكريم والأسرة المسلمة

الساد الرحمن

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله؛ وبعد:

فقد ورد ذكر الأسرة المسلمة في مواضع عديدة من القرآن العظيم، بالإشبارة الصريحة وبالمعنى اللغوي أو الاصطلاحي، وقد تحدثت بذلك السور الطوال والمثين والقصار، وأفردت مساحات واسعة للأسرة وأحكامها، وبينت سبل الحفاظ على ترابط تلك الأسر، من المخاطر التي قد تواجهها فتعصف بها، وبذلك يكون القرآن الكريم، هو الأصل والأساس في بيان شأن الأسرة في مهدها وبداية تكوينها، حتى تلتقي بربها، مهدها وبعثها، وقد فصل القرآن أيضًا مصير هذه الأسريوم القيامة سلبًا وايجابًا.

#### مفهوم الأسرة في الإسلام:

يشمل الزوجين والأولاد وفروعهم، كما يشمل الأصول من الآباء والأمهات، ويدخل فيهم الأجداد.

والأسرة في اللغة؛ مفرد جمعها: أسر. وفي الحديث وزنى رجل في أسرة من الناس، وفي الحديث وزنى رجل في أسرة من الناس، الأسرة عشيرة الرجل وأهل بيته . (النهاية في غريب الحديث والأثر: (٨/١). والأسرة: عشيرة الرجل وأهل بيته. (لسان العرب: ٤/٠). والأسرة، بالضم: أقاربُ الرجل من قبل أبيه (تاج العروس: ٥١/١٠). (الأسرة) المدرع الحصينة وأهل الرجل وعشيرته والجماعة يربطها أمر مُشترك. (المعجم الوسيط: ١٧/١).

وقد جاء في كتاب الله تعالى ذكر الأزواج والبنين والحضدة، بمعنى الأسرة. قال تعالى: " وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُ كُمْ أَزْفُكُمْ وَحَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُ كُمْ أَزْفُكُمْ وَحَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُ كُمْ أَزْفُكُمْ مِنَ الْمُعِينَ مَنْ وَحَفَدَةً وَرَزْفُكُمْ مِنَ الطّيتَنَتِ أَفِي الْبَعْلِي يُؤْمِثُونَ وَيَغْمَتِ اللّهِ هُمْ يَكُفُرُونَ " الطّيتَنَتِ أَفِي الْمَعْلِي يُؤْمِثُونَ وَيَغْمَتِ اللّهِ هُمْ يَكُفُرُونَ " (النحل/٧٧).

قال الشيخ السعدي رحمه الله: "يخبر تعالى عن منته العظيمة على عباده، حيث جعل لهم أزواجها ليسكنوا إليها، وجعل لهم من أزواجهم أولادا تقرّ بهم أعينهم ويخدمونهم، ويقضون حوائجهم، وينتفعون بهم من وجوه كثيرة، ورزقهم من الطيبات من جميع المأكل والمشارب، والنعم الظاهرة التي لا يقدر العباد أن يحصوها". (تفسير السعدي تيسير الكريم الرحمن: وي: 253).

#### بداية تكوين الأسرة:

قَالَ اللّٰهُ تَعَالَى: "يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اَتَّقُوا رَيَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن لِقَسِ وَحِدُو وَخَلَقَ مِنْهَا زُوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَيْمِرًا وَلِمَنَّاهُ" (النساء/1).

قال الإمام أبو جعفر الطبري رحمه الله: عن السدي قال: أسكن آدم الجنة. فكان يمشي فيها وَحْشَا ليس له زوج يسكن إليها. فنام نومة، فاستيقظ، فإذا عند رأسه امرأة قاعدة، خلقها الله من ضلعه، فسألها ما أنت؟ قالت: امرأة. قال: ولم خلقت؟ قالت: لتسكن إلي. قال: وقوله: "وَبَثُ منَهُما رِجَالا كَثِيرًا ونساءً" أي: بث منهما بعد ذلك في

وقرا ابن زيد: (يَخُلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتَكُمْ خُلْقًا مِنْ بَعْد خَلْقِ) قال: خَلْقًا بعد ذلك، قال: فلما أخذ عليهم الميثاق، أماتهم ثم خلقهم في الأرحام، ثم أماتهم، ثم أحياهم يوم القيامة، فذلك قول الله: (رَبِّنَا أَمَّتُنا اثُنتَيْن وَأَحْيَيْتَنَا اثُنتَيْن فَاعْتَرُفْنَا بِذُنُوبِنَا). (تفسير الطبري: فَاعْتَرُفْنَا بِذُنُوبِنَا). (تفسير الطبري:

وقال الله جل شأنه: "هُوَ ٱلَّذِي خُلَقَكُمُ مِن لَّنْسِ وَسِنَوَ وَجَعَلَ مِنْهَا وَوْجَهَا لِيَسَكُنُ إِلَيْهَا فَلَنَا تَعَشَّمُهَا حَمَلَتْ حَمَّلًا خَفِيفًا فَمَرَّتُ مِدٍّ فَلَنَا الْقَلْتُ دَعُوا اللهَ رَبَهُمَا لَهِنَ عَاتَيْتَنَا صَلِامًا لَنكُونَنَ مِنَ الفَلْكَ عَنَ " (الأعداف/١٨٩).

وقال سبحانه: " وَأَلَّهُ خُلْفَكُمْ مِن ثُرَابِ ثُمَّ مِن فُرَابِ ثُمَّ مِن فُلْفِ ثُمَّ مِن فُلْفِ ثُمَّ مِن فُلْفَة فُلْفَة فُلْمَ جَمَلَكُمْ أَزْدَجًا وَمَا تَصْبِلُ مِنْ أَنْقُ وَلا نَضَعُ لِإِلَّا بِعِلْمِيدٌ وَمَا يُعْتَرُه مِن شُمَّرَ وَلا يُنْقَصُ مِنْ عُشُرِهِ لِلْ يَعْلَمُونَ وَلا يُنْقَصُ مِنْ عُشُرِهِ لِلْ يَعْلَمُ مِن عُشُرِهِ لِلْ فَاطِرِهِ 11). لَا فَا كِنْهُ لِيَالُمُ لِيَالُمُ لِيَالُمُ لَيْ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

وقال تعالى: "خَلَقَكُمْ مِن أَفْسِ وَحِدَةِ ثُمُّ جَعَلَ مِنْهَا رَوْجَهَا وَأَرْلَ لَكُمْ مِنَ الأَفْعَي مَعْيَبَةَ أَرْفَجَ عَلَى مِنْهَا رَوْجَهَا وَأَرْلَ لَكُمْ مِنَ الأَفْعَي مَعْيَبَةَ أَرْفَجَ عَلَى مِنْهَ الْمُلُكُ لَا إِلَّهَ ظُلْمَتِ ثَلَقَ فَالْمُلُكُ لَا إِلَّهَ ظُلْمَتِ ثَلَقَ فَأَنَّ نَصْرَفُونَ ﴿ إِلَّهُ رَبِّكُمْ لَكُهُ السَّلُكُ لَا إِلَّهَ عَنْ اللهُ اللهُولُ اللهُ ا

وهذا يفيد بأن الله تعالى خلق هذه الأسر وبث منها الذرية لتعبد الله وحده ولا تكفر به شيئًا، فإن الله يرضى أن يعبدوه ولا يرضى أن يكفروه. وفي عودتهم إليه في الأخرة سيحاسبون على هذا كله.

ولكي يعبدوه جل وعلا بين لهم سبحانه وتعالى المراحل العمرية التي يمر بها الناس، والتفاوت فيما بينهم في الأرزاق، وأنه جعل لهم من أزواجهم ذرياتهم، وأنه تكفل برزقهم حيث أمرهم بعبادته، ومنهم من جحد نعمة الله وعبد من دون الله ما لا

بملك من الخلق والرزق شيئًا.

قال الامام البغوى رحمه الله: والله خلقكم ثم يتوفاكم، صنيانا أو شبانا أو كهولا، ومنكم من يرد إلى أردل العمر، أردئه. وقال مقاتل: يعنى الهرم. وقال قتادة: أردل العُمْر تسعون سنة. روى عن عَلَىٰ قَالَ: أَرْدَلُ الْعُمْرِ خَمْسُ وَسَبْعُونَ سَنَةً. وقيل: ثمانون سنة. لكي لا يعلم بعد علم شَيْئاً، لَكِيالا يَعْقَل بَعْدِ عَقَلَه الْأُوِّل شَيْئًا، إِنَّ الله عليم قديرٌ. والله فضل بعضكم على يَعْضَ فِي الرَّزْقِ: أي يسط على واحد وضيق على آخر وقلل وكثر. فما الذين فضلوا بِرَادُي رِزْقَهِمُ عَلَى مَا مَلَكُتُ أَنْمِانُهُمْ، مِنَ الْعَبِيدِ، فَهُمْ فِيهِ سَواءُ، أَيْ: حَتَّى يَسْتُوُوا هُمْ وَعَبِيدُهُمْ فِي ذَلْكَ، يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى: لا يَرْضُونَ أَنْ يَكُونُوا هِم ومماليكهم فيما رزقتهم سَوَاءُ وَقَدْ جَعَلُوا عَبِيدى شُركائي في ملكى وسلطاني يُلزم به الحجة على المشركين. قوله تعالى: والله جعل لكم مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزُواجِا، يَعْنَى: النَّسَاءَ خَلَقَ مِنْ آدَمَ زُوْجِتُهُ حَوَّاءٍ، وقيلٍ؛ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أي: من جنسكم أزْوَاجِا، وَجَعَل لَكُمْ منْ أزواجِكُمْ بِنينَ وَحَفَدةً، قَالَ ابْنُ مَسْعُود وَالنَّحْمِيُّ: الْحَضْدَةُ أَخْتَانُ الرَّجُلِ عَلَى بَنَاتِهِ. وَعَنِ ابْنِ مَسْعُودِ أَبْضًا أَنَّهُمُ الْأَصْهَارُ، فيكون معنى الآية على هذا القول: وحعل

لَكُمْ مِنْ أَزْوَاحِكُمْ بَنِينَ وَبَنَاتَ تُزَوِّجُونَهُمْ فَيَحْصُلُ بِسَبِيهِمُ الْأَخْتَانُ وَالْأَصْهَارُ. وَقَالَ عكرمة والحسن والضَّحَاكُ: هُمُ الْحُدُمُ. قَالَ مُجَاهدُ: هُمُ الْأَعْوَانُ مَنْ أَعَانَكَ فَقَدُ حَفْدُكُ. وَقَالَ عَطَاءُ: هُمْ وَلَدُ وَلَدُ الرَّجُل الذينَ يُعينُونَهُ وَيَخْدُمُونَهُ. وَقَالَ قَتَادَةً: مهنة تمتهنونهم ويخدمونكم من أولادكم. وقال الكلبي ومقاتل: البنين الصغار والحفدة كِنَارُ الأَوْلادِ الَّذِينَ يُعِينُونَهُ عَلَى عَمَله. وَرَوَى مُجَاهِدُ وَسَعِيدُ بِنُ جُنَيْرِ عَنِ ابْن عَنَّاسِ: أَنَّهُمْ وَلَدُ الْوَلْدِ. وَرَوَى الْعَوْظِ عَنْهُ: أَنَّهُمْ بَنُو امْرَأَةَ الرَّجُلِ لَيْسُوا مِنْهُ وَرَزْقَكُمُ من الطيبات، من النعم الحلال، أفبالباطل، يعنى الأصنام، يُؤْمِنُونَ وَبِنَعْمِتُ اللَّهِ هُمُ يَكُفُرُونَ، يَعْنَى التَّوْحِيدُ وَالْإِسْلامَ، وَقَيلَ: الباطل الشيطان أمرهم بتحريم البحيرة والسائية، وينعمة الله أي يما أحل الله لهم بَكُفُرُونَ، يَجُحَدُونَ تَحَلَيلُهُ. وَيَغْبُدُونَ مَنْ دُونِ اللَّهِ مَا لا يَمُلكُ لَهُمْ رِزْقًا مِنَ السَّماوات، يَعْنِي الْمُطْرِ، وَالأَرْضِ، يَعْنِي النَّبَاتُ، شَيْئًا، قَالَ الأَخْفَشِ؛ هُوَ بِدُلُ مِنَ الرِّزْقِ مَعْنَاهُ أنَّهُمْ لا يَمْلَكُونَ مِنْ أَمْرِ الرَّزْقِ شَيْئًا قَلْيلاً ولا كثيرًا. وقال الْفَرَّاءُ: نصب شيئًا بوقوع الرُّزْق عَلَيْهِ أَيْ لا يَرْزُقَ شَيْئًا، وَلا يَسْتَطيعُونَ، وَلا يُقْدرُونَ عَلَى شَيْءٍ، يَذْكُرُ عَجْزُ الْأَصْنَام عَنُ إيصَالَ نفع أو دفع ضر. (تفسير البغوي

وقال تبارك وتعالى في بيان عاقبة هذه الأسرة في الآخرة إن هي أطاعت ربها، أو إن هي عصت خالقها ورازقها، وأن كلا منهم مسؤول عن نفسه وعمله لا ينفعه أب ولا

أَمْ؛ قَالَ اللّٰهُ عَزْ وجل: " يَوْمُ يَعَزُّ الْوَوُ مِن لَّذِهِ ﴿ وَلَيْهِ وَلَهِ ﴿ أَنْ مَنْهِ مُنْهِ اللّٰهِ اللَّهِ النَّهِ وَتُبَدِّ وَمُهْدِ مَالًا يُقْيِدِ" (عبس: ٣٤- ٣٧).

أَسَر جمع الله شملها حتى في القيامة: قال الله تعالى: "وَاللِّينَ المُّوا وَاتَّكَتْهُمْ فُرِيَّتُهُمْ

بالنَّن لَلْمُثَنَّا بِينَ ذُرِيَّتُهُمْ وَمَّا ٱلنَّتُهُم مِنَّ عَلِهِم بَنَ عَلِهِم فِن مَخْأُو كُلُّ أُنْهِي جَاكُسُبَ رَهِبِنَّا (الطور: ٢١).

وقاً لل سبحانه وتعالى: "بَتَأَيْمًا ٱلْإِسَنُ إِنَّكَ كَامِعُ الْإِسْنُ إِنَّكَ كَامِعُ الْمِسْنُ إِنَّكَ كَامِعُ إِنَّكَ مَا أَمَا مَنْ أُوفَ كِسَهُ مِسَاءً عَلَيْهِ فَي الْمَامُنُ أُوفَ كِسَهُ مِسَاءً غِيمًا ﴿ وَمَعَلِكُ مِسَاءً غِيمًا ﴿ وَمَعَلِكُ الْمُعَالَى اللهُ الْعَلِيهُ اللهُ الْعَلِيهُ اللهُ الْعَلِيهُ اللهُ الل

أسر فرق الله شملها حتى في القيامة: قال الله تعالى: "وأمَّانَ أُونَ كِثَيْهُ وَرَاءَ طَهْرِهِ. ﴿ فَسَوْفَ يَدْعُوا أُنُورًا ﴿ " وَيَسْلَى سَعِيرًا ﴿ " إِنَّهُ كُانَ فِي الْفَالِيدِ مَسْرُولًا ﴿ " إِنَّهُ كُانَ فِي الْفَالِدِ مَسْرُولًا ﴿ " إِنَّهُ مُؤْنَ أَلْ يَعُودُ ﴿ ) فَيْ إِنَّ رَبَّهُ كُانَ فَيْ الْفَالِدِ مَسْرُولًا ﴿ ) إِنَّهُ طَنَّ أَلَ لَنْ يَعُودُ ﴿ ) فَيْ إِنَّ رَبَّهُ كُانَ فَيْ

ب من (الانشقاق: ١٠-١٥).

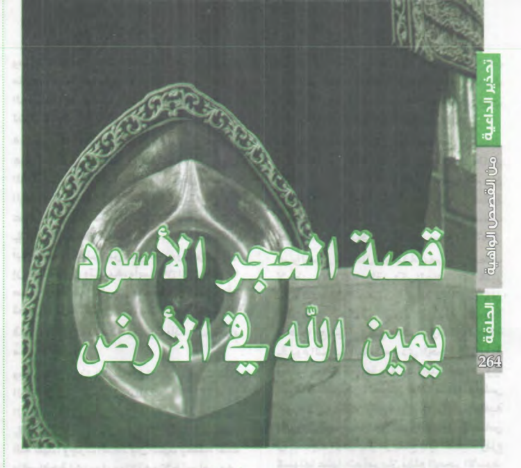
وقال تعالى: " يُعَرَّونَهُمْ يَوَدُّ الْمُحْمُ لَوَ بَعْنَبِي مِنْ عَذَابِ يَوْمِهِ عَنِيهِ ( ) وَسَوجَنِو، وَلَيْهِ ( ) وَضَوجَنِو، وَلَيْهِ ( ) وَضَوجَنِو، وَلَيْهِ ( ) وَضَوجَنِو، وَلَيْهِ ( ) وَضَوجَنُو، وَعَالَمُ مُنْهِدِ ( ) كُلُّ إِنَّهُ لِلنَّوى ( ) مَنْعُوا مَنْ أَمْرُ وَفَوْلُ اللَّهُ وَلَا أَنْهُ وَقَوْلُ اللَّهُ وَلَا اللهِ ( ) مَنْعُوا مَنْ أَمْرُ وَفَوْلُ اللَّهُ وَلَوْلُ اللهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللهُ اللهُ

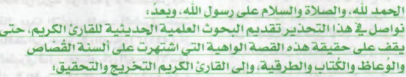
الخلاصة:

أقول إذا كان القرآن الكريم اعتنى بالأسرة وفصل في أمرها من أول خلق الإنسان وتزويجه وانجاب الذرية، ورعاية الذرية، وتربيتها، وبين مصير هذه الأسرة في الآخرة وإيجابا وسلبًا، إيجاب: إن أطاعت ربها جمع يوم شملها وألحق الأحفاد بالأولاد والأولاد بالأجداد، وسلبًا حينما يخسر الخاسرون أنفسهم وأهليهم يوم القيامة، وألا قال في المنتخب الزمر: ١٥).

وإذا كان القرآن أوضح هذه الأمور بهذه العناية الشديدة والتفصيل الدقيق، فإن هذا يظهر أهمية كل إنسان بأسرته وعنايته بها تحقيقًا لقول الله تعالى: يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسكُمْ وَأَهْليكُمُ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحَجَارُةُ عَلَيْهَا مَلاَئكةٌ فَالاَقْ شَيدَادُ لاَ يَعْضُونَ اللَّه مَا أَمَرَهُمُ وَيَضْعُونَ اللَّه مَا أَمَرَهُمُ وَيَهُمْرُونَ» (التحريم:٦).

وفقتا الله 11 يحب ويرضى، والحمد لله رب العالمين.

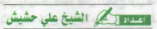




#### أولاً: أسباب ذكر هذه القصة:

١- وجود هذه القصة في بعض كتب السنة الأصلية -كما سنبين من التخريج- يجعل من لا دراية له بالتحقيق وعلل الحديث يتوهم أن هذه القصة صحيحة.

٢- هذه القصة المنكرة جعلت: «الحجر الأسود يمين الله في الأرض يصافح بها عباده»، كما سنبين من حديث جابر مرفوعًا، وفي طريق آخر: «الحجر الأسود يمين الله في الأرض، فمن مسحه فقد بايع الله ألا يعصيه»، كما سنبين من حديث أنس مرفوعًا، وطريق ثالث: «الحجر الأسود يمين الله تعالى في الأرض يصافح بها من شاء من



خلقه ،. من حديث ابن عباس موقوفًا.

٣- هذه الطرق سنبين عللها ونكشف عوارها ونبين عارها وشدة ضعفها، حتى يتبين عدم صحة الحديث، وأن القصة التي جاءت به واهية.

٤- ولقد أورد هذا الحديث المناوي في فيض القدير» (٣/٩٣) (ح١٠٩٤)، ونقل أن ابن الجوزي قال: «هذا حديث لا يصح»، وأن ابن العربي قال: «هذا حديث باطل لا يُلتفت اليه». اهـ.

ومن غابت عنه علة الحديث لم يصل إلى ما

53

وصل إليه هؤلاء الأئمة فيقوم بتأويل الحديث متوهمًا صحته، وكما لا يخفى عند علماء الصناعة الحديثية: «التأويل فرع التصحيح»، لذلك قالوا: «أثبت العرش ثم انقش».

٥- وممن قام بتأويل هذا الحديث أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري المتوفى سنة (٧٧٦ه) في كتابه «تأويل مختلف الحدث» (ص١٤٥) قال: «قالوا: رويتم أن ابن عباس. قال: الحجر الأسود يمين الله تعالى في الأرض يصافح به من يشاء من خلقه». قال أبو محمد -يعني ابن قتيبة-: «ونحن نقول! إن هذا تمثيل وتشبيه، وأصله أن الملك كان إذا صافح رجلاً قبل الرجل يده، فكأن الحجر لله تعالى بمنزلة اليمين للملك تُستلم وتُلثم».

قلتُ: وسنبين علة هذا الحديث وأنه حديث وامِ مُنكَر لا يصح.

وممن قال بهذا التأويل الخطابي؛ حيث نقل الحافظ ابن حجر في الفتح، (١٤١/٣)؛ إن الخطابي قال: معنى أن الحجر الأسود يمين الله في الأرض أن من صافحه في الأرض كان له عند الله عهد، وجرت العادة بأن العهد يعقده الملك بالمصافحة لمن يريد موالاته والاختصاص به. وممن قال بهذا التأويل المحب الطبري حيث نقل الحافظ ابن حجرفي الفتح، (١٤/٣)؛ أن الحب الطبري قال: معناه -أي الحجر الأسود يمين الله في الأرض- أن كل ملك إذا قدم عليه الوافد قبل يمينه، فلما كان الحاج أول ما يقدم فيسن له تقبيله نزل منزلة يمين الملك ولله المثل يسن له تقبيله نزل منزلة يمين الملك ولله المثل الأعلى، اهد. قلت: وهذا تأويل لا يصح لأن الحديث باطل لا يصح كما سنبين.

7- وحقيقة الحجر الأسود بينهما أمير المؤمنين عمر بن الخطاب في حديث في أعلى درجات الصحة؛ حيث أخرجه الإمام البخاري في محيحه، (١٥٩٧)، والإمام مسلم في محيحه، (١٢٧٠)، والإمام أبو داود في السنن، (ح١٨٧٣) عن عمر رضي الله عنه؛ أنه جاء إلى الحجر فقبله فقال: وإني أعلم أنك حجر لا تضرُّ ولا تنفع، ولولا رأيت النبيُ صلى الله عليه وسلم يُقبلك ما قبلتك، اهـ.

٧- نقل الحافظ ابن حجر في «الفتح» (٥٤١/٣)
 تحت شرح هذا الحديث: أن المهلب قال: «حديث عمر هذا يرد على هذا من قال: إن الحجريمين
 الله في الأرض يصافح بها عباده». اهـ.

ومن قبل الحافظ: نقل هذا العلامة ابن بطال المتوفى سنة (٤٤٩هـ) في شرحه للبخاري (٢٧٩/٤)، ط. مكتبة الرشد بالسعودية، عن شيخه الإمام المهلب بن أحمد بن أبي صفرة أسيد بن عبد الله الأسدي الأندلسي مصنف «شرح صحيح البخاري «المتوفى سنة (٤٣٥هـ). ٨- والحجر كما قال الخليفة عمر بن الخطاب لا يضر ولا ينفع، ولقد ذكر الحافظ ابن كثير فِي البداية والنهاية، في سنة (٣١٧هـ) كان القرامطة يحكمون شرق الجزيرة العربية وذهبوا مع رئيسهم أبى طاهر القرمطى إلى مكة في يوم التروية الثامن من ذي الحجة فقتلوافي رحاب مكة وشعابها وفي المسجد الحرام، وفي جوف الكعبة من الحجاج خلقًا كثيرًا، وجلس أميرهم أبو طاهر -لعنه الله- على باب الكعبة والرجال تصرع حوله والسيوف تعمل في الناس في السجد الحرام، وأمر بقلع باب الكعبة، ونزع كسوتها عنها، ثم أمر بأن يُقلع الحجر الأسود، وهو يقول: أين الطير الأبابيل؟ أين الحجارة من سجيل؟ ثم قلع الحجر الأسود وأخذوه إلى بالادهم فكان عندهم اثنتين وعشرين سنة إلى عام (٣٣٩هـ)، ثم رد بفضل الله وما انقطع الحج وما تأثرت أو كان الحج بقلع الحجر وغيبته في هذه الفترة من صنيع هؤلاء الزنادقة الرافضة والعبيدين الذين نبغوافي هذه السنة (٣١٧هـ) بيلاد إفريقية من أرض المغرب، اه.

والله نسأل أن يعيد المسجد الأقصى إلى المسلمين كما أعاد الحجر الأسود من أيدي القرامطة الملحدين، وولا تَهنُوا ولا فَتَرَنُوا وَالنَّمُ الْمُعْوَنَ إِن كُنتُر مُؤْمِنِينَ (آل عمران: ١٣٩).

#### تانياء المتن

والحجر الأسود يمين الله في الأرض ....

رُوِيَ من حديث جابر بن عبد الله، ومن حديث أنس، ومن حديث عبد الله بن عباس، ومن حديث عبد الله بن عمرو بن العاص.



رُوِيَ عن عبد الله بن عباس قال: الحجر الأسود يمين الله في الأرض يصافح بها عباده، أو قال: خلقه كما يصافح الناس بعضهم بعضًا ..

أخرجه ابن قتيبة في غريب الحديث (٣٣٧/٢)، ط العاني ببغداد-: عن إبراهيم بن يزيد عن عطاء، عن ابن عباس موقوفا عليه وهذا حديث ساقط علته إبراهيم بن يزيد. قال الذهبي في الميزان (٢٥٤/٧٥١): وإبراهيم بن يزيد الخوزي عن عطاء وغيره قال أحمد والنسائي: متروك، وقال ابن معين: ليس بثقة، وقال البخاري: سكتوا عنه. وقال الذهبي في الموقظة (ص٨٤): وأما قول البخاري: سكتوا عنه: فظاهرها أنهم ما تعرضوا له بجرح ولا تعديل وعلمنا مقصده بها بالاستقراء: أنها بمعنى: تركوه، اهد. فالحديث واه لا يصح.

سادسا: تخريج وتحقيق حديث عبد الله بن عمرو:

رُويَ عن عبد الله بن عمرو قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يأتي الركن يوم القيامة أعظم من أبي قبيس، له لسان وشفتان يشهدان لمن استلمه بالحق، وهو يمين الله عز وجل التي يصافح بها خلقه.

أخرجه الحافظ الطبراني في المعجم الأوسط، (ح/٥) وقال: «لم يرو هذا الحديث عن عبد الله بن عمرو الأحيث عبد الله بن المؤمل». أهـ، وعبد الله بن المؤمل علة هذا الحديث ولذلك عندما أخرجه الحاكم في المستدرك، (٥٧/١) المؤمل وأو،، وقال الحافظ ابن حجر الله بن المؤمل وأو،، وقال الحافظ ابن حجر في التهذيب، (٦/٤٤): «قال أبو داود: «منكر الحديث، وقال أحمد بن حنبل: «أحاديثه مناكير». أهـ، وقال أبن عدي في «الكامل، مناكير». أهـ، وهال أحاديث المرويه الضعف عليه بين، أهـ، وهذه الأحاديث تزيد قصة الحجر بين، أهـ، وهذه الأحاديث تنيد قصة الحجر بين، أهـ، وهذه الأحاديث تنيد قصة الحجر بين، أهـ، وهذا على وهن لشدة ضعفها.

هذا ما وفقتي الله إليه وهو وحده من وراء القصد. رُوي عن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الحجرُ يمينُ الله عليه وسلم: «الحجرُ يمينُ الله عبادهُ».

ا- أخرجه الخطيب في «تاريخ بغداد» (٣٢٨/٦)، وابن عدي في «الكامل» «الكامل» (١٧٢/٣٤/١)، ومن طريقه ابن الجوزي في «العلل المتناهية» (٢/٥٧٥) (ح٤٤٤)، وعلته إسحاق بن بشر الكاهلي، قال الإمام الذهبي في «الميزان (٢/٩٨/١٨٤)؛ «تركوه، وكذبه علي بن المديني، وقال الدار قطني كذاب متروك»، اهـ.

وقال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين، (١٣٥/١)، وكان يضع الحديث، لا يحل كتابة حديثه إلا على جهة التعجب فقط، اله..

٧- وأخرجه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٢١٧/٥٢) من حديث جابر مرفوعًا وعلته؛ أبو علي الأهوازي، قال الإمام الذهبي في «الميزان» (١٩١٦/٥١٢/١)؛ «الحسن بن علي بن إبراهيم بن يزداد الأستاذ أبو علي الأهوازي المقري صنف كتابًا في الصفات أتى فيه بموضوعات وفضائح»، وقال الخطيب؛ «كذاب في الحديث والقراءات جميعًا». اهـ.

#### رابعا: تخريج وتحقيق حديث أنس بن مالك:

رُوِيَ عن أنس بن مائك قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الحجر يمين الله فمن مسح يدهُ على الحجر، فقد بايع الله عز وجلً أن لا يعصيهُ.

أخرجه أبو منصور الديلمي في «مستد الفردوس» (ح١٤٥٥- الغرائب الملتقطة) من طريق العلاء بن مسلمة أبي سالم الرواس، حدثنا أبو حفص العبدي، عن أبان، عن أنس مرفوعًا وعلته العلاء بن سلمة، قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٣/١٠٥/٣)؛ «قال ابن حبان يروي الموضوعات عن الأثبات»، وقال أبو طاهر: يضع الحديث، وقال الأزدي: لا تحل الرواية عنه»، فالحديث موضوع.



كرر البحار شي بياق شميش الأحاديث الاتصار

٩٥٩- ، كان النبي صلى إلله عليه وسلم يأخذ من لحيته من عرضها وطولها ...

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الترمذي في السنن، (ح٢٧٦٢) قال: حدثنا هناد، حدثنا عمر بن هارون، عن أسامة بن زيد، عن عمروبن شعيب، عن أبي، عن جده به، وعلته: عمر بن هارون البلخي، وهو كما بينا آنفًا: كذاب خبيث، متروك الحديث.

فائدة: لقد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم في أعلى مراتب الصحة في الحديث المتفق عليه، حيث أخرجه الإمام البخاري في مصحيحه، (ح٢٥٩)، والإمام مسلم في مصحيحه، (ح٢٥٩) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: وخفوا الشوارب، وأعفوا اللحي،

٩٦٠ ، من أحيا ليلتي العيد ايمانا واحتسابًا، لم يمت قلبه يوم تموتُ القلوب،.

الحديث لا يصح، أخرجه الإمام الحافظ أبو القاسم الأصبهاني في الترغيب والترهيب، (٢٤٨/١) (٣٧٣) من طريق عمر بن هارون البلخي، عن ثور بن يزيد، عن خالد بن معدان، عن أبي أمامة الباهلي مرفوعًا، وعلته: عمر بن هارون وهو كما بينا آنفًا: كذاب خبيث متروك الحديث.

٥٦١- «الرجل الصالح يأتي بالخبر الصالح، والرجلُ السوءُ يأتي بالخبر السوء -

الحديث لا يصح، أخرجه أبو نعيم يا «الحلية» (٩٥/٣)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٣٦١/٤٥)، ط. دار الفكر من طريق محمد بن القاسم الطالقاني عن عمر بن هارون، عن داود بن أبي هند، عن سعيد بن المسيب، عن أبي هريرة مرفوعًا، وعلته؛ عمر بن هارون، وهو كما بينا: «كذاب خبيث متروك الحديث»، ومحمد بن القاسم: «كان يضع الحديث»، كذا في «الميزان» (٨٠٦٩/١١/٤) للذهبي.

٩٥٨ من أحسن منكم أن يتكلم بالعربية فلا يتكلمن بالفارسية فإنه يورث النفاق ..

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار، (ص١/٦٣)، مكتبة الحرم النبوي (الحديث) رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧).

وقال: «ك: عن ابن عمر، قلت: «ك، ترمز إلى «المستدرك» للحاكم، وهذا تخريج بغير تحقيق، فيتوهم من لا دراية له أن الحديث موضوع صحيح وهو كما سنبين حديث موضوع كذب مختلق مصنوع. فالحديث أخرجه الحافظ أبو عبد الله الحاكم النيسابوري في «المستدرك» (٤/٧٨) قال: حدثني أبو عمرو سعيد بن القاسم بن العلاء المطوعي، حدثنا أحمد بن الليث بن الخليل، حدثنا إسحاق بن إبراهيم الجريري ببلخ، حدثنا عمرو بن هارون، حدثنا أسامة بن زيد الليثي، عن ابن عمر مرفوعاً.

وعلته: عمر بن هارون: قال الحافظ المزي في تهذيب الكمال، (٤٩٠١/١٦٢/١٤): 
معر بن هارون بن يزيد أبو حفص البلخي روى عن أسامة بن زيد الليثي وآخرين، وقال الإمام الذهبي في «الميزان» (٣٢٣/٢٢٨/٣): 
عمر بن هارون البلخي قال يحيى بن معين: «كذاب خبيث»، وقال ابن مهدي وأحمد، والنسائي: «متروك الحديث»، وقال أبو علي المديني: «ضعيف جدًا»، وقال أبو علي النيسابوري: «متروك»، وقال صالح جزرة: النيسابوري: «متروك»، وقال صالح جزرة: النيسابوري: «متروك»، وقال مالح جزرة: النيسابوري: «متروك»، وقال مالح جزرة: النيسابوري: «متروك»، وقال مالح جزرة: النيسابوري: «التلخيص» فقال: «عمر كذّبه الدهبي في «التلخيص» فقال: «عمر كذّبه ابن معين وتركه الجماعة».

وحدث عنه البخاري حديثا، وحدث عنه مسلم وأبو داود بجملة وافرة، وروى أبو داود والنسائي والترمذي وابن ماجه عن رجل عنه، وحدث عنه ولداه صالح وعبد الله، وابن عمه حنبل بن إسحاق، وشيوخه: عبد الرزاق وحدث عنه ابن المديني وابن معين وأبو قلابة وأبو زرعة وأبو حاتم وبقي بن مخلد وعبدوس العطار وغيرهم كثير. لم يتزوج أحمد إلا بعد سن الأربعين، وأنجب من زوجاته: صالح وعبد الله وسعيد، وغيرهم غير أنهم ماتوا صغارًا.. وعن سمته وحسن مظهره يقول ابن عبد الحميد الميموني: (ما أعلم أني رأيت أحدًا أنظف ثوبًا؛ ولا أشد تعاهدا لنفسه في: شاربه وشعر رأسه وشعر بدنه، ولا أنقى ثوبًا وأشده بياضًا، من أحمد بن حنبل).. وعن حاله مع الله يحكى ابنه عبد الله أنه كان (أزهد الناس وأصبرهم على الوحدة، لم يره أحد إلا في مسجد أو حضور جنازة أو عيادة مريض، وكان يكره المشي في الأسواق.. وكانت له ختمة في كل سبع



نماذج تُحتذى من أعلام وأئمة أهل السنة

market w

1 Believe

al Strang

WB L

معتقد أئمة المذاهب الأربعة

رابعًا: مجمل معتقد (الإمام أحمد بن حنبل) في توحيد الصفات وسائر قضايا الاعتقاد

الحديد الله والمساكة والساكم على وسول الله وحلى الله وصحيه ويه والاد سويصه كالحملة رسع حقيل هم الإمام وهبيع الإسلام ألي ديد الأنه أحدد رج محدد يع حصال يع مالال يع السلم يع الدريسي क्षिया रहेगा कि विक्रीमा क्यांत्रमा करहेगी الحد الاقباد الأعلام

ا المايم الدروقر

ب يونوا بيلام بالله والإستان والمتالا والمتالا والمتالا والمتالد

Wheeler & Color Weld and Will

I Yala Care all or Care to the william of the

57

ليال، سوى صلاة النهار، وكان ساعة يصلي عشاء الآخرة ينام نومة خفيفة، ثم يقوم إلى الصباح يصلي ويدعو)، كما يحكي عنه ابنه صالح أنه (كان يصوم ويُدمن، ثم يُفطر ما شاء الله، ولا يترك صوم الاثنين والخميس وأيام البيض)؛ يقول المروذي؛ (كنت مع أبي عبد الله نحوا من أربعة أشهر بالعسكر لا يدع قيام الليل وقراءة النهار).

وعن أخلاق الإمام أحمد يحكي المروذي - فيما ذكره الذهبي في السير ١١/ ٢٢٠ - أنه (كان لا يجهل. وإن جُهل عليه حَلَمَ واحتمل، ويقول: يكفي الله)، ولم يكن بالحقود ولا العجول، كثير التواضع، حسن الخلق، دائم البشر، لمين الجانب، ليس بفظ، وكان يحب في الله ويبغض في الله، وإذا كان في أمر من الدين اشتد له غضبه، وكان يحتمل الأذى من الجيران.. كما حكى عنه ابن علية أن (الناس المجتمعين في مجلسه كانوا نحو خمسة آلاف أو يزيدون، منه حسن الأدب والسنمت).. وحكى عنه منه حسن الأدب والسنمت).. وحكى عنه يحيى بن معين أنه (كان محدثًا وحافظًا وعالمًا وورعًا وزاهدًا وعاقلًا) كما كان مهاباً.

أما عن مؤلفاته فيأتي في مقدمتها: (المسند) الذي يحوي ثلاثين ألف حديث اختيرت من بين خمسين وسبعمائة ألف، رواها أحمد عن مائتين وثلاث وثمانين شيخا .. وكتاب: (العلل) و(الناسخ والمنسوخ) و(الزهد) و(السائل) و(الفضائل) و(الفرائض) و(المناسك) و(الإيمان) و(الأشرية) و(طاعة الرسول) و(الرد على الجهمية).. يقول ابنه عبد الله: (قال لي أبو زرعة: أبوك يحفظ ألف ألف حديث، قال الذهبي: (هذه حكاية صحيحة في سَعة علمه وكانوا يعدون في ذلك: المكرر، وكذا الأثر وفتوى التابعي وما فسر، ونحو ذلك. فقد كان علماء الحديث يروونها بالأسانيد، ويعُدونها كالأحاديث).. ويقول ابن المديني: (ليس في أصحابنا أحفظ من أحمد، وبلغني أنه لا يحدُث إلا من كتاب، ولنا فيه أسوة).. رفض رحمه الله قضاء اليمن، وابتلى في زمن المعتصم وابنه الواثق بفتنة خلق القرآن ونفي

الصفات عن الله فصبر، حتى رفع المتوكل المحنة عنه وعن الناس.. وبعد رحلة عطاء توقي رحمه الله سنة ٢٤١هـ عن عمر يناهز السبعة والسبعين عاماً، وقد شهد جنازته مئات الآلاف.

#### معتقد الإمام أحمد في توحيد الصفات:

اورد ابن أبي يعلى في (طبقات الحنابلة)
 ١٥/٦عـن المحروذي قال: «سألت أحمد بن حنبل عن الأحاديث التي تردها الجهمية في: (الصفات) و(الرؤية) و(الإسراء) و(قصة المعرش) فصححها وقال: (تلقتها الأمة بالقبول وتمر الأخباركما جاءت)».

٢) كما أورد بنفس المصدر ٥٩/١ من أحمد قوله: من زعم أن الله لا يُرى في الآخرة، فهو كافر مكذب بالقرآن،

٣) وفي (درء تعارض النقل والنقل) ٢/ ٣٠ عنه ما نصه: ، نحن نؤمن بأن الله على العرش كيف شاء وكما شاء، بلا حد ولا صفة يبلغها واصف أو يحده أحد، فصفات الله منه وله، وهو كما وصف نفسه لا تدركه الأبصار،

أ وأخرج اللالكائي في (شرح اعتقاد أهل السنة) (٥٠٧/٢) عن حنبل أنه سأل أحمد عن الرؤية فقال: وأحاديث صحاح نؤمن بها ونقر، وكل ما روي عن النبي بأسانيد جيدة نؤمن به ونقر.

ه) وأخرج بنفس المصدر (١٥٧/١) عن عبدوس العطار قال: سمعت أحمد بن حنبل يقول: والقرآن كلام الله وليس بمخلوق، ولا تضعف أن تقول ليس بمخلوق، فإن كلام الله منه وليس منه شيء مخلوق.

آ) وفي عقيدة أحمد من رواية العطار بـ (جمهرة عقائد أئمة السلف) لمحمد محب الدين أبو زيد ص١٨١ أن من السنة اللازمة التي من ترك خصلة منها لم يكن من أهلها: "أحاديث الرؤية كلّها، وهي وإن نبت عن الأسماع واستوحش منها المستمع، فإنما عليه الإيمان بها لا نرد منها حرفاً واحداً، وأن الله يكلم العباد يوم القيامة ليس بينه وبينهم ترجمان".

٧) وجاء في (كتاب المحنة) ص١٨ لحنبل أن
 الأمام أحمد قال: «لم يزل الله متكلمًا، والقرآن

٩) وأورد ابن أبي يعلى ١/ ١٨٥ عن عبد الله بن أحمد قال: وسألت أبي عن قوم يقولون: الكلم الله موسى لم يتكلم بصوت؟؛ فقال أبي: تكلم الله بصوت، وهذه الأحاديث نرويها كما جاءت،

١٠) وأورد ابن الحوزي في (مناقب أحمد) ص ٢٢١، كتاب أحمد بن حنبل لسدد، وفيه: وصفوا الله بما وصف به نفسه، وانفوا عن الله ما نقاه عن نفسه،

١١) وجاء في (الرد على الجهمية) لأحمد ص٩٧ قوله: «وزعم جهم بن صفوان أن من وصف الله بشيء مما وصف به نفسه في كتابه أو حدث عن رسوله كان كافرًا وكان من المشبهة، فأضل كلامه بشرا كثيرا،

١٢) وقال بنفس المصدر ص١٤٦: "أخبرنا الرب أنه في السماء فقال: عَلَمِتُمْ مَن فِ السَّمَلِّو ، (الماك:١٦، ١٧)"، وسياق الأبيات في ذلك وختمها بقوله تعالى: ﴿ وَهُمَّ ٱلْمَالُ ٱلْمَالِيُّ الْمَالِيُّ الْمَالِيُّ الْمَالِيُّ ا (البقرة:٢٥٥) وعقب يقول: "فهذا خبر الله، أخبرنا أنه في السماء، ووجدنا كل شيء أسفل منه مذموما بقوله جل ثناؤه: ﴿ إِنَّ الْتَعِنِينَ إِنْ ٱلدُّرُكِ ٱلْأَسْفَالِ مِنْ ٱلنَّارِ ، (التساء:١٤٥)، وقوله: وقال الذين كفروا ربنا أرنا اللذين أضلانا من الإنس والجن نجعلهما تحت أقدامنا ليكونا من الأسفلين، (فصلت: ٢٩)". نهيه عن علم الكلام والخصومات في الدين؛ ١٣) كما أخرج ابن بطة في (الإبانة) ٢/ ٥٣٨ عن أبي بكر المروذي قال: اسمعت أبا عبد الله يقول: من تعاطى الكلام لم يفلح، ولم يخل أن يتجهم السوار المالكات المشا

١٤) وأخرج بنفس المصدر عن عبيد الله بن حنيل قال: محدثني أبي قال: سمعت أبا عبد الله يقول: عليكم بالسنة والحديث وينضعكم الله به، وإياكم والخوض والجدال

والمراء فإنه لا يفلح من أحب الكلام، وكل من أحدث كلامًا لم يكن آخر أمره إلا إلى بدعة، لأن الكلام لا يدعو إلى خير، ولا أحب الكلام ولا الخوض ولا الجدال، وعليكم بالسَّان والأثار والفقه الذي تنتفعون به، ودعوا الجدال وكلام أهل الزيغ والمراء، أدركنا الناس ولا يعرفون هذا، ويجانبون أهل الكلام، وعاقبة الكلام لا تئول إلى خير،

١٥) وقال أحمد بنفس المصدر ٢/ ٥٤٠ ﴿إِذَا رأيت الرجل يحب الكلام فاحذره،

١٦) وأورد ابن عبد البرفي جامع بيان العلم ٢/ ٩٥عن أحمد قال: إنه لا يفلح صاحب كلام أبدًا، ولا تكاد ترى أحدًا نظر في الكلام الا وفي قلبه دغل، المناسلة عمل المنا

١٧) وأخرج الهروى في (ذم الكلام) عن أحمد: "لست بصاحب كلام، ولا أرى الكلام في شيء من هذا، إلا ما كان في كتاب الله أوفي حديث رسول الله، فأما غير ذلك فإن الكلام فيه غير They have the flower.

١٨) وأخرج ابن الجوزي في (مناقب أحمد) ص ٢٠٥ عن أحمد قال: ولا تجالسوا أهل الكلام وإن (دُنُوا) عن السُّنَة ..

١٩) وأخرج له العطار في روايته - كما في (الحمهرة) ص١٨١ - قوله ضمن أصول السنة: "ترك البدع، وترك الخصومات في الدين، وترك الجلوس مع أهل الأهواء، وترك 

ومما ورد عنه في بقية مسائل الاعتقاد: ١٩) ما جاء في طبقات الحنابلة ١/ ١٦ من أنه "سُئل عن التوكل، فقال: قطع الاستشراف؛ بالإياس من الخلق،

٢٠) وجاء في كتاب (السُّنَّة) للإمام أحمد ص٨٦ قوله: والقدر خيره وشره وقليله وكثيره وظاهره وباطنه وحلوه ومره ومحبوبه ومكروهه وحسنه وسينه وأوله وآخره، من الله، قضاءُ قضاه على عباده وقدرٌ قدره، ولا يعدو واحد منهم مشيئة الله ولا يجاوز قضاءه .. الله علا الله الله الله الله الله

٢١) وجاء بنفس المصدر ص٧٧ أن: دمن السُّنَّة ذكر محاسن أصحاب رسول الله كلهم

أجمعين، والكف عن ذكر مساوئهم والخلاف الذي شجر بينهم، فمن سب أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أو أحدًا منهم فهو مبتدع، رافضي خبيث مُجلف، لا يقبل الله منه صرفًا ولا عدلاً، بل حبهم سُنْة، والدعاء لهم قرية، والاقتداء بهم وسيلة، والأخذ بآثارهم فضيلة،

(۲۲) وقال عبد الله بن أحمد كما في كتاب (السنة) ص٢٣٥، سألت أبي عن الأئمة فقال؛ أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي ... وفيه قوله: ثم أصحاب رسول الله بعد الأربعة خير الناس، ولا يجوز لأحد أن يذكر شيئًا من مساوئهم ولا يطعن على أحد منهم بعيب ولا بنقص، فمن فعل ذلك فقد وجب على السلطان تأديبه وعقوبته، ليس له أن يعفو عنه ...

٢٣) كما أورد ابن الجوزي في (مناقب أحمد) رسالة أحمد إلى مسدد وفيها ص١٧٠: وأن تشهد للعشرة أنهم في الجنة.. وكل من شهد له النبي شهدنا له بالجنة..

العطار العنة الملازمة التي من لم يؤمن بها لم ضمن السنة الملازمة التي من لم يؤمن بها لم يكن من أهلها: "الأيمان بعناب القبر، وأن هذه الأمة تفتن في قبورها، وتسأل عن الإيمان والاسلام ومن ربه ومن نبيه، ويأتيه منكر وتكير كيف شاء الله وكيف أراد.. والإيمان بشفاعة النبي وبقوم يخرجون من النار بعدما أحرقوا فيؤمر بهم إلى نهر على باب الجنة كما جاء في الأشر".

(٢٥) وفي ضمنها أيضاً: "السمع والطاعة للأنمة البر والفاجر، والغزو ماض مع الأمراء إلى يوم القيامة البر والفاجر، لا يترك. وصلاة الجمعة خلفه وخلف من ولى: ركعتين، من أعادهما فهو مبتدع تارك للأثار مخالف للسنة، ليس له من فضل الجمعة شيء، فلا يكن في صدرك من ذلك شك"، وما كان لنا أن نتوسع في هذا لولا أن رأينا من يخالف ذلك في زماننا.

ويتابع قائلاً: "ومن خرج على إمام من أئمة المسلمين – وقد كان الناس اجتمعوا عليه بأي وجه كان بالرضا أو بالغلبة – فقد شق هذا الخارج عصا المسلمين، وخالف الآثار عن رسول

الله، فإن مات الخارج عليه مات ميتة جاهلية، ولا يحل قتال السلطان ولا الخروج عليه لأحد من الناس، فمن فعل ذلك فهو مبتدع على غير السنة والطريق، وقتال اللصوص والخوارج جائزة إذا عرضوا للرجل في نفسه وماله، يدفع عنهما بكل ما يقدر عليه".

٢٦) وفي ضمنها كذلك: "من لقي الله بذئب يجب له به النار تانبأ غير مصر عليه، فإن الله يتوب عليه ويقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات.. والا فأمره إلى الله".

٧٧) وجاء في معتقده من رواية الأندرابي بالجمهرة ص١٩٣٠: "والدعاء لأئمة المسلمين بالصلاح، ولا تخرج عليهم بسيفك، ولا تقاتل في فتنة والزم بيتك". إلى أن قال: "هذا ما اجتمع عليه العلماء في جميع الآفاق".

٢٨) وبمعتقده من رواية الزرندي بالجمهرة ص١٩٦ ما نصه: "والإيمان قول وعمل. يزيد وينقص زيادته إذا أحسنت ونقصانه إذا أسأت، ويخرج الرجل من الإيمان إلى الإسلام، ولا يُخرجه من الإسلام شيء إلا الشرك بالله أو يُردُ فريضة جاحداً بها، فإن تركها كسلاً أو تهاونا كان في مشيئة الله".

٢٩) وفيها، "ولا تتألى على أحد من المسلمين أن
 تقول، فلان في الجنة وفلان في النار، إلا العشرة
 الذين شهد لهم النبي عليه السلام بالجنة".

") وبمعتقده من رواية الاصطخري بالجمهرة ص٠١١ - من مذاهب أهل العلم وأصحاب الأثر وأهل السنة المتمسكين بعروقها المعروفين بها المقتدى بهم فيها - ما نصه: "والخلافة في قريش ما بقي في الناس اثنان، ليس لأحد أن ينازعهم فيها ولا يخرج عليهم، ولا نقر لغيرهم بها إلى قيام الساعة.. والانقياد إلى من ولاه الله أمركم، لا تنزع يدا من طاعته، وتسمع وتطيع إلا في معصية، وليس لك أن تخرج عليه ولا تمنعه حقه، والإمساك في تخرج عليه ولا تمنعه حقه، والإمساك في الفتنة سنة ماضية واجب لزومها، ولا تُعنَ على فتنة بيد ولا لسان، ولكن اكفف يدك ولسانك في وهواك"ا.هـ

هذا مجمل معتقد إمام أهل السنة رحمه الله.. جمعنا الله وإياد في مستقر رحمته، اللهم آمين.

١١١ - السنة الواحدة والخمسور

<del>ર્જ્યાના પેસ્સ ક્રેન્ક્રિ</del>નિયો ધીજો ધ્ય ટ્રાફ્સ ધાન્સ્ક્રિનિ સ્ટ્રોસો ધ્યેન્યો વ્જ્ઞાર વિસ્થી <u>પ્ર</u>

61

Upload by: altawhedmag.co

أولاً: قام بدراسة هذه المسألة عدد من الباحثين العاصرين منهم:

الدكتور: سعود الفنيسان في بحثه: الآثار الواردة في العمرة المكية - رواية ودراية. الله كتور أحمد الحديث في بحثه: عمرة المكن:

الدكتور؛ أحمد الحبيب في بحثه؛ عمرة المكي، دراسة فقهية مقارنة.

الدكتور؛ عبد الله الغطميل في بحثه: تكرار العمرة والإكثار منها دراسة فقهية مقارنة.

الدكتور؛ إبراهيم الصبيحي في كتاب؛ المسائل المشكلة من مناسك الحج والعمرة.

الدكتور؛ فؤاد الهاشمي في بحثه؛ ابن تيمية والعمرة المكية.

ثانيًا: بيان مذاهب أهل العلم في تكرار العمرة في سفرة واحدة.

أولاً: ذهب جمهور أهل العلم إلى مشروعية، بل إلى استحباب تكرار العمرة في السنة، وتأكدها في حق كل من دخل مكة سواء كان من أهلها أو من غير أهلها، ويكفي في الدلالة على ذلك؛ حديث أبي هريرة رضي الله عنه؛ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما، والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة، أخرجه المبخاري (١٧٧٣)، ومسلم (١٣٤٩).

ففي قوله صلى الله عليه وسلم: «العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما ، دلالة على أشياء منها: الأول: الترغيب في تكرار العمرة واستحبابه، وهذا مجمع عليه لا خلاف فيه.

قال ابن المُلقن في التوضيح (١٢ /٢١٤): «وفيه: الترغيب في تكرار العمرة».

الثاني، أنه لا فرق فيه بين عمرة المكي وغيره. الثالث: استحباب تكرار العمرة، ولم يفرق النص بين تكرار العمرة في سفرة واحدة أو سفرات. الرابع: ليس في الحديث بيان لمدة تكون بين العمرتين.

الخامس: قوله: «كفارة»: أي: ماحية مشتقة من الكفر وهو التغطية والستر.

وقوله: «لما بينهما» أي: لما وقع بين العمرتين من الدنوب.

وقوله: «كفارة لما بينهما»: دال على أن تكرار العمرة له فضل زائد عن مجرد الأجر المتحقق من أداء كل عمرة من العمرتين، وهو أنه يكفر ما بينهما من الأثم كما سبق.

السادس: قوله: «الحج المبرور»: أي: المقبول،

وهو الذي لا يخالطه إثم، مشتق من البر وهو الإحسان.

وقوله: وليس له جزاء إلا الجنة: لأنه أجل الأعمال فجزاؤه أكمل الجزاء.

ثانيًا: حكم تكرار العمرة في السفرة الواحدة، وله صورسبق ذكرها:

أما الصورة: الأولى، والثانية:

أن يخرج من مكة إلى ما بعد أحد المواقيت لبعض شأنه، ثم يريد دخولها محرمًا بالعمرة. أن يخرج من مكة إلى الحل ولا يبلغ أحد المواقيت لبعض شأنه، ثم يريد دخولها محرمًا بالعمرة.

فالجمهور على استحباب العمرة فيهما، بل حكي في ذلك الإجماع \_ خاصة في الصورة الأولى منهما \_ والحديث السابق من أدلة القائلين بالاستحباب، وأيضًا عمرته صلى الله عليه وسلم بعد عوده من حنين في ذي القعدة من العام الثامن للهجرة دالة على جوازها، فهي من عمرة الداخل إلى مكة لا من عمرة الخارج منها، فلا نظيل بذكرهما.

وأما الصورة: الثالثة، وهي:

أن يقصد الخروج من مكة إلى الحل للإحرام بالعمرة، سواء كان إلى الميقات أو إلى الحل دون الميقات.

فهي موضع الأشكال، وقد ذهب أهل العلم فيها إلى ثلاثة أقوال مشهورة:

الأول: كراهة فعل العمرة في هذه الصورة، وهو قول طاووس، وروي ذلك عن الحسن البصري ومحمد بن سيرين، وسعيد بن جبير.

وقال إبراهيم النخعي: كانوا لا يعتمرون في السنة إلا مرة واحدة.

وهو أحد قولي أحمد في رواية الأثرم ومحمد بن الحكم والميموني، ولازم قول المالكية القول بكراهة تكرار العمرة في سفرة واحدة.

قال طاووس: الذين يعتمرون من التنعيم ما أدري يؤجرون عليها أو يعذبون؟

قيل له: فلم يعذبون؟١

قال: لأنه يدع الطواف بالبيت ويخرج إلى أربعة أميال ويجيء وإلى أن يجيء من أربعة أميال قد طاف مائتي طواف، وكلما طاف بالبيت كان أفضل من أن يمشي في غيره شيء ، (مجموع الفتاوى جمع عبد الرحمن بن القاسم



62

يحضن ولم يقرن، وترجع هي بعمرة في ضمن حجتها، فأمر أخاها أن يعمرها من التنعيم تطييبًا لقلبها، ولم يعتمر هو من التنعيم في تلك الحجة ولا أحد ممن كان معه،.

الثالث: مشروعية ذلك وجوازه، بل استحبابه، وهو قول جمهور أهل العلم، وهو مذهب الحنفية، والراجح عند طائفة من المالكية، وقول أحمد إذا حمم شعره ونبت.

قال أبو عمر ابن عبد البرية التمهيد (٢٠ / ٢١): . لا أعلم لمن كرد العمرة في السنة مرارًا حجة من كتاب ولا سنة يجب التسليم لمثلها، والعمرة فعل خير، وقد قال الله عز: ووَأَنْكُولُ النّبِيرُ لَمُنْكُمُ مُنْكُوبُ ، (الحج: ٧٧)؛ فواجب استعمال عموم ذلك، والندب إليه حتى يمنع منه ما يجب التسليم به ".

وقال في الاستذكار (٢٥/ ٢٥١): «والجمهور على جواز الاستكثار منها في اليوم والليلة؛ لأنه عمل بر وخير، فلا يجب الامتناع منه إلا بدليل ولا دليل أمنع منه، بل الدليل يدل عليه بقول الله عزوجل -: «وَأَنْصَلُوا اللّهُ عَلَيْكُمْ مُنْ الْحُدِينَ اللّهُ الرّحِج: ٧٧).

وقال ابن قدامة في المغني (٣/ ١٧٤): ،قال أحمد: إذا اعتمر فلا بد من أن يحلق أو يقصر وفي عشرة أيام يمكن حلق الرأس؛ فظاهر هذا أنه لا يستحب أن يعتمر في أقل من عشرة أيام. وقال في رواية الأثرم: إن شاء اعتمر في كل شهر. وقال بعض أصحابنا: يستحب الإكثار من الاعتمار.

وقال النووي في المجموع (٧ / ١٤٧ \_ ١٤٨): وولا يكره: عمرتان، وثلاث، وأكثر في السنة الواحدة، ولا في اليوم الواحد، بل يستحب الإكثار منها بلا خلاف عندنا».

#### أدلة الماتمين من تكرار العمرة في السفرة الواحدة:

استدل المانعون بأدلة أهمها ثلاثة أدلة، وهي:

أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يفعله بعد
الهجرة وقد بقي بعد الهجرة عشر سنوات،
وأتى فيها بأربع عمرات، وهي: عمرة الحديبية
التي رُدُ فيها، وعمرة القضية، وعمرته بعد
عوده من حنين في ذي القعدة من العام السادس
للهجرة، وعُمرته التي مع حجته، ولم يرد عنه
في أيها أنه خرج للحل ليأتي بعمرة ثانية.

أن أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم في عهده

وقال الحطاب في مواهب الجليل (٢ / ٤٦٧ - ٤٦٨): ,قال في التوضيح عند قول ابن الحاجب وفي كراهة تكرار العمرة في السنة الواحدة قولان:

المشهور الكراهة، وهو مذهب المدونة. والشاذ للطرف إجازة تكرارها، ونحوه لابن الماني

الثاني: أنه لا يُشرع، وزاد أنه بدعة من البدع التي لم يضعلها السلف، وهو قول شيخ الإسلام ابن تيمية، وابن قيم الجوزية، وهو اختيار بعض فضلاء المعاصرين كالشيخ الألباني، والشيخ: ابن باز، والشيخ، ابن عثيمين -رحمهم الله تعالى-.

قال ابن تيمية في مجموع الفتاوى [جمع عبد الرحمن بن القاسم (٢٦ / ٢٦٤): «الاعتمار من مكة وترك الطواف ليس بمستحب، بل المستحب هو الطواف دون الاعتمار، بل الاعتمار فيه حيثنذ؛

هو بدعة لم يفعله السلف.

ولم يُؤمر بها في الكتاب والسنة.

ولا قام دلیل شرعی علی استحبابها.

وما كان كذلك فهو من البدع المكروهة باتفاق العلماء ..

وقال ابن القيم في زاد المعاد (٢ / ٨٩ - ٩٠)، ولم يكن في عمره عمرة واحدة خارجًا من مكة كما يضعل كثير من الناس اليوم، وإنما كانت عمره كلها داخلاً إلى مكة.

وقد أقام بعد الوحي بمكة ثلاث عشرة سنة لم يُنقل عنه أنه اعتمر خارجًا من مكة في تلك المدة أصلاً.

فالعمرة التي فعلها رسول الله صلى الله عليه وسلم وشرعها، هي عمرة الداخل إلى مكة، لا عمرة من كان بها فيخرج إلى الحل ليعتمر. ولم يفعل هذا على عهده أحد قط إلا عائشة وحدها بين سائر من كان معه؛ لأنها كانت قد أهلت بالعم ة فحاضت، فأم ها، فأدخلت الحج

وحدها بين سائر من كان معه؛ لأنها كانت قد أهلت بالعمرة فحاضت، فأمرها، فأدخلت الحج على العمرة وصارت قارئة، وأخبرها أن طوافها بالبيت وبين الصفا والمروة قد وقع عن حجتها

فوجدت في نفسها أن يرجع صويحباتها بحج وعمرة مستقلين؛ فإنهن كن متمتعات ولم

63

وفي عهد الخلفاء الراشدين لم يضعلوها. ولو كانت مشروعة لفعلها بعضهم.

أن حديث أم المؤمنين عائشة -رضي الله عنه- في عمرة التنعيم نادر الفعل، وكان تطبيبًا لخاطرها خاصًا بها، ودليل ذلك أن النبي صلى الله عليه وسلم قد أذن لها فيها، ولم يخرج معها، وصحبها أخوها عبد الرحمن بن أبي بكر إلى التنعيم ولم يحرم بالعمرة، ولم يفعلها أحد من أضحابه غيرها.

وجعلها الشيخ الألباني عامة فيمن حاله حال عائشة -رضي الله عنها-، قال في سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها (٢/ ٢٥٧)؛ إذا عرفت هذا، ظهر لك جليًا أن هذه العمرة خاصة بالحائض التي لم تتمكن من إتمام عمرة الحج، فلا تشرع لغيرها من النساء الطاهرات، فضلاً عن الرجال، ومن هنا يظهر السرق إعراض السلف عنها .

#### المهور القائلين بالهواؤه

واستدل الجمهور على ذلك بأدلة منها: العمومات الدالة على استحباب العمرة، ومنها الحديث الذي صدر به المقال.

حديث أم المؤمنين عائشة -رضي الله عنها-:
«أن النبي صلى الله عليه وسلم بعث معها أخاها
عبد الرحمن، فأعمرها من التنعيم، وحملها
على قتب، [أخرجه البخاري (١٥١٦)، ومسلم

وقد أورد المانعون من عمرة الخارج من مكة على حديث عائشة -رضي الله عنها- إشكالاً وهو أنه خاص بها، وقد أذن فيه النبي صلى الله عليه وسلم لها تطييبًا لخاطرها، وهو أنهض أدلة الجمهور على الجواز.

وفيمارد بها المانعون دلالة الحديث كبير نظر فإن، صاحبة القصة وهي أم المؤمنين عائشة - رضي الله عنها - لم تفهم ما فهمود من الخصوصية بهذا الحال، بل فهمت منه الجواز، ودليل ذلك حديث جابر بن عبد الله، أن عائشة -رضي الله عنها - في حجة النبي صلى الله عليه وسلم أهلت بعمرة، وساق الحديث بمعنى حديث الليث.

وزاد في الحديث: قال: وكان رسول الله صلى الله على الله عليه الله عليه وعليه وسلم رجلاً سهلاً، إذا هويت الشيء تابعها عليه. فأرسلها مع عبد الرحمن بن أبي بكر فأهلت بعمرة من التنعيم.. قال مطر: قال أبو الزبير:

. فكانت عائشة إذا حجت صنعت كما صنعت مع نبي الله صلى الله عليه وسلم .. [أخرجه مسلم (١٢١٣).

ويرد على أدلة المانعين من عمرة الخارج من مكة في قولهم: إن ذلك لم يصح عن أحد من الصحابة أنه فعل فعل عائشة -رضي الله عنها- كما سبق في غير عمرته التي كانت مع النبي صلى الله عليه وسلم.

وقد صح عن غيرها أيضًا فمن ذلك: أن ابن الزبير رضي الله عنهما - لما بنى الكعبة على قواعد إبراهيم في عهد الحجاج خرج إلى التنعيم فاعتمر، فعن ابن جريج عن ابن الزبير - رضي الله عنه - لما فرغ من إعادة بناء الكعبة، قال: «يا أيها الناس، إني أرى أن تعتمروا من التنعيم مشاة فمن كان موسرًا بجزور نحرها والا فبقرة، وإلا فشاة. قال: فذكرت يوم القيامة من كثرة الناس، دبت الأرض سهلها وجبلها، ناسًا كبارًا وناسًا صغارًا، وعذارى، وثيبًا، ونساء، والحلق.

قال: فأتينا البيت فطفنا معه وسعينا بين الصفا والمروة، ثم نحرنا وذبحنا فما رأيت الرؤوس والكرعان والأذرع في مكان أكثر منها يومئذ،. [أخرجه عبد الرزاق (٩١٤٧).

عن بعض ولد أنس بن مالك. قال: «كان أنس بن مالك يعتمر هاهنا بمكة، وكلما حمم رأسه خرج فاعتمر». [أخرجه ابن أبي شيبة ( ١٢٨٧٤).

وعن أبي الزبير عن جابر أنه سئل عن العمرة بعد الحج أيام التشريق فلم ير بها بأسًا، وقال: ليس فيها هدي. [المنف ( ١٣٠١٧).

عن حصين قال، سألت سعيد بن جبير عن العمرة بعد الحج بستة أيام فقال: «اعتمر إن شئت» [أخرجه ابن أبي شيبة (١٣٠٢٠).

عن ليث عن طاووس أنه سئل عن العمرة فقال: إذا مضت أيام التشريق فاعتمر متى شئت إلى قابل، [أخرجه ابن أبي شيبة ( ١٢٧٧٤).

عن قتادة عن عكرمة قال: (اعتمر ما أمكنك) [أخرجه ابن أبي شيبة ( ١٢٧٢٦ ).

فهذه الأثار وغيرها ترد دعوى أن السلف لم يفعلوا عمرة الخارج من مكة، والأدلة تدل على مشروعية ذلك، ويبقى النظر في أيهما أولى العمرة أما الطواف بالبيت.

هذا ما يسره الله في هذا اللقال، والله أعلى وأعلم.

that saidle the St state of



विषित्र व्यक्तिक श्रिक्ष

الشيخ الدكتور وبلدر بليلة

الحمد لله، الحمد لله على الذات، زكي الصفات، جلي الأيات، وفي العدات، أحمده-سبحاله-وأشكره، يُقبِّل التوبةُ عن عباده، ويعقو عن السيئات، وأشهد ألا إلهُ إلاَّ اللَّه وحدَّه لا شريكُ له، تَنزُه عِنْ الشَّابِهِةَ والشَّاكِلَةَ وَالْمَاثِلَةَ وَالْكَيْطِيَّاتَ. وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، أرسله ربُّه بالبراهين الساطعات، والمعجزات القاطعات، صلَّى الله وسلَّم ويارَك عليه، وعلى أله وأصحابه، ذوي المناقب العاليات، والمائز الغاليات، والتابعينُ وتابعيهم بإحسان ما دامت الأرض والسماوات. أما بعدُ: الفاوصيكم-أيها الناسُ- ونفسى بتقوى الله-سبحانه- المالتقوى تخفُ الووناتُ، وتحسَّن للعبد من أيال كتيرية العادة، والسلامة لا يما ليان

إن اللسان صفير جرمه وله عصيصا الكيوب جرمٌ كبيرٌ كما قد قيل في المنا يعض الأثار التي تبين خطورة اللسان

قال المصطفى-صلى الله عليه وسلم-: "إن العبد ليتكلم بالكلمة ما يتبين ما فيها، يهوى بها في النار أبعد ما بين المشرق والمغرب" (أخرجه البخاري ومسلم)، وقال عليه الصلاة والسلام: "وهل يكب الناس في النار على وجوههم، أو قال: على مناخرهم إلا حصائد ألسنتهم؟!"، وسئل-صلى الله عليه وسلم- عن أكثر ما يدخل الناس النار فقال: "الضم والضرج" (أخرجهما الترمذي)، قال يحيى بن أبي كثير-رحمه الله-: "ما صَلَحَ منطق رجل إلا عُرف ذلك في سائر عمله، ولا فسد منطق رجل الأعرف ذلك في سائر

عبادَ الله: اللسانُ أمانةٌ عندَ الإنسان، ووديعةٌ

وات: تد حقق الإسران المسلم المساور الكان الكان

and her to be ween the wife and after

TO SEE SEE SEE SEE SEED TO SEE SEED الوقار أيسبغ علي صاحب الهيبة، وهو امان عن تحريف اللفظ وعميمة من زيم للنطق وسلامة

أيها المؤمنون: لله في مخلوقاته أسرار وحكم، وفي مصنوعاته عظات وعبر، ناطقات بعظمة الخلق، وشياهدات على حكمة التقدير، التدبّر فيها يُثمر اليقين، ويزيد العلم، ويُقوِّي الإيمان، وإنَّ من تلك المخلوقات الباهرات، والآيات النيرات اللسان، اللسان آلة النطق، وأداة البيان، والشاهد عن الضمير، والترجمان للفؤاد، به يُردُ الجوابُ، ويُفصَل الخطابُ، وتـدرَك الحاجات والطلابُ، فما أعظمَه من نعمة، وما أكرمه من قسمة، بسم الله الرحمن الرحيم: (الم و الرحمن: ١-٤)، وقال تعالى مبينا المنة به: ( ﴿ عَمَلِ إِنَّا يِّن ﴿ وَلِمَامًا وَمُنْفِينِ ﴾ (الْبَلَد: ٨-٩)، حدُه عظيم، وخطرُه جسيم، وأثرُه عميم، يرقى به المرءُ درجات العز والفخار، أو يهوي به في

مسؤول عنها، هو قابل لكل ما يعرب به، ومائل إلى ما يمال إليه.

عود لسائك قول الخير تحظ به

إنَّ اللسانَ لَا عُودَتَ مُعْتَادُ

ان كل كلمة بلفظها الإنسان مثبتة عليه (ف كتب لَا يُصِيلُ رَبِّي وَلَا يُسَى) (طه: ٥٢)، (مَّا يُلِيطُ مِن قُولِ إِلَّا لَيْهِ رَقِيلُ عَيدًى (ق: ١٨)، (كُلاَ سَتَكُنْتُ مَا يَقُولُ وَمُنْذَلُهُ مِنْ ٱلْعُذَابِ مَثًّا ) (مَرْيُمَ: ٧٩)، ( سُوَّا أَيْنَكُمْ مَّنْ أَمْرُ ٱلْقُولُ وَمَن جَهَرُ بِهِ.) (الرَّغُد: ١٠)، (وَأَبِرُوا قُولَكُمْ ر اللُّك ١٣ )، ثم تعرض عليه يوم العرض الأكبر، فإن كانت خيرًا فما أحظاه وأهناه، وان كانت شرًا فما أبأسه وأشقاه.

السلم مأمور بإحسان كلامه

لقد أمر-سيحانه- ورسوله-صلى الله عليه وسلم- بأحسن القول وأطيبه، وحض على أجمل الكلام وأعذبه، قال تعالى: ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ خَسًّا ﴾ (الْبَصْرَة: ٨٣)، وقال تعالى: ﴿ وَقُلْ لِمَا يَعُولُوا الَّهِ ﴿ أَحَىٰ ) (الإسْرَاءِ: ٥٣ )، وقال تعالى: (كَأَيَّا الَّهِيَ مَامَنُوا أَنْفُواْ أَلْمُهُ وَقُولُواْ قُولًا سَيِّيلًا ﴾ (الأخسراب: ٧٠)، وقال صلى الله عليه وسلم: "مَنْ كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرًا أو ليصمت" (أخرجه البخاري ومسلم).

إنها خُلُلُ اللسان، وتُحَفُ البيان، تنفُذ إلى القلوب قبل الآذان، تعليمُ جاهل، وتنبيهُ غافل، وإرشادُ حائر، وبدل نصيحة، وبث خير، وإصلاح بين الناس، وذكر لله-تعالى-.

بعض وجوه استعمال اللسان السيئة المهلكة أيها المسلمون؛ إن على العبد أن يكون قوَّامًا على لسانه، حارسًا له من آفاته بسنانه، وأخطرها وأشنعها القول على الله-تعالى- بغير علم، كالقول بلا علم في أسمائه وصفاته وأفعاله، ووصفه بضد ما وصف به نفسه، أو وصفه رسوله-صلى الله عليه وسلم-، أو تحليل ما حرَّم، أو تحريم ما أحل، أو الخوض في شرعه بالا علم ولا هُدَى، قال سبحانه: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حُرْمُ رَبِّ ٱلنَّوْجِ بُرِّلُ بِدِ سُلَطَنَا وَأَد تَقُولُوا عَلَ اللَّهِ مَا لَا تَبْلُونَ ) (الأَعْرَاف: ٣٣)، وقال سيحانه: ﴿ وَلا نَعُولُوا لِمَّا نَصِفُ ٱلْمِنْكَ عُم الكنوب منذا عُلِيلٌ رَهُمُنا حُرَامٌ لِتَقَدُّوا عَلَى أَنْهُ الكَدِبُ إِنَّ إِلَّا الَّذِينَ يَفَغُرُونَ عَلَى الْفُوالْكُنِبُ لَا يُقُلِحُونَ ﴾ (النَّحُل: ١٦٠). 66 ومن آفات اللسان وحصائده السخرية والغيبة،

والكذب والنميمة والبهتان والسباب، (لا يُحَمِّ فَيْ مِنْ قَرِمِ) (الحجرات: ١١)، (ولا يَتَ الْنَكُم المَا) (الحجرات: ١٢)، "إن الكذب يهدي إلى الفجور، وإن الفجور يهدي إلى النار"، "لا يدخل الجنة نمامٌ"، "كل المسلم على المسلم حرام: دمه وماله وعرضه"، "ومَنْ لَعَنْ مؤمنًا فهو كقتله"، "وسبَّابُ السلم فسوق"، "والسلم من سلم السلمون من لسانه ويده".

#### قضائل الصبت وحفظ اللسان

عباد الله: إنَّ مَنْ حَفظ لسانه أراحَ نَفْسَه، وأنَّ مُن صَمَّت نجا، كما أنه يُكسب المحبة، ويُورث الوقارُ، ويُسبغ على صاحبه الهيبة، وهو أمان من تحريف اللفظ، وعصمة من زيغ المنطق، وسلامة من فضول القول، وعبادة من غير عناء.

وفي الصمت سر للغيي وانما

صحيفة لسالزء أن يتكلما

قال النووي- رحمه الله-: "اعلم أنه ينبغي لكل مكلف أن يحفظ لسانه عن جميع الكلام، إلا كلامًا ظهرت فيه المصلحة، ومتى استوى الكلامُ وتركه في المصلحة فالشُّنَّة الإمساك عنه؛ لأنه قد ينجرُ الكلامُ المباحُ إلى حرام أو مكروه؛ وذلك كثير في العادة، والسلامة لا يعدلها شيء".

هذا وصلوا وسلموا-رحمكم الله- على محمد بن عبد الله، النبي القرشي الهاشمي، فاللهم صل وسلم وبارك عليه، وعلى آل بيته الطيبين الطاهرين، وأزواجه أمهات المؤمنين وصحابته الغر الميامين، والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين، وعنا معهم بمنك وكرمك با أكرم الأكرمين.

اللهم أعز الإسلام والمسلمين، واحم حوزة الدين، وانصر عبادك المؤمنين، اللهم فرج هم المهمومين من المسلمين، ونفسُ كربَ المكروبين، واقض الدّينَ عن المدينين، واشف مرضانا ومرضى المسلمين، برحمتك يا أرحم الراحمين.

اللهم إنا نسألك علمًا نافعًا، ورزقًا واسعًا، وعملاً صالحا متقبِّلاً، اللهم أحسن عاقبتنا في الأمور كلها، وأجرنا من خزي الدنيا وعـذاب الأخـرة، (رُبِّنا ، الله بنا أَرِّكَ وَأَقَيْقُنَا الرَّسُولُ فَأَكْتُنَا مَنْهِ الدُّنْتِ حَسَنَةً وَقِ ٱلْأَحِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَدَّابَ النَّادِ ) (البقرة: ٢٠١).

والحمد لله رب العالمين.

## أنواع الكف بحث مر سيل أنه ، (ص: ٢٦)، وقوله Elly lay mile وَالْمِلْ مُمُ الْكُورُونَ ، (المائدة: ١٤)،

وري معمد عاطف الناجوري

الحمك لله؛ والصلاة والسلام على رسول الله؛ وعلى أله وصحبه ومئ والاده ويعد

فقى خلافة الخليفة الراشد على بن أبي طالب رضي الله عنه خرج فريق من الناس بدعون التقوى والغيرة على الدين، وتكنهم كانوا من الفلاة في الله تعالى، فعندما حدث معركة صفين بين علي بن أبي طالب رضي الله عنه وأتباعه من أهل العراق وبين معاوية بن أبي سفيات رضي الله عنه وأتماعه من أهل الشام، واستمرت هذه العركة عدة أشهر بيع القريقيع ثم أشار عدر بها تعاصر رضي الله عنه برقع الصاحف على أسنة الرماح طلبًا للصلح فاتفق الطرقاق على حكمين يحكماق بينهماء فكاع أبو موسى الأشعري رضي الله عنه من طرف على بن أبي طالب رضي الله عنه وعمروين انعاصير رضي الله عنه مع طرف معاوية الدي ألبي سفياج رشي الله علاي فجرح موالاء العادة يقرانون العلي بين ألب طائب وشي الله دفاء بها دايان أشركت The the state of t سعما على مع ألى طالب ركى الله دهم يعطب ألا حكم إلا الله الا حكم إلا الله فجول على رشي الله عنه يقول، ملاه كلمة حق في الما باطال ((معظيم المدامة والعمامة لابن كثير-ج٤/ ص١٩٦٢).

فقاتليم طبي بن ألبي طالب ركبي الله حدد في معركة التعروان وهزمهم وتكن هذا الثكر تم والكل حتى وصل الى قتل طے بھ آئے طائب ارجابھا اندائی اورائے رکے اللہ Egitallorean policy of the definition was المعالية تعريج والمعروبة والمعادية الماء

وكان هؤلاء الخوارج يتعلقون ببعض أيات من القرآن الكريم منها قوله تعالى: وتَعَلُّوهُ إِنَّا جَعَلْتُكَ خَلِفَةً فِي

تعالى: وَمَن لَّهُ يَعْكُم بِمَا أَرْ

وكنذا التي بعدها وبعدها الظالمون الفاسقون (ينظر: البداية والنهاية،

ج٤- ص ٢٩٢).

ولكنهم يضهمونها فهما خاطئا أدى إلى ما حدث من قتل علي بن أبي طالب رضى الله عنه، والى الخروج عليه قبل ذلك وقتالهم له في معركة النهروان، ولم ينته هذا الفكر على مر العصور بل كان يؤدي في كل مرة إلى الحكم على المسلمين بالكفر ثم استحلال دمائهم بعد ذلك، مع أن باقي الصحابة والتابعين كان واضحًا عندهم الفهم الصحيح لهذه الأيات، وأمثالها وأن كلمة الكفر فيها لا تعني دائمًا الكفر المخرج عن الملة، وإنما تعنى كفرًا دون كفر. وكفرًا لا يخرج عن الله.

القول الراجع في العكم يغير ما أنزل الله:

والقول الراجح في مسألة الحكم بغير ما أنزل الله أن الكفر كفران، كفر أصفر وكفر أكبر، فمن جحد الحكم بما أنزل الله أو فضل حُكمًا غير حكم الله تعالى على حكم الله، أو ساوى بينهما؛ فهذا كفر أكبر. ومن لم يكن بهذا الوصف فالكفر كفر أصغر، لا يُخرج عن الملة وهذا الذي قال فيه ابن عباس رضى الله عنهما: ليس كفرًا ينقل عن الملة، كفردون كفر. فقد صحح الشيخ الألباني رحمه الله هذه الآثار عن ابن عباس رضى الله عنهما في تفسير قوله تعالى:

لَكُونَ ، (المائدة: ١٤). فقال في الحديث رقم (٢٥٥٢) من سلسلة الأحاديث الصحيحة تحت عنوان:

67

سبب نزول ومن لم يحكم بما أنزل الله الآية، وأن الكفر الأصغر غير الأكبر.

إِنِ اللَّهِ عِزْ وجِلِ أَنْزِلَ: ﴿ وَمَن لَّذَ يَعَكُمْ بِمَا أَرَّلَ أَمَّهُ وفاولتك من الكفرون، ورفاولتك هم الظالمون، و فأولتك هم الفاسقون، قال ابن عباس رضى الله عنهما: أنزلها الله في الطائفتين من اليهود، وكانت إحداهما قد قهرت الأخرى في الحاهلية حتى ارتضوا واصطلحوا على أن كل قتيل قتلته (العزيزة) من (الذليلة) فديته خمسون وسقا؛ وكل قتيل قتلته (الذليلة) من (العزيزة) فديته مائة وسق، فكانوا على ذلك، حتى قدم النبي صلى الله عليه وسلم المدينة، فذلت الطائفتان، كلتاهما لمقدم رسول الله صلى الله عليه وسلم، ويومئذ لم يظهر عليهم ولم يوطنهما، وهو الصلح، فقتلت (الذليلة) من (العزيزة) قتيلاً، فأرسلت (العزيزة) إلى (الذليلة) أن ابعثوا إلينا بمائة وسق، فقالت (الذليلة) وهل كان هذا في حين فقط دينهما واحد، ونسبهما واحد، وبلدهما واحد، دية بعضهم نصف دية بعض ١٤ إنا إنما أعطيناكم هذا صبحًا منكم لنا، وفرقا منكم، فأما إذا قدم محمد فلا نعطيكم ذلك، فكادت الحرب تهیج بینهما، ثم ارتضوا علی أن بجعلوا رسول الله صلى الله عليه وسلم بينهم، ثم ذكرت (العزيزة) فقالت: والله يا محمد بمعطيكم منهم ضعف ما يعطيهم منكم، ولقد صدقوا، ما أعطونا هذا إلا ضيعًا منا، وقهرًا لهم، فدسوا إلى محمد من يخبركم رأيه، إن أعطاكم ما تريدون حكمتوه، وإن لم يعطكم حذرتم فلن تحكموه، فدسوا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ناسًا من المنافقين ليخبروا لهم رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلما جاء رسول الله صلى الله عليه وسلم، أخبر الله رسوله بأمرهم كله وما أرادوا، فأنزل الله عز وجل: بيا أيَّها الرسول لا يحزنك الذين يسارعون في الكفر من الذين قالوا آمنا ، إلى قوله: ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الفاسقون ،، ثم قال: فيهما والله نزلت، وإياهما عن الله عز وحل.

فيهما والله نزلت. وإياهما عن الله عز وجل. ثم قال الشيخ في الحكم على هذا الحديث: وتحسين هذا الإسمناد هو الذي تقتضيه قواعد هذا العلم الشريف (سلسلة الأحاديث

الصحيحة، ج٦- القسم الأول- حديث رقم (٢٥٥٢).

#### أحاديث أخرى صحيحة عن ابن عباس رضي الله عنهما،

۱) روى ابن جرير الطبري (۱۲۰۵۳/۳۵۵۱۱) باستاد صحيح عن ابن عباس رضي الله عنهما: ومن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنْزَلُ اللّهُ فَأُولَئكَ هُمُ الْكَافِرُونَ قَالَ: هي به كفر، وليس كفرًا بالله وملائكته، وكتبه ورسله (سلسلة الأحاديث الصحيحة، ج٢، القسم الأول- ص١١٣).

٢) وفي رواية عنه في هذه الآية: إنه ليس بالكفر الذي يذهبون إليه: (كأنه يشير إلى الخوارج الذين خرجوا على علي رضي الله عنه)، إنه ليس كفرًا ينقل عن الملة، كفر دون كفر، أخرجه الحاكم (٣١٣/١)، وقال: (صحيح الإسناد) ووافقه الذهبي، وحقهما أن يقولا: على شرط الشيخين، فإن إسناده كذلك، ثم رأيت الحافظ ابن كثير نقل في تفسيره (١٣٣٦) من الحافظ ابن كثير نقل في تفسيره (١٣٣٦) من الحاكم أنه قال: وصحيح على شرط الشيخين، فالظاهر أن في نسخة المستدرك المطبوعة سقطًا، وعزاه ابن كثير لابن أبي حاتم أيضًا ببعض الاختصار (سلسلة الأحاديث الصحيحة، للألبائي، ج١، القسم الأول، ص١١٠).

٣) وفي أخرى عنه من رواية علي بن أبي طلحة
 عن ابن عباس قال: من جحد ما أنزل الله فقد
 كفر، ومن أقربه ولم يحكم به فهو ظالم فاسق
 (أخرجه ابن جرير ١٢٠٦٣).

قلت: وابن أبي طلحة لم يسمع من ابن عباس، لكنه جيد في الشواهد (سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني - ج٦ - القسم الأول -ص

#### أثار أخرى صحيحة عن التابعين،

روى الطبري في تفسيره (١٢٠٤٧ - ١٢٠٥١)
 عن عطاء بن أبي رباح قوله: (وذكر الآيات الثلاث): كفر دون كفر، وفسق دون فسق، وظلم دون ظلم، واستاده صحيح (سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني، ج١، القسم الأول ص ١١٤).

٢) وروى الطبري أيضًا في تفسيره (١٢٠٥٢) عن
 سعيد الكي عن طاووس (وذكر الأية)، قال:

ليس بكفر ينقل عن الملة، وثقه ابن معين والعجلي وابن حبان وغيرهم، وروى عنه جمع (سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني، ج٦، القسم الأول- ص ١١٤).

٣) وروى الطبري أيضًا في تفسيره (١٢٠٢٥-١٢٠٢٦) من طريقين عن عمران ابن حدير، قال: أتى أبا مجلز (من كبار ثقات التابعين واسمه لاحق من حميد البصري) ناس من بني عمرو بن سدوس (وفي الطريق الأخرى: نفر من الإباضية وهم طائفة من الخوارج) فقالوا: أرأيت قول الله: ﴿ وَمَن لَم يَحْكُم بِمَا أنزل الله فأولئك هُمُ الْكَافِرُونِ، أحق هو؟ قال: نعم، قالوا: ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الظالمون، أحق هو؟ قال: نعم. قالوا: ﴿ وَمَن لَم يَحْكُم بِمَا أَنْزِلَ اللَّهُ فَأُولَٰنُكَ هم الفاسقون، أحق هو؟

قال: نعم. قال: فقالوا: يا أبا مجلز فيحكم هؤلاء بما أنزل الله؟ قال: هو دينهم الذي يديونه به، وبه يقولون واليه يدعون (يعني الأمراء) فإن هم تركوا شيئا منه عرفوا أنهم أصابوا ذنبًا، فقالوا، لا والله، ولكنك تفرق -أي تجزع وتخاف- قال: أنتم أولى بهذا مني، لا أرى، وإنكم أنتم ترون هذا ولا تحرجون، ولكنها أنزلت في اليهود والنصاري، وأهل الشرك، أو نحوًا من هذا، وإسناده صحيح (سلسلة الأحاديث الصحيحة، للألباني، ج١، القسم الأول، ص ١١٤).

اله رأى ابن جرير الطبري في تفسيره الدالة

ساق الطبرى في تفسيره اختلاف العلماء في تفسير الكفرية الآية الأولى على خمسة أقوال ثم قال: الله لا سلم ملك

وأولى هذه الأقوال عندي بالصواب، قول من قال: نزلت هذه الأيات في كفار أهل الكتاب، لأن ما قبلها وما بعدها من الأيات فيهم نزلت، وهم المعنيون بها، وهذه الآيات سياق الخبر عنهم، فكونها خبرًا عنهم أولى، فإن قال قائل: فإن الله تعالى ذكره قد عم بالخير بذلك عن جميع من لم يحكم بما أتزل الله. فكيف جعلته خاصًا؟ قيل: إن الله تعالى عم بالخبر بذلك عن قوم كانوا بحكم الله الذي حكم به في كتابه جاحدين، فأخبر عنهم أنهم بتركهم الحكم، على سبيل ما تركوه،

كافرون، وكذلك القول في كل من لم يحكم بما أنزل الله جاحدًا به، هو بالله كافر، كما قال ابن عباس رضى الله عنهما، لأنه بجحوده حكم الله بعد علمه أنه أنزله في كتابه، نظير جحوده بنبوة نبيه بعد علمه أنه نبي (تفسير الطبري- ج١٠ ص ٢٥٨).

رأى ابن كثير في تفسيره:

ذكر ابن كثير في تفسيره رأي ابن جرير الطبري حيث قال: وقال على بن أبي طلحة عن ابن عباس قوله: ﴿ وَمَن لَم يَحْكُم بِمَا أَنْزُلُ الله فأولئك هُمُ الكافرُونَ، قال: من جحد ما أنزل الله فقد كفر، ومن أقربه فهو ظالم فاسق، رواه ابن جرير، ثم اختار أن الآية المراد بها أهل الكتاب، أو من جحد حكم الله المنزل في الكتاب (تفسير ابن كثير- باختصار وتحقيق أحمد محمد شاكر- ج١، ص ٢٠٢، ولم يعلق ابن كثير على رأى ابن جرير الطبري). مما يدل على تأييده وإقراره له.

رأى القرطبي في تفسيره من والماسطة يميا

قوله تعالى: ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون، والظالمون، و الفاسقون، نزلت كلها في الكفار، ثبت ذلك في صحيح مسلم من حديث البراء (حديث رقم ١٧٠٠ في صحيح مسلم)، وقد تقدم، وعلى هذا المعظم، فأما المسلم فلا يكفر وإن ارتكب كبيرة، وقيل: فيه إضمار، أي ومن لم يحكم بما أنزل الله ردًا للقرآن، وجحدًا لقول الرسول عليه الصلاة والسلام فهو كافر، قاله ابن عباس ومجاهد، فالآبة عامة على هذا، قال ابن مسعود والحسن: هي عامة في كل من لم يحكم بما أنزل الله من السلمين واليهود والكفار أي معتقدا ذلك ومستحلا له، فأما من فعل ذلك وهو معتقد أنه راكب محرم فهو من فساق المسلمين، وأمره إلى الله تعالى، إن شاء عذبه وإن شاء غفر له ... وهذا بختلف إن حكم يما عنده على أنه من عند الله، فهو تبديل له يوجب الكفر، وان حكم به هوى ومعصية فهو ذنب تدركه المعفرة على أصل أهل السنة في الغفران للمذنبين (تفسير القرطبي، ج١، ص ١٩٠، ١٩١).

والله من وراء القصد، وصلى الله على تبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.



# صلاح الأباع ينشع الأبناع

السنشار/أحمد السيد على إبراهيم

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين والرسلين، ثم أما بعد، قما يزال الحديث متصلاً عن صلاح الأباء وأثره في صلاح الأبتاء، فنقول وبالله تعالى التوفيق،

الرأي الثاني: يجوز للمسلم أن يتصدق بكل ماله حال حياته:

ACRE SAN ALLENGED IN SECTION IN SEC.

فيجوز للمسلم أن يتصدق بكل ماله حال حياته، ولا يأثم في ذلك بل يثاب عليه، واستدلوا على ذلك بالمنقول، والسنة، وبالمعقول، من المنقول،

القرآن الكريم،

قال تعالى: وَنُوْنِدُونَ عَلَّ أَنْسَبَ وَلَوْ كُنَّ بِمَ خَصَّاتُهُ وَمَنْ كُنَّ مِنْ الْحَشْرِ: وَمَن مُونَ شُعِّ لَقْمِيهِ قَوْلَتِكَ هُمُ الْمُلْلِحُونَ ، (الحشر: ٩)، وجه الدلالة: أن الله مدح المؤثرين على أنفسهم بالتصدق بكل ما يملكون، فدل ذلك على جوازه، والثواب عليه.

النصيات عدامن السكة الثبوية: عدا

١- عن أبي هريرة, رضى الله عنه قال: ﴿إِنْ رَجُلا أَتَى النّبِيّ صَلَّى الله عليه وسلَّم، هَبَعَثَ إلى نسائه، أَتَى النّبِيّ صَلَّى الله عليه وسلَّم، هَبَعثَ إلى نسائه، هَتُكُنّ ما معنا إلا المّاء، هَقالَ رَسُولُ اللّه صَلَّى اللّه عليه وسلّم: مَن يَضُمُّ - أَوْ يُضِيفُ - هَذَا؟ فقالَ رُجُلُ مِنَ الأَنْصَارِ: أَنَا، هَانُطْلَقَ بِه إلى امْرَأَتِه، فَقالَ: هَقَالَ: هَقَالُ: هَقَالُتَ: ما عَنْدَنَا إلا قُوتُ صَبْيَانِي، فَقالَ: هَيْئي طَعَامَك، وَنُومِي صَبْيَانِي، فَقالَ: هَيْئي أَرُدُوا عَشَاء، هَهَيْأَتُ طَعَامَهَا، وَنَصْبِحَتُ سِرَاجِهَا، أَرْدُوا عَشَاء، هَهَيْأَتُ طَعَامَهَا، وأَصْبِحَتُ سِرَاجِهَا، وَنَوْمَي صَبْيَانَكِ إِذَا وَنَوْمَي صَبْيَانَكِ إِذَا وَنُومَي صَبْيَانَكِ إِذَا وَنَوْمَي صَبْيَانَكُ الذَا وَنَوْمَتُ سِرَاجِهَا، وَنَصْبِحَتُ سِرَاجِهَا، وَنَصْبِحَتُ سِرَاجِهَا، وَنَصْبَحَتُ سِرَاجِهَا، فَاطْفَاتُهُ، فَجَعَلاً يُرِيَانِه أَنْهُما يَاكُولانِ، فَبَاتِا فَاطْفَاتُهُ، فَجَعَلاً يُرِيَانِه أَنْهُما يَاكُولانِ، فَبَاتِا طَعَامِيْنَ اللّه صَلْى اللّه صَلْى اللّه صَلَى اللّه صَلَى اللّه صَلَى اللّه صَلَى اللّه صَلَى اللّه مَلَى اللّه مَلَى اللّه

عليه وسلم، فقال: ضحك الله الليلة- أو عجب- من

فَعَالِكُما. فَأَنْزَلَ اللَّهُ: مِرُّوْنِرُونَ عَلَّ أَنْسِمْ وَلَوَّكُونَ عِمْ خَصَاصَةً وَمَن يُوق مُعْ مَشِيدٍ، فَأُولَقِكَ هُمُ أَلْتُفَاحُونَ (الحشربه)، (رواه البخاري).

وجه الدلالة؛ أن الرجل، وأمرأته تصدقا بكل ما يملكان من طعام لضيفهما، فأثابهما الله عليه ولم ينكر عليهما فدل ذلك على جواز التصدق بكل المال حال الحياة.

#### والكنيا الراءبية بقايتها والنسارى واهل

أن التصدق بكل الطعام الموجود لا يستلزم منه التصدق بكل المال لأن الطعام جزء من المال لا التصدق بكل المال لأن الطعام جزء من المال لا إلى النه حلى المال عليه وسلم يومًا أن نتصد ق، فوافق ذلك مالا عندي، فقلت؛ اليوم أسبق أبا بكر إن سبقته يومًا، فَجِثْتُ بنصف مالي، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ مَا أبقيتِ لأَهْلك؟، قلتُ: مثله، قال؛ وأتى أبو بكر رضي الله عنه بكل ما عنده، فقال لله رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ ما أبقيت لأَهْلك؟ قال: (رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ الله عليه الله عليه الله عنده لله الله الله عليه وسلم؛ لا أسابقك إلى قال: أبقيت لهم الله ورسوله، قلتُ: لا أسابقك إلى شيء أبدًا، (رواه أبو داود، وحسنه الألباني).

وجه الدلالة: أن النبي صلى الله عليه وسلم لم ينكر على أبي بكر رضى الله عنه تصدقه بكل ماله، فدل ذلك على جوازه.

الاعتراض عليه:

قَالُوا: مَعَ أَنَّ أَبِا بَكِرِ الْصَدِيقَ-رِضِيَ اللَّهُ عَنْهُ- أَنْفَقَ أموالُه كلها، فإنَّ ذلك محمولٌ على إنفاق الدراهم والدنانير، والأموال المنقولة لا غيرها؛ يقول ابن ب - أن يكون ذا مكسب، أو واثقا من نفسه ا وقدرته على الكسب.

ج- أن يكون صايرا على الفقر، والتعفف عن الله السألة، حسن التوكل على الله.

د - ألا يكون ذا عيال، أو لديه عيال صابرون على الإضاقة أيضًا.

٢- لا يجوز للمسلم أن يتصدق بكل ماله عند فقد أحد الشروط سالفة الذكر، أو جميعها.

استدلوا بنفس أدلة الرأي الأول المانعة من التصدق بكل المال، وأدلة الرأى الثاني المجيزة لذلك، ووفقوا بينهما، لأن فعل سيدنا أبي بكر الصديق- رضى الله عنه- ليس على إطلاقه، ولا يجوز لأي أحد من الناس الاقتداء بفعله من غير الشروط والقيود التي ذكرناها آنفا. قال الحافظ ابن حجر رحمه الله- في " الفتح ": ، قال الجمهور: من تصدق بماله كله في صحة بدنه وعقله حيث لا دين عليه وكان صبورا على الإضاقة ولا عيال له أو عيال يصبرون أيضًا فهو جائز فإن فقد شيء من هذه الشروط <u>کره، اه.</u>

وقال ابن قدامة-رحمه الله- في "المفنى": «فإن كان الرجل وحده أو كان لن يمون كفايتهم فأراد الصدقة بجميع ماله، وكان ذا مكسب أو كان واثقا من نفسه يحسن التوكل والصبر على الفقر والتعفف عن المسألة فحسن. اهـ.

وقال الشاطبي-رحمه الله- في: ، وأن ذلك يختلف باختلاف الناس، فمن كمل يقينه بأن الله تبارك وتعالى بيده العوض والأجر يُعجل له ما يُعجل في الدنيا، ويُدخر ما يُدخر في الأخرة، فهو عظيم الثقة واليقين إذا أنفق كل ما في يده فإنه لا يلتفت ولا يتطلع إلى الناس، فمثل هذا يُنفق لو أنفق كل ما في يده فلا يكون بذلك ملومًا، ولا يكون فعله معييًا، واستدل على ذلك: يفعل أبي بكر لما جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم بالنفقة لما دعا النبي صلى الله عليه وسلم فقال: ما تركت لأهلك؟، قال: تركت لهم الله ورسوله صلى الله عليه وسلم فأقره النبي صلى الله عليه وسلم على هذه النفقة، أنضق كل ما يملك، وجاء عمر بنفقة أيضًا فسأله النبي صلى الله عليه وسلم: ما تركت

حزم رحمه الله في " المحلى ": ديلا شك كانت له دار بالمدينة معروفة ودار بمكة، وأيضًا: فإنَّ مثل أبي بكر لم يكن النبي- صلى الله عليه وآله

وسلُّم - ليُضَيِّعه؛ فكان في غنَّى، إه. ٣- عن أنسَ بُنَ مَالِكَ رَضَىَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ: وكانَ أَبُو طلَّحَة أكثر الأنصار بالمدينة مالا من نَحْل، وَكَانَ أَحَبُ أَمُوالِهِ إِلَيْهِ بَيْرُحَاءً، وَكَانَتِ مُسْتَقْبِلُهُ الْمُسْجِدِ، وَكَانَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَدُخُلُهَا وَيَشْرَبُ مِنْ مَاء فيهَا طَيْب قَالَ أَنسُ: فَلَمَّا أَنْزِلْتُ هَذه الأَيَّة " لَنْ تَنْالُوا الْبِرِّ حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا يُحِبُّونَ "؛ قَامَ أَبُو طَلْحَةَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله إِنَّ اللَّهُ تَبَارَكُ وَتَعَالَى يَقُولُ: ( لَنْ تَثَالُوا الْبِرِّ حُتَّى تَنْفَقُوا مِمَّا تَحَبُّونَ)، وَإِنْ أَحَبُّ أَمُوَالِي إِلَى بَيْرُحَاءَ وَانْهَا صَدَقَةَ لللهِ أَرْجُو بِرُهَا وَذَخْرُهَا عند الله فضعها يا رسول الله حيث أراك الله. قَالَ: فَقَالَ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: بَخ ذَلِكَ مَالُ رَابِحُ، ذَلِكَ مَالُ رَابِحُ. وَقَدُ سَمِعْتُ مَا قَلْتَ، وَإِنِّي أَرِّي أَنْ تَجْعَلْهَا فِي الْأَقْرَبِينَ. فَقَالَ أَبُو طلحة: أفعل يا رسول الله، فقسمها أبو طلحة في أقاريه وَبني عَمْه، (رواه البخاري ومسلم). وجه الدلالة: قال الشوكاني-رحمه الله- في " فيل الأوطار": وفيه جُواز التصدق من الحي في غير مرض المؤت بأكثر من ثلث ماله، لأنه صلى الله عليه وسلم لم يستفصل أبا طلحة عن

#### من المعقول و

مرضه: "الثلث كثير "،اه.

قدر مَا تَصَدِق بِهِ وَقَالَ لَسَعْد بُن أَبِي وَقَاص في

نقل ابن بطال رحمه الله - في " شرح البخاري " عن الطبري قوله: وإجماع الجميع على أن لكل مالك مالا إنفاق جميعه في حاجاته، وصرفه فيما لا يحرم عليه من شهواته، فمثله إنفاق جميعه فيما فيه القرية إلى الله، إذ إنفاقه في ذلك أولى من إنفاقه في شهواته، ولذاته، اه الرأى الثالث: حواز تصدق السلم بكل ماله بشروط، وحرمة ذلك عند انتفائها:

وقد توسط هذا الرأى بين الرأيين السابقين، المجيز، والمانع، ووفقوا بين أدلة الرأيين بالأتي: ١- يجوز للمسلم أن يتصدق بكل ماله عند توافر الشروط الأتية: وافر الشروط الأتية:

أ - أن لا يكون مديونا: لأن قضاء الدين واجب، والتصدق مستحب، ولا يترك الواجب



لأهلك؟، قال: تركت لهم مثله، يعنى: أنه أنفق شطر ماله، فأقره النبي صلى الله عليه وسلم مع أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لغيره في الوصية: الثلث والثلث كثير وعلل ذلك صلى الله عليه وسلم بأنه: إنك أن تدر ورثتك أغنياء، خير من أن تدرهم عالة يتكففون الناسءاه.

وقال الشوكاني-رحمه الله- في " نيل الأوطار ": ودل حديث كعب أنه يشرع لن أراد التصدق بجميع ماله أن يُمسك بعضه ولا يلزم من ذلك أنه لو نجزه لم يُنفُذ وقيل: إنْ التَصدُق بجميع المَالُ يُخْتلفُ باختلاف الأحوال، فمن كان قويًا على ذلك يعلم من نفسه الصبر لم يُمنع، وعليه يتنزل فعل أبي بكر الصديق وايثار الأنصار على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة، ومن لم يكن كذلك فلا، وعليه يتنزل "لا صدقة إلا عن ظهر غنى"، وفي لفظ "أفضل الصَّدَقَة مَا كَانَ عَنْ ظَهْرِ عَنَّى"، اللَّهُ السَّادِ عَنْ طَهْرِ عَنْي "، اللَّهِ السَّادِ عَن

وقال النووي رحمه الله في " شرح مسلم ": ﴿ وَإِنْمَا أمَره- صلى الله عليه وسلم- بالاقتصار على الصدقة ببعضه؛ خوفا من تضرَّره بالفقر، وخوفا ألا يصير على الإضاقة، ولا يُخالف هذا صدقة أبي بكر- رضى الله عنه- بجميع ماله؛ فإنه كان صابرًا راضيًا، اهـ. الرأي الراجع: صابرًا راضيًا، اهـ،

هو الرأي الثالث، وذلك للآتى؛

١- لقوة أدلتهم وسالامتها عن المعارض.

٢- لجمعهم بين أدلة الرأيين، والأحاديث المتعارضة، والتوفيق بينهما، وإعمال كلا الدليلين خير من إهمالهما. أقوال أهل العلم فيمَن نذرَ التَّصدُقَ بماله كلّه:

وما الحكم فيمن ندر التصدق بكل ماله حال حياته، هل يوق بنذره هذا، أم لا؟

جاء في الموسوعة الفقهية، بموقع " الدرر السنية "

بالشبكة العنكبوتية"، وإختلفُ العلماءُ في حُكم مَن نَذَر التَصدُقَ بماله كله؛ على قولين؛

القولُ الأوَّلُ: إذا ندر الرجُلُ التصدُّقُ بماله كله، أَخْرُجَ الثَّلْثُ ولا شَيءً عليه:

وهو مذهبُ المالكيَّة، والحنابلة، وهو اختيارُ ابن تيميَّة، وابن القَيْم، والشَّنقيطيُّ، وابن باز. الأدلُّةُ: الأدلُّةُ: مَنَ السُّنَةُ:

عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه، قال: حكان

النبي صلى الله عليه وسلم يعودني وأنا مريض بمكة، فقلت: لي مال، أوصي بمالي كله؟ قال: لا. قَلْتُ: فَالشَّطَرُ؟ قَالَ: لا. قَلْتُ: فَالثَّلْثُ؟ قَالَ: الثَّلْث، والثلث كثيرٌ، أنْ تَدَّعُ وَرِثْتُكَ أَغْنِياءً خَيْرٌ مِنْ أَنْ تَدعُهُم عالَةً يَتكفَّفُونَ النَّاسِ فِي أَيدِيهِم ، . وَجِهُ الدُّلالةِ: فِي قُولُهِ: (الثُّلْثُ، والثُّلْثُ كَثِيرٌ) دليل على أنَّ من أوْصى بِماله فإنَّه يُخْرُجُ الثَّلْث، والنَّذَرُ يُقاسُ عليه.

ثانيًا؛ لما في إخراج الجميع من الضّرر. القول الثاني: إذا نذر الرجل التصدق بماله كله تعلق الندر بماله كله:

وهو مذهبُ الشافعيَّة، وقولُ بعض الحنفيَّة، وهو اختيارُ الشَّوْكَانِي، ومال إليه ابنُ عُثيمين.

أوُّلاً: من السُّنَّة: والما عَلَي الله عَلَي الما عَلَي الما عن عائشة رضى الله عنها، أنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ‹مَن نَدْرَ أَنْ يُطِيعُ اللَّه فليُطعَهُ، ومَن نَذَرَ أَنْ يَعصيَهُ فَلا يَعْصهُ ..

وَحِهُ الدُّلالةِ: أَنَّ النَّذَرُ بِجِمِيعِ المال نَذَرُ طاعةً! فلزمه الوفاء به، كنذر الصلاة والصيام.

ثانيًا؛ أنْ ذلك أبرأ للذُّمَّة وأحوط،.

شبهة والرد عليها:

قد يعترض البعض على هذه القاعدة بعقوق ابن نوح عليه السلام ومخالفة عقوقه وكفره، ومن نحا نحوه من أبناء الصالحين لهذه القاعدة.

قال تعالى: ووَالْ أَرْكُواْ فِيالِكِ أَنْ أَنْ عَرْبَهَا وَكُرْسُهَا ۚ إِنَّ رَقِي لَمُفُورٌ رَبِّعِمُ ﴿ وَهِنَ تَقْرِي لِهِمَا فِي مُونِ كَالْمِسَالِ وَفَادُى مُوعُ أَيْنَةُ وَكُالَ فِي مَفْرَلِ لِبُكُنَّ ٱلصَّفِ ثَمْنَا وَلَا تَكُن نَمُ الْكُولُ وَاللَّهُ عَالَ كَارِي إِلَّا جَلَ يَعِيدُ وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْ لاَ عَالِمَ الْوَرْمِنَ أَمُوا اللَّهِ إِلَّا مَن رَافِعَ وَعَالَ إِنَّهُ إِلَّا الْفَرْمُ الكرين النواسي (هود: ٤١ - ٤٣).

الرد عليها، وذلك من وجهين:

الأول: أن هذه قاعدة مضطردة فمن أخذ بالأسباب الشرعية والدنيوية للحفظ تحققت النتائج في الغالب فإذا لم تتحقق في بعض الحالات القليلة فالحكم للغالب الأعم والشاذ النادر ليس له حكم ولكل قاعدة شواذ.

الثاني؛ العلة من مخالفة القاعدة لثلا يعتقد الناس أن الصلاح بيد أحد، إنما هو بيد الله فقط قال تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهِدِي مَنْ أَخَلَتُ وَلَكُنَّ أَفَّدُ عَلِي مَا

سَاهُ وَمُو أَمَّا النَّهُ فِي ) (القصص: ٥٦). والله الموفق.

# جماعة أنصار السنة المحمدية

### تأسست عام 1345هـ- 1926م



الدعوة إلى التوحيد الخالص من جميع الشوائب، وإلى حب الله حبًا صحيحًا صادقًا يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبًا صادقًا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين - القرآن الكريم، والسنة الصحيحة - ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط: عقيدةً وعملاً وخلقًا.

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - يُّ أي شأن من شئون الحياة - معتدٍ عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.

Upload by: altawhedmag.com



يوجد مجلدات لسنوات مختلفة سعر المجلد الواحد ٢٥ جنيهًا بدلا من ٤٠ جنيهًا

للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عبد الفتاح: مدير قسم الحسابات بالمجلة