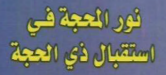


يچلة - إسلامية - ثقافية - شهرية - ثصبر عن جماعة أنمسار استة المحمدية - 🌍 المدد ١٢ السنة الواحدة والخمسون - نو الحجة ١٤٤٢ هـ – اللمسن 11 جنيبات

إيجابيات وسلبيات الشبكة العنكبوتية



من مقاصد الأضحية في الشرع

معالم ألتوحيد

في الحج

### مستقبل الإسلام والرد المأمول على من أساء للرسول ﷺ



رنيس مجلس الإدارة أ. د. عبد الله شاكر الجنيدي

نائب رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام لمجلة التوحيد

د. عبد العظيم بدوي أ. د. مرزوق محمد مرزوق

مستشار التحرير جمال سعد حاتم رئيس اللجنة العلمية د.جمال عبد الرحمن اللجنة العلمية

معاوية محمد هيكل د. محمد عبد العزيز السيد د. عاطف التاجوري الاشتراك السنوي

١- في الداخل ٢٠٠ جنيه توضع في حساب المجلة رقم/١٩١٥٩٠ ببنك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٢٣٣٠٦٦٢٠ ت-في الخارج ٨٠ دولارا أو ٤٠٠ ريال سعودى أو مايعادلهما

مطلع الله التدارية



شرع الله تعالى لهذه الأمة الفرح والسرور بتمام نعمته، وكمال رحمته.

فيوم النحر يوم حجهم الأكبر يأتي بعد الوقوف بعرفة؛ أكثر الأيام التي يعتق الله فيها عبادًا من النار، وكذلك صيام يوم عرفة وذبح الأضاحي لغير الحاج، وهما من أسباب المغضرة والعتق من النار، ولأنه لا يحصل العتق من النار والمغضرة للذنوب والأوزار في يوم من أيام السنة أكثر منه من يوم عرفة، فقد جعل الله تعالى ذلك اليوم عيدًا، فضلاً عن يوم عيد الأضحى الذي هو خير أيام السنة.

وكذلك فإن عيد الفطر يأتي بعد تمام ركن عظيم من أركان الإسلام؛ وهو صيام المسلمين شهر رمضان الذي افترضه الله تعالى عليهم كل عام، فإذا أتموا صيامهم أعتقهم الله من النار، فجعل لهم فرحة أخرى كانت لهم عيدًا بعد إكمال صيامهم، فيفرحون فيه بالمغضرة بعد صدقة فطرهم وخروجهم إلى صلاتهم، وتكون صدقة الفطر وصلاة العيد أيضًا شكرًا لله تعالى على مغفرته لهم.

فيا سعادة من شهد الفرحتين وجمع بينهما (، وهنيتًا لأمة الإسلام بعيد الأضحى المبارك، أعاده الله علينا بالسعادة والنصر والرخاء، وتقبل الله منا ومنكم جميعًا.

التحرير

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٩ مجلداً من مجلدات مجلة التوحيد عن ٤٩ سنة كاملة Upload by: altawhedmag.com

| and the second | س العدد                                          | *                      |  |
|----------------|--------------------------------------------------|------------------------|--|
| ۲              | د. عبد الله شاكر                                 | فضائل يوم عرفة         |  |
| ٥              | د. عبد العظيم بدوي                               | باب التفسير            |  |
| ٨              | د. مرزوق محمد مرزوق                              | باب السنة              |  |
| 14             | د. عزة محمد رشاد                                 | فقه المرأة المسلمة     |  |
| 10             | لق الشيخ صلاح عبد الخالق                         | أعمال الحج عبر للخا    |  |
| 11             | حجة ، الشيخ صلاح نجيب الدق                       | فضل العشر من ذي ال     |  |
| 17             | د. سيد عبد العال                                 | غزوة بدر               |  |
|                | ة خير البرية:                                    | الغاية العلية من بعثا  |  |
| 45             | بده أحمد الأقرع                                  | الشيخ عبده أحمد الأقرع |  |
| 44             |                                                  | صفةالحج                |  |
|                | مستقبل الإسلام والرد المأمول على من أساء للرسول: |                        |  |
| 44             | د. عبد الوارث عثمان                              |                        |  |
| 177            | د. علاء خضر                                      | واحة التوحيد           |  |
|                |                                                  | من المقاصد العظيمة     |  |
| **             | الشيخ معاوية محمد هيكل                           |                        |  |
| 27             | د. متولي البراجيلي                               | دراسات شرعية           |  |
|                | بما أنزل الله:                                   | أحكام تخص الحكم        |  |
| 20             | د. محمد عاطف التاجوري                            |                        |  |
|                | ة في الشريعة:                                    | من مقاصد الأضحيا       |  |
| ٤٧             | د.محمد عبد العزيز                                |                        |  |
| 0.             | د. جمال عبد الرحمن                               | باب الأسرة المسلمة     |  |
|                | القصص الواهية :                                  | تحذير الداعية من       |  |
| 04             | الشيخ علي حشيش                                   |                        |  |
|                | للام وأئمة أهل السنة :                           | نماذج تُحتذى من أع     |  |
| ov             | د. محمد عبد العليم الدسوقي                       |                        |  |
| 17             | د. فيصل بن جميل غزاوي                            | توقير الله وتعظيمه     |  |
| 75             | راءات د. أسامة صابر                              | مقالات في معاني الق    |  |
| 77             | حج : د. جمال المراكبي                            | معالم التوحيد في ال    |  |

الجابيات وسلبيات الشبكة العنكبوتية:

د. عبد القادر فاروق محمد

جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و٣٠٠ دولارا خارج مصر شاملة سعر الشحن Upload by: altawhedmag.com

77

V.



صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة المحمدية رئيس التحريرا مصطفى خليل أبو المعاطي رئيس التحرير التنفيذي حسين عطا القراط

مدير التحرير إبراهيم رفعت أبو موته الإخراج الصحفى أحمد رجب محمد محمد محمود فتحى

إدارة التحرير ٨ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۱۷۱۵،۲۳۹۳۰ فاکس ۲۲۴،۳۹۲ اليريد الإلكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

ثمن النسخة

مصر ١٠ جنيهات ، السعودية ١٢ ريال ، الإمارات ١٢ دراهم ، الكويت ١ دينار ، المغرب ٢ دولار أمريكي ، الأردن ١ دينار ، قطر١٢ ريال ، عمان اريال عماني ، أمريكا ٤ دولار، أوروبا ٤ يورو

منفذ البيع الوحيد يمقر مجلة التوحيد الدور السابع

الحمد لله كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن نبينا وإمامنا محمدًا عبده ورسوله، اللهم صل وسلم وبارك عليه وعلى آله وأصحابه ومن سلك سبيلهم إلى يوم الدين.

أما بعد: فإننا نعيش هذه الأيام أجواء الحج إلى بيت الله الحرام الذي هو ركن من أركان الإسلام-قال الله تبارك وتعالى: « وَيَهْ عَلَ أَنَّابٍ حِجُّ ٱلْبَسْبِ

(آل عمران: ٩٧)، والرجع فضله عظيم وثوابه عند الله عز وجل جزيل، وقد جاء في السنة النبوية ما يدل على ذلك: فعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما، والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة،. (مسلم: ١٣٤٩).

وعنه رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: من أتى هذا البيت فلم يرفث ولم يفسق رجع كما ولدته أمه .. (مسلم: ١٣٥٠). وقد شاء الله تبارك وتعالى أن تقع هذه العبادة العظيمة في أفضل الأيام على الإطلاق، وهي العشر الأول من شهر ذى الحجة التي قال فيها

02

النبي صلى الله عليه وسلم: «ما من أيام العمل الصالح فيها أحب إلى الله من هذه الأيام-يعني: أيام العشر-، قالوا: يا رسول الله، ولا الجهاد في سبيل الله؟ قال: ولا الجهاد في سبيل الله؟ قال: ولا الجهاد إلا رجل خرج يخاطر بنفسه وماله فلم يرجع بشيء. (البخاري (٩٦٩).

قال ابن رجب رحمه الله: "وقد دل هذا الحديث على أن العمل في أيامه أحب إلى الله من العمل في أيام الدنيا من غير استثناء شيء منها، وإذا كان أحب إلى الله فهو أفضل عنده". (لطائف المعارف ٣٦٥).

كما شاء الله تبارك وتعالى أن يقع يوم عرفة بين هذه الأيام العشر، وهو أعظم أركان الحج، لتقول النبي صلى الله عليه وسلم: الحج عرفة .. (أخرجه أبو داود والنسائي والترمذي وغيرهم، وصححه الألباني في إرواء الغليل رقم (١٠٦٤).

وهذا يدل على عظيم فضله ومكانته وسأذكر هنا بإذن الله فضائل هذا اليوم الثابتة عن النبي صلى الله عليه وسلم ليجتهد أهل الإيمان فيه، وخاصة من يشهد هذا الموقف من حجاج بيت الله الحرام.

الفضيلة الأولى: أنه اليوم الذي أكمل الله فيه الدين لعباده وأتم عليهم نعمته، وهذه من أجل نعم الله على عباده، وفيه نزل قوله تحالى: , ألوم أكلتُ لكر ويكم وأشت عليكم سمتي ورصيت لكم ألاسلم وما ، (المائدة: ٣)، قال ابن كثير رحمه الله، هذه أكمر نعم الله تعالى على هذه الأمة؛ حيث أكمل سبحانه وتعالى لهم دينهم، فلا يحتاجون إلى دين غيره، ولا ولهذا جعله الله تعالى خاتم الأنبياء، وبعثه إلى نبي عير نبيهم صلوات الله وسلامه عليه، ولهذا جعله الله تعالى خاتم الأنبياء، وبعثه الى الإنس والجن، فلا حلال إلا ما أحله، ولا حرام إلا ما حرمه، ولا دين إلا ما شرعه، وكل شيء أخبر به فهو حق وصدق. (تفسير ابن كثيرج٤/١٩).

وبناءً على ما تقدم أقول: إن القرآن الكريم والسنة النبوية فيهما الكفاية فيما يحتاج اليه المؤمن في العقيدة والشريعة، ولا يجوز لأحد أن يأتى بشىء من عنده بعد تمام نعمة رب العالمين علينا بإكمال الدين، وليحذر المسلم من الابتداع في الدين، لأنه خروج عن الصراط المستقيم، وقد أدرك اليهود قدر هذه النعمة، ويدل على ذلك أن رجلا من اليهود قال لعمر بن الخطاب رضى الله عنه: يا أمير المؤمنين، آية في كتابكم تقرؤونها لو علينا معشر اليهود نزلت لاتخذنا ذلك اليوم عيدًا، قال: أي آية؟ قال: , أَلَبُومُ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَنْسَتْ عَلَيْكُمْ بِعُمْتِي ورضيتُ لكم الإسلام وما ،. قال عمر: قد عرفنا ذلك اليوم والمكان الذي نزلت فيه على النبي صلى الله عليه وسلم، وهو قائم بعرفة يوم جمعة. (الدخارى (٤٥)، مسلم (٣٠١٧).

قال النووي رحمه الله: ومراد عمر رضي الله عنه: أنا قد اتخذنا ذلك اليوم عيدًا من وجهين، فإنه يوم عرفة ويوم جمعة، وكل واحد منهما عيد لأهل الإسلام. (شرح النووي على مسلم ج/1/10).

الفضيلة الثانية؛ أن يوم عرفة من خير أيام الدنيا، سبقت الإشارة إلى أن ايام العشر من ذي الحجة هي أفضل أيام السنة، ويوم عرفة داخل فيها، وقد أقسم الله به في كتابه، ولا يقسم رينا سبحانه وتعالى إلا بعظيم، وهذا يدل على مزيد فضل لهذا اليوم، قال الله تعالى: ، وأنتقر مُنْ آلْبُنْ فَنْ الْمُوْرِ أَنْ وَنَامِهِ وَنَابُوْرِ

(البروج: ١-٣). وقد روى أبو هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «اليوم الموعود يوم القيامة، واليوم المشهود: يوم عرفة، والشاهد: يوم الجمعة». (وقد حسنه الألباني في صحيح سنن الترمذي ج٣/١٢٨).

قال ابن الجوزي رحمه الله، وبه قال علي، وابن عباس في رواية، وابن زيد، فعلى هذا سمي يوم الجمعة شاهدًا، لأنه يشهد على كل عامل بما فيه، وسمي يوم عرفة مشهودًا؛ لأن الناس يشهدون فيه موسم الحج، وتشهده الملائكة. (زاد المسير ج٩/١٧).

الفضيلة الثالثة؛ أنه اليوم الذي يعتق الله كثيرًا من عباده من النار، في يوم عرفة يتفضل الله على عباده فيعتق كثيرًا منهم من النار، ولا يكون مثل ذلك في يوم سواه. كما في حديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ ،ما من يوم أكثر من أن يعتق الله فيه عبدًا من النار من يوم عرفة. وإنه ليدنو، ثم يباهي بهم الملائكة، فيقول: ما أراد هؤلاء؟،. (مسلم: ١٣٤٨).

ولذلك على السلم أن يتقرب إلى الله بالطاعة ولذلك على المسلم أن يتقرب إلى الله بالطاعة والعبادة وحسن الظن بالله، طالبًا النجاة من ريه ومولاه، وأن يبذل الأسباب التي يرجى من ورائها العتق والمغفرة، ومنها: الأعمال الصالحة، وكثرة ذكر الله، والإكثار من شهادة التوحيد، فإنها أصل الدين الذي أكمله الله في هذا اليوم، وأن يحفظ جوارحه عما حرم الله، والعبد إذا تم له العتق من النار، فقد ذال الرضى من الله وهاز بجنة ربه حل في علاه، قال تعالى: ، قتن وهاز بجنة الكر وأذيل المكة مقد قال تعالى: ، قتن الذي إلا حتم الكرد ، (آل عمران: ١٥٥).

الفضيلة الرابعة؛ دنو الله تبارك وتعالى من عباده ومباهاته ملائكته بهم؛ من المعلوم أن الله ينزل كل ليلة إلى السماء الدنيا، وقد وردت الأحاديث الصحيحة بذلك، وهو نزول يليق بجلاله وكماله، لأنه سبحانه وتعالى ليس كمثله شيء، وبذلك اعتقد أهل السنة والجماعة، والله في نزوله ينادي على عباده ليسألوه ويستغفروه، حتى يجيب دعاءهم، ويغفر لهم، وفي يوم عرفة يدنو من عباده لمثل نهم، وقد دل على ذلك جواب النبي صلى الله

عليه وسلم لمن سأله عن ثواب من وقف بعرفة، فقال له: «أما وقوفك بعرفة: فإن الله عز وجل يبزل إلى السماء الدنيا، فيباهي بهم الملائكة، فيقول: هؤلاء عبادي، جاءوني شعثًا غبرًا، من كل فج عميق، يرجون رحمتي ويخافون عذابي، ولم يروني، فكيف لو رأوني؟ فلو كان عليك مثل رمل عالج، أو مثل أيام الدنيا، أو مثل قطر السماء ذنوبًا غسلها الله عنك، وأما رميك الجمار فإنه مدخور لك، وأما حلقك رأسك، فإن خرجت من ذنوبك كيوم ولدتك أمك. (أخرجه الطبراني عن ابن عمر وحسنه الألباني في صحيح الجامع جا /٢٨٩).

كما أن الرب الكريم سبحانه يباهي ملائكته بالواقفين بعرفة، وقد جاء النص على ذلك في الحديث السابق، ومعنى المباهاة: المفاخرة. (انظر النهاية في غريب الحديثجا /١٦٩).

وهـذا يـدل على رضـى الله عنهم وغفرانه ذنوبهم، ولذلك استحقوا أن يباهي الله بهم.

الفضيلة الخامسة؛ أن صيامه يكفر سنتين؛ يستحب لغير الحاج أن يصوم يوم عرفة، والصيام فيه له مكانة ومنزلة عالية، فهو يكفر ذنوب عامين، كما في حديث أبي قتادة رضي الله عنه: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: صيام يوم عرفة أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبله والسنة التي بعده .. (مسلم (١١٦٢).

قال الشووي: معناه: يكفر ذنوب صائمه في السنتين، قالوا: والمراد بها الصغائر. (شرح النووي على مسلم ج٥١/٨).

سور

أما الحاج فيفطر هذا اليوم وثبت هذا من فعل النبي صلى الله عليه وسلم؛ فعن أم الفضل بنت الحارث رضي الله عنها أن ناسًا اختلفوا عندها يوم عرفة في صوم النبي صلى الله عليه وسلم، فقال بعضهم؛ هو صائم، وقال بعضهم؛ ليس بصائم، فأرسلت إليه بقدح لبن وهو واقف على بعيره فشربه. (البخاري (١٦٦١).

الفضيلة السادسة؛ أنه خير أيام الدنيا للدعاء، الدعاء عبادة عظيمة، وقد أمر الله به عباده في مواطن منها قوله تعالى: وقَالَ رُبُّحَمُّمُ

ادْعُولِيَ الْسَجْبُ لَكُوْ إِنَّ الْذِيرَتَ يُسْتَكْبُرُونَ عَنْ عِبَادَتِي

مَعَدَّضُونَ حَهَمَ دَاخِرِي ، (غافر، ٦٠)، ومما 04 يدل على أهمية الدعاء ومكانته أن الله تبارك

وتعالى يغضب على من تركه، كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: من لم يدع الله يغضب عليه .. (أخرجه الترمذي وابن ماجه وحسنه الألباني في السلسلة الصحيحة برقم (٢٦٥٤).

ويوم عرفة خير أيام السنة كلها للدعاء، كما ي حديث النبي صلى الله عليه وسلم: خير الدعاء: دعاء يوم عرفة، وخير ما قلت أنا والنبيون من قبلي: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير،. (أخرجه الترمذي وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة برقم (١٥٠٣).

فعلى الحاج في هذا اليوم إخلاص الدعاء لله مع تحقيق التوحيد وكثرة ذكر الله بكلمة الإخلاص ، لا إله إلا الله ،؛ لأنها أعظم كلمة في الوجود، وحثُّ النبي صلى الله عليه وسلم على قولها في أعظم وأفضل الأيام، كما جاء في الحديث السابق، قال ابن عبد البر في شرحه للحديث وفي الحديث أيضًا دليل على أن ن فضل الذكر ، لا إله إلا الله ،، وقد اختلف أن أفضل الذكر ، لا إله إلا الله ،، وقد اختلف العلماء في أفضل الذكر، فقال منهم قوم: أفضل الذكر ، لا إله إلا الله ،، واحتجوا بهذا الحديث، وأنها كلمة الإسلام وكلمة التقوى. (التمهيد ج<sup>2</sup>/13-23).

ويستحب للحاج وغيره كثرة الدعاء في هذا اليوم، وعلى الداعي الاقتصار على الأدعية المأثورة الواردة في القرآن الكريم، والسنة النبوية، ففيها الخير والبركة، وإذا قبلت حققت العبد ما يريد من خيري الدنيا والآخرة، ومنها قوله تعالى، من من من الذيا والآخرة، ومنها ومنها ما رواه أبو هريرة رضي الله عنه، أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقول: اللهم أصلح لي ديني الذي هو عصمة أمري، وأصلح لي دنياي التي فيها معاشي، وأصلح لي آخرتي التي فيها معادي، واجعل الحياة زيادة لي من كل خير، واجعل الموت راحة في من كل شر، (مسلم: . (٢٧٢).

أسأل الله تعالى أن يتقبل من الحجاج حجهم، وأن يرزقنا الحج والعمرة. والحمد لله رب العالين. قال الله تعالى: « يَعْلَمُونَ طَنِهِرًا مِنَ لَقَبُوهِ اللَّذَا وَهُمْ عَن ٱلْأَخِرَةِ هُرْ عَنِفُونَ أَوَلَمْ يَنْعَكُرُوا فِي أَعْلَىهِمْ مَا عَلَقَ اللهُ التَعَوّنِ وَالأَرْضَ وَمَا يَنْهُما إِلَا بِٱلْحَقِ وَلَجَلٍ تُسَمَّى وَإِنَّ كَثِيرُ مِنَ النَّاسِ بِلِقَامِ رَبِعِمْ لَكَعِرُونَ ٢٠ »

> الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

numenu

الحلقة

ظاهر الحياة الدُنيا وباطنها، وَظَّاهرُ الْحَيَّاة الدُنيا وباطنها، المَّذُكُورُ فِي قَوْلِه تَعَالَى، ( رُبَنَ النَّذُكُورُ فَقَوْلِه تَعَالَى، ( رُبَنَ وَالْتِينَ وَالْتَنَعِلِي الْمُتَطَرَة مِنَ الدَّعَبِ وَالْعَنْمِ وَالْحَرْنُ مَنَا مَنْ مَنْ الْمَنْهِ وَالْحَرْنُ وَاللَّهُ عِندَهُ مُسْ الْمَنَابِ ، (آل

عمران: ١٤). فَظَاهرُ الْحَيَاة الدُّنْيَا مَتَاعُهَا وَشَهَوَاتُهَا وَمَلَّذَاتُهَا، وَوَسَائِلُ الْكَسْبِ الْمَادِيُ مِنَ الزَّراعَة وَالصَّنَاعَة وَالتَّجَارَة، فَهُمَ يُتَقتُونَ هَذه الْعُلُومَ إِتَقانًا، وَمَا الْحَسَنُ رَحَمَهُ اللَه: إِنَّ أَحَدَهُمُ لِينَقُرُ الدُرُهَمَ بَطَرَف ظُفْرِه فَيَذْكُرُ وَزَنَهُ

#### ماد 🖂 د . عبد العظيم بدوي

وَلاَ يُخْطِئُ، وَهُوَ لاَ يُحْسِنُ يُصَلِّي. (معالم التنزيل: (٣٩٠/٣).

فَإِنْ قَيلَ: وَمَا بَاطِنُ الْحِيَاةِ الدُّنْيَا؟

هَـالُجَـوَابُ: بَـاطِنُ الْحَيَاة اللَّذَيَا هُوَ الْحَقِيقَةُ، وَهُو أَنَّ اللَّذَيَا مَزْرَعَةُ الآخَرَةِ، وَأَنْهَا هَمَرٌ لا مُسْتَقَرٌ، هَمَتَلُ النَّاسِ فَيهَا كَمَثَل مَنْ دَخَلوا السُّوقَ مَمَا يَنْفَعُهُمْ ثَمَّ يَرْجِعُونَ اللَّذَيَا، دَخْلُنَاهَا لَنْتَزَوَدَ مَنْهَا اللَّذِيَا، دَخْلُنَاهَا لَنْتَزَوَدَ مَنْهَا اللَّهُ بَعَالَى حَكَايَةَ عَنْ مُؤْمِنِ اللَّه تَعَالَى حِكَايَةَ عَنْ مُؤْمِنَ آل فَرْعَوْنَ أَنَهُ قَالَ لِقَوْمِهِ.

الدُّنيا مَنْكُمُ وَإِنَّ الْأَخِدَةُ هِنَ تَارُ ٱلْمَسَارِ 🕥 مَنْ عَملَ سَنْعَة فَلَا يُحْرَينَ إِلَّا مِثْلَهَا وَمَنْ عَمِلَ حَكِمًا مِّن ذَكْرَ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُوْلَتِكَ بَدْخُلُونَ الْجَنَّةُ بْرْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرٍ حِبَابٍ ، (غافر: ۳۹، ٤٠). فائدة؛ ذكرت (هُمْ ، الثانية في قوله تعالى: ﴿ وَهُمْ عَن الأخرة هم غافلون ٧، لتفيد أنَ الْغِطْلَة مِنْهُمْ، وَإِلا فَأَسْبَابُ التذكر حاصلة، وهذا كما يقول القائل لغيره: غفلت عن أمرى دفاذا قال هو: شغلنى فلان، فيقول: ما شغلك، ولكن أنت اشتغلت. (التفسير الكبير: ٩٨/٢٥). فائدة أخرى: عبر الله تعالى عن جهلهم بالأخرة بالغفلة، فقال: وهم عن الأخرة هم غافلون ٧، لأن دلائل علم الأخرة موجودة، ولكنهم عَنَّهَا غَافلون، فلو تأمَّلوا



ذو الحجة ٢٢٢٢ هـ - العدد ١١٢ - السنة الواحدة والخمسون

05

ذو الحجة ٢٤٢٢ هـ - العدد ١١٢ - السنة الواحدة والخمسون

06

لَتَذَكِّرُوا، كَمَا قَالَ تَعَالَى: « وَيَقُولُ ٱلإِنسَنُ أَوِذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ أَخْرَجُ حَبًّا ۞ أَوْلَا بَدْكُرُ ٱلإنْسَنْ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ فيا ، (مريم: ٦٦، ٦٧)، وقال تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ عَلَيْتُوْ اللَّيَّاةَ ٱلْأُولَى مَوْلا تَدَكُرُونَ (الواقعة: ٦٢). أَوْلَمْ يَنْفَكُرُوا فِي أَنْفُسِمْ مَا خَلَقَ
 الله الشيوب والأرض وما يتنهما إلا بِٱلْحَفِي وَأَجَلٍ مُسَمَّىٰ وَإِنَّ كَنِيْرًا يْنُ ٱلنَّاسِ بِلْقَاي رَبْعِهُ لَكُنِفُرُونَ (1) أولَدْ تَسِيرُوا في الأَرْضِ فَسَطُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِيْبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبِّلَهُمْ كالوا أنذ ينهنم فؤة وأناروا الأرض وعَمَرُوهَمَا أَحْثُرَ مِنَا عَبْرُوهَا وَمَاتَتْهُ رُسُلُهُم بِٱلْبَيْنَاتِ فَمَا كَانَ أَلَنَّهُ لِيُظْلِمُهُمْ وَلَئِكُن كَانُوا أَنْفُسَمْمَ يَطْلِمُونَ () نُزَ كَانَ عَنفيَةُ ٱلَّذِينَ أَسْتُوا النَّيَاةِ أَن كَذَبُوا بِعَابَنَتِ ٱللهِ وَكَانُوا بِهَا يَسْتَهْرِدُونَ 🕑 اللهُ يَتَدَوَّا الْحَلْقَ ثُمَّ بِعِيدُهُ ثُمَّ إِلَيْهِ وَتُحْتُون آنَ وَتَنْ نَقُنُ ٱلْتَاعَةُ بَيْلِسُ الْسُجْرِيُونَ 🕑 وَلَمْ يَكُن لَهُم مِن شُرْكَابِهِمْ شَعْتَوْا وَكَانُوا citis inthe وَنَتْوَعَ نَتْوَعُ أَنْتَاعَةُ يَوْتَعْدِ يَتَدَوُّونَ 🕑 فَأَمَّا ٱلَّذِيكَ مَامَنُوا وَعَتِمِلُوا الصَّلِحَاتِ فَهُدْ ف رَوْضَكُهُ يُخْبَرُونُ 🕑 وَأَنَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَكُذَّبُوا بِتَايَنِيْنَا وَلِقَاي ٱلْأَخِرَةِ فَأَوْلَتِبِكَ فِي ٱلْعَدَّابِ عَضَرُونَ ، (الروم: ٨-١٦): من ذلائل التوحيد والبغث: ١- خلق الإنسان: لما كمان أكمشر الناس عن الأخرة غافلين أمرهم الله تعالى بالنظر والتفكر والتأمل والتدبر في أنفسهم وما حولهم، ليستدلوا بما يَرُوْنَ عَلَى التَّوْحِيدِ، وَالْبَعْث

بَعْدَ الْمُوْتَ، هَقَالَ تَعَالَى: (أَوَلَمْ يَتَفَكَّرُوا فِي أَنفُسهم، ١٩ وَالْعُنَى: لَمَاذَا يَكْفُرُونَ بَاللَّه ١٩ (أَوَلَمْ يَتَفَكَّرُوا فِي أَنفُسَهم، ١٩ وَلَاذَا يُتَكَرُونَ الْبَعْثَ بَعْدَ الْمُوْتَ؟ (أَوَلَمَ يَتَفَكَّرُوا فِي هَلُوْ تَفَكَرَ الإِنْسَانُ فِي نَفْسِهِ هَلُوْ تَفَكَرَ الإِنْسَانُ فِي نَفْسِهِ

مُعْمَعُهُمْ أَمْ يُعْمَعُهُمْ نُمْ اللَّهِ وَحَمُونَ ، (البقرة: ٢٨). عُلَوْ تَأَمَّلْتَ فِي نَفْسِكَ حَقَّ التَّأَمُّل لَعلَمُتَ أَنَّهُ لاَ اللَه. الأ الله، وَأَنَّ مَرَدًنَا إلَى اللَه. الأصابعُ حَمَسًا، وَلَمْ تَكُنَّ الأصابعُ حَمَسًا، وَلَمَاذَا كَانَتَ الوُسْطَى أَطُولَهُنَ ؟ وَلَمَاذَا كَانَت كَانَت الأَرْبِعُ ذَات ثَلَاث عُقَد دُونَهَا الأَرْبِعُ ذَات ثَلَاث عُقَد دُونَهَا أَيْضَا؟!

ثُمَّ تَأَمَّلُ وَجُهَكَ وَمَا فيه منَ الْعَيْنَيْن، وَالسَّوَاد، وَالْبَيَاض، وَالْحِوَاجِبٍ، وَالرُّمُوشِ، وَكَيْفَ يَحْفَظُ اللَّه عَيْنَيْكَ الْمُفْتُوحَتَيْن وَأَنْتَ نَائِمُ هُتُعْمضُهُما، حَتَّى لا تُؤْذِيكَ الْمَعَنِيْ لا عَطَاءَ لَهُما، كَيْفَ الْمَتَيْن لا عَطَاءَ لَهُما، كَيْفَ

نائم، فلا يَدْخَلَهُمَا شَيْءُ ممًا يُؤذيك ( وَصَدق الله العظيم: دقل من يكلؤكم بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ مِنَ الرَّحْمَنِ»، وهو سُؤال للإنكار، وللتوبيخ على غفلتهم عن ذكر الله، وهو الذي يكلؤهم بالليل وَالنَّهَارِ، وَلا رَاعِي لَهُمْ سَوَاهُ، ريل هُمْ عَنْ ذِكْرٍ رَبْهِد معرضون، (الأنبياء: ٤٢). فسر كفرهم هو الإغراض والغفلة، وإلا فلو تأملوا في أنفسهم لأستدلوا بجمال خلقهم على خالقهم، وقذرته على بغثهم بغد مؤتهم، ولذلك قال تعالى: يَاتِبُهُا ٱلإَسْتَنْ مَا عَزْلَهُ بِرَبِّكَ الْحُريم () أَلَذِي خَلَقَكَ فَسَوَّنكَ مَكَلَكُ 🕑 لِنَ أَيْ صُورَ مَّا شَاة رَكْنَكَ ( كَالَا بَلْ تَكْذِبُونَ بِالذِينِ ، (الانفطار: ٢-٩)، وقال تعالى: رُمْ حَلَّهُ عَلَيْهُ فَلَقَهُ ف SELES ATE قرار شکين علقة فخلقا البلقة تشعصة فخلفنا الشغة يطبك فكمتوا العطار لمتنا لؤ ألقائه خلقاً ، امَرَّ مَدَارُد الله السنة المُلِينِ ۞ ثُمَّ إذَكُر مَد الله لَيْتُوَةِ ۞ ثُرُ إِنْكُر بِيَّ الْيُسْطِ بعثور ، (المؤمنون: ١٣-١٦)، وقال تعالى: ، كأنها آلتَاش إن تُشَعَّرُ في تَسْرِ مِنَ آلِعَبْ فَإِنَّا عَلَقَتَكُمْ مَن قَرْبِي تُمَ بِن لْلْعَدِ كُتَرَبِنْ عَلَقَتْهِ قُدْ مِن لمدبكة تخلقة وعبر تخلفه الشبق لَكُمْ وَيُقِدُّ فِ ٱلْأَرْحَامِ مَا نَشَأَهُ ان المار المن المنهاة مناكد أنه المناقر المنك ومنكم من بتوك ومنكم مَّن يُرَدُّ إِنَّ أَزْذَلِهِ ٱلْمُسْرِ لِحَدَد يَعْلَمُ مِنْ بَعْدٍ عِلْمٍ شَيْنًا وَنُوْى

الأرت خامدة ما إذا أرانا عليهما المآة المترَّث وَرَت وَالمَبْت مِن حُلَ رَبْع بَهيم ( ذَلِك بَأَنْ الله هُو المَنْ وَأَنَّه بِمِن المَوْق وَأَنَّهُ عَلَيْهُ لَا رُب فِيا وَأَت الله بَعَث مَن في الشرر، (الحج: ٥-٧). والأرض،

وَقَبُولُهُ تَعَالَى: (مًا خَلَقَ الله السماوات والأرض وما بينهما إلا بالحق وأجل مُسمى، جُمْلة مُسْتَأَنفة تنزه الله تعالى عمالا يليق بجلاله من العبث، لأنهم لما أنكروا البغث طعنواف حكمة الرب فقال تعالى: ما خلق الله السبماوات والأرضى وما بينهما إلا بالحق، أي ما خلقهما باطلا، ولا عبثا بغير حكمة بالغة، وانما خلقهما مقرونتين بالحق، مصحوبتين به، حرك الكر المشركة (الملك ٢)، وتم ال اللا تجاك المناكن

وقد صرح رَيْنَا سُبُحانَهُ وقد صرح رَيْنَا سُبُحانَهُ بهذا ٤ أكثر من مؤضع: قال تعالى: ورا علنا النا الم كرا من يليا كرا من الم كرا من يليا كرا من الرو المعل اللي كرا من الرو المعل اللي كالمرا وم عنا المعن والرو ما وم عنا المنو والرو ما وم علنا المنو والرو ما وم علنا المنو والرو ما ولا يالي ركن المامي الا يالي ركن المامي

٣٨-٤٠)، وَقَالَ تَعَالَى: وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاوَات وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا الأَ بِالْحَقِّ وَإِنَّ السَّاعَةُ لَأَتَيَهُ فَاصْفَحَ الصَّفَحَ الْجَمِيلَ، (الحجر: ٨٥).

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ‹وَأَجَلُ مُسَمَّى، يَعْنِي أَنَّ اللَّه تَعَالَى خَلَقَ السَّمَاوَاتَ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ لَهُمَا أَجَلاً يَنْتَهَيَانِ الْيُه، كَمَا خَلَقَ الْحَلَقَ وَجَعَلَ تَكُلُ مَخْلُوقَ أَجَلاً يَتَاجُرُونَ سَلَقَةً تَعالَى: ‹ وَلَكُلُ أُمَّةٍ أَبَلًا قَالَ تَكُلُ مَخْلُوقَ أَجَلاً مَا لَهُ عَالَى تَعَالَى: ‹ وَلَكُلُ أُمَّةٍ أَبَلًا عَالَ الْعَالَى: ‹ وَلَكُلُ أُمَّةً أَبَلًا عَالَ مَا يَعْلَى الْعَالَى: ‹ وَلَكُلُ أُمَّةً اللَّهُ وَالا مَا يَكُلُ مَحْلُوقَ أَجَلاً مَا لَا عَرَافَ مَا يَكُنُ أَمَّةً إِنَّا عَمَوْنَ إِلَّا عِذَانِ اللَّهُ كُذُكَ مُوْتَ إِلَّا عَمَرانَ مَا يَكُنُ مُوَعَلًا ﴾ (آل عمرانَ الذَا يَكُلُ

وَقَدْ جَمَعَ اللَّهُ تَعَالَى فِي الذكربين أجل الناس وأجل السماوات والأرضى، فقال تعالى: والمحمد بله الدى خلق السبنوات والأزخ وجفل الظلمنت وَالْنُورُ لَمُ الْبِينَ كَغَرُوا بَرَجْهُ بتدلوت () مُوَ الَدِي خَلَفَكُم بْن بِلِينِ لُدَّ قَفَقَ الْبَلَّ وَالْمَلْ تُسَمِّر عِندَهُ فَر أَتُو تَعَرُّونَ ، (الأنعام: ١، ٢)، فقوله تعالى: (ثم قضى أجلا، أي لكل منكم. وقوله تعالى: ﴿ وَأَجَلَ مُسْمَى عنده، هُوَ أَجَلَ الدُنْيَا، أَجُلَ السماوات والأرض، الذي إذا جاء قامت القيامة، وهذا الأجل لا يعلمه إلا الله، كما قال تعالى: (أَتَهُ مُرَدُ عَلَمُ التاعد ، (فصلت ٤٧)، وقال تعالى: • وَتَارَكَ الَّذِي لَهُ مَلْكُ التموان والأرص وما يتنهما وعدده عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَإِلَيْهِ زُجْعُونَ، (الزخرف: ٨٥)، وقال

تَحَالَى: • إِنَّ أَمَّهُ عِندُ عَلَّمُ السَّاعَةِ وَبَرَّكَ الْعَبْتَ وَمِنْرُ مَا فِ الْأَرْحَارُ وَمَا تَدْرِى عَشْ مَاذَا تَحَكِبُ عَمَّا وَمَا تَدْرِى عَشْ مَاذَا أَرْضِ تَعْرُتُ إِنَّ أَمَّةً عَلِيهُ حَبِرٌ القمان: ٣٤). وَلِـذَلِكَ بَا سَالَ جِبْرِيلُ عليه السلام التَّبِيَ صلى الله عليه وسلم، مَتَى السَّاعَةُ قَالَ: السَّائِلِ، (صحيح البخاري: ٥٠).

وَمَعَ ظُهُورِ الأَدَلَّةَ، وَوُضُوحِ الْبَرَاهِينَ، الدَّالَةَ عَلَى أَنَّ الْبَعْثَ حَقَّ، وَإِنَّ كَثِيرًا مُنَ النَّاس بِلقَاء رَبُهُمُ لَكَاهُرُونَ مَنَ أَنَّ لَهُ الَدِي عَلَى أَنَ يَعَلَى وَٱلْأَرْضَ قَاوِرٌ عَلَى أَنَ يَعَلَى مِنْهُمُ رَحْمَلَ لَهُ اللَّهِ اللَّهُ لَا رَبَ مَوْ أَنَّ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ لَا رَبَ مَوْ أَنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا رَبَ

فائدة: قال هاهنا: «وإن كثيرًا من النَّاس، وقال من قَبْلُ: ﴿وَلَكُنَّ أَكْثُر النَّاسِ»، وذلك لأنهمن قبل لم يذكر دليلا على الأصلين، وهاهنا قد ذكر الدلائل الواضحة، والبراهين اللائحة، ولا شك في أن الإيمان بغد الدليل أكثر من الإيمان قَبْل الدَّليل، فيعد الدَّلائل لا بد من أن يؤمن من ذلك الأكثر جمع، فلا سقى الأكثر كما هو، فقال بغد إقامة الدليل: «وإن كثيرًا من الناس ،، وقَتْلَهُ: ﴿وَلَكُنَّ أكثر النّاس،. (التفسير الكبير: ٢٥/١٠٠). وللحديث يقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



ذو الحجة ٢٤٤٢ هـ - العدد ١١٢ - السنة الواحدة والخمسون

Upload by: altawhedmag.com

الحمد لله مُصرَف الوقت والزمن والدهر، القدير على ما يشاء بالعز والقهر، والصلاة والسلام على رسول الله وأله وصحبه ومن والاه، ويعد،

فإن وظيفة عمر العبد هي السعي لفكاك رقبته من النار. والفوز بعفو العزيز الغفار. وقد تفضل الله علينا بنفحات دهرنا في رمضان. ثم الاستقامة على الطاعات للموفق في شهر شوال. ثم ما ابتدأناه من وقفة مع النفس للمراجعة والتصحيح لطريق الاستقامة من بدايته. وقد تفضل الله علينا ببقية في العمر بدايته. وقد تفضل الله علينا ببقية في العمر الوجة من الرب الغفور. وقد لاقى قدراً أنه تتمة لتذكير الأخيار بما يقرب من الجنة أنه ليس ثمة طريق لهذا من الأسباب بعد أنه ليس ثمة طريق لهذا من الأسباب بعد الشروع والبعد عن السعي الخالف الممنوع، وللتتمة نقول،

#### الحديث:

عن معاذ بن جبل رضى الله عنه قال: كنت مع النبي صلى الله عليه وسلم في سفر، فأصبحت يومًا قريبًا منه ونحن نسير، فقلت: يا رسول الله، أخبرني بعمل يدخلني الجنَّة ويُسَاعدُنى عن النار، قال: "لقد سألتُ عن عظيم، وإنه ليسير على من يَسْرَهُ اللهُ عليه: تَعْبِدُ الله ولا تُشْرِكُ بِه شَيئًا، وتُقَيمُ الصلاة، وتُؤتى الزكاة، وتصومُ رمضانَ، وتحجُّ البيتُ"، ثم قال: "ألا أدْلَكَ على أبْوَابِ الْخِيرِ؟: الصومُ جُنَّة، والصدقة تُطفى الخطيئة كما يُطفى الماء النار، وصلاة الرجل من جوف الليل، قال: ثم تلا: ( نتجافى جَنُوبَهُمْ عَنِ المُضَاجِعِ ) - حتى بلغ - «بعملون » (السجدة: ١٦-١٧)، ثم قال: "ألا أخبرك برأس الأمر (كله) وعموده وذروة سَنَّامه؟ قلت: بلي يا رسول الله، قال: "رأس الأمر الإسلام، وعموده الصلاة، وذروة سَنَّامه الجهاد"، ثم قال: "ألا أخبرك بمالك ذلك كلُّه"؟ فقلت: بلي يا نبي الله، فأخذ بلسانه، قال: "كفَّ عليك هذا"، فقلت: يا نبي الله، وإنَّا

ع استقبال ذي المحمد

30

ذي الحجة

ا.د. مرزوق محمد مرزوق

ذو الرحصة ٢٢٢ ٥- العدد ١٦٢ - السنة الواحدة والرخمسون

8

"Umull

لمؤاخذون بما نتكلم به؟! فقال: "تكلتك أمُكَ (يا معاذ). وهل يُكُبُ الناس في التار على وجوههم - أو "على مناخرهم - الاحصائد ألسنتهم".

#### بانياء التغريق

رواه الترمذي برقم (٢٦١٦)، وصححه الألباني رحمه اللَّه في الصحيحة (٣٢٨٤).

الثارية مغردات الحديث: تقدمت في العدد السابق: فلتراجع تفضلاً.

رابعا، وفيما يستفاد من الحديث: تقدم ذكر ما يلي في العدد السابق:

١- عبادة التواضع والافتقار.
 ٢- القصد إلى معالي الأمور.
 ٣- الأعمال الشرعية من أهم الأسباب المنجية.

وللتتمة نستعين ربنا ونقول:

٤- من أهم سبل النجاة مما يقرب من الجنة ويباعد عن النارهي ما وصف رسول الله من الأعمال مما تفضل به علينا من فضائل الأعمال، ومن ذلك:

أ- تأكيده صلى الله عليه وسلم على تحقيق التوحيد والبعد عن الشرك بالله؛ لذا فإنني أذكر نفسي وإخواني بدعوات مباركات كتب الله لها البقاء حين قدمت ما قدم الشرع؛ إذ قدمت دعوة التوحيد على كل شيء، وألحت في هذه الدعوة حتى على كل شيء، وألحت في هذه الدعوة حتى اتهمهم من لا يعلم أنهم متقوقعون حول هذه الفكرة، وها نحن الآن يا إخواني نقول: إنها ليست مجرد فكرة بل هي عقيدة ورب الكعبة، إنه لا فلاح ولا نجاح، ولا سعادة فضل الله بها على عباده؛ فأخرجهم من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام، ومن تشتت

66 العبسادات هي تفضل من الله علينًا لتسعد لخ الدنسا والأخيرة. هبى جلسيات إيمانية ومحاضن تربوينة وترقبة خلقية.

الألهة الباطلة إلى راحة القلب بالعبودية للإله الحق؛ فيكون بذلك التوفيق من رب البرية ورجاء العون معه والمعية فيوفق في مسامعه ومشاهده ومساعيه وقراراته، يكون سمعه الذي يسمع به، وبصره سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي نها، وأما عن الاستطراد في لا يتسع لها المقام؛ فأخاف من الخلل وأرجو أن يُفرد لها مقال أوسع وأرجى تعبيرًا، ولا يملن

من أدمن طرق الباب يوشك أن يفتح له. قال الحمداني:

#### تَهُونُ عَلَيْنًا فِي الْعَالَي لَقُوسَنّا ومِنْ يَحْطَبُ الْحَسْنَاءَ لَمْ يَغَافَا الْهِرَ

ب- الاجتهاد في شرائع الاسلام: لا سيما أركانه كما قال صلى الله عليه وسلم في هذا الحديث (وثقيم الصلاة. وتُؤتى الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت)، وإننا بصدد هذه الأركان الركينة نريد أن نتعامل معها من منظور رشيد بالنسبة لنا رغم أنه من مقاصدها يوم أن شرعت، ومارسها الصحابة الطيبون هذا المنظور هو جزء من المقاصد العبادية والفوز بها. وخلاصة هذا المنظور واختصاره أن هذه العبادات هي تفضل من الله علينا لنسعد في الدنيا والأخـرة، هي جلسات إيمانية ومحاضن تربوية وترقية خلقية وثقافة سلوكية وراحة نفسية وتدريب عملى على أساس علمي للقيادة والريادة، وسبب لتحصيل كل أسباب الرزق والسعادة، وغير ذلك كثير من منابع النور وكنوز الخير التي تفيض بها معانى العبادات والتي لا يدركها إلا المتدبرون فليست الصورة الموروثة التى أورثت وربت أبناءها على تكاليف العبادات ومشقتها دون النظر لحسن معانيها وجميل

ذو الحجة ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢١٢ - السنة الواحدة والخمسون

9

كُنْه حقيقتها.

#### 0 - حرص اللبي صلى الله عليه وسلم على تصبح أمته :

وهكذا أتباعه يكونون؛ فلقد بادر رسول الله صلى الله عليه وسلم وعرض على معاذ رضى الله عنه قائلاً: "ألا أدلك على أبواب الخير؟"، ثم ذكر له النبي صلى الله عليه وسلم من الأبواب خلاف ما سبق ما تشابه معه في الاسم واختلف في بعض القصد وشيء من الرسم؛ فذكر الصيام لكنه التطوع غير سابقه الركن، وذكر

الصدقة وهي خلاف ركن الزكاة، وذكر صلاة الليل وما لفضلها الذي لا تكفيه من مقالتنا الإشارة غير أنها ضرورة المجلة في اختصار العبارة، لكنه على الجملة ذكر من النوافل ما يتبع الذي سبقه من الأركان، ثم كرر وأضاف وأكد فأكد مرة أخرى على الإسلام والذي يجتمع ويفترق مع التوحيد والإيمان، وذكر مرة أخرى الصلاة وهي الثالثة في طرحها والدعوة إليها من منظور وتعبير جديد، وعليه فلا يعيين ناقد على ذي بصيرة إذا نصح ذو البصيرة رعيته بالصلاة إذا حزبهم وأهمهم أمر وما أكثره في هذه الأيام، ثم ختم هنا بالجهاد الذي هو ذروة سنام الإسلام.

5.6

-

1221

المعدد ١٢٢ - السناة الواحدة والخمسون

10

#### ٦- مراعاة العكمة وفقها لأولويات لم القدرج لم الدعوة إلى الله:

وهو موضوع ذو شجون وآلام وآمال، وبعيدًا عن كثرة الآراء والفلسفات؛ فإن الحكمة في ذلك هي السنة. وهي أن نبدأ بما بدأ به الشرع ونرتب كما رتب الشرع ففي خالص العبادات الجسدية بدأ بعد التوحيد بالأركان، ثم شم أكد على أهمية الأهم منها (الإسلام والصلاة)، ثم أرشد إلى عبادة الجهاد التي يقدر على القيام بها على الوجه الأتم من استطاع جهاد نفسه بسابق العبادات، ثم

66 ها هي الأيسام العشر قد أطلت علينًا بنورها ننتظر نسيسم فجرها فتصحح فيها ما يحتاج لإ السجلات. 29

ختم صلى الله عليه وسلم بعد ذلك بإرشاد السائل الجليل إلى ملاك الأمور بعد النوايا في وما أدراك ما جارحة اللسان الذي وما أدراك ما جارحة اللسان الذي لا يزن ثقالاً ماديًا كبيرا تكنه يستحوذ على أكبر العبادات من الطاعات قال تعالى: (وَلَكُمُ أَلَمُ أَحَصَرُ ) (العنكبوت:64)، كما أنه يُورَط تاركه لعنانه في أحط أنه يُورَط تاركه لعنانه في أحط وجوههم إلا حصائد ألسنتهم"، فكان الختام به تلخيصًا للحذر من المخالفات والفوز بالعبادات

#### ٧- وخانمة الغير:

مما يستفاد من الحديث الاجتهاد في الأعمال المسالحات: ويزيد ذلك تأكدًا في هذه الأيام النضحات ومواسم الخيرات: فها هي الأيام العشر قد أطلت علينا بنورها ننتظر نسيم فجرها فنصحح فيها ما يحتاج في السجلات، نستنهض فيها الهمم، ونستمطر فيها الرحمات نئوب فيها ونتوب، فإن كان حديثنا الشريف قد أرشد إلى إنعام الله علينا بالاجتهاد في الطاعات، وما تفضل علينا بعائد ذلك من السعادة والريادة، وعلو المقامات؛ فإن هذا الاجتهاد تتعين فيه الزيادة في هذه الأيام المباركات التي اختصها الله بخصوصية من البركات؛ إذ ندبت الأحاديث النبوية إلى العمل الصالح مطلقًا في هذه الأيام، قال صلى الله عليه وسلم: "مَا منْ أَيَّام الْعُمَلُ الصَّالَحُ فَيِهِنَّ أَحَبُّ إِلَى اللَّهُ مَنْ هَذه الأيام العَشْر". فَقَالُوا: يَا رَسُولَ الله: وَلا الجهادُ في سبيل الله؟ فَقَالَ رَسُولُ الله - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: وَلا الجِهَادُ فِي سَبِيلِ الله، إلاَّ رَجْلَ خَرْجَ بِنْفُسِهِ وَمَائِهِ فَلَمْ يَرْجِعُ مِنْ ذَلِكَ بشيء" (البخاري: ٩٦٩)؛ فيها الصيام والقيام والقرآن والصدقة وعرفات والحج، وليسا في غير هذه الأيام.

وفي قوله: "العمل الصالح" إشارةُ إلى جنس .

الأعمال الصالحة بأنواعها، سواء كانت واجبة يقدمها ويُحافظ عليها، أم نافلة تلي الأولى ويُكثر منها: هذا وإن كان الشيء بالشيء يُذكر فإن من جملة الصالحات زيادة على ما سبق التقرب الى الرب بمحبة وخدمة الخلق وحب الطاعات وبغض الخالفات وإفشاء السلام، وإطعام الطعام، وصلة الأرحام والإحسان إلى الجيران، وإكرام

الضيفان، وإماطة الأذى، وزيارة المرضى، وقضاء الحوائج، والصّلاة على النّبي صلى الله عليه وسلّم، وإسباغ الوضوء وانتظار الصلاة، والدّلالة على الخير، والأمر بالعروف والنّهي عن المنكر، وسلامة الصّدر والدعاء للمخالف بالهداية، والمداومة على محاسبة النفس واتهامها بالغواية للوصول بها إلى بر الهداية، وتعليم الأولاد والبنات شعب الخير والرشاد، وإصلاح ذات البين وما تحتاج إليه من تقنين للجانها تساعد على نجاحها، وهذه المهمة مما

يُحتاج إليه في هذه الأيام بعد انتشار المخالفات وخراب الندمم واستحواذ الشياطين على بعيدي الخطوات عن بيوت الله وأماكن الطاعات. هذا وإن من أرجى الأعمال وعبادة الأوقات ما يحتاج إليه وعبادة الأوقات ما يحتاج إليه ونصيحة المسلمين وخدمتهم، ونصيحة المسلمين وخدمتهم، وليسبق ذلك من شعب الخير، مقام التوبة والافتقار إلى الله تعالى.

ألا يا باغي الخيرات أقبل إلى ذي الحجّة الشهر الحرام به العشر الأوائل حين هلت أحب الله خيراً للأنام

وهذا يستلزم منا لزوم للخلوات والدعوات أن يحفظ الله علينا ديننا الذي هو عصمة أمرنا ودنيانا التي فيها معاشنا وآخرتنا التي إليها معادنا. وفي هذا القدر الكفاية والحمد لله رب العالمين.

ذوالحجة

7331 2-

العدد ١٢٢ - السنة الواحدة والخمسون

11

#### تهنئة واجبة

العميل الصاليح إشارة

إلى جنس الأعمسال

الضالحية بأنواعها،

سواء كانت واجيبة

يقدمها ويحافظ عليها،

أم نافلية تلبي الأولى

ونكثر منهاء

تهنئ أنصار السنة نفسها ابتداءً، ثم ابنها وخادمها البار فضيلة الشيخ الدكتور محمد عاطف عبدالكريم التاجوري؛ وذلك بمناسبة حصوله على درجة الدكتوراه من كلية دار العلوم جامعة القاهرة بعنوان: «آيات المتشابه في القرآن الكريم- تفسيرها وفقهها، دراسة مقارنة ،، بدرجة مرتبة الشرف الأولى، وتكونت اللجنة من كلّ من:

أ.د/ حسين أحمد عبد الغني سمرة، الأستاذ بقسم الشريعة الإسلامية بالكلية، مشرفًا. آ.د/ محمود عوض سلامة، الأستاذ بكلية الحقوق، جامعة بني سويف مناقشًا. أ.د/ علي عبد القادر عثمان، الأستاذ بقسم الشريعة الإسلامية بالكلية، مناقشًا. وإذ تشكر الجمعية لجنة المناقشة والإشراف كما تشكر كل من شاركها ولو بالدعاء؛ فإننا نخص بالشكر الدكتور عاطف نفسه حين ضرب للدعاة مثالاً على الصبر والتواضع على رسميات الجامعات للوصول إلى نهاية الخطوات المباركات، لا أقول لحصوله على أعلى الدرجات، بل نقول لتشرُف اللقب به، فاللهم اجعلها سببًا لسعادة الدارين له وللمسلمين، آمين.

## فقه المرأة المسلمة

بسم الله، والحمد لله، والسلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. أما بعدُ: فقد تحدثنا للا المقالة السابقة عن مقدار النفقة، وحسن معاشرة المرأة، وحتُ الزوج الزوجة على قعل الخير، وخروج النساء لحوائجهن، ونستكمل فقه النكاح سائلين الله عز وجل أن يتقبل جهد المقل وأن ينفع به المسلمين.

#### المستعر ( أم تميم )

ومذهب الشافعي أنه ليس واجبًا وحجته أنه حق له فجاز له تركه.

#### أقوال أهل العلم؛

جاء في شرح المهذب (١٣١/١٨): قلنا: إن الوطء ليس واجبًا عندنا، لأنه حق له فلا يجب عليه كسائر الحقوق. وقال أحمد ومالك: الوطء واجب على الرجل إلا أن يكون له عذر.

قال شيخ الإسلام في مجموع الفتاوى (٢٧١/٣٢): يجب على الرجل أن يطأ زوجته بالمعروف، وهو من أوكد حقها عليه وأعظم من إطعامها.

والوطء الواجب قيل: إنه واجب في كل أربعة أشهر مرة. وقيل بقدر حاجتها وقدرته، كما يطعمها بقدر حاجتها وقدرته، وهذا أصح القولين، والله أعلم.

قال العلامة السيوطي: في شرح غاية المنتهي (٢٦٧/٧): ويلزمه: أي الزوج وطء زوجته مسلمة كانت أو كافرة، حرة أو أمة بطلبها في كل ثلث سنة مرة إن قدر على الوطء نصًا؛ لأن الله تعالى قدره في أربعة أشهر في حق المولى وكذا في حق غيره؛ لأن اليمين لا توجب ما حلف عليه فدل أن الوطء واجب بدونها.

#### تعقيب وترجيح

أرى-والله تعالى أعلم- أن الصواب مع جمهور أهل العلم من أن الوطء واجب وأنه حق من حقوق الزوجة لأنه إذا لم يجامعها لم يأمن منها الفساد وربما كان سببًا للعداوة والبغضاء بينهما.

#### ثالثًا: ما يقول الرجل إذا أتى أهله:

إذا أراد الزوج أن يأتي امرأته سُنْ له أن يسمى

#### أولا: تحريم إفشاء سر الزوجة:

عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم انَّ منُ أَشَرُ النَّاس عنْدَ اللَّه مَنْزَلَة يَوْمَ الْقيَامَة الرُّجُلَ يُفْضي إلَى امَرَأَته وَتَفْضَي إليْه ثُمَّ يَنْشُرُ سرَّهَا - أخرجه مسلم (١٤٣٧). جاء في سبل السلام (٢٠٦/٣): والحديث دليل على تحريم إفشاء الرجل ما يقع بينه وبين امرأته من أمور الوقاع ووصف تفاصيل ذلك وما يجري من المرأة فيه من قول أو فعل ونحوه، وأما مجرد ذكر الوقاع فإذا لم يكن لحاجة فذكره مكروه لأنه خلاف المروءة، وقد قال: مَنْ كَانَ يُؤْمنُ بِاللَّه وَالْيَوْم الآخر فَلَيَقُلْ حَيْرًا أَوْ لِيَصْمُتُ - أُخَرَجهُ البخاري (٦٠١٨) ومسلم (٢٤).

فإن دعت إليه حاجة أو ترتبت عليه فائدةً، بأن كان ينكر إعراضه عنها أو تدعي عليه العجز عن الجماع أو نحو ذلك فلا كراهة في ذكره كما قال: راني لأفعله أنا وهذه،، وقال لأبي طلحة: رأعرستم الليلة، أخرجه البخاري (٥٤٧٠). ومسلم (٢١٤٤).

وقال لجابر: «الكيس الكيس»، وكذلك المرأة لا يجوز لها إفشاء سره وقد ورد به نص أيضًا.

#### فانيًا: إتيان الرجل زوجته:

الوطاء حق من الحقوق الزوجية، فهو حق للزوجة كما هو حق الرجل. قال الله تعالى: «فَإِذَا تَطَهَّرُنُ فَأَثُوْهُ مِنْ جَنُ أَمَرُكُمُ اللَّهُ ، (البقرة: ۲۲۲).

ذهب جمهور أهل العلم إلى وجوب الوطء؛ لأنه حق من حقوق الزوجة، وهذا مذهب مالك وأحمد وشيخ الإسلام وغيرهم.



12

المراة المسلمة

لحلقة

58

ويستعيد بالله من الشيطان لما رواه البخاري ومسلم من حديث ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: (أما لوُ أَنَّ أَحَدَهُمْ يَقُولُ حينَ يَأْتِي أَهُلُهُ باسم اللَّه اللَّهُمُ جَنَّبْنِي الشَّيْطَانَ وَجَنَّبُ الشَّيْطَانَ مَا رَزَقْتَنَا ثُمْ قَدُرَ بَيْنَهُما فِي ذَلكَ أَوْ قُضِي وَلدُ لَمْ يَضُرُهُ شَيْطَانُ أَبَداً - أَخْرِجِه البخاري (٥١٦٥). ومسلم (١٤٣٤).

#### رابغا، حكم إثبان المرأة في ديرها:

قال تعالى: مَتَارَقُ عَرْقً لَكُمْ قَالُوا عَرَقُكُمْ أَنْ حَقَقُ (البقرة: ٢٢٣). وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ، مَلْقُونُ مَنْ أَتَى امْرَأَتَهُ فَ دُبُرها - رواه أبو داود وصححه الألباني في صحيح أبي داود (٢١٦٢)، قال الحافظ في بلوغ المرام: إن رجال حديث أبي هريرة هذا ثقات لكن أعل بالأرسال- النيل (٢٣٨٦).

- وعن عمارة بن خزيمة عن أبيه، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: • إنَّ الله لا يَسْتَحِي منْ الْحَقَّ لا تَأْتُوا النَّسَاءَ فِي أَذْبَارِهِنَ - أَخَرَجَه أحمد في المسند (٢١٣/٥)، وصححه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه (١٩٢٤)، والطحاوي في شرح المعاني (٢٠٤/٢)، والدارمي (٢٢٣١).

- وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «منْ أتى حائضًا أو امُرَأَةً فِي دُبُرِهَا أَوْ كَاهنَا فَصَدَقَهُ بِمَا يَقُولُ فَقَدْ بَرِيَّ بِمَا أَنْزَلَ عَلَى مُحَمَّد عليه الصلاة والسلام»- أخرجه الطحاوي فِي شرح المعاني (٢٣٢٨)، وأحمد فِي المسند (٩٢٩٢).

- ذهب جمهور العلماء من السلف والخلف إلى تحريم إتيان المرأة في دبرها للأحاديث الصريحة التي جاءت بذلك وإن كان أهل العلم اختلفوافي تصحيحها إلا أن العمل عليها عند أكثر أهل العلم، أيضًا استُدل لقولهم بأن الله تعالى حرم وطء المرأة الحائض لأجل الأذى فكان الدبر أولى بالتحريم؛ لأنه أعظم أذى، وهذا مذهب الأئمة الأربعة وابن حزم وشيخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم والشوكاني وغيرهم.

وقال بعض أهل العلم يجوز إتيان المرأة في دبرها وحجتهم قول الله تعالى كما تقدم أول المسألة، وهذا ما ذهب إليه ابن عمر وموافقوه.

#### أقوال أهل العلم في المسألة،

قال القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٩٦/٣، ٩٧) باختصار: وذكر الحرث يدل على أن الإتيان في غير المأتى محرم و حرث، تشبيه لأنه مزدرع الذرية، فلفظ الحرث، يعني أن الإباحة لم تقع إلا في الفرج خاصة....

قوله تعالى: (أنى شئتم، معناه عند الجمهور من الصحابة والتابعين وأنمة الفتوى: من أي وجه شئتم مقبلة ومدبرة. كما ذكرنا آنفًا... إلى أن قال: وذهبت فرقة ممن فسرها بـ أنى، هذا القول: سعيد بن المسيب ونافع وابن عمر ومحمد بن كعب القرظي وعبد الملك بن الماجشون، وحكي ذلك عن مالك في كتاب لله يسمى كتاب ، السر، وحذاق أصحاب مالك ومشايخهم ينكرون ذلك الكتاب، ومالك أجلً من أن يكون له كتاب سر.

وقد ذكر أبو عمر بن عبد البر أن العلماء لم يختلفوا في الرتقاء التي لا يوصل إلى وطئها أنه عيب ترد به إلا شيء جاء عن عمر بن عبد ولا غيرها، والفقهاء كلهم على خلاف ذلك: لأن المسيس هو المبتغى بالنكاح، وفي إجماعهم على هذا دليل على أن الدبر ليس بموضع وطء ولو وطئها في الفرج... وما نسب إلى مالك وأصحابه من هذا باطل وهم مبرؤون من ذلك: لأن إباحة الإتيان مختصة بالحرث لقوله تعالى: «فأتوا حرثكم، ولأن الحكمة في خلق الأزواج بث النسل فغير موضع النسل لا يناله ملك النكاح وهذا هو الحق.

قـال المـاوردي في الحـاوي (٣١٧/٩)؛ اعلم أن مذهب الشافعي وما عليه الصحابة وجمهور التابعين والفقهاء أن وطء النساء في أدبارهن حرام.

جاء في الإنصاف (٣٤٦/٨): قوله: ولا في الدبر، وهذا أيضًا بلا نزاع بين الأئمة، ولو تطاوعاً على ذلك فرق بينهما. ويُعزر العالم بالتحريم منهما ولو أكرهها الزوج عليه نهي عنه، فإن أبى فُرَق بينهما - ذكره ابن أبي موسى وغيره.

والى القول بتحريم إتيان المرأة في دبرها ذهب ابن حزم في المحلى (٢٢٠/٩) وابن القيم، نقل



ذو الرحجة ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢١٢ - السنة الواحدة والخمسون

#### Upload by: altawhedmag.com

عنه هذا القول ووافقه عليه الشوكاني في النيل (٢٤٠/٦).

#### خامسًا؛ ما يحل للزوج من الحائض؛

- عن أنس أن اليهود كانوا إذا حاضت الرأة فيهم لم يؤاكلوها ولم يجامعوها في البيوت، فسأل أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم فأنزل الله تعالى: «وَمَتَلُونَكَ عَنْ الْبَحِينَ عَلْ هُوَ أَدَى مَامَرُلُوا البَّلَة في الْمُحِينِ (البقرة: ٢٢٢) إلى آخر الأية، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: اصَعُوا كُلُ شَيْء إلا النَّكَاحِ فَبَلَغَ ذَلِكَ الْيَهُود فَقَالُوا: مَا يُرِيدُ هَذَا الرُجُلِ أَنْ يَدَعَ مَنْ أَمَرِنَا شَيْئًا- أخرجه مسلم (٣٠٢).

- وعن عائشة، قالت: حكانَ إحْدَانَا إذَا كَانَتْ حَائضًا أَمَرَهَا رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم فَتَأْتَرُرُ بِإِزَارِ ثُمْ يُبَاشُرُهَا .. أخرجه البخاري (٣٠٠)، ومسلم (٢٩٣).

#### اعلم أن مباشرة الحائض أقسام:

أحدها: أن يباشرها بالجماع في الفرج، فهذا حرام بإجماع المسلمين لأنه نص القرآن والسنة الصحيحة.

القسم الثاني: المباشرة فيما فوق السرة وتحت الركبة، وهو حلال باتفاق العلماء للأحاديث الصريحة في ذلك.

القسم الثالث: مباشرة الحائض كيف شاء دون الجماع في الفرج وحجة أصحاب هذا القول حديث أنس المتقدم وفيه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «اصْنَعُوا كُلُّ شَيْء الأ النَّكَاحَ - أخرجه مسلم (٣٠٢)، وحملوا الأحاديث التي جاءت بجواز مباشرة ما قوق الأزار على الاستحباب وهذا مذهب أحمد بن حنبل وأهل الظاهر.

وذهب أكثر أهل العلم منهم الأئمة الثلاثة مالك وأبو حنيفة والشافعي إلى أنه يحل له ما فوق الإزار منها، وحجتهم الأحاديث التي جاءت بذلك كما ذكرنا أول المسألة. أقوال أهل العلم:

قال الطحاوي في شرح المعاني (٣٩٩/٢): بعد أن ساق جملة من الآثار... فكان في ذلك دليل على المنع من جماع الحيض تحت الإزار، أن ما فيه من كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم وذكره ما فوق الإزار فإنما هو جواب لسؤال عمر رضي الله عنه إياه (ما للرُجُل منُ امراًته إذا كانَت

حَائِضًا؟). فقال له "ما فوق الإزار، فكان ذلك جواب سواله لا نقصان فيه ولا تقصير... ثم ساق حديث أنس، قال، ففي حديث أنس رضي الله عنه هذا إباحة جماعها فيما دون الفرج وكان الذي في حديث عمر الإباحة لم فوق الإزار، والمنع ما تحت الإزار فاستحال أن يكون ذلك متقدمًا لحديث أنس رضي الله عنه إذا كان حديث أنس رضي الله عنه هو الناسخ لاجتناب الاجتماع مع الحائض ومواكلتها ومشاربتها، فثبت أنه متأخر عنه وناسخ لبعض الذي أبيح فيه.

فثبت بذلك ما ذهب إليه أبو حنيفة رحمة الله عليه.

قال الشافعي في الأم (١٢٩/١)؛ ودلت سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم على اعتزال ما تحت الإزار منها وإباحة ما سوى ذلك منها. وفي المدونة الكبرى (١٥٣/١): قال مالك: في الحائض لتشد عليها إزارها ثم شأنه بأعلاها، قلت: ما معنى قول مالك ثم شأنه بأعلاها؟ قال: سُتل مالك عن الحائض أيجامعها زوجها فيما دون الفرج فيما بين فخذيها؟ قال: لا ولكن شأنه بأعلاها.

جاء في الإنصاف (٢٣٠/١)، ويجوز أن يستمتع من الحائض بما دون الفرج، هذا الذهب مطلبًا وعليه جمهور الأصحاب.

قال أبو محمد بن حزم في المحلى (٢٣١/٩): وحلال للرجل من امرأته الحائض كل شيء حاشا الإيلاج فقط... ثم ساق مذاهب أهل العلم في ذلك، قال: قد بينا سقوط جميع الأقوال التي قدمنا إلا هذا القول وساق حديث أنس المتقدم.

#### تعقيب وترجيح

بعد عرض أدلمة كل طائفة في المسألة، أرى أن الصواب ما ذهب إليه جماهير العلماء منهم الأثمة الثلاثة مالك والشافعي وأحمد من أن مباشرة المرأة الحائض فيما فوق الإزار أي فيما فوق السرة وتحت الركبة، وذلك أي فيما فوق السرة وتحت الركبة، وذلك لأسباب منها أنه فعل النبي صلى الله عليه وسلم كما تقدم من حديث عائشة وميمونة رضي الله عنهما، ومنها أن هذا القول أقرب للتقوى وأبعد عن الوقوع في المحظور، والله تعالى أعلم وأحكم. ذو الحجة ٢٤٤٢ هـ - العدد ٢١٢ - السنة المواحدة والخمسون

14



# أعمال الثجج عبر للخلق

الحمد لله على نعمة الإسلام وكفى بها نعمة والصلاة والسلام على سيد الأنام.

أما بعد: فمشاهد الحج فيها تذكرة، وهي تذكر بالموت دائمًا، وقد أمرنا النبي صلى الله عليه وسلم بتذكر الموت دائمًا-عن أبي هُرَيُرَةَ عَن النَّبِيَّ صلى اللَّه عليه وسلم قَالَ: (أَكُثُروا ذكر هاذم اللذَات فَمَا ذَكرَهُ عَبْدٌ. قَطَ . وَهُوَ فَيْ صَيق إِلاَ صَيَقَهُ عليه) حسنه الألباني صحيح الجامع (١٢١١) تذكر الموت في كل أحوالك.

الحج يذكرنا بالموت عند السفر:

#### أولا قبل السفره

١- التزود بالتقوى: قال تعالى، (الحَجُ أَنْهُمُ مُعْلَمُونَ مَعْلَى)، وَالْحَجُ أَنْهُمُ مُعْلَمُ مَعْلَى، وَالْحَجُ أَنْهُمُ مَعْلَمُ مَعْلَمُ مَعْلَى، وَالْحَجُ مُعْلَمُ وَعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ وَعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْمَ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْمَ مُعْلَمُ مُعْمَ مُعْلَمُ مُعْمَالُوا مُعْلَمُ مُعْمَعُ مُعْمَ مُعْتُونُ وَالْعُمْ مُعْمَ مُعْمَ مُعْلَمُ مُعْمَعُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْمَامُ مُعْمَعُونَا مُ مُعْتَعُمُ مُعْلَمُ مُعْمَ مُعْلَمُ مُعْمَعُ مُعْمَ مُعْلَمُ مُ مُعْلَمُ مُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُ مُعْلِعُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُ مُ مُعْلَمُ مُعْلِمُ مُعْلَمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلَمُ مُعْمَعُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُ مُعْلَمُ مُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُ مُعْلَمُ مُ مُ مُعْلَمُ مُ مُعْلَمُ مُ مُ مُعْلَمُ مُ مُعْلَمُ مُ مُعْلَمُ مُ مُعْل مُعْلَمُ مُعْلِمُ مُعْلِعُ مُعْلِمُ مُعْلِعُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُ مُعْلِعُ مُ مُ مُعْلِعُ مُ مُعْلَمُ مُ مُ مُعْلُمُ مُ مُعْلِعُ مُ مُ مُعْلِعُ مُ مُعْمُ مُ مُعْلِعُ مُ مُعْلِعُ مُ مُعْلِعُ مُعْلِعُ مُ مُ مُعْلِعُ مُ مُ مُ مُ مُعْلِع

فليتذكر أن سفر الآخرة أطول من هذا السفر وأن زاده التقوى وأن ما عداه مما يظن أنه زاده يتخلف عنه عند الموت ويخونه فلا يبقى معه كالطعام الرطب الذي يفسد في أول منازل السفر فيبقى وقت الحاجة متحيراً محتاجاً لا حيلة له فليحذر أن تكون أعماله التي هي زاده إلى الآخرة لا تصحبه بعد الموت بل يفسدها شوائب الرياء وكدورات التقصير. (إحياء علوم الدين: ١/٢٦٧).

- قبل السفر يبادر الحاج بالتوبة النصوح، ورد المظالم وقضاء الديون، لأنه لا يدري هل يعود أم لا؟ فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، أَنَّ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلَم قَالَ: «مَنْ كَانَتْ عنْدَهُ مَتْلاَمَةُ لأَحيد حَلْيَتَحَلَّلُهُ منْهَا. هَانَّهُ لمَيْسَ حَمَّ دِينَارُولا دِرْهَمٌ، مِنْ قَبْلِ أَنْ يُوَحَدُ لأَخِيهِ مِنْ

#### المساد الما الشيخ ، صلاح عبد الخالق

حَسَنَاتِه، فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ حَسَنَاتُ أَخِذَ مِنْ سَيْئَاتَ أَخِيهَ فَطْرِحَتْ عَلَيْهِ ، صحيحَ مسلَم (٦٥٣٤).

حلى الحاج أن يكتب وصيته، وماله وما
 عليه ويوصي أهله بالخير لأنه قد يكون
 اخر سف في حياته. فعن عبد الله بن عُمر
 رضي الله عنهما، أن رسول الله صلى الله
 عليه وسلم قال، ما حق امرئ مُسلم له
 شيء يُوصي فيه، يبيت ليلتين إلا ووصيته
 مكتوبة عندده،. رواه البخاري (٢٧٣٨)،
 مسلم(١٢٢٧).

#### ثانيًا؛ عند السفر؛

١- عند لبس الإحرام:

أما شراء ثوبي الإحرام فليتذكر عنده الكفن ولقه فيه فإنه فيه سيرتديه ويتزر بثوبي الإحرام عند القرب من بيت الله عز وجل الدنيا، وهذا الثوب قريب من ذلك الثوب إذ ليس فيه مخيط كما في الكفن. (إحياء علوم الدين / ٢٦٨).

عَن ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم، أَلْبِسُوا مِنُ ثيابِكُمُ الْبَيضَ فَإِنَّهَا مِنْ خَيْر ثيَابِكُمْ وَكَفَنُوا فَيهَا مَوْتَأَكُمُ. مستد أحمد (٣٠٣٦) تعليق شعيب الأرناؤوط، إستاده قوي على شرط مسلم.

۲- عند ركوب وسائل المواصلات:

ليتذكر عنده المركب الذي يركبه إلى دار الآخرة وهي الجنازة التي يحمل عليها فإن أمر الرحج من وجه يوازي أمر السفر إلى الآخرة ولينظر أيصلح سفره على هذا المركب لأن يكون زاداً له لذلك السفر على ذلك المركب فما أقرب ذلك منه وما يدريه تعل الموت قريب ويتون رتوبه للجنازة قبل ركوبه للجمل. (إحياء علوم الدين ٢٦/١).

الحجة ٢٤٢٢ هـ- المدد ١١٢ - السنة الواحدة والخمسوز

15

#### فالثاء يوم عرفة كيوم العشري

عَنْ عَبْد الرَّحْمَن بْن يَعْمَر أَنْ نَاسًا مِنْ أَهْل نَجِد أَتَوَا رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم وَهُوَ بِعَرَهَةَ فَسَأَلُوهُ، فَأَمَر مُنَادِيًا، فَنَادى: (الحَجُ عَرَهَةً. سَنْ الْتَرمذي (٨٨٩) صحيح الجامع ٣١٦٧).

(الحج عرفة)، أي: أن ركن الحج الأعظم الذي لا يتم الحج إلا به هو وقوف عرفة. دروس الشيخ علي بن عمر بادحدح (١٢/١٧).

- سبحان الله يـوم عرفة صورة مصغرة ليوم القيامة.

يوجد ملايين الناس في يوم عرفة في مكان واحد.

- أما الوقوف بعرفة فاذكر بما ترى من ازدحام. الخلق وارتفاع الأصوات وباختلاف اللغات واتباع الفرق أئمتهم في الترددات على المشاعر اقتفاء لهم وسيراً بسيرهم عرصات القيامة واجتماع الأمم مع الأنبياء والأئمة واقتفاء كل أمة نبيها وطمعهم في شفاعتهم وتحيرهم في ذلك الصعيد الواحد بين الرد والقبول. أحياء علوم الدين (٢٧٠/١).

قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ الْأَرْقِي وَالْآمِنِينَ () لَحَمَرُمُونَ إِنَّ بِغَنَ مَنْ مَنْلُو ﴾ (الواقعة: ٤٩ - ٥٠)؛ آدم وأولاده كلهم في مكان واحد للحساب. رابعاً: تَذَكَر يوم القيامة عند السعي بين الصفا والتروة؛

رابعا؛ تَذَكَر يوم القيامة عند السعي بين الصفا والروة ا السُعْيُ: قَطْعُ الْسَاهَة الْكَانِتَة بِينَ الصّفا وَالْرَوَة سَيْعُ مَرَّات ذَهَابًا وَايَابًا بِعُدَ طَوَاف فِي نُسُكَ حَجُ أَوْ عُمَرَة الموسوعة الفقهية الكويتية (١١/٢٥). ذَهَبَ الْجُمْهُورُ إلَى أَنَّ السَّعْيَ بِينَ الصَفَا وَالْمَرُوَة رُكُنُ فِي الْحَجُ أَو الْعُمْرَة. الموسوعة الفقهية الكويتية (١٤/٢٥).

علوي يعاري (١٩). قال تعالى: وإن السَنا والنزوة من شَعَار ألَّهُ عَمَن مَعَ الَبِنَتَ أَو أَعْتَمُو فَلا جُمَاعَ عَلَيهِ أَن يَظُوْفُ بِهِمَا وَمَن عَلَى خَرا فَإِنَّ اللَّهُ شَاكِرٌ عَلِيهُ (البقرة: ١٥٨).

1Jane

i.

しょうう

والخمسون

16

عن ابن عُمر رضي الله عنه: قال قدم النبيُّ صلى الله عليه وسلم فَطَافَ بِالْبِيْتَ سَبِّعًا، وَصَلَّى خَلْفَ المَّام رَكْمَتْيْن، فَطَافَ بِيْن الصَّفَا وَالمَرْوَة سَبْعًا .. رواه البخاري (١٦٤٥) ومسلم (١٢٣٤). ليتذكر (الحاج) عند تردده بين الصفا والروة تردده بين كفتي الميزان في عرصات القيامة وليمثل الصفا بكفة الحسنات والمروة بكفة السينات وليتذكر تردده بين الكفتين ناظراً إلى الرجحان والنقصان متردداً بين العذاب

والغفران. إحياء علوم الدين (٢٧٠/١). السؤال هل الميزان يوم القيامة حجمه كبير؟ أ- قال تعالى: ، مصر التي قضل بن السبو ه فلم تشريف في حصر يفكال محمو من حرك السبو مع وهي ما حيوي (الأنبياء:٤٧).

الله على التي تعليم (الأنبياء: ٤٧). ب- عَنُ سَلَّمَانَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: "يُوضَعُ الْمِزَانُ يَوْمَ فَتَقُولُ الْلَائِكَةُ: يَا رَبُ ،لَنْ يَزِنُ هَذَا؟ فَيَقُولُ الله تَعالَى: لَنُ شَنَتُ مِنْ خَلْقي ، هَتَقُولُ الْلَائِكَةُ: سُبْحَانَكَ مَا عَبَدُنَاكَ حَقَّ عَبَادَتَكَ. السلسلة الصحيحة (٤٤٩)؛ كم حجم كفة الميران التي توضع فيه السموات والأرض؟ ينظر إلى الميزان ليشاهد النتيجة؟

حاصاء تذكر الاحرة في الدعاء، قال تعالى:

مقودًا فَصَنْتُهُ تَسْحَصُمُ فَأَدْصُرُوا لَقَهُ كُوْرُوْ
مَاتَ تُصْحُهُ أَوْ الْتُحَدُ وَصَنْراً غَيْرَ الْتَحَايَى مَاتَ يَعْوُلُ رَبْناً عَالَى اللّهُ وَمَا لَهُ فِي الْاحْدَةِ مِنْ
يَعُولُ رَبْناً عَالَى في الذي يَعْوُلُ رَبّناً عَالَى فَالْحَدَةِ مَنْ
يَحُولُ وَمَنْهُ مَنْ يَعْوُلُ رَبّناً عَالَى اللّهُ في الْاحْدَةِ مِنْ
يَحُولُ وَمَنْهُ مَنْ يَعْوُلُ رَبّناً عَالَى اللّهُ فَي الْحَدَةِ مَنْ
يَحُولُ وَمَنْهُ مَنْ يَعْوُلُ رَبّناً عَالَى اللّهُ في الْحَدَة مِنْ
يَحُولُ وَمَا عَالَ اللّهُ في اللّهُ عَالَى اللّهُ في الْحَدَة مِنْ
يَحُولُ وَمَا عَالَ اللّهُ وَقَالَةُ مَنْ
أَوْلَكِفُ لَهُمْ عَمِنْ عَالَ مَنْ عَالَ اللّهُ وَمَا عَالَ اللّهُ إِنّا في الْحَدَة مِنْ
أَوْلَكِفُ لَهُمْ عَمِنْ مَالَةً مَنْ عَالَ مَالَى اللّهُ اللّهُ عَالَيْنَ اللّهُ إِنَّا أَوْلَكُونُ اللّهُ عَالَى اللّهُ إِنَّا أَوْلَكُونُ اللّهُ عَالَى اللّهُ إِنَّا أَنْ أَنْ أَلُكُونُ اللّهُ عَالَةُ عَالَتُهُ عَالَ اللّهُ إِلَيْنَا إِلَيْنَا عَالَهُ مَنْ عَالَهُ الْحَالَى اللّهُ إِلَيْنَ إِلَيْنَا عَالَيْ الْحَدَةُ الْحَدَةُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ اللّهُ عَالَيْ الْحَدَةُ الْحَدَةُ عَالَةُ عَالَةًا عَالَهُ اللّهُ عَالَيْ الْحَالَةُ عَلَيْنَ الْحَالَةُ عَالَةُ عَالَةً عَالَيْنَا الْحَالَةُ عَالَيْ الْحَالَةُ الْحَدَةُ عَالَةُ عَالَةً عَالَةًا عَالَةً عَالَيْ الْحَالَةُ الْحَدَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةًا عَالَةًا عَالَيْ الْحَالَةُ الْحَالَةُ الْحَدَةُ عَالَةُ عَالَةًا عَالَةً عَالَةًا عَالَةًا عَالَةًا عَالَةً عَالَةًا إِلَيْ عَالَةًا عَالَةًا عَالَةًا عَالَةًا عَالَةًا عَالَةًا عَالَةًا عَالَةً عَالَةًا عَالَةًا عَالَةًا عَالَةًا عَالَةً عَالَةًا عَالَةًا عَالَةًا عَالَةًا عَ

الحسنة المطلوبة في الدنيا يدخل فيها كل ما يحسن وقعه عند العبد، من رزق هنيء واسع حـلال، وزوجـة صالحة. وولـد تقر بـه العين، وراحة، وعلم نافع، وعمل صالح، ونحو ذلك، من المطالب المحبوبة والمباحة. وحسنة الآخرة، هي السلامة من العقوبات. في القبر، والموقف، والنار، وحصول رضا الله، والفوز بالنعيم المقيم، والقرب من الرب الرحيم، فصار هذا الدعاء، أجمع دعاء وأكمله، وأولاه بالإيثار، ولهذا كان النبي صلى الله عليه وسلم يكثر من الدعاء به، والحث عليه.

- روى مسلم (٢٦٩٠) والبخاري (٢٣٨٩) سَأَلَ قَتَادَةُ أَنْسًا أَيُّ دَعُوَة كَانَ يَدْعُو بِهَا النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم أَكْثَر، قَالَ: كَانَ أَكْثَر دَعُوَة يَدْعُو بِهَا يَقُولُ: اللَّهُمَ آتَنَا فِالدُّنْيَا حَسَنَةَ وَفِي الآخَرَة حَسَنَة، وَقَنَا عَذَابَ النَّارِ. قَالَ: وَكَانَ أَنَسُ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَدْعُوَ بِدَعُوَة دَعَا بِهَا، فَإِذَا أَرَادَ أَنْ يَدْعُو بِدُعَاءِ دَعَا بِهَا فِيهٍ.

اللهم أرزقنا حج بيتك الحرام ودخول الجنة بسلام.

الحمد لله. والصلاة والسلام على نبيئا محمد. وعلى آله، وأصحابه والتابعين لهم بإحسان إلى يؤم الدين. أما بغد، فإنَّ الله تعالى جعل لنا مواسم للبركات، فالسعيد من اغتنمها بالطاعات والتقرب إلى الله ليرفع رصيده من الحسنات، والشقي من حرمه الله خيرها، ومن هذه المواسم الباركة العشر الأوائل من شهر ذي الحجة، التي لها منزلة كبيرة في قلب كل مسلم حريص على التقرب لله تعالى. من أجل ذلك. أحيبت أن أذكر نفسى وطلاب العلم الكرام بقضل العشر الأوائل من شهر دي الحجة، هاقول بالله تعالى التوفيق:

> دو العجة احد الأشير العرم قال الله تعالى: ( إنْ عِنْهُ اللهُور عِنْهُ أَنُو أَنَّ اللهُور عَسَر عَبْراً فِي حَجْبَ أَنَهُ مِنْ عَلَى التَّحْبَ وَ وَالْأَرْضَ مِنْهَا أَرْعَتَهُ حُرَّ وَقِيلُوا الْمُنْ حَجَبَ اللهُوا فِي المُسْحَجُ وَقَتِلُوا الْمُنْ حَجَبَ أَنْهُ حَالَةً مِنْ التَوْيَةَ عَالَهُ وَأَعْلُقُوا أَنَهُ مَعَ التَّقِيرِ ) (التوبية ().

puter (may the signt

تشيخ / صلاح تجيب الدق

وعَنْ أَبِي بَكُرَةً عَنْ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ إِنَّ الزُّمَانَ قَدْ اسْتَدَارَ كَهَيْئَته يَوْمَ خَلَقَ اللَّه السَّمَوَات وَالأَرْضَ السَّنَةُ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا، مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ، ثَلَاتٌ مُتَوَاليَتُ: ذُو الْقَعْدَة وَذُو الْحِجَة وَالْحَرَّمُ وَرَجَبُ مُضَرَ، الَّذِي بَيْنَ جُمَادَى وَشَعْبَانَ. (البخاري حديث ٥٥٥٠، ومسلم حديث ١٦٧٩).

مُعَمَّل العَمَر الأول من دي العجة، قال الله تعالى: (وَالْحَرَّبُ وَالْحَرَّبُ وَالْحَرَّبُ (الفجر 1: ٥)؛ قال مُجَاهدُ بنُ جبر: الْمُرَادُ بِهُ فَجُرُ يَوْمِ النَّحَرِ خَاصَةَ، وَهُوَ خَاتَمَةُ اللَّيَالَي

الْعَشْر. وقوله تعالى (وَلَيَالَ عَشْر) الْمَرَادُ بِهَا عَشُرُدَي الْحِجَّة.وهذا قولَ عَبد اللَّه بن عباس وعبد اللَّه بن الزبير وغيرهم. (تفسير ابن كثير ج ١٤ صـ٣٣٨،٣٣٧).

- Reite

السنة الواحدة والخمسون

17

18 Wail Joan 1

Partie Children Charles In

think of the water to the

قال سبحانه (وَنَصْرُوا أَسْمَ إِنَّهُ إِنَّا أَيَّاهُ

مَعَوْسَبِ) (الحج:٢٨)؛ قَالَ عَبْدُ اللَّه بُنُ عَبَّاس رَضِيَ اللَّه عَنَّهُما؛ وَاذْكُرُوا اللَّه فِي أَيَّام مَعْلُوماتَ؛ أَيَّامُ الْمَشْرِ، وَالأَيَّامُ الْمُدُودَاتُ، أَيَّامُ التَّشْرِيقَ. (الْبِحَارِي كَتَابِ الْعِيدِينِ بِابِ ١١).

روى البخاري وأبو داود (وهذه رواية أبي داود) عَنْ ابْنِ عَبّاس قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم ما من أَيَّام الْعَملُ الصَّالحُ فيها أَحَبُ إلَى اللَّه من هذه الأَيَّام يعني أَيَّامَ الْعَشر قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّه وَلَا الْجَهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّه قَالَ وَلَا الْجَهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّه إلاَ رَجُلُ خَرَجَ بِنَفْسِه وَمَالِه هَلَمُ يَرْجَعُ مَنْ ذَلِكَ بِشَيء. (البخاري حديث ٩٦٩، صحيح أبي داود للألباني حديث قال ابنُ حجر العسقلاني: فِي هذا الحديث

تَفْضيلُ بعض الأَزْمنَة عَلَى بعض كَالاَ مَكنة وَفَضُلُ أَيَام عَشَر ذي الْحِجَة عَلَى غَيْرهَا مِنْ أَيَام السَّنَة. وتَظْهَرُ قَائدَة ذلكَ فَيمَنْ نَذَر الصَّيام أَوْ عَلَى عَمَلًا مِنَ الأَعْمَال بِأَفْضَلَ الأَيام قَلَوَ أَفَرَد يَوْمًا مِنْهَا تَعْيِين يَوْمُ عَرَفَة لأَنَّهُ عَلَى الصَّحِح أَفْضَلُ أَيَّام الْعَشَر الْذَكُور قَانُ أَرَاد أَفْضَلَ إَيَام الأَسْبُوع تَعَيَّن يَوْمُ الْجُمُعة.. وقَال رحمه الله: استُدل به على فضل صيام عَشَر ذي الْحِجَة لأَنْدراج الصَوْم فِ الْعَمَل. وَالَّذِي يَظْهَرُ أَنَّ السَّبَبَ فِي الْمَياز عَشَر ذي الْحَجَة لكَان اجتماع أَمَهات الْعَبادة فيه وَهِي الصَّلاةُ وَالصَيامُ وَالصَدقة وَالْحَجُ وَلاَ يَتَأْتَى(يُتَاحُ) مَنْ مَعْنَ الْعَبَادة فيه وَهِي الصَّلَة المَيان الْعَبادة عَلَى يُوْمَ

أسباب المفترة في العشر الأول من ذي العجة المحافظة على صلاة الفرائض جماعة في المساجد قال تعالى (حَنِظُوا عَلَّ المَّكَوَّتِ وَالمَكَوَّةِ الْرُعْلَى وَوُمُوا لِلَهِ قَنْبَتِينَ ) (البقرة:٢٣٨)، إقامة الصلوات المفروضة في الجماعة الأولى في المساجد فرض عَيْن على كُلُّ مُسْلِم ذَكَر، بالغ، عاقل، قادر على الذهاب إلى المساجد، إلا أصحاب الأعذار.

عَنْ أبي هُرَيْرَةَ قَالَ: أتى النَّبِي صلى الله عليه وسلم رجُلُ أَعَمى فقالَ يَا رَسُولَ الله إنَّهُ لَيْسَ لي قَائدُ يَقُودُني إلَى الْسُجد فَسَالَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم أَنْ يُرَخْصَ لَهُ فَيُصلِي فَي بَيْته فَرَخْص لَهُ قَلَمًا وَلَى دَعاهُ فقالَ هَلْ تَسْمَعُ النَّدَاءَ بِالصَلاَة قَالَ نَعَمْ قَالَ فَأَجَبَ. (مسلم حديث ٢٥٣)، وينبغي على كل مسلم أن يتذكر عظيم ثواب صلاة الجماعة في المساجد.

#### قيام الليل

قيام الليل من أفضل الأعمال التي يمكن أن يتقرب بها العبد المسلم لله تعالى.

قال تعالى في وَصَنف عباد الرحمن: ( تَحَالَى مُحَوَّلُهُمْ عَنْ الْصَاحِي بِنَعُونَ رَبُّمْ حَوْلًا وَمِعًا وَمَعًا وَمَعًا وَمَعًا وَمَعًا وَمَعًا وَمَعًا وَمَعًا وَمَعًا وَمَعًا مُوالًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا وَمَعًا وَمَعً وَقَدْ مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا وَمَعًا وَمَعًا وَمَعًا وَمَعًا

وعَنْ أَبِي أَمَامَةً عَنْ رَسُولَ اللَّهُ صلى اللَّه عليه وسلم أَنَّهُ قَالَ: عَلَيْكُمْ بِقِيَام اللَّيْلِ فَإِنَّهُ دَأَبُ الصَّالِحِينَ قَبْلَكُمْ وَهُوَ قُرْبِةً إِلَى رَيْكُمْ وَمَكْفَرَةً لِلسَّيِّئَاتِ وَمَنْهَاةً لِلإِثْمِ. (صحيح الترمذي للألباني حديث ٢٨١٤) تَلَاهِ القَرَانِ الكَرِيمِ

ما أجمل أن يختم المسلم القرآن الكريم في أيام العشر من ذي الحجة المباركة ، وليتذكر عظيم

شواب تلاوة كلام الله، والعمل به. قال سبحانه: ( إِنَّ الَّذِي يَنْفُونَ كِنْتُ اللَّهِ وَأَقَامُوا الصَّلُوةَ وَالْعَقُوا مِمَّا رَدِقَتُهُمْ سِرًا وَعَلَامَةً يَرْجُونَ عِحَدُهُ أَن تَتُورَ فَا لَوْقِيَهُمْ أَجُورَهُمْ وَسَرِيدَهُمْ مِن فَضَابِهِ. إِنَّهُ عَفُورَيْكَوْرُ (فاطر:٢٩: ٣٠).

وعن عَبْد الله بْن مَسْعُود قال: قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: مَنْ قَرَأَ حَرْهًا مِنْ كَتَابِ اللَّه قَلَهُ به حَسنتَهُ وَالْحَسنتُهُ بعَشْر آمَثَالها لا أَقُولُ الم حَرْفَ وَلَكَنْ أَلْفَ حَرْفٌ وَلامُ حَرْفٌ وَمِيمٌ حَرْفٌ. (صحيح الترمذي للألباني حديث ٢٣٢٧).

#### المواظبة على ذكر الله تعالى

ينبغي للمسلم أن يستغل مواسم الخيرات، ومنها العشر من ذي الحجة ، فيجعل لسانه دائماً رطباً بذكر الله تعالى ، ويكثر من قول: سبحان الله ، والحمد، ولا إله إلا الله والله أكبر، وغير ذلك من الأذكار المشروعة حتى يزداد رصيده من الحسنات. يقول الله تعالى: (وَرَضَّحُرُوا أَسَ المُو قَ أَتَام مَعُلُومات) (الحج: ٢٨)وقال سبحانه أيضاً: (وَاذْكُرُوا اللَّه في أَيَّام مَعُدُودات) ((البقرة: أوضاً: (وَاذْكُرُوا اللَّه في أَيَّام مَعُدُودات) (البقرة: المُعُدُوداتُ: أَيَّامُ التَشريق. (صحيح البخاري. كتاب المعدون باب ١١).

قَالَ الأمامُ البخاريُّ (رحمهُ الله)؛ كَانَ عُمَرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنَهُ، (يُكَبَّرُ فِي قُبَّتِه بِمِنَى هَيَسْمِعُهُ أَهْلُ الْسُجِد، هَيُكَبَّرُونَ وَيُكَبَّرُ أَهْلُ الْأَسُواقِ حَتَّى تَرْتَعُ مِنَى تَكْبِيرًا) وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ يُكَبُرُ بِمِنِي تَلْكَ الأَيْامَ، وَخَلْفَ الصَّلُواتِ وَعَلَى هَرَاشَه وَفَيَّ هُسُطَاطِه وَمَجْلِسِه. وَمَمْشَاهُ تَلْكَ الأَيْامَ جَمِيعًا. وَكَانَتَ مَيْمُونَةً، (تَكْبُرُ يَوْمَ النَّحْر) وَكُنَّ (النَّسَاءُ يُكَبُرُن خَلْفَ أَبَانَ بْنِ عُثْمَانَ، وَعُمَرَ بْنِ عَبْد العزيز لَيَالِي التَشْرِيقَ مَعَ الرَّجَالَ فِي الْمُسَجِد) (صَحِيحَ البِخارِي حَتَابِ الْعِيدِينَ بَابِ ١٢).

#### فضل يوم عرفة

يوم عرفة، يوم إكمال الدين واتمام النعمة، قال تعالى: (أَيَرُمَ أَكَلْتُ لَكُمْ وَمِكْمُ وَأَمْتُ عَنَكُمْ مِعَتِى وَرَضِتُ لَكُمْ آلَاسَدَ وَمَا ) (المَائِدة:٣)، قال ابنُ كثير رحمهُ الله: هَذه أَكْبَرُ نعَم الله، عَزْ وَجَلٌ، عَلَى هَذه الأُمَّة حَيْثُ أَكُمَلَ تَعَالَى لَهُمْ دَينَهُمْ، فَلا يَحْتَاجُونَ إلى دين غَيْره، وَلا إلى نَبِي غَيْر نَبِيهُمْ، صَلُواتُ الله وَسَلاَمُهُ عَلَيْهِ؛ وَلَهَذَا جَعَلَهُ الله خَاتَم الأَنْبِيَاءِ، وَبَعْتُهُ إلى الإِنْسِ وَالْحِنُ، فَلاَ حَلالَ إِلاَ مَا أَحَلُهُ

ولا حرام إلاً ما حرمة، ولا دين إلاً ما شرعة، وكُلْ شيء أخبر به فهُو حقَّ وصدق لا كذب هيه ولا خلف، كما قال تعالى: ( رَحَتَ عَتَ مَدَ مِدَاً وَعَدَلاً) (الأنعام، ١١٥)؛ أي: صدقًا ع الأخبار، وعدلا في الأوامر والنواهي، فلمًا أكمل الدين لهُم تمت النعمة عليهم؛ ولهذا قال تعالى: (أَثِم أَكَمَتُ لَكَم وَعَالَ أَيْ قال تعالى: (أَثِم أَكَمَتُ لَكَم وَعَالَ أَنْ يَعَالَ وَعَدَلاً عَلَيْ لَكَم وَعَالَ أَنْ يَعَالَ وَاحَبُهُ وَبِعَدْ بِهِ أَقْضَلُ وُسُلَهِ الْكَرَام، وَأَنْزَل به أَشَرِف كُتُبه. (تفسير ابن كثير ج ٥ صـ٢٤).

#### عن عَائِشَة أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلى اللَّهِ عَلَيهِ وسلم قَالَ: مَا مَنْ يَوْم أَكْثَر مِنْ أَنْ يُعْتَقَ اللَّه فيه عَبْدًا مِنَ النَّارِ مِنْ يَوُم عَرِفَةَ، وَإِنَّهُ لَيَدُنُو ثُمَّ يَبَاهِي بَهِمُ الْلَائِكَةَ فَيَقُولُ مَا أَزَادَ هَؤُلاَءٍ. (مسلم: حديث ١٣٤٨).

قال ابنُ عبد البر(رحمةُ الله): هذا الحديث يدلُ على أنهم مغفورُ لهم، لأنه لا يباهى بأهل الخطايا والذنوب إلا من بعد التوبة والغفران. (التمهيد لابن عبد البرجا صر١٢٠).

#### يوم عرفة: يوم تقرير حقوق الأخوة الإسلامية،

عَنْ جَابِر بْن عَبْد الله أن رَسُول الله صلى الله عليه وسلم أتى عرفة فوجد القبة قد ضربت له بنمرة فنزل بها حتى إذا زاغت الشمس أمر بالقصواء (بعير النبي) فرحلت (وضع عليها الرّحل) فأتى بطن الوادي (وادي عرفة) فخطب الناس وقال: إن دماءكم وأموالكم حرام عليكم كحرمة يؤمكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا ألا كل شيء من أمر الجاهلية تحت قدمي موضوع ودماء الجاهلية مَوْضَوعَة، وَإِنَّ أَوْلَ دَمِ أَضَعُ مِنْ دَمَانَتَا دَمُ ابْن ربيعة بن الحارث كان مسترضعًا في بنى سعد فقتلته هذيل وربا الجاهلية مؤضوع وأؤل رِيًا أَضَعُ رِيَانًا رِيَا عَبَّاسٍ بِن عَبْد الْطَلْبِ فَإِنَّه مَوْضُوعُ كُلُّهُ، فَاتَّقُوا اللَّهُ فِي النَّسَاءِ فَإِنَّكُمُ أخذتموهن بأمان الله واستخللتم فروجهن بكلمة الله ولكم عليهن أن لا يوطئن فرشكم أحدا تكرهونه فإن فعلن ذلك فاضربوهن ضريا غير مبرح ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمغروف وقد تركت فيكم ما لن تضلوا بغده

إنَّ اعْتَصِمْتُمْ بِهِ كَتَابُ اللَّهِ وَأَنْتُمْ تُسْأَلُونَ عَنَي فَمَا أَنْتُمُ قَائَلُونَ؟ قَالُوا؛ نَشْهِدُ أَنِّكَ قَدُ بِلَغْتَ وَأَدْيْتَ وَنصَحْتَ فَقَالَ بِإصْبِعِهِ السَّبَابَةِ يَرْفَعُها إلى السَّماء وينْكُتُها إلَّي النَّاسِ اللَّهُمَ اشْهِدُ اللَّهُمَ اشْهِدُ ثَلَاثَ مَرَاتَ ثُمَّ أَذَنَ ثُمَ أَقَامَ فَصَلَى الظَّهُرِ ثُمَ أَقَامَ فَصَلَى الْعَصَرِ وَلَمَ يُصَلَّ بِيُنَهُمَا. (مسلم حديثَ ١٢١٨).

#### يوم عرفة: يوم الدعاء

روى الترمذي عنَ عبد الله بن عَمْرو أَنَّ النَّبِيُ صلى الله عليه وسلم قَالَ: خَيْرُ الدُّعَاء دُعَاءُ يَوْم عرفة وَجَيْرُ مَا قُلْتُ أَنَا والنَّبِيُونَ مَنْ قَبْلِي: لاَ إِلَهُ إِلاَ الله، وَحَدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْلُكُ، وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلُ شَيْء قَدِيرُ. (صحيح الترمذي للألباني حديث ٢٨٣٧).

حثنا الله تعالى في كثير من آيات القرآن وكذلك نبيه صلى الله عليه وسلم، على والاكثار من الدعاء. قال سبحانه: ( وَإِنَّا سَأَلْكَ عِبَوى عَنْ قَإِنْ تَسَرِّ أَحِبُ دَعُوةَ اللَّاجِ إِذَا دَعَانَ قَلْيَسْجَعُبُوا لِي وَلَيُوْمُوا فِي لَمَلَهُم يَرْشُدُونَ) البقرة، ١٨٦). وقال سبحانه: ( أَنْ عُبُ الشُوْرِ أَوْلَهُ مَنْ كَبُ اللَّذِ وَيَجْعَلُهُ حَلَّكَا التُوْرِ أَوْلَهُ مَنْ عَلَيْهُ قَلِيلاً مَاذَ حَرْثِ ) (الماله: ( ال

روى أبو داود عن سلمان قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إنَّ رَبَّكُمْ تَبَارَكَ وَتَعَالَى حَيِّ كَرِيمٌ يَسْتَحْيِي مِنْ عَبْده إذا رَفَعَ يَدَيْه إلَيْه أَنَ يَرُدُهُما صَفَرًا. (حديث صحيح، صحيح أبي داود للألباني حديث ١٣٢٣). مو يوم عرفة أضل سام النواقل

عنُ أبي قَتَادة أن النَّبِيُ، صلَّى الله عليّه وسلَّم قَالَ: صيامُ يوْم عَرَفَة أَحْتَسبُ عَلَى الله أَنْ يُكفُر السَّنة الَّتي قَبْلَهُ وَالسَّنة الَّتي بَعَدَهُ. (مسلم حديث ١١٦٢)؛ انظر أخي الكريم، إلى هذا الفضل العظيم، كيف أن أصوم عرفة يمحو الله تعالى به ذنوب سنتين كاملتين، فالسعيد من اغتنم هذه الفرصة وصام يوم عرفة وحفظ فيه لسانه وسمعه وبصره عليك أخي المسلم أن تدعو أهل بيتك الكبار والصغار وكذلك أقاربك وأصدقاءك لصوم يوم عرفة المبارك

#### Upload by: altawhedmag.com



ذو المحجة ٢٤٤٢ هـ - العدد ٢١٢ - السنة المواحدة والخمسو

, سبعة التكبر: وَلِلَّهُ أَكْبِرُ، اللَّهُ أَكْبِرُ، لاَ إِلَّهَ إِلاَّ اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبِرُ، وَلِلَّهِ الْحَمْدُ. (٢) اللَّه أَكْبِرُ، اللَّه أَكْبِرُ، اللَّه أَكْبِرُ، لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ، وَاللَّه أَكْبِرُ اللَّه أَكْبِرُ، وَلِلَه الْحَمْدُ. (٣) اللَّه أَكْبِرُ كَلِيرًا، اللَّه أَكْبِرُ عَلِيرًا، اللَّه أَكْبِرُ وَأَجَلُ، اللَّه أَكْبِرُ، وَلِلَه الْحَمْدُ. (مَصَنْفَ ابِنَ أَبِي شيبة ج٢ صـ٣٧، صـ٤٧)

#### وقت التكبير القيد

يبدأ وقت التكبير المقيد من بعد صلاة فجر يوم عرفة، وينتهي عقب صلاة عصر آخر أيام التشريق. (المغني لابن قدامة . جـ٣ . صـ٢٨٧: صـ٢٩١)

#### سيام النسع الأول من ذي الحجة

ينبغي للمسلم أن يحرص على صوم الأيام التسع الأول من ذي شهر الحجة، وخاصة يوم عرفة، لينال عظيم ثواب الله تعالى يوم القيامة؛ فعن هُنَيُدة بن خالد عن أمرأته عن بَعْض أَزُوَاج النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم قالتُ: كَانَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم يصومُ تسْع ذي الحجة ويَوْم عَاشُوراء وتَلاَثة أيَّام من كُلُ شَهْر أَوَّلُ اثْنَيْن منُ الشَّهُر والْخَمِيس. (صحيح أبي داود للألباني حديث ٢١٢٩).

#### سلة الأرحام

.6

- Jeres

1331 8

1275 211

- Imie

う

うてい

والخمسون

2()

أوصانا الله تعالى بالأرحام خيراً، فقال سبحانه: (وَاعْبُدُوا اللَّهُ وَلا تُشْرِكُوا بِه شَيْئًا وَبِالُوالَدَيْنِ إحْسانًا وَبِذِي الْقُرْبِي وَالْيَتَامِي وَالْسَاكَيْنِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبِي وَالْجارِ الْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجِنْبِ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرة قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم؛ إنَّ اللَّه حَلَقَ الْخَلْقَ حَتَّى إذَا هَرَعَ مَنْ الْقَطِيعَة قَالَ، نَعَمُ. آمَا تَرْضَيْنَ أَنْ أَصلَ مَنْ وَصَلَكَ وَأَقْطَعَ مَنْ قَطْعَكَ قَالَتْ بِلَى قَالَ هَذَا كَنَ لَكَ. (مسلم حديث ٢٥٥٤).

#### المندقات ومشاعدة الغناجين

أخي المسلم: المال الذي بيدك إنما هو في الحقيقة مال الله، وأنت مُستخلفُ فيه، فيجب عليك أن تنفقه في طاعته سبحانه، وانتهز مواسم الطاعات ،مثل أيام العشر من ذي الحجة، فأكثر من الصدقات في وجود الخير المختلفة مثل كفالة الأيتام ورعاية الفقراء.

وليكن من المعلوم أن كثره الإنفاق في وجوه الخير هي سبيل رضا الله عنك ودخولك الجنة، وهذه النفقة هي سبيل البركة في إيمانك وأموالك وأولادك وصحتك يقول تعالى: (مر أي من في في في الماري (وما أنفقتُم من شيء فهو يُخلِفُه وهو خير الرازقين) (سيا: ٣٩).

#### فضل يوم النحر:

يوم النحر هو العاشر من ذي الحجة وهو يوم مبارك ، يغفل عنه الكثير من المسلمين.

وَعَنْ عَبْد اللَّهِ بَن قَرْطَ عَنْ النَّبِيِّ صلى اللَّه عليه وسلَم قَالَ: إِنْ أَعَظَمَ الأَيَّام عنْدَ اللَّه تَبَارَكَ وَتَعَالَى يَوْمُ التَّحْرِثُمَ يَوْمُ الْقَرْ. (حديث صحيح) (صحيح أبي داود للألباني حديث ١٥٥٢).

قال محمد شمس الحق العظيم آبادي: يَوْمُ الْقَرْ: هُوَ الَّيْوُم الَّذِي يَلِي يَوُم التَّحُر لأَنَّ النَّاس يَتَرُونَ فِيه بِمِنَى بَعْد أَنْ هَرَعُوا مِنْ طَوَاف الإفَاضَة وَالنَّحَر وَاسْتَرَاحُوا. (عون المعبود شرح سنَ أبي داود جه صـ١٤٢).

#### فضل اباء التشريق

وَحَنَّ نَبِيْشَةَ الْهُدَلِي قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم أَيَّامُ التَّشْرِيقَ أَيَّامُ أَكُلَ وَشُرْبٍ. (مسلم . حديث (١١٤) : قَالَ الأَمَامُ النووي (رحمهُ اللَّه): أَيَّامُ التَّشُرِيقَ تَلَائَهُ بَعَدَ يَوْم النَّحْر سَمِيتُ بِذَلِكَ لِتَشْرِيقَ التَّاس لُحُومَ الأَضاحي فِيها وَهُوَ تَقْدِيدُها وَنَشْرُهَا قَالنَّكُر فِي هَذه الأَيَّام مِنَ التَّجْبِير وَغَيْرِهِ. (مسلم بشرح النووي حِدً صَرَّابُ.

قَالَ الإمَامُ ابنُ رجب الحنيلي(رحمهُ الله): أيام التشريق يجتمع فيها للمؤمنين نعيم أبدائهم بالأكل والشرب ونعيم قلوبهم بالذكر والشكر وبذلك تتم النعم وكلما أحدثوا شكرا على النعمة كان شكرهم نعمة أخرى إلى شكر آخر ولا ينتهي الشكر أبداً. (لطائف المعارف لابن رجب الحنيلي صاعه).

وَآخَرُ دعَوَانَا أَنَ الْحَمَدُ لِلَهُ رَبُّ الْعَالَيْنِ. وَصَلَّى اللَّهُ وَسَلَّمُ عَلَى نَبِيَّنَا مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلَه، وَأَصْحَابِهِ، وَالتَّابِعِينَ لَهُمُ بِإِحْسَانِ إِلَى يَوْمِ الدُّيْنِ.

مر الجر مر الجر

> الحملة الله وب الطليقة والصادة والسادم على فينيقا محملة وعلى الله وسحية أجمعية. أما يعله هاذ فاران فاقت أحداث عنوة يشر التيرية، وقد ذكرنا بع التال السابق قول الافتت وألبا فاتلاقين الساميتية

> > د/ سيد عبد العال

- 1 -

#### فكم كان عدد اللائكة بوملذ؟

والجواب: قد ذكر الله هذا العدد في موضعين من كتابه:

الأول: في سورة الأنفال وهو قوله تعالى: "إذ تستعبش تكل المتبات لكم أن سلكم بأتب من المليكة مربعي " (الأنفال: ٩)، وهذا يعني: أن العدد كان ألفًا.

الثاني: في سورة آل عمران وهو قوله تعالى: "إذ تَقُولُ التَّزِيبِينَ الَ يَكْتِكُمُ أَن يُبِدَكُمُ رَقَكُم بَلَنَكُ تَالَبُ مَن الْتَلْكِكُ مُرَاكِ () مَنْ إِن صَبُوا رَتَقُوا وَأَنْكُمُ مِن فَرِيمَم هُذَا يُبْدِدُكُمْ رَقَكُم مِسَوَ مَالِعِ مِن الْتَلْكُكُ مُسَوَّمِي (آل عمران: ١٢٤، ١٢٥).

وهذا يعني: أن العدد انتهى إلى خمسة آلاف. واخْتَلَفَ الْمُسُرُونَ فِي هَذَا الْوَعُدِ: هَلُ كَانَ يَوْمَ بَدُرُ أَوْ يَوْمُ أُحُدٍ؟ عَلَى قَوْلَيْنِ:

أصحهما: أنَّـه كان في يوم بدر وهو اختيار الطبري والبخاري في صحيحه...

قال ابن حجر: وعليه عمل المصنف وهو قول الأكثر. فتح الباري (٢٨٥/٧).

فإن قيل: فما الجمع بين هذه الآيتين؟

فَالْجَوَابُ: أَنَّ التُنْصِيصَ عَلَى الأَلْفَ لا يُنَاقِ التَّارَثَةَ الآلافَ فَمَا فَوْقَهَا؛ لَقَوْلِهَ: "مُردفينَ" بِمَعْنَى يَرُدَفُهم غيرُهم ويَتْبَعهم أَلُوفَ أَخَرُ مُتْلُهُمْ. ابن كثير (١١٠/٢).

ووجه آخر حاصله: أنهم لمَّا اسْتَعْادُوا، أَمَدُهُمُ بِتَمَام كَلادَة آلاف، ثُمَّ أَمَدُهُمْ بِتَمَام حُمْسَة آلاف لمَّا صَبَرُوا وَاتَقَوْا، فَكَانَ هَذَا التَّذَرِيخُ وَمُتَابَعَة الأَمْدَاد أَحْسَنَ مَوْقَعًا، وَأَقْدَى لِنْقُوسِهِمْ، وَأُسَرُ لَهَا مِنْ أَنْ يَأْتِي بِهَ مَرُةً وَاحدَةً، وَهُوَ بِمَنْزِلَة مَتَابَعَة الوَحِي وَنُزُولِهِ مَرْةَ بِعَد مَرَة. زَاد الْعَاد (١٥٩/٣)

وقال ابن حجر؛ وَعَنِ الرَّبِيعِ بَنِ آئسِ قَالَ: أَمَدُ اللَّهُ الْسُلمينَ يَوْمَ بَدُرٍ بِأَلْفَ ثُمَّ زَادَهُمَ فَصَارُوا ثَلاَثَةَ آلَافَ ثُمَّ زَادَهُمْ فَصَارُوا حَمْسَة آلاف وَكَانَهُ جمع بَذلك بَين آيتي آل عِمْرَانَ وَالأَنْفَالِ. فتح الباري (٢٨٥/٢).

وقد اختلف العلماء هل وقع الإمداد بما يزيد عن الألف أم لا؟

واختار الطبري أن الآية ليس فيها دلالة على



وقوع الأمداد ولا على عدم وقوعه وإنما فيها الوعد بذلك فقط، ويجوز أن يكون الله أمدهم، ويجوز أن يكون لم يمدهم، ولم يصح خبر يثبت أنهم أمدوا بالثلاثة الآلاف ولا بالخمسة الآلاف، ولا نقول في ذلك إلا بخبر تقوم الحجة به.

غير أنَ في القرآن دلالة على أنهم قد أمدوا يوم بدر بألف من الملائكة، وذلك قوله: "فَاسْتَجَابَ لَكُمُ أَنِّي مُمِدُّكُمُ بِٱلْفِ مِنَ المَلائِكَةِ مُرْدِفِينَ"

فإن قيل: ما الفائدة من هذا العدد الكثير مع أن جبريل قادر على هزيمتهم ببعض جناحه؟

فالجواب؛ أن ذلك وَقَعَ لاَرَادَةَ أَنَ يَكُونَ الْفَعْلُ للنَّبِيُ صلى الله عليه وسلم وَأَصْحَابِه وَتَكُونَ الْلَائِكَةُ مَدَدًا على عادَة مَدَد الْجُيُوش رِعَايَة لصُورَة الأُسْبَابِ وَسُنَتَهَا الَّتِي أَجَرَاهَا اللَّهُ تَعَالَى فِي عَبَادَه وَمَا النَّصُرُ إلاَ مِنْ عَند الله الْعَزِيزِ الحكيم. وَاللَّه أَعلم. فَتَحَ الْبَارِي (٣١٣/٧).

قال الغزالي، ووهت صفوف المشركين تحت مطارق هذا الإيمان الزاهد في متاع الحياة الدنيا...

وصاح النبيّ صلى الله عليه وسلم وهـو يرى كبرياء الكفر تمرّغ في التراب-: "شاهت الوجود"

فانهزمت قريش، فقه السيرة للغزالي (٢٣٥).

وعن حكيم بن حزام قال: لما كان يوم بدر أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخذ كفًا من الحصى فاستقبلنا به فرمى بها وقال: "شاهت الوجوه" فانهزمنا فأنزل الله عز وجل: وما رميت إذ رميت ولكن الله رمى، وقال الهيثمي: رواه الطبراني واستاده حسن. مجمع الزوائد (٩٩٩٨).

#### مقتل أبي جهل :

وبينما أبو جهل يحاول عبنًا أن يوقف سيل الهزيمة النازل بقومه، ويحيط به جنوده وهم يقولون: أبو الحكم لا يخلص اليه؛ إذ يتسلل الله هتيان ممن يغار على دينه وعلى نبيه صلى الله عليه وسلم في ثبات إيماني لا نظير له، وها هو عبد الرحمن بن عوف يروي لنا هذا المشهد العجيب:

يقول عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه: بَيْنا أَنَا وَاقَفَ فِ الصَفَ يَوْمَ بَدُرٍ، فَنَظَرُتُ عَنْ يَمِينِي وَعَنْ شَمَالي، هَإِذَا أَنَا بِغُلامينِ مَنَ الأَنْصَارِ-حَدَيْتُهَ أَسْنَاتُهُما، (فَكَانَى لَمْ آمَنَ بِمَكَاتِهِما)، تَمَنَيْتُ أَنَ أَكُونَ بَيْنَ أَضْلَعْ مَنْهُما- فَعْمَرْتِي أَحَدُهُمَا

فَقَالَ: يَا عَمْ هَلْ تَعْرِفُ أَبَا جَهْلٍ؟ قُلْتُ: نَعَمْ، مَا حَاجِتُكَ إِنَّيْهِ بِا ابْنَ أَحْي؟ قَالَ: أُخْبِرْتُ أَنَّهُ يَسُبُّ رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم، وَالَّذِي نَفْسى بيده، لئن رأيته لا يفارق سوادى سوادة حتى بَمُوتَ الأَعْجَلُ مِنًّا، فَتَعَجِّبْتُ لَذَلِكَ، فَعُمَرْنِي الآخر، فقال لى مثلها، (فما سَرْنِي أَنِّي بَيْنَ رَجُلَيْن مكانهما) قلم أنشب أن نظرت إلى أبى جهل يَجُولُ فِي النَّاسِ، قَلْتُ: ألا إنْ هَذَا صَاحِبُكُمَا الَّذِي سَأَلْتُمَانِي، (فَشَدًا عَلَيْهِ مثْلَ الصَفْرِينِ) فَابْتَدَرَاهُ بسَيْفَيْهِما، فَضَرَبَاهُ حَتَّى قَتَلاهُ، ثُمَّ انْصَرَفَا إلى رَسُول الله صلى الله عليه وسلم، فأخبراه فقال: "أَيْكُمَا قَتَلَهُ؟"، قَالَ كُلُّ وَاحد مِنْهُمًا؛ أَنَا قَتَلْتُهُ، فقال: "هَلْ مُسْحَتُمًا سَيْفَيْكُمَا؟"، قَالاً: لا، فَنْظَرَ في السَيْضَيْن، فقال: "كَلْأَكْمَا قَتَلَهُ، سَلْبُهُ لَعَاد بَن عَمرو بَن الجَموح"، وكَانًا مُعَادَ ابْنُ عَفْرًاء، ومعاذ بن عمرو بن الجموح. صحيح البخاري .(M9AAgT121).

وياتي عبد الله بن مسعود أحد رموز المستضعفين -: ليحرز هذه المنقبة : عَنْ أَنُس رَضِيَ اللَّهُ عَنَهُ، قَالَ قَالَ النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلَم: "مَنْ يَنْظُرُ مَا صَنْعَ أَبُو جَهُلِ". فَانْطَلَقَ ابُنُ مَسْعُود هَوَجَدَهُ قَدْ صَرَبَهُ ابْنَا عَفْرَاءَ حَتَّى بَرَدَ، قَالَ: قَالَتْتَ. أَبُو جَهْلِ؟ قَالَ، فَأَخَذ بِلِحَيْتِه، قَالَ، وَهَلَ فَوْقَ رَجُلِ قَتَلْتَمُوهُ، او رَجُلِ قَتَلَهُ قَوْمُهُ. البخاري البخاري (٣٩٦١)، ورواه بنحود عبد الله بن مسعود. البخاري (٣٩٦١).

وعن ابن عبّاس قال: قال: مُعادَ بُنْ عَمْرِو بْن الْجَمُوح سَمِعْتُ الْقَوْمَ وَأَبُو جَهْلِ فِي مَتْل الْحَرَجَة-يعني الشجرة الملتفة التي لا يوصل إليها- وهُم يقولُونَ، أبُو الْحَكَم لا يُحَلَّصُ إليه، قلمًا سَمِعْتَها جَعَلْتُهُ مِنْ شَانِي قَصَمَدْتُ نَحَوْهُ. قلمًا أَمَكَنْنِي حَمَلْتُ عَلَيهِ: قَصَرَيْتُهُ صَرَيْة آَطَنْتُ قَدَمَهُ مَمَلَتُ عَلَيهِ: قَصَرَيْتُهُ صَرَيْة آَطَنْتُ قَدَمَهُ بنصف ساقه....قال وَصَرَيْنِي ابْنُهُ عَكْرِمَةً على عاتقي قَطَرَح يَدِي قَتَعَلَقْتُ بِجِلَدَة مِنْ جَنْبِي وَأَنِي لاَسَحَبُهَا خَلْفِي قَلْما آَدَتَنِي وَضَعْتُ عليها وَأَنِي لاَسَحَبُهَا خَلْفِي قَلْما آَدَتَنِي وَضَعْتُ عليها قَدَمِي ثُمْ تَمَطِيْتُ بِهَا عَلَيْهَا حَتَى طَرَحْتَهَا... قَصْرِيهُ حَتَى ٱلْبَتَهُ، وَتَرَكَهُ وَبِهِ رَمَقَ. وَقَاتَلُ مُعُودُ مُعُودُ بْنُ عَفْرَاءَ : مُعَوْدُ بْنَ عَفْرَاءَ : مَوْلُ مَنْ حَلْهِ عليها وَسَمَ وَسَمَوْدِ بَابِي جَهْلِ حَتْ أَمَر ذو الرحجة ٢٤٤٢ هـ - العدد ٢١٢ - السنة الواحدة والخمسون

22

مَعَ الْقَتْلَى قَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْعُودٍ: فَأَذْرَكْتُهُ بِآخِرِ رَمَقٍ فَعَرَفْتُهُ: فَوَضَعْتُ رِجْلَيَّ عَلَى عُنْقِهِ ثُمَّ قُلْتُ: هَلُ أُخُرَّاتُ اللَّهُ يَا عَدُوَ اللَّهِ؟ قَالَ: وَبَمَ أَخْرَانِي؟ أَأَعْمَدُ مِنْ رَجُلِ قَتَلْتُمُوهُ أَخْبِرْنِي بَنِ الدَّائِرَةُ الْيَوْمَ. قَلْتَ، اللَّهُ وَلَرَسُولِهِ.

- وَزَعَمَ رِجَالُ مِنْ بَنِي مَخَزُومٍ: أَنَّ أَبْنَ مَسْعُودٍ كَانَ يَقُولُ: قَالَ لَي: لَقَد ارْتَقَيْتَ يَا رُوَيْعِي الْغَنْمَ مُرْتَقَى صَعْبًا- قَالَ: ثُمَّ احْتَزَزُتُ رَأْسَهُ فَجِئْتُ بِه رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم، فَقُلْتُ: هَذَا رَأَسُ عَدُوَ اللَّه أَبِي جَهَل، فَقَالَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم، "اللَّه الَّذِي لا إِلَه غَيْرُهُ؟" وَكَانَتْ يَمِينَ رَسُولِ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم إذا حَلَّ بِهَا. قَالَ، قَلْتُ، نَعْمَ، وَاللَه الَّذِي لا إِلَه غَيْرُهُ، ثُمْ الْقَيْتَ رَأَسَهُ بَيْنَ يَدَيْهِ، فَحَمَدَ اللَّهِ.

قال: سَأَلْتُ ابْنَ إِسْحَاقَ: مَا أَعْمَدُ مِنْ رَجُلٍ؟ قَالَ: يَقُولُ: هَلْ هُوَ إِلاَّ رَجُلٌ قَتَلْتُمُوهُ. ابن هشام (٦٣٤/١)، ودلائل الأصبهاني (٢٣٤)، والبيهقي (٨٤/٣) عن ابن إسحاق به وإسناده صحيح.

#### الجمع بين الروايات السابقة،

قال ابن حجر، فَهَذَا الَّذِي رَوَاهُ بِن اسْحَاقَ يَجْمَعُ بَيْنَ الأَحَادِيثُ لَكَنَّهُ يُحَالِفُ مَا فَيَّ الصَّحِيح مِنْ حَدِيثَ عَبْد الرَّحْمِن بَن عَوْفَ أَنَّهُ رَأَى مُعَادًا وَمُعَوَّدًا شَدًا عَلَيْهِ جَمِيعًا حَتَّى طَرِحاه وابن اسْحاق يقول: إن بن عَفَراء هُو مُعَوَّدُ وَهُو بَتَشَدِيد الوَاوِ وَالَّذِي فِي الصَّحِيح مُعَادُ وَهُما عَلَيْهِ مَع مُعَاد بَن عَمْرُو كَمَا فِي الصَّحِيح وَضَرَيْهُ بَعْد ذَلِكَ مُعَوَّدُ حَتَّى أَتُبَته ثَمَّ حَرَ رَأَسه ابن مَسْعُود : فَتَجْمَعُ الأَقُوالُ كُلُها.

وَإِطْلاقُ كَوْنِهِمَا قَتَلاهُ مَحْمُولُ عَلَى أَنَّهُمَا بَلَغَا بِهِ بِضَرْبِهِمَا إِذَاهُ بِسَيْفَيْهِما مَنْزَلَهَ المَّشُولِ حَتَّى لَمُ يَبْقَ بِهِ الأَ مِتْلُ حَرَكَة اللَّذَبُوح وَقَ تَلْكَ الْحَالَة لَقَيْهُ ابْنُ مُسْعُودٍ؛ فَضَرَبَ عُنْقَهُ وَاللَّهُ أَعْلَمُ. الفَتِح (٢٩٦/٧).

ويتحصل من الروايات أن معاذ بن عمرو، ومعاذ بن عضراء ضرياه أول الأمر، ثم انشغلا عنه بالقتال، ثم ضريه معود: فتركه ويه رمق، ثم أجهز عليه ابن مسعود...

#### وفيه فوائده

منها، المُبَادَرة إلى الْخَيرات، والاشتياق إلى

الْمُضَائل.

ومنها: الْقُصْبِ لِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ صلى اللَّه عليه وسلم.

ومنها: أنَّهُ يَنْبَغِي أَنْ لاَ يُحْتَقَر أَحَد ولو كَان صغيرًا كَمَا جَرَى لِهَدَيْنِ الْقُلاَمَيْنِ. شرح مسلم للنووي (٦٣/١٣).

ومنها: أهمية قتل رؤوس الكفر في الحرب، وأن الإمام يتولى متابعة ذلك بنفسه ويتثبّت من الأخبار، خاصة الهامة والمصيرية منها، وإن استطاع أن يقف بنفسه على ذلك فحسن، وإلا اكتفى بشهادة العدول الثقات.

ومنها: وفيه جواز التهكّم على الكافر والسخرية منه ومن باطله.

ومنها، وفيه جواز ذبح الكافر في الحرب وحزً عنقه ما دام به حياة، غيظًا للكافرين وشفاءًا لصدور المؤمنين.

ومنها، وفيه جواز استحلاف الصادق الثقة عند الشهادة ونقل الأخبار، وأن هذا ليس تكذيبًا له. وية قصة ابنا عفراء ما يفيد: أنه على المسلم أن يختار لولده المرأة والأم الصالحة التي تربي أولادهما على الغيرة على دينهم والانتصار لنبيهم صلى الله عليه وسلم

وهذه المرأة هي: عفراء بنت عبيد بن ثعلبة بن سواد بن غنم، وكان من شأن أبنائها: أن من أول من أسلم من الأنصار أحد أبنائها... وكان لأولادها شرف استشهاد اثنين يوم الفرقان...

وقال ابن حجر: "وعفراء هذه لها خصيصة لا توجد لغيرها، وهي أنها تزوجت بعد الحارث؛ البكير بن ياليل الليثي. فولدت له أربعة، إياسًا وعاقلا وخالدًا وحامرًا، وكلهم شهدوا بدرًا، وكذلك إخوتهم لأمهم بنو الحارث، فانتظم من هذا أنها امرأة صحابية لها سبعة أولاد شهدوا كلهم بدرًا مع النبي صلى الله عليه وسلم "النبي القائد (١٠١١)، والإصابة في تمييز الصحابة (٢٤٠/٨).. وسيرة ابن كثير (١٢٧).

وهذه صورة من صور البطولات النادرة التي برزت في غزوة بدر الكبرى فلنبق على موعد مع مواقف أخرى نبثها من أرض المعركة في العدد القادم بإذن الله تعالى..

والحمد الله لله رب العالمين.



23

الحمد لله وحده، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده، نبينا محمد صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

وبعد: فالأخلاق الحميدة جزء أساس من فطرة الله التي فطر الناس عليها، وهي جزء أساس كذلك من شرع الله وعبادته التي جاء بها الإسلام، وتعبدنا لله بهذه الأخلاق جزء من تعبدنا له بسائر العبادات، وفهمنا لهذه الأخلاق والتزامنا بها مرتبط بفهمنا والتزامنا للعنى العبودية لله.

فإنسانية الإنسان بين مظهره ومخبره وصورته وأخلاقه. ليس الإنسان إنسانًا بجسمه وصورته، ولا بثيابه ومظهره، ولكن إنسانية الإنسان بخُلُقه وخَلْقه معًا. ليس الجمال بأثواب تزينتا

إن الجمال جمال العلم والأدب وهل ينفع الفتيان حسن وجوههم إذا كانت الأخلاق غير حسان

فإذا انحرف الإنسان عن فطرته وساء خُلقه أصبح هذا المخلوق مؤذيًا، وأصبح الإيذاء طبعًا له، فهو شريتصرف تصرف الوحوش الضارة غير الناهعة، لذا امتن الله على البشرية بخير البرية صاحب الأخلاق العلية والصفات الزكية لينهض بالأمة بمزيد من الأخلاق السوية فحدد صلى الله عليه وسلم الغاية العظمى من بعثته والمنهاج المبين في دعوته فقال صلى





ذو الحجة ٢٢٢٢ هـ - العدد ١١٢ - السنة الواحدة والخمسون

24

Upload by: altawhedmag.com

الكاملة الطبية

من بعثة خير

صلى الله عليه

الله عليه وسلم: «إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق، (السلسلة الصحيحة: ٤٥). وفي رواية: «إنما بعثت لأتمم صالح الأخلاق، (صحيح الجامع ٢٣٤٩). ومما

يدل على أن للأخلاق الحسنة مكانة عظيمةً: أن المؤمنين يتفاضلون في الإيمان وأن أفضلهم فيه أحسنهم خلقًا. عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: كنت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فجاءه رجل من الأنصار فسلم على النبي صلى الله عليه وسلم، ثم قال: يا رسول الله، أي المؤمنين أفضل؟ قال: أحسنهم خلقًا،. (ابن ماجه

ومن ذلك أن المؤمنين يتفانون في الظفر بالقرب من النبي صلي الله عليه وسلم يوم القيامة، وأكثرهم ظفرًا بحبه والقرب منه صلى الله عليه وسلم الذين حسنت أخلاقهم.

قال صلى الله عليه وسلم: •إن من أحبكم إلي، وأقربكم مني مجلسًا يوم القيامة، أحاستكم أخلاقًا .. (صحيح الجامع ٢٢٠١). لذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يرغب في مكارم الأخلاق ويحث عليها ويبين لهم فضلها. فأخبر صلى الله عليه وسلم أن حُسن الخُلُق عنوان كمال الإيمان فقال صلى الله عليه وسلم: •أكمل المؤمنين إيمانًا أحسنهم خلقًا .. (صحيح الترمذي (١١٦٢). وأخبر صلى الله عليه وسلم أن حُسن الخُلُق يثقل الميزان يوم القيامة، فقال صلى الله عليه وسلم: •ما من شيء أثقل في ميزان المؤمن يوم القيامة من حُسن الخُلُق. (صحيح الترمذي (٢٠٠٢).

وأخبر صلى الله عليه وسلم أن حُسن الخُلُق من موجبات الجنة، سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن أكثر ما يدخل الناس الجنة؟ قال: «تقوى الله وحُسن الخُلُق». (صحيح الترمذي (٢٠٠٤).

قال ابن القيم رحمه الله: جمع النبي صلى الله عليه وسلم بين تقوى الله وحُسَّن الخُلُقُ لأن تقوى الله تصلح ما بين العبد وربه،

وحُسْن الخَلَق يصلح ما بين العبد وبين خلقه، فتقوى الله توجب له محبة الله،

وحُسن الخلق يدعو الناس إلى محبته. وأخبر صلى الله عليه وسلم أن حُسن الخلق سلغ صاحبه درجة الصائم القائم، قال صلى الله عليه وسلم: (إن المؤمن ليدرك بحسن خلقه درجة الصائم القائم . (صحيح أبى داود (٤٧٩٨). وفي رواية قال صلى الله عليه وسلم: (إن الرجل ليدرك يحسن خلقه درجة القائم بالليل، الظامئ بالهواجن. (صحيح الترغيب (٢٦٤٤). (درجة الصائم القائم): أي: قائم الليل في الطاعة، وإنما أعطى صاحب الخلق الحسن هذا الفضل العظيم؛ لأن الصائم والمصلى في الليل يجاهدان أنفسهما في مخالفة حظهما، وأما من يحسن خلقه مع الناس مع تباين طبائعهم وأخلاقهم فكأنه يجاهد نفوسا كثيرة فأدرك ما أدركه الصائم القائم فاستويا في الدرجة. (عون المعبود شرح ستن أبي داود (١٥٤/١٣).

وأخبر صلى الله عليه وسلم أن حُسن الخُلُق يرفع صاحبه أعلى درجات الجنة، فقال صلى الله عليه وسلم، أنا زعيم بيت في أعلى الجنة لمن حسن خلقه،. (صحيح أبي داود ٤٨٠٠). ومعنى زعيم: ضامن.

قال الخطابي: البيت هاهنا القصر. يقال: هذا بيت فلان أي: قصره.

وأخبر صلى الله عليه وسلم أن حُسن الخُلُق خير ما تجمل به الإنسان. عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «عليك بحُسن الخُلُق، وطول الصمت. فوالذي نفسي بيده ما تجمل الخلائق بمثلهما .. (صحيح الجامع (٤٠٤٨).

وأخبر صلى الله عليه وسلم أن أحسن الناس إسلامًا أحسنهم خلقًا. عن جابر بن سمرة رضي الله عنه قال: كنت في مجلس فيه النبي صلى الله عليه وسلم وسمرة وأبو أمامة، فقال صلى الله عليه وسلم: (إن الفحش والتفحش ليسا من الإسلام في شيء، وإن أحسن الناس إسلامًا

ذو الحجة ٢٤٤٢ هـ - العلد ١١٢ - السنة الواحدة والخمسون

25

أحسنهم خلقًا،. (صحيح الترغيب (٢٦٥٣). وأخبر صلى الله عليه وسلم أن خيار الناس أحاسنهم أخلاقًا. عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ألا أخبركم بخياركم؟. قالوا: بلى يا رسول الله. قال: أطولكم أعمارًا، وأحسنكم أخلاقًا. (صحيح الترغيب (٢٦٥١).

وأخبر صلى الله عليه وسلم أن أحب عباد الله إلى الله أحسنهم خلقًا. عن أسامة بن شريك رضي الله عنه قال: كنا عند النبي صلى الله عليه وسلم كأنما على رؤوسنا الطير، ما يتكلم منا متكلم، إذ جاءه أناس فقالوا: من أحب عباد الله إلى الله تعالى؟ قال: «أحسنهم خُلقًا .. (صحيح الترغيب (٢٦٥٢).

وأخبر صلى الله عليه وسلم أن خير ما أعطى الإنسان حُسَّن الخُلُق. عن أسامة بن شريك رضي الله عنه قال: ستل النبي صلى الله عليه وسلم فقيل له: يا رسول الله ما خير ما أعطى الإنسان؟ قال: حُسَّن الخُلُق. (البخاري في الأدب المفرد: ٢٩١).

ومما لا شك فيه أن حُسْن الخلق منّة من الله يمن به على من شاء من عباده قال الله تعالى انبيه محمد صلى الله عليه وسلم: ، مَسَ رَحْمَة مَنَ أَمَّه لِنتَ لَهُمٌ وَلَوْ كُمْتَ فَظًا عَلِيطَ ٱلْقَلْبِ لَاَتَضُوا مِنْ حَوَلَهُ ، (آل عمران: 104).

قال السعدي رحمه الله: ، أي برحمة الله لك ولأصحابك من الله عليك فألنت لهم جانبك وخفضت لهم جناحك، وترفقت لهم، وحسنت لهم خلقك فاجتمعوا عليك وأحبوك وامتثلوا أمرك ، ولو كُنت فضًا ، . أي سيء الخلق ، غليط القلب ، أي، قاسيه ، لانفضوا من حولك ، لان هذا ينفيه ويبغضهم لمن قام بهذا الخلق السيء .. فالأخلاق الحسنة تجذب الناس بلى دين الله، وترغبهم فيه، مع ما لصاحبه من المدح والثواب الخالص. والأخلاق السيئة تنفر الناس عن الدين وتبغضه إليهم، مع ما لصاحبه من الذم والعقاب الخالص. اه. (تفسير السعدي 1/212).

ولحسن الخلق تأثير هائل في الدعوة إلى الله، 26 وله عظيم الأثر في نفوس المدعوين. قاذا

كان للشخص رصيد طيب من حُسن الخَلَق كانت دعوته أنفع وأنجح وأولى بالقبول عند الناس، ومن ثم أثار رسول الله صلى الله عليه وسلم شيئًا من هذا الرصيد في بداية بعثته، ألا وهو صدقه في الحديث صلى الله عليه وسلم فقال للمشركين، أرأيتكم أو أخبرتكم أن خيلًا تخرج بسفح هذا الجبل أكنتم مصدقي؟، قالوا، ما جربنا عليك كذبًا. (المخارى (٤٨٠١)، ومسلم (٢٠٨).

لذا وصى رسول الله صلى الله عليه وسلم أعلم الأمة بالحلال والحرام العالم الفقيه معاذ بن جبل رضي الله عنه فقال له صلى الله عليه وسلم: «اتق الله حيثما كنت، واتبع السيئة الحسنة تمحها، وخالق الناس بخلق حسن، (صحيح الجامع: ٩٧).

فخيار المسلمين من حسنت أخلاقهم وكرمت صفاتهم، أما من ساءت منهم الأخلاق وقبحت الصفات فأولئك مع الأشرار، وإن كانوا يصلون ويصومون ويحجون، فإن صلاتهم ليست رياء، ولو كان ذلك منهم بإخلاص لأثمر بلا مراء كرام الأخلاق، فإن الصلاة الحقة تنهى عن الفحشاء والمنكر، والصيام الخاص داعية الصبر والكرم، والحج المبرور يثمر خلق الصبر، وحسن العشرة والمعونة، فبرهان الصدق في العبادات والأخلاص فيها كرم النبوي ١٦٠).

فَحُسْن الْخُلَق عنوان قبول الأعمال، وسوء الخلق يحبط الأعمال. قال صلى الله عليه وسلم، وإن سوء الخلق ليفسد العمل. كما يفسد الخل العسل،. (صحيح الجامع ١٧٦). وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رجل: يا رسول الله إن فلائة تذكر من كثرة صلاتها وصيامها وصدقتها غير أنها تؤذي جيرانها بلسانها، قال: هي في النار، قال: يا رسول الله. فإن فلائة تذكر من قلة صيامها وصدقتها وصلاتها وإنها تصدق بالأثوار من الأقط ولا تؤذي جيرانها بلسانها. قال: هي في الجنة. (صحيح الترغيب (٢٥٦٠).

معنى: (الأثوار) جمع ثور وهي القطعة من الأقط، ومعنى (الأقط) شيء يتخذ من مخيض اللبن الغنمي. فديننا الحنيف لا ينظم علاقة الإنسان بخالقه فقط، وإنما ينظم علاقة الإنسان بخالقه والناس أجمعين مؤمنين وكافرين، ويدعو الدين الى أن يكون الإحسان هو أصل علاقة الإنسان بريه والناس أجمعين. قال الله تعالى: ﴿ لَيْنَ ٱلْبَرْ أَنْ تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَالْمَعْرِبِ وَلَكِنَّ الْبَرِ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْأَخَر وَٱلْمَلْتَبِكَةِ وَٱلْكِنْبِ وَٱلْبَيْتَنَ وَمَاتَى ٱلْمَالَ عَلَى حُبَه، دَوى ٱلْعُسْرَقِ وَٱلْبَتَّكَنَى وَٱلْمَسْكِينَ وَأَبْنَ السَّسِلِ وَالسَّايِلِينَ وَفِي ٱلْرَقَابِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوْةَ وَمَاتَى الزكوة والموفوت بعهدهم إذا عنهدوا والصبرين في ٱلْبَأْسَاءِ وَٱلضَّرْآةِ وَحِينَ ٱلْبَأْسُ أَوْلَتِيكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُواً وَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُنْغُونَ ، (المقرة: ١٧٧).

فما أحوجنا جميعًا أن نعيد النظر في أنفسنا أين نحن من مكارم الأخلاق؟ أين نحن من التأسي بنبينا صلى الله عليه وسلم الذي كان خُلقه القرآن.

قال الحسن البصري رحمه الله: •إن هذا القرآن قد قرأه عبيد وصبيان لا علم لهم بتأويله، وما تدبر آياته إلا باتباعه، وما هو بحفظ حروفه وإضاعة حدوده حتى إن أحدهم ليقول: لقد قرأت القرآن فما أسقطت منه حرفًا وقد – والله- أسقطه كله ما يرى القرآن له في خلق ولا عمل،. (الزهد: ص ٢٧٦).

ما أحوجنا أن يرى أشر القرآن في مكارم أخلاقنا مع الصغير والكبير، والقريب

وإن نهوض الأمة وصلاح المجتمع إنما يتحقق بالتخلي عن رذائل الأخلاق، والتحلي بفضائلها، وإن علاج أمراضنا الاجتماعية يتطلب إصلاحا أخلاقيا يكفل الانسجام والائتلاف، بين طبقات الأمة، ويوجه النفوس إلى الخير المفطور فيها، ويخلص القلوب من أدران الحق والأنانية. فجاهد نفسك أخى لاكتساب الأخلاق الفاضلة فإنه من يريد معالى الأمور لابد له من أن يدفع ثمنها المناسب، ويسعى في تحصيلها ومن ذلك استعراض ما في القرآن الكريم، فما وجدت فيه من أوامر وتوجيهات فخذ به، وما وجدت فيه من نواد فابتعد عنه لذا لما سئلت أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها عن خلق النبى صلى الله عليه وسلم قالت للسائل: (ألست تقرأ القرآن؟ قال: بلى، قالت: فإن خلق النبي صلى الله عليه وسلم كان القرآن .. (رواه مسلم).

والتعيد

والمعنى؛ فما حث القرآن الكريم على اعتقاد ولا عبادة ولا معاملة إلا وتخلّق به رسول الله صلى الله عليه وسلم، واقرأ سيرة خير البرية فقد بلغ ذروة المثالية في كل أحوال البشرية، وكن مع الناس كالنحل، الذي يقع على أحسن الزهور وأطهر الزروع فيجتني منها ما يفيده، وما يخدم به الناس. ومشكورًا غير مأمورًا ضع هذه الوصية النبوية بين نصب عينك لتسعد أن عملت بها.

والحمد لله رب العالمين.

Ties

تتقدم أسرة مجلة التوحيد بخالص التهنئة للزميل محمد شحاته محمد بمناسبة حصول نجله محمود محمد شحاته على بكالوريوس الطب البيطرى بدرجة امتياز، وأسرة المجلة تتمنى له دوام التقدم والرقى.

#### Upload by: altawhedmag.com

ي دو الحجة ٢٢٢٢ هـ - العدد ٢١٢ - السنة الواحدة والخمسون

الحمد لله. والصلاة والسلام على رسول الله أما بعد.

فان حج بيت الله الحرام ركن من أركان الأسلام العملية لقوله تعالى: وَبَقَو عَلَّ أَنَّأَسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ أَسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلا (العمران: ٩٧)

وقـول رسـول الله صلى الله عليه وسلم: بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا أله ألا الله وأن محمدا رسول الله واقـام الصلاة وايـتاء الزكاة وصوم رمضان وحج البيت من استطاع إليه سبيلا والجرجه البخاري. ومسلم.

وهذه الفريضة الحج واجبة على المسلم المستطيع. مرة واحدة في العمر.

وهي فريضة اعمالها كثيرة. وأنساكها متنوعة. وقد أرشد النبي صلى الله عليه وسلم الصحابة أن يأخذوا صفة النسك واحكامه من فعله. فعن جابر بن عبد الله قال رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يرمي على راحلته يوم النحر. يقول: لتأخذوا مناسككم. فاني لا أدري لعلي لا أحج بعد حجتي هذه .. (اخرجه مسلم (١٢٩٧).

ولـذا فسوف نضرد هـذه المقالة لصفة النسك باختصار أخـذا من هذا الهدي النبوي. فأقول وبالله التوفيق:

#### نواع الأنساك:

علي المسلم إذا أراد الحج أن ينوي أحد هذه الأنساك الثلاثة:

١- الإفراد: وهو أن تحرم بالحج وحده حيث تقول
 عند الميقات: لبيك حجا".

٢- القران: وهو أن يحرم بالحج والعمرة معا عند الميقات . فيقول : "لبيك حجا وعمرة"

٦- التمتع . وهو أفضلها (وهو أن يحرم بالعمرة خلال أشهر الحج ثم يحل منها ثم يحرم بالحج في نفس العام ) . حيث يقول عند اليقات : "لبيك اللهم عمرة " فيؤدي عمرة . ثم يحل الإحرام . ويلبس تيابه ويحل له كل شيء من الجماع وغيره من محظورات الإحرام .

وفي اليوم الثامن ينوى الحج . ويأتي بالأعمال التي سيأتي بيانها .

#### صفة التمتع:

#### اولا: صفة العمرة:

لأداء العمرة خطوات وهي مرتبة كما يلي : أن ياتي مريد الحج الميقات المكاني لنسكه. وميقات أهل مصر الجحفة. ويحرمون الأن من: رابغ.

الاحرام وهو نية الدخول في العمرة - وهو ركن - ويستحب أن يتلفظ المعتمر بقول: ( لبيك اللهم عمرة ) عند إحرامه ، والأفضل أن يكون أو غيرهما. ويستحب له، الاغتسال، والتطيب، والتنظف قبل عقد نية الإحرام . ويستحب لن أراد الأحرام أن يتعاهد شاربه وأظفاره وعانته وابطية فيأخذ ما تدعو الحاجة إلى أخذه: لنلا يحتاج إلى أخذ ذلك بعد الإحرام وهو محرم عليه.

والمراة اذا وصلت الى الميقات وهي حائض أو نفساء تغتسل وتحرم مع الناس. وتفعل ما يفعله الحاج لحجة ٢٢٢٢ هـ العدد ٢١٢ السنة الواحدة والخمسون

غير الطواف بالبيت.

ويحرم الرجل في إزار ورداء ويستحب ان يكون أبيضين . وتسن التلبية بعد الأحرام وهي قول : ( لبيك اللهم لبيك . لبيك لا شريك لك لبيك . إن الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك ) . ويرفع بها الرجال أصواتهم . أما النساء فيخفض أصواتهن بها . ويتوقف المعتمر عن التلبية عند ابتداء الطواف.

وليس للإحرام ركعتان تسميان ( ركعتي الأحرام ) لكن لو صادف وقت حضور صلاة فريضة فأنه يحرم بعدها لفعله صلى الله عليه وسلم .

والمحظورات التي لا يجوز للمحرم أن يفعلها بعد. تلبسه بالاحرام:

أ- الجماع . وهو الوطء في الفرج الذي يوجب الغسل فإن كان في العمرة أفسد العمرة وإن كان في الرحج قبل التحلل الأول يفسد الرحج وعليه بدنة يفرق لحمها على فقراء مكة . ويجب عليه أن يتمه ويقضيه بعد ذلك . أما إذا جامع بعد التحلل الأول فإنه لا يبطل الرحج وعليه ذبح شاة يوزعها على مساكين الرحم . والمرأة مثل الرجل إذا كانت مطاوعة .

المباشرة ( أي يفعل مقدمات الجماع من اللمس والتقبيل ) بشهوة . ليس عليه فدية وعمرته وحجه صحيح لكن عليه أن يستغفر الله ويتوب إليه.

> ب - أن يتزوج أو يزوج غيره ، أو يخطب . ج - أن يأخذ شيئًا من شعره أو أظاهره .

د - أن يتطيب في ثوبه أو بدنه .

د- أن يغطي رأسه بشيء بملاصق . كالطاقية والغترة ونحوها .

و- أن يلبس الذكر مخيطا . وهو ما فصل على مقدار البدن أو العضو . كالثوب أو الفائلة والسراويل. والخفين، والجوربين ونحود . وهذا المحظور خاص بالرجال .ويجوز له عقد الأزار وربطه بخيط ونحود، لعدم الدليل المقتضي للمنع . وأما المرأة فلا تلبس النقاب ولا القفزين. فمن فعل شيئا من هذه المحظورات جاهلا أو ناسيا أو مكرها فلا اثم عليه ولا فدية .

أما من فعلها متعمدا أو محتاجا لفعلها : فعليه الفدية:

وفدية هذه المحظورات إما ذبح شاه وتفريق لحمها على فقراء الحرم . أو إطعام سنة مساكين

لكل مسكين نصف صاع مما يطعم . أو صيام ثلاثة أيام . يختار ما يساء من الأمور الثلاثة. ي- الصيد : فيحرم علي المحرم أن يقتل صيدا بريا . كالغزال والأرنب والجربوع . ونحو ذلك . وجزاء الصيد إن كان للصيد متل خير بين ذبح ممكين نصف صاع . وأما أن يصوم عن طعام لكل مسكين نيوما . وأن لم يكن للصيد متل خير بين أن مسكين يوما . وأن لم يكن للصيد متل خير بين أن ينظر كم قيمة الصيد المقتول ويحرج ما يقابله صاع وبين أن يصوم عن أطعام كل مسكين يوما . المواف حول الكعبة سبعة اسواط - وهو ركن المواف حول الكعبة سبعة المواط - وهو ركن . وتشترط الطهارة للطواف. ولا يجوز للمراة

الحائض ان تطوف حتى تطهر من حيضها. أما إذا انتقض وضوء المسلم وهو يطوف فانه يتوضأ ثم يعيد الطواف كله من جديد . ومن العلماء من قال يجزنه ان يبنى على ما سبق .فاذا وصل الى الكعبة قطع التلبية قبل ان يشرع في الطواف إن كان متمتعا او معتمرا، ويسن أن يضطبع المعتمر في طوافه كله . ومن سنة طواف القدوم وحدة الأضطباع. هو أن يجعل وسط ردائله تحت كتفه الأيمن وطرفيه على كتفه الأيسر . ويبدأ كل شوط من أمام الحجر الأسود وينتهي به . يجعل المعتمر عن يساره الكعبة أثناء طوافه . ويسن لن يطوف أن يستلم الحجر الأسود (أي يلمسه بيده ) ويقبله عند مروره به . فإن لم يستطع استلمه بيده وقبلها . فإن لم يستطع استلمه بشيء معه ( كالعصا وما شابهها") وقبّل ذلك الشيء . فإن لم يستطع أشار اليه بيده ولا يقبلها ويسن لمن يطوف أن يكبر عند استلامه للحجر الأسود أو عند الأشارة اليه، ويسن لمن يطوف أن يستلم الركن اليماني بيده ولا يقبله . فإن لم يستطع استلامه بسبب الزحام لم يشر اليه . ويسن لمن يطوف أن يقول بين الركن اليماني والحجر الأسود ؛ ( ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الأخرة حسنة وقنا عذاب النار) . ويسن أن يرمل المعتمر في الأشبواط الثلاثة الأولي. والرمل هو مسارعة المشي مع تقارب الخطوات ، ولا يشرع الرمل والاضطباع في غير هذا الطواف .



ذو الحجة ٢٤٤٢ هـ العدد ١١٢ السنة الواحدة والخمسون

29

ومن شك في عدد اشواط الطواف التي طافها فانه

يرجح الأقل . ثم يكمل . وليس هناك ذكر أو دعاء خاص بكل شوط من أشواط الطواف كما يعتقد البعض . بل يجوز أن يقرأ المسلم القرآن في طوافه . أو يقول ما شاء من الأدعية النبوية الصحيحة . ٤- الصلاة خلف مقام إبراهيم والشرب من ماء زمزم وهو سنة .

٥- السعي بين الصفا والمروة وهو ركن . فيخرج الى الصفا من بابه فيرقاه أو يقف عنده. والرقي على الصفا أفضل إن تيسر، ويقرأ عند بدء الشوط الأول قوله تعالى (إن الصفا والمروة من شعائر الله). ويستحب أن يستقبل القبلة على الصفا، ويحمد الله ويكبرد. ويقول: لا اله الا الله. والله أكبر. لا اله الا الله وحده لا شريك له. له الملك وله الحمد. يحيي ويميت وهو على كل شيء قدير. لا إله الا الله وحدد. أنجز وعده. ونصر عبده. وهزم الأحزاب وحدد . ثم يدعو بما تيسر. رافعا يديه. ويكرر هذا الذكر والدعاء (ثلاث مرات). ثم ينزل فيمشي إلى المروة حتى يصل الى العلم الأول فيسرع الرجل في المشي الى ان يصل الى العلم الثاني. أما المرأة فلا يشرع لها الأسراع بين العلمين ويقول ويفعل على المروة كما قال وفعل على الصفا، ما عدا قراءة الآية. تم ينزل فيمشي في موضع مشيه. ويسرع في موضع الإسراع حتى يصل الى الصفا. ويفعل ذلك سبع مرات. ذهابه شوط. ورجوعه شوط. ويستحب أن يكثر في سعيه من الذكر والدعاء بما تيسر.

٦- حلق الشعر أو تقصيره وهو واجب. وبنهاية الحلق تكون انتهت أعمال العمرة: ثانيا، أعمال الحاج في اليوم الثامن من ذي الحجة (يوم التروية):

- في وقت الضحى من هذا اليوم . يحرم المتمتع من المكان الذي هو نازل فيه حيث ينوي أداء مناسك الحج، ويقول: لبيك حجا، ويجب عليه أن يتجنب محظورات الاحرام . ويستحب له قبل نية الدخول في النسك ولبس الأحـرام أن يغتسل ويتنظف ويقص أظافره ويحف شاربه ويلبس الأزار والرداء الأبيضين واما المراة فتلبس ما شاءت غير القفازين والنقاب وهو البرقع . وبعد الإحرام ينطلق إلى منى ويستحب له أن يكثر من التلبية وهي : "لبيك اللهم لبيك . لبيك لا شريك لك لبيك . إن الحمد والنعمة لك والملك . لا شريك لك" ولا تقطعها حتى ترمي جمرة العقبة في اليوم العاشر من ذي الحجة . قاذا 30 \_ وصل منى صلي فيها الظهر والعصر والغرب والعشاء

والفجر كل صلاة في وقتها حيث تصلى الرباعية منها ركعتين قصرا بلا جمع. ولا فرق بين الحجاج من أهل مكة وغيرهم فالجميع يقصر الصلاة . ثم يبيت في منى هذه الليلة كما فعل النبي.

أعمال الحاج في اليوم التاسع من ذي الحجة (يوم عرفة ):

- إذا صلى الحاج الفجر بمنى وأشرقت الشمس انطلق إلى عرفة وهو يلبي ويكبر يرفع بذلك صوته، وينزل في نمرة إلى الزوال ( وقت صلاة الظهر) إن أمكن . ثم يخطب الإمام خطبة وبعدها يصلي الظهر والعصر جمع تقديم بركعتين لا يجهر فيهما بقراءة القرآن وتكون بأذان واقامتين. ولا تصلي بينهما ولا قبلهما شيئًا من النوافل . ويصعد الحاج عرفة والوقوف بها ركن ويتأكد أنه داخل حدودها لأن وادي عرنة ليس من عرفة . وان تيسر أن يقف عند الصخرات أسفل الجبل - الذي يسمى جبل الرحمة ويجعله بينه وبين القبلة فهو أفضل وعرفة كلها موقف . ويتفرغ للذكر والدعاء بخشوع وحضور قلب ويكثر من قول (لا اله الا الله وحده لا شريك له. له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير).والتلبية والصلاة على النبي . ولا يخرج من عرفة الا بعد غروب الشمس فإنه يحرم ذلك لأنه واجب على من وقف نهارا . ومن انصرف من عرفة قبل الغروب فعليه فدية عند أكثر أهل العلم توزع على مساكين الحرم.

وبعد الغروب ينطلق الى مزدلفة ، وإذا وجد متسعا فأسرع قليلا لأنها السنة . وتستغفر الله وتذكره . قال الله تعالى : التُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْتُ أُفَحَاضَ ٱلنَّكَاسُ وَٱسْتَغْفِرُوا ٱللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيحٌ ، (البقرة،١٩٩) . فإذا وصل إلى مزد لفة صلي المغرب والعشاء جمعا وقصرا . ولا يصلي بعدهما شيئا الا أن يوتر . فإن خشى أن لا يصل إلى مزد لفة الا بعد منتصف الليل بسبب الزحام أو غيره فانه يجب عليك أن يصلى ولوفي الطريق . ثم ينام حتى الفجر- لأبد من صلاة الفجر لجميع الحجاج في مزدلفة- الاالضعفاء الضعفاء والنساء فيجوز لهم الذهاب إلى منى بعد منتصف الليل .

اعمال الحاج في اليوم العاشر من ذي الحج وهو يوم النحر العيد :

بعد صلاة الفجر في مزد لفة يستقبل القبلة عقب الصلاة : فيذكر الله حتى يسفر الصبح جدا . ثم ينطلق قبل طلوع الشمس إلى منى ملبيا .



ويلتقط سبع حصيات من أي مكان في طريقه من مزدلفة إلى منى . أو من منى . ويستمر في التكبير والتلبية ولا يقطع التلبية الا مع بداية الرمي . ثم يرمي جمرة العقبة – وهو واجب -بسبع حصيات متعاقبات واحدة بعد الأخرى ويكبر مع كل حصاة.

ثم يذبح الهدي ويأكل منه ويوزع على الفقراء - وهو واجب على المتمتع والقارن فقط--

ثم تحلق أو تقصر مع تعميم الراس كله والحلق أفضل مبتدئا باليمين . أما المراة فتقصر بقدر أنملة . وهي طرف الأصبع .

وبذلك يتحلل التحلل الأول . ويحل له جميع محظورات الاحـرام إلا النساء . فلا يحل له الجماع إلا بعد طواف الإفاضة والسعي .

ثم بعد ذلك يذهب إلى مكة ويطوف طواف الإفاضة – هو ركن -. ثم يصلي ركعتي الطواف ولقد طاف النبي عليه الصلاة والسلام في هذا اليوم متطيبا لابسا الملابس المعتادة . ثم يسعى المتمتع – هو ركن -. وبذلك يتحلل التحلل فلا حرج . ويشرب من ماء زمزم . ويصلي الظهر فلا حرج . ويشرب من ماء زمزم . ويصلي الظهر ليالي التشريق . ويبدأ الحاج في هذا اليوم التكبير المقيد وهو أن يقول بعد الصلاة مباشرة . الله أكبر . الله أكبر . لا إله الا الله . الله أكبر . الله أكبر . ولله الحمد ". ومن السنة أن يكررها الله في كار ال وامان في السواق والطرقات ويسن كثرة التكبير بعد الصلاة . وان تكبر الله في كل حال وزمان في الاسواق والطرقات وغيرها. لفعل ابن عمر رضي الله عنهما .

أعمال الحاج في اليوم الحادي عشر من ذي الحجة (أول أيام التشريق):

ويبدأ في هذا اليوم رمي الجمرات الثلات بعد الظهر أي بعد الزوال حيث يجمع احدى وعشرين حصاة من أي مكان من منى وحجم الحصى : يكون مثل حصى (الخذف). فيتبدا برمي الصغرى ثم الوسطى ثم الكبرى التي تسمى "العقبة" . يرمي كل واحدة بسبع حصيات متعاقبات واحدة بعد الأخرى وتكبر مع كل حصاة . والأفضل في رمي الجمرة الصغرى والوسطى أن ترميها وأنت مستقبل الضغرى يتقدم أمامها بعيدا عن الزحام

فيستقبل القبلة ويدعو طويلا . ويجعلها عن يسارد - اما بعد رمي الحمرة الوسطى يتقدم امامها بعيدا عن الرحام فيستقبل القبلة ويدعو طويلا . ويجعلها عن بمينه أثناء الدعاء لفعله صلى الله عليه وسلم . ويرمي جمرة العقبة مستقبلها جاعلا الكعبة عن يسارد ومنى عن بمينه نم يذهب ولا يقف ليسارد ومنى عن بمينه نم يذهب ولا يقف يقف بعدها . ولا يجوز ان يوكل في الرمي اذا ما دام قادرا على الرمي . لكن تو فرض انه عاجز ولا يمكنه الرمي بنفسه لا في النهار ولا في الليل فهنا يجوز له التوكيل. ولا يشترط للموكل ان يلتقط الحصى بنفسه ويعطيها من وكله . تم يبيت بمنى تلك الليلة

#### أعمال الحاج في اليوم التاني عشر من ذي الحجة ( تاني ابام التشريق )

ي هذا اليوم وبعد الظهر يرمي الجمرات التلات ويفعل كما فعل في اليوم الحادي عشر فيرمي الصغرى شم الوسطى شم الكبرى ويقف للدعاء بعد الصغرى والوسطى ، وبعد أن ينتهي من الرمي أن أراد أن يتعجل فيلزمه السفر جاز له ذلك . فأن نوي التعجل فيلزمه الانصراف من منى قبل عروب الشمس ويطوف طواف الوداع . ولا شيء عليه أذا تا حر بسيب الزحام

والتاخر للحاج افضل لقول الله تعالى ( فمن تعجل في يومين فلا الله عليه ومن تأخر فلا الله عليه لمن اتقى ( ولفعل رسول الله ولسين فضيلة الرمي

اعمال الحاج لِهُ اليوم الثالث عسر هن ذي الحجة ( تالث ابام النسرين

اذا عزم الحاج الرجوع الى بندد طاف طواف الوداع – وهو واجب- ما الحانص والنفساء فليس عليهما طواف وداع الا أذا طهرتا قبل السفر فوجب عليهما

وبذلك تكون قد نمت مناسك الحج بسال الله ان يبلغنا واياكم حج بينه الحرام وان يتقبل ممن يسر لهم الحج هذا العام



## مستقبل الإسلام.. والأرد الأروال والى مع السام الرسول

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله؛ وبعد: من الحقائق الواضحة التي يقر بها كل منصف عاقل تخلى عن العصبية المقوتة، أن الاسلام منذ ظهوره في مكة أقام ثورة عاقلة وواعية وحكيمة بين أجلاف العرب من قريش، ووقف بقوة إلهية في مواجهة أئمة الضلال وصناديد الكفر ودعاة الشرك منهم ومن غيرهم، امتدت بعدها لتشمل جزيرة العرب وما حولها من الأقطار، ثم انتشرت في العالم أجمع حتى غيّرت وجه العالم البشري في كل ربوع الأرض فأرسى قواعد العدل بينهم وألقى ما كانت عليه الانسانية من وثنية ضالة والحاد مدمر، وسلوكيات فاحشة.. إلى مسارب الأباطيل وأودية الضلال، ووضع المناهج الراشدة. والنظم الهادية إلى الحق والخير والكرامة الإنسانية. وغرس القواعد والمبادئ التي تقوم عليها الحياة الإنسانية في توازن محكم وحكيم لم يعرفه البشر من قبل. وأقر بذلك كل منصف عاقل من الشرق والغرب، ولم يجحده إلا كل ضال مضل من أرباب العصبية المقوتة العمياء، والدعوات الهدامة، والرسالات المغشوشة المنقوصة، والأطروحات الماجنة العوجاء والأكاذيب الفلسفية التي تزعم نسبتها إلى السماء، وما هي إلا زبالة الأفكار وخواطر العقول القاصرة وحثالة الأوهام الناتجة عن الاقتيات من اللعب على عقول بعض البشر الذين لم يطلعوا على حقائق الوحي الذي أنزله الله على أنبيائه ورسله.

ABBEREEE

201.471+ 百姓的一种 1.5 mm

32

ا .د . عبد الوارث عثمان

أستاذ الفقه المقارن بجامعة الأزه

بَيْد أن المطلع على تاريخ الإسلام الذي هو دين البشرية لا دين لهم غيره، والدارس لحياة أنسباء الله ورسله، والتأمل لحياتهم لأحوالهم مع أقوامهم على مر العصور، واختلاف السيئات، وتنوع المشارب في عاداتهم وتقاليدهم وما كانوا عليه في حياتهم الاجتماعية، يستخلص قاعدة اقتضت حكمة الله تعالى ضروريتها، وهي "حتمية الصراء بين الخير والشر، والحق والباطل"، وهي حقيقة واقعة طالما هناك حياة دنيوية قائمة؛ فالدنيا دار اختبار وابتلاء، فلا يظن أصحاب الحق أنهم في مأمن من أصحاب الباطل ومكائدهم وافتراءاتهم وحريهم بكل وسيلة ممكنة لديهم مهما عرفوا من الحقائق الظاهرة والأدلية الدامغة والبراهين والحجج الساطعة؛ فالذي يحرك أهل الباطل أهواء تعميهم عن رؤية الحق وأضاليل تعيقهم من الوصول إلى الهداية والاقتناع.

وقد كان أجالاف العرب من قريش يرون صدق النبي صلى الله عليه وسلم وأمانته ونسبه ويثقون في أخلاقه وأدبه، وقد بعث إليهم بالآيات البينات والمعجزات الخارقات ومع هذا كله كذبوه، واتهموه بالسحر والكهانة، ووصفوه بالجنون، وتقولوا عليه بالأقاويل الكاذبة بما لا يليق به وبمكانته ومقامه، وتخرصوا عليه بالباطل تخرص الحاقد الذي أعماه حقده، ولم يمنعهم من حربهم عليه مانع بل طغوا وتجبروا وتكبروا اليامين تحملوا فادح الأذى وعظيم البلاء.

وفي النهاية كانت الغلبة لله والرسول وللمؤمنين والمؤمنات وأهل الحق والتوحيد، ولم يكن لدى النبي صلى الله عليه وسلم وأتباعه أدنى شك في أن الله سينصر دينه دين الإسلام نصرًا عزيزًا وكبيرًا، فيه يحق الله الحق بكلماته، ويقطع دابر الكافرين، فلا غرابة إذن في القديم وفي عصرنا الحديث أن نجد الافتراء على الإسلام وعلى رسوله الكريم يجري على أسنة أقلام

بعض المستشرقين والمنصرين في الغرب وعبدة الأبقار والهندوس في الهند وغيرهم، ولا جديد في أن يجتمع ذوو العداء القديم والحقد الدفين في أوروبا على حرق كتاب الله علانية أو رسم صور خيالية تسيء إلى سيد الخلق وأفضل الأولين والآخرين، وإن كان المسلم يحق له ويجب عليه أن يغضب لذلك وتتملكه الغيرة على دين الله وكتابه ورسوله، وأن يتخذ موقفًا من ذلك على حسب قدرته واستطاعته.

إن هذه الحملة الظالم أهلها على مقام رسولنا الكريم في عصرنا الحديث هي خطة المستشرق الخبيث "زويمر" والذي قرر: "إن محاولة التشكيك في حقيقة من حقائق الإسلام مقضي عليها بالفشل.. ولا سبيل لنا إلا بحملة من السخرية على رموز الإسلام.. في محاولات مقررة لهز شخصياتهم.. وبالتالي: هز المبادئ التي يدعون إليها.. والتي تأخذ قيمتها من قيمة من يمثلها.. ولا بأس أن تكون الحملة الساخرة مركزة على رسول الإسلام لتكون الضرية موجعة".

وما دعا إليه هذا المستشرق الضال اللنيم لم يكن ابتداعًا ولا اختراعًا ولا تميزًا له بين الأشرار، بل استقاه من تاريخ أعداء رسالة الإسلام الخالدة على مر التاريخ. بيد أن هذه التصرفات الصبيانية من الحاقدين على رسول الله صلى الله عليه وسلم لم تمنع الناس من الدخول في دين الله أهواجًا. ذلك أن الإسلام دين الفطرة، بل إن الهجوم على الإسلام والرسول كان في كثير من الأحيان داهعًا إلى إقبال الناس على هذا الدين.

وقد أدت الدعاية الفاسدة للحاقدين على رسول الله صلى الله عليه وسلم ووصفه بالجنون والسحر والكهانة وغيرها إلى ذيوع صيته عليه أفضل الصلاة وأتم التسليم وبلوغ دعوته إلى آفاق بعيدة ربما لم تكن لتبلغها إلا بشق الأنفس؛ فاجتذبت دعوته صلى الله عليه وسلم

#### Upload by: altawhedmag.com

الكثير من أصحاب الفطر السليمة في هذه الأفاق، وحركت الدعاية السيئة ضد رسول الله صلى الله عليه وسلم الفضول البشرى في نفوس الكثير من الناس فراحوا يبحثون عن آراء هذا الرجل، فبهر كثير من الناس بدعوته وبما احتوته من سمو ورفعة ونبل، ووجدوا فيها ضالتهم. ولله در القائل: وإذا أراد الله تشر فضيلة طويت

أتاح لها لسان حسود.

فحقد الحاقدين أدى إلى وصول دعوته لكثير من الناس. وفي موقف النجاشي أقرب مثال على ذلك، فحينما هاجر اليه بعض المسلمين فأرسلت قريش عمرو بن العاص قبل إسلامه إلى النجاشي، فدخل عليه وراح يعمل لسانه في الإسلام وفي النبي عليه الصلاة والسلام وتسفيه أرائه، مما حدا بالتجاشي إلى أن يرسل في طلب هولاء المسلمين الذين هاجروا إلى أرضه ويستمع إليهم. ويبهر الرجل بما سمع من جعفر بن أبي طالب، فيعلنها النجاشي صراحة: "إن هذاوالذي جاءبه عيسى قد خرج من مشكاة واحدة". فمن أين للنجاشي أن يسمع بهذا الدين لو لم تتحرك الأفندة الحاقدة على الدين وعلى رسول الإنسانية صلى الله عليه وسلم وتسعى للنيل منهما عنده وعلى مسمع ومرأى من رهبانه وقساوسته وحاشيته.

إن الإسلام لن يتأثر بحقد الحاقدين ولن تنال من قدره هذه الأفعال والأقوال التي نصاب معها بالاشمئزاز من فاعليها، وإنما تزيدنا ثقة أن الإسلام ماض في طريقه، الذي أراده الله تعالى، لا تتال منه هذه التفاهات وأمثالها، وإنما تثبت لنا مثل هذه الأمور أن الإسلام يصيب هؤلاء بالغصة ويقف في حلوقهم، وإلا فلماذا يهاجمونه إذا كانوا يعتقدون أن النبي صلى الله عليه وسلم شخص لا قيمة له، وإذا كان دينه فاسدًا كما يدًعون، فلماذا كل هذا الهجوم ؟! 10

الحجة ٢٢٢ ه - العلد ٢١٢

- min

الواحدة والخمسون

34

إن العقلاء لا يأبهون بأشخاص لا قيمة لهم، إنما نحن على يقين من الإسلام بما يحويه من عظمة ورفعة وتأثير في عصرنا الحديث

في المجتمعات الغربية التي تشهد إقبالاً غير مسبوق من الغربيين على اعتناق الإسلام، ليثير حقد الحاقدين، ويشعل الضغينة في أصحاب النفوس الضعيفة التي يؤرقها ويقض مضجعها مكانة الإسلام ومكانة النبي وعظمتهما وكثرة المقبلين على اعتناقه في أوروبا وأمريكا وأستراليا والهند والصين والفريقيا.

وإن هذه الأفعال المستنكرة لتثبت لنا بما لا يدع مجالاً للشك أن الإسلام ونبي الإسلام صلى الله عليه وسلم ليحتلان مكانة كبرى في آذان هؤلاء، وأن رسالته صلى الله عليه وسلم أصبحت تهدد عروشهم التي بنوا قوائمها من التضليل والغوايات والإباحية المطلقة للغرائز والشهوات.

#### المأمول من الأمة الإسلامية للرد على الإساءات الطللة .

إن الرد المأمول من الأمة الإسلامية على هذه الإساءات الظائلة وتلك الحملة الغادرة الخبيثة النكراء على رسول الله صلى الله عليه وسلم إنما يكون بشيئين:

الأول: العودة إلى كتاب الله تعالى "القرآن الكريم"، والعمل بما جاء فيه من العبادات والعقيدة والـذكـر والأحـكـام والحـدود والعاملات والأخـلاق والتعليم والإعـلام والثقافة والتربية والأسرة والمجتمع من دون تفريط.

الثاني: إحياء سنة النبي صلى الله عليه وسلم وتطبيقها تطبيقًا عمليًّا وواقعيًّا وفعليًّا في مجتمعاتنا الإسلامية، وترك كل ما يخالفها، والسير على نهجه صلى الله عليه وسلم في الأمور كلها؛ فحب النبي صلى الله عليه وسلم له أدلته وعلامته والتي من أهمها،

أولاً: الحرص على رؤيته وصحبته صلى الله عليه وسلم ويكون فقدهما أشد من فقد أي شيء في الدنيا.

ثانيًا: بذل النفس والمال دون النبي صلى الله عليه وسلم.

ثالثا: امتثال أوامره واجتناب نواهيه صلى

الله عليه وسلم.

رابعًا، نصر سنته والـذَبَ عن شريعته. وقد تناول العلماء دلائل حب النبي صلى الله عليه وسلم الظاهرة على المرء المسلم من أخلاقه وسلوكه واتجاهاته ومواقفه وأفكاره ومبادئه. فعلى سبيل المثال يقول القاضي عياض، "ومن محبته نصرة سُنته والذَبَ عن شريعته وتمني حضور حياته فيبذل نفسه وماله دونه". شرح النووي المرا.

ويقول الحافظ ابن حجر: "ومن علامة الحب المذكور أن يعرض على المرء أن لو خُيَر بين فقد غرض من أغراضه، أو فقد رؤية النبي صلى الله عليه وسلم لو كانت ممكنة، فإن كان فقدها لو كانت ممكنة أشد عليه من فقد شيء من أغراضه فقد اتصف بالأحبية المذكورة، وإلا فلا؛ وليس ذلك مقصورًا في الوجود والفقد، بل يأتي مثله في نصرة سنته والذَبَ عن شريعته وقمع مخالفيها، ويدخل فيه باب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر". فتح الباري ا/٥٩.

ويقول العلامة العيني: "واعلم أن محبة الرسول عليه الصلاة والسلام إرادة طاعته وترك مخالفته وهي من واجبات الإسلام". عمدة القاري ١٤٤/١.

والغيرة على رسول الله صلى الله عليه وسلم والغضب عند شتمه وسبّه والتهكم عليه والتقليل من قدره تصريحًا أو تلميحًا، من الأدلة الواضحة على محبته صلى الله عليه وسلم، والسكوت على ذلك وتجاهله وعدم الأكتراث له من العلامات الظاهرة على انعدام حبّه صلى الله عليه وسلم.

## وعد الله حق لا يتبدل:

وعلى أمة الإسلام ألا تحزن ولا تبتئس، فإن الإسلام ونبي الإسلام قد تعرضا على مر التاريخ لحملات مسعورة بغية النيل منهما، وفي كل مرة رد الله كيد الحاقدين إلى نحورهم، وخرج الإسلام قويًّا شامخًا، ومات الحاقدون بغيظهم، فالإسلام ظل ينتشر ويكسب أتباعًا كل يوم منذ وجوده

حتى اليوم، وسيتواصل هذا إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، وهذا ما وعدنا الله سيحانه وتعالى به، فقد وعد الله وعدًا أكيدًا لا يتبدل بأنه سينصر دينه، وسيظل هذا الدين يضيء بنوره الدنيا مهما يفعل أعداؤه، يقول الله تعالى: • رُجُعَدَ يُطْبِعُ فَرَ أَنَّهِ بالوعيم وله مم ورو، ولو كر، الكرون (الصف: ٨). كما وعد الله تعالى أيضًا بأن ينصر دينه وينصره على كل دين حيث يقول تعالى: رهو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون، (التوبة ٣٣). فالله سيحانه وتعالى يخبرنا أن هذا الدين وجد ليبقى ويتواصل هديه ليقود البشرية إلى الرشاد والهدى، وإن اجتمعت عليه قوى الباطل والشرك والإلحاد، فهذا وعد الله، والله سبحانه وتعالى لا يخلف وعده.

ومن الحقائق العقلية أن الإسلام لوكان من عند غير الله لا صمد في وجه هذه الحملات المستمرة والمكائد التي لا تنتهى، فكم من إمبراطوريات تهاوت تحت وطأة الدسائس والمؤامرات والمكائد والمعداوات السرية والعلنية التي تعرَّض لها الإسلام، ومع ذلك بقى الإسلام رغم اجتماع أهل الباطل عليه في كل عصر شامخا عاليًا لا تنال منه هذه المكائد، ولن تنال منه مستقبلا؛ لأن الله تعالى لا بد أن ينصر دينه كما وعد، وعلى الأمة الإسلامية مع ذلك ألا تقف مكتوفة الأيدي أمام هذه الحملات، فلا بد أن ننصر ديننا ونبينا بكل ما نملك، ولا بد أن يسعى كل مسلم قدر طاقته في هذا الاتجاه وبكل وسيلة مشروعة من بينها، ليس من بينها مبادلة البذاءة بالبذاءة، وليس منها الانحدار إلى مثل هذه الأعمال الخبيثة التي نهانا الإسلام عنها حتى مع المشركين الذين يعدون الأصنام، ولنا في الرسول صلى الله عليه وسلم القدوة؛ حيث قال بعد كل ما ذائه من أذى المشركين: "اللهم اهد قومي فإنهم لا يعلمون".

والله المستعان.

من نور كتاب الله الاستطاعة شرط لوجوب فريضة الحج

قال الله تعالى: "وَبَعَر عَلَ ٱلنَّاسِ حِجُ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَهِ سَبِيلاً وَمَن كُفَرَ

فَإِنَّ اللهُ غَيٌّ عَنِ الْسَلِيعِينَ "

(آل عمران: ۹۷).

Contract to and the contract

-----

مَنْ هَدَي رَسُولَ الله صلى

الله عليه وسلم 2 الحج

من فضل الحج

ماجة اللمحلد

2. 8. 9. B. D.

عن عامر بن ربيعة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما من الذنوب والخطايا، والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة". (مسند أحمد).

> عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يرمي الجمرة وهو على بعيره وهو يقول: يا أيها الناس! خذوا عني مناسككم: فإني لا أدري لعلي لا أحج بعد عامي هذا".

Ser 25

1

(سنن النسائى).

إجابة دعاء الحجيج وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "الحُجَاج والعُمَار وفد الله: إن دعوه أجابهم، وإن استغفروه غضر لهم". (رواه النسائي).

الحاديث باطلة تها اثار سينة من حج البيت ولم يزرني فقد جفاني". أورده الصغاني في الأحاديث الموضوعة": وقال الألباني رحمه الله: موضوع. فإن زيارته صلى الله عليه وسلم من المستحبات. فكيف يكون تاركها مجافيًا للنبي صلى الله عليه وسلم ومعرضًا عنه. (السلسلة الضعيفة للألباني).

الم الر تنسر درند وست جار با در هم و

11. In such By such the state of all



# إعداد : علاء خضر

10.0.0

# من أداب الطواف حول الكعبة

وعن ابن عباس أيضًا رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "الطواف حول البيت صلاة؛ إلا أنكم تتكلمون فيه، فمن تكلم فيه فلا يتكلم إلا بخير". (رواه الترمذي).

الصحابة والعيد عن جبير بن نفير رضي الله عنه قال: كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إذا التقوا يوم العيد يقول بعضهم لبعض: "تقبل الله منا ومنك" (فتح الباري).

عن ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: "ما العمل في الأيام العشر أفضل من العمل في هذه". قالوا، ولا الجهاد؟ قال: "ولا الجهاد، إلا رجل خرج يخاطر بنفسه وماله، فلم يرجع بشيء" (رواه البخاري).

> فضل صيام يوم عرفة عن أبي قتادة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "صوم يوم عرفة يكفر سنتين ماضية

> > ومستقبلة"

(صحيح مسلم).

دعاء يوم عرفة عن طلحة بن عبيد الله رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال، "أفضل الدعاء دعاء يوم عرفة. وأفضل ما قلت أنا والنبيون من قبلي: لا إله إلا الله وحده لا شريك له" (رواه الترمذي).

KINX

37

96

الشيخ : معاوية محمد هيكل

الحمد لله الذي جعل الكعبة البيت الحرام قيامًا للناس وأمنًا، والصلاة والسلام على النبي صلى الله عليه وسلم القائل "خذوا عني مناسككم"، وبعد:

فمن المجمع عليه بين أهل الإسلام قاطبة قديمًا وحديثًا، سلفًا وخلفًا، أن الحج إلى بيت الله الحرام أحد أركان الإسلام الخمس، كما ثبت ذلك في الصحيحين من حديث ابن عمر رضي الله عنهما وغيره. ومن المعروف أن الحج كسائر العبادات، له أعمال خاصة به، وكل عمل من هذه الأعمال له هيئة يجب أن تؤتى على وجهها الصحيح؛ كالإحرام من اليقات، والطواف، والسعي بين الصفا والمروة، والوقوف بعرفة، والمبيت بمزدلفة، ومن رمي الجمار والذبح. إلى غير ذلك من أعمال الحج المعرفة؛ فالواجب في هذه الأعمال أن تؤدى وفق هدي التبي صلى الله عليه وسلم.

> والحج عبادة عظيمة، شرعها الله على عباده المؤمنين؛ وذلك لما فيها من المنافع العظيمة، وما تهدف إليه من المقاصد الجليلة، ولما يترتب عليها من خير في الدنيا والآخرة. فمن مقاصد تشريع الحج: أولاً: تعتبق التوحيد الغالص لله تعالى:

ذو الحجة

A 1227

ILALE YIT

- 12min 1201-

حدة والخمسون

38

فتحقيق التوحيد الخالص لله تعالى هو أعظم مقاصد الحج؛ لأنه يذكر الإنسان بوظيفته الحقيقية في هذه الحياة، وهي: توحيد الله سبحانه وتعالى وافراده بالعبادة، وإنَّك لترى مظاهر هذا المقصد واضحة جليَّة في كل عمل من أعمال الحج منذ أن ينوي الحاج فيخلص النية لله في هذه العبادة، إلى

أن ينتهي وهو يطوف بالبيت طواف الوداع، قال تعالى: «وَإِذْ بَرَأْمَا لِإِبْرَعِهِ مَكَانَ ٱلْبَتِ أَنْ لَا تُقْرِلُ بِ حَبْثَ رَمَعَرْ بَنِي الْمَاعِينَ وَالْتَآسِينَ وَٱلْحَعْ الشَّجُو ۞ وَلَذَن قَ أَلْتَاس بِلَتَجْ بَأَوْكَ رِحَالًا وَكَلْ حُلْ صَامِ بِأَنِينَ مِن كُلْ عَبْرَ عَسَى ، (الحج: ٢٦-٢٧): وقال تعالى:

من المقاصد

العظيمة

في فريضة

الحج

واتموا الحج والعمرة لله ، (البقرة ١٩٦). وعن جابر بن عبد الله ، وهو يصف حجة النبي صلى الله عليه وسلم "فأهلُ بالتُوحيد : لَبَيْكَ اللهُمَّ، لَبَيْكَ، لَبَيْكَ لَا شَرِيكَ لَكَ لَبَيْكَ، إنَّ الْحَمْدُ وَالنَّعْمَةَ لَكَ. وَالْلُكَ لَا شَرِيكَ لَكَ" (رواه مسلم ١٢١٨). هرفع الأصوات بعد الإحرام بالتلبية لله،

ونفي الشريك عنه وإعلان انفراده بالحمد والنعمة والملك: «لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك لبيك، يرددها المُحْرِمُون بين كل فترة وأخرى حتى يشرعوا في أداء المناسك.

فالحج من أبلغ أنواع التعبدات في تزكية النفوس؛ حيث ينصرف العباد إلى مقتضى الاسترقاق، وتظهر فيه معاني العبودية المحضة عندما تعظم شعائر الله، ولذلك نبي أنس رضي الله عنه؛ البيك بحجة حقًا، لبيك تعبداً ورفًا، ولبي غيره البيكذا المعارج، لبيك ذا الفواضل، لبيك وسعديك والخير كله بيديك، والرغباء إليك والعمل، البيك النهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك،

وكلها إعلان بتوحيد الله عز وجل وإدامة للطاعة والعبودية له، والاعتراف بفضله سبحانه، وهي في ذات الوقت مجانبة للمشركين وطرائقهم في التلبية كما سبق بيانه

إن الحاج وهو يلهج بالتلبية يستشعر قيمة العقيدة التي توحد قلوب العباد، ويرى جمال تجاوب الكون وتناسقه حين يعلن عبوديته لخالقه، فيتآلف جميعًا بأحيائه وجماداته. يقول النبي صلى الله عليه وسلم، رما من ملبَ يلبَي إلا لبى ما عن يمينه وشماله من حجر أو مُدر حتى تنقطع الأرض من ها هنا وها هنا، (صحيح ابن ماجه ١٢٩٢).

فالتلبية يتجلى فيها الإخلاص بأسمى معانيه، فهي كلمات عظيمة لها دلالات كبيرة في تحقيق الإيمان والتوحيد لأنها تعني الاستجابة لله تعالى بالحج كما أمر الله سبحانه، كما تشتمل على معاني المحبة والإجلال والتعظيم لله عز وجل؛ لأن عبارة «لبيك» لا تصدر إلا لمن يحب، ولا يستحق ذلك كمالا وتقديسًا وتعظيمًا إلا ربنا عز وجل. فالتلبية من اللب ولبُ الشيء

خلاصته، والتلبية كذلك فيها إثبات لصفات الكمال لله تعالى والإقرار به مثل الكلام والسمع والقرب، كما تضمنت التلبية كل معاني التوحيد لله تعالى بريوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته وكذلك إبطال الشرك والإلحاد.

وإعلان التلبية من السلم هي تهيئة للنفس للاستجابة لدين الله عز وجل وشرعه، والاستعداد لقبول أوامر الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم في أعمال الحج وغيرها، والكف عن المحظورات، وأن العبد مستعد لإصلاح شأنه ظاهرًا وباطنًا.

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: "وأما الحج فشأن آخر لا يدركه إلا الحنفاء الذين ضربوا في المحبة بسهم، وشأنه أجل من أن تحيط به العبارة، وهو خاصة هذا الدين الحنيف، حتى قيل في قوله تعالى: (حُنَفًاء لله): أي: حجاجًا.

وجعل الله بيته الحرام قياما للناس، فهو عمود العالم الذي عليه بناؤه، فلو ترك الناس كلهم الحج سنة، لخرت السماء على الأرض، هكذا قال ترجمان القرآن ابن عباس: فالبيت الحرام قيام العالم، فلا يزال قياما، ما زال هذا البيت محجوجًا. فالحج خاصة الحنيفية... فإنه مؤسس على التوحيد المحض والمحبة الخالصة" انتهى "مفتاح دار السعادة (٢ / ٢٩٨).

وقال الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله تعالى: " (الرحج) كله دعوة إلى توحيده، والاستقامة على دينه، والثبات على ما بعث به رسوله محمدًا عليه الصلاة والسلام. فأعظم أهدافه توجيه الناس إلى توحيد الله، والإخلاص له، والاتباع لرسوله صلى الله عليه وسلم فيما بعثه الله به من الحق والهدى في الحج وغيره.

فالتلبية أول ما يأتي به الحاج والمعتمر، يقول: (لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك) يعلن توحيده لله واخلاصه لله، وأن الله سبحانه لا شريك له؛ وهكذا في طوافه، يذكر الله ويعظمه ويعبده بالطواف وحده، ويسعى فيعبده بالسعي



وحده، دون كل ما سواه، وهكذا بالتحليق والتقصير، وهكذا بذبح الهدايا والضحايا، كل ذلك لله وحده، وهكذا بأذكاره التي يقولها في عرفات وفي مزد نفة وفي منى، كلها ذكر لله، وتوحيد له، ودعوة إلى الحق وإرشاد للعباد، وأن الواجب عليهم أن يعبدوا الله وحده، وأن يتكاتفوا في ذلك ويتعاونوا، وأن يتواصوا بذلك" انتهى "مجموع فتاوى ابن باز" (١٦ / ١٨٦ - ١٨٢).

# فانياء تحقيق الانقياد للشرع المطهرء

ومن مقاصد الحج الكبرى تحقيق الانقياد للشرع المطهر واتباعه؛ فكثير من أفعال الحج غير مفهومة المعنى، كالطواف والسعى وأعدادهما، والرمي وعدده وتكرره، وتقبيل الحجر، والوقوف بعرفة، والمبيت بمزدلفة ومنى، ومع ذلك تفعل ؛ اتباعًا لأمر الله ورسوله - صلى الله عليه وسلم -، لا غير. وقد روى الدخارى في صحيحه أن عمر ابن الخطاب - رضي الله عنيه - قال للركن (الحجر الأسود): "أمَا والله، إنى لأعلم أنك حجر لا تَضرُ وَلا تَنفع، وَلَوْلا أَنِّي رَأَيْتَ النَّبِي - صلى الله عليه وسلم - استلمك ما استلمتك"، فاستلمه، ثم قال : "فما لنا وللرمل ! إنما كنا رَاءَيْنَا بِهِ الْمُشْرِكِينَ وَقَدْ أَهْلِكَهُمُ اللَّهُ "، ثُمَ قَالَ : "شيء صنعه النبي صلى الله عليه وسلم فلا نحب أن نتركه".

فارَّحج تربية مكثفة لتحقيق ذلك الأتباع ولو لم تُفهم حكمة التشريع. وذلك مقتضى العبودية والرضى بالله ربًا وبالإسلام دينًا وبمحمد -صلى الله عليه وسلم-نبيًّا ورسولًا. إقامة ذكر الله تعالى:

ففي كل نسك من أنساكه هناك ذكر لله تعالى: كما أرشدت هذه الأية الكريمة (وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ فِيْ أَيَّامِ مَعْلُومَاتٍ). وقال الله تعالى: ( فَرَ

المقرة (١٩٨ - ١٩٩).

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: "بل هو -أي الذكر- روح الحج، ولبه ومقصوده، كما قال النبي: (إنما جعل الطواف بالبيت، والسعي

بين الصفا والمروة، ورمي الجمار، لإقامة ذكر الله)." انتهى. "مدارج السالكين" (٤ / ٢٥٣٧). وقال الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله تعالى: " فالذكر من جملة المنافع المذكورة في قوله تعالى: (ليَشْهَدُوا مُنَافع لَهُمُ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّه في أَيَّام مَعُلُومات). وعطفه على المنافع من باب عطف الخاص على العام. وثبت عنه عليه الصلاة والسلام أنه قال: "إنما جعل الطواف بالبيت والسعي بين الصفا

والمروة ورمي الجمار لإقامة ذكر الله". وشرع للناس كما جاء في كتاب الله ذكر الله عند الذبح، وشرع لهم ذكر الله عند رمي الجمار، فكل أنواع مناسك الحج ذكر لله، قولا وعملا. فالحج بأعماله وأقواله كله ذكر لله عز وجل " انتهى. "مجموع فتاوى ومقالات ابن باز" (١٦ / ١٨٥ - ١٨٢).

# لثالثاء الشعور بالانتماء إلى أمة واحدة،

ومن مقاصد الحج وأهدافه وغاياته: الشعور بالانتماء: فيشعر المسلم في الحج بانتمائه إلى أمة عظيمة، تقطن شتى بقاع الأرض، وتتألف من مختلف الشعوب، قال تعالى: • وأدن في التابع، وألحج بألوك وكالأوكل كل مسامر بأين

ون كُل فَج عَينٍ ، (الحج:٢٧ )، وهذا التجمع لا شك في أنه يذكى جذوة الشعور بالانتماء.

وكذلك ما يتجلى في الحج من الوحدة الإسلامية والمساواة بين المسلمين؛ فالجميع قد ظهر في زي واحد، الغني والفقير، والقوي والضعيف، في وحدة تامة في الشعائر والهدف والعمل والقول، لا إقليمية، ولا عنصرية، ولا عصبية للون أو جنس أو طبقة، قال تعالى : • إن قنيم أمنكم أمة وجدة وأما ريضي

فأعشروب ، (الأنبياء ٩٢).

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لَيَنْتَهِينَ أَهَوَامُ يَفتخرُونَ بِآبائهمُ الذين ماتُوا، إِنَّما هُمُ هُحُمُ جَهَنَّم، أَوْ لَيَكونُنَ أَهُونَ على اللَّهِ من الجُعُل الَّذِي يُدَهْدُهُ الْخَرَءَ بِأَنْفَه، إِنَّ اللَّهُ أَذْهَبَ عَنْكُمْ عُبِّيَةَ الْجَاهَلِيَّةَ وَهُخُرَهَا بِالآباء، إِنَّما هُوَ مُؤْمِنَ تقيَّ، أَوْ فَاجِرُ شَقِيَّ، النَّاسُ كَلُهُمُ بَنو آدَمُ خُلَقَ مِن التَّرَابِ" (صحيح الجامع ١٨٤٥).

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "يا أيُّها



40

- السنة الواحدة والخمسون

النَّاسُ؛ إنَّ رَبِّكُمُ واحدٌ، وإنَّ أباكَمُ واحدٌ، ألا لا هَضلَ لعربيُّ على عَجميٌ، ولا لعَجميُّ على عَربيُّ، ولا لأحمرَ على أسبود، ولا لأسودَ على أحمرَ، إلَّا بالتَّقوى، إنَّ أكْرَمُكُمُ عنْدُ اللَّه أتَقاكُمُ، ألا هل بلَغتُ؟ قالوا: بلى يا رسولَ اللَه. قال: فلَيُبلَغ الشاهدُ الغائبَ ...." (صحيح الترغيب: ٢٩٦٤).

## تحقيق عقيدة الولاء والبراء

ومن المقاصد العقدية في شعيرة الحج أنها ترسخ عقيدة الولاء بين المؤمنين والبراءة من المشركين، وكم هو محزن حقا تفرق متعددة ومتناحرة، وقد غلبتُ عليهم النعرات الجاهلية المختلفة، وإن فريضة النعرات الجاهلية المختلفة، وإن فريضة والتصرة بين المؤمنين، وإذا مصدر التلقي والنصرة بين المؤمنين، وإذا مصدر التلقي وقبلتُهم واحدة قهم في الوج يزدادون صلة واقترابًا؛ حيث يجمعهم لباس واحد ومكان واحد وزمان واحد ويؤدون جميعًا مناسك واحدة.

كما أن في الرحج أنواعًا من صور الولاء للمؤمنين؛ حيث الرحجُ مدرسة لتعليم السخاء والإنفاق وبذل المعروف أيًا كان، سواء أكان تعليم جاهل أو هداية تائه أو إطعام جائع أو إرواء غليل أو مساعدة ملهوف.

وفي المقابل ففي الحج ترسيخ لعقيدة البراء من المشركين ومخالفتهم، يقول ابن القيم في تهذيب السنن: "استقرت الشريعة على قصد مخالفة المشركين لا سيما في المناسك" ا.هـ. لقد لبني النبي -صلى الله عليه وسلم- بالتوحيد خلافا للمشركين في تلبيتهم الشركية، وأفاض من عرفات مخالفًا لقريش حيث كانوا يفيضون من طرف الحرم، كما أفاض من عرفات بعد غروب الشمس مخالفًا أهل الشرك الذين يدفعون قبل غروبها، ولما كان أهل الشرك يدفعون من المشعر الحرام -أي:

مزدلفة- بعد طلوع الشمس خالفهم الرسول -صلى الله عليه وسلم- فدفع قبل أن تطلع الشمس، وأبطل -صلى الله عليه وسلم- عوائد الجاهلية ورسومها كما في خطبته في حجة الوداع، حيث قال: "كل شيء من أمر الجاهلية تحت قدمي موضوع"؛ يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: "وهذا يدخل فيه ما كانوا عليه من العادات والعبادات مثل دعواهم: يا لفلان، ويا لفلان، ومثل أعيادهم وغير ذلك من أمورهم".ه.

وفي الحج تذكير بالأخرة ووقوف العباد بين يَدَي الله تعالى يومَ القيامة:

فالمشاعر تجمع النَّاسَ من مختَلف الأجناس في زيُّ واحد؛ مكشوفي الرُّوْوَسَ، يلبُون دعوة الخالق عزَّ وجل، وهذا المشهد يُشبه وقوفَهم بين يديه سبحانه يوم القيامة في صعيد واحد حفاة عراة غُرُلا خانفين وجلين مُشْفقينَ؛ وذلك مما يبعتُ في نَفْس الحاجُ خَوْفَ اللَّه ومراقبَتَه والإخلاص له في العَمَل

وية الختام: فالحج طاعة يتقلب بها الحاج بين المشاعر، يقيم ويرحل ويمكث ويتنقل، ويخيم ويقلع، ليست له حرية ولا اختيار ولا حكم إلا الامتثال فهو طوع إشارة ورهين أمر، وهكذا كانت حياة إبراهيم وحياة الأنبياء عليهم وعلى نبينا الصلاة والسلام، نزول وارتحال، ومكث وانتقال، وعقد وحل، ونقض وإبرام ووصل وهجر، لا خضوع لعادة ولا إجابة لشهوة، ولا اندفاع للهوى، ولذلك قال النبي صلى الله عليه وسلم يوم عرفه،

إرث إبراهيم" (صحيح الترمذي : ٨٨٣). ولا يملك المسلم في النهاية إلا أن يلهج بقلبه ولسانه ، في إن صلاق ونكي وعربي وساف م

## التليق، ( الأنعام : ١٦٢-١٦٢).

ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم، والله من وراء القصد،

والحمد لله رب العالمين



151



42

المؤمنين.

المرأة المسلمة

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد؛ فما يزال حديثنا موصولاً عن أثر قرائن السياق على أدلة الحجاب، وقد قسمت أدلة الحجاب إلى ثلاث مجموعات؛ المجموعة الأولى: أدلة القرآن. المجموعة الثانية: أدلة السنة. المجموعة الثالثة؛ الآثار عن الصحابة ومن بعدهم. وقد انتهيت بفضل الله تعالى من أدلة القرآن وأدلة السنة. ووصلت ي الأثار الواردة عن الصحابة ومن بعدهم إلى الأثر الثاني:

## الأثر الثانى

٢- عن عائشة رضى الله عنها- في حادثة الإفك- قالت: .... فبينما أنا جالسة غلبتني عيناي هنمت، وكان صفوان بن المعطل السلمي ثم الذكواني من وراء الجيش، فأصبح عند منزلي فرأى سواد إنسان نائم، فأتاني فعرفني حين رأني، وكان يراني قبل الحجاب: فاستيقظت باسترجاعه حين عرفني فخمرت وجهي بجلبابي .... (البخاري ومسلم وغيرها).

الاستدلال من الأثر، فخمرت وجهي بجلبابي: أي غطيته. استدل بعض أهل العلم بالأثر على أن الوجه عورة، ولذا خمرت أم المؤمنين وجوب تغطية وجوه أمهات المؤمنين. لكن الأثر ليس قطعي الدلالة في وجوب النقاب على غير أمهات المؤمنين. لكن يُستدل به على فضيلة النقاب وفضل التأسي بأمهات

# اعداد 🖉 د. متولي البراجيلي

٣- عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه في تفسير قوله تعالى: (فَلَتَهُ إِعَدَهُما تَعْنِى عَلَ المَعْمَاتِ الله عنه (١٤ من النساء خراجة ولأجة، ولكن جاءت مستترة قد وضعت كم درعها على وجهها استحياء (تفسير ابن كثير ٢٢٨/٦، وقال: هذا إسناد صحيح - السلفع من النساء؛ هي الجريئة على الرجال).

الاستدلال من الأثر؛ وقد استدل الشيخ التويجري بالأثر في جملة أدلته على وجوب النقاب.

قلت: والأثر يُستدل به على حياء المرأة وخجلها من التعامل مع الرجال، وقد نقلت من أقوال المفسرين في تفسير الآية. وليس في أقوالهم أنها كانت ترتدي شيئًا خاصًا -نقابًا-على وجهها، وإنما كانت تستر وجهها بثوبها أو بكمها أو بيديها. (انظر تفسير الطبري ما/٩٥، تفسير مجاهد ص ٢٥٦، تفسير يحيى بن سليمان ٢/٧٨، تفسير الجلالين ص ٥١١، تفسير الماتريدي ١٦١/٨٥، تفسير السعدي ص ٦٤].

٤- عن عيينة بن عبد الرحمن عن أبيه قال: جاءت امرأة إلى سمرة بن جندب فذكرت أن زوجها لا يصل إليها، فسأل الرجل، فأنكر ذلك، وكتب فيه إلى معاوية قال: فكتب أن زوجه امرأة من بيت المال لها حظ من جمال ودين، فإن زعمت أنه يصل إليها فاجمع بينهما، وإن زعمت أنه لا يصل إليها ففرق بينهما. قال: نفعل، وأتى بهما عنده في الدار، قال: فلما

أصبح دخل الناس ودخلت قال: فجاء الرجل وعليه أثر صفرة ..... وجاءت المرأة متقنعة (السنن الكبرى للبيهقي ح ١٤٣٠٢ قال الألباني: سنده حسن، جلباب المرأة المسلمة ص ١٠٣).

الاستدلال من الأثر؛ وجاءت المرأة متقنعة. استدل به من قال بوجوب تغطية الوجه. قلت: القناع من الألفاظ المشتركة: هو ما يغطّى به الرأس وعلى ذلك أكثر كتب اللغة، وقد يكون لتغطية الرأس والوجه، وقد يكون لتغطية الوجه فقط. فحمل الكلمة على معنى واحد من معانيها تحتاج إلى دليل. (انظر مقاييس اللغة ٢٣٩٥، النهاية ق دليب الحديث والأثر ١١٤/٤، النهاية ق غريب الحديث والأثر ١١٤/٤، لسان العرب ٨٠٠٨ .

ب- لها حظ من جمال ودين، فكيف يوصف جمالها إذا كانت منتقبة، وقد يجاب على ذلك بأنه لا يستلزم ذلك كشف وجهها، وإنما تراها النساء من قريبات الرجل الذي سيتزوجها. وقد استدل الشيخ الألباني بالأثر على جواز كشف المرأة لوجهها؛ لأنه قال: إن التقنع هو تغطية الرأس فقط. قلت: وأرى أن الأثر ليس قطعي الدلالة في كشف المرأة لوجهها أو تغطيته لورود احتمالات على معنى التقنع، كما بينت.

٥- عن عاصم الأحول قال: كنا ندخل على حفصة بنت سيرين (من التابعيات) وقد جعلت الجلباب هكذا، وتنقبت به، فنقول لها رحمك الله قال الله تعالى: ( والقوعة من التي ألى لا يرغون يكما قتي عقبي حكم أن يتعنى يابقي مر شتي عبيرت) (النور: من عن يابقي مر شتي عبيرت) (النور: ذلك؟ فنقول: (وَلَ يَسْتَعِنْي عَرْ لَهُنْ) (النبور: ٦٠). فنقول: هو إثبات الجلباب (السن الكبرى للبيهقي ح ١٣٥٣٤، وقال الألباني: وهذا إسناد صحيح، جلباب المرأة المسلمة ص ١١٠).

عليهن جناح أن يضعن

ثيابهن): أي ليس عليهن إثم. (يضعن ثيابهن): هل هو خلع النقاب عن الوجه؟ قال الطبرى: يضعن ثيابهن .: يعنى جلابيبهن، وهو القناء الذي يكون فوق الخمار، والرداء الذي يكون فوق الثياب، ونقل عن جماعة من الصحابة ومن بعدهم في معنى وضع الثياب: أن تضع الجلباب، أو تضع الخمار، أو تضع الرداء، أو تضع الملحفة (انظر تفسير الطبري ٢١٥/١٩ - ٢١٨، وكذلك ذكر قدامى المفسرين ذلك في معنى وضع الثياب (انظر تفسير القرطبي ٣٠٨/١٢ - ٣٠٩ ، تفسير ابن كثير ٢/٦- ٨٤. تفسير مقاتل بن سليمان ۲۰۸/۳، تفسیر این وهب ۲۰۸/۳ تفسیر يحيى بن سلام ٤٦١/١ تفسير الزجاج ٥٣/٤، تفسير ابن أبي حاتم ٨/٢٦٢-٢٦٤٢. تفسير الماتريدي ٥٩٣/٧، تفسير الماوردي -(144-141/2

فلم أقف في هذه التفاسير أن وضع الثياب هو وضع النقاب، وإن ما جاء في هذه التفاسير عن معنى وضع الثياب يدور بين؛ وضع الجلباب، أو الرداء، أو القناع، أو الخمار، أو الملحفة. ومن استدل بالأثر أن وضع الثياب هو وضع النقاب، احتج بقول من قال إن وضع الثياب هو وضع القناع. وقد سبق أن بينت معنى القناع.

قلت: والآية ليست نصًا قطعيًا في وجوب تغطية الوجه، أو عدم وجوبه، إنما هي تتكلم عن القواعد من النساء (كبيرات السن). ويستنبط منها -بمفهوم المخالفة-نهي المرأة الشابة عن التبرج، مما يجعل الأية دليلاً من أدلة الحجاب على عمومه. أن امرأة من العرب قد أتت بجلب لها (ما فيجلب للأسواق للبيع) فباعته بسوق بني فينقاع، وجلست إلى صائغ بها، فجعلوا قينقاع، وجلست إلى صائغ بها، فجعلوا الصائغ إلى طرف ثوبها فعقده إلى ظهرها فلما قامت انكشفت مسوأتها فضحكوا بها مسرة ابن هشام

Upload by: altawhedmag.com



ذو الحجة ٢٤٤٢ هـ - العدد ٢١٢ - السنة الواحدة والخمسون

### .( £A/Y

الاستدلال من الأثر: الأثر منقطع من أعلى السند وأسفله، فقد روى ابن هشام الأثر عن عبد الله بن جعفر ولم يلتق به (فالسند معلق)، ومن ناحية أخرى فهو مرسل لأن ابن عون تابعي صغير توقي ١١٦هجرية لم يدرك الواقعة. (ضعفه الألباني في دفاع عن الحديث النبوي ص ٢٦- ٢٧، تخريج فقه السيرة للغزالي ص٢٤ ال.

وقد ساق بعض أهل العلم كالبوطي الأثر كدليل على النقاب (انظر فقه السيرة للسيوطي ص١٦٨-١٦٩). ثم إن غزوة بني قينقاع كانت قبل الأحزاب التي نزل فيها آيات الحجاب.

٧- قال العجلي: كانت امرأة جميلة بمكة، وكان لها زوج فنظرت يومًا إلى وجهها في المرأة فقالت لزوجها، أترى يرى أحد هذا الوجه لا يُفتن به؟ قال: نعم. قالت: مَن؟ قال: عبيد بن عمير، قالت: فأذن لي فلأفتنه قال: قد أذنت لك، فأتته كالمستفتية فخلا معها، في ناحية من المسجد الحرام فأسفرت عن مثل فلقة القمر، فقال لها: يا أمة الله. فقالت: إني قد فتنت بك فانظر في أمري .... (الثقات للعجلى ت١٠٨٢).

# الاستدلال من الأثر،

ذو المحجة ٢٢٢ هـ - العدد ٢١٢ - السنة الواحدة والخمسون

44

استدل به الشيخ التويجري على أن التابعين كانوا يرون أن سفور النساء (كشف الوجه) من المنكرات (انظر الصارم المشهور ص ١٧٧). قلت: الأشر أورده العجلي في الثقات بدون إسناد، وبين ميلاد العجلي ووفاة عبيد بن أبي عمير، أكثر من مائة سنة. ثم كيف يأذن تابعي في عصر التابعين لزوجته أن تفاق رجلاً من أهل العلم ؟!

٨- عن أنس رضي الله عنه قال: دخلت أمة على عمر بن الخطاب رضي الله عنه قد كان يعرفها لبعض المهاجرين أو الأنصار وعليها جلباب متقنعة به، فسألها: أعتقت \$ قالت: لا: قال: فما بال الجلباب؟ ضعيه عن رأسك، إنما الجلباب

على الحرائر من نساء المؤمنين، فتلكات، فقام إليها بالدرة فضرب رأسها حتى ألقته عن رأسها (مصنف بن أبي شيبة ٢٣١/٢، صححه الحافظ في الدراية ٢٤/١، وقال الألباني: وهذا إسناد جيد، انظر جلباب المرأة المسلمة ص٩٩، وصححه في الارواء ح ١٧٩٦). وله رواية أخرى -أخرجها عبد الرازق في المسنف-عن أنس رضي الله عنه: رأى عمر رضي الله عنه أمة لنا متقنعة فضربها، وقال: لا تشبهي بالحرائر (وقال ابن حجر: إسناده صحيح، وكذلك الألباني، انظر السابق).

الاستدلال من الأثر، متقنعة به، هل كانت تغطي وجهها، وهذا قال به من قال بوجوب النقاب. أم كانت تغطي رأسها وكاشفة عن وجهها، وبهذا عرفها عمر رضي الله عنه، وهذا ما ذهب إليه الألباني (انظر جلباب المرأة المسلمة ص ٩٩).

فما بال الجلباب؟ ضعيه عن رأسك. قد يكون قول عمر رضي الله عنه ضعيه عن رأسك، لصالح من ذهب إلى أن المرأة لم تكن تغطي وجهها، وإلا كان عمر قال لها، ضعيه عن وجهك.

٩- عن عطاء بن أبي رياح قال: قال لي ابن عباس: ألا أريك امرأة من أهل الجنة ؟ قلت: بلى: قال: هذه المرأة السوداء ..... (البخاري ومسلم وغيرهما).

الاستدلال من الأثر: هذه المرأة السوداء: استدل به من قال بجواز كشف الوجه كالشيخ الألباني يرحمه الله. لكن هذه المرأة اختلف فيها. هل هي ماشطة خديجة رضي الله عنها أم غيرها (انظر عمدة القاري بشكوال ٢١٢/١ ، غوامض الأسماء لابن بشكوال ٢٩١/١ ، أسد الغابة ٣٢٢/٧، تهذيب الكمال ٣٦١/٣٥ ، تهذيب التهذيب ٢٤/١٢ الإصابة ٣٤٢/٣ ، تهذيب التهذيب ١٤٠/١٢ رضي الله عنهما. قبل نزول الحجاب أم بعده، وهل كانت من القواعد أم لا؟ هذه الاحتمالات لا تجعل الأثر مسلمًا به للاستدلال

به على كشف الوجه. والله أعلم.

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالتا، من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل قلا هادي له وأشهد أن لا إله إلا الله وحدد لا شريك له وأن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين ورضى الله عنهم وعنا معهم بفضله وكرمه وهو أكرم الأكرمين... أما يعد:

فقد تكلمنا في العدد السابق عن سبب نزول قوله تعالى، ، وَمَن لَدْ بَحَكُم بِمَا أَنزَلَ أَنَّهُ فَأَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَثِرُونَ ،، وذكرنا حديث ابن عناس رضي الله عنهما وقوله؛ أنزلها الله في الطائفتين من البهود، وكانت إحداهما قد قهرت الأخيري في الجاهلية حتى ارتضوا واصطلحوا على أن كل قتيل قتلته (العزيزة) من (الذليلة) فديته خمسون وسقًا، وكل قتيل قتلته (الذليلة) من (العزيزة) فديته مائة وسق، إلى أخر الحديث المذكور في العدد السابق.

# سبب آخر لنزول هذه الأيات:

جاء في صحيح مسلم. حديث رقم (١٧٠٠) عن البراء بن عازب رضى الله عنه قال: مر النبي صلى الله عليه وسلم بيهودى محممًا مجلودًا، فدعاهم صلى الله عليه وسلم، فقال: (هكذا تجدون حد الزاني في كتابكم؟، قالوا: نعم، فدعا رجلاً من علمائهم، فقال: «أنشدك بالله الذي أنزل التوراة على موسى، أهكذا تجدون حد الزاني في كتابكم؟، قال: لا، ولولا أنك أنشدتني بهذا لم أخبرك، نجده الرجم، ولكنه كثر في أشرافنا، فكذا إذا أخذنا الشريف تركناه، وإذا أخذنا الضعيف أقمنا عليه الحد، قلنا: تعالوا فلنجتمع على شيء نقيمه على الشريف والوضيع، فجعلنا التحميم والجلد مكان الرجم (يعنى تسويد الوجه بالفحم ثم الجلد)، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «اللهم إني أول

# د. محمد عاطف التاجوري

من أحيا أمرك إذ أماتوه،؛ فأمر به فرجم، فأنزل الله عز وجل: ‹يَا أَيُّهَا الرُّسُولَ لا يَحْزَنْكَ الَّذِينَ يسارعون في الكفر، إلى قوله: إن أونيتُ عَذَا فَحُدُوهُ وَإِن لَدُ تَوْتَوْهُ فَاحْدُرُوا ، (المائدة: ٤١ )، يقول: ائتوا محمدًا صلى الله عليه وسلم، فإن أمركم بالتحميم والجلد فخذوه، وإن أفتاكم بالرجم فاحذروا، فأنزل الله تعالى: «وَمَن لَدْ يَعْكُم بِمَا أَنزَلَ أَمَّهُ فَأَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَعِرُونَ ، (المائدة: ٤٤)، دومَن لَمْ بَحْكُم بِمَا أَنْزَلَ أَلَنَّهُ فَأَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْظَلِيمُونَ ، (المائدة: ٤٥)، روَّمَن لَدْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ أَلَقَهُ فَأُوْلَتِهِكَ التَسِعُونَ: ١ (المائدة: ٤٧)، في الكفار كلها. (صحيح مسلم: حديث رقم ١٧٠٠).

وقد ذكر الطبري في تفسير قوله تعالى: درمَن لَدْ يَحْكُمُ بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ ،

(المائدة: ٤٤)، أن هذه الأيات نزلت من أجل كل هذه الأسباب ومن أجل الرد على هذه الوقائع. فقال: يقول تعالى ذكره: ومن كتم حكم الله الذي أنزله في كتابه، وجعله حكمًا بين عباده، فأخفاه وحكم بغيره، كحكم اليهود في الزانيين، المحصنين بالجلد والتحميم، وكتمانهم الرجم، وكقضائهم في بعض قتلاهم بدية كاملة. وفي بعض بنصف الدية، وفي الأشراف بالقصاص، وفي الأدنياء بالدية، وقد سوى الله بين جميعهم في الحكم عليهم في التوراة مأولتيك هم الكغرون ، يقول هؤلاء الذين لم يحكموا بما أنزل الله في كتابه، ولكن بدلوا وغيروا حكمه، وكتموا الحق الذي أنزله الله في كتابه ، هُمُ الكافرُون ، يقول: هم الذين ستروا الحق الذي كان عليهم كشفه وتبيينه، وغضوه عن الناس، وأظهروا لهم غيره، وقضوا به، لسحت أخذوه فهم عليه. (تفسير الطبري- ج ١٠ - ص ٣٤٦، ٣٤٦).

وهكذا نرى أن فهم الصحابة رضوان الله عليهم

جميعًا لهذه الآيات من سورة المائدة: ، وَمَن لَّمُ عَنَكُم بِمَا أَثَرَلَ أَمَّهُ فَأَرْلَتِكَ هُمُ ٱلْكَفَرُونَ ، (المَائدة: عَنَكُم بِمَا أَثَرَلَ أَمَّهُ فَأَرْلَتِكَ هُمُ ٱلْكَفَرُونَ ، (المَائدة: الْظَلِمُونَ ، (المَائدة: ٤٥)، ، وَمَن لَرَ عَمَكُم بِمَا أَتَرَلَ أَمَّةُ فَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْفَسِعُوْتَ ، (المَائدة: ٤٧)، أنها نزلت فِ الكفار وتحمل عليهم ولا تحمل على المسلمين، فهذا ابن عباس رضي الله عنهما في الحديث هذه الآيات: فيهما والله نزلت، وإياهما عنى الله عز وجل، أي في الطائفتين من اليهود (العزيزة) و(المذليلة).

وذكرت أيضًا في العدد السابق أحاديث أخرى عن ابن عباس رضي الله عنهما كقوله عن الآية الأولى: هي به كفر وليس كفرًا بالله وملائكته وكتبه ورسله، وقوله، إنه ليس بالكفر الذي يذهبون إليه (كأنه يشير إلى الخوارج الذين خرجوا على علي رضي الله عنه)، إنه ليس كفرًا ينقل عن الملة، كفر دون كفر، وكذلك قوله رضي الله عنهما، من جحد ما أنزل الله فقد كفر، ومن أقربه ولم يحكم به فهو ظالم فاسق.

وذكرت قول البراء بن عازب رضي الله عنه في حديث مسلم السابق ذكره بعد أن ذكر الآيات الثلاث من سورة المائدة قال: في الكفار كلها.

ومن التابعين ذكرت في العدد السابق أيضًا قول عطاء بن أبي رباح وقد ذكر الآيات الثلاث ثم قال، كفر دون كفر، وفسق دون فسق، وظلم دون ظلم، وقول طاووس، (وذكر الآية) ثم قال؛ ليس بكفر ينقل عن الملة، وقول ابن مجلز عندما سأله نفر من الإباضية الخوارج عن هذه الآيات الثلاثة، ثم سألوه عن الأمراء؛ فيحكم هؤلاء بما أنزل الله؟

Le 1 Leve 7331

ه - العليد ١٦٢ - السنة الواحدة والخمسون

46

قال: هو دينهم الذي يدينون به، وبه يقولون وإليه يدعون فإن هم تركوا شيئًا منه عرفوا أنهم أصابوا ذنبًا، فقالوا له، لا والله، ولكنك تفرق (أي تجزع وتخاف) فقال لهم: أنتم أولى بهذا مني... ولكنها أنزلت في اليهود والنصارى وأهل الشرك. ثم ذكرت آراء المصرين لهذه الآيات في كتبهم فذكرت في العدد السابق قول الطبري في تفسيره وقول ابن كثير في تفسيره، والقرطبي في تفسيره، وكلها تؤيد أراء الصحابة والتابعين التي ذكرت في أن مجرد الحكم بغير ما أنزل الله لهوى في نفسه أو مصلحة تعود إليه من الكفر الأصغر الذي لا

# يخرج من الملة.

# ذكر آراء المسرين الأخرين: الشيخ رشيد رضا:

قال الشيخ محمد رشيد رضا في تفسير المنارفي تفسير الآيات: وإذا رجعنا إلى المأثور في تفسير الآيات، نراهم تلوا عن ابن عباس رضي الله عنهما أقوالاً، منها قوله: كفر دون كفر، وظلم دون ظلم، وفسق دون فسق... ثم يذكر رأيه الذي خرج به من هذا المأثور، فيقول: والمراد أن عدم الحكم بما أنزل الله أو تركه إلى غيره وهو المراد لا يعد كفراً بمعنى الخروج عن الدين. بل بمعنى أكبر المعاصي. (تفسير المنار-ج٦- ص ٣٣٤).

# رأي الشيخ الشنقيطي:

قال بعد أن أتى بقول ابن كثير وقول القرطبي: قال مقيده عفا الله عنه، الظاهر المتبادر من سياق الآيات: أن آية ، فأولنك هُمُ الْكَافرُونَ ، نازلة في المسلمين، لأنه قال قبلها مخاطبًا لمسلمي هذه باياتي حُمَنًا قليلاً، ثم قال: وَمَنْ لَمُ يَحْكُم بما أنزل الله فأولنك هُمُ الْكَافرُونَ، فالخطاب للمسلمين كما هو ظاهر متبادر من سياق الآية، وعليه فالكفر إما كفر دون كفر، وإما أن يكون فعل ذلك مستحلاً له، أو قاصدًا به جحد أحكام الله، وردها مع العلم بها. أما من حكم بغير حكم الله، وهو عالم أنه مرتكب ذئبًا قبيحًا وإنما حمله على دلك الموى ههو من سائر عصاه المسلمين. (أضواء البيان في ايضاح القرآن بالقرآن- للشيخ محمد الأمين الشنقيطي-ج٢-ص٢٩).

# رأي الشيخ السعدي في تفسيره:

وفي تفسير الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي قال عند تفسيره لهذه الآية، ومَنْ لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنَزَلَ اللَّهُ، من الحق البين، وحكم بالباطل الذي يعلمه؛ لغرض من أغراضه الفاسدة. فأولَئكَ هُمُ الْكَافرُونَ فالحكم بغير ما أنزل الله من أعمال أهل الكفر، وقد يكون كفرًا ينقل عن الملة؟ وذلك باذا أعتقد حله وجوازه، وقد يكون كبيرة من كبائر الذنوب، ومن أعمال الكفر، وقد استحق من فعله العذاب الشديد. (تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان- للشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي-ج۱-ص ٢٨٤). والله من وراء القصد، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

الحمد لله، تحمده، وتستعينه، وتستغفره، وتعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيّئات أعمالنا، من يهده الله؛ قلا مُضلَ له، ومن يضلل؛ قلا هادي له. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله. وأصلي وأسلم على خاتم المرسلين، وإمام المتقين، وسيد الأولين والآخرين سيدتا محمد، وآله وصحبه الغر الميامين، وبعد:

فإن الأضحية عبادة من أجل العبادات التي يتقرب بها المسلمون إلى ربهم، وهي سنة مؤكدة فعلها النبي صلى الله عليه وسلم، ولم يتركها منذ هاجر إلى المدينة إلى أن توفاه الله عز وجل، وكان يحث عليها أهل اليسار من المسلمين وشدد النكير على تاركها، فعن أبي هريرة . رضى الله عنه.قال:قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ، من وجد سعة فلم يضح فلا يقربن مصلانا. (أخرجه أحمد (٨٢٥٦)، وابن ماجه (٣١٢٣)، الحاكم (٢٣١/٤ - ٢٣٢). وقال الألباني: حسن). وكان يختار لهذه القربة أفضلها وأغلاها وأثمنها فيتقرب بها إلى الله، وقد نهى أمته أن تضحى بمعيبة، فعن عن البراء، قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «لا يجوز من الضحايا أربع: العوراء البين عورها، والعرجاء البين عرجها، والمريضة البين مرضها، والعجفاء التي لا تنقى،. أخرجه أبو داود (۲۸۰۲)، والنسائي (۲۳۱۹)، والترمذي

(١٥٧١)، وابن ماجه (٣١٤٤). ولا تصح الأضحية إلا بما بلغ السن إجماعًا فلا تجزئ إلا المسنة: وهي من الغنم: ما بلغت عامًا. ومن البقر: ما بلغت عامين. ومن الأبل: ما بلغت خمسًا. ويجزئ من الضأن (الخرهان): الجذعة، وهي ما بلغت سنة أشهر، لحديث جابر، قال: قال

No Park Notified 1

To CAN THE REAL PROPERTY AND INCOME.

head and, that's pointing that's of their

رسول الله صلى الله عليه وسلم: « لا تذبحوا إلا مُسنَّةً إلا أن يعسر عليكم، فتذبحوا جذعة من الضَّان ، أخرجه مسلم (١٩٦٣).

وقد أجمع العلماء على هذا المعنى، قال النووي في المجموع (٨ / ٣٩٤)، «وأجمعت الأمة على أنه لا يجزئ من الإبل والبقر والمعز إلا الثني ولا من الضأن إلا الجذع».

وهي عبادة محدودة الطرفين فلا تصح قبل وقتها ولا تصح بعد وقتها، فيبدأ وقت الذبح بعد صلاة العيد وينتهي بغروب شمس آخر أيام التشريق لحديث البراء بن عازب رضي وسلم يوم الأضحى بعد الصلاة، فقال، من صلى صلاتنا، ونسك نسكنا، فقد أصاب النسك، ومن نسك قبل الصلاة، فإنه قبل الصلاة ولا نسك لله. فقال أبو بردة بن نيار خال البراء: يا رسول الله، فإني نسكت شاتي قبل الصلاة، وعرفت أن



47

أول ما يذبح في بيتي، فذبحت شاتي وتغديت قبل أن آتي الصلاة. قال: شاتك شاة لحم. قال: يا رسول الله، فإن عندنا عناقًا لنا جذعة هي أحب إلي من شاتين، أفتجزي عني؟ قال: نعم، ولن تجزي عن أحد بعدك، أخرجه البخاري (٩٥٩)، ومسلم (١٩٦١).

وع قول أبي بردة: ، هي أحب إلي من شاتين ،: بيان أن التسمين لا يقوم مقام السن فهذا أمر توقيفي. لقول النبي صلى الله عليه وسلم: ، ولن تجزي عن أحد بعدك ،.

وشرائع الإسلام شرعت لمقاصد وحكم عظيمة تقوم على تحقيقها، قال ابن قيم الجوزية في أعلام الوقعين (٤ / ٣٣٧)؛ ، الشريعة مُبْنَاها وأساسها على الحكم ومصالح العباد في المعاش والعاد، وهي عَدْلَ كَلَهَا، ورحمة كَلَهَا، ومصالح كلها، وحكمة كلها؛ فكل مسألة خرجت عن العدل إلى الجور، وعن الرحمة إلى ضدها، وعن المصلحة إلى المفسدة، وعن الحكمة إلى العبث؛ فليست من الشريعة وإن أدخلت فيها بالتأويل، فالشريعة عَدْل الله بين عبادة، ورحمته بين خلقه، وظله في أرضه، وحكمتِه الدالة عليه وعلى صدق رسوله -صلى الله عليه وسلم-أتم دلالة وأصدقهًا، وهي نوره الذي به أبصر المبصرون، وهداه الذي به اهتدى المهتدون، وشفاؤه التام الذي به دواء كل عليل، وطريقه المستقيم الذي من استقام عليه فقد استقام على سواء السبيل ....

# مقاصد الأضحية

وهذه العبادة العظيمة الأضحية لها مقاصد عظيمة تتحقق بامتثالها، فمن أهم مقاصد الأضاحي،

المُدُونَ السَّبِينَ ۞ طَمَّا أَسْلَنَا وَتَلَدُ لِعَمِّنِ ﴾ وَتَدَيْنَهُ أَن عَلَيْهِمُ أَلْ فَدْ صَدْعَة الرُّدَا إِنَّا كَنْهُ عَنِي الْمُعْمِينِةُ • إن هذا هُوَ الْتِقَوَّا الْمَبِينُ ۞ وَهَدَيْتَهُ بِدِيْج عَطِهو ، (الصافات: ١٠٢ - ١٠٢).

٢- تحقيق العبودية فإن الأضحية شعيرة من شعائر الإسلام الظاهرة، وعبادة من أهم العبادات التي يتقرب بها إلى الله، قال تعالى: و قصل لركة وأعر، (الكوثر: ٢)، قال البغوي في معالم التنزيل في تفسير القرآن (٨ / ٥٥٩): وقال عكرمة. وعطاء، وقتادة: وفصل لريك،: صلاة العيد يوم النحر، وانحر،: نسكك،.

وكذلك كل ذبح في الإسلام يراد به التقرب فإنه عبادة لا يجوز صرفها لغير الله عز وجل، وصرفها لغير الله شرك في العبادة، قال تعالى: مُوَّلَ إِنَّ صَلَانٍ وَنُمْكِي وَعَبَاى وَمَنَافٍ قِو رَبَّ ٱلْمَالِينَ (سورة لا يَربِكُ لَمُ وَبِدَلِكَ أَرْنَ وَأَمَّا أَوَلُ ٱلْتَلِينَ، (سورة الأنعام: ١٦٢-١٦٢).

والنسك: الذبيحة التي يتقرب بها في الحج والعمرة خاصة، قال القرطبي في التفسير (٧ / ١٥٢): ،والنسك جمع: نسيكة، وهي الذبيحة، وكذلك قال مجاهد، والضحاك، وسعيد بن جبير، وغيرهم.

والمعنى: ذبحي في الحج والعمرة..

وقال الشنقيطي في أضواء البيان (١ / ٥٤٩): «قال بعض العلماء: المراد بالنسك هذا النحر، لأن الكفار كانوا يتقربون لأصنامهم بعبادة من أعظم العبادات: هي النحر، فأمر الله تعالى نبيه أن يقول: إن صلاته ونحره كلاهما خالص لله تعالى، ويدل لهذا قوله تعالى: « مَمَلَ لَهِنَ

والذي يتقرب بالذبح لغير الله مشرك ملعون فعن أبي الطفيل عامر بن واثلة، قال: كنت عند علي بن أبي طالب، فأتاه رجل، فقال: ما كان النبي صلى الله عليه وسلم يسر إليك؟ قال: فغضب، وقال: ما كان النبي صلى الله عليه وسلم يسر إلي شيئًا يكتمه الناس، غير أنه قد حدثنى بكلمات أربع.

قال: فقال: ما هن يا أمير المؤمنين؟

قال: قال: دلعن الله من لعن والده، ولعن الله من ذبح لغير الله، ولعن الله من آوى محدثًا،

ولعن الله من غير منار الأرض، أخرجه مسلم (۱۹۷۸).

ولا تقوم الصدقة وإن عظمت مقام الأضحية، ولا تغني عنها؛ فالأضحية سنة مؤكدة لم يتركها النبي صلى الله عليه وسلم منذ هاجر. ٣- ومن مقاصد الأضحية تحقيق التقوى بامتثال أمر الله عز وجل، قال تعالى: • لَن بَنَالَ أَمَّة لُمُوْهَا وَلَا وِمَاؤُهَا وَلَيْكِن بِنَالُهُ ٱلتَّوْيَ سِنَمْ، (الرجج: ٣٧)

٤- ومن مقاصد الأضحية إقامة ذكر الله عز وجل وتوحيده والإخلاص له وحده في العبادة فلا يذكر غير اسمه على الذبائح، قال تعالى: • وَٱلْدُتَ حَمَلَتُهَا لَكُرُ مِن سَكَمِر اللهِ لَكُرُ فِهَا حَبُرُ فَأَذَكُرُوا أَسَمُ اللهِ عَلَيَها صَوَافَ ، (الحج: ٣٦).

والبُدُن: جمع بدنة، وهي النسيكة من الإبل، والبقر، والمراد هنا: الإبل لأنها هي التي تنحر وهي قائمة.

ورصواف،: أي: قيامًا. أي: اذبحوا البدن لله عبادة مشروعة له وحده، واذكروا اسم الله عليها، ولا تذكروا اسم غير الله على الذبائح. وعن جابربن عيد الله، قال: دذيح النبي صلى الله عليه وسلم - يوم الذَّبْح - كبشين أقرنين أملحين موجوءين، فلما وجههما قال: وجهت وجهى للذى فطر السماوات والأرض حنيفًا، وما أنا من المشركين، إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين، لا شريك له، وبذلك أمرت، وأنا أول المسلمين، اللهم منك ولك، عن محمد وأمته، بسم الله، والله أكبر، (أخرجه أبوداود (۲۷۹٥)، وابن ماجه (۳۱۲۱)، وحسنه الألباني في صحيح أبي داود رقم: (٢٤٩١)). ٥-ومن مقاصد الأضحية التوسعة على الأهل، والأقارب، والجيران، والفقراء، والمحتاجين، قال الله تعالى: دفَإِذَا وَجَتْ جُوْبُهَا فَكُوا مِنْهَا وَأَطْعِبُوا ٱلْقَانِعَ وَٱلْمُعَتَرَ (الحج: ٣٦).

والقائع،: السائل الذي يسأل حاجته فلا يستحيي.

و والمعتر ، : الذي يتعرض للناس ولا يسأل حاجته حياء .

وقال الله تعالى: • لَنَشْهَدُوا مَنْفِعَ لَهُمْ وَيَدْكُرُوا أَسْمَ اللهِ فِ أَيْنَامٍ مَعْلُومَنِتٍ عَلَى مَا رَدَقَهُم مِنْ بَهِيهُ الْأَنْفَيْرِ فَكُلُوا مِنْهَا وَالْمُعِمُوا الْمَالِمَي الْمَنْعَرِ،

(الحج: ٢٨). وعن أنس بن مالك قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم يوم النحر: (من كان ذبح قبل الصلاة فليعد. فقام رجل، فقال: يا رسول الله: إن هذا يوم يشتهى فيه اللحم -وذكر جيرانه، رواه البخاري (٥٥٤٩)، ومسلم (٥١٩١).

ويتأكد ذلك في أيام الحاجة والعوز التي تنزل بالناس فيحتاجون من يواسيهم بالطعام والشراب والمال، فعن عائشة، رضي الله عنها وعن أبيها، تقول: «دف ناس من أهل البادية -حضرة الأضحى- في زمان رسول الله صلى الله عليه وسلم.

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ادخروا لثلاث وتصدقوا بما بقي.

قالت: فلما كان بعد ذلك، قيل لرسول الله صلى الله عليه وسلم: يا رسول الله: لقد كان الناس ينتفعون من ضحاياهم ويجملون منها الودك، ويتخذون منها الأسقية؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وما ذاك؟ قالوا: يا رسول الله نهيت عن إمساك لحوم الضحايا بعد ثلاث. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إنما نهيتكم من أجل الدافة التي دفت عليكم، فكلوا وتصدقوا وادخروا،. أخرجه مسلم (١٩٧١)، وأبو داود واللفظ له (١٩١٢).

قال الخطابي في معالم السنن (٢ / ٢٣٢): . "دف ناس": معناه: أقبلوا من البادية.

والدف: سير سريع، يقارب فيه الخطو، يقال: دف الرجل دفيفًا، وهم دافة، أي: جماعة يدفون.

وانما أراد قومًا أقحمتهم السَّنة، وأقدمتهم المجاعة.

يقول: إنما حرمت عليكم الادخار فوق ثلاث لتواسوهم، وتتصدقوا عليهم، فأما وقد جاء الله بالسعة، فادخروا ما بدا لكم،.

٥- ومن مقاصد الأضحية إظهار شكر الله على النعم التي يسديها لعباده، قال تعالى: «فَإذَا وَحَتْ عُنُوبَ فَكُوْرُ مِنَهَ وَأَلْمُعُوا الْعَالِعَ وَالْمُعَرَّ كَذَلِكُ حَتَهَا لَكُرُ لَمَلَكُمُ تَتَكُونَ (الرجع: ٣٦). هذا ما مسترعا الله تعالى في هذه ما والحج: ٣٦). هذا ما

يسره الله تعالى في هذه العجالة. والى لقاء قريب.

Res la

ذو الحجة ٢٢٤٢ هـ - العدد ١٦٢ - السنة الواحدة والخمسون



تعلمتُ في الإصلاح بين الناس

العداد 🖉 د. جمال عبد الوحين

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله: وبعدُ:

فان الإصبلاح بين الناس من أعظم الأعمال التي يتقرب بها العبد إلى ربه جل وعلا: ذلك أن الاختلاف بين الناس أمر واقع ومن سجايا البشر، وذلك لاختلاف أخلاقهم وطبائعهم، ولتنافسهم في حظوظ الدنيا من المال والشرف وغيرهما، قال الله تعالى: ، ولو شاء رَبِّك لِجعل النَّاس أمَّة وَاحدة وَلا يَزالُونَ مُخْتَلَفِينَ إِلاً مَنْ رَحِمَ رَبِّكَ، (هود: ١١٨. ١١٩)، قال ابن كثير رحمه الله: "أي: ولا يزال الخلف (الاختلاف) بين الناس في أديانهم واعتقادات مللهم ونحلهم ومذاهبهم وآرائهم". لكن هذا الاختلاف لا ينبغي أن يؤدى إلى التشاحن والتقاطع والخصومة. والكثير من الخلافات والمشكلات التي تقع بين المسلم وأخيه، والزوج وزوجته، والصاحب وصاحبه، ترجع إلى أمور وظنون يقذفها الشيطان في النفوس، وينساق الناس إليها. فتكون سببا في وقوع العداوة والشقاق والخصومة بينهم، وقد أشار النبي صلى الله عليه وسلم إلى ذلك بقوله فيما رواد عنه صاحبه أبو هُرَيْرَة رضي الله عنه، عَن النَّبِي صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم قَال: "إنْ الشَيْطَانَ قَدْ أَيِسَ أَنْ يُعْبَدُ بِأَرْضَكُمُ هذه، ولكنه قد رضي منكم بما تحقرون". مسند أحمد ح ٨٨١ واستاده صحيح على شرط الشيخين. قال المباركفوري رحمه الله: "وَالْمُعْنَى: لَكُنَ الْشَيْطَانَ غَيْرَ آيس مَن اغراء المؤمنين وحملهم على الفتن، بل له هو مطمع في ذلك". تحفة الأحوذي (٢/٧٥). خطورة الاختلاف والشقاق

الخلافات تمزق الأسبر والمجتمعات،

وتوهن من همة أصحاب العزائم والقدرات. ويكفى ما قاله ابن مسعود رحمه الله تعالى في وصف الخلاف بقوله: "الخلاف شر". وحسبنا لبيان خطورة الخلاف والشحناء أنه جالتُ لغضب الله سبحانه، ومانع من المغفرة، وماحق للبركة، فأما عن استجلابه لغضب الله. فعَنْ عَائد بْن عَمْرو، أَنْ سَلَمَانَ، وصهيبًا، وبلالا كانوا قعودًا في أناس، فمر بهم أبو سفيان بن حرب، فقالوا؛ ما أخذت سَيُوف الله من عُنق عَدُو الله مَأْخَذَهَا بعد، فقال أبو بكر؛ أتقولون هذا لشيخ قريش وسيدها؟ قال؛ فأخبر بذلك النبي صلى الله عَلَيْه وَسَلَم، فقال: " يَا أَبَّا بَكُر، لعَلكَ أغضبتهم، فلنن كنت أغضبتهم، لقد أغضنت ريَّكَ فرجع اليهم. فقال: أي إخوتنا لعَلَكُم غَضْنَتُم، فقَالُوا: لا يَا أَبَا بَكُر، يَغْفَرُ الله لك". مستد أحمد ح٢٠٦٤، واستاده صحيح.

فلننظر إلى قول الرسول صلى الله عليه وسلم لأبي بكر سيد الأمة بعد نبيها،" يَا أَبَا بَكَر، لَعَلَّكَ أَغْضَبْتَهُمْ، فَلَنْنُ كُنْتَ أَغْضَبْتَهُمْ، لَقَدُ أَغْضَبْتَ رَبَّكَ". فَاللَّه لا يجامل أحدًا مهما علا قدره وارتفع كعبه في حق عباده. ولذلك سارع أبو بكر رضي الله عنه في إرضائهم والاعتذار لهم.

وأما عن أن الاختلاف والخصام مانع للمغضرة، فعَنُ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنِ النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: " تَفْتَحُ أَبْوَابُ السَّمَاء كُلْ يَوْم اثْنَيْن وَحَمِيس، هَيْغَضَرُ ذَلِكَ الْيَوْم لَكُلُ عَبَد لا يُشْرِكُ بِاللَّه شَيْئًا، إلاَ أَمْراً كَانَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ أَحْيَه شَحْنَاءُ، هَيْقَالُ: أَنْظَرُوا هَذَيْنِ حَتَّى يَصْطِلُحا". مسئد أَحمد حَمدهم مسلم.

قــال الـنــووي رحـمــه الله: "أنظروا هذين": أي: أَخُـرُوهـمـا حتى يرجعا إلى الصلح والمؤدّة".

وأما عن محق التشاحن والتخاصم للبركة فيظهر من هذا الحديث: قال أنسُ بُنُ مَالك رضي الله عنه، أَخْبَرني عُبَادَةُ بُنُ الصَّامَتَ، أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ حَرَجَ يُخْبِرُ بِلَيْلَة القَدَر، فَتَلَاحَى رَجُلان مَنَ المُسْلمين فَقَالَ، إِنِّي خَرَجْتُ لأُخْبِركُم بِلَيْلَة القَدَر، وَإِنَّهُ تَلاحَى فَلانُ وَفَلانٌ، فَرَفِعتُ...". صحيح البخاري ح٤٤.

قـال ابن بطال رحمه الله: وقوله: (فرُفِعت) يعني: رُفع علمها عنه بسبب تلاحي الرجلين، فحرموا به بركة ليلة القدر، والتلاحي: التجادل والتخاصم... وهذا يدل أن الملاحاة والخلاف يصرف فضائل كثير من الدين، ويحرم أجرًا عظيمًا: لأن الله تعالى لم يرد التفرق من عباده، وإنما أراد الاعتصام بحبله، وجعل الرحمة مقرونة بالاعتصام بالجماعة. شرح صحيح البخاري لابن بطال (٤/١٥٧).

والمسلم ليس حرًا ولا مخيرًا في هجر أخيه ولا قطيعته، فإن فعل ذلك فهو واقع في الحرام، مقيم عليه حتى يتوب ويرجع ويصطلح وينزع. عن أبي أيوب الأنصاري: أنَّ رَسُولَ اللَّه صلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم قَالَ،" لا يحل لرجُلِ أنْ يَهْجُر أَخَاهُ هَوْقٍ ثَلاث ليال. يَلْتَقيان: فيُعْرض هذا ويُعْرض هذا، وخيَرُهُما الذي يَبْداً بالسَّلام ". صحيح البخاري ح٢٠٧٧.

وَعَنْ أَبِي خَرَاش السَّلَمِيَ، أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ يَقُولُ، "مَنْ هَجَرُ أَخَاهُ سَنَةَ، فَهُو كَسفُكَ دَمَه". مسند أحمد ح١٧٩٣٥ . وإسناده صحيح.

وينبغي أن يُفَرَق بين الهجر لحق الله عز وجل. وبين الهجر لحق النفس، فالأول - بشروطه وضوابطه وهي أن يكون زمن الهجر مقترنًا زيادة ونقصًا بالإصلاح، فإن كانت الزيادة مفسدة فيعدل عنها، وإن كانت مصلحة فيُذهب إليها . وإذا رُجِي تأثيره وتحقيقه للمصلحة فهو مأمور به، والثاني

الذي هو خصومة لدنيا ولحق النفس منهي عنه لأن المؤمنين إخوة، وإن كان لا بد منه فلا يزيد عن دلائة أيام. وقد قال أنسُ بُنُ مالك رضي الله عَنْهُ: إنَّ رَسُولَ الله صلَّى الله عَلَيَه وسلَّم قَالَ، لا تَباعَضُوا، وَلا تَحَاسَدُوا، وَلا تَدابَرُوا. وَكُونُوا عباد اللَّه إخْوَانَا، وَلا يَحل لمُسْلَم أَنْ يَهْجُر أَخَاهُ هَوْقَ ذَلائة أَيَّام .. صحيح البخاري ح ٦٠٦٠.

# الاجتهاد في الإصلاح بين الثاس:

قلنا إن الإصلاح بين الناس من أعظم القريات إلى الله سبحانه وتعالى. وحسبنا فيه قول رينا جل وعلا،" لا خَيْرَ في كَثِير منْ نَجُواهُمْ إلاً مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَة، أَوَ مَعْرُوفُ أَوَ إِصْلاَحٍ بَيْنَ النَّاس، وَمَنْ يَفْعَلُ ذَلكَ ابْتَغَاءَ مَرْضَاة الله، فَسَوْفَ نَوْتَيه أَجْرَا عَظَيمًا" (النساء: ١١٤).

قَالَ الأَمامَ البغوي رحمه الله؛ إلاَ مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَة أَيْ، حَثَّ عَلَيْهَا أَوْ مَعْرُوفَ أَيْ، بِطَاعَة اللَّهُ وَمَا يُعَرُفُهُ الشَّرُعُ وَأَعْمَالُ الْبَرُ كُلُّهَا مَعْرُوفٌ، لأَنَّ الْعُقُولَ تَعْرِهُهَا، أَوْ إِصْلاحِ بَيْنَ النَّاس...قَوْلَهُ تَعَالى؛ وَمَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ أَيْ، هَدَهَ الأَشْسِيَاءَ الَّتِي ذَكَرَهَا، ابْتَعَاءَ مَرْضَاتَ اللَّه، أَيْ، طَلَبَ رِضَاهُ، فَسَوْفَ نُوْتَيَه، فِي الْآخَرَة، أَجْراً عَظَيماً". تَفْسِير البغوي (٢٠٠/١).

كما أن الإصلاح بين الناس أفضل من الاشتغال بنوافل العبادات، لما فيه من نشر للحب والمودة بين الناس، مما يودي إلى سعادة الأفراد، وقيام البيوت والأسر، وقوة وترابط المجتمع، ولا شك أن الصلح خير من أولى من الكراهية، عن أم الدُرَدَاء، عن أبي المدرداء، قبال: قبال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم، رألا أخبركم بأفضل من درجة الصيام والصلاة والصدقة؟، قالوا: بلّى، يا رسول الله قال: راصلاح ذات البين. وفسادُ دات البين الحالقة، سنن الترمذي ح ٢٥٠٩. وقال: هذا حديث حسن صحيح.

ويُرُوى عن النّبي صلّى الله عليُه وسلّم أنّه قَالَ: هي الْحالقَّةُ: لا أَقُولُ تَحْلقُ الشّعَرُ. ولَكَنْ تَحْلقُ الْدُينَ. انتهى. وإصلاح ذات

البين: إزالة أسباب الخصام والنزاع، بالتسامح والعفو، أو بالتّراضي.

قال شرف الحق العظيم آبادي: (وَفَسَادُ ذَات الْبَيْن الْحَالقَةُ) أَيْ هِيَ الْحَصْلَةُ الَّتِي مِنْ شَانَهَا أَنْ تَحْلَقَ الَدْيِنَ وَتَسْتَأْصَلُهُ كَمَا يَسْتَأْصَلُ اللُّوسَى الشَّعْرَ، وَفَي الْحَدِيثَ حَثُّ وَتَرْغِيبُ فِي إِصْلاح ذَات الْبَيْن وَاجْتَنَابُ عَن الأَفْسَاد فِيهَا التَّفَرُقَ بَيْن الْسُلمِينَ وَفَسَادُ ذَات الْبَيْن تَلْمَةً فِي الدين قَمَنْ تَعَاطَى إصلاحَها وَرَفَعَ فَسَادَها نَالَ الدين قَمَنْ تَعَاطَى إصلاحَها وَرَفَعَ فَسَادَها نَالَ ذَرَجَةً فَوْقَ مَا يَنَالُهُ الصَائِمُ الْقَائِمُ الْمَاتَعَلَ يَحْوَيُصَة نَفْسَه. عون العَبود وحاشية ابن القيم (١٧/١٣).

ولذلك أعطى الشرع للمصلح بين الناس بعض الأدوات التي تسهل إتمام الصلح وتحقيق جمع المتخاصمين على كلمة الحق، فأعطى المصلح رخصة الحيلة والتحايل ورفع عنه وصف الكذب في ذلك. فعن ابن شهاب أنَّ حُميَد بَن عَبْد الرَّحْمَن، أَخْبَرَهُ أَنَّ أُمَّهُ أَمُّ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم يقُولُ: لَيْسَ الكَذَّابُ خَيْرًا، صحيح البخاري ٢٦٩٢.

# التبي صلى الله عليه وسلم قدوة بلا الصلح بين السلمين:

وقد ذهب النبي صلى الله عليه وسلم للصلح بين بني عمرو بن عوف من أهل المدينة النبوية لشقاق وقع بينهم، (وبَين أَبُو دَاوُد رحمه الله تعالى في (سنّنه) بسنّد صحيح، قال، (كَانَ قتالُ بَينَ بني عَمُرو بن عُوْف فَبلغ ذلك النّبي صلى الله عليه وسلم فأتاهُم ليصلح بَينَهم بعد الظَهُر، فَقَالَ لبلال، رَضي الله تَعَالى عنه، إن حضرت صلاَة العصر وَلم صَلاَة العصر أذن بلال ثمَّ أَقَامَ ثمَّ أَمر أَبًا بكر فتقدم). عمدة القاري شرح صحيح البخاري فتقدم).

وقد بلغ الشقاق بينهم إلى أن تراموا بالحجارة كما ذكر ذلك البخاري رحمه الله عَنُ سَهَل بْن سَعْد رَضِيَ الله عَنُهُ، إَنَّ أَهُلُ قُبَاء اقْتَتَلُوا حَتَّى تَرَامُوا بِالْحِجَارَة، هَأَخْبِر رَسُولٌ

الله صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ بِذَلِكَ. فَقَالَ: «اذَهَبُوا بِنَا نُصْلِحُ بَيْنَهُمْ ». صحيح البخاري ح٢٦٩٣.

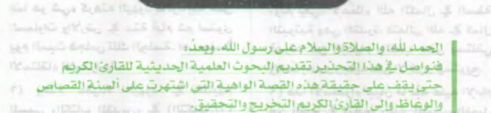
قال ابن حجر رحمه الله: "وَفِي هَذَا الْحَدِيث فَضُلُ الأصلاح بَيْنَ النَّاسَ وَجَمْعُ كَلَمَة الْقَبِيلَة وَحَسُمُ مَادَة الْقَطِيعَة وَتَوَجُهُ الأَمَام بِنَفْسه إلى بَعْض رَعَيْته لَذَلكَ وَتَقْدِيمُ مثُلَ ذَلكَ عَلَى مَصْلَحَة الإَمامَة بِنَفْسه". فتح الباري لابن حجر (٢/١٦٩).

وكذلك قام النبي صلى الله عليه وسلم بالإصلاح بين زوجين بينهما أولاد وقد دب الشقاق بينهما، ولكن للأسف لم يتم الصلح. وهذا يعني أن التوفيق في الصلح بيد الله عز وجل لا بيد الرسول صلى الله عليه وسلم. ويفيد ذلك أيضًا أنه قد يبذل المصلحون قصارى جهدهم ولا يتم الصلح، ولا يطعن ذلك لا على المصلح ولا على المصلوحين، فكلنا يشاء والله تعالى يفعل ما يشاء.

عَن ابْن عَبَّاس، أَنْ مُغَينًا كَانَ عَبْدًا، هَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّه اشْفَعُ لِي إِلَيْهَا، هَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ، مَا بَرِيرَة اتَقِي اللَّه، هَانَّهُ زَوْجُكَ وَأَبُو وَلَدكَ، هَقَالَتَ، يَا رَسُولُ اللَّه أَتَأْمُرُنِي بِذَلكَ، قَالَ، لا، إِنَّمَا أَنَا شَاهُعُ هَكَانَ دُمُوعُهُ تسيلُ على حَدَه، هَقَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم للْعَبَّاسِ: أَلَا تَعْجَبُ مَنَ حَبُ مُعَيثَ بِرِيرَة، وَيُغْضَهَا إِيَّاهُ. سَنَ أَبِي دَاوَد ح بَرَهُ وَصَحَمه الأَلبَانِي.

وكانت بريرة زوجة لمغيث، وكانت جارية. وكان هو عبداً وزوجًا لها، فلما اشترت وأعتقت نفسها صارت حرة ويقي هو عبداً، ففارقته بعدما خُيرت في فراقه أو البقاء معه، قال ابن عبّاس. لمَّا خَيرت بريرة رَأَيْتُ زَوْجَهَا يَتْبَعُهَا فِي سككَ الدينة ودُمُوعُهُ تسيلُ عَلَى لِحَيته فَكَلَّم النَّاسُ لَهُ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيَه وَسَلَّم أَنْ وَسَلَّمَ زَوْجَكَ وَأَبُو وَلَدِكَ الْحَ... وَكَانَ مُغيثُ عَبْداً لآل اللَّغيرة من بَنِي مَخْزُوم. (فَخَيْرَها) الني صلى اللَّه عليه وسلم أَيْ بَين اخْتيار الني حيض، كما بحديث عائشة رضى اللَّه عَليه بِتَلاَتَ حيض، كما بحديث عائشة رضى اللَّه أَنْ عَنها.

وللحديث بقية إن شاء الله.



# الم الم من أولاة أسباب ذكر هذه القصة و الم

مرا القصح

പ്പിപ്പി സ

Le la c

Roll in Calles

١) وجود هذه القصة في بعض كتب السنة الأصلية- كما سنبين من التخريج- يجعل من لا دراية له بالتحقيق وعلل الحديث يتوهم أن هذه القصة صحيحة.

٢) هذه القصة المنكرة جاء في متنها صفة مفتراة على الله سبحانه وتعالى: بأنه لما قضى خلقه استلقى، ووضع إحدى رجليه على الأخرى.

٣) وهذه الفرية نسجها الوضاعون والمجهولون في قصة نسبت إلى الصحابيين الجليلين: الصحابي الجليل قتادة بن

والما المعدول الشاع علي حشيقي الملحد

النعمان الأنصاري، وأخيه لأمه الصحابي الرجليل أبي سعيد الرخدري، وكما سنبين من المتن أن قتادة بن النعمان أخبر أن أبا سعيد قد اشتكى فانطلق إليه ليعوده فدخل على أبي سعيد فوجده مستلقيًا واضعًا رجله اليمنى على اليسرى، فسلم وجلس فرفع قتادة يده إلى رجل أبي سعيد الرخدري فقرصها قرصة شديدة، فقال أبو سعيد؛ أردتُ. إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: إن الله عز وجل لما قضى خلقه استلقى



ذو الرحجة ٢٤٢٢ هـ - العدد ١٦٢ - السنة الواحدة والخمسون

# Upload by: altawhedmag.com

ثم وضع إحدى رجليه على الأخرى. ثم قال: (لا ينبغي لأحد من خلقي أن يفعل هذا، فقال أبو سعيد: لا جرم والله لا أفعله أبدًا،. ع) انظر إلى هذا الكذب المختلق المصنوع المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم هذا الكذب الذي يجعل لله سبحانه صفة مفتراة عليه هي صفة الاستلقاء، وهي عقيدة عليه هي صفة الاستلقاء، وهي عقيدة يهودية من عقائد اليهود. هذه العقيدة - كما سنبين- بأن الله بعد أن خلق الخلق استلقى ليستريح وهذا من العقائد التي لعنهم الله عليها كما في قوله تعالى: وقائت اليهود يُنُ الله مغلولة غلت أيديهم ولعنوا بما قالوا بل

٥) وصفة الاستلقاء عقيدة يهودية فقد أخرج الإمام الحافظ ابن أبي شيبة في المصنف، (٨/٤١١) ح (٢٦٠١١) قال حدثنا يزيد بن هارون، عن العوام، عن الحكم قال: سألت أبا مجلز عن الرجل يجلس ويضع إحدى رجليه على الأخرى فقال: لا بأس به، انما هو شيء كرهته اليهود قالوا: إنه خلق السماوات والأرض في ستة أيام ثم استوى يوم السبت فجلس تلك الجلسة. اه. جلسة الاستلقاء للاستراحة.

٢) وهذه عقيدة اليهود في كتابهم المسمى «الكتاب المقدس» في (التكوين/١) (الإصحاح/٢)؛ «وفرغ الله في اليوم السابع من عمله الذي عمل؛ فاستراح في اليوم السابع من جميع عمله الذي عمل، وبارك الله اليوم وقد سه لأنه فيه استراح من جميع عمله.. اه.

, مُحَدَّدُ رَعَنَى مَنَا بِعُولُونَ عُلَوًا كَبِلاً ، (الإسراء: ٤٣)، فعقيدتهم هذه لا تقديس فيها؛ لأنها وصف لله سبحانه بالنقص.

٧) لذلك قال الحكمي في المعارج، (١٤٤/١): متعالى الله في كمال قدرته عن التعب والاعياء،؛ فقال تعالى: « وَلَقَدْ عَلَيْنَا التَحُوَّتِ وَالأَرْضُ وَمَا يَتَهُمَا في سِنَّهُ أَبَامٍ وَمَا مَسَنَا مِن لُعُوْبٍ ، (ق: ٣٨).

وما مَسْنًا من لَّقُوبٍ، قال الإمام القرطبي في تفسيره، والغوب التعب والإعياء، أي: وما مسنا من تعب وإعياء حتى نستريح، فقوله تعالى، وما مسنًا من لُغُوبٍ، صفة سلبية تعطي الكمال لله في الصفة الثبوتية وهي صفة والقدرة..

٨) ولذلك قال الحافظ ابن كثير في تفسيره، لهذه الآية: قال قتادة: قالت اليهود - عليهم لعائن الله -: خلق الله السماوات والأرض في ستة أيام ثم استراح في اليوم السابع وهو يوم السبت، وهم يسمونه يوم الراحة فانزل الله تكذيبهم فيما قالوه وتأولوه،. وما مسئًا من لُغُوبٍ، أي من إعياء ولا تعب ولا نصب. اه.

كما قال تبارك وتعالى في الآية الأخرى: ( أَزَلَرَ بَرَوَا أَنَّ أَلَنَهُ الَّذِي خَلَقَ السَّنَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَمْ بَعَى يَخْلِغِهِنَّ بِعَدِدٍ عَلَى أَن يُحْتِي الْمَوْنَ بَكَرَ إِنَّهُ عَلَى كُلُ شَيْءِ قَدِيرٌ، (الأحقاف: ٣٣).

صفة ثبوتية في الآية وهي (القدرة) من اسم الله (القدير) وصفة سلبية في قوله تعالى: وَلَمْ يَعْيَ، لإعطاء الله الكمال في الصفة الثبوتية وهي القدرة: فتعالى الله في كمال قدرته عن الإعياء والتعب حتى يستلقي واضعًا إحدى رجليه على الأخرى ليستريح. ٩) هذا الاستقراء لبيان ما نبّه عليه الإمام ابن القيم في كتابه: (المنار المنيف، الفصل (١) قال: ونحن ننبّه على أمور كلية يُعرف بها كون الحديث موضوعًا، ثم قال في التنبيه (١٣)، يعرف كون الحديث موضوعًا

بمخالفة الحديث صريح القرآن .. والخبر الذي جاءت به القصة يصف الله بالاستلقاء ليستريح من الإعياء واللغوب بعد خلقه السماوات والأرض، وهذا مخالف لصريح القرآن : مما يجعل هذا الحديث الذي جاءت به القصة باطلاً موضوعًا، والتخريج والتحقيق يدين ذلك أيضًا.

ثانيًا: التخريج:

هذا الخبر الذي جاءت به القصة: ١) أخرجه الإمام الحافظ الطبراني المتوفى

# Upload by: altawhedmag.com



ذو الحجة ٢٤٤٢ هـ - العدد ١١٢ - السنة الواحدة والخمسون

(١٣٦ه) في المعجم الكبير، (١٣/١٩) ح (١٨) قال: ، حدثنا جعفر بن سليمان النوفلي، وأحمد بن رشدين المصري، وأحمد بن داود المكي قالوا: حدثنا ابراهيم بن المنذر الحزامي، قال حدثنا محمد بن فليح بن سليمان، عن أبيه، عن سعيد بن الحارث، عن عبيد بن حنين قال: بينما أنا النعمان فقال لي: انطلق بنا يا ابن حنين إلى أبي سعيد الخدري فإني قد أخبرت أنه قد اشتكى فانطلقنا فدخلنا على أبي سعيد فوجدناه مستلقيا راهعا رجله اليمنى على اليسرى...، الحديث.

٢) وأخرجه الإمام الحافظ البيهقي في «الأسماء والصفات» (٥٠٧/٣) طا: دار الجيل. بيروت- من طريق إبراهيم بن المنذر الحزامي به.

۳) وكذلك الحافظ ابن أبي عاصم في كتاب: «السنة» (٢٤٨/١) عن إبراهيم الحزامي به.

#### ثالثًا: التحقيق:

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية السند تالف بالطعن في الرواة والسقط في الإسناد:

 أما عن الطعن في الرواة ففي السند: سعيد بن الحارث، قال الإمام الذهبي في «الميزان» (١٦٢٢/٤٣٤/١): «ويقال الحارث بن سعيد مصري لا يُعرف». اه.

وفي السند أيضًا: فليح بن سليمان، قال الحافظ ابن حجرية التقريب، (١١٤/١): حثير الخطأ، اه، وقال في التهذيب، (٢٧٣/٨): وقال ابن معين: ليس بالقوي، ولا يُحتج بحديثه، وقال أبو داود: ليس بشيء، وقال النسائي، ضعيف. وفي السند أيضًا محمد بن فليح قال الحافظ في التهذيب، (٣٦٠/٩): وقال ابن معين: فليح ليس بثقة ولا ابنه،.

قلت: لذلك قال الأمام الحافظ البيهقي بعد أن أخرج الحديث الذي جاءت به هذه القصة قال: هذا حديث منكر، وفليح بن سليمان لم يثبت بروايته مثل هذا الحديث اه.

٢) السقط في الإسناد: قال الإمام السيوطي في «تدريب الراوي» (٣٥٠/٢): «قال سفيان الثوري: لما استعمل الرواة الكذب استعملنا لهم التاريخ، اه.

قلت: واستعمل ذلك الإمام البيهقي في هذا الخبر فقال: ،وفيه علة أخرى: وهي أن قتادة بن النعمان مات في خلافة عمر بن الخطاب رضي الله عنه، وصلى عليه عمر، وعبيد بن حنين مات سنة خمس ومائة وله خمس وسبعون سنة فتكون روايته عن قتادة منقطعة، اه.

قلت وبيان ذلك؛ أن عمر بن الخطاب استشهد في الحجة سنة ثلاث وعشرين كذا في التقريب (٥٤/١).

أما قتادة بن النعمان فقد مات في خلافة عمر بن الخطاب وصلى عليه عمر، بل قال الإمام الذهبي في سير أعلام النبلاء، (١٠٧/٢)، ونزل عمر في قبره،، إذن توفي في سنة (٢٣) أو فيما قبلها.

أما عبيد بن حنين فكما بين الإمام البيهقي وكذلك المزي في . تهذيب الكمال، البيهقي وكذلك المزي في . تهذيب الكمال، (٢٩٩هـ) وهو ابن (٢٥) سنة فيكون مولده سنة (٣٩هـ) أي بعد موت عمر رضي الله منه بسبع سنين، وهو الذي صلى على عنه بسبع سنين، وهو الذي صلى على متادة بن النعمان، فكيف يقول عبيد بن حنين بم يُولد، فلا نامت أعين الوضاعين الكذابين الذين يكذبون على الله وعلى رسوله وعلى صحابته.

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.

# البحار

# ڪرر اليڪار ني بيائ شيمن الأحاديث القصار

# ٩٦٢)، الحج قبل التزويج ..

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار، (ص ١/٣٩) مكتبة الحرم النبوي ،الحديث، رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧) وقال: ، فر عن أبي هريرة..

قلت: ، فر، ترمز إلى ، مسند الفردوس، للديلمي-

وهذا تخريج بغير تحقيق؛ فيتوهم من لا دراية له أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين أنه ،موضوع،؛ فالحديث أخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس، ح(١٤٥٠- الغرائب اللتقطة) من طريق غياث بن إبراهيم، عن ابن ميسرة، عن أبيه، عن أبي هريرة، مرهوعًا.

والحديث علته: ميسرة وهو ابن عبد ربه، قال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين، (١١/٣): ،كان ممن يروي الموضوعات عن الأثبات، ويضع المعضلات عن الثقات، لا يحل كتابة حديثه إلا على سبيل الاعتبار، اه.

ونقل الإمام الذهبي في الميزان، (٨٩٥٨/٢٣٠/٤): أن أبا داود قال: أقر بوضع الحديث، وأن الدارقطني قال: متروك، وأن البخاري قال: ميسرة بن عبد ربه يرقى بالكذب،.

ونقل الحافظ ابن حجر في «اللسان» (١٦٢/٦) (٨٧١٧/١٩٣٢) أن النسائي قال في التمييز: «ميسرة بن عبد ربه كذاب». اهـ.

وأن الحاكم قال: «يروي عن قوم مجهولين الموضوعات وهو ساقط ، اهـ.

وأن أبا نعيم قال: «يروي الأباطيل»، وأن مسلمة بن القاسم قال: «كذاب». اهـ.

وعلة أخرى: غياث بن إبراهيم.

قال الإمام ابن حبان في المجروحين، (٢٠١/٢): ،كان يضع الحديث، لا يحل كتابة حديثه إلا على جهة التعجب، ولا يذكر روايته

إلا أهل الصناعة للاعتبار والأذكار،. اهـ. ٩٦٣) . من تزوج قبل أن يحج، فقد بدأ بالعصية .

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام ابن عدي في الكامل، (١٩٣/٣٦٤/١) من حديث أبي هريرة مرفوعًا. وعلته: محمد بن أيوب بن سويد الرملي وأبوه: قال الإمام ابن حبان في المجروحين، (٢٩٩/٢): «يروى عن أبيه الأشياء الموضوعة، لا يحل الاحتجاج به ولا الرواية عنه. - اهه.

فأما أبوه أيوب بن سويد قال الإمام الذهبي في الميزان، (١٠٧٩/٢٨٧١): قال النسائي: «ليس بثقة». وقال ابن معين: «ليس بشيء».اه. وعلة ثالثة: أحمد بن جمهور، قال الذهبي في «الميزان» (١/٨٣/٣٢): «متُهم بالكذب». اه. مرايت ربي بمنى عند النفر، على جمل أورق، عليه جبة صوف أمام الناس».

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ ابن عساكر في تاريخ دمشق، (٣٢٤٧/٣٩٦/٢٧): عن أبي رزين لقيط بن عامر مرفوعًا، وقال: كتبه أبو بكر الخطيب الحافظ عن الأهوازي متعجبًا من نكارته والأهوازي متهم به. اه

قلت: وعلته: الأهوازي أورده الإمام الذهبي في «الميزان» (١٩١٦/٥١٢/١) وقال: «الحسن بن علي بن إبراهيم بن يزداد أبو علي الأهوازي مقرئ الشام صنف كتابًا في الصفات، لو لم يجمعه لكان خيرًا له، أتى فيه بموضوعات وفضائح، ثم أورد هذا الحديث من منكراته وموضوعاته وفضائحه، ونقل أن الحافظ أبا بكر الخطيب قال: «أبو علي الأهوازي كذاب في الحديث والقراءات جميعًا،.

ونقل أن الحافظ ابن عساكر قال في تبيين كذب المفتري، «لا يستبعد جهل وكذب الأهوازي فيما أورده من تلك الحكايات؛ فقد كان من أكذب الناس فيما يدعي من الروايات في القراءات». اه.



9

نماذج تُحتذى من أعلام وأئمة أهل السنة

الإمام أبو الحسن الأشعري . . ناصر السنة وقامع البدعة

يهدم في (رسالته إلى أهل الثغر) كل ما بناه متأخرو الأشعرية – مما كان عليه من قبل – من أصول، في: معرفة الله بصفاته ويؤكد على أن المرجعية في ذلك وغيره، هي: نصوص الوحي . . لا الفلسفة التي نصوص المعرية يقرنونها بعقيدة المسلمين، ولا العقل القاصر عن إدراك ذاته سبحانه وصفاته

المعاد الد . محمد عبد العليم الدسوقي

الأستاذ بجامعة الأزهر

Upload by: altawhedmag.com

March and and

الحمد لله. والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه .. وبعد : فأبو الحسن الأشعري هوعلى بن إسماعيل بن أبي بشر إسحاق بن سالم بن إسماعيل بن عبد الله بن موسى بن بلال بن أبي بردة عامر ابن الصحابي الجليل أبى موسى الأشعري رضى الله عنه، وقد قيل؛ (الأشعري)؛ لأن أمه ولدته وهو أشعر، وقيل: نسبة إلى (أشعر) أحد أولاد سبأ الذين كانوا باليمن، ثم لما بُعث صلى الله عليه وسلم هاجر رهط منهم وعلى رأسهم أبو موسى الأشعري إلى أرض الحبشة، وأقاموا مع جعفر بن أبى طالب حتى قدموا جميعًا على رسول الله بغية التعرف على دين الله الحنيف وإشهار إسلامهم، ومما حكى عن هؤلاء القوم أنهم لما اقتربوا من المدينة صاروا يرددون:

# ا نبذة مغتصرة عن حياة أبن الحسن الأشعري:

غدا نلقى الأحبة ..... محمدًا وصحبه

ولد الأشعري بالبصرة ونشأ في بيئة سنية واشتهرت أسرته بين العرب بالصلاح والتقوى، ومما زاد من قدر هذه الأسرة أن كان لجدهم الأكبر من غير ما ذكرنا، مكانة خاصة عند رسول الله لذا قال فيه عليه السلام وفي قومه من أهل اليمن الأحاديث، ودعا لهم.

هذا، وقد أراد (إسماعيل) لولده أبي الحسن ما أراده لنفسه، أراد له أن يكون سنيًّا، وهو ما بدا واضحًا فيما أوصى به عند وفاته إلى زكريا بن يحيى الساجي أحد أئمة الحديث والفقه وأصوله وأحد تلامذة الإمام أحمد بن حنبل.. فكان أن وفيرع في الفقه وأصوله وفي علوم اللغة وأصبول التفسير، ولا غرو فقد أخذ وأصدين البصريين، وأخذ الفقه وأصوله عن أبي إسحاق المروزي.. كما أخذ علم الكلام عن شيخه زوج أمه أبي علي الجبائي شيخ المعتزلة، ثم ترك مذهبه على إثر



مناظرة وقعت بينهما.

وكان أن تجاوز الأشعري مرحلة الاعتزال هذه وانتقل بعدها إلى مرحلة أخرى تأثر فيها بشيخه عبد الله بن كلاب وهي المرحلة التي باشر فيها علم الكلام واتجه إلى بعض الأدلة العقلية وهي التي كان فيها يتأول ما سوى صفات المعاني، يقول الحافظ ابن كثير في طبقات الشافعية ٢٠٥/١ ، ذكروا للشيخ أبي الحسن الأشعري ثلاثة أحوال:

أولها؛ حال الاعتزال التي رجع عنها لا محالة. والحال الثاني؛ إثبات الصفات العقلية السبعة. وهي (الحياة) و(العلم) و(القدرة) و(الأرادة) و(السمع) و(البصر) و(الكلام)، وتأويل الخبرية ك (الوجه) و(اليدين) و(القدم) و(الساق) .. ونحوذلك.

والحال الثالثة: إثبات ذلك كله من غير تكييف ولا تشبيه جريًا على منوال السلف، وهي طريقته في (الإبانة) التي صنفها آخرًا،. وقد جاء في (الإبانة) ضمن ما أفحم به المعتزلة ما نصه: «ويقال لهم؛ هل تعرفون لله نعمة على أبي بكر الصديق خص بها دون أبي جهل ابتداء؟ فإن قالوا: لا، فحش قولهم، وإن قالوا نعم، تركوا مذاهبهم لأنهم لا يقولون إن الله خص المؤمنين في الاستداء دما لم يخص به الكافرين ... وألزم .. كما جاء فيها للد لالة على صدق ما ذكر ابن كثير، قوله: "فإن قال لنا قائل: قد أنكرتم قول المعتزلة والقدرية والجهمية والحرورية والرافضة والمرجئة، فعرفونا قولكم الذي به تقولون، وديانتكم التي بها تدينون، قيل له: قولنا الذي نقول به، وديانتنا التي ندين بها: التمسك بكتاب الله رينا، وبسنة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، وما رُوي عن السادة الصحابة والتابعين وأئمة الحديث، ونحن بذلك معتصمون، وبما كان يقول به أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنيل - نضر الله وجهه ورفع درجته وأجزل مثوبته - قائلون، ولما خالف قوله مجانبون؛ لأنه الإمام الفاضل، والرئيس الكامل، الـذي أبان الله بـه الحق، ودفع به الضلال، وأوضح به المنهاج، وقمع به بدع المبتدعين، وزيغ الزائغين، وشك الشاكين، 58 فرحمة الله عليه من إمام مقدَّم، وجليل معظَّم،

Upload by: altawhedmag.com

ذو الحجة ٢٢٢ هـ - العدد ٢١٢ - السنة

الواحدة والخمسون

وكبير مفخم وعلى جميع أئمة المسلمين .. وجملة قولنا ....، وذكر سائر الاعتقاد.

وعن فضل أبى الحسن حدث ولا حرج، فقد تصاغر أمامه جهابذة العلم وكبار أئمته، يقول الأستاذ أبو إسحاق الإسفراييني: «كنت في جنب الشيخ أبى الحسن الباهلي كقطرة في جنب بحر، وسمعت الباهلي يقول: كنت في جنب الأشعري كقطرة في جنب البحر،، وقال القاضي أبو بكر الباقلاني: (أفضل أحوالي أن أفهم كلام أبي الحسن، ذلك أن من وقف على تواليفه بعد توبته وأوبته لمعتقد أهل السنة يرى أن الله أمده بمواد توفيقه، وأقامه لنصرة الحق والذب عن طريقه ...

ويكفى في ذلك ثناء الحافظ ابن عساكر في (تبيين كذب المفترى) ص١٠٤ وقوله عنه: ١٠٤ كان في عصره أعلم الخلق بما يجوز أن يُطلق في وصف الحق، فأظهر في مصنفاته ما كان عنده من علمه، فهدى الله به من وفقه من خلقه لفهمه ،، ونقل في ص٥٣ عن بعض العلماء قوله: أعاد الله هذا الدين بعدما ذهب: بأحمد بن حنبل وأبى الحسن الأشعري ..

وكان ابن خلكان الشافعي ت٦٨١ قد وصفه في (وفيات الأعيان) ٢٨٤/٣ بأنه: «صاحب الأصول، والقائم بنصرة مذهب أهل السنة، واليه تنسب الطائفة الأشعرية - يعنى: التي دانت بما دان به في آخر حياته، إذ هي الأولى بالانتساب إليه خلافًا لمن سُمُوا بذلك زورًا وبهتانا -وشهرته تغنى عن الإطالة في تعريفه ... كما قال عنه ابن قاضى شهبة في طبقاته: «الشيخ أبو الحسن الأشعري إمام المتكلمين وناصر سنة سيد المرسلين، والذاب عن الدين،.. وقال عنه اليافعي في (مرآة الجنان)؛ هو «الشيخ الإمام ناصر السنة وناصح الأمة، إمام الأئمة ومدحض حجج المبتدعين المارقين، حامل راية منهج الحق ذي النور الساطع والبرهان القاطع، إلى آخر ذلك مما يضيق به المقام.

ولكل ما ذكر، فقد اعتبره بعض العلماء مجدد القرن الثالث الهجري، وأيد ابن عساكر ص٥٣ هذا قائلا: وقول من قال: إنه (أبا الحسن الأشعرى) - يعنى: المجدد - أصوب؛ لأن قيامه بنصرة السنة إلى تجديد الدين أقرب، فهو

الذي انتُدب للرد على المعتزلة وسائر أصناف المبتدعة المضللة، وحالته في ذلك مشتهرة وكتبه في الرد عليهم منتشرة... وقال ابن عساكر ص٨٧ - بعد أن نقل كثيرًا من ثناء العلماء عليه -: «فكفى أبا الحسن فضلًا أن يشهد بفضله هؤلاء الأئمة. وحسبه فخرًا أن يثنى عليه الأماثل من علماء الأمة.

وبعد حياة حافلة بالعلم ومترعة بشرف الغاية ونبل المقصد، ومفعمة بسلامة المعتقد والزهد في الدنيا والرغبة فيما عند الله، توفي أبو الحسن الأشعرى ببغداد سنة ٣٢٤ه على عقيدة أهل السنة وسلف الأمة بعد أن تبرأ من كل ما لا يزال يُروج له الآن على أنه مذهبه، ومن جل ما كان يعتقده متكلمة عصره وغيرهم ممن يدعون الانتساب إليه حتى يوم الناس هذا، وذلك بعد أن (بيّض وجوه أهل السنة) و(رد على المخالفين من أهل الزيغ والبدع)، (وحجرهم في أقماع السماسم) على حد قول ابن عساكر في (التبيين)، والبغدادي في تاريخه، وابن العماد في (الشذرات) وابن تيمية في (الفتاوي الكبري).. ودفن بين الكرخ وباب البصرة.. فعليه من الله سحائب الرحمة والرضوان.

# ٢) أبو الحسن الأشعري ببطل (دليل الحدوث والأعراض).. مستنذ الأشعرية ومتكاهم 2. معرفة الله وتعطيل صفاته

قام المنهج الأشعري إبان مرحلته الوسطى التي عليها أكثر الناس الآن (: على: الاستدلال لمعرفة الله وصفاته بالاعتماد على مجرد الدلائل العقلية في إثبات المسائل العقدية، كمسألة: أن أول واجب على المكلف: ألا يقلد وأن يَعرف أن العالَم حادثُ وأن الحادثَ لابد له من مُحَدث قديم مخالف للحوادث. في خطوة جريئة لتعطيل صفات الله تعالى.

كون الصفات التي يسمونها: (الأعراض) لا تقوم إلا بجسم، والأجسام لا تخلو من جنس الحوادث ويمتنع خلوها من الأعراض، وما لا يخلو من الحوادث فهو حادث.. فتنزيههم هذا وذهابهم إلى أن العَرَض لا يقوم إلا بجوهر متحيز وكل متحيز عبارة عن: جسم مركب أو جوهر مفرد، وكذا قولهم بأن لو كان الله

متصفا بالصفات الفعلية كرالنزول والمجيء والاستواء) ونحوها لكان جسمًا ولو كان جسمًا لكان مشابها للمخلوقات والله ليس كمثله شيء، كل هذا حق أريد به باطل وقد أدى بهم إلى تعطيل صفاته تعالى الخدرية والفعلية. وهذا كله لا حق لهم فيه، "لأنه - وعلى حد قول الأشعري في مقدمة (رسالة أهل الثغر) -لا يجب إذا أشتنا صفاته تعالى على ما دلت عليه العقول واللغة والقرآن والإجماء أن تكون محدثة؛ لأنه لم يزل موصوفًا بها.. كما لا يجب أن تكون أعراضًا لأنه تعالى ليس بجسم، وإنما توجد الأعراض في الأجسيام ويدل بأعراضها فيها وتعاقبها عليها على حدثها، كما لا يجب أن تكون نفس الباري جسمًا أو جوهرًا أو محدودًا أو غير ذلك مما لا يجوز عليه من صفاتنا، لمفارقته لنا"ا.ه.

ولا أدل على بطلان دليلهم هذا المسمى (دليل الحدوث) من أن ما أثبتوه من صفات المعاني السبعة هي على كالمهم، أعراض هي الأخرى ملازمة للجسمية، وعليه فيجب عليهم نفيها أيضا والا لبطل أصل مذهبهم من الأساس ... ناهيك عن أن منهجهم هذا الباطل هو الذي مهد وأدى بهم لأن يخترعوا من الصفات ما لا دليل عليه، ولأن يتأولوا جميع صفاته تعالى الخبرية والفعلية المدلول عليها بنصوص الوحى، بل ولأن يقولوا باستحالة اتصاف الله بها وأن النصوص الدالة عليها من القرآن والسنة مجرد ظواهر غير قطعية الدلالة لمعارضتها الدلائل العقلية التي هي بنظرهم دلائل قطعية يقينية، وأن الشرع لا يُجَوِّز أن يَرُدُّ ما يقرُّه العقل الذي هو بمثابة المزكى للشرع والمعدِّل له، كذا يما يعنى أيضًا نقض مذهبهم في التحسين الشرعي، ويما يعنى كذلك: إهدار النصوص وانتهاك حرماتها، وتأويلها تأويلا مخلا يحمل في طياته التحريف والتعطيل الناشئ عن التأويل، والتكذيب لما صرحت به الأيات والأحاديث من صفاته تعالى.

الأمر الذي دعا شيوخ وأئمة أهل السنة لأن يتصذُوا لرد هذه الترهات والشبهات، فكان ان أبطل ابن القيم رحمه الله شبهة أن الأدلة النقلية لا تفيد اليقين من ثلاثة وسبعين

egroza egroza Upload by: altawhedmag.com/egro

وجهًا، وردُ شبهة أن الأدلة النقلية تعارض الأدلة العقلية بما يزيد عن ثلاثين ومائتي وجهًا، وأن يصف هاتين الشبهتين بـ(الطاغوت)، وهكذا فعل أئمة أهل السنة وعلى رأسهم أبو الحسن الأشعري نفسه في: (رسالته إلى أهل الثغر)، ولكن كلُ بطريقته.

وفي دحض ما ذهب إليه متأخرو الأشعرية -وقد ارتضوا على أنفسهم انتهاج نهج الفلاسفة الملاحدة بالقول في معرفة الله بصفاته والواجب بحقه تعالى والجائز والمستحيل ب (دليل الحدوث والأعراض) - يقول أبو الحسن في مقدمة (رسالته إلى أهل الثغر):

"اعلموا أن الذي مضى عليه سلفنا ومن اتبعهم من صائح خلفنا؛ أن الله بعث محمدًا إلى سائر العالمين وهم فرق متباينون، منهم: كتابي، وفلسفي قد تشعبت به الأباطيل في أمور يدعيها بقضايا العقل، وبرهمي، وثنوي، ومجوس، لينبههم جميعًا على حدَّثهم ويدعوهم إلى توحيد المحدث لهم، ويبين لهم طرق معرفته دما فيهم من آثار صنعته، ويأمرهم برفض كل ما كانوا عليه من سائر الأباطيل بعد تنبيهه لهم على فسادها، وأنه عليه السلام دعا جماعتهم إلى الله ونبههم على حدثهم بما فيهم من اختلاف الصور والهيئات التي هي الأعراض، بما يقتضي وجوده ويدل على إرادته وتدبيره، حيث قال: رول ألله أللا تمرون ، (الذاريات:٢١)، وشرح ذلك بقوله: • وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْاحْنَنَى مِن سُلَكَلَة مِن طِين () أَتَمَ حَقَلْنَهُ نْطُبَةُ فِي قُرَّارِ شَكِينِ (٢) فَرْ خَلَقْنَا ٱلْظَفَةَ عَلَقَةُ فَخَلَقْنَا ألعلقة مضغيجة فكقنا النضغية عظنكا فكسونا ألعظنم كحمنا ثمر أنشأنته خلقها ماخر فتنبارك افته أخسن الخلقين ، (المؤمنون:١٢، ١٤).

وهذا من أوضح ما يقتضي الدلالة على حدث الإنسان ووجود المحدث لله، من قبّل أن العلم قد أحاط بأن كل متغير لا يكون قديمًا، وذلك أن تغيره، وكونه قديمًا ينفي تلك الحال، وإذا كان هذا على ما قلنا، وجب أن يكون ما عليه الأجسام من التغير منتهيًا إلى هيئات محدثة لم تكن الأجسام قبلها موجودة بل كانت قبلها محدثة كذلك، ويدل ترتيب ذلك على محدث

٣) الأشعرى بؤكد على ضرورة أن بكون المرجعية ٤ معرفة الله يصفائه هو، الكتاب والسنة والاجماع، يقول: "ثم زادهم تعالى في ذلك بيانا بقوله: · إِنَّ فِي خَلْق السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَالْحَتِلَيْفِ الْتِمَلِ وَالنَّهَارِ الآيت الأذلي الألتب، (آل عمران:١٩٠) فدلهم بحركة الأفلاك على المقدار الذي بالخلق الحاجة إليه في مصالحهم التي لا تخفى مواقع انتفاعهم بها، كالليل الذي جعل لسكونهم ولتبريد ما زاد عليهم من حر الشمس في زروعهم وثمارهم، والنهار الذي جعل لانتشارهم وتصرفهم في معايشهم على القدر الذي يحتملونه في ذلك، وجعل لهم من البرد والحر فيهما مقدار ما لهم ولثمارهم ولمواشيهم من الصلاح رفقًا لهم، وجعل لون ما يحيط بهم من السماء ملائمًا لأبصارهم، ودلهم على حدثها يما في حركاتها واختلاف هيئاتها .. ودلهم على حاجتها وحاجة الأرض وما فيها من الحكم على عظمتها وثقل أجرامها، إلى إمساكه تعالى لهما بقوله: ﴿ أَلَهُ يُسْلِفُ ٱلسَّبَرَينِ وَٱلْأَرْضِ أَنَ تَزُولًا ولَيْنِ زَالْتا إِنَّ أَسْتَكْهُمَا مِنْ أُحَدٍ مَنْ عَدِدٍ ، (فاطر: ٤١)، فعرَّفنا أن وقوعهما لا يصح أن يكون من غيره، وأن وقوفهما لا يجوز أن يكون بغير موقف

قادر حكيم".

وان وقوقهما لا يجور أن يدون بغير موقف لهما".. إلى أن قال: "وكذلك أزاح نبينا بالقرآن علل

إلى أن حال، وتداخل الم عبيد بالمرال عن الفصحاء من أهله، وأوضح لجميع من بُعث إليهم من الفرق: فساد ما كانوا عليه بحجج فيه، ولا احتيج إلى زيادة من غيره، فعلم بذلك فيه، ولا احتيج إلى زيادة من غيره، فعلم بذلك محة دعوته إلى التوحيد وإقامة الحجة على ذلك وإيضاحه الطرق إليها، وقد أكد الله دلالة نبوته بما كان من خاص آياته التي نقض بها الشديدة من الطعام اليسير.. ثم دعاهم إلى معرفة الله وإلى طاعته فيما كلف تبليغه إليهم، وعرَّفهم أمر الله بإبلاغه ذلك وما ضمنه له من عصمته حتى بلغ رسالة ربه إليهم، ودلهم على محة ما دعاهم إلى اعتقاده بحجج الله وتبيانه لهم"..

وإلى لقاء،

Upload by: altawhedmag.com

والحمد لله رب العالمين.

ذو الحجة ٢٢٢ هـ - العدد ٢١٢ - السنة المواحدة والخمسون

لا الحرمي

# توقير اللة وتعظيمه

إن الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغضره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، مَنْ يهده الله فلا مضلَّ له، ومنْ يُضللُ فلا هادي له، وأشهد ألاَ الله إلاَ الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ محمدًا عبدُه ورسولُه، صلَّى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلَّم تسليمًا كثيرًا.

(تَايَّبَا الَّذِينَ مَامَنُوا الْقُلُوا اللَّهُ حَقَّ تُقَائِدٍ وَلَا مَنُوْنَ إِلَّا وَالَسُمُ مُسْلِمُونَ ) (آل عمرران: ١٠٢)، (تَاتِي النَّسُ الْقُوْا رَيْمُ الذي خَلْقَلْ بِن نَقْسُ وَجَعَةٍ وَخَلَقَ مَبَا رَوْجَهَا وَتَنْ مِنْهَا رِيَالًا تَعْبَرُ وَلَكُهُ وَالْقُوا اللَّسَاءِ: 1)، (تَاتُبُهُ الذِينَ مَاسُوا الْقُوا اللَّهُ وَقُولُوا قُولا سَيِطَ أَلَهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ هَا وَمَا عَلَيْهِماً) الأُحْزَانِ: ٢٧-٢١). (الأَحْزَانِ: ٢٧-٢١).

أما بعدُ: فإن الله-تعالى- هو العظيم الذي لا أعظمَ منه، القادرُ على كل شيء، المالك لكل شيء، وكل شيء تحت قهره وقدرته، وتعظيمُ الله-عز وجل- من أجل العبادات القلبية، وهو الذي يتعين ترسيخه في القلوب، وتزكيمُ النفوس به، وكلّما كانت المعرفةُ بالله أتم، والعلمُ به أكمل كانت الخشيةُ له أعظم وأكثر، قال تعالى: (لمّا يَعْنَى الخشيةُ له أعظم وأكثر، قال تعالى: (لمّا يَعْنَى عليه وسلم: "إنما أنا أعلمُكم بالله وأخشاكم له"، وقد ذمَّ الله-سبحانه- أولئك الذين لم يُوقرُوه مقيم من الله عزّ من قائل: (وما قدرُوا ألم عنَ موقد ذمَّ الله-سبحانه- أولئك الذين لم يوقرُوه مروم) (الزمر: ٢٧)، فهم جاهلون بربهم العظيم مت القدير، ما عرفوه حقَ معرفته، وما عظموه حق تعظيمه، وما أعطوه ما يستحقه-سبحانه-؛ من تقديس وإجلال وتكريم وتنزيه.

عباد الله: من أخطر ما يفتك بقلب العبد، ويُؤرده المهالك، أن يعتقد الإنسان في ذات الله-تعالى-،

أو صفاته، أو أفعاله خلاف الحقّ، قال تعالى على لسان إبراهيم-عليه السلام- وهو يخاطب قومه الذين اتخذوا الأصنام آلهة: (قَمَا طُنَّكُر مِنَ الْعَلَيْقِ ) (الصَّاهَات: ٨٧)؛ أَيُ، إِنَّ اعتقادُكم فِيْ

فيصل بن جميل غزاوي خطيب المسجد العرام

جانب ربُ العالمين باطل وجهل منكرً. وقد يكون المرءُ ممّن يُسيء الظنَّ بربه وهو لا يشعر، قال ابن القيّم-رجمه الله-: "فأكثرُ الخلق، بل كلّهم إلا مَنْ شاء الله يظنُّون بالله غيرَ الحق ظنَّ السَّوء؛ فإنَّ غالبَ بني آدم يعتقد أنَّه مبخوسُ الحقَّ، ناقصُ الحظَّ، وأنَّه يستحقَ فوقَ ما أعطاه الله، ولسانُ حاله يقول: ظلَمني ربي، ومنعني ما أستحقَ، ونفسُه تشهد عليه بذلك، وهو-بلسانه- يُنكره، ولا يتجاسَر على التصريح به، ولو فتشتَ مَنْ فتَشتَه، لرأيتَ عنده تعتَّبًا على القدر، ومَلامة له، واقتراحًا عليه خلاف ما جري به، وأنَّه ينبغي أن يكون كذا وكذا، فمستقلُ ومستكثرٌ، وفتشُ نفسَكَ، هل أنتَ سالم من ذلك؟!" انتهى كلامه-رحمه الله-.

ومن صُور هذه المسألة-أيها الأخوة- التسخط والاعتراض على الأقدار؛ فهي من أخطر أمراض القلوب، ومن مظاهر ذلك قول بعضهم إذا أصيب بمصيبة: ماذا فعلتُ يا ربي؟ أو أنا لا أستحقُّ ذلك، أو عندما يرى على أحد نعمة فيحسده عليها شيء؟! وكذلك ما يقوله بعضهم إذا أصيب شخص بمصيبة: فلان مسكين لا يستحقَ ما الأقوال المنكرة مما يكثر على الألسنة. وذلك من الاعتراض على قضاء الله وقدره. ومن الجهل بحكمته-سيحانه- فلا يجوز إطلاقها، ولا أن نتكلم بكلمة تُسخط ربنا وتُحبط عملنا، بل

# Upload by: altawhedmag.com

علينا أن ترضى ونسلم لأمر الله وحُكمه وتدبيره، وأن نُحسن الظنَّ به، ونُفوض الأمر إليه.

عباد الله: ومن الأمور التي تدل على عدم تعظيم الله وإجلاله الاعتقاد بأن النفع والضربيد أحد من الخلق، ومن صُور ذلك نسبة الشفاء لغير الله مع أن طلب الشفاء لا يكون إلا من الله وحده: فهو وأمراض الأبدان: فالمؤمن وإن أخذ بأسباب الشفاء فهو يعتقد ألاً شاغ إلاً الله، ولا يكشف الضر ويذهب الباس إلاً هو، قال تعالى: ( وان بنست أله من من من من الأعراب.

وممًا يحسن التنبية عليه هنا أنَّ بعض المرضى تتعلق قلوبهم بالأسباب؛ كالأطباء والمعالجين، والواجب أن يكون تعلق القلب بالذي أنزل الداء، ولا يرفعُه إلا هو، قال تعالى على لسان عيسى-عليه السلام-: (وَأَرْعِتْ الْأَحْمَةُ وَٱلْأَبْرَمَ وَأَمَّى ٱلْمَوْقَ بِإِذِنَهُ أَنَّهُ ) (آل عمرَانَ: ٤٩)؛ أي: ولا أفعل كل ذلك بقدرتي وعلمي، وإنما أفعله-بإذن الله-وبإرادته وأمره، وفي قصة الغلام المؤمن قال: "إني لا أشفى أحدًا، إنما يشفي الله"، فكان يعلق القلوب بالله خالق الأسباب وأثرها، ويُؤكد على أن الذي يشفى حقيقة هو الله-سبحانه-، كما قال عزوجل على لسان إبراهيم-عليه السلام-: ( وَإِذَا مَرضَتُ فَهُوَ فعب) (الشعراء: ٨٠)؛ ولذلك ينبغي أن ندرك هذه الحقيقة، فيعض الناس إذا سمعوا عن أحد من الرُقاة بأن فلانًا قد رُقى عنده فبَرِي، لرُبِّما اعتقدوا فيه، وتهافتوا عليه، يظنون أن الشفاء عنده، وهو مخلوق عاجز ضعيف لا يملك شيئًا، فينبغي لهذا الراقي أن يُعْلِمُهم أنَّ الله-تعالى- هو الشاف، وأنَّ الرقية سبب، وليست بذاتها تشفى.

عباد الله: ومن جهالات بعض الضالين بعلم الله-تعالى-، المحيط بكل شيء ما حكاه الله عن قوم لم يُعظُموه حقَّ عظمته فقال سبحانه: ( أَلَّا أَنَّمْ يَنُوْنَ مُدُوعً المحقق منه ألا حق يتعقون يابعد معلما مدوره إذا قالوا شيئا أو عملوه، إنهم كانوا يثنون صدورهم إذا قالوا شيئا أو عملوه، يظنون أنهم يستخفون من الله بذلك؛ فأعلمهم أنهم حين يتغطون بثيابهم عند منامهم في ظلمة الليل يعلم ما بداخلها، كما يعلم ما بخارجها، وهو عليم بما تُكنَ صدورهم من النيات والضمائر

والسرائر، وعلمه-تعالى- محيط بكل حال من الأحوال-

وما أقبح فعل العبد، وما أشد غفلته عندما لا يستشعر رقابة الله، فيعصيه حال غيبته عن أعين الخلق! فذنوب الخلوات عنوان كبير لضغف تعظيم الله في قلب العبد، وبرهانُ ساطعُ على عدم إجلال الله-سبحانه- كما يليق بجلال وجهه، قال عز وجل مُنكرًا على أولئك الذين يستترون بقبائحهم من الناس: ( يَسْتَحْفُونَ مِن النّاس وَلَا يتغفرن من أله وهو معهم إذ يُنترو ما لا رض من القار وكان أنه ما يتعلون عصا) (النساء: ١٠٨)؛ فلنحذر معاد الله أن نعصي ربنا حال الخلوة؛ فإنه الرقيب، مُطلع علينا ويرانا حيث كنًا ولا يغفل عنًا، ولا يخفى عليه ما نسمعه في خلواتنا من الأمور الحرمة ولا ما ننظر إليه من الضور الفاتنة، ولا ما نراه من الشاهد الفاضحة والمقاطع الآثمة، في الوسائل المختلفة.

أيها الإخوة في الله: ومن المسائل التي ضل فيها قوم التسوية بين الأخيار والضجّار، والأبرار والأشرار، وهم بذلك يُنسبون إلى الله-عز وجل-ما لا يليق بجلاله، ويتنافى مع عظمته وعدله وكماله. قال ابن القيم-رحمه الله-: "وقد أنكر-تعالى- على من نسب إلى حكمته التسوية بين المختلفين؛ كالتسوية بين الأبرار والفجار فقال تعالى: ( أَرْ غَيْدُ ٱلَّذِي مَامَتُوا وَعَسَلُوا ٱلْشَناحَتِ كَالْتُعْسِدِينَ فِ ٱلْأَمِي أَرْ غَمَّلُ ٱلْمُعَمَّ كَالْتُعَانِ) (ص: ٢٨)، وقال تعالى: ( أَرْحَبِتَ الَّذِي اجْتَرْجُوا ٱلسَّيْعَاتِ أَن جُعَلَهُمْ كَالَّذِينَ مَاسَنُوا وَعَبِلُوا ٱلصَّلِيحَتِ سَوَّاتَه عَمْيَاهُمْ وَمُمَاتَبُهُمْ سَلَة مَا مَكْرِك ) (الجائية: ٢١)، وإنما أنكره من جهة قبحه في نفسه، وأنه حكم سيءَ ي-تعالى- ويتنزه عنه: لمنافاته لحكمته وغناه وكماله، ووُقوع أفعاله كلها على السداد والصواب والحكمة، فلا يليق به أن يجعل الدرّ كالفاجر، ولا المحسنَ كالمسىء، ولا المؤمن كالمفسد في الأرض؛ فدل على أن هذا قبيحُ في نفسه-تعالى- الله عن فعله" انتهى كلامه-رحمه الله-..

فإذا كان الله العليم الخبير قد فرق بين هؤلاء وهـ ولاء فكيف يُسـوي الجاهلون بينهم، ساء الحكم حكمهم، قال سبحانه: (أَحَمَلُ التَّبِينَ كَلَّمُرِينَ صَالَمُ كُمَ عَكُونَ) (الْقَلَم: ٣٥-٣٦)، وقال عز وجل: (أُمَنَ كُن كُن كُن كُنَ وَالِعَا لَا يَسْتُونَ)



(السُجْدة: ١٨)، هاذا كان الأمر كذلك فما يُنبّني على هذا التفريق من الأحكام هو من المُحكَمات الثابتة، والأسُس الراسخة، قال سبحانه: (إلَّهُ مَن يُتُرَف إلَّه فَقَد حَرَّ الله عَلَيه الْحَتَة وَمَأْرَدَة التَارُّ وَمَا الظَّلِيحِي مِنْ أُسْكَارٍ) (المَاشَدَة: ٧٢)، وفي الصحيح: أن رسول الله-صلى الله عليه وسلم- بعث مناديًا ينادي في الناس: "إن الجنة لا يدخلها إلا نفس مسلمة". وفي لفظ: "مؤمنة".

أيها المسلمون: عند التأمّل في سر إحسان السلف، وكثرة عبادتهم لريهم، وجهادهم أنفسهم في ذات الله، وتضحيتهم من أجله، وبذلهم للغالي والنفيس في سبيله، نجد أن سبب ذلك هو قوة معرفتهم بالله، وتعظيمهم له حقَّ التعظيم فلو عرفنا الله حقَّ معرفته لتغيرت أحوالنا، ولحسنت فعالنا، لكن لما عَظَم الجهل بالله من قبل كثير منا، قل خوفنا منه، وضَعُف رجاؤنا فيه، وجعلناه أهون الناظرين إليتا: فلا غرابة حينئذ من تعدي حدود الله، والاستهانة بمعاصيه وعقوباته، والجرأة على ارتكاب الكبائر وانتهاك حرماته.

عباد الله: وعندما لا يعرف العبد ربَّه حقًا، ولا يستشعر عظمة الخالق يبعد عن منهجه، ويتقاعس عن عبادته، ويتكاسّل عن طاعته، ويترك أوامره، ويرتكب معاصيه، كل هذا لأن القلوب ما عرفت الله حق معرفته، والا فهل يُعقل أن يجترح المرءُ السيئات، أو يقع في الفواحش والموبقات وهو يعرف ربه معرفة يقينية، ويعلم أنَّ الربِّ-جل جلاله- يراه ويسمعه، ويطلع على جميع أحواله، ويعلم كل أسراره، ولا يغيب عن أمره منه شيءٌ. كيف يمكن أن يعصيه إذا كان يعرفه بهذه المعرفة ؟ ا بل هذا المستخف بالمعاصى جاهل بمقام الله وقدره، وجاهل بنظر الله ومراقبته، قد اغتر بحلم الله وإملائه، ونسى أن إبليس كان في الجنة مع الملائكة المقربين فلمعصية واحدة وقعت منه أصبح شيطانا رجيمًا استحقّ لعنة الأبد، وعذابَ الخلد، كما نسى هذا المستخف بالمعاصى أن آدم-عليه السلام-الذي خلقه الله بيده، ونفخ فيه من روحه وأسجد له ملائكته، بذنب واحد أخرج من الجنة وتعيمها، ولولا أن تاب الله عليه لكان

من الهالكين.

عباد الله، من الواجب علينا أن نحيي عظمة الله في قلوبنا بأن نتعرف عليه حقّ معرفته، وسبيل ذلك أن نتدبر القرآن الكريم، ونكثر من تلاوته، ونتمعن في آياته، ونقف عند معانيه، ونتفاعل معه تفاعلاً حقيقيًا بكل مشاعرنا فتؤثر آياته في نفوسنا، وتعرف من خلال ذلك على رينا، وكذلك نتعرف عليه بالنظر إلى مخلوقاته في هذا الكون؛ (إلى في على التمون والأرم وتفات إلي والتهار لات وتمو عليه-الألب ) (آل عمران: ١٩٠)، كما نتعرف عليه-سبحانه- بالنظر إلى أنفسنا؛ (مَن أَشْهَرُ أَمَرَ سبحانه- بالنظر إلى أنفسنا؛ (مَن أَشْهرُ أَمَرَ

هذا وصلوا وسلموا عباد الله على نبيكم، كما أمركم ريكم-جل وعلا-: ( إِنَّ أَقَدَ وَمَتَعَكَمُ يُعْلُونُ عَلَى النَّوَ يَتَأَبًا ٱلْبِحَ مَامَوًا صَلُوا عَتَهِ وَسَلِمُوا تَسْلِسًا ) (الأَحْرَابِ: ٥٦)، اللهم صلً على محمد وعلى أزواجه وذريته، كما صليتَ على ابراهيم، وباركُ على محمد وعلى أزواجه وذريته، كما باركت على آل إبراهيم، إِنَّكَ حميدُ مجيدٌ.

اللهم أَعَـرُ الإسـلامَ والمسلمينَ، وأَذِلُ الكَفَرَ والكافرينَ، ودمُرُ أعداءَكَ أعداءَ الدين، اللهم واحفظ بلاد الحرمين، من شر الأشرار، وأذية الفجار، وكيد الكائدين، ومكر الماكرين، ومن كل متريص وحاسد وحاقد، وعدو للإسلام والمسلمين.

اللهم واجعلها آمنة مطمئنة، رخاءً وسعةً، وسائرَ بلاد السلمين، اللهم أبرم لأمة الإسلام أمرًا رشدا، يعز فيه أهل طاعتك، ويهدى فيه أهل معصيتك، ويأمر فيه بالمعروف، وينهى فيه عن المتكر، يا سميع الدعاء.

اللهم ادفع عَنًا الغلاء والوباء والأدواء، والربا والزنا والزلازل، والمحن وسوء الفتن، ما ظهر منها وما بطن، عن بلدنا هذا خاصةَ، وعن سائر بلاد المسلمين.

اللهم كنُ لأخواننا المستضعَفين والمجاهدينَ في سبيلك، والمرابطينَ على الثغور، وحماة الحدود، اللهم كُنْ لهم معينًا ونصيرًا، ومؤيدًا وظهيرًا، اللهم آمنًا في الأوطان والذور، وأصلح الأئمة وولاة الأمور، واجعل ولايتنا فيمنَ خاهك واتقاك واتبع رضاك، يا ربَّ العالمينَ.

# Upload by: altawhedmag.com

# مف لان چ مطنی القراوات

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، فمع بعض معاني القراءات الواردة في يعض سور كتاب الله الكريم، هنقول وبالله تعالى التوفيق، من سورة المائدة،

# قوله تعالى: ( وَلا يَعْرِ مُتَكْمَ مُتَتَالُ قَوْمٍ أَنْ صَدُّرَكُمْ عَنِ الْمُتَجِدِ لَغَرَامِ أَن عَبَدُوا ) المائدة: ٢.

القراءات، (شئآن) قرأ ابن عامر، وشعبة، وأبو جعفر، بإسكان النون على أنه اسم والباقون بفتحها على أنه مصدر (أن صدوكم)؛ قرأ ابن كثير، وأبو عمرو، بكسر الهمزة والباقون بفتحها. المعنى: على قراءة (أن صدوكم)؛ لاَ يَحَمَّلْنَكُمُ يُغْضُ قَوْم قَدْ كَانُوا صَدُوكُمُ عَن الُوُصُولِ إلَى الْسُجد الُحَرَام، وَذَلكَ عَامَ الْحُدَيْبِيَة، عَلَى أَنْ وَعُدُوانا، بَلِ احْكُمُوا بِمَا أَمَرَكُمُ اللَّه بِهِ مِنَ الْعَدْلِ يَحْكُلُ أَحَدٍ.

ومن قرأ (إن) جعلها حرف شرط للجزاء على أنه أمر منتظر أي، إن وقع صد فيما يستقبل (تفسير ابن كثير- سورة المائدة:٢، الحجة في القراءات السبع لابن خالويه ص٦٧).

قوله تعالى: (وَأَسْحُوا رُرُوسِكُمْ وَأَرْحَلَكُمْ إِلَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُ

القراءات: (وأرجلكم) قرأ نافع وابن عامر وحفص والكسائي ويعقوب: بنصب اللام، والباقون: بكسرها

المعنى: على قراءة النصب أنه عطفه على الوجوه والأيدي وكلها تشترك في حكم الغسل، وقراءة الجر أنه حمله على العطف على الرؤوس، والأكثر في كلام العرب أن يحمل العطف على الأقرب من

# المعموم المحمد المامة صاير الم

حروف العطف، والمسح في لغة العرب يستعمل في الغسل، أو يحمل مسح الأرجل على بعض الأحوال وهو لبس الخف، وقيل: للتنبيه على عدم الإسراف في الماء لأن الأرجل مظنة لصب الماء كثيرًا فعطفت على المسوح، والمراد غسلها، وقد قامت الدلالة من السنة والإجماع على غسل الأرجل في الوضوء (الكشف لمكي بن أبي طالب الأرجل، لطائف الإشارات للقسطلاني (١١٠/٤). قوله تعالى: (وحمايا فاويقيم قيمية) (المائدة: ١٩).

القراءات، قرأ حمزة والكسائي، بحذف الألف وتشديد الياء (قُسِيَّة)، والباقون: بإثبات الألف وتخفيف الياء.

المعنى: (قاسية) اسم فاعل ومعناها: غليظة بائنة عن الإيمان، نزعت منها الرحمة والرأفة، و(قَسيَّة) على وزن (فعيلة) أبلغ في الذم لمن حرف كلام الله، ومال عن الحق، وقيل معناها ليست بخالصة الإيمان كما يقال للدراهم التي خالطها غش من نحاس وغيره (قسية) والقراءتان متقاربتان (حجة القراءات لابن زنجلة ص٨٢). قوله تعالى: ( وَلَيَحَوُّ أَمَلَ ٱلْإِعْبِلِ بِمَا أَرَلَ أَمَّ فِيهِ) (المائدة: ٤٧).

القراءات: (وليحكم) قرأ حمزة بكسر اللام ونصب الميم، والباقون بإسكان اللام والميم.

المعنى: (وَلِيَحْكَمُ) نَصِبَ الفعل بلام "كي" على معنى: آتينا عيسى الإنجيل لكى يحكم أهل الإنجيل بما أنزل الله فيه، وقراءة (وَلْيَحْكُمُ)

جزم الفعل فيها بلام الأمر والمعنى: أمر الله أهل الإنجيل بالحكم بما أنزل في الإنجيل (الكشف ٤٤٩/١).

قوله تعالى: ( أَحَكَّمُ لَلْهِنَةَ عَنْ ) (المَائدة: ٥٠). القراءات: قرأ ابن عامر بتاء الخطاب (تبغون). أي قل لهم: أفحكم الجاهلية تبغون، وقرأ الباقون: بياء الغيب لتعلقه بما قبله وهو قوله تعالى (وإن كثيرا من الناس لفاسقون) (الكشف ٤٥٠/١).

قوله تعالى: (مَتَّى أَنَّةَ أَرَ بَأَنَ بِالْعَتَى أَوَ أَثَرَ مِنَ مِدِهِ فَتَسْهُوا عَلَى مَا لَتُزُوا فِي الْفُهِمَ تَعْمِينَ ﴾ وَتَعْوَلُ الْفُي التَّوَّا ) المائدة، ٥٢- ٥٣.

#### لقراءاته

١- (ويقول) قرأ الكوفيون: بإثبات الواو قبل الياء مع رفع اللام (ويقول) فهي عطف جملة على جملة.

٢- وقرأ أبو عمرو ويعقوب: بإثبات الواو ونصب اللام (ويقول) على تقدير تقدم "أن" فيصير التقدير: عسى الله أن يأتي بالفتح وعسى أن يقول الذين آمنوا.

٣- وقرأ نافع وأبو جعفر وابن كثير وابن عامر: بحذف الواو ورفع اللام (يقولُ)، واستغنى عن حرف العطف؛ لأن في الجملة الثانية ضمير يعود على الأولى (الكشف ١ / ٤٥٠).

قوله تعالى: (فَرَ عَلْ أَتَتَكُمْ مِنْرَ مَن ذَلِكَ مُنْوَةً حِدْ أَنْ مَن لَمْنَهُ اللهُ وَعَضِبَ عَتِهِ وَجَعَلْ مِنْهُمُ العَرْدَةَ وَالْقَنَازِرُ وَعَدَ الطُّحُونُ ) (الماندة: ٦٠).

القراءات: قرأ الجماعة (وعبد الطاغوت) بفتح الباء ونصب "الطاغوت" والمعنى جعل منهم من عبد الطاغوت، وقرأ حمزة بضم الباء وجر الطاغوت (وعبد الطاغوت) أي جعل منهم من يبالغ في عبادة الطاغوت، والباء تضمها العرب للمبالغة في المدح أو الذم (الكشف ٤٥٣/١). قوله تعالى: (فَاتُها الرَّمُولُ فَقَ مَا أَرْلَ إِلَيْكَ مِن رُفَقً

وَإِن أَرْ تَنْعَلْ فَا بَمَّتَ رِمَالَتُهُ ) (المائدة: ٢٧).

القراءات: (رسالته) قرأ نافع وأبو جعفر وابن عامر وشعبة ويعقوب: بإثبات الألف بعد اللام مع كسر التاء على الجمع، والباقون: بالإفراد. المعنى: على قراءة الجمع (رسالاته): لأنه عليه الصلاة والسلام أتى بأنواع شتى من الرسالة كأصول التوحيد والأحكام على اختلاف أنواعها،

وقراءة الإفراد على أن اسم الجنس المضاف يعم جميع أنواع الرسالة (لطائف الإشارات ١٢٩/٤). قوله تعالى: (وَلَكَنَ يُوَاعِدُ حَمْ بِهَا عَدْمُ الْإِبْتَنَ) المائدة: ٨٩.

#### القراءات

١- قرأ ابن ذكوان: (عَاقدتم) على معنى المفاعلة، أي بما عاقدتم عليه الأيمان، وعاقدتكم الأيمان عليه، أو تكون اليمين من كل واحد من الحالفين المتعاهدين.

٢- وقرأ شعبة وحمزة والكسائي وخلف: بحذف الألف وتخفيف القاف (عَقَدتم) على أن العاقد واحد وتجب المؤاخذة باليمين الواحدة.

٣- وقرأ الباقون، بحذف الألف وتشديد القاف (عَقَدتم) على التكثير؛ لأن المخاطب به جماعة أو أنه يدل على توكيد اليمين نحو، والله الذى لا إله إلا هو، أو على تأكيد العزم بالالتزام (لطائف الإشارات ١٣٢/٤).

قوله تعالى: (مَثَالَ الْمَنِيَ هُوَا مِنْمَ إِذَ حَمَّا إِلَا مِحْ

القراءات: قرأ حمزة والكسائي وخلف: (ساحر) إشارة منهم إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وقرأ الباقون (سحر) إشارة إلى ما جاء به من الوحي (الكشف ٤٩٩/١).

قوله تعالى: ( إِذَ فَالَ ٱلْحَوَّارِيُّوْتَ بَعِمِنَ أَيَّ مَرْيَعَ هَنْ بِسَطِعُ رَبُّكَ أَنْ يُنَزِّلْ عَتِّا مَآيَداً مِنَ السَمَانِ ) المائدة: ١١٢.

المقراءات: (هل يستطيع ربك) قرأ الكسائي: بتاء الخطاب (تستطيع) وإدغام لام "هل" فيها ونصب باء "ربك" وقرأ الباقون: بياء الغيب ورفع الباء.

المعنى؛ على قراءة الكسائي خاطب الحواريون عيسى هل تستطيع سؤال ربك في إنزال مائدة علينا، وفيه معنى التعظيم للرب جل ذكره. وقراءة الجماعة على معنى: هل يفعل ربك ذلك؛ لأنهم لم يشكوا في استطاعة الله ذلك؛ لأنهم كانوا مؤمنين وكانوا عالمين باستطاعة الله ذلك علم دلالة وخبر ونظر، فأرادوا معاينة ذلك كما قال إبراهيم (بلى ولكن ليطمئن قلبي) ولذلك قالوا (وتطمئن قلوبنا) (الكشف ا/11).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمن.

من روائخ المقالات

1221

9

-12016711

- Imile

あ

570

66



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد، ضان الله خلق الخلق ليعبدوه وبالألوهية يضردوه؛ قال تعالى، ﴿ وَمَا خَلَقْتُ أَلِّمَنَّ وَٱلإِسْ إِلَّا لِتُعْبَدُونِ ا (الدارسات،٥٦)، ولقد بعث الله النبيين ميشرين ومنذرين، وداعين إلى عبادة الله وحده لا شريك له، قال سنجانه ، رَلْقَدْ بَنْبَا بي كل أنغو زيئولا أب اغتمارا ألله والبتسينوا ٱللَّنِيْرَتَ ، (التحل ٣٦٠) ولأجل هذا كانت العبادات المشروعة علامة على هذا التوحيد وتأكيدا له: فالصلوات لإقامة ذكر الله، قال قعالي دوافيد الشَلَوة لد تخرى . (طهره ١)، والله منصب وجهة لوجة عبده لم صلاتة ما لم يلتقت والصوم عبودية خالصة لله تعالى كما جاء في الحديث التفق عليه أكل عمل ابن آدم له إلا الصوم فإنه في وأنا أجرى به، والمال مال الله يستخلف هيه عداده، والزكاة حق الله في هذا المال قال تعالى: (رَأَيْنُرُا مِنَّا مُنْلَكُم مُنْتُمُلَدِينَ بِهِ ، (الحديد،٧)، وقال تعالى وَالْبِيرَ وَ أَمْوَلَنْهُ خُوْ تَعَدَّرُ ۞ لِتَأْلِدُ وَالْمَعْرُونِ ﴾ (Ital(7:14,75).

والحج لزيارة بيت الله الحرام، وإدامة ذكر الله وإعلان الطاعة والانقياد له سبحائه وتعظيم شعائره وشرائعه وتتجلى معالم التوحيد في الحج في كل شعيرة من شعائره. وموقف من مواقفه وعمل من أعماله وذكر من أذكاره.

د . جمال المراكبي

# أولا: بناء البيت العتيق:

أمرالله خليله إبراهيم عليه السلام أن يبنى البيت الحرام ليكون مثابة للناس وأمنا، وليكون قبلة للمؤمنين الموحدين ومنارة لنداء التوحيد فكان إبراهيم يبنى ويرفع القواعد من البيت ومعه ولده إسماعيل وهما يدعوان الله تعالى «رَبَّا لَقُبُلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ ٱلتَّمِيعُ ٱلْمَلِيمُ ، (البقرة:١٢٧)، وهذا الدعاء منهما عليهما السلام وهما يبنيان البيت من أدل الد لائل على توحيدهما، ورجائهما في الله تعالى، وخوفهما ألا يقبل عملهما، وكان بعض السلف يبكى إذا قرأ هذه الآية ، وَإِذْ رَفَعُ إِرْهِعُمُ ٱلْقُوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْبَ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا لَقُبُلُ مِنَّا ، (البقرة:١٢٧). ثم يقول دا خليل الرحمن، ترفع قوائم بيت الرحمن وأنت مشفق أن لا يتقبل منك، وأراد الله تعالى أن يكون هذا البيت الذي بناه إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام موضعا للمناسك، ومكانا للطواف، وأمر سبحانه بتطهيره من كل ما يعارض التوحيد ثم قام ولدهما محمد عليه الصلاة والسلام الخليل الثاني بتطهير البيت من الأصنام والأوثان يوم فتح مكة وهو يتلو قول الله تعالى ، وَقُلْ جَاءَ ٱلْحَقِّ وَرَهِنَ الْنَظِلُ إِنَّ الْنَظِلُ كَانَ رَهُومًا ، (الإسراء:٨١)، ثم بين النبي صلى الله عليه وسلم للناس مناسكهم ومشاعرهم ليبقى البيت منارة للتوحيد إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، وجعل يقول للناس؛ حذوا عنى مناسككم .. ويقول: «قفوا على مشاعر أبيكم إبراهيم .. قال الله تعالى دواذ عل ٱلَبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنَا وَأَغْنِدُوا مِن مَّقَامِ إِبْرَهِيتَم مُصَلَّى وُعَهِدْنَا إِنَّ إِبْرِهِمُ وَإِسْمَعِيلَ أَنْ طَهْرًا بَيْنَ لِظَامِعِينَ وَالْعَنْكِفِينَ وَٱلْرَحْمِ الشَّجُودِ ٢ وَإِذْ قَالَ إِيْرِهِمْ رَبِّ اجْعَلْ هَذَا بَلَدًا مَامِنًا وَارْزُقَ أَهْلُهُ. مِنَ الْتُعَرَّبُ مَنْ مَامَنَ مِنْهُم بِاللَّهِ وَالْبُوْمِ الْأَخِرْ قَالَ وَمَن لَدُ الْمُنْعَةُ اللَّذِيلَةُ أَسْطَرُهُ إِلَى عَدَّابِ النَّارِ وَبِقْسَ الْمَعِ (1) وَإِذْ رَفَعُ إِرْهِتُمُ الْقُوَاعِدِ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا تَقْتُلُ مَناً إِنَّكَ أَنتَ ٱلشَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ 💮 رَبَّنَا وَٱجْعَلْنَا مُسْلِمَتْنِ لَكَ وَمِن دُرْتَيْنَا أَمَّة مُسْلِمَة لَكَ وَأَرْبَا مُنَاسِكًا وَتُسْطَيْنَا إِنَّكَ أَتَ التُوَاتُ الرَّحِيمُ 💮 رَبُّنَا وَابْعَتْ فِيهِمْ رَسُولًا مَنْهُمْ يَتُلُوا عَلَيْهِمْ ماينيك ويعلمهم الكملب والجكمة وتركيهم إلك أنت العربر لَفَكِدُ (البقرة:١٢٩ - ١٢٩). وقال تعالى: أوَا يَوْأَمَا لِإِبْرَهِمِهُ مَكَانَ ٱلْبَيْنِ أَن لَا تَشْرِلْفٍ فِي حَيْنَا وَطَهِّرْ بَيْتِي لِلطَّآبِغِينَ وَٱلْعَابِيينَ وَٱلْرُحْعِ ٱلشَّجُودِ أَذِن في ٱلنَّابِي بَالْحَجْ بَانُولُهُ بِحَالًا وَعَلْ كُلْ مُسَامِرِ يَأْنِينَ مِنْ كُلْ فَجْ غَمِينِ ۞ لِيَشْهَدُوا مَنْكِعَمَ لَهُمْ ولأكروا أشم أغرق أبتابر متكومنت غل ما وذقهم م

بَهْبِمَةِ الأَعْثِرِ فَكُوا بِنَهَا وَاطْفِمُوا ٱلْبَابِسَ الْفَقِيرِ ()

تُمَرَّ لَبْعَمُوا عَدَمَهُمْ وَلَـبُوهُوا عَدُورَهُمْ وَلَـبَطَّوَقُوا بَالَّتِنِ الْعَرِينِ () ذَلِكَ وَمَن يُعَلَّمُ حُرُّتِ اللَّهِ فَهُوحَدٌ لَهُ عِندَ رَبِيهِ وَأَحِلْتَ لَكُمُ الْأَسْمُ الا مَا يُتَلَى عَلَيْكُمْ فَلَحَتَكِنُوا التِّحْرَ مِن الأَوْتَنِينَ وَتَحْتَكِنُوا قَوْلَتَ الزُّورِ () حُقاة عُو هُرُ مُتَرِكِينَ هُو وَمَن يُعْلِهُ مَكَانًا عَرَ مِن التَعَاد فَتَعْطَلُهُ الطَّرُ أَوْ نَهُوى بِهِ آلَيْحُ فِي مَكَانِ سَحِق القُوبِ (الحجر2-21).

ثانياء التلبية شعار المؤمنين الوحدين،

التلبية شعار الحجيج منذ نادى إبراهيم في الناس بالحج ممتثلاً قول الله تعالى: ﴿ وَأَلَيْنَ فِي ٱلتَّاسِ مِلْكَمَ بَأَتُولُهُ رِحَالًا وَعَلَ صُلِمَ مَنَامِرٍ يَأْبِعُ مِنْكُلُ فَجَ عَيِينِ ، (الحج: ٢٧).

لقد كان العرب في الجاهلية يحجون ويلبون. ولكنهم يلبسون حجهم وتلبيتهم بما كانوا عليه من الشرك بالله فيقولون البيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك، إلا شريكا هو لك تملكه وما ملك،.

وجاء النبي الخاتم ليعلن التوحيد ويهدم أركان الشرك، لبى بالتوحيد (لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك وكان بعض الناس يزيد على تلبية رسول الله فلم ينكر عليهم ماداموا على التوحيد، ولكنه التزم هذه التلبية لا يزيد عليها، ففيها توحيد الله عز وجل، ونفي الشريك عنه، وإثبات الحمد والنعمة والملك لله وحده لا شريك له.

وقد صح عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه كان يلبي بتلبية رسول الله ويزيد مع هذا «لبيك وسعديك» والخير بيديك، والرغباء إليك والعمل». رواه مسلم. «لبيك مرغوبًا ومرهوبًا إليك، ذا النعماء والفضل الحسن» رواه ابن أبي شيبة، كما ذكره ابن حجر فتح الباري.

ويروى عن أنس «لبيك حجًا حقًا تعبدًا ورقًا».

وتبدأ التلبية عند الإهلال، وتستمر حتى يرى المعتمر الكعبة فيقطع التلبية ويبدأ الطواف، وتستمر مع الحاج حتى يرمي جمرة المعقبة يوم النحر.

ويستحب رفع الصوت بالتلبية، فأفضل الحج العج والثج، والعج رفع الصوت بالتلبية، والثج إراقة الدماء يوم النحر أي ذبح الهدي والأضحية.

وفي الحديث يقول النبي صلى الله عليه وسلم: أتاني جبريل فقال يا محمد، مُر أصحابك أن يرفعوا أصواتهم بالتلبية فإنها من شعائر الحج، رواه الحاكم وصححه ووافقه الذهبي.

وتكرار التلبية، وتكرار لفظ لبيك يفيد استمرار الأجابة أي إجابة بعد إجابة وقيل التلبية من اللزوم والإقامة، والمعنى أقمت ببابك إقامة بعد أخرى وأجبت نداءك مرة بعد أخرى، ولازمت الإقامة على طاعتك.

ولقد كان الصحابة يلبون إذا دعاهم رسول الله فيقول الواحد منهم: لبيك رسول الله وسعديك، فالتلبية لرسول الله متابعة هديه وسنته، والتلبية لله توحيد وطاعة، والمؤمن لا ينفك عن التلبية والاستجابة حتى يلقى الله عز وجل، ومن أحب لقاء الله أحب الله لقاءه، وبشرته الملائكة برضوان الله فاستبشر، ومن كره لقاء الله كره الله لقاءه.

وجزاء المستجيبين لله ولرسوله الجنة قال تعالى وللذين أستجابوا لرتيم المنتى والذير تم يستجيبوا له تو أك لهم تاق الأرض جيما ومنا معم لافت واليه أولتيك لم شوة المساب وماونهم جهم وش الهاد ، (الرعد ١٨٠). لاللا تعظيم البيت من تعظيم

رب البيت سبحانه وتعالى:

قال تعالى: ( قَلِكَ وَمَن يُعَظِّم سَعَيْر أَهُو فَإِنَّهَا مِن تَقُوف الْتَأْوِبِ (الحج: ٣٢)، وقال تعالى: ( إِنَّ أُولَ بَيْتِ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِتَكَمَّ مُبَارَكًا وَهُدًى لِتُتَلَمِنَ ، (آل عمران: ٩٦).

وتعظيم البيت العتيق يكون بالتوجه إليه في الصلاة كما قال تعالى: ، فَلَوَلْتَنْكَ فِنْهُ مُنْضَهاً قُولُ وَجَهكَ مَعْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَاءِ وَجَهْ مَا كُنْرُ قُولُوا وَجُوعَكُمْ مَعْرَهُ (البقرة: ١٤٤))، ما كُنْر قُولُوا وَجُوعَكُمْ مَعْرَهُ (البقرة: ١٤٤))، ويكون كذلك بالطواف به، واستلام الركنين اليمانيين، وتقبيل الحجر الأسود، اقتداءً

برسول الله صلى الله عليه وسلم. لقد أمر الله بالطواف ببيته فقال تعالى 67

ذو الرحجة ٢٤٤٢ هـ - العدد ٢١٢ - السنة الواحدة والخمسون

وَلَيْطُوَّهُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ مما يدل على أن الطواف خاص بهذا البيت فلا يجوز الطواف ببيت غيره على وجه الأرض، لا بالأضرحة ولا بالأشجار ولا بالأحجار ومن هنا يعلم الحاج أن كل طواف بغير البيت العتيق فهو باطل، وليس عبادة لله عز وجل، وإنما هو عبادة لمن شرعه وأمر به من شياطين الإنس والجن.

ومن مظاهر توحيد الله في الطواف بالبيت العتيق أن الطائف حين يستلم الركن اليماني والحجر الأسود يعتقد أنه يستلمهما لأنهما من شعائر الله فهو يستلمهما طاعة لله واقتداءً برسوله، ولهذا قال أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه حينما استلم الحجر وقبله: والله إني لأعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع، ولولا أني رأيت رسول الله يقبلك ما قبلتك.

ومن مظاهر التوحيد أن الطائف بالبيت المعتيق يصلي خلف مقام إبراهيم ركعتين خفيفتين يقرأ فيهما بفاتحة الكتاب وسورتي الإخلاص، فيقرأ في الأولى سورة البراءة من الشرك ، فَلْ يَتَأَيَّبا الصحررت (الكافية سورة تَبْرُدُ، (الكافرون،٢)، ويقرأ في الثانية سورة الإخلاص التي هي صفة الرحمن والتي تعدل ثلث القرآن.

# رابعا السعي بين جبلي الصقا والمروة والدعاء والتهليل قيه:

لقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصعد جبلي الصفا والمروة ويسعى بينهما ممتثلاً أمر الله تعالى إن الصفا والمروة من شعائر الله همن حج البيت أو اعتمر فلا جُناح عليه أن يطوف بهما ، البقرة ، فيبدأ بجبل الصفا قائلاً ، أبدأ مستقبلاً الله به ، ثم يصعد الجبل ويرفع يديه إله إلا الله به ، ثم يصعد الجبل ويرفع يديه إله إلا الله والله أكبر ، لا إله إلا الله وحده لا شريك له. له الملك وله الحمد يحيي ويميت أنجز وعده ونصر عبده وهزم الأحزاب وحده ثم يدعو بما تيسر رافعا يديه، ويكرر هذا الذكر والدعاء ثلاث مرات. (رواه مسلم).

سار النبي صلى الله عليه وسلم بأصحابه إلي 68 مار النبي منهم المُكبَر.

وهو يسمع ذلك ولا يُنكر على هؤلاء ولا على ه ولاء، فوجد القبة قد ضربت له بنمرة بأمره، فنزل بها، حتى إذا زالت الشمس، أمر بناقته القصواء فرحلت، ثم سار حتى أتى بطن الوادي من أرض عُرَنة فخطب النَّاسَ وهو على راحلته خطبة عظيمة قرر فيها قواعد الإسلام، وهدم فيها قواعد الشرك والجاهلية، وقـرر فيها تحـريم المحـرمـات الـتـى اتفقت الملل على تحريمها، وهي الدماءُ، والأمـوال، والأعراض، ووضع فيها أمورَ الجاهلية تحتّ قدميه، ووضع فيها ربا الجاهلية كله وأبطله، وأوصاهم بالنساء خيراً، وذكر الحقَّ الذي لهن والذي عليهن، وأن الواجب لهن الرزق والكسوة بالمعروف، ولم يُقدر ذلك بتقدير، وأوصى الأمَّة فيها بالاعتصام بكتاب الله، وأخبر أنهم لن يضلوا ما داموا معتصمين به، ثم أخبرهم أنهم مستولون عنه، واستنطقهم بماذا يقولون، ودماذا يشهدون، فقالوا بشهد أنك قد بلغت وأديت ونصحت، فرفع أصبعه إلى السماء، واستشهد الله عليهم ثلاث مرات، وأمرهم أن بُبلغ شاهدهم غائبهم، ثم صلى الظهر والعصر جمعًا وقصرًا، فلما فرغ من صلاته، ركب حتى أتى الموقف، فوقف، واستقبل القبِّلة، فأخذ في الدعاء والتضرع والابتهال إلى غروب الشمس. وأمر التاس أن يرفعُوا عن بطن عُرَنة، وأخبر أن عرفة لا تختص بموقفه ذلك، بل قال: ، وقفت هاهنا وعرفة كلها مؤقف.

وكان في ذعائه رافعاً يديه إلى صدره كاستطعام المسكين، وأخبرهم أنَّ خَيْرَ الدُّعَاء دُعَاءُ يَوْم عَرَهَةَ.

وذكر الإمام أحمد من حديث عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده قال كان أكثر دُعاء النّبيُ صلى الله عليه وسلّم يوم عرفة ، لا إله إلا الله وحدة لا شريك له، له الملك وله الحمد، بيده الخير وهُو على كُل شيء قدير .

وذكر البيهقي من حديث على رضي الله عنه، أنه صلى الله عليه وسَلَم قال: (أكثر دُعاني ودُعاء الأُنبياء منْ قَبْلي بِعَرَفَةَ لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له المُلْكُ وله الحَمدُ وهُوَ على كُل شيء قدير ، زاد المعاد .

سادسا، ألعج يذكر بعواطن ومشاهد الأخرة، ويتجلى هذا حينما يترك الحاج وطنه وبلده

# Upload by: altawhedmag.com



ذو الحجة ٢٢٢٢ هـ - العدد ٢١٢ - السنة الواحدة والخمسون

وأهله وولده قادماً على الله عز وجل. فيتجرد من ثيابه ويلبس إزاراً ورداءَ أبيضين نظيفين كأنهما أكفان الموتى، ويقف مع الحجيج على صعيد عرفات فيتذكر الموقف العظيم يوم يقوم الناس لرب العالمين.

قال بعض العلماء: من أعظم معاني التوحيد ع الرحج أن الرحج يذكر الإنسان بالآخرة، فإن الإنسان من أول لحظة في الرحج إذا خرج من بيته يتوجه إلى الميقات، فيأتيه أمر الله عز وجل في الميقات أن يتجرد من ثيابه، وأن يتزع عنه المخيط فإذا تجرد من ثيابه، وأن يتزع جرده أهله من ثيابه حين يموت ليغسلوه، مو اليوم يجرد نفسه؛ ولكنه غداً يُجَرَّدُ ثم إذا لبس ثياب الإحرام فإنه يتذكر لبس ما لأكفان، وعندما يلبس ثياب الإحرام فإنه يمنع من الطيب، ومن قص الشعر، ومن الترفه، في شيء من ملاذ الدنيا ومتعها وما فيها من الشهوات والمهيات، كذلك هو في حجه يُمنع من هذه الأمور لكى يتذكر الآخرة.

ثم إذا صار إلى صعيد عرفات تذكر وقوف الناس بين يدي الله عز وجل حفاة عراة غرلاً، فيتذكر مثل هذه المواقف؛ ولذلك يقولون الحج يعين على تذكر الآخرة. قال أبو العتاهية:

لعمرك، ما الدنيا بداريقاء: كفاك بدار المؤت دار فناء فلا تعشق الدنيا، أخلي فإنما يرى عاشق الدنيا بجهد بلاء حلاوتها ممزوجة بمرارة وراحتُها ممزوجة بعناء وراحتُها ممزوجة بعناء لقل امرؤ تلقاد لله شاكراً وقل امرؤ يرضى له بقضاء ولله نغماء غلينا عظيمة

ولله إحسانٌ وفضلُ عطاء أَزُورُ قَبِورَ المُتَرِفِينَ فَلا أَرَى بِهَاءَ، وكانوا، قَبِلُ، أهل بِهَاء

سابعاً: ذكر الله لا الحج:

فالحاج يأتي ربه ذاكرًا ملبيًا مستجيبًا، قد تجرد من دنياه، وترث بلده وأرضه وأهله

وثياب زينته، وأقبل على الله أشعث أغبر محرمًا، يلبى ويكبر، ويدعو ويستغفر، ويقف عند المشاعر وقد تملكته مشاعر الحب والرغبة والرهبة والخوف والرجاء، ولا يفتر قلبه ولا لسانه عن ذكر ربه وخالقه ومولاه. وقد أمر الله عز وجل الحاج بذكره، وكرر الأمر في مواضع من كتابه العزيز، حتى لا تكاد تجد آية في كتاب الله عز وجل تخاطب الحاج إلا وتجد فيها الأمر بذكر الله عزوجل. قال تعالى: ( لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُتَاحُ أَن تبتغوا فشلا بن أيتكثم كإذا أنست ترز عَرَقَنتِ فَادْكُرُوا أَلَهُ عِنْدَ ٱلْمَشْعَرِ ٱلْحَرَامِ وَادْكُرُوهُ كُمَّا جَدَنَكُمْ وَإِنَّ كُنَّا جَدَنَكُمْ وَإِنَّ كُنْتُو مَّنْ قُنْلُهِ -لَمِنَ الضَّالِينَ 🕑 لَمَرَ الْمِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفْكَاضَ الكاش واستغيروا التذارك الله عَقُورُ رَّحِيدٌ (٢) قبادا فضنيته تشبككم فأذكروا الله كذكر المكاركة أو أشكة وكر فين الكاس من يَتُولُ رَبِّنا مَالِنا فِ الدَّيْكَ وَمَا لَدُ فِ ٱلْآحِرَةِ مِنْ خَلَق 💮 وَمِنْهُم مَّن يَقُولُ زَبُّنَا مَائِنًا فِ ٱلدُّنْيَا مَكْنَةً وَفِي ٱلْأَحِرَةِ حَكْنَةً وَقِنَا عَذَاتَ ٱلنَّارِ 🕑 والمُبْكَ لَهُمُ أَصِيتُ فِمَا كَمَبُوا وَاللَّهُ سَرِيعُ لَلْحُمَابُ ٢ وَادْكُرُوا الله فِن آيْتَامِ مُعَـدُودُتْ فَمَن تُعَجَّلُ فِي يَوْمَعِي فَكُمْ إِنَّمْ عَلَيْهِ وَمَن تَأْخُرُ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهُ لِعَن الْقُنْ وَانْـقُوا اللَّهُ وَاعْـلُمُوا الْكُمْ إِلَيْهِ تُحْشُرُونَ ،

(البقرة:١٩٨-٢٠٣).

وقـد ختمت هـذه الآيـات بذكر الله تعالى تنويهًا بختام الحج بالذكر، فكما يبدأ الحج بالذكر ينتهي بالذكر.

فانظر رحمك الله إلى هذه العبادة الجليلة وما فيها من المشاعر التي تجيش لها المشاعر فتنبض القلوب المؤمنة بذكر الله عز وجل وإعلان الاستجابة لندائه سبحانه والتوجه إليه وحده لا شريك له.

نسأل الله العظيم رب العرش الكريم أن يرزقنا الإخلاص في القول والعمل والسر والعلن وأن يمالا قلوبنا بطاعته ومحبته وتعظيمه وخشيته، وأن يرزقنا حج بيته، وأن يقبل عباده الذاكرين الملبين، وأن يردهم إلى أهليهم سالمين غانمين بحج مبرور وذنب مغفور وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

وصل اللهم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

ذو المحجة ٢٤٤٢ هـ - العدد ٢١٢ - السنة الواحدة والخمسون

69

# إيجابيات وسلبيات

الشبكة العنكبوتية

معدال د. عبد القادر فاروق محمد

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، ويعد،

وفيه مطلبان، الشبكة العنكبوتية تُقَدَّم الكثير من الخِدمات منها، توفير المعلومات الإلكترونية، وتيسير المُراسَلة (البريد الإلكتروني)، وتوفير منتديات الحوار والمؤتمرات الفيديوية، وتيسير التجارة الإلكترونية والتسوق عن بُعد، والعمليات المصرفية، والإعلانات، وتوفير خدمة الاتصال من بُعد، والتعليم عن بُعد، والعمل عن بُعد وتوفير الموارد البشرية للوظائف المختلفة. (الجرائم الناشئة عن الاستخدام غير المشروع لشبكة الإنترنت دراسة مقارنة، تأليف، د/محمد عبيد الكعبي ص٢٦، الناشر؛ دار النهضة العربية، ط٢، ٢٠٠٩م).

70

الحلقة

1

# الطلب الأول: إيجابيات الشبكة المنكبوتية: من هذه الأيجابيات: أ- الأيجابيات الدعوية والإهتانية.

يجب أن يكون المسلم حريضا على الاستفادة من الإنترنت، وشبكات التواصل في الدعوة إلى الله تعالى، وهو مجال رحب، ويُعد أشعرف ما تستخدم له هذه الشنكة الدولية، وتلك وظيفة الأنبياء والمرسلين عليهم المسلاة والسسلام، وقد قال الله تعالى مبينا قدر وشرف هذه الوظيفة: وقِنْ أَحْسَنُ فَوْلا يَبْعَن دَعَا إِلَى ألمووتقيل صكيلها وقال إتي مِنْ الشيليين .. (فصلت: ٣٣). وعن أبى هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم. قال: رمن دعا إلى هدى. كان

لَهُ مَنَ الأَجْرِ مِثْلُ أَجُورِ مَنْ تَبَعَهُ، لا يَنْقَصُ ذَلِكَ مَنْ أَجُورِهِمْ شَيْنًا، وَمَنْ دَعَا إِلَى ضَلالَة، كَانَ عَلَيْه مِنَ الإَثْم مثلَ آثام مَنْ تَيَعَهُ، لا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ آثامِهِمْ شَيْئًا، (أَخْرِجِه مسلَم: (۲۷۷٤

# طرق استخدام الشبكة العالمية بة الدعوة والإرشاد والإفتاء ما يلي:

أ-الدعوة إلى حفظ كتاب الله تعالى، ومن مجالات الدعوة في مجال حفظ القرآن الكريم، بث القرآن الكريم وبث المحاضرات والندوات من خلال الموت وتقنية الفيديو. (الإنترنت في خدمة الإسلام، تأليف عبد المنعم حسن النهدي، (ص١٢)، الناشير: دار المحمدي، جدة، السعودية. ط

ج-توجيه رسائل عَبْر البريد الإلكتروني إلى المشتركين في هذه الخدمة بغية دعوتهم إلى الإسلام وتوضيح بعض الحقائق الضرورية لهم، ونفي ما ومزاعم، والتباسات. (الإنترنت في خدمة الإسلام (ص ٥)).

د- ومن مجالات الدعوة، إنشاء مواقع للفتوى المباشرة، يتولاها شيوخ وعلماء متخصصون ومجتهدون، تتوافر فيهم شروط الفتي وهي:

ومن شَـرُط المفتي أن يكون عالمًا بالفقه أصلًا وفرعًا، خلافًا ومذهبًا، وأن يكون كامل الأدلية في الاجتهاد عارفًا بما يحتاج إليه في استنباط الأحكام وتفسير الآيات الواردة في الأحكام والأخبار الواردة فيها" (الورقات للجويني



ذو الحجة ٢٤٤٢ هـ - العدد ١٦٢ - السنة الواحدة والخمسون

# Upload by: altawhedmag.com

ص٢٩). يجيبون فيها عن الفتاوي ويحاورون المستفتين. ويرشدونهم ويوجهونهم إلى ما يُعينهم على حل مشاكلهم في بيئاتهم وأوطائهم، وأخذ ما يُعينهم على القيام بواجبهم الإسلامي، تعبدًا وتعاملًا وتخلقا، صلاحًا وإصلاحًا، تحملًا وأداءً، كما أنَّ هذه المواقع تتسم بالسرعة في أداء الفتوى وتناقلها بالتحادث المباشر، الذي ددور بين المستفتى والمفتى، وهما يتواجدان في مكانين متباعدين بعد المشرقين. غير أن استخدام البريد الإلكتروني لا يُغنى عن الدعوة المباشرة، ولكنه يصلح في مثل حالات التباعد المكاني.

# ۲- الإيجابيات العلمية والبحثية،

شبكة الأنترنت قامت بتطوير البحث العلمي، والتحصيل العرية، وإشراء الثقافة العامة؛ ولذلك غُدت هذه الشبّكة أرقى وسيلة في شورة الاتصال وعملية تبادل المعلومات. والمعطيات والأبحاث والملفات، واتضح ذلك في الآتي:

أ- الفهرسة والتصنيف وترتيب الملفات وأبجديات الكتب والمؤلفات وتخزينها في عرض السجلات. ب- اختيار الموضوعات

والـتـزود بالمعلومات والاكتشافات الجديدة وتبادل الآراء والأبحاث والوثائق مع المختصين والمهتمين والتشاور معهم في صياغة البحوث والدراسات واقرار النتائج والحلول والتوصيات. (الإنترنت العربي، د. مفيد الزيدي، مجلة الأمرن والحياة، السنة الثامنة عشرة، ذو المعدة ١٤٩٩هـ، مارس

ج-تجنب التكرار الذي قد يقع فيه بعض الباحثين بسبب عدم التعرف على الإنتاج العلمي والبحثي الذي يقوم به الآخرون. د- التعرف على المخطوطات الم حددة والم دف ف ق ف

الموجودة والمدفونة في مست ودعات وكه وف مكتبات العالم ثم تحقيقها ودراستها وإفادة الناس بها. هـ- مجال لتعلم اللغات المختلفة: تعلم الآلاف من جنسيات مختلفة ومن خلال الانفتاح على الأخريين وعيير شبكة الإنترنت بمواقعها المتعددة والمتخصصة في تعليم اللغات ودون أن يتحركوا من بيوتهم، تعلموا اللغات المختلفة، وهناك مواقع كثيرة ومتخصصة في ذلك. (مجلة لغة العصر، من إصدار الأهرام للكمبيوتر والاتصالات، العدد الأول.

# يناير ۲۰۰۱م ص٤٨). ٣- الإيجابيات الطبية،

ظهرت المشورة الطبية على الإنترنت، بوجود المواقع المتاحة على شبكة الإنترنت؛ للحصول على معلومات ويمكن استشارة فريق من ويمكن استشارة فريق من والحصول على مشورة حول أي مشكلة طبية، بالإضافة إلى ذلك الكثير من المواد متاحة أيضًا على الشبكة الطبي. الطبي.

# ٤- من الإيجابيات ما يُعرف بالحكومة الإلكترونية،

وهو مصطلح، يُقصد به قدرة القطاعات الحكومية المختلفة على توفير الخدمات الحكومية التقليدية للمواطنين، وإنجاز المعاملات عبر الشبكة الدولية (الإنترنت) للحصول على المعلومات الحكومية، وتوصيل الخدمات إلى المواطنين، وقطاع الأعمال والموظفين، والكيانات الحكومية، ولديها الإمكانات اللازمة للمساعدة في بناء علاقة أفضل بين الحكومة والجمهورمن خلال جعل التفاعل مع المواطنين، أكثر سلاسة وسهوتة وأكثر كضاءة. (الحكومة الإلكترونية بين التخطيط والتنفيذ، تأليف؛ د. فهد بن ناصر العبود، ص ٢٧). وللحديث بقية إن شاء الله.

ذو الحجة ٢٢٢٢ هـ - العدد ١٦٢ - السنة الواحدة والخمسون

72



مفاجأة أوسع المجلات الإسلامية انتشاراً في العالم أوسع المجلات الإسلامية انتشاراً في العالم اطلبوها مذباعة الصحف والمكلبات اطليوها من باعة المسحف والمكتبات ۸ شارع قولا . عابدین ت، ۱۷ و ۱۳۳۶ - ۲۹ تا ۱۹ اجنيه مصري بدلا من ١٢٥٠ لأول ١٠٠ من المشترين TEEL يوجد مجلدات لسنوات مختلفة سعر المجلد الواحد 20 جنيهًا بدلا من 20 جنيهًا للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عبد الفتاح : مدير قسم الحسابات بالمجلة 01008618513