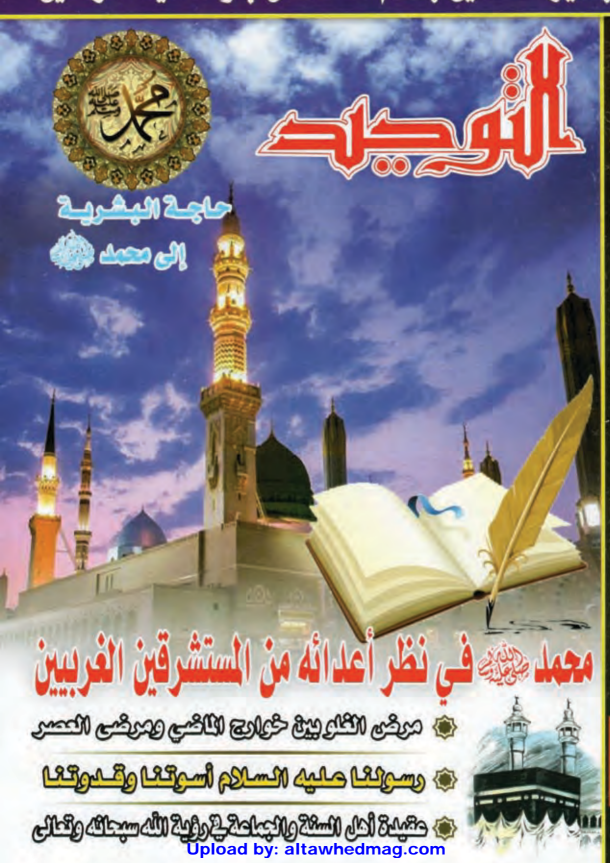
تبصير المسلمين بحكم الاحتفال بمولد سيد المرسلين



"مشهرية - تصمر عن جماعية أنصب رائستية المحمدية - 🎒 العدد؟٠٢ السئة الواحدة والخمسون، وبيع أول؟!! هـ



ي كل مناحي هذه الدنيا يتهافت الكثيرون على التجديد، ولا حرج في ذلك ما دام لا ضرر ولا ضرار.

لكن لا تكاد ترى أو تسمع من يتكلم عن تجديد المنظومة الأخلاقية. بمعنى أن ما كان من مكارم الأخلاق فنسيه الناس فالتذكير به تجديد واحياء لهذه المكارم التي لا تحيا الأمة إلا بها. وبغياب الأخلاق تزول الأمم.

وليس التجديد أن يهمل الشباب ستر العورات ليلبسوا سراويل ممزقة، ولا اثارة شعر الرأس فيقبل الشباب ويدبر كأنه شيطان، ولا أن ترتدي الفتاة ثيابًا كان بعتبرها أحدادنا من العار والفضيحة. ولا أن يسمى الأطفال المواليد بأسماء غريبة لم يسمعها أحد من قبل، ويهجرون أسماء الصالحين والصالحات التي تعد من الفأل الحسن لهؤلاء الصغار. ولا بأن يشترى الأباء للأبناء أحدث أجهزة الاتصال التي هي سبب لإضلالهم وافسادهم بما تحمله من فحش وانحراف. ولا بأن يُترك الشباب في الشوارء يلعبون الكرة في كل أوقات الليل والنهار. ولا صلاة. ولا أخلاق. ولا بالتعصب للفرق الكروية عصبية تمتلي بالسب والشتم والكراهية وتضييع الأوقات بلا حساب. ولا .. ولا .. ولا .

منّ المسؤول عن فساد منظومة الأخلاق؟ من الذي يستطيع ضبط الأخلاق؟ في الشارع والطرقات والأماكن العامة؟ من الذي يخشى الله أن يحاسبه على هذا الانحدار الذي يوصل إلى جهنم وبنس القرار؟

التحرير



وثيس مجلس الادارة

أ.د. عبد الله شاكر الجنيدي

الشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

مستشار التحرير

جمالسعدحاتم

نائب الشرف العام

أ. د. مرزوق محمد مرزوق

#### اللجنة العلمية

د. جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د. محمد عبد العزيز السيد

#### الاشتراك السنوي

ا- ق الداخل ۱۰۰ جنید توضع
ق حساب الجلة رقم/۱۹۱۵۹۰
ببتك فیصل الاسلامی مع ارسال
قسیمة الایداع علی فاكس الجلة
رقم/ ۲۲۲۹۳۰۵۲۰

١- ١٤ الخارج ٤٠ دولارا او ٢٠٠ ريال سعودي او مايعاد لهما

ACO MERCIA AND DESIGNATION OF THE PARTY OF T

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٨ مجلداً من مجلدات مجلة التوحيد عن ٤٨ سنة كاملة Upload by: altawhedmag.com



ساحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية

رئيس التحرير،

مصطفى خليل أبو المعاطي

رنيس التحرير التنفيذي:

حسين عطا القراط

مدير التحرير

إبراهيم رفعت أبو موته

الإخراج الصحفيء

أحمد رجب محمد

إدارة التحرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت،۲۲۹۳۲۵۱۷ فاكس ۲۳۹۳۰۵۱۷

اثيريد الإلكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

ثمن النسخة

مصر ٥٠٠ قرش ، السعودية ٢ ريالات الإمارات ٢ دراهم ،الكويت ٥٠٠ فلس المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٢ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

# فهرس العدد

| ۲   | د. عبد الله شاكر                | مضمون كلمة التوحيد<br>وشروطها                             |
|-----|---------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| ٥   | د. عبد العظيم بدوي              | هذه عقيدتنا                                               |
| ٨   | الشيخ أحمد عز الدين             | شهر ربيع أحداث وتأريخ                                     |
| 1.  | د. محمد عبد العزيز              | نظرات في وصية النبي<br>صلى الله عليه وسلم لعاذ<br>بن جبل  |
| 12  | د. أحمد منصور سبالك             | معارف الوحي                                               |
| 14  | د. مرزوق محمد مرزوق             | مرض الغلو بين خوارج<br>الماضي ومرضى العصر                 |
| 71  | د. سيد عبد العال                | سرية نخلة                                                 |
| 71  | د. عزة محمد رشاد                | فقه المرأة المسلمة                                        |
| 44  | الشيخ معاوية محمد هيكل          | تبصير المسلمين بحكم                                       |
|     |                                 | الاحتفال بمولد سيد المرسلين                               |
| 77  | د. عبد الوارث عثمان             | حاجة البشرية إلى محمد<br>صلى الله عليه وسلم               |
| 44  | د. علاء خضر                     | واحة التوحيد                                              |
| YA  | د. متولي البراجيلي              | دراسات شرعية                                              |
| ٤١  | د. حمدي طه                      | باب الفقه                                                 |
| ŧŧ  | الشيخ عبده أحمد الأقرع          | رسول الله صلى الله عليه<br>وسلم أسوتنا وقدوتنا            |
| ŧ.A | محمد محمود فتحي                 | عجانب الأثار في<br>التراجم والأخبار                       |
| 0-  | د. جمال عبد الرحمن              | الشباب عماد الأمة                                         |
| 70  | الشيخ علي حشيش                  | تحذير الداعية من<br>القصص الواهية                         |
| ٥٧  | د. محمد عبد العليم الدسوقي      | القاضي الباقلاني                                          |
| 7.1 | الشيخ صلاح نجيب الدق            | آثار العاصي على السلم                                     |
| 7.8 | اللجنة العلمية                  | محمد صلى الله عليه<br>وسلم في نظر أعداثه من<br>المستشرفين |
| ٦٨  | د. أسامة صابر                   | مقالات في معاني<br>القراءات                               |
| ٧.  | المستشار أحمد السيد على ابراهيم | عقيدة أهل السئة<br>والجماعة في رؤية الله<br>سبحانه وتعالى |

٩٢٠ جنيهاً ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و٣٠٠ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحن

الدور السابع

منفذ البيع الوحيد

بمقر مجلة التوحيد

Upload by: altawhedmag.com



قال ابن كثير رحمه الله: شهد تعالى وكفى به شهيدًا، وهو أصدق الشاهدين وأعدلهم، وأصدق القائلين، أنه لا إله إلا هو، أي: المتفرد بالألوهية لجميع الخلائق، وأن الجميع عبيده وخلقه وفقراء إليه، وهو الغني عما سواه. (تفسيرابن كثير، ج١/٨٩٤).

وهذا الكلام يدل على معنى « لا إله إلا الله »: أنه لا معبود بحق سواه، فلا يُصلَّى ولا يُصام ولا يُصام ولا يُدعى ولا يُذبح ولا يُنذر لأحد سواه كما ذكر القرآن الكريم عن سيد الموحدين: « قُلْ إِنَّ صَلَانِي وَمُنْكِي وَعَيْنَى وَمَعَانِى وَمَعَانِى مَعَالِي لِلْهِ وَيَ الْعَلَيْنِي اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ وَلَيْ اللهُ اللهُ وَلَمْنَا اللهِ عَلَى اللهُ اللهُلمُ اللهُ ا

وقد اشتمل القرآن الكريم على آيات كثيرة تبين معنى هذه الكلمة العظيمة، وتدل على أن الأمر كله لله، وكان النبي صلى الله عليه وسلم بسيرته العملية يعلم أصحابه ذلك، وتأمل قوله تعالى عنه في يوم بدر: ﴿ تَسْعَيْنُونَ رَبُّكُمْ مَّاسَتَكَابُ مَنْكُمُ مَا لَكُمْ مَا لَكُمْ مَا لَكُمْ مَا لَكُمْ مَا لَكُمْ وَالْمَا لَعُمْ وَالْمَا لَهُ مَا لَكُمْ مَا لَكُمْ مَا لَكُمْ مَا لَكُمْ مَا لَكُمْ مَا لَكُمْ وَالْمَا لَكُمْ وَلَا لَكُمْ وَالْمَا لَهُ مَا لَكُمْ وَالْمَا لَهُ مَا لَكُمْ وَلَا لَهُ لَكُونُهُمْ وَمَا لَكُمْ وَلَا لِكُمْ وَلَا لَكُمْ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَكُمْ وَلَا لَا لَكُمْ وَلَا لَكُونُ وَلِهُ وَلِي اللّهُ وَلَا لَا لَكُونُ وَلِهُ عَلَى اللّهُ وَلَا لَكُونُ وَلِهُ وَلَا لَا لَكُونُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا اللّهُ لَا كُونُ لِلْ لِلللْهُ وَلَا لَا لَكُونُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَالْكُونُ وَلِلْ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَالْلِلْمُ لَا لَكُونُ وَلِلْمُ لِلْكُونُ لِلْكُونُ لِلْكُونُ لِلْكُونُ لِلْكُونُ لِللْمُعْلِقُونُ لِللْهُ لِلْكُونُ لِللْكُونُ لِلْلِلْكُونُ لِلْكُونُ لِلْكُونُ لِلْكُونُ لِلْكُونُ لِللْكُونُ لِلْكُونُ لِلْكُونُ لِلْلِلْكُونُ لِلْكُونُ لِلْكُونُ لِلْكُونُ لِلَ



Upload by: altawhedmag.com

قال السعدي رحمه الله: أي: وما المانع لي من عبادة من هو مستحق للعبادة؛ لأنه الذي فطرني وخلقني ورزقني، واليه مآل جميع الخلق فيجازيهم بأعمالهم، فالذي بيده الخلق والرزق، والحكم بين العباد في الدنيا والأخرة، هو الذي يستحق أن يُعبد، ويُثنى عليه ويمجد، دون من لا يملك نفعًا ولا ضرًا، ولا عطاءًا ولا منعًا. (تفسير السعدي، ج١/٣٤).

وقد بينت آيات القرآن الكريم أن كل ما عُبِد من دون الله لا يملك شيئًا ولا يجيب أحدًا، كما قال تعالى: ﴿ قُلِ أَدْعُواْ اللَّهِ ﴾ رُعَمْتُمْ مِن دُودِ أَفْهُ لَا يَسْلِكُونَ ﴾ يَنْقَالُ ذَرْةٍ فِ السَّكُونَ ولا في الأرض ومّا فَمْ فِيهِمًا مِن شَرِّكِ رَمَا لَهُ يَهُم عَن طَهِمِ (آ) وَلا تَعْمُ اللَّهُ مَنْهُ عِندُ اللَّهِ رَمَّا لَهُ يَهُم عَن طَهِمِ (آ) وَلا تَعْمُ اللَّهَ مَنْهُ عِندُ اللَّهِ لِمَنْ أَلِكَ لَهُ اللَّهِ عَنْهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُولَا اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ

وقال تعالى: ، قُل أَرْبَيْمُ مَّا مَنْهُونَ مِن دُونِ اللهِ أَرُونِ مَانَا ظَلْمُواْ مِنَ الأَرْضِ لَمْ لَمْمْ مِرْأَهُ فِي الشَّكُونِ النَّرُونِ مِكِنْتِ مِن قَبْلِ هَنْا أَوْ أَنْتُرُوْ مِنْ عِلْمِ إِن كُنْمُ مُتعِيفِينَ () وَمَنْ أَسْلُ مِنْ مَنْهُمُوا مِن دُونِ أَقُو مَن لَا يَسْتَجِبُ أَنَّهُ إِلَّى مِن الْقِيْسَةِ وَهُمْ مَن دُمْنِهِ أَقْوِمَن لَا يَسْتَجِبُ أَنَّهُ إِلَى مِن الْقِيْسَةِ وَهُمْ مَن دُمْنِهِمْ مَنْفِقُونَ ، (الأحقاف: ٤،٥).

وقد تضمنت هذه الأيات أن جميع المعبودات التي عُبدت من دون الله لا فائدة منها، لأنها لم تخلق شيئًا، وليست شريكة في الكون، وينبغي أن يعلم أن هذه الشهادة الشتملت على ركنين أساسيين؛

الأول: نفي الألوهية عن كل ما سوى الله تعالى: لأن كلمة ولا إله، تنفي أن يكون غير الله مستحقًا للعبادة.

والثاني، الإثبات، وهو إثبات الألوهية لله سبحانه وتعالى، ويدل عليه كلمة «إلا الله».

قال الشيخ/عبد المحسن البدر: وكلمة الإخلاص (لا إله إلا الله) مشتملة على نفي عام وإثبات خاص، فالنفي العام: نفي العبادة عن كل ما سوى الله، والإثبات الخاص؛ إثباتها لله وحده، (انظر؛ شرح رسالة ابن أبي زيد القيرواني، ص١٦). ويجب أن يُعلم أن هذه الشهادة لا تتم إلا بالإتيان بجزئها الثاني، وهو: «شهادة أن

صلى الله عليه وسلم إلى أصحابه، وهم ثلاثمائة ونيف، ونظر إلى المشركين، فإذا هم ألف وزيادة فاستقبل النبي صلى الله عليه وسلم القبلة وعليه رداؤه وإزاره، ثم قال: اللهم أنجز لي ما وعدتني، اللهم إن تهلك هذه العصابة من أهل الإسلام فلا تعبد في الأرض أبدًا، قال: فما زال يستغيث ربه ويدعوه حتى سقط رداؤه عن منكبيه، وأتاه أبو بكر فأخذ رداءه فرده، ثم التزمه من ورائه، ثم قال: يا نبي الله، وعدك، فأنزل الله الأية. (انظر: تفسير وعدك، فأنزل الله الأية. (انظر: تفسير ابن كثير، ج٢/٢٩).

فهذا سيّد ولد آدم صلوات الله وسلامه عليه وهو صاحب المقام المحمود والحوض المورود يستغيث بريه ومولاه؛ لأنه يعلم أن الذي يملك الدنيا والأخرة هو الله، وأنه هو وحده الذي يجيب المضطر إذا دعاه، كما قال تعالى: ﴿ أَنْ يُعِبُ الْمُعْلَمِ لِذَا دَعَاهُ مَعَ اللهِ النّبُ مُعْمَدُ مُعَ اللهِ المُعْمَدُ وَاللهُ مَعَ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ مَعَ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ مَعَ اللهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلِي عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ

ومثله فعل يونس عليه السلام وهو في بطن الحوث، حيث توجّه إلى ربه ومولاه قائلاً: ﴿ لَا إِلَهُ إِلَّا أَنَ سُحَنَكَ إِنَّ كُنُ مُنْ اللَّهُ إِلَّا أَنَ سُحَنَكَ إِنَّ كُنْ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا أَنَ سُحَنَكَ إِنَّ كُنْ مُنْ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وقد وقعت له استجابة فورية من ربه ومولاه، كما قال تعالى: ﴿ قَالْمُنْكُمُ الْمُولِيَّةُ الْمُولِيِّةِ الْمُنْفِيَةُ الْمُولِيِّةِ الْمُنْفِيَةِ الْمُنْفِيقِةِ الْمُؤْمِنِيقِةَ اللَّهُ الْمُلْعُلِمُ اللَّهُ الْمُلْعُلِي الْ

وقد يقول قائل: بأن هذا يقع للأنبياء والمرسلين بقربهم ومكانتهم عند رب العالمين، ولكن المتلوث بالذنوب والخطايا لا بد له من وسيلة أخرى تقربه إلى الله، فقطع القرآن الكريم هذا الظن والوهم، فقطع القرآن الكريم هذا الظن والوهم، وكذلك نُنجي المومنين أن كل ذلك واقع للمؤمنين فقال: ما وقع للأنبياء والمرسلين، وقال تعالى عن مؤمن آل ياسين أنه قال لقومه، ومَا لَي الله وأنه قال المؤمنين مؤمن آل ياسين أنه قال لقومه، ومَا لَي الله وأنه قال المؤمنين مؤمن آل ياسين أنه قال القومه، ومَا لَي الله والمؤمنين المؤمنين المؤمنين

محمدًا رسول الله صلى الله عليه وسلم الأنه المبلغ عن الله رسالته، وبذلك تجب طاعته وعبادة الله عن طريقه، قال الشيخ عبد الرحمن الوكيل رحمه الله: ويفرض علينا ميثاق الله أن نجعل محمدًا صلى الله عليه وسلم خاتم الرسل هو وحده الأسوة والقدوة، ليكون الناس في عبادتهم دينا واحدًا، وقلبًا واحدًا، وغاية واحدة، وأمة واحدة الأراب الأحزاب ٢١). ويتبع هذا الإيمان بكل رسل الله ويكل ما أنزل الله من كتب، ونعتقد أن القرآن هو المهيمن عليها، فلا نعمل إلا بما فيه. (مجلة الهدي النبوي، عدد صفر، سنة فيه. (مجلة الهدي النبوي، عدد صفر، سنة فيه. (مجلة الهدي النبوي، عدد صفر، سنة

#### شروط كلمة التوحيد:

دلت النصوص الشرعية من الكتاب والسنة المحمدية أن هذه الكلمة العظيمة لا تنفع قائلها ولا تقبل منه إلا بشروط سبعة، وبيانها كالتالى:

الشرط الأول: العلم بمعناها الذي تدل عليه، وهو أنه لا يستحق العبادة إلا الله، قال تعالى: ﴿ وَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَا إِلَّهُ إِلَّا اللهُ ﴿ (محمد: ١٩). وقال تعالى: ﴿ وَلَا يَعْلِكُ اللَّهِ عَلَى يَعْمُونَ مِنْ دُونِهِ النَّفْعَةَ إِلَّا مَنْ شَهِدَ وَالْحَقِيِّ وَمُثَمَّ يَعْمَلُونَ ﴾ (الزخرف: ٨٦).

قال ابن كثير رحمه الله: «هذا استثناء منقطع:أي: لكن من شهد بالحق على بصيرة وعلم .. (تفسير ابن كثير، ج٤/١٧٤).

وقد اشترط النبي صلى الله عليه وسلم يخ هذه الشهادة العلم، كما يخ حديث عثمان بن عفان رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من مات وهو يعلم أنه لا إله إلا الله دخل الجنة .. (صحيح مسلم (٢٦)).

الشرط الثاني: اليقين المنافج للشك، ومعناه: أن يكون قائلها: موقنًا بها يقينًا جازمًا، قال تعالى في وصف أهل الإيمان: وإنّا التُوْمِنُونَ اللّهِ مَا اللّهِ عليه اللّه عليه وسلى اللّه عليه وسلى اللّه عليه وسلم في قائلها عدم الشك أو الارتياب، كما

روى عنه أبو هريرة رضي الله عنه، أنه قال:
«أشهد أن لا إله إلا الله، وأني رسول الله؛
لا يلقى الله بهما عبد غير شاك فيهما إلا
دخل الجنة». (صحيح مسلم (٢٧)).

الشرط الثالث: القبول المنافي للرد، والمراد به انصياع القلب وخضوعه لكل ما جاء عن الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، ويؤمن بأنه حق وصدق، ويذعن لحكمه سبحانه وتعالى، وقد أخبر القرآن الكريم عن استكبار المشركين وعدم قبولهم لهذه الكلمة العظيمة، قال تعالى: ﴿ إِنْ مُولُونَ أَبَا لَا يَلُ مُمْ لاَ العَلْمَةِ فَيْ الْمُ الْمُ الْمُ اللهُ الل

الشرط الرابع: الانقياد المنافي للشرك. وذلك يكون بفعل ما دلت عليه هذه الكلمة من عبادة الله وحده، وينقاد بجوارحه مسلمًا وجهه لله تبارك وتعالى.

الشرط الخامس؛ الصدق المنافي للكذب، وهو أن لا يخالف ظاهره باطنه، بل يتواطؤ الظاهر مع الباطن. قال تعالى: «الَّمْ الْ الْطَاهر مع الباطن. قال تعالى: «الَّمْ اللَّهُ الْمُعْمَونَ الْمُالِيَّةِ اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

وعن معاذ بن جبل رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما من أحد يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله صادقًا من قلبه إلا حرمه الله على النار. (صحيح البخاري ١٢٨) محيح مسلم

الشرط السابع: المحبة: وهو أن يحب هذه الكلمة، ويحب ما دلت عليه، ويحب العاملين بها، قال الله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ بِنَّخِدُ مِن يُتَخِدُ مِن الله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ بِنَّخِدُ مِن فُولِ اللهِ النَّالَا الْحِبُوبَةُمْ كَمُّتِ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَامَثُوا أَنْتُلُ خَمَا لِللهِ (البقرة: ١٦٥).

وفَق الله المسلمين لتحقيق كلمة التوحيد وشروطها، والله ولي التوفيق.



الُحمَدُ لله رَبِّ الْمَالِينَ، وَصَلَّى الله وَسَلَّمَ وَبَارِكُ عَلَى نَبِيْهِ مُحَمَّدُ وَعَلَى آلِهُ وَصَحْبِهُ وَالتَّابِعِينَ.
وَبِغَدُ، فَقَدْ مَضَى عَلَى صُدُورٍ ، مَجَلَّةَ التَّوْحِيدِ ، الْتِي تَصَدَّرُهَا ، جَمْعِيةَ أَنْصَارِ السِّنَّةَ الْحَمُدِيَّةِ،
خَمْسُونَ عَامًا، وَقَدْ قَامَ الآخُ الْكَرِيمُ/مُحمَّد بِنُ مَحْمُود بِنَ فَتَحِي- جَزَاهُ الله خَيْرًا- فِي الْعَدِد النَّاضِيعَدْدُ صَفْرٍ- بِاسْتَغْرَاصُ جُهُودِ هَذَهِ اللَّجَلَّةِ خَلالَ هَذَهِ الْأَعْوَامِ، فَوَقَعْ فِي قَلْبِي أَنْ أَكْتُبِ هَذَا الشَّهْرِ
مَقَالاً بِعُنْوَانَ، ، هَذِهِ عَقِيدَتُنَا ،. لِبَيَانِ مَا كَانَ عَلَيْهُ عُلَماءُ هَذِهِ الْجَمْعِيَّةَ، وَمَا زَالَ خَلْفُهُمْ مُتَمَسِّكِينَ
بِهَا، دَاعِينَ الْبَهَا، بِالْحِكْمَةُ وَالْوَعِظَةَ الْحِسنَةِ، فَأَقُولُ وَبِاللّهُ تَعَالَى التَّوْقِيقُ؛

قَالَ تَعَالَى: وإِنَّ ٱلْمِرِي عِنْدُ اللهِ ٱلإِسْلَامُ اللهُ عليه عمران: ١٩). وقد عرفه النبيُ صلى الله عليه وسلم بقوله: «الإشلامُ أَنْ تشهد أَنْ لا إله إلا الله وأن مُحمداً رَسُولُ الله، وتُقيم الصَّلاة، وتُوتِي الزِّكاة، وتصوم رَمَضان، وتحج البيت وتُوتِي الزِّكاة، وتصوم رَمَضان، وتحج البيت النُ استطعت الله سبيلاً، وقال تعالى: «وَلُوا وَالْحَقِيلَ وَمَا أَرِلُ إِلَّا وَمَا أَرِلُ إِلَّ الْمِنَا وَمَا أَرِلُ إِلَّ الْمِنَا وَمَا أَرِلُ إِلَّ الْمِنَا وَمَا أَرِلُ الله وَلَيْمِ وَمَنْ وَمَا أَرِلُ الله عليه وسلم الإيمان بقوله: «الإيمان فرَضْ النَّبِي صلى الله عليه وسلم الإيمان بقوله: «الإيمان أَنْ تُؤْمِنَ بِالله وأَلْمَا وَمَا اللهِ وَمَا الله وأَلْمَا وَمُنْ الله وأَلْمَا وَمُنْ الله وأَلْمَا الله وأَلْمَا وَالْمَا وَال

قُلُتُ: وَنَحُنُ مُوْمِنُونَ بِذَلِكَ كُلَّهِ، لاَ نُضَرُقُ بَيْنَ أَحَد مِنْ رُسُله، وَنُصَدُقَهُمْ كُلَّهُمْ عَلَى مَا جَاؤُوا به.

لا يِعَلَمُ الْغَيْبِ الْأَالِلَّهُ: وَمِنَ الْاِيمَانَ بِاللَّهِ الْاِيمَانُ بِالْنَّهُ سُبْحَانَهُ وَعَرِيمُ

## استان کے د. عبدالعظیم بدوی

النَّبِ فَلا طَّهِرُ عَلَّ عَبِهِ أَمْدًا ، (الجن: ٢٦)، فَالاَ يَعْلَمُ الْغَيْبِ مَلكُ مُقَرِّبٌ، وَلا نَبِيَّ مُرْسُلٌ، فَضَلاَ عَمْنُ دُونَهُمْ مِن الصَّالِحِينِ مِن الْجِن والإنس، وَلَدْلكُ فَنَحْنَ لا نُصَدُق كَاهِنًا وَلا عَرَافًا، وَلا عَرَافًا، وَلا مَنْ يَدِعِي شَيْئًا يُخَالِفُ الْكِتَابِ والسَّنَةَ وَالْجُمَاءَ الْأُمَة.

غَمُومْ رَسَالُهُ مَحْمُدُ صَلَى الله عليه وَسَلَمْ وَخَتَمُ النَّبُودُ لِهِ . وَمِنَ الْأَيْمِانَ بِمُحَمَّدُ صَلَى الله عليه وسلم الاَيمانَ بِأَنَهُ خَاتَمُ الأَنْبِيَاء، وَامَامُ الْأَتَقِياء، وسَيِدُ الْرَسَلَين، وَخَلِيلُ رَبِ الْعَالَمِين، فَإِنَّ اللّه تَعَالَي اتّخذهُ خليلاً كما اتّخذ إبراهيم خليلاً، وَكُلُ دَعُوى النّبُودَ بعدهُ فَغَيُّ وَهُـوى، وَهُـو المُبعُوثُ إلى عامَة الْحِنْ وكافّة الُورَى، بالْحِقُ والْهدى، وَبالنّور والضّياء.

وسطية الاشلام:

وهذا الدين هو دين الوسطية، وهُو بين الغُلُو

Same:

وَالتَّقْصِيرِ، وَبِيْنِ التَّشْبِيهِ وَالتَّعْطِيلِ، وَبَيْنَ الْجِبْرِ وَالْقَدَرِ، وَبَيْنِ الْأَمْنِ وَالْإِياسِ.

حقيقة الإيمان

وَالْإِيمَانُ هُوَ الْإِقْرَارُ بِاللَّسَانِ، وَالتَّصْدِيقُ بِالْحِنَانِ، وَالْعَمَلُ بِالْأَرْكَانِ، يَزِيدُ بِالطَّاعَاتِ، وَيَنْقُصُ بِالْعَاصِي.

عُقيدة أنصار السنة في القران الكريم:

وَإِنْ الْقُرْآنَ كَلامُ اللّه، مَنْهُ بِدَا بِلاَ كَيْفِيهٌ قَوْلاً، وَأَنْزِلُهُ عَلَى رَسُولِهِ وَحْياً، وصدّقه الْمُوْمِنُونَ عَلَى دَلْكَ حَقّاً، وأَيْقِنُوا أَنْهُ كَلامُ اللّه تعالى على ذلك حقّا، وأيقنُوا أَنْهُ كَلامُ اللّه تعالى بالحقيقة، لَيْس بمخلوق ككلام البريَّة، فمن سمعه في فرعم أنّه كلام البشر فقد كفر، وقد دمه الله وعابه وأوعده بسقر، حيث قال تعالى، مُنْ قَالَ، وقال الله بسقر الله بسقر الله بسقر أَنْهُ قَوْل عَلَى الله الله بسقر ولا يُشبه قَوْل البشر، ومن وصف الله بمغنى من معانى البشر فقد كفر، ومن وصف الله بمغنى من معانى البشر فقد كفر، فمن أبصر هذا اعتبر، وعن مثل قول الكفار انْزَجَر، وعلم أنه بصفاته سبحانه ليس كالبشر. "لَيْنَ كُنْكِهِ مَنْ يَعْلَى اللّه بمغنى كلام الله المناه الله كلام الله الله المؤل المؤل

#### من هو السلم؟

وَنُسَمِّي أَهْلُ قَبُلَتَنَا مُسْلَمِينَ مُؤْمِنَينَ مَا دَامُوا بِمَا جَاءَ بِهَ النَّبِيِّ صلى اللَّه عليه وسلم مُعْتَرِفِين، وَلَهُ بِكُلُّ مَا قَالَهُ وَأَخْبِرَ مُصَدُّقِينَ.

#### أنصار السنة ليسوا تكفيرين

وَلاَ نُكَفُرُ أَحَدُا مِنْ أَهُل الْقَبْلَةَ بِكُل ذَنْبِ مَا لَمُ يَسْتَحِلَّهُ اسْتَحْلالاً قَلْبِيًّا اعْتَقَادِيًّا. أَمُّا الله عَلَيْهُ اعْتَقَادِيًّا. أَمُّا الله تَحْلالاً الله عَلَيْهُ إِنْ تَابِ الله عَلَيْهُ وَانْ مَاتَ مِنْ غَيْر تَوْبَةٍ قَأْمُرُهُ إِلَى الله، قَالَ الله مَا المَا المَا المَا المَا الله مَا المَا المَا

وَأَهْلُ الْكَبَائِرِ مَنْ أُمُّةَ مُحَمَّدِ صلى الله عليه وسلم في النّارِ لا يَخَلَدُونَ، إِذَا مَاتُوا وَهُمْ مُوحَدُونَ، وَإِنْ لَمْ يَكُونُوا تَانبِينَ، بعد أَنْ لقوا الله عارفين مُؤْمنينَ، وَهُمْ في مَسْيئته وَحُكُمه، إِنْ شَاءَ غَفْر لَهُمْ وَعَفَا عَنْهُمْ بِفَضِله، كما ذكر عز وجل في كتابه: ﴿ إِنَّ أَلَّهُ لَا يَعْمِرُ أَنْ يُثَرِقُ مِن وَمِعْمِ مَا مُونَ كتابه: ﴿ إِنَّ أَلَّهُ لَا يَعْمِرُ أَنْ يُثَرِقُ مِن وَمِعْمِ مَا مُونَ عَذْبَهُمْ فِي النّارِ بعدله، ثُمَّ يُخْرِجُهُمْ مَنْهَا برَحْمَته وَشَفَاعَة الشَّافِعِينَ مِنْ آهِلِ طاعته ثُمْ برَحْمَته وَشَفَاعَة الشَّافِعِينَ مِنْ آهِلِ طاعته ثُمْ يُبْعَثُهُمْ إلى جَنْتَه، وَذَلْكُ بأَنَّ اللّه تَعَالَى تَولَى يُبْعَثُهُمْ إلى جَنْتَه، وَذَلْكُ بأَنْ اللّه تَعَالَى تَولَى

أَهْلَ مَغْرِفَتِهِ، وَلَمْ يَجْعَلْهُمْ فِي الدَّارِيْنِ كَأَهْلِ نَكَرَتِهِ، الَّذِينَ خَابُوا مِنْ هِدَايَتِهِ وَلَمْ يِنَالُوا مِنْ ولايتِه.

وَلا تَلاَزُم بِينَ الاستحلالِ الْعَملِيُ وَالْقَلْبِي، فَلَيْسَ كُلُّ مِنِ اسْتحل الذَّنْبِ عَملِيًا مَسْتحلاً لَهُ قَلْبِيًا، وَإِنْ تَكْرَرَ مِنْهُ الذَّنْبُ: عَنْ عُمرَ بَنِ الْخَطّابِ رَضِي وَإِنْ تَكْرَرَ مِنْهُ الذَّنْبُ: عَنْ عُمرَ بَنِ الْخَطّابِ رَضِي الله عنه أَنْ رَجُلاً عَلَى عَهْدِ النّبِي صلى الله عليه وسلم كَانَ اسْمُهُ عَبْدُ الله، وَكَانَ يُلقبُ حِمَارًا، وَكَانَ يُلقبُ حِمَارًا، وَكَانَ يُلقبُ حِمَارًا، الله عليه وسلم، وكان يُلقبُ حَمَارًا، الله عليه وسلم، وكان النّبي صلى الله عليه وسلم، وكان النّبي صلى الله عليه وسلم قد جلده في الشراب، فَاتَي بِه يَوْمًا فَأَمرَ بِه فَجُلدَ، فَقَالَ رَجُلُ مِنْ الثّقَوم: اللّهُمُ الْعَنْهُ، مَا أَكْثَرَ مَا يُؤْتَى بِه؟ فَقَالَ النّبي صلى الله عليه وسلم: ﴿ لا تَلْعَنُوهُ، فَوَاللّهُ مَا عَلَمْتُ إِنّهُ يُحِبُّ اللّه وَرَسُولُهُ ، رَوَاهُ البُخارِيُّ مَا عَلَمْتُ إِنّهُ يُحِبُّ اللّه وَرَسُولُهُ ، رَوَاهُ البُخارِيُّ لَيْسَ بِخَارِج مِنَ اللّهُ وَرَسُولُهُ ، رَوَاهُ البُخَارِيُّ لَيْسَ بِخَارِج مِنَ اللّهُ

الصلاة خلف كل بر وفاجر:

وَلَّا كُنَّا لاَ نُكَفَّرُ بِالْعَاصِي فَنَحُنُ نُصَلِّي خَلْفَ كُلُّ بَرُ وِفَاجِرِ مِنْ أَهْلِ الْقَبِّلَةِ، وَعَلَى مَنْ مَاتَ مِنْهُمْ، خَلَافًا لَلتَّكْفِيرِيْنَ الْدِينَ لاَ يُصَلُّونَ إِلاَّ خَلْفَ مَنْ يَعَرِفُونَ أَنَّهُ عَلَى مَذْهَبِهِمْ.

عقيدة انصار السنة يا اولي الامره

وَلاَ نَرَى الْحُرُوجَ عَلَى أَنْمَتنَا وَوْلاَةَ أَمُورِنَا وَإِلَّ جَـازُوا، وَلاَ تَدْعُو عَلَيْهُمْ، وَلاَ نَنْزُغُ يَـِنَّا مِنْ طَاعَتِهِمْ، وَتَـرَى طَاعَتَهُمْ مِنْ طَاعَةَ الله عَز وجِل قَريضَةَ مَا لَمْ يَأْمُرُوا بِمَعْصِيةٍ، وتَدْعُو لَهُمْ بالصَّلاَحَ وَالْمُعَاقَاةِ.

> عقيدةُ أنْسارِ السُّنَة فِي أَسْحَابِ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسله ؛

وَنُحِبُ أَصُحَابَ رَسُولِ اللّهِ صلى اللّه عليه وسلم، ولا تُتبرأ من أَحد منهم، ولا تُتبرأ من أحد منهم، ولا تُتبرأ من أحد منهم، ولا تُتبرأ من يَخضُهم وبغير الُخير يَذكُرهُم، ولا تَذكُرهُم الا بخير، وحبهم دين وايمان واحسان، وبغضهم كفرونفاق وطغيان. وأيمان واحسان الله عليه وأيمان أؤلا لابي بكر الصديق رضي الله عليه تفضيلاً له وتقديما على جميع الأمة، ثم لغمر البن المخطاب رضي الله عنه، ابن المخطاب رضي الله عنه، وهم المخلفاء الراشدون، والأنمة المهديون.

عليه وسلم وَبشَرهُمْ بِالْجَنَّةِ نَشَهَدُ لَهُمْ بِالْجَنَّةَ وَسُهِدُ لَهُمْ بِالْجَنَّةَ عَلَى الله عليه وسلم وَقُولُهُ الْحَقِّ، وَهُمْ أَبُو بُكَرَ وَعُمْرُ، وَعُثْمَانُ وَعليْ، وَطَلَّحَةُ وَالزَّبِيْرُ، وَسَعْدُ وَسَعِيدٌ، وَعَبَدُ الرَّحْمَن بُنْ عَوْف وَأَبُو عِبِيدة الْجِرَّاحِ، وَهُو أَمِينُ هَذَه بُنْ عَوْف وَأَبُو عِبِيدة الْجِرَّاحِ، وَهُو أَمِينُ هَذَه الْأُمَة، رَضِي الله عَنْهُمْ أَجْمَعِينَ.

#### عَقيدةُ أَنْصَارِ السُّنَّةِ فِي آلِ بَيْت

#### رسول الله صلى الله عليه وسلم:

وَمَنْ أَحُسَنَ الْقَوْلَ فِي أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم وأزواجه الطاهرات من كل دنس، ودُرْيَاته المُقدسين مِنْ كُلُ رِجُسِ فَقَد برى مَن النَّفَاق.

#### عقيدة أنصار السنة في علماء الأمة:

وَعُلَمَاءُ السَّلْفَ مِنَ السَّالِقِينَ وَمِنْ بِعُدَهُمْ مِنْ التَّالِمِينَ أَهُلِ الْفَقَّهُ وَالنَّظُرِ، التَّالِمِينَ أَهُلِ الْفَقَّهُ وَالنَّظْرِ، لا يَذْكُرُهُمْ بِسُوءٍ فَهُوَ لا يَذْكُرُهُمْ بِسُوءٍ فَهُوَ عَلَى غَيْرِ السِّيلِ. على غَيْرِ السِّيلِ.

#### عقيدة أنصار السنة لة أولياء الله:

والْمُوْمِنُونَ كُلْهُمْ أَوْلِيَاءُ الرَّحْمِنِ، وَأَكْرِمُهُمْ عَنْدُ اللهِ أَطُوعَهُمْ وَاتَّبِعُهُمْ لَلْقَرْآنِ، وَلاَ نُفَصُّلُ أَحَدًا مِن الأَوْلِيَاءِ عَلَيْهِمُ السَّلامُ، مِن الأَوْلِيَاءِ عَلَيْهِمُ السَّلامُ، وَنَقُولُ: نَبِيَّ وَاحِدٌ أَفْضُلُ مِنْ جَمِيعَ الأَوْلِيَاء، وَنَقُولُ: نَبِيَّ وَاحِدٌ أَفْضُلُ مِنْ جَمِيعَ الأَوْلِيَاء، وَنَقُومُنْ بِمَا جَاءَ مِنْ كَرَاماتَهُمْ وَصَحْ عَنِ الثُقَاتَ مِنْ وَالتَّهِمُ وَصَحْ عَنِ الثُقَاتَ مِنْ رَوَالتَهِمُ.

#### بقيدة أنصار المئة في المؤت وما يفده:

وَنُوْمِنَ بِمَلكَ الْمُوتَ الْمُوكُلِ بِقَبْضِ أَرْوَاحِ الْعَالَمِينَ، ويعدَابِ الْقَبْرِ لَى كَانَ لَهُ أَهْلاً، وَسُوَالِ مَنْكر وَنكير يَّ قَبْرِه عَنْ رَبِهِ، وَدِينِهِ، وَنَبِيْه، عَلَى مَا جَاءَتْ بِهِ الأُخْبار عَنْ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم وعن الصحابة رضوان الله عليهم، والْقَبْرُ رَوْضَة مَنْ رياض الجنّة أو خُفْرَة مَنْ خُفر النّيرَان.

وَنُومِىٰ بَأَشْرَاط السَّاعَة مِنْ خُرُوج الدَّجَال، وَنُزُول عَيْسَى ابْنِ مَرْيَم عليه السلام مِن السَّمَاء، وتَوْمِن يطلوع الشَّمْس مِنْ مَفْرِيهَا، وَخُرُوج دَابُةَ الأَرْض مِنْ مُوضِعها.

ونُوْمَنُ بِالْبِعِثُ وَجِزَاء الأَعْمَالِ يِوْمَ الْقَيَامَةِ، وَالْعَرْضِ وَالْحِسَابِ، وَقَـرَاءَة الْكَتَابِ، وَالثَوَابِ وَالْعَرْضِ وَالْحِسَابِ، وَقَـرَاءَة الْكَتَابِ، وَالثَوَابِ وَالْعِقَابِ، وَالصَّرَاطِ وَالْمِيزَانِ. وَالْجَنَّةُ وَالنَّارُ مَنْ اللَّهِ مَخْلُوقَتَانَ لا تَقْنَيانَ أَبِدًا ولا تَبِيدانِ وَأَنَّ اللَّه تَعَالَى خَلَق الْجِنَّة وَالنَّارُ قَبْلِ الْخِلْقِ وَخَلَق لَهُمَا أَهُ لَا الْخِلْقِ وَخَلَق لَهُمَا أَهُ لَيْ الْجِنَّة فَضُلاً مِنْهُم إلى الْجِنَّة فَضُلاً مِنْهُم أَلِي الْجِنَّة فَضُلاً مِنْهُم إلى الْجِنَّة فَضُلاً مِنْهُم أَلْيَ

وَمَنْ شَاءَ مِنْهُمْ إِلَى النَّارِ عَدْلاً مِنْهُ. وَكُلِّ يَعْمَلُ لَا قَدْ عَلَمْ اللَّهِ قَدْ عَلَمْ اللّه تعالَى فيما لم يزلّ عدد مَنْ يَدْخُلُ الْجِنَةُ وَعَدْدُ مَنْ يَدْخُلُ الْجِنَةُ وَعَدْدُ مَنْ يَدْخُلُ الْجَنَةُ وَعَدْدُ مَنْ يَدْخُلُ الْبَنَةُ وَعَدْدُ مَنْ يَدْخُلُ الْبَنَةُ وَعَدْدُ مَنْ يَدْخُلُ الْبَنَارُ جُمْلَةٌ وَاحِدَةً، فَلا يُزَادُ يَخْدُدُ مِنْ الْعَدْدُ وَلا يُنْقَصُ مِنْهُ. وَكَذَلْكُ الْعَدْدُ وَلا يُنْقَصُ مِنْهُ. وَكَذَلْكُ الْعَالَهُمْ فَي يَفْعَلُوهُ. وَكُلُّ مُيسَرِّ لِمَا خُلِقَ لَهُ وَلاَ عُمَا عَلَمْ مَنْهُمْ أَنْ يَفْعَلُوهُ. وَكُلُّ مُيسَرِّ لِمَا خُلِقَ لَهُ وَاللّهَ عَلَى مُنْ سَعِد بقضاء الله. والشَّقِي مَنْ شَقِي بقضاء الله.

#### رَوْية أهل الجنة رَبُّهُم عز وجل ، نسأل الله من فضله :

والرَّوْية حقَّ لأهل الْجنة بغير إحاطة ولا كيفية كما نطق به كتاب رينا: ورُورْ يَنِه وَاللّه اللّه على ما أراده الله على وعلمه، وكل ما جاء في ذلك من المحديث الصحيح عن الرسول صلى الله عليه وسلم فهو كما قال، ومعناه على ما أراد، لا ندخل في ذلك من أولا، لا ندخل في ذلك مناولين بآرائنا، ولا متوهمين بأهوائنا، فإنه ما سلم في دينه إلا من سلم لله عز وجل ولرسوله صلى الله عليه وسلم، ورد علم ما اشتبه عليه إلى عالمه.

ولا يصح الإيمان بالروية لأهل دار السلام لمن اعتبرها منهم بوهم، أو تأولها بفهم، إذ كان تأويل الروية وتأويل كل معنى يضاف إلى الروية بترك التأويل، ولروم التسليم، وعليه دين المسلمين، ومن لم يتوق النفي والتشبيه زل ولم يصب التنزيه، فإن ربنا جل وعلا موضوف بصفات الوحدانية، منعوت بنعوت الفردانية، ليس في مغناه أحد من البرية.

فَهذا ديننا واعتقادنا ظاهرا وباطنا، ونحن براء إلى الله من كل من خالف الذي ذكرناه وبيناه، ونسال الله تعالى أن يُثبتنا على الإيمان وبيناه، ونسال الله تعالى أن يُثبتنا على الإيمان ويخصمنا من الأهواء المختلفة. والأراء المتفرقة، والمذاهب الردية، مثل المشبهة والمعترية والمحلوبة، وغيرهم من الذين خالفوا السننة والجماعة، وحالفوا الضلالة، ونحن منهم براء، وهم عندنا ضلال واردياء. وبالله الطحاوية، ومن أراد المزيد من البيان والشرح الطحاوية، ومن أراد المزيد من البيان والشرح البنان أبي العز، رحمة الله-

والحمد لله رب العالمين.





أحمد عز الذين معمد

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد الأولين والأخرين؛ سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا كثيرًا إلى يوم الدين.

أما بعد: فإن شهر ربيع الأول قد حدثت فيه أحداث ووقائع عظيمة أثرت على وجه الأرض عامة. وجزيرة العرب خاصة. أحببنا أن نذكرها لنأخذ منها العبر والعظات ونأخذ منها القدوة والأسوة مدى الدهر إلى يوم القيامة ومن هذه الأحداث وأهمها:

#### أولاً: ولادة سيد البشر محمد صلى الله عليه وسلم ية يوم الاثنين من شهر ربيع أول عام القيل.

ولا خلاف أنه ولد في يوم الإثنين، وهذا قطعي لورود ذلك في الحديث الثابت في صحيح مسلم، قال: "هذا يومٌ وُلدُت فيه، وهذا يوم أنزل عليّ فيه"، وكان يصومه صلى الله عليه وسلم.

ويجب أن نعلم أن المتفق عليه أنه وُلد في يوم الإثنين وفي شهر ربيع الأول، ولكن أي اثنين من ربيع الأول، فلم توجد رواية صحيحة قطعية في ذلك، وينبغى دائمًا في طلب العلم أن يأخذ الطالب ما اتفق عليه العلماء العدول الثقات حتى لا يقع الناس في البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

وكان في مولده صلى الله عليه وسلم الخير والهدى والرحمة للبشرية جميعًا، ولله در القائل:

ولد الهدى فالكائنات ضياء

#### وهم الزمان تبسم وثناء

ثانيا: هجرته صلى الله عليه وسلم من مكة إلى المدينة في ربيع أول سنة ١٤ من البعثة ؛ وذلك لثلاث وخمسين سنة من مولده صلى الله عليه وسلم.

وقد دخل المدينة في يوم الإثنين لاثنتي عشرة ليلة خلت من ربيع الأول وذلك وقت الظهيرة (ظهرًا) وهو في الطريق إلى المدينة لقي النبي صلى الله عليه وسلم بريدة بن الحصيب

الأسلمي ومعه نحو ثمانين بيتا فأسلم وأسلموا وصلوا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم العشاء الأخرة خلفه. وأقام بريدة بعد ذلك بأرض قومه حتى قدم على النبي بعد أحد.

وقبل المدينة لقى النبي صلى الله عليه وسلم أيضًا الزيير بن العوام (بيطن رئم) اسم مكان يستريح فيها التجار، وكان الزبير مع ركب من المسلمين، وكانوا قافلين من تجارة إلى الشام، فكسا الزبير رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبا بكر رضي الله عنه ثيابًا بيضًا؛ روى ذلك البخاري عن عروة بن الزبير.

وقال ابن القيم رحمه الله: "وسُمعَتُ الوجبة-الصوت العالي- والتكبير في بني عمرو بن عوف، وكبر المسلمون فرحًا بقدومه، وخرجوا للقائه، وحيوه بتحية النبوة فأخذوا مطيفين حوله والسكينة تغشاه، والوحى ينزل عليه: « فإنَّ الله هو مؤلاه وجبريل وصالح المؤمنين والملائكة بعد ذلك ظهير، (التحريم: ٤)،

وأقام النبى صلى الله عليه وسلم بقباء أربعة أيام في رواية محمد بن إسحاق: الإثنين والثلاثاء والأربعاء والخميس، وعند البخاري أنه أقام أربعًا وعشرين ليلة، وأسس مسجد قباء وصلى فيه، وهو أول مسجد أسس على تقوى الله بعد النبوة، وسميت يثرب بعد ذلك بمدينة رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وقد ارتجت البيوت والسكك من صوت الحمد والتسبيح، ثم قال النبي كما جاء في رواية أنس رضى الله عنه عند البخاري: ،أي بيوت أهلنا أقرب؟ .. فقال أبو أبوب الأنصارى: أنا يا رسول الله، هذه داري وهذا بابي. قال: «فانطلق فهيئ لنا مقبلاً ، قال: قومًا على بركة الله. رواه



وبعد أيام وصلت إليه زوجته سودة وبنتاه: فاطمة وأم كلثوم رضي الله عنهن، وكذلك أم أيمن وخرج معهم عبد الله بن أبي بكر بعيال أبى بكر ومنهم عائشة، وبقيت زينب عند أبي العاص حتى هاجرت بعد بدر.

#### ثالثًا: غزوة بني النضيرية ربيع الأول سنة 3هـ.

وفيها قال محمد بن إسحاق بن يسار: خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى بني النضير يستعينهم في دية ذينك القتيلين اللذين قتلهما عمرو بن أمية الضمري وهما من بني عامر للجوار والعهد الذي كان النبي صلى الله عليه وسلم قد كتبه لهما وعمرو كان لا يعلم ذلك، فقتلهما، لأنه هو الوحيد الذي بقي من السبعين الذين قتلوا في بئر معونة، وذهب النبي صلى الله عليه وسلم لعمرو للمعاونة في دية أهل القتيلين.

فذهب النبي صلى الله عليه وسلم إلى بني النضير، وهم عندهم المال وهناك عهد بينهم وبين رسول الله صلى الله عليه وسلم بذلك فقالوا: نعم يا أبا القاسم نعينك بما أجبت مما استعنت بنا عليه: ثم خلا بعضهم ببعض فقالوا: إنكم لن تجدوا الرجل على مثل حاله هذه، وجلس النبي صلى الله عليه وسلم في بني النضير إلى جنب جدار من بيوتهم، فأمروا رجلا من اليهود اسمه عمرو بن جحاش ليحمل صخرة، ويصعد على الجدار والنبي لا يدري ويلقى على رأسه الشريف حجرًا.

وكان إلى جوار رسول الله صلى الله عليه وسلم أبو بكر وعمر ونفرًا من أصحابه رضي الله عنهم، فأتى الخبر من السماء بما أراد القوم، فترك من معه، ورجع إلى المدينة، فلما قاموا في طلبه فلم يجدوه فرأوا رجلا مقبلا من المدينة فسألوه عنه فقال رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم داخلا المدينة.

فأقبل أصحابه إلى المدينة حتى انتهوا إليه. فأخبرهم بما كانت اليهود أرادت من الغدر به فأمر أصحابه بالتهيؤ لحربهم والسير اليهم. واستخلف على المدينة عبد الله بن أم مكتوم، وحاصر بني النضير وكانت حصونهم منيعة. وعندهم صوامع فيها مؤنة تكفيهم شهورا وبساتين ونخيل مثمرة: وأمرهم النبي صلى الله عليه وسلم بالتسليم فأبوا فأمر النبي

بقطع النخيل وخلع الثمار فسلموا وغنم النبي وأصحابه مالهم وحصونهم وسلاحهم ونزلت سورة الحشرفي بيان ذلك ومن المعلوم أن حصون بني النصير لا يقوى عليها أحد كما زعمت اليهود، قال تعالى: صَنَّمْ فَدِمًا فِي ٱلنَّكُونِ وَمَا فِي الأرنيق وَهُوَ الْعَرِيرُ لَلْفَكِيدُ ۞ هُوَ اللَّهِ الْحَرْمُ الَّذِينَ كَذَاوَا مِنْ أَمَّا وَأَلَكُتُ مِن رِدُحْ لِأَوَّلُ لَكُنَّمُ مَا ظَلَّكُمُ أَنَّا طَلَّكُمُ أَنَّ عَرْجُوا وَطِيُّوا أَنْهُم مَّالِعَثْهُمْ خَشُونُهُم مِنْ أَمَّهِ مَانْهُمْ الله مِنْ حَدَثُ لَوْ يَعْلَيْهُمْ وَاللَّذِي فِي قُلُوبِهُمُ ٱلرُّقَبُّ يُحْرُونَا وعلى بالديه والدي المؤمسين فأعتبروا يتاؤل الانتسر (ILemy: 1.7).

ظن اليهود أن حصونهم تمنعهم من الله عز وجل وليس من المؤمنين فكانت عزة الله وحكمته بعد صير المؤمنين في أحد وما أصابهم بعد ذلك من غدر قبائل نجد وقتلهم الأصحابه صلى الله عليه وسلم فمنح الله تعالى نبيه صلى الله عليه وسلم هذا الفتح للمؤمنين الصابرين حتى أن اليهود استعانوا على المؤمنين ليأخذوا أبواب وأخشاب وسقف بيوتهم بعد خرابها ليكونوا عبرة لغيرهم وأحداث بني النضير كثيرة وفي هذا كفاية ولله الفضل والمنة.

#### رايفاء دومة الجندل لغمس ليال بقين من ربيع الأول حنة ٥٥.

وفيها: جاءت إلى النبي أخبار بأن قبائل حول دومة الجندل، قريبًا من الشام تقطع الطريق هناك وتنهب ما يمر بها وأنها حشدت جمعًا تريد المدينة فاستخلف النبي صلى الله عليه وسلم على المدينة سياع بن عرفطة رضى الله عنه وخرج في ألفين من المسلمين- وأخذ رجلا من بن عذرة دليلا للطريق يقال له:- مذكور- خرج يسير الليل ويكمن النهار حتى تفاجأ أعداؤه - فلما دنا منهم وفاجأهم في جيش المسلمين فأصاب من أصاب، وهرب من هرب، وإن أهل دومة الحندل تفرقوا في شعاب الحيال، فلما نزل المسلمون بساحتهم لم يجدوا أحدًا، وأقام النبي صلى الله عليه وسلم أيامًا وبث سراياه ووادع في هذه الغزوة عيينة بن حصن، وغنم النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه وعادوا إلى المدينة. ودومة الجندل تبعد عن دمشق إلى الشام خمس ليال. وعن المدينة خمس عشرة ليلة، فالحمد لله على نصرة الأوليائه.

هذا وصلى الله على رسوله محمد صلى الله عليه وسلم، والله من وراء القصد.

والله والله

المعدد عبد ال

مُلَفَّتُكُ مِنَّا آلِيَّى لَدُّ مِنْ مِنْ لَكُنْ لَكُ مُنْ مِنْ لَكُ فِي ٱلْكُلِّكِ وَلَدُ يَكُنْ لَكُ وَلِنَّ مِنَ اللَّهِ لَلَّهُ وَلِمَّ مِنَ اللَّهِ وَهُو يَكُنْ لَكُ وَلِمَّ مِنَ اللَّهُ وَهُده لا شريك له وأشهد لا يُحْدِد لا شريك له وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن مردد أنا ومد وسيقاله

وبعد، عإن سيرة النبي صلى الله عليه وسلم وهديه هي التطبيق العملي لشرائع الإسلام، وفيها بيان لمواضع التأسي به صلى الله عليه وسلم، وفيها بيان لمواضع التأسي به صلى الله عليه وسلم، وفيها بيان لأخلاقه وشيمه وهديه في تعليم الصحابة والتعامل معهم ومخالطته لهم، خطب عثمان بن عفان رضي الله عنه فقال، وإنا والله قلا صحيفا رسول الله صلى الله عليه وسلم في السفر والحضر، فكان يعود مرضانا ويتبع جنائزنا، ويغزو معنا، ويواسينا بالقليل والكثير، (أخرجه أحمد، ٢٠٠٤)، ولذا كان الأخذ بهدي الصحابة رضوان الله عليهم في الاعتقاد والعمل نجاة؛ لأنهم هم الذين عاصروا التنزيل، ورأوا التطبيق العملي له، وفي سيرته صلى الله عليه وسلم رد على كثير من الدعاوى والبدع التي قظهر حينًا بعد حين ركوبًا للهوى، واتباعًا للشبهات، بل وركوبًا للشهوات، وقد كان أصل هذا المقال ردًا على بدعتي ضلالة قضائن المعلوم من الدين بالضرورة علا صوت المنادين بهما؛



in Halcal

ربيع أول 3331 هـ - المعدد ٢٠٠٣ - المسئة الواحدة والرخمسون

الأولى: الدعوى لما يسمى بوحدة الأديان. الثانية: دعوى أن غير المسلمين من أهل الكتاب بعد بعثة النبى صلى الله عليه وسلم من الناجين يوم القيامة. وأنهم يدخلون تحت المشيئة.

وكلاهما دعوى باطلة ساقطة تخالف العلوم من دين الإسلام بالضرورة، وقد رأيت أن أسوق وصية النبي صلى الله عليه وسلم لمعاذ بن جبل رضى الله عنه حبن بعثه قاضيًا ومعلمًا ومفقهًا لأهل اليمن فقيها الكثير من الأحكام العلمية العقدية، والأحكام العملية الفقهية وفيها ردٍّ على تلك البدعتين، فأقول وبالله التوفيق

بعث النبي صلى الله عليه وسلم أبا موسى الأشعري (عبد الله بن قيس) رضى الله عنه إلى إقليم من أقاليم اليمن قاضيًا ومعلمًا، ثم أتبعه معاذ بن جبل رضى الله عنه إلى إقليم آخر من أقاليم اليمن في العام العاشر للهجرة، فعن أبي بردة قال: وبعث رسول الله صلى الله عليه وسلم أبا موسى ومعاذ بن جبل إلى اليمن.

قال وبعث كل واحد منهما على مخلاف، قال: واليمن مخلافان.

ثم قال: يسرا ولا تعسرا، وبشرا ولا تنفرا.

فانطلق كل واحد منهما إلى عمله.. (أخرجه البخاري ٤٣٤١، ومسلم ١٧٣٣).

والمخلاف: بكسر الميم وسكون المعجمة وآخره فاء- بلغة أهل اليمن الكورة والإقليم والرستاق. وكانت جهة معاذ العُليًّا إلى صوب عدن، وكان من عمله الحند -بفتح الحيم والنون- وله بها مسجد مشهور إلى اليوم، وكانت جهة أبي موسى السفلي (فتح).

ولم يكونا وحدهما من أرسل إلى اليمن، بل أرسل أيضا؛ خالد بن الوليد رضى الله عنه قبل حجة الوداء في ربيع الأول سنة عشر- وقيل: في ربيع الآخر. وقيل: في جمادي الأولى- إلى بني عبد المدان بنجران فأسلموا.

ثم أرسل على بن أبي طالب رضي الله عنه إلى اليمن في شهر رمضان سنة عشر من الهجرة، وعقد له لواءًا وعممه بيده، ثم رجع منها فوافي النبى صلى الله عليه وسلم بمكة وقد قدمها للحج سنة عشر، فحج مع النبي صلى الله عليه

وسلم حجة الوداع، وتسمى حجة الإسلام، وحجة البلاغ. (ينظر: المواهب اللدنية بالمنح المحمدية، للقسطلاني ١ /٣٢٤).

والذى يهمنا في هذه المقالة من سوق هذه القصة العظيمة وصيته لمعاذ بن جبل رضى الله عنه حين بعثه إلى اليمن. فقد بلغ من اهتمامه صلى الله عليه وسلم بهذه الوصية أنه خرج يشيع معاذا ماشيًا على قدميه ومعاذ راكب راحلته حين أراد الخروج إلى اليمن، وأوصاه بها وصية مودع، وأعلمه أنه لا يلقاه بعدها في الدنيا، قال معاذ رضى الله عنه: ١ الله صلى الله عليه وسلم إلى اليمن خرج معه يوصيه، ومعاذ راكب ورسول الله صلى الله عليه وسلم يمشى تحت راحلته، فلما فرغ قال: يا معاذ إنك عسى ألا تلقاني بعد عامي هذا، ولعلك أن تمر بمسجدي هذا وقبري.

فيكي معاذ جشعًا لفراق رسول الله صلى الله عليه وسلم.

ثم التفت بوجهه نحو المدينة، فقال: إن أولى الناس بي المتقون من كانوا، وحيث كانواء. (أخرجه أحمد (٢٢٠٥٢). والجشع: الفزع لفراق

قال ابن كثير في السيرة النبوية (٤ /١٩٣): وهذا الحديث فيه إشارة وظهور وإيماء إلى أن معاذا رضى الله عنه لا يجتمع بالنبي صلى الله عليه وسلم بعد ذلك، وكذلك وقع، فإنه أقام باليمن حتى كانت حجة الوداء، ثم كانت وفاته عليه السلام بعد أحد وثمانين يومًا من يوم الحج

وقد جاء سياق هذه الحادثة متضرقا في عدد من الأحاديث، وفي بعضها ما ليس في الأخر، وقد ساق أصحاب الكتب الستة هذه الوصية لأهميتها من حديث عبد الله بن عباس رضي الله عنهما، وهي التي نعتني بها في هذه المقالة، وسأذكر الفوائد التي تؤخذ من الجملة الأولى وحدها على شكل فوائد.

فعن ابن عباس رضى الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لعاذ بن جبل رضى الله عنه حين بعثه إلى اليمن: ﴿إِنْكُ سَتَأْتُي قُومًا أَهُلَ كتاب، فإذا جنتهم، فادعهم إلى أن يشهدوا أن لا



إله إلا الله. وأن محمدًا رسول الله. فإن هم أطاعوا لك بدلك، فأخبرهم أن الله قد فرض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة، فإن هم أطاعوا لك بذلك. فأخبرهم أن الله قد فرض عليهم صدقة تُؤخذ من أغنيائهم فترد على فقرائهم، فإن هم أطاعوا لك بذلك، فإياك وكرائم أموالهم، واتق دعوة المظلوم، فإنه ليس بينه وبين الله حجاب، أخرجه الستة: البخاري (١٣٣١). (١٣٨٩). (۲۲۵)، (۲۲۱۲). (۴۰۹). (۲۹۲۷)، ومسلم (۱۹/ ۲۹ - ۳۱). وأبو داود (۱۵۸٤)، والنسائي (۲۵۲۲). والترمذي (٦٢٥). (٢٠١٤)، وابن ماجه (١٧٨٣). الفوائد المستفادة من الجملة الأولى في الحديث: الأولى: قوله: «إنك ستأتى قومًا أهل كتاب، توطئة وتمهيد للوصية ليستجمع همته في دعوتهم، فإنَّ أهل الكتاب أهلُ علم، ومخاطبتهم لا تكون كمخاطعة حهال المشركين وعبدة الأوثان في العناية بها. (إحكام الإحكام، لابن دقيق العيد ١ /٣٧٥. ورياض الأفهام في شرح عمدة الأحكام، للفاكهاني ٣ /٢٨٨).

ومن المعلوم أيضًا كثرة النصارى في الروم والقبط وأهل نجران من اليمن في عهده صلى الله عليه وسلم وليسوا قطعًا من بني إسرائيل، وقد سماهم النبي صلى الله عليه وسلم: أهل كتاب.

الثالثة: أهل الكتاب من اليهود والنصارى لهم أحكام خاصة تميزهم عن سائر المشركين، فمنها حل ذبيحتهم، واباحة التزوج من نسائهم، قال تعالى: ، المؤمّ أَحل لَكُمُ الطّبِيّثُ وَطَعَامُ اللّهِ أُولُوا الكِمُ الطّبِيّثُ وَطَعَامُ اللّهِ أَوْلُوا الكِمُتُ عِلَى اللّهِ وَاللّهُ مَنْ اللّهِ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ

تحسين غير مُشهبين ولا مُشْجَدِينَ أَغَدُلُونَ ، (المائدة: ٥).

الرابعة: قوله: «فادعهم إلى أن يشهدوا أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، يدل على أشياء منها:

ا - إن الشهادتين أصل هذا الدين، فلا يصح إسلام أحد ولا الحكم بنجاته في الآخرة إلا بالإتيان بهما، قال الفاكهاني في رياض الأفهام (٣/ ٢٨٩)؛ أجمعت الأمة على أن الكفار مخاطبون بهما ، أجمعت الأمة على أن الكفار مخاطبون بهما ، لأخرة. كما أنهما شرط لإجراء الأحكام في الأخرة. كما أنهما شرط لإجراء الأحكام في الدنيا، وقد انعقد إجماع أهل السنة على ذلك، قال الفاكهاني في رياض الأفهام (٣/ ٢٨٩)؛ أي: أي: تلفظوا بالشهادتين ولا بد، هذا معنى إطاعتهم بذلك. فلا يكفى غير التلفظ، من إشارة، أو قرينة ما دالة على الإيمان، بل لا بد من النطق بهما جميعًا، حتى لو تلفظوا بإحداهما، لم يُكتف منهم بذلك،

وهذا يدل على بطلان قول جمهور متأخري الأشعرية الذين يجعلون التلفظ بالشهادتين شرطًا لإجراء أحكام الدنيا فقط، فلو جاء في الآخرة ولم يتلفظ بالشهادتين بغير علة وكان مصدقًا فهو عندهم من الناجين، قال إبراهيم اللقاني في جوهرة التوحيد؛

وفسر الإيمان بالتصديق

والنطق فيه الخــــاف بالتحقيق فقيل شرط كالعمل وقيل

شطر والإسلام اشرحن بالعمل

٣- أن أهل الكتاب إن لم يقولوا الشهادتين فهم كفار، والإجماع منعقد على ذلك. فلم يخالف في ذلك أحد من فرق المسلمين. فما يقوله بعض أهل الأهواء من أنهم ليسوا من الكفار لا أصل له في كلام أحد من الفرق الإسلامية، قال ابن دقيق العيد في إحكام الأحكام (١/ ٣٧٥): والبداءة في المطالبة بالشهادتين: لأن ذلك أصل الدين الذي لا يصح شيء من فروعه إلا به.

فمن كان منهم غير موحد على التحقيق - كالنصارى - فالمطالبة متوجهة إليه بكل واحدة من الشهادتين عينا. ومن كان موحدًا - كاليهود - فالمطالبة له: بالجمع بين ما أقر به

ن كان الأول: أن ما احتج به من الآية ليس فيها أن هم ما النصارى ليسوا كفارًا.

الثانية: أنها فيمن أسلم منهم، ولو أكمل السياق بالأية التي تليها لتبين له هذا، قال تعالى: ووَإِذَا سَيْمُوا مَا أَرِّلُ إِلَّ الرَّسُولِ رَقِيَّ أَعْمُنُهُمْ تَقِيضُ مِنَ اللَّمِّ مِنَ اللَّمِ مِنَّا عَمُوا مِنَّ الْحَقِّ مِتُولُونَ رَبِّنَا عَامَنًا فَاكْتُنْتَا مَعَ النَّهِدِينَ ، (المائدة: ٨٣).

ولهذا قال القاضي عياض في الشفا بتعريف حقوق المصطفى (٢ / ٢٨٦): ولهذا نكفر من لم يكفر من دان بغير ملة المسلمين من الملل، أو وقف فيهم، أو شك، أو صحح مذهبهم، وإن أظهر مع ذلك الإسلام واعتقده واعتقد إبطال كل مذهب سواه فهو كافر بإظهاره ما أظهر من خلاف ذلك، ٦ - دل هذا الحديث على أن أول واجب في الإسلام هو الشهادتان، وأن معرفة الله تعالى شرعية وعقلية.

ودل هذا على بطلان قول بعض الأشعرية: إن أول واجب على العبيد هو المعرفة، أو النظر أو القصد إلى النظر، وجعلوا هذا كله من العقليات حتى إنهم لم يصححوا إيمان المقلد فاعتقدوا بذلك كفر جمهور المسلمين، وعندهم أن الأخذ فيها بالأدلة النقلية كالوحيين والإجماع تقليد، حتى قالوا؛ لا أثر للنقليات في العقليات، فإن المعتبر فيها الأدلة القاطعة - ويريدون بها الأدلة العقلية - فإذا انتصبت لم يعارضها شقاق، ولم يعضدها وفاق. (ينظر؛ الشامل في أصول الدين لأبي المعالي الجويني، فصل: فيمن اخترمته المنية أثناء النظر ص: ١٢١).

وقد نافّح عن هذا القول السنوسي في عقيدة أهل التوحيد الكبرى وأطال النفس، فانظر قوله في حواشي على شرح الكبرى للسنوسي بداية من (ص: ٣٩)].

وتقرير هذه المسألة بهذه الطريقة من بقايا مذهب المعتزلة، قال الحافظ في فتح الباري (١٣/ ٣٤٩): وقد وافق أبو جعفر السمناني -وهو من رؤوس الأشاعرة- على هذا، وقال: إن هذه المسألة بقيت في مقالة الأشعري من مسائل المعتزلة.

هذا ما يسره الله في هذه العجالة، والحمد لله رب العالمين. من التوحيد، وبين الإقرار بالرسالة. وإن كان هؤلاء اليهود -الذين كانوا باليمن- عندهم ما يقتضي الإشراك، ولو باللزوم يكون مطالبتهم بالتوحيد لنفي ما يلزم من عقائدهم.

وقد ذكر الفقهاء: أن من كان كافرًا بشيء، مؤمنًا بغيره: لم يدخل في الإسلام إلا بالإيمان بما كفر مه.

٤ - دلَّ على كُفُر أهل الكتاب غير هذا الحديث أدلة كثيرة من الوحيين، والمسألة من المعلوم من الدين ضرورة، وسأكتفي من ذلك بخمسة أدلة كلها من القرآن:

أ - قوله تعالى: ومّا يَوْدُ ٱلْذِيكَ كَشَرُوا مِن أَهْلِ الْكَتْبِ وَلَا الْثَمْرِينَ أَنْ يُكُلُ عَلَيْكُم مِن خَيْر مِن رَبِّكُمْ وَاللهُ عِنْضُ مِرْحَمَتِهِ مَن يَكَاهُ وَاللهُ دُو الْفَضْلِ ٱلْمُطِيعِ ، (البقرة: ١٠٥)، ومن في الآية بيانية وليست تبعيضية.

ب-قوله تعالى: ﴿ يُتَأْفَلُ ٱلْكِتَبِ لِمُ تَكُنُّونَ مِثَالِتِهِ أَفُو وَأَنْهُ مُنْفَهَدُوكَ ﴾ (آل عمران: ٧٠).

ج - قوله تعالى: و وَمَن بَنْتَغ عَيْرَ ٱلْإِسْلَيْمِ دِينًا فَلَن يُقْبَلُ
مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِن ٱلْخَدِرِينَ ، (آل عمران: ٥٥).
د - قوله تعالى: وقُل يَتأَهُلُ ٱلْكِنْبِ لِمُ تَكُمُرُونَ بِعَالِنَ اللهِ اللهِ مَنْكُمُرُونَ بِعَالِنَتِ اللهِ تَكُمُرُونَ بِعَالِنَتِ اللهِ وَلَيْ تَكُمُرُونَ بِعَالِنَتِ اللهِ وَلَيْ تَكُمُرُونَ بِعَالِنَتِ اللهِ عَمِوان: ٩٨).

ه - قوله تعالى: ﴿ وَقَالَتَ ظَآمِتَةٌ مِنْ أَمْلِ ٱلْكِتَبِ ءَامِثُواْ
 مِالِّذِي أُرِنُ عَلَى الَّذِيكَ ءَامَثُوا وَجَهَ النَّهَارِ وَٱكْثَرُواْ ءَاجِرْهُ
 مُنْهُمْ بَرْجِعُونَ ﴾ (آل عمران: ٧٧).

 أورد بعض المبتدعين عـددًا من الشبهات يستدل بها على أنهم ليسوا كفارًا منها:

أ - قوله تعالى: وإنَّ أَلَدِينَ مَامَثُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ
 وَالْتُصَدِّرَىٰ وَالْشَهِينِ مَنْ مَامَنَ بِاللهِ وَالْتِوْدِ الْآخِرِ وَعَبِلْ
 مَسْلِحًا فَلَهُمْ أَخْرُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ وَلَا خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ
 عَرْبُوكَ ، (السقرة: ٢٦).

وهنده الآية بلا خلاف بين أهل الإسلام في الموحدين من أهل الكتاب الذين لم يدركوا بعثة النبى صلى الله عليه وسلم.

. قوله تعالى: «تَعَدَّنَ أَشَدَّ النَّاسِ عَدُوةً لِلْإِينَ مَا وَهُ لِلْإِينَ مَا وَهُ لِلْإِينَ مَا مُؤَةً لِلْإِينَ مَا مُؤَةً لِلْإِينَ مَا مُؤَةً لِلْإِينَ مَا مُؤَةً لِلَّالِينَ عَالُوا إِنَّا مُصَدِيعًا مُؤَدَّةً لِلَّا إِنَّا مُصَدِيعًا وَالْهُدَ لَا ذَلِكَ إِلَّا مُصَدِيعًا وَالْهُدَ لَا مُسَارِعًا وَالْهُدَ لَا مُسَادِعًا وَالْهُدَ لَا يَسْتَصَارُونَ وَالْهُدَ لَا إِلَيْنَ مِنْهُدَ لِهِ اللَّائِدة: ٨٢).

وهذه الآية لا تدل على ما ذهب إليه لأمرين:





الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد: فلقد تكلمنا في المقال السابق عن معارف الوحي وما اشتمل عليه من تشريع وعلمنا أن التشريع جاء لحاجة الناس إليه، وهذا واقع ملموس محسوس. ومن المقرر أن ما جاء به الشرع فيه ما هو بالعقل، وفيه ما هو بالنقل، وهذا واضح لمن يقرأ كتاب

الله تمالي، لكن نجد أن طلب الدلالة على مسائل الشرع تختلف باختلاف السائل نفسها.

فالسلف الصالح - مثلاً - عندهم أساس منهج الاستدلال على مسائل الاعتقاد هو أن يكون الاستدلال شرعيًا في دلائله كما يكون شرعيًا في مسائله، وكما يقررون أنه لا توجد مسألة اعتقادية ليس لها دليل شرعي؛ فكذلك لا يمكن وجود مسألة اعتقادية لا تكون نصوص الكتاب والسنة كافية في الدلالة عليها.

وتقرر عند علماء الاعتقاد أنهم يقسمون المسائل العقدية إلى:

مسائل خبرية، ومسائل عقلية.

ومن هذا التقسيم يتبين عندهم؛ أن الأولى مسائل لا يكون الاستدلال عليها إلا

من جهة الخبر. والثانية يكون الاستدلال عليها من جهة العقل.

والتانية يكون الاستدلال عليها من جهة العقل. ولهذا يسمون هذا التقسيم تقسيمًا باعتبار الاستدلال على المسائل لا بحسب المسائل نفسها.

فالمسائل الخبرية لا بد من ورود النص على إثباتها وبيان الدلالة عليها.

### ا . د . احمد منصور سالك

والمسائل العقلية الدلالة فيها تشتمل على الدلالة العقلية وان وردت في الشرع الحنيف. ولهذا قالوا في المسائل الخبرية: مستندها التسليم وهو اليقين بأن ما أخبر به النبي صلى الله عليه وسلم أن يكون حقًا لا مرية فيه، وذلك للدلالة القاطعة على نبوته، وعصمته فيما يُبلغ عن الله تعالى.

ثم يأتي دور المسائل العقدية التي يمكن أن يستدل عليها بالعقل، فإن التسليم بها مع كونه هو مقتضى تصديق النبي صلى الله عليه وسلم كالمسائل الخبرية، إلا أن النصوص لا بد أن تتضمن الدلالة العقلية عليها: إذ ليست إخبارًا محضًا، بل أدلة نقلية عقلية، ويبنى على هذا الأصل وجوب التسليم بكل ما ثبت في القرآن والسنة، مع عدم إمكان التعارض بين النقل الصحيح والعقل الصريح، وبيان ما تضمنته الأدلة النقلية من الحجج

والنقل معًا. وقاموا تبعًا لذلك بالتفرقة في مسائل الاعتقاد بين العقليات والسمعيات حسب تعبيرهم. وحاصل هذا التقسيم أن العقليات هي أصل السمعيات، وعليه يكون أصل الدين غير وارد في النقل، وإنما يتوقف اعتقاده على الاستدلال العقلي.

وإذا ثبت ذلك بادعاء نفي التعارض فيلزم من ذلك أن الله تعالى أوحى إلى نبيه صلى الله عليه وسلم ما يقتضي التشبيه، وأن الرسول صلى الله عليه وسلم قد بلغ الأمة ما يُوقعها في التشبيه ولم يبين لهم ذلك، وأن الصحابة رضي الله عنهم والأنمة من بعدهم قد اعتقدوا ما تدل عليه ظواهر تلك النصوص، وأنه لم يسلم من التشبيه إلا المتكلمون.

وأما الأصل الثاني الذي قدّموا فيه العقل على النقل عند التعارض فيقوم على أساس أن العقل هو المعتبر عندهم في الدلالة على المسائل العقدية، وبه يحكم على صحة النقل، وترتب على ذلك عندهم أن النقل إذا دل على خلاف ما ثبت بالعقل من تلك الأصول لم يمكن القول بمقتضاه؛ لأن ذلك يؤدي إلى القدح في تلك الأصول العقلية، وإذا كانت تلك الأصول باطلة، لزم بطلان ما قام عليها وهو السمع، فيكون إبطال ما دل عليه العقل ردًا لدلالة العقل والنقل معًا.

فإذا لم يمكن إثبات ما دل عليه العقل والنقل معًا، أو ردها معًا عند التعارض ولا القول بدلالة النقل وابطال دلالة العقل؛ لزم إثبات ما دل عليه العقل وتقديمه على دلالة النقل. وفي ذلك يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: وقولهم باستقلال العقل في الدلالة على أصول الاعتقاد، إنما يقوم على اعتبار أن دلالة النقل خبرية محضة، وأن التسليم بدلالة النصوص الشرعية إنما يستند إلى تصديق النبي صلى الله عليه وسلم في الإخبار بها، ومعلوم أن من النصوص ما يستند التسليم بها إلى نصوص بقول النبي صلى الله عليه وسلم، وهذا فيما يتعلق بالحقائق الغيبية الحضة التي لا يمكن العلم بها إلا بدلالة الوحي. لكن المطالب التي يمكن أن يدل عليها العقل لا بد أن يرد في النصوص ومنهج السلف في هذا الباب أنهم لا يرون أمرًا يجب اعتقاده والإيمان به، لم ترد به النصوص، كما أنهم لا يرون النصوص الثابتة بدعوى التعارض بين العقل والنقل، بل لا يسلمون بإمكان التعارض من الأصل.

ولهذا كان منهجهم مخالفًا لمنهج المتكلمين في الاستدلال على مسائل الاعتقاد، فكانوا في مصدر التلقي الذي يقوم على أساس أن النصوص الشرعية هي الأصل في الاستدلال على مسائل الاعتقاد، وأنه لا يمكن أن تتعارض دلالتها مع الدلائل العقلية.

أما منهج المتكلمين على اختلاف طوائفهميقوم على نقيض ذلك، حيث يعتبرون الدلالة
العقلية المحضة هي الأصل في الاستدلال،
ثم ينظرون بعد ذلك في دلالة النصوص،
فإن وافقت ما تقرر لديهم مع ما يسمونه
(العقليات) أخذوا بها، لا لثبوتها وانما لأجل
موافقتها للأصول العقلية، وأما إذا خالفت
تلك الأصول فإنهم يؤولون النصوص لتوافقها
إذا أمكن التأويل، أما إذا لم يمكن، فعندهم أنه
لا بد من تفويضها، ومعنى ذلك إبطال معناها
الظاهر المخالف لأصولهم العقلية واعتبارها
من المتشابه الذي لا يعلمه إلا الله تعالى.

ولقد لخص الإمام البرازي إمام المتكلمين منهجهم في ذلك بقانون في أساسه- أساس التقديس- يقوم على أصول ثلاثة،

الأول: إمكانية التعارض بين العقل والنقل. الشاني: تقديم العقل على النقل عند التعارض.

الثالث: تأويل النقل بما يوافق العقل عند التعارض إن أمكن، وإن لم يمكن لزم التفويض حتى تسلم دلالة العقل عن العارضة.

فأما الأصل الأول: فقد بنوه على اعتقادهم بأن ما أحدثوه من الدلائل والمسائل في أصول الدين أمور قطعية، ثم قسموا تلك المسائل إلى مسائل الاستدلال عليها يكون بدليل العقل، وبحيث لا يمكن الاستدلال عليه بدليل النقل، وإلى ما يكون دليله نقليًا لكن لا يقبل إلا بشرط إمكانه عقلاً، وإلى ما يمن الاستدلال عليه لا يقبل إلا بشرط إمكانه عقلاً، وإلى ما يمكن الاستدلال عليه بالعقل

ما يتضمن الدلالة العقلية عليها، بحيث لا تكون خبرية محضة، وهذا ثابت باستقراء تلك المطالب. اهـ.

ومعلوم أن القول: بأن العقليات أصل النقليات يقتضي أن دلالة النصوص الشرعية لا تقبل بمجرد ثبوت النص، بل لا بد مع ذلك من إمكان دلالتها عقلاً، وهذا يتناقض مع أصل التسليم بصدق النبي صلى الله عليه وسلم.

وأما الأصل الثالث عندهم والذي فيه أنه لا بد من تقديم العقل على النقل من تأويل النصوص المخالفة لأصولهم إذا أمكن التأويل أو لا بد من تفويض معانيها.

فالغاية من ذلك أن تكون أصولهم العقلية سالة من معارضة النصوص، إما بصرفها عن معانيها الظاهرة إلى معان توافق أصولهم، وإما باعتقاد أن تلك النصوص من المتشابه الذي لا يعلم معناه إلا الله تعالى.

وإذا كان في القرآن ما يحتاج لبيان، فإن الله تعالى أعطى السنة لرسولنا صلى الله عليه وسلم ليبين هذا؛ حيث قال: ﴿ وَأَنْزُلْنَا إِلَيْكَ اللَّهِ صَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ وَالْرَلْنَا إِلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَالْرَلْنَا إِلَيْكَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَالْرَلْنَا إِلَيْكَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

وغير هذا على النحو الكثير من الآيات في القرآن، وبيان الرسول صلى الله عليه وسلم للقرآن ليس مجرد تبليغه كما أنزل وحسب، وإنما بيان معانيه بحيث لا يكون في القرآن ما يحتاج إلى بيان إلا وقد بينه صلى الله عليه وسلم، وقد كان الصحابة الكرام رضي الله عنهم يفهمون المراد من نصوص الكتاب والسنة، ولم يؤثر على أحد منهم أنه غاب عنه ذلك، وكانوا يتدارسون القرآن ويتعلمون تفسيره، وأخذ منهم التابعون ذلك أيضًا، وكان الجميع لا يرددون شيئًا من ذلك بالتأويل عن معانيها الظاهرة، ولم يلزموا أنفسهم بالتشبيه كما فعل المتكلمون، فكان مبدأهم في إثبات الصفات إثبات وجود لا إثبات كيفية، ولم يقولوا هنا؛ إن المتأولة إنما أخذ بأحد المعاني المحتملة في اللغة فيكون تأويله سائغا، بل لا بد من الأخذ بظاهر النصوص والالتزام بالبيان النبوي لها، وما كان عليه الصحابة رضي الله عنهم، ومن خالف في ذلك فليعلم أنه على غير هذا الطريق.

جعلنا الله واياكم من السائرين على درب الصحابة والتابعين وسائر السلف الصالح-اللهم آمين.

وصلى الله وسلم وبارك على محمد وآله وصحبه.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على النبي الكريم وآله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين. وبعد: فإن من دلائل النبوة وأسباب زيادة الإيمان ما يراه الناس الأن من تعد على جناب الاسلام بأي نوع من الأنواع سواء بزيادة أو بإنكار أو تبديل أو نقصان؛ إذ كل ذلك قد أخبر به النبي العدنان لما يُستقبل من الزمان العاجل منه والأجل وانه على ما بقلوب المؤمنين لهذا من كلوم غير أنهم لايمانهم زيادة ولراياتهم بشارة، ومن ذلك ما كان من حديث ذي الخويصرة المشهور

ففي الصحيحين من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال:

بِيْنُما نَحْنُ عِنْدَ رَسِولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ وهو يَقُسمُ قَسْمًا، أَتَاهُ ذُو الخُويْصرَة -وهو رَجُلُ مِن بَني تَمِيم- فَقَالَ: يا رَسولَ اللَّه، اعْدلْ. فَقَالَ: وِيُلكُ { وَمَن يَعْدِلُ إِذَا لَمْ أَعْدِلُ ؟ قَدُ خَبْتَ وخُسرت إِنْ لَمْ أَكُنُ آعدلُ. فَقَالَ عُمْرُ: يا رَسولَ اللَّه، ائْذَنْ لِي فيه فأَضْرِبَ عُنْقَهُ؟ فَقَالَ: دَعْهُ. فإنَّ له أصْحَابًا يَحْقُرُ أَحَدُكُمْ صَلَاتُهُ مع صَلَاتهم. وصيامَهُ مع صيامهم. يَقْرَوُونَ القُرْآنَ لا يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُمْ، يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كُما يَمْرُقُ السَّهُمُ مِنْ الرَّميَّة، يُنْظُرُ إلى نصله فلا يُوجِدُ فيه شيءُ، ثُمَّ يُنْظَرُ إِلَى رَصَافَه، فَمَا يُوجَدُ فيه شَيءٌ، ثُمَّ يُنْظَرُ إلى نَضيُّه -وهو قَدْحُهُ- فلا يُوجِدُ فيه شَيءٌ، ثُمَّ يُنْظَرُ إلى قَدَده فلا يُوجِدُ فيه شَيءٌ، قدْ سَبقَ الْفُرْتُ وَالدُّمْ، آيَتُهُمْ رَجُلُ ٱسْوَدُ، إحدى عَضُدَيْه مثلُ ثدي المرأة، أوْ مثلُ البَضْعَة تدردرُ، ويَخْرُجُونَ على حين فرقة من النَّاس.

قَالَ أَبُو سَعِيدٍ: فَأَشْهَدُ آنِّي سَمِعْتُ هَذَا الْحَديثُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عليه وسَلَم، وَأَشْهَدُ أَنَّ عَلَيْ بِنَ أَبِي طَالِبِ قَاتَلَهُمْ وَأَنَا مِعْهُ، فَأَمَرَ بِذَلِكَ عَلَيْ بِنَ أَبِي طَالِبِ قَاتَلَهُمْ وَأَنَا مِعْهُ، فَأَمَرَ بِذَلِكَ الرَّجُلِ، فَالْتُمْسَ فُأْتِيَ بِه، حَتَّى نَظَرْتُ إِلَيْهِ عَلَى نَظْرِتُ إِلَيْهِ عَلَى نَعْتَهُ. وَسَلَمَ الذي نَعْتَهُ.



17.

أخرجه البخاري (۲۲۱۰)، ومسلم (۱۰۲۶) وأخرجه وابن ماجه (۱۷۲) مختصرًا.

#### ثانيا: الشرح:

هذا حديث من دلاتل النبوة وتشخيص وعلاج لداء عضال من أمراض الأملة إذ ذكر النبي صلى الله عليه وسلم أئه سيخرج بعده أقوام نُقاتلونَ أهل الإسلام، وبين لنا من صفاتهم وعالاماتهم ما يعالج فتنتهم ويرد مكيدتهم. وق هذا الحديث يحكى أبو سَعيد الخُدري رضي الله عنه أنهم بينما هم معَ رَسبول الله صلَّى اللَّهُ عليه وسلم وهو يقسم قسمًا، وقد بيئت رواية الصّحيحين أنّ عليّ بن أبي طالب رضي الله عنه بعث من اليمن إلى النبي صلى الله عليه وسلَّمَ بدُهيبة؛ وهي القطعة منَ الدُّهب، وكانت ممًا أخدد علي رَضَى اللَّهُ عنه من زُكُوات أهل اليمن، فقسمها صلى الله عليه وسلم بين أربعة نَصْرِ: الأقْرَع بِن حَابِس الحَنظَلَى الْجاشعي، وعُيَيْنة بن بدر الفزاري، وزيد الطَّائيُ، وعَلْقَمة بن عُلاثة العامري، وهم

رؤساء في أقوامهم، وقد كانوا حديثي عهد بكفر، فتألفهم النّبيُّ صلّى اللّهُ عليه وسيلم بهذا المال؛ ليُثبُتوا على الاستالام، فيتبت قومهم معهم، فلمًا خصَّهمُ النَّبِيُّ صلَّى الله عليه وسالم بهذا العطاء، غضب بعض الناس، وفي هذا الوقت أتاه ذو الخُويصرة، واسمه حُرْقُوسُ بِنُ زُهَيْرٍ، وهو رَجِلُ مِن بني تميم، فقال: يا رسيول الله، اعدل في القسمة، وهذا قولُ يدلُ على جهل وقلة فقه على أرحم تقديرة الحكم عليه، إذ الجرأة على جناب النبي عليه الصلاة والسلام واتهامه بعدم العدل في عينها كفر ولولا أن يعذر صاحبها بجهل رحمة به لكان من الهالكان.

لذا غضب صلى الله عليه وسلّم، وقال للرجل؛ ومن يعدلُ إذا لم أعْدلُ إذا لم أعْدلُ إذا النبي هو أولى الناس بالعدل وأبعد ولنذلك قال له النبي ولنذلك قال له النبي وسلّم، وقد خبت وخسرت إن لم أعْدلُ ، وقي رواية في الصّحيحين؛ ومن يُطِع الله إذا عصيت؟؛

وفقال عُمَرُ رَضي اللَّهُ

عنه: يا رسول الله، السُدُنُ لي فيه، فأضرب عُنْقَه، فمنعه صلَّى الله عليه وسلم من قتله تَأْلِيضًا لَغْيرِه، وأَحْيِرُ أَنَّ له أضحابًا يحقرُ -أي: نستقل أحدكم صلاته مع صلاتهم، وصيامه مع صيامهم، يقرؤون القُرآن لا يُجاوزُ تراقيهم، جمعُ ترقوة، وهي العظم ما بين تُغْرِة النَّحْرِ والعاتق، وفي رواية في الصحيحين: وإنَّ من ضئضي هذا -أي: من خصيته ونسله أوعقمه - قومًا يَقرؤونَ القُرآنَ لا نحاور حناجرهم، يُريدُ أنَّ قراءتهم لا يرفعها الله ولا يضلها: لعلمه باعتقادهم، أو أنَّهم لا يعملونَ بها، فلا يُثابونَ عليها، أو ليس لهم فيه حظ إلا مروره على لسانهم، فلا يصل إلى حُلوقهم، فضلًا عن أنْ يصل إلى قُلوبهم؛ لأنَّ المطلوب تعقله وتدبره: لوقوعه في القلب.

سيمرُقونَ ، أي: يَخرُجونَ سَريعًا من دين الإسلام من غير حَظً يَنالَهم منه ، كما يُمرُقُ السَّهمُ مِن الرَّميَة، فشبّهَ مُروقهم وخروجهم من الدين بالسهم الذي يُصيبُ الصِّيدَ، فيدخُلُ فيه ويَخرُجُ مِن التَّاحية الأُخرى، ولشدَّة سُرعةَ

خروجه لا تعلق بالسهم من جسد الصيد شيء، ثم يُنظرُ إلى ونصله»، وهي حَديدةُ السَّهم، فلأ يُوجِدُ فِي النَّصل شيءُ من دم الصيد ولا غيره، ثمّ يُنظّرُ إلى «رصافه»، وهو عَقَبُ يُلُوى هُوقَ مُدخُل النَّصِل أو السَّهم، فما يُوجَدُ فيه شيءً، ثمّ يُنظَرُ إلى "نضيّه"، وهو عودُ السُّهم قبلُ أنْ يُراشَ ويُنصَلَ، أو هو ما بينَ الرّيش والنّصل، وسُمَّى بذلك؛ لأنَّه بُري حتَّى عاد نضوًا، أي: هزيلًا، فلا يُوجَدُ فيه شيءٌ، ثم يُنظَرُ إلى اقدده ، جمع فُدَّة؛ الريش الذي على السَّهم، فلا يُوجِّدُ فيه

قد سببق السبه م «الفرث»، وهو ما يجتمع في الكرش، والدم فلم يظهر أثرهما فيه، بل خرجا بعده، وكذلك هسؤلاء لم يتعلقوا بشيء من الاسلام، وهذا نعث الخوارج الذين لا يدينون للأنمة.

«وآيَتُهم »، أي: عَلامَتُهمُ الَّتِي يُعرفونَ بها إذا ظُهروا، أو عند أولِ ظُهورِ لهم: أنَّه يكونُ فيهم رجلُ أَسْوَدُ إحدى عَضْدَيْه » -وهو ما بيُنَ

المُرفق إلى الكتف مثلُ 
كُدُي المُرافة، أو قال: مثلُ 
البضعة، وهي القطعة 
من اللَّحْم، اتدرُدْن، أي: 
تتحرَّكُ وتذهب وتجيء، 
وي خرجون على حين 
فرقة، أي: في زمان افتراقٍ 
من النَّاس، وهو زمان علي 
بن أبي طالب وأصحابه 
رضى الله عنهم.

ثم قال أبوسعيد الخُدريُّ رَضيَ اللهُ عنه: فأشهَدُ أنَّى سمعتُ هذا الحديث من رسول الله صلى الله عليه وسلم. وأشهدُ أنَّ عَلَى بنَ أبي طالب رضى الله عنه قاتل خوارج عصره. وكانوا بهذه الصفة. وأنا معه بالنَّهُرُوان سنة (٣٨هـ)، وهي منطقة بالشرب من بعداد في العراق، فأمر على رضى الله عنه أن يُبحُث المُقاتلونَ عن ذلك الرَّجل الَّذِي قَالَ فيه صلَّى اللَّهُ عليه وسلم: وإحدى عضديهمثلثدي الْرُأَةِ ،، فطلبَ في القُتْلي، فوجدوه، فأتوا به. ورآه أبو سعيد رضي الله عنه على الصّفة التي وصّفه بِهَا النَّبِيُّ صِلَّى اللَّهُ عليه وسلم. (وينظر: كتاب عمدة القاري شرح صحيح البخاري (١٤٣/١٦) ، وكتاب دليل

الفالحين شرح رياض الصالحين (١٨٦/١).

### ثالثا؛ بعض ما يستفاد من العديث؛

ية الحديث قاسم يشترك فيه كل خارجي مع نظيره قديمًا وحديثًا وهو مرض العجب المضى بهم للغلو، فبين الغالين من غلاة التضجير وغلاة التجريح وغلاة المعادين للسنة وغلاة المعارضين لما أجمع عليه سلف الأمة بين هؤلاء جميعًا وغيرهم من الغالين على تناقض ظواهرهم وريما إنكارهم على بعضهم بل والتنافر الشديد أحيائا بينهم نجدبينهم جميعا مرضا مشتركا متوطئا يسفرعن عجب بما يضهمون وعن غلو فيما يعتقدون وكيف يفكرون ويحكمون ويقررون؛ إذ الغلو بوابة كل شر مهما حسنت النوايا -وذلك على أحسسن الظنون بهؤلاء أهل الرزايا- فلولا الغلو ما وقع المشركون في شركهم حين غالوا في الصالحين بحسن نية فصرفوا من العبادة مما هو حق خالص لله اليهم، ولولا الغلو ما خرج من خرج على أمير المؤمنين رابع الخلفاء الراشدين

على بن أبي طالب رضي الله عنه فقتله وهم بحسبون أنهم يحسنون صنعًا، ولولا الغلو ما خرج الناس عمومًا على الأمراء والعلماء وأولياء أمورهم، ثم لولا الغلوية عصرنا الحاضر ما رأينا هده الفئات المريضة من البشر والتي يجمع سنها صفة نفسية سلوكية مركبة في نفوسهم هي عقيدتهم بصحيح فهمهم وعميق ذكائهم، وهذه العقيدة المرضية يسفر عنها سلوك عنوانه غلو في كل ما يسلكون فنصبوا أنفسهم حكامًا على العامة والخاصة، بل وعلى العلماء والأمراء والأولياء، ثم ترتب على غلوهم وأحكامهم وما منحودمن حق لنضوسهم، ترتب عليه سلوك آخر هو أجرم وأشبنع من تفسيق وتبديع وتجريح وتدمير وتحريق؛ فرأينا منهم للبلدان تخريبًا، وللعباد تجريحا على اخت الف مشاريهم وم واردهم وتناقض ظواهرهم وماريهم، لكنهم يشتركون في قاسمهم، وهو ما أسلفنا منالعجبالفضي للغلو. وفضلاً عن كونه مرضًا نفسيًا فهو كذلك

مكتسب لجهل حتمي فلا يبالون بعواقب أقوالهم وأفعالهم 111

ولا يضهمون كلام العلماء فيتسبون إليهم ما ليس من مذاهبهم؛ قال شيخ الإسبالام - رحمه الله - ف رده على من أطلق الهجر وعدمه: " وكثير من أجوبة الإمام أحمد وغيره من الأئمة، خرج على سؤال سائل قد علم المستول حاله، أو خرج خطاباً لمين قد علم حاله، فيكون بمنزلة قضايا الأعيان الصادرة عن الرسول صلى الله عليه وعلى آله وسلم، إنما يثبت حُكْمُها في نظيرها، فإن أقواماً جعلوا ذلك عاماً" مجموع الضتاوي 

وكذلك من قواسمهم وأمراضهم نصب العداء وأمراضهم نصب العداء بغير سبب واصدار أحكام بغير علم قيصنفون خلق اللين تمييعًا والحكمة تلوئا، والسيئة كفرًا، قال شيخ ولسيئة كفرًا، قال شيخ رحمه الله تعالى- كما الإسمام ابن تيمية وحمه الله تعالى- كما أصول أهل البدع: "وهذا أصدل البدع التي ثبت بنص سنة رسول الله

صلى الله عليه وعلى آله وسلم واجماع السلف أنها بدعة :هو جعل العفو سيئة، وجعل السيئة أن يخرّر، فينبغي للمسلم أن يخرر من هذين الأصلين الخبيشين، وما يتولّد عنهما من ولغنهم، واستحلال دمائهم وأموالهم".

ثم رأينا من تأصيلهم لغيهم رأينا بذلهم من الجهد والمال والجاه في التشنيع على المخالف، ومحاولة إسقاطه بأى وسيلة، حتى خرج النزاع ق كثير من الأحوال-عن كونه ابتغاء مرضاة الله، والانتصار لحرمات الله؛ إلى انتصار للنفس والهوى مما يعجب منه عصاة المسلمين، فضلا عن الطائعين ويفرح له المخالفون فضلا عن غير المسلمين (وينظر كتابي: القواسم المشتركة بين غلاة التضجير والتجريح، والتوضيح في نصح غلاة التجريح).

فالله الله يا هولاء تعالوا إلى كلمة سواء، هذا إن كنتم في التوبة ترغبون، وللجنة تسعون، وللحديث صلة إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله رب العالمين، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك، وأشهد أن محمدًا عبد الله ورسوله صلى الله عليه وسلم.

أما بعد؛ فإن النبي صلى الله عليه وسلم كان يخرج في الفزوات ويبعث السرايا والبعوث؛ وكان من ذلك سرية نخلة، وهي موضوعنا في هذا العدد.

اسمها: سرية نخلة في رجب سنة ٢٥ الموافق يناير سنة ٢٢٤م، وتسمّى بسرية الأشهر الحرم، وتسمّى أيضًا بسرية عبد الله بن جحش. (إنارة الدجى: ٣٩).

#### ساق السرية،

عن جندب بن عبد الله "أن رسول الله عليه وسلم بعث رهطًا، وبعث عليهم أبا عبيدة؛ فلما أخذ لينطلق؛ بكى صبابة - محبة واشتياقا - إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ فبعث رجلاً مكانه يقال له: عبد الله بن جحش؛ وبعث معه يقال له: عبد الله بن جحش؛ وبعث معه كتابًا وأمره أن لا ينظر فيه حتى يسير يومين ثم ينظر فيه؛ فيمضي لما أمره ولا يستكره من أصحابه أحدًا - وذكر أسماءهم؛ فالأمير عبد الله بن جحش، وسعد بن أبي وقاص وعامر بن ربيعة وواقد بن عبد الله وخالد بن البكير وسهيل بن بيضاء -

فلما سار عبد الله بن جحش يومين؛ فتح الكتاب ونظر فيه؛ فإذا فيه؛ إذا نظرت في كتابي هذا؛ فسر حتى تنزل نخلة بين مكة والطائف؛ فترصّد بها قريشا، وتعلم لنا من أخبارهم ولم يأمره بقتال؛ فلما نظر عبد الله بن جحش في الكتاب؛ قال سمعًا وطاعة؛ ثم قال لأصحابه، قد أمرني رسول الله صلى الله عليه وسلم: أن أمضي إلى نخلة: فأرصد بها قريشا؛ حتى



آتيه منهم بخبر، وقد نهاني: أن أستكره أحدًا منكم؛ فمن كان منكم يريد الشهادة، ويرغب فيها؛ فلينطلق ومن كره ذلك؛ فليرجع، أما أنا فماض لأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ فمضى ومضى معه أصحابه؛ فلم يتخلف عنه منهم أحد. وسلك على الحجاز حتى إذا كان بمعدن فوق الفرع يقال له: بُحران؛ أضل سعد بن أبي وقاص وعتبة بن غزوان بعيرا لهما كانا عليه يعتقبانه؛ فتخلفا عليه في طلبه ومضى عبد الله بن جحش وبقية أصحابه حتى نزل بنخلة؛ فمرت به عير لقريش تحمل زبيبًا وأدمًا فيها منهم عمرو بن الحضرمي، وعثمان ين عبد الله بن المغيرة وأخوه نوفل بن عبد الله بن المغيرة المخزوميان، والحكم بن كيسان، فلما رآهم القوم؛ هابوهم وقد نزلوا قريبًا منهم؛ فتشاور القوم فيهم؛ فقال القوم؛ والله لئن تركتم القوم هذه الليلة؛ ليدخلن الحرم؛ فليمتنعن به منكم، ولنن قتلتموهم لتقتلنهم في الشهر الحرام؛ فتردد القوم؛ فهابوا الإقدام عليهم؛ ثم شجعوا عليهم وأجمعوا على قتل من قدروا عليه منهم وأخذ ما معهم؛ فرمي واقد بن عبد الله التميمي عمرو بن الحضرمي بسهم! فقتله، واستأسر عثمان بن عبد الله والحكم بن كيسان، وأفلت نوفل بن عبد الله؛ فأعجزهم، وقدم عبد الله بن جحش وأصحابه بالعير والأسيرين حتى قدموا على رسول الله صلى الله عليه وسلم بالمدينة.

وقد ذكر بعض آل عبد الله بن جحش: أن عبد الله بن جحش قال الأصحابه: إن لرسول الله صلى الله عليه وسلم خمس ما غنمتم وذلك قبل أن يفرض الخمس من الغنائم؛ فعزل لرسول الله صلى الله عليه وسلم خمس العير، وقسم سائرها على أصحابه؛ فلما قدموا على رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "ما أمرتكم بقتال في الشهر الحرام"؛ فوقف العير والأسيرين، وأبى أن ياخذ من ذلك شيئا.

فلما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ذلك سُقط في أيدي القوم وظنوا أنهم قد هلكوا وعنفهم المسلمون فيما صنعوا وقالوا لهم:

صنعتم ما لم تؤمروا به، وقاتلتم في الشهر الحرام ولم تؤمروا بقتال، وقالت قريش: قد استحل محمد وأصحابه الشهر الحرام؛ فسفكوا فيه الله وأخذوا فيه الأموال وأسروا فيه الرجال؛ فقال من يرد عليهم من المسلمين ممن كان بمكة: إنما أصابوا ما أصابوا في جمادى؛ فلما أكثر الناس في ذلك أنزل الله عز وجل على رسوله صلى الله عليه وسلم: « يَتَكُونَكُ عَنِ النّهِ وَلَمْ اللهُ عَلَيْ وَمَنَدُ عَنِ اللّهِ عَلَيْ وَمَنَدُ عَنِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْ وَمَنَدُ عَنِ اللّهِ اللّهِ وَلَمْ اللّهِ عَلَيْ وَمَنَدُ عَنْ اللّهِ وَكُمْ اللّهِ عَلَيْ وَمَنْ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ وَكُمْ اللّهِ عَلَيْ وَمَنْ عَنْ اللّهِ وَكُمْ اللّهِ عَلَيْ وَمَنْ عَنْ سَبِيلٍ اللّهِ وَكُمْ اللّهِ وَالْمَا أَمْ اللّهِ وَالْمَا فِي اللّهِ وَالْمَا فِي اللّمَا فِي اللّهِ وَالْمَا فِي اللّهِ وَالْمَا فِي اللّهِ اللّهِ وَلَيْ اللّهِ وَالْمَا فِي اللّهِ وَالْمَا فِي اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَلَيْ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّ

فلما نزل القرآن بهذا الأمر وفرج الله عن المسلمين ما كانوا فيه من الشفق؛ قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم العير والأسيرين. (رواد الطبراني: ١٦٧٠).

#### الدروس والعبر:

ا- أبو عبيدة رضي الله عنه سمع وأطاع، ولكنه بكى حرصًا منه على القرب من رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ فتأمل حرارة الشوق التي أبكت أبا عبيدة. وتصور حبّه لملازمة رسول الله صلى الله عليه وسلم التي جعلته يشفق عليه وبيقيه جواره؛ ليبعث بطلاً آخر.

٧- جاء في هذا الخبر: أن النبي صلى الله عليه وسلم كتب لأمير السرية كتابًا، وأمره أن لا ينظر فيه حتى يسير يومين، وهذا مثل لتطبيق مبدأ مهم من مبادئ الحرب وهو إخفاء الخطط الحربية ومنها خط السير حتى يكون الجيش في أمان من كيد الأعداء؛ فالمدينة كانت آنذاك تضم اليهود والوثنيين ومن المتوقع؛ أن يسارع هؤلاء إلى إخبار أهل مكة بخط سير تلك السرية الموجهة ضدهم؛ فلما سار أفراد السرية وهم أنفسهم لا يعلمون اتجاههم؛ أصبح النبي صلى الله عليه وسلم أمنًا من انكشاف الهدف المقصود.

٣- موقف أولئك الصحابة الذين سمعوا وأطاعوا جميعًا وساروا إلى منطقة أعدائهم وتجاوزوها حتى كانوا من ورائهم، وهذا شاهد على قوة إيمان الصحابة رضي الله عنهم واستهائتهم بأنفسهم في سبيل الله تعالى. التي لم يقع بها الأشخاص: فسواء قتل ذلك المشرك في جمادى أو في رجب أو في رمضان؛ فرسول الله صلى الله عليه وسلم لم يأمر بذلك إنما هي حماسة المهاجرين المقهورين المطرودين من ديارهم وأموالهم ولا ذنب لهم سوى أن يقولوا لا إله إلا الله، فلم يتمالكوا أنفسهم- وهم بشر- عندما رأوا أموالهم التي غصبتها قريش واغتصبتها تسيل أمامهم تجارة تنمو بين أيدي المشركين وهم الحفاة تجارة تنمو بين أيدي المشركين وهم الحفاة وأضناهم الجوع والتعب. فتأمل حال سعد وعتبة وهما ينطلقان على جمل واحد يركب هذا مرة وهذا مرة، أما الأن فلا جمل لهما، لقد نذ وهرب وهما أما الأن فلا جمل لهما، لقد نذ وهرب وهما

يركضان على أقدامهما المتشققة خلفه

يذرعان بطون الأودية والشعاب ولا أحد

غير الله يعلم ما سيحدث لهما

٨- العدل والإنصاف: قال ابن القيم: والمقصود: أن الله سبحانه حكم بين أوليائه وأعدائه بالعدل والإنصاف، ولم يبرئ أوليائه أولياءه من ارتكاب الإثم بالقتال في الشهر ألحرام، بل أخبر: أنه كبير وأن ما عليه أعداؤه المشركون أكبر وأعظم من مجرد القتال في الشهر الحرام، فهم أحق بالذم والعيب والعقوبة، لا سيما وأولياؤه كانوا متأولين في قتالهم ذلك، (زاد المعاد: ١٥٢/٣). وبعد ذلك أطلق رسول الله صلى الله عليه وسلم سراح الأسيرين، وأدى دية المقتول إلى

1- صحة الرواية بالمناولة؛ قال البخاري في صحيحه؛ واحتج بعض أهل الحجاز في المناولة بحديث النبي صلى الله عليه وسلم حيث كتب لأمير السرية كتابا وقال؛ "لا تقرأه حتى تبلغ مكان كذا وكذا"؛ فلما بلغ ذلك المكان قرأه على الناس، وأخبرهم بأمر النبي صلى الله عليه وسلم. (صحيح البخاري: ٢٣/١).

والحمد لله رب العالمين.

٤- التشويه الإعلامي منذ القدم؛ ففي هذا الخير عبرة للمسلمين بما قام به المشركون من تشويه إعلامي خطير لسمعة السلمين حيث شهروا بهم فيما جرى من أصحاب تلك السرية من القتل وأخذ الأموال والسبي في الشهر الحرام وقد كان ذلك في آخر يوم من شهر رجب... والكفار عادة بغتنمون كل فرصة لتشويه سمعة المسلمين، فحينما ظفر كفار مكة بهذه المخالفة التي تعني انتهاكا لأمر يقدسه العرب اغتنموا ذلك للتشهير بالسلمين، وقد طمعوا من خلال هذا الاتهام في أن يضعفوا من مكانة المسلمين وأن ينفروا الناس من قبول دعوة الإسلام، ولقد حصل التساؤل من المسلمين فيما صنع أصحاب تلك السرية، ولاموا إخوانهم على ما حدث ونزل القرآن في بيان هذا الأمروفي الرد على مقاتلة المشركين وذلك في قوله تعالى: «يسألونك عن الشهر الحرام قتال فيه .... الأية.

٥- كُنل المشركين بمكيالين في هذه القصة؛ قال المباركفوري: فقد صرح هذا الوحى بأن الضجة التي افتعلها المشركون لإثارة الريبة في سيرة المقاتلين المسلمين لا مساع لها؛ فإن الحرمات المقدسة قد انتهكت كلها في محاربة الإسلام، واضطهاد أهله، ألم يكن المسلمون مقيمين بالبلد الحرام حين تقرر سلب أموالهم وقتل نبيهم؟ فما الذي أعاد لهذه الحرمات قداستها فجأة؛ فأصبح انتهاكها معرة وشناعة؟ لا جرم أنّ الدعاية التي أخذ ينشرها المشركون دعاية ثبتني على وقاحة. ٦- ي هذا الخبر نموذج من حرص النبي صلى الله عليه وسلم على جنود المسلمين: حيث أجل فداء الأسيرين من المشركين حتى عودة ذينك الصاحبين اللذين تخلفا عن سرية المسلمين، وهدد بقتل أسيري المشركين فيما لو قتلوا ذينك الصحابيين، وفي هذا ضمان لسلامتهما؛ حيث إنه من المظنون بكفار مكة أن يقتلوا الصحابيين لو ظفروا بهما. (الرحيق المختوم: ص١٨١).

٧- براءة الشريعة من الأخطاء الفردية



يسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. أما بعد: فقد تحدثنا في القالة السابقة عن سن الرضاع وعن رضاع الكبير، ونستكمل بعض الأحكام المتعلقة بفقه النكاح، سائلين الله عز وجل أن يتقبل جهد المقل، وأن ينفع به المسلمين.

#### أولا؛ المعرمات بسبب المساهرة؛

ذكر الله تعالى في كتابه العزيز المحرمات من النساء بسبب المصاهرة.

فقال تعالى: ﴿ وَلَا نُنكِحُوا مِا نَكُمْ وَالِكَاوُكُم مِنَ ٱلنِّكَاءِ إِلَّا مَا فَدُ سَلَفَ اللَّهَاءِ: ٢٢). وقال تعالى: حُرِّمت عليكم أمهاتكم وبناتكم .. إلى أن ذكر المحرمات بالمصاهرة في قوله تعالى: ﴿ وَأُمَّهَٰكُ لِمَآ بِكُمْ ۚ وَرَبِّكِبُكُمُ ٱلَّتِي فِي حُجُورِكُم مِن نِسَامِكُمُ ٱلَّذِي دَخَلْتُم بِهِنَّ فَإِن لَّمْ تَكُونُواْ دُخَلَتُم بِهِينَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ وَحُلْتِيلٌ أَبْنَآيِكُمُ ٱلَّذِينَ مِنْ أَصْلَىكُمْ وَأَنَّ تَجْمَعُوا بَيْنَ ٱلْأُخْتَكِينِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّ ٱللَّهُ كَانَ عَنْفُورًا رَّحِيمًا ، (النساء: ٢٣).

المحرمات بسبب المصاهرة تحريمًا مؤبدًا أربع: ١- زوجة الأب.

٢- زوجة الابن.

٣- أم الزوجة.

٤- ابنة الزوجة.

## احداد ال د/عزة محمد رشاد (أم تميم)

الأولى: زوجة الأب:

يحرم على الرجل الزواج من زوجة أبيه. سواء كان الأب من نسب أو رضاع. قال تعالى: ﴿ وَلَا تَنكِحُوا مَا نَكُعُ مَابَا وُكُم مِن النِّسَاءِ إِلَّا مَا قَدْ سلف ، (النساء: ٢٢).

وسبب نزول الآية كما أخرجه الإمام الطبري من حديث ابن عباس أنه قال: «كان أهل الجاهلية يحرمون ما يحرم، إلا امرأة الأب والجمع بين الأختين، قال: فأنزل الله: ﴿ وَلا تنكحوا ما نكح آباؤكم من النساء، الآية. (صحيح: قال العلامة مقبل بن هادي الوادعي -رحمه الله-: الحديث رجاله رجال الصحيح إلا محمد بن عبد الله المخرمي وهو ثقة -الصحيح المسند من أسباب النزول. ص: ٧٦). وهذا مجمع عليه عند أهل العلم.

الثانية: زوجة الابن:

تعالى تحريم مصاهرة بعقد نكاح، إحداهن أم الزوجة بقوله: وَأَمْهَتُ يُمَايِكُمْ.

جاء في المغني (٣٩٩/٦): تحريم المصاهرة، والمنصوص عليه أربع: أمهات النساء، فمن تزوج امرأة حرم عليه كل أم لها من نسب أو رضاع، قريبة أو بعيدة بمجرد العقد نص عليه أحمد.

وهو قول أكثر أهل العلم منهم ابن مسعود وابن عمر وجابر وعمران بن حصين وكثير من التابعين. وبه يقول مالك والشافعي وأصحاب الرأي، وحكي عن علي رضي الله عنه أنها لا تحرم إلا بالدخول بابنتها كما لا تحرم ابنتها إلا بالدخول.

ولنا: قول الله تعالى: «وَأَنْهَنْتُ نِسَاّبِكُمْ» والمعقود عليها من نسائه فتدخل أمها في عموم الآية.

جاء في المحلى (١٤١/٩)؛ وأما أمها فيحرمها عليه بالعقد جملة، قال تعالى، وَأَمَّهَتُ لِنَّا بِحُمْ فَاجملها عز وجل فلا يجوز تخصيصها.

الرابعة: ابنة الزوجة:

يحرم على الرجل النزواج من ابنة زوجته التي دخل بها- سواء كانت الابنة في حجره أم لا- فإن طلقها أو ماتت قبل الدخول بها جاز له أن يتزوج ابنتها لقول الله تعالى: ورَرَبَيْكُمُ اللَّي فِي حُجُورِكُمْ مِن فِيَالَي اللّهِ تَعَالَى: اللّهِ وَمُنْ اللّهُ وَنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ اللّ

وهذا مذهب الجمهور من السلف والخلف، وذهب علي وعمر رضي الله عنهما وداود الظاهري وابن حزم إلى أن ابنة الزوجة لا تحرم إلا إذا كانت في حجره عملاً بظاهر الأية.

أقوال أهل العلم:

جاء في بدائع الصنائع (٣٨٦/٢)؛ أما بنت زوجته: فتحرم عليه بنص الكتاب العزيز، إذا كان دخل بزوجته، فإن لم يكن دخل بها فلا تحرم لقوله تعالى... وساق الآية... وسواء كانت بنت زوجته في حجره أو لا عند عامة العلماء، وقال بعض الناس لا تحرم لقول الله تعالى: ﴿ وَمُلْتَهِلُ أَمَالَهِكُمُ \* وَالنَّسُاءِ: ٢٣).

قال القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٢٠/٥): الصلائل: جمع حليلة وهي الزوجة. سميت حليلة لأنها تحل مع الزوج حيث حل... وذهب الزجاج وقوم إلى أنها من لفظة الحالل. فهي حليلة بمعنى محللة. وقيل: لأن كل واحد منهما يحل إزار صاحبه، ثم قال: أجمع العلماء على تحريم ما عقد عليه الأباء على الأبناء على الأباء. كان مع العقد وطء أو لم يكن... واستدل بقول الله تعالى كما تقدم. الثالثة: أم الزوجة:

يحرم على الرجل كل أم امرأة تزوجها سواء كانت أمها بالنسب أو بالرضاع، وهذا التحريم من وقت العقد سواء دخل بالزوجة أم لم يدخل، وهذا مذهب الأئمة الأربعة وغيرهم. وحجتهم قول الله تعالى: وأُمَّهَتُ إِنَّالَيْكُمُ (النساء: ٣٣).

وخالف على الجمهور، فقال: لا تحرم على الرجل أم الزوجة إلا بعد الدخول بابنتها، ومذهب الجمهور أولى لأن التحريم جاء في الأية مطلقًا.

جاء في الجامع الأحكام القرآن (١١٨/٥): فأما المرأة تحرم بمجرد العقد الصحيح على النتها على ما تقدم.

قال الكاساني في بدائع الصنائع (٣٨٤/٢): في ثنايا كلامه عن المحرمات بالمصاهرة... فكان معنى قوله: وَأَمْهَاتُ نِسَآبِكُمْ (النساء: ٣٨٤)، أي وحرمت عليكم أمهات نسائكم وأنه مطلق على شرط الدخول، فمن ادعى أن الدخول المذكور في أخر الكلمات منصرف إلى الكل فعليه الدليل.

جاء في بداية المجتهد ونهاية المقتصد (٥٧/٣)، وأما المحرمات بالمصاهرة فإنهن أربع: زوجات الأباء، والأصل فيه قوله تعالى: ، ولا تَكِمُوا مَا نَكُمَ مَا المَا وَكُمُ مُنَ النّائِقَ مُ مُنَ النّائِقَ مُ مُنَ النّائِقَ مَا اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

قَالُ المَاوِردي فِي الْحَاوِي (١٩٩/٩)، المُنصوص على تحريمهن فِي الأَية خمس حرمهن الله

عليه إلا أن تكون في حجره...

ولنا أن التنصيص على حكم الموصوف لا يدل على أن الحكم في غير الموصوف بخلافه، إذ التنصيص لا يدل على التخصيص فتثبت حرمة بنت زوجة الرجل التي دخل بأمها وهي في حجره بهذه الأية، وإذا لم تكن في حجره ثبت حرمتها بدليل آخر وهو كون نكاحها مفضيًا إلى قطيعة الرحم، سواء كانت في مجره أو لم تكن على ما بينا فيما تقدم، إلا أن الله تعالى ذكر الحجر بناء على أن عرف أن الله تعالى ذكر الحجر بناء على أن عرف أمها عادة، فأخرج الكلام مخرج العادة كما أمها عادة، فأخرج الكلام مخرج العادة كما في قوله عز وجل: ولا تقلق أن الدراك المناهد المناس وعادتهم أن الربيبة تكون في حجر زوج أمها عادة كما الناس وعادتهم أن الربيبة تكون في حجر زوج أنها عادة كما الله عز وجل: ولا تقلق أن الدراك المناهد الكالم مخرج العادة كما (الاسراء: ٣١).

قال الطحاوي: وإضافتهن إلى الحجور إنما ذلك على الأغلب ما يكون عليه الربائب. لا أنهن لا يحرمن إذا لم يكن كذلك- الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (١١٩/٥).

جاء في بداية المجتهد (٥٧/٣)؛ وبنات النزوجات، والأصل فيه قوله تعالى: ورَرَبَهِكُمُ أَلْنِي فِي حُجُورِكُم مِن نَكَايِكُمُ أَلْنِي فِي حُجُورِكُم مِن نَكَايِكُمُ النّبِي وَ حُجُورِكُم مِن نَكَايِكُمُ النّبِي دَخَلَتُم بِهِنَّ ، (النساء: ٢٣).... هل من شرط تحريم بنت الزوجة أن تكون في حجر الزوج؟ أم ليس ذلك من شرطه؟. فإن الجمهور على أن ذلك ليس من شرط التحريم. وقال داود: ذلك من شرطه.

ومبنى الخلاف هل قوله تعالى: الله في في مُبُورِكُم ، (النساء: ٢٣)- وصف له تأثير في الحرمة؟ أو ليس له تأثير، وإنما خرج مخرج الموجود أكثر؟

فمن قال: خرج مخرج الموجود الأكثر، وليس هو شرطًا في الريائب؛ إذ لا فرق في ذلك بين التي في حجره أو التي ليست في حجره- قال: تحرم الربيبة بإطلاق. ومن جعله شرطًا غير معقول المعنى قال: لا تحرم إلا إذا كانت في حجره.

قَالَ أَبِن قدامة فِي المُغني (٤٠٠/٦): ذكرنا فِي البنات إذا دخل بالأم حرمت عليه سواء كانت في حجره أو لم تكن في قول عامة الفقهاء، إلا ما روى عن عمر وعلي رضي الله عنهما أنهما

رخصا فيها إذا لم تكن في حجره وهو قول داود، لقول الله تعالى: ووَرَبَيْبُكُمُ ٱلَّتِي فِي مُجُورِكُمُ الله تعالى: ووَرَبَيْبُكُمُ ٱلَّتِي فِي مُجُورِكُمُ الله

قال ابن المنذر: وقد أجمع علماء الأمصار على خلاف هذا القول.

قال ابن قدامة؛ فأما الآية فلم تخرج مخرج الشرط وانما وصفها بذلك تعريفًا لها بغالب حالها وما خرج مخرج الغالب لا يصح التمسك بمفهومه، وإن لم يدخل بالمرأة لم تحرم عليه بناتها في قول عامة علماء الأمصار... إلى أن قال؛

قال ابن المنذر: وأجمع عوام علماء الأمصار أن الرجل إذا تزوج امرأة ثم طلقها أو ماتت قبل الدخول بها جاز له أن يتزوج ابنتها، كذلك قال مالك والثوري والأوزاعي والشافعي وأحمد وإسحاق وأبو شور ومن تبعهم... واستدل بالآبة الكريمة.

قال ابن حزم في المحلى (١٤١/٩)؛ فلم يحرم الله عز وجل الربيبة بنت الزوجة أو الأمة إلا بالدخول بها وأن تكون هي في حجره، فلا تحرم الا بالأمرين معًا.

تعقيب وترجيح:

والراجح في هذه المسألة هو ما ذهب إليه جمهور العلماء من السلف والخلف من أنه يحرم على الرجل الزواج من ابنة زوجته التي دخل بها- سواء كانت الابنة في حجره أم لا، أما قوله الله تعالى: «وَرَبَّبُكُمُ الَّتِي فَ حَجْوركُم مِن نِكَايِكُمُ الَّتِي دُخَلَتُه بِهِنَّ فَإِن مُحَبُّر مِن يَكَايِكُمُ الَّتِي دُخَلَتُه بِهِنَّ فَإِن النساء: ٣٣)، فليست مقيدة باللاتي في الحجور بل خرجت مخرج الغالب، فتحرم الربيبة سواء كانت في الحجر أم لا، والله تعالى أعلم بالصواب.

القسم الثاني: المحرمات مؤقتًا

١- أخت الزوجة:

يحرم على الرجل الجمع بين المرأة وأختها-سواء كانت أختها بالنسب أو بالرضاع، لقول الله تعالى: وأن تَجْمَعُوا يَرْكَ الْأُخْكَيْنِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَكُ ، (النساء: ٢٣)، أما إذا ماتت الزوجة جاز للزوج أن يتزوج أختها. وإذا طلق زوجته

طلاقًا رجعيًا جاز له أن يتزوج أختها بعد انقضاء عدة الزوجة، لأن للزوج الحق في أن يراجعها أثناء العدة.

فلا يجوز أن يجمع بينها وبين أختها حتى تنقضي عدتها، وكل هذا لا خلاف فيه بين أهل العلم ولله الحمد.

جاء في المجموع (١٧/١٣١):

فإن المنصوص على تحريمها بالجمع أخت النوجهة. فلا يجوز للرجل أن يجمع بين الأختين في النكاح سبواء إن كانتا أختين لأب وأم أو لأب أو لأم، وسواء كانتا أختين من النسب أو من الرضاع لقوله تعالى: «وَأَن تَجمعُوا بَيْنَ الأَختَيْنِ، الآية، ولأن العادة جارية أن الرجل إذا جمع ضرتين تباغضا وتحاسدا وتتبعت كل واحدة عيوب الأخرى وعورتها، فلو جوزنا الجمع بين الأختين لأدى ذلك إلى تباغضهما وتحاسدهما فيكون في ذلك قطع الرحم بينهما ولا سبيل إليه، وهو إجماع لا خلاف فيه.

وفي (ص: ٣٣٣) قال: وإن تزوج بامرأة ثم طلقها وأراد أن يتزوج أختها أو عمتها أو خالتها، أو تزوج أربع نسوة وطلقهن وأراد أن ينكح أربعًا غيرهن أو طلق واحدة منهن وأراد أن يتزوج غيرها- فإن كان الطلاق قبل المدخول- يصح تزويجه بلا خلاف، لأنه لا عدة له على المطلقة، وإن كان بعد المدخول-فإن كان الطلاق رجعيًا- لم يصح تزويجه قبل انقضاء العدة، لأن المطلقة في حكم الزوجات.

إذا طلق الرجل زوجته طلاقًا بائنًا. هل يصح زواجه من أختها قبل انقضاء عدتها؟ إن كان الطلاق بائنًا صح تزويجه عندنا قبل انقضاء العدة وبه قال زيد بن ثابت رضي الله عنه والزهري ومالك.

وقال الثوري وأبو حنيفة، لا يصح، وروي ذلك عن علي وابن عباس، دليلنا أن المطلقة بائن منه فجاز له عقد النكاح على أختها كالبائن قبل الدخول.

٢- عمة وخالة المرأة:

يحرم الجمع بين المرأة وعمتها أو خالتها

من الرضاع أو النسب أما إذا ماتت الزوجة جاز له أن يتزوج عمتها أو خالتها، وإذا طلق امرأته جاز له الزواج من عمتها أو خالتها بعد انقضاء العدة، على ما قدمنا من تفصيل في المسألة.

- عن الشعبي: سمع جابرًا رضي الله عنه قال: «نهي رسولُ الله صلى الله عليه وسلم أنْ تَنْكَحَ الْرُأَةُ عَلَى عَمْتَهَا أَوْ خَالْتَهَا ». أخرجه البخاري (۵۱۰۸).

- عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لا يُجْمعُ بَيْنَ الرَّأَة وعَمُتها ولا بَيْنِ الرَّأَةِ وَخَالِتها ، أخرجه البخاري (٥١٠٩) ومسلم (١٤٠٨).

وعن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا يخطُبُ الرُجُل على خطبة أخيه ولا يسُومُ على سؤم أخيه ولا تسأل الرُأة على على عمتها ولا على خالتها ولا تسأل الرُأة طلاق أختها لتكتفى صحفتها ولاتنكح فإنما طلاق أختها لتكتفى صحفتها ولتنكح فإنما قال الإمام النووي في شرحه لمسلم (٢٠٧/٥): بعد أن ساق الحديث- هذا دليل لمذاهب بعد أن ساق الحديث- هذا دليل لمذاهب وعمتها وبينها وبين خالتها، سواء كانت عمة أو خالة حقيقة وهي أخت الأب وأخت الأم وأم الجدة من جهتي الأم والأب وان علتا فكلهن بإجماع العلماء يحرم والجمع بينهماء الحماء يحرم على الحماء العلماء يحرم الجماع العلماء يحرم على الحماء العلماء يحرم والجمع بينهما.

٣- الطلقة ثلاثا:

لا يحل للرجل أن يتزوج امرأته التي طلقها شلاتًا حتى تنكح زوجًا غيره نكاحًا صحيحًا فإذا طلقها الثاني جاز للزوج الأول نكاحها، فإذا طلقها الثاني جاز للزوج الأول نكاحها، والطّلق مُمْرُونِ قَالَ اللهِ مَمْرُونِ أَوْ تَعْرَبُ فَإِنَّ اللّهُ مُمْرُونِ مَمَّا أَوْ تَعْرَبُ فَإِنَّ اللّهُ مُعْرَبُ أَنْ تَأَخُدُوا مِمَّا مَا يَعْرَبُ مُعْرَبُ مَنْ مَنْ مُنْ اللّهُ مُعْرَبُ مَنْ مَنْ مُنْ مُعْرَبُ مَنْ مَنْ مُنْ مُعْرَبُ اللّهِ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.





الحمدُ لله الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحقَّ ليُظهرهُ على الدين كلَّه، وكفى باللَّه شهيدًا، وأشهدُ أنْ لا إله إلا الله وحده لا شريكَ له، إقرارًا به وتوحيدًا، وأشهدُ أنْ مُحمدًا عبده ورسوله،

صلّى الله عليه وعلى آله وصحبه، وسلم تسليمًا مزيدًا. أما بعد، فإن أمة الإسلام مضت قرونها الثلاثة الفضلة، ولم تسجل لنا كتب التاريخ أن أحدًا من الصحابة، أو التابعين، أو تابعيهم ومن جاء بعدهم-مع شدة محبتهم للنبي صلى الله عليه وسلم، وحرصهم على اتباع سنته- احتفل بمولد النبي صلى الله عليه وسلم.

وإنما أحدث هذا الاحتفال البدعي في أواخر القرن الرابع الهجري، من قبل الدولة العبيدية الباطنية الذين سَمُوا أنفسهم زورًا ب: الفاطميين، استدراجًا للمسلمين وتلبيسًا عليهم أنهم يعظمون رسول الله صلى الله عليه وسلم وأهل بيته. وقد أحدثوا صلى الله عليه وسلم وأهل بيته. وقد أحدثوا في هذا الشأن عددًا من الموالد والاحتفالات البدعية؛ منها: مولد النبي صلى الله عليه وسلم، ومولد علي، وفاطمة، والحسن والحسين رضى الله عنهم، وغيرها من الموالد، حتى عدد

سبعة وعشرين احتفالًا لهم، كلها انقرضت بسقوط الدولة العبيدية عام ٥٦٧هـ على يد صلاح الدين الأيوبي رحمه الله.

ثم أحيا الصوفية بعد ذلك بدعة الاحتفال بمولد النبي صلى الله عليه وسلم، وأحيا الرافضة بدع يوم عاشوراء من جديد، وما زالت هذه البدع مستمرة إلى يوم الناس هذا.

### التحذير من بدعة الاحتفال بالولد النبوي:

من المظاهر التي اعتادها الناس في هذا الشهر الاحتفال بالمولد النبوي، وهو بلا شك من البدء المحدثة في دين الله؛ لأنه اجتماع على

أعمال يقصد بها التقرب إلى الله، والله لا يتقرب اليه الا بما شرع، ولا يعبد إلا بما شرع. فكل محدثة في الدين بدعة، والبدع منهى عنها.

قال الله تعالى: وأَمْ لَهُمْ شُرَكَتُواْ شَرَعُواْ لَهُم مِنَ اللِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنُ بِهِ اللّهُ والشورى ٢١). أي شرعوا لهم: من الشرك والبدع، وتحريم ما أحل الله. وتحليل ما حرم الله ونحو ذلك مما اقتضته أهواؤهم.

وثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: من أحدث في أمرنا هذا ما ليس فيه فهو ردً (متفق عليه).

أي: مردود عليه، وقال في حديث آخر:
عليكم بسنتي، وسنة الخلفاء الراشدين
المهديين: عضوا عليها بالنواجد، وإياكم
والأمور المحدثات؛ فإن كل بدعة ضلالة،
(صحيح سنن ابن ماجه: ٢٤).

ففي هذين الحديثين تحذير شديد من احداث البدع، والعمل بها، وقد قال سبحانه وتعالى في كتابه المبين: وما مَانكُمُ السَّولُ مَا مَانكُمُ السَّولُ الحشر؛ ٧)، وقال عز وجل منتخذ النبي عَلاثون عَن أمره أن تُصِيعُمْ فَنَا أَلِيعُ عَلَاللُونَ عَن أمره أن تُصِيعُمْ فَنَا أَلِيعُ اللَّهِ (النور: ٣٣)، وقال سبحانه: فَنَد كُنْ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ السَّولُ اللهِ السَّولُ اللهِ السَّولُ اللهِ السَّولُ اللهِ اللهُ ال

#### الاحتفال بالمولد النبوي تشبه بالنصاري:

وكذلك الاحتفال بميلاد النبي صلى الله عليه وسلم، فيه تشبه بالنصاري في احتفالهم بميلاد المسيح عيسى ابن مريم عليه السلام، ويقيمه المبتدعة على اعتبار أن محمدا صلى الله عليه وسلم أجدر وأولى بالتكريم من عيسى عليه السلام . وفيه تنشد القصائد في مدح النبي صلى الله عليه وسلم واطرائه، مع ورود نهيه بقوله: « لا تطروني كما أطرت النصاري ابن مريم، فإنما أنا عبده، فقولوا عبد الله، ورسوله، (صحيح البخاري غلت النصاري في مدحي وتعظيمي كما غلت النصاري في مدح المسيح وتعظيمي كما غلت النصاري في مدحي وتعظيمي كما

عبدوه من دون الله، وقد نهاهم الله عن ذلك بقوله، ويا أهل الكتاب لا تغلوا في دينكم ولا تقولوا على الله إلا الحق إنما المسيح عيسى ابن مريم رسول الله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه (النساء/١٧١).

فجمعوا بين سيئتين: التشبه بالكفار والتشبه في الإطراء، (انظر: الرد القوي على الرفاعي للشيخ التويجري ص: ٨٧): فعلم بهذا أن المولد النبوي من جملة البدع المردودة.

#### تعذير سلف الأمة من الابتداع في الدين

- قال حذيفة بن اليمان رضي الله عنه: «كل عبادة لم يتعبدها أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم: فلا تعبدوها: فإن الأول: لم يدغ للأخر مقالاً « (الحوادث والبدع للطرطوشي: ١٤٩).

- وقال أيضًا رضي الله عنه: انكم قد أصبحتم اليوم على الفطرة وانكم ستحدثون ويحدث لكم فإذا رأيتم محدثة فعليكم بالهدي الأول (عامع العلوم والحكم»:

- وقال الحافظ بن رجب رحمه الله: «فكل من أحدث شيئًا ونسبه إلى الدين-ولم يكن له أصل من الدين يرجع إليه- فهو ضلالة والدين منه بريء، وسواء من ذلك مسائل الاعتقادات، أو الأعمال، أو الأقوال الظاهرة والباطنة، (جامع العلوم والحكم ١٢٨/٢).

والباصدة (جامع العلوم واروعام المراب المسلم - وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: «لا يحل لأحد أن يقابل هذه الكلمة الكلية الجامعة من رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهي قوله: «كل بدعة ضلالة، بسلب عمومها، هذا إلى مشاقة الرسول أقرب منه إلى التأويل ، وقال: إن قصد التعميم المحيط ظاهر من نص رسول الله صلى الله عليه وسلم بهذه الكلمة الجامعة، فلا يعدل عن مقصوده بأبي هو وأمي صلى الله عليه وسلم ، وذكر شيخ الإسلام: «أن تخصيص عموم النهي عن البدع بغير دليل من كتاب أو سنة أو إجماع لا يقبل، فالواجب التمسك بالعموم ، (الاقتضاء: ٥٨٨/٢).



- وقال إمامُ دار الهجرة مالك بن أنس في قاعدته العظيمة: من ابتدع في الأسلام بدعة يراها حسنة فقد زعم أن محمدا خان الرسالة: لأن الله تعالى يقول: واليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الاسلام دينا : فما لم يكن يومئذ دينا، فلا يكون اليوم دينا .

(الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم ٦/ ٥٨. والاعتصام للشاطبي (٦٢/).

#### أقوال علماء الأمة في التحذير من بدعة الاحتفال بالولد النبوي

لقد تتابع أهل العلم منذ ظهور هذه البدعة الشنيعة على إنكارها، وإنكار ما يلتزمه الناس فيها دون سائر الأيام، ومن هوّلاء الأعلام؛ - الإمام العلاّمة الشاطبي المالكي رحمه الله

(ت ٩٧٩ه)؛ صاحب الموافقات و الاعتصام، فقد ورد له كلام نفيس ضمن جوابه على البدع التي اعتادها الناس، وكانت المسألة الأولى عن حكم الوصية من الميراث لإقامة المولد النبوي، فقال رحمه الله؛ .... فمعلوم أن إقامة المولد على الوصف المعهود بين الناس بدعة محدثة، وكل بدعة ضلالة، فالإنفاق على إقامة البدعة لا يجوز والوصية به غير نافذة. بل يجب على القاضي فسخه ورد الثلث إلى الورثة يقتسمونه فيما بينهم، وأبعد الله الذين يطلبون إنفاذ مثل هذه الوصية... انتهى المراد من كلامه.

- قال شيخ الإسلام رحمه الله عن الاحتفال بالمولد النبوي: في يفعله السلف، مع قيام المقتضي له وعدم المانع منه، ولو كان هذا خيرًا محضًا، أو راجحًا: لكان السلف رضي الله عنهم أحق به منًا: فإنهم كانوا أشد محبة لرسول الله صلى الله عليه وسلم، وتعظيمًا له منًا، وهم على الخير أحرص، وإنما كمال محبته وهم على الخير أحرص، وإنما كمال محبته واحياء سنته باطنا وظاهرًا، ونشر ما بعث به، والجهاد على ذلك بالقلب واليد واللسان، فإن والإنصار، والذين اتبعوهم بإحسان، (اقتضاء والأنصار، والذين اتبعوهم بإحسان، (اقتضاء الصراط المستقيم: ١٢٣/٢).

- وقال الإمام الشوكاني رحمه الله، في الفتح

الرباني (١٠٨٧/٢- ١٠٩٩): "لم أجد دليلا يدل على ثبوته من كتاب، ولا سُنة، ولا إجماع، ولا قياس، ولا استدلال. بل أجمع المسلمون أنه لم يوجد في عصر خير القرون، ولا الذين يلونهم، ولا الذين يلونهم.... ولم ينكر أحد من المسلمين أنه بدعة "

- وقال الحافظ ابن حجر رحمه الله: أصل عمل المولد بدعة لم تُنقل عن أحد من السلف الصالح من القرون الثلاثة، كما نقله عنه السيوطي في (الحاوى للفتاوي / ٢٧٩).

وقال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن رحمه الله: وأنكر الإمام محمد بن عبد الوهاب ما كان عليه الناس في تلك البلاد وغيرها من تعظيم الموالد والأعياد البلاد وغيرها من تعظيم الموالد والأعياد الجاهلية، التي لم ينزل الله بها سلطانًا، ولم ترد به حجة شرعية ولا برهان، لأن ذلك فيه مشابهة للنصارى الغالين في أعيادهم الزمانية والمكانية، وهو باطل مردود في شرع سيد المرسلين (مجموعة الرسائل والمسائل النجدية ص: ٤٤).

- وقال العلامة الألباني رحمه الله: "ونحنواياهم- مجمعون على أن هذا الاحتفال أمر
حادث لم يكن، ليس فقط في عهده صلى الله
عليه وسلم، بل ولا في عهد القرون الثلاثة، ومن
البدهي أن النبي في حياته لم يكن ليحتفل
بولادة إنسان ما إنما هي طريقة نصرانية
مسيحية لا يعرفه الإسلام مطلقا في القرون
الذكورة... (من شريط بدعة المولد).

- وقال الشيخ محمد بن إبراهيم رحمه الله:

«لا شك أن الاحتفال بمولد النبي صلى الله
عليه وسلم من البدع المحدثة بعد أن انتشر
الجهل في العالم الإسلامي، وصار للتضليل
والإضلال والوهم والإيهام مجال عميت فيه
البصائر، وقوي فيه سلطان التقليد الأعمى،
وأصبح الناس في الغالب لا يرجعون إلى ما قام
عليه الدليل على مشروعيته، وإنما يرجعون
إلى ما قاله فلان وارتضاه علان، فلم يكن لهذه
البدعة المنكرة أثر يذكر لدى أصحاب رسول
الله، ولا لدى التابعين وتابعيهم... الخ « (فتاوى
الشيخ محمد بن إبراهيم ٣/ ٥٤).

- وقال الشيخ عبدالعزيز بن باز رحمه الله:

جاء من غير طريق الرسول؛ فليسَ له إلى الله وصول.

ولا خلاف بينهم أن الجمع بين محبة النبي صلى الله عليه وسلم، وبين اتباع سنته، خيرٌ وأبقى من محبته، ومخالفة سنته وطريقته.

ولا خلاف بينهم أن الرافضة هم أول من احتفل بيوم المولد النبوي، اقتداء منهم بفعل النصارى الذين جعلوا الأله ألهة عدة. ولا خلاف بينهم أن قراءة سيرة الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم، وحفظها وتعلمها، والاستضاءة بنورها في كل وقت وحين، من سنن الصالحين، وطرق المهتدين، وسبل الموقضين..

ولا خلافَ بينهم أن الصلاةَ على النبي صلى الله عليه وسلم مشروعة على الدوام، مُستحبةً كل الأيام؛ بل مهما أكثر العبدُ منها؛ فإنَّ الله أكثر.

فإذا وفقك الله لفهم ما سبق من إشارات؛ ستعلم وقتند أن أهل السنة والجماعة أسعد الناس حظا برسول الله صلى الله عليه وسلم؛ لأنهم يقتدون به في كل وقت وحين وفي جميع أحوالهم فيتبعونه فيما أمر، وينتهون عما نهى عنه وزجر، ويصدقون الغيب الذي حدث به والخبر...

أما من اقتصر- في محبته لنبيه صلى الله عليه وسلم- على الاحتفال بمولده يومًا واحدا في السنة، وجعله يوم طعام وشراب، ورقص وغناء، ومكاء وتصدية... فلا -والله ما أحب نبيه؛ وإنما أحب شهوته؛ فأراد أن يجعلها شريعة شرعية.

مَن يدُعي حُبُ النبي ولم يَقَدُ من هديه فَسَفَاهَةُ وهُراءُ الحُبُ اَوْلُ شرطِه وهُرُوضِهِ الحُبُ اَوْلُ شرطِه وهُرُوضِهِ

إن كان صدّقا- طاعة ووقاء أخي المُحتفل بيوم المولد النبوي: أسألُ الله أن يهديني واياك صراطه المستقيم، وأن يُجنبنا مخالفة هدي سيد المرسلين، وصلّى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين،

والحمد لله ربّ العالمين.

واحداث مثل هذه الموالد يفهم منه أن الله سبحانه وتعالى لم يكمل الدين لهذه الأمة، وأن الرسول عليه الصلاة والسلام لم يبلغ ما ينبغي للأمة أن تعمل به.. حتى أتى هؤلاء المتأخرون فأحدثوا في دين الله (التحذير من البدع (٤-٥)).

- وقال العلامة الشيخ حمود التويجري رحمه الله: «فالذين يتخذون المولد عيدًا ليسوا من الذين ترجى لهم المثوبة على هذه البدعة، وإنما هم من الذين تخشى عليهم المعقوبة على مخالفتهم للأمر الذي كان عليه رسول الله وأصحابه (الرد القوي على الرفاعي والمجهول ابن علوي: ص:٢٢٣).

بالمولد النبوي: أخي المُحتفِل بيوم المولد النبويُ: اعلم وفقني الله وإياك لهُداد، واتباع نبيّه

ومصطفاد... أنه:

لا خلاف بين أهل العلم في أن الواجب على كل مسلم ومسلمة تعظيم النبي صلى الله عليه وسلم، وتوقيرُه ومحبته؛ بل وتقديم محبته على الوالد والولد والنفس، والناس أجمعين. ولا خلاف بينهم من كونهم يفرحون بولادة وجهاده.... وأن الله أرسله شاهدًا ومبشرًا وبنديرًا، وداعيًا إلى الله بإذنه، وسراجًا منيرًا... ولا خلاف بينهم أن الله أنزل قوله؛ واليوم أكملت لكم دينكم وأتمت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا والكامل: هو الذي لا يقبل الزيادة.

ولا خلاف بينهم أن وحي السماء انقطع بموت رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ فلا دين إلا ما شرعه، ولا إسلام إلا ما جاء به، ولا خلاف بينهم أن جيل الصحابة والتابعين وتابعيهم، وحتى الأئمة الأربعة المتبوعين... لا يعرفون هذا الاحتفال الذي يفعله الناس اليوم.

ولا خلاف بينهم أن النية الطيبة. والقصد الحسن.. غير كاف لتكون العبادة مقبولة عند الله؛ فإن الله بعث محمدًا صلى الله عليه وسلم دليلاً على ما يُحب ويرضى: فما



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول، صلى الله عليه وسلم. وبعد: فإن حياة الرسول صلى الله عليه وسلم يتطلع إليها المؤمن متذكرًا معتبرًا، ويقف أمامها خاشعًا شاعرًا بالإجلال والرهبة، مستعرضًا عنده ما عمرت به حياة الرسول من جلائل الأعمال، وما احتمله في سبيل الله من المتاعب والأثقال، وما أعده الله له من مكانة وشرف تتقاصر عنه همم الرجال والأبطال، فقد بُعث الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم في أجلاف العرب من قريش ولم يكن لديهم يومنذ إلا المعارف الفطرية، تحرقهم نار العصبية العمياء، وتغرقهم شطحات الوثنية الحمقاء في بحر من واقع مؤلم شنيع مستبشع، فأعلن دين التوحيد وأظهر حقائق رسالة الإسلام الخالدة، متحديًا صناديد الكفر وأنمة الضلال من قومه لا يعبأ بما يقع عليه منهم في سبيل كلمة التوحيد من عناد ممقوت يدفعهم دفعًا عاصفًا نحو إلحاق عظيم الأذى وفادح البلاء به، ولم تكن البشرية في كل ربوع الأرض بعيدة في هذا الوقت من تلك الحاهلية البغيضة، وإنما كانت تمر بأزمة غابت فيها الشرائع الإلهية، والضوابط الأخلاقية، والثوابت الشرعية، وضعف منطق العقل وساد منطق القوة والأنياب، فازداد الفقير فقرًا والضعيف ضعفًا، كما ازداد القوى قوة وازداد الغني غنَى. ولم يعد يُسمع في الأرض إلا منطق المخلب والناب، كان ذلك كله في الفترة التي سبقت بعثة الرسول صلى الله عليه وسلم ..



وبالرغم من وجود بقايا من تعاليم الشرائع السماوية وقتها، فإن الأرض بلغت حدًا من الشقاء والعناء، جاوز كل حد، وفاق كل التصورات.

فقد أصيبت النصرانية بحادثة خطيرة أعجزتها عن أن تقدم للأرض منهجًا حاكما، أو شريعة هادية. ففي سنة ٢٠٠٥ اعتلت النصرانية عرش "رومة" الوثنية. وكان ذلك بجلوس "قسطنطين" على سرير الأباطرة، فانتصرت فيه النصرانية على الوثنية، ونالت فجأة ما لم تكن تحلم به، من ملك عريض ودولة مترامية الأطراف، وكلمة لا تعلوها كلمة. ولا كان قسطنطين إنما توصل إلى الملك على جسر من أشلاء النصاري، وأنهار من دمائهم التي أريقت في الذب عنه، والانتصار له، فقد عرف لهم الجميل ويذل لهم وجهه، ووطأ لهم أكنافه، وقلدهم مفاتيح ملكه.

ولكن انتصر النصارى في ساحة القتال وانهزموا في معترك الدين، فقد ريحوا ملكًا عظيمًا، وخسروا دينًا جليلاً؛ لأن الوثنية الرومية مسخت دين المسيح ومسخه أهله، وكان أكثر مسخًا له وتحريفًا هو قسطنطين الكبير حامي زمار النصرانية ورافع لوائها.

وبدا واضحًا أن الأرض كلها فقدت ميزان عقلها، وغاب عنها النور الذي يهدي، والحادي الذي يرشد إلى سواء السبيل، وباتت البشرية تنشد خلاصها، وتنتظر منقذها إلى أن أذن الله للأرض بالسعادة، وللبشرية بالخلاص، فبعث إليها محمدًا صلى الله عليه وسلم، فكانت بعثته فتحًا للأرض كلها، وإنقاذًا للبشرية بأسرها، وبشيرًا ونذيرًا ورحمة للعالمين.

إِنَّ محمدًا رسول الله صلى الله عليه وسلم بُعث والعالم كبناء أُصيب بزلزال شديد هزَّه هزَّا عنيفًا فإذا كل شيء فيه في غير محله، فنظر الله إلى العالم نظرة رحمة

واحسان فوجد إنسانًا قد هانت عليه انسانيته، وجده يسجد للحجر والشجر، وكل ما لا يملك لنفسه النفع والضرر. وجد معاقرة الخمر إلى حد الإدمان، والخلاعة والمجون إلى حد الاستهتار، وتعاطي الربا إلى حد الاغتصاب، واستلاب الأموال، وجد الطمع وشهوة المال إلى حد الجشع والنهامة، وجد القسوة والظلم إلى حد وأد البنات وقتل الأولاد.

رأى ملوكًا اتخذوا بلاد الله دولاً، ورأى أحبارًا ورهبانًا أصبحوا أربابًا من دون الله، يأكلون أموال الناس بالباطل ويصدون عن سبيل الله، وجد المواهب البشرية ضائعة أو زائفة لم ينتفع بها، ولم توجه التوجه السليم، فعادت وبالأعلى أصحابها وعلى الإنسانية.

وجد الشجاعة تحولت همجية وفتكا، والجود تبذيرًا واسرافًا، والأنفة حمية جاهلية، والذكاء خديعة، والعقل وسيلة لابتكار الجنايات والتفنن في ممارسة الشهوات. ولأن محمدًا أكرم الخلق كان رسولاً نبيًا؛ فقد هُدي-باذن ربه- إلى مفتاح قفل الطبيعة البشرية، لقد علم صلوات الله وسلامه عليه أن القلب هو سيد الجوارح، وأدرك بهداية الله له، أن هداية الإنسان تبدأ من قلبه، فهو صلوات الله وسلامه عليه القائل؛ "ألا إن كا الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله ألا وهي كله وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي

والقلب المقصود هذا هو باطن الإنسان وكيانه الروحي ووجدانه الخفي، فبدأ معهم بالقرآن المكي يزرع في قلوبهم معنى لا إله إلا الله، ويصحح العقيدة ويثبتها ويقويها ويرقق به مشاعرهم ويحيي به ضمائرهم، ويهز به كيانهم، ويعمق به يقينهم. وكانت البداية في بيت النبوة؛ حيث تلقى الحبيب صلى الله عليه وسلم أمر ربه له بالقراءة، فكانت إيذانًا



ل نفوسهم، ونزلت الأيات بكثير مما يألفوه ولم يتعودوه.

قا وانتصر الإسلام على الجاهلية في المعركة المعركة المعركة المعركة المعرفة المعركة المعرفة المعر

الأولى-معركة النفس والمشاعر-؛ فكان النصر حليفه في كل معركة، وقد دخلوا في الاسلام كافة بقلوبهم وجوارحهم وأرواحهم ومشاعرهم، لا يشاقون الرسول من بعد ما تبين لهم الهدى، ولا يجدون في أنفسهم حرجًا مما قضى، ولا يكون لهم الخيرة من أمرهم بعد أن أمر ونهى.

تلك كانت حالة القلوب التي رباها رسول الله صلى الله عليه وسلم فانطلقت بهمة المكلف من خالقه الحامل لدينه المبلغ لرسالته وهم يستشعرون أمانة التبليغ عن الله، ورد قلوب عباده إليه، لا يُقعدهم عن الله، ورد قلوب عباده إليه، لا يُقعدهم عن أداء مهمتهم جبن أو ضعف، ولا يفسد أخلاقهم تلون أو غدر، ولا يشغلهم عن أداء مهمتهم مال ولا بنون قال تعالى: «رَعَالُ لَا مُهمتهم مال ولا بنون قال تعالى: «رَعَالُ لَا مُهمتهم مال ولا بنون قال تعالى: «رَعَالُ لَا مُهمتهم مال ولا بنون قال تعالى: «رَعَالُ لَا النَّوْنَ يَعَامُنَ وَلَا يَعَلَى الله وَ ا

ناجازكي وهيروشيما . . والجاهلية المعاصرة :

فأصحاب الجاهلية الأولى كانوا على قلتهم أعزة وعلى فاقتهم أعفة وعلى جاهليتهم أعزة وعلى جاهليتهم أعلم بالخير أما الجاهلية الجديدة، فقد شرح أصحابها بالكفر صدرًا وأدركوا أنهم يملكون مفاتيح الكون وأن الأرض كلها ينبغي أن تسمع لهم وأن تنطلق في تصوراتها كلها من أفكارهم ومبادئهم، فإذا علمت أنهم لا يملكون وحيًا إلهيًا ولا توجيها ربانيًا ولا دينًا سماويًا، وإنما كل ما لديهم أهواء غلبتها شهوات، وصراعات تفجرها نزاعات، وجشع وطمع يحفز اليهما أنانية ونفوس حقودة علمت أي نوع من الجاهلية هذه، وأدركت أن الأرض قد وقعت قريسة هذا الحقد الأسود وضحية

باتصال السماء بالأرض، وبداية لحمل نور الله إلى الناس كافة. قال تعالى: ،قَدْ حَاةُ كُمْ صَغْيِرًا يَنَا حَاءً كُمْ صَغْيرًا يَنَا صَعْدَمُ مَنْ مَنْ الْكَتَبِ وَيَعَقُوا عَنِيرًا الْكَتَبِ وَيَعَقُوا عَنِيرًا اللهَ عَن الْكَتَبِ وَيَعَقُوا عَن اللهَ عَن الْكَتَبِ وَيَعَقُوا عَن اللهِ مُورً عَن اللهِ عَن اللهِ مُورً وَكَتَب مُعِيدًا عَمْ مِن اللهِ مُورً وَكَتَب مُعِيدًا عَمْ مِن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ

يوم انتصر الإسلام على الجاهلية:

وتوالت أيات الله تترى، واستيقظت القلوب والأرواح على مشاهد القيامة ومصارع المكذبين في سور القرآن المكي يقرع بها آذان الكافرين، وينبه بها الغافلين، وينبد بها الغافلين، ويندر المشركين ويبشر المؤمنين، هذا والرسول صلى الله عليه وسلم يغذي أرواحهم بالقرآن، ويربي نفوسهم بالإيمان ويخضعهم أمام رب العالمين خمس مرات في اليوم، عن طهارة بدن، وخشوع قلب وخضوع جسم، وحضور عقل، فيزدادون كل يوم سمو روح، ونقاء قلب، ونظافة خلق، وتحررًا من سلطان الماديات، ومقاومة للشهوات، ونزوعًا إلى رب الأرض والسموات، ويأخذهم بالصفح الجميل والصبر على الأذى وقهر النفس.

ولم يزل صلوات الله وسلامه عليه يربيهم تربية دقيقة عميقة، ولم يزل القرآن يسمو بنفوسهم ويزكي جمرة قلوبهم ومجالس الرسول صلى الله عليه وسلم تزيدهم رسوخًا في الدين، وعزوفًا عن الشهوات، وتفانيًا في سبيل المرضاة، وحنينًا إلى الجنة، وحرصًا على العلم وفقهًا في الدين ومحاسبة للنفس ويطيعون الرسول صلى الله عليه وسلم في المنشط والمكره وينفرون في سبيل الله خفافًا وثقالاً: قد خرجوا مع الرسول صلى الله عليه وسلم للقتال سبعة وعشرين مرة في عشر سنين، وخرجوا بأمره للقاء الأعداء أكثر من مائة مرة، فهان عليهم التخلي عن الدنيا، وهانت عليهم رزيئة أولادهم ونسائهم في

هذا النهم المسعور.

أما الجاهلية المعاصرة التي بلغت أبعد مدى وصل إليه الإنسان في التقدم العلمي، هي التي تستخدم الطاقة النووية في أحداث ألوان من الشريعجز الإنسان عن تصورها. ويكفي أن قنبلتي ناجازاكي وهيروشيما اللتين القيتا في ناجرب العالمية الثانية بضغطة على "زر" في لحظة حمق أسود وحقد رهيب مئات الألاف من البشر بل ومحت آثار بمئات الألاف من البشر بل ومحت آثار الحياة كلها من إنسان وحيوان ونبات عن الإشعاع الذري الذي ما يزال إلى هذه اللحظة بعد مرور أكثر من سبعين سنة اللحظة بعد مرور أكثر من سبعين سنة ينتج أجنة مشوهة تعاني كل ألوان العذاب.

ألا ما أتعس هذه الحضارة!، وما أشد شقاء من ابتلي بها، ويتحاكم اليها!! وما أتعس العالم كله عندما يتغلب على أمره ويستسلم لهذا الغول المخيف منخدعا بهذا الطالاء الخارجي الخادع الذي يسمونه العلم (يعلمون ظاهرًا من الحياة الدنيا وهم عن الأخرة هم غافلون) الروم: ٣٠. وإذا كانت الأرض كلها على اختلاف حضارتها وأجناسها تعانى فراغا روحيًا، وغيابًا إيمانيًا، واكتنابًا نفسيًا؛ بسبب انقطاعها عن خالق الكون ومانح الحياة، فإن أمة الإسلام وحدها اليوم هي القادرة على التقدم لأهل الأرض جميعًا بالإنفاذ بما اختصها الله به من وحي السماء ورسالة خاتم الأنساء وشهادة هذه الأمة على أمم الأرض أجمعين.

إن الأرض كلها تنتظر قدوم الإسلام للإنقاذ بعد أن أدرك العقلاء من الغرب والشرق أن الإسلام هو المنقذ.

### الإسلام يحسم التراع:

يقول المستشرق الألماني "باول شمتز": "سيعيد التاريخ نفسه مبتدنًا من الشرق

الأوسط عودًا على بدء، من المنطقة التي قامت فيها القوى العالمية في الصدر الأول للإسلام، وستظهر هذه القوة في تماسك الإسلام ووحدته العسكرية، وستثبت هذه القوة وجودها إذا ما أدرك المسلمون كيفية استخراجها والاستفادة منها" (كتاب الإسلام قوة الغد العالمية باول شمتز).

ويقول المستشرق الإنجليزي "هاملتون جب": "إن الإسلام ما زال في قدرته أن يقدم للإنسانية خدمة سامية جليلة. فليست هناك أي هيئة سواه يمكن أن تنجح مثله نجاحًا باهرًا في تأليف الأجناس البشرية المتنافر في جبهة واحدة. فالجامعة الإسلامية العظمي في إفريقيا والهند واندونيسيا، بل وتلك الجامعة الصغيرة في الصين أو اليابان، تبين كلها أن الإسلام مازالت له القدرة على أن يسيطر كلية على أمثال هذه العناصر المختلفة الأجناس والطبقات، فإذا ما وضعت منازعات دول الشرق والغرب موضع الدرس فلا يد من الالتجاء إلى الاسلام لحسم النزاء" (كتاب صفحات مضيئة من تراث الإسلام، أنور الجندى، دار الاعتصام ص١٥٨).

ونختم هذا الموضوع بهذه الشهادة التي يقدمها رجل نصراني شديد التعصب للتصرانيته هو "ج.ه.دينسون" في كتابه العواطف كأساس للحضارة: "إن شجرة البشرية تترنح اليوم وتهتز كما كانت تهتز وتترنح قبيل مولد الرجل الذي وحد العالم جميعه"، فما أشد حاجة البشرية إلى رسالة محمد لتنقذها مرة أخرى!". وما كنا بحاجة إلى شهادة أحد بعد قول ربنا عز وجل: «مُوالدِّي أَرْسَل رَسُولدُ بِالمُنْدُي وَدِينِ لَلْتِي لِطْهِرَهُ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ ال

والله المستعان.



من أقوال السلف

عن أبي ذر رضي الله عنه قال: "إنكم اليوم في زمان كثير علماؤه، قليل خطباؤه، من ترك عشر ما يعرف فقد هوى، ويأتي من بعد زمان كثير خطباؤه قليل علماؤه من استمسك بعشر ما يعرف فقد نجا". (دم الكلام للهروي

# من نور كتاب الله

لا شيء ينفع العبد يوم القيامة إلا عمله

قال الله تعالى: ﴿ قُل لِعِبَادِي اللَّهِ اللَّلْمِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ مَامَنُوا يُفِيشُوا الفَمَلُوةَ وَيُعِقُوا مِمَّا رَفَعْتُهُمْ سِنًا وَعَلَائِنَةُ مِن قَبْلِ أَن بَأْنِي يَوْمٌ لَا مَنْعٌ فِيهِ ولا عِلْلُ، (ابراهيم: ٣١).

House Styles Walker Beiler

# جزاء الصبر على البلاء

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ما ابتلى الله عبدًا ببلاء وهو على طريقة يكرهها. إلا جعل الله ذلك البلاء له كفارة وطهورا، ما لم ينزل ما أصابه من البلاء بغير الله، أو يدعو غير الله في كشفه". (رواه ابن أبي الدنيا وصححه

# احكم ومواعظ

عن ابن المبارك قال: "اغتنم ركعتين زُلفي إلى الله إذا كنت فارغًا مستريحًا، وإذا ما هممت بالنطق في الباطل فاجعل مكانه تسبيحًا؛ فاغتنام السكوت أفضل من خوض، وإن كنت في الحديث فصيحًا". (شعب الإيمان).

# من دلائل النبوة

Language of Designation of Store

عن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال وهو في قبة يوم بدر، "اللهم أنشدك عهدك ووعدك، اللهم إن تشأ لا تعبد بعد اليوم، فأخذ أبو بكر بيده فقال: حسبك يا رسول الله الحجت على ريك. فخرج وهو يثب في الدرع، وهو يقول، سيهرم الجمع ويولون الدبر.

(صحيح البخاري).

Upload by: altawhedmag.com



جاب المرأة المسلمة



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد؛

فما يزال الحديث متصلاً عن أثر قرائن السياق على أدلة الحجاب، وقد قسمت أدلة الحجاب إلى ثلاث مجموعات: المجموعة الأولى: أدلة القرآن. المجموعة الثانية: أدلة السنة. المجموعة الثالثة: الأثار عن الصحابة ومن بعدهم. وقد انتهيت بفضل الله تعالى من أدلة القرآن وأدلة السنة، وبدأت في الأثار الواردة عن الصحابة ومن بعدهم، ووصلت إلى الأثر الثامن:

> عن أنس رضى الله عنه قال: دخلت أمة على عمربن الخطاب رضي الله عنه قد كان يعرفها لبعض المهاجرين أو الأنصار وعليها جلباب متقنعة به، فسألها أعتقت؟ قالت: لا. قال فما بال الجلباب؟ ضعيه عن رأسك. إنما الجلباب على الحرائر من نساء المؤمنين، فتلكأت فقام إليها بالدرة فضرب رأسها حتى ألقته عن رأسها. (مصنف ابن أبى شيبة ٢/ ٢٣١، صححه الحافظ في الدراية ١/ ١٢٤، وقال الألباني: وهذا إسناد جيد، انظر جلباب المرأة المسلمة

# عداد . متولي البراجيلي

ص ٩٩، وصححه في الإرواء ح .(1V97

وله رواية أخرى أخرجها عبد الرازق في المصنف عن أنس رضي الله عنه: رأى عمر رضي الله عنه أمة لنا متقنعة فضربها، وقال: "لا تتشبهي بالحرائر" (وقال ابن حجر: اسناده صحيح، وكذلك صححه الألباني انظر السابق).

# القرائل حول الأثر:

١- قد كان يعرفها: بم كان يعرفها عمرقبل هذه

الواقعة، لا شك أنه كان يعرفها بوجهها، أم بشيء آخر؟

٢- عليها جلباب، الجلباب أمر الله تعالى بإدنائه إذا خرجت المرأة من بيتها أو عندما تتعامل مع من نيس من محارمها على التأبيد. قَـال تعالى: (يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ فُل لأزولجك وينالك ونسكه ألمؤمنين يُدُونِكُ عَلَيْهِنَّ مِن جُلْبِيبِهِنَّ ذَٰلِكُ أَدْنَىٰ أَن يُعْرَفِنَ فَلَا يُؤْذَيْنَ وَكَاكَ أللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ) (الأحزاب:

٣- متقنعة به: هل كانت تغطى وجهها به؛ فإن كان ذلك فكيف عرفها عمر رضى

الله عنه، هل عرفها بصفة ما في هيئتها، كما عرف سودة رضي الله عنها أم المؤمنين عندما خرجت منتقبة لبعض حاجتها، أم عرفها وحهها؟

يبقى هذا على الاحتمال لكلا الفريقين، من قال بوجوب تغطية الوجه، قال كانت: متقنعة بالحلياب أى تغطى بـ ه وجهها، ومن قال بعدم وجوب تغطية الوجه، قال: بل كانت كاشفة عن وجهها، وبهذا عرفها عمر، وليس معنى التقنع هو تغطية الوجه. يقول الألباني: إن عمر رضى الله عنه عرف هذه الأمة مع أنها كانت متقنعة بالجلباب أي متغطية به، وذلك يعنى بكل وضوح أن وجهها كان ظاهرًا والا لم يعرفها. (انظر: جلياب المرأة المسلمة ص٩٩). سبق أن ذكرت معنى القناع هِ مقال محرم ١٤٤٣هــ وخلاصة ما وصلت اليه أن التقنع هو تغطية الرأس، وقد يكون لتغطية الرأس والوجه، وقد يكون لتغطية الوجه فقط. فهو من قبيل المشترك اللفظي -أي الكلمة التي لها عدة معان- وحمل الكلمة على معنى واحد من معانيها يحتاج إلى دليل.

"- فما بال الجلباب؟ ضعيه عن رأسك: قول عمر رضي الله عنها للأمة "ضعيه عن رأسك"، قد يكون لصالح من ذهب إلى أن المرأة لم تكن

تغطي وجهها، وإلا فإن الأولى لعمر أن يقول لها "ضعيه عن وجهك".

أ- إنما الجلباب على الحرائر من نساء المؤمنين: يقول الألباني: فقول عمر رضي الألباني: فقول عمر رضي الله عنه: "إنما الجلباب على أن الجلباب ليس من شرطه عند عمر أن يغطي الوجه، فلو أن النساء -كل النساء -كل النساء كن في العهد الأول يسترن وجوههن بالجلابيب ما قال عمر رضي الله عنه ما قال (انظر: جلباب المرأة المسلمة ص٩٩).

قلت: والدليل على الاحتمال وليس قطعي الدلالة، وإن كان الأقرب أن الأمة كانت كاشفة عن وجهها، أولاً: لمعرفة عمر رضي الله عنها لما رآها. ثانيًا: أمر عمر رضي الله عنه الله عنه للأمة بأن تضع الجلباب عن رأسها، وليس هناك ذكر للوجه.

٥- هل تختلف الحررة عن الأمة المسلمة في اللبس؟ لقد أورد الكثير من المفسرين أن هناك فرقا بين الحرة والأمة في الملبس، بعد ذكر قوله في الملبس، بعد ذكر قوله وربيات وربية النبية من المؤرس المؤرس المؤرس المؤرس المؤرس المرائر بادناء وان الله أمر الحرائر بادناء جلابيبهن للتفرقة بينهن وبين الإماء؛ حتى لا يتعرض لهن الفساق.

والرواية التي وردت في هذا الصدد، أوردها ابن سعد في الطبقات: أخبرنا محمد بن عمر بن أبي سيرة، عن أبي صخر عن ابن كعب القرظي، قال: كان رجل من المنافقين يتعرض لنساء المؤمنين يؤذيهن، فإذا قيل له؟ قال: كنت أحسبها أمة فأمرهن الله أن يخالفن زي الإماء ويدنين عليهن من جلابيبهن. قال الألباني: لا يصح، ففي سنده ابن أبى سبرة، وهو ضعيف جدًا، وكذلك محمد بن عمر -الواقدي- وهو متروك. ثم قال: وفي معنى هذه الرواية روايات أخرى أوردها السيوطي في الدر المنشور، ويعضها عن ابن جرير وغيره. وكلها مرسلة لا تصح؛ لأن منتهاها إلى ابن مالك وأبى صالح والكلبي ومعاوية بن قرة والحسن البصري، ولم يأت شيء منها مسندًا، فلا يحتج بها، لا سيما وظاهرها مما لا تقبله الشريعة المطهرة، ولا العقول النيرة. لأن توهم أن الله تعالى أمر إماء المسلمين -وفيهن مسلمات قطعًا- على حالهن من ترك التستر، ولم يأمرهن بالجلباب ليدفعن به إيذاء المنافقين لهن.

به إيداء المناطقين لهن.
ومن العجائب أن يغتر بعض
المفسرين بهذه الروايات
الضعيفة، فيذهبوا بسببها
إلى تقييد قوله تعالى:
(ونساء المؤمنين) بالحرائر
دون الإماء، وبنوا على ذلك



أنه لا يجب على الأملة ما يجب على الحبرة من ستر الرأس والشعر، بل بالغ بعض المداهب فذكر أن عورتها مثل عورة الرجل من السرة إلى الركبة... وهذا مع أنه لا دليل عليه من كتاب أو سنة مخالف لعموم قوله تعالى: (ونساء المؤمنين)، ثم نقل قول أبى حيان الأندلسي في تفسيره البحر المحيط: والظاهر أن قوله (ونساء المؤمنين) يشمل الحرائر والإماء، والضننة بالإماء أكثر؛ لكثرة تصرفهن بخلاف الحرائر، فيحتاج إخراجهن من عموم النساء إلى دليل واضح (انظر جلباب المرأة السلمة ص ١٠- ٩١).

وقد هاجم ابن حزم أقوال المسرين الذين ذهبوا الى المضرية بين الحرة والأمة في المالبس. ومها قال: "فدين الله واحد، والخلقة والطبيعة واحدة، كل ذلك في الحرائر والإماء سواء، حتى يأتي نص في الفرق بينهما في شيء فيتوقف عنده..." (انظر: كلامه في المحلى ٢٤٨/٢).

ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية: "وليس في الكتاب

والسنة إباحة النظر إلى عامة الإماء، ولا ترك عامة الإماء، ولا ترك احتجابهن وابداء زينتهن، ولكن القرآن لم يامرهن بما أمر به الحرائر، والسنة فرقت بالفعل بينهن وبين الحرائر، بلفظ عام، بل كانت عادة الحرائر دون الإماء منهم الحرائر دون الإماء شم قال: فإذا كان في ظهور الأمة والنظر إليها فتنة وجب المنة عن ذلك (انظر؛ حجاب المرأة المسلمة ولباسها في الصلاة وس٣٩-٣٩).

# الأثر الناسع:

عن عطاء بن رباح قال: قال لي ابن عباس: ألا أريك امرأة من أهل الجنة؟ قلت: بلي. قال: هذه الرأة السوداء: أتت التبي صلى الله عليه وسلم، فقالت: إنى أصرع، وإني أتكشف, فادعُ الله لي. قال: إنّ شئت صبرت ولك الجنة، وإن شئت دعوت الله أن يعافيك. فقالت: بل أصبر ولا حساب على. ثم قالت: إنى أتكشف فادع الله أن لا أتكشف، فدعا لها. وعن ابن جريج: أخبرتي عطاء: أنه رأى أم زفر تلك امرأة طويلة سوداء على ستر الكعبة (رواه البخاري ومسلم

وأحمد وغيرهم).

اختلف في هذه المرأة، هل هي ماشطة خديجة رضي الله عنها، أم غيرها؟ فذهب فريق من أهل العلم إلى أنهما واحدة، وذهب فريق إلى أنهما اثنتان (انظر عمدة القاري المهمة لابن بشكوال (۲۹۱/۱ تهذيب أسد الغابة ۲۹۱/۳۸، تهذيب الكمال ۳۲۱/۳۸، تهذيب التهذيب ۲۱/۲۸، الإصابة التهذيب ۲۱/۳۸، الإصابة التهذيب ۲۱/۳۸، الإصابة المهمار ۳۹۲-۳۹۲).

قلت: إن كانت هي ماشطة خديجة رضي الله عنها، وعاشت إلى زمن عطاء، فلا شك أنها من القواعد حين رآها عطاء، وإن كانت امرأة أخرى ورآها ابن عباس رضي الله عنهما، وعاشت إلى زمن عطاء فهي أيضًا من القواعد.

والسوال: متى رآها ابن عباس؟، قبل نزول الحجاب أم بعده؟، وكم كان عمر ابن عباس حين رآها؟، هذه الأسئلة تجعل الأشر الذي استدل به الشيخ الألباني على جواز كشف الوجه على الاحتمال فقط. والله أعلم. وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

# عزاء واجب

توفي إلى رحمة الله تعالى فضيلة الشيخ الدكتور سعيد صوابي، الأستاذ بجامعة الأزهر الشريف، وتتقدم أسرة تحرير مجلة التوحيد واللجنة العلمية بخالص العزاء لأسرة الشيخ وطلابه ومحبيه. سائلين الله تبارك وتعالى أن يتغمد الشيخ برضوانه ورحماته، وأن يرفع في الجنة درجاته، وإنا لله وإنا إليه راجعون.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، تكلمنا في اللقاء السابق عن حكم القصر في السفر، ونبدأ في هذا اللقاء الحديث عن نية القصر، ومتى يبدأ المسافر القصر فيها.

النية في القصر؛ هي أن ينوي القصر عند الإحرام بالصلاة، وهذا شرط عند الشافعية والحنابلة؛ لأن الأصل الاتمام، واطلاق النية ينصرف اليه، فكان لا بد من نية القصر.

واكتفى المالكية باشتراط 
نية القصر في أول صلاة 
يقصرها في السفر، ولا يلزم 
تجديدها فيما بعدها من 
الصلوات كنية الصيام أول 
رمضان، فإنها تكفي عن 
باقى الشهر.

أما الحنفية: فاكتفوا بنية السفر قبل الصلاة، فمتى نوى السفر، كان فرضه القصر ركعتين، فلا ينويه عند الإحرام لكل صلاة. (الفقه على المذاهب الأربعة-الجزيري).

قال النووي: مذهبنا أنه لا يجوز القصير حتى ينويه عند الإحرام. قال العبدري: وبه قال أكثر الفقهاء. المجموع ٢٥٣/٤. وألم البهوتي: (تشترط نية القصر)؛ لأن الأصل الإتمام، واطلق النية ينصرف إليه كما لو نوى الصلاة مطلقا انصرف إلى عن متن الإقناع المالة).

عن الإمسام أحمد نص يخالف هذا، وهو اختيار شيخ الإسلام؛ فيرى البعض أن نية القصر ليست شرطًا في الصلاة لعدم الدليل، ولأن الرسول صلى الله عليه لم يأمر الصحابة بذلك فيلزم المأموم متابعة إمامه في الإتمام والقصر ولأن القصر هو الأصل في السفر فلا يحتاج إلى نية كالإتمام في الحضر. كالإتمام في الحضر.

قال ابن تيمية رحمه الله تعالى: "ولم ينقل أحد عن أحمد أنه قال: لا يقصر إلا بنية. وإنما هذا من قول

ربيع اول ١٤٤٢ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسور

41

لا يشترط ذلك، ولم يثبت

الخرقي ومن اتبعه، ونصوص أحمد وأجوبته كلها مطلقة في ذلك كما قاله جماهير العلماء، وهو اختيار أبي بكر موافقة لقدماء الأصحاب كالخلال وغيره، بل والأثرم وأبي داود، وابراهيم الحربي وغيرهم، فإنهم لم يشترطوا النية لا فقصرولا في جمع. وإذا كان فرضه ركعتين فإذا أتى بهما أجزأه ذلك سواء نوى القصر أم لم ينود، وهذا قول الجماهير كمالك، وأبي حنيفة، وعامة السلف، وما علمت أحدا من الصحابة. والتابعين لهم بإحسان أنه اشترط نية لا في قصر ولا في جمع، ولو نوى السافر الاتمام كانت السنة في حقه الركعتين، ولو صلى أربعا كان ذلك مكروها كما لم بنوه. انتهى كلام ابن تيمية. محموعة الرسائل والمسائل

والني أرجحه الأخذ بالأحوط أنه متى نوى الاتمام لزمه الاتمام، ومتى نوى القصر لزمه القصر؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: "إنما الأعمال بالنيات". وهو قول عام يشمل كل عبادة ولا تفتقر صالاة القصر لدليل خاص.

متى يبدأ المسافر بقصر الصلاة؟

ذهب جمهور الفقهاء إلى أن المسافر يبدأ بقصر الصلاة من حين تجاوز أبنية البلدة التي يسكن فيها.

قال ابن المنذر: أجمعوا على أن للذي يريد السفر أن يقصر الصلاة إذا خرج عن

جميع البيوت من القرية التي خرج منها. (الإجماع -(1./1

وقال الحافظ في (الفتح): "وهذا مذهب جمهور أهل العلم، أن المسافر إذا أراد سفرا تقصرفي مثله الصلاة لا يقصر حتى يفارق جميع البيوت". (فتح الباري -(YO9/Y

قال الامام مالك: لا يقصر الصلاة الذي يريد السفر حتى يخرج من بيوت القرية، ولا يتم حتى يدخلها أو يقاربها. قال ابن عبد البر رحمه الله: وهذا مذهب جماعة العلماء إلا من شد.

وقال: فإذا تأهب المسافر وخرج من حضره عازمًا على سفره فهو مسافر، ومن كان مسافرًا فله أن يُفطر ويقصر الصلاة إن شاء. (الاستذكار r/AV).

# الأدلة على ذلك:

عن أنس رضى الله عنه قال: صليت مع النبي صلى الله عليه وسلم بالمدينة أربعاً. ويادى الحليفة ركعتين. (أخرجه البخاري:١٠٣٩). وروى مالك بإسناد صحيح عن نافع عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أنه كان إذا خرج حاجاً. أومعتمرا قصر الصلاة بذي الحليفة. وعن أبى الأسبود الدؤلي قال: خرج على بن أبي طالب من البصرة فرأى خصا فقال: لولا هذا الخص لصليت ركعتين. رواه ابن أبي شيبة، وعبد الرزاق وإسناده

صحيح. والخص؛ هو البيت من قصب او شجر.

# السافة التي يجوز فيها القصر:

اعلم أنه قد اختلف الفقهاء اختلافا كثيرافي تقدير مسافة السفر التي نقصر فيها الصلاة على نحو عشرين قولا حكاها الامام ابن المنذر في كتابه الأوسط في السنن والإجماع والاختلاف: ابتداءًا من مسافة الميل وهو الذي ذهب اليه ابن حزم ومن وافقه. إلى ستة عشر فرسخا وهو مذهب المالكية والشافعية والحنابلة، انتهاء بأربعة وعشرين فرسخا وهو مذهب الأحناف. وسوف نذكر أشهر هذه الأقوال وأرجحها من حيث الدليل.

فقال الحنفية ومن وافقهم: أقل ما تقصر فيه الصلاة مسيرة ثلاثة أيام ولياليها من أقصر أيام السنة في البلاد المعتدلة، بسير الإبل ومشى الأقدام، ولا يشترط سفر كل يوم إلى الليل، بل أن يسافر في كل يوم منها من الصباح إلى الزوال (الظهر)، فالمعتبر هو السير الوسط مع الاستراحات العادية. والتقدير بثلاث مراحل قريب من التقدير بثلاثة أيام؛ لأن المعتاد من السير في كل يوم مرحلة واحدة. خصوصا في أقصر أيام السنة. ولا يصح القصر في أقل من هذه المسافة. كما لا يصح التقدير عندهم بالضراسخ على المعتمد

الصحيح (انظر في هذا: بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع للكاساني ١٩/١، تبيين الحقائق شيرح كنز الدقائق للزيلعي ٢٠٩/١، حاشية ابن عابدين على الدرالختار(١٤٢/١).

وقال الحمهور (المالكية والشافعية والحنابلة): السفر الطويل المبيح للقصر المصدر بالرمن: يومان معتدلان أو مرحلتان بسير الأثقال ودبيب الأقدام. أي سير الإبل المثقلة بالأحمال على المتاد من سير وحط وترحال وأكل وشرب وصلاة كالمسافة بين جدة ومكة أو الطائف ومكة أو من عسفان إلى مكة، ويضدر بالمسافة ذهاباً: بأربعة برد أو ستة عشر فرسخاً. أو ثمانية وأربعين ميلا هاشميا. والميل: ستة آلاف ذراع، كما ذكر الشافعية والحنابلة، وقال المالكية على الصحيح: الميل ثلاثة آلاف وخمس منة ذراع، وتقدر بحوالي (٨٩ كم) وعلى وجه الدقة:٤٠٧٠ كم ثمان وثمانين كيلو وسبع مئة وأربعة أمتار، ويقصر حتى لو قطع تلك المسافة بسباعة واحدة، كالسفر بالطائرة والسيارة ونحوها؛ لأنه صدق عليه أنه سافر أربعة برد. وهذه المسافة عند الشافعية محددة تماما. فيضر نقص المسافة مهما قل. وهى تقريبا لا تحديدا عند الحنابلة والمالكية (انظر في هذا: بداية المجتهد ونهاية المقتصد لابن رشد ۱٤٢/١. حاشبية الدسبوقي على

الشرح الكبير، شرح مختصر خليل للخرشي، المجموع للنووي ٢٩٣٣، فتح العزيز شمرح الوجيز للرافعي ٢٦٤/٤. مغني المحتاج للخطيب الشربيني ٢٦٦/١٢، المغني لابن قدامة ٢٩١/٢ شرح الزركشي على مختصر الخرقي ٢٥٤/١، كشاف الخاع للبهوتي ٢٥٤/١، كشاف

وذهب الظاهرية إلى أن المسافة التي تُقصر الصلاة في مثلها ثلاثة أميال، وذهب ابن حزم من الظاهرية ومن وافقه إلى أن مقدار المسافة التي تقصر الصلاة في مثلها ابتداء من مسافة الميل، قال ابن حزم: ومن خرج، عن ابيوت مدينته، أو قريته، أو موضع سكناه فمشى ميلاً موضع سكناه فمشى ميلاً بد إذا بلغ الميل، فإن مشى أقل من ميل: صلى أربعا.

وذهب بعض اهل العلم كابن قدامة وابن تيمية وابن القيم من الحنابلة ومن القيم التي تقصم التي تقصم التي تقصم الصلاة في مثلها التي تقصم الصلاة في مثلها الرجع فيه إلى العرف. قال ابن تيمية: فما كان سفرا في عرف الناس فهو السفر الذي علق به الشارع الحكم...... فالصواب أن السفر ليس محددًا بمسافة مجموع الفتاوى ٢٠٤١/٢٤٤.

وقال ابن القيم: (ولم يحدُ صلى الله عليه وسلم لأمته مسافة محدودة للقصر والفطر، بل أطلق لهم ذلك في مطلق السفر والضرب في الأرض، كما أطلق لهم التيمم

في كل سفر، وأما ما يروى عنه من التحديد باليوم، أو اليومين، أو الثلاثة، فلم يصح عنه منها شيء البتة. والله أعلم) زاد المعاد: ١٧٥/١. ورجحه غير واحد من المعاصرين كالعلامة السعدي والشيخ ابن عثيمين والشيخ اين جيرين والشيخ الألباني. وفي موضع أخر رجح ابن تيمية رواية القصرفي بريد أو أدنى، قال: (أنه ليس تحديد من حد السافة بثلاثة أيام بأولى ممن حدها بيومين. ولا اليومين بأولى من يـوم، فوجب أن لا يكون لها حد، بل ما يسمى سفرا يشرع وقد ثبت بالسنة القصر في مسافة، فعلم أن الأسفار ما قد يكون بريدا وأدني ما يسمى سفرا في كلام الشارع البريد) مجموع الضتاوي ٢٤/٨٤.

والسيب في اختلافهم: معارضة المعنى المعقول من ذلك للفظ، وذلك أن المعقول من تأثير السفر في القصر أنه لكان المشقة الموجودة فيه مثل تأثيره في الصوم. وإذا كان الأمر على ذلك، فيجب القصر حيث المشقة. وأما من لا يراعي في ذلك إلا اللفظ فقط، فقالوا: قد قال النبي عليه الصلاة والسلام: "إن الله وضع عن السافر الصوم وشيطر الصلاة"؛ فكل من انطلق عليه اسم مسافر حاز له القصر والفطر. (بداية المجتهد ونهاية المقتصد لاين رشد ۱۲۲/۱).

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.





الفصادل.
ومن المؤكد أن كل آية نزلت في وصف خلق من أخلاقه مصلوات الله وسلامه عليه أو بأمر تربوي أخلاقي أو غيره ما نزلت إلا والمقصود بها أولاً هم المسلمون، سواءً أكانوا من الصحابة أم كانوا ممن خلفهم، ومهمة الرسول تنفيذها ليكون هو القدوة المائلة أمامهم، فلا يعسر عليهم فهمها، ولا يشق عليهم امتثالها، وهذه هي المزية

أصحابه العفو واقعًا عمليًا.

ونضراً في الحياء قوله تعالى؛ ﴿ ذَٰلِكُمْ كَانَ يُؤْذِي ٱلنَّيِّ فَيَسْتَعَى مِنكُمَّ ا (الأحزاب: ٥٣). فنقرأ في حروفها الحياء ماثالا أمام أعيننا شاخصا متحركا متلفعا برداء من الصمت البليغ، عن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أشد حياءًا من العذراء في خدرها، فإذا رأى شيئا يكرهه عرفناه في وجهه. متفق عليه: البخاري (۲۱۰۲). ومسلم (۲۲۲).

فنأخذ الحياء خلقا رفيعًا من أخلاقه صلى الله عليه وسلم، كأنما سمعنا ورأيناه في أن واحد، نأخذ منه كما أخذ أصحابه صلى الله عليه وسلم.

وتقرأ في كرمه صلى الله عليه وسلم: عن حاير رضى الله عنه قال: ما سنل النبي صلى الله عليه وسلم عن شيء قط فقال لا. متفق عليه: البخاري (٢٠٣٤)، ومسلم -(YT11)

وعن أنس رضى الله عنه قال: ما سئل رسيول الله صلى الله عليه وسلم على الإسلام شيئًا إلا أعطاه، قال: فجاءه رجل فأعطاه غنمًا بين جيلين، فرجع الي قومه فقال: يا قوم أسلموا فأن محمدا يعطى عطاء من لا يخشى الفاقة. مسلم (4417)-

ونقرأ في تواضعه صلى الله عليه وسلم: عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: «لا تطروني كما أطرت النصاري ابن مريم ... فقولوا: عبد الله ورسوله .. البخاري (٣٤٤٥).

وعن أبي سعيد رضى الله عنه: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ، أنا سيد ولد آدم يوم القيامة ولا فخر. وبيدى لواء الحمد ولا فخر، وما من نبى يومئذ آدم فمن سواه إلا تحت لوائي، وأنا أول شافع، وأول مشفع، ولا فخر، صحيح الجامع (١٤٦٨).

ومع هذه الخصائص والميزات التي سما

للتربية الإسلامية.

ولنمض مع القرآن في شوطه الأخلاقي التربوي وهو يشكل للأمة منهجا متكاملا ف التربية أصله القرآن، ومنفذه الرسول صلى الله عليه وسلم.

فنقرأ في الحلم والعفو قوله تعالى: رخُذُ ٱلْعَقَوَ وَأَمْنَ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ ، (الأعراف: ١٩٩).

ونظرا قوله تعالى، فَأَعْلُ عَبُّهُم وَاسْتَغْفِر لَكُمْ . (آل عمران: ۱۵۹).

وقوله تعالى: فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَأَصْفَحُ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ المحسين (الماندة: ١٣).

فنحس لو أن جبالا من الاساءة اجتمعت وتمخضت للسقوط على الرسول صلى الله عليه وسلم لتحطمت أجزاؤها ولما عتر لها على أثر إلا ما يتحدث به الناس عنها بمثل الحلم الذي ملا نفسه صلى الله عليه وسلم، وقد لقى الرسول صلى الله عليه وسلم الكثير والكثير من بعض الأعراب ومن المنافقين والمشركين فما رئي صلى الله عليه وسلم إلا والحلم جاث في صدره يرسل الكلمات الندية على لسانه فتكون بلسما يدهب بكل أذى يقصد به قائله أو فاعله النيل من رسول الله صلى الله عليه وسلم، وينقلب عليه كسيرًا من ندى حلمه صلى الله عليه وسلم ما يبعث السكينة والحب في قلب مؤذيه، وبكون الصحابة من حواليه يرون ويسمعون، فيمضون بها امتثالا وتحقيقاً، فعن أنس رضي الله عنه قال؛ كنت أمشى مع رسول الله صلى الله عليه وسلم وعليه برد نجراني غليظ الحاشية، فأدركه أعرابي، فجيده بردائه جبذة شديدة، فنظرت إلى صفحة عاتق النبي صلى الله عليه وسلم. وقد أثرت بها حاشية البرد من شدة جبذته، ثم قال: يا محمد مر لي من مال الله الذي عندك؟ فالتفت إليه، فضحك، ثم أمر له بعطاء. (متفق عليه: البخاري (٦٠٨٨)، ومسلم

وهكذا أرى رسول الله صلى الله عليه وسلم



بها إلى منزلة لا يساويه فيها غيره من أولي العزم من الرسل- فضلا عمن سواهم- أضاف إلى ذلك ما يبرئ ساحته من الفخر- وحاشاه من كل نقص- فقال: «ولا فخر»-

ونقرأ في إيثاره صلى الله عليه وسلم: عن سهل بن سعد رضي الله عنه أن امرأة جاءت الى رسول الله صلى الله عليه وسلم ببردة منسوجة، فقالت: نسجتها بيدي الأكسوكها، فأخذها النبي صلى الله عليه وسلم محتاجًا إليها، فخرج إلينا وإنها الإزاره، فقال فلان: اكشنيها ما أحسنها. فقال: ونعم، فجلس النبي صلى الله عليه وسلم في المجلس، ثم رجع فطواها، ثم أرسل بها إليه: فقال له القوم: ما أحسنت؛ لبسها النبي صلى الله عليه وسلم محتاجًا إليها، ثم سألته، وعلمت أنه الا يرد سائلاً، فقال: إني والله ما سألته الألبسها، إنما سألته لتكون كفني. قال سهل: فكانت كفنه، البخاري (١١٣/٣).

ونقرأ في زهده صلى الله عليه وسلم: عن عروة عن عائشة رضي الله عنها أنها كانت تقول: والله يا ابن أختى إن كنا لننظر إلى الهلال ثم الهلال، ثم الهلال، ثلاثة أهله في شهرين. وما أوقد في أبيات رسول الله صلى الله عليه وسلم نار، قال: قلت: يا خالة! فما كان يُعتشكم؟ قالت: الأسودان التمر والماء، الا أنه قد كان لرسول الله صلى الله عليه وسلم جيران من الأنصار. وكانت لهم منائح فكانوا يرسلون إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم من أثبانها فيسقيناه. متفق عليه: البخاري (٢٥٦٧). ومسلم (٢٩٧٢). ونقرأ في رحمته صلى الله عليه وسلم حتى يأعدائه: عن أنس رضى الله عنه قال: كان غلام يهودي يخدم النبي صلى الله عليه وسلم فمرض، فأتاه النبي صلى الله عليه وسلم يعوده، فقعد عند رأسه فقال له: ·أسلم ، فنظر إلى أبيه وهو عنده فقال له: أطع أبا القاسم صلى الله عليه وسلم فأسلم، فخرج النبى صلى الله عليه وسلم وهو يقول: «الحمد لله الذي أنقذه من النار». البخاري (١٣٥٦).

ونقرأ في رفقه صلى الله عليه وسلم: عن أبي هريرة رضي الله عنه أن أعرابيًّا بال في ألسجد، فثار إليه الناس ليقعوا به، فقال لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم: «دعوه وأهريقوا على بوله ذنوبًا من ماء، أو سجلاً من ماء، فإنما بعثتم ميسرين، ولم تبعثوا معسرين. متفق عليه: البخاري (١١٢٨)،

ونقرأ في شفقته صلى الله عليه وسلم على أمته: عن جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: مثلي ومثلكم كمثل رجل أوقد نارًا فجعل الجنادب والفراش يقعن فيها، وهو يذبّهن عنها، وأنا أخذُ بحُجْزكم عن النار، وأنتم تظلتون من يدي، مسلم (٢٢٨٥).

وفي عدله صلى الله عليه وسلم: عن عائشة رضي الله عنها أن قريشا أهمهم شأن المرأة المخزومية التي سرقت. وفيه: فكلمه أسامة بن زيد، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أتشفع في حد من حدود الله؟ »، ثم قام فاختطب ثم قال: «إنما أهلك الذين قبلكم. أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد، وأيم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها ». متفق عليه؛ البخارى (٣٤٧٥)، ومسلم (١٦٨٨).

وكذلك في علاقته مع أهله صلى الله عليه وسلم وهو يتحدث عن نفسه. عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خيركم خيركم لأهله وأنا خيركم لأهلي». صحيح الجامع (٣٣١٤)؛ فكان صلى الله عليه وسلم جميل العشرة دائم البشر، يداعب أهله، ويتلطف بهم، ويوسعهم نفقة، ويضاحك نساءه، وكان مع ذلك يصبر على ما يراه منهن مما لا يسره. ونقرأ في فراق فلذة كبده وثمرة فؤاده صلى من ذريته وراءه إلا ابنته فاطمة رضي الله عنها. فقد أدرك الموت كل بنيه وبناته، فذاق عنها. فقدهم،

زُكُّمَا سُجَّدًا بِيَتَغُونَ فَضَلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضَوْنًا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِنْ أَثَرَ ٱلسُّجُودُ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَيَاةُ رَّمُنْلُغُرَ فِي ٱلْإِنْجِيلِ كُرَرَعِ لَخَرَجَ شَطَّنَهُ، فَعَارَرُهُ مَاسْتَغَلَظُ فِآسْتَوَىٰ عَلَى شوقِهِ. يُعْجِبُ الزُّرَاعَ لِيغِظُ يهُمُ ٱلْكُفَّارُ وَعَدَ اللَّهُ ٱلَّذِينَ وَامْنُوا وَعَمِلُوا ٱلْقُلِحَاتِ مِنْهُم مُّغَفِرةً وَأَجِرًا عَظِيمًا ، (الفتح: ٢٩).

فإذا هي أمة ليست واحدة في دينها وعقيدتها فحسب، بل أيضًا في صفاتها الريانية التي قبستها من نبيها صلى الله عليه وسلم فتنشرها بين الأمم قاطبة، وتبشر بها الأجيال القادمة، فتنعطف إليها بإيمان وتسليم لما رأت منها.

إننا بحاجة إلى تجديد المسار، وتصحيح المواقف، ومدارسة السيرة ما يزيد الإيمان، ويعلو بالأخلاق، ويُقوم المسيرة. ولا سيما أن الإسلام انتشر في كثير من بلاد الدنيا بالقدوة الطيبة للمسلمين الأوائل التي كانت تبهر أنظار غير المسلمين وتحملهم على اعتناق الإسالام، والقدوة الحسنة التي يحققها الداعي بسيرته الطيبة هي في الحقيقة دعوة عملية للإسلام يستدل به سليم الفطرة راجح العقل من غير المسلمين على أن الإسلام حق من عند الله. اللهم ارزقنا حسن التأسي بنبينا قدوتنا وأسوتنا. وبكاهم واحدًا تلو الأخر، وما زاد صلى الله عليه وسلم حين مات ولده إبراهيم على قوله: «إن العين تدمع، والقلب يحزن، ولا نقول إلا ما يرضى رينا، وإنا لفراقك يا ابراهيم لحزنون، البخاري (١٣٥/٣).

وأيضًا نرى في بكائه صلى الله عليه وسلم: عن ابن مسعود رضى الله عنه قال: قال لى النبي صلى الله عليه وسلم: « اقرأ على « قلت: يا رسول الله، أقرأ عليك، وعليك أنـزل؟ قال: «نعم»، فقرأت سورة النساء، حتى أتيت إلى هذه الآية: ، فَكُنْفُ إِذَا جِتْنَا مِن كُلُ أُمَّةِ بِشَهِيدِ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هُمَّوُلَّهِ شهدًا، (النساء: ١٤). قال: «حسك الآن، فالتفت إليه فإذا عيناه تذرفان. متفق عليه: البخاري (٥٠٥٠)، ومسلم

وقد أراد الله سبحانه أن يرسل نبيه صلى الله عليه وسلم بهذه الصفات لتتريى الأمة على الكمال الأخلاقي الذي اشتملت عليه هذه الصفات، فيكون لها حظ من صفات نبيها، فتسودها الرأفة والرحمة، فتكون كما وصف الله نبيه وأصحابه، وإن تباعدت بها الأزمان وتناءت بين أفرادها الديار، وذلك قوله سبحانه: ﴿ مُعَمِّدٌ رَسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُمُ أَشِدًا مُعَلَى الكُفَّارِ رُحَّاهُ بِيَنَّهُمْ مُرْتُهُمْ

# تهنئة

تتقدم اللجنة العلمية وأسرة تحرير مجلة التوحيد بخالص التهنئة للابن العريم الباحث: أحمد جمال الراكبي بمناسبة حصوله على درجة الدكتوراه في الحديث وعلومه، بتقدير: ممتاز

عن رسالته: منهج الحافظ ابن الجوزي في كتابه التحقيق في مسائل التعليق الجامعة الإسلامية العالمية مكتب تمثيل جامعة التضامن العربية الفرنسية بدولة

وتكونت لجنة الإشراف والحكم على الرسالة من كل من:

عماد الشربيني أستاذ ورئيس قسم الحديث بكلية أصول الدين - جامعة الأزهر

منصور يوسف أستاذ الحديث وعلومه - جامعة المدينة العالمية - عض المناسب وحمادة قناوي أستاذ الحديث وعلومه - الجامعة الإسلامية العالمية - عصوا مناقشا





كتاب عجائب الأثار في التراجم والأخبار أو تاريخ الجبرتى كما يسمى فإن يعتبر من أهم كتب التاريخ في القرن الثاني عشر والثالث عشر الهجرى إن لم يعتبر المصدر المصدق الوحيد الذي يصف مصر دون حيد الى حاكم أو تحيز إلى شخص، كذلك هو عمل مؤسس لكل من يريد ا

حيد إلى حاكم أو تحيز إلى شخص، كذلك هو عمل مؤسس لكل من يريد القراءة أو التأليف عن على بك الكبير أو الحملة الفرنسية أو السنوات الأربع اللاحقة لها، وفضلاً عن ذلك هو كتاب فكري مؤسس في الثقافة العربية الحديثة، كتاب يحتاج إلى أكثر من قراءة وأكثر من زاوية نظر.

# محتويات الكتاب

كتاب عجائب الآثار في التراجم والأخبار كتاب في التاريخ كتبه المؤرخ المصري عبد الرحمن الجبرتى ينقسم الكتاب إلى ثلاثة أجزاء الجزء الأول حتى آخر عام ١١٨٩ هـ، والثاني حتى آخر عام ١٢١٢ هـ، والثالث حتى آخر عام ١٢٢٠ هـ، وقد انتهى الجبرتي من تدوين هذه الأجزاء الثلاثة في عام ١٣٣٦هـ ١٨٢٢م

دفع الجبرتي الأشتغال بكتابة تاريخه أن وقف موقف المعارضة لحكم محمد علي باشا منذ بداية حكمه لمصر وانشقاقه على الدولة العثمانية. وظل سنوات يترقب ما ستؤول اليه الأحداث شيء، ويدون الرجل وكان خلال ذلك يرصد كل شيء، ويدون الموادث والمتفرقات، ويسند كل ما يقول ويدون إلى مصدر ثقة أو شاهد عيان سماع عاصر الحدث أو سمع عنه، لقد تعرض الجبرتي عاساق ذلك لكل شيء، فقد ذكر الأحوال الاقتصادية من زراعة وتجارة وفلاحة، والى أنواع النقود المتداولة في الدولة وإلى الأسعار وأنواع

# اعداد المحمد محمود فتحي

المقايضات التي كانت تحكم العلاقات التجارية. وتعرض إلى الحياة الاجتماعية بكل ما فيها من أحوال شخصية وعادات أسرية وقيم ساندة في المجتمع أنذاك. كما تعرض إلى الحياة الدينية والثقافية وأخبار الأدباء والعلماء المشهورين والمشايخ البارزين. (تراث الإنسانية، الدار المصرية للتأليف والترجمة).

### الحيرتي

عبد الرحمن الجبرتي: أحد كبار المؤرخين في التاريخ العربي والإسلامي، عاصر الحملة الفرنسية على مصر، ودون وقائعها في كتابه الشهير ، عجائب الأثار في التراجم والأخبار،، والدي يعد أحد أهم المراجع التاريخية لتلك الفترة، ولد عبد الرحمن بن حسن برهان الدين الجبرتي عام ١٧٥٤م، ينحدر نسبه من أصول هاشمية. قدم أبو جده من بلاد جبرت - بلاد زيلع وهي البلاد المعروفة بالصومال - إلى القاهرة زيلع وهي البلاد المعروفة بالصومال - إلى القاهرة

للدراسة في الأزهر، واستقريها.

كان والده أحد أعلام الأزهر الشريف في عصره. وعلى جانب كبير من الثراء، حيث كان له ثلاثة بيوت، ومكتبة مليئة بالكتب القيِّمة والمخطوطات النادرة. وقد نشأ عبد الرحمن في هذا البيت العامر بالعلم والدين، وكان الذَّكر الوحيد الذي عاش لأبيه، فاهتم به كثيرًا ودفعه باتحاه تحصيل العلم؛ فحفظ القرآن الكريم وهو في سن الحادية عشرة. كما كان يحفظ الأحاديث والروايات والأخبار التي ترد على ألسنة العلماء الذين كانوا يترددون على منزل أبيه، وظل الجبرتي موجهًا اهتمامه إلى التاريخ، حتى أتت الحملة الفرنسية على مصر عام ١٧٩٨م، وكان عمره أنذاك أربعة وأربعين عامًا، منذ ذلك الحين انصرف الى تسحيل كل ما يرد من أخبارها أقوالا وأفعالا. وقد شملت ملاحظات الجبرتى حول الحملة الأبعاد السياسية والاجتماعية والجوانب التنظيمية للجيش الفرنسي، وقد ساعده في ذلك أنه كان يتردد على المنشآت الفرنسية في مصر، وكان يلتقي ببعض رجالهم. وفور جلاء الحملة الفرنسية انشغل الجبرتي بكتابة تاريخ مصر، وقيد عرف عنه معارضته لحمد على باشا، فقد طلب منه محمد على أن يكتب كتابًا في مدحه، ولكن الحبرتي رفض ذلك، فهدده فرفض الجبرتي الانصياع تحت التهديد؛ وكان من عاقبة ذلك أن قتل ابنه كما يشير المؤرخون، فهدته الفاجعة، وظل يبكي على ابنه حتى فقد بصره، وتوفي بعده بثلاث سنوات عام (١٢٤٠ هـ/ ١٨٢٥م). (عبد الرحمن الجبرتي، دراسات وبحوث، بإشراف الدكتور أحمد عزت عبد الكريم).

منهج الكتاب

يقول عبد الرحمن الجبرتي في المقدمة: (إني كنت سودت أوراقا في حوادث آخر القرن الثاني عشر وما يليه من أوائل الثالث عشر الذي نحن فيه جمعت فيها بعض الوقائع إجمالية وأخرى محققة تفصيلية وغالبها محن أدركناها وأمور شاهدناها واستطردت في ضمن ذلك سوابق سمعتها ومن أفواه الشيخة تلقيتها وبعض تراجم الأعيان المشهورين من العلماء والأمراء المعتبرين وذكر لمع من أخبارهم وأحوالهم وبعض تواريخ مواليدهم ووفياتهم فأحببت جمع شملها وتقييد شواردها في أوراق

متسقة النظام مرتبة على السنين والأعوام ليسهل على الطالب النبيه المراجعة ويستفيد ما يرومه من (desit)

لاشك أن الجبرتي قد استفرق في هذا العمل ليله ونهاره، واستمر يبحث عن مصادره ومراجعه، وبدأ يدون الأسماء، وكان من الطبيعي أن يبدأ بالمشايخ، ومن كان منهم شيخا للأزهر. ومشايخ آخرين. من كان أبود يطلق عليهم الطبقة العليا، ثم الطبقة التي تليها ممن اشتهروا بالعلوم الضقهية والعقلية والنقلية والشعر والأدب والخطابة وغير ذلك. كما شرع يدون أسماء الأمراء ومن بلغ منهم مشيخة البلد ومن شاركه في الحكم. استعان الجبرتي في عمله هذا بكل من اعتقد أن عندهم عونا. ومن هؤلاء صديقه المشهور اسماعيل الخشاب الذي التحق شاهدا بالمحكمة، وكان من المشهورين بالعلم والأدب في عصره، كان الجبرتي يشكو من غموض المنة سنة الماضية عليه. أي من عام ١٠٧٠ هـ حتى ١١٧٠ هـ، لأن هذه السنوات سابقة على حياته. ولذلك حرص على أن يدون الأسماء من الدواوين الرسمية. أما بعد ذلك فهو عليه هين. يقول الجبرتي في شرح ذلك: " إنها تستبهم على (المنة الماضية إلى السنة السبعين) وأما ما بعدها فأمور شاهدتها، وأناس عرفتهم، على أني سوف أطوف بالقرافات (المقابر) وأقرأ المنقوش على القبور، وأحاول جهدي أن أتصل بأقرباء الذين ماتوا، فأطلع على إجازات الأشياخ عند ورثتهم، وأراجع أوراقهم إن كانت لهم أوراق، وأسأل المعمرين ماذا يعرفون عمن عايشوهم، وكان دقيقا لا يكتب عن حادثة إلا بعد أن يتأكد من صحتها وقد يؤخر التدوين حتى يحيط بالمصادر التي تصححها سواء بالتواتر أو بالشهادة.

(عجانب الأثارية التراجم والأخبار، تحقيق وشرح حسن محمد جوهر وآخرين).

# ترجمة الكتاب

نال كتاب الجبرتي ثناء كبيرافي أوساط الشعب ومن الحكام الأتراك. فقد حمله الوزير العثماني إلى الأستانة بتركيا وعرضه على السلطان العثماني سليم الثالث الذي أمركبير أطبائه مصطفى بهجت بنقله إلى اللغة التركية فتم ذلك في عام ١٨٠٧م. والى كتاب آخر نبحر من خلاله ونرسو على شطآنه. والحمد لله رب العالمين.



# الشباب عماد الأمّة (٢) مهيزات سن الشباد

الحمد لله. والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه، ومن تبع هداد. وبعد:

فقد تحدثنا في العدد السابق عن تعريف الشباب وأهمية العناية به، وفي العدد إن شاء الله يكون الحديث عن هذا العدد إن شاء الله يكون الحديث عن مميزات سن الشباب، وموقف الإسلام من هذه المميزات". وقبل الدخول في هذا الموضوع يجب أن نشير إشبارة في غاية الأهمية إلى أن مرحلة الشباب تسبقها طبعًا وحتمًا مرحلة الطفولة، التي لا تقل خطورة وأهمية عن مرحلة الشباب، بل خطورة وأهمية عن مرحلة الشباب، بل هي تعد بمثابة حجر الأساس لها، وكما هو معلوم فإنه إذا أهمل إعداد الأساس انهار البنيان، وكتاب الله تعالى يوضح هذه الحقيقة.

قال الله تعالى: "أَهْمَنْ أَسْسَ بُنْيانَهُ على تَقْوى مِنَ الله وَرضوانِ خَيْرُ أَمْ مَنْ أَسْسَ بُنْيانَهُ أَسُسَ بُنْيانَهُ على شَفا جُرُف هارِ فانْهارَ به في نار جهنم والله لا يهدي الْقَوْمَ الظَّالمِينَ".

التوبه/١٠٩٠

لذا كان لزامًا أن نشير إلى أهمية التأسيس في الله المرحلة العُمْرية الطفولية. التأسيس قبل مرحلة الشباب:

هذه المرحلة التي تبدأ من ولادة الطفل بل من قبلها، إلى أن يبلغ الطفل رشده وأشده، فينمو في عقله الوعي، ويتحمل جسمه السعي." قُلْنًا يَنَعُ مَعَهُ السَّعْيَ فَكَالَ بَنُهُنَّ جسمه الشعي." قُلْنًا يَنَعُ مَعَهُ السَّعْيَ فَكَالَ بَنُهُنَّ عَمْهُ السَّعْيَ فَكَالَ بَنُهُنَّ عَمْهُ السَّعْيَ فَكَالَ بَنُهُنَّ عَمْهُ السَّعْيَ فَكَالًا مَنْهُنَّ فَلَا السَّعْيَ عَلَى السَّعْقِ الْعَلَى السَّعْقِ السَّعْمُ السَّعْقِ السَّعْقِ السَّعْقِ السَّعْقِ السَّعْقِ السَّعْقِ السَّعْقِ السَاعِقُ السَّعْقِ السَّعْقِ السَّعْقِ السَاعِ السَّعْقِ السَاعِقُ السَاعِقُ السَاعِ السَاعِ

# اعداد الدجمال عبد الرحمن

(الصافات/۱۰۲).

ويقوم التأسيس هنا على ركيزتين أساسيتين؛ الأولى: التعويذ، والثانية: التعويد. فضى الأولى: اهتمت السنة النبوية بالطفل قبل ولادته، وفي مراحل نموه المتتابعة، وبينت واجبات الآباء تجاه أبنائهم عند الولادة وبعدها، وتربيتهم في كنف التوجيهات النبوية، حتى يشب صالحا يودي دوره المنوط به في خدمة هذا الدين. فالشيطان بالمرصاد للإنسان من لحظة اللقاء بين الزوجين، ولا يتركه بعد أبدًا. لذا على الرجل أن يكون على ذكر وطاعة حين إتيان أهله في الفراش، مصداقًا لما رواه الشيخان في صحيحيهما وهذا لفظ البخاري ج١٤١.. عَن ابن عباس، يَبِلغ النَّبِيِّ صلى اللَّه عليْه وسلَّم قِالَ: ﴿ لُوْ أنْ أحدكم إذا أتى أهله قال باسم الله، اللهم جَنَيْنَا الشَّيْطَانُ وَجَنِّبِ الشَّيْطَانَ مَا رَزْقَتْنَا، فقضى بينهما ولد لم يضره. فإذا ما جاء المولود يعوذه أهله من الشيطان الرجيم، حتى يقطع على الشيطان الطريق في النيل من مولوده، وقد دل عليه قول الله تعالى: " ظُلْتَا وَضَعَتْهَا قَالَتْ رَبِّ إِنِّي وَضَعَتُهَا أَنْثَى وَآلَتُهُ أَعْلَمُ بِمَّا وَصَعَتْ وَلِيْسَ ٱلذَّكِرُ كَالْأَنْثَى وَإِنِّي سَفَيْتُهَا مَرْبَعُ وَإِنِّي أُعِيدُهَا بِكَ وَذُرِّيِّنَهَا مِنَ ٱلشَّيْطَن ٱلرِّجِيمِ". (آل عمران/٣٦). وقد نفع الله عز وجل بهذا التعويذ مريم عليها السلام، وكان من بركة

هذا الدعاء، ما رواه مسلم في صحيحه، ح. ١٤٦ عن أبي هُريْرة، أنْ رسُول الله صلى الله عليه وسلم قال: "مَا مَنْ مُولُود يُولُد لِولَا نَحْسَهُ الشَّيْطَانُ، فيستهل صارخًا مِن نَحْسَهُ الشَّيْطَانُ، فيستهل صارخًا مِن نَحْسَهُ الشَّيْطَانُ، الله ابن مَرْيِم وَأَمْهُ مُثَمَّ قَال أَبُو هُرِيْرة؛ اقْرَؤُوا إنْ شَنْتُمْ: وإني أعيدُها بَكُ وَذَرْيْتِها مِن الشَّيْطَانِ الرَّحِيمِ،

كما على الوالدين أن يسموا مولودهما اسما حسنا، وهذا من حق الطفل على والديه، وفي صحيح مسلم ح٢ عن ابن عمر، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ إن أحب أسمائكم إلى الله عبد الله وعبد الرحمن ، وعليهم أيضا تحنيك الطفل، والدعاء له بالبركة، وفي صحيح مسلم والدعاء له بالبركة، وفي صحيح مسلم حا١عين عائشة زوج النبي صلى الله عليه وسلم كان يوتى بالصبيان فيبرك عليهم ويحنكهم، فأتي بصبي فبال عليه، فدعا بوله ولم يغسله .

### مرحلة التعويد والتدريب

ومن المعلوم أن الطفل ليس مكلفًا حتى يكبر ويحتلم، ومع ذلك فلا بد من الزامه بأمور. والهدي النبوي دعا إلى أن يحرص ولي الأمر على تعويد الطفل الصلاة إذا بلغ السابعة من عمره، وأن يضربه عليها إذا بلغ عشر سنين إن تركها. زجرًا له.

هكذا يكون التدرج في تعليم الطفل الصلاة، وتعويده على أدائها، وفي سنن أبي داود وغيره ح. ٤٩٥ عن عَمْرو بْن شَعيْب، عَنْ أبيه، عن جده، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: مروا أولادكم بالصلاة وهم أبناء سبع سنين، واضربوهم عليها، وهم أبناء عشر وقرقوا بينهم في المضاجع ، وقال الألباني: حسن صحيح.

ومثله يقال في الصوم، ولقد كان الصحابة رضوان الله عليهم يعودون دلك صغارهم، وفي الصحيحين، واللفظ للبخاري: ح ١٩٦٠، عن الربيع بنت معود، قالت: أرسل النبي صلى الله عليه وسلم غداة عاشوراء إلى قرى الأنصار: من أصبح

مُفَطِرًا، فَلَيْتُمْ بِقَيْهَ يِوْمِهُ وَمَنْ أَصْبِحَ صَائمًا، فَلَيْصُمْ ، قَالَتْ: فَكُنَّا نَصُومُهُ بِعَد، ونُصومُ صبياننا، ونجعل لهم اللَّعْبَة مِنَ العَهْن، فإذا بَكي أَحِدُهُمْ عَلَى الطَّعَامُ أَعْطَيْنَاهُ ذَاكَ حَتَى يَكُونَ عَنَدَ الأَفْطَار.

وفي المجال الأخلاقي ينهى صلى الله عليه وسلم الكذب على الأطفال أو أمامهم، ويكفي هنا الاستدلال بما رواد أحمد في مسنده ح١٨٣٠. عن أبي هُريْرة، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: من قال لصبي: تعال هاك، ثم لم يُعطه فهي كذبة ". بل كان صلى الله عليه وسلم يخالطهم ويجلس معهم ويمازحهم بما هو يخالطهم ويجلس معهم ويمازحهم بما هو البخاري ح١٢٩٠ يقول أنسُ بن مالك رضي الله عليه وسلم الله عنه أن كان النبي صلى الله عليه وسلم الله عنه أن كان النبي صلى الله عليه وسلم ليخالطنا، حتى يقول أنسُ بن مالك رضي عمير، ما فعل النغير، والأحاديث كثيرة. اقتصرنا منها بإشارة تكفي الغرض وتقيم الدليل.

# مميزات سن الشباب وخصائصه:

ا ـ النشاط والقوة، والحماسة والفتوة. ٢ ـ ذو مواهب وطاقات مع قلة الوعي والعلم والخبرات.

٣. ظهور المراهقة وتوهج الشهوة.

وإذا كانت هذه هي الميزات والخصائص فالأمر يحتاج ضرورة إلى:

١- التربية والتوجيه، والتوعية والتنبيه.

 إشعار الشباب بالمسؤولية واعدادهم لتحملها.

 تزكية نفوسهم لضبط غرائزهم وشهواتهم.

أولاً: في مجال التربية:

ينبغي أن يُعلَّم الشباب العقيدة الصحيحة التي تبين الهدف من خلق الناس، وتوحيد الخالق سبحانه وتعالى، وأن الله جل وعلا لم يخلق الناس ليرعوا في الأرض رعي السوائم والبهائم، يتمتعون ويأكلون كما تأكل الأنعام. إنما كرمهم على جميع

المخلوقات ليوحدوا الله ويقيموا عبادته غ الأرض. قال سبحانه:" وما خلقت الجنّ والأنس إلا ليعبدون، ما أريد منهم من رزق وما أريد أن يطعمون". الذاريات/٥١. وقال تعالى: "أفحسبتم أنما خلقناكم عبثا وأنكم إلينا لا ترجعون". المؤمنون/١١٥.

وقد ساق لنا القرآن الكريم نموذجًا من الفتية الشباب الذين عرفوا توحيد الله فتمسكوا به ودعوًا إليه، واستنكروا على قومهم اتخاذ ألهة من دون الله لا دليل لهم ولا برهان على فعلهم وشركهم بالله عز محا،

قَالَ جِلَ شَانِهِ: " فَتَنُ نَقُشُ عَلَيْكَ تَبَأَهُم وَالْمَقِ إِنْهُمْ فِنْهُ أَمَّا مُنْ أَرْمَهِمْ وَدِدْنَهُمْ هُمُكَ وَمَرْهَلِمَا عَنْ تَلُومِهِمْ أَذَ فَكَامُوا فَقَالُوا رَبُّنَا رَبُّ السَّمَوْنِ وَالأَرْضِ لَن تُذَعُوا فِن دُونِهِ: إِلَهَا لَقَد قُلْنَا إِنَّا شَطُطُاً". الكهف/١٤٠١.

وفي التربية والتوجية وغرس العقيدة الصحيحة ذكر القرآن الكريم نموذجا أخر يتحدث عن توحيد الله تعالى وعدم الشرك به، وبيان حق الوالدين والوصية بهما، وكيفية التعامل معهما في إسلامهما أو في كفرهما، وعن صفات الله الحميدة وقوته وقدرته، وكذلك عن تحمل الشاب مسؤولية المنكر، والصبر على البلاء، كما تنبه على التعامل بالأدب مع عباد الله وعدم الاغترار التعامل بالأدب مع عباد الله وعدم الاغترار والتكبر عليهم. إذن فهي عقيدة وأخلاق، حق المعبود وحق العباد، كل هذا علم وتربية وتوجيه لا بد من تعليمه للشباب. وها هي الأيات توضح ذلك.

قال تعالى: وَلَقَدْ مَالِينَا لَقَنَنَ الْمُكُفَّةُ أَنِ اَلْتُكُرُّ لِلْهِ وَبَنِ الْمُكُفَّةُ أَنِ اَلْتُكُرُ لَهُ وَبَنِ يَفْضُدُ فَالْمَا يَشَكُّرُ لِنَفِيهِ وَبَنَ كُفْرِ فَإِلَّهُ اللّهُ عَنْيُ حَسِيدٌ ﴿ وَلَا قَالَ الْفَنْلُ لِانْبَهِ وَهُو بَعْظُهُ وَمَصَلَهُ لَا تَشْرِكُ وَاللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَهُمَا عَلَى وَهِن وَمَصَلُهُ فَى عَلَمَتِهِ أَنِ النّصِيرُ فِي وَلِي حَلَيْهُ أَمْهُ وَهُمَا عَلَى وَهِنِ السّمِيمُ ﴿ وَلِي حَلَيْلِكُ فَلِي مَا اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

ولتعليمهم أسبباب العضة والطهارة وتزكية النفس واجتناب الفواحش قال لهم نبيهم عليه الصلاة والسلام فيما رواه عنه ابن مسعود رضي الله عنه قال: كنا مع النبي صلى الله عليه وسلم شبابا لا نجد شبنا، فقال لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم: يا معشر الشباب، من استطاع الباءة فليتزوج، فإنه أغض للبصر وأحصن للفرج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم فأنه له وجاء، صحيح البخاري ح٢٦٠٥. ومعنى لا نجد شيئا: اي من المال والنفقات.

قال بدر الدين العيني ت:٥٥٨هـ رحمه الله: " قال النووي: اختلف العلماء في الراد بالباءة هنا على قولين؛ يرجعان إلى معنى واحد، أصحهما: أن المراد معناها اللغوي وهو الجماء، فتقدير من استطاع منكم الجماع لقدرته على مؤونته وهي مون النكاح فليتزوج، ومن لم يستطع الحماء لعجزه عن مؤنه فعليه بالصوم ليقطع شهوته، يقطع شر منيه كما يقطعه الوجاء، وعلى هذا القول وقع الخطاب مع الشباب الذين هم مظنة شهوة النساء ولا ينفكون عنها غالبا-والقول الثاني: إن المراد هنا بالباءة مون النكاح، سمعت باسم ما يلازمهما، وتقديره: من استطاع منكم مون النكاح فليتزوج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم. قالوا: والعاجز عن الحماء لا يحتاج إلى الصوم لدفع الشهوة، فوجب تأويل الباءة على المؤن". عمدة القاري شرح صحيح البخاري . (TA/Y.)

والحمد لله رب العالمين.





ما جاء به الكتاب والسنة يقتضي تخريج وتحقيق الأخبار حتى يتبين الصحيح من الكذب المختلق المصنوع المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم.

") و(الفرد) أخرجه الإمام الحافظ البيهقي في كتابه الأسماء والصفات، ليبرهن أن (الفرد) اسم من أسماء الله الحسنى فجاء بقصة في خبر منسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم، ثم أخرج بعقبها قصة أخرى في خبر آخر منسوب إلى عيسى عليه السلام ليتخذ منه شاهدًا، ولم يبين البيهقي – عفا الله عنا وعنه العلة حتى نقف على درجة الضعف في هذين الخبرين، و(الفرد) أخرجه بعض أصحاب كتب السنة وأخرجه أيضًا بعض كتب التفاسير كما الشنين من التخريج والتحقيق.

٤) وقد يحسب البعض أن هذا الأمر هين، ولكنه عند أهل الإسناد والاعتقاد عظيم فقد بين الشيخ ابن عثيمين في كتابه فتاوى العقيدة ،، ط. مكتبة السنة، القاهرة (٤١٣هـ). المسألة (٢٠) عن الإلحاد في أسماء الله تعالى وأنواعه؟ فأجاب قائلاً: قد ذكر أهل العلم: أن للإلحاد في أجاب قائلاً: قد ذكر أهل العلم: أن للإلحاد في أجاب قائلاً: قد ذكر أهل العلم: أن للإلحاد في إلى العلم: أن الإلحاد في المناها العلم: أن الله العلم: أن الإلحاد في المناها العلم: أن المناها العلم: أن الإلحاد في العلم: أن الإلحاد في المناها العلم: أن الإلحاد في العلم: أن الإلحاد في العلم: أن المناها العلم: أن المناها العلم: أن الإلحاد في العلم: أن الإلحاد في العلم: أن العلم: أن الإلحاد في العلم: أن الإلحاد في العلم: أن الإلحاد في العلم: أن العلم: أن الإلحاد في العلم: أن الإلحاد في العلم: أن العلم

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: نواصل في هذا البحث تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصص التي اشتهرت على ألسنة الوعاظ والقصاص والى القارئ الكريم التخريج والتحقيق.

# أولاً: أسباب ذكر هذه القصص:

ا من أهم أسباب هذا البحث أنه متعلق بأسماء الله الحسنى. قال الإمام ابن القيم رحمه الله في «بدائع الفوائد» (١٦٧/١)، القاعدة السابعة؛ «إن ما يطلق عليه تعالى في باب الأسماء والصفات توقيفي». اه.

ولقد بين ذلك الشيخ ابن عثيمين رحمه الله في:

«شرح القواعد المثلى» القاعدة الخامسة. فقال:

«أسماء الله تعالى توقيفية لا مجال للعقل بها،

وعلى هذا فيجب الوقوف فيها على ما جاء به

الكتاب والسنة، فلا يزاد فيها ولا ينقص؛ لأن

العقل لا يمكنه إدراك ما يستحقه تعالى من

الأسماء فوجب الوقوف في ذلك على النص

لقوله تعالى:

والسر والمؤدد في المؤدد في النصر الله من المؤدد المؤدد في النصر والمؤدد في المؤدد في المؤدد المؤدد المؤدد في المؤدد المؤدد

٢) قلت: وللوقوف في الأسماء الحسنى على

أسماء الله تعالى أنواعًا يجمعها أن نقول: «هو الله تعالى أديعة الليل بها عما يجب اعتقاده فيها وهو على أربعة أنواع... ذكر في النوع الثاني: (ومن الألحاد أن يسمى الله عز وجل بما لم يسم به نفسه ووجه كونه إلحادًا: أن أسماء الله عز وجل توقيفية فلا يحل لأحد أن يسمى الله باسم لم يسم به نفسه أو لم يسمه به نبيه صلى الله عليه وسلم مثل الكذب المختلق المصنوع المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم).

وهذه الأسباب تُحتم علينا تخريج هذه الأخبار التي جاءت بها هذه القصص لجعل الفرد اسما من أسماء الله الحسنى.

# ثانيا: المآن:

روي عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: حدثني جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قرأ: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عَلَى مَا الله عليه وسلم قرأ: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عَلَى مَا فَيَ مَانِي صَلَى الله عليه وسلم قرأ: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عَلَى مَا الله صلى الله عليه وسلم: «اللهم إنك أمرت بالدعاء وتكفلت بالإجابة. لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك أشهد أنك قرد أحد صمد لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفوا أحد، وأشهد أن وعدك حق. ولقاءك حق، والجنة حق، والنار حق، وأن الساعة آتية لا ربي فيها، وأنك تبعث من في القبور، اهد.

# ثالثا: التغريج:

الهذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه الإمام الحافظ أبو بكر أحمد بن الحسين أبن علي البيهقي المتوفى سنة ٥٨ هـ في كتابه «الأسماء والصفات» (ص١٥٠)، ط، دار الجيل بيروت، وذلك عند ذكره (الفرد) ليثبت أنه اسما من أسماء الله الحسنى فقال؛ أخبرنا أبو القاسم عبد الرحمن بن عبيد الله الحربي ببغداد. أخبرنا أحمد بن السمان الفقيه، حدثنا عبد الله الرفاعي، حدثنا أبو بكر بن عياش. حدثنا الرفاعي، حدثنا أبو بكر بن عياش. حدثنا الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس رضي الله الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: حدثني جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قرأ: «واذا عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قرأ: «واذا عبادي عنى... «الحديث.

٢) وأخرجه الإمام الحافظ أبو بكر عبد الله بن محمد بن أبي الدنيا المتوفى سنة ٢٨٢هـ في كتابه الشكر، (ص٥٥)- كما جاء بملحق مجلة الأزهر صفر ١٤٠٤هـ قال: حدثنا محمد بن يزيد الرفاعي به- أي أن البيهقي أخرجه من طريق ابن أبي الدنيا.

٣) وأخرجه الإمام الحافظ أبو القاسم إسماعيل بن محمد بن الفضل الأصبهاني المتوفى سنة (٥٥٥ه) في كتابه «الترغيب والترهيب» (١٢٣/٢) ح(١٢٦٥). ط: دار الحديث القاهرة-قال أخبرنا أبو نصر محمد بن أحمد التاجر، أنبأنا أبو سعيد محمد بن موسى، حدثنا محمد بن عبد الله الصفار، حدثنا أبو بكر بن أبي الدنيا به.

3) وأخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس، ح(٤٢٩- الغرائب الملتقطة). قال: أخبرنا الحداد، أخبرنا أبو نعيم، أخبرنا محمد بن عبد الله الحافظ في كتابه. حدثنا محمد بن إسحاق الضبعي، حدثنا الحسن بن علي بن زياد، حدثنا عبيد بن يعيش، حدثنا ابن فضيل، عن الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس، حدثني جابر مرفوعًا.

# رابعا: التحقيق:

ا) هذا الخبر الذي جاءت به القصة غريب:
 حيث تبين من التخريج وجمع طرق الحديث أنه
 لم يرو هذا الحديث عن ابن عباس إلا أبو صالح.
 ولا عن أبي صالح إلا من رواية الكلبي.

ولذلك أورده الحافظ السيوطي في «الدر المنثور في التفسير بالمأثور» (١٩٦/١) ط: دار المعرفة-بيروت.

وقال: أخرجه ابن أبي الدنيا في الشكر، وابن مردويه، والبيهقي في الأسماء والصفات، والأصبهاني في الترغيب، والديلمي من طريق الكلبي، عن أبي صالح عن ابن عباس قال: حدثني جابر بن عبد الله مرفوعًا.

٢) وأورد هذا الحديث الحافظ ابن كثير في التضيير عند آية (البقرة: ١٨٦) قال: روى ابن مردويه من حديث الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس، حدثني جابر بن عبد الله مرفوعاً.

٣) قلت: وسكت الحافظ ابن كثير فلم يعقب على هذا الحديث، فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث ثابت، ولكن هيهات، فقد أسند ابن كثير ومن أسند فقد أحال، وهو الحافظ، ولذلك اقتصر على الجزء من السند الذي فيه الدلالة على العلة.

قلت: وعلة هذا الخبر: الكلبي: وهو محمد بن السائب الكلبي أبو النضر الكوفي النسابة الإخباري. قاله الذهبي في «الميزان» (٧٥٧٤/٥٥٦/٣).

أ) قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل (۲۷۱/۲/۳): سألت أبي عن محمد بن السائب الكلبي فقال: الناس مجتمعون على ترك حديثه لا يشتغل به هو ذاهب الحديث.
 اه.

ب) قال الإمام الحافظ السعدي الجوزجاني في كتابه وأحوال الرجال ( ٢٩): والكلبي محمد بن السائب كذاب ساقط ، اهد.

ج) قال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين، (٢٥٥/٢): «الكلبي مذهبه في المدين ووضوح الكذب فيه أظهر من أن يحتاج إلى الإغراق في وصفه، يروي عن أبي صالح عن ابن عباس التفسير وأبو صالح لم ير ابن عباس ولا سمع منه شيئًا ولا سمع الكلبي من أبي صالح إلا الحرف بعد الحرف، فجعل لما احتيج إليه تخرج له الأرض أفلاذ كبدها، لا يحل ذكره في الكتب، فكيف الاحتجاج به اله.

فالقصة واهية، والخبر موضوع من رواية كذاب ساقط ذاهب الحديث الناس مجتمعون على ترك حديثه.

خامسًا: خبر آخر بقصة واهية:

هذا الخبر جاء بقصة واهية أيضًا لجعل والفرد، اسمًا من أسماء الله الحسنى. أخرجه الإمام الحافظ البيهقي في كتابه والأسماء والصفات، ص(١٥١)- عقب الخبر الأول. قال: وأخبرنا أبو طاهر الفقيه، أخبرنا أبو بكر محمد بن الحسين القطان، حدثنا أحمد بن يوسف السلمي، حدثنا أبو المغيرة حدثنا إسماعيل بن عياش، قال: حدثني محمد بن طلحة: عن رجل، قال: إن عيسى ابن مريم طلحة: عن رجل، قال: إن عيسى ابن مريم

عليه السلام كان إذا أراد أن يحيي الموتى صلى ركعتين يقرأ في الأولى: تبارك الذي بيده الملك، وفي الثانية تنزيل السجدة، فإذا فرغ مدح الله تعالى، فأثنى عليه، ثم دعا بسبعة أسماء: «يا قديم، يا حي، يا دائم، يا فرد، يا وتر، يا أحد، يا صمد .. اه. وأخرجه ابن عساكر في قاريخ دمشق ، (٣٩١/٤٧) من طريق البيهقي.

لتحقيق:

هذا الخبر مقطوع موضوع، أما عن كونه مقطوعًا؛ لأنه ليس من كلام النبي صلى الله عليه وسلم؛ لأن ما أضيف إلى النبي صلى الله عليه وسلم هو المرفوع، وليس من كلام الصحابي لأن ما أضيف إلى الصحابي هو الموقوف. أما هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية فهو: (مقطوع)، وهو ما أضيف للتابعي فما دونه من أتباع التابعين فمن بعدهم، فحصلت التفرقة في الاصطلاح بين القطوع والمنقطع.

فالمنقطع من مباحث الإسناد بالسقط، والمقطوع من مباحث المتن من حيث إضافته إلى قائله.

قاله: الحافظ ابن حجر في شرح النخبة الله ابن أبي مصرف مصرف قاله ابن أبي حاتم في التفسير (٧٠٠٣). قال الحافظ ابن حجر في التقريب (١٧٣/٢): له أوهام من السابعة ..

والسابعة كما بين في منهجه في «التقريب» من طبعة أتباع التابعين، وعليه فالمبهم في قوله عن رجل» إما أن يكون من أتباع التابعين أو من التابعين، فالخبر مقطوع لا تقوم به حجة، وكذلك خبر موضوع وعلامات الوضع ظاهرة عليه، ولذلك عندما أورد هذا الخبر الحافظ ابن كثير في «تفسيره» للأية (المائدة: ١١٠) قال: «هذا أثر عجيب جدًا». اهـ.

وباستقراء تفسيره لم يقله إلا على هذا الأثر أي ذكره على وجه التعجب، وهذا لا يقال إلا إذا كان المتن موضوعًا منكرًا؛ كما بينه الحافظ ابن حبان في المجروحين».

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.



# المحار شي بياق ضميف الأحاديث الاتصار

# (٩٣٦) ، اتبعوا العلماء؛ فإنهم سرج الدنيا، ومصابيح الآخرة،

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار، ص(١/٣) مكتبة الحرم النبوي

«الحديث» رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧)، وقال: «فر: عن أنس».

قلت: وفر، ترمز إلى ومسند الفردوس، للديلمي.

والحديث أخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس، ح(١١٥- الغرائب المتقطة).

والحديث: علته: القاسم بن إبراهيم اللطي، قال الإمام الحافظ الدارقطني في الضعفاء والمتروكين، (٤٣٩): «كذاب»، وقال الإمام الحافظ الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد، (٦٩٢١/٤٤٦/١٢): «كان كذابًا أفاكا يضع الحديث، روى عن لوين عن مالك عجائب من الأباطيل». اهـ.

# (٩٣٧) ، ما بدئ بشيء يوم الأربعاء إلا

الحديث لا يصح؛ أورده الحافظ السخاوي في القاصد ، ح (٩٤٣) وقال: «لم أقف له على

ونقله عنه الإمام علي القاري في المصنوع في معرفة الحديث الموضوع ح ( ٢٧٥ ) وأقره.

# (٩٣٨)، يوم الأربعاء يوم نحس مستمر.

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الحافظ الطبراني في «المعجم الأوسط» (٤٤٤/١) ح(٨٠١) ط: مكتبة المعارف الرياض.

قال: حدثنا أحمد بن يحيى الحلواني، قال: حدثنا عبد الرحمن بن يونس أبو مسلم المستملي قال: حدثنا إبراهيم بن أبي حية. قال: حدثني جعفر عن أبيه، عن جابر بن عبد الله الأنصاري مرفوعاً ثم قال: الم

يرو هذا الحديث عن جعفر بن محمد إلا إبراهيم بن أبي حية . اهـ.

قلت: وابراهيم بن أبي حية هو علة هذا الحديث، قال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (٣)، ابراهيم بن أبي حية: «منكر الحديث» وهذا المصطلح عند البخاري له معناه؛ قال الشيخ أحمد شاكر في «شرح اختصار علوم الحديث»: قول البخاري: منكر الحديث»، فإنه يريد به الكذابين، ففي الميزان للذهبي (٥/١)؛ (نقل ابن القطان؛ أن البخاري قال؛ كل من قلت فيه؛ منكر الحديث، فلا تحل الرواية عنه »). اه.

وقال الدارقطني في الضعفاء والمتروكين، (١٧): متروك، وتقرر تركه مع البرقاني وابن حمكان.

(٩٣٩) (أبى الله أن يجعل للبلاء سلطانا على بدن عبده المؤمن،

الحديث لا يصح: أخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس، ح(٢٤٧- الغرائب الملتقطة) من طريق القاسم بن ابراهيم بن أحمد الملطي، عن أبي أمية المبارك بن عبد الله، عن مالك، عن ابن شهاب عن أنس مرفوعاً، وعلته القاسم بن إبراهيم الملطي الكذاب، الأفاك، روى عن أبي أمية المبارك بن عبد الله وعن لوين عن مالك عجائب من الأباطيل يضع الحديث كما بينا

ومما يدل على أنه من الأباطيل ما أخرجه الترمذي وابن ماجه والدارمي والحاكم وأحمد من حديث مصعب بن سعد عن أبيه مرفوعًا: أشد الناس بلاءً الأنبياء، ثم الأمثل فالأمثل، والمؤمن يُبتلى على قدر دينه. وهو ثابت صحيح.



# القاضي الباقلاني ت٢٠٤ هـ- ١٠١٩م

Month of the of the March of th on the contract of the contract anticol and the literal litera a literal الرامل کارید کی العادے (الرامال PEROPE MIN PORTED MONOPURE ON JOPUR CO byse structul grady spourt brook क्ष्य क्ष्य प्राचित्र क्ष्य क्ष्य क्ष्य क्ष्य Mens as cont as con as all क्सियाम्य रूपा क्षियानरूपा कि क्षिक्रम्या when wealth also askelisting walls معمد والكافي والحاق المالية والمالية والمالية صبيع كا المرا حالي الداهيمة والمعتالة disales disamis disalans disam الأكليم الإسماع الأكسولي والأكليم क्राप्ति के क्राप्ति क्राप्ति कर्णाकि the dis with as the dis one على المجوراة والدافعية والشبهة وعالب قواملين على السائلة م قالين وسمع على يع محمله الحرب يقول جميع ما كال ياتكر أبو بكريج الباقلائي مع الهلاث ميج التعاسى صعداء مع حدداله ووا صعد किर कार्या है। ज्यान किर क्या किरार कर् العالمين سوي ابع الباقلائي". الم

الد ، محمل عبد العليم الدسوقي

William State The



1

المالكية) ص١٩١ - وبنحوه في (ترتيب المدارك) ٤٥/٧ - فقال: "هو الملقب بسيف السنة ولسان الأمة. المتكلم على لسان أهل الحديث وطريق أبي الحسن، واليه انتهت رئاسة المالكية في وقته، وكان له بجامع البصرة حلقة عظيمة".

كما ذكره القاضي عياض في (طبقات

نهل العلم من طائفة من علماء بغداد الكيار منهم: محمد بن أحمد بن مجاهد الطائي صاحب أبي الحسن الأشعري؛ وهذا أخذ الباقلاني عنه المعقول.. وأبو بكر ين مالك القطيعي، وأبو محمد بن ماسي، والحسين بن على النيسابوري: وقد أخذ عنهم الحديث.. وأبو بكر بن مجاهد؛ درس عليه الأصول.. وأبو بكر الأبهري؛ درس عليه الفقه.. وابن أبي زيد القيرواني، وابن

حدَّث عنه: الحافظ أبو ذر الهروي، ومحمد ابن أحمد السمناني، وقاضي الموصل، والحسين بن حاتم الأصولي.. وممن خرّج من الأئمة: أبو عمر بن سعدى، وعبد الوهاب بن نصر المالكي، وأبو عمران الفاسي، وعلى بن محمد الحريري، وأبو عبد الله الأزدي، وأبو طاهر الواعظ.. ومن تلاميذه أيضا: أبو عبد الرحمن السلمي وجماعة من أهل السنة بشيراز، ورافع بن نصر أبو الحسن البغدادي.

# مكانته العلمية والأدبية ومميزاته:

كان الباقلاني من العلم والفضل بحيث تنازعه الشافعية والحنابلة، فكل يريد أن يشرف به، بل كان إمام الأشاعرة، وقائد الكتيبة في الحرب التي دارت رحاها بين الدولة العباسية والدولة الفاطمية. وكان لقلمه الأشر القوي في تمزيق أباطيل الفاطميين وهزيمتهم أنكر هزيمة.

كما كان رحمه الله ورعًا، كثير العبادة والتنفل، بعيدا عن مواقع الشبهات، مترفعًا عن مواطن الشهوات، ومن الأقوال الحامعة النفيسة في سيرته: قول ابن عمار الميورقي فيه: «كان ابن الطيب فاضلا، متورعًا، ممن لم تحفظ له قط زلة، ولا نسبت إليه



نقيصة، وكان يلقب بشيخ السنة، ولسان الأمة، وكان فارس هذا العلم، مباركا على هذه الأمة"، قال: "وكان حصنًا من حصون المسلمين، وما سُرِّ أهلُ البدع بشيء مثل سرورهم بموته" كذا في (ترتيب المدارك).

فهو إمام من أئمة أهل السنة مُجمعُ على سعة حفظه، واتساع مداركه، وتنوع علومه، وقبل كل ذلك على إمامته، فقد قال عنه القاضي عياض: إمام وقته، وقال ابن خلكان في وفيات الأعيان ٢٠٩/٤: «وكان في علمه أوحد زمانه"، وقال الذهبي في العبر ٢٠٧/٢: «أوحد وقته في فنه »، وقال الأتابكي في النجوم الزاهرة ٢٠٤٤؛ "وكان في وقته أوحد زمانه»، وقال الصفدي في الوافيات ١٧٧/٣؛ "كان في فنه أوحد زمانه».

شهد له أقرانه ومعاصرود بعلو شأنه في شتى الفنون، من فقه وأصول ولغة وكالم، قال الفطيب البغدادي في تاريخ بغداد ٣٦٤/٣؛ دفأما الكلام فكان أعرف الناس به، وأحسنهم خاطرا، وأجودهم لسانًا، وأوضحهم بيانًا وأصحهم عبارة،، وقال عن لغته وفصاحته؛ ركان أبو محمد اليافعي يقول؛ (لو أوصى رجل بثلث ماله أن يدفع إلى أقصح الناس لوجب أن يدفع لأبي بكر الأشعري)،

والباقلاني ممن يضرب المثل بسعة محفوظاته وكثرتها، وقدرته الهائلة على استحضارها أثناء التأليف، وعن هذه الصفة المميزة نقل لنا البغدادي أقوال ثلاثة من الأئمة، يصفون من خلالها هذه القدرة لدى هذا الإمام في الحفظ والاستحضار.

والمستحصور.
أولها، قول أبي بكر الخوارزمي، وكل مُصنف البغداد إنما ينقل من كتب الناس إلى تصانيفه، سوى القاضي أبي بكر، فإن صدره يحوي علمه وعلم الناس، والثاني، قول علي بن محمد الحربي المالكي، وكان القاضي أبو بكر الأشعري، يهم بأن يختصر ما يصنفه فلا يقدر على ذلك لسعة علمه وكثرة حفظه"، ثم الثالث، عن أبي الفرج محمد بن عمران الخلال قال: وكان كل ليلة إذا صلى العشاء وقضى ورده وضع الدواة بين يديه، وكتب خمسًا وثلاثين ورقة تصنيفًا من حفظه».

فإذا كانت للقاضي هذه الطاقة الكبيرة في الحفظ والفهم والإدراك، وهذه القدرة العالية على استحضار آراء وأقوال العلماء على اختلاف مشاربهم، وتنوع مذاهبهم، من ذاكرته دون الرجوع إلى الكتب، فلا نستغرب إذن مما ذكره القاضي عياض عن أبي عبد الله بن سعدون الفقيه من: "أن سائر الفرق رضيت بالقاضي أبى بكر في الحكم بين المتناظرين"، كما لا نتعجب مما نقله عن أبي عمران الفاسي من قوله: ﴿ رَحَلْتُ إِلَى بِغْدَادِ وَكُنْتُ قَدْ تَفْقَهُتَ بالمغرب والأندلس عند أبي الحسن القابسي، وأبى محمد الأصيلي، وكانا عالمين بالأصول، فلما حضرت مجلس القاضي أبي بكر، ورأيت كلامه في الأصول والفقه مع المؤالف والمخالف، حقرت نفسي وقلت: لا أعلم من العلم شيئًا، ورجعت عنده كالمبتدئ.

وإن مما يزيد في بيان سعة علم القاضي، ما وقع له من مناظرات سواء مع مخالفيه من الفرق الإسلامية والكلامية الأخرى، أو مع النصارى حين وجهه عضد الدولة في بعض أسفاره إلى ملك الروم، حيث يتبين للناظر فيها ما يتميز وتوقد الاهام من طول النفس وسعة العبارة وتوقد الذهن وسرعة البديهة ودقة الجواب بعلمه وأدرك خطره حين سأله الملك بعد انتهاء المناظرات قائلاً: ما ترى في أمر هذا الشيطان؟ وتلاطف صاحبه، وتبعث بالهدايا إليه، وتخرج والا لم أمن الفتنة به على النصرانية.

لقد تميز القاضي أبو بكر بعدة مميزات جعلته يتبوأ منزلة رفيعة بين أقرانه من علماء عصره، وجعلت قلوب طلبة العلم تتشوف للنيل من بحر علومه التي لا ساحل لها، فقد كان رحمه الله تقياً، ديننا، فصيحاً، بليغًا، طويل النفس، عالي الهمة، قوي العبارة، بارعاً في المناظرات، ذكيًا، سريع البديهة، بل كان في غاية الذكاء والفطنة كما قال ابن كثير، وجيه الاستنباط سريع الجواب كما قال الزركلي.

ومما يُذكر من تمام اعتزازه بدينه، وعدم إظهار الذل والصغار لن خالف أمر الله ورسوله، كاننا

من كان: ما رواه الخطيب في تاريخ بغداد ٣٦٦/٣ من أن الباقلاني لما ورد مدينة الملك، وعُرُف هذا الأخير خبره، وبأن له محله من العلم وموضعه، فكر الملك في أمره وعلم أنه لن يفعل ما يجرى من رسم الرعية من تقبيل الأرض بين يدي الملوك، ومن وضع الملك سريره الذي يجلس عليه بحيث لا يمكن لأحد أن يدخل منه إلا راكعًا، فلما وضع سريره في ذلك الموضع، أمر بإدخال القاضي من الباب، فسار حتى وصل الى الكان، فلما رأه تفكر فيه ثم فطن بالقصة فأدار ظهره، وأدار وجهه حينئذ إلى الملك؛ فعجب من فطنته، ووقعت له الهيبة في نفسه.. وبقال: إن الملك أحضر بين يديه آلة الطرب السماة بالأرغل ليستفز عقله بها، فلما سمعها الباقلاني خاف على نفسه أن يظهر منه حركة ناقصة بحضرة الملك، فجعل لا يألو جهدًا أن جرح رجله حتى خرج منها الدم الكثير، فاشتغل بالألم عن الطرب ولم يظهر عليه شيء من النقص والخفة، فعجب الملك من ذلك، ثم إن الملك استكشف الأمر فاذا هو قد جرح نفسه بما أشغله عن الطرب فتحقق الملك من وفور همته وعلو عزيمته.. فلله در الباقلاني من عالم!، اعتز بدينه ولم يرض بالدنية فيه فأعزه الله، وذكره الناس في سرهم وعلانيتهم، فأطال الله ذكره وأبقى أثره، وورَث محبته في قلوب المؤمنين إلى يوم القيامة.

# اجتهاده وثناء العلماء عليه ر

كان الباقلاني أحد كبار علماء عصره، انتهت البه رئاسة المذهب الأشعري، واليه انتهت رئاسة المالكية في وقته، ويُعد من أكابر أئمة الأشاعرة بعد مؤسسها أبي الحسن الأشعري، وقد عده الكثيرون من مجددي المائة الرابعة.. اشتهر أبو بكر الباقلاني بين شيوخه وأقرانه وتالميذه، حتى صار يضرب المثل بفهمه وذكائه، وكان من الطبيعي أن يتحدث عنه الأئمة من أبناء عصره، الذين شهدوا له بقوة الفهم وسعة الإدراك، وحسن والمناظرة، وتيقظ البديهة، وطلاقة اللسان، ودقة المعاني، وجودة المبائي.. ونذكر من غير ما ذكرنا ممن أثنى عليه وجاء ذكره في تراجم الباقلاني:

ابن العماد في شذرات الذهب، قال: "القاضي أبو بكر ابن الباقلاني .. الأصولي المتكلم، صاحب المصنفات، وأوحد وقته في فنه.. وكانت له بجامع المنصور حلقة عظيمة".. وقال ابن الأهدل: "سيف السنة: القاضي أبو بكربن الباقلاني الأصولي الأشعري.. مجدد الدين على رأس المائة الرابعة على الصحيح، وقيل جدد بأبي سهل الصعلوكي، صنف ابن الباقلاني تصانيف واسعة في الرد على الضرق الضالة.. وكان باطنه معمورًا بالعبادة والديانة والصيانة".. وقال عنه ابن تيمية في الفتوى الحموية: "هو أفضل المتكلمين المنتسبين إلى الأشعري، ليس فيهم مثله لا قبله ولا بعده".. وقال عنه ابن خلكان: "كان على مذهب أبي الحسن الأشعري، ومؤيدًا اعتقاده، وناصرًا طريقته، وصنف التصانيف الكثيرة المشهورة في علم الكلام وغيره .. وانتهت إليه الرياسة في مذهبه: وكان موصوفا بجودة الاستنباط، وسرعة الجواب وسماع الحديث، وكان كثير التطويل في المناظرة، مشهورا بذلك عند الحماعة".. وقال عنه الصفدي في الوافي بالوفيات: "وكان ثقة عارفا بالكلام، صنف (الرد على الرافضة والمعتزلة، والخوارج والجهمية)".

وممن أثنى على الباقلاني وخلد ذكره: ابن عساكر الدمشقى الذي مدحه في (تبيين كذب المفتري) وبين مأثره قائلا: "فأما علم الكلام فكان أعرف الناس به وأحسنهم خاطرًا، وأجودهم لسانا وأوضحهم بيانا وأصحهم عبارة" وقال: "أخبرني الشيخ أبو القاسم بن نصر في كتابه إلى عن القاضي أبي المعالي بن عبد الملك قال: ذكر الشيخ الإمام أبو حاتم محمود بن الحسين القزويني أن ما كان يضمره القاضى الإمام أبو بكر الأشعري من الورع والديانة والزهد والصيانة أضعاف ما كان يُظهره"، وينقل الحافظ ابن عساكر في الكتاب عن الشيخ أبي الحسن التميمي الحنبلي قوله فيه: "تمسكوا بهذا الرجل فليس للسنة عنه غني أبدا".

وق الفتوى رقم (٣٢٦٠٣٥) بتاريخ ٢٥ جمادي الأخر ١٤٣٧ هـ- ٢٠١٦/٤/٣م على الشبكة

العنكبوتية عن مكانة أبي بكر الباقلاني بين العلماء؟.. جاء ما نصه:

"وقد كان- رحمه الله- في مسائل الاعتقاد على طريقة المتكلمين من الأشاعرة. إلا أنه كان من أقربهم إلى السنة، وقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية- رحمه الله- في درء تعارض العقل والنقل: (إن العراقيين المنتسبين إلى أهل الإثبات، من أتباع ابن كلاب، كأبي العباس القلانسي، وأبي الحسن الأشعري، وأبي الحسن على بن مهدي الطبري، والقاضي أبي بكر بن الباقلاني، وأمثالهم، أقرب إلى السنة، وأتبع لأحمد بن حنبل وأمثاله من أهل خراسان المائلين الى طريقة ابن كالب؛ ولهذا كان القاضي أبو بكر بن الطيب، يكتب في أجوبته أحيانًا: (محمد بن الطيب الحنيلي)، كما كان يقول: (الأشعري)، إذ كان الأشعري وأصحابه منتسبين إلى أحمد بن حنيل وأمثاله من أئمة السنة، وكان الأشعري أقرب إلى مذهب أحمد ابن حنيل وأهل السنة. من كثير من المتأخرين المنتسبين إلى أحمد الذين مالوا إلى بعض كلام المعتزلة، كابن عقيل، وصدقة بن الحسين، وابن الجوزي، وأمثالهم .. انتهى ) .. وقال عنه أيضافي الفتوى الحموية: (القاضي أبو بكر محمد بن الطبب الباقلاني المتكلم - وهو أفضل المتكلمين المنتسبين إلى الأشعري: ليس فيهم مثله لا قبله، ولا بعده.. انتهى)، وللفائدة يرجى مراجعة هذه الفتوى: (١٤٧٤٧٧) والله أعلم. إن هذه الأقوال مع غيرها مما سبقت الإشارة إليه، لتبين لنا مكانة هذا العلم عند العلماء والأنمة. فلا غرو إذن أن نجد كتب التراجم والسير قد أجمعت على إمامته ورفعة شأنه، وأطبقت على شهرته وعلو نجمه، حتى شهد له بذلك القاصى والداني والقريب والبعيد والصديق والعدو، وحتى إنه لا يكاد يخلو كتاب من كتب الأصول إلا ويسرد آراء الباقلاني، ويذكر ترجيحاته واستدلالاته.. فأي شأن أعظم من هذا الشأن (، وأي منصب أعلى من هذا

# حضور بديهته وقوة ذكانه وبراعته ليِّ النَّاظرة:

هذا، وقد عُرف أبو بكر بقوته في المناظرة، وتوسعه في العبارة وسرعته في البرد، قال

ابن خلكان في وفيات الأعيان ٢٦٩/٤: وكان موصوفا بجودة الاستنباط، وسرعة الجواب، وكان كثير التطويل في المناظرة مشهورًا بذلك عند الجماعة".. وقد جرت له عدة مناظرات سواء مع الروافض أو المعتزلة أو النصارى أو غيرهم من أصحاب الملل والنحل: ذكرها القاضي عياض في (ترتيب المدارك).. ومن ذلك تلك التي جرت له في مجلس ملك الروم. حين سأله بعض الأساقفة بحضرة ملكهم، فقال: ما فعلت زوجة نبيكم؟! وما كان من أمرها فيما رميت يه من الإفك؟، فقال مجيبًا له على البديهة: هما امرأتان ذكرتا بسوء، (مريم) و(عائشة). فيرأهما الله عز وجل، وكانت (عائشة) ذات زوج ولم تأت بولد، وأتت (مريم) بولد ولم يكن لها زوج - يعنى: أن عائشة أولى بالبراءة من مريم عليها السلام، فإن تطرق في الذهن الفاسد احتمال إلى هذه فهو إلى تلك أسرع، وهما بحمد الله ميرأتان من السماء بوحى من الله عزوجل - فأفحمه.

فانظر- يا رعاك الله- إلى هذا الرد المفحم، والتركيب المنطقى في الحجاج، حيث استطاع أن يرد كيد الكافر في نحره، وأن يجعل قوله يرتد عليه.. بل انظر إليه وهو يطبق على خصمه من جميع الجهات، فلا يترك له مجالا للفرار، ومن أبرز المواقف التي يتضح فيها هذا الجانب: ذلك السؤال الذي وجهه الباقلاني للبطريرك قيم الديانة - وفي رواية لراهيهم - حيث سأله فقال له: (كيف الأهل والولد؟) !: فعظم قوله هذا عليه وعلى جميعهم، وتغيروا له، وصلبوا على وجوههم، وأنكروا قول أبى بكر عليه، فقال: (يا هؤلاء، تستعظمون لهذا الإنسان اتخاذ الصاحبة والولد، وتبرءون به عن ذلك، ولا تستعظمونه لربكم عز وجهه، فتضيفون ذلك إليه، سوأة لهذا الرأى؛ ما أبين غلطه!)، فسُقط في أيديهم فلم يردُوا جوابًا؛ انتهى.. وإن كان المقام يضيق لتأكيد سرعة جوابه وحضور بديهته وقوة رده، بذكر الزيد من هذه المناظرات، ولمن شاء أن يستفيض فليرجع إليها في مظانها فإنها لا تخلو من فائدة.

وللحديث صلة إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

يبع أول ٢٤٢١ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

# آثار العاصي على السلم

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا مُحَمِّد الأسوة الحسنة وعلى آله وَصَحِيهِ أَجْمُعِينَ. أمَّا بَعْدُ: فيمكن أن تُوجِرْ أثار المعاصي على الإنسان في الأمور التالية:

# (١) المعاصى سبب غضب الله على صاحبها:

عن عَلَيْ بْنِ أَبِي طَالْبِ، رَضَيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قال رسُول الله صلى الله عليه وسلم « لعن الله مَنْ ذَبِحِ لِغَيْرِ اللَّهِ، وَلَعَنَ اللَّهِ مَنْ آوَى مُحُدِثًا، وَلَعَنَ اللَّهُ مَنْ لَعَنَ وَالْدَيْهِ، وَلَعَنَ اللَّهِ مَنْ غَيْرَ المنار(أي حدود الأرض)، (مسلم حديث:

وعَنْ أَبِي هُرِيْرَةً، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: لعن اللَّه السَّارق. (مسلم حديث: ١٦٨٧).

وعن ابن عُمر، رضي الله عنهما، قال: قال رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: «لَعَنَ اللَّهُ الخمر، وشاريها، وساقيها، وبانعها، ومُبْتاعها (الذي يشتريها)، وعاصرها، ومعتصرها، وَحَامِلُهَا، وَالْمُحُمُولُةُ إِلَيْهِ، (صحيح أبي داود للألباني حديث ٣١٢١). وقال الشاعر؛

# تفصى الإله وأنت تزعم حيه

هذا وربى في القياس شني لو كان حبك صادقا الأطعته

# إنَّ الحبُّ لَنْ يُحبُ مُطيعُ

(جامع العلوم والحكم- لابن رجب الحنبلي-جـ٧- ص٧٩٧).

# (٢) المعاصى تذل صاحبها:

المُعْصِية تورث الذل لصاحبها؛ فإنَّ الْعِزْ كُلَّ

# الشبخ/صلاح نجيب الدق

الْعِزُّ فِي طَاعَةَ اللَّهِ تَعَالَى. قَالَ تَعَالَى: ( مَن انَ يُرِيدُ ٱلْمِزَةِ فَلِنُو ٱلْمِزَةُ جَيِمًا ) (فاطر: ١٠)؛ أي فليطلبها بطاعة الله، فإنه لا يجدها إلا في طاعة الله. وكان من دُعاء بعض السَّلف: اللهُمُ أعزني بطاعتك ولا تَدلني بمعصيتك. (الجواب الكافي- لابن القيم- ص١٨). قال عيد الله بن المبارك (رحمه الله): رأيت الذنوب تميت القلوب

وقد يورث الذل إدمانها وترك الذنوب حياة القلوب

وخير لنفسك عضيانها

(الأداب الشرعية- لابن مفلح الحنبلي- ج (12200-1

# (٣) المعاصى سبير تسيان العلم:

العلمُ نُورُ يَقْدُفُهُ اللَّهِ تَعَالَى فِي الْقَلْبِ، وَالْمُعْصِيَةُ تُطْفِئُ ذَلِكَ النَّورَ.

قَالَ عَبُدُ اللَّهَ بُنُ مُسْعُودٍ، رضى اللَّه عنه،: وإنى لأحسب أن الرجل ينسى العلم قد علمه بالذنب يعمله ، (جامع بيان العلم- لابن عبد البر- جا. ص ١٧٥- رقم: ١١٩٥).

كان الإمام أبو حنيفة (رحمه الله) إذا أشكلت عليه مسألة قال الأصحابه ما هذا الا لذنب أحدثته وكان يستغضر وربما قام وصلى فتنكشف لله المسألة ويقول رجوت أني تيب عُليُّ. (الجواهر المضية- محيى الدين الحنفي- جـ٢- ص٧٧٤).

قال على بن خشرم (رحمه الله) رأيت وكيع

ولكم. (العقد الفريد لابن عبد ربه جا ص٩٢). (٥) المعاصى تميت قلب صاحبها:

المعاصى لها آثارُ خطيرة على القلوب أعظمُ من آثار الآلام على الأبدان، فهي تجلبُ الهموم والأحزان لصاحبها. وعندما تكثر المعاصى فإنها تميت القلب، فيصبح لا خير فيه.

قَالَ سُبُحَانَه: (فَوَيْلُ إِلْقَسِيَةِ ظُونِهُم مِن ذِكْرِ الْفَوْ أُولَٰتِكَ في صَلَال شين ) (الزمر:٢٢).

(٦) الماصي سب قلة الرزق والبركة عند صاحبها، إِنْ الْعَبِٰدُ لَيُحْرَمُ الْرَزْقِ بِالذُّنْبِ يُصِيبُهُ، وَتَمَحَّقَ البركة عنده في كل شيء. قال الله تعالى: (رَالُ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرِيَّةِ مَامَنُوا وَالنَّقُوا لَلْنُحَا غَلَيْم بُرِّكُتِ مِنَ ٱلسَّمَالِهِ وْالْأَرْضِ وَلَكِن كُذْبُوا فَأَعَدَّدُهُم بِمَا كَاثُواْ يَكُمِنُونَ } (الأعراف:٩٦).

وعَنْ أَبِي أَمَامَةَ الْبِاهِلِي، رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: «إنْ رَوْحَ الْقَدُس نفت في رُوعي (أوحي إلى) أنْ نفسًا لنْ تموت حتى تستكمل أجلها وتستوعب رزقها فاتقوا الله وأجملوا في الطلب ولا يحملن أحدكم استبطاء الرزق أنْ يَطلبُهُ بِمُعْصِيةً فإنَّ اللَّه لا يُنالُ مَا عَنْدَهُ إلا بطاعته، (صحيح الجامع- للألباني- حديث:

(٧) الماصي تعرم صاحبها من دعوة اللائكة:

قَالَ تَعَالَى: (ٱلَّذِينَ يَجِلُونَ ٱلَّذِينَ وَمَنْ خُولَةً يُسْبَحُونَ بحُمْدِ رَبِينَ وَتُؤْمِنُونَ بِدِ. وَيَسْتَعْفُرُونَ لِلَّذِينَ عَامَنُواْ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلُّ مَنْهُ وَحْمَةً وَعِلْمًا فَأَغْفَرُ لِلَّذِينَ تَأَمُّوا وَاتَّبِعُوا سَبِيلُكَ وَقِهِمْ عَذَابُ الْجِيمِ (اللهُ رَبُّنَا وَأَنْظِهُمْ جَنَّتِ عَدِي الَّتِي وَعَدِثُهُمُ وَمَن سَكُحَ مِن مَاتِالِهِمْ وَازْوَجِهِمْ وَوُرُزِيْتِهِمْ إِنَّكَ أَكَ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ ۚ ۞ وَقَهِمْ السَّيْعَاتِ وَمَن ثَقِ ٱلمَنكِينَاتِ بَوْمَهِدٍ فَفَدَّ رَحِمْتُهُ وَذَالِكَ هُوَ ٱلْغَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ) (غافر: ٧ ؛ ٩).

 (A) الماصى تسبب الإهانة لصاحبها: قال الله تعالى: (وَمَن يُنِي أَنَّهُ فَمَا لَدُ مِن مُكْرِمُ ) (الحج: ١٨).

قَالَ الإمامُ ابنُ القيم (رحمه الله): المُعاصى تَسْلُبُ صاحبها أسماء المدح والشرف، وتكسوه

بن الجراح (رحمه الله) وما رأيت بيده كتابًا قط إنما هو يحفظ فسألته عن دواء الحفظ فقال: ترك المعاصي ما جربت مثله للحفظ. (تهذيب التهذيب- لابن حجر العسقلاني- جـ١- ص١٢٩).

قَالَ مَالِكَ بِنُ أَنْسِ لَلشَّافِعِيُّ، رحمهُما اللَّهِ: إِنَّ اللَّهِ ألقى عَلى قلبك نورًا، فلا تطفئه بظلمة المعصية. (تهذيب الأسماء- للنووي- جار- ص٤٧)

قال الامام الشافعي (رحمه الله):

شكوت إلى وكيع سوء حفظي فأرشدني إلى ترك المعاصي

وأخبرني بأن العلم نور

ونور الله لا يهدى له

(ديوان الشافعي- ص٦١)

(٤) الماصي تجريء أعداء العاصي عليه:

كتب أميرُ المؤمنين عمر بن الخطاب، رضي الله عنه إلى سعد بن أبي وقاص، رضى الله عنه ومن معه من الأجناد: أما بعد، فإني آمرك ومن معك من الأجناد بتقوى الله على كل حال، فإن تقوى الله أفضل العدة على العدو. وأقوى المكيدة في الحرب. وآمرك ومن معك أن تكونوا أشد احتراسا من المعاصي منكم من عدوكم، فإن ذنوب الجيش أخوف عليهم من عدوهم. وإنما ينصر السلمون بمعصية عدوهم لله، ولولا ذلك لم تكن لنا بهم قوة؛ لأن عددنا ليس كعددهم، ولا عدتنا كعدتهم، فإن استوينا في العصية كان لهم الفضل علينا في القوة، والا ننصر عليهم بفضلنا لم نغلبهم بقوتنا. واعلموا أن عليكم في مسيركم حفظة من الله يعلمون ما تفعلون، فاستحيوا منهم، ولا تعملوا بمعاصى الله وأنتم في سبيل الله، ولا تقولوا إن عدونا شرمنا فلن يسلط علينا وإن أسأنا، فرُبِّ قوم قد سُلط عليهم شر منهم كما سلط على بني إسرائيل، لا عملوا بمساخط الله، كفار المجوس فجاسوا خلال الديار وكان وعدا مَفْعُولًا. واسألوا الله العون على أنفسكم، كما تسألونه النصر على عدوكم. أسألُ الله ذلك لنا



المُفْلُسُ؟، قَالُوا؛ المُفْلُسُ فِينَا مَنُ لاَ دَرْهُمَ لَهُ وَلاَ مَتَاعٍ، فَقَالَ: ﴿إِنَّ الْمُفْلِسِ مِنْ أَمْتِي يِأْتِي يَوْمَ الْقِيامَة بِصَلاة، وصيام، وزكاة، ويأتي قَدُ شتم هذا، وقدف هَذا، وأكل مال هذا، وسفك دم هذا، وضرب هذا، فيعطى هذا من حسناته، وهذا من حسناته، فإن فنيت حسناته قبل أن يُقضَى مَا عليه أَخَذَ مَنْ خطاياهُمْ فطرحت عليه، ثم طرح في النار، (مسلم حديث:

# (١١) المعاصى تهلك الإنسان وماله:

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةً، رَضِيَ اللّهِ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللّهِ عَنْ أَبِي هُرِيْرَةً، رَضِيَ اللّهِ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللّهِ صلى الله عليه وسلم، قَالَ: إِنَّ الْمُوْمَنَ إِذَا أَذْنَبَ كَانَتْ نَكْتَهُ سَوْدَاء عِيْ قَلْبِه، فإنْ زَاد، زَادَتْ، فَذَلْكَ وَاسْتَغْفَر، صُقل قَلْبُهُ، فإنْ زَاد، زَادَتْ، فَذَلْكَ الرَّانُ (الطبع) الذي ذكرهُ الله في كتَابه: (كلاً بِلْ رانُ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يكسبُونَ) (المطففين: ران عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يكسبُونَ) (المطففين: 1). (صحيح ابن ماجه- للألباني- حديث:

(۱۲) المعاصى ترزع المعاصى في قلب صاحبها:

قال الإمامُ ابنَ القيم (رحمه الله): "المعاصي تَزْرُعُ أَمُثَالُهَا، وَتُولِدُ بِغُضْهَا بِغُضًا، حَتَّى يَعِزُ عَلَى الْعَبْدِ مُفَارِقَتُهَا وَالْخُرُوجُ مِنْهَا، كَمَا قَالٍ بَعْضَ السِّلْفِ: إِنَّ مِنْ عُقُوبَةَ السِّيْنَةَ السَّيْنَةَ بَعْدَهَا، وإِنْ مِنْ ثَوَابِ الْحَسَنَةَ الْحَسَنَةَ بَعْدَهَا". (الحواب الكافي- لابن القيم- ص ٨١).

وَآجُرُ دُعُوانَا أَنِ الْحُمْدُ لِلَهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ. وَصَلَى الله وَسَلَم عَلَى نَبِينَا مُحَمَّدٍ. وَعَلَى آله، وَالله وَسَلَم عَلَى نَبِينَا مُحَمِّدٍ. وَعَلَى آله، وَاصْحَابِه، وَالتَّابِعِينُ لَهُمُ بِإِحْسَانِ إِلَى يَوْم الدِّينِ.

أَسْمَاءُ الذُمُ وَالْصَغَارِ، فَتَسُلَبُهُ اسْمَ الْمُوْمِن، وَالْبَرِبِ، وَالْمُطيع، وَالْمَلِيع، وَالْمَليع، وَالْمَليع، السّم الْفَاحِر، وَالْمَليع، وَالْمَلكِف، وَالْمَليع، وَالْمُلكِف، وَالْمَلكِف، وَالْمُلكِف، وَالْمُلْمِ وَالْمُلْمُ وَالْ

# (٩) الماسي تجعل ساحبها ينسي نفسه

من الحقائق الثابتة أن المعاصي تجعلُ العبدَ ينسى نفسه، فيخسر الدنيا والأخرة. قالَ تعالى: ( يَانِّهُا الَّذِيكَ مَا مُثُوا اللَّهُ وَلَسُظُرُ فَنَنُ مَا هُذَمَتُ لِمُدُّوا كَالِينَ مَثُوا اللَّهُ إِنَّ اللهُ خَيرًا بِمَا بَسَمُلُونَ اللَّهُ وَلَا نَكُولُوا كَالِينَ مَثُوا اللهُ فَاسَتُهُمْ أَنْفُتُهُمْ أُولَئِكَ هُمُ القَسِمُورَكَ ) (الحضر: ١٩:١٨).

أَمَرَ اللَّهُ تَعَالَى بِتَقُواهُ وَنَهَى أَنْ يَتَشَبُّهُ عَبَادُهُ المؤمنون بمن نسيه بترك تَقْوَاهُ، وَأَخْبَرُ أَنَّهُ عَاقَبَ مَنْ تَرَكَ التَّقُوى بِأَنْ أَنْسَاهُ نَفْسَهُ، أي أنساه مصالحها، وما ينجيها من عدايه، وَمَا يُوجِبُ لَهُ الْحِيَاةَ الْأَبِدِيَّةِ، وَكَمَالُ لَدْتُهَا وَسُرُورِهَا وَنَعِيمِهَا، فَأَنْسَاهُ اللَّهُ ذَلِكَ كُلُّهُ جَزًّاءَ لمَا نُسِيهُ مِنْ عَظَمَتِهِ وَخُوفِهِ، وَالْقِيامِ بِأَمْرِهِ، فترى العاصى مهملا لصالح نفسه مضيعا لَهَا، قَدْ أَغُفَلِ اللَّهِ قَلْيَهُ عَنْ ذَكْرِهِ، وَاتَّبِعَ هُوَاهُ وكان أمره فرطا، قد انفرطت عليه مصالح دُنْيَاهُ وَآخِرَتُهِ، وَقَدْ فَرَطْ فِي سَعَادَتُهِ الْأَبِدِيَّةِ، وَاسْتَبْدَلُ بِهَا أَدْنَى مَا يَكُونُ مِنْ لَذَةً، إِنْمَا هِيَ سَحَابَةً صَيِّف. وَأَعْظُمُ الْعُقُوبَاتَ نَسْيَانُ الْعَبْد لنفسيه، واهماله لها، واضاعته حظها ونصيبها من الله، وبيعها ذلك بالغس (الخسران) والهوان وأنخس الثمن. (الحواب الكلف لابن القيم-

# (١٠) الماسي تجعل صاحبها مقلسا من العستات:

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةٌ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنْ رَسُولَ اللَّهِ \_ صلى الله عليه وسلم، قَالَ: أَتَدُرُونَ مَا





التعرير

( ) NAC

الحـــمــــد لله والـصـــلاة والـســـلام على رسول الله، وبعد:

فإن من الكتب المهمة التي دونها علماء جمعية أنصار السنة المحمدية كتاب: "رسالة محمد نور أضاء العالم"، لفضيلة الدكتور: جمال عبد الرحمن، حفظه الله تعالى، وقد طبع الكتاب طبعتين:

الطبعة الأولى، عام، ١٤٢٨ هـ ٧٠٠٧م.

الطبعة الثانية: عام: ۱٤۲۹ هـ ٧٠٠٨م.

الناشر: دار طيبة الخضراء . مكة المكرمة . العزيزية.

وقد نضدت الطبعتان، وهو يجهز للطبعة الثالثة، إن شاء الله، وقد جعل المؤلف الكتاب تحت سبعة عناوين:

- نبذة عن حياة النبي عليه السلام.
  - صفاته ومعجزاته.
    - حزنه وبكاؤه.

- بلاغته في مخاطبة كل القبائل بلهجاتها،
- منهجه في تربية الأمة.
  - طريقته في معاملة مخالفيه.
- من فصول الكتاب المهمة: فصل: محمد عليه السلام في نظر أعدائه من المستشرقين الغربيين.

وهاك مقتطفات من هذا الفصل، وقد صدره المؤلف بقوله؛

يستطيع العدو عادة أن يذم ويشتم، ويبحث عن المثالب والمعايب، ويحاول اسقاط خصمه وغريمه والقضاء عليه، وأحسن أحواله أن يسكت ويكف لسانه، أما أن يتحول العدو إلى المدح والثناء والإعجاب من غير اضطرار أو مصلحة؛ فذلك العجب العجاب، والأمر المثير للدهشة والاستغراب. لكن تنزول الدهشة والعجب، ولا يقال ما السبب؛ إذا عرف أن ذلك المدح والثناء والإعجاب بمثل نبينا محمد . فهو الذي اجتمع على تزكيته العدو مع الصديق.

الأوراسي..) انتهى.

كانت تصرفات الرسول

في أعقاب فتح مكة تدل

على أنه نبي مرسل، لا

على أنه قائد مظفر، فقد

أبدى رحمة وشفقة على

مواطنيه برغم أنه أصبح

ي مركز قوى، ولكنه توج

نجاحه وانتصاره بالرحمة

والعمه

# اثر العظمة الفريدة والقوة الشديدة للتبي ولدينه،

يقول ول ديورانت (في كتابه وقصة الحضيارة، صن ). وهو مؤلف أمريكي معاصر)؛ وهو مؤلف أمريكي معاصر)؛ وإذا ما حكمنا على العظمة الناس قلنا إن محمدًا كان الناس قلنا إن محمدًا كان من أعظم عظماء التاريخ، فلقد أخذ على نفسه أن يرفع المستوى الروحي والأخلاقي الهمجية حرارة الجو وجدب الصحراء، وقد نجح في تحقيق الصحراء، وقد نجح في تحقيق

هذا الغرض نجاحا لم يدانه فيه أي مصلح آخر في التاريخ كله، وقل أن نجد إنسانًا غيره حقق ما كان يحلم به، ولم يكن ذلك لأنه هو نفسه كان شديد التمسك بالدين وكفي، بل لأنه لم يكن ثمة قوة غير قوة الدين تدفع العرب في أيامه إلى سلوك ذلك الطريق الذي سلكوه. وكانت بلاد العرب لما بدأ الدعوة صحراء جدباء، تسكنها قبائل من عبدة الأوثان قليل عددها، متفرقة كلمتها، وكانت عند وفاته أمة موحدة متماسكة. وقد كبح جماح التعصب والخرافات. وأقام فوق اليهودية والمسيحية ودين بالاده القديم دينا سهلا واضحا قويا، وصرحا خلقيا قوامه البسالة والعزة القومية، واستطاع في جيل واحد أن ينتصر في مائة معركة، وفي قرن واحد أن ينشئ دولة عظيمة، وأن يبقى إلى يومنا هذا قوة ذات خطر عظيم في نصف العالم.

ويقول توماس كارئيل الكاتب الإنجليزي المعروف (في كتابه الأبطال وعبادة الأبطال ص ٥٠) مدافعًا عن النبي ضد من يشنون عليه حملات الكذب والتضليل: «هل رأيتم قط.. أن رجلاً كاذبًا يستطيع أن يوجد دينًا عجبًا.. إنه لا يقدر أن يبني بيتًا من الطوب المحبئة عن المعادر أن المعادر أن يبني بيتًا من الطوب المعادر أن المعادر أن يبني بيتًا من الطوب المعادر أن يبني بيتًا من المعادر أن يبني بيبني بيبني

ولدنك قال الله تعالى له في كتابه الكريم: (قَ مَنْمُ إِنَّهُ لِبَحْرُكُ الْهِ يَعْرُفُنَ فَإِنْمَ لَا يُكُمْ وُلكَ الْفَامِينِ بِعَانِينِ الله يَحْمُونَ (الأنعام: ٣٣).

فماذا قال المستشرقون من الغرب والمثقفون والأساتذة والمفكرون بعد نظرة فاحصة، ووقفة منصفة حول النبي محمد ودينه ودعوته وأثرها على العالمين؟

# تواضعه رغم تعكنه وانتصاراته

یقول عنه واشنجتون ایرفنج (مستشرق أمریكي في كتابه

«حياة محمد، صلي الله عليه وسلم):

«كانت تصرفات الرسول في أعقاب فتح

مكة تدل على أنه نبي مرسل، لا على أنه
قائد مظفر، فقد أبدى رحمة وشفقة على
مواطنيه برغم أنه أصبح في مركز قوي،
ولكنه توج نجاحه وانتصاره بالرحمة
والعفو». نعم؛ هذا الذي أوردته السنة

أما بلان أرنولد تونبي المؤرخ البريطاني المعاصر فيبين أن التوحيد عند محمد والعمل بمقتضيات هذا التوحيد كان سبب تمكينه في الأرض. فيقول في كتابه الذي اختصره المستر سومر فيل: ولقد كرس محمد حياته لتحقيق رسالته في كفالة هذين المظهرين في البيئة الاجتماعية العربية، وهما الوحدانية في الفكرة الدينية، والقانون والنظام في الحكم. وتم ذلك فعلا بفضل نظام الإسلام الشامل الذي ضم بين ظهرانيه الوحدانية والسلطة التنفيذية معا .. فغدت للإسلام بفضل ذلك قوة دافعة جبارة. ثم تقتصر على كفائة احتياجات العرب ونقلهم من أمة جهالة إلى أمة متحضرة؛ بل تدفق الاسلام من حدود شبه الجزيرة، واستولى على العالم بأسره من سواحل الأطلسي إلى شواطئ السهب

66

فهو إذا لم يكن عليمًا بخصائص الحبر والحص والتراب وما شاكل ذلك، فما ذلك الذي يبنيه يبيت، وانما هو تل من الأنقاض وكثيب من أخلاط المواد، وليس جديرًا أن يبقى على دعائمه اثنى عشر قرنًا يسكنه مائتا مليون من الأنفس، ولكنه جدير أن تنهار أركانه فينهدم فكأنه لم يكن، وإني لأعلم أن على المرء أن يسير في جميع أموره طبق قوانين الطبيعة والاأبت أن تجيب طلبته .. كذب ما يذيعه أولئك الكفار وإن زخرفوه حتى

تخيلوه حقا.. ومحنة أن ينخدع الناس شعوبًا وأممًا بهذه الأضاليل".

أثر الإسلامية العالم:

ويقول غوستاف لوبون في كتابه ،حضارة العرب: ، جمع محمد قبل وفاته كلمة العرب، وبنى منهم أمة واحدة خاضعة لدين واحد مطيعة لزعيم واحد، فكانت في ذلك أيته الكبرى.. ومما لا ريب فيه أن محمدًا أصاب في بلاد العرب نتائج لم تصب مثلها جميع الديانات التي ظهرت قبل الإسلام، ومنها اليهودية والنصرانية ولذلك كان فضله على العرب عظيمًا...

ولعظيم إنجازه أنصفه الغربيون رغم عماهم: هذا ما قاله لوبون أيضًا (ص ١١٥) يقول: وإذا ما قيست قيمة الرجال بجليل أعمالهم كان محمد من أعظم من عرفهم التاريخ، وقد أخذ علماء الغرب ينصفون محمدًا مع أن التعصب الديني أعمى بصائر مؤرخين كثيرين عن الاعتراف بفضله".

# هيا إلى الإسلام وليس من الاسلام

يقول جوستاف لوبون: (في كتابه حضارة العرب ص ١٢٥) ، ساعد وضوح الإسلام البالغ وما أمر به من العدل والإحسان كل المساعدة على انتشاره في العالم، ونفسر بهذه المزايا سبب اعتناق كثير من الشعوب النصرانية للإسلام، المصريين الذين كانوا نصارى أيام حكم

66 اذا ما قست قسة الرجال بجليل أعمالهم كان محمد من أعظم من عرفهم التاريخ، وقد أخذ علماء الفرب ينصفون محمدا مع أن التعصب الديني أعمى بصائر مؤرخين كثيرين عن الاعتراف بفضَّلُهُ

قياصرة القسطنطينية فأصبحوا مسلمين حين عرفوا أصول الإسلام، كما نفسر السبب في عدم تنصر أي أمة بعد أن رضيت بالإسلام دينا، سواء أكانت هذه الأمة غالبة أم مغلوبة.

# سماحة الإسلام

يقول أستاذ اللغات الألماني آدم ميتز؛ (في كتابه الحضارة الاسلامية في القرن الرابع ١٨/١) وولم يكن في الدين الاسلامي ما يغلق دون أهل الذمة أي باب من أبواب الأعمال، وكان قدمهم راسخا في الصنائع التي تدر الأرباح الوافرة، فكانوا

صيارفة وتجارًا وأصحاب ضياع وأطباء. بل إن أهل الذمة نظموا أنفسهم بحيث كان معظم الصيارفة والجهابذة في الشام مثلاً يهودًا، على حين كان أكثر الأطباء والكتبة نصارى. وكان رئيس النصاري في بغداد هو طبيب الخليفة، وكان رواد اليهود وجهابذتهم عنده.

# إمام التوحيد سيد العظماء ومحقق اعظم الإنجازات في أقصر الأوقات:

ثم يبين الباحث الفرنسي المعاصر جاك ريسلر كيف كان الرسول عظيمًا وهو يحقق أعظم الإنجازات في أقصر الأوقات؛ يقول في كتابه (الحضارة العربية ص ٣٧)؛ وكان لزامًا على محمد أن يبرز في أقصر وقت ممكن تفوق الشعب العربي، عندما أنعم الله عليه بدين سام في بساطته ووضوحه، وكذلك بمذهبه الصارم في التوحيد في مواجهة التردد الدائم للعقائد الدينية. وإذا ما عرفنا أن هذا العمل العظيم أدرك وحقق في أقصر أجل أعظم أمل لحياة انسانية؛ فإنه يجب أن نعترف أن محمدا ن يظل في عداد أعظم الرجال الذين شرف بهم تاريخ الشعوب والأديان،

يقول توماس كارليل الكاتب الإنجليزي المعروف (فِكتابه "الأبطال" ص٥٠) مدافعًا عن النبي ضد من يشنون عليه حملات الكذب والتضليل:

«هل رأيتم قط.. أن رجلاً كاذبًا يستطيع أن يوجد دينًا عجبًا.. أنه لا يقدر أن يبني بيتا من الطوب! فهو إذا لم يكن عليما بخصائص الجيروالجص والـتراب وما شاكل ذلك، فما ذلك الذي بينيه يبيت، وإنما هو تل من الأنقاض وكثيب من أخلاط المواد، وليس جديرا أن يبقى على دعائمه اثني عشر قرنا يسكنه مائتي مليون من الأنفس، ولكنه جدير أن تنهار أركانه فينهدم فكأنه لم يكن،

وإنى لأعلم أن على المرء أن يسير

في جميع أموره طبق قوانين الطبيعة والا أبت أن تجيب طلبته.. كذب ما يذيعه أولئك الكفار وإن زخرفوه حتى تخيلوه حقًا.. ومحنة أن ينخدع الناس شعوبًا وأممًا بهذه الأضاليل.

# تعظيم التبي حيا وميتاء

تقول الكاتبة الإنجليزية إيفلين كويولد:

«لعمري، ليجدن المره في نفسه ما تقدم

إلى قبر الرسول روعة ما يستطيع لها
تفسيرا، وهي روعة تملأ النفس اضطرابا
وذهولا ورجاء وخوفا وأملاً، ذلك أنه أمام
نبي مرسل وعبقري عظيم لم تلد مثله
البطون حتى اليوم .. إن العظمة والعبقرية
يهزان القلوب ويثيران الأفئدة فما بالك
يهزان القلوب ويثيران الأفئدة فما بالك
بها وقد راحت تضحي بكل شيء في الحياة
بها وقد راحت تضحي بكل شيء في الحياة

وتقول: ولقد استطاع النبي القيام بالمعجزات والعجائب، لما تمكن من حمل هذه الأمة العربية الشديدة العنيدة على نبذ الأصنام وقبول الوحدانية الإلهية... لقد وفق إلى خلق العرب خلقا جديدًا ونظهم من الظلمات إلى النور.

وتتحدث عن كرمه وبره وتواضعه، فتقول: «مع أن محمدًا كان سيد الجزيرة

العربية.. فإنه لم يفكر في الألتاب، ولا راح يعمل لاستثمارها، بل ظل على حاله مكتفيًا بأنه رسول الله، وأنه خادم المسلمين، ينظف بيته بنفسه ويصلح حداءه بيده، وكان ريمًا بازًا كأنه الريح السارية، لا يقصده فقير أو بائس إلا تفضل عليه بما لديه، وما لديه كان في أكثر الأحايين قليلاً لا يكاد يكفيه.

# يا مسلمون، أيهما أهون البدء أم الإعادة؟

يقول جواهر لال نهرو: «المدهش حقا أن نلاحظ هذا الشعب العربي الذي ظل منسيًا أجيالا عديدة بعيدًا عما يجري حوله؛ قد استيقظ فجأة ووثب بنشاط فائق أدهش العالم وقلبه رأسًا على عقب. وأن قصة انتشار العرب في آسيا وأوروبا وافريقيا، والحضارة الراقية والمدنية الزاهرة التي قدموها للعالم هي أعجوبة من أعجوبات التاريخ". (لمحات، ص٢٢). ويقول أيضًا (ص ٢٧): وسار العرب من فتح إلى فتح، وكثيرًا ما ربحوا الحروب بدون قتال. وفي غضون خمسة وعشرين عامًا من وفاة الرسول فتح العرب جميع بلاد فارس وسوريا وأرمينية وجزءًا من أواسط آسيا الشرقية ومصر وجزءًا من شمال إفريقيا. وقد سلمت لهم مصر بسهولة؛ لأنها كانت قد قاست كثيرًا من استبداد الإمبراط ورية الرومانية ومن الحروب الطائفية".

فما أجهل الناس إذا تركوا سنة النبي محمد صلى الله عليه وسلم وأعرضوا عنها أن وما أشد بؤس البشرية متى ابتعدت عن هدايات سنته صلوات ربي وسلامه عليه.





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، فمع بعض معاني القراءات الواردة في بعض سور كتاب الله الكريم، فنقول وبالله تعالى التوفيق؛

من سورة الإسراء

قوله تعالى: (فَإِنَّا جُلَةَ رَغَدُ ٱلْآخِرَةِ لِلْكُوُّا وَيُعَدُّ ٱلْآخِرَةِ لِلْكُوُّا وَيُطُوُّا

القراءات: (ليسوءوا) قرأ الكسائي بالنون ونصب الهمزة (لنسوء) فهو من فعل الله، أي لنسوء نحن وجوهكم مجازاة لسوء فعلكم. وقرأ ابن عامر وشعبة وحمزة وخلف بالياء ونصب الهمزة (ليسوء) والمعنى: فإذا جاء وعد المرة الآخرة من مرتي الإفساد ليسوء الوعد وجوهكم. والباقون بالياء وضم الهمزة بعدها واو الجمع (ليسوءوا) والمعنى: ليسوء الرجال وأولو الباس الشديد وجوهكم وليدخلوا المسجد كما دخلوه اول مرة (معاني القراءات للأزهري ص٢٦٦).

قوله تعالى: ( وَكُلُّ إِنْكِي الْرَثْثَةُ طَيْرَةً فِي عُنْفِو.) (الاسراء: ١٣).

معنى الآية: قال ابن جرير الطبري -رحمه الله-: وكل إنسان منكم يا معشر بني آدم، ألزمناه نحسه وسعده، وشقاءه وسعادته، بما سبق له في علمنا أنه صائر إليه، وعامل من الخير والشر في عنقه، فلا يجاوز في شيء من

أعماله ما قضينا عليه أنه عامله، وما كتبنا له أنه صائر إليه، ونحن نخرج له إذا وافانا كتابا يصادفه منشورًا بأعماله التي عملها في الدنيا، وبطائره الذي كتبنا له، وألزمناه إياه في عنقه، قد أحصى عليه ربه فيه كل ما سلف في الدنيا (تفسير الطبري - سورة الإسراء،١٢).

قوله تعالى: (رَهُمْ لَهُ مِنَ ٱلْمِنْةِ كِتُبُا) الإسراء: ١٣.

الشراءات: قرأ أبو جعفر بالياء المضمومة وفتح الراء (ويُخْرَجُ) مبنيًا للمجهول، ويعقوب بالياء المفتوحة وضم الراء (ويخْرَج)، والمعنى أن عمله يخرج له يوم القيامة كتابًا (نصب على أنه حال)، أي ذا كتاب، فهو مثبت في كتاب (لا يُغَادرُ صَغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها)، وقرأ الباقون بالنون المضمومة وكسر الراء (ونُحْرَجُ) و(كتابًا) على أنه مفعول به، والمعنى أن الله أخبر أنه ألزم خلقه ما ألزمهم، وهو الذي يخرجه لهم يوم القيامة

قوله تعالى: ( الشه تعلى ) (الإسراء: ١٣). القراءات: (يلقاه): قرأ ابن عامر وأبو جعفر بضم الياء وفتح اللام وتشديد القاف (يُلقّاه)،

وقرأ الباقون بفتح الياء وسكون اللام وتخفيف القاف (يلقاه).

المعنى: (يُلقاه) جعل الفعل لغير الإنسان. أى الملائكة تتلقاه بكتابه الذي فيه نسخة عمله، ومعنى (يلقاه) جعل الفعل للإنسان؛ لأن الله تعالى إذا ألزمه طائره لقى هو الكتاب، ومعناهما متقارب (حجة القراءات لابن زنجلة

قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّا أَرْدُنَّا أَنْ ثُبِّلِكَ وَيُدُّ أَنْزَنَا مُتَّرِّبِيا فْنَسَقُوا مِنَا فَحَقَّ عَلَيْهَا ٱلْقُولُ فَلْمَرَّدْهَا تَذْمِيرًا ) (الإسراء:

القراءات: (أمرنا) قرأ يعقوب بمد الهمزة (آمرنا)، والباقون بقصرها، وأما قراءة (أمُّرنا) فهي قراءة شاذة تفسيرية.

المعنى: معنى (أمرنا) أي أمرًا قدريًا: فإن الله عزوجل لا يأمر بالفحشاء، أو المعنى: أمرناهم بالطاعة ففسقوا فحق عليهم العذاب، وهو كقولك: أمرتك فعصيتني، ومعنى قراءة (آمرنا): أي أكثرنا عدد المترفين، وقيل معناهما واحد، وأما قراءة (أمَّرُنا) الشاذة فمعناها جعلنا لهم إمرة وسلطانا (معاني القراءات للأزهري صه٢٦٨. وتفسير ابن كثير سورة الإسراء: ١٦).

قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقَنُّواۤ أَوْفَتُكُمْ خَفَيٌّ إِنْكُمْ غُيُّ رُنْفُهُمْ وَإِنَّاكُوْ إِنَّ فَلَهُمْ كَانَ خِطْنًا كَبِيرًا ) . T1: c1 w 21

القراءات: (خطنا) قرأ ابن كثير بكسر الخاء وفتح الطاء وألف ممدودة بعدها (خطاءً)، وابن ذكوان وأبو جعفر بفتح الخاء والطاء من غير ألف ولا مد (خطأ). والباقون بكسر الخاء وإسكان الطاء (خطئاً) ولا بد من التنوين والهمز للجميع.

المعنى: معنى (خطئاً) و(خطاءً) إثمًا كبيرًا، وهو المتعمد من الذنوب، ومعنى (خطأ) أي مجانبًا للصواب، وقد يأتي بمعنى الخطء (الحجة للقراء السبعة الأبي على الفارسي

قوله تعالى: ( كُلْ دَلِكَ كَانَ سَيْقُهُ عِدْرَيْكَ مَكْرُوهًا) 18 myla: NT.

القراءات: (سيئه) قرأ نافع وأبو جعفر وابن كثير وأبو عمرو ويعقوب بفتح الهمزة، وبعدها تاء تأنيث منصوبة منونة (سيئة)، والباقون كحفص (سينه).

المعنى: على قراءة (سيئم) تقديره: كل ما تقدم ذكره (من قوله "وقضى ربك ألا تعبدوا إلا إياه") مما أمرتم به ونهيتم عنه كان سيئه-وهو ما نهيتم عنه خاصة- كالشرك وعقوق الوالدين وقتل الأولاد أمرًا مكروهًا، وعلى قراءة (سيئة)؛ يشير إلى النهيين المتقدمين قريبا وهما: قفو ما ليس به علم، والمشي على الأرض مرحًا، أو يشير إلى جميع ما تقدم من المناهي (لطائف الإشارات للقسطلاني

قوله تعالى: ﴿ رُمْنَ كَاتَ لِي هَنِيهِ أَغْمَىٰ لَهُوْ لِي الكحرة أعمر وأصل سيلا) الإسراء: ٧٢.

فائدة: أمال أبو عمرو (أعمى) في الموضع الأول وفتح الموضع الثاني: فإنه جعل الأول اسمًا من (أعمى القلب)، وجعل الثاني للتفضيل أي فهو أعمى من ذلك، ولهذا عُطف عليها (وأضل سبيلاً)، وفرق بين اللفظين لاختلاف المعنيين (لطائف الإشارات للقسطلاني ٤٠٨/٥)، ولمعرفة مذاهب القراء فيالإمالة والفتح يراجع (البدور الزاهرة ٧/٧٥).

ملحوظة: الإمالة أن تقرب الفتحة من الكسرة والألف من الياء، كما يميل حفص كلمة (مجراها) في سورة هود.

قوله تعالى: (وَإِذَا لَا يُلِينُونَ عِلْنَفَكَ إِلَّا قَلِيلًا ) الاسراء: ٧٦.

القراءات: قرأ نافع وأبو جعفر وابن كثير وأبو عمرو وشعبة بفتح الخاء وإسكان اللام من غير ألف (خلفك)، وقرأ الباقون بكسر الخاء وفتح اللام وألف بعدها (خلافك).

المعنى: معنى (خلفك): بعدك كما قال تعالى: (نكالا لا بين يديها وما خلفها)؛ أي: بعدها، ومعنى (خلافك): مخالفتك أي لو أنك خرجت ولم يؤمنوا لنزل بهم العذاب (حجة القراءات لابن زنجلة ص١٩٢).

وللحديث صلة، والحمد لله رب العالمين.

# عقيدة أهل السنة والجماعة في رؤية الله سبحانه وتطانى

أولاء من القرآن الكريم:

قَالَ الله تعالى: ﴿ وَلَنَّا جَلَّةَ مُومَىٰ لِيعَنْئِنَا وَكُلَّمُهُ 
رَبُّهُ قَالَ رِنَ أَرِقِ أَنْظُرَ إِلَيْكُ قَالَ لَن تَرْضِي وَلَكِن أَنْظُرُ 
إِلَى الْجَبّلِ فَإِن أَسَتَعَرَّ مَكَانَهُ مُنْوَق تُرْضِي قَلْمًا جَمَلُ 
رُبُّهُ لِلْجَبّلِ جَمَلَهُ دَكَّ وَخَرَّ مُومَىٰ صَعِفًا قَلْنَا أَطْنَ 
وَلَنْ أَرْضَ صَعِفًا قَلْنَا أَطْنَ 
قَالَ مُبْكَنِك ثَبُّ إِلَيْكَ وَأَنْا أَوْلُ أَلْمُوْمِنِينَ 
قَالَ مُبْكَنَك ثَبُّ إِلَيْكَ وَأَنْا أَوْلُ أَلْمُوْمِنِينَ 
قَالَ مُبْكَنَك ثَبُّ إِلَيْكَ وَأَنْا أَوْلُ أَلْمُوْمِنِينَ >

(الأعراف: ١٤٣).

ثانيا: من السنة النبوية:

1- عَنْ أَبِي مُوسَى الأَشعري رضي الله عنه قال: (قَامَ فِينَا رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم بخمُس كلمات، فقال: إنَّ الله عزْ وَجَلَ لا يَنَامُ وَلا يَنَبَغيَ لَهُ أَنْ يَنَامُ. يَخْفَضُ الْقَسْطَ وَيَرْفَعُهُ. يُرْفَعُ إليه عَمَل اللّيل قبْل عَمَل الثّهَار، وَعَمَلُ للْيَها وَيَرْفَعُهُ. يَخْفَضُ الْقَسْطَ وَيَرْفَعُهُ. يُرْفَعُ إليه عَمَل اللّيل قبْل عَمَل اللّهَار، وَعَمَلُ النّهار، وَعَمَل اللّيل، حجابُهُ النّورُ، (وَيَقَ النّهار)، لو كَشَفَهُ لا حَرقت سُبْحاتُ وَجَهِهُ مَا اثْنَهَى إليه بَصرُهُ مِنْ خَلْقه، (رواه مسلم) مَا اثْنَهَى إليه بَصرُهُ مِنْ خَلْقه، (رواه مسلم) للله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (وانكم لن تروا ربّكم حتى تموتوا، (أورده السيوطي في الجامع الصغير، وصححه الألباني).

الوقفة الثانية: حكم رؤية الله يوم القيامة،

يحسن بنا قبل أن نبدأ الكلام في رؤية الله تعالى، أن نذكر آراء العلماء في هذه المسألة،

الحمل الله وكفى والصلاة والسلام على ثبيه الصطفى وعلى آله وصحبه الشرقاء وبعثه فهذا بياق احقيدة أهل السنة والجماعة في وثية الله سبحانه وتعالى أبينها في الوقفات الآتية

المويدة الأولى، حصم وقيدة الله ع

أجمع أهال العلم على أق الله لا يراد أحد في الدنياء واختلفوا في رؤية التبي صلى الله عليه وسلم له – كما سياتي – الدنيال على ذلك،

المتشار/ أحمد السيد علي إيراهيم

ع أول ٢٤٤٢ هـ - العدد ٢٠٢ - المستلة الواحدة والرة

٥- قال تَعَالَى: «مَنَّكُنَّ بَرَتُوا لِقَاءَ اللهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللهِ لَكُتُوْ » (العنكبوت: ٥).

آقال تَعَالَى: «اللَّهِنَّ يُطُلُّونَ أَنَّهُم مُلْتُوا رَيِّهُمْ
 وَأَنَّهُمْ اللَّهِ رَحِمُونَ » (البقرة: ٤٦).

ثانيًا: من السنة النبوية:

٢- عن جرير بن عبد الله رضى الله عنه قال: «كنَّا جُلُوسًا عنْدُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عليه وسلم إذ نظر إلى القمر ليلة البدر قَالَ: إِنْكُمْ سَيتَرُوْنَ رَبِّكُمْ كَمَا تَرُوْنَ هَذَا القمر، لا تضامون في رؤيته، فإن استطعتم أنْ لا تَعْلَبُوا على صلاة قبل طلوع الشمس، وصلاة قبل غروب الشمس، فافعلوا. ، (رواه البخاري)، وفي رواية عَنْ أبي هُرِيْرَةَ رضِي اللَّه عنه: «أَنَّ النَّاسَ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّه، هُلُ نَرَى رَبُّنَا يَـوْمَ الْقَيَّامَةَ؟ فقال رَسُول الله صلى الله عليه وسلم: هَل تَضَارُونَ عِيْ القَمْرِ لَيْلَةَ الْبُدُرِ؟، قَالُوا: لا يَا رَسُولَ اللَّهِ. قَالَ: فَهُلُ تَضَارُونَ فِي الشَّمْسِ، لَيْسَ دُونَهَا سَحَابُ؟. قَالُوا: لا يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: فَإِنَّكُمْ تَرُونَهُ كَذَلْكَ ، (رواها البخاري، ومسلم). قال ابن حجر رحمه الله في "الفتح ": ولا تضامُون في رؤيته، فإن استطعتم أن لا تغلبوا على صلاة قبل طلوع الشمس، وصَلاَة قَبْل غُرُوبِ الشَّمْسِ، فَافْعَلُوا قُولُهُ (فإن استطعتم أن لا تغلبوا)) فيه إشارة إلى قطع أسباب الغلبة المنافية للاستطاعة كالنوم والشغل ومقاومة ذلك بالاستعداد

وقوله (فافعلوا)أي عدم الغلبة، وهو كناية

لقد اختلف العلماء المسلمون في رؤية الله تعالى. هل هي جائزة واقعة أم لا؟ على رأيين؛

ا- فذهب أهل السنة والجماعة إلى أن الله تعالى يجوز أن يُرى، وأن المؤمنين سيرونه في الجنة رؤية بصرية، منزها عن صفات المخلوقين.

٢- وذهب المعتزلة ومن تبعهم إلى أن رؤية
 الله تعالى بالعين الإنسانية مستحيلة
 وممتنعة.

الرأي الأول: مذهب أهل السنة والجماعة. رؤية الله عز وجل يوم القيامة: أدلتهم: الأدلة من المنقول:

ادلتهم: الأدلة من النقول: أولاً: من القرآن الكريم:

أ- الأيات الدالة على الرؤية صراحة:

١- قَالُ تَعَالَى: ﴿ رُغُوا يُنَهِرُ أَلْهِرُ ۖ أَنْ إِلَّ رَهَا كَافِرُ ۗ . (القيامة: ٢٢-٢٣).

٢- قال تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّهُمْ عَن زُيْمٌ يَوْمَلِ لَكُمْمُؤُونَ ﴾
 (المطففين: ١٥).

وجه الدلالة: قال الشافعي رحمه الله في: « لا أن حجب هؤلاء في السخط، كان في هذا دليل على أن أولياء يرونه في حال الرضا، (روام البيهقي في معرفة السنن والأثار).

وقَــَالُ تَـعَـَالُـى ،لِلَّبِينَ آَخْتَتُوا لَلْسُقَ رَبِّالَةً ، (يونس: ٢٦).

٣- قالَ تَعَالَى: «إِنَّ الْأَثِرَارُ لَنِي نَبِي ۞ عَلَ الْأَرْائِكِ
 يَظُونُ » (المطفضين: ٢٢ – ٢٣).

3- قَالَ تَعَالَى: ﴿ آذَ كُلُوهَا مِنَكَوِّ وَاللَّهِ مِنْ ٱلْكُلُودِ (اللَّهِ وَاللَّهُ مِنْ ٱلْكُلُودِ (اللَّهُ ﴿ (اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَالَمُهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَمُهُ اللَّهُ عَالَمُهُ اللَّهُ عَالَمُهُ عَالَمُهُ اللَّهُ عَالَمُهُ اللَّهُ عَالَمُهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلْ

ب - الأيات الدالة على لقاء الله يوم القيامة دليل على الرؤية، ومنها:

١- قال الله تَعَالَى: ﴿ وَالنَّقُوا اللَّهُ وَاعْلَمُوا أَنْكُمُ مُلْكِواً أَنْكُمُ مُلْكِفُوا أَنْكُم مُلْكِفُوا وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَّا لَا لَاللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ لَلَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَالَّالَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّالَّا لَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّلَّالِ اللَّهُ اللَّالَّا

٢- قال تَعَالَى: ﴿ تَحِينُتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلاَمُ ﴾
 (الأحزاب: ٤٤).

٣- قال تَعَالَى: ﴿ فَي كُانَ يَهُوْ لِنَا اللَّهِ عَلَيْمَالُ عَبُهُ مَا لَيْنَا لَمْ عَبُهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ مَا اللَّهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ مَا اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ

3- قال تَعَالَى: ﴿ لَعَلَّكُمْ بِلِقَاءِ رَبُكُمْ تُوقِئُونَ ﴾
 (الرعد: ٢).

عما ذكر من الاستعداد. ووقع في رواية شعبة المذكورة " فلا تغفلوا عن صلاة " الحديث. قوله (قبل طلوع الشمس وقبل غروبها)، زاد مسلم " يعني العصر والفجر " ولابن مردويه من وجه آخر عن إسماعيل " قبل طلوع الشمس صلاة الصبح وقبل غروبها صلاة العصر " وقال ابن بطال قال المهلب: قوله " فإن استطعتم أن لا تغلبوا عن صلاة " أي في الجماعة. قال: وخص هذين الوقتين لاجتماع الملائكة فيهما ورفعهم أعمال العباد لئلا يفوتهم هذا الفضل العظيم.

قلت: وعرف بهذا مناسبة إيراد حديث " يتعاقبون "عقب هذا الحديث، لكن لم يظهر لي وجه تقييد ذلك بكونه في جماعة، وإن كان فضل الجماعة معلومًا من أحاديث أخر، بل ظاهر الحديث يتناول من صلاهما ولو منفردًا، إذ مقتضاه التحريض على فعلهما أعم من كونه جماعة أو لا.

قوله (فافعلوا) قال الخطابي: هذا يدل على أن الرؤية قد يرجى نيلها بالمحافظة على هاتين الصلاتين اهـ. وقد يستشهد لذلك بما أخرجه الترمذي من حديث ابن عمر رفعه، قال إن أدنى أهل الجنة منزلة فذكر الحديث وفيه وأكرمهم على الله من ينظر إلى وجهه غدوة وعشية وفي سنده ضعف اهـ.

٣- عن أبى موسى الأشعرى رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال؛ ﴿جَنَّتَانِ مِنَ فَضُةٍ. آنيتُهُما وما فيهما، وجنتان من دَهَبِ آنيتُهُما وما فيهما، وما بينَ القوم وبينَ أَنْ يَنْظُرُوا إلى ربِهم إلا رداء الكبر، على وجهه في جَنْهُ عَدْن ، (رواه البخاري).

٤- عن السائب بن مالك رضى الله عنه في دعائه صلى الله عليه وسلم: وأسألُك لذة النظر إلى وجهك والشوق إلى لقائك (رواه النسائي، وصححه الألباني).

ه- وفي حديث الشفاعة: ... فيأتوني، فأستأذن على رئي، فإذا رأيتُه وقعتُ ساجدًا، فيدعني ما شاء الله، ثم يُقالُ لي: ارفع رأسك: سلُ تُعطه، وقلُ يُسمعُ، واشفعُ تُشفعُ » (رواه

البخاري، ومسلم).

7- عَنْ عَدِي بِنْ حاتم، قَالَ رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم: ما مُنكم أحدُ إلا سيكلمه ربّه ليس بينه وبينه ترجمان، فينظر أيمن منه فلا يرى إلا ما قدم من عمله، وينظر أشام منه فلا يرى إلا ما قدم، وينظر بين يديه فلا يرى إلا النّار تلقاء وجهه، فاتقوا النّارولو بشق تمرة ، (رواه البخاري).

٧- عن عباده بن الصامت رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إنّي حدثتكم عن الدجال حتى خشيت أن لا تعقلوا، إن المسيح الدجال رجل قصيرٌ، أفحخُ، جعدٌ، أعورٌ، مطموسُ العين، ليست بناتئة، ولا جحراء، فإن ألْبس عليكم؛ فاعلموا أن ربّكم ليس باعور، وإنكم لن تروا ربّكم حتى تموتوا، (أورده السيوطي في الجامع الصغير، وصححه الألباني).

وجه الدلالة: بمفهوم المخالفة إذًا الرؤية ممكنة بعد الموت: أي: يوم القيامة.

# فالثار من الإجماع،

وقد نقل الإجماع على ذلك:

ا-الإمام عبد الغني المقدسي رحمه الله حيث قال في "عقيدة الحافظ عبد الغني المقدسي ": وأجمع أهل الحق واتّفق أهل التوحيد والصدق- أن الله تعالى يرى في الآخرة كما جاء في كتابه وصح عن رسوله اه.

٢- الإمام ابن أبي العز الحنفي- رحمه الله-قال في "شرح الطحاوي": وقد قال بثبوت الرؤية الصحابة والتابعون، وأئمة الإسلام المعروفون بالإمامة في الدين، وأهل الحديث، وسائر طوائف أهل الكلام المنسوبون إلى السنة والجماعة، اهـ

٣- الإمام النووي- رحمه الله- قال في "شرح صحيح مسلم": «قد تظاهرت أدلة الكتاب والسنة وإجماع الصحابة، فمن بعدهم من سلف الأمة- على إثبات رؤية الله تعالى في الأخرة للمؤمنين» اهـ.

وللحديث صلة إن شاء الله،

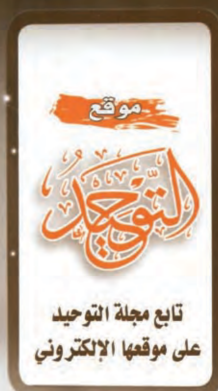
والحمد لله رب العالمين.



# الموقع الرسمي والوحيد لمجلة التوحيد

# www.magalet-eltawheed.com









للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عبد الفتاح: مدير قسم الحسابات بالمجلة