



إذا رُزِق أي إنسان بمولود. بعد اشتياق وانتظار وليفة. فباتفاق كل العقلاء. بل والنقل يتفق أيضًا مع العقل أن ولادة ذلك المولود هي البشرى العظيمة والفرحة العارمة عند أهله وجيرانه وكل محبيه. وربما بالغوا في هذه السعادة فعملوا له ما يطلقون عليه ، عيد اليلاد .. ولكن إذا مات هذا الولد بعد سنة أو عشرين أو خمسين سنة؛ فباتفاق العقلاء أيضًا سينقطع احتفال أهله بمولده. وتتوقف أيضًا سينقطع احتفال أهله بمولده. وتتوقف معادتهم. وتنقلب حزنًا يتجدد كلما هبت رياح ذكراه. ولا يصبح ليلاده أي ذكرى ولا أدنى السنوية لوفاته؛ وهي بلا شك ذكرى حزينة السنوية لوفاته؛ وهي بلا شك ذكرى حزينة ما يتجدد معها الألام والأحزان. ولا يطلق عليها بأى شكل ،احتفال ..

والسؤال هذا: لو رأينا رجلًا مات ابنه وقلذة كبده، وأعز ما لديه؛ فحزن عليه حزنًا شديدًا، وخسر هذا الرجل بموت ابنه وحبيبه خسارة جسيمة لا يستطيع تعويضها، وإذا به يدعو الجيران والأصحاب إلى وليمة طعام وحلويات ومشرويات، فسألوه عن المناسبة فقال؛ إنها احتفال بيوم ميلاد ابني الذي مات العام الاضي، فكيف يكون شعور الناس ووصفهم وتعليقهم على هذا الأب2011

وإذا كان ما ذكرناه مُتَفقًا عليه نقلًا وعقلًا عند كل عاقل، فما بال القوم يغالطون أنفسهم. ويعاندون العقلاء، ويسمونهم جهلاء؟ وأعظم ما نخشاه أن يصفوهم بعدُ بأنهم خوارج، وبنس الداء.

التحرير

فَاعْلَمُ أَنَّهُ لَإِلَّهُ إِلَّالَهُ م

أ.د.عبد الله شاكر الجنيدي

وتيسى مجلس الأغارة

المشر<mark>ت الغام</mark> د. عبد العظيم بدوي



اللب الشرف العام . أ. د. مرزوق محمد مرزوق

اللجنة العلمية د.جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د.محمد عبد العزيز السيد

الاشتراك السنوي

ACO BURNE PRE BALLO

Upload by: altawhedmag.com

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوى ٤٨ مجلدا

من مجلدات مجلة التوحيد عن 1٨ سنة كاملة

| 1 miles | र ननन्त्र                   | خر فيرس                                                |
|---------|-----------------------------|--------------------------------------------------------|
| ۲       | د. عبد الله شاکر            | التسبيح فضله ومكانته                                   |
| ٥       | د. عبد العظيم بدوي          | بابالتفسير                                             |
| ٨       | د. أيمن خليل                | المسلمون في الهند                                      |
| 11      | د. محمد عبد العزيز          | نظرات فيزواج التحليل                                   |
| 15      | الشيخ صلاح عبد الخالق       | من حديث القرآن عن سيد<br>الأنام                        |
| ١٧      | د. مرزوق محمد مرزوق         | بابالسنة                                               |
| 11      | د. سيد عبد العال            | غزوة بدر                                               |
| 75      | د. عزة محمد رشاد            | فقه المرأة المسلمة                                     |
| ۲۸      | الشيخ معاوية محمد هيكل      | الردود العلمية على شبهات<br>المحتفلين بمولد خير البرية |
| 44      | د. عبد الوارث عثمان         | القصة في كتاب الله                                     |
| 17      | د. علاء خضر                 | واحة التوحيد                                           |
| ۳۸      | د. متولي البراجيلي          | دراسات شرعية                                           |
| ٤١      | محمد محمود فتحي             | مجلة التوحيد عبق الماضي<br>وأريج المستقبل              |
| 27      | د. حمدي طه                  | بابالفقه                                               |
| 0.      | د.جمال عبد الرحمن           | إعداد الشباب لتحمل<br>المسئولية                        |
| 07      | الشيخ علي حشيش              | تحذير الداعية من القصص<br>الواهية                      |
| ٥V      | د. محمد عبد العليم الدسوقي  | نماذج تحتذى من أعلام وأئمة<br>أهل السنة                |
| 11      | د. عماد محمد علي عيسى       | خطورة الفياب عن إصلاح<br>الشباب                        |
| 12      | د. صالح بن عبد الله بن حميد | التربية بناء للإنسان وحماية<br>للأوطان                 |
| 11      | د. أسامة صابر               | مقالات في معاني القراءات                               |

فضل وآداب زيارة المريض الشيخ صلاح نجيب الدق



صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة المحمدية رثيس التحرير، مصطفى خليل أبو المعاطي رئيس التحرير التنغيذي،

حسين عطا القراط

مدير التحرير إبراهيم رفعت أبو موته

الإخراج الصحفي، أحـمد رجـب محـمد محمد محمود فتحي

ادارة التحرير | ٨ شارع قولة عابدين.القاهرة ت،٢٣٩٣٠٦٦٢ .فاكس ،٢٣٩٣٠

البريد الإلكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

#### ثمن النسخة

مصر ٥٠٠ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

> ٩٢٠ جنيهاً ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و٣٠٠ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحن Upload by: altawhedmag.com

V.

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

دينع آخر ٢٤٢ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

Linn

فضله

ه مکانت

الرئيس العام الكرد . عبد الله شاكر

الحمد لله رب العالين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء وسيد المرسلين، وعلى آله وأصحابه ومن سلك سبيلهم إلى يوم الدين... وبعد: فإن التسبيح أحد الكلمات الأربع التي سبق بيان فضلها ومكانتها، وهو أول الكلمات وروذا في الحديث كما في حديث سمرة بن جندب رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ، أحب الكلام الى الله أربع، سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، لا يضرك بأنهن بدأت،. (صحيح مسلم، ٢١٣٧).

ومعنى التسبيح، التنزيه، وأصل هذه الكلمة، من السبح وهو البعد.

قال الأزهري: ومعنى تنزيه الله من السوء تبعيده عنه، من قولك: سبحت في الأرض إذا أبعدت فيها، ومنه قوله جل وعز: (وَكُلُّ فَ فَلَهِ سَبَحُوْرَى» (يس: ٤٠)، وكذلك قوله: «وَالنَّبِحَتِ سَبَعَا» (النازعات: ٣)». (تهذيب اللغة: ج٤/٣٣٨).

وقد أفاد كلامه أن التسبيح: إبعاد صفات النقص من أن تضاف إلى الله تعالى، وتنزيهه سبحانه عما لا يليق به، وقد وردت آثار كثيرة عن السلف تفيد هذا المنى، فقد ورد عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: «سبحان الله، تنزيه الله عز وجل عن كل سوء». (الدعاء للطبراني: ج1/101).

عن كل سوء ». (الدعاء للطبراني؛ ج١/١٠١٠). وقال ابن الأشير: «وأصل التسبيح: التنزيه والتقديس والتبرئة من النقائص، ومعنى التسبيح: تنزيه الله، وهو نصب على المصدر بفعل مضمر، كأنه قال: أبرئ الله من السوء براءة». (النهاية: ج٢/٣٣١/).

وقال ابن منظور: وقد يكون التسبيح بمعنى الصلاة والذكر، نقول: قضيت سبحتي...، وعليه فسر قوله تعالى: • مَسُحَنَ لَقَ حِيْ تُسُوحَ رَحِنَ مُسَحَنَّ (الروم: ١٧)، يأمرهم بالصلاة في هذين الوقتين، وسميت الصلاة تسبيحًا، لأن التسبيح: تعظيم الله وتنزيهه من كل سوء. (لسان العرب: ٢٣/٣٢).

وبهذا يظهر الراد من تسبيح الله تبارك وتعالى، وأنه تنزيه الله عن كل عيب ونقص، وعن وصفه بما لا يليق بجلاله وكماله.

يقول ابن تيمية رحمه الله: والأمر بتسبيحه يقتضى تنزيهه، عن كل عيب وسوء، وإثبات

المحامد التي يُحمد عليها، فيقتضي ذلك تنزيهه وتحميده وتكبيره وتوحيده،. (دقائق التفسير: جه/٥٩).

وبناء على ما تقدم أقول: إن ما وقع فيه الجهمية والمعتزلة وسائر الطوائف التي نفت الصفات عن الله تعالى بحجة التنزيه كلام باطل لا يصح؛ لأن إثبات الصفات لله على ما يليق به هو في الحقيقة إثبات للكمال لله تعالى، وتسليم لنصوص الوحيين القرآن والسنة، وهو الواجب في هذا الباب، وقد أثنى الله تبارك وتعالى على المرسلين لسلامة ما وصفوا به رب العالمين، فقال: ، حجن ربة يد رب العليون ، (الصافات: ١٨٠ - ١٨٢). ونفى الصفات عن الله تعطيل لهذا الكمال، وقد نبَّه أئمة اللغة على ذلك، قال ابن هشام: وألا ترى أن تسبيح المعتزلة اقتضى تعطيل كثير من الصفات، (مغنى اللبيب: ج١/١٤٠). وفي صحيح مسلم: أن عائشة رضي الله عنها قالت: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقول في ركوعه وسجوده: «سبوح قدوس رب الملائكة والروح .. (مسلم: ٨٧٤).

قال ابن منظور: ومن صفات الله عز وجل: الشُبُوح القدوس، قال أبو إسحاق: السبوح: الذي يُنزَّه عن كل سوء، والقدوس: البارك، وقيل: الطاهر، وقال ابن سيده: سبوح قدوس من صفة الله عز وجل، لأنه يُسَبَّح ويُقَدُس، (لسان العرب: ج٢/٢٧٤)

وعن أبي موسى رضي الله عنه: قال: قام فينا رسول الله صلى الله عليه وسلم بخمس كلمات فقال: «إن الله عز وجل لا ينام ولا يتبغي له أن ينام، يخفض القسط ويرفعه، يُرفع إليه عمل الليل قبل عمل النهار، وعمل النهار قبل عمل الليل، حجابه النور لو كشفه لأحرقت سُبُحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه،. (مسلم: ٢٩٣).

قال ابن الأثير، ، وسُبُحات وجه الله بضم السين والباء: أنواره وجلاله وعظمته،.

قال ابن شميل: سبحات وجهه: نور وجهه. (لسان العرب: ج٢ ٤٧٣/٢).

هذا وقد اشتملت السنة النبوية الشريفة

على كثير من الأحاديث الدالة على فضل التسبيح وشريف قدره وما يترتب عليه من ثواب عظيم يعود على المسبح، وسأسوق هنا-بإذن الله- بعضًا من هذه الأحاديث لأذكر نفسي وأهل الإيمان بأهميته، ليقبلوا عليه من أجر كريم وفضل عظيم للمسبحين، وقد من أجر كريم وفضل عظيم للمسبحين، وقد صحيحه بأبًا بعنوان: وباب فضل التسبيح،، وساق تحته حديثين، الأول: رواه أبو هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم ولفظه: من قال: سبحان الله وبحمده في يوم مائة مرة حطت عنه خطاياه وإن كانت مثل زبد البحر.. (البخاري: ٦٤٠٥).

والحديث الثاني عن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «كلمتان خفيفتان على اللسان، ثقيلتان في الميزان، حبيبتان إلى الرحمن: سبحان الله العظيم وسبحان الله وبحمده،. (البخاري: (٦٤٠٦).

وقد أفاد الحديث الأول أن التسبيح وكثرته تحطّان الخطايا والذنوب مهما كثرت، كما أخبر النبي صلى الله عليه وسلم في حديث آخر أن من قال: حين يصبح وحين يمسي: سبحان الله وبحمده مائة مرة، لم يأت يوم القيامة بأفضل مما جاء به، إلا أحد قال مثل ما قال أو زاد عليه،. (مسلم: ٢٦٩٢).

وقد عدَّه العلماء من أذكار الصباح والمساء. والحديث الثاني: ختم به الإمام البخاري جامعه الصحيح، ولفظه هناك: ذكلمتان حبيبتان إلى الرحمن، خفيفتان على اللسان، ثقيلتان في الميزان: سبحانه الله وبحمده،

سبحان الله العظيم، (البخاري: ٧٥٦٣). قـال ابن حجر في شرحه: «كلمتان هو الخبر، وحبيبتان وما بعدها صفة، والمبتدأ: سبحان الله إلى آخره، والنكتة في تقديم الخبر تشويق السامع إلى المبتدأ، وكلما طال الخلام في وصفه الخبر حسن تقديمه؛ لأن كثرة الأوصاف الجميلة تزيد السامع شوفًا، وخص لفظ الرحمن بالذكر، لأن المقصود من الحديث بيان سعة رحمة الله تعالى

03

على عباده: حيث يجازي على العمل القليل بالثواب الكثير، ولهذا وصف الكلمتين بالخفة والثقل، لبيان قلة العمل وكثرة الثواب، وفي الحديث: ترغيب وتخفيف، وحث على الذكر المذكور لمحبة الله له، والخفة بالنسبة لما يتعلق بالعمل، والثقل بالنسبة لإظهار الثواب، وجاء ترتيب هذا الحديث على أسلوب عظيم، وهو أن حبّ الرب سابق، وذكر العبد وخفة الذكر على لسانه تال.. ثم بين ما فيهما من الثواب العظيم النافع يوم القيامة،. (انظر: فتح البارى ج٢٤-/١٥- ١٤٠ بتصرف).

ومما يدل على فضل التسبيح: أن أهل الجنة يسبحون الله بكرة وعشيًا، كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أول زمرة تلج الجنة صورتهم على صورة القمر ليلة البدر، لا يبصقون فيها ولا يمتخطون ولا يتغوطون، أنيتهم فيها الذهب، أمشاطهم من ذهب والفضة، ومجامرهم الألوة، ورشحهم المسك، ولكل واحد منهم زوجتان، يُرى مخ سُوقهما من وراء اللحم من الحسن، لا اختلاف بينهم ولا تباغض، قلوبهم قلب واحد، يسبحون الله بكرة وعشيًا، (البخارى: ٣٢٤٥، ومسلم، ٢٨٣٤).

وكلمة: «الألوة» الواردة في الحديث معناها: العود الذي يتبخر به، وتفتح همزته وتضم. (النهاية في غريب الحديث، ج١/٣٢).

3

1

A1257

- العليد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

04

وقد أفاد الحديث أن أهل الجنة يكثرون من التسبيح، وهذا يدل على فضله ومكانته، قال القرطبي رحمه الله: هذا التسبيح ليس عن تكليف والـزام، وقد فسره جابر في حديثه عند مسلم بقوله: يلهمون التسبيح والتكبير كما يُلهمون النَّفس، ووجه التشبيه أن تنفس الإنسان لا كلفة عليه فيه، ولا بد له منه، فجعل تنفسهم تسبيحًا، وسببه أن قلوبهم تنوره بمعرفة الرب سبحانه وامتلات بحبه.

وقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن العبد ينال بالتسبيح كثيرًا من الحسنات، وتحط عنه به الخطيئات، كما في حديث مصعب بن سعد عن أبيه قال: وكنا عند رسول الله صلى

الله عليه وسلم، فقال: أيعجز أحدكم أن يكسب كل يوم ألف حسنة، فسأله سائل من جلسائه: كيف يكسب أحدنا ألف حسنة؟ قال: يسبح مائة تسبيحة فيكتب له ألف حسنة، أو يحط عنه ألف خطيئة،. (صحيح مسلم ٢٦٩٨).

والمتأمل في أحوال النبي صلى الله عليه وسلم مع التسبيح وكثرة ذكره لله به يدرك فضل التسبيح ومكانته، فعن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يكثر أن يقول في ركوعه وسجوده: سبحانك اللهم رينا وبحمدك. اللهم اغفر لي يتأول القرآن. (مسلم: ٤٨٤).

قال النووي في شرحه للحديث، معنى يتأول القرآن، يعمل ما أمر به في قول الله عز وجل: • فَسَبَعْ مِعَنّهِ رَبِّكَ وَأَسْتَعْفِرَهُ إِنَّهُ صَحَادً وَأَنْكُ، • (النصر: ٣).

وكان صلى الله عليه وسلم يقول هذا الكلام البديع في الجزالة المستوفي ما أمر به في الأية،. (شرح النووي على صحيح مسلم ج٢٠١/٤).

وعن ابن عباس رضي الله عنه عن جويرية رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم خرج من عندها بكرة حين صلى الصبح وهي في مسجدها، ثم رجع بعد أن أضحى وهي جالسة، فقال: «ما زلت على الحال التي فارقتك عليها؟ .. قالت: نعم. قال النبي صلى الله عليه وسلم: «لقد قلت بعدك أربع كلمات، ثلاث مرات. لو فرزت بما قلت منذ اليوم لوزنتهن: سبحان الله وبحمده، عدد خلقه ورضا نفسه

وزنة عشره ومداد كلماته ، (مسلم: ٢٧٢٦). وهنا يدل على مكانة التسبيح وفضله، وأن النبي صلى الله عليه وسلم كان يعتني به ويحث عليه ويكثر منه، وأختم بهذا الحديث الذي يدل على ذلك، عن عائشة رضي الله عنها قالت: افتقدت النبي صلى الله عليه وسلم ذات ليلة، فظننت أنه ذهب إلى بعض نسائه، فتحسست ثم رجعت، فإذا هو راكع أو ساجد يقول: «سبحانك وبحمدك لا إله إلا أنت». (مسلم: ٤٨٥).

أسأل الله تعالى: أن يجعلنا من المسبحين وأن يتقبل منا صالح الأعمال.



قال الله تعالى: • وَعَادًا وَتَمُوذَا وَقَدْ تَبَيْنَ لَكُمْ مِن مَنْ حَيْهِمْ وَزَيْنَ لَهُمُ النَّبْطَنُ أَمْنَتُهُمْ فَصَدَّهُمْ عَن التَبِيلِ وَكَانُوا مُسْتَعِينَ (\* وَفَدُون وَفَرُون وَعَنَنَ وَلَقَدَ جَآءَهُم مُوَى وَالَبَيْنَتِ قَامَتَكَمُوا فِي الْأَرْضِ وَمَا كَانُوا مَتَفِينَ (\* فَكُلًا أَخَذَا بِذَلِيهُ فَيَنْهُم مَن أَرْسَلَنا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَن أَخَذَتُهُ المَبْحَةُ وَمِنْهُم مَن خَفَت بِعِ الأَرْضَ وَمِنْهُم مَن أَخْرَقا وَمَا أَخَذَتُهُ المَبْحَةُ وَمِنْهُم مَن خَفَت بِعِ الأَرْض وَمِنْهُم مَن أَخْرَقا مَنْ أَنْسَلَنا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَن أَخَذَتُهُ المَنْحَمُ وَمَنْ أَخْرَقا بَذَلُهِ مَنْ الْمَن عَلَيْهِ عَامِينًا وَمِنْهُم مَن أَخْذَتُهُ المَنْحَمُ اللهُ يَعْذَى فَيْنَا مَنْ أَخْذَا وَلَكُنُ عَانَتُهُ مَنْ أَرْسَلَنا عَلَيْهِ حَاصِبًا مَنْ أَنْعَنَا مَنْ الْمَنْعَالَهُ مِنْ الْمَنْعَالَةُ عَنْهُمْ مَن أَخْرَقَا وَمَا أَخْذَتُنَهُ الْقَدِيمَةُ مَنْ الْمَعْتَى اللَّهُ وَقَدَى الْمَن أَعْذَى مَن أَنْعَنَهُ مَنْ أَنْعَا مَنْ أَنْعَلَيْنَ اللَّهُ لِعَلَيْهُ وَلَكُنُ حَافًا أَنْعَنَا مَنْ أَعْنَ الْعَنْ أَعْذَا وَمَا مَنْ أَنْعَنَا مَنْ الْمَنْعَا مِنْ أَعْذَا اللَّذِي الْعَنْعُولُ مَنْ أَعْذَى مَنْ أَعْرَى الْعَنْهُ مَنْ أَعْذَى مَنْ أَعْمَ مَنْ أَنْعَنَا مَنْ الْمَنْعَالًا فِي الْتَعْتَ الْمَا وَلَيْ الْعَنْ الْعَنْ عَلَيْ مَنْ أَعْذَا وَمَا الْعَنْ مَنْ الْمَنْتَ عَلَيْهِ مَا بِنَعْنَةُ وَمَنَ الْعَنْتُ الْعَنْتُ مَعْرَبِي الْعَنْ الْعَنْعَالَا الْعَالِينَ الْعَنْ أَنْ الْعَنْ الْعَنْ مَنْ الْعَنْتُ الْعَنْتُ الْعَنْ عَالَهُ الْعَالَيْنَ الْعَنْ وَالْعَنْ عَالَةً مَنْ اللَهُ الْعَاقِي عَانَا وَعَانَ وَعَنَا وَعَامَ الْعَنْتُ الْعَنْتُ مَنْ الْعَالَيْنَ الْعَالَيْنُ الْعَالَيْنَ مُنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ الْعَنْعَالُ مَنْ الْعَنْ عَامَةُ وَقَعْنَ وَعَا الْعَنْعَالَةُ مُنْتُ مَا مَنْ وَقَعْنَ وَقَعْنَ وَعَالَهُ الْعَاقِ الْعَنْ مَنْ مَا الْعَنْتُ الْعَاقِي الْعَالَةُ الْعَاقِي وَالْعَالَةُ مَنْ مَا الْعَنْنُ مَا مَنْ عَالَيْنُ وَعَامُ مُنْتُ الْعَنْتُ الْعَاقِ الْعَاقِ مُ مَا مِنْ الْعَالَةُ الْعَالُنُو الْعَنْنُ وَالْعَا وَالْعَا الْعَاقُ مُ مَا مُ مُنْ ا

(العنكبوت: ٢٨- ٢٢)

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

إجمال مساوع الكذيين من السليقين: شمَّ يُشَعيدُ اللَّه تَعَالَى إِشَارَات مُجْمَلَة إلَى مَصَارِع اللَّكَذَبِينَ مِنَ السَّابِقينَ، هَيقُولُ سُبَحَانَهُ: • وَعَادًا هَيقُولُ مُنْبَحَانَهُ: • وَعَادًا مَتَحَكِنهم وَرَتِي لَهُمُ مَتَحَكَنهم مَن السَّابِية مَتَحَكَنهم مَن المَعَديم مَن مَتَحَكَنهم مَن المَعَديم مَن مَتَدَو مَأْمَلِكُوا سَتَعِمِينَ \* • • مَأَمَا التَعِل وَكَانوا سَتَعِمِينَ \* • • مَأَمَا عَلَا مَأْمَلِكُوا سَتَعْمِينَ \* • مَأَمَا التَعِل وَكَانوا سَتَعَمِينَ \* مَنْهُم مَن عَلَا مَأْمَلِكُوا سَتَعْمَم عَلَيْم مَن عَلَى مَأْمَلِكُوا سَتَمَرهما عَلَيْهِ مَن عَلَى مَأْمَلُ عَلَي مُسُومًا عَلَيْهِ مَن القَتِم فِهَا مَرْمَ كَلَيْهُمْ المَعَانُ عَلَي

#### د. عبد العظيم بدوي

#### مَاوِيَةِ 💽 فَهَلْ تَرَى لَهُم بِنُ بَايَكُمْ ». (الحاققة: ٥- ٨).

وَكَانَتْ عَادُ بِالأَحْقَافَ فِ الْيَمَن جَنُوبَ مَكَة، وَكَانَتْ وَقَدُ بَالْحَجْرِ شَمَالَ مَكَة، وَقَدْ كَانَ لأَهْلَ مَكَةً رِحُلَةً فِ وَكَانُوا يَمْ الْجَنُوبَ، وَرِحُلَةً وَكَانُوا يَمْ الْحَرُونَ عَلَى مَسَاكَن يَعْتَبُرُوا بِمَا أَصَابَهُمَ، كَمَا لَمُ وَهُمْ يَمُرُونَ عَلَيْهِمْ مُصْبِحَيْن وَبَاللَيْل.

أى وأهلكنا هولاء، ولقد جاءهم موسى بالبينات، بالدلالات الدائية على مدقه، فاستكبروافي الأرض وما كانوا سابقين ٣٩، أي مَا كَانُوا يَفُوتُونَ الله، كَمَا قَالَ تَعَالَى: (وَمَا أَنْثُر سُعَجِينَ في ٱلأَرْضِ وَمَا لَكُم مِن دُوب أَشِهِ من وَلَى وَلَا تَصَبَّرِ ، (الشبورى: ٣١)، وقال تعالى: دأرز سروا في الأرض فينظروا كَبْفَ كَانَ عَنْقَبَةُ الَّذِي مِن قِبْلَهِمْ وَكَانُوا أَسْدُ مِنْهُمْ قُوْهُ وماكات الله ليعجزه من شيء في السَمَوَتِ وَلَا فِي الأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ علماً قديرًا ، (فاطر: ٤٤). ثم يشير الله تعالى إلى كيفية إهلاك تلك الأمم

ربيع أخر ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

05

, llfömug

i

うろ

7331 & - Itale 3.r - Ituin Iteletis elteruei

06

الطّائلة إرْشيادا إلى عدم سَبْقِهُمْ، فَيَقُولُ سَبْحَانَهُ: فَكَلاً أَخَذْنَا بِذَنبِه فَمَنْهُم مَنْ أَرْسِلْنَا عَلَيْهُ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَنْ أَخَذَتُهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُم مَنْ أَخَرَقْنَا وَمَا كَانَ اللَّه يَظْلَمُونَ ٤٠ .. فَكَلاً أَيْ فَكُلُ وَاحد مِنَ

فَكُلاً، أيَ فَكُلُ وَاحد مَنَ اللَّذُكُورِينَ أَخَذْنَا بِذَنِيهُ، أَي عَاقَبْنَاهُ بِجِنَايَتِه، هَمَنَهُم مَنْ أَرْسَلُنَا عَلَيْه حَاصَبًا، كَقَوْم لُـوط، وَمَنْهُم مَنْ وَمِنْهُم مَنْ خَسَفْنَا بِه أَخَذَتَهُ الصَّيْحَةُ، كَثَمُود. الأَرْضِ، كَقَارُونَ، وَمَنْهُم مَنَ أَغْرَقْنَا، كَفَرْعَوْنَ، وَمَا كَانَ اللَّه لِيَظْلَمَهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنْفُسَهُم يَظْلُمُونَ ٤٠، كَمَا أَخَذَنَا بِذَنِيهِ، وَكَمَا قَالَ أَخَذَنَا بِذَنِيهِ، وَكَمَا قَالَ

تعالى: ( أَرْبَرَا كَمْ أَعْلَكُمْ مِن قِبْلِهِ مِن قَرْنِ مُكْتُبُمُ فِي ٱلْأَسِ مَا لَرْ لَمْنَكُمْ لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا السُّمَاءَ عَلَيْهِم بَدْرَالُ وَجَعَلْنَا ٱلْأَبْهُنُرْ تَجْرَى مِن تحبيه فأفلكنهم بذلومهم والشآنا يرا مديد ونا الحية (الأنعام: ٢). وقال تعالى: ( ومَاكَنَ رَبُّهُ مُعَدَق اللَّهُ يَ حَتَّى يَعْتَ فِ أَمْهَا رَسُولًا بتلوا غلتهم والنيتأ وكما كحثا نهلك الذرى الا وأقلها القصص: ٥٩). مثلهم كمثل العنكبوت: • مَثَلُ اللهِ الْحَدَثُوا مِن دُون الله أؤليكاء كمشل ألمنكثون أنحذت بتنآ ولأ أزهر الثبوب لَيْتُ الْمُكَثِّنَ لَا كَانُوا مَلْنُونَ () إِنَّ اللَّهُ بَعْلَمُ مَا

يدغور من مؤنيو. من شي ا

وَهُوَ ٱلْمَنْهُرُ ٱلْحَكِيرُ ۞

وَمَا يَعْفَلُهُمَا إِلَّا ٱلْعَكِلُيُونَ \*\* لما بينت لهم الأشباه والأمثال من الأمم التي اتخذت الأصنام من دون الله، فما أغنت عنهم أضنامهم لا جاءهم عداب الله، أعقب ذلك بضرب المثل لحال جميع أولئك، وحال من ماثلهم من مُشركى قريش، في اتخادهم ما يحسبونه دافعا عنهم، وهو أضعف من أن يدفع عن نفسه، بحال العنكبوت، تتخذ لنفسها بيتا تحسب أنها تغتصم بهمن المغتدي عَلَيْهَا، فإذا هو لا يَضمد ولا يثبت لأضعف تحريك فيسقط ويتمزق. والمقصود بهذا الكلام مشركو قريش، وتعلم مساواة غيرهم لهُمْ في ذلك بدلالة لحن الخطاب، والقرينة قوله تعالى بَعْدَهُ: «إِنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ ما يدعون من دونه من شيء وهو العزيز الحكيم ٤٢، فضميرُ (اتخذوا) عائد إلى معلوم من سياق الكلام وهم مشركو قريش، وَجُمْلَة (اتَخَذَتَ بَيْتًا) حَال من العَنْكَبُوت، وَهِي قَيْد في التشبيه. وهذه الهيئة المشنه بها مع الهيئة المشبهة قابلة لتفريق التشبيه على أجزائها: فالمشركون أشبهوا العنكبوت في الغرور بما أعدوه، وأولياؤهم أشبهوا بيت العنكبوت في عدم الغناء عمن اتخذوها وقت الحاجة إليها، وتزول بأقل

وفاك الأشار تشرئهما الكابن

السُّكْنَى فِيهَا، وَتَوَهُّمُ أَنْ تَدُفَعَ عَنْهُمْ كَمَا يَنْتَفِعُ الْشَرِكُونَ بِأَوْهَامِهِمْ فِيْ أَصْنَامِهِمْ. وَهُو تَمْثِيلُ بَدِيعُ مِنْ مَٰبْتَكَرَاتِ الْقُرَآنِ. (التحرير والتنوير: ٢٥٢/٢٠).

#### فسان قبيل، ما الحكمة في اختيار هذا المثل من بين سائر الأمثال؟

فَالْجُوَابُ مِنْ وُجُوه:

الأول: أنَّ البَيْتَ يَنْبَغَى أَنْ يكون له أمور: حائط، وسقف مُظل، وَبَابٌ يُعْلَق، وَأَمُورُ ينتفع بها ويرتفق، وإن لم يكن كذلك فلا بد من أحد أمرين: إما حائط حائل يمنع من البرد، وإما سقف مظل يدفع عنه الحر، فإن لم يحصل منهما شيء فهو كالبيداء ليس ببيت، لكن بيت العنكبوت لا يجنها ولا يكتها، وكذلك المعبود ينبغي أن يكون منه الخلق والرزق. وجر المنافع، وبه دفع المضار. فإن لم تجتمع هذه الأمور فلاً أقبل من دفع ضر أو جر نفع، فإنَّ مَنْ لا يَكُونَ كَذَلْكُ فهو والمغدوم بالنسبة إليه سَبواءً، فإذا كما لم يحصل للعنكبوت باتخاذ ذلك البيت من معانى البيت شيء، كذلك الكافر لم يحصل له باتخاذ الأؤثسان أولياء من معانى الأولياء شيء.

الشائي، هُو أَنْ أَقْلَ دَرَجاتَ الْبَيْتَ أَنْ يَكُونَ للظّلِ. فَإِنَّ الْبَيْتَ مِنَ الْحَجَر يَفِيدُ الاستظلال. وَيَدْفَعُ أَيْضًا الْهُوَاءَ وَالْنَاءَ وَالْنَارَ وَالْتَرَابَ، وَالْبَيْتَ مِنَ الْخَشَبِ يُفِيدُ الاستنظلال وَيدْفَعُ الْحَرَ

#### Upload by: altawhedmag.com

تحريك، وأقصى ما ينتفعون

به منها نفع ضعيف، وهو

والسبرد ولا يدفع الهواء المصوى ولا الماء ولا النار. والخباء الذي هو بيت من الشغر أو الخيمة التي هي من ثوب إن كان لا يدفع شيئا يظل ويدفع حر الشمس، لكن بيت العنكبوت لا يظل، فإن الشمس بشعاعها تنفذ فيه، فكذلك المعبود أعلى درجاته أن يكون نافذ الأمر في الغير، فإن لم يكن كذلك فيكون نافذ الأمر في العابد، فإن لم يكن فلا أقل من أن لا يَنْفَدُ أَمْرُ الْعَابِدِ فِيهِ، لَكُنْ معبودهم تحت تسخيرهم إن أرادوا أجلوه وإن أحبوا اذلوه.

الثالث: أدْني مراقب البَيْت أنه إن لم يكن سبب ثبات وارتفاق لا يصير سبب شتات وافتراق، لكن بيت العنكبوت يصير سبب افترغاج العنكبوت، فإن العنكبوت لو دام في زاوية مدة لا يقصد ولا يخرج منها. فإذا نسج على نفسه واتخذ بيتا يتبعه صاحب الملك بتنظيف البيت منه والمسح بالمسوح الخشنة المؤذية لجسم العنكبوت، فكذلك العابد بسبب العبادة ينبغي أن يستحق الثواب، فإن لم يستحقه فلا أقل من أن لا يستحق بسبيها العذاب، والكافر يستحق يسبب العبادة الغذاب.

كَمَا أَنَّ هَذَا الْمُثَلِّ صُحْحَ عَ الأُوَّلِ فَهُوَ صحيحَ عَ الآخر، فَإِنَّ بَيْتَ الْعَنْكَبُوتَ إِذَا هُبَتَ رِيحُ لاَ يُرِى مِنْهُ عَيْنَ وُلاً أَثَرُ، بَلْ يَصِيرُ هَبَاءَ مَنْثُورًا،

فَكَدَلكَ أَعْمَالُهُمْ للأَوْثَانَ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَبْنَا إِلَى مَا عَلِزُوْ مِنْ عَمَلٍ فَجْمَلْتُهُ عَنَا لَنْ عَلَيْرُوْ (الْشُرْقَانِ: ٢٣). (التفسير الكبير: ٢٥/٨٢و٢٩).

دانُ الله يَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِه من شَيْء وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ٢٢ .:

قَـالَ الْزُمَخْشَرِيُ عَفَا اللَّهُ عَنْهُ: هَـذَا زَيَـادَةُ تَوَكِيد عَلَى التَّمْثِيلَ، حَيْثُ إِنَّهُمْ لاَ يَدْعُونَ مَنْ دُونه مِنْ شَيْءٍ، يَمَعْنَى ما يَـدُعُونَ لَيْسَ بَشَيْء، وَهُو عَزِيزُ حَكِيمٌ، فَكَيْفَ يَجُوزُ لِلْعَاقَلَ أَنْ يَتُركَ الْقَادَرِ الْحَكِيمَ وَيَشْتَغْلَ بِعِبَادَة ما لَيْسَ بِشَيْءِ أَصَلاً. (الكشاف: ١٩١/٣).

فإن قال قائل، ما وجد تعلق

هذه الآية بالتغثيل السابق؟ فنقول: لما قال إن مثلهم كمثل العنكبوت، فكان للكافر أن يقول: أنا لا أعبد هذه الأؤثان التي أتخذها وهي تحت تسخيري، وإنما هى صورة كوكب أنا تحت تسخيره، ومنه نفعي وضري، وخيري وشري، ووجودي ودوامي، فله سبجودي وَاعْظامي، فقال الله تعالى: الله يَعْلَمُ أَنْ كُلْ مَا يَعْبُدُونَ من دون الله هو مثل بَيْت العَنْكَبُوت، لأنَّ الْكَوْكَبُ وَالْمَلْكَ وكل ما عدا الله لا ينفع ولا يضر إلا بإذن الله، فعبادتكم للغائب كعبادتكم للخاضر، X9

سيواه. (التفسير الكبير ٧٠/٢٥).

العث على تدبر الأمثال: وتسلسك الأمستسال تَضَرِيُهَا

للناس، أي: لأجلهم ولانتشاعهم وتعليمهم، لكونها من الطرق الموضّحة للعلوم، ولأنها تُقرّب الأمور المُفتُولَة بالأمور المُحسُوسة، فيتَضح المُعنَى المُطلوبُ بسبيها، فهي مصلحة لعُموم التاس.

وَمَا يَحْقَلُهَا ، بِفَهْمِهَا وَتَدَبُّرِهَا، وَتَطْبِيقَهَا عَلَى مَا ضُرِبَتَ لَهُ، وَعَقَلُهَا فِي الْقَلْبِ الْمُصَلِّقِي، أَيْ أَيْ أَهْلُ الْعَلَمُ إِلَى قُلُوبَهِمْ.

وَهَدا مَدُحُ للأَمْثَال الَّتِي يَضْرِبُهَا، وَحَثَّ عَلَى تَدَبُّرِهَا وَتَعَقَّلُهَا، وَمَدْحُ لَنُ يَعْتَلُها، وَأَنَّهُ عَنُوانٌ عَلَى أَنَّهُ مِنُ أَهْلِ العِلْم، فَعُلِم أَنَّ مِنْ لَمْ يَعْتَلُهَا لَيْسَ مِنَ الْعَالَيْنَ.

وَالسَّبِبُ عِ ذَلِكَ, أَنَّ الأَمْثَالَ الَّتِي يَضُرِيُهَا اللَّه عِ الْقُرْآنِ، إِنَّما هِي لَـلأُمُور الْكَبَارِ، وَالْطَالَب الْعَالَيَّة، وَالْسَائِلَ الْجِلِيلَة، فَأَهْلُ الْعَلْم يَعْرِهُونَ أَنَّهَا أَهْمُ مِنْ غَيْرِهَا، لاعْتَنَاء الله بها، وَحَثَه عبادهُ عَلَى جُهْدَهُمْ عِ مَعُرَهَتها.

وَأُمَّا مَنْ لَمُ يَعْقَلْهَا مَعَ أَهْميَّتها، هَانَ ذَلكَ ذَليلُ عَلَى أَنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلَ الْعلَم، لأَنَّهُ إِذَا لَمْ يَعْرَف الْمَسَائلَ الْمُهمَّة، فَعَدَمُ مَعْرِقَتَه غَيْرَهَا مِنْ بَابِ أَوْلَى وَأَحْرَى. وَلَهَذَا أَكَثَرُ مَا يَضربُ الله الأَمْثَالَ فِي أُصُولِ الدَين وَنَحْوِهَا. (تيسير الكريم الروحمن: ٨٩/٦.

وللحديث صلة، والحمد لله رب العالمين.



ربيع آخر ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

07

## المسلمون في الهند منذ أربعة عشر قرنًا حتى الآن (رحلة تاريخية)

الحمد لله والمصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فهذه رحلة تاريخية عن وجود المسلمين في بلاد الهند منذ أربعة عشر قرنًا حتى الآن، فنقول وبالله تعالى التوفيق: الفتح الإسلامي للهند:

the little pilling

& - 11ale 3.1

السنة الواحدة والخمسون

8

يُقصد ببلاد الهند في كتب التاريخ شبه القارَّة الهندية، والتي تشمل الآن دول: الهند، وباكستان، وبنجلاديش، ونيبال، وبوتان، وسيريلانكا، وجزر المالديف، وقد وطأ المسلمون بلاد الهند في خلافة الخليفة الراشد عمر بن الخطاب رضي الله عنه سنة ١٥هـ، عندما غزا الحكم بن أبي العاص الثقفي على مدينة (تانه) شمال مدينة بومباي.

وتكرر الأمر ولكن لم يستقر المسلمون بها حتى تولى الحجاج بن يوسف الثقفي إمرة العراقين (عراق العرب وعراق العجم) وسائر بلاد المشرق (حتى اتسعت إمارته كثيرًا على ملك كسرى)، وأرسل الحجاج الجيوش بقيادة قتيبة بن مسلم الباهلي ليفتح بلاداً كثيرة ليتصل حدود الدولة الإسلامية إلى أجزاء من الاتحاد السوفييتي والصين، كما أرسل الحجاج عدة حملات نجحت إحداها عام ٩٢هه بقيادة ابن أخيه محمد بن القاسم في فتح بلاد السند (باكستان وكانت جزءًا من الهند آنذاك).

د . أيمن خليل

A DECE

LERUIT (LA

الإسلامية إلى عدة إمارات في السند، حتى جاءت الدولة الغزنوية، ففتح مؤسسها سبكتكين البنجاب، ثم غزا ابنه محمود بن سبكتكين بلاد الهند سبع عشرة مرة، ففتح قنوج؛ وكوجرات، وانتشر الإسلام في أكثر الأجزاء التي فتحها في الهند، وتُوفي محمود عام ٢١١هـ، فجاء ابنه مسعود ففتح مدينة بنارس على نهر الجانج.

وانتهى حكم الغزنويين عام ٥٥٥ه. ليتولى بعدهم الغوريون الحكم، واستطاع شهاب الدين الغوري أن يتوغل في بلاد الهند، وأن يسيطر على دلهي ويتخذها عاصمة له.

وتولى حكم الهند بعد الغوريين آل تغلق قرابة قرن من الزمان منذ عام ٧٢٠هـ، وكان منهم فيروز شاه الذي أنشأ المدارس وبنى المساجد والمستشفيات، وأقام الحصون، وبعد موته تنازع الأمراء على الحكم، ليتولى حكم الهند بعد آل تغلق " التيموريون" (المغول) والذين ظل حكمهم للهند حتى أقصاهم الإنجليز.

#### الاحتلال البرتغالي والهولئدي لسواحل الهندء

وصل فاسكودا جاما إلى سواحل الهند، ليكون طليعة للاحتلال البرتغالي (الكاثوليكي) لسواحل الهند، فاحتلوا "جزيرة ديو" عام فقط، مثل: دامان شمال بومباى، وجوا، وضافة إلى جزر المالديف وجزيرة سيلان (سريلانكا) التي ارتكبوا فيها أبشع الجرائم ضد المسلمين مثل مذبحة ماتار في سريلانكا عام ١٠٥٣ه. كما احتل الهولنديون جزر المالديف وجزيرة سيلان (سريلانكا)، ورغم دلك استمر الحكم الإسلامي للهند بل في حكم محمود جلال الدين (أكبر شاه) بلغت الدولة أقصى اتساع لها حيث حكم معظم الهند، إضافة إلى بلاد الأفغان.

#### معاولة حاكم جاهل توحيد الأديان بالهندء

في عام ٩٨٦هـ أراد محمود جلال الدين أن يقوي نفوذه في الهند، وبدلاً من أن يتوجه إلى الله عز وجل مستعيناً به فيما يرنو إليه، متوكلاً عليه، إذا به -لشدة جهله وضعف عقيدته- يسعى بزعمه لإرضاء أهل الهند

على اختلاف أديانهم ومذاهبهم. فسعى لإيجاد دين يجمع بين الأسلام والهندوسية والبراهمية والبوذية والزرادشتية وغيرها. فحرم ذبح الأبقار وأباح الزواج من المشركات بل وأباح للمشركين الزواج من المسلمات، وجعل مدينة فتح بور مقرا للعقيدة المخترعة، ونتج عن ذلك تأسيس فرقة السيخ التي جمعت هذا الأفكار، وأخذت بأمور من الإسلام وأخرى من الهندوسية، وتلقف أفكاره "غورو ناناك ديف" مؤسس السيخية ومعلمها الأول، والذي أعطاه الملك أكبر شاه قطعة أرض بنى عليها مدينة أمريستار عاصمة السيخ الدينية بالبنجاب. وبذلك كانت بداية النهاية للحكم الإسلامي للهند على يدى هذا الحاكم الجاهل بالعقيدة الإسلامية الذى نرى أنه يعد بحق مؤسس السيخية وليس "غورو ناناك ديف معلم السيخ الأول.

وتوالى الحكام على الهند حتى جاء محيي الدين محمد أورنكزيب الذي ضم بخارى وخوارزم وبيجابور إلى ملكه بالهند ؛ وأبطل ما ابتدعه أكبر شاه، وأمر بتدوين الفقه الإسلامي.

ولكن سرعان ما تسبب الخلل في العقيدة في زوال ملك المسلمين بالهند، فقد جاء من بعد محيي الدين أورنكزيب ابنه قطب الدين محمد معظم بهادور والذي اعتنق المذهب الشيعي، وبدأت الدولة في عهده في الضعف، وقوى أمر السيخ والمهراتا، وبدأت الأمارات الهندية تستقل، فاستقل السيخ بالبنجاب، واستقل المهراتا بالكوجرات، واستقلت الدكن، وبدأ النفوذ الإنجليزي يدخل الهند حتى انتهت الدولة المغولية بآخر حكامها بهادور، الذي أسقطه الإنجليز عام ٢٧٣ه ونفوه خارج الهند إلى بورما لينتهي الحكم الإسلامي للهند ولتبدأ مرحلة جديدة من الاضطهاد.

#### الاحتلال الانجليزي للهند واضطهاد المسلمين:

بدأ الإنجليز (البروتستانت) احتلالهم للهند اقتصاديًّا قبل الاحتلال العسكري؛ حيث أنشأوا (شركة الهند الشرقية) لتتعامل مع

🕲 ربيع أخر ٢٤٤ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون 🛛

حكومة الهند المسلمة (سلطان المغول) مباشرة دون وساطة البرتغاليين، فأرسلتُ ملكة إنجلترا وقتها إلى السلطان جلال الدين أكبر تطلب موافقته على ذلك، فأذن لهم، فتكونتُ شركة تجمع كبارَ التجار الأنجليز، وسيطرت هذه الشركة على تجارة الهند وخاصة التوابل.

واتبع الفرنسيون نفس سياسة الإنجليز في إنشاء شركات تجارية فرنسية في الهند، كانت تحرص على أن تشتري أراضي لها، وبناء حصون لها لدعم مركزها في الهند، لاحتلال البلاد، وكان للفرنسيين بعض المراكز في الهند منها مونديشيري وعندر ونياوان وكاريكال.

ثم هزم الإنجليز البرتغاليين والهولنديين عسكريًا وتمكنوا من التوغل في الهند، وكانت أول المدن التي استولوا عليها مدراس، ثم توسعوا في الهند حتى دانت لهم كلها.

ورأى الإنجليز أن المسلمين هم العقبة الأساسية في توغلهم في الهند، فأخذوا يستميلون الهندوس، ويعينونهم على المسلمين الذين هدمت الكثير من مساجدهم وصودرت أملاكهم.

#### اضطهاد السلمين واستقلال الباكستان عن الهنده

J

اخر ٢٢٢٢ هـ- العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

10

عند استقلال الهند عن الإنجليز كان الخلاف الجوهري بين المسلمين والهندوس حول المبدأ الأساسى الذي يجب أن يكون عليه دستور الهند المستقلة. فالأكثرية الهندوسية تتمسك بما تسميه المبدأ القومي العام واندماج الأكثرية والأقلية في أمة واحدة يحكمها دستور واحد، ويطبق فيها مبدأ الانتخاب العام. وأما الكتلة الإسلامية فتتمسك بمبدأ الضمانات الخاصة، وهي بتعدادها البالغ ثمانين أو تسعين مليوناً لا تعتبر نفسها أقلية دل وحدة قومية وسياسية قائمة بذاتها، ولكنها إزاء تضوق الهندوس الساحق من الناحية العددية تعارض في مبدأ الاندماج القومى؛ لأنه يعنى في نظرها الوقوع تحت نير الهندوس، وهذا ما حدث بالفعل حيث اتخذت الحكومات الهندوسية ضدهم خطة سافرة من الاضطهاد المنظم في سائر المرافق الاجتماعية والثقافية والاقتصادية، وأرغموا المسلمين في أكثر من ولاية على مراعاة بعض الطقوس

الهندوسية، وإزاء ذلك ظهرت الدعوة إلى وجوب استقلال الولايات الهندية التي تضم أكثريات مسلمة في كتلة جغرافية وسياسية موحدة (وهذه الولايات تقع في الشمال الغربي للهند)، ومنذ سنة ١٩٣٣م، أخذ أحد الزعماء المسلمين وهو السيد رحمت علي المحامي يدعو إلى ذلك.

وبذلك نشأت دولة باكستان (والتي تعني باللغة الأوردية أرض الطهر) عام ١٩٤٧ على يد محمد علي جناح كدولة مستقلة للمسلمين. وظل العداء بينها وبين الهند مستمرًا حتى اليوم.

#### تجاهل الهندوس هوية المسلمين و

كان إصرار الأكثرية الهندوسية على تطبيق المبدأ القومي العام وما يعنيه من اندماج الأقلية مع الأكثرية في أمة واحدة يحكمها دستور واحد ؛ السبب الرئيس وراء استقلال الولايات ذات الأغلبية الإسلامية (الباكستان) عن الهند، ولوجود أعداد كبيرة من المسلمين تصل إلى ٢٠ من سكان الهند من المسلمين فقد أخذ غاندي يدعو إلى الوحدة الوطنية بين الهندوس والمسلمين طالباً من الأكثرية الهندوسية احترام حقوق الأقلية المسلمة. فقادت دعوته هذه أحد المتعصبين الهندوس من التنظيم السري لحزب بهاراتيا جاناتا إلى اغتياله عام ١٩٤٨ بزعم تسامحه مع المسلمين الهنود.

وإذا كان حزب بهاراتيا جاناتا قد استباح قتل غاندي الزعيم الهندوسي بزعم الدعوة إلى التسامح مع المسلمين الهنود، فلا عجب أن يبطش بالمسلمين عند وصوله للحكم برئاسة ناريندرا مودي، فقد كان مودى منذ صباه عضوًا في "فيلق المتطوعين الوطنيين"، وهو التنظيم السري لحزب بهاراتيا جاناتا الذي اغتال المهاتما غاندي.

وفي عام ٢٠١١م حينما كان ناريندرا مودى رئيسا لوزراء ولاية جوجارات، أشعلت توجهاته العنف الطائفي راح ضحيته ألف هندي مسلم، وصفهم مودى بأنهم جراء ( كلاب صغيرة) تدهسها السيارات؟!!!. ومنذ تولى مودى رئاسة الوزراء في الهند عام ٢٠١٤،

وحكومته تواصل التمييز ضد الأقلية المسلمة، حيث أخذت منحى طائفيًا، امتزج فيه التعصب الديني والقومي الذي يتبناه الحزب الحاكم، وامتد العنف إلى مناطق عديدة بالهند، ووصل الأمر إلى تفجير المساجد بما فيها من المسلين وقتل ما يزيد على ألف شخص من المسلمين. وتقوم الجماعات المتطرفة بالاعتداءات الدائمة على المسلمين والتي تصل لحد الاختطاف والقتل (قتل على الهوية).

كما ظهر اضطهاد المسلمين حينما وافقت السلطات على بناء معبد هندوسي على أنقاض مسجد تم هدمه في عام ١٩٩٢م من قبَل الهندوس.

وتزايد هذا العنف بعد تعديل قانون الجنسية الهندية، والذي حول الهند من دولة علمانية إلى دولة هندوسية (دينية). فهذا القانون منح للأقليات الدينية من البوذيين والمسيحيين والهندوس والبارسيين والسيخ من ثلاثة دول مجاورة هي باكستان وأفغانستان وبنغلاديش، الذين عاشوا في الهند قبل عام ٢٠١٥ الجنسية الهندية. في حين استثنى هذا القانون المسلمين الذين يبلغ عددهم ما يقرب من ٢٠٠ مليون نسمة من سكان الهند.

وأصبح على المسلمين في الهند الحصول على أي وثائق تثبت وجودهم لفترة طويلة في الهند، وذلك بعدما طالبتهم السلطات بهذه الإثباتات، ومن لا يملكها يعتبر أجنبيًا حتى لو لم يكن يملك جنسية أخرى.ومن لا يمكنه إثبات هويته الهندية، ينتهي به الأمر إما في مركز احتجاز، وإما عليه الاختباء من السلطات مدى الحياة، وبتطبيق هذا القانون أصبحت المواطنة لكل الأقليات ما عدا المسلمين.

وفي أغسطس ٢٠١٩م، ألغت سلطات الهند الحكم الذاتي في كشمير المنطقة الوحيدة ذات الغالبية المسلمة في البلاد والذي كانت تتمتع به منذ استقلال الهند.

الفكر اليميني التطرف ومحلة السلمين بالهند، ومنذ أن أصبح ناريندرا مودي رئيسا لوزراء

الهند وهو يعمل على الترويج لخطاب كراهية وعداء بين الهندوس والمسلمين. للإهادة منه في صندوق الانتخابات. حيث يقدم مودي نفسه كزعيم للأغلبية الهندوسية، وجعل همه الحد من حضور ونفوذ وثروة الأقلية المسلمة.

ونتيجة ذلك انتشر خطاب الكراهية الذي يحرض على الأسر المسلمة، ونتج عن ذلك وقوع اعتداءات على ممتلكات المسلمين ؛ ودور عبادتهم.

كما وقعت أعمال عنف ضد المسلمين وصلت إلى حد القتل.

وما يجنيه مسلمو الهند اليوم نتيجة لتقاعس ملوكهم المسلمين عن نشر الإسلام بين الوثنيين الهنود واستنقاذهم من براثن الشرك، بل ونتيجة تخلي بعض حكامهم عن عقيدتهم وابتداعهم خليطا بين الإسلام والهندوسية حفاظًا على عروشهم بل فلم ينجحوا في الحفاظ على عروشهم بل ولا ملكهم، وضاع دينهم فلا دينهم صانوا : ولا دنياهم أدركوا.

وما يملأ القلب حزنا وكمدا أن هذا العدوان السافر على مسلمى الهند يتم في ظل صمت مريب من الحكومات الإسلامية، والتي ثم تنكر على المتطرفين الهندوس سوء صنيعهم، وهو ما أخبر عنه النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الذي يرويه ثوبان رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " يوشك الأمم أن تداعى عليكم كما تداعى الأكلة إلى قصعتها، فقال قائل: ومن قلة نحن يومنذ، قال: بل أنتم يومنذ كثير، ولكنكم غثاء كغثاء السيل، ولينزعن الله من صدور عدوكم المهابة منكم، وليقذفن الله في قلوبكم الوهن، فقال قائل: يا رسول الله، وما الوهن ؟ قال: حب الدنيا وكراهية الموت. (أخرجه أبو داود في سننه، كتاب الملاحم، باب في تداعى الأمم على الإسلام).

نسأل الله السلامة والعافية، وأن يحفظ إخواننا المسلمين في كل مكان، والحمد لله رب العالمين.

11

## نظرات في زواج التحليل (١)

## المصل من حمّد الزواج

المستديد أو التكون وما الأرض ولا المستكون وما المستد في الأعرة ومو المكيم المبير ، (سبا: ١)، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء وإمام المرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه، وبعد: فقد جعلت هذا المقال في مقدمة تمهيدية مهمة، وثلاث مسائل: أما المقدمة التمهيدية فهي في بيان المقصد من عقد الزواج. وهي التي نفرد لها هذا المقال القصير.

المسألة الأولى: بيان المراد بزواج التحليل. المسألة الثانية: أنواع زواج التحليل الواقعة بين الناس.

المسألة الثالثة: حكم زواج التحليل.

المقدمة التمهيدية؛ بيان المقصد من عقد الزواج.

من أهم مقاصد الزواج العليا: عمران الأرض وحفظ النسل، ومن أجل تحقيق ذلك المقصد خلق الله تعالى في الناس الغرائز التي يسعون لإشباعها، وهذه الغرائز ترتبط بالجنس الحيواني كله، فكل إنسان ينزع إلى الاتصال بالنوع الأخر؛ ليحقق الإشباع الجنسي والروحي الذي ينقصه، قال تعالى: ، ومن منيو أن علق لكر من أشيكم أروب يتنكو إلها وعمل يتحكم مردة ورحمة إذ و ذلك لأبن قرم ينتكرون ، (الروم: ٢١).

العليد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

12

فإذا ما حصل بينهما الاتصال الجنسي ورويت هذه الرغبة الغريزية جعل الله بينهما الولد وهو مطلب قطري، يطلبه بنو آدم ويسعون إليه، وهذا الميل والنزوع الغريزي في النوع الإنساني حقيقة لا يمكن إنكارها، بل وهو

مطلب من المطالب التي تتحقق به سعادة المزوجين فالأمومة مطلب غريزي تسعى لتحقيقه كل امرأة وكذلك الأبوة مطلب فطري يسعى لتحقيقه الرجل قال تعالى: وَالَّتِي يَقُولُونَ رَبَّاً هَمْ لَنَا مِنْ أَوَبَحا وَتُرَبَّنَا فُرَةً أَعُرْب وَلَعْمَلْنَا لِلْنَّقِيمِ إِمَامًا، (الفرقان: ١٤)

د. معمد عبد العزيز

ولذا فإن هذا المطلب إذا لم يتحقق فإن كلًا من الزوجين يسعى إليه حثيثًا، وقد يدخله من المهم والحزن الكثير، وقد يسعى إلى طلب العلاج الطبي إن رأى أنه يحقق له هذا المطلب، حتى إن الله تعالى جعل الولد منه هبة يمتن بها على عباده، قال تعالى: • قد مُلكُ السَتَوَن وَالأَرْضِ عَلَى مَا يَتَهُ عَبُ لَن يَتَهُ إِنَّنَا وَمَعَبُ لِسَ يَتَهُ الذَكْرِ () أو مُرْحَمُهُمُ ذَكْرًا وَانَنَا وَعَمَ لَسَ يَتَهُ الذَكْرِ () أو مُرْحَمُهُمُ ذَكْرًا وَانَنَا وَعَمَ لَسَ

والله تعالى قد هذَّب هذه الغرائز، وجعل لها التشريعات المنظّمة لها، وجعل فيها تكاليف واختبارًا للثقلين الإنس والجن-

فشرع الزواج وجعل له أحكامًا تخصه، وجعل في كل حكم من أحكامه أركانًا لا يقوم إلا بتحققها، وشروطًا لا ينعقد إلا بتوفرها، وموانع لا يصح إلا بانعدامها، وآدابًا لا يحقق الزواج مقصده إلا بمراعاتها.

ومن أهم مقاصد الزواج: تحقق السكن والمودة بين الزوجين، وطلب الولد الذي يمتد به ذكر الإنسان، ويتحقق به العمران، قال تعالى: , هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَكُمُ مِن قَفِي وَحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زُوْجَهَا

#### لِسَكُنُ إِلَيَّاً فَلَنَا تَنْشُبُهَا حَمَّكَ حَمَّةً خَعِبةًا فَرَّنُ يَدٍ فَنَا أَقَدَ ذَمَرًا الله رَقَهما إِنْ مَاقِتًا حَبْكَ أَنَّكُونُ مِنَ الْنَكِرِينَ ، (الأعراف: ١٨٩). إذن فهذه أهم المقاصد الفرعية لعقد الزواج:

١- تحقيق السكن والمودة بين الزوجين.

٢- إعفاف الزوجين بإرواء الغريزة الجنسية بالحلال الطيب.

٣- طلب الولد الصالح.

فإذا لم يتحقق السكن والمودة وحل مكانهما الشقاق والخلاف واستحالت العشرة بين الزوجين، واستحال الميل الغريزي إلى نُفَرة، ولم يكن لرابط الأبوة والأمومة القوة التي تربط بين الزوجين فقد شرع الفراق سواء كان ذلك بطريق الطلاق أو الخلع أو الفسخ، ولكل منها أحكام وتشريعات منظمة شرعها الله رب العالمين.

ومن أكثر طرق الفرقة شيوعًا بين المتنافرين من الأزواج الطلاق؛ لأنه لا يفتقر إلى حكم قاض يفرق بين الزوجين بعكس الخلع والفسخ، وقد جعل أمره إلى الزوج صاحب القوامة في الأسرة.

والله تعالى جعل في تشريع الطلاق أحكامًا وآدابًا، ليس هذا محل ذكرها، على أنها قد سبقت في عدد من المقالات.

على أن الـذي يهمنا الإشـارة إليه منها في هذا المقال أن الله تعالى قد جعل للزوج ثلاث تطليقات:

الطلقة الأولى والثانية منهما جعل الله للزوج فيهما فسحة، فجعل له بعد كل تطليقة منهما عدة تمتد إلى ثلاثة قروء (حيضات) تكون فيها المرأة رجعية، فيعيدها إلى ذمته دون افتقار إلى موافقة الزوجة، ووليها العاقد، ودون مهر جديد، ولا شهود، بل يكفي فيها مجرد إعادتها إلى ذمته مع الإشهاد على الرجعة لتُحفظ.

فإذا انقضت العدة ولم تظهر رغبة الزوج في استمرار الحياة الزوجية بانت منه المرأة بتطليقة بينونة صغرى، فكان أمرها إليها، فلا يستطيع الزوج زواجها مرة أخرى إلا كخاطب من الخطاب.

عدد مراجعات الزوج لزوجته بعد طلاقها:

فإذا أعاد الزوج المرأة إلى عصمته في عدتها إن كانت رجعية، أو تزوجها بعقد جديد بعد بينونتها منه بينونة صغرى لم يكن له فعل ذلك إلا مرتين، قال تعالى: (المقرق ٢٢٩). يُعْرُون أو تَربيع بإخسَنُ ((المقرق ٢٢٩).

فإذا طلقها الثالثة بعد رجعتها الثانية بانت منه بينونة كبرى لا تحل له بعدها إلا أن تتزوج من غيره زواج رغبة، فإذا استحالت العشرة بينها وبين زوجها الجديد فطلقت منه طلقة بائنة حل لزوجها الأول أن يعود إليها خاطبا من الخطاب، ويكون زواجها من غيره هادمًا للتطليقات السابقة له، قال تعالى: ملقيا قلا عل له من مد حل تنكم وجا عبر في طلعا مدمًا للتطليقات السابقة له، قال تعالى: مد عليها أن مراجعًا إن طال أن يبيا عدد أن ورف مد عليها أن مراجعًا إن طال أن يبيا عدد أن ورف مد عليها إذ مراجعًا إن طال أن يبيا عدد أن ورف

لكن كثيرًا من الأزواج استهان بهذه الأحكام فأساء التصرف فيما شرعه الله عز وجل وجعل أمره إليه لقوامته على هذه الأسرة وهذا الكيان، فلم يُراع في عقد الطلاق أحكامًا ولا تشريعات وآدابًا، فتراه حينًا يُوقعه بدعيًّا في زمانه، فيُطلَق في حيض أو في طُهْر جامع فيه، وحينًا يُوقعه بدعيًا في عدده فيجمعه فيوقعه ثلاثًا، بل وقد يغلظ فيه فيظاهر ويطلق ويحرم في آن واحد.

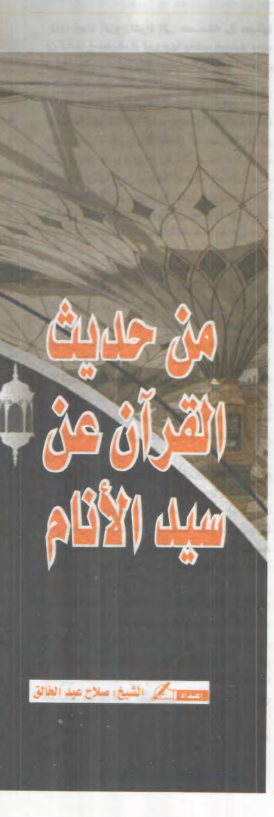
وحينًا آخر يجعل عقد الطلاق يمينًا لإلزام النفس بفعل أو لنهيها عن فعل، بل ويبلغ به السفه أن يجعله لإلزام غيره بفعل أو لنهيه عن فعل، وحينًا آخر يجعله عقوبة وسوطًا يعاقب به المرأة أو أهلها إذا ما ظن في نفسه خطأها أو خطأهم، والله تعالى ما جعل عقد الطلاق لشيء من ذلك.

وعندها تقع منه الندامة على هذا التفريط، بل وربما لا يدرك عظم ما فعل وأنه حطَّم بناء أسرة سعى إليها، وقَرْق شمل أحبَّة ربطتهم علاقات الزوجية أو الأبوة أو البنوة إلا بعد أن يضيق عليه الشرع بطلقته الثالثة. فيذهب عندها طالبًا نتن التحليل باحثًا عن التيس المستعار.

وهذا ما سوف نتناوله في مقال قريب إن شاء الله تعالى.

والحمد لله رب العالمين.

13



ربيع آخر ٢٤٦٢ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخ

14

الحمد لله على نعمة الإسلام والصلاة والسلام على سيد الأنام

من هـوسيد الأنسام؟ عـن أبى هُرَيْرَةَ،قَالَ؛ قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: (أَنَا سَيُدُ وَلَدَ آدَمَ يَوْمَ وَأَوَّلُ شَاهِع وَأَوَّلُ مَنْ يَنْشَقُ عَنْهُ الْقَبُرُ، وَأَوَّلُ شَاهِع وَأَوَّلُ مُشَفَّع، صحيح مسلم وَأَوَّلُ شَاهِع وَأَوَّلُ مُشَفَّع، صحيح مسلم يقافِق شَاهِع وَأَوَّلُ مُشَفَّع، صحيح مسلم يقافِق شَاهِع وَأَوَّلُ مُشَفَّع، صحيح مسلم يقافِق شَاهِع وَأَوَّلُ مُشَفَّع، صحيح يقافِق قَوْمَهُ مَنْ يُدُهُمَ فِي الدُنْيَا وَالأَخْرَة. (شرح التووى (١٩/١٣)-الأثنام :قال تعالى ، و**رَالأَرْضَ وَحَمَهَا الأَتْتَارِ**، (الرحمن ...().

الأنام: الحنّ وَالْإنْسَى و كُلَّ مَا دَبَّ عَلَى وَجُهُ الْأَرْضَ. (تفسير القرطبى (١٥٥/١٧)) فرسَول الله صلي الله عليه وسلم سيد الإنس والجن وكل ما يدب على الأرض في الدنيا والآخرة محدثنا الله عز وجل في قرآنه العظيم حديثًا طويلًا ومشوقًا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم هذا بعض منه مثلًا:

#### أولا: تركية الرحمن لعبيب الأنام صلى الله عليه وسلم ،

- الله تعالى أعلى لسيد ولد آدم ذكره، وطهره ورفعه وكرّمه على جميع العالمين، وزكّاه جل وعلا في كل شيء ٦- زكاه في عقله، فقال سبحانه: ( مَا مَنَ مَا مِكْرُ وَمَا عَرَى ، (النجم ٢٠) ٢- زكاه في بصره فقال سبحانه: ( مَا نَعْ الْمَرُ ومَا عَلَى ، (النجم ٢٠). ٣- زكاه في فؤاده فقال سبحانه: ( ما أ كَتُ الْقُرَادُ مَا رَأَى ، (النجم ١٠). ٤- زكاه في صدره فقال سبحانه: ورفت لذرخ الأسترد ، (الشرح ٢٠). ٥- زكاه في ظهره، فقال سبحانه: ورفت الدَرُكَ، (الشرح ٤٠).

٧-زكاه في علمه، فقال سبحانه: منذ تبدأ أقرى ، (النجم ،٥) . ٨-زكاه في صدقه، فقال سبحانه: ، وما يَلِقُ عَي المَوْقَ ، ١/لنجم ٣٠). ٩-زكاه في حلمه، فقال: ألتوبين (التوبة ١٢٨). توجد ، (التوبة ١٢٨). من عليم ، (القلم ٤٠). ١-نور للهداية من الظلمات ١-نور للهداية من الظلمات

الى النور-قال تعالى : يَتَأَهُلُ

الجتب قذ جآد خز زشولك

يُبَيِّنُ لَكُمْ كَنِيْرًا مِنَا كُنتُمْ تَخْفُونَ مِنَ الْكِنَبِ وَيَعْفُوا عَن كَنَيْرُ فَذَ حَاتَكُم فِن اللَّهِ نُورٌ وَكِنَبٌ تُبِينَ () يَهْدِي بِدِ اللَّهُ مَن الْمَعَ رِضُوْنَكُم مُبْلَ التَّلَمِ وَيُخْرِعُهُم مِنَ الطَّلْمَتِ إِلَى الشَّوْ بِإِذْتِهِ وَيَهْدِيهِم إِنَّ الطُّلْمَتِ مُسْبَقِيهِ ، (المَائِدة :10-11) .

قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللَهِ ، ربكم ، نُورٌ، هو رسولنا محمد صلي الله عليه وسلم، وكتَابٌ مُبِينٌ، وهو القرآن، أيسر التفاسير (٦١٠/١).

-الضّميرُ في قَوْله بيهَدي به رَاجعُ إلَى الْكتَابِ وَإِلَى النُّور لَكُوْنِهما كَالشَّيء الْوَاحد مَنَ اتَّبَعَ رَضُوانَهُ أَيُّ مَا رَضِيه اللَّه، وسُبُلُ السَّلام طُرُقُ السَّلامة من الْعذَاب، الْمُوصَلَة إِلَى دار السَّلام، الْتَزَهَة عَنْ كُلُ آهَةٍ . (هَتَحَ القدير (٢٨/٢))

٢- رحمة للعالمين : قال تعالى: وما أرستناك إلا رحمة للعليمين ، (الأنبياء ١٠٧) وما أرسلناك (يا محمد، الأ رحمة للعالمين راي رحمة للجن والإنس، والوحش والطير؛ رحمة للمؤمنين : بإنجائهم يوم الدين، ورحمة للكافرين: بإنجائهم في الدنيا من نزول العذاب؛ الذي كان يلحق بمكذبي الأمم السابقة. (أوضح التفاسير (٣٩٩/١) - نعم الهدية ونعم المعلم ،قال تعالى : ولقد الم

سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم من أعظم نعم الله على العالم أجمع يعلمهم ويربيهم ويخرجهم من الظلمات إلى الثور ومن الجهل إلى العلم والحكمة.

مَنْ أَمَدُ عَلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَ بَعَتَ عِيمَ رَسُولًا مِنْ ٱلْشَيْمِ يَتَوُا عَلَيْمَ مَايَتِهِ وَرُحَتَيمَ وَمُنَيْئَهُمُ الكَتْبَ وَالْحِتَمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَتْلَ لَنِي مَكَلَ نُبِي ، (آل عمران : ١٦٤) . فسيدنا محمد صلى الله عليه وسلم من أعظم نعم الله على العالم أجمع يعلمهم ويربيهم ويخرجهم من الخلمات إلى العلم والحكمة الله.قَالُ:رَسُولَ الله صلي

الله عليه وسلم إنَّ الله لَمْ يَبْعَثَنِي مُعَنَّتًا، وَلَا مُتَعَنَّتًا.وَلَكَنْ بَعَثَنِي مُعَلَّمًا مُيَسَرًا رواه مسلم(١٤٧٨).(معنتا ولا مُتعنتا) أي مشددا على الناس وملزما إياهم ما يصعب عليهم ولا متعنتا أي طالبا زلتهم وأصل العنت المشقة

#### ثالثاءمن حقوق المصطفى صلى الله عليه وسلم على أمنه في القرآن:

١-الإيمان به صلي الله عليه وسلم: حكمه: فَالْإِيمَانُ بِالنَّبِى مُحَمَّد صلي الله عليه وسلم وَاحِبُ مُتَعَيَّنُ لا يَتَمُ الإيمانُ إلا به. وَلا يَصحُ الإسلامُ إلامَعَهُ. (الشفا بتعريف حقوق المصطفى (٩/٢))-قال تعالى ، وقُلْ يَتَأَيَّهَا أَثَامُ إِنَّ رَضُولُ أَنَهَ إِلَيْحَمْ مَعْتَ الدى لَهُ مُلْكُ التَحَوَّتِ وَالأَرْضَ لاَ إِلَٰه إِلَّا هُوَ يَعْي. وَيُبِتُ قَامِتُوا إِلَّهِ وَرَسُولِهِ التَي الْأَبْيَ الذِي يُوْمِنُ إِلَهِ وَحَلِيتَتِهِ وَأَتَعُوْ لَمُحَمَّدُ مَعْنَ مِنْكُ التَحَوَّتِ وَالأَرْضَ لاَ إِلَٰه المُحَمَّمُ تَعْمَدُونَ مِاللهِ وَحَلِيتَتِهِ وَالْحَمَّة اللهُ وَسَائِعَ اللهِ مَعْنَ مَعْنَ اللهِ مَعْنَ مَعْنَ اللهِ مَعْنَ مَعْنَ اللهُ مَعْنَ مَعْنَ اللهُ مَعْنَ المَعْرَ وَالأَحْمَة المُحَمَّة مَعْنَ عَنْ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ اللهِ وَحَلِيتَتِهِ وَالمَعُونَ اللهُ عَالَيْنَ مَعْنَ مُعْنَ اللهُ مَعْنَ مَعْنَ اللهُ مَعْنَ مَعْنَا مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَنْ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَن مَعْنَ مَعْنُ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنُ مُعْنَ مُعْنَ مَعْنَ مُعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مُعَان مَعْنَ مَعْنُ مَعْنُ مُعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مُعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مُعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مُعْنَ مَعْنُ مُعْنُ مُعْنُ مُعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مُعْنَ مُعْنُ مُعْنُ مُعْنَ مُعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مُعْنَ مُعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنُ مَعْنُ مُعْنُ مُعْنَ مُعْنَ مَعْنَ مُعْنُ مُعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مُعْنَ مَعْنَ مَعْمَ مُ مُعْنَ مُعْنَ مُعْعُنَ مُع

معنى الأبيمانُ به صلى الله عليه وسلم؛ هُوَ تَصُدِيقُ نَبُوْتِه وَرَسَالَة الله لَهُ، وَتَصُدِيقُهُ فِ جَمِيعٍ مَا جَاءَ بِهِ وَمَا قَالَهُ. وَمُطَابَقَةُ تَصُدِيقَ الْقَلُبِ بِذَلِكَ شَهَادَةُ اللّسَانِ بِأَنَّهُ

يبيع آخر ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٠٢ - السنـة الواحدة والخمسون

رُسْبول الله صلى الله عليه وسلم (الشفا بتعريف حقوق المطفى (١٠/٢)) ٢-طاعبة الرسبول صلى الله عليه وسلم فيها السعادة اطاعته صلى الله عليه وسلم فى كل ما أمر: وُجُوبُ طاعته فإذا وجب الإيمان به وتصديقه فيماجاء به وجبت طاعته، لأن ذلك مماأتي به قال الله تعالى: وأ البيرك مامتوا الطيغوا الله ورسوف ، (الأنفال: ٢٠). (الشفا بتعريف حقوق المصطفى

(١٦/٢)) - قال تعالى: وَبَنَ بُطِع أَلَهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَارَ مَرَرًا عَطِيمًا ، (الأحزاب ٧١٠)

-عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم، قَالَ: «كُلُّ أَمْتِي يَدُخُلُونَ الْحِنَّةَ إِلَّا مَنْ أَبِي ،، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّه، وَمَنْ يَأَبِى؟ قَالَ: مَنْ أَطَاعَتِي دَخَلَ الْجِنَّةَ، وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ أَبِي ، صحيح البخاري ( ٢٢٨٠)

-الفوز العظيم بالجنة وصحبة النبى صلى الله عليه وسلم قال تعالى ومن يُطِع أمَّ وَالرَّولَ فَأُوْلَتِكَ مَعَ الْبِي أَسَمَ أَمَّ عَلَيْهِ مِنَ الْبَيْسَ وَالْصَدِيغِينَ وَالنَّهداء وَالْمَلِعِينَ وَحَسَنَ أُوْلَتِكَ رَفِعًا ، (النساء ٢٩).التعاسة والجحيم في معصيتة صلى الله عليه وسلم: قال تعالى وَأَلْمَ الرُّولا ، (الأحزاب ٢٦٢). ٣-محبته صلى الله عليه وسلم أكثر من كل

3

اخر ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

16

المحبيكة طلبي الله عليلة وسلم اختر من كان المحلوقات اقال تعالى، قُلْ إِن كُتَرَ تُعِبُنَ الله قَتَعُون يُعْبِيكُمُ الله وَمِنْتِر لَكُر دُوْتَكُر ، (آل عمران ١٣٠٠) . فى صحيح مسلم (٤٤) بَابُ وُجُوب مَحَبَّة رَسُول الله صلى الله عليه وسلم أكثر مَن الأَهُل وَالُوَلَد، وَالُوَالد والنَّاس أَجْمَعِينَ مَن الله عليه مَن الله عليه من أهُله وَمَالِه وَالنَّاس أَجْمَعِينَ "

66 من استكمل الايمان علم أن حق النبيّ صلى الله عليه وسلم أكد عليه من حق أبيه وانته والثاس أجمعين لأن به صلى الله عليه وسلم استنقذنا من النار وهدينا من الضلال. 77

-مَن اسْتَكْمَلَ الْإِيمَانَ عَلَمَ أَنَّ حَقَّ النَّبِيُ صلي اللَّه عليه وسلم اكَدُ عَلَيْه مَنْ حَقَّ أَبِيه وَابُنه وَالْنَاس أَجْمَعِينَ لأَنَّ بِهُ صلي اللَّه عليه وسلم اسْتُنْقَدْنَا مَنَ النَّارِ وَهُدِينَا مِنَ الْضَلَلْلِ.(شَرِح الْنَووى مَا الْمَا الْلَه عُ-تَوقيره ونصرته صلى اللَّه

عليه وسلم:-قال تعالى: إنّا أَنْ تَلْعَدُ تَعْهَدُا وَمُبَدَرًا وَتَلْبِرًا فَنُوَيَّوَرُهُ وَتُسْتَعُوهُ وَسُوله وَتُعَرَّعُهُ وَتُوَقِرُهُ وَتُسْتَعُوهُ بُحَكَرَةً وَأُمِيلًا ،(الفتح: ٨- ٩). تعزروه وتوقروه:أى ينصروه ويعظموه

وهذا لله وللرسول وتسبحوه بكرة وأصيلا:أي الله تعالى (أيسر التفاسير ( ٩٧/٥).

- وَتَعَزَّرُوهُ وَتَوَقَّرُوهُ ، أي تعزروا الرسول صلي اللَّه عليه وسلم وتوقروه أي: تعظموه وتجلوه، وتقوموا بحقوقه. (تفسيرالسعدى (٧٩٢) ٥- الصلاة على النبى صلي اللَّه عليه وسلم: حكمها : تَجِبُ الصلاة على النبى صلي اللَّه عليه وسلم كُلَّمَا ذُكرَ، إِنَّهُ الْأَحُوَطُ. (فتح البارى (١٥٣/١١).

البارى (١٥٢/١١). -قال تعالى : إن ألمَّ وَمَلَتِكَمُ بُعُلُونَ عَلَ التَّيُّ يَتَأَبُّي الَّذِيكَ مَامَتُوا عَلَيْهِ وَمَسَلَمُوا تَسْلِيماً (الأحزاب ٥٦٠) وصلُوا عَلَيْه اقتداء لصلاة بالله وملائكته، وجزاء له على بعض حقوقه عليكم

وزيادة في حسب اتكم، وتكفيرًا من سيئاتكم(تفسيرالسعدى صـ ٦٧١)

٦-الإقتداء النبى صلى الله عليه وسلم،قال تعالى .. لفدكان لكم في رشول اللو أسوة حسنة لمن كان لكم في رشول اللو أسوة حسنة لمن كان برحوا الله وراب كبير في أفواله وأفعاله وأخواله. (تفسير ابن كثير الله عليه وسلم في أفواله وأفعاله وأخواله. (تفسير ابن كثير (٣٥٠/٦)). في رسول الله صلى الله عليه الله عليه وسلم قدوة حسنة لمن كان يرجو السعادة في الدنيا ورحمة الله ونعيم اليوم الأخر

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على النبي الكريم وآله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد:

and IF when which

فإننا قد تفضل الله علينا في شهرنا الخالي أن ابتدأنا شرح حديث ذي الخويصرة المشهور، وشهرته جاءت من كونه علاجًا ناجعًا لمرض مستوطن فاجع أخبر النبي صلى الله عليه وسلم بوقوعه فوقع: فصار دليالاً من دلائل النبوة، ووصف فيه العلاج فصار تريافًا لما أصاب الأمة، وقد أسلفنا من ذلك ما تيسر ونستعين الله فيما يتيسر.

#### الحديث

عن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه قال: بينما نحن عند رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يَقْسِمُ قَسْمًا، أَتَاهُ ذُو الْخُويُصِرَة- وهو رَجُلُ من بني تميم- فقال: يا رسول الله، اعدل، فقال: ويلك ( ومَن يَعدلُ إذا لَمُ أَعدلُ ؟ قَدْ خَنْتَ وَخُسَرْتَ إِنْ لَمُ أَكْنُ أَعْدِلُ. فَقَالَ عُمَرُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، اتُدُنُ لِي فِيهِ فأضرب عنقه؟ فقال: دَعه، فإنْ له أصحابًا يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم، وصيامة مع صيامهم، يَقْرَوُونَ الْقُرْآنَ لا يُجَاوِزُ تُرَاقِيهُم، بِمُرْقُونَ مِنَ الدين كما بمرق السهم من الرمية، ينظر إلى نصله فلا يُوجدُ فيه شيء، ثُم يُنْظَرُ إلى رَصَافه قَما يُوجدُ فيه شيءً، ثُمَّ يُنْظَرُ إلى نَصْيُه- وهو قَدْحَهُ-فلا يُوجدُ فيه شيء، ثمَّ يُنْظَرُ إلى قَدَده فلا يُوجدُ فيه شيء، قد سبق الفرث والدم، آيتهم رجل أسود، إحدى عَضَدَيْه مثل تَدى المرأة، أو مثل البضعة تدردر، ويخرجون على حين فرقة من النَّاس. قالَ أبو سعيد؛ فأشهد أنى سمعت هذا الحديث من رُسول الله صلى اللهُ عليه وسلَّم، وأشْهَدُ أَنْ عَلَيْ بِنَ أَبِي طَالِبٍ قَاتَلَهُمْ وَأَنَا مِعِهُ، فَأَمَرَ بِذَلِكَ الرُّجُلِ، فَالْتُمس فَأَتَى بِهِ، حتَّى نَظَرْتُ إِلَيْهِ علَى نُعْتَ النَّبِي صلى الله عليه وسلَّم الذي نُعَتَهُ.

أولا: التخريج: متفق عليه وسبق تخريجه. فانها: الشرح، (ينظر، في العدد السابق تفضارً).

متفو متفو ناتيا المروق محمد مرزوق لاتيا المكوك المكو

(رکار) راین

ഗ്ലാ

ENE

1 reman (

ربيع آخر ٢٤٢٢ هـ العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمس

17

لالشاءمما يستفادمن الحديث (إضافة لما أسلفناه في العدد السابق): ١- مرض العجب المفضى للغلو، وقد أسلفنا تفصيله فليراجع تفضلا للأهمية. ٢- في الحديث علامة من علامات النبوة؛ إذ تحقق ما أخبر به التبي صلى الله عليه وسلم من ظهور هؤلاء الغالين وجرأتهم على رابع الخلفاء الراشدين سيدنا على رضى الله عنه وعنهم أجمعين، بل وجرأة جدهم ذى الخويصرة قبل ذلك على سيد المرسلين بمروقهم من الدين.

٣- فيه بيانُ أنه مع تنوع أشكال المخالفة فإن من سمات المخالفين المشتركة الخروج على هدى سيد المرسلين بأشكال شتى تناسب أشكال المخالفة، مع التدليس والتلبيس على متبعيهم من مقلديهم الغالين في قناعتهم بأفكارهم وما يفهمون، وليس أدل على ذلك-وليس سرا- ما يخرج علينا به المخالفون ليلا ونهارًا سرا وجهارًا من إنكارهم للسنة حيئًا، وخروجهم على هدى رسولنا صلى الله عليه وسلم حيئا آخر، ثم التعدي على جناب أصحابه سادة الأمة أحايين أخرى، وثمة فئات أخرى من فئات المخالفين في الفضائيات يهرفون بما لا يعرفون فما تركوا

TALL AND

- السنة الواحدة والخسون

8

بيتًا إلا وفيه يعيثون ولا واديا إلا وفيه يهيمون، وفنات أخيرة مريضة مصيبتها أنها محسوبة على الملتزمين لكنها رفعت عقيرتها بلمزوهمز العلماء العاملين والسادة العلماء العاملين والسادة وتطاول وتجاسر على العلماء العاملين والسادة قضاة حاكمين، وعمومًا كلها أمراض فقط تتعدد فالله حسبنا يقوض ما يدبرون.

1- وفي الحديث من حلم النبي صلى الله عليه وسلم وصيره على الأذى ما هو ظاهر لکل متبع ثه ومتأس، فهلا يصبر الدعاة على المخالفين وقد حلم نبينا على هؤلاء الغلاة الجاهلين الخارجين مراعاة لمصالح الدعوة ومفاهيم الدين. إن أشد الأمراض فتكافي جسد أمتنا المخلوق على الفطرة النقية داء الاختلاف الذي يرفع رايته كل مريض ثم يسميه بمسمى يسوغه به لنفسه ويصدره به للأخرين ولو توقف لحظة أمام مقام النبوة والسادة الأصحاب والتابعين لوجد في سيرة طالب الجنة ما مغنيه عن هذا الشقاق وما يحتم عليه مشروء الوفاق وأقول مشروعه حتى لا يصار إلى حطب الليل وغثاء السيل.

٥- إن للمؤلَّفة قلوبهم حقًّا من الزكاة معلومًا وتأليف قلوب المبتدئين بالهدايا ليس بمذموم بل هي سنة مهجورة فلا يطعن بعد ذلك على إيمانهم أن قلوبهم بالهدايا تألفت وعندنا فيه سنة، ففي الصحيح عن أنس (أنَّ رَجْلًا سَبْأَلَ النَّبِي صَلَّى الله عليه وسلم غنما يين جيلين، فأعطاه إياه، فأتى قومة فقال: أي قوم أسلموا، فوالله إن محمدًا لنعطى عطاء ما يخاف المُقْرَ، فَقَالَ أَنْسُ: إِنَّ كَانَ الرُجُلُ لَيُسْلَمُ مَا يُرِيدُ إِلاَّ الدُنْيَا، فما يُسْلَم حتى يكون الإسلام أحب إليه منَ الدُّنْيَا وَما عَلَيْهَا) (رواه .( 1417 plus

٢- وفيه أن من صفات الخوارج سبوء الأدب. والحرأة مثلما كان مع مقام النبوة فلقد رأينا من يتهم صاحب المقام الأسمى بحظمن النفس، ثم يخطب فيه وكأنه للنبى في وعظ ودرس، هذا وإن من تجرأ على الرسول صلى الله عليه وسلم فإن ما دون رسبول الله من باب أولى وليس ما تراه اليوم بيعيد من جرأة نوابت من الشياب ما استقام لهم عود ولا اشتد لهم ساعد ولا عرف منهم معروف ولا من البذل للدين من خصلة غير أنهم جعلوا الجرأة على الأولياء وتجريحهم للعلماء

أول طريق السائكين، وليسوا بذلك في أفعالهم مبتدعين فليس واحد من هؤلاء إلا وله شيخ هو منه صورة إذا عدنا بالشيخ القهقرى بضع خطوات.

٧- وفيه أن من صفاتهم: الحكم على النيات والسرائر، وهي أمر غيبي لا يطلع عليه إلا الله عز وجل، فقد تجرأ جدهم الأكسر وحكم على فعل النبى صلى الله عليه وسلم بعدم الإخلاص وحاشاه، ولا يخفى أن الإخلاص أمرغيبي لا يعلمه الاعلام الغيوب شم تجد من خلوفهم الجدد من رفع راية جده فتجده قائم على أفعال الناس بحكمه ومفسر لها بهواه وفهمه.

٨- وفيه أن من سماتهم قلة العلم مع تعالمهم بضده وهل أوقعهم فيما يفعلون إلا الجهل المركب فينظرون إلى بعض التصوص ويهملون الأخرى، أو ينظرون إلى حكم لا يفهمون مناطه هذا على أحسن الفروض إن صحت النوايا. ومن آيات ذلك أن من عجيب استدلالاتهم أنهم قد استدلوا بهذا الحديث الدي هوعين الانكار عليهم استدلوا به في جواز الإنكار على الولاة جهرة، ولا يقال في مثل

هذه إلا كما قال القائل: أوردها سغذ وسغذ فشتمل ما هكذا با سفد ثورد الإيل ٩. ومن غلوهم وظلمهم وقناعتهم بأنفسهم وغرورهم: حصرهم تصوص الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر في الحكام والولاة، فلا يذكر من عيويه عيبًا، ولا يحمل على كاهله من رعيته حملاً؛ فعيوب الناس في نظره كبائر وكبيرته في عقله صغائر مغفورة وريما حسنات مىرورة.

۱۰- وفي الحديث خطورة الكلمة وتأكيد أن الخروج كما يكون بالسيف يكون بالكلمة، بل إن فتنة الخروج بالكلمة أشد، وبيانه:

أ- إن الخارج بالسيف مصيره الهلاك، ويستراح من شـره فـور ظهور بدعته، أما الثائي فإنه يؤلب الناس ليلاً ونهارًا سررًا وجهارًا، وربما لا شدرك فتنته إلا بعد اشتعال نيرانها.

ب- إن الغالب على الناس تهيب الخروج بالسيف، وأما الخروج بالكلمة فأمرً يسير يقدر عليه كل فارغ مريض.

ج- إن الخروج بالسيف لا يبدأ إلا بعد الخروج بالكلمة؛ إذ الفكر والاعتقاد طريق للقتل

والإفساد.

۱۱- وأخيرًا فيه الفارق العظيم بين أهل التقى وأهل البدع في التعامل مع السادة العلماء وولاة الأمور والخلفاء؛ فأهل السنة وسط بين الغلاة والجفاة وبين الإفراط والتفريط وبين الأمن والإياس. وليراجع في والإياس. وليراجع في الفائدة مقال ماتع نوره ساطع في الشهر عقيدتنا) لفضيلة الدكتور نائب الرئيس العام.

١٢- وكذلك من سماتهم: سرعة مروق هم من الدين وانحرافهم عن هدي سيد المرسلين مهما تظاهروا بكثير عبادة أو عميق زهادة وغالب عبادتهم لا تخلو كذلك من غلو وانحراف وجهل وإجحاف.

وعليه فإن ميزان تقدير ظواهر العباد في الدنيا هو الكتاب والسنة، وما عليه صحيح فهم سلف الأمة فلا اغترار بكثير صلاة ولا انخداع بطول صيام مع كامل التقدير والتأسي بالصالحين الزهاد طالما وافقوا الهدي وتأسوا بسيد الخلق. وي هذا القدر كفاية، ولحديث صلة إن شاء الله، ونسأل الله القبول.

10

## النافلة في مسيرة الدكتور سعيد صوابي

### (رحمه الله) تعالى وسيرته الحافلة

الُحمدُ للَّه الذي قدَر الأرزاق وكتب الآجال والأعمار. والصلاة والسلام علي سيد الأبرار نبينا محمد عليه صلوات اللَّه وسلامه ما دام الليل والنهار، وبعد. فإن الدكتور سعيد صوابي رحمه اللَّه ضرب مثلًا شرودًا ومنقبة بكرًا في شخصيته الفذة بما حباه اللَّه من جميل الأوصاف، وجليل الألطاف حتى صار قدوة في أبواب العلم والعمل والأدب والخلق، وأصبح سيرة عطرة.

#### مولده:

وُلِـدَ بقرية بني صالح، مركز بلبيس محافظة السَّرقية ١٩٥٥/٢/١٦م، ونشأ في بيت دين وصلاح. مسر له العلمية،

حفظ القرآن الكريم قبل بلوغه العاشرة، وحصل على الأجازة في القراءات السبع في سنَّ مبكرة، والتحق بالأزهر وحصل على الثانوية عام ١٩٧٣م ثم التحق بكلية أصول الدين وحصل على الليسانس ١٩٧٧م بتقدير عام جيد جدًا، وكان ترتيبه الثاني على الدفعة، ثم عمل مدرسًا عدة أشهر بمعهد شبرا النخلة الإعدادي الأزهري، ثم عُيَن معيدًا بقسم الحديث بكلية أصول الدين سنة علم ١٩٨٤م، ثم حصل على الماجستير بتقدير ممتاز عام ١٩٨٤م، ثم الدكتوراه عام ١٩٨٧م بمرتبة من عام ١٩٩٩م إلى ١٩٩٧م، ثم عاد إلى مصر ١٩٩٨م من عام ١٩٩٩م إلى ١٩٩٧م، ثم عاد إلى مصر ١٩٩٨م

#### حبه للقرآن والعلم:

كان عالماً بالسنة النبوية المشرفة، عاملاً بها، مدافعًا عنها، غيورًا عليها، حريضًا على تعليمها لطلبته وتلاميذه، وقد تعلمت على يديه أصول التخريج ودراسة الأسانيد عام ٢٠٠٥م في مرحلة إشرافه علي، وقد سافر في التحكيم بالمسابقات الدولية للقرآن الكريم بدولة قطر من عام ٢٠١٠م. إلى عام ٢٠١١م.

#### أخلاقه

كان رحمه الله دائم البشر، كثير التبسم، متواضعًا باذلا نفسه للناس يَمزُّح مع طلبته المُزاح الخفيف الذي يدخل السرور عليهم، محبًّا للعطاء، ملازما

د . عماد محمد على عيسى A TIME المنتش بوزارة الأوقاف

#### للسخاء بالهدية التي كان يحملها في يده.

#### ارد العلمية:

ترك الشيخ رحمه الله قرابة تسع كتب أشهرها "العين الرائق في سيرة خير الخلائق" في أربعة أجزاء، وقد شارك في موسوعة نضرة النعيم وأشرف على كثير من الرسائل العلمية وناقشها وخرج طلابًا كثيرين في مصر والعالم العربي والإسلامي وفي إفريقية وغيرها.

#### فياته الدعوية:

كان الشيخ رحمه الله شغوفا بالدعوة وقد مكث يخطب الجمعة والعيدين ويلقي الدروس والمحاضرات في مسجد أبي سعيد الخدري وغيره قرابة ثلاثين عامًا.

#### أسرته وأولاده:

تزوج الشيخ من زوجته الطيبة السخية أم محمد -حفظها الله – وأخلاقها كأخلاق الشيخ في السماحة والكرم والدعاء لمن يدخل البيت أو ترد عليه في وثلاثة أولاد: هم الأستاذ: محمد والدكتور / عبد الرحمن - دكتوراه في الحديث وعلومه - والأستاذ: طارق، وقد خالطت أولاده هوجدتهم على أخلاقه السمحة وما أنكرت عليهم خلقاً ولا ديناً، بل وكلهم يحفظ القرآن ويصلى بالناس.

#### وفاته:

مرض الشيخ في آخر حياته بالكبد ثم مكث في الرعاية أيامه الأخيرة أربعين يومًا كاملة ثم توفي يوم الجمعة: ١٠ صفر ١٤٤٣ هـ - ٢٠٢١/٩/١٧م، وصُلَّى عليه صبيحة السبت في مسجد أبي سعيد الخدري، ثم دفن في مسقط رأسه بقرية بني صالح بالشرقية عقب صلاة الظهر.

اللهم اغضر له وارحمه وعاهه واعف عنه وأكرم نزله ووسع مدخله واغسله من خطاياه بالماء والثلج والبرد، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

20

لحلقة

# <u>مروة بالحر</u>

اعداد الم د/ سيد عبد العال

الحمد لله رب العالمين، وأشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله وسلم عليه.

أما بعد؛ فما أحوج الأمة لدراسة مغازي رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ لأخذ الدروس والعبر، ولتتعلم منها الآداب الرفيعة، والأخلاق الحميدة، والعقائد السليمة، والعبادة الصحيحة، ومن ثم قال علي بن وسين، "كنا تُعلَّم مغازي النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّم وسراياه كما نعلم السورة من القرآن". وعن إسماعيل بن محمد بن سعد قال، كان أبي يعلمنا مغازي النبي صلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّم ويعدها علينا، وسراياه ويقول، يا بني، هذه مآثر آبائكم، فلا تضيعوا ذكرها. (مختصر تاريخ دمشق: ٢/ ١٨٢).

وها نحن الآن مع أول لقاء مسلح بين فسطاط الكفر والإيمان؛ مع غزوة بدر الكبرى، ويقال لها بدر القتال. وبدر الثانية، وهي الوقعة العظيمة التي فرق الله فيها بين الحق والباطل (الفصول في السيرة (ص: ١٢٨). قال ابن عبد البر: وكانت أشرف غزواته وأعظمها حرمة عند الله وعند رسوله وعند المسلمين غزوة بدر الكبرى، حيث قتل الله من يومئذ، وكانت بدر في السنة الثانية من الهجرة لسبع عشرة من رمضان صبيحة يوم الجمعة.

(الاستيعاب (١/ ٢٢).

وسوف نعرضها بإذن الله تعالى على مرحلتين الأولى: نسرد أحداث الغزوة سردًا يصورها في ذهن القارئ إذا اكتملت.

الثانية: نذكر فيها الدروس والعبر؛ ليأخذ المسلمون منها الـزادَ في مقارعة الأعـداء ومنازلة الخصوم وفي الدعوة إلى الله. (غزوة بدر الكبرى دروس وعبر: ص: ٣).

#### ين يدي العدث :

هاجر النبي صلى الله عليه وسلم إلى المدينة بعد أن وقف زعماء مكة في وجه دعوته، وما إن وصل إلى المدينة حتى أرسلوا إلى أهل المدينة تهديدًا يقولون فيه، وإنكم آويتم صاحبنا، وإنًا نُقْسم بالله: لثقاتلنّه، أو لتُحْرِجُنَه، أو لنسيرن إليكم بأجمعنا، حتى نقتل مقاتلتكم ونستبيح نساءكم، (سنن أبي داود (٣٠٠٤) وإسناده صحيح).

وتجاه هذا التحريض أخذ النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه جانب الحيطة والحذر؛ فكانوا لا يبيتون إلا بالسلاح ولا يصبحون إلا فيه، وكانوا يحرسون النبي صلى الله عليه وسلم حتى نزل: ووالله يعصمك من الناس، فأخرج النبي صلى الله عليه وسلم رأسه من القبة فقال: أيها الناس انصرفوا عني؛ فقد عصمني الله عز وجل. (سنن الترمذي

ربيع آخر ٢٤٤١ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

21

#### (٣٠٤٦) وحسنه الألباني).

#### مشروعية القتال:

وفي هذه الظروف أذن الله للمؤمنين في القتال دفاعا عن أنفسهم؛ قال ابن القيم؛ فلما استقر رسول الله صلى الله عليه وسلم بالمدينة، وأيده الله بنصره بعباده المؤمنين الأنصار، وألف بين قلوبهم بعد العداوة والإحن التي كانت بينهم: فمنعته أنصار الله وكتيبة الإسلام من الأسود والأحمر، وبذلوا نفوسهم دونه، وقدموا محبته على محبة الأباء والأبناء والأزواج، وكان أولى بهم من أنفسهم، وكانت العرب واليهود قد رمتهم عن قوس واحدة، وشمروا لهم عن ساق العداوة والمحاربة، والله سيحانه يأمرهم بالصبر والعفو والصفح حتى قويت الشوكة؛ فأذن لهم حينئذ في القتال؛ فقال تعالى: أوْنَ لِلَّذِينَ بِعَسْتَلُوتَ بِأَنَّهُمُ طْلِمُوا فَإِنَّ أَقَدْ عَلْ نَصْرِهِمْ لَقَـالِيرُ ، (الرجع: ٣٩). (زاد المعاد (٣/ ٢٢) قال ابن عباس؛ هي أول آية أنزلت في القتال. (سنن الترمذي (٣١٧١)، والنسائي (٣٠٨٥) وحسنه الترمذي وصححه الألباني).

فأرسل السرايا وخرج في الغزوات

3

.1

1221 0

1 and

السنة الواحدة والخ

مسون

22

- لإشعار عدوه بقوة المسلمين وقدرتهم على صد أي اعتداء يتعرضون له.

- وتهديد قريش في قوافلها التجارية إلى الشام. - واختبار قوة القبائل المحيطة بالمدينة. ومحاولة كسبها بالموادعة أو المحالفة.

ولقد حققت السرايا والغزوات قبيل بدر كثيراً من أهدافها: فقد حالف النبي- صلى الله عليه وسلم قبيلة جهينة أكبر القبائل المنتشرة غربي المدينة. وأدرك زعماء مكة أن تجارتهم الرئيسية أصبحت في خطر: فصاروا يأخذون الحيطة كلما اقتربوا من المنطقة (النص التاريخي: ٢).

#### غزوة العشيرة

وفي جمادى الآخرة من السنة الثانية للهجرة خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم في مائة وخمسين مقاتلاً؛ لاعتراض قافلة كبيرة خرجت من مكة إلى الشام بقيادة أبي سفيان بن حرب، حتى إذا وصل النبي صلى الله عليه وسلم إلى ذي العُشَيَرة تبين له، أن القافلة تجاوزت إلى الشام؛ فاقام هيها مدة وادع خلالها بني مدلج وحلفاءهم

من بني ضمرة ورجع إلى المدينة مترقبًا عودة القافلة، وهذه هي العير التي خرج في طلبها حين رجعت من الشام (زاد المعاد (٣/ ١٤٩).

وقد أقامت القافلة في الشام إلى نهاية شعبان، بقيادة أبي سفيان ثم اتجهت إلى مكة، ولما اقتربت من الحجاز؛ تحسس الأخبار، قلما بلغه مخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم وقصده إياه: بادر إلى تحويل مسارها إلى طريق الساحل، وفي نفس الوقت أرسل عمرو بن ضمضم الغفاري إلى قريش يستنفرها لإنقاذ قافلتها وأموالها. (السيرة للصلابي (٣٩٣).

وقد كان وقع خبر القافلة شديدًا على قريش، التي اشتاط زعماؤها غضبًا لما يرونه من امتهان للكرامة. وتعريض للمصالح الاقتصادية للأخطار؛ خاصة وأن الصريخ جاءهم بصورة مثيرة جدًا يتأثر بها كل من رآها، أو سمع بها، إذ جاءهم وقد حول رحله وجدع أنف بعيره، وشق قميصه من قبُل ومن دُبُر. ودخل مكة وهو ينادي بأعلى صوته؛ يا معشر قريش، اللطيمة، ينادي باعلى محود في أصحابه، لا أرى أن تدركوها، الغوث. الغوث.

ومع أن أبا سفيان عندما نجا بالقاقلة أرسل إلى زعماء قريش رسالة أخبرهم فيها بنجاته والقاقلة، وطلب منهم العودة إلى مكة، إلا أن أغلبهم أصر على التقدم نحو بدر من أجل تأديب المسلمين وتأمين سلامة طريق التجارة القرشية، واشعار القبائل العربية الأخرى بمدى قوة قريش وسلطانها. (السيرة النبوية للصلابي: (٣٩٣).

فنهضوا مسرعين وأوعبوا في الخروج: فلم يتخلف من أشرافهم أحد سوى أبي لهب، فإنه عوض عنه رجلا كان له عليه دين، وحشدوا فيمن حولهم من قبائل العرب، ولم يتخلف عنهم أحد من بطون قريش إلا بني عدي، فلم يخرج معهم منهم أحد (زاد المعاد (٣/ ١٥٤). وقد أشار الحق تبارك وتعالى صفة خروجهم بقوله: رك تكرر كالين غرغا من وبكرهم مكر فريقة التابي ومكرم عن تبيل الو والتا معام (١٤١). وابن

#### هشام (۲/ ۱۸۱).

#### موقف أمية بن خلف:

وهذا موقف عجيب يخبرك عما كان عليه القوم من العناد والكبر حيث رفض أمية بن خلف القعود عن هذه الحرب ولكن لماذا؟

لأن سعد بن معاذ قال له يومًا: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: إنهم قاتلوك ( قال: إياي؟ قال: نعم، قال: بمكة؟ قال: لا أدري: قال: والله ما يكذب محمد: ففزع لذلك أمية فزعًا شديدًا...فلما كان يوم بدر استنفر أبو جهل الناس: فكره أمية أن يخرج، فأتاه أبو جهل فقال: يا أبا صفوان، إنك متى ما يراك الناس قد تخلفت، وأنت سيد أهل الوادي، تخلفوا معك، فلم يزل به أبو جهل حتى قال: أما إذ غلبتني؛ فوالله لأشترين أجود بعير بمكة. (البخاري (٢٩٣١-و٣٩٥). يعني: فاستعد عليه للهرب إذا خفت شيئًا. (فتح الباري (٧/ ٢٨٤).

فتأمل قول أمية ، والله ما يكذب محمد ، وهو صريح في التصديق القهري من أمية لأخبار النبي صلى الله عليه وسلم! فلم الحرب إذا؟! ولكنهم ، جحدوا بها واستيقنتها أنفسهم ظلما وعلوا ،

وقد أكرهوا على الخروج معهم من كان يميل إلى المسلمين كالعباس بن عبد المطلب، ونوفل بن الحارث، وطالب بن أبي طالب، وعقيل ابن أبي طالب. (دلائل النبوة (٣/ ١٠٥).

#### عدة جيش المشركين،

عند ذلك تحرك جيش المشركين في ألف رجل (صحيح مسلم (١٧٦٣). ومائة فرس وعدد كبير من الإبل يقودهم أبو جهل بن هشام ويحمل ألويتهم أبو عزيز بن عمير والنضر بن الحارث وطلحة بن أبي طلحة وكلهم من بني عبد الدار، ومعهم القيان والدفوف وكانوا ينحرون في يوم عشرة من الإبل وفي يوم تسعة. (دلائل الندوة (١٩٩/٣).

وي جانب المسلمين أرسل النبي صلى الله عليه وسلم بسُبس بن عمرو وعدي بن أبي الزغباء يتسقطان أخبار القافلة؛ فسارا حتى أتيا حيًا من جهينة قريبًا من ساحل البحر؛ فسألوهم

عن العير وعن تجار قريش فأخبروهما بقرب وصولها : فرجعا إلى النبي صلى الله عليه وسلم وأخبراه : فندب النبي صلى الله عليه وسلم المسلمين للخروج وقال : إن لنا طلبة - شيئًا نطلبه - فمن كان ظهره حاضرًا : فليركب معنا : فاستأذنه بعض الصحابة ، أن يجلبوا رواحلهم من بعض مناطق المدينة : فلم يأذن لهم ، (دلائل النبوة للبيهقي (١٠٣/٣)، وصحيح مسلم (١٥٠٩/٣).

#### خروج الثبي صلى الله عليه وسلم

ثم خرج صلى الله عليه وسلم يوم السبت الثاني عشر من رمضان، وقال ابن هشام؛ خرج يوم الاثنين لثمان خلون من رمضان (ابن سعد (١٢/٢) وقال ابن هشام (٢٥١/٢)، ومعه ثلاثمائة وبضعة عشر رجالاً من أصحابه (صحيح مسلم (١٧٦٣).

واستخلف على المدينة وعلى الصلاة ابن أم مكتوم، فلما كان بالروحاء رد أبا لبابة بن عبد المنذر واستعمله على المدينة. (الفصول في السيرة (ص: ١٢٨).

وفي الطريق توقف واستعرض الجيش: فرد من لم يبلغ الخامسة عشرة من عمره، ومن هؤلاء عبد الله بن عمر والبراء بن عازب. (صحيح البخاري (٣٩٥٦).

ووزع رسول الله صلى الله عليه وسلم الألوية. فأعطى اللواء العام لمصعب بن عمير، ولواء المهاجرين لعلي بن أبي طالب، ولواء الأنصار لسعد بن معاذ، وجعل على المؤخرة قيس بن أبي صَعَصَعة، ولم يكن معه من الخيل سوى فرس الزيير، وفرس المقداد بن الأسود الكندي، ومن الإبل سبعون بعيراً يعتقب الرجلان والثلاثة فأكثر على البعير الواحد. (الفصول في السيرة (١٢٩).

وما رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم حالهم دعا لهم فقال: «اللهم إنهم حفاة فاحملهم، اللهم إنهم عراة فاكسهم، اللهم إنهم جياع فأشبعهم، (سنن أبي داود (٢٧٤٧)، وحسنه الألباني في الصحيحة (٦٠٠٣).

وللحديث بقية إن شاء الله. والحمد لله رب العالمين.

بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. أما بعد: فقد تحدثنا في المقالة السابقة عن المحرمات بسبب المصاهرة والمحرمات مؤقتًا، ونستكمل بعض الأحكام المتعلقة بفقه النكاح، سائلين الله عز وجل أن يتقبل جهد المقل، وأن ينفع به المسلمين.

Zasal Zaki

اعدد الله د/عزة معمد رشاد (أم شيم) إلى أجل، ثم قرأ عبد الله: «يا أيها الذين ي آمنوا لا تحرموا طيبات ما أحل الله لكم ولا يج تعتدوا إن الله لا يحب المعتدين، (المائدة: مح ٧٨). أخرجه البخاري (٥٠٧١) ومسلم

(١٤٠٤).
٢- وعن عمر بن دينار قال: سمعت الحسن بن محمد يحدث عن جابر بن عبد الله وسلمة بن الأكوع، قالا: خَرَجَ عَلَيْنَا مُنَادي رَسُول الله صلى الله عليه وسلم فقال: إن رَسُول الله صلى الله عليه وسلم قد أذن لَكُمُ أَنْ تَسْتَمْتَعُوا يَعْني مُتْعَة النَّسَاء. أخرجه البخاري (١٤٠٥).
٣- عن الربيع بن سبرة الجهني عن أبيه سبرة. أذه لذا لَنَه صلى الله عليه وسلم أَنْ تَسْتَمْتَعُوا يَعْني مُتْعَة النَّسَاء. أخرجه البخاري (١٤٠٥).

#### الأنكحة المحرمة: أولاً: زواج المنعة:

زواج المتعة؛ هو أن يقول للمرأة؛ أمتعيني نفسك شهرًا أو موسم الحج، أو ما أقمت في البلد أو يذكر ذلك بلفظ النكاح أو التزويج بها، أو لوليها بعد أن يقدره بمدة، إما معلومة أو مجهولة فهذا هو نكاح المتعة المحرم-الحاوي الكبير (٣٢٨/٩). حكمه: ذهب جماهير العلماء من الصحابة والتابعين ومن بعدهم أن نكاح المتعة حرام، وقنه كان جائزًا أول الإسلام ثم نُسخ الحكم. وهو مذهب الأئمة الأربعة وغيرهم. واحتجوا على ذلك بما يأتي: المعن قيس، قال، سمعت عبد الله يقول: كنا نغزو مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ليس لنا نساء، فقلنا ألا نستخصي؟ فنهانا

ليس لنا نساء، فعلنا الا نستحصي: فنهانا عن ذلك ثم رخص لنا أن ننكح المرأة بالثوب دبيع آخر ٢٢٢ هـ العدد ٢٠٢ - السنة المواحدة والخمسون

المراق المسلماق

50

إلَى امَرأة منْ بَنِي عَامر كَانَهَا بَكَرَةَ عَيْطًاءُ فَعَرضْنَا عَلَيْهَا أَنْفُسْنَا فَقَالَتْ: مَا تُعْطِي فَقُلُتُ: رِدَائِي وَقَالَ صَاحِبِي: رِدَائِي وَكَانَ رِدَاءُ صَاحِبِي أَجُودَ مِنْ رِدَاءَ صَاحِبِي أَعْجَبَهَا مِنْهُ فَإِذَا نَظُرَتْ إلَى رَدَاء صَاحِبِي أَعْجَبَها وَرَدَاؤُكَ يَكْفَيْنِي فَمَكَثْتُ معها تَلاَثًا ثُمَّ إِنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَى اللَّه عليه وسلم قَالَ: يَتَمَتْعُ فَلَيُحَلُ سَبِيلَهَا .. أَخْرِجه مَسلم يَتَمَتْعُ فَلَيُحَلُ سَبِيلَهَا .. أَخْرِجه مَسلم يَتَمَتْعُ فَلَيُحَلُ سَبِيلَهَا .. أَخْرِجه مَسلم

وع رواية .... ثمّ اسْتَمْتَعْتُ مِنْهَا قَلَمْ أَخْرُجُ حَتَّى حَرَّمَهَا رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم .. أخرجه مسلم (٢٠ - ١٤٠٦). أقوال أهل العلم في نكاح المتعة:

قال الموصلي في الاختيار لتعليل المختار (٣/ ٨٩): ونكاح المتعة والنكاح المؤقت باطل، أما المتعة فلقوله تعالى: فَمَنِ ابْتَغَى وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ، (المؤمنون: ٧)، وهذه ليست مملوكة ولا زوجة.

قال الطحاوي في شرح معاني الأثار... (٣٨٥/٢): بعد أن ساق جملة من الأثار... ففي هذه الآثار تحريم رسول الله صلى الله عليه وسلم المتعة بعد إذنه فيها واباحته إياها، فثبت بما ذكرنا نسخ ما في الآثار الأول التي ذكرناها في أول هذا الباب، ثم روي عن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم النهى عنها أيضًا.

قال ابن عبد البرغ التمهيد (٢٠٩/٧): قد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم في تحريم نكاح المتعة مما قد ذكرناه ما فيه شفاء وليس أحد من خلق الله إلا يؤخذ ويترك إلا رسول الله صلى الله عليه وسلم...

قال أبو عمر، وأجمعوا أن المتعة نكاح لا إشهاد فيه ولا ولي وإنه نكاح إلى أجل تقع فيه الفرقة بلا طلاق ولا ميراث بينهما وهذا ليس حكم الزوجات في كتاب الله ولا

سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم. جاء في شرح النووي على صحيح مسلم (٢٠٢/٥ - ٢٠١)؛ قال المازري: ثبت أن نكاح المتعة كان جائزا في أول الإسلام ثم ثبت بالأحاديث الصحيحة المذكورة هنا أنه نسخ وانعقد الإجماع على تحريمه ولم يخالف فيه إلا طائفة من المتدعة وتعلقوا بالأحاديث الواردة في ذلك، وقد ذكرنا أنها منسوخة فلا دلالة لهم فيها. قال النووي: والصواب المختار أن التحريم والإباحة كانا مرتين، وكانت حلالا قبل خيبر ثم حرمت يوم خيبر ثم أبيحت يوم فتح مكة وهو يوم أوطاس لاتصالها ثم حرمت يومنذ بعد ثلاثة أيام تحريما مؤبدًا إلى يوم القيامة، واستمر التحريم ولا يجوز أن يقال: إن الإباحة مختصة يما قبل خيبر والتحريم يوم خيبر للتأبيد، وأن الذي كان يوم الفتح مجرد توكيد التحريم من غير تقدم إباحة يوم الفتح كما اختاره المازري والقاضي، لأن الروايات التي ذكرها مسلم في الإباحة يوم الفتح صريحة في ذلك فلا يجوز إسقاطها ولا مانع يمنع تكرير الإباحة. والله تعالى أعلم.

قال الماوردي في الحاوي الكبير (٣٢٨/٩)؛ قال الشافعي: وفي القرآن والسنة دليل على تحريم المتعة، قال تعالى: إذا نكحتم المؤمنات ثم طلقتموهن، فلم يحرمهن فامساك بمعروف أو تسريح، وقال تعالى: وإن أردتم استبدال زواج مكان زوج. فجعل إلى الأزواج فرقة من عقدوا عليه النكاح مع أحكام ما بين الأزواج فكان بينًا- والله تعالى أعلم- أن نكاح المتعة منسوخ بالقرآن والسنة لأنه إلى مدة ثم فيه أحكام الأزواج.

قال المرداوي في الإنصاف (٨/١٦٠): الصحيح من المذهب: أن نكاح المتعة لا

25

يصح وعليه الإمام أحمد- رحمه الله-والأصحاب.

#### ثانيًا: نكاح التعليل:

المُحلَّ: اسم فاعل من الإحلال، والمُحلل: اسم مفعول من التحليل، والمراد من المحل هو تزوج المرأة المطلقة ثلاثًا بقصد الطلاق أو شرطه لتحل هي لزوجها الأول. والمراد من المحلل له: الزوج الأول- المبدع في شرح المقنع (١٥١/٦). تحفة الأحوذي (٢٢١/٤).

حكمه: ذهب جمهور أهل العلم من الصحابة والتابعين ومن بعدهم إلى تحريم زواج التحليل وحجتهم في ذلك ما يأتي:

١- عن عبد الله بن مسعود قال: «إنَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم لَعَنَ الْمُحلَّ وَالْحَلَّ وَالْحَلَّ وَالْحَلَّ لَهُ .. صحيح سنن الترمذي (١١٢٠) وصحيح ابن وصحيح ابن ماجه (١٩٣٥).

قال أبو عيسى الترمذي: والعمل على هذا الحديث عند أهل العلم من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم منهم عمر بن الخطاب وعثمان بن عفان وعبد الله بن مسعود وعبد الله بن عمرو وغيرهم، وهو قول الفقهاء والتابعين ويه يقول سفيان الثوري وابن المبارك والشافعي وأحمد وإسحاق- جامع الترمذي (ص. ١١٩)

٢- عن عائشة، قالت، جاءتُ امرأةُ رفاعة إلى النبيُ صلى الله عليه وسلم فقالتُ: كُنْتُ عَنْدَ رفَاعة فَطَلَقَني فَبَتُ طَلَاقي فَتَرَوَّجْتُ عَبْدَ الرَّحْمَن بْنَ الرَّبِير، وَإِنَّ مَا مَعَهُ مَثُلُ هُدُبَة الثَّوْبِ فَتَبَسَّم رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم فقال، أتريدين أنْ تَرَجعي إلى رفاعة لا حتَى تَدُوقي عَسَيلتَهُ،. أخرجه الدخارى (٥٢٦١) ومسلم (١٤٣٣).

5

7331 & - 12212

3.7 - Ituris Iteletis elteruei

26

٣- عن عمر بن نافع عن أبيه أنه قال: جاء رجل إلى ابن عمر رضي الله عنهما فسأله عن رجل طلق امرأته ثلاثًا فتزوجها أخ له من غير مؤامرة منه ليحلها لأخيه هل تحل؟ للأول؟ قال: لا إلا نكاح رغبة، كنا نعد هذا سفاحًا على عهد رسول الله صلى

الله عليه وسلم. صحيح: أخرجه الحاكم في المستدرك (١٩٩/٢) قال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه والبيهقي (٢٠٨/٧).

٤- وعن جابر الأسدي قال: قال عمر بن الخطاب: لا أوتى بمحلل ولا بمحللة إلا رجمتهما- أخرجه عبد الرزاق في المسنف (٢٦٥/٦) وسعيد بن منصور في السنن (١٩٩٣, ١٩٩٢).

#### وجه الدلالة،

هذه الأحاديث صريحة في تحريم زواج التحليل.

أقوال أهل العلم:

قال الإمام مالك في شرح الموطأ (١٦٦/٣): قال مالك في المحلل- أي المتزوج مبتوتة بقصد إحلالها لباتها-: إنه لا يقيم على نكاحه ذلك لفساده، حتى يستقبل نكاحًا جديد فإن أصابها في ذلك الفاسد فلها مهرها عليه.

قال الشافعي في الأم (١١٧/٥): ونكاح المحلل الذي يروى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لعنه- والله تعالى أعلم- ضرب من نكاح المتعة لأنه غير مطلق إذا شرط أن ينكحها حتى تكون الإصابة، فقد يستأخر ذلك أو يتقدم، وأصل ذلك أنه عقد عليها النكاح إلى أن يصيبها فإذا أصابها فلا نكاح له عليها، مثل أنكحك عشرًا ففي عقد أنكحك عشرًا أن لا نكاح بيني وبينك بعد عشر، كما في عقد أنكحك لأحللك أي إذا أصبتك فلا نكاح بيني وبينك بعد أن أصبتك كما يقال: أتكارى منك هذا المنزل عشرًا أو أستأجر هذا العبد شهرًا وفي عقد شهر أنه إذا مضى فلا كراء ... إلى أن قال: فإذا عقد النكاح على واحد مما وصفت فهو داخل في نكاح المتعة، وكذلك كل نكاح الى وقت معلوم أو مجهول فالنكاح مفسوخ لا ميراث بين الزوجين وليس بين الزوجين شيء من أحكام الأزواج، طلاق ولا ظهار ولا اللاء ولا تعان الا يولد، وإن كان ثم يصبها

فلا مهر لها وإن كان أصابها فلها مهر مثلها لا ما سمى لا لها وعليها العدة ولا نفقة لها في العدة. وإن كانت حاملاً، فإن نكحها بعد هذا نكاحًا صحيحًا فهي عنده على ثلاث.

قال الحافظ في التلخيص (٣٧٣/٣): فائدة: استدلوا بهذا الحديث على بطلان النكاح إذا شرط الزوج أنه إذا نكحها بانت منه، أو شرط أنه يطلقها أو نحو ذلك وحملوا الحديث على ذلك ولا شك أن إطلاقه يشمل هذه الصورة وغيرها.

قال ابن قدامة في المغني (٧/ ١٨٠): نكاح المحلل حرام باطل، في قول عامة أهل العلم؛ منهم الحسن والنخعي، وقتادة، ومالك، والليث، والثوري، وابن المبارك، والشاهعي، وسواء قال، زوجتكها إلى أن تطأها. أو شرط أنه إذا أحلها فلا نكاح بينهما. أو أنه إذا أحلها للأول طلقها

قال ابن القيم في زاد المعاد (٩٤/٥): بعد أن ساق أحاديث عن ابن مسعود وعلي وأبي هريرة وعقبة بن عامر... فهؤلاء الأربعة من سادات الصحابة رضي الله عنهم وقد شهدوا على رسول الله صلى الله عليه وسلم بلغة أصحاب التحليل، وهم: المحلل والمحلل له، وهذا إما خبر عن الله فهو خبر صدق، وإما دعاء فهو دعاء مستحب قطعًا، وهذا يفيد أنه من الكبائر اللعون فاعلها، ولا فرق عند أهل المدينة وأهل الحديث وفقهائهم بين اشتراط المصود في المعقود عندهم معتبرة

والأعمال بالنيات، والشرط المتواطأ عليه دخل عليه المتعاقدان كالملفوظ عندهم، والألفاظ لا تراد لعينها بل للدلالة على المعاني، فإذا ظهرت المعاني والمقاصد فلا عبرة بالألفاظ لأنها وسائل وقد تحققت غاباتها فترتبت عليها أحكامها.

قال الصنعاني في سبل السلام (١٨٦/٣)؛ والحديث دليل على تحريم التحليل؛ لأنه لا يكون اللعن إلا على فاعل المحرم وكل محرم منهي عنه والنهي يقتضي فساد العقد واللعن وان كان ذلك للفاعل لكنه علق بوصف يصح أن يكون علة الحكم وذكروا للتحليل صورًا، منها أن يقول له في العقد: إذا أحللتها فلا نكاح وهذا مثل في العقد: إذا أحللتها فلا نكاح وهذا مثل في العقد: إذا أحللتها طلقتها. ومنها أن يتواطئا على التحليل ولا يكون النكاح الدائم هو المقصود، وظاهر شمول اللعن فساد العقد ناهض فلا يشتغل بها.

قال المباركفوري في تحفة الأحوذي (٢٢٣/٤)؛ استدل بهذا الحديث، يعني بحديث: ألعن المُحلُ وَالمُحلُلُ لَهُ، على كراهة النكاح المشروط به التحليل، وظاهره يقتضي التحريم كما هو مذهب الإمام أحمد انتهى. قلت: لا شك في أن ما قال الإمام أحمد هو الظاهر.

> وللحديث صلة إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

#### عزاءواجب

توقيق إلى رحمة الله تعالى الأستاذ/ محمد محمد منسي، الموظف باستعلامات المركز العام، وتتقدم أسرة تحرير المجلة بخالص العزاء، سائلين الله تعالى أن يغفر له ويرحمه رحمة واسعة وأن يلهم أهله الصبر، وإذا لله وإذا إليه راجعون.

27

## الردود العلمية على شبهات المتقلين بمولد خير البرية

الحمد لله رب العالمين؛ والصلاة والسلام على رسوله الأمين؛ وآله وصحبه والتابعين... أما بعد، هانه قد نُشرت مقالات وفتاوى تفيد بشرعية الاحتفال بالمولد النبوي، واستدلت بآيات وأحاديث لا يصح الاستشهاد بها عند مناقشتها في ضوء الأصول العلمية والقواعد الشرعية، كما ذَكَرَت في السياق ذاته إجماعا عجيبًا وقياسًا أعجب تؤيد به ما ذهبت إليه، واتهمت من خالفها بأنهم ، ذلة من الخوارج ،، ونعرض في هذا المقال تحليلًا وتفنيدًا إحقاقًا للحق ونصرة للنهج أهل السنة فنقول مستعينين بالله،

> اعلم أخي الكريم أنَّ عَادة أهل الأهواء والبدع التمسُّك بالشُّبُهات يُلبُسونَها على العوام هيحسبها الجاهل - بحسن ظنَّه - أدلة الشرع وأحكامه، ويَتُولُونَ هُوَ مِنْ عِندِ ٱلَّهُ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهُ وَيَقُولُونَ عَلَ ٱلْعَرَالَكَذِبَ وَهُمْ يَعَلَمُونَ ، (آل عمران: (٧٨).

#### من هذه الشبهات ما يلى:

7331 & - 1242 3.7

- 12mil 121-210

والخمسون

28

الشبعة الأولى وهي قولهم، إنّ دليل الاحتفال بالمولد: قصة أبي لهب، عندما أعتق جاريته رثويبة الأسلمية، فرحًا بمولد النبي صلى الله عليه وسلم؛ فرآه بعض أهله في المنام أنه خُفَف عنه في الآخرة لا وهذه القصة ذكرها البخاري رحمه الله في صحيحه عن عروة

المعاد المعاوية محمد هيكل

(التابعي) بدُون إستاد، والخبرُ مُرسلُ مُنقطعُ ضعيفٌ لا يصحُ الاستشهادُ به، وقد جاء فِ السير ما يُؤكدُ عَدم صحته، فإنَّ أبا لَهَب لم يعتق ثويبة؛ إلا بعد هَجرة النَّبي صلى الله عليه وسلم إلى المدينة. (ذكر ذلك الحافظ ابن حجر في كتابه الأصابة (//١٠)) و(الحافظ بن البرفي الاستيعاب (//١٠)). وروي أنَّه أعتقها قبل ولادته بزمن طويل كما فروري أنَّه أعتقها قبل ولادته بزمن طويل كما في ( شرح الزرقاني، على المواهب اللدنية، فكيف يكونُ عتقُها بسبب ولادة النبي صلى اللَّه عليه وسلم؟

وعلى فرض صحة القصّة؛ فليست إلا رؤيا منامية رُنيَت لإمام من أنمة الكفر أبي لهب، ولا حُجَة فيها، ولا يُثبت بها حُكمُ أُصلاً، حتى يُقاس عليه {

وقد أجمع أهلَ الإسلام على أنَّ الشَّرع لا يتبُتُ بالمَنامَات مهمًا علاَ شأنُ صاحب الرؤيا في الصَلاح والعبَادة إلا أنَّ يكُونَ صاحب الرؤيا نَبِيًا، فَرُؤَيًا الأَنْبِيَاء حقَّ ووحيَّ وشرعٌ.

الشبهة الثانية،

أنَّ النَّبِي صلى اللَّه عليه وسلم كان يُعظم يوم مولده، ويشكر اللَّه تعالى فيه على نعمته الكبرى عليه، وتفضّله عليه بالوُجود لهذا الوُجود، واستدلوا على ذلكَ بالحديث الذي أخرجه مُسلمٌ عن أبي قتادة الأنصاريُ رضي اللَّه عنه، أنَّ النبيَّ صلى اللَّه عليه وسلم: (سُئل عن صوم الاثنين ؟ قال: ذاكَ يومُ وُلَدتُ فيه)، حيثُ زَعْموا أنَّ هذا احتفالُ منه بيوم مولده صلى اللَّه عليه وسلم {

والجواب عن هذه الشبهة:

أولا: هذا استدلال خاطئ وغير منهجي لم يقل به أحد من العلماء، فإن غاية ما يدلُّ عليه الحديث الترغيبُ في الصيام يوم الاثنين وقد اكتفى صلَّى الله عليه وسلَّم يكفي وما كفى النبيَّ صلَّى الله عليه وسلَّم يكفي أمَّته، وما وسعه يسعها؛ ولذلك كان شكر الله على نعمة ولادته بنوع ما شكر به صلَّى الله عليه وسلَّم إنَّما يكون في هذا المعنى الشروع. فلماذا لا تقتصرُون على ما ورد في الحديث وتحرصُون عليه، فتصُومُون كل يوم اثنين، وسلم ؟!

لقد أحدثتُم أيُّها المحتفلون وفعلتم أمراً لم يفعلُهُ رسُولُ الله صلى الله عليه وسلم. وذلك بتخصيصكم يوماً في السُنة للاحتفال بمولده صلى الله عليه وسلم فخالفتُم بدلك هدي نبيكم.

حقيقة تاريخية:

ومن الحقائق التاريخية الثابتة أن المؤرخين اتفقوا على عام الوفاة وشهره، فقال الحافظ ابن حجر رحمه الله: «وكانت الوفاة النبوية في شهر ربيع الأول. سنة إحدى عشرة باتفاق،

(فتح الباري (٩/٨٤٤))

واختلفوا في الشهر واليوم الذي وُلد فيه: فقيل في شهر صفر :: وقيل في ربيع الأخر : وقيل في رجب : وقيل في رمضان : وقيل في شهر ربيع الأول يوم ٢ أو ٨ أو ١٠ أو ١٢ أو ١٧ ... وليس لأي من هذه الآراء ما يُرجَحه على الأراء الأخرى.

(انظر سيرة ابن هشام (١٥٨/١) والبداية والنهاية لابن كثير (٣٢٠/٢) وعيون الأثر لابن سيد الناس (٣٣/١-٣٤))

فكيف يَفرح المسلم ويحتضل في الشهر الذي انطفاً فيه نور الوحي، وانقطع بالمسلمين الأمان من العذاب؛ الذي جعله الله في الأرض؛ فقال سبحانه: • وَمَا كَانَ أَمَّهُ لِعَذَبَهُمْ وَأَنَّ فِهِمْ وَمَا كَانَ أَلَهُ مُعَذِبَهُمْ وَهُمْ يُسْتَغْفِرُونَ • (الأنفال ٣٣) ؟(

قال أبو موسى الأشعري رضي الله عنه: أمانان كانا في الأرض: فرُفِعَ أحدُهما، وبقي الأخر. (مستدرك الحاكم (١٩٨٩)).

بل كيف يفرح ويحتفل المسلم في شهر وقعتُ فيه مُصيبة تهونُ دونها كلُ مصيبة ؟!

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذا أصاب أحدكم مصيبةً؛ فليذكر مصيبته بي؛ فإنها من أعظم المصائب. (صحيح الجامع (٣٤٧)). وقال أنس بن مالك رضي الله عنه: وما رأيتُ يومًا كان أقبح، ولا أظلم، من يوم مات فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم. (شرح السنة للبغوي (٣٨٣٤)).

وأمرُ ثالث مهم جدًا، هو أنَ النّبي صلى الله عليه وسلم سُئل عن صيام يوم الاثنين، ولم يَسال عن صيام يوم "الثاني عشر من ربيع الأول"، فالعلة إذا: تخصيص يوم الثاني عشر بالصيام. وليس تخصيص يوم الثاني عشر من ربيع الأول بالصيام، ولهذا فإن النبي وهو المشرّع، لم يُنقل عنه أنه خصص اليوم الثاني عشر بالصيام أو بأي عمل آخر، بل خصص يوم الاثنين بالصيام، وفرق كبير بين السببين. فالصواب أن العلة هي كون يوم الأثنين. (يوم مولده، ويوم بُعث فيه، ويوم إنزال القرآن عليه).

كما قال النبي صلى الله عليه وسلم «ذاك



ربيع اخر ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخسون

يوم وُلدتَ هيه، ويوم بعثت (أو) أنزلَ عليَ هيه، (صحيح مسلم (١١٦٢)).

فالنبي صلى الله عليه وسلم لما بين سبب صيامه لذلك اليوم، جعل العلة مركبة، فقال، قال، (ذَاتَ يَوَمُ وُلَدْتَ فيه وَيوَمُ بُعْتُتُ أَوَ أُنْزَلَ عَلَي هيه) فذكر ثلاثة أسباب. أو بتعبير أصولي ذكر وانزال القرآن)، والصواب صحة التعليل بالعلة المركبة، وأنها لا تؤثر إلا إذا اجتمعت الأوصاف المركبة منها كلها، وعندئذ فلا تجتمع هذه الأوصاف لتكون علة الحكم إلا في يوم الاثنين، ولا تنطبق البتة على يوم الثاني عشر من ربيع الأول، فإنزال القرآن حدث في ليلة القدر من شهر رمضان المبارك بالإجماع كما هو نص القرآن، فهي علة قاصرة على هذا اليوم، فلا تتعدى إلى غيره.

وعلى ذلك فتخصيصُ يوم الثاني عشر من ربيع الأول بعمل ما دون يوم الاثنين من كل أسبوع يُعدُ استدراكا على الشارع، وتصحيحا لعمله، وما أقبح هذا- إن كان- والعياذ بالله تعالى الشبعة الثالثة:

قول الله تعالى: (رَنَكَرُهُم بِأَيَّنِمَ أَنَّو (إبراهيم ٥): وأنه يفيد سنية واستحباب تذكر الأيام العظيمة القدر في حياة المسلمين، ولاشك أن مولد سيد الخلق صلى الله عليه وسلم هو أحق الأيام وأولاها بالتذكر والاحتفال.

والجواب عن هذه الشبهة أن نقول: إن الاستدلال بهذه الآية على مشروعية الاحتفال بالمولد من قبيل حمل كلام الله-تعالى- على ما لم يحمله عليه السلف الصالح. والدعاء إلى العمل به على غير الوجه الذي مضوا عليه في العمل به، وهذا أمر لا يليق: فإن كبار المشرين قد فسروا هذه الآية الكريمة. ولم يكن في تفسيرهم أن المقصود بالتذكير بأيام الله في هذه الآية الاحتفال بمولد النبي صلى الله عليه وسلم، وإنما المقصود بالتذكير بأيام الله إلى عنه قال: سمعت رسول الله عليه السلام. في قومه يُذكرهم بأيام الله، وأيام الله نعماؤه وبلاؤه، إذ قال: ما أعلم في الأرض الله نعماؤه وبلاؤه، إذ قال: ما أعلم في الأرض

رَجُلًا حَيْرًا وَأَعْلَمَ مِنْيٍ، قَالَ: فَأَوْحَى اللَّهِ الَيْهِ، إِنِّي أَعْلَمُ بِالْخَيْرِ مِنه، أَوْ عِنْدَ مَن هُو، إِنَّ فَيْ الأَرْضِ رَجُلًا هو أَعْلَمُ مِنْكَ..... (أَخْرَجَه مسلم ((٣٨٩)).

#### الشبهة الرابعة،

واستدلوا كذلك بأنه عمل كثير من البلدان العربية والإسلامية على المستوى الرسمي والشعبي وهذا يعد إجماعا في نظرهم. والحواب عن ذلك أن نقول:

إن هذا الاجتماع هو إجماع من نوع عجيب يثير الدهشة والاستغراب ولم نسمع به قبل إن هذا إلا اختلاق، والحجة دائما بما ثبت عن الرسول صلى الله عليه وسلم والثابت عن الرسول صلى الله عليه وسلم النهي عن البدع عموماً، وهذا منها. وعمل الناس إذا خالف الدليل فليس بحجة، وإن كثروا حتى لو كانت دُولاً: ، ولا تلغ أستر من ف الأرض يُعِد أولاً من متبيل ألله (الأنعام: ١١٦)،

قال شيخ الإسلام رحمه الله: ، ومَن اعتقد أنَّ أكثر هذه العادات المخالفة للسنن مُجمعً عليها، بناء على أنَّ الأمة أقرَّتها، ولم تُنكرها؛ فهو مخطئ في هذا الاعتقاد : فإنه لم يزل، ولا يزالُ في كلُ وقت من ينهى عن عامة العادات المحدثة المخالفة للسُنة، وما يَجوز دعوى الإجماع بعمل بلد- أو بلاد- من بلاد المسلمين، (اقتضاء الصراط المستقيم (٨٩/٢)).

ثم إنَّ العبرةَ بالدليل الشرعي: البني على الكتاب والسنة.. وأما أهلُ العلم: فيُستدَلُ لأقوالهم، ولا يُستَدَلُ بِهَا (

قال على رضى الله عنه: •إنَّ الحقَّ لا يُعرفُ بالرُجال: اعرف الحقَّ، تعرفُ أهله، (الذريعة للراغب الأصفَهَاني (١٧١)).

ومن علماء الأزهر أيضا من ينكرون الاحتفال بالمولد النبوي:

منهم الشيخ نجيب المطيعي (مفتي مصر الاسبق).

والشيخ على محفوظ (عضو هيئة كبار علماء الأزهر) وصاحب كتاب الإبداع في مضر الابتداع والشيخ عبد المجيد سليم (شيخ الأزهر الأسبق).

والشيخ حسن مأمون (شيخ الأزهر الأسبق)

#### Upload by: altawhedmag.com

ربيم آخر ٢٤٢٢ هـ العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

والشيخ محمود شلتوت (شيخ الأزهر الأسبق).

الدكتور محمد حسين الذهبي (وزير الأوقاف الأسبق).

الشيخ جاد الحق علي جاد الحق (شيخ الأزهر الأسبق) .

الشيخ محمد رشيد رضا (الذي ألف فيه رسالة مستقلة).

ويستطيع القارئ الكريم مطالعة فتاوى هؤلاء العلماء الكبار في كتاب (فتاوى كبار علماء الأزهر حول الأضرحة والموالد والقبور).

وكتاب (فتاوى كبار علماء الأزهر حول انحرافات الطرق الصوفية).

الشبهة الخامسة،

الاستدلال على شرعية الاحتفال بالمولد النبوي بالقياس وذلك بقولها: إذا كان العالم كله يحتفل بميلاد المسيح عليه السلام فنحن من باب أولى أن نحتفل بسيد الأنام.

والجواب عن هذه الشبهة أن نقول؛ وهذا قياس فاسد لا نجد رُدًا عليه أبلغ ولا أعظم من قول النبي صلى الله عليه وسلم؛ لتتبعن سنن من كان قبلكم، شبرًا شيرًا وذراعًا بذراع، حتى لو دخلوا جُحَر ضب تبعتموهم، قلناً؛ يا رسول الله، اليهود والتصارى ؟قال: فمن. (صحيح البخارى ٢٣٢٠)(١/٥٩)).

وإذا سلمنا أنَّه من عاداتهم فقد نُهينا عن التشبُّه بأهل الكتاب وتقليدهم، سواءً في أعيادهم أو في غيرها: لقوله صلى الله عليه وسلم: من تَشَبَّه بقَوَم هَهُوَ منْهُمَ (أخرجه أبو داود (٤٠٣١)، وحسنَه الألباني في الإرواء (١٢٦٩)).

وأقل أحوال الحديث اقتضاء تحريم التشبُّه بهم.. (اقتضاء الصراط المستقيم التشبُّه بهم.. (اقتضاء الصراط المستقيم أمور دنيوية فإنَّها تورث المحبَّة والموالاة، فكيف بالمشابهة في أمور دينية ؟ فإنَّ إفضاءها إلى نوع من الموالاة أكثر وأشدً، والمحبَّة والموالاة لهم تُناق الإيمان، كما قرّره شيخ الإسلام ابنُ تيمية رحمه الله (انظر،

المصدر السابق (١/٥٥٠))

الشبهة السادسة: وصف المخالفين لهم بأنهم . «ثلة من الخوارج ...

إن وظيفتهم على مر العصور هو تبصير الناس بأمور دينهم وبيان أحكام الشريعة لهم فيما يحل ويحرم، واظهار محاسن الإسلام وعظمته، والدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة ترغيبا للناس على امتثال تعاليم الإسلام المباركة.

لذلك فإننا نهيب بهم أن يراجعوا الأحكام التي صدرت في هذا الشأن، وألا يتعجلوا في اصدار الحكم على المخالف، فليس كل من خالف قولهم بعد من الخوارج؛ لأن هذا منزلق خطير بل يجب عيهم أن يحرصوا على بيان الحق بدليله، ليكونوا مصدر ثقة عند جماهير الأمة وسبيلا لجمع كلمتهم وتأليف قلوبهم، وليتذكروا أنهم موقوفون بين يدي الله تعالى ، وَأَنْقُوا بَوْمَا تُرْجَعُونَ فِد إِلَى الله لم تُوَفِي كُلْ نَفْسٍ مَّا حَسَبَتْ وَهُم لَا يُطْلُبُونَ ، (البقرة ٢٨١)، وألا ينسوا أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يحتفل بيوم مولده، ولا خلفاؤه الراشدون من بعده، ولا غيرهم من الصحابة، أو التابعين، وهم الأعلم بالسنة. والأعظم حيا للنبى صلى الله عليه وسلم ... وخلاصة القول:

أن الاحتفال بذكرى المولد النبوي بأنواعه واختلاف أشكاله بدعة منكرة يجب على المسلمين منعها ومنع غيرها من البدع، والاشتغال بإحياء السنن والتمسك بها، ولا يُغتر بمن يروجون لهذه البدعة ويدافعون عنها وان كثروا، وأن النجاة في الاعتصام بالكتاب والسنة على منهج سلف هذه الأمة ومن سار خلفهم، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، فإنه من يعش منكم فسيرى اختلافاً كثيراً، فعليكم بسنتي وسنة عضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور. فإن كل بدعة ضلالة.

وصل اللهم وسلّم على نبيّنا وحبيبنا مُحمدٍ، وآله وصحبه،

والحمد لله ربّ العالين.

# الله ودورها في الله ودورها في الله ودورها في المحمد في المحمد الفريخ الله ودورها في المحموي المحمو

د . عبد الوارث عثمان

أستاذ الفقه المقارن بجامعة الأزهر

330 6145.0

( Interest

.....

الحمد لله؛ والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإيمان واحسان إلى يوم الدين.

وبعد؛ فقد تحدثنا في موضوعنا السابق عن القصص في القرآن الكريم وأثره في تكوين شخصية الداعية إلى الله تعالى وفقهه لممته ودعوته؛ فإن القصص في القرآن الكريم يشتمل على أساليب الدعوة ووسائلها ومناهجها، لذلك يجب على المسلم عمومًا والدعاة إلى الله تعالى خصوصًا دراستها دراسة متأنية مستفيضة، وقراءتها، والتأمل الرشيد والفحص الهادئ المحص ليكشف عما يحويه من حقائق الإسلام على ألسنة أنبياء الله ورسله ومن آمنوا بدين التوحيد والأطلاع على تنوع طرق دعوتهم إلى الله وما لاقوه من عظيم الأذى وفادح البلاء، وما بذلوه من جهد في مواجهة صناديد الكفر وأنمة الضلال عبر تاريخ البشرية المتنوع الطويل، وفي النهاية ينتصر الحق وأصحابه ويقذف بالباطل وأهله في أودية الضلال ومسارب الأباطيل.

مع أن حقائق الإسلام تمليها الفطرة النقية، وتصدقها البداهة اليقينية التي لا ينكرها إلا من ينكر وجود نفسه. ويتطلع إلى إثبات ذاته باحثا لذلك عن الدليل والبرهان بينما الحقيقة الساطعة تملك عليه جمع كيانه فأنى لبصيرته أن تبصر ٢٤، وأنى لحدسه أن يفيق ٢١ وهذه الحقائق التي تدل عليها القصص في القرآن الكريم ترسم حال البشرية منذ نشأتها الأولى عمليًا وواقعيًا، وتظهر حتمية الصراء بين الحق والباطل ولزوم النصر لأهل الحق من الذين آمنوا وعملوا الصالحات، وثبتوا على دين التوحيد ولم يخشوا في الله لومة لائم، فمهما استعلى الباطل في الأرض واستفحل أمره وكثر أتباعه فإن الحق سيقهره يومًا ما، وأهل الإيمان هم الفائزون لا ريب في ذلك عند المؤمن الصادق، ولا يكون الداعية إلى الله تعالى داعية بحق إلا إذا آمن بذلك إيمانا

يبلغ حد اليقين ولا يصلح معه الشك. والقرآن بقصصه يعرض الدعوة وتاريخها، ومنهجها ومصادرها، لتزداد وضوحًا وفهمًا، وتبدو منسجمة متسقة صادرة من مشكاة واحدة، وهي تحد طبائع الناس، وطرق علاجهم، وسنة الله في عقاب الأمم ومعافاتها وتداوي الكثير من الأمراض الاجتماعية حيث تتشابه الأحوال والمواقف، ومن هنا يلتفت إلى المخاطبين في أثناء عرض قصصه ليوجه الكلام إليهم. فتال تعالى: ( بالتقم: كا بلوا أمت للتو أأتوا من رتبة ومر تلبون (القلم: 10 - 14).

وفي معرض الحملة على الكفار لاضطهادهم المؤمنين والمؤمنات، وفتنتهم عن الإسلام، وتذكير المؤمنين بمصير البغاة ونهاية الظلم، جاءت قصة أصحاب الأخدود الذين حضر لهم فوقهم حضرة، وأججوا فيها النار، وألقوا فيها بالمؤمنين والمؤمنات، وجلسوا يشهدون عذابهم،

دون أن تأخذهم عليهم شفقة، مع أنهم لم يكن لهم ذنب إلا أنهم آمنوا بالله العزيز الحميد، وتنذر القصة من يفتن المؤمنين والمؤمنات بالعذاب والتحريق، وتبين أن بطش الله شديد، قال تعالى: ( فَلِ أَحْمَ الْمُحْدُودِ ( ) المَر ذَن الوَقُو ( ) إذَ مَر حَبًا تُعُوُ وَمَمْ عَلْ مَا يَعْمُونَ بِالْتَوْمِينَ شَهُودُ ( ) وَمَا تَتَمُو يَبْمُ إِلاً أَن يُؤْمِنُا بِأَمُو الْمَنِيزِ الْمَيْمِيدِ ) (البروج: ٤- ٨).

ويبين القصص القرآني أن القيم الحقيقية ليست قيم المال والجاه والسلطان لأنها زائلة، وأن الباقيات الصالحات خير عند الله، حين تجيء قصة الرجلين اللذين تحاورا وهما يمثلان طريخ الكفر والإيمان. والطاعة والعصيان والاستنكار والتواضع لله خالق الخلق رازق الإنسان.

كان أحدهما يعتز بماله ومتاعه، وكان الأخر يعتز بإيمانه بالله ورجائه من عنده، وهو خير وأبقى، وكان يدعو ريه، سنما كان الآخر غافلاً عن ذكر الله، وعرضت القصة نهاية كل منهما؛ الذي أذهله الغرور وأبطرته النعمة ونسى الحياة الأخرة. والذي يرى نعمة المنعم موجبة لحمده وذكره وحسن عبادته؛ فامتلأت نفس أحدهما غرورًا وبطرًا، ونسى الله الذي أعطى، أما الرجل الأخر فقد قام بواجبه نحوه وذكره بأصله، ونبَّهه إلى ما يجب عليه نحو ريه، وبين أن له عند الله ما هو خير مما يرجون، وأنه لا يبالي بالجاه والمال وكثرة الأتباع، وجهر بالحق وأعلن النصح، وتوجه إلى الله يأمل الخير. وكانت عاقبة إعراض المغرور عن دعوة الحق أن خوت جنته على عروشها، ووقف يقلب كفيه على ما أنفق فيها، وفي لحظة توارت قدرته أمام قدرة الملك الحق، لقد دفعه غروره أن يحكم على المستقبل بما هو عليه في الحال القائمة من القوة الموهومة. غير أن المستقبل يجيء لأمثاله بما يخيب الأمل ويكشف الحقيقة، والنصرة

ربيع آخر ٢٤٢ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

قَبَابَعَةَ وَلَين زُودتُ إِلَى زَود لَأَجِدَنَ خَبَراً مَنْهَا مُتَعَلَّا () قَالَ لَهُ مَاجِهُ وَهُوَ عَلَوْهُ أَكَنَنَ مَالَكِ خَلَقَكَ مِن نَزْلِي ثُمَّ مِن تُطْعَةٍ ثُمَّ سَوْطَة رَجُلاً () لَنَكِا هُو اللَّهُ رَق وَلا أَشْرِكَ بِرَق أَحْدًا )، (الكهف: ٣٢- ٣٨). وقد عرض القصص القرآني للرجل الصالح الذي يجد المؤمنون في ظله العزة والكرامة والمعونة.

والولاية الحقة لله

سبحانه وتعالى.

وهووحدهمالك

الملك ومدبره. قال

تعالى: (وَأَصْرِبْ لَمُمْ

شلا تجلين جعلنا لأحدهما جنّيتن مِنْ

وَفَجْرًا خِلَالَهُمَا

1 56 (7) 1

نع فقال لصحه وهو

يحاور أنا أكثر منك

مَالاً وَأَعْرُ نَغْدًا ()

ودَخُلُ جَسْبَتُهُ وَهُوَ

ظَالِمُ لِنَفْسِهِ. قَالَ مَا أَظُنُّ أَنْ نَبِيدَ هُذِهِ أَبَدًا

وَمَا أَظُنُ ٱلسَّاعَةُ

ويلقى الظائون العذاب والإيذاء، وهو يتحدث عن ذي القرنين، عندما سأل سائلون رسول الله صلى الله عليه وسلم فأوحى الله إليه بسيرته، وذكر رحلاته الثلاث إلى المغرب والمشرق والمكان الذي فيه وآتاه من كل شيء سبباً فأتبع سبباً. مضى في طريق ما هو ميسر له، سالكا سبيله إلى المغرب حيث رأى الشمس تغيب هناك وراء الأفق كما هو الحال عند مصب الأنهار في الحيطات، ووجد قومًا أعلن فيهم سياسته، وأوضح مسلكه في أن للظالمين في هذه الدنيا عذاباً ولهم عند الله إذا عادوا إليه عقاباً. 12, 7331 a.- Ilale 3.7 - Ilmin Itelete elleanei

34

ي حين أن للمؤمنين الجزاء الحسن والمعاملة الطيبة والمعونة والتيسير، وعاد إلى رحلة المشرق حيث الأرض مكشوفة غير مغطاة بالجبال أو الأشجار، والقوم عراة لا يجدون ما يستر أجسادهم، ودستور الرجل في الحكم معلوم، وتصرفه الصالح مع الناس لا يحتاج إلى بيان.

ولما توجه إلى المكان الذي فيه السدان، وتوسم القوم فيه القوة والقدرة، عرضوا عليه أن يبنى لهم حاجزًا يمنع عنهم أذى الذين هم وراء الحاجزين: (يأجوج ومأجوج)، وله في مقابل هذا العمل الخراج، فكان تصرفه أن رد عليهم المال، وتطوع بإقامة السد، وطلب منهم العون. فجمعوا قطع الحديد ووضعوه في الفتحة وأوقدوا التار وأضافوا النحاس، فزاد بذلك الحديد قوة، وساوى ذو القردين بالردم بين الصدفين، وأغلق الطريق على القوم المفسدين، وقد نسب الفضل إلى الله تعالى. وقوة العلم وقوة الحكم حين يسندها الإيمان تكون مصدرًا للخير والرحمة والمعونة الصادقة والعدل والإحسان، ولعل لهذه وقعًا على قلوب المؤمنين بالله ودعاة الحق حملة الرسالة الذين يبتغون بعملهم وعلمهم وجه الله وحده، دون رغبة في جاه أو مال أو سلطة. قال تعالى: (قَالَ هَذَا رَحْهُ مِن رَبِّي فَإِذَا جَاءَ وعد ربي جعله، دكمة وكان وعد ربي حقا) (الكهف: ٩٨). وفي سلطان المال والعلم، وانتهائه بالبوار عند البغي والبطش، وجحود نعمة الخالق جل وعلاجاءت قصة هارون التي قدرت حقيقة القيم، ورفعت من قيمة الإيمان والصلاح. مع الاعتدال والتوازن في الاستمتاع بطبيات الحياة دون علو في الأرض ولا فساد، ووضعت من قيمة المال وزينة الحياة الدنيا.

إن قارون من قوم موسى بغى على قومه، وقد آتاه الله من الكنوز ما إن مفاتحه لتنوء بالعصبة أولي القوة؛ حيث أعطاه الله مالاً مخبورًا مدخرًا، فمخبور عند الاستعمال والتداول، وهو من الكثرة بمكان؛ فبغى على

قومه بسببه واعتدى عليهم وحرمهم من حقوقهم، وقد وجد منهم من يحاولون رده إلى المنهج المستقيم من القصد والاعتدال ومراقبة الله الذي أنعم عليه، ومراعاة الأخرة وما فيها من حساب وترك الزهو بالمال فلا يتعلق به قلبه ولا يبغى به الفساد؛ لأن الله لا يحبه، وطلبوا منه أن يطلب الآخرة والفوز فيها، وألا ينسى نفسه، لتتحقق له القوة الجسدية والروحية؛ فكان رده دليلا على ما فيه من فساد، حيث نسب المال إلى علمه وكده، وأنه غير مسؤول عن ما ينفقه أو يمسكه، فلا محاسب يرجو منه ثوابًا ويخاف منه عقابًا، وهنا كانت الخاتمة المنتظرة لكل من يفعل مثل فعله حسب سنة الله في خلقه، ولن تجد لسنة الله تبديلا.

وإذا كانت طائفة من قومه قد نصحت وبينت، فإن طائفة أخرى قد أغراها ما عليه من زينة وبهرها ما هو فيه من متاع. فتمنت أن يكون لها في الحياة حظ مثل حظه، وكانت نهائة الغرور عاجلة، وذهب قارون بكل ما أوتى من مال وزينة ومتاع، وأصبح الذين أوشكوا أن يفتتنوا من قومه يحمدون الله، ويعترفون له بالفضل، فعاد الناس يدركون أن الله وحده أهل الفضل والخير، وله وحده الحمد في الأولى والأخرة، وله الحكم، قال تعالى: ﴿ وَأَصْبَع ٱلَٰذِينَ تَمَنَّوْا مَكَانَهُ بِٱلْأَسِ يَقُولُونَ وَيُكَأْتُ ٱللَّهُ يَسْطُ ٱلرَفْ لِمَن يَثَالُهُ مِنْ عِبَادِهِ. وَيَقْدِرُ لُوْلَا أَن مَنَ ٱللَّهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا وَيُكَأَنُّهُ لَا يُقْلِحُ ٱلْكَفِرُونَ ) (القصص: ٨٢). وفي معرض الحديث عن البعث وإقامة

د ليل واقعى عليه، وأن في قدرة الله تعالى إحياء الموتى جاءت قصة الرجل الذي مر على قرية وهي خاوية على عروشها. فحار الرجل وقال: كيف يحيى هذه الله بعد موتها؟ فأراه الله ذلك بما حدث له إذ أماته مائة عام ثم بعثه، وكانت هناك أدلة محسوسة تبين له أنها مائة عام، ولم تكن إلا طعامه وشرابه، فلم يصيبهما العفن والبلي، رأى الرجل عظام حماره خاوية، ثم أخذ يكسوه اللحم، وإذا كانت الظروف واحدة فلماذا لم يتغير الطعام والشراب وتغير الحمار؟ وراء كل ذلك قدرة القادر وتدبير من يحيى الموتى، وهو على كل شيء قدير؛ إنه الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم خالق كل شيء ومليكه؛ لقد شاهد الرجل الطعام والشراب وشاهد الحمار وشاهد عودة الحياة من جديد فنطق بلسانه، واعترف بقلبه أن الله على كل شىء قدير، وأن ذلك هو الدليل القاطع على البعث والنشور قال تعالى: ( أَزْ كَالَدِي مَتَرْ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِي خَاوِيَةً عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّى يُعْمِي: هَنذِهِ ٱللهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ ٱللهُ مِأْتَةُ عَامٍ ثُمَّ بَعَثْكُ قَالَ حَمْمُ لَبِئْتَ قَالَ لَبِثْتُ يَوَمَّا أَوْ بَعْضَ يَوْمِرْ قَالَ بَل لبثت مايتة عام فأنظر إلى طعايك وشرابك لَمْ يَتَسَنَّهُ وَٱنْظُرْ إِلَىٰ حِمَارِكَ وَلِنَّجْعَلَكَ ءَايَكُ ت وَانظَر إِلَى ٱلْمِظَامِ حَيْفَ تُنْشِرُهَا فَيْمَ نَكْسُوهَا لَحْماً فَلَمَّا تَبَيِّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ الله على حُلْ شي وقد (البقرة: ٢٥٩). ويتجلى الصراع بين الخير والشر، وهما جانبان في الإنسان، كما سنبينه إن شاء الله في الموضوع القادم، وعلى الله قصد السبيل.

#### عزاء واجب

توجيَّ إلى رحمة الله تعالى الدكتور أحمد مرزوق، شقيق الدكتور ياسر مرزوق الأمين العام للجمعية، وتتقدم اللجنة العلمية وأسرة تحرير المجلة بخالص العزاء للدكتور ياسر، سائلين الله تعالى أن يغفر له ويرحمه رحمة واسعة وأن يلهم أهله الصبر، وإنا لله وإنا إليه راجعون.

35

الواحدة والخمسون

من نور كتاب الله الدعاء من أعظم وسائل تفريج الكروب

قال الله تعالى: (أَمَن يُعِبُ ٱلْمُضْطَرَ إذا دَعَادُ وَيَكْنِفُ الشُوَ، وَيَجْعَلُكُمْ خُلاكَة الأَرْضُ أَوالَهُ مَعَ اللهُ قَلِهُ لَمَا ذَكَرُونَ ، (النمل: ٢٢).

as they think all all have sale

Samo 13 2

UN Als all

Ama dela

36

من أقوال السلف قال سفيان الثوري -رحمه الله-: لا يأمر بالمعروف ولا ينهى عن المنكر إلا من كان فيه خصال ثلاث رفيق بما يأمر، رفيق بما ينهى، عدل بما يأمر، عدل بما ينهى". عالم بما يأمر، عالم بما ينهى". (الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر للخلال)

### كلمة التوحيد تعصم دم المسلم وماله

a ling to be part of

عن طارق بن أشيم الأشجعي -رضي الله عنه-قال: سمعت رسول الله صلّى الله عليه وسلّم يقول: من قال: لا إله إلا الله، وكَفَر بما يُعَبَدُ من دُون الله، حَرُمَ مالُهُ وَدَمُهُ، وَحِسابُهُ على الله، (صحيح مسلم: ٢٣)

حکم ومواعظ قال محمد بن سیرین:

ظلمٌ لأخيك أن تذكر

منه أسوأ ما رأيت، وتكتم

خيره،

(البداية والنهاية لابن

کثیر).

من دلائل النبوة اللائكة تقاتل مع النبي صلى الله عليه وسلم في معاركه

mangala thereit and these states and

عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: رَأَيْتُ عن يمين رَسول الله صلى الله عليه وسلّم وعنُ شماله يوم أحد رجلين عليهما ثيابٌ بياض، ما رأَيْتُهُما قَبَلُ ولا بغدٌ، يغني جُبُريل وميكانيلُ عليهما السُلامُ. (صحيح مسلم ٢٣٠٦).



5:000:2º

من أخلاق الأسلام

## إعداد : علاء خضر

### أحاديث باطلة لها آثار سيئة

"من لم تنهه صلاته عن الفحشاء والمنكر لم يزدد من الله إلا بعدًا" باطل. وهو مع اشتهاره على الألسنة لا يصح من قبّل إسناده، ولا من جهة متنه. (الساسلة الضعيفة للألباني)

Street & Later Line

(سير أعلام النبلاء).

37

فيها أذا ومعاوية, تركت لعاوية إرادة إصلاح المسلمين، وحقن دمانهم.

الكيس التُّقي. وإن أحمق الحمق الفجور، ألا وإن هذه الأمور التي اختلفت

عن ميمون بن مهران قال: ثلاثة المسلم والكافر فيهن سواء: من عاهدته وف بعهده مسلما كان أو كافراً: فإنما العهد لله عز وجل. ومن كانت بينك وبينه رحم فصلها مسلماً كان أو كافراً. ومن ائتمنك على كافراً. (شعب الإيمان).

قال الشاعر في صعوبة عيش من فتش عن النوايا: ارض من المرء في مودته بما يؤدّي إليك ظاهره من يكشف النّاس لا يرى أحدًا تصحّ منه له سرائره (العقد الفريد)

> من معاني الأحاديث قوله صلى الله عليه وسلم: وأعوذ بك أن أرد إلى أرذل العمر ... الحديث ، أرذل العمر، أي آخره في حال الكبر والعجز والخرف.

والأرذل من كل شيء: الرديء

منه. (النهاية لابن الأثير).

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير المرسلين، وبعد: نواصل الحديث عن أثر قرائن السياق على أدلة الحجاب، وقد قسمت أدلة الحجاب إلى ثلاث مجموعات: المجموعة الأولى: أدلة القرآن. المجموعة الثانية: أدلة السنة. المجموعة الثالثة، الآثار عن الصحابة ومن بعدهم. وقد انتهيت بفضل الله تعالى من أدلة القرآن وأدلة السنة. ووصلت إلى الآثار الواردة عن الصحابة ومن بعدهم إلى الأثر العاشر.

ripo

المرأة المسلمة

#### الأثر العاشر:

دراسات

angun .

السياق في فلا

147

الحلقة

47

B

.1

7331 & - 1etc

270

والخمسون

38

عن قيس بن أبي حازم قال: دخلت أنا وأبي على أبي بكر رضي الله عنه في مرضه، وإذا هو رجل أبيض خفيف الجسم عنده أسماء بنت مميس وهي امرأة بيضاء موشومة اليدين، كانوا أوشموها في الجاهلية نحو وشم البربر ... (أخرجه الطبراني في المعجم الكبير تهذيب الأثار 1/11, وقال الألباني: وإسناده صحيح، انظر جلباب المرأة المسلمة مرام.

(الوشم حرام، وقد لعن النبي صلى الله عليه وسلم الواشمات والمستوشمات،

مستحكم د. متولى البراجيلي

فكيف كانت يدها موشومة؟ في الأثر أنها كانت موشومة في الجاهلية، ولا يستطاع إزالته، لذا فلا إثم عليها ). وقد أورد الألباني هذا الأثرقي أدلة جواز كشف الوجه والكفين، وقال في الرد المفحم: وقد عارض هذا الأثر بعض من لا علم عنده من المقلدة بآية الضرب بالخمر، زاعمًا بأنها تعني تغطية الوجه ... كما زعم أن كشف يديها كان للذب بها عن أبي بكر رضي الله عنه، وهذه ضرورة ... كأنه لا يعلم أنها لم تكن محرمة

يحرم عليها القضازان، وأن الذَّبَ المذكور يمكن أن يكون باليد الواحدة، فأين الضرورة المجوزة للكشف عن اليدين كلتيهما؟ (انظر الرد المفحم ( ٩٤/).

**7.)**\*

#### قرائن السياق حول الأثر:

١-وهي امرأة بيضاء: وصفها بهذا الوصف يحتمل أنها كانت كاشفة عن وجهها، أو عرفوا بياضها من يديها. مع أن الأقرب لوصف المرأة بالبيضاء أن هذا لوصف الوجه.

٢- أسماء بنت عميس رضي الله عنها: إذا كانت كاشفة عن وجهها، فهل هي من القواعد من النساء؟ ليست من القواعد، لقد تزوجت

بعد وفاة أبي بكر رضي الله عنه علي بن أبي طالب رضي الله عنه وأنجبت له، بل هي أنجبت محمد بن أبي بكر في حجة الوداع (انظر: تقريب التهذيب ت ٨٥٣١.

٣- وشموها في الجاهلية: يبدو أن الوشم كان على الكفين، لأنها رضي الله عنها لن تبدي أكثر من ذلك -كذراعها مثلاً- وتغطية اليدين بالوشم، ربما يرجح أن وصف البياض كان لرؤية وجهها.

#### الأثر الحادي عشره

عن أبي السليل قال: جاءت ابنة أبي ذر وعليها مجنبتا صوف سفعاء الخدين ومعها قفة لها، فمثلت بين يديه وعنده أصحابه، فقالت: يا أبتاه زعم الحرّاشون والزراعون أن أفاسك هذه بهرجة، فقال: يا بنية ضعيها قان أباك أصبح بحمد الله ما يملك من مفراء ولا بيضاء إلا أفلسه هذه (حلية الأولياء / ١٦٤, قال الألباني؛ إسناده جيد ية الشواهد، انظر جلباب المراة المسلمة ص ٩٧).

#### القرائن حول الأثر:

۱ - ابنة أبي ذر؛ لم أقف على عمر ابنة أبي ذر، فهل هي صفيرة لم تبلغ الحيض، بعدُ، أم كانت كبيرة؟.

كاشفة عن وجهها. وقد

أورد الألباني الأثر في أدلة وشواهد جواز كشف الوجه والكفين، لكن يبقى الدليل على الاحتمال .

#### الأثر الثاني عشره

عنقبيصةبنجابر قال؛ كنا نشارك المرأة في السورة من القرآن نتعلمها، فانطلقت مع عجوز من بنى أسد إلى ابن مسعود في بيته. في ثلاثة نفر، فرأى جبينها يبرق، فقال: اتحلقينه؟ فغضبت. وقالت التي تحلق جبينها امرأتك، قال فادخلى عليها فإن كانت تفعله فهى منى بريئة، فانطلقت ثم جاءت فقالت: لا والله ما رأيتها تفعله ... الحديث (انظر السلسلة الصحيحة تحت حديث ٢٧٩٢, آداب الزفاف صـ٢٠٤ وقال: سنده حسن، وأخرجه ابن حيان بنحوه ح ٥٤٨١ وأبو داوود ح ١٦٩٤). القرائن حول الأثر: عجوز من بنی اسد: فهی متقدمة في السن، من القواعد من النساء. وقد أورد الألباني في شواهده على جواز كشف الوجه، ومن المؤكد أنبه لم يخف عليه أنها عجوز، فربما أتى به استئناسًا على جواز كشف الوجه، وأن هذا كان معروفا عند النساء ولو كانت المرأة من القواعد.

#### الأثر الثالث عشر:

عن أبي أسماء الرحبي أنه دخل على أبي ذر رضي الله عنه وهو بالربذة، وعنده

امرأة له سوداء مشبعة ليس عليها أثر المجاسد ولا الخلوق، قال: فقال: ألا تنظرون إلى ما تأمرني به هذه السويداء؟ تأمرنى أن آتى العراق، فإذا أتيت العراق مالوا على بدنياهم .... الحديث. (أخرجه أحمد في السند ح ٢١٤١٦. وقال الأرناؤوط إسناده صحيح. وقال الألباني: سنده صحيح، جلباب المرأة السلمة ص ٩٨) (مشبعة: كثيرة السواد، وفي رواية: مسفية: أي جوعى. المجاسد: الثياب المصبوغة بالزعفران أو العصفر، الخلوق: الطيب المركب من الزعفران وغيره). أورده الألباني في شواهده على جواز كشف الوجه (جلباب

الراة السلمة صر ٩٨). القرائن حول الأثر: امرأة له سوداء مشبعة: هل السواد وصف للونها، أم هو وصف الابسها؟. ٢ - وتحته امرأة له سحماء (رواية للأثر عن أبى نعيم بسنده عند عبد الله بن خراش، قال: رأيت أبا ذررضي الله عنه بالربذة في ظلة له سوداء، وتحته امرأة له سحماء .... قالوا: يا أبا ذر لو اتخذت امرأة غير هده؟ قال: لأن أتزوج امرأة تضعنى أحب إلى من امرأة ترفعنى ... (الحلية ١٦٠/١ الطبقات الكبرى ٤/٨٧٨, سحماء: سوداء انظر جمهرة اللغة ١/ ٥٣٥).

ربيع أخر ٢٤٢ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

فهذا يرجَح أن المرأة كانت كاشفة عن وجهها وليس السواد وصفًا لملابسها. ٣- هل هي من القواعد من النساء؟ لم أقف على عمرها.

٤- لو اتخذت امرأة غير هـذه؟ هـذا يـدل على دمامتها، فلا فتنة في إظهار وجهها عند من يرى ذلك. بدليل أن من دخل على أبي ذر سأله عندما رآها عن السبب في زواجها مع شديد قبحها الظاهر. (الجمال والقبح ليس له علاقة بلون البشرة، فكم من سوداء جميلة. وكم من بيضاء غير جميلة).

#### الأثر الرابع عشره

أخرج ابن عساكر بسنده عن عطية: رأيت ابن الزبير على جذع مصلوبًا، وامرأة تحمل في محفة حتى صارت إليه، فقال الناس: هذه أمه (أسماء رضى الله عنها) فرأيتها مسفرة الوجه مبتسمة ... (تاريخ دمشق لابن عساكر ح ٨٧٠٣، أورده الألياني في الشواهد على جواز كشف الوجه صـ٩٨، جلياب المرأة المسلمة). قال الألباني: ومن المفيد أن نستدرك ما فاتنا في الطبعات السابقة من الأثار السلفية التي تنص على جريان العمل بذلك أيضا بعد النبى صلى الله عليه وسلم. (يقصد جواز كشف الوجه) فأقول: ثم ذكر آثارًا مرقمة، وذكر أثر

3

1

7331 & - Ilene 3.7 - Ilmin Ileland ellenet

40

أسماء رقم ٦ . وقد رد بعض أهل العلم على الألباني في استدلاله بهذا الأشر ردا شديدا (انظر الرد على كتاب الحجاب للألباني د. محمد نعيم سامي صد٧). القرائن حول الأثر؛ وامرأة تحمل على محفة: تقدمت أسماء رضى الله عنها في السن، وكانت قد جاوزت المائة من عمرها، فهي من القواعد .. وظنى أن الألباني لم يخف عليه ذلك، وإنما هو يسوق جملة من الشواهد يريد بإيرادها أن يثبت أن كشف الوجه كان معروفا بين النساء. قلت: والأثر ليس فيه دلالة على جواز كشف الوجه، لأن أسماء رضى الله عنها كانت

#### من القواعد من النساء. الأثر الغامس عشر:

عن ميمون بن مهران قال: دخلت على أم الدرداء فرأيتها مختمرة بخمار صفيق قد ضربت على حاجيها، قال: وكان فيه قصر فوصلته بسير. قال: وما دخلت في ساعة صلاة الا وجدتها مصلية (تاريخ دمشق لابن عساكر ٧٠/١٥٨, أورده الألياني في جلياب المرأة المسلمة صـ ١٠٢-١٠٣. من ضمن الأشار التي أوردها مستدلا بها. على جواز كشف الوجه والكفين تحت رقم ١٤، وقال: وهذا إسناد صحيح). القرائن حول الأثر: أم الدرداء: طال عمر أم الدرداء واشتهرت

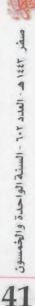
بالعلم والفقه والعمل والزهد، وهي أم الدرداء الصغرى (هجيمة)، وكان لها جمالٌ وحُسَّن، وعاشت مروان الذي كان يجالسها مروان الذي كان يجالسها إحدى وثمانين وماتت بعد عام واحد وثمانين. يقول الحافظ ابن حجر: لا أعلم لها خبرًا يدل على صحبة ولا رؤية (انظر الإصابة

٢- ميمون بن مهران: تابعي روى عن جمع من الصحابة، قيل: إن مولده عام موت اليعين، وتوفي عام مائة وسبع عشرة، وقد سألها وسبع عشرة، وقد سألها ميمون: هل سمعت من النبي صلى الله عليه وسلم شيئًا؟ قالت: نعم دخلت عليه وهو جالس في المسجد الميزان أثقل من خلق حسن (والسند ضعيف فيه شريك بن عبدالله القاضي وهو سيئ الحفظ).

ولم أقف على تاريخ مولد أم الدرداء، لكن بالنظر إلى تاريخ مولد ميمون وتاريخي وفاتهما يجعلني أرجح أنه دخل عليها عندما تقدمت في السن وصارت من القواعد (انظر الإصابة ١٣٣/٨-١٢٤, تقريب التهذيب ت ١٢٤-١٧٣/٩ وللحديث بقية، والحمد لله

ربالعالين

ثر عُمر أم ا



محمد محمود فتحي

الحمد لله والصلاة والسلام علي رسول الله، وبعد:

لم يكن صدور مجلة التوحيد في سبعينات القرن الماضي صدفة زمنية مجردة، بل كان رمزًا تاريخيًا، لقد حاولت خلال تلك السنوات الطوال أن تكون شاهدًا حيًا علي ما يحدث في عالمنا من أحلام تحققت وآخرى تبددت، ومن أفكار سادت وتركت آثرا وآخرى ماتت قبل أن ندرك غايتها، وأن ترصد كل تحولاته الدينية والاجتماعية، وأن تقوم بدورها التنويري بعيدًا عن أهواء السياسة والصراعات الحزبية، لقد حافظت مجلة التوحيد طوال خمسة عقود علي تميزها ومكانتها الدينية والثقافية، التي جعلت القارئ يقبل عليها جيلًا بعد جيل، وأصبحت بمنزلة الجامعة الإسلامية التي يأوي إليها في كل مكان ليتزود بفكرها وينهل من معينها الذي لا ينضب أبدًا بإذن الله.

إننا لا يسعنا ونحن نستشعر الفخر بهذا الصرح الإسلامي الشامخ إلا أن نوجه تحية إجلال وإكبار لكل من ساهم في بناء هذه المنارة العالية وحافظ علي مكانتها الكبيرة وتميزها المستمر. وما زالت يد الرعاية ممدودة لهذة المجلة الرائدة من رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه ليصل شعاعها إلي كل ربوع مصر والوطن العربي، لتثبت جدارتها بالنمو والامتداد في نصف قرن جديد، أعاده الله علينا وعلى مجلتنا الغراء بالخير والبركات.

#### مجلة التوحيد بين الماضي والحاضر لكل زمان مضي آيية

#### وآية هذا الزمان الصحف

لو اقتصرت دراسة تاريخ المجلة علي قراءة الصفحات وبحث رسائلها واستخلاص أهدافها فقط، فإنها مهددة أن تصبح نظرة قاصرة ومقصرة، ذلك أن المطبوعة الورقية كائن حي، يولد وينمو، أو يذوى ويموت، وهي ككل كائن يلقى الماعب في المولد والحياة، ولابد أن يتوافر لها في الأصل سبب الوجود بنا أن نستعرض جوانب المجلة المتنوعة حتى تكتمل الصورة وتتضح الرؤية.

فمجلة التوحيد مجلة إسلامية، ثقافية شهرية، تصدر عن جماعة أنصار السنة المحمدية، منذ عام (١٣٩٣هـ/١٩٧٣م)، وهي تعتمد في تحريرها علي جهاز محدود من رئيس التحرير ونائبه أو مدير التحرير. وسكرتير التحرير، والإخراج الصحفي، وعدد من الكتاب الدائمين، شم تستكتب بعد ذلك عددًا أكبر من الكتاب والعلماء والأدباء.

والمادة المكتوبة هي أساس البنيان وقاعدته المتينة، لذلك حرصت المجلة منذ رعيلها الأول علي تأسيس لجنة علمية يقودها رجال أكضاء لهم باع طويل في العلم والفضل وحسن الديانة، لمراجعة كل ما يرد إليها من مقالات وأبحاث لتظهر للقارئ مكتملة الأركان عالية البنيان بلا خلل أو تقصير.

·

(etc

7.7

والخمسون

42

والمجلة تحتاج بالضرورة إلى التنوع والتعدد والاتزان، وهذا الذي يعطيها طابعها الخاص، فالتنوع يفيد القارئ حتي لا ترص المقالات رضا، وتتعدد أشكال عرض المادة فهي تارة بحث رصين مكثف، وتارة مقال من صفحتين أو ثلاث ، وتارة أبواب ثابتة ك (افتتاحية العدد، باب التفسير، باب السنة، باب الفتاوي، باب الفقه، باب الأسرة المسلمة، باب الاقتصاد، واحة التوحيد)، وهناك بعض الأبواب القديمة (أخبار العالم الإسلامي، أخبار الجماعة، قالت الصحف)، واختلاف الأبواب رحمة بالقراء

حتى لا يصابوا بالملالة والرتابة.

ننتقل بعد ذلك للحديث عن الجماليات وهو في الحقيقة حديث مهم جدًا، فبعد أن دخلت الإلكترونيات في الطباعة أصبحت هناك وسائل حديثة للجذب البصري والتشويق للقارئ، وقد كانت المادة العلمية للمجلة تُجمع قديمًا عن طريق الجمع التصويري قبل ظهور أجهزة الحاسب الآلي، حيث يتم استخراج المتالات علي ورق البروميد ويقوم المخرج المحفي بتقطيع الصور الورقية حيث يتم وضعها خلال الصفحات. أما الآن فمع الثورة في التكنولوجيا تم دمج هذه التعقيدات داخل جهاز الحاسب الآلي، حيث أصبحت الأمور مور والكفاءة أعلى.

أما بالنسبة للفلاف فهو واجهة العرض للمجلة وهو ينقسم لثلاثة أقسام:

-الشعار التجاري (اللوجو) والتاريخ الهجري. - الصور -

- العنوان الرئيسي والعناوين الفرعية.

وكذلك تنسيق المادة الداخلية والألوان، حيث تقطع الصورة مجرى الكلمات لتخفيف الضغط علي العين، فلا يصبح الكلام زحامًا مكدسًا، كما يقطع تنوع الطول والقصر وتركيز الأبواب من الرتابة حتى يتوافق الشكل مع المضمون.

ونستعرض فيما يلي ألوان الطباعة وعدد الصفحات وثمن المجلة خلال نصف قرن.

-(عام ١٣٩٣هـ - إلى ١٣٩٨هـ) تم الطباعة باللون الأسود، وبلغ عدد الصفحات(٥٥ صفحة)، وثمن المجلة ٤٠ مليمًا.

-(عام ١٣٩٩هـ- إلى ١٤٠٢هـ) تم الطباعة باللون الأسود والبرتقالي، وبلغ عدد الصفحات(٤٨صفحة)، وثمن المجلة ٢٠ مليمًا--(عام عام ١٤٠٣هـ - إلي ١٤٢هـ) تم الطباعة باللون الأسود والبرتقالي، وبلغ عدد الصفحات (٤٨صفحة)، وثمن المجلة ١٠٠ مليمًا.

-(عام ١٤٠٨هـ - إلى ١٤٠٩هـ) تم الطباعة باللون الأسود والبرتقالي، وبلغ عدد

الصفحات(٤٨ صفحة)، وثمن المجلة ٢٠قرشًا.

-(عام ١٤١٠هـ - إلي ١٤١٢هـ) تم الطباعة باللون الأسود والبرتقالي، وبلغ عدد الصفحات (٥٦صفحة)، وثمن المجلة ٢٥ قرشًا.

-(عام ١٤١٣هـ) تم الطباعة باللون الأسود والبرتقالي، وبلغ عدد الصفحات(٥٦ صفحة)، وثمن المجلة ٤٠ قرشًا.

-(عام ١٤١٤هـ - إلى ١٤١٦هـ) تم الطباعة باللون الأسود والبرتقالي للملزمة الأولى، الأخضر والأسود للملزمة الثانية، وبلغ عدد الصفحات(٢٤صفحة)، وثمن المجلة ٥٠ قرشًا.

-(عام ١٤١٧هـ - إلي ١٤٢٢هـ) تم الطباعة باللون الأسود والبرتقالي للملزمة الأولى، الأخضر والأسود للملزمة الثانية، وبلغ عدد الصفحات(٢٤صفحة)، وثمن المجلة ٥٧ قرشًا.

-(عام ١٤٢٣هـ - إلى ١٤٢٥هـ) تم الطباعة باللون الأسود والبرتقالي للملزمة الأولى، الأخضر والأسود للملزمة الثانية، وبلغ عدد الصفحات(٧٣صفحة)، وثمن المجلة جنيه واحد.

-(عام ١٤٢٦هـ - إلي ١٤٣١هـ) تم الطباعة باللون الأسود والبرتقالي للملزمة الأولى، الأخضر والأسود للملزمة الثانية، وبلغ عدد الصفحات (٢٣صفحة)، وثمن المجلة ١٥٠ قرشًا.

-(عام ١٤٣٢هـ - إلي ١٤٣٧هـ) تم الطباعة باللون الأسود والبرتقالي للملزمة الأولى. الأخضر والأسود للملزمة الثانية، وبلغ عدد الصفحات(٧٣صفحة)، وثمن المجلة ٢٠٠ قرشًا.

-(عـام ١٤٣٨هـ - إلي ١٤٤٠هـ) تم الطباعة باللون الأسود والبرتقالي للملزمة الأولى. الأخضر والأسود للملزمة الثانية، وبلغ عدد الصفحات(٧٣صفحة)، وثمـن المجلـة ٣٠٠ قرشًا.

-(عام ١٤٤١ه - إلي ١٤٤٣ه) تم الطباعة باللون الأسود والبرتقالي للملزمة الأولى، الأخضر والأسود للملزمة الثانية، وبلغ عدد الصفحات (٧٣صفحة)، وثمن المجلة من قرشًا.

لقد تطور شكل المجلة خلال الأعوام الماضية فأصبح أكثر اتساقًا مع الذوق والعصر .

كتاب التوحيد في نصف قرن

إنسه ليس من الانصاف أن نقصر الحديث علي رؤساء مجلس الإدارة ورؤساء التحرير، بل لابد أن يمتد إعادة الفضل في نشر مجلة التوحيد وانتشارها إلي الكتاب والعلماء الذين شاركوا في إنشاء ٦٠٠ عدد من أعداد التوحيد، حتى بلغت من عمرها نصف قرن. لقد كان لكتاب التوحيد على مدى تلك السنوات الطوال، الفضل الكبير في استمرار المجلة وانتشارها الواسع بما حباهم الله من علم وتقوى وأدب وإخلاص وقلم سيال وأسلوب رقراق ولغة عذبة، مع البراعة وسعة الاطلاع والتبحر في شتئ ميادين العلم، وفهم للواقع ولمستجدات العصر، فكانت المقالات تجسيدا لحاضرنا بما فيه من أحداث وملمات. أوبة لماضينا الشامخ لتبث الثقة في النشىء الجديد، ليعلم أننا أمة تضرب بجذورها بواطن الأرض، وتلامس أغصانها السماء.

لقد اعتدنا أن نبحر معهم في تراثنا الإسلامي. من تفسير وحديث وفقه ولغة. فما مللنا الإبحار. بل كلما خارت عزائمنا وانهارت قوانا، وداهمتنا الأمواج العاتية. وجدنا لديهم الزاد لنكمل ما بدأناه . إبحار دام لخمسة عقود في بحور العلم المتلاطمة. بحور العلم أمواجها متتابعات قد أبانت ما الدثر وزوارق الرحلات فيها حافلات بالعبر.

إن صرحًا شامحًا كمجلتنا الغراء، كان لأبد له من كتاب مهرة لأحكام الأساس وتثبيت البنيان، إننا نرنو بأبصارنا إليهم ليستمر العطاء، عطاء خمسة عقود مضت، وما زلنا بانتظار أعطيات الله في المستقبل القريب



صفر ٢٤٤٢ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

43

والبعيد وفيما يلى نستعرض أسماء الكتاب وعدد مقالاتهم خلال نصف قرن. - فضيلة الشيخ الدكتور عبد الله شاكر، عدد المقالات: ٢١٤ مقال. - فضيلة الشيخ الدكتور عبد العظيم بدوي، عدد المقالات : ٢٠٤ مقال. - فضيلة الشيخ الدكتور مرزوق محمد مرزوق، عدد المقالات: ٧٦ مقال. - فضيلة الشيخ الدكتور جمال عبد الرحمن، عدد المقالات: ٢١٦ مقال. - فضيلة الأستاذ جمال سعد حاتم، عدد المقالات: ٢٣٩ مقال. - فضيلة الشيخ الدكتور محمد عبد العزيز، عدد المقالات : ١٠٦ مقال. - فضيلة الشيخ معاوية محمد هيكل، عدد المقالات : ١٤٠ مقال. - فضيلة الدكتور حمدي طه، عدد المقالات : ١٢٥ مقال. - فضيلة الشيخ على حشيش، عدد المقالات : ٤٩١ مقال. - فضيلة الدكتور متولى البراجيلي، عدد المقالات: ٢٠٣ مقال. - فضيلة الدكتور عماد عيسى، عدد المقالات : ٣٦ مقال. - فضيلة المستشار أحمد السيد على، عدد المقالات ١١٨ مقال. - فضيلة الشيخ صلاح عبد الخالق، عدد المقالات . ٥٤ مقال. - فضيلة الدكتور محمد عبد العليم الدسوقى، عدد المقالات : ١٠٦ مقال. - الدكتورة عزة محمد رشاد، عدد المقالات: . JLas YV - فضيلة الشيخ علاء خضر، عدد المقالات: ٤٩ مقال. - فضيلة الشيخ صلاح نجيب الدق، عدد المقالات: ١٠٣ مقال. - فضيلة الأستاذ الدكتور أحمد منصور سبالك، عدد المقالات: ٣٠ مقال.

.d

7331 & - 1222 2 ... - 12min 1201 - 122

والخمسون

44

- فضيلة الشيخ محمد حامد الفقى- رحمه الله، عدد المقالات : ٢٥ مقال. - فضيلة الشيخ محمد صفوت نور الدين رحمه الله، عدد المقالات: ٢٨٢ مقال. - فضيلة الشيخ صفوت الشوادفي رحمه الله، عدد القالات، عدد المقالات: ١٠٨ مقال. - فضيلة الشيخ الدكتور جمال المراكبي . عدد القالات : ١٢٠ مقال. - فضيلة الشيخ محمود المراكبي-رحمه الله، عدد المقالات : ٥٣ مقال. - فضيلة الشيخ زكريا حسينى- رحمه الله، عدد المقالات، عدد المقالات: ٧٦ مقال. - فضيلة الشيخ بدوي محمد خير طه -رحمه الله، عدد المقالات: ٣٩ مقال. - فضيلة الشيخ الدكتور محمد بن سعد الشويعر، عدد المقالات ٢٢ مقال. - فضيلة الشيخ مجدى قاسم - رحمه الله، عدد المقالات: ٢٨ مقال. - فضيلة الشيخ أحمد طه نصر- رحمه الله، عدد المقالات: ٥٤ مقال. - فضيلة الشيخ حسن عبد الوهاب البنا -رحمه الله، عدد المقالات: ٦ مقالات. - فضيلة الشيخ إبراهيم حافظ رزق، عدد المقالات: ٦ مقالات. - فضيلة الشيخ عبده أحمد الأقرع، عدد المقالات: ١٠٣ مقال. - فضيلة الدكتور محمد إبراهيم الحمد، عدد المقالات: ١٦ مقال. - فضيلة الدكتور محمد بكر إسماعيل، عدد المقالات: ٢٧ مقال. - فضيلة الدكتور سيد عبد الحليم، عدد المقالات : ٨ عقال. - فضيلة الدكتور الوصيف على حزة، عدد المقالات : ١ ٤ مقال. - فضيلة الشيخ أسامة سليمان، عدد المقالات :129 مقال. - فضيلة الشيخ عبد الرزاق عفيفي، عدد المقالات ١١٠ مقال.

- فضيلة الشيخ عبد العزيز بن باز- رحمه

الله، عدد المقالات : ٨٩ مقال. - فضيلة الشيخ الدكتور سعيد عامر، عدد المقالات : ٢٠ مقال. - فضيلة الشيخ مجدي عرفات، عدد المقالات : ٧٠ مقال. - فضيلة الشيخ سيد سابق- رحمه الله، عدد المقالات ٢٤ مقال. - فضيلة الشيخ محمد عبد الحكيم القاضي، عدد المقالات ٢٩ مقال. - فضيلة الشيخ محمد جميل غازي، عدد المقالات : ٤٦ مقال. - فضيلة الشيخ مصطفى عبد اللطيف درويش-رحمه الله، عدد المقالات: ٤٢ مقال. - فضيلة الشيخ بخاري أحمد عبده- رحمه الله، عدد المقالات : ٨٠ مقال. - فضيلة الشيخ محمد رزق ساطور- رحمه الله، عدد المقالات : ١ ٤ مقال. - فضيلة الدكتور عيسى عبده- رحمه الله، عدد المقالات ، ٩ مقالات. - فضيلة الشيخ محمد الغزالى- رحمه الله، عدد المقالات . ١٠ مقالات. - فضيلة الإمام الأكبر شيخ الأزهر الشيخ محمود شلتوت - رحمه الله، عدد المقالات . 11 مقال. - فضيلة الشيخ فتحى أمين عثمان ، عدد المقالات : ٢٧ مقال. - فضيلة الشيخ الدكتور على السالوس، عدد المقالات : ٨٥ مقال. - فضيلة الشيخ محمد ناصر الدين الألباني -رحمه الله، عدد المقالات ٢٤ مقال. - فضيلة الشيخ أحمد محمد شاكر- رحمه الله، عدد المقالات: ٨ مقالات. - فضيلة الشيخ أبو الوفاء محمد درويش -رحمه الله، عدد المقالات: ١٨ مقال. - فضيلة الشيخ أبو إسحاق الحويني، عدد المقالات: ٤٢ مقال. - فضيلة الشيخ محمد عمرو عبد اللطيف رحمه الله، عدد المقالات: ١٣ مقال.

- فضيلة الدكتور حسين حسين شحاتة.

عدد المقالات : ٣٧ مقال. (موقع محبي مجلة التوحيد).

#### عبق الماضي وأريج المستقبل

هذه نسمات من عبير مجلة التوحيد وأريجها الفواح، تعكس صورة مشرقة لما كانت عليه في الأعوام الماضية، ورغم تطاول الزمن وتغير الأيام ، وتلك الرياح العاتية من حمالات التغريب والتشويه والهدم، من أعداء الأمة وأدعياء المدنية الزائفة، ظلت التوحيد متماسكة ومتفردة ولها الأيادي البيضاء في الدفاع عن الإسلام وقضايا الأمة ومحاربة الخرافات والأباطيل وتنقيح السنة الغراء ليعود الإسلام غضا كما بدا. لقد صدر خلال نصف قرن العديد من المجلات الإسلامية والثقافية، لكن الأمر المؤكد هو أن مجلة التوحيد انضردت بخصائص التميز الايجابي، لا من حيث استمرار الصدور بانتظام وحسب، بل من حيث استمرار التجدد، حتى صارت التوحيد فصولا متلاحقة من موسوعة دائمة الحضور في البيوت، يعودون إليها ويرتاحون معها، ويغترفون من صفحاتها الشي الكثير.

وأعتقد أن المال وحده لا يكفي، والكاتب الجيد لا يكفي، والصورة الجيدة لا تكفي، إذا لم يكن هناك نظام يوصل المجلة لقارئها، فالمجلة بقارئها تعيش وتتطور، وبدونه تتحول إلى ركام من الورق.

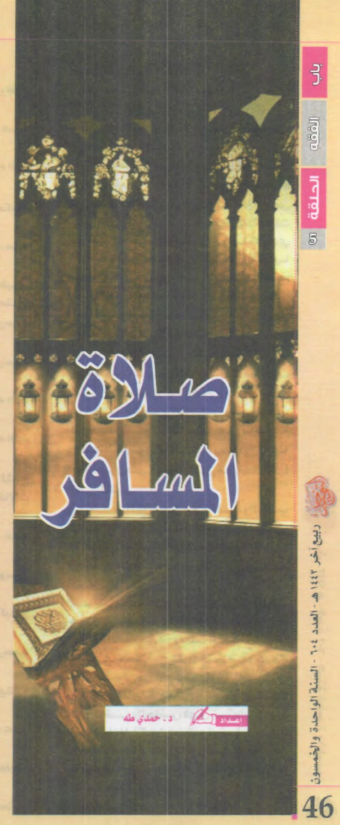
لقد أضحت مجلة التوحيد التي ازدانت حلال نصف قرن عقد طريدًا في جيد الثقافة الإسلامية، ومَثَّلت نهضة تآخت مع المجتمع الإسلامي علي اختلاف توجهاته ومشاريه، ولن تتنافر أبدًا بإذن الله.

وإذا كان للتاريخ معنى متصل الحلقات بين الماضي والحاضر، فهل تستطيع مجلة التوحيد أن تكون مصنع نهضة ووسيلة توحيد كما كانت بالأمس؟ سوّال نطرحه في عمرها الخمسين، حاملًا تقديرنا لدورها المشهود خلال نصف قرن.

والحمد لله رب العالمين.

B

سفر ٢٢٢ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون 2



الحمد لله، والصبلاة والسبلام على رسول الله، ويعد:

فقد تكلمنا في اللقاء السابق عن حكم نية القصر، ومتى يبدأ المسافر القصر، والمسافة التي يجوز للمسافر القصر فيها، وذكرنا أن الفقهاء اختلفوا اختلافًا كثيرًا في تقدير مسافة السفر التي يُقصر فيها الصلاة على نحو عشرين قولاً، معظمها لا ملي معتبر عليها، وذكرنا أشهر هذه الأقوال، ونبدأ في هذا اللقاء الحديث عن أدلة هذه الأقوال وأرجحها من حيث الدليل.

وتحن قبل أن نبدأ بالمناقشة التفصيلية لهذه الأقوال نذكر جملة من الضوابط الأصولية المتبرة والتي نحتاج إليها في بيان الراجح في هذه المسألة:

أ- إن الحكم حتى يكون شرعيًا لا بد من أن يُؤخذ من الشرع، أي من أدلته العتبرة، وهي الكتاب والسنة وإجماع الصحابة والقياس.

ب إذا جاء قول أو فعل لصحابي، ثم جاء قول أو فعل مغاير لصحابي آخر فإن ذلك يعني أنه قول أو فعل اجتهادي، وليس قولا أو فعلاً مرفوعًا إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وإذا نقل عن صحابي واحد قولان أو فعلان مختلفان كان ذلك مد عاة لرفض كلا القولين أو الفعلين وعدم جواز العمل بأي منهما، إلا أن يكون أحدهما قد نقل بسند ضعيف فيُطرح، ويُوخذُ الآخر إن كان قد نُقل بسند صحيح أو حسن.

ج- إنَّ الحقائق الشرعية مقدَّمة على الحقائق اللغوية، ولا يُعمل بالحقائق اللغوية إلا في حالة عدم وجود حقائق شرعية.

د- إذا ورد في مسالة نص من كتاب الله

أو من سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم. وورد في المسالة نفسها قول صحابي أخذ فقط بالنص من كتاب الله أو من سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وترك قول الصحابي، إلا أن يكون هذا القول شرحًا أو تفسيرًا للنص، فلا بأس بأخذه عندئذ. ·-- إذا ورد نص في مسائة عولجت المسألة بهذا النص وقصر النص عليها، ولم يجز علاج أية مسألة أخرى به، إلا أن تكون بين المسألتين علة مشتركة ظاهرة في النص صراحة أو دلالة، والا فلا قياس مطلقا لا سيما في العبادات. القول الأول للحنفية ومن وافقهم: أقل ما تقصرفيهالصلاة

مسيرة شلاشة أيام ولياليها من أقصر أيام السنة في البلاد المعتدلة. واستدلوا علي ذلك بأدلة منها:

عن ابن عمر رضي الله عنهما: لا تسافر المرأة شلاشة أيام إلا مع ذي محرم. رواه البخاري، ومسلم.

فجعل السفر ثلاثة أيام ولم يجعل أقل من ذلك أو ما دون ذلك سفر يجب عليها فيها إخراج المحرم معها؛ فكذلك الصلاة لا تقصر فيما دون ذلك

66 ان الحكم حتى يكون شرعنًا لا بد من أن يُؤخذ من الشرع، أي من أدلته المعتبرة، وهى الكتاب والسنة واجماع الصحاية والقياس.

(ان ظر: الحجة على أهل الدينة للشيباني ١٦٧/١).

وأجيب عليهم: بأن الحديث الذي ذكروه ليس فيه أن السفر لا يُطلق إلا على مسيرة ثلاثة أيام، وإنما فيه أنه لا يجوز للمرأة أن تسافر بغير محرم هذا السفر الخاص. (انظر: المجموع للنووي ٢٢٩/٤).

وعن شريح بن هانئ قال سألت عائشة رضي الله عنها عن المسح على الخفين: فقالت انت عليًا فأتيت عليًا فسألته عن فتيت عليًا فسألته عن الله صلى الله عليه وسلم الله صلى الله عليه وسلم يأمرنا أن يمسح المقيم يومًا وليلة والمسافر ووجه التمسك به أنه عليه أنه مسافر شرع عليه أنه مسافر شرع

له مسح ثلاثة أيام؛ إذ اللام في قوله ، والمسافر، اللاستغراق كما في جانب المقيم، ولا يتصور ذلك إلا إذا قدر أقل مدة السفر بثلاثة أيام؛ لأنه لو قدر بأقل من ذلك لا يمكنه سفره فاقتضى تقديره سفره فاقتضى تقديره به ضرورة وإلا لخرج بعض المسافرين عنه (انظر، تبين الحقائق شرح كنز الدقاتق للزيلعي/٢١٠/).

وأجيب عليهم: بأن الحديث الذي ذكروه جاء لبيان أكثر مدة المسح فلا يصح الاحتجاج به ها هنا. (انظر: المغني لابن قدامة ٩١/٢).

مناقشة أدلة الحنفية: ان هذين الحديثين لا يدلان على دعواهم بحال من الأحوال، وذلك أن الحديث الأول قد حاء في موضوع خاص بسفر المرأة فيقصر عليه ولا يتعداه إلى غيره، والمعلوم فقهيًا أن النص إذا جاء مخاطبا النساء قصر عليهن ولم يدخل فيه الرجال بحال، فلا ىشمل هذا الحديث سفر الرجل، فضلا عن أنه في غير موضوع قصر الصلاة.

وأما الحديث الثاني فقد جاء في موضوع المسح في الوضوء فيقصر عليه، ولا يُنقلُ إلى موضوع

47

قصر الصلاة في السفر. وإذن فإن هذين الحديثين لا يصح أن يؤتى بهما على موضوعنا، فسفر المرأة غير قصر الصلاة، والمسح في الوضوء غير قصر الصلاة، وحيث أن موضوعين منفصلين تمامًا عن موضوع قصر الصلاة، وحيث أنهما لا يشتركان مع قصر الصلاة بأية علة، فإن القياس هنا لا يصح.

إننا لا نخالفهم في أن السير ثلاثة أيام ولياليها يعتبر سفرًا، ولكننا نقول: إن الثلاثة أيام ولياليها لم تأت في الحديثين شرطا ولا تقييدا للسير حتى يعتبر سفرًا، وإنما جاءت تقييدا زمنيا لسفر المرأة وللمسح في الوضوء فحسب، ولا أدل على خطأ دعواهم من أنه ثبت عن أبي سعيد الخدرى رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تسافر المرأة يومين الا معها زوجها أو ذو محرم ، . رواه البخاري - plus

J

.1

7331 a. - Ilane 3+7 - Ilmina Itelana eltermei

48

والحديث الذي رواه أبو هريرة رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تساهر مسيرة يوم رواه البخاري ومسلم. فهذا نص صحيح صريح على أن مسيرة يوم وليلة يطلق عليها اسم السفر. وهي ثلث

إن العقائق الشرعية مقدَّمة على العقائق اللفوية، ولا يُعمل بالعقائق اللغوية إلا ية حالة عدم وجود حقائق شرعية. 29

المسيرة التي جعلوها شرطا وتقييدًا للسير حتى يصح إطلاق اسم السفر عليه. بل إن هناك أحاديث صالحة أطلقت اسم السفر على ما دون هذا وذاك بكثير.

القول الثاني للجمهور المالكية والشافعية والحنابلة ومن وافقهم: السفر الطويل المبيح يومان معتدلان أومرحلتان بسير الأثقال ودبيب نذهابًا، بأريعة بُرُد أو ستة مشر فرسخًا، أو ثمانية وتقدر بحوالي (٨٩ كم)، واستدلوا علي ذلك بأدلة منها:

عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: لا يحل لأمرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تسافر مسيرة يوم وليلة إلا مع ذي محرم عليها ،. رواه

البخاري ومسلم.

وجه الدلالة: أن النبى صلى الله عليه وسلم وصف المرأة بأنها مسافرة إذا قطعت مسيرة اليوم، وثبت عنه عليه الصلاة والسلام أنه خرج دون اليوم، فخرج إلى الخندق، وخرج إلى أحد، وخرج إلى قريظة وهي على أربعة أميال من المدينة، ومع هذا لم يقصر الصلاة، فثبت بهذا أن أقل ما سمى في الشرع سفرًا هو مسيرة اليوم، فثبت أن ما دون اليوم ليس بسفر لخروجه إلى أحد وخروجه إلى بنى قريظة وهم خارج المدينة برازا، ومع ذلك لم يقصر الصلاة، فدل على أن ما دون اليوم ليس بالسفر، وأن من خرج إلى مسيرة اليوم أنه مسافر؛ لأن الشرع يريد أن يمنع المرأة من أقل ما يصدق عليه أنه سفر فقال: «لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تسافر مسيرة .... (انظر: دروس عمدة الفقه للشنقيطي).

ولأن النبي صلى الله عليه وسلم لم يجعل مطلق خروجه من المدينة سفرا، وقد بعث الصحابة في بعض الأماكن ولم يأمر بقصر الصلاة، ولم يُجَر عليهم أحكام السفر فيما دون مسافة اليوم والليلة. فالشاهد من هذا أن من يقول: إن تحديد العلماء لليوم والليلة إنما هو يالأهواء والأراء، وأنه لا

دليل، هذا ليس بصحيح. فالجمهور لما قالوا: إنه لا يد من مسافة للسفر. فهذاشيء باستقراء الشرع. قالوا ما وجدنا الشرع يسمى السفر سفرا الا في مسيرة اليوم والليلة، وما معنى قوله: أن تسافر مسيرة يوم وليلة هو يريد أن يمنعها أن تسافر وحدها، فجاء وسمى هذه المسيرة سفرًا، فنحن ندين الله أن هذه المسيرة سفر؛ لأن الله ورسوله سماها سفرًا، هذا ليس بأهواء بل هو من التص. (انظر: دروس عمدة الفقه للشنقيطي).

وأجيب عليهم: بأنه لا يخفى أنه لا دليل فيه على أنه لا يسمى الأقل من هذه المسافة سفرًا، وانما هذا تحديد للسفر الذى يجب فيه المحرم. ولا تـ لازم بـ ين مسافة القصر ومسافة وجوب المحرم لجواز التوسعة في إيجاب المحرم تخفيفا على العباد (انظر: سيل السلام للصنعاني ٢ /٣٩). عن ابن عباس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (ثم يا أهل مكة لا تقصروا الصلاة في أدنى من أربعة برد من مكة إلى عسفان، رواد البيهقي وضعفه. والصحيح أن ذلك من قول ابن عباس رضي الله عنهما فعن عطاء بن أبى رباح قال: قلت لابن

66 فالجمهور لما قالوا: إنه لا بد من مسافة للسفر، فهذا شيء باستقراء الشرع.

عباس: أقصر إلى عرفة؟ قال: لا، ولكن إلى الطائف وعسفان. رواه ابن أبي شيبة واسناده صحيح. وأجيب عليهم: بأن نهيه عنالقصر إلى منى وعرفة قد يكون لمن يقصد ذلك لحاجة، ويرجع من يوهة ذلك ما تقدم من روايات عنه (انظر: مجموعة الرسائل والمسائل لابن تيمية

عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه ركب إلى ريم فقصر الصلاة مسيرة ذلك نحو أربعة برد. رواه مالك في الموطا.

وأجيب عليهم: بأنه ليس في حديث نافع عن ابن عمر أنه منع القصر في أقل من أربعة برد، وابن عمر رضي الله عنهما ثبت عنه أنه قصر في أقل من هذه المسافة (انظر: في هذا المحلى لابن حزم

-(17/0

مناقشة أدلة الجمهور: ١- أما الاحتجاج بحديث أبى هريرة فيجاب عنه دما أجيب عن حديث ابن عمر رضى الله عنهما الذي احتج به الحنفية. ٢- وأما الاحتجاج بقول ابن عباس وابن عمر رضي الله عنهما فيجاب عنه، بأن من أحب أن يقلد، أو يتبع ابن عباس وابن عمر رضى الله عنهما كما فعل الجمهور فليفعل، ولكننا هنا لسنا بصدد تقليد أو اتباع أحد، وإنما نريد أن نستنبط الحكم الشرعى من النصوص الشرعية، ثم إن أقوال الصحابة- وهي ليست أدلة شرعية- تعتبر غير صالحة للاحتجاج إن هي تعارضت واختلفت. ونحن في مسالتنا هذه نجد أقوال صحابة وأفعالا لصحابة تخالف قول ابن عباس وابن عمر رضى الله عنهما، مما يضطرنا إلى عدم أخذ هذا الرأي. قال ابن تيمية فالرد على مذهب الحنفية والجمهور:

قال ابن تيمية في الرد على مذهب الحنفية والجمهور: "بنه ليس تحديد من حد المسافة بثلاثة أيام بأولى ممن حدّها بيومين، ولا اليومان بأولى من يوم، فوجب أن لا يكون لها الرسائل والمسائل ٢/٢٥٤). وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

49

# إعداد الشباب لتحمُّل المسؤولية

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن تبع هداه. وبعد.. لاسترة

الحلقة

3

#### فقد تحدثنا في العدد السابق عن مميزات سن الشباب وهي،

١. النشاط والقوة، والحماسة والفتوة.
 ٢. ذو مواهب وطاقات مع قلة الوعي والعلم والخبرات.

٣. ظهور المراهقة وتوهج الشهوة.

وقلنا؛ إن هذه الخصائص تحتاج ضرورةً إلى ثلاثة مطالب من المربين والمسؤولين:

أولاً، التربية والتوجيه، والتوعية والتنبيه.

أنيا: إشعار الشباب بالمسؤولية وإعدادهم لتحملها.

اعداد الم د. جمال عبد الرحمن

ثالثًا، تركية نفوسهم لضبط غرائزهم وشهواتهم. وقد تكلمنا عن المطلب الأول الذي هو مجال التربية والتوجيه. وهذه المرة نتحدث عن المطلب الثاني وهو:

#### تدريب الشياب على تحمُّل المسؤولية:

إن الشاب إذا غرس فيه المربون الثقة وأخذوا بسواعده نحو القيام بالمهمات، فإن الشاب وإن كان جسمه صغيرًا وخبرته قليلة: لكنه بالإرشاد والتوجيه والساعدة وزرع الثقة فيه: مع ما في هذا النشء من الذكاء والمواهب يستطيع أن

ينجز أعمالا كثيرة بل ويبتكر ويخترع، ويوفر مجهود الكبار الذين يعييهم كثرة العمل والحركة.

وهذا واقع نلمسه ونراه بأم أعيننا في واقع الحياة العملية، وإن رسولنا صلى الله عليه وسلم كان قدوة في هذا المنحى، وانظر إليه صلى الله عليه وسلم في هذا المشهد:

أ - عَنْ أَبِي سَعِيد الْحَدْرِيُ رضي اللَّه عنه أَنَّ رَسُولَ اللَّه صلَّى اللَّه عليْه وَسَلَّم مَرَ بِغلام يَسْلَخُ شَاةً فَقَالَ لَهُ: تَنَحَ حَتَّى أُرِيكَ فَإِنِّي لاَ أَرَاكَ تُحسنُ تَسْلُخُ . قَالَ فَأَدْخَلَ رَسُولُ اللَّه صلَّى اللَّه عَليْه وَسلَّم يَدَهُ بَيْنَ الْجِلْد وَاللَّحْم فَدَحس بها حتَّى عَلَيْه وَسلَّم: هَكَذَا يَا عَلامُ فَاسلُخُ . ثُمَّ انْطَلَقَ صلى اللَّه عليه وسلم فصلّى وَلَم يتوضأ ولم يَمس ماءًا. يعني لم يتوضأ من سلخه للشاة. (رواه أبو داود ح١٧٩.

فهذا من النبي صلى الله عليه وسلم تعليم وتوجيه وتصحيح عملى فورى للخطأ وممارس الصواب وإدراج للشاب في المارسة الصحيحة. وليس بإبعاده بدعوى أنه لا يحسن فعل الشيء، ومن المريين من يقع في خطأ فادح: فإذا رأى الأب ابنه أخفق في فعل شيء أو رأت الأم ابنتها أخفقت في طبخ أو أى مهمة منزلية. قاموا بتأذيب الأولاد واستبعادهم ليقوم الأدوان كل واحد منهما بالعمل بنفسه. ومثل هذا السلوك سيؤخر تعليم الأولاد أمور الحياة وتحمل المسؤولية، مما يؤخر أيضا ذكاءهم وابتكارهم، والانتفاع بهم، ويصبحون مجرد عالة على الأسبرة، ويصبح الوقت متوفرا عند الأولاد للعبث واللعب ومصاحبة الأشرار، ويا له من دمار. لكن المربى الفاهم الواعي لا يقع في مثل هذه الأخطاء.

عَنْ أَنَسِ رضي اللَّه عنه قَالَ: خَدَمْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ عَشَرُ سنينَ. فَمَا قَالَ لَي: أَفُ قَضٌ، وَمَا قَالَ لَي لَشَيْء لَمْ أَفْعَلَهُ: أَلاَ كُنْتَ فَعَلْتَهُ؟ وَلاَ لَشَيْء فَعَلَتُهُ: لَم فَعَلْتَهُ؟ .. (رواه البخاري في الأدب المفرد ح٢١١/٢٧٧. وصححه الألباني).

#### قال ابن الجوزي رحمه الله:

وقوله، مَا قَالَ لَي: لَم فعلت. اعْلَم أَنَه اتَفق فِ هَذَا ثَلَاثَة أَشْيَاء: أَحدها: كَون أَنس صَبِيًا، وَالصَبِي يُصفح عَن خطئه. وَالثَّاني: أَنه كَانَ عَاقَلا، وَلَهَذَا قَالَ أَبُو طَلْحة: إِن أَنسا عُلام كيس: أي عَاقل. وَلَقد قَالَت لَهُ أَمه: أَيْن تَذْهب يَا أَنس؟ قَالَ: فِ حَاجَة لَرَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عَلَيْه وَسلم. قَالَت: مَا هي؟ قَالَ: إِنّها سر، وَلَم يَخبرها. وَمَتى كَانَ الْخَادِم عَاقَلا لَم يُلَم، وقد أَنشدوا:

#### إذا كنت في خاجة مرسلا

### فأرسل حكيمًا ولا توصه

والثالث: حلم رَسُول الله صلى الله عَلَيْه وَسلم وعضوه. فلهذه الأَشَيَاء امْتَنْع لوم أنسى. (كشف المشكل من حديث الصحيحين ح١٩٦٢/١٦١٢. لابن الجوزي).

هذه التربية النظيفة أثمرت شابًا ذكيًا يعرف ما يقول ويفعل، وانظروا إلى أنس رضي الله عنه في الحديث الآتي وهو يقول:

خدمت رسول الله صلى الله عليه وسلم يومًا، حتى إذا رأيت أنّي قد فرغت من خدمته، قُلتُ، يقيل (يرتاح وقت القيلولة) النّبي صلّى الله عليه وسلّم. فخرجت من عنده، فإذا غلمة يلعبون، فقمت أنظر إليهم؛ إلى لعبهم، فجاء فسلّم عليهم، ثم دعاني، فبعثني إلى حاجة، فكان في في (ظل) حتى أتيته.

وَأَبْطَأْتُ عَلَى أَمَّي فَقَالَتَ: مَا حَبِسَكَ؟ قُلْتُ: بَعَثَني النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم إلَى حَاجَة، قَالَتُ: مَا هِي؟ قُلْتُ: إنَّهُ سَرً لَلنَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم، فَقَالَتُ: احْفَظُ عَلَى رَسُولِ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم سرَّهُ، فَمَا حَدَثَتَ بِتَلَكَ الْحَاجَة أَحَدَه مَنَ الْخُلَقِ. (رواه البخاري في الأدب المُفرد حَ١٥٥/١٥٥٤ وصححه الألباني).

ولعلنا نلحظ في هذا الحديث أيضا من الفوائد حساب الوقت وسؤال الأولاد عن دخولهم وخروجهم وتأخيرهم. وعلى الشاب ألا يمتعض من ذلك كما يفعل بعض شبابنا هذه الأيام هداهم الله.

ب - ومن ثمار الأعداد لتحمل المسؤوليات، ما فعله النبي صلى الله عليه وسلم مع أسامة بن زيد رضي الله عنه لما كلفه الرسول عليه الصلاة والسلام بقيادة الجيش لغزو الروم في فلسطين وكان أسامة آننذ لم يبلغ العشرين من العمر. وذلك راجع إلى التدريب في الصغر على القيادة وتحمل المسؤولية.

عَنْ عَبْد الله بَن عُمر رضي الله عَنْهُما، قَالَ: بَعَثَ النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم، بغثًا، وَأَمَر عَلَيْهِمُ أَسَامة بُنَ زَيْد هُطَعَنَ بَعْضُ النَّاس فِي إمارته، فَقَالُ النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم، أَنَ تَطْعُنُوا فَيْ إَمَارته، فَقَد كُنْتُم تَطْعُنُون فِي إمارة أَبِيه منَ قَبُل، وَايَمُ اللَّه إِنْ كَان لَحَليقاً هَذَا لَنْ أَحَبُ النَّاس إِلَي بَعْدَهُ . (صحيح البِخاري ح٣٧٣٠).

قال ابن حجر رحمه الله: قوله إنَّ تَطْعَنُوا فِي إمارته فَقَدْ كُنْتُمْ تَطْعَنُونَ فِي إمارة أبيه أي إنَّ طَعَنْتُمْ فيه فأُخبركُمْ بأَتَكُمْ طَعَنْتُمْ من قَبْلُ فِي آبيه والتَقَديرُ إنْ تَطْعَنُوا فِي إمارته فَقَدْ أَثْمَتُمْ بِذَلكَ لأَنْ طَعْنَكُمْ بِذَلكَ لَيْس حَقًا كَمَا كُنْتُمْ

تَطْعَنُونَ في إمارة أبيه وَظَهَرتَ كَفَايَتُهُ وَصلاحيتُهُ لَلْإمارة وَأَنَّهُ كَانَ مُسْتَحَقًا لَها فَلَمْ يَكُنُ لَطَعْنَكُمْ مُسْتَنَدُ فَلَذَلِكَ لاَ اعْتِبَار بِطَعْنَكُمْ في إمارة وَلَده وَلا الْتَفَاتَ إِلَيْه. (فَتَحِ الْبِارِي لاَبِن حَجَر ١٣/ ١٨٠).

قال بدر الدين العيني في عمدة القاري شرح صحيح البخاري ١٦/ ٢٣: وَفِيه: جَوَاز إمَارة المَوَالي، وتولية الصغار على الْكَبَارَ، والمَضَوَل على الْفَاضِل للْمُصْلِحَة.

ج - ومن صور إعداد الشباب لتحمل المسؤولية ومشاركة الكبار في الأعمال العظيمة ما كان يفعله النبي صلى الله عليه وسلم من كشف الهيئة على الصغار الموشكين على البلوغ ليذهبوا إلى ميدان القتال لمشاركة الأبطال:

عن جعفر أنَّ أَمْ سَمُرَةَ بَنْ جُنَدُب، مَاتَ عَنْهَا زَوْجُهَا، وَتَرَكَ ابْنَهُ سَمُرَةَ وَكَانَت امْرَأَةَ جميلَةَ، فقدمت اللَّدينَة، فخطبَتُ فجعلت تقولُ: لا أتَرَوَّجُ رَجُلاً إلاَّ رَجُلاً يَكُفُلُ لَهَا بِنَفَقَة ابْنَهَا سَمُرَةَ، حَتَّى يَبْلُغَ، فتَرَوْجَهَا رَجُلُ مِنَ الْأَنْصَارِ عَلَى ذَلِكَ. وَكَانَتْ مَعَهُ فِي الْأَنْصَارِ.

وَكَانَ النّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ، يَعْرِضُ عَلَمَانَ الأَنْصَارِ فِحَكَّ عَامَ، هَمَ بلغ منهُم بَعْنَهُ، فَعَرْضَهُمْ ذَاتَ عَامَ، هَمَرُ به غُلام، فَبَعْنَهُ فِحَرْفَهُمْ ذَاتَ عَامَ، هَمَرُ سَمْرَةُ مِنْ بَعْدَه هَرَدُهُ، هَقَالَ سَمُرَةُ، يَا رَسُولَ اللَّه، أَجَزَت غَلامًا، وَرَددُتَتِي، وَلَوَ صَارِعَتِي لَصَرِعْتَهُ؟ قَالَ: هَدُونَكَ، قصارِعَهُ قَالَ: فَصَرِعْتَهُ، قَاجَازَتِي فَصارِعَهُ قَالَ: فَصَرَعْتَهُ، فَاجَازَتِي يَدْ الْبَعْث. (المعجم الكبير للطبراني حَايَّا). هَانظر كيف كان النبي صلي اللَّه عليه وسلم كل سنة يهتم بتخريج دفعات من الشباب لقيادة الأمة والجهاد لرفع رايتها.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

عية من القصص الواهية

## قصة مفتراة في خلق الماء والعرش والكرسي

الحلقة 258

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ: نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة الوعاظ والقصاص، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

#### أولا: أسباب ذكر هذه القصة:

١- وجود هذه القصة في بعض كتب السنة الأصلية- كما سنبين من التخريج، يجعل من لا دراية له بالتحقيق وعلل الحديث يتوهم أن هذه القصة صحيحة.

٢- القصة كما سنبين من المتن جاء بها كيفية بدء خلق الماء، ثم سبب ارتعاد الماء راكدًا أو جاريًا في البحار والآبار، ثم خُلق الريح وعلاقته بالماء، ثم خلق العرش وألسنته وألوان كل لسان، ثم خلق الكرسى.

وهذه القصة الواهية الموضوعة في بدء الخلق من الكذب المختلق المصنوع المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم، والذي سنكشف عاره، ونبين عواره حتى يستبين أنه نقل غير صحيح.

#### اعداد الم على حشيش

٣- والأثر السيئ لهذا النقل غير الصحيح يتشابه مع الأثر السيئ للعقل غير الصريح، فيما يأتي به من نظريات عن خلق السماوات والأرض وعن خلق الإنسان وتدرس في المعاهد والجامعات، وعلى وجه المثال لا الحصر: نظرية دارون التي تنتهي بأن أصل الإنسان قرد : للانحلال من الدين وأن الإنسان ليس له خالق، وما هي إلا أوهام زينها لهم أهل الإلحاد، ما أمم بعس عمر ولا لأبهد كثرت علمة عشر من أفوهم إن عمر أن حيلة عشر من أفوهم

وكشف الله سبحانه عن كذبهم فظهر المجهر الميكرسكوب،، وظهر المجهر الإلكتروني وبه ظهرت الهندسة الوراثية المتصلة اتصالاً وثيقًا بعلم رالسيتولوجي، وهو العلم الذي يبحث في دراسة الخلية التي هي وحدة التركيب في الكائنات الحية من حيوان ونبات، وتبين أن الله تعالى أعطى كل شيء خلقه، فالخلية في كل كائن لها نواة، والنواة بها عدد من رالكروموسومات،، وكل مكرموسوم، به عدد من رالجينات، التي تحدد الصفات

ربيع أخر ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

53

التي تفصل كل كائن عن الآخر، فعلى وجه المثال لا الحصر لا يمكن لنبات القمح أن يتحوّل إلى نبات الأرز، والعكس، مع أنهما من عائلة واحدة تسمى ، العائلة النجيلية .

وبهذا يتبين إذا حدث تعارض بين النقل والعقل، يكون إما عن نقل غير صحيح، وإما عن عقل غير صريح، قد أتى بنظريات عن بدء خلق السماوات والأرض وعن خلق الإنسان وما هي إلا ضلالات كما بينا، قال الله عن أصحابها: • ما أسدة عما بينا، قال (الكهف: ٥١).

٤- وهذا تأتي القاعدة الذهبية التي ذكرها شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى، (٦٦٥/٧)، (٨٠/١٢)، وإن العقل الصريح لا يخالف النقل الصحيح، ثم قال بعقبها شيخ الإسلام: "ولكن كثيرًا من الناس يغلطون إما في هذا وإما في هذا". اه..

#### تانيا والمتن

رُوي عن ابْن عَبَّاس، رَضِي اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: "لَمَّا أَرَادَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلُ أَنْ يَخْلُقَ الْمَاءَ خَلَقَ مِنَ النُّورِ يَاقُوتَهُ خَضْرًاء، عَلَظُهَا كَعَلْظَة سَبْع سماوات وسبع أرضين وما فيهن وما بينهن، ثم دعاها، فَلَمًا أَنْ سَمِعَتْ كَلامَ اللَّه عَزَّ وَجَلَّ ذَابَت الْيَاقُوتَةُ فَرَقًا حَتَّى صَارَتُ مَاءً، فَهُوَ مُرْتَعَدُ من مخافة الله عز وجل إلى يوم القيامة. وكذلك إذا نظرت إليه راكدًا أو جاريًا يرتعد، وَكَدُلْكَ يَرْتَعدُ فِي الْآبَارِ مِنْ مَخَافَة اللَّه إِلَى يوم القيامة، ثُمُ خَلقَ الرَّيح فوضع المَّاء على الريح، ثم خلق العرش، فوضع العرش على الماء، فذلك في قوله تعالى: ،وكان عرشه على الماء ليبلوكم أيكم أحسن عمال (هود: ٧)، فلا يُدرى كم لبت عرش الرب عز وجل عَلى المَّاء؟ ثُمَّ كَانَ خَلْقُ الْعَرْشِ قَبْلَ الْكُرْسِي بِٱلْفِي عَام، فَخَلْقَهُ وَلَهُ أَلْفُ لْسَانِ يُسَبِّحُ اللَّهُ بِكُلُ لسَانِ ٱلْفَ لَوْنِ مِنَ التَسْبِيحِ وَالتَّحْمِيدِ، فكتب في قُنالة عَرْشه: إِنَّى أَنَا اللَّهُ لا إِلَهُ إلا أنا وحدى، لا شريك في ومحمد عبدي ورسولى، فمن آمن برسلى وصدق بوعدي

1

7331 0

3.1

- Ilmit

141210

いうろう

54

أَدْخَلْتُهُ الْجِنَّة، ثُمَّ خَلَقَ الْكُرْسِيِّ، فَالْكُرْسِيُّ أَعْظَمُ مِنْ سَبْع سَمَاوَاتِ وَسَبْع آرَضِينَ، وَإِنَّ الْعَرْشَ أَعْظَمُ مِنَ الْكُرْسِيِّ، كَالْكُرْسِي مِنْ كُلُ شَيْء، وَإِنَّ الْكُرْسِي مِنْ تَحْتِ الْعَرْش كَمَرْيِض عَنْزَ فِي جميع سَبْع سَمَاوَاتِ وَسَبْع آرَضِينَ مَنْ تَحْتِ الْعَرْش كَحَلَقَة صَغِيرَةٍ مِنْ حَلَق الدُّرْعِ فِيْ آرْضِ فَيْحَاء".

#### غريب ألفاظ الحديث:

(مَرْبِض)؛ قال ابن الأثير في السان العرب، (١٥٢/٧)؛ (المرابض للغنم؛ كالمعاطن للإبل واحدها مَرْبِض مثال مجلس، اه.

(العنزُ): (الماعزة، وهي الأنثى من العزى). كذا في رئسان العرب، (٣٨١/٥)، (الفيحاء): الواسعة. كذا في رالمعجم الوجيز، (ص٤٨٥) مجمع اللغة العربية.

#### ثالثا: التغريع:

الخبر الذي جاءت به قصة «خلق الماء والعرش والكرسي، أخرجها الإمام الحافظ أبو محمد عبد الله بن محمد بن جعفر بن حيان العروف بأبي الشيخ الأصبهاني المتوفى سنة ٣٦٩ه في كتابه «العظمة» (٣٢/٢) (ح٢٩٢) ط. دار العاصمة بالرياض، قال: حَدِّثَنَا عبد الوَهَابِ الْخُرَاسانيُّ، حَدَّثَنَا عبدُ اللَّه بَنَ مُصَعَب، عن حَبِيب بن أبي مريم، عبد اللَّه بَنَ مُصَعَب، عن حَبِيب بن أبي مريم، عن أبي عصمة ثوح بن أبي مريم، عبد اللَّه عن منهما، قال: قال رسُول عبد اللَّه عليْه وَسَلَم: " لمَا أرادَ اللَّه عزَ وَجَلُ أَنْ يَخْلَقَ المَاء.". الحديث.

#### رابغاء التعقيقء

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة: موضوع، وعلته: أبو عصمة نوح بن أبي مريم قاضي مرو، ويعرف بنوح الجامع، وهذه أقوال أئمة الجرح والتعديل فيه:

١-قال الأمام البخاري في كتابه «التاريخ الكبير» (١١١/٢/٤): «نوح بن أبي مريم أبو عصمة قاضى مرو ذاهب الحديث جدًا».

قلت، من استقراء مصطلحات الإمام البخاري نجد أن هذا المصطلح ،ذاهب

الحديث جدًا، من الجرح الشديد، بل من أشد عباراته في التجريح، يتبين ذلك من قول الحافظ ابن كثير في اختصار علوم الحديث، (ص٨٩): وثم اصطلاحات لأشخاص ينبغي التوقيف عليها، من ذلك أن البخاري إذا قال في الرجل سكتوا عنه، أو وفيه نظر، فإنه يكون في أدنى المنازل وأردئها عنده، ولكنه لطيف العبارة في التجريح، فليعلم ذلك، اه.

قلتُ: فكيف لو قال في الرجل: ، ذاهب الحديث جدًا،. اه. لذلك جعل الإمام الحافظ ابن أبي حاتم هذا المصطلح ، ذاهب الحديث، في أدنى المنازل وأردئها، فقال: «واذا قالوا: متروك الحديث، أو ذاهب الحديث، أو كذاب، فهو ساقط الحديث لا يكتب حديثه وهي المنزلة الرابعة،. اه.

قلت: وهذه المنزلة هي أدنى المنازل عنده. ٢- قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في دالجرح والتعديل، (١/٤/١/٤): دسمعت أبي يقول: نوح بن أبي مريم متروك الحديث، اه.

٣- قال الإمام مسلم في الكنى والأسماء، رقم (٢٦١٣): ،أبو عصمة نوح بن أبي مريم الخرساني، وهو نوح بن يزيد بن جعونة، متروك، اه.

٤- قال الحافظ العقيلي في الضعفاء الكبير، (١٩٠٥/٣٠٤/٤): ، حدثنا عبد الله بن أحمد الخفاف قال، حدثنا محمد بن إسماعيل البخاري: قال ابن المبارك لوكيع: حدثنا شيخ يقال له: أبو عصمة كان يضع كما يضع المعلى بن هلال، اه.

قلت: والمعلى بن هلال قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٨٦٧٩/١٥٢/٤): «رَمَاهُ السفيانان بالكذب. وقال ابن المبارك وابن المديني: كان يضع الحديث. وقال ابن معين: هو من المعروفين بالكذب والوضع»، وقال أحمد: «كل أحاديثه موضوعة»، ثم نقل قول ابن المبارك لوكيع، «عندنا شيخ

يقال له أبو عصمة نوح بن أبي مريم يضع كما يضع مُعلى ، وأقره .

٥- قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٤٨/٣)؛ «وكان ممن يقلب الأسانيد ويروي عن الثقات ما ليس من حديث الأثبات لا يجوز الاحتجاج به». اهه.

٢- وقال الجوزجاني في كتابه أحوال الرجال، (٣٨٠): المطلح حديثه، اهـ.

٧- وقال الحاكم في المدخل، (ص٥٣): ومنهم جماعة وضعوا الحديث حسبة كما زعموا: يدعون الناس إلى فضائل الأعمال مثل: أبي عصمة نوح بن أبي مريم المروزي، اه.

٨- نقل الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٤٣٥/١٠): أن الحاكم قال: أبو عصمة ذاهب الحديث بمرة. وقد أفحش أئمة الحديث فيه ببراهين ظاهرة، وقال أيضًا: كان جامعًا كل شيء إلا الصدق. نعوذ بالله تعالى من الخذلان، وقال أبو أحمد النيسابوري: كان كذابًا، وقال أبو أحمد الحاكم: «ذاهب الحديث». وقال الخليلي: أجمعوا على ضعفه وكذبه ابن عيينة». الخبر الذي جاءت به من الأباطيل الموضوعة.

#### تنبيه

يغني عن هذا الخبر الموضوع: ما أخرجه الإمام البخاري في صحيحه، (ح٣١٩) (ح٢٤٧) كتاب ،بدء الخلق، (ح٢)، وكتاب ،التوحيد، (ح٤٤) من حديث عمران بن حصين، قال: سُئل النبي صلى الله عليه وسلم عن أول الأمر ما كان؟ قال النبي صلى الله عليه وسلم : ، كان الله ولم يكن شيء قبله، وكان عرشه على الماء، شم خلق السماوات والأرض، وكتب في الذكر كل شيء،.

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.

ربيع أخر ٢٢٢ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

## جرر المحار غي بياق شيم الأحاديث التسار

٩٤٠ ، إذا تسارعتم إلى الخير، فأمشوا حفاةً، فإن الله يضاعف أجره على المنتعل،.

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار، (ص١/١١) مكتبة الحرم النبوي (الحديث، رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧)، وقال: «طب: عن ابن عباس،.

قلت: دطب، ترميز إلى دالعجم الكبير، للطبراني، وهذا تخريج بغير تحقيق فيتوهم من لا دراية له أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين أنه حديث موضوع.

111

56

والحديث لم يكن عند الطبراني في المعجم الكبير،، ولكنه عند الطبراني في المعجم الأوسط، فكان يجب أن يرمز له: دطس، لا رطب، ولذلك أورده الحافظ الهيثمي في رمجمع الزوائد، (١٣٣/١)، وقال: درواه الطبراني في الأوسط، وفيه سليمان بن عيسى كذاب،.

قلتُ: أخرجه الإمام الطبراني في الأوسط (١٠٤/٥) (ح١٩٥٤) قال: حدثنا علي بن الحسن بن سهل البلخي، قال: حدثنا يوسف بن عبد الله العطار البلخي، قال: حدثنا سليمان بن عيسى السجزي، قال: حدثنا سفيان الثوري عن ليت، عن طاوس، عن ابن عباس، قال: قال رسول الله.. فذكره.

والحديث غريب، حيث قال الطبراني: «لم يرو هذا الحديث عن سفيان إلا سليمان تفرد به يوسف،. اه.

وعلته: سليمان بن عيسى السجزي قال الجوزجاني في كتابه ،أحوال الرجال، (٣٨٩): (كان كذابًا مصرحًا). اه.

وقال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل، (١٣٤/٢/١): «سألت أبي عنه فقال: روى أحاديث موضوعة وكان كذابًا ».

🖄 🚽 على حشيش

وقال الحافظ ابن عدي في الكامل، (٣٨٩/٣): ريضع الحديث، اهـ.

ونقل الإمام الذهبي ما أوردناه من أقوال أنمة الجرح والتعديل في الميزان، (٣٤٩٦/٢١٨/٢) وقال: «سليمان هالك، اه. ٩٤١- ومن تمنّى الغلاء على أمتى ليلة أحبط الله عمله أربعين سنة،.

الحديث لا يصح: أخرجه الخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد » (٢٠/٤) من حديث ابن عمر مرفوعًا، وقال: «منكر جدًّا، لا أعلم رواه غير سليمان بن عيسى السجزي، وكان كذابًا يضع الحديث ». كذا قال الأئمة كما بينا آنضًا، وأورده الذهبي في «الميزان» (٢١٨/٢)، وقال «هذا من بلاياه». اهه.

#### ٩٤٢- ،إن الله أمرتي بحب أربعة من أصحابي وقال، أحيهم، أبو بكر، وعمر، وعثمان. وعلى،.

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ ابن عدي في (الكامل، (٢٨٩/٣) (٢٥٨/٢٦) من حديث ابن عمر مرفوعًا، وعلته سليمان بن عيسى السجزي وهو كذاب يضع الحديث كما بينا آنفًا، وقال الذهبي: وهذا من بلاياه،. اهـ.

٩٤٣- داذا أتت على أمتي ثلاثمانة وثمانون سنة؛ فقد حلت لهم الغرية والترهب على رؤوس الجبال..

الحديث لا يصح: أخرجه ابن الجوزي في دالموضوعات، (١٩٨/٣) من حديث عبد الله بن مسعود مرفوعًا، وعلته سليمان بن عيسى السجزي، قال ابن الجوزي: دهذا حديث موضوع، قال ابن عدي: سليمان يضع الحديث، اه.

قلت: وهو كذاب هائك كما بينا، وأورد هذا الحديث الإمام الذهبي في «الميزان، وقال: هذا من بالايام. اهـ.

stat.

الحلقة

نماذج تُحتذى من أعلام وأئمة أهل السنة

تابع . . الكلام عن القاضي الباقلاني «الذي ليس في المتكلمين الأشعرية أفضل منه مطلقًا»

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول لله وعلى آلية وسحية ومن والأد.. ويعد: فعلى إثبر الكلام عن مكانة الباقلاني واجتهاده ومميزاته .. يأتى الحديث عن معتقده وانتصاره ثاكان عليه أهل السنة وأصحاب الجديث؛ لأسبما وقد غرف عن عامة التكلمين إعراضهم عن علم الجديث وانتقادهم لأهله والشتغلين به، وتقليلهم من شأته .. فلقد شاء بان الأشعرية والى الأن رمي أهل السنة والحديث بـ ( مصطلح: الحشوية): ومع أن الباقلاني من زمرة المتكلمين بل هو أحد أتمتهم، إلا أنه قد خفظ عنه انتصاره لعلماء الحديث ودفاعه عتهم، واعلاؤه من قدرهم، حيث قال لا نكت الانتصار، رواما قولهم، إن السلف من أصحاب الجديث حشوية طغام، فما هو بأول كذبهم وجرأتهم..

معدد عبد العليم الدسوقي الاستاذ بدسة الأزمر

ومن وقف على مصنفات أصحاب الحديث، وما علموه من الكلام عن مشكله والتدقيق في علله ومعرفة المدلسين من رواته؛ علم أن أجهل البرية، من نسبهم إلى الجهل والغفلة والتصحيف، وكل من تكلم في الحديث يأخذون ذلك من كتب أصحابنا رحمهم يأخذون ذلك من كتب أصحابنا رحمهم الله، لا من عند شيوخهم ومقدميهم، لأنهم أحد منهم علم بحديث ولا فتوى، فسقط ما قالوه وما توهموه سقوطًا ظاهرًا،.

## ١ - عقيدة الباقلائي التي انتصر بها لأصحاب الحديث:

ويرى الباقلاني فيما يرى أن أول الواجبات: النظر في ذلائل قدرة الله تعالى، يقول: ، أول ما فرض الله على جميع العباد: النظر في آياته، والاعتبار بمقدوراته، والاستدلال عليه بآثار قدرته، وشواهد ريوبيته؛ لأنه سبحانه غير معلوم باضطرار، ولا مشاهد بالحواس، وإنما يعلم وجوده وكونه على ما الباهرة ..

ثم إنه يُثبت الصفات عمومًا ولا يقتصر على إثبات الصفات السبع كما يفعل الأشعرية، بل نراه يقسم الصفات إلى صفات ذات وصفات فعل ويقول: رصفات ذاته، هي: التي لم يزل ولا يزال موصوفا بها، وهي: (الحياة، والعلم، والقدرة، والسمع، والبصر، والكلام، والإرادة، والبقاء، والوجه، والعينان، واليدان، والغضب، والرضا).. وصفات فعله، وهي: (الخلق، والرزق، والعدل، والإحسان، والتفضل والإنعام، والثواب والعقاب، والحشر والنشر، وكل صفة كان موجودًا قبل فعله لها)، غير أن وصفه لنفسه بجميع ذلك: قديم، لأنه كلامه الذي هو قوله: (إني خالق، رازق، باسط)، وهو تعالى لم يزل متكلمًا بكلام غير محدث ولا مخلوق، انتهى كلامه .. ومنه يتبين أنه يثبت الصفات لله ولا يفرق بين (الصفات الخبرية والفعلية) وبين ما يُعرف لدى الأشعرية ب(الصفات العقلية).

ربيع آخر ٢٤٢ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

57

وفي كتابه (الإبانة عن إبطال مذهب أهل الكفر والضلالة) يستدل الباقلاني للصفات السبع وهي: (الحياة، والعلم، والقدرة، والسمع، والبصر، والكلام، والإرادة) بأدلة نقلية من صفات الذات لله، وأنه باق ببقاء وليس من صفات الذات لله، وأنه باق ببقاء وليس بابقاء كسائر المخلوقات التي أخبرت النصوص بعدم فنائها، فهي صفة نفسية وليست صفة زائدة على الذات.. ويُثبت مع ما سبق: الصفات المخبرية لله ك (الوجه، واليدين، والعينين)، يقول:

وأخبر تعالى أنه (ذو الوجه الباقي بعد تقضي وأخبر تعالى أنه (ذو الوجه الباقي بعد تقضي الماضيات)، كما قال: (وَ مَنْ مَالُهُ إِلَّا وَجَهَدً) (القصص:٨٨)، وقال: (واليدين) اللتين نطق بإثباتهما له القرآن في قوله تعالى: ( مَنْ فَحُدُ لِمَا مَقْتُ مِنْهُ ) (المائدة؛ ٢٤)، وقوله: (ما معالى لا قَحُدُ لِمَا مَقْتُ مِنْهُ ) (ص: ٢٥) وإنهما ليستا بجارحتين، ولا ذوي صورة وهيئة، (والعينين) وتواترت بذلك أخبار الرسول عليه السلام، فقال عز وجل: (ولُسْعَ عَلْ عَنْ ) (طه: ٢٩) وإن عينه فقال عز وجل: (ولُسْع عَلْ عَنْ ) (طه: ٢٩) وان عينه ليست بحاسة من الحواس. ولا تشبه الجوارح والأجناس.

وية (التمهيد) يستدل- رحمه الله- ببعض هذه الأدلة، ثم يرد على من أوَّل (اليدين) بـ (القدرة أو النعمة)، فيقول: «يقال لهم، هذا باطل، لأن قوله: (بيدي) يقتضي إثبات يدين فما صفة له، فلو كان المراد بهما القدرة، لوجب أن يكون له قدرتان، وانتم تزعمون أن للباري سبحانه قدرة واحدة، فكيف يجوز أن تثبتوا له قدرتين؟ وقد أجمع المسلمون من مثبتي الصفات والنافين لها. على: أنه لا يجوز أن يكون له تعالى قدرتان، فبطل ما قلتم، وكذلك لا يجوز أن يكون الله خلق آدم بنعمتين؛ لأن نعمه تعالى على آدم وعلى غيره لا تحصى،

ربيع أخر ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

58

كما يثبت الباقلاني (صفة العلو والاستواء للله تعالى) خلافًا للأشعرية، ويَردُّ على الذين يتأولون (الاستواء) ب (الاستيلاء)، وعلى الذين يقولون؛ إن الله في كل مكان، يقول: «فإن

قالوا: فهل تقولون إنه في كل مكان؟؛ قيل؛ معاذ الله، بل هو مستو على العرش، كما أخبر في كتابه فقال: (الرَّحْنُ عَلَى الْعَرْضِ أَسْتَوَى ) (طه: ٥). وقال تعالى: (إله صَعدُ ألكُمُ ألطَيْتُ والعمل السَّنِيلُمُ رَفَعُدُ ) (فاطر: ١٠)، وقال: (أَيسَهُ مَن ن التَثَار أن عَمدَ بَكْمُ الأَرْضَ ) (الملك: ١٦)، ولو كان في كل مكان لكان في جوف الإنسان وفمه وفي الحشوش والمواضع التي يرغب عن ذكرها، ولأوجب أن يزيد بزيادة الأماكن إذا خلق منها ما لم يكن خلقه، وينقص بنقصانها إذا بطل منها ما كان، ولصح أن يُرغب إليه إلى نحو: الأرض والى وراء ظهورنا وعن أيماننا وشمائلنا، وهذا ما قد أجمع المسلمون على خلافه وتخطئة قائله ،، وبلاحظ أن عباراته تكاد تكون نفس عبارات أبى الحسن عليهما من الله الرحمة والرضوان.

ثم يرد الباقلاني على من اعترض بالنصوص الدالة على أن الله في السماء إله وفي الأرض إله، وأنه مع المؤمنين بذاته، ويُبين أنه لا دلالة فيها لمن يزعمون أنه في كل مكان أو أنه ليس في شيء منها.. ثم يقول: ولا يجوز أن يكون معنى (استوائه على العرش) هو: (استيلاؤه عليه)، كما قال الشاعر: (استوى بشر على العراق)، لأن الاستيلاء هو القدرة والقهر، والله تعالى لم يزل قادرًا قاهرًا، عزيزًا مقتدرًا.. ثم إن قوله: ولا متفتاح هذا الوصف بعد أن لم يكن؛ فبطل ما قالوه،.

أما رأيه في كلامه تعالى؛ فيقول في رد ما فاهت بشأنه الأشعرية؛ راعلم أن الله متكلم، له كلام عند أهل السنة والجماعة، وأن كلامه قديم، ليس بمخلوق ولا مجعول ولا محدث، بل هو صفة من صفات ذاته، كعلمه وقدرته وإرادته ونحو ذلك من صفات الفات، ولا يجوز أن يقال: كلام الله عبارة ولا حكاية، يعني؛ كما تقول الأشعرية، ويقول: رويجب أن يُعلم أن كلام الله مكتوب في المصاحف على الحقيقة، ومسموع لنا على الحقيقة لكن بواسطة، وهو؛ القاري، وحقيقة الكلام عنده- على الإطلاق في حق الخالق والمخلوق-: رائما هو المعنى القائم بالنفس، لكن جعل لنا دلالة عليه تارة

بالصوت والحروف نطقًا، وتارة بجمع الحروف بعضها إلى بعض كتابة دون الصوت ووجوده، وتارة إشارة ورمزًا دون الحرف والأصوات ووجودهما ... وقد كان قبل ذلك يرى أن كلام الله ليس بحروف ولا أصوات، ويعطل نصوص الوحي والاجماع التي تثبت كلامه تعالى دون ما حلول ولا تشبيه له بحروف وأصوات المخلهقات.

#### ٢ - تراجع الباقلاني عما خالف فيد السلف وأصحاب الحديث،

والباقلاني وإن كان له في اعتقاداته أمورُ في الصفات وغيرها يخالف فيها عقيدة أهل السنة والجماعة على العموم والأشعري على الخصوص، أو على حد ما جاء في عبارة الحافظ الذهبى فيما سبق أن ذكرناه له من أنه كان ديخالفه في مضائق، ظل عليها ردحًا من الزمن، متأثرًا بالبيئة التي عاش بها حيث أهل التأويل والتحريف .. من نحو قوله: بأن كلامه تعالى نفسى، وأن القرآن من كلام جبريل عليه السلام وأن جبريل علم كلام الله وفهمه، وعلمه الله النظم العربي الذي هو قراءته، وعلم هو القراءة نبينا، وعلم النبي أصحابه، إلى آخر ذلك مما لازمه القول بخلق القرآن ونفي أن يكون لفظيًا.. ومن نحو قوله بنفي الجهة، ونفى (الصفات الاختيارية القائمة به تعالى- من نحو الإتيان والمجيء والنزول-والمسماة بمسألة حلول الحوادث).

إلا أنه استدرك كل هذا؛ وجعل يقول- عن صفة كلامه تعالى وفي رد شبهة من قصرها على الجانب النفسي ونفى عنها أنها صفة فعل تكون منه سبحانه وقتما وكيغما شاء، فألزم أن يكون تعالى قد خلق القرآن باللوح المحفوظ وألهمه جبريل فهو من ثم حكاية عنه-: ويستحيل من قولنا جميعًا أن يفعله يعني: أنه تعالى، لأنه ليس بمحل للحوادث، من مخلوقاته المحدثة، وأن حدوث أفعاله بهذا الاعتبار غير ممتنع، ولا يطلق عليه أنه جدث بعد أن لم يكن، لأنه تعالى موصوف بالكلام وإن لم يتكلم.

ويقول في صفة الجيء والإتيان - وقد ذكر فيهما عدة أقوال، كلها تدعم قوله بنفي حلول الرحوادث بذات الله وتردُ عادية المخالفين المعترضين على آيات القرآن - «واعترضوا أيضًا (ب) قوله تعالى: (وَحَدَّ رَقُدُ وَأَلْمَالُ صَعَّاً صَعًا (الفجر: ٢٢)، وقوله: (رَأْجَهُ الله في طُلَّ مِنَ مُحْكَمَ وَزُوالَ، وذلك عندهم محال في صفته، فالجواب عن هذا: أنه يجيء ويأتي بغير زوال ولا انتقال ولا تكييف، بل يجب تسليم ذلك على ما ورد وجاء به القرآن،.

ومن غير ما سبق فقد ذكر الباقلاني رجوعه عن القول بكل ما يخالف فهم السلف في مسائل الاعتقاد، وذلك في كتابه: (الذب عن أبى الحسن الأشعري)، ونقل الحافظ الذهبي عنه في (العلو) جزء مما جاء في هذا الكتاب، وفيه أن الباقلاني نفسه قد نصّ على تراجعه عن كل ما كان يخالف فيه جماعة أهل السنة وبدع وضلل من قال بخلاف قولهم، فكان مما نقله عنه الحافظ الذهبي قوله: «كذلك قولنا في جميع المروي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في صفات الله- إذا صح- من إثبات اليدين والوجه والعينين، ونقول: (إنه يأتى يوم القيامة في ظلل من الغمام، وأنه ينزل إلى السماء الدنيا، كما في الحديث، وأنه مستو على عرشه) .. إلى أن قال: (وقد بينا دين الأئمة وأهل السنة: أن هذه الصفات تمر كما جاءت بغير تكييف، ولا تحديد ولا تجنيس ولا تصوير، كما روي، عن الزهري وعن مالك في الاستواء، فمن تجاوز هذا فقد تعدى وابتدع وضل ..

وطفق الذهبي يعلق على هذا الكلام ويقول: دفهذا النَّفَسُ؛ نَفَسُ هذا الإمام، وأين مثله في تبحره وذكائه وبصره بالملل والنحل؟! فلقد امتلأ الوجود بقوم لا يدرون ما السلف، ولا يعرفون إلا السلب، ونفي الصفات وردها، صم بكم عتم عجم، يدعون إلى العقل ولا يكونون على النقل، فإنا لله وإنا إليه راجعون،.

ويكاد جميع الباحثين يُجمعون على أن للباقلاني دورًا في تطوير المذهب الأشعري. يقول ابن خلدون: ،وكثر أتباع الشيخ أبي

Upload by: altawhedmag.com

59

and a share share

الحسن الأشعري، واقتفى طريقته من بعده تلاميذه، كابن مجاهد وغيره، وأخذ عنهم القاضي أبو بكر الباقلاني، فتصدر للإمامة في طريقتهم، وهذبها، ووضع المقدمات العقلية التي تتوقف عليها الأدلية والأنظار- وذلك مثل إثبات الجوهر الفرد، وإن العرض لا يقوم بالعرض، وأنه لا يبقى زمانين، وأمثال ذلك مما تتوقف عليه أدلتهم- وجعل هذه القواعد تبعًا للعقائد الإيمانية في وجوب اعتقادها لتوقف تلك الأدلية عليها، وأن بطلان الدليل يؤذن ببطلان المدلول ،، تلك القاعدة التي بنيت-فيما يبدو- على قوله بوجوب المعجزات لثبوت نبوة الأنبياء، لأن بطلان المعجزة يؤدي إلى يطلان نبوة الأنبياء، أو أنها بنيت على قوله بالجوهر الفرد، وأن بطلانه يؤدي إلى بطلان دليل حدوث الأجسام.

ثم يعقب ابن خلدون مشيرًا إلى الظروف التاريخية للقول بهذه الأمور، فيقول: وجملت هذه الطريقة، وجاءت من أحسن الفنون النظرية والعلوم الدينية، إلا أن صور الأدلة فيها جاءت بعض الأحيان على غير الوجه القناعي لسذاجة القوم، ولأن صناعة المنطق التي تسير بها الأدلة وتعتبر بها الأقيسة لم تكن حينئذ ظاهرة في الملة، ولو ظهر منها بعض الشيء، لم يأخذ به المتكلمون للابستها للعلوم الفلسفية المباينة لعقائد الشرع بالجملة، فكانت مهجورة عندهم لذلك، ولعل هذا هو ما أداد لأن يهجر طريقة المتكلمين ليؤول أمره في النهاية إلى ما آل إليه أمر شيخه أبي الحسن الأشعري، وإلى: ما سطره هو في كتابه (الذي عن أبي الحسن الأشعري) وما علق به الذهبي على كلامه.

3

اخر ٢١٤٢ هـ - العلد ٢٠٢

- 12min 1201-22 012 012

60

#### ٣-مۇلغاتە:

هذا، ولقد عُرف ابن الطيب بكثرة تأليفه وإملاءاته، يدل على ذلك: ما نقله الخطيب البغدادي سماعًا في تاريخه ٣٦ ٣٦ عن محمد بن عمران الخلال، قال: «كان ورد القاضي أبي بكر محمد بن الطيب في كل ليلة عشرين ترويحة، ما يتركها في حضر ولا سفر،، قال: «وكان كل ليلة إذا صلى العشاء وقضى ورده، وضع الدواة بين يديه وكتب خمسا وثلاثين

ورقة تصنيفا من حفظه.. فإذا صلى الفجر دفع إلى بعض أصحابه ما صنفه في ليلته وأمره بقراءته عليه، وأملى عليه الزيادات فيه..

وعليه، فلا نستغرب من قول ابن عمار الميورقي: مُحسبتُ تواليف القاضي وإملاءاته، فقسمُت على أيام عمره من مولده إلى موته، فوُجد أنه يقع لكل يوم منها عشر ورقات أو نحوها،.. كونه إذن من المكثرين من التأليف، وإن كانت مصنفاته لم تصل إلينا كاملة لحد الآن، حيث لم يطبع منها إلا حوالي ست كتب فقط، من بين أكثر من خمسين مصنفا ذكرها القاضي عياض في (ترتيب المدارك)، ويأتي في مقدمتها:

(كتاب الإبانة) وهو- على شهرته لا يزال مفقودًا- وقد أهاد منه ابن تيمية في الحموية وابن القيم في اجتماع الجيوش والذهبي في العلو-. و(إكفار المتأولين).. و(الرد على الرافضة والمعتزلة والخوارج والجهمية).. و(التمهيد).. و(شرح اللمع في الرد على أهل الزيغ والبدع) و(إعجاز القرآن).. و(الذب عن أبي الحسن الأشعري).

وبعد: فلقد ظل الباقلاني على هذه الحال من التأليف والبحث عن الحق والحقيقة، مجاهدا منافحًا عن دين الله، حيث كان سيفًا على المعتزلة والرافضة والمشبهة، وحصنا حصينا من حصون جماعة المسلمين، حتى وافته المنية في يوم السبت لسبع بقين من ذي القعدة سنة ثلاث وأربعمائة ببغداد، ودفن في مقبرة باب حرب في مقرية من قدر أحمد بن حنيل، وكانت جنازته مشهودة، وما سُرّ أهل البدء بشيء مثل سرورهم بموته، بينما حزن عليه علماء السنة حتى أورد الذهبي في (السير) ما كان من شيخ الحنابلة أبي بكر التميمي، فقد أمر مناديًا يقول بين يدي جنازة الباقلاني: (هذا ناصر السنة والدين، والذابَ عن الشريعة، هذا الذي صنف سبعين ألف ورقة)، ثم كان يزور قبره كل يوم جمعة..

رحم الله الباقلاني وجزاه عن الإسلام والمسلمين بقدر ما قدم.

والله نسأل أن يلحقنا وإياه بالصالحين وأن يحشرنا وإياه في زمرة سيد المرسلين.. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# خُطُورة الغِياب عن إصلاح الشَّباب (٣) رعي العُدَوة بتَحْقيق فوائد القُدُوة

الحمد لله الذي أكرمنا بتنزيله، وشرفنا بمعرفة تأويله، وصلى الله على نبينا مُحمد، أرسله الله بشرع ما أوسعه وأشرحه، ولسأن ما أفصحه، وبيان ما أوضحه، وعلى آله وصحبه ما بقي على الأرض إنس ولا جن ولا حجر ولا شجر وحده وسبَحه.

وبعد: فهذا مقال أسميتُه: رَعْيَ العُدُوة بتحقيق فوائد القُدُوة، والعُدُوة: (بِالضَّمُ وَالْكَسُر، ضَرَبُ مَنَ الْرَعى مَحْبُوبٌ إِلَى الْإِبل. أردت أنَ أُجَلَي فيه عن فوائد القدوة وأكشفَ عن هذا المعنى وأن أرفع النقاب عنها وأعرب عن تلك الفحوى، وأسأل الله أن يجعل فيه الأثر وأن يفتح له القلوب، وأن يغفر لي زللي ويتقبل عملي.

#### أرجو بها عقو الإله لأنني ما زلت أمعن في الذنوب وأسرفُ

وذلك لما رأيت هذا الأمر مُهْملاً لا مُعْملاً. وعندما عاينتُ هذا الباب موصودًا لا مفتوحًا ولا للولوج منه مرصودًا، وباب القدوة باب واسع لمن أراد الولوج منه وسهل لمن أراد الدخول فيه، وهو سلم لما بعده يعين على العروج فيه، ومدرج لما وراءه يدنو

د. عماد محمد على عيسى د. عماد محمد على عيسى المنتش بوزارة الأوقاف

الوصول به، ولولا أنه في الإمكان ما أمر الله تعالى به، فإنه سبحانه لا يكلف نفسًا إلا وسعها، قال تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ أَلَّهُ مَسًا إِلَّا وُسْعَها لَهَا مَا كُمْبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْتَبْتُ ، (البقرة: ٢٨٦).

وقدر راعني ما رَاع كلَ مُحبُّ لدينه، وأزعجني ما أَزعَج من أَشُرِبَ قَلبُه وأُشْبِعَتْ نفسُه بمحبَة الخير للأُمَة الْسُلمة وهو أَنَ وأيامًا والفتيات من الأجيال المُتاخرة زمانًا يتلو السفهاء من الناس، ومشوا على خُطى يتلو السفهاء من الناس، ومشوا على خُطى الساقطين الأدناس، وحذوًا حذو اللاعبين ونسجوا على منوال اللاغبين، وأعرضوا عن القدوة المثلى والأسوة العليا، ولم يلتفتوا إلى أهل القدوات حقًا من العلماء والزهاد والصالحين والعباد، ولو فكر أحدهم أن يقتدي يومًا بشيء من حال هؤلاء الفضلاء لقنع بأيسر الزاد.

ومع كثرة الفتن، وتعظيم السفهاء، وإفساح

المجال لكل أرعن من البلهاء، وإعطاء المزايا للرقعاء، ومنح الشهادات من غير المسلمين للمفسدين الذين ضيَعوا الأجيال وأغووا الشباب، وشجَعوا الشاب اليافع على الأقبال على المنتن من الفكر، وتسويغ العفن من الأفكار من غير روية ولا نظر، ما يجعله أشبه بالغراب، حتى باتت أحلام الفتيان تدور على أن يكون أحدهم لاعبًا شهيرًا، أو ماجنًا أو مغنيًا قديرًا، ولا تكاد تجد من تخرج عن ذلك.

ولأن الشباب حدثاء الأسنان. ضعفاء العقول والإيمان، وأكثرهم جاهل بالحال، وغالبهم عار من التجرية قريب العهد بالدنيا تعصف الفتنة بهم من أول لمحة.

#### تداء لأهل الإسلام:

فيا أهل الإسلام هذه الأجيال نحن عنها مسؤولون وبإصلاحها مكلفون فإلى متى نحن عنها مشغولون، إن الأمر جد خطير وإن الحال قد بات قاب قوسين أو أدنى من الضياع، والأمة على شفا جرف هار، والأعداء متريصون لا ينامون، وجادون في عدائنا وعاملون، ومجتهدون في إغراق الأمة المسلمة بالشهوات المسؤولية جاهزون؟

فكان لا بد من إيقاظ الأنظار وإنباه ذوي الأبصار لمعالجة هذه القضية. وذلك بالرجوع إلى الكتاب العزيز الفائق، والعودة إلى معين السنة النبوية الرائق، ومُحاولة التأسي بالسلف الصالح وإطالة النظر في حياتهم التي لم يكن فيها اقتداء بأي فارغ أو طالح، وتأمل أحوالهم وأخلاقهم بما يحقق من أعظم المصالح.

> ورحم الله شوقي حين قال: إذا فاتك التفاتُ إلى الماضي

محرم ٢٤٢٢ هـ - العدد ١٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

62

#### فقد غاب عنك وجُهُ التَّاسِّي تَسْفُ بِعِبَلِ الأوائلِ وَالزَّمْ غَرَرْهُمْ، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَالْتَسِفُونَ ۖ الْأَوَّلُوْنَ بِنَ الْمُهْجِينَ

وَاللَّعَارِ وَالَّذِ الْعَمْمُ عَلَيْ وَحَمَّى اللَّهُ وَرَ وَمَعْراً عَدَ وَلَتَ هُمَ عَدْ وَعَدْ عَمَارَ وَمَعْلَا اللَّهُ وَ وَعَنْ عَبْد اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: ﴿ وَانَّ بِنِي إِسرائِيل وَعَنْ عَبْد اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: ﴿ وَانَّ بِنِي إِسرائِيل اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: ﴿ وَانَّ بِنِي إِسرائِيل عَلَى ثَلَاتُ وَسَبْعِينَ مَلَهُ. كَلَّهُمْ فَي النَّارَ إِلاَّ مَلَهُ وَاحَدَةً . قَالُوا وَمَنْ هَي يَا رَسُولَ اللَّهُ قَالَ . مَا أَنَا عَلَيْهُ وَأَصْحَابِي ، وَوَاهِ التَرمَذِي: ( ٢٦٤٠). وهذا محرج من البلايا عمي عنه من عمي وهذا محرج من البلايا عمي عنه من عمي وهذا محرج من البلايا عمي عنه من عمي من أبصره وهم قليلون، حتى صارت عقول شبيبتنا عن الفكر الصحيح أسيرة، وأبصارهم عن البصر بحقائق الأمور حسيرة، وقلوبهم

عن تحقيق الإيمان كسيرة، وأحوالهم في الأخذ بعزائم الأمور عسيرة. فتَمسَكُ بحبل الأوائل والـزمُ غرزهم فإنه النجاة يقينًا لا ظنًا ولا خُرصًا ولا تَحْمينًا،

فإن الاقتداء بهم يجعل المنهج صحيحًا، والفهم مليحًا، والعقل خصيبًا، والذَّهـن صقيلاً.

واعلم بأن الحرب على قدم وساق ضد كل من دعا إلى منهاج النبوة، واقتدى بالقرون الفاضلة الخيرية، والأجيال المزكاة في الآيات القرآنية، وعلى لسان خير البرية، وأن الأعداء قد كشروا عن أنيابهم وكشفوا عن خبيئاتهم وبات الشر مصرحًا لا يخفى ولا يتوارى، والله تعالى لا يهدي كيد الخائنين وقاصم ظهر الماكرين، وقد اجتهدت في المنبهة إلى ذلك أداء للأمانة وإبراء للذمة وإخلاء لساحة المسئولية، والله بما يعملون محيط.

#### أولاء القدوة قهدم ضئم الأغراف الفاسدة،

قضيّة القُدوة من أوسع الأبواب التي ندخل منها إلى علاج فاسد أحوال شبابنا، وتقويم سلوكهم، وتحسينَ أخلاقهم، والتَخلَص من ذُميم طباعهم، ومع ذلك لم تأخذُ حقّها من

الرعاية، ولم تبلغ نصيبها من الاهتمام والعناية، ذلك أنها ممًا قد لا ينتَبه إليها كثيرون، ولا يدركون أثرها في النفوس إلا الأقلون، وبهذا الإهمال لها والترك يتعاظم الألم بما يعجز عن التعبير عنه صاحب الدواة والقلم.

ويؤكد هذا المعنى ما نراه من إقبال الناس مع اختلاف طبقاتهم وتعدد مشاريهم على التأسي بأهل الفحش والمجون، ودعاة التعري والفنون حتى ولغوا في حضيض الانغماس، وأعرضوا عن طريق المعالي والالتماس، فصاروا من أهل الغفلة والإفلاس.

ومن الأمور الصعبة التي يعز حل إشكالها الأعراف الفاسدة، والعادات البعيدة عن الصواب والشاردة؛ لأنها تنصب لابن آدم الحيائل، وتبغى له الغوائل، وتمد حوله الأشراك، وتنصب له الفخاخ والشياك، ولا عجب، فإنَّ لها سلطانًا على الناس، وتسلطًا عليهم، وكثير من السلمين يصبح عبدًا لهذه الأعراف وهو لا يشعر، وقد يتخذها ندًا من دون الله وهو لا يدرى؛ لأنه يجدها كالفريضة التي لو تركها كان آشمًا، ولو اجتتبها كان مخطئا غاشمًا، فهذه الأعراف لا مناص منها عند كثير من الناس، ومن تركها المانًا بالله واحتسابًا لامه اللائمون، وأنكر عليه المنكرون، وكأنه وقع في الفتون، فساءت به الظنون، وأتى شيئا إدًا، ونعوذ بالله من الخذلان والشقاء.

وقد يكون الذي في أعراف الناس أمرًا فاحشا وفعلاً منكرًا بين النكارة، ومع ذلك يستندون في تجويزه إلى الأعراف وما فعله الآباء وما تناقلته الأجيال جيلاً بعد جيل، وما توارثوه قبيلاً تلو قبيل.

قال تعالى: < وَإِذَا فَمَلُوا فَحِنَّهُ قَالُوا وَجَدَهَ عَلَيْهِ مُعَادَة وَاللهُ أَمَرَة بِمَا فَق إِنَّ لَهُ لَا بِأَمْرٍ بِالْمَحْمَدِةِ التَوْلُونُ عَلَى اللهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ، (الأعراف: ٢٨).

لقد أصبحت الأعراف الذميمة تصنع أحوالاً أليمة، وتمحو أخلاقًا كريمة، وتعفو أثر العقول السليمة، وصارت أصنامًا يلتف الناس حولها فهم لها عاكفون، وعن غيرها معرضون.

وقد حكى الله تعالى ما فعلته الأمم مع أنبيائها من الإعراض عن دعوة الرسل، والعداء لدعوة كل نبي الذي ظهر في الصد عنها والتحذير منها وهذا يؤكده قول الله تعالى: • وَكَمْتِي حَمَلًا لِكُي مَي عَدَرًا مِن السُّرِمِينُ وَكُنْ مِرَاكَ هَادِ وَصَعَرً ، (الفرقان: ٣١).

وكان سلاح العادات وإرث الآباء والتقاليد الجامدة الموروثة عن الآباء والأجداد تواجه به الأمم رسلها وتحاد به أنبياءها وتحارب دعوات الإصلاح والتغيير.

وقال تعالى: ‹وَإِذَا قِبَلْ غُمَّرْ تَمَالَوْا إِلَى مَا أَتَرَلُ أَهَدُ وَإِلَى الرَّسُولِ قَـالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ حَالِيَةًا أَوْلَوْ كَانَ بَالِاؤْهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْعًا وَلَا يَجْتُونَ ، (المائدة: ١٠٤).

وقد ورثتُه الأمَم ففعلتُه كلُ أمَة بعد التي سيقتها، وقالت به كل أمَة رُحِقت ما قبلها من الأمم. الأُمم.

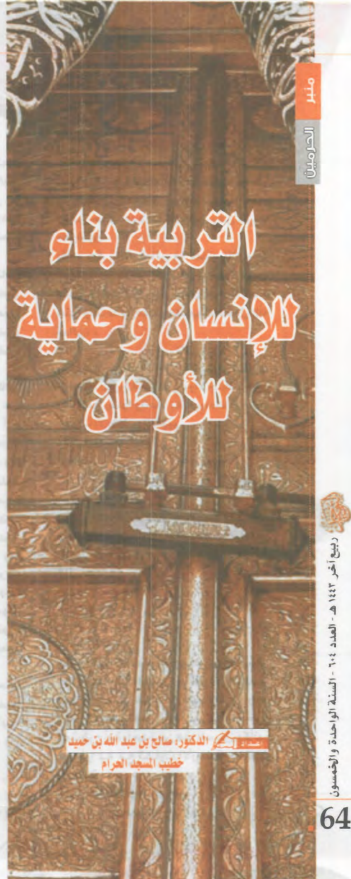
قال تعالى: ، بَلْ قَالُوا لِنَا وَحَدَّنَا بَابَاءَنَا عَلَى أَنْنَوْ وَإِنَّا عَنْ مَاتَرِهِم مُعْمَلُونَ () وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبِقَ فَ قَرْيَةٍ مِن شَبِرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرَقُها إِنَّا وَجَدًمَّ بَابَاءَةًا مَلْ أُنَّةٍ وَإِنَّا عَلَى تَأْتَرِهِم مُتَتَلُونَ ، (المَرْخَدِهُ: ٢٢-٢٢).

وهذه الآيات تفصح بكل وضوح، وتعرب عن حال الأمم في الجمود والتقليد والتمسك بكل قديم ولو خرج عن الجادة، وتبين أن الأمر كان طريقًا مسلوكة لدى كل أمة بحيث لم تخرج أمة واحدة عن هذا السياق، وكأنهم تواصوا به مع تضاوت الأزمنة واختلاف الأمكنة.

> نسأل الله السلامة والعافية، والحمد لله رب العالمين.



محرم ٢٠٢٢ هـ - المعدد ١٠٢ - السنة الواحدة والخمسون



الحمد للله، تفرَّد بكلُ كمال، وتكرَّم بجزيل النوال، فله الحمد في كل حال، وعلى كل حال، وله الشكر على جزيل الإنعام والإفضال، شكرًا كثيرًا دائمًا وحدَه لا شريكٌ له، تنزَّه عن الأنداد والأشباه والأمثال، وأشهد أن سيدنا ونبينا محمدًا عبد الله ورسوله، الوصوف باجمل النعوت، وأشرف وعلى آله وأصحابه، خير صحب وأكرم آل، والتابعين ومَنْ تَبِعَهم بإحسانِ إلى يوم المآل.

أما بعدُ: فأوصيكم- أيها الناس-ونفسي بتقوى الله، فاتقوا الله-رحمكم الله-، وافعلوا الطاعات إخلاصًا لا تخلُصًا، وحافظوا على النوافل والقربات، تقرُّبًا لا تكرُّمًا، فأنتم- أيها الناس-، (أَمُرُ ٱلْفُقَرَّ إِلَ

ألم وألم مواليني ألحميد ) (فاطر: ١٥). الجنة قريبة- يا عباد الله-، شق تمرة يُبعد عن النار، وصدقة تُطفئ غضب الرب، وكلمتان خفيفتان على اللسان، حبيبتان إلى الرحمن، ثقيلتان في الميزان، سبحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم، ووُضو تتحاذر به الخطايا، والحسنة بعشر أمثالها، إلى مائة ضعف، إلى أضعاف مضاعفة؛ ألمتن يُذهبي التيتان ذلك ذكر للذكري ألمتن يُذهبي التيتان ذلك ذكر للذكري

(هود: ١١٤ - ١١٥).

لا هم يعلو فوق هم التربية

معاشر المسلمين؛ لا هَمَّ يعلو فوق هم التربية؛ (رَبَّ هَ تَامَنُ أَوْدِعًا وَدُرِيَلِنَا قُرَةً أَعَرُبَ وَلَحَمَلَنَا لِلنَّغِيرَ. إِمَا ) (الْصُرْقَانِ: ٧٤)، التربية-حفظكم الله- ليست مشروع أسرة، أو مشروع مدرسة، بل هي مشروع أمة،

ومشروع دولة. الـزراعـة تُنتج الغذاء، والصناعة تَصنع الأدوات، والتجارة تَجلب الموارد، أمًا والوطن، وتصنع ذلك كلَّه، التربية علم يُتعلم، وعمل يُحْتسب، والتزام يُطبُق، التربية تُنمَي القدرات ولا تُوجدُها، وتَطوّر الملكات ولا شَابَ عليه.

66

التربيبة ليست

مشبروع أسبرة أو

مشروع مدرسة بل

هي مشيروع أمية

ومشروع دولة.

77

ضرورة تنشنة الأبناء على المبادئ القويمة

معاشر الأخوة: هذه هي التربية، في مكانتها وأثرها، أما محلّها وميدانّها فهم أولادنا، قرة العين، وسلوة الفؤاد، وزينة الحياة، وأنّس العيش، وثمار القلوب، وعماد الظهور، بُناة الغد ورجالُه، ومفكّروه، وسواعدُه، ومستودع أمانات الوالدين والمعلمين والمربين.

الله الله فيهم، فما أعظمَ المسؤولية، وما أكبر المهمة.

#### تصائح وتوصيات للأباء والربين

أيها الآباء، أيها الأمهات: هَمُّ التربية فوقَ كلُ هُمُ، لا يَعصم من الذنوب سوى مراقبة علام الغيوب، اغرسوا فيهم عقيدة نفوسُهم، وتنشرح بها صدورُهم، وتسكُن إليها نفوسُهم، وتنشرح بها صدورُهم، وتلهَج بها ألسنتُهم، وتقوم عليها أعمالُهم، ربُوهم على تقوى الله وخشيته ومراقبته، حتى على تقوى الله وخشيته ومراقبته، حتى يتعلِّقون بالله- عز وجل-، ويتوكَلون بسُنَّة نبيَه محمد- صلى الله عليه وسلم-الله كثيرًا، اجعلوا طاعة الله لهم دشارًا، الله كثيرًا، اجعلوا طاعة الله لهم دشارًا، والخوف منه شعارًا، والإخلاص له زادًا، والصدق جنة، ومن استحيا من الله بلغه

عالى المقامات، ورفيع المنازل، علموهم أن الله- سيحانه-قد حكم ألا يطيعه أحد إلا أعره، ولا يعصيه أحد إلا أذله، العز مربوط بطاعة الله، والذل مربوط بمعصية الله.

معاشير المريين: في سورة الإستراء، وفي سورة النور، وفي سورة الفرقان، وفي سورة لقمان، من الوصايا التربوية، والآداب السلوكية، ما يجسد عناية هذا الدين بأصول التربية، ووسائلها وطرائقها:

(وَلا تَقْتُ مَا لَيْسَ أَكَ بِهِ. عِلْمُ إِنَّ

السَمَع وَالْعَمَر وَالْمُؤَاد كُلُ أُوْلَتِيك كُنْ عَمَّ مَعْدُولًا) (الْإِنْسَرَاء: ٣٦)، (مَانَ قِبَلْ لَكُمْ أَرْحِدُوا قَارَحِمُوا هُوَ أَزَكَى لَكُمْ) (التُّنور: ٢٨)، (قَلْ لِلْمُؤْمِدِيك يَعْمُوا عِنْ الْعَسَرِهِم وَتَعْطُوا فَرْحِمْهُ ذَلِكَ أَنْكَ مَكُمُ (الْنُنُور: ٣٠)، ( وَيَحَدُ أَرْحَمْنَ اللَّهِ كَ مَكُونُ عَلَى الْتُنُورَةِي وَمَنْ وَلِمَا عَلَمْهُمُ الْحِيعُونِيك وَلَقُو إِنَّ الْتُقُرِقَانَ: ٣٣)، ( يَشْقَ لا تُعْرَ الْتُنْكُرُ وَالْعَدِ عَلَى الْعَالَةِ وَأَشْ الْعَامِيقِ وَلَهُ عَلَى الْتُنْكُرُ وَالْعَدِ عَلَى الْعَالَةِ وَأَشْ الْعَامَةِ مَنْ عَلَى الْتُنْكُرُ وَالْعَدِ عَلَى أَصَابِكَ إِذَا مَعْذَى اللَّهِ مَعْ الْتُنْكُرُ وَالْعَدَى الْعَالَةِ وَالْمَرَ الْعَالَةِ مِنْ الْعَالَةِ مَنْ

أيها الآباء، أيها المعلمون؛ حبّبوا إليهم القراءة، وطلب العلم، فالعلمُ سلوةُ العيش، ودليلُ الحيرة، وأنّيسُ الوحشة، وخيرُ ما يُعلَّمون كتابُ الله؛ تلاوة، وحفظًا، واستماعًا، في البيت، وفي المدرسة، وفي سائر المرافق والأحوال، وبقدر ما يقرأ الولد من كتاب الله تزداد طمانينتُه، وتحصُل سعادتُه.

أيها المربون، أقيموا ألسنتَهم بلغة القرآن حتى تُحفظ لغتُهم، ويحلو بيانُهم.

معاشر الأحبة، ليس أعظم ضعفًا، ولا أشد هـزالاً من أن تتكلم الناشئة بغير لغتها، وتُؤرِّخ بغير تاريخها، وتُفاخر بغير

ربيع آخر ٢٤٤٢ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

65

إنتاجها، وتحتفل بغير أعيادها، علَّمُوهم أن يغتنموا تعليم العالم، ويستمعوا إلى نصح المشفق، ويأخذوا بإرشاد الحكيم، ويقتدوا ببذل الكريم.

أيها الآباء الفضلاء، أيها المعلمون النبلاء: ربوهم على الفضيلة ومكارم الأخلاق؛ فبالفضائل تُدفع الرذائل، فجمال العقل بالفكر، وجمال اللسان بالصمت، وجمال الكلام بالصدق، وجمال الحال بالاستقامة، والقعود عن الفضائل بئس الرفيق.

التربية بالقدوة أعظم وسائل التربية

معاشر الإخوة؛ ومن أعظم وسائل التربية وأنجحها، التربية بالقدوة؛ الأبناء بحاجة إلى قدوات لا إلى نُقّاد، جالسوهم، صادقوهم، تحدُّثوا إليهم، فرُغوا أنفسكم من أجلهم؛ إنكم إن لم تجدوا لهم عندكم وقتًا، فلن تجدوا عندهم لكم مكانًا، إعطاؤهم من وقتكم خيرً لهم من إعطائهم من مالكم. وأن تستثمروا فيهم خيرً من أن تستثمروا لهم، كونوا لهم قدوة بحكمة العقل، وعفَّة اللسان، وصدُق الحديث، وطهارة اليد، وحُسْن الخُلُق.

يقول عمر بن عُتْبة مخاطبًا معلم ولده: "ليكن أولُ إصلاحكُ لولدي إصلاحك لنفسك؛ فإن عيونَهم معقودة بعينكَ، فالحُسَنُ عندهم ما صنعتَ، والقبيحُ عندَهم ما تركتَ"، كونوا لهم مستمعين يكونوا لكم بررة، أحبُوهم، وأثنُوا عليهم، وشجُعوهم، بادلُوهم المَراحَ والمرحَ.

معاشر الآباء والمريين؛ احذروا أن تستحوذً على الأبناء والبنات أدواتُ التواصل، والمواقعُ الافتراضية، بُثُوا فيهم الوعيّ؛ فلا يُصدُقوا كلَّ صورة، ولا يستسلموا لكل تغريدة، ولا يُقبَلوا كلَّ معلومة، ففي كثير منها مواطنُ المخلل، ومواضع الزَّلل.

لا يجعلوا أدوات التواصل محطات عبور لشائعة، أو سبيل لغيبة، أو طريق لكِذُبة تبلغ

66 علموا أولادكم أن الله قد حكم الا بطبعة أحسد الا أعبره، ولا تعصبه أحد الا أذله . 77

الأفاق؛ فالأوزار مكتوبة، والأثام محسوبة بلمسة لم تكن في الحسبان، وجُهُوهم أن يجعلوا من هذه الأدوات نقاط تفتيش تحجز الأذى، وتمنع الفحشاء. معاشر المسلمين، ومن أعظم معاشر المسلمين، ومن أعظم بناء الشخصية في الناشئة، والاعتزاز بالقيم، والاعتداد بالنفس، والبعد عن التقليد وراء مهازيل المشاهير؛ في ملبس أو مطعم أو سلوك؛ فالعزة لله ولرسوله، وللمؤمنين، ولكن

فيهم أن الباطل باطل، ولو كثر أتباعه، والحق حق ولو قل أتباعه، راية الحق قائمة وان لم يرفعها أحد، وراية الباطل ساقطة ولو رفعها كل أحد، والحرام حرام ولو فعله كل الناس، المرء بأدابه لا بثيابه، وبدينه وخلقه لا بنسبه وقبيلته.

أيها المربون، أيها المستولون: شجُعوهم على الجد، وحفَظ الوقت، وشَغْل وقت الفراغ، وتحمُّل المستولية، واتخاذ القرار، همن أكثر الرقاد لم يُحقُق المراد، ومَنْ كَثَر نومُه سبقه قومُه، وحُبُّ الراحة يُورث الندم، ولا يُبلَغ الأمل إلا بالجد والعمل، والهداية طريقُها المجاهدة؛ ( وَأَثْنَتْ حَمَدُواً مِنَا لَجَدِيَتُهُ مُنْلاً وَإِنَّ المحاهدة؛ ( وَأَثْنَتْ حَمَدُواً مِنَا لَجَدِيتُهُ مُنْلاً وَإِنَّ المحاهدة؛ ( وَأَثْنَتْ حَمَدُواً مِنَا لَجَدِيتُهُ مُنْلاً وَإِنَّ

وبعدً- حفظكم الله-، فإن من علامة صحة التربية قلة الخلاف، وحُسْن الإنصاف، وترك تطلُّب العثرات، والتماس الأعذار، واحتمال الأذى، ولين الكلام، وطلاقة الوجه، ومن العدوان في التربية كثرة اللوم، ورفع الصوت، والمقارنة بالآخرين، والذي يجمع أساليب التربية ويحقق ثمرتها التفاهم بين الوالدين، والانسجام والهدوء والاستقرار في البيت، في محمة ورفق وتشجيع وثقة وتغاض وتسامح؛

فينتج- بإذن الله- أبناء صالحون، صحت عقائدُهم، وحَسُن سلوكُهم، عناصر بناء وإيجابية في توازُن وانضباط واعتدال، أعوذ بالله من الشيطان الرجيم: (يالي) الذي المواذ المركز وأفلك تار وفردها الأش والمحارة عليا مليكة علاط شداد لا بعضون الله ما أمرهم ومعلون ما يؤثرون) (التحريم: ٢).

تربية الأولاد إحسان وطاعة وأجر

أيها المسلمون: تريية الأولاد إحسان، وطاعة، وأجر، وقد أثرَ عن بعض السلف قوله: "إنَّ من الذنوب ما لا يكفره إلا هُمُ والسماء الطليلة، والـمُدْخران لكل جليلة، أيها الآباء، أيها المعلمون، التربية المحيحة تحفظ الوطن، قبل أن يحرسه الجيش المنظم، والناشئة هم دروع الوطن، وحماة استقراره، علّموهم أن الوطنية، إخلاص، وعمل، ويناءً، وتعاونُ، وحمايةً، وأمانةً، واحترامٌ، وطنك تُحبُّه وتدافع عنه، ولا تنتقص منه، ولا ترضى أن ينتقص منه، وتقف في وجه إعدائه التربصين به، والحاقدين عليه.

الوطنية محافظة على المتلكات. والمرافق، والمقدّرات، وسلوك سبيل الرُّشد، والترشيد في الصرف والاستهلاك، والطاقة والثروات، وحماية النزاهة، ومكافحة الفساد أيًّا كان مصدره، وأيًّا كان مقترفه، علموهم أن المواطنة توظيف الملكات، والقدرات، والخيرات، في خدمته، وتعزيزه، ورفعته على الأصعدة كافة، الوطنية عين ساهرة، وهمة عالية، وسعيٰ حثيث إلى مراقي النجاح، الوطنية أن يكون المواطن الصادق مرآة لوطنه، فما يصدر عنه هو انعكاس لوطنيته، الوطنية أن يكون المواطن رمزًا لوطنه في الداخل، وسفيرًا له الخارج، الوطنية أن تكون قدوة صالحة صادقة ناصحة. تحفظ لولاة الأمر حقهم من الطاعة. والمحبَّة، والنصح، والدعاء، وصدق الولاء.

الوطنية ولاء ينبذ العصبية بكل أشكالها، من قبلية ومناطقية وطائفية.

المعنى المسحيح للوطئية

معاشر الأخوة: فإذا كانت هذه هي بعض معاني الوطنية ومظاهرها، فما بالكم إذا كان الوطن هو مهد الإسسلام، وبلد المقدسات، الذي يرفع راية الإسسلام، ويحكم الكتاب والسُنّة، إذا كان الوطن هو بلد الحرمين الشريفين؛ المملكة العربية السعودية، الوطنية في هذا البلد المبارك التزام بدين الله، عقيدة وشريعة، واتباع لنهج السلف الصالح، في ثوابته، وأخلاقه، وجميل عاداته وأعرافه، والنصح لله ولرسوله ولكتابه ولأئمة المسلمين وعامتهم.

ألاً فأتّقوا الله- رحمكم الله-: فكلكم راع، وكلكم مسؤول عن رعيته: فالرجل راع غَ بيته، ومسؤولٌ عن رعيته، والمرأة راعيةً في بيت زوجها، ومسؤولةً عن رعيتها، ألا فكلكم راع، وكلكم مسؤول عن رعيته.

اللهم رينا لك الحمد، كما خلقتنا، ورزقتنا، وهديتنا، وعلمتنا، وأنقذتنا، وفرَّجتَ عنا، لك الحمد بالإيمان، ولك ولك الحمد بالإسلام، ولك الحمد بالقرآن، ولك الحمد بالأهل والمال والمعافاة، كبت عدونا، ويسطت رزقنا، وأظهرت أمننا، وجمعت فرقتنا، وأحسنت معافاتنا، لك وجمعت فرقتنا، وأحسنت معافاتنا، لك الحمد على ذلك حمدا كثيرا، كما تنعم كثيرا، لك الحمد بكل نعمة أنعمت بها علينا. في قديم أو حديث، أو خاصة أو علينا. في قديم أو حديث، أو خاصة أو شاهد أو غائب، لك الحمد حتى ترضى، ولك الحمد إذا رضيتَ، ولك الحمد على الرضا، ولك الحمد على كل حال.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد، وعلى آله وأصحابه وأتباعه بإحسان.

( تتحق زيّة زيّ البرّة عَنَّا بَعِيدُونَ ( ) وَسَلَمُ عَلَى الْمَرْسَلِينَ ( ) وَلَحْتَدُ بُعُو زَيَّ الْعَلَمِينَ ) (المُسْاهَات: ١٨٠ - ١٨٢).



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، فمع بعض معاني القراءات الواردة في بعض سور كتاب الله الكريم، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### مَنْ مَوْدَةَ الرَّعَدَ قَوْلَهُ تَعَالَى: (بَلْ زُيَّنَ لِلَّذِي كَثَرُوا مَنْ ٱلتَبِيلُ) (الرعد: ٣٣).

القراءات: «وصدوا ، قرأ الكوفيون ويعقوب بضم الصاد، والباقون بفتحها.

المعنى: على قراءة مصدوا، أسند فعل الصد إليهم فهم قد صدوا غيرهم فأضلوهم كقوله تعالى الليز قروًا ومتروا عربي الله استر (محمد: ١)، وعلى قراءة مصدوا، معناه: أضلوا وفاعل الصد عتاة الكفار وكبراؤهم وكلا المعنين متقارب، وذلك أن المشركين بالله كانوا مصدودين عن الإيمان به، وهم مع ذلك كانوا يصدون غيرهم ، تفسير الطبري) سورة الرعد: ٣٣، معانى القراءات للأزهري ص٢٤٧

#### ومن سورة إيراهيم

قوله تعالى: (إلَّ مِرَطِ الْمَزِرِ الْمَبِرِ الْمَبِدِ ) أَمَّ أَلَّهِ الْلَهِ لَمُ مَا فِ السَّمَوْتِ وَمَا فِ الْأَرْضِ ، (إبراهيم: ١ - ٢). القراءات: قرأ نافع وأبو جعفر وابن عامر برفع الهاء من لفظ الجلالة وصلاً وابتداء على الاستئناف؛ لأن الآية الأولى قد انقضت ثم استؤنف بآية أخرى، وقرأ رويس برفعها في الابتداء وخفضها في الوصل، والباقون بالجرفي الحالين على البدل مما قبله أو على أنه عطف بيان (طلائع البشر- محمد الصادق قمحاوي صرا). يبيع أخر ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

68

قوله تعالى: (وَإِن كَاتَ مَكْرُهُمْ لِنَزُولَ مِنْهُ الْجُبَالُ) (إبراهيم: ٤٦).

الصراءات: «لتزول، قرأ الكسائي بفتح اللام الأولى ورفع الثانية، والباقون بكسر الأولى ونصب الثانية

المعنى: على قراءة الكسائى التزول ، تكون "إن" في قوله وإن كان، مخفضة من الثقيلة واللام الأولى في التزول لام توكيد والفعل مرفوع على أصله والتقدير: وإنه كان مكرهم لتزول منه الجبال ومعنى هذه القراءة كما فسرها أبيّ: أنهم مكروا مكرهم وعند الله مكرهم ولولا كلمة الله لزال من مكرهم الجبال، فهذا دليل على شدة مكرهم وقوته، كما قال: (وَنَكُرُوْ مَكُمُ كَارًا) (نوح: ٢٢). وعلى قـراءة التـزول، تكون "إن" بمعنى "ما" واللام الأولى في التزول، لام نفى، ونصب الفعل بها، والتقدير: وما كان مكرهم لتزول منه الحيال، ومعنى هذه القراءة تصغير مكرهم وتحقيره وأنه لا يستطيع إزالة الجبال، والجبال يراد بها ما ثبت من الحق والدين والقرآن، أي لم يكن مكرهم ليُذهب الحق ولذا قال بعده فلا تحسبن الله مخلف وعده رسله، (معانى القراءات للأزهري ص٢٥٢، الكشف ٢/ ١٣٨).

#### ومن سورة العجر

قوله تعالى: (لَتَأَلُوا إِنَّهَا شَكِّرَتْ أَبْعَنُومًا) (الحجر،١٥).

القراءات: قرأ ابن كثير (سكرت) بتخفيف الكاف أي سُحرت وحُبست فلا تدرك الأشياء على حقيقتها، وقرأ غيره بتشديد الكاف أي غشيت فغطيت، وقيل هما لغتان (حجة القراءات لابن زنجلة ص١٧٨).

قوله تعالى: ( قَالَ هَنْنَا مِزَلًا عَنَى مُسْتَقِدً) (الحجر:٤١).

القراءات: قرأ يعقوب بكسر اللام ورضع الياء مشددة منونة (على) من علو الشرف، وقرأ الباقون بفتح اللام وفتح الياء مشددة من غير تنوين (على) أي طريق على يؤدي إلى، قال مجاهد: الحق برجع إلى الله وعليه طريقه، أو حق على أن أهدي من سلك هذا الطريق نحو قوله تعالى: (وكان حقا علينا نصر المؤمنين) (تفسير الطبري سورة الحجر: ٤١، طلائع البشر- محمد الصادق قمحاوى ص٩٤).

ومن جهالات الشيعة وافترائهم على كتاب الله أن حرفوا الآية فأضافوا الصراط إلى عليَّ (هذا صراط على) يعنون على بن أبى طالب، فاختلقوا هذا الكذب ونسبوه زورا إلى الحسن البصري.

ومن سورة النحل قوله تعالى: ( يُوَلَّ ٱللَّهِكَ إِلَهُم مِنْ أَمْرِه )

القراءات: (ينزل) قرأ روح بتاء مثناة مفتوحة

ونون مفتوحة وزاي مفتوحة مشددة (تنزل)

وأصله تتنزل وحذفت إحدى التاءين تخفيفا

(النحل:٢).

القراءات: (مفرطون) فيها ثلاث قراءات: ١- قرأ نافع بكسر الراء مع تخفيفها (مفرطون) اسم فاعل من أفرط إذا جاوز الحد، والمعنى: أنهم مجاوزون الحد في الطغيان، أو أفرط إذا أعجل فمعناه: معجلون إلى النار، أي سابقون إليها، وفي الحديث (أنا فرطكم على الحوض) أي متقدمكم وسابقكم.

القراءات: (لا يهدي) قرأ الكوفيون بفتح الياء

وكسر الدال وياء بعدها (لا يهدي) وقرأ الباقون

المعنى: على قراءة الكوفيين فإن الله لا يهدي من

أضله في سابق علمه، أو تكون (يهدي) بمعنى

يهتدى، أي فإن الله من أضله لا يهتدي، وعلى

قراءة (لا يهدى)؛ من أضله الله فلا هادى له

(تفسير الطبري سورة النحل: ٣٧، الكشف لمكى بن

قوله تعالى: (لَا جَزَعَ أَنَّ لَمُمَّ أَنَّارُ وَأَنَّهُ تُقَرَّلُونَ)

أبي طالب ٢ / ١٤٧).

(النحل: ٢٢).

بضم الياء وفتح الدال وألف بعدها (لا يهدى).

٢- قـرأ أبـو جعفر بكسر الـراء وتشديدها (مُفْرَطُون) أي مقصرون في حق أنفسهم وفي طاعة الله ومنه قوله تعالى (أن تقول نفس يا حسرتي على ما فرطت في جنب الله) (الزمر:٥٦).

٣- قرأ الباقون بفتح الراء مخففة (مفرطون) اسم مفعول من (أفرطوا) أي أعجلوا إلى الثار، وقيل معناه مهملون ومنسيون في العذاب (طلائع البشر ص٩٦. الكشف لكى بن أبى طالب ١٤٨/٢).

قوله تعالى: ( نُمَرُ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَمُوا مِنْ بَعْدِ مَا فَيْسَنُوا تُدْ حَمَدُوا وَصَبَرُوا ) (النحل: ١١٠). القراءات: (فتنوا) قرأ ابن عامر بفتح الفاء والتاء (فتنوا) على معنى: من بعد ما فتنوا غيرهم، أي عذبوا غيرهم على الدين ليرتدوا عن الإسلام، ثم تابوا وآمنوا وهاجروا فإن الله غفور لفعلهم ومنهم صفوان وعكرمة، أو المعنى: افتتنوا أي وقعوا في الفتنة، وقرأ الباقون بضم الفاء وكسر التاء (فتنوا) أي عُذبوا في الله وأكرهوا على الارتداد وقلوبهم مطمئنة بالإيمان كعمار بن ياسر وإخوانه، فأعلمهم الله بالمغضرة لما حُملوا عليه (معانى القراءات للأزهري ص٢٦٤، الكشف -(101/7 وللحديث صلة،

والحمد لله رب العالمين.

ورفع (الملائكة)، وقرأ ابن كثير وأبو عمرو ورويس بالتخفيف (يُنزل) مضارع أنزل، وفاعله ضمير يعود على الله عز وجل، والباقون بالتشديد (يُنزل) على أنه مضارع نزل وكلهم بنصب تاء اللائكة الاروحا فإنه يرفعها. المعنى: الملائكة تتنزل بالوحى على الرسل، وذلك

بأمر الله فهو الذي ينزلها بالوحي على من يشاء من عباده (تفسير الطبري سورة النحل: ٢، طلائع البشر- محمد الصادق قمحاوي ص٩٤).

قوله تعالى: ( وَٱلْيَرِكَ بَدَعُونَ مِن دُونِ أَمُّو ) (النحل: .( \* .

القراءات: قرأ عاصم ويعقوب بالياء (يدعون)، والباقون بالتاء (تدعون).

المعنى: بالنظر إلى الآية قبلها (والله يعلم ما تسرون وما تعلنون)، تكون قراءة (يدعون) التفات من الخطاب إلى الغيبة لإسقاطهم عن درجة الاعتبار، وعلى قراءة (تدعون) التفات من الخطاب العام للمؤمنين والكافرين في الآية قبلها إلى الخطاب الخاص للمشركين، وهذا أظهر في التوبيخ والتبكيت والوعيد (طلائع البشر- محمد الصادق قمحاوى ص٩٥).

قوله تعالى: ( إَنَّ أَمَّة لَا يَهِدِي مَن يُضِلُّ) (النحل: ٣٧).

69

فشل وآداب زيارة الدوش

الْحُمَدُ للَّه تَعَالَى، نَاصِر أَوْلِيَائَه الصَّادقَينَ، والصَّلاةُ وَالسَّلامُ عَلَى نَبِينَا مُحَمد الصَّادق الأَمين. وَبَعْدُ، فإنَّ زيارة المَريض لها فَصَلُ وآدابٌ ينبغي على المسلم أن يعرفها. فأقول وبالله تَعَالَى التوفيق:

#### الابتلاء سُنَّة الله في عباده،

قال الله تعالى: ( وَلَنَبْلُوْنَكُمْ مِنْىَ مِنْ لَغُوْفٍ وَأَلْجُوعِ وَنَعْسَ مَنَ الأَمُوَلِ وَالأَنْفُسِ وَالْشَرْتِ وَبَنَ مَقْوَهِ الْقَنْهِمِنَ () الذين إذا أَسَنَتْهُم مُعِبِيةً فَالوَآبَا عُمَوْاناً إلَّهُ وَجُعُونَ () أُوَلَتِكَ عَلَيْهِمْ سَلَوْتَ مِن رَبِّهِمْ وَرَحْمَةً وَأُوْلَتِكَ هُمُ

أَلَّهُ تَدُودً) (الْبَقرة،١٥٥،)؛ لقد ابتلى الله تبارك وتعالى كثيراً من الأنبياء والصالحين ليختبر مدى صبرهم وليرفع درجاتهم في جنات النعيم. إن أشد الناس ابتلاءً هم الأنبياء ثم الصالحون.

وعَنْ سَعد بنِ أَبِي وقاص رَضَيَ اللَّه عَنَهُ، قَالَ: قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ: أَيُّ النَّاسِ أَشَدُّ بَلاَءَ ؟ قَالَ: الْأُنْبِيَاءُ ثُمَّ الْأَمْثَلُ فَالْأَمْثُلُ. فَيُبْتَلَى الرَّجُلُ عَلَى حَسَب دينه قَانَ كَانَ دينُهُ صُلْبًا اشْتَدُ بَلاَؤُهُ وَإِنْ كَانَ يَدَرَحُ الْبَلاَءُ بِالْعَبْد حَتَّى يَتْرُكُهُ دينه قَمَا يَبْرَحُ الْبَلاَءُ بِالْعَبْد حَتَّى يَتْرُكُهُ يَمُشَى عَلَى الْأَرْضِ مَا عَلَيْه خَطِيئَةً. (صحيح الترمذي- للألباني- حديث (١٩٥٦).

الله تَعَالَى ابتلى نبيه أيوبَ صلى الله عليه وسلم بالمرض سنوات عديدة، فصبر على ذلك ربيع آخر ٢٤:١ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

70

مساد الم الشيخ/ملاح لجيب الدق

ثم شفاه الله عز وجل. قال سُبْحَانَهُ: (وَأَبُوبَ إِذَ تَادَىٰ رَبَّهُ أَنِي مَتَنَى العُثْرُ وَأَنَّتَ أَزْحَمُ ٱلرَّحِينَ () قَاسَبَجَا لَهُ فَكَتْفَا مَا بِهِ. مِن صُرِّ وَمَانَيْتَهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُم مَعَهُد رَحْمَةُ مِن عِندِنَا وَدِحَرَى لِلْعَبِدِينَ ) (الأندياء: ٨٣: ٨٤).

#### فضل الصبر على المرض:

حثنا نبينا محمد صلى الله عليه وسلم في سُنَّته الكريمة على الصبر على المرض لما يترتب على ذلك من جزيل الأجر ورفع درجات المسلم في الحنَّة، ومن ذلك:

(١) عَنْ أَبِي سَعيد وَأَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ الله عَنْهُما، أَنَّهُمَا سَمِعاً رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَتَحُولُ: مَا يُصِيبُ الْمُؤْمِنَ مِنُ وَصَبِ وَلا نَصَبِ وَلا سَتَم وَلا حَزَن حَتَّى الْهُمَ يُهُمُهُ إِلاً كُفُر بِهُ مِنْ سَيْنَاته. (مسلَم- حديث ٢٥٧).

(٢) عَنْ أَنس بْنِ مَاللَكِ رَضِيَ اللَّه عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ التَّبِيَّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم، يَقُولُ: إِنَّ اللَّه قَالَ: إِذَا ابْتَلَيْتُ عَبَدي بحبيبتَيْه فَصَبَرَ عَوْضتُهُ مَنْهُمًا الْجِنَّةَ،(يُرِيدُ عَيْنَيْه). (البخاري-حديث ٥٦٥٣).

قَالَ الأمامُ ابنُ حجر العسقلاني (رحمهُ الله)؛ الْمَرَاد أَنَّهُ يَصْبِر مُسْتَحْضَرًا مَا وَعَدَ اللَّه بِهِ الْصَّابِر مِنْ الثُوَابِ، لاَ أَنْ يَصْبِر مُجَرَّدًا عَنْ ذَلَكَ،

لأَنَّ الْأَعْمَالَ بِالنَّيَّاتِ، وَابْتَلاَء اللَّه عَبْدَه فِي الدُّنْيَا لَيْسَ مَنْ سُخُطه عَلَيْه بَلَ إِمَّا لَدَفَع مَكُرُوه أَوْ لَكَفَّارَة ذُنُوبِ أَوْ لَرَفَع مَنْزَلَةَ، فَإِذَا تَلَقَى ذَلِكَ بِالرَّضَا تَمْ لَهُ الْمُراد. (فتَح الباري لابن حجرج ١٠ ص ١٢١).

(٣) عَنْ جَابِرِ بْن عَبِّد الله رَضِيَ الله عَنْهُما، أنَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم دخل على أمَّ السَّائب، فقال: مَا لَكَ يَا أَمَّ السَّائب تزفزفين ؟ (ترتعدين).قالت: الحمي لا باركَ الله فيها، فقال: لا تسبى الحمي فإنها تَذهبُ خطايًا بني آدم كما يُذهبُ الكيرُ خنت الحديد. (مسلم- حديث:٢٥٧٥). (٤) عَنْ عَبْد الله بْن مسْعُود رضي الله عَنْهُ، قال: دُخلت على رَسُول الله صلى الله عليه وسلم وَهُوَ يُوعَكَ وَعُكَا شَدِيدًا، فَمُسَسَّتُهُ بيدى فقلت: يا رسول الله، إنك لتوعك وعكا شديدا؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أجل، إنى أوعَكَ كما يُوعَكَ رَجُلان منكم. فقلت: ذلك أن لك أجرين؟ فقال رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: أجل ثم قَالَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: مَا مَنْ مسلم بصبية أذى، مرض فما سواه، إلا حط الله له سيئاته، كما تحط الشجرة ورقها. (البخاري- حديث: ٥٦٦٠ / مسلم- حديث: .(YOV)

(٥) عَنْ أَمَّ الْعَلَاء، رَضِي اللَّه عَنْها، قَالَت: عادتي رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم وَأَنَا مَرِيضَةٌ، فَقَالَ: أَبْشَرِي بِا أَمَّ الْعَلَاء، فَإِنَّ مَرَضَ الْسُلم يُذَهَبُ اللَّه بِه خَطَاياهُ كَمَا تُذْهبُ النَّارُ خَبْتَ الذَّهب وَالْفَضَة (حديث صحيح) (صحيح ستن أبي داود للألباني حديث:٢٦٥).

استمرار لواب أعمال المريض إذا حسنتر آيلة عنه، عَنْ أَبِي مُوسَى الأَشعري رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: إذا مَرض الْعَبْدُ أَوْ سَافَرَ كُتَبَ لَهُ مِثْلُ مَا كَانَ يَعْمَلُ مُقيمًا صحيحًا. (البَخاري-حديث:٢٩٩٦).

ومعنى الحديث: إذا فات المسلم عَمَلَ صالحُ بسبب المرض أو السفر أو شُغُل طاعة أو مُباح، أعطاء الله تعالى ثواب ذلك العمل؛

لأنه معذور في فوت ذلك العمل، وهذا في غير الفرائض، أما الفرائض لا عذر في فوتها إلا الصوم في السفر والمرض، فإنه يجوز أن يفطر بشرط القضاء. (المفاتيح في شرح المصابيح للشيرازي- ج٢- ص٣٩٨).

فضل زيارة الريض:

حثنا رسول الله صلى الله عليه وسلم على زيارة المريض، وبين لنا فضل زيارة المريض في كثير من أحاديثه، وسوف نذكر بعضا منها: (١) عَنْ تَوْبَانَ رَضِي الله عَنْهُ، مَوْلَى رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم قَالَ: مَنْ عَادَ مَرِيضًا لَمُ عَزَلُ فِيْ خُرْهَة الْجَنَّة، قَالَ: مَنْ عَادَ (مسلم- كتاب خُرْهُهُ الْجَنَّة؟ قَالَ: جَنَاهَا- (مسلم- كتاب البر حديث: ٤٢).

قَوْلُهُ: (عَادَ مَرِيضًا) أَيْ: قَامَ بِزِيَارَتِه وَتَعَهَدُهُ وَتَفَقُّدُ أَحُوالَهُ وَتَلَطَّفَ بِهِ، وَرَبُمَا كَانَ ذَلِكَ سَبَبًا لُوُجُود نَشَاطَ الْرِيضَ، وَانْتَعَاش قُوْتَهِ. (٢) عَنْ أَبِي مُوسَى الأَشْعَرِيُ رَضِي اللَّه عَنْهُ، عَنْ النَّبِيُ صلى اللَّه عليه وسلم قَالَ: أَطْعَمُوا الْجَائِعُ وَعُودُوا الْرِيضَ وَهُكُوا الْعَانِي (الأسير). (البخاري- حديث دِ18مَ)

(الأشير). (البحاري حدايات) (٢٠) (٣) عن أبي هُرَيْرةً رضي الله عنهُ، قالَ: سَمِعْتُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم يقُولُ: حَقَّ الْسُلمَ عَلَى الْسُلم خَمْسٌ: رَدُ السُلام وعيادة المريض واتباع الجنائز واجَابَةُ الدُعْوَة وَتَشْمِيتُ الْعَاطِسَ. (البخاري: حديثَ ١٢٤).

وقَوْلُهُ؛ (حَقَّ الْسُلم) قَالَ الإمامُ الشوكاني (رَحمهُ الله)؛أي: أَنَّهُ لاَ يَنْبَغِي تَرْكُهُ وَيَكُونُ فَعْلَهُ إِمَّا وَاحِبًا أَوْ مَنْدُوبًا تَدُبًا مُؤَكِّدًا شَبِيهَا بِالْوَاجِبِ الَّذِي لاَ يَنْبَغِي تَرْكُهُ. (نَيل الأوطار- للشوكاني-ج٤- ص٢١).

الأوغار عبوعي عن على (٢) عَنْ على بنايا الله عَنْهُ. (٤) عَنْ علي بن أبي طالب، رَضِيَ اللّه عَنْهُ. قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللّه صلى اللّه عليه وسلم. يَقُولُ: مَا مِنْ مُسْلم يَعُودُ مُسْلمًا غَدُوةَ إِلاَّ صَلَّى عَلَيْه سَبْعُونَ أَنْف مَلك حَتَّى يُمْسَيَ، وَإِنْ عَادَهُ عَشَيَّة إِلاَّ صَلَّى عَلَيْه سَبِعُونَ أَنْف مَلك حتَّى يُصْبِح وَكَانَ لَهُ خَرِيفٌ فِي الْجِنَّة (صحيح سنَ الترمذي- للألباني-حديث:٧٧٥).

ربيع أخر ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

71

#### الدعاه للمريض:

(١) عنْ عَائشة رَضِيَ الله عَنْهَا: أَنَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم، كَانَ إذا أَتَى مريضًا أَوَ أَتَى بِه. قَالَ: أَذَهب البَاسَ رَبُ النَّاسَ، اشْف وَأَنْتَ الشَّلِيْ، لاَ شَفَاء إلاَّ شَفَاؤُكَ، شَفَاءَ لاَ يُغَادرُ سَقَماً. (البخاري حديث ٥٦٧٥، ومسلم حديث ٢١٩١).

(٢) عَنْ أَبِي سَعِيد الْحَدري رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، أَنْ حِبْرِيلُ أَتَى النَّبِي صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم، فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ اشْتَكَيْتَ (مَرِضَتَ) ؟ فَقَالَ: نَعَمُ قَالَ: بِاسْم اللَّه أَرْقِيكَ مَنْ كُلْ شَيْء يُؤْذِيكَ مَنْ شَرْ كُلْ نَفْس أَوْ عَيْن حَاسد اللَّه يَشْفِيكَ. باسُم اللَّه أَرْقِيكَ. (مسلم- حديث ٢٦/٢٦).

(٣) عَن ابْن عَبَّاس رَضِيَ الله عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم دَخَل على أَعْرابِي يَعُودُهُ، فَقَالَ: لا بَأْسَ عَلَيْكَ طَهُورٌ إِنْ شَاءَ الله. (البخاري- حديث ٧٤٧٠).

(٤) عَنْ أَبْنُ عَبْاس رَضَيَ اللَّهُ عَنْهُمًا، أن النَّبِيُ صلى اللَّه عليه وسَلم قَالَ: مَنْ عَادَ مَرِيضًا لَّمُ يَحْضُرُ أَجَلُهُ هَقَالَ عَنْدَهُ سَبْعَ مَرَارِ: أَسْأَلُ اللَّه الْعَظيم رَبَّ الْعَرْش الْعَظيم أَنَّ يَشْفِيكَ، إلاَّ عَاهَاهُ اللَّه مِنَ ذَلِكَ الْرَضِ. (حديث صحيح) (صحيح أبي داود للألباني حديث ٢٦٢٣).

#### شمرات زيارة المريض:

نستطيعُ أن نُوجز شمرات زيارة المريض في الأمور التالية:

3

1

- Imis

لخمسون

72

(۱) زيارة المريض إرضاءً للله عزَ وجلً.
 (۲) زيارة المريض تذكير بالأخرة، وترقيق

للقلب.

(٣) زائر المريض تُصلَي عليه الملائكة وتستغفر له.

(٤) زيارة المريض اتَباع لسُنَّة نبينا، صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ.

 (٥) زيارة المريض فيها رجاء شفاء المريض ببركة دعاء الزائر له.

(٦) زيارة المريض تحقيق للتواصل بين المسلمين وتحقيق للألفة بينهم.

 (٧) زيارة المريض جبرُ لخاطر أهله وإشاعة روح المحبّة بين النّاس.

(٨) زيارة المريض تطييب لخاطره ورفع لروحه المعنوية ممًا يُعَجَل له بالشَفاء. (موسوعة

نضرة النعيم-ج٧- ص٣٠٦٩).

نبينا صلى الله عليه وسلم هو القدوة في زيارة المريض:

(٢) عَنْ جَابِر رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، قَالَ: جَاءَنِي النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم يَعُودُني، لَيْسَ بِرَاكَب بِغُل وَلا بِرَدُون (هَرَس غير عربي). (صحيح أبي داود للألباني حديث ٢٦٥٤).

(٣) عَنْ زَيْد بْنِ أَزْقَم، رَضِي اللَّه عَنْهُ، قَالَ: عَادَنِي رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم منْ وَجَع كَان بعيني. (صحيح أبي داود للألباني حديث:٢٦٥٩).

#### آداب رَيَارة المريض:

لزيارة المريض آدابُ ينبغي للمسلم معرفتها والعمل بها، وهذه الآداب يُمكن أن تُوجزها في الأمور التالية:

 (۱) إخلاص العمل لله تعالى وحده والابتعاد عَن الرياء والسُّمَعَة.

(٢) اختيار الوقت المناسب لزيارة المريض.

(٣) غض البصر عن محارم المريض.

(٤) عدم إطالة الجلوس عند المريض حتى لا يتضايق.

(٥) لا يتكلم عند المريض بما يزعجه.

(٦) إظهار الرأفة على المريض.

(V) الإخلاص في الدعاء للمريض.

(٨) يوسع للمريض في الأمل.

(٩) ينصح المريض بالصبر لما فيه من جزيلالأجر.

(١٠) تحذير المريض مِنَ الجَدَع لما فيه مِنَ الوزر.

(11) إذا كان المريض في مرض موت ، فإننا نُذَكُرهُ بِمحَاسِن أعماله ونُخفي عنه سيئها، حتى يُحسنَ الظن بالله سُبُحانَهُ وتَعَالَى. (فتح الباري- للعسقلاني- ج١٠- صـ١٣١: (١٣٢)

وَصَلَّى اللَّه وَسَلَّمَ عَلَى نَبِيَّنَا مُحَمَّد، وَعَلَى آلَه، وَأَصْحَابِهِ، وَالتَّابِعِينَ لَهُمُ بِإِحْسَانِ إِلَى يَوْمَ الدِّينِ.



## www.magalet-eltawheed.com



مفاجأة (Core 1000 أوسع المجلات الإسلامية انتشاراً في العالم أوسع المجلات الإسلامية انتشاراً في العالم اطلبوها من ياعة المسجف والمكليات اطلبوها من باعة الصحف والمكليات ۸ تاريخ قولة . عامدين ت ١٧ م ٢٦ ٣٦ ٢٥ ١٥٤ ٩٢٠ جنيه مصري بدلا من ١١٧٠ لأول ١٠٠ من المشترين هدایا قیمة AMASSAMA AMA صلي حليظًا مجاله هام ( 1881 بسمر 10 جليدًا السد يوجد مجلدات لسنوات مختلفة سعر المجلد الواحد ٢٥ جنيها بدلامن ٤٠ جنيها

للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عبد الفتاح : مدير قسم الحسابات بالمجلة uplication 8548545