

# Rale polimin

# التاريخ الهجري

هو تقويم إسلامي عربي يعتمد على دورة القمر، وهي علامة ظاهرة لتحديد الأشهر.

وتتكون السنة القمرية من اثني عشر شهرًا، وتتكون من ١٣٥٤ أو ٣٥٥ يومًا، وهو تقويم إسلامي، قال الله تعالى: « إِنَّ عِنَّةَ الشُّهُورِ عِندَاللهِ أَثْنَا عَثَرَ فَالْ الله تعالى: « إِنَّ عِنَّةَ الشُّهُورِ عِندَاللهِ أَثْنَا عَثَرَ شَهْرًا فِي كِتَبِ اللهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةً خُرُمُ قَلْكَ اللِّينُ الْفَيْمُ فَلَا تَظْلِمُوا فِينَ الْفَيْمُ وَقَلِمُوا الْمُشْرِكِينَ كَافَة كُمَا اللهُ مَعَ الْمُنْقِينَ » يُقْلِمُونَكُمُ كُمَّ اللهُ مَعَ الْمُنْقِينَ » وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ مَعَ الْمُنْقِينَ » (التوبة: ٣٦).

ولم يكن العرب والمسلمون يؤرخون بالسنوات، وإنما كانوا يؤرخون بالحوادث، فيقولون: عام الفجار، عام الفيل، عام سيل العرم، ونحوها.

حتى احتاج المسلمون في عهد الخليفة الراشد عمر بن الخطاب رضي الله عنه في العام السابع عشر للهجرة أن يؤرخوا بالسنة، فجمعهم عمر رضي الله عنه في ٢٠ من جمادى الآخرة عام ١٧هـ، وسألهم أن يضعوا للناس شيئًا يعرفونه ليؤرخوا به، فاجتمع قولهم على جعل هجرة النبي صلى الله عليه وسلم أول تاريخ للإسلام فأرخوا به.

فلنعتز بتاريخنا الهجري، ولنتمسك به؛ كي نسعد في الدنيا والآخرة.

التحرير



# رئيس مجلس الإدارة

أ. د. عبد الله شاكر الجنيدي

# المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

# مستشار التحرير

جمالسعدحاتم

# نانب المشرف العام

أ. د. مرزوق محمد مرزوق

# اللجنة العلمية

د. جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د. محمد عبد العزيز السيد

# الاشتراك السنوي

۱- في الداخل ۱۰۰ جنيه توضع في حساب المجلة رقم/١٩١٥٩٠ ببنك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/٢٢٢٣٠٦٦٢٠

۲- ق الخارج ٤٠ دولاراً أو ٢٠٠ ريال سعودى أو مايعاد لهما

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٨ مجلدا من مجلدات مجلة التوحيد عن ٤٨ سنة كاملة Upload by: altawhedmag.com



# صاحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية

رئيس التحرير،

مصطفى خليل أبو المعاطي

رئيس التحرير التنفيذي:

حسين عطا القراط

مدير التحرير

إبراهيم رفعت أبو موته

الإخراج الصحفيء

احمد رجب محمد محمد محمود فتحی

## إدارة التعرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت،۲۲۹۳۲۵۱۷ فاكس ۲۲۹۳۰۵۱۷

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

# ثمن النسخة

مصر ٥٠٠ قرش ، السعودية ٢ ريالات ، الإمارات ٢ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس ، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس ، قطر٢ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

# فهرس العدد

| ۲  | د. عبد الله شاکر              | الباقيات الصالحات                 |
|----|-------------------------------|-----------------------------------|
| ٥  | د. عبد العظيم بدوي            | باب التفسير                       |
| ٨  | الشيخ أحمد عز الدين           | شهر المحرم أحداث وتأريخ           |
| 1. | الشيخ عبده أحمد الأقرع        | نهاية عام وقفة محاسبة             |
| 14 | د. أسامة صابر                 | مقالات في معاني القراءات          |
| ١٤ | د. حمدي طه                    | باب الفقه                         |
| 14 | د. مرزوق محمد مرزوق           | حرمة المال العام                  |
| *1 | الشيخ مصطفى البصراتي          | دراسات قرآنية                     |
| 72 | د. عزة محمد رشاد              | فقه المرأة المسلمة                |
| 77 | الشيخ معاوية محمد هيكل        | يوم عاشوراء بين السنة والشيعة     |
| ۲. | د. عماد محمد علي عيسى         | خطورة الفياب عن إصلاح الشباب      |
| 72 | د. أحمد منصور سبالك           | قانون المعرفة الإسلامي            |
| 77 | د. علاء خضر                   | واحة التوحيد                      |
| 77 | د. متولي البراجيلي            | دراسات شرعية                      |
| 13 | د. عبد الوارث عثمان           | الميزان في سلوكيات الإنسان        |
| ŧŧ | د. محمد عبد العزيز            | وقفات مع صيام يوم عاشوراء         |
| £A | ا. محمد محمود فتحي            | كتاب عربي علم العالم              |
| ٥٠ | د. جمال عبد الرحمن            | نصيحة حول ملابس البنات والأمهات   |
| ٥٣ | الشيخ علي حشيش                | تحذير الداعية من القصص<br>الواهية |
| ٥٧ | د. محمد عبد العليم الدسوقي    | قرائن اللغة والنقل والعقل         |
| 7. | د. ماهر المعيقلي              | منبر الحرمين                      |
| 75 | الشيخ صلاح عبد الخالق         | نعم الصاحب العمل الصالح           |
| 77 | لستشار أحمد السيد علي إبراهيم | شبهة قسوة الشريعة بقتل الكلاب     |
| ٧٠ | الشيخ صلاح نجيب الدق          | دروس من الهجرة                    |
|    |                               |                                   |

٩٢٠ جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات
 بهقر مجلة التوحيد
 داخل مصر و ٣٠٠٠ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحن
 الدور السابع

Upload by: altawhedmag.com



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء وسيد المرسلين وعلى آله وأصحابه ومن الفتدى بهديهم إلى يوم الدين، وبعد:

فقد ذكر اللّه في كتابه كلمة الباقيات الصالحات في موضعين:

الأول: ما جاء في قوله تعالى: «اَلْمَالُ وَٱلْكِنُونَ رَيِّنَةُ ٱلْحَيَّوْةِ اَلدُّنِيَّا ۚ وَالْيَقِيْتُ الصَّلِحَتُ غَيْرٌ عِندَ رَبِّكَ قَوْلًا وَغَيْرُ أَمْلًا » (الكهف: ٤٦).

والثاني: قوله تعالى: ﴿ وَيَزِيدُ اللَّهُ ٱلَّذِيكَ أَهْتَدُواْ هُدَّىُّ وَٱلْكِيْنِتُ ٱلْفَلِحَتُ خَبِّرُ عِندَ رَبِّكَ ثُوْلٍا وَخَبْرٌ مَرَدًّا ﴾ (مريم: ٧٩).

وقد ذهب أنمة التفسير إلى أن الباقيات الصالحات تشمل جميع الطاعات. (انظر: تفسير الطبري: ج١١/ ١٦٥- ١٦٧، وتفسير ابن كثير: ج١٢٣/٣).

وإن كان أعظمها نفعًا وأكثرها خيرًا الكلمات الأربع الوارد فضلها في كثير من الأحاديث، وهي «سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر» ومعنى الباقيات الصالحات: أنها الأعمال التي يبقى ثوابها ويؤمل أجرها وبرها ونفعها (انظر: تفسير السعدي: جه ٤٤/).

وقال الشنقيطي رحمه الله: والمراد من الآية الكريمة تنبيه الناس للعمل الصالح، لثلا يشتغلوا بزينة الحياة الدنيا من المال والبنين عما ينفعهم في الآخرة عند الله من الأعمال الباقيات الصالحات. (أضواء البيان: ج٤/١٩٨).

وهذا فيه ترغيب للعباد أن يطلبوا ما يبقى من أنواع البر والطاعات على ما يفنى ويـزول، ولهذا فإني أحببت في مفتتح هذا العام أن أذكر نفسي وإخواني بالباقيات الصالحات للإقبال عليها والاشتغال بها طلبًا لثواب الله ونيل رضاه يوم لقائه، سأذكر هنا أولًا بعض الأحاديث الواردة في فضائل الكلمات الأربع السابق ذكرها، ثم أتبعها-إن شاء الله تعالىب بمعاني هذه الكلمات؛ لأن العبد إذا عرف معنى ما ينطق به أقبل عليه وانشرح صدره له، واليكم بعض الأحاديث الواردة في ذلك.

# الحديث الأول:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خذوا جُنَتكم، قلنا: يا رسول الله، من عدو قد حضر؟ قال: لا، بل جُنتكم من النار، قولوا: سبحان الله والحمد لله، ولا إله إلا الله والله أكبر، فإنهن يأتين يوم القيامة منجيات ومقدمات وهن الباقيات الصالحات». (أخرجه

الحاكم في المستدرك: ج١/١٥، وصححه الألباني في صحيح الجامع برقم (٣٢١٤). ومعنى خذوا جَنَتكم. أي: ما يستركم ويقيكم من عذاب الجحيم، ويكون ذلك بهذه الكلمات الأربع المذكورة في الحديث. كما جاء في الحديث تسمية هذه الكلمات

# الحديث الثاني؛

بالباقيات الصالحات.

عن أم هانئ بنت أبي طالب قالت: مربى ذات يوم رسول الله صلى الله عليه وسلم فقلت: يا رسول الله، إنى قد كبرت وضعفت، أو كما قالت: فمرنى بعمل أعمله وأنا جالسة. قال: ﴿ سبحي اللَّهُ مائة تسبيحة فإنها تعدل لك مائة رقبة تعتقينها من ولد إسماعيل، واحمدي اللَّه مائة تحميدة تعدل لك مائة فرس مسرَجة ملجَمة تحملين عليها في سبيل الله، وكبّري الله مائة تكبيرة فإنها تعدل لك مائة بدنة مقلدة متقبلة، وهللي الله مائة تهليلة، قال ابن خلف: أحسبه قال: «تملأ ما بين السماء والأرض ولا يرفع يومئذ لأحد عمل إلا أن يأتي بمثل ما أتيت به .. (مسند أحمد ج٦/٤٤٦، وشعب الايمان للبيهقي ج٢/ ١/ ٣٤، وحسنه الألباني واسناده كما في الصحيحة ج٣/٣٠٣).

فهذا الحديث العظيم دل على فضل الله ورحمته بهذه الأمة وفضل هذه الكلمات الأربع، حيث جعل هذه الأعمال اليسيرة التي لا تستغرق وقتًا ولا جهدًا لها هذا الثواب العظيم، فمن قال: سبحانه الله مائة مرة، كانت له كعتق مائة رقبة من ولد إسماعيل. ومن حمد الله مائة مرة، كان كمن تصدق بمائة فرس عليها سراجها ولجامها، بمعنى أنها مُعدَّة للجهاد في سبيل الله تعالى، ومن كبر الله مائة تكبيرة كان له ثواب ما أنفق مائة بدنة مقلدة متقبلة. ومن قال: لا إله إلا الله مائة مرة فإنها تملأ ما بين السماء والأرض، ولا يرفع يومئذ لأحد عمل مثل علمله إلا أن يأتى بمثل ما أتى به.

# الحديث الثالث:

عن سمرة بن جندب قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أحب الكلام إلى الله أربع: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله

إلا الله، والله أكبر لا يضرك بأيهن بدأت.. (مسلم ٢١٣٧).

وفي هذا الحديث التصريح بأن هذه الكلمات أحب الكلام إلى الله، وهذا يدل على فضلهن ومكانتهن، وفي هذا المعنى ما أخبر به النبي صلى الله عليه وسلم: أن هذه الكلمات أحب اليه مما طلعت عليه الشمس، كما روى مسلم في صحيحه عن أبي هريرة رضي الله عنه: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: فلأن أقول: سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر، أحب إلى مما طلعت عليه الشمس. (مسلم ٢٦٩٥).

وقد أفاد هذا الحديث أن هذه الكلمات أحب إلى النبي صلى الله عليه وسلم مما طلعت عليه الشمس، يعنى من الدنيا وما فيها، فكلمات هن أحب الكلام إلى الله، وأحب إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم مما طلعت عليه الشمس، تكون في أعلى الدرجات ومن أنفس وأعظم الكلمات، والحديث أخرجه الترمذي في سننه برقم (٣٦٦٧)، وقال المباركفوري في شرحه: "قوله: أحب إلى مما طلعت عليه الشمس. أي: من الدنيا وما فيها من الأموال وغيرها، وقيل: يحتمل أن يكون المراد أن هذه الكلمات أحب إلى من أن يكون لي الدنيا فأتصدق بها، والحاصل: أن الثواب المترتب على قول هذا الكلام أكثر من ثواب من تصدق بجميع الدنيا.. (تحفة الأحوذي: ج١١/٥٥).

## الحديث الرابع:

عن عبد الله بن أبي أوقى قال: جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: إني لا أستطيع أن آخذ من القرآن شيئًا، فعلمني ما يجزئني منه، قال: "قل: سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر، ولا حول ولا قوة إلا بالله، قال: يا رسول الله، هذه لله عز وجل فما لي؟ قال: "قل: اللهم ارحمني وارزقني واهدني ". (أخرجه الترمذي في سننه وحسنه الألباني، انظر: صحيح سنن الترمذي: ج/ /١٥٧).

وقد دل الحديث على أن النبي صلى الله عليه وسلم جعل هذه الكلمات تجزئ من القرآن في حق من لا يحسنه ولا يستطيع



قراءته.

الحديث الخامس

قال الخطابي رحمه الله: الأصل أن الصلاة لا تجزئ إلا بقراءة فاتحة الكتاب، ومعقول أن قراءة فاتحة الكتاب على من أحسنها دون من لا يحسنها، فإذا كان المصلى لا يحسنها ويحسن غيرها من القرآن، كان عليه أن يقرأ منها قدر سبع آيات، لأنه أولى الذكر بعد الفاتحة ما كان مثلًا لها من القرآن، وإن كان رجل ليس في وسعه أن يتعلم شيئًا من القرآن لعجز في طبعه أو سوء في حفظه، أو عجمة لسان، أو آفة تعرض له، كان أولى الذكر بعد القرآن ما علمه رسول الله صلى الله عليه وسلم من التسبيح والتحميد والتهليل. وقد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: وأفضل الذكر بعد كلام الله: سيحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر.. (انظر: عون المعبود شرح سنن أبي داود: ج٢/٣).

عن عبد الله بن شداد أن نفرًا من بني عذرة ثلاثة أتوا النبي صلى الله عليه وسلم: فأسلموا، قال فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «من يكفينهم؟ ». قال طلحة: أنا فكانوا عند طلحة. فبعث النبي صلى الله عليه وسلم بعثًا فخرج فيه أحدهم، فاستشهد، قال: ثم بعث بعثا فخرج فيهم آخر فاستشهد، قال: ثم مات الثالث على فراشه، قال طلحة: فرأيت هؤلاء الثلاثة الذين كانوا عندي في الجنة، فرأيت الميت على فراشه أمامهم، ورأيت الذي استشهد أخيرًا يليه، ورأيت الذي استشهد أولهم آخرهم، قال: فدخلني من ذلك. قال: فأتيت النبي صلى الله عليه وسلم فذكرت ذلك له فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: روما أنكرت من ذلك، ليس أحد أفضل عند الله من مؤمن يعمر في الإسلام:

وقد دل هذا الحديث على أن العبد المؤمن ينال عند الله أعلى المقامات ورفيع الدرجات، كما يدل على فضل هذه الكلمات المذكورة، وأن من طال عمره وحسن عمله، ولازم ذكر

لتكبيره، وتحميده، وتهليله .. (مسند أحمد:

ج١٦٣/١، وحسنه الألباني في الصحيحة.

ربه ختم له بالسعادة وأسأل الله إياها. الحديث السادس:

عن النعمان بن بشير رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن مما تذكرون من جلال الله: التسبيح والتهليل والتحميد، ينعطفن حول العرش، لهن دوي كدوي النحل، تذكر بصاحبها. أما يحب أحدكم أن يكون له أو لا يزال له من يُذكر بها. (أخرجه أحمد في مسنده: ج٤/٨٢٠، وابن ماجه في سننه وقال الألباني: صحيح، انظر: صحيح سنن ابن ماجه: ج٢٠/٢٠).

فقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم: أن هذه الكلمات ينعطفن -أي يملن- حول العرش، ولهن دوي كدوي النحل، وهو ما يظهر من الصوت ويسمع عند شدته وبعده في الهواء، ويكون شبيها بصوت النحل.

# الحديث السابع

عن أبي سعيد الخدري وأبي هريرة رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: إن الله اصطفى من الكلام أربعًا: سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر، فمن قال: سبحان الله: كتب الله له عشرين فمن قال: سبحان الله كتب الله له عشرين الله أكبر: فمثل ذلك، ومن قال: لا إله إلا الله فمثل ذلك. ومن قال الحمد لله رب العالمين من قبل نفسه كتبت له ثلاثون حسنة وحط عنه ثالاثون حسنة وحط عنه ثالاثون حسنة وحط والحاكم في المستدرك: ج١/١١٥، وقال: على والحاكم في المستدرك: ج١/١١٥، وقال: على شرط مسلم ووافقه الذهبي).

وقد زاد هنا في شواب الحمد عندما يقع ابتداء من قبل نفس العبد؛ لأن الحمد لا يقع غالبًا إلا في مقابل نعمة حدثت، فإذا قاله العبد من قبل نفسه. دون تجدُّد نعمة حصلت زاد له الأجر والثواب.

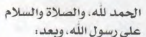
فيا أهل الإيمان: هذه بعض ما ورد من فضائل لهذه الكلمات، وهي عظيمة جـدًا، تدفع العبد إلى أن يحرص عليها، وأن يداوم على ذكر الله بها: لينال رفيع الدرجات عند رب الأرض والسماوات.

وصلى اللُّه وسلَّم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه. -(YOY)-

MALE SALES AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IN COLUMN TO THE PERSON NAMED IN COLUMN

فَمَا كَانَتُ جُوابَ قَوْمِهِ إِلَا أَنْ قَالُوا افْتُلُوهُ أَوْ حَرِقُوهُ فَأَجَمَهُ اللَّهُ مِنَ النَّارُ إِنَّ فَي ذَلِكَ لَاَيْتِ لِفَوْمِ يُوْمِدُونَ ۞ وَقَالَ إِنَّمَا الْحَدَّةُ فِي دُونِ اللَّهِ أَوْنَكَا مُوذَةً بَيْنِكُمْ فِي الْحَبُوةِ الدُّنِكَ أَنْهُ وَمَا لَقِيمَةِ يَكُفُرُ مَعْصُكُم يِعْضِ وَيَلْعَنُ بَعْصُكُم بِعَضِ وَيَلْعَنُ بَعْصُكُم بِعَضَا وَمَأْ وَنَكُ اللَّهُ وَالْعَنِيرُ الْقَيْمِةُ فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا لَكُمُ مِن نَصِيرِينَ ۞ ۞ فَعَاسَ لَهُ لُولاً وَقَالَ إِنَّ مُهَاجِرً إِلَى وَيَ اللَّهُ وَالْعَنِيرُ الْعَيْمِةُ فَى اللَّهُ اللَّهُ وَالْعَنِيرُ الْعَيْمِةُ فَى اللَّهُ وَالْعَنِيرُ الْعَيْمِةُ فَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْعَنْمِ وَمَعَلَنَا فِي اللَّهُ إِلَى اللَّهُ وَالْعَنْمِ وَمَعَلَنَا فِي اللَّهُ وَالْعَنْمِ وَمَعَلَنَا فِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْعَنْمِ وَمَعَلَنَا فِي اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَالْمَالِحِينَ ۞ وَحَمَلَنَا فِي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَهُ فَا اللَّهُ وَالْمَالِحِينَ ﴿ وَمَا لَكُونَ الْفَاحِينَ اللَّهُ وَلَوْمِ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا لَوْلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَوْمُ الْمَالِحِينَ اللَّهُ وَالْمَنْكُمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُولَا الْمُعْلِمِينَ الْمُنْ الْمُحْتَالِ مِنَا الْمَنْ الْمُسْتُمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَوْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْلِمِينَ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْصِلِينَا لِمُفَاكِلُوا الْمُلْولُولُ الْمُنْ الْ

(العنكبوت: ٢٤- ٢٩).



بِقِيةً قَصَةً إِبْرَاهِمَ عَلِيهُ السَّلِمِ:
انتهينا من الأياتُ التي
جاءت في سبباق قصّة البُراهيم عليه السيلام،
وفصلتُ بين دعوته قومه وما ردوا عليه به. ثمَّ عاد السياق إلى القصّة، وذكر جواب المقوم، فقال تعالى:

وفما كان جواب قومه إلا أن قالوا اقتلوه أو حرقوه فانجاه الله من النار إن في ذلك لآيات لقوم يؤمنون وقال إنما اتخذتم من دون الله أوثانا مودة بينكم في الحياة الدنيا ثم يوم القيامة



مرو کے د. عبدالعظیم بدوي

يكفر بعضكم ببعض ويلعن بعضكم بعضا ومأواكم النار وما لكم من ناصرين × فامن له لوط وقال إني مهاجر إلى ربي إنه هو العزيز الحكيم × ووهبنا له إسحاق ويعقوب وجعلنا في ذريته النبوة والكتاب وآتيناه أجره في الدنيا وإنه في الأخرة لمن الصالحين»:

# إنْجَاءُ الله تَعَالَى إِبْرَاهِيمَ عليه السلام مِنْ النَّارِ:

«فما كان جـواب قومه إلا
 أن قالوا اقتلوه، بـأي نـوع
 من أنواع المقتل، «أو حرقوه»

بِالْنَّارِ، ثُمَّ اتَّفَقُوا عَلَى الثَّانِي.

وقد أذكر بعض المفسرين في المحطب الدي جمعوه، والمحطب الدي جمعوه، اقوالا النالي أوقد وها، أقوالا حامية، وذكروا أنهم قيدوه، وأله في النال محوشق الميدين والرجلين، والنال مأدة محرقة، تأكل الأخضر واليابس، ولكن كل شيء يجري بتقدير الله تعالى ومشيئته، فالله هو الذي يخلق الأسببات، فليس بالأزم يخلق الاسببات، فليس بالأزم المسببات، فلي في وجد السبب أن يوجد

(الأنبياء: ٢٨-٧٠)، وهنا قال سُبْحَانَه: «قَالُوا اقْتَلُوه أو حرقوه فأنجاه الله من النار، حتى ذكر المفسرون أنَّ النَّارِ أَحْرَقْتَ الْحِبَالِ الَّتِي قَيْدُوهُ بِهَا دُونِ أَنْ تَمِسُّهُ، بَل لم يؤذه حرها ولا دخانها، بل روي عنه عليه السلام أَنَّهُ أَخُبِرُ أَنَّ تَلَكَ الْأَيَّامَ الَّتِي قضاها في النار كانت أطيب أيامه وأسعدها، ولذلك قال الله تعالى: ﴿إِن فِي ذَلْكَ لأَيات لقوم يؤمنون ..

# الأخلاء يومئذ يعضهم لبعض عدو إلا المتقين:

أنجى الله إبراهيم عليه

السِّبُ بلا سبب، فما شاء السلام من النبار عباد إلى دُعُوة قومه إلى التوحيد، وبيان بطلان ما هم عليه من الشرك، وأعلمهم أنَّ المودة التي تكون في قلوب بعضهم لبغض بسبب الاجتماء على الباطل مودة مؤقَّتُة، لا بهِ. كَيْمًا فَجَعَلْنَهُمُ ٱلأَخْسَرِينَ ، تبقى ولا تدوم، ولكنها «مودة بينكم في الحياة الدنيا، فقط، فإذا كان يومُ القيامَة

ويكفر بعضكم ببعض ويلعن بعضكم بعضا ،كما قال

تَعَالَى: ﴿ ٱلْأَجِلَّا وَمِهِ بَعْشُهُمْ

لِتَعْضِ عَدُولُ إِلَّا ٱلْمُثَقِّعِكِ،

(الزخرف: ٦٧)، وقال تعالى:

و عَنذَا فَوَجُ مُقْلَحِمٌ مَعَكُمْ لَا مَرْضًا

يهم أَثْهُمْ صَالُوا إِلِنَّارِ ۞ عَالُوا بَنِّي

فِئْسُ ٱلْفَتَوَادُ ﴿ فَالْوَا رَبُّ عَالُوا رَبُّكُ عَنِ

فَنَمُ لَنَا هَنِنَا فَرُوْدُ مَلَكُمْ مِنْقَفًا فِي

أَلْسَارِ ، (ص: ٥٩-٦١)، وقال

تَعَالَى: ﴿ فَمَنَّ أَظُلَا مِشَنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى

اللَّهِ كُذِمَّا ۚ أَوْ كُنُّبَ بِثَايَتِهِۥ أُوْلَتِكَ

بْنَالْمُتُمْ نَصِيتُهُم مِنْ ٱلْكِتَابُ حَقَّ إِذَا

عَلَمْ تُنْهُمُ رُسُلُنَا يَتَوَفَّوْتُهُمْ قَالُوا أَيْنَ

مَا كُنُتُمْ تَدَعُونَ مِن دُوبِ اللَّهِ

قَالُواْ ضَلُواْ عَنَّا وَشَهِدُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ

أَنَّهُمْ كَانُوا كُفِينَ ﴿ قَالَ آدَعُلُوا فِي

أُمَّدِ قَلْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُم مِنَّ ٱلْجِنَّ

وَالْإِضِ فِي النَّارِكُلُمَّا دَخَلَتْ أُمَّةً لَعَنْتُ

أُخْنُهَا خَقَّ إِذَا أَذَارُكُواْ فَتِهَا جَمِعًا

قَالَتْ أَخْرَتُهُمْ لِأُولَتُهُمْ رَبُّنَا مَتَوُلَّهِ

أَضَلُونَا فَعَانِهِمْ عَذَابًا ضِعَفًا مِنْ ٱلنَّارِّ

قَالَ لِكُلِّ ضِعَفٌ وَلَنكِن لَا تَعْلَمُونَ

﴿ وَقَالَتَ أُولَنَهُمْ لِأَخْرَنَهُمْ فَمَا

كَاتَ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضَل مَلُوفُوا

ٱلْمَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ لَكُيبُونَ،

وفيه لطيفة: وهي أنَّ الله لمَّا بُرِّدُ النَّارَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ بسبب اهتدائه في نفسه وهدايته لأبناء جنسه، وقد قال الله للمؤمنين بأن لهم أسوة حسنة في إبراهيم، فحصل للمؤمنين بشارة بأنَّ اللَّهُ يُسِرِّدُ عَلَيْهُمُ النَّارِ يوم القيامة، فقال أن في ذلك التبريد لأيات لقوم يؤمنون. (التفسير الكبير .(02/40

وقال إنما اتخذتم من دون الله أوثانا مودة بينكم في الحياة الدنيا ثم يوم القيامة يكضر بعضكم ببعض ويلعن بعضكم بعضا ومأواكم التار وما لكم من ناصرين ،:

وقوله: «ومأواكم النار» أي ومصير جميعكم أيها العابدون الأوثان وما تعبدون النار وما لكم من

(الأعراف: ٣٧-٣٧).

ناصرين، أي وما لكم أيُّها القوم المتحدو الألهة، من دُونِ اللَّهِ مَـودة بِينكم مِنْ أَنْصَار يُنْصُرُونَكُمْ مِنَ اللَّهِ حين يصليكم نار جهنم، فينقذونكم من عذايه. (جامع السيان: ١٤٢/٢٠).

# هجرة إبراهيم عليه السلام:

«فامن له لوط» وهـو ابن أخيه، أمَّا الملا من قومه فقد كَذَبُوهُ، وَأَصَرُوا عَلَى مَا هُمُ عليه من الشرك، فلما بنس منهم عرم على فراقهم. والبحث عن بيئة جديدة للدعوة لعل الله أن يهدى يه آخرين:

وقال إني مهاجر الي ربي انه هو العزيز الحكيم ،:

ولا شك أن هجرته عليه السلام كانت بأمر ربه، ولذلك قال: إنى مهاجر إلى ربى أي إلى الأرض الماركة التي أمرني الله بالهجرة اليها، أنه هو العزيز، الذي يغلب ولا يغلب، رومو القاهر فُوقَ عِبَادِهِم (الأنعام١٨). وهو الحكيم، الذي تقوم كل أفعاله وأحكامه، وأوامره ونواهيه على الحكمة. فلما هجر قومه ودارد

ووطنه، توجه الى الله بالدُّعَاءِ أَنْ يُعَوِّضُهُ خَيْرًا مَمَّا تَسَرَكَ، وَقَالَ إِنَّ قَاعِثُ إِلَىٰ رَقِي سَيَهَا إِنَّ اللَّهِ عَلَى مِنْ السَّاحِينَ، (الصيافات: ٩٩-١٠٠)، فاستجاب الله له: ووهينا له إسحاق ويعقوب وجعلنا في ذريته النبوة والكتاب، كما قال تعالى في مُناظرة إبراهيم لأبيه: و قال سَلَمُ عَلَيْكَ سَأَسْتُغَفِّرُ لك رَفَّ إِنَّهُ كَانَ بِي حَلِيًّا ﴿

وَأَعْتَرُلُكُمْ وَمَا نَدْعُونَ مِنْ دُونَ ٱللَّهِ وَأَدْعُوا رَبِّي عَسْنَيَّ ٱلَّا ٱكُونَ بِدُعَلِهِ رَفِي شَقِيًّا (١) فَلَمَّا أَعْتَرَهُمْ وَمَا يَعَلَّمُونَ مِن دُونِ أَذِّهِ وَهَبَّا لُهُ إِنْحَقَ وَيَعْفُونُ وَكُلًا خَعَلْنَا مَنْنَا (١) ووهبنا لحم من رحمينا وجعلنا أَنُّهُ لِسَّانَ صِنْقَ عَلِيًّا ، (مريم:

وَممَّا كَافأُ اللَّهُ تَعَالَى بِـه إبراهيم عليه السلام «وأتيناه في الدنيا حسنة» ومنه الزوجة الصالحة. والذريَّة الصَّالِحة، والثناء الحسن الجميل، واتضاق أهل الملل كلهم على محبّته. وافتخارهم بالنسبة اليه، وإنه في الآخرة لن الصالحين كما سال ربه حيث قال: الما (الشعراء: ٨٣).

قضة لوط عليه السلام

ولوطا إذ قال لقومه إنكم لتأتون الفاحشة ما سبقكم بها من أحد من العالمين × أننكم لتأتون الرجال وتقطعون السبيل وتأتون في ناديكم المنكر فما كان جواب قومه إلا أن قالوا ائتنا بعذاب الله إن كنت من الصادقين × قال رب انصرني على القوم المفسدين × ولما جاءت رسلنا إبراهيم بالبشرى قالوا إنا مهلكوا أهل هذه القرية إن أهلها كانوا ظالمين × قال إن فيها لوطا قالوا نحن أعلم بمن فيها لننجينه وأهله إلا امرأته كانت من الغابرين × ولما أن جاءت رسلنا لوطا سيء بهم وضياق بهم ذرعا وقالوا لا تخف ولا تحزن إنا منجوك

وأهلك إلا امرأتك كانت من الغابرين × إنا منزلون على أهل هذه القرية رجزا من السماء بما كانوا يفسقون × ولقد تركنا منها آية بينة لقوم يعقلون »:

> انكاره عليه السلام على قومه ارتكاب الفاحشة،

«ولوطا» بالنصب، على أنه مضعول لفعل محدوف تقديره: واذكريا نبينا لوطا عليه السلام ﴿ قَالَ لَيَّ مِهِ إنْكُمْ لَالْوُدُ ٱلْمُحِتُكُمُ كَا كتقكم بهكاين أحويث

لَمِّلِينِكُمْ الْأَوْلِينِ الْمُلْمُ الْمُلْمُ قُبِحُهُ الْفَاحِشِهُ كُلُّ مِا عَظْمَ قُبِحُهُ من الأقوال والأفعال، وكثيرًا مَا تَرِدُ بِمَعْنِي الزِّنَا، وَالْمِرَادُ بها هنا اللواط، وهو أشد قَبْحًا مِنَ الزِّنَا، لأَنَّهُ شَدُودُ، ومخالفة للفطرة. وكان قوم لوط أوَّل مَنْ فعلها، ولذلك قال لهم: «ما سيقكم بها من أحد من العالمين».

ثم بين المراد بالفاحشة فقال: أئنكم لتأتون الرجال»: اتفق القراء على قراءة «أننكم» بهمزة الاستفهام، بخلاف الأولى، فقرأها بعضهم بلا استفهام، وقرأها بعضهم به، وأنتكم لتأتون الرجال ١٤٠ الاستفهام للإنكار، فأين عقولكم ١٩ إن وطُّهُ الزُّوجِ زَوْجِهُ -حَلَالُهُ-في الدبر مُحَرِّمُ، وَمُعَلِّمُ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذَى فَأَعْتَرَلُوا ٱلنِّنَاةَ فِي ٱلْمَحِيضُ وَلَا نَقَرَوُهُنَّ حَمَّ يَطَلُّهُ إِنَّ فَإِذَا عَلَهُ إِنَّ فَأَنُّوهُ رَبِّ مِنْ حَيْثُ أَمْرُكُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ التَّوْمِينَ وَيُحِثُ الْمُتَطَلَقِينَ (البقرة: ٢٢٢)، فكيف تأتون الرَّحِالِ؟! فهذه جريمة

ابتدعوها. وتقطعون السبيل، وهـنه جريمة ثانية فكانوا يقطعون الطريق على السافرين، ويعتدون عليهم في أموالهم وأعراضهم. «وتأتونية ناديكم المنكري.

بلا حياء من الله، وبلا حياء من الناس، وهده جريمة ثالثة، حيث كانوا لَا يَسْتَحُيُونَ، يَأْتِي بَعْضَهُمْ بعضا، وينزوا بعضهم على بعض في النادي -محل الاجتماع- ينظر بعضهم إلى بغض، ولا يُنكرُ أحد على أحد، وهذه أشد وأقبح، لأن المجاهرة بالفاحشة تزيدها فحشا، والسُكوت على المنكر منكر، وقد قال تَعَالَى: رَبُّينَ الَّذِينَ كَفُرُوا مِنْ بُوت إِسْرُومِكَ عَلَى لِبِسَانِهِ دَاوُرُدَ وَعِيسَى أَبِّن مُرْيَعُ ذَلِكَ يمًا عَضُواْ وَكَالُوا يَعْتَدُونَ 🔞 كَانُوا لَا يَـنَّنَاهَوْنَ عَرَ مُنكِّرُ فَعَلُوا لِيَثْنَ مَا كَانُوا شَعَلُونَ ، (المَائدة: AV. PV).

اصرار القوم على ما هم عليه:

«فما كان جواب قومه» ؟! ما كان إلا استخفافا به، وَاسْتَهُزاءَ بِمُوْعِظْتُهُ، وَتَجِرُّوْا على الله في استعجال عدابه، «فما كان جواب قومه إلا أن قالوا ائتنا بعذاب الله إن كنت من الصادقين ،، وبذلك الاصرار والاستكبار حقت عَلَيْهِمُ كَلَّمَةُ الْعَدْابِ، فَلَمْ يجد لوط عليه السلام إلا أَنْ يَتُوجُهُ إِلَى رَبُّهُ سُبْحَانُهُ بالدعاء:

وللحديث صلة، والحمد لله رب العالمين.



# أحمد عز الدين معمد

عنهم الميرة نحو ثلاث سنين، حتى بلغوا الجهد وسمع أصوات بكاء صبيانهم من وراء الشعب. قال ابن عبد البر رحمه الله تعالى: خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم من الشعب بعد عشرة أعوام من البعثة مات أبو طالب وماتت خديجة بعده بثلاثة أيام. ولذلك سمي هذا العام بعام الحزن، وقد وُلد عبد الله بن عباس رضي الله عنهما بالشعب.

فانظروا أيها الناس كم عانى وتحمل رسول الله عليه الصلاة والسلام هو وأصحابه من أجل أن تصلنا رسالة الإسلام بيضاء نقية. وكم فرطنا نحن في هذه الرسالة التزامًا وتبليغًا.

# ثالثًا؛ سنة ٤هـ سرية أبي سلمة بن عبد الأسد؛

علم النبي صلى الله عليه وسلم بتأهب بني صليحة وسلمة ابني خويلد لقتال المسلمين بعد غزوة أحد. فأمر النبي أبا سلمة بن عبد الأسد رضي الله عنه أن يخرج على رأس جيش لقتالهم في ديارهم فباغتهم فتشتتوا في الأمر، وهزموا وعاد المسلمون سالمين غانمين إلى المدينة.

وكانت هذه السرايا بمثابة تدريب ومجسات واستعراض للقوة والعضلات استعدادًا للجهاد والمواجهة.

# رابعًا: في أواخر المعرم سنة ٧هـ فتح خيبر:

وخيبر آخر حصون اليهود وأكثرها قوة وهي مدينة كبيرة ذات حصون ومزارع على بعد

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وآله وصحبه وسلم، وبعد:

فلقد جرت أحداث كثيرة في شهر الله المحرم للأمة الإسلامية وسطرتها كتب التاريخ والسير منها:

# أولا: نجاة سيدنا موسى عليه السلام ومن آمن معه من فرعون وقومه يوم عاشوراء:

وهو العاشر من المحرم؛ وذلك لما ثبت في الصحيحين عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قدم النبي صلى الله عليه وسلم المدينة فرأى الميهود تصوم عاشوراء فقال؛ ما هذا؟ قالوا: يوم صالح نجى الله عز وجل فيه موسى وبني إسرائيل من عدوهم، فصامه موسى، فقال صلى الله عليه وسلم: أنا أحق بموسى منكم فصامه وأمر بصيامه ، وعن أبي موسى رضي الله عنه قال: كان يوم عاشوراء تعظمه اليهود وتتخذه عيدا فقال صلى الله عليه وسلم: صوموه أنتم ، متفق عليه.

# ثانيًا: أمر الصحيفة وشعب أبي طالب المحرم سنة ٧ من البعثة:

وفيه أن قريشا أجمعوا على بني هاشم وبني عبد المطلب وبني عبد مناف أن لا يبايعوهم ولا يناكحوهم ولا يجالسوهم حتى يسلموا إليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكتبوا بذلك الصحيفة، وعلقوها في سقف الكعبة ودخل النبي مع أصحابه في الشعب ليلة هلال المحرم سنة سبع من البعثة، وقد ضيقوا عليهم ومُنعت



ثمانين ميلا من المدينة جهة الشمال ويهود خيبر هم الذين حزبوا الأحزاب، وأثاروا بني قريظة على الغدر والخيانة ضد المسلمين فبعد صلح الحديبية كانت خيبر جديرة بالتفات المسلمين ومحاسبتها على تأمرها المتكرر حتى أنهم دبروا لقتل رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وفي خيبر حصون وقلاع غير هذه وقد حدث أن

القتال إنما داري الشطر الأول منها، أما الشطر الثاني فحصونها الثلاثة مع كثرة المحاربين فيها سلمت دونما قتال. وكانت غنائم خيبر كثيرة والدليل ما عند البخاري عن ابن عمر قال: ما شبعنا حتى فتحنا خيبر، وما رواه عن عائشة رضى الله عنها قالت؛ لما فتحت خيبر قلنا: الأن نشيع من التمر، ولما رجع النبي صلى الله عليه وسلم إلى المدينة رد المهاجرون إلى الأنصار منائحهم التي كانوا منحوهم إياها من النخيل حين صار لهم بخيير مال ونخيل. رواه مسلم. لقد أتم الله عز وجل نصره وفتحه على المسلمين بسقوط الحصون الواحد تلو الآخر، وقسم الغنائم والسبايا على كثرتها، وعرض النبي صلى الله عليه وسلم على السيدة صفية بنت حيى وكانت في السبايا حين قتل زوجها كنانة بن أبي الحقيق؛ عرض عليها الإسلام فأسلمت فأعتقها وتزوجها، وجعل عتقها صداقها وبني بها وهو راجع إلى المدينة وأولم عليها (بسد الصهباء)، وأقام عليها ثلاثة أيام، وقد هيأتها وجهزتها أم سليم. رواه البخاري. وعنده أيضا أن النبي أسهم لجعفر بن أبي طالب ومن معه، وقال أبو موسى الأشعري قدمنا فوافقنا رسول الله صلى الله عليه وسلم حين فتح خيبر، فأسهم لنا وما قسم لأحد غاب عن فتح خيبر شيئًا إلا لمن شهد معه، إلا أصحاب السفينة مع جعفر وأصحابه، وقسم لهم معنا، وفي زاد المعاد؛ لما قدم جعفر على النبي تلقاه وقبِّل ما بين عينيه، وقال: «والله ما أدري

بأيهما أفرح؟ بفتح خيبر أم بقدوم جعفر،.

(المعجم الصغير للطبراني). وفي مثل هذه الفتوح يتحقق ما وعد الله تعالى به عباده المؤمنين بقوله:" وقال الدين كفروا لرسلهم لنخرجنكم من أرضنا أو لتعودن في ملتنا هاوحى اليهم ربهم لنهكن الظالمين (۱۳) ولنسكننكم الأرض من بعدهم ذلك لمن خاف مقامي وخاف وعيد (۱٤). فليتأس أهل الزمن الحاضر.

# خامسا: معركة ذات السلاسل:

في المحرم سنة ١٢هـ وقعت معركة ذات السلاسل بقيادة خالد بن الوليد رضى الله عنه. وفيها أنه لما فرغ خالد من اليمامة أمره الصديق رضي الله عنه أن يسير إلى العراق رأسًا، وأن يأتيها من أعاليها وأن يتألف الناس ويدعوهم إلى الله عز وجل، فإن أجابوا وإلا أخذ منهم الجزية فإن امتنعوا عن ذلك قاتلهم. وفي بداية المعركة التي انتصر فيها المسلمون بقيادة خالد رضى الله عنه على جيوش الفرس بقيادة هرمز، وكانوا أكثر من ستين ألف مقاتل والمسلمون آنذاك ستة عشر ألفا، وهرمز هذا كان من أخبث الناس طوية وأشدهم كفراكان قددعا خالد للمبارزة فأجابه خالد رضي الله عنه، وقد طلب هرمز من بعض رجاله أن يغدروا بخالد أثناء المبارزة ويقتلوه، ولكن خالد رضي الله عنه تمكن من قتل هرمز الذي لم يستطع جنوده النيل من خالد أثناء المبارزة رغم إحاطتهم به من كل جانب.

وانقض القعقاع بن عمرو التميمي رضي الله عنه الساعد اليمين لخالد بالجيش على جموع الفرس الذين انهارت معنوياتهم بمقتل قائدهم، وسميت بذات السلاسل؛ لأن هرمز قيد جنوده بالسلاسل لكيلا يفروا، وهناك غزوة ذات السلاسل بقيادة عمرو بن العاص في جماد ثاني سنة ٨ه أرسلها النبي صلى الله عليه وسلم إلى قضاعة، وعند عين ماء دارت هناك المعركة.

سادسًا: المحرم سنة ١٦هـ توفيت السيدة مارية رضي الله عنها:

وهي سُرِية رسول الله صلى الله عليه وسلم وأمّ ولده إبراهيم، وكان عمر بن الخطاب رضي الله عنه يحشد لجنازتها بنفسه، وصلى عليها ودفنها بالبقيع رضي الله عنها.

إن أحداث المحرم على مر القرون كثيرة جدًّا، وفي هذا القدر كفاية، والله الموفق والمستعان. والحمد لله رب العالمين.







# الشيخ: عيده أحمد الأقرع

على هدى ما كان له واعظ من نفسه، وكانت المحاسبة همته، فمن راجع نفسه ربح، ومن غفل عنها خسر، فما الأعمال إلا أعوام، وما الأعوام إلا أيام، وما الأيام إلا أنفاس، فحتم على كل عبد آمن بالله واليوم الآخر أن لا يغفل عن محاسبة نفسه، فإن كل نفس من أنفاس العمر جوهرة نفيسة لا عوض لها، ومن جهل قيمة الوقت الآن فسيأتي عليه حين يعرف فيه قدر الوقت ونفاسته وقيمة العمل الصالح فيه، ولكن بعد فوات الأوان، وفي هذا يذكر رب العزة سبحانه بموقفين للإنسان يندم فيهما على ضياع وقته:

الموقف الأول: ساعة الاحتضار؛ حيث يستدبر الدنيا ويستقبل الأخرة، ويتمنى لو مُنح مهلة من الزمن، وأخر إلى أجل قريب ليصلح ما أفسده ويتدارك ما فات. قال الله تعالى: ﴿ حَقَّ إِذَا جَاءَ أَحَدُهُمْ ٱلْمُوتُ قَالَ رَبِّ أَرْجِعُونِ ١١ لَعَلَىٰ أَعْمَلُ صَلِيحًا فِيمَا نَرُكُ كُلَّا إِنَّهَا كُلِمَةً فُو قَايِلُهَا وَمِن وَرَابِهِم بَرْزَعُ إِلَى يَوْمِ يَعْشُونَ ، (المؤمنون:

الحمد لله، وكفي وسلام على عباده الذين

وبعدُ: فضي مستهل كل عام هجري، ومع إشراقة كل سنة يتعين على الكيس اللبيب أن يتذكر أن الليل والنهار يقربان كل بعيد، ويُخلقان كل جديد، قال الله تعالى: ﴿ وَهُو

الليحَمَّلَ الْيُلِ وَالنَّهَارَ خِلْمَةً لِمَنَّ أَرَادُ أَن يَلْكُرُ أَوْ أَرَادَ عُكُولًا (الضرقان: ٦٢)، وأن يعلم أنه بين مخافتين؛ أجل مضى لا يدري ما الله صانع فيه، وأجل قد بقي لا يدري ما الله قاض فيه، وفي مطلع العام تستفتح صفحات بيضًاء لا يدري العبد ما يُسطر فيها، يغدو ويروح إلى أجل قد غيب عنه علمه، قال اللَّه تعالى: ﴿ وَمَا تَدْرِى غَنَّسٌ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًّا وَمَا تَدْرِي تَفْشُ بِأَيْ أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيدٌ خَبِيرًا ، (لقمان: ٣٤).

وفي مراحل العمل وتقلبات الأيام وقفات يحاسب فيها العبد نفسه فيستثقل ذنبه ويستغضر ربه، ويراجع أعماله، فمن الخير يزداد، وعن التقصير يرجع، ولا يزال العبد

بَعْنَهُ وَالْنُدُ لَا نَنْهُرُونَ () أَن تَغُولَ نَقَشُ بَحْسَرُقُ عَلَى مَا فَرَطِتُ فِي جَنْبِ اللّهِ وَإِن كُنتُ لَينَ السَّخِيدَ () أَن تَغُولُ أَوْ أَنَ اللّهِ هَدَّنِي الْحَتْثُ مِنَ الشَّقِينَ () أَوْ تَغُولُ جِينَ شَرَى الْعَدَابَ الوَ أَنَ لِي كَرْهُ فَا كُونَ مِنَ الْمُخْسِئِينَ ، (الزمر: 30-لِي كَرْهُ فَا كُونَ مِنَ الْمُخْسِئِينَ ، (الزمر: 36-٨٥).

فيا عباد الله: ما دمنا جميعًا نوقن بهذا لأن الذي أخبر به هو الله سبحانه وتعالى، وَمَنْ أَصْدُقُ مِنَ اللهِ حَدِيًّا ، (النساء: ٨٧).

ونوقن جميعًا بأن الموت نهاية كل حي في هذه الدنيا، وكأسه تتحساها كل نفس، وأنه خاتمة المطاف، ونهاية التطواف في عالم الدنيا، فإنه يجدر بنا- ونحن نودع عامنا، ونختتم سنة من أعمارنا- أن نقف وقفة حازمة مع نفوسنا، نذكرها بهذه الخاتمة. قال بلال بن سعد: يقال الأحدنا: تريد أن تموت؟

فيقول: لا، فيقال له: لم؟ فيقول: حتى أتوب وأعمل صالحًا، فيقال له: اعمل، فيقول: سوف أعمل، فلا يحب أن يموت ولا يحب أن يعمل، فيؤخر عمل الله تعالى ولا يؤخر عمل الله تعالى ولا يؤخر عمل الله تعالى ولا

فالواجب المبادرة إلى التوبة وترك التسويف، فإن تأخير التوبة هو-بحد ذاته- ذنب يستحق التوبة، كيف وإن المؤمن ليخشى أن يُحال بينه وبين التوبة وهو لا ييشعر، فتفوته فيندم حيث لا ينفع الندم؟ وقد حذر المولى- تبارك وتعالى- من ذلك، فقال عز وجل: ﴿إِنَّمَا التَّوْنَةُ عَلَى اللّهِ لِلّذِيكَ مَنْ وَلِهُ لَلّهِ مِنْ وَلِهِ لَهُ عَلَيْهُ وَكَالَى مَنْ وَلِهِ لَلّهِ مِنْ وَلِهِ لَلّهِ مِنْ وَلِهِ اللّهِ عَلَيْهُ وَكَالَى اللّهِ عَلَيْهُ وَكَالَى اللّهِ عَلَيْهُ وَكَالَى اللّهِ عَلَيْهُ وَكَالَى اللّهِ عَلَيْهُ وَكَالَ اللّهُ عَلَيْهُ وَكَالَ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهِ عَلَيْهُ وَلَا اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَلَا اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلا اللّهُ عَلَيْهُ أَلْ اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَلا اللّهُ عَلَيْهُ أَلْ اللّهُ وَلا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَلا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَلا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَلا اللّهُ عَلَيْهُ أَلُونَ وَلا اللّهُ عَلَيْهُ أَلُونَ كُولُهُ اللّهُ وَلا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَلا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَلا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَلا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَلا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَلا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّه

اللهم إنا نسألك أن تجعل خير أعمالنا خواتيمها، وخير أعمارنا أواخرها، وخير أيامنا يوم نلقاك. واختم لنا عامنا هذا بالتوبة النصوح، والعمل المتقبل المبرور إنك ولي ذلك والقادر عليه. والموقف الثاني: في الأخرة؛ حيث توفّى كل نفس ما عملت وتجزى بما كسبت، ويدخل أهل الجنة الجنة وأهل النار النار، هناك يتمنى أهل النار لو يعودون مرة أخرى إلى حياة التكليف، ليبدؤوا من جديد عملاً صالحاً.

ولكن: هيهات هيهات لما يطلبون فقد انتهى زمن العمل وجاء زمن الجزاء: «وَوُفِيّتُ كُلُّ وَمِن الجزاء: «وَوُفِيّتُ كُلُّ فَسِي قَا عَمِلَتَ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا يَعْمَلُونَ » (الزمر: ٧٠)؛ قال الله تعالى: « وَمُمْ مَصْلَحُونَ فِهَا رَبِّنَا أَخْرِهُنَا مَا مُمَّلُ الله تعالى: « وَمُمْ مَصْلَحُونَ فِهَا رَبِّنَا أَخْرِهُنَا مَا مُمَّلُ الله تعالى: « وَمُمْ مَصْلَحُونَ فِهَا رَبِّنَا أَخْرِهُنَا مَا مَمْ مَصْلُحُونَ فِهَا رَبِّنَا أَخْرِهُنَا مَا مَمْ مَصْلُحُونَ فِهَا مِنْ الله وَعَلَيْكُمْ الله وَمُعْلَمُ مَنْ الله وَعَلَيْكُمُ الله وَمُعْلَمُ مَنْ الله وَعَلَيْكُمْ الله وَمُعْلَمُ الله وَعَلَيْكُمْ الله وَمُعْلَمُ مَنْ الله وَعَلَمُ مُنْ الله وَعَلَمُ الله وَمُعْلَمُ الله وَعَلَمُ الله وَمُعْلِمُ مَنْ الله وَعَلَمُ اللهُ وَعَلَمُ اللهُ وَقَلَمُ اللهُ وَعَلَمُ اللهُ وَعَلَمُ اللهُ وَلَمُ اللهُ وَعَلَمُ اللهُ وَمُعْلَمُ وَاللّهُ وَعَلَمُ وَمُعْلَمُ مُعْلِمُ وَمُعْلَمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَلَمُ اللّهُ وَعَلَمُ وَمُعْلَمُ وَاللّهُ وَاللّ

إذا كان الأمر كذلك، فعلى صاحب البصر النافذ والعقل الواعي أن يتزود من نفسه لنفسه، قال الله تعالى: وما يتزود من نفسه من يتولد والمنفر الله تعالى: وما يتزود من نفسه من يترفئ والمنفر والمنفر والمنافر والمنفر الموت من مستعتب، ولا بعد الدنيا سوى الجنة دار الأبرار أو النار دار الفجار، والخير كله بحذافيره في الجنة فأدلجوا في السير اليها، والشر كله بحذافيره في النار فاجتهدوا في الهروب منها، فهذه وصية من أرسله الله رحمة للعالمين، قال صلى الله عليه وسلم: وما رأيت مثل النار نام هاربها، ولا مثل الجنة نام طالبها ولا مثل الجامع:

فالسعيد من استودع مدة عمره صالحًا من عمله. والشقي من شهدت عليه مدة عمره بقبيح زلاته، قال الله تعالى: «من جاء بالحسنة فله خير منها وهم من فزع يومئذ آمنون ومن جاء بالسيئة فكبت وجوههم في النارهل تجزون إلا ما كنت تعملون «(النمل: ٩٠.٨٩).



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد ..

# فمع بعض معانى القراءات الواردة في سور من كتاب الله الكريم، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

# من سورة الكهف

قوله تعالى: ( وَلَّهُ يَعَلَ لَهُ عِجًا) الكهف:١.

القراءات: قرأ حفص حال وصل (عوجا) بـ (قيما) بالسكت على الألف المبدلة من التنوين سكتة يسيرة من غير تنفس، والباقون بغير سكت مع إخفاء التنوين في القاف.

وسكتة حفص تبين أن الوقف على (عوجا) وقف تام، فإن (قيما) ليس بتابع في إعرابه لـ(عوجا)، إنما هو منصوب بإضمار فعل تقديره: أنزله قيما (الكشف عن وجوه القراءات لمكي بن أبي طالب ٢/ ١٦٤).

قوله تعالى: ( وَلا بُشْرِكُ فِي خُكْمِهِ أَحَنّا) الكهف: ٢٦.

القراءات: قرأ ابن عامر بتاء الخطاب وجزم الكاف على أن (لا) ناهية، والباقون بياء الغيبة ورفع الكاف على أن (لا) نافية.

المعنى: على قراءة ابن عامر خطاب ونهي للإنسان، أي لا تُشُركُ أنت أيها الإنسان في حكم ربك أحدًا، وعلى قراءة الجمهور إخبار عن الله عز وجل أنه لا يُشُرك في حكمه أحدا (الحجة للقراء السبعة لأبي على الفارسي ١٤١/٥).

قوله تعالى: ( مُسَالِكُ الْرِلْيَةُ فِي الْحَيْلُ الكهف: 33. القراءات: (الولاية): كسر الواو حمزة والكسائي وخلف، وفتحها غيرهم، (الحق):

قرأ أبو عمرو والكسائي برفع القاف، والباقون بخفضها. المعنى: (الولاية) بالفتح: الموالاة لله، كقوله تعالى: (الله ولي الذين آمنوا)، وكقوله (ذلك بأن الله مولى الذين آمنوا): فهي الولاية في الدين، و(الولاية) بالكسر من الملك والسلطان.

و(الحق) بالخفض نعت لله؛ والمعنى: هنالك الولاية لله الحق ألوهيته، و(الحق) بالرفع نعت للولاية (تفسير الطبري سورة الكهف: 3٤).

قوله تعالى: ( مَّا أَنْهَدَّهُمْ عَلَقَ ٱلتَّكَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَا عَلَقَ أَهْبِهِمْ وَمَا كُتُ مُنَّجِدُ ٱلْهُولِينَ عَشُدًا) (الكهف: (۵)

القراءات: قرأ أبو جعفر (ما أشهدناهم) على الجمع للعظمة، (وما كنت) بتاء الخطاب، والمخاطب هو النبي صلى الله عليه وسلم، والمقصود نفي اتخاذه المضلين أعوانًا على تبليغ الدعوة، وقراءة الجمهور بتاء المتكلم إخبار عن الله عز وجل أنه لا يتخذ المضلين أعوانا وأنصارا (طلائع البشر - محمد الصادق قمحاوى ص١٠٤).

قوله تعالى: (أَوْ بِأَنْهُمْ ٱلْمُنَابُ ثُبُلًا) (الكهف:٥٥). الشراءات: (قبلاً) قرأ أبو جعفر والكوفيون بضم القاف والباء (قُبُلاً)، وغيرهم بكسر

القاف وفتح الباء (قبلا).

المعنى: معنى (قبلا) من المقابلة، أي عيانا، أي يأتيهم العذاب مقابلة يرونه، ومعنى (قَبُلا) جمع قبيل أي يأتيهم العذاب قبيلا قبيلا، أي صنفًا صنفًا، أي يأتيهم أصنافًا مختلفة، ويجوز أن يكون العذاب صنفا واحدا ويأتيهم شيء بعد شيء (الكشف ٢/ ١٧١).

قوله تعالى (تغرب في عين حمثة) الكهف:٨٦. الـقـراءات: قـرأ ابـن عـامـر وشعبـة وحمزة والكسائي وخلف وأبو جعفر (حامية) أي حارة وقرأ الباقون (حمئة) أي عين ذات حمئة وهي الطين، ولا منافاة بين معنيهما؛ لأن العين قد تكون حارة لجاورتها لوهج الشمس عند غروبها، وحمئة في ماء وطين أسود، وقد أعطى اللَّه من الأسباب لذي القرنين ما بلغ به مغرب الشمس حتى رأى الشمس في مرأى العين كأنها تغرب في عين حمثة أي سوداء (تفسير ابن كثير وتفسير السعدي- سورة الكهف: ٨٦). قوله تعالى: (لا كري بننيون قولا) (الكهف:٩٣). القراءات: قرأ حمزة والكسائي وخلف (يفقهون) بضم الياء وكسر القاف، والباقون بفتحهما، وتحصل من القراءتين أنها عجمة شديدة لا يستطيعون فهم كلام غيرهم، ولا

(مَهِلْ عَمَلُ لِكَ حَبُّ ) (الكهف: ٩٤).

فطنتهم.

المقراءات: قرأ حمزة والكسائي وخلف (خراجا) وقرأ الباقون (خرجا).

أن يفهموا غيرهم كالأمهم لغرابة لغتهم وقلة

المعنى: الخراج أجرة تـؤدّى في كل شهر أو سنة. والخرج عطية وجعل يدفع مرة واحدة (الكشف ٢/١٨٢).

ومن سورة مريم

قوله تعالى: (وقد خلتك ) مريم: ٩. القراءات: قرأ حمزة والكسائي (وقد خلقناك) على لفظ الجمع، وقرأ الباقون (وقد خلقتك) على لفظ الواحد.

المعنى؛ من قرأ على لفظ الواحد رده على قوله (قال ربك هو على هين)، والقراءة على لفظ الجمع لإرادة التعظيم فإن العرب تخبر عن العظيم القدر بلفظ الجمع، كما

أجمعوا على قوله تعالى: ( رَلْقَدُ غَلْقًا ٱلْإِنْكُونَ ) (الحجر:٢٦)، وقوله: (وَلَقَدُ عَلَقَتُكُمُ مُ صرافة ) (الأعراف: ١١) (الكشف لكي بن أبي طالب ١٩٠/٢).

قوله تعالى: (لأعب لكِ فُلْمَا رَكِيًّا ) مريم: ١٩. القراءات: قرأ أبو عمرو ويعقوب وورش وقالون بخلف عنه (ليهب)، وقرأ الباقون (الأهب) وهو الوجه الثاني لقالون، ولحمزة في الوقف عليه تحقيق الهمزة وابدالها ياء خالصة. المعنى؛ على قراءة (الأهب) أسند الفعل إلى جبريل، وتقديره: إنما أنا رسول ربك لأهب أنا لك غلامًا بأمر ربك، فالهبة من الله على يد جبريل، والمعنى على قراءة (ليهب) قد تكون الياء مبدلة من الهمزة للتخفيف فتتحد مع معنى القراءة السابقة، وقد تكون للغيبة والتقدير: إنما أنا رسول ربك ليهب لك ربك غلامًا (الكشف لكي بن أبي طالب ١٩١/٢).

القراءات: (نسيا) قرأ حفص وحمزة بفتح النون، وغيرهما بكسرها.

(وَحُتُ نَامُالُكِمَا) مريم: ٢٣.

المعنى: (نسيا) من النسيان، و(نسيا): الشيء الذي يُلقى ولا يُؤبه له كالحبل، والخرقة البالية، وقيل هما لغتان بمعنى واحد (الحجة في القراءات السبع لابن خالويه ص١٤١).

قوله تعالى: (فَادْجَاسِ عَنْهَ ) مريم: ٢٤.

القراءات: قرأ نافع وحفص وحمزة والكسائي وخلف وأبو جعفر وروح بكسر الميم وجر التاء الثانية (من تحتها)، والباقون بفتح الميم ونصب التاء (من تحتها).

المعنى: يجوز في القراءتين أن يكون المنادى جبريل عليه السلام أو عيسي، وعلى قراءة (من تحتها) يكون الضمير لجبريل أرجح، ومعنى (تحتها) أسفل من مكانها أو من الجهة المحاذية لها، وعلى قراءة (من تحتها) يكون الضمير لعيسى أقوى والمعنى كلمها عيسى من موضع ولادته وذلك تحت ثيابها (الكشف لكى بن أبي طالب ١٩٢/٢، تفسير الطبري-سورة مريم: ٢٤).

> وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، تكلمنا في الحلقة الأولى عن صلاة المسافر وما يتعلق بها من أحكام وعن مفهوم السفر، وأنواع السفر فهناك سفر حرام مثل: من يسافر للتجارة في الخمر، وسفر واجب مثل: السفر لأداء فريضة الحج، وسفر مستحب، مثل: السفر لزيارة الأقارب، وسفر مباح، مثل: السفر للتجارة، وسفر مكروه، مثل: سفر الإنسان وحده بدون رفقة وكذلك تحدثنا عن نوع السفر الذي تختص به رخص السفر، وبينا اختلاف العلماء فيها ورجحنا مذهب أبى حنيفة وشيخ الإسلام ابن تيمية وجماعة من العلماء كالثوري والأوزاعسي إلى أنه يجوز

القصر حــــي السيفر في السيفر المحرم. ونبدأ في فيدأ اللقاء الحسديث عن مسائل أخرى منها.

مشروعية قصر الصلاة في السفر

والقصر: هو اختصار الصلاة الرباعية إلى ركعتين.

والقصر جائز سواء في حالة

الخوف أو الأمن، لكن تعليق القصر على الخوف في الآية، كان لتقرير الحالة الواقعة؛ لأن غالب أسفار النبي صلى الله عليه وسلم لم تخل منه. فعن يعلى بن أمية قال «قلت لعمر بن الخطاب: ليس عليكم جُناح أن تقصروا من الصلاة إن خفتم أن يفتنكم الذين كفروا، فقد أمن الناس، فقال: عجبت مما عجبت منه، فسألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ذلك فقال: صدقة تصدق الله بها عليكم فاقبلوا صدقته، رواه مسلم.



بكر فلم يزد على ركعتين حتى قبضه الله، وصحبت عمر فلم يزد على ركعتين حتى قبضه الله، ثم صحبت عثمان فلم يزد على ركعتين حتى قبضه الله...، رواه البخاري ومسلم.

وعن يحيى بن أبي إسحاق قال: سمعت أنسًا رضى الله عنه يقول: خرجنا مع النبي صلى الله عليه وسلم من المدينة إلى مكة. فكان يصلى ركعتين ركعتين حتى رجعنا إلى المدينة، قلت: أقمتم يمكة شيئا، قال: أقمنا بها عشرًا. رواه البخاري، ومسلم. وعن ابن عباس رضى الله عنهما قال: وجعلوا يسألونه عن الصلاة في السفر، قال: كان رسبول الله صلى الله عليه وسلم، إذا خرج من أهله لم يزد على ركعتين حتى يرجع. أخرجه أحمد ٢٥٧٥. ١/٥٥/١، وابن ماجه واسناده صحيح.

وعن أبى نضرة قال: قام شاب إلى عمران بن حصين قال: فأخذ بلجام دابته فسأله عن صلاة السفر، فالتفت الينا فقال: إن هذا الفتي يسألني عن أمر، وإني أحببت أن أحدثكموه جميعًا؛ غزوت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم غزوات، فلم یکن یصلی الا ركعتين ركعتين حتى يرجع المدينة. زاد زياد بن أيوب: وحججت معه، فلم يصل إلا ركعتين حتى يرجع إلى المدينة، وقالا: أقام بمكة زمن الفتح ثمانية عشر ليلة

قبضه الله، وصحبت أبا

حسنه الترمذي لشواهده. والحديث صحيح لغيره. وأجمع أهل العلم على أن من سافر سفرًا تقصر في مثله الصلاة في حج أو عمرة أو جهاد أن له أن يقصر الرباعية فيصليها ركعتين. (المغنى لاين قدامة ٢/٨٧). قال ابن تيمية رحمه الله تعالى: "وأما في السفر فقد سافر رسول الله صلى الله عليه وسلم قريبًا من ثلاثين سفرة، وكان يصلي ركعتين في أستضاره، ولم ينقل عنه أحد من أهل العلم أنه صلى في السفر أربعًا قط، حتى في حجة الوداع، وهي آخر أسفاره كان يصلى بالسلمين بمنى ركعتين ركعتين، وهذا من العلم العام المستفيض المتواتر الدي اتضق على نقله جميع أصحابه. ومن أخذ العلم عنهم" مجموع

يصلى ركعتين ركعتين، ثم

يقول لأهل مكة: صلوا أربعًا

فإنا قوم سفر، وغزوت مع

أبى بكر وحججت معه، فلم

يكن يصلى إلا ركعتين حتى

يرجع، وحججت مع عمر حجات. فلم يكن يصلي إلا

ركعتين حتى يرجع، وصلاها

عثمان سبع سنين من إمارته

ركعتين في الحج حتى يرجع

إلى المدينة ثم صلاها بعدها

أربعًا. رواه أحمد وأبو داود

١٢٢٩، قال في التلخيص:

الضتاوي: ٧٨/٢٢. قال ابن القيم رحمه الله: (وكان يقصر الرباعية، فيصليها ركعتين من حين يخرج مسافرًا إلى أن يرجع

الله عنه قال: وصليت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم بمنى آمن ما كان الناس وأكثره ركعتين، رواه مسلم. وفي رواية أخرى لسلم بلفظ: اصليت خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم بمنى والناس أكثر ما كانوا، فصلى ركعتين في حجة الوداع..

وعن حارثة بن وهب رضي

وعن أمية بن عبد اللَّه بن خالد أنه قال لعبد الله بن عمر: إنا نجد صلاة الحضر وصلاة الخوف في القرآن ولا نجد صلاة السفر. فقال له عبد الله: إن الله بعث الينا محمدا صلى الله عليه وسلم ولا نعلم شيئا فإنما نفعل كما رأينا محمدا صلى الله عليه وسلم يفعل. رواه النسائي وابن ماجه وصححه الألباني.

والذي ثبت في سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم المتواترة، والدي لم يفعل الرسول صلى الله عليه وسلم سواها مطلقا، أنه كان يصلى صلاة السفر ركعتين لا يزيد عليهما ألبتة، ما عدا صلاتي الفجر والمغرب وهذا ما داوم عليه في جميع أسفاره، وأن رسول الله صلى الله عليه وسلم وصحابته رضوان الله عليهم-وهم أحرص الناس على الثواب- كانوا يقصرون دومًا في السفر، وقد اتفقت عليه الأمة. فعن ابن عمر رضى الله عنه قال: ... إنى صحبت رسيول الله صلى الله عليه وسلم في السفر فلم يزد على ركعتين حتى

إلى المدينة، ولم يثبّت عنه أنه أتم الرّباعية في سفره البتة). انظر زاد المعاد: ١٦٨/١.

(٣) كما ثبت أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه، صلى بعد الهجرة صلاة رباعية فسلم على رأس ركعتين، ثم التفت إلى القوم فقال: يا أهل مكة أتموا صلاتكم فإنا قوم سفر. أخرجه مالك ١٥٥٥. إسناده صحيح.

والذي يقصر إجماعًا: هو الصلاة الرباعية من ظهر وعصر وعشاء، دون الفجر والمغرب. قال ابن المنذر: أجمع أهل العلم على أن لا يُقصر في صلاة المغرب والصبح، وأن القصر إنما هو في الرباعية ولأن الصبح ركعتان فلو قصرت صارت ركعة وليس في وتر النهار فلو قصر منها اثنتان صارت ركعة فيكون ركعة لم تبق وترا، وإن قصرت ركعة لم تبق وترا، وإن قصرت النهار فلو قصر منها اثنتان صارت ركعة فيكون ركعة لم تبق وترا، وإن قصرت إجحافا بها وإسقاطا لأكثرها.

حكم قصر الصلاة

تباينت آراء الفقهاء في حكم قصر الصلاة، فمنهم من ذهب إلى أن القصر فريضة واجبة، ومنهم من ذهب إلى أن قصر الصلاة رخصة إن شاء أتم وإن شاء قصر، ومنهم من ذهب إلى أن القصر هو سنة مؤكدة مثل الجماعة، فذهبوا بذلك إلى مذاهب عدة إليك بيانها؛

المذهب الأولء

ذهب الكوفيون سمفيان الشوري، والحسن بن حيي والإمام أبو حنيفة وأصحابه، وأهل النظاهر، ووافقهم

القاضي إسماعيل من المالكية، وهي رواية عن مالك، وهو قول عمر بن عبد العزيز، وحماد بن أبي سليمان، وطائفة، إلى أن القصر واجب في السفر فرضًا.

قال ابن عبد البر: من ذهب الى أن الركعتين في السفر فرض أبطل صلاة من أتم الصلاة في السفر عامدا، أو رأى الإعادة عليه واجبة ركعتين، على أنهم اختلفوا في ذلك، فقال الثوري: إن قعد المسافر في اثنتين لم يعد.

وقال حماد بن أبي سليمان: إذا صلى المسافر أربعًا متعمدًا أعاد وإن كان ساهيًا لم يعد، وقال الحسن بن حيى: من صلى في السفر أربعًا متعمدًا أعاد إذا كان ذلك منه الشيء اليسير، فإن طال ذلك في سفره وكثر لم يعد، وقال أبو حنيفة وأصحابه: في المسافر يصلى أربعا عامدا بطلت صلاته، وعليه الإعادة ركعتين، وإن صلاها ساهيا فإن قعد فاثنتين فقرأ التشهد قضيت صلاته، وإن لم يقعد فصلاته فاسدة. انظر الاستذكار لابن عبد البر: ٢/٢٢-٢٢٣.

وقال ابن حزم رحمه الله تعالى: ولم يخص عليه الصلاة والسلام سفرا من سفر بل عم فلا يجوز تخصيص ذلك، ولم يجزرد صدقة الله تعالى التي أمر عليه الصلاة والسالام بقبولها، فيكون من لا يقبلها عاصيًا. المحلى

المذهب الثانيء

ذهب أصحاب المذهب الثاني على أنها رخصة إن شاء قصر وإن شاء أتم، وهو قول بعض أصحاب مالك. وأصحاب الشافعي، وأصحاب أحمد. وقول الشافعي على الصحيح، وقل الشافعي على الصحيح، الروايتين؛ إن القصر أفضل. قال الشافعي رحمه الله تعالى: "والكتاب يدل على أن تعالى: "والكتاب يدل على أن القصر بلا خوف رخصة من الله عز وجل لا لأنه حتم الله على أن يقصروا، كما كان ذلك في الخوف والسفر". الأم؛

# اللذهب الثالث

7/107.

ذهب أصحاب المذهب الثالث على أنها سنة مؤكدة آكد من الجماعة والإتمام مكروه، وهو أرجح الأقوال، وهو قول مالك في إحدى الروايتين وهو أشهر الأقوال عنه، وأحمد في الرواية الأخرى، وهذا ما رجحه ابن تيمية، وتلميذه ابن القيم رحمهم الله، وجمع كثير من المتأخرين.

قال ابن رشد: (ومذهب مالك رحمه الله وأصحابه الذين تأتي عليه مسائلهم، ومسائله أن قصر الصلاة في السفر سنة من السنن التي يكون الأخذ بها فضيلة وتركها إلى غيرها خطيئة، فلذلك قال: إنه لا ينبغي لهم أن يقدموا مقيماً يتم بهم الصلاة؛ لأن مفيلة الشنة في القصر أكثر من فضيلة الجماعة). انظر مواهب الجليل: ١٥١/٢.

ونفصل في اللقاء القادم إن شاء الله هذه المذاهب وأيها أرجح.

puche man a felici

Health should be the

ق ع المحمد الواساة

House in such like

at the sub rule

البام الألمان المانا

بلد والعسانية لكونا

was the Little state

تغريج العديث

من الكتب الستة :

رواه السخاري

· (10 · · / £ Y A / 4 )

ولفظه: «رجالاً من

الأسُد»، وفيه أيضًا:

«فلمًا جاء، حاسبه»،

(V1VE/1VO/18) 29

۲- ومسلم (۱۱/۱)،

وفيه: «رجالاً من

الأسد، السد

باللفظ المذكور أعلاه.

المداد الم أ.د. مرزوق محمد مرزوق نائب المشرف العام

الحمد لله ذي العزة والجلال تضرد بأسمائه الحسنى وصفات الكمال، جعل من كليات الشريعة بعد الدين حفظ النفس والعقل والعرض والمال، وصلى الله وسلم على رسوله ما خطر على بال وبعد:

فعن أبي حميد الساعدي قال: استعمل رسول الله صلى الله عليه وسلم رجاد من بني أسد يُقال له: ابن اللُّثبية - قال عمرو وابن أبي عمر: على الصدقة -فلما قدم، قال: هذا لكم، وهذا لي أهدى لي، فقام رسول الله صلى الله عليه وسلم على المتبر، فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: مما بال العامل نبعثه فيأتى، فيقول: هذا لك وهذا لى، فهلاً جلس في بيت أبيه وأمه، فينظر أيهدى له أم لا؟ والذي نفسى بيده، لا يأتي بشيء إلا جاء به يوم القيامة يحمله على رقبته، إن كان بعيرًا له رُغاء، أو بقرة لها خُوار، أو شاة تُيعُر،، ثم رفع يديه؛ حتى رأينا عُفْرتي إبطيه: وألا هل بلغت؟١، ثلاثًا؛ قال سفيان؛ قصه علينا الزُّهْري، وزادَ هشام: عن أبيه عن أبي حميد قال: وسَمع أذناي، وأَبْصَرتُه عيني، وسَلُوا زيد بن ثابت؛ فإنه سمعه معى، ولم يَقُل

الزُّهُرى: سمع أَذُني ..

بن سعد، ويضال: عبدالرحمن بن عمرو

بن سعد، وقيل: المنذر

بن سعد بن المنذر،

وقيل: اسم جَدُّه مالك،

وقيل: هو عمروبن

سعد بن المنذر بن سعد

بن خالد بن ثعلبة بن

عمرو، ويقال: إنه عمّ

سهل بن سعد، روی عن

النبى صلى الله عليه

وسلم عدّة أحاديث، وله

٣-وأبو داود (٢٩٤٦) (كلّهم من طُرق عن ابن عُيينة، وشُعيب، ومَعْمَر عن الزَّهْرِي عن عُـروة عن أبي حُميد السياعدي رضي الله ais).

> تعريف مختصر بالصحابي الراوي:

أبو حُميد الساعدي: الصحابى المشهور، اسمه: عبدالرحمن

and 1331 a - Hate 1.1 - Huis Heland elfenne

ذِكْر معه في الصحيحين. قسال خليضة وابن سعد وغيرهما: شهد أحدًا وما بعده، وقال السواقدي: توفي في السواقدي: توفي في أخرخالافة معاوية، أو أوَّل خلافة يزيد ابن معاوية في المدينة أعلام النُّبلاء؛ للذهبي المنبورة (ينظر: سير (٢٨١٧). الإصابة في تمييز الصحابة؛ لابن حجر (٤٦/٤)،

بعض مفردات الحديث:

(YTY 3 57 / PYTY)

الأزد بفتح الهمزة:
 قبيلة من بطون
 قحطان.

بنى أسد؛ بفتح الهمزة وسكون السين المملة؛ قال ابن حجر: «ثم وَجُدت ما يُزيل الإشكال إن ثبَتَ، وذلك أنَّ أصحاب الأنساب ذكروا أن فالأزد بَطنًا يُقال لهم: بنو أسد بالتحريك، يُنسبون إلى أسد بن شريك -بالمعجمة مُصغرًا- ابن مالك بن عمرو بن مالك ابن فَهُم، وبنو فَهُم بطنُ شهير من الأزد ... فيصح أن يُقال فيه: الأزدى بسكون الزاى والأسدى بسكون السين وبطَّتْحها من بني أسُد بفثح السين، ومن بني الأزد أو

66

هدايا العمال من المال العام من المحرم الذي حرم سدًا للذريعة.

//

الأسُد بالسكون فيهما لاغير.....اهـ.

٢- ابن اللُّثبيَّة؛ بضمُ السلام وسيكون التاء فوقها نقطتان، وقد ثفتح نسبة إلى بني لثب قبيلة معروفة.

قال ابن حجر: «وقال عيداض، ضبطه عيداض، ضبطه الأصيلي بخطه في هذا الباب بضم اللام وسكون المثنّاة، وكذا قيده ابن المثنّاة، وكذا قال ابن السمعاني؛ ابن المثبية السمعاني؛ ابن المثبية وقد تقدّم أن اسمه ويقال بالهمز بدل اللام، وقد تقدّم أن اسمه عبدالله، والمُثبية أمّه، وقتح الباري؛ لابن حجر لهباري؛ لابن حجر (فتح الباري؛ لابن حجر (١٧٦/١٣).

٣- الخُوار: صوت البقرة. ٤- الرُّغاء: صوت الإبل.

٥-العُضرة: بياض مشوب بالسُّمُرة.

٦- تَيْعَر؛ تصيح وتصوت صوتاشديدًا، وهو صوت الشاة (ينظر؛ مفرداته في جامع الأصبول في أحاديث الرسول؛ لابن الأثير (٦٤٦/٤).

شرح الحديث مختصرا:

في هذا الحديث يعلمنا رسولنا صلى الله عليه وسلم حرمة هدايا العمال، وأنها من المال العام المحرم؛ إذ في الحديث أن رسول الله صلى الله عليه وسلم استعمل صحابيًا جليلاً أمينًا من أصحابه على جمع الصدقات؛ فقام بمهمته على الوجه الأكمل الأتم، غير أنه تعرض لشبهة لم يكن يعرفها إذ لم يكن قد تعرض لها من قبل؛ ألا وهي حرمة هدايا العمال ومن استعملهم أولياء الأمورية أعمال المسلمين؛ وذلك سدًا للذريعة؛ إذ قد تكون مظنة الجاملة حتى ولو لم تقع المجاملة. وقصة الحديث أن هذا الصحابي الجليل وهو رجل من بنى لتيب بعدما جمع الصدقات التي كُلْف بها أتى بها أمينًا عليها غير أنه جنب ما



إجماع التابعين دليل على تحريم الهبات والهدايا إن كانت بسبب قرض.

.(00 - 007/7)

مما يستفاد من الحديث:

1- حرمة هدايا العُمَّال والـوُلاة والقُضاة وأنها سُـحُتُ؛ إذ هي بسبب سلطانهم، وهي ذريعة للمجاملة وتضييع الحقوق، وأنها إذا أخذت توضع في بيت مال السلمين.

قال شيخ الإسلام ابن تيميَّة في (بيان الدليل

خص به من الهدايا الخاصية ليه وأخبر بها الصحابة، فقال: هذا هو مال المسلمين لكم وهذا الذي أهدى الى بعيدًا عن حق المسلمين فأخسر بذلك رسول الله فلم يكن له تأخير للبيان عن وقت الحاجة؛ فصعد المنبر وحمد الله وأثنى عليه ثم بين صلى الله عليه وسلم حرمة هذا، وأنه ما أهديت هذه الهدايا للعامل إلا بسبب عمله وأنه لو جلس في بيته وسيط أهله لم يكن لأحد أن يهدى إليه. ثم حذرصلي الله عليه وسلم من شدة الحرمة وأنها من الكبائر وأن

المغتصب لهذه الهدايا هو مغتصب لمال عام ويأتى يوم القيامة معذبًا مفضوحًا بها متحملاً على قدر ما اغتصب ؛ جملاكان أو بقرة أو شاة قليلاً أو كثيرًا، ثم تشدد المسادق المسدوق في إشهاد أصحابه حتى رئيت عفرة ابطيه. (مستفاد من فتح الباري؛ لابن حجر (۱۷۸/۱۳) -۱۷۹)، وشرح صحیح البخاري "؛ لابن بطال

على بطلان التحليل (ص/٢١٧): ومَن تأمَّل حديث ابن اللُّثبية وحديث أنس، وحديث عبدالله بن عمرو، وما يق معناهما من وما يق معناهما من أثار الصحابة التي لَم ضرورة أنَّ السُّنة واجماع التابعين دليلُ على أن التبرُعات من الهمات التيرُعات من الهمات



والمحابيات ونحوهما، إذا كانت بسبب قرض، أو ولاية، أو نحوهما، كان القرض بسبب المحاباة في بيع أو إجارة، أو مُساقاة أو مضاربة، أو نحو ذلك، عوضًا في ذلك القرض، والولاية بمنزلة المشروط فيه، وهذا يُجِتثُ قاعدة والحيل الربوية والرشوية، ويدلُّ على حيل السَّفاح وغيره من الأمور، فإذا كان إنما يفعل الشيء لأجل كذا، كان المقصود بمنزلة المنطوق الظاهر، فإذا كان حالالا كان حلالاً، والأفهو حرام، وهذا لمَّا تقدُّم من أنَّ اللَّه سبحانه إنما أباح تعاطى

٢- مشروعية إلقاء
 الخطبة لأمور مهمة كما
 فعل رسول الله صلى الله
 عليه وسلم وهو هدي
 معطل.

الأسباب لمن يقصد بها

الصلاح». اه.

٣- مشروعية مُحاسبة المُؤتمَن، وأنَ المحاسبة تعينه على الصواب وليست طعنًا فيه، وأنه لا حرج في ذلك يا أيها المسئول الحبيب إذ كلكم راع وكلكم مسؤول.

 ٤- فيه وجوب سد
 الـذرائع وقطع الطرق على كل حرام.

66

اتفق العلماء على أن العاملين على الصدقات لا يستحقون على قبضها سبعا أو ثمنا وانما للعامل بقدر عمالته.

99

٥-وفيه أنَّ من رأى متأوِّلاً أخطأ في تأويل يضر من أخذ به، أن يشهر القول للناس، ويُبِينُ خطّأه؛ ليحذر من الاغتراريه. ٦- في قوله صلى الله عليه وسلم: «هلأ جلس في بيت أمِّه أو أبيه، فينظر يُهُدى إليه أم لا »، دليلُ على أنَّ كلُّ أمر يُتَذَرّع به إلى محظور، فهو محظور، ويدخل في ذلك القرض يجرُّ المنضعة، والدار المرهونة يسكنها المرتهن بلا كراء، والدابة المرهونة يركبها ويرتضق بها من غير عوض، وكل دخيل في العقود يُنظر؛ هل يكون حكمه عند الانضراد كحكمه عند الاقتران. ٧- هذا الحديث حُجة على اتضاق العلماء

السُّعاة المتولون لقبض الصدقة، وأنهم لا يستحقون على قبضها جزءًا منها معلومًا سبعًا أو ثمنًا، وإنما للعامل بقدر عمالته على حسب اجتهاد الإمام.

٨- في الحديث رعاية للمقاصد رغم حمل الأمور على المقاصد الحسنة إذ لم يغتر المناظر للمسميات البراقة (هدية، إكرامية، نحو ذلك...). ونظر إلى مقاصدها.

٩- في الحديث حَثُ على أداء الأمانة في جميع الأمور، لا سيما فيما يتعلّق بحقوق الناس.

 ١٠- الحث على اختيار العُمال والموظفين المخلصين من أهل الأمانة.

11- الحَثِّ على اتْصاف الموظف بالعِفَّة والسلامة مِن أَخُد الرُّسُوة والهَدية. مِن أَخُد الرُّسُوة والهَدية. وألم مسروعية رفع الميدين في الدعاء. (ينظر: بعض الشروح على صحيح البخاري: لابن حجر ضحيح البخاري: لابن حجر صحيح البخاري، لابن صحيح البخاري، لابن صحيح البخاري، لابن وفي هذا القدر الكفاية. والحمد لله رب العالمين.

أنَّ العاملين عليها هم

# تمثیل طلع شجرة الزقوم برؤوس الشیاطین

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم وبعد:

(r)

ففي هذا العدد نستكمل الكلام حول المثل السابق من الأمثال القرآنية وهو في الآية الأية الخامسة والستين من سورة الصافات وهي في قوله تعالى: « طَلَعُهَا كَأَنَدُ فَرُوسُ الشَّبَطِينِ » (الصافات: ٦٥).

وانّها شَجَرَةٌ تَخْرُجُ فِي أَصُّلِ الْجَحِيمِ، بِين سبحانه وتعالى أوصاف هذه الشجرة ردًا على منكريها فقال: وإنّها شَجَرَةٌ تَخْرُجُ فِي أَصُلِ الْجَحِيمِ، أي في قعرها وما ظنك بهذه الشجرة النارية التي تخرج في أصل الجحيم، فيكون لمنبتها أثر فيها: لأن المنبت يؤثر على النابت حتى إن النوع الواحد إذا غرس في هذه الأرض اختلف عما إذا غرس في أرض أخرى وهو نوع واحد، هذه الشجرة التي تخرج في أصل الجحيم سوف يكون لمنبتها أثر فيها. ولهذا قال الله عز وجل: «في أصل الجحيم، ولم يقل: في الجحيم، ليبين أنها عميقة ولم يقل: والعياذ بالله- في النار.

وطُلُعُهَا كَأَنَّهُ رُءُوسُ الشَّيَاطِينَ، من عجيب قدرة الله تعالى أن جعل من النار شجرة وهي نارية لا محالة صور الله في النار شجرة من

# إعداد المسطفى البصراتي

النار، وتقريب ذلك ما يصور في الشماريخ النارية من صور ذات ألوان كالنخيل ونحوه. وجعل لها طلعًا، أي ثمرًا، وأطلق عليه اسم الطلع على وجه الاستعارة تشبيهًا له بطلع النخلة لأن اسم الطلع خاص بالنخيل.

قال ابن عطية: عن السدى ومجاهد قال الكفار: كيف يخبر محمد عن النار أنها تنبت الأشجار، وهي تأكلها وتذهبها، فقولهم هذا ونحوه من الفتنة لأنه يزيدهم كفرًا وتكذيبًا.

ورُعُوسُ النَّبَطِينِ، يجوز أن يكون مرادًا بها رءوس شياطين الجن جمع شيطان بالمعنى المشهور ورؤوس هذه الشياطين غير معروفة لهم، فالتشبيه بها حوالة على ما تصور لهم المخيلة، وطلع شجرة الزقوم غير معروف فوصف للناس فظيعًا بشعًا، وشبهت بشاعته ببشاعة رءوس الشياطين، وهذا تشبيه من ببشاعة يقوله تعالى: ﴿ لِيُسْتِرُ مَن كُنَّ حَبًا بالحياة في قوله تعالى: ﴿ لِيُسْتِرُ مَن كُنَّ حَبًا المشبه فلا يمتنع كون المشبه به غير معروف المشبه فلا يمتنع كون المشبه به غير معروف



ولا كون المشبه كذلك.

وقيل: أريد برؤوس الشياطين ثمر الاستن، والاستن (بفتح الهمزة وسكون السين وفتح التاء) شجرة في بادية اليمن يشبه شخوص الناس ويسمى ثمره رءوس الشياطين، وإنما سموه كذلك لبشاعة مرآة ثم صار معروفًا، فشبه به في الآية.

وهذه الصفات التي وصفت بها شجرة الزقوم باللغة حدًا عظيمًا من الذم وذلك الذم هو الندي عبر عنه بالمعونة في قوله تعالى: والشجرة المَلْعُونَة في المُصَرَّانَ (الإسبراء: والشجرة المَلْعُونَة في المُصَرَّانَ (الإسبراء: مَا)، وكذلك في آيه ، إنَّ شَجَرَتُ الزَّفْو (الله معلمًا الرَّبِي (الله كَالْمُهُلِ يَعْلَى في البُعُونِ (الله كَالْمُهُلِ يَعْلَى في البُعُونِ (الدخان: ٤٣-٤٤).

وقد أنذروا بأنهم آكلون منها إنذارًا مؤكدًا، أي آكلون من ثمرها وهو ذلك الطلع وضمير «منها» للشجرة جرى على الشائع من قول الناس أكلت من النخلة، أي من ثمرها، والمعنى: أنهم آكلون منها كرهًا وذلك من العذاب، وإذا كان المأكول كريهًا يزيده كراهة سوء منظره.

رقابتهم لأكلون منها فمائنون منها البطون، (فانهم) أي: الكفار (لأكلون منها) مع قبحها لشدة جوعهم، والجملة هنا اسمية مؤكدة بر (إن) و(اللام) لإفادة أن أكلهم مستمر، لأن الجملة الاسمية تفيد الثبوت والاستمرار وأكدت به (إن) و(الالام) للدلالة على أنهم وأكدت به (إن) و(اللام) للدلالة على أنهم يأكلون منها أكلا مؤكداً مع أنها قبيحة المنظر، يأكلون منها أكلا مؤكداً مع أنها قبيحة المنظر، الجوع الشديد يضطرهم إلى أن يأكلوا منها الجوع الشديد يضطرهم إلى أن يأكلوا منها بطونهم فقط، وأكد أكلهم منها لئلا يقول بطونهم فقط، وأكد أكلهم منها لئلا يقول منها أحد، ومع ذلك فإن الإنسان لو كان في الدنيا ربما يفضل الموت على الأكل من هذا، لكن الدنيا ربما يفضل الموت على الأكل من هذا، لكن

اثمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشُوْبًا مَنَّ حَمِيمَ، (ثم) حرف عطف يدل عطف يدل عطف يدل على الترتيب والتراخي، مما يدل على أنهم إذا أكلوا عطشوا، وإذا عطشوا لا يأتيهم الماء في الحال، بل يأتيهم بعد مهلة بينها الله عز وجل بقوله: ﴿ وَلِكَ يَشْتَغِيثُواْ يُمَالُواْ بِمَلَوْ

كَالْتُهْلِ يَشْوَى ٱلْرُجُونُ (الكهف: ٢٩)، فهم ليسوا إذا أكلوها وعطشوا بها أعطوا الماء بسرعة. بل يستغيثون ويدعون أن يأتيهم ماء يبرد عليهم لهيب العطش، ولكن إذا أعطوا هذا الماء يعطونه شوبًا من حميم يعني ماءًا حارًا حرارة عظيمة. والشعوب: وهج النار.

وهذا الوهج بينه الله في الآية المذكورة آنفا إذا قرب الماء من وجوههم ليشربوه شوى وجوههم والعياد بالله والعياد بالله في الآية المذكورة آنفا إذا والعياد بالله في الله والعياد بالله في الله والمنا تتقطع به وَمُعُولًا مَا حَمِياً فَقَلَمُ الله المحمد : ١٥) كل هذا سيكون ولهذا يجب علينا إذا قرأنا مثل هذه الآيات أن نشعر بأن هذا هو علم اليقين وأن سيكون حق اليقين بثم مردهم بعد هذا الفصل لالى نار تتأجج أي ثم مردهم بعد هذا الفصل لالى نار تتأجج وجحيم تتوقد وسعير تتوهج فتارة في هذا كما قال تعالى: و عَلَمُونُ يَبّا وَبِعَنَ وَالله مستفاد من - وفتح القدير المعنى التفصيلي والتحرير والتنوير الإبن عاشور و تفسير والتنوير ابن عشور و تفسير ابن كثير، و تفسير ابن عشور و تفسير ابن عثيمين بتصرف).

# فوائد الأبات:

 التهكم بعقول هؤلاء الذين يفضلون عمل الدنيا على عمل الآخرة أي أن المذكور من أوصاف نعيم الجنة وطيباتها في القرآن خير ضيافة أم شجرة الزقوم، ولاشك أن الجواب عند كل إنسان أن يقول: ذلك خير.

٢) القدح والثناء بالسوء على هذه الشجرة،
 لأنه وصفها بأنها شجرة زقوم يتزقمها الإنسان تزقمًا يعني يبتلعها ابتلاعًا مكروهًا،
 لأنها -أي هذه الشجرة- كريهة المنظر، مرة الطعم، قبيحة الرائحة، ولهذا يكرهونها لكن لضرورتهم إليها وشدة جوعهم يأكلونها.

٣) من الفوائد إطلاق الظلم على الكفر في قوله تعالى: ،إنا جعلناها فتنة للظالمين والمقصود بالظالمين في الآية كفار مكة ومع أن الظلم أعم من الكفر، ولكن المراد به هذا الظلم المطلق الذي أشار الله إليه في قوله: ، وَالْكَوْرُونَ مُمُ الطلوق. (البقرة: ٢٥٤). فالظلم المطلق هو ظلم الكافر، والظلم المقيد هو ظلم الفاسق، فالمعاصي ظلم والظلم المقيد هو ظلم الفاسق، فالمعاصي ظلم

تعالى ذكره لهم وبينها حتى عرفوها ما هي وما صفتها، فقال لهم، «شَجَرَةٌ تَخْرُجُ فِي أَصْلِ الْجَحِيمِ « ٦٤ ، طَلْعُهَا كَأَنَّهُ رُءُوسُ الشَّيَاطِينِ » فلم يتركهم في عماء منها.

وأما في تمثيله طلعها برءوس الشياطين، فأقول لكل منها وجه مفهوم.

أحدها: أن يكون مثل ذلك برءوسى الشياطين على نحو ما قد جرى به استعمال المخاطبين بالآية بينهم، وذلك أن استعمال الناس قد جرى بينهم في مبالغتهم إذا أراد أحدهما المبالغة في تقبيح الشيء قال: كأنه شيطان، فذلك أحد الأقوال.

والثاني: أن يكون مثل برأس حية معروفة عند العرب تسمى شيطانًا، وهي حية لها عرف فيما ذكر قبيح الوجه والمنظر.

والثالث: أن يكون مثل نبت معروف برءوس الشياطين ذكر أنه قبيح الرأسي. اهـ. الطبري.

٧) ومن فوائدها : إثبات اللام منها على سبيل التأكيد لقوله: ﴿قَإِنَّهُمْ لَأَكُلُونَ مِنْهَا وَالْجِملة هنا اسمية مؤكدة بـ (إن) و(اللام) لإفادة أن أكلهم مستمر، لأن الجملة الاسمية تفيد الثبوت والاستمرار وأكدت بـ (إن) مؤكدا مع أنها قبيحة المنظر، كريهة الطعم والرائحة، ومع ذلك فإن الإنسان لو كان في الدنيا ربما يفضل الموت على الأكل من هذا، لكن في النار يعذبون بالأكل منها. (الفوائد لكن في النار يعذبون بالأكل منها. (الفوائد مستفادة من: تفسير الطبري، وتفسير ابن عثمين. بتصرف)

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمن.

لكنها ظلم مقيد، فمثلًا يقال: هذا ظائم نفسه بأكل الريا، وهذا ظائم نفسه بفعل الرئا، وهذا ظائم نفسه بالاعتداء على الخلق، وهكذا، أما الظلم المطلق فهو ظلم الكافر، لأن الكافر- والعياذ بالله- ثم يأت بعدل إطلاقًا حتى يقال: إن ظلمه مقيد.

٤) بيان قدرة الله عز وجل حيث خلق هذه الشجرة في وسط النار مع أن المعروف أن النار تحرق الأشجار، ولكن الله على كل شيء قدير فها هي نار إبراهيم عليه السلام تحرق الأجسام بلا شك، ولكن 1 قال الله لها: رُون بَنَ وسُلْمًا عَلَى اللهِ ، (الأنبياء: ٦٩)، لم تحرقه، بلكانت بردًا وسلامًا عليه. ٥) ومن فوائدها: أن هذه الشجرة تنتشر أما أغصانها- كما قال بعض أهل العلم- أو أنواعها في النار كلها، لأن الله أخبر أن أهل النار يأكلون منها، ومعلوم أن النار دركات بعضها أسفل من بعض، فيلزم من ذلك أن تكون هذه الشجرة إما ذاتها ومنتشرة أغصانها، وإما نوعها موجودًا في جميع النار. ٦) ومن فوائدها ما قاله الطبري: فإن قائل: وما وجه تشبيه طلع هذه الشجرة برءوس الشياطين في القبح، ولا علم عندنا بمبلغ قبح رءوس الشياطين، وإنما يمثل الشيء بالشيء تعريفًا من الممثل له قرب اشتباه المثل أحدهما بصاحبه مع معرفة المثل له الشيئين كليهما، أو أحدهما، ومعلوم أن الذين خوطبوا بهذه الآية من المشركين، لم يكونوا عارفين شجرة الزقوم، ولا رءوس الشياطين ولا كانوا رأوهما، ولا واحدا منهما؟

قيل له: أما شجرة الزقوم فقد وصفها الله

# عزاء واجب

توفيت إلى رحمة الله تعالى حماة الدكتور؛ عبد الله صفوت نور الدين. ابن فضيلة الشيخ/ محمد صفوت نور الدين الرئيس العام الأسبق لجمعية أنصار السنة المحمدية بمصر. اللهم اغفر لها وارحمها، وعافها، واعف عنها، وأكرم نزلها، واغسلها بالثلج والماء، والبرد. اللهم أبدلها دارًا خيرًا من دارها وأهلاً خيرًا من أهلها اللهم جازها بالإحسان إحسانًا وبالسيئات عفوًا منك وغفرانًا.





المرمات من النساء:

المحرمات تحريمًا مؤبدًا؛ وهن النساء اللائي يحرمن على الرجل تحريمًا مؤبدًا فلا يحل لله الزواج بإحداهن في جميع الأوقات، وهن:

- (١) المحرمات من النسب.
- (٢) المحرمات من الرضاع.
- (٣) المحرمات بسبب المصاهرة.

وقد نص القرآن على تحريم هؤلاء النسوة على الرجل تحريماً مؤبدًا، وهن المذكورات في الأية.

" فَالْ تَعَالَى: ﴿ خُوْمَتْ عَلَيْكُمْ أَكَهَنَكُمُّمُ وَكَالْتُكُمُّمُ وَمَاتُكُمُّمُ وَمَاتُكُمُّمُ وَمَاتُكُمُ وَكَالْتُكُمُّمُ وَمَاتُكُمُ مَا الْمِي أَرْضَعَنَكُمُ وَأَنْهَاتُ وَمَاتُكُمُ وَمَاتُكُمُ وَمَاتُكُمُ وَمَاتُهَاتُ وَمَاتُكُمُ وَمَاتُكُمُ وَمَاتُهَاتُ وَمَاتُهَاتُ وَمَاتُهَاتُ وَمَاتُهَاتُ وَمَاتَعُاتُمُ وَمُنْهَاتُ وَمَاتُهَاتُ وَمَاتُهَاتُ وَمَاتُهَاتُ وَمَاتُهَاتُ وَمَاتُهَاتُ وَمَاتُهَاتُ وَمَاتُهَاتُ وَمَاتُهَاتُ وَمَاتُهُاتُ وَمَاتُهَاتُمُ وَمُنْ وَمُنْهَاتُونُ وَمُنْهَاتُ وَمُنْهَاتُ وَمُنْهَاتُهُمُ وَمُنْهَاتُهُمُ وَمُنْهَاتُهُمُ وَمُنْهَاتُهُمُ وَمُنْهَاتُهُمُ وَمُنْهَاتُهُمُ وَمُنْهَاتُهُمُ وَمُنْهَاتُهُمُ وَمُنْهَاتُهُمُ وَمُنْهُمُ وَالْمُونُ وَمُنْهُمُ وَمُواتُلُونُهُمُ وَمُنْهُمُ وَمُنْهُمُ وَالْمُنْهُمُ وَالْمُنْهُمُ وَالْمُنْهُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُونُونُ مُنْهُمُ وَالْمُونُ وَالْمُنِهُمُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُنْهُمُ وَالْمُعُمُونُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُنْمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُونُ وَالِمُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ والْمُعُمُ والْمُونُ والْمُعُمُ والْمُ

# أحكام متعلقة بفقه النكاح

# التحرمات مئ القساع

بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم.

أما بعد: فقد تحدثنا في المقالة السابقة عن وليمة العرس وحكمها، وجواز
الوليمة دون ذبح، وحكم إجابة الداعي إلى وليمة العرس، وما يقول الرجل عند
الزواج، وما يقول الرجل إذا أتى أهله، ونستكمل بعض الأحكام المتعلقة بفقه
النكاح سائلين الله عز وجل أن يتقبل جهد المقل وأن ينفع به المسلمين.

# المعادل د/عزة محمد رشاد (أم نميم)

وَرَبَتَبِدُكُمُ الَّنِي فِي خُجُورِكُمْ مِّن يِّكَايِكُمُّ الَّنِي وَخُجُورِكُمْ مِّن يِّكَايِكُمُّ الَّنِي وَخُلْتُم بِهِنَّ فَإِن لَمْ تَكُونُواْ وَخَلْتُم بِهِنَ فَإِن لَمْ تَكُونُواْ وَخَلْتُم الَّذِينَ فَلَا جُنَاتٍ كُمُّ الَّذِينَ مِنْ أَصْلَنبِكُمُ الَّذِينَ مِنْ أَصْلَنبِكُمُ وَخَلْتِهِلُ الْإِنَّ الْمُخْتَيْنِ مِنْ أَصْلَنبِكُمُ الْأَخْتَيْنِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَقَتُ ، (النساء: ٢٧).

# أولاً: المعرمات من النسب؛

المحرمات من النسب سبع وهن: ١- الأم والبنت والأخت والعمة والخالة وبنت الأخ وبنت الأخت.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ خُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أَكُمَكَ كُمُّ وَبَنَاتُكُمْ وَأَغَوَّنُكُمْ وَعَنْتُكُمْ وَكَلَلْكُكُمْ وَبَنَاتُ الْأُخِ وَبَنَاتُ الْأَخْتِ ، (النساء: ٢٣). عَمُّكَ فَأَذَني لَهُ قَالَتْ؛ فَقَلْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ: إنما أرْضَعَتْني المُرْأَةُ وَلَم يُرْضَعُني الرَّجُلِّ قَالَتْ: فَقَالُ رَسُولُ اللَّهُ صلَّى اللَّهُ عليه وسلم: إنه عَمَّكَ فليلجُ عَلَيْكَ قالتُ عَائشة: وَذَلِكَ بِعُدَ أَنْ ضَرِبَ عَلَيْنَا الْحِجَابُ قَالَتُ عَائشة: يَحُرُمُ مِنْ الرَّضَاعَة مَا يَحُرُمُ مِنْ الولادة، - أخرجه البخاري (٥٢٣٩).

- وفي رواية «يَحْرُمُ مِنْ الرَّضَاءِ مَا يَحْرُمُ من النسب، أخرجه أحمد في السند (٣١٤٤)، والبيهقي في السنن الكبرى - (TAV/1.)

٢- وعن عمرة أن عائشة أخبرتها أنّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم كان عندها وَأَنْهَا سَمِعَتُ صَوْتَ رَجُل يَسْتَأَذَنَ فِي بَيْت حَفْصَة قِالَتْ عَائشة: فَقُلْتُ يَا رُسُولُ اللَّهُ ! هذا رُجُل يَسْتَأَذُنَ فِي بَيْتِكَ قَالَتُ: فَقَالَ رَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّهُ عليه وسلم: أَرَاهُ فلانا لعُمُ حَفْصَةً مِنْ الرَّضَاعَة فقالتُ عَائشة: لُوْ كَانَ فَلانَ حَيًّا لَعَمْهَا مِنْ الرَّضَاعَة دُخُلَ عَلَى فَقَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: نعَمُ إِنَّ الرَّضاعَة تَحَرُّمُ مَا يُحُرُّمُ من الولادة،- أخرجه البخاري (٢٦٤٦) ومسلم (١٤٤٤).

وجه الدلالة: دلت هذه الأحاديث على أنه يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب. القول الثاني: ذهب داود الظاهري ومن وافقه، إلى أنه لا تثبت حرمة الرضاع بين الرجل والرضيع، واحتجوا بقول اللُّه تعالى: ﴿ وَأَمُّهَا تُكُمُّ ٱلَّذِي أَرْضُمْنَكُمْ وَأَخُونَتُكُم مِنَ ٱلرَّضَعَةِ ، (النساء: ٢٣)، ولم يذكر البنت أو العمة كما ذكرهما في

وتعقب بأنه ليس في الآبية نص بإباحة البنت والعمة ونحوهما، لأن ذكر الشيء لا يدل على سقوط الحكم عما سواه لو لم يعارضه دليل آخر، كيف وقد جاءت هذه الأحاديث الصحيحة؟ والله أعلم-شرح مسلم للنووي (٢٧٤/٥).

والحمد لله رب العالمين.

قال الحافظ ابن كثير في تفسيره (٤٥٣/١)؛ هذه الآية هي آية تحريم المحارم من النسب وما يتبعه من الرضاء والمحارم بالصهر. عن ابن عباس قال: «حرمت عليكم سبع نسبًا وسبع صهرًا وقرأ وخُرْمَتْ عَلَيْكُمْ أَتَّهَدَثُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخُونُكُمُ الأيهة - أخرجه البخاري .(0.10)

قال الشافعي في الأم (٢٢١/٥): فالأمهات: أم الرجل وأمهاتها وأمهات آبائه وإن بعدن الجدات، لأنه يلزمهن اسم الأمهات.

والبنات: بنات الرجل لصلبه، وبنات بنيه وبناته وإن سفلن، فكلهن يلزمهن اسم البنات.

والأخوات: من ولد أبوه لصلبه أو أمه بعينها.

وعماته: من ولد جده وجدته ومن فوقهما من أجداده، وجداته.

وخالاته: من ولدته جدته أم أمه ومن فوقها من جداته من قبلها.

وبنات الأخ: كل من ولد الأخ لأبيه أو لأمه أو لهما ومن ولد ولده وأولاد بني أخيه وإن

وهكذا بنات الأخت.

وقد نقل ابن حزم الإجماع على هذا في مراتب الإجماع (ص: ١١٩ - ١٢٠).

# ثانيا: المعرمات من الرضاع:

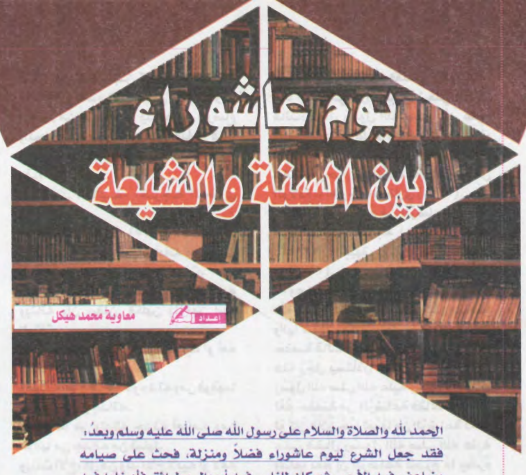
اختلف الفقهاء في هذه السألة على قولين:

القول الأول: ذهب جماهير العلماء: الأئمة الأربعة وابن حزم وغيرهم إلى أن ما يحرم بالنسب يحرم بالرضاعة.

واستدلوا على ذلك بما يأتى:

١- أخرج البخاري في صحيحه من حديث عائشة رضي الله عنها أنها قالت: «جَاءَ عَمَّى مِنْ الرَّضَاعَة فاسْتَأَذَنَ عَلَيَّ فأبَيْتَ أَنْ آذُنَ لَهُ حَتَّى أَسْأَلُ رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليه وسلم فجاء رسيول الله صلى الله عليه وسلم فسألته عن ذلك فقال: إنه





الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم وبعد: فقد جعل الشرع ليوم عاشوراء فضلاً ومنزلة، فحث على صيامه وضاعف فيه الأجر. ثم كان للناس فيه أحوال وطرائق فأدخلوا فيه وأحدثوا وزادوا.. إما تقليدًا للناس ومجاراة لهم، وإما اتباعًا للهوى وزهدًا في السنة. من هنا كانت الحاجة لبيان فضل هذا اليوم، وما يُشرع فيه، وبيان أحوال الناس في تعظيمه، مع الرد على بعض الشبهات المتعلقة به، أسأل الله تعالى الهدى والسداد.

نصومه.

وفي رواية للبخاري: وونحن نصومه تعظيمًا لله ورواه الأمام أحمد بزيادة: وهو اليوم الذي استوت فيه السفينة على الجودي فصامه نوح شكرًا.

قوله: (وأمر بصيامه) وفي رواية للبخاري أيضا: فقال الأصحابه: وأنتم أحق بموسى منهم فصومول.

وصيام عاشوراء كان معروفًا قبل البعثة النبوية أيام الجاهلية فقد ثبت عن أمنا عائشة رضي الله عنها قالت: «إن أهل الجاهلية كانوا يصومونه».. قال القرطبي:

أولاً: عاشوراء عبر التاريخ:

عُنْ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُما قَالَ: قَدمَ النَّبِيْ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْلَدينَةَ فَرَأَى الْنَهُودَ تَصُومُ يَوْمَ عَاشُورَاءَ فَقَالَ مَا هَذَا قَالُوا هَذَا يَوْمٌ نَجَى اللَّه بَني إِسْرَائِيلَ مِنْ عَدُوْهِمْ فَصَامَهُ مُوسَى، قَالَ: فَأَنَا أَحَقَ بِمُوسَى مَنْكُمْ فَصَامَهُ وَأَمْرَ بِصِيَامِهِ. (رواه البخاري ١٨٦٥).

قوله: (هذا يوم صالح) في رواية مسلم: هذا يوم عظيم أنجى الله فيه موسى وقومه وغرق فرعون وقومه. قوله: (فصامه موسى) زاد مسلم في روايته: شكرًا لله تعالى فنحن



# المالي فضل صيام عاشوراء:

عَنْ اَبُنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّه عَنْهُمًا قَالَ: مَا رَأَيْتُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم يَتَحَرَّى صَيَامَ يَوْمَ فَضَلَّهُ عَلَى غَيْرِه إِلَّا هَذَا الْيَوْمَ يَوْمَ عَلَى عَيْرِه إِلَّا هَذَا الْيَوْمَ يَوْمَ عَلَى عَلْمِهِ رَعْنِي شَهْرَ رَمْضَانَ. عَلْمُ رَوْه البخاري ١٨٦٧).

ومعنى ويتحرى أي يقصد صومه لتحصيل ثوابه والرغبة فيه.

وقال النبي صلى الله عليه وسلم: صيام يوم عاشوراء، إني أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبله. (رواه مسلم ١٩٧٦)، وهذا من فضل الله علينا أن أعطانا بصيام يوم واحد تكفير ذنوب سنة كاملة، والله ذو الفضل العظيم.

# أي يوم هو عاشوراء:

قال ابن قدامة رحمه الله؛ عاشوراء هُو الْيَوْمُ الْعَاشِرُ مِنَ الْحَرْم. وَهَذَا قَوْلُ سَعِيدِ بِنِ الْسَيْبِ، وَالْحَسِنِ؛ لمَا رَوَى ابْنُ عَبَّاسٍ، قَالَ: أَمْرَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم قال: أَمْرَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم بصوم يوم عاشوراء الْعاشر مِنْ الْحَرْم. رَوَاهُ وَرُويَ عَنْ ابْنِ عَبَاسٍ، أَنَّهُ قال: التاسعُ وَرُويَ وَرُويَ عَنْ ابْنِ عَبَاسٍ، أَنَّهُ قال: التاسعُ وَرُويَ التَّاسعُ وَرُويَ عَنْ الله عليه وسلم كان يَصُومُ التَّاسعُ . أَخْرَجَهُ مُسُلمُ بِمَعْنَاهُ. وروى عَنْهُ عَطَاءُ، أَنَّهُ قال: وروى عَنْهُ عَطَاءُ، أَنَّهُ قال: مُسُومُوا التَّاسعِ وَالْعَاشر ولا تَشْبَهُوا بِالْيَهُودِ ، إذَا ثَبَتَ هَذَا فَإِنَّهُ يُسْتَحَبِّ صَوْمُ التَّاسِعِ وَالْعَاشِرِ لاَلْك. نصَ عليْه صَوْمُ التَّاسِعِ وَالْعَاشِرِ لاَنْكَ. نصَ عليْهُ أَخْمَدُ وهُو قُولُ إِسْحَاقٍ.

# استحباب صيام تاسوعاء مع عاشوراء

روى عَبْدَ اللّه بْنَ عَبْاسِ رَضِيَ اللّهِ عَنْهُمَا قَالَ: حَيْنَ صَامَ رَسُولَ اللّهُ صَلّى اللّه عليه قالُوا يَا وَسَلّم يَوْم عَاشُوراء وَأَمْر بِصِيامِه قَالُوا يَا رَسُولَ اللّه اللّه الله إنّه يُومُ تُعظمهُ الْيَهُودُ وَالنّصارِي فقالَ رَسُولُ اللّه صَلّى اللّه عَلِيْه وسلّم فإذا كان الْعامُ الْقَبْلُ إِنْ شَاءِ اللّه صَمْنَا الْيَوْم النّاسِع قَالَ فلَم يَإْتِ الْعامُ الْقَبْلُ حَتّى تُويَّ وَلِيلًا وسلّم. (رواه مسلم رسُولُ الله صَلّى الله عليْه وسلّم. (رواه مسلم رسُولُ الله صَلّى الله عليْه وسلّم. (رواه مسلم ).

قال الشافعي وأصحابه وأحمد وإسحاق

لعل قريشًا كانوا يستندون في صومه إلى شرع من مضى كإبراهيم عليه السلام، وقد ثبت أيضًا أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يصومه بمكة قبل أن يهاجر إلى المدينة وجد اليهود المدينة، فلما هاجر إلى المدينة وجد اليهود يحتفلون به فسألهم عن السبب فأجابوه كما تقدّم في الحديث وأمر بمخالفتهم في اتّخاذه عيدًا؛ كما جاء في حديث أبي مُوسَى رضي الله عنه قال: «كان يَوْمُ عَاشُورَاء تَعُدُهُ الْيَهُودُ عيدًا».

وفي رواية مسلم: «كان يوم عاشوراء تعظمه
اليهود تتخذه عيدًا» وفي رواية له أيضًا:
«كان أهل خيبر (اليهود).. يتخذونه عيدًا
ويلبسون نساءهم فيه حليهم وشارتهم».
قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ: «قَصُومُوهُ
أَنْتُمْ». (رواه البخاري).

وظاهر هذا أن الباعث على الأمر بصومه محبة مخالفة اليهود حتى يصام ما يفطرون فيه؛ لأن يوم العيد لا يصام. (انتهى ملخصًا من كلام ابن حجر رحمه الله في فتح الباري).

وكان صيام عاشوراء من التدرّج الحكيم في تشريع الصيام وفرضه فقد أحيل الصيام ثلاثة أحوال، فقدم رسُولُ الله صلى الله عليه وسلم الدينة فجعل الصوم كل شهر ثلاثة أيام ويوم عاشوراء، ثم إنّ الله تعالى فرض الصيام بقوله؛ كتب عليكم الصيام، فانتقل (أحكام القرآن للجصاص ج١)، فانتقل الفرض من صيام عاشوراء إلى صيام رمضان وهذا من الأدلة في أصول الفقه على جواز النسخ من الأخف إلى الأثقل.

وقبل نسخ وجوب صوم عاشوراء كان صيامه واجباً؛ لثبوت الأمر بصومه ثم تأكد الأمر بدلك ثم زيادة التأكيد بالنداء العام ثم زيادته بأمر الأمهات أن لا يُرضعن فيه الأطفال وبقول ابن مسعود الثابت في مسلم؛ لل فرض رمضان تُرك عاشوراء. (فتح ٤ /٢٤٧) أي تُرك وجوبه أما استحبابه فباق.



وآخرون: يستحب صوم التاسع والعاشر جميعًا؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم صام العاشر، ونوى صيام التاسع.

وعلى هذا فصيام عاشوراء على مراتب أدناها أن يصام وحده وفوقه أن يصام التاسع معه وكلّما كثر الصّيام في محرّم كان أفضل وأطيب.

# ضلالات الشيعة للا يوم عاشوراء

ما يفعله الشيعة في عاشوراء من ضرب الصدور، ولطم الخدود، وضرب السلاسل على الأكتاف، وشج الرؤوس بالسيوف وإراقة الدماء، محدث لا أصل له في الإسلام؛ فإن هذه أمور منكرة نهى عنها النبي صلى الله عليه وسلم، كما أنه لم يشرع لأمته أن تصنع شيئًا من ذلك، لموت عظيم، أو فقد شهيد، مهما كان قدره ومنزلته. وقد استشهد في أصحابه الذين حزن لفقدهم كحمزة بن أصحابه الذين حزن لفقدهم كحمزة بن عبد المطلب، وزيد بن حارثة، وجعفر بن أبي طالب، وعبد الله بن رواحة، فلم يفعل شيئًا مما يفعله هؤلاء، ولو كان خيرًا لسبقنا إليه ملى الله عليه وسلم.

وهذه البدع والضلالات من موروثات البحاهلية، التي نهى عنها الإسلام؛ فقد روى البخاري (١٢٩٤) ومسلم (١٠٣) عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال النّبيّ صلى الله عليه وسلم: الله عنه منا من لطم الخُدُودُ وشق الحيوب ودعا بدعوى الجاهلية .

وهي أعمال منكرة لا أصل لها في ديننا، لم يفعلها النبي صلى الله عليه وسلم، ولا أحد من أصحابه لوفاته أو لوفاة غيره، مع أن المصاب بالنبي صلى الله عليه وسلم أعظم مصاب ابتلبت به الأمة على الإطلاق.

قال الحافظ ابن كثير رحمه الله: فكل مسلم ينبغي له أن يُحْزِنه قتل الحسين - رضي الله عنه، فإنه من سادات المسلمين، وعلماء الصحابة وابن بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم التي هي أفضل بناته، وقد كان عابدًا وشجاعًا وسخيًا، ولكن لا يحسن ما يفعله الشيعة من إظهار الجزع والجزن الذي لعل

أكثره تصنعٌ ورياءٌ، وقد كان أبوه أفضل منه، فقتل وهم لا يتخذون مقتله مأتما كيوم مقتل الحسين، فإن أباه قتل يوم الجمعة وهو خارج إلى صلاة الفجر في السابع عشر من رمضان سنة أربعين، وكذلك عثمان كان أفضل من على عند أهل السنة والجماعة، وقد قتل وهو محصور في داره في أيام التشريق من شهر ذي الحجة سنة ست وثلاثين، وقد ذبح من الوريد إلى الوريد، ولم يتُخذ الناس يوم قتله مأتماً، وكذلك عمر بن الخطاب وهو أفضل من عثمان وعلى، قتل وهو قائم يصلى في المحراب صلاة الفجر ويقرأ القرآن ولم يتخذ الناس يوم قتله مأتماً، وكذلك الصِّديق كان أفضل منه ولم يتخذ الناس يوم وفاته مأتما، ورسول الله صلى الله عليه وسلم سيد ولد آدم في الدنيا والأخرة، وقد قبضه الله إليه كما مات الأنبياء قبله، ولم يتخذ أحد يوم موتهم مأتمًا يفعلون فيه ما يفعله هؤلاء الجهلة من الرافضة يوم مصرع الحسين.

وأحسن ما يقال عند ذكر هذه المصائب وأمثالها ما رواه علي بن الحسين عن جده رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: ما من مسلم يُصاب بمصيبة فيتذكرها وان تقادم عهدها فيُحدث لها استرجاعًا إلا أعطاه الله من الأجر مثل يوم أُصيب بها، (رواه الإمام أحمد وابن ماجه). انتهى من «البداية والنهاية» (٢٢١/٨).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله:
وصار الشيطان بسبب قتل الحسين رضي
الله عنه، يُحدث للناس بدعتين: بدعة
الحزن والنوح يوم عاشوراء من اللطم
والصراخ والبكاء وانشاد المراثي... وبدعة
السرور والفرح... فأحدث أولئك الحزن،
وأحدث هؤلاء السرور، فصاروا يستحبون
يوم عاشوراء الاكتحال والاغتسال والتوسعة
على العيال وإحداث أطعمة غير معتادة...
وكل بدعة ضلالة. ولم يستحب أحد من أئمة
المسلمين الأربعة وغيرهم لا هذا ولا هذا،

# شبهات حول صوم يوم عاشوراء

أولًا: من ذلك قولهم كيف صادف النبي صيام اليهود، وقد كانت هجرته في ربيع الأول وعاشوراء في المحرم وبينهما ما بينهما من الشهور.

ويجيب عن ذلك الإمام ابن حجر رحمه الله فيقول: والجواب عن ذلك أن المراد أن أول علمه بذلك وسؤاله عنه كان بعد أن قدم المدينة لا أنه قبل أن يقدمها علم ذلك، وغايته أن في الكلام حذفًا تقديره: قدم النبى صلى الله عليه وسلم المدينة فأقام إلى يوم عاشوراء فوجد اليهود فيه صيامًا. ويحتمل أن يكون أولئك اليهود كانوا يحسبون يوم عاشوراء بحساب السنين الشمسية فصادف يوم عاشوراء بحسابهم اليوم الذي قدم فيه صلى الله عليه وسلم المدينة وهذا التأويل مما يترجح به أولوية المسلمين وأحقيتهم بموسى عليه الصلاة والسلام لإضلالهم اليوم المذكور وهداية الله للمسلمين له. (فتح الباري لاين حجر .(YEV/1)

وللإمام ابن القيم كلام قريب من هذا جاء فيه: «فليس فيه أن يوم قدومه وجدهم يصومونه، فإنه إنما قدم يوم الاثنين في ربيع الأول ثاني عشرة، ولكن أول علمه بذلك بوقوع القصة في العام الثاني الذي كان بعد قدومه المدينة» (زاد المعاد في هدي خير العباد (٦٦/٢).

# ثانيا: زعموا أن النبي صلى الله عليه وسلم أخذ صيام عاشوراء عن اليهود

والدليل على بطلان هذه الشبهة ما جاء خد حديث عائشة أم المؤمنين رَضِيَ اللَّه عَنْها، قالَتْ: كَانَتْ قُرَيْشٌ تَصُومُ عَاشُوراءَ عَنْها، قالَتْ: كَانَتْ قُرَيْشٌ تَصُومُ عَاشُوراءَ فِي اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم يَصُومُهُ، فَلَمَا هاجَرَ إلى المَدينَة، صامَهُ وَأَمَرَ بصيامه، فَلَمَا فُرضَ المَدينَة، صامَهُ وَأَمَرَ بصيامه، فَلَمَا فُرضَ شَهَرُ رَمَضانَ قالَ: مَن شَاءَ صَامَهُ وَمَن شَاءَ تَركَهُ. (أخرجه البخاري (١٨٩٣))، ومسلم تَركَهُ. (أخرجه البخاري (١٨٩٣)).

وِي رواية قالت: «كانَ رَسولُ الله صلى الله عليه وسلم يَأْمُرُ بصيامه قَبْلَ أَنْ يُفْرَضَ رَمَضانُ، فَلَمّا فُرِضَ رَمَضَانُ، كانَ مَن شاءَ صامَ يَومَ عاشُوراءَ وَمَن شاءَ أَفْطَرَ، (صحيح مسلم ١١٢٥).

فتعظيم النبي صلى الله عليه وسلم لذلك اليوم، وافتراضه على الأمة كان قبل علمه صلى الله عليه وسلم بصيام اليهود له.

فقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يصوم ذلك اليوم قبل الهجرة.

قال القرطبي في «الْمُفُهِم»؛ «لُم يَصُم النبي صلى الله عليه وسلم عاشوراء اقتداء باليهود؛ فإنه كان يَصوم قبل قدومه عليهم، وقبل علمه بحالهم، لكن الذي حَدَث له عند ذلك إلزامه والتزامه استثلافًا لليهود، واستدراجًا لهم، كما كانت الوقت هو الوقت الذي كان النبي صلى الله الوقت هو الوقت الذي كان النبي صلى الله عليه وسلم يُحِب فيه موافقة أهل الكتاب فيما لم يُنه عنه .. ه.

والنبي صلى الله عليه وسلم لم يَتَشَبّه باليهود، وإنما خَالَفهم، ففي حديث أبي موسى الأشعري قال: كانَ أَهْلُ خَيْبَرَ يَصُومُونَ يَومَ عاشُوراءَ، يَتْخِذُونَهُ عيدًا وَيُلْبِسُونَ نساءَهُمُ فيه حُلِيَّهُمْ وَشارَتَهُمْ، فقالَ رَسولُ الله صلى الله عليه وسلم: فصُومُوهُ أَنْتُمْ. (صحيح مسلم ١١٣١).

وعَزَم على مُخالفتهم في آخر حياته، ففي حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: حين صامَ رَسولُ الله صلى الله عليه وسلم يَومَ عاشُوراءَ وَأَمَرَ بصيامه قالوا: يا رَسولَ يَومَ عاشُوراءَ وَأَمَرَ بصيامه قالوا: يا رَسولَ الله يَومُ تُعَظّمُهُ اليَهُودُ والنَّصارى فقالَ رَسولُ الله عليه وسلم: فَإذا كانَ العامُ الله عليه وسلم: فَإذا كانَ العامُ الله عليه وسلم: قَإِذَ كَانَ قَالَ: قَلَمُ يَأْتُ العامُ الله عليه وسلم: تُوفيُ رَسولُ الله صلى الله عليه وسلم: وَعَلَمْ رَسولُ الله صلى الله عليه وسلم. (صحيح مسلم الله صلى الله عليه وسلم. (صحيح مسلم الله صلى الله عليه وسلم. (صحيح مسلم الله

أسال الله تعالى أن يعيننا وإياكم على ذكرك وشكره وحسن عبادته، والله المستعان.



قال افتالي

واللاماء ابن القيم كلام قريب من معاصره فيد، وظيس فيد أن يوم قدومه و يصومونه طاله إنما قدم يوم الانتين ب ربيع الأول خالي عشرة، ولكن أول عليه بدلك يوقوع القملة إلى المام الثاني الذي

ويحتمل أن بالو يحصبون يوم الأ الشهسية قصادة بر اليوم الذي قدم د النيتة وهذا الثاور السلمين وأساليتهم

د . عماد محمد علي عيسى

المفتش بوزارة الأوقاف



الُحمدُ لله ، والصلاة والسلام على الرحمة اللهداة ، والنعمة اللهداة ، محمد بن عبد الله ، وسيد ولد آدم وأشرف خلق الله في أولاه وأخراه ، وعلى آله وصحبه ومن والاه ، ومن تبعه واهتدى بهداه . أما بعد ؛ فهذا مقالٌ كتبتُه عن قيمة الاقتداء وأثره في سُلُوك طريق الهُدى والرَشاد ، ويُلوغ منزلة الهداية والاهتداء ، ولا ريب أنَّ أحقُ الناس بالقُدوة هم الشباب والفتيان ، النين هم في مَطُلع حياتهم ، ويواكير عُمُرهم ، فهم أحوجُ الناس بالقدوة هم الشباب والفتيان ، الدين بالهداية في المعلانية والسُرُ والنَّجُوى ، لأنَ هذه الطائفة هي القدمة ورأس الْحَرْبة والطليعة في الأمّة ، وهم عُنوان الأمّة في كلَّ أزُمة ومُلمة ، ومطيّة القيادة ورسول الريادة ، ودُعاة الْحَق ، ونتيجة الاستقامة ، وثمَرة التضحية ، لأجُل هذا أجريت القلم في عناني بعدما أمسكتُه ببناني ، ثم تخلّت بلساني ، وغُضت على دقائق المّاني ، وأفصحتُ عن حال الشّباب وفضلتُ القول في الْخُطر المحدق بهم في دنياهم قبل الرجوع إلى الله والمآب، ووصفتُ بعض حالهم وما يؤدي إلى فساد مآلهم ، وأنا وإن كنتُ لا أستطيع أن أجمع كلُ ما يصلحُ الشباب قائمًا أنا بشرً والأصل في البشر النقص والتقصير ، غير أنَ الفطن الْحَادَق يستدلُ بما حضرَ على ما غاب ، ويعرف الْخَافِ بما يُشبهه من البّادي ، وبالله أستعين فهو المُوفق والمُعن .

# أهمية التربية بالقذوة؛

ممًا اتفق عليه العقل والسّمع، وتواطأ عليه الرأي والشرع أن التربية بالاقتداء كثيرة الفوائد، حَمَة المُنافع والعوائد، ومع أنها تُركث كثيرًا في الخير، وهُجرت طويلًا في الإحسان والبر، واقترفت بطريقة متكاثرة في الفساد والإفساد، واجتنبت بصورة متضافرة في الصلاح العباد، إلا أنها من واصلاح العباد، إلا أنها من

أهم سبل التربية، ومن أفضل طُـرُق التقويم والتهيئة، أعْنى: بثُ معانى الأسوة في شبابنا وتربية الشباب بالقدوة، نعم، هي من أحب أدوات الإغداد، وأيسر أسباب الإمداد ، وهي مدخل عزيزً، ومُتَبوأ شريفٌ لمن أراد بُلُوغ أَعْلَى الْمُنَازِل، والوصول إلى أفضل المحال ويعد من القلائل، ولا يوفق له إلا السعداء، ولا يحرمه إلا الأشقياء، والعاقل يفنى في ذلك عمره، ويُطيبُ به ذكرَه، والغافل لا يعبأ به ولا يأبه له مع كثرة تعبه في الدنيا وطول نصبه- لأنه ما علم أن السَّفَر بَطين - أي: بعيد -والْمُنهِل مَعِين، فإن الناظر يجد الفتيان يتعلقون بالأعب ، ويهيمون بشاغب، ويطلدون التَّائه، ويقتدُون بالواله ، لأنهم وجدُوا الْمَلا من حوْلهم يعظمون شان هوالاء، ويرفعون من قدرهم، وكأنَّهم حُمَاة ورُعاة، وهُداة وأباة، من أجُل ذلك ذهب بصرُ الشباب إليهم، وتعلقت أمانيهم بهم، وارتبطت أحلامهم بأعمالهم؛ لبُلوغ ما سلكُوه، وولهتُ عقولهم من أجُل تحقيق ما بلغوه.

الْحَثُ على التَّربية بِالقُدُوةِ:

أمر الله تعالى نبيه صلى الله عليه

أمر الله تعالى رسوله بالاقتداء بمن قبله من الأنبياء والمرسلين، وأمر عباده المؤمنين بالاقتداء بنبينا صلى الله عليه وسلم.

بِكَنِينَ ﴿ أُولَتِكَ الَّذِينَ مَدَى اللَّهِ مَدَى اللَّهِ مَدَى اللَّهُ فَهُ اللَّهُ الْمُثَلِّمُ أَفْتَكِ أَ قُلُ لَأَ المُثَلِّمُ عَلَيْهِ الْجُرَّا إِنْ هُوَ إِلَّا فَكَالِمِنَ "(الأنعام: فِكُن لِلْمَكْلِمِينَ"(الأنعام: 40-04).
قال البن كثير: شُمْ قَالَ قَالَ البن كثير: شُمْ قَالَ تَعَالَى مُخَاطِبًا عَبْدَهُ وُرَسُولُهُ مُحَمَّدًا صَلًى اللَّه وَرَسُولُهُ مُحَمَّدًا صَلًى اللَّه

وسلم بالاقتداء بمن قبله

من التبيين والرسلين فقال

تعالى: "أَوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ ءَانَيْتُهُمُ

الْكِنْبُ وَلَلْتُكُرُ وَالنَّبُوَّةُ فَإِن يَكُفَّرُ عِمَّا

عَوْلاً فَقَدُ وَكُفَ مِهَا فَوْمًا لَيْسُوا مِهَا

عَلَيْه وَسَلَّمَ: "أُولَنْكَ" يَعْني:
الْأَنْبِياءَ الْمُذْكُورِينَ مَعْ مَنْ أَضِيفَ إِلَيْهِمُ
مِنَ الْأَبْدِياءَ وَالدُّرِيْةِ وَالْإِخْوَانِ وَهُمُ الْأَشْبَاهُ
"اللَّذِينَ هَدَى اللَّهِ" أَيْ: هُمَ أَهُلُ اللهدَاية
لا غَيْرُهُمُ، "فَبِهُدَاهُمُ اقْتَدَه" أي: اقْتَدَ
وَاتِّبِعْ. وَإِذَا كَانَ هَذَا أَمْرًا للرَّسُولَ صَلَّى
الله عَلَيْهِ وَسَلَّم، فَأُمَّتُهُ تَبَعُ لَهُ فَيما
يُشْرَعُهُ لَهُمْ وَيَأْمُرُهُمْ بِهِ. (تفسير ابن كثير: ٢٩٩/٣).

وكما أمر الله تعالى رسوله بالافتداء بمن قبله من الأنبياء والمُرسلين، أمَر عباده المُؤمنين بالاقتداء بنبينا صلى الله عليه وسلم فقال تعالى: "لَقَدَ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ أَهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِنَن كَانَ بَرَجُوا الله وَالْبَوْمَ الْاَحْرَابِ الله وَيُكُرُ الله كَيْرًا" (الأحراب:

قال ابن كثير: هَذه الْآيَةُ الْكَرِيمَةُ أَصُلِّ كَبِيرٌ فِي التَّاسِي بِرَسُولِ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ فِي التَّاسِي بِرَسُولِ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ فِي أَقْوَالِه وَأَفْعَالِه وَأَحُوالِه؛ وَلَهٰذَا أَهْرَ النَّاسُ بِالتَّاسِي بِالنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ يَوْمَ الْأَحْزَابِ، فِي صَبْرِه وَمُصَابَرَته وَمُرَابطته وَمُجَاهدَته وَمُحَاهدَته وَانْتظاره النَّفْرَجَ مِنْ رَبِّه، عَزَّ وَجَلَّ، صَلَوَاتُ وَانْتظاره النَّفْرَجَ مِنْ رَبِه، عَزَّ وَجَلَّ، صَلُواتُ اللَّه وَسَلَّامُهُ عَلَيْه دَائمًا الَّي يَوْم الدَّينِ؛ وَلِهَذَا قَالَ تَعَالَى للَّذِينِ تَقَلَقُوا وَتَضُجُرُوا



كان الصحابة أكثر الثاس تمشكا بالأسوة يرسول الله صلى الله عليه وسلم وأشدهم تعلقا بالقدوة به عليه الصلاة والسلام.

في رَسُول الله أسْوَةٌ حَسَنَةٌ، (الأحزاب: ۲۱)". (رواه البخارى: ٧٧٤). وعَنْ سَعيد بُن يَسَار، أَنْهُ قَالَ: كُنْتُ أَسِيرُ مَعَ عَبْد اللّه بُن عُمَرَ بطريق مَكَّةً، فَقَالَ سَعِيدُ: فَلَمَّا خَشِيثُ الصُّبْحَ نَزَلْتُ، فَأَوْتَـرْتُ، ثُمَّ لَحِقْتُهُ،

فَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُمَرَ: أَيْنَ كُنْتَ؟ فَقُلْتُ: خُشِيتُ الصُّنحَ، فَيْزَلْتُ، فَأَوْتَرُثُ، فَقَالَ عَيْدُ اللُّه: أَلَيْسَ لَكَ فِي رَسُولِ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَّمَ إِسْوَةٌ حَسَنَةُ؟ فَقُلْتُ: بِلَى وَاللَّه،

قَالَ: ﴿ فَإِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يُوتَرُ عَلَى البَعِيرِ، (رواه البخاري: .(٧٠٠ : مسلم: ٩٩٩

وعن حَفْص بْن عَاصم، قَالَ: سَافَرَ ابْنُ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُمَا ۖ فَقَالَ: " صَحِبْتُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَمْ أَرَهُ يُسَيِّحُ فِي ٱلسَّفَرِ، وَقَالَ اللَّهِ جَلَّ ذَكُرُهُ: (لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ إِسْوَةٌ حَسَنَةٌ)" (رواه البخاري: ۱۱۰۱، ومسلم: ۲۸۹).

ومنها الْحَجَ: عن عَمْرو بْن دينار، قَالَ: سَأَلْنَا ابْنَ عُمَرَ عَنُ رَجُلِ طَافَ بِالْبَيْتِ العُمْرَةَ، وَلَمْ يَطُفُ بَيْنَ الصَّفَا وَالْمُؤَةَ، أَيَأْتِي امْرَأْتُهُ؟ فَقَالَ: قَدمَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ، وَفَطَافَ بِالْبَيْتِ سَبْعًا، وَصَلَّى خَلْفَ الْمُقَامِ رَكْعَتَيْنِ، وَطَافَ بَيْنَ الصَّفَا وَالْمُرْوَةِ»، وَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسُوةٌ حَسَنَةً. وَسَأَلْنَا جَابِرَ بُنَ عَبْدِ اللَّهِ، فَقَالَ: ﴿ لاَ يَقْرَبُنَّهَا حَتَّى يَطُوفَ بَيْنَ الصَّفَا وَالْمُرُوَّةِ ، (رواه البخاري: ٣٩٥، ٣٩٦، ومسلم: ١٢٣٤). وفي المعاملات: منها النكاح: فعن سَعْد بن هشَام بُن عَامر، أنَّهُ أَرَادَ أَنْ يَغْزُو فِي سُبيل الله، فَقَدُمَ الْمُدَيِنَةَ، فَأَرَادُ أَنْ يَبِيعَ عَقَارًا لَهُ بِهَا فَيَجْعَلُهُ فِي السَّلَاحِ وَالْكُرَاعِ، وَيُجَاهِدَ الزُّومَ حَتَّى يَمُوتَ، فَلَمَّا قَدمَ الْمُدينَةَ لَقَى

يَوْمَ الْأَحْزَابِ: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ، أَيْ: هَلَّا اقْتَدَيْتُمْ بِهِ وَتَأْسَّيْتُمْ بشمَائله؟ وَلهَذَا قَالُ: (لَيْ كَانَ يرجوا الله واليوم الأخر ونكر الله كامراء . (تفسيرابن كثير: ٣٩١/٦). ثم كان الأمر بالأسوة بالضحابة باعتبار أنهم أفضل الناس بعد النبيين. وعَنْ العرْيَاضِ بُن سَارِيَةً، قَالَ: وَعَظَنَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ يَـوْمَا بَعْدَ

وَتَنَزُّ لُزَ لُوا وَاخْمِطُرَ يُواكِ أَمْرِهِمْ

صَلَاةِ الْغُدَاةِ مَوْعِظَةً بَلِيغَةً ذَرَفْتُ منْهَا الْغُيُونُ وَوَجِلْتُ مِنْهَا الظُّلُوبُ، فَقَالَ رَجُلُ: إِنَّ هَذِهِ مَوْعِظُةٌ مُوَدِّعٍ فَمَاذًا تَعْهَدُ إِلَيْنَا يَا رَسُولُ اللَّهِ؟ قَالَ: ﴿ أُوصَيكُمْ بِتَقْوَى الله والسَّمْع وَالطَّاعَةِ، وَإِنْ عَنْدُ حَيْشَيُّ، فَإِنَّهُ مَنْ يَعَشُّ مِنْكُمْ يَرَى اخْتَلَافًا كَثِيرًا، وَايِّاكُمْ وَمُحْدَثَاتَ الْأُمُورِ فَانَّهَا ضَلَالُهُ فَمَنْ أَذُرَكَ ذَلكَ مَنْكُمْ فَعَلَيْهُ بِشُنَّتِي وَشُنَّةً الخُلْفَاءِ الرَّاشِدِينَ المُهْدِيْنِ، عَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِدُ، قَالَ التّرمذي (٢٦٧٦) : هَذَا حَديثُ حَسَنُ صَحيحُ. اهـ.

وعَنْ حُذَيْفَةً، قَالَ: قَالَ رَسُولَ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ: «اقْتَدُوا بِاللَّذَيْنِ مِنْ بَعْدِي أَبِي بَكْرٍ، وَعُمَرَ، رواه الترمذي: (٣٦٦٢) وقال: هَذَا حَدِيثُ حَسَنُ. اهـ

# اقتداء الصحابة بالنبي صلى الله عليه وسلم:

كان الصحابة أكثر الناس تَمَسُّكًا بِالأسوة برسول الله صلى الله عليه وسلم وأشدهم تعلقًا بالقدوة به عليه الصلاة والسلام، فكانوا بقتدون به في كل شيء في العبادات والأخلاق والمعاملات.

في العبادات: منها الصلاة:

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ، قَالَ: " قَرَأَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَيمَا أَمرَ وَسَكَّتَ فَيمَا أَمرَ، وَمَا كَانَ زُنِّكَ نَسِيًّا ، (مريم: ٦٤) ، لَقَدْ كَانَ لَكُمْ

أمسينج إمسلاح الشباب بالقدوة خير وسيلة، وباب إلى تحقيق الخير فيهم ونشيركل فضيلة.

أَنَّاسًا مِنْ أَهُلِ الْكُدِينَةِ، فَنَهَوْهُ عَنْ ذَلِكَ، وَأَخْبَرُوهُ أَنَّ رَهُطَا ستَّةَ أَرَادُوا ذَلكَ فِي حَيَاةَ نَسِيُّ الله صلى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ، فَنَهَاهُمْ نَبِيُّ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَقَالَ: وأليْسَ لَكُمْ فِي أَسُوَةُ ؟ ، فَلَمَّا حَدَّثُوهُ بِذُلِكَ رَاجِعَ امْرَأْتُهُ، وَقَدْ كَانَ طَلْقَهَا وَأَشْهَدُ عَلَى رَجْعَتَهَا. (رواه مسلم: ۲۶۷).

عَن ابن عَبَّاس ، قَالَ: ﴿إِذَا حَرَّمُ الرَّجُلُ عَلَيْهِ امْرَأْتُهُ، فَهِيَ يَمِينُ يُكُفِّرُهَا ،، وَقَالَ:

وَلَقَدَ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَنْسَوَّهُ ، (الأحزاب: ٢١) حَسَنَةً. (رواه مسلم: -(1EVY

# القدوة وسيلة الى كل فضيلة :

بالقدوة أيِّمًا كانتُ، وكيفَمَا كانتُ، وسواءً كانت في الْخَيْرِ أو الشّرَ أو في الصلاح أو الفساد ينشطُ الكشلان، وبالسَّمَاع عنها يطربُ الثُكلان، فإليها تُميل الطّباع ولها رنينٌ فِي الْخُواطِرِ والأسماعِ. والنَّاظر في حال النّاس يجد أنّ كثيرًا منهم قد انسلُ عن الدين، وأصبحتُ مذاهبُه مختلة القوانين.

لذا أصبح إصلاح الشّباب بالقُدُوة خيرَ وسيلة، وباب إلى تحقيق الْخَير فيهم ونشر كل فضيلة، وهو أيسر لصلاحهم وأنضع لعلاجهم لأنه أجلب للقلوب، وأنضى في التربية والإعداد للغوب، وأقرب إلى تحقيق المطلوب، وأفضل في الوصول إلى الْمُرْغوب، لاسيَّمَا وأنَّ نُفوس الشباب تحتاج إلى نظرات عميقة، ومعاملة دقيقة، وطرق رقيقة، وأساليب رفيقة من أجل الوصول إلى ما يردهم الى صواب الطريقة، ويضعهم على سواء الحقيقة، هذا، ولا يخفى ما في أمورهم من تعقيد وصعوبة؛ إذ يختلط الحماس

عندهم بالفتور، وتمتزج القوة بالضعف، ويتردد الأمرُ بين الشَّدة بالرَّخاوة، ويعتريهم الاجتهاد والكسل، ويُوصيم العزمُ بالعجز، وهكذا تتناقض أحوالهم، وقد تختلف أمورهم وتتشابه قلوبهم، ولهذا لابُدُ أن نعطى هذه القضية حقِّها، وأن نوفيها فضلها ومستحقها، كيما نصل إلى شبابنا من أقرب طريق، ونحقق فيهم كل ما هو بهم خليق، وكيمًا

نستل منهم الأعراف الفاسدة والأخلاق الكاسدة ونستبدلها بالذي هو خير من كل عائدة.

إن التأكيد على أمر القدوة يسهل علينا بناء الشباب، وتطهيرهم من الدنس ومن حياة اللغو والعيب والعاب، ثم إقامة القواعد منهم والأساس، بما يتمشى مع الدين الذي هو أصل إصلاح وهداية

ومن نظر ما فيه الشباب من فاسد المآل وسيء الأحوال، وعاين منهم الكَبُوات والأهْـوال، ووجد فيهم من المُغالطات الكَثير، أحسَ بأنَّ طعمَ الحياة مُرِّ مرير، لأنهم قد رانت على قلوبهم الذنوب الْكُتْسَبَات، وغطَّتْ على عقولهم سحائبُ الْحهالات، وتراكمت على بصائرهم قبائحُ العادَات، حتى أصبحُوا في غَمْرة من الشّرور، وعادوا بضرر جسيم وأمر مَهُول، وبلغ أنَّ طائفة منهم ليست قليلة لا يلتفتون إلى ناصح، ولا يعبؤون بلائم، ولا يستترون من حافظ ولا رقيب، ولا يبالون بشيء من بعيد ولا من قريب. وأسأل الله توفيقًا لنا، وعونًا يسدد فيما يُرضيه أعمَالنا.





يلفائنا و ولمديلا إو يتدويما الكرويان الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ، و والسلام على الله عليه وسلم،

أيها القارئ الكريم؛ ما يزال الحديث مستمرًا حول ،قانون المرفة الإسلامي،، وكنا قد تكلمنا حول إثبات الوحي بالعجزات الحسية، وأنها تختلف عن السحر، واليوم نتكلم عن دلالة صفات النبي وأحواله على ثبوت نبوته صلى الله عليه وسلم. وسال المسال وعلم وعلم الما

> إن الإنسان يستطيع أن يميز بين الصادق والكاذب، وذلك بالنظر إلى أحوال الصادق والكاذب، بحيث لا يمكن الاشتباه بينهما، وإن كان هذا في غير الأنبياء، فضي الأنبياء بالأولى؛ لأن النبوة أشرف فضيلة يمكن أن يتحصلها بشر، ولقد ذكر الله تعالى ذلك في كتابه حين قال في الأنعام: ﴿ أَمُّهُ أَعَلَمُ حَيْثُ يَخَلُ رِسَالَتُهُ ، (الأنعام: ١٢٤).

التواعد منهم والأسابي بيدا يتنطن

وأيضا من تأمل أحوال النبي صلى الله عليه وسلم قبل البعثة وبعدها يعلم ضرورة أنه صادق، ولو لم تؤكد الأمور الأخرى على

الإثمولة

المالية المالية المالية المالية والما

نبوته. فقد كان صلى الله عليه وسلم أبعد الناس عن الكذب، حتى أنه كان يلقب من قبل قومه به: (الصادق الأمين)، واشتهر بهذا اللقب حتى إن عظيم الروم لما سأل التجار من أهله عنه بقوله: هل آثرتم عليه كذبة؟ فقالوا: لا، بل هو الصادق الأمين.

والذي رد على عظيم الروم أبو سفيان بن حرب رضى الله عنه قبل أن يسلم، ويخرج حينها ويقول لن معه: «لو لم تؤثر عليَّ كذبة لكذبت، وهذا ثابت في البخاري.

والشياهد أن كضار مكة كانوا يقدرون الصدق ويعتبرونه من أصول الفضائل، ويقبّحون الكذب ويعتبرونه من الرذائل، فحين تخرج الشهادة من فم هولاء بأن النبي صلى الله عليه وسلم هو: الصادق الأمين، يكون لها وقعها في نضوس من يعلم ذلك حقا.

وقبل ذلك قصة جمع قريش عندالصفا حينما نزل قول الله تعالى

من الشعراء: ﴿ وَأَنْذَا عَسْمُ ثُلُكُ ٱلْأَقْرَمِ ﴾ (الشعراء: ٢١٤). جمعهم وقال لهم صلى اللَّه عليه وسلم: «أرأيتم لو أخبرتكم أن خيلاً تخرج من سفح هذا الجبل أكنتم مصدقى؟ قالوا: ما جرينا عليك كذبًا، قال: فانى ندير لكم بين يدي عذاب شديد .... فكان احتجاج النبي صلى الله عليه وسلم بما شهدوا به من قبله له، أي باللقب الذي أخذه منهم: «الصادق الأمين»، وبالفعل قالوا: «ما جرينا عليك كذبًا، ما أجملها من شهادة لا سيما وأنها منهم أخذها النبي صلى الله عليه وسلم يما علموه من حاله، بأنه لا يكذب على الناس، فكيف يكذب على الله تعالى! وهذا ثابت عند البخاري وعند الترمذي. وليس هذا وحسب؛ بل إن مجرد رؤيته يستدل بها على صدقه، بالرؤية فقط، وحدث هذا مع عبد الله بن سلام، فإنه شهد بصدق النبي صلى الله عليه وسلم بمجرد رؤيته. فقد ذهب لرؤية النبي صلى الله عليه وسلم حين قدم المدينة؟ فقال: «فلما تأملت وجهه عرفت أن وجهه ليس بوجه كاذب، وهذا ثابت عند الترمذي وغيره.

ومن المقرر أن النبي صلى الله عليه وسلم.

كفارمكة كانوا يقدرون الصدق ويعتبرونه من أصول الفضائل، ويقنحون الكذب ويعتبر ونه من الرذائل.

لبث قبل الوحي أربعين سنة لم يؤثر عنه ذكر للنبوة، وهذا من أظهر الأدلية على معرفة حاله وصفاته واشتهار ذلك بين الناس. ثم فاجأه الوحى بالغار؟ فمن المحال أن يكون ذلك ادعاءً للنبوة، ولو كان كذلك فلم تأخر للأربعين؟!

وهنا جاء الأمر من الله تعالى بالاحتجاج على قومه بهذا، فقال في يونس: ﴿ قُل لَّوْ شَاءَ لَيْهُ مَا تُلُونُهُ عَيْكُمْ وَلا أَدْرَيْكُم بِينَا فَقَادَ لِينْتُ مِكُمْ عُمُّا مِن قَلْهُ: انکا شفاری ، (پونس: ۱۶).

بل وقد جاء في القرآن ما يفيد بأن الأنبياء قبل النبوة كانوا في غفلة منها، فعن نبينا ذكر القرآن في الضحى: ﴿ وَوَجَدُكُ خَالًا نَهْدَىٰ » (الضحى: ٧)، أي كنت غافلاً عن النبوة، فهداك الله إلى أمرها، ويؤكد ذلك عدم تعرض النبي للنبوة طوال الأربعين عامًا السابقة لها.

وقد استدل هرقل عظيم الروم في القصة المذكورة آنفًا مع أبي سفيان بن حرب بأمر الصدق والكذب في هذا الذي ادعى النبوة عندكم، فحصل له ضرورة نبوة محمد صلى الله عليه وسلم إلا أنه لم يكن يتوقع أن يكون من العرب فتنبأ هرقل بقول: إن كان كذلك فسيملك موضع قدمي هاتين، وصدق فحتمًا يكون أساس هذه الدلالة إمكانية التمييز بين الصادق من الكاذب بالنظر إلى أحوالهما تمييزا ضروريا بحيث لا يشتبه بينهما.

والى هنا نكون قد انتهينا من الكلام على ما يتضمنه الوحى من إثبات للوحى في اللقاء القادم نتكلم بإذن الله عن ما يتضمنه الوحى من معارف. والله نسأل أن يوفقنا جميعًا لما يحب ويرضى،

وصلى الله وسلم وبارك على محمد وآله وصحبه وسلم.



#### فضل الصيام في شهر المحرم

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: وأفضل الصلاة بعد المكتوبة الصلاة في جوف الليل، وأفضل الصيام بعد شهر رمضان شهر الله المحرم (صحيح مسلم).



قال تعالى: ﴿ أَنْمُنْ أَسْسَى بُنْكِنَهُ عَلَى لَتَوْكُ وَلِينَا أَسْسَى بُنْكِنَهُ عَلَى لَتَقَوَّكُ وَكَالِ مَنْ أَسْسَى الْتَوْمَ المَّلُونُ وَكَالٍ فَالْمُأْلَرُ بِهِ فِي فَالْمَدِينَ مَالُو فَالْمُأْلَدُ بِهِ فِي فَالْمَدِينَ مَالُو فَالْمُلْلِينِ فَالْمُلْلِينِ فَالْمُؤْنِ فَكَالٍ فَالْمُلْلِينِ فِي فَاللَّهُ لَا يَبْدِى ٱلْقَوْمَ الظَّلِلِينِ فَي المُومَ الظَّلِلِينِ فَي المُومَ الظَّلِلِينِ فَي المُومَ الظَّلِيدِينَ ،

التوبة: ١٠٩

to the many of the old the state of

عن أبي هريرة -رضي الله عنه- قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وإنّ الله عيرضى لكم ثلاثًا. فيرضى لكم أن تعبدوه، ولا تشركوا به شيئًا، وأن تعتصموا بحبل الله جميعا ولا تفرقوا. ويكره لكم قيل وقال، وكثرة السّؤال، وإضاعة الله، (صحيح مسلم).

the act that this

المرابع وسائع المرابع المرابع



عن أبي قتادة الأنصاري رضي الله عنده أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سُئل عن صوم عاشوراء؟ فقال: يكفر السنة الماضية. (صحيح مسلم).

#### من أقوال السلف

كان كذاك السيداك الإضع الأدفى هذا

MANUEL SERVICE AND SERVICE AND SERVICES

قال عون بن عبد الله؛ قلت لعمر بن عبد العزيز؛ ديقال إن استطعت أن تكون عالمًا فكن عالمًا، فإن لم تستطع فكن متعلّمًا، فإن لم تحبّهم فلا تبغضهم. فقال عمر: دسبحان الله لقد جعل الله -عزّ وجلّ- له مخرجًا،

(ذم الكلام للهروي).

36

Upload by: altawhedmag.com



12:00:0

# من دلائل النبوة استجابة الله دعاء نبيه صلى الله عليه وسلم

عن ابن عباس أن النبي صلى الله عليه وسلم قال وهو في قبة يوم بدر: اللهم أنشدك عهدك ووعدك، اللهم إن تشأ لا تعبد بعد اليوم، فأخذ أبو بكر بيده فقال: حسبك يا رسول الله ألحجت على ربك: فخرج وهو يثب في الدرع، وهو يقول: سيُهُزَم الرجمع ويولون الدبر. (صحيح البخاري).

#### من دعاء النبي صلى الله عليه وسلم

عن ابن عباس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقول: 
(اللهم لك أسلمت، وبك آمنت، وعليك أنبت، وعليك أنبت، وبك خاصمت، اللهم إني أعوذ بعزتك لا إله إلا أنت أن تضلني؛ 
إنت الحي الذي لا يموت، والجن الإنس يموتون، (متفق عليه)

#### فضل أبي بكر وعمر رضي الله عنهما

عن عليَ بن أبي طالب رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أبو بكر وعمر سيدا كهول أهل الجنة من الأولين والآخرين إلا النبيين والمرسلين، لا تُخبرهما يا عليَ ما داما حيَّيْن، (صحيح ابن ماجه).

من فضائل الصحابة

#### البدع الواقعة / ي يوم عاشوراء

قال ابن القيم: وأما أحاديث الاكتحال والادهان والتطيب يوم عاشوراء فمن وضع الكذابين. وقابلهم آخرون فاتخذوه يوم تألم وحزن، والطائفتان مبتدعتان خارجتان عن السنة. وأهل السنة يفعلون ما أمر به النبي صلى الله عليه وسلم من الصوم، ويجتنبون ما أمر به الشيطان من البدع

#### حكم ومواعظ

قال الربيع بن أنس؛

، علامة حبّ الله، كثرة ذكره، فإنّك لا تحبّ شيئا إلا أكثرت من ذكره،

وعلامة الدّين؛ الإخلاص لله في السّرَ والعلانية، وعلامة الشّكر؛ الرّضي بقدر الله والتسليم لقضائه.

(مدارج السالكين)

Upload by: altawhedmag.com



واضح على أن الوجه عورة وزينة ، ولذا خمرت الصديقة بنت الصديق وجهها (انظر ثلاث رسائل في الحجاب ص ٩٦).

في الحجاب ص٩٦). قلت : هذا يعود بنا إلى مسألة سبق أن طرحتها وهي هل النقاب فرض على عموم النساء كما هو فرض على أمهات المؤمنين؟ فالبحث ليس في فرضية النقاب على أمهات المؤمنين ، فهو فرض عليهن اتفاقا بلا خلاف في ذلك ، إنما الخلاف في غير أمهات المؤمنين من عموم النساء ، هل تغطية الوجه واجمة عليهن كما هي واجعة على أمهات المؤمنين ، وسيق أن تكلمت عن هذه المسألة بإسهاب ، عندما تكلمت عن آيات الحجاب، وكيف أن فريقا من أهل العلم عمم الأمر يتغطية الوجه لأمهات المؤمنين وغيرهن من النساء ، وفريقا آخر قصر الأمر بتغطية الوجه على أمهات المؤمنين فقط ، ويدخل غيرهن من النساء استحبابا وتقليدا الأمهات المؤمنين . عموما الأثر ليس قطعي الدلالة فى وجوب النقاب على غير أمهات المؤمنين ، لأنه خاص بتغطية وجه أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها . لكن يستدل بالأثر على فضيلة النقاب وفضل التأسى بأمهات المؤمنين .

الأثر الثالث؛ عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه، فى تفسير قوله تعالى: (فجاءته إحداهما تمشى على استحياء) (القصص

على استحياء) (القصص ٢٥١) قال : ليست بسلفع من النساء خراجة ولاجة ولكن جاءت مستترة قد وضعت كم درعها على

وجهها استحیاء (تفسیر ابن کثیر وقال : هذا اسناد صحیح ۲۲۸۸-السلفع من النساء : هی الجرینة علی الرجال). وفی تفسیر الطبری : فجاءت موسی

عليه السلام احدى المرأتين اللتين سقى لهما ، تمشى على استحياء من موسى عليه السلام - قد سترت وجهها بثوبها ،

ونقل عن عمر رضى الله عنه قال : مستترة بكم درعها أو بكم قميصها ونقل عنه أيضا : واضعة يدها على وجهها مستترة ، وذكر عن الحسن قال :

بعيدة عن البداء ، وعن السدى قال : أتته تمشى على استحياء منه (انظر تفسير الطبرى ١٩/٥٥٩)

تفسير مجاهد ص ٢٥٦، تفسير يحيى بن سليمان ٢/٥٨٧، تفسير الجلالين ص١١٥).

وفى تفسير الماتريدى
: تمشى على استحياء:
مشى من لم يعتد الخروج
، أو تمشى مشى من لم
يخالط الناس ( انظر

تفسير الماتريدي ١٦١/٨).
ويقول السعدي: وهذا
يدل على كرم عنصرها
وخلقها الحسن فإن
الحياء من الأخلاق
الفاضلة وخصوصا في
النساء (تفسير السعدي

وقد استدل التويجرى بالأثر في جملة أدلته على وجوب النقاب. قلت الأثر يستدل به على حياء المرأة وخجلها من التعامل مع الرجال، وفيما نقلت من أقوال المفسرين أنها لم تكن تضع شيئا خاصا نقابا - على وجهها أو بيديها.

الأثر الرابع؛ عن عيينة بن عبد الرحمن عن أبيه قال : جاءت امرأة إلى سمرة بن جندب فذكرت أن زوجها لايصل إليها ، فسأل الرجل ، فأنكر ذلك ، وكتب فيه إلى معاوية رضى الله عنه . قال : فكتب أن زوجه امرأة من بيت المال لها حظ من جمال ودين ، فإن زعمت أنه يصل إليها فاجمع بينهما ، وإن زعمت أنه لايصل إليها ففرق بينهما . قال : نفعل وأتى بهما عنده في الدار، قال: فلما أصبح دخل الناس ودخلت . قال: فجاء الرجل وعليه أثر صفرة .... وجاءت المرأة متقنعة (السنن

الكبرى للبيهقى ح ١٤٣٠٢ ، قال الألباني : سنده حسن ،جلباب المرأة المسلمة ص ١٠٣).

القرائن حول الحديث:

١- القناع لغة: الحديث:
وجاءت المرأة متقنعة: فقد
استدل به من قال بوجوب
تغطية الوجه، لأن القناع
هو ما يغطى الوجه. فهل
القناع مقصور على ما
يغطى به الوجه فقط أم
يغطى به الوجه فقط أم
مقاييس اللغة: قناع المرأة
مقاييس اللغة: قناع المرأة
ما تديره برأسها (انظر
أوسع من المقنعة، وقد
تقنعت به، وقنعت رأسها
(انظر المحكم ١/٢٢٨).

المقنعة: ما تقنع به المرأة رأسها (شمس العلوم ٨/٥٦٣٩).

وفى النهاية: قال عن رجل مقنع بالحديد هو الذى على رأسه بيضة وهى الخودة لأن الرأس موضع غريب الحديث والأثر غريب الحديث والأثر والقناع والمقنعة: ما تتقنع به المرأة من ثوب تغطى والمقات من أهل اللغة بين الثقات من أهل اللغة بين العرب مادة قنع ١٨٣٠٠.

٢- فى حديث أم المؤمنين
 عائشة رضي الله عنها

فى قصة الهجرة قالت: فبينما نحن يوما جلوس في بيتنا فى نحر الظهيرة مقال قائل لأبي بكر: هذا وسول الله صلى الله عليه وسلم مقبلا متقنعا فى ساعةلم يكن يأتينا فيها ساعةلم يكن يأتينا فيها قال ابن الجوزى: متقنعا أي مغطيا رأسه بثوب يستره (المشكل من حديث الصحيحين (٤/٣٨١).

وقال الحافظ ابن حجر: متقنعًا: أى مغطيًا رأسه (انظر فتح البارى ٧/٢٣٥، ، عمدة القارى ١٧/٤٥، إرشاد السارى ٢/٢١٧،

وفى مرقاة المفاتيح: متقنعا ، أى مغطيًا رأسه بالقناع ، أى بطرف ردائه على ما هو عادة العرب لحر الظهيرة ، ويمكن أنه أراد التستر لكيلا يعرفه كل أحد (انظر مرقاة المفاتيح ٧/٢٧٦٥) . وقال الشوكاني: المتقنع : هو تغطية الرأس وأكثر الوجه برداء أو غيره (انظر عون المعبود ١١/٩٢).

وفى مطالع الأنوار: التقنع هو تغطية البرأس من داء ونحوه ، ومقنع بالحديد كذلك أى مغطى البرأس بدرعه أو مغضر أو بيضة (انظر مطالع الأنوار ٥/٣٧٠).

التقنع كما وقفنا عليه فى أكثر كتب اللغة والحديث هـو تغطية الـرأس ، وقد

يكون لتغطية الرأس والوجه وقد يكون لتغطية الوجه فقط . فحمل الكلمة على معنى واحد من معانيها يحتاج إلى دليل ، وعموما فالأثر متنازع فيه وليس مسلمًا به لمن استدل به على وجوب تغطية الوجه ، لأن المرأة كانت تغطى وجهها.

٣- لها حظ من جمال ودين : فكيف يوصف جمالها وهي مغطية لوجهها ؟وقد يجاب على ذلك بأنه لايستلزم ذلك كشف وجهها ، وإنما تراها النساء من قريبات الرجل الذي سيتزوج بها . يقول الشيخ الألباني عن هذا الأثر كنت قد وهمت في إيراد هذا الأثر في جملة ما يدل على جريان العمل على ستر الوجه من النساء في العهد الأول ، ثم تبين إلى أن الأمر على العكس من ذلك ، لأن التقنع هو ستر المرأة لرأسها دون وجهها ..... (انظر جلباب المرأة المسلمة ص ١٠٣) قلت : ولا أرى أن موضع الشاهد من الأثر وهو تقنع المرأة ، يدل على ماذهب إليه الشيخ الألباني من أن كشف الوجه كان هو الذي يجرى عليه العمل من النساء في العهد الأول الورود احتمالات عليه. وللحديث بقية والحمد لله رب العالمين.



41.

ومن صور التوافق النفسي

منيرون) (المطففين: ٢،٣).

أيضًا ألا نكون من المفسدين الذين يظنون أنهم مصلحون ( وَإِنَّا يَلِّ لَهُمْ لَا أَشْيِدُوا فِي الْأَرْضِ مَّالُوا إِنَّنَا غَنْ مُصْلِحُونَ ) (البقرة: في الأَرْضِ مَّالُوا إِنَّنَا غَنْ مُصْلِحُونَ ) (البقرة: خلو المرء من تعدد الاتجاهات الداخلية المختلفة وتضاريها وتعارضها، كأن يتردد المرء بين تحقيق كرامته في نظر نفسه وإشباع جوعه عن طريق السرقة، أو واشباع جوعه عن طريق السرقة، أو أمران؛ تضحيته بنفسه وأولاده لإنقاذ أمران؛ تضحيته بنفسه وأولاده لإنقاذ مبادئه، أو تضحيته بمبادئه لإنقاذ نفسه وأولاده وذلك مثل الجواسيس والخونة.

وخلو النفس من التناقض ومن النزاع والصراع والانقسام وما يترتب على ذلك من تردد وتوتر نفسي، وعدم قدرة المرء على حسم النزاع عند وقوعه، نقول: إن خلو النفس من هذه السلبيات هو أهم شرط من شروط الصحة النفسية، فأساس الصحة النفسية إذن كأساس الصحة البدنية وهو يتمثل في تحقيق التوازن والتكامل أو (مبدأ الوحدة).

التوافق النفسي الداخلي معناه خلو المرء من تعدد الانجاهات الداخلية المختلفة وتضاربها وتعارضها.

99

والمهم في هذا كله أن يكون الإنسان هدفًا رئيسًا يوحد بين اتجاهاته ونزاعاته، وأن يكون له معيار يقيس به تصرفاته وأعماله، وواضح أن الهدف كلما سما وارتفع واتسع في الزمان والمكان كلما كانت قدرة وتحقيق التكامل النفسي أكبر وأشمل وأكثر دوامًا. والذي يهدف الإسعاد نفسه دون غيره هو في الحقيقة أقل تكاملاً ممن يسعى الإسعاد أسرته ممن يسعى الإسعاد أسرته

ولو على حساب نفسه، والذي يسعى الإسعاد أسرته فحسب هو أقل تكاملاً ممن يسعى الإسعاد أمته، بل إن هناك من يسعى الإسعاد الناس جميعًا بغض النظر عن ذواتهم أو مكانتهم أو أماكنهم، وغير ذلك من تباين، وهؤلاء هم الأنبياء والمصلحون وأصحاب الرسالات الذين هم على استعداد للتضحية والإيثار ولنتأمل في ذلك قول النبي صلى الله عليه وسلم هنا عندما يدعو الأمة إلى الإيمان الحق القائم على التحاب والإيثار: «الا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا ولا تؤمنوا حتى تحابوا» رواه مسلم.

ولو أردنا أن نلخص هذا لقلنا: إن التوافق النفسي وحدة كاملة أو هو تكامل تام بين رغبات النفس ونزعاتها ودوافعها وقدراتها وعواطفها وقيمها واتجاهاتها وأهدافها، وهو تكامل بين الإنسان وبين بيئته المادية والاجتماعية، وهو شعور بالسعادة والكفاية والرضا والطمأنينة والاتزان. ووحدة النفس بعبارة أخرى هي أن تعمل كل قواها في اتجاه

لكي نعي الترابط بين صحة النفس وصحة البدن نرى أن وحدة الإنسان هي في مزاج الموحدة الجسمية والوحدة النفسية جميعًا.

واحد، وأن تتفاعل مع البيئة بجوانبها المادية والإنسانية تفاعلاً صالحاً منتجًا يحقق خلافة الإنسان في الأرض، بحيث يصاحب كل هذا استجابة لقول الله تعالى استجابة لقول الله تعالى عَبْمُ وَرَضُوا عَنْهُ دَكِ لِمَنْ حَبْيَ الْمِنْ وَالسعادة في وصف المؤمنين: (مَنِي الله عَبْمُ وَرَضُوا عَنْهُ دَكِ لِمَنْ حَبْيَ الله والسعادة في المناه الم

ولكي نعي الترابط بين صحة النفس وصحة البدن

نرى أن وحدة الإنسان هي في مزاج الوحدة الجسمية والوحدة النفسية جميعًا، وقد وضعت لهذا مقاييس كثيرة منها: أن يعرف الإنسان نفسه استجابة للحقيقة التي اهتدى إليها خامس الخلفاء الراشدين عمر بن العزيز رضي الله عنه: « رحم الله امرئ عرف قدر نفسه « (المناوي في فيض القدير).

ومن هذه المقاييس أيضًا أن يكون الإنسان متحررًا من الشك في نفسه وفي غيره مترسمًا توجيه الدين الحكيم في القرآن الكريم: ( هَ مَتَّمَ الطَّنَ إِنَّ ) والحجرات: ١٢). ومتحررًا من الخرافة والبدع والأوهام وغيرها، أي أن يكون الرء على ثقة بالله في نفسه وفي غيره، ويكون واقعيًا علميًّا منطقيًّا، حازمًا حاسمًا قادرًا على البت في المواقف التي تعرض له، مستجيبًا لقوله تعالى: ( و عمران: ١٥٩).

ومثل هذه المعايير الإيمانية التي تحقق التوازن النفسي للإنسان ليست وقفًا

على طائفة دون أخرى من الناس ولكنها معايير عامة يتفق في انتهاجها الجميع بفطرتهم النفسية التي تميز بين الخبيث والطيب والغث والسمين.

ولعله من المفيد أن نركز هذه المعايير في النقاط التالية: (١) أن لا يكون المرء مقصرًا في الحياة أو كارهًا لها أو متكالبًا عليها.. وما أنصع نصيحة قوم قارون له تلك النصيحة التي أوردها القرآن

الكريم والتي تنطق بالاتزان والتوازن (والتوازن (والتوازن (وَالْتَغَ فِيمَا مَا اللّهُ النّالُ الْآخِرَةُ وَلَا 
تَسَرَ نُصِيبَكَ مِنَ الدُّنَا وَأَخْيِن كُمَا لَخْسَنَ 
الدُّنَا إِلَكَ وَلَا تَبْغ الْفَسَادَ فِي الْأَرْضِ إِنَّ اللهُ لَا يُحِبُ 
المُشْهِينَ ) (القصص: ٧٧).

(٢) أن يستمتع بإشباع حاجاته اليومية العادية من مأكل ومشرب وغير ذلك في حكمة وتوسط واعتدال: (قُل مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ أَهُو الَّيَّةِ أَخْرَجَ لِيبَابِهِ، وَالطَّبِبَتِ مِنَ الْمَرْقِ ) (الأعراف الأية ٣٢). وكذلك: (وَكُمُّوا وَلَا مُشْرِفِاً إِنَّهُ لَا يُحِبُ السَّرِفِينَ ) (الأعراف الأية ٣٢).

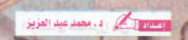
(٣) أن يواجه صعوباته اليومية
 العادية بانفعال هادئ ونفس راضية.

(٤) أن يعمل ويتعلم وينتج ويتحمل المسؤولية مقدرًا قيمة نفسه كما جعله الله خليفة في الأرض.

(٥) أن يكون له في حياته هدف كبير تتضافر فيه القيم الاجتماعية والأخلاقية والعلمية في إطار المُثُل الإسلامية الهادية مؤمنًا بأن الغاية النبيلة تُدْرَك بالسلوك النبيل.

وعلى الله قصد السبيل.





Salah Salah Salah Salah

الحمد لله؛ نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم وعلى آله وأصحابه أجمعين.

I painced an Hide les

وبعد؛ فهذه خمس وقفات مهمة وموجزة مع يوم عاشوراء، كتبتها تذكيرًا بفضل هذا اليوم وبعض فقهه، سائلاً الله عزوجل القبول والتوفيق.

44

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ١٠١ - السنة الواحدة والخمسون

وترسط واعتدال (أ

(It'auth Wes 17), section

(15) 15 (15) 15 (15) 15 (15) 15 (15) 15 (15) 15 (15) 15 (15) 15 (15) 15 (15) 15 (15) 15 (15) 15 (15) 15 (15) 15

الوقفة الأولى: مبتدأ صوم عاشوراء:

فيوم عاشه وراء هو اليوم العاشر من شهر الله المحرم، وهو يوم من أيام الله عظيم، شرعة موسى عليه السلام فصامه شكرًا لله تعالى، وصامته بنو إسرائيل، وعظمته الأمم من بعده حتى كانت تصومه قريش، وصامه النبي صلى الله عليه وسلم وأمر بصيامه.

فعن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان يوم عاشوراء تصومه قريش في الجاهلية، وكان

رسول الله صلى الله عليه وسلم يصومه، فلما قدم المدينة صامه، وأمر بصيامه، فلما فرض رمضان ترك يوم عاشوراء، فمن شاء صامه، ومن شاء تركه، أخرجه البخاري (٢٠٠٢)، (٣٨٣١)، (٤٥٠٤)، ومسلم (١١٢٥). وعن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: وقدم النبي صلى الله عليه وسلم المدينة فرأى اليهود تصوم يوم عاشوراء.

فقال: ما هذا؟

قالوا: هذا يوم صالح هذا يوم نجى الله بني إسرائيل من عدوهم، فصامه موسى.

قال: فأنا أحق بموسى منكم.

فصامه، وأمر بصيامه، أخرجه البخاري (٢٠٠٤)، ومسلم (١١٣٠).

وقوله صلى الله عليه وسلم: «فأنا أحق بموسى منكم، فيه:

- إثبات الأخوة الإيمانية التي تجمع الأنبياء فدينهم واحد.

- إن النبي صلى الله عليه وسلم أطوع وأتبع للحق منهم.

- إن النبي صلى الله عليه وسلم أولى بحب موسى عليه السلام وباتباعه من هؤلاء اليهود الذين بدلوا دينهم وشريعتهم. وقد صام النبي صلى الله عليه وسلم عاشوراء في العاشر من محرم قبل قدومه

عاشدوراء يدوم من أيام الله عظيم، صامه موسى عليه السيلام شبكراً لله وعظمته الأثر من يعده.

99

المدينة ومعرفته بحال اليهود؛ فقد كانوا يصومون عاشوراء هم ويسمى عندهم؛ يوم الغفران أو يوم كيبور، وهو اليوم العاشير من تشري بالتقويم العبري.

وكانت قريش في الجاهلية تعظمه وتصومه، كما جاء في حديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها فسؤاله لهم سـؤال إقـرار على صيامه لا سـوال اسـتعلام، وقد بين للأمة أنه أحق بصيام ذلك اليوم اقـتداء بموسى

عليه السلام من هؤلاء الذين بدلوا، قال أبو العباس القرطبي في المفهم لما أشكل من لتخيص كتاب مسلم (١٩٣/٩٢): «وسؤال النبي صلى الله عليه وسلم لليهود عن يوم عاشوراء إنما كان ليستكشف السبب الحامل لهم على الصوم، فلما علم ذلك قال لهم كلمة حق تقتضي تأنيسهم واستجلابهم، وهي: (نحن أحق وأولى بموسى منكم).

ووجه هذه الأولوية: أنه علم من حال موسى وعظيم منزلته عند الله وصحة رسائته وشريعته ما لم يعلموه هم، ولا أحد منهم، وقال ابن العربي المالكي في القبس (١/٥٠)؛ فلم يكن ذلك باتباع لليهود ولا اقتداء بهم، ولكنه أوحي اليه في ذلك ففعل بمقتضاه، ولكن فيه الاقتداء بموسى عليه السلام ولكن فيه الاقتداء بموسى عليه السلام وسلم أن يقتدي به في قوله تعالى: ﴿أَزْلِيَكُ وَسِلم أَنْ يَهُ دُهُمُ أَنْتُدِهُ ﴾ (الأنعام: ٩٠). وقال النووي في شرح مسلم (٩/٨): ووالحاصل من مجموع الأحاديث: أن يوم عاشوراء كانت الجاهلية من كفار قريش وغيرهم واليهود يصومونه وجاء الإسلام بصيامه متأكدًا، ثم

1

46

بقى صومه أخف من ذلك التأكد، والله أعلم،

الوقفة الثانية: سبب صيام عاشوراء:

- هو يوم نجى الله فيه موسى صلى الله عليه وسلم، وبني إسرائيل من فرعون.

- ويوم أغرق فيه فرعون

- ويوم أظهر الله فيه من الأيات الباهرات.

- صيام النبي صلى الله عليه وسلم له وحثنا على

الوقفة الثالثة: من فضائل صيام عاشوراء:

٧- شرف العبادة

٣- شرف متابعة السنة

١- متابعة سنة النبي صلى الله عليه وسلم.

٢- إنه في الأشهر الحرم.

٣- إنه في شهر استحب فيه الصيام؛ حتى قال النبى صلى الله عليه وسلم أفضل الصيام بعد رمضان شهر الله المحرم.

٤- إنه اجتمع فيه شرف الزمان، وشرف العبادة فالصيام من أحب العبادات إلى الله، وشرف متابعة السنة.

٥- إن صيامه تكفير لذنوب عام.

فعن أبي قتادة الأنصاري: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سئل عن صوم يوم عرفة؟ قال: يكفر السنة الماضية والباقية.

وسئل عن صوم يوم عاشوراء؟

قال: يكفر السنة الماضية.

وسئل عن صوم يوم الإثنين؟

قال: ذلك يوم وُلدت فيه، وبعثت فيه، وأنزل على فيه ، رواه مسلم (١١٦٢).

٦- إن صيام عاشوراء من أكد أيام النوافل

فعن ابن عياس رضى الله عنهما، قال: «ما رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يتحرى صيام يوم فضله على غيره إلا هذا اليوم، يوم عاشوراء، وهذا الشهريعني شهر رمضان، رواه

البخاري (٢٠٠٦)، ومسلم (١١٣٢). الوقفة الرابعة: مراتب صيام عاشوراء: صيام عاشوراء ثلاث مراتب. اجتمع في صيام قال الحافظ في الفتح (٤ / ٢٤٦): عاشوراء: وعلى هذا فصيام عاشوراء على ثلاث مراتب: ١- شرف الزمان

- أدناها أن يُصَام وحده.

- وفوقه أن يُصام التاسع معه.

- وهوقه أن يُصام التاسع والحادي عشر. والله أعلم،

> الوقفة الخامسة؛ دليل مراتب صيام عاشوراء:

أما المرتبة الأولى: إفراد العاشر بالصيام.

فدليل ذلك حديث أبي قتادة رضى الله عنه: «رجل أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: كيف تصوم؟

فغضب رسول الله صلى الله عليه وسلم.

فلما رأى عمر رضى الله عنه، غضبه قال: رضينا بالله ربا، وبالإسلام دينًا، وبمحمد نبيًا، نعوذ بالله من غضب الله وغضب رسوله. فجعل عمر رضى الله عنه يردد هذا الكلام حتى سكن غضيه.

فقال عمر: يا رسول الله، كيف يمن يصوم الدهر كله؟

قال: ولا صام ولا أفطر، أو قال: ولم يصم ولم يفطن.

قال: كيف من يصوم يومين ويفطر يومًا؟ قال: «ويطيق ذلك أحد؟»

قال: كيف من يصوم يومًا ويفطر يومًا؟ قال: داك صوم داود عليه السلام،.

قال: كيف من يصوم يومًا ويفطر يومين؟ قال: ووددت أنى طوقت ذلك،

ثم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ثلاث من كل شهر، ورمضان إلى رمضان، فهذا صيام الدهر كله: صيام يوم عرفة، أحتسب على

الله أن يكفر السنة التي قبله، والسنة التي بعده، وصيام يوم عاشوراء، أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبله، رواه مسلم (١١٦٢)



مراتب صيام عاشهراء نادئة: الأولىي: أن مفردا. الثانية: أن يصام التاسع والعاشر.

الثالثة: أن يصام قبله يوم ويعده يوم.

اليهود، صوموا قبله يومًا، أو بعده يومًا" وهو حديث ضعيف: رواه أحمد (٢١٥٤)، وابن خزیمة (۲۰۹۵)، والسهقى (٢٨٧/٤).

الوقفة السادسة: من بدع عاشوراء:

من البدء التي تحدث في هذا اليوم بدعتان متقابلتان: البدعة الأولى: اتخاذ ذلك اليوم عيدا فيلس فيه الجديد، وقد يختضب فيه ويكتحل، ويظهر فيه الفرح

بإظهار أنواع الأطعمة.

وقد كانت اليهود تتخذ ذلك اليوم عيدا ويلبسون فيها أفخر ثيابهم ففي صحيح مسلم (١١٣١) عن أبي موسى رضى الله عنه، قال: «كان يوم عاشوراء يومًا تعظمه المهود، وتتخذه عيدا، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: صوموه أنتمى.

فلا يجوز لسلم اتباعهم على هذا.

البدعة الثانية: اتخاذ ذلك اليوم مأتما تلطم فيه الخدود وتشق فيه الجيوب، ويدعى فيه بدعوى الجاهلية كما تفعله الرافضة لموافقته مقتل الحسين فهو من المنكر العظيم، وفضلا عن بدعيته فهو من أفعال الجاهلية.

قال ابن رجب في لطائف المعارف (ص ٥٤): وكل ما روى في فضل الاكتحال في يوم عاشوراء والاختضاب والاغتسال فيه فموضوع لا يصح.

وأما اتخاذه مأتما كما تفعله الرافضة لأجل قتل الحسين بن على رضى الله عنه فهو من عمل من ضل سعيه في الحياة الدنيا وهو يحسب أنه يحسن صنعًا ولم يأمر الله ولا رسوله باتخاذ أيام مصائب الأنبياء وموتهم مأتما، فكيف يمن دونهم. انتهى باختصار. هذا ما وفق الله له في هذه العجالة، وإلى لقاء قريب إن شاء الله تعالى.

واللفظ له، وأبو داود (٢٤٢٥)، والترمذي (٧٤٩)، وابن ماجه (۱۷۳۸)، النسائي في "الكبرى" (P. AY - 11 AY) ( (YAY) ( TIAY - ( YAY . -

فذكر صومه مفردًا، مع احتساب الأجر.

قلت: ولا يكره صيام العاشر وحده على الراجح وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية كما في الاختيارات الفقهية للبعلى (ص ١٦٤)، وانظر شرح العمدة (٤/

أما المرتبة الثانية: صيام التاسع والعاشر

فدليل ذلك حديث أبي غطفان بن طريف المرى، يقول: سمعت عبد الله بن عباس رضى الله عنهما يقول: وحين صام رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم عاشوراء وأمر بصيامه. قالوا: يا رسول الله: إنه يوم تعظمه اليهود والتصارى؟

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: فإذا كان العام المقبل إن شاء الله صمنا اليوم التاسع

قال: فلم يأت العام المقبل، حتى توفي رسول الله صلى الله عليه وسلم، (رواه مسلم -(1172

وهذا هم منه صلى الله عليه وسلم وهو أحد أنواء السنة.

وقد صح موقوفا عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه قال: «صوموا التاسع والعاشر وخالفوا اليهود، أخرجه عبد الرزاق (۷۸۳۹)، والطحاوي (۷۸/۲)، والبيهقي .(YAY/E)

أما المرتبة الثالثة: صيام التاسع، والعاشر، والحادي عشر.

فدليل ذلك حديث ابن عباس رضى الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "صوموا يوم عاشوراء، وخالفوا فيه

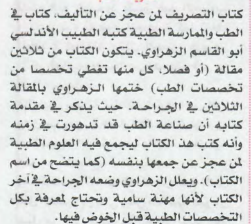




ق المقام الأول، وذلك لأنها قد وسعت كل تراث العالم القديم من علوم اليونان والفرس والهند، ولقّحت كل هذا بالإبداع العلمي العربي. وأصلحته وسخّحت ما به من أخطاء، حتى أضحت علوم الدنيا منقحة كلها،

وليس أدل على ذلك من كتاب التصريف لمن عجز عن التأليف والذي يعد من أهم وأذيَعَ كتاب في تاريخ الطب كله، بل لم يؤلف في الطب قديماً أجمع منه ولا أحسن للقول والعمل.

#### محتويات الكتاب



يتألف الكتاب من ثلاثة أبواب وكل باب مقسم إلى أكثر من ٢٠ فصلاً. يعرض الباب الأول الجراحة بطريقة الكي باستخدام أدوات متعددة ولجميع مناطق الجسم تقريبا. أما الفصل الثاني فيناقش ويعرض جراحة الخراجات وكيفية شقها.

#### عحمد محمود فتحي

تجبير العظام في حالة الكسر وكيفية إرجاعها إلى الوضعية الأصلية في حال تزحزحها عن مكانها الأصلي. (جلال مظهر (١٩٦٩). الحضارة الإسلامية أساس التقدم العلمي الحديث).

#### الرهر اوي

أبو القاسم خلف بن عباس الزهراوي (ولد سنة ١٣٥هـ/٩٣٦م) المعروف في العالم الغربي باسم Abulcasis هو طبيب عربي مسلم ولد في مدينة الزهراء في الأندلس، وترجع أصوله إلى الأنصار. عاش الزهراوي في قرطبة، حيث درس وعلم ومارس الطب والجراحة. ولم يتم الإشارة الذي عده من ضمن أعظم أطباء الأندلس. أما أول من كتب سيرته الذاتية فهو الحميدي في كتابه «جذوة المقتبس في ذكر علماء الأندلس، الذي كتبه بعد ٢٠ عامًا من وفاة الزهراوي حيث قال عنه أنه: «من أهل الفضل والدين والعلم».

بالجراحة والجراحات التجبيرية والصيدلة وغيرها، إلا أن محتواه الأبرز كان في الجراحة. الذى قال عنه ابن حزم: ﴿ ولئن قلنا إنه لم يؤلف في الطب أجمع منه ولا أحسن للقول والعمل في الطبائع، لنصدقن،، والذي ترجمه جيراردو الكريموني إلى اللاتينية في القرن الثاني عشر، والذي ظل يستخدم لخمسة قرون في أوروبا العصور الوسطى، وكان المصدر الأساسى للمعرفة الطبية بأوروبا، واستخدمه الأطباء والجراحون كمرجع لهم، وظل الكتاب متداولا ويعاد طبعه حتى النصف الثاني من القرن الثامن عشر.

وصف الزهراوي في كتابه أدوات الحراحة التي صنعها ورسمها، وحدد طريقة استعمالها، وشرح ما يفسد الجراحات وما يتوقف عليه نجاحها. وقد وصف كتاب التصريف ما عُرف بعدئذ بطريقة كوخر لعالجة خلع الكتف، ووضعية والشر للولادة. وهو أول كتاب يوثق أدوات طب الأسنان، ويشرح الطبيعة الوراثية للناعور. ووصف الزهراوي كيفية استعمال الملاقط في الولادات الطبيعية، وصنع ملقط لاستخراج الجنين الميت من الرحم. كما وصف تقنية للاستئصال الجراحي للتثدي.

في كتاب التصريف، وصف الزهراوي أيضا كيفية ربط الأوعية الدموية قبل حوالي ٦٠٠ عام من وصف أميرواز باريه لها عبر الكي، وهو أول كتاب يصف عدد من أجهزة طب الأسنان، وشرح الطبيعة الوراثية لمرض الناعور. كما اخترع أكثر من ٢٠٠ أداة جراحة.

في علم الصيدلة، كان الزهراوي رائدًا في تحضير الأدوية باستخدام تقنيات التسامى والتقطير. (أثر العرب والإسلام في الحضارة الأوروبية).

عكف جيرار الكرموني على قراءة الكتاب جيدا وقام بترجمته بحرص شديد الى اللاتينية في القرن الثاني عشر الميلادي، وظلت ترجمته معتمدة للتدريس في جامعة سالرنو، وجامعة مونتيلييه، كما ترجم الكتاب بعد ذلك إلى اللغات الإنجليزية والفرنسية والألمانية، والعبرية وسائر اللغات الأجنبية.

والى كتاب آخـر نبحر من خلاله ونرسو على شطآنه.

والحمد لله رب العالمين.

وقال عنه ابن أبي أصيبعة: «كان طبيبًا فأضلا خبيرًا بالأدوية المفردة والمركبة، جيد العلاج، وله تصانيف مشهورة في صناعة الطب، وأفضلها كتابه الكبير المعروف بالزهراوي، ولخلف بن عباس الزهراوي من الكتب كتاب التصريف لمن عجز عن التأليف، وهو أكبر تصانيفه وأشهرها، وهو كتاب تام في معناه ، ووصفه غوستاف لوبون بأنه: «أشهر جراحي العرب، ووصف عملية سحق الحصاة في المثانة على الخصوص، فعُدت من اختراعات العصر الحاضر على غيرحق، ويعد أعظم الجراحين الذين ظهروا في العالم الإسلامي، ووصفه الكثيرون بأبي الجراحة الحديثة. أعظم مساهماته في الطب هو كتاب والتصريف لمن عجز عن التأليف، الذي يعد موسوعة طبية من ثلاثين مجلدًا. كان لساهماته الطبية سواء في التقنيات الطبية المستخدمة أو الأجهزة التي صنعها تأثيرها الكبير في الشيرق والغيرب، حتى أن بعض اختراعاته لا تزال مستخدمة إلى اليوم، كما اخترع العديد من أدوات الحراحة كالتي يفحص

أنواعها. وقد توفي الزهراوي عام (٤٠٤هـ/١٠١٥م) (تاريخ العرب وحضارتهم في الأندلس للدكتور خليل السامرائي).

بها الإحليل الداخلي، والذي يدخل أو يخرج

الأجسام الغريبة من وإلى الحلق والتي تفحص

الأذن وغيرها، كما أنه أول من وضح الأنواع

المختلفة لأنابيب البذل، وقد وصف الزهراوي

الحقنة العادية والحقنة الشرجية وملاعق

خاصة لخفض اللسان وفحص الفم، ومقصلة اللوزتين، والجفت وكالاليب خلع الأسسنان،

ومناشير العظام والمكاوى والمشارط على اختلاف

أتم الزهراوي كتابه والتصريف لن عجز عن التأليف، عام ١٠٠٠ م، وهو من ثلاثين مجلد من الممارسات الطبية والذي جمع فيه العلوم الطبية والصيدلانية في زمانه، والذي غطى نطاق واسع من الموضوعات الطبية منها طب الأسنان والولادة التي جمع معلوماته على مدى ٥٠ عامًا من ممارسته للطب، واحتوى على وصف تشريحي وتصنيف لأعراض حوالي ٣٢٥ مرض وعلاجاتها، والجوانب الطبية المتعلقة



# نمبيحة حول ملاسي البنات والأمهات

"

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى اله وصحبه ومن تبع هداه.

أما بعد؛ فإن بعض الناس اعتادوا على الباس بناتهم ألبسة قصيرة وألبسة ضيفة تبين أعضاء الجسم سواء كانت للبنات الكبيرات أو الصغيرات. ويحدث ذلك مع كثير من الأمهات

أيضًا. وإذا كان ثمة نصيحة واجبة لهولاء فنقول وبالله التوفيق،

اعداد الرحمن

عَنْهُنَّ فَهُو أَهُلُ الْعَفُو وَالْمَغْضَرَة لَا يَغْضُرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْضُرَ مَا دُونَ ذَلِكَ لِنْ يَشَاءُ.... عَنْ مُحَمَّد بْنِ شِهَابِ عَن امْرَأَة مِنْ قَرَيْشَ أَنَّ عَنْ مُحَمِّد بْنِ شِهَابِ عَن امْرَأَة مِنْ قَرَيْشَ أَنَّ النَّبِيَ صَلَّى اللَّه عَلَيه وَسَلَّم خَرَجَ ذَات لَيْلَة فَنَظُر إِلَى أَفُقِ السَّمَاءِ فَقَالَ: مَاذَا فَتحَ مِنَ الْخَزَائِنُ وَمَاذَا وَقَعَ مِنَ الْفِتَنِ ؟ رُبِّ كَاسِية فِي الشَّيَامَة . أَيْقِظُوا صَوَاحب النَّذُنْيَا عَارِية يَوْمَ الْقَيَامَة . أَيْقِظُوا صَوَاحب الْخُجَرِ". انتهى. (التمهيد لما في الموطأ من المعانى والأسانيد: ٢٠٤/١٣).

ويحتمل أن تكون الكاسيات مما لا يسترهن من واصف الثياب ورقيقه، فهى كاسية عارية، فربما عوقبت في الأخرة بالتعرية والفضيحة التي كائت تبتغي في الدنيا، ويحتمل أن تكون رُبُ كاسية في الدنيا لها المال تكتسى به رفيع الثياب

يجب على الإنسان مراعاة المسئولية، وأن يتقي الله ويجتهد في النصح لأهله وذويه، ويمنع كافة من له ولاية عليهن من هذه الألبسة، ويعلمهن ما جاء به الإسلام في هذا الشأن. فقد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: "صنفان من أهل النار لم أرهما بعد.. وذكر" نساء كاسيات عاريات، مائلات مميلات، رؤوسهن كأسنمة البخت المائلة، لا يدخلن الجنة ولا يجدن ريحها" (صحيح مسلم ٢١٢٨).

وَمَعُنَى قَوْلُه: "كَاسْيَاتٌ عَارِيَاتٌ" فَإِنَّهُ أَرَادَ اللَّوَاتِي يَلْبَسْنَ مَنَ الثَّيَابِ الشَّيُّءَ الْخَفِيفَ الَّذِي يَصِفُ وَلاَ يَسْتُرُ فَهُنَّ كَاسِيَاتُ بِالاَسْمِ عَارِيَاتَ فِي الْحِقيقة مَائِلاتُ عَنِ الْحَقيقة مَائِلاتُ عَن الْحَقيقة مَائِلاتُ عَن الْحَقيقة مَائِلاتُ عَن الْحَقيقة مَائِلاتُ عَن الْحَقيقة مَائِلاتُ عَنْ الْحَقيقة وَأَمَّا قَوْلُهُ لَا يَدُخُلُنَ الْجَنَّة فَهذا عَنْدي مَحْمُولُ عَلَى الْشَيْئَةِ وَأَنَّ هَذَا جَزَاوُهُنَّ قَالُهُ عَلَى الشَّيْئَةِ وَأَنَّ هَذَا جَزَاوُهُنَّ قَالُ عَلَى اللَّه

وتكون عارية من الحسنات في الآخرة". انتهى. (شرح صحيح البخاري لابن بطال (۱۹۱/).

وهـؤلاء النسوة اللاتي يستعملن الثياب القصيرة كاسيات، لأن عليهن كسوة لكنهن عاريات لظهور عوراتهن، لأن المرأة بالنسبة للنظر كلها عـورة، وجهها ويـداها ورجـلاها، وجميع أجزاء جسمها لغير المحارم.

وكذاك الألبسية الضيقة، وإن كانت كسوة في الضيقة، وإن كانت كسوة في الظاهر لكنها عرى في الواقع. فإن إبانة مقاطع الجسم بالألبسة الضيقة هو تعر. فعلى المرأة أن تتقي ربها ولا تبين مفاتنها، وعليها آلا تخرج للسوق أو للعمل أو للدراسة وهي متبذلة لابسة ما يلفت النظر، ولا تكون متطيبة لئلا تجر الناس إلى نفسها.

#### أيها المسلمون...أيتها المسلمات:

يا من رضيتم بالله ربًا وبالإسلام دينًا، وبمحمد صلى الله عليه وسلم نبيًا، سؤال: هل صدقتم الله في ذلك؟ فإنه من دين الله ربنا الذي أنزله على نبينا قوله تعالى:" يا أيها النبيُّ قُلُ لأزُواجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنَسَاءِ اللَّوْمَنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلابِيبِهِنَّ...". اللَّوْمَنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلابِيبِهِنَّ...". الأحزاب/٥٩.

قَـَالُ ابِنَ عَبِدَ الْبِرِ: قَـَامِـرَ النَّسَاءُ بِالْحَجَابِ ثُمَّ أَمْرُنَ عَنْدَ الْخُرُوجِ أَنْ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَ مِنْ جَلَابِيبِهِنَ التَّمهيد لَمَا فَيْ الْمُوطَأُ مِن الْعَانِي والأسانيد (٢٣٦/٨).

وقال العظيم آبادي:" وقوله تعالى:" جُلَابِيبِهِنَ ": جَمْعُ جِلْبَابِ وَهِيَ الْمَلَاءَةُ الْتِي تَشْتَمَلُ بِهَا الْمَرْأَةُ، أَيُّ يُرْخِينَ بِعُضَهَا عَلَى الْوُجُوهِ إِذَا خَرَجُن لِحَاجِتَهِنُ إِلَا عَيْنَا وَاحِدَةً كَذَا فِي الْجِلَالَيْنِ، وَقَالَ فِي جَامِعِ الْبَيَانِ: الْجِلْبَابُ رِدَاءُ هَوْقَ الْخِمَارِ تَسْتُرُ مِنْ هَوْقَ إِلَى أَسْفَلَ، يَعْنِي: يُرْخِينَهَا

رُبُ كاسية في الدنيا لها المال تكتسي به رفيع الثياب وتكون عارية من الحسنات في الأخرة".

عَلِيهِنَ وَيُغطِينِ وَجُوهِهُنَ وَأَبْدَانَهُنَّ انْتَهَى، (ذَلْكَ أَدْنَى) أَقْرَبُ إِلَى (أَنْ يُعْرَفُنَ) بَأَنَّهُنَّ حَرَائُرُ (فَلا يُؤْذَيْنَ) بِالتَّعَرُضِ لَهُنَّ بِخلافِ بِالتَّعَرُضِ لَهُنَ بِخلافِ وَكَانَ الْمُنافِقُونَ يَتَعَرَّضُونَ لَهُنَّ. قَالَ السُّيُوطِيُّ: هَذِهِ لَهُنَّ. قَالَ السُّيُوطِيُّ: هَذِهِ لَهُنَّ. قَالَ السُّيُوطِيُّ: هَذِهِ النِّسَاء، فَفِيهًا وَجُوبُ سَتَر النِّسَاء، فَفِيهًا وَجُوبُ سَتَر الرَّأْسِ وَالْوَجِهِ عَلَيْهِنَّ ". عونَ المعبود وحاشية ابن القيم المعبود وحاشية ابن القيم

وقال العالامة الشيخ عبد الله البسام رحمه الله:" بعد ما أنزل الحجاب: كان النساء في صدر الإسلام يُسْفِرُن بعد أعقاب الجاهلية فأنزل الله تعالى آية الحجاب ريا أيها النبي قل لأزواجك وبناتك ونساء المؤمنين يُدُنين عَليُهن مِنْ جلابيبهن، الآية. سنة خمس فاحتجبن عن الرجال. والجلباب: هو الملحفة: مثل (العباءة). (تيسير العلام شرح عمدة الأحكام ص: ٦٢٧).

فعلى المرأة المسلمة أن تحتجب وتحتشم وتستحي وتلبس ملابس العضة والنقاء والطهارة، لا ملابس التبرج والتعري. وأن لا تخرج من بيتها إلا لحاجة ولكن غير متطيبة ولا متبرجة وبدون مشية خيلاء، وليعلم أنـه صلى الله عليه وسلم قال: "ما تركت بعدي فتنة أضر على الرجال من النساء"؛ ففتنة النساء عظيمة لا يكاد يسلم منها أحد، وعلينا نحن معشر المسلمين أن لا نتخذ تقليد طرق أعداء الله والملة من يهود وغيرهم فإن الأمر عظيم.

وإن أولئك الدعاة الذين يدعون إلي السفور والاختلاط لفي ضلال مبين، وجهل عظيم، لمخالفتهم إرشادات الرسول صلى الله عليه وسلم وهم يجهلون أو يتجاهلون ما حل بالأمم التي ابتليت بهذا الأمر وهم

الآن يريدون التخلص من هذه المصيبة، وأنى لهم ذلك؟ فقد أصبح عادة لا تغير إلا بعد جهد عظيم.

#### على الطريق الصعيح

من المشاهد أن بعض الناس يعتني ويحافظ على الناس يعتني ويحافظ على بناته الصغار، حتى إن بعضهم يلزم ابنته بلبس الخمار وهي مازالت طفلة لكنها مميزة لأنه يعلم أن من شب على شيء شاب عليه، ويجتهد في فرض ذلك على جميع أسرته. لا شك أن من شب على على على على على على على السرته.

عليه، ولهذا أمر النبي صلى الله عليه وسلم من بلغ سبع سنين بالصلاة، وإن لم يكن مكلفًا من أجل أن يعتاد عليها.

وعلى كل حال فالطفلة الصغيرة ليس لعورتها حكم، ولا يجب عليها ستر وجهها ورقبتها، ويديها ورجليها، لكنها تُعَوِّد من صغرها على لبس الحشمة والتستر ومعرفته، فإذا بلغت البنت حدًّا تتعلق بها نفوس الرجال وشهواتهم فإنها تحتجب دفعًا للفتنة والشر، ويختلف هذا باختلاف النساء، فإن منهن من تكون سريعة النمو جيدة الشباب، ومنهن من تكون ضد ذلك.

فإذا بلغت فعليها لبس ما يستر الوجه وكذلك اليدين أمام الرجال الأجانب وهو ما يعرف بالقفازين ، وينبغي للمرأة أن تلبسه حتى لا يظهر كفاها، وربما يدل قول الرسول صلى الله عليه وسلم: "لا تتنقب المرأة المحرمة ولا تلبس القفازين" ربما يدل على أن النساء كان من عادتهن لبس القفازين، وأنه أستر للمرأة، وأبعد عن الفتنة، ولكن يجب أيضًا أن يكون القفازان بحيث لا يلفتان النظر من الرجال.

#### تصبحة لن يمنع أهلة من العجاب الشرعي

ألا فليتق الله عز وجل الرجل في أهله، وأن يحمد الله عز وجل الذي يسر له زوجة

أمر النبي صلى الله عليه وسلم من بلغ سبع سنين بالصلاة، وإن لم يكن مكلفًا من أجل أن يعتاد عليها.

صالحة مثل هذه الزوجة التي تريد أن تنفذ ما أمر الله به من اللباس الشرعي الكفيل بسلامتها من الفتن، وإذا كان الله عز وجل قد أمر عباده الله عز وجل قد أمر عباده المؤمنين أن يقوا أنفسهم النار في قوله: وقالي منوا أن المنوا أن المنوا

وإذا كان النبي صلى الله عليه وسلم قد حمل الرجل المسؤولية في أهاله فقال: "الرجل راء في أهله ومسئول

عن رعيته". فكيف يليق بهذا الرجل أن يسعى في إجبار زوجته على أن تدع الزي الشرعي في اللباس إلي زي محرم يكون سببا للفتنة بها ومنها، فليتق الله تعالى في نفسه، وليتق الله في أهله، وليحمد الله على نعمته أن يسر له مثل هذه المرأة الصالحة. وأما بالنسبة لزوجته فإنه لا يحل لها أن تطيعه في معصية الله أبدًا؛ لأنه لا طاعة لخلوق في معصية الخالق. وعلى كل مسؤول في مؤسسة أو مصلحة ألا يضيق على هؤلاء في مؤسسة أو مصلحة ألا يضيق على هؤلاء المحتشمات حتى لا يضيق الله عليه في حياته ومماته وبعثه يوم القيامة، بصدّه عن الحشمة والعفاف والعفة، ومشابهته لمن قالوا: "أخرجوا آل لوط من قريتكم إنهم أناس يتطهرون" (النمل، ٥٠).

وعلى الدعاة من أهل الإسلام المشغولين فقط بتجريح الناس وتتبع عوراتهم، والمشغولين أيضًا بمهاجمة إخوانهم ممن لهم زلات في مجتمعاتهم أن ينشغلوا كذلك بتصحيح أخطاء المجتمع ككل، أمرًا بالمعروف ونهيًا عن المنكر دون مجاملات أو سخرية، ويبلغوا رسالات الله ويخشونه ولا يخشون أحدا إلا الله وكفى بالله حسيبا.

والحمد لله رب العالمين.



نواصل في هذا البحث تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة الوعاظ والقصاص والطرقية، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق.

#### أولا: أسباب ذكر هذه القصة:

ا) وجود هذه القصة في بعض كتب السنة الأصلية مثل كتاب: «المستدرك على الصحيحين» للإمام الحافظ أبي عبد الله الحاكم النيسابوري خاصة وأن أبا عبد الله الحاكم من أئمة علم الحديث رواية ودراية كما يتبين ذلك من كتابه: «معرفة علوم الحديث» وكتابه: «تاريخ نيسابور».

١) هذه القصة وضعها الطرقية ليتخذ منها الشيعة والمتصوفة نسبًا إلى أهل بيت النبي صلى الله عليه وسلم عن طريق الشجرة المزعومة التي جاءت في متن الخبر الذي جاءت به هذه القصة؛ حيث افترى هؤلاء الوضاعون فزعموا أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أنا الشجرة، وفاطمة فرعها، وعلي لقاحها، والحسن والحسين ثمرتها» كما سنبين في المتن.



- ٣) لم يكتف هؤلاء الطرقية والشيعة والمتصوفة بهذا بل قالوا: وشيعتنا ورقها، انظر كيف سؤلت لهم أنفسهم أن يجعلوا أنفسهم ورق هذه الشجرة؛ فلولا الورق ما كان فروعًا ولا ثمر؛ لأن الورق هو مصنع تغذية الشجر.
- ٤) ولم يكتفوا بهذا بل جعلوا أصل الشجرة وفرعها وثمرتها وورقها في الجنة فقالوا: وأصل الشجرة في جنة عدن وسائر ذلك في سائر الجنة ، اه. كما سنبين في المتن، وبهذا يكون هؤلاء الطرقية أوهموا أتباعهم بأنهم صاروا في الجنة بمجرد أن أصبحوا ورقة في الشجرة، وهذا هو اليقين عندهم الذي يتضاءل أمامه العمل.
- وإن تعجب فعجب أن كل الذي ذكرناه عن الشجرة، هو ما نسبه هؤلاء الطرقية إلى النبي صلى الله عليه وسلم حيث جاء الخبر الذي ذكرت به القصة مرفوعًا كما سنبينه من التخريج والتحقيق.

وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:



#### ثانيا: المثن:

روی عن میناء بن أبی میناء مولی عبد الرحمن بن عوف، قال: خذوا عنى قبل أن تشاب الأحاديث بالأباطيل سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «أنا الشجرة، وفاطمة فرعها، وعلى لقاحها، والحسن والحسين ثمرتها، وشيعتنا ورقها، وأصل الشجرة في جنة عدن، وسائر ذلك في سائر الجنة.

#### ثالثًا: التخريج:

الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية المفتراة على أهل بيت النبي صلى الله عليه وسلم أخرجه الإمام الحاكم أبو عبد الله محمد بن عبد الله الحافظ النيسابوري المتوفى (٥٤٠٥) في والمستدرك على الصحيحين، (١٦٠/٣)، ط: دار المعرفة بيروت، قال: حدثنا أبو بكر محمد بن حيوية بن المؤمل الهمداني، حدثنا إسحاق بن إبراهيم بن عباد أخبرنا عبد الرزاق بن همام، حدثني أبي، عن ميناء بن أبي ميناء مولى عبد الرحمن بن عوف، قال: خذو عني قبل أن تُشابِ الأحاديث بالأباطيل، سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (أنا الشجرة....، الحديث.

#### رابعا: التحقيق:

١) قال الإمام الحاكم أبو عبد الله في الستدرك، (١٦٠/٣) -عقب هذا الخبر-: هذا متن شاذ، وإن كان كذلك فإن إسحاق الديري صدوق، وعبد الرزاق وأبوه وجده ثقات، وميناء مولى عبد الرحمن بن عوف قد أدرك النبي صلى الله عليه وسلم وسمع منه ، اه .

٢) الرد على الإمام الحاكم:

أ) قوله ، هذا متن شاذ ، لا بد تطالب هذا العلم أن يعرف مصطلح ، الشاذ ، عند الحاكم حتى يستطيع أن يحكم على قوله هذا.

فقد نقل الحافظ ابن كثير في اختصار علوم الحديث، النوع (١٣): أن الحاكم النيسابوري قال: «الشاذ هو الذي ينفرد به الثقة وليس له متابع ، اه.

ب) ثم نقل تعقيب الإمام ابن الصلاح على مصطلح الحاكم للشاذ فقال ابن الصلاح: «ويشكل على هذا: حديث «الأعمال بالنيات» فإنه تفرد به عمر، وعنه علقمة، وعنه محمد بن إبراهيم التيمي، وعنه يحيى بن

ج) والمصطلح المعتمد في تعريف الشاذ واستقر عليه الاصطلاح هو ما ذكره الحافظ ابن حجرفي شرح النخبة ، ص (٩٨) قال: وعرف من هذا التقرير أن الشاذ؛ ما رواه المقبول مخالفًا لمن هو أولى منه. وهذا هو المعتمد في تعريف الشاذ بحسب الاصطلاح،. اه.

د) الاستنتاج: نستنتج مما أوردناه أن قول الإمام الحاكم هذا متن شاذ لا يعنى إلا تضرد الثقة، ولذلك قال: وإن كان كذلك فإن إسحاق صدوق وعبد الرزاق وأبوه وجده ثقات، وميناء مولى عبد الرحمن بن عوف قد أدرك النبي صلى الله عليه وسلم وسمع منه. اهـ.

قلت: وبهذا يكون الإمام الحاكم قد جعل لميناء بن أبي ميناء صحبة والصحابة لهم المرتبة الأولى في مراتب التعديل لشرفهم، أما المرتبة الثانية بعد الصحابة فهي ثقة ثقة أو أوثق الناس كذا في والتقريب، (٤/١) وبهذا يكون ميناء بن أبي ميناء فوق رتبة أوثق الناس عند الحاكم.

والخبر انفرد به عبد الرزاق بن همام بن نافع الصنعاني عن أبيه عن جده عن ميناء مولى عبد الرحمن بن عوف عن النبي صلى الله عليه وسلم كما بينا أنفًا من التخريج.

٣) الرد على توثيق الحاكم: وعلى الصحبة التي جعلها لميناء.

أ) قال الحافظ ابن حجر في التقريب، (۲۹۳/۲): «ميناء بن أبي ميناء مولى عبد الرحمن بن عوف، متروك، ورمي بالرفض، وكذبه أبو حاتم، ووهم الحاكم فجعل له صحبة وهو من الثانية طبقة التابعين،

ب) قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٣٩٥/١/٤)؛ سألت أبي عن ميناء مولى عبد الرحمن بن عوف فقال: منكر الحديث، روى أحاديث في أصحاب



النبي صلى الله عليه وسلم مناكير، لا يُعبأ بحديثه كان يكذب، اهـ.

- ج) قال الإمام الحافظ إبراهيم بن يعقوب الجوزجاني المتوفى (٢٥٩هـ): في كتابه «أحوال الرجال» (٢٦٣): «ميناء مولى عبد الرحمن بن عوف أنكر الأنمة حديثه لسوء مذهبه». اهـ.
- د) قال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٥٨٢)؛ «ميناء؛ ليس بثقة».
   اهـ.
- ه) نقل الإمام الحافظ العقيلي في «الضعفاء الكبير» (١٨٤٩): عن يحيى بن معين قال: ميناء مولى عبد الرحمن بن عوف ليس بثقة». اه.
- ٤) رد الإمام الذهبي على الحاكم أبي عبد الله في «التلخيص» (١٦٠/٣- مستدرك): في توثيقه لميناء وعلى أوهامه في جعله صحابيًا فقال: «ما قال هذا بشر سوى الحاكم، وإنما ذا تابعي ساقط، ...ثم قال: أفما استحييت أيها المؤلف أن تورد هذه الأخلوقات من أقوال الطرقية فيما يُستدرك على الشيخين». اهـ.
- ه) وأخرج هذه القصة ابن عدي في «الكامل»
   (٢/٩٥٩): عن عبد الرزاق، عن أبيه عن ميناء مولى عبد الرحمن بن عوف عن عبد الرحمن بن عوف عن عبد الرحمن بن عوف منكر الرحمن بن عوف مرفوعًا، وميناء منكر الحديث، متروك ليس بثقة، كذاب، ساقط يغلو في التشيع؛ فالخبر موضوع والقصة واهية.

ومن طريق ابن عدي هذا أخرجه ابن عساكر في داريخ دمشق، (١٦٨/١٤)، وبهذا تصبح القصة مكذوبة مفتراة على أهل بيت النبي صلى الله عليه وسلم.

ومما سبق يتبين أن هذه القصة واهية ولا تصح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وأن أعرف الناس بقدر أهل بيت النبي صلى الله عليه وسلم وفضائلهم هم أهل الحديث والسنة الذين ليس لهم متبوع يتعصبون له إلا رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهم أعلم الناس بأقواله وأحواله

وأعظمهم تمييزًا بين صحيحها وسقيمها، فعلى سبيل المثال لا الحصر بمعرفة أهل الحديث والسنة لقدر أهل البيت وفضائلهم ما أخرجه الإمام مسلم في صحيحه، ح(٢٤٢٤) من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: خرج النبي صلى الله عليه وسلم غداة وعليه مرط مرحل من شعر أسود فجاء الحسين بن علي فأدخله، ثم جاءت فاطمة فأدخلها، ثم فأدخله معه، ثم جاءت فاطمة فأدخلها، ثم فال: «إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا» (الأحزاب: ٣٣).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه «حقوق أهل البيت بين السنة والبدعة، ص(١٣) تحت عنوان: «ما لهم وما عليهم» وهذا والله أعلم من التطهير الذي شرعه الله لهم، فإن الصدقة أوساخ الناس فطهرهم الله من الأوساخ. اهـ.

قلت: أما حديث الحسن بن علي رضي الله عنهما وأخذه تمرة من تمر الصدقة فجعلها في فيه فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: «كخ، كخ...» الحديث متفق عليه أخرجه البخاري في «صحيحه» ح(١٠٤١)، ومسلم في «صحيحه» ح(١٠٦١) من حديث أبي هريرة، وفي الحديث الذي أخرجه البخاري في «صحيحه» ح(١٤٨٠) من حديث أبي هريرة فنظر إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخرجها من فيه فقال: «أما علمت أن محمد لا يأكلون من الصدقة»، وفي رواية لسلم من طريق وكيع عن شعبة قال صلى الله عليه للسلم من طريق وكيع عن شعبة قال صلى الله عليه الله عليه وسلم؛ «إنا لا تحل لنا الصدقة».

قلت: أما قول شيخ الإسلام بن تيمية: «فإن الصدقة أوساخ الناس» فهو حديث أخرجه الإمام مسلم في «صحيحه» ح(١٠٧٢) من حديث عبد المطلب بن ربيعة بن الحارث عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الصدقة لا تنبغي لآل محمد إنما هي أوساخ الناس».

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.



المحار شي بياق شيمة الأحاديث الإحاديث

#### (٩٢٨) ولا هم إلا هم الدين، ولا وجع إلا

وجع العين ...

الحديث لا يصح؛ أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار، ص(١/٨٢) مكتبة الحرم النبوي والحديث، رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧) وقال: «طص، حب عن جابر بن عبد الله»: قلت: طص: ترمز إلى «المعجم الصغير للطبراني»، حب: ترمز إلى المجروحين لابن حبان.

فقد أخرجه الطبراني في «المعجم الصغير» (٣١/٢)، وكذلك في «المعجم الأوسط» (٣٨/٧) ح(٦٠٦١)، ط: دار المعارف بالرياض وقال: حدثنا محمد بن يونس العصفري قال حدثنا قرين بن سهل بن قرين، قال حدثني أبي، قال: حدثنا محمد بن المنكدر عن جابر بن عبد الله مرفوعًا، ثم قال: «لا يرويه عن محمد بن المنكدر بن تفرد به سهل بن قرين». اهـ.

قلت: وسهل بن قرين علة هذا الحديث، فقد أخرج هذا الحديث المقد أخرج هذا الحديث الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٤٤٣/٣) قال: حدثنا محمد بن يونس العصفري به، أي اشترك مع الطبراني في شيخه ثم قال: «هذا الحديث قرين منكر الحديث ثم قال: «هذا الحديث منكر باطل إسناده ومتنه». اهـ.

والحديث أخرجه الحافظ ابن حبان في المجروحين، (٣٤٦/١) من حديث سهل بن قرين، وقال: يرويه عن ابن أبي ذئب وغيره عن الثقات ما ليس من حديث الأثبات يلزق المراسيل والمقاطيع بأقوام مشاهير فيسندها عنهم لا يجوز الاحتجاج به. اهـ.

وقال الإمام الذهبي في الميزان، (٢٤٠/٢/ ٣٥٩١): وسهل بن قرين كذبه الأزدي، اهـ.

2 علي حشيش

(٩٢٩) «شكت الكعبة إلى الله قلة زوارها، فأوحى الله إليها الأبعثن أقومًا يحنّون إليك كما تحنّ الحمامة إلى أفراخها ..

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الحافظ ابن عدي في الكامل، (٤٤٣/٣) من حديث ابن عدي في الكامل، (٤٤٣/٣) من حديث سهل بن قرين عن ابن أبي ذئب عن محمد بن المنكدر عن جابر بن عبد الله مرفوعًا، وعلته سهل بن قرين كذبه الأزدي. واتهمه ابن حبان وقال لا يجوز الاحتجاج به، وقال ابن عدي: هذا الحديث منكر باطل إستاده ومتنه، اهد.

( ٩٣٠) ، من زارني وزار أبي إبراهيم في عام واحد دخل الجنة ،.

الحديث لا يصح: أورده شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى، (٣٧٨/١٨) وقال: «هذا حديث كذب موضوع، ولم يروه أحد من أهل العلم بالحديث، اهـ.

(٩٣١) ، ريق المؤمن شفاء، وكذا سؤر المؤمن شفاء ..

الحديث لا يصح: أورده الإمام القاري في المصنوع، ح (١٤٤) وقال: (ليس له أصل، اهـ. (١٤٣) وألا أدلكم على الخلفاء مني ومن أصحابي ومن الأنبياء قبلي؟ هم حفظة

القرآن والأحاديث عني وعنهم، في الله ولله، الحديث لا يصح: أخرجه أبو نعيم في أخبار أصبهان، (١٣٤/٢)، والخطيب في «شرف أصحاب الحديث، ح(٥٤)، والسهمي في «تاريخ جرجان» ص(٣٧٦) من طريق أبي الصباح عبد الغفور، عن أبي هاشم، عن زاذان، عن علي مرفوعًا. وعلته: عبد الغفور أبو الصباح، قال الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٤٨/٢) كان ممن يضع الحديث على الثقات لا يحل كتابة حديثه ولا الذكر عنه إلا على جهة التعجب. اهـ.

الحلقة

قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

صيفات: (الحيب والرضيا، والعَجَب والفُّرح والضحك والنظر) لله تعالى، وأضدادها على الوجه اللائق به.. بين إثبات أهل السنة وتعطيل الأشاعرة

الد. محمد عبد العليم الدسوقي الأساذ بحامة الأزهر

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

فإن اختلاف متكلمة الأشاعرة في أفعاله تعالى من نحو: (رضاه وحبه وفرحه وسخطه وغضبه وكراهته وبغضه.. إلى آخر ذلك)، شبيه باختلافهم في صفة كلامه وسائر أفعاله، فإن هؤلاء المتكلمة - تبعًا للجهمية والمعتزلة - يقولون: (هذه كلها أمور مخلوقة ومحدثة وبائنة عنه، ترجع إلى الثواب والعقاب)، وفي معنى ذلك يقول البيجوري ص٩٧ في شرحه على قول اللقاني: (كذا صفات ذاته قديمة): "وخرج بإضافة (الصفات - يقصد بها: صفات المعاني السبعة - إلى الذات): صفات الأفعال، فليس شيء منها بقديم عند الأشاعرة"، بينما أهل السنة على: أن هذه كلها أمور قائمة بذاته تعالى، قديمة الأعيان باعتبار الجنس، وأما باعتبار أنواعها وآحادها فليست بقديمة.

ثم إن من هؤلاء المتكلمة من يجعلها كلها تعود إلى إرادة واحدة بالعين متعلقة بجميع المخلوقات، ومنهم من يقول: بل هي صفات متعددة الأعيان لكن كل واحدة، واحدة العين قديمة قبل وجود مقتضياتها، كما قالوا مثل ذلك في الكلام.. بينما يرى أهل السنة أن هذه صفات كمال له يزل سبحانه متصفًا بها وإن كانت له يزل سبحانه متصفًا بها وإن كانت وقت، وأن الحدوث بهذا الاعتبار غير ممتنع، ولا يطلق عليه أنه غير ممتنع، ولا يطلق عليه أنه حدث بعد أن لم يكن، ودليلهم في ذلك قوله سبحانه؛ (دَالِكَ فَوله سبحانه؛



مرم 3331 هـ - المعدد ٢٠١ - السنة الواحدة والخمس

رَضُونَهُ) (محمد/ ۲۸) حيث أخبر أن أفعال الكفار المحدثة المستجدة أشخطته، وقوله: وقوله: ( فَلَمَّا عَاسَعُونَا النَّفَتُنَا مِنْهُمُ ) (الزخرف/ ٥٥) أي: (أغضبونا)، وقوله: ( أَغَدُ رَبِّعَ اللَّهُ مِنَّ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِمُونَكَ مَنَّ النَّعَرَا )، وقوله: النَّعَرَا ) (الفتح/ ۱۸)، إلى غير ذلك مما يبين أنه تعالى سخط على الكفار أا كفروا، يبين أنه تعالى سخط على الكفار أا كفروا، ورضي عن المؤمنين لما آمنوا، كذا أفاده شيخ الإسلام في مجموع الفتاوي ۱۳۳/ ۱۳۳.

#### أ- إثبات (المحبة والرضا والرحمة) وأضدادها.. بالناهج العقلية والقواعد النطقية

ومنه يتبين أنه سبحانه لم يزل متصفاً بالكمال في جميع صفاته - صفات الذات وصفات الفعل - وأنه لا يجوز أن يُعتقد أن الله وُصف بصفة بعد أن لم يكن متصفاً بها، لأن صفاته تعالى صفات كمال وفقدها صفة نقص، ولا يجوز أن يكون قد حصل له الكمال بعد أن كان متصفاً بضده.

ولا يرد على هذا: تعلق صفات الفعل والصفات الاختيارية - كر (الخلق والصوير، والإماتة والإحياء، والقبض والبسط والطي، والاستواء والاتيان والمجيء والنزول، والغضب والرضا)، ونحو ذلك مما وصف به نفسه ووصفه به رسوله- بحدوثها وقتا دون وقت وحصولها بعد أن لم تكن والاكان محلا للحوادث باعتبار أن حدوث الصفة حدوث للموصوف.

لأنا وإن كنا لا ندرك كنه ذلك وحقيقته، ولا ندخل في ذلك متأولين بآرائنا، ولا متوهمين بأهوائنا، فإن أصل معناه معلوم لئنا. كما قال الإمام مالك لما سُئل: كيف استوى؟ فقال: (الاستواء معلوم، والكيف مجهول).. ومما يدل على حدوث هذه الأحوال والمقتضيات في وقت دون وقت مما نحن بصدد الحديث عنه-: قوله عليه السلام في حديث الشفاعة: (إن ربي قد غضب اليوم غضبًا لم يغضب قبله، ولم يغضب بعده مثله). فإن هذا الحدوث ولم يغضب بعده مثله). فإن هذا الحدوث

بهذا الاعتبار غير ممتنع، ولا يطلق عليه أنه حدث بعد أن لم يكن، ألا ترى أن من تكلم اليوم وكان متكلمًا بالأمس لا يقال: (إنه حدث له الكلام)، وأن لو كان غير متكلم لأفة كالصغر والخرس ثم تكلم يقال: (حدث له الكلام)، فالساكت لغير يقال: (حدث له الكلام)، فالساكت لغير أفة يسمى متكلمًا بالقوة، بمعنى أنه يتكلم إذا شاء، وفي حال تكلمه يسمى: (متكلمًا) بالفعل، وكذلك (الكاتب) في حال الكتابة هو كاتب بالفعل، ولا يخرج عن كونه كاتبًا هو كاتب بالفعل، ولا يخرج عن كونه كاتبًا

#### ب- ابن أبي العزيد حض بقرائن العقل حجج الأشاعرة في ردهم صفات (الغضب والرضاء . وما شابه) بزعم أن إثباتها يستلزم العدوث والله منزد عن العوادث:

كذا أفاده شارح الطحاوية. قال ص٥٨ في شرحه قول الإمام الطحاوي: (وكما كان بصفاته أزليًا، كذلك لا يزال عليها أبديًا): "وحلول الحوادث بالرب تعالى، المنفى في علم الكلام المذموم، لم يرد نفيه ولا إثباته في كتاب ولا سنة، وفيه إجمال: فإن أريد بالنفي أنه سبحانه لا يحل في ذاته المقدسة شيء من مخلوقاته المحدثة، أو لا يحدث له وصف متجددٌ لم يكن؛ فهذا نفي صحيح.. وإن أريد به نفي الصفات الاختيارية، من أنه لا يفعل ما يريد، ولا يتكلم بما شاء إذا شاء، ولا أنه يغضب ويرضى لا كأحد من الورى، ولا يوصف يما وصف به نفسه من النزول والاستواء والاتبان كما بليق بجلاله وعظمته؛ فهذا نفي باطل".

وفي المزيد من كشف أخطاء الأشاعرة وشبهاتهم يقول - رحمه الله -: "أهل المكلام المندموم يطلقون نفي حلول الحوادث. فيسلم الشني للمتكلم ذلك، على ظن أنه نفي عنه سبحانه ما لا يليق بجلاله، فإذا سلم له هذا النفي ألزمه نفي الصفات الاختيارية وصفات الفعل، وهو غير لازم له، وإنما أتي الشني من تسليم

هذا النفي المجمل، والا فلو استفسر واستفصل – على النحو السالف الذكر واستفصل – لم ينقطع معه"، وتُعلِم أن الحدوث بهذا الاعتبار الذي ذكرنا غير ممتنع.. إذ بمعرفة هذا التفصيل يُعلم امتناع التلازم المزعوم من أن حدوث الصفة حدوث للموصوف، بل ويُقال: إنَ تعلق بعض الصفات الفعلية بمشيئته وحكمته، دليل كمال عقلًا وشرعًا.

وقد أعقب ابن أبي العز ذلك بمزيد من مناقشة من أطلقوا حلول الحوادث فأنكروا على أثر ذلك صفات الأفعال. وطفقوا بأهوائهم وبما تمخضت عنه عقولهم المختلة يتأولونها ويخرجونها عن ظاهرها إلى ضروب من المجاز. وكان أن توصلوا إلى أن المراد بـ (الغضب والرضا) وما شابه: (إرادة العقوبة أو المرحسان)، ولا ندري ما سبب إنكارهم مثل (الإرادة) في جواز اتصاف الرب بها؛ مثل (الإرادة) في جواز اتصاف الرب بها؛ يوصف به المخلوق، وأن كلا من الثلاث يوصف به المخلوق، وأن كلا من الثلاث حقيقة تناسب الموصوف؟

#### ج- وبقرائن العقل أيضا . . ابن تيمية بدلي بدلوه يلارد عادية من ألزموا فجعلوا حدوث الصفة حدوثاً للموصوف:

إذ يقول في (الرسالة الأكملية) وابان رده هذه الشبهة وفي معرض مناقشته لها: "وأما قول القائل: لو قامت به الأفعال لكان محلًا للحوادث، والحادث إن أوجب له كمالا فقد عُدمه قبله وهو نقص، وإن لم يوجب له كمالاً لم يجز وصفه به.. فيقال:

أولاً: هذا مُعارض بنظيره من الحوادث التي يفعلها كـ(الخلق)، فإن كليهما حادث بقدرته ومشيئته وانما يفترقان في المحل.

ويقال ثانيًا في إبطال قول من جعل حدوث الحوادث ممتنعًا: هذا مبني على

تجدد هذه الأمور بتجدد الإضافات والأحوال والإعدام: فإن الناس متفقون على تجدد هذه الأمور.

ويقال ثالثاً: الكمال الذي يجب اتصافه به، هو: المكن الوجود، وأما المتنع: فليس من الكمال الذي يتصف به موجود، والحوادث المتعلقة بقدرته ومشيئته يمتنع وجودها جميعا في الأزل: فلا يكون انتفاؤها في الأزل نقطا؛ لأن انتفاء الممتنع ليس بنقص. ويقال رابعًا: إذا قدر ذات تفعل شيئا بعد شيء وهي قادرة على الفعل بنفسها، وذات لا يمكنها أن تفعل بنفسها شيئًا؛ بل هي كالجماد الذي لا يمكنه أن يتحرك، كانت الأولى أكمل من الثانية، فعدم هذه الأفعال نقص بالمضرورة، وأما وجودها بحسب الإمكان فهو الكمال.

ويقال خامسًا: لا نسلم أن عدم هذه مطلقًا نقص ولا كمال، ولا وجودها مطلقًا نقص ولا كمال؛ بل وجودها في الوقت الذي اقتضته مشيئته وقدرته وحكمته: هو الكمال ووجودها بدون ذلك: نقص، وعدمها مع اقتضاء الحكمة عدمها: كمال، ووجودها حيث اقتضت الحكمة وجودها: كمال، واذا كان الشيء الواحد يكون وجوده تارة كمالًا وتارة نقصًا، وكذلك عدمه، بطل التقسيم المطلق، وهذا كما أن الشيء يكون رحمة بالخلق إذا احتاجوا اليه كالمطر، ويكون عذابًا إذا ضرهم فيكون إنزاله لحاجتهم رحمة وإحسانا والمحسن الرحيم متصف بالكمال، ولا يكون عدم انزاله - حيث يضرهم - نقصًا بل هو أيضًا رحمة واحسان، فهو محسن بالوجود حين كان رحمة. وبالعدم حين كان العدم رحمة" ا.هـ بتصرف.

والى لقاء والحمد لله رب العالمين.

Principle of the later of the



#### د . ماهر بن حمد المعيقلي

THE RESERVE TO SERVE THE RESERVE THE RESER

#### خطيب السجد العرام

فَوضَعَهُمَا هُنَالِكَ، ووضَعَ عنْدَهُمَا جِرَابًا فيه تَمْرٌ، وَسَقَاءَ فيه مَاءٌ، ثُمَّ قَفَّى إِبْرَاهِيمُ مُنْطَلْقًا، فَتُبِعَثُهُ أُمُّ اسْمَاعِيلَ، فَقَالَتْ: يَا إِبْرَاهِيمُ، أَيْنَ تَذُهَبُ وَتَتُرُكُنَا بِهَذَا الْوَادِي، الَّذِي لَيْسَ فيه إنْسُ ولا شَيْءُ؟ فَقَالَتُ لَهُ ذَلِكَ مِرَارًا، وَجَعَلَ لا يِلْتَضْتُ إِلَيْهَا، فَقَالَتُ لَهُ: آللَّهُ الَّذِي أَمَرَكَ بِهَذَا؟ قَالَ نَعُمْ. قَالَتُ: إِذَا لَا يُضَيِّعُنَا. كَلَمَةُ عَظْيمَةُ، تُنبئ عن توكُّل عظيم، إذا كان اللَّهُ أمرَكَ بهذا، فلن يضيعنا، ثُمَّ رَجِعَتْ، فَانْطَلَقَ إِبْرَاهِيمُ -عليه السلام-، حَتَّى إِذَا كَانَ بِمِكَانَ لَا يَرُونَـهُ فَيِهِ، استقبل بوجهه البيث، ورفع يديه وقال: (كُنَّا إِنَّ أَسْكُنتُ مِن ذُرَيِّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِندُ بَيْنِكَ ٱلمُعَزِّمِ رَبُّنَا لِيُقِيمُوا ٱلصَّلَوْةَ فَأَجْعَلَ أَفِّيدَةً مِنَ ٱلنَّاسِ نَهُوى إِلَيْهِمْ وَأَرْزُقْهُم مِنَ ٱلثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ ) (إِبْرَاهِيمَ: ٣٧)، وفي الحديث: "فجاء الْلَكُ إلى أُمُّ إسماعيلَ، فَبَحَثُ بِعَقِبِهِ أَوْ قَالَ بِجَنَاحِهِ الأرض، حَتَّى ظَهَرَت زمـزمُ، فقال: لا تَخَافُوا الضَّيْعَة؛ فَإِنَّ هَا هُنَا بَيْتَ اللَّه، يَبْنيه هَذَا الغُلامُ

الحمد لله، الحمد لله الذي بلطفه تنكشف الشدائد، وبالتوكل عليه يندفع كيدُ كل كائد، أحمده -سبحانه- وأشكره، وأسأله المزيدُ من فضله وكرمه، وأشهد ألا إله إلا الله وحدَه لا شريكَ له، له في كل شيء آية، تدل على أنه الواحد، وأشهد أن سيدنا ونبينا محمدًا عبد الله ورسوله، إمام كل عالم وعابد، صلى الله وسلم وبارك عليه، وعلى آله وأصحابه، أهل المكارم والمحامد، والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

أما بعد معاشر المؤمنين: فأوصيكم ونفسي بتقوى الله: فهي الزاد ليوم المعاد: (مَلِكَ يَرَمُّ جَنَّمُعُ مُ اللهُ النَّاسُ وَذَلِكَ يَرَمُّ جَنَّمُعُ أَلَّهُ النَّاسُ وَذَلِكَ يَرَمُّ مَنْسُهُورٌ ﴿ وَمَا نُوَخَرُهُۥ إِلَّا لِأَجَلِ مَعْدُورٍ ﴿ وَمَا نُوَخَرُهُۥ إِلَّا لِأَجَلِ مَعْدُورٍ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

أمة الإسلام: أخرَج الإمامُ البخاريُ في صحيحه: من حديث ابن عباس -رضي الله عنهما-، أن ابراهيم -عليه السلام-، جاءَ بِأُمْ إِسْمَاعِيلُ وَهِيَ تُرْضِعُهُ، حَتَّى وَضَعَهُمَا بِمَكَّة، عَنْدَ دَوْحَة قُوْقٌ زُمْزُمَ، وَلَيْسَ بِمَكَّة يَوْمَئِذِ أَحَدٌ، وَلَيْسَ بِهَا مَاءً،

وأبوهُ، وإنَّ اللَّهُ لا يُضِيعُ أَهُلُّهُ".

معاشر المؤمنين: لقد مرت الشدائد والمحن. بأفضل البشر، من الأنبياء والمرسلين، فقابلوها بالتوكل والبقين، والثبات على الحق المبين، فالأنبياء والرسل، هم أعظم الناس توكُّلًا على الله: لعلمهم بأسمائه وصفاته وأفعاله، ويقينهم وثقتهم به، فقالوا لأقوامهم: ( وَمَا اللَّا أَلَّا تَنَوَحَكُمْ عَلَى اللَّهِ وَقَدْ هَدُونَا شَبُّكُنَّا وَلَقْدِرَكَ عَلَىٰ مَا مَا وَاذْ يَتُمُوناً وَعَلَى أَتَّهِ فَلْيَتَوكُلُ ٱلْمُتَوكِّلُونَ ) (إيراهيم: ١٢)، فكانت العاقبة لهم. والندامة والخسارة لأعدائهم.

وهذا إمام المتوكلين، بأبي هو وأمي صلى الله عليه وسلم، فقد كان المثل الأعلى في التوكلُ على ربه، وتفويض الأمر اليه. في جميع شؤونه وأحواله، ممتثلًا لقوله: ﴿ وَوَكُنَّ عَلَى الَّحَى ٱلَّذِي لَا يَسُونُ وَسَيْمُ عَمْدِهِ وَكُفَىٰ بِدِ الْمُوْتِ عِبَادِهِ خَيرًا) (الْفُرُفَانِ: ٥٨)، وكان يقول في دعائه: "اللَّهُمَّ لَكَ أَسْلَمْتُ، وَبِكَ آمَنْتُ، وَعَلَيْكَ تَوَكَّلْتُ" (رواه البخاري ومسلم)، وفي الصحيحين ومسند الامام أحمد، عن جابر -رضى الله عنه- قال: "نَزَلَ رسولُ اللَّه -صلى اللَّه عليه وسلم- تَحْتَ سَمْرة وَعَلْقَ بِهَا سَيْفُهُ، وَنَمْنَا نُوْمَةً، فَإِذَا رَسُولُ اللَّه -صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسلَّم- يَدْعُونًا، وإذَا عَنْدَهُ أَعْرَابِي، فَقَالَ: "إِنَّ هَذَا اخْتَرَطَ عَلَى سَيْفي، وَأَنَا نَائِمُ، فَاسْتَيْقَظْتُ وَهُو فِي يده صَلْتًا، فَقَالَ: مَنْ نَمْنَعُكَ مِنْي؟ فقال رسول الله -صلى الله عليه وسلم- بجواب المتوكل على ربه فقلت: اللَّهُ، ثم قال في الثانية: مَنْ يَمْنُعُكُ مِنْي وَ قال: قلتُ: الله، فسقط السبف من يده، فأخذه رسول الله -صلى الله عليه وسلم- فقال: "من بمنعك منى؟ قال: كن كخير آخذ، قال: أتشهد ألا إله إلا الله وأنى رسول الله؟ قال: لا، ولكن أعاهدك على ألا أقاتلك، ولا أكون مع قوم يقاتلونك، فعفا عنه النبي -صلى الله عليه وسلم-، وخلى سىيله،

قال الامام ابن القيم -رحمه الله-: "والتوكل من أقوى الأسباب التي يدفع بها العبد ما لا يطيق، من أذى الخلق وظلمهم وعدوانهم، وهو من أقوى الأسباب في ذلك؛ فإن الله حسبه؛ أي: كافيه، ومَنْ كان اللَّهُ كافيَهُ وواقيَه فلا مطمع

فيه لعدوه ولا يضره إلا أذى لا بد منه؛ كالحر والبرد والجوع والعطش، وأما أن يضره بما يبلغ منه مراده فلا يكون أبدًا".

اخوة الابمان: إنَّ ممَّا يبعث التوكل في قلب العبد، معرفة الله بأسمائه وصفاته، فمن كان بالله وصفاته أعلم، كان توكُّله عليه أكمل، فمن أسماء الله -تعالى- الحسني "الوكيل"؛ الذي جميعُ المخلوقات تحت وكالته وتدبيره، وهو جلُ جلاله وتقدست أسماؤه، الكفيل بأرزاقهم، القائم بما يُصلحُهم، فله وحده الخلقُ والأمر. فكفي به وليًّا لمن أناب اليه. وناصرًا ومعينًا لمن توكّل عليه، يفعل ما يشاء، ويحكم ما يريد؛ ( زُبُ ٱلنَّرِق وَٱلْمَرِب لَا إِلَه إِلَّا هُو الْأَعْدَةُ وَكِيلًا) (الْمُؤْمَل: ٩)، ( زَاكُمُ أَنَّهُ رَبُّكُمْ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوْ كَانُ كُلُّ مَنْ و وَمُقَبِّدُهُ وَهُو عَلَى كُل شَق و وَكِيلٌ ) (الْأَنْعَام:

فما أحوج الأمة اليوم، مع انتشار الأمراض العضوية، والنفسية والاجتماعية، ودواعي القلق والمخاوف. ما أحوجها إلى معرفة حقيقة التوكل على الله، وصيدق الاعتماد عليه، في جلب المنفعة ودفع المضرة، في أمور الدنيا والأخرة، مع الأخذ بالأسباب المشروعة، فالتوكُّل من أعظم العبادات، وأجلُ القربات، وهو أعلى مقامات التوحيد وأجلها، وأشرف الطاعات وأعظمها، والدِّينُ قسمان: استعانةٌ وعبادةً؛ فالتوكل هو الاستعانة. والإنابة هي العبادة، وذلك في قول الرب -تبارك وتعالى-: (إِنَّ مَنْهُ وَإِلَّهُ صَنَّمِكُ ) (الْفَاتَحَة: ٥)، بل لا يقوم الدين إلا على التوكل؛ فمنزلة التوكل من الدين، كمنزلة الجسد من الرأس، فكما لا يقوم الرأس إلا على الجسد، فكذلك لا يقوم الإسلامُ والإيمانُ والإحسانُ إلا على التوكل، ﴿ وَيَهِ غَيْثُ ٱلشَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَالَّذِهِ رُجَّعُ ٱلأَمْرُ كُلُهُ ۚ فَأَعْدُهُ وَقَوْكُلُ غَلَيْهِ وَمَا رَبُّكَ بِغَيْفِلِ عَمًّا نَعَادُنَ) (هُود: ۱۲۳).

والخبر الكثير، والرزق الوفير إنما يأتي بالتوكل على الكريم الخبير؛ ففي مسند الامام أحمد، قال رسول الله -صلى الله عليه وسلم-: "لَوْ أَنْكُمْ تَتُوكُلُونَ عَلَى اللَّهُ حَقَّ تُوكُلُهُ، لْرَزْقَكُمْ كُمَا يُرْزُقُ الطَّيْرِ، تَغُدُو حَمَاصًا وَتُرُوحُ



بطائا"، وكيف يخاف العبد من فوات الرزق، والخالق - جل جلاله - وكيله، وهو القائل: (يَالَّهُ النَّالُ الْرُوْلُ مِنْ عَنِي مَرَّ لَهُ مِنْ وَأَلَّ اللَّهُ مَنْ مَرَّ فَكُمْ مَنْ عَنِي مَرَّ لَهُ مَرَّ وَأَكُمْ مَنْ مَرْ فَكُمْ مَنْ مَرْ فَكُمْ مَنْ مَرْ فَكُمْ مَرْ مَنْ فَعَنِي مَرَّ لَهُ مَنْ مَرْ فَكُمْ مَنْ مَرْ فَكُمْ مَنْ مَرْ فَكُمْ مَا فَكُمْ مِنْ فَكُمْ مَرْ فَكُمْ فَكُمْ مَرْ فَكُمْ مَرْ فَكُمْ مَرْ فَكُمْ مَرْ فَكُمْ مَنْ فَكُمْ مَرْ فَكُمْ مَرْ فَكُمْ مَرْ فَكُمْ مَرْ فَكُمْ مَرْ فَكُمْ فَكُمْ فَكُمْ مَرْ فَكُمْ مَا فَكُمْ مَرْ فَكُمْ مُنْ فَكُمْ فَكُمْ فَكُمْ فَكُمْ فَكُمْ وَلَا مِنْ فَكُمْ فَكُمْ فَكُولُونُ فَكُمْ فَكُمْ فَكُمْ مُنْ فَكُمْ فَكُمْ فَكُمْ فَكُمْ مُنْ فَكُمْ فَكُمْ فَكُمْ فَكُمْ فَكُمْ فَكُمْ فَكُمْ فَكُمْ مَرْ فَكُمْ مُنْ فَكُمْ مَنْ فَكُمْ مَنْ فَكُمْ مَا فَكُمْ مُنْ فَكُمْ فَكُمْ فَكُمْ مَا فَكُمْ مُنْ فَكُمْ مُنْ فَكُمْ مُنْ فَكُمْ فَكُمْ مُنْ فَكُمْ مُنْ فَكُمْ مُنْ فَكُمْ مُنْ فَكُمْ مُنْ فَكُمْ فَكُمْ مُنْ فَكُمْ فَكُمْ فَكُمْ فَكُمْ فَكُمْ فَكُمْ فَكُمْ فَكُمْ مُنْ فَكُمْ فَكُمُ فَكُمْ فَكُمُ فَكُمْ فَكُمُ فَكُمْ فَكُمُ فَكُمُ مُنْ فَكُمُ فَكُمُ فَكُمُ فَكُمُ فَكُمْ فَكُم

أمة الإسلام: إن التوكل على الله، يُـورث الرضا بِالقَضَاءِ وَالْقَدَرِ، فَمَنْ تَوكُّلُ عَلَى اللَّهُ حَقَّ توكيله، رضي بأقداره، ونال رضاه ومحبته، وبوَّاه جنته؛ ﴿ وَالَّذِينَ عَاحَدُوا فِ اللَّهِ مِلْ بَعْدِ مَا ظُلُواْ لَتُوَتَّلَهُمْ فِي اللَّذِي حَسَّمَةً وَلِأَخِرُ الْقَصِيرَةِ أَكُارُ لَوْ كَالْمُوا مُلَكُونَ ﴿ اللَّذِينَ صَبُّوا وَعَلَى رَبْهِمْ يَوْكُلُونَ ﴾ (النَّحَل: ٤١-٤١)، بل المتوكلون يدخلون الجنة بغير حساب، ففي الصحيحين، أنْ رسُولُ الله -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ- قَالَ: "يَدْخُلُ الْجِنَّةُ مَنْ أُمِّتي سَبِّعُونَ ٱلْفَا بِغَيْرِ حَسَابِ"، قَالُوا: مِنْ هُمْ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: "هُمُ الَّذِينَ لا يَسْتُرْقُونَ، وَلا يتطيرون، ولا يكتوون، وعلى ربهم يتوكلون". فمن اتخذ الله وكيلا، اطمأن قلبه، وسكنت نفسه، وقرت عينه، وصلح باله؛ لعلمه أن الأمر كله بيد الله، فما شاء كان، وما لم يشأ لم يكن. وفي سنن الترمذي، قال رسول الله -صلى الله عليه وسلم-: "واعلم أنَّ الأمة لو احتمعت على

فيا عبد الله: توكّل على ربك يكفك، واعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وأن ما أخطأك لم يكن ليخطئك، وأن ما أخطأك لم يكن ليصيبك، أعوذ بالله من الشيطان الرجيم: (إنّمًا الْمُوْمُونَ اللّهِ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَسِلَتَ قُومُهُمْ وَإِذَا يُكِنَّ اللهُ وَسِلَتَ قُومُهُمْ وَإِذَا يَلُونَ عَلَيْنَ اللّهُ وَسِلَتَ اللّهُ وَسِلَتَ اللّهُ عَلَيْنَ اللهُ وَسِلَتَ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ وَسِلًا لَمْ وَرَحْتُ وَسِلًا وَقُلْ رَبِّهِمْ وَمَعْقِرَةً وَاللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ اللّهُ وَمُونَ حَمَّا لَمْ وَرَحْتُ عِنْدُ رَفِهِمْ وَمَعْقِرَةً وَاللّهُ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمُعْتَرَقًا لَمْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

أَنْ يِنْفَعُوكَ بِشَيْء لَمْ يِنْفَعُوكَ الْا بِشَيْء قَدْ

كَتْبُهُ اللَّهُ لُكَ. وَلُو اجْتُمُعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّوكَ

بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله

عليك، رفعت الأقلام وحفّت الصحف".

معاشر المؤمنين: إنْ تحقيق التوكل على الله، لا ينافي العمل والأخذ بالأسباب المشروعة، مع عدم الاعتماد عليها، فمنْ ترك الأسباب المأمور بها، فهو عاجزٌ مضرطٌ مذمومٌ، والمتوكّلون في

كتاب الله هم العاملون؛ ففي صحيح البخاري، عَنِ ابْن عَبَاسٍ - رَضِي اللّهُ عَنْهُمَا- قَالَ: "كَانَ أَهُلَ اليمن يحُجُونَ وَلا يَتَزُودُونَ، وَيقُولُونَ؛ نَحْنُ الْمُتُوكُلُونَ، فَإِذَا قَدَمُوا مَكَّةً، سَأَلُوا النّاسَ، فَأَنْزُلُ اللّهُ -تَعَالَى-: (وَتَرُودُوا فَإِنَّ خَيْر الزَّاد التَّقُوى)، والأنبياء -عليهم السلام-، مع أعظم الناس توكُّلا على ربهم، كانوا يأخذون بالأسباب، فنوحُ عليه السلام-، صنع السفينة، وأحسن التدبير يوسف -عليه السلام- لانقاذ مصر من المجاعة، يوسف -عليه السلام- لانقاذ مصر من المجاعة، وضرب موسى -عليه السلام- البحر بعصاد.

وكان إمامُ المتوكلين -عليه الصلاة والسلام-، يباشر الأسباب، ويأمر بفعلها ومباشرتها، فتداوى وأمر بالتداوى، وأمر باطفاء النار عند المبيت، وقال: "من بحرسنا اللِّيلَة؟" (كما في سنن أبي داود). وفي حادثة الهجرة. أخذ -صلى الله عليه وسلم- بالأسباب المكنة؛ فهيأ من ببيت على فراشه، ومن يرافقه في رحلته، والغار الذي يختبي فيه، ووقف كفارٌ قريش على باب الغار، فقال أبو بكر -رضى اللَّهُ عَنْهُ-: يا رسول الله. لو أن أحدهم نظر تحت قدميه لأيصرنا، فقال النَّبِيِّ -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-: "مَا ظُنُّكَ بِا أَبِا بِكُر بِاثْنَيْنِ اللَّهُ ثَالِثُهُما" (رواه البخاري). ﴿ ﴿ إِ تَشْرُوهُ فَتَدُ تَمَكُرُهُ الْقَدُ إِذْ أَخْرَجُهُ ٱلَّذِينَ كَنَدُوا تُأْنِيَ أَثْنَاتُوا أَدْ هُمَّا فِي ٱلْعَارِ إِذْ يَنْقُولُ لِمُسْجِيهِ. لَا تَحْسَرُنَ إِنَّ ٱللَّهُ مَنْكَمْ فَأَسْزَلُ ٱللَّهُ سُكِينَتُهُ عَلِيْهِ وَأَيْكَذَهُ بِجُنُودٍ لَمْ نَرُوْهَا وَجَعَكُمْ كَلِمَةَ الَّذِينَ كُنْرُواْ النُّمْثِلُّ وَكَلِّمَهُ ٱللَّهِ مِن الْمُلْكُ وَاللَّهُ عَزِيزُ عَكِيدً ) (الثُّوبة: ٤٠).

اللهم يا حي يا قيوم، يا ذا الجلال والإكرام، اللهم اجعلنا ممن دعاك فأجبته، واستهداك فهديته، واستهداك فهديته، واستجار بك فأجرته، وتوكل عليك فكفيته، اللهم ارزقنا صدق التوكل عليك، وحسن الظن بك، برحمتك يا أرحم الراحمين، اللهم صل على محمد وأزواجه وذريته، كما صليت على آل إبراهيم، وبارك على محمد وأزواجه وذريته، كما إنك حميد مجيد، وارض اللهم عن الخلفاء الراشدين، أبي بكر وعمر وعثمان وعلي، وعن المحسان الراشدين، أبي بكر وعمر وعثمان وعلي، وعن الحلفاء والتابعين، ومن تبعهم بإحسان الى يوم الدين، وعنا معهم بعفوك وكرمك وجودك يا أرحم الراحمين.



حياة طيبة لا تنغيص فيها، تغمرها القناعة والرضا والصبر على مصائب الدنيا، والشكر على نعم الله فيها. (المنتخب نعم الله فيها. (ولنجزينهم أجرهم بأحسن ما كانوا يعملون) التمتع بنعيم الجنة في الآخرة).

#### من الأعمال الصالحة -الجامعة تقوى الله تعالى:

الْمُتَّقِي: هو مَنْ سَلَكَ سَبِيلَ الْمُضَطَّفَى، وَنَبَدَ الدُّنْيا وَرَاءَ الْمُضَطِّفَى، وَنَبَدَ الدُّنْيا وَرَاءَ الْقَضَا، وَكَلَّفَ نَفْسَهُ الْإِخْلاصَ وَالْوَفَا، وَاجْتَنَبُ الْحَرَامَ وَالْجِفَا. (مفاتيح الغيب (۲۲۸/۲). تقوى الله هي عمل الدين كله.

#### من ثمرات تقوى الله ي الدنيا مثلا:

١- يكفى أن الله معه هادياً ومؤيداً وناصراً ومعيناً: قال تعالى: "رَأَتُقُوا أَلَهُ رَاعَلَتُوا أَنَّ أَلَهُ مَعَ الْنَقِينَ" (البقرة ١٩٤).

٢- حل المشكلات وتوسيع الأرزاق:
 قال تعالى: "رَمَن يَتْقِ الله يَغمَل
 لَهُ عَرْبُهُ أَن وَرَزُفَةُ مِن حَبْثُ لَا
 مَعَلَيْثُ (الطلاق: ٢-٣).

٣- السهولة واليسر في كل أمر:
 قال تعالى: "وَمَنْ بَنِّقِ أَلَّهُ يَجْعَل لَهُ مِنْ
 أَمْرِهِ بُسُرًا" (الطلاق:٤).

#### ثانيًا: العمل الصالح يصحبك في القبر:

عن أنس بن مالك، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يَتُبِعُ الْمَيْتَ ثلاثة، فيرْجِعُ اثْنَانِ وَيَبْقَى وَاحِدٌ، يَتَبْعُهُ أَهْلُهُ وَمَالُهُ وَعَمْلُهُ، فَيرْجِعُ اهْلُهُ وَمَالُهُ وَعَمْلُهُ، فَيرْجِعُ اهْلُهُ وَمَالُهُ

الحمد لله على نعمة الإسلام، والصلاة والسلام على سيد الأنام، قال تعالى، والسلام على سيد الأنام، قال تعالى، "إلّا نَصْرُوهُ نَقَدْ نَصَرَهُ الله إذْ أَخْرَبُهُ الَّذِينَ صَدَرُهُ الله إذْ أَخْرَبُهُ الَّذِينَ صَدَرُهُ الله إذْ أَخْرَبُهُ الَّذِينَ مَكْرُوا نَانِي أَنْدَنَ إذْ مُمّا فِي الْمَكَارِ إِذْ مُمّا فِي الْمَكَارِ إِذْ مُمّا فِي الْمَكَارِ إِذْ مُمّا فِي الْمَكَارِ إِذْ مُمّا فِي الْمَكَارِ الله مَكَا قَالَ الله مَكَا قَالُونِينَ مَكَا قَالُونِينَ مَكَارُوا الشَّقَالُ وَجَعَلَ مَكَا الله عَنْ المُلْكَا وَالله عَنْ مِيرُ عَكِيمً "وَكَلِمَةُ الله هِي الْمُلْكَا وَالله عَنْ مِيرُ عَكِيمً " (التوبية ، ٤٠).

الهجرة كلها دروس وعظات هيا نحاول أن نطوف حول درس واحد من دروس الهجرة قوله تعالى، (إذ يقول لصاحبه) نتعلم من هذه الآية حسن اختيار الأصحاب؛ لأن نفعهم يدوم في الدنيا والآخرة.

هيا بنا نحاول البحث عن الأصحاب الذين يصحبوننا ويعينوننا في كل الأوقات، ولا يتخلون عنا أبداً عند الأزمات في الدنيا والقبر ويوم يقوم الأموات. وخير الأصحاب العمل الصالح لله تعالى، قال تعالى: " مَنْ عَيلَ صَلِحًا مِن دَكِر أَوْ أَنْنَ وَمُو مُوْمِنُ مُنْكُمِنَةً قابِه وسكون نفسه ويرزقه الله رزقا حلالاً طيبًا من حيث لا يحتسب. (السعدي ١/٤٤٨).



تقف الملائكة على أبواب الجنة تنادي على الطائعين ليدخلوا الجنة من أبواب الأعمال الصالحة.

فَيَقُولُ: فَعَلُ الْخَيْرَاتَ مِنَ الصَّدَقَة وَالصَّلَةَ وَالْمُعْرُوفُ وَالْإِحْسَانِ إِلَى النَّاسِ: مَا قَبَلِي مَدْخَلُ. فَيُقَالُ لَهُ: اجْلَسْ فَيَجْلِسُ وَقَدَّ مُثْلَثْ لَهُ الشَّمْسُ قَدْ آذَنَتْ للْغُرُوبِ، فَيُقَالُ لَهُ: أَرَايْتَكَ هَذَا الرَّجُلَ الَّذِي كَانَ فيكُمْ، مَا تَقُولُ فيه ؟ وَمَاذَا تَشْهَدُ بِهِ عَلَيْه ؟. فَيَقُولُ: دَعُونِي حَتَّى أَصَلَي. فَيْتُولُ: إِنَّكَ سَتَغْعَلُ، أَخْبَرْنِي عَمَّا نَسْأَلُكَ فَيْتُولُ: إِنَّكَ سَتَغْعَلُ، أَخْبَرْنِي عَمًا نَسْأَلُكَ وَيَبْقَى عَمَلُهُ، رواه البخاري (٦٥١٤) ومسلم (٢٩٦٠).

- الكل سيتركك في القبر من مال وولد إلا عملك الصالح سيصحبك ويدافع عنك في القبر ولا يتخلى عنك حتى تسعد في القبر ويفتح لك باب الجنة:

١- عَن الْبَرَاءِ بْن عَازِبِ قَالَ: خَرَجْنَا مَع رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم في جنازة رَجُل من الْأَنْصَارِ فَانْتَهَيْنَا إِلَى الْقَبْرِ وَلَّا يُلْحَدُ فَجَلْسَ رَسُولَ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليه وسلم وجلسنا حوله قال.. ويُمثل - العبد المؤمن- له عَمله في صُورة رَجُل حَسَنَ الْوَجْهِ طَيِّبِ الرِّيحِ حَسَنِ الثَيَابِ فيَقُولُ: أَبْشِرْ بِمَا أِعَدُ اللَّهُ عَزْ وَجَلَ لَكَ، أَبْشُرُ بِرِضُوَانَ اللَّهِ وَجَنِّاتَ فِيهَا نَعِيمُ مُقِيمٌ فَيَقُولُ: بَشَرَكَ اللَّه بَخَيْرٍ مَنْ أَنْتَ فُوجُهُكُ الْوَجْهُ الَّذِي جَاءَ بِالْحَيْرِ فَيَقُولُ: هَذَا يَوْمُكَ الَّذِي كُنْتَ تَوِعَدُ وَالْأَمْرُ الَّذِي كُنْتَ تُوعَدُ أَنَا عَمَلَكَ الصَّالِحُ، فَوَاللَّهِ مَا عَلَمْتَكَ إِلَّا كُنْتَ سِرِيعًا فِي طَاعِهُ اللَّه بَطْيِئًا عَنْ مَعْصِيةَ اللَّهِ فَجَزَاكَ اللَّهِ خَيْرًا فَيَقُولُ؛ يَا رَبِّ أَقِمِ السَّاعَةِ كَيْ أَرْجِعَ إِلَى أهلى ومالى. (مستد أبي داود الطيالسي ٧٨٩، صحيح الترغيب ٧٥٥٨).

٧- عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رَضْيَ اللَّه عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم: "إِنَّ الْيَتَ إِذَا وُضِعَ فِي قَبْرِه، إِنَّهُ يَسْمَعُ خَفْقَ نَعَالِهِمْ حِينَ يُولُونَ عَنْهُ، فَإِنْ كَانَ مُوْمَنَا كَانَتَ الصَّلَاةُ عِنْدَ رَأْسِهِ وَكَانَ الصَّيَامُ عَنْ يَمِينِه، وَكَانَت الزَّكَاةُ عَنْ شَمَالِه، وَكَانَ فَعْلُ الْخَيْرَاتَ مِنَ الصَّدَقَة وَالصَّلَة وَكَانَ فَعْلُ الْخَيْرَاتَ مِنَ الصَّدَقَة وَالصَّلَة رَجْلَيْه. فَيُؤْتَى مِنْ قَبَلِ رَأْسِه، فَتَقُولُ رَجْلَيْه. فَيُؤْتَى مِنْ قَبَلِ رَأْسِه، فَتَقُولُ رَجْلَيْه. فَيَقُولُ الصَّيَامُ: مَا قَبَلِي مَدْخَلُ. ثُمَّ يُؤْتَى عَنْ يَسَارِه، فَتَقُولُ الزَّكَاةُ: مَا قَبَلِي مَدْخَلُ. ثُمَّ يُؤْتَى عَنْ يَسَارِه، فَتَقُولُ الزَّكَاةُ: مَا قَبَلِي مَدْخَلُ. ثُمَّ يُؤْتَى مِنْ قَبَلِ رَأْسِه، فَتَقُولُ تَعْمَ يَوْتَى عَنْ يَسَارِه، فَتَقُولُ الزَّكَاةُ: مَا قَبَلِي مَدْخَلُ. فَمَّ يُؤْتَى عَنْ يَسَارِه، فَتَقُولُ الزَّكَاةُ: مَا قَبَلِي مَدْخَلُ. فَمَ يُؤْتَى مِنْ قَبَلِ رَجُلَيْهِ قَبَلِي مَدْخَلُ. فَمَ يُؤْتَى مِنْ قَبَلِ رَأَسُه وَبَلِ رَأَسُه، فَيَقُولُ قَبَلِي مَدْخَلُ. فَمَ يُؤْتَى مِنْ قَبَلِ رَجُلَيْهِ قَبَلِي مَدْخَلُ. فَمَ يُؤْتَى مِنْ قَبَلِ رَجُلَيْه قِبَلِ رَجُلَيْهِ قَبَلِي مَدْخَلُ. فَمَ يُؤْتَى مِنْ قَبَلِ رَجُلَيْه وَبَلِ رَجُلَيْه وَبَلِ رَجُلَيْه وَبَلِي مَدْخَلُ. فَمَ يُؤْتَى مِنْ قَبَلِ رَأَسِه، فَتَقُولُ قَبَلِي مَدْخَلُ. فَمَ يُؤْتَى مِنْ قَبَلِ رَجُلَيْه وَلَيْهُ وَلَى مَدْخَلُ. فَمَ يُولُ مَنْ فَبَلِي مَدْخَلُ. وَمَا لَاسَلِي مَدْخَلُ. وَمُولُ الرَّكَاةُ وَيَلِي مَدْخَلُ. وَمَا يَسْهِ الْمَعْلَى مُدْخَلُ. وَمُ يُولُ مَنْ قَبَلِي مَدْخَلُ. وَمَا لَا الْمَلِي مَدْخَلُ. وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْ مَا لَالْمَلِي مَدْخَلُ. وَلَيْهُ وَلَى مَنْ قَبَلِي مَدْخَلُ. وَلَيْهُ وَلَى مَا لَالْمَلِي مَدْخَلُ. وَلَمْ يَعْمَلِ مَا لَالْمَالِهُ الْمَالِقُولُ اللَّهُ عَلَى مَا لَالْمَالِه وَلَالَاهُ اللَّهُ الْمَالِهُ الْمُعْرَالِهُ مَا لَالْمَالِهُ الْمَالِهِ اللَّهُ الْمَالِهُ الْمَالِهُ اللَّهُ الْمَالِهُ الْمُعْلِقُ الْمَالِهِ اللَّهُ الْمَالِهُ الْمِلْمُ الْمَالَةُ الْمَالِهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِهُ الْمَالِهُ الْمَالِهُ الْمَ



عَنْهُ أَرَأَيْتَكَ هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي كان فيكم: مَا تَقُولُ فيه، وماذا تشهد عليه؟. فيقول: مُحَمِّدٌ، أَشْهَدُ أَنَّهُ رَسُولُ اللَّهِ، وَأَنَّهُ جَاءَ بِالْحِقِّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ. فَيْقَالَ لَهُ: عَلَى ذَلِكَ حَبِيتَ، وَعَلَى ذَلِكَ مُتَّ وَعَلَى ذَلِكَ تَنْعَثُ إِنْ شَاءَ اللَّهِ. ثُمَّ يُفْتَحُ للهُ بَابٌ مِنْ أَبُوابِ الْجِنَّةِ، فيقال له: هذا مقعدك منها، وما أعد الله لك فيها، فيزداد غَبْطة وسرورًا، ثم يُفتح له بَابٌ مِنْ أَبُوابِ الْنَارِ، فَيُقَالُ لَهُ:

هَذَا مَقْعَدُ لِكُ مِنْهَا. وَمَا أَعَدُ اللَّهُ لِكَ فِيهَا لو عصيته، فيزداد غيطة وسرورا، ثم يُفْسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ سَبْعُونَ ذَرَاعًا، وَيُنَوِّرُ له فیه. (صحیح ابن حبان ۱۱۱۳، وصحيح الترغيب ٣٥٦١).

#### ثالثا: العمل الصالح يقف معك يوم القيامة:

١- يظلل عليك من شمس يوم القيامة: عَنْ أَبِي هُرِيْرَةً، عَنِ النَّبِي صلى اللَّه عليه وسلم قال: "سبعة يظلهم الله في ظله، يوم لا ظل إلا ظله: الإمام العادل، وشابٌ نشأ في عبادة ريه، ورجل قلبه مُعِلِّقَ فِي الْسَاجِدِ، وَرَجِلانِ تَحَابًا فِي الله اجْتُمِعا عليه وتَضْرَقا عليه، ورجُل طلبته امرأة ذات منصب وجمال، فقال: إنى أَخَافُ اللَّهِ، وَرَجُلُ تَصَدُقَ، أَخْفَى حتى لا تعلم شماله ما تنفق يمينه، وَرَجُلُ ذَكِرَ اللَّهِ خَالِيًا فَفَاضَتُ عَيْنَاهُ " رواه البخاري (٦٦٠) ومسلم (١٠٣١). ٢- يدافع عنك أمام الملك الديان في ساحة الحساب:

عَنْ عَبْد اللَّه بُن عَمْرو رضى اللَّه عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: الصيام والقرآن يشفعان

الكل سيتركك لا القبر من مال وولد الا عملك الصالح سيصحبك وبدافع عنك في القبر ولا بتخلى عنك حتى تسعدتي القبر ويفتح لك باب الجنة.

للْعَبْد يَوْمَ الْقَيَامَة، يَقُولُ الصِّيامُ: أَيْ رَبِّ منعته الطعام والشهوات بالنهار، فشفعنى فيه، وَيَقُولُ الْقُرْآنُ: مَنَعْتُهُ النَّوْمَ بِاللَّيْلِ فَشَفَّعُني فيه، قال: فيشفَّعَان صحيح الجامع (٣٨٨٢). ٣- دخول الجنة: قال تعالى: "تلك الجنة التي نورث من عبادنا من كان تقيًّا" (مريم ٦٣).

- تقف الملائكة على

أبواب الجنة تنادي على الطائعين ليدخلوا الجنة من أبواب الأعمال الصالحة. عن أبي هريرة رضي الله عَنْهُ، أَنَّ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسِلم قَالَ: "مَنْ أَنْفَقَ زُوْجِيْنِ فِي سبيل الله، نودي من أيواب الجنة؛ يا عبد الله هذا خيرٌ، فمن كان من أهل الصلاة دُعي مِنْ بِابِ الصَّالَاةِ، وَمِنْ كَانَ مِنْ أَهُلِ الجهاد دعى من باب الجهاد، ومن كان منْ أَهُلِ الصِّيامِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الرِّيَّانِ، وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهُلِ الصَّدَقَةَ دُعِيَ مِنْ باب الصدقة. رواه البخاري (١٨٩٧)، ومسلم (۱۰۲۷).

٤- نعيم الحنة:

قال تعالى: "إِنَّ الَّذِينَ وَامْتُواْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَتِ كَاتَتْ لَمُمْ جَنَّتُ ٱلْفِرْدُوْسِ الْرُلَّا 💮 خَلِينَ فَهَا لَا يَعْوِنَ عَبًا حِولًا" (الكهف:١٠٧ - ١٠٨). الا يبغون عنها حولاً ، أي: تحولاً ولا انتقالاً؛ لأنهم لا يرون إلا ما يعجبهم ويبهجهم، ويسرهم ويفرحهم، ولا يرون نعيمًا فوق ما هم فيه.

نسأل الله أن يجعلنا وآباءنا وأمهاتنا من أهل الحنة، إنه ولى ذلك والقادر . Auc



السند على إبراهيم

وَاللَّهُ مَا أَخُلَفْنَي، قَالَ: فَظَلَّ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عليه وَسَلَّمَ يَومَهُ ذلكَ علَى ذلكَ، ثُمَّ وَقَعَ فِي نَفْسِهِ جِرُو كُلْبِ تَحْتَ فُسْطَاطَ لَنَا، فأمَرَ بِهِ فَأَخْرِجَ، ثُمَّ أَخَذَ بِيَدِهِ مَاءَ فَنَضَحَ مَكَائِهُ، فَلَمَّا أَمْسَى لَقيهُ جِبْرِيلُ، فَقَالَ له: قَدْ كُنْتَ وَعَدْتَنِي أَنْ تَلْقَانِي الْبَارِحَةَ، قَالَ: أجَلُ، وَلَكِنَّا لا نَدْخُلُ بَيْتًا فيه كَلْبٌ وَلا صُورَةٌ، فأصبح رَسولُ الله صَلَى اللَّهُ عليه وَسَلَّمَ يَومَنُذِ فَأَمَرَ بِقَتْلِ الْكِلَابِ، حِتَّى إِنَّهُ يَاْمُرُ بِقَتْلِ كُلْبِ الْحَائِطِ الصَّغِيرِ، وَيَتْرُكُ كُلْبُ الْحَائط الْكَبِيرِ" (رواه مسلم).

قد يتهم البعض الإسلام بأنه دين القسوة؛ إذ كيف يأمر نبيه بقتل كل الكلاب بغير ذنب جنته، ويقوم أصحابه بإعدام الكلاب الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله:

وبعد: فعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: "كانَ رَسولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ يَأْمُرُ بِقَتْلِ الْكَلَابِ، فَنَنْبَعِثُ فِي الْمُدينَة وَأَطْرَافَهَا فَلَا نُدَعُ كُلْبًا إِلَّا قَتَلْنَاهُ، حتَّى إِنَّا لَنَقْتُلُ كُلْبَ الْمُرَيِّة - تصغير المرأة-من أهل البادية يَتْبَعُهَا" (رواه مسلم).

وعن ميمونة بنت الحارث رضي الله عنها قَالَتَ: "إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَصْبَحَ بَوْمًا وَاحِمًا، فَقَالَتُ مَيْمُونَةُ: يِا رُسُولَ الله، لَقَد اسْتَنْكَرْتُ هَيْئَتَكَ مُنْذُ الْيَوم، قَالَ رَسولُ الله صَلَّى اللَّهُ عليه وَسُلَّمَ: إنَّ جبريلَ كَانَ وَعَدَنِي أَنْ يَلْقَانِي اللَّيْلَةَ فَلَمْ يَلْقَنِي، أُمَ

حتى الصغيرة منها، وتأتي النساء بها طواعية ليقوموا بإعدامها، ونرد على هذه الشبهة من عدة أوجه:

الوجه الأول: أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يُقدم على قتل الكلاب من تلقاء نفسه، وإنما بوحى من الله عز وجل، شم نسخ الحكم بقوله صلى الله عليه وسلم: " لولا أن الكلاب أمة من الأمم لأمرث بقتلها، فاقتلوا منها الأسود البهيم، وأيما قوم اتخذوا كلبًا ليس بكلب

حَرِث، أو صيد، أو ماشية. فإنه ينقصُ من أجره كلَّ يومِ قيراطُّ (رواه النسائي وصححه الألباني).

ومن ثم فهو منفذ لأمر ربد الذي خلق الخلق، وله أن يتحكم فيه كيفما شاء، ولا اعتراض عليه فيما قضى أو حكم، فكذلك إذا كان هذا حكمه في الكلاب فلا اعتراض عليه، لأنه لا يسأل عما يفعل، وهم يسألون.

الوجه الثاني: إن من مقاصد الشريعة التي جاء الاسلام بها حفظ الضروريات الخمس، وهي حفظ الدين، وحفظ النفس، وحفظ المعرض، وحفظ المال، وحفظ الدين مقدم على ما النفس، وحفظ المال، وحفظ الدين مقدم على ما عداه من باقي الضروريات، لأنه أعظمها، وما خلق الجن والإنس إلا لعبادة الله واقامة دينه، وقد علم النبي صلى الله عليه وسلم من جبريل أنه لا يدخل بيتًا فيه كلب، ولا صورة، بعدما تأخر عليه ولم يأته في موعده، وجبريل هو أمين السماء، الموكل بالوحي، فرأى النبي صلى الله عليه وسلم أن يستأصل النبي صلى الله عليه وسلم أن يستأصل المنع من دخول جبريل لبيته، أو النزول الملدينة عن طريق قتل الكلاب؛ كيلا

66

إن من مقاصد الشريعة التي جاء الإسلام بها حفظ الضيروريات الخمس، وهي حفظ الدين، وحفظ النفس، وحفظ العقل، وحفظ العرض، وحفظ المال.

يعوقه أحد عن تبليغ رسالة الله، حفظا للدين، وما فعله النبي صلى الله عليه وسلم ليس بدعا من الفعل، بل إن الغرب غير المسلم الذي يتشدق بالرحمة، والرفق بالحيوانات، هم أول من تخلصوا منها لحفظا النفس، وهي المصرورة الثانية من المصروريات الخمس، والتالية في الأهمية لحفظ الدين، ولم ينكر عليهم أحد ما أقدموا عليه من قتل للحيوانات حفظا الأنفسهم،

مع أن بعض هذه الحيوانات سخرها الله عز وجل للبشر، وجعلها طعامًا لهم، بخلاف الكلاب التي لا يجوز أكلها، وليس أدل على ذلك من الآتي:

1- قيام الدنمارك بإعدام ١٧ مليون من حيوان المنك خوفاً من انتشار سلالة جديدة من فيروس كورونا، ولم ينكر عليها أحد، أو يتهمها بالقسوة مع الحيوانات، جاء بموقع "العربية" بالشبكة العنكبوتية: "الدنمارك تعدم من سلالة جديدة من كورونا موقع بالعربية دبي، الإمارات العربية المتحدة بالقضاء على جميع أنواع حيوانات المنك للفضاء على جميع أنواع حيوانات المنك فيروس كورونا المستجد يمكنها الانتقال فيروس كورونا المستجد يمكنها الانتقال الى البشر.

وقالت رئيسة وزراء الدنمارك، مته فريدريكسن: إن القرار اتخذ "بقلب حزين"، ولكنه كان ضروريًا بناء على توصية من السلطات الصحية. وتعد الدنمارك أكبر منتج لفراء المنك في العالم.



ونضدت عملية إعدام لمليون من حيوانات المنك في دائرة نصف قطرها ٨,٤ كيلومترا من العدوى المزروعة المشتبه بها أو المؤكدة في أكتوبر/ تشرين الأول الماضي.

كما تم إعدام حيوانات المنك في كل من هولندا واسبانيا بعد اكتشاف إصابتها بعدوى فيروس كورونا هناك.

٢- قيام ألمانيا والاتحاد الأوروبي بإعدام قرابة ٢ مليون بقرة، جاء بموقع

"الجزيرة" بالشبكة العنكبوتية:

"ألمانيا تعتزم إعدام نحو ٤٠٠،٠٠٠ بقرة. أعلنت الحكومة الأثلانية أنها تعتزم إعدام نحو ٤٠٠،٠٠٠ بقرة في مسعى لاستعادة الثقة في سوق اللحوم بألمانيا الذي تأثر بشدة بسبب مرض جنون البقر، وقالت الحكومة: إنها سوف تنضم لبرنامج الاتحاد الأوروبي الرامى لاستعادة الثقة في منتجات لحوم الأبقار الذي يقضى بإعدام الأبقار الكبيرة في السن، ومن المقرر إعدام نحو ١،٥ مليون بقرة في دول الاتحاد الأوروبي خلال ٣٠ شهرًا، وسوف يشارك المزارعون في البرنامج على أساس طوعي، وصرحت متحدثة باسم وزارة الزراعة الألمانية بأنه لم يتضح بعد عدد الأبقار التي سيتم إعدامها تحديدًا" اهـ.

٣- اعدام دول العالم للدجاج خشية الإصابة بإنفلونزا الطيور، جاء بموقع "المصرى اليوم" بالشبكة العنكبوتية: "العالم يواجه إنفلونزا الطيور: "إعدامات ونفوق الملايين" تواجه العديد من الدول انتشار إنفلونزا الطيور، الذي تتزايد الإصابات به منذ مطلع يناير الحالي.

انظونزا الطيور .. اليابان تعدم الملايين من طيور الدجاج.

فيما أعلنت سلطات كوريا الجنوبية إتمام التخلص من ١٨,٨ مليون من طيور المزارع في السلاد لمنع انتشار سلالة شديدة الخطورة من إنفلونزا

الطيور.

وأمرت وزارة الزراعة والغذاء والشؤون الريضية بالتخلص من الطيور على هامش انتشار سلالة جديدة من فيروس (NA H) الذي تم رصده في نوفمبر الماضي، والذي تسبب في ٦٦ حالة عدوى بين الطيور في أجزاء مختلفة من البلاد.

واضطرت جميع المزارع التي تقع في دائرة نصف قطرها ٣ كيلومترات من المزارع الأخرى التي اكتشفت بها حالات عدوى من التخلص من طيورها.

وأعدمت السلطات السنغالية، ٥٠ ألف دحاجة أخرى في تلك المزرعة، في إطار حملة تطهير لاحتواء الفيروس تجنبًا لانتقاله لزارع أخرى، واحتمال وصوله إلى البشر

٤- إعدام ٩٤٣٨ حيوانًا في مختبرات بريطانيا: جاء بموقع "الجمهورية" بالشبكة العنكبوتية: "كشفت صحيفة صندي بيبول أن آلاف الحيوانات تنفق كل عام في الاختبارات السرية التي تجريها وزارة الدفاع البريطانية، نتيجة تعريضها للمتفجرات والسموم.

وذكرت الصحيفة أن ما يقرب من ٢٨ ألف قرد وخنزير من فصيلة القرود الغينية نفقت على يد علماء وزارة الدفاع البريطانية خلال ثلاثة أعوام من التجارب العسكرية المثيرة للجدل، تم خلالها تزويد خنازير بدروع واقية للجسم وتفجيرها، وحقن قرود بعوامل بيولوجية قاتلة، وتسميم خنازير غينية بغاز الأعصاب



في حالات انتشار الأويئة

التي يتكاتف فيها العالم

للتخلص من الحيوانات،

والطيور على مستوى

العالم، ولا ينكر عليهم

أحد صنيعهم هذا حفظا

لأنفسهم من الهلاك،

فعفظ الدين من باب

اولى ،

الأمر بقتل الكلاب كلها نسخ بالتخفيف بعدم قتلها إلا الكلب الأسبود البهيم ذو النقطتين، والكلب العقور.

اختبارات سرية أخرى أجريت أيضًا على كلاب عسكرية لعرفة

وأوضحت أن التجارب أجريت

على هذه الحيوانات في

مختبر التكنولوجيا وعلوم

الدفاء السري التابع لوزارة

الدفاء البريطانية في منشأة

بورتون داون بمقاطعة

ويلتشاير، واعترف مسؤولون

عسكريون بأن العديد من

الحيوانات عانت من آلام سببت لها معاناة كبيرة

لفترات طويلة قبل إعدامها.

وأشيارت الصحيفة إلى أن

مدى تأقلمها مع درجات الحرارة المختلفة. ولفتت إلى أن بيانات حصلت عليها من وزارة الدفاع البريطانية بموجب قانون حرية المعلومات، كشفت أيضًا أن ٣٧٩ قردًا من فصيلة القرود الأميركية، و٧٤ قردًا من فصيلة قرود المكاك، و٣٠٣ خنزير، و٣٠٣ أرنبًا، و١٢٤ قردًا من فصيلة القرود المغينية، وآلاف الفئران والجردان، نفقت في التجارب السرية للوزارة خلال الفترة بين ٢٠١٠ و ٢٠١٢.

وأضافت الصحيفة أن ما مجموعه ٩٤٣٨ حيوانًا أعدم في المختبرات في عام ٢٠١٠، و٢٧٢ في عام ٢٠١٠، ونفق ٨٨٣٠ حيوانًا أو أعدم بطريقة إنسانية في عام ٢٠١١، في حين رفضت وزارة الدفاع البريطانية إعطاء أي تفاصيل عن عدد برامج الاختبارات السرية في منشأة بورتون داون، لكنها اعترفت بأن ستة منها ممولة من قبل وكالات الدفاء الأميركية".

الوجه الثالث: أن إعدام النبي صلى الله عليه وسلم للكلاب لم يكن تخلصًا منها بالكلية على مستوى العالم، فغاية ما هنالك تخلصا منها في أرجاء المدينة فقط، مع بقاء الكلاب في جزيرة العرب،

وسائر دول وقارات العالم في ذلك الوقت، بخلاف حالات انتشار الأوبئة التي يتكاتف فيها العالم للتخلص من الحيوانات، والطيور على مستوى العالم، ولا ينكر عليهم أحد صنيعهم هذا حفظا لأنفسهم من الهلاك. فحفظ الدين من باب أولى.

الوجه الرابع: أن الأمر بقتل الكلاب كلها نسخ بالتخفيف بعدم قتلها إلا الكلب الأسود البهيم ذو النقطتين، والكلب العقور، وبقى تحريم الاقتناء

في حق سائر الكلاب إلا ما دعت الحاجة أو المصلحة إلى اقتنائه.

الوجه الخامس: تواترت الأدلة على الرفق بالحيوانات، فهذه امرأة دخلت النارفي هرة حبستها، فلم تطعمها، ولم تتركها تأكل من خشاش الأرض، وهذه بغي من البغايا تدخل الجنة في كلب سقته، بل وبين النبي صلى الله أن الله كتب الإحسان على كل شيء، وأمر بالإحسان في القتل والذبح، واراحة الذبيحة. وحد الشفرة لئلا تعذب الذبيحة عند موتها، ومع كل هذا الرفق والرحمة بالحيوانات، والذي ليس له مثيل في أي شريعة أخرى، سماوية، أو أرضية، إلا أنه إذا تعارضت حياة الحيوانات مع حفظ الدين، أو النفس، أو غيرهما قدم حفظ هذه الضروريات على حفظ حياة الحيوانات، كما فعل، ويضعل الغرب الآن للحفاظ على شعوبه من نقل العدوى، والفيروسات لهم عن طريقهم، فلا يقبل منهم بعد ذلك التشدق بقسوة الشريعة الإسلامية في معاملتها للحيوانات.

والله تعالى أعلم، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آلـه وصحبه أجمعين.





الحمد لله وحده والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، وبعد: فقد بدأ تاريخ المسلمين لانفسهم بسنة هجرة النبي صلي الله عليه وسلم.

وهذه بعض الدروس المستفادة من هجرة نبينا صلى الله عليه وسلم، ليضعها المسلم أمام عينيه ويسير على ضوئها في حياته فيسعد في الدنيا والآخرة، فأقول وبالله التوفيق:

#### (١) أعداء الإسلام ثنا بالمرساد؛

أعداء الإسلام في كل مكان وزمان للمسلمين بالمرصاد. وهذه حقيقة ثابتة منذ أن أشرقت شمس الإسلام على العالم، ويتضح ذلك جليا في سبب هجرة نبينا صلى الله عليه وسلم وأصحابه بدينهم من مكة إلى المدينة، حيث تحمل نبينا صلى الله عليه وسلم من الأذى ما لا يتحمله بشر، وكذلك أصحابه الكرام مثل، بلال، وياسر وعمار وسمية وغيرهم حيث بلال، وياسر وعمار وسمية وغيرهم حيث لقد اجتمع المشركون من إقامة شعائر الإسلام، فقد اجتمع المشركون في دار الندوة لاعداد خطة يتخلصون بها من نبينا صلى الله عليه وسلم ولكن الله تعالى كان لهم بالمرصاد، قال الله تعالى: ( و و النه الله الله الله الله الله الله تعالى: ( و النه تعالى كان لهم بالمرصاد، قال الله تعالى: ( و النه تعالى كان لهم بالمرصاد، قال الله تعالى: ( و النه تعالى كان لهم بالمرصاد، قال

#### صلاح نجيب الدق

يَقْنُلُوكَ أَوْ يُخْرِجُولُ وَيَنْكُرُونَ وَيَقَكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

#### (٢) وجوب الهجرة من بلاد الكفر إلى بلاد الإسلام:

إذا كان المسلم الذي يعيش في بلاد غير المسلمين ولا يتمكن من إقامة شعائر الإسلام علانية، وجب عليه الهجرة إلى بلاد الإسلام ليتمكن من إظهار شعائر دينه فيها، ويظهر ذلك في هجرة نبينا صلى الله عليه وسلم وأصحابه الكرام من مكة، فلما منعهم المشركون من إظهار الإسلام والدعوة إليه، هاجروا إلى المدينة، فأقاموا فيها دولة الإسلام وعبدوا الله تعالى علانية وأخذوا يدعون الناس للدخول في الإسلام.

#### (٣) الهجرة من المصية إلى الطاعة:

إن من أعظم الدروس المستفادة من الهجرة للمسلم الذي يعيش في بلاد الإسلام هي هجرة المعاصي والذنوب إلى طاعة الله تعالى والتوبة النصوح والندم على ما فرط في حق الله تعالى وحق رسوله صلى الله عليه وسلم، وحق نفسه وحق المسلمين. قال الله تعالى: (رَبُورُا إِلَى الله تعالى:

#### جَبِعًا أَبُّهُ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمُ ثَوْلِحُونَ ) (النور: ٣١).

(4) حسن التوكل على الله مع الأخذ بالأسباب الشروعة إن حسن التوكل على الله مع الأخذ بالأسباب يظهر جلياً في إعداد نبينا لخطة الهجرة إلى المدينة، وإعداد أبي بكر الصديق للراحلتين مسبقاً واستنجار نبينا صلى الله عليه وسلم لعبد الله بن أريقط المشرك ليكون دليلاً له أمر علي بن أبي طالب أن ينام على فراشه في ليله الهجرة، ليظن أن ينام على فراشه في ليله الهجرة، ليظن المشركون أن نبينا صلى الله عليه وسلم لا

#### (٥) الصبر على الأذى من أجل الإسلام

يزال نائما في فراشه.

يظهر ذلك بصورة واضحة في هجرة نبينا صلى الله عليه وسلم وأصحابه من بلدهم مكة المكرمة وهي أحب بلاد الله تعالى إلى الله تعالى وهي التي ولدوا فيها وعاشوا فيها وذلك من أجل الإسلام. عن أبن عباس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لمكة: ما أطيبك من بلد وأحبك إلى، ولولا أن قومي أخرجوني منك ما سكنت غيرك. (صحيح الترمذي للألباني حديث ٣٠٨٣).

ويظهر هذا الدرس أيضاً في موقف أبي بكر الصديق أثناء الهجرة حيث كان أبو بكر يتمنى أن يفتدي رسول الله صلى الله عليه وسلم بحياته وبكل ما يملك ابتغاء وجه الله تعالى.

#### (٦) الشياب الصادق هم دعائم الإسلام:

الشباب المسلم الصادق، من الرجال والنساء، من أصحاب العقيدة الصحيحة، هم دائماً دعائم الإسلام، ويظهر هذا واضحاً في موقف أسماء بنت أبي بكر الصديق وتعرضها للأذى من أبي جهل، وفيما قام به عبد الله بن أبي بكر، وعامر بن فهيرة حيث كانا يحملان أخبار مكة إلى الرسول صلى الله عليه وسلم، وفي موقف علي بن أبي طالب الذي استخلفه رسول الله لينام في فراشه حتى يخدع رسول الله لينام في فراشه حتى يخدع المشركين. (سيرة ابن هشام جـ٢ صـ٨٩).

#### (٧) حسن اختيار الصديق والرفيق:

ينبغي للمسلم أن يحسن اختيار صديقه ومن يرافقه في السفر بحيث يكون مسلماً صالحاً

أميناً، ناصحاً لغيره من الناس، ويظهر ذلك في اختيار الرسول صلى الله عليه وسلم لأبي بكر الصديق لكي يكون مرافقاً له في هجرته من مكة إلى المدينة. ومن المعلوم أن الإنسان يتأثر بأخلاق وأفعال من يرافقه، ولذا حثنا نبينا صلى الله عليه وسلم على حسن اختيار الصديق. روى أحمد عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "المرة على دين خليله فلينظر أحدكم من يخالل" (مسند أحمد ج٢ ص٢٣٤).

#### (A) جواز الاستعانة بغير المسلمين عند الضرورة:

يجوز للمسلم أن يستعين بغير المسلمين من ذوي الأمانة والخبرة في المجال الذي يريده، وذلك عند الضرورة، ويظهر ذلك عند هجرة نبينا صلى الله عليه وسلم إلى المدينة، حيث استأجر نبينا صلى الله عليه وسلم عبد الله بن أريقط، وكان رجلاً مشركاً خبيراً بطرق الصحراء، ليدله على الطريق إلى المدينة.

وعلى ذلك يجوز للمريض المسلم أن يذهب للعلاج عند طبيب غير مسلم في حالة الضرورة بشرط أن يكون هذا الطبيب خبيراً بالطب وموثوقاً به عند الناس.

#### (A) التعاون والمحافظة على الأسرار من أسباب نتجاح العمل:

يظهر هذا الدرس جلياً في هجرة نبينا إلى المدينة حيث لم يعلم أحدُ من الناس بالوقت المحدد للهجرة إلا علي بن أبي طالب وأبو بكر الصديق وآل أبي بكر، أما علي فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم أخبره بخروجه وأمره أن يتخلف بعده بمكة حتى يُؤدَي عن رسُول الله صلى الله عليه وسلم الودائع التي كانت عنده للناس وكان رسُول الله عليه وسلم الودائع التي كانت عنده ليس بمكة أحد عنده شيء يُخشى عليه وسلم وضعه عنده لما يعلم من صدقه وأمانته صلى الله عليه وسلم وضعه عنده لما يعلم من صدقه وأمانته صلى الله عليه وسلم وضعه عنده لما يعلم من صدقه وأمانته صلى

(۱۰) الله تعالى ينصر من ينصره:

إن تأييد الله تعالى لعباده المؤمنين الصادقين ونصرته لهم حقيقة ثابتة منذ فجر التاريخ، ويظهر هذا بصورة واضحة عندما صرف الله تعالى المشركين عن دخول الغار الذي يختبئ فيه نبينا صلى الله عليه وسلم وأبو بكر



لما يُعْلَمُ مِنْ صِدْقَهُ وَأَمَانَتُهُ صِلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وسلم. (سيرة ابن هشام جـ٢ صـ٩٢).

(١٣) الإسلام يؤلف بين القلوب المتنافرة:

العقيدة الإسلامية الصافية، هي وحدها القادرة على التأليف بين القلوب المتنافرة وإزالة الحقد والكراهية والبغضاء بين الناس، ويتضح ذلك جليا بعد هجرة نبينا صلى الله عليه وسلم إلى المدينة حيث ألف الله تعالى بين قلوب الأوس والخزرج فعاشوا جميعا في أمن وسلام بعد المعارك الطاحنة التي وقعت يبنهما لسنوات عديدة حصدت خلالها الكثير من الأرواح من كلا الجانبين. قال الله تعالى: ( وَأَعْتَصِمُواْ عِمَّيْلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ وَاذْكُرُوا غِنْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْكُنتُمْ أَعْدَآهُ فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُومِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ و إِخْوَانًا وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ ٱلنَّارِ فَأَنفَذَكُم مِنْهَا كُنُولِكَ بُنِينُ أَلَهُ لَكُمْ مَائِنِهِ. لَعَلَّمُ تَهَنَّدُونَ ) (آل عمران: ۱۰۳).

(١٤) أصحاب نبينًا صلى الله عليه وسلم هم أفضل هذه الأمة:

ويتضح ذلك جليا من خلال هجرتهم من مكة الى المدينة حيث تركوا أوطانهم وأموالهم وديارهم وأهليهم من أجل الاسلام وكانوا على استعداد للتضحية بأرواحهم في سبيل الله تعالى من أجل ذلك زكاهم الله تعالى في آيات كثيرة من القرآن الكريم. قال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَهَاجُرُوا وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَاوَوا وَنَصَرُوا أَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَهُمْ منفرة ورزف كرم ) (الأنظال:٧٤).

(١٥) المرأة لها منزلة عالية في الإسلام:

أحداث الهجرة الماركة أشتت أن للمرأة مكانتها العالية في الاسلام. ويظهر ذلك حليا في موقف عائشة بنت أبي بكر الصديق حيث حفظت أحداث الهجرة وبلغتها للأمة الاسلامية. وتظهر منزلة المرأة في الإسلام في موقف أسماء بنت أبي بكر الصديق(ذات النطاقين) حيث ساهمت في إمداد نبينا صلى الله عليه وسلم وأبى بكر بالطعام والشراب أثناء وجودهما فخاالغار

وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله، وصحيه، والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

الصديق أثناء الهجرة من مكة إلى المدينة. قال الله تعالى: ﴿ إِلَّا تُصْرُوهُ نَفَ ذَ نَعَكُمُ أَلَّهُ إذَ أَخْرَتُهُ الَّذِينَ كَعَرُواْ ثَانِي ٱثْنَانِ إِذْ هُمَّا فِ ٱلْنَارِ إِذْ يَكُولُ لِصَيْحِيهِ، لَا غَيْثُونُ إِنَ اللهُ مَعَنَا ۚ فَأَسَرُلَ اللَّهُ سَكِينَتُ مُعَنَّا مُعَنَّا وَأَبْسَدُهُ بجُنُودِ لَمْ تَرَوْهَا رَجَعَكُ كِلَّهِ كَلِّيكُ ٱلَّذِينَ كَنْكُرُوا الثَّمْلُ وَكَلِمَةُ اللَّهِ فِي الْعُلِيكَ وَاللَّهُ عَزِيزُ حَكِم ) (التوبة: ٤٠).

عن أنس قال: حدّثني أبو بكر رضي الله عنه قال: كنت مع النبي صلى الله عليه وسلم في الْغِارِ فَرَأَيْتُ آثَارُ الْمُشْرِكِينَ؛ قَلْتُ: يَا رَسُولَ الله لو أنَّ أحدهم رفع قدمه رآنا. قال: ما ظنَكَ باثنين الله ثالثهما. (البخاري حديث

(١١) الله تعالى يستجيب دعاء عباده المؤمنين:

ويتضح ذلك جليا في سرعة استجابة الله تعالى لدعاء نبينا صلى الله عليه وسلم أثناء الهجرة.

عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال (وهو يتحدث عن الهجرة): فالتفت أبو بكر فإذا هُو بِفَارِسِ قَدُ لِحَقَّهُمْ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ هذا فارسٌ قد لحق بنا فالتفت نبي الله صلى الله عليه وسلم فقال: اللهم اصرعه فصرعه الفرس، ثم قامت تحمحم فقال: يا نبيَّ اللَّه مُرْني بِمَا شَنَّتَ قَالَ: فقف مَكَانك لا تَتَرِكُنَّ أَحَدًا يُلَحُقُّ بِنَا قَالَ فَكَانَ أُوِّلَ النَّهَارِ جاهدًا على نبي الله صلى الله عليه وسلم. وكان آخر النَّهَار مُسْلَحَةً لَهُ. (البخاري حدیث ۱۹۹۱).

#### (١٢) أداء الأمانات إلى أهلها ولو كانوا من الأعداء أو من غير المسلمين:

يجب على كل مسلم أن يؤدي الأمانات إلى أهلها وإن كانوا من أعدائه أو من غير المسلمين، ويتضح ذلك في هجرة نبينا من مكة إلى المدينة حيث أخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم على بن أبي طالب بموعد الهجرة وأمره أن يتخلف بعده بمكة حتى يُؤدِّي عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم الودائع التي كانت عنده للناس وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم ليس بمكة أحد عنده شيء يخشى عليه إلا وضعه عنده

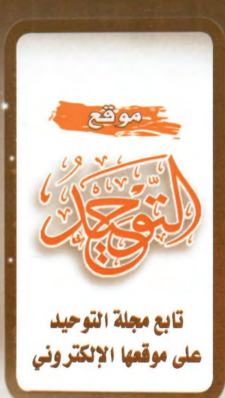




### الموقع الرسمي والوحيد لمجلة التوحيد

## www.magalet-eltawheed.com









للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عبد الفتاح: مدير قسم الحسابات بالمجلة

01008618513

Upload by: altawhedmag.com