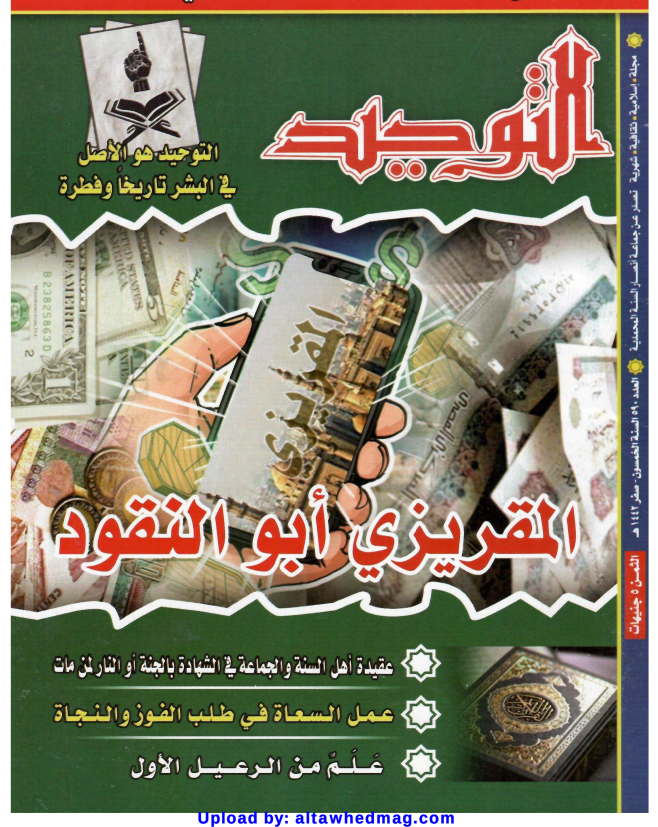
## وقفات مع مفهوم التراث الإسلامي وأهميته



#### السلام عليكم

## تطاول الأقزام

يتطاول كثير ممن يسمون أنفسهم إعلاميين، أو مقطون مثقفين، أو باحثين، أو مفكرين على أطهر خلق الله تعالى من صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم، والواحد منهم ربما لا يُحسن أن يتوضأ- هذا لو كان يصلي-، ولا يحسن أن يقرأ الفاتحة، أو سورة قصيرة من المصحف.

وبذهاب جيل الصحابة قل الخير، وانتشر الخوف، إلى أن وصلت الأجيال إلى ما نحن فيه من الذلة والهوان.

عَنْ أَبِي بُرُدَةَ، عَنْ أَبِيه، رضي الله عنهما، عن النبي صلى الله عليه وسلّم قال: «... وَأَضَحَابِي أَمَنَةٌ لأُمَّتِي، فَإِذَا ذَهَبَ أَصُحَابِي أَتَى عَليه وسلّم قال: «... وَأَضَحَابِي أَمَنَةٌ لأُمَّتِي، فَإِذَا ذَهَبَ أَصُحَابِي أَتَى أَمَّتِي مَا يُوعَدُونَ». (رواه مسلّم:٢٥٣١).

فهل يستطيع أقزام عصرنا أن يفتحوا بلدًا واحدًا مما فتحه الصحابة الأعلام، وسُلب من الأمة لضعفها وذلها، أم أن عملهم مجرد استرزاق وأكل عيش؟

#### التحرير

### بريد القراء

#### ربريد القراء،، أول باب تفاعلي إعلامي منذ القرن الـ ١٨

عزيزي قارئ مجلة التوحيد:

قبل أكثر من قرنين من الزمان كان باب التفاعل الوحيد بين الصحف وبين القراء، هو باب «بريد القراء».

وتطور الوضع الآن إلى رسائل الكترونية ترسل إلى مواقع الصحف الإلكترونية للتعقيب على المقالات والأخبار مباشرة، بالإضافة إلى البريد العادي.

وتفعيلاً للتواصل بين مجلة التوحيد والقراء الكرام، فإنه تتاح نافذة «بريد القراء». في مجلة التوحيد، فيرجى لمن يرغب بالمشاركة الالتزام بالأصول الصحافية بعدم التعدي أو اتهام أشخاص بلا دليل، وينبغي أن تكون الرسالة ما بين ٢٠٠ و ٥٠٠ كلمة بحد أقصى، وسيتم إهمال الرسائل التي تأتي بلا توقيع أو تحتوي على لغة بذيئة لا تصلح للنشر، والله الموفق.



رئيس مجلس الإدارة

أ. د. عبد الله شاكر الجنيدي

المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

مستشار التحرير

جمالسعدحاتم

نائب المشرف العام

د. مرزوق محمد مرزوق

اللجنة العلمية

د. جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د. محمد عبد العزيز السيد

#### الاشتراك السنوي

ا- في الداخل ١٠٠ جنيه توضع في حساب المجلة رقم/١٩١٥٩٠ ببنك فيصل الإسلامي مع ارسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٣٣٣٠٦٦٢٠ ٢- في المخارج ٤٠ دولاراً أو ٢٠٠ ريال سعودى أو ما يعادلهما

800 جنيها

ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر ٣٠٠ دولار رخارج مصر شاملة سعر الشحن.

#### Upload by: altawhedmag.com



صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة الحمدية

#### رئيس التحرير:

مصطفى خليل أبو المعاطى

#### رئيس التحرير التنفيذي:

حسين عطا القراط

#### مديرالتحرير

إبراهيم رفعت أبو موته

#### الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي

#### ثمن النسخة

مصر ٥٠٠ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، قطرة ريالات ، عمان نصف ريال عماني . أمريكا دولاران . أوروبا ٢ يورو

٨ شارع قولة عابدين - القاهرة ت:۱۷ و ۲۳۹۳ . فاکس :۲۲۹ ۲۳۹۳

اثبرید الانکترونی || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM



| -                                  |                            |
|------------------------------------|----------------------------|
| علم من الرعيل الأول                | 0                          |
| باب التفسير                        | <b>Y</b>                   |
| المقريزي أبو النقود                | 11                         |
| قانون المعرفة الإسلامي             | 10                         |
| باب السنة                          | 17                         |
| معركة صفين                         | 71                         |
| فقه المرأة المسلمة                 | Y0                         |
| ميراث الأنبياء                     | <b>Y</b> A                 |
| كلمة التحرير                       | 77                         |
| أخلاقنا من الكتاب والسنة           | ٣٤                         |
| واحة التوحيد                       | 47                         |
| دراسات شرعية                       | ٣٨                         |
| أخبار العالم الإسلامي              | ٤٨                         |
| اليُسر في الزواج                   | 0.                         |
| تحذير الداعية من القصص الواهية     | مع الولام من اول المعلوقات |
| قرائن اللغة والعقل والنقل          | OY                         |
| باب الفقه                          | الماعتة بنياهيا عن الاكار  |
| ب ب سے<br>مقالات فی معانی القراءات | الشجرة ولما وقعاع          |
| منبر الحرمين                       | 78                         |
| سنز اعرس                           | 17                         |

طابع المارية Opload by: altawhedmag.com

## التوحيد هو الأصل في البشر تاريخًا وفطرةً



الرئيس العام الله شاكر



مخالفة الأمر، رجعا إلى ربهما سائلين متضرعين طالبين رحمة رب العباد قائلين: ﴿ رَبُّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِن أَرْ تَنْفِرُ لَنَّا وَرَّبُّحَمُّنَا لَكُوْنٌ مِنَ الخسين ، (الأعراف: ٢٢)، وهدا يدل على إيمانهما بالله ومعرفتهما بحقه وعظمته، وأنه وحده هو الذي يغضر الذنب ويعضو عن السيئات، وقد اصطفى الله آدم بالوحي والنبوة. كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ أَلَّهُ ٱمْ عَلَيْ عَادُمُ وَنُوعًا وَمَالَ إِنْ وَهِيمَ وَعَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ، (آل عمران: ٣٣)، وق اصطفاء الله له وتشريفه بالنبوة والثناء

الأول: أن الله تعالى خلق آدم بيديه، ونفخ فيه من روحه، وأسجد له ملائكته، قال تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ الْمَلَّتِكَة إِنِّي خَالِقٌ مِنْكُرُا مِن طِينِ ۞ فَإِذَا سَوِّيتُهُ وَنَفَحْتُ فِيهِ مِن رُوحِي فَفَعُوا لَهُ سَجِدِينَ ﴿ اللَّهِ مَسَجِدَ ٱلْمَلَتِيكَةُ كُلُّهُمْ اجْمَعُونَ 🕝 إِلَّا اللَّهِسَ اَسْتَكُمْرُ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنْفِرِينَ 🔘 قَالَ يَكَالِلُكُ مَا مَنْعَكَ أَن تَسَجُدُ المَا خَلَقْتُ بِنَدَقَى الْسَكَكُمْرِتَ أَمْ كُنتَ مِنَ ٱلْعَالِينَ (ص: ٧١-٧٥)، وآدم هو أول المخلوقات من البشر، ومنه خلق الله حواء، وقد أسكنهما ربهما الحنة، ونهاهما عن الأكل من الشجرة، ولما وقعافي

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد: فإن الله تبارك وتعالى فطر عباده على توحيده ومعرفته، وقد دلت على ذلك أدلة من القرآن الكريم والسنة النبوية والتاريخ الإنساني، وبيان ذلك من وجوه كما يلى؛

عليه أمارة ودلالة على كونه مؤمنا موحدًا: لأن الاصطفاء والنبوة لا تكون إلا لأشرف الناس وأزكاههم، وقد قال تعالى: • أَنَّهُ أَعْلَمُ حَبِّثُ يَعْتَلُ الله الله والكنام، وقد قال بسكاته أن الأنعام، ١٢٤). قال ابن كثير، أي، هو أعلم حيث يضع رسالته ومن يصلح لها من خلقه (تفسير ابن كثير، ج٢/ ص ٢٣٧).

فالنبوة محض امتنان وتفضل من الله على من يشاء من خلقه؛ فهي لا تنال بعلم أو رياضة، أو تدرك بكثرة طاعة وعبادة، وانما هي فضل الهي واصطفاء رياني بختص الله به من بشاء من عباده، وادم عليه السلام ممن اصطفاد الله وهداه، وأوحى اليه، فلا يمكن أن يكون على غير التوحيد، وقد أخذ الله العهد والميثاق من بني آدم وهم في صلب أبيهم آدم على أنه سيحانه وتعالى ربهم وأشهدهم على أنفسهم بذلك، كما قال تعالى: (ولا الْحَدُ رَبُّكَ مِنْ بَنِيَّ عَادُمَ مِنْ ظُهُورِهُمْ دُرِيْنَهُمْ وَأَشْهَدُهُمْ عَلَى أَنْفُسِمُ أَلَيْتُ مُرْبَكُم قالوا على شهدنا أن تَقُولوا يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَنْذَا مَالِمَاؤُنَا مِن قَبْلَ وَكُنَّا ذَرْيَةً مِنْ بعدهم افتيلكنا مَا فَعَلَ ٱلْمُنْطِلُونَ ا (الأعراف: ١٧٢، ١٧٣)، قال الامام الحافظ ابن كثير رحمه الله: ويخبر تعالى أنه استخرج ذرية بني أدم من أصلابهم، شاهدين على أنفسهم أن الله ربهم ومليكهم، وأنه لا إله الا هو ، كما أنه تعالى فطرهم على ذلك وجبلهم عليه، (تفسير

ابن كثير، ج٢. ص ٣٥٧).
والله تبارك وتعالى يحتجُ
على المشركين في الموقف يوم
القيامة بهذا الإشهاد، كما في
حديث أنس في الصحيحين
يرفعه: وإن الله يقول لأهون
أهل النارعذابا: لو أن لك
ما في الأرض من شيء أكنت
ما في الأرض من شيء أكنت
فقد سألتك ما هو أهون من
فقد سألتك ما هو أهون من
قشرك بي. فأبيت إلا الشرك
ومسلم: ٢٨٠٥).

ومن المعلوم أن الله ما خلق الخلق الاخلق الا ليعبدوه وحده. كما قال تعالى: • وما علن لله والمن المناويات؛ • وما علن المناويات؛ • وما علن المناويات؛ • والا يمكن أن يكون خلقهم بذلك، ثم يتركهم هملاً فلا يأمرهم بتوحيده وعبادته، وهو بهذا يذكرهم بفطرتهم التي خلقهم عليها، وهذا دليل على أن الأصل في البشر هو التوحيد.

ثانيا، قال تعالى: وأنه وحرياً وطرت أنه وحرياً وطرت أنه وحرياً وطرت أنه الله وطري الناس علماً لا المناس المحلوب المحلوب المحلوب المحلوب المحلوب المحلوب وجهه المحر صريح للنبي صلى الله عليه وسلم أن ينصب وجهه التي فطر الله الناس عليها؛ للدين الحق وأن يلزم الحنيفية من الايمان به وتوحيده وهو الدين القيم المستقيم الذي لا عوج فيه البتة.

قال ابن كثير رحمه الله: يقول تعالى: فسدد وجهك

واستمرعلي الدين الذي شرعه الله لك. دين الحنيفية ملة ابراهيم الذي هداك الله لها، وكملها لك غاية الكمال، وأنت مع ذلك لازم فطرتك السليمة التي فطر الله الخلق عليها، فإنه تعالى فطر خلقه على معرفته وتوحيده. وأنه لا اله غيره، وقوله تعالى: ولا تبديل لخلق الله قال بعضهم: معناه: لا تبدلوا خلق الله. فتغيروا الناس عن فطرتهم التي فطرهم الله عليها. فيكون خبرا بمعنى الطلب، كقوله تعالى: ومن دخله كان آمنا ،، وهذا معنى حسن صحیح (تفسیرابن کثیر،ج۳، ص ٥٨٥)، وقال ابن القيم في كلامه حول هذه الأية. فقد تبين بدلالة الكتاب والسنة والأثار، واتفاق السلف على أن الخلق مفطورون على دين الله الذي هو معرفته والاقرار به. ومحبته والخضوع له، وإن ذلك بموجب فطرتهم ومقتضاها (شفاء العليل، ج٧. ص ٣٣٥). ومما يدل أيضا على أن الأصل فالبشرهو التوحيد قول الله تعالى: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَعِدَةً فَعَتَ ألله النَّيْتِينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ وَأَرْنَ مُعَهُمُ ٱلْكِتَبُ بِالْحَقِي لِيُعَكُمُ نَعَنَ ٱلنَّاسِ فَيِمَا أَخَتَلَفُواْ فِيهِ وَمَا اختلف فيه إلا ألذين أوتوه من بعد ما عَاءَتُهُمُ الْبِيْنَاتُ بِعِياً بِينَهُمْ فَهِدَى للهُ ٱلَّذِينَ وَامْتُواْ لِمَا أَخْتَلَقُواْ فِيهِ مِنَ لَحَقّ بِإِذْنِهِ ۚ وَأَلَّهُ بِهَدِى مَن يُشَاَّهُ إِلَىٰ صرط ستقيم ، (البقرة: ٢١٣).

والقول الصواب في الأية:

أن الناس كانوا أمة واحدة

مجتمعة على دين واحد وملة

واحدة، ثم اختلفوا، قال الإمام الحافظ ابن جرير رحمه الله: وهم الذين كانوا ين آدم ونوح عشرة قرون كلهم كانوا على شريعة الحق، فاختلفوا بعد ذلك، ثم ساق باستاده الى ابن عباس رضى الله عنهما أنه قال: كان يين نوح وآدم عشرة قرون كلهم على شريعة من الحق، فاختلفوا فبعث الله النبيين مىشرىن ومندرين، قال: وكذلك هي في قراءة عبد الله: كان الناس أمة واحدة فاختلفوا (تفسيرابن جرير، ج٢، ص ١٩٤).

وهذا هو الصواب الذي تؤيده الأدلة، وقد رجحه الحافظ ابن جرير رحمه الله، وقد ذهب فريق آخر إلى أن الناس ذهب فريق آخر إلى أن الناس وهذا قول مرجوح، وقد تعرض لهذه الأية شيخي العالمة الدكتور/ محمد خليل هراس رحمه الله، وذكر الأقوال إلى الجمهور من أربعة أوجه (انظر كتاب دعوة التوحيد، ص ٧٧- ٧٧)،

وقد أشاد شيخي العلامة عطية محمد سالم المدرس بالجامعة الإسلامية والقاضي بمحكمة المدينة النبوية هراس حول هذه الآية، ومما قال: "أنا لم أقف على دراسة علمية لهذه الآية لأحد من العلماء المعاصرين، كدراسة الشيخ خليل هراس". رحم الله الحميع.

فالله وبدت أحاديث نبوية تصرح بوضوح أن الأصل من بني آدم هو التوحيد، منها ما أخرجه الشيخان عن أبي هريرة رضي الله عليه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه (صحيح البخاري: ١٣٥٥).

ورواه مسلم بزيادة في آخره، وهي أن أبا هريرة رضي الله عنه قال: واقرأوا إن شئتم: وطرّت أله ألى فطر ألناس طَبَها لَا يُدِيلُ لِخَلِق أَلَى فَطَرَ النّاس طَبَها (صحيح مسلم: ٢٦٥٨).

والحديث صريح وواضح أن كل مولود يولد على الفطرة. والمراد بها الاسلام، قال ابن حجر: من أشهر الأقوال: أن المراد بالفطرة الإسلام.. وأجمع أهل العلم بالتأويل على أن المراد بقوله تعالى: (في طرت الله المتي فطر الناس عليها) الإسلام (فتح الماري، ٣٤٨، ٢٤٨).

وقد أهاد الحديث أن العباد كلهم مفطورون على الاسلام والايمان الصحيح، وأن التغيير أمرُ جاء بسبب عوامل خارجية، وقد جاء في هذا الحديث أن التغيير الذي يقع على الأصل بسبب الأبوين. عن المازري أنه قال في الفطرة عن المازري أنه قال في الفطرة أخذ عليهم في أصلاب آبانهم" أخذ عليهم في أصلاب آبانهم" (شرح النووي على مسلم،

وفي صحيح مسلم من حديث

عياض بن حمار المجاشعي رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ذات يوم في خطبته: ألا جهلتم مما علمني يومي هذا؛ كل مال نحلته عبدا حلال واني خلقت عبادي حنفاء كلهم، وانهم أتتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم وحرمت عليهم ما أحللت لهم، وأمرتهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطانا (صحيح مسلم؛

وقد دل الحديث أن العباد جميعًا ولدوا على الحنيفية السمحة وهي الإسلام، وأن الشياطين أزالتهم وذهبت بهم إلى الكفر والضلال، وأن الإنسان لو ترك على أصل خلقته دون مؤثرات خارجية ليقي على الإسلام.

قال البغوي رحمه الله في معنى الحديث؛ معناه أن كل مولود يُولد في مبدأ الخلقة على الغبلة السليمة والطبع المتهيئ لقبول الدين. فلو ترك عليها لاستمر على لزومها؛ لأن في العقول، وإنما يعدل عنه من يعدل إلى غيره؛ من أثار النشوء والتقليد، فلو سلم من تلك الأفات لم يعتقد غيره البغوي، جمّ، ص

الحمد الله تبارك وتعالى أن أبقانا على الفطرة والحنيفية السمحة دين الإسلام.

والحمد لله رب العالمين.

# فضيلة شيخنا ابن عبد الوهاب البنا عُلَمُ من الرعيل الأول

الحمد لله القائل في محكم التنزيل: ﴿ لَمُ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ اللَّهُ مَنْ مَنْ اللَّهُ مَنْ مَنْ اللَّهُ مَنْ مَنْ اللَّهُ مَنْ أَلَاكُوا مَا الرحمن: ٢٧.٢٦).

والصلاة والسلام على من خاطبه الله بقوله: والله مَتْ وَإِنْم مَنْوُنَ ، (الزمر: ٣٠). وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد...

فإنه في يوم السبت الثالث من شهر الله المحرم عام ١٤٤٧هـ الموافق ٢٠٢٠/٨/١٢م رحل عن عالمنا شيخنا الهمام/ حسن بن عبد الوهاب البنا رحمه الله تعالى، والشيخ علم من الرعيل الأول في أنصار السنة المحمدية: حيث عاصر جميع رؤسائها وعلمائها إلى أن توفاد الله تعالى، والشيخ رحمه الله تعالى نشأ في بيئة علمية محافظة على أركان الإسلام.

وقد درس والده في الأزهر وحصل فيه على أعلى الشهادات، وقد استقر الأمر به إلى سلوك النهج الحق، منهج أهل السنة والحماعة.

وكان شقيقه الأكبر شيخنا محمد بن عبدالوهاب البنا رحمه الله تعالى، من أهل العلم البارزين السائكين منهج السلف القويم، وقد برع فيه، وكان علماء المملكة العربية السعودية يجلونه ويعرفون قدره ومكانته، وقد عاش بينهم ردحًا من الزمن.

وقد استفاد منه أخوه شيخنا/ حسن رحمهما الله تعالى، كثيرًا من العلوم، وقد ذكر الشيخ حسن عن أخيه أنه أول معلم وموجّه له وللعائلة كلها، والشيخ حسن رحمه الله تعالى كان شديد العناية بالمنهج السلفي، حريصًا

#### د. عبد الله شاكر

على نشره والدفاع عنه في وجه مخالفيه، وقد وجد بغيته في جماعة أنصار السنة المحمدية، وكان ذلك في شبابه وبداية طلبه العلم.

وفي ذلك يقول الشيخ عن نفسه: "تأثرت والحمد لله- بالدعوة السلفية، فأخذت أقرآ بعض الكتب التي عرفني بها شقيقي وأخذت أصحبه إلى جماعة أنصار السنة المحمدية، وتعرفت بغضيلة الشيخ/ محمد حامد الفقي وعلماء الجماعة رحمهم الله تعالى، وكان الشيخ/ حسن يثني على الشيخ حامد كثيرًا، ويذكر عنه أنه كان يعيش حياته للعلم وخدمة أهله، وقد ذكر لي شخصيًا أنه لم يشاهد الشيخ حامد في مرة من المرات بعيدًا عن الدعوة، فكان إذا قابله رأه خطيبًا، أو محاضرًا، أو محاضرًا، أو كاتبًا لشيء من العلم، وهكذا ...

ولم يقتصر الشيخ رحمه الله على الشيخ حامد وشقيقه الشيخ/ محمد البنا، بل تلقى العلم على أئمة أخرين كالشيخ العلامة/ عبد الرزاق عفيفي، والشيخ/ عبد الرحمن الوكيل، والشيخ/ محمد خليل هراس، رحمهم الله تعالى.

وقد مكث الشيخ في أول حياته في مصر بعد أن تعرف على شيوخ الجماعة يخطب ويحاضر ويلقي الدروس العلمية، وكان يركز على التوحيد وبيان منهج وأصول أهل السنة والجماعة، ولست مبالغًا إذا قلت: بأنه كان في كل لقاء يتكلم عن قضايا التوحيد ويوصي

بذلك، ويحذر من الفرق المخالفة لمنهج أهل السنة والجماعة.

ثم سافر الشيخ إلى المملكة العربية السعودية بطلب من سماحة الشيخ/ عبد العزيز بن باز ليدرس في الجامعة الإسلامية، وكان الشيخ ابن باز رئيسًا للجامعة وقتند، وأثناء وجوده بالمدينة مارس العمل الدعوي بصورة واسعة، واجتهد مع طلابه في الجامعة وخارجها، وكانت رئاسة إدارات البحوث العلمية والإفتاء تكلفه بالقاء الدروس في السجد النبوي أثناء فترة الحج، وكان نافعًا ومفيدًا، لما عُرف عنه من سهولة العبارة ولين الجانب والخلق الحسن.

كما كانت إدارة الإفتاء تستضيفه معها في الحج كل عام، ويلقي دروسا في مخيمات الحجاج، في منى وعرفات، وقد شاهدت ذلك بنفسي وفي المدينة النبوية تعرف الشيخ ورافق مجموعة من أنمة أهل العلم البارزين، على رأسهم سماحة شيخنا عبد العزيز بن باز رحمه الله، والشيخ/حماد الأنصاري، وشيخنا/ عبد المحسن العباد، وشيخنا المدكتور/ ربيع المدخلي، وشيخنا/ محمد أمان الجامي، والعلامة/ محمد ناصر الألباني، وغيرهم كثير رحمهم الله تعالى.

وللشيخ فضائل لا تُنسَى على طلابه وزملائه ومحبيه، وكان يحرص على دعوة إخوانه في بيته أسبوعيًا بعد صلاة الجمعة، ويتناولون طعام الغداء عنده، وكنت أحضر بعض هذه اللقاءات، وما زال زملاؤه وطلابه يذكرون عنه هذا الكرم، والفضل والإحسان اليهم، وفي حج عام ١٤٤٠هـ، قابلت زميلي الشيخ/ عزيزو من الجزائر، وكان تلميذا عند الشيخ. وسالني عنه، وذكر لي ذلك عنه.

وبعد رحلة عطاء واسعة في الجامعة الاسلامية وغيرها عاد الشيخ إلى مصر في عام ١٩٨٥م، ومارس الدعوة في مساجد أنصار السنة، وكان عضوا في إدارة المركز العام لفترة من الزمن. كما ترأس فرع عابدين.

ولم يقف عطاء الشيخ ودعوته على مصر والسعودية فحسب، بل سافر إلى عدد من

البلاد داعيًا وموجهًا، فسافر إلى الكويت بدعوة كريمة من الدكتور/ حمد العثمان. كما سافر إلى الولايات المتحدة الأمريكية، وألقى دروسًا في بعض مدنها، وقد وفقه الله فشرح هناك أصول السنة للإمام أحمد بن حنبل، والأصول الثلاثة لابن عبد الوهاب، وقراءة ما يسرد الله من تفسير السعدي، كما سافر إلى دولة السويد، وتونس.

وكان للشيخ مكانة عالية عند والدي-رحمهما الله-. وقد تعرف والدي على الشيخ لأول مرة في بداية السبعينيات من القرن الماضي، يعني منحو ما يقرب من نصف قرن، وكان ذلك في مسجد التوحيد بمدينة قويسنا بمحافظة المنوفية، وكان والدي يحبه كثيرًا، ويُثني عليه ويزوره، كما كان الشيخ/ حسن يحرص على زيارة والدي في بيته ببنها كل شهر، وذلك على زيارة والدي في بيته ببنها كل شهر، وذلك أثناء عودته من طنبشا التي كان يحاضر فيها شهرفًا، وأحيانًا كان يُرافقه بعض طلابه، وكنت أجلس بينهما مستفيدًا ومستمتعًا بحديثهما.

مَا أَنْنِي تَشْرِفْتُ بِمِعْرِفَةُ الشَّيخُ مَنْذُ خُمِسُ كُمَا أَنْنِي تَشْرِفْتُ بِمِعْرِفَةُ الشَّيخُ مَنْذُ خُمِسُ وَأَرْبِعِينَ سَنَةً؛ حَيْثُ التَّقِيتَهُ فَيْ الْجَامِعَةُ الْإسلامِيةُ الذي كَانَ يَدْرِسُ فَيِهُ فَيْ الْجَامِعَةُ الْإسلامِيةُ بِدَايةً وصولي إلى المُدينَةُ النّبويةً، وكان ذلك فِيامَ 1940هُ. المُوافِقُ عام 1940هُ.

وقد سافرتُ معه إلى العمرة، وزرنا فضيلة شيخنا محمد البنا في جدة، كما حججتُ معه في عام ١٩٨٥م، وكثيرًا ما كنت أتردد عليه في بيته أثناء إقامتنا في المدينة النبوية، وكان رحمه الله كريمًا متواضعًا، فكان يبادلني الزيارة في بيتي، وأنا في منزلة أولاده، ومما يهون مصيبة فقده أنه مات على التوحيد والسُنَة، ومن مات عليهما فقد مات على الخير

أسأل الله تعالى أن يُسكنه ووالدي وأنمتنا ونحن معهم الفردوس الأعلى من الجنة، وأن يُمتّعنا بالنظر إلى وجه الله الكريم، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد:

حكم مرتكب الكبيرة:

فقد قدمنا في العدد السابق تفسير الأيتين (٩-١٠)، وفيهما دليل عَلَى أَنْ البغي لا يزيل اسم الإيمان، لأن الله تعالى سماهم إخوة مؤمنين مع كونهم باغين في قوله تعالى: «إِنَّا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِنَّا أَلْمُؤْمِنُونَ الْمُؤُمِّ فَأَصْلِحُواْ مَنْ الْحَوْيِكُمْ وَانْفُوا اللَّهُ لَعُلَكُمْ رُحُمُونَ » يَدُلُ عَلَيْهُ مَا رُوي عن الحارث الأعور أن علي بن أبي طالب رضي الله عنه سُئل- وهو القدوة في قِتَالَ أَهُلَ الْبُغيِ- عَنْ أَهُلَ الْجِمَلِ وَصَفِينَ: أمشركون هم؟ فقال: لا، من الشرك فروا، فقيل: أمنافقون هم؟ فقال: لا، إن المنافقين لا يذكرون الله الا قليلا. قبل: فمَا حَالَهُمْ؟ قَالَ: إِخُوانْنَا بِغُوا عَلَيْنَا.

(معالم التنزيل: ٢٠١/٥). وبهذه الآية استدل البخاري -رحمه الله-على أن مرتكب الكبيرة لا يكفر، ولا يسلب اسم الإيمان، فترجم في كتاب الإيمان من صحيحه: (باب المعاصى من أمر الجاهلية ولا يكفر صاحبها بارتكابها إلا بالشرك، لقول النبي صلى الله عليه وسلم: «إنك امْرُو فيكَ جَاهليَّةً، وَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى: «إِنَّ ٱللَّهُ لَا يَعْفِرُ أَن يَشْرِكَ بِهِ، وَيَغَفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَأَهُ وَمَن يُشْرِكُ بِأَلْلِهِ فَقَدِ أَفَتْرَى إِنْمًا عَظِيمًا » (النساء: ٤٨)، ثم قال: باب وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فأصلحوا بينهما فسماهم المؤمنين. (فتح الباري:١ /٨٤). قال الحافظ ابن حَجَر-رَحِمَهُ الله-: مُحَصِّلُ التَّرجِمَةُ أَنَّهُ لَمَا قُدَّمَ أَنَّ الْمُعَاصِي يُطلق عَليْهَا «الكفرُ» مَجَازًا عَلى ارَادَة كفر النَّعْمَة لا كَفْرَ الْحِحُودِ، أَرَادَ أَنْ يُبِينَ أَنَّهُ كَفُرُ لا يُخْرِجُ عَنِ المُلَةِ، خلافًا للْحُوارِج

مدر کا د عبدالعظیم بدوی

قال الله تعالى: ﴿ وَإِنْ طَابِعْنَانِ مِنَ المؤمنين أفنتلوا فاصلحوا بيتهما فإن بغُتُ إِحْدَنَهُمَا عَلَى ٱلْأَخْرَىٰ فَقَائِلُوا ٱلَّتِي نَبْغِي حَنَّىٰ تَفْيَءَ إِلَىٰ أَمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَآتَتُ فأصلحوا بيتهما بالعدل وأفسطوا إن ألله إِخْوَةٌ ۚ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخْوَبُكُمْ وَأَنْفُوا اللَّهَ لَا يَسَخُرُ قُومٌ مِن قُومٍ عَسَىٰ أَن يُكُونُوا نَكُنَّ خَلًّا مِنْهُنَّ وَلَا نَلْمِزُوٓا أَنفُتُكُم وَلَا لَنَاوَوْلَ بِٱلْأَلْقَابُ بِنُسَى ٱلاِّسَمُ ٱلْفُسُوقُ يَقَدَ ٱلْايِمَانُ وَمَن لَمْ يَثُبُ فَأُوْلَتِكَ هُمُ القَالَونَ (الحجرات: ٩-١١).

صفر ۱٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٠ السنة الخمسون

الذين يُكفرُونَ بِالذنوب، ونصُ القران يردُ

عَلَيْهِمْ، وَهُو قُولُهُ تَعَالَى: «وَيَغَفُّرُ مَا دُونَ

ذلك لمن يشاءً ، فصير ما دون الشرك

تحت إمكان المغفرة، واستدل البخاري

بَقُوْلِ النَّبِي صلى اللَّه عليه وسلم لأبي ذر: «إنك امْرُوْ فيك جَاهَليَة ، لَيُبَينَ أَنْ مَنْ بَقِيتُ فيه خَصْلةً من خصال الحاهلية سوى الشرك لا يُخْرَجُ عَن الإيمَان بِهَا، سَوَاءُ كَانْتُ من الصِّغَاثر أم الْكبائر. واستدل أيضا على أنَّ المؤمن إذا ارتكب معصية لا يكفر الأن الله تعالى أبقى عليه اسم الإيمان فقال: (وان طائفتان من المؤمنين اقتتلوا)، ثم قال: ﴿ إِنَّمَا المؤمنون إخُوة ﴾. واسْتَدَلَ أيضًا بِقُولُه صلى الله عليه وسلم: وإذا التقى المسلمان بسيفيهما، فسماهما مسلمين مع التوعد بالنار. (فتح الباري: ١/١٨و٨٥). فإن قيل؛ فما تقول في

فإن قيل: فما تقول في قول النبي صلى الله عليه وسلم: "سباب السلم فسوق وقتاله كُفْر،" وقوله كفر،" وقوله صلى الله عليه وسلم: "لا ترجعوا بعدي كفارا يضرب بعضكم رقاب بعض، (صحيح البخاري بعض، (صحيح البخاري بعض).

قَالُجوابُ: كَمَا قَالَ الْحَافِظُ ابْنُ حَجِر-رَحَمَهُ اللَّه-: أَنَّهُ صلى اللَّه عليه وسلم لَم يُردُ حَقيقَةَ الْكُفْرِ الْتِي هِيَ الْخُرُوجُ عَنِ الْلَهِ، بَلِ أَطْلَقَ عليه الْكُفْرِ مُبَالْغَة فِي التَّحْذير، مُعْتَمَدًا على

مَا تَقَرِّرُ مِنَ الْقُواعِدِ أَنَّ مِثْلَ ذَلِكَ لَا يُخْرِجُ عَنِ الْلَهُ. مثلُ حَدِيثِ الشَّفَاعَةِ. وَمِثْلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴾ إِنَّ الشَّفَاعَةِ. اللَّهُ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكِ لِيَّا يُغْفِرُ أَن يُشْرِكِ بِهُ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِيَّا لَيْ يُشْرِكِ لِيَّ فَيْفُرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِيَّا لَيْ يَشَاءُ ﴿ (فتح الباري: لَلْنَا يَشَاءُ ﴿ (فتح الباري: 117/).

ولذلك قال القاضي عياض: -رحمه الله- قوله صلى الله عليه وسلم: « وقتاله كفر ، أي قتاله من أجل إسلامه، واستخلال ذلك منه كفر. وقيل: ذَلِكُ مِنْ أَفْعَالِ أَهْلِ الْكُفْرِ، أَهُ يَكُونُ كُفُر طَاعَةً وَكُفُر نعمة. وقيل: كفر بحق السلم وحجد له بالعني الإظهاره إباحة ما أنزل الله من التُحريم ومن قتاله، وترك ما أمريه من محبته واكرامه وصفته، فهو كفر بفعله وعمله لا بقوله واعتقاده.

وَأَمًّا قَوْلُهُ صلى الله عليه وسلم: «لا تَرْجِعُوا بَعْدي كَفَارًا يَضُرِبُ بَعْضُكُمْ رَفَابُ بَعْضُ نَهَاهُمْ رَفَابُ بَعْضُ ، فَقَدْ نَهَاهُمْ

به عن التشيُّه بِالْكُفَّار ق حالة قتل بعضهم بعضا، ومُحَارَبة بعضهم بغضا، وهذا أولى ما يُتأوِّل عليه الحديث. ويؤيده ما روي مما جرى بين الأنصار بمحاولة يهود، وتذكيرهم أيامهم، وحروبهم في الجاهلية، حتى ثار بعضهم إلى بعض فِي السَّلاحِ فَنَزلتُ: ﴿ يَأْبُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا إِن تُطِيعُوا فَرِيتًا مِّنَ ٱلَّذِينَ أُونُوا ٱلْكِنْبَ يُردُّوكُم بِّمْدُ إِيَنَيِكُمْ كَفَرِيَ ۞ وَكَيْفَ تَكُفُّرُونَ وَالنَّمْ ثُنُقَى عَلَيْكُمْ عَانَتُ ٱللَّهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُ وَمَن يَعْلَمِم بِاللَّهِ فَقَدْ هُدِي إِلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمِ " (آل عمران: ١٠٠- ١٠٠) ، أي تَضْعَلُونَ فعْل الكفَّارِ، أَوْ نَهَاهُمْ عَنْ جحد ما أمرهم به من تحريم دمائهم، وكفرهم في ذلك بقتالهم لا بقولهم واعتقادهم. (إكمال المعلم: ١/٤٢١، صحيح مسلم ىشرح النووى: ٢/٤٥٥٥٥). أقوال أضحاب العقيدة:

الوال المحاب العيدة؛ وَحَمَهُ الله-؛ وَلا تُكَفَّرُ أَحَدًا مِنْ أَهُلِ الْقَبِلَةَ بِذَنْبِ مَا لَمْ يَسْتَحَلَّهُ، وَلا نَقُولُ؛ مَا لَمْ يَسْتَحَلَّهُ، وَلا نَقُولُ؛ لا يَضَرَّ مَعَ الايمانِ ذَنْبُ لَنْ عَملُهُ. وَنَرْجُو للمُحْسنينَ مِنَ الْوَمنين أَنْ يَعْفُو عَنْهُمْ وَيُدْخِلُهُمُ الْجِنَّةَ بِرَحْمَتِه، وَلا نَأْمَن عَلَيْهِمْ، وَلا نَشْهَدُ وَلا نَشْهَدُ



لسيئهم ونخاف عليهم ولا نقنطهم، والأمن والإياس ينقلان عَنْ ملة الاسلام، وسبيل الحق بينهما لأهل القبلة. (متن العقيدة الطحاوية تعليق الألباني: ١٠٤٠).

ثم قال مبينا حكم مرتكب الكبيرة في الأخرة؛ وأهل الكبائر منْ أمَّة مُحمَّد صلى الله عليه وسلم في النار لا يخلدون، إذا ماتوا وهم موحدون، وان لم يكونوا تائبين، بعد أَنْ لَقُوا اللَّهُ عَارَفَينَ، وَهُمُ في مشيئته وحكمه، ان شاء غفر لهم وعفا عنهم بفضله، كما ذكر عز وجل في كتابه: ﴿ وَيَغْضُرُ مَا دُونَ ذلك لمن يشاء ﴿، وَإِنْ شَاءَ عذبهم في النار بعدله ثم يخرجهم منها برحمته وشفاعة الشافعين من أهل طاعته، ثم ينعثهم الى جنته. (متن العقيدة الطحاوية تعليق الألباني: -( 20

#### تعظيم خزمات السلمان

وأما الأيتان الحادية عشرة والثانية عشرة فقد تضمنتا مبدأ من المنادئ الأساسية التي يقوم عليها المحتمع المسلم، وهو يعظم حرمات المسلمين. وَلَقَدُ كَانَ النَّبِيُّ صلى اللَّه

عليه وسلم يهتم بترسيخ هذا المبدأ وتثبيته، فكان يخطب به في المحافل العامة والمجامع الكبيرة، وكان صلى الله عليه وسلم يقول: «كل المشلم على المسلم حرام، دمه، وماله، وعرضه، (صحيح مسلم 3707).

وأكد ذلك تأكيدًا عظيمًا في حجة الوداء، فخطب بهذا المبدأ يؤم عرفة، ويوم النحر، وثاني أيام التشريق، فقال صلى الله عليه وسلم: «إن دماءكم، وأموالكم، حرام عليكم، كحرمة يومكم هذا، في شهركم هذا، في بلدكم هذا، (صحيح البخاري .(1781)

وهاتان الايتان من سورة الحجرات تؤجيه عام للمؤمنين في كل زمان ومكان، صيانة الأفرادهم، ووقاية لأسرهم ولجتمعهم، من الانزلاق في هذا السداسي الحاهلي: السخرية، واللمز، والتنابز

بالألقاب، وسوء الظن، والتجسس، والغيبة. وهذه أَفَاتُ تَنْهَكُ الْجُتَمْعَات، وتضتك بها، وتهدمها من اساسها.

ولقد تقاسمت الأيتان الأيات النهي عن هذا السداسي الجاهلي بالسوية:

فالأية الأولى تضمنت النهي عن: السُّخْرِية، واللمر، والتنابر بالأنقاب. والأية الثانية تضمنت النهي عن: سُوء الظن، والتجسس، والغيبة.

والأيتان بذلك تترابطان وتتكاملان وتتعاونان في نهي المؤمنين عَنْ هَذَا السداسي الجاهلي، ذلك أنه إذا ذاع كله أو بعضه في مجتمع ضاعت من هذا المجتمع المحبة والمؤدة، وضاع السلام والأمان، والأصل في المؤمنين أنهم وحُدة واحدة، يسوء الضرد ما يسوء المجتمع، ويسوء المجتمع ما يسوء الفرد، كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "مثل المؤمنين في تراحمهم وتوادهم وتعاطفهم كمثل الحسد إذا اشتكى عضوا تداعى له سائر حسده بالسَّهُرُ وَالْحِمِّي . (صحيح البخاري ۲۰۱۱).

تحريم السخرية من

التاس: وَلَقَدُ بَدُأُ اللَّهُ سُبُحَانَهُ بهذا النداء الحبيب، ليُثير في قلوب المؤمنين العاطفة، وَيَحْتُهُمْ عَلَى سُرْعَة الاستجابة لما ينهاهم عنه بَعْدُ هَذَا النَّدَاءِ، فالإيمَانُ يقتضى من المؤمنين أنْ يَقُومُوا بِالْوَاحِبَاتِ، وَيُتْرِكُوا الْحَرِّمَاتِ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يَسْخِرُ قَوْمٌ ، لم؟ «عَسَى أَن يَكُونُوا خَيْرًا مُنْهُمْ»، ﴿ وَلا نَسِاءُ مُن نساء، لم؟ ﴿عُسَى أَنْ يَكُنَّ خَيْرًا مُنْهُنَّ »، فالسُّخْرِيَةُ من النَّاسِ غَيْرُ جَائِزَةً، لا يَجُوزُ أَنْ يُسْخَرُ غَنَيُّ مِنْ فقير، ولا قوي من ضعيف، ولا صحيح من سقيم، ولا ذكيُّ من بليد، ولا يَجُوز أَنْ تَسْخَرُ غَنيَّةً مِنْ فَقيرَةً، ولا سُويَّة مِنْ مُشُوِّهَة، ولا حميلة من دميمة، ولا شابَّة منْ عَجُوزٍ، فإنَّ هَذه القيم ليستُ هي التي يُوزَنُ بِهَا النَّاسُ، إِنَّمَا هُنَاكَ قَيْمُ أَخْرَى يَعْلَمُهَا اللَّهُ عَزِ وجل، يَزِنُ بِهَا الْعِبَادُ، وَإِنْ كَانَتُ تَلْكُ الْقَيْمُ خَافِيَةً عَلَى كثير من النّاس.

على حبير من التاسلة هذا ما قرره الإسلام ووضحه الثبي صلى الله عليه عليه وسلم توضيحا دائعا:

مَنَّ سَهُلِ رضِي اللَّهُ عنه قال: مَرْ رجُلُ عَلَى رَسُولِ اللَّه صلى الله عليه وسلم فَقَالَ: مَا تَقُولُونَ فِيْ هَذَاهِ. قَالُوا: حَرِيُّ إِنْ

خَطَب أَنْ يُنْكَحَ، وَإِنْ شَفَعَ أَنْ يُشَعَعَ. وَإِنْ قَالَ أَنْ يُسْتَمَعِ. وَإِنْ قَالَ أَنْ يُسْتَمَعِ. وَإِنْ قَالَ أَنْ يُسْتَمَعِ. وَإِنْ قَالَ أَنْ يُسْتَمَعِ. مَنَ فُقَرَاء الْمُسْلِمِينَ فَقَالَ: مَا تَقُولُونِ فَيْ هَذَا .. قَالُوا: حَرِيُ إِنْ خُطَبَ أَنْ لاَ يُشْغَع، وَإِنْ حَرَي إِنْ خُطَبَ أَنْ لاَ يُشْفَع، وَإِنْ وَانْ شَفَعَ أَنْ لاَ يُسْتَمَعِ. فقالَ وَانْ شَفَع أَنْ لاَ يُسْتَمَعِ. فقالَ وَسُلُما الله عليه وَلِنْ رَسُولُ الله عليه وسلم: «هَذا خَيْرٌ مَنْ مَلْء وسلم: «هَذا خَيْرٌ مَنْ مَلْء الأَرْض مَثْلُ هَذَا » (صحيح البخاري ٥٠٩١).

أَيِّهُا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يَسْخَرْ قَوْمُ مَن قَوْمٍ عَسَى يَسْخَرْ قَوْمُ مَن قَوْمٍ عَسَى أَن يَكُونُوا خَيْرًا مُنْهُمْ وَعَسَى مِن اللَّهِ مُوجِيةً، فَمَهُمَا أَحْسَنْتَ الْظُنَّ بِنَفْسِكَ، وَرَأَيْتَ أَنَّكَ عَلَى خَيْرٍ، فَإِنَّ فَيْ الْمُؤْمِنِينَ مَن خَيْرٍ، فَإِنَّ فَيْ الْمُؤْمِنِينَ مَن مَنْكَ، فَإِنَّ فَيْرٌ وَأَكْرَمُ مَنْكَ، فَإِيَّاكَ وَالسَّخِرِيةَ مِن الْمُؤْمِنِين، وَإِيَّاكَ مِن الْمُؤْمِنِين، وَإِيَّاكَ

وَالاَسْتَهْزَاءَ بِهِمْ.

إِنَّ السُّخْرِيَةَ مِنَ الْوُمِنِينَ
وَالاَسْتَهْزَاءَ بِهِمْ عَمَلَ مِنْ
أَعْمَالَ الْكُفَّارِ وَالْمُنَافِقِينَ،
فَكَيْفَ يَسْتَبِيحُ مُؤْمِنُ
لَنْفُسِهُ أَنْ يَعْمَلُ عَمَلَ
الْكُفَّارِ وَالْمُنَافِقِينَ فَيَسْخَرَ

من المؤمنين ويستهزئ بهم؟ د بهم؟ د يقول الله تعالى عن الكفار، إنّ الدي لغرّماً علما بن الين الدي لغرّماً وإذا المراج بن يناخره التلوا إن مؤل بهم يناخره علوا إن مؤل لفائوا إلى الملهم الين ماشؤ بن الكارا في وما الدي ماشؤ بن الكفار بفستكون الدي ماشؤ بن الكفار بفستكون مثل ثون الكفار ما كاؤا يقلون في

(المطففين، ٢٩-٣٦). وَيَضُولُ تَعَالَى عَن الْمُنافقينَ: , وَإِنَّا لَقُوا الَّذِينَ الْمُنَافِقينَ: النَّا وَإِنَّا خَلُوا إِلَى شَيْطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَتَكُمْ إِلَمَا غَنْ مُسْتَهْرِمُونَ »

(البقرة:١٤). فَاللَّه اللَّه يَا عَبْدَ اللَّه، لاَ تَسْخَرْ مِنْ مُوْمِن، وَلاَ تَسْتَهْزِيْ بِهِ، فَإِنَّ النَّبِيَ صلى الله عليه وسلم قَالَ: بِحُسْبِ امْرِئِ مِن الشَّرِ أَنْ يَحُقَرَ أَخَاهُ الْمُسْلَمِ»

رصحيح مسلم ٢٥٦٤).

إن النّاس لا يُوزَنُونَ النّاس لا يُوزَنُونَ كَانُوا بَالْطُهْرِ وَالصُّورَة، وَإِنْ كَانُوا ذَوِي مُنْظَرِ حَسَنِ وَصُورَةِ جَميلة، قَالَ رَسُولَ اللّه صلى الله عليه وسلم: إنَّ الله لا ينْظُرُ إلَى أَجْسَادِكُمْ ولا إلَى صُورِكُمْ، وَلكَنْ يَنْظُرُ إلَى صُورِكُمْ، وَلكَنْ يَنْظُرُ إلَى صُورِكُمْ، وَلكَنْ يَنْظُرُ إلَى صُورِكُمْ، وَلكَنْ يَنْظُرُ إلَى قُلُوبِكُمْ، وَلكَنْ يَنْظُرُ إلَى قُلُوبِكُمْ، وَلكَنْ يَنْظُرُ إلَى قُلُوبِكُمْ، وَلكَنْ يَنْظُرُ إلَى قُلُوبِكُمْ،

٢٥٦٤). وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

وأعمالكم، (صحيح مسلم





فقد صنف فقهاء المسلمين في العديد من المسائل المائية والاقتصادية بصورة متفرقة في كتبهم، بل إننا نجد بعض المسائل التي تُطرح في عصرنا الحاضر قد تناولها هؤلاء الفقهاء؛ فهذا العزبن عبد السلام يبين أسس نظرية والمنفعة الحدية والتي تعتبر أن منفعة السلعة تكمن في قدرتها على إشباع حاجة من يحصل عليها، وبالتالي فبعد اكتفائه منها تتراجع قيمتها، وينقل ابن عبد السلام قول الإسام الشافعي: وإن الفقير ينظر إلى الدينار نظرة مختلفة عن نظرة الثرى له؛ لتباين نظرتهما إلى قيمته.

ونعرض فيما يلي لأحد المسنفات التي تتصل بجانب المعاملات وتعنى بمسائل اقتصادية، وهذا المسنف هو اغاثة الأمة بكشف الغمة للمقريزي؛ حيث يُعد تقي الدين أبو العباس أحمد بن علي بن عبد القادر الحسيني العبيدي المقريزي (المتوفى: هؤرخ مصري يتعرض للناحية الاجتماعية الاقتصادية من تاريخ مصر.

#### اساد کی د. ایمن خلیل

فقد عاش في العصر المملوكي فشاهد وسمع عن الكثير من المجاعات التي ألمت بمصر (ذكر منها في كتابه ستا وعشرين مجاعة) وخاصة التي عايشها في زمنه فألف كتابه اغاثة الأمة بكشف الغمة، للنظر والبحث عن أسبابها. (ينظر: إغاثة الأمة بكشف الغمة، الغمة، النقر:

بن علي المقريزي ت ٨٤٥ هـ، عين للدراسات والبحوث الإنسيانية والاجتماعية-الهرم، تحقيق د. كرم حلمي فرحات، الطبعة الأولى، ١٤٢٧ هـ- ٢٠٠٧م).

وتناول المقريزي في هذا الكتاب تاريخ المجاعات في مصر وأسبابها، وصور الأزمات الاقتصادية والمجاعات التي عاشتها مصر أحسن تصوير، مبينًا ما لاقاه جموع المصريين

> صفر ۱۶۶۲ هـ - العدد ٥٩٠ السنة الخمسون

من ضيروب المحن والماسي، وحاول المقريزي أن يذكر من الأزمات والمحن والمجاعات التى مرت بها مصر فیما مضی، ما يتضح به أنها كانت أشد وأصعب من هذه المحن التي نزلت بالناس في هذا الزمان بأضعاف مضاعفة، حتى ولو كانت الأزمة الحالية مشاهدة والماضية خيرًا، وأكد المقريزي أن المصائب والمحن تعاظمت على الناس في مصر بحيث ظن الناس أن هذه المحن لم يكن فيما مضى مثلها، ولا مرفي الزمان شبهها حتى قالوا إنه لا يمكن زوالها. (إغاثة الأمة بكشف الغمة، المرجع السابق، ص ۱۳).

وبعد أن عرض المقريزي للعديد من المجاعات السابقة التي عاشتها مصر، بدأ يبحث عن سبب هذه المحن والأزمات ليجيب عن سؤال محدد: هل هذه المصائب قدر محض لا دخل لنا في حصوله ولا سبيل لنا إلى دفعه، وإنما علينا فقط الصبر عليها، أم أن لها أسبابًا يمكن اجتنابها والتحرز منها؟. وانتهى إلى نتيجة واضحة في عبارة لا لبس فيها ولا غموض

#### ان ما نزل بالثاس من مصالب له سببان:

السبب الأول، أن المجاعات عقوبة من الله على الذنوب والمعاصي، وخاصة لانتشار شرب الخمر بمصر بين الأمراء والعوام؛ فإن المجاعات التي

عانت منها مصرفي زمنه هي عقوية من الله سيحانه على الذنوب والمعاصى التي ية ترفونها، ويسين كيف انتشرت الخمر بمصر وكثر شربها بين مختلف طبقات المجتمع، وكيف أن رجال الدين حدثوا السلطان بوجوب تغيير هذه المنكرات حتى يرفع الله هذا البلاء عن البلاد والعباد. ويذكر المقريزي في كتابه ، السلوك لعرفة دول الملوك ، أن السلطان ندب الأمير سيف الدين الشيخي من الماليك البرجية وأمره ألا يدء بيتا بمصر والقاهرة من بيوت أعلى الناس وأدناهم يبلغه أن فيه خمرًا إلا ویکبسه (یداهمه)، ویکسرما فيه، ويبين أنه كان فيهم عدة من الأمراء والكتاب والأجناد والتجار.

يقول المقريزي: .... وأخذ في كسس البيوت: فكان الرجل لا يشعر إلا به في مماليكه وقد هجم عليه ومعه النجارون والسناؤون لتفقد مطامير الخمر واخراجها؛ فاذا ظفر بها كسر سائر ما فيها، فنزل بالناس من ذلك بلاء شديد وافتضح كثير من المستورين، ونهب من بيوتهم أشياء لكثرة ما كان يجتمع من العامة. ولضرار صاحب البيت خوفا على نفسه. وأخذ الأجناد وغيرهم من ذلك ما أغناهم. واخيذ الناس يدل بعضهم على بعض وتشفى جماعة من

أعاديهم بذلك، وكبست أيضًا دور اليهود والنصاري وأريـق ما فيها من الخمور... وتعدى الأمر دور الأمراء فكبست دور من عُرف بشرب الخمر منهم، ومنها دار الأمير علاء الدين مغلطاي المسعودي أحد أمراء الألوف من البرجية، فأزال الله بذلك فسادًا كبيرًا، ووقع أيضًا بسببه من نهب الأموال فساد كبير، فلما اشتد الأمر تجمع الأمراء وحدثوا السلطان فيه فكف عنه ... ، (السلوك لعرفة دول الملوك: أبو العباس تقى الدين؛ أحمد بن على ابن عبد القادر الحسيني العبيدي المقريزي (المتوفى: ٥٤٨هـ)، دار الكتب العلمية-بروت، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، الطبعة الأولى، ١٤١٨ -- ١٩٩٧م، ج٢، سنة تسع وسبعمائة، ص ٤٣٠).

وينبغى أن يلاحظ أن شارب الخمر- التي هي أم الخبائث-مرتكب لكبيرة من أكبر الكبائر، إلا أنه طالما استتر بها فلا ينبغي أن يُقتحم عليه داره ولا أن يهتك ستره، وانما يكون الواجب حينئذ أن يقوم العلماء والدعاة بالوعظ والنصح والتذكير بعقاب الله والتخويف به، فلا يقوم السلطان بما رواه المقريزي الا إذا كانت معاقرة الخمر في العلن، ومن جهة أخرى لا ينبغي أن تقتحم دور النصاري واراقة ما بها من خمر لأن الخمر وان لم تكن مالا مصونا

عند المسلم إلا أنها مال عند النصارى؛ لكونهم يعتقدون حلها.

ومن جهة أخرى فما بثير التعجب هو سرقة الجند والعوام للبيوت التي اقتحموها الإزالة المنكر منها- وهي الخمر-فوقعت منهم منكرات أشد؛ منها انتهاك حرمة البيوت بغير إذن أصحابها، ونهب أموالهم، والسسرقة تحت رهبة هذه الحموع وسطوتها، وهذه كلها كبائر لا تقل عن شرب الخمر (بل ان عقوبة السرقة أشد من عقوبة شرب الخمر)، وهذا الصنيع يصادم ما اتفق عليه العلماء من وجوب إزالة المنكر بغير منكر. ولذلك كان على السلطان اختيار من يجمع بين العلم الشرعي والقوة في الحق. السبب الشائي، أن المجاعات ناتجة عن سوء تدبير الحكام وعدم نظرهم في مصالح العباد: لم يقف المقريزي في بحثه عن أسباب هذه المجاعات إلى فساد الرعية، وانما بين أن السبب الأكبرناتج عن سوء تدبير الحكام وغفلتهم عن النظر في مصالح العباد، وأن هذه الأزمة التي تمر بها مصرهي كأغلب ما مر من الأزمات والمصائب والمحن التي مرت بها فيما مضى سببها غفلة الحكام الذين ابتعدوا عن تدبير مصالح الرعية، وجعلوا همهم في جنى الأموال والإكشار منها والاحتضاظ بالسلطة والحكم بمختلف السيل والوسائل، وعلى ذلك

يحمل القريزي مسؤولية هذه المجاعات للحكام الغافلين عن مصالح العباد، والغارقين في ملذات الدنيا وعبثها (إغاثة الأمة بكشف الغمة: المرجع السابق، ص٧٧ و٨٨).

#### تحليل القريزي لأسباب غلام العيشة ية مصر:

ويبين المؤرخ المقريزي كيف أن احتكار سلاطين الماليك لبعض السلع أدّى إلى ارتضاع أسعارها، ويبين أن إستاد الولايات السلطانية والدينية بالرشوة هو من أهم أسساب انتشار المجاعات لتولى الفاسدين مقاليد السلاد وانصرافهم عن تحقيق مصالح الخلق إلى الاستيلاء بغير وجه حق على أموال العباد، حتى ضج الناس من شدة الغارم، وضاقوا من كثرة المظالم، ويعد أن عرض المقريزي في كتابه وإغاثة الأمة بكشف الغمة، للمجاعة التي تعرضت لها مصر سنة ٨٠٨هـ. واستعرض فيه تاريخ المجاعات التي حلت بمصر منذ أقدم العصور حتى السنة التي كتب فيها الكتاب، قام بتحليل العوامل الاقتصادية والاجتماعية المؤدية لهذه الأزمات.

كما بحث مسألة أسباب غلاء المعيشة في مصر، وانتهى إلى السبب فيما يكابده أهل مصر يرجع إلى ثلاثة أسباب هي: سوء التدبير والفساد الإداري وغلاء الأطيان ورواج الفلوس (إغاثة الأمة بكشف

الغمة: المرجع السابق، ص١١٧ وما بعدها)، ليسبق في ذلك الاقتصاديين في زماننا هذا حينما يحذرمن الكلفة الباهظة للفساد الإداري، ومن خطر الاقتصار على الاستثمار المقاري، ومن التضخم الناتج عن زيادة النقود المتداولة بين أيدي الناس وزيادتها عن السلع التي في المجتمع.

النظرية الاقتصادية عند القريزيء انطلق المقريزي في كتابه اغاشة الأمة بكشف الغمة معرض لدور الدولة ف النشاط الاقتصادي، وتناول مفهوم التنمية والتخلف، ومن خلال هذا الكتاب عرض المقريزي لأرائه في النظرية الاقتصادية من خلال قضايا الاستثمار، والانتاج والاستهلاك. والادخار، والتوزيع والفائض الاقتصادي وأهميته في التنمية، كما عرض للسوق وأحكامها، وبين أقسام الناس في المجتمع المصري وجعلهم سبعة أقسام جعل أولها أهل الدولة، أما سابعها فهم أهل الخصاصة والمسكنة والذين قال عنهم المقريزي: ... وهولاء فني معظمهم جوعا وبردا ولم يبق منهم الا أقبل من القليل... (اغائة الأمة بكشف الغمة، المرجع السابق، ص ١٤٧: ١٥٠).

القريزي، أبو النقود، وهو وواضع نظرية ( النقود الرديئة تطرد النقود الجيدة) قبل جريشاء،

يتحدث المقريزي عن النقود، ويعرض لنشاتها منذ بدء

الخليقة وحتى الجاهلية وفي الاسلام وحتى عصره، وأكد أن النقود في مصر كانت من الذهب فقط، أما الفضة فكانت تتخذ حليًا أو تصنع منها الأواني. ولما انتقل الناس من ذلك إلى التعامل بالفلوس والى غش العملات الذهبية كان هذا أحد أسباب الأزمات المالية التي عاني منها أهل مصر، حيث اختفت العملات الذهبية، وعرض المقريزي لدور النقود في المجتمع ولكيفية تسببها في إحداث الأزمات. (إغاثة الأمة بكشف الغمة، المرجع السابق، ص ١٣٧ وما بعدها).

كما أنه في كتابه المطبوع باسم ورسائل المقريزي، تحدث عن النقود الإسلامية القديمة وأفرد لها فصلا مستقلا في هذا الكتاب والذي عرض فيه المقريزي لاهية النقد ونشأته ووظائفه، وللتغير في قيمة النقود وأسبابه؛ حيث عرض للتضخم وللأثار الاقتصادية الناتجة عن التغير في قيمة النقود. (كتاب رسائل المقريزي ودار الحديث. القاهرة، الطبعة الأولى ١٤١٩ ه النقود القديمة الإسلامية. فصل في النقود، ص ١٥٧ وما بعدها).

كما لفت المقريزي الأنظار إلى شيء شديد الأهمية وهو ما تودي إليه كثرة النقود المتداولة. وذكر كلامًا واسعًا حول النقود والأستعار، كما

بين دور الدولة في النشاط الاقتصادي ومائية الدولة. ليسبق في بحثه لهذه الظاهرة الاقتصادية الاجتماعية من الناحية التاريخية علماء الاقتصاد الغربيين، والتي حاول سبرغورها وبحث أسبابها ووضع الحلول لها.

وقد لاحظ عديدون أن بعض علماء الاقتصاد الغربيين قد تأثروا بأفكار المقريزي، بل انتهى بعض الباحثين الى أن ما اصطلح عليه ي الاقتصاد بقانون جريشام (النقود الرديئة تطرد النقود الجيدة)- الذي وضعه السير توماس جريشام مستشار ملكة انجلترا- ما هو إلا قانون المقريزي؛ حيث سبق المقريزي جريشام إلى النتانج التي توصل إليها. ولذلك استحق المقريزي وبحق أن يلقب بأبي النقود. (للاستزادة حول أثر المقريزي في الفكر الاقتصادي انظر: د. عماد رفيق خالد بركات: الفكر الاقتصادي عند المقريزي- الأزمات الاقتصادية- دراسة تاريخية تحليلية. رسالة دكتوراه في الاقتصاد، الجامعة الإسلامية العالمية بماليزيا ٢٠٠٢.: د. سكينة بويلي: الفكر الاقتصادي عند ابن خلدون والمقريزي، رسالة دكتوراه مقدمة لقسم الشريعة بكلية العلوم الإسلامية، بجامعة باتننة بالجزائر، ٢٠١٥/٢٠١٤. ؛ عبد الرحمن يسري أحمد:

تطور الفكر الاقتصادي، الدار الجامعية بالإسكندرية ۲۰۰۳ ، أحمد طرطار: بعض أراء المقريزي الاقتصادية والوقائع المواكبة لعصره-النقود نموذجا- مجلة العلوم الإنسانية- التي تصدرها كلية العلوم التجارية والاقتصادية وعلوم التسيير بجامعة تبسه. بالجزائر. العدد (٢).٧٠٠٧). وبذلك نكون قد عرضنا - بما لا يتسع له المقام - لنموذج من تراثنا تضمن مصنفات أحد علماء المسلمين، والذي تناول موضوعات اقتصادية بحتة. ولكن بالصبغة الإسلامية. وهو ما يؤكد قدم وسبق الفكر الاقتصادي الإسلامي على غيره. كما يؤكد أن المعاملات الإسلامية تنطلق من أصوله وثوابته ولذلك تميز الفقهاء المسلمون عن غيرهم.

وما ذكرناه إنما أردنا به التمثيل وضرب المثل فقط. وهــنا هـو جهد المقل. وما اتسع له المقام والوقت. والا فإن هناك كنوزا تحتاج من الباحثين أن يُميطوا عنها اللثام، وأن يظهروا محاسن هذا البعض فيه هذا الكنز الدفين من التراث بالكتب الصفراء، ويتهوك بأن الزمان قد عفا عليها، ولا أجد جوابًا لهؤلاء الا قول الفرزدق؛

أولئك آبائي، فجنني بمثلهم إذا جمعتنا يا جرير الجامع. والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. وبعدُ، فما زال الحديث بنا مستمرًا حول الفكر والفكرين وساحة الفكر، ولقد ذكرنا فيما سبق أمثلة كثيرة لمساحة الفكر الإسلامي، والمكان الذي يصلح أن يعمل فيه الفكر، ويكون مقبولاً في الشرع الحنيف، وذلك لأنثا تسمع من يزعم أنه مفكر، ويطعن في الثوابت، يدعى أنه مفكر ويفتخر بهذا في محافل كثيرة

لكن السؤال: هل للفكر قانون موحد؟ وإن كان، فهل في شريعتنا قانون للفكر؟

للجواب عن هذا السؤال يجب أن نذكر الأتي: الفكر بابه المعرفة التي يدخل من خلالها إلى الفكر؛ فلا بد للمفكر أن يمرّ من هذا الباب،

أُولاً، وثانيًا: عند المناطقة أن مفاتيح الفكر خمسة وهي: ما، ولماذا، وأين، ومتى، وكيف.

فالأول سؤال عن الماهية، وتدرك بإجابته كنه الشيء.

الثاني: سؤال عن العلة والسبب، وتدرك بإجابة سبب الكينونة، وعلة وجودها.

والثالث: سؤال عن المكان، وتدرك بإجابته مكان وجود الكينونة.

والرابع: سؤال عن الزمان. وتدرك بإجابته زمان تكوين الكينونة.

والخامس والأخير: سؤال عن الكيفية. وبإجاباته تدرك الحال والخبر الخاص بالكينونة هذه. فهذه الأسئلة المنطقية وضعها علماء المنطق ميزانًا للمعرفة بالشيء، فإذا كنت صاحب معرفة

#### د . أحمد منصور سبالك

بشيء لا بد أن تكون عندك إجابات خمسة لهذه الأسئلة الخمسة.

بدأت بهذه التقدمة لكي يكون الكلام واضحًا عندما نتكلم عن المعرفة عامة، و القانون المعرفي الاسلامي، خاصة.

فاقول: إن غربة المسلم عن الإحساس بماضيه وحاضره ومستقبله قد أدى إلى فقدان التوازن في نفسه، ولهذا واجب عليه الدخول في دائرة المعارف بقراءة هذه الأزمنة الثلاثة، ومن ثم يحدد علاقته بتراثه الماضي، ويحدد الحاضر، ليساعد في تجديد الأمة المسلمة ويساعد في تأهيلها لقراءة المستقبل ووضع آليات صحيحة لا تنكرها الرسالة التي يحملها.

فبعد أن كان في عصور الازدهار الإنسان بصفتين رئيسيتين وهما: الأولى: أنه يحدد معارفه باسم ربه. لا باسم نفسه، ولا أسرته، أو عشيرته، أو قومه، أو عرقه.. إلخ.

> صفر ۱٤٤٢هـ - العدد ٥٩٠ السنة الخمسون

والصفة الثانية: أنَّ كلاً من الوحي والعقل والحواس كانت تتكامل في عملية تكوين معارفه.

فاكتسب هذا الإنسان بهذين الصفتين رسوخا واحاطة في المعارف، تجاوز بهذا الرسوخ الحد الزمني للمعرفة أو التاريخي لموضوع هذه المعارف. وأكبر دليل على ذلك أنه في وقت أن كانت أوروبا يطلق عليها عصور الظلام، كان المسلمون فيهم العلم والعلماء في شتى نواحي المعرفة، فأدخلوا عن طريق الفتوحات نور العلم الذي اكتسح أوروبا، فتمسكت به وتحولت من الظلام إلى النور، وفرطنا نحن في هذا فحالنا يعلمه القاصي والداني.

فعندما انحسرت هذه الصفات في نفوس المستغلين بالعلم والمعرفة، انهار التوازن في نفوسنا بين دور العقل ودور الحواس، ودور الوحي، فانقسم المسلمون إلى أقسام اتخذت القرآن عضين؛ بأن جزأته أجزاء كأعضاء الجذور كما ذكر ابن عباس رضي الله عنه في قوله تعالى: «كَمَا أَرْنَا عَلَى المُعْتَمِعِينَ ﴿ اللَّهِ عَنْهُ فِي قُولُهُ تَعَالَى: «كَمَا أَرْنَا عَلَى المُعْتَمِعِينَ ﴿ اللَّهِ عَنْهُ المُتَرَانِ مِحِينَ مَا اللَّهُ عَنْهُ المُتَرَانِ مِحِينَ مَا اللَّهُ عَنْهُ المُتَرَانِ مِحِينَ مَا اللَّهُ عَنْهُ المُتَرَانِ مِحْتَا مِنْهُ المُتَرَانِ مِحْتَا مِنْهُ المُتَرَانِ مِنْهُ المُتَرِقِينَ مَا اللَّهُ عَنْهُ المُتَرَانِ المُتَرَانِ مِنْهُ المُتَانِينَ مِنْهُ المُتَرَانِ المُتَرَانِ اللَّهُ عَنْهُ المُتَرَانِ المُتَرَانِ اللَّهُ عَنْهُ المُتَرَانِ اللَّهُ عَنْهُ المُتَرَانِ المُتَرَانِ اللَّهُ عَنْهُ المُتَرَانِ اللَّهُ عَنْهُ المُتَرَانِ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ المُتَرَانِ اللَّهُ عَنْهُ المُتَرَانِ اللَّهُ عَنْهُ المُتَرَانِ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ المُتَرَانِ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَى الْمُتَرَانِ اللَّهُ عَنْهُ الْمُتَرِقِينَا اللَّهُ عَنْهُ عَلَيْهُ المُتَرَانِ اللَّهُ عَنْهُ عَلَيْهُ المُتَرَانِ اللّهُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَيْهُ الْمُتَرِقِينَ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَيْهُ عَنْهُ عَلَيْهُ الْمُتَرِقِينَ الْمُتَعْمِينَا الْمُتَرِقِينَا اللَّهُ عَنْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْمُتَعْمِينَا الْمُتَرَانِ اللَّهُ عَنْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَنْهُ عَلَيْهُ المُنْ الْمُتَعْمِينَا اللَّهُ عَنْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُ عَلَيْهُ الْمُتَعْمِينَا المُتَعْمِينَا اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُتَعْمِينَا الْمُتَعْمِينَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْمُتَعْمِينَا الْمُتَعْمِينَا الْمُتَعْمِينَا الْمُتَعْمِينَا الْمُتَعْمِينَا الْمُتَعْمِينَا الْمُعْمِينَا الْمُتَعْمِينَا الْمُتَعْمِيْنَا الْمُتَعْمِينَا الْمُعْمُ الْمُتَعْمِيْنَا الْمُتَعْمِينَا الْمُعْمِيْنَا الْمُتَعْمِي

فغربة المسلم تبعده عن أصالته، وتوقعه في التفكير الجزئي والتبريري والإبائية، ويعجز عن الشمول والرسوخ والإحاطة، الأمر الذي أدى به إلى غربة بين أدوات المعرفة، أي: بين الوحي والعقل والحواس، ولهذا كانت النتيجة توقّف عملية البحث في آيات الأفاق والأنفس، واهمال القدرات العقلية. واكتفينا بما فعله الأجداد، وما جاء الغرباء، وأخذنا السم الذي وضع لنا في العسل، حتى أصبح لنا دين جديد، ولا حول ولا قوة الابالله.

ولهذا فإن تأصيل (قانون معرفي إسلامي) أمر في غاية الأهمية والضرورة في ظل هجمة المفكرين -وإن صح التعبير مدعو التفكير- باسم الإسلام للإسلام، وهذا الاعتبار منها:

أن الدين الإسلامي هو دين الحجة والبرهان، فلا توجد مسألة في دين الله إلا وقائم التسليم بها على الدليل العقلي.

سواء كان ذلك التسليم من جهة التسليم بصدق النبي صلى الله عليه وسلم، أو من جهة ما تتضمنه نصوص الكتاب والسنة من الاستدلال على مسائلها.

ومما يستوجب تأصيل القانون المعرفي ومنهج الاستدلال في الإسلام ما حصل من الانحراف في الفكر الإسلامي نتيجة الخلاف حول مصدر التلقي، وما نشأ عن ذلك من إحداث مناهج بدعية في الاستدلال لم تكن معهودة من قبل مثل بعض الاتجاهات كالاتجاه الفلسفي، أو الاتجاه الكلامي، أو الاتجاه الصوفي.

ومما يستوجب أيضا تأصيل وتقعيد قانون معرفي ومنهج استدلال في الإسلام أيضًا الاتجاه الوضعي المعاصر الذي يعارض كل حقائق الدين تقريبًا. وهذا المنهج السائد في هذا العصر في كثير من المذاهب لا سيما الفلسفية منها ونظريات ما يسمى بالعلوم الإنسانية: إذ إنها نشأت إبًان ظروف خاصة. حين فزع الناس من التفسير الديني القائم على الكتب المحرفة المشتملة على ما ينافي الضرورة العقلية.

ومع ذلك مما يختص به الفكر الغربي التغريبي - الكل ما هو مسلم- إلا أن هذه المذاهب والنظريات قد دخلت إلى العالم الاسلامي على أيدي المفكرين والمربين - إياهم- تلقوها، وطبقوها دون وعي بحقيقة الاسلام، أو حقيقة ما تتضمنه تلك النظريات من المصادمة للثوابت الشرعية التي نراها في حديثهم الذي يزعمون فيه الصحة المطلقة أو كما يقولون: الحقيقة المطلقة.

وأيضًا؛ ضرورة العلم بالقانون المعرفي الإسلامي تكمن في كيفية الرد على أولئك الذين يزعمون أنهم على الحق، وهم على الباطل من أصحاب المذاهب الهدامة والنظريات المخالفة للدين.

واذا تقررت هذه الضرورات التي تستوجب وجود قانون معرفي إسلامي. يجب العلم بتحديد مصادر ومجالات هذا القانون، والعلم بكيفية الاستدلال المستند إلى مصادر محددة للمعرفة لا مصادر محنقة كامته كاذبة. مع التسليم بدلالتها على مجالات معينة. كما يؤسس إلى تصور متكامل الطبيعة العرفة في قانون المعرفة في الاسلام. أولاً، ثم التصدي لتلك الأفكار الهدامة التي لا أساس لها. نفعنا الله واياكم بما نعلم، وكتب لنا ولكم الأجر، إنه ولي ذلك والقادر عليه، ونلتقي في المقالة وبارك القادمة بإذن الله تعالى، وصل اللهم وسلم وبارك على محمد وآله وصحبه أجمعين.

الحمد لله على عظائم المنن وعموم النّعَم وصلى الله وسلم على سيّد البشر وخاتم الأنبياء وصحابته الأنجم الزاهرة، وأهل بيته النجب الطاهرة وسلم تسليمًا كثيرًا، وبعد:

The formal and the

عَنْ أَبِي مُوسَى الأَشْعَرِيْ، عَنِ النَّبِيُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسِلَمَ قَالَ: "مثلُ الَّذِي يَقُرا الْقُرْانَ: كَالاَّتُرْجَةَ طَعْمُهَا طَيْبٌ وَرِيحُهَا طَيْبٌ وَالَّذِي لاَ يَقُرا الْقَرْانَ: كَالتَّمْرةِ طَعْمُهَا طَيْبٌ وَلا رِيحَ لَهَا، وَمثلُ الفَاجِر الذي يَقَرأُ الْقُرَانَ: كَمثل الريحانة ريحُها طَيْبٌ وطعْمُها مُرْ، وَمثلُ الفَاجِر الذي لا يَقْرأُ الْقَرْآنَ: كَمثل الريحانة يَقُرأُ القُرْآنَ: كَمثل الريحانة ليقرأ القُرْآنَ: كَمثل الريحانة ليقرأ القُرْآنَ: كَمثل الوَيحَانة لَيْ لا يَقْرأُ الفَاجِر الذي لا يَقْرأُ الفَاجِر الذي لا يَقْرأُ القَارْآنَ: كَمثل الحَنْظلة طَعْمُهَا مُرْ وَلا ريحَ لَهَا".

اولاء التغريجيا

أخرجه البخاري في صحيحه - كتاب: فضل القرآن، باب: قراءة الفاجر والمنافق، وأصواتهم وتلاوتهم لا تجاوز حناجرهم - حديث رقم ٧١٦١٠.

وباب: ذكر الطعام - حديث رقم ١٣٤٥.

وباب: إثم من راءى بقراءة القرآن أو تأكّل به أو فخر به - حديث رقم: ٤٧٨٩.

مسلم في صحيحه - بَابِ فَضِيلَة حَافِظ الْقُرْآنِ -حديث رقم: ١٣٨١.

النسائي في الصغرى- مثل الذي يقرأ القرآن من مؤمن ومنافق - حديث رقم: ٤٩٩٨.

الترمذي في جامعه - باب: ما جاء في مثل المؤمن القارئ للقرآن وغير القارئ - حديث رقم : ٢٩٢٥ . ابن ماجه في سننه - بَابٌ: في فَضَائِل أَصَحَاب رَسُولِ اللَّه صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - حديث رقم : ٢١٥.

وَآخرِجِهِ البُّخَارِيِّ أَيْضًا فِي التُّوْجِيدِ عَن مُوسَى بِنِ اسْمَاعِيلِ. بِنِ اسْمَاعِيلِ.

وَأَخْرِجِهُ مُسلم في الصَّلاة عَن هدبة، وَعَن غيره وَاخْرِجِهُ أَبُو دَاوُد فِي الْأَدَبِ عَن مُسَدَد بِه وَعَن



. صفر ۱۹۶۲ هـ - العدد ٥٩٠ العدد ١٩٠٠ السنة الخمسون

عبيد الله بن معاذ، وأخرجه الترمذي في الأمثال عن قتيبة به وأخرجه النسائي في الوليمة وفي فضائل الْقُرْآن عن عبيد الله بن سعيد وفي الأيمان عن عمرو بن على.

وأخرجه ابن ماجه عن محمد بن المثنى ومحمد بن بشار.

#### ليا - يَا تَانِيا َ شَرَعَ الْفَرَدَانَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

١- الأَتْرُجُة: وهي بضم الهمزة والراء ببنهما مثناة ساكنة وآخره حيم ثقيلة. وقد تُخفف. ويزاد قَبِلَهَا نُونَ سَاكِنَةً، وَيُقَالَ: بِحَدُف الألف مع الوجهين فتلك أربع

لُغَاتَ وَتَبَلِّغُ مِعِ التَّخْفِيفِ إِلَى تَمَانِيةً. وهي من أحسن الثمار الشجرية وأنفسها عند العرب. قلت: وهي نوع من الحمضيات شبيه بالليمون والبرتقال.

٢- الريحانة: كل بقلة طيبة الريح، وهو ما يستراح اليه. وقيل: هي كل نبت طيب الريح من أنواع المشموم.

٣- الحنظلة: نبات ثمرته في حجم البرتقالة ولونها، فيها لب شديد المرارة، ويمتد على الأرض كالبطيخ وثمره يشبه ثمر البطيخ، لكنه أصغر منه جدًا، ويضرب المثل بمرارته. (ينظر: فتح الباري لابن حجر، ١/ ١٢٦. وتحفة الأحوذي للمباركفوري. ٨/ ١٣٣ - ١٣٤).

هذا حديث بوب له الإمام البخاري بعنوان: باب فَضَّلِ الْقُرْآنِ على سائر الْكَلامِ: أي: هذا باب في بيان فضل الْقُرْآن على سائر الْكَلام، وقد وقع لفظ مثل لفظ هذه الترجمة (كما نبه عليه في الفتح) في حديث أخرج الترمذي وغيره معناه بأسانيد لا تخلو من مقال وفيه: "وفضل القرآن على سائر الكلام كفضل الله على خلقه".

تالطعم وصفة النيلاوة بالزيع؛ لأن الايمان ألوم للمؤمن من القير أن اذ يمكن حصول الايمان بدون القراءة

والذي هو بمثابة مثل يضربه النبي صلى الله عليه وسلم ليبين ويقسم الناس فيه بخصوص علاقتهم بالقرآن؛ وأنهم على أربعة أنواع: ١- الأول: قولُهُ: "مثلُ الذي يقرأ الْقُرْآنُ كَالْأَثْرُجُة"؛ وهي نوع من أنواع الثمار لها فوائد وقبول حقيقي طبي ونفسى فضلا عما كتب لها من قبول

وقوله: "طعمها طيب وريحها طيب". قبل: خص صفة الإيمان بالطعم وصفة الثلاوة بالريح؛ لأن الإيمان ٱلرَّمُ لِلْمُؤْمِنِ مِنَ الْقُرْآنِ إِذْ يَمِكُنَّ

ثم يذكر الإمام البخاري الحديث

حُصُولُ الْايمَانِ بِدُونِ الْقَرَاءةِ، وكذلكُ الطُّعُمُ ٱلْزُمُ للجوهر من الريح فقد يذهب ريح الجوهر ويبقى

يسبب الحديث لن يعرفه.

٢- والثاني: قولُهُ: "والَّذِي لا يَقْرُأُ الْقُرْآنَ كَالتَّمُرة طَعْمُهَا طَيْبُ وَلا ربح لها": أي وان هذا المؤمن الذي لا يقرأ القرآن كالتمرة طعمها حلو؛ إذ إنه مؤمن يعمل بالقرآن لكن لا رائحة له فائحة؛ إذ هو مقصر تجاه القرآن فلا تشم رائحته الذكية.

وقوله يقرأ القرآن على صيغة المضارع ليس المراد منها حصولها بل المراد منها الاستمرار عليها وأن القراءة دأبه وعادته وقد شبه المؤمن الذي لا يقرأ القرآن بالثمرة في حلاوة مذاقها، وإن كان لا ريح لها، لأنه زين باطنه بالعمل بالقرآن ، وإن لم يزين ظاهره بتلاوته.

٣- والثالث: قُولُهُ: "ومثلُ الْضَاجِرِ الذي يقرأ القرآن كمثل الريحانة ريحها طيب وطعمها مرً". ٤- والرابع: "ومثل الضاجر"؛ أي: المنافق "الذي لا يقرأ القرآن كمثل الحنظلة طعمها مر ولا ريح لها". شبهه النبي صلى الله عليه وسلم بالحنظلة، وفيها ما فيها من المذاق المر؛ ولذا قال: "لا رائحة لها، وطعمها مر"، وفي رواية للترمذي: "ريحها مُرّ

وطعمها مرً"، واستشكلت هذه الرواية من جهة أن المرارة من أوصاف الطعوم، فكيف يُوصف بها الريح؟! والإجابة بأن الريح لما كان كريها، استعير له وصف (المرارة)، فتلكم هي أصناف أربعة: مؤمن يقرأ القرآن ويعمل به، ومؤمن يعمل به ويقصر في قراءته، ومنافق أو مراء يقرأ القرآن ولا يعمل به السلامة.

#### والما ومما ينشفاه من الحديثان المالا

ا- وفي هذا الحديث فضيلة حامل القرآن، ومطابقته للترجمة من حيث ثبوت فضل قارئ القرآن على غيره؛ فيستلزم فضل القرآن على سائر الكلام، وكذلك استحباب ضرب الأمثال للبيان وتقريب الفهم. قال النووي في شرحه على صحيح مسلم؛ "هذا الحديث فيه فضيلة حافظ القرآن، واستحباب ضرب الأمثال لايضاح المقاصد".

وقال شارح مشكاة المصابيح: "إن هذا التشبيه والتمثيل في الحقيقة وصف لموصوف اشتمل على معنى معقول صرف لا يبرزه عن مكنونه إلا تصويره بالحسوس المشاهد. ثم إن كلام الله المجيد له تأثير في باطن العبد وظاهره. وإن العباد متفاوتون في ذلك، فمنهم من له النصيب الأوفر من ذلك التأثير وهو المؤمن القارئ ومنهم من لا نصب له البتة وهو المنافق الحقيقي، ومنهم من تأثر ظاهره دون باطنه وهو المرائي أو بالعكس، وهو المؤمن الذي لا يقرؤه، وابراز هذه المعانى وتصويرها في المحسوسات ما هو مذكور في الحديث ولم يجد ما يوافقها وبالأنمها أقرب ولا أحسن ولا أجمع من ذلك: لأن المشبهات والمشبه يها واردة على التقسيم الحاصر. اه. (ينظر: فتح الباري شرح صحيح البخاري لأبن حجر العسقلاني. ٦٦/٩- ٦٧. وانظر: عمدة القاري شرح صحيح البخاري للعيني، ٢٠/ ٣٨).

٢- الإيمان ألزم للمؤمن من القرآن وهو أدب
 عظيم من آداب الإسلام التي كان يعلمها النبي

صلى الله عليه وسلم لأصحابه، قال ابن حجر؛ قوله: "طعمها طيب وريحها طيب"، قيل: خص صفة الأيمان بالطعم، وصفة الثلاوة بالريح؛ لأنّ الإيمان ألزم للمومن من القرآن؛ إذ يمكن حصول الإيمان بدون القراءة، وكذلك الطعم ألزم للجوهر من الريح؛ فقد يدهب ريح الجوهر وبنقى طعمه.

٣- الحكمة في تخصيص الأثرجة بالثمثيل دون غيرها من الفاكهة التي تجمع طيب الطعم والريح (كالثفاحة مثلا)؛ وذلك لأسباب كثيرة؛ منها؛ ان الاترجة يتداوى بقشرها وهو مفرح بالخاصية، ويستخرج من حبها دهن له منافع. وقيل؛ إن الرجن لا تقرب البيت الذي فيه الأثرج، فناسب أن يمثل به القرآن الذي لا تقربه الشياطين، وغلاف حبه أبيض فيناسب قلب المؤمن، وفيها أيضا من المزايا كبر جرمها وحسن الالتداد طيب نكهة ودباغ معدة وجودة هضم. ولها منافع أخرى مذكورة في المفردات.

٤- وأما سبب التمثيل بالتمرة للمؤمن غير القارئ؛ لأن التمرة تراها من بعيد فلا تشم لها رائحة، فلا نفع في أن تراها من بعيد، لكن نفعها في أن تأكلها، فإذا أكلتها وجدت فائدتها، فكذلك الأنسان المؤمن الذي لا يقرأ القرآن،

٥- وأما الريحانة فإنها تشبه المنافق. تشم وانحتها الجميلة من بعيد. ولكن عندما تتذوقها تجد طعمها مرا. وكذلك المنافق الفاجر، فإنك قد تنتفع من المنافق الذي يقرأ القرآن بشيء. فلعله يقرأ القرآن بصوت جميل. فيعجبك صوته أو يؤثر فيك كلام الله جل وعلا بسبب تلاوته له. ولعلك تسأله عن أماكن الأيات فيجيبك. ولكنه لا يعمل بشيء مما ورد في القرآن، فيستبيح لنضسه أن يكذب وينافق ويرائي ويخادع ويخون ولا يزاقب الله جل وعلا في تصرفاته.

١- وأما الحنظلة فإنها تشبه المنافق الفاجر
 الذي لا يقرأ القرآن؛ لأنه لا ريح لها وطعمها مر،

فاتفق معها في مرارة الطعم وعدم وجود الرائحة. لفساد مخبره ومظهره. (ينظر: فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني، ١٦٠٩-٢٠. وانظر: عمدة القاري شرح صحيح البخاري للعيني، ٣٨/٢٠).

٧- قراءة الفاجر والمنافق مهما ظهر حسنها فلا تقبل عند الله: قال ابن بطال: "معنى هذا الباب أن قراءة الفاجر والمنافق لا ترتفع إلى الله ولا تزكو عنده، وانما يزكو عنده ما أريد به وجهه، وكان عن نية التقرب إليه، وشبهه بالريحانة حين لم ينتفع ببركة القرآن، ولم يفز بحلاوة أجره. فلم يجاوز الطيب موضع الصوت وهو الحلق، ولا اتصل بالقلب، وهؤلاء هم الذين يمرقون من الدين (فتح الباري لابن حجر العسقلاني، ٣٢٠/١٣).

وقال العيني رحمه الله: (اعلم أن هذا التشبيه والتمثيل في الحقيقة وصف اشتمل على معنى معقول صرف لا يبرزه عن مكنونه إلا تصويره بالمحسوس المشاهد، ثم إن كلام الله المجيد له تأثير في باطن العبد وظاهره، وإن العباد متفاوتون في ذلك، فمنهم من له النصيب الأوفر من ذلك التأثير، وهو المؤمن القارئ ومنهم من لا نصيب له البتة وهو المنافق الحقيقي، ومنهم من تأثر ظاهره دون باطنه وهو المرائي، أو بالعكس وهو المؤمن الذي لم يقرأه، وإبراز هذه المعاني وتصويرها في المحسوسات ما هو مذكور في الحديث، ولم يجد ما يوافقها ويلائمها أقرب ولا أحمع من ذلك؛ لأن المشبهات والمشبه بها واردة على التقسيم الحاضر).

لأن الناس إما مؤمن أو غير مؤمن. والثاني إما منافق صرف أو ملحق به، والأول إما مواظب عليها، فعلى هذا قس الأثمار المشبه بها، ووجه التشبيه في المذكورات مركب منتزع من أمرين محسوسين: طعم وريح، وقد ضرب النبي المثل بما تنبته الأرض ويخرجه الشجر للمشابهة التي بينها وبين الأعمال: فإنها من ثمرات

النفوس فخص ما يخرجه الشجر من الأترجة والتمر بالمؤمن، وبما تنبته الأرض من الحنظلة والريحانة بالمنافق، تنبيها على علو شأن المؤمن وارتفاع علمه ودوام ذلك، وتوقيفًا على ضعة شأن المنافق واحباط عمله وقلة جدواه. (عمدة القاري شرح صحيح البخاري للعيني ٢٨/٢٠).

٨- أنه قد يقع من بعض المؤمنين انصراف عن
 تلاوة القرآن وسماعه، وهذا من هجره، قال
 الأمام ابن القيم: "هجر القرآن أنواع:

أحدها: هجر سماعه والأيمان به والأصغاء اليه. والثاني: هجر العمل به والوقوف عند حلاله وحرامه. وإن قرأه وأمن به.

والثالث: هجر تحكيمه والتحاكم إليه في أصول الدين وفروعه، واعتقاد أنه لا يفيد اليقين وأن أدلته لفظية لا تحصل العلم.

والرابع: هجر تدبره وتفهمه ومعرفة ما أراد المتكلم به منه.

والخامس: هجر الاستشفاء والتداوي به يخ جميع أمراض القلب وأدوائها فيطلب شفاء دائه من غيره ويهجر التداوي به، وكل هذا داخل في قوله: ( وقال ألم ألم سرب ل في أحدوا منا ألفران المرب ل في ألفران المرب ل المرب ل في ألفران المرب ل ألفران

وعليه ينبغي للمسلم أن يكون له ورد يومي من كتاب الله تعالى، يحافظ عليه، ويقضيه إذا فاته. وإن تيسر له أن يختم القرآن كل ثلاثة أيام، أو كل أسبوع، أو كل شهر، أو كل أربعين يومًا؛ فهو خير، فعن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال له: "أقرأ القرآن في أربعين"، وحسنه الألباني في السلسلة الصحيحة (١٥١٢) - (ينظر: الفوائد: لابن القيم ص٨٨، وتفسير ابن كثير ٣/ ٣١٨، تفسير الآية ٣٠ من سورة الفرقان) -

فائلهم أنر قلوبنا ووجوهنا وبيوتنا وقبورنا بنور القرآن العظيم،

والحمد لله رب العالمين.



# معرکة صفين (١)

اعداد المرزاق السيد عيد

الحمد لله الذي بيده الملك وهو على كل شيء قدير، والصلاة والسلام على البشير النذير سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين.

أما بعد، قدم كذ صفين المنسوية إلى هذا المكان الذي وقعت فيه بقوب الرقة على شامل الدات اخر تخوم العراق وأول ارض الشام، والمنسوية زمانا إلى شهر صفر من العام السابع والثلاثين من الهجرة؛ حيث التحم الجيشان؛ جيش علي وجيش معاوية رضي الله عدم أن استشهد عثمان رضي الله عنه، بل هي شمرة من الشمار المرة التي ظهرت بلائن بعم أن استشهد عثمان رضي الله عنه، بل هي شمرة من الشمار المرة التي ظهرت بسبب هذا الحدث الجلل، وظهور الشنية الكبرى بين أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، والني أن أن المسام الصحابة وظهور الخلاف بينهم في مسالة الشار من قتلة عنمان الله عليه عنمان الله الشار من قتلة عنمان المرة المناز من قتلة عنمان الشمار المناز عن المسلم.

صفر ۱۶۶۲ هـ - العدد ٥٩٠ العدد العدد العدد على السنة الخمسون

وقد لخص بعض أهل العلم أحداث صفين في سطور فقال محب الدين الخطيب»:

(11 انتهى على من حرب الجمل، وسار من البصرة إلى الكوفة فدخلها يوم الاثنين ١٢ من رجب ٣٦هـ، أرسل جرير بن عبد الله البجلي إلى معاوية في دمشق يدعوه إلى طاعته، فجمع معاوية رؤوس الصحابة وقادة الجيوش وأعيان الشام واستشارهم فيما يطلب على، فقالوا: لا نبايعه حتى يقتل قتلة عثمان أو يسلمهم لنا.

فرجع جرير إلى على بذلك، فاستخلف على الكوفة أبا مسعود عقبة بن عامر، وخرج من الكوفة فعسكر بالنخيلة أول طريق الشام من العراق، وبلغ معاوية أن عليًا تجهَّز وخرج بنفسه لقتاله، فأشار عليه رجاله أن يخرج هو بنفسه لقتال على: فخرج الشاميون نحو الفرات من ناحية صفين، وتقدم على بجيوشه إلى تلك الجهة، وكان جيش على في منة وعشرين ألضا، وجيش معاوية في تسعين ألفًا، وبدأ القتال في ذي الحجة ٣٦هـ بمناوشات ومبارزات، ثم تهادنوا في المحرم ٣٧هـ، واستؤنف القتال والتحم الجيشان لمدة تسعة أيام متتاثية من أول صفر ٣٧هـ وقتل في هذه الحرب سبعون ألفا، ثم كتب كتاب التحكيم في ١٣ صفر سنة ٢٧هـ) (راجع هوامش العواصم، ص١٦٦، تعليق الشيخ: محب الدين الخطيب).

أيها الأخ الكريم ليس من مقصودنا في المقام الأول الحديث عن تفاصيل المعارك وما حدث فيها تفصيلاً، إنما المقصود الأول هو البحث عن الأسباب التي أدَّت إلى نشوب تلك الأحداث، وتحقيق مواقف الصحابة الكرام في هذه الفتنة التي أدت إلى انقسام الصحابة إلى مطالب بسرعة القصاص من قتلة عثمان، والى مطالب بالتريث حتى يستقيم أمر الخلافة والى طرف ثالث وهم الذين اعتزلوا هذه الأحداث ولم يشاركوا فيها.

ومن العلوم أن أعداء الإسلام استثمروا هذا

الأمر في تعميق الخلاف والشقاق بين أصحاب النبى رضى الله عنهم بغية إحداث الشقاق والخلاف حتى يضعفوا الأمة، ويوقفوا المد الاسلامي عبر المشارق والمغارب، وكثر الدس في الأخبار والكذب الذي مارسه كثير من المغرضين، وسنحاول -بعون من الله- تحزي الحقيقة من مصادرها وإخراجها للقارئ الكريم في ثوبها اللائق بها راجين من الله التوفيق والسداد، وإلى محاور هذا البحث

#### أولا: أسباب المعركة ومواقف الصحابة من الفتتة:

- ١) لا يشك أحد من المؤرخين أن من أهم أسباب القتال بين الصحابة الكرام هو الفتنة التي وقعت بسبب مقتل عثمان رضي الله عنه على يد الغوغاء الذين كان يقودهم ابن السوداء المعروف بعبد الله بن سبأ اليهودي الذي دخل الاسلام لا يريد إلا الفتنة، والفتنة كلمة تطلق ويراد بها معان كثيرة جاءت في الكتاب والسنة وف اللغة والفتنة التي نتحدث عنها هنا هو ما وقع بين الصحابة الكرام في صدر الإسلام من القتال والنزاع والفرقة؛ نظرًا لأن القضايا كانت مشتبهة ومعقدة إلى حد جعل المواقف متباينة والأراء مختلفة.
- ٢) قال الامام النووي في شرح صحيح مسلم: (واعلم أن سبب تلك الحروب أن القضايا كانت مشتبهة، فلشدة اشتباهها اختلف اجتهادهم، وصاروا ثلاثة أقسام:

قسم ظهر لهم بالاجتهاد أن الحق في هذا الطرف وأن مخالفه باغ، فوجب عليهم نصرته، وقتال الباغي وأجب عليهم فيما اعتقدوا ففعلوا ذلك، ولم يكن يحل لمن هذه صفته التأخر عن مناصرة إمام العدل في قتال البغاة في اعتقاده.

وقسم عكس هولاء: ظهر لهم بالاجتهاد أن الحق في الطرف الأخر فوجب عليهم مساعدتهم وقتال الباغي عليه.

وقسم ثالث: اشتبهت عليهم القضية، وتحيروا فيها، ولم يظهر لهم ترجيح أحد الطرفين فاعتزلوا الفريقين، وكان هذا الاعتزال هو الواجب في حقهم؛ لأنه لا يحل الإقدام على قتال مسلم حتى يظهر أنه مستحق لذلك، ولو ظهر لهؤلاء رجحان أحد الطرفين، وأن الحق معه لما جاز لهم التأخر عن نصرته في قتال البغاة عليه) (شرح النووي على صحيح مسلم ١٤٩/١٥).

٣)إن الخلاف الذي نشأ بين أمير المؤمنين علي ابن أبي طالب رضي الله عنه من جهة وبين طلحة والزبير وعائشة رضي الله عنهم لم يكن سببه القدح في ولاية أمير المؤمنين علي وامامته وأحقيته بالخلافة والولاية فقد كان هذا محل إجماع بينهم، قال ابن حزم؛ (لم ينكر معاوية قط فضل علي. واستحقاقه الخلافة، ولكن اجتهاده أدى به إلى تقديم أخذ القود من قتلة عثمان رضي الله عنه على البيعة لعلي، ورأى نفسه أحق بطلب دم عثمان) (الفصل في الله والنحل ١٦٠/٤).

٤) وأما ما شاع بين الناس قديمًا وحديثًا أن الخلاف بين علي ومعاوية منشؤه هو طمع معاوية في الخلافة؛ فهذه روايات لا تصح ولا تثبت، وقد أنكرها المحققون، وقد ذكرنا قول ابن حزم وكذلك ابن كثير رحمه الله في المداية والنهاية وغيرهم.

قال ابن كثير: (والصحيح أن الخلاف بين علي ومعاوية رضي الله عنهما كان حول مدى وجوب بيعة معاوية وأصحابه لعلي قبل توقيع القصاص على قتلة عثمان قبل البيعة أو بعدها، وليس هذا في أمر الخلافة في شيء: فقد كان رأي معاوية رضي الله عنه ومن حوله من أهل الشام أن يقتص علي من قتلة عثمان، ثم يدخلون بعد ذلك في البيعة).

ه) إن معاوية رضي الله عنه كان من كتاب الوحي، ومن قادة الصحابة وأكثرهم حلمًا فكيف يعتقد أن يقاتل الخليفة الشرعي، ويهرق دماء المسلمين من أجل ملك زائل؟ (وهو القائل: والله لا أخير بين الله وبين غيره

إلا اخترت الله على ما سواه) (سير أعلام النبلاء: ١٥١/٣).

وقد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال فيه: واللهم اجعله هاديًا مهديًا واهد به و (صحيح الترمذي للألباني).

قال النبي أيضًا: واللهم علّمه الكتاب وقه العذاب (فضائل الصحابة: إسناده حسن). وأما وجه الخطأ في موقفه من مقتل عثمان رضي الله عنه؛ فيظهر في رفضه أن يبايع لعلي رضي الله عنه قبل مبادرته إلى القصاص من قتلة عثمان، بل ويلتمس منه أن يمكنه منهم، مع العلم أن الطالب للدم لا يصح له أن يحكم بل يدخل في الطاعة، ويرفع دعواه إلى الحاكم، ويطلب الحق عنده (تحقيق مواقف الصحابة مختصرًا).

وقال الإمام القرطبي: (وقد اتفق أئمة الفتوى على أنه لا يجوز لأحد أن يقتص من أحد، ويأخذ حقه دون السلطان أو من نصبه السلطان لهذا الأمر؛ لأن ذلك يفضي إلى الفتنة وإشاعة الفوضى) (تفسير القرطبي ٢٥٦/٢).

وهذا باختصار ما كان يبراه علي رضي الله عنه كان يرى ضرورة البيعة أولاً حتى تقوم الدولة وتجتمع تحت خليفة واحد، ثم ننظر في قضية القصاص حتى لا تحدث فوضى. وسنعود لذلك لاحقًا ويقول الإمام الجويني في (لمع الأدلمة): "إن معاوية وإن قاتل عليًا فإنه لا ينكر إمامته، ولا يدّعيها لنفسه، وانما كان يطلب قتلة عثمان ظائًا أنه مصيب، وكان مخطئًا". اهـ.

7) وأمير المؤمنين علي رضي الله عنه وإن كان أقرب الناس إلى الصواب في موقفه إلا أنه كان الأولى به عدم الاندفاع إلى قتال أهل الشام؛ لأن القتال كله شرّ، وبخاصة بين أهل القبلة. قال صاحب كتاب تحقيق مواقف الصحابة في الفتنة ج٢، ص ٣٢٨، ٣٢٩؛ (يستنتج من الأدلة الشرعية أن عليًا كان أقرب إلى الحق من طلحة والربير ومعاوية رضي الله عنهم؛

فضي الحديث الذي رواه مسلم عن الخوارج:
«يقتلهم أدنى الطائفتين إلى الحق، دلالة
واضحة أن عليًا كان أقرب إلى الصواب من
مخالفيه في الجمل وصفين، لكن لم يصب
الحق بتمامه وكماله حيث كانت السلامة
في الإمساك عن القتال؛ لأن العبرة بالنتائج
والعاقبة، ولا شك أن نتيجة الاقتتال كانت
مؤلة)، اه. مختصرًا،

٧) وخلاصة موقف أمير المؤمنين علي رضي الله عنه من قتلة عثمان كان ينتظر بفتلة عثمان أن يستوثق الأمن، وتجتمع الكلمة، ويرفع من أولياء الدم، فيحضر الطالب للدم والمطلوب وتقع الدعوة ويكون الجواب، وتقوم البينة ويجري القضاء في مجلس الحكم بالعدل) ابن العربي العواصم،

وأما ما أشير عن وجود قتلة عثمان في جيش علي رضي الله عنه وكيف يرضى أن يكون هولاء في جيشه، فقد أجاب الإمام الطحاوي عن هذه الشبهة بقوله، وكان في عسكر علي رضي الله عنه من أولئك الطغاة الخوارج الذين قتلوا عثمان من لم يُعرف بعينه، ومن تنتصر له قبيلته، ومن لم تقم عليه حجة بما فعله، ومن في قلبه نفاق لم يتمكن من إظهاره كله، (شرح الطحاوية، صيده).

وروى ابن أبي شيبة في المصنف: أن علياً سمع يوم الجمل صوتاً تلقاء أم المؤمنين فقال: يوم الجمل صوتاً تلقاء أم المؤمنين فقال: انظروا ما يقولون: فرجعوا فقالوا يهتفون بقتلة عثمان ضربًا ،، ويبرر ابن حزم موقف علي رضي الله عنه في تأخير القصاص من قتلة عثمان بقوله: (فنقول وبالله التوفيق: ما قولهم إن أخذ القود من قتلة عثمان المحاربين لله ولرسوله الساعين في الأرض بالفساد، والهاتكين حرمة الإسلام والحرم والسابقة فنعم، وما خالفهم علي قط في والسابقة فنعم، وما خالفهم علي قط في ذلك ولا في البراءة منهم، ولكنهم كانوا عددًا

ضحمًا بما لا طاقة له عليهم، فقد سقط عن علي رضي الله عنه ما لا يستطيع كما سقط عنه وعن كل مسلم ما عجز عنه، ولو أن معاوية بايع عليًا لتقوى به على أخذ الحق من قتلة عثمان، فصح أن الخلاف هو الذي يدعى على إنفاذ الحق عليهم) (الفصل في الملل والنحل، ج٤، ص ١٦٢).

وقال صاحب كتاب تحقيق مواقف الصحابة ج٢، ص ٣٢٨، ويتتبع الروايات في كتب التاريخ والحديث يلاحظ أن موقف علي من قتلة عثمان المندسين في جيشه كان موقف الحذر المحتاط منهم المتبرى من فعلهم، ثم تحدث صاحب تحقيق مواقف الصحابة

عن معتزلي الفتئة فقال:

٨) إن الموقف الأحوط والأمثل هو موقف الذين اعتزلوا الفتنة وآثروا عدم قتال أهل القبلة، وقد اعتمد هؤلاء أصلاً شرعيًا ثابتًا بنصوص صريحة عن النبي صلى الله عليه وسلم وقد كان من كمال فقههم التفريق بين صحة إمامة علي رضي الله عنه ووجوب القتال معه بل صحة قتال أهل القبلة؛ إذ لا لأهل الجمل وصفين صوابًا بإطلاق. وعلى لأهل الجمل وصفين صوابًا بإطلاق. وعلى رأس هؤلاء الذين اعتزلوا الفتنة سعد بن رأس هؤلاء الذين اعتزلوا الفتنة سعد بن أبي وقاص، وسعيد بن زيد، وزيد بن ثابت. وأبو برزة الأسلمي وأبو بكرة وأبو موسى وأبو برزة الأسلمي وأبو بكرة وأبو موسى رضي الله عنهم جميعًا.

وهكذا ذكرنا أهم سبب للفتنة التي أدت اللى وقوع القتال بين الصحابة وأدت بدورها إلى نشوب القتال بين أهل القبلة الواحدة والدين الواحد والرسول الخاتم. كما ذكرنا أهم مواقفهم من هذه الفتنة، وحاولنا تحري الحق من مصادره الصحيحة ليسقط الباطل، وللحديث بقية إن شاء الله.

فإلى لقاء أستودعكم الله الذي لا تضيع ودائعه.

#### مع المات عبد أولاً: تعريف النكاح: عبد تجابت

النكاح لغة: قَالَ الأَزهري: أَصل النَّكَاحِ فِي كَلَامِ الْغَرَبِ الْوَصْءُ، وَقِيلَ للتَّزَوُّجِ نكَاحٌ لأَنه سَبَبُ للْوَصَّء الْمُباحِ (لسانِ العرب: ٢/ ٦٣٦). للوَصَّء النَّباح (لسانِ العرب: ٢/ ٦٣٦). قال ابن فارس: «النُونُ وَالْكَافُ وَالْحَاءُ أَصُلُ وَاحَدُ، وَهُوَ الْبضاغُ، وَنكحَ يَنكحُ وَاهُرَأَةٌ نَاكحُ فَي بَني فُلان، أَيْ ذَات زَوْج مِنْهُمْ، يُقالُ نَكحْتُ: وَانْكَحْتُ غَيْرى.

(مقاييس اللغة: ٥/ ٤٧٥).

النكاح شرعًا: حلّ استمتاع الرجل من امرأة لم يمنع من نكاحها مانع شرعي. (الدر المختار: ص: ۱۷۷).

#### ثانيا: الترغيب في النكاح:

وقد أمر الله تعالى الأولياء بإنكاح من تحت ولايتهم من الأيامى، وهم، من لا أزواج لهم من رجال ونساء، ثيب وأبكار، ووعد سبحانه المتزوج بالغنى بعد الفقر؛ قال تعالى: وأبكاراً المنزوج بالغنى بعد الفقر؛ قال تعالى: وأبكموا الأبنى بنكر والسلوين بن عادلاً والمألكم إن يكولوا فقراة بُنِهم الله بن نَصْلِها وَالله وَسِعٌ عَلِيدٌ ، (النور: ٣٧).

وكذا، جاءت السنة بالترغيب في النكاح:
- عن عبد الله قال: قال لنا رسول الله صلى
الله عليه وسلم: «يَا مَعْشَرَ الشَّبَابِ مَنْ اسْتَطَاعَ
الْبُاءَةَ فَلْيَتَزَوَّجُ فَانَّهُ أَغَضُّ لَلْبُصَرِ وَأَحْصَنْ
للْفَرْجِ وَمَنْ لَمْ يَسْتَطَعْ فَعَلَيْهُ بِالصَّوْمِ فَإِنَّهُ
للْهُ وِجَاءٌ» أخرجه البخاري (٥٠٦٥) ومسلم
لله وجَاءٌ» أخرجه البخاري (٥٠٦٥)

الباءة: أصلها في اللغة: الجماع، مشتقة من

#### فقه المرأة المسلمة







بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم.

أما بعد: انتهينا بفضل الله تعالى من فقه المرأة في الحج، ونبدأ في فقه المرأة في النكاح سائلين الله عز وجل أن يتقبل جهد المقل، وأن ينفع به المسلمين.

عدد (ام تميم)

المباءة وهي المنزل، ومنه مباءة الإبل وهي مواطنها، ثم قيل لعقد النكاح: باءة، لأن من تزوج امرأة بوأها منزلاً. (مقاييس اللغة: ١/ ٣٦)، لسان العرب (١/ ٣٦).

الوجاء: هو رض الخصيتين، والمراد هنا: أن الصوم يقطع الشهوة ويقطع شر المني كما يفعله الوجاء. مسلم بشرح النووي (١٨٨/٥).

- وعن ابن عمرو، أن رسول الله صلى الله علي الله عليه الله عليه وسلم قال: «الدُنْيَا مَتَاعُ وَخَيْرُ مَتَاعِ الدُنْيَا اللَّـرِجِه مسلم الدُنْيَا اللّـرِجِه مسلم (١٤٦٧).

#### ثالثاء حكمة الثكاح،

الله تبارك وتعالى حكيمٌ عليمٌ ومن تمام حكمته ألا يأمر بشيء-سواء كان واجبًا أو مستحبًا- إلا وكان في هذا الأمر مصلحة كاملة أو راجحة.

#### وفوائد النكاح كثيرة منها:

أنه سبب لوجود النوع الإنساني، ومنها قضاء الوطر بنيل اللذة والتمتع بالنعمة وهذه هي الفائدة التي ألجنة إذ لا تناسل فيها، ومنها غض البصر وكف النفس عن الحرام وغير ذلك. عون العبود (٢٨/٦). والوطر: كل حاجة كان لصاحبها فيها همة. اللسان (٣٤٠/٩).

أيضًا من حكم الزواج طيب نفس نبينا صلى الله عليه وسلم يوم القيامة بكثرة أمته وسيأتي الحديث، ومنها إذا كان الإنسان يدعو إلى الله فهو في أشد الحاجة إلى ولد يقوم بعد موته مقامه في الدعوة إلى الله والنصح لعباده، ومنها دعاء الولد لوالده بعد انقطاع عمله بالموت.

- عن معقل بن يسار قال: جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: إني أصبت امرأة ذات حسب وجمال وانها لا تلد، أفاتزوجها، قال: «لا، ثم أتاه الثانية فنهاه ثم أتاه الثائثة، فقال: تَزَوْجُوا المُودُودُ المُولُودُ

فَانِّي مُكَاثِرٌ بِكُمُ الْأُمَمَ، صحيح سنن أبي داود (٢٠٥٠) وصحيح ابن ماجه (١٨٦٣) وصحيح النسائي (٣٢٧٧).

- وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ﴿إِذَا مَاتَ الْإِنْسَانُ انْقَطَعَ عَنْهُ عَمِلُهُ إِلّا مِنْ ثَلَاثَة إِلّا مِنْ ثَلَاثَة إِلّا مِنْ صَدَقة جَارِية أَوْ عِلْم يُنْتَفَعُ بِه أَوْ وَلَدِ صَالِح يَدْعُو لَهُ أَخْرِجِه مُسلم (١٦٣١). والأدلة في هذا الباب من كتاب الله وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم كثيرة، لم أذكر إلا بعضًا منها خشية الإطالة.

#### رابقا: حكم الزواج:

قَالَ اللّه تَعَالَى: وَقَائِكُمُوا مَا طَابَ لَكُم مُنَ النّسَاء مَثْنَى وَثُلَاثُ وَرُبَاعَ (النساء ٣). - عن عبد اللّه أن رسول الله صلى الله عليه

- عن عبد الله أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «يا مَعْشَر الشَّبَابِ مَنْ اسْتَطَاعَ الْبَاءَةَ قَلْيَتْزُوَّجُ فَائِمُ أَعْضُ للْبِصَرِ وَأَحْصَنَ للْبِصَرِ وَأَحْصَنَ للْبَصَرِ وَأَحْصَنَ للْفَرْجِ وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَعَلَيْهُ بِالصَّوْمِ قَائِمُ لَمْ يَسْتَطِعُ فَعَلَيْهُ بِالصَّوْمِ قَائِمُ لَمْ وَجَاءٌ ، أخرجه البخاري (٥٠٦٥) ومسلم لله وجاءً ، أخرجه البخاري (٥٠٦٥)

- وعن أنس أنَّ نَفرًا منْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ صلى الله الله عليه وسلم سألوا أزْواجَ النَّبِي صلى الله عليه وسلم عن عمله في السر فقال بعضهم: لا أتزوجُ النساء، وقال بغضهم: لا آكل اللَّحم، وقال بغضهم: لا أنام على فراش فحمد الله وأثنى عليه فقال: ما بال أقوام قالُوا كذا وكذا؟ لكني أصلي وأنام وأصوم وأفطر وأتزوجُ النساء فمن رغب عن سنتي فليس مني أخرجه مسلم (١٤٠١).

اختلف الفقهاء في حكم النكاح هل هو واجب أم مستحب؟ والجمهور على استحبابه.

قال الكاساني في بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع (٢/ ٢٢٨) بعد أن ساق حديث عبد الله المتقدم: قال: أقام الصوم مقام النكاح، والصوم ليس بواجب فدل أن النكاح ليس بواجب أيضًا، لأن غير الواجب لا يقوم مقام الواجب. ولأن في الصحابة - رضي الله عنهم-

من لم تكن له زوجة، ورسول الله-صلى الله عليه وسلم- علم منه بذلك ولم ينكر عليه، فدل أنه ليس بواجب.

قال ابن رشد القرطبي في المقدمات المهدات (١/ ٤٥٢)؛ بعد أن ساق الأدلة على أن النكاح مستحب وليس بواجب، قال: فإذا ثبت بهذه الأدلة أن النكاح غير واجب علم أن الأوامر اللواردة في القرآن بالنكاح في قوله: "أَنْكُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ الشَّلَةِ " (النساء: ٣)، وقوله: "رَأَنْكُوا الأَبْنَى بِنِكُرُ وَالنَّالِمِينَ مِنْ مِيَرِكُمُ وَالنَّكِمُ الْأَبْنَى بِنِكُرُ وَالنَّالِمِينَ مِنْ مِيَرِكُمُ وَالنَّالِمِينَ اللَّهُ عَلَى الوجوب. وإذا لم "رالنور: ٣٢) ليست على الوجوب. وإذا لم تكن على الوجوب فهي على الندب لا على الإباحة. والإليل على ذلك حض رسول الله -صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ على النكاح ونهيه عن التبتل وهو ترك النكاح.

قال الإمام النووي في شرح مسلم (١٨٩/٥)؛ بعد أن ساق حديث عبد الله المتقدم، قال؛ وفي هذا الحديث الأمر بالنكاح لمن استطاع وتاقت إليه نفسه، وهذا مجمع عليه، وتاقت إليه نفسه، وهذا مجمع عليه، لكنه عندنا وعند العلماء كافة أمر ندب لا إيجاب، فلا يلزم التزوج والتسري، سواء خاف العنت أم لا، هذا مذهب العلماء كافة ولا يُعلم أحد أوجبه إلا داود ومن وافقه من أهل الظاهر ورواية عن أحمد، فإنهم قالوا؛ يلزمه إذا خاف العنت أن يتزوج أو يتسرى، قالوا وإنما يلزمه في العمر مرة واحدة، ولم يشترط بعضهم خوف العنت...

واحتج الجمهور بقوله تعالى: «فانكحوا ما طاب لكم من النساء» إلى قوله تعالى «وما ملكت أيمانكم» فخيره سبحانه وتعالى بين النكاح والتسري.

قال الإمام المازري؛ هذا حجة للجمهور؛ لأنه سبحانه وتعالى خيره بين النكاح والتسري بالاتفاق، ولو كان النكاح واجبًا لما خيره بينه وبين التسري؛ لأنه لا يصح عند الأصوليين التخيير بين واجب ومستحب، لأنه يؤدى إلى إبطال حقيقة الواجب وأن

تاركه لا يكون آثمًا.

أما قوله صلى الله عليه وسلم: «فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنْتِي فَلَيْسَ منْي» فمعناه: من رغب عنها إعراضًا عنها غير معتقد لها على ما هي عليه، والله أعلم.

قال المرداوي في الإنصاف (٧/٨) باختصار: إن الناس في النكاح ثلاثة أقسام:

القسم الأول: من له شهوة ولا يخاف الزنا، فهذا النكاح في حقه مستحب على الصحيح من المذهب، نص عليه وعليه جماهير الأصحاب.

القسم الثاني: من ليس له شهوة كالعنين ومن ذهبت شهوته لمرض أو كبَر أو غيره. فعموم كلام المصنف هنا أنه سُنَّة في حقه أيضًا.

والقول الثاني: هو من حقهم مباح، وهو الصحيح من المذهب.

القسم الثالث: من خاف العنت، فالنكاح في حقه واجب قولاً واحدًا، إلا أن ابن عقيل ذكر رواية أنه غير واجب اهـ.

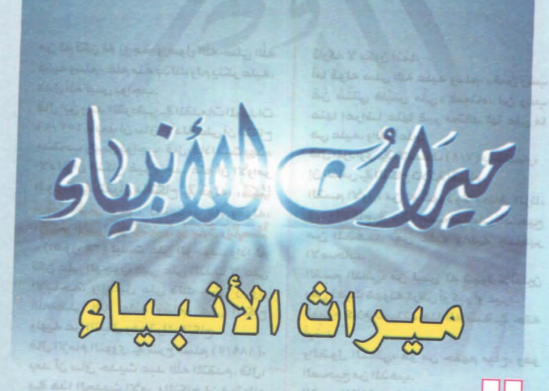
العنين الذي لا يأتي النساء - لسان العرب (٤٨٤/٦).

#### تعقيب وترجيح

أرى-والله تعالى أعلم- أن الصحيح في هذه السألة هو ما ذهب إليه الجمهور من أن النكاح سنة لما تقدم من الأدلة المقتضية للترغيب في مطلق النكاح.

أما من خشي العنت وهو الوقوع في الزنا وكان لديه مؤنة الزواج فيلزمه إعفاف نفسه كما ذهب إلى ذلك الحنابلة وغيرهم، عملاً بالقاعدة الفقهية: «الوسائل لها أحكام المقاصد»، فالوسيلة إلى واجب واجب، والوسيلة إلى مستحب، فعدم الوقوع في الزنا واجب والوسيلة إلى ذلك النكاح، فأصبح النكاح واجبًا لمن كانت تلك حالته ولديه مؤنة.

والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله وحده، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده، سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم وبعد:

فالعلم أفضل مكتسب، وأشرف منتُسب، وأنفس ذخيرة تُقتَنى، وأطيب ثمرة تُجتَنى، فالعلم أفضل مكتسب، وأنفس ذخيرة تُقتَنى، وأطيب ثمرة تُجتَنى، نور زاهر، وقوت هنيء، وما اكتسب مكتسب مثل علم يهدي صاحبه إلى هدى أو يردُه عن ردّى، العلم أجل المطالب، وأسمى المواهب، وهو الوسيلة لكل الفضائل، هو الأنيس في عن ردّى، العلم أجل المخلوة، والدليل في السراء والضراء، ومنار سُبُل الجنة، به يُطاع الربّ ويُعبَد، ويُعرَف الحلال من الحرام.

ولقد عني الإسلام بالعلم أبلغ عناية وأتمها، دعوة اليه، وترغيبًا فيه، وتعظيمًا لقدره، وتنويها بأهله، وحثًا على طلبه وتعلمه وتعليمه. والاستزادة منه شرفٌ لا يُضاهى، وفضل لا يُحد، ثمراته عاجله، وقطوفه دانية، فوائده شتّى وعوائده حميدة، تُحفّز ذا الهمة إلى طلبه والاشتغال به.

والمسلس الله به على من شاء، امتن الله على الأنبياء الكرام بما آتاهم من العلم؛ فقال عز وجل عن يوسف عليه السلام؛ وَلَمَّا لِلمُّ أَشُدَّهُ وَأَسْتَوَى مَالَيْتَهُ

اعداد المقرع الماد المقرع الماد

خَكُمًا وَعِلْمًا ، (يوسف: ٢٢).

وقال سبحانه وتعالى عن كليمه موسى عليه السلام: «وَلَمَّا بِلَغُ أَشُدُهُ وَآسَتُوكَا مَالِينَهُ مُكَّا عليه السلام: «وَلَمَّا بِلَغَ أَشُدُهُ وَآسَتُوكَا مَالِينَهُ مُكّا

وقال سبحانه وتعالى عن داود وسليمان عليهما السلام: ﴿ وَكُلَّا مُهِمَا مُكُلّاً مُهِلًا ﴿ (الأنبياء: ٢٩). وقال سبحانه وتعالى عن نبينا محمد صلى الله عليه وسلم: ﴿ وَأَنْزَلُ اللّهُ عَلَيْكَ ٱلْكِتَبُ وَالْحَكَمُ الْكِتَبُ وَالْحَكَمُ الْكِتَبُ وَالْحَكَمُ اللّهُ

28 هـ- العدد ٥٩٠ العدد ٥٩٠

#### فضائل طلب العلم

كما أن الله أمر رسوله محمدًا صلى الله عليه وسلم أن يستشهد بأهل العلم على أنه رسول الله على الله عليه الله على الله عليه وسلم. قال تعالى: "وَرَعُولُ اللّهِ كَفُرُوا لَسْتَ مُرْكَلًا قُلُ كَعَن بِاللّهِ سَهِينًا بَيْن وَرَبُو مَن عِندُ عِلْمُ الْكِتْبِ " (الرعد: ٤٣). ان العلم بهدى إلى الابمان، قال الله تعالى: "وَلَعْلُمُ اللّهِ وَالْمَالِي وَلَعْلُمُ اللّهِ عَالَى: "وَلَعْلُمُ اللّهِ وَالْمَالُونِ وَلَعْلُمُ اللّهُ وَالْمَالُونِ وَلَعْلُمُ اللّهُ وَالْمَالُونِ وَلَعْلُمُ اللّهِ وَلَعْلُمُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَالْمَالُونِ وَلَعْلُمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَالْمَالُونِ وَلَعْلُمُ اللّهُ وَلِمْ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَالْمَالُونِ وَلَعْلُمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ اللّهِ وَلِمُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَا لَاللّهُ وَلَّهُ وَلَا لّهُ وَلَالْهُ اللّهُ وَلَالْهُ لَا لَاللّهُ وَلِمُ لَا لَا لَا لْمِلْمُ اللّهُ الْمِلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُولِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

إن العلم يهدي إلى الإيمان، قال الله تعالى: وَلَيْعَلَمُ الله تعالى: وَلَيْعَلَمُ اللّهِ يَعْلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهُ الْمُثَمِّ مِنْ وَلَلِكَ فَيُوْمِنُواْ بِعِد فَتُوْمِنُواْ بِعِد فَتُوْمِنُواْ بِعِد فَتُوْمِنُواْ بِعِد فَتُوْمِنُواْ بِعِد فَا ).

إِن العلم يهدي إلى الحق، قال الله تعالى: ﴿ وَارْيَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ الَّذِينَ أُولَ إِلَيْكَ مِن تَلِكَ هُوَ الْحَقُّ وَيَهْدِى إِلَى صِرْطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ ، (سَبَأَ: ٢).

وقد نفى الله التسوية بين أهل العلم وغيرهم من الناس، قال الله تعالى: «قُل عَلْ بَسْنَوى ٱلَّبِيّ بَسْتُونَ وَٱلَّبِيّ لَا يَعْلَمُونَّ إِنَّا يَتُنَكِّرُ أُولُوا ٱلأَلْتِ ، (الزمر: ٩).

كما أن شهادة الله عز وجل لأهل العلم بالخشية له سبحانه وتعالى، قال الله تعالى: «إِنَّمَا يُعْنِي الله مِنْ عَبَادِهِ ٱلْمُلَيِّةُ (فاطر: ٢٨).

إِن أَهْلَ العلم أكثر الناس معرفة للحق وايمانًا به، قال الله تعالى: ﴿ وَالرَّسِحُنَّ فِي ٱلْمِلْمِ يَغُولُونَ مَامَنًا بِهِ ۚ كُلِّ مِنْ عَدَرُكُمُ وَ الْمِلْمِ يَغُولُونَ مَامَنًا بِهِ ۚ كُلِّ مِنْ عَدَرُكُمُ وَالْمُ عَدِرُكُمُ وَالْمُعَمِلُونَ ﴾ .

كما أَن أَهَلَ العلم أَعرف الناس بالخير والشر، قال الله تعالى عن قارون: « فَخَرَّ عَلَى فَوَهِ فِي دِينَيهِ قَالَ الله تعالى عن قارون: « فَخَرَ عَلَى فَوَهِ فِي دِينَيهِ قَالَ الله تعالى عن قارون المَّذَة اللهُ الله

وقد استشهد الله سبحانه بأهل العلم، قال الله تعالى: مرَيِّمَ مُعُرُّمُ السَّاعَةُ بِفُسِرُ الشَّحْرِيْنِ مَا لَيَّوُا عَبَرَ السَّعَةُ كَثَلَثُ كَالُوا فَوْلَكُونَ أَنَّ وَقَالَ اللّهِ أُوتُوا اللّهِ مَا يَسْوُا اللّهِ وَقَالَ اللّهِ أُوتُوا اللّهِ وَالْإِسْنُ لَقَدَّ لَيْنَا عَلَيْنَ اللّهِ وَالْتَحْتُ فَهَا اللّهُ وَالْمِنْ وَالْمُوا اللّهُ وَعَلَيْنَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ تَعَالَى: الله والله تعالى: ان طلب العلم جهاد في سبيل الله، قال الله تعالى:

#### وْعَلَمْكَ مَا لَهُ تَكُنْ فَعَلَمُ وَكَانَ فَضَلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ،

(النساء: ١١٣)، وأمر الله عز وجل رسوله صلى الله عليه وسلم أن يستزيده من هذا العلم الذي علمه، فقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَقُل رَبِّ رِنْنِي عِلْمًا » (طه: ١١٤)، وكفى بهذا شرفًا للعلم. فتعلم رسول الله على الله عليه وسلم، وعمل وعلم.

عن أبي ذر رضي الله عنه قال: تركنا رسول الله عليه وسلم وما من طائر يُقلَب جناحيه صلى الله عليه وسلم وما من طائر يُقلَب جناحيه في الهواء الا وذكر لنا منه علمًا، قال: فقال صلى ويباعد من النار، إلا وقد بُين لكم ، (الصحيحة: ويباعد من النار، إلا وقد بُين لكم ، (الصحيحة: الله عنه: "قام فينا النبي صلى الله عليه وسلم مقامًا، فأخبرنا عن بدء الخلق، حتى دخل أهل الجنة منازلهم، وأهل النار منازلهم، حفظ ذلك من وبذلك يكون صلى الله عليه وسلم وبذلك يكون صلى الله عليه وسلم قد بلغ رسالة عليه وسلم أصحابه ومن بعدهم بأن يبلغوا عنى ولو آية، فقال صلى الله عليه وسلم: «بَلغوا عني ولو آية» فقال صلى الله عليه وسلم: «بَلغوا عني ولو آية» (رواه البخارى: ٣٤٦).

فأطاع أصحابه أمره، وساروا على دربه، واقتفوا أثره، وعملوا بوصاياه، ورحلوا إلى الأفاق، وأفنوا أعمارهم، وأنفقوا أموالهم حتى نقلوا إلينا هذا الدين، وما فعلوا ذلك إلا طاعة لربهم وتأسيًا بنبيهم صلى الله عليه وسلم، ولأنهم يعلمون شرف العلم وتبليغه، وعظيم أثره.

ومن عرف شرف ما يطلب هان عليه ما يبذل. قال الإمام أحمد رحمه الله: «العلم لا يعدله شيءً».

وقال أيضًا رحمه الله: «طلب العلم أفضل الأعمال لمن صحّت نبته».

ولقد كان السلف ينفقون جُلُ أموالهم في سُبلُ تحصيل العلم ونشره، ولما رأيت أن كثيرًا من الناس في هذا الزمان قد زهدوا في العلم، ورغبوا عن الإنفاق في سبيل طلبه والرحلة إلى العلماء لتحصيله، أردت أن أذكر نفسي وإخواني ببعض فضائل العلم وثمراته العاجلة والأجلة حتى نشمر عن ساعد الجد، ونجد في طلبه حتى نظفر بثمراته، وثمراته لا تُحصى:

وَمَا كَاتَ الْمُؤْمِثُونَ لِيَسْفِرُوا كَافَةً فَلُولًا فَفَرَ مِن كُلِّ وَمَا كَافَةً فَلُولًا فَفَرَ مِن كُلِّ وَمُعَمِّمٌ مِلْمَا فَعَمْهُمُ إِنَّا اللَّهِ وَلِيسُلِونُوا فَوَمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَمُلْهُمْ بَعْدُرُوكَ ، (التوبية: ١٢٢).

إن العلم هو تركة الأنبياء وتراثهم، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وإن العلماء ورثة الأنبياء، وإن الأنبياء الأنبياء لم يورثوا دينارا ولا درهمًا، وإنما ورثوا العلم، فمن أخذه أخذ بحظ وافر، (صحيح الجامع: (١٧٩٧)، معنى: (الحظ) النصيب، والعنى: أخذ نصيبًا تامًا لا حظ أوفر منه).

إن ثواب العلم دائم لا ينقطع، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وإذا مات الإنسان انقطع عنه عمله إلا من ثلاثة: إلا من صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له (مسلم: ١٦٣١). ولله دَرَ من قال: علم الرجل ولده المخلد».

ومن أراد الله به خيرًا يفقه في الدين، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من يرد الله به خيرًا يفقه في الدين» (متفق عليه).

ومنها: طلب العلم طريق إلى الجنة، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من سلك طريقًا يلتمس فيه علمًا، سهل الله له به طريقًا إلى الجنة، (مسلم: ٢٦٩٩).

والملائكة تضع أجنحتها رضًا لطالب العلم، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما من خارج خرج من بيته في طلب العلم إلا وضعت له الملائكة أجنحتها رضًا بما يصنع حتى يرجع، (صحيح الجامع: ٥٧٠٢).

وقد دعا النبي صلى الله عليه وسلم لطالب العلم بالنضرة، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ونضر الله امرأ سمع منا حديثًا، فحفظه حتى

يبلغه. فرُبّ حامل فقه إلى من هو أفقه منه. ورُبّ حامل فقه ليس بفقيه (صحيح الجامع: ٦٧٦٦). فضل العالم على العابد

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وفضل العالم على العابد كفضل القمر ليلة البدر على سائر الكواكب، (صحيح الجامع: (٦٢٩٧)).

يقول الأمام ابن رجب رحمه الله: والسر في ذلك والله أعلم: أن الكوكب ضوؤه لا يعدو نفسه، وأما القمر ليلة البدر فإن نوره يشرق على أهل الأرض جميعًا فيعمهم نوره، فيستضيئون بنوره ويهتدون به في سيرهم الأالم على الفرق بين العالم بديعًا يتضح من خلاله مدى الفرق بين العالم والعابد. حيث شبه صلى الله عليه وسلم العالم بالقمر ليلة البدر، أي ليلة الخامس عشر والتي فيها يكون نهاية كمال القمر وتمام نوره، وشبه العابد بالكواكب.

كما أن العالم يستغفر له من في السماوات ومن في الأرض. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "وان العالم ليستغفر له من في السماوات ومن الأرض والحيتان في جوف الماء (صحيح الجامع: ١٢٩٧). ومنها: طالب العلم تغشاه الرحمة وتحفه الملائكة. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "وما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم إلا نزلت عليهم السكينة وغشيتهم الرحمة، وحفتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده (مسلم: ٢٦٩٩).

وطلب العلم داخل في الاستثناء من اللعن، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الدنيا ملعونة، ملعون ما فيها، إلا ذكر الله تعالى، وما والاه، وعالمًا، أو متعلمًا» (صحيح الجامع: ٣٤١٤).

طلب العلم أداء فريضة الهية، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «طلب العلم فريضة على كل مسلم، (صحيح الجامع:٣٩١٣).

فضلاً عن محبة الملائكة للعلم، عن صفوان بن عسال المرادي رضي الله عنه قال: أتيت النبي صلى الله عليه وسلم وهو في المسجد متكئ على بُرد له أحمر، فقلت له: يا رسول الله، إني جئت أطلب العلم، فقال: «مرحبًا بطالب العلم، إن طالب العلم تحفّه الملائكة، وتظله بأجنحتها، ثم يركب بعضهم بعضًا حتى يبلغوا السماء الدنيا من

منفر ۱۹۹۲ هـ - العدد ۱۹۹۰ العدد ۱۹۹ العدد ۱۹۹۰ العدد ۱۹

ووعنا الأساغ

محبتهم لما يطلب، (صحيح الترغيب: ٧١). طلب العلم قد يعادل أجر حاج تامة حجته، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من غدا إلى المسجد لا يريد إلا أن يتعلم خيرًا أو يعلمه، كان له كأجر حاج، تامًا حجته، (صحيح الترغيب؛ (٨٦)).

وطالب العلم يستغفر له كل شيء، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وصاحب العلم يستغفر له كل شيء، حتى الحوت في البحر، (صحيح الجامع: ٣٧٥٣).

إن طالب العلم لا يشبع من طلبه، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «منهومان لا يشبعان: طالب علم، وطالب دنيا» (صحيح الجامع: (٦٦٢٤)، والمعنى: بلوغ الهمة في الشيء).

هنبئا لأهل العلم بالعلم

عن أبي بن كعب رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يا أبا المنذر؟ أتدري أي آية من كتاب الله معك أعظم؟ ». قال: قلت: الله ورسوله أعلم، قال: «يا أبا المنذر؛ أتدري أي آية من كتاب الله معك أعظم؟ » قال: قلت: «الله لا الله إلا هو الحي المقيوم ». قال: فضرب في صدري، وقال: «ليهنك العلم أبا المنذر» (مسلم: (١٨)، معنى قوله: ليهنك العلم أبا المنذر» (مسلم: (١٨)،

ومنها: أن طالب العلم بأمان من النفاق، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خصلتان لا يجتمعان في منافق: حسن سمت، ولا فقه في الدين، (صحيح الجامع: ٣٢٢٩).

وطالب العلم من خير الناس إسلامًا. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خيركم إسلامًا أحاستكم أخلاقًا إذا فقهوا « (صحيح الأدب المفرد: ٢١٨) . في الحديث بيان أثر الفقه في تحسين الأخلاق ورفع المنزلة حتى يكون من خير الناس، لأن الفقه يبلغ الحوع والتقوى وحُسن الخلق، فالعالم الصادق يكسره علمه فيزداد تواضعًا.

والعلم خير ما يخلف الإنسان، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: خير ما يخلف الإنسان بعده ثلاث: ولد صالح يدعو له، وصدقة تجري يبلغه أجرها، وعلم ينتفع به من بعده (صحيح الجامع: (٣٣٢٦)، والمعنى: أن عمل الميت ينقطع

بموته، وينقطع تجدد الثواب له، إلا في هذه الأشياء الثلاثة).

تلك والله المكارم والغنائم، وفي ذلك فليتنافس المتنافسون، وعليه يحسد الحاسدون، وذلك فضل الله يوتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم، وحقيق بمرتبة هذا شأنها أن تنفق نفائس الأنفاس عليها، ويسبق السابقون إليها، وتوفر عليها الأوقات، وتتوجه نحوها الطلبات. وأصحاب هذه المرتبة يدعون عظماء في ملكوت السماء كما قال بعض السلف؛ من علم وعمل وعلم، فذلك يُدعى عظيمًا في ملكوت السماء.

إن أهل العلم لا يشقى بهم جليسهم، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن لله: ملائكة سياحين في الأرض، يطوفون في الطرق، يلتمسون أهل الذكر، فإذا وجدوا قومًا يذكرون الله تنادوا: هلموا إلى حاجاتكم، فيحفونهم بأجنحتهم إلى السماء الدنيا، فيسألهم ربهم، وهو أعلم منهم: ما يقول عبادي؟ فيقولون: يسبحونك، ويكبرونك، ويحمدونك، ويمجدونك، وفي نهاية الحديث، فيقول: فأشهدكم أني قد غفرت لهم، فيقول ملك من الملائكة: فيهم فلان ليس منهم، إنما جاء لحاجة. فيقول: هم القوم لا يشقى بهم جليسهم، (مختصر مسلم: ١٨٩).

بَ الْعَلَم نَعْمَة من اللّه تستوجب الشكر، قال الله عز وجل: « وَلَقَدُ مَائِنَا دَائُودَ وَشُلِيَمْنَ عِلَمًا وَقَالَا المَّمَدُ قِيِّ عَرْ وجل: « وَلَقَدُ مَائِنَا دَائُودَ وَشُلِيَمْنَ عِلْمًا وَقَالَا المَّمَدُ قِيِّ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ عِلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ

قال الطبري رحمه الله: (يقول جل ثناؤه: وقال داود وسليمان: الحمد لله الذي فضلنا بما خصنا به من العلم الذي أتاناه، دون سائر خلقه من بني آدم في زماننا هذا على كثير من عباده المؤمنين به في دهرنا هذا) (تفسير الطبري: ٢٧/١٩).

تلك بعض ثمرات العلم؛ فإن قال قائل: كيف أظفر بها، قلت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وإنما العلم بالتّعلُم. وإنما الحلم بالتّعلُم. ومن يتق الشّرَ يُوقَهُ ومن يتق الشّرَ يُوقَهُ (صحيح الجامع: ٢٣٢٨).

اللهم إني أسألك علمًا نافعًا. ورزقًا طيبًا، وعملًا متقبلًا، أقول مذكرًا يحسن بالمسلم أن يحافظ على هذا الدعاء بعد التسليم من صلاة الصبح كل يوم تأسيًا بالنبي صلى الله عليه وسلم

صفر ١٤٤٢ هـ- العدد ٥٩٠ المناة الخمسون المناة الخمسون

الحمد لله مقدر الأزمان والأجال، ومُبدع الكون على غير سابق مثال، أحمده وأشكره وهو أهل الشكر على كل حال، وبعد،

فإن الأمة الإسلامية تعيش على وقع ما يحدث صباح مساء على بُقعة من أرضها، فبينما عيون زائفة تترقب، متتبعة ما حل بها من آثار ونكبات وكوارث من جراء كورونا التي ألَّت بالعالم أجمع، فأذاقته مُرّ العيش والهلع والخوف مما يحدث صباح مساء، بين آمال وتمنيات، ودعوات بأن تنقشع الغمة وتنجلي، وأن يرفع الله سبحانه عنا هذا البلاء، وتعود الحياة إلى سابق عهدها، بعبر وعظات تجعل البشرية تراجع نفسها، مستوحية الهمة والاعتبار مما ألم بها من آلام ودمار جراء كورونا، والتي لم ينجُ منها أحد، وبين انتظار بعيون زائغة متوحشة تترقب موجة ثانية شرسة لجائحة كورونا، وتخوّف من إغلاق جديد لكل وسائل الحياة مرة ثانية، بعد انفراجة متحفظة بالاحترازات خوفًا من عودة الانتشار مرة أخرى.

جمال سعد حاتم

ومازالت البقاع الإسلامية تتلقى الضربات بين اختراق إسرائيلي للكيانات العربية التي كانت حائط صدّ ضد التطبيع، ولكن تطبيع الخفاء زاد في العلن، بتدخلات أجنبية في كيان دول كلينان وليبيا، يكاد تقضى على كيان الدولة.

#### سياقات محمومة بين الدول لتصنيع لقاح كورونا

بينما تتسارع دول العالم لتعتلي المقدمة والسبق في إيجاد لقاح للوقاية من وباء كورونا، بين جدل علني وسياسي وسباقات محمومة لجني ثمار السبق في تصنيع لقاح تجني من ورائه شركات الأدوية ما يعوض دولها عن الخسائر الاقتصادية التي أصابتها من جراء هذا الوباء في صراع محموم بين روسيا والصين

وأمريكا وبريطانيا، بين تشكيك وتحفظ، وقد جاء إعلان الرئيس الروسي بوتين عن إنتاج أول لقاح فالعالم للوقاية من وباء كورونا الذي يثير فزع البشرية في شتى أنحاء المعمورة، وأدَّى إلى حالة من الشلل الاقتصادي، والتباعد الاجتماعي، وألحق بالعالم خسائر اقتصادية هائلة، ولم تكن الولايات المتحدة سعيدة بهذا الإعلان الروسي عن إنتاج اللقاح الأول ضد كورونا، والذي يحمل اسم «سبوتنيك-٥»، وهي تراهن على أن تكون السباقة، أو على الأقل شريكة في إنتاج اللقاح الأول، وسرعان ما أعلن ترامب عن توصل أمريكا للقاح ينقذ البشرية من هذا الوباء، وكذلك الصين التي أعلنت أنها اقتربت من نهاية المرحلة الثالثة

والأخيرة من التجارب السريرية، وأنها بدأت في إنشاء مصانع عملاقة تنتج مئات الملايين من الجرعات، ويستمر التنافس على أشده لعقد الصفقات المتسارعة مع الدول قبل الاعتراف العالى باللقاح المنتج.

ومع حالة التيه التي يعيشها العالم ترقبًا للوصول إلى خط النهاية بخصوص المصل الجديد لكورونا، وانشغال العالم كله بهذا الموضوع؛ إذ يفاجئنا الكيان الصيهوني بعيدًا عن إطار كورونا بخبر تطبيع في أجواء عربية لم يستطع الاقتراب منها من قبل.

وحديثنا ليس عن جواز موادعة أو معاهدة أهل الكتاب وغيرهم من غير المحاربين، وهو أمر جائز، مجمع عليه، وقد عاقد النبي صلى الله عليه وسلم قريشًا في الحديبية، وعاهد يهود المدينة، فعاهد بني قينقاع، وبني قريظة، وبني النضير، ويهود خيبر، وأخذ عقد الذمة على نصارى نجران، وتعامل معهم بالبيع والشراء، وغيرها من المعاوضات، وقبل منهم الهدية، وحفظ جوارهم وعقودهم.

وانما حديثنا في تقدير المفسدة والمصلحة في هذه المعاهدات، والإشكال أن السلام أصبح في مقابل التطبيع، وليس في مقابل قيام دولة فلسطينية مستقلة وذات سيادة على حدود يونيو ١٩٦٧م، وعاصمتها القدس الشرقية، في الوقت الذي تعلن فيه أمريكا التزامها بأن القدس عاصمة

AND REAL PROPERTY AND PROPERTY AND PARTY.

الإسرائيل، وأنها ملتزمة بإبقاء التفوق العسكري الإسرائيل.

وتجدر الإشارة هنا أننا نُشيد ونُقدر موقفًا عربيًا معلنًا من المملكة العربية السعودية التي أعلنت عقب هذا التطبيع تمسكها والتزامها بمبادرة السلام العربية، كما أعلن الأشقاء في السودان عن رفضهم مقايضة أمريكا إخراجهم من دائرة الإرهاب مقابل قبولهم التطبيع مع إسرائيل واقامة العلاقات مع الكيان الصهيوني.

أما عن موقف مصر من القضية الفلسطينية، فهو موقف محوري ثابت ومعلن داعم للقضية الفلسطينية عبر التاريخ، مثبت لحق الفلسطينيين في أرض فلسطين، وإقامة دولتهم وعاصمتها القدس الشريف، فحفظ الله مصر وجعلها عزة ومنعة للإسلام والمسلمين.

ورحم الله الملك فيصل بن عبد العزيز آل سعود، رحمة واسعة، فقد كان صاحب المواقف المشرفة، وصاحب قرار حظر البترول عام حرب ١٩٧٣م بين مصر وسوريا واسرائيل.

أسأل الله القدير أن يُعيد اللَّحُمَة إلى شعوب الأمة وقادتها، وأن يَمُنَ على الأمة بالأمن والأمان والسلامة، وأن يجعل من هذا العام نصرا للإسلام والمسلمين، وأن يكشف البلاء والوباء عن العالم أجمع.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

## إنا لله وإنا إليه راجعون

توفي يوم الأحد الموافق ٢٥ محرم ١٤٤٢هـ رئيس لجنة الدعوة بضرع السرو دمياط، وعضو مجلس الإدارة المهندس/ عنتر علي بكر، غضر الله له ورحمه رحمة واسعة.

ويتقدم أعضاء مجلس الإدارة وأسرة مجلة التوحيد بخالص العزاء إلى أسرته ومحبيه، وإنا لله

وإنا إليه راجعون.

# أخلاقنا من الكتاب والسنة مكارم الأخلاق

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

Mindred the spile small to

فقد جاءت الأخلاق في القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة الشريفة كمجموعة من المبادئ والقيم والقواعد الإسلامية التي أقرها الوحي، وتهدف إلى ضبط وتنظيم التصرفات والسلوك الإنساني بين أفراد المجتمع؛ حتى تحقق الهدف الذي خلق من أجله الإنسان، والمطلع على الديانات الأخرى يجد أنها حثت على حسن الأخلاق واعتبرتها معيارا لتقدم الشعوب وحضاراتها.

فقد حثنا النبي صلى الله عليه وسلم بالتحلي بالأخلاق الكريمة والراقية المحمودة، والتي جاء بها إلينا ليبلغنا إياها، ويحثنا عليها كما قال بالحديث الشريف: "إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق"، وجاء وصف القرآن الكريم لخلق الرسول عليه السلام بالعظيم في قوله تعالى: (وَ الله لله الله الله الهار) (سورة القلم: ٤).

خلق إفشاء السلام:

ومعنا في هذا المقال خَلق كريم إذا التزم به المسلم ساد بين الناس المحبة والمودة والوثام والرحمة والسلام: ألا وهو تحية الإسلام "وتحيته السلام". والسلام سنّة مؤكدة، والردّ عليه فرض عين إن قصد به شخص معين، وفرض كفاية إن قصد به جماعة من الناس، وإن كان الردّ منهم جميعهم كان ذلك أفضل.

ابراهیم رفعت

، وَإِذَا حُيْدُمْ نِحِيْرٌ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا إِنَّ اللهُ كَانَ عَدَكُمْ يَثِينُم نِحِيدًا (النساء: ٨٦).

والسنة في الجواب: الجهربه حتى يسمع من بدأ به: لأنّه إن لم يسمعه فكأنّما لم يردّ عليه، إلّا بوجود عدر لعدم إسماعه إيّاه.

فالسلام تحية أهل الجنة والطريق الموصل إلى الجنة؛ كما في حديث أبي يوسف عبد الله بن سلام رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "يا أيها الناس، أفشوا السلام، وأطعموا الطعام، وصلوا الأرحام، وصلوا والناس نيام، تدخلوا الجنة بسلام" (رواه الترمذي، وقال: حديث حسن صحيح).

ومن المؤسف أن نجد في زمننا من يُعْرضُ عن هذا الخير العظيم الذي نتهاون فيه والأعظم أسفًا وألمًا أن يكون الإعراض عن إفشاء السلام بين أنمة المساجد وأهل الدعوة فضلاً عن عموم السلومة.

والسلام ليس مقتصرًا على أشخاص دون آخرين، بل لجميع المسلمين، من تعرف ومن لا تعرف، فمن حق أخيك المسلم عليك أن تسلم عليه إذا لقيته، وأن ترد عليه المسلام إذا بدأك به، عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "حقُّ المسلم على المسلم خمس: ردُّ المسلام، وعيادةُ المريض، واتباعُ الجنازة، واجابةُ الدُّعُوة، وتشميتُ العاطس" أخرجه البخاري ومسلم.

صفر ١٤٤٢ هـ -العدد ١٩٥٠ السنة الخمسون **3**4

بين أهله، واستبدلت بتحية أهل الغرب ولا حول ولا قوة إلا بالله.

والسلامُ وردُه صار بحسب طبيعة العمل والمنصب والجاه والغنى، وهذا مخالف تمامًا لما جاءت به الآيات والأحاديث النبوية الشريفة في الحت على إفشاء السلام، وأنه سببُ في اكتمال الإيمان، ومن دواعي زرع المحبة بين المسلمين والسبيل إلى جنة عرضها السماوات والأرض.

فمما سبق تبين أهمية إفشاء السلام في حياة السلمين، ولهذا حسدنا اليهود عليه كما جاء عن عائشة رضي الله عنها، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "ما حسدتكم اليهود على شيء ما حسدتكم على السلام والتأمين" (رواد ابن ماجه وغيرد وصححه الألباني).

### ومن أهم فضائل إفشاء السلام:

١- أنه من خير أمور الإسلام، فعن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما أن رجلاً سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ أي الإسلام خيرٌ؟ قال: "تُطعم الطعام، وتقرأ السلام على من عرفت ومن لم تعرف".

٢- أنه من أسباب المودة والمحبة بين المسلمين، والتي هي من أسباب دخول الجنة، قال صلى الله عليه وسلم: "لا تدخلون الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تحابوا، أولا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا السلام بينكم" (رواه مسلم).

مسلم، ...

٦- أن كل جملة منه بعشر حسنات، وهو ثلاث جمل، فلمن جاء به كاملاً ثلاثون حسنة، عن عمران بن حصين رضي الله عنهما قال؛ جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال؛ السلام عليكم. فرد عليه، ثم جلس، فقال النبي صلى الله عليه وسلم فقال النبي فقال؛ السلام عليكم ورحمة الله، فرد عليه، ثم جلس، فقال؛ "عشرون"، ثم جاء رجل آخر، فقال؛ السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، فرد عليه، السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، فرد عليه، وجلس فقال؛ "ثلاثون" (رواه الترمذي وقال؛ حديث حسن صحيح).

3- في إفشاء السلام واظهاره وإعلانه بين الناس، حتى يكون شعارًا ظاهرًا بين المسلمين، لا يخص به فئة دون أخرى، أو كبيرًا دون صغير، ولا مَن

يعرف دون مَن لا يعرف، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا. ولا تؤمنوا حتى تحابوا، أولا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا السلام بينكم "رواد مسلم.

قوله صلى الله عليه وسلم: "لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا"، فالجنة لا يدخلها إلا نفس مؤمنة، "ولا تؤمنوا حتى تحابوا"، فدل ذلك على أن التحاب بين أهل الإيمان من الصفات الواجبة التي يجب تحققها بين المؤمنين.

"ولا تؤمنوا حتى تحابوا"، فكأن ذلك من قبيل شروط الوجوب في الإيمان. يعني، الكمال الواجب..

فهنا وجههم النبي صلى الله عليه وسلم إلى السبب: "أولا أدلكم على شيء إذا فعلتموه لتحاببتم؟ أفشوا السلام بينكم"، بمعنى: إشاعة السلام والمحبة والطمأنينة بين الناس، وهذا مشاهد، فإن الذي يسلم على الناس، يسلم على من يعرف، ومن لا يعرف، تميل إليه القلوب، وتحبه، والذي لا يبالي بهم، ولا يكترث، ولا يسلم، ولا يلقي السلام على أحد، لا شك أن الناس بنقبضون منه.

ه والأفضل في الابتداء بالسلام أن يُسلَم الصغير على الكبير، والماشي على الجالس، والراكب على الماشي، والقليل على الكثير، فعن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعاً: "يُسلَم الصغير على الكبير، والماز على القاعد، والقليل على الكثير".

7- ومن السنة إعادة السلام إذا افترق الشخصان ثم تقابلا، بدخول أو خروج، أو حال بينهما حائل ثم تقابلا، ونحو ذلك، ويدل عليه قول النبي صلى الله عليه وسلم: "إذا لقي أحدكم أخاه فليسلم عليه، فإن حالت بينهما شجرة أو جدار أو حجرة، ثم لقيه فليسلم عليه أيضاً". ومن الجدير بالذكر أن من آثار ترك إفشاء السلام أنه يُولد الحقد والحسد وعدم الاطمئنان وسوء العشرة بين الناس.

جعلنا الله واياكم ممن حسنت أخلاقهم، وأفشوا السلام بينهم، ورزقنا وإياكم الفردوس الأعلى من الجنة.





الحمد لله وحدد، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، ويعد:

فما زال حديثنا متصالاً عن أثر قرائن السياق على أدلة الحجاب، وقد قسمت أدلة الحجاب إلى ثلاث مجموعات: المجموعة الأولى: أدلة القرآن. المجموعة الثانية: أدلة السنة. المجموعة الثالثة: الأثار عن الصحابة ومن بعدهم.

وانتهيت بفضل الله تعالى من أدلة القرآن، وبدأت في أدلة السنة، تكلمت فيها عن أحاديث؛ منها حديث أمنا عائشة رضى الله عنها: "كان الركبان يمرون بنا...."، وذكرت حديث ابن عمر رضى الله عنهما عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ولا تنتقب المحرمة ولا تلبس القفازين"، ثم ذكرت خلاف أهل العلم بين وقف هذا الجزء من الحديث على ابن عمر أو وصله لرسول الله صلى الله عليه وسلم. القرائن حول العديث:

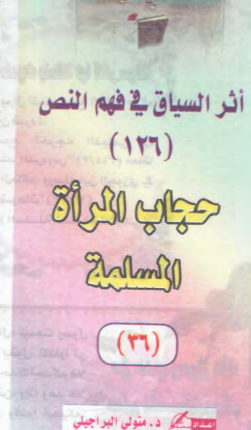
أ. قرينة لفظية:

وذلك في رواية أخرى للحديث أخرجها الإمام أحمد من طريق ابن إسحاق عن نافع عن ابن عمر رضى الله عنهما قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم ينهى النساء في الإحرام عن القفاز والنقاب. (أخرجه الإمام أحمد ح٠٤٧٤، قال الأرناؤوط: حديث صحيح، وهذا إسناد حسن، محمد بن إسحاق وإن عنعنه صرح بالتحديث عند أبي داوود والحاكم.. وقال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي، وكذلك صححه الألباني، انظر: إرواء الغليل ح١١١).

ب. قرينة (حالية) غير لفظية: مفهوم المخالفة (وهو ما يكون مدلول اللفظ في محل السكوت مخالفا لدلوله في محل النطق، فيثبت للمسكوت عنه نقيض حكم المنطوق به).

وهو حجة عمل به الصحابة وأقره النبي صلى الله عليه وسلم، قال ابن قدامة: وهذا حجة (مفهوم المخالفة) في قول إمامنا أحمد، والشافعي ، ومالك وأكثر المتكلمين، وقالت طائفة منهم أبو حنيفة: لا دلالة له، ثم ذكر الأدلة ورجح العمل به (انظر: روضة الناظر ١١٥/٢-١٢١).

ويستدل بمفهوم المخالفة على أن النقاب والقفازين كانا معروفين في النساء، لذا أمر النبي صلى الله عليه وسلم المرأة إذا أحرمت ألا تلبسهما.



در اسات

شرعىت



صفر ١٤٤٢ هـ - العدد ١٩٠٠ السنة الخمسون



لكن هل يُستفاد من مفهوم المخالفة في الحديث الوجوب؟. أم يستفاد منه فقط مشروعية النقاب والقفازين؟

هذه مسألة خلافية بين من يرى وجوب النقاب، ومن يرى استحبابه. وأرى والله أعلم أن مفهوم المخالفة في الحديث لا يُستفاد منه وجوب النقاب، وانما يُستفاد منه مشروعيته، أما الوجوب فقد يُستفاد من أدلة أخرى.

٣- حديث جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذا خطب أحدكم المرأة: فإن استطاع أن ينظر إلى ما يدعوه لنكاحها فليفعل (مسند أحمد ح ١٤٥٨، وقال الأرناؤوط: حسن، وحسنه الألباني في المشكاة ح ٣١٠٦).

أ- قرائن لفظية منفصلة؛ وذلك في روايات للحديث بمعناه كحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال؛ كنت عند النبي صلى الله عليه وسلم فأتاه رجل فأخبره أنه تزوج امرأة من الأنصار، فقال له الرسول صلى الله عليه وسلم أنظرت إليها؟ فقال: لا، قال؛ فاذهب فانظر إليها؛ فإن في أعين الأنصار شيئًا" (صحيح مسلم، وبمعناه حديث أبي حميد الساعدي في مسند أحمد حديث أبي حميد الساعدي في مسند أحمد

ب- وقد استدل من قال بوجوب تغطية الوجه والكفين - من الحديث على أن نظر الخاطب أبيح للوجه والكفين - كما عند الجمهور - للضرورة فقط، فدل على أن الأصل هو تغطية الوجه والكفين.

وأجيب عن ذلك أن النبي صلى الله عليه وسلم رفع الإثم عن النظر إلى الوجه والكفين فدلً ذلك على أنهما ليسا بعورة؛ لأنهما لو كانا من العورات لما جوز النبي صلى الله عليه وسلم النظر اليهما بحال.

وأحاديث النظر إلى المخطوبة، ليست نصًا في وجوب النقاب أو عدم وجوبه، لذا تنازع العلماء في الاستدلال بها.

٤- حديث جرير بن عبد الله رضي الله عنهما
 قال: سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن
 نظر الفجاءة، فأمرني أن أصرف بصري (صحيح
 مسلم وغيره).

القرائن حول الحديث :

أ- ظنية الدلالة: الحديث ليس قطعي الدلالة، لذا اختلف العلماء في الاستدلال به: فمنهم من قال: فيه حجة على أنه لا يجب على المرأة ستر وجهها، وإنما ذلك سنة مستحبة .... (انظر عون المعبود ١٣١/٦).

ومنهم من قال: إنه يستفاد من الحديث تحريم نظر الرجل إلى المرأة، وأن الأصل أن المرأة تغطي وجهها. والحديث فيه تحريم النظر إلى المرأة بعد نظر الفجأة، وهي النظرة غير المتعمدة، ولا يقصر صرف البصر على الوجه فقط، بل هو عام في صرف البصر، فالحديث قد يشمل النظر إلى الوجه أو المجسد أو الحجم أو المشية أو إلى أي شيء يتعلق بها مما يثيره.

٥- حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "من جرّ ثوبه خيلاء لم ينظر الله إليه يوم القيامة، فقالت أم سلمة رضي الله عنها: فكيف يصنع النساء بذيولهن؟ قال: يرخين شبرا، فقالت: إذا تنكشف أقدامهن. قال: فيرخينه ذراعا لا يزدن عليه (صحيح سنن أبي داود وغيره(.

القرائن حول الحديث:

أ. ظنية الدلالة: الحديث ليس نصا قطعي الدلالة في وجوب تغطية وجه المرأة، ومن قال بوجوب تغطية وجه المرأة استدل من الحديث أن المرأة كلها عورة. في حق الرجال الأجانب، واستخدم قياس الأولى في ذلك، فإذا كان الأمر والكفين اللذين هما أكثر فتنة، ولا شكأن الوجه هو مجمع محاسن المرأة.

ب. قرينة لفظية: في رواية للحديث عن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم قال في ذيول النساء: "شبرًا"، فقالت عائشة رضي الله عنها إذًا تخرج سُوقهن، قال: فذراع (صحيح سنن ابن ماجه وغيره).

هذه الرواية لم يستخدمها من قاس على حديث ابن عمر رضي الله عنهما الذي فيه القدمين لماذا؟ لأنه لوقاس الوجه على الساقين سيضعف القياس، ولن يكون في قوة القياس على القدمين للإجماع على أن سيقان المرأة عورة في داخل

الصلاة وخارجها؛ فالمرأة لو أظهرت سيقانها في الصلاة، بطلت صلاتها باتفاق، بينما لو أظهرت قدميها فيها، فهناك من أهل العلم من قال بعدم بطلان صلاتها؛ كالحنفية، واختاره ابن تيمية. (انظراختلاف الأئمة لابن هبيرة ١/١/١، مجموع الفتاوى ٢٢/١١٥).

ولا شك أن إظهار الساقين أشد فتنة من إظهار القدمين، فلو قاس القائس على الساقين، ويقول: إن المرأة مأمورة بتغطية ساقيها. والأولى تغطية وجهها لضعف القياس.

٦- عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن المرأة عورة، فإذا خرجت استشرفها الشيطان، وأقرب ما تكون من وجه ربها وهي في قعر بيتها" (رواه ابن خزيمة، وأشار أنه صحيح).

القرائن حول الحديث:

أ ـ قرينة لفظية: المرأة عورة، هل هي ذات عورة أم أن كلها عورة؟

يقول ابن رشد: فأكثر العلماء على أن بدنها كله عورة ما خلا الوجه والكفين. ويقول المناوي: المرأة عورة: أي هي موصوفة بهذه الصفة، ومن هذه صفته فحقه أن يُستر، والمعنى أنه يستقبح تبرزها وظهورها للرجل (انظر بداية المجتهد ١/١٢٣، مرقاة المفاتيح ٥/٢٠٥٤، فيض القدير ٦/٢٦٦، سبل السلام ٤/٢٨٥، الأداب الشرعية

ب- العموم، فالمرأة عورة، والوجه بعض من كل، فدلُ على أنه عورة ويجب تغطيته. التخصيص: وهو يدخل على أنه عورة ويجب تغطيته. التخصيص: وهو يدخل على العموم بدليل، فتكون المرأة عورة الا ما استثناه المشرع، وهما الوجه والكفان (عند من ذهب إلى ذلك من أهل العلم) بقرينة قوله تعالى: (ولا يُنْوِنُ مَنْ أَلَّا مَا لَهُ مَنْ أَلَّا مَا لَهُ مَنْ أَلَّا الله والكفان (النور: ٣١)، ومما تكلم فيه الأصوليون خروج بعض أفراد العام من العموم بدليل آخر (والمسألة فيها بحث أصولي واسع ارجع إليه لو أحببت في كتابي قرائن السياق وأثرها على الأحكام الفقهية).

ج- الخلاف: لا يوجد إجماع بين أهل العلم على أن كل المرأة عورة، فقد ذهب بعض أهل العلم إلى أن قدمي المرأة ليستا من العورات حتى في داخل الصلاة.

٧- عن أم سلمة رضي الله عنها، قالت: قال لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذا كان لإحداكن مكاتب. فكان عنده ما يؤدي فلتحتجب منه (سنن الترمذي وغيره، وقال الترمذي؛ هذا حديث حسن صحيح، ومعنى هذا الحديث عند أهل العلم على التورع، وقالوا؛ لا يعتق المكاتب وان كان عنده ما يؤدي حتى يؤدي، وأخرجه الحاكم وقال: صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي ح٧٨٦٠). وقد استدل بالحديث من أخذ بتحسين الترمذي والحاكم والذهبي على أنه يقتضي أن كشف والحاكم والذهبي على أنه يقتضي أن كشف السيدة وجهها لعبدها جائز ما دام في ملكها، فإذا لائم صار أجنبيا، فدل على وجوب احتجاب المرأة عن الرجل الأجنبي (انظر؛ ثلاث رسائل في الحجاب لابن عثيمين ص ٣٤).

القرائن حول الحديث:

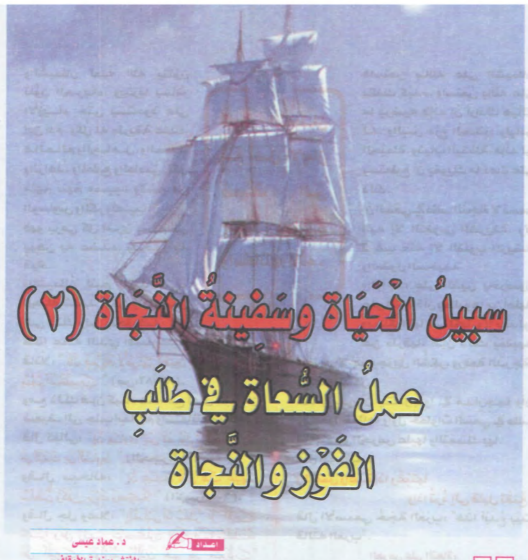
أ. الخلاف في الحكم على الحديث: لأن مداره على نبهان مولى أم سلمة رضي الله عنها، فهو مجهول لم يوثقه إلا ابن حبان، لذا ضعف الحديث جمع من أهل العلم وصححه أو حسنه بعضهم.

ب. تخصيص أمهات المؤمنين ببعض الأحكام: يقول الشافعي: وقد يجوز أن يكون أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم أم سلمة إن كان أمرها بالحجاب من مكاتبها إذا كان عنده ما يؤدي على ما عظم الله به أزواج رسول الله صلى الله عليه وسلم أمهات المؤمنين رحمهن الله. وخصصهن به وفرق بينهن وبين النساء إن اتقين، ثم تلا الآيات المؤمنين، وهن أمهات المؤمنين، ولم يجعل عليهن الحجاب من المؤمنين، وهن أمهات المؤمنين، ولم يجعل علي امرأة سواهن أن تحتجب ممن يحرم عليه نكاحها وكان في قوله صلى الله عليه وسلم: إن كان قاله (إشارة إلى ضعف سند الحديث) إذا كان الإحداكن يعني أزواجه خاصة (انظر السنن الكبرى للبيهقي أراده (الم

قلت: والراجع أن الحديث ضعيف، فلا يُؤخذ منه حكم، والاستدلال منه -لمن قال بتحسينه- على وجوب النقاب لغير أمهات المؤمنين، هو فرعُ من الكلام عن الأدلة من القرآن والسنة التي خصت أمهات المؤمنين ببعض الأحكام.

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

مشر ۱۹۱۲ هـ - العدد ۵۹۰ المدد ۵۹۰ المدد ۵۹۰ المدد المدد



المفتش بوزارة الأوقاف

على نبينًا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

وبعد: فإنَّ النَّجاةُ من عقاب الله تعالى فوزَّ عظيمٌ وفضلُ مبين، من ظفر به فقد ظفرَ بالْخَير كله، ومن فاتَهُ فقد خُسر الْخُسْران الْبين، قال تعالى: وفَمَن رُحْزَعَ عَنِ ٱلنَّادِ وَأُدِّخِلَ ٱلْجَثَةَ فَقَدْ فَازُّ وَمَا ٱلْحَيْوَةُ ٱلدُّنيَّ إِلَّا مَتَنعُ ٱلدُّرُورِ ، (آل عمران:١٨٥).

لكنها تحتاج إلى نفس أبيَّة صبورة، وعزم مقدام، وعقل درَّاك، وهمة طمَّاحة إلى العلياء وبُلوغ السماء؛ لأنَّ النَّفس ميَّالَةَ إلى الكسل ومحبة للراحة، فإذا دب إليها شيء من الملل كدبيب الصهباء في الأعضاء وسرَى إليها سَرَيان الكَرَى في أهْدَابِ الْحِفُون قعدتُ وتقاعستُ وأخلدتُ إلى الأرض.

والشيطان لعنه الله يتلون تلون الرحرباء، ويتزيا بسائر الأزياء حتى يستحوذ على ابن آدم، وكل له طريقة عنده، فالعالم والجاهل، والعابد والزاهد، والمطيع والعاصي، لكل منهم سهم مصيب، وقسم من الوساوس والكرونصيب.

فهو يرمي كلّ امريّ بسهُم كي يوهنَ بُه عضُدَه، وتخورَ به قُواه،

والشيطانُ لئيم الكيد دنيءُ الحيلة شديدُ المكر، ولن يسبق إلى ذلك ولن يلحق فيه، لأن هذا عمله الذي أقسم عليه

قَائلًا: " قَالَ فَبِعِزَّ إِلَى لَأُغَيِّنَهُمْ أَجْمِينَ ﴿ اللَّهِ عِلَاكَ لِلْعَبِلَاكِ اللَّهِ عِلَاكَ لِمُعْمِدُ اللَّهِ اللَّهِ عِلَاكَ اللَّهِ عِلَاكَ اللَّهِ عِلَاكَ اللَّهِ عِلَاكَ اللَّهِ عِلَاكَ اللَّهِ عِلَاكَ اللَّهِ عَلَاكَ اللَّهِ عَلَاكَ اللَّهِ عَلَاكُ اللَّهِ عَلَاكُ اللَّهِ عَلَاكُ اللَّهِ عَلَاكُ اللَّهِ عَلَاكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَاكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُولُهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلِيمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْك

ومع ذلك فإن كيده هذا مع أهل الإيمان ضعيف إلى جنب إيمانهم واستعانتهم بالله. قال تعالى: "إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْمٍ مُّ سُلُطُنَ إِلَّا مَنْ الْفَالِينَ " (الحجر: ٤٢).

وقال سبحانه: "إِنَّ عِبَادِى لَبَسُ لَكَ عَلَيْهِ مَ سُلطَنَّ وَكُفَى بِرَبِكَ وَكِيلًا" (الإسراء، ٦٥). سُلطَنَّ وَكُفَى بِرَبِكَ وَكِيلًا" (الإسراء، ٦٥). وقال جل وعلا: "إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ شُلطَنَّ عَلَى اللَّينَ مَا سُلطَنَهُ مَا مَتُوا وَعَلَى رَبِّهِ مِي يَتُوكِّ لُونَ اللَّهِ إِنَّمَا سُلطَنَهُ مَا عَلَى اللَّينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ " وَلَا لِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ" (النحل، ٩٩- ٢٠٠).

وقال تعالى: " وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِلِيسُ طَنَّهُ قَاتَمَمُوهُ اللهِ فَي قَالَمَ فَلَ اللهُ عَلَيْهِمْ اللهِ فَي قَالْمَ فَالَّهُمْ فَن اللهُ عَلَيْهِمْ أَلِكُ فَمَا صَانَ لَهُ عَلَيْهِمْ فِن سَلَطَن إِلَّا لِنَعْلَمْ مَن يُؤْمِنُ بِأَلْاَخِرَةِ مِثَنَ هُو مِنْهَا فِي شَلُحُ وَرَبُّكَ عَلَى كُلُ مَنى عَجْيَظ " (سبا: ٢٠-٢١). وقد اعترف الشيطان كما حكى الله عنه في قوله الشيطان كما حكى الله عنه في قوله: " وقال الشيطان لما فيضي الأمر إلى الله عنه في وعَدَ المَنْقِ وَوَعَدُكُمُ فَأَغْلَقْتُكُمْ وَمَا كُلُن المَّامِن إلَّا أَن دَعُونُكُمْ فَأَسْتَجَسَّمْ لِلْ فَلَا لَكُومُونَ وَلُومُوا أَنفُسَكُمْ مِن اللهُ عَدْن بِيا أَشْرَكَتُمُونِ مِن النّهُ مِنْ مَن اللهُ عَدْن بِيا أَشْرَكَتُمُونِ مِن النّهُ مِن اللهُ عَدْن بِيا أَشْرَكَتُمُونِ مِن النّهُ مِن اللهِ اللهِ عَدْنُ اللهُ عَدْنُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَدْنُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَدْنُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ا

كيد الشيطان مع أهل الإيمان . ضعيف إلى جنب إيمانهم واستعانتهم بالله.

فاستعن بالله على الشيطان يكفك كيده، واستعن بالله على ما يُرضيه فإنه إن أرادك هيأك له، والبس درع الحدر، ولباس الحيطة، وثياب اليقظة، فإنه لن يستطيع أن يغويك ما دمت على ذلك.

إن السَعْي في طلب النّجاة لا تسمو الله إلا النّفوس الشريضة، ولا ترغب عنه إلا القلوب المريضة والعقول السخيفة.

والواجب على الذين يحرصون على النجاة أن يطلبوها من أهلها، ويسلكوا لها مسالكها، ولا يعدلوا عن طُرُقها، فإن ذلك يُعقبهم

عظيمَ الأجر وجزيلَ الشَّكر، ورفعةَ الدّرجة، وحُسُن الذُّكر.

كما ينبغي أن يتدرّجوا في مدارجها وأن يتتّبعوا خُطاها وأوّل خُطُوات السّعي في طلب النجاة هو الحرص عليها والتّمسّك بها.

قال أبو ذؤيب

والنفسُ راغبة إذا رغْبُتها وإذا تُرَدُّ إلى قليل تقْنغُ.

قَالَ الأصمعي خُجَّة الْعَرَّبِ: "هَذَا أَبُدُّعُ بِيْتِ قَالتُّه الْعَرِّبِ".

### الحرص على النجاة:

قال النبي صلى الله عليه وسلم: "أخرصُ على ما ينفعُك واستعن بالله ولا تعجز" رواه مسلم. هذا اللهف بطلب النجاة أوّلُ الْخَطُو على دَرْب النّجاة أنّ اللّوُمن الذي يطلبُ النّجاة، لا بدّ أن يَفْزع إلى طلب النّصير والتّمَاس اللّجير، ويسعى لتحصيل النّجاة بكل السّبُل، وأن يكون في ذلك راغبًا وله طالبًا.

 "

إن الحرص على النجاة والجد في طلبها لا يتخيله المرء في نفسه، ولا يُتَمَثّله في قلبه إلا ويتجدد نشاطه، ويزداد على الطاعة إقباله.

"

اللّرُسلة اقتداء برسول اللّه صلى اللّه عليه وسلم، وفي الجهاد كانوا أشجع الناس وكان اللّوت في سبيل اللّه أحبّ إليهم من الحياة، وفي غير ذلك من أبواب القربات كانوا من الآيات العجيبة، فلا تمل من مطالعة أحوال القوم، فوالله إن النّظر في أحوالهم شفاء من كلّ داء، وراحة من كلّ تعب وعناء.

وفي أمثالهم يصدُق قول ابن الجوزي رحمه

ما زَلْتُ أُدرِكَ ما عَلا بِل ما غَلا وأكابِدُ النّهج العَسِير الأطولا تَجْرى بِي الآمَالِ فِي جَنَبِاتِهِ

جَرْي السَّعِيد إلى مدَّى ما أَمَلاً أَفضي من التوفيق فيه إلى الذي

أعيا سواي توصلًا وتغلفلا خطورة عدم العرض على النجاة؛

من فَقد الاهْتَمَام بطلب النَّجاة تغيَّر به الْحَال، وساء منه الْمَال، واشتدَّتْ عليه وطأةُ الْحَفْلَة، واستفْحَل خطرُ البُعْد عن مَوْلاه، وعلقتْ به الأدواءُ القلبيّة والأمراض الروحيَّة حتى يسُوء حالُه، وتفسد خلالُه، وينطفىً ما أودَع الله تعالى فيه من الْخيْر والنُّور.

وما رُميَ دينُ الْمَرْء بسهم أؤهنَ لَعَضُده، وأدُمَى لَكَبده من سَهُم إيثار تَرْك النَّجاة بنفُسه والنَّرغبة عنها، لأنه بذلك يترك للنفس الحبل على الغارب، فيضطرب إيمانُه ويتزلزلُ اعتقادُه، وربما ينكب على وجهه.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

ومعنى الحرص على النجاة أن يأخذ المرء بأسبابها، ويحقق مظانها، ويجتنب معوقاتها وموبقاتها.

ولا يُكتب التوفيق إلى النّجاة إلا لن عنده إرادة خالصة كالتبر المصفى الخالص من الشوائب، حتى لو عاقه في طريق طلبها عائق، أو عطّله معوق أو مائق فإنّه برغبته الأكيدة فيها وحرصه الشديد عليها سيوفق لها، ويُعان عليها، وبهتدى إلى سواء السبيل.

وهذا الحرص هو البداية التي تعقبها الإجابة كما في قوله تعالى: "أَدْعُونِي أَسْتَجِبُ لَكُمْ"، وقوله تعالى: "فَاذْكُرُونِي أَذْكُرُكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلَا تَكُفُرُونِ" فَالبداءُةُ مَن الْعَبُد والإجابة من الرّبَ.

إن الحرص على النجاة والجد في طلبها لا يتخيله المرء في نفسه، ولا يتَمثُله في قلبه إلا ويتجدد نشاطه، ويرداد على الطاعة إقباله، فيتحرّك في مرضاة الله منه الساكن، وينبعث منه الكامن، بل إنه يحنّ إلى معاملة الله والتجارة معه، كما تحنّ الرّأة إلى وليدها الذي أضلته ثم وجدتُه على غرة وفَجاة.

فحاولُ أن تعيش هذا المُعنى، وأن تشعر نفسك بأنها خُلقَتُ من أجُلِه وساعيةُ إليه، وحين ذلك سترى الفُتُوح من الله تعالى عليك تترا، والدائح تُساق إليك شعرًا ونثراً.

حاول جسيمات الأمور ولا تقلُ

إِنَّ الْمُحَامِدُ وَالْفُلَا أَرْزَاقَ وَارِغْتُ بِتَفْسِكَ أَنْ تَكُونَ مُقَصِّرًا

عن غاية فيها الطّلاب سباقَ فرورةُ مطالعة سِرُ الضّالعِنْ:

من طالع تراجم المجدين وقرأ كتب الطبقات وجد عجائب من أحوال السلف الماضين، فالقوم كانوا على أشد ما يكونون في الاجتهاد، وفي الاهتمام بجمع الزاد والاستعداد ليوم المعاد، ففي الصلاة كانوا أطول النّاس صلاة، وفي الإنضاق والْجُود كانوا أسرع من الرّيح

صفر ۱۶۲۲ هـ - العدد ٥٩٠ هـ ١۶٤٢ . السنة الخمسون



د. عبد الوارث عثمان

أستاذ الفقه المقارن جامعة الأزهر

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فإن من أهم وسائل نهوض الأمة الإسلامية في حاضرها هو رصيدها الزاخر من تراثها الإسلامي المجيد، ولكن كل ما تمتلكه اليوم من هذا الرصيد يقظة مبصرة، ولكنها مبدّدة الأهداف، حائرة التفكير يؤرقها الواقع الذي أضحت فيه أحكام الإسلام عند كثير من المنتمين إليه غريبة بعد أن انخدعوا بسراب الحياة الصاخبة من أفق الغرب "المتحلل" وموجات الإلحاد بظلامها المادي الكنيب وأشباحه البشعة الخيفة يهددان الأمة في بقائها وضياع شبابها، لذلك فإنها تتطلع إلى شمس الهداية في ماضيها المشرق الزخار بآيات المجد والسؤدد الغني بمثل الإصلاح والتفوق ونماذج الأخلاق الحميدة والمبادئ النبيلة المستمدة من وحي السماء.

> صفر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٠ السنة الخمسون



وهذا يظهر حقيقة الهجمة الشرسة على تراثنا العلمي والتاريخي؛ فهي هجمة والتاريخي؛ فهي هجمة الإسمالام؛ تهدف إلى بتر ماضيها من جذوره؛ لتكون عاجزة في مستقبلها غير حاضرها تحيى فيما تبقى من عمرها ناقصة غير مكتملة.

والتراث كلمة واسعة الدلالة، وهي من حيث اللغة العربية فصيحة، وكلمة التراث أصل التاء فيها حرف الواو، وهي تعني ما يتركه الإنسان لورثته الذين يخلفهم من بعدد... وجاء في كتاب الله: (وَنَأْكُونَ النَّانَ أَكُلُونَ النَّانَ الْكَانِ

ليًا) (الفحر ١٩). وعلى ماسيق، فللتراث دلالته الواسعة، التي تقع على كافة ما تركه لنا السابقون من: كتاب الله تعالى، وكل ما ورد عن النبي صلى الله عليه وسلم من سنن قولية أو فعلية أو تقريرية وصيفاته صلى الله عليه وسلم الخلقية والخلقية، ثم أفعال وأقوال الصحابة رضى الله عنهم، وهي معتبرة لكونهم الأقرب إلى زمن الرسالة وعايشوها ونصروها وطبقوها بين يدي رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومن بعده تمسكوا بسنته صلى الله عليه وسلم وعضوا عليها بالنواجد فهم الأكثر فهمًا والأشد حرصًا عليها،

وكذلك كل تابعي روى عنهم وأخذ منهم واقتفى أثرهم وتابعي تابعيهم من سلفنا الصالح الذين هم أحق بالاتباء.

فلا شك أن التراث الإسلامي أمره مهم والعناية به واجبة. غير أن الكلمة صيارت تستخدم اليوم للإشارة الى المووث الفكري الذي تراكم بفعل جهود الأجيال السابقة عبر قرون الحضارة الإسلامية. التي هي واحدة من أطول الحضارات عمرًا في تاريخ الإنسانية من حيث تواصلها - بلا انقطاع - خلال قرون طويلة من الزمن.

ومن هنا، توالت حلقات تاريخنا الثقافي والعامة لزمن طويل: حتى جاءت الحملةالفرنسيةومن بعدها احتلال الأوروبيين لأرجاء العالم العربى والإسلامي، فكانت عملية الانقطاع عن التواصل-على مستوى والوعى العام-بحيث صارت فئة من أجيالنا الحالية- بفعل عمليات التغريب الدائمة- تنظر إلى الأثار الناقية عن الأجيال الخالية، باعتبارها أمرًا مستقلا عنا بكاد ببدو وكأنه يخص غيرنا.

لقد أحدث الحملة الفرنسية أكذوبة" الحداثة" حينما كشفت أوروبا، بعد الحملات الصليبية بزمن طويل، عن أنيابها التي كان أهلونا قد نسوها مع الزمن.

لكن الحملة الفرنسية لم تقم أبدا بعملية نقل الحداثة أو تغيير وجه الثقافة كما يزعم الزاعمون، ويتوهم الواهمون. وإنما وضعوا نهجًا ماكرًا خبيثا لا يضرقون فيه بين تراث مقدس لا يمكن الاقتراب منه أو الخوض فيه ككتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم فإنكارهما أو الخوض فيهما بالباطل من الكفر البواح وبين شتى أنواع التراث الأخرى من عمارة وآثار دنبوية، وانما يتحدثون عن تجديد الـتراث باطلاق؛ بقصد الخلط والتضليل، فيوقعون العوام في ريدة من أمر دينهم وشريعة نبيهم صلى الله عليه وسلم، وهؤلاء يعمدون إلى تشويه التراث الإسلامي وتزيف حقائق الإسلام وتاريخه ورجاله وعلومه الشرعية التي تفردت بها الأمة الاسلامية.

ومهمة إحياء التراث الإسلامي هي مهمة جوهرية وضرورية ضرورة وجوبية لا يمكن لعلماء الإسلام التخلي عنها في مواجهة أحلاس الفتنة وهواة المغامرة وحب الانتشار والظهور؛ حتى تعي أمة الإسلام بذاتها وتنهض من كبوتها وسباتها العميق فالأمة الآن في أمس الحاجة التي رسخت معنى الوحدة التي رسخت معنى الوحدة بين أمة الإسلام.

ومناقشة قضية التراث تحتاج إلى تأمل مسوول وإطالة نظر، بمعنى أن التعامل مع كتب التراث لا يكون تعاملاً مع نصوص مجردة، بل يجب ربط الناس التراث بصاحبة وواقعه وهدفة.

وبذلك يؤخذ التراث بمنطق الحكمة بكل عناصرها ومعانيها ومعطياتها ويضع قارئ المتراث نصب عينيه ليستفيد من مطالعة كتب للستفيد من مطالعة كتب التراث التي هي عنصر من عناصر تكوين العقل المسلم وبناء شخصيته أولاً. والنص واقع النص رابعاً، والهدف من النص.

وهي أمور لا بد منها لتحقيق مهمة إحياء التراث وينبع من طبيعة وحقيقة التصور الصحيح لوظيفة ذلك الاحباء..

كتب البتراث التي هي عنصر من عناصر تكوين العقبل المسلم وبتاء شخصيته أولاً، والنص ثانيًا، وصاحب النص ثالثا، وواقع النص رابغا، والهندف من النص.

75

أما اقتصار الأحياء على الوظيفة اللغوية أو حتى التاريخية أو للجرد أنها تراث لعالم معتبر؛ فإنه يجعل الإحياء قاصرًا وعاجرًا عن التأثير في الواقع المعاصر، ويؤدي إلى وجود اضطراب وتنفيذه والاهتداء به في عمل تعبدي أو تفسير نص قرأني أو شرح حديث نبوي معرفة هذه العناصر.

والحكمة واطالة النظر، وتوسيع المدارك وعمق الفهم عند قراءة كتب التراث يحقق مهمة إحياء التراث إحياء كاملاً، وهو الإحياء بالحكمة أو الارتفاع بالإحياء إلى مستوى الوظيفة العلمية القادرة على التحليل اللفظي النصوص التراث لإدراك المعاني الكامنة في الألفاظ، والتمييز بين الحقائق الثابتة الدائمة عن الأخرى المؤقتة،

وهـ دا التمييز لا يتحقق الا إذا ألغى القارئ عنصر الزمان: إذ يسعى لإدراك التراث في إطار أكثر اتساعًا: حيث يصير النص التقاء بين ماض وحاضر ومستقبل.

والأخذ بما ذكرنا ينطبق على كتب التراث الإسلامي الدي هو ميراث أسلافنا الأبرار وهو تفسير وشرح للقرآن الكريم وسنة النبي صلى الله عليه وسلم.

وهو اجتهادات فقهية بأدلة شرعية، وهو تاريخ الأمة ووقائعها وتجاربها العلمية... أن التراث الإسلامي هو تاريخ الإسلام وعلومه وهو دافعنا نحو النهوض من كبوتنا والتخلص من براثن الظلم العالمي الذي يكيل بمكيالين بغية تشويه رسالة الإسلام الإدهاروالانتشار

إن المتخرصين بالباطل على رسالة الاسالم الخالدة وتراثها الزاخر يخرجون في كل جيل من عمر أمة الإسلام يمسكون بمعاول الهدم والبتر والتجزئة والتحريف والتبديل لا يألون جهدا يعطل حركتها ويبدد طاقتها ويضعف قوتها الا بذلوه بحرفية متقنة يحققون أغراضهم الدنيئة بعض الوقت، ويسقطون سقوطا مدويًا غير مأسوف عليه في جل الوقت الأسباب كثيرة؛ نذكر منها: أولا: إن المبادئ التي يدعيها الغرب

من العدالة الاجتماعية والحرية والإخاء الإنساني وقيم السلام هي مستحدثة في أنظمتهم الحديثة. ولكنها متأصلة تدعمها نصوص المقرآن الكريم وأقوال النبي صلى الله عليه وسلم وممارسات الأمة الإسلامية عبر تاريخها الطويل وفي ترائها الاصبيل فالأمة الإسلامية هي القادرة على وتكوين نظريات سياسية واقتصادية واجتماعية صحيحة.

ثانيًا: انبراء علماء الشريعة الإسلامية للردعلي الشبهات التي أثارها أصحاب الاراء المتهافتة والتخرصات الساطلة والأضاليل المقوتة .. فينفون عن الدين تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين: فقد روى جماعة من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم رضى الله عنهم قول النبي صلى الله عليه وسلم: "بحمل هذا العلم من كل خلف عدوله ينفون عنه تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين" (العواصم من القواصم ١/٣٠٨ وذكر العلامة ابن القيم طرقه في مفتاح دار السعادة ص ١٦٤/١٦٢).

والمقصود من هذا الحديث أن علم كتاب الله تعالى وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم يحمله من كل قرن عدوله وثقاته، وهم أصحاب

التقوى والديانة نافين عنه تحريف الغالين الذين هم عرضة لساقط الهوى ودروب الضلال فيتحرفون عن جهته ... وانتحال المطلبن أي أصحاب التخرصات الباطلة والتقولات الفاسدة والادعاءات الكاذبة. وتأويل الحاهلين؛ أي تأويل الجهلة لبعض القرآن الكريم والسنة النبوية الى ما ليس يصواب. وبهؤلاء العدول من علماء الاسلام في كل عصر من عصوره حفظ الله تعالى دينه وشريعته، وهذا تصريح بعدالة حاملي العلوم الشرعية في كل عصر-وهكذا وقع ولله الحمد وهذا من أعلام النبوة.

ثالثًا: العامة وهي العنصر الأساسي من عناصر الأمة عيث إن عناصر الأمة في المفهوم الإسلامي هي: (١) المفهوم الإسلامي هي: (١) المالة (٣) المالة (٣) العامة .. الأمة المرتبط بخصائصها القدرية، وهذه الخصائص هي: أولاً: العصمة، ثانيًا؛ الرحمة، ثالثًا النصر.

وهذه الخصائص مرهونة بالأمة بمعنى السواد الأعظم باعتبارها العنصر الأمة، الأساسي من عناصر الأمة، لتحقيق معنى الجماعة في مجموع النصوص الشرعية الواردة بأربعة معايير هي: الجماعة بمعنى الحق، والجماعة بمعنى الحاكم. والجماعة بمعنى العامة،

والجماعة بمعنى العلماء. ومن الضروري أن نضع في الحسيان وجوبا شرعيا وحوهريا أن العامة المقصودة هي التي تعي معنى الانتماء الحقيقي للإسلام لا أولئك الدين ينتمون للاسلام جيرًا بحكم الجغرافيا، أو لأنهم ولدوا لأبويين مسلمين ولا يعرفون عن الاسلام الا صورة مطموسة العالم، وكنالك النين تحركهم عوامل الحسد والأحاسيس الحقيرة التي تسعى بصاحبها إلى التفكير في هدم مصادر السنة النبوية التي لها في النفس اتباع كلمة التوحيد مكانة عالية حليلة. وبلغت من الثقة والقبول ما لا يدع مجالا للشك في عدالة جامعيها وصدقهم؛ فتلقت الأمة كتبهم بالقبول .. ويلحق بهم الهمج الرعاع أتباع كل ناعق ممن يخوضون بالباطل في سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم الرحمة المداة والنعمة السداة ..

إن الإسلام باق وشريعته محفوظة، وأمته منصورة مرح ومة، أما الذين يتخرصون عليه بتقولاتهم الضالة الماكرة ويطعنون في تراثه وتاريخه وأحكامه؛ من الباطل إلى أودية الضلال من الباطل إلى أودية الضلال الإسلام شامخًا.. وآخر دعوانا أن الحمد لله ربالعالمين.

صفر ۱۹۶۲ هـ - العدد ۵۹۰ ۱۳۵۰ السنة الخمسون



# أخبار العالم الإسلامي

# مسلمو مدينة ارتيموفسك الأوكرانية يترقبون افتتاح مسجدهم الجديد

أعلنت الإدارة الدينية لمسلمي أوكرانيا عن قُرب الانتهاء من بناء المسجد الجديد في مدينة "رتيموفسك" الواقعة بمنطقة "دونيتسك" جنوب شرق أوكرانيا، وذلك بالتعاون مع عدد من المجالية الإسلامية في أوكرانيا، وكانت المجالية الإسلامية في أوكرانيا، وكانت المجالية الإسلامية في مدينة "أرتيموفسك" دائمًا في احتياج إلى مسجد يصلون فيه، إلى أن قامت إحدى العائلات المسلمة في المدينة بتخصيص متزلهم الخاص ليكون مكانا للصلاة، وبعد ذلك تمكنت الإدارة الدينية لمسلمي أوكرانيا والجالية الإسلامية بالتعاون مع العائلة المسلمة التي تملك المنزل - من شراء المنزل، والتخطيط لإعادة بنائه؛ ليكون مسجدًا يلبي احتياجات مسلمي المدينة من الصلاة والدروس الشرعية، والمناسبات الإسلامية وغيرها.

# مبادرة خيرية إسلامية لدعم المحتاجين في ولاية كارولاينا الشمالية

تسببت جائحة فيروس كورونا في معاناة دول كثيرة خلال الأشهر الماضية على الصعيد الصحي والاقتصادي والمجتمعي، وغيرها من الأصعدة؛ مما دعا العديد من المؤسسات والجمعيات الإسلامية والخيرية إلى الوقوف بجانب مجتمعها للخروج من هذه الأزم، وبدورها أعلنت منظمة الإغاثة الاسلامية لدائرة أمريكا الشمالية (ICNA Relief) - عن فتح مخازن الطعام الخاص بها في مبادرة خيرية لتوزيعها على المحتاجين والعاطلين عن العمل بولاية "كارولاينا الشمالية"، وتتعاون مؤسسة منظمة الإغاثة الإسلامية لدائرة أمريكا الشمالية في هذه المبادرة مع مسجد عباد الرحمن الواقع بولاية كارولاينا الشمالية، وذلك للمساعدة في إطعام الجيران المحتاجين، ومن المقرر أن يستمر التواصل بينهما في عدد من الأنشطة والفعاليات الخيرية القادمة.

# استمرار المشاريخ الدعوية لمسلمي جامبيا والنيجر

تستكمل "مؤسسة رسالة التنمية" مشروعاتها الخيرية والدعوية في دولة "جامبيا" غرب إفريقيا، بالتعاون مع "مركز الإمام البخاري للدراسات الإسلامية"، وذلك لمساعدة المسلمين بالقرى التي تحتاج إلى دعم ومساندة، وقد أعلنت مؤسسة رسالة التنمية عن أحدث مشاريعها بقرية "talokoto" بدولة جامبيا، المتمثل في حفر بنر ارتوازية لسكان القرية التي تحتوي على عدد كبير من المسلمين وغيرهم، أوضح دعاة مؤسسة رسالة التنمية ومركز الإمام البخاري أن القرية ليس بها إلا بنر واحدة ومياهها غير صالحة للشرب، وأقرب بنر بها مياه صالحة للاستعمال تبعد حوالي كيلو ونصف، والوصول إليها شاق حدًّا، لذلك رأت المؤسسة مساعدة سكان القرية وحضر بنر لهم.

ومن دولة النيجر أعلنت مؤسسة رسالة التنمية عن حضر بثر ارتوازية جديدة بقرية "قوروبوسا" الواقعة بمنطقة "ولام"؛ استمرارًا للتعاون المشترك بين مؤسسة رسالة التنمية وجمعية أمل الخيرية بالنيجر في بناء المساجد وحضر الآبار، وغيرها من المشاريع الدعوية، يُذكر أن "مؤسسة رسالة التنمية" تهدف إلى الله في ربوع القارة الإفريقية، كما تقوم المؤسسة ببناء المساجد والآبار، وغير ذلك من الأنشطة لتثبيت المسلمين ومساعدتهم.

مشر ۱۹۶۲هـ العدد ۹۹۰ العدد ۹۹۰ العدد ۱۹۹۰ ال

# تبرع قياسي من الجالية الإسلامية بكندا لصالح مستشفى بمديلة ميسيسوجا

أعلنت الجالية الإسلامية في كندا عن تبرعها بمبلغ قياسي قيمته ٥ ملايين دولار؛ لصالح دعم تطوير مستشفى محلي في مدينة "ميسيسوجا"، الواقعة في مقاطعة "أونتاريو" في كندا.

وبهذا يكون تدرع الجالية الإسلامية لصالح دعم اعادة تطوير وتوسيع مستشفى "Trillium Health Partners" - أكبر تبرع إسلامي في التاريخ الكندي، للمستشفى الذي يخدم مدينة "ميسيسوجا"، ومقاطعة "أونتاريو"، وغرب مدينة "تورنتو"، وبصفته رئيس وزراء مقاطعة "أونتاريو" وجه "Doug Ford" الشكر للمسؤولين عن الجالية الإسلامية الكندية والمجتمع الإسلامي على هذا التبرع الكبير، الذي أظهر معدن المسلمين ووقوفهم بجانب المجتمع الكندي، والمرضى على وجه الخصوص، وبدورها وجهت "Bonnie "Crombie" عمدة مدينة "ميسيسوجا" الشكر للجالية الإسلامية والمسلمين على كرمهم الكبير، مشيدة باهتمام المسلمين بمصالح المدينة، ومن "Trillium Health Partners" الحدير بالذكر أن هو مستشفى رائد له سجل حافل في جودة رعاية المرضى، ويقدم مجموعة من البرامج المجتمعية

ووفقًا لوكالة الإحصاء الكندية، فإن المجتمع الإسلامي يعد الأسرع نموًا في كندا؛ حيث زاد عدد السكان المسلمين في كندا بنسبة ٨٨٪ خلال العقد الماضي، بواقع حوالي ٥٧٩٠٠٠ مسلم في عام ٢٠٠١، ويمثل المسلمون حوالي ٣,٢٪ من إجمالي سكان كندا.

والوالياء فالجومس الإنام يشرمني شيء الأباخيال

# تدشين حملة لترميم المساجد في دولة رواندا

انطلاقًا من قول الله تعالى: وإنّما يَمَثُرُ مَسَجِدَ اللهِ مَنْ مَاسَى بِاللهِ وَالبَورِ الأَخِيرِ (التوبة: ١٨)، دشنت مؤسسة رسالة التنمية حملة لترميم المساجد في دولة "رواندا" الأفريقية، وأوضح "الشيخ عادل الشعراوي" رئيس مجلس إدارة مؤسسة رسالة التنمية والمشرف العام على الحملة - أن الإسلام رغب في عمارة وصيانة المساجد لما لها من فضل وأجر عظيم، ورغب في بنائها وإعمارها.

وتواجه الأقلية المسلمة في رواندا أزمة كبيرة في توفير الدعم اللازم لترميم المساجد لاستضافة المصلين، وذلك بسبب قلة عدد المسلمين في رواندا، وارتفاء نسبة الفقر بينهم، مما يجعل ترميم المساجد أمرًا صعبًا بسبب قلة الامكانيات والأموال. ونظرًا لما يواجهه مسلمو رواندا من صعوبات في شراء أرض لبناء المساجد، لعدم توفرها بشكل كبير من ناحية، وارتفاع الأسعار من ناحية أخرى، كذلك صعوبة الموافقات والتراخيص، لذلك قررت مؤسسة رسالة التنمية تدشين حملة لترميم الساجد في رواندا بعد دراسة الموقف على أرض الواقع وتنفيذ عدد من التجارب، وايمانا بأهمية بيوت الله، وبناء على المكانة العظيمة للصلاة عند كل مسلم، تحرص مؤسسة رسالة التنمية على عمارة الساجد وترميمها وخدمتها، ويوجد في رواندا حوالي ٣٧ مسجدًا مغلقًا لعدم توفر إمكانيات لترميمهم أو تجهيزهم لاعادة استضافة عباد الرحمن من حديد، ويذكر أن مسلمي رواندا يبلغون حوالي ٤.٦٪ من التعداد السكاني العام الذي يقدر بحوالي ١٢،٣ مليون نسمة، بينما تبلغ مساحة رواندا ۲۲٬۳۳۸ کم وعاصمتها مدینة "کیجالی

سشر ۱۹۶۲ هـ - العدد ۵۹۰ 🐗 49

الحمد لله الذي جعلنا من الأمة الوسط التي بعثها الله تعالى مُيسَّرة ولم يبعثها مُعسَّرة، والصلاة والسلام على نبينا محمد هادينا بإذن ربه وشفيعنا في الأخرة.

وبعد: فإن شرع الله تعالى في الزواج أقرب إلى السهولة واليسر، وبركة الله تعالى جعلت لمن كان أمره سهلاً، وطريقته وسطًا، ومؤونته يسرًا، فالله تعالى يريد بعباده اليسرولا يريد بهم العسر. ومن الأمور التي يُندُب فيها بقوة إلى التيسير: الزواج؛ لأن التعسير والتشدد فيه يقف أمام الإحصان والعضة؛ سدًا مانعًا وحجر عثرة، وطوبى لمن كان هينًا لينًا، قريبًا سهلاً.

### مالسا والا مراد البساطة في الزواج ال

### زواج النبي صلى الله عليه وسلم بعائشة رضي الله عنها

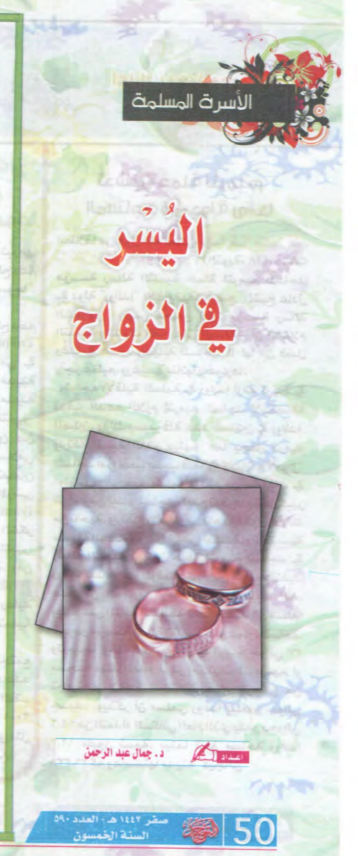
لقد كان لنا في رسول الله أسوة حسنة في تيسير الزواج وصولاً إلى الإحصان والعفة.

عن عائشة رضي الله عنها قالت: تزوجني النبي صلى الله عليه وسلم لست سنين، فلما قدمت اللدينة نزلنا السنح في بني الحارث بن الخزرج. قالت: فإني لأرجح (تتارجح على أرجوحة) بين عذقين وأنا ابنة تسع؛ إذ جاءت أمي فأنزلتني ثم مشت بي حتى انتهت بي إلى الباب وأنا أنهج. فمسحت وجهي بشيء من ماء وفرقت جميمة فمسحت وجهي بشيء من ماء وفرقت جميمة الله صلى الله عليه وسلم وفي البيت رجال ونساء، فقالت: "هؤلاء أهلك فبارك الله لك فيهم، وبارك لهم فيك، وقام الرجال والنساء وخرجوا وبنى بي رسول الله صلى الله عليه وسلم والنساء وخرجوا وبنى بي رسول الله صلى الله عليه وسلم". (سنن أبي داود وصححه الألباني).

وفي رواية مسلم: فإذا نسوة من الأنصار، فقلن: "على الخير والبركة على خير طائر، فأسلمتني اليهن فغسلن رأسي وأصلحنني، فلم يَرْعَني الارسول الله صلى الله عليه وسلم فأسلمنني اليه".

وقولها: جُميْمة بالجيم مصغر: الجُمَّة بالضم وهي مجتمع شعر الناصية، ويقال للشعر إذا سقط على المنكبين جُمَّة وإذا كان إلى شحمة الأذنين وفُرة.

وقولها في أرجوحة بضم أوله معروفة وهي التي تُلعب، وقولها: أنهج أي أتنفس تنفسًا عاليًا، وقولهن، على خير طائراي على خير حظ ونصيب. وقولها: فلم يرُعني أي لم يفرعني شيء إلا دخوله



علي وكنت بذلك عن المفاجأة بالدخول. فإنها تُفْزع غالبًا. (فتح الباري ٢٢٤/٧).

## قَصة خطية عائشة رضي الله عنها

عن أبي سلمة ويحيى قالا: لما هلكت خديجة جاءت خولة بنت حكيم امرأة عثمان بن مظعون قالت: يا رسول الله ألا تروج؟ قال: من ؟ قالت: إن شئت بكرا وإن شئت ثيبًا، قال: فمن البكر ؟ قالت: ابنة أحب خلق الله عز وجل اليك؛ عائشة بنت أبى بكر. قال: «ومن الثيب»؟ قالت: سودة ابنة زمعة؛ آمنت بك واتبعتك على ما تقول. قال: فاذهبي فاذكريهما علي ، فدخلت بيت أبي بكر فقالت: يا أم رومان ماذا أدخل الله عز وجل عليكم من الخير البركة؟ قالت: وما ذاك؟ قالت: أرسلني رسول الله صلى الله عليه وسلم أخطب عليه عائشة، قالت: انتظري أبا بكر حتى يأتى، فجاء أبو بكر فقالت؛ با أبا بكر ماذا أدخل الله عليكم من الخير والبركة؟ قال: وما ذاك؟ قالت: أرسلني رسول الله صلى الله عليه وسلم أخطب عليه عائشة. قال: وهل تصلح له؟ إنما هي ابنة أخيه، فرجعت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فذكرت له ذلك، قال: ارجعي اليه فقولي له: أنا أخوك وأنت أخي في الإسلام. وابنتك تصلح لي، فرجعت فذكرت ذلك له، قال: انتظري وخرج.

قالت أم رومان: إن مطعم بن عدي قد كان ذكرها على ابنه، فوالله ما وعد وعدا قط فأخلفه لأبي بكر، فدخل أبو بكر على مطعم بن عدي عنده امرأته أم

الفتى فقالت: يا ابن أبي قحافة، لعلك مُصب صاحبنا مُدخله في لعلك مُصب صاحبنا مُدخله في دينك الذي أنت عليه أن تزوج إليك؟ قال أبو بكر للمطعم بن فخرج من عنده وقد أذهب الله عز وجل ما كان في نفسه من عدته التي وعده، فرجع فقال لخولة: ادعي لي رسول الله صلى الله عليه وسلم فدعته فزوجه الياه، وعائشة يومئذ بنت ست سنين.

ثم خرجت فدخلت على سودة بنت زمعة فقالت: ماذا أدخيل الله عز وجيل عليك من الخير والبركة؟ قالت: وما ذاك؟ قالت: أرسلني رسول الله صلى الله عليه وسلم أخطبك عليه، قالت: وددت، ادخلي إلى أبي فاذكري ذاك له، وكان شيخا كبيرًا قد أدركه السن قد تخلف عن الحج فدخلت عليه فحيته بتحية الجاهلية. فقال: من هذه؟ فقالت: خولة بنت حكيم، قال: فما شأنك؟ قالت: أرسلني محمد بن عبد الله أخطب عليه سودة، قال: كفء كريم، ماذا تقول صاحبتك؟ قالت: تحب ذاك. قال: ادعها الى فدعيتها، قال: أي بنية. إن هذه تزعم أن محمد بن عبد الله بن عبد المطلب قد أرسل يخطبك وهو كفء كريم، أتحبين أن أزوجك به، قالت: نعم، قال: ادعيه لي فجاء رسول الله صلى الله عليه وسلم فزوجها إياه.

فجاءها أخوها عبد بن زمعة من الحج فجعل يحثي في رأسه التراب، فقال بعد أن أسلم: لعمرك إني لسفيه يوم أحثي في رأسي التراب أن تزوج رسول

الله صلى الله عليه وسلم سودة بنت زمعة. (مستدرك الحاكم ح٢٠٠٤).

يتبين من هذه القصة سهولة الأمور التي صعبها كثير من الناس على أنفسهم، سهولة في الخطبة سهولة في العقد سهولة في البناء، والبركة من الله مع أهل التيسير.

### رُواج على رضي الله عنه من فاطعة بنت النبي صلى الله عليه وسلم:

عن ابن بريدة عن أبيه قال: قال نفر من الأنصار لعلى: عندك فاطمة (يعني ليتزوجها) فأتي رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: ، ما حاجة ابن أبي طالب، قال: ذكرت فاطمة بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: مرحبا وأهلا لم يزده عليهما، فخرج علي على أولئك الرهط من الأنصار ينظرونه قالوا: ما وراءك؟ قال: ما أنه قال لي: مرحنا وأهال قالوا: يكفيك من رسول الله إحداهما، أعطاك الأهل وأعطاك المرحب، فلما كان بعدما زوجه قال: ايا على: انه لا يد للعروس من وليمة، فقال سعد: عندي كبش، وجمع له رهط من الأنصار آصعًا من ذرة. فلما كان ليلة البناء قال له صلى الله عليه وسلم: ﴿ لا تحدث شيئا حتى تلقاني قال: فدعا رسول الله بإناء فتوضأ فيه ثم أفرغه على علي، ثم قال: اللهم بارك فيهما وبارك عليهما وبارك لهما في نسلهما ،. (الطبقات الكبرى ٢١/٨)،

وهنا يعلم الرسول صلى الله عليه وسلم استنزال رحمة الله تعالى وبركته على العروسين وعلى نسلهما الذي هو قرة العين

ومقصد من مقاصد الزواج. زواج عبر بأم كلثوم بنت على رضى الله عنهم

أما أم كلثوم بنت على بن أبي طالب، وأمها فاطمة بنت رسيول الله صيلى الله عليه وسلم، بنت خدیجة بنت خويلد؛ فإن عمر بن الخطاب خطبها إلى على بن أبي طالب فقال على: إنما حبست بناتي على بني جعفر، فقال عمر: أنكحنيها يا على ضوالله ما على ظهر الأرض رجل يرصد من حسن صحبتها ما أرصد، فقال على: قد فعلت. فجاء عمر إلى مجلس المهاجرين بين القبر والمنبر وكانوا يجلسون مع على وعثمان والزبير وطلحة وعبد الرحمن بن عوف فإذا كان الشيء يأتي عمر من الأفاق جاءهم فأخبرهم ذلك واستشارهم. فجاء عمر فقال: رفئوني (أي باركوا لي) فرفؤوه وقالوا: يمن يا أمير المؤمنين قال: بابنة على بن أبي طالب، ثم أنشأ يخبرهم فقال: إن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «كل نسب وسبب منقطع يوم القيامة إلا نسبى وسببى. (السلسلة الصحيحة ٥/٥٥).

وإذا كان النبي صلى الله عليه وسلم قد أشار إلى أن المرأة تنكح لنسبها فإن النسبة إلى رسول الله هي خير الانتساب يصوم يصوم تقطع وتنتفي الأنسباب. وهذا الذي حرص عليه ابن الخطاب رضي الله

زواج عروة من سودة بنت عبد الله بن عمر رضي الله عنهم عن عروة بن الزبير قال:

خطبت إلى ابن عمر بنته سودة ونحن في الطواف فلم يجبني بشيء؛ فلما دخلت المدينة بعده مضيت إليه فقال: أكنت ذكرت سودة؟ قلت: نعم؛ قال: إنك ذكرتها ونحن في الطواف يتخايل الله بين أعيننا، أفلك فيها حاجة؟ قلت: أحرص ما كنت. قال: يا غلام ادع عبد الله بن عبد الله، ونافعًا مولى عبد الله، قال ... فدعاهما ثم قال لهما؛ هذا عروة بن أبى عبد الله، وقد علمتما حاله، وقد خطب إلى سودة، وقد زوجته إياها بما جعل الله للمسلمات على السلمين من إمساك بمعروف أو تسريح بإحسان، وعلى أن يستحلها بما يُستحل به مثلها. أقبلت يا عروة؟ قلت؛ نعم؛ قال: بارك الله لك. (الطبقات الكبرى ٢٢/٨).

هذا زواج العباد الزهاد، والملاحظ هنا أن عدوة مع توقعه رفض ابن عمر درضي الله عن الجميع- لطلبه الزواج من ابنته إلا إنه ذهب بعد عودتهما من مكة إلى المدينة ليسلم على ابن عمر ويطمئن عليه وهو في مقام والده.

# القزويج على الإسلام وعلى القرآن

عن أنس رضي الله عنه:

أن أبا طلحة خطب أم سليم
فقالت: يا أبا طلحة ألست تعلم
أن إلهك الدي تعبد خشبة
نبتت من الأرض نجرها حبشي
بني فلان؟ إن أنت أسلمت لم
أرد منك من الصداق غيره،
قال: حتى أنظر في أمري، قال:
فذهب ثم جاء فقال؛ أشهد أن

رسول الله، قالت: يا أنس: زوج أبا طلحة، وأنس هو ابن أم سليم. (صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه وله شاهد صحيح على شرط الشيخين).

وعن سهل بن سعد قال: جاءت امرأة إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالت: انى وهبت منك نفسى، فقامت طويلاً، فقال رجل: زوجنيها إن لم تكن لك بها حاجة، قال: هل عندك من شيء تصدقها؟، قال: ما عندي إلا إزاري، فقال: ان أعطيتها إياه جلست لا إزار لك فالتمس شيئا، فقال: ما أجد شيئا، فقال: «التمس ولو خاتما من حدید، فلم یجد، فقال: ،أمعك من القرآن شيء؟ ، قال: نعم سورة كذا، وسورة كذا، لسور سماها، فقال: «زوجناكها يما معك من القرآن، (صحيح البخاري).

وهدد المرأة رحمها الله ورضي عنها كانت أبلغ ما تكون المرأة في معالجة أمر خاطبها بدعوته إلى الإسلام أولاً، ولقد أحسنت دعوته وكسبت رجلا من خيرة الرجال، وأعظم من ذلك كسبت الأجر الجزيل عند الله تعالى، وكانت الدنيا في سبيل ذلك تحت قدميها فرفع الله قدرها وبشرها بالجنة. لقاء صلاحها وجعلها مهرها السلام من كان أحد الأخيار.

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: "المهر ملك للمرأة، ولها حق التصرف فيه، فإن جعلت مهرها القرآن أو الإسلام صح ذلك: بله هو أعظم المهور وأفضلها".

والحمد لله رب العالمين.



# قصة الوزراء الأربعة الذين أيّد الله بهم النبي صلى الله عليه وسلم

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد؛ فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق.

### أولاً: أسباب ذكر هذه القصة:

١) اشتهار هذه القصة لوجودها في بعض كتب السنة الأصلية كما سنبين من التخريج، وهي قصة: «الوزراء الأربعة الذين أيد الله بهم النبي صلى الله عليه وسلم».

٢) الــوزراء الأربعة -كما
 سنبين من المــــن-: اثنان من
 أهـــل الســماء، واثـــــنان من
 أهـــل الأرض: أما الاثنان من
 أهـــل السماء، فهما جبريل

# على حشيش

ومیکائیل، ونتسساءل لماذا اقتصر التأیید علی جبریل ومیکائیل؟

ألم يؤيد الله تعالى نبيه محمدًا صلى الله عليه وسلم بملك الجبال في أشد يوم مر على النبي صلى الله عليه وسلم: فقد أخرج الإمام البخاري في صحيحه، ح (٢٢٣١). والإمام مسلم في صحيحه، ح (١٧٩٥) من

حديث عائشة رضي الله عنها أنها قالت لرسول الله عليه وسلم: يا رسول الله عليه وسلم: يا رسول الله، هل أتى عليك يوم كان أشد من يوم أحد؟ وكان أشد من يوم أحد؟ وكان أشد ما لقيت من قومك وكان أشد ما لقيت منهم يوم على أبن عبد ياليل بن عبد كلال فلم يُجِبني إلى ما أردت، فانطلقت وأنا مهموم على وجهي، فلم أستفق إلا بقرن الثعالب، فرقعت رأسي فإذا أنا

صفر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٠ العدد العدد ١٩٠٠ السنة الخمسون

بسحاية قد أظلتني فنظرت فاذا فيها جيريل، فناداني، فقال: إن الله عز وجل قد سمع قول قومك لك، وما ردوا عَلَيْكَ، وقد يَعَثُ الْيِكَ مَلْكَ الحيال لتأمره يما شئت فيهم، قال: فناداني ملكُ الجبال وسلم على ثم قال: يا محمد، إنّ الله قد سمع قول قومك لك، وأنا ملك الجبال وقد بعثني ربك اليك لتأمرني بِأَمْرِكُ، فَمَا شَنْتُ، إِنْ شَنْتُ أَنْ أطبق عليهم الأخشين، فقال له رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: بل أرجو أن يخرج الله من أصلابهم من يعبد الله وحده لا يشرك به شيئا". واللفظ لسلم.

قلت: ومن غريب ألفاظ هذا الحديث ليتبين المعنى للقارئ الكريم.

أ) (قرن الثعالب): هو قرن الثنازل. وهو ميقات أهل نجد، وهو على مرحلتين من مكة، وأصل القرن كل جبل صغير ينقطع من جبل كبير، نقله الإمام النووي في شرح مسلم عن القاضي عياض، وقرن الثنازل بينه وبين مكة (٩٤)

ب) (الأخشبين) هما جبلا مكة: أبو قبيس والجبل الذي يقابله. وسميا بذلك لصلابتهما. اهد. [فتح الباري ٣٦٤/٦

 ٣) قد يحاول من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن يأتي بتأويل ليثبت أن الوزيرين

من أهل السماء هما جبريل وميكائيل، ونقول له: أثبت ثم انقش، وسنبين من التحقيق أن الخبر لا يثبت، وأن القصة واهمة.

٤) أما الوزيران اللذان من أهل الأرض، وأيد الله بهما النبي صلى الله عليه وسلم كما سنبين في المتن فهما أبو بكر وعمر.

ونتساءل لماذا اقتصر التأييد على أبى بكر وعمر؟

وقد أخرج الإمام البخاري في مصحيحه ح (٣٦٧٥). حفي مصحيحه مالك رحمي أنس بن مالك رضي الله عنه قال: صعد النبي صلى الله عليه وسلم أحدا ومعه أبو بكر وعمر وعثمان فرجف بهم فضربه برجله فقال: اثبت أحد فإنها عليك نبي وصديق وشهيدان.

بل أخرج البخاري في محيحه و (٤٤١٦) ومسلم في محيحه و (٤٤١٦) من حديث سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: خرج وسلو الله صلى الله عليه وسلم إلى تبوك واستخلف علي بن أبي طالب فقال: والنساء؟ فقال: ألا ترضي أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى، إلا أنه ليس نبي بعدي.

قلت: هذه المنزلة يثبتها الله سبحانه وتعالى على لسان نبيه موسى عليه السلام

فقال تعالى: «رَجْعَل فِي وَرَفِرُ مِنْ أَعْلَى ﴿ عَلَوْنَ أَنِي ﴾ (طله: ٢٩. ٣٠) .

من أجل هذا سنبين في هذا البحث: قصة الوزراء البحث: قصة الوزراء الأربعة النبي صلى الله عليه وسلم، تلك القصة الواهية، والتي سنكشف عوارها ونبين عارها، ونستخرج من التخريج والتحقيق عللها التي بها يستبين وضعها.

### ثانيا: المآن

روي عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله عنهما قال: قال رسول الله عليه وسلم: إن الله تعالى أيدني بأربعة وزراء نقباء، قلنا يا رسول الله من هؤلاء الأربع؟ قال: وثنان من أهل السماء واثنان من أهل السماء وأثنان الاثنان من أهل السماء؟ قال: وحبريل وميكائيل.

قلنا: ومن الاثنان من أهل الأرضى: قال: «أبو بكر وعمر» اه.

#### ثالثاء التغريج

1) هـنا الخبر أخرجه الإمام الحافظ أبو القاسم الإمام الحافظ أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني المتوفى (٣٦٠هـ) في كتابه المعجم الكبير، (١١٤٢١) حدثنا ح (١١٤٢٢) قـال: حدثنا الحسن بن علي الفسوي، ثنا عبد الرحمن بن نافع درخت، ثنا محمد بن مجيب، عن وهيب بن الـورد المكي، عن

مضر ۱۴۴۲ هـ - العدد ٥٩٠ السنة الخمسون

عطاء بن أبي رباح، عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله أيدني بأربعة وزراء نقباء...» الحديث.

٢) وأخرجه الحافظ أبو جعفر محمد بن عمرو بن موسى بن حماد العقيلي موسى المتوفى (٣٢٧هـ) في كتابه والضعفاء الكبيرة (١٧٠٣/١٤) قال: حدثنا محمد بن الحسن بن علي الضارسي، حدثنا عبد الرحمن بن نافع درخت الرحمن بن نافع درخت عن وهيب المكي، عن عطاء بن قال رسول الله عن وجل أيدني وسلم: وإن الله عز وجل أيدني بأربعة نقباء… الحديث.

٣) وأخرجه الإمام الحافظ أبو بكر أحمد بن علي الخطيب البغدادي المتوفى (٣٤٤هـ) في كتابه (تاريخ يغداد، (۱۳۸٥/۲۹۸/۳) قال: حدثنا محمد بن أحمد بن رزق، حدثنا أبو بكر محمد بن الحسن بن علي بن ابراهيم الدقاق الكوفي، حدثنا الحسن بن على بن الوليد الفارسي، حدثنا عبد الرحمن بن نافع أبو زياد درخت، وأنبأنا على بن محمد بن عبد الله المعدل- واللفظ له-، حدثنا دعلج بن أحمد، حدثنا أحمد بن موسى الكوفي، حدثنا محمد بن عبد الله البرازي البغدادي.

قالا: حدثنا محمد بن مجيب عن وهب المكي عن عطاء عن ابن عباس، قال؛ قال رسول الله عليه وسلم: ﴿إِنَّ اللهِ أَيدني بَأْرِيعة وزراء.... الحديث.

### رايعا: التحقيق:

نستنتج من التخريج والبحث في أسانيد هذا الخبر الذي جاءت به القصة أن هذا الحديث فرد مطلق، والفرد المطلق هو كما عرفه الإمام السخاوي في فتح المغيث، وهو الحديث الذي لا يعرف إلا من طريق ذلك الصحابي ولو تعددت الطرق إليه،

ولذلك بين الإمام الحافظ الخطيب البغدادي في كتابه تاريخ بغداد، (٢٩٨/٣) هذا التفرد فقال، تفرد بروايته محمد بن مجيب عن وهيب عن عطاء.

 الذلك قال أيضًا الإمام العقيلي في الضعفاء الكبير (١٤١/٤) عقب تخريجه لهذا الحديث: ولا يتابع عليه.

٢) ولهذا تتركز علة هذا الخبر في محمد بن مجيب.
 ٣) أقـوال أنـمـة الجرح والتعديل فيه:

أ) قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل، (٩٦/١/٤): «سمعت أبي يقول ذلك، وسألته عنه فقال: شيخ بغدادى ذاهب الحديث، اهـ.

ب) ونقله الامام الحافظ الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد (۲۹۸/۳) وأقره. اه. ج) شم أخرج الخطيب البغدادي بسنده عن الامام يحيى بن معين قال: محمد بن مجيب كان جار عباد بن العوام. وكان كذابا عدوا لله .. اه.

د) وأخرج الخطيب البغدادي بسنده عن ابن سعيد، قال: محمد بن مجيب الصائغ الكوفي منكر الحديث، سكن بغداد . اهـ.

هـ) وأخرج الإمام الحافظ العقيلي في كتابه الضعفاء الكبير، (١٤١/٤) بسنده عن يحيى بن معين قال: محمد بن مجيب كان جار عباد بن العوام وكان كذابًا عدوًا لله .

و) وأخرج الأمام ابن عدي في «الكامل» (٢٦٢/١) في «الكامل» (٢٧٤١/١٠) بسنده عن الامام يحيى بن معين، قال: محمد بن مجيب كذاب. وفي موضع آخر: محمد بن مجيب كذاب عباد بن العوام، وكان كذابا عدوًا لله ،. اهد.

ز) ونقل الإمام الذهبي في الميزان (١١٦/٢٤/٤)
 بعض أقوال أنمة الجرح والتعديل في محمد بن مجيب بأنه كذاب ذاهب الحديث.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

# حرر البحار في بيان ضعيف الأحاديث القصار

ألقسم الثاني

الحلقة (٩٧)

 $\Diamond$ 

### على حشيش

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في الكامل، (١٥٣/٥) (١٣١٦/٣٤٨) من حديث أبي أمامه مرفوعًا، وعلته عمرو بن زياد بن عبد الرحمن بن ثوبان قال: ابن عدي: منكر الحديث يسرق الحديث، ويحدث البواطيل، وكان يُثهم بوضع الحديث. اهـ.

وأورده الذهبي في «الميزان» (٢٦٠/٣)، ونقل قول ابن عدي وأقره، ثم قال: «وقال الدارقطني: يضع الحديث». اهـ.

٨٨٠ - من أراد أن يُوتيه الله علمًا بغير تعلُّم. وهدى بغير هداية؛ فليزهد في الدنيا ،،

الحديث لا يصح: أورده الشوكاني في الفوائد المجموعة، ص (٢٨٦) ثم نقل عن صاحب المختصر أنه لم يوجد .. اهـ.

٨٨١- الزيدية مجوس هذه الأمة .

الحديث لا يصح: أورده السخاوي في المقاصد و (٥٤٥) وقال: الم أجده اله. وأورده القاري في المصنوع ح (١٤٩)، وقال: «موضوع» اله.

قلت: وبالبحث في كتب السُّنَة الأصلية، والتي جمعها مؤلفوها عن طريق تلقيها عن شيوخهم بأسانيد إلى النبي صلى الله عليه وسلم لم نجد هذا الحديث؛ فهو لا سند له حتى يُحْكَم بوضعه، والصحيح عند أهل الصنعة الحديثية: «أنه ليس له أصلُ».

## ٨٧٧- الن يخرج رجلٌ من الإيمان إلا بجحود ما دخل فيه ..

الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في الأوسط، (٢١٧/٥) ح (٤٤٣٠) من حديث أبي سعيد الخدري مرفوعًا، وهو حديث غريب حيث قال الطبراني: لم يرو هذا الحديث على مسعر إلا إسماعيل بن يحيى التيمي، تفرد به محمد بن حرب، وعلته إسماعيل بن يحيى التيمي، بن يحيى التيمي، قال الإمام الذهبي في الليزان، (٩٦٥/٢٥٣١) قال صالح بن محمد جزرة: "كان يضع الحديث"، وقال الأزدي، "ركن من أركان الكذب، لا تحل الرواية عنه"، وقال: "عامة ما يرويه بواطيل"، وقال أبو والحاكم "كذاب"، ثم ختم ترجمته بقوله؛ والحاكم "كذاب"، ثم ختم ترجمته بقوله؛ الهراكة بن مخته ترجمته بقوله؛ الهراكة الهراكة. اهـ.

٨٧٨ وإنها تنزل الرحمة عند ذكر

الحديث لا يصح: أورده الشوكاني في الفوائد المجموعة، ص (٢٠٤) ونقل عن العراقي وابن حجر قولهما: «لا أصل له».

٨٧٩ من نظر إلى محاسن امرأة فغض طرفه في أول نظرة رزقه الله تعالى عبادة بحد حلاوتها في قلبه ،.

(V1)

قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

جولة مع العلامة ابن قدامة في رد شبهات الأشاعرة ودخض حججهم مناظرة ابن قدامة مع الأشاعرة، في: إثبات صفة الكلام على حقيقتها، وأنه بحرف وصوت لا يشبه حروف وأصوات المخلوقين

والمراج المراجع المراجع المراجع الدسوقي الدسوقي الأرد

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحيه ومن والأد، ويعد؛

فللإمام موفق الدين أبي محمد بن قدامة المقدسي تا ٢٢٠ حجاج طويل وكالام نفيس، في تجلية معتقد أهل السنة بحق إثبات صفة الكلام لله تعالى ورد شبه مخالفيهم ومنهم الأشاعرة الذين صرح رحمه الله يذكرهم في غير ما مرة، ونذكر مما ورد في كتابه، (لعة الاعتقاد) قوله، ومنهم مضات الله تعالى، أنه متكلم بكلام قديم، يسمعه منه من شاء من خلقه، سمعه موسى عليه السلام من ملائكته ورسله، وأنه سبحانه يكلم الثومنين من ملائكته ورسله، وأنه سبحانه يكلم الثومنين الأيات والأثار في ذلك، إلى أن قال حق رد من نسب قرآنه تعالى لحبريل، فألزم بخلقه بعد أن نفى عن كلام الله منزه عن ذلك، إلى أن قال حق رد من نسب كلام الموسى عن الله عنهما حادثان قرائه منزه عن ذلك،

"ومن كلام الله: القرآن العظيم.. نزل به الروح الأمين، على قلب سيد المرسلين، بلسان عربي مبين، الأمين، على قلب سيد المرسلين، بلسان عربي مبين، منزل غير مخلوق، منه بدأ واليه يعود. وهو سُورُ محكمات وآياتُ بينات، وحروفُ وكلمات، من قرآه فأعربه فله بكل حرف عشر حسنات، له أول فأحرب وأجزاء وأبعاض، متلو بالألسنة، محفوظ فيه محكم ومتشابه وناسخ ومنسوخ، وخاص وعام، وأمر ونهي.. وهو هذا الكتاب العربي الذي قال فيه الذين كفروا: (لَّ نُوْرِكَ بِهُذَا ٱلْمُرْوِّنِ) (سبأ/ ٣١)، الذين كفروا: (لَّ نُوْرِكَ بِهُذَا ٱلْمُرْوِّنِ) (سبأ/ ٣١)، وقال بعضهم: (هو وقال المدر) فقال المعضهم: (هو مقال الله: (وَمَا عَلَيْتُ الْمُرْوِّنِ)، فقال سبحانه: شعر) فقال الله: (وَمَا عَلَيْتُ الْمُرْوِّنِيُّ لَمُنْ إِنْ مُوْرِكُ الْمُرْوِّنِيُّ لَمُنْ إِنْ مُوْرِكُ الْمُرْوِّنِيُّ لَمُنْ إِنْ مُوْرِكُ لَالْمُرْوِّنِيُّ لَمُنْ إِنْ مُوْرِكُ لَالله وقال بعضهم: (هو وقال بعضهم: (هو رَمَا عَلَيْتُ الْمُرْوِّنِيُّ لَمُنْ إِنْ مُوْرِكُ لَّهُ وَمَا يَشْيَى لَمُنْ إِنْ مُوْرِكُ لَالله وقال الله: (وَمَا عَلَيْتُ الْمُرْوِقِيُّ لَمُنْ الْمُدَى وَمَا يَشْيَى لَمُنْ إِنْ مُوْرِكُ لَالله عَلَيْكُولُونَ أَمْرِكُ لَالله وقال الله: (وَمَا عَلْمُنْ الْمَالِيُّ وَمَا يَشْيَى لَمُنْ إِنْ مُوْرِكُ الله وقال الله (وَمَا عَلْمُنْ الْمِنْ وَمَا يَشْيَى لَمُنْ إِنْ وَمَا يَسْعَى الله وَمَا الله وَمُنْ أَنْ فَيْ الْهُ الْمَنْ وَمُنْ الْمُنْ فَيْ الله وَمُنْ أَبِينَ وَمَا يَضْعَى ( المُدورِيُهِ الله وَمُنْ أَنْ وَمَا يَشْيَى لَمُنْ إِنْ فَيْ الله وَمُنْ الله وَمُنْ الْمُنْ الله وَمِنْ الله وَالْمُنْ الله وَالْمُنْ الله وَالْمُنْ الله وَالْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الله وَالْمُنْ الله وَالْمُنْ الله وَالْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الله وَالْمُنْ الله وَالْمُنْ الله وَالْمُنْ الْمُنْ الله وَالْمُنْ الْمُنْ الله وَالْمُنْ الله وَالْمُنْ الله وَالْمُنْ الله وَالْمُنْ الله وَالْمُنْ اللّه وَاللّه المُنْ اللّه وَالْمُنْ اللّه وَالْمُنْ اللّه وَالْمُنْ اللّه وَالْمُنْ الله وَالْمُنْ اللّه وَالْمُنْ اللّه وَالْمُنْ الْمُنْ الْمُنْع

فلما نفى الله عنه أنه شعر وأثبته قرآناً، لم يبق شبهة لذي لب في أن القرآن هو هذا الكتاب العربي الذي هو كلمات وحروف وآيات، لأن ما ليس كذلك لا يقول أحد: إنه شعر، وقال عز وجل: (وَإِن كُنتُمُ لَا يقول أحد: إنه شعر، وقال عز وجل: (وَإِن كُنتُمُ فِي مِنْ مِنْلِهِ وَأَدْعُوا فِي رَبِّ مِنْ مِنْلِهِ وَأَدْعُوا فَي رَبِّ مِنْ مِنْلِهِ وَأَدْعُوا أَنْ يَعْدَرُهُ مِن مِنْلِهِ وَأَدْعُوا أَنْ يَعْدَرُهُ مِن مِنْلِهِ وَالْمُوا أَنْ يَعْدَرُهُ مِن مِنْلِهِ وَالْمُوا أَنْ يَعْدَلُهُ مِن مُنْلِهِ وَلا يجوز أَنْ يتحداهم بالاتيان بمثل لا يُدرى ما هو ولا يعقل، وقال تعالى: (وَإِنَّا مُنْتَلِ عَلَيْهِمْ مَهَالًا بَهِتُلْ وَالنَّا بَهِتُلْ اللهِ يُعتَبِعْ مَهَالًا بَهِتُلْ وَاللهِ يُعتَبِعْ مَهَالًا بَعِثْمُ وَاللهِ يُعتَبِعْ مَهَالًا بَعْدَلُهُ اللهِ يُعتَبِعْ مَهَالًا اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الله

سفر ۱۶۶۲ هـ - العده ۵۹۰ 🐃 57

قَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقُنَاءُنَا النَّبِ بِشُرْءَانِ غَيْرِ هَنَذَا أَنْ بَدْلَةُ قُلْ مَا يَكُونُ لِنَا أَنْ أَنْسُؤَانُهُ مِن يَـلْقَالِمِ،

أن البقرآن هو الآيات التي أن البقرآن هو الآيات التي تتلى عليهم"، إذ لا يتلى إلا ما هو حروف وكلمات، وذكر في ذلك من الأدلة والآثار ما به تقام الحجة، ثم أتبعه بسوق الإجماع في ذلك قائلاً؛

"واتفق المسلمون على عد سور القرآن وآياته وكلماته وحروفه، ولا خلاف بين المسلمين في أن من جحد من القرآن سورة أو آية أو كلمة أو حرفاً أنه كافر، وفي هذا حجة قاطعة أنه حروف" ا.هـ.

# ١ - دحض ابن قدامة فرية الأشاعرة ية نفى الصوت عن كلامه تعالى:

ومن المناسب أن نذكر هنا لابن قدامة قوله عيف كتابه (مناظرة أهل البدع في القرآن وكلام الله القديم) ص١٤٣ ناقلاً إجماع أهل السنة على المبات الصوت لله تعالى-: "وقالوا أيضاً: قد قلتم: (إن الله يتكلم بصوت. ولم يات به كتاب ولا سنة لا)، قلنا: (بلى: قد ورد به الكتاب والسنة وإجماع أهل الحق)".. ثم ساق الأدلة في

ذلك، وذكر منها قوله تعالى: ( وَالْ الْحَالِي رَبِّكَ مُوسَى ) (الشعراء/ ١٠)، وعلق يقول: "ولا خلاف بينتا أن موسى سمع كلام الله من الله بغير واسطة، ولا يسمع إلا الصوت، فإن الصوت هو ما دتأتي سماعه".

وكان ابن قدامة قد عقد مناظرة حاور فيها بعض من أنكر الكلام والحرف والصوت من المعتزلة والأشاعرة، وأطال فيها الكلام معهم، وقد حاء فيها ما نصه بخاطب الأشاعرة: "موضع الخلاف: أننا نعتقد أن القرآن كلام الله، وأنه سور وآيات وحروف وكلمات، متلو مسموع مكتوب، وعندهم: أن هذه السور والأيات ليست بقرآن، وإنما هي عبارة عنه وحكاية، وأنها مخلوقة. وأن القرآن معنى في نفس الباري، وهو شيء واحد لا يتحزأ ولا يتبعض ولا يتعدد، ولا هو شيء ينزل ولا يتلى ولا يسمع ولا يكتب، وأنه ليس في المصاحف إلا الورق

واختلفوا في هذه السور التي في القرآن، فزعم بعضهم: إنها عبارة جبريل، هو الذي ألفها

بالهام الله له ذلك، وزعم آخرون منهم: أن الله خلقها في اللوح المحفوظ فأخذها جبريل منه، واحتجوا على كون هذه السور مخلوقة: (بأنها تتعدد ولا يتعدد الا المخلوق)، وهذا بنطل بصفات الله، فإنها صفات متعددة منها: (السمع، والبصر، والعلم، والإرادة، والقدرة، والحياة، والكلام)، ولا خلاف في أنها قديمة، وكذلك (أسماء الله)، فإنها متعددة، قال تعالى: (وَفِي الْأَسَاءُ لَلْسَيْ وَدُعُوهُ عِلَى (الأعسراف/ ١٨٠)، وف الصحيحين وغيرهما: (ان لله تسعة وتسعين اسما، مائة الا واحدة، من أحصاها دخل الجنة)، فثبت تعداد أسماء الله بالكتاب والسنة والاجماء، وأنها قديمة، وقد نص الشافعي على أن أسماء الله غير مخلوقة، وقال أحمد: من زعم أن أسماء الله مخلوقة فقد كفر.

وكذلك كلمات الله متعددة. قال تعالى: ﴿ أَلْ لُوْ كُنَّ الْحُرِّ مِدُانَا لِكُمِنْتِ رَبِّي لَنْهَدُ ٱلْبَرِّ فَلَلْ أَلْ المدكيت ريورلؤ جنا يشاور مددا) (الكهف/ ١٠٩)، وهي قديمة، وكذلك كتب الله متعددة، وهي غير مخلوقة، وإن قالوا: هي مخلوقة فقد قالوا بخلق القرآن، وهو قول المعتزلة وقد اتفقنا على ضلالهم، واتفق المنتمون إلى السنة على أن القائل بخلق القرآن كافر، منهم من قال: كفر يخرج من الملة، ومنهم من قال: لا ينقله عنها. فمتى قالوا بخلق القرآن وغيره من كتب الله، فقد قالوا بقول



صفر ۱۴۴۲ هـ- العدد ۵۹۰ السنة الخمسون

# de la como dela como de la como de la como de la como de la como dela como dela como de la como dela como

أقروا فيه بكفر قائله.. وإن أقروا بها غير مخلوقة، وهي متعددة فقد بطل قولهم.. وإن قالوا: هي شيء واحد غير متعددة فقد كابروا.

ويجب على هذا أن تكون التوراة هي: القرآن والإنجيل والزيور، وأن موسى لما أنزلت عليه التوراة فقد أنزل عليه كل كتب لله. وأن نسينا لما أنزل عليه القرآن فقد قرأ كل كتب الله، ومن حفظ شيئا فقد حفظه كله.. ويجب على هذا أن لا يتعب أحد في حفظ القرآن؛ لأنه يحصل له حفظ كل كتاب الله بحفظ آية منه.. ويجب أن يكون صلى الله عليه وسلم لما أنزل عليه آية من القرآن، قد أنزل عليه جميعه وجميع التوراة والانجيل والزبور، وهذا خزى على قائله ومكابرة لنفسه.. ويجب على هذا أن يكون الأمر هو النهي، والأثبات هو النفى، وقصة نوح هي قصة هود ولوط، وأحد الضدين هـ و الأخـر، وهـ ذا قـول من لا يستحيى ويشبه قول السوفسطائية، وقد بلغني عن واحد منهم أنه قيل له: (سيورة البقرة هي سورة آل عمران؟)، قال: (نعم).

فإن قالوا: (إن كلام الله هو هده الكتب، لكن لم ينزل منه شيء على الأنبياء، ولا هو شيء يُحفظ ولا يُتلى ولا يُسمع، وإنما أُنزل عبارته)، وقد كذبهم القرآن والسنة وإجماع الأمة، فإنه لا خلاف بين المسلمين كلهم أن القرآن القرآن بين المسلمين كلهم أن القرآن

أنزل على محمد، وأن التوراة أنزلت على موسى، والإنجيل أنزل على عيسى، والزبور أنزل على داود".. وذكر رحمه الله الأيات في ذلك. ثم قال:

وقد أكفر الله اليهود يقولهم: (ما أنول الله على بشر من شيء)، ثم قال: (قل من أنزل الكتاب الذي جاء به موسى نورا وهدى للناس)، ثم قال: (أَل لَنَّهُ ثُمَّ ذَيْهُم في عَوْضِيمَ لِلْمُؤْنُ) (الأنعام/ ٩١).. وفي الصحيحين من حديث عمر: (أنزل القرآن على سبعة أحرف) والسنة مملوءة منه". وفيرد شبهة الأشاعرة القائلة بأن كلام الله عبارة عن المعنى النفسى القائم بالله والدال عليه، والتي تقضى بأن القرآن ليس كلام الله على الحقيقة ولا كتابه وإنما هو حكاية عنه، يقول ابن قدامة: "لا خلاف بين المسلمين أن كتاب الله هو القرآن العظيم المنزل على سيد المرسلين بلسان عربي مبين. وقد أخبر تعالى بذلك فقال: (الَّهِ بَلْكَ اللَّهُ اللَّهُ الكتب السن الأوالة فروا عَالًا) (يوسف/ ١.٢)، وقال: الرَّادُ صَرَفَنا إِلَيْكَ نَقُوا مِنَ ٱلْبِحِنَ المستهموت الفرمان فلما حفاروه الله المسئر الله الله عنه ولا الله ا قَوْمِهِم مُندرِينَ (١٠) قَالُوا يَتَوَمَّنَا إِنَّا تعنا كتنا أولَ مِنْ يَعْدِ مُوسَىٰ) (الأحقاف/ ٢٩: ٣٠)، فسموه قرآنا وكتابا، ولا يخفى هذا الا على من أعمى الله قلبه وأضله عن سبيله (وَمَن يُضَالِل ألله فما لله من مكاد ) (الزمر/

# ٢- رد ابن قدامة نشبه الأشاعرة في نفيهم الحرق:

وفي رد شبههم في نفي الحرف قال: "واحتجوا بأن هذه الحروف لا تخرج من مخارج وأدوات فلا يجوز إضافة ذلك على الله. والجواب عن هذا من أوجه:

أحدها: ما الدليل على أن الحروف لا تكون الا من مخارج وأدوات؟ فإن قالوا: لأننا لا نقدر على النطق بها إلا من مخارج وأدوات. فكذلك رب العالمين. قلنا: هذا قياس لله على خلقه، وتشبيه له بعباده، والحاق لصفاتهم بصفاته. وهذا من أقبح الكفر، وقد اتفقنا على أن الله لا يُشبِه بخلقه، وأنه (أنن يُشبِه بخلقه، وأنه (أنن يُشبِه بخلقه، وأنه (أنن يُشبِه بخلقه، وأنه (أنت يُشبِه بخلقه، وأنه (أنت يُشبِه ) (الشورى/ ١١).

الثاني؛ أن هذا باطل، بسائر صفات الله، فإن العلم لا يكون في حقنا إلا بقلب، والسمع لا يكون إلا من انخراق، والبصر لا يكون إلا من حدقة، والله تعالى عالم سميع بصير ولا يوصف بذلك. فإن نفيتم له الصفات لافتقاره في زعمكم إلى المخارج والأدوات، فيلزمكم نفي سائر الصفات، وأن أثبتم له الصفات ونفيتم عنه الأدوات لزمكم مثل ذلك في الكلام، والا فما الفرق بينهما؟.

الثالث: إن الله أنطق بعض مخلوقاته بغير مخارج، قال تعالى: (وَنُكُمْنَا أَبْدِيمِهُ وَنَقْبُهُ أَيْمُلُهُمْ ) (يسس/ ٦٥)، وقال: (حَمَّ إِنَّا لَمَا مَا يُورِهُمُ مَا يَبُهُمْ مَنْهُمْ

صفر ۱۶۶۲ هـ - العدد ۵۹۰ العدد ۱۹۹۱ السنة الحُمسون

(77)

قَالُوا الْطُقَا الْمُدَالِوِهِ لَمْ شَهِدُ مِّ عَلِيًا الْطُقَا الْمُدَالُوة الْطَقَ كُلْ شَيْءٍ) (فصلت/ ٢١)، وأخبر عن طلبعيق) (فصلت/ ١١)، وأخبر طلبعيق) (فصلت/ ١١)، وأخبر طلبعيق الله عليه وسلم أن حَجراً كان يسلم عليه وسبح الحصي في يديه، وقال ابن مسعود: كنا نسمع تسبيح الطعام وهو يُوكل، ولا خلاف في أن الله قادر على على إنطاق الحَجر الأصم من غير مخارج، فلم لا يقدر على التكلم إلا من المخارج.

وأنسترهم وملودهم بماكنوا بعملون

واحتجوا بأن الحروف يدخلها المتعاقب، فيسبق بعضاً، والجواب: أن هذا يلزم في حق من يتكلم بالمخارج والأدوات والله لا يوصف بذلك، وعلى أن هذا يعود إلى تشبيه الله بعباده، فإنه لا يُتصور في حقه إلا ما يُتصور منهم، وهذا باطل في نفسه.

فإن قالوا: فما دليلكم على أن هذه السور المشتملة على الحروف قرآن؟ قلنا: كتاب الله وسنة رسوله واجماع الأمة، أما كتاب الله فقوله الأمة، أما كتاب الله فقوله شبحانه: (وَمَا عَلَيْنَهُ اللّهِ فَوْلَهُ لَيْعَى لَهُ إِنْ هُوَ إِلّا يَكُرُ وَفُوْنَ لَا يَكُرُ وَفُوْنَ لَا يَكُرُ وَفُوْنَ لَا يَكُو وَلَمْ اللّهِ عَلَى أَن اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى أَن اللّهِ على اللهِ على أن اللهِ على اللهِ على أن الله على أنه بحروف لا يجوز أن يكون بحروف لا يجوز أن يكون شعراً عند أحد، فلما ثبت أنهم سمُّوه شعراً دل على أنه حروف.

صروف وقال تعالى: ( إِنَّ هَذَا ٱلْفُرْمَانُ يَهْدِي لِلِّيْ فِي أَفَوْمُ) (الإسراء/ 9). وقال: (إِنَّ هَذَا ٱلْفُرُمَانُ يَمُّشُ



فَلْ مَن إِنْ مِنْ ) (النمل ٧٦). وقال: (لَوْ أَرْكَا هُمُّا الْمُرْمَّانُ فَلْ مُنْكِ) (الحشر/ ٢١)، فأشار إلى حاضر وتحداهم بالإتيان بمثله، ولا يجوز التحدي بما لا يعلم ولا يدري ما هو.

وقال: ﴿ وَإِذَا نُتُلِّ عَلَيْهِمْ مَاكِنْنَا ا قَالُوا فَمُ مُنْكِفُنَا لَوْ فَضَآءُ لَقُلْنَا مِثْلَ الأنفال/ ٣١)، وقال: ( وَإِذَا تُنْفَا عَلَيْهِ مُ الْبَالُنَا مِيكُنْتُ قَالَ الَّذِينَ لَا تَدْخُونَ لِعَنَّاءُمَا النَّت بقُدْة أن غَمْر هَافَا أَوْ لَدَلْهُ قُلْ مَا يَكُوتُ لِيَّ أَنْ أَيْفِكُ مِن يَلْفَآي النُّسَى إِنْ أَشِيعُ إِلَّا مَا يُوجَى إِلَى ) (يونس/ ١٥)، وقال: (وَقَالُوا لَوْلًا ثُوْلًا هُذَا الْفُرْوَانُ عَلَى رَجُل مِنَ القريتان عظم) (الزخرف/ ٣١)، فأخبر الله عنهم أنهم ادعوا القدرة على أن يقولوا مثله، ومرة أنهم طلبوا منه الإتيان بغيره أو تبديله، ومرة قالوا لولا أنزل على غيره، فعلم يقينا أنه هذا الموجود عندنا، الذي هو سور وآيات وحروف وكلمات.

وقال الله تعالى: (وَلَنَدُ صَرِّفًا فِي مَلَا اللهُ عَلَى لِيلَكُّرُوا ) (الإستراء/ ٤١). وقال: ( وَلَنَدْ صَرَّفًا لِلنَّاسِ فِي مَنَا الْفُرُولِي مِن كُلُّ مُثَلٍ قَالَ الْكُرُ التَّاسِ إِلَّا كَفُورًا ) (الإسراء/ التَّاسِ إِلَّا كَفُورًا ) (الإسراء/

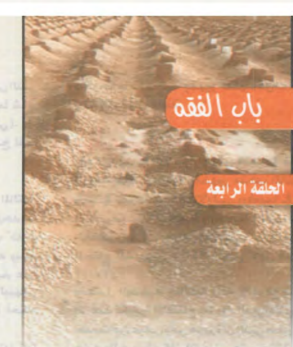
٨٩). وقال، (رَلَقَدْ سَرَفَدَا فِي هَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا الل

(الكهف/ ٥٤)، وهذه إشارة إلى حاضر، والذي صرفت فيه الأمثال إنما هو هذا القرآن العربي الذي يعرفه الناس قرآنا وسمّاه تعالى (عربياً)، وهذا إنما يوصف به النظم الذي هو حروف دون ما لا يُعرف ولا يُدرى ما هو.

وقال تعالى: (إلَّا أَلَّهُ وُنَانًا عَالِمًا لَعَلَكُمْ تَعْفِلُوك ) (بوسف/ ۲)، وقال: ( وَكُذَلِكُ أَنْزَلْنَهُ قُرْءَانًا عَنَى إِنَّا وَصَرَفْنَا فِيهِ مِنَ الرعد) (طه/ ١١٣)، وقال: ( وَلِئُهُ لَلْنُولُ رَبِّ ٱلْعَلْمِينَ ﴿ الْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهُ مَا لَذَلَّ ا بِهِ ٱلْوَجُ ٱلْأَمِينُ ﴿ عَلَىٰ قَلْمِكَ لِنَّكُونَ مِنَ ٱلْمُثلِينِينَ ١٩٦١ بِلِسَانِ عَزِيقَ شَمِن ) (الشعراء/ ١٩٢: ١٩٥)، وقال: (كِنَابُ فُصِلَتُ عَايِنَتُهُ فَرَمَانًا عَيَّا) (فصلت/ ٣)، وقال: ﴿ وَهَنَدًا كِتَنَاتُ مُصَلِّقٌ لِمَنَانًا عَرَبِيًا ﴾ (الأحقاف/ ١٢)، وهذه الآيات وأشباهها تدل بمجموعها على أن القرآن، هذا الذي هو سور محكمات وآيات مفصلات وحروف وكلمات.

والى لقاء، والحمد لله رب العالمين

صفر ۱۶۶۲ هـ - العدد ۵۹۰ السنة الخمسون



313.01

46 540- 3

بن سهل أنه أخبره رجل من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم: "أن السُّنَة في الصلاة على الجنازة أن يكبر الإمام ثم يقرأ بفاتحة الكتاب بعد التكبيرة الأولى سرًا في نفسه، ثم يصلي على النبي صلى الله عليه وسلم، ويخلص الدعاء للجنازة في التكبيرات الثلاث لا يقرأ في شيء منهن، ثم يسلم سرًا في نفسه حين ينصرف عن يمينه، والسّنة أن يفعل من ورائه مثلما فعل إمامه" (رواه البيهقي في السنن الكبرى وصححه الألياني في أحكام الجنائز).

وذهب الحنفية والمالكية إلي أن الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم من سنن صلاة البنازة؛ لأن من سنة الدعاء تقديم الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم كما في حديث فضالة بن عبيد صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم رجلاً يدعو في صلاته لم يُمجَد الله ولم يصل على النبي صلى الله عليه وسلم؛ فقال رسول الله صلى النبي صلى الله عليه وسلم؛ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ "عجل هذا"، ثم دعاه فقال له أو لغيره؛ إذا صلى أحدكم فليبدأ

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد : فقد تكلمنا في اللقاء السابق عن شروط صلاة الجنازة وأركانها، وهي القيام في صلاة الجنازة، والنية، وأربع تكبيرات، والدعاء للميت، وقد راءة الماتحة، ونكمل الحديث عن بقية الأركان والسنن.

### ٦- الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم:

وهي ركن عند الشافعية والحنابلة، ولا تتعين صيغة معينة؛ لأن المقصود مطلق الصلاة، وأقلها اللهم صل عل محمد، والصحيح عند الشافعية أن الصلاة على الآل لا تجب كغيرها من الصلوات وأولى لبنائها على التخفيف، ومحل الصلاة على النبي عندهم بعد التكبيرة الثانية لفعل السلف والخلف، فلا تجزئ في غيرها صلى الله عليه وسلم وهو الظاهر من كلام الحنابلة (انظر: مغني المحتاج للشربيني 1/٢٤٣، غاية المنتهي لمرعي بن بوسف الرحم).

والراجح أنه يجوز قراءتها بعد أي تكبيرة. قال الشوكاني: ولم يرد ما يدل على تعيين موضعها والظاهر أنها تفعل بعد القراءة) ( نيل الأوطار /٧٩٠)

واستدل الشافعية والحنابلة بحديث أبي أمامة

صفر ۱۹۶۲ هـ - العدد ٥٩٠ هنا العدد ١٩٤٠ السنة الخمسون

بتمجيد الله والثناء عليه، ثم يصلي على النبي صلى الله عليه وسلم، ثم يدعو بعد بما شاء" (رواه أبو داود والترمذي وصححه الألباني). وما ذهب إليه الشافعية والحنابلة أرجح لقوة أدلتهم.

### ٧- السلام:

السلام في صلاة الجنازة ركن عند المالكية والشافعية والجنابلة، واستدلوا لذلك بحديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: "ثلاث خلال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يفعلهن تركهن الناس: إحداهن التسليم على الجنازة مثل التسليم في الصلاة" (رواه البيهقي في السنن الكبرى وصححه الألباني في أحكام الجنائز).

وقد قال صلى الله عليه وسلم: "صلوا كما رأيتموني أصلى" متفق عليه.

وعموم حديث على بن أبي طالب رضي الله عنه: "مفتاح الصلاة الطهور، وتحريمها التكبير وتحليلها التسليم".

فيدخل السلام في صلاة الجنازة في عموم اللفظ؛ لأنها صلاة. والواجب في السلام عند الجميع تسليمة واحدة، وأقلها السلام عليكم (انظر؛ الشرح الصغير للصاوي ٥٥٦/١، روضة الطالبين للنووي ٣٧١/٢، المغني لابن قدامة ٣٧١/٢).

أما الحنفية فالظاهر عندهم أن السلام في صلاة الجنازة واجب كسائر الصلوات؛ لأنهم لم ينصوا عليه في الأركان أو السنن. والواجب عندهم يعني أن الصلاة تفسد بتركه وتعاد وجوبًا في العمد والسهو إن لم يسجد له. وإن لم يعد يكون فاسقًا (انظر: حاشية ابن عابدين ٢٠٠١/).

واستدلوا للوجوب بما ورد عن القاسم بن مخيمرة قال أخذ علقمة بيدي فحدثني أن عبد الله بن مسعود أخذ بيده. وأن رسول الله صلى الله عليه وسلم أخذ بيد عبد الله فعلمه التشهد في الصلاة فذكر مثل دعاء حديث الأعمش إذا قلت هذا أو قضيت هذا فقد قضيت صلاتك إن شئت أن تقوم فقم وإن شئت أن تقعد فاقعد. رواه أبو داود.

وقال الألباني: شاذ بزيادة: "إذا قلت:...." والصواب أنه من قول ابن مسعود موقوفًا عليه،

والأرجح ما ذهب إليه جمهور الفقهاء من المالكية والشافعية والحنابلة.

### سنن سلاة الجنازة:

### ١- رفع البدين في التكبيرة الأولى

رفع اليدين في التكبيرة الأولى فقط في ظاهر الرواية عند الحنفية ومشهور مذهب المالكية، وأما في غيرها فخلاف الأولى، ورفعهما في كل التكبيرات عند الشافعية والحنابلة (انظر: تبين الحقائق ٢٤١/١، جواهر الإكليل ١١١/١، مغني المحتاج للشربيني ٣٤٢/١، المغني لابن قدامة (٣٤٠/٢).

واستدل الحنفية والمالكية بأنه لا يرفع يديه الا عند تكبيرة الافتتاح بما رواه الدارقطني من حديث ابن عباس وأبي هريرة أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم كان إذا صلى على جنازة رفع يديه في أول تكبيرة ثم لا يعود.

وأُجيب عنه بضعفه؛ لأن فيه راويًا مجهولاً، قال الحافظ؛ ولا يصح فيه شيء.

وقد اختار هذا الرأي وأيده ابن حزم والشوكاني، وإما رفع وال احتج بخلاف ذلك؛ فقال ابن حزم: "وأما رفع الأيدي فإنه لم يأت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه رفع في شيء من تكبيرة الجنازة إلا في أول تكبيرة فقط، فلا يجوز فعل ذلك؛ لأنه عمل في الصلاة لم يأت به نص" (المحلى بالأثار ٣٥١/٣).

وقال الشوكاني: "والحاصل أنه لم يثبت في غير التكبيرة الأولى شيء يصلح للاحتجاج به عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم وأفعال الصحابة وأقوالهم لا حجة فيها؛ فينبغي أن يقتصر على الرفع عند تكبيرة الإحرام، لأنه لم يشرع في غيرها إلا عند الانتقال من ركن إلى ركن كما في سائر الصلوات ولا انتقال في صلاة الجنازة (نيل الأوطار ٧٧/٤).

واستدل الشافعية والحنابلة بما أخرجه البيهقي عن ابن عمر، قال الحافظ بسند صحيح وعلقه البخاري، ووصله في جزء رفع اليدين أنه كان يرفع يديه في جميع تكبيرات الجنازة.

وأرى أن الأمر في ذلك واسع، ولا ينبغي الإنكار على المخالف.

٢- إسرار القراءة:



يُسن أن يقرأ سرًا في صلاة الجنازة وهو ما عليه جمهور الفقهاء، لحديث أبى أمامة بن سهل قال: "السنة في الصلاة على الجنازة أن يقرأ في التكبيرة الأولى بأم القرآن مخافتة. ثم يكبر ثلاثًا، والتسليم عند الآخرة".

٣- دعاء الاستفتاح بعد التكبيرة الأولى: يندب استفتاح صلاة الجنازة كسائر الصلوات.

نسن الاستعادة قبل قراءة الفاتحة في صلاة الجنازة عند الشافعية والجنابلة؛ لأن التعوذ سنة القراءة مطلقا.

### ٥- تسوية الصف:

يستحب تسوية الصف في الصلاة على الجنازة، كما فعل النبي صلى الله عليه وسلم في الصلاة على النجاشي.

٦- الدعاء للميت بالمأثور عن النبي صلى الله عليه وسلم:

فهو أولى وأفضل عند جميع المذاهب لحديث أبي هريرة قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال: "إذا صليتم على الميت فأخلصوا له الدعاء" رواه أبو داود وابن ماجه.

وقد وردت عدة أدعية نختار منها البعض لعدم

أ- حديث عوف بن مالك أبي هريرة رضي الله عنه قال: صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم على حنازة، فحفظت من دعائه وهو يقول: اللهم، أغفر له وارحمه وعافه واعف عنه، وأكرم نزله، ووسع مدخله، واغسله بالماء والثلج والبرد، ونقه من الخطايا كما نقيت الثوب الأبيض من الدنس، وأيدله دارًا خيرًا من داره، وأهلا خيرًا من أهله وزوجًا خيرًا من زوجه، وأدخله الجنة وأعده من عذاب القبر، أو من عذاب النار. قال: حتى تمنيت أن أكون أنا ذلك الميت. (صحيح . (977 plus

ب- عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم صلى على جنازة فقال: "اللهم اغفر لحينا وميتنا، وصغيرنا وكبيرنا، وذكرنا وأنثانا، وشاهدنا وغائبنا، اللهم من أحسته منا فأحيه على الإيمان، ومن توفيته منا

فتوفه على الاسلام، اللهم لا تحرمنا أحره، ولا تضلنا بعده (أخرجه أبو داود: ٣٢٠١).

ج- عن واثلة بن الأسقع عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: "صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم على رجل من المسلمين، فسمعته يقول: اللهم ان فلان ابن فلان في ذمتك وحيل جوارك، فقه فتنة القبر وعذاب النَّار، أنتَ أهل الوفاء والحق، اللهم اغفر له وارحمه إنك أنت الغفور الرحيم (اخرجه أبو داود: ۲۲۰۲).

وإذا كان الميت صغيرًا فيستحب الدعاء لوالديه؛ لحديث المغيرة بن شعبة رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "الراكب يسير خلف الجنازة، والماشي يمشي خلفها وأمامها وعن بمينها وعن يسارها قريبًا منها، والسقط يصلي عليه، (ويدعي لوالديه بالمغفرة والرحمة)".

قال الشوكاني: إذا كان المصلى عليه طفلا استحب أن يقول المصلى: (اللهم اجعله لنا سلفا وفرطا وأحِرًا) روى ذلك البيهقي من حديث أبي هريرة وروى مثله سفيان في جامعه عن الحسن ( نيل الأوطار ٤/٧٩).

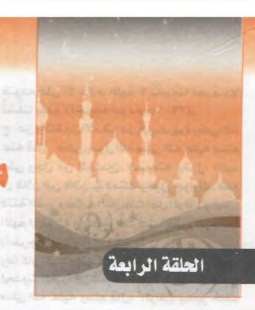
### ٧- التسليمة الثانية:

نسن للمصلى أن يسلم تسليمتين بعد التكبيرة الرابعة عند الحنفية والشافعية خلافا للمالكية والحنابلة وما ذهب إليه الحنفية والشافعية أرجح؛ لحديث عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال: "ثلاث خلال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يفعلهن تركهن الناس؛ إحداهن التسليم على الجنازة مثل التسليم في الصلاة" (رواه البيقهي بإسناد حسن).

٨- صلاة الجنازة جماعة:

اتفق الفقهاء على أنه تسسن صلاة الجنازة حماعة، لحديث مالك بن هبيرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ما من مسلم يموت فيصلى عليه ثلاثة صفوف من المسلمين إلا أوجب (وفي لفظ: إلا غفر له)". رواه أبو داود والترمذي.

وتجوز فرادى؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم مات فصلي عليه الناس فوجا فوجا. والحمد لله رب العالمن.



# مقالات في معاني

القراءات

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، فمع بعض معاني القراءات الواردة في سور الحزء التاسع والعشرين من كتاب الله الكريم:

## ومن سورة المرسلات

قوله تعالى: (فَنَدَرْا فَعُمَّ الْفَيرُونَ ) (الرسلات: ٢٣).

القراءات: قرأ نافع وأبو جعفر والكسائي (فقدرنا) بتشديد الدال، وغيرهم بتخفيفها.

المعنى: (فقدرنا) من التقدير كأنه مرة بعد مرة، لأنه ذكر الخلق فقال: (أَرِّ غَلْنَكُمْ بِنَ عَلَوْ الْخِلقِ فقال: (أَرِّ غَلْنَكُمْ بِنَ عَلَوْ الْخِلقِ فقال: (أَرِّ غَلْنَكُمْ بِنَ عَلَوْ الْخِلقِ فقال: (المسلسلات:٢٠-٢١)، وهذا يبين أطوار خلق الإنسان، كما قال تعالى: (خلقه فقدره)، أي قدره نطفة ثم علقة ثم مضغة، وعلى قراءة فقدرة، وقال التخفيف: من القدرة، وقال التحدون)، وقال الفراء: هما القادرون)، وقال الفراء: هما لغتان (حجة القراءات لابن زنجلة: ص ٤٠٠)

## د. أسامة صابر

قوله تعالى: (ٱلطَيْئُوٓ إِلَىٰ طِلِّ ذِى ثَلْثِ شُمِّ ) (المرسلات:٣٠).

قرأ رويس بفتح اللام، وغيره بكسرها.

المعنى: أنهم أمروا أولا بالانطلاق في قوله تعالى: (انطلقوا إلى ما كنتم به تكذبون) وأعيد فعل الأمر على قراءة الجمهور لقصد التوبيخ والإهانة، وعلى قراءة التوبيخ والإهانة، وعلى قراءة الفعل الماضي على معنى أنهم امتثلوا الأمر فانطلقوا إلى لابن عاشور ١٤٠٥/١٢، طلائع البشر للشيخ محمد الصادق قمحاوى: ص ١٨٧).

# الجزء الثامن والعشرون من سورة المجادلة

the literal limit of

قوله تعالى: (يَالَيُا اللَّهِ اَمَوْا إِذَا فِلَ لَكُمْ مَنْخُوا فِ الْمَحْلِي قَلْمُوا يَسْعِ اللَّهُ لَكُمْ ) (المجادلة:١١).

الـقراءات: قراعاصم (المجالس) على الجمع، وغيره بالإفراد (المجلس).

المعنى: أمر الله عباده المؤمنين بحسن الأدب مع بعضهم بعضًا بالتوسعة في المجلس، وعدم التضايق فيه، والمجلس على قراءة الجمهور قد يراد مجلس خاص، وهو مجلس النبي صلى الله عليه وسلم، وقال القرطبي؛ الصحيح في الأية أنها عامة في كل مجلس اجتمع المسلمون فيه للخير والأجر، سواء

صفر ۱۶۶۲ هـ - العدد ٥٩٠ م السنة الخمسون

كان مجلس حرب أو ذكر أو مجلس يوم الجمعة (فتح القدير للشوكاني، وتفسير القرطبي: سورة المجادلة: ١١، حجة القراءات الأبن زنجلة: صلاس).

# ومن سورة الحشر

قوله تعالى: (غُرْوُنَ بُوْبَهُم وَلَيْهِمُ وَأَلْيِكِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ) (الحشر:٢).

الـقراءات: قرأ أبو عمرو (يـخربون) بفتح الخاء وتشديد الراء، وغيره بإسكان الخاء وتخفيف الراء.

المعنى: على قراءة الجمهور أن بني النضير كانوا يخرجون من ديارهم ويتركونها معطلة ، خرابًا من الإخراب وهو ترك البيت خرابًا بغير ساكن وعلى قراءة أبي عمرو: (يُحَرِبون) بمعنى يهدمون بيوتهم وينقضونها، وقيل التخريب والإخراب بمعنى واحد (تفسير الطبري- سورة الحشر:٢).

قوله تعالى: (لَا يُغَنِيلُونَكُمُّمُ جَبِمًّا إِلَّا فِي قُرُى خُمَّنَةٍ أَوْ مِن رَبَّهِ كُبُرٍ )(الحشر:١٤).

القراءات: قرأ ابن كثير وأبو عمروبالإفراد (جدار)، والباقون بالجمع (جدر).

المعنى: أن اليهود والمنافقين من جبنهم وهلعهم لا يقدرون على مواجهة جيش الإسلام بالمبارزة والمقاتلة بل إما في حصون أو من وراء جدر، فهي جدر كثيرة يستترون بها في

القتال، وعلى قراءة (جدار) فالمعنى أن كل فرقة منهم وراء جدار أو المراد به السور، فهو سور واحد يعم جميعهم ويسترهم (تفسير ابن كثير – سورة الحشر: ١٤. الكشف لكي بن أبي طالب ١٦/٢٤-

### ومن سورة الصف

قوله تعالى: (طَالِعَاتِمُم الْلِتَتِ وَالْمُ هَنَاتِهُ ثُنُقُ) (الصف:٦).

الـقـراءات: قـرأ حـمـزة والكسائي وخلف (ساحر) والباقون (سحر).

المعنى: من قرأ (ساحر) جعل الاشارة إلى الرسول (عيسى أو أحمد صلى الله عليهما وسلم)، فأخبر عنهم أنهم قالوا إن هذا إلا ساحر، ومن قرأ (سحر) جعله وصفهم ما جاء به من البينات؛ أي ما جاء به من الأيات الخوارق الا سحر، ويحتمل أن تكون القراءتان بمعنى واحد فتكون الإشبارة إلى الرسول أنه نفس السحر مبالغة. كما يقال: (رجل عدل)، أو على حاذف مضاف أي ذو سحر (لطائف الإشبارات القسطلاني ١٣٩/٤).

قوله تعالى: ( كِأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا كُنُوا أَصَارَ ٱللهِ) (الصف:١٤).

القراءات: قرآ نافع وأبو جعفر وابن كثير وأبو عمرو (أنصاراً لله)، وقرأ الباقون (أنصار الله).

المعنى: على قراءة الإضافة

(أنصار الله) أي دوموا على ذلك فهم أنصار الله من قبل، وانما حضهم على الثبات والمدوام على النصرة لدين الله، وفيها معنى التخصيص، والمعنى على قراءة التنوين؛ كونوا من جملة من ينصر الله، أو انصروا دين الله فيما تستقبلون، وفيل المعنى واحد يظالقراءتين (الكشف ٢١/٢٤. لطائف الإشمارات ٢٨٧/٨.

### ومن سورة التحريم

قُوله تعالى: (وَإِذَ أَسَرَ النَّيُّ إِنِي بَعْضِ أَوْرَعِهِ خَدِينًا قَلْمًا نَبَّاثَ بَعِد وَأَظْهَرُهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَبَّى بَعْضَهُ وَأَعْضَ عَنْ بَعْشٌ ) (التحريم:٣).

الصراءات: (عصرف) قرأ الكسائي بتخفيف الراء وغيره بتشديدها.

المعنى: أسر النبي صلى الله عليه وسلم إلى حفصة رضي الله عنها بسر وأمرها ألا تخبر به أحدًا، فحدثت يه عائشة رضى الله عنها، وأخسره الله بذلك الخبر الذي أذاعته، فعرفها بمعض ما قالت وأعرض عن بعضه كرما منه وحلما (تفسير السعدى- سورة التحريم:٣)، وعلى قراءة الكسائي أي حازى بالعتب واللوم على بعض وأعرض عن بعض فلم بحازها عليه تكرما وحسن عشرة، تقول لأعرفن لك ذلك: أي الأحازينك، وكقوله

تعالى: (ومًا مُعْمَلُوا مِنْ حَبْرِ مُعَلَّهُ أَلَكُ ) (البقرة: ١٩٧)؛ أي: يجازيكم به الله (تفسير البحر المحيط ٤٠٨/٨،الكشف ٤٢٥/٧).

قوله تعالى: (بَأَيُّ) الَّيْنَ مَانُوُا وُوُّا إِلَّ اللهِ وَلِنَّةٌ فَصُوعًا) (التحريم:٨).

القراءات: قرأشعبة (نصوحا) بضم النون، وفتحها غيره. المعنى: على قراءة (نصُوحا): صفة للتوبة وهي صيغة أي توبة بالغة على وزن (فعول)؛ لصاحبها، وعلى قراءة (نصوحا) أنها مصدر، فالتائب ينصح نفسه نصوحًا أي يخلص توبته من الشوائب (تضيير البحر المحيط (تضيير البحر المحيط

# الجزء السابع والعشرون من سورة الذاريات

للأزهري ص ٥٢٣).

قوله تعالى: (﴿ كُمُ مُنَّ فَيْ الْمُ

٤١٢/٨، معاني الضراءات

القراءات: قرأ حمزة والكسائي (قال سلم) وقرآ غيرهما (قال سلام).

المعنى: على قراءة (سلام) تقديره سلام عليكم فحذف الخبر، أو أمري سلام وشأني سلام، فحذف المبتدأ، وقد سلم الملائكة على خليل الرحمن (فقالوا سلاما) بالنصب، ورد الخليل التحية بأحسن منها: لأن الرفع أقوى وأثبت من

النصب، وأما قراءة (سلم) فتحتمل أن تكون بمعنى سلام فهما لغتان بمعنى التحية (مثل حل وحالال، وحرم وحرام)، أو تكون سلم خلاف العدو والحرب كأنهم لما كفوا عن تناول طعامه قال لهم أنا سلم ولست بحرب ولا عدو (الحجة في القراءات السبعة لأبي علي الفارسي ٢٦٣/٤).

القراءات: قرأ الكسائي (الصيغة) وقرأ غيره (الصاعقة).

المعنى: (الصاعقة) التي تقع من السيماء فتحرق، و(الصعقة): الرجرة وهي الصوت عند نزول الصاعقة، وقيل: هما سيواء (الكشف لكي بن أبي طالب (٢٨٨/٢).

قوله تعالى: (رَوْرَمْ نُيْجٍ نِن مِّلُ ) (الذاريات:٢١).

الشراءات: قرأ أبو عمرو وحمزة والكسائي وخلف بخفض الميم، والباقون بنصبها.

المعنى: من قرأ (رَقَ فَي )
بالكسر عطفه على قوله
(وفى موسى إذ أرسلناه) أي
ق ارسال موسى بالبينات
والحجج آية. وفى قوم
نوح آية. ومن قرأ بالنصب
(وقوم نوح) عطف على
معنى: (أَعَدَنُهُ أَصَعِنُهُ) أي
اهلكناهم وأهلكنا قوم نوح، أو
عطف على قوله (فأخذناه

وجنوده فنبذناهم في اليم) أي أغرقنا وجنوده وأغرقنا قوم نوح (حجة القراءات الابن زنجلة ص ٣٥٧).

### ومن سورة الطور

قوله تعالى: (رَّأَلْمِنَ مَامُوْا رَّأَيْمَهُمْ مُرْتَهُم بِلِيسٍ لَلْمُثَا جِمْ مُرْتِهُمْ ) (الطور:۲۱).

معنى الأية؛ يخبر تعالى عن فضله وكرمه وامتنانه أن المؤمنين إذا اتبعتهم ذرياتهم في الإيمان يلحقهم بابائهم في المنزلة وان لم يبلغوا عملهم؛ لتقر بذلك أعينهم (تفسير ابن كثير-سورة الطور: ٢١).

السقاراءات: (واتبعثهم-وأثبعناهم) (ذريتهم-ذرياتهم)، ورفع الموضع الأول للذرية ونصبه (لتفصيل اختلاف القراء يراجع البدور النزاهرة للشيخ عبد الفتاح القاضي ص ٨٦١-٨٦١).

المعنى: من قسراً بالجمع (ذريساتهم) فلكثرة ذريسة المؤمنين، ومن قسراً بالافراد فسالان لفظ المدريسة يقع للواحد والجمع، ومن قسراً (واتبعتهم) فللدلالة على أن الذرية اتبعوا منهاج آبائهم في الايمان، ومن قرا (وأتبعناهم) الذي يوفق من يشاء من ذرية المؤمنين إلى الإيمان (الحجة المؤمنين إلى الإيمان (الحجة في القراءات لابن خالويه ص

وللحديث صلة، والحمد لله رب العالمين.



الشيخ د: على عبد الرحمن العذيفي

خطيب السجاد النبوي الشريف

الحمدُ لله علام الفيُوبِ. مُقلَبِ الطّلوبِ، غَضّارِ الدّنوبِ، أحمدُ ربي وأشكرُه على نعمه التي لا يُحصيها غيرُه، وأشهدُ أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الْلكُ وله الحمدُ. وهو على كل شيء قديرٌ، وأشهدُ أن نبيِّنا وسيِّدُنا محمدًا عبدُه ورسولُه البشيرُ النَّذيرُ، اللهم صلَّ وسلَّم وبارك على عبدك ورسولك محمد، وعلى آله وصحبه الذين تولُّاهم الله فنعمَ المُولَى، ونعمَ النَّصير. أما بعد، فاتَّقُوا الله - سبحانه - في سرُكم وعلانيتكم؛ ليتولَّى أموركم، ويُصلحَ

أحوالكم، فالتقوى نَهِجُ الصالحين المُفلحين، وحرمانُها هو الخُسرانُ المُبين.

عباد الله: كونوا من أهل البصائر والايمان، واتبعوا سيل ذوي الألباب والإحسان؛ فأولو الألباب هم أهل العقول الستقيمة، والفطر السليمة، وهم الذين ينتضعون بالوحي، ويضهمون معانى ما أنزل الله على مراد الله ومراد رسول الله - صلى الله عليه وسلم -، ويعملون بكلام الله؛ رجاء ثوابه، وخوفا من عقابه.

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: (وَاللَّهِ المِّنَّا

الطُّلَعُونَ أَن يَعَدُوهَا وَأَنَالُوا إِلَى أَلَهُ لَهُمُ اللَّشْرَيُّ فَيَشِرْعِبَادِ 🐨 الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْغُولَ فَيُشْبِعُونَ آخْسُنَهُ الْوَلْمُكَا الَّذِينَ هَدَيْهُمُ اللَّهُ وَأُوْلَتِكَ هُمُ أُولُوا

الزمر: ١٨،١٧). الاعتبار من أعمال العقول المستنيرة، ومن أعمال البصيرة الخبيرة، الاعتبار يهدى إلى الفوز والنجاة من الماكات، ويوفق صاحبه إلى عمل الصالحات، ويرشد به صاحبه إلى طريق الصالحين

المصلحين، وتكون عواقبه إلى الخدرات.

ومن حرم الاعتبار لم ينفعه الادكار، ووقع في الهلكات، واتبع الشهوات، واتبع سبل المفسدين، فصار من النادمين. الاعتبار هو الانتقال من حالة مشاهدة، أو حالة ماضية ذات عقوية ونكال الى حالة حسنة، باجتناب أسباب العقوبة والنكال، أو الانتقال من سيرة الصالحين

> صفر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٠ السنة الخمسون

وما أكرمهم الله به إلى العمل بأعمالهم، واقتفاء أثارهم، أو التفكّر في طبائع المخلوقات، ومعرفة أسرارها وصفاتها، والحكمة منها لعبادة خالقها، وتخصيصه بالتوحيد والطاعة - تبارك وتعالى

وقد خلق الله - عز وجل - الخلق، وجعل للكون سُننًا، فجعل الطاعة سببًا لكل خير في الدنيا والأخرة، وجعل المعصية سببًا لكل شرفي الدنيا والأخرة.

وهل شقي بطاعة الله أحد؟! وهل سعد بمعصية الله أحد؟!

وقد قص الله - سبحانه - علينا في كتابه، وقص علينا رسولُه - صلى الله عليه وسلم - من قصص وأحوال الأنبياء والمرسلين والمؤمنين ما فيه العبر، وما فيه التحادة من المعقوبات، والمفوز بالخيرات، وما فيه أحسن العواقد ورفع الدرجات.

قال الله تعالى: ( لَنَدُ كَاتَ فِي فَصَهِمْ عَرَهُ لِأَوْلِى اللهُ تعالى: ( لَنَدُ كَاتَ فِي فَصَهِمْ عَرَهُ لِأُولِى الْأَلْبُ مَا كَانَ حَيْثًا لِمُنْرَف وَلَنَكِن تَصَيقَ اللهِ عَلَى مَنْ وَقُدُى وَرَحَهُ لِمَوْمِ اللهِ عَلَى مَنْ وَقُدُى وَرَحَهُ لِمَوْمِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

ولما ذكر الله قصص كثير من الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام - في سُورة الشعراء، ختم القصة بعد نجاة رُسُله والمُؤمنين معهم بقوله تعالى: (إنَّ لَهُ رَبِّا كُنْ مُ مُؤمنين معهم بقوله تعالى: (إنَّ لَهُ رَبِّا كُنْ مُ مُؤمنين صَالِحَ اللهُ الْمُرَادُ اللهُ ا

قَالُ ابنُ كثير - رحمه الله -: "إن في ذلك لأية: أي: في هذه القصة وما فيها من العجائب والنصر. والتاييد لعباد الله المؤمنين لدلالة وحجة قاطعة. وحكمة بالغة، وإن ربك لهو العزيز: أي: الذي عز كل شيء وغلبه وقهره، الرحيم: أي: بخلقه، فلا يعجل على من عصاه، بل ينظره ويؤجله ثم

يأخُذه أخذ عزيز مُقتَدر. وقال سعيدُ بن جُبير: "الرحيمُ بمن تابُ إليه وأنابٌ". اهـ. وفي قوله تعالى في قصة قوم لوط – عليه السلام

وع فوله نعالى في قصه فوم لوط – عليه الس -: (إِنَّ فِي ذَلِكَ لِآئِنَتِ إِلْمُتَى بِعِينًا ) (الحجر: ٧٥).

قال قتادة: "للمُعتبرين"، ذكره البغوي في "تفسده".

فلا ينتفع بأحداث التاريخ والحكم من أحواله الا المعتبرون المتفكرون الذين يقتدون بأهل الصلاح والإصلاح، ويتركون أهل الفساد والإفساد، وأما من لا يعتبر ولا يتعظ، ولا يُحاسب نفسه، ولا يعمل لا خرته، ولا يحجزه دين ولا عقل عن القبائح والأثام فهو كالبهيمة، قال الله تعالى: (أَمْ تَعْسُبُ لَوْ أَحْدَمُهُمْ يَسْمَعُنَى أَوْ مَعْفِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْمُمْ مَلْ لَمُ مُلْكُونَ الْمُعْمَ الله تعالى: (أَمْ تَعْسُبُ لَوْ الله تعالى: (أَمْ تَعْسُبُ لَمُ مُلْمُ الله تعالى: (أَمْ تَعْسُبُ لَمْمُ الله وَالله عنه الله وَالله وتعالى عنه الله وقال عنه الله وقال عليه وقاله وقاله

وفي الحديث عن النبي - صلى الله عليه وسلم -:

"إن المُؤمن إذا مرض فأصابه السُقم ثم مات، كان
كفّارة لذنوبه فيما مضى، وإن أعفاه الله منه، كان
كفّارة لم مضى وموعظة لما يُستقبل، وإن المنافق
إذا مرض ثم أعفى، كان كالبعير عقله أهله ثم
أرسلوه، فلم يدر لم عقلوه ولا لم أرسلوه" (رواه
النسائي).

وما ذكر الله سيرة الأنبياء والمرسلين، وخاتمهم نبينا محمد - صلى الله عليه وسلم - إلا لنعتبر بتاريخهم، ونقتدي بهديهم وأخلاقهم، ونسلك طريقهم، وقد أمر الله نبيه محمدا - صلى الله عليه وسلم - بالاقتداء بهم، فقال - سبحانه -: (أَلْتِكُ اللّٰهِ مَدَى اللهُ نَبِيهُ مُنْهُمُ أَنْدَهُ ) (الأنعام: ٩٠)، وقال تعالى: (أَمْنَ كُمَّ صَمَّ أَزُلُوا الْمَنْ مِنْ الْرُسُلِ) (الأحقاف: ٣٥)، وقال تعالى عن مُومن ياسين: (نَعْر البَّمُ الْمُرْسِينِ وَقال تعالى عن مُومن ياسين: (نَعْر البُمُ الْمُرْسِينِ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَمُمْ مُهُمُنُونُ ) (يس: ١١٠/٢).

عَلَيْهِم فِنَ ٱلنَّمْنِينَ وَالصِّرْبِيقِينَ وَالشُّهَدَّةِ وَالصَّوْمِينَ وَحَسُنَ وَلَيْهِم فِنَ ٱلنَّهِمِينَ وَحَسُنَ وَالشَّهِمِينَ وَحَسُنَ وَلَيْهِم فِنَ ٱلنَّهِمِينَ وَحَسُنَ وَلَيْهِم فِنَ النَّهِم فِي اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلْمِلْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

فأيُّ تكريم أعظم من هذا؟! وأيُّ رفعة تُداني هذه الله المنزلة؟!

وكما قص الله تعالى علينا قصص الأنبياء -عليهم الصلاة والسلام - والمؤمنين بهم؛ لنقتدي بهم، ونسلك طريق النجاة معهم، ونعتبر بسيرتهم، ونعلم أحوالهم، قص الله تعالى علينا أيضا أخبار المكذبين لهم، والمعاندين للحق، والمستكبرين عن اتباعهم، المؤثرين للحياة الدنيا على الأخرة، المتبعين للشهوات والملذات، لنعتبر بعقوباتهم، ونتعظ بما حل بهم من خزي الدنيا وعذاب الأخرة، ونحذر من اللعنة التي حقت عليهم.

قال الله تعالى: ( وَعَادًا وَنَهُونًا وَقَدَ ثُبُنِّ لَكُمْ مِنْ اللّهِ تَعَالَى: ( وَعَادًا وَنَهُونًا وَقَدُ ثُبُنِّ لُكُمْ مَسَدُهُمْ مَسَدُهُمْ النّبَطَلُ أَغْدَلُهُمْ فَسَدُهُمْ مَسَدُهُمْ وَمَنْ اللّهَ بَعْلُ أَغْدَا لَهُمْ أَلْفَيْكُمْ أَلْفَيْكُمْ أَوْمَوْكَ وَوْفَوْكَ وَوَقَدْ مَا كَانُوا كُمْ الْفَيْكُمُ وَاللّهُ الْفَيْكُمُ وَاللّهُ الْفَيْكُمُ الْفَيْكُمُ الْفَيْكُمُ الْفَيْكُمُ الْفَيْكُمُ الْفَيْكُمُ وَمِنْهُمْ مَنْ أَغْدُهُ الفَيْكُمُ وَمِنْهُمْ مَنْ أَغْدُهُ الفَيْكُمُ وَمِنْهُمْ مَنْ أَغْدُمُ الفَيْكُمُ وَمِنْهُمْ مَنْ أَغْدُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللللّهُ ال

وتاريخ الرسل - صلوات الله وسلامه عليهم - مع المكذبين المحادين لله والرسل يعلمها الناس. وتعرفها الأجيال الآخر عن الأول، وهي من أكبر حجج الله تعالى على خلقه في تأييد الحق وأهله، ومعرفة التوحيد والدعوة اليه. ونصر الموحدين وحسن عاقبتهم، وفي إبطال الباطل والشرك. والتحذير منه، وعقوبات المشركين المعرضين.

وأما الاعتبار بطبائع المخلوقات، واستكشاف حكمها وصفتها، والتفكر في بديع صنعها، فغايته وشمرته توحيد الله - عزوجل -وعبادته وطاعته، فألتفرد بالخلق هو المعبود بحق، قال الله تعالى: ( وَإِنَّ لَكُرُ فِي الْأَمْنَمُ لَمِيرَةً نَّتَعِيرُ مِنَّ فِي يُطْرِهِ، مِنْ بَيْنِ وَنِو وَدَمِ لَنَّا فَي يُطْرِهِ، مِنْ بَيْنِ وَنِو وَدَمِ لَنَا عَالَى: لَمَا عَالَى الله تعالى: لَمَا عَالَى الله الله تعالى: لَمَا عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

.(1.1)

فالتَفكُرُ في مخلُوقات الله عبادة من المُسلم، والاعتبار بهذه المخلُوقات يزيدُ المُسلم إيمانًا، ويزيدُه رُسُوخًا في اليقين، قال الله تعالى: (إِنَّ فِي اليقين، قال الله تعالى: (إِنَّ فِي اليقين، قال الله تعالى: (إِنَّ فِي

فالتفكّر والاعتبار يُثبّت المُرتاب، ويُحيي القلوب، ويُحيي القلوب، وينور البصائر، ويُقيم السُلوك، والإعراض عن التفكّر والاعتبار يُقسّي القلب، ويُورثُ الغفلة، ويقود إلى الندامة، ويُوقع في العصية؛ فالغفلة بابُ من أبواب الشيطان.

عن أبي هريرة -رضى الله عنه-، أن النبي - صلى الله عليه وسلم - قال في الإسبراء: وقلما نزلت الله عليه وسلم - قال في الإسبراء: وقلما نزلت بي السماء الدنيا فنظرت أسفل مني، فإذا أنا بريح وأصوات ودُخان، فقلت: ما هذا يا جبريل؟ قال: هذه شياطين يحرقون على أعين بني آدم لا يتفكروا في ملكوت السماوات والأرض، ولولا ذلك لرأوا العجب (رواه أحمد).

قال الله تعالى: (إِنَّ الَّذِينَ اَنْقُوا إِذَا مُنَهُمْ مُلْتِفُ فِنَ النَّيْطُونُ فَذَكُرُواْ فَإِذَا هُمْ تُصِرُونَ ﴿ وَإِخْرَتُهُمْ بَمُذُرُهُمْ فِي النِّي ثُمَّ لَا يُعْمِرُونَ )(الأعراف: ٢٠٢،٢٠١). عباد الله: حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا، ولينظر أحدكم في عواقب الأمور، ونفاد الأجل؛ فمن كثر اعتباره قل عثاره، ومن حدر المعاصي والأثام عاش في سالام، ووقيق لحسن الختام، والسعيد من اتعظ بغيرة، والمغبون من وعظ به غيرة.

ولقد ذم الله تعالى من اتبعوا الأهواء ولم يعتبروا، ولم يعتبروا، ولم يتعبروا، ولم يتعبروا، ولم يتعظوا بما أتاهم من الأنباء، قال الله تعالى: (وَكُلُّمُ أَنْهِ مُسْتَغِرُ اللهُ وَكُلُّمُ أَنْهِ مُسْتَغِرُ اللهُ وَكُلُّمُ أَنْهِ مُسْتَغِرُ اللهُ وَكُلُّمُ أَنْهِ مُرْدَحَدُ ) (القمر: ٣. وَلَقَدْ حَالَهُم فِنَ الْأَنْدَاء مَا فِيهِ مُرْدَحَدُ ) (القمر: ٣. ٤).

آلا إن لله -سبحانه وتعالى- سننا في الثواب والعقاب: فمن صادم سنن الله سحقته واضمحل، وانحط وذل، قال الله تعالى: (سنة الله في الذين خلوا من قبل ولن تجد لسنة الله تبديلا) (الأحزاب: ٢٢).

وفي الحديث: "أكثروا ذكر هاذم اللذات الموت". فمن ذكر الموت حسن عمله، ومن نسي الموت ساء عمله. والحمد الله رب العالمين.



55

الحمد لله حمدًا لا ينفد، أفضل ما ينبغي أن يُحمد، وصلى الله وسلم على نبينا :محمد، وعلى آله وصحبه ومن تعبُّد، أما بعد

فقد كثر اللغط في الأونة الأخيرة حول مسألة حكم من مات على غير الإسلام، وهل يجوز الشهادة له بالنار أم لا، وهل يجوز الترخم عليه أم لا وكذا هل يجوز القطع بالجنة لن مات على الإسلام؟ وامتلات صفحات التواصل الاجتماعي بالجدل العقيم كلما مات أحد من غير المسلمين، فأحببتُ أن أبين عقيدة أهل السنة والجماعة في الشهادة بالجنة أو النار لمن مات، وذلك على التفصيل الآتي

## الوقفة الأولى؛ الشهادة للأنبياء والرسل يانهم في اعلى علين في الجنة:

قبل أن نشرع في الكلام عن المشهود لهم بالجنة والنارمن البشر لا بد أن نقرر حقيقة مهمة لا تخفى على كل ذي عقل من الناس أيًا كانت ديانته، ألا وهي أن الأنبياء والمرسلين أفضل خلق الله، وأن أفضلهم رسولنا محمد صلى الله عليه وسلم، وأنهم الآن تنعم أرواحهم في أعلى عليين في الجنة، وأجسادهم في قدورهم.

واعلم -أيها القارئ الكريم- أن عدد الأنبياء مائة وأربعة وعشرون ألف نبي، والرسل

# السنشار / أحمد السيد علي إبراهيم نائب رئيس قضايا الدولة

منهم ثلاثمائة وخمسة عشر، فعن أبى ذر رضى الله عنه قال: قلت: يا رسول الله، كم المرسلون؟ قال: ثلاثمائة وبضعة عشر جمًا غفيرًا، وفي رواية: قال أبو ذر: قلت: يا رسول الله، كم وفاء عدد الأنبياء؟ قال: مائة ألف وأربعة وعشرون ألفًا، الرسل من ذلك ثلاثمائة وخمسة عشر جمًا غفيرًا، (رواه أحمد في مسنده، وصححه الألباني).

هذا العدد الكثير من الأنبياء نؤمن به احمالًا، لكننا لا نعرف تفاصيل أخبارهم،

70 🐃 صفر ۱۴۲۲ هـ - العدد ٥٩٠

ولا نعرف من

اسمائهم الا

عدداقليلا منهم، وهو ما

ورد في القرآن

والسنة، والباقي

لم يقصصهم

الله علىنا؛ قال

تعالى: ﴿ وَأَسُلًا

قد قصصناهم

كثر اللفط في الأونة الأخيرة حول مسألة حكم من مات على غير الأسلام، وهل بجوز الشهادة له بالثار أم لا، وهل بجوز الترجم عليه أم لا؟ وكذا هل بجور القطع بالجنة لن مات على الاسلام؟ وامتلأت صفحات التواصل الاجتماعي بالجدل العقيم كلما مات أحد من غير المسلمين.

الاسلام: ١- العشرة المشرون بالجنة:

التفصيل الآتى:

النوع الأول:

من ذكروا على

الخصوص،

والتغميل

أولاء من الرجال،

ا - من املة

بذواتهم

العشرة المبشرون بالجنة، هم: ١- أبو بكر الصديق، ٢- عمر بن الخطاب، ٣- عثمان بن عفان، ٤- على بن أبي طالب - وهوَّلاء هم الخلفاء الأربعة - ٥- طلحة بن عبيد الله، ٦-الزيير بن العوام، ٧- سعد بن أبي وقاص، ٨-عبد الرحمن ابن عوف، ٩- أبو عبيدة عامر بن الحراح ١٠- سعيد بن زيد.

ويثور التساؤل هل هؤلاء العشرة فقط هم المبشرون بالحنة؟

والحواب: لا، هناك آخرون مبشرون. إذا، لماذا سمى هؤلاء العشرة المبشرون وهناك أخرون؟ نقول: لأنهم جمعوا في حديث واحد، وإلا فهنالك آخرون، منهم:

١١- عبد الله بن سلام رضى الله عنه.

١٢- الحسن، والحسين رضى الله عنهما.

١٣ - حمزة بن عبد المطلب رضى الله عنه.

١٤- جعفر بن أبي طالب رضى الله عنه.

١٥- ثابت بن قيس رضي الله عنه.

١٦- بلال بن رياح رضى الله عنه.

١٧ - زيد بن حارثة رضى الله عنه.

١٨- حاطب بن أبي بلتعة رضي الله عنه.

١٩- عكاشة بن محصن رضي الله عنه.

٢٠ - سعد بن معاذ رضي الله عنه.

٢١- حارثة بن سراقة رضى الله عنه.

٢٢- حارثة بن النعمان رضي الله عنه.

عَلَيْكَ مِنْ قَبُلُ وَرُكُلًا لَهُ تَعْمُضُهُمْ عَلَنْكَ ، (النساء: ١٦٤)، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِنْ قَبْلِكَ مِنْهُم مِّن فَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مِّن لَمْ نَقَصُصْ عَلَيْكَ ، (غافر: ۷۸).

وهؤلاء الرسل والأنبياء الذين ذكرهم الله فِ القرآن خمسة وعشرون نبيًا، من ورد ذكره باسمه من الأنبياء في القرآن والسنة فهوفي الجنة تفصيلا، على وجه الخصوص، ومن لم يرد ذكره فهو في الحنة اجمالا.

الوقفة الثانية: المشهود لهم بالحنة، والنار من سائر البشر:

بالبحث، ومراجعة ما أمكن مراجعته من أيات القرآن الكريم، وسنة النبي صلى الله عليه وسلم، أمكن تحديد سبعة وسبعين رجلا وامرأة من المشهود لهم بالجنة والنار، تسعة وثلاثين شهد لهم بالجنة، وثمانية وثلاثين شهد لهم بالنار، وذلك على التفصيل الأتي: المشهود لهم بالحنة:

أوحى الله إلى نبيه صلى الله عليه وسلم بمكانة بعض الصالحين من أمَّته، ومن الأمم السابقة في الحنة. فذكر النبي صلى الله عليه وسلم أشخاصًا بدواتهم، وأسمائهم، وأشخاصًا على العموم، وبتتبع ما أمكن تتبعه تبين أنهم تسعة وثلاثون شخصًا بذواتهم، وأكثر من ذلك على العموم، وذلك على

صفر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٠ السنة الخمسون

٢٣- عـمروبن الحمام رضي الله عنه.

۲٤- زید بن عمرو بن نفیل رضي الله عنه.

٢٥- أبو الدحداح رضى الله عنه.

٢٦- معاوية بن

أبى سفيان رضى الله عنه.

٢٧- رجل من الأنصار رضي الله عنه.

ب \_ من الأمم السابقة:

١- ورقة بن نوفل.

٢- رجل من بنى إسرائيل سقى كلبًا.

### ثاثيًا: من النساء:

أ - من أمة الإسلام:

١- خديجة رضى الله عنها.

٢- عائشة بنت أبى بكر الصديق رضي الله عنها.

٣- فاطمة بنت محمد رضى الله عنها.

٤- الرميصاء بنت ملحان رضي الله عنها.

٥- أم حرام بنت ملحان رضى الله عنها.

٦- المرأة السوداء رضي الله عنها.

٧- المرأة التي كانت لا تؤذي جيرانها رضي الله عنها.

ب- من الأمم السابقة:

١- ٢- آسية بنت مزاحم امرأة فرعون، ومريم

# ذهب بعض أهل العلم إلى أن جميع الصحابة من المهاجرين والأنصارية الجنة.

العموم: وما ذكرناه من أسماء ما تيسر

النة عمران.

سقت كليا.

٣- امرأة بغي من

بنى اسرائيل

النوع الشاني،

من ذكروا على

جمعه، وحصره، ولا يعني هذا العدد أنه على سبيل الحصر، وانما نقلت ما جاءت به النصوص الصحيحة الصريحة، وقد شهد النبي صلى الله عليه وسلم لخلائق بالجنة على سبيل العموم، منهم:

١- أهل بدر رضي الله عنهم.

٢- أهل بيعة الرضوان رضي الله عنهم.

٣- أول جيش يغزون البحر رضي الله عنهم.

٤- جميع الصحابة رضي الله عنهم.

ذهب بعض أهل العلم إلى أن جميع الصحابة من المهاجرين والأنصار في الجنة: حيث إن الله وعدهم كما قال: والتنبغوث الأولون من الله وعدهم كما قال: والتنبغوث المنتوز وض من الله عنهم ورضوا عنه وأعد هم جنت تجدي عنها الأنهد عنهم المنتوز النظم النظم المنتوز النظم ا

وللحديث بقية إن شاء الله. والحمد لله رب العالمن.

# عزاء واجب إنا لله وإنا إليه راجعون

يتقدم مجلس إدارة جمعية أنصار السنة المحمدية بمصر ورئيسه العام وأسرة تحرير مجلة التوحيد الأسرة فضيلة الشيخ: حسن عبد الوهاب مرزوق البنا بخالص العزاء في وفاة الشيخ سائلين الله تعالى أن يتغمده بواسع رحمته وأن يبدله زوجا خيرا من زوجه وأهلا خيرا من أهله وأن يبدله بالحسنات إحسانا وبالسيئات عفوا منه وغفرانا





تأسست عام 1345هـ- 1926م

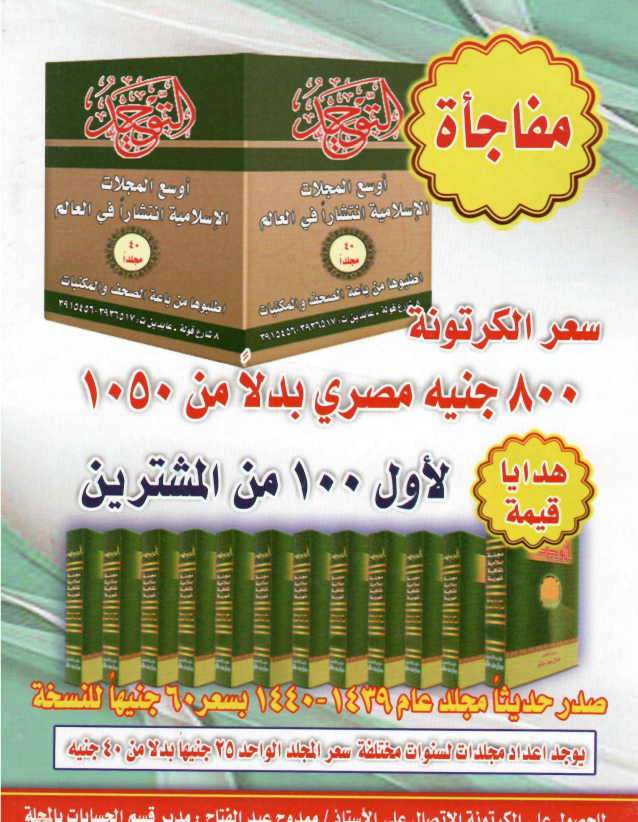


الدعوة إلى التوحيد الخالص من جميع الشوائب، وإلى حب الله حبًا صحيحًا صادقًا يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبًا صادقًا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين - القرآن الكريم، والسنة الصحيحة - ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

🔭 الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط: عقيدةً وعملاً وخلقًا.

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - في أي شأن من شئون الحياة - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.



للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عبد الفتاح : مدير قسم الحسابات بالمجلة

01008618513

Upload by: altawhedmag.com