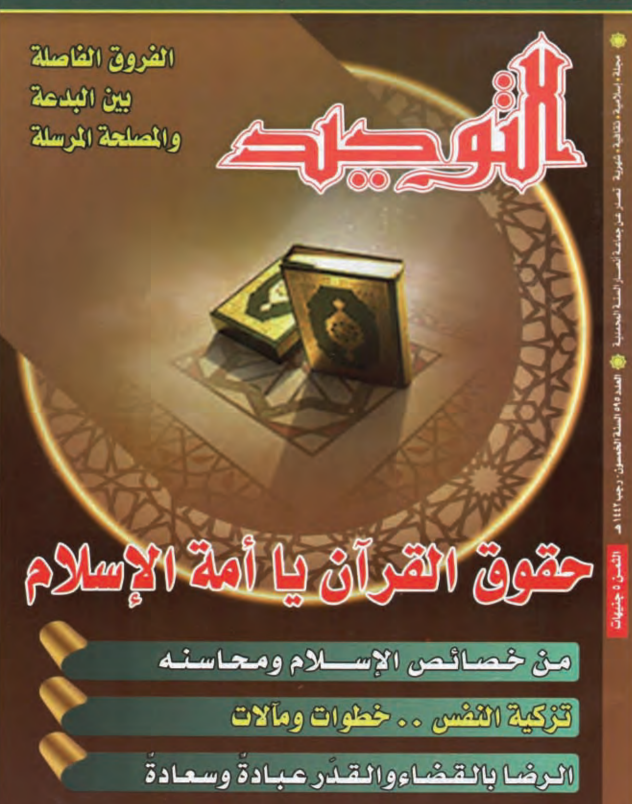
# زواج التجربة والتلاعب بالميثاق الغليظ



### السلام عليكم

# فطرة سليمة

مع آن الهدهد رأى في مملكة سبأ أشياء تُبهر من رآها، وذكر ذلك للنبي سليمان عليه الصلاة والسلام، فقال: «إلى وحد الله المسلام المسلام المسلام المسلام المسلام المسلام المسلم المسلم

تشغل باله، وإنما الذي شغل باله وأزعجه شركهم بالله، كما قال تعالى: • وَعَلَيْهُا وَوْمَهَا بِمُصَّارِهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ الْفَيْطَةِ النَّيْطَةِ النَّامِةِ النَّامِةِ النَّامِةِ النَّهِ النَّامِةِ النَّهُ النَّامِةِ النَّامِةُ النَّامِةُ النَّهُ النَّامِةُ النَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللْمُ النَّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ النَّهُ الْمُنْ اللّهُ ال

إذا كان هذا حال طائر نحو الغيرة على توحيد الله، وإذا كان هذا حال طائر نحو الغيرة على توحيد الله، وإذا كان هذا تقييمه بإهمال الدنيا الحقيرة رغم قوة زُخرفها؛ فما بال بعض البشر حينما يذهبون إلى بلاد الكفر. ينبهرون بزخرفها وزينتها، ويتخذون من أهلها قدوة ومثلاً أعلى، رغم ما هم عليه من الانحلال والكفر؟ فسبحان الله القائل؛ وإنا لا من الأنصال والكفر؟ فسبحان الله القائل؛ وإنا لا من الأنصال والكفر؟ فسبحان

(الحج: ٤٦).



### بريد القراء

### ابريد القراء،، أول باب تفاعلي إعلامي منذ القرن الـ ١٨

عزيزي قارئ مجلة التوحيدا

قبل أكثر من قرنين من الزمان كان باب التفاعل الوحيد بين الصحف وبين القراء. هو باب ، بريد القراء ..

وتطور الوضع الأن إلى رسائل الكترونية ترسل إلى مواقع الصحف الإلكترونية للتعقيب على المقالات والأخبار مباشرة. بالإضافة إلى البريد العادي.

وتفعيلاً للتواصل بين مجلة التوحيد والقراء الكرام، فإنه تتاح نافذة ، بريد القراء ، في مجلة التوحيد، فيرجى لن يرغب بالمشاركة الالتزام بالأصول الصحافية بعدم التعدي أو اتهام أشخاص بلا دليل، وينبغي أن تكون الرسالة ما بين ٢٠٠ و ٥٠٠ كلمة بحد أقصى. وسيتم إهمال الرسائل التي تأتي بلا توقيع أو تحتوي على لغة بذيئة لا تصلح للنشر، والله الموقق.



رنيس مجلس الإدارة

أ. د. عبد الله شاكر الجنيدي

الشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

مستشار التحرير

جمالسعدحاتم

تأنب المشرف العام

د. مرزوق محمد مرزوق

### اللجنة العلمية

د. جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د. محمد عبد العزيز السيد

### الاشتراك السنوي

- ببتك فيصل الأسلامي مع
- إرسال قسيمة الأيداع على فاكس المحلة رقم ا ٢٢٢٩٢٠٦١١
- الحارج ولا دولارا أو ووا
- رمال سعودي أو مايعادلهما

920 جنيها

تمن الكرتونة الأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر ٢٠٠ دولار رخارج مصر شاملة سعر الشحن.



صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة الحمدية

رئيس التحرير،

مصطفى خليل أبو المعاطي

رئيس التحرير التنفيذي،

حسين عطا القراط

مديرالتحرير

إبراهيم رفعت أبو موته

### الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد

### ثمن النسخة

مصر ٥٠٠ قرش ، السعودية ٢ ريالات ، الإمارات ٢ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٢ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

#### دارة التجرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت،۲۳۹۳۱۵۱۷ ـ فاكس ۲۳۹۳۰۵۱۷

البريد الإلكتروني |

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM



دراسات قرآنية 45 ويل للمطفقين واحة التوحيد دراسات شرعية 44 الاستسلام للأقدار الغالبة. كتاب عربي علم العالم ٤A الأسرة السلمة 0+ تحذير الداعية من القصص الواهية 04 قرائن اللغة والنقل والعقل باب الفقه 71 ذم البخل والشح 78 منبر الحرمين -77 مقالات في معانى القراءات Y .



### الرئيس العام 🖾 د. عبد الله شاكر

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنسياء وخاتم المرسلين وعلى آله وأصحابه ومن سلك سبيلهم إلى يوم الدين، وبعد، فقد تحدثت في اللقاء السابق عن الإسسلام الذي بعث الله به النبي الأمين صلى الله عليه وسلم، ووجهت دعوة صادقة إلى عموم البشرية بأن يلتزموه ويصدقوا به، وفي هذا اللقاء أذكر أهم ما تميزيه الاسلام من خصائص تدفع من عرفها إلى الأقبال عليه، أو على الأقبل عدم الطعن فيه، فأقول وبالله التوفيق:

### الخاصية الأولى: تمام النعمة بإكمال الإسلام:

ان مما امتاز به الإسلام، وأشاد به القرآن أن الله تسارك وتعالى بنفسه أخبرنا أنه أكمل لنا الدين وأتم علينا النعمة به. وهذا الشرف عظيم لهذه الأمة، وفي ذلك يقول القرآن الكريم: (اليَّوْمُ الْكُلُّتُ لَكُمْ وينكم وأتنت عليكم يفتني وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامُ دِينًا) (المائدة: ٣)، وهذه الأية تشتمل على معان عظيمة فقهها علماء الإسالام، بل ان البهود أدركوا مكانتها وفضلها، دل على ذلك ما جاء في الصحيحين عن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب

رضى الله عنه أن رجلا من اليهود قال له: يا أمير المؤمنين، آية في كتاب الله تقرؤونها لو علينا معشر البهود نزلت لاتخذنا ذلك اليوم عيدًا. قال: أي أية؟ قال: (البُّومَ أَكُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَيْشُتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسُلَمُ بِينًا) قال عمر: قد عرفنا ذلك اليوم والمكان الذي نزلت فيه على النبي صلى الله عليه وسلم، وهو قائم بعرفة يوم جمعة. (صحيح البخاري ٥٤، ومسلم ۲۰۱۷). وكالام أمير المؤمنين رضي

وكالام امير المؤمنين رضي الله عنه يدل على أنهم كانوا يعرفون قدر هذه النعمة، ولكانتها عندهم



لم يغب عنهم اليوم والمكان الذي نزلت فيه الآية، والناظر في كتب المفسرين يدرك نعمة الله على هذه الأمة بذلك. يقول الامام الحافظ الن كثير رحمه الله: «هذه أكبر نعم الله تعالى على هذه الأمة؛ حيث أكمل تعالى لهم دينهم، فلا يحتاجون إلى دين غيره، ولا إلى نبي غير نبيهم -صلوات الله وسلامه عليه-، ولهذا جعله الله تعالى خاتم الأنبياء، وبعثه إلى الإنس والحن، فلا حلال الا ما أحله، ولا حرام الا ما حرمه، ولا دين إلا ما شرعه، وكل شيء أخير به فهو حق وصدق لا كذب فيه. (تفسير القرآن العظيم لابن كثير: ج٢، ص١٩).

وبعد هذه النعمة وبعد إكمال الدين بضرائضه وحدوده وآداب ومستحباته لا يجوز الزيادة فيه؛ لأن الكامل لا يحتاج إلى زيادة، وقد ذكر ابن الجوزي رحمه الله عن ابن عباس والسدي أنه لم يتزل بعد هذه الأية تحليل ولا تحريم. (انظر: زاد المسير: ج٢).

وقد ذكر ابن حجر أن هذه الآية في حجّة الوداع التي هي آخر عهد البعثة حين تمت الشريعة وأركانها. (انظر: فتح الباري: ج١، ص١٠١).

وعليه أقول: يحرم الابتداع في ديس رب العالمين: لتمام النعمة علينا بإكمال الدين. ومن المعلوم أن نبينا صلى الله عليه وسلم ما قبضه الله إليه إلا بعد أن بين وأوضح معالم الدين عقيدة وشريعة، وتركنا على المحجة البيضاء ليلها

ونهارها سواء. وقد حذر صلى
الله عليه وسلم من الإحداث
في الدين وادخال ما ليس منه
فيه بعد أن بلغ البلاغ المبين.
قال أبو ذر رضي الله عنه:
اقد تركنا محمد صلى الله
عليه وسلم وما يُحرَك طائر
جناحيه في السماء إلا أذكرنا
منه علما .. (مسند أحمد: ج٥،

وقي الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله على الله عليه وسلم: «من أحدث في أمرنا هذا البخاري ٢٦٩٧، ومسلم ١٧١٨). ويُفَهم من ذلك أن كل ما أحدث في الدين فهو باطل ولا يُعتد وفيه رد المحدثات وأن النهي به، قال ابن حجر رحمه الله: يقتضي الفساد؛ لأن المنهيات يقتضي الفساد؛ لأن المنهيات فيجب ردها». (فتح الباري: فيجب ردها». (فتح الباري: ح، ص٣٠٣).

وية صحيح مسلم عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا خطب يقول: وأما بعد فإن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد صلى الله عليه وسلم، وشر الأمور محدثاتها، وكل بدعة ضلالة . (صحيح مسلم ١٨٦٧).

### الخاصية الثانية:

### الله رضي لنا الإسلام ديثًا:

وقد نص الله على ذلك في آية سبورة المائدة، وهو دين الحنيفية السمحة التي لا اعوجاج فيها ولا انحراف، وهو المدين الذي بعث به النبي عليه الصلاة والسلام، وكان عليه خليل الرحمن إبراهيم عليه خليل الرحمن إبراهيم

عليه السلام. قال تعالى: (أَلَّ إِنِّي مَلَّى رَقِ إِلَّى مِنْطِ تُسْتَعِيمِ يِنَا فِينَا بَلَّة إِلَّهِم حِينًا وَمَا كَانَ مِنَ النُّنْرِكِينَ (أَلَّا فَلَ إِنَّ صَلَاقٍ وَلَكِي وَعَاى وَمَالِقٍ فِي رَبِّ الْعَلَيْنِ وَلَكِي لَا شَهِلَةٍ لَنَّ وَقَلْكِي أَبْرِتُ وَلَنَا أَوْلَ السَّلِينَ (الأنعام: ١٦١- ١٦٣).

وقد نفى الله تبارك وتعالى عن نبيه إبراهيم اليهودية والنصرانية، فقال تعالى: ( المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد الله نبينا محمدا مله إبراهيم فقال تعالى: ( المحمد المحمد

يزف كات أند قائا لله خياً وربية وربية المنافقة في المنافقة المناف

وليس يلزم من كونه -عليه الصلاة والسلام- أمر باتباء ملة إبراهيم الحنيفية أن يكون ايراهيم أكمل منه فيها؛ لأن نبينا -عليه الصلاة والسلام-قام بها قيامًا عظيمًا، وأكملت له إكمالا تامًا لم يسبقه أحد إلى هذا الكمال؛ ولهذا كان هو سيد ولد آدم على الإطلاق -صلوات الله وسلامه عليه-وقد أثنى الله ثناءً عامًا على كل من اتبع ملة إبراهيم عليه السلام ونسينا وأمته داخلون ف هذا الثناء؛ قال تعالى؛ ( 🎉 لَّهِ رَقُوْ لِحَسِنٌّ وَٱلَّذِعَ مِلَّةَ إِنَّاهِيمَ فال (النساء: ١٢٥)، قال ابن كثير: (ومن أحسن دينا مَمْنَ أَسْلِمَ وَجُهِهُ لِلْهُ)، أي:

أخلص العمل لربه فعمل إيمانا واحتسابًا، وهو مُحْسن، أي: اتبع في عمله ما شرعه الله له، وما أرسل به رسوله من الهدى ودين الحق، وهذان الشرطان لا يصحُّ عمل عامل بدونهما، أي: بكون خالصًا صوابًا، والخالص أن يكون لله، والصواب أن يكون متابعا للشريعة فيصح ظاهره بالمتابعة، وباطنه بالإخلاص، فمتى فقد العمل أحد هذين الشرطين فسد، فمتى فقد الاخلاص كان منافقاً، وهم الذين يراؤون الناس، ومن فقد المتابعة كان ضالا جاهلا، ومتى جمعهما كان عمل المؤمنين ( الَّذِينَ تَنقَتُلُ عَنْهُمْ الْمُسَنِّينَ مَا عَيلُوا وَنَجَاوُرُ عَن سَيَانِيٍّ) (الأحقاف: ١٦). ولهذا قال تعالى: (واتبع ملة ابراهيم حنيفا) وهم محمد وأتساعه السيوم القيامة، كما قال تعالى: ( 💋 أَوْلَى ٱلنَّاسِ بِإِنْجِيمَ لَلَّذِينَ ٱلْمُعُودُ نكل الله عمران: ١٨). (تفسير القرآن العظيم لابن کثیر: ج۱، ص۷۶۹).

وبناء على ما سبق أقول: إن الله رضي لنا الإسلام دينا، وأرسل إلينا محمدا صلى الله عليه وسلم نبيا، وأمرنا باتباعه: فيجب علينا أن نرضى بما رضيه الله لنا، السلمون، وكلمة التوحيد السلمون، وكلمة التوحيد قد وحدت الناس تحت شعار واحد، ألا وهو الإسلام، يتسمى المسلم بغير ذلك، أو يتسمى المسلم بغير ذلك، أو يلقب نفسه بلقب لم يرد به الشرع، فلا يصح إطلاق المسلم على نفسه بأنه خارجي، أو المسلم على نفسه بأنه خارجي، أو

مرجى، أو أشعري، أو معتزلي، أو إخواني، أو تبليغي، أو صوفي؛ لأن هذه الألقاب لم يرد بها الشرع، وأهل الإسلام ليس لهم رسم سوى الكتاب والسنة والسير على منهاج النبوة، وهم كما وصفهم النبي صلى الله عليه وسلم: من كان على مثل ما أنا عليه وأصحابي، (رواه الترمذي ٢٦٤٠، وأبو داود 2093)

### الخاصية الثالثة:

الإسلام دين على المسرز عالمية الإسسلام من أبرز خصائصه. فهو الدين الذي يخاطب الناس كافة، كما يخاطب الجن، قال تعالى: ( فَلْ يَتَابُهُ النَّاسُ إِنْ رَسُولُ اللهِ إِلَيْكَ اللهُ عَلَى النَّاسُ إِنْ رَسُولُ اللهِ إِلَيْكَمُ مِيمًا ) (الأعسراف: المناف: المناف

وفي حديث أبى هريرة عند مسلم أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: وأرسيلت للخلق كافة . (صحيح مسلم: ٥٢٣). كما أخبر الله تبارك وتعالى أنه أرسله إلى الجن فقال: ( الم مَرَفَنا إِثَانَ نَفَرُا مِنَ ٱلْحِنْ يَسْتَمِعُونَ القُرْمَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوا أَنعِسُوا فَلَمَّا ثُمِّنِي وَلُواْ إِلَى قَوْمِهِم مُندِرِينَ (الأحقاف: ٢٩)، فقد أخبر الله في هذه الأبة أنه صرف نضرًا من الجن يستمعون القرآن من النبي عليه الصلاة والسلام، ولما انتهى من قراءته رجعوا إلى قومهم مخوفين لهم من عداب الله إن لم يؤمنوا ويتابعوا رسول الله صلى الله عليه وسلم.

### الغاصية الرابعة: الإسلام دين الفطرة: خلق الله عباده حنفاء على

فطرة سوية، ودين الإسلام هو الدين اللذي يتوافق مع الفطرة البشرية، لأن الخلق خلق الله، والشعع شرعه، وعليه فلا يتعارضان ولا يتناقضان، ولذلك نشاهد ونسمع إقبال الناس على الإسلام دون مزيد جهد أو دعاية كافية.

### الخاصية الخاصة، الشمول والتوازن؛

الاسلام دين شامل ينتظم في جنباته مصالح العباد في المعاش والمعاد، ويشمل كل ما بحتاج الناس اليه في أمر دينهم ودنياهم، إلى جانب التوازن الذي هو سمة بارزة ف دين رب العالمين، فهو يجمع بين مطالب الروح والجسد، وتشريعات الإسلام حافظت على هذا التوازن، فالله تمارك وتعالى أمر بعبادته وحدد، كما أمر الانسان بأن يهتم بنفسه وأولاده ومجتمعه، وجعل ذلك نمطا من التعبد الماموربه لله تعالى، ( وَالْتَعْ فِينَا عَاتَمْ لِكَ ٱللَّهُ النَّارَ الْآخِرَةُ وَلَا تَسَى نَصِيبَكَ م الثنا (القصص: ۷۷)، وفي حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما: «فإن لجسدك عليك حقًا، وإن لعينك عليك حقًا، وأن لزوجك عليك حقا، وان لزورك (ضيفك) عليك حقاً .. (صحيح البخاري: -(19VO

فما أعظم الإسلام وأجمله، والله أسأل أن يثبتنا على هذا الدين، وألاً يقبضنا إلا وهو راض عنا غير غضبان.



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، ما يزال الحديث متصلاً عن تفسير آيات سورة الحجرات، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

من شروط الإيمان اليقين:

إِنْمِا الْمُوْمِنُ وَنَ حَقَّا اللَّذِينَ آمَنُ وَا بِاللَّهِ وَرَسُولَهِ ثُمْ لَمْ يَرْتَابُوا؛ أَيُ لَمْ يَشَكُوا، وَلَمْ يَتَطَرُقُ الْبِي قُلُوبِهِمْ رَيْبٌ، وَلَمْ تَفْتَنَهُمُ الشَّبُهَاتُ وَالشَّكُوكَ. الَّتِي يُثَيْرُهَا أَعْدَاوُهُمْ لِيرُدُّوهُمْ عَنْ دِينَهِمْ إِنْ اسْتَطَاعُوا، إِنْمَا آمَنُوا ثُمَ ثَبْتُوا على الاَيمان قَلَمْ يَبِدُلُوا وَلَمْ يُغِيرُوا، كَمَا قَالَ ثَمَّالَي: (إِنَّ اللَّيمِ قَالُوا رَبُّ اللَّهُ ثُمَّ الشَّعْدُوا، كَمَا قَالَ عَلَى الاَيمان ثُمَّ اسْتَقَامُوا عَلَى هَـنَه الْكَلَمَة. ثُمَّ اسْتَقَامُوا على الاَيمان ثُمَّ اسْتَقَامُوا على التَوْحيد، قَلَمْ يَلْبُسُوا إيمانهُ مَ بِظُلُم، إنْمَا اسْتَقَامُوا على التَوْحيد، قَلَمْ يلْبُسُوا وَالتَّوْحيد الصَّائِيْ، وَقَامُوا الدِّين كَمَا آمَرُهُمُ اللَّه، وَلَمْ وَالتَوْحيد الصَّائِيْ، وَقَامُوا الدِّين كَمَا آمَرَهُمُ اللَّه، وَلَمْ يرُوغُوا رَوْغَانِ الثَّعُلَاب.

#### الجهاد في سبيل الله:

(وجاهدُوا بِأَمُوالهُمُ وَانفسهُمْ فِي سَبِيلِ اللّه):
والجهادُ فِي سَبِيلِ اللّه أَمرَ اللّه بِه، كما أَمر بالصّلاة،
والحهادُ فِي سَبِيلِ اللّه أَمرَ اللّه بِه، كما أَمر بالصّلاة،
والصّيام، والـزّكاة، وغيرها من الفرائض، قال تعالى:
(يَتَأَبُّهُا ٱللّهِينَ كَمَّوُ الرَّحَمُوا وَأَمْحُدُوا وَاعْدُوا وَالْمَحُدُوا وَالْمَعُولُ وَالْمَعُولُ وَالْمَعُولُ وَالْمَعُولُ وَالْمَعُولُ وَاللّهِ وَالمُعْدُولُ وَاللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّه المُحدِد وفعل الْحَير،
في سبيله كما أمر بالرُّكوع والسُّجود وفعل الْحَير،
في سبيله كما أمر بالرُّكوع والسُّجود وفعل الْحَير،
الدّين، ورُكن مِنْ أَركان هذا الإسلام، بل إنَّ الْجِهاد في سبيل الله هرونهُ من فرائض هذا الدّين، ورُكُن مِنْ أَركان هذا الإسلام، كما صَرَح بذلك الرسول صلى الله عليه وسلم في قوله: ﴿ رأسُ الأَمْرِ

وَقَدُ بَيْنَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم أَنْ تَرْكَ الْجَهَادِ مِنْ مُوجِبَاتِ النَّذُلُ وَالْهَوَانِ، فقالَ صلى الله عليه وسلم: وإذا تَبَايعتُ مَ بالْعينَة، وأَحَدْتُمُ أَذْنَابِ الْبَصَر، ورضيتُ مَ بالنزرع، وتَركتُ مُ الْجِهَاد، سلط الله عليكُ مُ ذَلاً، لا ينزعُ له حتى ترجعُ وا إلى دينكُ مَ عليكُ مُ ذَلاً وصحيح أبي داود، ٢٩٥٦).

الإسلام، وعموده الصلاة، وذروة سنامه الجهاد،

(صحيح الترمذي: ٢٦١٦).

حهاد النفس

والجهاد في سبيل الله فرع عَن أصل، والأصل هو جهاد النفس، فإذا لم يجاهد العبد نفسه على فعل ما أمرت بقركه، إذا لم يجاهدها على ذلك، ولم يحاربها من أجله، فلا يمكنه أن يجاهد



مدال كرد. عبدالعظيم بدوي

قال الله تعالى: (إِنْمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ مَامَنُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ. ثُمَّ لَمْ يَرْدَابُواْ وَجَهَدُواْ بِالْمَوْلِهِمْ وَالْفُسِهِة فِي سَجِيلِ اللهِ أُوْلَتِهِكَ هُمُ الصَّكِيدُونِ فَلُ أَفْكِهُمُ كَ لِللهِ بِدِينِكُمْ وَاللهُ يُمْلَمُ مَا فِي السَّمَوْتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَاللهُ بِكُلِ فَيْءٍ عَلِيثٌ ﴿ يَمْنُونَ عَلِيكُ أَنْ يَمْلُمُ مَا فِي السَّمَوْتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَاللهُ يَمْلُ عَنْهُ عَلِيثٌ ﴿ يَمْنُواْ عَلَى إِسْلَمُكُمْ بَلِ اللهُ يَمْنُ عَنْهُ كُونَ الله يَمْلُونَ عَلِيكُ الْإِيمَانِ إِن كُمُتُمْ مَنْدِقِينَ ﴿ إِنَّ اللهُ يَمْلُونَ عَلِيكُ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ وَاللهُ بَصِيرٌ بِمَا يَشْمَلُونَ ) وَالْأَرْضِ وَاللهُ بَصِيرٌ بِمَا يَشْمَلُونَ )

رجب ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٥ 🎑 السنة الخمسون

أعداء الله في الخارج، وكيف يمكن للإنسان أن ينتصرعلي عدوه الخارجي وعدوه الداخلي قاهر له، متسلط عليه، لا يمكن أبدا الانتصار على الأعداء في الخارج إلا بعد الانتصار على أعداء الداخلي أعداء الداخلي في والنفس، فوجب البدء بجهاد النفس قبل جهاد الأعداء، فذان عدوان أمرت بجهادهما أيها

### جهاد الشيطان: وهُنَــاكَ عــدُوُ ثَالَـثُ بِــبِنَ هَدَيْنِ

الْعَدُوِّيْنِ، يَصُدُّكَ عَنْ جِهَادِهِمَا ويُقعدُكُ عَنْ مُحَارِبَتَهُمَا، ألا وَهُـو الشَّيْطِ انْ، فكانتُ مُحَارِبَةً الشيطان هي الأصل، وجهاده هو الأساس لجهاد النفس والأعداء، ولدا قال تعالى: ( إِنَّ النَّعَالَ لَكُ عَدُوْ فَأَغِذُوهُ عَدُوا إِلَمَا يَدَعُوا حَرَبِهُم الكُورُاءِ أَحَدُ النَّعِيلِ) (فاطر:٦). فأعداؤك يا عبد الله ثلاثة: نَفْسُكَ، وَالشَّيْطَانُ، وَالْعَدُو الْخَارِجِيُّ، وَهَـذَا الثَّالَثُ فَسُمَانَ: الْكُفَّارُ وَالْمُنَافِقُ وِنَ، وَأَرْبَابُ الْظُّلُم والبيدع والمنكرات، وقيد فرض الله عَليْكَ جِهَادُ هُـؤُلاء جَمِيعًا، ووعدك بمغفرة الذُنُوب، وتكفير السيئات، ورفع الدُرجات، وأنْ نمدك بمدده، وينصرك على أغدائك:

قدال تَعَالَى: ﴿ يَالَيُهَا الَّذِينَ مَا مُؤْلِمُوا اللَّهُ عَلَى خِنْرَوْ مُحِيدُمُ مِنْ عَلَابِ أَلِي ﴿ فَهُوَ وَمَنْهُ مِنْ خَلِيلًا أَمْ إِلَيْهِ فَالْمَكُمُ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُعْهِمُونَ فِي سَبِيلِ أَمْ إِلَّهُ فَا اللَّهُ وَلَلْمُكُمُ وَالْفُرِكُمُ وَوَلَمُ اللَّهُ مُلْفِئِكُمُ وَلَلْمِنْكُمُ خَنْتِهِ فَعَلَى اللَّهِ فَالْمِنْكُمُ وَلَلْمِنْكُمُ وَلَلْمِنْكُمُ وَلَلْمِنْكُمُ وَلَلْمِنْكُمُ وَلَلْمِنْكُمُ وَلَلْمِنْكُمْ وَلَلْمِنْكُمْ وَلَلْمِنْكُمُ خَنْتُوا فَيَعْلَى فَلِينًا فَي حَنْدِينَ فَلَا فَي اللَّهُ اللَّهُ وَلَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَلْمُ اللَّهُ وَلَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَلْمُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَلَلْمُ اللَّهُ وَلَلْمُ اللَّهُ وَلَلْمُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ وَلَلْمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَلْمُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَلْمُ اللَّهُ اللّهُ ال

### عَنَوْ دَفِدَ النَّوْلُ النَّهِمْ ﴿ وَلَكُوْدَ الْمُؤْمِدُ } عَنْدُ مِنَ اللَّهِ وَفَعْ فَهِا أَنْ فَا لَهُمْ النَّهُمِيدُ ﴾ (الصف: ١٠- ١٣).

### مراثب الحهادة

والآن يا عبد الله وقد عرفت أغداءك، وعلمت أن جهادهم واجب عليك، فكيف تجاهدهم واجب عليك، فكيف تجاهدهم الله المعاد على أربع مراتب: جهاد النفس، وجهاد الشيطان، وجهاد النفضين.

أمًا جهاد النَّفْسِ: فعلَى أَرْبِعِ

المُدى ودين الرحق الذي بعث الله المُدى ودين الرحق الذي بعث الله به مُحمدًا صلى الله عليه وسلم، والله عليه وسلم، والله غلام والله عليه وسلم، معاشها ومعادها الآبه، ومَتى فاتها علمه شقيت في الدّارين. الثانية: أن يُجاهدها على العمل به بعد علمه، والا فمجرد العلم والما مدح العلم الذي يشغها، والعمل المنه يشغها، والعمل المنه يشؤدي الى العمل، والعمل المدرة العلم والعمل مدح العلم والعمل المسجرة العلم، والعمل المسجرة العلم شمرة، ومن تعلم ولم يعمل فانه يعد بذلك الأحاديث.

عَنْ أُسَامُةَ بِن زَيْدٍ t قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللّه صلى اللّه عليه وسلم

يقول: أيجاء بالرجل يوم القيامة فيلقى في النار، فتندلق أفتابه في النار، فيدوركما يدور الحمار برحاه. فيجتمع أهل النارعليه، فيقولون: أي فلان لا ما شأنك أليس كنت تأمرنا بالمعروف وتنهى عن المنكر؟ قال: كنت أمركم بالمعروف ولا أتيه، وأنهاكم عن المنكر وآتيه،

الثَّالِثُهُ: أَنْ يُجَاهِدُهَا عَلَى الدُّعُوةِ اللَّهِ وَتَعْلَيْمِهُ مَنْ لا تَعْلَمُهُ.

الرابعة: أنْ يُجاهدها على الصَبْر على مشاق الدَعُوة الى الله وأذى الخلق، ويتحمل ذلك كله لله. فإذا استكمل هذه الراتب الأربع صارمن الربانييين. فإن السلف مُجمعُون على أنْ العالم لا يستحق أنْ يسمَّى ربانيا ويعلمه. فمن علم، وعمل، وعلم، وعلم، وعلم، وعلم، السماوات.

وَامًا جِهَادُ الشَّيْطَانِ فَمُرْتَبِتَانِ:
اِحْدَاهُمَا: جِهادُهُ عَلَى دُفْعِ مَا
يُلْقِي الَى الْعَبِدُ مِن الشَّبْهَاتُ
وَالشُّكُوكَ الْقَادِحَة فِي الاَبْهَانِ.
الثَّانِية: جهادُهُ عَلَى دُفْعِ مَا
الثَّانِية: جهادُهُ عَلَى دُفْعِ مَا
يُلْقِي النِيه مِن الاَرادات الْفَاسِدة
والشَّهُوات. فَالْجِهِادُ الأُولُ يَكُونُ
بَعْدُهُ الْيُقِينُ، وَالثَّانِي يَكُونُ بَعْدُهُ
الصَبْرُ. قَالَ تَعَالَى: ( وَحَمَلَنَا
الصَبْرُ. قَالَ تَعَالَى: ( وَحَمَلَنَا
مَنْمُ الْمِنْ مِنْ الْمَالِيَةِ الْمَالِيقِينَ الْمَالِيقِينَ الْمَالِيةِ الْمَالِيقِينَ الْمِينَا لِمُنْ الْمَالِيقِينَ الْمُعِينَ الْمَالِيقِينَ الْمَالِيقِينَ الْمُعْلِيقِينَ الْمَالِيقِينَ الْمَالِيقِينَ الْمَالِيقِينَ الْمَالِيقِينَ الْمَالِيقِينَ الْمَالِيقِينَ الْمَالِيقِينَ الْمَالِيقِينَ الْمُعْلِيقِينَ الْمُنْ الْمَالِيقِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِيقِينَ الْمَالِيقِينَ الْمُنْكِينَا لِمُعْلِيقِينَ الْمَالِيقِينَ الْمَالِيقِينَ الْمُنْ الْمُنْكِينَ الْمُنْكِينَ الْمُنْ الْمُنْكِينَا لِمُنْكِينَا لِمُنْكَالِهُ الْمُنْكِينَا لْمُنْكِينَا لِمُنْكَالِهُ الْمُنْكِينَا لِمُنْكَالِهُ الْمُنْكِينَا لِمُنْكَالِهُ الْمُنْكِينَا لِمُنْكَالِهُ الْمُنْكِينَا لِمُنْكِينَا لِمُنْكَالِهُ الْمُنْكِينَ الْمُنْكِينَ الْمُنْكِينَا لْمُنْكِينَا لِمُنْكِينَا لِمُنْكِين

وَأَمًا جِهَادُ الْكُفَّارِ وَالْمُنَافِقِينَ فَأَرْبِغُ مراتب: بالقلب، واللسان، والمال، والنَّفسن، وجِهادُ الْكَفَّارِ أَخْصُ باليد، وجِهادُ الْكَفَّارِ أَخْصُ



باللسان.

وأما جهاد أرباب الظلم والبدع والمنكرات فثلاث مراتب: باللسان، والبد، والقلب.

فهذه شلاث عشرة مرتبة من مراتب الجهاد، و، من مات ولم يغز ولم يحدث نفسه بالغزو مات على شعبة من النفاق . (صحيح مسلم

ولما بين سبحانه وتعالى حقيقة الايمان، شهد لن حققها بالصدق. فقال: (أولئك هم الصادقون)، أي الذين صدقوافي ادعاء الإيمان. لظهور أثر الصدق على جوارحهم، وتصديق أفعالهم أقوالهم. (محاسن التأويل: ١٤٢/١٥).

ثم أمر الله سيحانه رسوله صلى الله عليه وسلم أن يقول الأولئك الأعراب وامتالهم قولا أخر. لما ادعوا أنهم مؤمنون، فقال: (قل أتعلم ون الله بدينكم) أي أتخيرونه بذلك: حيث قلتم أمنا، (والله يعلم ما في السماوات وما في الأرضى)، فكيف يخفى عليه بطالان ما تدعونه من الايمان، (والله بكل شيء عليم)، لا يخفي عليه من ذلك خافية. وقد علم ما تبطنونه من الكفر، وتظهرونه من الاسلام، لخوف الضر، أو رجاء النفع. (فتح البيان: ٢٨٨/٦).

فإن كنتم مؤمنين فالله يعلم، وإن كنتم غير ذلك فالله يعلم. فلم تمنون على رسول الله بإسلامكم، وتقولون؛ لنا عليك حق. (يمنون عليك أن أسلموا قل لا تمنوا على اسلامكم بل الله يمن عليكم أن هداكم للإيمان إن كنتم صادقين).

### الإيمان من نعم الرحمن:

إن الايمان من أجل نعم الله سبحانه على المسلم. ( وما يكم من

مَعْمَةِ فَمِنَ أَلْهِ) (النحل: ٥٣). ( وَإِنْ تَعَلَّوا بِعَمَّةُ أَنَّهِ لَا تَحْسُوهَا ) (النحل: ١٨)، ولكن أجل هذه النعم وأعظمها وأكبرها وأفضلها نعمة الايمان. وما قيمة الحياة من غير المان؟! وما قيمة العند من غير إيمان؟! إن الحياة بغير إيمان حياة بهيمية بل إن البهائم خير من الكاضر، كما قال تعالى: (إِنَّ الْمِنْ كَفُرُوا ﴿ بِنَ أَهُلِ الْكِنْكِ وَالْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنْدُ خَلِينَ فِيهَا أَوْلَئِكَ هُمْ نَرُ ٱلَّذِيَّةِ) (البينة: ٦)، وقيال تعالى: (إنَّ سُرَّ الدواب عِبْدُ اللهِ الذِينَ كَفُرُوا ﴿ فَهُمْ لَا عَرْضُونَ ) (الأنفال: ٥٥).

فإذا من الله على العبد بالإيمان فليعرف لله فضله، ولا يمن على الله ورسوله بإيمانه، فلولا الله ما اهتدينا، ولا تصدقنا ولا صلينا، ولناقال تعالى حكاية عن أهل الجناة: (وَقَالُوا الْخَمَدُ لِلْهِ ٱلَّذِي مَلَاتَنَّا لِهِنَا وَمَا كَمَّا لِجُدِئَ لَوْلَا أَنْ هَدْمَا أَلَتُم

(الأعراف: ٣٤). ثم أكد سبحانه وتعالى على علمه بالأشياء كلها، خفيها وجليها، فقال: (إنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ غَيْبَ السماوات والأرض) يضول تعالى ذكره: إن الله -أيها الأعراب- لا يخضى عليه الصادق منكم من الكاذب، ومن الداخل منكم في ملة الإسلام رغبة فيه، ومن الداخل

فيه رهبة من رسولنا محمد صلى الله عليه وسلم وجنده، فلا تعلمونا دينكم وضمائر صدوركم، فان الله يعلم ما تكنه ضمائر صدوركم، وتحدثون به أنفسكم، ويعلم ما غاب عنكم فاستسر في خبايا السموات والأرض، لا يخفي عليه شيء من ذلك.

(والله بصير بما تعملون) يقول تعالى: والله ذو بصر بأعمالكم التي تعملونها، أجهرا تعملون أم سرًا، طاعة تعملون أو معصية؟ وهو مجازيكم على جميع ذلك. إن خيرا فخير، وإن شرا فشر. (جامع السيان: ٢٦/٢٦).

#### البصر صفة لله

و (بصير) فعيل بمعنى مفعل، وهو دال على ثبوت صفة البصر له سبحانه، على الوجه الذي يليق

وفي الحديث عن أبى هريرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قرأ هذه الأية: (إناقة كان سيعابيما) (النساء: ٥٨) فوضع ابهامه على أذنه، والتي تليها على عينه. (صحیح ستن أبی داود: ۳۹۵٤).

ومعنى الحديث: أنه سبحانه يسمع بسمع، ويرى بعين. فهُ و حُجَّة على الأشاعرة الذين يجعلون سمعه علمه بالمسموعات، وبصره علمه بالبصرات، وهو تفسير خاطئ، فإن الأعمى يعلم بوجود السماء ولا يراها، والأصم يعلم بوجود الأصوات ولا يسمعها. (شرح العقيدة الواسطية، للهراس:٥٠). وبذلك نكون قد وصلنا إلى نهاية سورة الحجرات والى سورة أخرى لنا لقاء أن شاء الله، والحمد لله رب العالمن.





د. أيمن خليل

للتعامل معها، وكانت هذه الشركات تعمل في وضح النهار وتنشر إعلاناتها في الجرائد الرسمية وفي التليفزيون الحكومي، ومن ثم ازدهرت شركات توظيف الأموال، وتوقفنا عند انهيار شركات توظيف الأموال وهو ما نعرض له في هذا المقال.

تضافرت عوامل عديدة تسببت في انهيار شركات توظيف الأموال، ومن ذلك:

### أزمة الذرة الصفراء عام ١٩٨٧م:

ازدهرت تربية الدواجن في مصرحتى بلغت خامس مصدر للدخل في مصر، ولأن محصول النذرة هو المحصول الرئيس كعلف للدواجن، ونتيجة الحاجة لتدبير عملة صعبة لشراء النذرة من الخارج فقد تمت الشراكة بين شركة الريان وبنك التنمية والائتمان الزراعي عام ١٩٨٧/١٩٨٦م

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد؛ فقد ذكرنا في المقال السابق قصة نشأة شركات توظيف الأموال وأن شركات توظيف الأموال عُرفت في باكستان، ونُقلت فكرتها إلى مصر عبر العاملين بالمملكة العربية السعودية بعد الطفرة البترولية، وساعدها على النجاح الحظر الذي فرضته الحكومة المصرية على تداول العملات الأجنبية ووجود السوق السوداء، والتفاوت الكبير في سعر العملات الأجنبية فيهما، وهو ما جعل من شركات توظيف الأموال القناة البديلة التي تتسرب فيها تحويلات العاملين بالخارج.

كما ذكرنا أن هذه الشركات استغلت خراب ذمم بعض رجال السياسة والإعلام الذين زينوا للعامة الإيداع لدى هذه الشركات، كما أنهم تزيوا بلباس الدين، واستغلوا إصرار المسؤولين على إجبار المواطنين على التعامل بالربا من خلال المنوك الربوية دون ايجاد بدائل شرعية مباحة

رجب ۱۴۴۲ هـ - العدد ٥٩٥ العدد ٥٩٥ العدد ١٤٥٠

لاستيراد صفقة المنارة الصفراء، وقد تمت هذه الشراكة رغم صدور القانون رقم ٨٩ لعام ١٩٨٦م الخاص بتنظيم بعض حالات دعوة الجمهور المادة الأولى منه على أنه لا يجوز المادة الأولى منه على أنه لا يجوز لأي شخص طبيعي أو معنوي بغير موافقة سابقة من وزير الاقتصاد والمتجارة الخارجية، وبناء على عرض مجلس إدارة الهيئة العامة الجمهور للاكتتاب العام في أية أوراق مالية أو حصص أو مشاركات أو أداء مالغ من النقود مقابل عائد أو مزايا

مادية، وهو ما يعني حظر نشاط شركات توظيف الأموال قانونًا، ولكن تحت ضغط قلة العملة الحرة بيد الحكومة المصرية، تمت هذه الشراكة، ولكن تسببت ممارسات هذه الشركات في حدوث أزمة الذرة الصفراء، والتي كانت بداية المشاحنات بين شركات توظيف الأموال والحكومة المصرية، وتسببت أزمة النذرة الصفراء فيما عرف بصحوة الحكومة المصرية ومطاردة الريان، وبدأت حرب إعلامية وخاصة من مجلة الأهرام الاقتصادي ضد هذه الشركات ومعاونيها.

### صراع شركات توظيف الأموال والجهار المسرية،

طرحت أزمة الذرة الصفراء تساؤلاً مفاده: لماذا عجز الجهاز المصرفي عن مساندة الحكومة في استيراد السلع الرئيسة بينما نجحت شركات توظيف الأموال في ذلك؟

وكان الجواب؛ من الواقع -آنـذاك- أن شركات توظيف الأموال عرضت الجهاز المصرفي للتقاص بلوتعرضت بعض البنوك لإنهاء نشاطها، وخاصة مع تزامن ذلك مع أزمات القروض التي نشأت عن هروب رجال الأعمال بالقروض المتحصلة من هذه البنوك، ولكن كانت بداية الصراع الظاهر بين الجهاز المصرفي وشركات توظيف الأموال حينما حاولت إحدى هذه الشركات شراء أحد البنوك، ولكن رفض البنك المركزي ذلك رفضًا قاطعًا؛ حيث بدا أن هذه الشركات لو تحولت إلى بنوك حيث بدا أن هذه الشركات لو تحولت إلى بنوك لابتعلت الجهاز المصرفي في مصر، وبات جليًا أن

بقاء الحهاز المصرفي رهين بالقضاء على هذه الشركات فلا وجود لأحدهما إلا بفناء الآخر، ولأن تسببت ممارسات هذه شركات توظيف الأموال في مصر الشركات في حدوث كانت تعمل بغير غطاء قانوني، وبغير دراسات علمية أو كوادر أزمة الذرة الصفراء، مدرية كالتي يستعين بها الجهاز والتى كانت بداية الصرفي، فضلا عن انتفاء التعاطف المشاحنات بين شركات من جانب الحكومة المصرية مع هذه الشركات؛ فكان الصراع مع الجهاز تبوظيف الأمسوال المصرية مؤذنا بفناء هذه الشركات. والحكومة المصرية.

### الأزمة المالية العالمية عام ١٩٨٧م وأشرها على شركات توظيف الأموال:

شبهدت بورصة وول سنتريت بنيويورك أزمة حادة في ١٩ أكتوبر

عام ١٩٨٧م عرفت باسم "الإثنين الأسود" (وننوه إلى أنه لا يجوز إطالق هذا المسمى للحديث القدسي الذي يرويه أبو هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال الله عز وجل: "يُوْذِيني النَّهُ عليه أبد وهذا الدَّهُرُ بيدي الأَمُرُ أَقَلُبُ اللّهُ وَالنَّهَارِ"، وهذا الحديث متفق عليه، فالمرء إن قال عن اليوم أنه يوم أسود اعتقادا أن اليوم فاعل مع الله فهذا قدح في عقيدته، وإن سب اليوم لكونه ظرفا للمكروه فقد سب مخلوقا لا يستحق السب).

فقد شهدت بورصة وول ستريت انخفاضًا متتاليًا في أسعار تداولاتها المالية لم يسبق حدوثها من قبل، فاندفع المستثمرون إلى بيع أسهمهم مما أدى إلى انخفاض مؤشر داوجونز بمقدار ٥٠٨ نقاط في يوم واحد -وهو ضعف ما شهدته البورصة عام أزمة ١٩٢٩م-، وهو ما أثر في باقي البورصات العالمية وكانت الخسائر كبيرة، وسيارع حملة الاسهم إلى التخلص من الأسهم التي في حوزتهم تجنبًا لمزيد من الانخفاض في أسعارها، فنتج عن عرض كمية كبيرة من هذه الأسهم مع انخفاض عيمة الدولار إلى انخفاض أسعار الأسهم، وازداد قيمة الدولار إلى انخفاض أسعار الأسهم، وازداد انخفاض ثمن الأوراق المالية بصورة متتالية وزادت كمية المعروض للبيع منها لكن دون وجود مشترين وهو ما أدى إلى انهيار بورصات الأوراق مشترين وهو ما أدى إلى انهيار بورصات الأوراق المالية؛ حيث فقدت معظم الأسهم في السوق

جانبًا كبيرًا من قيمتها، حيث فقد مؤشر داو جونز الصناعي، الذي يضم ٣٣ سهمًا من الأسهم المتازة الحافة الزرقاء- المدرجة في بورصة نيويورك ٥٠٨ نقاط، ليغلق على الخفاض بنسبة ٢٠,٦ ٪ من قيمته، اخفاض بنسبة ٢٠,٦ ٪ من قيمته، لا "داو جونز" في عدد نقاط المؤشر في التاريخ، وهو ما حدا بالرئيس الشعب الأمريكي مؤكدًا أن ما يحدث البورصة يدعو إلى الغرابة؛ حيث إنه لا يوجد في الاقتصاد ما يبرر مثل

هذا الانهيار. ودعا الأمريكيين إلى الهدوء وعدم الاستسلام للذعر. وهو ما يؤكد بالفعل أن

البورصة منبتة الصلة عن الواقع. وقد أدى انهيار الأسواق المالية في اكتوبر ١٩٨٧م وقد أدى انهيار الأسواق المالية في اكتوبر ١٩٨٧م أو تريليونان من الدولارات) كان منها نحو ٤٠٠ في البورصات الأمريكية؛ حيث حققت الأسهم المقيدة ببورصة نيويورك فقط خسارة في قيمتها السوقية مقدارها ٥٠٠ مليون دولار في يوم واحد وهو المعروف ببوم الاثنين الأسود.

وأدى انهيار ١٩٨٧م إلى صدمة في النظام المالي، ليس فقط بسبب حجم الانخفاض في الأسعار، لكن بسبب تأثيره في إضعاف طريقة عمل بورصة الأوراق المالية. فقد كان حجم الطلبات في بعض الأوقات كبيرًا لدرجة أن المتخصصين في سوق نبويورك اضطروا إلى ايقاف التعامل على بعض الأسهم بصورة مؤقتة، وهو ما انتقل أثره إلى سوق المستقبليات، وقدرت الخسائر في قيمة الأسهم في هذا اليوم ١٩٨٧/١٠/١٩م، بنصف تريليون دولار محيت من ثروة المتعاملين في السوق خسارة المتعاملين بمورصة وول ستريت لمبلغ ٥٠٠ مليار دولار في يوم واحد ينبئ عن حجم الخسارة الفادحة. فهذا الملغ شديد الضخامة اليوم؛ إذ هو كفيل بأن ينقل دول بأكملها إلى الرخاء الاقتصادى، وهو يعادل ميزانية عدة دول عربية وافريقية محتمعة الآن، فكيف به أنذاك.

### تدخل العكومة الأمريكية الإعادة الثقة إلى البورسة:

وهكذا أصبح من الواضح أن استمرار الأوضاع على ما هي عليه سيكرر لا محالة انهيار ١٩٢٩م، ولذلك في صبيحة يوم الثلاثاء ٢٠ أكتوبر وقبل بدء عمليات التداول في أسبواق المال أصدر "الاحتياطي الفيدرالي" بيانًا قصيرًا، تضمن أن الاحتياطي الفيدرالي انطلاقًا من التزاماته كبنك مركزي للدولة يؤكد اليوم أنه مستعد لتوفير السيولة اللازمة لدعم النظامين المعول السحر في الأسبواق؛ حيث مفعول السحر في الأسبواق؛ حيث

ساعد على تهدئة قلق المستثمرين في السوق. وأدى إلى المساعدة على تهدئة الأسواق ودعمها. ومن أهم ما أفرزته هذه الأزمة أنها أظهرت محورية دور الدولة في استقرار الاقتصاد فمجرد صدور بيان مقتضب يؤكد أن الدولة ستتدخل لحل هذه الأزمة عادت الثقة إلى الأسواق، ورغم ذلك تجاهلت إدراة ريجان ذلك ومضت في سياستها الليبرائية شديدة التجاهل لدور الدولة الاقتصادي، كما أبانت بجلاء عن عوار القطاع المالي في الاقتصاد الرأسمالي والذي انهار على هذا النحو غير المبرر في هذا الزمن اليسير، ليؤكد أن هؤلاء المتعاملين لو كانوا حقًا شركاء ما تخلصوا من هذه الأسهم عند أول نازلة بحثًا عن مصلحتهم الفردية.

وقد أثرت الأزمة المالية العالمية عام ١٩٨٧ م - والتي فقد فيها مؤشر داوجونز نحوًا من ٣٠٪ من قيمته على شركات توظيف الأموال: وذلك لأنهم كانوا يقومون بالمضاربة في البورصة، فكان من الطبيعي أن تتبخر أموال المودعين في قاعة البورصة؛ حيث تبين أن تلك الشركات التي تزعم أنها إسلامية كانت تضارب بأموال المودعين في معاملات أجلة في البورصات على الأسهم (رغم أن هذه المعاملة تشتمل على مقامرة ظاهرة). كما كانت تتداول سندات القروض رغم أنها سندات ربوية محرمة لا يجوز التعامل عليها في المعاملات العاجلة، فضلا

من أهم ما أفرزته هذه

الأزمية أنها أظهرت

محورية دور الدولة

ے استقرار الاقتصاد

فمجرد صبدور بيان

مقتضب سؤكند أن

الدولة ستدخل لحل

هدده الأزمسة عبادت

الثقة إلى الأسواق.

عن المعاملات الأجلة لأن التعامل بها نسيئة يجعل المعاملة مشتملة على بيع الكالئ بالكالئ (أي بيع الدين بالدين)، وهي محرمة بالإجماع، كما كانت هذه الشركات تتعامل مع البنوك الألمانية والإنجليزية معاملات ربوية محرمة، بل إن فتحى الريان كان يؤكد دون مواربة أن له أربع شركات خارج البلاد منها اثنتان بحنيف احداهما خاصة بتجارة الحبوب، والأخرى خاصة بالمضاربات في العملات الأجنبية والأسهم والسندات.

وكانت الخاتمة حينما أصدرت الحمعيات العامة لهذه الشركات قراراتها

باعتبار كل الأموال التي تم منحها للمودعين منذ الابداء بمثابة سلفة يتم خصمها من أصول ودائعهم وأموالهم اذا أرادوا استرداد أموالهم بزعم أنها لم تحقق أرباحًا، انتهت هذه الشركات الشركات بصدور القانون رقم ١٤٦ لعام ١٩٨٨م بشأن الشركات العاملة في مجال تلقى الأموال لاستثمارها والذي قضى على هذه الشركات نهائياً، لتتولى الحكومة بنفسها إدارة هذه الشركات والتصرف في أصولها، فقامت الحكومة يصرف مبلغ ١٠٪ من أصول المالغ المودعة لدى هذه الشركات ثم أصدرت صكوكا بدون فائدة

لا تصرف إلا في نهاية السنوات الخمس، ولكن كشف الواقع أن التقديرات التي تمت الأصول هذه الشركات تمت وفقا لقيمتها الدفترية وليست السوقية مما أذى تقديرها على نحو يختلف عن قيمتها الحقيقية.

ويذلك انتهت رحلة شركات توظيف الأموال بتبديد القدر الأعظم من مدخرات المودعين. وما تبقى منها إما تحصل أصحابها على سلع عينية تمت المغالاة في تقدير قيمتها، أو حصل على نقود تأكلت قيمتها بفعل التضخم، ونتيجة تأخير استحقاقها خمس سنوات، لتطوى بذلك أزمة شركات توظيف الأموال التي أضاعت مليارات الجنيهات على صغار الستثمرين وصغار

انتهت هذه الشركات يصدور القانون رقم Til Leda AAPIa بشبان الشبركات العاملة في مجال تلقى الأمهوال لاستثمارها والذي قضي على هذه الشركات نهائنا .

المدخرين.

ولكن لم يقف الأمر عند هذا الحد؛ فقد استغل هذه الحادثة المنغضون لكل ما هو إسلامي لبطعنوا في الاقتصاد الإسلامي؛ حيث جعلوا من شركات توظيف الأمهال الأنموذج للاقتصاد الإسسالامي (وذلك دون سند لذلك الافتراء)، وبدلا من أن بلقوا باللوم على الحكومة التي تركت هذه الشركات تتعاظم دون تنظيم قانوني لها، وتركتها تعلن عن أنشطتها المختلفة في وسائل إعلامها. بل ودخلت معها في مشاركات كما حدث في تمويل

الذرة الصفراء.

وبدلا من القاء اللوم على المسؤولين الذين كانوا أبواقا لهذه الشركات لقاء المنافع المالية التي حصلوا عليها (والتي سميت إعلاميا أنذاك بكشوف البركة). وبدلا من لوم المودعين الذين لم يتفكروا في عدم منطقية الحصول على هذا القدر من الأرباح شهريًا بغير مبرر منطقى لذلك، ودون وجود نشاط صناعي أو زراعي أو تجاري يبرر ذلك، ودون لوم أصحاب هذه الشركات الذين ضاربوا في البورصات الأجنبية في معاملات لا يقرها الشرع، وكانوا أشبه بتجار 

لوم المجتمع الذي دبِّ فيه الوهن، وظهرت فيه طبقات طفيلية لا تقيم للعمل وزنا، وإنما همها تحصيل المال من أي سبيل، حتى فشت الأنشطة غير المفيدة للمجتمع، وكثرت جموع السماسرة المنتفعين من الطبقات الطفيلية والمروجين لأنشطتهم؛ إذا باللوم بنصرف إلى الاقتصاد الإسلامي لينتهي هؤلاء المفرضون إلى إنكار وجود مسمى الاقتصاد الإسلامي. وينكرون أن يكون الإسلام قد عرف نظامًا اقتصاديًا؛ حيث إن الاقتصاد كما يزعمون علم حديث النشأة. وهو ما يدعونا أن نعرض لهذه الفرية لنفندها بمشيئة الله تعالى في لقاء قريب.

والحمد لله رب العالمن.

وجب ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٥ السنة الخمسون

# بدع أحدثت في رجب

### بسم الله، الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى أله وصحبه ومن والاه، أما

فكما فضًل الله تعالى بعض الناس على بعض، فضًل كذلك بعض الأزمنة على بعض، وبعض الأماكن على بعض، وهو فضل الله يؤتيه من بشاء، والله ذو الفضل العظيم.

فمن الأيام التي فضلها الله تعالى يوم عرفة وشرع لنا فيه عبادة معينة هي صيام يومه- لغير الحاج-، وأخبرنا أنه يكفر السنة الماضية والباقية، كما جاء في صحيح مسلم، عن أبي قتادة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال في صيام عاشوراء: «إني لأحتسب على الله أن يكفر السنة الماضية ».

ومن الليالي: ليلة القدر شرع لنا قيامها بقوله صلى الله عليه وسلم: «ومن قام ليلة القدر إيمانًا واحتسابًا، غُفر له ما تقدم من ذنبه». (متفق عليه).

فهذه أيام وليال فضلها الله تعالى وحثنا الإسلام فيها على طاعة معينة وعبادة خاصة فضلاً من الله تعالى لمضاعفة أجورنا وكثرة ثوابنا عليها، ومن الليالي ما لم يُؤمر فيها بعبادة خاصة ولا طاعة معينة مثل ليلة الإسراء والمعراج رغم أن الإسراء والمعراج من آيات الله الدالة على صدق رسوله صلى الله عليه وسلم وعلى عظم منزلته عند الله عز وجل، كما أنها من الدلائل على قدرة الله الباهرة وعلى علوه سبحانه على جميع خلقه كما قال تعالى: "شبحان الذي أشرى بعبده ليلا من المسجد المحرام إلى المسجد المأقصى الذي باركنا حوله لمرية من آياتنا إنه هو الذي باركنا حوله لمرية من آياتنا إنه هو

### الشيخ: صلاح محمد رزق

عدد رجب، ۲۰۶۱ ف

السميع البصير (الاسراء: ١).

وهذه الليلة التي حصل فيها الاسراء والمعراج لم يأت في تعيينها حديث صحيح، وكل ما ورد في تعيينها غير ثابت عن النبي صلى الله عليه وسلم عند أهل العلم بالحديث، وحتى لو ثبت تعيينها لم يجز للمسلمين أن يخصوها بعبادة معينة ولا أن يحتفلوا بها: لأنها من الليالي التي لم يشرع الله لنا فيها طاعة خاصة ولا احتفالاً من أجلها، ولأن النبي صلى الله عليه وسلم لم يحتفل بها ولا أصحابه من بعده، ولو كان الاحتفال بها مشروعًا لبينه النبي صلى الله عليه الله عليه وسلم إما بالقول أو بالفعل، ولو وقع شيء من ذلك لعرف واشتهر ولنقله الصحابة شيء من ذلك لعرف واشتهر ولنقله الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين.

ومن البدع التي أحدثها المبتدعون في الدين

رجب ۱۶۶۲ هـ - العدد ٥٩٥ العدد ٥٩٥ العدد ١٤٥٥

بالنسبة لشهر رجب؛ صلاة تسمى صلاة الرغائب، وهي اثنتا عشرة ركعة بين المغرب والعشاء ليلة أول جمعة من رجب، واستدلوا على ذلك بحديث باطل لم يصح كما قال الإمام النووي في كتاب المجموع؛ والصلاة المعروفة بصلاة الرغائب، وهي اثنتا عشرة ركعة بين المغرب والعشاء ليلة أول جمعة من رجب، وصلاة ليلة النصف من شعبان مائة ركعة هاتان الصلاتان بدعتان منكرتان ولا يغتر بذكرهما في كتاب؛ قوت القلوب، وإحياء علوم الدين، ولا بالحديث المذكور فيهما؛ فإن علد الرحمن بن إسماعيل المقدسي كتابًا عبد الرحمن بن إسماعيل المقدسي كتابًا نفيسًا في إبطالها فأحسن فيه وأجاد والمنات الفيسًا في المعالة المناحسة فيه وأجاد والمعالة المنات ال

ناهيك عن بدعة أخرى أشد شناعة وقبحًا وهي خروج النساء ومبيتهن في المقابر ليلة أول جمعة من رجب في بعض الأمصار، وما يصحب ذلك من الاختلاط والفساد، قال صاحب كتاب السنن والمبتدعات: "وقراءة قصة المعراج والاحتفال بها في ليلة السابع والعشرين من شهر رجب بدعة، وتخصيص بعض الناس تقال في رجب وشعبان ورمضان كلها مخترعة لم مبتدعة، والاسراء لم يقم دليل على ليلته مبتدعة، والاسراء لم يقم دليل على ليلته وسلم ورجوعه ليلة الإسراء ولم يبرد فراشه لم تثبت بل هي أكذوبة من أكاذيب الناس.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في صلاة ليلة سبع وعشرين من شهر رجب وأمثالها، "فهذا غير مشروع باتفاق أنمة الإسلام كما نص على ذلك العلماء المعتبرون، ولا ينشئ مثل هذا إلا جاهل مبتدع، ويقول صاحب كتاب السنن والمبتدعات ما نصه: "وقصة المعراج المنسوبة إلى ابن عباس كلها أباطيل وأضاليل، ولم يصح منها إلا أحرف قليلة وقصة ابن السلطان الرجل المسرف الذي كان لا يصلي إلا في رجب، فلما مات ظهرت عليه علامات الصلاح، فسئل فلما مات ظهرت عليه علامات الصلاح، فسئل

عنه الرسول صلى الله عليه وسلم فقال: إنه كان يجتهد ويدعو في رجب. هذه قصة مكذوبة مفتراة تحرم قراءتها وروايتها إلا للبان،

أما بالنسبة للصيام في رجب وما ابتدعه الناس فيه؛ فقد قال الحافظ ابن حجر في كتابه بيان العجب مما وردفي فضل رجب: «ولم يردفي فضل شهر رجب ولافي صيامه ولافي صيام شيء منه معين ولافي قيام ليلة مخصوصة فيه حديث صحيح يصلح للحجة، وقد سبقني إلى الجزم بذلك الإمام أبو إسماعيل الهروى الحافظ، وكذلك رويناه عن غيره ،

وقال الإمام ابن القيم: "ولم يصم صلى الله عليه والسلام الثلاثة الأشهر سردًا كما يفعله بعض الناس ولا صيام رجب قط ولا استحب صيامه بل روى عنه النهي عن صيامه . رواه ابن ماجه، وفي كتاب الباعث على إنكار البدع والحوادث للإمام أبي شامة: "أن الصديق أنكر على أهله صيامه وأن عمر كان يضرب بالدرة صوامه، ويقول: إنما هو شهر كانت تعظّمه الحاهلية".

وحديث أن في الجنة نهرًا يقال له رجب ماؤه أشد بياضًا من اللبن وأحلى من العسل من صام يومها من رجب سقاه الله من ذلك النهر، قال في أسنى المطالب: قال ابن الجوزي: لا يصح، وقال الذهبي: باطل، وكذا قال ابن حجر في تبين العجب وابن شامة في الباعث.

وحديث صوم أول يوم من رجب كفارة ثلاث سنين، والثاني كفارة سنتين والثالث كفارة سنة، ثم كل يوم شهرًا. ذكره في الجامع عن الخلال وضعَفه، وقال شارحه: إسناده ساقط. وحديث فضل رجب على سائر الشهور كفضل القرآن على سائر الكلام. حديث موضوع.

وفقنا الله وجميع المسلمين لاتباع السنة والثبات عليها، وجنّبنا البدع والضلالات إنه جواد كريم.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد واله وصحبه. الحمد لله الذي خلق فسوى وقدُر فهدى، وخلق الزوجين الذكر والأنثى، جعل للناس من أنفسهم أزواجًا ليسكنوا إليها، وجعل بينهم مودة ورحمة، ويعدُّ،

ففي الأونة الأخيرة امتلات أجهزة الإعلام ووسائل التواصل بإطلالة تحمل حلاً -كما زعموا- لظاهرة تظاهمت وازدادت واستفلحت في المجتمع المصري، فأرادوا تقديم الحلول لها وهي مشكلة ازدياد حالات الطلاق، فاخترعوا لنا ، زواج التجرية ،، وذلك بإضافة شروط في عقد الزواج فيها تحديد فترة للتجربة ما بين ثلاث إلى خمس سنوات يستمر أو يفترق بعدها الزوجان مذعين أن ذلك العقد لوضع حد لانتشار الطلاق بين الأزواج في السنوات الأولى من الزواج، مما أشعل نقاشا مجتمعيًا في مصر لمناقشة هذا الأمر الخطير.

### زواج التجرية.. وزواج المتعة

فتنة جديدة أطلت برأسها على مجتمعنا المصري في الأونة الأخيرة عنوانها الرئيس: «زواج التجرية ، والتي تعتمد فكرتها على عقد شروط مدني منفصل عن وثيقة الزواج ينص على تحديد فترة زمنية معينة، يدعي أن هدفه التغلب على الخلافات الزوجية لدى حديثي الزواج، حيث يرى صاحب المبادرة أن شروط الطرفين تؤدي إلى تقييد الحق في الطلاق بشكل قانوني ولا تحرم حلالاً، ولا تحل حرامًا!

وما طُرح في هَذا العقد قد لاقى رفضًا من كافة المؤسسات الدينية، كما وصفوه بأنه صورة تشبه زواج المتعة عند الشيعة، حيث يُؤقّتون هذا الزواج بوقت معين محدد بأيام أو أشهر أو سنوات، ثم يتم الانفصال.

### المقاصد الشرعية للزواج

جعل الشرع الحنيف من الزواج ميثاقًا غليظًا، فلا يجوز العبث به، واشتراط عدم وقوع انفصال بين الزوجين لمدة خمس سنوات أو أقل أو أكثر فيما يسمى بزواج التجربة، اشتراط فاسد لا عبرة به، واشتراط إنهاء عقد الزواج بانتهاء مدة معينة، يجعل العقد- إن وقع- محرمًا.

إن المتأمل في القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة، وما ذكره أهل العلم في الأحكام المتعلقة

رجب ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٥ السنة الخمسون



14

بعقد النكاح يظهر له بوضوح اهتمام الشريعة الإسلامية بعقد النكاح، وتربية الزوجين على مراعاة هذا العقد، واستشعار أهميته ومكانته، كما جاءت به الأحكام الشرعية المنظمة لهذا العقد ضمانة له، وحماية لجنابه من العوارض التي قد تعترض سبيله.

فمن ذلك قول الله تعالى: ﴿ وَمِنْ مَالَئِهِ اللَّهِ خَلَقَ اللَّهِ عَلَيْهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْسِكُمْ أَنْ فَكُمْ إِلَّهُمَا وَحَمَّلُ يَنْكُمُ أَنْ وَلَهُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ أَلِيْتُهُ وَحَمَّلُ يَنْكُمُ وَنَ ﴾ (الروم: ٢١).

ووجه الاستدلال بهذه الآية: أن الله سبحانه وتعالى قد امتن على عباده بنعمة الزواج. وما يتضمنه من السكينة والمودة والرحمة، ووصف الله تعالى عقد النكاح بأنه ميثاق غليظ، قال الله تعالى: وَإِنَّ أَرَّتُمُ الْسَيْدُالُ رَقِع مَصَاكِ الله تعالى: وَإِنَّ أَرَّدُمُ الْسَيْدُالُ رَقِع مَصَاكِ الله تعالى: وَإِنَّ أَرَّدُمُ الْسَيْدُالُ رَقِع مَصَاكِ الله تعالى: وَإِنَّ أَرَّدُمُ الْسَيْدُالُ رَقِع مَصَاكِ أَنْ وَمَا تَبْعَدُ وَإِنْ الْمَدُولُ مِنْهُ مَنْكُ أَلَّهُ وَالْمَاذُ وَالْمَا مُنِكُ الله الله تعالى وَلَمْ الله الله الله تعالى عليهم في شأنهن بقوله تعالى: مهذا وميثاقاً وهو حق الصحبة والمعاشرة، أو ما أوثق الله تعالى عليهم في شأنهن بقوله تعالى: وألكن مَرَّدُنُ مَنْ الله تعالى عليهم في شأنهن بقوله تعالى: والنشرة: ٢٩٩).

كما أشار إليه النبي صلى الله عليه وسلم بقوله: «اتقوا الله في النساء؛ فإنكم أخذتموهن بأمانة الله، واستحللتم فروجهن بكلمة الله، (رواه مسلم).

قال ابن القيم رحمه الله: والنكاح صلة بين الزوجين يتضمن عشرة ورحمة وسكنًا وازدواجًا، وهو مثل الأخوة والصلة والموالاة، ونحو ذلك من الصلات التي تقتضي رغبة كل واحد من التواصلين في الآخر، بل هو من أوكد الصلات، فإن صلاح الخلق وبقاؤه، لا يتم إلا بهذه الصلة بخلاف تلك الصلات فهي مكملات للصالح.

فالزواج في الإسلام آية من أعظم آيات الله سبحانه، ومنظومة متكاملة تحفظ حقوق الرجل والمرأة، وبقاء زواجهما وسعادتهما، وتحفظ ما ينتج من زواجهما وعلاقتهما داخل

إطاره من أولاد.

ومن أهم نتائج نجاح هذه المنظومة، هو قيام عقد الزواج بين الرجل والمرأة على نية الديمومة، والاستمرار والتحمل الكامل لمسؤولياته كافة، لا أن يقوم على التجربة.

ومن جانب آخر كفل الإسلام لكل من طرقي العقد الشرعي - الحرين البالغين العاقلين الرشيدين- حق إنهاء عقد الزوجية المنعقد بينهما في أي وقت استحالت فيه العشرة بينهما، دفعًا لضرر محقق لا يُحتمل مثله عادةً.

وجعل الشرع الحنيف حلّ هذا العقد بيد الزوج عن طريق الطلاق، أو بيد الزوجة وطلبها عن طريق الخلع، أو القاضي عند الترافع إليه لرفع الضرر عن المرأة مع حفظ حقوقها الشرعية.

#### الاشتراط فيعقد الزواج

والاشتراط في عقد الزواج على ثلاثة أقسام؛ أولها: شروط صحيحة ونافذة. ويجب الوفاء بها وهي تلك الشروط التي لا تعارض بينها وبين مقتضيات عقد الزواج؛ كاشتراط المرأة ألا يخرجها زوجها من دارها، وألا يسافر بها، ومثل هذه الشروط لا حرج فيها، وعلى اشتراطها، وعلى من اشترطها أن تطالب زوجها بها، بل ويسوعُ عدم الوفاء بها إنهاء للعقد وانهاء للزواج؛ لقوله تعالى: ﴿ وَأَنْوَا الْكِلُ إِذَا كُلُمْ وَرَوْا إِلَهَ عَلَا اللهِ اللهُ عَلَّمُ وَرَوْا إِلَهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

ويقول رسولنا الكريم صلى الله عليه وسلم: أحق الشروط أن يُوفى بها ما استحللتم به الفروج،. (متفق عليه). (الملخص الفقهي، للفوزان).

وشروط باطلة في ذاتها ولكن لا يلزم من بطلانها بطلان الزواج الذي اشتمل عليها، وهي الشروط المنافية لعقد الزواج ومقتضياته، أو التي يسقط حقًا من حقوقه، أو واجبًا من واجباته، كاشتراط الرجل ألا يُعطي المرأة مهرًا، وألا يكون لها نفقة؛ أو كاشتراط المرأة ألا يطأها زوجها، فكل هذه شروط باطلة لكونها تحرّم حلالاً أو تقيده، لهذا فإنه لا يجب الوفاء بها.

وذلك مع الحكم بصحة عقد الزواج لقول

رسولنا الكريم صلى الله عليه وسلم: «المسلمون على شروطهم، إلا شرطًا حرَّم حلالاً أو أحل حرامًا». (أخرجه الترمذي).

والنوع الثالث: من أنواع الشروط، شروط باطلة في ذاتها وتنسحب على عقد الزواج الذي اشتمل عليه بالبطلان، كاشتراط مدة معينة للزواج ينتهي بعدها: إذ هو بهذا يعد زواج متعة مؤقت باطل ومحرّم.

فعن عمر بن عبد العزيز رحمه الله قال: حدثنا الربيع بن سبرة الجهني، عن أبيه، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن المتعة، وقال: «ألا إنها حرام من يومكم هذا إلى يوم القيامة، ومن كان أعطى شيئًا فلا يأخذه» (رواه مسلم).

ومن المعلوم أن شريعة الإسلام قد اتسمت بالمرونة والواقعية، ومناسبة أحوال الناس على اختلافها، ففي الوقت الذي عَظْمت فيه من شأن رابطة الزواج، ودعت إلى تقويتها، ونسجت منظومة متكاملة لحمايتها ووقايتها، فإنها في نفس الوقت لم تحرّم الانفصال، إن وجد سبب حقيقي يدعو إليه، مع إعطاء الزوجين الفرصة تلو الأخرى من خلال تشريع العدة والرجعة مما يجعل تأقيت الانفصال افتئاتًا على حق الزوجين في اختيار الأنسب لحياتهما.

### موقف الأزهر والإفتاء من زواج التجرية

وقد كان للمجامع الإسلامية في مصر وعلى رأسها الأزهر الشريف ولجانه وعلمائه ولجان الفتوى ودار الإفتاء، وقفة أسدلت الستار على القضية التي شغلت الرأي العام مؤخرا في مصر والتي عرفت باسم (زواج التجربة بعد أن حسمها الأزهر الشريف كعادة الأزهر في مثل تلك المواقف، حفظ الله أزهرنا وشيخه وعلماءه الأجلاء، ودار الإفتاء، حيث اتفقوا على أن شرط تحديد مدة الزواج يبطله.

وقد أهابت تلك المجامع بجميع فثات المجتمع، عدم الانسياق وراء دعوات حداثة المصطلحات في عقد الزواج التي يكمن في طياتها حُب الظهور

والشهرة وزعزعة قيم المجتمع مما يحدث في مجتمعنا حالة من الفوضى وعدم الاستقرار، ويؤثر سلبًا على معنى استقرار الأسرة وتماسكها، وهو ما حرص عليه ديننا الحنيف. وأكدت المجامع في ردها على دعوات المبتدعين مما سموه بزواج التجربة؛ إن هذا المسمى المجديد لعقد الزواج رغم حداثته، وحداثة مسماه فإنه يحمل معاني سلبية دخيلة على مسماه فإنه يحمل معاني سلبية دخيلة على قيم المجتمع المصري المتدين، الذي يأبى أن يخالف الشرع أو القيم الاجتماعية، فالزواج في الإسلام عقد مصون عظمه الشرع الشريف، وجعله صحيحًا بتوفر شروطه وأركانه، وانتفاء موانعه شأنه كشأن سائر العقود.

ومن جانبه أكد علماء الأزهر على أن زواج التجربة الذي يروّج له البعض هو صورة تشبه زواج المتعة عند الشيعة؛ حيث يُوقَتون لهذا الزواج بمدة زمنية، ثم يتم الانفصال.

وأكد الأزهر الشريف أن بعض ما جاء في وثيقة الزواج المزعومة هو اشتراط فاسد لا عبرة به. مؤكدين على أن الزواج آية من أعظم آيات الله سبحانه، وميثاق سماه الله سبحانه ميثاقًا غليظًا، ومنظومة متكاملة تحفظ حقوق الرجل والمرأة، وبقاء زواجهما وسعادتهما، وتحفظ ما ينتج من علاقتهما داخل إطاره من أولاده.

ومن أهم دعائم نجاح هذه المنظومة هو قيام عقد الزواج بين الرجل والمرأة على نية الديمومة والاستقرار والتحمل الكامل لمسؤولياته.

وينبغي أن يُعلم أن مثل هذه الظواهر- الطلاق وغيرها - التي تنتشر في المجتمع ينبغي قبل وضع حلول فردية أن تعرض على المؤسسات المختصة لابداء الرأي الشرعي الصحيح فيها قبل أن تُعرض على الناس؛ حتى لا تؤدي إلى حدوث فتن في المجتمع.

نسأل الله تعالى أن يعلمنا ما ينضعنا، وأن يبصرنا بصحيح أعمالنا، وأن يوفقنا لصالح القول والعمل، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمن. الحمد لله حمد الشاكرين، والصلاة والسلام على خير خلق الله أجمعين؛ سيدنا محمد رسول الله وخاتم النبيين وعلى آله وصحبه ومن والاهم إلى يوم الدين.

وبعد: فلقد بدأنا في شرح حديث صهيب رضي الله عنه في شهر سابق، ولأهمية الحديث وما يتعلق من أحوال تمر بها البلاد ويحتاج إليها العباد رأيت استكماله مختصرًا بما لا يورث الكلام مللاً، ولا يبتر الفوائد خللاً، وبما يُرْجى أجره اتباعًا ويُثقى وزره هوى مطاعًا، والله المستعان.

عَنْ صُهَيْبِ رضي الله عنه، قال: قال رَسُولُ اللهِ عَنْ صُهَيْبِ رضي الله عنه، قال: قال رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "عَجَبًا لأَمْرِ الْمُورُ الْمُورُ عَلَيْهُ خَيْرٌ، وَلَيْسَ ذَاكَ لِأَحَدِ اللهُ وَلَيْسَ ذَاكَ لِأَحَدِ اللهُ عَلْمُورُ اللهُ وَإِنْ أَصَابَتُهُ سَرَّاءُ سَرَّاءُ شَكَرَ، فَكَانَ خَيْرًا لهُ، وَإِنْ أَصَابَتُهُ ضَرَّاءُ، صَبَرَ فَكَانَ حَيْرًا لهُ، وَإِنْ أَصَابَتُهُ ضَرَّاءُ، صَبَرَ فَكَانَ حَيْرًا لهُ".

### التغريج:

صحيح مسلم، كتاب الزهد والرقائق، باب المؤمن أمرد كله خير، رقم: ٥٤٥٢.

معنى الحديث مختصرًا للفائدة:إذ قد تقدَّم شرحه مفصلاً فليراجع تفضلاً:

كل حال المؤمن خير؛ فهو سعيد في كل أحواله؛ إذ هو في جميعها مأجور، في سرائه وضرائه، فالمؤمن يتردد بين هذا وذاك، وذلك اتباعًا لما وصف للمؤمنين على لسان خاتم النبيين صلى الله عليه وسلم؛ فالله عزوجل يقيض له من الأسباب ما يحصل له بها في ذنوب تكفيرًا ووضعًا، وفي درجاته سموًا ورفعة، وكله من الرحمن فضلاً، سواء كان ذلك مما يُجريه عليه رب العزة من أمور سارة تستوجب لله شكرًا أو من أمور

رجب ۱۶۶۲ هـ - المعدد ٥٩٥ المستنة الخمسون



ظاهرها بالاء يستوجب من العبد صبراً، ولهذا ذكر النبي المؤمن اإذ هو الذي من شأنه أن يودي عبادة الشكر والصبر، فهو يعرف نعمه عليه وفي جميع أحواله يلتجئ إليه، وليس ذلك المؤمن فهو جحود إذا رزق بنعمة المؤمن فهو جحود إذا رزق بنعمة فلا يزال في بعده وغيه وإعراضه وكفره في بعده وغيه وإعراضه وكفره فالحمد لله على نعمة الاسلام. وينظر: شرح النووي على صحيح مسلم، فتح المنعم شرح صحيح مسلم لموسى شاهين لاشين بتصرف في مسلم لموسى شاهين لاشين بتصرف في الألفاظ والعمارات).

مما يستفاد من الحديث

أولاً: حُسن الظن بالله:

إنَّ مِن اَهِم ما يُستفاد من هذا الحديث المبارك هو حُسن الظن بالله تعالى وهي عبادة قلبية وواجب من واجبات التوحيد الحتمية ولالاها ما رضي العبد بقضاء ربه فلا صبر ولا شكر والناظر لهذه العبادة العظيمة يرى ولا البصير أنها تنقل المؤمن المستنير من غياهب الظلمات والقنوط إلى أنوار العطايا والمنح والفرح فيرى في كل قضاء الله خيرًا، فيشكر على ما كان ظاهره الخير، ويصبر على ما ظاهره الشر، ويصبر على ما ظاهره الشر، شم يشكر على هذا الصبر فيكون في كافة أحواله مؤمنًا شاكرًا.

والمتأمل في أحوال المؤمنين في أوقات بلائهم يرى من جميل صبرهم ورفيع إيمانهم ودليله على حسن ظنهم يرى من جميع ذلك عجبًا، ومن ذلك:

١- حُسن ظن فتية الكهف بربهم، واستعلائهم
 وفرارهم بإيمانهم إلى كهف لم تكن فيه من
 قبل حياة وعددهم قليل قد لا يزيد على

المؤمن يؤدي عبادة الشكر والصبر، فهو يعرف نعم الله عليه وقي جميع أحواله يلتجئ إليه.

99

السبعة، والدنيا حولهم كافرة ولهم متنكرة، شم هم مع هذا ينتظرون من الله ما وعدهم؛ إذ قد قال لهم وقوله الحق: ( وَإِنَّ اللهُ مَا وَعَدَهُمُ وَمَا يَعْمُدُونَ ﴾ الله ما وعدهم؛ إذ المَّا أَنْ الْكُهُ مِن تَحْمُنِهِ الْمَالَكُمُ مِن تَحْمُنِهِ الْمَالَكُمُ مِن تَحْمُنِهِ اللهُ عِنْ الْمُرُهُ مِن الْمُرْهُ مِن تَحْمُنِهِ اللهُ عِنْ الْمُرْهُ مِن الْمُرْهُ مِن تَحْمُنِهِ اللهُ عِنْ الْمُرْهُ مِن الْمُرْهُ مِن تَحْمُنِهِ اللهُ عِنْ اللهُ عَنْ اللهُ عِنْ اللهُ عِنْ اللهُ عِنْ اللهُ عَنْ اللهُ عِنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عِنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَاللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ اللهُ ا

القصة بتفاصيلها في تفسير سورة الكهف).

٢- حُسْن ظنَ نبي الله أيوب بريه لما صبر على البيلاء حتى صارمضرب المثل في الصير: صير ثمانية عشر عامًا؛ فقد أهله وماله وصحته وجماله حتى رفضه القريب والمعيد إلا اثنين من خُلُص أصحابه كانا يغدوان عليه ويروحان وزوجته وهو مع هذا صابر شاكر (كما رواه ابن حيان وصححه الحاكم عن الزهري عن أنس)، فكان من خير الاثنين الخُلَصِ أن قال أحدهما للأخري يوم من الأيام: "ما أرى إلا أن أيوب أذنب ذنبًا عظيمًا والا لكُشف عنه هذا البالاء"؛ فقال أيوب: لا أدرى ما تقولان، غير أن الله تعالى يعلم أني كنت أمر بالرجلين يتنازعان فيذكران الله فأرجع الى بيتى فأكفر عنهما كراهية أن يذكرالله إلا في حق .. إلى آخر القصة"، (وكذا أورده العلامة الألباني في الصحيحة)؛ فلم يشغله مرضه عن حسن ظنه بريه وصيره، فيكفّر ليس عن نفسه بل عن غيره؛ كراهة أن يُحنَث في اسم الله العظيم.

ومن قصص السلف ما يمتلئ بهذا بيائا

وجب ۱۶۶۲ هـ - العدد ٥٩٥ العدد ٥٩٥ العدد ٥٩٥ السنة الخمسون

ويد لل ببيانه على إيمانه؛ فلا يتسع المقام لذكره؛ فالحمد الله على كل حال.

من أجل هذا كان جُلّ حال هؤلاء السادة شكرًا؛ إذ هم تجاه قدر ربهم شاكرين لما ظاهره نعمة أو صابرين شاكرين لما غير ذلك؛ لعلمهم أن قضاء الله كله خير فهنيئًا لهم.

لذا كان من أحوالنا ما يستوجب وقفة تستدعي حُسْن ظن بالله لوعده لنا فيستوجب هذا الفهم شكرًا أمر به شرعنا وتعلمناه من

أسلافنا، هذا الشكر لا نحتاج فيه إلى الخضرية كل موقف يصحبنا ليفسره لنا ولا لكل قضاء ظاهره مشكل علينا فيشرحه لنا، وهذا هو التسليم الواجب. (ينظر: مدارج السائكين للعلامة ابن القيم رحمه الله، منزلة الصبر ٢ج ص١٥١).

## ومما يستفاد كذلك من الحديث إجمالاً غير ما سبق بيانه:

ا- الحث على الإيمان الذي من شأنه سعادة الدارين وخيرهما؛ إذ الإيمان يحمل صاحبه على حميد الأخلاق يتقلب بين مقام الشكر في السراء، ومقام الصبر في الضراء، وهو في كلتا الحالتين كاسبٌ للخير ثم هو على يقين من ربه أن بعد العسر يسرا، وبعد الشدة فرجًا، وما عليه في ذلك إلا شرط الإيمان قلبًا وقالبًا.

٢- شكر المسلم لا يتوقف عند حد الأقوال. وإنما يكون مترجمًا إلى أفعال، فهو يفعل بنعم الله خيرًا، يقوم بحق هذه النعمة من لهج لسائه بالذكر والشكر شم طاعة الله في ذات النعمة بالقيام بحق الله فيها: فلما كان الشكر إيمائا فقد استوجب القول والعمل

والاعتقاد.

٣- وأما غير المؤمن والعياد بالله فهو لا شاكر ولا صابر، بل جاحد أو متضجر كافر، في بل جاحد أو متضجر كافر، في ضراء لم يصبر وإن أصابته صراء لم يشكر المنعم، وصرف ما لله من حق العبادة لغيره، فعبدوا الطبيعة والبهيمة والمشيطان، فصار بذلك عن والشيطان، فصار بذلك عن اعراضه دنياه ضنكا شم هو المراضه دنياه ضنكا شم هو قال

تعالى: (وَمَنَ أَعَرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً صَنكًا وَنَحَشُّرُهُ يَوْمَ ٱلْقِيْمَةِ أَعْمَى ﴿ اللَّهِ قَالَ رَبِّ لِمَ حَثَرَتَيَ آَعْمَى وَقَدْ كُنْتُ بَصِيرًا ﴿ اللَّهِ قَالَ كَتَلِكَ أَنْتُكَ هَائِتُنَا فَنْسِينَمَ وَكَذَلِكَ ٱلْيَوْمَ نُسَى ﴾ (سورة طه: ١٢٤-

3-الشكروالصبر من خصال الإيمان، وإن شئت فقل: الدين شكر وصبر كما قاله ابن القيم، وما عدا ذلك خارج عن الإيمان، وتوفيق الله للعبد للشكر سبب لزيادة النعمة، وتوفيقه للصبر سبب لتضريح الكربة، وبعد ذلك فهذه وتلك نعم تحتاج هي الأخرى إلى عبودية الشكر، وهكذا يحتاج الشكر لشكر فيعيش المؤمن متقلبًا في نعم الله أبدًا، وليس ذلك المؤمن متقلبًا في نعم الله أبدًا، وليس ذلك الشكر ج٢ ص٣٣٠، وكذلك: الدرر السنية للعلوى السقاف).

#### همسة هي الخاتمة:

إن إنعام الله علينا وهدايته لنا إلى طريق العلم النافع والتوحيد الخالص والمنهج الصحيح كل ذلك يستوجب بذله شكرًا، والقيام بوظائفه عملاً، وإلا كان حُجَّة علينا

٣- وأ بالله

للشكر سبب لزيادة

للصبر سبب لنمريج

الكرية.

رَجِبِ ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٥ . المالة الخمسون السنة الخمسون

لا لنا؛ فتفضل الله علينا من وضوح الطريق نعمة تستوجب شكرها لتقييدها تستوجب تواضعًا وإنكار ذات، وعبادة ودعوة ودعاء وتضرعًا، فلا يغرن العامل عمله، ولا يغلبن الجاهل هواه، وذلك خلافًا لمن كانت قبلته طريقته يترك بها دينه وعراه متبعًا شيخه وشهوته، ثم هو لجهلاء متبعيله مضللاً وعلى ألسنتهم يوصف واصلاً، ولعريهم وكشف عوراتهم يكون مكرمًا وليس ما كتبه الشعراني الصوفي

الضال عن المنصفين ببعيد فليطلع على بعضه في كتابه كرامات الأولياء ليحذر ويحذرمنه.

وليسى أدل على صحيح شريعتنا شريعة الاسلام وبطلان طريقتهم طريقة غير الفاهمين ليس أدل على ذلك من هدى سيد المتعبديين صلى الله عليه وسلم: لما غُضر له ما تقدم من ذنبه وما تأخريق وم حتى تتورم قدماه لربه على النعمة شكرًا وعلى مشقة الوقوف صبرًا؛ فعن أم المؤمنين عائشة -رضي الله عنها- أن النبي كان يقوم من الليل حتى تتفطر قدماه، فقلت له: لم تصنع هذا يا رسول الله وقد غفر الله لك ما تقدم من

إنعام الله عليتا وهدايته لنا إلى طريق العلم الثافع والتوحيد الخالص والمنهج الصحيح كل ذلك يستوجب بذله شكرا، والقيام بوظائفه عملا.

أن أكون عبدًا شكورًا" (متضق عليه). هذا وفي كل قضاء الله خير:

فضي بالاء العالم بهذا المرض المستحدث خير للمؤمنين على ما كان من فقد حبيب يكون إن شاء الله بنيته وعقيدته واقتدائه من رسوله بسنته يكون إن شاء الله شهيدًا؛ فسبحان الله لقد أنفق الدعاة إلى الله أعمارهم وأعمالهم يدعون إليه، ويدلون الناس عليه وهــذا منهم معــروف يُذُكَّر

ذنبك وما تأخر؟ قال: أفلا أحب

ليشكر، وشكرنا لهم يكون دعاء، والله تبارك تعالى يعلم ويرى؛ فجزاهم الله خيرًا، غير أننا بعد ذلك نعتبر بمخلوق لا يرى ، ولا تكمل أركان كينونته كائنًا حيًا فيوصف أنه مادة نووية لا عقل لها ملفوفة في غلاف كما قال أهل التخصص. فسبحان القوي الشديد الفعال المايريد قال في محكم التنزيل (وَإِن تَسَلُّتُهُ ٱلذُّكَابُ شَيْقًا لَّا يَسْتَنْفِذُوهُ مِنْـ لَمْ ضَعْفَ الطَّالُ وَالْمَطْلُونُ) (الْحِج: ٧٣).

وفي هذا القدر الكفاية، فالحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدى لولا أن هدانا الله.

### wolsie

توفي إلى رحمة الله تعالى والد زوجة الزميل الشيخ: أحمد عبد الهادي، غضر الله له ورحمه رحمة واسعة. وتتقدم أسرة تحرير المجلة بخالص العزاء الأسرة الشيخ. اللهم اجعل قبره روضة من رياض الجنة، وارزقه الفردوس الأعلى من الجنة بمنَّك وكرمك يا أرحم الراحمين.





بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. أما بعد، فقد تحدثنا في المقالة السابقة عن شرطين من شروط النكاح وهما، تعيين الزوجين، والولي، ونستكمل بعض الأحكام المتعلقة بفقه النكاح سائلين الله عز وجل أن يتقبل جهد المقل وأن ينفع به المسلمين.

### أولادها المراد بالولي؟

المراد بالولي هو الأقرب من العصبة من جهة النسب ثم من جهة السبب، وليس لذوي السّهام ولا للذوي الأرحام ولاية، وهذا مذهب الجمهور. وروي عن أبي حنيفة أن ذوي الأرحام من الأولياء، فإذا لم يكن ثم ولي أو كان موجودًا وعضل، انتقل الأمر إلى السلطان لأنه ولي من لا ولي له، لما روي عن عائشة مرفوعًا وفيه، وفالسُّلُطَانَ وَليَ مَنْ لا ولي مَنْ ولي مَنْ المِنْ ولي مَنْ المِنْ المَنْ ولي مَنْ المِنْ ولي مَنْ المِنْ ولي مَنْ المِنْ ولي مَنْ المَنْ ولي مَنْ لا ولي مَنْ المِنْ المِنْ ولي مَنْ المِنْ ولي مَنْ المِنْ المِنْ المِنْ ولي مَنْ المِنْ المِنْ ولي مَنْ المِنْ المُنْ المِنْ المُنْ المِنْ المِنْ المِنْ المِنْ المِنْ المِنْ المِنْ المِنْ المِن

أقوال أهل العلم في بيان من هم الأولياء: جاء في العناية شرح الهداية (٢٨٥/٣): "(ولغير العصبات من الأقارب) يعني كالأخوال والخالات والعمات (ولاية التزويج عند عدم العصبات)

الترمذي (١١٠٤) وصحيح ابن ماجه (١٨٧٩).

والعمات (ولا يه الترويج عند عدم العصبات) أي عصبة كانت سواء كانت عصبة يحل النكاح بينه وبين المرأة كابن العم أو لم يحل كالعم ومولى العتاقة وعصبته من العصبات، ثم عند أبي حنيفة بعد العصبات الأم ثم ذوو الأرحام الأقرب

فالأقرب".

وجاء في المدونة الكبرى (١٠٥/٢): "قال سحنون: أكان مالك يقول إذا اجتمع الأولياء في نكاح المرأة أن

### اعداد الله داعزة محمد رشاد (أم تميم )

بعضهم أولى من بعض؟ قال ابن القاسم: قال مالك: إن اختلف الأولياء وهم في القعود سبواء، نظر السلطان في ذلك، قال وإن كان بعض أقعد من بعض فالأقعد أولى بإنكاحها عند مالك، قلت فالأخ أولى أم الجد؟ قال: الأخ أولى من الجد عند مالك، قلت: فابن الأخ أولى أم الجد في قول مالك؟ قال: ابن الأخ أولى، قلت: فمن أولى بإنكاحها الابن أم الأب؟ قال مالك: الابن أولى بإنكاحها وبالصلاة عليها".

وجاء في الحاوي الكبير (٩١/٩): "قال الشافعي: ولا ولا ية لأحد مع الأب، فإن مات فالجد ثم أبو الجد ثم أبو الجد ثم أبو أبي الجد كذلك لأن كلهم أب في الثيب والبكر سواء. قال الماوردي: اعلم أن الولاية في النكاح تكون للأب ثم لن ناسب الأب ولا يستحقها بالنسب من لم يرجع بالنسب إلى الأب... فإذا انقرض عمود الأباء كانت الدرجة الأولى بني الأب وهم الإخوة وعمودها بنوهم وإن سفلوا.

والدرجة الثانية: بنو الجد وهم الأعمام وعمودها بنوهم وإن سفلوا.

والدرجة الثالثة: بنو أبي الجد وهم أعمام الأب

رجب ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٥ العدد ١٤٤٢ السنة الخمسون

وعمودها بنوهم وإن سفلوا، وكذلك بنو أب بعد أب حتى ينقرض بنو جميع الأباء... فإذا تقررت هذه القاعدة في ترتيب العصبات الاستحقاق الولاية فأول درجة ينتقل إليها الولاية بعد

الولاية فاول درجة ينتط الأباء الإخوة.

والإخوة ثلاثة أقسام: إخوة لأب وأم، وإخوة لأب، واخوة لأب،

فأما الإخوة للأم فلا ولاية لهم سواء اجتمعوا مع غيرهم من العصبات أو انفردوا؛ لأنهم لما أدلوا بالأم ولم يرجعوا بنسبهم إلى الأب خرجوا من جملة العصبات المناسبين فلم يكن لهم ولاية.

وقال ابن قدامة في المغني (٣٢١/٦): "بعد أن ساق تضميل مسألة الأولياء. وجملته: أن الولاية بعد من ذكرنا تترتب على ترتيب الإرث بالتعصيب. فأحقهم بالميراث أحقهم بالولاية فأولاهم بعد الأباء بنو المرأة ثم بنوهم وإن سفلوا ثم بنو أبيها وهم الأخوة ثم بنوهم وإن سفلوا ثم بنو جدها الأب وهم أعمام الأب وإن سفلوا ثم بنو جد الجد ثم بنوهم وعلى هذا لا يلي بنو أب أعلى من مع بنى أب أقرب منه وإن نزلت درجتهم.

ولا ولاية لغير العصبات من الأقارب كالأخ من الأم والخال وعم الأم والجد أبو الأم ونحوهم نص عليه أحمد وهو قول الشافعي وإحدى الروايتين عن أبي حنيفة.

وفي (ص: ٣٢٢) قال: لا نعلم خلافًا بين أهل العلم في أن للسلطان ولاية تزويج المرأة عند عدم أوليانها أو عضلهن وبه يقول مالك والشافعي واسحاق وأبو عبيد وأصحاب الرأي والأصل فيه قول النبي صلى الله عليه وسلم «فالسلطان ولي من لا ولي لله ...

#### تعقيب وترجيحه

بعد عرض أقوال أهل العلم أرى رجحان مذهب الجمهور من أن أولياء المرأة في الزواج هم العصبة، وليس للخال ولا للإخوة لأم ولا لوالد الأم ولا لذوي الأرحام ولاية.

فيكون الأولياء هم: الأب وإن علا والابن واخوة المرأة لأب وأم أو لأب، وبنوهم وإن سفلوا وعم المرأة وإن علا وبنو عمها وإن سفلوا والله تعالى أعلم بالصواب.

### ثانيًا: ترتيب الأولياء:

اختلف الفقهاء في ترتيب الأولياء على النحو التالي:

المقول الأول: ذهب الحنفية إلى أن أولياء المرأة أبوها، ثم الجد بعد الأب قائم مقام الأب ثم الأخ لأب وأم، ثم الأخ لأب، ثم ابن الأخ لأب وأم، ثم ابن الأخ لأب، ثم العم لأب وأم، ثم العم لأب، ثم ابن العم لأب وأم، ثم ابن العم لأب على قياس ترتيب العصوبة.

القول الثاني: ذهب المالكية إلى أن من كان أقرب عصبة كان أحق بالولاية، والأبناء أولى وإن سفلوا، ثم الآباء، ثم الإخوة للأب والأم، ثم للأب، ثم بنو الإخوة للأب والأم، ثم للأب فقط، ثم الأجداد للأب وإن علوا.

القول الثالث: ذهب الشافعية إلى أنه يقدم الأب، ثم أبوه، ثم أبوه، إلى حيث ينتهي، ثم الأخ من الأبود، إلى حيث ينتهي، ثم الأخ من الأبوين، أو من الأب ثم ابنه وإن سفل، ثم الأب شم ابنه وإن سفل، ثم سائر العصبات. والترتيب في التزويج، كالترتيب في الإرث.

القول الرابع: أحقهم بالميراث أحقهم بالولاية. فأولاهم بعد الآباء بنو المرأة، ثم بنوهم وإن سطوا، ثم بنوا أبيها وهم الأخوة، ثم بنوهم وإن سطوا، ثم بنو جدها وهم الأعمام، ثم بنوهم وإن سفلوا، ثم بنو جد الأب وهم أعمام الأب، ثم بنوهم وإن سفلوا، ثم بنو جد الجد، ثم بنوهم. وجاء في المغنى لابن قدامة (١٦/٧): "الولاية بعد من ذكرنا تترتب على ترتيب الأرث بالتعصيب، فأحقهم بالميراث أحقهم بالولاية. فأولاهم بعد الآباء بنو المرأة، ثم بنوهم وإن سطوا، ثم بنوا أبيها وهم الإخوة، ثم بنوهم وإن سفلوا، ثم بنو جدها وهم الأعمام، ثم بنوهم وإن سفلوا، ثم بنو جد الأب وهم أعمام الأب، ثم بنوهم وإن سفلوا، ثم بنو جد الحد، ثم بنوهم، وعلى هذا لا يلى بنو أب أعلى مع بني أب أقرب منه وإن نزلت درجتهم، وأولى ولد كل أب أقربهم إليه؛ لأن مبنى الولاية على النظر والشفقة، وذلك معتبر بمظنته، وهي القرابة، فأقربهم أشفقهم. ولا نعلم في هذا خلافا

بين أهل العلم".

### ثالثًا؛ هل للابن ولاية لتزويج أمه؟

اختلف الفقهاء في هذه المسألة على قولين: القول الأول: ذهب جمهور الفقهاء: الحنفية والمالكية والحنابلة إلى أن للابن أن يزوج أمه.

واستدلوا على ذلك بما يأتي:

١- ما روي عَنْ أَمْ سَلَمَةً، لَمَا انقَضْتُ عَدْتُهَا، بَعَثُ النَّهَا أَبِو بَكْرِ يَخْطَبُهَا عَلَيْهُ، فَلَمْ تَرُوْجُهُ، فَبَعَثُ الْيُهَا رسول الله صلى الله عليه وسلم عمر بن الخطاب يَخْطَنُهَا عَلَيْهُ، فَقَالَتُ: أَخْبِرُ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّى امْرَأَةٌ غَيْرَى، وَأَنَّى امْرَأَةٌ مُضِيلَةً، وَلَيْسَ أَحَدُ مِنْ أَوْلِيَائِي شَاهِدٍ، فَأَتِّي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى الله عليه وسلم، فذكر ذلك له، فقال: " ارجع إليها فقل لها: أمَّا قولك إنى امْرأة غيرى، فسأدْعُو الله لك فيُذهبُ غيرتك، وأما قولك إنى امرأة مصبية، فستكفين صبيانك، وأمَّا قولك أنْ ليس أحدُ منْ أُولْيَائِي شَاهَدٌ، فَلَيْسَ أَحَدُ مِنْ أُولْيَائِكَ شَاهِدُ وَلا غَانَتُ بِكُرُهُ ذَلِكُ "، فَقَالَتُ لاَئِنَهَا؛ يَا عُمْرٌ، قَمْ فَرُوجَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَرُوْجِهُ.(سَنَّ النسائي الكبري (٥٣٧٥)، والصغري(٣٢٥٤)، صحيح ابن حبان (٢٩٤٩)، سنن البيهقي الكبرى(١٣٧٥٢) المستدرك على الصحيحين (٢٧٣٤)).

٢- ولأن الابن أولى بالميراث وأقوى تعصيبًا فجاز له
 أن يزوج أمه- المغنى (١/٧).

القول الثاني: ذهب الشافعية إلى أن الأبن لا يزوج أمه- أسنى المطالب في شرح روض الطالب (١٢٩/٣). واستدلوا على ذلك بما يأتى:

 ١- أن المرأة لا ولاية لها على نفسها، والولد جزء منها فلا يثبت له الولاية عليها- الإقناع (٤١٢/٢)، أسنى المطالب (١٢٩/٣).

٢- أنه لا مشاركة بين الابن وأمه في النسب فلا يعتني
 بدفع العار عن النسب ولهذا لم تثبت الولاية للأخ

من الأم. أقوال العلماء في المسألة: أولاً: من قال بأن الابن يزوج أمه:

ود ، على قان بال المنابية شرح الهداية (٩٣/٥): "والترتيب في البناية شرح الهداية (٩٣/٥): "والترتيب في العصبات في ولاية النكاح كالترتيب في الأرث فأقرب الأولياء الابن، ثم ابنه وإن سفل، ثم الأب، ثم الجد وإن علا".

جاء في القوانين الفقهية (ص: ١٣٤): "والمقدم من الأقارب الابن ثم ابنه وإن سفل ثم الأب ثم الأخ ثم ابنه ثم الجد ثم العم ثم ابنه وقيل الأب أولى من الابن".

جاء في المفني لابن قدامة (٢٠٠٦): "متى عدم الأب وآباؤه فأولى الناس بتزويج المرأة ابنها ثم ابنه بعده. وجملته أنه متى عدم الأب وآباؤه، فأولى الناس بتزويج المرأة ابنها، ثم ابنه بعده وإن نزلت درجته، الأقرب فالأقرب منهم. وبه قال أصحاب الرأي. وقال الشافعي: لا ولاية للابن إلا أن يكون ابن عم، أو مولى، أو حاكمًا، فيلي بذلك، لا بالبنوة: لأنه ليس بمناسب لها، فلا يلي نكاحها كخالها، ولأن طبعه بنفر من تزويجها، فلا ينظر لها".

ثانيًا: من قال بأن الابن لا يزوج أمه:

جاء في الأوسط لابن المنذر (٣٠٥،٣٠٤/١): "وقالت طائفة: الأب أولى من الابن، وليس للابن أن يزوجها إلا أن يكون من عصبتها ويكون أقرب إليها. هكذا قال الشافعي، وقال أحمد: أحقهم بالمرأة أن يزوجها أبوها ثم الابن، وحكي عن النعمان قول ثالث، وهو إن من زوجها منهما جائز".

تعقيب وترجيح:

بعد عرض أقلوال أهل العلم أرى رجحان مذهب الجمهور من أن للابن أن يزوج أمه؛ لقوة ما استدلوا به، ولأن الابن أولى بالميراث وأقوى تعصيبًا فجاز له أن يزوج أمه، والله تعالى أعلم بالصواب.

### عزاء واجب

توفي إلى رحمة الله تعالى فضيلة الشيخ: صبّاح محمود جميل، إمام وخطيب بالأوقاف بمحافظة الشرقية، غفر الله له ورحمه رحمة واسعة. وتتقدم أسرة تحرير المجلة بخالص العزاء. عنهم الأستاذ / محمد محمود فتحي الذي يتقدم بخالص العزاء لأسرة الشيخ ومحبيه. اللهم اجعل قبره روضة من رياض الجنة، وارزقه الفردوس الأعلى من الجنة بمنك وكرمك يا أرحم الراحمين.



الحمد لله. والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. وبعد:

فَضَي هذا العدد نتكلم عن مثل من الأمثال القرآنية، وهو في سورة المروم، وهو في المروم، وهو في المروم، وهو في الأيدة (٢٧)، قال تعالى: ( وَهُو اللّهِ مِنْدَوْلُ الْخَلَقُ ثُمُ مُعِيدُهُ وَهُ الْمَثَلُ الْأَعَلَى فَا الْحَدَرُبُ وَلَا أَصَدَلُ الْأَعَلَى فَا الْحَدَرُبُ وَلَا أَصَدَلُ الْأَعَلَى فَا الْحَدَرُبُ وَلَا أَرْضُ وَهُو الْعَرِيرُ الْحَدِيدُ فَا الْحَدَرُبُ وَلَا أَرْضُ وَهُو الْعَرِيرُ الْحَدِيدُ فَا الْحَدِيدُ الْحَدَيدُ الْحَدِيدُ الْحَدَيدُ الْحَدِيدُ الْحَدِيدُ الْحَدِيدُ الْحَدِيدُ الْحَدِيدُ الْحَدِيدُ الْحَدِيدُ الْحَدَيدُ الْحَدَيدُ الْحَدَيدُ الْحَدَيدُ الْحَدَيدُ الْحَدِيدُ الْحَدَيدُ الْحَدِيدُ الْحَدَيدُ الْحَدَيدُ الْحَدِيدُ الْحَدُودُ الْحَدِيدُ الْحَدِيدُ الْحَدِيدُ الْحَدُودُ الْحَدُودُ الْحَدِيدُ الْحَدِ

#### ) (الروم: 27). المعنى الاجمالي:

أكد سبحانه ما يدل على إمكانية البعث فقال تعالى: ﴿ وَهُـو الَّذِي يَالِمُ الْحَلَقُ شَمْ يُعيدُهُ أَي: وهو سبحانه الذي يبدأ الخلق بدون مثال سابق، ثم يعيد هذه الخلوقات بعد موتها إلى الحياة مرة أخرى للحساب والجزاء.

والضمير في قوله: وهو أهون عليه، للإعادة المفهومة من قوله: وشم يعيده، وتذكير الضمير باعتبار المعنى؛ أي: والعود أو الأرجاع أهون عليه، أي وهو سبحانه وحدد الذي يخلق المخلوقات من العدم، ثم يعيدها الى الحياة مرة أخرى في الوقت الله يريده، وهذه الإعادة من البدى، وهذه الأسهل عليه من البدى، وهذه الأسهل عليه على البدى، وهذه الأسهلية على

### اعداد مصطفى البصراتي

طريقة التمثيل والتقريب بما هو معروف عند الناس من إعادة الشيء من مادته الأولى أسهل من ابتدائه والمراد بذلك التقريب لعقول الجهلة المنكرين للبعث، والا فكل المكنات بالنظر إلى قدرته سواء، وقصارى ذلك أنه أهون عليه بالإضافة إلى أعمالكم وبالقياس إلى أقداركم.

وبالقياس إلى اقداركم.
ثم قال تعالى: وله المثل الأعلى
في السماوات والأرض، أي: وله
الوصف البديع في السيماوات
ليس كمثله شيء، تعالى الله عن
الشبيه والنظير وهو العزيز
الحكيم، أي: وهو العزيز الذي
فيغالب ولا يغلب، الحكيم في تدبير
وفق الحكمة والسداد. (مستفاد
من تفسير الوسيط للشيخ سيد
طنطاوي، وتضيير المراغي،

### معانى المفردات:

وهـو الـذي يبدأ الخلق، معناه ينشنه ويخرجه من العدم، وجاء الفعل بصيغة الحال لما كان في هذا ما قد مضى كادم وسائر القرون،

وفيه ما يأتي في المستقبل، فكأن صيغة الحال تعطي هذا كله.

شم يعيده، يبعثه من القبور
 وينشئه تارة أخرى.

وهو أهون عليه : أي هين لا يستصعبه أو أهون عليه بالنسبة الى قدرتكم، وعلى ما يقوله بعضكم لبعض، والا فلا شيء في قدرته بعضه أهون من بعض، بل كل الأشياء مستوية يوجدها يقوله كن فيكون.

وله المثل الأعلى، أي: ثبت له، واستحق الشان الأتم اللذي لا يُقاس بشؤون الناس المتعارفة، وإنما لقصد التقريب لأفهامكم. والأعلى،: معناه الأعظم البالغ

نهاية حقيقة العظمة والقوة.

الشاوات والأرض المعنى أنه سبحانه عُرف بالمثل الأعلى ووصف به في السماوات والأرض أي في هاتين الجهتين.

وهو العزيز الحكيم، وهو العزيز: الذي لا يُغالب ولا يُمانع، بل قد غلب كل شيء وقهر كل شيء بقدرته وسلطانه.

الحكيم: في أقواله وأفعاله شرعًا وقدرًا. (معاني المفردات مستفادة من «فتح البيان» لصديق حسن-المحرر الوجيز لابن عطية-

التحرير والتنوير لابن عاشور-تفسير ابن كثير- بتصرف).

المعنى التضصيلي:

تقدم نظير صدر هذه الأية في هذه السورة، وأعيد هنا ليبني عليه عليه قوله: وهو أهون عليه تكملة للدليل؛ إذ لم تذكر هذه التكملة هناك.

فهذا ابتداء بتوجيه الكلام إلى المشركين لرحوعه الى نظيره المسوق البهم، وهذا أشبه بالتسليم الحدلي في المناظرة؛ ذلك لأنهم لما اعترفوا بأن الله هو بادئ خلق الانسان، وأنكروا إعادته بعد الموت واستدل عليهم هنالك بقياس المساواة، ولما كان إنكارهم الإعادة بعد الموت متضمنا تحديد مفعول القدرة الإلهية جاء التنازل في الاستدلال إلى أن تحديد مفعول القدرة لو سلم لهم لكان يقتضى امكان البعث بقياس الأحرى؛ فإن اعادة المصنوع مرة ثانية أهون على الصانع من صنعته الأولى، وأدخل تحت تأثير قدرته فيما تعارفه الناس في مقدوراتهم.

وأتى بكلمة «يبدأ»؛ لأن الخلق مستمر، كل يوم يكون فيه ابتداء خلق الأجنة في بطون الأمهات تنشأ كل يوم، وكم في الدنيا في اليوم الواحد من جنين يكون؟ كثير جداً، ولهذا أتى بالفعل المضارع الدال على الاستمرار ولم يقل: «تَدَاْنَ.

وقوله تعالى: اثم يعيده يعني ثم هو -أي الله عز وجل- يعيده، ومعنى الإعادة رده على ما كان أولاً . كما في قوله تعالى: وكما أولاً . كما في قوله تعالى: وكما أولاً أول حكي شيدة الله الله والحبر النبي صلى الله عليه وسلم أن الناس يُحشرون عليه وسلم أن الناس يُحشرون يوم القيامة حفاة عراة غرلا كما بُدنوا. رواه البخاري ومسلم. (تفسير ابن عثيمين).

وروى البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول

الله صلى الله عليه وسلم: ايقول الله تعالى: كذبني ابن أدم ولم يكن له ذلك. وشتمني ولم يكن له ذلك. فأما تكذيبه إياي فقوله: لن يعيدني كما بدأني، وليس أول الخلق بأهون علي من إعادته. وأما شتمه إياي فقوله: اتخذ الله ولذا، وأنا الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد . وقال آخرون: كلاهما بالنسبة للقدرة على السواء. (انظر: تفسير ابن كثير وتفسير ابن عثيمين بتصرف).

وقوله تعالى: وهو أهون عليه، (أهون)؛ اسم تفضيل من (هان يهون)، واسم التفضيل يدل على أن الهون درجات، هين وأهون ودرحات الهون قد توحى بأن هناك مشقة لأنبه لولا أن في بعضها مشقة ما صار بعضها أهون من بعض، ولذلك اختلف المفسرون في اسم التفضيل هنا وهو أهون، فقيل: إنه بمعنى هين وهو أهون عليه أي وهو هين عليه، وذهب بعض المفسرين: وهو أنه أهون عليه من البدء بالنظر الى ما عند المخاطبين على أن اعادة الشيء أسهل من ابتدائه وأنهما عند الله تعالى سواءً في السهولة. (تفسير ابن عثيمين ىتصرف).

وقال ابن مجاهد وعكرمة: المعنى: وهو أيسر عليه، وان كان الكل من اليسر عليه في حيز واحد حال متماثلة قال: ولكن هذا التقصيل بحسب معتقدات البشر وما يعطيهم النظر في المشاهد من أن الإعادة في كثير من الأشياء أهون علينا من البداءة. (المحرر الوجيز لابن عطية).

ويطلق على عدة معان: فيطلق على الشّبه، كقوله تعالى: مَنْلَهُمْ كَنْسُ اللّٰبِي اَسْتَوْقَدُ قَالَ، (البقرة: ۱۷). يعني شبههم كشبه الذي استوقد نارًا.

(البقرة: ١٧)، يعنى شبههم كشبه الذي استوقد نارًا-ويطلق المثل على الصفة كقوله تعالى: ومُثَلُ الْجُنَّةِ أَلَقَ وَعِدْ ٱلْمُنْفُونَ فِيهَا أنكر مِن عَلِهِ عَبِر مَاسِنِ ، (محمد: ١٥). ويطلق المثل على النذات، قالوا كقوله تعالى: النَّلَ كُلُهِ. ي الشورى: ١١) يعنى ليس كذاته، والمراد هنا بالمثل في قوله تعالى: ووله المثل الأعلى، الصفة أي له الصفة العليا في السماوات والأرض، كل صفة كاملة فلله سيحانه وتعالى أكملها، وكل صفة نقص فإنه منزه عنها؛ لأنه ما دام قد ثبت له الصفة الكاملة العليا، فإنه بالضرورة العقلية ينتفي عنه النقص، لأنه لو اتصف بنقص ما استحق أن يكون له المثلى الأعلى.

#### من فوائد الأية:

الفائدة الأولى: أن الخلق حادث بعد أن لم يكن يُوخذ من قوله تعالى: وهو الذي يبدأ الخلق؛ فيكون في الأية رد لقول الفلاسفة القائلين بقدم العالم والصواب أن العالم حادث بعد أن لم يكن لقوله تعالى: وهو الذي يبدأ الخلق،

الفائدة الثانية: إثبات إعادة الخلق لقوله تعالى: «ثم يعيده». الفائدة الثالثة: إثبات كمال الصيفات لله لقوله تعالى: وله المثل الأعلى في السموات والأرض،

الفائدة الرابعة: أن كل صفة وصف الله بها نفسه، فهي صفة كمال تؤخذ من قوله تعالى: وله المثل، فإذا أثبت لنفسه صفة علمنا أنها صفة كمال. (تفسير ابن عثيمين بتصرف).

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.





معاوية محمد هيكل

وكتبت دواوين الجيش، وأنشئت المعاهد الشرعية وطبعت الكتب..

### أولا: البدعة تعريف وبيان:

هذه نبذة مختصرة في بيان حد البدعة وأقسامها، حتى لا يلتبس الأمر، وتختلط البدعة بالسنة المطهرة.

البدعة: هي ما أحدث على غير مثال سابق، وهي على قسمين:

١) الأول: ما لا علاقة له بالدين، فهذه بدعة من جهة اللغة، كالطائرات والسيارات ونحو ذلك مما اخترع في هذه الأزمان، ولم يكن معروفا من قبل. والأصل في هذه البدع أنها مباحة، ما لم تتعارض مع نصّ من نصوص الشريعة، فتأخذ حكمه وقتئد.

٢) الثاني: ما له علاقة بالدين، وهو ما يُراد منه التقرب إلى الله سبحانه وتعالى، لكنه لم يوجد في العهد النبوي، مع وجود المقتضى لفعله ولم يُضعُل، ولم يكن ثمة مانع من فعله.

أما وجود المقتضي، فهو أن تتوفر دواعي الفعل،

الحمدُ لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعد:

فإن أهمية معرفة الفروق بين المسميات الشرعية تكمن في التمييز بين الأمور المتداخلة في بعض أوجهها، وكذلك في تبصرة الجاهل الذي يظن تناقض الشريعة في أحكامها (وَإِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُعْنَى مِنَّ الْغَقَ شَيًّا) (النجم: ٢٨).

فمعرفة الفروق من العلوم التي يمتاز بها أهل الفطنة والبصيرة عن غيرهم، حتى قال بدر الدين الزركشي رحمه الله: "من أنواع الفقه: معرفة الجمع والضرق، وعليه جل مناظرات السلف، حتى قال بعضهم: الفقه جمع وفرق" (المنتورفي القواعد: ١٢/١).

وإن مما ضلت به أفهام كثير من الناس، ونتج عن ذلك الضلال في عباداتهم: عدم التفريق بين البدعة التي سمَّاها رسول الله صلى الله عليه وسلم ضلالة، وتوعد أهلها بنار جهنم، وبين المصلحة المرسلة التي لم يمنع منها الشارع الحكيم، ودعت إليها مصالح المسلمين، وصدَّقتها مقاصد الشريعة، وقام بها الخلفاء الراشدون ومن بعدهم من أهل العلم والفضل، فجمع القرآن،

حب ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٥ السنة الخمسون

لكنّه لم يُفعَل، مثل ترك الأذان لصلاة العيد، وقد توفر الداعي لذلك، وهو دعوة الناس لهذه الصلاة كما يُدعون للصلوات الجامعة الأخرى.. فلما لم يأمر صلى الله عليه وسلم بالأذان، ولم يُفعل.. دلُ ذلك على أن الأذان لصلاة العيد بدعة محدثة. وأما مسألة جمع القرآن -على سبيل المثال- فلم يوجد الداعي إلى جمعه في العهد النبوي؛ لأن الوحي مستمرفي تنزيل القرآن، وإنما وُجد في عهد أبي بكر رضي الله عنه عندما قتل جمعٌ من سادات الصحابة وقرًاء القرآن في معركة اليمامة، فخاف اللهم عمر -رضي الله عنه- أن يضيع شيء من القرآن، فأشار إلى أبي بكر أن يُجمعه في مصحف القرآن، فأشار إلى أبي بكر أن يُجمعه في مصحف واحد، ففعل، فكانت حسنة من حسناته رضي الله

وأما انتفاء المانع، فهو أن يتوفر الداعي للفعل، لكن يمنع منه مانع ما، مثل اتخاذ مكبرات الصوت واسطة يُنقل فيها صوت المؤذن إلى أهل البلد، فقد كانت الحاجة لذلك موجودة، لكن منع منها عدم وجود تلك المكبرات في ذلك العهد،

وكذلك مثل مسألة اجتماع الناس في صلاة التراويح على أمام في المسجد، فإن النبي صلى الله عليه وسلم كان يصلي التراويح بالناس ثم ترك ذلك لمانع، وهو خشية أن تُفْرض عليهم هذه الصلاة، فتشق على بعض المسلمين. فلما انقطع الوحي بموت النبي صلى الله عليه وسلم، تنبه الفاروق رضي الله عنه إلى أن المانع من عدم الاجتماع للصلاة قد زال، فأمر أبي بن كعب بأن يَوم الناس، فكان جمعهم هذا إحياء لسنة رسول الله عليه وسلم.

فتبين مما سبق أن ما توفر الداعي لفعله في العهد النبوي، ولم يوجد مانع من الفعل، ثم لم يُفعل، فأن عدم الفعل هو السُنَّة، وفعله هو البدعة والضلالة. قال الإمام ابن القيم رحمه الله؛ فإن تركّهُ صلى الله عليه وسلم سُنَّة، كما أن فعله سُنَّة. (إعلام الموقعين: ٢٩٠/٢).

وقد جاءت الشريعة بالزجر عن البدع، مع بيان فسادها، وعدم انتفاع صاحبها منها. أما الزجر عنها ففي مثل قول النبي صلى الله عليه وسلم: "كل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار". (صحيح سنن النسائي ١٥٧٧).

وأما فساد هذه (العبادة) وردّها، ففي مثل قول النبي صلى الله عليه وسلم: "من عمل عملاً ليس

عليه أمرنا فهو ردّ" (صحيح مسلم ١٧١٨)؛ وهذه البدع كلها مدمومة شرعًا، منهيَ عنها، باطلُ التعبُّد بها.. لا يخرج عنها بدعة من البدع المحدثة، وإن حَسَنَ قَصْد فاعلها، أو ظنَّها حسنة.. فليس في دين الإسلام بدعة حسنة.

قال عبد الله بن عمر -رضي الله عنهما-: "كل بدعة ضلالة، وإن رآها الناس حسنة" (السنة للمروزي: ص٦٨)، قال العلامة الشاطبي -رحمه الله-: قول النبيّ صلى الله عليه وسلم: "كل بدعة ضلالة" محمول عند العلماء على عمومه، لا يُستثنى منه شيء ألبتة وليس فيها ما هو حسن أصلاً" (فتاوى الشاطبي: ص١٨٠).

وقال ابن رجب -رحمه الله-: "فكل من أحدث شيئًا ونسّبه إلى الدين، ولم يكن له أصل من الدين يرجع إليه، فهو ضلالة، والدين منه بريء" (جامع العلوم والحكم: ١٢٨/٢).

#### ثاثياء أقسام البدعء

وقد قسم أهلُ العلم البدعة في الدين إلى قسمين:
الأول: البدعة الحقيقية: هي التي لم يدل عليها
دليل شرعي لا من كتاب، ولا من سُنّة ولا من إجماع،
ولا استدلال معتبر عند أهل العلم لافي الجملة
ولا في التفصيل، ولذلك سُمّيت بدعة: لأنها شيء
مُخترع على غير مثال سابق" (الاعتصام ٢٨٦/١).

من أمثلة البدع الحقيقية:

١- بدعة التقرب إلى الله سبحانه وتعالى بالرهبانية، وترك التزوج مع وجود الأمور الداعية إليه، وعدم المانع الشرعي منه كرهبانية النصارى، والله عز وجل يقول: (وَرَهْبَائِةٌ آبْدَعُرها مَا كُنِتْهَا مَا كُنِتْهَا الله عز وجل يقول: (وَرَهْبَائِةٌ آبْدَعُرها مَا كُنِتْهَا مَا كُنِتْهَا الله عز وجل يقول: (الحديد:٢٧)، وهذا استثناء منقطع، والمعنى: لكن كتبنا عليهم ابتغاء رضوان الله.

٧- ومنها تعذيب النفس بألوان العذاب الشنيع والتمثيل الفظيع، كما يحصل من الهنود في الإحراق بالنار وغير ذلك، وكما يفعله الشيعة الروافض يوم عاشوراء من تعذيب أنفسهم، فهذه أيضاً من البدع الحقيقية التي لا يمكن أبدا أن تندمج في الدين، ولا يمكن أبدا أن يُباح للإنسان أن يُعذب نفسه بهذه الطريقة التي يفعلها الشيعة يوم عاشوراء من خدش الرؤوس والوجوه، ولطم الخدود، والنياح لقتل الحسين رضي الله تعالى عنه.

٣- ومنها تحكيم العقل في أخبار القرآن والسنة كما هو معروف في التيارات الاعتزالية دعاة المدرسة العقلية.

٤- ومنها الطواف حول الأضرحة، واقامة الهياكل على القبور، وتعليق المصابيح حول الأضرحة، فهذه كلها لا يمكن أبدًا من أي جهة أن تندمج بالشرع أو تكون لها شبهة من أدلة الشرع، بل هي بدعة محضة لا يمكن أن يكون لها أصل في الدين. الثاني: البدع الإضافية:

وهي ما ثبت أصلها في الشرع. لكن الإحداث طرأ على تفاصيل أداء هذه العبادة؛ فالبدعة الإضافية لها شائنتان:

- إحداهما: لها من الأدلة متعلق، فلا تكون من هذه الحهة بدعة.

- والأخرى: ليس لها متعلق في الأدلة إلا مثل ما للبدعة الحقيقية، فالبدعة الإضافية هي باعتبار من الاعتبارات سنة، وباعتبار آخر بدعة، فهي غير خالصة لأحد الطرفين، ولذلك تسمى البدعة الإضافية يعني: حسب ما تضاف إليه، فهي سنة بالنسبة لإحدى الجهتين، وبدعة بالنسبة للجهة الأخرى.

فَسُنَة من هذه الناحية؛ لأنها مستندة إلى دليل؛ وبدعة لأنها من الناحية الأخرى ليست مستندة إلى دليل شرعي ولا إلى حتى شبهة، بل غير مستندة إلى دليل أصلاً.

من أمثلة البدع الإضافية،

ا- صلاة الرغائب، وهي من البدع المحدثة في شهر
 رجب، وقد تظاهرت عبارات الفقهاء على القول
 بعدم مشروعيتها، وأنه لا دليل عليها.

يقول النووي: «الصلاة المعروفة بصلاة الرغائب، وهي ثنتا عشرة ركعة تُصلّى بين المغرب والعشاء ليلة أول جمعة في رجب، وصلاة ليلة نصف شعبان مائة ركعة وهاتان الصلاتان بدعتان ومنكران قبيحان، (المجموع: ٥٦/٤).

وقال أيضًا: قاتل الله واضعها ومخترعها: فإنها بدعة منكرة من البدع التي هي ضلالة وجهالة، وفيها منكرات ظاهرة. وقد صنف جماعة من الأنمة مصنفات نفيسة في تقبيحها وتضليل مصليها ومبتدعها، ودلائل قبحها وبطلانها وتضليل فاعلها أكثر من أن تحصر، (شرح مسلم:

وقال ابن حجر الهيتمي: أما صلاة الرغائب فإنها كالصلاة المعروفة ليلة النصف من شعبان بدعتان قسحتان مذمومتان، وحديثهما موضوع، فيكره فعلهما فرادى وجماعة، (فتاوى ابن حجر ٢١٧/١). ٢- ومنها صلاة بر الوالدين، وصلاة مؤنس القبر، وصلاة ليلة يوم عاشوراء، فهذا كله لم يثبت أبدًا في السنة بوجه من الوجود، وهذا العمل من البدع الاضافية؛ لأنه تشويه شائبتان، فالتقرب إلى الله سيحانه وتعالى بالنوافل ثابت في الشرع، يقول عليه الصلاة والسلام؛ "الصلاة خير موضوع، فمن استطاع أن يستكثر فليستكثر" (صحيح الترغيب: ٣٩٠)؛ فمن هذه الناحية هم يقولون: نحن نصلي ولا نعبت، ومن جهة أخرى: هذا لم يكن ثابتا في السنة فهو بدعة من جهة، وسنة من جهة أخرى. ٣- ومنها الاجتماع والجهر بالأذكار كما هو مشهور عند الطرق الصوفية فيما يسمونه بحلقات الذكر الي غير ذلك.

#### ثالثًا؛ المسلحة الرسلة تعريف وبيان؛

"المصلحة المرسلة" كلمة مركبة من موصوف وصفة: فالموصوف هو المصلحة، والصفة هي المرسلة. ومعنى (المصلحة): كلّ ما فيه صلاح ونفع للخلق في معاشهم أو في معادهم، سواء كانت مصلحة فردية أم جماعية، مادية أم معنوية، أنية أم مستقبلية. ومعنى (المرسلة): أي المطلقة غير المقيدة، ونعني بها: المصلحة التي لم يدلّ دليل خاصٌ من نصوص الشرع على اعتبارها ولا على المغائها فهي مطلقة من الاعتبار أو الإلفاء. (انظر الفروق للقرافي المعراك).

أقسام المصلحة المرسلة باعتبار الأصل الذي تعود عليه بالحفظ:

- ١) مصلحة تعود إلى حفظ الدين.
- ٢) مصلحة تعود إلى حفظ النفس.
- ٣) مصلحة تعود الى حفظ العقل.
- ٤) مصلحة تعود الى حفظ النسب (العرض).
  - ٥) مصلحة تعود إلى حفظ المال.
    - وهذه الأمور الخمسة تسمى:

"بالضروريات الخمس، وبمقاصد الشريعة، وهي الأمور التي عُرف من الشارع الالتفات إليها في جميع أحكامه، ويستحيل أن يفوتها في شيء من أحكامه، بل جميع التكليفات الشرعية تدور حولها بالحفظ والصيانة. (انظر: روضة الناظر ١٤٤/١ -

٤١٥، وشرح الكوكب المنير ١٥٩/٤ - ١٦٠، ومنهج التشريع الإسلامي وحكمته ١٧).

أدلة اعتبار المصلحة المرسلة:

من الأدلة على اعتبار المصلحة المرسلة:

1- عمل الصحابة رضي الله عنهم بها في وقائع كثيرة مشتهرة. ومن الأمثلة على ذلك تولية أبي بكر رضي الله عنه لعمر رضي الله عنه الخلافة من بعده، وتدوين الدواوين في عهد عمر رضي الله عنه، واتخاذه أيضًا دارًا للسجن بمكة. (انظر: المصالح المرسلة، للشنقيطي: ص ١٢،١١).

١- أن العمل بالمصالح المرسلة مما لا يتم الواجب الا به فيكون واجبًا. وذلك أن المحافظة على مقاصد الشريعة الخمسة ثبت بالاستقراء اعتبارها ووجوبها، وهذه المحافظة إنما تتم بالأخذ بالمصلحة المرسلة وبناء الأحكام عليها. (انظر: روضة الناظر ١٥/١٤. والمصالح المرسلة. للشنقيطي ٢١ - ٢٢).

رابعًا: الفروق الفاصلة بين البدعة وبين المسلحة المرسلة:

البدعة وجد الداعي إلى فعلها في عهد النبوة ولم تفعل، والمصلحة المرسلة لم يُوجد الداعي إلى فعلها في العهد النبوي.

مثال البدعة: الأذان لصلاة العيد، فقد وُجد الداعي لذلك في العهد النبوي (وهو دعوة الناس لهذه الصلاة)، ومع ذلك لم يؤذن للعيد، فيكون الأذان بدعة لا يجوز.

ومثال المصلحة المرسلة: جمع القرآن، فلم يكن الداعي لجمعه موجودًا في العهد النبوي: إذ لم يكن ثمة خشية من ضياع شيء منه، ولما وجد الداعي لجمعه بموت جمع من القراء في وقعة اليمامة، فجمعه أبو بكر رضي الله عنه، فكان مصلحة مرسلة، وفضيلة من فضائل الصديق. ٢) البدعة تكون في باب العبادات المحضة، فليست معقولة المعنى، والمصلحة المرسلة تكون في باب وسائط العبادة، فهي معقولة المعنى. مثال البدعة: الأذكار الجماعية، فهي عند أربابها عبادة من أحسن العبادات، ويزعمون أن الملائكة تحقيم، والحقيقة أن الشياطين أولى

يهم من الملائكة؛ إذ جعلوا ذكر الله لهوًا ولعبًا،

وتمايلا وغناء..

ومثال المصلحة المرسلة: طباعة الكتب، فهي واسطة لحفظ العلم، والمصاله إلى الناس، ولو وجدت وسيلة أنفع منه، لصير إليها.

٣) البدعة يتعبد أصحابها بها لذاتها، والمصلحة
 المرسلة لا يُتعبد بها لذاتها.

مثال البدعة: الاحتفال بالمولد النبوي، فهو مقصود لذاته عند من يحتفل به، ويرون أنه من القربات إلى الله. وليس الأمركذلك.

ومثال المصلحة المرسلة: إنشاء المعاهد والجامعات الشرعية، فلا يُتعبّد لله بمجرد عمارة الجدران، وإنما كون هذا البناء سيكون سببًا في تعليم الناس ما لله عليهم من حقوق.

 البدعة عبارة عن زيادة في الدين، فهي تشريع، والمصلحة المرسلة هي ما يُحفظ به الدين، فهي محل اجتهاد ونظر.

مثال البدعة: صلاة الرغائب في شهر رجب، فهي عبادة زائدة عما شرعه ورسوله صلى الله عليه وسلم.

ومثال المصلحة المرسلة: تأليف الكتب في فنون الشريعة، فقد كانت أحد أهم أسباب حفظ هذا الدين، ووصوله إلى هذه القرون المتأخرة.

٥) البدعة تزاحم السنن النبوية، فيضيع معها الدين، حتى قال أبو إدريسس الخولاني: "ما أحدثت أمة في دينها بدعة. إلا رفع الله بها عنهم سنة". والمصلحة المرسلة يحفظ الله بها دينه، ولا تعارض سنة من سنن الرسول صلى الله عليه وسلم.

مثال البدعة: وضع أحاديث في فضائل سور القرآن بقصد ترغيب الناس في القرآن، والسنة التي عليها أهل الإسلام هي أن خير الهدي هدي محمد صلى الله عليه وسلم، وأن من كذب على النبى متعمدًا فليلج النار.

ومثال المصلحة المرسلة: كتابة المصحف بالرسم العثماني، وتنقيطه... فقد كان ذلك سببًا في حفظ القرآن الكريم كما أنزله الله، من عهد الخلفاء الراشدين إلى يومنا هذا.

أسأل الله ان يوفقنا واياكم للعلم النافع، والعمل الصالح، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.



Bug

د . ياسر لعي عيد اللعم

أستاذ الدعوة والثقافة الإسلامية الساعد جامعة غينيا العالية

بين الناس، ثم يرى سبيله إما إلى الجنة واما إلى النار، وصاحب الإبل والبقر والغنم يبطح لها بقاع قرقر تمر عليه تطؤه بخفافها، والبقر والغنم بأظلافها، الإبل بخفافها، والبقر والغنم بقرونها، وتعضه الإبل بأفواهها، كلما مرت عليه أخراها عادت عليه أولاها في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة، (صحيح مسلم، ٩٨٨) عذا جزاؤه نسأل الله العافية.

### ثانياً من صور البخس والتطفيف عدم اتباع النبي صلى الله عليه وسلم:

لذلك فقد أوجب الله تعالى اتباع النبي صلى الله عليه وسلم على المسلمين، وذلك في أكثر من ثلاثين موضعًا من كتابه؛ كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية قدس الله روحه في الفتاوى: وقد أمر الله بطاعة رسوله في أكثر من ثلاثين موضعًا من القرآن، وقرن طاعته بطاعته، وقرن بين مخالفته ومخالفته؛ كما قرن بين اسمه واسمه، فلا يُذكر الله إلا ذكر معه.

ومن هذه المواضع، قوله تعالى: (مَن يُطِع الرَّسُولَ فَغَدَ الْمَاعَ المَّسُولَ فَغَدَ الْمَاعَ اللَّهُ وَمَن تُولَى فَمَا أَرْسَلُنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً) (النساء: ٨٠)، وقوله تعالى: (يَأَيُّهَا اللَّينَ مَاسُواً الْمِعُوا اللَّهَ وَالْمِعُوا الرَّسُولَ وَالْمِعُوا اللَّهُ وَالْمِعُوا اللَّهُ وَالْمِعُوا اللَّهُ وَالْمُعُولِ إِن كُمُمُ وَوَيُولُ اللَّهُ وَالْمُولِ إِن كُمُمُ وَوَيُولُ اللَّهِ وَالْمُولِ إِن كُمُمُ وَمُولُولًا إِنْ اللَّهُ وَالْمُولِ إِن كُمُمُ وَمُولُولًا إِن اللَّهُ وَالْمُعْلِدِ ) (النساء: وَوَاللَّهُ وَالْمُعْلِدُ ) (النساء: ٥٩).

يقول ابن القيم رحمه الله في إعلام الموقعين في هذه الآية: "أمر تعالى بطاعته وطاعة رسوله، وأعاد الفعل الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم.

أما بعد: فقد تحدثنا في العدد الماضي عن التطفيف وبيننا أن المشهور عند الجميع أن التطفيف في الميزان بيعًا وشراء فقط وذلك فهمًا من قوله تعالى: (وَيَلَّ لِيَعَا وَشِراءَ فقط وذلك فهمًا من قوله تعالى: (وَيَلَّ لِيَعَا لِمَا أَكُالُوا عَلَى التَّاسِ يَسْتَوَّوُنَ () وَإِذَا كَالُومُمُ اللَّيْنِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّه

وتحدثنا عن سعة مفهوم التطفيف بما يشمل العبادات. فذكرنا بعض صور التطفيف في الصلاة والصيام والحج.

أما التطفيف في الزكاة فيشمل من طفف وأخر حق الله فقد أخبر جل وعلا عنه بقوله: "والذين يكنزون الله فقد أخبر جل وعلا عنه بقوله: "والذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله". التوبة/.. فلا يخرجون حق الله فيها ويطففون لصالحهم إما بخلاً أو كسلاً أو تجاهلاً أنهم موعودون بالعذاب بخلاً أنهم موعودون بالعذاب الأليم، قال جل وعلا: (وَاللّهِ مَن يُكْرُون اللّهَ المُع وَاللّهُ مَن يُكُرُون اللّهَ مَن الله فيها ويطفقون عمانات المعالمة وَاللّهُ مَن الله في الله من الله عن الله عن الله من الله عن الله عنه الله الله وعلى الله عنه الله الله ويكن الله عنه الله الله ويكن الله ويكن الله ويكن الله ويكن الله ويكن الله الله ويكن الله

كُمْ الْكُرُوكَ ) (التوبة: ٣٤ - ٣٥)، هذا جزاء من بخل بالزكاة، ولم يخرج حقها فقد طفف واستحق الوعيد ويل للمطففين، كل مال لا تُؤدى زكاته فهو كنز وصاحبه مطفف ويعذب عليه يوم القيامة.

وقا الحديث الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه أنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الذين لا يؤدون الزكاة يوم القيامة يعذبون، تحمى عليهم تلك الأموال من الذهب والفضة وما يقوم مقامها فيعذبون بها، في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة، حتى يقضى

رچپ ۱۶۶۲ هـ - العدد ۵۹۵ السنة الخمسون

إعلامًا بأن طاعة الرسول تجب استقلالاً من غير عرض ما أمر به على الكتاب، بل إذا أمر وجبت طاعته مطلقًا سواء كان ما أمر به في الكتاب أو لم يكن فيه، فإنه أوتي الكتاب ومثله معه. ولم يأمر بطاعة أولي الأمر استقلالا بل حذف الفعل وجعل طاعتهم في ضمن طاعة الرسول؛ إيذانًا بأنهم إنها يُطاعون تبعًا لطاعة الرسول، فمن أمر منهم بطاعة الرسول وجبت طاعته، ومن أمر منهم بخلاف ما جاء به الرسول فلا سمع له ولا طاعة؛ كما صح عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: "لا طاعة في مصية الله؛ إنما الطاعة في العروف".

وقال تعالى: ( قُلُ أَطِيعُوا أَنَّهُ وَالرَّسُولَ ۚ قَانَ وَلَوْا فَإِنَّ اللَّهُ لَا يُحِبُّ الكَفِينَ ) (آل عمران: ٣٢).

وقال جل وعلا: (وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَانتَهُوا وَاتَّقُوا اللّه إِنَّ اللّه شَدِيدُ الْعِقَابِ) (الحشر:

فالاتباء للرسول صلى الله عليه وسلم دليل حبه؛ كما أن ثمرته غفران الذنوب وفي اتباعه صلى الله عليه وسلم فلاح العبد ونجاحه؛ كما قال تعالى: ﴿ يَأْيُّا ٱلَّذِينَ عَامَتُواْ أَسْتَجِيبُوا بِلَهِ وَلِلرِّسُولِ إِذَا دُعَاكُمْ لِمَا يُخْيِيكُمْ وَأَعْلَمُواْ أَنَ الله يُحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرُو وَقَلِيهِ وَأَنْهُ إِلَيْهِ تَحْشُرُونَ ) (الأنفال: ٢٤). فأمر الله المؤمنين بأن يستجيبوا للرسول، فيما أمرهم ونهاهم، وذلك الحياة الطيبة؛ كما قال ابن القيم رحمه الله في الفوائد: إذ الحياة الحقيقية الطيبة هي حياة من استجاب لله ولرسوله ظاهرًا وباطنًا، فهؤلاء هم الأحياء وإن ماتوا، وغيرهم أموات وإن كانوا أحياء الأبدان، ولهذا كان أكمل الناس حياة أكملهم استجابة لدعوة الرسول صلى الله عليه وسلم، فإن كل ما دعا إليه بقية الحياة، فمن فاته جزء منه فاته جزء من الحياة، وفيه من الحياة بحسب ما استجاب للرسول. وقال تعالى: ﴿ فَلَا وَرُبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ خَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا مُجَدُر يَتْنَهُمُ لُمُّ لَا يَجِدُوا فِي أَنْفُيهِمْ حَرَجًا يُمَّا فَضَيْتَ

وَيُسَلِّرُوا سَيِّلِمًا) (النساء: ٦٥). فنفى الإيمان عمن لم يتحاكم إلى النبي صلى الله عليه وسلم في حياته، وإلى سنته بعد موته.

قال ابن كثير رحمه الله عند تفسيره لهذه الآية: "يُقسم تعالى بنفسه الكريمة المقدسة أنه لا يؤمن

أحد حتى يحكم الرسول صلى الله عليه وسلم في جميع الأمور، فما حكم به فهو الحق الذي يجب الانقياد له باطنا وظاهرًا، ولهذا قال تعالى، (ثمَّ لا يُجِدُواْ فِي له باطنا وظاهرًا، ولهذا قال تعالى، (ثمَّ لا يُجِدُواْ فِي أَنفُسهم حَرَجًا مُمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ) أي إذا حكموك يطيعونك في بواطنهم فلا يجدون في أنفسهم حرجًا مما حكمت به، وينقادون في الظاهر والباطن، فيسلمون لك تسليمًا كليًا من غير ممانعة، ولا مدافعة ولا منازعة". وقال تعالى: (نَمُ المُن مَوْلُولُ سَعِمًا وَلُعَا وَلُولَتِهِكَ مُمُ المُعْلِيُونَ ) (النور؛ لِيَحْكُمُ شِمْ أَن مَوْلُولُ سَعِمًا وَلُعَا وَلُولَتِهِكَ مُمُ المُعْلِيُونَ ) (النور؛ وأن

وقال تعالى: (وَمَا كَانَ لِنُوْمِنِ وَلَا مُوْمِنَةٍ لِنَا فَضَى أَلَهُ وَرَسُولُهُ ا أَمُّوَا أَنْ يَكُونَ هُمُّ لَلِهِ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْضِ أَلَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ صَلَّ صَفَلًا شَيئًا) (الأحزاب: ٣٦).

فهاتان الآيتان توجبان الانقياد الكامل، والتسليم المطلق لما حكم الله به، وحكم به رسوله صلى الله عليه وسلم.

وأما أدلة السُّنة على وجوب اتباع النبي صلى الله عليه وسلم وطاعته فيما أمر واجتناب ما قد نهى عنه وزجر، فهي كثيرة - أيضًا - فعن أبي هريرة رضي الله عنه يقق الصحيح أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "كل أمتي يدخلون الجنة إلا من أبي، قالوا: يا رسول الله ومن يأبي؟ قال: من أطاعني دخل الجنة، ومن عصاني فقد أبي" (صحيح البخاري ٧٢٨٠).

والمتأمل في آيات القرآن والأحاديث، الآمرة باتباعه؛ والمحذرة من معصيته ومخالفته والتطفيف في طاعته واتباعه، يتساءل ما حال أهل البدع والأهواء الذين زعموا حب النبي وخالفوا أمره ولم يتبعوا سُنته؟!

إنهم في خزي وحسرة وندامة يوم القيامة؛ كما قال الله تعالى: ( وَرَمْ يَعَشُ الطَّالِمُ عَلَى بَدُيْهِ يَعَفُلُ بَنَيْتِي الْخَلْثُ مَعَ الْرَسُولِ بَيْنِهِ الله الله الله المُورِقِينَ الطَّالِمُ عَلَى بَدُيْهِ يَعَفُلُ بَنَيْتِي الْخَلْثُ مَعَ الرَّسُولُا ) وقال تعالى: ( يَوْمَ نُعَلَّكُ وَجُومُهُمْ فِي النَّارِ يَقُولُونَ يَكِتَنَا الْمُعَنَا الله وَأَطْعَنَا الرَّسُولُا ) (الأحزاب: ٢٦).

وقد أجمع العلماء على وجوب طاعة النبي صلى الله عليه وسلم واتباعه وعدم التطفيف في أمره ونهيه؛ وقد تمثل إجماع الأمة على وجوب طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم، واتباعه فلا يقبل أدنى تطفيف في أمره ونهيه. والحذر الحذر (ويل للمطففين) ولنا لقاءات إن شاء الله في التطفيف في حقوق الغير.

هذا مقالي إليك أرجو أن تقرأ مبناه، وتستوعب معناه، ثم تستخلص بعد ذلك فحواه، كما أرجو أخيرًا، أن تتوج قراءتك لمقالي بالتواصل الهادف، والإضافة البناءة عند نشره وشرحه وبثه للجميع.

هذا وصلَ اللهم وسلم على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم.



🎉 د. عبد الوارث عثمان 🔑



أستاذ الفقه المقارن بجامعة الأزهر

"

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

قإن أعظم نعمة امتنَّ الله بها على أمة الإسلام: إنزال القرآن: ذلك الكتاب الذي لا غموض فيه ولا التباس، قال الله تعالى ممتنا: (لَقَدُّ أَنَرُنَا ٓ إِلَيْكُمُ حِتَا فِيهِ دِكُرُكُمُ ۖ أَفَلاَ تَعَالَى ﴾ (سورة الأنبياء: ١٠)، وقال تعالى لنبيه الكريم صلى الله عليه وسلم: ( وَإِنَّهُ لِذَكِّرٌ لَكَ وَلِتَوْمِكُ وَسَوْفَ ثُمُّنَاكُونَ ) (سورة الزخرف: ٤٤). فإنزال الكتاب على هذه الأمة هو أكبر النعم، والنعم بعده موازنة به مزيد فضل وإحسان من الله الغني الحميد.

فعلى المسلم أن يؤمن بأنه كلام الله الحق أنزله على قلب رسوله الصادق الأمين معجزة سنة وبرهانا قاطعا يثبت أن محمدًا صلى الله عليه وسلم هو رسيول إلى العالم كله على مدى الأزمان وأنه خاتم النبيين؛ لقوله تعالى: ( قُلْ يُتَأَنُّهُمَا النَّاسُ إِنَّى رَسُولُ اللَّهِ النكر بمنا) (الأعراف: ١٥٨)، وقوله تعالى: (وأرحي الَّ هَذَا ٱلنُّوْمَانُ لِأَلِدُلُّكُم بِعِدِ وَمَنْ لِللَّهِ } (الأنعام:١٩)، وقوله: ( عًا كُنَّ تُحَمَّدُ أَنَّا أَلَكِ مِن رَجَالِكُمْ وَلَكِكُن رُّسُولَ أَنَّهُ وَخَاتُهُ ٱلنَّبَيِّتُينَ وَكَانَ أَنَّهُ كُلُّ شَوْءِ عَلَمًا) (الأحزاب: ٤٠). لذلك كان من لزوم الإيمان تعظيم القرآن غاية التعظيم اعظامًا لقائله عزوجل واعظامًا لما أتى به من بيانات الحق وفنون الإعجاز وعرفانا لفضله على البشرية، فلولا القرآن لما خرجت العرب من جاهليتها إلى نور العلم والي السيادة، وأنى لهذه الأمة التي أعزها الله بالإسلام والقرآن أن تجد عزة في سواه، وأن تتبوأ ذرى المجد بغيره، ولما خرجت الإنسانية من دياجير الظلام إلى نور الحضارة والعرفان، ومن براثن العبودية للأصنام البشرية والحجرية إلى عبادة الله الواحد الأحد الذي لا معبود بحق سواه. وهو الذي من أجله قام سوق الجنة والنار، وجُرِّدت سيوف الجهاد، وسالت دماء الأطهار والكفار. وقد تكررت الأوامر الإلهية به، مبينة أن الإيمان والتصديق يه من أوجب الواجبات؛ قال تعالى: ( يَأَثُنَا ٱلنَّاسُ فَذَ حَاءَكُمُ ٱلرَّسُولُ بِٱلْحَقِّ مِن زَبَكُمْ فَعَامِنُواْ خَيراً

أعظم نعمة امتن الله بها على أمة الإسسالام: إنسزال القرآن.

أَكُمُّ الْمُكُولُوا فَإِنَّ فِيهِ مَا فِي الشَّيَوَتِ وَالْارْضِ وَكُلُّ اللهُ عَلِمًا حَكِمًا) ( وَالْأَرْضِ وَكُلُّ اللهُ عَلِمًا حَكِمًا) ( وقال الله تعالى: (كَانَّهُا الَّذِينَ مَامَثُوا عَاسُوا عِلَمَ وَرُسُولِهِ وَالْكِتَّبِ الَّذِي تَزَلَّ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَبِ الَّذِي تَزَلَّ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَبِ الَّذِي تَزَلَّ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَبِ الَّذِي تَزَلَّ عَلَى وَمُنْ يَكُمُّ عِلَيْهِ وَمُلَتِكِهِ وَرُسُولِهِ وَالْمَوْمِ الْأَحْمِ فَقَدَ وَمُلْتِكِهِ وَرُسُولِهِ وَالْمُورِ الْآخِرِ فَقَدَ مَلَتِكِهِ فَيَ اللهُ وَمِنْ يَكُمُ عَلَيْهِ وَالْمُورِ الْآخِرِ فَقَدَ مَلَتِكِهِ وَالْمُورِ الْآخِرِ فَقَدَ مَلَتِكِهِ وَالْمُورِ الْآخِرِ فَقَدَ مَلَتِكُو وَمُنْ اللهِ وَالْمُورِ الْآخِرِ فَقَدَ وَالْمُورِ اللهِ وَالْمُعْوِي وَالْمُورِ اللهِ وَعَلَى وَالْمُورِ وَلَا وَالْمُورِ وَلَا وَالْمُورِ وَلَيْمِ وَالْمُورِ وَلَا وَالْمُورِ وَلَامُ وَالْمُورِ وَلَالَامِ وَالْمُورِ وَلَالْمُورِ وَلَالْمُورِ وَلَامِورُ وَلَامِ وَالْمُورِ وَلَامِولِ وَلَامِورُ وَلَامِورُ وَلَامِورُ وَلَامُورُ وَالْمُورِ وَلِي وَلِيْمِولِ وَلَامِولِ وَلَامُورُ وَلَامِورُ وَلِي وَلَامُورُ وَلَامِلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلَامِورُ وَلَامِورُ وَلَامِلُولِ وَلَامِلُولِ وَلَامِلُومِ وَلَامِورُ وَلَامِورُ وَالْمُورُ وَلِي وَلَامِورُ وَلَامِ وَلَامِلُومِ وَلَامِورُ وَلَامِلُومِ وَلَامِلُومِ وَلَامِلُومِ وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلَامِلُومِ وَلِهُ وَلِي وَلِي وَلَمِلْمُوا لَوْمِلْمِولِهُ وَلِهُولِ وَلَامِلِهُ وَل

وقد قال الله تعالى في صفة عباده المؤمنين: (البين المنهم عباده المؤمنين: (البين المنهم المحتم المنهم المحتم المنهم المحتم المحتم

بالقرآن؛ إذ لا مسوغ له بظهور بركة هذا الكتاب العزيز فقال: ( وَعَكَا ذِكْرٌ شُارَكُ أَرْتَتُهُ أَفَاتُمْ لَهُ. شُكِرُونَ ) (الأنبياء: ٥٠).

وما كذب المكذبون بهذا الكتاب المكذبون بهذا الكتاب الا جحودًا وعنادًا، وهم في أنفسهم يعلمون أنه الحق، ليستمعوا إلى النبي صلى الله عليه وسلم وهو يقرأ القرآن في تهجده، ولقد سجدوا مع النبي صلى الله عليه وسلم يوم قرأ سورة النجم؛ لما أخذ القرآن منهم كل مأخذ.

### حقوق القرآن وواجباتنا نعوه:

ولهذا الحصن الحصين والدرع المتين، وكلام رب العالمين. حقوق يجب أداؤها وواجبات لا بد من القيام بها، وفيما يلى بيان بعضها:

الحق الأول: حفظه في الصدور: امتدح الله تعالى حُفاظ كتابه ووصفهم بأنهم من أهل العلم؛ لأنهم يحملون القرآن في صدورهم، قال الله تعالى: (آ هُوْ مَائِنَا بَيْنَاتُ فِي شُدُورِ ٱلَّذِي أُونُواْ ٱلْمِلْةُ ) (العنكبوت:٤٩). فمن لم يحفظ القرآن العظيم كاملا، فليحفظ ما تيسر منه، شم إن على من حفظ الضرآن كله أو شيئا منه أن بتعهده بالقراءة وتالاوته حق تلاوته ومن حق تلاوته قراءته حسب أصولها وإقامة حروفه، والخشوع لدى قراءته أو استماعه، وأن يستظهره في حافظته وسويداء قلبه حتى لا بنساه.

وقد نهانا النبي صلى الله عليه وسلم عن الإهمال المؤدي إلى نسيان القرآن، ونهى كذلك عن قول الرجل نسيته؛ لما فيه

> رجب ١٤٤٢ هـ- العدد ٥٩٥ الماد السنة الخمسون

من الإشعار بعدم الاعتناء بالقرآن؛ إذ لا يقع النسيان إلا بترك التعاهد وكثرة الغفلة، فلو تعاهد القرآن بتلاوته والقيام به في الصلاة لدام حفظه وتـذكره، فاذا قال المسلم: نسبت الأبة، فكأنما شهد على نفسه بالتفريط.

الحق الثاني: تدبر أياته: ليست العبرة في التلاوة أن يقرأ القرآن مرات متعددة دون أن يصاحبها إدراك لما يقرأ، والترتيل والتدبر مع قلة مقدار القراءة أفضل من سرعة القراءة مع كثرتها؛ لأن المقصود من القراءة الفهم

والتدبر والعمل. فالواجب على السلمين أن بعتنوا العناية كلها بتذوق الجمال في بلاغته واعجاز بيانه، ويعتبروا بأمثاله وقصصه ومواعظه، ويغوصوا يفكرهم على دُرَره، فإنه لا تَفْنَى عجائبه. والإسراع في القراءة يدل على عدم الوقوف على المعنى بصورة كاملة، وقد ندد الله تعالى بمن لا يفتح عقله وقلبه لتفهم القرآن لإدراك ما فيه من حكم وأسرار وعظات وتشريعات؛ فقال تعالى: (أَوْلاَ بِتَنْبِرُونَ ٱلْفُرْمَاتَ أَرْ عَلَى قُلُوبِ أَفْعَالُهَا ) (محمد: ٢٤). فعلى المسلم أن يتفهم علوم القرآن، ويقف مع أحكامه، فيصوغ منها حياته، ويترجمها سلوكا بعيشه، وخلقا وإنسانية يسموبهما على كل مثل العالم. أما سماء القرآن أو تلاوته بغير تدير فهو لا يحقق المقصود من الاستماع أو التلاوة؛ فقد كان المشركون يستمعون الضرأن

ثم ينصرفون لا يحرك فيهم

العمل بالقرآن من أهم غايات إنزاله والغايبات الأخبر تتبع لهذا الحق -

ساكنًا؛ تمامًا كما يفعل بعض السلمين اليوم، يستمعون الى القرآن الكريم كل يوم من المذياع ثم ينصرفون لا يحرك فيهم ساكنا؛ إذ يبقى المطفف مطففًا، ويبقى الكاذب كاذبًا، ويستمر المرابى بمراباته، ويواصل الفاسق فسوقه! فلقد أصبح سماع القرآن عندهم عادة، مع أن تلاوته بتدبر وسماعه بخشوع وتفهم وتعقل وتأمل عبادة لله رب العالمين.

الحق الثالث: تعلمه وتعليمه:

وأى فضل أجل وأعظم من بذل الجهد في قراءة القرآن وإمتاع النظر بآباته، وقد أوضيح النبى صلى الله عليه وسلم شواب التلاوة وحث أصحابه الكرام وأمنته من بعده على تعلم القرآن وتعليمه بقوله: "خيركم من تعلم القرآن وعلمه" (رواد البخاري).

وقد بعث النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه إلى الأمصيار المختلفة معلمين للقرآن الكريم؛ فبعث مصعب

بن عمير وابن مكتوم في بيعة العقبة الثانية إلى المدينة؛ ليعلما الأنصار القرآن والفقه في الدين، كما في صحيح البخاري.

وبعث النبي صلى الله عليه وسلم معاذ بن جبل رضى الله عنه قاضيًا إلى اليمن يُعلم الناس القرآن وشرائع الإسلام ويقضي بينهم. واستعمل صلى الله عليه وسلم عمرو بن حزم الخزرجي النجاري رضى الله عنه على نجران ليفقهم في الدين ويعلمهم القرآن، ويأخذ الصدقات منهم.

وكان أبو الدرداء رضى الله عنه إذا صلى الغداة في جامع دمشق اجتمع الناس للقراءة عليه، فكان يجعلهم عشرة عشرة، وعلى كل عشرة عريضا، ويقف هو في المحراب يرمقهم ببصره، فإذا غلط أحدهم رجع إلى عريفه، فإذا غلط عريفهم رجع إلى أبي الدرداء بسأله عن ذلك.

وكان هذا التعليم من النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه الكرام حسبة لله من دون مقابل مادي، ولعل مدرسة الرسول صلى الله عليه وسلم هي المدرسة الأولى التي نادت بمبدأ مجانية التعليم ومبدأ الزامية التعليم والتعلم، ولم يبق الأمر شعارًا بل نزل إلى ساجة التطبيق والتنفيذ.

فتعلم القرآن يعين على أداء حق التلاوة، ومما يعين على ذلك ما يلي:

١- تعلم اللغة العربية، وإذا كان السلم من الأعاجم فإن عليه أن يعرف من اللغة العربية ما يؤهله للقيام بحق التلاوة.

٢- طلب علم التجويد، وهو العلم الذي موضوعه كيفية قراءة القرآن الكريم على الوجه الصحيح.

 ٣- قراءة القرآن على من اشتهر
 بإجادة التلاوة، ومخالطة الحفاظ وحضور مجالسهم.

٤- كثرة الاستماع إلى القارئين
 للقرآن الكريم ممن عُرفوا
 بجودة التلاوة وحسن الأداء
 وجمال الصوت.

ه- الابتعاد عن كل ما يشغل القلب من الغناء الداعي إلى اتباع الهوى، واللهو بالمعازف التي هي من أسباب الإقبال على الدنيا الفانية ونسيان الأخرة الباقية، وكذلك المديح المشتمل على عبارات الشرك والإطراء المنهي عنه، فكل ذلك يأخذ مكانه في القلب على حساب القرآن.

#### الحق الرابع: الدعوة إليه وتبليغه للناس؛

إن الواجب الشرعي يوجب على المسلمين جميعًا في مشارق الأرض ومغاربها، العرب منهم والعجم، تبليغ القرآن لغيرهم، والدعوة إليه، وإبراز محاسنه، وأنه حُجَّة الله على الخلق، قال تعالى: (وَأَرْلُنَا إِلَيْكُ ٱلْذِكِرَ انْبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزُلُ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ عَكُونَ ) (النحل: ٤٤). وأمر الله لنبيه محمد صلى الله عليه وسلم هو أمر لأمته، وعليهم إكمال تنفيذ هذا التبليغ، كل بقدر استطاعته. ولا شك أن العلماء تقع عليهم أعظم مساؤولية، بحكم تخصصهم بعلوم الشريعة، وقدرتهم على شرح أحكام القرآن وبيان معانيه.

فلا يكفى أن يكون المسلم صالحا في نفسه، بل عليه بذل الجهد لإصلاح الأخرين وهدايتهم وتبليغ رسالة الإسلام الخالدة. الحق الخامس، حق العمل به

والعمل بالقرآن من أهم غايات إنزاله والحقوق الأخرى تبع لهذا الحق؛ إذ لا يمكن أن يعمل بالقرآن إلا من تالاه وتدبره وعظمه، وقد كان السلف الصالح يقرؤون القرآن قراءة من وطن نفسه على العمل به والقيام بأوامره والانتهاء عن نواهیه کما حدث عندما نزلت آية الحجاب بادر نساء الصحابة إلى الالتزام بها، ولما نزلت أية تحريم الخمر حيث قال تعالى: (يَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ مَانَتُواْ إِنَّا المنشر والمبيش والأصاب والأفتم ببعث بن عَمَل ٱلشَّيْطُن عَاجْمَيْتُوا لَمَلَّكُمْ تُعْلِحُونَ ﴾ (المائدة: ٩٠)

وحق العمل بالقرآن يعني العمل بالأوامر واجتناب النواهي كذلك، فما عمل بالقرآن من لم يجتنب نواهيه.

الحق السادس: التحاكم إليه: وهـو درب من دروب العمل بالقرآن الكريم، وإنما خص هنا بالذكر لأهميته، ولما تواتر فيه من نصوص دالة على عظمته ومكانته، قال الله تعالى: ( أَنْكُنُمُ لِلْهَالِيَةِ يَنْفُونُ وَمَنَ أَخَسُنُ مِنَ اللهِ عُكُمًا لِتُوبِي يُوقِدُونَ ) (المائدة: ٥٠). فالعجب كل العجب ممن قرأ هذا القرآن وعرف ما فيه من صدق الأخبار وعدل الأحكام، ثم يسعى لغير هذا المنهج العصوم المحفوظ من التبديل والتحريف المنزل من اللطيف الخبير إلى غيره من المناهج التي وضعها القاصرون

عن معرفة أسرار التشريع التي اختص بها الله جل وعلا.

احمص بها الله جل وعجر. فما أكثر ما يتناقض هؤلاء في حلون اليوم ما حرَّموه في حالق المناس، العالم بما يُصلحُه وما يُصُرَه. قال تعالى: (ألا يَسَمُ مَنَّ الله تعالى: (ألا يَسَمُ مَنَّ الله تعالى: (ألا يَسَمُ مَنَّ الله تعالى هو الخالق وحده فهو كذلك الحاكم وحده، ولما كان الله تعالى هو الخالق ولهذا يُعرف علماء الأصول الحكم" بأنه خطاب الله المتعلق بأفعال المكلفين طلبًا أو وضعًا: الحقيقة حكمًا، قال الله تعالى: الحقيقة حكمًا، قال الله تعالى: (ألا له لكافي والأعراف؛ في المناس، (ألا له لكافي والأعراف؛ في المناس، (الأله لله تعالى:

إن العرب والمسلمين عليهم مسؤولية خاصة تجاه القرآن المجيد؛ لأنه نزل بلغتهم، وكفى بذلك شرفًا وفخرًا لهم؛ فهم أعرف الناس بأسراره وفحواه، فوجب عليهم عرضه على العالمين، وشرح مزاياه وبيان حقائقه ومراد الله فيه.. فمتى يستفيق العرب والمسلمون من غفوتهم؟

والسطور آنفة الذكر هي بعض حقوق القرآن، ولا أزعم أن هذا غايتها؛ فإن حقوق القرآن أعظم وأجل وهذه بعضها، والقرآن لا يوفيه العبد حقا؛ لأنه أعظم النعم، والعبد يعجز عن أن يقوم بواجبه النعمة العظيمة، ولكن ينبغي تجاه نغم هي أقل شأنا من هذه التسديد والمقاربة، والاستغفار الله على التفريط، وهو من الله على التفريط، وهو الله العلى العظيم.





الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير المسلين، وبعد:
فما يزال الحديث متصلاً عن أثر قرائن السياق على أدلة الحجاب، وقد قسمت أدلة الحجاب إلى ثلاث مجموعات: المجموعة الأولى: أدلة القرآن، المجموعة الثانية: أدلة السنة. المجموعة الثالثة: وقد انتهيت بفضل الله تعالى من أدلة القرآن، ووصلت في أدلة السنة إلى الحديث الثامن عشر،

عن أبي سلمة قال: جاء رجل إلى ابن عباس رضى الله عنهما -وأبو هريرة رضى الله عنه جالس عنده-، فقال: أفتني في امرأة ولدت بعد زوجها بأربعين ليلة؟ فقال ابن عباس: عدتها آخر الأجلين. فقلت أنا: بل تُحلُ حين تضع, قال الله تبارك وتعالى (وَأَوْلَتُ ٱلْأَمَالِ آلِنَهُنَّ أَن يَضَعَنَ حَلَّهُنَّ )[الطلاق:٤]؛ فقال: إنما ذلك في الطلاق. فقال أبو هريرة: أنا مع ابن أخي - يعنى أبا سلمة، فأرسل ابن عباس غلامه كريبًا إلى أم سلمة رضى الله عنها يسأل عن ذلك، فجاءهم فأخبرهم أن أم سلمة قالت: إن سُبَيْعَة الأسْلميَّة رضى الله عنها.... وفي الحديث أنها وضعت حملها بعد وفاة زوجها بنصف شهر، فلما تعلت من نفاسها تجملت للخطاب، فدخل عليها أبو السنابل بن بعكك، فقال لها ما لي أراك مُتَجَمِّلَة؟، وقد اكتحلتُ واختضبت وتهيَّأت، لعلكُ ترجين النكاح، وكان أبو السنابل قد تقدم لخطبتها فرفضته.... (والحديث بتمامه وزياداته أخرجه البخاري، ومسلم، وأبو داود, والترمذي، والنسائي، وابن ماجه، ومسند أحمد، والطبراني، والبيهقي في الصغرى، والدارمي).

وقد استدل الشيخ الألباني من الحديث على جواز كشف الوجه والكفين، فقال: والحديث صريح الدلالة على أن الكفين ليسا من العورة في عُرُف نساء الصحابة، وكذا الوجه أو العينين على الأقل، والا لما جاز لسُبيعة رضي الله عنها أن تظهر ذلك أمام أبي السنابل، لا سيما وقد خطبها فلم ترضه (جلباب المرأة المسلمة صـ١٩).

القرائن حول الحديث:

١- تجملت للخطاب، ليس فيه صراحة أنها كانت
 كاشفة عن وجهها، فقد يكون التجمل في الملابس



والهيئة؛ لأنها مأمورة بترك الزينة بعد وفاة زوجها حتى تعتد منه.

٢- فدخل عليها أبو السنابل بن بعكك (ينكر عليها زينتها)، قد يقال: إنه كان متقدمًا لخطبتها، وبالتالي فإنه يجوز لها أن تتجمل، بل وتكشف عن وجهها إن كانت منتقبة. وهذا يرد عليه أنه ورد في الحديث أن أبا السنابل قد خطبها ورفضته- قبل واقعة الإنكار عليها-.

٣- وقد اكتحلت: قلت: الكحل لا يدل على كشف كامل الوجه، فقد تكشف عن عينيها فقط من تحت نقابها فيظهر الكحل.

إ- واختضبت: والخضاب (الحناء) في اليدين، هذا يدل على أنها كانت مكشوفة اليدين، فمن أعطى الوجه حكم اليدين من وجوب الاستتار، استدل بالحديث على جواز كشفهما؛ كالشيخ الألباني. لكن هذا يرد عليه أن المرأة المنتقبة قد تتساهل أحيانًا في كشف يديها لضرورة مناولة أو حمل شيء أو يكون أبو السنابل لما دخل عليها سارعت بتغطية وجهها ولم تتمكن من تغطية يديها.

٥- ولقائل أن يقول ربما تكون هذه الواقعة قبل نزول آيات الحجاب، والإجابة عن ذلك أن أبا السنابل بن بعكك الذي أنكر على سبيعة، أسلم يوم فتح مكة – أي بعد نزول آيات الحجاب. (انظر الطبقات الكبرى لابن سعد ٢٦٥/١).

#### الحديث التاسع عشر:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: "أومأت امراة من وراء ستر، بيدها كتاب إلى رسول الله في فقبض النبي في يده فقال، ما أدري أيدُ رجل؛ أم يدُ امرأة إذا، قالت: بل يدُ امرأة، قال، لو كنت امرأة لغيرت أظفارك"؛ يعني، بالحناء (سنن أبي داود وغيره).

#### القرائن حول الحديث

ا- سند الحديث: فيه مطيع بن ميمون العنبري وهو لين الحديث (انظر ترجمته في الكامل ت ١٩٤٣, تقريب التهذيب ت ٦٧٢٠، وجهالة صفية بنت عصمة التي روى عنها مطيع بن ميمون انظر تقريب التهذيب ت ٨٦٢٤).

وحسن الألباني الحديث بشواهده في سنن أبي داود ح ٢٦٦٦ وسنن النساني ح٥٠٨٩, وذكر له عدة شواهد (انظر الثمر المستطاب صـ٣١١-

وجاء في رواية الطبراني للحديث (ح٢٠١٢) أن صفية هي أم مطيع بن ميمون.

٧- ق الحديث أن الرأة كانت كاشفة عن يديها، ولو كانت يداها عورة لما سكت النبي صلى الله عليه وسلم على كشفهما، بل أمرها أن تخضب يديها ليكون ذلك فارقًا بين يديها وبين يدى الرجل.

"- قد يقال: إن الواقعة كانت قبل الحجاب. لكن توجد رواية للحديث عند أبي داود: أن هند بنت عتبة رضي الله عنها زوج أبي سفيان رضي الله عنه قالت: يا نبي الله بايعني. قال: لا أبايعك حتى تغيري كفيك، لأنها كف سبع (سنن أبي داوود ح ٤١٥٠). وقد حسن الألباني الحديث بشواهده في صحيح سنن أبي داود وسند هذه الرواية فيه مجاهيل: عمة غبطة بنت عمرو وهي أم الحسن وجدتها (انظر تقريب التهذيب ت ٨٨٢٠، ٨٧١٩).

وأخرج البزار (ح٢٩٩٣) عن مسلم بن عبدالرحمن: رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يبايع النساء عام الفتح على الصفا، فجاءت امراة كأن يدها يد رجل، فأبى أن يبايعها حتى غيرت يدها بصفرة. والسند فيه عباد بن كثير الرملي، وهو ضعيف (انظر تقريب التهذيب ت ٢١٤٠)، وجهالة شميسة بنت نبهان (انظر: ثقات ابن حبان (٢٢٥٩٠)، مجمع الزوائد ١٥٤/٥).

وأخرجه الطبراني في الكبير ح٧١٧, عن السوداء: أتيت رسول الله صلى الله عليه وسلم الأبايعه، قال اذهبي فاختضبي... وفي إسناده جهالة نائلة، ح٣٠١٣ عن ابن عباس بنحوه، وفيه عبدالله بن عبدالملك الفهري وهو منكر الحديث، وليث بن أبي سليم وهو ضعيف. والحديث ضعفه بروايات الأرناؤوط في مسند أحمد ح ٢٦٢٥٨).

فمن حسن الحديث كالألباني: استدل به على

جواز كشف الوجه والكفين، والا ما أقر النبي صلى الله عليه وسلم المرأة على كشف يديها (انظر جلباب المرأة المسلمة ص٧١-٧٢).

وقد استدل التويجري بالحديث على وجوب تغطية الوجه، فقال: وهذا الحديث يدل على أن نساء الصحابة رضي الله عنهم كن يستترن من الرجال الأجانب ويغطين وجوههن عنهم، من الرجال الأجانب ويغطين وجوههن عنهم، يفعلون شيئًا إلا بأمر من الشارع, فعلم من هذا أن الاستتار وتغطية الوجوه كان مشروعًا للنساء، ولهذا أنكر النبي صلى الله عليه وسلم على المرأة ترك الخضاب في يديها، وأقرها على الاستتار وتغطية الوجه (الصارم المشهور ص٨٨).

لو أخذنا بتحسين الحديث بشواهده, فهند رضي الله عنها أسلمت بعد فتح مكة، وكان ذلك بعد نزول آيات الحجاب، فلا مجال للقول: إن القصة كانت قبل نزول آيات الحجاب.

ه- هل تُعٰذر هند بالجهل لحداثة إسلامها، ولم تكن تعرف أحكام الإسلام بعد ؟ ويُجاب عن ذلك بأن النبي صلى الله عليه وسلم لم يكن ليسكت على كشفها لكفيها لو كانا عورة، بل ويأمرها بتغييرهما بالحناء.

قلت: ١- الحديث من ناحية السند فيه ما ذكرت. ٢- من ناحية المتن. فهو ليس قطعي الدلالة: فإن كان لليد حكم الوجه، فيصير حجة لمن قال بجواز كشفهما، ومن قال بأن اليد قد يتجاوز عن كشفها أحيانا للضرورة فلا حجة فيه.

لكن يرد سؤال: هل مناولة الكتاب من حالات الضرورة أم لا؟

#### الحديث العشرون:

عن عائشة رضي الله عنها قالت، رَأَيْتُ النبيِّ ﴿ يَكُ عَنْ عَائشَة رَفِي اللهِ عَنْهِا قَالَت، رَأَيْتُ النبيُ ﴿ يَعْبُونَ عَنْمَ الْمُحْبُونَ الْمَالُمُ، فَاقَدُرُوا قَدُرَ الْجَارِيةَ الْمُحْدِ، حَتَّى أَكُونَ أَنَا اللّتِي أَسْلُمُ، فَاقَدُرُوا قَدُرَ الْجَارِيمَة على اللَّهُو. الْجَارِيمَة على اللَّهُو. (متفق عليه).

القرائن حول الحديث:

ا- يسترني بردائه, يدل ذلك على أن هذا كان
 بعد نزول آيات الحجاب، ويدل على جواز نظر
 المرأة إلى الرجل، وأجاب بعض من منع بأن عائشة

كانت إذ ذاك صغيرة، وفيه نظر. (انظر: فتح الباري ٥٥٠/١). يقول العيني: إن في بعض طرق الحديث أن ذلك كان بعد قدوم وفد الحبشة، وأن قدومهم كانت سنة سبع، ولعائشة يومئذ ست عشرة سنة (انظر عمدة القاري: ٢١٧/٢٠).

٢- هل يستدل بالحديث وبستر النبي صلى الله عليه وسلم لعائشة رضي الله عنها بردائه على علي هذا أن العلماء اتفقوا على وجوب النقاب. يرد على هذا أن العلماء اتفقوا على وجوب ستر جميع بدن أمهات المؤمنين، بما في ذلك الوجه والكفين؛ لقوله تعالى: (وإذا سألتُموهُنْ مَتَاعًا فَاسْأَلُوهُنْ مَنْ وَرَاء حَجَاب)، ولا خلاف في ذلك، إنما الخلاف في دخول غير أمهات المؤمنين في الأمر، فدخولهن ليس بالأمر الصريح المباشر، وإنما هو بالاستدلال بجامع العلة المذكورة (ولكم ألمهر لفلوكم وقامية).

الحديث الحادي والعشرون:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: لما قدم رسولُ الله عنها قالت: لما قدم رسولُ الله عنها قالت: المدينة، وهو عروسُ بصفية بنت حُييُ، جنن نساءُ الأنصار فأخبرن عنها، قالت: فتنكرت، وتنقبت، فنهبتُ، فنظر رسولُ الله عيني فعرفني، قالت؛ فالتفتُ فأسرعَتُ المشي، فأدركني فاحتضنني، فقال: كيف رأيت؟ قالت، قلت: أرسلُ يهودينة وسُط يهوديات. (سنن ماجه وغيره).

القرائن حول الحديث:

١- سند الحديث: عند ابن ماجه فيه ثلاث رواة ضعفاء على بن زيد بن جدعان: ضعيف (انظر تهذيب الكمال ٢٣٤/٢٠, المغني في الضعفاء ٢٧/٤٤, تقريب التهذيب ت ٤٧٣٤)، وقد ضعف البوصيري الحديث في مصباح الزجاجة بهذا الراوى (انظر مصباح الزجاجة ح١٧٠).

وفيه أم محمد من روى عنها زيد وهي مجهولة (انظر ميزان الاعتدال ١٠٩٣٨, تهذيب الكمال ٤٣٦/٢٠)، وفيه مبارك بن فضالة وهو يدلس ويسوي (انظر تقريب التهذيب ت ٢٤٦٤).

والحديث له روايات أخرى نستكملها بإذن الله تعالى في العدد القادم إن شاء الله وقدر، والحمد لله رب العالمين.



(1)

الحمد لله على نعمته علينا وتفضيله، أحمده على ما منَّ به علينا من مُحكم الكتاب وتنزيله، وأشكره على ما أكرمنا به من بعثة صفوة خلقه ورسوله، وصلى الله على نبينا محمد الذي هدانا الله به إلى سواء سبيله، وأمرنا بتعظيمه وتبجيله، ونفى عنًا الإيمان حتى يحبه المؤمن أكثر من أبويه وخليله، وجعل اتباعه سببًا لحبته لنا وتفضيله، ونصب طاعته حمى لنا تعصمنا من الشيطان وكيده وتضليله، وصلى الله عليه وعلى آله وصحبه صلاة دائمة بدوام طلوع الفجر وأفوله، ومن تبعهم وعمل بعملهم إلى أنقضاء حياته وفناء جيله، وانتهاء مُهُلة أيامه ورحيله.

وبعد: فهذا مقال أذكر به نفسي وإخواني، وأسوق لهم به العبرة والنذير، لعلنا نعمل به

د . عماد محمد على عيسى 114

المنش بوزارة الأوقاف

على الإصلاح والتغيير، لا سيَّمَا والناس في وجه الوباء فرعين كأنهم في حومة الوغى، إذ لا بد أن نجتهد في الوصول إلى أسباب البلاء الذي نزل بنا، ودهانا وكدر حياتنا.

#### حال أكثر الناس يضر ولا يسر:

إنّ الناظر إلى الناس من حوله نظرة بادي الرأي يجدُ بُعدهم عن أبواب الْخَيْر، وقربهم من كل ما فيه خطرٌ وضير، بل ربما يجد بعضهم يعمل على إغلاقها حتى صار بعضها موصدًا، وعلى النقيض ترى من يعمل بالسيئات ويقعد لها بكل طريق ومرصدًا، ومن رأى هُروب النَّاس من الْسَاجِد، وقلة مبالاتهم

رجب ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٥ السنة الخمسون

بالعبادات كالصّلاة، وشُخُ كثيرين عن الصدقة، وامتناعهم عن الإحسان والبر، ونبذهم الصلة والمودة نبئذ النّواة، ورميهم إخوانهم بكل نقيصة، واجتهادهم في قطع الأرحام، وسعيهم الجادفي المظالم، واستهانتهم بحقوق الناس في الأموال والدماء والأعراض صدَّق ما أقول وآمن بما أخكيه.

وأنا أعتقدُ -وكثيرون غيري فيما أظن- عقيدة لا تداخلني فيها خلجة شك أن ما نحن فيه سببه أمران:

الأول: هو البُعُد عن طاعة الله التي ثقلت على النُفوس حتى صارت كأنها مُرُ الكؤوس وعلُقم دارت منه الرُؤوس، أو الداء العياء الذي يأتي بأشد البلاء.

وقد وعد الله تعالى عباده الطائعين بفتح أبواب البركات والخيرات.

البرد و و المسلم المسلم المسلم المسلم المنوا وَاتَّغَوَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

وقال تعالى: (وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْتُرَىّ اَسْتُواْ وَأَنَّقُواْ لَفَنَحَا عَلَيْهِم بَرَكُتِ مِنَ السَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِن كُذَّبُواْ فَأَخَذْتُهُم بِنَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ) (الأعراف: ٩٦).

الثاني: كثرة غشيان الذنوب والمعاصي بصورة تقطع نياط القلوب، وهو فرع على السبب الأول لأنه من شغل عن الطاعة شغلته نفسه بالمعصبة.

وهذا المعنى في الكتاب والسنة مُقرّر ومذكور، وفي علمهمًا مسطور ومزّبور.

قَالَ تَعَالَى: (كَدَأُكِ اللهِ فِرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِن مَبْلِهِمُّ كَذَّبُواْ عِايِتِنَا فَأَخَذَهُمُ اللهِ بِدُعُومِمُّ وَاقَدُّ شَدِيدُ الْهِقَابِ )

(آل عمران: ۱۱).

وقال تعالى: (أَلْمُ يَرْوَا كُمْ أَمْلَكُنَا مِن قَلِهِم مِن قُرْنِ

إن الوقاية من الذنوب تؤمن صاحبها من عداب البيات، ويسعد الدع بها ي الحياة وبعد المات.

الشَّمَةُ فِي الْأَرْضِ مَا لَرَ ثُلْكِي لَكُو وَأَرْسَلْنَا
السَّمَلَةُ عَلَيْهِم يُنْرَازًا وَجَعَلْنَا الْأَنْهَارَ
عَرَى مِن غَيْمِ فَأَمَاكُمْهُم بِلْمُوْمِهِمْ وَأَنْفَأَنَا
مِنْ يَعْلِيهِمْ فَرْفَا مَاخِينَ ) (الأنعام: ٢).
وقال تعالى: (وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْشُرَيَّةُ الشَّرُيَّةُ الْمُلَّالُولُ الْفُرْقِ الْفَاقِينَ الْفَاقِينَ الْمُنْفِقِينَ الْمُلْعِلِينَ الْمُلْعِلِينَ الْمُلْعِلِينَ الْمُلْعِلِينَ اللهِ عَلَيْهِمْ مَرَكُونِ اللهِ عِلْمُ اللهِ عِلْمُ اللهِ عِلْمُ اللهِ عِلْمُ اللهِ عِلْمُ اللهِم وهي مصلحة (وَمَا كَانَ رَبُكُ لِيهُمِلِكَ المُهم وهي مصلحة (وَمَا كَانَ رَبُكَ لِيهُمِلِكَ المُعْمِلُونَ ) (الإعراف: ١١٧). الله على الأمم وهي مصلحة (وَمَا كَانَ رَبُكَ لِيهُمِلِكَ المُعْمِلُونَ ) (الإعراف: ١١٧). الله يكون الهلاك الأمم في المُعْمَلِي المُعْمَلِينَ المُعْلِكَ المُعْمَلِينَ المُعْلِكَ اللهُمْمِينَ المُعْلِكَ اللهُمْمِينَ المُعْلِكُ اللهُمْمَا اللهُلاكَ اللهُمْمِينَ المُعْلِكُ اللهُمْمِينَ المُعْلِكُ اللهُمْمَا اللهُمْمَا اللهُلاكِ اللهُمْمَا اللهُمْمَا اللهُمْمَا اللهُمْمَا اللهُمْمَامِينَ اللهُمُلِينَ اللهُمْمَامُونَ المُهْمَامُ اللهُمُونَ المُعْلَى اللهُمُونَ المُعْمَامِينَ اللهُمْمَامِينَ اللهُمُعْمَى اللهُمُونَ اللهُمُعْمَامُ وَقَالَ مَالِمُونَ اللهُمُونَ اللهُمُعَامِينَ اللهُمُعَامِينَ اللهُمُونَ اللهُمُعْمَامُ وقَالَ مَالِمُونَ اللهُمُونَ المُعْمَامُ وَلَيْمَامُونَ اللهُمُونَ اللهُمُونَ اللهُمُعَامُونَ اللهُمُعَامُونَ اللهُمُعَامُونَ اللهُمُعَامِينَ اللهُمُعِينَ اللهُمُعَامُونَ اللهُمُعَامُونَ اللهُمُعَامُ الْمُعْمِعُونَ المُعْمَامُ الْمُعْمِعُ الْمُعْمَامُ الْمُعْمُونَ الْمُعْمَامُ الْمُعْمِينَ الْمُعْمَامُ الْمُعْمَامُ الْمُعْمَامُ الْمُعْمِينَ الْمُعْمِعُ الْمُعْمَامُ الْمُعْمَامُونَ الْمُعْمَامُ الْمُعْمَامُ الْمُعْمَامُ الْمُعْمَامُ الْمُعْمِينَ الْمُعْمَامُ الْمُعْمِينَ الْمُعْمَامُ الْمُعْمَامُ الْمُعْمِينَ الْمُعْمَامُ الْمُعْمِلِينَ الْمُعْمِينَامُ الْمُعْمِينَ الْمُعْمِلِينَ الْمُعْمَامُ الْمُعْمِينَامُ الْمُعْمِينَامُ الْمُعْمِلِينَ الْمُعْمَامُ الْمُعْمُ الْمُعْمِلِينَ الْمُعْمِلِينَ الْمُعْمِينَ الْمُعْمِي الْمُعِلِينَ الْمُعْمُ الْمُعْمِلِينَ الْمُعْمُ الْمُعْمِلِينَ الْمُعْ

قَال تعالى: (وَكَذَالِكَ أَخَذُ رَبِكَ إِذَا أَخَدُ اللهُ الْفَارِينَ وَفِي طَالِمَةً إِنَّ أَخَذُهُ اللهُ شَدِيدٌ) (هود: ١٠٢). وقال تعالى: (وَيَاكَ الْفُرَى أَفَلَكُنَهُمْ لَمَا طَفُوا وَجَعَلْنَا لِمَهْ اللهُ مَلِكُمْهُمْ لَمَّا طَفُوا وَجَعَلْنَا لِمَهْ اللهُ وَعَلَى (الكهف: ٥٩).

فإذا جاءت الطاعة وحضر شريف تلك البضاعة، وانتشر نور الهداية، وسعى الناس في طلبها جد السعاية، وظهرت أنوارها الهادية الماحية لظلمة الضلال، وكشفت عن أهلها الإفك والبلاء والمحال أعرضوا وصدوا وندوا.

والعجيب في ذلك أن الناس إذا ذكرت لهم عقوبات المعاصى، وإذا ربطت بين البلاء وعواقب الذنوب وما فيها من السوءات والمآسي، تجد بعضهم لا يكادون يصدّقون ما قيل، ولا يعتقدون ما تناقلته الأجيال جيلًا بعد جيل، مع إيمانهم بما ورد في الوحي والتّنزيل، في الوقت الذي يصدّقون فيه الإفك والأباطيل، ويتبعون كل مُفسد كيدُه في تضليل.

إن الوقاية من الذُّنوب تؤمّن صاحبها من عذاب البّيات، ويسعد الْمرء بها في الحياة وبعد الْمَات.

#### أثر الطاعة:

الطاعة عند المؤمن هي روحه وخلاصة حياته، وقلبُه النابض الذي إذا توقف خرجت روحه وفاضت نفسُه إلى بارئها، وهي رأس ماله الذي

42 🔊 السلة الخمسون

يعمل فيه، وهي من الليل والنهار بمنزلة السمع والبصر من ابن آدم، وهي راحة المؤمن وجَنْتُه التي إذا لم يدخلها في الدنيا لم يدخل جنة الأخرة، كما أنّ الطّاعة هي الْحِصُن الْحَصِين للمؤمن وجُنَّته، وهي قبلتُهُ أيْنَمَا خيَّم، وكعبتُه أيْنَمَا توجّه ويمَم، بل هي للذة الدنيا وقرة العين فيها، بها تفتح الأبواب المُغلقة، وتطمئن القلوب ولو كانت مُغلفة، وتشرح الصدور ولو كانت الدنيا تغلي حولها كالقدور، فإذا

خلتُ منها شعرَ المؤمن بأنَّ الْحياة جوفاءَ، وأنَّ الدُّنيا حوله دار نَكْراء،

مشؤهة الخلقة مستنكرة المُزاة.

وهذا كلام لا يشك فيه من شم رائحة الطاعة أو كان عند أدنى رغبة في العمل الصالح.

فمن اجتهد فيها كان أثرها باديًا عليه كالشمس المشرقة والنور المستفيض، ومن تذوقها غائصًا في أعمَاقها، قوى منها الأركان وأحكم من أجلها البنيان، فحظي بمحبتها والفوز بها، وتَمَتَع بانتشاق رَوْحها وشمّ نسيمها، ونعمت عينه بالاكتحال بأحوالها الشريفة، والرّكون إلى مَحالها المّنيفة، وامتلأ قلبُه بالتعلُّق بها والشّغف بلزومها، واكتسى من ثيابها أجمل حلة وأفضل كسوة.

وهذا غيضٌ من فيُض، لكن التَّنبيه على القليل مرشدٌ إلى معرفة الكثير لِّن كان له قلبٌ أو فَهُم والله المستعان.

ومع عُرُوض النَّوانع وترادُف الشَّواعل والقواطع تدهب بعض هذه المعاني أو كثير منها، فيحتاج المسلم إلى من يساعده على تجديد إيمانه وتحريك يقظّته وإشَّعال مَوْقد هِمَته حتَى يسير إلى ربّه من غير ضعف ولا فُتُور حتى يكون كالطّود الشَّامِخ لا كأنّه ريشة في مَهَبَ الربح تُفَيّئه يَمِينًا وشمالًا.

## آثار غشیان المعاصی:

جُبلت النفوس على المعاصي، وفطرت على ما ينافي المعصمة، ويضاد السيلامة من الذنوب والمخالفات، هذه حقيقة جاءت بها الأحاديث النبوية، وجادت بها السنن المصطفوية.

عَنْ أُنْسِ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: «كُلُ بُنِي آدَمُ خَطّاءٌ، وَخَيْرُ الْخَطّائِينَ التّوَّابُونِ، (رواه ابن ماجه: ٢٥١٤).

أما الوُلوغ في أسباب المعاصي والانزلاق في مزالق تزلُّ عليها الأقُدام، فمثل ذلك لا بد من

الحيطة خشية الوقوع في شِبَاكها، والسقوط في شَرَكها.

ومن شؤم الذنوب أنها تجعل صورة ابن آدم مشوهة تشويهًا بالغ القبح والشناعة، ويكفي أن الذنوب تظهر على وجوه أصحابها، وتبدو على نعوت أهلها، وتستعلن بصفات وسمات الواقعين فيها والقائمين بها، بيد أنه لا يعلم ذلك ولا يعرفه إلا من آتاهم الله قوة بصيرة وحُسن فراسة.

عَنِ ابْنِ غُمَرَ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: "إِذَا تَبَايَعْتُمْ بِالْعِينَةِ، وَأَخَذْتُمْ أَذُنَابَ إِنْبَاقِمْ وَرَضِيتُمْ بِالزَّرْعِ، وَتَرَكُتُمُ الْجِهَادَ، سَلَّطَ اللَّه عَلَيْكُمْ ذُلًا لَا يَنْزِعُهُ حَتَّى تَرْجِعُوا إِلَى دينكُم " (رواه أبو داود: ٣٤٦٢).

أما إدمانها والفها فتلك بلية البلايا؛ لأن الفطام حينها يصعب إلا بتوفيق من الله تعالى وتيسير منه لكل عسير.

والله المسيؤول أن يُمَحو عنا قيديم وحديث الأوزار، وأن يُقيل العثرة منا والعَثَار، وأن يلحقنا بالصالحين من عباده الأخيار، وأن ينزلنا منازل الأبرار.

الطاعة هي راحة

المؤمن وجنته التي

إذا لم يدخلها في

الدنيالم يدخل جنة

الأخرة.

# والقراق النجرية

(اَلْمَنَدُ بِلَّهِ اَلَّذِى لَدُّ مَا فِي الْتَكَوَّرِ وَمَا فِي اَلْأَرْضِ وَلَهُ اَلْمَنَدُ فِي اَلْآخِرَةً وَهُوَ لَفَكِيمُ اَلْقَبِيرُ ) (سبأ: ١)، والصلاة والسلام على سيد الأولين والآخرين النبي الأمين، وعلى آله وأصحابه ومن اتبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد:

فإن عقد الزواج ميثاق من أعظم المواثيق التي شرعها الله تعالى لعباده حتى سماه الله تعالى عقد الزواج ميثاق من أعظم المواثيق التي شرعها الله تعالى: (وَأَخَذَتَ مِنكُمْ مِيثَنَّا غَلِيثًا) (النساء: ٢١)، ولم تات هذه التسمية في كتاب الله عزوجل إلا في ثلاثة مواضع هذا الموضع، وموضعان آخران، وهما:

قوله تعالى: (وَرَفَعَنَا فَوَقَهُمُ ٱلطُّورَ بِمِيثَقِهِمْ وَقُلْنَا لَمُمُ ادْخُلُوا ٱلْبَابَ مُجِّدًا وَقُلْنَا لَمُمْ لَا تَعَدُّواْ فِي ٱلسَّبْتِ وَأَخَذُنَا مِنْهُم مِثَنَّا غَلِظًا) (النساء: ١٥٤).

وقوله: (وَإِذْ أَخَذَنَا مِنَ ٱلنَّبِيْتِينَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن فُي وَالْمَوْنَ وَالْمَا وَالْمَاكَ وَمِن فُي وَالْمَرَةِمُ وَإِنْ مُرْبَمُ وَأَخَذُنَا مِنْهُم مِيثَنَقًا غَلِيظًا) (الأحزاب: ٧).

وكلاهما عقد في طاعة الله عز وجل وعدم عصيان أوامره وترك اجتراح المعاصي، وهذا يبين عظم هذا المعقد في الشريعة وخطورة التلاعب به أو الاستهانة بأحكامه من الزوجين، وفيه بيان خطورة الاقدام على التكلم في أحكامه بغير

## المالة العريز د. محمد عبد العزيز

علم، فضلاً عن التلاعب بأحكام هذا الميثاق الغليظ.

وقبل الشروع في المقصود من هذا المقال أود تسليط الضوء على هذه التسمية: زواج التجرية.

فهذه التسمية في ذاتها تسمية خاطئة، والمتبادر منها: أن طرفي العقد يتزوجان زواجًا إلى أجل مؤقتًا بمدة فإن نجحت هذه التجربة أطلق العقد، وإلا انفسخ العقد لمضي مدة التأقيت.

رجب ١٤٤٢ هـ- العدد ٥٩٥ السنة الخمسون

وهدا باطل بإجماع أهل العلم، وهو يشبه في هذه الصورة صورة رواج المتعة المتفق على بطلانه عند أهل السنة، قال ابن عبد البرفي الاستذكار (٥ /٥٠٨)؛ اتفق أثمة علماء الأمصار من أهل الرأي أهل المدينة، وسفيان، وأبو حنيفة أهل المدينة، وسفيان، وأبو حنيفة من أهل الكوفة، والشافعي، ومن سلك سبيله من أهل الحديث والفقه والنظر، والليث بن سعد من أهل مصر والمغرب، والأوزاعي في أهل الشام، وأحمد واسحاق، وأبو

ثور، وأبو عبيد، وداود، والطبري على

تحريم نكاح المتعة؛ لصحة نهي رسول الله -صلى الله عليه وسلم- عندهم عنها --

وزواج المتعة المتفق على بطلانه يجمع أمرين لأجلهما كان باطلا:

الأول؛ التأقيت بأجل محدد معلوم، وعقد الزواج الصحيح مطلق غير محدد المدة.

الثاني: أن العقد ينفسخ بمضي هذه المدة، فلا يفتقر إلى طلاق.

قال ابن القطان الفاسي في كتابه الإقناع في مسائل الإجماع (٢ /١٦): ولم يختلف العلماء من السلف والخلف أن المتعة:

. نكاح إلى أجل.

. لا ميراث فيه.

. والشُرُقَة تقع عند انقطاع الأجل من غير طلاق.

وأجمع فقهاء الأمصار؛ على القول بتحريمها، وليس هذا حكم الزوجة عند أحد من المسلمين. وقد حرَّم الله الفروج إلا بنكاح صحيح، وليس المتعة واحدة من هذين،

فكل زواج اشترط فيه التأقيت والأجل فهو من زواج المتعة الباطل بلا خلاف، وهذا ما تحمله هذه التسمية الباطلة: زواج التجربة.

كل زواج اشترط فيه التأقيت والأجل فهو من زواج المتعة الباطل بالا خلاف، وهذا ما تعمله هذه التسمية الباطلة،

ولكن: هل هذه التسمية الباطلة تنطبق على بنود هذا العقد؟ وهال بنود هذا العقد بنود صحيحة أم فاسدة؟ ولماذا؟ وما دوافع هذا العقد وأسبابه؟ وأبدأ إجابة هذه الأسئلة بإجابة السؤال الثالث والأخير لتتضح الصورة؛

أولاً: يقول صاحب فكرة إنشاء هذا العقد: إن الداعي لإنشائه هو الحد من ظاهرة الطلاق التي أصبحت شبه ظاهرة بين الشباب على الرغم من تكاليف النواج الساهظة، ويويد هذا

القول أن عدد حالات النواج في مصر سنة: ٩٢٠١٨م، ٩٢٠٠٠٠ حالة زواج، وحالات الطلاق في ٢٠٠٠ منوية نفس العام: ٢٢٥٠٠٠ حالة طلاق بنسبة مئوية تقديرية، ٢٤،٢٧ تقريبًا بمعدل حالة طلاق واحدة في كل دقيقتين وعشرين ثانية بحسب إحصاء الجهاز المركزي للتعبئة العامة والاحصاء في مصر، وهذا هو الطلاق الموثق عند يوقّعه الزوج ثم يراجع في فترة العدة، وهو يرى يوقّعه الزوج ثم يراجع في فترة العدة، وهو يرى وهذه الحالات في جمهورها لم تقع لاستحالة العشرة بين الزوجين وإنها تقع لعدم تفهم كل طرف من طرفي العقد للأخر، فأراد مقترح هذا العقد أن يُقدم حلاً للحد من هذه الظاهرة والتخفيف من آثارها.

ثانيًا: هل هذه التسمية الباطلة تنطبق على بنود هذا العقد؟

أقول: بعد الاطالع على صود من هذا العقد على مواقع التواصل الاجتماعي هذه التسمية الباطلة: "زواج التجربة" لا تنطبق على هذا العقد، لاذا؟

لأنه في بند التمهيد في العقد ينص على أنه

قد تم الزواج بين طريق العقد زواجًا شرعيًا مكتمل الأركان، وقد باشر العقد ولى الزوجة مع الزوج، في وجود شاهدي عدل في منزل العائلة، وأنه عقد موثق عند المأذون، وأنه زواج مؤيد.

وقد نص فيه على أن الفُرْقَة تقع بالطلاق اذا لم تتحقق الشروط من أحد طرفي العقد ...

ملاحظة: وصفعقد النزواج بالتأبيد خطأ، فإن الزواج في الاسلام لا يتأبّد فقد ينتهى بالطلاق، أو الخلع، وإنما عقد الزواج

في الإسلام لا يتأقت بأجل أو آجال،

فهو عقد مطلق.

ثالثًا: حقيقة هذا العقد:

حقيقة هذا العقد أنه عبارة عن شروط في عقد الزواج، وقبل الحديث عن حقيقة العقد لابد من تمهيد فأقول وبالله التوفيق:

الشروط في العقود باعتبار مصدرها تنقسم فقها إلى قسمين:

القسم الأول: ما كان مصدره الشرع، وتعرف بالشروط الشرعية، ويعبر عنها الفقهاء بقولهم: شروط العقد، وهي ثلاثة أنواع على التفصيل:

١ . شروط وجوب: وهي من خطاب الوضع، كاشتراط بلوغ المال نصابًا لوجوب الزكاة.

٢ . شروط صحة: وهي من خطاب التكليف، كاشتراط الطهارة من الأحداث، والأخباث لصحة الصلاة.

٣ . شروط أداء: وهي قدرة المكلف على أداء العدادة، كاشتراط فهم الخطاب للدخول في التكليف

القسم الثاني: ما كان مصدره المكلف، وتعرف بالشروط الجعلية، ويعبر عنها الفقهاء بقولهم: الشروط في العقد، وهذه الشروط في الجملة معتبرة في الشرع، لحديث أبي هريرة. رضي الله

حقيقية عقيد زواج التجرية بصورته النشورة أنه عبارة عن شروط في عقد الزواج.

وتنقسم بحسب اعتبارها إلى فسمن

عنه. قال رسول الله صلى الله عليه

(أخرجه أبو داود: ٣٥٩٤).

وسلم: «المسلمون على شروطهم»

وحديث عقبة بن عامر رضى الله

عنه، قال رسول الله صلى الله

عليه وسلم: إن أحق الشروط أن

توفوا به: ما استحللتم به الفروج

(أخرجه البخاري ٢٧٢١، ومسلم

١ ـ شروط صحيحة، وهي ما لا تنافي مقتضى العقد، كاشتراط الزوجة عدم إخراجها من بيت

أهلها، أو اشتراطها مهرًا معينا.

(121A

٢. شروط فاسدة، وهي ما تنافي مقتضى العقد، فهذه غير معتبرة لحديث عمرو بن عوف المزنى . رضى الله عنه . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الصلح جائز بين السلمين إلا صلحًا حرَّم حلالا وأحل حرامًا، (أخرجه الترمذي ١٣٥٢، وقال: حسن صحيح، وابن ماجه ٢٣٥٣).

كاشتراط الزوج عدم النفقة على الزوجة، أو اشتراط الزوجة عدم مساس الزوج لها.

والشروط الفاسدة نوعان فمنها:

أ . ما هو فاسد في نفسه غير مُفسد للعقد، كاشتراط الزوج عدم النفقة على الزوجة، فهو شرط باطل؛ لأنه ينافي مقتضى العقد لكنه غير منطل له.

ب. ما هو فاسد في نفسه وهو مُفسد للعقد، كالزواج بشرط التحليل للزوج الأول على الصحيح، وهو شرط مبطل للعقد لأنه ينافي أصل العقد.

والضرق بين الشروط الشرعية والشروط الجعلية من خمس أوجه وهي:

١. أن الشرط الشرعي: من وضع الشارع كقول النبي صلى الله عليه وسلم: « لا نكاح إلا بولي ، (أخرجه الترمذي ١٣٥٢، وقال: حسن صحيح،

وابن ماجه ٢٣٥٣).

والشرط الجعلي: من وضع أحد المتعاقدين كاشتراط المرأة عدم الخروج من بيت أبيها.

٢. أن الشروط الشرعية كلها صحيحة.

والشروط الجعلية: منها الصحيح، ومنها الفاسد المفسد للعقد، والفاسد غير المفسد للعقد.

". أن الشروط الشرعية: لا يمكن إسقاطها.
 والشروط الجعلية يمكن إسقاطها؛ لأنها حق

أن الشروط الشرعية يتوقف عليها صحة
 المقار

والشروط الجعلية: لا يتوقف عليها صحة العقد، لكن يتوقف عليها لزومه.

٥ . أن الشروط الشرعية سابقة للعقد .

لعاقدها يمكنه التنازل عنها.

والشروط الجعلية يجب أن تكون في صلب العقد. (ينظر: أصول الفقه، لوهبة الزحيلي ١ /١٠١، الحكم الشرعي، لكاتب هذه السطور: ص ٣٧٨).

وبعد هذا التمهيد، أقول؛ حقيقة هذا العقد أنه من باب الشروط في العقد الشروط الجعلية وهي جائزة في الجملة لما سبق، لكن يشترط لصحتها أن تكون في صلب عقد الزواج لا بعده. رابعًا: هل بنود هذا العقد بنود صحيحة أم فاسدة ولماذا ؟

بنود هذا العقد منها ما هو خطأ محض، ومن ذلك:

١ . تسميته: بـزواج التجربة؛ فهي تسمية
 باطلة.

٢. قوله في البند الأول: "عدم اللجوء للطلاق
 قبل استكمال مدة العقد"، وقد حددها بثلاث
 سنوات.

فهو في ظاهره مُخالِف للشرع؛ إذ فيه تحريم ما أباحه الشرع من إيقاع الطلاق قبلها، لكن تبين من البند: "جزاء مخالفة بنود هذا العقد"، أنه لا يريد المنع من إيقاع الطلاق لكن يريد بذلك إسقاط الحقوق المترتبة على الطلاق.

٣. الشروط التي في هذا العقد لا يمكن الحكم عليها من عقد واحد بل كل شرط ينظر فيه بحسبه؛ فمن الشروط ما هو صحيح، بل هو من مقتضى عقد الزواج؛ كحسن العشرة، واشتراط الزوجة عدم منعها من العمل، ومنها ما هو فاسد، لمخالفته مقتضى عقد الزواج كأن تشترط الزوجة ألا يمسها الزوج.

خامسًا: يرى كاتب هذه السطور أن هذا العقد لا يحل مشكلة الطلاق ولا يَحُد منها فإن القوانين وقائمة المنقولات والتي تُعتبر في القانون وصل أمانة منفصل عن عقد الزوجية لم تَحُلَ هذه المشكلة على الرغم من تشدُّدها، وحلَ هذه المشكلات إنما يكون بحسن التنشئة والتبصرة بأحكام العشرة الزوجية في الشريعة، وكيفية حلَّ المشكلات.

هذا ما يسره الله تعالى في هذه الأسطر، والحمد لله أولاً وآخرًا ظاهرًا وباطنًا، وإلى لقاء قريب إن شاء الله تعالى.

#### عزاء واجب

توفي إلى رحمة الله تعالى: الشيخ الدكتور: محمد حسانين، مدير لجنة الدعوة بفرع بلبيس، غفر الله له ورحمه رحمة واسعة. وتتقدم اللجنة العلمية وأسرة تحرير الجلة بخالص العزاء لأسرة الشيخ ومحبيه.

اللهم اجعل قبره روضة من رياض الجنة، وارزقه الفردوس الأعلى من الجنة بمنك وكرمك يا أرحم الراحمين.



## كتساب المناظسر

99

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد،

فقد تفوق علماء الدولة الإسلامية في العصر الوسيط في تطوير العديد من علوم الحضارات السابقة ونظرياتها المختلفة، سواء كانت علومًا نقلية أو علومًا عقلية، ويعد ابن الهيثم أحد الرواد الباحثين في علم البصريات إن لم يكن هو رائدهم والمؤسس للنظريات الحديثة بهذا العلم، وقد ألف المئات من الكتب والمقالات من أهمها (كتاب المناظر) الذي يمكن اعتباره مرجعًا علميًّا دراسيًّا يزخر بالكم الهائل من التجارب والنظريات.

#### التعريف بالكتاب

1140

نظرية في سيكولوجية الإبصار، في المقالتين الثانية والثالثة.

محمد محمود فتحي

#### الحسن بن الهيثم

يعد ابن الهيثم من أعظم علماء العرب في:
البصريات والرياضيات والطبيعيات والطب،
والفلسفة. ولديه إسهامات مهمة فيها. وهو أبو
علي الحسن بن الحسن بن الهيثم، المسمى عند
الغربيين : الهازن: ( Alhazen). ولد في البصرة
سنة ٢٥٤هـ/ ٩٦٥م ودرس فيها. اشتغل بنسخ كتب
من سبقوه في الرياضيات والطبيعيات، إلى جانب
التأليف في مواضيع مختلفة.

ترك ابن الهيثم تراثا علميًا صُخمًا في الرياضيات والفلك، وسمع به الخليفة الفاطمي في مصر، الحاكم بأمر الله، فتاقت نفسه إلى الاستعانة به،

يعد كتاب "المناظر"، لابن الهيثم، موسوعة فيزيائية تصنف من أنفس ما أنتج العلماء في مجال البصريات، خلال القرن الخامس الهجري / الحادي عشر الميلادي. وقدم مؤلف الكتاب، أبو علي الحسن بن الهثيم، الذي عده مؤرخ العلوم الشهير، جورج سارتون، أعظم علماء الطبيعة في القرون الوسطى، دراسة لخصائص الضوء في أحواله الثلاث؛ الإشراق على الاستقامة، الانعكاس، الانعطاف. وهي دراسة قائمة على الاختبار التجريبي، واستخدام المنهج الرياضي في تفسير الظواهر الطبيعية.

وأبرز ما يميز الكتاب: أن ابن الهيثم جاء بنظرية جديدة في الإبصار غير ما جاء به السابقون عليه من الرياضيين، مثل: إقليدس وبطليموس أو الفلاسفة: أرسطو، أو الأطباء: جالينوس. وعرضها مجملة في المقالة الأولى من كتابه، ثم ألحق بها

رجب ۱۴۶۲ هـ- العدد ۵۹۵ السنة الخمسون

48

وزاد من رغبته ما نمي إليه ما يقوله ابن الهيثم: لو كنت بمصر لعملت في نيلها عملا يحصل به النفع في كل حالة من حالاته من زيادة ونقص، وكان ابن الهيثم في هذه الفترة قد تجاوز الستين من عمره.

اشتهر في العالم الإسلامي باعتباره عالما في الهندسة له فيها آراء واجتهادات. وتوفي ابن الهيثم. في القاهرة سنة ٤٠٠هـ.

#### تقسيم الكتاب

والكتاب في مجمله يحتوي سبع مقالات؛ المقالة الأولى

تشمل هذه المقالة كيفية إشراق الأضواء، فيما يعرض بين البصر والضوء، منافع آلات البصر. المقالة الثانية

تتناول تمييز خطوط الشعاع ، تمييز إدراك البصر للمبصرات.

المقالة الثالثة

تتناول العلل التي من أجلها يعرض للبصر الغلط. المقالة الرابعة

وتضم: صور المبصرات التي تنعكس عن الأجسام الثقيلة هو الثقيلة، أن ما يدركه البصر في الأجسام الثقيلة هو إدراك بالانعكاس.

المقالة الخامسة

تتناول الصور التي ترى في الأجسام الثقيلة. المالة السادسة

تتناول أغلاط البصر التي تعرض في المرايا السطحة، في المرايا الكروية المحدبة.

المقالة السابعة

تتناول كيفية إدراك البصر بالانعكاس من وراء الأحسام المشفة الخالفة لشفيف الهواء.

#### نظرية الرؤية

أثبت ابن الهيثم، في "المناظر"، أن الضوء يسير في خطوط مستقيمة، باستخدام التجارب العلمية. ففي العصور القديمة، سادت نظريتان كبيرتان حول كيفية الرؤية، النظرية الأولى: نظرية الانبعاثات، التي أيدها مفكرون مثل إقليدس وبطليموس، والتي تفترض أن الإبصار يحدث اعتمادا على أشعة الضوء المنبعثة من العبن.

أما النظرية الثانية: نظرية الولوج، التي كان قد أيدها أرسطو وأتباعه، فتفترض دخول الضوء إلى العين بصورة فيزيائية. كما عارض ابن الهيثم كون عملية الرؤية تحدث عن طريق الأشعة المنبعثة

من العين، أو دخول الضوء الى العين من خلال صور فيزيائية، وعلل ذلك، بأن الشعاع لا يمكن أن ينطلق من العينين، ويصل إلى النجوم البعيدة في لحظة، بمجرد أن نفتح أعيننا.

كذلك، عارض الاعتقاد السائد بأن العين ربما تجرح إذا نظرنا إلى ضوء شديد السطوع، ووضع بدلاً من ذلك، نظرية ناجحة للغاية، تفسر عملية الرؤية بأنها تحدث نتيجة خروج أشعة الضوء إلى العين من كل نقطة في الكائن، وهو ما أثبته عن طريق التجارب. وكذا وحَد علم البصريات الهندسية مع فرضيات أرسطو الفيزيائية، لتشكل أساس علم البصريات الفيزيائية الحديثة.

#### ريادة وتجارب وبراهين

أثبت ابن الهيثم أيضًا، أن أشعة الضوء تسير في خطوط مستقيمة، كما نفذ تجارب مختلفة حول العدسات والمرايا والانكسار والانعكاس. وكان أول من اختزل أشعة الضوء المنعكس والمنكسر في متجهين رأسي وأفقي، والذي كان بمثابة تطور أساسي في البصريات الهندسية، وكان ابن الهيثم أول من نجح في مشروع نقل صورة من الخارج إلى شاشة داخلية كما في الكاميرا المظلمة، التي اشتق الغرب اسمها من الكلمة العربية، قُمرة.

#### نظرية وتطوير

أرسى كتاب "المناظر"، بالإضافة إلى فيزياء البصريات، أسس علم نفس البصريات. وأسهم ابن الهيثم كذا، في الطب وطب العيون والتشريح وعلم وظائف الأعضاء، كما عدل نظريات الرؤية المزدوجة وتوقع الحركة، التي سبق وناقشها من قبل أرسطو واقليدس وبطليموس.

وأحدثت مقارنته بين العين والكاميرا المظلمة، توليفته بين علمي: التشريح والبصريات، والتي شكلت أساس علم نفس البصريات.

#### النسخ المترجمة

ترجم الكتاب إلى اللاتينية، خمس مرات، كما ترجم إلى اللغات؛ العبرية والأسبانية والإيطالية والإنجليزية والفرنسية، مرات كثيرة، أيضًا . وغام ٩٧٩هـ / ١٥٧٢ م، نشر ريزنر ترجمة كاملة لكتاب (المناظر)، وزود الطبعة برسم يوضح فيه مختلف أجزاء العين، حسب ما ذكره ابن الهيثم. وإلى كتاب آخر نبحر من خلاله ونرسوا على شطآنه.

إلى كتاب العرب عرب عرب العالمين.

رجب ١٤٤٢ هـ- العدد ٥٩٥ ١٤٤٥ المناة الخمسون



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله؛ ويعد،

فقد تحدثنا في العدد السابق عن آداب بين الزوجين يجب التأدب بها، وأسرار بينهما يجب حفظها. وفي هذا العدد نتحدث -بعون الله- عن حق الزوج على زوجته. فنقول وبالله التوفيق،

إن سعادة ابن آدم في شلاث، وشقاوته في شلاث، فثلاث سعادته؛ الزوجة الصالحة والمركب الصالح والمسكن الواسع، وثلاث شقاوته؛ المسكن السوء والمرأة السوء والمركب السوء. قال رَسُول الله صَلَى الله عَليْه وَسَلَم: "سعادة لابن آدم شلاث، وشقاوة لابن آدم ثلاث فمن سعادة ابن آدم؛ الزوجة الصالحة، والمركب الصالح، والمسكن السوء، وشقوة لابن آدم ثلاث؛ المسكن السوء، والمركب السائة: المسكن السوء، والمركب السائة: المسكن السوء، والمركب السائة المسكن السوء، والمركب السائحة المحالة، والزوجة الصالحة هي التي تعين زوجها على طاعة الله، والزوج الصالح كذلك، وقد أشار النبي صلى الله عليه وسلم إلى هذا المعنى فيما

#### اعداد الرحمن

رواه عنه صاحبه أبو هريرة رضي الله تعالى عنه قال:

رقال رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "رَحِمَ اللّهُ رَجُلاً قَامَ مِنَ اللّيْلِ، فَصَلّى، وَأَيْقَظَ امْرَأَتُهُ، فَصَلَّتْ، وَأَيْقَظَ امْرَأَتُهُ، فَصَلّتْ، وَأَيْقَظَتْ رَوْجَهَا اللّه امْرَأَةُ قَامَتْ مِنَ اللّيْلِ، فَصَلّتْ، وَأَيْقَظَتْ رَوْجَهَا، وَمَرَادُ قَامَتْ مِنَ اللّيلِ، فَصَلّتْ، وَأَيْقَظَتْ رَوْجَهَا، فَصَلْتْ، وَأَيْقَظَتْ رَوْجَهَا، فَصَلْتْ، وَأَيْقَظَتْ رَوْجَهَا، فَصَلْتْ، وَأَيْقَظَتْ رَوْجَهَا، أَبِي اللّه وَصَلْتُ، وَأَيْقَظَتْ رَوْجَها، أبو داود (١٣٠٨)، والنسائي (١٦١٠) واللفظ له، وهو في صحيح النسائي: ١٦٠٩). والنضح: رش وهو في صحيح النسائي: ١٦٠٩). والنضح: رش

قال المناوي رحمه الله: "(رحم الله) هو ماضي بمعنى الطاب (رجلا قام من الليل) أي بعد النوم، إذ لا يسمى تهجدًا إلا صلاة بعد نوم، (فصلي): أي ولو ركعة، لخبر "عليكم بصلاة الليل ولو ركعة". (وأيقظ امرأته): في رواية: (أهله): وهي أعم، (فصلت فإن أبت) أن تستيقظ (نضح): أي رش (في وجهها الماء)؛ ونبله به على مافي معناه من نحو ماء ورد أو زهر، وخص الوجه بالنضح لشرفه ولأنه محل الحواس التي بها يحصل الإدراك، وفيه ندب أمر الزوجة بالصلاة وايقاظها لذلك وعكسه. (رحم الله امرأة قامت من الليل فصلت وأيقظت زوجها فصلى فإذا أبى نضحت في وجهه الماء)؛ أفاد كما قال الطيبي: أن من أصاب خيرًا ينبغى أن يحب لغيره ما يحب لنفسه فيأخذ بالأقرب فالأقرب. فقوله: "رحم الله رجلا" فعل كذا؛ تنبيه للأمة بمنزلة رش الماء على الوجه لاستيقاظ النائم وذلك أن المصطفى صلى الله عليه وسلم لما نال ما نال بالتهجد من الكرامة أراد أن يحصل الأمته حظ من ذلك فحثهم عليه عادلاً عن صيغة الأمر للتلطف" (فيض القدير:

وفي الحديث السابق يظهر أن الزوجين شريكان في أعمال العادة وأعمال العبادة، فالزوج لباس لزوجها، ولكليهما حقوق وعليهما واجبات.

أولاً: حق الزوج: عن معاذ رضي الله عنه قال: قال صلى الله عليه وسلم: " لَوْ تَعْلَمُ الْسَرَاةُ حَقَّ الْسَرَاةُ حَقَّ الْسَرَاةُ وَهَ الْسَرَاةُ حَقَّ الْسَرَاةُ وَهَ الْسَرَاةُ حَتَّى الْسَرَعُ مَنْهُ ". (أخرجه الطبراني، وقال الألباني: رضحيح) انظر حديث رقم: ٥٢٥٩ في صحيح الجامع).

وقوله: (لو تعلم المرأة حق زوجها): لفظ رواية الطبراني "ما حق الزوج" (لم تقعد): أي تقف (ما حضر غداؤه وعشاؤه) أي مدة دوام حضوره (حتى يفرغ منه): لما لمه عليها من الحقوق، وإذا كان هذا في حق نعمة الزوج وهي في الحقيقة من الله تعالى فكيف بمن ترك شكر نعمة الله. (فيض القدير، ٣١٥/٥).

وفي حديث أنس رضي الله عنه مزيد بيان من النبي عليه الصلاة والسيلام لمقام النزوج

ومكانه عند زوجته. حيث قال أنس:....قَلَمَا نَظُرَ الْجَمَلُ إلَى رَسُولُ الله صَلَّى الله عليه وَسَلَّمَ أَقْبَلٍ نَحُوهُ. حتى خَرُ سَاجِدًا بِينَ يديه، فَأَخَدُ رَسُولُ الله صَلَّى الله عليه وَسَلَّم بِنَاصِيتَهِ أَذَلُ مَا كَانَت قَطَّ، حتَّى أَدْخَلَهُ فَي الْعَمَلِ. فَقَالُ لَهُ أَصْحَابُهُ: يَا نَبِيَ الله، هذه بَهِيمةٌ لا تَعْقَلُ تَسُجُدُ لَكَ وَنَحُن نَعْقَلُ، فَنَحُنُ أَحَقُ أَنْ نَسُجُد لَكَ، فقال: " لا يَصْلَحُ لِبَشَر، لأَمَرَتُ الْمَرَاةُ أَنْ تَسْجُد لَكَ، فقال: " لا يَصْلَحُ لِبَشَر، لأَمَرَتُ الْمَرَاةُ أَنْ تَسْجُد لَرَوْجِهَا، مَنْ عظم لَبَشَر، لأَمَرَتُ الْمَرَاةُ أَنْ تَسْجُد لرَوْجِهَا، مَنْ عظم حَقَّهُ عَلَيْهَا". (مسند أحمد ح؟١٧١١. وصححه الألباني في صحيح الجامع ٧٧٢٥.

ولّما قدم مُعاد من الشّام سَجَد للنّبِي صلى اللّه عليه وسلم، فقال: "مَا هَذَا يَا مُعَادَ"؟ قَالَ: اللّه عليه وسلم، فقال: "مَا هَذَا يَا مُعَادَ"؟ قَالَ: أَتَيْت الشّام فَوَافَيْتهم يَسْجُدُون لأساقفتهم وَبطارقتهم فوددت في نَفْسي أَنْ نَفْعَل ذَلكَ بِكَ، فقال رَسُول اللّه صلّى اللّه عليه وسلّم: "فلا تفعلوا فقال رَسُول اللّه صلّى الله عليه وسلّم: "فلا تفعلوا الله كُنْت آمرًا أحدًا أَنْ يَسْجُد لغير اللّه لأمرت الرّزَة أَنْ تَسْجُد لغير اللّه لأمرت الرّزَة أَنْ تَسْجُد لزوّجها، والذي نفس مُحمد بيده لا تُودي على تقبّ لم تمنعه ". (رَواهُ وَلَوْ سَأَلُها نَفْسَهَا وَهِي عَلَى قَتَب لَمْ تَمْنعه ". (رَواهُ ابن ماجه ١٥١٥، وصححه الألباني، وانظر عون العدود ١٧٥/).

قَالَ الطّبِيئِ رَحِمُهُ اللّهُ: قوله: (لَوْ كُنْتُ آمُرُ)
بصيغة الْمُتكلم وقي بَعْض النُسخ آمرًا بصيغة
الْفَاعل: أَيْ لَوْ صَحْ لِي أَنْ آمُرْ أَوْ لَوْ فَرضَ أَنِي كُنْتُ
آمُرُ (الْأَمْرُتُ النِّسَاءَ أَنْ يَسْجُدْنَ لِأَزْواجِهِنْ لِمَا جِعل الله لَهُمْ عَلَيْهِنْ مِن الْحِق)... وقيه إيماءً إلي قوله تعالى: (الرِّجَالُ قَوْامُونَ عَلَى النَّسَاءَ بِما فَضَلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بِعْضِ وَبِمَا أَنْفَقُوا مِنْ أَمُوالهِمْ) (عون المعبود: ١٢٦/٦).

وهذا الحديث يشير إلى خطورة معصية المرأة زوجها وامتناعها عنه، مع قدرتها على ذلك.

وقال ابن حجر رحمه الله تعالى: "للطبراني من حديث ابن غمر رقعه: "اتنان لا تجاوز من حديث ابن غمر رقعه:" اتنان لا تجاوز صلاتهما رغوسهما: عبد آبق، وامراة غضب زؤجها حتى ترجع". وصححه الحاكم، قال الهلب: هذا الحديث يُوجبُ أن منع الحقوق في الأبدان كانت أوفي الأموال مما يُوجبُ سُخط الله الا أن يتغمدها بعفوه جل وعلا". (فتح الباري لابن حجر ٢٩٤/٩).

وكذلك فإن هجر المرأة فراش زوجها بدون عذر وبدون إذن يعرضها للعنة الله سبحانه، واللعنة طرد من رحمة الخالق جل وعلا.عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وإذا باتت المرأة هاجرة فراش زوجها لعنتها الملائكة حتى تصبح .. (أخرجه البخاري ٥١٩٤، ومسلم ١٤٣٦). وعن عائشة أن النبي صلى اللَّه عليه وسلم قال: «أيما امرأة وضعت ثيابها في غير بيت زوجها فقد هتكت سترما بينها وبين الله عز وجل، (أخرجه أبو داود ٢٠١٠، والترمذي ٢٨٠٣. وصححه الألباني). وذلك أنها رضي الله عنها دخل عليها نسوة من حمص فقالت: لعلكن من اللواتي يدخلن الحمامات؛ سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: فذكرته ومعنى (وضعت ثيابها في غير بيت زوجها) كناية عن تكشفها للأجانب وعدم تسترها منهم (فقد هتكت ستر ما بينها وبين الله عز وجل)؛ لأنه تعالى أنزل لباسا ليوارين به سوءاتهن وهو لباس التقوى. وإذا لم تتق الله وكشفن سوءاتهن هتكن الستر بينهن وبين الله تعالى. وكما هتكت نفسها ولم تصن وجهها وخانت زوجها يهتك الله سترها والجزاء من جنس العمل، والهتك خرق الستر عما وراءه، والهتيكة الفضيحة. ولتحذر المرأة أن تنفلت إلى المعصية في غياب زوجها ووليها، فإن ذلك يوجب سخط الله تعالى.عن فضالة بن عبيد رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: • ثلاثة لا تسأل عنهم: رجل فارق الجماعة وعصى إمامه ومات عاصيًا، وأمة أو عبد أبق من سيده فمات، وامرأة غاب عنها زوجها وقد كفاها مؤنة الدنيا فتبرجت بعده: فلا تسأل عنهم (أخرجه أحمد (٢٣٩٨٨). وصححه الألباني في صحيح الجامع ٢٠٠٨).

والمعنى: (ثلاثة لا تسأل عنهم) أي فإنهم من الهائكين (رجل فارق) بقلبه ولسانه واعتقاده أو ببدنه ولسانه، وخص الرجل بالذكر لشرفه وأصالته وغلبة دوران الأحكام عليه، فالأنثى مثله من حيث الحكم. (الجماعة) المعهودين وهم جماعة المسلمين (وعصى إمامه) إما بنحو بدعة كالخوارج المتعرضين للمسلمين والممتنعين من إقامة الحق عليهم المقاتلين عليه، وإما بنحو

بغي أو حرابة أو صيال أو عدم إظهار الجماعة في الفرائض فكل هؤلاء لا تسأل عنهم لحل دمائهم. (ومات عاصياً) فميتته ميتة جاهلية، (وأمة أو عبد أبق من سيده) أو سيدته أي تغيب عنه في محل وإن كان قريباً (فمات) فإنه يموت عاصيًا (وامرأة غاب عنها زوجها وقد كفاها مؤونة الدنيا فتبرجت بعده فلا تسأل عنهم)، فائدة ذكر (فلا تسأل عنهم) ثانياً تأكيداً للعلم ومزيد بيان الحكم.ومن حق الزوج على زوجته أن تكرمه وهو حاضر عندها، فلا تصوم صوم نافلة إلا بإذنه، ولا تسافر سفرًا طويلا إلا بإذنه، وتكون بصحبته أو صحية محرم منها. عن أبي سعيد رضي الله عنه مرفوعًا: ﴿ لا تسافر المرأة مسيرة يومين إلا ومعها رُوجِها أو ذو محرم، ولا صوم في يومين: الفطر والأضحى (صحيح البخاري ١٩٩٥)، وعنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ولا تصومن امرأة إلا بإذن زوجها (صحيح الجامع ٧٣٥٩). وذلك في صيام التطوع، أما صيام القضاء فلا مفر منه ويساعدها زوجها على ذلك. لكن قد يطلب منها تأجيل يوم لحاجته فتوافقه مادام في الأمر سعة.ومعنى (لا تصومن امرأة) وزوجها حاضر؛ صوم تطوع (إلا أن يأذن زوجها)، فيكره لها ذلك تنزيها عند بعض الأئمة وتحريما عند بعضهم؛ لأن له حق التمتع بها في كل وقت والصوم يمنعه. وحقه فورى فلا يفوت بتطوع ولا بواجب على التراخي، قال النووي: "ويؤكد التحريم ثبوت الخبر بلفظ النهي، هذا كله في ابتداء الصوم فلو نكحها صائمة فلاحق له في تفطيرها كما جزم به المروزي من عظماء الشافعية، وأعظم بها فائدة قل من تعرض لها، أما وهو غائب عن البلد فلا نكره صومها بل يسن".قال أبو زرعة: وفي معنى غيبته كونه لا يمكنه التمتع بها (وهو شاهد) لنحو مرض، وأما الفرض فلا يحتاج لإذنه، نعم إن كان موسعا فهو كالنفل وأما لو أذن فلا حرج. وعن أبي هريرة مرفوعا: ولا يحل لامرأة أن تصوم وزوجها شاهد إلا بإذنه، أو تأذن في بيته إلا بإذنه، وما أنفقت من نفقة من غير أمره، فإنه يُؤدِّي اليها شطره، (صحيح الجامع ٧٦٤٧).

وللحديث صلة بإذن الله، والحمد لله رب العالمين.



# قصة القبطي مع ابن والي مصر عمرو بن العاص رضي الله عنه

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة الخطباء والوعاظ والقصاص والكتاب وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق.

#### أولاً: أسباب ذكر هذه القصة

١) اشتهرت هذه القصة حتى كانت منذ أكثر من أربعين عامًا ضمن مقررات وزارة التربية والتعليم -حفظها الله من الواهيات والمنكرات- على طلاب الثانوية العامة. حيث أورد هذه القصة الواهية الكاتب عباس محمود العقاد في كتابه عبقرية عمر ص(١٤/١١٤٠). المقرر على الطلبة طبعة الجهاز المركزي للكتب الجامعية والدرسية والوسائل التعليمية سنة (١٣٩٩هـ-١٩٧٩م)

وإن تعجب فعجب أن الكاتب العقاد اتخذ من هذه القصة الواهية أحكامًا جعلها دستورًا في شؤون الولاية. وفَتَنَ الكثير بكتابته حتى خَيلً لهم من شهرته أنها حقائق، وأنّى له ذلك! وقد افتقر منهجه إلى البحوث العلمية الحديثية: فالأحاديث والآثار التي أوردها خلت من أصول علم الحديث من التخريج والتحقيق، وهذه القصة التي سنكشف عارها، ونبين عوارها، ونظهر عللها شاهدة بذلك.

٢) وفي هذا العام جعلت إحدى المؤسسات التعليمية هذه القصة من مقررات الصف الثالث الإعدادي؛ حيث تدرس على طلاب هذه المرحلة في كتاب «الثقافة الإسلامية» ص (٣٠) في هذا العام الدراسي (٣٠٠٠-٢٠٢١م).

## المساد الله علي حشيش

٣) ومن أهم الأسباب أن اللجنة التي أعدّت هذا الكتاب ذكرت في هامشه ص(٣٠)؛ أنها نقلت هذه القصة من كتاب «حُسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة» للسيوطي (٥٨٧/١)، وهذا الصنيع لا يُسمن ولا يُغني من جوع؛ لأن هذا الكتاب عند أهل الصنعة الحديثية يعزو ولا يُغزى إليه؛ فهذا ليس تخريجاً للخبر الذي جاءت به القصة؛ لأن التخريج؛ «هو الدلالة على موضع الحديث في مصادره الأصلية التي أخرجته بسنده؛ حيث إنه بغير هذا التخريج لا يمكن التحقيق، وهذا ما يتطلبه البحث العلمي الدقيق لطلبة في هذه المرحلة من التعليم حتى يقفوا على حقيقة هذه المرحلة من التعليم حتى يقفوا على حقيقة هذه المرحلة.

٤) ومن الأسباب التي من أجلها قمنا بتخريج وتحقيق هذه القصة أنها ذُكرتَ في تفاسير مشهورة، وعلى سبيل المثال لا الحصر: تفسير المنار، لمصنفه محمد رشيد رضا المتوفى سنة ١٣٥٤هـ؛ حيث ذكرها عند تفسير الأية (٣٣) من سورة المائدة (٢٩٤/١) ط؛ الهيئة المصرية العامة للكتاب، ولم يذكر للقصة تخريجا ولا تحقيقاً، وبهذا تصبح القصة خاوية من البحوث العلمية الحديثية والتي بها تُعرف حقيقة هذه القصة.

رجب ١٤٤٢ هـ- العدد ٥٩٥ الله المنة الخمسون

وأنه بنى عليها أصولاً فقال في تقديمه للقصة: «هذا من عدل الإسلام الذي ساوى خليفته عمر بن الخطاب بين ابن فاتح مصر وقائد جيشها وحاكمها العام (عمرو بن العاص) وبين غلام قبطي... ثم ذكر القصة، ثم ختمها فقال: ولكن المسلمين لما تركوا حكم الإسلام صاروا يطلبون من الإنكليز، وممن دون الإنكليز أن يعلموهم العدل وقوانينه .. اه..

#### فائدة:

أَتْبِتَ العرش ثم انقش: فعدل الإسلام ثابت بالكتاب والسنة الصحيحة المطهرة، وليس في حاجة إلى مثل هذه القصة الواهية المنكرة ،.

٥) ومن التفاسير المشهورة التي ذكرت هذه القصة: التفسير المسمى على ظلال القرآن، لمؤلفه سيد قطب وهو تفسير خاو من أصول علم الحديث: فقد ذكر هذه القصة عند تفسيره «سورة العصر» من غير تخريج ولا تحقيق.

آ) ومن الأسباب التي من أجلها قمنا بتخريج وتحقيق هذه القصة انتشارها في الكتب التي صنفت في حياة الصحابة، وعلى سبيل المثال لا الحصر فقد أورد هذه القصة محمد بن يوسف الكاندهلوي المتوفى سنة (١٣٨٧هـ) في كتابه عياة الصحابة، (٣٣٧/٢) ط؛ مؤسسة الرسالة بيروت- لبنان، وبين أنه نقل القصة حيث ختمها فقال؛ كذا في منتخب كنز العمال، (٢٠/٤) وهذا الصنيع أيضًا لا يسمن ولا يغني من جوع؛ لأن هذا الكتاب عند أهل الصنعة يعزو ولا يُعزى اليه؛ فهذا ليس تخريجًا للخبركما بينا آنفًا.

٧) وبالرجوع إلى: كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال العلاء الدين المتقي بن حسام الدين الهندي المتوفى سنة لعمار وجدنا القصة تقع في كنز العمال (٢٦٠/١٢) رقم (٣٦٠١٠) ط: مؤسسة الرسالة بيروت. ولم يذكرها عن طريق تلقيها عن أحد شيوخه بالإسناد إلى الصحابي أمير المؤمنين الخليفة عمر بن الخطاب رضي الله عنه أو والي مصر الصحابي عمرو بن العاص رضي الله عنه حتى نقول: أخرجه المتقي الهندي في كنز العمال فهو يعزو ولا يعزى: ولذلك عندما انتهى من ذكر القصة قال: ابن عبد الحكم أي عزاها لابن عبد الحكم.

٨) واشتهر هذه القصة حتى أوردها ابن المبرد الحنبلي المتوفى سنة (٩٠٩هـ) في كتابه: «محض الصواب في فضائل أمير المؤمنين عمر بن الخطاب» (٤٧٢/٢) ط: عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية- بالمدينة النبوية. ولم يذكر لها تخريجا ولا تحقيقا.

٩) وأورد هذه القصة أبو زهرة في كتابه ، شريعة القرآن
 من دلائل إعجازه ، ص(٥٧) ط: دار العروبة. القاهرة.

ولم يذكر للقصة تخريجًا ولا تحقيقًا ليقف على حقيقة تعليقه في خقيقة القصة والذي جعله حكمة وشعارًا فقالً: (ثم أرسلها عمر حكمة خالدة في الإنسانية قائلاً لعمرو بن العاص: منذ كم يا عمرو تعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحرارًا، فكانت شعار الأحرار في كل الأعصار والأمصار). اه.

١٠) وذكر ما نسب إلى عمر بن الخطاب في هذه القصة الدكتور فهد بن عبد الرحمن الرومي في كتابه «اتجاهات التفسيرفي القرن الرابع عشر» (٧٨١/٢) طبع بإذن من رئاسة إدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد في المملكة العربية السعودية برقم (٥٩٥١) ولم يذكر للقصة تخريجًا ولا تحقيقًا حتى يقف على حقيقة ما نسب إلى عمر رضى الله عنه.

من أجل هذه الأسباب كان لا بد من التخريج والتحقيق حتى نقف على حقيقة هذه القصة.

#### ثانيا: (المتن)

رُوِي عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: "أتى رجل من أهل مصر إلى عمر بن الخطاب رضي الله عنه فقال: يا أهير المؤمنين، عائد بك من الظلم. قال: عُدْتُ معاذًا. قال: سابقت ابن عمرو بن العاص فسبقته، فجعل يضربني بالسوط، ويقول: أنا ابن الأكرمين. فكتب عمر إلى عمرو يأمره بالقدوم عليه ويقدم بابنه معه فقدم، فقال عمر: أين المصري؟ خذ السوط فاضرب. فجعله يضربه بالسوط، ويقول عمر: اضرب ابن الأليمين. قال أنس: فضرب، فوالله لقد ضربه ونحن نحب ضربه، فما أقلع عنه حتى تمنينا أن يرفع عنه، ثم قال عمر للمصري: ضع على صلعة عمرو، فقال: يا أمير المؤمنين إنما ابنه الذي ضربني، وقد اشتفيت منه، فقال عمر لعمرو؛ مذ المير المؤمنين له أعلم ولم يأتني".

#### ثالثًا: التخريج

ا) هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه ابن عبد الحكم أبو القاسم عبد الرحمن بن عبد الله بن عبد الحكم بن أعين بن ليث المصري المتوفى سنة (٢٥٧ه) والمعروف بابن عبد الحكم في كتابه «فتوح مصر وأخبارها» (ص ٢٩٠) قال: «حدثنا عن أبي عبدة. عن ثابت البناني وحميد عن أنس؛ أتى رجل من أهل مصر: إلى عمر بن الخطاب... القصة.

قلت: وابن عبد الحكم معروف بتصنيفه وتاريخ مصر»: قال الحافظ ابن حجر في وتهذيب التهذيب ( ١٨٩/٦): قال القضاعي: من أهل الحديث عالمًا بالتواريخ صنف تاريخ مصر وغيره، والكثير ممن كتب في تاريخ مصر وأخبارها نقل عن ابن عبد الحكم، وهو من طبقة البخاري الطبقة الحادية عشرة: فالبخاري توفي ليلة

السبت ليلة الفطر سنة (٢٥٦هـ) وابن عبد الحكم بعده بثلاثة أشهر.

٢) لذلك نقل المتقي الهندي المتوفى (٩٧٥هـ) خبر القصة في كتابه «كنز العمال» عن ابن عبد الحكم عزوًا لا إسنادًا، ونقلها الكاندهلوي في كتابه «حياة الصحابة» عن المتقي الهندي عزوها لابن عبد الحكم كما بينا أنفًا.

٣) كذلك السيوطي المتوفى سنة (٩١١هـ) نقل خبر القصة في كتابه «حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة» (٥٨٧/١) عن ابن عبد الحكم عزوًا لا إسنادًا، ولذلك لا يصح أن نقول أخرجها السيوطي في «حسن المحاضرة».

#### رابعا: التحقيق

هذا الخبر الذي جاءت به القصة وأخرجه ابن عبد الحكم فيه علتان:

الأولى: السقط في الإسناد.

الثانية: الطعن في الراوي.

أما عن العلة الأولى: وهي السقط في الإسناد تجعل القصة واهية وسندها منقطعًا مظلمًا يظهر هذا الانقطاع من الصناعة الحديثية في السند؛ حيث قال ابن عبد الحكم: حدثنا عن أبي عبدة ، قول ابن عبد الحكم: حدثنا عن أبي عبدة ، قلفظ الأداء في عبد الحكم: حدثنا عن أبي عبدة ، قلفظ الأداء في رواية ابن عبد الحكم للقصة مبني للمجهول، وبهذا لم يعرف من الشيخ الذي أخذ عنه وتلقى عنه ابن عبد الحكم هذه القصة. وباستقراء السابق واللاحق لهذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة نجد السابق رواه البن عبد الحكم عن شيخه أسد بن موسى بأعلى طرق التحمل عند الجماهير فقال: حدثنا أسد بن موسى واللاحق قال فيه: حدثني عبد الله بن صالح وهما من بين اثنين وأربعين شيخًا روى عنهم ابن عبد الحكم كذا في تهذيب الكمال (٢٥٤/١١) للإمام المزي.

العلة الثانية؛ وهو أبو عبدة؛

ا) حيث قال ابن عبد الحكم: ، حدثنا عن أبي عبدة.
 عن ثابت البناني وحميد عن أنس،.

۲) قلت: وأبو عبدة: هو يوسف بن عبدة: فقد أورده الإمام المزي في «تهذيب الكمال» (٤٤٣٧/٤٩٢/٢٠) فقال: «يوسف بن عبدة بن ثابت الأزدي أبو عبدة البصري روى عن ثابت البناني. وحماد بن سلمة وهو من أقرائه وصهره حميد الطويل والحسن البصري، ومحمد بن سيرين». اهـ.

 ٣) وفي هذا الإسناد المنقطع نجد أن أبا عبدة رواه عن دابت البناني وحميد الطويل. وهنا علة أخرى

فوق هذا الانقطاع بينها الإمام الحافظ ابن رجب الحنبلي المتوفى سنة (٥٩٥هـ) في «شرح علل الترمذي» الحنبلي المتوفى سنة (٥٠١/٢) حيث نقل أن الإمام أحمد قال: «يوسف بن عبدة يروى عن حميد وثابت أحاديث مناكير بالتوهم ليس هي عندي من حديث حميد ولا ثابت». اهـ. وهذا ينطبق تمام الانطباق على سند القصة.

٤) وقال الإمام الحافظ العقيلي في الضعفاء الكبير، (٢٠٨٧/٤٥٦/٤) , يوسف بن عبدة أبو عبدة له أحاديث مناكير عن حميد وثابت. اه. وهذا أيضًا ينطبق تمام الانطباق على سند القصة، وبرهن الإمام العقيلي على أن الأحاديث التي تأتي من طريق يوسف بن عبدة أبي عبدة بهذا الإسناد منكرة بل باطلة؛ فأخرج العقيلي من طريق يوسف بن عبدة عن ثابت عن أنس؛أنه أوصى إذا مات أن يوضع في فمه شعر من شعر النبي صلى الله عليه وسلم". قال أبو سلمة؛ فحدثت به حماد بن سلمة فأنكره. وحرك رأسه وقال: إذا حدثك هؤلاء الشيوخ عن ثابت فاتهمهم.

ه) فائدة: انظر إلى حكم حماد بن سلمة الذي لا يعرف قيمته إلا أهل الصناعة الحديثية أهل الخبرة بالعلل فقد قال الحافظ ابن رجب في «شرح علل الترمذي» فقد قال الحافظ ابن رجب في «شرح علل الترمذي» ثابت البناني... فذكرهم ثم قال؛ وأثبت هؤلاء كلهم عابت ما أحد روى عن ثابت أثبت من حماد بن سلمة . اه. ما أحد روى عن ثابت أثبت من حماد بن سلمة . اه. ونقل أن الإمام يحيى بن معين قال؛ «حماد بن سلمة أعلم الناس بثابت . اه. فقد حكم حماد بن سلمة أن هؤلاء الشيوخ مثل يوسف بن عبدة أبي عبدة إذا حدثوك عن ثابت فاتهمهم. وهو أعلم الناس بثابت.

والتعديل (٢٠٦/٤/٢): أخبرنا علي بن أبي طاهر. حدثنا أبو بكر الأثرم قال: قلت لأبي عبد الله أحمد بن حنبل: يوسف بن عبدة أبو عبدة؟ قال: «له أحاديث مناكير عن حميد وثابت وكأنه ضعفه ». اه. ٧) الاستنتاج: «قصة القبطي مع ابن عمرو بن العاص واهية والخبر الذي جاءت به منقطع منكر ورواية يوسف بن عبدة أبو عبدة عن ثابت متهم، وهذا حكم أعلم الناس بثابت وهو حماد بن سلمة وحكم الإمام أحمد بأنه خبر منكر لذلك نجد عدد أحاديث مسند أحمد «(٢٧٦٨٨) لم يذكر أبو عبدة في سند واحد فكيف بروايته عن ثابت البناني.

٦) قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في الجرح

فالقصة باطلة واهية سندًا أو متنًا بما فيهما من منكرات. وإن شاء الله سأفرد لهذا الخبر جزءًا على حدة لاشتهاره.

هذا ما وفقتى الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

# حرر البحار في بيان ضعيف الأحاديث القصار

﴿ القسم الثاني

الحنة.

(10Y) كالمالة (10Y)

(٩٠٢) إذا أراد الله بعبد خيراً، صير حوانج الناس

الحديث لا يصح: أورده الأمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار، (٢/٧) مكتبة الحرم النبوي «الحديث» رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧) وقال: فرعن أنس».

قلت: فر ، ترمز إلى ، مسند الفردوس للديلمي ، وهذا تخريج بغير تحقيق فيتوهم من لا دراية له أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين موضوع؛ فالحديث أخرجه أبو منصور الديلمي في ، مسند الفردوس الحراب الغرائب الملتقطة)؛ عن أبي بكر محمد بن عمر الأصبهاني: حدثنا يحيى بن شبيب، حدثنا حميد الطويل، عن أنس مرفوعا، وعلة هذا الحديث: يحيى بن شبيب، قال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين بن شبيب، قال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين الثوري ما لم يُحدُث به قط ، اهد.

وقال الإمام الحافظ الخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد » (۷٤٩٤/۲۰٦/۱٤) «روى أحاديث باطلة ». اهـ.

ونقل الإمام الذهبي قول الإمام ابن حبان وكذلك قول الإمام الخطيب في الميزان» (٩٥٤٣/٣٨٥/٤)، وأقرهما، وذكره الحافظ ابن حجرفي اللسان» (٣٢١/٦) حيث قال الحاكم، وأبو سعيد النقاش، وأبو نعيم: «يروي عن الثوري وغيره أحاديث موضوعة . اهد

ان في الجنة بابًا يقال له الضحى لا يدخل منه إلا من حافظ على صلاة الضحى .

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ الخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد» (٧٤٩٤/٦/١٤) من حديث يحيى بن شبيب اليماني قال: حدثنا سفيان الثوري عن الأعمش عن أنس مرفوعًا، وعلته يحيى بن شبيب يروي أحاديث باطلة موضوعة عن الإمام الثوري وغيره كما بينا آنفًا.

(٩٠٤) وإن في الجنة بابًا يقال له ضحى فمن صلى صلاة الضحى حنت اليه صلاة الضحى كما يحن

الفصيل إلى أمه، حتى إنها لتستقبله حتى تُدُخله

الحديث لا يصح؛ أخرجه الحافظ الخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد» (٧٤٩٤/٦/١٤) من حديث يحيى بن شبيب بسامراء في زمان المهدي؛ قال: حدثنا سفيان الثوري عن الأعمش عن أنس مرفوعًا، وعلته يحيى بن شبيب اليماني يروي أحاديث باطلة موضوعة عن الإمام الثوري وغيره كما بينا آنفًا من أقوال أثمة الحرح والتعديل.

(٩٠٥) من داوم على صلاة الضحى ولم يقطعها إلا من علة كنت أنا وهو في الجنة في زورق من نور في بحر من نور الله حتى نزور رب العالمين .

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين، (٢٠/١) من حديث زكريا بن دويد الكندي عن حميد الطويل عن أنس بن مالك مرفوعًا، وعلته زكريا بن دويد قال ابن حيان: «شيخ يضع الحديث على حميد الطويل لا يحل ذكره في الكتب إلا على سبيل القدح فيه، اهه.

وقال الإمام الذهبي في «الميزان» (٢٨٧٤/٧٢/٢) «كذاب».

فائدة: ويغني عن هذا الكذب الباطل الموضوع في فضل صلاة الضحى، ما جاء في السنة من الصحيح المسند وعلى سبيل المثال لا الحصر: ما أخرجه الإمام مسلم في صحيحه، ح (٧٢٠) من حديث أبي ذر عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: ريصبح على كل سلامي من أحدكم صدقة. فكل تسبيحة، صدقة، وكل تحميدة صدقة، وكل تهليلة صدقة، وكل تكبيرة صدقة، وأمر بالمعروف صدقة، ونهيّ عن المنكر صدقة، ويجزئ من ذلك ركعتان يركعهما من الضحى،

قال الإمام النووي في «شرح مسلم»: «في الحديث دليل على عظم فضل صلاة الضحى وكبير موقعها، وأنها تصح ركعتين». اهـ.

رجب ۱۶۴۲ هـ- العدد ٥٩٥ العدد ٥٩٥

Letter Herter Herter Herter Herter



قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

محمد بن الموصلي (ت٧٧٤) فيما اختصره من (صواعق ابن القيم) يشخص ويلخص الداء والدواء يشخص كلام الله تعالى

مرابعة الدروقي الدسوقي الدسوقي الدسوقي الدسوقي الأردر

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

ففي تصويره لمذهب الأشعرية وتشخيص ما به وله من داء ودواء، يحكى العلامة محمد بن الموصلي ص١٣٥ في كتابه (استعجال الصواعق المرسلة) وهو مختصر له (الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة) لابن القيم.. مذهب الأشعرى فيقول - بعد أن ذكر مذهب المعتزلة، ثم معتقد الكلابية-: "مذهب الأشعري - يعنى: القديم الذي رجع عنه، خلافا لمذهبه الجديد الذي حكيناه عنه في الحلقة (٦٨) - ومن وافقه من متأخرى الأشعرية: أن (كلام الله) معنى واحد قائم بذات الرب، وهو صفة قديمة أزلية ليس بحرف ولا صوت، ولا ينقسم ولا له أبعاض ولا له أجزاء، وهو عين الأمر وعين النهي وعين الخبر وعين الاستخبار، الكل من واحد، وهو عين التوراة والانجيل والضرآن والزبور، وكونه أمرا ونهيا وخبرا واستخبارا صفات لذلك المعنى الواحد، لا أنواع له، فإنه لا ينقسم بنوء ولا جزء، وكونه قرآنا وتوراة وإنجيلا تقسيما للعبارات عنه لا لذاته، بل إذا عبر عن ذلك المعنى بالعربية كان قرآنا، وإن عبر عنه بالعبرانية كان توراة، وإن عبر عنه بالسريانية كان اسمه إنجيلا، والمعنى واحد، وهذه الألفاظ عبارة عنه، وهي خلق من المخلوقات، وعنه -يعنى: الأشعري قبل تراجعه لمذهب السلف-لم يتكلم الله بهذا الكلام العربي، ولا سُمع من

ومما حكاه ابن الموصلي عن متأخري الأشاعرة في مسألة (تكلم العباد بالقرآن) قوله ص٢٥٠ معرضاً بهم: "ومن هؤلاء من يقول: (بل الله ألهم جبريل معانيه، فعبر عنها جبريل بعبارته، فهذه الألفاظ كلام جبريل في الحقيقة لا كلام الله)، ومنهم من يقول: (جبريل علم رسول الله معانيه وألقاها في روعه، ورسول الله أنشأ ألفاظها وعبر بها من عنده، دلالة على ذلك المعنى الذي ألقاه إليه الملك)، فالقرآن العربي على قولهم: قول محمد أو قول جبريل، وهو قول من لا نسميهم من الأشعرية لشهرتهم وإن حرفوا له العبارة وزينوا له الألفاظ، فهو

57

رجب ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٥ السنة الخمسون

قولهم الذي يناظرون عليه ويكفرون من خالفهم فيه، ويقولون فيه: (قال أهل الحق - يقصدون بذلك: أنفسهم- كذا، وقال سائر فرق أهل الزيغ بخلافه)"... قال قالها:

والبلية العظمى نسية ذلك إلى الرسول عليه السلام، وأنه جاء بهذا ودعا إليه الأمة، وأنهم أهل الحق ومن عداهم أهل الباطل، وجمهور العقلاء يقولون: إن تصور هذا المذهب كاف في الجزم في بطلانه، وهو لا يتصور الا كما تتصور المستحيلات والمتنعات، وهذا المذهب مينى على: مسألة إنكار قيام الأفعال والأمور الاختيارية بالرب، ويسمونها: (مسألة حلول الحوادث)، وحقيقتها: انكار أفعاله وريوبيته وارادته ومشيئته" ا.ه.

## ١ - رد جماعة العق وأهل السنة على ترهات متأخري الأشعرية:

وقال صي٥٢١: "وأصحاب الأشعرى المتقدمون بريؤون منهذاالمذهبالمخالف للحس والعقل والفطرة، ونصوص أحمد إنما تدل على خلافه" وراح يسوق معتقد أحمد .. وفي اجمال ما رد به الأتباء الذين تلقوا هذا الباب عن رسلهم يقول رحمه الله ص٥١٥: إنهم "أثبتوا لله صفة الكلام كما أثبتوا له سائر الصفات، ومحال قيام هذه الصفة بنفسها أو بغير موصوف بها، قالوا: (والكلام الحقيقي، هو: الذي يوجد بقدرة المتكلم وارادته قائما

يه. لا تعقل غير هذا، وأما ما كان موجودًا بغير قدرته ومشيئته وان سمع منه، فانه ليس بكلام له وانما هو مخلوق خلقه الله فيه، فلو كان ما قام بالرب من الكلام غير متعلق بمشيئته بل يتكلم بغير اختياره لم يكن هذا هو الكلام المعهود، بل هذا شيء آخر غير ما يعرفه العقل ويشهد به الشرع)، قال أهل الحق: (ولو لم يكن هناك ألفاظ مسموعة لم يكن ثم: صفة كالم البتة، ولو كان عاجزاً عن الكلام في الأزل لم يصر قادرا عليه فيما لم يزل، فإنه إذا كانت حاله قبل وبعد سواء، وهو لم يستفد صفة الكلام من غيره، فمن المستحيل أن تجدد له هذه الصفة بعد أن كان فاقدا لها بالكلية، وكذلك إثبات قدم عين كل فرد من أنواع الكلام، ويقائه أزلا وأبداً، واقتران حروفه بعضها ببعض بحيث لا يسبق شيء منها لغيره، لا يسيغه عقل ولا تقبله فطرة)".

## ٢- القرآن لدى أهل السنة هو عين كلام الله خلافاً للأشعرية:

وفي إجمال مارد به أهل السنة على ترهات الأشعرية، يقول: "قد دلت النصوص النبوية أنه سبحانه يتكلم إذا شاء بما القرآن - الذي هو سور وآيات وحروف وكلمات- هو عين كلامه حقاً، لا تأليف ملك ولا بشر، وأن القرآن جميعه حروفه ومعانيه، نفس كلامه حقيقة وليس

بمخلوق، ولا بعضه قديما وهو (المعنى) وبعضه مخلوق وهو (الكلمات والحروف)، ولا بعضه (النفسي) كلامه وبعضه كلام غيره، ولا ألفاظ القرآن وحروفه ترجمة ترجم بها جبريل أو محمد عليهما السيلام عما قام بالرب من المعنى من غير أن يتكلم الله بها، بل القرآن اسم لهذا النظم العربي الذي بلغه الرسول عن جبريل عن رب العالمين، فللرسولين مجرد التبليغ والأداء، لا الوضع والإنشاء كما يقول أهل الزيغ والاعتداء.

فكتاب الله عند أهل الزيغ غير كلامه، كتابه مخلوق وكلامه غير مخلوق، والقرآن ان أرسد سه الكتاب كان مخلوقا وإن أريد به الكلام كان غير مخلوق، وعندهم أن الذي قال عنه السلف: (هوغيرمخلوق) هوعين القائم بالنفس، وأما ما جاء يه الرسول وتلاه على الأمة فمخلوق، وهو عبارة عن ذلك المعنى، وعندهم: (أن الله لم يكلم موسى، وإنما اضطره إلى معرفة المعنى القائم بالنفس من غير أن يسمع منه كلمة واحدة، وما يقرؤه القارئون ويتلوه التالون هو عبارة عن ذلك المعنى)، وفرّعوا على هذا الأصل فروعا، منها - من غيرما سبق-:

أن كلام الله لا يتكلم به غيره، فإنه عين القائم بنفسه، ومحال قيامه بغيره، فلم يتل أحد قط كلام الله ولا قرأه.. ومنها: أن هذا الذي

رجب ۱۶۶۲ هـ- المعدد ٥٩٥ المعدد ٥٩٥ المعدد ١٤٤٢ المعدد ١٩٥٥

THE SECOND SECON

جاء به الرسول ليس كلام الله الا على سبيل المجاز .. ومنها: أنه لا يضال: إن الله تكلم ولا يتكلم، ولا قال ولا يقول، ولا خاطب ولا يخاطب، فإن هذه كلها أفعال ارادية تكون بالشيئة، وذلك المعنى القائم بالنفس: صفة أزلية لا تتعلق بالمشيئة.. ومنها: أن لا يجوز أن يُنزل القرآن إلى الأرضي.. ومنها: أن القرآن الكريم لا نصف له ولا ربع ولا خمس ولا عشر ولا حزء له، البتة .. ومنها: أن هذا القرآن العربي تأليف جبريل أو محمد، أو مخلوق خلقه الله في اللوح المحفوظ فنزل به جبريل من اللوح لا من الله على الحقيقة.. إلى غير ذلك" مما حكيناه عنهم، وكان ما سىق ردا عليه .. فهل يعقل الأزهر ذلك؟! وهل يغفل

عما يُدرسه لأبنائه؟! يقول رحمه الله بعد أن ذكر الكثير من نصوص الكتاب والسنة في رد ما قاله الأشعرية وساقه عنهم: "الى أضعاف أضعاف ذلك من نصوص الكتاب والسنة التي إن دفعت -أى: رفضت وردت- دفعت الرسالة بأجمعها، وإن كانت مجازاً كان الوحي كله محازا، وإن كانت من المتشابه كان الوحى كله من المتشابه، وإن وجب أو ساغ تأويلها على خلاف ظاهرها ساغ تأويل جميع القرآن والسنة على خلاف

ظاهره، فإن مجيء هذه النصوص في الكتاب والسنة وظهور معانيها وتعدد أنواعها واختلاف مراتبها أظهر من كل ظاهر وأوضيح من كيل واضح، فكم جُهْد ما يبلغ التأويل والتحريف والحمل على المحازا، وهب أن ذلك يمكن في موضع واثنين وثلاثة وعشرة، أفيسوغ حمل أكثر من ثلاثة آلاف موضع كلها على المجاز وتأويل الجميع يما يخالف الظاهر؟! ولا تستبعد قولنا: (أكثر من ثلاثة آلاف)؛ فكل آية وكل حديث إلهي، وكل حديث فيه إخبار عما قال الله أو يقول، وكل أثر فيه ذلك إذا استقرئت زادت على هذا العدد؛ ويكفى:

أحاديث الشيفاعة، وأحاديث الرؤية، وأحاديث الحساب، وأحاديث تكليم الله للائكته وأنبيائه ورسله وأهل الجنة، وأحاديث تكليم الله لموسى، وأحاديث التكلم عند النزول الإلهي، وأحاديث تكلمه بالوحى، وأحاديث تكليمه للشهداء، وأحاديث تكليم كافة عباده يوم القيامة بلا ترجمان ولا واسطة، وأحاديث تكليمه للشفعاء يوم القيامة حبن يأذن لهم في الشفاعة. الى غير ذلك، إذ كل هذا وامشاله وأضعافه هو عندهم مجاز لا حقيقة له، سبحانك هذا بهتان عظيم (، بل نشهدك

ونشهد ملائكتك وحملة عرشك وجميع خلقك أنك أحق بهذه الصفة وأولى من كل أحد، وأن البحر لو أمده من بعده سبعة أبحر وكانت أشجار الأرض أقلاماً يُكتب بها ما تتكلم به، لنفدت البحار والأقلام ولم تنفد كلماتك".

# ٦- الله ثم يزل متكلفا يصوت إذا شاء ، وصفة كلامه أزئية وهي من لوازم ذاته ؛

ويقول صرة 40 بنفس المصدر في رد بعض ما فاه به أهل الاعتزال ومتكلمة الأشاعرة: "قال أهل السنة والحديث: إنه لم يزل سبحانه متكلماً إذا شاء، ويتكلم بمشيئته، ولم تتجدد له هذه الصفة، بل كونه متكلماً بمشيئته هو من لوازم ذاته المقدسة، وهو بائن عن خلقه بذاته وصفاته وكلامه، ليس متحداً بهم ولا حالاً فيهم".

وقال أهل السنة في سماع كلامه: إنه "(يُسمَعُ كلامُه سبحانه منه تارة بلا واسطة، كما سمعه موسى وجبريل وغيره، وكما يكلم عباده يوم القيامة ويكلم أهل الجنة، ويكلم الأنبياء في الموقف... ويُسمعُ من المبلغ عنه كما سمع الأنبياء الوحي من جبريل تبليغاً عنه، وكما سمع الصحابة القرآن من جبريل عن الله، فسمعوا الرسول عن الله، فسمعوا كلام الله بواسطة المبلغ،

A CHECK CHECK CHECKERS

وكذلك نسمع نحن بواسطة التالي)، فإذا قيل: (المسموع مخلوق أم غير مخلوق؟)، قيل: (إذا أردت المسموع عن الله فهو كلامه غير مخلوق، وإن أردت المسموع من المبلغ ففيه تفصيل، فإن سألت عن الصوت الذي رُوي به كلام الله فهو مخلوق، وإن سألت عن الكلام المؤدّي بالصوت عن الكلام المؤدّي بالصوت بحق من أنكر الصوت؛ إنه تعالى "لم يزل متكلماً بصوت اذا شاء".

هذا، ولا يخرج ما ذكره ابن الموصلي فيما أجمله لابن القيم بحق الأشباعرة ورد شبهاتهم، مثقال حبة خردل عما ذكره جماعة أهل السنة وأوسعوا فيه الكلام اثباتاً ورداً ودحضاً.. ولقد شفى ابن القيم حين قال في نونيته:

وكلامه المسموع بالأذان صدقا وعدلا أحكمت كلماته طلباً واخباراً بلا نقصان ورسوله قد عاذ بالكلمات

من لدغ ومن عين ومن شيطان أيعاذ بالمخلوق حاشاه من الاشراك وهو معلم الإيمان بل عاذ بالكلمات وهي صفاته سبحانه ليست من الأكوان وكذلك القرآن عين كلامه المسموء منه حقيقة ببيان هو قول ربي كله لا بعضه لفظا ومعنى ما هما خلقان تنزيل رب العالمين وقوله اللفظ والمعنى بالأ روغان لكن أصوات العباد وفعلهم كمدادهم والرق مخلوقان فالصوت للقاري ولكن الكلام كلام رب العرش ذي الإحسان هذا إذا ما كان ثم وساطة كقراءة المخلوق للقرآن فإذا انتفت تلك الوساطة مثل ما قد كلم المولود من عمران فهنالك المخلوق نفس السمع لا شيء من المسموع فافهم ذان ودليلهم في ذاك بيت قاله فما يقال الأخطل النصراني يا قوم قد غلط النصاري قبل في معنى الكلام وما اهتدوا لبيان ولأجل ذا جعلوا المسيح إلههم إذ قيل: كلمة خالق رحمن ولأجل ذا جعلوه ناسوتا ولا

هوتا قديما بعد متحدان ونظير هذا من يقول: كلامه معنى قديم غير ذي حدثان والشطر مخلوق وتلك حروفه ناسوته لكن هما غيران فانظر إلى ذاك الاتفاق فإنه لكن أهل الحق قالوا إنما حبريل بلغه عن الرحمن ألقاد مسموعا له من ريه للصادق الصدوق بالبرهان ومما قاله:

والعبد يقرؤه بصوت طيب ويضده فهما له صوتان وكذاك يكتبه بخط جيد ويضده فهما له خطان أصواتنا ومدادنا وأداؤنا والرق ثم كتابة القرآن هو قول ربي آيُهُ وحروفه ومدادنا والرق مخلوقان الكل مخلوق وليس كلامه المتلؤ مخلوقا هما شيئان فعلبك بالتفصيل والتمييزفال اطلاق والإجمال دون بيان قد أفسدا هذا الوجود وخبطا الأذهان والأراء كل زمان والى لقاء آخر والحمد لله رب العالمين.

#### عزاء واجب

توفي إلى رحمة الله تعالى فضيلة الشيخ: خالد نصر- فرع أنصار السنة - منيا القمح، بمحافظة الشرقية. غفر الله له ورحمه رحمة واسعة. وتتقدم اللجنة العلمية وأسرة تحرير المجلة بخالص العزاء لأسرة الشيخ ومحبيه.

اللهم اجعل قبره روضة من رياض الجنة، وارزقه الضردوس الأعلى من الجنة بِمنَّكِ وكرمك يا أرحم الراحمين.

وجب ۱۲۲۲ هـ - العدد ٥٩٥ السنة الخمسون



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله.

وبعد: فنبدأ في هذا اللقاء الحديث عن صلاة الخوف وما الحديث عن صلاة الخوف وما عنها في مسائل منها تعريفها عنها في مسائل منها تعريفها فيها صلاة الخوف وعدد ركعاتها، والروايات التي وردت في صلاة الخوف وصلاة الجمعة في الخوف وصلاة الجمعة في الخوف والسهو في صلاة الخوف والسهو المسلاح في هذه الصلوات، ونعرض لهذه المسائل تباعًا.

وقد خص نبينا صلى الله عليه وسلم عن سائر الأنبياء بخصال شرف، ومُيزَ بمحامد لم تكن لمن قبله من الأنبياء عليهم السلام، فنالت هذه الأمة المحمدية -ببركة هذا

## المان مان مان مان

النبى الكريم الميمون- شيئا من هذه الفضائل والمكارم. ومن ذلك رفع الحرج: وهو إزالة ما في التكليف الشاق من المشقة برفع التكليف من أصله، أو بتخفيفه، أو بالتخيير فيه، أو بأن يُجعل له مخرج، كرفع الحرج في اليمين بإباحة الحنث فيها مع التكفير عنها أو بنحو ذلك من الوسائل، فرفع الحرج لا يكون إلا بعد الشدة، خلافا للتيسير، ومن هذا صلاة الخوف، وهكذا فإن الله رفع الحرج والضيق عن هذه الأمة، فضلا منه وإحسانًا، وكرمًا وامتنانًا.

#### أولا: تعريف صلاة الغوف:

الصلاة: لغة الدعاء، والخوف لغة: الفزع والذعر، قال ابن

فارس رحمه الله: الخاء، والسواو، والضاء أصل واحد يدل على الذعر والضزع، يقال: خفت الشيء خوفًا، وخيفة. "(معجم المقاييس في اللغة؛ لابن فارس، كتاب الخاء والواو، وما يثلثهما، ص٣٣٦).

أما الخوف في الاصطلاح: فهو توقع مكروه عن أمارة مظنونة أو متحققة. وصلاة الخوف في الاصطلاح هي: الصلاة المكتوبة يحضر وقتها والمسلمون في مقاتلة العدو أو في حراستهم. (الموسوعة الكويتية ٣١٣/٣).

#### ثانيا؛ حكم صلاة الخوف؛

ذهب جمهور الفقهاء إلى مشروعية صلاة الخوف في حياة النبي صلى الله عليه وسلم وبعد وفاته، وإلى أنها لا

رجب ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٥ المائة الخمسون

تزال مشروعة إلى يوم القيامة، وقد ثبت ذلك بالكتاب، قال تعالى: (وإذا كُن يهم أنت يتهم القيامة، لهم المتان، قال لهم المتنوز النفر طابقة ينهم المتنوز النفر طابقة وأنا تعدوا المتنوز المت

وخطاب النبي صلى الله عليه وسلم خطاب لأمته، ما لم يقم دليل على اختصاصه: لأن الله أمرنا باتباعه، وتخصيصه بالخطاب لا يقتضي تخصيصه بالحكم.

وأما السنة: فقد ثبت وصح أنه صلى الله عليه وسلم صلى الله عليه وسلم صلى غزوة ذات الرقاع التي حدثت بعد الخندق على الصواب، وبطن نخل (اسم موضع في نجد بأرض غطفان) وعسفان (يبعد عن مكة نحو مرحلتين)، وذي قرد (ماء على بريد من المدينة، وتعرف بغزوة الغابة، في ربيع الأول سنة ست قبل الحديبية).

وقد وردت بها الأحاديث في صفة صلاتها، وستأتي معنا فيما بعد، ومنها حديث صالح بن خوات عمن صلى مع النبي صلى الله عليه وآله وسلم يوم ذات الرقاع: "أن الطائفة صفت معه وطائفة وجاه العدو، فصلى بالتي معه ركعة، شم ثبت

قائمًا، فأتموا لأنفسهم، ثم انصرفوا وجاه العدو، وجاءت الطائفة الأخرى فصلى بهم الركعة التي بقيت من صلاته فأتموا لأنفسهم فسلم بهم" (رواه الجماعة إلا ابن ماجه). وفي رواية أخرى للجماعة عن صالح بن خوات عن سهل بن أبي حثمة عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم بمثل "وهو أشبه الأحاديث في صلاة الخوف بظاهر كتاب الله عز وجل".

كما ثبت بالسنة القولية، كقوله صلى الله عليه وسلم: "صلوا كما رأيتموني أصلي" (أخرجه البخاري من حديث مالك بن الحويرث وهو عام). (انظر: الاستذكار الجامع للذاهب فقهاء الأمصار وعلماء الأقطار (لابن عبد البر

وثبت بالأثار الصحيحة عن جماعة من الصحابة -رضى الله عنهم- أنهم صلوها في مواطن بعد وفاة الرسول صلى الله عليه وسلم في مجامع بحضرة كبار من الصحابة. وممن صلاها على بن أبى طالب -رضى الله عنه- في حروبه بصفين وغيرها، وحضرها من الصحابة خلائق كثيرون منهم: سعيد بن العاص، وسعد بن أبي وقاص وأبو موسى الأشعري، وغيرهم من كبار الصحابة -رضى الله عنهم-، وقد روى أحاديثهم البيهقى وبعضها في سنن أبي داود. وصلى أبو موسى الأشعري صلاة الخوف بأصحابه، وروى أن سعيد بن العاص كان أميرًا على الحيش

بطبرستان فقال: "أيكم صلى مع رسول الله صلى الله عليه وسلم صلاة الخوف؟"، فقال حذيفة: أنا؛ فقدمه فصلى بهم. (انظر المجموع شرح المهذب للنووي ٤٠٥/٤، المغني لابن قدامة ٢٥٠/٢).

وجمهور العلماء متفقون على أن حكمها باق بعد النبي صلى الله عليه وسلم إلا أبا يوسف والمزني، وكان أبو يوسف يقول أولا بقول الجمهور، ثم رجع فقال: "كانت مشروعة في حياة النبي صلى الله عليه وسلم بوفاته"، وقال المزني: "كانت ثم نسخت في زمن النبي صلى الله عليه وسلم شرح المهذب للنووي ٤٠٥/٤، الله عليه شرح المهذب للنووي ٤٠٥/٤.

واحتج لأبى يوسف بقول الله تعالى: (وإذا كنت فيهم فأقمت لهم الصلاة) الأية: فقد شرط كونه فيهم لإقامة صلاة الخوف، فإذا خرج من الدنيا انعدمت الشرطية. ولأن الناس كانوا يرغبون في الصلاة خلفه ما لا يرغبون في الصلاة خلف غيره، فشرع بصفة الذهاب والمجيء لينال كل فريق فضيلة الصلاة خلفه. وقد ارتفع هذا المعنى بعده: فكل طائفة يتمكنون من أداء الصلاة بإمام على حدة. فلا يجوز لهم أداؤها بصفة الذهاب والمحيء، ولأن الحواز حال حياته ثبت مع المنافي؛ لما فيها من أعمال كثيرة ليست من الصلاة وهي الذهاب والمجيء ولا بقاء للشيء مع ما ينافيه إلا أن الشرع أسقط اعتبار

المنافي حال حياة النبي -صلى الله عليه وسلم- لحاجة الناس إلى استدراك فضيلة الصلاة خلفه، وهذا المعنى منعدم في زماننا فوجب اعتبار المنافي. (انظر: المبسوط للسرخسي الشرائع لعلاء الدين الكاساني الشرائع لعلاء الدين الكاساني للنووي ٢٤٢/١، المجموع شرح المهذب للنووي ٤٠٥/٤).

وأحيب عنه: بأنه ليس بصحيح؛ فإن ما ثبت في حق النبى صلى الله عليه وسلم ثبت في حقنا ما لم يقم دليل على اختصاصه به: لأن الأصل ف الشرع أن يكون عامًا في الأوقات كلها إلا إذا قام دليل التخصيص، وأما الآية فليس فيها أنه اذا لم يكن الرسول فيهم لا تجوز فكان تعليقا بالسكوت وأنه غير صحيح، فإن الله تعالى أمر باتباعه بقوله (فاتبعوه)، وسنل عن القبلة للصائم فأجاب بأننى أفعل ذلك. فقال السائل: لست مثلنا! فغضب، وقال: "إني الأرجو أن أكون أخشاكم لله تعالى وأعلمكم بما أتقى".

واعلمكم بما الضي . ولو اختص بضعله لما كان الإخبار بضعله جوابًا ولا غضب

من قول السائل: "لست مثلنا": لأن قوله إذا يكون صوابًا، وكان أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم يحتجون بأفعال رسول الله صلى الله عليه وسلم ويرونها معارضة لقوله وناسخة له. ولذلك لا أخبرت عائشة وأم سلمة بأن النبي صلى الله عليه وسلم كان يصبح جنبًا من غير احتلام ثم يغتسل ويصوم ذلك اليوم تركوا به خبر أبي هريرة "من اصبح جنبًا فلا صوم له"، ولما ذكروا ذلك لأبي هريرة قال: هن أعلم إنما حدثني به الفضل بن عباس ورجع عن قوله، ولو لم يكن فعله حجة لغيره لم بكن معارضا لقوله.

وقد أقام الصحابة صلاة الخوف بعد رسول الله صلى الخوف بعد رسول الله صلى الخوف يتحقق بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم كما كان الله عليه وسلم كما كان فضيلة الصلاة خلفه فترك المشي واجب في الصيلاة، ولا يجوز ترك الواجب لاحراز الفضيلة ثم الآن يحتاجون إلى إحراز فضيلة تكثير الجماعة فإنها كلما كانت أكثر فهي أفضل، وبه تبين أن ما ذكر من المعنى

غير سديد. (انظر: المبسوط للسرخسي ١٨/٨، بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع لعلاء الدين الكاساني ٢٤٢/١، المغنى لابن قدامة ٢٠٠/٢).

واحتج المرني على النسخ بأن النبي صلي الله عليه وسلم فاته صلوات يوم الخندق ولو كانت صلاة الخوف جائزة لفعلها ولم يفوت الصلاة.

وأجيب بأن دعوى المزنى النسخ فجوابه: أن النسخ لا يثبت إلا إذا علمنا تقدم المنسوخ وتعذر الجمع بين النصين ولم يوجد هنا شيء من ذلك، بل المنقول المشهور، وأنها لم تشرع حينذاك وانما شرعت بعد ذلك. فصلاة الخوف نزلت بعد الخندق فكيف ينسخ به، ولأن صلاة الخوف على هذه الصفة جائزة ليست واجبة فلا يلزمه من تركها النسخ، ولأن الصحابة أعلم بذلك فلو كانت منسوخة لما فعلوها ولأنكروا على فاعليها. (انظر المجموع شرح المهذب للنووي ١٥٥٤ الإعلام بفوائد عمدة الأحكام لابن الملقن ٤/٠٥٠).

وللحديث بقية إن شباء الله

#### عزاء واجب

توفي إلى رحمة الله تعالى: الأستاذ الشيخ عاطف عثمان عضو مجلس الإدارة بفرع أنصار السنة المحمدية بفيصل وأمين الصندوق السابق ومدير الإدارة المالية بمجموعة شركات أوراسكوم على مستوى الجمهورية. غفر الله له ورحمه رحمة واسعة. وتتقدم اللجنة العلمية وأسرة تحرير المجلة بخالص العزاء لأسرة الشيخ ومحبيه.

اللهم اجعل قبره روضة من رياض الجنة، وارزقه الفردوس الأعلى من الجنة بِمنْكِ وكرمكَ يا أرحم الراحمين.



الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد : ما يزال الحديث متصلًا عن ذم البخل والشح فنقول وبالله التوفيق

١٢ - من يبخل يبغل عن نفسه :

قَالُ تَعَالَى : ( إِنَّمَا لَلْبَوْةُ اللَّبُا لَبُ وَلَهُوْ وَإِن قُرْمُواْ وَرَنَّفُواْ لِنَوْلَكُمْ أَوَالُ أَوْلِكُمْ أَوْلُكُمْ أَوَالُكُمْ أَوَالُكُمْ أَوَالُكُمْ أَوَالُكُمْ أَوَالُكُمْ أَوَالُكُمْ أَوَالُكُمْ أَوَالُكُمْ أَوَالُكُمْ الْأَلَا لَيْمَا لَكُمُوا وَيَحْمَعُ أَسَمَعَنَكُمْ أَلَّ مَنْ أَنْفُوا وَسَمِيلًا لَهُو فَمِيكُمْ مَّنَ مَنْفُولُوا فِي سَبِيلًا لَهُو فَمِيكُمْ مِنْ وَاللهُ الْمَيْقُ وَأَنْفُوا لِمَنْفَالِكُمْ وَاللهُ الْمَيْقُ وَأَنْفُوا لَيْمُولُوا فَي سَبِيلًا لَمُو فَي وَاللهُ الْمَيْقُ وَأَنْفُوا لَيْمُولُوا فَي سَبِيلًا فَي فَلْمُ لَا يَكُولُوا لَيْسُولُوا فَي سَبِيلًا فَي فَلْمَ لَا يَكُولُوا لَيْسُولُوا فَي سَبِيلًا فَي فَلْمُ لَا يَكُولُوا لَيْسُولُوا فَي اللّهُ الْمَيْلُ وَلَا مَا لَكُولُوا لَمْ اللّهُ لَلْمُ لَا يَكُولُوا لَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ ا

قال السعدى - رحمه الله - فى " تفسيره " : ومن يبخل فإنما يبخل عن نفسه لأنه حرم نفسه ثواب الله تعالى ، وفاته خير كثير ، ولن يضر الله بترك الإنفاق شيئا . فإن الله هو الغني وأنتم الفقراء تحتاجون إليه في جميع أوقاتكم ، لجميع أموركم)

١٢ - البخيل بأمر الناس بالبخل:

وقال تعالى: ( اللَّيْنَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُهُونَ النَّاسَ هَالْبُخُولِ وَيَحَنَّمُونَ مَا مَاتَنَهُمُ اللّهُ مِن فَصَالِمُ وَأَعْنَدُهُ لِلْكَعْمِينَ عَدَابًا مُهِينًا) ( النساء: ٣٧ ). قال ابن تيمية - رحمه الله - في " مجموع الفتاوى ": ( قَدْ تُوْوُلُتُ فِي البُخُل بالمَالُ والمنع والبخل بالعلم ونحوه ، وهي تعمُّ البخل بكل ما ينفع في الدين والدُنيا من علم ومال وغير ذلك ) اهـ.

١٤ - البخل يقدح في دخول الجنة :

عن أبي هريرة رضى الله عنه أن النبي صلى الله

#### السناد [ ] السنشار/ أحمد السيد علي إبراهيم الأنب رئيس هيئة قضانا الدولة

عليه وسلم قال: (ما يُدريك أنه شهيدُ ؟ العلّه كان يتكلّمُ فيما لا يعنيه ، أويبخلُ بما لا يُنقصُه (أورده المنذري ، وقال الأثلباني : صحيح لغيره). وفي رواية عنه : (قُتل رجلُ على عهد رسولِ اللّه صلى الله عليه وسلم قال فبكت عليه باكية فقالَتُ واشهيداه، قال: فقال النبيُ صلى الله عليه وسلم مهُ، ما يُدريكَ أنه شهيدٌ ؟ ولعله كان يتكلمُ فيما لا يعنيه ويبخلُ بما لا ينقصه ) (رواه أبو يعلى).

١٥ - يغض الله للبخيل المثان :

عن أبي ذر الغفارى: (إنَّ اللَه يُحِبُ ثلاثةً، ويُبغضُ ثلاثةً : يُبغضُ الشيخِ الزاني ، والفقير المختال ، والمُثر البخيل ، ويُحب ثلاثةً : رجُل كان في كتيبة ، فكر يَحْميهم حتى قتل ، أو فتح الله عليه ، ورجُل كان في قوم ، فأد لجوا ، فنزلوا من آخر الليل ، وكان النومُ أحب اليهم مما يُعدلُ به ، فناموا ، وقام يتلو آياتي ويتملقني ، ورجُل كان في قوم فأتاهم رجُل يسألهم بقرابة بينهم وبينه فبخلوا عنه ، وخلف باعقابهم ، فأعطاه حيث لا يبراه إلا الله ، ومن أعطاه ) (رواه أحمد وصححه الأرناؤوط).

وفى رواية أخرى : ( ثلاثة يُحبُّهمُ الله ، وثلاثة يَضبُهمُ الله ، وثلاثة يَضنوهم الله : الرجل يلقى العدو في فنة فينصب لهم نحره حتى يُقتل أو يُفتح لأصحابه ؛ والقوم يُسافرون فيطول سراهم حتى يُحبُوا أن يَمسُوا الأرض فينزلُون ؛ فيتنحى أحدهم فيصلي حتى

رجب ۱٤٤٢هـ- العدد ٥٩٥ العدد ٥٩٥ العدد ٥٩٥

يوقظهم لرحيلهم ، والرجل يكون له الجار يوذيه جاره فيصبر على أذاه حتى يفرق بينهما موت أو طعن ، والذين يشنؤهم الله : التاجر الحلاف ، والفقير المختال ؛ والبخيل المنان ) ( رواه أحمد وصححه الألباني ) .

وَفَى رَوَايِةَ : ( إِنْ اللّه يحبُ ثلاثةً . ويَبغضُ ثلاثةً فَذَكَر الحِديث إلى أَن قال : قلت : فمن الثلاثة الذين يُبغضهم اللّه ؟ قال : المُختالُ الفخور وأنتم تجدونه في كتاب الله المُنزل : إنّ اللّه لا يحبُ كُلُ مُختالُ فخور والبخيل المُنانُ . والتاجرُ أَو البائعُ الحِلافَ .) ( أورده المُنذري وصححه الألباني ).

#### ١٦- البخيل مجدوس عن الاحسان ،

عن أبى هريرة رضى الله عنه أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: ( مثل البخيل والمنفق كمثل رجلين عليه وسلم قال: ( مثل البخيل والمنفق كمثل رجلين عليهما جبتان من حديد من تديهما إلى تراقيهما . فأمًا المنفق قلا يُنفق إلا سبغت أو وقرت على جلده ، حتى تُخفي بنانه وتعفو أثره ، وأمًا البخيل قلا يُريد أن ينفق شيئًا إلا لزقت كل حلقة مكانها ، فهو يُوسَعُها ولا تتسعُ ) ( رواه البخاري ).

#### ١٧ - دعوة الملائكة على البخيل بالثلف :

عن عبد الرحمن بن سبرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : (أما علمت أن ملكا ينادي في السماء يقول : اللهم اجعل الله منفق خلفا واجعل الله ممسك تلفا ؟) (أورده السيوطى في الحامع الصغير . وصححه الألباني ).

#### ١٨ - البخيل من أهل الثار:

عن عياض بن حمار رضى الله عنه قال: (أن رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: أهل النار خمسة: الضعيف الذي لا زبر له، الذين هم فيكم تبعا لا يبتغون أهلا ولا مالا، والخائن الذي لا يخفى له طمع، وإن دق الا خانه، ورجل لا يصبح ولا يمسي الا وهو يخادعك عن أهلك ومالك وذكر البخل أو الكذب والشنظير الفحاش، وفي رواية: بهذا الاسناد، ولم يذكر في حديثه: كل مال نحلته عليه وسلم خطب ذات يوم، وساق الحديث، وقال عليه وسلم خطب ذات يوم، وساق الحديث، قال يحيى قال شعبة: عن قتادة، قال رسول الله صلى الله معت مطرفا في هذا الحديث، وفي رواية: قام فينا رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات يوم خطيبا.

تواضعوا حتى لا يفخر أحد على أحد ، ولا يبغي أحد على أحد ولا يبغي أحد على أحد وقال في حديثه وهم فيكم تبعا لا يبغون أهلا ولا مالا . فقلت : فيكون ذلك ؟ يا أبا عبد الله قال : نعم ، والله لقد أدركتهم في الجاهلية ، وإنّ الرجل ليرعى على الحي ، ما به إلا وليدتهم يطوها ) ( رواد مسلم ) .

#### ١٩ - عقاب المخبل بوم القيامة :

قال الله تبارك وتعالى: (وَلاَ يَعْسَدُنُ اللَّهِ يَخْلُونَ بِسَا اللَّهُ تَبِارِكُ وتعالى: (وَلاَ يَعْسَدُنُ اللَّهِ مِنْ مُحَلُّونَ بِسَا اللَّهُ مِنْ فَدُ لِللَّهُ مِنْ فَدُ لِللَّهُ مِنْ فَدُ لَكُمْ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ النَّمَوْتِ وَالأَرْضُ وَاللَّهُ مِنْ النَّمَوْتِ وَالأَرْضُ وَاللَّهُ مِنْ النَّمَوْتِ وَالأَرْضُ وَاللَّهُ مِنْ النَّمَوْتِ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِيلُونُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُلَّا مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّا

قال السعدى - رحمه الله - قى "تفسيره": (أي ولا يظن الذين يبخلون ، أي : يمنعون ما عندهم مما آتاهم الله من فضله ، من المال والجاد والعلم ، وغير ذلك مما منحهم الله ، وأحسن اليهم به ، وأمرهم ببذل ما لا يضرهم منه لعباده ، فبخلوا بذلك ، وأمسكوه ، وضنوا به على عباد الله ، وظنوا أنه خير لهم ، بل هو شر لهم ، ي دينهم ودنياهم وعاجلهم وآجلهم (مَنْ لهم ، ي دينهم ودنياهم ( الله عمران : ١٨٠ ) ، أي : يجعل ما بخلوا به طوقا في أعناقهم ، يعذبون به ) اه .

عن على بن أبى طالب رضى الله عنه قال: (كنا عَ جنازة في بقيع الغرقد ، فأتانا رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقعد وقعدنا حوّله ، ومعه مخصرة فنكس فجعل ينكت بمخصرته ، ثم قال ؛ ما منكم من أحد ، ما من نفس منفوسة ، إلا وقد كتب الله مكانها من الجنة والنار ، وإلا وقد كتب شقية ، أو سعيدة ، قال فقال رجل ؛ يا رسول الله ، أفلا نمكث على كتابنا ، وندع العمل ؟ فقال ؛ من كان من أهل السعادة ، فسيصير إلى عمل أهل السعادة ، ومن كان من أهل الشقاوة ، فسيصير الى عمل أهل السعادة ، ومن الشقاوة فقال ؛ اعملوا فكل ميسر ، أما أهل السعادة فييسرون لعمل أهل الشقاوة ، ثم قرأ ؛ ( مَنْ مَنْ أَسْلُ فييسرون لعمل أهل الشقاوة ، ثم قرأ ؛ ( مَنْ مَنْ أَسْلُ

(الليل: ٥- ١٠). وفي رواية: بهذا الإسناد في معناه

. وقال فأخذ عودًا ، ولم يقُلُ ؛ مخصرةً . وقال ابنُ أبي شيبة في حديثه ، عن أبي الأحوص ، ثم قرأ رسول الله صلى الله عليه وسلم ) ( رواه مسلم ).

#### ٣١ - الشح أهلك من كان قبلكم ، أمرهم بالبخل فبخلوا ،

عن عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : ( الظلم ظلمات يوم القيامة. واياكم والفحش ؛ فإنَّ الله لا يحبُّ الفحش ، ولا التضحُّش ، وإياكم والشح ؛ فإن الشح أهلك من كان قبلكم ، أمرهم بالقطيعة فقطعوا ، وأمرهم بالنخل فيخلوا ، وأمرهم بالفجور ففحروا . قال : فقام رحل فقال : با رسول الله ، أي الاسلام أفضل ؟ قال : أن يسلم المسلمون من لسانك ويدك . فقام ذاك أو آخر فقال : يا رسول الله ، أي الهجرة أفضل ؟ قال : أن تهجر ما كره ربك ، والهجرة هجرتان ؛ هجرة الحاضر والبادي ، فهجُرة البادي أن يجيب إذا دُعي ، ويُطيع إذا أمر . والحاضر أعظمُهما بليَّة ، وأفضلهما أجرًا . ) ( رواه أحمد ، وصححه أحمد شاكر) ( الظلم ظلمات يوم القيامة وإياكم والفحش فإن الله لا يُحبُ الفحش ولا التَّفَحُشُ واياكم والشَّحُ فإنَّ الشَّحُ أَهْلِكُ مِن كَانَ قَبِلِكُم أمرهم بالقطيعة فقطعوا وأمرهم بالبخل فبخلوا وأمرهم بالفجور ففجروا) (أخرجه أحمد، وصححه الألباني).

#### ٣٢ - علاك أخر هذه الأمة بالبخل والأمل :

عن عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما أن النبى صلى الله عليه وسلم قال : ( صلاح أوّل هذه الأمّة بالزُهد واليقين ، وهلاك آخرها بالبُخل والأمّل ) ( رواه أحمد في الزهد ، وقال الأثلاني : حسن لغيره ) .

وهي رواية عنه : ( نجا أول هذه الأمة باليقين والزهد . ويهلك آخرها بالبخل والأمل ) ( رواها السيوطي في الجامع الصغير ، وحسنها الألباني ) .

#### ٣٧ - البخل من علامات قيام الساعة ،

عن أبى هريرة رضى الله عنه أن النبى صلى الله عليه وسلم قال : ( والذي نفس محمد بيده لا تقوم الساعة حتى يظهر الفحش والبخل ، ويخون الأمين ، ويؤتمن الخائن ، ويهلك الوعول ، وتظهر التحوت . قالوا : يا رسول الله لا وما الوعول وما التحوت ؟ قال : الوعول : وجوه الناس وأشرافهم ، والتحوت : الذين كانوا تحت أقدام الناس لا يعلم بهم ) ( رواه ابن حبان ، وقال الألباني : صحيح بمجموع طرقه ) .

وعن أبي هريرة ، عن النبي صلى الله عليه وسلم ، قال ؛ ( يتقارب الزمان ، وينقص العمل ، ويلقى الشح ، وتظهر

الفان، ويكثر الهرج ـ قالوا : يا رسول الله ، أيُّم هو ؟ قال : القتل القتل ) ( رواه البخاري . ومسلم ) ـ

قال ابن حجر - رحمه الله - في " فتح البارى " : (أما قوله : ويلقى الشح . فالمراد القاؤه في قلوب الناس على اختلاف أحوالهم : حتى يبخل العالم بعلمه ، فيترك التعليم والفتوى ، ويبخل الصانع بصناعته حتى يترك تعليم غيره ، ويبخل الغني بماله حتى يهلك الفقير ، وليس المراد وجود أصل الشخ : لأنه لم يزل موجوداً ) اهـ .

#### ٢٤ - الثدر الما يستخرج من البخيل ا

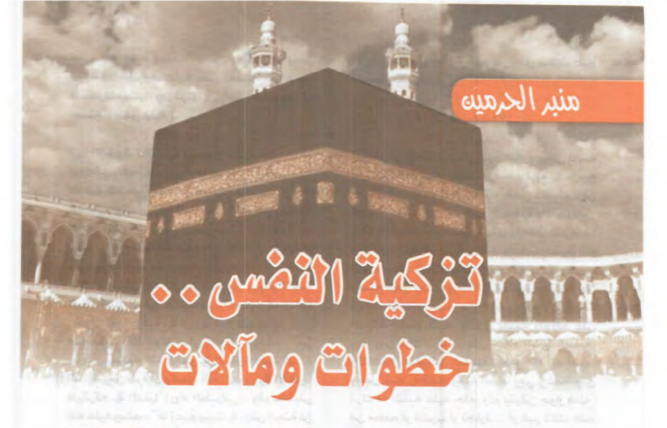
عن أبى هريرة رضى الله عنه أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: ( إن النذر لا يُقرّبُ من ابن آدم شيئا لم يكن الله قدره له، ولكن النذر يُوافقُ القدر ، فيخرجُ بدلك من البخيل ما لم يكن البخيل يريد أن يُخرج. ) ( رواه مسلم ).

#### ٣٥ - أيضُ الناس من يخل بالسلام :

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ( أعجزُ النّاس من عجزَ عن الدّعاء ، و أبخلُ النّاس من بخل بالسلام ) (أورده السيوطى فى الجامع الصغير ، وصححه الألباني ) .

٣٦- ومن البخل عدم الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم 1 عن على بن أبى طالب ( البخيل الذي من ذكرت عنده فلم يصل علي ) ( رواه الترمذي وصححه الألباني ).
٢٧- بابى الله لنسه البغل :

عن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (والله لكن فلانا ما هو كذلك . لقد أعطيته ما بين عشرة إلى مائة فما يقول ذلك ! أما والله إن أحدكم ليخرج بمسألته من عندي يتأبطها ( يعنى تكون تحت إبطه ) نارًا . قال : قال عمر رضي الله عنه : يا رسول الله ! لم تعطها اباهم ؟ قال : فما أصنعُ ؟ يأبُونَ إلا ذلك ، و يأبي الله لي البخل ) ( أورده المنذري في الترغيب والترهيب، وصححه الألباني). وعن جبير بن مطعم رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ( أنه بينما هو يسير مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ومعه الناس مقطله من حنين علقه الأعراب يسألونه فاضطروه الى سمرة حتى خطف رداؤه وهو على راحلته فوقف فقال: ( ردوا علي ردائي أتخشون على البخل فلو كان عدد هذه العضاه نعمًا لقسمته بينكم ثم لا تجدوني بخيلا ولا حيانا ولا كذابًا ) ) ( رواه ابن حيان ، وصححه الألباني ). والحمد لله رب العالمين



L

#### الشيخ د: فيصل بن جميل غزاوي

#### قطيب السجد الحرام

وقاه وهداه، ومَنْ لِجأ الله واستعان به أعانه وآواه، ومَنْ تَوكُل على ربه في إصلاح نفسه كفاه (وَمَنْ تَوَكَّلُ عَلَى اللهِ نَهُو مَسْهُمُ ) (الطَّلَاق: ٣).

#### الصبر والمجاهدة وسيلة لتزكية النفوس

عباد الله: وإنما يجد المشقة والكلفة في ترك الله، المألوفات والعوائد السيئة، من تركها لغير الله، أما من تركها لغير الله، أما من تركها صادقًا مخلصًا من قلبه لله، ابتغاء مرضاة الله، فإنه لا يجد في تركها مشقة إلا أول مرة وفي بداية الأمر، ليمتحن أصادقُ هو في تركها أم كاذب، فإن صبر على تلك المشقة قليلا، تحوّلت للذة، وذاق صاحبها حلاوة الطاعة، وكلما ازدادت الرغبة في المحرم، وتاقت النفس إلى فعله، وكثرت الدواعي فيه عَظم الأجر في تركه وتضاعفت المثوبة في مجاهدة النفس على الخلاص منه، المثوبة في مجاهدة النفس على الخلاص منه، وتنزّه عن فعل القبائح، قال تعالى: ( إلا من تألي وتنزّه عن فعل القبائح، قال تعالى: ( إلا من تألي وتنزّه عن فعل القبائح، قال تعالى: ( إلا من تألي وتنزّه عن فعل القبائح، قال تعالى: ( إلا من تألي وتنزّه عن فعل القبائح، قال تعالى: ( إلا من تألي وتنزيّه عن فعل القبائح، قال تعالى: ( إلا من تألي وتنزيّه عن فعل القبائح، قال تعالى: ( إلا من تأليد وتنزيّه عن فعل القبائح، قال الفرّقان؛ ٧٠)، وقال وتنزيّه عن فعل القبائح، قال الفرّقان؛ ٧٠)، وقال منتخب وقد المناس المناس

إنَّ الحمدُ لله، نحمده، ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا هادي له، وأشهدُ أنَّ الله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهدُ أنَّ محمدًا عبدُه ورسولُه، صلَّى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليما كثيرا.

#### تزكية النفس ضرورة إيمانية،

أما بعدُ: فإن الله-تعالى- خلق الخلق وأتقنه وأحسنه، وهو أعلم به وبما ينفعه ويصلحه؛ ولانك ندبنا-عز وجل- إلى تزكية أنفسنا فقال سبحانه: (وَسَّى وَاسَرُّهَا الله عَلَيْهِ الْمُسَافِقَالَ الشَّمُسِ؛ وَمَا يَنْ مُسَّالًا اللهُمُسِ؛ وَمَا مَنْ مُسَّالًا اللهُمُسِ؛ الله بتزكية نفسه، والحرص على إصلاحها، وتهذيب طباعها، وتقويم اعوجاجها، وترويضها على الطاعة، وتطهيرها من الأخلاق الدنيئة والرذائل القبيحة.

ومتى ما أراد المرء أن يؤسّس قلبه على التقوي، فلا بد له من الصبر والمجاهدة؛ فإنَّ للشهوات واللّذات سلطانًا على النفوس، واستيلاءُ وتمكّنا في القلوب، يجعل تركّها عزيزًا، والكفَّ عنها شاقًا، والخلاص منها عسيرًا، ولكنَ مع هذا كلَّه فإنَّ مَن اتّقى الله

رجب ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٥ السنة الخمسون

صلى الله عليه وسلم: "إذا أراد عبدي أن يعمل سيئة فلا تكتبوها عليه حتى يعملها: فإن عملها فاكتبوها له فاكتبوها بمثلها، وإن تركها من أجلي فاكتبوها له حسنة" (متفق عليه).

#### مَنْ تَرِكُ شَيئًا لِلْهُ عَوْضَهُ اللَّهِ خَيرًا مَنْهُ:

أيها الإخوة: تظاهرت نصوص الشرع علي أن من ترك شيئًا لله-تعالى- وآثر ما نُدب اليه وحُض عليه عوضه الله خيرًا منه، فعنه-صلى الله عليه وسلم- أنه قال: "إنك لن تدع شيئًا اتقاء الله، جل وعز، إلا أعطاك الله خيرًا منه" (رواه أحمد)، وفي رواية له؛ "إنك لن تدع شيئًا لله-عز وجل- إلا بدلك الله به ما هو خيرً لك منه".

عباد الله: شأن المؤمن أن بلزم التقوى، ويؤثر الأخرة الباقية على الدنيا الفانية، فيترك ما يتركه ابتغاء رضوان الله، ورغبة في أن يعوضه الله ما هو أجل منه، يؤيد ذلك قوله-صلى الله عليه وسلم-: "من سرِّه أن يسقيه الله الخمر في الآخرة؛ فليتركها في الدُّنيا، ومن سرَّه أن يكسوهُ الله الحرير في الآخرة؛ فليتركه في الدُّنيا" (رواه الطبراني)، وقوله-صلى الله عليه وسلم-: "أنا زعيم ببيت في ربض الحنة لن ترك المراء وإن كان مُحقا، وببيت في وسط الجنة لن ترك الكذب وإن كان مازحًا" (رواه أبو داود )، وقوله-صلى الله عليه وسلم-: "من كظم غيظا وهو قادرً على أنْ يُنفذهُ. دَعَاهُ اللّه-سُبْحَانِهِ وَتَعَالَى- عَلَى رؤوس الخلائق يوم القيامة حتى يُخيره من الحور العين مَا شَاءً" (رواه أبو داود) والترمذي. وقوله-صلى الله عليه وسلم-: "من ترك اللباس تواضعا لله-وهـ و يقدرُ عليه- دعاهُ الله يوم القيامة على رءوس الخلائق حتى يخيره من أي حلل الايمان شاء يلىسها" (رواه الترمذي).

فمن سُن الله تعالى وقواعد الشرع: "أن من ترك فمن سُن الله عوضه الله خيرا منه ولم يجد فقده"؛ فمن ترك فمن ترك الشرك بالله وامتنع عن صرف أي نوع من العبادة لغير الله، ووحد الله وأناب اليه، بعبادته واخلاص الدين له، اطمأن قلبه وانشرح صدره، وسلم عقله واجتمع فكره وصفت نفسه وحسن مأله، وكانت له البشرى في الدنيا والأخرة.

ومن صفات عباد الرحمن الاحتراز عن الشرك والقتل والزنا، والابتعاد عن هذه الكبائر وأمهات المعاصي، قال سبحانه: (وَالنِّينَ لَا يَنْفُونَ مَعْ اللَّهِ إِنْهُ الْعَاصِي، قال سبحانه: (وَالنِّينَ لَا يَنْفُونَ مَعْ اللَّهِ إِنْهُ الْعَاصِي، قال سبحانه: (وَالنِّينَ لَا يَنْفُونَ مَعْ اللَّهِ الْعَقِي وَلا يَرْفُونَ )

الآية (الْفُرْقَانِ: ٦٨)، وختم عزَّ وجلَّ صفات عباد الرحمن بقوله: ( أُولَّهِ فَي مُثَرِّقِ الْفُرْقَةَ بِهَا سَبُوا وَلِنُوْنَ فِيهَا خَبِّهُ وَيُلَمَّا أَنَّ حَبِيرِ فِيهَا صَبُوا مُنْفُوْنَ فِيهَا خَبِّهُ وَيُلَمَّا أَنَّ حَبِيرِ فِيهَا صَبُوا مُنْفَقِّ وَمُوَالًا ) (الْفُرْقانِ: ٧٥-٧١).

#### أمثلة لما يترك ابتقاء وجه الله:

ومن ترك الاعتراض على قدر الله، وحبس نفسه عن التسخط عند المائب، فسلم لربه في جميع أمره، رزقه الله الرضا واليقين وأحسن عاقبته، ومن ترك الذهاب إلى العرافين والسحرة والمشعوذين، رزقه الله الصبر وصدق التوكل وتحقق التوحيد، ومن ترك الخوف من غير الله، وصارت خشية الله شعاره سلم من الأوهام، وأمنه الله من كل شيء، وأصبح الحق رائده، ورضا الله مطلبه ومبتغاه، ومن ترك التشاؤم وسلم من الوساوس والاعتقادات السيئة اطمأن قلبه، وقوى بقينه وتوكله على ريه، ومن ترك التكالب على حطام الدنيا الفانية، والانشغال بملذاتها العاجلة، جمع الله له أمره، وجعل غناه في قلبه، وأتته الدنيا وهي راغمة، ومن ترك ما اشتبه عليه حله، ولم يتيقن جواز فعله، من مطعم أو مشرب أو تجارة... أو غير ذلك، فقد اتقى الشبهات مخافة الوقوع في المحرمات، وترك ما يريبه إلى ما لا يريبه، واستبرأ لدينه وعرضه، ومن ترك طلب الشهرة وحب الظهور أعلى الله شأنه، ورفع ذكره، ونشر فضله، ورزقه مودة الناس، ومن ترك مسألة الناس ورجاءهم، واراقة ماء وجهه أمامهم، وعلق رجاءًه بالله دون سواه عوضه الله خيرًا ممّا ترك، فرزقه تحرر القلب، وسعة النفس، والاستغناء عن الخلق، ومن ترك عقوق والديه، وكان برا يهما وترك التقصير في حقهما، وأحسن اليهما رضي الله عنه، ويسر له أمره، وكان بره سبنا في مغضرة ذنوبه ودخوله الحنة.

ومن ترك قطيعة أرحامه، وصبر على حفائهم وأذاهم، فواصلهم وتودد إليهم، وأتقى الله فيهم، بسط الله له في رزقه، وزاد له في عُمره، ولا يزال معه ظهير من الله ما دام على تلك الصلة، ومن ترك صحبة السوء والرفقة السيئة، عوضه الله أصحابا أبرازا، وجلساء أخيازا، يجد عندهم النفع والفائدة، وينال من جراء مصاحبتهم ومعاشرتهم والشراء بورك له في تجارته، وزادت ثقة الناس والشراء بورك له في تجارته، وزادت ثقة الناس به، وكثر إقبائهم على سلعته، والتاجر الأمين



الصدوق المسلم مع النبيين والصديقين والشهداء يوم القيامة، ومن ترك الربا ومعاملاته المختلفة، وكسب الخبيث، بارك الله له في رزقه، وصار قنعًا، وأغناه الله من واسع فضله، ووجد الفلاح والسعادة والطمأنينة، ومن ترك الاختلاس وسرقة المال؛ خوفًا من الله فتح الله عليه، وأغناه بالحلال، ورزقه من حيث لا يحتسب، جزاء تركه أخذ ما لا يحل، ومن ترك البخل وأثر الكرم والسخاء، وواسى الناس بماله أحبوه، واقترب من الله ومن الجنة، ووقي شخ نفسه، وسلم من الهم والغم وضيق الصدر.

هذا والبخل بالعلم أسوأ أنواع البخل وأقبحه، فمن ترك البخل بالعلم ولم يكتمه، بل بثه ونشره، وأفاد به الناس فعلم الجاهل، وأرشد السائل، ونصح للغافل، فله مثل أجور من انتفع بذلك، والجود بالعلم من أعلى مراتب الجود، ومن ترك الماطلة في الوفاء بالدين عازما على ألا يوخر القضاء عن وقت الأداء، وفقه الله وأعانه، وأدى عنه؛ لصدق نيته ورغبته في الإيفاء، ومن ترك حقه على المدين العاجز عن الوفاء، وتجاوز عنه؛ بأن أسقط عنه الدين كله أو بعضه أو أنظره إلى ميسرة، تجاوز الله عنه ويسر عليه، وكان ما أسقطه عنه صدقة يؤجر عليها، وسببًا في مغفرة ذنبه ونجاته من النار، وأظله عليها، وسببًا في مغفرة ذنبه ونجاته من النار، وأظله

ومن ترك المغالاة في المهور فقد وافق الشرع في تخفيف الصداق وتسهيل النكاح، وتجنب مفاسد المزايدة والتكلف فيه، وبورك في هذا الزواج، ومن ترك أخذ العوض عند مخالعته لامرأته، ولم يطالبها بما أعطاها من مهر لوجه الله، أثيب على ذلك وعوضه الله ربحا يعوض به ما ذهب من ماله، ومن ترك الكبر ولزم التواضع نال الفضائل والمكارم، أحد لله إلا رفعه الله، ومن ترك الحسد وجاهد أحد لله إلا رفعه الله، ومن ترك الحسد وجاهد نفسه في كظمه، سلم من إثمه وضرره: فالحسد داء عضال وخلق لليم، يبدأ بصاحبه فيهلكه، ومن ترك سوء الظن بالناس، والوقيعة في أعراضهم، والتعرض لعيوبهم، سلم من تشويش القلب واشتغال الفكر بما لا ينفع، ورزق التبصر في نفسه، والانشغال بإصلاح

ومن ترك مجاراة السفهاء وأعرض عن الجاهلين. حمى عرضه، وأراح نفسه، وعاش مطمئن البال، والله ناصره وكافيه، ومن ترك التشفى والانتقام لنفسه،

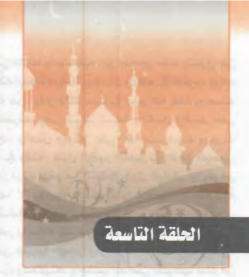
ممن ظلمه وأساء اليه، بل وتجاوز عنه وتنازل عن حقه ابتغاء مرضاة ربه ساد وعظم في القلوب، وزاده اللَّه عزا. وكان ذلك سبنًا في عفو اللَّه عنه ورحمته ومغضرته، ومن ترك الدعة والكسل وأقبل على الجد والعمل متوكلا على الله علت همته وبورك له في وقته، فنال الخير الكثير في الزمن اليسير، ومن ترك اللغو من الكلام، وقول الباطل، والخوض فيما لا يعنيه سلم وحظى بالفوز والنجاة يوم القيامة، ومن ترك هجر من هجره من الناس وقلاه، وبادر بالسلام عليه وإعادة الصلة به، نال الخيرية وأمن عقوبة الهجر. ومن ترك الأثم قليله وكثيره وسرَّه وعلانيته، واجتنب المعاصى بأنواعها سلم من عقوبتها وعرف قدر الله واستشعر عظمته، فأقبل على الطاعات، وترقى في مراتب الإحسان، ومن ترك المجاهرة بالمعاصى ولم يُشعُها، واستتر بستر الله، ولم يصر عليها، عافاه الله وستر عليه ولم يفضحه وسلم عرضه، وكان أقرب للتوبة والندم.

ومن ترك تعاطى الخبائث؛ كالمسكرات والمخدرات، والدّخان والشيشة... وغيرها، نجا من الإشم والعقوبة، واستبرأ لدينه، وسلم من الأضرار الحسيمة. والمفاسد العظيمة، فعادت إليه صحته وعافيته. وحفظ بدنه من السموم والأدواء، وعقله من الغياب والفساد، وماله من الإضاعة والإتلاف، ومن ترك محرم العشق ومذموم العلاقات وغض يصره عن مشاهدة المحرمات في وسائل الاتصال والتواصل، وصبر على ذلك وأقبل على الله بكليته، رزق السلوة، وعزة النفس والعفاف، وسلم من اللوعة والذلة وأسر القلب بالمحبة المحرمة، والتعلق المذموم، وفي المقابل ملئ قلبه محبة لله، ووجد حلاوة الايمان، ولذة الطاعة. وعوضه الله فراسة صادقة ونورًا ويصيرة وحفظ عليه جوارحه، فلم يستعملها الا في طاعة الله، ومن ترك الاستماع إلى ما حرم الله عُوض عن ذلك بقراءة القرآن، والتلذذ بسماعه، وتشنيف أذنيه، وطمأنينة قلبه، وانشراح صدره بذلك. ومن ترك مجالس الغيبة والنميمة واللغو والباطل رزق مجالس الذكر والاتعاظ والدروس النافعة والفوائد الجمة.

اللهم إنا نعوذ بك من البرص والجنون والجذام. ومن سيئ الأسقام، اللهم جنبنا متكرات الأخلاق والأهواء والأعمال والأدواء.

والحمد لله رب العالمين.





# مقالات في معاني القراءات

99

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، فمع بعض معاني القراءات الواردة في سور الجزء الثالث والعشرين من كتاب الله الكريم، نقول وبالله تعالى التوفيق،

#### من سورة بس

قوله تعالى: ( رَحْمَلُنَا مِنْ مِنْ أَلْمِيمَ سَكُنَا رَمِنْ خَلْفِهِمْ سَلًا فَأَضْلِيمُهُمْ نَهُمْ لَا يُصِرُونُ ) (يس: ٩).

القراءات: (سندًا) معًا، فتح السين فيهما حفص وحمزة والكسائي وخلف، وضمّها غيرهم.

المعنى: قال أبو عمرو: (السد: الحاجز بينك وبين الشيء، والحاجز بينك وبين الشيء، والسد بالضم في العين)، فيكون المعنى على قراءة الفتح: جعلنا فلو أرادوا تحولاً عن مكانهم إلى مرادهم لما استطاعوا، كقوله تعالى (ما أستطاعوا، كقوله تعالى (ما أستطاعوا، مسياً ولا تعلى (يسال المساوية)، وعلى قراءة الضم: جعلنا على طريق الهدى والحق، كما تقول طريق الهدى والحق، كما تقول

### د. أسامة صابر

العرب: (بعينه سُدّة)، وقيل ما كان من فعل الله فهو سُدٌ وما بناه الآدميون فهو سَد، والفتح هنا على معنى المصدر، وقيل هما لغتان بمعنى (حجة القراءات لابن زنجلة: ص٣٠٣، التحرير والتنوير لابن عاشور ٣٥١/٩).

#### قوله تعالى: (إذ أَرْسُلنَا إِلَيْهُ الْبَيْنِ فَكُنُّوْهُمُنَا فَرَيْنَا بِثَالِنِ) (يس: ١٤).

القراءات: (فعززنا) قرأ شعبة بتخفيف الـزاي الأولـى، والباقون بتشديدها.

المعنى: على قراءة التخفيف من عرَّ بمعنى: غلب، وفاتُّ الإدغام، أي: فغلبنا أهل القرية بحجة رسول ثالث،

وعلى قراءة التشديد معناه: قوينا وشددنا الرسالة برسول ثالث (شرح الجعبري على الشاطبية ص٢١٩٢، معاني القراءات للأزهري: ص٤٢٠).

قوله تعالى: ( قَالُوا يَوْلِنَا مَنْ بَعْنَا مِن مُرْفَيِناً هَنَا مَا وَعَدَ الرَّحْنُنُ وَمُنَاتَكُ ٱلْمُرْسَلُونَكَ ) (يسس: ٢٥).

القراءات؛ قرأ حفص بالسكت على ألف (مرقدنا) سكتة خفيفة من غير تنفس بقدر حركتين، والباقون بغيرسكت. على سكتة حفص ليبين أن (هذا) ليس بصفة لد(المرقد)، وأنه مبتدأ، وليبين أنه ليس من قول الكفار، وأنه من قول الكفار، وأنه وصل بدون سكت أنه كلام متصل في الخط، والوقف على (مرقدنا) تام وهو قول على (مرقدنا) تام وهو قول

70 السنة الخمسون

القراء والنحويين، وكان عاصم يستحب الوقف عليه، وقال قتادة: تكلم بأول هذه الآية أهل الضلالة وبآخرها أهل الإيمان، قال أهل الضلالة: (قالوا يا ويُلنا من مرقدنا)، وقال المؤمنون: (هذا ما وعد الرحمن وصدق المُرسلون)، وقيل: هو من قول الملائكة (الكشف لكي بن قول الملائكة (الكشف لكي بن أبي طالب ص٢٤/١، المكتفى في الوقف والابتدا الأبي عمرو الداني ص١٩٥).

فائدة: إذا قرأت لحفص من طريق الشاطبية فإنه يتعين عليك السكت على (مرقدنا) في حالة الوصل، ولك الوقف عليها، وهو وقف تام، وأما من طريق طيبة النشر فله أحكام خاصة وأوجه أداء (هداية الموسفي: للشيخ عبد الفتاح المرصفي:

قوله تعالى: ( وَمَن نُعَيْرُهُ نُكِنْهُ فِ لَغُلُقٌ ) (يس: ٦٨).

القراءات: (ننكسه) قرأ عاصم وحمزة بضم النون الأولى وفتح الثانية وكسر الكاف مشددة (نُنكُسُهُ). والباقون بفتح الأولى واسكان الثانية وضم الكاف مخففة (نَنكُسُهُ).

المعنى: على القراءة الأولى يفيد الرد التكثير تنبيها على تعدد الرد من الشباب إلى الكهولة إلى الشيخوخة إلى الهرم، وعلى القراءة الثانية مضارع نكسه أي نرده من قوة الشباب إلى أرذل العمر، وقيل هما لغتان (لطائف الإشارات للقسطلاني ٢٥٠/٧).

قوله تعالى: ( لِسُلِدُ مَنَ كُلُنَّ حِبًا) (يس: ٧٠).

القراءات: (لينذر) قرآ نافع وأبو جعفر وابن عامر ويعقوب بتاء الخطاب، والباقون بياء الغيبة. المعنى: على قراءة (لتنذر) الخطاب للنبي صلى الله عليه وسلم؛ لأنه هو النذير لأمته، كما قال: ( إِنَّا أَرْسَلْتُكُ بِالْحَقِّ وَعلى قراءة (لينذر) أي القرآن وعلى قراءة (لينذر) أي القرآن (كَنْتُ فُونَا عَرَبُ الله فَي الله في الله المناف المناف

#### ومن سورة الصافات

قوله تعالى: ﴿ لَا يَسْتُمُونَ إِلَى ٱلْتَلِا ٱلْأُغِنِي ﴾ (الصافات: ٨).

القراءات: (يستمعون) قرأ حفص وحمزة والكسائي وخلف بفتح السين والميم وتشديدهما، والباقون بإستكان السين وتخفيف الميم (يسمعون).

المعنى: على قراءة التشديد أن الأصبل (يتسمعون) وأدغمت الأصبل (يتسمعون) وأدغمت التاء في السين لقرب المخرجين، وقد يحدث التسمع ولا يكون معه إدراك سمع، وإذا نفي سمعهم، فهو أبلغ في نفي السمع وأشد في فهو أبلغ في نفي السمع وأشد في خرهم، وعلى قراءة التخفيف دل على أنهم يتسمعون دل على أنهم يتسمعون فيطردون بالشهب ولا يسمعون شيئًا، ودليله قوله تعالى عن قبول الجن: (فَنَ يَسْتُعِمُ اللهُ عَلَى المَنْ المِنْ المِنْ المَنْ المَ

قوله تعالى: (كُلُ عَجِنَكَ وَيُحَرُّونَ) (الصافات: ١٢)

القراءات: (عجبت) قرأ حمزة والكسائي وخلف بضم التاء، والباقون بفتحها.

المعنى: على قراءة (عجبت) أي بل عجبت يا محمد من إنكارهم البعث كما قال تعالى: (وإن تعجب فعجب قزلمتم أوذا كنا نزنا لَوْنَا لَغِي خَلِقِ جَدِيكِ ) (الرعد،٥)، أو المعنى عجبت من جهلهم وتكذيبهم وهم يسخرون منك. وعلى قراءة (عجيث) إخبارعن الله عز وجل. وهو صفة فعلية خبرية ثابتة له تعالى وليس كعجب الأدميين. ودلت السنة عليها، كما في حديث "قد عجب الله من صنيعكما بضيفكما الليلة" (صحيح مسلم: ٢٨٢٩) وحديث عجب الله من قوم يدخلون الجنة في السلاسل" (صحيح البخاري: ۲۷۸۸) (حجة القراءات لابن زنجلة:

قوله تعالى: ( إلانهاد الله المعلمية) (الصافات: ٤٠).

ص ۲۰۹).

القراءات: (المخلصين) قرأ بفتح اللامنافع وأبو جعفر والكوفيون. وبكسرها غيرهم.

المعنى: على قراءة (المخلصين): أي أخلصين الله جل ذكره أي أخلصهم الله جل ذكره واختارهم لعبادته، وعلى قراءة (المخلصين): أي أخلصوا أنفسهم لعبادة الله، كما قال تعالى: (وَأَخْلُصُوا بِينَهُمْ لِنِي (النساء: ١٤١) (الكشف لمكي بن أبي طالب ١٢٠/٢).

قوله تعالى: ( لَا فِيهَا غُولٌ وَلَا هُمْ عَيَّا بُرُونُكِ ) (الصافات: ٤٧).

القراءات: (ينزفون) قرأ حمزة والكسائي وخلف بكسر الزاي،

وغيرهم بفتحها.

المعنى: على قراءة الكسر (ينزفون)؛ أي لا ينفد شرابهم، وعلى قراءة الفتح (بنزفون):أي لا تزول عقولهم إذا شربوها بالسُكر، وجمع عاصم بين اللغتين فقرأ في الصافات بالفتح وفي الواقعة بالكسر؛ لأن شيراب الجنة وصف في سورة الصافات بقوله تعالى: (لا فيها غُـول) وهو كل ما اغتال الانسان فأهلكه وذهب بعقله، وفي الواقعة جعل شرابها من معين، والمعين لا ينفد، فكان ذهاب العقل في (الصافات) أشبه، ونفاد الشراب في (الواقعة) أشكل (الحجة في القراءات السبع لابن خالویه ص۱۹۵).

قوله تعالى: ( اَلْمُثَلَّزُ إِنِّهِ رَهُرُدٌ ) (الصافات: ٩٤).

القراءات: قرأ حمزة (يزفون) بضم الياء، وغيره بفتحها.

المعنى: على فتح الياء (يُرْفُون): يسرعون، من زف البعير إذا أسرع، وعلى قراءة حمزة (يُرفُون): يُرفُون أنفسهم، أو يحملون غيرهم على الإسراع (إبراز المعاني لأبي شامة ص ١٩٩).

قوله تعالى (أَعْلَرُ مُكَا زَنِّ ) (الصافات: ۱۰۲).

الشراءات: (ترى) قرأ حمزة والكسائي وخلف بضم التاء وكسر الراء وبعدها ياء ساكنة مدية (تري)، وقرأ الباقون بفتح التاء والراء وبعدها ألف (ترى).

العنى: على قراءة (ترى): أي ماذا ترى من الرأي، وعلى قراءة (ثري): ماذا تشير، وماذا ثري من صبرك أو جزعك من الذبح. ولم يكن ذلك منه مشاورة لابنه عند ابنه من العزم: هل هو من عند ابنه من العزم: هل هو من الصبر على أمر الله على مثل الذي هو عليه. فيسر بذلك أم الأحوال ماض لأمر الله (تفسير الطبري- لأمر الله (تفسير الطبري- سورة الصافات: ١٠٢).

#### ومن سورة س

قوله تعالى: (وَلَكُرُ مِنَا إِرَعِمْ وَإِنْكُنَ وَمِنْوَدُ أُولِ الْأَبْدِي وَالْأَشْدَرِ ) (ص:٤٥).

القراءات: (عبادنا) قرأ ابن كثير بالإفراد (عبدنا) وغيره بالجمع.

المعنى: على قدراءة ابن كثير أفرد إبراهيم إجلالاً له وتعظيمًا، ولأن إسحق ويعقوب من ذريته، وقراءة الجمع على أن الثلاثة بيان عن العباد (الكشف ٣٣٣/٢).

قوله تعالى: (وَاخَرُ مِن مُنْكِّمِهِ (وَمُّ ) (ص:٥٨).

القراءات: (وآخر) قرأ أبو عمرو ويعقوب بضم الهمزة (وأخر)، ويعقوب بضم الهمزة (وأخر)، والباقون بفتحها وألف بعدها. المعنى: على قراءة (وأخر) على الجمع لكثرة أصناف العذاب التي يُعذبون بها غير الحميم والغساق (الكشف ٣٣٥/٢).

قوله تعالى عن الطاغين أنهم قالوا: (أَغْنَاتُهُمْ سِعْرِيًّا أَمْ زَالْتُ مُنْهُمُ الْأِعْنَاقُ ) (ص:٦٣).

القراءات: (أتخذناهم) قرأ

أبو عمرو ويعقوب وحمزة والكسائي وخلف بهمزة وصل فيسقطونها وصلاً، ويبتدؤون بها مكسورة والباقون بهمزة قطع مفتوحة وصلاً وابتداء.

(سىخريا) ضم السين نافع وأبو جعفر وحمزة والكسائي وخلف، وكسرها سواهم.

المعنى: قال ابن جرير الطبري -رحمه الله-: "كل استفهام كان بمعنى التعجب والتوبيخ، فأن العرب تستفهم فيه أحيانًا، وتخرجه على وجه الخدر أحيانًا.

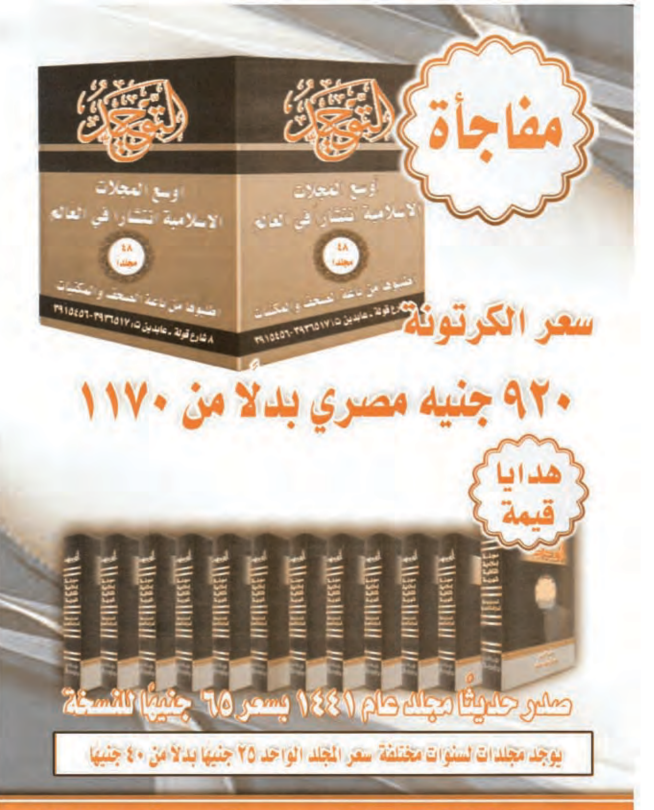
ومن كسر (سيخريا) فإنه يريد به الهزء أي يسخرون منهم، ومن ضمها فإنه يجعله من السُّخرة أي يستذلونهم (تفسير الطبري- سورة ص:

قوله تعالى: (قَالَ قَالَمُنَّ وَالْفَقَ أَوْلُ ) (ص:٨٤).

القراءات: (فالحق) قرأ عاصم وحمزة وخلف برفع القاف. والباقون بنصبها، ولا خلاف بينهم في نصب (والحق).

المعنى على قراءة الرفع أي:
أنا الحقُّ، أو فالحقُّ مني، أو
فالحقُّ أن أملاً جهنم منك،
وعلى قراءة النصب: بمعنى
حقًّا لأملان جهنم، أو أن يكون
نصبه على الإغراء، بمعنى:
الرموا الحق واتبعوا الحق
(تفسير الطبري- سورة ص:
٨. معاني القراءات للأزهري

وللحديث بقية إن شاء الله، والاحمد لله رب العالمين.



للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عيد الفتاح : مدير قسم الحسابات بالمجلة

01008618513

Upload by: altawhedmag.com

# الموقع الرسمي والوحيد لمجلة التوحيد



# www.mgtawheed.com





تابع مجلة التوحيد على موقعها الإلكتروني



Upload by: altawhedmag.com