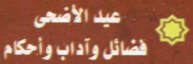
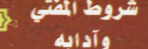
شروط المفتي 🍅 وآدابه

صلى الله عليهما وسلم

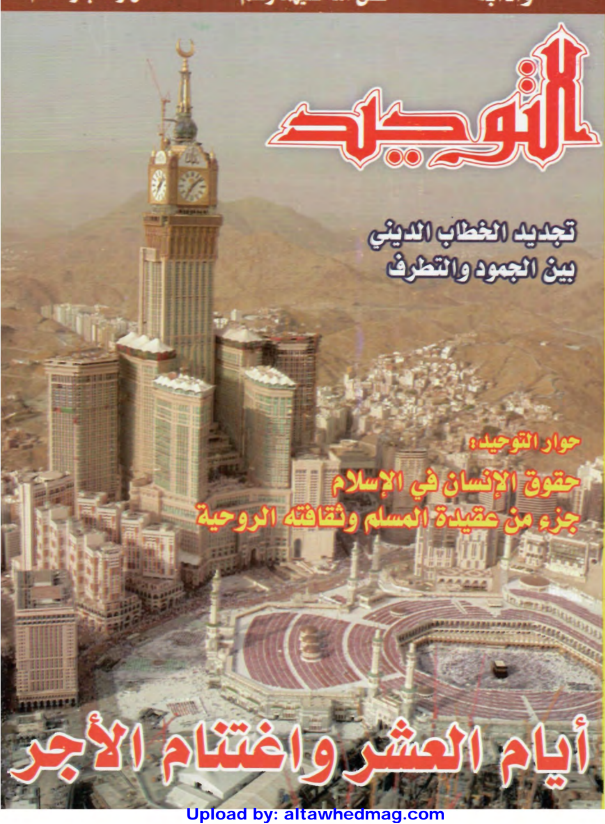






مجلة • إسلامية • ثقافية • شهرية تصدر عن جماعة أنصار السنة المحمدية 🌘

العدد ٨٨٨ السنة التاسعة والأربعون - ذو الحجة ١٤٤١ هـ







إعلانك على موقع التوحيد يحقق لك:

التميز الانتشار الربح

بادر بحجز إعلانك على موقع التوحيد

والمراحل الهال المراجعي المراجعي المراجعين

٨ شارع قولة عابدين - القاهرة ت: ١٩١٨١٦٢ - ١٠٠

Upload by: altawhedmag.com



## فضائل شهر ذي الحجة

١. أنه من الأشهر الحرم.

 ٢ - فيه العشر المباركة، وهي العشر الأول من ذي
 الحجة، وهي أفضل أيام الدنيا، وفيها تُضاعف الأجور، حتى يصير العمل المفضول فيها فاضلا



 ٣ فيه يوم عرفة، وهو يوم يطلع فيه الله تعالى على أهل الموقف فيغفر لهم، وصيامه لغير الحاج يكفر سنتين.

٤. فيه يوم النحر وهو خير أيام الدنيا.

٥ . فيه يوم القروهو يلي يوم النحرفي الفضل.

٦. فيه أيام التشريق وهي أكل وشرب وذكر لله تعالى.

٧. فيه الحج لبيت الله الحرام، وهو الركن الخامس من أركان الإسلام.

٨. فيه ذبح الأضاحي.

٩ . فيه تجتمع للمسلم أجناس العبادات من الصلاة والصدقات والصيام والحج...

فذ لكم الفضل من الله فتعرضوا له، تقبل الله منكم صالح العمل.

#### التحرير

# بريد القراء

### «بريد القراء»، أول باب تفاعلي إعلامي منذ القرن الـ 18

عزيزي قارئ مجلة التوحيد؛

قبل أكثر من قرنين من الزمان كان باب التفاعل الوحيد بين الصحف وبين القراء، هو باب ابريد القراء،

وتطور الوضع الآن إلى رسائل الكترونية ترسل إلى مواقع الصحف الإلكترونية للتعقيب على المقالات والأخبار مباشرة. بالإضافة إلى البريد العادي.

وتفعيلاً للتواصل بين مجلة التوحيد والقراء الكرام. فإنه تتاح نافذة ابريد القراء، في مجلة التوحيد، فيرجى لمن يرغب بالمشاركة الالتزام بالأصول الصحافية بعدم التعدي أو اتهام أشخاص بلا دليل، وينبغي أن تكون الرسالة ما بين ٢٠٠ و ٥٠٠ كلمة بحد أقصى، وسيتم إهمال الرسائل التي تأتي بلا توقيع أو تحتوي على لغة بذيئة لا تصلح للنشر. والله الموفق.

للتواصل على الوتس: 261819100010- 151700510010



غاجية الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية

رئيس مجلس الإدارة

أد. عبد الله شاكر الجنيدي

المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي تانب المشرف العام

د. مرزوق محمد مرزوق

رنيس التحرير:

حسين عطا القراط

سكرتير التحرير:

مصطفى خليل أبو المعاطي

مستشار التحرير

جمال سعدماتم

اللجنة العلمية

د. جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د. محمد عبد العزيز السيد

الاخراج الصحفى:

أحمد رجب محمد

#### ادارة القعرير

8 شارع قولة عابدين ـ القاهرة ت:23936517 فاكس :23930662

البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

OCHAR MENUS GOA



#### الاشتراك السنوي

ك الداخل 100 جنيه توضع في حساب المجلة رقم/191590 ببنك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/223930662 ولا أو 200 ريال سعودي أو مايعادلهما ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة ، باسم مجلة التوحيد ، أنصار السنة حساب رقم/191590

#### ثمن النسخة

مصر 500 قرش . السعودية 6 ريالات . الإمارات 6 دراهم . الكويت 500 فلس. المغرب دولار أمريكي ، الأردن 500 فلس. قطر6 ريالات ، عمان نصف ريال عماني . أمريكا دولاران . أوروبا 2 يورو

800 جنيماً

ثُمَنَ الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر 300 دولار خارج مصر شاملة سعر الشحن .



| 3     | افتتاحية العدد                                            |
|-------|-----------------------------------------------------------|
| 6     | باب التفسير                                               |
| 17    | أيام العشر واغتنام الأجر                                  |
| 21    | فقه المرأة في الحج                                        |
| 25    | الأضحية سنة الخليلين صلى الله عليهما وسلم                 |
| 28    | عيد الأضحى: فضائل وآداب وأحكام                            |
| 32    | أنفوجرافك التوحيد                                         |
| 34    | مسرد التوحيد                                              |
| 36    | واحة التوحيد                                              |
| 38    | منبر الحرمين                                              |
| 42    | مقالات في معاني القراءات                                  |
| 48    | أخبار العالم الإسلامي                                     |
| 50    | الأسرة المسلمة                                            |
| 53    | تحذير الداعية من القصص الواهية                            |
| 57    | قرائن اللغة والنقل والعقل                                 |
| 62    | فران النعاد والفعل والفعل<br>الأحداث المهمة في حياة الأمة |
| 64    | الملكة الفقهية                                            |
| n - 1 |                                                           |
| 66    | افعل ولا حرج                                              |
| 69    | باب الفقه                                                 |
| 72    | بريد القراء                                               |



# شروط المفتي وآدابه

الرئيس العام د. عبد الله شاكر



الحمد لله العليم الخبير، والصلاة والسلام على الهادي البشير. وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين. وبعد: فهذا- بحول الله وقوته-

آخر مقال في موضوع الفتوى ومكانتها الذي استمرعدة حلقات، وقد رأيت أن أختم هذه المقالات بذكر الشروط الواجب توافرها في المفتى، والأداب التي عليه أن يتحلى بها، فأقول وبالله التوفيق.

### الشروط الواجب

توافرها في المفتى:

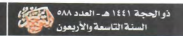
الشرط الأول، الإسلام، فلا تُقبل الفتوى من غير المسلم، كما لا يُقبل خبره، وإذا كان اللَّه تباركُ وتعالى، أمرنا بالتثبت عند خبر الفاسق، فما الشأن في غيره، قال تعالى: ﴿ يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَاسُوا إِن عَلَيْكُ فَالِئُ إِنَّا مُتَمِّيِّتُوا \* (الحـجـرات: ٦)، وقال النووي رحمه الله في بيان شروط المفتي: «كونه مكلفًا مسلمًا ثقة مأمونًا، (آداب الفتوي/١٩).

الشرط الثاني التكليف الأن التكليف شرط للمطالبة بالأحكام الشرعية، لحديث

عائشة رضى الله عنها: ﴿ رُفع القلم عن ثلاثة: عن الصبي حتى يحتلم، وعن النائم حتى يستيقظ، وعن المعتوه حتى يعقل، (مسند أحمد ج١/١٦، والترمذي وقال عقبه: «والعمل على هذا الحديث عند أهل العلم،. انظر صحيح سنن الترمذي، ج٢/٢). والمفتى أحرى بهذا من غيره، وقد ذكره النووي شرطًا في كلامه السابق.

الشرط الثالث العقل، وليس المراد بالعقل هنا: ما بميزه عن المجنون، وإنما شدة الذكاء وحسن التصرف والاستنباط.

قال ابن الصلاح في وصف



المفتى: ﴿ ويكون فقيه النفس سليم الذهن، رصين الفكر، صحيح التصرف والاستنباط مستيقظا، (آداب المفتى/٨٩).

الشرط الرابع والعلم بالأحكام الشرعية الستمدة من الكتاب والسنة النبوية وما اجتمعت عليه الأمة، وهو من الشروط الأساسية، وقد أشرت إليه عند تعريفي للمفتى في عدد جمادي الأولى ١٤٤١هـ.

الشرط الخامس؛ إرادة وجه الله والدار الأخرة، الإخلاص في العمل والنية الصالحة عليها مدار قبول الأعمال، وقد افتتح الإمام البخاري رحمه الله جامعه الصحيح بحديث: «إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى،؛ ولذلك وجب على المفتى أن يستحضر النية الصالحة. يقصد بفتواه وجه الله ونشر العلم وبيان الحق للناس، وأن يبتعد عن النية الفاسدة، كتعظيم الناس له ومدحه، أو الحصول على المكاسب المادية.

#### الأداب التي يجب أن تكون في المفتى:

١) الحلم، وهو مهم لطالب العلم عمومًا وعلى من يتعامل مع الناس خصوصًا، والحلم ضد الطيش والعجلة، فعلى المفتى أن يتمهل ويتثبت قبل إصدار الأحكام، والحلم من أميز خلال أئمة السلف، فهذا المروزي رحمه الله يقول عن

الإمام أحمد: ،كان أبو عبد الله لا يجهل، وإن جهل عليه احتمل وحلم ويقول: يكفيني الله، ولم يكن بالحقود ولا العجول، وكان أبو عبد الله كثير التواضع يحب الفقراء، فلم أر الفقير في مجلس أحد أعز منه في مجلسه، مائل البهم، مقصر عن أهل الدنيا، تعلوه السكينة والوقار، وكان حسن الخلق، دائم البشر، لسن الحانب، ليس بفظ ولا غليظ، وقال إبراهيم الحربي: «كان أحمد بن حنبل كأنه رجل قد وفق للأدب، وسُدد بالحلم، وملي بالعلم، (الأداب الشرعية، ج٢، ص٨٨-.(9.

وأقول: رحم الله أنمة السلف المتصفين بهذه الصفات، وقد نصر الله بهم دينه وأظهر بهم سنة نبيه صلى الله عليه وسلم، لما كانوا عليه من أدب وعلم وحلم، وعلى السائرين على طريقهم تحقيق ذلك في نفوسهم الأهميته. قال ابن القيم: وفليس صاحب العلم والفتيا إلى شيء أحوج منه إلى الحلم والسكينة والوقار، فإنها كسوة علمه وجماله، وإذا فقدها كان علمه كالبدن العارى من اللياس ،، وقال بعض السلف: مما قرن شيء إلى شيء أحسن من علم إلى حلم، (إعلام الموقعين، ج٤، ص .( 4 . .

الناس، ولا يطلب على فتواه أحرا مناسبًا بحال الأنبياء والرسلين. قال الله تعالى عن نوح عليه السلام: وَنَعَزُم لا انتلكم عَلَيْهِ مَا لَا إِنْ أَجْرَىٰ إِلَّا عَلِينَهِ ، (هود: ٢٩)، وجاء مثل هذا عن غيره، والذي يمد يده إلى الناس يسقط من أعينهم وتزول هيئه من قلوبهم. قال ابن القيم رحمه الله: ، فإنه إذا لم يكن له كفاية احتاج إلى الناس وإلى الأخذ مما في أيديهم، فلا يأكل منهم شيئا إلا أكلوا من لحمه وعرضه أضعافه، (إعلام الموقعين: جهُ، ص ٢٠٤). ونحمد الله تعالى أن وفق حكومات البلاد الإسلامية إلى تخصيص مرتبات شهرية للأئمة والوعاظ، وأسأل الله أن يبارك ف أرزاقهم ويغنيهم من فضله. ٣) القيام بحق الله تعالى فيطابق فعله قوله، إن الناس لا يقبلون ولا يأخذون ممن يخالف فعله قوله، بل إن فاعل ذلك ممقوت عند رب العباد؛ قال تعالى: ﴿ كُأْتُهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لِنُمْ تَقُولُونَ مَا لَا يَضْعَلُونَ 🛈 كُبْرٌ مُغْثًا عِندَ أَقْهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لا تَعَمَّلُونَ ، (الصف: ٣٠٢). وقال السعدي: «من أكبر المقت عند الله أن يقول العبد ما لا يضعل، ولهذا ينبغي للأمر

بالخير أن يكون أول الناس

مبادرة إليه، والناهي عن الشر

أن يكون أبعد الناس عنه..

فلا يتطلع إلى ما في أيدي

٢) الاكتفاء بما عنده

العدد ١٤٤١ هـ - العدد ٨٨٥ السنة التاسعة والأربعون

قال تعالى: وأَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بالبر وتنسون النستكم وأنثم تفلون الكِنَتُ أَفَلَا نَعِلُونَ ، (البقرة: ٤٤). (تيسير الكريم الرحمن، ج٧/ص ٣٦٦) وأنبياء الله ورسله كانوا من أشد الناس عبادة وطاعة لله، وكان أعلاهم وأكملهم نبينا صلى الله عليه وسلم، الذي كان يقوم الليل حتى تورمت من هذا القيام قدماه، قال الشاطبي: ﴿ وحسب الناظر من ذلك سيد البشر حيث كانت أفعاله مع أقواله على الوفاء والتمام، (الموافقات، ج٤، ص -(YOY

وقال شعيب عليه السلام لقومه: «رَمَّا أَرِيدُ أَنَّ أَلِيْكُمْ إِلَّا وَقَالَكُمْ إِلَّا فَوَدَ ٨٨)، وقد أدرك علماء الأمة أهمية التزام الداعي وتمسكه بما يدعو الناس اليه، وبعضهم ألف في ذلك كالخطيب البغدادي رحمه الله، وكتابه بعنوان: «اقتضاء العلم العمل، وهو مطبوع.

1) معرفة أحوال المجتمع الذي يعيش فيه، على المفتي أن يعرف حال مجتمعه وأحوال الناس فيه لأنهم ليسوا سواءا، ففيهم المعاند والمخادع، والمغرور الجاهل، وأصحاب المصالح، والمقاصد ومنهم سليم الفطرة، له نية والتوصل إليه، والمفتي إذا لم يعرف ذلك وكان بعيدًا عن

الناس وغير ممارس للحياة معهم، فقد يتشدد في موطن يتطلب التساهل والتيسير، وقد يلين في موطن يحتاج إلى إظهار القوة وترك الترخص، كما أنه إذا عرف حال مجتمعه سليم من الخضوع للواقع المخالف للشرء ومن حيل الناس ومكرهم، يقول ابن القيم: «ينبغي أن يكون يصيرا بمكر الناس وخداعهم وأحوالهم ... بل يكون حدرًا فطنا فقيها بأحوال الناس وأمورهم، يــؤازره فقهه في الشرع، وإن لم يكن كذلك زاغ وأزاغ، وكم من مسألة ظاهرها ظاهر جميل، وباطنها مكر وخداع وظلم، (إعلام الموقعين: ج٤، ص ٢٢٩). ٥) مراعاة حال الستفتى

والحسرص على فاشدته على المفتى أن يلاحظ حال السائلين، وهم متفاوتون في الفهم والبيئات والثقافات، وللذلك على المضتى أن يكون واضح العبارة ليفهم المستفتى وأن يختصر له الجواب إذا احتاج إلى ذلك، وأن يكرره له حتى يطمئن إلى أنه فهم مراده. يقول ابن الصلاح: «إذا كان المستفتى بعيد الفهم فينبغى للمفتى أن يكون رفيقًا به، صبورًا عليه، حسن التأني في التفهم منه والتفهيم له، حسن الإقسال عليه لا سيما إذا كان ضعيف الحال، محتسبًا

أجر ذلك فإنه جزيل، (أدب المفتي والمستفتي، ص ١٣٥، وانظر المجموع للنووي، ج١، ص٤٨).

٦) الرجوء إلى الحق إذا ظهر له: البشر عمومًا يقع منهم الخطأ والصواب، فإذا أخطأ المفتى وظهر له خطؤه فمن الخير له أن يرجع عن فتواه، والرجوع إلى الحق خير وأولى من التمادي في الباطل، وقد قال أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه لأبى موسى الأشعري رضى الله عنه: «ولا يمنعنك من قضاء قضيته اليوم فراجعت فيه رأيك وهديت لرشدك أن تراجع الحق؛ لأن الحق قديم لا يبطل الحق شيء، ومراجعة الحق خيرمن التمادي في الباطل، (السنن الكبرى للبيهقى، ج١٠، ص .(10.

هذه أهم الأداب التي على المفتي أن يتحلى بها، مع المفتي أن يتحلى بها، مع العناية بحسن مظهره وزيّه والتواضع وعدم التكبر، ويضع نصب عينيه وصايا الشكارة وأمر بالمروب وأنه من المسائلة إن المد لا يمن على ما أسابلة إن الد لا يمن على ما أسابلة إن الد لا يمن على الأخور من الأخور من المنالة المن المنالة لا يمن على الأخور منا المنالة لا يمن على الأخور منا المنالة لا يمن على الأخور المنالة لا يمن على الأخور المنالة له المنالة المنالة المنالة الكر الأخور المنالة المنالة

ذو الحجة ١٤٤١ هـ - العدد ٥٨٨ السنة التاسعة والأربعون خطرُ الجري وراء الشانعاتِ:

وَلْقَدُ سَجِّلَ الْقُرْآنُ الْكَرِيمُ لَنَا شَيْنًا مِنْ الْوَيْلات التي أَصَابَتُ الْسُلمِينَ بَسَبب جَرِّي بَعْضَهُمْ وَرَاءَ الْمُنَافِقَينَ الْحَاقَدِينَ الْحَاقَدِينَ الْحَاقَدِينَ الْحَاقَدِينَ الْحَاقَدِينَ الْحَاقَدِينَ الْحَاقَدِينَ الْحَاقَدِينَ الْحَالَدِينَ، حَتَّى نَسْتَفيد مِنَ التَّجَارُبِ الْتِي مَرْ بِهَا مَنْ قَبْلَنَا، افْرَوُوا إِنْ شُنْتُمْ سُورَةَ النُّور، وَتَامَلُوا الْأَيَاتَ الْبُورَةَ النُّور، وَتَامَلُوا اللَّهِ عَنْهَا اللَّه تَعَالَى فَي بَرَاءَةَ أَمْ الْمُومَنِينَ عَانشَةَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهَا مِمَّا اتَّهْمَهَا بِهِ اللَّهُ عَنْهَا مِمَّا اتَّهْمَهَا بِهِ اللَّهُ عَنْهَا مِمْ الْمُومِنِينَ الْصَادِقِينَ. بِهِ الْمُنْ وَلا دَلِيلَ عَنْمُ مِن الْمُؤْمِنِينَ الصَّادِقِينَ.

لْمُأْذَا نَهُى اللّٰهُ الْلُوْمِنِينَ عَنْ أَنْ يُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيِ اللّٰهِ وَرَسُولُه؟

وَلَّوْ أَنَّ النَّبِيِّ صلى اللَّه عليه وسلم أَطَاعَهُمْ فِي كَثير مما يُريدُونَهُ لَا صَابَهُمُ الْعَنَتُ وَالْحَرَجُ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَوْ الْتَحَرُّ وَالْحَرْمُ لَلْكَنْتُ الْتَحَرُّ وَالْأَرْضُ لَعَالَى: ﴿ وَلَوْ الْتَحَرُّ الْحَقَّ الْعَرْدُمُ لَلْكَنْتِ الْتَحَرُّ وَالْأَرْضُ لَا اللهِ منون: ٧١).

وَقَالَ هَٰنَا: ﴿ وَاغْلُمُوا أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللَّهِ لَوْ يُطِيعُكُمُ عَكْثِيرٍ مُنَ الأُمْرِ لَعَنْتُمْ»:

أَيُ: اَعُلَمُوا أَنَّ بَيْنَ أَظُهْرِكُمْ رَسُولَ اللَّه، فَعَظُمُوهُ وَوَقَرُوهُ، وَاللَّه، فَعَظُمُوهُ وَوَقَرُوهُ، وَالْفَادُوا لأَمُره، فَإِنَّهُ أَعَلَمُ بِمَصَالِحِكُمْ، وَأَشْفَقُ عَلَيْكُمْ مِنْكُمْ، وَرَأْيْلُهُ فِيكُمْ أَحْسَنُ مَنْ رَأْيْلُهُ فِيكُمْ أَحْسَنُ مَنْ رَأْيْلُهُ فِيكُمْ أَحْسَنُ مَنْ رَأْيْلُهُ فِيكُمْ الْخُسَكُمْ.

وَمَنُ مُقْتَضَيَاتَ الْعَلَم بِهَذَا الأَمْرِ الْعَظَيمِ: أَنْ لاَ يُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَي اللَّهِ وَرَسُولِه، وَلَكَنَهُ يَزِيدُ هذَا الْتَوْجِيهِ إِيضَاحاً وَقُوْةً، وهُو يُخْبِرَهُم أَنَ تَدْبِيرَ رَسُولِ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم لَهُمْ بَوَحُي اللَّهِ أَوْ الْهُامِهِ فَيه الْخَيْرُ لَهُمْ وَالرَّحْمَةُ وَالْيُسُرُ، وَأَنَّهُ لَوْ أَطَاعَهُمْ فَيمَا يعنْ لَهُمْ أَنَّهُ خَيْرٌ لَعَنْتُوا وَشَقَ عَلَيهِمُ اللَّهُ مُو خَيْرٌ لَهُمْ، وَرَسُولُهُ اللَّهُ مُ وَيَخْتَارُ، «لُو يُطِيعُكُمْ فِي اللَّهُ فَي رَحْمَةُ لَهُمْ فَيمَا يُدِبُرُ لَهُمْ وَيَخْتَارُ، «لُو يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرٌ لَهُمْ وَيخْتَارُ، «لُو يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرٍ مَنْ الأَمْرِ لَعَنْتَمُ»:

وَفَ هَذَا اِبِحَاءٌ لَهُمْ بِأَنْ يَتُركُوا أَمْرَهُمْ لِلَّهِ وَرَسُولُه،



د. عبدالعظيم بدوي

قال الله تعالى: « يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ التَوْا إِن جَاءَكُوْ فَاسِقٌ بِنَهَا مُنْكَيْنُوْ أَن تُصِيبُوا فَوْمًا مِهَمَالَةِ فَنُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلَتُمْ نَدِيمِينَ ۞ وَاعَلَمُوا أَنَّ مِيكُمْ رَسُولَ اللَّهُ لُو يُطِيمُكُو فِي كَتِيرِ مِنَ الْأَمْنِ لَمِنْتُمْ وَلَكِنَّ اللهِ حَبَّ إِلَيْكُمُ الْإِيمَنَ وَوَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكُوْ إِلَيْكُمُ الْإِيمَنَ وَوَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكُوْ إِلَيْكُمُ الْكُمْرَ وَاللّهُ مِن فَلُوبِكُمْ وَكُونَ إِلَيْكُمُ مُمْ الرَّشِدُونَ وَاللهِ عَلِيمُ مَكِمَةً " وَيَصْمَةُ وَاللّهُ عَلِيمُ مَكِمَةً"

(الحجرات ٢:٨).

ذو الحجة ١٤٤١ هـ - العدد ٥٨٨ السنة التاسعة والأربعون

وَأَنْ يِدْخُلُوا فِي السَّلْمِ كَافَةً، ويستَسَلْمُوا لِقَدَرِ اللَّهِ وَتَدْبِيرِهِ، ويتلقّوا عنه، ولا يقترحُوا عليه.

الإيمان نعمة من الرَّحِمن:

ثُم يُوجههم إلى نعمة الإيمان الذي هداهم اليه، وحرك فلوبهم لحبه، وكشف لهم عن جماله وقضله، وعلَق أرواحهم والعصية، وكان هذا كله من وحمته وفيضه: ولكن الله من حبب اليكم الإيمان وزينه والفسوق والعصيان أوليك ما الراشدون العصيان أوليك هم الراشدون الفصلا من الله ونعمة والله عليم حكيم، (في ظلال القرآن: ١٨/٧٥).

ومعنى قوله: «حبب اليكم الإيمان وزينه في قلوبكم، أي قربه وأدخله في قلوبكم، ثم زينه فيها، بحيث لا تفارقونه، ولا يُحْرُجُ مِنْ قلوبِكُمْ، وَهَذَا لأن من يحب أشياء فقد يمل شيئا منها إذا حصل عنده وطال لبُثه، والإيمان كل يوم يزداد حُسْنًا، وَلَكُنْ مِنْ كَانْتُ عِبَادْتُهُ أكثر، وتحمله لشاق التكليف أتم، تكون العبادة والتكاليف عنده ألد وأكمل، ولهذا قال في الأول: «حبب اليكم»، وقال ثانيا: ﴿ وَزِينَهُ فِي قُلُوبِكُمْ ، ، كأنه قريه البهم، ثم أقامه في قلوبهم.

فَإِنُّ قَيْل: مَا الْفَرْقُ بِيْنَ الْأُمُورِ الثَّلاثَة، وهي الْكُفْرُ، والْفُسُوقُ، والْعضيان؟

وَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

الإيمانَ الْكَامِلِ الْمَرْيِّنَ، هُوَ أَنَّ يَجْمَعَ التَّصُدِيقَ بِالْجِنَان، والْجَنَان، والْعَمَل بِالأَرْكان؛

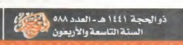
أَحَدُهَا، قَوْلُهُ تَعَالَى: ، وَكَرَهُ الْنَكُدُيِبِ، الْكُفْرِ، وَهُو الْتَكْدُيِبِ، فِي الْجَنَانِ، فَيَ بِالْجَنَانِ، وَالْفُسُوقُ هُوَ الْكَدُبِ.

وَكُالِيهِا هُو مَا قَبُلُ هَذه الآية، وهُو قَوْلُهُ تَعَالَى: وإن جاءكم فاسقُ بنيا، سُمِي مَن كذب فاسقَا، فَيكُونُ الْكَذَبُ فُسُوقًا. فاسقًا، فَيكُونُ الْكَذَبُ فُسُوقًا. فالنّها ما ذكرهُ بَعْد هذه الآية، وهُو قَوْلُهُ تَعَالَى: وبنْسَ الاسمُ الْفُسُوقَ بِعْد الْإيمان،، فإنّهُ يَدُلُ عَلَى أَنْ الْفُسُوقَ أَمْرٌ قَوْلِيَ يَدُلُ عَلَى أَنْ الْفُسُوقَ أَمْرٌ قَوْلِيَ يَدُلُ عَلَى أَنْ الْفُسُوقَ أَمْرٌ قَوْلِيَ يَدُلُ عَلَى أَنْ الْفُسُوقَ أَمْرٌ قَوْلِيَ

وَرَائِمُهُا، وَجُهُ مَعْقُولٌ، وَهُوَ أَنَّ الْفُسُوقَ هُوَ الْخُرُوجُ عَنِ الْطَاعَة، على ما علم فِي قَوْلُ الْقَائِلِ: فَسقَت الرَّطْبَة، إِذَا خَرجَت، وغير ذلك، لأنَ الْفُسُوقَ هُو الْخُرُوجِ، زيد في الْفُسُوقَ هُو الْخُرُوجِ، زيد في الطَّاعَة، لكنَّ الْخُرُوجِ لا يكونُ له طَهُورُ بِالأَمْرِ الْقَلْبِيْ، إِذُ لا اطلاع على ما في القُلُوبُ لاحد إلا لله على ما في القُلُوبُ لاحد إلا لله على ما في القُلُوبُ لاحد إلا لله تعالى، ولا يظهرُ بِالأَفْعَال، لأنَ تعالى، ولا يظهرُ بِالأَفْعَال، لأنَ الأَمْرِ قَدْ يُتَرُكُ إِمَا لنسيانِ أَوْ سَهُو، قَلْ يُعلمُ حَالُ التَّارِكُ أَمْ النسيانِ أَوْ سَهُو، قَلْ يُعلمُ حَالُ التَّارِكُ أَمْ النسيانِ أَوْ سَهُو، قَلْ يُعلمُ حَالُ التَّارِكُ الْمَارِكُ المَّارِكُ الْمَارِكُ المَّارِكُ الْمَارِكُ الْمَارِكُ المَّارِكُ الْمُرْكُونُ الْمُرْكِوبُ المَّارِكُ المَارِكُ المَّارِكُ المَّارِكُ المَّارِكُ المَّارِكُ المَّارِكُ المَارِكُ المَّارِكُ المَّارِكُ المَّارِكُ المَّارِكُ المَّارِكُ الْمَارِكُ المَّارِكُ المَّارِكُ المَالِكُونِ المُنْسَانِ المَالِكُ المَالِكُونِ المُنْسُونِ المَالِكُونِ الْمُنْسُونِ المُنْسُونُ الْمُنْسُونِ المَالِكُونِ المَالِكُونِ المُنْسُونِ المُنْسُونِ المُنْسُونِ المَالِكُونِ الْمُنْسُونُ المَالِكُونِ الْمُنْسُونِ الْمُنْسُونُ المُنْسُونِ الْمُنْسُونُ الْمُنْسُو

غاية الحسن، وهو أنه تعالى كره اليكم الكفر، وهو الأمر الأعظم، كما قال تعالى: «إنَّ الشرك لظلم عظيم، (لقمان: ١٣). ثم قال تعالى: «والفسوق» يعنى ما يظهر لسانكم أيضا، ثم قال: ووالعصيان، وهو دون الكل، ولم يترك عليكم الأمر الأدنى وهو العصيان. وقال بعض الناس: الكفر ظاهر، والفسوق هو الكبيرة، والعصيان هُو الصَّغيرة، وما ذكرناهُ أقوى. ثم قال تعالى: «أولئك هم الرَّاشدُونَ، خطابًا مَعَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم وفيه معنى لطيف: وهو أن الله تعالى في أول الأمر قال: «واعلموا أنّ فيكم رسول الله، أي: هو مرشد لكم، فخطاب المؤمنين للتنبيه على شفقته بالمؤمنين، فقال في الأول كفي النبي مُرْشدًا لكم ما تسترشدونه، فأشفق عليهم وأرشدهم، وعلى هذا، قوله «الراشدون» أي الموافقون للرُّشد، يأخذون ما يأتيهم، وينتهون عما ينهاهم. (التفسير الكسير: ٢٨/١٢٤ و١٢٥).

وَاخْتَيَارُ اللّهِ لَفُرِيقٍ مِنْ عباده، ليشْرخ صُدُورهُم للإيمان، ويُحرِّكُ قُلُوبِهُمْ اليّه، ويُزَيِّنُهُ



لَهُمْ فَتَهْضُو اللَّيْهِ أَزُواحُهُم، وَتَدْرِكَ مَا فِيهِ مِنْ جَمَالٍ وَخَيْرٍ.

هذا الاخْتيارُ فِضْلُ مِنَ اللهِ وَكُلُّ وَنَهَا كُلُ فَضُلِ وَكُلُّ وَكُلُّ فَضَلِ وَكُلُّ نَعْمَةً، حَتَّى نَعْمَةً الْوُجُودِ وَالْحِيَاةَ أَصُلاً، تَبْدُوا فِي حقيقتها أَقُلُ مِنْ نُعْمَةً الإيمان وَأَدْنَى أَلَى اللهِ المُلْمِلْ المُلْمِ اللهِ المُلْمِلْمِلْمُ اللهِ المُلْمِ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُو

والذي يستوقف النّظر هنا هو تذكيرهم بأن الله هو الذي هو تذكيرهم بأن الله هو الذي أراد بهم هذا الخير، وهو الذي خلص قلوبهم من ذلك الشر؛ الْكُفر والفسوق والعصيان، وهو الذي جعلهم بهذا راشدين، فضلا منه ونعمة، وأن ذلك كله

كان عن علم منه وحكمة. وفي تقرير هذه الحقيقة إيحاء لهم كذلك بالاستسلام لتوجيه الله وتدبيره، والاطمئنان إلى ما وراءه من خير عليهم وبركة، والاندفاع فيما قد يظنونه خيراً لهم الله يختار لهم الله، فالله يختار لهم الله عليه وسلم فيهم، يأخذ بيدهم إلى هذا الخير، وهذا هو التوجيه المقصود في التعقيب.

وإنَّ الإنْسَانَ لَيَعْجَلُ، وهُو لاَ يَدْرِي مَا وزاء خُطُوته، وإنَّ الإنْسَانَ لَيَقْتَرِحُ لِنَفْسِهُ وَلَقْيْرِه، وهُو لا يعْرِفُ مَا الْخَيْرُ وَمَا الشَّرُّ فيما يقترح: ﴿ وَيَعْ الْإِسْنُ إِلَيْهِ

(الإسراء:١١)، ولو استسلم لله، ودخل في السلم كافة، ورضي اختيار الله له، واطمأن إلى أن اختيار الله أفضل من اختياره، وأرحم له وأعود عليه بالخير، لاستراح وسكن، ولأمضى هذه

الرُّحُلَةَ الْقَصِيرةَ على هَذَا الْكُوكَبِ فِي ظَمَأْنِينَةَ وَرِضًا، وَلَكِنَّ هَذَا كَذَلْكَ مِنْةٌ مِنَ اللّه، وَفَضَلُ يُعْطِيه مِنْ يِشَاء. (فِيُّ ظَلَالُ القَرآنَ:\٥٢٩/٥).

إِنَّ نَعَمَ اللَّهِ عَلَيْنَا كَثَيرَةً: ﴿ وَمَا يَكُم فِن لِنَنَةٍ فَيِنَ اللَّهِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنَالِمُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْمُ الللَّهُ الل

وإنَّ الإيمان هُو أعظم نعمة ينعم الله بها على عبد من عباده، وإن نعمة الإيمان أكبر من نعمة الحياة نفسها، وأكبر من سائر النعم التي تتعلق بنعمة الحياة، كالصحة والرزق، والمال والبنين، فالإيمان هو الذي يُحافظ على إنسانية الإنسان، وهُو الذي يُرفعُه إلى أعلى عليين، وفقد الإيمان يرد الإنسان إلى أسفل سافلين، ويجعله شرّ الدواب، كما قال تَعَالَى: ﴿ وَالَّذِنَ وَأَلَّهُمْ ۖ ۞ وَأَرْهُمُ بينيا () وهذا الله الأمين () أند علق الانت و لنتي قرير 🛈 لا رَادُنَاهُ أَسُلَلَ سُعِلِينَ 💽 إِلَّا ٱلَّذِينَ بَاسْتُوا وَهُمُوا الشَّيْلِخِينِ فَلَهُمْ أَنْزُ عَنَّ تَشُونِهِ (التين:١-٦)، وقال تعالى: ، 🚺 مَرُّ الدُّوْآتِ عِندَ أَنْهِ ٱلَّذِينَ كُفُرُوا ﴿ مَهُمُ لا الأنفال:٥٥).

ذكاء، كما أنَّهُ لا يُشترى بمال، إنما الإيمان هية الله، يمن بها على مَنْ يَشَاءُ مِنْ عَبَادُهِ، وَهُو سنحانه أغلم بمن يستحق هذه الهية، فضلا من الله ونعمة ، أي الهداية للإيمان هي فضل الله، ونعمة من لدنه، روالله عليم حكيم، عليم يمن يستحق الهداية، ويمن لا يستحقها، حكيم في أقواله وأفعاله، وشرعه وقدره، ومن حكمته أنه يهدي من يشاء ممن يستحق الهداية، ويضل مَنْ يَشَاءُ مِمِّنْ يَسْتَحِقُّ الْضُلالَة. وله الحكمة التامة، والحجة الْبَالغَة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ فَ الدُوَّات عند الله الشُّهُ الْبُحُدُ الَّذِينَ لا يتغلون ( ) وَلَوْ عَلَمُ اللهُ فِيهُمْ عَالُمُ لاسمهم ولؤ استعهم لنولوا ولهم رالأنفال: ٢٢- ٢٣).

(الأنفال: ٢٧- ٣٧). الأنفال: ٢٢- ٣٧). أي لأسمع قلوبهم وشرحها لما تسمع آدائهم، ولكنه سبحانه لم يعلم فيهم خيرا، ولا رغبة ما أغلقوا هم من قلوبهم، وما أغلقوا هم من قطرتهم، ولو أسمعهم لتولوا وهم معرضون، أي لو شرح قلوبهم للإسلام ما قبلوه، فلذلك لم يشرحها.

وَيْ هَذَهُ الْأَيْةَ إِشَارَةٌ إِلَى أَنَّ اللَّهِ
قَدُّ أَحَاطُ بِكُلُّ شَيْءٍ عَلَمًا، وَأَنْهُ
شُبْحَانَهُ عَلَم ما كَانَ وما يكُونُ،
وعَلم ما لَمْ يكُنْ لَوْ كَانَ كَيْفَ
كَانَ بَكُونُ،

وَفِيهَا إِشَّارَةُ إِلَى أَنَّ اللَّهِ قَدْ عَلَمَ فِيهَا إِشَّارَةُ إِلَى أَنَّ اللَّهِ قَدْ عَلَمَ فَرْحَهَا اللَّاسُلامِ، وَحَبِّبِ اللَّيْهُمُ الايمان.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



والإيمان لا ينال بعبقرية ولا

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خير المرسلين، وبعد ،

فهذه بعض وقفات مع صلاة العيد، حكمها، وهل يجوز صلاتها في البيوت؟، كيفيتها، كتبتها بمناسبة قدوم عيد الأضحى المبارك مع ما تمر به البلاد والعباد من وباء، أسأل الله تعالى أن يرفعه عن الحميم.

#### أولا: حكم صلاة العيد:

اختلف أهل العلم في حكم صلاة العيد على ثلاثة أقوال:

القول الأول أنها فرض عين، وهذا قول المحنفية، وقول للشافعي ورواية عن أحمد وإليه ذهب بعض المالكية، وهو ما رجّحه شيخ الإسلام ابن تيمية.

#### ومن أدلتهم:

1- قوله تعالى: ﴿ نَصَلِ لِرَبُّكَ وَأَغْيَرْ ﴾ (الكوثر: ٢)،
 وكما هو معلوم فإن الأمريقتضي الوجوب.

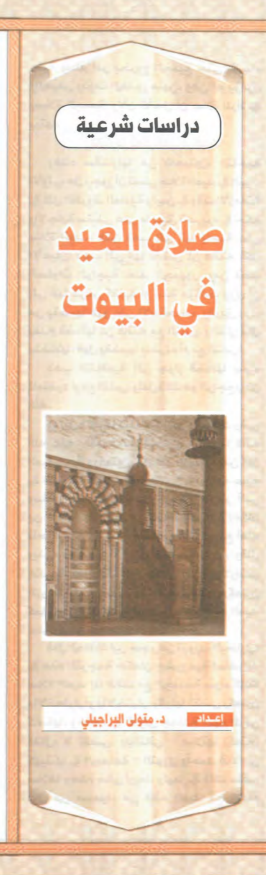
الله عليه وسلم على الله عليه وسلم على صلاتها، فلم يتركها صلى الله عليه وسلم منذ أن شُرعَتْ، وكذلك فعل الخلفاء ومن بعدهم.

- حديث أم عطية رضي الله عنها: أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم أن نُخرجهن في الفطر والأضحى: العواتق، والحيض، وذوات الخدور، فأما الحيض فيعتزلن الصلاة، ويشهدن الخير ودعوة المسلمين، قلت: يا رسول الله، إحدانا لا يكون لها جلباب؟ قال: لتُلبِسها أختها من جلبابها" (متفق عليه).

فضي الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم أمر الجميع بصلاتها ولم يستثن أحدًا.

أ- أن صلاة العيد إذا اجتمعت مع صلاة الجمعة في يوم واحد، سقط وجوب الجمعة، وما ليس بواجب لا يسقط إلا بالواجب (انظر: بدائع ١٨٥١)، حاشية الدسوقي ١٩٦١، مجموع الفتاوى ١٨٢/٢٤، السيل الجرار ١٩٢/١). الموسوعة الكويتية ١١٤/٣١).

القول الثاني، أن صلاة العيد من فروض الكفايات، إذا صلاها البعض سقطت عن الباقين، وهذا مذهب الحنابلة وبعض الشافعية. وأدلتهم على الوجوب هي أدلة القائلين بأنها فرض عين،





لكنهم قالوا إنها ليست واجبة على الأعيان؛ لانه لا يشرع لها الأذان فلم تجب على الأعيان كصلاة الجنازة، ولأن الاستماع لخطبتها ليس بواجب كخطبة الجمعة. (انظر المغنى ٢٧٢/٢).

القول الثالث أن صلاة العيد سنة مؤكدة، وهذا مذهب المالكية والشافعية، ومن أدلتهم حديث النبي صلى الله عليه وسلم عندما سأله الأعرابي عن الإسلام، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: خمس صلوات كتبهن الله في اليوم والليلة، فقال: هل علي غيرها؟ قال: لا، إلا أن تطوّع. (متفق عليه).

ولأنها صلاة ذات ركوع وسجود ولم يشرع لها أذان فلم تجب ابتداء بالشرع، كصلاة الاستسقاء والكسوف.

قال ابن قدامة: ولنا الحنابلة على انها لا تجب على الأعيان - فرض كفاية - أنها لا يُشرع لها الأذان، فلم تجب على الأعيان كصلاة الجنازة، ثم قال عن حديث الأعرابي أنه يقتضي نفي وجوب الصلاة سوى الخمس، وانما خُولف بفعل النبي صلى الله عليه وسلم ومن صلى معه، فيختص بمن كان مثلهم، ولأنها لو وجبت على الأعيان لوجبت خطبتها ووجب استماعها كالجمعة.

ثمقال-رداعلى منقال أنها سُنه ولانها من أعلام الدين الظاهرة، فكانت واجبة كالجمعة، ولأنها لو لم تجب لم يجب قتال تاركيها، كسائر السنن، يحققه أن القتال عقوبة لا تتوجه الى تارك مندوب كالقتل والضرب. ثم قال عن حديث الأعرابي، فأما حديث الأعرابي فلا حُجة لهم فيه؛ لأن الأعراب لا تلزمهم الجمعة، لعدم الاستيطان، فالعيد أولى.. وصرح بوجوب الخمس، وخصها بالذكر لتأكيدها ووجوبها على الأعيان، ووجوبها على الدوام، وتكررها في كل يوم وليلة، وغيرها يجب نادرًا ولعارض.

وأرى والله أعلم- أن حكم صلاة العيد الوجوب، وهو يدور بين الوجوب العيني والوجوب الكفائي، وأدلة من قال بالوجوب العيني قوية ومتوجهة، ولأن النبي صلى الله

عليه وسلم أمر بخروج الجميع حتى النساء والحُيِّض وذوات الخدور منهن، وهن لم يؤمرن بصلاة الجمعة، ولأن الأصل أن صلاة المرأة في بيتها.

#### ثَانيًا: هل يُصِلِي العيد في البيت؟

وهذه سأتناولها من ناحيتين؛ الناحية الأولى: هل يجوز أن تُصلَّى صلاة العيد في البيت في ظل الظروف العادية وليس في وقت الأزمات؟ والإجابة ستبنى على ما سبق تحريره في حكم صلاة العيد، فمن ذهب إلى أنها واجبة على الأعيان، ذهب إلى أنها تُقضى لمن فاتته ككل الصلوات الواجبة عند الجمهور، ومن ذهب الى أنها فرض كفاية أو سنة مؤكدة، يرى أن من يقضيها فهو على الاستحباب، وفريق يرى بعدم قضائها لمن فاتته مع الناس، والذي قال بعضائها، فهل يقضيها بمفرده أم مع الناس؟

ذهب الشافعية إلى جواز قضائها سواء للمنضرد أو مع الناس، ولعل ذلك هو الراجح بإذن الله.

ودليل ذلك ما ثبت عن أنس بن مالك رضي الله عنه، فقد بوب البخاري باب: إذا فاته العيد يصلي ركعتين، وكذلك النساء، ومن كان في البيوت والقرى، لقول النبي صلى الله عليه وسلم: "هذا عيدنا أهل الإسلام"، وأمر أنس بن مالك مولاه ابن أبي عتبة بالزاوية (مكان ناحية البصرة، على مسافة منها) فجمع أهله وبنيه. وصلى كصلاة أهل المصر وتكبيرهم، وقال عكرمة: أهل السواد (سكان القرى والأراضي عكرمة: أهل السواد (سكان القرى والأراضي كما يصنع الإمام، وقال عطاء: إذا فاته العيد صلى ركعتين

قال الحافظ ابن حجر عن تبويب البخاري: في هذه الترجمة حكمان، مشروعية استدراك صلاة العيد إذا فاتت مع الجماعة سواء كانت بالاضطرار أو بالاختيار، وكونها تُقْضَى ركعتين كأصلها. وخالف في الأولى جماعة منهم المزني فقال: لا تُقضى. وبالثاني – صلاتها ركعتين كهيئتها في الجماعة – الثوري وأحمد قالا: إن صلاها وحده صلى أربعًا، ولهما في ذلك سلف، فال ابن مسعود: من فاته العيد مع الإمام

فليصل أربعا، أخرجه سعيد بن منصور بإسناد صحيح. وقال إسحاق إن صلاها جماعة فركعتين وإلا فأربعا، قال الزين بن المنير؛ كأنهم قاسوها على الجمعة، لكن الفرق ظاهر؛ لأن من فاتته الجمعة بعود لفرضه من الظهر بخلاف العبد. وقال أبو حنيفة: يتخير بين القضاء والترك وكذلك بين الثنتين والأربع.. ثم قال الحافظ: وأورد البخاري في هذا الباب حديث عائشة في قصة الجاريتين المغنيتين، وأشكلت مطابقته للترجمة على جماعة، وأجاب ابن المنير بأن ذلك يؤخذ من قوله صلى الله عليه وسلم أنها أيام عيد (عيدنا أهل الإسلام)؛ فأضاف نسبة العيد إلى اليوم وإلى الاسلام، فيستوى في إقامتها الفذ والجماعة والنساء والرجال .. ثم أورد عن ابن أبي شيبة، أنهم صلوا العيد - أنس وأهله - ركعتين، وأورد عن البيهقي: كان أنس إذا فاته العيد مع الإمام جمع أهله فصلى بهم مثل صلاة الإمام في العيد. وأورد أثرًا رواه الفريابي في مصنفه عن عطاء: قال: "من فاته العيد فليصل ركعتين"، وزاد ابن أبي شيبة: "ويكبّر". وهذه الزيادة تشير إلى أنها تقضى كهيئتها، لا أن الركعتين مطلق نفل (انظر فتح الباري ٢/٢٧١-٤٧٦).

وفي مصنف عبد الرزاق: عن معمر عن قتادة قال: من فاتته الصلاة يوم الفطر صلى كما يصلى الإمام. قال معمر: إن فاتت إنسانا الخطية أو الصلاة يوم فطر أو أضحى ثم حضر بعد ذلك فليصل ركعتين (مصنف عبد الرزاق - (OV17 -

وقضاء صلاة العيد لن فاتته، عليه أكثر أهل العلم، وهو الراجح. سواء للمنفرد أو الجماعة. قال في السيل الجرار: "أصل كل صلاة تصح فرادي كما تصح جماعة، وصلاة العيد صلاة من الصلوات، فمن ادعى أنها لا تصح فرادي كان عليه الدليل، ولا يصلح لذلك أنه صلى الله عليه وسلم ما صلاها إلا جماعة، فإن غاية ما يُستفاد من ذلك أن التجميع في العيد أولى ولا شك في ذلك، ومحل النزاع: الصحة فمن نفاها فهو المحتاج إلى الدليل

(السبل الحرار للشوكاني ص١٩٣).

الناحية الثانية: وهي مبينة على ما حررته في الناحية الأولى، ورجحت فيها جواز صلاة العيد لن لم يصلها مع الإمام، وهذا في غير أوقات الأزمات والمنع من صلاتها جماعة كما هو حادث الآن بسبب الوباء. فلا شك أن من باب قياس الأولى، لو أننا قسنا على جواز صلاتها للجماعة الصغيرة والمنفرد لمن لم يحضرها مع الإمام. فلا شك أن جواز صلاة العيد في البيوت سواء فرادى أو جماعة، كل رب أسرة مع أسرته، هو الراجح، فما نحن فيه نازلة من النوازل، وأحكام النوازل تختلف عن أحكام الأوقات العادية، وصلاة العيد شعيرة عظيمة من شعائر الإسلام، وقد منعت بسبب الوباء الذي تعيش فيه البلاد، ولو أننا قلنا بعدم جواز صلاتها في البيوت، فمعنى ذلك أن شعيرة صلاة العيد لن تقام.

#### ثَالثًا: كيفية صلاتها في البيت:

صلاتها في البيت كصلاتها مع الإمام تمامًا بذات الكيفية، وهذا هو الراجح من أقوال أهل العلم، والأثر الذي ورد عن الشعبي عن ابن مسعود وأخرجه ابن أبي شيبة وغيره: "من فاته العيد فليصل أربعًا" (قال الألباني في إرواء الغليل: إنه منقطع؛ لأن الشعبي لم يسمع من ابن مسعود رضي الله عنه، إرواء الغليل ١٢١/٣).

وقياسها على من فاته صلاة الجمعة مع الإمام قياس مع الفارق؛ فمن فاتته الجمعة رجع إلى بدلها وهو صلاة الظهر.

ويخطب فيهم خطبة قصيرة يذكر فيها بالعيد وسننه، ونعم الله علينا سبحانه وتعالى، وقد ذهب بعض أهل العلم إلى أن صلاتها في البيت بدون خطبة، والأمر واسع في ذلك، وإن كنت أرى الخطبة فيها.

وقد افتى بجواز صلاة العيد في السوت في ظل جائحة كورونا كل من دار الإفتاء المصرية واللجنة الدائمة للإفتاء بالملكة العربية السعودية.

والحمد لله رب العالمين.





تحاور د. محمد أبو ليلة أستاذ الدراسات الإسلامية باللغة الإنجليزية الذي أكد على أن:

حقوق الإنسان في الإسلام جزء من عقيدة المسلم وثقافته الروحية

إسلام عبد العزيز

حاوره:

"

"حينما تريد أن تعرف عظمة الإسلام كمنهج قادر على احتواء البشر جميعًا تحت مظلته على اختلاف أعراقهم وألوانهم ولغاتهم؛ فإن عليك أن تدرك أن حقوق الإنسان فيه جزء من الإيمان بالخالق جل وعلا، وأن فكرة الإيمان بالتبعية من أهم الحقوق التي كفلها الإسلام للإنسان...".

بهذه العبارة استهل د. محمد أبو ليلة أستاذ الدراسات الإسلامية باللغة الانجليزية في جامعة الأزهر حواره لـ "التوحيد" في معرض إجابته عن سؤال حول النموذج الإسلامي ونجاحه في احتواء ظاهرة العنصرية.. كيف نجح؟ وما الأليات التي ساعدته للوصول لهذا الاحتواء؟ تلك الأليات التي وضعت بلالا بجانب أبي بكر، ووضعت صهيبًا بجانب عبد الرحمن بن عوف؟

فوالحجة ١٤٤١ هـ- العدد ٥٨٨ السنة التاسعة والأربعون

66

#### إن فلسفة حقوق الإنسان في الإسلام تسمو فوق فكرة القوانين والدساتير والإعلانات الحقوقية.. تسمو لدرجة أن تكون جزءًا من الاعتقاد، جزءًا من الثقافة الروحية التي يعيش بها المسلم.

"

أبو لبلة قال: إن فلسفة حقوق الانسان في الاسالام تسمو فوق فكرة القوانين والدساتير والإعلانات الحقوقية.. تسمو لدرجة أن تكون جـزءًا من الاعتقاد، جزءًا من الثقافة الروحية التي يعيش بها المسلم، مؤكدا أن في القرآن والسنة آيات كثيرة تؤصل تلك المعانى وتجعل المسلم متشربا تلك الثقافة بعيدًا عن فكرة القوانين ذات المرجعية الأرضية التي فشلت فشلا ذريعًا في دول كثيرة لأنها لم تستند إلى قاعدة روحية قادرة على دعمها في أوقات

والدكتور محمد محمد أبو ليلة تخرج في قسم الدعوة ليلة أصول الدين جامعة الأزهر عام ١٩٧٠م، وحصل على الماجستيربالمرتبة الأولى من الكلية نفسها عام ١٩٧٣م، شم حصل على المدكتوراه في مقارنة الأديان في موضوع "النصرانية من وجهة نظر الإسلام" من قسم الدراسات اللاهوتية - كلية الدراسات الملكة المتحدة، ويرجع إليه المملكة المتحدة، ويرجع إليه تأسيس شعية الشريعة

والقانون باللغة الانجليزية بجامعة الأزهر، حيث تولى الإشـراف عليها حتى وقت قريب.

وله نشاط علمي واسع حيث أشرف ومازال- على أكثر من مائة رسالة علمية (ماجستير ودكتوراه) إضافة لتوليه رئاسة أقسام الدراسات الإسلامية باللغة الإنجليزية بعدد من الحامعات منها الحامعة الأمريكية، وجامعة الإمام محمد بن سعود إضافة إلى رئاسته قسم اللغة الإنجليزية بكلية اللغات والترجمة بجامعة الأزهر من ۲۰۰۱م حتى ۲۰۰۷م، فضلا عن اختياره لدراسة الدكتوراه بالملكة المتحدة من جامعة الازهر ...

وعلى المستوى العلمي فإن الدكتورمحمد أبو ليلة قد برز في التأليف باللغة الإنجليزية بجانب مؤلفاته بالعربية، ولعل أهمها: أزمة الخطاب الديني، اللغة والهوية، والتيارات المناوئة"، و"قراءة جديدة لسورة يوسف" باللغة الإنجليزية"، و"الدعوة الإسلامية والقضايا المعاصرة"، و"القرآن الكريم من المنظور

الاستشراقي"، و"المنقد من التضالال لامام الغزالي، ترجم إلى اللغة الانجليزية "الدين والروح والعقل" باللغة الإنجليزية ، و "محمد- صلى الله عليه وسلم- بين الحقيقة والافتراء في الرد على الكاتب اليهودي الفرنسي ماكسيم رودينسون"، و"الحث على الفضيلة وتهذيب الأخلاق" ترجمة لكتاب "الأخلاق والسير" لابن حزم الأندلسي، مع دراسة نقدية لطبيعة علم الأخلاق وتاريخه والدراسات النفسية عند المسلمين.

ومنها كذلك "التصرآن والأنساجييل" باللغة الإنجليزية، و" الإسلام والغرب: الجذور التاريخية والجسور الحضارية"، و"تصحيح صورة الإسلام في المناهج الدراسية الأمريكية"، و"الأناجيل من وجهة نظر الإمام ابن حزم"

> والى نص الحوار عنصرية الغرب لم تنته

بداية أستاذنا الدكتور.. لعلكم تابعتم ما حدث مؤخرًا في أمريكا من قتل للمواطن ذي الأصول الإفريقية جورج



66

لا يقاس إعلان حقوق الإنسان مع قول النبي صلي الله عليه وسلم في خطبته: كلكم لاَدم واَدم من تراب.. لا فضل لعربي على عجمي ولا لأبيض على أسود ولا لأسود على أبيض إلا بالتقوى والعمل الصالح".

77

فلويد على يد شرطي أبيض، وما تبع ذلك من احتجاجات جعلت الجميع يتذكر العنصرية الغربية التي انتهت على يد مارتن لوثر كينج... فكيف ترى هذا الحدث بداية؟

\*\* من قال؛ إن العنصرية في الغرب قد انتهت بعد مارتن لوثركينج أدمن قال؛ إن السود هناك لم يعودوا منفرين ولم يعد يمارس ضدهم تمييز أو عنصرية 115%

ولعلك كإعلامي وصحفي تابعت على مدار عقود ما كان يحدث بين الحين والآخر من حوادث عنصرية استطاعت أن تـرسّخ في الأذهان أن العنصرية الغربية لن تموت، ولـن يُقضى عليها مطلقًا بمجرد مجموعة من القوانين

أو حتى الدساتير وإعلانات حقوق الإنسان، لأنها ثقافة متأصلة في النفوس هناك، تحتاج إلى ما هو أكثر من القوانين والدساتير.

دعني أقاطع فضيلتكم هنا الأسأل، هل تقصد أن الوازع الأهم في ممارسة هذه الحقوق ينبع من النفس الإنسانية حتى لو فرضت عليها منات القوائين وهي غير متشرية لهذه المباديء فلن تجدي

\*\* بالطبع هذا ما أريد أن أقوله.. ولذلك فحينما تريد أن تعرف عظمة الإسلام كمنهج قادر على احتواء البشر جميعًا تحت مظلته وألوانهم ولغاتهم فإن عليك أن تدرك أن حقوق الإنسان فيه جزء من عقيديته، ستسألني كيف؟ أقول لك نعم.. هي جزء من الإيمان بالخالق جل وعلا، من ألايمان بالخالق جل وعلا، من أهم الحقوق التي كفلها والاسلام للإنسان.

لايمكن المقارنة قبل الاسترسال وأرجو المعدرة: هل معنى ذلك أن هذه القوائين وتلك الدساتير لا حاجة لنا

بها.. أسأل ليستبين قارئ الحوار طبيعة ما تريدونه سعادة الدكتور؟

\*\* أبدًا أبدًا.. أحسنت حتى لا يفهم كلامي خطأ.. ليس معنى ذلك أننا ضد هذه الإعلانات أو القوانين، مطلقا .. نحن مع كل ما يدعم التواصل البشرى، لكننا نؤكد أن ديننا الحنيف فيه ما ليس في غيره، فبرغممايزعمهمدعو الحضارة والمدنية من تقدم ورقى؛ فإن الواقع يكشف زيف هذه الادعاءات بين الفينة والأخرى. وبالتالي لا يمكن مقارنة هذه الحقوق المدعاة -والتي لا تعدو حبرًا منمقًا على ورق فاخر يتم المتاجرة بها صباحًا ومساء- بما ضمنه وكفله الإسلام وطبقه نبيه صلى الله عليه وسلم.

فهل يمكن مثلا قياس إعلان حقوق الإنسان في أشره مع خطبة البوداع التي ألقاها نبينا صلى الله عليه وسلم، وهذا المقطع الملهم الذي يقول فيه صلى الله عليه وسلم: " كلكم لأدم وآدم من تراب.. لا فضل لعربي على عجمي ولا لأبيض على أسود ولا لأسود على أبيض إلا بالتقوى والعمل

66

### ما أعطى المنهج الإسلامي تفردا في مجال حقوق الإنسان فضلاً عما سبقه فيها هو أنه حولها من مجال التنظير إلى مجال التطبيق على يد النبي صلى الله عليه وسلم باعتباره القائد والرئيس المقتدى به.

77

الصالح".

هل يمكن أن يقاس مثلا أي قانون ضد العنصرية في الغرب أو أمريكا مع وصية النبي صلى الله عليه وسلم لأصحابه وهم ذاهبون للحرب في غزوة مؤتة. كيف سيكون الحال لو وضعنا دساتير الدنيا كلها وإعلاناتها الحقوقية وقوانينها في كفة، ووضعنا تصرفات النبى وسلوكه صلى الله عليه وسلم ينوم فتح مكة في الكفة الأخسري؟! من سيرجح في عرف التاريخ والمنطق والنفوس البشرية؟! وقد حفل القرآن الكريم بأيات كثيرة تعضد تلك المعانى التي تقول بها فضيلتكم؟

\*\* بكل تأكيد طبعًا. وهنا لن أتعرض لسيل من الآيات لن أتعرض لسيل من الآيات القرآنية التي تمثل ضمانة أساسية لتلك الحقوق أبيض أو أسود سيدًا أو عبدًا. لكني ساعطيك مثالاً واحدًا وهي العقيدة، حيث جعلها الله وهي العقيدة، حيث جعلها الله حرية الاعتقاد هي أهم حقوق الإنسان على الإطلاق، وهذا ما أصله النص القرآني باعتباره مصدر التشريع الأول، حيث مصدر التشريع الأول، حيث

جعل الاعتقاد فيه سبحانه وتعالى أهم تلك الحقوق.

النبي القدوة

البيسود وعني هذا أسأل فضيلتكم، هل النصوص هي الأصل.. بمعنى هل لأن النص هذا إلهي صار أكثر احترامًا في وعي الجماهير المسلمة، أم أن التطبيق في عصر النبوة وعصور السلف الصالح بعده أعطت المسألة بعدها الروحي؟

\*\* هذا سؤال رائع حقيقة.. يجعلني أؤكد على أن للنص يجعلني أؤكد على أن للنص الألهي نفاذا إلى القلوب وسطوة عليها لا تنكر، لكن في الحقيقة ما أعطى المنهج الإسلامي تفردا في مجال حقوق الإنسان فضلاً عما سبقه فيها هو أنه حولها من مجال التنظير إلى مجال التطبيق على يد النبي صلى الله عليه وسلم باعتباره القائد والرئيس المقتدى به.

والا فمن الذي ساوى بين المهاجرين والأنصار في الحقوق والواجبات، من الذي جعل إماء المدينة وجواريها في الإسلام كعائشة وحفصة وأسماء، ومن الذي جعل سعد بن عبادة مساويًا لبلال وعبد الله بن مسعود، ومن الذي جعل أبا بكر رضي الله عن الجميع مساويًا

لأقل صحابي نسبًا سواء في المدينة أو في مكة.

من الدي طبق القانون على الجميع معلنا الصرخة المدوية المجمع معلنا الصرخة المدوية بنت محمد سرقت لقطع محمد يدها..." بعد أن أخبرهم أن هلاك من سبقهم كان بسبب عنصريتهم في تطبيق القوانين على الفقراء والضعفاء وإعفاء عند البخاري" إنما أهلك الذين قبلكم، أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الخدية المدينة ال

الضعيف أقاموا عليه الحد، من الدي حمى حق الحياة للإنسان أيا كان.. مسلمًا أو غير مسلم، من الذي جاء بتشريع يجعل الزكاة فريضة يدفعها الغنى ليحمل الفقير ويعينه، لبريط المجتمع كله برياط المحبة، بعيدا عن العنصرية الطبقية التي تتمثل في شعبين مختلفي الهموم.. شعب في الكمياوند وآخر في العشوائيات: لأن حماية حق الحياة لا يرتبط بالعنصر ولا بالعرق، ولا بالمذهب، ولا بالجنس ولا باللون، بل ولا بالدين، بل ضمنه الإسلام للجميع.

هناك بعض التابوهات الثابتة

التي يتم الشغب بها على الإسلام فضيلة الدكتورية مسألة الحقوق.. أتحدث هنا تحديدا عن المرأة.. فكيف ترى ذلك؟

\*\* يا سيدي هذا عته فكري، وكسل بحثي... فلو كلف هولاء أنفسهم عناء البحث والتنقيب في نصوص هذا الدين العظيم وفي أدبيات علمائه على مر العصور وفي التطبيق العملي لرسوله صلى الله كنماعوا أمام هذا التراث العظيم الذي لا يوجد مثله العظيم الذي لا يوجد مثله والحفاظ عليها على مستوى التشريعات والمذاهب والأفكار والأشكار البشرية ...

والا يدونوبيات البسرية المناك نصوص كثيرة تؤكد على حقوق المرأة وقد كتب فيها مجلدات من المستشرقين أنفسهم. وعلى مستوى التطبيق كلها، كانت المرأة فيه أيقونة أما وأختا وزوجة وبنتا.. ولولا طبيعة الحوار والمساحة المتاحة لنشرد لأعطيتك مئات النماذج نصوصًا وتطبيقًا لما أقول.

لكن دعني أؤكد لك أن الإسلام لم يقف عند حقوق الإنسان في أوقات الرخاء فحسب، بل أكد على حقوق الأسرى وحقوق المحاربين بطريقة تقف أمامها المحاولات البشرية عاجزة عن الوصول إلى هذا الرقي الذي ضمنه التشريع الإسلامي لهذه الفنات.

يكفيك أن تعلم أن النبي نهي

أصحابه وتابعيه من بعدهم عن متابعة المنهزم.. لماذا؟ إنها فلسفة أسمى من فكرة النصر والقضاء على الأعداء ذاتها، انها فلسفة قائمة على فكرة الرغبة في أن ينجو الجميع ويعطى الأبق فرصة تلو فرصة ليتم عرض الاسلام عليه بصورة أكثر وضوحًا؛ لعل الله يكتب له النجاة.. فكرة قائمة على الحب والرحمة للبشر كل البشر.

الرق.. شغب على الإسلام

ما دمنا تحدثنا عن شبهات المغرضين حول الإسلام ق موضوع حقوق الإنسان فلا بد أن نتحدث عن "الرق" فبعضهم يقول، إن الإسلام لم يشرع تشريعًا واضحًا ضد جريمة الرق بل لم يحرمها وتركها... فكنف ترون ذلك؟

\*\* دعني أقول لهؤلاء هذه النقطة على وجه التحديد هي من محامد هذا الدين العظيم، وإحدى الدلائل الواضحة على أنه دين إلهي لا تشريع بشري.

في التشريعات المصادرة من البشر هناك محاولة لفرض البرؤى دون اعتبار لطبائع المجتمعات ولا لسنن الكون، الرق هي إحدى روافد الاقتصاد العالمي فإنه لا يمكن وهو دين العهل المصالح الناس حتى لا ينفر منه كثيرون، بل المقدرة والإبداع يتجليان في أن تستطيع جعل الناس أنفسهم ينفرون من تلك الظاهرة وبتركونها دون أن تلك الظاهرة وبتركونها دون أن

تمارس عليهم سطوة وهـذا ما حـدث.

هذا ما فعله الإسلام العظيم حبن أكد على أن الحرية أسمى حق للإنسان في تلك الحياة، بنصوص كثيرة، وممارسة عظيمة للنبي صلى الله عليه وسلم، ثم هذه الوصايا بالرقيق المشوشة في مصادر الإسلام قرآنا وسنة، حيث يوصي بهم خيرًا وباحترام أدميتهم، ثم هذه السلسلة من التشريعات التي تجعل العتق أحد مكفرات ذنوب كثيرة في القرآن الكريم، ثم التشجيع على التحرير لا على الاستعباد ووضع مجموعة من الأليات الضامنة لحقوق الرقيق وحقوق من يملكونهم، فأباح للرقيق أن يكاتبوا أسيادهم، وأباح للأسياد أن يحرروهم بعد وفاتهم إلى آخر تلك الأليات التي أسهمت بالفعل فاختفاء هذه الظاهرة بعد ذلك ولم توجد إلا لظروف سياسية لا علاقة لها بالدين من قريب أو بعيد.

ونحن إذ ننتقد المجتمع الغربي على هذه العنصرية المتجذرة ونفخر بنموذجنا الإسلامي فإننا ننادي على المسلمين أن يقضوا على العنصرية بينهم بكل صورها سياسية واجتماعية وفكرية، ولابد تطبق قواعد الإسلامية أن "الناس سواسية كأسنان المشط"، فأسوأ أنواع العنصرية بالعدالة الاجتماعية وما يتعلق بالعدالة الاجتماعية المفتقدة داخل تلك المحتمعات.



# أيام العشر واغتنام الأجر

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:

قإن الله عز وجل قد جعل الدنيا مزرعة للأخرة، وميدانا للتنافس، ومواسم الخيرات والبركات، لا تزال تتابع على هذه الأمة المرحومة في الحياة وبعد الممات، فإنها لا تكاد تخرج من موسم من مواسم الطاعة والبر والخير؛ إلا وتستقبل موسماً آخر، ولا تفرغ من عبادة إلا وتنتظرها أخرى، وهكذا فما شوال، وما أن ينقضى ذو القعدة إلا ويُكرمون بأيام العشر الفاضلات من شهر ذي الحجة، بأيام العشر الفاضلات من شهر ذي الحجة، وقد حثّ النبي صلى الله عليه وسلم أمّته على اغتنام هذه الأيام الباركات، والمبادرة فيها إلى فعل الطاعات.

#### أولاً: فضل العشر من ذي الحجة:

وقد دل على فضلها أمور:

الأول: أن الله عز وجل أقسم بها لشرفها وفضلها فقال سبحانه: «وَالْفَجْر وَلْيَالِ عَشَر» قال ابن كثير رحمه: (الْسَرَادُ بِهَا عَشَر ذي

معاوية محمد هيكل

الْحِجُةِ. كَمَا قَالُهُ ابْنَ عَبِاسٍ، وَابْنَ الزَّبِيْرِ، وَمُجَاهَد، وَغَيْرِ وَاحِدٍ مِنَ الْسَلْفِ وَالْخَلَفِ) وَلَحُلُفَ وَلَمُخَلَفًا وَلَمُ اللّهِ عَلَيْهُ وَسَلّمَ وَلَمْ يَثْبَتَ عِنَ النّبِي صَلّى اللّه عَلَيْهُ وَسَلّمَ شَيءٍ فِي تَعِيينَها.

الثاني: أن النبي صلى الله عليه وسلم شهد أنها أفضل أيام الدنيا يشهد لذلك ما يلي من أحاديث:

ا- عن عبدالله بن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول قوله صلى الله عليه وسلم: ما من عمل أزكى عند الله ولا أعظم أجرا من خير يعمله في عشر الأضحى. قيل: ولا الجهاد في سبيل الله؟ قال: ولا الجهاد في سبيل الله؟ قال: ولا الجهاد في سبيل الله، إلا رجل خرج بنفسه وماله فلم يرجع من ذلك بشيء».

قَـَالُ: فكان سعيدُ بَـنُ جُبَيرِ إذا دخل أيـامُ العشرِ اجتهد اجتهادًا شديدًا، حتى ما يكادُ يقدرُ عليه».

. (صحيح الترغيب ١١٤٨ ).



آ- قوله صلى الله عليه وسلم: «ما من أيام أعظم عند الله ولا أحب إليه من العمل فيهن من هذه الأيام العشر، فأكثروا فيهن من التهليل والتكبير والتحميد». أخرجه أحمد (٥٤٤٦) وصححه أحمد شاكر.

ر قوله صلى الله عليه وسلم: «أفضلُ أيامِ الله الدنيا أيامُ العشر، (صحيح الجامع ١١٣٣). الثالث: أنه حثّ على العمل الصالح فيها، وأمر يكثرة التهليل والتكبير.

الرابع: أن فيها يوم عرفة ويوم النحر. الخامس: أنها مكان لاجتماع أمهات العبادة فيها، وهي: الصلاة، والصيام، والصدقة، والحج، ولا يتأتى ذلك في غيرها.

أنواع العمل الصالح في العشر:

الأول: التوبة النصوح: وهي الرجوع إلى الله تعالى، مما يكرهه ظاهراً وباطناً إلى ما يحبه ظاهراً وباطناً، ندماً على ما مضى، وتركاً في الحال، وعزماً على ألا يعود. وما يتاب منه يشمل: ترك الواجبات، وفعل المحرمات. وهي واجبة على المسلم حين يقع في معصية، في أي وقت كان: لأنه لا يدري في أي لحظة يموت، ثم إن السيئات يجر بعضها بعضاً، والمعاصي يجر بعضها بعضاً، والمعاصي تكون غليظة ويزداد عقابها بقدر ضيالة الزمان والمكان، قال تعالى،

أَيُهَا اللَّذِينُ آمَنُوا تُوبُوا إلَى اللَّه تَوْبَهَ نَصُوحاً، (التحريم: ٨)، وقد ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى: أن النُصح في التوبة يتضمنُ ثلاثة أشباء:

استغراق جميع الذنوب، وإجماع العزم والصدق، وتخليصها من الشوائب والعلل، وهي أكمل ما يكون من التوبة (مدارج السالكين (١/٣١٧).

الثاني: أداء الحج والعمرة: وهما واقعان في

العشر، باعتبار وقوع معظم مناسك الحج فيها، ولقد رغب النبي صلى الله عليه وسلم فيها، ولقد رغب النبي صلى الله عليه وسلم لأن في ذلك تطهيراً للنفس من آثار الذنوب ودنس المعاصي، ليصبح أها لا لكرامة الله تعالى في الأخرة.

الثالث: المحافظة على الواجبات: والمقصود: أداؤها في أوقاتها وإحسانها بإتمامها على الصفة الشرعية الثابتة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومراعاة سننها وآدابها. وهي أول ما ينشغل به العبد في حياته كلها.

قال الحافظ: (وفي الإتيان بالضرائض

على الوجه المأمور به: امتثال الأمر، واحترام الآمر، وتعظيمه بالانقياد إليه، وإظهار عظمة الربوبية، وذل العبودية، فكان التقرب بذلك أعظم العمل) (فتح الباري ٢٥١/١١). والمحافظة على الواجبات تتأكد في هذه الأيام المباركة، لمحبة الله للعمل فيها، ومضاعفة الأجر.

الرابع: الذكر: وله مزية على غيره من الأعمال لقوله تعالى: 

وَيَدُدُ كُرُوا اسْم الله في أيام مغلومات على ما رزقهُم مَن بهيمة الأنعام (الحج: ٢٨) قال ابن عباس: أيام العشر، أي: يحمدونه

ويشكرونه على ما رزقهم من بهيمة الأنعام، ويدخل فيه: التكبير، والتسمية على الأضحية والهدي (الفتاوى ٢٢٥/٢٤)

ولقوله: (فأكثروا فيهن من التهليل والتكبير والتحميد).

الخامس: التكبير وإظهاره: في هذه الأيام يسن اظهار التكبير في المساجد والمنازل والطرقات والأسواق، وغيرها، يجهر به الرجال، وتُسرُ به الراة، إعلانا بتعظيم الله تعالى.

من السنة إظهار التكبير في أيام العشر في المساجد والمنازل والطرقات إعلاناً بتعظيم الله تعالى.

العدد ٥٨٨ مـ العدد ٥٨٨ المدد ٥٨٨ العدد ٥٨٨ العدد ٥٨٨ السنة التاسعة والأربعون

وأما صبغة التكبير فلم يثبت فيها شيء مرفوع، وأصح ما ورد فيه: قول سلمان رضى الله عنه: (كبروا الله: الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر كبيراً). (وصحح إسناده ابن حجر في الفتح ٢/٢٥٥).

وهناك صيغ وصفات أخرى واردة عن الصحابة والتابعين منها (الله أكبر الله أكبر، لا إله إلا الله، والله أكبر الله أكبر، ولله الحمد).

#### سنة مهجورة:

والتكبير صار عند بعض الناس من السنن المهجورة، وهي فرصة لكسب الأجر بإحياء هذه السنة المباركة، وقد ثبت أن ابن عمر وأبا هريرة كانا يخرجان إلى السوق في أيام العشر

يُكبران ويكبر الناس بتكبيرهما. رواه البخاري معلقا بصيغة الجزم قبل حديث (٩٦٩) ـ والمراد : يتذكر الناس التكبير، فيكبرون بسبب تكبيرهما، والله أعلم.

والتكبير نوعان:

مطلق: وهو المشروع في كل وقت من ليل أو نهار، ويبدأ بدخول شهر ذى الحجة، ويستمر إلى آخر أيام التشريق.

ومقيد: وهو الذي يكون عقب الصلوات، والمختار؛ أنه عقب كل صلاة، أيًا كانت، وأنه يبدأ من صبح عرفة إلى آخر أيام التشريق (فتح الباري ٢/٥٣٥).

#### السادس الصيام

يستحب للمسلم صيام التسع الأول من ذي الحجة. لأن النبي صلى الله عليه وسلم حث على العمل الصالح في أيام العشر، والصيام من أفضل الأعمال عند الله، وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يصوم التسع الأول من ذي الحجة. يدلك على ذلك ما ورد عن هنيدة بن خالد عن امراته عن بعض أزواج

النبي صلى الله عليه وسلم قالت: كان النبي صلى الله عليه وسلم يصوم تسع ذي الحجة ويوم عاشوراء وثلاثة أيام من كل شهر. أول اثنين من الشهر وخميسين" (صحيح أبي داود

تنبيه: جاء في حديث مسلم عن عائشة رضي الله عنها قالت: ما رأيت النبي صلى الله عليه وسلم صائمًا في العشر قط (مسلم ١١٧٦)، وقرواية ، لم يصم العشر ، (مسلم ١١٧٦).

وهذا مما يوهم كراهة صوم العشر، وقد بين عدم الكراهة الأمام النووي رحمه الله في شرحه على مسلم (٣٢٨/٤) (قال العلماء: هذا الحديث مما يوهم كراهة صوم العشر،

والمراد بالعشر هنا: الأيام التسعة من ذي الحجة، قالوا: وهذا مما يتأول، فليس في صوم هذه التسعة كراهة، بل هي مستحدة استحبابا شديداً، لا سيما التاسع منها... فيتأول قولها: لم يصم العشر، أنه لم يصمه لعارض مرض أو سفر أو غيرهما، أو أنها لم تره صائما فيه، ولا يلزم من ذلك عدم صيامه في نفس الأمر . اه . والله أعلم.

وجاء في "الموسوعة الفقهية" (٩١/٢٨): " اتفق الفقهاء على استحباب صوم الأيام الثمانية

التي من أول ذي الحجة قبل يوم عرفة.... وصرح المالكية والشافعية؛ بأنه يسن صوم هذه الأيام للحاج أيضا "انتهى.

السابع الأضحية: وهي سنة مؤكدة في حق الموسر، وقال بعضهم كابن تيمية بوجوبها (الفتاوي ٢٣/١٦٢)، وقد أمر الله بها نبيه صلى الله عليه وسلم، فقال: فصل لربك وانحر، (الكوثر: ٢)؛ فيدخل في الآية صارة العيد، ونحر الأضاحي، فقد كان النبي صلى

السبب في امتياز

العشر من ذي

الحجة لاجتماع

أمهات العبادة فيها

كالصلاة والصيام

والصدقة والحج

وفيها يوم عرفة

ويوم النحر.

الله عليه وسلم يحافظ عليها، قال ابن عمر-رضى الله عنهما-: أقام النبي صلى الله عليه وسلم بالمدينة عشر سنين يضحى (المسند ۲۳/۳۸ وصححه أحمد شاكر).

الثامن: صلاة العيد: وهي متأكدة جدًا، والقول بوجوبها قوي (فتح الباري ٢٣/١٦١) فينبغي حضورها، وسماع الخطبة، وتدبر الحكمة من شرعية هذا العيد، وأنه يوم شكر وعمل صالح. يوم عرفة:

ومن أوجه تفضيل هذا اليوم وتشريفه على غيره، ما يلي:

أنه يوم إكمال الدين وإتمام النعمة: روى البخاري (ح٢٠٦٠): (قالت اليهود لعمر: إنكم تَقْرَوُونَ آيةً لو نزلتُ فينا لاتُخِذْناها عيدًا، فقال عمر: إنى لأعلِم حيث أنزلت، وأين أنزلت، وأين رسول الله صلى الله عليه وسلم حين أنزلت: يوم عرفة وإنا والله بعرفة- قال سُفيان: وأشك- كان يوم الجمعة أم لا «اليوم أكملت لكم دينكم، وإكمال الدين في ذلك اليوم حصل؛ لأن المسلمين لم يكونوا حجوا حجة الإسلام من قبل، فكمل بذلك دينهم لاستكمالهم عمل أركان الإسلام كلها، ولأن الله أعاد الحج على قواعد إبراهيم عليه السلام، ونفى الشرك وأهله، فلم يختلط بالسلمين في ذلك الموقف منهم أحد. وأما إتمام النعمة فإنما حصل بالمغفرة، فلا تتم النعمةِ بدونها، كما قال اللَّه لنبيه: « ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر ويتم نعمته عليك، (الفتح:٢). (لطائف المعارف ص ٢٨٤).

أنه يوم عيد؛ عن أبي أمامة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (يوم عرفة، ويوم النحر، وأيام التشريق عيدنا أهل الإسلام، وهي أيام أكل وشرب) (صحيح أبي داود

أن صيامه يكفر سنتين:

ففي صحيح مسلم(ح ١١٦٢) عن أبي قتادة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (صيام يوم عرفة، إني أحتسب على الله أن يُكفر السنة التي قبله، والسنة التي بعدهُ...) وصومه إنما شرع لغير الحاج، أما الحاج فلا يجوز له ذلك.

وابعاء أنه يوم مغفرة الذنوب، والعتق من النار؛ عن عائشة رضى الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (ما من يوم أكثر من أن يعتق الله فيه عبدا من النار من يوم عرفة، وإنه ليدنو ثم يباهي بهم الملائكة، فيقول: ما أزاد هؤلاء؟) (مسلم ٢٣٤٨)، قال ابن عبد البر: (وهو يدل على أنهم مغفور لهم؛ لأنه لا يباهي بأهل الخطايا والذنوب، إلا بعد التوبة والغفران، والله أعلم) (التمهيد ١/١٢٠).

خامسا: أنه يوم ذكر ودعاء: قال النبي صلى الله عليه وسلم: (خير الدعاء دعاء يوم عرفة، وخير ما قلت أنا والنبيون من قبلي: لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير) (صحيح الترمذي ح٢٨٣٧).

لهذا اليوم فضائل عديدة: فهو يوم الحج الأكبر (صحيح أبي داود ١٧١٤) وهو أفضل أيام العام؛ لحديث: (إن أعظم الأيام عند الله تبارك وتعالى: يوم النحر، ثم يوم القر) (صحيح أبي داود ١٥٥٢) ويوم القر: هو اليوم الذي يوم النحر، سمي بذلك لأن الناس يقرون فيه بمنى، وهو بذلك (يوم النحر) أفضل من عيد الفطر، ولكونه يجتمع فيه الصلاة والنحر، وهما أفضل من الصلاة والصدقة (لطائف المعارف ص٤٨٧).

أسأل الله تعالى أن ينضع بهذه التذكرة، وأن يتقبل الله منا ومنكم صالح الأعمال.



بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم.
أما بعد: فقد بدأنا بفضل الله تعالى في فقه المرأة في الحج، وذكرنا تعريف الحج، وفضل
الحج والعمرة ويوم عرفة، وحكم الحج، ووجوب الحج مرة واحدة في العمر، وما حكم
سفر المرأة للحج دون مَحرم، ونستكمل ما بدأناه سائلين الله عز وجل أن يتقبل جهد
المقل وأن ينفع به المسلمين.

#### أولا: يحرم على المرأة المحرمة لبس النقاب والقفازين:

والدليل على ذلك ما روي عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قام رجل فقال: يا ممر رضي الله عنهما قال: قام رجل فقال: يا رسول الله ماذا تأمرنا أن نلبس من الثياب في الإخرام؟ فقال النبي صلى الله عليه وسلم: لا تلبسوا القميص ولا السراويلات، ولا العمائم فلا البرانس؛ إلا أن يكون أحد ليست له نعلان فليلس الخفين، وليقطع أسفل من الكعبين، ولا تلبس الخفين، وليقطع أسفل من الكعبين، ولا تنتقب المرأة المحرمة ولا تلبس القفارين، أخرجه البخاري (١٨٣٨).

#### ثَانيًا: لا يحرم على المرأة المحرمة تغطية وجهها:

وذلك حيث لم يرد عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه حرم على المحرمة تغطية وجهها، وإنما حرم عليها النقاب فقط، وعلى هذا فلو أن المرأة المحرمة غطت وجهها فلا يأس ولكن الأفضل أن تكشفه ما لم يكن حولها رجال.

ا- عن أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما قالت: مكنا نغطى وجوهنا من الرجال وكنا نمشط قبل ذلك في الإحبرام، أخرجه ابن خزيمة في صحيحه (٢٦٩٠). والحاكم في المستدرك (٢٥٤١) وقال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ووافقه الذهبي.

#### د/عزة محمد رشاد (أم تميم)

- ٢- عن فاطمة بنت المنذر أنها قالت: كنا نخمر وجوهنا ونحن محرمات ونحن مع أسماء بنت أبي بكر أخرجه الإمام مالك في الموطأ (١١٧٦).
  واسحاق بن راهويه في مسنده (٢٢٥٥).
- 7- عن الأعمش عن إبراهيم عن الأسود عن عائشة قالت: «تسدل المرأة جلبابها من فوق رأسها على وجهها» -ذكره الحافظ ابن حجر في فتح الباري (٤٠٦/٣) من طريق سعيد بن منصور بسنده ورجاله ثقات.

ونذكر بعض أقوال أهل العلم في ذلك. جاء في مجموع الفتاوي (١١٢/٢٦):

ولو غطت المرأة وجهها بشيء لا يمس الوجه جاز بالاتفاق، وإن كان يمس فالصحيح أنه يجوز أيضاً.

ولا تكلف المرأة أن تجافي سترتها عن الوجه، لا بعود ولا بيد ولا غير ذلك، فإن النبي صلى الله عليه وسلم سوى بين وجهها ويديها وكلاهما كبدن الرجل لا كرأسه.

وأزواجه صلى الله عليه وسلم كن يسدلن على وجوههن من غير مراعاة المجاهاة، ولم ينقل أحد من أهل العلم عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: وحرام المرأة في وجهها وإنما هذا

قول بعض السلف، لكن النبي صلى الله عليه وسلم نهاها أن تنتقب أو تلبس القفازين. قال الشافعي في الأم (٢١٨/٢، ٢١٩): وتفارق المرأة الرجل فيكون إحرامها في وجهها، وإحرام

الراه الرجل فيكون إحرامها في وجمها وجهه الرجل في رأسه، فيكون للرجل تغطية وجهه كله من غير ضرورة ولا يكون للمرأة.

ویکون للمرأة إذا کانت بارزة ترید الستر من الناس أن ترخي جلبابها أو بعض خمارها أو غیر ذلك من ثیابها من فوق رأسها وتجافیه عن وجهها حتى تغطي وجهها متجافیا کالستر علی وجهها ولا یجوز لها أن تنتقب.

أجمعوا أن لها أن تسدل

الثوب على وجمعا

من فوق راسها سدلا

خفيفا تستتر بهعن

نظر الرجال إليها، ولم

بحبزوا لها تغطية

وجهها- وهي محرمة

قال ابن عبد البرية التمهيد (٢٧٧/٥) بعد أن ذكر أثر أسماء بنت أبي بكر المتقدم وغيره: وأجمعوا أن لها أن تسدل الثوب علي وجهها من فوق رأسها سدلاً خفيفاً تستتر به عن نظر الرجال إليها، ولم يجيزوا لها تغطية وجهها - وهي محرمة - إلا ما ذكرنا عن أسماء.

قال الخرقي في مختصره مع المغني (٢٣٢/٣) بتصرف: والمراقة إحرامها في وجهها. فإن احتاجت: سدلت على وجهها.

قال ابن قدامة: إن المرأة يحرم عليها تغطية وجهها في إحرامها كما يحرم على الرجل تغطية رأسه، لا

نعلم في هذا خلافًا إلا ما روي عن أسماء أنها كانت تغطي وجهها وهي محرمة، ويحتمل أنها كانت تغطية بالسدل عند الحاجة. فلا يكون اختلافًا.

قال ابن المنذر؛ وكراهة البرقع ثابتة عن سعيد وابن عمر وابن عباس وعائشة ولا نعلم أحدًا خالف فيه.

وقد روي عن البخاري وغيره أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « لا تَنْتَقَبْ الْمُزَّةُ الْحُرمَةُ وَلا تَلْبَسُ الْقُفَازَيْنِ، فأما إذا احتاجت إلى ستر وجهها لمرور الرجال قريباً منها فإنها تسدل الثوب من فوق رأسها على وجهها وذكر أثرًا ضعيفًا عن عائشة: .... ثم قال: ولأن بالمرأة

حاجة إلى ستر وجهها فلم يحرم عليها ستره على الإطلاق كالعورة».

GARAGEST PARKET

قال الشوكاني في السيل الجرار (١٣٤/٢) ١٣٥)؛ وأما تغطية وجمه المرأة فلما روي أن إحرام المرأة في وجهها ولكنه لم يثبت ذلك من وجه يصلح للاحتجاج به. وأما ما أخرجه أحمد وأبو داود وابن ماجه من حديث عائشة. قالت كان الركبان يمرون بنا ونحن مع رسول الله صلى الله عليه وسلم محرمات فإذا حاذوا بنا سدلت إحدانا جلبابها من رأسها على وجهها

فإذا جاوزونا كشفناه، -ضعيف: سنن أبي داود (١٨٣٣) فليس فيه ما يدل على أن الكشف لوجوههن كان لأجل الإحرام بل كن يكشفن وجوههن عند عدم وجود من يجب سترها منه ويسترنها عند وجود من يجب سترها منه.

وهكذا ما رواه الحاكم وصححه من حديث أسماء بنحوه، فإن معناه معنى ما ذكرناه فليس في المنع من تغطية وجه المرأة ما يتمسك به والأصل الجواز حتى يرد الدليل الدال على المنع.

#### ثَالِثًا: طواف النساء مع الرجال غير مختلطات بهم:

قال ابن جريج: أخبرني عطاء- إذ منع ابن هشام النساء الطواف مع الرجال- قال: كيف يمنعهن وقد طاف نساء النبي صلى الله عليه وسلم مع الرجال؟

قلت: أبعد الحجاب أو قبل؟

قال: إي لعمري لقد أدركته بعد الحجاب. قلت: كيف يخالطن الرجال؟

قال: لم يكن يخالطن، كانت عائشة رضي الله عنها تطوف حجرة من الرجال لا تخالطهم، فقالت امرأة: انطلقي نستلم يا أم المؤمنين، قالت: انطلقي عنك، وأبت. يخرجن متنكرات بالليل فيطفن مع الرجال، ولكنهن كن إذا دخلن البيت قمن حتى يدخلن وأخرج الرجال، وكنت آتى عائشة أنا وعبيد بن عُمير وهي مجاورة في

دو الحجة 1251 هـ - العدد ٥٨٨ السنة التاسعة والأربعون جوف ثبير، قلت: وما حجابها؟ قال: هي في قبة تركية لها غشاء، وما بيننا وبينها غير ذلك، ورأيت عليها درعًا موردًا-

A DESCRIPTION OF THE PERSON OF

وبينها غير ذلك، ورأيت عليها درعًا موردًا-أخرجه البخاري (١٦١٨).

جوف ثبير: خارج عن مكة وهو في طريق منى. رابعا: يجوز للضعفاء من النساء

#### أن يخرجن من مزدلفة بعد منتصف الليل: ١- عـن عائشة رضى الله عنها، أنها قالت:

استأذنت سودة رسول الله صلى الله عليه وسلم ليلة الأزدلفة تدفع قبله وقبل حطمة الناس وكانت امرأة شبطة يقول القاسم والثبطة الثقيلة قال فاذن لها فخرجت قبل دفعه وحبسنا حتى أصبحنا فدفعنا بدفعه ولأن أكون استأذنت رسول الله صلى الله عليه وسلم كما استأذنته سودة فأكون وسلم كما استأذنته سودة فأكون به أخرجه البخاري (١٢٨١) ومسلم (١٢٩٠). حطمة الناس: أي

٢- عن عبد الله مولى أسماء عن أسماء، أنها نزلت ليلة جَمْع عند الله حَمْع عند الله حَمْع عند الله حَمْع عند الله حَمْع قالت تصلي قصلت ساعة، ثم قالت؛ لا، قصلت ساعة، ثم قالت؛ يا بني هل غاب القمر؟ قلت؛ قل غاب القمر؟ قلت؛

نعم. قَالَتُ: قَارَتَحَلُوا قَارَتَحَلَنَا، وَمَضَيْنَا حَتَى رَمَتَ الْحِمْرة. ثَمْ رَجِعَتَ فَصَلَتَ الصَّبحِ فَمَنْزِلها، فَقُلْتُ لَهَا: يَا هَنْتَاهُ، مَا أَرَانَا إِلَّا قَدْ غَلَسْنَا. قَالَتُ: يَا بُنْنَي إِنْ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم آذنَ للظَّغُن، أخرجه البخاري (١٦٧٩).

الطعن: جمع طعينة وهي المرأة في الهودج ثم أطلق على المرأة مطلقاً.

#### خامسًا: إذا حاضت المرأة أو نفست قبل طواف الإفاضة ماذا تفعل:

اختلف العلماء في هذه المسألة وسبب الخلاف أن من جعل الطهارة شرطًا لصحة الطواف، قال: لا يجوز للحائض الطواف حتى تطهر ثم تطوف طواف الإفاضة ولابد، لأنه ركن من

أركان الحج لا يجبر بالدم ويبطل الحج بدونه، وهذا مذهب مالك والشافعي.

وقال أبو حنيفة وأحمد في أحد قوليه: الطهارة للطواف ليست شرطًا لصحة الطواف إنما هي واجب يجبر بالدم.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم: لا يجوز للحائض الطواف بالبيت لحديث عائشة المتقدم وفيه وافعلي كما يفعل الحاج غير أن لا تطوفي بالبيت حتى تطهري ، ولكن إن لم يتسع الوقت فهي معذورة وفي هذه الحال تغتسل

وتطوف بالبيت وهي حائض. وها هي أقوال أهل العلم في المسألة: قال السرخسي في المبسوط (٤٥:٤٤/٤) بتصرف: فأصل الطواف ركن ثابت بالنص، والطهارة فيه تثبت بخبر الواحد، فيكون موجب العمل دون العلم، فلم تصر الطهارة ركنا ولكنها واجبة، والدم يقوم مقام الواجبات في باب الحج. ثم إن المراد تشبيه الطواف بالصلاة في حق الثواب دون الحكم، ألا ترى أن الكلام الذي هو مفسد للصلاة غير مؤشرفي الطواف وأن الطواف يتأدى بالشي، والمشي مفسد للصلاة، ولأن الطواف من حيث إنه ركن الحج لا يستدعى الطهارة كسائر الأركان،

ومن حيث إنه متعلق بالبيت يستدعي الطهارة كالصلاة وما يتردد بين أصلين فيوفر حظه عليهما، فلشبهه بالصلاة تكون الطهارة فيه واجبة ولكونه ركنا من أركان الحج يعتد به إذا حصل بغير طهارة والأفضل فيه الإعادة. وعلى هذا لو طاف للزيارة جنبًا يعتد بهذا الطواف في حكم التحلل عن الإحرام.

ثم قال (ص: ٤٥): وعلى هذا لو طافت المرأة للزيارة حائضًا فهذا والطواف جنب واحد.

قال مالك في الموطأ (٢٨٨/١)؛ والمرأة تحيض بمنى تقيم حتى تطوف بالبيت ولابد لها من ذلك، وإن كانت قد أفاضت، فحاضت بعد الإفاضة، فلتنصرف إلى بلدها.

ABBRELL PROBLEM TO THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PARTY

يجوز للضعفاء

من النساء

أن يخرجن من

مزدلفة بعد

منتصف اللياء

قال النووي في المجموع (٢٣٧/١)، إذا حاضت المسرأة قبل طواف الإفاضة، وأراد الحجاج النفر بعد قضاء مناسكهم، فالأولى للمرأة أن تقيم حتى تطهر فتطوف، إلا أن يكون عليها ضررفي هذا، فإن أرادت النفر مع الناس قبل طواف الإفاضة جاز، وتبقى محرمة حتى تعود إلى مكة فتطوف متى ما كان ولو طال سنبن.

ALLE DESCRIPTION OF THE PARTY AND ADDRESS OF T

وقي مجموع الفتاوى (٢٥٥/٢٦): قال شيخ الإسلام: فهذه و المسألة، التي عمت بها البلوى. فهذه إذا طافت وهي حائض وجبرت بدم أو بدئة أجزاها ذلك عند من يقول:

الطهارة ليست شرطا، كما تقدم في مذهب أبي حنيفة وأحمد في إحدى الروايتين عنه، وأولى فإن هذه معذورة، لكن هل يباح لها الطواف مع العذر؟ هذا محل النظر، وكذلك قول من يجعلها شرطًا، هل يسقط هذا الشرط للعجز

لايجوز للمرأة

الحائض

الطواف

بالبيت

77

عنه ويصح الطواف؟ هذا هو الذي يحتاج الناس إلى معرفته.

فيتوجه أن يقال: إنما تفعل ما تقدر عليه من الواجبات ويسقط عنها ما تعجز عنه، فتطوف، وينبغي أن تغتسل وإن كانت حائضا كما تغتسل للإحرام وأولى. وتستثفر كما تستثفر المستحاضة.

#### تعقيب وترجيح

أرى والله تعالى أعلم رجحان ما ذهب إليه شيخ الإسلام ابن تيمية وموافقوه من جواز طواف المرأة الحائض للإفاضة إذا كانت لا تستطيع باي وسيلة أن تمكث

CALABAMIN SAME CONTRACTOR CONTRACTOR

في مكة حتى تطهر؛ لأن طواف الإفاضة ركن لا يتم الحج إلا به كما سبق بيانه، ولا يجوز أن يجبر بالدم، فلا بد لها من الطواف وأدلة المجيزين جاءت شافية كافية، وبالله تعالى التوفيق.

## عزاء واجب

لفضيلة الشيخ معاوية محمد هيكل لوفاة أخيه الدكتور معتصم محمد هيكل بقلوب مؤمنه بقضاء الله وقدره يتقدم مجلس إدارة المركز العام وأسرة تحرير مجلة التوحيد وجميع العاملين بالمجلة بخالص العزاء وصادق المواساه الي الأخ والصديق العزيز فضيلة الشيخ معاوية محمد هيكل وأسرتة الكريمة في وفاة المعفورله بإذن الله تعالى أخيه الدكتور معتصم محمد هيكل تغمد الله الفقيد بواسع رحمته وأسكنه الفردوس الأعلى وإنا لله وإنا إليه راجعون.

## عزاء واجب

يتقدم مجلس إدارة المركز العام وأسرة تحرير مجلة التوحيد وجميع العاملين بالمجلة بخالص العزاء لفضيلة الدكتور جمال عبد الرحمن، في وفاة خال أولاده الشيخ حامد عبد العزيز تغمد الله الفقيد بواسع رحمته وأسكنه الفردوس الأعلي وإنا لله وإنا إليه راجعون.

و العجة ١٤٤١ هـ - ألعدد ٥٨٨ السنة التاسعة والأربعون

اعداد عبده أحمد الأقرع

الحمد لله وحده، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده؛ سيدنا محمد صلى ولا تكون إلا من البقر والله وعين أهل بيشة، فيأكلون الله عليه وسلم.

أما بعد: فإن من أعظم ما يتقرب به إلى الله سبحانه يوم عيد الأضحى: الأضحية.

وهي ما يُذبح من النعم يوم النحر وأيام التشريق تقربًا إلى الله تعالى. وهي سنة الخليلين إبراهيم ومحمد عليهما السلام.

فخليل الله إبراهيم عليه السلام الذي أمر بذبح ابنه، وفلذه كبده، وثمرة فؤاده، فامتثل لأمر ربه جل وعلا، وسلم وانقاد، لكن الله سبحانه بلطفه ورحمته فداه بذبح عظيم.

ورسولنا محمد صلى الله عليه وسلم اضحى بكيشين أملحين أقرنين، ذبحهما بيده، وسمى وكبر، متفق عليه.

عن جابر بن عبد الله، قال: شهدت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم الأضحى بالمصلى، فلما قضي خطبته نزل من منبره وأتى بكبش، فذبحه رسول الله صلى الله عليه وسلم بيده، وقال: «يسم الله، والله أكبر، هذا عنى وعمن لم يضح من أمتى .. (صحيح سنن أبي داود: ۲۸۱۰).

وهناك أحكام متعلقة بالأضاحي، يجدر بالمسلم أن

يعرفها ليكون على علم في عبادته، وعلى بينة من أمره، الخصها بما يأتى ذكره إن شاء الله و المعاللة

#### ا مراهدا: عنا

هي ما يذبح من النعم يوم النحر، وأيام التشريق تقربا إلى الله تعالى.

#### رادار حكمها:

الأضحية سنة واجبة على أهل كل بيت مسلم قدر أهله عليها، وذلك لقوله تعالى: وفصل لريك وانحر ، (الكوثر: ٢). وقول الرسول صلى الله عليه وسلم: من كان له سعة، ولم يضح فلا يقرين مصلانا،.

(صحیح سنن این ماچه: P30Y).

ووجه الاستدلال به أنه صلى الله عليه وسلم لما نهى من كان ذا سعة عن قربان المصلى إذا لم يضح، دل على أنه ترك واجبا، فكأنه لا فائدة في التقرب بالصلاة للعيد مع ترك هذا الواجب.

وقال النبي صلى الله عليه وسلم بعرفة: «با أنها الناس إن على كل أهل بيت في كل عام أضحية وعتيرة، أتدرون ما العتيرة؟ هي التي يسميها الناس الرجيية. (صحيح سنن ابن ماجه: ۲۵۵۰).

وقد نُسخت العتيرة بقوله صلى الله عليه وسلم: الا فرع ولا عتيرة،. (البخاري 0٤٧٣).

وعن جندب بن سفيان البجلي، قال: شهدت النبي صلى الله عليه وسلم يوم النحر، قال: «من ذبح قبل أن يصلى فليعد مكانها أخرى، ومن لم يذبح فليذبح، (البخاري ٥٥٦٢).

مم تكون؟ ولا تكون إلا من البقر والغنم والإبل، لقول الله تعالى: ولكل أمة جعلنا منسكا ليذكروا اسم الله على ما رزقهم من بهيمة الأنعام، (الحج: ٣٤).

#### -laim

ولا يجزئ منها إلا الجذع من الضأن، والثني مما سواه، والجيخ من البضأن: قال الجافظ ابن حجر في الفتح الجيم والبذال المعجمة هو وصف لسن معين من بهيمة الأنعام، فمن الضأن: ما أكمل وقيل: دونها، والثني من الإبل: ما استكمل خمس سنين. ومن البقر ما استكمل سنتين ومن المعزما استكمل سنتين ومن المعزما استكمل سنة، والثني من المعزما استكمل سنة ودخل في الثالثة، والثني من الثانية.

#### عن كم تجزئ البدنة والبقرة؟

عن جابر بن عبد الله قال:

م خرجنا مع رسول الله صلى
الله عليه وسلم مهلين بالحج،
فأمرنا رسول الله صلى الله
عليه وسلم أن نشترك ية

الإبل والبقر، كل سبعة منا في بدنة .. (مسلم ١٣١٨). عن كم تجزئ الشاة؟

الشاة تجزئ عن الرجل وأهل بيته:

من عطاء بن يسار، قال:

«سألت أبا أيوب الأنصاري:
كيف كانت الضحايا فيكم
على عهد رسول الله صلى الله
عليه وسلم؟ قال: كان الرجل
في عهد النبي صلى الله عليه
وسلم يضحى بالشاة عنه
ويطعمون، ثم تباهي الناس
فصار كما ترى، (صحيح سنن
ابن ماجه: ٢٥٦٣).

#### ما لايجوز أن يضحى به:

عن عبيد بن فيروز، قال: قلت للبراء بن عازب، حدثني يما كره أو نهى عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم من الأضاحي. فقال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم هكذا بيده، ويدي أقصر من يده: أربع لا تجزئ في الأضاحي، العوراء البين عورها، والمريضة البين مرضها، والعرجاء البين ظلعها، والكسيرة التي لا تنقى، قال: فإنى أكره أن يكون نقص في الأذن. قال: فأكرهت منه فدعه ولا تحرمه على أحد. (صحيح سنن ابن ماجه: ٢٥٦٢).

#### وقت نبح الأضحية:

وقت ذبح الأضحية صباح يوم العيد بعد الصلاة، أي صلاة العيد فلا تجزئ قبله أبدًا. عن البراء رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «إن أول ما نبدأ به في

يومنا هذا أن نصلي ثم، نرجع فننحر من فعله فقد أصاب سنتنا ومن ذبح قبل فإنما هو لحم قدمه لأهله ليس من النسك في شيء. (البخاري:

وعن جندب بن سفيان قال:
شهدت الأضحى مع رسول الله
صلى الله عليه وسلم: "فلم
يعد أن صلى وفرغ من صلاته
سلم فإذا هو يرى لحم أضاحي
قد ذبحت قبل أن يفرغ من
صلاته فقال: من كان ذبح
أضحيته قبل أن يصلى أو
نصلي فليذبح مكانها أخرى
ومن كان لم يذبح فليذبح
باسم الله، (مسلم: ١٩٦٠).

ويستمر الذبح إلى غروب شمس أخر أيام التشريق، وهي الأيام الثلاثة بعد يوم العيد:

عن جبيربن مطعم، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: كل أيام التشريق ذبح،. (أخرجه أحمد ٨/٤).

#### أفضل الأضمية:

أفضلها: أفضل الأضحية ما كانت كبشًا أقرن فحلًا أبيض يخالطه سواد حول عينيه وفي قوائمه، إذ هذا هو الوصف الذي استحبه رسول الله صلى الله عليه وسلم وضحى به.

عن أبي سعيد قال: «ضحى رسول الله صلى الله عليه وسلم بكبش أقرن فحيل، يأكل في سواد، ويمشي في سواد، وينظر في سواد». (صحيح سنن ابن ماجه: (٢٥٥١).

وعن يونس بن ميسرة قال: خرجت مع أبي سعيد الزرقي، صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى شراء الضحايا، قال يونس: فأشار أبو سعيد إلى كبش أدغم، ليس بالمرتفع ولا المتضع في جسمه، فقال لي: «اشتر لي هذا، كانه شبهه بكبش رسول الله صلى الله عليه وسلم». (صحيح سنن ابن ماجه:

ومعنى: (أدغم): هو الذي يكون فيه أدنس سواد، خصوصًا في أذنسه وتحت حنكه.

#### من اراد أن يضعي فلا يأخذ في العشر من شعره:

عن أم سلمة رضي الله عنها، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: وإذا دخل العشر وأراد أحدكم أن يضحى فلا يمس من شعره ولا بشره شيئاً... (صحيح سنن ابن ماجه: ٢٥٦٥).

وعنها أيضًا رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ممن رأى منكم هالال ذي الحجة، هاراد أن يضحي، قلا يقربن له شعرًا ولا ظفرًا،. (صحيح سنن ابن ماجه: ٢٥٦٦).

وعنها أيضًا رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا رأيتم هلال ذي الحجة، وأراد أحدكم أن يضحي فليمسك عن شعره وأظفاره». (مسلم ١٩٧٧).

ويستحب لن يحسن الذبح أن يذبح أضحيته بيده، تأسيًا

برسول الله صلى الله عليه وسلم:

عن أنس، قال: وضحى النبي صلى الله عليه وسلم بكبشين أملحين، فرأيته واضعا قدمه على صفاحهما يسمي ويكبر، فذبحهما بيده، (البخاري

معنى: (صفاحهما): أي على صفحة العنق، منهما، فهي جانبه.

#### الذبح بالمصلي:

عن ابن عمر، عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه: حكان يذبح بالمصلى، (صحيح سنن ابن ماجه: ٢٥٧٦).

#### الأكل من لحوم الضمايا:

عن جابر بن عبد الله: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم: أصر من كل جزور ببضعة فجعلت في قدر، فأكلوا من اللحم، وحسوا من المرق، أسلم في حجة النبي صلى الله عليه وسلم، وهو صحيح سنن ابن ماجه: ٢٥٧٣).

#### أجرة جازرها من غيرها:

لا يعطي الجازر أجرة عمله من الأضحية:

عن علي رضي الله عنه قال: أمرني رسول الله صلى الله عليه وسلم أن أقوم على بدنه، وأن أتصدق بلحمها، وجلودها، وأجلتها، وألا أعطي الجازر منها، وقال: «نحن نعطيه من عندنا». (صحيح سنن ابن ماجه (۲۵۷۲)، وهو متفق عليه).

#### جلود الأضاحي:

عن علي رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه

وسلم: «أمرد أن يقسم بدنه كلها لحومها وجلودها وجلالها للمساكين». (صحيح سنن ابن ماجه (۲۵۷۲)، ومعنى (جلالها) الجل للدابة، كالثوب للإنسان تُصان به).

#### السنة في نحر البدن:

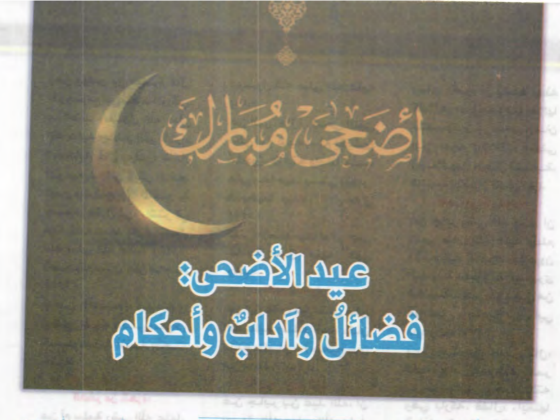
عن جابر رضي الله عنه، أن النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه كانوا: «ينحرون البدنة معقولة اليسرى قائمة على ما بقي من قوائمها، (صحيح سنن أبي داود رقم: ١٧٦٧).

وعن زياد بن جبير، قال: كنت مع ابن عمر بمنى فمر برجل وهو ينحر بدنته وهي باركة، فقال: «أبعثها قيامًا مقيدة سنة محمد صلى الله عليه وسلم». (صحيح سنن أبي داود رقم:

#### فسمتها:

يستحب لأهل البيت الذين ضحوا أن يأكلوا منها، وأن يهدوا منها، وأن يتصدقوا. لقول النبى صلى الله عليه وسلم: «كلوا وادخروا وتصدقوا .. (متفق عليه). فلتضحوا عباد الله عن أنفسكم وأهليكم متقريين بذلك إلى ربكم متبعين لسنة نبيكم صلى الله عليه وسلم: دوما تقدموا لأنفسكم من خير تجدوه عند الله هو خيرًا وأعظم أَجْرًا، (المزمل: ٢٠)، وفقني الله وإياكم لتعظيم شعائره، وتطبيق سنة نبيه صلى الله alup eulo.





﴿ الْحَمْدُ لِلّٰهِ الّٰذِي لَهُ مَا عِنْ السَّمَاوَاتِ وَمَا عِنْ الْأَرْضِ وَلَهُ الْحَمْدُ عِنْ الْأَخْرَةِ وَهُوَ اللهِ الْحَمْدُ عِنْ الْأَخْرَةِ وَهُوَ اللهِ الْحَمْدِ وَهُوَ اللهِ الْحَمْدُ وَالسلام على رسوله المصطفى ونبيه المجتبى وعلى آله وصحبه، وعلى الله وصحبه،

فإن في عيد الأضحى من الخصائص والأحكام والفضائل والأداب ما يعظم به شأنه ويرتفع به قدره، وسوف يختص هذا المقال بذكر أمرين:

الأول: فضائل أيام عيد الأضحى.

الثاني: أهم الآداب والأحكام التي تشرع فيه. فأقول وبالله التوفيق:

أولاً: من فضائل أيام عيد الأضعى: إنّ الله تعالى اصطفى من

د. محمد عبد العزيز

الأزمان أوقاتًا ففضًلها وجعل فيها من الخصائص ما تعظم به، ومن هذه الأيام يوم النحر، فهو أحب وأعظم عبد الله تعالى، فعن عبد الله بن قرط رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ﴿ إِنَّ أَفْضَلُ اللهِ يَومُ النَّحرِ، لَهُ يَومُ النَّحرِ، في وأخرجه أبو دود ١٧٦٥].

ويوم النحر، هو اليوم العاشر من ذي الحجة، وهو تاج أيام العشر وهو أعظمها، وأحبَها إلى الله تعالى، وأيام العشر الأول من ذي الحجة هي خير أيام الدنيا وأفضلها، كما جاء يقطديث ابن عباس قال: قال

رسول الله -صلى الله عليه وسلم-: ما من أيام العمل الصالح فيها أحب إلى الله من هذه الأيام، يعني أيام العشر. قالوا: يا رسول الله، ولا الجهاد في سبيل الله؟ الله، إلا رجل خرج بنفسه وماله، فلم يرجع من ذلك بشيء، [أخرجه البخاري

ويوم النحر هو أول أيام عيد الأضحى عند من لم يَعُدُ يوم عرفة من أيام العيد وهو قول الجمهور، ويوم القرّ: هو اليوم الذي يلي يوم النحر وهو اليوم الحادي عشر من ذي الحجة، وسُمّي يوم القر: لأن الناس يقرون فيه بمنى بعد أن فرغوا من طواف

الإفاضة والنحر واستراحوا، وهو أول أيام التشريق.

وقيام التشريق ثلاثة، وهي:
اليوم الحادي عشر وقد
اليوم الخادي عشر وقد
واليوم الثاني عشر، ويسمى:
يوم النفر الأول، واليوم
الثالث عشر، ويسمى: يوم
النفر الثاني، وسميت هكذا:
لأن الناس ينفرون فيهما
قوله تعالى: {واذكروا الله
قوله تعالى: {واذكروا الله
يُومُونُ فلا إثم عليه ومن
تأخر فلا إثم عليه ومن

الفي البضرة ١٠٠١].
ويوم النحر، وأيام التشريق
هي أيام العيد، ويرتبط بها
أحكام وآداب، فعن عقبة
بن عامر قال: قال رسول
الله -صلى الله عليه وسلمالله -صلى الله عليه وسلموأيام التشريق: عيدنا أهل
وأيام التشريق: عيدنا أهل
وشرب [أخرجه أبو داود
(۲٤١٩)، والترمذي (۷۷۳)
والنسائي (۲۰۰٤)، وقال
الترمذي: حسن صحيح].

غيرها من أيام الدهر. ثانيًا: أهم الآداب والأحكام التي تشرع في عيد الأضص:

الفضائل ما لم يجتمع في

التكبير المطلق والمقيد فيها

والتكبير المقيد، مستحب بإجماع، وهو الذي يكون في أدبار الصلوات الخمس بعد الاستغفار خاصةً إذا أديت

أَفْضًلَ الأيامِ عِندَ اللهِ يَومُ النَّمرِ، ثم يَومُ القَرِّ

في جماعة كما يشترط أكثر الفقهاء، وليس فيه مشروعيته حديث صحيح مرفوع. لكن نقل فيه إجماع الصحابة، قال النووي في Laig: (YY/ 0) spantl التكبير المقيد، فيشرع في عيد الأضحى بالا خلاف الإجماء الأمة ، قال ابن رجب في فتح الباري (٩ /٢٢): «فاتفق العلماء على أنله يشرع التكبير عقيب الصلوات في هذه الأسام في الحملة، وليس فيه حديث مرفوع صحيح بل إنما فيه آثار عن الصحابة ومن بعدهم، وعمل السلمين عليه.

وهذا مما يدل على أن بعض ما أجمعت الأمة عليه لم يتقل إلينا فيه نص, صريح عن النبي - صلى الله عليه وسلم -، بل يكتفى بالعمل به ..

وهل يكبر في أدبار صلاة

التوافل؟
الجمهور على أنه لا يُشْرَع الجمهور على أنه لا يُشْرَع التكبير في دبر صلاة النافلة، وذهب الشافعي عياض في المعلم (٣٠١/٣)؛ وختلفوا في التكبير دُبُر النوافل، فلم ير ذلك مالك في المشهور عنه، والثوري، وأحمد، وإسحاق، وقال الشافعي، يُكبَر،

وقت التكبير المقيد عند يبدأ التكبير المقيد عند الجمهور من صلاة صبح يوم عرفة، وينتهي بصلاة عصر آخر أيام التشريق، بل نقل الإمام أحمد إجماع الصحابة على ذلك، قال ابن رجب الحنبلي في فتح الباري أحمد هذا القول إجماع أحمد هذا القول إجماع عمر، وعلي، وابن مسعود، وابن عباس،

والتكبير المطلق: هو غير المقيد بأدبار الصلوات فيشرع في ليلتي العيدين، وفي كل الحشر من ذي المحالة العيد حتى يأتي المحام، وهو من الشمار الإمام، وهو من الشمار الظاهر في هذه الأيام، وكان ابن عمر، وأبو هريرة المحاري في السوق في أيام يخرجان إلى السوق في أيام المشر يكبران ويكبر الناس بتكبيرهما،

قال ابن تيمية في التكبير المطلق . مجموع الفتاوى، جمع ابن القاسم. (٢٤

نوالحجية ١٤٤١ هـ-العدد ٨٨٠ السنة التاسعة والأربعون

(٢٢١): أما التكبير فإنه مشروع في الأضحى بالاتفاق، وفي عيد الفطر عند مالك، والشافعي، وأحمد.

صيفة التكبير؛ صيغ التكبير السواردة عن الصحابة ثلاثة:

 الله أكبر الله أكبر لا إله إلا الله الله أكبر الله أكبر ولله الحمد.

٢ ـ الله أكبر الله أكبر الله
 أكبر لا إله إلا الله ألبر الله أكبر
 الله أكبر ولله الحمد.

"الله أكبر الله أكبر كبيرًا.
قال الحافظ في الفتح (٢ ١/٤)، وأما صيغة التكبير؛ فأصح ما ورد فيه ما أخرجه عبد الرزاق بسند صحيح عن سلمان قال؛ كبروا الله؛ الله أكبر الله أكبر الله أكبر الله أكبر

ونقل عن سعيد بن جبير ومجاهد وعبد الرحمن بن أبي ليلى أخرجه جعفر الفريابي في كتاب العيدين من طريق يزيد بن أبي زياد عنهم وهو قول الشافعي وزاد ولله الحمد.

وقيل، يكبر ثلاثا، ويزيد "لا إليه إلا الله وحدد لا شريك له" إلخ.

وقيل: يكبر ثنتين بعدهما "لا إله إلا الله، والله أكبر الله أكبر الله أكبر ذلك عن عمر، وعن ابن مسعود نحوه، وبه قال أحمد وإسحاق.

وقد أحدث في هذا الزمان زيادة في ذلك لا أصل لها ،

اجتمع في يـوم النحر، وأيـام عيـد الأضحـى من الفضائـل مـا لـم يجتمع فـي غيرها مـن أيـام الدهــر.

قال ابن تيمية مجموع الفتاوى، جمع ابن القاسم . (٢٢٠/ ٢٤) ، وصفة التكبير المنقول عن أكثر الصحابة أن يقول؛ الله أكبر الله أكبر الله أكبر الله أكبر ولله الله الحمد .. وإن قال الله أكبر ولله الحمد .. وإن قال الله أكبر الله أكبر ولله الحمد .. وإن قال الله أكبر ولله الحمد .. وإن قال

وصفته: أن يكبر تكبيرًا فرديًا. وهل يشرع التكبير الحماعي؟

اختلف فيه أهل العلم:
فالمالكية على بدعيته في فالمالكية على بدعيته في المطريق واستحسنوه في ظاهر المذهب في المصلى، والشافعي في الأم (المقافعي في الأم (المقافعي في الأم (المقافعي في الأم (المقافعي في الأم المقاف أو فرادي في المسجد والأسواق، والطرق، والمنازل، والمنازل، والمنازل، والمنازل، وأين كانوا، وأن يظهروا حتى يغدوا إلى المصلى،

قال الدسوقي في حاشيته على الدسوقي في حاشيته (١ على الدسرح الكبير (١ التكبير في الطريق، بدعة. وأما التكبير جماعة وهم جالسون في المصلى فهذا هو الذي استحسن،

فالأمرية ذلك واسع فلا يشدد فيه، وفعل الصحابة محتمل للأمرين.

١. صلاة العيد، وهي شعار ظاهر من شعائر الإسلام بالإجماع، وهـ و من آكد البعبادات المسروعات في العيد، حتى إن النبي صلى الله عليه وسلم كان يأمر النساء حتى الحيض أن يخرجن الى المصلى فيشهدن المصلاة، ودعوة المسلمين، فعن أم عطية، قالت: أمرنا رسول الله عليه وسلم الله عليه وسلم، أن نخرجهن في الفطر والإضحين؛ العوات ق.

فأما الحيض فيعتزلن الصلاة، ويشهدن الخير، ودعوة السلمين

قلت: يا رسول الله إحدانا لا يكون لها جِلباب؟

قال: لتلبسها أختها من جلبابها: [أخرجة البخاري (۲۲٤): ومسلم (۸۹۰)]

وي شرع لمن فاتته صلاة العيد مع الإمام أن يقضيها عند جمهور أهل العلم، وكنا إذا لم تصل بالمصر، ويقضيها بصفتها؛ لفعل أنس بن مالك رضي الله عنه: وأنه كان يكون في

منزله بالزاوية، فإذا لم يشهد العيد بالبصرة جمع أهله وولده ومواليه، ثم يأمر مولاه عبد الله بن أبى عتبة فصلى بهم ركعتين، [أخرجه عبد الرزاق في المصنف (٥٨٥٥)، والطحاوي في شرح معانى الأثبار (٧٢٨٩)، والسائل الكبرى، للبيهقى (٦٢٣٧)]. ٣ . يستحب فيه الفسل، والتطيب، ولبس أجمل ما يجد من الثياب؛ قال ابن عبد البرق الاستذكار (٢ /٤٧): لكل من وحيد سعة أن يتخذ الثياب الحسان للأعياد والجمعات ويتجمل يها.

وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يفعل ذلك، ويعتم، ويتطيب، ويلبس أحسن ما يجد في الجمعة والعيد، وفيه الأسوة الحسنة، وكان يأمر بالطيب، والسواك، والدهن،

والسواك. والدهن، البهيمة الأنعام، وهي من شنة النبي لم الأنعام، وهي من شنة النبي لم يتركها منذ هاجر، وقد كان يعلمهم فقه الأضحية في خطبته، ويحث عليها ويبين أنها من سنن المرسلين، وأنها من النسك الذي يتقرب به، فعن البراء، قال: خطبنا للنبي صلى الله عليه وسلم يوم النحر، قال: وان أول يوم النحر، قال: ومنا هذا أن يصلي، شم نرجع، فننحر فمن فعل ذلك فقد أصاب

التكبير المقيَّد: يُشِرِع في عيد الأضحى بلاخلاف لإجماع الأمة.

سُنَتنا، ومن ذبح قبل أن يصلي، فإنما هو لحم عجله لأهله ليس من النسك في شيء.

فقام خالي أبو بردة بن نيار. فقال: يا رسول الله، أنا ذبحت قبل أن أصلي وعندي جنعة خير من مسنة قال: اجعلها مكانها، أو قال: اذبحها، ولن تجزي جنعة عن أحد بعدك، (أخرجه البخاري (٩٦٨)، ومسلم (1971)].

٥- التوسعة على الأهل والحيران؛ للحديث السابق فإن في بعض روايت عند مسلم (١٩٦٢)؛ وققام رجل، فقال: يا رسول الله. هذا يوم يشتهى فيه اللحم، وذكر هنة من جيرانه، ففيه أنه استعجل الذبح ليكون أول من أطعم أهله وجيرانه.

التهنئة بالعيد:
 يـشـرع للمسلمين تهنئة
 بعضهم بالعيد وإظهار الفرح

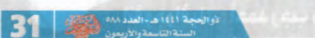
بذلك، قال ابن تيمية، مجموع الفتاوى، جمع ابن القاسم ، (٢٥ / ٢٥٣): أما التهنئة يوم العيد يقول بعضهم لبعض إذا لقيه بعد صلاة العيد: تقبل الله منا ومنكم وأحاله الله عليك ونحو ذلك فهذا قد رُوي عليك ونحو ذلك فهذا قد رُوي كانوا يفعلونه ورخص فيه الأنمة كأحمد وغيره،.

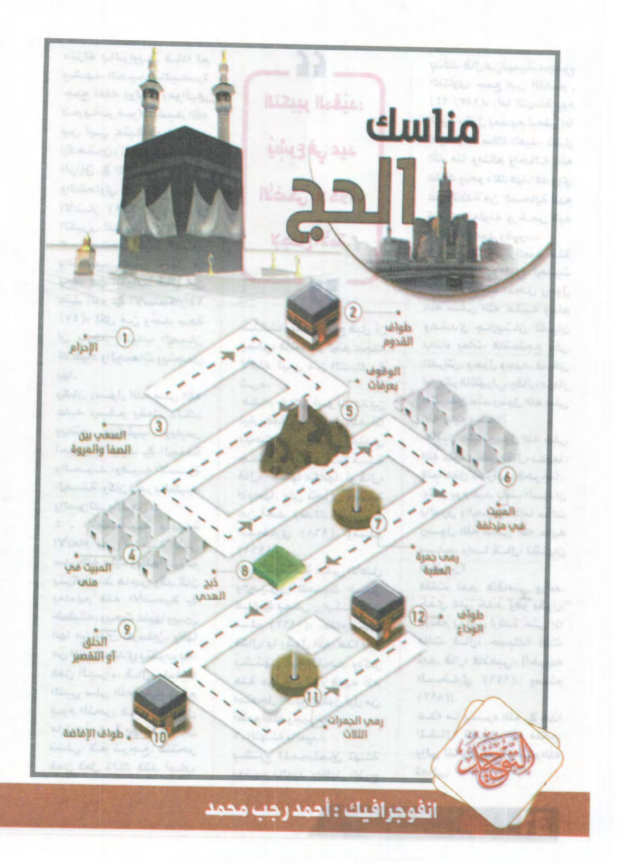
٧. مما يشرع في العيد صلة الأرحام، واللهو المباح، لحديث عائشة، قالت؛ «دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم وعندي جاريتان، تغنيان بغناء بعاث، فاضطجع على أبو بكر فانتهرني، وقال، مزمار الشيطان عند رسول الله صلى الله عليه وسلم؟!

فأقبل عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: دعهما، فقال: دعهما، فلما غفل غمزتهما فخرجتا. وكان يوم عيد يلعب السودان بالدرق والحراب، فإما سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم، وإما قال: تشتهين تتظرين؟

فقلت: نعم، فأقامني وراءه، خدي على خده، وهو يقول: دونكم يا بني أرفدة حتى إذا مللت، قال: حسبك؟ قلت: نعم، قال: فاذهبي، [أخرجه البخاري (٩٤٩)، ومسلم

هذا ما يسره الله في هذا المقال، تقبّل الله منكم. وإلى لقاء قريب إن شاء الله تعالى.





Upload by: altawhedmag.com



Upload by: altawhedmag.com

# مرصدالتوحيد

## الشائعات من أخطر الأسلحة التي تهدد أمن المجتمعات

اكد مرصد الأزهر لكافحة التطرف خطورة الشانعات على الفرد والمجتمع؛ لما لها من تأثير سلبي يعمل على تقويض دعائم استقرار البلاد ويهدم أمنها وينزع المثقة بين مواطنيها، مشيرًا إلى أن الشانعات من أخطر الأسلحة التي تستخدمها الجماعات المتطرفة والتنظيمات الإرهابية؛ لإثارة الفتن والقلاقل بين أفراد المجتمعات.

ولفت المرصد إلى أنه قد لاحظ -من خلال متابعته اللحظية لوسائل التواصل الاجتماعي- كما كبيرًا من الشائعات التي تمت صناعتها وترويجها بشكل واسع حول فيروس كورونا المستجد مكوفيد ١٩ ،، الأمر الذي أثار حالة من الذعربين المواطنين، مهيبًا بضرورة استقاء الأخبار من مصادرها الرسمية، وعدم الانجراف وراء الأخبار لكاذبة التي ينشرها أصحاب المسالح والأجندات الخاصة. وشدد المرصد على وجوب عدم الخوض في نشر الأخبار المتعلقة بالخوف والأمن النفسى الفراد المجتمع والتثبت من تلك الأخبار قبل تناقلها؛ لقول الله عز وجل: وإذا جاءهم أمر من الأمن أو

الْخَوْفَ أَذَاعُواْ بِهِ وَلُوْ رِدُّودُ إِلَى الرُسُولَ وَإِلَى أَوْلِي الأَمْرِ مِنْهُمُ لَعْلَمَ هُ اللَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمُ ، داعيًا العليَّ القدير أن يحفظ مصر وشعبها من كل مكروه وسوء. وأن ينعم على العالم بالأمن والسلام.

وكان قد قال الدكتور شوقي عادم، مفتى الجمهورية ورئيس الأمانة العامة لدور وهيئات الإفتاء في العالم، إن الابتلاءات والشدائد من أقدار الله تعالى التي تحمل في طياتها الطاف ورحماته، وإن أهل الإيمان والمعرفة بالله تعالى يرقبون الله ورحمته فالسراء والضراء كما قال الحبيب صلى الله عليه وأله وسلم: حجبًا لأمر المؤمن، إن أمره كله خير، وليس ذاك لأحد إلا للمؤمن، إن أصابته سراء شكر، فكان خيرًا له، وإن أصابته ضراء، صبر فكان خيرًا له،

ودعا مفتي الجمهورية في كلمة مصورة وجهها إلى شعب مصر العظيم الذي تخطى كثيرًا من التحديات والصعاب، دعاهم ألا يستمعوا إلا إلى بيانات الدولة الرسمية، بشأن مستجدات في روس كورونا، وألا ينساقوا خلف الشائعات

والأكاذيب التي يطلقها المغرضون في الداخل والخارج بغرض بث الرعب وزعزعة الأمن، وأن يكونوا على قلب رجل واحد، ويراعوا السكينة والثبات والصبر والحكمة والتعقل.

وأضاف أنه علينا جميعًا كمصريين أن نلتزم بتعليمات الأمن والسلامة التي تعلن عنها وزارة الصحة المصرية المدولة أولا بأول، قائلاً: "إن دار الإفتاء المصرية تدعو جميع المصريين إلى ضرورة التعاون على البروالتقوى والالتزام بتعليمات ديننا الحنيف من والنظافة".

وتابع مفتي الجمهورية قائلا:
إن دار الإفتاء المصرية تحذر
كذلك من استغلال الأزمات
والشدائد بممارسة الاحتكار
في السلع الغذائية أو الطبية
أو غيرهما، وتحذر كذلك من
ترويج سلع أو مستحضرات
طبية غير معتمدة من
الجهات المختصة؛ فإن مثل
هذه المارسات محرمة
قبيحة في كل وقت، وهي
في وقت الأزمات والشدائد
تعتبر خيانة عظمى للدين

# مرصدالتوحيد

# إعداد/إبراهيم رفعت

# واعظات الأزهر ينظمن لقاءات إلكترونية لمواجهة التحرش

تنظم واعظات الأزهر الشريف، مجموعة من اللقاءات الإلكترونية، ضمن فعاليات الحملة التي ينظمها مجمع البحوث الإسلامية لمواجهة ظاهرة التحرش، بعنوان: "التحرش جريمة أخلاقية"، وذلك من أجل توعية الفتيات بمخاطر وأسباب التحرش وطرق الوقاية.

وفي إطار تلك اللقاءات استضاف برنامج "معكم على الهواء"، الذي تقدمه واعظات الأزهر الشريف عبر تطبيق الزوم الإلكتروني، يوم مساء، د. إلهام محمد شاهين، مساعد الأمين العام لشؤون الواعظات بمجمع البحوث الإسلامية، ومن المقرر أن يناقش اللقاء مجموعة من المحاور الخاصة بقضية التحرش، من المراحل الاستماع للفتيات من مختلف المراحل العمرية لتقويم مشكلاتهن تجاه تلك القضية التي باتت مصدرًا للقلق خصوصًا في الفترة الأخيرة.

# دار الإفتاء: الشماتة وتمني العذاب لمن مات خُلق مذموم وهو على خلاف السُّنة

علقت دار الافتاء المصرية على بعض شباب السوشيال ميديا وتحديد مصائر العباد الذين انتقلوا إلى رحمة الله تعالى ليس من صفات المؤمنين، ولا من سمات ذوي الأخلاق الكريمة. ويزيد الأمر بعدًا عن كل نبل وكل فضيلة أن تشتم في التعليق رائحة الشماتة وتمني العذاب لمن مات، فهذا الخلق المذموم على خلاف سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي كان حريصًا على نجاة جميع الناس من النار.

وليس الموت مناسبة للشماتة ولا لتصفية الحسابات، بل هو مناسبة للعظة والاعتبار، فإن لم تسعفك مكارم الأخلاق على بدل الدعاء للميت والاستغفار له؛ فلتصمت ولتعتبر، ولتتفكر في ذنوبك وما اقترفته يداك وجناه لسانك، ولا تُعين نفسك خازدًا على الجنة أو النار؛ فرحمة الله عز وجل وسعت كل شيء. وكانت قد قالت الدار أمس؛ إن الشماتة بالموت ليست خلقًا إنسانيًا ولا دينيًا، والشامت بالموت سيموت كما مات غيره.

والنبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا تظهر الشماتة بأخيك فيعافيه الله ويبتليك»، رواه الترمذي وحسنه. والله تعالى قال عندما شمت الكافرون بالمسلمين في غزوة أحد؛ إن يمسسكم قرح فقد مس القوم قرح مثله وتلك الأيام نداولها بين الناس السورة آل عمران؛ الآية ١٤٠]. فالشماتة والتشفّي في المصاب الذي يصيب الإنسان أيا كان مُخالفًا للأخلاق النبوية الشريفة والفطرة الإنسانية السليمة.



Upload by: altawhedmag.com



Upload by: altawhedmag.com





الشيخ د: فيصل بن جميل غزاوي

خطيب المسجد الحرام

الحمد لله على إنعامه وآلائه التي أولانًا، مَنْ علينا فهدانا، وأطعَمَنا وسقانا، وكلُّ بلاء حسَّن أبلانا، وأفضَل علينا من إنعامه، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### الدنيا لا تدوم على هال:

أيها المسلمون: إن الناظر إلى حال الدنيا وما يعتريها يجدها تتقلب بأهلها ومن فيها، ما بين عز وذل، وسرور وحزن، وراحة وتعب، وغنى وفقر، وصحة ومرض، ومسرّات وأحزان، وهذه الأحوال المتفاوتة إنما تكون فتنة للعبد وتمحيصًا له، قال تعالى: (وَيُتُلُوكُم بِٱلثَمْرُ وَالْخَيْرِ فِتَنَهُ وَإِلْبُنَا رُحِمُونَ ) (الأنبياء: ٣٥)، وقال سبحانه: (وَبَلُونَهُم المُسْتَنَتِ وَالسِّيعَاتِ لَمَلْهُمْ رَجِعُونَ ) (الأعراف: ١٦٨)، والحسنات هنا هي النعم من الخصب والرخاء، والصحة والعزة، والنصر على الأعداء، ونحو ذلك، والسيئات هنا هي المصائب؛ كالأمراض وتسليط الأعداء، والزلازل والرياح، والعواصف والسيول الجارفة المدمرة ونحو ذلك، وقال عز وجل: ( ظُهَرَ الْفَادُ فِي ٱلْمَرِ وَالْبَحْرِيمَا كُسَنَتُ إِلَيْكَ لنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِي عَيْلُوا لَعَلَّهُمْ رَحِسُونَ ) (الرُّوم: ٤١)، والمغزى المراد من هذه الآيات أنه-سبحانه-قدر ما قدر من النعم والمصائب، وما ظهر من البلايا والنكبات؛ كالجدب والقحط، ومحق البركات وقلة الخيرات؛ ليرجع الناس إلى الحق، وبادروا بالتوبة ممّا حرّم الله عليهم، ويسارعوا إلى طاعته وامتثال ما أوجب عليهم.

عبادُ الله: وقد اقتضت حكمة الله-تعالى- أن دوام الحال من المحال، قال تعالى: ( يُسَلِّمُ مَنْ فِي السَّمُونِ وَٱلْأَرْضِ كُلِّ بِوَمِ هُو فِي شَانِ) (الرَّحْمَن: ٢٩)، أي: يسأله

من في السموات والأرض سؤال المحتاج إلى رزقه وفضله، وستره وعافيته، وهو-عز وجل- في كل وقت من الأوقات في شأن عظيم، وأمر جليل؛ حيث يُحدث ما يُحدث، من أحوال في هذا الكون، دون أن يشغله شأن عن شأن، ويبين لنا المعنى ما صح عنه-صلى الله عليه وسلم-أنه قال في هذه الآية: "من شأنه أن يغضر ذنبًا، ويكشف كربًا، ويجبب داعيًا، ويرفع قومًا، ويخفض آخرين"(رواه ابن ماجه)؛ فهو-سيحانه- في كل يوم من أيام الدنيا في شأن من شؤون عباده، يغفر ذنبًا، ويفرج همًا، ويكشف كربًا، ويجبر كسيرًا، ويغني فقيرًا، ويعلم جاهلا، ويهدي ضالا، ويرشد حيران، ويغيث لهفان، ويفك عانيًا، ويشبع جائعًا، ويكسو عاريًا، ويشفى مريضا، ويعافي مبتلى، ويقبل تائبًا، ويجزي محسنًا، وينصر مظلومًا، ويقصم جِبَارًا، ويُقيل عثرة، ويستر عورة، ويؤمن روعة، ويرفع أقوامًا، ويضع آخرين.

ومما نقل عن على-رضى الله عنه- في التحذير من الاغترار بالدنيا، وأنه لا يدوم لها حال، قوله: "فلا تغرنكم الحياة الدنيا؛ فإنها دار بالبلاء محفوفة، وبالفناء معروفة، وبالغدر موصوفة، وكل ما فيها إلى زوال، وهي بين أهلها دُول وسجال، لا تدوم أحوالها، ولن يسلم من شرها نزالها، بينا أهلها منها في رخاء وسرور، إذا هم منها في بلاء وغرور، أحوال مختلفة، وتارات متفرقة، العيش

والحجة ١٤٤١ هـ-العدد ١٨٨

فيها مذموم، والرخاء فيها لا يدوم، وإنما أهلها فيها أغراض مستهدفة، ترميهم بسهامها، وتقصمهم بحمامها، وكل حتفه فيها، وحظه منها موفورٌ ".

#### أمر المؤمن كله خير:

إخوة الإسلام: إن أمر المؤمن كله خير، كما قال صلى الله عليه وسلم: "عجبًا لأمر المؤمن؛ إن أمره كله له خير، وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن، إن أصابته سراء شكر فكان خبرًا له، وإن أصابته ضرّاء صبر فكان خيرًا له"(رواه مسلم)، فنفس المؤمن تشكر في السراء، ولا يستخفها حال الرخاء فتتراخى وتنحل، وهي تصبر في الضراء وتتجلد وتتماسك وقت الشدة واللأواء، فلا تضجر ولا تتبرم، وفي كلا الحالين تتجه إلى الله الذي فطرها، وتوقن أن ما أصابها من مقادير الخير والشر فياذن الله- الذي قدرها، وانظروا-رعاكم الله- كيف كان هدى النبي-صلى الله عليه وسلم-، وكيف تعامل مع ما نزل به من أقدار مختلفة، وما مرَّ به من أحوال متنوعة؛ فمن تلك الأحداث التي وقعت له، والمواقف التي تعرض لها، في حال السعة والسراء، ووقت الرخاء، أن آواه الله، وكفله جده عبد المطلب، ثم لما مات جده كفله عمه أبا طالب، الذي حن عليه ورعاه، وعاش في كنفه وحماه، وواسته خديجة-رضي الله عنها- بنفسها ومالها، وأيده الله بنصره وبالمؤمنين الذين قدموا محبته على محبة الآباء والأبناء والأزواج، وقيض له رجالا ونساء من المهاجرين والأنصار، عزروه ونصروه وآزروه، وضربوا أروع الأمثلة في التضحية والفداء.

#### مواقَّف من حياته صلى الله عليه وسلم

وقد عاش صلى الله عليه وسلم حياة طيبة، قلبه معلق بالله، ذائق طعم الإيمان وحلاوة العيودية، واجد لذة المناجاة، وكان أطيب الناس عيشا، وأشرحهم صدراً، وأقواهم قلباً، وأسرهم نفشا، تلوح نضرة النعيم على وجهه، ولا يفتر لسانه عن ذكر مولاه، وهمه أن ينال محبة الله ورضاه، وكان يتغنى بالقرآن، وجعلت قرة عينه في الصلاة، وحبب إليه من الدنيا الطيب والنساء، وكان له سُكة يتطيب منها، ولبس الجديد من الموجود، وكان يتجمل للوفود، وكان له حُلة خاصة يلبسها للعيدين والجمعة، وكان

يحب الحلواء والعسل، ولا يحرم الطيبات، ولا يمتنع عما ريه أحل؛ فكان يأكل ما جرت عادة أهل بلده بأكله، من اللحم والفاكهة والخبر والتمر وغيره، وكان يطلب له الماء العذب، ويؤتى له به، وكان يقبل الهدايا ويُثيب عليها، ويُدخل السرور على نفوس الناس ويسليها، وكان عادته أن يضحك تبسما، ويمازح أهله ايناسا لهم وتعطفا، ويلاعب الأطفال حبًا لهم وتاطفا، ويداعب أصحابه ولا يقول إلا حقًا، للقلب واستثناسا، فيشاهد مسيل الماء من أعلى الوادي، وكان إذا بشر بخبر سر، واستنار وجهه الوادي، وكان إذا بشر بخبر سر، واستنار وجهه ساجدا، وعند حصول نعمة أو اندهاع نقمة سحد لله شاكرًا.

وخصِّه اللَّه بمعجزات باهرات، وأجرى على يديه كرامات مؤيدات، وكانت له في المعارك انتصارات، وفي السرايا غلبات، وفي الفتوحات بشائر ومسرات، وكان له أسرى من العدو في الغزوات، يمن على من شاء منهم فيطلقه، ويضدى من شاء منهم فيغرمه، وما يجتمع عنده من الزكاة والغنيمة والفيء يقسمه، هذا، وفي مقابل كل ذلك جرت عليه أحوال من الشدة والبأساء والضيق والضراء، ومع أنه أشرف الأمة، وأكمل الأمة، وأعظمهم منزلة عند الله، إلا أنه مرت به أحداث عصيبة جسام، ومواقف شديدة عظام، وهو في كل تلك الأحوال السالفة صاير محتسب، لا يتضعضع، ولا يضعف، ولا ينتقم لنفسه، ولكن يعفو ويصفح، ويعطف على الناس ويرحمهم، وكان يطلب لقومه الهدائة والمغفرة، على الرَّغُم من إمعانهم في إيذائه والكفر به فيقول: "اللهم اهد قومي؛ فانهم لا يعلمون".

وكان دائم الصلة بربه وفي أحلك الظروف وأصعب المواقف، لا يقنط من رحمة الله، ولا ييأس من رؤح الله، ويقابل ما يختبره به ربه، من المحن والمصائب، بالصبر والاسترجاع، واحتساب ذلك عند الله، لا يسخط ولا يجزع، بل كان متفائلًا في كل أحواله وأموره، وكان مبشرًا وميسرًا، ومع هذا لا ينفك عن مناشدة ربه ومناصرته، ومناجاته في الملمات، والالتجاء إليه وقت

الشدائد والأزمات، مفوضا أمره إليه ومتوكلا عليه، مُوقَنَا بأن ما عند الله خيرٌ له، فتنساب من همه الشريف كلمات صافية كالزلال، تعبر عن معاني الرضا عن ربه المتعال، ورغبته فيما لديه وتوجّهه إليه وثقته فيما عنده، واعتماده عليه، فتراه يقول؛ "عسى أن يكون في الأمر خير"، ويقول؛ "إنه ربي ولن يضيعني"، ويقول؛ "اللهم إن العيش عيش الأخرة"، ويقول إذا رأى ما يُحبُ: "الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات"، ويقول إذا رأى ما يكره؛ "الحمد لله على كل حال".

وبعد أن كشف الله الغمة عن رسوله وعن المسلمين، وجعل لهم الغلية بعد أن وعدهم بالنصر والتمكين. دخلوا بيت الله الحرام في فتح مكة آمنين مُحْبتين، وذقن النبي-صلى الله عليه وسلم- يكاد يمس ظهر راحلته من الذلة لله رب العالمين، والشكر له على فضله المبين، لم يدخل متكبرًا، ولا بطرًا ولا شامتًا، ولم تنسه نشوة النصر واجبه نحو ربه المنان. ولم يتنكر لعطاء مولاه، ذي الطول والإنعام، وما فتى يذكر إحسانه التام، في نصره ونصر أصحابه بعد الذلة، وتكثيرهم بعد القلة، وإغنائهم بعد المُللة؛ امتثالا لقوله حل ثناؤه: (وأَدْكُوا إِذْ أَنْهُ قَبِلُ أُسْتَضْعَدُنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَغَاذُكُ أَن لَنَخَطَّفَكُمُ النَّاشُ فَنَاوُنكُمْ وَأَيْدَكُم بِعَشْرِهِ. وَزُزْفَكُم مِنَ الْطُبِّيَاتِ لَمُلْكُمْ تَتَكُرُونَ ) (الأنفال: ٢٦)، وهذا بخلاف حال المشركين، الذين كذيوا رسول الله-صلى الله عليه وسلم- وعاندوه، ولم يعتبروا بالآيات، كما قال سبحانه: (وَأَوْ رَحْنَهُمْ وَكُنْفِنَا مَا بِهِم مِن مُر لَلْجُوا في طَعِينهم يَعْمَهُونَ ) (المؤمنون، ٧٥)؛ أي: لو رفعنا عنهم ما أصابهم من سوء حال، بسبب ما نزل بهم من قحط وجدب وفقر. وكشفنا عنهم البلاء، لعادوا إلى ما كانوا فيه من الغمرة والأعمال السيئة؛ لأنها صارت سجية لهم، ولتمادوا في ضلالتهم وتجاوزهم الحد، يترددون ويتخبطون حياري، وهكذا هو ديدنهم، كما بين الله حال الكافر المصر على جحوده بقوله: (وَإِذَا مُثَنَّ أَلِانَتُنَّ خُدُّ دَعَا زَقَدُ مُنِينًا إِلَّهِ خُرَّ إِذَا حَوَّلُهُ يَعْسَةُ مِنْهُ لَنِي مَا كُانَ لِدَعْوَ إِلَيْهِ مِن قَبْلُ) (الرَّمَر: ٨)، هذه هي حقيقته يستغيث بريه الذي خلقه، ويرغب إليه وقت الشدة، ثم إذا كشف عنه ضره، وأبدله بالسقم صحة، وبالشدة رخاءً، نسى

الضر الذي كان يدعو الله إلى كشفه، ونسي ربه الذي كان يتضرع إليه ويبتهل في كشف ضره، وقد صُور هذا الحال في مواضع أخرى من كتاب الله؛ كقوله-تعالى-: ( وَإِنَّا مَنَّ الْإِسْنَقُ الْفُرُّهُ مَنَّ حَانَا لِحِمْدِ الله؛ كقوله-تعالى-: ( وَإِنَّا مَنَّ الْإِسْنَقُ الْفُرُّهُ مَنَّ حَانَا لِحَالَ فَيْهُ مُرَّةً مَنَّا لَعَنْ مُرَّهُ مَنَّ مَنْ مُرَّهُ مَنَّ الْمُحْدِقِقَ الله عَنْهُ مُرَّةً مَنْ الله عَنْهُ كَانُوا يَعْمَلُوكَ أَرْتِي لِلْمُتَارِقِينَ مَا لَكُونُ لِللهُ عَنْهُ كَانُوا يَعْمَلُوكَ ) (يُونُس: ١٢). فلما قرّج الله عنه الجهد الذي أصابه، استمر على طريقته الأولى، قبل أن يصيبه الضر، ونسي ما كان فيه من الجهد والبلاء، أو تناساه، وترك الشكر لربه الذي فرج عنه ما كان فيه من الشدة حين استعاد به.

وبالجملة-عباد الله- فقد عاش النبي-صلى الله عليه وسلم- هذه الحياة بخيرها وشرها، بحلوها ومرها، بسعتها وضيقها، بسرائها وضرائها وخوفها، وكان في جميع الأحوال مثلا بليغا، وخوفها، وكان في جميع الأحوال مثلا بليغا، وقدوة حميدة في الرضا بقضاء الله، والشكر على نعمائه، والصبر على بلائه، والاخلاص على نعمائه، والصبر على بلائه، والإخلاص في دعائه، والصدق في العبودية له، والحياء من جلاله، ومن هنا نعلم حاجتنا الماسة إلى معرفة نبينا-صلى الله عليه وسلم-؛ لتقوى محبتنا له، فإذا ما أحببناه اقتدينا بهديه، وتأدبنا بأدابه وتعاليمه، فبمتابعته والسير على نهجه، يتميز أهل الهدى والرشاد، من أهل الضلال والغي.

بشارة لكل ميتلي:

عباد الله: لقد أخبرنا الصادق المصدوق-صلى الله عليه وسلم- وبشرنا ببشارة، جاءت في آخر وصيته لابن عباس الشهيرة؛ وهي قوله: "واعُلم أن في الصير على ما تكره خيرًا كثيرًا، وأن النصر مع الصبر، وأن الضرج مع الكرب، وأن مع العسر يسرًا"، قوله: "واعلم أن في الصبر على ما تكره خيرًا كثيرًا"؛ أي: أن الصير على الشدائد، التي يكرهها الإنسان، فيه خيرٌ كثيرٌ للعبد، وهو أفضل له من الجزع"، فيصبر لحكم الله، الذي لا يجد معولا إلا عليه، ولا مفزعا إلا إليه، وقوله-صلى الله عليه وسلم-: "وأنَّ النصر مع الصبر"؛ فالصِّبرُ مفتاح كل خير، مع إخلاص النيَّة لله. وقوله-صلى الله عليه وسلم-: "وأن الضرج مع الكرب، وأن مع العسر يسرًا"؛ أي: أن رحمة الله بعياده قريبة، فيجعل من الضيق والشدة تفريحًا، فلا بيأس العبد مهما أصابه، وكل يُسر

بعد عسر، بل إن العسر محفوف بيسرين، يسر سابق، ويُسر لاحق، قال الله-تعالى-: ( عَانَ مَعَ ٱلمُثَمَّ 📬 🚺 إِنَّ مَعْ ٱلْمُسْرِ 🏥 ) (الشَّرْح: ٥-٦)، وكَانَ فيما كتب أميرُ المؤمنين، عمرُ بن الخطاب-رضي الله عنه-، لأبي عبيدة-رضي الله عنه-، أن قال: "فإنه ما ينزل بعبد مؤمن من منزلة شدة، إلا بجعل الله له بعدها فرجا، ولن يغلب عسر يسرين"، (يَتَأْيُهَا ٱلْدِينَ عَامَنُوا أَصْبِرُواْ وَصَّابِرُواْ وَرَاسِلُواْ وَأَنْفُوا اللهُ لَعَلَّكُمْ تُقَلُّونَ ) (آل عَمُران: ٢٠٠)؛ قال ابن رجب-رحمه الله-: "ومن لطائف أسرار اقتران الفرج بالكرب، واليسر بالعسر: أن الكرب إذا اشتد وعظم وتناهى، حصل للعبد اليأسُ من كشفه، من جهة المخلوقين، وتعلق قلبُه بالله وحده، وهذا هو حقيقة التوكل على الله، وهو من أعظم الأسباب التي تطلب بها الحوائج؛ فإن الله يكفّى من توكّل عليه، كما قال تعالى: (ومن يتوكل على الله فهو حسبه) (الطلاق: ٣)" انتهى كلامه رحمه الله.

وفي الأزمات-أيها المسلمون- ووقت الشدائد يتطلّب من المرء اللجوء إلى الله-تعالى-؛ ففي الضيق تتبدّى السُعة، وفي الألم يتجلّى الأمل، وفي الأكرب يجد المرء مخرجًا، ولو خلق الله الضيق دون سعة والألم دون أمل، والكرب دون فرج، والحزن دون سرور، لضاقت الدنيا بمن عليها، وما طاب الهيش لمخلوق، ما قال القائل؛ أعلى النفس بالأمال أرقبها \*\*\* ما أضيق العيش لولا فسحة الأمل

وممًا يُسلَي المرء ويعزيه أن ما يعيشه من السعة والتفريج في الحياة، أضعاف أضعاف ما ينتابه أحيانا من ضيق وكرب في حياته، دخل عبد الوارث بن سعيد على رجل يعوده فقال له: كيف أنت؟ قال، ما نمت منذ أربعين ليلة. فقال، يا هذا، أحصيت أيام البلاء، فهل أحصيت أيام الرخاء؟!

عباد الله: لقد جاءنا من الأخبار، وشاهدنا من الأحداث، ما يؤكد لنا عجيب صنع الله بعباده المؤمنين، وإحسانه إليهم، ولطفه ورحمته بهم، وإفضائه عليهم، فما كان جل وعز ليترك أولياءه ولا يكلهم إلى ضيعة، ولا يتخلى عنهم وهم يلجؤون إليه ويستغيثون به، ويستنصرونه وقت الشدائد والمحن، ومن أوضح الأمثلة في ذلك وأشهرها، ما ذكره الله-

تعالى عن يونس عليه السلام، لما ابتلي المتقام الحوت له، ووقع في الشدة والضيق، بل في غمّ شديد: (فلولا أنه كان من السبحين لل في غمّ شديد: (فلولا أنه كان من السبحين التائدي في بطنه إلى يوم يبعثون) (الصافات: الله الله الله أنت سبحانك (فنادي في الظلمات أن لا إله إلا أنت سبحانك ان كنت من الظالمين فاستجبنا له ونجيناه من الغم وكذلك ننجي المؤمنين) (الأنبياء: من الغم وكذلك ننجي المؤمنين) (الأنبياء: والشدة والرخاء، والعلانية والخفاء، كان مؤيدا منصورًا، وعاد بالظفر مسرورًا.

ولكم أن تقارنوا بين حال يونس-عليه السلامعند مناشدته ربه وقت شدته، وبين فرعونعليه لعائن الله- وهو يعاين الموت، وقد يئس
من النجاة وأيقن بالهلكة: (قال آمنت أنه لا إله
إلا الذي آمنت به بنو إسرائيل وأنا من السلمين)
ريونس: ٩٠)، إن الفرق واضح، والبؤن شاسع، لما
كان ليونس أعمال صالحة متقدمة، دعا الله
فنجاه، وأجاب دعاءه، ولما لم يكن لفرعون
عمل خير، لم يجد متعلقا وقت الشدة، فأنكر
عليه وزُجر وقيل له مدحورا مدموما؛ (آلأن)
عليه ورُجر وقيل له مدحورا مدموما؛ (آلأن)
ومن ضيعه؛ فيونس رخاؤه دعاء ودعوة؛

ولا يزال لطيف صنع الله-عز وجل- بأوليائه وعباده الصالحين، يتوائى عليهم في حال الشدائد والكرب، فيفرج كربهم، وينفس عنهم، حيث كان لهم مع الله معاملة في الرخاء، وإنه يا عباد الله مهما يُبتلى به العبد من مصيبات الدنيا، ويُعافى بعدها، أو يبقى على حاله صابرا محتسبا حتى المات، فإن ذلك الابتلاء يُعد هينًا يسيرًا، لكن مَنْ أصيب في دينه فهو البلاء حقيقة، والمصاب بذلك هو المصاب، ولهذا كان من دعائه -صلى الله عليه وسلم-: "ولا تُجعل مصيبتنا في ديننا".

ألا وإن مَن اعترف بالفضل لله وشكره بلسانه وجوارحه بالأعمال الصالحة؛ فإن نعمة الله عليه، بالتوفيق للشكر، أعظمُ من نعمة سلامته وعافيته من الوباء، ومن نسب الفضل لنفسه وجهده وارتكس في الذّنوب والمعاصي، فمصيبته أعظمُ من مصيبة الوباء وسائر الأدواء.

والحمد لله رب العالمين.





الحلقة الرابعة

الجزء التاسع والعشرون (2)

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، فمع بعض معاني القراءات الواردة في سور الجزء التاسع والعشرين من كتاب الله الكريم:

### من سورة المزمل

هوله تعالى: (إِنَّ نَايِئَةَ ٱلَّيِّلِ هِيَ ٱشَدُّ وَمُكَا وَأَقَوُمُ قِيلًا) (المزمل:٢)

القراءات: قرأ أبو عمرو وابن عامر بكسر الواو وفتح الطاء وألف بعدها (وطباء)، وقرأ الباقون (وطنا) بفتح الواو وإسكان الطاء.

معنى (وطساء) ملاءمة وموافقة، أي يواطئ السمع القلب. فصلاة الليل أجمع للقلب وأفرغ للإفهام عما يشغل أثناء النهار، ومعنى (وطنا)؛ أن قيام الليل أشق على الإنسان من الصلاة بالنهار؛ لأن الليل للدعة والسكون فلا بد من المجاهدة

#### د. أسامة صابر

للقيام (الحجـة لأبـي على الفارسي ٣٣٥/٦).

## ومن سورة المدثر

قوله تعالى: (وَٱلْخِزَ فَأَهُرُ) (المدشرة).

قرأ أبو جعفر ويعقوب وحفص بضم الراء وغيرهم بكسرها. والمعنى على قراءة (الرجز): اهجر عبادة الأوشان، وعلى قراءة (الرجز) وهو العذاب: أي اترك ما يوجب العذاب من الأعمال، وقيل هما لغتان بمعنى واحد، والمعنى في الأمر: أي، انبت ودم على هجره؛

لأنه صلى الله عليه وسلم كان برينا منه (البحر الحيط، وتفسير الطبري: سورة المدثر: ٥).

## ومن سورة القيامة

قوله تعالى: (لا أَقْمُ يِرُم ٱلْتِكُوَ) (القيامة: ١).

قرأ ابن كثير بخلف عن البزي بحدف الألف التي بعد اللام فتصير (الأقسم)، والباقون بباثبات الألث وهو الوجه الثاني للبزي، العني، على قراءة (الأقسم)؛ الام التوكيد للقسم كقولك الأحلف بالله، وعلى التبات الألث فقد اختلف النحويون في (لا)

ذوالحجة 1881 هـ- العدد ٥٨٨ السنة الناسعة والأربعون

فقال الكسائي وأبو عبيد:
(لا) صلة زائدة والتقدير أقسم بيوم القيامة، كقوله تعالى: (لشلا يعلم أهل الكتاب)، والمعنى، لأن يعلم، وقال الفراء؛ العرب لا تزيد (لا) في أول الكلمة، ولكن (لا) في أول الكلمة، ولكن (لا) ها هنا رد لكلام، كأنهم أنكروا البعث، فقيل؛ ليس الأمر على ما ذكرتم أقسم بيوم القيامة ص ١٩٥، معاني المقراءات للأزهري؛ ص ١٤٣، الحجة للفارسي ١٤٣/، تفسير الطيرى؛ سورة القيامة؛ ١٠ الطيرى؛ سورة القيامة، ١١ الطيرى؛ سورة القيامة، ١١ الطيرى؛ سورة القيامة، ١١ الطيرى؛ سورة القيامة، ١١ الطيرى؛ سورة القيامة، ١١).

قوله تعالى: (قَالَيُّ ٱلْمُثِرُ) (القيامة/٧)

القراءات، (برق) قرأ نافع وأبو جعفر بفتح البراء، وكسرها الباقون.

المُعنى: (برق) أي شخص بسره فلا يطرف من شدة الفزع، ومعنى (برق)، تحير فينظرون من الضزع هكذا وهكذا فلا يستقر لهم بصر من شدة الرعب، كقوله تعالى: (لا يَرَدُّ إِلَيْمٍ طَرْهُمٍ ) ، إبراهيم، ٣٤،

وتبين القراءتان حال الأبصار يوم القيامة وما تشاهده من شدة الأهبوال (تفسير ابن كثير- سورة القيامة: ٧، الحجة لابئ خالويه، ص ٢٢٥).

قوله تعالى؛ (أَلَّرُ كِكُ نُطْنَةُ بْن نَبِيْ يُرِيُ) (القيامة:٣٧).

القراءات: قرأ حفص ويعقوب (يمنى) بياء الغيبة على أن الضمير للمني، وغيرهما بتاء الخطاب على أن الضمير للنطفة (الدر المصون للسمين الحلبي ١٨٥٥/١٠).

#### ومن سورة المرسلات

قوله تعالى: (فقدرنا فنعم الفادرون) (المرسلات، ٢٣). الفادرون) (المرسلات، ٢٣). الشراءات، قرأ نافع وأبو جعفر والكسائي (فقدرنا) بتشديد المال، وغيرهم بتخفيفها. كأنه مرة بعد مرة، لائه ذكر الخلق فقال، (ألم نخلقكم من ماء مهين (٢٠) فجعلناه في قرار مكين) (المرسلات، ٢٠١١)، وهذا ببين أطوار خلق الإنسان،

كما قال تعالى: (خلقه فقدره). أي قدره نطفة ثم علقة ثم مضغة، وعلى قراءة التخفيف؛ من القدرة، وقال الله عز وجل بعدها (فنعم القادرون)، وقال الفراء؛ هما لغتان (حجة القراءات لابن زنجلة، ص ٤٠٠)

قَوله تعالى: (انْطَاقُوا إلى ظَالُ ذِي ثَالاتُ شُعبٍ) (الرسلات: ٣٠).

قرأ رويس بفتح اللام، وغيره بكسرها.

المعنى، أنهم أمروا أولا بالانطلاق في قوله تعالى، وانطلقوا إلى ما كنتم به تكذبون) وأعيد فعل الأمر على قراءة الجمهور لقصد ويسس (انطلقوا) بصيغة النعل الماضي على معنى أنهم امتثلوا الأمر فانطلقوا إلى دخان النار (التحرير والتنوير طلائع البشر للشيخ محمد الصادق قمحاوي: ص ١٨٧).

# وهنية الواسا برامي

تتقدم أسرة تحرير مجلة التوحيد بالتهنئة للباحث: أنس صلاح محمد سالم، على حصوله على درجة الماجستير بتقدير: ممتاز في الدراسات الإسلامية في كلية الأداب، جامعة المنوفية عن رسالته، التعليق في الحديث وتطبيقاته في صحيح مسلم والأثار المترتبة عليه- دراسة حديثية، وقد تكونت لجنة تقويم الرسالة والحكم عليها من كل من: أ.د عماد حسن مرزوق، أستاذ الدراسات الإسلامية المساعد بكلية الأداب- جامعة المنوفية، مشرفًا داخليًا، أ.د رانيا محمد عزيز نظمي، أستاذ الدراسات الإسلامية المساعد بكلية الأداب، جامعة دمنهور، مشرفًا خارجيًا، أ.د حسن السيد خطاب، أستاذ الدراسات الإسلامية ووكيل الكلية وعضو اللجنة العلمية لترقية الأساتذة والأساتذة المساعدين، مناقشًا ورئيسًا، أ.د. ماجدة أحمد سليمان، أستاذ الدراسات الإسلامية الساعد بكلية الاداب- جامعة الإسكندرية، مناقشًا. متمنين له دوام التوفيق.

# تجديد الخطاب الديني بين الجحود والتطرف

د. عبد الوارث عثمان

إعداد

أستاذ الفقه المقارن جامعة الأزهر

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

بين الفينة والفينة تخرج علينا الأصوات المنكرة وأصحاب الأبواق الإعلامية المنفرة لتعلن عن مطالبها الماكرة ونداءاتها الغادرة لما يسمى بتجديد الخطاب الديني، وهم في ذلك المضمار مدارس ومذاهب شتى يربط بينها جميعًا الجهل بحقائق الإسلام، والإصرار على نتاج العقل الجحود والتعصب الممقوت، والتبعية المطلقة العمياء لأراء المنصرين من المستشرقين، وتختلف في طريقة هذا التجديد على حسب غايتهم الفاسدة منه فانهالوا على شريعة الإسلام المحكمة الحكيمة بمعاول البتر والتجزئة والتحريف، وقد قدموا مجهودًا يذكر في مجال تشويه الإسلام والطعن في مصادره، وتسفيه علومه، والخوض بالأباطيل في سير أعلامه ينتشي فرحًا بها وبأمثالها أعداء الإسلام المتربصون به الدوائر، ويطرب لسماعها الملاحدة الجاحدون.

وفي الواقع فإن بعض الذين يرفعون شعار التجديد السدين عصم أشد من المستشرقين والمنصرين هوى "وعصبية وعداء" ظاهرًا للإسلام وشريعته وأمته، وأتوا الإسفاف في العبارة وأتوا في تناولهم الصحابة بألفاظ نابية عارية من كل أدب ومروءة، واستخفوا

بأحكام الإسلام وثوابته ومنابعه وأخلاقياته، وركزوا على على التخرص بالباطل على السنة النبوية المباركة، وأنكروها وشكوا فيها تشكيكا فيبحًا يرتكن إلى جموح العقل وشطط الفكر وسوء النية.

فمن المعروف أن هناك العديد من العلوم التي ابتكرها

السلمون منذ قرون عديدة حول الأحاديث النبوية مثل علم مصطلح الحديث، وعلم الجرح والتعديل، وغيرها من العلوم التي تقدم النموذج المحكم المنبوية، متنا واستادا، وتحقيقاً وتدقيقاً، ورواية وقد كان الدافع لعلماء

دوالحجة ١٤٤١ هـ- العدد ٨٨٥ السنة التاسعة والأربعون

44

# "

# السنة تمثل الأصل الثاني للإسلام بعد القرآن الكريم

"

الإسالام بغير علم أو أدنى فهم ابتغاء الظهور والأنتشار، وإصابة ما يمكن إصابته من أعراض الدنيا الفانية بعد إفلاسهم ثقافيًا وعلميًا في الجالات المختلفة فانتهجوا مبدأ المخالفة والشذوذ ليعرفهم الناس ويلفت الأنظار اليهم؛ استفلالا للظروف الصعبة التي يمربها الاسلام وتتعرض لها شريعته في ظل جهل البعض بمقاصد الشريعة ومراميها، وعلومها التي لا نظير لها في توثيق أي ديانة على ظهر البسيطة ولا شبيه لها في إثبات نسبة المقول الى قائله بطرق متعددة يتضح فيها نقل الثقة عن الثقة، والعدل تام الضبط عن العدل تام الضبط، ويسند متصل حتى يصل به إلى النبي صلى الله عليه وسلم، واتخاذ أقصى درجات الحيطة والحدار في قبول تلك المرويات عن النبي صلى الله عليه وسلم: فقد وردت وفق قواعد سليمة قادرة بامتياز على الوصول لذلك بدقة بالغة، وعلوم متقنة الإحكام في معرفة الصحيح من الضعيف،

نسبها الوضاعون بهتانا وزورًا إلى رسول الله صلى الله علماء عليه وسلم، وقد أبلى علماء الإسلام في هذا المجال بلاء حسنًا حفظ الله بها السنة المباركة، بعد أن قاموا بتوثيق المرويات عن الرسول صلى القرآن الكريم لهم أهم قاعدة من قواعد النقد التاريخي وتوثيق الأخبار والأشار في وقله تعالى: ويتأيّرا الذي مَمنوًا فوله تعالى: ويتأيّرا الذي مَمنوًا في مَا مَمَنّراً مِهماً في مَا مَمنوًا

تدمين ، (سورة الحجرات:٦). وتتبلور هذه القاعدة في أن أخلاق الراوى وإتقان حفظه وقوة ضبطه وحسن سلوكه وصدقه في نقله، تعد عاملا أساسيا ورئيسا في الحكم على روايته من حيث القبول والرد، وقد افاد السلمون افادة عظيمة من هذه القاعدة وطبقوها على رواة الأحاديث النبوية، وقد كان تطبيق هذا المنهج النقدي على رواة الأحاديث هو الذي تطورت عنه تدريجيا قواعد النقد التاريخي، ومع ذلك لا يمل أولنك الدين يطعنون في

المسلمين منذ العصر الأول للإسلام وراء الحرص الشديد والاهتمام العظيم بالأحاديث النبوية، هو أن السنة تمثل الأصل الثاني للإسلام بعد القرآن الكريم كما قال النبي صلى الله عليه وسلم:" إني قد تركت فيكم شيئين لن تضلوا بعدهما: كتاب الله وسنتي، ولن يتفرقا حتى يردا علي الحوض" (المستدرك على الصحيحين، للحاكم).

والقرآن بين للمسلمين أن الله أنزل القرآن على نبيه صلى الله عليه وسلم، ليبينه ويوضحه للناس كافة على تغاير أشكالهم وألوانهم والسنتهم. وعلى اختلاف عقولهم ومداركهم. قال الله تعالى: وأنزلنا إليك أليَّكُرَ لِنُبِينَ لِلنَّاسِ مَا نُزُلُ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ الفكروك و (سودة النحل: ٤٤). وقد فعل الرسول صلى الله عليه وسلم ما أمره الله به وكانت سنته المتمثلة في أقواله وأفعاله وتقريراته، وصفاته الخلقية والخلقية بالنسبة للقرآن الكريم بمثابة "تفصيل مجمله وبيان مشكله، ويسط مختصره".

ومن هذا المنطلق تضافرت جهود علماء الإسلام الى الفحص والتمحيص والتمحيص الحادة المنابة والمنابة المحكمة والمبادئ المنابية المنابة والمنابة المنابة والمنابة المنابة المنابة المنابة المنابة المنابة والمنابة المنابة ال

واعطاء هذه المرويات درجاتها وفق قواعد ومبادئ هذه العلوم التي انضردت بها الحضارة الإسلامية في عصورها المتعددة.

ويستطيع المسلم بحق ان يفتخر ويعتز بها ويثق فيها، ويعتمد عليها في العمل بسنة سيد الأولين والأخرين وخاتم الأنبياء والمرسلين، ولكن البعض منا عندما يفقد تركيزه وينعدم استيعابه ويفكر بعقل غيره، ويستلهم حلول قضاياه من وحي عدوه ويمنهجه ومعتقده، يصبح معول هدم وتدمير لمتلكاته الفريدة ومناهجه الإسلامية الرشيدة وعلومه النافعة المجيدة التي هي من أخص العلامات وأوضح البراهين الدالة على معالم شخصيته الاسلامية.

أشواك في حقلنا الإسلامي:

ومع أن الإسلام يشهد إقبالا غير مسبوق في بلاد الغرب، ويحقق انتشارا واسعافي أنحاء العالم في عصرنا الحديث وفي أيامنا العاصرة واستمدت معظم قوانين أوروبا من شريعته في شتى المجالات خاصة مجال حقوق الإنسان والمرأة والطفل ومعاملة الأسرى والمعاهدات وغيرها إلا أن الرضع من المتلقفين لزاعم تجديد الخطاب الديني على نحو يجحد رسالة الإسلام الخالدة لا زائه اعلى ما هم عليه لا يغيرون ولا يتغيرون، وما هم إلا ما ترى من خلط يسمى

المنهج الإسلامي الكامل والتام لو عمل الحكام على تطبيقه وتنفيذه عمليًا واقعيًا في بلدائهم لحققوا به أرفع مراتب الرخاء وأعلى درجات الأمن

علمًا وجرأة على الله ورسوله تكون نقدًا، وتحامل على الإسلام يصبح رأيًا، وتقليدًا يسمونه أيديننا وشريعته للطاعنين في ديننا وشريعته أحمق يقولون هو بناء وهو المتجديد، وقد جاء القساوسة من الإعلاميين في أيامنا هذه فأخذوا هذه الطعون والشبهات المفتعلة ونفخوا فيها، وزادوا فيها ما شاء لهم هواهم أن يزيدوا وحملوها على الناس.

وقد تلقفوا هذه التخرصات تحت غطاء التجديد الديني ونسبوها زورًا إلى أنفسهم، والبعض الأخر لم ينتحلها لنفسه ولكنه ارتضاها وجعل من نفسه بوقًا يرددها في أجهزة الإعلام، وكما شككوا في الأصل الثاني كبداية مهضومة من وجهة نظرهم قد تنطلي

على العامة من الناس تمهيدًا للطعن في مصدر الإسلام الأول، فقد حاول هؤلاء أن يشككوا الناسفي أساس دينهم وهو المقرآن الكريم؛ وذلك بالتشكيك في تواتره واعجازه وسلامته من الاختلاف والتناقض وصلاحية أحكامه لكل عصر وكل بينة، وفي سبيل ذلك اختلقوا الروايات وحرفوا معاني الأيات.

إنهم الأشواك الجارحة في حقلنا الإسلامي التي تعوق السير نحو البناء العقائدي والأخلاقي للفرد والجماعة، ويقفون حجر عثرة لإعاقة تربية السلم على منهج إلهي بمتلك كل مقومات بناء الأمم والشعوب بمبادئه القويمة وأسسه السليمة وتوجيهاته الإلهية التي تنظم العلاقة بين الحاكم والمحكوم والضرد المجتمع ويحدد لكل منهم حقوقه وواجساته على قاعدة من تقوى الله وخشيته بما يضمن إقامة ميزان العدل وإرساء دعائم الأمن والاستقرار النفسى لمكونات 2081

وهذا المنهج الإسلامي الكامل والتام لو عمل الحكام على تطبيقه وتنفيذه عمليًا واقعيًا مراتب الرخاء وأعلى درجات الأمن، وغاية ما يرجونه من القوة والمنعة والكرامة ونالوا فيق ذلك رضا الله تعالى، وعلى المخلصين من الدعاة إلى الله تعالى عرض حقائق الإسلام عرضًا يحافظون فيه

على ثوابته وضرورياته مع مراعاة المستجدات العصرية المتلاحقة فيحسنون استخدام الوسائل الحديثة لتبليغ الدعوة إلى الله وشرح المنهج الإسلامي في شؤون الدين والحياة على النحو الذي يكفل بيانه من غير لبس ولا غموض وتقديمه بأسلوب سهل ميسر يستوعبه القاصي والداني ومن دون تكلف أو رعونة، بعد أن تعددت روافد التأثير والمعرفة والاطلاع بصريا وسمعيا وكتابيًا على نحو جعل العالم كأنه قرية واحدة. وهو الأمر الذي قد يضضى بالأمة الإسلامية إلى جهاد المدافعة لأعداء رسالة الإسلام الخالدة المتربصين لتعويق سير دعوتهم إلى أهدافها من العقول والقلوب والأرواح، وتبليغ هذه الرسالة التي رفع لواءها النبي صلى الله عليه وسلم رسول الإنسانية الذي أرسله الله ليخرجها من الظلمات إلى النور بإذن ربه، يتركز على ثلاثة أمور لا بد من تحقيقها: أولا: أن يفقه الداعية مهمته ودعوته. ثانيًا: الاهتمام بطرق إعداد الدعاة وتكوينهم. ثالثا: إجادة استخدام وسائل الدعوة إلى الله ومناهجها.

وذلك لأن أعداء رسالة الإسلام الخالدة يحاربون قيمها وفضائلها بوسائل بصرية وسمعية حديثة وتحت مظلة دعاوى الحداثة والتجديد والتطوير ومكافحة الإرهاب وحقوق الانسان وقضاما المرأة، وقد كذبوا والله وما قصدوا إلا الشر والبلاء؛ فالإسلام برىء من الإرهاب والظلم والجور، ولكن أعداءه ما فتئوا يبثون أصنافا من الهجمات الشرسة مما لا يحصى من الدسائس والمؤامرات القذرة لتشوية صورة الإسلام وطمس حقائقه الخيرة وقيمه النيرة ومبادئه العادلة ومقاصده النسيلة، فالواجب على المسلمين الحذر من تلك الأسواق الناعقة والتصدى لها قدر الطاقة وبكل وسيلة متاحة؛ فالإسلام رسالة السلام بكل معانيه وبشتى صوره قال تعالى: «يا أيها الذين آمنوا ادخلوا في السلم كافة، (البقرة: ۲۸۰)، دین پربی علی الوسطیة في کل شيء وسطية العقيدة والتعيد والتعامل والمنهج. قال تعالى: (وكذلك جعلناكم أمة وسطا) [البقرة: ١٤٣]. دين حارب الغلو والتشدد. ونهي عن

التقعر والتنطع. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إياكم والغلوفي الدين؛ فإنما هلك من كان قبلكم بالغلوفي الدين" (سلسلة الأحاديث الصحيحة ١٢٨٣).

ولا يعنى ذلك التفريط في شرع الله بذريعة ترك الغلو؛ فإن ما وافق سنة النبي صلى الله عليه وسلم ليس غلوا قال تعالى: (وما آتاكم الرسول فخذود)، والمتأمل في حال المسلمين وما وصلوا إليه من القهر والذل ينقلب مضطربا ولسان حاله يقول: هل يمكن أن تقوم للمسلمين قائمة ويرجعوا إلى عزهم ومكانتهم وقيادتهم للبشرية بعد تكالب أعدائهم عليهم؟ وهل سيأتي نصر الله عزوجل بعد كل هذا؟

أسئلة مريرة، ولكنى أقول: إنه لا يجب أن نيأس ولا يغرنا ظهور اليهود والدول الغربية وحتى الشيوعية الإلحادية على الدنيا بأسرها في هذه الفترة فإن الله يقول: ﴿ لا يغرنك تقلب الذين كفروا في البلاد متاع قليل ثم مأواهم جهنم ويئس المهاد ، [آل عمران :١٩٧]؛ فإن الكفر والباطل وإن تسلط فإن تسلطه محدود وبقدر من الله؛ لأن الله جعل لكل شيء نهاية، فإذا وضعنا في الاعتبار أن الإسلام كان رسالة كل أنبياء الله ورسله فإن تاريخ البشرية وما يحويه من صراء حتمى بين الحق والباطل يلزمنا في معرفة نهاية الباطل وهي نهاية حتمية وواقعة بالضرورة، إنها الانكسار والخسران المبين، والأمة إذا أبصرت اعتبرت واذا اعتبرت تطلعت إلى منافذ الهداية في حاضرها، أن لها من وسائل النهوض رصيد، واشرأبت إلى الماضي تستوحيه أن كان لها في سجل الحياة تاريخ وتاريخ أمتنافي سجل الحياة عظيم.

وهي الآن أشد تطلعًا لعرفة رصيدها من تاريخها وتراثها لحاجتها إلى الحوافز الدافعة بها إلى طريق التبصرة والادكار والاعتبار بما حدث لأسلافهم في الماضي، فكثيرًا ما تتشابه المواقف والأحداث والوقائع بل وتتطابق المقدمات المؤدية إلى نتائجها في تاريخ البشرية، وكأن الوقائع تعاد من جديد وكل ما في الأمر أن الله أذهب خلقًا وأتى بخلق جديد.

والله الموفق والمستعان.

# أخبار العالم الإسلامي

# وزير الأوقاف: فتح المساجد لصلاة الجمعة حال التزام المصلين بالضوابط

قال الدكتور محمد مختار جمعة، وزير الأوقاف، إنه في حال التزام المصلين بالضوابط التي أعلنتها الوزارة الإعادة فتح المساجد، سيتم النظرفي سرعة رفع تعليق صلاة الجمعة والجنائز.

ووجه جمعة خلال أدائه خطبة الجمعة، من مسجد محمد على بالقلعة للمصلين قائلاً: "نوجه النصائح لكل مسلم لكل مؤمن لكل موحد يقصد، كن سببا في الفتح ولا تكن سببا في الغلق، وإن من الناس مفاتيح للشر فلا تكن منهم".

بل كن مفتاحاً للخير، إذا اتبعت الأجراءات الوقائية، وترتدي الكمامة، تتوضأ في المنزل، وتحضر المصلى الشخصي، وألا يذهب مريض للمسجد، والبعد عن التزاحم، ونتجنب المصافحة والمعانقة فإن التزمت بذلك أعنتنا على استكمال مسيرة الفتح وسرعة رفع تعليق الجمعة والجنائز"، وتم إعادة فتح دور العبادة بداية من يوم السبت (٢٠٢٠/٦/٢٧).

ووضعت وزارة الأوقاف عدداً من الضوابط لفتح المساجد، من بينها :"عدم فتح دورات اللياه نهائيا ، وغلقها غلقا تاماً ، وعدم فتح دور المناسبات نهائيا وعدم السماح بدخول الجنائز أو صلاة الجنائزة ، أو عقد القران أو أى مناسبات اجتماعية ، واستمرار تعليق صلاة الجمعة لحين إشعار آخر، وعدم فتح مصليات السيدات ، وعدم إقامة أى دروس أو ندوات أو مقارئ أو أنشطة (سوى أداء الصلوات الخمس فقط)".

# "السعودية" تقرر إقامة موسم الحج هذا العام بضوابط خاصة

قررت الملكة العربية السعودية إقامة موسم الحج لهذا العام مع وضع ضوابط خاصة للحد من انتشار وباء كورونا المستجد.

وقالت الملكة في بيان نشرته وكالة الأنباء السعودية (واس) "إن المملكة العربية السعودية وانطلاقا من حرصها الدائم على تمكين ضيوف بيت الله الحرام وزوار مسجد المصطفى صلى لله عليه وسلم من أداء مناسك الحج والعمرة في أمن وصحة وسلامة، حرصت منذ بدء ظهور الإصابات بفيروس كورونا، وانتقال العدوى إلى بعض الدول: على اتخاذ الإجراءات الاحترازية لحماية ضيوف الرحمن، بتعليق قدوم المعتمرين والعناية بالمعتمرين المتواجدين المتواجدين في الأراضي المقدسة، حيث لاقى هذا القرار مباركة اسلامية ودولية لما كان له من إسهام كبير في مواجهة الجائحة عالميًا، ودعمًا لجهود الدول والمنظمات الصحية الدولية في محاصرة الدولية في محاصرة انتشار الفيروس".

وأضاف البيان "في ظل استمرار هذه الجائحة، وخطورة تفشي العدوى في التجمعات والحشود البشرية، والتنقلات بين دول العالم، وازدياد معدلات الإصابات عالميًا، فقد تقرر إقامة حج هذا العام ١٤٤١هـ بأعداد محدودة جدا للراغبين في أداء مناسك الحج لمختلف الجنسيات من الموجودين داخل المملكة، وذلك حرصًا على إقامة الشعيرة بشكل أمن صحيًا وبما يحقق متطلبات الوقاية والتباعد الاجتماعي اللازم لضمان سلامة الإنسان وحمايته من مهددات هذه الجائحة، وتحقيقًا النشريعة الإسلامية في حفظ النفس البشرية بإذن الله".

# إعداد/محمد محمود فتحي

# تعليم القرآن الكريم يصبح مادة أساسية في جامعات إقليم البنجاب بباكستان

أصدر مسؤولو إقليم "البنجاب" الباكستاني قرارًا يلزم جامعات الإقليم بتعليم القرآن الكريم وترجمة معانيه إلى اللغة الأوردية بوصفه مادة أساسية للطلاب والطالبات السلمين، وكان مكتب حاكم إقليم البنجاب قد أعلن أن المواد الدراسية ستبقى كما هي، لكن سيضاف إليها مادة القرآن الكريم وترجمة والأكاديميات التعليمية على مستوى الإقليم ملزمة بتعليم القرآن الكريم بوصفه مادة أساسية، وخلال مؤتمر صحفي، أكد حاكم أساسية، وخلال مؤتمر صحفي، أكد حاكم يمكن تحقيق سعادتنا في الدنيا والأخرة إلا يمكن تحقيق سعادتنا في الدنيا والأخرة إلا من خلال تنفيذ تعاليم القرآن الكريم، واصفا من خلال المغيد تعاليم القرار الزام الجامعات بإدراجه مادة أساسية قرار إلزام الجامعات بإدراجه مادة أساسية بالتاريخي.

# مسلمو مدينة ورثينغ يساعدون المسنين في ظل جائحة كورونا

قامت الحمعية الإسلامية الاجتماعية الخيرية لمدينة "ورثينغ"، غرب مقاطعة اساسكس" جنوب شرق إنجلترا، بتوزيع مئات صناديق الأغذية والمساعدات على كبار السن من أبناء مدينة "ورثينغ"، وتهدف الجمعية الإسلامية لمدينة ورثينغ إلى مساعدة كبار السن، ولا سيما أن معظمهم في حجر صحي وعزلة اجتماعية بالمنازل، بسبب انتشار فيروس كورونا في إنجلترا كفيرها من بلاد العالم، وتؤكد الجمعية واجب الفرد المسلم تجاه مجتمعه، خاصة في أوقات الأزمات، وتسعى الجمعية الإسلامية لمدينة ورثينغ إلى جمع وتوزيع أكثر ٥٠٠ صندوق أغذية، وذلك بالتعاون مع عدد من المؤسسات الخيرية والاحتماعية في مقاطعة ساسكس جنوب شرق إنجلترا.

# المركز الثقافي الإسلامي في مدريد يحقق نجاحات كبيرة على مدار عام

أصدر المركز الثقافي الإسلامي بمدينة مدريد عاصمة إسبانيا تقريره السنوي لأهم النتائج والأرقام والفعاليات التي حققها المركز على مدار عام كامل من العمل الدعوي والثقافي والتعليمي بمدينة مدريد، وأظهر التقرير أن المركز قام بتوزيع أكثر من ٥٠٠٠ نسخة من القرآن الكريم، وما يقرب من ١٠٠٠ نسخة من ترجمة معاني القرآن الكريم باللغة الإسبانية على المراكز الإسلامية والجمعيات الدعوية والأفراد، وفي نفس السياق قام المركز بتوزيع أكثر من ١٠ آلاف نسخة من كتاب المختصر في التفسير باللغة العربية، و١٠ آلاف نسخة من كتاب العشر الأخير باللغتين العربية والإسبانية، فضلا عن طباعة ٥٠ ألف نسخة من كتاب حصن المسلم باللغتين العربية والإسبانية، وغيرها من الكتب والمطويات، وأوضح التقرير أن أكثر من ٢٠٠ ألف قد استفادوا بالفعل من الخدمات المقدمة من قبل المركز الثقافية الإسلامي في عدد من المجالات الدينية والثقافية والإعلامية والاجتماعية والخيرية.



الحمد لله رب العالمين، وصلاة وسلامًا على نبينًا محمد خاتم الأنبياء والمرسلين.... وبعد؛ فإن من تكريم الله تعالى للمرأة أن جعل

عان من تحريم الله تعالى الممراد ال جعل لها مهرًا يُدهع إليها تحية وتكريمًا، وسلوكًا كريمًا. وقد دعا الإسلام إلى التوسط فيه، فلا إسراف ومغالاة، ولا البخس وعدم البالاة، وإنما التيسير بغير تقتير، وما كان أيسر وأخف فهو

من مهور نساء السلف.

ومن أقبح الأمور؛ الغلو في المهور؛ لما يترتب عليه من مفاسد وشرور، كتعطيل الزواج، وتأخير النسل وتقليله، وتهافت النداء الفطري الغريزي بين الشباب والشابات، فتقع الكوارث والمات. وتكثر الانحرافات، ويكثر أولاد الزنا واللقطاء من البنين والبنات.

#### دعوة إلى تيسير المهور

انظريا أخي مه ورالسلف ويسرها وتواضعها، على الرغم من أن قدم الواحد منهم أثقل من جبل أحد في الميزان يوم القيامة، فما وزننا نحن معاشر أهل الغلوفي شيء كالمهر؟

وقد خطب أمير المؤمنين عمر بن الخطاب يومًا فقال: «لا تغالوا بصداق النساء، فلو كان مُكرُمَة أو تقوى كان نبيكم صلى الله عليه وسلم أولاكم بذلك، ما أصدق امرأة من نسائه ولا أمهر بناته إلا ثنتي عشرة أوقية، وإن الرجل ليغالي صداق المرأة حتى يورث ذلك بينهما عداوة، ويقول: لقد كلفت إليك عَرق القربة، (صحيح ابن ماجه، ح ١٩٤٤).) أي تكلفت إليك وتَعبُت حتى عرقت كعرق القربة وعرقها سيلان مائها. وقيل أراد بعرق القربة عرق حاملها من مائها. وقيل أراد بعرق القربة عرق حاملها من ثقلها (. شرح سنن ابن ماجه للسيوطي وغيره

## معور نساء النبي صلى الله عليه وسلم وبناته

عن أبي سلمة بن عبد الرحمن رضي الله عنه قال: سالت عائشة زوج النبي صلى الله عليه وسلم: كم كان صداق رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ قالت: كان صداقه الأزواجه ثنتي

عشرة أوقية ونشا، قالت: أتدري ما النش؟ قال: قلت: لا. قالت: نصف أوقية؛ فتلك خمسمانة درهم. فهذا صداق رسول الله صلى الله عليه وسلم لأزواجه، (صحيح مسلم

(1877).)

والأوقية، أربعون درهمًا، فذلك ثمانون وأربع مائة درهم، وذلك أغلى ما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أمهر، فلا أعلم أحدًا زاد على أربع مائة درهم (. (التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد ١٨٦/٢).

وعلى سبيل المثال؛ فهذا مهر أم سلمة رضي الله عنها حين تزوجها رسول الله صلى الله عليه وسلم. فعن أم سلمة، رضي الله عليه وسلم المنه عليه وسلم قالت؛ قال رسول الله عليه وسلم الله عليه وسلم؛ لا أنقصك مما أعطيت أختك فلانة جرتين ورحاتين ووسادة من أدم حشوها ليف...

وقال: ﴿إِنْ شَنْتَ أَنْ أَسْبَعَ لَكَ سَبِّعِتَ لَلْنَسَاءِ› (رواه الحاكم فِيَّ المستدرك ١٨/٤ ح٢٥٩٦ . وقال: هذا حديث صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي).

يعني أنه لا يقيم معها إلا ثلاثة أيام لأنها ثيب. فإن أقام معها سبعًا سيقيم مع سائر أزواجه مع كل واحدة مثل ذلك. يقول علي رضي الله عنه: أردت أن أخطب إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم البنته. فقلت: ما لي من شيء فكيف؟

ثُمْ ذَكَرْتُ صِلْتُهُ وَعَائِدْتُهُ، فَخَطَبْتُهَا اللَّهِ، فَقَالَ؛ (هَلْ لَكُ مِنْ شَيْءِ؟)

قَلْتُ: لا قَالَ: ﴿ فَأَيْنَ دَرْعُكَ الْحُطْمِيَّةُ الْتِي أَعْطَيْتُكَ يَوْمُ كَذَا وَكَذَا؟ ﴿ كَذَا وَكَذَا؟ ﴾

قال: هي عندي. قال: فأعطنيها، قال: فأعطنتها. (مسند

أحمد ح٢٠٣. وصححه الأثباني في سنن أبي داود ح٢١٢٥).

(درعُ ك الْحَطْمِيَةَ: قَالَ قُ النَّهَايَة: هَي الَّتِي تَحْطُمُ الشَّيُوفَ أَيُ تَكْسَرُهَا، وقيل: هِي الْعَرِيضَةُ الثَّقِيلَةُ، وقَيل: هي منسوبة الثقيلة، وقيل: عبد الْقيس، يُقَالُ: حُطْمَةُ بْنُ مُحَارِب كَانُوا يَعْمُلُونَ الدروع وهذا أشبه الأقوال). حاشية السيوطي على سنن النسائي السيوطي على سنن النسائي

### مهور أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةً، قَالَ: كَانَ صِدَافَتا إِذْ كَانَ فِينَا رِسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّه عليه وسلم عشر أواق، وطبق بيديه، وذلك أربع مائة . . (مسند أحمد ح١٨٠٧ واستاده صحيح على شرط مسلم).

وجاء عبد الرَّحْمن عليه أثرُ صفرة، فقال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم، تروْجت؟

قال: نعم قال: ومَنْ؟

قَالَ: امْرَأَةُ مِنْ الأَنْصَارِ قَالَ: حُمْ سُقْتَ؟

قَالَ، رَنَهُ نُواةِ مِنْ دُهَبِ- أَوْ نُواةً مِنْ دُهَبِ- هَقَالَ لَهُ النَّبِيُ صلى الله عليه وسلم: • أَوْلَمُ ولُـوْ بِشَاةٍ، (صحيح البخاري

وعن أنس، أن أبا طلحة، خطب أم سليم، فقالت: يا أبا طلحة.. إن أنت أسلمت لم أرد منك شيئا غيره، قال: حتى أنظر في أمري، قال: فذهب ثم رجع، فقال: وأشهد أن لا إله إلا الله، وأن مُحمدًا رسُول الله،

قَـالَـثْ: يَـا أَنَـسُ رَوْجُ أَبَـا طَلْحَةً.

(السنن الكبرى للنسائي ح٤/٥٣٧٤ وإسناده صحيح).

قال أَبُو حازم: سَمِعَتُ سَهُلَ بَنِ سَعْدَ يَقُولُ: أَنَا يَقَ الْقَوْمِ إِذَ دَخَلَتُ أَنَا يَقَ الْقَوْمِ إِذَ دَخَلَتُ أَمْ رَأَةً فَقَالَتُ: يَا رَسُولُ الله، إنْهَا قَدْ وهبتُ نَفْسَهَا لُكَ: فَرَ رَفِيهَا رَأَيْكَ. فَقَالُ رَجُلُ: وَرُجُنِيها.

فُلُمْ يُجِبُهُ حَتَّى قَامَتِ الثَّالِثَةَ

فقال له: عندك شيء؟ وقال: لا .

قَالَ: ، اذْهَبْ فَاطْلُبْ ، . قَالَ: لَمُ أَجِدُ .

قال: ﴿ فَاذْهِبُ فَاطُلُبُ، وَلَوْ خَاتُمًا مِنْ حَدِيدٍ ﴿ قَالَ: مَا وَجَدْتُ خَاتَما مِنْ حَدِيدٍ

قَالَ: ﴿ هَلُ مَعَكُ مِنَّ الْقُرْآنِ شَيْءُ؟ ۚ

قَالَ: نَعْمَ. سُورَةُ كَذَا، وسُورَةُ كَذَا قَالَ: قَدْ أَنْكُحُتُكُهَا عَلَى مَا معك من الْقُرَآنِ .

(مسند أحمد ح٢٢٧٩٨. واسناده صحيح على شرط الشيخين).

### عتاب النبي عليه الصلاة والسلام على مِن بالغ في المهر وهو لا يقدر

ليس كل الناس يملك أو يستطيع المهر اليسير أو الكثير، يظهر ذلك في الحديث الأتي، عن أبي هريرة رضي الله عنه، قال، جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: إني تروجت امرأة من الأنصار، فقال لله النبي صلى الله عليه وسلم؛ ها نظرت الميها؟ هان في عيون الأنصار شيئا، قال، قد نظرت اليها، قال، قد نظرت اليها، قال، قد نظرت اليها، قال، قد نظرت اليها، قال، قد نظرت

قال: على أربع أواق، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: معلى أربع أواق؟ اكأنما تنحتون الفضة من عرض هذا الحيل، ما عندنا ما نعطيك، ولكن عسى أنْ نَنْعَتْكَ فِي بَعْثُ تَصِيبُ منه ، قال : فيعث بعثا إلى بني عبس بعث ذلك الرجل فيهم. (صحیح مسلم ۱٤٧٤).

قال النووي رحمه الله: قوله صلى الله عليه وسلم: وكأنما تنحتون الفضة من عرض هذا الحيل، العرض.. هـ و الحانب والناحية، وتنحتون. أي تقشرون وتقطعون، ومعنى هذا الكلام كراهة إكثار المهر بالنسبة إلى حال الزوج. ولهذا عاتبه النبي صلى الله عليه وسلم في تكلف مهر لا يستطيع أداءه. (شرح النووي على مسلم ١١١٩).

#### الكات بركة المهر اليسير

من يسريسر الله له وعليه، وبارك فيه وعليه وأهله وولدد، وجعل فيه الخيرية وفي عقبه، وليست ضخامة المهر علامة علو ورفعة أو مجد ومكانة، إنما الخيرية والمجد في اليسر والتيسير على عباد الله. قال ابن العطار رحمه الله: دما كانت الصحابة-رضى الله عنهم- على التفالي في صدق النساء، مع أن عبد الرحمن بن عوف كان من ساسير الصحابة واغنيائهم، فإنه عمل بالسنة ي قلم المهر، ولهذا قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: مخير النكاح أيسره، (أبو داوود ٢١١٧). وفي حديث آخر: ، خيرُ النساء أيسرهن مهراء (اين

حيان في صحيحه ح٤٠٠٤). (العدة في شرح العمدة في أحاديث الأحكام لابن العطار المتوع سنة ع علم ١٣١٣/١).

عن عروة، عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من يمن المرأة تسهيل أمرها وقلة صداقها .. قال عروة: وأنا أقول من عندى: ومن شؤمها تعسير أمرها، وكثرة صداقها. (صحيح ابن حبان - محققا ح١٩٠٠. وسنده حسن).

وق هذه الأحاديث دعوة الأهل الإسلام لتيسير الأمور وتحفيف المهورة

#### اكلو المهور وظالمو النساء

عن ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: إن أعظم الذنوب عند الله رجل تزوج امرأة فلما قضى حاجته منها طلقها وذهب بمهرها، ورجل استعمل رجلا فذهب بأجرته، وآخر يقتل دابة عبثا). (صحيح الجامع١٢٥١).

#### من تزوجت بدون صداق

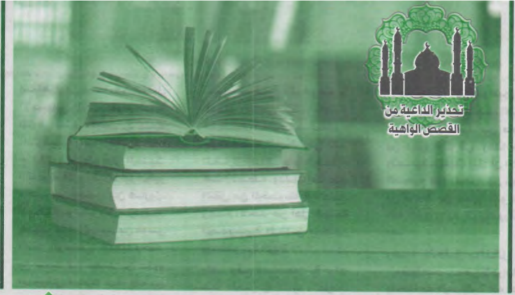
عن عقبة بن عامر رضي الله عنه قال: قال صلى الله عليد وسلم: خير النكاج أيسرُدُ . وقال النبي صلى الله عليه وسلم لرجل: الترضي أن أزوجك فلانة؟ قال: نعم، قال لها: وأترضين أن أزوجك فلانا؟ ، قالت: نعم، فروجها رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولم يفرض صداقا فدخل بها، فلم يعطها شيئا، فلما حضرته الوفاة قال: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم زوجني فلانة

ولم أعطها شيئا، وقد أعطيتها سهمى من خيير، فكان له سهم بخيس فأخدته فباعته، فبلغ مائة ألف. (صحيح ابن حبان محققا ح٢٧٠٤ واسناده صحيح). هذا هو الوفاء للزوجات

وعن علقمة أن قوما أتوا عبد الله بن مسعود فقالوا: جنناك لنسألك عن رجل تروج امرأة ولم يضرض لها صداقا ولم يجمعهما الله حتى مات؟ فقال عبد الله: ما سُئلت عن شيء منذ فارقت رسول الله صلى الله عليه وسلم أشد على من هذه فأتوا غيري، فاختلفوا إليه شهرًا ثم قالوا له في آخر ذلك: من نسأل إن لم نسألك وأنت لعيبة أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم في هذا البلد ولا نجد غيرك؟ فقال ابن مسعود: سأقول فيها بجهد رأيي. إن كان صوابًا فمن الله وإن كان خطأ فمنى: لها مهر نسائها لا وكس ولا شطط، ولها الميراث وعليها العدة أربعة أشهر وعشرا، وذلك بحضرة ناس من أشجع، فقام رجل يقال له معقل بن سنان الأشجعي فقال: أشهد أنك قضيت بمثل الذي قضي به رسول الله صلى الله عليه وسلم في امرأة منا يقال لها بروع بنت واشق. فما رنى عبد الله فرح بشيء بعد الإسلام كفرحه بهذه القصة.

إنها فرحة التوفيق إلى الفقه والعلم، وقل بفضل الله ويرحمته فبذلك فليفرحواء

وللحديث بقية.



# قصة زفة الكعبة

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق.

#### أولا: أسباب ذكر هذه القصة:

() اشتهار هذه القصة لوجودها في بعض كتب السنة الأصلية وهي الكتب التي جمعها مؤلفوها عن طريق تلقيها عن شيوخهم بأسانيد إلى النبي صلى الله عليه وسلم.

ومن الأسباب أيضًا، أن من الكتب الأصلية التي أخرجت الخبر البذي جاءت به هذه المقصة كتاب الترغيب والترهيب للإمام الحافظ الأصبهاني.

كما سنبين من التخريج والتحقيق حيث قال المحقق-عفا الله عنا وعنه-: ،حديث غريب جـدًا: والأشبـه كونه

## على حشيش

موضوعًا. وقد حيرني جودة إسناده فيما بحثت فيه من رجال الإسناد . اه. ولا يهمنا ذكر اسمه ولا رسمه بقدر ما يهمنا بيان العلة التي في هذا الإسناد بتوفيق الله وحده.

ومن الأسباب أيضاً: تعدد طرق هذه القصة كما سنبين من التخريج والتحقيق، حيث اشتهر عند الكثير من نقلة الأخبار: أن الحديث إذا جاء من طرق متعددة فإنه يتقوى بها ويصير حجة، وإن كان كل طريق منها على انفراده ضعيفاً..

وهذا ليس على إطلاقه كما

سنبين من التحقيق.

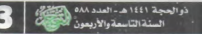
(٤) ومن الأسباب أيضًا: وقوع تصحيف في الأسانيد التي جاءت بها طرق هذه القصة كما سنين من التخريج والتحقيق.

Court state -

زفت الكعبة البيت الحرام إلى قبري، فقال: السلام عليك يا محمد، فأقول: وعليك السلام يا بيت الله، ما صنع بك امتي من بعدي؟ فتقول: من أتاني فأنا أكفيه، وأكون له شفيعًا، ومن لم يأتني فأنت تكفيه، وتكون له شفيعًا،

#### ثالثًا: التَفريج:

ا أخرجه الحافظ أبو القاسم



اسماعيل بن محمد ابن الفضل الأصبهاني الملقب بقوام السنة المتوفى سنة ٥٣٥هـ في كتابه الترغيب والترهيب، (٨/٢) ح (١٠٣٩)- ط: دار الحديث القاهرة- قال: أخبرنا أبو الخير محمد بن أحمد بن هارون، أنسأنا أبوبكربن مردويه، حدثنا عيد الحميد بن موسى القناد الواسطى، حدثنا محمد بن سعید بن محمد بن عمرو الدورقي حدثنا عبد الله بن موسى بن زياد المدنى، حدثنا عبيد الله بن موسى، عن سفيان الثوري، عن محمد بن المنكدر، عن جابربن عبد الله قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا كان يوم القيامة زفت الكعبة البيت الحرام إلى قبري ... الحديث.

٢) وأخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس، ح (١٧٣٧-الغرائب الملتقطة) قال: أخبرني أبي، أخبرنا عبد الملك بن عبد الغفار، وحدثنا أبو طالب عمر بن إبراهيم الزهري الفقيه، حدثنا عيسى بن حامد الرجحي، حدثنا محمد بن سعيد النورقى حدثنا عبد الله بن موسى بن زياد، حدثنا عبد الله بن موسى، عن سفيان الثوري، عن محمد بن المنكدر، عن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « زفت الكعبة البيت الحرام إلى قبرى ... الحديث.

#### رابعا: التحقيق:

 () وقع تصحيف في سند الخبر الذي جاءت به القصة والذي أخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس.

وهذا التصحيف باعتبار موقعه

السند ويسمى أيضًا باعتبار منشئه تصحيف بصره: حيث اشتبه الخط على بصر القارئ: إما لرداءة الخطأو عدم نقطه، وذلك إما عند النقل من المخطوطة أو الطبع، وعدم الأخذ عن أهل الصنعة الحديثية الدين يبحثون ويدققون في الرواة.

ولقد وقع تصحيفان في سند هذا الخبر في كتاب الغرائب المناب المنتقطة من مسند الفردوس. المنتقطة من مسند الفردوس. الأول: عبد الله بن موسى عن سفيان الشوري: وهذا خطأ سفيان الشوري في الحرواة عن مائة وعشرين راويا عنه كما هو مبين في تهذيب الكمال هو مبين في تهذيب الكمال بينهم راويا اسمه عبد الله

سفيان الثوري اسمه عبيد الله بن موسى، صحف إلى عبد الله بن موسى، التصحيف الثاني؛ محمد بن

ين موسى، وتبين أن الراوى عن

سعيد النورقي؛ وهذا خطأ حطأ عدث بالبحث في تاريخ بغداد، (٢٨٢١/٣٠٨/٥) تبين أن الراوي السمية، ومحمد بن سعيد النورقي، صحف إلى ومحمد بن سعيد النورقي،

والاسم الصحيح بينه الحافظ الخطيب بالتفصيل فقال: محمد بن سعيد بن محمد بن عمرو، أبو عبد الله المروزي يعرف بالبورقي .. اهد.

ا ووقع هذا التصحيف في سند الخبر الذي جاءت به هذه القصة في كتاب «الترغيب والترهيب، ح (١٠٣٩) للحافظ

الأصبهاني كما هو مبين من التخريج حيث جاء الاسم محمد بن سعيد بن محمد بن عمرو الدورقي، وهذا خطأ وتصحيف: حيث بينا أن الاسم الصحيح هو: محمد بن سعيد بن محمد بن عمرو، أبو عبد الله المروزي يعرف بالبورقي،.

وهـنا التحقيق بالنقل عن الحفاظ يحسبه من لا دراية له الحفاظ يحسبه من لا دراية له ولقد بينا أن معرفة المصحف فن جليل مهم قل السالم من الوقوع من الحفاظ كما بينا في هذا التطبيق.

وبالمقارنة بين الأسناد عند الترغيب والترهيب، والإسناد الترغيب والترهيب، والإسناد عند أبي منصور الديلمي في مسند الفردوس، كما هو مبين من التخريج أنفا نجد أن الخبر به محمد بن سعيد بن محمد بن عبد الله بن موسى بن زياد المدني، عن بيد الله بن موسى، عن سفيان بن موسى عن رياد المدني، عن المتوري، عن محمد بن المتكدر عبيد الله بن موسى، عن سفيان الثوري، عن محمد بن المتكدر عن جابر بن عبد الله مرفوعاً.

أ) وبهذا يتبين أن علة هذا الخبر الذي جاءت به القصة هو: محمد بن سعيد بن محمد بن عمرو البورقي،.

أ)قال الإمام الذهبي في الميزان، (٥٦٦/٣): «محمد بن سعيد البورقي كان أحد الوضاعين بعد الثلاثمائة». اهد

ب) قال الحافظ الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد، (٣٠٨/٥): «محمد بن سعيد بن

محمد بن عمرو البورقي، قال فيه حمزة بن يوسف السهمي: كنداب، حدث بغير حديث وضعه،، وقال الحاكم: هذا البورقى قد وضع من المناكير عن الثقات ما لا يحصى، وأفحشها روايته عن بعض مشايخه، عن الفضل بن موسى السناني، عن محمد بن عمرو، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم كما زعم أنه قال: «سيكون في أمتى رجال يقال له أبو حنيفة هو سراج أمتى،؛ هكذا حدث به في بلاد خراسان، ثم حدث به بالعراق باستاده، وزاد فیه أنه قال: وسيكون من أمتي رجل يقال له محمد بن إدريس فتنته على أمتي أضر من فتنة إبليس».

قلت: بعد أن نقل الحافظ الخطيب قول الإمام الحاكم في البورقي، ختم ترجمته فقال؛ ما كان أجرأ هذا الرجل على الكذب كأنه لم يسمع حديث رمن كذب على متعمدًا فليتبوأ مقعده من النار، نعوذ بالله من غلبة الهوى ونسأله التوفيق لل يحب ويرضى، انتهى كلام الرحافظ الخطيب الذي ختم به ترجمة البورقي.

ج) ونقل الحافظ ابن حجر في اللسان (٢٠٢/٥) (٢٠٢/٥) اللسان (٢٠٢/٥) اقوال أنمة الجرح والتعديل: الإمام الذهبي، والحافظ الإمام الثبت حمزة بن يوسف السهمي كما ترجمه بهذا الذهبي في تذكرة الحفاظ، (١٠٨٩/٣)، والحاكم أبو عبد الله الحافظ وأقرائهم.

#### خامسا الاستنتاج:

نستنتج أن الخبر الذي جاءت

به قصة (فدة الكعبة) من حديث جابر خبر كذب مختلق مصنوع منسوب الى النبي صلى الله عليه وسلم، وعلته محمد بن عمرو الله عليه وسلم، وعلته محمد البورقي، الوضاع الكذاب، وقد حدث بغير حديث وضعه، ووضع من المناكير على الثقات ما لا يحصى، وبهذا تصبح القصة والهنة والخبر الذي جاءت به القصة باطلا.

#### طريق آخر:

وحتى لا يتقول علينا من لا دراية بهذه الصناعة الحديثية متوهما أن للقصة طريقا آخر يقويها، فإلى القارئ الكريم تخريج وتحقيق هذا الطريق.

١) هذا الطريق أورده الإمام السيوطى في كتابه الدر المنثور في التضسير بالمأثور، (١٣٦/١) قال: (أخرج الجندي عن الزهري قال: وإذا كان يوم القيامة رفع الله الكعبة البيت الحرام إلى بيت المقدس، فتمر بقير النبي صلى الله عليه وسلم بالمدينة؛ فتقول: السلام عليك يا رسول الله ورحمة الله وبركاته، فيقول النبي صلى الله عليه وسلم: وعليك السلام يا كعبة الله. ما حال أمتى؟ فتقول: يا محمد أما من وفد من أمتك إلى أمتك فأنت القائم بشأنه، وأما من لم يفد من أمتك إلى من أمتك فأنت القائم بشأنه، اه.،).

۲) قلت: هكذا أورده الإمام السيوطي واكتفى بعزوه للجندي فيتوهم كثير من الوعاظ والقصاص الصحة لمجرد هذا العزو كعادتهم حيث لم يفرقوا بين التخريج والتحقيق.

٣) تحقيق هذا الطريق:

هذا الخبر أخرجه محدث مكة المفضل بن محمد بن إبراهيم المفضل بن محمد بن إبراهيم في كتابه فضائل مكة ح (٥٠) قال: حدثنا عبد الرحمن بن محمد، حدثنا عبد الرزاق، حدثنا معمر عن الزهري أنه قال: وإذا كان يوم القيامة رفع الله الكعبة.... الخبر.

وعلة هذا الخبر: عبد الرحمن بن محمد وهو ابن أخت عبد الرزاق ذكره السيوطى في واللالئ المصنوعة في الأحاديث الموضوعة، (٣٩٩/١) في رواية الجندي عنه وبين أنه «كذاب»، كذلك الإمام الشوكاني في والفوائد الجموعة وص (٣٩١)؛ بين أنه: كذاب وذكر الحافظ ابن حجر في اللسان، (۲۱۹/۲۱۰/۱): رأن ابن أخت عبد الرزاق دلسه المفضل بن محمد الجندي، فقال عبد الرحمن بن محمد، والمعروف أنه أحمد بن عبد الله فكأنهم كانوا يدلسون اسمه على ألوان لشدة ضعفه .. اه .. وهذا ما يعرف بتدليس الشيوخ.

وعلة أخرى: هذا الخبر من مرسل النزهري، وقد قال الامام السيوطي في قدريب الراوي (٢٠٥/١) عن يحيى بن سعيد قال: مرسل الزهري شر من مرسل غيره؛ لأنه حافظ، وكلما قدر أن يسمي سمى، وإنما يترك من لا يستحب أن يسميه ..

قلت: فهذا الطريق من شر المراسيل، وفيه كذاب، ولا يزيد الطريق الأول إلا وهنا على وهن. هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.



# درر البحار في بيان ضعيف الأحاديث القصار

القسم الثاني

الحلقة (95)

الخلقة (١

٨٦١- وإذا كان عشية عرفة لم يبق أحد في قلبه مثقال حبة من خردل من إيمان إلا غفر له وقلت (أي ابن عمر) يا رسول الله أهل عرفة خاصة؟ قال: وبل للمسلمين عامة ...

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ الطبراني في المعجم الكبير، (١٨٨/١٣) ح (١٣٨٩٦) عن الصباح بن موسى. عن أبي داود السبيعي، عن عبد الله بن عمر مرقوعًا، وعلته أبو داود السبيعي، قال الإمام الذهبي في الميزان، (٩١١٥/٢٧٢/٤) نفيع بن الحارث أبو داود الكوفي القاص الهمداني الأعمى ويقال لأبي داود هذا السبيعي لأنهم مواليه وقد دلسه بعض الرواة فقال: نافع بن أبي نافع، كذبه قتادة، وقال الدارقطني وغيره، متروك.

٨٦٢- ، ما من غني إلا سيود أنه أُوتي في الدنيا قوتًا ».

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ أبن عدي في الكامل، (٢٠/٧) عن أبي داود عن أنس مرفوعًا وعلته أبو داود السبيعي القاص.

٨٦٣- «يعتق الله بكل جزء من الأضحية جزء من المضحى من النار».

الحديث لا يصح: أورده الغزائي في «الإحياء» (٢٧١/١). قال الحافظ العراقي في تخريج الإحياء»: «هذا حديث لم أقف له على أصل».

٨٦٤- ، إن عمار بيوت الله هم أهل الله عز وجل ، - ٨٦٤

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ الطبراني في المعجم الأوسط، ح (٢٥٢٣) عن صالح المري عن ثابت البناني عن أنس بن مالك مرفوعاً. وهو حديث غريب حيث قال الطبراني: لم يروهذا الحديث عن ثابت الاصالح، اهـ. وعلته صالح وهو ابن بشير المري قال الإمام الذهبي في الميزان، (٣٧٧٣/٢٨٩/٢): ضعفه ابن معين والدارقطني، وقال أحمد: هو صاحب قصص، ليس هو صاحب حديث ولا يعرف الحديث، ١٦٥٠ ولا تنكحوا القرابة فإن الولد يخلق ضاوياً».

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في الإحياء، (٢/٢) بصيغة الجزم مرفوعًا، وقال الحافظ العراقي

علي حشيش

في . تخريج الإحياء ، وقال ابن الصلاح لم أجد له أصلا معتمدا، اه.

٨٦٦- ، أجرؤكم على الفتيا أجرؤكم على النار،

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ عبد الله بن عبد الرحمن الدارمي المتوقيق (١٥٥هـ). في السنن و (١٥٧) عن عبيد الله بن أبي جعفر، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم فذكره.

والحديث مردود لوجود سقط في الإسناد؛ لأن عبيد الله بن أبي جعفر المصري أورده الحافظ المزي في تهذيب الكمال، (٤٢٠٨/١٧٨)، وبين أنه مات سنة ١٣٦هـ وهو من أتباع التابعين وبالاستقراء تبين أن بينه وبين النبي صلى الله عليه وسلم اثنين أو أكثر.

٨٦٧- والصبر كنز من كنوز الجنة ،

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في الإحياء، (٦٠/٤) مرفوعًا، وقال الحافظ العراقي في الخريج الاحياء، حديث غريب لم أجده،

قائدة: يغني عنه الحديث المتفق عليه والذي أخرجه البخاري ح (٧٣٨١) ومسلم ح (٢٧٠٤) عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: يا عبد الله بن قيس قل لا حول ولا قوة إلا بالله: فإنها كنزمن كنوز الجنة ..

٨٦٨- , صلاة المدل لا تصعد فوق رأسه ..

الحديث لا يصح، أورده على القاري الهروي في الموضوعات، ح (١٧٩)، وقال: ولم يوجد، اله.

٨٦٩- «الضمير من الإيمان بمنزلة الرأس من اللدن».

الحديث لا يصح: آخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس، ح (١٩٧٩- الفرائب الملتقطة). عن العلاء بن خالد القرشي، عن يزيد الرقاشي عن أنس بن مالك مرفوعا، وتتركز العلة في الرقاشي-قال الإمام الذهبي في «الميزان» (١٨/٤)؛ ويزيد بن أبان الرقاشي البصري أبو عمرو الزاهد عن أنس قال النسائي وغيره»: «متروك»، وقال أحمد: «كأن يزيد منكر الحديث»، اهه.

Rockerske skerske skerske skerske sk

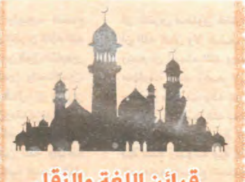


فنذكر من أنمة السنة ممن ولي أبا الحسن الأشعري في أبا الحسن الأشعري في إثبات صفة الكلام لله على الحقيقة بالحرف والصوت، وفيه الرد على أشاعرة الزمان؛ الإمام البريهاري - ت٢٦٠ - قال في (شرح السنة)؛ القرآن كلام الله وتنزيله ونوره، وليس بمخلوق، لأن الشرآن من الله وما كان من الله فليس بمخلوق، هكذا قال مالك وأحمد والفقهاء قبلهما وبعدهما.. ومن قال؛ (لفظه بالقرآن مخلوق) فهو جهمي، ومن سكت ولم يقل؛ (مخلوق، ولا غير مخلوق)، فهو جهمي.

وللأجري (ت٣٠٠) في الشريعة ص ٧٧. قولهتحت باب: (ذكر الإيمان بأن القرآن كلام الله وأن
كلامه ليس بمخلوق، ومن زعم أنه مخلوق فقد
كفر) -: "قول المسلمين الذين لم تزغ قلوبهم عن
الحق، ووُفقوا للرشاد قديمًا وحديثًا: أن القرآن
كلام الله ليس بمخلوق، لأن القرآن علمُ الله،
وعلم الله لا يكون مخلوقا.. دل على ذلك القرآن
والسنة وقول الصحابة وقول أنمة المسلمين".
وشرع-رحمه الله- يذكر في كل ذلك الكثير من
النصوص التي "إذا سمعها من له علم وعقل زاده
علمًا وفهمًا، وإذا سمعها من في قلبه زيغ، فإن أراد
الله هدايته إلى طريق الحق رجع عن مذهبه وإن
لم يرجع فالبلاء عليه أعظم".

وقوله ص٧٨٧ تحت عنوان: (كتاب الإيمان والتصديق بأن الله كلم موسى): "من ادعى أنه مسلم، ثم زعم أن الله كلم موسى): "من ادعى أنه مسلم، ثم زعم أن الله لم يكلم موسى فقد كفر، يستتاب والا قتل، فإن قال قائل: لم؟، قيل: لأنه رد القرآن وجحده، ورد السنة، وخالف جميع علماء المسلمين، وزاغ عن الحق وكان ممن قال الله: { رَمَن يُثَانِق ٱلرَّمُولَ مِنْ بَعْدِ مَا لَيْنَ لَهُ ٱلهُدَى وَسَامَتُ مَعِيمًا } [النساء: ١٥٥]، وراح يستفيض في وكرا لايات والاثار في ذلك.

ولابن أبي زيد القيرواني-إمام المالكية في وقته وقدوتهم والملقب بمالك الصغير ٣٨٦- قوله في رسالته: "كلم الله موسى بكلامه الذي هو صفة ذاته، لا خلق من خلقه، وتجلى للجبل فصار دكاً



قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

ومن ولي أبا الحسن الأشعري في إثبات صفة الكلام لله على الحقيقة بالحرف والصوت.. يقولون بما قاله وقال به بقية أئمة السنة ممن سبقوهم، ويسوقون الإجماع على ذلك

حلقة 69

أ.د. محمد عبد العليم الدسوقي

الأستاذ بجامعة الأزهر

ذو الحجة ١٤٤١ هـ - العدد ٥٨٨ السنة التاسعة والأربعون

من جلاله، وأن القرآن كلام الله ليس بمخلوق فيبيد، ولا صفة لمخلوق فينفد"، في إشارة إلى أن صفة كلامه تعالى "ذاتية باعتبار أنه لا بداية للاتصاف بها، وفعلية بكونها تتعلق بالمشيئة والارادة، فكالأمه متعلق بمشيئته، يتكلم إذا شاء كيف شاء، وهو قديم النوع حادث الأحاد، وقد كلم موسى في زمانه وكلم نبينا محمدًا ليلة المعراج" كذا ذكره د العباد في شرحه على رسالة القيرواني. ولقد توسع من بعده: الحافظ ابن بطة (٣٨٧)، وجعل يرد شبه المخالفين، ويعنون في كتابه (الإبانة) بالأجزاء ۱۲: ۱۲ ل (باب: ذکر ما نطق به نص التنزيل من القرآن بأنه كلام الله وأن الله عالم ومتكلم)، و(باب: ما جاءت به السنة عن النبي وعن أصحابه يأن القرآن كلام الله)، و(باب: الايمان بأن القرآن كلام الله غير مخلوق، خلافا للطائفة الواقضة التي وقضت وشكت وقالت: لا نقول مخلوق ولا غير مخلوق)، و(باب: ذكر اللفظية والتحذير من رأيهم

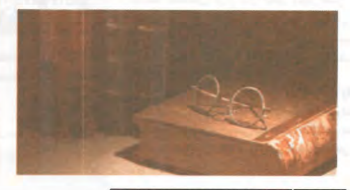
ومقالاتهم)، و(باب: اتضاح الحجة في أن القرآن كلام الله غير مخلوق من قول التابعين وفقهاء السلمين والصالحين، وتكفير من قال: إن القرآن مخلوق وبيان ردته وزندقته)، و(باب: بيان كفرهم وضلائهم وخروجهم عن الملة وإباحة قتلهم)، و(باب؛ إباحة قتل من يقول من الجهمية بخلق القرآن وتحريم مواريثهم على عصبتهم من المسلمين)، و(باب: مناظرة عبد العزيز المكى لبشر المريسي بحضرة المأمون)، و(باب: ذكر شيء من محنة أحمد بن حنبل وحجاجه لابن أبي داود واصحابه بحضرة المعتصم). و(باب: التصديق بأن الله كلم موسى، وبيان كفر من جحده وأنكره).. إلخ.

وقد بدأ ابن بطة كلامه في الإبانة ٢٩٢/٣- وبنحوه فلابات ٢٩٢/٣- وبنحوه فلوبهم وحجب عن الهدى أبصارهم، وزعموا أن القرآن مخلوق"، وقضى ببطلان مزاعمهم، ذلك "أن القرآن من علم الله وفيه صفاته العليا وأسمائه الحسنى، فمن زعم

أن القرآن مخلوق فقد زعم أن الله كان ولا علم، ومن زعم أن أسماء الله وصفاته مخلوقة فقد زعم أن الله مخلوق محدث، وأنه لم يكن ثم كان، وشبه الله بخلقه، وقد أكذبهم الله في كتابه وفي سنة رسوله وفي أقوال الصحابة وإجماع المسلمين في السابقين والغابرين؛ لأن الله لم يزل عليما سميعا بصيرا متكلما، تامًا بصفاته العليا وأسمائه الحسني قبل كون الكون وقبل خلق الأشياء"، وجعل يسوق في ذلك الآيات والأحاديث والأثار.

شم كشف ابن بطة اللثام عمن أهل عمن أدعسى أنه من أهل الشريعة وعلى ملة إبراهيم ودين محمد، شم جحد أن الله كلم موسى، قائلاً: إنه بذلك "أبطل فيما ادعاه من دين الإسلام، وكذب في قوله؛ الله قوله، وكذب بما جاء الله عليه وسلم، ورد الكتاب به جبريل إلى محمد صلى والسنة وإجماع الأمة" ثم والسنة وإجماع الأمة" ثم عليه السلام وعقب يقول؛

"أَنكَر الجهميُّ الخبيثُ هذا كله، وردَه وجحد به، وقال: إنّ الله ما تكلم قط ولا يتكلم، وزعم أنّ ربه كالحجارة الشّمُ البُكم الجماد الخُـرس التي كانت تعبُدُها الجاهليّة، لا تسمعُ ولا تُنصَر، ولا تنطق، ولا تنضر، وهو مع هذا يزعم أنه يريد أن يُنزه هذا يزعم أنه يريد أن يُنزه



ذو الحجة ١٤٤١ هـ - العدد ٥٨٨ السنة التاسعة والأربعون

الله ويرفعه عن التشبيه ببني آدم الذين يتكلمون ويسمعون ويبصرون، ويقول: إن الكلام لا يجوز أن يكون الا من حوف بلسان وشفتين وحلق ولهوات، فينفون عن الله القدرة، ويزعمون أنه لا يقدر أن يتكلم إلا بألات الكلام، وقالوا: إنَّ اللَّهُ كُونَ شيئا فعبر عنه، وخلق صوتا، فأسمع موسى ذلك الكلام، قلنا:

هل شاهدتموه وعاينتموه حتى علمتم أن هذا هكذا كان؟ قالوا: لا ، قلنا: بلغكم أن رسول الله قال ذلك؟؛ قالوا: لا؛ قلنا؛ فهل أنزل الله ذلك في كتبه السالفة، أو قاله نبي من الأنبياء المتقدمين؟؛ قالوا: لا، ولكن المعقول يدل على ما قلناه، قلنا: فهل يجوز لمخلوق خلقه الله وكوَّنه أن يقول: (إِنِّيَ أَنَا أَمُّهُ لَآ إِلَّهُ إِلَّا أَنَّا فَأَعَيْدُنِي وَأَفِيمِ ٱلصَّلَوْةَ لدكري (طه/١٤)؟، فمن زعم أن الكلم لوسى كان غير الله، فقد زعم أن الله خلق خلقا ادعى الربوبية، وأن موسى أجابه وعبده من دونه ومضى إلى فرعون برسالة مخلوق وأمر فرعون أن يعبد غيرالله.

قال الله فيما وصف به كتابه: (بلسّان عَرَفِ شِّينِ) (الشعراء/١٩٥)، وقال: ( وما أَرْسُلْنَا مِن رَسُولِ إِلَّا بِلِسَانِ وَبِهِ.) (إبراهيم/٤)، فقد علم أهل العلم بكلام العرب وفصيح اللسان أنه لا يكون

كلام إلا من متكلم، كما لا يكون رسول إلا من مرسل، ولا عطاء إلا من معط، وقال تعالى: (وَكُلِّمَ أَلَّهُ مُوسَىٰ تكنيا) (النساء/١٦٤)، فأدخل (تكليمًا) تأكيدا للكلام ولنفي المجاز، فإنه لا جائز أن يقول إنسان؛ كلمت فلانا في كتابي وعلى لسان رسولى تكليما"

وطفق ينقل عن الأصمعي قوله في مغزى التعبير بالصدر: "(تأكيدا لكلامه)، سرسد أنسه لا ترجمان سنهما ولا رسول، كقول الرجل: (الأضربنك ضربا ولأفعلن بك فعلا)، قال تعالى: ويَنْمُومَى إِنَّى أَصْطَفَيْتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسْلَتِي وَبِكُلْسِ) (الأعراف/١٤٤، ففصل بين الرسالة والكلام، لأن جميع رسل الله وأنبيائه إنما أرسلهم بالوحي، فلولا ما خص الله به موسى لما قال: (وبكلامي) ولما كان له فضيلة ومزية على غيره ممن لم يكلمه الله ولم ىخصه يما خص يه موسى، ولكن الجهمية- وكذا من لف لفهم- لا بمشاهدة علموا ما يدعون، ولا بما أخير الله عن نفسه في كتابه يصدقون، ولا يما قاله الرسول وصحابته يضلون، ولا بكلام العرب وفصيح اللسان يعرفون، فهم لأهوائهم يعبدون، وبالعقول من غير عقل صحيح يدينون، وتعالى الله

عما بقولون". واستطرد ابن بطة يقول- في رد مزاعم من أنكروا الصوت والحسرف عن كلام الله-: "فأما قولهم: إن الكلام لا يكون إلا من جوف وفم ولسان وشفتين، أفترى الحوارح التي تشهد على أهلها يوم القيامة بما كانوا يعملون حتى تنطق بكلام مفهوم وأمر معلوم، فهل كان لها حوف والسنة وشفاه ولهوات؟ ؛ وذكر الأيات في ذلك وتابع يقول: "فالذي أنطق كل شيء من غير الحسوان الناطق من غير جوف ولا لسان ولا شفتين، قادر أن يتكلم هو بما شاء كيف شاء لن شاء، ولا نقول ىلسان ولا بجوف ولا شفتين، وقد أخبرنا- سبحانه- أن الملائكة صمد روحانيون لا أجواف لهم، وأنهم مع ذلك يسبحون الليل والنهار لا يفترون، وقال: (ويُسَبِّعُ ٱلرَّعَدُ بحَمْدِهِ. وَالْمُلَتِكُةُ مِنْ خِيفَتِهِ.) (الرعد/١٣)، وأخبرنا عن الحسال أنها تسبح فقال: (وَسَخُونًا مَعَ دَاوُدُ ٱلْجِبَالَ (۱۷۹/هاساء/۷۹) وقال: (ينجِالُ أَوَى مَعَدُ وَالطِّيرَ ) (سيأ/١٠)، وأخبرنا عن السماء والأرض كذلك فقال: (مُ أَسْتَوَى إِلَى ٱلسَّالِهِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَمَا وَلِلْأَرْضِ أَثْنَيَا طَوْعًا أَوْ كُرْهُا قَالَتَا أَنْبُنَا طَآمِينَ ) (فصلت/١١) ومثل هذا في كتاب الله كثير.

ولكن الجهمية الملحدة

تجحده كله وتنكره، فتجحد القرآن وترد الأثار. فمن أنكر أن الله كلم موسى بصوت تسمعه الأذنان وتعيه القلوب، لا واسطة بينهما ولا ترجمان ولا رسول، فقد كفر بالله وجحد القرآن، وعلى إمام المسلمين أن يستتييه فإن تاب ورجع عن مقالته والا ضرب عنقه، فإن لم يقتله الإمام وصح عند السلمين أن هذا مقالته، ففرض على المسلمين هجرانه وقطيعته، فلا يكلمونه ولا يعاملونه، ولا يعودونه إذا مرض، ولا يشهدونه إذا مات، ولا يصلى خلفه، ومن صلى خلفه أعاد الصلاة، ولا تقبل شهادته ولا يروج، وإن مات لم ترثه عصبته من المسلمين إلا أن يتوب".

وأعقب رحمه الله ذلك بذكر الأحاديث والأشاري كلام الله موسى، قائلا: "فإن قيل: قد أحدث الله كلاما في شجرة سمعه موسى، يقال: وقد أحدث الله كلاما لنبينا في ذراع شاة، فقد استويا في الكلام"، وساق فيما ساق قول مالك: "كلم الله موسى بن عمران"، وقول ابن حنبل بحق من قال: إن الله لم يكلم موسى: "كافر يستتاب، فإن تاب والا ضربت عنقه".

وممن توسعوا في تناول صفة كلامه تعالى: الإمام الحافظ ابن منده (۳۹۵ )؛ فقد بوب في المجلد الثالث من كتابه (التوحيد)لتلك الصفة

بقوله: (ذكر ما يستدل به من الكتاب والأثر على أن الله لم

يزل متكلما آمرا ناهيا بما شاء لن شاء من خلقه، موصوفا بذلك)، وجعل يستدل على ذلك بنصوص الكتب والسنة، ويستدل بها أيضاً على أن النبى كان يتعوذ ويعوذ سبطيه بكلمات الله التامات، وأن الله كلم آدم قبلا فكان نبيا مكلما، وكنذا موسى عليهما السلام، وأنه يكلم عباده يوم القيامة، ويكلم جبريل وغيره من الملائكة بما كلفهم به ويناديهم، وأنه يخاطب الرحم ويكلمها، فهو كان ولا يرال متكلما إذا شاء بما شاء، وآمرا بما شاء لن شاء، موصوفا بذلك أزلا وأبدا .. كذا بما يدل على أن من يتأولون هذه الصفة إنما يحرفون الكلم عن مواضعه، ويقدمون بين يدى الله ورسوله الذي هو أعلم الخلق بريه وأتقاهم وأخشاهم له.

شم راح يدلل على أن المتلو والمكتوب والمسموع من القرآن، هو كلام الله الدي نزل به جبريل من عند الله على قلب محمد صلى الله عليه

وسلم، وأن جبريل كان يدارسه القرآن كل عام مرة، فلما كان العام الذي قبض فيه دارسه إياه مرتين، فهو المحفوظ في الصدور المكتوب بين الدفتين، ثم شرع يتناول ذلك بشيء من التفصيل، ويستدل عليه بالأيات والأحاديث.

وللقاضى ابن الباقلاني (ت٤٠٣٠) قوله في (الإبانة) له- وقد ذكره الذهبي في العلو ص١٧٤-: ومن "صضات ذاته تعالى التي لم يزل موصوفا بها: (الحياة والعلم والقدرة والسمع والبصر والكلام والإرادة والوجه والبدان والعينان والغضب والرضا)"، كما قال في كتابه (الذب عن الأشعري)- بعد أن ذكر من صفات الخبر والفعل ما ذكر-: "وقد بينا دين الأئمة وأهل السنة: أن هذه الصفات تمر كما جاءت بغير تكييف ولا تحديد ولا تجنيس ولا تصوير، كما رُوي عن الزهري وعن مالك في (الاستواء)، فمن تجاوز هذا فقد تعدى وابتدء وضل".

والى لضاء، والحمد لله رب العالمين.



77

عبد الرازق عيد

الحمد لله الذي أكمل للمسلمين دينهم وأتم عليهم نعمته ورضى لهم الإسلام دينًا، والصلاة والسلام على خاتم النبيين والمبعوث رحمة للعالمين سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه وإخوانه الأنبياء والمرسلين

أجمعين، وبعد:

"

ذي القعدة من العام التاسع الهجري ثم خرج في عقبه علي رضي الله عنه فأدركه في

الطريق وسارا معًا.

وحول هذا الحدث وأهميته وكونه أول إمارة للحج في الإسلام وما نتعلم منه من دروس نعيش معكم هذا اللقاء مستعينين بالله عنر وجل ونتناوله من خلال المحاور التالية.

 متى فرض الحج في الإسلام؟
 ولماذا بعث النبي أبا بكر أميرًا على الحج ولم يذهب هو بنفسه صلى الله عليه وسلم؟ ففي العام التاسع الهجري وبعد عودة النبي ومن معه من غزوة تبوك وقد نصرهم الله عز وجل على الروم ومشركي عليه وسلم للخروج إلى الحج، عليه وسلم للخروج إلى الحج، الصديق رضي الله عنه إمارة الحج على المسلمين في رحلة الحج ذلك العام ثم أردف عليا رضي الله عنه لتبليغ على المناس لإعلانها يوم على الناس. وكان على الناس. وكان خروج أبي بكر في أواخر شهر

(۳) وما علاقة نزول صدر سورة براءة، بالحج؟

إلى الله المناس علياً المناس علياً

 وما الضوائد المستفادة،
 وكيف نرد على بعض الشبهات التى أثيرت؟

#### المحور الأول: متى فرض الحج في الإسلام؟

اختلف العلماء في السنة التي فرض الله فيها الحج على المسلمين أفي السنة الخامسة، أم التاسعة، أم العاشرة، والراجح والله أعلم قول من قال: في التاسعة لأن

ذو الحجة 1221 هـ - العدد ٥٨٨ السنة التاسعة والأربعون

قبل فتح مكة يكون الأمر شاقًا على المسلمين لأن مكة لم تكن تحت سلطانهم وكانت تحت سلطان المشركين، وقد علمنا ماذا حدث مع المسلمين عندما أرادوا العمرة في الحديبية.

المحور الثاني: لماذا بعث النبي أبا بكر أميرًا على الحج في العام التاسع؟

بعد أن فرض الله الحج على المسلمين في قوله تعالى: روَلِلهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ، (آل عمران: ٩٧). وأراد النبي أن يحج تـذكـر أو ذكــر أن المشركين ما زائوا يشاركون المسلمين الحج وما زالت تقع منهم أخطاء عقدية وأخرى سلوكية، ومن هذه الأخطاء ما رواه مسلم عن ابن عباس رضي الله عنهما أن المشركين كانوا يطوفون بالبيت ويقولون: ولبيك اللهم لبيك، لبيك لا شربك لك لبيك إلا شريكا هو لك تملكه وما ملك. ومن الأخطاء السلوكية أن بعضهم كان يطوف بالبيت عريانا رجالا ونساء، وكانت المرأة كما قال ابن عباس: تطوف بالبيت عريانة وتقول: اليوم يبدو بعضه أويبدوكله فما بدامنه فلا أحله فنزلت الآية: مُعُدُوا زينتكر عندكل مسجد، (الأعراف:

ولهذه الأسباب كره النبي أن يزاحم المشركين ويخالطهم على هذه الحال.

المحور الثالث: نزول سورة «براءة» وعلاقة ما جاء في صدرها بالمج؟

كانت للمشركين عهود عند

رسول الله ولـم يكن من المناسب نقض هذه العهود قبل إعلامهم بذلك فنزلت سورة التوبة وفي مقدمتها إعلان براءة الله وكذلك براءة رسوله من جميع عهود المشركين التي كان لها أجل محدد والتي لم مدة أربعة أشهر كحد أقصى مدة أربعة أشهر كحد أقصى العهود كما نزل قوله تعالى: المنابعة العمل بكل هذه المنابعة العمل بكل هذه المنابعة المنابعة أنسر قوله تعالى: المنابعة الكرام من المنابعة المنابع

ولما خرج علي رضي الله ولما خرج علي رضي الله عنه بأمر من النبي لتبليغ سورة براءة خرج على ناقة النبي صلى الله عليه وسلم النبي صلى الله عليه وسلم في ذي الحليفة فلما رآه أبو بكر رضي الله عنه قال له: أمير رضي الله عنه قال له: أمير سارا فأقام أبو بكر للناس الحج على منازلهم التي كانوا عليها في الحاهلية.

وقد خطب الصديق قبل يوم التروية معلمًا الناس مناسكهم شم خطب يوم عرفة ويوم النحر، وكان كلما خطب أمير الحج «الصديق، ققرأ أبو الحسن «عليّ، فقرأ على الناس صدر سورة براءة شم ينادي في الناس بهذه الأمور الأربعة؛ كما جاء عند الترمذي وحسنه.

- () ألا يطوف بالبيت عريان.
- () ومن كان بينه وبين النبي عهد فهو إلى مدته، ومن لم يكن له عهد فأجله أربعة أشهر.

 ولا يدخل الجنة إلا نفس مؤمنة.

 () ولا يحج البيت بعد هذا العام مشرك.

والحديث أيضًا خرجه

وقد أمر الصديق رهطا من الصحابة بمساعدة على بن أبى طالب منهم أبو هريرة والطفيل بن عمرو الدوسي وأن يؤذنوا في الناس بهذه الأمور معاونين عليًا في مهمته حتى يصل البلاغ إلى جميع الناس وقد روى البخاري ومسلم من حديث أبى هريرة قال: وبعثني أبو بكر الصديق في الحجة التي أمره عليها رسول الله صلى الله عليه وسلم قبل حجة الوداع في رهط يؤذنون في الناس يوم النحر: لا يحج بعد العام مشرك، ولا يطوف بالبيت عريان،

### المحور الرابع: لماذا أرسل النبيّ عليًا بسورة براءة ولم يكتف بأبى بكر؟

وقد طرح هذا السؤال د/ محمد أبو شهبة في كتابه محمد أبو شهبة في كتابه وأجاب عنه قائلاً: إن صدر وأجاب عنه قائلاً: إن صدر المهود المطلقة غير المقيدة بوقت وكذلك المقيدة جميع العهود المبرمة بين النبي تعارفوا فيما بينهم في عقد العهود ونقضها ألا يتولى العبود ونقضها ألا يتولى من رهطه، فأراد الله سبحانه وتعالى أن يكون المبلغ عن النبي رجاً من أهله حتى يقطع رحياً من أهله حتى يقطع

ألسنة العرب بالاحتجاج بأمر هو من تقاليدهم، ولا سيما أنه ليس فيه منافاة للإسلام، فلذلك تدارك النبي الأمر. واستدل الدكتور أبو شهبة رحمه الله على ما ذهب إليه يما ورد في صحيح الترمذي وحسنه وعند أحمد من حديث أنس رضى الله عنه بعث النبي صلى الله عليه وسلم بصدر براءة مع أبي بكر، ثم دعا عليًا فأعطاه إياها وقال: «لا ينبغي لأحد أن يبلغ هذا إلا رجل من أهل بيتى، وفي رواية الطبراني أن جبريل عليه السلام هو الذي أخبر النبي: وإنه لا يؤديها عنك إلا رجل من أهلك، هذا هو السبب لا ما زعمته الرافضة من أن ذلك للإشارة من أن عليًا أحق بالخلافة من أبي بكر. اهـ.

### المحور الخامس: الغوائد المستنبطة والرد على الشيمات:

ا) من أهم الفوائد أن حجة أبي بكر رضي الله عنه كانت توطئة وتههيدًا لحجة النبي الموحيدة والتي سميت بحجة الوداع والتي أداها النبي صلى الله عليه وسلم في العام العاشر من الهجرة، والتي التف حوله أصحابه تلقوا عنه وأخذوا عنه مناسكهم ونقلوا ما أخبر به من أصول الدين وأحلاقه وآدابه وتشريعاته ولا عريان، وأراد الله بعزته ولا عريان، وأراد الله بعزته

وقدرته أن تكون كلمة الله هي العليا، وقد امتثل المشركون لأمر الله ورسوله وانضرد المسلمون وحدهم بحج البيت مع النبي صلى الله عليه وسلم وهذه إحدى المعانى التي نفهمها من نزول قوله تعالى: « البُوْمُ أَكْمَلْتُ لَكُمْ وِبِنَكُمْ والتمث غلتكم بعمني ورضيت لكم الإشلة بيا ، (المائدة: ٣). وكان نزولها يوم عرفة وكان يوم جمعة وفي عصره نزلت هذه الكلمات التي يجب أن يجعلها كل مسلم تاجا على رأسه لو فهم معناها وعمل بمقتضاها شكرًا لله وذكرًا وحسن عبادة. ٢) في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا المُشْرِكُونَ لَجُسُّ فَلَا يَشْرَثُوا المُسَجِدُ الْحَرَامُ ، (السوية: ٢٨). نفهم أن نجاسة المشركين نجاسة معنوية ولبست نجاسة حسية، وأن على السلمين مخالفتهم ق عباداتهم وعادتهم، وعلى المسلمين في كل أقطار الأرض وفي كل الأزمنة أن يحترموا شعائر دينهم وألا يسمحوا لأحد كائنا من كان بانتهاكها أو الإساءة إليها تحت أي مسمى أو أي ضغوط اقتصادية أو سياسية أو مسميات أخرى.

اما موضوع الرافضة ومزاعمهم فأساسها الهوى ومزاعمهم فأساسها الهوى وضعف العلم وحب الدنيا وكراهية الموت ولا حول ولا قيوة إلا بسالله. والا فكيف يدعون أن عليًا أحق بالخلافة من أبي بكر، وقد أخذوا من النص ما يؤكد

دعواهم وتركوا ما ينقضها لأن أبا بكر رضي الله عنه قال: لعلي مستفسرًا عن سبب لحاقه به: أمير أم مأمور؟

قال على: بل مأمور. ومعنى ذلك أنت يا أبا بكر الأمير وأنا المأمور، وهذه الامارة التي اختار النبي أبا بكر لها تزيد في رصيده للخلافة بعد النبي، وهذا ما أجمع عليه المهاجرون والأنصار بعد موت النبى صلى الله عليه وسلم فليس هناك أحد ينازع أبا بكر في مكانته وعلمه وجهاده وإخلاصه لله ورسوله، وقد كانت له وحده صحية النبي في الغارولم تكن لأحد غيره وقد استخلفه النبي للصلاة بالمسلمين في مرضه الأخير، والحديث عن فضائل أبى بكر ومنزلته سبق لتا بيانه وليس هنا مكانه وليس في هذا تنقص من فضل على رضى الله عنه؛ فمكانته معروفة ومحفوظة ومشهورة أو أحد من أهل بيت النبي صلى الله عليه وسلم ورضى الله عن آل بيته، ولا أحد من أصحابه أبدأ فاللاحق منهم كان يعرف فضل السابق، وكانوا يقولون كما قال الله عنهم: «ربنا اغضر لنا ولإخواننا الذين سيقونا بالإيمان ولا تجعل في قلوبنا غلا للذين آمنوا ربنا إنك رُءُوف رُحيمٌ، (الحشر:

اللهم اجعلنا منهم وألحقنا بهم على خير واجمعنا بهم في جنتك، آمين آمين، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:

القراء الأفاضل الكرام؛
ما زال الحديث مستمرًا حول ما
يُسمى: ، بالملكة الفقهية ،، والتي
يكون صاحبها هو المؤهل في الكلام
في النوازل والمسائل الفقهية التي
تُستحدث في الأمة، ويشرع له
التصدر للكلام فيها.

إعداد د. أحمد منصور سبالك

دو الحجة ١٤٤١ هـ- العدد ٥٨٨ السنة التاسعة والأربعون

ولما كان ثمة طائفة من أهل العلم هم أصحاب هذه الملكة، والذين لهم الحق في الكلام في الكلام في الكلام في الكلام في النبوازل، رأينا اتفاق الفقهاء على أن تعلم العلوم الشرعية من فروض الكفايات، إلا فيما يتعين على الواحد منا.

أي: نتفق على أن كل المسلمين مطالبون بالطهارة والصلاة والصيام والزكوات التي تختص بأنواع الأموال التي نمتلكها، وبالحج والعمرة إذا أكرمنا الله بهما.

فالله سبحانه خصّ طائفة من أهل العلم بهذه اللكة، وبين الحق جل وعلا، فضل هذه اللكة حثًا منه سبحانه على تعلمها، والتي من فضلها؛ رفعة أهلها مع أهل الإيمان، وإصابة دعوة النبي صلى الله عليه وسلم بالخيرية والنصرة، بل ويكون صاحب الفضل هذا له من الفضل على العباد كفضل الشمس على باقي الكواكب، وواحد منهم أشد على الشيطان من ألف عابد.

ولهذا حكم الله سبحانه على لسان نبيه على أن طريق هؤلاء طريق للجنة: «من سلك طريقاً يلتمس فيه علماً، سهل الله له طريقاً إلى الجنة، أخرجه مسلم (٢٦٩٩). ومن المعلوم أن لهذه المُلكة فوائد جمة؛ منها:

- النضوج العقلي والفكري والتفنن في الفقه، للوصول إلى آراء فقهية ناضجة تصح للزمان والمكان.

- القدرة على استخراج الأحكام من الأدلة بطريقة تغيب في الغائب على من لا يكون عنده هذه المُلكة، كما استنبط العلامة ابن القاسم الغزي من حديث: «يا أبا عمير، ماذا فعل النغير»؛ استخرج منه نيفًا وستين مسألة فقهية.

هذا كله مع شدة الحذر فالفتوى وعدم التسرع فيها، مع الحرص على معالجة القضايا العصرية ومشكلات العصر ودقائقه المستحدة.

ويكون أيضاعلي عاتق هؤلاء-أصحاب الملكة- ترشيد الصحوة الإسلامية في كل زمان ومكان، وترشيد المؤسسات الإسلامية، وتمهيد كل ذلك لطريق العودة إلى ما كان عليه النبي صلى الله عليه وسلم وصحبه الكرام. ولا بد من معرفة العوامل التي تساعد على تكوين الملكة: إلا معرفة الأدلة الشرعية وما يصلح كونه دليلا، وما لا يصلح

التي تعين على فهمه واستنباط الأحكام. حالثا، العلم بكيفية تنزيل النصوص على الواقع حتى لا تحدث فجوة بين النص وبين الواقع.

في المسألة المنظور فيه.

حانيا، العلم بالقواعد

راسعا افهم المسائل المنظور فيها فهما دقيقا يساعد على البحث والاجتهاد فيها لإيجاد حل شرعى لها.

خامسا، الاستفادة من اجتهادات العلماء في النوازل القديمة في بيان الأحكام المطلوبة في النوازل الجديدة. وللعلم حتى تتحقق هذه العوامل لابد من مقومات تقوم بها هذه الكلمة، والتي منها: الاستعداد العقلى بقوة

الإدراك، والاستعداد الروحي بامتثال الأجر من الخيرية والنضرة، في حديث النبي صلى الله عليه وسلم، والاستعداد الشخصي لن يريد أن يكون من أصحاب هذه الملكة.

ثم يأتي دور المدرس والمصلح الحاذق الذي يصلح كونه قدوة لتلاميده؛ فيكون تكوين الملكة تحت اشرافه.

ثم المنهج الدراسي الأصيل الذي يساعد المعلم في إعداد الملكة، ثم الطريقة المثلى في تدريس هذا المنهج. وأخيرا رعاية هذه الملكة للمحافظة عليها، وهذا من بابين:

الأول: تنميتها.

الشاني: البعد عن معوقاتها.

فالأمر الأول: تنمية الملكة الفقهية:

وهى التدريبات العلمية والممارسة الفعلية لها من خلال الترجيح بين الأقوال الفقهية والتى تحصل بدراسة الفقه المقارن والتخريج على مذاهب الأئمة العلماء، من تخريج الضروع على الأصول والقواعد العامة لكل إمام، وتخريج الفروع من فروع أئمة المذاهب ثم الموازنة بين المصالح والمضاسد، وهده لها ثلاثة أضرب:

أولا: الموازنة بين المصالح المتعارضة.

مثلا: من المصالح حفظ الضروريات الخمس، فأيهما يقوم ومتي؟ شانيا: الموازنة بين المفاسد المتعارضة. مشلا: ارتكاب أخف الضررين، والعلم بشر

وشالشا: الموازنة بين المصالح والمفاسد.

الشرّنن.

مثلا: درء المفاسد مقدم على جلب المصلحة.

شم المشاركة في المناظرات الفقهية والقدرة على عرض الأراء، وأدلتها ومناقشة أقوال المخالفين.

وصل اللهم وسلم وبارك على محمد وآله وصحيه.



هل ستقرأ هذه المقالة وأنت تصلى العيد -أقصد

هل ستقرأ هذه المقالة وأنت

تطوف على بيوت الفقراء

هل ستقرأ هذه المقالة وأنت

تصل الرحم بالزيارات؟

هل ستقرأ هذه المقالة وأنت

تسلم على إخوانك بالمسجد

وتصافحهم؟؟ الله أعلم...

كلما أردت أن أكتب مقالة

بالساحات-؟

والأرامل بالهدايا؟

إن الحمد لله؛ نحمده ونستعينه ونستهديه، ونستلهمه سبحانه الرشد والصواب، ونعوذ به من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم. أما بعد، فياعزيزي القارئ؛ فإني أكتب إليك وأنا لا أدرى!

تخص الحج لا أدري لماذا يذهب ذهنى وفكري وفكر كثير من الإخوة الكرام تجاه إبراهيم عليه السلام، وحواره مع والده بسورة مريم، أو تجاه إسماعيل عليه السلام، وكيف بلغ ذروة البر كما في سورة الصافات، أو هاجر عليها السلام وهي تضرب لنا أروع الأمثلة في التوكل على الله كما جاءت السنة بذلك. لكن هذه المرة قررت تجاوز

هذه الفترة وهذه المواقف متخطيًا إلى سيد البشر صلى الله عليه وسلم فتتبعت حجته صلى الله عليه وسلم حتى توقفت أمام مشهد لرجلاستشعرخطأف مناسكه، واتضح أن حاله حال بعضهم، فوقف أمام النبي صلى الله عليه وسلم المرجع الأول للأمة وأخبره بخبره فقال له: افعل ولا حرج، قالها صلى الله عليه وسلم في

السنة التاسعة والأربعون

حجته الوحيدة حجة الوداع (حجة الإسلام):

فضى البخاري ومسلم من حديث عبد الله بن عمرو بُن العاص ﴿ أَنْ رَسُولُ اللَّهِ-صلى الله عليه وسلم- وقف في حَجَّة الْوداع بمنَّى للنَّاس يسألونه فجاءه رجل فقال: لمُ أشعرُ فحلقت قبل أنْ أذبح. فقال: اذبح ولا حرج. فجاء آخرُ فقال: لم أشعرُ فنحرتُ قَبْلُ أَنْ أَرْمِي. قَالَ: ارْمُ وَلا حَرْج. فما سُئل النبي-صلى الله عليه وسلم- عن شيء قدم ولا أخر إلا قال: افعل ولا حرج. (أخرجه البخاري (۱۳۰۱)، ومسلم (۱۳۰۱) باختلاف يسير).

أشعر بجيران الخاطر، أشعر بهدهدة النبى صلى الله عليه وسلم للسائل، "افعل ولا حرج"؛ علمًا بأنه قالها في الحج فقط، إلا أنني أرى أن نجعلها أسلوب حياة، ولقد رأيتها في قول عائشة رضى الله عنها بضوابطها، ففي صحیح مسلم عن عروة بن الزبير، عن عائشة، زوج النبي صلى الله عليه وسلم أنها قالت: ما خير رسول الله صلى اللَّه عليه وسلم بين أمرين إلا أخذ أيسرهما ما لم يكن إثما، فإن كان إثمًا كان أبعد الناس منه، وما انتقم رسول الله صلى الله عليه وسلم لنفسه، إلا أنْ تنتهك حُرْمَةُ اللَّهُ عَزَّ وجل. (صحيح البخاري

.(407. رجل يشتكي ثقلافي العبادة وفتورًا فيها، ثقل جسمه وما عادت تحمله قدماه؛ افعل ولا حرج، قم فصل يا من لم تصل، قم واستعن بالله وصل، قم صل الفريضة واستعن بالله على السنن الرواتب؛ افعل ولا حرج، ففي الحديث المتفق عليه عن أم المؤمنين أمّ حسية رملة بنت أبي سفيان رضى الله عنهما، قالت: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: " ما من عيد مسلم يصلي لله تعالى كل يوم ثنتي عشرة ركعة

إلا بُني لَهُ بِيتُ فِي الْجِنَهُ".
وعن ابن عُمر رضي الله
عنهما، قال: صليتُ مع رسول
الله صلى الله عليه وسلم
ركعتين قبل الظهر، وركعتين
بعدها، وركعتين بعد الجمعة،
وركعتين بعد الجمعة،
بعد العشاء رواه مسلم.

تطوعًا غير الفريضة، إلا

بني الله له بيتا في الجنة، أو:

أمرأة تشتكي نشور (وجها، استعيني بالله واصبري، وافعلي ولا حرج، قومي وضعي يدك في يديه وقولي له النصيحة المناسبة وافعلي ولا حرج، قولي له: إن عصيت الله في فلن أعصي الله فيك وافعلي ولا حرج. ففي الحديث عن أنس في سنن النسائي وصححه الألباني:"

الجندة إلى النبي في الجندة والصديق في الجندة والشهيد في الجنة والمولود في الجندة والمشهيد والرجل يزور أخاه في ناحية المصر لا يزور أخاه في ناحية المصر لا يزوره إلا لله في الجندة ألا أخبركم بنسائكم في الجندة إلا أسبيء إليها أو غضب غضبت أو أسيء إليها أو غضب يدك في المتد يدي في يدك لا أكتحل بغمض حتى يدك "

-رجل يشتكي عقوق أولاده، قم فصل لله، وادع الله تبارك وتعالى أن يشرح صدورهم، افعل ولا حرج، قم وقربهم منك وأجلسهم جلسة المحب وأخبرهم بما يجول في صدرك: افعل ولا حرج.

فقد ذكر المفسرون عند قول الله تعالى مخاطبًا موسى وهارون عليهما السلام: ن مَّ أَحِيْتِ مَعَوْنُكُمَّا ، (يونس، الآية: ٨٩). يذكر المفسرون أن هذه حصلت بعد أربعين سنة. وقد يكون التأخر لذلك السبب أيضًا، علمًا بأن الدعاء نفسه عبادة، ففي حديث النعمان بن بشير قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم الدعاء هو العبادة. أورده البخاري في الأدب المضرد والترمذي وغيره، ومن حديث أبى سعيد الخدري قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " ما من مسلم بدعو بدعوة ليس فيها إثم ولا قطعية رحم إلا أعطاه

الله بها إحدى شلاث: إما أن يعجل له دعوته، وإما أن يدخرها له في الأخرة، وإما أن يصرف عنه من السوء مثلها، قالوا: إذا نكثر، قال: الله أكثر. وفي مسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " لا يـزال يستجاب للعبد ما لم يدعُ بإثم أو قطيعة رحم ما لم يستعجل، قيل: يا رسول الله ما الاستعجال؟ قال يقول: دعوت وقد دعوت فلم أر يستجاب لي فيستحسر عند ذلك ويدع الدعاء". فاتق الله تعالى وثق به ولا تمل من دعائه.

-رجل يشتكي ضيق الرزق؛ قم وابحث عن وظيفة. افعل ولا حرج، فقد اشتغل صلى الله عليه وسلم بالتجارة، واشتغل صلى الله عليه وسلم برعى الأغنام، كذلك موسى عليه السلام، أما داوود فقد كان حدادًا، ونوح عليه السلام كان نجارًا، وآدم أبو الأنبياء فقد كان فلاحًا يزرع الأرض.. فالسعى مطلوب والبركة من الله؛ افعل ولا

-تركت مصحفك منذ فترة؛ قم وتناوله وابدأ رحلة جديدة مع الله، افعل ولا حرج، فأنت لست بغريب عن الأجر والثواب، فقد أمر الله نبيه صلى الله عليه وسلم

بتلاوة ما أنزل إليه فقال: روزتل الفرال ترسل (المرمل، الأية: ٤). قال الحسن: "اقرأه قراءة بينة". وقال تعالى -مادحًا من قام بهذا العمل-سَانُ ٱلَّذِينَ يَتَلُّونَ كَتَنَّبَ اللَّهِ وَافْ امُوا الصَّلُوةَ وَالْفَقُوا مِمَّا ولاقتلهم يبترا وعلانية بترجون يُحَدُّونُ أَن تَتَجُورُ ۞ الْوَفْيَالُهُمْ ا جورهم وسربيدهم من فصياه إِنَّهُ غَفُورُ شُكُورٌ ، (فاطر، الأية: ٢٩).

ففي حديث مسلم عن أبي موسى الأشعري-رضي الله عنه- قال: قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: " مثل المؤمن الدي يقرأ القرآن مثل الأترجة، ريحها طيب وطعمها طيب، ومثل المؤمن الدي لا يقرأ القرآن كمثل التَّمْرة، لا ريح لها وطعمها حلو، ومثل المنافق الدى يقرأ القرآن كمثل الريحانة، ريحها طيب وطعمها مر، ومثل المنافق الدي لا يقرأ القرآن كمثل الحنظلة، ليس لها ريح وطعمها مر". وللتلاوة ثمار عديدة منها: أن فيها نجاة من مثل السوء الذي ضريه رسول الله صلى الله عليه وسلم: ففي الحديث السذي أخرجه الترمذي وحسنه عن ابن عباس رضى الله عنهما، قال: قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم-: اِنَ الَّذِي لِيسَ فِي جُوفِهِ شَيْءُ من القرآن كالبيت الخرب... اقرأ، طالع، وراجع حفظك،

افعل ولا حرج.

-حرمت الحج والعمرة هذا العام قم واقصد بيوت الفقراء، افعل ولا حرج، لا تتردد في إعطاء الأرامل والأيتام، افعل ولا حرج، لا تنس فقراءك من أهلك ففيهم الخير كله، افعل ولا حرج، والمؤمن يدرك قيمة التكافل ويعرف أنه لا يعيش لنفسه فقط، وأن عليه أن يعطى الفقراء والمحتاجين من مال الله الذي هو مستخلف فيه قال تعالى: ﴿ مَا مِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَأَنفِقُوا مِنَّا جَعَلَكُمْ السَّتَغَلِّغِينَ فِيهُ فآلدين ءامنؤا يسكر وأنفقوا فمئز أجر كي ، (سورة الحديد، الأية: ٧). وقد حث النبي صلى الله عليه وسلم أمته رجالا ونساء على التصدق، كما جاء عن أبى هُرَيْرَةً رضى الله عنه، قال: جاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: يا رسول الله، أي الصدقة أعظمُ أَجْرًا؟ قَالَ: أَمَا وأبيكَ لْتُنْبُأْنُهُ، أَنْ تُصِدُقَ وَأَنْتُ صحيح شحيح، تخشى الفقر، وتأمل البقاء، ولا تمهل حتى إذا بلغت الحلقوم"، قلت: لفلان كذا، ولفلان كذا، وقد كان لفلان. رواه البخاري. هذا، والله أسأل أن بجعلني والقارئ الكريم من المتلذذين بالعبادة، والمشتاقين إليها، البشوشين بها، السعداء بأدائها، اللهم آمين. والحمد لله رب العالمن.

> ا دوالحجة ١٤٤١ هـ - العدد ٨٨٥ السنة التاسعة والأربعون



# صلاة الجنازة ﴿ }

د. حمدي طه

اعتداد

"

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فما يزال الحديث متصلاً عن صلاة الجنازة وأحكامها فنقول وبالله تعالى التوفيق:

للصلاة عليها؛ قال ابن

#### مكان الصلاة:

يجوز الصلاة على الميت في المصلى وفي المسجد، والأفضل الصلاة عليها خارج المسجد في مكان معد للصلاة على الجنائز؛ فقد كان الأمر على عهد النبي صلى الله عليه وسلم والصحابة من بعده يصلون على الميت في المصلى، وقلما كانوا يصلون على الميت في المسجد، وهو الغالب على هديه فيها؛ فعن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما «أن اليهود جاؤوا إلى النبي صلى الله عليه وسلم برجل منهم. وامرأة زنيا، فأمر بهما فرجما، قريبًا من موضع الجنائز عند المسجد، (أخرجه البخاري).

وهذا يدل على أن الجنائز كان لها موضع مخصوص

إلى المصلى، فصف بهم وكبر أربعا، أخرجه الشيخان. وأما الصلاة على الجنازة على السجد، المسجد، ففيها رأيان: الكراهة عند

الحنفية والمالكية، والجواز عند الشافعية والحنابلة. واحتج القائلون بالكراهة بحديث أبي هريرة رضي الله عنه، من صلى على ميت في المسجد، فلا شيء له، رواه أبو داود وابن ماجه قال وهو

قال النووي: وأجابوا عنه-يعني الجمهور- بأجوبة: أحدها: أنه ضعيف لا يصح الاحتجاج به قال أحمد: هذا حديث ضعيف تفرد به صالح مولى التوأمة وهو ضعيف، والثاني أن الذي في النسخ المشهورة المحققة

بطال: «المصلى موضع يصلى فيه على الجنائز، وإنما ذكر المسجد في هذه الترجمة لاتصاله بمصلى الجنائز، فلذلك ترجم لله. قال ابن حبيب: إذا كان مصلى الجنائز قريبًا من السجد أو الاصقا به مثل مصلي الجنائز بالدينة، فإنه لاصق بالمسجد من ناحية السوق، فلا بأس بوضع الجنائز في المصلى خارجًا من المسجد. وقال الحافظ في الفتح: والمصلى المكان الذي كان يصلى عنده العيد والجنائز وهو من ناحية بقيع الغرقد ». وعن أبي هريرة رضى الله عنه: « أن رسول الله صلى الله

عليه وسلم نعي النجاشي في

اليوم الذي مات فيه، خرج

المسموعة من سنن أبي داود ومن صلى على جنازة في المسجد فلا شيء عليه ولا حجة لهم حينئذ فيه (شرح النووي على صحيح مسلم .(E. V

واحتج القائلون بالجواز بحديث عبد الله بن الزبير رضى الله عنهما ،أن عائشة أمرت أن يمر بجنازة سعد بن أبي وقاص في المسجد فتصلى عليه، فأنكر الناس ذلك عليها، فقالت: ما أسرع ما نسى الناس، ما صلى رسول الله-صلى الله عليه وسلم-على سهيل بن البيضاء إلا في السجد ، رواه مسلم.

وق رواية أخرى عند مسلم عن عبد الله بن الزبير يحدث عن عائشة رضي الله عنها «أنها لما توفي سعد بن أبى وقاص أرسل أزواج النبي-صلى الله عليه وسلم-أن يمروا بجنازته في السجد فيصلين عليه ففعلوا، فوقف به على حُجرهن يصلين عليه، أخرج به من باب الجنائز الذي كان إلى المقاعد، فبلغهن أن الناس عابوا ذلك، وقالوا ما كانت الجنائز يدخل بها المسجد، فبلغ ذلك عائشة فقالت: ما أسرع الناس إلى أن يعينوا ما لا علم لهم به، عابوا علينا أن يمر بجنازة في المسجد، وما صلى رسول الله-صلى الله عليه وسلم- على سهيل بن بيضاء إلا في جوف المسجد ،. قال الطحاوي - وهو من أئمة الحنفية-: الحجة في رسول الله، وفيه الأسوة الحسنة، ألا ترى قول عائشة: ما أسرع ما نسي الناس! وليس من نسى علمًا بحجة على من ذكره

66 تجوز الصلاة على الميت في المصلى وفى المسجد والأفضل الصلاة عليهما خارج المسجد في مكان معد للصلاة على الحنائز

وعلمه، ولو كان قولها خطأ عندهم لما سكتوا عن تبيينه لها. (شرح صحيح البخاري لابن بطال ٣ (٣١١).

والرأي القائل بالجواز أقوى؛ لأن حديث أبى هريرة غير ثابت، أو غير متفق على ثبوته وحديث عبد الله بن الزبير نص في السألة.

وأما الصلاة في المقبرة على الجنازة فيرى الشافعية والحنابلة إن الذي فاتته الصلاة على الجنازة فله أن يصلى عليها ما لم تدفن فإن دفنت فله أن يصلي على القبر، وزاد الحنابلة إلى شهر قال ابن قدامة: ويصلى على القبر وتعاد الصلاة عليه قبل الدفن جماعة وفرادى؛ نص عليهما أحمد وقال: وما بأس بذلك قد فعله عدة من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم (المغني ٢ (٣٨٥).

واحتجوا بأدلة منها: حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: «انتهى النبي صلى الله عليه وسلم إلى

قبر رطب فصفوا خلفه وكبر أربعًا، متفق عليه يعنى حديدًا وترابه رطب بعد لم تطل مدته فيبس فيه دليل لمذهب الشافعي وموافقيه ق الصلاة على القبور (شرح النووي على صحيح . (TE Value

وبحديث أبي هريرة أن امرأة سوداء أو رجلا كان يقم السجد؛ ففقده النبي صلى الله عليه وسلم فسأل عنه فقالوا: مات، فقال: أفلا آذنتمونی به! دلونی علی قبره فدلوه فصلى عليه، رواه البخاري ومسلم.

ويرى الحنفية أن الصلاة على الحنازة في المقبرة إذا دفن الميت ولم يصل عليه ما لم ينفسخ، إقامة للواجب قدر الامكان؛ لأن بعد التفسخ يتشقق البدن ويتفرق، والصلاة مشروعة على البدن. (انظر تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق بتصرف) وعند المالكية لا يصلي على قبر بعد الصلاة عليه قبل دفنه، ومن أتى وقد فرغ الناس من الصلاة على الجنازة فلا يصلى عليها بعد ذلك، ولا على القبر؛ أي: تمنع الصلاة على القبر مخالفة العمل، فإن ابن القاسم قال: قلت لمالك: فالحديث الذي جاء عن النبي صلى الله عليه وسلم: أنه صلى على قىر امرأة؟

قال: قد جاء هذا الحديث، وليس عليه العمل قال البناني لا وجه للمنع إذ غايتها تكرار الصلاة وحكمه الكراهة وإذا فأت التدارك كمن دفن بغير

صلاة فإنه يصلي على القبر (انظر:١/٢٣٠ بداية المجتهد لاين رشد).

### استحباب كثرة المصلين وكثرة الصفوف صلاة الجنازة

يجوز أن يصلى على الجنازة فرادي وجماعة، ولكن نستحب أن يصلى على الجنازة جمع غفير فكلما كثر الجمع كان أفضل للميت وأنضع وألا يقلون عن أربعين، فان بلغوا المائة فهو أرجى للشفاعة والمغفرة، كما يندب أن يصطف المصلون في ثلاثة صفوف على الأقل وإن قلوا عن الأربعين، وقد ورد في السنة ما يدل على ذلك؛ فعن ابن عباس رضى الله عنهما قال: سمعت رسول الله-صلى الله عليه وسلم- يقول: «ما من رجل مسلم يموت فيقوم على جنازته أربعون رجلا لا يشركون بالله شيئا إلا شفعهم الله فيه ، رواد مسلم. وعن عائشة رضى الله عنها عن النبي-صلى الله عليه وسلم- قال: «ما من ميت تصلى عليه أمة من السلمين يلغون مائة كلهم يشفعون له إلا شفعوا فيه، رواه

وعن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: امن صلى عليه مائة من السلمين غفر له، رواه مسلم. وعن مالك بن هبيرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: ما من مؤمن يموت فيصلى عليه أمة من المسلمين بلغوا أن يكونوا ثلاثة صفوف إلا غفر له، رواه أحمد والترمذي. ورواه أبو داود

يجوز أن يصلى على الجنازة فرادى وجماعة، ولكن يُستحب أن يصلي على الجنازة جمع غفير فكلما كثر الجمع كان أفضل للمبت وأنفع

بلفظ ما من مسلم بموت فيصلى عليه ثلاثة صفوف من السلمين إلا أوجب، قال: فكان مالك إذا استقل أهل الجنازة جزأهم ثلاثة صفوف، للحديث،

قال الألباني: وقال الترمذي وتبعه النووي في ، المجموع ، (۲۱۲/۵)؛ محدیث حسن « وأقره الحافظ في « الفتح « (۱٤٥/۳)، وفيه عندهم جميعا محمد بن إسحاق وهو حسن الحديث إذا صرح بالتحديث ولكنه هنا قد عنعن فلا أدري وجه تحسينهم للحديث. (أحكام الجنائزص ١٠٠).

الأولى بالصلاة على الجنازة للفقهاء آراء ثلاثة:

الرأي الأول . للحنفية، السلطان إن حضر أو نائبه أحق بالصلاة على الميت بسبب السلطنة، فإن لم يحضر فالقاضي؛ فإن لم يحضر فيقدم إمام الحي: لأنه رضيه في حياته، فكان أولى بالصلاة عليه في مماته،

لحديث: ﴿ لا يؤم الرجل الرحل في سلطانه »، ثم يقدم الولى الذكر المكلف بترتيب عصوبة أو أولياء النكاح إلا الأب فيقدم على الابن، ويقدم الأقرب فالأقرب كترتيمهم في ولاية الزواج.

الرأى الثاني ، للمالكية والحنابلة، أحق الناس بالصلاة على الميت: من أوصى الميت أن يصلى عليه، عملا بفعل الصحابة، فقد أوصى أبو بكر أن يصلى عليه عمر، وعمر أوصى أن يصلى عليه صهيب، وعائشة أوصت أن يصلى عليها أبو هريرة، وأم سلمة أوصت أن يصلى عليها سعيد بن زيد... إلخ، ثم الوالى أو الأمير، ثم الأولياء العصبات على ترتيب ولايتهم.

الرأى الثالث . للشاهمية الجديد؛ أن الولى أولى بالإمامة من الوالي، وإن أوصى الميت لغير الولى؛ لأن الصلاة حقه، فلا تنفذ وصيته بإسقاطها كالارث؛ لأن المقصود من الصلاة على الجنازة هو الدعاء للميت، ودعاء القريب أقرب إلى الإجابة لتألمه وانكسار قليه. وأما وصايا الصحابة بالصلاة عليهم، فمحمولة على أن أولياءهم أحازوا الوصية. (الفقه الإسلامي وأدلته د.

وهية الزحيلي بتصرف). وكل رأى له دليله إلا أنه ينبغى ملاحظة أن هذه المسألة في وقتنا الحاضر لا تثير نزاعًا فيتسامح الناس سواء صلى إمام المسجد أو الولى أو الموصى له.

والحمد لله رب العالمان



# استدراك على مقال باب الأسرة

أصحاب الفضيلة مشايخنا جاء في مقال الدكتور جمال عبدالرحمن في الصفحة رقم ٢٢ العامود الأول في السطر السابع من أسفل "كلمة التوحيد، وهي لا إله إلا الله محمد رسول الله": فكيف يكون ذلك ومن المعلوم أن هذه الكلمة ندخل بها الإسلام وهي من قواعد الإسلام الخمسة، أما كلمة

التوحيد هي لا إله إلا الله أي لا معبود بحق إلا الله؛ كما جاء في السنة المطهرة. أما شهادة أن محمد رسول الله فبها نشهد أن محمد ابن عبدالله هو رسول الله وأنه بلغ الرسالة وأدًى الأمانة ونصَح الأمة وجاهد في الله حق جهاده.

رسالة من القارئ م. م. ع من الشرقية

القارئ الكريم، المراد بكلمة التوحيد هذا ما يكون بها المرء مسلمًا فيدخل فيها الشهادة للنبي بالرسالة. وهي من العبارات التي يتسامح فيها أعلم العلم.

## تطوير المجلة

مع الشكر والثناء على لمسات التجديد التي تظهر على صفحات المجلة إلا أن لي ثلاث ملاحظات؛

 المجلة تفتقر لأبواب تجذب الشباب والفتيات؛ ولذا أقترح عليكم تخصيص بعض صفحات المجلة للفتيان والفتيات، والاهتمام بالقضايا الشبابية.

٢- على جانب آخر؛ هناك قضايا
 جوهرية تثار وشبهات إيمانية ووساوس
 إلحادية، حبذا لو يتم تخصيص بعض

المقالات الدورية التي تتابع مستجدات القضايا الفكرية التي تهم قطاعات كبيرة من المسلمين معه الرد عليها، وتفنيدها، وترسيخ عقائد المسلمين، والوقوف أمام طوفان الشبهات المثارة من وقت لآخر.

 ۳- تثبیت باب الفتاوی کل شهر، ولو صفحتین، لتذکیر الأمة بالفتاوی المهمة.

وشكرا لكم.

رسالة من ع. م. ع من القاهرة

القارئ الكريم: ستقوم لجنة التحرير بدراسة القترحات لتطبيقها، إن شاء الله تعالى.

أرسل القارئ الكريم: أ. عبد الله محمد عطا، من العزيزية- محافظة الشرقية، استدراكًا لبعض الأخطاء المطبعية التي وقعت في عدد شهر ذي القعدة، فله منا خالص الشكر.

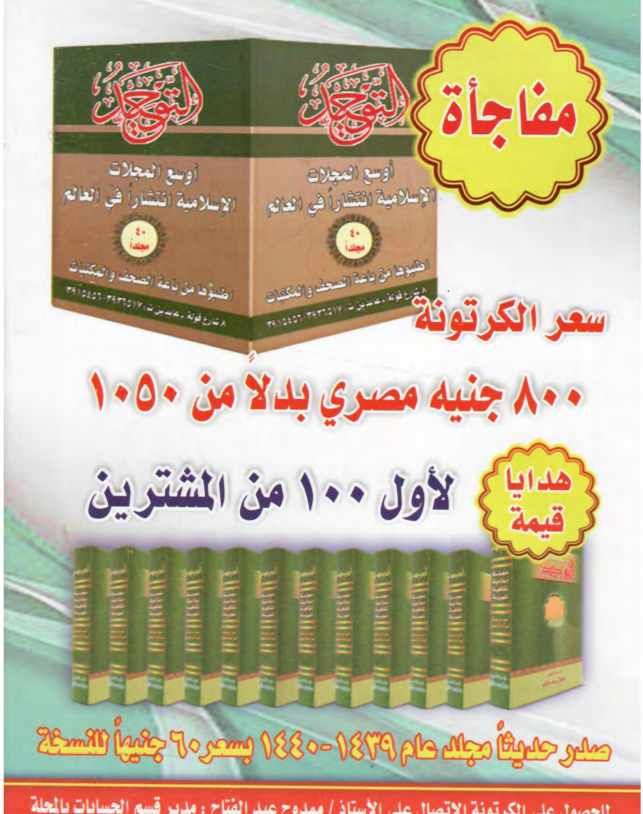


# جماعة أنصار السنة المحمدية

## تأسست عام 1345هـ- 1926م



- الدعوة إلى التوحيد الخالص من جميع الشوائب، وإلى حب الله حبًا صحيحًا صادقًا يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبًا صادقًا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.
- الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين- القرآن الكريم، والسنة الصحيحة- ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.
- الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط: عقيدةً وعملاً وخلقًا.
- الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره- في أي شأن من شئون الحياة- معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.



للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عبد الفتاح: مدير قسم الحسابات بالمجلة

01008618513

Upload by: altawhedmag.com