



# الموقع الرسمي والوحيد لمجلة التوحيد





صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة الحمدية

#### رئيس مجلس الإدارة

أ.د. عبد الله شاكر الجنيدي

#### المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

#### نائب المشرف العام

د. مرزوق محمد مرزوق

#### رئيس التحرير،

حسين عطا القراط

#### سكرتير التحرير:

مصطفى خليل أبو المعاطى

#### مستشار التحرير

جمال سعد حاتم

#### اللجنة العلمية

د. جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د. محمد عبد العزيز السيد

#### الاخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد

#### إدارة التعرير

۸ شارع قولة عابدين ـ القاهرة تـ ۲۳۹۳۰ ٦٦٢ ـ فاكس ۲۳۹۳۰ ١١٧

البريد الإلكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

# السلام عليكم

# عيدكم مبارك

الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، لا إله إلا الله، والله أكبر، الله أكبر، ولله الحمد.

يحتفي جموع المسلمين في ربوع العالم بعيد الفطر المبارك، والذي يأتي بعد انقضاء شهر رمضان، فيبدؤونه بعبادتين مشروعتين: الأولى: زكاة الفطر والتي تجب بغروب شمس آخر يوم من رمضان، وتمتد إلى انتهاء الإمام من صلاة العيد.

والثانية: صلاة عيد الفطر المبارك، أعاده الله على الأمة الإسلامية بالخير واليمن والبركات.

وتُشرع صلاة العيد في الخلاء جماعة، فإذا لم تُصلَّ شرع صلاتها فرادى وجماعات بغير خطبة. فتقبل الله منكم طاعتكم.

#### التحرير

# بريد القراء



«بريد القراء»، أول باب تفاعلي إعلامي منذ القرن الـ ١٨

عزيزي قارئ مجلة التوحيد:

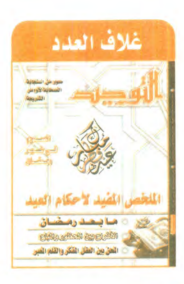
قبل أكثر من قرنين من الزمان كان باب التفاعل الوحيد بين الصحف وبين القراء، هو باب «بريد القراء».

وتطور الوضع الآن إلى رسائل الكترونية ترسل إلى مواقع الصحف الإلكترونية للتعقيب على المقالات والأخبار مباشرة، بالإضافة إلى البريد العادي.

وتفعيلاً للتواصل بين مجلة التوحيد والقراء الكرام، فإنه تتاح نافذة «بريد القراء»، في مجلة التوحيد، فيرجى لمن يرغب بالمشاركة الالتزام بالأصول الصحافية بعدم التعدي أو اتهام أشخاص بلا دليل، وينبغي أن تكون الرسالة ما بين ٢٠٠ و ٥٠٠ كلمة بحد أقصى، وسيتم إهمال الرسائل التي تأتي بلا توقيع أو تحتوي على لغة بذيئة لا تصلح للنشر. والله الموفق.

للتواصل على الوتس: ٢٦١٨١٩١٠٠٠١ - ١٥١٧٠٠٥١٠٠١

Upload by: altawhedmag.com



#### الاشتراك السنوي

ا- في الداخل ۱۰۰ جنيه توضع في حساب المجلة رقم/ ۱۹۱۵۹ ببنك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ۲۰۳۹۰،۹۹۲ ورقم/ ۲۰۰ في الخارج ١٠٠ دولاراً أو ۲۰۰ ريال سعودي أو مايعاد لهما ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة ، باسم مجلة التوحيد ، أنصار السنة عساب رقم/ ۱۹۱۵۹۰

#### ثمن النسخة

مصر ٥٠٠ قرش ، السعودية ٦ ريالات ،
الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس،
المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس،
قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني
، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

800 جنيها

شمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر ٣٠٠ دولار خارج مصر شاملة سعر الشحن.



#### Upload by: altawhedmag.com



# الفتوى ومكانتها وضوابطها

القياس أصلُ معتمد في الفتوى (٥)

الرئيس العام 🖾 د. عبد الله شاكر



الحمد لله
رب العالمين،
والسلام على
والسلام على
خاتم الأنبياء
وسيد المرسلين
وعلى آله
وأصحابه ومن
تبعهم إلى يوم
الدين.

#### الأصل الرابع من أصول الفتوى:

فقد تحدثت فيما مضى عن ثلاثة من الأصول التي يجب أن تعتمد عليها الفتوى، وبقي الأصل الرابع وهو القياس، وذلك على حسب ترتيب الأئمة للأدلة، والقياس لغة التقدير. قال ابن منظور؛ وقاس الشيء يقيسه قيسًا، إذا قدَّره على مثاله. (لسان العرب، ج٢، ص ١٨٧). والقياس في الاصطلاح: «حمل فرع على أصل في حكم بجامع بينهما» (انظر؛ روضة الناظر، ج٢، ص ٢٢٧).

والقياس ينقسم إلى صحيح وفاسد.

فالصحيح: هو الذي وردت به الشريعة، وهو الجمع بين المتماثلين

والفرق بين المختلفين.

قال ابن تيمية: «والقياس الصحيح من باب العدل، فإنه تسوية بين المتافين وتفريق بين المختلفين، ودلالة القياس بالصحيح توافق دلالة النص، فكل قياس فاسد، ولا يوجد نص يخالف قياس صحيحًا». (مجموع الفتاوى، ج١٩).

وقد ذهب جمهور العلماء إلى العمل بالقياس، وقد استخدمه الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين.

قال الخطيب البغدادي: ﴿ ذِكُرُ مَا رُوي عن الصحابة والتابعين في الحكم بالاجتهاد وطريق القياس،

ثم ذكر شيئًا من رسالة عمر بن الخطاب رضي الله عنه الله عنه اللي أبي موسى الأشعري وفيها يقول له: (واعرف الأشباه والنظائر، ثم قس الأمور بعضها ببعض، وانظر أقربها إلى الله وأشبهها بالحق فاتبعه)» (صحيح الفقيه والتفقه، ص ١٩٢).

وقد ساقه بطوله ابن القيم يض إعلام الموقعين ثم قال: «هـذا كتاب عمر إلى أبي موسى، ولم ينكره أحد من الصحابة، بل كانوا متفقين على القول بالقياس وهو أحد أصول الشريعة، ولا يُستغني عنه فقيه» (إعلام الموقعين: ج١، ص ١٣٠).

وقد اشترط العلماء في استخدام القياس عدم وجود نص في الموضوع، فإذا وجد نص من الكتاب والسنة فلا يُصار إلى القياس، قال الإمام الشافعي رحمه الله: «ونحكم بالإجماع ثم القياس وهو أضعف من هذا، ولكنها منزلة ضرورة؛ لأنه لا يحل القياس والخبر موجود» (الرسالة: ص ٥٩٥).

الأصول الأربعة:

هذه هي الأصول الأربعة التي يجب على المفتي أن يرجع إليها، ويستدل على فتواه بها.

وهي: الكتاب، والسنة، والإجماع، والقياس، ولا يجوز له أن يتكلم في دين الله إلا بعد الرجوع إليها.

قال الإمام الشافعي رحمه الله: وليس لأحد أبدًا أن

يقول في شيء حلَّ ولا حَرُمَ إلا من جهة العلم، وجهة العلم الخبرفي الكتاب أو السنة أو الإجماع أو القياس. (الرسالة: ص٣).

#### ترتيب الأدلة،

وعلى المفتي أن يراعي الترتيب بين هذه الأدلة؛ فالنص مقدم على ما سواه، سواء كان من الكتاب أو السنة ثم الإجماع؛ لأنه لا ينعقد في الغالب إلا على نص صحيح صريح، ثم بعد هذا يُصار إلى القياس.

الفتوى بالرأي المجرد:
ولا يجوز للمفتي أن يقول برأيه المجرد في مقابلة هذه الأدلية، وإلا سيكون متبعًا لهواه مفتريًا بالكذب على الله، وقد ذمَّ الله تبارك وتعالى من يفعل ذلك، قال تعمل تعملى: ﴿ وَلا تَمُولُوا لِمَا تَعِملُ السِّنُكُمُ مُ اللَّهُ تبارك السَّنُكُمُ مَ اللَّهُ تبارك السَّنُكُمُ مَ اللَّهُ تبارك تعمل الله المنافئة ال

وقال تعالى: ( يَدَاوُدُ إِنَّا الْمُعَلِّدِينَ الْمُحَكِّمِينَ الْمُحَكِّمِ إِنَّا الْمُرْضِ فَأَخَكُمْ بِنَ الْأَرْضِ فَأَخَكُمْ بِنَ النَّاسِ بِالْخِينَ فِلَا تُنْجِع الْهُرَى فَضِيلًا عَن سَجِيلِ اللهِ إِنَّ الْأَدِينَ يَضِلُونَ عَن سَجِيلِ اللهِ لَهُمْ عَذَاتُ شَدِيدٌ بِمَا شُولًا فَنُولًا فَنْ فَنُولًا فَنْ فَنُولًا فَنَا فَنُولًا فَنُولًا فَنُولًا فَاللَّذِيلُ فَنُولًا فَنُولًا فَنُولًا فَنُولًا فَنْ فَنُولًا فَنَا فَنُولًا فِنْ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللّٰ فَالْمُنْ فَاللّٰ فَاللّٰ فَالْمُنْ فَاللّٰ فَالْمُنْ فَاللّٰ فَاللّٰ فَالْمُنْ فَاللّٰ فَاللّٰ فَالْمُنْ فَالْمُنْ فَاللّٰ فَالْمُنْ فَاللّٰ فَالْمُنْ فَالْمُنْ فِي فَاللّٰ فَالْمُنْ فَاللّٰ فَالْمُنْ فَاللّٰ فَالْمُنْ فَاللّٰ فَالْمُنْ فَاللّٰ فَالْمُنْ فَالْمُنْ فَالْمُنْ فَالْمُولُولُولًا فَاللّٰ فَالْمُنْ فَالْمُلْفُلُولًا فَاللّٰ فَالِمُ فَاللّٰ فَالْمُولُولُولًا فَالْمُولُولُولًا فَالْمُولُولُولًا

وقد كأن الصحابة رضوان الله عليهم ومن تبعهم من أهل العلم يتهون عن الكلام في دين الله بالرأي، وقد عقد ابن القيم فصلا في كتابه:

«إعلام الموقعين»، قال فيه:
«فصل فيما رُويَ عن صديق الأمة وأعلمها من إنكار

الرأي». ثم ذكر قوله: «أيَ أرض تقلني وأيّ سماء تظلني إن قلت في آية من كتاب الله برأيي، أو بما لا أعلم» (انظر: ج١، ص ٥٣).

كما عقد الإمام الآجري في كتاب الشريعة بابًا قال فيه: «باب الحث على التمسك بكتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه الله عنهم وترك البدع، وترك البدع، وترك البدع، يخالف الكتاب والسنة وقول يخالف الكتاب والسنة وقول متعددة تؤكد هذا المعنى. (انظر: ج١، ٣٩٨).

#### الفتوى بالرأي القائم على دليل استنباطي ؛

ويجب على من أفتى في مسألة برأيه ألا يضيف ذلك إلى الدين، بل عليه أن يبين أن هذا ما وصل إليه احتهاده، وقد نهي النبي صلى الله عليه وسلم بريدة رضى الله عنه أن يُنزل أعداءُه على حُكْم اللَّه تعالى. كما في صحيح مسلم أنه قال له: «وإذا حاصرتُ أهل حصن فأرادوك أن تُنزلهم على حكم الله، فلا تُنزّلهم على حكم الله، ولكن أنزلهم على حُكمك، فإنك لا تدري أتصيب حكم الله فيهم أم لا ». (صحيح مسلم: ١٧٣١).

وقد ذكر ابن القيم عن شيخه ابن تيمية أنه حضر مجلسًا فيه القضاة وغيرهم، فجرّت حكومة حكم فيها أحدهم بقول زُفَر، فقال له

ابن تيمية: ما هذه الحكومة؟ فقال: هذا حكم الله.

فقال له ابن تيمية: صار قول زُفَر هو حكم الله الذي حكم به وألزم به الأمة.

قل: هذا حكم زفر، ولا تقل هذا حكم الله. (انظر: إعلام الله عين ج٤/ ص ١٧٦).

تبين المفتى لخطأ نفسه:

وإذا تبين للمفتي أنه أخطأ في فتواه وجب عليه الرجوع عن فتواه ويفتى بالصواب، وعليه ألا يتحرج من ذلك؛ لأن الحق أحق أن يُتبع والرجوع إلى الحق فضيلة، وقد قال أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه في كتابه إلى أبى موسى الأشعرى: «ولا بمنعك قضاء قضيت فيه اليوم فراجعت فيه رأيك فهديت فيه لرُشدك أن تراجع فيه الحق؛ فإن الحق قديم لا يبطله شيء، ومراجعة الحق خيرٌ من التمادي في الباطل». [إعلام الموقعين: ج١، ص ٨٦). وكان الصحابة رضوان الله عليهم مع علمهم وجلالة قدرهم يرجعون إلى الحق إذا ظهر لهم.

قال الخطيب البغدادي رحمه الله وذكر ما روى من رجوع الصحابة عن آرائهم إلى أحاديث مثل ما ثبت من أن النبي صلى الله عليه وسلم ورث امرأة أشيم الضبابي من قوله. (انظر: صحيح الفقيه والمتفقه، ص ١٣٩).

ولذلك فإني أنصح نفسي واخواني بضرورة الرجوع إلى الحق.

مما يلزم المفتى:

وعلى المفتي الذي يتحرى الصواب ويطلب لنفسه السلامة أن يحرص على معرفة الحق بدليله.

وأن يتعلم العلم الشرعي على أكابر العلماء.

وأن يفهم نصوص الكتاب والسنة من خلال فقه السلف لهما.

وأن يبذل جهده في دراسة آيات وأحاديث الأحكام. وأن يعرف مواضع الإجماع.

وأن يكون قسادرًا على استنباط الأحكام وتعليلاتها من النصوص.

وعليه أن يعلم أن الفتاوي المهمة التي تتعلق بعموم الأمة لا تكون فردية بحيث يفتى فيها واحد دون الرجوع إلى إخواته من أهل العلم. وقد ظهرت في عصرنا الحاضر الحاجة الملحة للفتوى الجماعية، ومن هنا قامت بعض بلاد العالم الإسلامي بتأسيس مجامع علمية تضم في عضويتها أكابر أساتذة الفقه وأصوله، وتحال إليها دراسة النوازل والمستجدات التي تقع في الأمة، وهو ينظرون فيها ويبحثونها ويصدرون عن حكم شرعى فيها بعد اجتهاد جماعي، ومن باب الفائدة سأشير هنا إلى بعض هذه المجامع:

ا) مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر، وقد صدر قرار إنشائه في عام ١٩٦١م ويتكون هذا المجمع من كبار العلماء في العلوم الإسلامية من سائر بلاد العالم الإسلامي.

٢) مجمع الفقه الإسلامي بجدة، وقد تقرر إنشاؤه في المؤتمر الإسلامي الثاني عشر لـوزراء الخارجية المنعقد في بغداد عام ١٤٠١هـ، وهو يعقد دورة سنوية لبحث القضايا الفقهية في مختلف الموضوعات.

٣) المنظمة الإسلامية الطبية، ومقرها الكويت، وقد أنشئت في عام ١٤٠٥هـ وقد عُنيت بإقامة المؤتمرات والمسلوات التي تبحث في المسائل الطبية الفقهية المعاصرة.

٤) هيئة كبار العلماء في الملكة العربية السعودية، وقد صدر مرسوم ملكي بإنشائها في عام ١٣٩١هـ من كبار المختصين في الشريعة الإسلامية، ويترأسها مضتى عام الملكة ومقرها الرياض. وهناك مجامع أخرى كثيرة أكتفى بما سبق الإشارة إليه، والغرض من ذكر ذلك أن يستفيد المعنيون من قرارات هذه المجامع؛ لأنها تصدر بعد نظر ودراسة من خلال طائفة من أهل العلم، وهذا بلا شك يختلف عن النظر الضردي، خاصة في المسائل الستحدة.

وللحديث صلة بإذن الله.



قال الله تعالى: «بَنَانُمُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا لُقَيْمُواْ بَيْنَ يَدَي اللَّهِ وَرَسُولِيِّ وَالْقُواْ اللَّهُ إِنَّا اللَّهِ وَمَسُولِيٍّ وَاللَّهُ وَاللَّهُ إِنَّا اللَّهِ اللَّهِ عَلِيمٌ اللهِ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ وَاللَّهُ عَلَيْمٌ وَاللَّهُ عَلَيْمٌ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّ

(الحجرات ٢:١).

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على نبيه المصطفى، ورسوله المجتبى،

أَدَبُ الصَّحَابَةِ مَعَ اللَّهِ وَرَسُولُه:

فَلُقَدْ تَأَذَّبَ أَصْحَابُ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم بهَذَا الأَدَبِ مَعَ الله وَرَسُوله، فَمَا عَادَ مُقْتَرِحٌ يَقْتَرِحُ عَلَى يُشْتَرِحُ يَقْتَرِحُ عَلَى يُرْجِعُ الله وَرَسُوله، وَمَا عَادَ مُقْت يُوثَتِي فِي مَشْأَلَة حَتَّى يَرْجِعُ الله وَرَسُوله، بَل الله وَرَسُوله، بَل الله وَرَسُوله، بَل الله وَرَسُوله، بَل الأَدَب أَمْسَكُوا عَن الإجَابَة الأَجهِمَ بَهِذَا عَمَا يَعْلَمُونَ، خَشْيَةً أَنْ يَكُونَ فِي الإجَابَة تَقْدِيمٌ بَيْنَ يَكُونَ فِي اللهِ وَرَسُوله.

حُدَثُ أَنَّ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم خَطَبَ النَّاسَ فِي

## عداد کے د. عبدالعظیم بدوی

حَجَّة الْوَدَاعِ، فَكَانَ مِنْ بَيْنَ خُطْبَتِهِ أَنْ سَأَلُهُمْ «أَيُّ يَوْمِ هُمْ هَذَا»؟
وَهُمْ يَعْلَمُونَ أَيُّ يَوْمِ هُمُ فَيْ الله وَمَعَ ذَلكَ قَالُوا؛ الله وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ.
قَالُ: «أَكْيْسَ يَوْمَ النَّحْرِ».
قَالُوا؛ بَلَى. قَالَ: «أَيُ شَهْرِ قَالُوا؛ بَلَى. قَالُ: «أَيُ شَهْرِ قَالُ؛ «أَيُ شَهْرِ هَمْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ ذُو الْحِجَة، وَهُمْ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ ذُو الْحِجَة،

وَهُمْ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ ذُو الْحِجَةِ، وَمَعَ ذَلِكَ قَالُوا: الله وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ.

فَقَالَ: «أَلَيْسَ ذَا الْحِجَّةِ»؟ قَالُوا: بِلَى.

قَالَ: «أَيُّ بَلَد هَذَا»؟ وَهُمْ يَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِينَ أَنَّهُمْ فِي مَكَّةَ، وَمَعَ ذَلِكَ قَالُوا؛ الله وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ.

قَالَ: «أَلَيْسَتْ بِالْبَلْدَةِ الْحَرَامِ»؟ قَالُهُا: نَلَي، قَالَ: «فَانَّ

قَالُواْ: بَلَى. قَالَ: ﴿فَإِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ عَلَيْكُمْ حَلَيْكُمْ حَرَامٌ، كَحُرْمَة يَوْمِكُمْ هَذَا، فِي شَهْرِكُمْ هَذَا، فِي بَلَدكُمْ هَذَا، فَي إِلَيْ فَلَاكُمْ هَذَا، وَصحيح البخاري (1981).

وَقدِ اشْتَدَّ نَكِيرُهُمْ رضي الله عنهم عَلَى كُلُ مَنْ يُقَدِّمُ الله عَنهم عَلَى كُلُ مَنْ يُقَدِّمُ أَنْ يَدْي الله وَرَسُولُه، وَعَلَى كُلُ مَنْ يَقُولُ قَوْلاً يُخَالِفُ قَوْلاً يُخَالِفُ قَوْلاً يُخَالِفُ قَوْلاً يُخَالِفُ قَوْلاً يُخَالِفُ قَوْلاً يُخَالِفُ قَوْلاً يُخَالِف

عَنِ ابْنَ عُمَرَ رضي الله صلى عنهم أَنْ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم قَالَ: «إِذَا الله عليه وسلم قَالَ: «إِذَا اللهُ عَلَيْهُ أَحَدَكُمُ امْرَأَتُهُ إِلَى الْمُسْجِدِ فَلاَ يَمْنَعُهَا». وقَالَ بِلاَلُ بُنُ عَبْدِ الله؛ وَالله أَمْنَعُهَا. وَالله أَمْنَعُهَا. فَأَقْبَلَ عَبْدِ الله؛ وَالله أَمْنَعُهَا. فَأَقْبَلَ عَبْدِ

ابْنُ عُمَرَ فَشَتَمَهُ شَتيمَةُ لَمْ ابْنُ عُمَرَ فَشَتَمَهُ الْمَ أَرَهُ شَتَمَهَا أَحَداً قَبْلَهُ، ثُمَّ قَالَ: أُحَدُثُكَ عَنْ رَسُولِ اللهِ وَتَقُولُ إِذاً وَاللهِ لَنَمْنَعَهُنَّ؟ وَتَقُولُ إِذاً وَاللهِ لَنَمْنَعَهُنَّ؟ (صحيح مسلم ٤٤٢).

وَلَّا أَفْتَى ابْنُ عَبَّاسِ رضي الله عنهم بجَوَازِ التَّمَتُعِ الله عنهم المُحَةِ.

قَالُوا: لَكِنَّ أَبَا بَكْرِ وَعُمَرَ يَقُولُكَ، يَقُولُكَ، يَقُولُكَ، قَوْلِكَ، فَغَضَبَ ابْنُ عَبَّاسِ وَقَالَ: يُوشَكُ أَنْ تُرْجَمُوا بحجارة مِنَ السَّمَاءِ، أَقُولُ: قَالَ رَسُولُ الله، وَتَقُولُونَ: قَالَ أَبُو بَكْرِ وَعُمَرُ. (جامع بيان العلم وقضله: ١٩٦/٢):

وَذَاتَ يَوْمِ سَأَلَ الْإِمَامَ الشَّافِعِيُّ سَائلٌ، فَقَالُ الشَّافَعِيُّ-رَحِمَهُ اللَّهُ-: قَالَ: رَسُولُ اللَّه صَلى الله عليه وسلم كَذَا وكَذَا.

فَقَالُ الرَّجُلُ لِلشَّافِعِي: مَا تَقُولُ أَنْتَ؟!

فَقَالَ: سُبْحَانَ الله! تَرَاني فَقَالَ: سُبْحَانَ الله! تَرَاني فِي كِنيسَة! تَرَاني فِي بِيعَة! ثَرَى على وَسَطِي زُتَارًا؟! أَقُولُ الله، وَالله وَالله وَالله وَأَنْتَ تَقُولُ أَنْتَ؟ (شرح العقيدة الطحاوية:

﴾يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ إ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّه سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿

أَيْ: خَافُوا الله، واحْذَرُوا غَضَبَهُ وَعَقَابَهُ إِنْ أَنْتُمْ غَضَبَهُ وَعَقَابَهُ إِنْ أَنْتُمْ قَدْمُتُمْ قَوْلاً مَهْمَا كَانَ قَائلُهُ

عَلَى قَوْلِ اللهِ وَرَسُولِهِ. خَافُوا الله، واحْذَرُوا أَنْ يَحَلَّ بِكُمْ غَضَبُهُ وَعِقَابُهُ إِنْ لَمْ تَتَأَدَّبُوا بَهَذَا الأَدَبِ مَعَ اللهِ وَرَسُولِهِ.

تَعْرِيفُ التَّقْوَى:

وَالتَّقْوَى كُمَا قَالَ طَلْقُ بْنُ حَبِيبِ رَحِمَهُ الله: التَّقْوَى أَنْ تَغْمَلَ بِطَاعَة الله: عَلَى نُورِ مِنَ الله، تَرْجُو ثَوَابَ الله، وَأَنْ تَتُرُكَ مَعْصِيةَ الله، عَلَى نُورِ مِنَ الله، تَخَافُ عَلَى نُورِ مِنَ الله، تَخَافُ عَلَى نُورِ مِنَ الله، تَخَافُ عَقَابَ الله. (جامع العلوم والحكم: ١٣٨).

# السَّمْعُ وَالْعِلْمُ صِفْتَانِ لِلَّهِ عِزْ

(إِنَّ ٱللَّهَ سَيِّحٌ عَلِيمٌ» (الحجرات:
 ١) سَمِيعُ لَكُلُ مَا يَصْدُرُ
 مَنْكُمْ مَنْ أَقْوَالٍ، عَلِيمٌ بِكُلُ
 مَا انْطُوَتْ عَلَيْهِ قُلُوبِكُمْ مِنْ
 نَوَائِا.

فَالْسَّمْعُ صِفَةٌ للهِ عِن وجل: وَقَدْ عَبْرَتْ عَنْهُ الآيَاتُ الْقُرْآنِيَّةُ بِكُلِّ صِيَغِ الاشْتقَاق، وَهِيَ: سَمَعَ، وَيَسْمَعُ، وَنَسْمَعُ، وَأَسْمَعُ، فَهُو صِفَةٌ حَقيقيَّةٌ لله، يُدْرِكُ بِهَا الأَضْوَاتَ مَهْمَا يُدْرِكُ بِهَا الأَضْوَاتَ مَهْمَا



خَفَتَتْ، فَهُوَ سُبْحَانَهُ يَسْمَعُ السَّرِ وَالنَّحْوَى بِسَمْع هُوَ صَفَةٌ لاَ يُمَاثِلُ اَسْمَاعَ خَلْقه. صَفَةٌ لاَ يُمَاثِلُ اَسْمَاعَ خَلْقه. وَالْعِلْمُ صِفَةٌ لَلْه عزوجل: بِهَا يُدْرِكُ جَمِيعَ الْعُلُومَاتِ عَلَى يَدْرِكُ جَمِيعَ الْعُلُومَاتِ عَلَى مَا هَيَ بِهِ، فَلاَ يَحْفَى عَلَيْهِ مِنْهَا شَيْء. (شرح العقيدة منْهَا شَيْء. (شرح العقيدة الواسطية الهراس: ٤٦، ٥٠،

والآيَاتُ الدَّالَّةُ عَلَى هَذِهِ الصَّفَةِ كَثْيرَةٌ جِدًّا، وَكُلُّهَا تَدُلُّ عَلَى قَدْ تَدُلُّ عَلَى قَدْ تَدُلُّ عَلَى قَدْ أَنَّ الله تَعَالَى قَدْ أَحَاطَ بِكُلُ شَيْءِ عِلْمًا، وَأَنَّهُ لاَ تَخْفَى عَلَيْهُ خَافِيَةٌ فِي الأَرْضِ وَلاَ فِي السَّمَاءِ.

#### الجمع بين الاسمين:

وَقَالُ الأَعْمَشُ عَنْ تَمَيم عَنْ عُرْوَةَ عَنْ عَائِشَةَ رَضَيَ اللّٰه عَنْهَا قَالَتْ: الْحَمْدُ لَلْه اللّٰدي وَسِعَ سَمْعُهُ الأَصْوَاتَ. فَأَنْزَلَ اللّٰه تَعَالَى عَلَى النّبِيُ صلى الله عليه وسلم «مَّدَ سَمِعَ الله قَلَ الّٰتِي يُجُدِلُكَ فِي زَفْجِهَا»

(المجادلة: ١). قَالَ ابْنُ بَطَّالَ رَحِمهُ اللَّهُ: غَرَضُ الْبُخَارِيِّ فِي هَذَا الْبُابِ الرَّدُّ عَلَى مَنْ قَالَ إِنَّ

مَعْنَى «سَمِيعٌ بَصِينٌ»: عَلَيمٌ، قَالَ: وَيَلْزُمُ مَنْ قَالَ ذَلِكَ أَنْ يُسَوِّيَهُ بِالأَعْمَى الْذَي يَعْلَمُ أنَّ السَّمَاءَ خَضْرَاءُ وَلا يَرَاهَا، وَالْأَصَمُ الَّذِي يَعْلَمُ أَنَّ فِي النَّاسِ أَصْوَاتًا وَلا يَسْمَعُهَا، وَلاَ شُكُ أَنَّ مَنْ سَمِعَ وَأَبْصَرَ أَدْخُلُ فِي صِفْةَ الْكُمَالِ مَمِّن انْفُرَدَ بِأَحَدَهِمَا دُونَ الْآخُرِ، فَصَحَّ أَنَّ كُوْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا يُضِيدُ قَدْرًا زَائدًا عَلَى كُونه عَلَيمًا، وَكُوْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا يَتَضَمَّنُ أَنَّهُ يَسْمَعُ بِسَمْع وَيُنْصِر بِيَضَرٍ، كَمَا تَضَمَّنَّ كَوْنُهُ عَلَيْمًا أَنَّهُ يَعْلَمُ بِعِلْم، وَلا فَرْقَ بَيْنَ إِثْبَاتَ كُوْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا وَبَيْنَ كَوْنِهُ ذَا سَمْع وَبُصَر، قَالَ: وَهَذَا قَوْلَ أَهْلُ السُّنَّةَ قَاطِيَةً. انْتَهَى. كَيْفُ يُنَادَى الرَّسُولُ صلى الله عليه وسلم:

قَالَ تَعَالَى: « تَأَثَّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُوٓا أَصُوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّبِي وَلَا جَعْهَرُوا لَهُ، بِٱلْقَوْلِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَن تَعْبَطُ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُد لَا تَشْعُرُونَ » (الحجرات: ٢).

إِنَّ رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّه

عليه وسلم حَقَّهُ عَلَى هَذه الأمَّة أعظمُ الحقوق بعد حُقُّ اللّٰه تَعَالَى، فَيَجِبُ أَنْ يُوَقَّرُ وَأَنْ يُحْتَرَمَ وَيُقَدَّرَ، وَيَجِبُ أَنْ يُتَأْدَبَ مَعَهُ، فَلاَ يُرْفَعُ الصَّوْتُ بِحَضْرَتُه في حياته، ولا يُرْفعُ عَنْدَ قَبْرِهِ بَعْدُ مَمَاتِهِ، وَلاَ يُرْفَعُ الصَّوْتُ فَوْقَ صَوْتَه وَهُوَ حَيِّ، وَلا يُرْفعُ الصَّوْتُ فَوْقَ سُنَّتِهِ وَهُوَ مَيْتُ. وَلا يُجُوزُ أَنْ يُنَادَى كُمَا يُنَادي النَّاسُ بَعْضُهُمْ بَعْضًا، يَقُولُ تَعَالَى: « لَا تَعْمَلُوا دُعَاةَ ٱلرَّسُول يَّنَكُمْ كَدُعَاء بَعَضِكُم بَعْضًا» (النور:١٤)، لا تَقُولُوا: يَا مُحَمَّدُ، يَا أَحْمَدُ، فَإِنَّ اللَّه عزوجل لم يُخاطبُ رَسُولُهُ

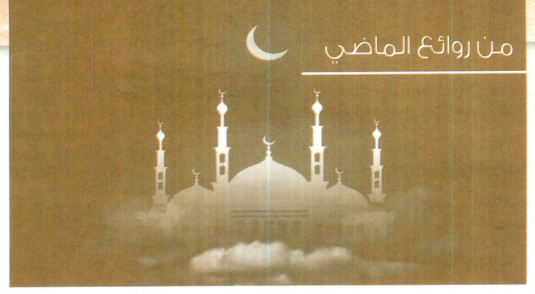
الأ بِلَفْظ « تَأَنُّهَا الرَّسُولُ» (المائدة: ٤١)، و « يَأْمُا النَّمُ » (الأحزاب:١)، وَأَنْتُمْ أَوْلَى وَأَحَقُّ بَهَذَا الْأَدَبِ مَعَ رَسُول الله صلى الله عليه وسلم. سُوءُ الأدب معَ الرَّسُول صلى الله عليه وسلم يُحبط الأعمال:

« تَتَأَيُّمَا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا لَا تَرْفَعُوا ا أَصْوَاتُكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِي وَلَا جُمْهُرُوا لَهُ بِالْقُولِ كَجَهْر بَيْضِكُمْ لِنَعْضِ» (الحجرات: ٢)، فإن هَذَا سُوءُ أَدَب، يُؤدُي إلى «أَن تَعْطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُر لا تَشْعُرُونَ » (الحجرات: ٢)، وَتَلْكُ الطَّامَّةُ الْكُبْرَى. يَقُولُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «إِنَّ الْعَبْدُ لَيَتَكُلُّمُ بِالْكُلْمَةُ مَنْ رَضُوَانَ اللَّهِ لا يُلْقى لَهَا بَالاً، يَرْفَعُهُ اللَّه بِهَا دُرُجَات، وَإِنَّ الْعَنْدَ لَيَتَكَّلُّمُ بِالْكُلْمُةُ مِنْ سَخْطُ اللَّهُ لا يُلْقى لَهَا بَالاً يَهُوى بِهَا فِي جَهَنْمَ». (صحيح البخاري: AV3F).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

## عزاء واجب

تتقدم جمعية أنصار السنة بالمركز العام بواجب العزاء لضرع دمياط في وفاة الشيخ سعد الليان الذي وافته المنية في يوم الأحد ١٠ رمضان ١٤٤١، وكان أحد أبرز الدعاة وحافظاً لكتاب الله وقد أمَّ المصلين بمسجد التوحيد بدمياط لسنوات عديدة، غفر الله له ورحمه ، وإنا لله وإنا إليه راجعون.



# الصوم في غير رمضان

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، يعد:

فإن شهر رمضان شهر التقوى والصوم، يعين العبد على نفسه، فيلزمها التقوى، ولقد جاءت آيات الصيام في سورة (البقرة) مفتتحة بقوله تعالى: (يَّاأَيُّهُ الَّذِينَ الْمَثُوا كُيْبَ عَيَّكُمُ الْمِيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَيْكُمُ الْمِيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَيْكُمُ المِيمَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَيْكُمُ المِيمَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَيْكُمُ المِيمَامُ كَمَا الْدِينِ عَلَيْكُمُ المَيْكُمُ المَيْدِيَ اللهقرة؛ الدلك كان صوم رمضان تهذيبًا وتدريبًا للمسلم، وتعليمًا وتمريبًا له على الصبر وحسن الخلق الذي يبقى له مصاحبًا في سائر حياته؛ لذلك جاءت أحاديث عن النبي صلى الله عليه وسلم تبين المعنى التربوي في الصوم.

منها ما أخرجه البخاري عن أبي هريرة، رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من لم يدع قول الزور والعمل به والجهل فليس لله حاجة أن يدع طعامه وشرابه». (أخرجه البخاري: ١٩٠٣، ١٩٠٣).

وعنه رضي الله عنه من حديث النبي صلى الله عليه وسلم جاء فيه: «وإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يصخب، فإن سابه أحد أو قاتله فليقل: إني امرؤ صائم». وكذلك ما أخرجه البخاري ومسلم عن عبد الله بن مسعود أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من استطاع

## اعداد 💋 الشيخ صفوت نور الدين رحمه الله

منكم الباءة فليتزوج، فإنه أغض للبصر، وأحصن للفرج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم، فإنه له وجاء».

لذلك كان الصوم كفارة؛ لحديث البخاري عن حذيفة، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «فتنة الرجل في أهله وماله وجاره تكفرها الصلاة والصيام والصدقة».

وجعل الله للصائمين بابنا في الجنة اسمه الريان؛ لما أخرجه البخاري ومسلم عن سهل بن سعد، رضي الله عنه، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن في الجنة بابنا يُقال له: الريان يدخل منه الصائمون يوم القيامة لا يدخل منه أحد غيرهم، يقال: أين الصائمون؟ فيقومون، لا يدخل منه أحد غيرهم، فإذا دخلوا أغلق، فلن يدخل منه أحد عيرهم،

وفي رواية للبخاري: «في الجنة ثمانية أبواب، فيها باب يسمى الريان لا يدخله إلا الصائمون».

فالصوم تربية للمسلم في دنياه وعون لله على تملك شهواته وضبطها، وكذلك منزلة لله عند ربه، وفتح لباب من أبواب الجنة يدخل منه، فإن كان الصوم المفروض في رمضان، فالصوم مشروع في غير رمضان، ولا يحرم إلا في العيدين

ويوم الشك، ويكره في أيام التشريق، ويكره إفراد الجمعة، وإفراد السبت نافلة لغير صوم معتاد.

#### أقسام الصوم ي غير رمضان:

وينقسم الصوم في غير رمضان إلى قسمين: صوم نافلة، وصوم فريضة.

#### أولاً: صوم النافلة:

وهو من الخصال المكفرة لحديث حذيفة: «فتنة الرجل في أهله وماله وجاره تكفرها الصلاة والصيام والصدقة».

وفي جديث الشيخين عن أبي سعيد الخدري، رضي الله عنه، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما من عبد يصوم يوما في سبيل الله إلا باعد الله بذلك وجهه عن النار سبعين خريفا ». وحديث الترمذي عن أبي أمامة حرضي الله عنه عنه النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من صام يوما في سبيل الله جعل الله بينه وبين النار خندقا كما بين السماء والأرض».

#### أقسام صوم النافلة:

#### أ- الصوم المطلق:

أخرج البخاري ومسلم عن أنس، رضي الله عنه، كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يفطر من الشهر حتى نظن ألا يصوم منه، ويصوم حتى نظن أنه لا يفطر منه شيئًا. وأخرجا عن ابن عباس، رضي الله عنهما: ما صام رسول الله صلى الله عليه وسلم شهرًا كاملاً قط غير رمضان، وكان يصوم حتى يقول القائل: لا والله لا يفطر، ويفطر حتى يقول القائل: لا والله لا

#### ب- الصوم المقيد:

صوم عاشوراء: أخرج البخاري ومسلم عن أبي موسى الأشعري، رضي الله عنه، قال: كان يوم عاشوراء يومًا تعظمه اليهود وتتخذه عيدًا، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «صوموه أنتم».

اب صوم يوم عرفة: أخرج مسلم عن أبي قتادة، رضي الله عنه، قال: سُئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن صوم يوم عرفة؟ قال: «يكفر السنة الماضية والباقية»، وسُئل عن صوم يوم عاشوراء، فقال: «يكفر السنة الماضية».

٢- صوم ست من شوال:

أخرج مسلم عن أبي أيوب الأنصاري، رضي الله عنه، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من صام رمضان وأتبعه بست من شوال كان كصبام الدهر».

#### ١- صوم تسعة أيام من ذي الحجة:

أخرج أبو داود والنسائي عن هنيدة بن خالد ربيب عمر بن الخطاب أن امرأة دخلت على أم سلمة زوج النبي صلى الله عليه وسلم فسمعتها تقول: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يصوم تسعًا من ذي الحجة وثلاثة أيام من كل شهر: أول إثنين من الشهر، وخميسين.

وصوم المحرم: لحديث مسلم عن أبي هريرة، رضي الله عنه، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أفضل الصيام بعد رمضان شهر الله المحرم، وأفضل الصلاة بعد الفريضة صلاة الليل».

آ- صوم شعبان: لحدیث البخاري ومسلم عن عائشة، رضي الله عنها: لم یكن النبي صلى الله علیه وسلم یصوم من شهر أكثر من شعبان، فإنه كان يصوم شعبان كله إلا قلیلاً.

٧- صوم يومين من الأسبوع: أخرج النسائي والترمذي وابن مإجه عن عائشة، رضي الله عنها، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يتحرى صيام الاثنين والخميس.

^- صيام أيام البيض من كل شهر: أخرج النسائي عن ملحان قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يأمرنا أن نصوم البيض ثلاث عشرة، وأربع عشرة، وخمس عشرة. قال: وقال: هن كهيئة الدهر.

#### ثانياً صوم الفريضة،

#### ١ . قضاء رمضان؛

وهو الصوم الذي يلزم المسلم فيثاب على فعله ويعاقب على تركه، ويلزمه قضاؤه إذا فسد أو أفطره، وهو الصوم الذي تجب النية فيه قبل الفجر، ولا يتوقف على إذن زوج لزوجته ولا غيره، وهو أنواع:

أُولاً، صوم القضاء: يقول رب العزة سبحانه: (أَيّامًا مَصْدُودَاتِ فَمَن كَاتَ مِنكُم مَرِيعَمًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَيَدَدَّةٌ مِن آَيًا مِ أُخْرَ) (البقرة: ١٨٤).

فالمرض الذي يشق معه الصوم أو يزيد معه

المرض أويتأخر البرء رخص رب العزة لصاحبه في الفطر، وكذلك السفر؛ وذلك للمشقة في الغالب، ولتحقيق مصلحة الصيام لكل مؤمن، أمر الله من أفطر هذه الأيام من رمضان أن يقضي أياما أُخر إذا زال المرض أو انقضى السفر وحصلت الراحة.

وكذلك تفطر المرأة الحائض والنفساء وتقضي أيامًا بعدد ما أفطرته من رمضان. وتلك الأيام يجوز أن تكون في أيام قصيرة مكان أيام طويلة أو معتدلة في مقابل الأيام الحارة أو الباردة والعكس جائز.

هذا، ويصح أن تكون متصلة أو منفصلة، ويجوز تأخير القضاء مع القدرة وإن كان الأولى التعجيل به؛ لحديث عائشة عند البخاري ومسلم قالت: كان يكون علي الصوم من رمضان فما أستطيع أن أقضيه إلا في شعبان لمكان النبي صلى الله عليه وسلم.

وإذا تأخر الصوم حتى مضى رمضان لغير علة تمنعه فقد أوجب بعض أهل العلم القضاء بالصيام والفدية بالإطعام عن كليوم لم يقضه حتى دخل رمضان، وإن كان البخاري قد رد ذلك بقوله: ولم يذكر الله تعالى الإطعام، إنما قال: (فَعدَّةٌ مُنْ أَيَّام أُخرَ).

#### ٢ ـ صوم التذر:

والنذر ما أوجب العبد على نفسه تبرعاً من عبادة أو صدقة أو غير ذلك. قال تعالى: (فَإِمَّا تَرِينَ مِنَ ٱلْبُشَرِ أَحَدًا فَقُولِ إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْنَ صَوْمًا فَلَنْ أَكَيِّمُ ٱلْيُوْمُ إِنْسِيًّا ) (مريم: ٢٦) ، وقد امتدح الله سبحانه الموفين بالنذرفي قوله تعالى من سورة الإنسان: ( يُوفُونَ بَالنَّذُر وَغَافُونَ يَوْمَاكَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا ) (الإنسان: ٧)، ولم يرد مدحٌ للناذرين، بل في الحديث الذي أخرجه البخاري ومسلم عن ابن عمر: نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن النذر، وقال: إنه لا يرد شيئًا، وإنما يُستخرج به من البخيل. وفيه النهي عن النذر ذلك إنما لتأكيد الأمريه والتحذير من التهاون به بعد إيجابه، ولو كان معناه الزجر عنه حتى لا يفعل لكان في ذلك إبطال حكمه وإسقاط لزوم الوفاء به؛ ولذا فلقد ورد في البخاري حديث عائشة، رضى الله عنها، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من

نذر أن يطيع الله فليطعه، ومن نذر أن يعصي الله فلا يعصه».

وصوم النذر إذا مات العبد عنه صام عنه وليه؛ لحديث عائشة: «من مات وعليه صوم صام عنه وليه». والحديث في البخاري.

ونورد هنا كلام ابن القيم في بيان أن ذلك في صوم النذر، يقول: وقد اختلف أهل العلم فيمن مات وعليه صوم هل يُقضى عنه؟ على ثلاثة أقوال:

أحدها: لا يقضى عنه بحال، لا في النذرولا في الواجب الأصلي، وهذا ظاهر مذهب الشافعي، ومذهب مالك وأبي حنيفة وأصحابه.

الثاني؛ أنه يُصام عنه، وهذا قول أبي ثور وأحد قولي الشافعي.

الثالث: أنه يُصام عنه النذر دون الفرض الأصلي، وهذا مذهب أحمد المنصوص عنه وقول أبي عبيد والليث بن سعد، وهو المنصوص عن ابن عباس، حيث روى الأثرم عنه أنه سُئل عن رجل مات وعليه نذر صوم شهر، وعليه صوم رمضان؟ قال: أما رمضان فليطعم عنه، وأمًا النذر فيُصام.

وهذا أعدل الأقوال، وعليه يدل كلام الصحابة، وبهذا يزول الإشكال.

وتعليل حديث ابن عباس أنه قال: لا يصوم أحد عن أحد، ويطعم عنه.

فإن هذا إنما هو في الفرض الأصلي، وأمًا النذر فيُصام عنه، كما صرح به ابن عباس، ولا معارضة بين فتواه وروايته، وهذا هو المروي عنه في قصة من مات وعليه صوم رمضان وصوم النذر، ففرق بينهما؛ فأفتى بالإطعام في رمضان وبالصوم عنه في النذر، فأي شيء من هذا مما يوجب تعليل حديثه؟

وما روي عن عائشة، رضي الله عنها، من الفتائها في التي ماتت وعليها الصوم: أنه يطعم عنها، إنما هو في الفرض لا في النذر؛ لأن الثابت عن عائشة فيمن مات وعليه صيام رمضان أنه يطعم عنه في قضاء رمضان ولا يُصام، فالمنقول عنها كالمنقول عن ابن عباس سواء، فلا تعارض بين رأيها وروايتها، وبهذا يظهر اتفاق الروايات

في هذا الباب، وموافقته فتاوى الصحابة لها، وهو مقتضى الدليل والقياس؛ لأن النذر ليس واجبًا بأصل الشرع، وإنما أوجبه العبد على نفسه، فصار بمنزلة الدَّيْن الذي استدانه، ولهذا شبهه النبي صلى الله عليه وسلم بالدّين في حديث ابن عباس، والمسؤول عنه فيه: أنه كان صوم نذر، والدَّيْن تدخله الإنيابة.

وأما الصوم الذي فرضه الله عليه ابتداءً فهو أحد أركان الإسلام، فلا يدخله النيابة بحال، كما لا يدخل الصلاة والشهادتين، فإن المقصود منها طاعة العبد بنفسه، وقيامه بحق العبودية التي خلق لها وأمر بها، وهذا أمر لا يؤديه عنه غيره، كما لا يُسلم عنه غيره، ولا يُصلي عنه غيره، وهكذا من ترك الحج عمدًا مع القدرة عليه حتى مات، أو ترك الزكاة فلم يخرجها حتى مات، فإن مقتضى الدليل وقواعد الشرع؛ أن فعلها عنه بعد الموت لا يبرئ ذمته، ولا يقبل منه، والحق أحق أن يتبع.

وسر الفرق: أن النذر التزام المكلّف لما شغل به ذمته؛ لأن الشارع ألزمه به ابتداء فهو أخف حكمًا مما جعله الشارع حقّا له عليه، شاء أم أبى، والذمة تسع المقدور عليه المعجوز عنه، ولهذا تقبل أن يشغلها المكلّف بما لا قدرة له عليه، بخلاف واجبات الشرع، فإنما على قدر طاقة البدن، لا تجب على عاجز، فواجب الذمة على نفسه متمكن من إيجاب واجبات واسعة، وطريق أداء واجبها أوسع من طريق أداء واجب الشرع، فلا يلزم من دخول النيابة في واجبها بعد الموت دخولها في واجب الشرع، وهذا يبين أن الصحابة أفقه الخلق، وأعمقهم علمًا، وأعرفهم بأسرار الشرع ومقاصده وحكمه، وبالله التوفيق. (انتهى كلام ابن القيم).

#### ٣ ـ صيام الكفارات:

الكفارة: قال النووي: الكفارة أصلها من الكفر- بفتح الكاف- وهو الستر؛ لأنها تستر الذنب وتذهبه، هذا أصلها، ثم استعملت فيما وجد فيه صورة مخالفة أو انتهاك، وإن لم يكن فيه إثم كالقتل خطأ وغيره.

والكفارات المشروعة هي: العتق، والصيام، والكسوة.

هذا، وكفارة الجماع في رمضان، والظهار، والقتل مرتبة ابتداء وانتهاء بعني أنه لا ينتقل عن عتق الرقبة، إلا ألا يستطيع، وعدم الاستطاعة إما أن تكون حسية؛ بمعنى أنه لا يملك المال أو يملك المال ولكن لا يستطيع التصرف فيه لغياب أو حجر أو غيره من الموانع الشرعية، وإما أن تكون شرعية؛ كأن لا يقدر على ثمنها بعد وفاء مؤنة من يعول، أو لا توجد الرقبة التي تباع وتشترى، فهذا ينتقل من العتق إلى صوم شهرين متتابعين، فإن كان عاجزًا لهرم أو مرض أو خاف زيادة مرض فعليه إطعام ستين مسكينا.

وكفارة القتل الخطأ ليس فيها إطعام، بل هي عتق رقبة، فإن لم يستطع فصيام شهرين متتابعين. وكفارة اليمين فيها التخيير ابتداءً والترتيب انتهاء.

والتخيير بين إطعام عشرة مساكين أو كسوتهم أو تحرير رقبة، فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام، إذا لم يجد الحائث في يمينه ما يكفر به عنها من إطعام عشرة مساكين أو كسوتهم أو تحرير رقبة أو عجز عن ذلك كان عليه أن ينتقل إلى الصوم، فيصوم ثلاثة أيام.

وقد اختلف الفقهاء في اشتراط التتابع في الصيام للكفارة، وسبب الخلاف قراءة ابن مسعود: (فصيام ثلاثة أيام متتابعات)، وهي قراءة شاذة، حيث إن من العلماء من يعد القراءة الشاذة حديثا إن صح كان الأخذ بها كالأخذ بأحاديث الأحاد من السنة.

والأحناف والصحيح عند الحنابلة وقول عند الشافعية وجوب التتابع، أما المالكية والشافعية فيستحبون التتابع ولا يوجبونه. اشترط الفقهاء لجواز الصيام في الكفارة:

النية: فلا يجوز صوم الكفارة من غير نية من الليل؛ لأنه صوم واجب.

التتابع: في صوم كفارة الظهار والقتل والجماع في نهار رمضان، فإن قطع التتابع ولو اليوم الأخير وجب الاستئناف.

والحمد لله رب العالمين.



# من نقد الابتلاء(١) الْحَنُ بِينَ الْمَقْلِ الْفَكْرِ وَالقَّلِم الْمُبِر

الحمد لله الذي إذا أعطى من النعم أعطى جزيلاً، وإذا شُكر قبل من الشُكر قليلاً، سبحانه سامع النجوى وكاشف البلوى، وصلى الله على نبينا مُحمد الذي فضله على كل مَنْ خَلق تفضيلاً، ولم يجعل له في جنسه عديلاً ولا مثيلاً، وعلى آله وصحبه بكرة وأصيلاً.

وبعد، فهذا مقال ربطت فيه بين الفكر الصحيح والقول الفصيح، وجمعت الدليل إلى البرهان لمن كان له عينان وأذنان، أما من مشى في إثر عُمْيان فعَنْ نقصه وجَهْله قد أبَان، وقد حاولت أن أستلهم فيه وفيما يتلوه من مقالات بعض الدروس والعِبَر



د . عماد عيسى المنتش بوزارة الأوقاف

عسى أن يكتُبَ الله تعالى لنا بها الأجر والمثوية.

سُنَّة الابتلاء جَارِيَة:

إنَّ اللَّه سبحانه وتعالى جعل الدنيا دارَ ابتلاء وغرور، لا دارَ حُبور وسرور، ومَشْرع انقطاع وانفصام، لا موطن قَرار ودَوام، وجعل البلاء فيها فتنة وامتحانًا وسنة جارية، بخلاف الجنَّة فإنها دار الرَاحة والنَّعيم.

وانه قد رحضت (أي: غَسَلَتُ) النوازلُ

النَّاسَ رَحْضًا، ومُخْضتهم

النوائث مُخْضًا حتى

المؤمن يتسلى بالبشارات القرآنية والبشائر النبوية والمبشرات المصطفوية فيثبت ولا يجزع.

"

يجزع، ويعلمُ أنّه إنْ عاش كان حميدًا، وإن مات صابرًا مُحْتسبًا يعلم أنه لا يصيبه إلا ما قدر له كان شهيدًا.

وقال تعالى: "لَتُبْلُوُنَّ فِي أَمْوَالْكُمْ وَأَنْفُسكُمْ وَأَنْفُسكُمْ وَأَنْفُسكُمْ وَأَنْفُسكُمْ وَأَنْفُسكُمْ وَلَتَسْمَعُنَّ مِنَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابُ مِنْ قَبْلِكُمْ وَمِنَ اللَّذِينَ أَشْرَكُوا أَذَى كَثِيرًا وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا فَيَ فَإِلَّ مَنْ عَزْمِ اللَّامُورِ" فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ اللَّامُورِ" (آلَ عمرانَ: ١٨٨١).

رَسُ عَكِرُسُةَ أَنَّهَا مِسَأَلَتُ وَعَنْ عَائِشَةَ أَنَّهَا مِسَأَلَتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَيلًم عَنِ الطَّاعُونَ، وَسَيلًم عَنِ الطَّاعُونَ، فَا أَذْهُ كَانَ فَا أَذْهُ كَانَ

عَذَابًا يَبْعَثُهُ الله عَلَى مَنْ يَشَاءُ، فَجَعَلَهُ الله مَنْ يَشَاءُ، فَجَعَلَهُ الله رَحْمَةَ لِلْمُؤْمِنِينَ، فَلَيْسَ مِنْ عَيْدٍ يَقَعُ الطَّاعُونُ، فَيَهِمُكُثُ فِي بَلَدهِ صَابِرًا، فَيَهُمُ أَنَّهُ لَيْنَ يُصَيِبَهُ إِلَّا مَا كَتَبَ الله لَهُ، إِلَّا كَانَ لَهُ مِثْلُ أَجْرِ الشَّهِيدِ" لَهُ مِثْلُ أَجْرِ الشَّهِيدِ" لَهُ مَثْلُ أَجْرِ الشَّهِيدِ" وَلَهُ مِثْلُ أَجْرِ الشَّهِيدِ" فَضَى هَلِنَالُهُ لَهُ، إِلَّا كَانَ فَضَى هَلِنَالُهُ لَهُ اللهِ وَلَيْنَ وَاللهِ يَصِرَحُ بِأَنَ فَضَى هَلِنَاللهِ يَصِرَحُ بِأَنَ الْمِنْمِينِ، اللهُ وَلَنْ المؤمنين، وللصابر الْمُحْتَسِب فيه وللصابر الْمُحْتَسِب فيه أَجُرُ الشَّهِيدِ.

وعن أنس بن مالك قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "الطَّاعُونُ شَهَادَةٌ لَكُلُ مُسْلِم" (رواه البخاري: ٧٧٣٥)، وفي هذا تصريحُ بالشّهادة لَئُ ماتَ بهذا الطَّاعُونِ.

وعن أبى هُرَيْرَةً، قَالَ؛ قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "مَنْ يُرد الله بِه خَيْرًا يُصِبْ مِنْهُ" (رواه البخاري: ٥٦٤٥)، وفي هذا الحديث تسلية لكل مصاب بأن الله تعالى يُريد به الْخَيْرِ. وعَنْ أبِي هُرَيْرَةً، قَالَ: قَالَ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "مَا يَـزَالُ السلاء بالمؤمن والمؤمنة في نفسه ووليده وماله حَتَّى يَلْقَى اللَّه وَمَا عَلَيْهُ خَطيئةً" (رواه الترمذي: ٢٣٩٩، وقال: هَذَا حَدِيثُ

جعلتهم في الْخَيْرِ أُو الشِّرِّ شيئًا مَحْضًا، ولمَّا نزلُ هذا البالاءُ عمَّ أرجاءَ المعمورة حتى خافه الصالح والطالح، والعامل والعاطل، والغنيُّ والعائل (الفقير)، وأحسَّ الناسُ أنه قد طوحت بهم طوائحُ الزمن، ولوَّحتْ لَهُم لوائحُ الْحَن، أو تريضت بهم الدوائر، ونزلَتْ بهم رَيْب المنون. وفزع الجميع يطلبون التصيروياتمسون اللجير لعلهم يجدون بعد الباس أملا، ومن اليُبْس بللاً، ومن الناس منفهم الحكمة من هذا الوَباء فتنبُّه تنبُّه النّاسي وانبعثت همته كهمّة الآسي واجتهد في إصلاح نفسه وقلبه. مبشرات على طريق الابتلاء، المؤمن يتسلى بالبشارات القرآنية والبشائر

النبوية والمبشرات

المصطفوية فنثبت ولا

حَسَنٌ صَحِيحٌ).

وفي هذا الحديث بشارةً بِجُلُو صحيفة العَبْد من الذنوب والخطايا بسبب

وعَنْ أنبس، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلُّمَ: "إِذًا أَرَادَ اللَّهُ بِعَبْدِهِ الخَيْرَ عَجُلَ لَهُ الغُقُويَةِ فِي الدُّنْيَا، وَإِذَا أَرَادَ اللَّه بَعَبْده الشُّرُّ أَمْسَكَ عَنْهُ بَذُنْهُ حَتَّى يُوافِّي بِهُ يَـوْمُ الْقَيَامَةِ" (صَحيح الترمذي ٢٣٩٦). ير

وَعَن النَّبِيِّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ، قَالَ: "إِنْ عَظُمَ الحراء مع عظم البلاء، وَإِنَّ اللَّهِ إِذَا أَحَـبُّ قُوْمًا ابْتَلاهُمْ، قَمَنْ رَضَى قله الرِّضًا، وَمَنْ سَخط فله السَّخُطُ" (رواه الترمذي ٢٣٩٦، وقال: هَذَا حَدِيث حَسَنَ).

وفي هذين الحديثين بيان أنَّ البلاءُ وإن كانَ عقابًا في الدُّنيا إلا أنّه خيْرٌ لُحُوه الدُّنوب في الدُّنيا قبل الآخرة، وأنّ الْجِزاء على قدرالبكاء.

#### عموم المنة:

ومن عجائب هذه المحنة أنها جاءت والقلوب مشحونة بالشهوات، ومستغرقة في حُبِّ الْحَيَاة وأسبابها، والنفوس نفس مملوءة بطلب الحظوظ

66\_ من أعظم آثار استحضار المهت خمسود نسيران الشبهوات وامتلاء القلب من الأخرة حتى تصير نصب

فعرف الناس أنَّ كلُّ ذلك لا قيمة له، وأن ذلك "كَسَرَاب بقيعَة يَحْسَبُهُ الظُّمْآنُ مَاءُ حَتَّى إِذَا جَاءُهُ لَمْ يَجِدْهُ شَيْئًا وَوَجَدَ اللَّهِ عَنْدَهُ فَوَفَّاهُ حَسَابَهُ وَاللَّه سريعُ الْحسابِ" (النور: .(49

كما أنها عمَّتْ وطمَّتْ، فمَنْ يشْكُوالى مَنْ، والمصاب طال الكل، كما قال أبو القاسم الاشبيلي: لن أشكو مصابى من البرايا ولا ألقى سوى رجل مصاب أمورُ لو تَدَبِّرها حكيمُ لعاش مدى الزَّمَانُ أَخَا اكْتَنَابِ أمَا عِلاَ الدُّهُومِنَ أَفْضَى إليْهِ بأسراري فيُؤنس بالحواب

حال النّاس عند المعند: وقد كان من فضل الله تعالى أنْ حوّلت هذه المُحْنة بعض النَّاس من

الانشغال بالمعازف إلى الاشبتغال بتخصيل الإيمان والمعارف، ونقلتهم من الْمُرَاقِص والنَّوَاقِص إلى الدُّعاء واللَّحُوء إلى ربُ العالمين.

وإن كانتُ عادةُ ابن آدم كما قال الله تعالى: "وَإِذَا أنعمنا على الإنسان أعْرَضُ وَتَأَى بِجَانَبِهِ وَإِذَا مَسَّهُ الشُّرُّ فَلَدُو دُعَاء عَريض" (فصلت:٥١).

وقيال تعالى: "وَإِذَا مُسَّ الْانْسَانَ ضُرِّ دَعًا رَبُّهُ مُنيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خُوَّلُهُ نعْمَةُ مَنْهُ نَسيَ مَا كَانَ يَدْعُو إِلَيْهِ مِنْ قَبْلُ وَجِعَلَ لله أنْسَدَادًا ليُضلُ عَنْ سبيله" (الزمرد٨).

لقدُ كَان كثيرُ من الْمُسْلمينَ قبْل حُلُول النَّكْبة لا يكادُونَ يضقَهُون قَـوْلاً، ولا يسمعون حديثا، وكأنَّ من بينهم وبينَ الْحقَ حجَابًا، أو في آذانهم وَقُرَا، أو على أبصارهم غشاوة، ويعضهم انقطعوا عن أعمال البروزهدوافي طلب الثواب والتحصيل، وضلوا عن سواء السبيل. وبعضهم ساقتهم الظنون إلى مَهْ واة الشيقاء، وغرتهم أنفشهم بباطل وزُخْـرِف الأهْـوَاءِ، وغُلُثُ أيديهم، فلما وَقَع شيءُ ما كان في الْحسيان، حُلْتُ عُقْدة الرُّكون الى الدُنيا

والرِّضا بها، وأطلق الموتُ منعقالهكماقال صلى الله عليه وسلم في الحديث عن يأجُوج ومأجُوج : "فَيُرْسِلُ الله عَلَيْهِمُ النَّغُفَ فِي رَفَّانِهِمْ، فَيُصِيحُونُ قُرْسِيَى كَمَوْتَ نَفْسِ وَاحدَة" (رواه مسلم ۲۹۳۷). والتَّغَف: هو دودٌ يكون فِي أنُّوف الإبل والغنم، الواحدة نغفة- ومعنى هذا أنَّ الْمُوْتُ صارَ قريبًا من الكبير والصغير -وهو كذلك دائمًا - لكنَّ الغظلة تُنسى النَّاس أنهم سيَمُوتون، فلْيَكُن شعَارُ الْمُؤمن "أن اشْكُرْ لي وَلُوَالدَيْكَ إِلَى الْمُصِيرُ" (لقمان: ١٤).

من منح هذه المحنة:

بالداء الدي أسموه المعموة المعموة المعموة المعموة المعموة المداء الداء الدي أسموه المعموة المداء الداء الداء الداء الداء الداء الداء الداء الداء الداء المعموة واسمة وحشن المناس وأبيه، وصاحبته وبنيه، وأمه شمأن يغنيه، ولسمان وأمية دُهينا، بل وقع في داهية دُهينا، بل وقع في داهية دُهينا، بل وقع في المين نفوسهم.

وقد جلستُ أفكر في شأن

هذه البليَّة وَثَمَرات هذه البليَّة وَثَمَرات هذه البرزيَّة، وكيف أكتب كلامًا يشرحُ صُدُور قارئيه وقائليه، ويُضيئ سماء عقول مُطالعِيه وناقليه.

لقد تأملتُ هذه المُحنة فتعلمت منها أمورا أجابَتُ على بعض مآرب نفسى، وإن لم أقفْ على قاصبها في المطلوب، وريّم اكان المستفاد عقائد راسخة جَمَعتُ بين النّقيضين وهُمَا: السِّرُّ الخَافِي والعلانية البادية، فهي واضحة لكونها معلومة لكن نسيها النَّاس في غَمْرة النُّعَم وكَثرَةِ الْخَيْرات، وهي خافية لشدّة نسانها حتى كأنها مَحْهُولَةً، منها:

أولاً: استحضار قَرب الموت ودنُو وُقُوعه: قال تعالى: "أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكْكُمُ الْمُؤْتُ وَلَوْ كُنْتُمْ فِي بُرُوج مُشَيَّدَةٍ "

(النساء: ٧٨). وقال تعالى: "قُلْ إِنَّ الْسَاء: ٧٨). الْسَوْتَ الَّسِدِي تَسْضِرُونَ منْهُ فَإِنَّهُ مُلَاقِيكُمْ ثُمَّ تَسْرُونَ إِلَى عَالَمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةَ فَيُنبِئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ" (الجمعة: ٨).

وهذا المعنى فيه شفاءً لما

قالصُّدور، وتسليَةٌ على المالقدور، فحينما ظهر في الناس الوباء غلب الرُّعب على طوائف من الناس واستولى الفَزَع على قلوبهم، وهذا أمر لا يُسْتراب في صدْقِه فقد عاينًاه ورأيناه.

فالإيمان بملاقاة الموت وإدراك المنية في أي سياعة يُعطي القلب ثباتًا وَثقة وطُمأنينة، لأنه مقدرٌ ومكتوبٌ، وقد يموت الصحيح ويعيش المريض فليس لذلك مقياس إلا قوله تعالى: "لكل أَجَلِ

ومن أعظم آشار استحضار الموت خمود نيران الشهوات وامتلاء القلب من الآخرة حتى تصير نصب عَيْنَيْه كأنه يراها عيانًا، وَحَقارة الدُّنْيَا في نظره حتى يجعلها وَرَاء ظَهره.

نعم، ينبغي للدّاعي أن يعلل النُّفوس بأماني العافية حتى تكونَ آمالاً كافية، ثمّ تُصبح الآمال حقّائق تُنَال، فيواصل الحجتهاد، ويصل العمل بالعمل حتّى يلْقَى الله تعالى.

وللحديث بقية إن شاء الله. الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه وبعد:

فإن من آكد أصول الدين وما دعت إليه شريعة رب العالمين ومحاسن سنة خاتم النبيين صلى اللَّه عليه وسلم: الأمر بالبشارة والتيسير والنهى عن التعسير والتنفير؛ فمن آكد محاسنه إزالة المشقة والعنت، ونشر التيسير وبعث الرضافي النفوس، ولقد امتلأت صحاح كتب السنة بما يفيد ذلك ويدل عليه ويأمر بذلك ويرشد إليه، ومن ذلك: ما اتفق عليه الشيخان رحمهما الله تعالى من حديث أنس بن مالك -رضى الله عنه- قال: قال رسول الله -صلى الله عليه وسلم-: «يسروا ولا تعسروا، ويشروا ولا تنفروا».

#### التخريج:

أولاً: رواه البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم يسروا ولا تعسروا حديث رقم: ٥٧٩٦.

ثانيًا: ورواه مسلم في كتاب الجهاد والسير، باب في الأمر بالتيسير وترك التنفير، حديث رقم - MMIV

#### الشرح:

هذا حديث عظيم من جوامع كلام النبي الأمين صلى الله عليه وسلم قصير مبناه عظیم معناه اشتمل علی جمل أربع كل منها لا تستغنى عن الأخرى في بيان المنهج وجلاء طريق المحسن.

#### هذه أربع جُمل:

أولاهم: قوله صلى الله عليه وسلم: "يسروا"؛ أى: اسلكوا كل ما فيه اليسر والسهولة؛ في عبادتكم ومعاملاتكم بل في كل شرائعكم؛ إذ قد جعلكم ربكم كذلك، قال تعالى: ( وَكُذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًأً ) (البقرة:١٤٣).

فالتيسير على نفسك وغيرك بنية الطاعة عبادة؛ إذ ذلك يريده الله -عز وجل- منا،



ىشروا

تنفروا

اعداد: د . مرزوق محمد مرزوق



وبريده بنا، (رُبِدُ اللهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُربِدُ بِكُمُ ٱلْمُسَرَ) (البقرة: ١٨٥)؛ وعليه فكل ما كان أيسر فهو أسنَ وأفضل ما ثم يكن إثمًا؛ لأن أم المؤمنين عائشة -رضى الله عنها- تقول: "ما خُير رسول الله -صلى الله عليه وسلم- بين أمرين إلا اختار أيسرهما ما لم يكن إثمًا"، أما إذا كان فعل العبادة لا يتأتَّى إلا بمشقة، وهذه المشقة لا تسقطها عنك، ففعلتها على مشقة، فهذا أجر يزداد لك، فإن إسباغ الوضوء على المكاره مما يُرفع اللّه به الدرجات، ويُكفر به الخطايا، وهنا يأتي الأصل الذي يقول: "الأجر على قدر المشقة"، وعليه فلا تعارض إذ اجتمع النص الصريح والفهم الصحيح، لكن كون الإنسان يذهب إلى الأصعب مع إمكان الأسهل، فهذا خلاف الأفضل على أقل تقدير؛ فالأفضل اثباء الأسهل في كلِّ شيء.

وانظر إلى الصوم وقد كان منا قريب ولا يزال، قال فيه الرسول -صلى الله عليه وسلم-: "لا يزال الناس بخير ما عجّلوا الفطر"، وفي حديث آخر أن النبي أخَّر السحور، وكان بينه وبين الصلاة قدر خمسين آية، لماذا؟ لأن تأخير السحور أقوى على الصوم مما لو تقدّم، والمادرة بالفطر أسهل وأيسر على النفس، لا سيما مع طول النهار وشدة الظمأ، فهذا وغيره من الشواهد يدل على أن الأيسر أفضل؛ فأنت يسر على نفسك كذلك أيضًا في مزاولة الأعمال، فإذا رأيت أنك إذا سلكت هذا العمل، فهو أسهل وأقرب، ويحصُل به المقصود، فلا تُتعب نفسك في أعمال أخرى أكثر من اللازم وأنت لا تحتاج إليها، بل افعَل ما هو أسهل في كل شيء، وهذه قاعدة أن اثباع الأسهل والأيسر هو الأرفق بالنفس والأفضل عند الله.

"ولا تُعسروا"؛ يعني: لا تسلكوا طرق العسر؛ لا في عبادتكم، ولا في معاملاتكم، ولا في غير ذلك؛ فإن هذا منهي عنه، فلا تعسر؛ وفي الموطأ من حديث جابربن عبد الله رضى الله عنهما، قال: كان أبو إسرائيل رجلاً من بني فهر، فنذر ليقومن في الشمس حتى يصلي النبي -صلى

الله عليه وسلم- الجمعة وليصومن ذلك اليوم، فرآه النبي -صلى الله عليه وسلم- فقال: "ما شأنه"؟ فأخبروه، فأمره أن يجلس ويتكلم ويصوم، ولم يأمره بكفارة. والرسول -صلى الله عليه وسلم- يقول: "لا تُعسروا".

"وبشروا"؛ يعني: اجعلوا طريقكم دائمًا البشارة، بشروا أنفسكم، وبشروا غيركم؛ يعني: إذا عملت عملًا، فاستبشر وبشر نفسك نفسك، فإذا عملت عملًا صالحًا، فبشر نفسك بأنه سيُقبَل منك إذا اتَّقيت الله فيه؛ لأن الله يقول: (إنَّمَا يَعَيِّلُ أُسَّهُ مِنَ ٱلمُنْقِبَنَ) (المائدة: ٢٧)، يقول: (إنَّمَا يَعَيِّلُ أُسَّهُ مِنَ ٱلمُنْقِبَنَ) (المائدة: ٢٧)، وإذا دعوت الله، فبشر نفسك أن الله يستجيب لك؛ لأن الله - سبحانه وتعالى - يقول: (أدُعُونَ السَّعَبَ لَكُر) (غافر: ٢٠)؛ ولهذا قال بعض السلف: "مَن وُقُق للدعاء، فليبشر بالإجابة"!؛ لأن الله قال: (وقال رَبُّكُمُ ادْعُونِي ٱسْتَجِبْ لَكُمْ) (غافر: ٢٠)، فأنت بشر نفسك في كل لكم،) (غافر: ٢٠)، فأنت بشر نفسك في كل

وهذا يؤيده أن النبي -صلى الله عليه وسلم-كان يكره الطّيرة، ويُعجبه الفألُ؛ لأن الإنسان إذا تفاءَل نشط واستبشر، وحصل له خير، وإذا تشاءَم فإنه يتحسر وتضيق نفسه، ولا يُقدم على العمل، ويعمل وكأنه مُكره، فأنت بشر نفسك، كذلك بشر غيرك.

فيا عباد الله لا تهزمنكم دعاوى الهدامين ولا حيل المفلسين من المخالفين لا سيما في هذه الأزمنة الغابرة المتأخرة، وما قد أحاط بالعالم كله وليس فقط بديار المسلمين؛ فأمة محمد صلى الله عليه وسلم أمة محفوظة منصورة ما نصرت الدين واتبعت سنة النبي الأمين.

"ولا تُنفروا"؛ يعني: لا تنفروا الناس عن صالح الأعمال وصوره كثيرة حاضرة وأول ما ننصح فيها ننصح لأنفسنا إذ المشهور بين الناس أن السالكين طريق السنة قد يقعون في مثل هذه الأخطاء بحسن نية من فرط حبهم للعبادة وحرصهم على الطاعة لكن النوايا وحدها لا تكفي كما هو مقرر لدى سلفنا الصالح؛ إذ لا

تسلم من كل سوء وغيلة.

#### مما يستفاد من الحديث:

١- من واجب المؤمن أن يحبّب الناس بالله ويرغبهم فالخير

٢- ينبغي للداعي إلى الله أن ينظر بحكمة إلى كيفية تبليغ دعوة الإسلام إلى الناس.

٣- التبشير يوئد السرور والاطمئنان للداعي ولما يعرضه على الناس.

٤- التعسير يولد النظور والإدبار والتشكيك في كلام الداعي.

٥- سعة رحمة الله بعباده وأنه رضى لهم دينًا سمحًا وشريعة ميسرة.

٦- وَفِيهُ الْأُمرِ للولاةِ بِالرفقِ، وَهَذَا الْحَديث من جَوَامع الْكُلم لاشْتَمَاله على خيري الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، لأَنِ الدُّنْيَا دَارِ الْأَعْمَالِ، وَالْآخِرَة دَارِ الْجَزَاء، فَأَمر رَسُولَ اللّه صلى اللّه عَلَيْه وَسلم فيمًا يتعَلِّق بالدنيا بالتسهيل، وفيمًا يتَّعَلُّق بالآخرة بالوعد بالخير والإخبار بالسرور تَحْقيقا لكونه رَحْمَة للْعَالِمِينَ فِي الدَّارِيْنِ (ينظر عمدة القاري).

٧- وفي الحديث بيان للفرق بين سبيل المؤمنين وسبيل المخالفين؛ إذ من قواعد شريعتنا الغراء أن الضرر يُزَال، وأن المشقة تجلب التيسير، وعليه يسير كل مُحبَ لله ورسوله، ثم يخالفه الأدعياء ممن يزعمون محية على غير هديه يختبئون في عباءات المحبين، ثم تراهم في طليعة المارقين من الدين، وما أكثر هؤلاء على شتات مذاهبهم فمنهم الناذر صومًا بلا إفطار -وكذبوا-، ومنهم الناذر عيشة بلا اغتسال يقولونه زهدًا، ومنهم المترهبن كالنصاري، ومنهم المكثر ا ابتدء من الأفكار أو الأذكار والأحوال وسائر شُعَبِ الدين مما تراه في كتب الفرق وغيرها مما اعتنى بمناقشة الخالفين المبتدعين.

وفي هذا القدر الكفاية، والحمد لله رب العالمن. بد مع النية الصالحة من سنة صحيحة.

وما قصة معاذ بن جبل رضى الله عنه عن الذهن ببعيدة، فإن معاذ بن جبل -رضى الله عنه- كان إذا صلى مع النبي -صلى الله عليه وسلم- صلاة العشاء، ذهب إلى قومه، فصلى بهم تلك الصلاة، فدخل يومًا من الأيام في الصلاة، فشرع في سورة طويلة، فانصرف رجِل وصلَّى وحده، فقيل: نافق فلأن، فذهب الرجل للنبي -صلى الله عليه وسلم- ثم إن معادًا أتى إلى رسول الله -صلى الله عليه وسلم- فقال له: "أفتَّان أنت يا معاذ؟!"، وكذلك الرجل الآخر قال له الرسول -صلى الله عليه وسلم-: "إن منكم مُنظِّرين، فأيكم أمَّ التاس، فلنخفض".

وما حديث الثلاثة الذين أحبوا الله ورسوله وباعوا لله أنفسهم حين أرادوا أن يكونوا من سادة العباد فسألوا عن عبادة النبي صلى الله عليه وسلم ثم هم تقالوها رغبة ورهبة وحبًا، لكنهم لمَّا تقالُوها وقعوا في المحذور من حيث لا يشعرون إذ غاب عن هؤلاء لحظتها أن خير الهدي هدي محمد وأمثله بلا زيادة ولا نقصان وحديثهم مشهور معروف من حديث أنس رضى الله عنه "جاء ثلاثة رهط إلى بُيُوتَ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ، يُسْأَلُونَ عِن عِبَادَة النبيِّ صَلَى اللهُ عليه وسلَّمَ، فَلَمَّا أُخْبِرُوا كَأَنَّهُمْ تَقَالُوهَا، فَقَالُوا: وأيْنَ نَحْنُ مِنَ النبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ؟ قَدْ غُفرَ له ما تَقَدُّمَ من دُنْيه وما تَأخَّر، قالَ أَحَدُهُمْ: أمَّا أنَّا فَإِنِّي أُصَلِّي اللَّيْلُ أَبِدُا، وقَالَ آخُرُ: أَنَا أَصُومُ الدَّهْرَ وَلَا أَفُطرُ، وقَالَ آخُرُ: أَنَا أَعْتَرْلُ النِّسَاءَ فلا أتَّرْوَّجُ أَبِدًا، فَجَاءَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ إليهم، فَقَالَ: أَنْتُمُ الَّذِينَ قُلْتُمْ كَذَا وكَذَا، أما واللَّه إنِّي لَأَخْشَاكُمْ للَّه وأَتْقَاكُمْ له، لَكنِّي أَصُومُ وأَفُطرُ، وأُصَلِّي وأَرْقُدُ، وأتَرْوُّجُ النِّسَاءَ، فَمَن رَغْبَ عِن سُنَّتِي فليسَ منَّى" (البخاري ٦٠٦٣).

فيا أنها الحبيب سر إلى الله -عز وجل- على مثل هذه الأصول الأصيلة والسرج المنيرة،





# مطلوب مندوبي إعلانات وتسويق

ترغب مجلة التوحيد في التعاقد مع مندوبي دعاية وإعلانات وتسويق؛ على أن يكون لهم خبرات سابقة في مجال تسويق الصحف والمجلات، مقابل عمولات متميزة.



للتواصل مع إدارة المجلة يرجى إرسال سيرة ذاتية على البريد الإلكتروني التالي: mgtawheed@hotmail.com

ت: ۲۲۱۸۱۹۱۰۰۰۱ ـ ۱۵۱۷۰۰۰۱۰

Upload by: altawhedmag.com



الحمد لله رب العالمين، وصلاة وسلامًا على نبينا محمد خاتم الأنبياء والمرسلين.
وبعد: فإن الله تعالى رَتَّب نتائج كثيرة على مقدمات وأسباب، فالطعام والشراب من أسباب الحفظ
الحياة، والنار سبب للدفء والحرارة، والجنة والنار لا يدخلهما من دخلهما إلا بأسباب. وهكذا.
والتوفيق في الزواج له أسبابه التي لا بد من بذلها لتحصيل ذلك التوفيق، وقد قال الله تعالى:
«إن رُبدًا إصَّلَامًا وُوَفِق اللهُ يَنْتُهُمُ إِنَّ اللهُ كَانَ عَلِيمًا خَبِرًا» (النساء: ٣٥).

فَجِعلُ سَبِحانه وتعالى عقد نية الإصلاح وصدق الإرادة سببًا لحصول توفيق الله عز وجل. كما جعل الله تعالى الدعاء سببًا لإجابة الله للعبد في مقصوده، ومن هذه المقاصد الحسنة صلاة الاستخارة.

#### أولاً: (صلاة الاستخارة) عند الزواج:

إذا كانت مقاليد الأمور كلها بيد الله سبحانه وتعالى؛ فمن اللائق والمهم جدًّا إذا أراد المرء زواجًا أو أي غرض من الأغراض أن يسأل ربه أن ييسره له، فكل أمر لم ييسره الله تعالى لن يتيسر أبدًا، فوجب حينئذ سؤال الرب جل وعلا واستخارته في تلك الأمور.

عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: كانَ رَسُولُ الله عنه قال: كانَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم يُعَلَّمُنا الاسْتخارَةَ فِي الأُمُورِكُلُهَا، كما يُعَلَّمُنا السُّورَةَ مِنَ القُرْآنِ، يَقُولُ: إذا هُمَّ أَحَدُكُمْ بِالأَمْرِ، فَلْيَرْكَعُ رَكْعَتَيْنِ مِن غير الفَريضَة، ثُمَّ ليَقُلُ: اللهُمَّ إِنِّي اسْتَخيرُكَ بَعَلُمِكَ وَأَسْتَقْدرُكَ بَعَلُمِكَ وَأَسْتَقْدرُكَ بِعَلُمِكَ وَأَسْتَقْدرُكَ بَعَلُمِكَ وَأَسْتَقُدرُكَ بَعَلُمِكَ وَأَسْتَقَدرُكَ بَعَلُمِكَ وَأَسْتَقَدرُكَ تَقَدرُ

#### د. جمال عبد الرحمن

ولا أقدرُ، وتَعْلَمُ ولا أَغْلَمُ، وأَنْتَ عَلَامُ الغُيُوبِ، اللَّهُمَّ الْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّ هذا الأَمْرَ خَيْرٌ لِي في ديني ومعاشي وعاقبَة أَمْري - أَوْ قَالَ عاجِلَ أَمْري وآجِلَه - فاقْدُرْهُ لِي فَيَّمَ أَنَّ عَلَمُ أَنَّ قَالَ فَي وَعِقَبَةَ أَمْري - أَوْ قَالَ فِيني ومعاشي وعاقبَة أَمْري - أَوْ قَالَ فِي عَاجِلَ أَمْري وآجِلِه - فاصَرقْهُ عَنِّي واصَرقْني عَاجِلُ أَمْري وآجِلِه - فاصَرقْهُ عَنِّي واصَرقْني عَلَمُ أَنْ عَنْهُ اللَّهُ عَلَي وَاصَرقَني قَالَ: هَنْهُ الْأَصْدِي ١١٦٢ ).

والمُلاحظ هنا أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا همَّ أحدكم بالأمر»، والعنى أن صاحب الحاجة يمضي في حاجته، غير أنه يستخير الله

ويدعوه بهذا الدعاء وهو ماض في طريقه دونما توقف وانتظار وترقب، كما يزعم البعض أنه منتظر أن يرى رؤيا أو تستريح نفسه أو تتعب، والبعض يظل منتظرًا مدة طويلة عن المضيفي حاجته، ويقول: إنه لم ير شيئا حتى الأن، وذلك فهم غريب وعجيب (1

فهؤلاء يدّعون النبوة وهم لا يشعرون، وينتظرون الوحي؛ فهل هم مرسلون؟! ويرقبون الأحلام لعلهم يستريحون، يل الحقيقة أن الأحسلام في مثل هذه الأوقات ينبغي ألا يُلتفت البها لأنها تكون أكثر ما تكون أضغاث أحلام، وحديث نفس وأوهام. فلن تدلهم على حقيقة، ولن تهديهم طريقة. لدرجة أن أحدهم ترك خطيبته وأحرج أبويه لأنه بعد الاستخارة رأى رؤسا أن قميصه بحترق. ففسرها بأن هذا الزواج لا يصلح بهذه المرأة. والطريف أنه نصح في ذلك فعمل بالنصيحة وتزوج منها ورزق منها أولادًا والحياة بينهم حيدة والحمد لله. فأين الأحلام السعيدة ؟ ١١

#### ثانيًا: الرضا التام بين الخاطب والمخطوبة:

من محاسب الإسسلام العظيمة في التعامل مع المرأة أنه أعطاها حق اختيار الزوج وابداء رأيها فيه، فإذا ما سلبها أحد من أوليائها هذا الحق؛ فإن للقاضي أو السلطان استدعاءه وسؤاله أمامها، واستعادة الحق المعقصب لهافي إبداء الرأي ثم الموافقة من عليهها

عن أم سلمة رضي الله عنها أنَّ جارية زوَّجَها أبوها وأَرادَتْ

أَنْ تَزَوَّجُ رِجِلًا آخَرَ فَأْتَتِ النّبِيُّ صلى الله عليه وسلم فَدَكَرَتُ ذلكَ لَهُ فَنزَعَها مِنَ الَّذِي زَوَّجَها أَبُوها وزَوَّجَها النّبِيُّ صلى الله عليه وسلم من اللّذي أرادَتْ. (قال الهيثمي في مجمع الزوائد (حال الهيثمي في مجمع الزوائد

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: حينَ هلّكَ عثمانُ بنُ مظعون تركَ ابنةً لَه قالِ ابنُ عمرَ فزوَجنيها خالي قُدامة وَهوَ عمُّها ولم يشاورها وذلكَ بعدَ ما هلكَ أبوها فكرهَت نكاحَهُ وأحبَت الجاريةُ أن يروَجها المغيرةَ بنَ شعبة فزوَجها إياهُ (صحيح إبن ماجه ١٥٥٥).

#### ثالثاء تمكين الرؤية بين العروسينء

للخاطب أن ينظر إلى مخطوبته إلى وجهها وكفيها، وله أن يطلب من إحدى قريباته أن تصف له منها ما لا يتمكن هو من رؤيته ومعرفته بالرؤية أثناء الخطبة، وقد فعل ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولنا فيه أسوة. كما أن للمرأة حق النظر المتمكن من خاطبها.

وعن أنس رضي الله عنه أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم أراد أنْ يَتزوَّجَ امرأةً، فبَعَثَ امرأةً لتَنظُرَ إليها، فقال: شُمِّي عَوارضَها، وانظري إلى عُرقُوبَيْها.

قال: فجاءَتْ إليهم. فقالوا: ألا نُغَدّيكَ يا أُمَّ فُلان؟

ُ فقالتُ: لا آكلَ إلَّا مِن طعامِ جاءَتُ به فُلانةُ.

قَالَ: فَصَعِدَتْ فِيْ رَفَّ لَهُم، فَنَظَرَتْ إِلَى عُرُقُوبِيها.

ثمَّ قَالَتُ: قَبُليني يا بُنيَّة،

قَالَ: فَجَعَلَتْ تُقَبِّلُها وهي تَشُمُّ عَوارضَها.

ُ قَالَ: فجاءَتُ فأَخبَرتُ. (البدر المنير ٥٠٨/٧، وقال: صحيح على شرط مسلم)

والعرق وب: هو ما فوق مؤخرة الكعبين وهو مقياس أناقة المرأة ونشاطها في آن واحد. والعوارض: ما جاور الأنف من الخدين.

وعن أنس رضي الله عنه أنَّ المغيرة بنَ شُعبة خطب امرأةً فقال له النبيُ صلى الله عليه وسلم: (اذهَبْ فانظُرْ اليها فإنه أجدرُ أنْ يُؤدَمَ بينكما) (صحيح ابن حبان ٤٠٤٣ وصححه الألباني).

وفي باب ندب النظر إلى وجه المرأة وكفيها لمن يريد تزوجها؛ ذكر الإمام مسلم رحمه الله في صحيحه من حديث أبي هريرة عليه الله عليه وسلم قال: كنت عند النبي صلى الله عليه وسلم، فأتاهُ رَجُل فأخْبَرهُ أنّهُ تَزَوَّجَ امْرَأَةُ مِنَ الأَنْصار، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم، أنظرُ الله عليه الله عليه الله عليه والله صلى الله عليه وسلم: أنظرُ الله الله عليه وسلم: أنظرُ الله فانظرُ الله ها؛ قالً : فاذهبُ فانظرُ الله ها، فإنَّ في أعين الأنصار فياً.

بل يجوز للرجل أن يرى مخطوبته من حيث لا تراه ولا تشعربه، كأن يختبئ لرؤيتها.

ولا يجوز للخاطب عند لقاء مخطوبته لأجل الرؤية أن يرى منها إلا الوجه والكفين، فالوجه يجمع ويُظهر محاسن المرأة، وهو دليل الحكم عليها بالجمال من عدمه، فإذا سقط عنها الخمار أو ظهر منها شيء بغير قصد فرآه الخاطب فلا بأس، لكن لا يطلب هو أكثر من الوجه والكفين.

#### رابعًا: تعظيم المرأة حرمات ربها عند الغطبة:

هذه المرأة تربّت في بيت يملؤه الحياء، لم تتعود فيه النساء الانكشاف على رجل، فلما جاءها خاطب وطلب من أهلها أن يراها بأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم استنكروا ذلك، فاشترطت البنت عليه ألا يفعل ذلك إلا إذا كان النبي صلى الله عليه وسلم قد أمره حقًا، فلما أكد لهم أن النبي صلى الله عليه وسلم قد أمره حقًا، عليه وسلم أن النبي صلى الله عليه وسلم أمره بالنظر إليها؛ وافقوا له.

عن المغيرة بن شعبة قال: أتَيتُ النّبيّ صلى الله عليه وسلم فذكرتُ لَهُ امرأةً أخطبُها فقالَ اذهب فانظر إليها فإنَّهُ أجدرُ أن يودمَ بينكما فأتيتُ امرأة من الأنصار، فخطبتها إلى أبوثها وأخبرتهما بقول التبي صلى الله عليه وسلم فكأنهما كرها ذلك، قال فسمعت ذلك الْرَأْةُ وَهِيَ فِي خِدرِها، فقالت: إن كانَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم أمرك أن تنظر فانظر والا فأنشدُك كأنها أعظمت ذلك. قَالَ: فنظرتُ النَّها، فتَزوَّجتُها فذكر من موافقتها. (صحيح ابن ماحه ١٥٢٤).

سبحان الله ١٤ السلف رضوان الله عليهم في واد والناس الآن في واد آخر.

#### خامشا: نكاح اليتيمة:

عن عروة بن الزبير أنه سأل عائشة لله عن قول الله تعالى: ( وَإِنْ خِنْتُمْ أَلَّا لُقْسِطُوا فِي ٱلْيَنَيْنَ فَاتَكِخُوا مَاطَّابَ لِكُمْ مِنَ النِّسَآءِ مَثْنَى وَثُلَنتَ وَثُلَتَ وَثُرَّتُكُ

قالت: يا ابن أختي؛ هذه اليتيمة تكون في حجر وليها

تشاركه في مائه، فيعجبه مائها وجمائها فيريد وليها أن يتزوجها بغير أن يقسط في صداقها فيعطيها مثل ما يعطيها غيره، فنهوا أن ينكحوهن إلا أن يقسطوا لهن مهرًا على سُنتهن من الصداق، وأمروا أن ينكحوا ما طاب لهم من النساء سواهن.

قال عروة؛ قالت عائشة؛ ثم إن الناس استفتوا بعد نزول هده الآية فيهم فأنزل الله؛ ( وَيَسْتَفْتُونَكَ فِي النِّسَآةِ قُلِ اللهُ اللهُ عَلَيْتُمْ قُلُونَكَ فِي النِّسَآةِ قُلِ اللهُ اللهُ فِي النِّسَآةِ قُلِ اللهُ عَلَيْتِكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتَلَى عَلَيْتُكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتَلَى عَلَيْتُكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتَلَى عَلَيْتُكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتَلَى عَلَيْتُكُمْ وَمَا يُتَلَى عَلَيْتُكُمْ وَمَا يُتَلَى عَلَيْتُكُمْ النِّسَآةِ اللهِ لَا تَتَكِحُوهُنَّ مَا كُيْبُ لَهُنَّ وَتَرْغَبُونَ أَلَى اللهِ تَتَكِحُوهُنَّ ) (النساء:١٢٧)

قالت: والدي ذكر الله أنه يتلى عليكم في الكتاب الآية الأولى التي قال فيها: (وَإِنْ خِنْتُمْ اللهُ لَكُمُ اللهُ الل

قالت عائشة، وقال الله في الآية الأخرى، رغبة أحدكم عن يتيمته التي في حجره حين تكون قليلة المال والجمال فنهوا أن ينكحوا ما رغبوا في مالها وجمالها من النساء إلا بالقسط.

#### مصارحة المغطوبة خاطبها بأحوالها فلا تغشه:

لما انقضت عدة أم سلمة رضي الله عنها بعث إليها أبو بكر يخطُبُها فلم تُروَجُه ثمَّ بِعَثَ إليها فلم بعث إليها عمر بعث إليها عمر يخطُبُها فلم تتروَجُه فبعث إليها رسولُ الله صلى الله عليه وسلم عمر بنَ أخبرُ رسولُ الله عليه قالت: وسلم أني امرأة غَيْرى وأني امرأة مصبية وليس أحدٌ مِن أولياني

شاهدًا فأتى رسولُ الله صلى الله عليه وسلم فذكر ذلك له.

فقال: (ارجع اللها فقل لها: أمّا قولُك: إنّي امرأة غَيْرى لها: أمّا قولُك: إنّي امرأة غَيْرى فأمّا قولُك: إنّي امرأة مصبية؛ فتكفين صبيانك، وأمّا قولك: إنّه ليس أحد من أوليائي شياهدا؛ فليس من أوليائك شاهد ولا غائب يكره ذلك.

فقالت لابنها: يا عمرُ قُمُ فَزُوِّجُ رسولَ الله صلى الله عليه وسلم فزوَّجه فكان رسولُ الله صلى الله عليه وسلم ياتيها ليدخُلَ بها فإذا رأته أخَدَت ابنتها زينبَ فجعَلْتها فخدت ابنتها زينبَ فجعَلْتها الله صلى الله عليه وسلم فعلم بذلك عمارُبنُ ياسروكان بذلك عمارُبنُ ياسروكان أخاها من الرَّضاعة فجاء إليها، فقال: أين هذه المقبوحة التي قد آذيت بها رسول الله صلى الله عليه وسلم؟!

فأخَذها فذهَب بها فجاء رسولُ الله صلى الله عليه وسلم فدخَل عليها فجعَل يضربُ ببصره في جوانبِ البيت، وقال: (ما فعَلَت زينبُ؟)

قالت: جاء عمّارٌ فأخَدُها فذهَ عباء عمّارٌ فأخَدُها

فَبنَى بها رسولُ الله صلى الله عليه وسلم وقال: (إني لا أنقُصُك مما أعطيتُ فلانة رحائين وجرتين ومرفقة حشوُها ليف) وقال: (إنُ سبَّغتُ لئسائي) (صحيح ابن حبان ٢٩٤٩).

هذا حديثنا في العدد الشادم، إن شياء الله تعالى. والحمد لله رب العالمين.

# من الأحداث المحة قاريخ الأمة غزوة حنين (١)

الحمد لله الذي بيده الملك والملكوت، سبحانه هو الحي الذي لا يموت، قيوم السماوات والأرض، يعز من يشاء ويذل من يشاء وهو على كل شيء قدير. والصلاة والسلام على البشير النذير سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد، فلقاؤنا اليوم أيها القارئ الكريم مع حدث جليل وقع في حياة النبي صلى الله عليه وسلم له دلالات عظيمة، وفيه دروس كريمة وعبر مفيدة وفوائد جمَّة، وقد ساقه الله في توقيته الذي كان المسلمون في أمس الحاجة إليه في زمانه ومكانه، ونحن كذلك في أمس الحاجة إليه في زمانه ومكانه، ونحن كذلك في أمس الحاجة إلى الله صباحًا ومساء.

#### اعداد الملك عبد الرزاق السيد عيد

وَيُوْمَ حُسَيْنِ إِذَ أَعْجَسَهُ عَمْ كَثَرُتُكُمْ فَمْ تُغَنِي عَنَدَ حَسَمُ الْأَرْضُ بِمَا عَنصُمُ الْأَرْضُ بِمَا مَنصَمُ الْأَرْضُ بِمَا رَجُبَتُ مُ الْأَرْضُ بِمَا رَجُبَتُ مُ الْرَائِقُ سَكِينَتُهُ عَلَى رَسُولُهِ، وَعَلَ الْمُؤْمِنِينَ وَأَنزَلَ جُوْدًا لَزُ تَرَوْهَا وَعَلَابَ جَزَاهُ الْكَفِرِينَ ﴿ وَعَذَبُ اللّهُ عَنْوُرٌ وَعَلَاكَ عَنَ مَن يَصَالَهُ وَاللّهُ عَنْوُرٌ رَجِيهُ ) (التوباة: ٢٥-٢٧).

الشرآن كلام الله الدي لا يدنو إليه كلام، والآيات الحكيمة السابقة تلخص مراحل المعركة أبدع تلخيص؛ فغزوة حنين مرت بثلاث مراحل:

 أ) الرحلة الأولى: مرحلة المباغتة والمفاجأة من الأعداء التي جعلت الجيش المسلم يتراجع.

٢) المرحلة الثانية: وهي التي ظهرت فيها

ذلكم الحدث هو غزوة حنين التي جاءت عقيب فتح مكة في العام الثامن الهجري وإذا كان فتح مكة كان في أواخر رمضان من العام الثامن الهجري؛ فإن غزوة حنين جاءت مباشرة في بداية شوال، وبالتحديد في السادس منه، فلماذا هذا التقارب الزماني والمكاني بين الغزوتين، وإذا أضيف لهم كذلك حصار الطائف بعد ذلك؟

أسئلة متعددة وفوائد جمة أجاب عن الأسئلة واستخرج الفوائد علماء السيرة وعلماء التاريخ وكذلك المفسرون وأهل الحديث والفقه، وسنحاول بعون الله فيما يلي جني ما تيسر من ذلك، لكني سأبدأ معك بتوثيق القرآن لهذا الحدث؛

أولاً: توثيق القرآن لفزوة حنين: قال تعالى: ( لَنَدُ شَرَكُمُ اللَّهُ فِي مَوَاطِنَ كَيْرَةً

شوال ١٤٤١ هـ - العدد ٥٨٦ السنة التاسعة والأربعون



شجاعة النبي صلى الله عليه وسلم وثباته هو ومن معه من المؤمنين، ثم عودة المسلمين الفارين إلى ساحة القتال وهزيمة المشركين.

٣) المرحلة الثالثة: مرحلة عودة هوازن ومن معها إلى
 الإسلام تائبين منيبين، وقد أحسن النبي صلى الله
 عليه وسلم استقبالهم.

وهذه المراحل الثلاث واضحة كل الوضوح بإيجار بليغ في الآيات الثلاث ورحم الله الدكتور طنطاوي/ صاحب تفسير الوسيط حين قال عند تفسير هذه الأيات: «هكذا نرى الآيات الكريمة تُصَوِّر ما حدث من المؤمنين في غزوة حنين تصويرًا بديعًا معجزًا؛ فهي تنتقل من تصوير سرورهم بالكثرة إلى عدم نفعها لهم، إلى تصوير شدة خوفهم حتى لكأن الأرض على سعتها تضيق بهم وتقف في وجوههم إلى تصوير حركاتهم الحسية المتمثلة في تولية الأدبار والنكوص على الأعقاب». اهـ.

#### ثانيا: الأسباب المباشرة للفزوة:

السبب المباشر لغزوة حنين هو فتح مكة، ولعلك تقول كيف؟

فأقول: كان فتح مكة هو الفتح الأعظم كما سماه ابن القيم رحمه الله، وقال في زاد المعاد: «فصل في الفتح الأعظم الذي أعز الله به دينه، ورسوله، وجنده، وحزبه الأمين، واستنقذ به بلده وبيته الذي جعله هدى للعالمين من أيدي الكفار والمشركين، وهو الفتح الذي استبشر به أهل السماء، ودخل الناس به في دين الله أفواجًا، وأشرق به وجه الأرض ضياء وابتهاجًا، اهد

أقول: لما حقق الله لرسوله وللمؤمنين ذلك الفتح العظيم، ودخلت مكة به تحت مظلة الإسلام ودخل أهل مكة في دين الله أفواجًا بعد أن عفا عنهم رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال لهم: «اذهبوا فأنتم الطلقاء « دخلوا في دين الله ، وانضم ألفان منهم من المقاتلين إلى جيش المسلمين، وصار قوامه اثنا عشر الفا عشرة آلاف جاؤوا من المدينة وما حولها، ثم انضم إليهم ألفان من أهل مكة، وسُمّوا بالطلقاء ولما أسمع أهل الطائف بذلك، وخصوصًا هوازن وثقيف سمع أهل الطائف بذلك، وخصوصًا هوازن وثقيف معه إليهم، وقد كانوا يتوقعون ذلك لما علموا بخروج المرسول ومن معه من المدينة ومن هنا أرادوا استباق الأمر ومواجهة جيش المسلمين قبل أن يصل إليهم.

#### لواجهة مشركي الطائف، ويشمل؛

أ- لما علم النبي صلى الله عليه وسلم بما عزمت عليه قبيلة هوازن ومن انضم إليها من أهل الطائف، كان لا بد أن يخرج لملاقاتهم، وقد أعد العدة لذلك وخرج بمن معه وكانوا اثني عشر ألفًا؛ عشرة آلاف جاؤوا معه من المدينة، وألفان انضموا إليهم من أهل مكة حديثي عهد بالإسلام (الطلقاء)، وقد هيًا النبي صلى الله عليه وسلم المسلمين لملاقاة أعدائهم وهو يعرف من هم والعرب يعرفونهم جيدًا.

ب- تصوير الموقف القتالي قبل التحام الجيشين: هوازن قبيلة معروفة بغدرها وعدتها وتاريخها القتالي معلوم جيدًا يعرفه أهل مكة ويعرفه العرب جميعًا، وقد انضم إليهم أعداد كبيرة من قبائل ثقيف وغيرها، كما ذكرنا أنفًا، ولذلك بالغ البعض وقال: حشدوا عشرين ألفًا في هذه المعركة، ولكن المحققين من المؤرخين ذكروا أنهم كانوا أربعة آلاف مقاتل، لكن المهم في الأمر أن قائدهم عبَّاهم على أمرواحد وهو النصر على المسلمين ولذلك أخرجهم بأموالهم وذراريهم حتى لا يكون أمامهم إلا أن بنتصروا أو يخسروا كل شيء.

ج- أما المسلمون فقد خرجوا بعدد لم يسبق لهم الخروج به ولذلك قال بعضهم: «لن نُهزم اليوم من قله»، أما النبي صلى الله عليه وسلم فهو على يقين من تحقيق وعد الله بنصر دينه وتبليغ كلمته، ولذلك عندما جاءته الأخبار بخروج هوازن عن بكرة أبيهم بأهلهم ونعمهم تبسم رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال «تلك غنيمة المسلمين غدا إن شاء الله». [والحديث أورده ابن حجر في الفتح وحسنه كما رواه أبو داود برقم (٢٥٠١) وصححه الألياني.

#### رابعا: لحظة لقاء الجيش والمفاجأة التي أصابت جيش المسلمين:

كان قائد هوازن قد أعد رجاله ليكمنوا لجيش المسلمين قبل الشروق ويختبؤوا لهم في دروب الوادي ويفاجؤهم بالنبال ويطلقوا عليهم السهام من كل جانب وكانوا أهل رمي وبعد أن يثخنوهم بالجراح يخرجوا عليهم بالسيوف ضربة رجل واحد، وقد نجحت هذه الخطة في بادئ الأمر فتفاجأ المسلمون بسهام تنهال عليهم من كل جانب والمشركون يضرجون إليهم بالسيوف من كل حدب وصوب فأدهشتهم المفاجأة وتعثروا في مسيرهم وعاد أولهم

#### على آخرهم وفروا مدبرين.

#### خامسًا: ثبات النبي صلى الله عليه وسلم ومن معه من المؤمنين:

وفي هذا الموقف الصعب والأضطراب الذي أصاب جيش المسلمين وقف النبي صلى الله عليه وسلم صامدًا كالطود ينادي كما جاء عند مسلم وعند البخاري «هلموا إلي أيها الناس؛ أنا رسول الله، أنا محمد بن عبد الله»

ويقول أيضًا: «أنا النبي لا كذب، أنا ابن عبد المطلب»

ولم يبق مع النبي في موقفه هذا إلا عدد قليل من المهاجرين والأنصار: تسعة على قول ابن إسحاق، واثنا عشر على قول النبووي، والمحققون من أهل السير يقولون بقي مع النبي ثمانون أو مائة واستدلوا بما رواه الأمام أحمد في مسنده عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: «كنت مع النبي صلى الله عليه وسلم يوم حنين فولى عنه الناس وثبت معه ثمانون رجلا من المهاجرين والأنصار فكنا على أقدامنا ولم نُولُهم الدبر»، وروى الترمذي من حديث ابن عمر بإسناد حسن قال: «لقد رأيتنا يوم حنين وأن الناس لمولين ولم يبق مع رسول الله صلى حنين وأن الناس لمولين ولم يبق مع رسول الله صلى الله عليه وسلم مائة رجل».

#### سادسًا: عودة المسلمين إلى ساحة القتال واحتدام الموقف؛

جاء في صحيح مسلم مطولًا ومختصرًا عند البخاري: «إن النبي صلى الله عليه وسلم أمر العباس رضي الله عنة-وكان جهير الصوت- أن ينادي في الناس أين أصحاب السمرة (يعني: الشجرة) أصحاب بيعة الرضوان من المهاجرين والأنصار ياللأنصار يا لا كذا وكذا فنادى العباس وكان رجلًا صبتًا»

فلما سمع القوم قالوا: يا لبيك: يا لبيك. وأقبلوا يقتتلون مع الكفار وأشرف رسول الله صلى الله عليه وسلم ينظر إلى قتالهم قائلًا: «الآن حمي الوطيس»

#### سابعًا: انكسار العدو وهزيمته:

وما هي إلا ساعات قلائل والمعركة شديدة وبعد أن رمى الرسول قبضته في وجوه المشركين حتى انهزموا هزيمة منكرة وولوا مدبرين لا يلوون على شيء، وتركوا خلفهم المال والسلاح والنساء والأولاد، وصاروا غنيمة للمسلمين وفر المهزمون بعد أن قتل المسلمون منهم سبعين فصارت طائفة منهم إلى الطائف وآخرى إلى أوطاس وثالثة إلى

شوال ۱۶۶۱ هـ - العدد ۵۸٦ السنة التاسعة والأربعون

مكان اسمه (نخلة). وأرسل النبي صلى الله عليه وسلم في أعقاب من فروا إلى أوطاس ونخلة من يطاردهم وينتصر عليهم بفضل الله.

#### ثامنًا: مقطفات من ميدان القتال:

- الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه وسلم: «إن من قتل قتيلاً له عليه بينة فله سلبه». متفق عليه. (أي من قتل قتيلاً وجاء بدليل يغنم ما ترك القتيل).
- ٢) مر رسول الله صلى الله عليه وسلم بامرأة قد قتلها خالد بن الوليد والناس مجتمعون عليها، فقال رسول الله لبعض من معه: أدرك خالدًا فقل له إن رسول الله لبعض أن تقتل وليدًا، أو امرأة، أو عسيفًا. [أخرجه أبو داود ورواه الشيخان بمعناه. والعسيف: هو الأجير أو العبد المملوك.

وفرَّ مالك بن عوف إلى الطائف هو ومن معه، وتركوا وراءهم مغانم كثيرة.

#### تاسعًا: الغنائم وكيفية توزيعها وما ترتب على ذلك من أمور:

ساق الله إلى نبيه وإلى المسلمين مغانم كثيرة، وكأن الله ساق أهل الطائف لتقديمها هدية للنبي ومن معه، وبلغت هذه الغنائم من السبي ستة آلاف ومن الإبل أربعة وعشرين ألفا، والغنم أكثر من أربعين ألف شأة، ومن الفضة أربعة آلاف أوقية، أمر الرسول ألف الله عليه وسلم بجمعها ثم حبسها في مكان يسمى بالجعرانة، وجعل عليها مسعود بن عمرو الغفاري حارسًا ولم يقسمها حتى عاد من الطائف أملًا في عودة القوم مسلمين فيردها إليهم.

فقد روى البخاري في صحيحه: أن النبي صلى الله عليه وسلم كره الإسراع في تقسيم هذه الغنائم وتأنّى يبتغي في ذلك أن يرجع القوم تائبين، فيحرزوا ما فقدوا، ومكث ينتظرهم بضع عشرة ليلة فلم يجنه أحد إلا بعد عودته من الطائف.

وبعد عودة النبي صلى الله عليه وسلم من حصار الطائف وقد دخل الأشهر الحُرُم مع بداية ذي القعدة، أخذ في توزيع الغنائم واهتم بإعطاء المؤلفة قلوبهم من أهل مكة وحديثي عهد بالإسلام، وأقبل رؤساء القبائل وأولو النهمة يتسابقون إلى أخذ ما يمكن أخذه، وما سأله أحد عن شيء إلا أعطاه حتى أعطى رجلاً غنما بين جبلين، (وكان الرجل يذهب إلى قومه فيقول: يا قوم السلموا فإن محمدًا يعطي عطاء من لا يخشى الفقر، وعن أنس بن مالك رضي الله عنه: «أن الرجل كان يُسُلم رغبة في الدنيا، فما يلبث حتى يكون الإسلام له خير من

الدنيا وما فيها ، رواه مسلم.

وكانت حكمة النبي صلى اللّه عليه وسلم في توزيع المال هي خبرته ببعض النفوس تنقاد إلى الدين من جانب المال؛ كما قال صفوان بن أمية: "وما زال الرسول صلى الله عليه وسلم يعطيني من غنائم حنين وهو أبغض الخلق إلى حتى ما خلق الله شيئا أحب إلى منه "رواه مسلم.

وهذه السياسة في تأليف القلوب بالعطاء لم يدركها البعض في أول الأمر فوجدوا في أنفسهم ومنهم بعض الأنصار، ففي مسند أحمد من حديث أبي, سعيد الخدري قال: لما أعطى رسول الله- صلى الله عليه وعلى أله وسلم- ما أعطى من تلك العطايا في قريش وقبائل العرب، ولم يكن في الأنصار منها شيء، وجد هذا الحيُّ من الأنصاري أنفسهم حتى كثرت فيهم القالة، حتى قال قائلهُم لقى رسول الله- صلى الله عليه وعلى آله وسلمَ- قومَه فدخل عليه سعد بن عبادة فقال: يا رسول الله، إنّ هذا الحيَّ قد وَجدوا عليك في أنفسهم لما صنعت في هذا الفيء الذي أصبت، قسمت في قومك وأعطيت عطايا عظامًا في قبائل العرب، ولم يكن في هذا الحيِّ من الأنصار شيءٌ قال: فأينَ أنت من ذلك يا سعد؟ قال: يا رسول الله ما أَنَا إِلَّا امرؤُ مِن قُومِي وما أَنا. قَالَ فَاجْمَع لِي قُومَكَ فِي هذه الحظيرة قال: فخرجَ سعدٌ فجمعَ النَّاسَ فِي تلك الحظيرة. قال: فجاء رجال من المهاجرين فتركهم فدَخلوا. وجاءَ آخـرونَ فردِّهم. فَلمَا اجتَمعوا أتاهُ سعدُ فقال: قد اجتمعُ لك هذا الحيُّ من الأنصار قال: فأتاهُم رسول الله- صلى الله عليه وعلى آله وسلم- فحمد الله وأثنى عليه بالذي هو له أهل. ثمَّ قَالَ: يا مَعشَرَ الأنصار مَقالَةَ بِلغَتَّني عنكُم، وجِدِةً وجدتموها في أنفسِكم، ألم آتكم ضلالا فهداكم الله، وعالة فأغناكِمُ اللَّهِ، وأعداءَ فألف اللَّه بينَ قلوبِكم؟ قَالُوا: بِلِ اللَّهِ ورسولُهُ أَمَنُ آمِنِ الصوابِ أَمَنُ وأَفْضَلِ. قال: ألا تجيبوني يا معشر الأنصار؟ قالوا: وبماذا نجيبُك يا رسول الله، ولله ولرسوله المن والفضل. قَالَ: ﴿ أَمَا وَاللَّهُ لُو شَنْتُمْ لَقَانَمْ، فَلَصَدَقْتُمْ وَصُدَّقْتُمْ أتيتنا مُكذبًا فصدقناك، ومخذولا فنصرناك وطريدًا فأويناك، وعائلًا فأغنيناك، أوجدتم في أنفسكم يا معشر الأنصار في أعاعة من الدُّنيا تَأْلُفْتُ بِهَا قُومًا ليُسلموا، ووكلتكم إلى إسلامكم أفلا تَرضُونٌ يا مَعشرَ الأنصار أن يذهبَ النَّاسُ بالشَّاة والبعير وترجعون برسول الله- صلى الله عليه وعلى آله وسلم- في رحالكم فوالذي نفسُ مُحمَّد بيده

لُولا الهِجِرةُ لَكُنتُ امراً مِن الأنصارِ ولُو سلَكَ النّاسُ شعبًا وسلَكت الأنصارُ شعبًا لسلَكت شعب الأنصارِ اللّهمَ ارحم الأنصارَ وأبناءَ الأنصار وأبناءَ أبناءِ الأنصارِ، قالَ: فبكى القومُ حتى أخضلوا لحاهُم وقالوا: رضينا برسولِ الله- صلّى الله عليه وعلى آله وسلّم- قسمًا وحظًا. ثم انصرف رسولُ الله- صلى الله عليه وعلى آله وسلم- وتضرَّفنا. [رواه أحمد وصححه الألباني.

#### عاشرا عودة هوازن:

وفي صحيح البخاري، وبعد توزيع الغنائم أقبل وفد هوازن مسلمًا وسألوا رسول الله أن يرد عليهم سبيهم وثروتهم، فقال لهم: إنَّ معي مَن تروُن، وإنَّ أحبُ الحديث إليَّ أصدقُه، فأبناؤُكم ونساؤُكم أحَبُ إليكم، أم أمواً لُكم؟

قالوا: ما كنّا نُعدلُ بالأحساب شيئًا.

فقال: إذا صلَيْتُ الغداةَ، فقُومُوا فقولوا: إنّا نستشفِعُ برسول الله- صلى الله عليه وسلم- إلى المؤمنين، ونستشفعُ بَالمؤمنينَ إلى رسولِ الله- صلى الله عليه وسلم- أن يرُدُّوا علينا سَبْينا.

فلمًا صلى الغداة، قاموا فقالوا ذلك.

فقال رسولُ الله- صلى الله عليه وسلم-: أمّا ما كان لي ولبني عبد الطلب فهو لكم، وسأسألُ لكم الناسَ-فقال المهاجرون والأنصارُ: ما كان لنا فهو لرسولِ الله صلى الله عليه وسلم.

فقال الأَفَرَعُ بِنُ حابسِ: أَمَا أَنَا وَبِنُو تَمِيمِ فَلاً. وقال عُيَينةً بِنُ حِصْنُ: أَمَا أَنَا وَبِنُو فَزَارِةً فَلاً. وقال العبّاسُ بِنُ مَرْداسِ: أَمَا أَنَا وَبِنُو سُلَيمِ فَلاً. فقالت بِنُو سُلِيمٍ: مَا كَانَ لَنَا فَهُو لُرسُولُ اللَّهِ صَلَى

الله عليه وسلم ... فقال الناسُ: قد طيَّبُنا لرسولِ اللهِ صلى الله عليه مسلم.

فقال: إِنَا لا نَعرفُ مَن رَضِي منكم ممَّن لم يَرضَ، فارجعوا حتى يَرفعَ إلينا عُرَفاؤُكم أمرَكم، فرَدُوا عليهَم نساءَهم وأبناءَهم.

وهكذا أراد أن يرد رسول الله إلى من أسلم نساءهم وأبناءهم، وطلب من المسلمين أن يفعلوا الإخوانهم من هوازن بعد أن جاؤوا مسلمين بعد توزيع الغنائم، ولو جاؤوا في المهلة التي ضربها لهم مدة أسبوعين أخر فيها توزيع الغنائم لرد إليهم أموالهم مع سبيهم، وكما ترى معي في هذه الغزوة وفي حصار الطائف بعدها دروس وفوائد عظيمة نؤجل الحديث عنها إلى لقاء آخر إن شاء الله.



يُسن الخروج إلى صلاة العيد ماشيًا، ومخالفة الطريق في العيد، وشهود النساء والصبيان للعيد، أما الصلاة فقد اختلف الفقهاء في حكم صلاة العيد على ثلاثة أقوال:

الأول: أنها فرض عين على كل أحد:

وأنه يجب على جميع المسلمين أن يصلوا صلاة العيد، ومن تخلف فهو آثم وهو رأي الحنفية على المفتى به عندهم -، وبه قال بعض المالكية وأحد أقوال

شوال ١٤٤١ هـ- العدد ٥٨٦ السنة التاسعة والأربعون



العمل، ومتى وجب على النبي عليه الصلاة والسلام

يجب على الأمة لأنه قدوة للأمة. (بدائع الصنائع

ولأن النبي صلى الله عليه وسلم: «أمر النساء حتى

الحيَّض، وذوات الخدور أن يخرجنَ إلى المصلى

ليشهدن الخير ودعوة المسلمين» (صحيح البخاري

٣٢٤)، فالرجال من باب أولى، لأن الأصل في النساء

للكاساني ١٨٠/٧).

أنهن لسن من أهل الاجتماع، ولهذا لا تُشرع لهن صلاة الجماعة في المساجد، فإذا أمرهن أن يخرجن إلى مصلى العيد ليصلين العيد ويشهدن الخير ودعوة المسلمين دل هذا على أنها على الرجال أوجب، وهو كذلك. (الشرح المتع لمحمد بن صالح العثيمين).

ومداومة النبي صلى الله عليه وسلم على فعلها، وهذا دليل الوجوب (المغني لابن قدامة ٢٢٤/٢)، ولأنها من أعظم شعائر الإسلام، والناس يجتمعون لها أعظم من الجمعة، وقد شُرع فيها التكبير. (مجموع الفتاوى لابن تيمية ١٦١/٢٣).

الثاني: أنها فرض كفاية:

وهو مذهب الحنابلة وبعض الشافعية، واحتجوا لاذلك بأدلة من قال بالوجوب العيني، وعللوا عدم قولهم بذلك بقولهم: "ولنا على أنها لا تجب على الأعيان أنها لا يُشرع لها الأذان فلم تجب على الأعيان كصلاة الجنازة. (المغني لابن قدامة ٢٢٤/٢).

الثالث: أنها سنة مؤكدة غير واجبة:

وبه قال مالك، وأكثر أصحاب الشافعي واحتجوا لذلك بأدلة منها قول رسول الله صلى الله عليه وسلم للأعرابي حين ذكر خمس صلوات قال: هل على غيرهن؟ قال: لا إلا أن تطوع)، وهذا عام؛ فإن كل صلاة غير الصوات الخمس داخلة في هذا.

ووجه الدلالة من الحديث أن النبي صلي الله عليه وسلم أخبره أنه لا فرض سوى الخمس، فلو كان العيد فرض كفاية لما أطلق هذا الإطلاق (انظر المجموع للنووي ٢/٥)، ولأنها صلاة ذات ركوع وسجود لم يشرع لها أذان فلم تجب ابتداء بالشرع كصلاة الاستسقاء. (مغني المحتاج للخطيب الشريبني).

#### ثانيًا: مكان صلاة العيد:

كل مكان طاهر، يصلح أن تؤدَّى فيه صلاة العيد، سواء كان مسجدًا أوساحة في وسط البلد أو منطقة خالية خارجها. إلا أنه يُسن الخروج لها خارج البلد؛ تأسيًا بما كان يفعله رسول الله صلى الله عليه وسلم.

ولا بأس أن يستخلف الإمام غيره في البلدة ليصلي في السجد بالضعفاء الذين لا طاقة لهم بالخروج

لها، ولم يخالف أحد من الأئمة في ذلك، إلا أن الشافعية قيدوا أفضلية الصلاة في الصحراء بما إذا كان مسجد البلد ضيفًا. (الموسوعة الفقهية الكويتية ٢٤٥/٢٧ بتصرف).

فعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، قال: "كان رسول الله-صلى الله عليه وسلم- يخرج يوم الفطر والأضحى إلى المصلى" متفق عليه.

قال النووي: هذا دليل لن قال باستحباب الخروج لصلاة العيد إلى المصلى، وأنه أفضل من فعلها في المسجد، وعلى هذا عمل الناس في معظم الأمصار، وأما أهل مكة فلا يصلونها إلا في المسجد من الزمن الأول. (شرح صحيح مسلم 1/ ١٨٢).

#### ثالثًا: وقت صلاة العيد:

ذهب جمهور الفقهاء إلى أن وقت صلاة العيدين يبتدئ عند ارتفاع الشمس قدر رمح بحسب رؤية العين المجردة؛ فقد خرج عبد الله بن بسر صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم مع الناس في يوم عيد فطر أو أضحى، فأنكر إبطاء الإمام، فقال: إنا كنا قد فرغنا ساعتنا هذه وذلك حين التسبيح. (رواه أبو داود وابن ماجه وصححه الألباني).

قال الشيخ أبو بكر الجزائري: "ووقتهما: من ارتفاع الشمس قيد رمح إلى النزوال، والأفضل أن تصلى الأضحى في أول الوقت ليتمكن الناس من ذبح أضاحيهم، وأن تؤخر صلاة الفطر ليتمكن الناس من إخراج صدقاتهم" (منهاج المسلم ص٢٧٨).

#### رابعًا: هل يؤذن لصلاة العيد؟

السنة ألا يُوْذن ولا يُقام لصلاة العيد، ولا قول: "الصلاة جامعة"، فكل ذلك لم يثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم، بل الثابت خلاف ذلك؛ فعن عبد الله بن عباس وجابر بن عبد الله رضي الله عنهما، قالا: لم يكن يُـوْذن يـوم الفطر ولا يوم الأضحى" (رواه البخارى ومسلم).

وعن جابر بن سمرة رضي الله عنه قال: "صليت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم العيدين غير مرة، ولا مرتين، بغير أذان ولا إقامة" (رواه مسلم).

#### خامشًا: هل يُصلَّى قبل صلاة العيد أو بعدها؟

ليس لصلاة العيد سُنة قبلها ولا بعدها، والأصل في ذلك ما ثبت عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: "خرج النبي صلى الله عليه وآله وسلم يوم عيد

فصلى ركعتين لم يُصَلَ قبلهما ولا بعدهما" (رواه الجماعة).

اختلف أهل العلم في جواز الصلاة قبلها أو بعدها على أقوال؛ فروى ابن المنذر عن أحمد أنه قال: الكوفيون يصلون بعدها لا قبلها، والبصريون يصلون قبلها لا بعدها، والمدنيون لا قبلها ولا بعدها. قال في الفتح: وبالأول قال الأوزاعي والثوري والحنفية، وبالثاني قال الحسن البصري وجماعة، وبالثالث قال الزهري وابن جريج وأحمد، وأما مالك فمنعه في المصلى وعنه في المسجد روايتان.

وحمل الشافعي أحاديث الباب على الإمام قال: فلا يتنفل قبلها ولا بعدها، وأما المأموم فمخالف له في ذلك. (انظر نيل الأوطار للشوكاني).

وقد أجاب القائلون بعدم كراهة الصلاة قبل صلاة العيد وبعدها عن أحاديث الباب بأجوبة لا يسع المقام لسردها.

قال الحافظ في الفتح (٤٧٦/٢): "والحاصل أن صلاة العيد لم تثبت لها سنة قبلها ولا بعدها".

#### سادسا: صفة صلاة العبد:

أما صفة الصلاة فهي ركعتان كسائر الصلوات من حيث الأركان والواجبات والسنن، ويجهر فيهما بالقراءة كالجمعة، وتختلف في التكبير فيكبر في الركعة الأولى بعد تكبيرة الإحرام سبع تكبيرات، وفي الركعة الثانية خمس تكبيرات، قبل القراءة وسوى تكبيرة الانتقال. والأصل في ذلك ما روي عن عائشة رضى الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يكبر في الفطر والأضحى: في الأولى سبع تكبيرات، وفي الثانية خمسًا، سوى تكبيرتي الركوع (رواه أحمد وأبوداود وابن ماجه وصححه الأثباني). وجاء موضع التكبير في حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال: "كبر رسول الله صلى الله عليه وسلم في صلاة العيد: سبعًا في الأولى، ثم قرأ، ثم كير فركع، ثم سجد، ثم قام فكير خمسًا، ثم قرأ، ثم كبر فركع، ثم سجد" (رواه أحمد وأبو داود وابن ماجه وهو حديث حسن بالشواهد كما في إرواء الغليل ١٠٨/٣ - ١١٢). وقد روى هارون بن عبد الله، عن أحمد، أنه قال: "ليس يُرْوَى فِي التكبير فِي العيدين حديث صحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم. ذكره الخلال.

وقد وردت آثار في عدد التكبير عن الصحابة روى أكثرها ابن أبي شيبة في مصنّفه فلتراجع.

وقد فصّل في المسألة العلامة الشوكاني فقال: "اختلف العلماء في عدد التكبيرات في صلاة العيد في الركعتين، وفي موضع التكبير على عشرة أقوال: أحدها: أنه يكبر في الأولى سبعًا قبل القراءة وفي الثانية خمسًا قبل القراءة. قال العراقي: وهو قول أكثر أهل العلم من الصحابة والتابعين والأئمة قال: وهو مروي عن عمر وعلي وأبي هريرة وأبي سعيد وجابر وابن عمر وابن عباس وأبي أيوب وزيد بن ثابت وعائشة، وهو قول الفقهاء السبعة من أهل المدينة وعمر بن عبد العزيز والزهري ومكحول، وبه يقول مالك والأوزاعي والشافعي وأحمد واسحاق... يقول مالك والأوزاعي والشافعي وأحمد واسحاق... فال: وأرجح هذه الأقوال أولها في عدد التكبير وفي محل القراءة. (انظر نيل الأوطار).

مسألة: هل هناك ذكر مشروع بين التكبيرات؟ وقع الخلاف هل المشروع الموالاة بين تكبيرات صلاة العيد أو الفصل بينها بشيء من التحميد والتسبيح ونحو ذلك فذهب مالك وأبو حنيفة والأوزاعي إلى أنه يوالي بينها كالتسبيح في الركوع والسجود قالوا: لأنه لو كان بينها ذكر مشروع لنُقِل كما نقل التكبير.

وقال الشافعي: إنه يقف بين كل تكبيرتين يهلل ويمجّد ويكبّر.

قال ابن القيم رحمه الله: "وكان صلى الله عليه وسلم يسكت بين كل تكبيرتين سكتة يسيرة، ولم يُحفظ عنه ذكر معين بين التكبيرات. لكن ورد عن ابن مسعود رضّي الله عنه أنه قال عن صلاة العيد: "بين كل تكبيرتين حمد لله عز وجل، وثناء على الله".

مسألة: هل يرفع المصلي يديه مع التكبيرات؟ ثم يصح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان يرفع يديه مع تكبيرات العيد.

قال ابن القيم: "وكان ابن عمر-مع تحرَيه للاتباع-يرفع يديه مع كل تكبيرة"، وقد ضعّف هذا الأثر الأثباني. وقد ذهب الجمهور إلى رفع اليدين، وذهب بعض أهل العلم إلى عدم الرفع وهو الأرجح؛ لعدم ورود ذلك عن النبي أو الصحابة بسند صحيح.

#### سابعًا: الخطبة بعد الصلاة:

يُسن للإمام إذا انتهى من الصلاة أن يخطب في المصلين؛ فعن ابن عباس قال: "شهدت العيد مع رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبي بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم، فكلهم كانوا يصلون قبل الخطبة" (رواه البخاري ومسلم).

ويُخيَّر المأموم بين سماع الخطبة أو الانصراف؛ فعن عبد الله بن السائب، قال: شهدت العيد مع النبي صلى الله عليه وسلم، فلما قضى الصلاة، قال: "إنّا نخطب، فمن أحب أن يجلس للخطبة فليجلس، ومن أحب أن يذهب قليذهب" (رواه أبو داود والنسائي وصححه الألباني).

#### ثامنا؛ قضاء صلاة العيد؛

ثلفقهاء رأيان:

الأول للحنفية، وهو عدم جواز قضاء صلاة العيد لمن فاتته مع الإمام، فمن فاتته صلاة العيد مع الإمام، فمن فاتته صلاة العيد مع الإمام، لم يقضها؛ لفوات وقتها لأن الصلاة بهذه الصفة لم تُعرف قُربة إلا بشرائط لا تتم بالمنفرد، وقصد بشرائط مخصوصة هي الجماعة والسلطان، فلو أمكنه الذهاب لإمام آخر فعل فإذا فاتت عجز عن قضائها. (انظر البحر الرائق شرح كنز الدقائق لابن نجيم ٤١٧/٤، العناية شرح الهداية للبابرتي).

القول الثاني لجمهور الفقهاء من المالكية والشافعية والحنابلة وهو جواز قضاء صلاة العيد لمن فاتته مع الإمام فعند المالكية من فاتته صلاة العيد يستحب له أن يصليها، وهل في جماعة، أو أفذاذا قولان. (انظر مواهب الجليل للحطاب١٠٥/٣، شرح مختصر خليل للخرشي).

وعند الشافعية من فاتته صلاة العيد مع الإمام ووجد الإمام يخطب جلس؛ فإذا فرغ الإمام صلى صلاة العيد في مكانه أو بيته أو طريقه كما يصليها الإمام بكمال التكبير والقراءة. (الأم للإمام الشافعي ٢٧٥/١).

وعند الحنابلة يُسَن لن فاتته صلاة العيد أو فاته بعضها قضاؤها في يومها قبل الزوال وبعده على صفتها لفعل أنس.

ولأنه قضاء صلاة فكان على صفتها كسائر الصلوات وهو مُخيَّر إن شاء صلَّاها وحده وإن شاء في جماعة" (انظر الروض المربع شرح زاد المستنقع لليهوتي، المغنى لابن قدامة ٢٤٣/٢).

واحتجوا بقول النبي صلّى الله عليه وسلّم: "إذا أتيتم الصلاة فامشوا وعليكم السكينة والوقار فما أدركتم فصلوا وما فاتكم فاقضوا" متفق عليه.

وعن يونس قال: حدثني بعض آل أنس أن أنسًا كان ربما جمع أهله وحشمه يوم العيد فصلى بهم عبد الله بن أبي عتبة ركعتين (رواه ابن أبي شيبة في المصنف).

وما ذهب إليه الجمهور هو الأرجح من جواز قضاء العيد، وجواز أدائها جماعة وفرادى.

وقد اختلف من قال بجواز القضاء هل تصلى ركعتين أو أربع: بوّب البخاري لذلك (باب إذا فاته العيد يصلي ركعتين) وأورد أثر عطاء معلقا. (إذا فاته العيد صلى ركعتين)، وهو مذهب جمهور الفقهاء.

وقالت طائفة: من فاتته صلاة العيد مع الإمام صلى أربع ركعات. روي ذلك عن ابن مسعود من غير وجه. وقالت طائفة: يُخير بين أن يصلي ركعتين أو أربعاً. (انظر فتح الباري لابن رجب ١٧١/٦ بتصرف).

مسألة حكم صلاة العيد في زمن كورونا وكيفية أدائها:

أجاب فضيلة الدكتور شوقي عالام مفتي الجمهورية وسماحة الشيخ عبد العزيز آل الشيخ مفتي السعودية ورئيس هيئة كبار العلماء على سؤال عن حكم صلاة العيد في زمن كورونا وكيفيتها في حال استمرار الجائحة؟

أما صلاة العيد إذا استمر الوضع القائم ولم تمكن إقامتها في المصليات والمساجد المخصصة لها فإنها تُصلّى في البيوت بدون خطبة بعدها.

وكانت فتوى سابقة من اللجنة الدائمة للفتوى جاء فيها: (ومن فاتته صلاة العيد وأحب قضاءها استحب له ذلك فيصليها على صفتها من دون خطبة بعدها).

فإذا كان القضاء مستحبًا في حق من فاتته الصلاة مع الإمام الذي أدى صلاة العيد بالمسلمين، فمن باب أولى أن تكون إقامتها مشروعة في حقّ من لم تقم صلاة العيد في بلدهم؛ لأن في ذلك إقامة لتلك الشعيرة حسب الاستطاعة) والله تعالى يقول: (فاتقوا الله ما استطعتم) وقال النبي صلى الله عليه وسلم: "إذا أمرتم بأمر فأتوا منه ما استطعتم". والحمد لله رب العالمين.

## السهر والاحتفال بالرقص والأغانى طوال الليل

يحيى البعض ليلة العيد بالسمر وارتكاب المعاصي، واهمال الصلاة، والنظر إلى ما حرم الله، معتقدا أن الاحتفال يكون بالتخلص من الصيام

#### ترك سنة التكبير في ليلة العيد

وذلك قبل الصلاة رغم ما أمرنا به الله عز وجل في كتابه الكريم، إذ يقول سبحانه: «ولتكملوا العدة ولتكبروا الله على ما هداكم ولعلكم تشـکرون».

#### التهاون في أداء صلاة العيد

يعتقـد الكثيـرون أن صـلاة العيـد ليسـت مـن الأمـور المهمـة. رغـم أنـم سنة مؤكدة واظب عليها النبي صلى الله عليه وآله وسلم، وأمر الرجال والنساء حتى الحائض منهـن أن يخرجـوا لهـا، ووقـت صلاة العيـد عنـد الشافعية؛ ما بين طلوع الشمس وزوالما، ودليلهم على أن وقتما يبدأ بطلوع الشمس أنها صلاة ذات سبب فلا تراعى فيها الأوقات التي لا تجوز فيها الصلاة، أما عند الجمهور فوقتها يبتدئ عند ارتفاع الشمس قدر رمح بحسب رؤية العيـن المجـردة، وهـو الوقـت الـذى تحـل فيـه النافلـة ويمتـد وقتما إلى ابتداء الزوال.

#### ترك صلاة العيد إذا لم تصل

ترك صلاة العيد إذا لم تصل على صفتها فرادي وجماعات بغير خطبة

#### تغريط بعض الآباء في إخراج الأهل والأبناء لصلاة العيد

يممل بعض الأباء مسألة اصطحاب أهل بيتهم للصلاة. رغم ترغيب النبي صلى الله عليه وسلم الرجال والنساء على حضور هذه الصلاة، حتى الحُيّْـض وذوات الخـدور. ليشــهـدن الخير ودعوة المسلمين

#### صلاة النساء أمام أو وسط الرجال

تشمد الكثير من الساحات والمياديين صلاة مختلطة تجمع بيـن النساء والرجال، حيـث يقفـن إلى جانب بعضمم البعض، ومو ما لا يجوز شرعًا.

انغوجرافیك : أحمد رجب محمد انغوجرافیك : أحمد رجب محمد

#### النظر إلى ما حرمه الله

يتخذ البعض عيد الفطر فرصة للنظر إلى ما حرمه لله. وورد في قوله تعالى: «قـل بفضـل الله وبرحمته فبذلك فليفرحـوا هـو خيـر مما يجمعـون».

## التخطيط لقضاء العيد في أمور محرمة

قبـل العيـد يخطـط البعـض لفَضَاء أيـام العيـد فـي أمـور محرمـة نهـى الله عنهـا. معتقـدًا أنـه بانتمـاء رمضـان انتمـت الطاعـات والعبـادات.

#### إهمال الصلاة للخروج والاستمتاع

يحـرص معظم النـاس علـى الصـلاة طـوال شـهر رمضان، إلا أنهـم بعد انتهاءه قد يهملونها للخروج والاسـتمتاع بطـرق مختلفة، معتقديـن أن الاسـتمتاع لـن يكـون مـع العبـادات.

### خروج المرأة متعطرة ومتزينة

تظمر الكثير من الفتيات والسيدات في أفضل صورهن متباهيات بالملابس والعطور مظمرات زينتهن.

# عاء يقع ناس خلال د الفطر

#### الإسراف في المباحات من ملبس ومأكل ومشرب

وذلك من خلال الإسراف في كل شيء اعتقادًا بأن هذا هو دليل الفرحة، رغم قول الله تعالى: «وكلوا واشربوا ولا تسرفوا إنه لا يحب المسرفين».



1

# إعداد /إبراهيم رفعت

## الإقبال على التعليم الإسلامي بولاية راينلاند بالاتينات الألمانية

تشهد ولاية "رايتلاند بالاتينات" الألمانية زيادة ملحوظة في طلبات إدراج مواد الشريعة الإسلامية ضمن مدارس الولاية التي تحتوي على عدد كبير من الطلاب المسلمان.

ووفقًا لتقارير صحفية ألمانية، فإن وزير التعليم بولاية "راينلاند بالاتينات" الدكتور "Stefanie Hubig" قد أشار في وقت سابق إلى أن الوزارة تلقت عددًا من الطلبات المقدمة رسميًا لتنظيم صفوف لتعليم مواد الشريعة الإسلامية داخل مدارس الولاية.

"Stefanie Hubig" وأضاف

قائلاً: يوجد أربع مدارس بولاية "راينلاند بالاتينات" أضافت مواد الشريعة الإسلامية رسميًا إلى برامجها التعليمية خلال العام الدراسي الجديد.

وأشار وزير التعليم بولاية "راينلاند بالاتينات" إلى أن أعداد المدارس التي أدرجت مادة الشريعة الإسلامية داخل جدولها التعليمي لا يتناسب مع أعداد الطلاب المسلمين في الولاية.

وتقوم حاليًا ١٤ مدرسة بالمرحلة الابتدائية في ولاية "راينلاند بالاتينات" بتدريس مواد الشريعة الإسلامية ضمن

جدولها التعليمي، بالإضافة إلى ٧ مدارس أخرى في المرحلة الثانوية، تلك الأعداد التي من المنتظر أن تزيد في الشهور القادمة نظرًا للطلبات المقدمة بإدراج مواد الشريعة الإسلامية في عدد كبير من المدارس التي تحتوي على طلاب مسلمين. وأوضح رئيس المجلس الإسلامي بولاية "راينالاند بالاتينات" أنه وقفاً لأخر الإحصاءات الرسمية

وقفا دخراد خصاءات الرسمية لعام ٢٠١٨م، فإن ٤١ ألف من الطلاب المسلمين يتعلمون داخل المدارس في ولاية "راينلاند بالاتينات"، بينما يدرس منهم الاسلامية داخل مدارسهم.

## شهر من الفعاليات الدعوية في مدينة ممفيس الأمريكية

تنظم الجالية والجمعيات والمراكز الإسلامية بجميع أنحاء مدينة "ممفيس" بولاية "تينيسي" في الولايات المتحدة الأمريكية - شهرًا من الفعاليات والأنشطة الإسلامية المختلفة.

وكان المسلمون في "مهفيس" قد قدّموا الدعوة للجميع للمشاركة في فعاليات الشهر الإسلامي، لمعرفة المزيد عن الإسلام والمجتمع والجالية الإسلامية ، وأتاح المسلمون الفرصة للمشاركين بالحدث للقيام بجولة داخل المساجد والمراكز الإسلامية، وكذلك مشاهدة العديد من العروض التقديمية عن الإسلام والمسلمين، وطرح الأسئلة المختلفة عن الدين الاسلامي والاجابة عليها.

وبدورها قامت الأستاذة تسنيم حسونة رئيس جمعية الطلاب المسلمين بجامعة ممفيس بجولات لزوار داخل مسجد النور وارشادهم. والإجابة على أسئلتهم الخاصة بالمسجد والاسلام.

تفتح المساجد والمراكز الإسلامية السبعة في مدينة "ممفيس" أبوابها للجميع للمشاركة في يوم المسجد المفتوح وفعاليات الشهر الإسلامي. ومنذ عام ٢٠٠١م تستضيف الجالية المسلمة في مدينة "ممفيس" سلسلة من الأحداث للتعريف بالإسلام، وتعزيز التفاهم والتواصل والتفاعل مع مجتمع مدينة "ممفيس".

# مرصد التوحيد

## ۱٤٠ مسلماً جديداً وتفطير مسلمي قريتين شمال غانا

تستمر مؤسسة نماء الخيرية في فعالياتها الدعوية والإنسانية في شهر رمضان الكريم المنصرم؛ حيث قامت بتقديم عدد كبير من وجبات الإفطار في قرية "توناييلي" الواقعة بمنطقة "تشامبا" شمال دولة غانا الإفريقية.

وخلال توزيع وجبات الإفطار على المسلمين تجمع عددٌ كبير من أهالي القرية غير المسلمين، وقد أسلم منهم مات يقرب من ٨٠ رجلا وامرأة على يد دعاة المؤسسة.

كما أقامت مؤسسة نماء الخيرية إفطارًا جماعيًا للمسلمين بقرية "سين تاسو" الواقعة في دولة غانا، وتم إفطار ٢٥٠ مسلمًا، فضلًا عن إطعام أعداد أخرى من غير المسلمين.

وخلال الإفطار الجماعي أعلن ٦٠ من أهالي قرية "سين تاسو" إسلامهم، بعد عدد من الكلمات والحاضرات الدعوية التي استمعوا إليها من دعاة مؤسسة نماء الخيرية.

وتقيم مؤسسة نماء الخيرية حاليًا دروسًا شرعية وتعليمية للمسلمين الجدد بقرية "لانبيتى" الواقعة بمنطقة "بيمبلا" شمال دولة غانا، بإشراف من الداعية المعين من قبل المؤسسة هناك، وذلك لتثبيتهم على دين الإسلام.

يشار إلى أن مؤسسة نماء الخيرية كانت قد توجّهت بزيارة دعوية سابقة إلى قرية "لانبينى"، وأسفرت الزيارة عن إسلام ٦٠ شخصًا دُفعة واحدة. جديرٌ بالذكر أن "مؤسسة نماء الخيرية" تقوم بحملة دعوية كبرى في دول إفريقيا؛ لدعوة غير المسلمين إلى الإسلام، وتثبيت المسلمين الجُدُد على دين الحق، وذلك منذ نوفمبر ٢٠١١؛

## مسلمو ألمانيا يستغلون مواقع التواصل الاجتماعي لمارسة الأنشطة الرمضانية

يتعاون عددٌ من مسؤولي المساجد والجمعيات والمركز الإسلامية في ألمانيا - على تنظيم جلسات واجتماعات إيمانية عبر وسائل التواصل الاجتماعي في ظل الإجراءات الاحترازية المفروضة على الجميع في ألمانيا بسبب انتشار فيروس كورونا المستجد.

ومع حلول شهر رمضان، وقي مثل هذه الظروف التي تواجهها أغلب الدول. يأمل المسلمون الألمان في وجود طريق آخر للتجمع على الطاعة والعبادة في شهر رمضان الكريم، ولا سيما بعد إغلاق المساجد والمراكز الإسلامية، ومنع التجمعات خوفًا على أرواح الناس وانتشار المرض، إلى أن وجدوا ضالتهم في مواقع التواصل الاجتماعي.

قامت بعض المنظمات الإسلامية الألمانية بإنشاء تطبيقات جديدة للهواتف، تسمح للمسلمين بالتجمع من خلالها، والقاء الدروس وقراءة القرآن والذكر، وغيرها من العبادات. وأوضح "أمين عام المجلس الإسلامي في ألمانيا" أن شهر رمضان هذا العام يختلف تمامًا عن كل الأعوام السابقة، وليس فقط في ألمانيا، بل في أغلب دول العالم؛ نظرًا لانتشار فيروس كورونا المستجد، ووجود بعض الإجراءات التي تمنع التجمعات؛ مما كان له أثرٌ على المسلمين.

وأضاف "أمين عام المجلس الإسلامي في ألمانيا": إن إغلاق المساجد دفع المسلمين لاستغلال مواقع التواصل الاجتماعي ومواقع الإنترنت لاستكمال بعض الأنشطة الرمضانية.

# واحة التوحيد

من نور كتاب الله نزول البلاء فرصة للمراجعة

قال الله تعالى: « فَلَوْلاَ إِذْ جَاءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِنْ فَسَتْ قُلُونُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ مَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ اللهِ فَلَيْمَدُ اللهِ اللهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَوْلُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَيْوَرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَيْوَرُا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَيْوَرُا الْمُوالِيَّةِ فَوْجُواْ بِمَا أُولُوا اللهِ فَيْحُواْ بِمَا أُولُوا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ مَنْ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الل

(الأنعام: ٣٤، ٤٤).

#### حكم ومواعظ

قال الربيع بن خُثيم: تدرون ما الداء والدواء والشفاء؟ قالوا: لا ـ قال: الداء الذنوب، والدواء الاستغفار، والشفاء أن تتوب ثم لا تعود ـ (سير السلف الصالحين).

عن ابن عباس رضي الله عنهما: جاء أعرابي الله صلى الله عليه وسلم، قال بم أعرف أنك نبي قال: إن دعوتُ هذا العنق أمن هذه النخلة تشهدُ أنّي رسولُ الله في فجعلَ ينزلُ من النّخلة حتى سقط إلى النبي صلى الله عليه وسلم، ثم قال: ارجع فعاد فأسلم الأعرابي وصحيح الترمذي



## من أقوال السلف

عن شاذ بن يحيى قال:
"ليس طريق أقصد
إلى الجنة من طريق
اتباع الأثار". (السنة
للالكائي)

# زكاة الفطرطعام، وتؤدى قبل صلاة العيد

عنِ ابنِ عبّاسِ رضي الله عنهما قالَ: "فرضَ رسولُ اللهُ صلى الله عليه وسلم زُكاةَ الفطرِ طُهرةَ للصّائم منَ اللّغو والرّفَثِ وطعمةُ للمساكين؛ من أدّاها قبلَ الصّلاةِ فَهيَ زُكاةٌ مقبولةٌ، ومن أدّاها بعد الصّلاةِ فَهيَ صدقةٌ منَ الصّدقاتِ" (صحيح أبي داود ١٦٠٩).

> شوال 1881 هـ - العدد 887 السنة التاسعة والأربعون





# من هلي وسول الله عليه وسلم وسلم وسلم وسلم وسلم وسلم

عن أبي أيوب الأنصاري رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: من صام رَمَضانَ ثُمَّ أَتْبَعَهُ سِتًا مِن شَوَالِ، كانَ كَصِيامِ الدَّهْرِ. (صحيح مسلم ١١٦٤).

### أقوال واعتقادات خاطئة

كان معاوية رضي الله عنه إذا لقي الحسين بن علي رضي الله عنهما، قال: مرحبًا بابن رسول الله صلى الله عليه وسلم وأهلاً، ويأمر له بثلاثمائة ألف، ويلقى ابن الزبير رضي الله عنه فيقول: مرحبًا بابن عمة رسول الله صلى الله عليه وسلم وابن حواريه، ويأمر له بمائة ألف. (سير أعلام النبلاء).

#### وصايا إلى طلاب العلم

الزم أهل السُّنَّة والأثر، ومن علاماتهم، في دعوتهم، يهتمون بالتوحيد ويدندنون حوله؛ لأنهم يرون أنه دعوة الأنبياء، وهم ورثة الأنبياء، ويحذرون من البدع والشرك، ولا يسكتون عنها وإن قُطُعُوا إربًا.

## من آثار العاصي

"تكس القلب حتى يرى الباطل حقًّا والحق باطلاً، والعروف منكرًا والمتكر معروفًا، ويُفْسِدَ ويرى أنه يُصْلح، ويُصُدُ عن سبيل الله وهو يرى أنه على يرى أنه يدعو اليها، ويشتري الضلالة بالهدى وهو يرى أنه على الهدى، ويتبع هواه وهو يرعم أنه مُطيع لمولاه، وكل هذا من عقوبات اللهدى، الجارية على القلوب (الحواب الكاف)

شوال ۱٤٤١ هـ - العدد ٥٨٦ السنة التاسعة والأربعون



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير المرسلين، وبعد:

نواصل بفضل الله تعالى الحديث حول حجاب المرأة المسلمة -الدليل والاستدلال-، وقد انتهيت من أدلة القرآن الكريم، ثم انتقلت إلى أدلة السنة وآثار الصحابة رضي الله عنهم، ووصلت إلى الدليل الأربعين.

#### الدليل الأربعون:

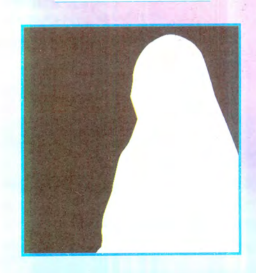
عن ميمون بن مهران قال: دخلت على أم الدرداء فرأيتها مختمرة بخمار صفيق قد ضربت على حاجبها، قال: وكان فيه قصر فوصلته بسير. قال: وما دخلت في ساعة صلاة إلا وجدتها مصلية (تاريخ دمشق لابن عساكر ١٥٨/٧٠، أورده الألباني في جلباب المرأة المسلمة صـ ١٠٣-١٠٨ من ضمن الأثار التي أوردها مستدلاً بها على جواز كشف الوجه والكفين تحت رقم ١٤. وقال هذا استاد صحيح).

لكن هل كانت أم الدرداء من القواعد من النساء عندما رآها ميمون بن مهران، أم ليست من القواعد من النساء، فأم الدرداء طال عمرها واشتهرت بالعلم والفقه والعمل والزهد، وهي أم الدرداء الصغرى هجيمة، خطبها معاوية رضي الله عنه بعد وفاة زوجها. فأبت لأنها عاهدت زوجها ألا تتزوج بعده لتكون زوجًا له في الجنة، وكان لها جمال وحُسْن، وعاشت حتى أيام عبد الملك بن مروان الذي كان يجالسها تفقهها، ثم إذا نودي للصلاة تقوم معه تتوكأ عليه حتى تدخل السجد، وحجَّت في سنة إحدى وثمانين، وماتت بعد سنة إحدى وثمانين، يقول الحافظ ابن حجرية "الإصابة": لا أعلم لها خبرًا يدل على صحبة ولا رؤية، وقد سألها ميمون بن مهران هل سمعت من النبي صلى الله عليه وسلم شيئًا؟ قالت: نعم، دخلت عليه وهو جالس في المسجد فسمعته يقول: "ما يوضع في الميزان أثقل من خلق حَسَن " (الإصابة ١٢٣/٨ - ١٢٤، وهذا الحديث ضعيف، وعلته شريك بن عبدالله القاضي وهو سبئ الحفظ).

ميمون بن مهران تابعي روى عن جمع من الصحابة قيل: إن مولده عام موت علي رضي الله عنه سنة أربعين، وتوفي عام مائة وسبع عشرة (انظر تهذيب الكمال ٩/ ١٧٣ - ١٧٤، تقريب التهذيب ت أثر السياق في فهم النص (١٢٣) حجاب الكراح السيامات (٣٣)

در اسات

شرعت



شوال ۱٤٤١ هـ - العدد ٥٨٦ السنة التاسعة والأربعون



38

٧٠٤٩)، ولم أقف على تاريخ مولد أم الدرداء، لكن بالنظر إلى تاريخ مولد ميمون وتاريخ وفاته ووفاة أم الدرداء، يجعلني أرجّح أنه دخل عليها عندما تقدمت في السن، وصارت من القواعد – والله أعلم-.

#### الدليل الحادي والأربعون:

عن عقبة بن عامر رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "إياكم والدخول على النساء، فقال رجل من الأنصار: يا رسول الله! أفرأيت الحمو: قال: "الحمو الموت" (متفق عليه).

(وفي فتح الباري: اتفق أهل العلم باللغة على أن الأحماء أقارب زوج المرأة، كأبيه وعمه وأخيه وابن أخيه وابن عمه ونحوهم .. والراد في الحديث أقارب الزوج غير آبائه وأبنائه؛ لأنهم محارم للزوجة يجوز لهم الخلوة بها، ولا يوصفون بالموت، وإنما المراد الأخ وابن الأخ، والعم وابن العم، وابن الأخت ونحوهم، مما يحل لها تزوجه لو لم تكن متزوجة، وجرت العادة بالتساهل فيه، فيخلو الأخ بامرأة أخيه، فشبهه بالموت، وهو أولى بالمنع من الأجنبي... فالمراد أن الخلوة بالحمو قد تؤدي إلى هلاك الدين إن وقعت العصية، أو إلى الموت إن وقعت المعصية ووجب الرجم، أو إلى هلاك المرأة بضراق زوجها إذا حملته الغيرة على تطليقها (انظر فتح الباري -(444-441)-

قال الشيخ الشنقيطي: فهذا الحديث الصحيح صرح فيه النبي صلى الله عليه وسلم بالتحذير الشديد من الدخول على النساء، فهو دليل واضح على منع الدخول عليهن وسؤالهن متاعًا إلا من وراء حجاب؛ لأن من سألها متاعًا لا من وراء حجاب فقد دخل عليها، والنبي صلى الله عليه وسلم حذره من الدخول عليها... وظاهر الحديث التحذير من الدخول عليهن ولو لم تحصل الخلوة بينهما (انظر أضواء البيان ٢٤٨/٢).

يقول الشيخ البوطي: فلولا أن المرأة بمجموعها عورة بالنسبة للرجال الأجانب.

لما أطلق النبي صلى الله عليه وسلم النهي عن دخولهم عليهن (انظر إلى كل فتاة تؤمن بالله ص-٤١).

قلت: هل الحديث فيه لا يدل على تغطية وجه المرأة أو عدم تغطيته؟ النبي صلى الله عليه وسلم ينهي الأقارب الذين ليسوا من المحارم على التأبيد أن يدخلوا على النساء -من بابسد الذرائع- خوفا من وقوع الفاحشة، إذا خلا الرجل بالرأة. وهذا هو الظاهر من الحديث، لذا وجدنا العلماء يبويون عليه بما يفيد هذا المعنى: مثلا الامام البخاري بوب للحديث: باب لا يخلون رجل بامرأة إلا ذو محرم والدخول على المغينة. والأمام مسلم: باب تحريم الخلوة بالأجنبية والدخول عليها. فالحديث نص في عدم دخول بعض الأقارب على المرأة في عدم وجود محارمها على التأبيد، والأولى عدم دخول غيرهم ممن ليسوا من أقاريها. وكذلك ابن حيان بوب له: ذكر الزجر عن الدخول على النساء ولاسيما الحمو. والبغوى في شرح السنة: باب النهى عن أن يخلو الرجل بالرأة الأجنسة.

الدليل الثاني والأربعون:

عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا تُباشر المرأةُ المرأةُ فتنعتها لزوجها، كأنه ينظر إليها» (صحيح البخاري).

قال الشيخ التويجري: وفي نهيه أن تباشر المرأة فتنعتها لزوجها كأنه ينظر اليها، دليل على احتجاب النساء عن الرجال الأجانب، وأنه لم يبق للرجال سبيل إلى معرفة وأنه لم يبق للرجال سبيل إلى معرفة الأجنبيات من النساء إلا من طريق الصفة ونحو ذلك، فدل ذلك على أن نظر الرجال إلى النساء غير المحارم تمتنع في الغالب، من أجل احتجابهن عنهم، ولو كان السفور جائزًا، لا كان الرجال يحتاجون إلى أن تنعت لهم الأجنبيات من النساء، بل كانوا يستغنون لل بنظرهم إليهن، كما هو معروف في البلدان التي فشا فيها التبرج والسفور (انظر الصارم المشهور صه).



فهل النهي عن المباشرة والوصف في الحديث يُحْمَل على وصف الوجه فقط، أم يُحْمَل على معنى أوسع من ذلك؟ لا شك أن المباشرة أوسع من أن تقتصر على وصف الوجه فقط، ولقد نهى النبي صلى الله عليه وسلم الرجل عن مباشرة الرجل، كما فهى المرأة عن مباشرة الرجل عن فقال كمافي حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا يباشر الرجل الرجل ولا المرأة المرأة المرأة » (أخرجه ابن حبان، وقال الألباني في التعليقات الحسان؛ صحيح لغيره)، وقد استدل الإمام مالك من الحديث بعدم جواز تعري النساء بين بعضهن البعض (انظر فتح الباري لابن رجب٣/ ٣٦٥-٣٠٠).

قال الحافظ ابن حجر: « لا تباشر المرأةُ المرأةُ »، زاد النسائي في روايته: في الثوب الواحد. قوله : «فتنعتها لزوجها»، ووقع في رواية النسائي من طريق مسروق عن ابن مسعود «لا تباشر المرأة المرأة والرجل الرجل»، وهذه الزيادة ثبتت في حديث ابن عباس عند النسائي، ثم جمع ابن حجر بين الحديثين، فقال: وعند مسلم وأصحاب السنن من حديث أبي سعيد بأبسط من هذا ولفظه: «لا ينظر الرجل إلى عورة الرجل، ولا تنظر المرأة إلى عورة المرأة، ولا يفضى الرجل إلى الرجل في الثوب الواحد، ولا تفضى المرأة إلى المرأة في الثوب الواحد »؛ قال النووي: فيه تحريم نظر الرجل إلى عورة الرجل والمرأة إلى عورة المرأة، وهذا مما لا خلاف فيه، وكذا الرجل إلى عورة المرأة والمرأة إلى عورة الرجل حرام بالإجماع.. ثم قال مستدلا من الحديث: ومما تعم به البلوى ويتساهل فيه كثير من الناس الاجتماع في الحمام، فيجب على من فيه أن يصون نظره ويده وغيرهما عن عورة غيره، وأن يصون عورته عن بصر غيره (انظر فتح الباري للحافظ ابن حجر ٩/ ٣٣٨ - (449 -

وقال القاري في معنى المباشرة: «لا تباشر»، من المباشرة وهى الملامسة في الثوب الواحد، وكذا قيد في رواية النسائي (انظر عمدة القاري ١٩٩/٢٠) وقال القسطلاني مستدلاً من

الحديث: ويحرم اضطجاع رجلين أو امرأتين في ثوب واحد إذا كانا عاريين لما ذكر من الحديث السابق (انظر إرشاد الساري ١٢٠/٨).

وفي مرقاة المفاتيح؛ قال: «والمباشرة تعني المخالطة والملامسة، وأصله من لمس البشرة البشرة... (انظر مرقاة المفاتيح ٢٠٥٠/٥).

#### الدليل الثالث والأربعون:

أخرج ابن عساكر بسنده عن عطية: رأيت ابن الزبير على جذع مصلوبًا وامرأة تُحمَل في محفّة حتى صارت إليه، فقال الناس هذه أمّه (أسماء رضي الله عنها) فرأيتها مسفرة الوجه مبتسمة.... (تاريخ دمشق لابن عساكر ح ٨٠٧٨، وأورده الألباني في الشواهد على جواز كشف الوجه صـ٨٩، من جلباب المرأة المسلمة، قال: ومن المفيد أن نستدرك ما فاتنا في الطبعات السابقة من الأثار السلفية التي في الطبعات السابقة من الأثار السلفية التي تنص على جريان العمل بذلك أيضًا بعد النبي صلى الله عليه وسلم (يقصد بجواز كشف الوجه والكفين)، فأقول: ثم ذكر آثارًا مرقمة، وذكر أثر أسماء تحت رقم ٢).

وقد ردَّ بعض أهل العلم على الألباني في استدلاله بهذا الأثر ردًّا شديدًا (انظر الرد على كتاب الحجاب للألباني د. محمد نعيم ساعي صــ٧٠).

قلت: والحقيقة أن الأثر ليس فيه دليل على ما ذهب إليه الشيخ الألباني، فأسماء رضي الله عنها كانت قد جاوزت المائة من عمرها، فهي من القواعد من النساء، وظني أن الألباني لا يخفى عليه ذلك، وإنما هو ساقه في جملة آثار أراد بإيرادها أن يبين – حسب وجهة نظره أن ذلك كان معروفا بين النساء. والحقيقة أن إيراده لهذا الأثر لا يدل على ما ذهب إليه. والله أعلم.

أكون بهذا قد انتهيت بفضل الله تعالى من إيراد الأدلة والآثار التي وقفت عليها حول حجاب المرأة المسلمة على مدى ثلاث وثلاثين حلقة، وبقي أن أسلط قرائن السياق بأقسامها المتعددة على الأدلة لنرى الراجح في المسألة، كما ذكرت ذلك في أول مقالة عن الحجاب. وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.



صور من استجابة الصحابة الأوامر الشريعة





الحمد لله الذي جعل اتباع رسوله على محبته دليلا، وأوضح طرق الهداية لمن شاء أن يتخذ إليه سبيلا، والصلاة والسلام على أكمل الناس هديا وأقومهم قيلا صلى الله عليه وسلم وبعد:

قال تعالى: (يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اسْتَجِيبُوا سِنِّهِ وَالرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمٌ لِمَا يُحَيِّمُ الْمَنْوا عِنْمَ الله يُحْمِيبُ الله تعالى عباده المؤمنين بما يقتضيه الإيمان منهم وهو الاستجابة لله وللرَّسول، أي: الانقيادُ لما أمرا به، والمبادرة إلى ذلك، والدعوة إليه، والاجتناب لما نهيا عنه، والانكفاف عنه، والانكفاف

وهذه هي السمة البارزة في جيل الصحابة رضي الله عنهم وهي سرعة الاستجابة والرضا والتسليم لأمر الله ورسوله صلى الله عليه وسلم.. وهذا ما ميزهم عن غيرهم ممن أتى بعدهم من هذه الأمة، بل وممن كان قبلهم من أتباع الرسل.

فأصحاب موسى عليه السلام لما قال لهم نبيهم ادخلوا الأرض المقدسة قالوا: (وَالُوا يَكُوسَى إِنَّا لَن نَدْخُلَهَا آبَداً مَا مَامُوا فِيها فَأَذْهَب آنت وَرَبُّك فَقَدْتِلا إِنَّا هَمَا هَمُنَا قَعَدُونَ ) (المائدة:۲٤).

أما صحابة رسول الله صلي الله عليه وسلم حين شاورهم في الفتال يوم "بدر" مع أنه لم يحتم عليهم قالوا: يا رسول الله، لو خضت بنا هذا البحر لخضناه معك، ولو بلغت بنا برك الغماد ما تخلف عنك أحد. ولا نقول كما قال قوم موسى لموسى: اذْهَبْ أنتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلًا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ولكن اذهب أنت وربك فقاتلا إنا معكما مقاتلون، من بين يديك ومن خلفك، وعن يمينك

اعداد ا

معاوية محمد هيكل

وعن يسارك.

ولقد ضرب الصحابة رضي الله عنهم أروع الأمثلة في الانقياد والإذعان لأمر الله ورسوله ومواقفهم المباركة تشهد لهم بذلك. ومن تلكم الأمثلة:

أولا: امتثال الصحابة الكرام وانقيادهم لأمر تحويل القبلة من بيت المقدس إلى بيت الله الحرام:

(١) روى البخاري (٤١) عن الْمَرَاءِ بْنِ عَازِبِ: " أَنَّ النَّبِيِّ كانَ أُول مَا قَدِمُ الْمُدِينَةَ نَزْلُ عَلَى أَجْدَاده، أَوْ قَالَ أَخُوالُهُ منَ الأنْصَارِ، وَأَنَّهُ صَلَّى قَبَلَ نبت المقدس ستة عشر شَهْرًا، أَوْ سَنْعَةَ عَشَرَ شَهْرًا، وَكَانَ يُعْجِينُهُ أَنْ تَكُونَ قَيْلَتُهُ قَيْلُ الْبُنْتُ، وَأَنَّهُ صَلَّى أَوْلُ صلاة صلاهًا صلاة العصر، وَصَلِّي مَعَهُ قَوْمٌ، فَخْرَجَ رَجُلُ ممَنْ صَلَّى مَعْهُ، فَمَرْ عَلَى أهل مُسْجِد وَهُمْ رَاكِعُونَ، فَقَالَ: أَشْهَدُ بِاللَّهِ لَقَدْ صَلَيْتُ مَعَ رَسُولُ اللَّهِ قَيل مَكَةً، فَدَارُوا كُمَا هُمْ قَبَل البيت، وكانت اليهود قد أَعْجَبُهُمْ إِذْ كَأَنَ يُصَلِّي قَبَلَ نَيْتَ الْمُقْدُسِ، وَأَهْلُ الْكَتَابِ، فَلَمَا وَلَى وَجْهَهُ قَبَلِ الْبَيْتَ، أنكروا ذلك.

(٢) وروى مسلم (٥٢٧) عَنْ أَنَس: " أَنَ رَسُولَ اللهِ صَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ كَانَ يُصَلّي نَحُو بَيْتَ الْقُدس»، فَنَزَلَتَ:

66.

لقد ضرب الصحابة رضي الله عنهم أروع الأمثلة في الانقياد والإذعان لأمر الله ورسوله ومواقفهم المباركة تشهد لهم بذلك.

"

(قَدْ نَرَى تَقَلُبَ وَجُهِكَ فَيْ السَّمَاءِ فَلْنُولْيَنَكَ قَبْلَةَ لَرْضَاهَا فَوَلِّ وَجُهَكَ شُطْرَ الْسَمَاءِ الْحَرَام) البقرة/ الْسَجِد الْحَرَام) البقرة/ المَدْ مَنْ بَني سَلَمَة وَهُمْ رُكُوعٌ فَي صَلَّاة الْفَجْرِ، وَقَدْ صَلُوا رَكْعَة، فَنَادَى؛ أَلَا إِنَ الْقَبْلَةَ قَدْ حُولَتْ، فَمَالُوا كَمَا هُمْ نَحْوَ حُولَتْ، فَمَالُوا كَمَا هُمْ نَحْوَ الْقَبْلَة ".

(٣) وروى مسلم (٥٢١) عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: " بَيْنَمَا الْنَاسُ فَمْرَ قَالَ: " بَيْنَمَا الْنَاسُ فِي صَلَاة الصُبْحِ الْنَاسُ فِي صَلَاة الصُبْحِ إِنَّ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَدَ الْنَزلُ عَلَيْهِ اللَّهِ مَلْمَ أَنْ يَسْتَقْبِلُ عَلَيْهِ اللَّهُ الْكَيْبَةَ، وَقَدْ أُمْرَ أَنْ يَسْتَقْبِلُ الْكَيْبَةَ، وَقَدْ أُمْرَ أَنْ يَسْتَقْبِلُ وَكَانَتْ وُجُوهُهُمْ إِلَى الْشَامِ، وَكَانَتْ وُجُوهُهُمْ إِلَى الْشَامِ، فَاسْتَدَارُوا إِلَى الْكَعْبَةِ".

كيفية تحول الصحابة إلى الكعبة وهم في الصلاة الما بلغهم ذلك

فكان ذلك: بأن استدار الإمام ومن معهم من المأمومين من مكانهم على شكل نصف دائرة، بحيث أصبح الإمام في مؤخرة المسجد من جهة الكعبة، والرجال خلفه، والنساء في مكان الرجل.

قال الحافظ ابن حجر رحمه الله: " وَوَقَعَ بَيَانُ كَيْفِيهُ التَّحَوُل فِي حَديث كَيْفِيهُ التَّحَوُل فِي حَديث ثُويْلَة بِنْت أَسْلَمَ عَنْد ابْن أَبِي حَاتَم، وَقَدْ ذَكَرْتَ بَعْضَه وَقَالْتُ فَيهِ: "فَتَحَوَلُ النِسَاء مَكَان الرَّجَالِ وَالرَّجَالِ مَكَان النِّسَاء أَلْسَجْدَتَيْنِ النِّسَاء أَلْسَجْدَتَيْنِ النِسَاء أَلْسَجْدَتَيْنِ النِّيْت الْحَرَام النَّيْت الْحَرَام "

قلت: وتصويره أنَّ الأمام تحوّل منْ مُكانه في مُقدّم السُّحِد إلى مُؤخر السُّحِد، لأنَ مَنْ اسْتَقْبَلِ الْكَعْبَة اسْتَدْيَرَ بَيْتَ الْمُقْدِسِ، وَهُوَ لُوْ دَارُ كُمَا هُوَ فِي مَكَانِهِ لم يكن خلفه مكان تسع الصُفوف، وَلَمَا تَحَوَّلُ الْأَمَام تَحَوِّلْتُ الْرَجَالِ حَتَى صَارُوا خُلفه، وتحولت النساء حُتّى صرْنَ خُلْف الرّحَال، وَهُذَا يُسْتَدُعي عَمَلاً كَثيرًا في الصلاة، فيحتمل أن يُكُون ذَلكُ وَقَعَ قَبْلِ تَحْرِيم الْعَمَلِ الْكَثيرِ، كَمَا كَانَ قَبْل تُحْرِيمِ الْكَلَامِ، وَيُحْتَمَلِ أَنْ يَكُونَ أَغْتُضُرَ الْعَمَلِ الْمُذُكُورِ منْ أَجْلِ الْمُصْلَحَةِ الْمُذْكُورَةِ، أو لم تتوال الخطى عند

التَجْوِيلِ يَلْ وَقَعَتْ مُفَرَقَة، وَاللَّهُ أَعْلَم " انتهى من " فتح الماري " (۱/۱،۵ - ۰۰۷) - وينظر: تفسير ابن كثير 

ثانيًا: سرعة استحابة الصحابيات الكريمات لأمر الحجاب والحياء والستر عن صفية بنت شيبة أن عائشة رضى الله عنها كانت تقول: لما نزلت هذه الآية (وليضرين بخمرهن على جيويهن) أخذن أزرهن (نوع من الثباب) فشققتها من قبل الحواشي فاختمرن بها. رواه البخاري (٤٤٨١)، وأبو داود (٤١٠٢) بلفظ:

الأول لما أنزل الله وليضرين بخمرهن على جيوبهن شققن أكثف مروطهن (نوع من الثياب) فاختمرن بها". أي غطين وجوههن.

" يرحم الله نساء الماجرات

قال الشيخ محمد الأمين الشنقيطي - رحمه الله تعالى -:

وهذا الحديث صريح في النساء الصحابيات المذكورات فيه، فهمن أن معنى قوله تعالى: وليضربن بخمرهن على جيوبهن يقتضى ستر وجوههن، وأنهن شققن أزرهن فاختمرن أي: سترن وجوههن بها امتثالا لأمر الله في قوله تعالى:

ما رأيت أفضل من نساء الأنصار: أشد تصديقا بكتاب الله ولا

إيمانا بالتنزيل.

وليضرين بخمرهن على جيوبهن المقتضى ستر الوجه، وبهذا يتحقق المنصف: أن احتجاب المرأة عن الرجال وسترها وجهها عنهم ثابت في السنة الصحيحة المفسرة لكتاب الله تعالى، وقد أثنت عائشة رضى الله عنها على تلك النساء بمسارعتهن الامتثال أوامر الله في كتابه، ومعلوم أنهن ما فهمن ستر الوجوه من قوله وليضرين بخمرهن على جيوبهن إلا من النبي صلى الله عليه وسلم لأنه موجود وهن يسألنه عن كل ما أشكل عليهن في دينهن، والله جل وعلا يقول: (وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم) فلا يمكن أن يفسرنها من تلقاء أنفسهن.

وقال ابن حجر في " فتح

الباري ": ولابن أبي حاتم من طريق عبد الله بن عثمان بن خبثم عن صفية ما يوضح ذلك ولفظه: " ذكرنا عند عائشة نساء قريش وفضلهن فقالت: " إن نساء قريش لفضلاء، ولكنى والله ما رأيت أفضل من نساء الأنصار: أشد تصديقا بكتاب الله ولا إيمانا بالتنزيل، لقد أنزلت سورة النور وليضرين بخمرهن على جيوبهن فانقلب رجالهن إليهن يتلون عليهن ما أنزل فيها، ما منهن امرأة إلا قامت إلى مرطها فأصبحن يصلبن معتجرات كأن على رؤوسهن الغريان " كما جاء موضحا في رواية البخاري المذكورة أنفأ، فترى عائشة رضى الله عنها مع علمها وفهمها وتقواها، أثنت عليهن هذا الثناء العظيم، وصرحت بأنها ما رأت أشد منهن تصديقا بكتاب الله ولا إيمانا بالتنزيل، وهو دليل واضح على أنهن فهمن لزوم ستر الوجوه من قوله تعالى: وليضرين بخمرهن على جيوبهن من تصديقهن بكتاب الله وإيمانهن بتنزيله، وهو صريح في أن احتجاب النساء عن الرجال وسترهن وجوههن تصديق بكتاب الله وإيمان بتنزيله كما ترى، فالعجب

كل العجب ممن يدعي من المنتسبين للعلم أنه لم يرد في الكتاب ولا السنة ما يدل على ستر المرأة وجهها عن الأجانب، مع أن الصحابيات فعلن ذلك ممتثلات أمر الله فعلن ذلك ممتثلات أمر الله ومعنى هذا ثابت في الصحيح كما تقدم عن البخاري، وهذا من أعظم الأدلة وأصرحها في لزوم الحجاب لجميع نساء المسلمين كما ترى ". "أضواء البيان (٦/ ٩٤ - ٥٩٥)

ثالثا: كَفْقُ ما في القُدور من طعام مع شدة جوعهم وحاجتهم إليه:

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم مرّ بالقدور وهي تغلى، فقال لنا: ما هذا اللَّحْمُ؟ فَقُلْنا؛ لُحِمُ خُمُر، فقال لنا؛ أَهْلِيَّةَ أُو وَحُشِيَّةً؟ فَقُلْنَا لَهِ: بَل أَهليَّة. قال: فقال لنا: فاكفئوها. قال: فكفأناها، وانّا لُحِياعُ نَشْتَهِيهِ." [أخرجه مسلم (۱٤٣٨) مختصرا، وأحمد (١١٧٧٨) واللفظ له. وهذا أمرٌ بأنْ تُضَرَّغَ القُدورُ التي يُطبَخُ فيها اللَّحِمُ على الأرض وتكسر، والمرادُ: نَهيه عن أكّل تلك اللّحوم الأهلية، "قَالَ: فَكُفَأْنَاهَا وَإِنَّا لَحِياعٌ نَشْتُهِيهِ"، أي: نَرغُبُ فِي أَكُله؛ لشدة الجوع، والحمر الأهلية: هي الحمر التي يستعملها الناسُ في زُكوبهم وأحمالهم،

فالعجب كل العجب ممن يدعي من المنتسبين للعلم أنه لم يرد في الكتاب ولا السنة ما يدل على ستر المرأة وجهها عن

الأجانب.

"

وهي المُحَرَّمةُ، أمَّا الوَحشيَّةُ التي تَعيشُ في الصَّحراءِ وتَأكُلُ مِن أعشابِها ؛ فحَلالُ أكْلُها.

وعن أنس بن مائك رضي الله عنه: أنّ رَسولَ الله صلى الله عليه وسلم جاءه جاء، فقال: أكلت الحُمُر، ثُمَّ جاءه فقالَ: فقالَ: أكلت الحُمُر، ثُمَّ جاءة فقالَ: فقالَ: أُفنيت الحَمُر، ثُمَّ جاءة فقالَ: أفنيت الحَمُر، فأمرَ مُنادي فنادي في النّاس: إنَّ الله ورسوله ينهيانكم عن لُحُوم الحُمُر الأهليّة، عن لُحُوم الحُمُر الأهليّة، فإنها رجْسٌ فَأَكْفتَت القُدُورَ، وإنَّها لتَفُورُ باللَّحْم. [صحيح وإنَّها لتَفُورُ باللَّحْم. [صحيح البخاري ٥٧٨ه.

قال العلامة ابن عثيمين رحمه الله: وفي هذا الحديث فضيلة الصحابة رضي الله عنهم، وسرعة مُبادرتهم الله عليه وسلم، وقد كان الناس حينذاك مجاهدين

محتاجين للأكل، وكانوا جائعين، واللحم يفور في القدور، فتعلّق النفوس به كبيرٌ، ومع ذلك لَّا نادى منادى رسول الله صلى الله عليه وسلم بالنهي، أكفؤوها وهي تفور باللحم، وهذا دليل على قوة الإيمان، بينما الواحد منّا إذا أخبر ينهى الله ورسوله في أمر يهواه، تجده يتململ ويتأخر، ويتطلب الأعدار، ويقول: لعل أحدًا من أهل العلم خالف في ذلك، وهذا خلاف ما كان عليه الصحابة رضى الله عنهم من المادرة والسرعة لامتثال الأمر.

وقال رحمه الله: وفي هذه الأحاديث من الفوائد؛ الأحاديث من الفوائد؛ سرعة امتثال الصحابة رضي الله عنهم لأمر النبي صلى الله عليه وسلم، فإنهم والقدور تفور باللحم، ولما ألله عليه وعلى آله وسلم أن يَكُفئوها كَفَوْوها، ولم يتردِّدوا في هذا ... وهذا يدل على تمام التسليم لأمر الله عليه وعلى الله عليه على تمام التسليم لأمر الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم.

قال ابن عبد البر: "لا خلاف بين علماء المسلمين اليوم في تحريمها" انتهى من "المغني" (٣٢٤/٩).

والله من وراء القصد، وللحديث بقية إن شاء الله.

الحمد لله ( فَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ وَجَعَلَ ٱلَّيْلَ سَكَّنَا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ حُبِّبَانًا ﴾ [الأنعام: ٩٦، يُقلُّبُ الليلُ والنهار عبرة الأولى الأبصبان له الحمدُ في الأولى والأخرة، وله الحكمُ واليه تُرجِعون، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبدُ الله ورسوله أهضلُ من صلى لله وصام، وقام، عليه من الله أهضل صلاة وأزكى تسليم، وعلى آل بيته الطيبين الطاهرين، وعلى أصحابه والتابعين، ومن تبعّهم بإحسان إلى يوم الدين، وسلم تسليمًا كثيرًا، أما بعد،

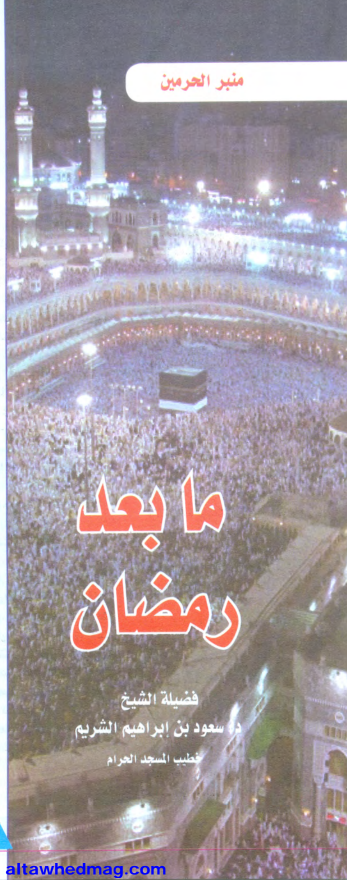
هاوصيكم-أيها الناس- ونفسى بتقوى الله سبحانه، ولـزوم طاعته في المنشط والمكره، والغضب والرضا، والخلوة والجلوة، ومن يتق الله يجعل له من أمره يسرًا.

رحيل شهر رمضان:

أيها الناس؛ كأن شيئًا لم يكن، قد انقضى ومضى ما مضى، فقد مضت أيام تمرمر السحاب، عشية تمضى وتأتى بكرة، والزمن يجرى بسرعة عجيبة، وحياة الإنسان كحبل ممدود، لا يدري متى ينقطع، والكيس الفطن من لا يلتفت إلى الماضي استعبارًا لما فيه فيقنط، أو حزنًا عليه فيكسل، ولا يتلهف إلى المستقبل يريد أن يعرفه قبل أوانه، فلذة الماضي وشدته منسية، وأما الغد فالجميع منا فيه على خطر الغيب، فما هو إلا اليوم والساعة التي نحن فيها، وما لنا فيما مضى إلا الاعتبار والاذكار، وأن من يعش يكبر ومن يكبر يمت، والمنايا لا تبالى ما أتت، وأن كل اجتماع فإلى افتراق، وأن الدهر ذو فتح وذو إغلاق.

قد انصرم شهر رمضان وانمحى، واختل نظامه بعد أن كان قد اتسق، لقد كان بين أيدينا وملء أسماعنا وأبصارنا حتى انقضى موسم التقوى، وهدأ تغريد بلابل الروح فيه، وتلاشت ذكرياته وكأن أوراق الخريف عصفت بها الريح على أمر قد قدر.

فضائل الطاعات لا تنتهي بانقضاء شهر رمضان: عباد الله: لئن انتهى شهر رمضان المبارك بما فيه من بحار الفضائل وأنهار الشمائل، فإن فضائل الطاعة لا تنقطع ولا تنتهى، ومن كان





لئن انتهى شهر رمضان المبارك بما فيه من بحار الفضائل وأنهار الشمائل، فإن فضائل الطاعة لا تنقطع ولا تنتهى.

"

يعبد الله في رمضان فإن الله حي لا يموت، وهو رب الشهور حي لا يموت، وهو رب الشهور كلها، ومن كان يعبد رمضان فلا ولن وانصرم، ولذا كان من المؤسف لكل تقي أن يرى مظاهر الكسل والمتور والتراجع عن الطاعة والتزامها والشعور بها، ظاهرة لكل بصيرة بعد انسلاخ الشهر المبارك، وكأن الدين كله محصور في رمضان.

نعم لشهر رمضان المبارك ميزة جلت على بقية الشهور، لا توجد في غيره من الشهور كما هي الحال في رمضان، وتالوة القرآن قد حض عليها الشارع الكريم في غير رمضان أيضا؛ ولذا صح عن النبي-صلى الله عليه وسلم- أنه كان جوادًا طيلة حياته، وكان جوده يزداد في رمضان، ولئن كان في شهر رمضان ليلة القدر التي من صامها إيمانًا واحتسابًا غضر له ما تقدم من ذنيه، فإن ي بقية السنة أعمالا تماثل هذا العمل؛ فقد روى الشيخان في صحيحيهما أن رسول الله-صلى الله عليه وسلم- قد قال: دمن قال: سبحان الله وبحمده، مائة مرة، حطت خطاياه ولو

كانت مثل زيد البحر،.
وروى الشيخان أيضا قولهصلى الله عليه وسلم-، ،من
توضأ مثل وضوئي هذا ثم
صلى ركعتين لا يحدث فيهما
نفسه غفر له ما تقدم من
ذنبه،.

فهذان الحديثان وغيرهما فيهما ما يدل على أن بعض الأعمال لها من الخير مثل من قام ليلة القدر إيمانًا وحتسبابًا، وقد صبح عند مسلم في صحيحه أن النبي- صلى الله عليه وسلم-سئل عن صوم يوم عرفة فقال: «يكفر السنة الماضية والباقية...».

قبح السيئة بعد فعل الحسنة:

وبعد يا رعاكم الله، فإنه إذا كان فعل السيئة قبيحًا في نظر الإسلام، فما أشنعه وأقبحه بعد فعل الحسنات، فلئن كانت فإن السيئات تعكر الأعمال فإن السيئات تعكر الأعمال الصالحة وتزاحمها، ولقد السبعاذ نبينا-صلى الله عليه وسلم- من الحور بعد الكور، وقد قال الله -جل وعلا-، ( وَلَا نَكُونُوا كَالَتِي نَقَفَتُ غَرَلَهَا وَنَ بَعْدِ فَرُوا الشيئات عَمْرَلَهَا وقد قال الله حجل وعلا-، وقد قال الله حجل وعلا-، وقد قال الله حجل وعلا-، وفرة أنها نشيئة نشيئة أنها نشيئة التنافية وأنها الله المنافية وأنها الله المنافية المنافية المنافقة المنا

أَتَمَنِكُمْ دَخَلَا يَشَكُمُ أَن تَكُونَ أَتُدُّ هِي أَرِق مِن أَمَةً إِنَّمَا يَبْلُوكُمُ اللَّهُ بِهِ وَلِيُتِيَّنَ لَكُرٌ مِيْمَ الْقِينَمَةِ مَا كُلُنُدُ فِي غَنَلِقُونَ ) (اللّحل، (14).

ولذا-عباد الله- فإن من وقع في التقصير بعد التمام، أو تمكنت منه الذنوب بعد الإقلاع عنها، لهو ممن باعد نفسه عن الفوز بالطاعة، ولو خصَّ نفسه بعبادة موسمية إذا كان مسلوبًا لذة المناجاة وحلاوة التعبد، مؤمنات من عباد الشهور كلها، شوالهم كرمضانهم، والتقرب الى الله عندهم لا ينقطع إلا بالموت: ( وَأَعُدُ رَبَّكَ حَقَّ يَأْتِكَ لَا المحرب ١٩٠).

العبرة ياحسان العمل لا بالإكثار منه:

لقد سمعت الأن-أيها السلم-وعرفت، ولقد أحسن من انتهى إلى ما سمع وعسرف، وثقد ذقت شيئًا من طعم العبادة في رمضان، فلا تعكرن هذا الطعم يما يشينه، وعليك بالدوام-وإن قل-، فليست العبرة بالكم، وإنما هي بالكيف، فقد قال سيحاثه: (ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْمَيْوَةُ لِبَنْلُوَكُمْ أَيْكُو أَحْسَنُ عَبَلاً وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْغَفُورُ) (الملك: ٢)، ولم يقل: (أكثر عملاً)، فإن المداومة على القليل تحض بإذن لله على الفترة بعد الشرة، ولقد قال-صلى الله عليه وسلم-: ديا أبها الناس: خذوا من الأعمال ما تطيقون، فإن الله لا يمل حتى تملوا، وإن أحب الأعمال إلى الله ما دام وإن قبل، وواه البخاري ومسلم.

حكمة إتباع رمضان بست من شوال:

اعلموا-رحمكم الله- أن نبيكم-صلى الله عليه وسلم- قد شرع لكم صيام الست من شوال، وجعل ذلك من متابعة الإحسان، فلقد قال-صلى الله عليه وسلم-: «من صام رمضان وأتبعه ستًا من شوال كان كصيام الدهر كله، وواه مسلم.

ووجه كون صيام الست بعد رمضان كصيام الدهر هو أن الله-جل وعلا- جعل الحسنة بعشر أمثالها، فصيام رمضان يضاعف بعشرة شهور، وصيام الست بستين يومًا، وهو حاصل ضرب ستين بعشرة، فصار المجموع اثني عشر شهرًا، عدة المنة كاملة.

والأفضل في هذه الست أن تكون بعد العيد مباشرة متتالية، ولا بأس بالتفريق والتأخير إلى آخر الشهر، وصيامها سنة عليها في كل عام فمرض أو عليها في كل عام فمرض أو بسبب السفر أو المرض كتبت لله فضلاً من الله ومنة، لقول النبي-صلى الله عليه وسلم-؛ داذا مرض العبد أو سافر كتبه له ما كان يعمله صحيحًا مقيمًا ، رواه البخارى.

كما أنه يجب تقديم القضاء على صيام الست، ولا وجه لمن أجاز التأخير بحجة أن عائشة-رضي الله عنها- كانت تؤخر القضاء إلى شعبان لأجل النبي-صلى الله عليه وسلم، وقول، إن عائشة-رضي الله

العبرة بالعديث الصعيح، فلا ندع قول النبي-صلى الله عليه وسلم-لقول أحد من الرجال.

"

عنها- لا يتصور منها ترك هذه الفضيلة، فيقال: كيف تترك القضاء وهو الأوجب لحاجة النبي-صلى الله عليه وسلم-، ثم هي تأتي بالنفل وحاجة النبي-صلى الله عليه وسلم-ما زالت قائمة 19

ثم إن من لم يكمل القضاء لا يصدق عليه أنه صام رمضان، بدليل أن من صام يومًا من رمضان ثم أفطر بقية الشهر لعذر شم زال عنه العدر في شوال فلا يمكن أن يقال: ابدأ بست من شبوال قبل فوات الأوان ثم تأتى بالقضاء بعد ذلك، فإن هذا من التكلف فيما لا ينبغي، كما أن من قام بعض الليالي في رمضان وترك بقية الليالي لا يصدق عليه أنه قام رمضان إيمانا واحتسانا، ثم إنه قد يخطئ بعض من يشوش على الناس في مسألة صيام الست من شوال، وبنقل عن بعض أهل العلم أنهم لا يرون سنية صيام الست

من شوال خوفًا من أن تلحق برمضان وهي ليست منه، أو بما نقل عن بعض السلف أنهم لا يصومونها، غير أن العبرة بالحديث الصحيح، فلا ندع قول النبي-صلى الله عليه وسلم- لقول أحد من الرجال، (وَمَا عَانَكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا نَبَكُمْ عَنْهُ فَانَهُواْ أَوَلَعُوا اللهُ الله عليه نبكُمْ عَنْهُ فَانَهُواْ أَوَلَعُوا الله عليه نبكُمْ عَنْهُ فَانَهُواْ أَوَلَعُوا الله الله الله الله سَدِيدُ المِقَالِ ) (الحشو؛ ٧).

هذا، وصلوا-رحمكم الله-على خيرالبرية وأزكى البشرية، محمد بن عبد الله، صاحب الحوض والشفاعة، فقد أمركم الله بأمر وثنى بملائكته المسبحة بقدسه وأيه بكم-أيها المؤمنون-فماتك عنه أيماري على النّيِّ يُعَالَّهُا وَمَاتَكَمَّةُ، يُصَلَّونَ عَلَى النَّيِّ يُعَالَّهُا الله على الأحزاب: ٥٩ أيساله المؤمنون-

وقَال-صلواتُ الله وسلامه عليه-: دمن صلى عليُ صلاة صلى الله عليه بها عشرُا).

اللهم صلُ عليه بها عسرا، اللهم صلُ على محمد وعلى آل محمد كما صليت على ابراهيم، ابراهيم، انك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم وعلى آل ابراهيم في العالمين إنك حميد مجيد.

وارض عن خلفائه الأربعة، أبي بكر وعمر وعثمان وعلي، وعن سائر صحابة نبيك محمد، وعن التابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وعنا معهم برحمتك وجودك وكرمكم يا أرحم الراحمين.



# أخبار العائم الإسلامي

### مبادرة لدعم المساجد والأئمة في الولايات المتحدة الأمريكية

أطلق عدد من الأنمة المسلمين في الولايات المتحدة الأمريكية مبادرة لدعم المساجد والأئمة المسلمين في ظل أزمة تفشي فيروس كورونا التي أثرت على المساجد وأدت الى تعطيل الصلاة بها.

وهي تهدف إلى تقديم منَح صغيرة تتراوح ما بين ٥٠٠٠ إلى ١٠٠٠ دولار أمريكي، لسد حاجة المساجد والمراكز الاسلامية خلال أزمة كورونا.

## أنشطة إسلامية ورمضانية عبر الإنترنت لمسلمي مدينة أوديسا الأوكرانية

حرص المركزُ الثقافي الإسلامي "المساراً بمدينة "أوديسا" في "أوكرانيا" على مواصلة تقديم رسالته الإسلامية والدعوية والثقافية في ظل إغلاق المساجد والمراكز الإسلامية نظرًا لتفشي فيروس كورونا المستجد، ويشمل البرنامج الدعوي للمركز موعظة يومية تبثُ من خلال مواقع التواصل الاجتماعي صوتًا وصورة، ودروسًا مفتوحة من خلال موقع الفيس بوك من

## لبنان يسمح بإقامة الجمعة بالمساجد بشروط

أعلنت الداخلية اللبنانية، عن السماح بإعادة افتتاح المساجد لأداء الصلاة، وفق شروط معينة، وذلك بعد إغلاقها بسبب تفشي فيروس كورونا المستجد.

وجاء إعلان الداخلية اللبنانية في بيان وجهه وزير الداخلية اللبناني، وورد في البيان: "يسمح بإقامة صلاة الجمعة في المساجد، على ألا يتعدى نسبة المصلين ٣٠ بالمئة من القدرة الاستيعابية لكل مسجد.

وشدُد البيان على ضرورة "التقيد بالشروط الصحية وإجراءات الوقاية والسلامة العامة والمحافظة على المسافات الآمنة بين الحضور حفاظا على سلامتهم، وذلك حتى إشعار آخر".

وسجل لبنان حتى الآن ٧٥٠ إصابة بفيروس كورونا، وبلغ تعداد المتعافين ٢٠٦، في حين وصل عدد المتوفين بسبب المرض إلى ٢٥.

وكانت دار الفتوى في لبنان، قد أعلنت الأربعاء، عن فتح المساجد لأداء صلاة الجمعة في هذه المرحلة فقط، ابتداء من ٨ مايو الجاري، على أن تبقى صلوات الجماعة الخمس والتراويح في المنازل.

## مفتي السعودية يوضح مصير صلاة العيد في ظل كورونا

قال مفتي المملكة العربية السعودية، الشيخ عبد العزيز آل الشيخ، إن صلاة عيد الفطر، ستقام في البيوت إذا استمر تفشي فيروس كورونا، وفق وكالة الأنباء السعودية الرسمية «واس».

جاء ذلك ردًا على أسئلة وجهتها وزارة الشؤون الإسلامية والدعوة والإرشاد، حول صلاة العيد في ظل استمرار الجائحة، حيث جاء السؤال عن مشروعية صلاة العيد في البيوت.

فأجاب المفتي: «أما صلاة العيد، إذا استمر الوضع القائم ولم تمكن إقامتها في المصليات والمساجد المخصصة لها، فإنها تصلى في البيوت بدون خطبة بعدها».

وسبق أن صدرت فتوى عن اللجنة الدائمة للفتوى، جاء فيها: «من فاتته صلاة العيد وأحب قضاءها استُحب له ذلك، فيصليها على صفتها من دون خطبة بعدها، فإذا كان القضاء مستحبًا في حق من فاتته الصلاة مع الإمام الذي أدى صلاة العيد بالمسلمين، فمن باب أولى أن تكون إقامتها مشروعة في حق من لم تُقم صلاة العيد في بلدهم، لأن في ذلك الم عيد قسب الاستطاعة».

وقررت هيئة كبار العلماء في السعودية، الشهر الماضي، إيقاف صلاة الجمعة والجماعة لجميع الفروض في المساجد، وذلك لمنع تفشي الفيروس.

### كورونا يتمدد .. والعالم ينقسم بين تخفيف الإغلاق وزيادة القيود

بعد مرور ٥ شهور على انتشار فيروس كورونا المستجد في الصين، ومن ثم انتقاله إلى أوروبا والولايات المتحدة وإفريقيا، بدأت القارة العجوز في التحدث عن تخفيف القيود المفروضة في إطار مواجهة الفيروس.

ولم تشر أي دولة خليجية إلى تخفيف القيود المفروضة حتى الآن لمواجهة فيروس كورونا، خاصة في ظل استمرار ارتفاع الحالات الإيجابية بالفيروس.

وأعلنت السعودية أنها اتخذت إجراءات أكثر صرامة بمد مدة حظر التجول وإغلاق بعض المدن لمنع التفشي.

فيما أكدت سلطنة عمان أنه من المرجح أن تزداد في الأيام المقبلة أعداد الإصابات إلى ٥٠٠ حالة يوميًا. بينما ظلت الكويت وقطر والبحرين على نفس إجراءاتهما ولم يثار أي حديث عن تخفيف القيود. افريقيا

في مصر، أعلن رئيس الوزراء مصطفى مدبولي، استمرار الإجراءات المتبعة حتى ٢٥ أبريل الجاري، للحد من تفشي انتشار الفيروس.

فيما أعلنت تونس والجزائر والمغرب استمرار نفس الإجراءات الموضوعة لمواجهة الوباء المستجد. بينما أعلن السودان فرض حظر تجول كامل على الخرطوم، بعد تفشي الوباء بشكل ملحوظ بها.

وفي وسط وجنوب القارة السمراء، اختلفت الإجراءات التي تتخذها كل دولة عن أخرى، خاصة وأن معدلات التفشي هناك ليست مرتفعة.

أولا: آداب يوم العيد:

يسن أداء الصلاة في المصلى، ويشهد الصلاة النساء والصبيان، وهناك آداب أخرى منها:

١- التحمل فيه:

عن عبد الله بن عمر قال: «أَخَذَ عُمَرُ جُبَهُ منْ السَّبْرَق تُبَاعُ فِي السُّوق، فَأَخَذَهَا، فَأَتَى بِهَا رَسُولَ الله، الله صلى الله عليه وسلم، فقال: يَا رَسُولَ الله، النَّعُ هَذه تَجَمَّلُ بِهَا للعيه وسلم، فقال: يَا رَسُولَ الله، النَّعُ هَذه تَجَمَّلُ بِهَا للعيد وَالْوُفُود، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ الله الله عليه وسلم: إنَّما هَذه لبَاسُ مَنْ لا خَلاَقَ لَهُ فَلَبِثَ عُمَرُ مَا شَاءَ الله أَنْ يَلْبُثُ، ثُمَّ أَرْسَلَ الله وسلم بجُبة ديبَاج، فَقَالَ له عليه وسلم بجُبة ديبَاج، فَقَالَ لهَ عَمَرُ، فَأَتَى بِهَا رَسُولَ الله عليه وسلم بجُبة ديبَاج، وسلم، فَقَالَ يَا رَسُولَ الله عليه وسلم، فَقَالَ يَا رَسُولَ الله عليه وسلم، فَقَالَ يَا رَسُولَ الله عليه رَسُولُ الله عليه الله عليه مَنْ لا خَلاقَ له ، وَأَرْسَلْتَ إِنِّي قَلْتَ: إِنَّمَا هَذه لبَاسُ رَسُولُ الله صلى الله عليه رَسُولُ الله عليه أَوْ تَصِيبُ رَسُولُ الله عليه أَوْ تَصِيبُ رَسُولُ الله عليه أَوْ تَصِيبُ رَسُولُ الله عليه وسلم: «تَبيعُهَا أَوْ تَصِيبُ رَسُولُ الله عليه وسلم: «تَبيعُهَا أَوْ تَصِيبُ بِهَا حَاجَتَكَ» (أخرجه البخاري ٤٨٩).

وَهذا دليل على أن التجمل عندهم في هذه المواضع كان مشهورًا.

٢- الأكل يوم الفطر قبل الخروج:

عن أنس قَالَ: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يغدو يوم الفطر حتى يأكل تمرات». وقال مرجأ بن رجاء: حدثني عبيد الله، قال حدثني أنس عن النبي صلى الله عليه وسلم «وَيَأْكُلُهُنَّ وِتْرًا» (أخرجه الدخاري ٩٥٣).

٣- مخالفة الطريق:

فيرجع في طريق غير الذي ذهب فيه؛ لما روي عن جابر قال: «كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا كان يوم عيد خالف الطريق» (أخرجه البخاري ٩٨٦). وعن أبي هريرة «أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا خرج إلى العيد فرجع في غير الطريق الذي أخذ فيه» (صحيح الترمذي ١٥٤)، وصحيح ابن ماجه (١٣٠).

ثانيًا: التكبير في عيد الفطر:

التكبير سنة مستحبة عند الجمهور، وأصله من الكتاب لقوله تعالى: «وَلِتُكُمُّوا الْهِنَّةُ وَلِتُكَمِّوا الْهَدَّةُ وَلِتُكَمِّوا الْهَدَّةُ وَلِتُكَمِّوا الْهَدَّةُ وَلِتُكُمُّ وَلَمَلَّكُمْ مَنْكُورِتَ » ( البقرة: ١٨٥)

قال القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٣٠٦/٢): قوله تعالى: «ولتكبروا الله» عطف عليه، ومعناه: الحضّ على التكبير في آخر رمضان في قول جمهور التأويل. اختلف العلماء في حده- فذهب طائفة وهم الأكثرون أنه يبدأ من ليلة الفطر عند رؤية هلال شوال واستدلوا بقوله تعالى: «ولتكملوا العدة» وإكماله يكون برؤية هلال شوال، وقالت





طائفة أخرى: «وَلِتُكَيِّلُوا ٱلْمِدَّةَ » يبدأ التكبير من وقت الخروج إلى الصلاة إلى أن يخرج الإمام للخطبة، وحجتهم أن التكبير يوم الفطر.

تعقيب وترجيح:

الذي يترجح هو ما ذهب إليه كثير من أهل العلم من أن التكبير في العيد سنة مستحبة، ويبدأ ليلة الفطر عند رؤية هلال شوال، لقوله تعالى:
«وَلَتُصَيِّلُوا ٱلْمِدَّةُ » ( البقرة: ١٨٥)

وهذا مذهب الشافعي وأحمد وشيخ الإسلام ابن تبمية.

ولا يزالون يكبرون حتى يغدوا إلى المصلى وحتى يخرج الإمام للصلاة ثم يدعو التكبير، وهذا ما ذهب إليه الشافعي، والله أعلم.

ثالثًا: صيفة التكبير:

ا- عن منصور عن إبراهيم قال: «كانوا يكبرون يوم عرفة وأحدهم مستقبل في دبر الصلاة: الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر ولله أكبر والله أكبر والله الحمد» (أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ٥٦٤٩، والإرواء ١٢٥/٣).

٢- عن عكرمة عن أبن عباس أنه كان يقول: الله أكبر كبيرا، الله أكبر كبيرا، الله أكبر وأجل، الله أكبر ولله الحمد. (أخرجه ابن أبي شيبة ١٩٥٤، والأرواء ١٢٦/٣).

رابعًا: الرخصة في اللعب الذي لا معصية فيه أيام العيد:

يرخص للمسلمين في هذا اليوم الترفيه عن النفس بفعل الأشياء المباحة، كزيارة الأهل والخروج للمنتزهات والتزاور فيما بينهم، وكذا يرخص للصبيان اللعب دون معصية.

ا- عن أبي هريرة قال: «بَيْنَمَا الْحَبَشَةُ يَلْعَبُونَ عَنْدَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم بحرابهم، إذْ دَخَل عُمَرُ بُنُ الْخَطّاب، فَأَهْوَى إلَى الْحَصْبَاء يَحْصِبُهُمْ بِهَا، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «دَعْهُمْ يَا عُمَرُ» (أخرجه البخاري ٢٩٠١)، الحصباء: هي الحصي الصغار.

 ٣- قالت عائشة: «رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يسترني وأنا أنظر إلى الحبشة وهم يلعبون في المسجد، فزجرهم عمر فقال النبي صلى الله عليه

وسلم: «دُعْهُمْ أَمْنًا بَنِي أَرُفِدَةً». يَغْنِي مِنَ الأَمْنِ (أخرجه البخاري: ٩٨٨).

#### خامسًا: هل التهنئة بالعيد سنة؟

ثم يرد حديث عن النبي صلى الله عليه وسلم يذكر فيه التهنئة بالعيد، ولكن ورد عن الصحابة أنهم كانوا يوم العيد يقول بعضهم لبعض: "تقبل الله منا ومنكم".

عن جبير بن نفير قال: كان أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم إذ التقوا يوم العيد يقول بعضهم لبعض، قال الألباني في تمام المنة (٣٥٤، ٣٥٦)، رواه المحاملي بإسناد رجاله كلهم ثقات.

سئل شيخ الأسلام في مجموع الفتاوى (٢٥٣/٢٤): «هل التهنئة في العيد وما يجري على ألسنة الناس «عيدك مبارك» وما أشبهه، هل له أصل في الشريعة أم لا؟

وإذا كان له أصل في الشريعة، فما الذي يقال؟ أفتونا مأجورين.

فأجاب

أما التهنئة يوم العيد يقول بعضهم لبعض إذا لقيه بعد صلاة العيد: تقبل الله منا ومنكم، وأحاله الله عليك ونحو ذلك. فهذا قد روي عن طائفة من الصحابة أنهم كانوا يفعلونه ورخص فيه الأئمة، كأحمد وغيره. لكن قال أحمد: أنا لا أبتدئ أحدا، فإن ابتدائي أحد أجبته.

وذلك لأن جواب التحية واجب، وأما الإبتداء بالتهنئة فليس سنة مأمورًا بها ولا هو-أيضًا- مما نهى عنه، فمن فعله، فله قدوة، ومن تركه، فله قدوة. والله أعلم.

سادسًا؛ يستحب صيام ستة أيام من شوال؛

عن أبي أيوب الأنصاري رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من صام رمضان ثم أتبعه ستا من شوال كان كصيام الدهر» (أخرجه مسلم ١١٦٤).

ذهب أكثر أهل العلم إلى استحباب صيام ست من شوال لحديث أبي أيوب المتقدم، وهذا مذهب المشافعي وأحمد وكثير من الحنفية وكثير من المائكية وداود الظاهري وغيرهم، وخالفهم في ذلك آخرون، قالوا: يكره صيام ستًا من شوال حتى لا يلحق بالفريضة فيظن وجوبها، وهذا مذهب مالك، وأبى حنيفة.

أقوال أهل العلم:

قال السيوطي في مطالب أولي النهى (٣/ ١٣٦): "بعد أن ذكر حديث الباب، قال أحمد: هو من

ثلاثة أوجه عن النبي صلى الله عليه وسلم، ولا يجري مجرى التقديم لرمضان لأن يوم العيد فاصل".

قال النووي في شرح مسلم (٣١٣/٤): "فيه دلالة صريحة لمذهب الشافعي وأحمد وداود وموافقيهم في استحباب صوم هذه الستة".

وقال مالك وأبو حنيفة: "يكره ذلك، قال مالك في الموطأ: ما رأيت أحدًا من أهل العلم يصومها، قالوا: فيكره لئلا يظن وجوبه".

ودليل الشافعي وموافقه هذا الحديث الصحيح الصريح، وإذا ثبتت السنة لا تترك لترك بعض الناس أو أكثرهم أو كلهم لها، قولهم؛ قد يظن وجوبها، ينتقض بصوم عرفة وعاشوراء وغيرهما من الصوم المندوب.

قال ابن عبد البرية الاستذكار (٣٨٠/٣): "لم يبلغ مالكا حديث أبي أيوب على أنه حديث مدني والإحاطة بعلم الخاصة لا سبيل إليه والذي كرهه له مالك أمر قد بينه وأوضحه، وذلك خشية أن يضاف إلى فرض رمضان، وأن يستبين ذلك إلى العامة وكان- رحمه الله - متحفظًا، كثير الاحتياط للدين.

وأما صيام الستة الأيام من شوال على طلب الفضل وعلى التأويل الذي جاء في حديث ثوبان رضي الله عنه فإن مالكا لا يكره ذلك إن شاء الله.

جاء في بدائع الصنائع (١١٧/٢): "قال أبو يوسف: كانوا يكرهون أن يتبعوا رمضان صومًا خوفًا أن يلحق ذلك بالفريضة".

قال الكاساني: "المكروه هو أن يصوم يوم الفطر ويصوم بعده خمسة أيام، فأما إذا أفطر يوم العيد ثم صام بعده ستة أيام فليس بمكروه بل هو مستحب وسنة" اهـ.

#### سابغا: هل تصام الستة أيام من شوال متوالية عقب يوم الفطر أم متفرقة؟

يجوز صيام الستة أيام من شوال متفرقة أو متتابعة في أول الشهر أو آخره، لأن الحديث ورد مطلقًا، وهذا مذهب جمهور أهل العلم.

جاء في شرح غاية المنتهى (١٣٦/٣): "وسُن صوم ستة أيام من شوال ولو متفرقة، والأولى تتابعها". قال ابن رجب في لطائف المعارف (ص: ٢٩٧): "إنه لا فرق بين أن يتابعها أو يفرقها من الشهر كله، وهما سواء وهو قول وكيع وأحمد".

جاء في المجموع شرح المهذب (٢٧/٦): "قال النووي: يستحب صوم ستة أيام من شوال لهذا الحديث، قالوا: ويستحب أن يصومها متتابعة في أول شوال، فإن فرقها أو أخرها عن أول شوال جاز

وكان فاعلاً لأصل هذه السنة لعموم الحديث وإطلاقه".

#### ثامنًا: هل يجوز صوم السنة من شوال قبل قضاء صيام رمضان؟

لم يرد في هذه المسألة نص من كتاب أو سنة ولم ينعقد الإجماع على شيء صريح، ولكن بعض أهل العلم قالوا: لا يجوز صيام الستة أيام من شوال قبل قضاء رمضان وحجتهم قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من صام رمضان ثم أتبعه ستا من شوال» (أخرجه مسلم ١١٦٤) قالوا: الذي عليه صوم من رمضان لا يقال له صام رمضان لأنه لم يكمل عدة رمضان فلا يحصل له ثواب من صام رمضان ثم أتبعه ستا من شوال.

ويرد على هذا القول من عدة وجوه:

الأول: أن صوم رمضان معلق في ذمته، فإذا صام
ستا من شوال ثم قضى ما عليه من صوم رمضان
قبل دخول رمضان آخر فقد برئت ذمته وحصل
له ثواب صوم الدهر كما جاء في الحديث، وأيضًا
الحديث ليس فيه تصريح أن القضاء يكون أولا ثم
صوم الستة ثانيًا، ولكن جاء في الحديث: «من صام
رمضان» والذي يؤجل قضاء رمضان بعد أن يصوم
الستة ثم يقضي ما عليه قبل دخول رمضان آخر
ينطبق عليه أنه صام رمضان.

الثاني، من أفطر أكثر رمضان لعذر مرض أو نحوه وأراد أن يصوم ستًا من شوال ليحصل على ثواب صوم الدهر، فإذا قلنا له: اقض ما عليك ثم صم الستة فقد يكون في ذلك مشقة كبيرة على بعض الناسية

أيضًا من أفطر رمضان كله لعذر وقلنا له: اقض ما عليك من صوم رمضان أولا، ثم صم الستة لم يستطع بأي حال من الأحوال؛ لأن قضاء رمضان استحوذ على شوال كله وبذلك يفوته فضل صوم الستة.

الثالث: ثبت عن عائشة رضي الله عنها كما جاء يا الصحيحين، أنها كانت تقضي ما عليها من رمضان الصحيحين، أنها كانت تقضي ما عليها من رمضان ين شعبان، ويبعد عن عائشة رضي الله عنها أن تترك صوم الستة من شوال ويوم عرفة ويوم عاشوراء وصيام الاثنين والخميس وصيام ثلاثة أيام من كل شهر ونحو ذلك من صيام التطوع، فهذا دليل على جواز صيام التطوع قبل قضاء رمضان، ومن ثمّ جواز صيام الستة من شوال قبل قضاء رمضان، وإن كان الأفضل تقديم القضاء على صيام الست من شوال، والله تعالى أعلم بالصواب.

شوال ۱٤٤١ هـ- العدد ٥٨٦ السنة التاسعة والأربعون





# قصة أكل ابن عباس مع المجذوم واعتراض عكرمة مولاه عليه

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على رسوله. صلى الله عليه وسلم، وبعد: فنواصل في هَذَا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق.

#### أولاً: أسباب ذكر هذه القصة؛

ا) اشتهارهنه القصة لوجودها في بعض كتب السنة الأصلية،
 ٢) هـذا الخبر الـذي جاءت به هذه القصة فيه «أن ابن عباس رضي الله عنهما أجلس مجذومًا معه يأكل» كما سنبين ذلك في المتن.

وفيه أيضًا؛ أن ابن عباس رد على عكرمة فقال: «فلعله خير منك، قد جلس مع من هو خير مني ومنك يأكل معه؛ النبي صلى الله عليه وسلم».

#### اعداد کے علی حشیش

٣) هذا الخبر أيضًا يفتح بابًا أمام المستشرقين ومن سلك مسلكهم للطعن في السنة، خاصة في هذه الأيام التي يواصل فيها الوباء المسمى فيروس كوفيد ١٩» انتشاره فيروس كوفيد ١٩» انتشاره في كثير من أنحاء العالم يزداد يومًا بعد يوم، حتى أصبح المصابون بالملايين، والمتوفون بمئات الألوف، ٦) هذا الكذب المختلق المصنوع على الصحابي الجليل ابن عباس لا يشك مئن

الحديث صناعته إذا سمعه أنه موضوع.

فهذا الخبر المنكر يجعل ابن عباس يُعْرِض عن الأسباب الاحترازية عند الوباء ولم يأخذ بها، وهذا أمر لا يفعله من عنده أدنى معرفة بالفقه، فكيف بابن عباس رضي الله عنهما، وهو الذي دعا له النبي صلى الله عليه وسلم كما يق «صحيحه» ح (١٤٣) ومسلم يق «صحيحه» ح (٢٤٧٧)، فقال النبي صلى الله عليه وسلم النبي صلى الله عليه وسلم المنبي صلى الله عليه وسلم

«اللهم فقهه في الدين» قال الأمام النووي في «شرح صحيح مسلم»: «وفيه إجابة دعاء النبي صلى الله عليه وسلم لابن عباس فكان من الفقه بالحل الأعلى». اهـ.

٤) وإن تعجب فعجب كيف سوَّلت لهذا الوضّاء نفسه أن يفتري على ابن عباس بأنه جلس مع صاحب الوباء وأكل معه، ويفتري عليه بهذا الخبر المنكر والدي يشهد لنكارته: أن ابن عباس المفتري عليه هو الذي روى حديث وقوع الوباء بالشام كاملاً، والذي أخرجه الإمام البخاري في «صحيحه» ح (٥٧٢٩) والأمام مسلم ح (۲۲۱۹) عن ابن عباس أن عمر بن الخطاب خرج إلى الشام حتى إذا كان بسرغ-وهي قرية بأطراف الشام مما يلي الحجاز-لقيه أهل الأجناد أبو عبيدة بن الجراح وأصحابه فأخبره أن الوباء وقع بالشام.

قلت: وابن عباس كان مصاحبًا لأمير المؤمنين عمر بن الخطاب في خروجه إلى الشام، والشاهد في هذا الحديث قال ابن عباس، فقال عمر: «ادع لي المهاجرين الأولين فدعوتهم فاستشارهم وأخبرهم أن الوباء قد وقع بالشام...».

وشاهد آخر في نفس الحديث لماحبة ابن عباس لعمر:

قال ابن عباس: ثم قال عمر: «ادع لي الأنصار فدعوتهم له فاستشارهم...».

وشاهد ثالث في نفس الحديث لمصاحبة ابن عباس لعمر بن الخطاب:

قال ابن عباس: ثم قال عمر: «ادع لي من كان هاهنا من مشيخة قريش من مهاجرة الفتح فدعوتهم فلم يختلف عليه رجلان، فقالوا: نرى أن ترجع بالناس ولا تقدمهم على الوباء، فنادى عمر في الناس؛ إنى مصبح على ظهر، فأصبحوا عليه. فقال أبو عبيدة بن الجراح: أفرارًا من قدر الله؟ فقال عمر: لوغيرك قالها يا أبا عبيدة!، نعم نفر من قدر الله إلى قدر الله؛ أرأيت لو كانت لك إبل فهبطت واديا له عدوتان، إحداهما خصبة والأخرى جدبة، أليس إن رعيت الخصية رعيتها بقدر الله، وإن رعيت الحدية رعيتها بقدر الله؟ »

قال ابن عباس: فجاء عبد الرحمن بن عوف، وكان متغيبًا يخض حاجته، فقال: إن عندي من هذا علمًا: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إذا سمعتم به (الوباء) بارض فلا تقدموا عليه، وإذا وقع بأرض وأنتم بها فلا تخرجوا فرارًا منه».

قال ابن عباس: فحمد الله عمر بن الخطاب ثم انصرف.

ه) قلت: هذا الوباء الذي وقع بالشام قال الإمام الحافظ ابن كثير في «البداية والنهاية» (٩٢/٧): «والصحيح أن هذا الوباء كان في سنة ثماني عشرة من الهجرة»

وفي وسط عدم المعرفة بالطب الموقائي، والحجر الصحي أشار هذا الحديث النذي في أعلى درجات الصحة إليه من قبل أن يعلم الناس عنه شيئًا صحيحًا بأربعة عشر قرئًا من الزمان.

٦) وإن تعجب فعجب أن هذا الوضاع ثم يكتف بهذا الكذب المختلق المصنوع المنسوب لابن عباس في أكله مع المجذوم، وعدم أخدده بالأسباب الشرعية الاحترازية فسرق حديث المفضل بن فضالة وهو أنكر حديث نسبه إلى جابر بن عبد الله وفيه أن النبي صلى الله عليه وسلم أخذ بيد مجدوم فأدخلها معه في القصعة، ثم قال: «كل بسم الله ثقة بالله وتوكلاً عليه ،. وجعله هذا الوضاع المعروف بسرقة الحديث من حديث ابن عباس عن النبي صلى الله عليه وسلم، وجعله ردًا من ابن عباس على اعتراض عكرمة عليه وذلك من أكله مع المجذوم حيث نسب إلى ابن عباس أنه قال: « فلعله خير منك قد جلس المجدوم مع من هو خير مني ومنك يأكل معه صلى الله عليه وسلم».

٧) هذا الكذب المختلق المصنوع،
 وسعرقة الحديث في هذا
 الخبر البذي جاءت به هذه
 القصة سرقه ووضعه آفة هذا
 الخبر وهو: عمرو بن عبد
 العفار الفقيمي، ولقد بين
 الحافظ الذهبي في «الميزان»
 الحافظ الذهبي أنه سارق
 (٦٤٠٣/٢٧٢/٣): أنه سارق
 ابن حجر في «اللسان» (٤٢٦/٤)
 ابن حجر في «اللسان» (٤٢٦/٤)
 التخريج والتحقيق.

#### ثانيًا: المتن:

روى عن عكرمة قال: أجلس ابن عباس مجذومًا معه يأكل، قال عكرمة، فكأني كرهت.

فقال ابن عباس: فلعله خير منك، قد جلس مع من هو خير

مني ومنك يأكل معه صلى الله عليه وسلم.

#### ثالثًا: التخريج:

الخسر الدى جاءت به هذه القصة: أخرجه الإمام الحافظ أبو حفص عمر بن أحمد بن عثمان بن أحمد المغدادي المعروف بابن شاهين المتوفى سنة ٣٨٥ في كتابه «ناسخ الحديث ومنسوخه، ح (٥٤٣) قال: (حدثنا على بن محمد بن أحمد العسكري، قال: حدثنا عبيد الله بن سعيد بن كثير قال حدثني أبي، قال حدثنا خالد بن الهيثم، عن عمرو بن عبد الغفار، عن سفيان الثوري، عن أبيه، عن عكرمة قال: «أجلس بن عباس مجذومًا معه يأكل...») الحديث.

#### رابعًا: التحقيق:

علة هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية: عمرو بن عبد الغفار الفقيمي:

قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الحرح والتعديل»
 (٣٤٦/١/٣): «سمعت أبي يقول: عمرو بن عبد الغفار: متروك الحديث». اهـ.

٢) وقال الإمام الحافظ أبو جعفر محمد بن عمرو بن موسى بن حماد العقيلي التوفي سنة (٣٣٨هـ) في كتابه «الضعفاء الكبير» (٣٨٦/٣): «عمرو بن عبد الغفار الفقيمي منكر الحديث». أهـ.
 ٣) وقال الإمام الحافظ أبو أحمد عبد الله بن عدى المتوفي المتوفي المتوفية المتوفية المتحدي المتحدي المتحدي المتحدي المتحدي المتحديد ا

سنة (٣٦٥ هـ) في «الكامل»

(1171) (454) (151/0)

«عمرو بن عبد الغفار الفقيمي اتُهمَ بوضع الحديث». اهـ.

٤) وذكره الإمام الذهبي في «الميزان» (٦٤٠٣/٢٧/٣) ونقل أقوال أئمة الجرح والتعديل في عمرو بن عبد الغفار وأقرها فقال:

«قال أبو حاتم: متروك الحديث».

وقال ابن عدي: «اثُّهم بوضع الحديث».

وقال ابن المديني: «رافضي تركته لأجل الرفض».

وقال العقيلي وغيره: «منكر الحديث».

#### خامسا: الاستنتاج:

الستنتج مما وردنا آنفا من التخريج والتحقيق أن قصة: «أكل ابن عباس مع المجذوم، واعتراض عكرمة عليه، ورد ابن عباس عليه: بأن المجذوم جلس مع من هو خير مني ومنك يأكل معه صلى الله عليه وسلم، الذي جاءت به كذب مختلق مصنوع وضعه رافضي متهم بالوضع متروك منكر الحديث. الله عليه وسلم مع المجذوم ك) لا يصح في أكل النبي صلى الله عليه وسلم مع المجذوم منكرة.

٣) يشهد لنكارتها الأحاديث الثابتة الصحيحة المسندة التي توجب الاحتراز الوقائي والحجر الصحي التي تأخذ به جميع الدول أمام هذا الوباء الذي يجتاح العالم في هذه الأيام، تلك الأحاديث التي تبين للعالم اليوم الإعجاز العلمي في المعالم اليوم الإعجاز العلمي في الثالم اليوم الإعجاز العلمي في الثالم اليوم الإعجاز العلمي في المعالم اليوم الإعجاز العلمي في الثالم اليوم الإعجاز العلمي في الثالث المعالم المعا

الحديث النبوي منها:

أ) الحديث الذي أخرجه مسلم
 ح (٢٢٣١) من حديث عمرو بن
 الشريد عن أبيه: «كان في وقد
 ثقيف رجل مجذوم فأرسل إليه
 النبي صلى الله عليه وسلم: إناً
 قد بايعناك فارجع».

ب) والحديث الدي أخرجه البخاري ح (٥٧٢٩)، ومسلم ح (٢٢١٩) من حديث عبد الرحمن بن عوف مرفوعًا: "إذا سمعتم به -أي الوباء- بأرض فلا تقدموا عليه، وإذا وقع بأرض وأنتم بها فلا تخرجوا فرارًا منه..

أ) الإعسراضي عن هذه الأحاديث الصحيحة المسندة المتي توجب الاحتراز الوقائي والحجر الصحي، بدعوى التوكل، فهذا الإعراض ليس بتوكل ولكن مخالفة لأمر النبي صلى الله عليه وسلمقال تعالى: فليحذر الذين قال تعالى: فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم غذاب أليم والنور: ٣٣.

قال الحافظ ابن كثيرية «تفسيره»: «قوله؛ فليحذر الذين يخالفون عن أمره؛ أي عن أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم. وهو سبيله ومنهاجه وطريقته وشريعته فتوزن الأقوال والأعمال، بأقواله وأعماله فما وافق ذلك فبل وما خالفه فهو مردود على الماله وفاعله كائنًا من كان».

هذا ما وفقني الله تعالى إليه وهو وحده من وراء القصد.

# حرر البحار في بيان ضعيف الأحاديث القصار

الحلقة (٩٣)



🗘 القسم الثاني

#### على حشيش

(٨٤٦): «طلب العلم أفضل عند الله من الصلاة الصيام والحج والجهاد في سبيل الله ..

الحديث لا يصح: أخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس» ح (٢٠٠٧) من طريق حفص بن عمر، عن الحكم بن أبان، عن عكرمة. عن ابن عباس مرفوعًا، وعلته حفص بن عمر، وهو حفص بن عمر بن ميمون العدني.

قال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (١٣٣): «ليس بثقة».

وقال الإمام ابن عدي في «الكامل» (٣٨٥/٢) (٥٠٨/١٣٩): «عامة أحاديثه غير محفوظة».

وقال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين»: «كان من يقلب الأسانيد قلبًا لا يجوز الاحتجاِج به».

(٨٤٧): «من جحد آية من القرآن، فقد حل ضرب عنقه».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجه في «السنن» ح (٢٥٣٩).

وابن عدي في «الكامل» (٣٨٥/٢) من حديث ابن عباس مرفوعًا، وعلته حفص بن عمر بن ميمون العدني وهو ليس بثقة، وعامة أحاديثه غير محفوظة، وكان ممن يقلب الأسانيد قلبًا لا يجوز الاحتجاج به كما بينا آنفًا.

وقال الإمام الدارقطني في كتابه «الضعفاء والمتروكين» (١٦٨): «حفص بن عمر العدني عن الحكم بن أبان» اهـ ولم يذكر شيئا غير الاسم فيظن من لا دراية له بمنهج الدارقطني في كتابه هذا أنه سكت عنه، ولكن المنهج بينه الإمام البرقاني في مقدمة الكتاب» فقال: «طالت محاورتي مع ابن حمكان لأبي الحسن علي بن عمر الدارقطني في المتروكين من أصحاب الحديث فتقرر بيننا وبينه على ترك من أثبته على حرف المعجم في هذه الورقات» اهـ.

ولقد أثبته برقم (١٦٨) وبهذا يتبين اتفاق الأئمة الثلاثة على تركه.

(١٤٤)، «من عير أخاه بذنب لم يمت حتى يعمله». الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الترمذي في «السنن» ح (٢٥٠٥)، وابن أبي الدنيا في «ذم الغيبة» ح (١٥٠) رواه الاثنان عن شيخهما أحمد بن منيع عن محمد بن الحسن بن أبي يزيد الهمداني، عن ثور بن

والحديث فيه سقط في الإسناد وطعن في الراوي. أما السقط في الإسناد: قال الإمام الحافظ ابن أبى حاتم في «المراسيل» (١٨٤): سمعت أبي يقول:

يزيد، عن خالد بن معدان عن معاذ بن جبل مرفوعًا.

«خالد بن معدان عن معاذ بن جبل مرسل، لم يسمع منه، وربما كان بينهما اثنان». اهـ.

أما الطعن في الراوي: وهو العلة محمد بن الحسن بن أبي يزيد الهمداني أورده الأمام الذهبي في «الميزان» (٧٣٨٢/٥١٤/٣)، وقال: محمد بن الحسن بن أبي يزيد الهمداني قال ابن معين: «كان يكذب».

, يري مهر الله يسوى شيئًا ». وقال أحمد: «ما أراه يسوى شيئًا ».

وقال النسائي: «متروك».

وقال أبو داود: «كذاب».

ثم أورد له هذا الحديث من مناكيره؛ فالحديث موضوع.

فائدة عظيمة: قال الأمام الحافظ ابن كثير في «اختصار علوم الحديث» ص (٢٥): «كان الحاكم أبو عبد الله والخطيب البغدادي يسميان كتاب الترمذي «الجامع الصحيح». وهذا تساهل منهما. فإن فيه أحاديث كثيرة منكرة». اهد.

قلت: وهذا الحديث من البراهين على ما قاله الحافظ ابن كثير، وفي هذا رد على من يطلق على الكتب الستة: «الصحاح»، والصحيح: «الصحيحان، والسنن الأربعة».

(٨٤٥)؛ قال الله تعالى: «لا ينجو مني عبدي إلا بأداء ما افترضته عليه».

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (١٧٢/١) بصيغة الجزم مرفوعًا وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أجده». اهـ.

قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

أئمة السلف وأهل الحديث وأصحاب كتب الاعتقاد ممن تبع القرون الفاضلة بإحسان . . أيضًا يثبتون صفة (الكلام) لله بحملهم إياها على الحقيقة . . ويردون شبه الأشاعرة وما يستلزمها من إخلال في أمور قد تَفضى بهم - عياذًا بالله -الى ما لا يحمد عقياه

الحلقة (٦٧)

اد. محمد عبد العليم الدسوقي

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والأه.. وبعد: فنذكر من كلام من ولي القرون الفاضلة بشأن إثبات صفة الكلام لله تعالى، وحملها على الحقيقة بحرف وصوت:

الإمام الطبرى شيخ المفسرين (ت١٠٠)، قال في معتقده (صريح السنة): «القرآن كلام الله وتنزيله، إذ كان من معانى توحيده: أن كلام الله غير مخلوق كيف كتب وحيث تلى وفي أي موضع قرئ، في السماء وُجد وفي الأرضى، حيث حُفظ في اللوح مكتوبا وفي ألواح صبيان الكتاتيب

مرسوماً، في حجر نُقش أو في ورق خط أو في القلب حفظ وبلسان لفظ، فمن قال غير ذلك، أو ادّعى أن قرآنا في الأرض أو في السماء سوى القرآن الذي نتلوه بألسنتنا ونكتبه في مصاحفنا، أو اعتقد غير ذلك بقلبه، أو أضمره في نفسه، أو قاله بلسانه دائناً به، فهو بالله

كافر، حلال الدم برئ من الله والله منه برئ»، ثم ساق الأدلة على ذلك. وكنا فعل ابن خزيمة

(ت٣١١)، فقد أكثر هو

الآخر من الحديث عن صفة الكلام لله؛ نظراً لخطورة ما يستلزمه من مجانبة الصواب واعتقاد الكفر عياداً بالله، وأفرد أبوابا بأكملها لذلك، نذكر منها: (باب ذكر تكليم الله كليمه موسى عليه السلام)، و(باب بيان أن الله كلم موسى من وراء حجاب من غير أن يكون بَيْن الله وبين موسى رسول يبلغه كلام ريه، ومن غير أن يكون



موسی پری ریه فی

وقت كلامه إياه)، و(باب صفة تكلم الله بالوحى وشدة خوف السماوات منه وذكر صعق أهل السيماوات وسجودهم لله)، و(باب صفة نيزول الوحي على النبي، والبيان أنه قد كان يسمع بالوحى في بعض الأوقات صوتا كصلصلة الحرس)، و(باب أن الله يكلم عباده يوم القيامة من غير ترجمان)، و(باب ذكر بعض ما يكلم الخالق عباده)، و(باب ذكر الفرق بين كلام الله للمؤمن الدى قد ستر الله عليه في الدنيا وهو يريد مغضرتها له في الآخرة، وبين كلام الله للكافر الذي كان في الدنيا غير مؤمن بالله)، و(باب بيان الفرق بين كلام الله الذي به يُكون خلقه، وبين خلقه الذي يكونه بكلامه وقوله)، و(باب في الأدلة التي تدل على أن القرآن كلام الله، وأن قوله غير مخلوق؛ لا كما زعمت الجهمية العطلة)، وذكر في كل ذلك من الأدلية الكثير مما سبق ذكره ويضيق به المقام.

ولابن أبي زيد القيرواني الملقب بمالك الصغير ت٣٨٦، قوله-في مقدمة رسالته (عقيدة

السلف) وضمن ما تنطق به الألسنة وتعتقده الأفئدة من واجب أمور الديانات-: إن الله «كلم موسى بكلامه، الذي هو صفة ذاته، لا خلق من خلقه، وتجلى للجبل فصار دكاً من جلاله، وأن القرآن كلام الله، ليس بمخلوق فيبيد، ولا صفة لخلوق فينفذ»

وف عقيدة عالم الديار المصرية الإمام الطحاوي (ت٣٢١) ما نصه: «نقول في توحيد الله، معتقدين: إن الله واحد لا شريك له، ولا شيء مثله .. ما زال بصفاته قديما قبل خلقه.. وإن القرآن كلام الله منه بدا بلا كيفية قولا- كذا بالصدر المعرف للحقيقة، كما أكد الله التكليم بالمصدر المثبت للحقيقة النافي للمحازع قوله: (وَكُلُّمَ أَللَّهُ مُوسَىٰ تَكُلُمُ اللَّهِ اللَّهِ ١٦٤ )- ( النَّهُ ١٦٤ )-وأنزله على نبيه وحياً، وصدَّقه المؤمنون على ذلك حقاً، وأيقنوا أنه كلام الله بالحقيقة، ليس بمخلوق ككلام البرية، فمن سمعه فزعم أنه كلام البشر فقد كفر، وقد ذمه الله وعايه وأوعده بسقر، حيث قال: (تأتليه منز) (المدثر/ ٢٦)، فلما

أوعد الله بسقر لمن قال: (أن منالاً فَلُ النّبَرِ) (المدثر/ ٢٥)، علمنا وأيقنا أنه قول خالق البشر. ولا يشبه قول البشر. ومن أبصر هذا اعتبر، وعن مثل قول الكفار انزجر، وعلم أنه بصفاته ليس كالبشر»، الى أن قال: «فمن رام ما خظر عنه علمه، ولم يقنع بالتسليم فهمه، حجبه مرامه عن خالص التوحيد وصافح المعرفة وصحيح الإيمان.. ومن لم يتوق النفي والتشبيه، زل ولم يصب التنزيه».

ولشارحه ابن أبي العزكلام جيد لا غناء عنه لكل طالب علم يريد: معرفة حقيقة وخطورة ما قالته أمور الاعتقاد على التفصيل أمور الاعتقاد على التفصيل والتوضيح.. ونذكر من جملة ما قاله في رد ما فاه به الأشاعرة وغيرهم: «غاية شبهتهم أنهم يقولون: يلزم منه-يعني: من وصفه تعالى بالتكلم-التشبيه والتجسيم، فيقال لهم: (إذا والتجسيم، فيقال لهم: (إذا وجلاله، انتفت شبهتهم)».

وبعد ذكره ما يدل على أنه ليس بالضرورة أن يتصف البشر بهذا الوصف حتى ننفي عن الله التشبيه، وأن الكلام قد يتأتى من غيرهم كما أفاده قوله: (وَتُكَلِّنُنَا آلِيبِم وَنَنْهُدُ وَقَالَمُهُم ) (يسس/ ٦٥)، وبعد سرده النصوص في اتصاف الله بالكلام، ذكر أن قوله تعالى: بالكلام، ذكر أن قوله تعالى: وَلَيْمَنُهُمُ الله وَأَبْمَنُهُمُ وَلَا يَعَدُ أَنْهَا وَالْمَنْهُمُ الله وَالْمَنْهُمُ الله وَلَيْمَنْهُمُ الله وَالْمَنْهُمُ الله وَلَيْمَنْهُمُ الله وَلَيْمُ الله وَلَيْمَنْهُمُ الله وَلَيْمَنْهُمُ الله وَلَيْمَنْهُمُ الله وَلَيْمَاهُمُ الله وَلَيْمَنْهُمُ الله وَلَيْمَنْهُمُ الله وَلَيْمَنْهُمُ الله وَلَيْمَاهُمُ الله وَلِيْمُ الله وَلَيْمُ الله وَلَيْمَنْهُمُ الله وَلَيْمَنْهُمُ الله وَلَيْمَاهُمُ الله وَلَيْمَاهُمُ الله وَلَيْمَاهُمُ الله وَلَيْمَاهُمُ الله وَلِيْمَاهُمُ الله وَلَيْمَاهُمُ اللهُ وَلَيْمَاهُمُ الله وَلَيْمَاهُمُ الله وَلَيْمُ اللهُ وَلِيمُ اللهُ وَلِيْمَاهُمُ اللهُ وَلِيمُ اللهُ وَلِيمُ اللهُ اللهُ وَلِيمُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلِيمُ اللهُ اللهُه



عمران/ ۷۷)، فیه ما یدل على أنه سيحانه «أهانهم بترك تكليمهم، والمراد: أنه لا بكلمهم تكليم تكريم، إذ قد أخبر في الآية الأخرى أنه يقول لهم فالنار: ( قَالَ ٱخْسَنُوا فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ) (المؤمنون/ ۱۰۸)، فلو كان لا يكلم عياده المؤمنين، لكانوا في ذلك هم وأعداؤه سواء، ولم يكن في تخصيص أعدائه بأنه لا بكلمهم، فائدة أصلا»، وساق-رحمه الله- في الرد على شبه من نضوا اتصافه تعالى يهذه الصفة، ومن وضعوا النصوص في غير موضعها: الشيء الكثير.

وخلص صي١١٣ إلى أن «أهل السنة كلهم، من أهل المذاهب الأريعة وغيرهم من السلف والخلف، متفقون على أن القرآن كلام الله غير مخلوق، ولكن بعد ذلك تنازع المتأخرون في أن كلام الله هل هو معنى واحد قائم بالذات؟، أو أنه حروف وأصوات تكلم الله بها بعد أن لم يكن متكلماً؟، أو أنه-كما هو عليه حال أهل السنة والجماعة- لم يزل متكلماً إذا شاء ومتى شاء وكيف شاء وأن نوع كلامه قديم» وآحاده هي الحادثة؟

واحاده هي الحادث. وأن من الإنصاف أن نأخذ جانب الحق بأدلته من كلٌ من جاء به، فنؤمن بر ما تحتج به المعتزلة مما يدل على أنه (كلام

متعلق بمشيئته وقدرته وأنه يتكلم إذا شاء، وأنه يتكلم شيئاً بعد شيء)، ويما يقول به من يقول: (إن كلام الله قائم بداته، وإنه صفة له، والصفة لا تقوم الا بموصوف» على نحو ما قال متكلمة الأشباعرة، ثم نَـرُدُ بعد، شبه ما خالفوا فيه الدليل وأئمة السلمين، فيقال لن ألزم قيام الحوادث، إن «هذا قول مجمل، ولم يُنكر أحدُ قبلكم من الأنمة قيام الحوادث بهذا المعنى به تعالى»، بمعنى: أن الله يحدث ما يشاء بعد أن لم يكن حادثاً، ويرى الأشخاص الذين تجدد خلقهم بعد أن لم يكن متجدداً، والسمع والرؤية جنسها قديم وأفرادها حادثة، ولا يلزم من ذلك قيام الحوادث بذاته تعالى، «ونصوص القرآن والسنة تتضمن ذلك، مع صريح العقل، والرسيل الذين خاطبوا الناس وأخبروهم أن الله (نادي) و(ناجي) و(يقول)، أفهموهم أن الله نفسه الذي تكلم والكلام قائم به لا بغيره.. ولا يُعرف في لغة ولا عقل: قائل متكلم لا يقوم به القول والكلام». ويقال لن ادعي من الأشاعرة أن كلامه تعالى «معنى واحد، وأن التعدد والتكثر والتجزؤ والتبعض حاصل في الدلالات لا في

المدلول، وأن هذه العبارات مخلوقة وسميت كلام الله لدلالتها عليه وتأديه بها، فان عبر بالعربية فهو قرآن، وإن عبر بالعبرية فهو توراة، فاختلفت العبارات لا الكلام، وتسمى هذه العبارات: كلام الله مجازاً»: إن «هذا الكلام فاسد، فإن لازمه أن معنى قوله: ( 🛂 نَقْرَبُواْ الزِّنَّةِ) (الاسراء/ ٣٢)، هو معنى قوله: (وَأَقِيمُوا الصِّلُونَ (البقرة/ ٤٣)، ومعنى آية الكرسيي هو معنى آية الدين، وكلما تأمل الإنسان هذا القول تبين له فساده، وعلم أنه مخالف لكلام السلف»، وعليه فلا معنى لقول الأشباعرة: (إنه معنى واحد لا يُتصور سماعه منه، وأن المسموع المنزل المقروء ليس كلام الله وإنما هو عبارة عنه).

وإنما قال الطحاوي تبعا للسلف: (كلام الله منه بدا) لأن المعتزلة وتبعهم الأشباعرة كانوا يقولون؛ (انه خلق الكلام في محل، فيدأ الكلام من ذلك المحل، فقال السلف: (منه بدا) أي: هو المتكلم به، فمنه بدا لا من بعض المخلوقات، وقوله: (بلا كيفية)، أي: لا تعرف كيفية تكلمه به قولا ليس بالمجاز، و(أنزله وحيا)، أي: إليه على لسان الملك جبريل، فسمعه الملك من الله وسمعه الرسول من الملك وقرأه على الناس»، وساق

ابن أبي العزية ذلك الآيات، ثم عقب ص ١٢٠ يقول:

«ويقال لن قال-من الأشاعرة-(إنه معنى واحد): هل سمع موسى جميع المعنى أو بعضه؟، فإن قال: سمعه كله فقد زعم أنهسمع جميع كلام الله، وفساد هذا ظاهر، وإن قال: (بعضه)، فقد قال: (يتبعض)، وكذلك كل من كلمه الله أو أنزل إليه شيئا من كلامه .. ويقال لهم: لما قال تعالى للملائكة: (إني جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلْفَةً) (البقرة/ ٣٠)، وقال: (اسجدوا لأدم) (البقرة/ ٣٤) وأمثال ذلك، هل هذا جميع كلامه أو بعضه؟، فإن قال: (إنه جميعه)، فهذه مكابرة، وإن قال: (بعضه)، فقد اعترف بتعدده.

أما استدلال الأشاعرة على دعوى أن كالم الله نفسي، بقول الأخطل؛

إن الكلام لفي الفؤاد وإنما

جعل اللسان على الفؤاد دليلا فاستدلال فاسد، ولو استدل مستدل بحديث في الصحيحين لقالوا: هذا خير واحد 1، ويكون مما اتفق العلماء على تصديقه وتلقيه بالقبول والعمل به! فكيف وهذا البيت قد قيل: إنه مصنوع منسوب إلى الأخطل وليس هو من ديوانه؟؛ وعلى تقدير صحته عنه فلا يجوز الاستدلال به، فإن النصاري قد ضلوا في معنى الكلام، وزعموا أن عيسى عليه السلام نفس كلمة الله واتحد اللاهوت بالناسوت ٤؛ أي: شيء من الإله بشيء من الناس! أفيستدل



بقول نصراني قد ضل في معنى الكلام) الكلام على معنى (الكلام) ويسترك ما يعلم من معنى (الكلام) في لغة العرب؟ (

وأيضاً: فمعناه غير صحيح، إذ لازمه أن الأخرس يسمى متكلما لقيام الكلام بقلبه وإن لم ينطق به ولم يُسمع منه .. كما يَرُدُ قولَ من قال بأن الكلام هو المعنى القائم بالنفس: قوله عليه السلام فيما رواه مسلم: (إن صلاتنا هذه لا يصلح فيها شيء من كلام الناس)، وقوله فيما رواه البخاري: (إن الله يُحدث من أمره ما يشاء، وإن مما أحدث أن لا تكلمُوا في الصلاة)، واتفق العلماء على أن المصلى إذا تكلم في الصلاة عامدا لغير مصلحتها بطلت صلاته، واتفقوا كلهم على أن ما يقوم بالقلب من تصديق بأمور دنيوية وطلب، لا يُبطل التكلم بدلك، فعُلم باتفاق المسلمين على أن هذا ليس بكلام.

وأيضاً في الصحيحين: (إن الله تجاوز الأمتي عما حدثت به أنفسها، ما لم تتكلم به أو تعمل به)، فأخبر أن الله عفا عن حديث النفس وأن ثمة فرقاً

بينه وبين الكلام، وأخبر أنه لا يُؤاخذ به حتى يُتكلم به، والمراد: حتى ينطق به اللسان باتفاق العلماء، فعُلم أن هذا هو الكلام في اللغة لأن الشارع إنما خاطبنا بلغة العرب.

وأيضا ففي السنن أن معاذا قال: يا رسول الله، وإنَّا لمؤاخذون بما نتكلم به؟؛ فقال: (وهل يكب الناس في النار على مناخرهم إلا حصائد ألسنتهم)، فبين أن الكلام إنما هو باللسان، وهذا إنما يُعرف في القرآن والسنة وسائر كلام العرب إذا كان لفظا ومعنى، ولم يكن في مسمى (الكلام) نزاء بين الصحابة والتابعين لهم بإحسان، وإنما حصل النزاع بين المتأخرين من علماء أهل البدء، ثم انتشر، ولا ريب أن مسمى (الكلام) و(القول) ونحوهما ليس مما يُحتاج فيه إلى قول شاعر، فإن هذا مما تكلم به الأولون والآخرون من أهل اللغة وعرفوا معناه كما عرفوا مسمى (الرأس) و(اليد) و(الرَّجِل) ونحو ذلك».

والى الملتقى، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله على نعمة الإسلام، والصلاة والسلام على سيد الأنام، وبعد:

نعيش في فصل الصيف؛ فنشاهد ونشعر بالناموس (البعوض) هيا نحاول الحديث حول ما جاء في هذه الحشرة، قال تعالى في سورة البقرة: (إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَسْتَحَى اللهِ مَسْتَحَى ا أَنْ يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً فَّمَا فَوْقَهِا )(البقرة: ٢٦).

#### من الأكثر أعضاء البعوضة أم الفيل؟

البعوض على خلقة الفيل إلا أنه أكثر أعضاء من الفيل؛ فإن للفيل أربعة أرجل وخرط وما وذنبا، وللبعوض مع هذه الأعضاء رجالان زائدتان، وأربعة أجنحة وخرطوم الفيل مصمت، وخرطومه محوف نافذ للجوف، فإذا طعن به

#### صلاح عبد الغالق

جسد الإنسان استقى الدم وقذف به إلى جوفه فهو له كالبلعوم والحلقوم، ولذلك اشتد عضها وقويت على خرق الجلود الغلاظ. (حياة الحيوان الكبرى ١٨٤/١).

النعوضة: من آيات الله الدالة على عظمته إذا وقفت بعوضة على يدك قتلتها ولا تشعر بشيء لهوانها عليك.

١- إن في رأس البعوضة مائة عين وثو كبر رأسى البعوضة بالمجهر الإلكتروني لرأينا عيونها المئة على شكل خلية نحل.

٢- وفي فمها ثمان وأربعون

٣- وفي صدر البعوضة ثلاثة قلوب؛ قلب مركزي، وقلب لكل جناح، وفي كل قلب

Upload by: altawhedmag.com

أذنيان وبطينان ودسامان (صمامان).

٤- وفي أرجل البعوض مخالب إذا أرادت أن تقف على سطح خشن، ولها محاجم إذا أرادت أن تقف على سطح

٥- والبعوضية تمتلك جهازا لا تملكه الطائرات الحديثة، إنه جهاز رادار، أو مستقبلات حرارية، بمعنى أن البعوضة لا ترى الأشياء بأشكالها وألوانها بل بحرارتها، فلو أن بعوضة وُجِـدُتْ فِي غرفة مظلمة، فإنها ترى فيها الانسان النائم؛ لأن حرارته تزيد على درجة حرارة أثاث الغرفة، وحساسية هذا الجهاز واحد من الألف من درجة الحرارة المتوبة.

٦- والسعوض بمثلك جهازًا للتخدير، فلو غرست

خرطومها في جلد النائم لقتلها لكن تخدر موضع لسعها، وحينما يرول أشر المخدر يشعر النائم بألم اللسع، في حين أن البعوضة تطير في جو الغرفة.

البعوض تمتلك جهازًا لتحليل الدم؛ فما كل دم يناسبها، فقد ينام طفلان على سرير واحد وفي الصباح تجد جبين أحدهما مليئا بلسعات البعوض، أما الثاني فلا تجد أشر لسع البعوض فيه.

٨- وللبعوض خرطوم فيه ست سكاكين أربع سكاكين تحدث في جلد الملدوغ جرحًا مربعًا، ولا بد أن يصل الجرج إلى وعاء دموي، والسكينتان الخامسة والسادسة تلتقيان لتكونا أنبوبًا لامتصاص دم الملدوغ.

٩- وتمتلك البعوضة جهازًا لتمييع الدم الذي تمتصه من الإنسان حين يتيسر له لمرور عبر خرطومها الدقيق.

(الإعجاز العلمي في القرآن والسنة: د. محمد راتب النابلسي: ٢٢٧/٢).

تستطيع قرون استشعار البعوضة اكتشاف فريستها من على بعد ٤٨، ٣٠ متر، وهذه المقرون تخرج من رؤوسها، وتحتوي على مستقبلات حساسة تكشف عن ثاني أكسيد الكربون في أنفاس

الإنسان، وتستطيع الكشف عن رائحة الأوكستول والمواد الكيميائية الأخرى التي يتم اطلاقها في عرق الإنسان.

#### من فوائد ضرب الأمثال في القرآن:

۱- قال تعالى: (وَيَضْرِبُ اللهُ الْأَنْالُ لِلنَّاسِ لَعَلَهُ رُ
 يَنَدَّكُرُونَ ) (إبراهيم:
 ٢٥).

٢- قال تعالى: (وَيَلْكَ الْأَنْكُلُ شَرِّبُا لِلنَّاسِ لَعَلَهُمْ الْنَاسِ لَعَلَهُمْ الْنَاسِ لَعَلَهُمْ الْمُنْكُونَ) (الحشر:٢١). أخبر المناس الأمثال، لأجل أن يتفكروا في آياته ويتدبروها، فإن التفكر فيها يفتح للعبد خزائن العلم، ويبين له طرق الخير والشر، ويحته على مكارم الأخلاق، ومحاسن الشيم، ويزجره عن مساوئ الأخلاق. (تفسير السعدي ١٧٣).

#### البعوض والملك النمرود:

قال تعالى: (أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِي عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ اللهُ وَلَيْسِتُ قَالَ أَنَا أَخِي، وَلَيْسِتُ قَالَ أَنَا أُخِي، وَلَيْسِتُ قَالَ إِنَّا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الللهُ اللهُ ا

قَالُ الْحَافِظُ ابِن كَثَيرِ فِي الْتَفْسِيرِ (٢٧٨١): «بَعَثَ اللَّهُ إِلَى ذَلِكَ الْمُلِكَ الْجَبَّارِ (النمرود بُن كَنعانَ) مَلْكَا يَامُرُهُ بِالْاَيمَانِ بِاللَّهِ فَأَبَى عَلَيْهُ ثُمَّ لِأَلْمَانُ بِاللَّهِ فَأَبَى عَلَيْهُ ثُمَّ وَعَاهُ الثَّانِيَةَ فَأَبَى ثُمَّ الثَّالثَةَ فَأَبَى وَلَمَ الثَّالثَةَ فَأَبَى وَلَمَ الثَّالثَةَ فَأَبَى وَلَمَ الثَّالثَةَ فَأَبَى وَقَالًا الْجُمَعُ جُمُوعَكَ

وَأَجْمَعُ جُمُوعِي. فَجَمَعَ النَّمْرُودُ جَيْشُهُ وَجُنُودَهُ وَقِيْتُ طُلُوعِ الشَّمْسِ، وَأَرْسَلَ اللَّهَ عَلَيْهِمْ بَابًا مِنَ الْبَعُوضِ اللَّهَ عَلَيْهِمْ بَابًا مِنَ الْبَعُوضِ وَسَلَطَهَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَأَكُلْتُ لِحُومَهُمْ وَدَمَاءَهُمْ وَتَرَكَتُهُمْ وَلَاكَدُتُ مِنْهَا فِي مَنْخَرِي الْلَكِ فَمَكَثَتْ عَظَامًا بَادِيَةً، وَدَخَلَتْ وَاحِدَةٌ مَنْهًا فِي مَنْخَرِي الْلَكِ فَمَكَثَتْ عَذْبَهُ مُنْ مَنْهُا فِي مَنْخَرِي الْلَكِ فَمَكَثَتْ عَذْبَهُ مُنْ مَنْهُ اللَّهُ بَهَا فَكَانَ يَضُرِبُ عَنْهُ اللَّهُ بَهَا فَكَانَ يَضُرِبُ كَلَهًا مَنْهُ اللَّهُ بَهَا مَنْهُ اللَّهُ بَهَا مَثَلَى اللَّهُ اللَّهُ بَهَا عَلَيْ اللَّهُ بَهَا عَلَيْهُ اللَّهُ بَهَا وَلَيْهُ اللَّهُ بَهَا مَتْهُ اللَّهُ مَلَيْهُ اللَّهُ بَهَا عَلَيْهُ اللَّهُ بَهَا عَلَيْهُ اللَّهُ بَهُ اللَّهُ بَهُمُ اللَّهُ بَهُمُ اللَّهُ بَهَا عَلَيْهُ اللَّهُ بَهَا عَلَيْهُ اللَّهُ بَهَا مَا اللَّهُ بَهَا عَلَيْهُ اللَّهُ بَهَا عَلَيْهُ اللَّهُ بَهَا عَلَيْهُ اللَّهُ بَهُ اللَّهُ اللَّهُ بَهُ اللَهُ عَلَيْهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ اللّهُ الْهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

#### ذكر البعوضة في السنة منها:

آ- عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْد، قَالَ: قَالُ رَسُولُ اللَّه: ﴿لُوْ كَانَتُ الدُّنْيَا تَعْدلُ عَنْدَ اللَّه جَناحَ بَعُوضَةٍ مَا سَقَى كَافِرًا مِنْهَا شُرْيَةَ مَاءٍ» (سنن الترمذي شرية مَاءٍ» (سنن الترمذي (۲۳۲۰)، صحيح الجامع

(لَوْ كَانَتِ الدُّنْيَا تَعُدلُ)

أَيْ: تَزِنُ وَتُسَاوِي (عِنْدَ اللَّهُ
جَمْاحَ بَعُوضَةً) أَيْ: ريشَةً
نَامُوسَه وَهُو مَثَلُ الْقَلَة
وَالُحَقَارَةُ وَالْمُعْنَى أَنَّهُ لَوْ كَانَ
لَهَا أَدْنَى قَدْر (مَا سَقَى كَافرًا
لَهَا أَدْنَى قَدْر (مَا سَقَى كَافرًا
مَنْهَا) أَيْ: مَنْ مِيَاهِ الدُّنْيَا
مَنْهَا أَدُنَى تَمَتَّع، فَإِنَّ الْكَافرَ
مَنْهَا أَدُنَى تَمَتَّع، فَإِنْ الْكَافرَ
مَنْهَا أَدُنَى تَمَتَّع، فَإِنْ الْكَافرَ
مَدُو اللَّه، وَالْعَدُو لَا يُعْطي
هَمْنُ حَقَارَتِهَا عِنْدَهُ لَا يُعْطيها
هُمَنْ حَقَارَتِهَا عِنْدَهُ لَا يُعْطيها
لاَوْلِيانَهُ (مَرقاة المفاتيح

كأن الدنيا لا تساوي عند الله ربع (بعوضة) ناموسة.

الأفضيل والأكرم عنيد الله تعالى هيو الأتقى لربه الأنقى قليه الأخلص في عمله، ولا يهم بعد ذلك من وزن الجسم ولون البشرة وقلة المال.

سعيد بن المسيب لما خطبت ابنته للوليد بن عبد الملك ابن الخليفة؛ قال الواسطة السفير بينهما له: جاءتك الدنبا بحدافرها، يقول سعيد: إذا كانت الدنيا لا تــزن عند الله جناح بعوضة فماذا ترى يقص لي من هذا الجناح؟! الدنيا كلها بحذافيرها لا تساوى جناح بعوضة، ويزوج هذه البنت التي طلبت لابن الخليفة يزوجها أحد طلابه فقير لا يجد شيئاً. (شرح كتاب الفتن من صحيح البخاري عبد الكريم الخضير ٢٥/٤).

٢- عَنْ أبِي هُرَيْرَةً، عَنْ رَسُولُ اللهُ صلى الله عليه وسلم قَالَ: «إِنَّهُ لَيَأْتِي الرَّحُلُ العَظيمُ السَّمِينُ يَوْمُ القيامَة، لاَ يَــزنُ عِنْدَ اللهِ جِنَاحَ بَعُوضَةً، وَقَالَ: اقْرَءُوا، ﴿فَلاَ نَقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ القيامَة وَزْنَا﴿ رواه البخاري (٤٧٢٩) ومسلم · (YVAO)

خد جناح الدبابة وانظر كم سيزن؟ لا شيء، فيأتى هذا الرجل الذي كان متعاظماً في الدنيا مستكبراً

فيها، وكان لا يُلقى للناس بالأ، وإذا جلسوا أمامه يسخر منهم ويستهزئ يهم، وتغمز بعينه عليهم؛ يَجِيء هذا الإنسان المتطاول يوم القيامة ولا قيمة له، ولا يزن عند الله جناح بعوضة فأمر الدنيا شيء وأمر الآخرة شيء آخر. (شرح رياض الصالحين لابن -(m/1. auba

#### من هو الأفضل والأكرم عند الله تعالى؟

الأفضل والأكرم عند الله تعالى هو الأتقى لريه الأنقى قلبه الأخلص في عمله، ولا يهم بعد ذلك من وزن الحسم ولون البشرة وقلة المال وليس الأثقل وزنا والأبيض لونا والأكثر حسبًا ومالاً. فإن غمسة واحدة في جهنم تنسى كل نعيم الدنيا.

فعَنْ أنس بن مَالك، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّه عليه وسلم: « يُؤتِّي بأنْعُم أَهْلِ الدُّنْيَا مِنْ أَهْلِ النَّارِ يَوْمَ الْقَيَامَة، فَيُصْبَغُ فِي النَّار صَبْغَةً، ثُمَّ يُقَالُ: يَا ابْنَ آدُمَ هَلْ رَأَيْتَ خَيْرًا قَطْ؟ هَلْ مَرَّ بك نعيمٌ قط؟

فَيْقُولُ: لَا، وَاللَّهُ يَا رُبِّ. وَيُـوْتُـى بِأَشَـدُ النَّاسِ بُوْسَا فِي الدُّنْيَا، مِنْ أَهْلَ الْجِنَّة، فَيُصْنَعُ صَنْغَةً فَ الْجِنَّة، فَيُقَالُ لَهُ: يَا ابْنَ آدُمَ هَلْ رَأَيْتَ يُؤْسًا قَطَّ؟ هَلْ مَرَّ ىك شدة قط؟

فَيَقُولُ: لَا، وَاللَّه يَا رَبِّ مَا مَرَّ بِي بُوْسٌ قَطَّ، وَلَا رَأَيْتُ شدة قط « مسلم (۲۸۰۷)

#### اصبر واحتسب عثد اللسع من اليعوض:

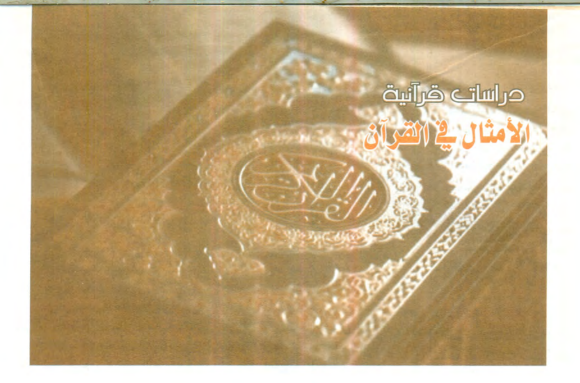
عَنْ عَائِشُهُ، قَالُتُ، سَمِعْتُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم يَقُولُ: «مَا مِنْ شَيْء يُصِيبُ الْمُؤْمِنَ حَتَّى الشَّوْكَة تُصِينُهُ، اللَّ كَتَبَ الله لَهُ بِهَا حَسَنَةَ أَوْ خُطَّتْ عَنْهُ بِهَا خَطِيئَةٌ» رواه مسلم (YOVY).

#### لسعة البعوض مثل ألم الشوكة

قال الحافظ: والدي يظهر أن المصيبة إذا قارنها الصبر حصل التكفير، ورفع الدرجات، وإن لم يحصل الصبر، ولم يقع من الجزء ما يندم عليه من: قول أو فعل، فالفضل واسع، ولكن ينحط من منزلة الصاير، وإن حصل الجزع فيكون ذلك سسأ لنقص الأجر أو التكفير. (منار القاري ١٩٦/٥).

سُبحانك؛ ولا تقال الا

والحمد لله رب العالمين.



# گسراب بقیمة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

فمع مثل من الأمثال القرآنية وهوفي الآية (٣٩) من سورة النور، وهي قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ أَعْمَالُهُمْ كُسُرُكِ بِقِيعَةِ يَحْسَبُهُ ٱلظَّمْعَانُ مَآءٌ حَقَّة إِذَا جِكَآءُهُ، لَرْ يَجِدْهُ شَيْئًا وَوَجَدَ ٱللَّهُ عِندُهُۥ فَوَفَّنهُ حِسَابُهُۥ وَأَلْلَهُ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ) (المنور:

#### المعنى العام:

يعد أن ضرب الله مثلًا لنوره

#### اعداد المسلم مصطفى البصراتي

في قلب عبده المؤمن وذكر أعمال هؤلاء الرجال، تلك الأعمال الفاضلة في الآيات السابقة لهذه الآية بقوله تعالى: «يُسَيِّحُ لَهُ, فِيهَا بِٱلْغُدُقِ وَأَلْأَصَالِ اللهِ رَجَالٌ » إلى قوله: «لِيَجْزِيَهُمُ ٱللَّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ وَيَزِيدَهُم مِن فَضَلِهِ ۗ وَٱللَّهُ بَرُزُقُ مَن يَشَآهُ بِغَيْرِ حِسَابٍ » أعقب ذلك بضده من حال أعمال الكافرين التي يحسبونها قريات عند الله تعالى وما

هي بمغنية عنهم شيئًا على عادة القرآن في إرداف البشارة بالنذارة، وعكس ذلك كقوله تعالى: «ثُمَّ مَأْوَلِهُمْ جَهَنَّهُ ۚ وَبِئْسَ ٱلِّهَادُ اللهِ لَكِينِ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبَّهُمْ لَمُمَّ جَنَّتُ » (آل عمران: ۱۹۷، ١٩٨)، فعطف حال أعمال الكافرين عطف القصة غلى القصة. [مستفاد من الأمثال القرآنية، للدكتور محمد بكر لاستماعيل، والتحرير والتنوير بتصرف والقرآن العظيم مثاني

يذكر المعنى وضده، والشيء ونقيضه، فإذا بشَّر حذُر، وإذا وعَد توعَد، وإذا ذكر المُسْر أعقبه بذكر اليُسْر، وإذا ذكر النور أتبعه بذكر الظلمة، وبضدها تتميز الأشياء.

قال ابن عباس رضي الله عنهما: هنذا مثل الكافر ضربه الله لعمله فجعله في الآخرة كسراب بقاع من الأرض، يحسبه العطشان ماء إذا رآه من بعيد.

فإذا أراد شربه لم يجده شيئًا، فكذلك الكافر يوم التقيامة يعتد بعمله، ويحسبُ أنه على شيء حتى إذا جاءه لم يجده شيئًا إلا وقدم على الله «فوفاه وقدم على الله «فوفاه محاهد: إتيانه إياه موته مجاهد: إتيانه إياه موته إمستفاد من «أمثال القرآن» لللماوردي، و«الأمثال القرآنية» للدكتور محمد بكرإسماعيل، بتصرف.

#### معانى المفردات:

«والـذيـن كـضروا»: المراد صنف من الكفار، الذين انتسبوا إلى الشرائع السماوية ويزعمون أنهم أتباع الأنبياء، إلا أنهم طلبوا العلم والإيمان والقرية إلى الله في غير ما جاء به الأنبياء فاتبعوا الشبهات والمتشابهات، وركنوا إلى عـقـولـهم والـى مـيراث

الفلاسفة الضالين، ووقعوا في الشرك والبدع المهلكة. «أعمالهم كسراب»: المراد بأعمال الكفارهي: كل عمل يعملونه بقصد القرية

«كسراب»: السراب ما يُرى من بعيد يُظن أنه ماء وليس دماء.

إلى الله مع ظنهم أنهم على

شيء

«بقيعة»؛ جمع قاع، والمراد؛ الأرض المستوية المتسعة. وقـوله: «بقيعة» الباء بمعنى في، و»قيعة» أرض، والحسروروصف «لسراب»، وهو وصف كاشف لأن السراب لا يتكون إلا في قعدة.

«يحسبه الظمآن ماء»: (يحسبه) يُظنه «الظمآن» أي: العطشان (ماء)، «حتى إذا جاءه لم بجده شيئا » مجىء الظمآن إلى السراب يحصل بوصوله إلى مسافة كان يقدرها مبدأ الماء بحسب مرأى تخيله، كأن يحدده بشجرة أو صخرة، فلما بلغ إلى حيث توهم وجود الماء لم يجد الماء فتحقق أن ما لاح له سراب. «ووجـد الله عنده فوفاه حسابه »: «ووجد الله عنده» عند هذا السراب؛ لأنه الآن وصل إلى الموت، فإذا مات فقد لقي الله، فالكافريظن أن أعماله تنفعه حتى إذا مات وبعث لم بحد ثوانها،

ووجــد ربــه أمــامــه فـوفــاه حساب عمله كاملاً.

"والله سريع الحساب": أي:
سرع المجازاة، والمعنى: أنه لا
يماطل الحساب ولا يؤخره
عند حلول مقتضيه،
فهو عام في حساب الخير
والشر. (المعاني السابقة
مستفادة من "أمثال القرآن"
للماوردي، و"الجامع في
أمثال القرآن" لابن القيم،
و"تفسير كلمات الكتاب
العزيز، لمصطفى العدوي،
و"التحرير والتنوير" لابن
عاشور بتصرف).

#### المعنى التقصيلي:

وقال ابن القيم رحمه الله: ذكر سبحانه للكافرين مثلين: مثلاً بالسراب ومثلاً بالظلمات المتراكمة في آيتين متتاليتين، ونحن بصدد الحديث عن الآية الأولى منهما وهي الآية (٣٩) من سورة النور.

" وَٱلَّذِينَ كَفُرُواْ أَعْنَاهُمْ كَرَايِمِ

يِفِيعَوْ يَحْسَبُهُ الظّمْنَانُ مَا ۚ حَقّ الْمَا عَنَاهُمْ كَرَايِم الْمَا حَقَة الله عَلَى مُنَاءً وَوَجَدَ الله الْمِسَابِ " وهي تتحدث عمَّن ينظن أنه على شيء، فبين له عند انكشاف الحقائق خلاف ما كان يظنه، وهذه حالُ أهل الجهل وأهل البدع والأهسواء الدين يظنون حاله أنهم على هدى وعلم، فإذا انكشفت الحقائق تبين لهم انهم لم يكونوا على شيء،

وأن عقائدهم وأعمالهم التي ترتبت عليها كانت

كسراب يُرى في أعين المناظر ماء ولا حقيقة له، وهكذا الأعمال التي لغير الله عز وجل وعلى غير أمره، يحسبها العاملُ نافعة وليست كذلك، وهذه هي وجل فيها: « وَقَرِمْنَا إِلَى مَاعَمِلُوا مِنْ عَمَلِ فَجَمَلُنَا وُهِنَا إِلَى مَاعَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَمَلَنَا وُهِنَا إِلَى مَاعَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَمَلَنَا وُهَا مَاكُورًا »

(الفرقان: ٢٣).

وتأمل تشبيه الله سبحانه السيراب بالقيعة-وهي الأرض القفر الخالية من البناء والشجر والنبات والعلم-؛ فمحل السراب أرض قضر لا شيء بها، والسيراب لا حقيقة له، وذلك مطابق لأعمالهم وقلوبهم التي أقضرت من الإيمان والهدى.

وتامل ما تحت قوله:
«يحسبه الظمآن ماء»،
والظمآن الدي اشتد
والظمآن الدي اشتد
ماء فتبعه فلم يجده
ماء فتبعه فلم يجده
شيئا، بل خانه أحوج ما
كان إليه، فكذلك هؤلاء
لا كانت أعمالهم على غير
طاعة الرسل عليهم الصلاة
والسلام ولغير الله جعلت
كالسراب، فرفعت لهم أظمأ
ما كانوا إليها، فلم يجدوا
شيئًا، ووجدوا الله سبحانه
شيئًا، ووجدوا الله سبحانه
ووفاهم حسابهم.

وهده حالُ كل صاحب باطل، فإنه يخونه باطله

أحروج ماكان إليه فإن الباطل لا حقيقة له، وهو كاسمه باطل، فإذا كان الاعتقاد غير مطابق ولا حق كان متعلقه باطلاً، وكندلك إذا كانت غاية العمل باطلة كالعمل لغير الله عز وجل، وعلى غير أمره؛ بطل العمل ببطلان غايته، وتضرر عامله بيطلانه، وحصول ضد ما كان يؤمله، فلم يذهب عليه عمله واعتقاده، لا له ولا عليه، بل صار معذبًا يفوات نفعه، ويحصول ضد النفع، فلهذا قال سبحانه وتعالى: «ووجد الله عنده فوفاه حسابه والله سريع الحساب » فهذا مثل الضال الذي يحسب أنه على هُدى. [الجامع في أمثال القرآن ص١٧٦.

تخفيف فيه. [التحرير والتنوير ٢٥٣/٩.

وحكمه سبحانه عليه بقوله: «ووجد الله عنده فوفاه حسابه»، فيه بيان بأن الله سوف يؤاخذهم على إعراضهم عن الإيمان والعلم الحق المنين والرسول به الكتاب المبين والرسول الكريم صلى الله عليه وسلم.

وخلاصة القول: أن المثال جاء في ختامه بقوله: «ووجيد الله عنده فوفاه حسبابه والله سبريع الحساب، ببيان لحساب الله لهذا الصنف من الكفار، وأنهم يختلفون باعتبار دوافعهم وأحوالهم، من حيث شيدة الكفر أو ضعفه، أو وجود ما قد يعذرون به من عدمه، وأنه سيحانه سوف يحاسب الجميع، ويوقفهم على أعمالهم، ويجازيهم عليها بما يستحقون على حد قوله تعالى: «لا يكلف الله نفسًا إلا ما آتاها» [الطلاق: ٧، وقوله: «وماكنا معذبين حتى نبعث رسولا» [الاسراء: ١٥.

(الأمثال القرآنية القياسية المضروبة للإيمان بالله، للدكتور عبد الله الجربوع ٥٦٣/٢.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



(ٱلْحَمَدُ يِلَهِ ٱلَّذِي لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَهُ ٱلْحَمَدُ فِي ٱلْآخِرَةَ وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْخَيْرُ ) (سيا: ١).

> والصلاة والسلام على المبعوث هداية ورحمة للعالمين، وعلى آله وصحبه، وبعد:

> فإن كثيرًا من إخواني يسأل عن حكم البكاء والتباكي الذي يراه أو يشاهده في جمع كبير من الصالحين وطلاب العلم عند تلاوة القرآن أو سماعه، وربما كان ذلك في الصلاة.

> فأحببت أن أسطربين يدي ذلك هذه الكلمات تكون تذكيرًا لى وله، فأقول وبالله التوفيق:

#### حكم البكاء التكليفي:

البكاء: غريزة من الغرائز الإنسانية التي لا ينفك عنها بنو آدم، ولو كان من أقسى الناس قلبًا.

وهو ينقسم باعتبار الحكم التكليفي إلى ثلاثة أقسام في الجملة:

الأول: المحمود الذي يثاب عليه العبد، وهو من رقة القلوب، كالبكاء من خشية الله، أو شوقًا إليه...

الثاني: المذموم الذي يأثم عليه العبد، كالبكاء على فوات معصية محبوبة للنفس الأمارة بالسوء، أو

فرحًا بتحصيلها.

الثالث: المباح الذي ليس فيه ذم ولا مدح، كالبكاء من ورود مؤلم لا يحتمله البدن أو النفس.

#### حكم التباكي التكليفي:

وأما التباكي: فليس غريزيًا، بل هو متكلف مستدعى من المكلف.

وهذا أيضًا ينقسم بالنسبة للمدح والذم الشرعي إلى خمسة أقسام:

الأول: أن يستدعيه ويستجلبه لمشروع يريد بذلك أن يرقق قلبه من قسوته، فهو ممدوح.

الثاني: أن يستدعيه ويستجلبه لمشروع يريد بذلك أعين الخلق، فهو مذموم.

الثالث: أن يستدعيه ويستجلبه لغير مشروع، يريد بذلك حفر النفس على المعصية، فهو مذموم.

الرابع: أن يستدعيه ويستجلبه لغير مشروع يريد بذلك أعين الناس، فهو مذموم.

الخامس: أن يستدعيه ويستجلبه لغير مشروع، يريد بذلك حفز غيره على معصية الله، فهو

مدموم.

#### أنواع البكاء والتباكي باعتيار أسبابهاء

ذكر ابن القيم أنواع البكاء والتباكي بحسب أسبابها المؤدية إليها، فعد من ذلك عشرة أنواع، وذكر في ذلك فروقًا بين بعض أنواعها، وسوف أسوق كلامه على طوله الأهميته، قال ابن قيم الجوزية في كتابه: « زاد المعاد « (١/ ١٨٤) ، ١٨٥)؛

« والبكاء أنواع:

أحدها: بكاء الرحمة والرقة.

والثاني: بكاء الخوف والخشية.

والثالث: بكاء المحبة والشوق.

والرابع: بكاء الفرح والسرور.

والخامس: بكاء الجزع من ورود المؤلم وعدم احتماله. والسادس: بكاء الحزن.

ثم قال: والسابع: بكاء الخور والضعف.

والثامن: بكاء النفاق وهو أن تدمع العين والقلب قاس فيظهر صاحبه الخشوع وهو من أقسى الناس قلبًا.

والتاسع: البكاء المستعار والمستأجر عليه كبكاء النائحة بالأجرة، فإنها كما قال عمر بن الخطاب: تبيع عبرتها وتبكي شجو غيرها.

والعاشر: بكاء الموافقة وهو أن يرى الرجل الناس يبكون لأمر ورد عليهم، فيبكي معهم ولا يدري لأي شيء يبكون ولكن يراهم يبكون فيبكي.

ثم قال: وما كان منه مستدعى متكلفًا فهو التباكي، وهو نوعان:

.محمود

ومذموم

. فالمحمود: أن يستجلب لرقة القلب ولخشية الله لا للرياء والسمعة.

. والمذموم: أن يجتلب لأجل الخلق

وقد قال عمر بن الخطاب النبي . صلى الله عليه وسلم . وقد رآه يبكي هو وأبو بكر في شأن أسارى بدر : أخبرني ما يبكيك يا رسول الله . صلى الله عليه وسلم . فإن وجدت بكاء بكيت، وإن لم أجد تباكيت لبكائكما . ولم ينكر عليه . صلى الله عليه وسلم .

وقد قال بعض السلف: ابكوا من خشية الله فإن لم تبكوا فتباكوا.» انتهى.

#### البكاء والتباكي عند سماع القرآن:

نـزول السكينة على القلوب السليمة من الهوى والشبهة عند تـلاوة القرآن، وحصول الخشوع لمن تدبر آياته أمر مـلازم لمن لم تتلوث فطرته، قال تعالى: ( لَوْ أَنْرَلْنَا هَذَا الْفُرُهَانَ عَلَ جَبَلِ لِّرَأْيَتَهُ، خَنْمُعَا مُنَصَدِعًا مِنْ خَشْيَعُا الْمُثَلُّنُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَهُمْ بِنَفَكُرُونَ فَلْ خَشْيَعُا لِلنَّاسِ لَعَلَهُمْ بِنَفَكُرُونَ ) (الحشود: ٢١).

قال البغوي رحمه الله في تفسيره (۸۷/۸): «لو جعل في الجبل تمييز وأنزل عليه القرآن لخشع، وتشقق وتصدع من خشية الله مع صلابته ورزانته؛ حذرًا من ألا يؤدي حق الله عز وجل في تعظيم القرآن».

والبكاء عند تدبر آيات القرآن خشوعًا من علامات صحة الإيمان، وهو من صفات أولي العلم الذين يخشون ربهم، قال الله تعالى: (إِنَّ الَّذِينَ أُونُوا الْمِلْمَ مِن فَلِهِ عِنْ اللهُ عَلَيْمَ مِن فَلِهِ اللهُ عَلَيْمَ مِن فَلِهِ اللهُ وَعَلَّوْنَ شُيْحَنَ رَبِناً إِذَا يُشْلَى عَلَيْمَ مِعْ وَلَوْدُ اللهُ وَعَلَّوْنَ شُرْحَنَ رَبِناً إِنَّا يَشْلَى عَلَيْمَ مُنِ لِللهُ وَعَلَيْ اللهُ وَعَلَّوْنَ يَسْحَنَ رَبِناً إِنَّا يَشْلُونَ شُرْحَنَ رَبِناً فَعَلَّوْنَ يَسْحَنَ رَبِناً وَعَلَيْ وَمِوْدِهُمْ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَلّمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَلّمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعِلْمُ وَاللّهُ وَعَلّمُ وَاللّهُ وَعَلّمُ وَاللّهُ وَعَلّمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَلّمُ وَاللّهُ وَعَلّمُ وَاللّهُ وَعَلّمُ وَاللّهُ وَعَلّمُ وَاللّهُ وَعَلّمُ وَاللّهُ وَعَلّمُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَاللّهُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلِلْمُ وَلِمُ وَاللّهُ وَاللّهُو

وقال تعالى: (أُوَلَيَكَ ٱلَّذِينَ آَفَعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيْتِنَ مِن ذُرِيَّةٍ مَادَمَ وَمِثَنَّ حَمَلُنَا مَعْ نُحِ وَمِن ذُرِيَّةِ إِنْزَهِمَ وَإِسْرَهِ بِلَّ وَمِثَنَ هَدَّبُنَا وَأَجْنَبُتِنَا إِذَا نُنْلَ عَلِيْهِمْ مَارِنَتُ ٱلرَّحْمَنِ خُرُّواً سُجَدًا وَيُكِيًّا ) (مريم: ٥٨).

وهذا أمركثير مشاهد في العلماء والعباد والصالحين، وسأكتفي بضرب مثال واحد فقط على ذلك، عن عائشة زوج النبي صلى الله عليه وسلم، قالت: «لم أعقل أبوي إلا وهما يدينان الدين، ولم يمر علينا يوم إلا يأتينا فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم، طرفي النهار: بكرة وعشية، ثم بدا لأبي بكر، فابتنى مسجدًا بفناء داره، فكان يصلي فيه ويقرأ القرآن، فيقف عليه نساء المشركين وأبناؤهم، يعجبون منه وينظرون إليه، وكان أبو بكر رجلاً بكاء، لا يملك عينيه إذا قرأ القرآن، فأفزع ذلك أشراف قريش من المشركين».

[أخرجه البخاري باب: المسجد يكون في الطريق من غير ضرر بالناس (٤٧٦).

لكن هل يشرع التباكي عند تلاوة القرآن وسماعه إذا كان المكلف خاليًا، أو عند أمن فتنة الرياء إذا لم

يستطع البكاء تشبها بهؤلاء الصالحين؟

أقول؛ ورد بدلك حديث يدل على مشروعية التباكي عند سماع القرآن لكنه ضعيف، فعن عبد الرحمن بن السائب، قال؛ قدم علينا سعد بن أبي وقاص، وقد كف بصره فسلمت عليه. فقال؛ من أنت؟ فأخبرته، فقال؛ مرحبًا بابن أخي، بلغني أنك حسن الصوت بالقرآن، سمعت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يقول: «إن هذا القرآن نزل بحزن، فإذا قرأتموه فابكوا، فإن لم تبكوا فتباكوا، وتغنوا به، فمن لم يتغن به فليس منا » [أخرجه ابن ماجه باب: في حسن الصوت بالقرآن (١٣٣٧)، وموضع الشاهد منه ضعيف، انظر: السلسلة الضعيفة (١٥١١).

وقال النووي في الأذكار (ص١٠٧): «ويستحب البكاء والتباكي لمن لا يقدر على البكاء، فإن البكاء عند القراءة صفة العارفين وشعار عباد الله الصالحين، قال الله تعالى: ( وَيَعِرُونَ لِلأَذْفَانِ يَبْكُونَ وَرَزِيدُهُمْ خُتُوعًا) (الاسراء: ١٠٩).

وقد ذكرتُ آثارًا كثيرة وردت في ذلك في: «التبيان في آداب حملة القرآن ».

لكن ينبه هنا إلى مسألة مهمة، وهي حكم البكاء في الصلاة:

والبكاء في الصلاة له حالان:

الأول: أن يكون البكاء بحيث لا يخرج له صوت، لكن يكون له حشرجة في الصدر، فهذا لا يبطل الصلاة قولاً واحدًا، لحديث مطرف بن عبد الله بن الشخير؛ عن أبيه قال: «رأيت رسول الله- صلى الله عليه وسلم -يصلي وفي صدره أزيز كأزيز الرحى من البكاء».

ولفظ النسائي: «أتيت النبي صلى الله عليه وسلم، وهو يصلي ولجوفه أزيز كأزيز المرجل» يعني: يبكي. [أخرجه أبو داود في الصلاة، باب: البكاء في الصلاة (٩٠٤)، والنسائي في السهو، باب: البكاء في الصلاة (١٢١٤).

الثاني: أن يكون ذلك بصوت مسموع بحيث يظهر منه حرفان، ولذلك حالان:

الحال الأول: أن يكون بكاؤه بصوت مسموع خشوعًا وخوفًا، فهذا قد اختلف فيه أهل العلم على قولين: القول الأول: أنه يبطل الصلاة كالكلام إن ظهر منه

حرفان، وهو القول الراجح عند الشافعية. [ينظر: النجم الوهاج (٢ / ٢٢٠)

وفي المسألة ثلاثة أقوال للشافعية ما تقدم هو أظهرها، وقد حكى الحافظ في الفتح (٢ /٢٠١) قولهم قال: «وفي مذهب الشافعي ثلاثة أوجه:

أصحها: إن ظهر منه حرفان أفسد، وإلا فلا.

ثانيها: وحكي عن نصه في الإملاء أنه لا يفسد مطلقًا؛ لأنه ليس من جنس الكلام ولا يكاد يبين منه حرف محقق فأشبه الصوت الغفل.

ثالثها: عن القفال إن كان فمه مطبقًا لم يفسد والا أفسد إن ظهر منه حرفان، وبه قطع المتولي.

والوجه الثاني أقوى دليلاً.»

تنبيه: قول الحافظ: «أصحها: إن ظهر منه حرفان أفسد » ذكر للراجح في المذهب.

وقوله: «والوجه الثاني أقوى دليلاً. » ذكر للراجح من حيث قوة الدليل.

القول الثاني: أنه لا يبطل الصلاة؛ لكونه غير داخل في وسعه، وهو قول الحنفية والمالكية والحنبلية، قال الحافظ في الفتح (٢/٦/٢): «وعن المالكية والحنفية إن كان لذكر النار والخوف لم يفسد».

ومن أدلة الجمهور: حديث عائشة أم المؤمنين: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال في مرضه: «مروا أبا بكر يصلي بالناس. قالت عائشة: قلت: إن أبا بكر إذا قام في مقامك لم يسمع الناس من البكاء، فمر عمر فليصل. فقال: مروا أبا بكر فليصل للناس. قالت عائشة لحفصة: قولي له: إن أبا بكر إذا قام في مقامك لم يسمع الناس من البكاء ....

وقال البخاري: وقال عبد الله بن شداد، « سمعت نشيج عمر، وأنا في آخر الصفوف يقرأ: (إِنَّمَا أَشْكُو بَتْنِي وَحُزْنِي إِلَى اللَّهِ) [(يوسف: ٨٦) [ينظر: بدائع الصنائع (١ /٧٣٥)، الذخيرة (٢ /١٤٠)، والشرح الكبير (٤ /٣٧).

الحال الثاني: أن يكون بكاؤه بصوت مسموع يظهر منه حرفان لغير غلبة الخوف والخشوع عليه، فصلاته باطلة عند الجمهور، ومن ذلك حال التباكي.

هذا ما يسره الله تعالى في هذه الكلمات، وإلى لقاء قريب إن شاء الله تعالى.



# مقالات في معاني القراءات

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد: فنكمل بعون الله عز وجل ما بدأناه من معاني بعض القراءات الواردة في سور الجزء الثلاثين من القرآن الكريم.

#### من سورة الأعلى

قوله تعالى: (وَٱلَّذِي مَّدَّرٌ نَهُدَىٰ) (الأعلى: ٣).

معنى الآية: قال مجاهد: هدى الإنسان للشقاوة والسعادة، وهدى الأنعام لمراتعها (تفسير الطبري).

وفي صحيح مسلم من حديث عبد الله بن عمرو أن رسول الله عليه وسلم قال: «كتب الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السماوات والأرض بخمسين ألف سنة، قال: وكان عرشه على الماء» (صحيح مسلم: ٢٦٥٣).

القراءات: خفف الكسائي الدال في القدرة

#### د. أسامة صابر

على جميع الأشياء والملك لها، وشددها الباقون من القدر أو التقدير كما قال تعالى: (رَخَلَقَ حُلُ مَيْءٍ فَقَدَّرَهُ لَقَيْرًا) (الفرقان: ٢). (الكشف عن وجوه القراءات السبع وحجها لمكي بن أبي طالب ٢/٨٢٤).

قوله تعالى: (بَلْ تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَّوَةَ ٱلدُّيْا ) (الأعلى: ١٦) .

معنى الآية: أي: تقدمونها على الآخرة، وتختارون على الأخرار الزائل نعيمها المنغص المكدر الزائل على نعيم الآخرة الذي لا ينفد ولا يضنى. (تفسير

#### السعدي ص٨٥٢).

القراءات: قرأ أبو عمرو بياء الغيبة (يـؤثـرون)، والمراد به أهل الشقاء. وغيره بتاء الخطاب (تـؤثـرون)، والمراد به جنس الخلق الذين جُبلوا على محبة الدنيا وايثارها، فالكافر يؤثرها إيثار كفر يرى ألا آخرة، والمؤمن يؤثرها ايثار معصية وغلبة نفس إلا من عصم الله تعالى. (الكشف لكي بن أبي طالب ٢٨٨٢)، وتفسير القرطبي: سـورة وتفسير القرطبي: سـورة الأعلى، آبـة ١٦).

#### ومن سورة الفجر

قوله تعالي:(كَلَّ بَل لَا تُكُومُونَ الْيَيَـدَ ﴿ ﴿ وَلَا غَنَشُونَ

# عَلَى طَمَادِ ٱلْمِنْكِينِ ﴿ وَالْمُنْكِينِ اللَّهُ لَمُنَّا اللَّهُ أَنْكُمُ لَمَّا وَالْمُؤْتِ ٱلْمُأْلِدُ مُنَّا جَمًّا ﴾ وَيُجْرُتِ ٱلْمَالَدُ مُنَّا جَمًّا ﴾ والفحر: ١٧- ١٧٠).

معنى الآيات: يخبر تعالى عن حال الكافرين حين أنعم عليهم بالمال فلم يواسوا به أهل الحاجة من اليتامى والمساكين، بل اشتد بهم شرههم وحبهم للمال؛ فأكلوا الميراث من حله ومن حرامه، وحرموا من استحقه. (تفسير البغوي ص ١٤٠٧ ط ابن حزم).

القراءات: (بل لا تكرمون)، (ولا تحضون)، (وتأكلون)، (وتحبون) قرأ أبو عمرو ويعقوب بياء الغيبة في الأفعال الأربعة مع ضم الحاء فِي (يَحُضُون) فِي سياق الخبر عن الإنسان في قوله تعالى: (فأما الإنسان إذا ما ابتلاه ريه) ليأتلف الكلام على نظام واحد، وقرأ الباقون بتاء الخطاب في الأفعال الأربعة أى: قل لهم، والخاطية بالتوبيخ أبلغ من الخبر وقرأ نافع وابن كثير وابن عامر: (ولا تُحُضُّون) أي: لا تأمرون بإطعام المسكين، وقرأ الكوفيون وأبو جعفر: (ولا تَحَاضُون) بفتح الحاء وألف بعدها مع المد المشيع، أي: لا يحض بعضكم على ذلك بعضًا، والأصل: (تتحاضون) فحذفت التاء الثانية. (حجة القراءات لابن زنجلة ص ١١٤ ط دارابن الجوزي).

قوله تعالى: ﴿ فَيَوْمِيلِ لَّا يُعَيِّبُ

# عَلَالِهُ أَمَدُ أَن وَلَا يُوثِقُ وَكَافَهُ أَمَدُ )

الـقراءات: قرأ الكسائي ويعقوب (يعذب) و(ويوثق) بفتح الذال والثاء، والباقون بكسرهما.

المعنى: على قراءة: (يُعَذَّبُ، يُسوتَ قُ) أضساف الضعلين يُسوتَ قُ) أضساف الضعلين اللي الكافر المعدَّب والموثق والمتقدير: لا يُعدَّب أحد مثل ايثاقه، وعلى قراءة الجمهور؛ (يُسعَدُّب، يُسوشِ قُ)، أضافوا الشعل إلى الله جل ذكره وهاء الضمير لله تعالى، والتقدير؛ فيومئذ لا يعذب أحدُ أحدُا مثل تعذيب الله للكافرين، ولا يوثق أحدُ أحداً مثل إيثاق يوثق أحدُ أحداً مثل إيثاق الله للكافرين. (الكشف لمكي بن أبي طالب ٢/١/٤-٢٧١).

#### ومن سورة الشمس

قوله تعالى: (وَلَا يَخَافُ عُفَهُهَا) (الشمس:١٥).

القراءات: قرأ نافع وأبو جعفر وابن عامر بالفاء مكان الواو، وهكذا رُسِمَتْ في مصاحف أهل المدينة والشام، وغيرهم بالواو وهكذا هي في مصاحف أهل الكوفة ومكة والبصرة.

المعنى: قال أبوبكرابن الأنباري: من قرأ (فلا يخاف) فلأن الفاء فيها تصل الذي بعدها بالذي قبلها وهو قوله بعالى: (فَدَمُدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُمْ بِدَنْهِمْ فَسَوًاهَا)؛ أي: فسوى الأرضُ عليهم؛ فلا يخاف الله عقبى هلكتهم.

وأما قراءة: (ولا يخاف)؛

فقد جمعت الذي اتصل بها مع العقر، والمعنى: إذ انبعث أشقاها فعقرها، وهو لا يخاف عقبى عقبى عقرها، أي: لا يقدر أن الهلكة تنزل عليه بسبب عقرها. (معاني القراءات لأبي منصور الأزهري ص ٥٧٥).

#### ومن سورة الهمزة

قوله تعالى: (ٱلَّذِي جَعَ مَالًا وَعَدَدُهُ)(الهمزة:٢).

الـقـراءات: قـرأ ابـن عامر وحمزة والكسائي وخلف وروح وأبـو جعفر بتشديد الميم (جَمّع) وخففها الباقون.

المعنى: على قراءة التشديد تكثير الجمع، أي جمع المال شيئا بعد شيء. (الكشف ٤٨٥/٢).

#### ومن سورة السد

قوله تعالى: ( وَٱمْرَأْتُهُ حَمَّالُهُ ٱلْحَطِّب)(المسد: ٤).

القراءات: قرأ عاصم بنصب التاء في (حمالة)، وغيره برفعها.

المعنى: على قراءة الرفع أنه صفة أو على البدل من (امرأته)، وعلى إضمار مبتدأ، أى: هي حمالة.

وأما النصب فعلى الذم لها؛ لأنهاكانت قد اشتهرت بالنميمة؛ فجرت صفتها على الذم لها. (الحجة للقراء السبعة لأبي علي الفارسي ص٢٥٤).

وللحديث بقية إن شاء الله والحمد لله رب العالمين.



# فكرجديد

الفكر الجديد الذي أتكلم عنه قائم على الأسباب الحالية للإنجاز في الدول التي تأخذ بالعلم والتجريب مبادئ أساسية مقترحة للمجلة.

١- أن تقوم المجلة بتحقيق أرباح من أجل الوصول للاستقلال المالي، وعدم الاعتماد الكبير على التبرعات، وإلا بعد فترة وجيزة لن تتمكن من المنافسة، وتقديم الخدمة في وقت يقل فيه الاطلاع على المنشورات.

٢- أن تقترب المجلة من واقع الناس والدولة.

٣- أن تقدم ما يحتاج إليه الشباب، وأن يستحدث باب لهم بالجلة يكتبونه أو يشاركون في إخراجه.

٤- أن تضيف قيمة (حل مشكلات الأسرة المصرية المعاصدة.

٥- أن تستغل القدرات الكامنة الموجودة لدى

المؤسسة والتي يحتاجها المجتمع بشدة ولكن لا يتم استغلالها.

آن تعي هموم القطاعات المختلفة من الشعب
 وتقديم نماذج عملية للحلول.

 ٧- أن تقوم بالإعلان الدائم للتواصل مع القراء لتقديم أفكارهم وتقييماتهم.

٨- إنشاء قناة على اليوتيوب والاهتمام بالجانب
 التكنولوجي.

٩- تقديم تدريبات حية وعلى النت للأمور التي
 يطلب فيها القراء الخدمة مثل دورات تربية
 النشء أو التعامل مع المراهقين وغيرها.

١٠- أن تهتم بالتسويق المحترف.

د . وائل شرف الدين دكتوراه مهنية في جودة التعليم الدولي

مع الشكر والتقدير لما تقدّمه مجلة التوحيد، هناك عدة ملاحظات أرجو لويتم الانتباه إليها؛

١- اقترح كتابة ملخص (نصف صفحة) في مربع واضح في آخر المقال يوضّح خلاصة القضية الفقهية التي لا يستطيع القارئ العادي استيعاب الاختلافات الفقهية. هذا المربع يكون خلاصة ما يريد الكاتب إيصاله للقارئ يرجح للقراء ما يراه أقرب للأدلة، وخاصة في باب الفقه، وكذلك باب أمثال القرآن، وغيرهما.

٢- بعض المقالات بها استطرادات كبيرة، أسباب الغزوات ودوافعها والخطب التي قيلت قبلها وأثناءها،
 بعض الأمور يمكن الرجوع لمصادرها للتوسع بها، وجعل المقال تشويقي أكثر.

٣- مناقشة القضايا العصرية والشبابية بهدف توسيع جمهور المجلة.

شكرالله لكم جهودكم وبارك فيكم ونفع بكم

رسالة من القارئ عبد الله محمد (مصر)

# جماعة أنصار السنة المحمدية

### تأسست عام 1345هـ- 1926م



الدعوة إلى التوحيد الخالص من جميع الشوائب، وإلى حب الله حبًا صحيحًا صادقًا يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبًا صادقًا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين - القرآن الكريم، والسنة الصحيحة - ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط؛ عقيدة وعملاً وخلقًا.

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - في أي شأن من شئون الحياة - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.



للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ/ممدوح عبد الفتاح: مدير قسم الحسابات بالمجلة

01008618513

Upload by: altawhedmag.com