

فــــاوی رمضانیــة



شـهـر الـقـرآن

الواجب طي العبادة منك طول العبادة



أثر تفشي وباو كورونا على أعمال شهر رمضان



نظرات في أحكام قيام الليل





رمضان شهر الإحسان

Upload by: altawhedmag.com



الاستاذ/ ممدوح عبد المفتاح. والاستاذ/ ممدوح عبد المفتاع المعلق المعالمة ال



صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة المحمدية

#### رئيس مجلس الإدارة

اد. عبد الله شاكر الجنيدي

#### المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

#### نائب المشرف العام

د. مرزوق محمد مرزوق

#### رئيس التحرير،

حسين عطا القراط

#### سكرتير التحرير:

مصطفى خليل أبو المعاطي

#### مستشار التحرير

جمال سعد حاتم

#### اللجنة العلمية

د. جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د. محمد عبد العزيز السيد

#### الاخراج الصحفي:

احمد رجب محمد محمد محمود فتحي

#### إدارة التحرير

٨ شارع قولة عابدين - القاهرة ت:۱۷ ۱۵ ۲۳۹۳۱ واکس :۲۲۲۰۹۳۲

#### البريد الإلكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

مطابع الاهرام التجارية \_ قليوب \_ مصر

### السلام عليكم

# فقه البلاء

مما يستفاد من قول العلماء أن من سنن الله ﴿ فِي الْحُلِقِ وقوع المصائب بأسبابها. كما فِي الآية الحكيمة ( وَلَنَبْلُونَكُمْ بِثَنَّ عِنَ ٱلْخُوفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصِ مِنَ

ٱلْأَمْوَلِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلنَّمَرَاتِ ) (البقرة:١٥٥)، فالبلاء بِالذِّنبِ، والعافية في التَّوْبِ، وإنما المؤمن الموفق من يستفيد مما جرت به الأقدار، ومن لم يتعلم من الحوادث، وتهذيه الكوارث فهو جاهل بهدي الدين، متبع غير سبيل المؤمنين، لم يفهم قوله تعالى: (وبشر الصابرين)، ولم يستفد بحسن العاقبة في الأمور كلها. أما (الذين إذا أصابتهم مصيبة قالوا إنا لله وإنا إليه راجعون) فليس قولهم هذا مجرد كلمة يحفظونها حفظا، أو يلفظونها لفظا دون أن يعقلوا لها معنى، وإنما قالوها معبرين بها عن حالهم ومقتضى إيمانهم، موقنين بأنهم من خلق الله وملك الله وإلى الله يرجعون، فهو الذي بيده ملكوت كل شيء، ولايفعل إلاماسيقت به الحكمة، وارتضاه النظام الإلهي، وهم بذلك جديرون بالصبر إيمانا وتسليما بحيث لا يملك الجزع نفوسهم، ولا تقعد المصائب هممهم، بل تزيدهم ثباتا ومثابرة فيكونون هم الفائزين. ويا ويل من خرجوا من البلاء فعادوا لما نهوا عنه، فهم في طغيانهم يعمهون، وللمعاصى يقترفون، وهنيئا للمعتبرين بمنهج رب العالمين .

#### التحرير



## «بريد القراء» أول باب تفاعلي إعلامي منذ القرن الـ 8 أ

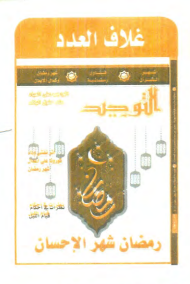
هَبِلِ أَكْثَرِ مِنْ هَرِنَيْنِ مِنَ الْمِمَانِ كَانِ بِبابِ النَّهَاعِلِ الْمِحِيدَ بِينِ الْصحف،مَنيذِ بِدَا لِللَّهَا وَيِينَ القراء هوياب وريد القراء، ومن خلال هذا الباب كان القراء يعبرون عن أرائه وهيا ينشر من الغبار وتعليقات ويين الاستحسان والاعتراق كان الصحافيون يعرفون موقف القراء من الصحيفة ويتفاعلون معهم بنشر الرسائل وأحيانا بالرد عليها.

وتطرورا الوضيح الأزرالي رسالل الكترونيية ترسيل اليءواقي الصحف الالكترونيية المتحت على المنالات والأخبيار مباشرة بالإضافية إلى البريد المبادي

ويشرف محرر متخصص على ريرينا القراء ، يحيث يخض لهايين النشر من حيث سلامة اللفة والالتزام بالأصول الصحاف في بعدم التعني أو الهام أشخاص بالرجليل وينبغي أن تكون الرسالة عاليين ١٠٠ و «تكلمة بحد نقصي ويغضل الحرر السؤول الرسائل التي تأتي بالا توقيع أو تحري على نفة بنزينة الا تصلح النشر .

🙆 للتواصل:على الوتس ١٩١٨١٦٢ • ١٥٠ - ٧١٥١ • ١٥٠ • ١٠٠١٥





#### الاشتراك السنوى

ا- في الداخل ١٠٠ جنيه توضع في حساب المجلة رقم/١٩١٥٠ ببنك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٢٣٩٠٦٦٠ ورقم/ ٢٢٣٩٠٦٦٠ وريال سعودى أو مايعاد لهما ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار الستة حساب رقم/١٩١٥٩٠

#### ثمنالنسخة

مصر ٥٠٠ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

خنيها كلاقراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و٢٠٠٠ دولاراً خارج

. مصر شاملة سعر الشحن

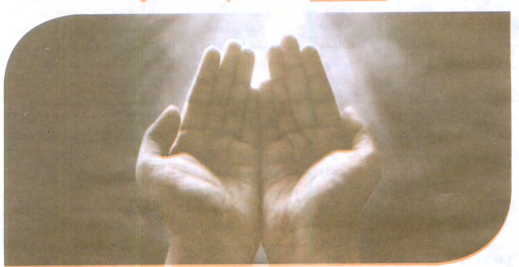


| 3  | الواجبات على العباد عند حلول البلاء      |
|----|------------------------------------------|
| 7  | شهر القرآن                               |
| 9  | نظرات في أحكام قيام الليل                |
| 13 | كورونا دروس ووقفات مع دخول شهر الرحمات   |
| 16 | بريد القراء                              |
| 17 | شهر رمضان وكمال الإيمان                  |
| 21 | فقه المرأة في الصيام                     |
| 24 | الصيام مع جائحة كورونا                   |
| 26 | رمضان وترويض الشهوات                     |
| 36 | واحة التوحيد                             |
| 38 | دروس من فتح مكة                          |
| 41 | استشهاد علي بن أبي طالب رضي الله عنه     |
| 48 | أخبار العالم الإسلامي                    |
| 50 | دور الأباء في رمضان مع وجود الوباء       |
| 53 | تعذير الداعية من القصص الواهية           |
| 56 | درر البحار                               |
| 57 | عظمة القرآن الكريم                       |
| 60 | أثر تفشي وباء كورونا على أعمال شهر رمضان |
| 64 | الأنفوجرافك                              |
| 65 | فتاوى رمضانية                            |
| 68 | رمضان شهر اثتوبة                         |
| 70 | رمضان وتحقيق الأحلام                     |
|    |                                          |



# الواجب على العباد عند حلول البلاء

الرئيس العام 🖾 د. عبد الله شاكر



الحمد لله القاهر فوق عباده، والصلاة والسلام على من بعثه ربه بالحق الى قيام الساعة وعلى آله وأصحابه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم القيامة. وبعد فقد اجتاح العالم اليوم داء خطير أثر على البشرية، وهو ما يعرف بغيروس كورونا، ويكفي أن منظمة الصحة العالمية قد أعلنت أنه وباء عالى، وهذا ما دفع الدول إلى أخذ الاحتياطات اللازمة للحد من انتشاره، ومن ثم القضاء عليه، وهذا الحدث الجلل الذي شغل العالم بأسره يحتاج الى التذكرة ببعض الأمور وألخصها فيمايلي،

أولا: كل ما يقع لا الكون من خلق الله وإيجاده: قال تعالى: «رَّنَكَقَ كُلُّ مَنْ هُوَّلَ مُنْ فَقَدَّرُهُ، نَقْيِرُ» (الفرقان:٢). وقال تعالى: «وَكَانَ أَنْرُ أَلِّهِ قَدَلَ مَنْدُورًا» (الأحزاب: ٣٨)، وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «جاء مشركو قريش يخاصمون رسول الله صلى الله عليه وسلم في القدر فنزلت: « يُرِّم يُسْحُونَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِم ذُرُقُوا مَسَ سَقَرَ (١) إِنَّا كُلُّ مَنْ عَلَيْتُهُ بِشَرِينَ » (القمر: ٤٨- ٤٩). (صحيح مسلم: ٢٥٥٦).

وقال النووي رحمه الله وهو يشرح أحاديث القدر التي رواها مسلم في صحيحه: «هذه الأحاديث كلها دلالات ظاهرة للذهب أهل السنة في إثبات القدر، وأن جميع الواقعات بقضاء الله تعالى وقدره، خيرها وشرها، نفعها وضرها». (شرح النووي على صحيح مسلم، ج١٦، ص١٩٩-١٩٩).

وعليه فما وقع في العالم اليوم هو بقدر الله تعالى ومشيئته، ويجب على العباد أن يؤمنوا بدلك، وأن يسلموا به.

قال ابن القيم: «أساس كل خير أن تعلم أن ما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن؛ فتستيقن حينئذ أن الحسنات من نعمه؛ فتشكره عليها وتتضرع إليه ألًا يقطعها عنك، وأن السيئات

من خدلانه وعقويته؛ فتبتهل اليه أن يحول بينك وبينها» (الفوائد: ص٧٥)، ولا يُلتفت الى قول القدرية القائلين بأن الله لا يخلق الشر، والجواب عليهم: أن الله لا يخلق الشر المحض الذي لا خير فيه؛ لأن الشيء الواحد قد يكون خلقه باعتبار خيرًا، وباعتبار آخر شرًا، كخلق إبليس ؛ فالله خالقه وهو رأس الشركله، ولكن من لم يتبع خطواته سلم منه فكان خيرًا له، ومن اتبعه كان شرًا له، وقد ثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقول في دعاء الاستفتاح: «لبيك وسعديك، والخير كله في يديك، والشر ليس اليك (صحيح مسلم: .(VV)

قال ابن القيم: "والشر إنما صار لانقطاع نسبته إليه، فلو أضيف إليه لم يكن شرًا، وهو سبحانه خالق الخير والشر، (شفاء العليل، ج٢، ص٠٤٢). وهذه إشارة يسيرة تكفي في هذا المقام.

ثانيا: حلول المسائب ونزول البلاء بسبب ذنوب العباد:

قال تعالى: « وَمَا أَمْنَبُكُم مِنْ مُصِيبَةٍ فِيمَا كَسَنَ أَيْدِيكُرْ وَيَعْفُوا مَن كَثِيرِ » (الشورى: ٣٠). ومعنى ذلك: أن ما وقع بكم إنما هو بسبب معاصيكم، وما ارتكبتم من الأنسام، وهو مع كل ذلك يعفو عن كثير من الذنوب؛ فلا يعاقب عليها.

قالُ السعدي رحمه الله: «يخبر تعالى أنه ما أصاب العباد من مصيبة في أبدانهم وأموالهم وأولادهم، وفيما يحبون ويكون عزيزًا عليهم،

إلا بسبب ما قدَّ مته أيديهم من السيئات، وأن ما يعفو الله عنه أكثر، فإن الله لا يظنم العباد ولكن أنفسهم يظلمون، ج١، ويسير الكريم الرحمن، ج١، ص١١٨).

والمتأمل في واقع الناس اليوم يجد أنهم وقعوا في كثير من المعاصى والذنوب، وشؤم المعاصى يعم الصالح والطالح. ويأكل الأخضر واليابس ويهلك الأموال، وعلى رأس ما وقع فيها الناس من العاصى، الكفر بالله، يل انكار وجود الله جل في علاه، وهو سبحانه الأول والأخر والظاهر والباطن، والبراهين الدالة على وجوده أكثر من أن تحصى، كما أن البعض وقع في الشرك، ونادوا غير الله جهارًا نهارا، وتوسلوا بالمخلوقين وطلبوا منهم ما لا يطلب إلا من الله، كما شيدت القبور والأضرحة وتوجه بعض الناس اليها سائلين متضرعين، وانتشر الربا ووقع الزنا وغيرهما من المعاصى، وتجرأ البعض على حدود الله تعالى، وظلم بعضهم بعضا، كما هو الظاهر في الغش والكذب والخداع، كما ضيعت الأخلاق وقل الحياء، والناس ال كانوا على خير فغيَّرُوا غيَّر الله عليهم، كما قال تعالى: اللهُ لَا يُغَيِّرُ مَا بِغَوْمِ حَفَّى يُغَرُّوا مَا بِأَنْسِيرُ » (الرعد: ١١)، وفي هذه الأية وعيد شديد لن انحرف عن الحق بأن يحل به ما يُعكر عليه صفو حياته ويوهن قوته؟ واحدروا عباد الله من التحول من الخير إلى الشر، ومن الطاعة إلى العصية. قال الشنقيطي رحمه الله:

"يبين تعالى في هذه الآية الكريمة أنه لا يُغير ما بقوم من التعمة والعافية حتى يغيروا ما بأنفسهم من طاعة الله جل وعلا"، والمعنى: أنه لا يسلب فوماً نعمة أنعمها عليهم حتى يغيروا ما كانوا عليه من الطاعة والعمل الصالح، وبين هذا المعنى في مواضع أخرى كقوله: "ذلك بأن الله لم يك مغيرا نعمة أنعمها على قوم حتى يغيروا ما بأنفسهم" (أضواء البيان، ج٣. وبين ١١٤).

وقد ضرب الله لنا بذلك مثلافي القرآن الكريم، حتى نداوم على الاستقامة؛ فنسلم من تغير الحال، قال تعالى: « وَضَرَبَ اللهُ مَثَلًا قَرْبُهُ كَانَتْ ءَامِنَةُ مُطْمَينَةً يأتيها رزفها رغدًا مِن كُل مكان فَكَ فَرَتْ بِأَنْعُبِ ٱللَّهِ فَأَذَاقَهَا ٱللَّهُ لِيَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُوا نَصْنَعُونَ ، (النحل: ١١٢)، وهذا مثل أريد به أهل مكة، فانها كانت آمنة مطمئنة يأتيها رزقها سهلا هنيئا من كل مكان. فلما كفروا ولم يؤمنوا بالنبي المرسل اليهم، بدل الله الأرزاق بالجوع والأمن بالخوف. (انظر: تفسير ابن كثير، ج٢، ص٧٩٥).

#### ثالثا: حظر النّجوال وتعليق الصلاة في المساجد:

وهذا أمر جائز شرعًا، وقد أفتى بذلك أئمة الدين وعلماء المسلمين، فهنا في مصر أفتت هيئة كبار العلماء برئاسة فضيلة الإمام الأكبر شيخ أصدر وزير الأوقاف تعليماته للأئمة والخطباء بالاكتفاء برفع الأذان فقط في المساجد.

العبادات في بيته وله بشرى من النبي صلى الله عليه وسلم، كما في حديث عائشة رضي الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه وسلم عن الطّاعُون، فأخبرها نبي الله عليه وسلم عن الطّاعُون، فأخبرها أنّه كان عليه وسلم، من يَشاء، فجعله الله حلي للمُؤْمنين، فليس من عبد للمُؤْمنين، فليس من عبد يقع الطّاعُون، فيمُكثُ في بَلده وسابرا، يَعْلُمُ إِلنَّه لَنْ يُصِيبَهُ الله كان له مثل أجر الشّهيد" (صحيح مثلُ أجر الشّهيد" (صحيح مثلُ أجر الشّهيد" (صحيح البخارى، ٤٧٣٤).

وقد أفتى العلماء- كما أشرنا سابقا- بذلك، وتولى الحكام تنفيذ ما قرروه، وعلى الجميع طاعتهم؛ استجابة لقول الله تعالى: "يَأْتُهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلأَمْنِ مِنكُونَ » (النساء: ٥٩)، وقد أبرزت هذه الحادثة مثلا يحتذى لطلاب العلم وقعت من شيخي العلامة عبد المحسن بن حمد البدر، وذلك أنه أفتى أولا بعدم سقوط الجماعة، ثم لما أفتت هيئة كبار العلماء بمنع قيامها في المساجد رجع عن قوله- حفظه الله تعالى-، ويحسن بي هنا أن أسوق نص

كلامه؛ يقول: «فقد عرض على سؤال من أحد العراقيين بتاریخ ۱٤٤١/٧/۳ مسال فيه عن سقوط صلاة الحمعة والحماعة عن الناس بسبب الوباء الذي حصل أخيرا في العالم، فأجبت بعدم السقوط، وأن المحافظة على الصلاة من أسباب رفع البلاء، وكان هذا السؤال في أول الأمر؛ وذلك لأنه ليس لأحد أن يتخلف عن صلاة الجماعة المقامة، أما إذا حصل منع اقامة صلاة الجمعة والحماعة ق الساجد من الدولة، فلا محال لإقامة الجمعة في البيوت، أما الجماعة فإنها تقام في البيوت من الرجل وأولاده، وهذا هو الذي كنت أجيب به عندما أسال عن هذا الموضوع. وهو الندي أفعله أنا وأولادي في بيتى، وليس لى وأمثالي من طلبة العلم مخالفة ما صدر من هيئة كبار العلماء في ذلك ... وأود أن ألضت النظر إلى أن الشيخ قد قارب التسعين من عمره-بارك الله في حياته-وهوعالم جليل يعرفه القاصي والداني، ثم يذكر أنه لا يخالف هيئة كبار العلماء؛ فما بال الصغار يتطاولون على العلماء 11

ومن فوائد حظر التجوال عدم أذية الناس؛ لأن المصاب بنقل العدوى-بإذن الله- إلى غيره، كما قال بذلك الأطباء، وهو من العمل بالأسباب.

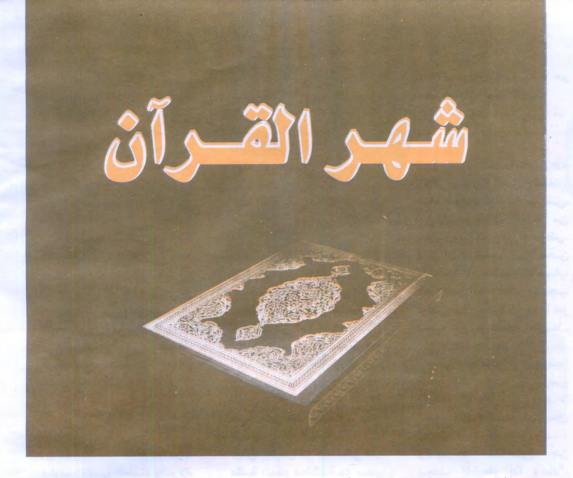
رابعًا: الواجب على العباد اليوم: عد أن عمّ الدياء واستحك

بعد أن عمَّ الوباء واستحكم الداء؛ وجبت العودة والتوبة إلى الله تعالى، والتضرع إليه

والانكساريين بديه، وهذا أمر محبوب إلى الرب الكريم. قال تعالى: "فَلَوْلا إِذْ حَامَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُوا وَلَكُن فَسَتْ قُلُوبِهِمْ وَزَنَّنَ لَهُمُ ٱلشَّنْظُانُ مَا كَانُواْ تعملُون » (الأنعام: ٤٣)، والله تعالى يبتلي بالمحن والمصائب ليكفر الخطايا، والأمراض، والعلل موقظات للعباد من الغفلة ومن كثير من الأمراض. قال ابن القيم: « لولا محن الدنيا ومصائبها، الأصباب العبد من أدواء الكبر والعجب والفرعنة وقسوة القلب ما هو سبب هلاكه عاجلا وأحيلا، (زاد المعاد، ج٤، ص١٥١).

وعلى العباد أن يدركوا نعمة الله عليهم في المرض، ويعلموا أنه ما أنزل بهم إلا ليعبدوه وحده مخلصين له الدين، وليرجوه وحده ولا يرجوا أحدا سواه؛ "أمن يجيب المضطر إذا دعاه"، وعلى المسلمين أن يستحضروا عظمة الله وسيعة رحمته وفضله عليهم، وأنه يهم رؤوف رحيم، وأنه لا يستعجل عباده بالدنب، بل يمهل ويؤخر إلى حين، كما قال تعالى: الوَلَةِ الْوَاحِدُ اللَّهُ السَّاسَ سَمَا كَسَبُوا مَا تَوَكَ عَلَى ظَهْرِهَا من دات " (فاطر: ٤٥)، وق الختام فإني أسال الله باسمه الأعظم الذي إذا دُعي به أجاب وإذا سُئل به أعطى أن يرفع البلاء والوباء الذي نزل بالبلاد والعباد، وأن يعاملنا بما هو أهله فهو أهل التقوى وأهل الغفرة، وأن يسلم بلادنا من كل سوء ومكروه،

والحمد لله رب العالمين.



اعلاد ا

د . عبد العظيم بدوي

-(177

أُمَّا الْقُرْآنُ الْكَرِيمُ، فَقَدْ سَمَّاهُ اللّٰهُ هُدَى فِي مَوَاضِعُ كَثِيرَةَ: قَالَ تُعَالَى: «شَهُرُ رَمَضَانَ اللّٰيةَ أُنزلَ فِيهِ الْفُرَّوَانُ هُدَى لِنكاسٍ وَبَيْنَتِ مِنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانُ » الْفُرَوّانُ هُدَى اللهُ دَى وَالْفُرْقَانُ » وقال قَعَالَى: «قَدْ جَاءَكُم اللهِ نُورٌ وَكِتَبُ مُبِنُ (اللهُ يَهْدِى بِهِ اللهُ مَن اللهُ يَوْرُ وَكِتَبُ مُبِنُ اللهَ اللهَ وَيُخْرِجُهُم مِن اللهُ الطَّلْمَنِ وَيُخْرِجُهُم مِن اللهُ الطَّلْمَن إِلَى اللهَ اللهُ الطَّلْمَن إِلَى اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ

فَالْقُرْآَنُ يَّهٰدَي إِلَى الْحَقِّ فَيْ كُلُ مَا اخْتَلَفَ فيهِ الْتَأْسُ، وَيَهْدِي إِلَى الطَّرِيقِ الْشُتَقِيمِ مِنْ بَيْنِ سَائِرَ الطَّرِيقِ الْشُتَقِيمِ مِنْ بَيْنِ سَائِرَ الطَّرُقِ النَّاسُ، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ هَذَا الْظُرُقِ النَّيْ يَعَمُلُونَ الْفُرْمَانَ يَهْالَى: ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْمَانَ يَهْدِينِ اللَّيْ يَعَمُلُونَ الْمُوْمِنِينَ اللَّيْنِ يَعْمُلُونَ الْفُرْمَانَ يَهْدِيهِمْ وَفِيمَا يَهْديهِمْ، وَبِالْجُمُلَةِ فَالْمُوالِحُ اللَّهِ عَلَيْهَا مَدَارُ الشَّرَائِعُ وَبِالْجُمُلَةِ فَالْمَصَالِحُ النَّتِي عَلَيْهَا مَدَارُ الشَّرَائِعُ وَبِالْجُمُلَةِ فَالْمَصَالِحُ النِّتِي عَلَيْهَا مَدَارُ الشَّرَائِعُ وَبِالْجُمُلَةِ فَالْمَصَالِحُ النَّتِي عَلَيْهَا مَدَارُ الشَّرَائِعِ

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فإنَّ الْقُدْرَآنَ الْكُرِيمَ هُوَ حَبْلُ الله الْمَتِينُ، وَهُوَ النَّوْرُ الْقُورُ الله، وبعد: الْمُبِينُ، وَالصَّرَاطُ النَّسْتَقِيمُ، عصْمَةٌ لَنْ تَمَسَّكَ بِه، وَنَجَاةٌ لَنْ تَمَسَّكَ بِه، وَنَجَاةٌ لَنْ آتَبَنُهُ، ثُمُ فُضُلَتَ مِن وَنَجَاةٌ لَنْ تَكِيرٍ وَلَا مِنْ خَلْفِهُ لَيْكِنَتُ عَزِيرٌ (الله) لَا لَكُنْ حَكِيرٍ وَهُود: ١)، «وَإِنَّهُ, لَكِنْتُ عَزِيرٌ (الله) لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ غَرِيرٌ (الله) لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ غَرِيرٌ وَلَا مِنْ خَلْفِهُ مَّ مَزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ جَمِيدٍ» (فصلت: ٤١-٤٢).

ثلاثة:

الأُولَى: دَرْءُ الْمَفَاسِد، الْمُعُرُوفُ عِنْدُ أَهُلِ الأُصُولِ بِالضَّرُورِيَاتِ. وَالثَّانِيَةُ: حَلْبُ الْصَالِحِ، الْعُرُوفُ عِنْدَ وَالثَّانِيَةُ: حَلْبُ الْصَالِحِ، الْعُرُوفُ وَنْدَ اَهُلِ الأُصُولِ بِالْحَاجِيَاتِ. وَالثَّالثَةُ: الْجُرْيُ عَلَى مَكَارِمِ وَالثَّالثَةُ: الْجُرْيُ عَلَى مَكَارِمِ عَنْدَ أَهْلِ الأَصُولِ بِالتَّحْسِينِيَاتِ عَنْدَ أَهْلِ الأَصُولِ بِالتَّحْسِينِيَاتِ وَلَّلَ هَذِهِ الْمَصَالِحِ وَلَا تَمْدِهِ الْمَصَالِحِ وَلَى هَذِهِ الْمَصَالِحِ وَلَلَ هَذِهِ الْمَصَالِحِ الثَّلَاثُ هَدِي فَيهَا الْقُرْانُ الْعَظِيمُ الثَّرُنِ الْعَظِيمُ وَأَعْدُلُهُا. (أَصُواءَ البيان: ٤٧/٣). وَنَدَلُهُا. (أَصُواءَ البيان: ٤٧/٣).

التي يتردد فيها العالم، والظلمات

الْتِي يَتَحْمُطُ فِيهَا، وَالْضَنْكَ الَّذِي

يُعَانِي مِنْهُ، إِنْمَا سَبِيْهُ الأَوْحَدُ هُوَ الْإِغْرَاضَ عَن الْقُرْآن، فإنْ صَدِقْت النَّوَايَا فِي الْخُرُوجِ مِنْ هَذِهِ الْحِيْرَة وَهَذه الظَّلْمَات، وَالتَّحْلُص مِنْ هَذَا الْضَنْك، فَإِنَّ الْحِلِّ الْأَوْحَدُ هُوَ الْإِقْبَالِ عَلَى الْقُرْآنِ، تَلَاوُةً وَتَدَبِّرُا وَفَهُمَا، وَتَعْلَيمًا وَعَمَلاً، كُلِّ ذَلْكُ بِعْدُ الْإِيمَانَ بِأَنَّهُ كَالْمُ اللَّهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ، نَزَلَ بِهُ الرُّوحُ الأمين، على قلب مُحمد صلى الله عليه وسلم ليكونَ منَ الْمُنْدُرِينَ، بِلسَّانِ عَرَبِيٌّ مُبِين، وَيَعْدُ الإيمان الذي لا يُخالطه شك، واليقين الذي لا يُصَاحِبُهُ تَرَدُّدُ، أَنَّ سَعَادَةَ الْبَشَرِيَّةِ وَصَلاحَهَا فِي أُخْذَهَا أَنْفُسَهَا بِهَدي هَذَا الْقُرْآنَ، فَإِنَّ الْقُرْآنَ لَا يَهْدي الْكَافِرِينَ، وَلا يَهْدي الظَّالِمِينَ، وَلا يَهْدي الْفَاسِقِينَ، وَإِنَّمَا يَهْدي الْوُمنِينَ الْتُقْبِنَ الْحُسنِينَ، وَالْقُرْآنُ لَا يَهْدِي مَنْ أَقْبَلَ عَلَيْهِ لَلْتَحْرِيَةٍ، وَانْمَا يَهْدي مَنْ أَقْبَلَ عَلَيْه وَهُوَ مُؤْمِنٌ بِأَنَّهُ الْهُدَى نَفْسُهُ، وأن لا هدى في غيره.

وَلَقَدْ أَمَرَ اللَّهَ تَعَالَى رَسُولَهُ وَالْمُؤْمِنِينَ بِتلَاوَة الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ فَقَالُ تَعَالَى: « أَتُلُ مَا أُوجَى إِلِّكَ مِنَ الْكِنْفِ الْكَرِيمِ فَقَالُ تَعَالَى: « أَتُلُ مَا أُوجَى إِلِّكَ مِنَ الْكِنْفِ صَلَى وَأَمَرَ النَّبِيَ صلى وَأَفَدَ الشَّبِيَ صلى اللَّه عليه وسلم أَنْ يَصْدَعَ بِهَذَا الأَمْرِ بِقَوْلُه: « إِنَّمَا أَمْرُتُ أَنْ أَعْدُ رَكِ هَنْدٍ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلم أَنْ يَصْدَعَ بِهَذَا الأَمْرِ بِقَوْلُه: « إِنَّمَا أَمْرِتُ أَنْ أَعْدُ رَكِ هَنَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى حَرَّمَها وَلَهُ صُلُ أَمْرَتُ أَنْ أَنْ الْمُولِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْرَالُ فَقُلْ إِنِّمَا أَنْكُونَ الْمُعْلِينَ ﴾ وَأَنْ أَنْكُوا الْفُرْءَانَ فَعَنِ الْمُعْرَالُ فَيْلُ إِنَّمَا أَنْكُونَ الْمُعْلِينَ ﴾ المُعْدَدِينَ الْمُعْرَالِينَ الْمُعْلِينَ ﴾ المُعْدَدِينَ المُعْدِينَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِينَ الْمُعْلَى الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِينَ اللَّهُ الْمُعْلِينَ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِينَ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلَى الْمُعْلِينَ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِينَ الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِينَ الْمُعْلَى الْمُعْلِينَ الْمُعْلِي الْمُعْلِينِ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْ

(التمل: ۹۱-۹۲).

الَّه لِيْرَةُ الْبَتِي يَتَرَدُّدُ فِيهَا الْعَالَمُ، والنظلُماتِ الَّتِي بَتَخَبُّطُ فِيهَا، وَالضَّنْكَ البذي بُعاني مِنْهُ، البذي بُعاني مِنْهُ، الْهَا سَبِيْهُ الأَوْحَدُ هُوَ الْإِعْرَاضُ عَنِ الْقُرْآنِ

وَلَقَدُ كَثُرِتَ الْأَحَادِيثُ عَنِ النّبِيَ صلى اللّه عليه وسلم في الْحَثُ عَلَى قَرَاءَةَ الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ وَالتَّرْغِيبِ فِيهَا: عَنْ أَبِي اَمُامَةَ الْبَاهِلِيُّ رَضِي اللّه عَنه قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولُ اللّه صلى عنه قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولُ اللّه صلى عنه قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولُ اللّه صلى اللّه عليه وسلم يَقُولُ: "اقْرَءُوا الْقَيامة شَفِيعًا الْقُرْآنَ فَإِنّهُ بِأَتِي يَوْمِ الْقيامة شَفِيعًا الْقُرْصَابِهُ، اقْرَءُوا الرَّهْرَاوَيْنَ الْبَقَرَةَ وَسُورَةَ أَلَ عَمْرانَ فَإِنّهُمَا تَأْتِيانِ يَوْمَ الْقِيامة شَفِيعًا الْقَيامة كَأَنّهُما عَمَامَتان، أَوْ كَأَنّهُمَا فَرْقَانِ مِنْ طَيْرِ عَنْ أَصْحَابِهِمَا اقْرَءُوا سُورَةَ الْبَقَرَة فَإِنْ أَخْذَهَا الْقَرْءُوا سُورَةَ الْبَقَرَة فَإِنْ أَخْذَهَا الْقَرْءُوا سُورَةَ الْبَقَرَة فَإِنَ أَخْذَهَا الْقَرْءُوا سُورَةَ الْبَقَرَة فَإِنَ أَخْذَهَا الْمُكْرَةِ فَإِنْ الْخَذَهَا بَعْرَدُةً وَلاَ تَسْتَطِيعُهَا الْسُطَلَةُ"، أَي السّحَرَةُ ولاَ تَسْتَطِيعُهَا الْسُحَرَةُ ولاَ تَسْتَطِيعُهَا الْسُطَلَةُ"، أَي السّحَرَةُ ولاَ تَسْتَطِيعُهَا الْسُعِرَةُ وَلاَ تَسْتَطِيعُهَا الْسُطَلِيّةُ الْمُسْتِورَةُ وَلاَ تُسْتَطِيعُهَا الْسُحِرَةُ وَلاَ تُسْتَطِيعُهَا أَلَّالَهُ الْمُورَةِ وَلاَ تُسْتَطِيعُهَا أَلْقِيمُ الْمُؤْلِقُولُ الْسُحِرَةُ وَلاَ تُسْتَطِيعُهَا أَلْهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ عَلَيْ الْمُؤْلِقُ ا

مسلم: ٤٠٨).

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِي اللَّه عنه عَنِ النَّبِيِّ صلى اللَّه علَيه فَريْرَةَ رَضِي اللَّه عليه وسلم قَالَ: «يَجِيءُ الْقُرْاَنُ يَوْمُ الْقَيَامَةِ فَيُكُولُ: فَيَقُولُ: يَا رَبِّ حَلَّه فَيُلْبَسُ تَاجَ الْكَرَامَة ثُمَّ يَقُولُ: يَا رَبِّ زَدُهُ فَيُلْبَسُ خُلَّةَ الْكَرَامَة ثُمَّ يَقُولُ: يَا رَبِّ لَرْضَ عَنْهُ فَيُقَالُ لَهُ اقْرَأُ وَارْقَ وَتُزَادُ لِنَصَى عَنْهُ فَيُقَالُ لَهُ اقْرَأُ وَارْقَ وَتُزَادُ بِكُلِّ آيَةً حَسَنَةً". (صحيح الترمذي: ٢٩١٥).

وَيَنْبِغِي للْقَارِئُ أَنْ تَكُونَ قَرَاءَتُهُ تَرْتِيلاً كَمَا أَمَرَ اللّهُ تَعَالَى، قَالَ تَعَالَى، "وَرَبِّلِ ٱلْقُرْءَانَ تَبِيلاً وَالمُرمان ٤)، وَأَنْ يَكُونَ هَمُهُ الْفَهُمَ وَالتَّدَّبُرَ لاَ السُّرْعَةَ وَالْعَجَلَةَ وَكُثْرَةَ الْمُقْرُوءِ: عَنْ قَتَادَةَ رَضِي اللّه عنه قَالَ: سُئل أَنْسٌ: كَيْفُ كَانَتُ عَزْءَةُ النّبِيِّ صلى اللّه عليه وسلم؟ فَقَالَ: "كَانَتْ مَدًا، ثُمَّ قِرْأَ "سِيلِة النِّهِ عَليه وسلم؟ فَقَالَ: "كَانَتْ مَدًا، ثُمَّ قِرْأَ "سِيلِة النِّهَ المُرتَّقِيلِة النِّهِ المُرتَّقِيلِة النَّهِ المُرتَّقِيلِة النَّهِ المُرتَّقِيلِة النَّهِ اللَّهُ وَيَمُدُ بِالرَّحْمَنِ، وَيَمُدُ بِالرَّحْمِنِ، وَيَمُدُ بِالرَّحْمِنِ، وَيَمُدُ بِالرَّحْمِنِ، وَيَمُدُ بِالرَّحِيمِ". (صحيح البخاري ٥٠٤٩).

وَعَنِ ابْن مَسْعُود أَنَّ رَجُلاً قَالَ لَهُ: إِنِّي أَقُرا الْمُضَلَ هِ رَكْعَة وَاحِدَة، فَقَالَ ابْنُ مَسْعُود؛ هَذَا كَهَدُ الشَّعُرِ ا إِنَّ أَقُوامًا يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ لَا يُجَاوِزْ تَراقيهُمْ، وَلَكَنْ

إِذَا وَقَعَ فِي الْقَالُبِ فَرَسَحَ فِيهِ نَفَعَ. (صحيح مسلم عَنِ (٨٢٢)، وَلَدُلْكَ نَهُيَ النّبِي صلى اللّه عليه وسلم عَنِ الْخَتْمِ فِي أَقَلُ مِنْ ثَلَاث، وَقَالَ: "لَمُ يَفْقُهُ مَنْ قَرَأُ الْخَتْمِ فِي أَقَلَ مِنْ ثَلَاث، (صحيح أبي داود:١٢٤٢). الْقُرُآنَ فِي أَقَلَ مِنْ ثَلَاث، (صحيح أبي داود:١٢٤٢). وَقَدْ شَهِدَ اللّه تَعَالَى لَقُرَاءِ الْقُرآنِ بِالْإِيمانِ، فَقَالُ تَعَالَى: " اللّٰبِي اللهِ تَعَالَى: " اللّٰبِي اللهِ تَعَالَى: " اللّٰبِي اللهِ مَا اللهِ تَعَالَى: " اللّٰبِي اللهِ مَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَمَامِ وَغَيْرِهُمَاءِ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمَامِ وَغَيْرِهُمَاءِ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ وَمَا اللهُ اللهُ اللهُ وَمَالَة اللهُ اللهُ

وَثَالِثُهَا؛ أَنَّهُمْ عَمَلُوا بِمُخْكَمِهِ وَآمَنُوا بِمُخْكَمِهِ وَآمَنُوا بِمُتَسَابِهِه، وَتَوَقَّفُوا فِيمَا أَشْكَلَ عَلَيْهِمْ مَنْهُ وفوضوه إلى الله سيحانه.

وَرَابِعُهَا: يَشْرَءُونَهُ كَمَا أَنْزَلُ اللَّهِ، وَلَا يُخَرِّفُونَ اللَّهِ، وَلَا يُخْرَفُونَ اللَّهِ، وَلَا يُخْرَفُونَ الْكَلَّمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ، وَلَا يَتَأَوَّلُونَهُ عَلَى غَيْرِ الْحَقِّ.

وَخَامِسُهَا: أَنْ تُحْمَّلُ الْأَيهُ عَلَى كُلُ هَدْهَ الْوُجُوهِ لأَنَّهَا مُشْتَرِكَةٌ فِي مَفْهُوم وَاحَد، وَهُوَ تَعْظيمُهَا، وَالانْقيادُ لَهَا لَفْظَا وَمَعْنَى، فَوَجَبَ حَمْلُ اللَّفْظ عَلَى هَذَا الْقَدْرِ الْشُتَرِكُ تَكْثيرًا لفُوَائِد كَلام اللَّه تعالى. واللَّه أعلم. (التفسير الكبير ٣٥/٤).

وَعَنِ ابْنِ عَبِّاسِ رضي الله عنه قالَ: "يَتْلُونَهُ حَقَّ تَلاَوْتِهِ" يَتَبِعُونُهُ حَقَّ الْتَناعِهُ".
اتّناعه".

وَعَٰنَ آَبُنِ مَسْعُود قَالَ: «يَتْلُونَهُ حَقَّ تَلَاوَته» أَنْ يُحلَّ حَلَّالُونَه وَلَا يَخْرَأُهُ كَمَا أَنْزَلُ، وَلَا يُحَرِّفَ الْنُزِلُ، وَلَا يُحَرِّفَ الْكُلَمَ عَنْ مَوَاضِعه، وَلَا يَتَأْوَلَ مِنْهُ شَيْئًا غَيْرَ تَأْولِله. (الدرالمنثور: ٢٧٢/١).

وَيُّسُّتَحَبُّ أَنْ يَّقُرِاً عَلَى طَهَارَةٍ: عَنِ الْهَاجِرِ بُنِ قُنْفُذِ رِضِي اللَّهِ عَلَيهِ وسلم رضي اللَّه عليه وسلم وسلم وهُو يَبُولُ فَسَلَم عَلَيْه، فَلَمْ يَرُدُ عَلَيْه حَتَى تَوَضَأ ثُمُ اعْتَذَرَ اللَّه عَلَيه، فَلَمْ يَرُدُ عَلَيْه حَتَى تَوَضَأ ثُمَّ اعْتَذَرَ اللَّه عَزَّ اللَّه عَزَ وَجَلَ إِلاَّ عَلَى طَهَارَةٍ (صحيح أبي وَجَلَ إلاَّ عَلَى طَهَارَةٍ (صحيح أبي داود: ١٣).

قَالَ النَّوَوِيُّ: فَإِنْ قَرَأَ مُحْدِثًا جَازَ، وَالأَحَادِيثُ فيه

كَثِيرَةٌ مَعْرُوفَةٌ، وَمِنْهَا؛ عَنْ عَائْشَةَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهَا قَالَتُ: «كَانْ النَّبِيُّ صلى اللّه عَليه وسلّم يَذْكُرُ اللّهُ عَلَى كُلُّ أَحْيَاتُهُ ( صحيح مسلم: ٣٧٣)

وَيَنْنَغِي لِلْمُؤْمَنَ أَنْ يُكُثَرَ مَنَ الْقَرَاءَة بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ، وَإِنْ هَارَ، وَأَنْ يُكُثَرَ مَنَ الْقَرَاءَة بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ، وَأَنْ يُكُثَرَ الْقَرَانَ فِي اللَّيْلِ أَكْثَرَ، لأَمُر اللَّمُ وَالْمُؤْمَنِينَ بِدُلْكَ فِي قُولِهُ تَعَالَى: «يَّأَيُّهُا اللَّهُ رَسُولُهُ وَالْمُؤْمَنِينَ بِدُلْكَ فِي قُولِهُ تَعَالَى: «يَّأَيُّهُا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلِمُ اللَّهُ مُنْ اللَّ

وَعَنْ عَبْدِ اللّٰهِ بِنِ عَمْرِو بِنِ الْعَاصِ رِضِيِ اللّٰهِ عِنْهِ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «مَنْ قَامَ بِعَشْرِ آيَاتَ لَمُ يُكْتَبْ مِنَ الْفَاطَلِينَ، وَمَنْ قَامَ بِمائة

آيَة كُتب مِنَ الْقَانَتِينَ، وَمَنْ قَامَ بَأَلْفَ آيَة كُتب مِنَ الْقَنْطِرِينَ، (صحيح أبي داود: ١٢٤٦).

وَيَتْبَغِي لَلْمُوْمِن أَنْ يَحْفَظُ مِنَ الْقَرْآنِ
مَا اسْتَطَاعَ، فَإِنَّ فَضُلَ الْحَفَظ غَيْرُ
فَضُل الْقِرَاءَة، فَقَدْ قَالَ النَّبِي صلى
الله عليه وسلم: "يُقَالُ لصاحب الْقُرْآنِ اقْرَأُ وَارْتَق وَرَتُلُ كَمَا كُنْتَ تَرْتَلُ لَقُرْآنِ اقْرَأُ وَارْتَق وَرَتُلُ كَمَا كُنْتَ تَرْتَلُ تَقَرُونُهُا (صحيح الترمذي: ٢٩١٤). تقرُونُهَا (صحيح الترمذي: ٢٩١٤). الْقُرْآنِ تَكُونُ دَرَجَتُهُ فِي الْجَنَّة، فَذُو فَعَلَى قَدْر مَا فِي صَدْر الْوُمِن مِن الْقُرْآنِ تَكُونُ دَرَجَتُهُ فِي الْجَنَّة، وَقُو اَدْنَى مِنْ ذِي الثَّلُث، وَهُو اَدْنَى مِنْ ذِي الثَّلُث، وَهُو اَدْنَى مِنْ ذِي الثَّلُث، وَالَّذِي اسْتَظْهَرَ الله مَنْ ذَي النَّلُةُ الْجَمِيعِ ، قَالَ الله الْذِينَ آمَنُوا مَنْكُمُ الله الْذِينَ آمَنُوا مَنْكُمُ تَعَالَى: "يَرْفَع الله الله الذِينَ آمَنُوا مَنْكُمُ

وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتَ (الْجِادَلَةِ: ١١)، وَقَالَ النَّبِيِّ صلى اللَّه عليه وسلم: «إِنَّ اللَّه يَرْفَعُ بِهِذَا الْكَتَّابِ أُقَوَامًا وَيَضَعُ بِهِ آخَرِينَ ﴿. (صحيح مسلم: (٨١٧).

وَعَلَى الْحافظ أَنْ يَتَعَاهَدُ الْقُرْآنَ بِالْمُرَاجَعَة كَيْ يَكُنُتُ فَقَدُ قَالَ صلى الله يَثُبُتُ فِي صَدْرِهِ وَلا يَتَفَلَّت مِنْهُ، فَقَدُ قَالَ صلى الله عليه وسلم: «إنَّمَا مَثُلُ صَاحب الْقُرُآنِ كَمَثَلُ صَاحب الْقُرُآنِ كَمَثَلُ صَاحب الْقُرُآنِ كَمَثَلُ صَاحب الابل الْمُقَلَّةَ، إِنْ عَاهَدَ عَلَيْهَا أَمْسَكَهَا، وَإِنْ أَطْلَقَهَا ذَهَبَتُ، وَإِذَا قَامَ صَاحبُ الْقُرْآنِ فَقَرْأَهُ بِاللّيلُ وَالنّهَارِ ذَهَبَتُ وَإِذَا قَامَ صَاحبُ الْقُرْآنِ فَقَرْأَهُ بِاللّيلُ وَالنّهَارِ ذَكَرَهُ، وَإِذَا لَمْ يَقُمْ بِهُ نَسْيَهُ «. (متفق عليه).

نسأل اللّه أن يجعلناً من أهل القرآن، وأن يتقبل منا صالح الأعمال.

> رمضان ۱۶۶۱ هـ - العدد ۵۸۵ السنة التاسعة والأربعون

إنَّ الْقَرْآنِ الْكريم

هـ و حنيل الله المتن ،

وَهُـوَ النَّـورُ الْبِينَ،

والضراط المستقيم،

عضمة لن تمسك به،

ونجاة لمن اتبعه.



# نظرات في أحكام قيام الليل

«ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى آَنَزُلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِنْبَ وَلِرَّ يَجْعَلَ لَهُ عَوْجًا ﴿ ﴾ قَيْمًا لِيُنذِرَ بَأْسًا شَدِيدًا مِن لَدُنْهُ وَيُسِّرَ الْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَصْمَلُوكَ ٱلصَّلِحَنتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسَنَا الْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَصْمَلُوكَ ٱلصَّلِحَنتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسَنَا الْمُؤْمِنِينَ ٱلْكَهُمُ الْمُؤْمِنِينَ اللهُ مَا اللهُ الل

فقيام الليل سنة المرسلين، ودأب الصالحين، ويتأكد ذلك في الأوقات الفاضلة، وسوف أتناول في مقالي هذا: نظرات في أحكام قيام الليل، عددًا من أحكام قيام الليل يشتد احتياج المكلف له في هذه الأيام المباركات:

#### أ- مما ورد في قيام الليل في القرآن:

قيام الليل دأب الصالحين؛ قال تعالى: «كَافُواْ قِيلًا مِّنَ الَّتِلِ مَا يَهْجَعُونَ ۞ وَبِالْأَسْعَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ» (الذاريات:١٨،١٧).

خصوص ما جاء في قيام الليل في رمضان؛ فعن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من قام رمضان إيمانًا واحتسابًا، غفر له ما تقدم من ذنبه» (أخرجه البخاري ٧٥٩، ومسلم ٧٥٩).

#### ب- متى يبدأ قيام الليل والوتر؟

يبدأ قيام الليل والوتر من صلاة المكلف للعشاء الآخرة، ولو جمعها إلى المغرب جمع

#### اعداد العزيز

تقديم، ويمتد وقتها حتى ينشقَ الفجر الصادق.

لحديث ابن عمر رضي الله عنه قال: من صلى من الليل فليجعل آخر صلاته وترًا؛ فإن رسول الله-صلى الله عليه وسلم- أمر بذلك، فإذا كان الفجر فقد ذهب صلاة الليل والوتر؛ لأن رسول الله-صلى الله عليه وسلم- قال: «أوتروا قبل الفجر» (أخرجه بهذا التمام أبو عوانة ٢٣٢٣).

#### ج- هل يحل الجلوس في قيام الليل؟

القيام في صلاة الفريضة مع القدرة ركن من أركانها؛ لقوله تعالى: «وَقُومُوا لللهِ قَانتينَ» (البقرة: ٢٣٨)؛ وأما القيام في صلاة التطوع فهو مستحب بإجماع، قال النووي في المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج (١٠/٦): «قولها: "وإذا صلى قاعدًا ركع قاعدًا"؛ فيه جواز النفل قاعدًا مع القدرة على القيام وهو إجماع العلماء».

# لكن من صلى صلاة التطوع جالسًا لها الان:

الأول: أن يكون قادرًا على القيام، ثم يصلي جالسًا، أو مضطجعًا، فصلاته على النصف من صلاة القائم إن صلى قاعدًا، وعلى النصف

رمضان ۱۶۶۱ هـ - العدد ۵۸۵ السنة التاسعة والأربعون السنة التاسعة والأربعون

Upload by: altawhedmag.com

من صلاة القاعد إن صلى مضطجعًا؛ لحديث عمران بن حصين رضي الله عنه: أنه سأل النبي صلى الله عليه وسلم عن صلاة الرجل قاعدًا؟

فقال: "صلاته قائمًا أفضل من صلاته قاعدًا، وصلاته قاعدًا على النصف من صلاته قائمًا، وصلاته نائمًا على النصف من صلاته قاعدًا» (أخرجه البخاري ١١١٥، و١١١٦).

الثاني: أن يصلي جالسًا من علة، فصلاته كصلاة الصحيح في الأجر، لحديث أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا مرض العبد، أو سافر، كتب له مثل ما كان يعمل مقيمًا صحيحًا» (أخرجه البخاري ٢٩٩٦).

## د- القراءة من المصحف في قدام الليل؛

الأصل في القراءة في قيام الليل وغيرها من الصلوات أن تكون من الصدر، ولكن هل يجوز أن يقرأ غير الحافظ من المصحف، اختلف في ذلك أهل العلم، على ثلاثة أقوال مجملاً:

القول الأول: عدم جواز ذلك، وأن هذا الفعل يبطل الصلاة، واليه ذهب أبو حنيفة خلافًا لصاحبيه، قال في الموسوعة الفقهية (٥٧/٣٣) «وذهب أبو حنيفة إلى فساد الصلاة بالقراءة من المصحف مطلقًا، قليلاً كان أو كثيرًا، إمامًا

أو منفردًا، أميًّا لا يمكنه القراءة إلا منه أو لا، وذكروا لأبي حنيفة في علة الفساد وجهين:

أحدهما: أن حمل المصحف والنظر فيه وتقليب الأوراق عمل كثير، والثاني أنه تلقن من المصحف فصاركما لو تلقن من غيره، وعلى الثاني لا فرق بين الموضوع والمحمول عنده، وعلى الأول يفترقان.

واستثني من ذلك ما لو كان حافظًا لما قرأه، وقرأ بلا حمل فإنه لا تفسد صلاته؛ لأن هذه القراءة مضافة إلى حفظه لا إلى تلقنه من المصحف ومجرد النظر بلا حمل غير مفسد لعدم وجهى الفساد».

القول الثاني: القول بالكراهة إن قرأ يق أثناء الصلاة؛ لأنه يحتاج لعمل كثير، وهو مذهب المالكية، قال في الموسوعة الفقهية (٥٧/٣٣): «وكره المالكية القراءة من المصحف في صلاة الفرض مطلقًا سواء كانت القراءة في أوله أوفي أثنائه، وفرقوا في صلاة النفل بين القراءة من المصحف في أثنائها وبين القراءة في أولها، فكرهوا القراءة من المصحف في أثنائها لكثرة اشتغاله به، وجوزوا القراءة من غير كراهة في أولها».

القول الثالث: وهو قول الجمهور، وهو الجواز، وقد استدلوا على ذلك بأدلة منها:

- حديث عائشة زوج النبي صلى الله عليه وسلم؛ أنها كان يؤمها غلامها ذكوان في المصحف في رمضان. (الجامع لابن وهب: ٣٠٥، والبيهقي: ٣٣٦٦، وهو في البخاري معلقًا في باب: إمامة العبد، والمولى، وولد البغي، والأعرابي، والغلام الذي لم يحتلم).

- وسئل الزهري عن: رجل يقرأ في رمضان في المصحف؟

فقال: كان خيارنا يقرؤون <u>هُ</u> المصاحف.

فهو استدلال بالعمل المستمر بغير نكير، وهذا القول هو الراجح، إن شاء الله تعالى.

#### ه- عدد ركعات قيام الليل:

لم يأت تحديد لعدد ركعات قيام الليل في السنة القولية، بل ورد في ذلك مطلق الحث على قيام الليل، أو ذكر صفتها فمن ذلك: حديث عبد الله بن عمر، قال: سأل رجل النبي صلى الله عليه وسلم وهو على المنبر، ما ترى في صلاة الليل؟

قال: «مثنى مثنى، فإذا خشي الصبح صلى واحدة، فأوترت له ما صلى».

وإنه كان يقول: "اجعلوا آخر صلاتكم وترًا، فإن النبي صلى الله عليه وسلم أمر به" (أخرجه البخاري ٤٧٢، ومسلم ٧٤٩).

لكن ورد في السنة الفعلية ما يبين هديه في

سيدأ قيام الليل

والوتر من صلاة

الكلف للعشاء

الأخرة، ولو جمعها

إلى المفرب جمع

تقديم، ويمتد وقتها

حتى ينشق الفجر

الصادق .

قيام الليل أنه كان يصلي إحدى عشرة ركعة، أو ثلاث عشرة ركعة:

فعن أبي سلمة بن عبد الرحمن أنه أخبره: أنه سأل عائشة رضي الله عنها كيف كانت صلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم في رمضان؟

فقائت: «ما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يزيد في رمضان ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة: يصلي أربعًا، فلا تسل عن حسنهن وطوئهن، ثم يصلي أربعًا، فلا تسل عن حسنهن وطوئهن، ثم يصلي ثلاثًا»؛ فقالت عائشة: فقلت: يا رسول الله أتنام قبل أن توتر؟! فقال: «يا عائشة إن عيني تنامان، ولا ينام قلبي» (أخرجه البخاري: ١١٤٧، ومسلم:

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان رسول الله صلى الله علي الله علي عليه وسلم يصلي من الليل ثلاث عشرة ركعة» (أخرجه مسلم ٧٣٧)؛ فهذه هي السنة الفعلية من حيث العدد، وأما السنة الفعلية غول الصلاة فقد كان لها ثلاث صورة غير رمضان؛

الأولى: أن يقوم ثلثي الليل. الثانية: أن يقوم نصف الليل.

الثالثة: ينتهي أمره إذا كسل أو ضعف أن يقوم ثلث الليل.

وقد تولى وصف هذا الحال الله رب العالمين، قال تعالى: «إِنَّ رَبِّكَ يَعْ اَنَّكَ تَعُومُ أَدَنَ مِن ثُلُقَي أَلِّلٍ وَيَصْفَعُهُ وَثُلُنَهُ وَطَابِعَةٌ مِنَ ٱلَّذِينَ مَعَ فَ وَاللهُ يُقْدَرُ أَلِّلَ وَالنَّهُ لَهُ يُعَدِّرُ الْتِلَ وَالنَّهُ لَهُ . (المزمل: ٢٠).

فأما إن دخل رمضان فإنه يزيد في ذلك عن سائر السنة، وإذا دخل العشر زاد فيها ما لم يزده في أول الشهر.

فمن قوي على الجمع بين صفة القيام من حيث العدد، ومن حيث طول القيام عمل بذلك، وإلا حافظ على صفة طول القيام فهي مطلب بذاتها.

على أن قيام الليل يتحقق بقيام ركعتين خفيفتين لن لم يكن من أهل النشاط أو الحديث

العبادة، أو لمن كان له شغل يمنعه ذلك.

 ا- وقت الوتر: يبدأ الوتر من انقضاء صلاة العشاء، وينتهي بانشقاق الفجر الصادق كما سبق في وقت قيام الليل.

لحديث أبي تميم الجيشاني، أن عمرو بن العاص، خطب الناس يوم الجمعة؛ فقال: إن أبا بصرة حدثني أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الله زادكم صلاة، وهي الوتر، فصلوها فيما بين صلاة العشاء إلى صلاة الفجر».

قال أبو تميم: فأخذ بيدي أبو ذر فسار في المسجد إلى أبي بصرة، فقال له: أنت سمعت

رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ما قال عمرو؟قال أبوبصرة: أنا سمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم. (أخرجه أحمد ٢٣٨٥١).

٢- موقع صلاة الوتر من قيام الليل، صلاة الوتر هي ختام صلاة الليل؛ لحديث ابن عمر رضي الله عنهما اجعلوا آخر صلاتكم وترًا؛ فإن النبي صلى الله عليه وسلم أمر به (أخرجه البخاري ٤٧٢، ومسلم و٧٤).

٣- إن أوتر قبل أن ينام ثم أراد
 أن يقوم شيئًا من الليل، فإنه يصلي
 ما شاء بلا كراهة، ولا يعيد الوتر،

لحديث: قيس بن طلق، قال: زارنا طلق بن علي في يوم من رمضان وأمسى عندنا وأفطر، ثم قام بنا الليلة، وأوتر بنا، ثم انحدر إلى مسجده فصلى بأصحابه، حتى إذا بقي الوتر، قدم رجلاً فقال: أوتر بأصحابك، فإني سمعت النبي-صلى الله عليه وسلم- يقول: «لا وتران في ليلة» (أخرجه أبو داود ١٤٣٩، والترمذي ٤٧٤).

قال النووي في المجموع (١٦/٤): "إذا أوتر ثم أراد أن يصلي نافلة أم غيرها في الليل جاز بلا كراهة ولا يعيد الوتر».

٤- صور الوتر؛ للوتر خمس صور واردة عن

سئل الزهري عن:

رجل بقرأ في قيام

رمضان من المصحف؟

فقال: كان خيارنا

سقر ؤون ق

المصاحف

النبي صلى الله عليه وسلم وهي:

أ- أن يوتر بركعة واحدة، لحديث ابن عمر،
 قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الوتر
 ركعة من آخر الليل» (أخرجه مسلم ٧٥٢).

ولحديث ابن عمر، حدثهم، أن رجلاً نادى رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهو في المسجد، فقال: يا رسول الله كيف أوتر صلاة الليل؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من صلى، فليصل مثنى مثنى، فإن أحس أن يصبح سجد سجدة، فأوترت له ما صلى» (أخرجه البخاري ١٩١٨، ومسلم ٧٤٩).

ب- أن يوتر بثلاث ركعات لا يجلس إلا في أخرهن؛ لحديث عن أبي بن كعب، «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يوتر بثلاث ركعات.

كان يقرأ في الأولى: بسبح اسم ربك الأعلى، وفي الثانية: بقل يا أيها الكافرون، وفي الثالثة: بقل هو الله أحد.

ويقنت قبل الركوع.

فإذا فرغ، قال عند فراغه: سبحان الملك المقدوس، ثلاث مرات يطيل في آخرهن (أخرجه أبو داود ١٤٢٣، والنسائي ١٦٩٩، وابن ماجه

ج- أن يصلي خمسًا لا يجلس إلا في آخرهن؛ لحديث عائشة رضي الله عنها قالت: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلي من الليل ثلاث عشرة ركعة يوتر من ذلك بخمس لا يجلس في شيءالا في آخرها » (أخرجه مسلم ٧٣٧).

#### د- أن يصلي سبع ركعات ولها صورتان:

1- أن يصلي سبع ركعات لا يجلس إلا في أخرهن، لحديث أم سلمة رضي الله عنها قالت: «كان النبي صلى الله عليه وسلم يوتر بخمس وبسبع ولا يفصل بينهن بسلام ولا كلام» (أخرجه النسائي (١٧١٤).

١- أن يصلي سبع ركعات يجلس للتشهد في السادسة منهن، ثم يقوم فيصلي السابعة، ثم يجلس فيتشهد ويسلم، لحديث سعد بن هشام، أن عائشة سئلت عن وتر رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ فقالت: «كنا نعد له سواكه وطهوره، فيبعثه الله لما شاء أن يبعثه من الليل، فيتسوك ويتوضأ، ثم يصلي سبع ركعات، ولا يجلس فيهن ويتوضأ، ثم يصلي سبع ركعات، ولا يجلس فيهن

إلا عند السادسة، فيجلس ويذكر الله ويدعو» (أخرجه ابن حبان ٢٤٤١).

هـ أن يصلي تسع ركعات لا يجلس للتشهد إلا في الثامنة، ثم يأتي بالركعة التاسعة ويجلس للتشهد ثم يسلم منهن؛ لحديث سعد بن هشام بن عامر قال: قلت: يا أم المؤمنين أنبئيني عن وتر رسول الله صلى الله عليه وسلم؟

فقالت: «كنا نعد له سواكه وطهوره، فيبعثه الله ما شاء أن يبعثه من الليل، فيتسوك، ويتوضأ، ويصلي تسع ركعات لا يجلس فيها إلا في الثامنة، فيذكر الله ويحمده ويدعوه، ثم ينهض ولا يسلم، ثم يقوم فيصل التاسعة، ثم يقعد فيذكر الله ويحمده ويدعوه، ثم يسلم تسليمًا يسمعنا، ثم يصلي ركعتين بعد ما يسلم وهو قاعد، فتلك إحدى عشرة ركعة يا بني « (أخرجه مسلم ٧٤).

٥- القنوت في الوتر:

اختلف أهل العلم في القنوت في الوتر على أقوال لخصها شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى (٢٧١/٢٢): «وأما قنوت الوتر فللعلماء فيه ثلاثة أقوال:

قيل: لا يستحب بحال لأنه لم يثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قنت في الوتر.

وقيل: بل يستحب في جميع السنة كما ينقل عن ابن مسعود وغيره؛ ولأن في السنن أن النبي صلى الله عليه وسلم علم الحسن بن علي-رضي الله عنهما- دعاء يدعو به في قنوت الوتر.

وقيل: بل يقنت في النصف الأخير من رمضان، كما كان أبي بن كعب يفعل.

وحقيقة الأمر أن قنوت الوتر من جنس الدعاء السائغ في الصلاة من شاء فعله ومن شاء تركه. كما يخير الرجل أن يوتر بثلاث، أو خمس، أو سبع، وكما يخير إذا أوتر بثلاث إن شاء فصل وإن شاء وصل.

وكذلك يخير في دعاء القنوت إن شاء فعله وإن شاء تركه.

وإذا صلى بهم قيام رمضان فإن قنت في جميع الشهر فقد أحسن، وإن قنت في النصف الأخير فقد أحسن، وإن لم يقنت بحال فقد أحسن».

هذه ما يسره الله في هذا المحل، والحمد لله أولاً وآخرًا.

حديث الشهر

# كورونا دروس ووقفات.. مع دخول شهر الرحمات

Mary Marin

## جمال سعد حاتم

GSHATEM@HOTMAIL.COM

الحمد لله الذي خلق فسوى والذي قدر فهدى، وبعدُ:

يستقبل المسلمون في مشارق الأرض ومغاربها شهرًا كريمًا ينتظرونه بمجرد أن يأفل وينقضي العام حتى يعود من جديد؛ لما لهذا الشهر في نفوس المسلمين من منزلة عظيمة، حيث تتهيأ الأرض كلها استعدادًا لاستقبال جديد لهذا الشهر العظيم.

ويحل علينا هذا العام والعالم كله يعيش حالة من الزعر والهلع، والخوف والاضطراب، فالمساجد مازالت مغلقة، والغُزلة مفروضة، وفرحة المسلمين بشهرهم تكاد أن تنطفى، ومع ذلك فلا بد للمسلم أن يعي جيدًا أن الله يبتلينا بالمحن والمصائب والأوبئة ليكفر خطايانا، فهو القائل: « وَلَنَبْلُوَنَكُمْ يَتَىٰ وَلَنَبْلُونَكُمْ يَتَىٰ وَلَلْمَانُ وَالْمُوبِئَةُ لَيكُونُ وَالْمُوبِئَةُ اللّهُ يَبْدُونُ وَلَنْبَلُونَكُمْ يَتَىٰ وَالْمُوبِئَةُ اللّهُ يَبْدُونُ وَالْمُوبِئَةُ وَلَنْمَانُ وَاللّهُ يَبْدُونُ وَالْمُوبِئِينَ إِنَّا اللّهِ وَإِنَّا إِلَيْ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلْهُ وَالْمُؤْفِقُ وَالْمُوبِينَ اللّهُ وَالْمُؤْفِقُونُ وَالْمُوبِينَ اللّهُ وَالْمُؤْفِقُ وَالْمُؤْفِقُ وَالْمُؤْفِقُ وَاللّهُ وَالْمُؤْفِقُ وَالْمُؤْفِقُ وَالْمُؤْفِقُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَمْ وَاللّهُ وَالْمُولُولُولُ وَاللّهُ وَاللّهُولُولُ وَالْمُولُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ ول

وإذا كان المولى سبحانه قد ابتلانا بهذا المخلوق الضنيل الذي لا يُرَى بالعين المجردة «كوفيد ١٩. كورونا المستجد»، فأصاب به على ضعفه وتناهي صغره أنحاء العالم، ليوقن العباد أن الله ذو عزة واقتدار، حيث وقف العالم أمامه عاجزا مشلولا لنعي أننا في شدة العجز والافتقار، لنتقرب إلى الله في عود حميد يراجع فيه العالم أجمع مسيرته، ويتوب عن آثامه، ويُوقن المسلم بأن الله سبحانه غفار الذنوب، ورحمته وسعت كل شيء، وما كان ربك بظلام للعبيد، فاللهم إنا نسألك بأسمائك الحسنى وصفاتك العلى أن تفرّج عن البشرية جمعاء ما هم فيه من كرب وبلاء، وأن ترفع عنا بفضلك الوباء.

#### الابتلاءات عبر وعظات

ونحن نستقبل شهر رمضان لا بدأن يعي المسلمون أن هذه القوارع والبلايا التي تحل بنا ينبغي أن تدفعنا للعودة إلى الله، والاحتماء بحماه، وعلى التوبة، وكثرة الاستغفار؛ فالله تعالى يقول: «مَا كَانَ الله للهُ عُذْبَهُمْ وَأَنْتِ فيهمُ وَمَا كَانَ الله كَانَ الله مُعَذَّبَهُمْ وَأَنْتِ فيهمُ وَمَا

يَسْتَغْفرُونَ » (الأنفال: ٣٣).

فيا من اغتر بالدنيا؛ الدنيا إلى زوال، فلنرجع إلى الله الذي سيحاسبنا على كل شيء، فيا من تنتظر إلى رمضان لتتوب وتصلي؛ إن رب رمضان هو رب سائر الشهور والأعوام.

واذا كان العالم كله يترنح من أثر تلك الجائحة التي ألمت به؛ جائحة وقف العالم بلا استثناء منهارًا أمامها، فيروس صغير لا يُرى بالعين المجردة، اقتحم حياتنا بدون سابق إنذار.

غير أنه من الإنصاف أن تتذكر ونعي جيدًا أن هذا الفيروس سيغير في العالم كله بعد أن زلزله ولا الفيروس سيغير في العالم كله بعد أن زلزله زلزلة تعادل بل تزيد عن حرب عالمية ثالثة لم يستثن منها أحدًا، فيروس أحيا في الجميع -رغم أنوفهم- ما يدفعهم للبحث والمراجعة لكل أفعالهم، وما اقترفوا في حق البشرية جمعاء، فهذا الفيروس الصغير لا فرق عنده بين كبير وصغير، ولا بين غني وفقير، تساوت أمامه الدول والمجتمعات، والملوك والرؤساء، والخواص والعوام، والرؤساء، والخواص والعوام،

ومرؤوس، ولا وزير وغفير، بل أجبر الجميع على أن يبحثوا عما يُنقذهم من تلك الجائحة، فلا عالم أوَل ودول متقدمة، ولا عالم ثالث ودول فقيرة، الكل أمام الفيروس سواء، وأصبح من كانوا يسمون أنفسهم عالما أول ممن يمتلكون المال والعلم وترسانات السلاح، بكل أنواعها وتقنياتها المختلفة . وبالطبع يأتي في المقدمة منها البيولوجية والإشعاعية والكيماوية التي منحتهم القوة وفرضت وصايتهم على البشرية جمعاء، حتى أنهم ظنوا أنهم قادرون على الدنيا كما أخذت الأرض زخرُفها وازينت وظن أهلها أنهم قادرون على الدنيا كما عليها أتاها أمرنا ليللا أو نهارا فجعلناها حصيدا كأن عليها أتاها أمرنا ليلا أو نهارا فجعلناها حصيدا كأن لم تغن بالأمس كذلك نفصل الأيات لقوم يتفكرون وبونس: ٢٤) . عاجرون

فهل ارتعدتُ القلوب العقول من هول ما زلزل العالم كله؟!

وهل استوقفنا ما وصلنا إليه من عجز وانكشاف وانكسار؟!

كل ذلك أمام فيروس غير مرئي بالعين المجردة، لنرى قدرة الله التي جعلت العالم كله يتكفأ أمام هول ما يحدث، والعجز الذي أصاب الكبار، فوقفوا عاجزين أمامه؛ يتبادلون الاتهامات بالمسؤولية عن تدبير ما حدث متناسين قدرة الرب القادر على محو هذا الكون بـ كنُ ... فيكون !!

من المحن تأتى المنج 1

ونحن على أبواب شهر تهفو إليه القلوب والأفئدة، وإذا كان العالم كله بكل طوائفه ومعتقداته أصبح في موضع الإجبار على المراجعة للعلاقة التي يجب أن تسود بين أنحاء العالم إلحاحًا، فإنه يجب على المسلمين في أنحاء العالم أن يراجعوا أنفسهم.

فما أصاب العالم أجمع وجعلنا ننظر بالأسى والحزن لما أصابنا وحال بيننا وبين مساجدنا وشعائرنا في رمضان، فغُلقت المساجد وخاف الناس من التقارب، وتقطعت كثير من الأرحام التي لا نستطيع أن نصلها بسبب ما ألم بنا، إنه ابتلاء يختبرنا به ربنا في الضراء ليختبر به صبرنا ورضانا، وقد بشرنا رسولنا الكريم بما يصيب المؤمن؛ فقال: «ما يصيب المؤمن من وصب ولا نصب ولا غم ولا هم ولا حزن حتى الشوكة في الكالما إلا كفر الله بها من خطاياه». (متفق عليه).

فهل نستيقظ مع دخول شهر رمضان الكريم الذي أظلتنا أيامه ؟!

وعلينا أن نتذكر ما نحن فيه موقنين بأن الله برحمته وعفوه سيكشف البلاء ويذهب الوباء، إن عُدنا إلى الله عودًا حميدًا، فضرح الله آت لا محالة، ولكن علينا

بالتضرع إلى الله راضين بقضائه أن يرفع عنا البلاء، وعندها سيفرح المؤمنون عندما تنجلي الغمة، ويعود الصفاء إلى حياتنا، بعد أن تذهب البغضاء وتنقشع الشحناء، ويعود الزوار والعمار إلى بيت الله الحرام والمسجد النبوي الشريف والمسجد الأقصى المبارك، ونعود إلى مساجدنا التي مُنعنا منها بسبب الفيروس، ويعود الناس إلى المصافحة والمشاعر الدافئة التي حرموا منها، وينضم فيروس كورونا إلى سابقه من الشجرة الفيروسية التي اجتاحت عالمنا من قبل من قبل سلالات الطاعون والكوليرا والأنفلونزا الإسبانية والأسيوية والخنازير والطيور وسارس والبقر وزيكا، وغيرها من الفيروسات التي هاجمت البشر وقتلت منه الملايين، ولكنها ذهبت وانتهت وعادت الحياة بعدها، فأبشروا بأن المحن إلى زوال، وأن اللَّه سيفرج الكروب عن العالم أجمع، وتعود الحياة بعد أن تستيقظ القلوب وتصحو العقول، فاللهم فرِّج عنا ما نحن فيه، ولنتذكر دائمًا أنه من المُحن تأتي المنح.

#### أمَّنَ يجيب المُصطر إذا دعاه 11

ونحن على أعتاب شهر رمضان، وفي خضم تلك الأجواء الرعبة التي يعيشها العالم الذي توقف نبضه، فإننا كأمة مسلمة وجب علينا أن نتذكر أن ما فرضه علينا كورونا من عُزلة عن كل شيء؛ عن مساجدنا وصلواتنا فيه وحياتنا وأعمالنا وعباداتنا، وجب علينا أن نتذكر أن الخير والشر كله بيد الله وقدره، قال الله تعالى: «إنا كل شيء خَلَقْنَاهُ بقدر» (القمر: ٤٩)، وأن الله يبتلي عباده ويمتحنهم بالشر كما يمتليهم بالخير، قال الله تعالى: «وَبَلُوناهُمُ بِالشَّرِ بَالُحُسَنَاتَ وَالسَّيْنَاتَ لَعَلَّهُمُ يَرْجِعُونَ» (الأعراف: ١٨/١)، وقال جل في علاه: «فَلُولًا إذْ جَاءَهُمُ بَأَسُنَا مَا يَتَسَرَّعُوا وَلَكنُ قَسَتَ قُلُوبُهُمْ وَزَيِّنَ لَهُمُ الشَّيْطانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ» (الأعام: ٣٤).

وليتذكر المسلم قول رب العزة سيحانه: "وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَة فَيمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ» (الشُّوريَ: "أَ)، وَقُولُه تَعالَى: "وَلُو يُوْاخُذُ اللَّه النَّاسَ بِظُلُمِهِمْ مَا تَرَكَ عَلَيْهَا مِنْ دَايَة وَلَكَنْ يُؤْخُرُهُمُ اللَّهِ اللَّهَ عَلَى مَا تَرَكَ عَلَيْهَا مِنْ دَايَة وَلَكَنْ يُؤْخُرُهُمُ اللَّهَ اللَّهَ عَلَى مُسَمَّى فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لا يَسْتَأْخُرُونَ سَاعَة وَلا يَسْتَقُدُمُونَ "(النحل: ١٦)

ومع دَخول شهر رمضان ونحن نعيش في ظل جائحة كورونا، وجب على المسلم أن يتذكر أن الإنسان ضعيف، ومهما ظن البشر أنهم تقدموا واكتشفوا وعرفوا؛ فإن الحقيقة تبقى كما قال من هو أعلم بنا: ﴿وَخَلِقَ الْإِنْسَانُ ضَعِيفًا ﴾ (النساء:

ومع كورونا وما يحدث حولنا كل لحظة من آثار

و شعبان ۱۶۶۱ هـ - العدد ۵۸۶ السنة التاسعة والأربعون

ودمار ورعب؛ فإنه يجب على المسلم أن يُوقن أنه لا يكشف الضر إلا الله سبحانه وتعالى، قال الله تعالى: «وَإِنْ يَمْسَسُكُ اللَّهُ بِضُرِّ فِلا كَاشَفَ لَهُ إِلا هُوَ وَإِنْ يُمْسَسُكُ بِخِيْرِ فَهُوَ عَلَى كُلِ شَيْء قديرٌ (الأنعام: ١٧)، وهو القائل سبحانه: «أمَّن يُجِيبُ المُضطرُّ إذا دَعَاهُ وَيَكْشَفُ السُّوءَ وَيَجْعَلَكُمْ خُلْفَاءَ الْأَرْضِ أَالِهُ مُعَ الله قليلا مَا تذكرُونَ » (النمل: ٦٢).

وفي ظل حالة العجز التي يشهدها العالم بمختبراته ومراكزه البحثية والتى تدورفي فلك التيه والخذلان، ونحن نعيش في ظل أجواء شهر كنا ننتظره بكل ما نملك، وجب على المسلم أن يتذكر أنه لا بد من بذل الأسباب الشرعية والكونية للنجاة من المصائب والابتلاءات، ومن أهم تلك الأسباب التوكل الصادق على الله عز وجل، قال الله سبحانه: «قل لن يُصيبنا إلا مَا كَتُبُ اللَّهُ لَنَا هُوَ مُولَانًا وَعَلَى اللَّهِ فَلَيْتُوكُلُّ المؤمنون» (التوية: ١٥).

وليتذكر المسلم أنه ما نزل من بلاء إلا بذنب، ولا رُفع إلا بتوبة، فاللهم ارفع عنا البلاء والوباء بفضلك وكرمك ورحمتك يا أرحم الراحمين.

وجوب الأخذ بالأسباب

يحل علينا هذا الشهر ونحن نعيش في ظل هذا الوباء، ليعلمنا الرجوع إلى الله، والصبر على ما ابتلانا، واحتساب الأجر، والأخذ بالأسباب في الالتزام بالتعليمات والاجراءات الاحترازية، بالأسباب التي يُرجى منها الحفاظ على الحياة البشرية حتى تمر تلك الجائحة التي أصابت العالم، والالتزام قدر الإمكان بالعزلة وعدم الاختلاط، وأن يتضرع المسلمون إلى الله في عزلتهم الاحترازية في هذا الشهر الكريم بل وفي كل الأوقات حتى يفرّج الله عنا ما نحِن فيه من بلاءِ تأسيًا بالأنبياء، قال الله تعالى: « وَأَيُوبَ إِذْ نَادَى رَبِّهُ أَنِي مَسَّنِيَ الْصُرُّ وَأَنْتَ أَرْجُمُ الرَّاحِمِينَ (٨٣) فَاسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَّفْنَا مَا بِهِ مِنْ ضُرٍّ وَآتَيْنَاهُ أَهْلُهُ وَمِثْلُهُمْ مَعَهُمْ رَحْمَةً مِنْ عِنْدُنَا وَذَكْرَى للعابدين، (الأنساء: ٨٣، ٨٤).

ومن ابتلاه الله بالإصابة فعليه بالصبر واحتساب الأجر، واليقين بأن الله هو الشافي؛ فليلتمس من الله الشفاء والمعافاة، وعلى كل من حول المصاب أن يأخذوا بالأسباب المشروعة التي تجنبهم العدوى والإصابة، لا قدر الله، وذلك بعزل أنفسهم بعيدًا عن المصاب، وعدم التنمر به، ولا بالأطباء وهيئات التمريض والعاملين ممن يسمونهم بالحيش الأبيض، هؤلاء الذين يضحون بأرواحهم وحباتهم من أجل

مداواة المصابين من هذا الوياء.

أما من مات مصابًا بهذا الوباء؛ فإننا ندعو الله سبحانه أن يحتسبه

عنده من الشهداء، وأن يُكرم منزلته ونزله بعد وفاته، و«عجبًا لأمر المؤمن إن أمره كله له خير، وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن، إن أصابته سراء شكر فكان خيرًا له، وإن أصابته ضراء صير فكان خيرًا له، (رواه مسلم).

وعلى المسلم أن يتفاءل خيرًا ويُحسن الظن بالله الرحيم الكريم الشافي. وعن عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها قالت: سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الطاعون، فقال: «كان عدابًا يبعثه الله على من كان قبلكم فجعله الله رحمة للمؤمنين، ما من عبد يكون في بلد فيكون فيه، يمكث . لا يخرج . صابرًا محتسبًا يعلم أنه لا يصبه إلا ما كتب له؛ إلا كان له أجر شهيد». (رواه البخاري).

والتنمر: هو شكل من أشكال الانتقاص والازدراء والإيذاء والسخرية يُوجِه إلى فرد أو جماعة، ويزداد هذا السلوك إجرامًا وشناعة إذا عُومَل به إنسانٌ لمجرد إصابته بمرض هو لم يُحتره لنفسه، وإنما قدره الله عليه، وكل إنسان مُعرَضُ لأن يكون في موضعه لا قدر

وإذا كان الإسلام قد دعا المسلم إلى الأخذ بالأسباب لسلامته، واتباع إرشادات الوقاية حين مُعاملته مع مريض مُصاب بمرض مُعْد فقد قال صلى الله عليه وسلم: «وفرّ من المجدوم فرارك من الأسد» (رواه البخاري).

فإنه دعافي الوقت نفسه إلى الحفاظ على صحة المريض النفسية فقال رسول الانسانية صلى الله عليه وسلم في شأن الجذام أيضًا وهو مرض مُعد: « لا تديموا النظر إلى المجذومين» (رواه ابن ماجه)؛ كي لا تتسببوافي إيذاء المريض بنظراتكم، كما دعا الإسلام إلى احترام الناس وإكرامهم أصحاء ومرضى أحباء

فاللهم في هذا الشهر الكريم نبتهل بين يديك لتكشف الضر والبلاء عن العالم أجمع، اللهم إنا نعوذ بك من البرص والحنون والحدام وسبئ الأسقام، اللهم نستودعك أنفسنا وأهلينا وبلادنا، فاحفظنا بحفظك يا حفيظ وأنت خير الحافظين، اللهم إنا نسألك العفو

والعافية في الدنيا والآخرة، إنك على كل شيء قدير، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



اشتقنا للمساجد.. اشتقنا لإخواننا.. اشتقنا لكذا وكذا...

عبارات نسمعها كثيرا هذه الأيام وهي عبرة وموعظة لن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد.

يا من هجر المسجد أو تهاون عليه لعلك لم تراه بعد اليوم فادعو الله أن يغفر لك وأن يعافيك وتعود لبيت الله وسله الثبات فعودتك للمسجد وحدها لا تكفي فقد تعود يوما أسبوعا شهرا ثم تهجره مرة ثانية فسل الله الثبات.

قَـال تَـعالَى: ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَـَاحِدَ اللَّهِ مَنْ الْصَلَوةَ وَاللَّهِ مَنْ الْصَلَوةَ وَاللَّهِ مَنْ اللَّمَاتِ اللَّهِ وَالْكُونُوا اللَّهَ فَعَسَىٰ أُولَتِكَ أَن يَكُونُوا مِنْ اللَّهُ فَعَسَىٰ أُولَتِكَ أَن يَكُونُوا مِنْ اللّٰهُ تَلِينِينَ ﴾ (التوبية: ١٨).

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللّٰهِ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللّٰهِ صَلْى اللّٰهِ عَلْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللّٰهِ صلى اللّٰه عليه وسلم قَالَ:أَحَبُ الْبِلاَدِ إِلَى اللّٰهِ أَسُواَقَهَا. اللّٰهَ مَسَاجِدهَا، وَأَبْغَضُ الْبِلاَدِ إِلَى اللّٰهِ أَسُواَقَهَا. أَخْرَجِه مسلم.

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَى اللَّه عليه وسلم، قَالَ: (مَنْ غَدَا إلَى النَّسْجِد وَرَاحَ، أَعَدُ اللَّهُ لَهُ لَهُ لَهُ لَكُمْ عَدَا وَرَاحَ). أخرجه أَلَهُ لَهُ لَهُ لَهُ فَلَا اللَّهُ لَهُ عَدَا وَرَاحَ). أخرجه أحمد. ويا من هجر إخوانه ظلما وبطشا تب إلى ربك واستغفر من أخيك ومن ربك قبل فوات الأوان

قَالَ اللّٰه تَعَالَى: « وَٱلَّذِينَ يُؤَدُّونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَاللّٰهِ مَنْكُولَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بِفَرْمِ مَا اصْفَلَسَمُولُ فَقَدِ اخْتَمَلُوا بُهْتَنَا وَإِنْمَا ثُمِينًا ، (الأحزاب:٥٨).

وعن ابنِ مُسعودِ رضي الله عنه قال: قال رسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: سباب المُسُلِم فُسوقٌ، وقِتَالُهُ كَفُرٌ متفقٌ عَليه.

وعنْ أَبِي ذَرِّ رضي اللَّه عنه أَنَّهُ سمِع رسُولِ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم يقولُ: لا يَرمي رجُل رَجُلاً بِالفِسْقِ أَو الكُفُر، إلاَّ ارْتَدَّتُ عليهِ، إنْ لم يَكُن صاحَبُهُ كَذَلكَ رواه البخاريُ.

والله الموفق.

عادل مدني - رئيس فرع إدفو



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم وبعد

في ظل هذه الظروف الاستثنائية التي تمر به بلادنا يسرني أن أوجه هذه الرسائل من باب بذل النصيحة والتعاون على البر والتقوى.

#### رسالة إلى الإعلام

على الإعلام أن يستعمل الحكمة والأمانة في نشر المعلومات حتى لا يبث الرعب في النفوس ، وأن يعمل على نشر التفاؤل بين طوائف الشعب ، مع دعوة الناس لاتخاذ إجراءات الحيطة المطلوبة والتدابير اللازمة حتى نعبر الأزمة ونجتازها بإذن الله.

#### رسالة إلى العاملين بوزارة الصحة

لهم منا كل شكر وتقدير وامتنان وعرفان على المدور الرائع والرائد والجهد المتواصل في مواجهة الوباء والحرص والتفاني في أداء الواجب المنوط بهم ليصلوا بالمجتع إلى بر الأمان، إنهم شرف لمصرنا وفخر لها.

#### رسالة إلى كل طوائف الشعب

لظهورهم بمظهر الوعي والارتقاء إلى مستوى الهدث كما أنصح كل من خالف بالالتزام بنصائح الجهات المعنية حتى تمر هذه النازلة على البلاد بأقل الأضرار، ورسالة إلى وزارة الأوقاف وأنها كما حرصت مشكورة على المصلحة العامة وغلبت حفظ النفس فإننا ننتظر منها أن تبادر إلى فتح المساجد وعودتها لدورها المؤثر في تعبيد الناس لله رب العالمين و توجيههم وبث روح التفاؤل ببن رواد المساجد حتى نجتاز المحنة وتستأنف مصرنا دورها المنشود في نشر الوعي وتحمل الأمانة المنوطة بها في كل ميادين الحياة.

أسال الله أن يكشف الغمة عن الأمة وأن يرفع الوباء عن البلاد والعباد

محمد معاوية هيكل

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه وبعدُ:

فقد أظلنا شهر كريم مبارك ينتظره المسلمون في كل عام؛ فيتضرعون إلى ربهم ليبلغهم إياه، وذلك هدي سلفي مبارك منذ أن أرسل نبي الإسلام، ينتظرونه ليهجروا فيه المعاصي والذنوب، ويتقربوا فيه لعلام الغيوب؛ ويتعبدوا فيه إلى بارئهم، ويرجوا فيه رحمة خالقهم؛ يتخلصوا فيه من المساحات السوداء، ويتوسعوا في المساحات البيضاء، يلملموا ما تبعثر منهم، ويكتشفوا البيضاء، يلملموا ما تبعثر منهم، ويكتشفوا جوانب الخير في داخلهم ويعدوا عدتهم فيه من المعام.

وإن كان هذا في كل رمضان من كل عام؛ إلا أن احتياج الناس لذلك أكثر الحاحًا في هذا العام، وقد ألم بالبشرية ما ألم من سنن الله في الأنام لذا، واستكمالاً لما سبق بيانه من حاجة الناس إلى نبي الإسلام نقول: رمضان فرصة لاستكمال شعب الايمان.

#### الحديث:

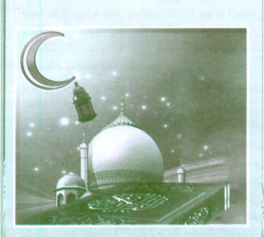
روى الإمام مسلم في صحيحه في كتاب الإيمان بسنده إلى يحيى بن يعمر قالَ: كُانَ اَوْلُ مَنْ قَالَ فِي الْقَدَر بِالْبَصْرَة: مَعْبِدُ الْجُهُنِيُّ، فَانْطَلَقْتُ اَنَا، مُعْبَدُ الْجُهُنِيُّ، فَانْطَلَقْتُ اَنَا، مُعْبَدُ الْجُهُنِيُّ، فَانْطَلَقْتُ اَنَا، مُعْتَمِرِيْ حَاجَيْنِ - اَوْ مُعْيَدُ الْجُهَنِيُ كَاجَيْنِ - اَوْ مُعْيَدُ الْجَمْيِرِيُّ حَاجَيْنِ - اَوْ مُعْيَدِ اللَّهُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ، فَسَائْتُنَاهُ عَمَّا يَقُولُ اللَّهُ مَا يَقُولُ اللَّهُ مِنْ عَمَر بْنِ هَوَلَاء فِي الْقَدَر، فَوْقَقَ لَنَا عَبْدُ اللَّه بْنُ عُمَر بْنِ الْحُطَّابِ دَاخِلَا النَّسْجِدَ، فَاكْتَنَقْتُهُ اللَّه بْنُ عُمَر بْنِ الْحُدُنَا عَنْ مَعْقَدُهُ اللَّه بْنُ عُمَر بْنِ الْحُدُنَا عَنْ يَمِينِه، وَالْأَحْرُ عَنْ شَمَالِه، فَطَلَنْتُ أَنَّ اللَّه بُنُ عَمْر الرَّحْمَنِ الْحُدُنَا عَنْ يَمِينِه، وَالْأَحْرُ عَنْ شَمَالِه، فَطَلَنْتُ أَنَّ الْكَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ الْمُولَى الْمُعْرَانَ، وَيَتَقَقَّوُونَ الْعُرْانَ، وَيَتَقَقَّوُونَ الْعُرْانَ، وَيَتَقَقَّوُونَ الْعُرْانَ، وَيَتَقَقَّوُونَ الْعُرْانَ، وَيَتَقَقَّوُونَ الْعُلْمَ، وَذَكَرَ مَنْ شَانِهِمْ، وَانَّهُمْ يَرْعُمُونَ الْهُرَانَ، وَيَتَقَقَّوْرُونَ الْعُرْانَ، وَيَتَقَقَّوْرُونَ الْعُرْانَ، وَيَتَقَقَّوْرُونَ الْعُرْانَ، وَيَتَقَقَّوْرُونَ الْعُرْانَ، وَيَتَقَقَوْرُونَ الْعُرْانَ، وَيَتَقَوْرُونَ الْعُمْرَانَ، وَيَتَقَوْرُونَ الْعُرْانَ، وَيَتَقَوْرُونَ الْعُرْانَ، وَيَتَقَوْرُونَ الْعُرْانَ، وَيَتَقَوْرُونَ الْقُرْانَ، وَيَتَقَوْرُونَ الْعُرْانَ، وَيَتَقَوْرُونَ الْعُرْانَ الْقُرْانَ، وَيَتَقَوْلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُرَادُونَ الْعُرْانَ اللَّالَامِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ يَرْعُمُونَ الْ الْمُولَى الْمُولَى الْمُولَى الْمُولَى الْعُرْانَ الْ وَلَى الْمُنْ الْعُرْانَ الْقُولَى الْمُنْ الْمُنْ الْقُلْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُولَى الْمُولَى الْمُولَى الْمُنْ الْمُنْ الْمُولَى الْمُنْ الْمُولَى الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْفُولَى الْمُنْ الْفَرَالَ الْمُنَالِيْ الْمُنْ الْفُولَى الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْفُولُ الْمُنْ الْمُنْ الْفُولَى الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُولَى الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُ

قَالَ: فَإِذَا لَقِيتَ أُولَئكَ فَأَخْبِرْهُمْ آثِي بَرِيءٌ مِنْهُمُ، وَأَنَّهُمْ بُزَآءُ مَنِي، وَالَّذِي يَخُلِفُ بِهِ عَبْدُ اللَّهِ بُنْ عُمَرَ لَوْ أَنَّ لَأَحَدِهِمْ مِثْلَ أُخَدِ ذَهَبًا، فَٱنْفَقَهُ مَا قَبِلَ اللَّهُ مِنْهُ حَتَّى يُؤْمَنَ بِالْقَدَرِ.

ثُمَّ قَالَ: حَدَّثِنِي أَبِي عُمْرُ بْنُ الْخَطَّابِ قَالَ: «بَيْنَمَا نَحْنُ عَنْدَ رَسُولِ اللَّه صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ ذَاتَ يَوْمِ، إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلْ شَديدُ بَيَاضِ الثَّيَابِ، شَديدُ سُوَاد الشَّعَرِ، لا يُرَى عَلَيْهِ أَثَرُ السَّقَرِ، وَلا يَعْرَفُهُ مِنَا أَحَدٌ، حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّبِيُ صَلَى اللَّهُ



شهر رمضان وكمال الإيمان



الم بقلم الم بقلم المرزوق محمد مرزوق



رمضان ۱۶۶۱ هـ - العدد ٥٨٥ السنة التاسعة والأربعون

فَقَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ: الإسلام أنْ تَشْهَدَ أَنْ لَا إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَتُقيمَ الصَّلَاةَ، وَتُؤْتِيَ الزَّكَاةَ، وَتَصُومَ رَمَضَانَ، وَتَحْجُ الْبَيْثَ إِنِ اسْتَطَعْتَ الْيُه

قَالَ: صَدَقْتَ.

قَالَ: فَعَجِبْنَا لَهُ يَسْأَلُهُ، وَيُصَدِّقُهُ.

قَالَ: فَأَخْبِرُني عَنِ الْإِيمَانِ.

قَالَ: أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ، وَمَلائكَته، وَكُتْبِه، وَرُسُله، وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خُيْرِهِ وَشُرَّهِ-

قَالَ: صَدَقْتَ.

قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الْإِحْسَانِ.

قَالَ: أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَانَّكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ

قَالَ: فَأَخْبِرُنِي عَنِ السَّاعَةِ.

قَالَ: مَا الْسُتُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائلِ.

قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنْ أَمَارَتْهَا-

قَالَ: أَنْ تَلدَ الْأُمَةُ رَيِّتُهَا، وَأَنْ تَرَى الْحُفَاةَ الْعُرَاةَ الْعَالَةُ رِعَاءً الشَّاءِ يَتَطَاوَلُونَ فِي الْبُنْيَانِ.

قَالَ: ثُمَّ انْطَلَقَ فَلَبِثْتُ مَلِيًّا، ثُمَّ قَالَ لِي: يَا عُمَرُ أتَدُري من السّائلُ؟

قُلْتُ: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ.

قَالَ: فَإِنَّهُ حِبْرِيلُ أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ دينَكُمْ. »

هذا وقد أسلفنا في شهر شعبان الحديث حول هذا الحديث المبارك تخريجًا وحول معناه العام

وهذا الحديث المبارك من أكمل أحاديث العقائد، وقد بوَّب عليه الإمام النووي بابًا بعنوان: «باب بَيَانِ الْاِيمَانِ وَالْإِسلامِ وَالْإِحْسَانِ وَوُجُوبِ الْإِيمَانِ بِاثْبَاتَ قَدَرِ اللَّهِ شُبْحَانُهُ وَتَعَالَى وَبِيَانِ الدُّليلَ عَلَى التَّبَرِّي مِمَّنْ لَا يُوْمِنُ بِالْقَدَرِ وَاغْلَاظَ الْقُولُ

ثم قال: قَالَ أَبُو الْحُسَيْنِ مُسْلَمُ بُنُ الْحَجَّاجِ الْقُشْدُرِيُّ رَحْمَهُ اللَّهُ بِعَوْنِ اللَّهِ نَبْتَدِيُّ وَإِيَّاهُ نْسْتَكْضَى وَمَا تُوْفِيقُنَا إِلَّا بِاللَّهَ جَلَّ جَلَالُهُ فَذَكَرُهُ-وعليه بمكن ذكرما يستفاد من الحديث فيما يلى:

#### أولاً: وجوب الإيمان بالقضاء والقدر، وأنه ركن من أركان الإيمان كما ورديِّ الحديث.

وإثبات القدر معناه: أن اللَّه تبارك وتعالى قدَّر الأشياء في القدم، وعلم أنها ستقع في أوقات معلومة عنده سبحانه وتعالى، وعلى صفات مخصوصة، فهي تقع على حسب ما قدّرها سبحانه وتعالى. (ينظر: فتح المنعم شرح صحيح مسلم في شرحه للحديث).

وقال النووي رحمه الله: قال الخطابي (يعني في كتابه معالم السنن)؛ وقد يحسب كثير من الناس أن معنى القضاء والقدر إجبار الله تعالى العبد وقهره على ما قدره وقضاه، وليس الأمر كما يتوهمونه، وإنما معناه الإخبار عن تقدم علم الله سبحانه وتعالى بما يكون من اكتساب العبد وصدور أفعاله عن تقدير منه سبحانه وخلق لها خيرها وشرها. (ينظر: شرح مسلم للنووي ١/٨٢١، ١٣٩ ط دار الكتب العلمية).

ويما سيق بيانه فقد بطلت عقيدة معبد الجهني المذكور في صدر الحديث ومتابعيه أن الله تعالى لم يقدر الأشياء أزلاً، ولم يتقدم علمه بها، وإنما يعلمها سبحانه بعد وقوعها.

والذي قاله ابن عمر رضى الله عنهما دليل على بطلان منهج هؤلاء كذلك.

هذا وقد انقرض من القدرية نفاة العلم انقراضًا كليًا فيما نعلم.

هذا والعلماء يطلقون لفظ القدرية في العصور المتأخرة على الجهمية الذين يقولون: بحدوث العلم، بمعنى أن الله تعالى إذا أراد إيجاد شيء أحدث لنفسه علمًا قبل إيجاده ذلك بزمان، فهم يتفقون مع القدرية السابقين في حدوث العلم، وإن اختلفوا في تقديم العلم على الوقوع وتأخره عنه. كما يطلق العلماء لفظ القدرية أيضًا على المعتزلة لأنهم يقولون: إن العبد يخلق أفعاله الاختيارية، والخير من الله والشر من غيره، فهم ينفون القدر في بعض الأمور. (ينظر: فتح المنعم شرح صحيح مسلم في شرحه للحديث).

#### ثانيا: اعتقاد نزول جبريل عليه السلام في صورة رجل:

وجبريل عليه السلام كان ينزل على رسول الله صلى الله عليه وسلم في صور وأحوال مختلفة: فأحيانًا كان يأتي مثل: صلصلة الجرس، وأحيانًا

> و مضان ۱۶۶۱ هـ - العدد ٥٨٥ السنة التاسعة والأربعون

كان ينزل جبريل ويتراءى للنبي صلى الله عليه وسلم في صورته الحقيقية التي خلقه الله عليها؛ فيسد الأفق، وأحيانا كان يتمثل جبريل بصورة دحية الكلبي الصحابي المشهور بحسن صورته، وأحيانًا كان يتمثل جبريل بصورة رجل غريب.

#### ثالثًا: حقيقة كل من الإيمان، والإسلام، والنسبة بينهما.

وهذه نقطة تحتاج إلى تفصيل؛ إذ فيها اختلف العلماء في حقيقة كل من الإيمان والإسلام، وفي زيادة الإيمان ونقصانه، وفي العلاقة بين الإيمان والإسلام، واختصارًا للقول وجمعًا بين الروايات نلخص كلامهم في أربعة مذاهب رئيسة:

المذهب الأول: القائلون بأن حقيقة الإيمان بسيطة لا تقبل التركيب، وهي التصديق، فأخرجوا فالإيمان المطلق عندهم هو التصديق، فأخرجوا من مسمى الإيمان القول، والعمل، فيصح إيمان من صدق بقلبه، وإن لم ينطق بلسانه من غير علة، وهؤلاء هم غلاة المرجئة، وقد وافقهم عليه بعض متأخري الأشعرية، قال الشيخ إبراهيم اللقاني في جوهرة التوحيد:

#### وفسر الإيمان بالتصديق

والنطقُ فيه الخُلفُ بالتحقيــقِ فقيل شرط كالعملُ وقيل بلُ

شطر والإسلام اشرحن بالعمل

فالنطق عند هؤلاء شرط لإجراء الأحكام في الدنيا، وعمل الجوارح عندهم شرط كمال في الإيمان خارج عن مسمى الإيمان.

المذهب الثاني: مذهب المرجئة من الفقهاء القائلون بأن الإيمان حقيقة مركبة من تصديق القائلون بأن الإيمان وعمل الجوارح خارج من القلب، وقول اللسان، وعمل الجوارح خارج من ومن تابعه كأبي حنيفة، وقد وافقهم على هذا القول؛ وابن كلاب، والحسين بن الفضل البجلي. المذهب الثالث: قول الكرامية، اتباع ابن كرام وقد انفردوا بهذا القول، فقالوا: الإيمان مجرد قول اللسان، فلم يدخلوا فيه معرفة القلب، ولا تصديقه، ولا عمل الجوارح، تعلقا بنحو قوله صلى الله عليه وسلم: "أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله؛ فإذا قالوها عصموا مني يقولوا لا إله إلا الله؛ فإذا قالوها عصموا مني فقد أجمعت الأمة على أن المنافقين كفار، وإن

كانوا قد أعلنوا الشهادتين بالسنتهم بدليل قوله تعالى: ( وَلَا نُصَلَ عَلَى الْمَدِينَ مِنْهُم مَاتَ أَبْدًا وَلَا نَتُمْ عَلَى فَبْرِقَةً لِمَاتَ أَبْدًا وَلَا نَتُمْ عَلَى فَبْرِقَةً لِمَاتًا مَنْهُمْ مَانَ أَبْدًا وَلَا نَتُمْ عَلَى فَبْرِقَةً لِمَا اللّهِ وَرَسُولِهِ ) (التوبة: ٨٤).

المنهب الرابع: القائلون بأن الإيمان حقيقة مركبة من: اعتقاد القلب، وقول اللسان، وعمل الجوارح والأركان.

وهؤلاء ثلاث فرق: الخوارج، والمعتزلة، وأهل السنة والجماعة.

والفرق بين مذهب الخوارج والمعتزلة، وبين مذهب أهل السنة: أن الإيمان عند الخوارج، والمعتزلة كل واحد لا يقبل التبعض ولا التجزؤ، فإذا ذهب بعضه ذهب كله.

ولذا فمن أخل عندهم بالعمل، أو واقع كبائر الذنوب ومات مصرًا على ذلك، فقد زال إيمانه بالكلية، فيخرج من الإيمان، ويدخل في الكفر عند الخوارج.

ويخرج من الإيمان، ولا يدخل الكفر عند المعتزلة، فيكون في منزلة بين الكفر والإيمان، وهي التي سموها: المنزلة بين المنزلتين.

فكل من الفريقين ينفي الإيمان عن أهل المعاصي وشبهتهم قوله صلى الله عليه وسلم: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن »... إلخ الحديث،

وهذا الزعم من الفريقين باطل لعارضته الآيات الكثيرة والأحاديث البالغة في موضوعها حد التواتر؛ كقوله تعالى: ( وَإِن طَابِفَنَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِنَ الْمُتَاتُوا فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمُّ ) (الحجراتُ: ٩)؛ فقد أثبت لهم وصف الإيمان مع معصية الاقتتال، ونفي الإيمان عن الزاني محمول على نفي كمال الإيمان، والخلود في الآيتين محمول على المكث الطويل؛ جمعًا بين النصوص.

وعند أهل السنة والجماعة الإيمان يقبل التبعض والتجزؤ، ولذا قالوا بزيادته وتقصانه فخالة وابدلك سائر الفرق.

وقد وافق أهل السنة على قولهم بعض الأشعرية، قال ابن السبكي في طبقات الشافعية الكبرى (١/ ١٣٠): «وإلى مذهب السلف ذهب الإمام الشافعي، ومالك، وأحمد، والبخاري، وطوائف من أئمة المتقدمين والمتأخرين.

ومن الأشاعرة: الشيخ أبو العباس القلانسي، ومن محققيهم الأستاذ أبو منصور البغدادي، والإيمان المنجي لا يتم بدون عمل الجوارح، والإسلام المنجي لا يتم بدون التصديق القلبي. فحينما يفسر الإيمان بالتصديق، والإسلام بعمل الجوارح، فهو تفسير بحسب الأصل الظاهر، كما في حديث سؤال جبريل الذي نحن بصدده.

وحينما يفسر الإيمان بالتصديق والعمل، ويفسر الإسلام بالأمرين فهو تفسير بالكمال الشرعي المنجي من النار، وحينما يفسر الإيمان بالعمل فهو تفسير بلوازمه وخواصه، كما في حديث وقد عبد القيس الأتي وحينما يفسر الإسلام بالتصديق، فهو تفسير بشرطه الأساسي الذي يتوقف عليه.

وهذا التحليل موافق لرأى الحافظ ابن حجر، إذ قال في نهاية المطاف: والذي يظهر من مجموع الأدلة أن لكل منهما حقيقة شرعية، كما أن لكل منهما حقيقة لغوية، لكن كل منهما مستلزم للأخر بمعنى التكميل له، فكما أن العامل لا بكون مسلما كاملا إلا إذا اعتقد، فكذلك المعتقد لا يكون مؤمنًا كاملاً إلا إذا عمل، وحيث يطلق الايمان في موضع الاسلام، أو العكس، أو يطلق أحدهما على إرادتهما معًا، فهو على سبيل المجاز، ويتبين المراد بالسياق. اه. وظاهر الحديث الذي نحن فيه أن المؤمن هو من صدق بجميع ما ذكر، وهو كذلك ولا يعارض هذا ما ذكره الفقهاء من إطلاق الايمان على من آمن بالله ورسوله؛ لأن المراد من الإيمان برسول الله الإيمان بوجوده وبما جاء به عن ربه، فيدخل فيه جميع ما ذكر. رابعا: حقيقة الإحسان وأنه مرتبة أعلى من الاسلام والايمان وثمرة لهما وهو أن تعبد الله كأنك تراه.

خامساً: نفي علمه صلى الله عليه وسلم بموعد الساعة: إذ هي من الغيب المطلق الذي لا يعلمه إلا الله سبحانه وتعالى.

وختامًا؛ ومع رياح رمضان المبارك فلا يضوتنك شهر الخير إلا وقد استكملت فيه عرى الإيمان، ثم تفاضلت فيه على ما كنت عليه من قبل؛ وذلك بالجد في التقرب إلى الله؛ فبالأعمال يتفاضل المؤمنون. وفي هذا القدر الكفاية، والحمد لله رب العالمين.

والأستاذ أبو القاسم القشيري، وهؤلاء يصرحون بزيادة الايمان ونقصائه».

وجمهور العلماء والمحدثين يقولون: إن التصديق نفسه يزيد وينقص، وبعضهم يرى أنه يزيد ولا ينقص.

قال ابن بطال: التفاوت في التصديق على قدر العلم والجهل، فمن قل علمه كان تصديقه مثلاً بمقدار ذرة، والذي فوقه في العلم تصديقه بمقدار برة أو شعيرة، إلا أن أصل التصديق الحاصل في قلب كل أحد منهم لا يجوز عليه النقصان، ويجوز عليه الزيادة بزيادة العلم والعاينة.

ويؤيده حديث أنس «يخرج من النار من قال لا إله إلا الله وفي قلبه وزن شعيرة من خير، ويخرج من النار من قال لا إله إلا الله وفي قليه وزن برة من خير، ويخرج من النار من قال لا إله إلا الله وفي قلبه وزن ذرة من خير "، وفي رواية لأنس «من إيمان» بدلاً من كلمة «من خير»، وجاء في البخاري عن أبي سعيد الخدري عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: يقول الله عزوجل: أخرجوا من كان ف قلبه مثقال حية من خردل من إيمان ». وقال النووي: الأظهر-والله أعلم- أن نفس التصديق يزيد بكثرة النظر وتظاهر الأدلة، ولهذا يكون المان الصديقين أقوى من إلمان غيرهم؛ بحيث لا تعتريهم الشُّبُه، ولا يتزلزل المانهم بعارض، بل لا تزال قلوبهم منشرحة نيرة وإن اختلفت عليهم الأحوال، وأما غيرهم من المؤلفة ومن قاربهم فليسوا كذلك، فهذا ما لا يمكن إنكاره ولا يتشكك عاقل في أن نفس تصديق أبي بكر الصديق رضى الله عنه لا يساويه تصديق آحاد الناس.

قال تعالى: (لِبَرْدَادُوٓا إِيمَنَا) (الفتح: ٤)، ( فَأَمَّا ٱلَّذِينَ عَامَدُوْا وَرَادَتُهُمْ إِيمَنَا) (التوبة: ١٢٤).

ثانيًا: حقيقة الإسلام: أما الإسلام فهو الاستسلام، فإن قصد به استسلام القلب وإذعانه كان بمعنى الإيمان، كما في قوله تعالى: ( فَأَخْرَحْنَا مَن كَانَ فِهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ اللهِ مَا وَبَعَدُنَا فِهَا غَيْرَبَيْتِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ اللهِ مَا وَبَعَدُنَا فِهَا غَيْرَبَيْتِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ اللهِ مَن اللهُ اللهِ اللهُ اللهُل

وان قصد استسلام الجوارح بما في ذلك النطق يتحقق الإسلام دون الإيمان، كما في المنافقين، ومنه قوله تعالى: (قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَناً قُل لَمْ تُؤْمِنُوا



بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. أما بعد: ذكرنا في الحلقة السابقة ما جاء في صوم رجب، وحكم صيام النصف الثاني من شعبان، وحكم صوم يوم الشك، ونستكمل في هذه الحلقة أحكام الصيام سائلين الله عز وجل أن يتقبل جهد المقلّ، وأن ينفع به المسلمين.

#### اعداد 🚄 د/عزة محمد رشاد (أم تميم )

#### أولاً؛ إذا أصبحت المرأة جنبًا صَحَّ صومها.

والدليل على ذلك ما يأتي:

١- عن عائشة وأم سلمة رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يدركه الفجر وهو جُنُب من أهله، ثم يغتسل ويصوم. أخرجه البخاري (١٩٢٦)، ومسلم (١١٠٩).

٢- عن أبي بكر رضي الله عنه قال: سمعت أبا هريرة يقص، يقول في قصصه: من أدركه الفجر جنباً فلا يصم، فذكرت ذلك لعبد الرحمن بن الحارث (لأبيه) فأنكر ذلك، فانطلق عبد الرحمن وانطلقت معه حتى دخلنا على عائشة وأم سلمة فسألهما عبد الرحمن عن ذلك، قال: فكلتاهما قالت: كان النبي صلى الله عليه وسلم يصبح جُنبًا من غير حلم ثم يصوم، قال: فانطلقنا حتى دخلنا على مروان فذكر ذلك له عبد الرحمن، فقال مروان: عزمت عليك إلا ما ذهبت إلى أبي هريرة، وأبو فرددت عليه ما يقول: قال: فجئنا أبا هريرة، وأبو

بكر حاضر ذلك كله. قال: فذكر له عبد الرحمن. فقال أبو هريرة: أهما قالتاه لك؟ قال: نعم، قال: هما أعلم. ثم رد أبو هريرة ما كان يقول في ذلك إلى الفضل بن العباس. فقال أبو هريرة: سمعت ذلك من الفضل. ولم أسمعه من النبي صلى الله عليه وسلم. قال: فرجع أبو هريرة عما كان يقول في ذلك. قلت لعبد الملك: أقالتا: في رمضان؟ قال: كذلك. كان يصبح جنبًا من غير حلم ثم يصوم- خرجه مسلم (٧٥- ١١٠٩).

ونذكر بعضًا من أقوال العلماء في المسألة: قال الشافعي في الأم (١٤٥/٢): عن عائشة أنها قالت: كان النبي صلى الله عليه وسلم يدركه الصبح وهو جنب، فيغتسل ويصوم يومه. قال الشافعي: فأخذنا نحن بحديث عائشة وأم سلمة زوجي النبي صلى الله عليه وسلم دون ما روى أبو هريرة عن رجل عن النبي صلى الله عليه وسلم لمعان، منها أنهما زوجتاه، وزوجتاه أعلم بهذا من

أجمع أهل هذه الأعصار على صحة صوم الجنب سواء كان من احتلام أو جماع وبه، قال جماهير الصحابة والتابعين.

"

رجل إنما يعرفه سماعًا أو خبرًا.

قال الطحاوي في شرح معاني الآثار (١٦٧/٢): بعد أن ذكر جملة من الأحاديث تدل على صحة صوم من أصبح جنبًا ولم يغتسل إلا بعد الفجر. قال: فلما تواترت الآثار بما ذكرنا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يجز لنا خلاف ذلك إلى غيره. جاء في عون المعبود (١١٧/١): أما حكم المسألة فقد أجمع أهل هذه الأعصار على صحة صوم الجنب سواء كان من احتلام أو جماع وبه قال جماهير الصحابة والتابعين.

#### فانيا، على نتجب الكفارة على المرأة إذا جامعها زوجها في نهار رمضان،

عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: «بينما نحن جلوس عند اثنيي صلى الله عليه وسلم إذ جاءه رجل فقال: يا رسول الله هلكت، قال: ما لك، قال: وقعت على امرأتي وأنا صائم، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: هل تجد رقبة تعتقها؟، قال: لا. قال:فهل تستطيع أن تصوم شهرين متتابعين؟ قال: لا، فقال: فهل تجد إطعام ستين مسكينا؟، قال: لا. قال: فمكث النبي صلى الله عليه وسلم فبينا نحن على ذلك أتى النبي صلى الله عليه وسلم بعرق فيها تمر، والعرق: المكتل، قال: أين السائل؟ فقال: أنا. قال: خذها فتصدق به، فقال الرجل: أعلى أفقر منى يا رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ فوالله ما بين لابتيها- يريد الحرتين- أهل بيت أفقر من أهل بيتي. فضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى بدت أنيابه ثم قال: أطعمه أهلك، أخرجه البخاري (1947). pamba (1111).

تنازع الفقهاء في هذه المسألة، فذهبت طائفة أن الكفارة تقع على الرجل والمرأة فيلزم كل واحد منهما كفارة، أما وقوعها على الرجل فلحديث أبي

هريرة المتقدم.

وأما المرأة فلأنها أفسدت صومها فحكمها حكم الرجل، وهذا مذهب مالك وأبي حنيفة واحدى الروايتين عن أحمد، وابن المنذر من الشافعية وغيرهم.

وذهبت طائفة إلى أن الكفارة تقع على الرجل وحده: لأن النبي صلى الله عليه وسلم أمر الأعرابي بالكفارة، ولم يأمر امرأته، وهذا هو المشهور عن الشافعي ورواية عن أحمد وأهل الظاهر.

ونذكر أقوال أهل العلم:

أولا: من قال بوجوب الكفارة على الرجل والمرأة: جاء في مواهب الجليل (٥١٢/٢): وإن طاوعته امرأته في الوطاء أول النهار وحاضت في آخره فلابد لها من القضاء والكفارة.

جاء في بدائع الصنائع (١٤٨/ ١٤٨/)؛ أن النص وإن ورد في الرجل لكنه معلول بمعنى يوجد فيهما وهو إفساد صوم رمضان بإفطار كامل حرام محض متعمدًا فتجب الكفارة عليها بدلالة النص، وبه تبين أنه لا سبيل إلى التحمل لأن الكفارة إنما وجبت عليها بفعلها، وهو إفساد الصوم، اه.

قال صاحب المغني (٨٨/٣): ويفسد صوم المرأة بالجماع بغير خلاف نعلمه في المذهب... وهل يلزمها الكفارة؟ على روايتين: إحداهما: يلزمها. لأنها هتكت صوم رمضان بالجماع، فوجبت عليها الكفارة كالرجل، والثانية: لا كفارة عليها، قال أبو داود: سئل أحمد عمن أتى أهله في رمضان، أعليها كفارة؟، قال: ما سمعنا أن على امرأة كفارة.

ثانيا: من قال بوجوب الكفارة على الرجل وحده: قال الشافعي في الأم (١٣٥/٢):

ولو جامع بالغة كانت الكفارة لا يزاد عليها على الرجل وإذا كفر أجزأ عنه وعن امرأته.

تعقيب وترجيح:

والذي أرجَحه بعد ذكر هذه الأقوال والمذاهب هو ما ذهب إليه الإمام مالك وأبو حنيفة وهي إحدى الروايتين عن أحمد أن الكفارة تقع على الرجل والمرأة فتلزم كل واحد منهما كفارة.

#### ثالثاً؛ هل يجب ترتيب الكفارة كما وردت في الحديث؟

ذهب جمهور العلماء إلى وجوب ترتيب الكفارة، فعليه العتق أولا فإن لم يستطع صام شهرين متتابعين، فإن لم يستطع أطعم ستين مسكينا.



ذهب أكثر أهل العلم إلى وجوب قضاء اليوم الذي أفسده بالجماع مع الكفارة؛ لأن من أفسد منيام يوم فعليه القضاء.

777

كفارتان؟) على وجهين؛ أحدهما: يلزمه كفارتان وهو المذهب وحكاه ابن عبد البرعن الإمام أحمد-رحمه الله-، كيومين في رمضانين. الوجه الثاني: لا يلزمه إلا كفارة واحدة كالحدود وهو ظاهر كلام الخرقي.

جاء في المبسوط (٨٠/٣)؛ وإن جامعها ثانيا في الشهر فعليه كفارة واحدة عندنا، فإن أفطر في يوم وكفر ثم أفطر في يوم آخر فعليه كفارة أخرى قال؛ إن كمال الجناية باعتبار حرمة الصوم والشهر جميعًا حتى أن الفطر في قضاء رمضان لا يوجب الكفارة لانعدام حرمة الشهر وباعتبار تجدد الصوم لا تتجدد حرمة الشهر.

تعقيب وترجيح

أرى-والله تعالى أعلم- أن الصواب ما ذهب إليه الأئمة الثلاثة مالك والشافعي وأحمد من وجوب كفارة لكل يوم جامع فيه؛ لأن كل يوم مستقل عن الآخر كرمضانين وكالرحجتين، وبالله التوفيق.

سادسًا: هل تجب الكفارة لمن جامع وهو صائم في غير رمضان؟

قال ابن قدامة في المغني (٩٠/٣): لا تجب الكفارة بالفطر في غير رمضان في قول أهل العلم وجمهور الفقهاء، وقال قتادة، تجب على من وطئ في قضاء رمضان لأنه عبادة تجب الكفارة في أدائها. فوجبت في قضائها كالحج. ولنا: أنه جامع في غير رمضان فلم تلزمه الكفارة.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

قال الحافظ في الفتح (١٩٨/٤): وفي الحديث أيضًا أن الكفارة بالخصال الثلاثة على الترتيب المذكور. قال ابن العربي: لأن النبي صلى الله عليه وسلم نقله من أمر بعد عدمه لأمر آخر وليس هذا شأن التخيير.

#### رابعًا: يجب على المجامع في نهار رمضان قضاء اليوم الذي جامع فيه مع الكفارة:

بدليل ما روي أن رجلا جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم؛ وقد وقع بأهله في رمضان.... فذكر حديث أبي هريرة رضي الله عنه.... وقال في آخره: «فصم يوما واستغفر الله» صحيح أبي داود (٢٣٩٣)، وابن خريمة (١٩٥٤)، والبيهقي (٢٤٦/٤)، والإرواء خريمة (١٩٥٤)، قال الحافظ في التلخيص (٢٤٠/٤)، هذه الزيادة غير محفوظة، وأعلها ابن القيم بالإرسال. عون المعبود (١٩/٧).

ذهب أكثر أهل العلم إلى وجوب قضاء اليوم الذي أفسده بالجماع مع الكفارة؛ لأن من أفسد صيام يوم فعليه القضاء أما الكفارة فهي زجرٌ له للكبيرة التي ارتكبها وهي الجماع في نهار رمضان، وأيضا استدل لقولهم بحديث الباب وهذا مذهب مالك وأحمد وأبي حنيفة، والشافعي في أظهر أقواله وغيرهم.

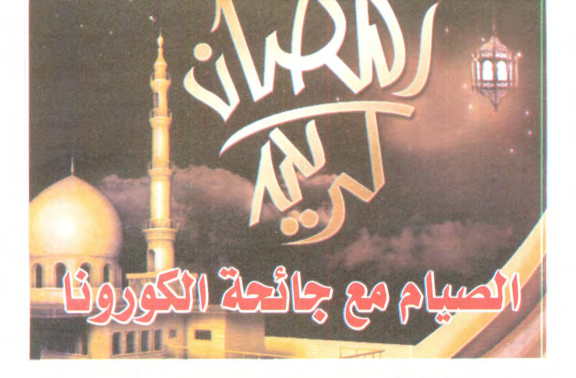
خافسا؛ إذا تكرر الجماع في أيام مختلفة هل تتكرر الكفارة؟ ذهب جمهور أهل العلم إلى أن الجماع إذا تكرر؛ تتكرر الكفارة؛ لأن كل يوم عبادة مستقلة. وهذا مذهب الشافعي وأحمد ومالك وداود الظاهري.

وقال الحنفية: ليس عليه إلا كفارة واحدة وان تكرر الجماع وعليه قضاء الأيام التي جامع فيها، وحجتهم: أن حرمة الشهر واحدة ولا تتجدد فيجب عليه أن يكفر مرة واحدة، وإن تكرر الجماع، فإن كفر ثم أفطر بجماع فعليه كفارة أخرى. وها هي أقوال أهل العلم في ذلك:

جاء في المجموع (٣٧١/٦): قد ذكرنا أن مذهبنا أنه يجب لكل يوم كفارة، سواء كفر عن الأول أم لا، وبه قال مالك وداود وأحمد في أصح الروايتين عنه.

قَالَ الحطاب في مواهب الجليل (٥١٢/٢)؛ قال مالك: إن وطنها في نهار رمضان أيامًا فعليه ثكل يوم كفارة وإن وطنها في يوم مرتين؛ فعليه كفارة واحدة؛ لأنه إنما أفسد يوما واحدًا.

قال الرداوي في الإنصاف (٢٨٧/٣) بتصرف: قوله: (وإن جامع في يومين ولم يكفر، فهل يلزمه كفارة أو



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

يستقبل العالم الإسلامي هذا العام شهر عظيم مبارك هو أعظم الشهور عند الله في ظروف استثنائية بسبب جائحة كورونا التي تجتاح العالم بأسره، وغيرت كثير من مظاهر الحياة: دينيًا، واجتماعيًا، واقتصاديًا، وسياسيًا.

#### إبراهيم رفعت



أَوْ فَسَادِ فِي الْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا فَتَلَ النَّاسَ جَعِيعًا وَمَنَّ أَخْيَاهَا فَصَلَّا النَّاسَ جَعِيعًا وَلَقَدْ جَآءَتُهُمْ أَخْيَا النَّاسَ جَعِيعًا وَلَقَدْ جَآءَتُهُمْ رُمُسُلُنَا بِالْبَيِّنَتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيرًا مِنْهُم بَعَدُ ذَلِكَ فِي الْأَرْضِ لَمُسْرِقُوكَ ) (المائدة/٣٧)، وقال: ( وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُؤْمِنَا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُم جَهَنَّمُ خَلِدًا يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُؤْمِنَا مُنَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُم جَهَنَّمُ خَلِدًا فِي اللهِ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ، وَأَعَدَ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ) (المنساء: ٩٣) وقال تعالى: ( وَانْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللهِ وَلَا لِتَعْلَقُوا إِنْ اللهِ يَكُ المُحَينِينَ ) (المبقرة: ٩٥).

وعن ابن عمر قال: رأيت رسول الله صلى الله عليه

ويأتي رمضان هذا العام بشكل مختلف تمامًا ومغايرًا لما عاشت عليه الأمه طوال السنين الماضية من مظاهر البهجة والسرور بقدوم شهر الصيام، شهر القرآن، حيث إقامة الصلوات في المساجد واجتماع المسلمين في صلاة التراويح والقيام، وإقامة موائد الرحمن التي تنتشر في كثير من الأماكن والألفة والاجتماع بين المسلمين جاءت كورونا هذا العام لتنهي كل هذه الشعائر وفرقت الجماعات ومنعت الاختلاط، حفاظًا على الأنفس التي عليها مدار الحياة، وأمرنا الله عز وجل بالحفاظ عليها، قال تعالى: (مِن أَجل ذَلِك وَلِك الله عَنْ وَتَكُلُ نَفْسًا بِغَيْر نَفْسٍ وجل بالحفاظ عليها، قال تعالى: (مِن أَجل ذَلِك نَفْسًا بِغَيْر نَفْسٍ وجل بالحفاظ عليها، قال تعالى: (مِن أَجل ذَلِك نَفْسًا بِغَيْر نَفْسٍ الْ الْحِيْلِ الْحَلْمُ الْمُ الْحَلْمُ الْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ

ي رمضان ۱۴۴۱ هـ - العدد ۵۸۵ ف السنة التاسعة والأربعون



وسلم يطوف بالكعبة، ويقول: ما أطيبك، وأطيب ريحك؛ ما أعظمك، وأعظم حرمتك! والذي نفس محمد بيده، لحرمة المؤمن أعظم عند الله حرمة منك، ماله، ودمه. (أخرجه ابن ماجه وصححه الألباني).

كما يفتقد المسلمون خصوصية هذا الشهر الفضيل ومميزاته وقدسيته ومظاهر الود والألفة بين الناس والتعاون والتكافل بينهم وروحانيات العبادات كالاعتكاف في المساجد، وكل هذا يتألم لفقدانه المسلم الذي ينتظر هذا الشهر من العام إلى العام فرحًا مسرورًا بشهر القرآن شهر التسامح والتصالح والصفاء والنقاء.

ويأتي رمضان هذا العام مختلفًا لمحاصرة كورونا أغلب الدول الإسلامية، وستكون فرصة كبيرة للمسلمين داخل بيوتهم لعمل برامج أسرية دعوية لاستغلال الشهر المبارك في مزيد من تلاوة القرآن والذكر والصلاة واقامة السنن والنوافل على أكمل المعتق والمغفران، شهر الصدقات والإحسان، شهر تقتح فيه أبواب الجنان، وتتضاعف فيه الحسنات، وتقال فيه العثرات، شهر تجاب فيه الدعوات، وترفع فيه الدرجات، شهر جعل الله صيامه أحد وأمر الناس بصيامه، وأخبر أن من صامه إيمانًا واحتسابًا غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، ومن قامه إيمانًا واحتسابًا غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، ونبه وما تأخر،

وفي الصيام فوائد كثيرة وعظيمة، وحكم جليلة، منها: تطهير الأنفس وتهذيبها وتزكيتها وتعويدها على الأخلاق الكريمة كالصبر والحلم والجود والكرم ومجاهدتها فيما يرضي الله سبحانه وتعالى.

ومن فوائد الصوم: أن يشعر القائم الصائم بإخوانه الفقراء والمساكين الذين تقطعت بهم السبل ويعرف نعم الله عليه ويقوم بواجبها نحو الأيتام والأرامل والمساكين والإحسان إليهم؛ لقوله سبحانه وتعالى: (يَّاَيُهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَيَّكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن فَلِكُمْ لَمَلَكُمْ تَنَقُونَ ) ( البقرة: ١٨٣). فالهدف الأسمى في هذه الآية الكريمة تحقيق التقوى، وهي طاعة الله ورسوله صلى الله عليه التقوى، وهي طاعة الله ورسوله صلى الله عليه

وسلم بفعل ما أمرنا به وترك ما نُهينا عنه بإخلاص وصدق ومحبة ورغبة ورهبة اتقاء غضب الرب وعذابه، فالصيام أهم شُعب التقوى التي تحقق إخلاص العبد لربه.

ومن فوائد الصيام قوله صلى الله عليه وسلم مخاطبًا الشباب: "يا معشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج فإنه أغض للبصر وأحصن للفرج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء" رواه البخاري ومسلم.

ويفهم من هذا الحديث أن الصيام وسيلة لطهارة النفس وعفتها وحصن حصين من نزغات الشيطان الذي يجري من ابن آدم مجرى الدم، فالصوم يضعف سلطان الشيطان ويقوى سلطان الايمان ويزيد من همة المؤمن في فعل الطاعات وترك المعاصى، كذلك الصوم يطهر البدن من الأخلاط الرديئة ويكسبه صحة وقوة، وقد استخدم بعض الأطباء الصيام لعلاج الكثير من الأمراض التي تصيب الإنسان لفعاليته وقدرته على رفع المناعة. فيجب على كل مسلم ومسلمة اغتنام هذا الشهر المبارك فيما يعود عليه بالنفع العظيم من الصبر على الطاعات وفعل الخيرات فهو شهر عظيم جعله الله ميدانا للإكثار فيه من القريات والصلوات والصدقات وتلاوة القرآن الكريم والإحسان إلى الايتام والفقراء والمساكين، وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان.

كما يجب على المسلمين حفظ صيامهم بالابتعاد عمًا حرَّمه الله عليهم من الأوزار والآشام؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: "من لم يدع قول الزور والعمل به والجهل فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه" رواه البخاري. وقال عليه الصلاة والسلام: "الصيام جنة، وإذا كان أحدكم صائمًا فلا يرفث ولا يجهل وإن امرؤ سابّه أو شتمه فليقل إني صائم" (أخرجه النسائي).

وفي هذا المظرف العصيب الذي أطل علينا فيه هذا الشهر الفضيل تزداد المسؤولية الاجتماعية على أهل المال والثراء في تفقد أصحاب الحاجات من الأيتام والأرامل والمطلقات والفقراء والمساكين سائلا العلي القدير أن يتقبل منا ومنكم الصيام والقيام وصالح الأعمال.

الحمدُ لله رب العالمين، والصَّلاة والسَّلام على رسول الله وعلى آله وصَحْبِه أجمعين، وبعد: يَهِلُ علينا شهر رمضان المبارك، فيَسْتَقْبله النّاس بأعمال كثيرةٍ؛ منها:

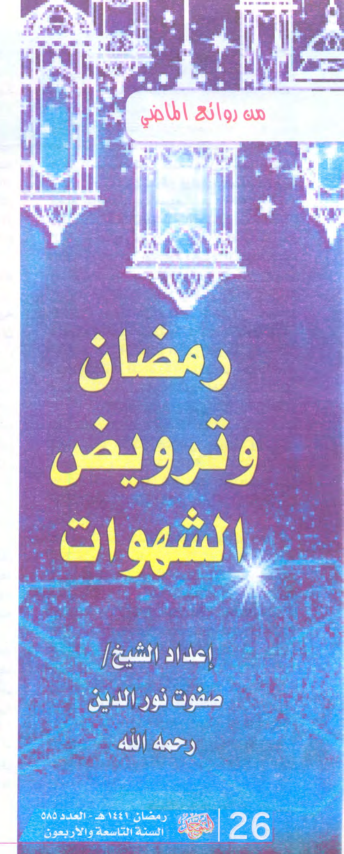
أعمال فاضلة؛ كالصيام، والقيام، وقراءة القرآن، وبر الوالدين، وصلة الأرحام، ومُدَارسية العلم، ومُجَاهدة النفس والشيطان، والصبرعلى الطاعات وإحسانها، والصبرعلى اجتناب المنكرات، والبُعْد عن المُحَرِّمات، وغير ذلك من الأعمال التي تُقرِّب إلى الله تعالى، فيصل الصَّائم من قطعه، ويُعْطي مَن حَرَمه، ويحسن إلى من أساء إليه، ويعفو عَمَن ظَلَمَهُ.

ومنها الأعمال المُبَاحة، كالتجارة التي تُروج في رمضان؛ خاصَة وأنَّ الناس يَسْتَعِدُون الأسْتقبال عيد الفطر، بالتَّوسعة على الأهل، وعلى الفقراء، والإحسان اليهم، وذلك بصنوف الأطعمة، واللابس، والهدايا، وما يحتاجه الناس، فتروج التجارة في هذا الشهر الكريم.

ومنها الأعمال المُحرَّمة: بداءًا منَ الإسراف في المُباحات والإعراض عَن أماكن الطَّاعات، ثمَّ المشاركة والانشغال والمُشاهدة للمُحرَّمات، من تلك البرامج التي أعدَّت لتُشغل المسلم عن دينه، وتدخله في الشيهوات، وتصرفه عن المساجد، فلا يسهر في طاعة وقيام، وإنما يسهر في ما يهيج الغرائر، ويفقد أثر الصيام، والحديث عن ذلك معروف، لا يحتاج إلى بَيان أو تفصيل.

والله سبحانه وتعالى يقول: «وَاللَّهُ يُرِيدُ أَن يُوْبَ عَلَيْهُ مُرِيدُ أَن يَثُوبَ عَلَيْهُ مُرِيدُ اللَّهُ مَرْدِيدُ النَّهُ أَن يُخْفِفَ الشَّهَوَّتِ أَن يَعْفِفَ عَنكُمْ وَخُلِقَ قَيلُوا مَيْلًا عَظِيمًا ﴿ آ يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُخْفِفَ عَنكُمْ وَخُلِقَ الإنكُنُ ضَعِيفًا » (النساء: ۲۷، ۲۸).

والميل العظيم-كما قال الطبري-: أن تُواقِعوا الفواحش، فتستُحِلُوها كما يستَحلونها.



والذين يَتَبعونَ الشَّهوات هم الزُّناة -كما قال الكُلْبي- أو البُخوس، أو البهود والتَصارى- كما قال الطَّبري- لكن الذين يَتَبعُون الشَّهوات يريدون من أهلُ الإيمان أن يُوافِقُوهم على ذلك، والله يُحريد أن يَتوبَ على المؤمنين، ويُريد أن يُخفُفَ عنهم، وهو أعلم بضَعْف الإنسان.

الصراع واقعٌ بين أهل الشَّهوات والشَّرع الشريف، والانسان ضعيف، وقد امْتَّن اللَّه عز وجل عليه بالشَّرع، الذي منه

الصوم؛ تقويةً لَضَعْفِه، وسُمُوًّا لنفسه، وخَيْنَةُ للشيطانُ وأهله.

فالآية الكريمة تحكي صراعًا واقعًا بين أهل الشَّهُوات من جانب، والشَّرع الشريف من جانب، والشَّرع الشريف من جانب، والشَّرع الشريف من جانب آخر، والإنسانُ ضعيف، وقد امْتَنَّ الله سبحانه وتعالى عليه بالشَّرع؛ تقوية لضعفه، وسموًا لنفسه؛ لذلكَ فرَبُ العزة يقول: «يَاتِيُّ النَّيْ عَالَيْهُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ النَّيْعُوا خُطُونِ الشَّيطَةِ وَالْمُنَكِّ وَلَوْلاً وَفَى مَنْ اللهُ وَلَيْ اللهُ وَلَيْ اللهُ وَلَيْ اللهُ عَلَيْ مَن شَاهً وَاللهُ عَلَيْ وَرَحْتُهُ مَا أَيْ اللهُ وَلَيْ اللهُ وَلَيْ الله ورحمته أنزل ذلك الشَرع، ومنه الشَّوم الذي يزكي الله به المؤمنين، ويُضيق مداخل الشَّياطين، يوقي ضعف المؤمنين، ويُضيق مداخل الشَياطين، يوقي ضعف المؤمنين، ويُخين ويُخين ويُخين كيْد الذين يَتَبعُون الشَّهوات.

إِنَّ الاستغراقَ فِي شَهَوَات الدُّنيا، ورغائب الثُفوس، ودوافع الميول الفطرية، هو الذي يشغل القلب عن التَّبَصُرِ والاعتبار، ويدفع الناس للْغرق فِي لُجة اللَّذَة القريبة المحسوسة، ويحجب عنهم ما هو أرفع وأعلى، ويغلظ الحس فيحرمه مُتعة التَّطَلُع إلى ما وراء اللَّذَة القريبة، ومتعة الاهتمامات الكبيرة اللائقة بدور الإنسان العظيم في هذه الأرض، واللائقة كذلك

66

الإنسسان ضعيف، وقد المستن الله عز وجل عليه بالشرع، السذي منه الصوم؛ تقوية لضعفه، وضيبة للشيطان وأهله.

"

بِمَخلوق يستخلفه الله في هذا اللك العَريض.

وَلَّا كَانَتَ هَذَه الرَّغَائِب، وتلك السدّوافع، مع هذا طبيعيّة وفطريَّة مكلفة من قبل الباري -جَلَّ وعَلا- أَنْ تُوْدِي للبشريَّة دورًا أساسيًّا، في حفظ الحياة وامتدادها، فإنَّ الإسلام لا يُغنَى بكَبْتها وَقَتْلها؛ ولكن بضبْطها وَتَنْظيمها، وتخفيف بضبْطها وَتَنْظيمها، والى أن حدتها والدفاعها، وإلى أن يكون الإنسيان مالكا لها، متصروفا فيها، لا أن تكون مالكة له، متصروفا فيها، لا أن تكون مالكة له، متحكمة فيه، وإلى تقوية

رُوح التَّسامي فيه، والتَّطَلَّع إلى ما هو أعلى. فهذه المدعوات السَّافرة للفواحش والمنكرات، تَتَبَنَّاها دول الغرب، فتبلغ في الفُحش مداه، وفي الفُسوق مُنْتهاه، فكيف يتخلص المسلم من ذلك، خاصَة وأنَّ دول الإسلام قد مالتُ إلى التَّقليد ميلاً عظيمًا والمارث تُقلّد تقليد العميان، وتسير وراءهم سير الهائم الوَلُهان، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

عندئذ؛ يَتُوَجُّه المسلم إلَي رَبِّه، فَهُو الذي يَنقذه، ويُريد أن يَتوب عليه، ويَريد أن يُخفَف عنه، يزكيه بالشرع القائل: «إِن الْفَكْلُوة تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْدَالِ وَٱلنَّكُوِّ» (العنكبوت: 20).

وهو القائل: « يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُيْبَ عَلَيْكُمُ الْفِيهَامُ كُمَّا كُيْبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن فَيْلِكُمْ لَمَلَكُمْ تَنَّقُونَ » (الدهوة: ١٨٣).

فالشَّرعُ يُذَكِّرنا ويُبصرنا؛ يُذَكِّرنا بِسَلَف الأمة الأبرار، الذين دَخَلُوا الإسلام عن يقين واقتدار، والأمة غارقة في الشَّهوات، فحَمَّاهُمُ اللَّهُ بِشَرْعِه، وقَوَّاهُم بِعبَادَته، وسَدَّد خطواتهم بِفَضْله، فتَعَلَّبُوا على الشيطان وجنده، ورَدَ اللَّه عنهم كيده، وتدبير أعوانه وحزبه.

ونسصرنا

بأننا جئنا من

بعدهم؛فان نحن خلفناهم

باضاعة الصّلاة،

واتباء الشهوات، فعُقوبة ربّ

العالمين قريدة؛

حيث نسلمنا

في الشُّرّ بسبب

عَمَلنا، قالَ

تعالى: « فَلْفَ مِنْ

بَعَدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُوا

ٱلصَّلُوةَ وَٱتَّبَعُوا ٱلشَّهُوَاتُ

فَسَوْفَ لِلْقَوْنَ غَنَّا "

(مريم: ٥٩)؛ أي

الضيام ورمضان من أعظم رحمة الله على المؤمنين، في هذه الفتن المتلاطمة، والأمهاج العارمة.



على التقوى، كما قال تعالى: « يَتَأْدُهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ الصباء كما كر عَلَى ٱلَّذِينَ مِن تَنَّقُونَ » (البقرة: ١٨٣). وقيال النبي r: "الصوم حُنْهُ"، وأمر بالصباممن اشتدت عليه شهوةالنكاح، ولا قيدرة له عليه، وجعله وجاء لهذه الشهوة.

والمقصود؛ أنَّ مصالح الصُّوم لما كانت مشهودة بالعقول السليمة، والفطر المستقيمة، شرعه الله لعباده؛ رحمة يهم، وإحسانًا إليهم، وحمية لهم وجنة.

إخوة الإسالام، هيا نستقبل رمضان استقبال الفاتحين الخاشعين، فنحله بيوتنا وقلوبنا وأبناءنا امتثالا لأمررينا، فتتهذب النفوس، وتحيا القلوب، وتنتشر الأخوة والمحمة، وتُنْدُثر الفواحش والمنكرات

هيا إخوة الإسلام نفرح برمضان اليوم، النفرح به عند القاء ربنا.

واحْدُرْ أَخَا الإسلام من تهديد النبي صلى الله عليه وسلم لما أمِّن على دعاء جبريل عندما قال: "بَعُد مَن أدرك رمضان، ولم يغفر له. قلت: آمين".

فاللهم أعنًا ولا تُعن علينا، واهْدنا، ويُسُر الهُدى لنا، واجبر عجزنا، وسَدُد خطانا يا أرحم الرّاحمين.

والله من وراء القصد.

شيرًا، لا خير فيه. وقيل: الغَيِّ: واد في

وإن خلفناهم باتباع سبيلهم، والسّير على نَهْجِهِم، فإن باب الرَّحمة مفتوح، يقول سيحانه: « إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَبْلَحًا فَأُوْلَيْكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجُنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْئًا (أَنَّ) جَنَّتِ عَدْنِ ٱلَّتِي وَعَدَ ٱلرَّحْنَنُ عِبَادَهُ, بِٱلْغَيْبُ إِنَّهُ، كَانَ وَعْدُهُ, مَأْنِيًّا اللَّهُ الْأَيْسَمُعُونَ فِيهَا لْغُوَّا إِلَّا سَلَامًا ۗ وَلَهُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكْرَةً وَعَشِيًّا ﴿ ۚ ۚ يَٰكَ ٱلْجَنَّةُ الِّي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ تَقِيًّا » (مريم: ١٠-٦٣). فالصِّيام ورمضان من أعظم رحمة الله على المؤمنين، في هذه الفتن المتلاطمة، والأمواج العارمة.

يقول ابن القيم، وللصُّوم تأثير عجيبٌ في حفظ الجوارح الظاهرة، والقوى الباطنة، وحمايتها من التّخليط الحالب لها المواد الفاسدة، التي إذا استولت عليها أفسدتها، واستفراغ المواد الرَّديئة المانعة لها من صحتها؛ فالصوم يحفظ على القلب والجوارح صحتها، ويعيد إليها ما استلبته منها أيدي الشهوات، فهو من أكبر العون



بين أهل الاستقامة وأهل الإخفاق والنّدامة

د . عماد عیسی



المفتش بوزارة الأوقاف

الحمد لله الميسر لكل عسير، وأشهد أن لا إله لا الله وحدد لا شريك له شهادة تنجي قائلها من عذاب السعير، وصلى الله على نبينا محمد البشير النذير، وعلى آله الطاهرين وأصحابه الطيبين. وبعد: فإن ممًا ينبغي أن يُنادى به جهرة في كل واد. ويسمع به في كل ناد: أن أيام رمضان فرصة لا عوض منها، ومنحة لا درك لفائتها: ففيها سهام الخير مُسدَدة لاصطياد القلوب، والمراقبة عاملة في أهلها لعلام الغيوب، وهذا شيء ممًا يظهر من فوائدها، وممًا يجرى من جميل عوائدها.

ومن الضرص فيه أيضا: شحد العزائم للاستقامة. وإيقاظ الهمم للعمل الصالح. وإرهاف ذائقة الإيمان لتجديده باليه، وتقوية وإهيه، وصقل القلوب حتى تعقل الروائع القرائية، وتتدبر البدائع الإيمانية، وتفهم الإشارات السماوية، وما أكثرها في رمضان، ولا ريب أن كل هذا يحتاج إلى قلب زكي، وعقل ذكي، وعبد أبي، ونفس صبورة، وفهم نفاذ، وهمة طماحة إلى العلياء وبلوغ والسماء.

إِنَّ الاستقامة وإِنْ كَانَتُ أَمْرًا صعبَ المُذَهِبَ عويص المُطلبِ إلَّا أَنْهَا فِيْ رمضان تكون لطيفة المُسلك طريفة المطلب،

66

"استقيم وا ولن تحصوا،

واغلموا أن خير أعمالكم

الصّلاة، ولن يُحافظ على

الوضوء الا مؤمن"

ومع ذلك فهي أمر مغفول عنه غير مأبود له، لذا ينبغي أن يكون لكل مسلم فيها مورد. وله منها مشرب، والعجب أن الاستقامة وإن كانت جامعة لمعاني الدين ضامة لنشزها غير أن التفريط فيها يفت فيكون أوهى لحمله وأدمى لكبدد.

قال ابن الأشير؛ والاستقامة يقال في الطريق الذي يكون

على خطّ مستو... واستقامة الإنسان: لزومه المنهج المستقيم اهاأي: كما قال القائل: فالزمّ طريقا جليًا واضحا بلجا

ما فيه ميلٌ ولا حيفٌ ولا نكبُ وقيمة الاستقامة تشير إليها الآية الكريمة في سورة الفاتحة «اهدنا الصراط المُستقيم» (الفاتحة: ١). فإننا نقرأ هذه الآية وندعو بهذه الدعوة في كل ركعة فرضًا كانت أو نفلاً. كيفية الاستقامة:

عَنْ ثُوْبِانِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَيْهُ وَاعْلَمُوا وَلَنْ تَحْصُوا، وَاعْلَمُوا أَنَّ خَيْر أَعُمَالُكُمُ الصلاة، ولنْ يُحافظ على المُوضُوء إلا مُومَّى (أخرجه ابن ماجه ۲۷۸، وصححه الألباني).

والمعنى أن بلوغ الغاية من الاستقامة في الصعوبة غاية؛ لذا جاء في الحديث: "ولن تحصوا" أي: لن تبلغوا من الاستقامة النهاية، ولن تحققوا منها الغاية؛ فعليك بما تستطيع، وسل الله المعونة؛ فإن هذا مما يرفع عن المرء الحرج، ويفتح له أبواب الفضائل المحامد، ومن أجل هذا أشار النبي صلى الله عليه وسلم إلى بعض مفاتيح الاستقامة وهي الصلاة التي قال عنها؛ "واعلموا أن خير في الصلاة "، والمحافظة على الطهارة؛ فإن ذلك مما يدل على اليقظة الداعية إلى فإن ذلك مما يدل على اليقظة الداعية إلى الاستقامة.

أولا: حسن الاستعداد:

بإعداد العدة لأيام رمضان قال الله تعالى: "وَلَوْ أَرَادُوا الْخُرُوجَ للله تعالى: "وَلَوْ أَرَادُوا الْخُرُوجَ لاَعَدُوا الْخُرُوجَ فَمَن أَحسن السخول على فمن أحسن السخول على معدودات وهي أيسر مدة. ومن يدري فلرب كنز في أساس جدار. فمن صفى قلبه من الأكدار وأخلاد من الأغيار مع دخول رمضان فهو قريب من التوفيق إلى بلوغ الاستقامة وهذا هو

الفضل الكبير والفوز المبين. فحيّهلاً بالمكرمات وبالعُلا

وحيَهالاً بالفضّل والسُّوَّدد المحضِ ثانيًا: إحضار النية:

العمل بغير حضور النية يدركه الانحلال ويلحقه الوهن وأما صاحبه فتخبو عزيمته. وتهرم همته، وتغيض قواه، لذا لابد من العناية بالنية فإن ذلك يشد عرى العمل ويعقد أواصره، فمن حضرته النية في الاستقامة، وفقهها حق الفقه، وفهمها حق الفهم فتحت له سماء الاستقامة فصارت أبوابا، وزحزحت عنه جبال عشرها فكانت سرابا.

إِنَّ مِن أَحُسِنَ الْعُدَّةِ لرمضانِ وأضاف إليها

ومضان ۱۹۹۱ هـ - العدد ۵۸۵ السنة التاسعة والأربعون

خلوص النية فقد أضاف اللؤلؤة إلى الدرة لأن إحضار النية مع تخليصها من الشوائب يفتح أبواب الخير للعبد وييسر له كل عسير وصدق النبي صلى الله عليه وسلم حين قال: "إنما الأعمال بالنيات وانما لكل امري ما نوى" متفق على صحته.

#### ثالثًا: اللهج بالدعاء:

عقب آيات الصيام قال الله تعالى: " وَإِذَا سَالُكُ تَعَالَى: " وَإِذَا سَالُكُ عَبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيثٌ أُجِبُ دَعُوهُ الدَّاعِ إِذَا دَعَانٌ فَلْيَسَتَجِبُوا لِي وَلِيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَهُمْ يَرْشُدُوكَ " (البقرة: ١٨٦)، وهذا يدل على قوة الصلة بين الصيام والدعاء.

وقال الله تعالى: « وَقَالَ رَبُكُمُ أَدْغُونَ أَسْتَحِبُ لَكُمْ إِنْ اللّهِ تعالى: « وَقَالَ رَبُكُمُ مُّ أَدْغُونَ أَسْتَحِبُ لَكُمْ إِنَّ اللّهِ عَلَى سَيَدْخُلُونَ جَهُمَ اللّهُ عَلَيه وسلم: "آلدعاء هو العبادة" رواد الأربعة وإسناده صحيح. وهذه عبادة من أهم العبادات المعينة على الاستقامة، فلا بد أن

66

فاجتهد ولا تعبسا بأحوال

الناسر فمن ابتغي

الوصول إلى الله لم يبال

"

بأي عائق.

يؤمِّها من هَجرها، وأن يقدِّمُها من أخَرها، ومن أكثر الدعاء مُسْتَجُمعا شرائطه، ومتحريا أسبباب قبُوله وإجابته بلغ المُنزل من هذا المُقام، وانتظم في سلك بديع الانتظام.

قَالَ تَعَالَى: "قَالَ قَدْ أُحِبَتَ دُعْوَتُكُمَا فَأَسْتَقِيمَا وَلَا نُتِّعَانَ سَكِيلَ الَّذِيكَ لَا يَمْلَمُونَ " (يونس: ٨٩)، إن اجتهاد العبد في الدعاء بنوال الاستقامة، والظفر بها

قبل الفوات والندامة، فإذا أدمن المرء الدعاء واجتهد في طرق أبواب السماء تحققت الاستقامة بعد العدم، وصبارت لديه من أكمل النعم.

#### رابعا: الجد والاجتهاد:

الاستقامة لا بد لها من عزم مقدام واصرار على الاقدام، على الاقدام، ومحاولة توسيع الخطو ونقل الأقدام، فإذا جد الجد بلغ المنزل وفاق الحد.

أما من يدب إليه الملل دبيب الصهباء في

الأعضاء ويسري إليه الكسل سريان الكرى الى الجفون مع الإغضاء فأنَى لمثل هذا أن يخطو إلى طريق الاستقامة خطوة واحدة. وقيد اغتالت همته وأحالت فتوته كثرة الذنوب حتى امتلا منها كل دلو وذنوب. وأجالت يد الخراب في كل الدروب، فصارت بساتين الإيمان مجدبة وحدائقه قحط.

وكأن الضغائن قد ملأت النفوس فأشربتها شراب الغفلة من الكؤوس، وأما العقول فإنها جامدة في الرؤوس، ولا حول ولا قوة إلا بالله الملك الملك القدوس.

فاجتَهد ولا تعبأ بأحوال الناس فمن ابتغى الوصول إلى الله لم يبال بأي عائق ولا وامق. ومن يبغ ما أبغي من المُجّد والعُلا

تساوى المحابي عندُه والمقاتلُ التَّمسُّكُ والثعلُقِ:

وهذا يعني الثبات والاعتصام بالاستقامة والرغبة الشديدة فيها للفوز بالثواب. عن

سُفَيان بن عبد الله التَّقفي، قال: قات: يا رسول الله حدثني بأمر أعتصم به، قال: قل ربي الله ثم استقم وواد الترمذي: (٢٤١٠) وقال: هذا حديث حسن صحيح اه. وهذا الثبات تصح به العزائم وتقوى به البصائر، حتى يقتحم المرء لجة الاستقامة. ويخرج من غسق الحيرة والضلالة وينجو من ظلمة الجهالة.

أما من يتردد فكثيرًا ما يقودد هذا التردد ليصبح للكسل أسيرًا وتتخذه نفسه مأمورًا لا أمرًا ولا أميرًا. فانزع بقلبك الى معاملة الله، وطرُ بروحك إلى جو السماء، واخلُ بربّك، ولا تُخاطرُ باستقامتك فتَغُلب وتُثلب وتُسلب.

اللهُمَ ارزُقْنا استقامةً تهيئننا لك. ومُنْ علينا بدوام الهداية، وأنت المستعان ولا حول ولا قوة إلا بك، وصلى الله على نبينا وعلى آله صحبه وسلم.

رمضان ١٤٤١ هـ - العدد ٥٨٥ المنة التاسعة والأربعون السنة التاسعة والأربعون



# الصيام في السفر

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فإن الإسلام جاء شاملاً لجميع جوانب الحياة، ولم يغفل شيئًا مما يتعلق بالإنسان، سواءً في حال إقامته أو سفره، أو صحته أو مرضه. وقد جعل السفر من أسباب التخفيف في الواجبات الدينية بمجرد حدوثه بنفسه مطلقاً، من غير نظر إلى مشقة أو عدمها.

والسفر هو الخروج من موضع الإقامة، بقصد السير إلى موضع بينه وبين موضع الإقامة مسافة يطلق عليها عرفاً سفراً.

وسنتناول في هذا المقال أهم المسائل المتعلقة بصوم المسافر. وهي أن صيام المسافر هل يجزئه صومه عن فرضه أم لا؟ وهل الصوم في السفر أفضل أم الفطر؟ ومن أراد السفر فمتى يفطر؟ ومسائل أخرى نشير إلى حكمها إجمالا.

المسألة الأولى: وهي إن صام المسافر هل يجزيه صومه عن فرضه أم لا؟

اختلف الفقهاء في ذلك: فذهب الجمهور إلى أنه

اعداد ا

إن صام وقع صيامه وأجزأه. وذهب أهل الظاهر إلى أنه لا يجزيه، وأن فرضه هو أيام أُخَر. والسبب في اختلافهم: تردُّد قوله- تعالى-: (فَمَنَ كَاكَ مِنكُم مَرْيِضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَمِدَّ، مِن أَن يُحُمل على تقدير محذوف أو محذوفين. فمن حمله على تقدير محذوفين وهم الجمهور قدر فافطر فصام عدة من أيام أخر.

ومن قدر محذوفاً واحداً وهو فصام عدة من أيام أخر ، وهم الظاهرية، قال: إن الفرض عدة من أيام أخر على المسافر.

. وكلا الفريقين يرجح تأويله بالآثار الشاهدة لكلا المفهومين. (انظر بداية المجتهد لابن رشد). أما الجمهور فيحتجون لمذهبهم بما ثبت من حديث أنس قال: "سافرنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في رمضان؛ فلم يعب الصائم على المفطر، ولا المفطر على الصائم".

وأهل الظاهر يحتجون لمذهبهم بما ثبت عن

ان الناظر في هذه النصوص بتيين أن الصيام في السفر بعادل الافطار فيه، دون أن يكون لأحدهما أية أفضلية على الأخر.

الصيام أم الفطرف السفر إلى ثلاثة اقوال: القول الأول:

المسألة الثانية: هل

الصبوم في السفر

أفضل من الفطر؟ وقد اختلف

العلماء في أفضلية

وهو قول الأنمة الثلاثة، أبى حنيفة ومالك والشافعي أن الصوم في السفر أفضل من الفطر، وروي ذلك عن جمع من الصحابة والتابعين وأدلتهم ما يلي:

عن أبي الدرداء رضى الله عنه قال: "كنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في سفر، وإن أحدنا ليضع بده على رأسه من شدة الحر، وما منا صائم الا رسول الله صلى الله عليه وسلم وعبدالله بن رواحة". (متفق عليه). وفي هذا الحديث دليل على أنه لا يُكره الصوم في السفر لمن قوى عليه. ودليل الجمهور أيضا: شرف الزمان مقدم على غيره. وأنه أسرع في إبراء الذمة. وأنه أيسر أداءً إذا صام والناس صائمون. ثم إن الفطر رخصة والرخصة تفعل اذا احتيج اليها.

القول الثاني: وهو قول الإمام أحمد إلى أن الفطر في السفر أفضل من الصوم عملا بالرخصة، وروي ذلك عن جمع من الصحابة والتابعين أيضاً. قال ابن قدامة: "المسافر يباح له الفطر؛ فإن صام كره له ذلك وأجزأه. (المغنى ٩٠/٣)، وأدلتهم ما يلي:

عن جابر بن عبدالله رضى الله عنهما قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم في سفر فرأى رجلا قد اجتمع الناس عليه، وقد ظلل عليه، قَالُوا: هَذَا رجل صائم فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ثيس من البرأن تصوموا في السفر". (متفق عليه)، وفي لفظ: "ليس من البر الصوم في السفر". وفي لفظ: "ليس من البر الصيام في السفر"، وفي ذلك دليل على أن الصيام في السفر لن كان يشق عليه ليس بفضيلة.

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: "كنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في سفر، فمنا

اقترب، فقلت: ألست ترى البيوت؟ فقال: أترغب عن سنة رسول الله-صلى الله عليه وآله وسلم -فأكل

عبيد بن جبر قال: كنت مع أبي بصرة

الغفاري صاحب

رسىول الله-صيلي

الله عليه وأله

وسلم- في سفينة

من الفسطاط في

رمضان، فرفع ثم

قرب غداءه، قال:

وعن ابن عباس: "أن رسول الله-صلى الله عليه وسلم- خرج إلى مكة عام الفتح في رمضان، فصام حتى بلغ الكديد ثم أفطر؛ فأفطر الناس". وكانوا بأخذون بالأحدث فالأحدث من أمر رسول الله-صلى الله عليه وسلم-. قالوا: وهذا يدل على نسخ

وأحاب الحمهور عن ذلك بأن هذه الزيادة مدرجة من قول الزهري؛ كما جزم بذلك البخارى، وكذلك وقعت عند مسلم مدرجة، وبأن النبي-صلى الله عليه وسلم- صام بعد هذه القصة كما في حديث أبى سعيد بلفظ: "ثم لقد رأيتنا نصوم مع رسول الله-صلى الله عليه وسلم- بعد ذلك في السفر". واحتجوا أيضا بما أخرجه مسلم عن جابر: «أن النبي-صلى الله عليه وسلم- خرج علم الفتح في رمضان فصام حتى بلغ كراع الغميم وصام الناس، ثم دعا بقدح من ماء فرفعه حتى نظر الناس ثم شرب، فقيل له بعد ذلك: إن بعض الناس قد صام، فقال: أولئك العصاة». وأجاب عنه الجمهور بأنه انما نسبهم إلى العصيان لأنه عزم عليهم فخالفوا. (انظر: نيل الأوطار٢٦٦/٤).

الراجح: الراجح ما ذهب إليه الجمهور لقوة أدلتهم.

قال النووي: وأما الأحاديث التي احتجوا بها الخالفون فمحمولة على من يتضرر بالصوم وفي بعضها التصريح بذلك ولا بد من هذا التأويل ليجمع بين الأحاديث. (المجموع شرح المهذب .( 470/7



الصائم ومنّا المفطر، قال: فنزلنا منزلاً في يوم حار، وأكثرنا ظلاً صاحب الكساء، فمنّا من يتقي الشمس بيده، قال: فسقط الصُوّام، وقام المفطرون، فضربوا الأبنية وسقوا الركاب، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ذهب المفطرون اليوم بالأجر" (متفق عليه).

وعن حمزة بن عمرو الأسلمي أنه قال: "يا رسول الله أجد مني قوة على الصوم في السفر؛ فهل علي جناح؟ فقال: "هي رخصة من الله تعالى، فمن أخذ بها فحسن، ومن أحب أن يصوم فلا جناح عليه " (رواه مسلم)، قال الشوكاني: وهو قوي الدلالة على فضيلة الفطر. (نيل الأوطار؛ ٢٦٤/).

وهو قول عمر بن عبد العزيز وابن المنذر وجمع من أهل العلم بأن أفضلهما أيسرهما، وأدلتهم ما يلي: عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: "كنّا نغزو مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في رمضان؛ فمنا الصائم ومنا المفطر، فلا يجد الصائم على المفطر ولا المفطر على الصائم؛ يرون أن من وجد قوة فصام قان ذلك حسن، ويرون أن من وجد ضعفًا فأفطر فإن ذلك حسن، ويرون أن من وجد ضعفًا فأفطر فإن ذلك حسن" (رواه مسلم).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: جاء حمزة بن عمرو الأسلمي رضي الله عنه إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال يا رسول الله: إني رجل أسرد الصوم أفأصوم في السفر؟ قالت: فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن شئت قصم، وإن شئت فافطر" (متفق عليه).

وفي هذا الحديث دلالة استواء الصوم والإفطار في السفر.

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: "لا تعب على من صام ولا على من أفطر؛ قد صام رسول الله صلى الله عليه وسلم في السفر وأفطر" (رواه مسلم: (٢٦٠٨).

#### الراجح:

إن الناظر في هذه النصوص يتبين أن الصيام في السفر يعادل الإفطار فيه، دون أن يكون لأحدهما أية أفضلية على الآخر، وقد بين الرسول صلى الله عليه وسلم هذه المعادلة في كثير من النصوص فالراجح في ذلك والله أعلم وجمعاً بين الأحاديث: أن الصائم في السفر إن كان يشق عليه الصوم فالأفضل له الفطر، ويكره له الصوم، ومن كان فطره وصومه في السفر سواء؛ فالأفضل له الأيسر، فإن صام فحسن وإن أفطر فحسن أيضاً.

المسألة الثانية: من أراد السفر ونواه فمتى يفطر؟ اختلف العلماء في ذلك:

القول الأول:

قيل: له الفطر بعد مفارقة البنيان، وهذا قول أحمد واسحاق وداود لظاهر الآية: «ومن كان مريضاً أو على سفر فعدة من أيام أخر» (البقرة: ١٨٤)، والأصل العموم في المقال ما لم يخصص، وتخصيص الأدلة والأوصاف فيها لا بد لها من دليل، كما أن أصلها لا بد لها من دليل.

فمن لم يخرج لم يكن على سفر، بل على نية السفر، ولأن النبي صلى الله عليه وسلم لم يفطر حتى بلغ كراع الغميم، وقد سبق. وما رواه أبو عبيدة بن جبير قال: ركبت مع أبي بصرة الغفاري سفينة من الفسطاط في شهر رمضان، فدفع ثم قرب غذاءه، فلم يجاوز البيوت حتى دعا بالسفرة، ثم قال: اقترب فقلت: ألست ترى البيوت؟ قال أبو بصرة: أترغب عن سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم؟

فأكل. (رواه أبو داود، وقال الألباني: صحيح). وروى محمد بن كعب قال: أتيت أنس بن مالك يُ رمضان يريد سفراً، وقد رُحَلتُ له راحلته، وليس ثياب السفر، فدعا بطعام فأكل، فقلت له: سُنَّة؟ فقال: سُنَّة، ثم ركب. (رواه الترمذي، وقال الألباني: صحيح).

القول الثاني: لا يفطر إذا سافر يومه ذلك، وهو قول الجمهور أصحاب الرأي ومالك والشافعي؛ لأن الصوم عبادة تختلف بالسفر والحضر؛ فإذا اجتمعا فيه غلب حكم الحضر كالصلاة (المغني لابن قدامة بتصرف).

وأنه دخل في صوم واجب فلم يجز له الفطر. وأنه لا يوجد دليل أن النبي-صلى الله عليه وسلم- أنشأ الصوم في بلده ثم سافر وأفطر. بل كل الأدلة الواردة أنه-صلى الله عليه وسلم- أنشأ الصوم في السفر.

وهذا القول ترده الأحاديث وسيأتي ذكرها. القول الثالث:

قيل إن له الفطر بالنية، وإن لم يخرج؛ قال الحسن، "يفطر في بيته إن شاء يوم يريد أن يخرج"، وروي نحوه عن عطاء، وأدلة هذا الرأي ما رواه أبو عبيدة بن جبير قال: "ركبت مع أبي بصرة الغفاري سفينة.." الحديث. (رواه أبو داود).

ونوقش هذا الحديث بأنه لم يجاوز البيوت ببصره؛ أي: أنه يراها بعينه، ولكنه فارقها ببدنه. وحديث أنس بن مالك السابق الذي رواه الترمذي؛ نُوقش الحديث: بأن أنس بن مالك قد برز خارج البلد؛ فأتاه محمد بن كعب في منزله ذلك، أي في مكانه الذي جلس فيه ثم دعا بالطعام أي أنه فارق البنيان.

قال الإمام الشوكاني: "والحديثان يدلان على أنه يجوز للمسافر أن يفطر قبل خروجه من الموضع الذي أراد السفر منه.. والحق أن قول الصحابي من السُّنَة ينصرف إلى سُنَة الرسول صلى الله عليه وسلم، وقد صرح هذان الصحابيان بأن الافطار للمسافر قبل مجاوزة البيوت من السنة". الراجح:

أرى أن أقربها للصواب هو قول الحنابلة، وهو أن السافر لا يأكل حتى يفارق البنيان؛ لأنه ما دام أنه باق في بلده، فلا يطلق عليه أنه مسافر؛ لأنه

قد يؤجل السفر إلي يوم آخر فيكون قد أكل بلا عذر، فالاحتياط ألا يأكل المسافر حتى يفارق البنيان، وفي وقتنا الحاضر أرى أن الشخص إذا ركب وسيلة السفر، وبدأت في التحرك إلى وجهة سفره يُعَدُّ مسافرًا، ويباح له في هذا الوقت الأخذ برخصة الفطر.

بقيت مسائل لا يسعنا الأستطراد فيها، ولكن نشير إلى حكمها إجمالاً:

من كان عادته السفر يجوز له أن يُفطر إذا كان له أن يُفطر إذا كان له بلد يأوي إليه كالبريد الذي يُسافر في مصالح المسلمين، وكذلك أصحاب سيارات الأجرة والطيارين والموظفين، ولو كان سفرهم يوميًا وعليهم القضاء.

إذا قدم المسافر مفطرًا في أثناء النهار؛ ففي وجوب الإمساك عليه نزاع مشهور بين العلماء، والأحوط له أن يمسك؛ مراعاة لحرمة الشهر وخشية التهمة ومراعاة للصائمين. لكن عليه القضاء أمسك أو لم بمسك.

إذا ابتدأ الصيام في بلد ثم سافر إلى بلد صاموا قبلهم أو بعدهم؛ فإن حكمه حكم من سافر إليهم، فلا يفطر إلا بإفطارهم ولو زاد عن ثلاثين يومًا؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: "الصوم يوم تصومون، والإفطار يوم تفطرون"، وإن نقص صومه عن تسعة وعشرين يومًا فعليه إكماله بعد العيد إلى تسعة وعشرين يومًا؛ لأن الشهر الهجري لا ينقص عن تسعة وعشرين يومًا؛

إذا قدم المسافر إلى بلد ونوى الإقامة فيها أكثر من أربعة أيام وجب عليه الصيام عند جمهور أهل العلم؛ فالذي يسافر للدراسة في الخارج أشهرًا أو سنوات؛ فالجمهور ومنهم الأثمة الأربعة أنه في حكم المقيم يلزمه الصوم وإتمام الصلاة.

إذا غربت الشمس فأفطر على الأرض، ثم أقلعت به الطائرة فرأى الشمس لم يلزمه الإمساك؛ لأنه أتم صيام يومه كاملاً، فلا سبيل إلى إعادته للعبادة بعد فراغه منها. وإذا أقلعت به الطائرة قبل غروب الشمس وأراد إتمام صيام ذلك اليوم في السفر فلا يُفطر إلا إذا غربت الشمس في المكان الذي هو فيه من الجود. نسأل الله أن يتقبل منا الصيام والقيام،

والحمد لله رب العالمين.



رمضان شهر الدعاء

من نور كتاب الله

#### مضاعفة الأجور

عَنْ زَيْدِ بُنِ خَالِدِ الْجُهَنِيُ عَنُ
الْنَبِيَ صلى اللّه عليه وسلم
قَالَ: (مَنْ فَطَرَ صَائِمًا كُتِبَ
لَهُ مَثْلُ أَجْرِهِ إِلَّا أَنَّهُ لَا يَنْقُصُ
مَنْ أَجْرِ الصَّائِمِ شَيْءٌ". (رواه
الترمذي ٨٠٧، وصححه
الألباني).

قال النبي صلى الله عليه وسلم: (حَلَّ عَمَلُ ابْنِ آدَمَ يُضَاعَفُ، الْحَسَنَةُ عَشْرِ أَمْثَالُهُا ابْنِ آدَمَ يُضَاعَفُ، الْحَسَنَةُ عَشْرِ أَمْثَالُهُا إِلَّي سَبْعمائَة ضعف، قال الله عز رجلً: إلا الصَوْمَ، فَإِنَّهُ لِي وَاثَا أَجْزِي بِهِ، يدَّ شَهُوتَهُ وَطَعَامَهُ مِنْ أَجْلِي، للصَائِم فَرُحتارً: فَرُحةٌ عَنْدَ فِطْرِهِ، وَفَرْحَةٌ عِنْدَ لِقَاءِ رَبِّهٍ، وَخُلُوفُ عَنْدَ فِطْرِهِ، وَفَرْحَةٌ عِنْدَ لِقَاءِ رَبِّهٍ، وَخُلُوفُ فِيهِ اطْيَبُ عِنْدَ الله مِنْ ربيحِ الْسَكَ ). (رواه فيه اطْيَبُ عِنْدَ الله مِنْ ربيحِ الْسَكَ ). (رواه مسلم: ١١٥١).



### من السُّنَّة: تعجيل الإفعا

عَنُ سَهُلِ بُنِ سَعُد انْ رَسُولَ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم قَالَ: (لا يَزَالُ النَّاسُ بِخَيْرٍ مَّا عَجَلُوا الْفَطَر) (رواه البخاري: ١٨٥٦).

#### رمضان شهر التربية

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله على الله على الله على الله على الله عليه وسلم: "ليس الصيامُ من الأكل والشرب، إنها الصيامُ من اللهو والرفَث، فإن سابَك أحد أو جهل عليك فقل: إني صائمٌ، الني صائمٌ لا تُسابٌ وأنت صائمٌ". (صحيح الترغيب:١٠٨٢).

رَمَضَانَ ١٤٤١ هـ - العدد ٥٨٥ السنة التاسعة والأربعون



<u>36</u>



#### من السُّنَة: الإفطار على تمر أو ماء

عن أنس بن مَالِكِ قال: (كَانَ رَسُولُ اللّٰهِ صلى اللّٰه عليه وسلم رَسُولُ اللّٰه صلى اللّٰه عليه وسلم يفطرُ عَلَى رُطَبَاتٍ قَبْلَ أَنْ يُصَلِّي، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ رُطَبَاتٌ فَعَلَى يُصَلِّي، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ رُطَبَاتٌ فَعَلَى يُصَلِّي، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ حَسَا حَسَواتٍ مَنْ مَاءٍ). (رواه أبو داود ٢٣٥٦، وصححه الأثلباني).

#### لانتجرم نفسك المغفرة

عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (رَغَمَ أَنْفُ رِجل دخل عليه رمضانُ، ثُمُ أَنْفُ رَجل (رواه ثُمُ فُكْرٌ لَه ) (رواه الترمذي: ٣٥٤٥، وصححه الألباني).

عَنْ عَبْدُ اللَّهُ بْنِ عَبَّاسِ قَالَ: (كَانَ رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليه وسلم أَجُودَ النَّاسِ، وكَانَ أَجُودُ النَّاسِ، وكَانَ أَجُودُ مَا يَكُونُ فِي رَمَضَانَ حِينَ يَلْقَاهُ جِبْرِيلُ، وَكَانَ حِينَ يَلْقَاهُ جِبْرِيلُ وَكَانَ حِينَ يَلْقَاهُ جِبْرِيلُ مَصَانَ فَيُدَارِسُهُ الْقُرْآنَ؛ قَلَرَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّه فَيُدَارِسُهُ الْقُرْآنَ؛ قَلَرَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّه عليه وسلم حِينَ يَلْقَاهُ جِبْرِيلُ أَجُودُ بِالْخَيْرِ عِلْ الرَّيْعِ الْرَسْلَةِ). (رواه البخاري ١٨٠٣).

Statal row strad

#### من الصنة الاجتهاد ية العشر الأواخر من رمضان

عن عائشة قالت: (كَانَ النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم إذَا دَخَلَ الْعَشْرُ شَدَّ مِثْزَرَهُ، وَأَحْيَا لَيْلَهُ، وَأَيْقَظَ أَهْلَهُ) (رواه البخاري ١٩٢٠).

#### دعاء ليلة القدر

عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: قَلْتُ: يَا رَسُولَ اللّٰهِ صلى اللّٰه عليه وسلم أَرَأَيْتَ إِنْ عَلَمْتُ أَيُّ لَيْلَةَ لَيْلَةُ الْقَدْرِ، مَا أَقُولُ فِيهَا؟ قَالَ: (قُولِي: اللَّهُمُّ إِنَّكَ عُفُوًّ كَرِيمٌ تُحِبُّ الْعَفْوَ فَاعْفُ عَنِّي).

(رواه الترمذي ١٥١٣، وصححه الألباني).

مضان ١٤٤١ هـ - العدد ٥٨٥ السنة التاسعة والأربعون



## دروس من فتح مكة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير المرسلين، وبعد:

اخترت الكتابة عن فتح مكة لسببين؛ أولهما التفاؤل، والثاني أن الفتح كان في رمضان، وكان النبي صلى الله عليه وسلم يتفاءل ويعجبه الفأل الحسن، وينهى عن التشاؤم؛ وذلك لأني أكتب المقالة وقد فزع العالم بأسره من الوباء (الكورونا)، وتيقن البشر أنهم لا حيلة لهم، ولا ملجأ سوى الله تعالى.

والدروس المستفادة من فتح مكة تحتاج إلى مه الآت كثيرة، ولكني سأتوقف عند بعضها.

١- إقالة عترات الصالحين:

عن عائشة رضي الله عنها قال النبي صلى الله عليه وسلم: "أقيلوا ذوي الهيئات عثراتهم" (صحيح سنن أبي داود، والأدب المفرد، وغيرهما). وذلك يتجلى في قصة حاطب بن أبي بلتعة رضي الله عنه، لما أرسل إلى قريش يخبرهم بأمر فتح مكة - رغم حرص النبي صلى الله عليه وسلم على سرية الفتح – ولما واجه



النبي صلى الله عليه وسلم حاطبا، قال له: يا حاطب ما هذا؟ وأجاب حاطب بأنه آراد أن يتخذ يدًا عدد قريش لحماية قرابته. وقبل النبي صلى الله عليه وسلم اعتذاره، واستأذن عمر رضي الله عنه في قتل حاطب، فأجابه النبي صلى الله عليه وسلم: "إنه شهد بدرا، وما يدريك لعلى الله اطلع على من شهد بدرا قال: اعملوا ما شئتم، فقد غفرت لكم" (القصة بطولها في الصحيحين من حديث على رضي الله عنه).

ومن الفوائد:

أ- السيئة العظيمة التي وقع فيها حاطب رضي الله عنه غفرتها حسنة أعظم منها، وهي شهوده بدرًا، فالعبد لا تُحبط حسناته-طالما كان مؤمنا- بسيئاته. إن من يقول بحبوط الحسنات كلها بالكبيرة عم الخوارج ومن كان على شاكلتهم، الذين يقولون؛ إن

أمرنا رسول الله أن نُنزل الناس منازلهم

صاحب الكبيرة لا يبقى معه من الإيمان شيء ويخلد فالنار.

ب- الأحكام تبنى على الظاهر، وعمر رضي الله عنه بنى حكمه في نفاق حاطب رضي الله عنه على الظاهر، لنى حكمه في نفاق حاطب رضي الله عليه وسلم لم يُعنف عمر رضي الله عنه، بل بين أن له حسنة كبيرة- وهي شهوده غزوة بدر- غضرت له ما فعل.

ج- في قول النبي صلى الله عليه وسلم: "إنه شهد بدرًا"؛ إشارة للسكوت عما جرى بين الصحابة من اختلاف، والنهي عن الطعن في أحد منهم، لما تقدم لهم في الصحبة والفضل.

#### ٢- إنزال الناس منازلهم:

قال الإمام مسلم في مقدمة صحيحه: فلا يقصر بالرجل العالي القدر عن درجته. ثم ذكر حديث عائشة رضي الله عنها أنها قالت: أمرنا رسول الله أن نُنزل الناس منازلهم (انظر مقدمة صحيح مسلم ٢-٥١- والحديث حسنه العجلوني انظر كشف الخفاء ٢٢١/١- وصححه الحاكم وابن الصلاح، وضعفه الألباني في سنن أبي داود وغيره).

٣- إنك لا تهدي من أحببت، ولكن الله يهدي من يشاء: عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: "لمَّا كانَ يَوْمُ فَتَحْ مَكَة آمَن رَسُولُ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَم النَّاسَ إِلَّا أَرْبَعَة نَفَر وَامْرَأْتَيْن، وَقَالَ: اقْتُلُوهُمْ وَإِنْ وَجَدْتُمُوهُمْ مَتَعَلَقِينَ بِأَسْتَار الْكَعْبَة: عكرمة بْنَ أبي جَهْل وَعَبْد الله بْنَ خَطَلٍ وَمِقْيَسَ بْنَ ضَبَابَة وَعَبْد الله بُنُ سَعْدِ بْنِ أبي سَرْح.

فَأَمَّا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ خَطَلِ فَأْتِيَ وَهُوَ مُتَعَلِّقٌ بِأَسْتَارِ الْكُغْيَةَ فَاسْتَبَقَ إِلَيْهِ سَعِيدُ بْنُ حُرِيْثُ وَعَمَّارُ بْنُ يَاسِرٍ فَسَبَقَ سَعِيدُ عَمَّارُ بْنُ يَاسِرٍ فَسَبَقَ سَعِيدُ عَمَّارُا وَكَانَ أَشَدُ الرَّجُلُيْنَ فَقْتَلَهُ.

وَأَمَّا مِقْيَسُ بِنْ ضَبَابَةَ فَأَدْرَكُهُ ٱلنَّاسُ فِي السُّوقِ فَقَتَلُوهُ. وَأَمَّا عَكْرِمَهُ بِنُ أَبِي جَهْلِ فَرَكِبَ الْبُحُرَ فَأَصَابَتُهُمْ رِيحٌ عاصفٌ فَقَالَ أَصْحَابُ السَّفِينَةَ لأَهْلِ السَّفِينَةَ: أَخْلَصُوا فَإِنَّ آلِهَتَكُمُ لا تُغْنى عَنْكُمُ شَيْئًا هَاهُنَا. فَقَالَ عَكْرَمَهُ:

وَاللّٰهَ لَنَنْ لَمُ يُنَجِّنِي فِي الْبَحْرِ إِلَّا الْإِخْلَاصُ لَمْ يُنَجَنِي فِي الْبَرْخُرِ إِلَّا الْإِخْلَاصُ لَمْ يُنَجَنِي فِي الْبَرِّغَيْرُهُ اللّٰهُمَّ إِنَّ لَكَ عَلَيَّ عَهْدًا إِنَّ أَنْتَ أَنْجَيْتَنِي مِمَّا أَنَا فِيهِ أَنِي قِيْدِهِ فَلأَجِدَنَهُ أَنَا فِيهِ أَدِي فِي يَدِهِ فَلأَجِدَنَهُ عَمْوًا كَرِيمًا فَأَسْلَم.

وَأَمَّا عَبْدُ اللهِ بُنُ أَبِي سَرْحِ اخْتَبَا عِنْدَ عُثْمَانَ بُنِ عَفَّانَ رَضِيَ اللهِ عَنْهُ فَلَمَا دَعَا رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ النَّاسُ إِنَى الْبَيْعَة جَاءَ بِهِ حَتَّى أَوْقَفُهُ عَلَى رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: يَا رَسُولُ اللهِ بَايعُ عَبْدُ اللهَ قَالَ: فَرَفَعَ رَأْسَهُ فَتَظْرَ إِنْيهِ ثَلاثًا كُلُّ ذَلِكَ تَاثِيًا فَبَايعَهُ بَعْدَ ثَلَاث... (صحيح سَنَ النسائي وغيره).

وقد تعددت الأسباب التي من أجلها أهدر النبي صلى الله عليه وسلم دماء الأربعة المذكورين: عبدالله بن خطل: أسلم ثم ارتد، وقتل مسلمًا، وكانت له مغنيتان تهجوان رسول الله صلى الله عليه وسلم (وقد أسلمت واحدة وقتلت واحدة).

مقيس بن صبابة: أسلم ثم ارتد، قبل دية أخيه الذي قتل خطأ، ثم اعتدى على من سامحه وقتله.

عبد الله بن أبي السرح: أسلم ثم ارتد، وعاد إلى قريش وزعم أنه يملي على رسول الله صلى الله عليه وسلم آيات من القرآن. وقد أسلم عبد الله بن أبي السرح وحسن إسلامه.

عكرمة بن أبي جهل: كان شديد العداوة للنبي صلى الله عليه وسلم والمسلمين كأبيه. وقد أسلم وحسن إسلامه. (انظر الاستذكار لابن عبد البر ٤٠٤/٤، الاستيعاب لابن عبدالبر ١٩١٨/٣، سيرة ابن هشام ١٠/٢٤).

من الفوائد:

أ- النبي صلى الله عليه وسلم لا يعلم الغيب، كما في قوله تعالى: (وَلُوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْفَيْبَ لِآمَّةَ كُمِّتُ مِنَ ٱلْفَيْرِ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْفَيْبَ لِآمَّةَ كُمِّتُ مِنَ ٱلْفَيْرِ وَمَا مَسَيْعَ السُّوةُ إِنَّ أَنَّا إِلَّا يَلِيرٌ وَيَشِيرٌ لِتَوْمِ يُؤْمِثُونَ ) (الأعراف: ١٨٨).

ب- إن الهداية بيد الله وحده، كما قال الله تعالى:
 ( إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبُكَ وَلَكِئَ الله يَهْدِى مَن يَشَآهُ وَهُوَ أَعَلَمُ إِلَّكُهُ مَدِينٍ مَن يَشَآهُ وَهُوَ أَعَلَمُ إِلَّكُهُ مَدِينٍ كِن ( ( القصص: ٥٦ ) .

ج- إن ما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن. فالنبي صلى الله عليه وسلم يهدر دماء هؤلاء الستة نفر؛ لأنهم فعلوا ما يستحقون عليه القتل، لكن الله تعالى يُقدر لبعضهم أن يتوب وأن يحسن إسلامه.

د- الإسلام يَجُبَ ما قبله كما في حديث عمرو بن العاص رضي الله عنه: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال له: "أما علمت أن الإسلام يَهُدم ما كان قبله.. (مسلم وغيره)

3- كيف دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم مكة في الفتح؟

66

قال صلى الله عليه وسلم للأنصار: إني عبد الله ورسوله هاجرت إلى الله وإليكم، المحيا محياكم والمات مماتكم.

"

فلما قضى الوحي رفع رأسه. ثم قال: «با معشر الأنصار». قَالُو: لَبَيْكَ يَا رَسُولُ اللّه. قَالُ: «قَاتُمُ: أَمَّا اللّهُ قَالُ: «قَاتُمُ: أَمَّا اللّهُ عَالُوا: قَدْ كَانَ دَاكِ. اللّهُ قَالُ: «كَالَ دَاكِ. قَالُ: «كَالَ دَاكِ. قَالُ: «كَالَ اللّهُ قَالُ: «كَالَ اللّهُ قَالُ: «كَالَ اللّهُ قَالُ: «كَالَ اللّهُ وَرَسُولُهُ، هَاجَرُتُ إلى اللّهُ وَاللّهُ مُ وَاللّهُ مُا قَلْنا اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ مَا قُلْنا اللّه عَليه وسلم-: «إنَّ يَبِرُسُولُهُ فَقَالُ رُسُولُ اللّه عليه وسلم-: «إنَّ اللّه وَرَسُولُهُ يُصَدَّقَانِكُمْ وَيَعْدَرانِكُمْ ». (صحيح مسلم الله ورسُولُهُ يُصَدَّقَانِكُمْ وَيَعْدَرانِكُمْ ». (صحيح مسلم ۱۷۸).

### ٨- عظم محبة النبي صلى الله عليه وسلم في قلوب الثومتين،

وذلك يتجلى في كلام هند بنت عتبة (زوج أبي سفيان) رضي الله عنها، ففي حديث عائشة رضي الله عنها قالت: إن هند بنت عتبة قالت: يا رَسُولُ الله مَا كانَ عَلَى ظَهْر الأَرْض مِنْ أَهْل خَبَاء أَحَبُ إِلَي أَنْ يَدَلُوا مِنْ أَهْل خَبَاء أَحَبُ إِلَي أَنْ يَعَزُوا مِنْ أَهْل خَبَاء أَحَبُ الله عليه وسلم: وأيضاً والذي نفس محمد الله عليه وسلم: وأيضاً والذي نفس محمد بيده.... (متفق عليه).

وقوله "وأيضًا" أي وستزيدين من ذلك الحب، فكلما تمكن الإيمان من قلبك ازداد حبك لرسول الله صلى الله عليه وسلم.

وقد وردت أحاديث تؤكد هذا المعنى، منها حديث أنس رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمُ حَتَّى أُكُونَ أَحَبُ اللهِ مِنْ وَالِدهِ وَوَلَدِهِ وَالنَّاسَ أَجْمَعِينَ" (صحيح البخاري: ١٥).

وفي حديث عبدالله بن هشام رضي الله عنه قال: كنا مع النبي صلى الله عليه وسلم وهو رَخذ بيد عمر بنِ الخطاب، فقال له عمر: يا رَسُولُ الله لأَنْتَ أَحِبُ إلَي مِنْ كُلُ شَيْء إلا من نَفْسي؛ فقالَ النّبيُّ صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَم: "لا وَالَّذِي نَفْسي بيده حَتَى أَكُونَ أَحِبُ إليْكَ مَنْ نَفْسكَ"، فَقَالَ لله عُمَرُ: قَإِنَّهُ الْأَنْ وَاللّه لأَنْتَ أَحبُ إلي مَنْ نَفْسي. فَقَالَ الله عَلَيْه وَسَلَم: الله عُمَرُ: قَإِنَّهُ الْأَنْ وَاللّه لأَنْتَ أَحبُ إلي عَمْرُ: فَقَالَ النّبيُ صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمَ: الْأَنْ يَا عُمْرُ: عَمْرُ: (صحيح البخاري ٦٢٥٧).

والحمد لله رب العالمين.

لم يدخل كما يدخل الفاتحون المتغطرسون. بل دخلها كعبد لله تعالى خاشعًا لله شاكرًا الأنعمه. يقرأ سورة الفتح ويرجع (يمد صوته ويحسنه بالقراءة، فسورة الفتح هي السورة التي وعد الله تعالى فيها النبي صلى الله عليه وسلم بفتح مكة، وليستميل قلوب المشركين لما يسمعوا القرآن).

### ٥- رد الجميل لحسان رضي الله عنه لدفاعه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وكانت هذه اللفتة الطيبة من النبي صلى الله عليه وسلم، إضافة لبيان مكانة حسان رضي الله عنه. تدل على نبل وسُمُو أخلاق النبي صلى الله عليه وسلم؛ فالنبي صلى الله عليه وسلم؛ فالنبي صلى الله عليه وسلم؛ فالنبي صلى الله عليه وسلم دخلها من كداء (موضع بأعلى مكة) كما ذكر ذلك حسان رضي الله عنه. ففي حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: لما دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم مكة عام الفتح رأى النساء يلطمن وجوه الخيل بالخُمر، فتبسم إلى أبي بكر، فقال: يا أبا بكر؛ كيف قال حسان؟ فأنشده قوله؛ عدمت بنيتي إن لم تروها يتثير النقع موعدها كداء ينازعن الأسنة مسرجات يلطمهن بالخمر النساء. (أخرجه البيهقي في الدلائل بإسناد حسن كما قال الحافظ ابن حجر في الفتح بإسناد حسن كما قال الحافظ ابن حجر في الفتح

#### ٦- إمضاء جوار أم هاني رضي الله عنها:

فمن حديثها رضي الله عنها قالت: ذهبت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم عام الفتح فوجدته يغتسل، وفاطمة ابنته تستره. فسلمت عليه، فقال من هذه؟ فقلت أنا أم هانئ بنت أبي طالب. فقال: مرحبًا بأم هانئ. فلما فرغ من غسله قام فصلى ثماني ركعات ملتحفًا في ثوب واحد، فلما انصرف قلت: يا رسول الله زعم ابن أمي علي أنه قاتل رجلاً قد أجرْتُه، فلان بن هبيرة. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: قد أُجَرُنًا من أجرت يا أم هانئ. (متفق عليه).

وجمهور أهل العلم على صحة أمان المرأة مستدلين بهذا الحديث (انظر شرح النووي على مسلم ٢٣٢/٥).

### ٧- محية النبي صلى الله عليه وسلم للأنصار ووفاؤه بعهده معهم يوم بيعة العقبة:

لما رأى الأنصار أن النبي صلى الله عليه وسلم أعطى الأمان لقريش، وأن أهل مكة أسلموا؛ ظنوا أن النبي صلى الله عليه وسلم سيرجع إلى بلده مكة. ويرحل عنهم ويهجر المدينة. فشق ذلك عليهم، وخافوا وحزنوا، ويا له من حزن عظيم أن يتركهم رسول الله صلى الله عليه وسلم!

فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال:... وجاء الوحي...

## ه الأحداث المحديث الأحد

## استشهاد عليّ بن أبي طالب رضي الله عنه

عبد الرزاق السيد عيد



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعدُ: فاستشهاد رابع الخلفاء الراشدين علي بن أبي طالب رضي الله عنه من الأحداث المؤسفة في تاريخ الأمة، ونحن نتعلم من الأحداث المؤسفة كما نتعلم من الأحداث السعيدة.

وإن استشهاد على رضى الله عنه كان ثمرة من الثمار المرّة لأحداث بدأت باستشهاد عمر بن الخطاب رضى الله عنه ثم عثمان رضى الله عنه، وإذا كان استشهاد عمر كسرًا للباب الذي دخلت منه الفتنة فإنها اشتعلت باستشهاد عثمان رضى الله عنه، واشتد أوارها بما وقع من معارك في خلافة على رضى الله عنه، وهذا موضوع لا شك من الموضوعات الشائكة في التاريخ الإسلامي وسنحاول بعون الله في عرضنا له الاختصار غير المحل، وأن نتخير من الروايات ما صح سنده بعون الله ونعرضه على القارئ الكريم في المحاور الآتية:

## أولاً: تاريخ استشهاد الخليفة الراشد رضي الله عنه:

كانت مدة خلافة آخر الخلفاء الراشدين علي بن أبي طائب رضي الله عنه أربع سنين وتسعة أشهر وستة أيام، وكانت وفاته شهيدًا في اليوم الحادي والعشرين من شهر رمضان عام أربعين للهجرة. (التاريخ الكبير للبخاري: (۹۹/۱).

#### ثانيًا: من ثمار الفتنة المُرَّة:

ثم يكن مقتل علي رضي الله عنه مجرد حادث فردي جاء عرضًا دون تخطيط مسبق، بل هو نتيجة حتمية لما وقع من خلاف بين المسلمين أدى إلى اقتتال كاد يفنى فيه المجتمع المسلم بأسره لولا أن تداركته

رحمة رب العالمين.

وكان من نتيجة هذا الصراع الذي أشعلته الفتن أن نبتت نابتة في الإسلام عرفت بالخوارج، وهي أول الفرق ثم تلاها الشيعة (الروافض)، ثم تلاها الشيعة (الروافض)، السبئية المنسوبة إلى عبد الله السبئية المنسوبة إلى عبد الله بن سبأ اليهودي اليمني الذي دخل في الإسلام للكيد له وراء ذلك كله؛ بداية من استشهاد عثمان رضي الله عنه.

حيث قَتَلَ الخليفة الراشد الأخيرواحد من الخوارج الذين وضعوا خطة لقتل ثلاثة من أصحاب النبي وعلى رأسهم على بن أبي طالت ومعاوية بن

أبى سفيان وعمرو بن العاص رضى الله عنهم جميعًا. وعلى هو خليفة السلمين ومعاوية أمير الشام وعمرو بن العاص والى مصر. وهؤلاء الثلاثة حكم عليهم الخوارج بالكفر واتفقوا على قتلهم لأراحة العباد من شرهم-بزعمهم-؛ فنجح ابن ملجم في قتل علي رضى الله عنه ونجا عمرو بن العاص رضى الله عنه من القتل بفضل الله وكذلك معاوية رضى الله عنه لم تكن ضربته قاتلة فمرض بسبيها فترة ثم نجاه الله من الموت لحكمة أرادها سيحانه وتعالى.

#### ثالثا: سبب خروج الخوارج على على رضى الله عنه:

كان الخوارج قبل أن يُطلق عليهم هذا الاسم ضمن جيش علي رضي الله عنه يقاتلون مع علي جيش الشام الذي جاء مع معاوية، والتقى الجيشان في مكان يقال له (صفين) وهي قرية صغيرة تقع بالقرب من الرقة في سوريا على الجانب الغربي من نهر الفرات

ولما وقعت الهدنة بين الجيشين وقبل الطرفان أن يحتكموا إلى رجلين في القضية التي أدت حكمين في النزاع بينهما، واختاروا عمرو بن العاص وأبو موسى عمرو بن العاص وأبو موسى ولكن هذه المجموعة انشقت على على رضي الله عنهما، وانعزلت عن جيشه بحجة أنه رضي بالتحكيم، وقبل بالهدنة، واتهموه بتحكيم الرجال في كتاب الله، بل وصل

#### -66-

كان الخوارج قبل أن يُطلق عليهم هذا الاسم ضمن جيش عليّ رضي الله عنه.

#### 77

بهم الشطط أن اتهموه بالكفر، وكذلك كفروا معاوية رضي الله عنه وعمرو بن العاص رضي الله عنه.

وقد وصف النبي صلى الله عليه وسلم فيما صح عنه ورواه الأمام البخاري (أنهم أحداث الأسنان سفهاء الأحلام، يقولون من خير قول البرية، لا يتجاوز إيمانهم حناجرهم يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية) من الخوارج وقول العلماء فيهم حديث يطول، وليس هنا مكانه.

#### رابعًا: كيف تعامل معهم الخليفة عليّ رضي الله عنه:

ومع خروج هذه الفئة عليه وشقهم عصا الطاعة، ومفارقتهم للجماعة، بل واتهامهم له رضي الله عنه ولغيره من الصحابة بالكفر، فلم ينابذهم بقتال ابتداء ولم يكفرهم كما كفروه وحتى عندما قتلوه تعامل مع قاتله بالإنصاف والعدل.

خامسًا: مراحل التعامل مع الخوارج: ١) مناظرتهم وإقامة الحجة عليهم.

٢) موقف أمير المؤمنين ممن أصر منهم على ضلاله:

بعد مناظرة ابن عباس رضي الله عنهما لهم ورجع منهم من رجع إلى صفوف المسلمين وبقي على ضلاله وانحرافه أعلن لهم أمير المؤمنين موقفه بوضوح متمثلاً في ثلاث:

أ) لا نمنعكم صلاة في هذا
 السجد.

ب) ولا نمنعكم نصيبكم في هذا الثفيء ما كانت أيديكم مع أيدينا.

ج) ولا نقاتلكم حتى تقاتلونا. ولما وقع منهم الافساد في الأرض وقتل الأبرياء وسفك الدماء المصونة؛ خرج البهم رضى الله عنه في معركة النهروان سنة ٣٨ه وقاتلهم؛ وهو في قتالهم محق وعنده في ذلك دليل بل أدلة وبراهين تذكر منها دليلا مختصرا خشية الاطالة؛ فقد قال رضى الله عنه في يوم النهروان «أمرت بقتال المارقين وهؤلاء المارقون». (السنة لابن أبى عاصم وصححه الأثباني). د) حكم أمير المؤمنين عليهم: بعد كل ما حدث منهم، وبعد افسادهم في الأرض وقتائهم له وقتاله لهم (سئل رضي الله عنه) عنهم: أكفارٌ هم؟ قال: من الكفر فروا، فقيل منافقون؟ قال: المنافقون لا يذكرون الله إلا قليلا، قيل فما هم؟ قال: قوم بغوا علينا فقاتلناهم، وفي رواية: قوم بغوا علينا فتصرنا الله عليهم، وفي رواية قوم أصابتهم فتنة فعموا وصموا. (ابن أبي شيبة

(۱۵/۲۳۲) بسند صحیح). ه) تعامل أمير المؤمنين مع

قال ابن الحنفية: كنت والله وإنى الأصلى تلك الليلة التي ضرب فيها في المسجد الأعظم في رجال كثير من أهل المصر، يصلون قريبًا من السدة، ما هم إلا قيام بين ركوع وسجود إذ خرج على لصلاة الغداة فجعل ينادي، الصلاة، الصلاة، فما أدرى أخرج من السدة فتكلم بهذه الكلمات أم لا، قال: فتظرت إلى بريق، وسمعت الحكم لله يا على لا لك ولا لأصحابك، فرأيت سيفا ثم رأيت ثانيًا، ثم سمعت علنًا بقول: لا يضوتنكم الرجل، وشد الناس عليه من كل جانب، قال: فلم أبرح حتى أخذ ابن ملجم

وأدخل على على، فدخلت فيمن دخل من الناس فسمعت عليًا يقول: النفس بالنفس، أنا إذا مت فاقتلوه كما قتلني وإن بقيت رأيت فيه أمري. (تاريخ الطبري: 1/77)-

وقد حذر أمير المؤمنين من قتل أحد غير قاتله فقال كما جاء في كتاب الشريعة للآجري: «أنشد الله رجلا قتل بي غير قاتلي ».

#### سادسًا: بين على ومعاوية رضي الله عنهما:

روی این کثیر فے البدایة والنهاية أنه لما جاء خبر قتل على إلى معاوية جعل يبكى، فقالت له امرأته: أتبكيه وقد قاتلته؟ فقال: ويحك إنك لا تدرين ما فقد الناس من العلم والفضل

الاستيعاب: «أن معاوية رضي الله عنه كان يكتب إلى على يستفتيه فيما ينزل به، فلما بلغه قتله، قال: ذهب الفقه والعلم بموت ابن أبي طالب. فقال له أخوه عتية: لا يسمع هذا منك أهل الشام فقال له: دعني عنك ». ونقل ابن كثير في البداية والنهاية «أن عمر بن عبد العزيز قال: رأيت في المنام رسول الله، وأبو بكر وعمر جالسان عنده، فسلمت عليه وجلست فبينما أنا جالس إذ أتى بعلى ومعاوية فأدخلا بيتا وأغلق الباب عليهما، وأنا أنظر فما كان بأسرع من أن خرج على وهو يقول: قضى لى ورب الكعبة »، ونقل ابن كثير أيضًا عن ابن عساكر عن أبي زرعة الرازي أنه قال له رجل: انى أبغض معاوية فقال له ولم؟ قال: لأنه قاتل عليًا: فقال له أبو زرعة: ويحك إن رب معاوية رحيم، وخصم معاوية كريم؛ فأين دخولك أنت بينهما رضى الله عنهما. هذا فهم السلف الصالح للخلاف الذي وقع بين معاوية وعلى رضى الله

والفقه. وذكر صاحب كتاب

نسأل الله أن يتوفانا مسلمين على كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم بفهم السلف الصالح من المهاجرين والأنصارومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

عنهما دون إفراط ولا

تفريط.

بعد مناظرة ابن عباس رضى الله عنهما للخوارج رجع منهم من رجع إلى صفوف المسلمين وبقي منهم من بقي على ضلاله وانحرافه.



الحمد لله الذي خصَّ بالفضل شهر رمضان على سائر الأيام وجعل صيامه أحد أركان الإسمالام، والصمالاة والسمالام على النبي المرتضى سيد الأنام صلى الله عليه وسلم وبعد

فشهر رمضان شهر تتجلى فيه العبودية لله تعالى في أبهى صورها، وأسمى معانيها؛ لأن العبد يترقى في كمالات العبودية ودرجاتها حتى يبلغ درجة الإحسان التي هي أعظم معاني العبودية لله رب العالمين، كما بينها حديث جبريل عليه السلام في سؤاله عن الإسلام والإيمان والإحسان؟ قال: «أن تعبد الله كانك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك».

فالإحسبان منزلة عظيمة من منازل الدين، وهي لُبّ الإيمان وروحه وكماله، وفي التعريف النبوي الجامع للإحسان من مقتضيات المراقبة والخشية والإنابة والإتقان والاتباع وصفاء السريرة.. ما فيه صلاح الدنيا والآخرة.

فقد بيَّن النبي صلى اللَّه عليه وسلم أن الإحسان على مرتبتين متفاوتتين:

(أعلاهما) عبادة الله كأنك تراه، وهذا «مقام المشاهدة»، وهو أن يعمل العبد على مقتضى مشاهدته لله تعالى بقلبه حيث يتنور القلب بالإيمان، وتنفذ البصيرة في العرفان؛ حتى يصير الغيب كالعيان، وهذا هو حقيقة مقام الإحسان.

الثاني: «مقام المراقبة »، وهو أن يعمل العبد على استحضار مشاهدة الله إياه واطلاعه عليه وقربه منه، فإذا استحضر العبد هذا في عمله وعمل عليه فهو مخلص لله تعالى؛ لأن استحضاره ذلك في عمله يمنعه من الالتفات إلى غير الله تعالى وارادته بالعمل. ويتفاوت أهل هذين المقامين بحسب البصيرة الايمانية؛ لذلك قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري (١٢٠/١)، وقال النووي: "فتقدير الحديث: فإن لم تكن تراه فاستمر على إحسان العبادة، فإنه يراك. قال: وهذا القدر من الحديث أصل عظيم قال: وهذا القدر من الحديث أصل عظيم



الصائم هو الذي صامت جوارحه عن الأثام، ولسانه عن الكذب والفحش وقول الزور، وبطنه عن الطعام والشراب، وفرجه عن الرفث.

"

من أصول الدين، وقاعدة مهمة من قواعد المسلمين، وهو عمدة الصديقين، وبُغية السائكين، وكنز العارفين، ودأب الصالحين، وهو من صلى الله عليه وسلم. وقد صلى الله عليه وسلم. وقد مجالسة الصالحين، ليكون ندب أهل التحقيق إلى من النقائص احترامًا لهم واستحياءً منهم، فكيف بمن سره وعلانيته".

#### الإحسان في الصيام يكون بحفظ الجوارح وصيانتها من الذنوب والأثام

شهر رمضان شهر الإحسان والمحسنين، فرض الله صيامه والمحسنين، فرض الله صيامه تعالى إليهم، وقد أمر الإسلام باتقان جميع الطاعات والعبادات فيه، ولا ريب أن الاتيان بالصوم على الوجه وأركانه وواجباته هو السبب المذي يعين على صوم الجوارح. والمنوس، وتسمو بسببها الأرواح، ومن سمت روحه الأرواح، ومن سمت روحه

وارتـقت نفسه؛ لم تأنس بمعصية الله، والصائم الذي امتنع عما أحل الله له تقربا إليه، يصعب عليه أن يقع فيما حرمه عليه.

والأدلة على هذا العنى كثيرة منها:

- قوله تعالى: «يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا كُتبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمُ لَّغَلُّكُمْ تَتَقُونَ » أَي تتقون اللَّه بالكف عن الحرام وفعل الطاعة بصومكم. قال ابن كثير رحمه الله: "لأن الصوم فيه تزكية للبدن، وتضييق فيه تزكية للبدن، وتضييق لمسالك الشيطان" (تفسير ابن كثير: (۲۷/۱).

قال الألوسي رحمه الله في "روح المعاني" أي: كَيْ تَحْذَرُوا المعاني"، أي: كَيْ تَحْذَرُوا المُعاصي، فإنَّ الصَّوْمَ يُعْقَمُ الشَّهَوْةَ النَّتِي هي أُمُّها أَوْ يَكُسرُها.

وقال ابن القيم رحمه الله في "تفسيره القيم": والصائم هو الذي صامت جوارحه عن الأشام، ولسانه عن الكذب والفحش وقول الزور، وبطنه عن الطعام والشراب، وفرجه عن الرفث.

فإن تكلم لم يتكلم بما يجرح

صومه، وإن فعل لم يفعل ما يفسد صومه، فيخرج كلامه كله نافعًا صبالحًا، وكذلك أعماله فهي بمنزلة الرائحة التي يشمها من جالس حامل المسك، كذلك من جالس الصائم انتفع بمجالسته وأمن فيها من الزور والكذب والفجور والظلم.

هذا هو الصوم المشروع لا مجرد الإمساك عن الطعام والشراب؛ ففي الحديث الصحيح "من لم يدع قول النزور والعمل به والجهل؛ فليس للله حاجة أن يدع طعامه وشرابه "وفي الحديث؛ ورُبَّ صائم ليس له من صيامه إلا الجوع، ورُبَّ قائم ليس له من قيامه إلا السّهر، (صحيح الترخيب ١٠٨٣).

فالصوم هو صوم الجوارح عن الأثام وصوم البطن عن الشراب والطعام، فكما أن الطعام والشراب يقطعه ويفسده فهكذا الأثام تقطع شوايه وتفسيد شمرته، فتصيره بمنزلة من لم يصم. وفي هذا المعنى يقول جاير رضى الله عنه: «إذا صُمْت فليصم سمعك وبصرك وَلْسَانِكَ عَنِ الْكَذْبِ وَالْحَارِمِ، وَدُعْ أَذِي الْجِارِ، وَلَيْكُنْ عَلَيْكُ وقارٌ وسَكينة يَوْمَ صيامك، ولا تجعل يوم فطرك وصومك سُوَاءُ» (مصنف ابن أبي شيدة - (MAOY -

ومَن يجهل حقيقة هذا الصيام لم يدرك حقيقة الإحسان فيه، ولم يفهم

معناه؛ بل هو غافل عن سر مشروعیته ومغزاه

إذا لم يكن في السمع مني تصاونُ

وي بصري غضٌ وي منطقي صمتُ فحظي إذا من صوميَ الجوعُ والظما

وإن قلتُ إني صائمٌ يوماً فما صمتُ.

مدرسة الجُود والإحسان تفتح أبوابها لِإرمضان

شهر رمضيان شهر عظيم مبارك، فهو شهر الجود والإحسان، والبذل والعطاء، والتواصل والتكافل، شهر تعم فيه الرحمة قلوب المؤمنين، وتجود فيه بالعطاء أيدي المحسنين، فيحسن غنيهم إلى فقيرهم، وتزداد أواصر المحبة والمودة بين أفراد الأمة.

ومع أنَّ النبي صلى الله عليه وسلم معدن الجود والكرم وجميع المحاسن في كل وقت، الا أن حوده يتضاعف في رمضان، ومحاسنه تزدادُ فيه. فقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يخصه بالعبادة بما لا يخص به غيره من الشهور، فعن ابن عباس رضى الله عنه قَالَ: "كَانَ رسولَ اللَّهُ صلى اللَّه عليه وسلم أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين بلقاه جبريل، وكان يلقاه في كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن؛ فلرسول الله صلى الله عليه وسلم أجود بالخير من الربح المرسلة" (رواه البخاري: ۲، ومسلم: ۲۰۰۸)-

66\_

ومن يجهل حقيقة هذا الصيام لم يدرك حقيقة الإحسان فيه، ولم يفهم معناه؛ بل هو غافل عن سر مشروعيته ومغزاه.

33

وهذا الحديث يُعدُ قاعدة في الحجود النبوي؛ قال الحافظ ابسن حجر؛ "قوله؛ (وكان أجود ما يكون)، والتقدير؛ كان رسول الله صلى الله عليه وسلم مدة كونه. وقوله: (فيدارسه القرآن قيل الحكمة فيه أن مدارسة القرآن تجدد له العهد بمزيد غنى النفس، والغنى سبب الجود. والجود في الشرع اعطاء ما ينبغي لمن ينبغي، وهو أعمُ من الصدقة.

وأيضا فرمضان موسم الله على الله على عباده فيه زائدة على غيره، فكان النبي صلى الله عليه وسلم يؤثر متابعة سنة الله فياده.

"فبمجموع ما ذكر من الوقت (وهـو رمضان) والمنزول به (وهـو القرآن)، والنازل (وهو جبريل) والمناكرة حصل المزيد في الجود... ومعنى "المرسلة" أي: المطلقة، يعني:

أنه في الإسراع بالجود أسرع من الريح، وعبر بالمرسلة إشارة إلى دوام هبوبها بالرحمة، وإلى عموم النفع بجوده كما تعم الريح المرسلة جميع ما تهب عليه". (فتح الباري

وقال أيضًا: "ولأن الريح قد تسكن، وفيه الاحتراس؛ لأن الريح منها العقيم الضارة ومنها المبشرة بالخير فوصفها المبشرة بالخير فوصفها إلى قوله تعالى: "وهو الذي يرسل الرياح بشرًا»، "والله ذلك؛ فالريح المرسلة تستمر المدة إرسالها، وكذا كان عمله مدة إرسالها، وكذا كان عمله رمضان ديمة لا ينقطع" (فتح رمضان ديمة لا ينقطع" (فتح المارى: 20/٩).

وقال الإمام النووي: "وفي هذا الحديث فوائد منها: بيان عظم جُوده صلى الله عليه وسلم، ومنها استحباب إكثار الجود في رمضان، ومنها مراقاة الحالحين وعقب فراقهم للتأثر بلقائهم، ومنها استحباب مدارسة القرآن" وسلم ١٩/١٥).

ومن هذا المنطلق فإنَّ أهل العلم كانوا يستحبُون استحباباً شديدا التصدق في هذا الشهر.

قال ابن رجب: "قال الشافعي رضي الله عنه: "أحب للرجل النيادة بالجود في شهر رمضان؛ اقتداء برسول الله

صلى الله عليه وسلم، ولحاجة الناس فيه إلى مصالحهم، ولتشاغل كثير منهم بالصّوم والصلاة عن مكاسبهم. فالجود والكرم مطلوب". (لطائف المعارف:

وقال أيضا: "وكان جودُه صلَى الله عليه وسلَم بجميع أنواع الجود، من بنْل العلم والمال، وبنال نفسه لله تعالى في إظهار دينه وهداية عباده، وايصال التَّفع إليهم بكلَّ طريق؛ من اطعام جائعهم ووعْظ جاهلهم، وقصاء حوائجهم، وتحمَّل أشقالهم. ("لطائف المعارف").

#### المحسنون يتسابقون في تفطير الصائمين في رمضان

عن زيد بن خالد الجهني قال: قال صلى الله عليه وسلم: "مَن فطر صائماً كان له مثل أجره غير أنه لا ينقص من أجر الصائم شيء". (صحيح الجامع

قال شيخ الإسسلام: والسراد بتفطيره أن يشبعه. اهـ. (الاختيارات ص١٩٤).

وفي الحديث حثَ على الإطعام في رمضان، وعلى هذه السُنة تنافس أهل الإحسان على مر الأزمان.

فقد كان السلف الصالح يحرصون على إطعام الطعام ويرونه من أفضل العبادات. وقد قال بعض السلف: لأن أدعو عشرة من أصحابي فأطعمهم طعاماً يشتهونه أحب إلى من أن أعتق عشرة من

ولد إسماعيل.

وكان كثير من السلف يؤثر بفطوره وهو صائم، منهم عبد الله بن عمر رضي الله عنهما وداود الطائي ومالك بن دينار، وأحمد بن حنبل، وكان ابن عمر لا يفطر إلا مع اليتامى والمساكين.

قال أبو السوار العدوي: كان رجال من بني عدي يصلون في هذا المسجد ما أفطر أحد منهم على طعام قط وحده، إن وجد من يأكل معه أكل وإلا أخرج طعامه إلى المسجد فأكله مع الناس وأكل الناس معه. وكان حماد بن أبي سليمان يُفطّر كل يوم في رمضان خمسين إنسانًا، فإذا كان ليلة المفطر، كساهم". وانظر: سير أعلام النبلاء (انظر: سير أعلام النبلاء (٣٤/٥).

وعبادة إطعام الطعام، ينشأ عنها عبادات كثيرة منها: التودد والتحبب إلى المُطعّمِين فيكون ذلك سبباً في دخول الجنة: كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: "لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تحابوا". (رواه مسلم: ٥٤)، كما واحتساب الأجرفي معونتهم على الطاعات التي تقووا عليها بطعامك.

وفي الختام إحسان:

وتُختمُ دروسُ رمضان التي تدوم شهرًا كاملاً بامتحان جعله الشارعُ علامةَ النجاح في هذه المدرسة الإحسانية العظيمة، وهو زكاة الفطر، والتي جاء في الحديث أنها

"طُهرة للصّائم منّ اللَّغووالرَّفْثِ وطعمة للمساكين". (صحيحَ أبي داود: ١٦٠٩)؛ فختمت دروسسُ الإحسان في رمضان بامتحان عملي في الإحسان، مما لا يبقى معه شك في أن رمضان ما هو إلا مدرسة مباركة طيبة في الإحسان؛

أَنْ السَّيْمَ الْمُوالِدُونِ وَالْمُسَانُ قَضَى بِذَلكَ قُرْاَنْ وَبُرْهَانُ نِعْمَ الصِّيَامُ مَعَ الْمُعُرُوفِ تَبْدُ لُهُ وَلَيْسَ هِيهِ مَعَ الْحُرْمَانِ حَرْمَانُ

وبالجزاء المنتظر للمحسنين من رب العالمين أختم مقالتي، فعن صهیب بن سنان الرومی رضى الله عنه قال: "تلا رسبولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّمَ هذه الآية «للَّذينَ أَحْسَنُوا الْحَسْنِي وَزِيادَةً،» وقال: إذا دخل أهل الحنَّة الحِثَّةَ وأهلُ النَّارِ النَّارَ نادي مناد يا أهل الجنَّة إنَّ لكم عندُ الله موعدًا يريدُ أن ينجِزُكُموهُ، فيقولونَ: وما هوَ؟ أَلُم يِثْقُلِ اللَّهِ مُوازِينَنا، ويُبيّض وجوهنا، ويدخلنا الحِنَّةَ، وينجُنا منَ النَّارِ، قال: فيكشف الحجاب فينظرونَ إليه فوالله ما أعطاهم الله شيئا أحب إليهم منَ النظر- يعني البه- ولا أقر لأعينهم". (صحيح ابن (100:dala

جعلنا الله واياكم من المحسنين، وتقبل الله منا ومنكم صالح الأعمال، والله من وراء القصد،

والحمد لله رب العالمان.



## أخبار العالم الإسلامي

#### فيروس كورونا: شعائر رمضان في زمن الأوبئة

يات واضحاً بعد أسابيع من إعلان فيروس كورونا وباء عالمياً، أنّ الشعائر الدينية كانت من مناحى الحياة الأكثر تأثراً بانتشار العدوى، وللمرة الأولى في التاريخ الحديث، تخلو ساحة الحرم المكى في السعودية بالكامل من المسلين، وتعلق العمرة إلى أجل غير مسمى، وتطلب السعودية من الراغبين بالحج تأجيل حجوزاتهم لموسم الحج المقبل في الوقت الراهن، أثر العزل ومنع السفر وحظر التجمعات على الطقوس والعبادات الإسلامية، من عمرة، وصلاة جمعة، وحتى على دفن الموتى وتغسيلهم وتكفينهم وعلى واجبات العزاء، فماذا سيكون حال الصوم؟

فِي أَوْلِ مُوقف لرجعيّة دينية حول صيام شهر رمضان في زمن كورونا، أعلن الأزهر في فتوى صدرت أن "الحديث عن إفطار المسلم كإجراء وقائي بترطيب الفم للحماية من العدوي، سابق لأوانه". بحير الإسلام للمسافرين والمرضى أن يفطروا رمضان، كما يحثُ على حفظ النفس وصيانتها ومنع الضرر عنها. على ضوء ذلك، تشير فتوى الأزهر إلى أنّ "منظمة الصحّة العالمية" لم تثبت بعد أنّ ترطيب الفم يقي من عدوى كورونا، لذلك "لا يجوز للمسلمين الإفطاري ومضان إلا إذا ثبت علمناً أنَّ لعدم شرب الماء تأثيراً صحياً على الصائمين؛ كإجراء وقائي لهم من الإصابة بهذا الرض بالإفطارية رمضان". وقال الأزهر: "يرجع في حكم ذلك للأطباء الثقات وما يرونه، للحفاظ على صحة الإنسان، فهم أهل الاختصاص في هذه السألة، وقرارهم مُلزمٌ لكل صائم مسلم بالإفطار من عدمه".

#### الساحد قيل المساحد وزير الأوقاف؛ لن نفتح المساجد في رمضان حال استمرار أزمة كورونا

أكد الدكتور محمد مختار جمعة، وزير الأوقاف، أنه لن يتم اعادة فتح المساجد في شهر رمضان، ما لم تزل العلة وهو عدم تسجيل حالات إيجابية لفيروس كورونا.

وأضاف قائلاً: "رب شعبان هو رب رمضان، والتحقق من زوال العلة سبكون من خلال عدم تسجيل أي حالات الحالية جديدة بفيروس كورونا على أرض مصر كافة، ثم عودة الحياة الى طبيعتها وتأكيد وزارة الصحة على أن التجمعات لم تعد تشكل خطرًا في شأن نقل العدوى بفيروس كورونا، مؤكدة أن الساجد قبل المساجد، وأن الحفاظ على النفس البشرية من أهم المقاصد العامة للشرع الحنيف.

وشددت الوزارة على ضرورة تحرى الدقة وعدم أخذ أية أخبار فيما يتصل بموضوع فتح المساجد أو غلقها إلا من خلال الموقع الرسمى لوزارة الأوقاف.

#### ارتفاع نسب ضحابا كورونا في أوروبا وأمريكا عن الدول العربية ١٠٠ مرة؟

كشف رئيس مكتب منظمة الصحة العالمية في أوروبا، أن الإحصائيات حول وباء كورونا المستجد "كوفيد ١٩" تظهر أن أكثر من ٩٥ ٪ من الوفيات في أوروبا كانت أعمارهم فوق سن الستين وأكثر من نصف هذه الوفيات فوق ٨٠ سنة، وهذا قد يكون هذا العامل الأساسي في ارتفاع عدد ضحايا كورونا في البلدان الأوروبية لا سيما في دول وسط وغرب أوروبا والدول الاسكندنافية حيث تم تسجيل أكثر من ٣٤,٥٢٦ وفاة في حين يقدر عدد السكان في تلك المناطق ٤٠٥ ملايين نسمة، لتصبح نسبة الوفيات ٦,٨٥ لكل ملبون شخص. وسجلت الولايات المتحدة الأمريكية أكثر من ١١٣٥ وفاة، في حين يصل عدد السكان إلى ٣٣١ مليون، لتصبح نسبة الوفيات لعدد السكان ٤٥،٤ لكل مليون، وبحسب التقارير نجد أن الوباء في الدول العربية تحت السيطرة حيث بلغت نسبة الوفيات ٣٠٣ وفاة في كافة الدول العربية في حين يصل عدد سكان الوطن العربي ٤٤٠ مليون نسمة ، لتكون نسبة الوفيات٧٠ ، ٧ وفاة لكل مليون نسمة، يشار إلى أن متوسط الأعمارية أوروبا بين ٤٥ الى ٨٠ عاما ، في حين متوسط الأعمار في الولايات المتحدة ١ , ٣٨ إلى ٩ , ٧٨ عاما ، أما في الوطن العربي فيصل متوسط الأعمار ٢٥,٣ عاما حتى ٧٧ عامًا، ما يجعلها من المجتمعات الشبابية أي يزيد فيها نسبة الشباب عن نسبة المعمرين.، فضلا عن أن أعداد السكان متقارية بين الدول العربية وأوروبا ولكن وفيات كورونا في أوروبا فتكت ١٠٠ أكثر من الدول العربية.

#### السعودية تدعو للتريث بشأن الحج حتى تتضح الرؤية حول "كورونا"

لم يسبق قط أن ألغى موسم الحج، ويحل موعده هذا العام أواخر شهر يوليو. لكن تفشى فيروس كورونا يثير تساؤلات حول حج هذا العام، وقد دعت السعودية جميع العنيين بالحج حول العالم للتريث في عقود الحج القادم حتى تتضح الرؤية، يؤدي فريضة الحج سنويا نحو ٢,٥ مليون مسلم، لكن السعودية علقت العمرة هذا العام بسبب فيروس كورونا ومازالت الرؤية غير واضحة بشأن الحج.

قال وزير الحج والعمرة السعودي محمد صالح بن طاهر إن الملكة تحث المسلمين على التريث قبل وضع خطط لأداء فريضة الحج هذا العام إلى أن تتضح الرؤية أكثر بخصوص جائحة فيروس كورونا المستجد. وأضاف الوزير "طلبنا من الاخوة السلمين في جميع دول العالم التريث فيعمل أي عقود حتى تتضح الرؤية". وأكد الوزير أن الملكة مستعدة بشكل كامل لخدمة الحجاج والمعتمرين. وقال إنه تم رد مبالغ رسوم التأشيرات لجميع من حصلوا على تأشيرة عمرة ولم يتمكنوا من القدوم للمملكة بسبب تعليق العمرة بعد بدء تفشي كورونا.



## الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والرسلين؛ نبينا محمد وآله وصحبه والتابعين.

وبعدُ: فإن اللّه تعالى العليم الحكيم ما خلق الخلق إلا ليعبدوه، وبالإلهية يضردوه، وقد قال سيحانه وتعالى في ذلك: « وَمَا ظَلَفْتُ اللّهِ وَالْإِنْسَ إِلّا لِيَعْدُونِ (اللهُ مَا أُرِدُ مِنْهُم مِن زَنْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ (اللهُ إِنَّا اللّهُ هُوَ الرَّزَاقُ دُو الْفُؤُو الْمُتَوِينُ " (الذاريات: ٥٦-٥٨).

قال الإمام البغوي رحمه الله: «قَالَ عَلَيُّ بُنَّ أبِي طَالِب رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ: «إِلاَّ لَيَعْبُدُونِ»، أَيْ: إِلاَّ لاَّمُرَهُمْ أَنْ يَعْبُدُونِي وَأَدْعُوَهُمْ إِلَى عَبَادَتِي، يُؤِيِّدُهُ قُولُهُ عَزَّ وَجَلَّ: "وَمَّا أَمِرُوٓا إِلَّا لِيَغَبُّ دُوَّا أَ إِلَّهُا وَحِدًّا » (التَّوْبَة:٣١)، وَقَالَ مُجَاهِدٌ: الْأَ ليَعْرِفُونِي. وَهَذَا أَحْسَنُ لأَنَّهُ لَوْ لَمْ يَخْلَقُهُمْ لَمْ يُغْرَفُ وُجُودُهُ وَتَوْحِيدُهُ، دَلْيِلُهُ قَوْلُهُ تَعَالَى: « وَلَين سَأَلْتَهُم مِّنْ خُلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ أَلِيَّهُ ، (النَّرْخُرُف:٨٧)، وقيل: مَعْنَاهُ إِلَّا لَيَحْضَعُوا إِلَى وَيَتَدْلُلُوا، وَمَعْنَى الْعِبَادَة فِي اللَّغَهُ: الْتَدْلُلُ وَالْانْقِيَادُ، فَكُلُّ مَخْلُوقٌ مِنَ الْحِنُّ والإنس خاضع لقضاء الله، ومتذلل لشيئته لا يَمُلكُ أَحَدُ لَنفُسه خِروجًا عما خلق عليه قدر ذرة من نفع أو ضرر. وقيل: إلا ليعبدون إلا ليوحدون، فَأُمَّا الْمُؤْمِنُ فَيُوحِدُهُ فِي الشَّدَّةِ وَالرَّخَاءِ، وَأَمَّا الْكَافِرُ فَيُوَحُدُهُ فِي الشَّدَّةِ وَالْبَلَّاءِ دُونَ النَّعْمَةِ وَالرَّخَاءِ، بَيَانُهُ قُوْلُهُ عَزْ وَجَلَّ: « فَإِذَا رَكَيُواْ فِي ٱلْفَأَكِ دَعَوُا ٱللَّهُ

#### اعداد الرحمن

عُلِصِينَ لَهُ ٱلِّإِينَ (الْعَنْكَبُوت: ٢٥) "مَا أَرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رَزُقُوا أَحَدًا مِنْ خَلُقِي وَلَا أَنْ يَرْزُقُوا أَحَدًا مِنْ خَلُقِي وَلَا أَنْ يَرْزُقُوا أَحَدًا مِنْ خَلُقِي وَلَا أَنْ يَرْزُقُوا أَنْ يُطْعِمُوا "، أَيْ أَنْ يُطْعِمُوا أَرْيدُ أَنْ يُطْعِمُوا "، أَيْ أَنْ يُطْعِمُوا أَنْ يُطْعِمُوا مِنْ خَلُقِي ، وَإِنَّمَا أَسْنَدَ الْأَطْعَامَ إِلَى نَفْسَه ؛ لأَنْ الْخُلْقِ عَيَالًا إِلَى نَفْسَه ؛ لأَنْ الْخُعْمَ عِيَالًا أَلْحَد فَقَدُ لأَنْ الله الله : «يَا ابن أَطْعَمَ هُد كَمَا جَاءَ فِي الْحَديث : يَقُولُ اللّه : «يَا ابن أَدم استطعمتك فلم تطعمتي » (أخرجه مسلم آدم استطعمتك فلم تطعم عَبْدي، ثُمَّ بَيْنَ أَنَ الرزاق هو لا غيره فقال: "إِنَّ الله هُوَ الرَزَاقُ ذُو الرزَاقُ هُو لا غيره فقال: "إِنَّ الله هُوَ الرزَاقُ ذُو النَّرَاقُ ذُو النَّوْرُ أَنْ الله وَكُنْ ١٨٨٨).

نعم إن الله تعالى هو الرزاق وهو يطعم الناس والمدواب كما قال عن نفسه جل وعلا: «قُلْ أَغَيْرُ اللهُ الل

فَاللَّه تعالى هو المعبود وحده بحق لأنه هو الخالق الرزاق ذو القوة المتين، وهو الذي يطعم ولا يطعم، وهو فاطر السماوات والأرض، وهو الولي الحميد، وهو كاشف الضر والبلاء عن العبيد.

#### مهمة المربين نحو أبنائهم:

في الوقت الذي أصاب الناس الوباء المعروف باسم «كورونا». وكانت الإرشادات الصحية بأن

رمضان ۱۶۶۱ هـ - العدد ۸۸۵ الله العدد ۸۸۵ السنة التاسعة والأربعون

يبقى الناس في بيوتهم حجرًا صحيًا لسلامة الجميع من نقل العدوى وانتشارها، وتوقفت المدارس والوظائف والأسواق، وليزم الناس بيوتهم، فعلى المريين الذين كانوا يؤخرون أولادهم عن صلاة الجماعة بحجة أنهم مشغولون في الدروسي الخصوصية، فقد فرغهم الله عز وجل، فعليهم أن يعلموا أولادهم صفة صلاة النبي صلى الله عليه وسلم، والتضرع إلى الله عند المحن، عليهم أن يعلموهم الحافظة على الصلوات في أوقاتها، وأنهم إن كانت المساجد مغلقة بسبب الحجر الصحى، فهذا لا يعنى تأخير الصلاة عن وقتها، وترك تأديتها في جماعة وان كان في البيوت. وكذلك المحافظة على الأذكار بعد الصلاة، وعدم نقر الصلاة بالاستراع فيها وترك الخشوء. كما يعلمونهم ألا ينشغلوا بفتنة العصر؛ وهي أدوات الاتصال الحديثة (الوبايل) التي تعرض عليهم الفتن النسائية والمشاهد المحرمة التي تفتن الشباب وتمرض قلوبهم، وتجهزهم لمارسة الانحراف وفعل الرذيلة، وتبعدهم عن القرآن والعلم الشرعي.

فإذا دخل رمضان فليصلوا التراويح في بيوتهم بآدابها، وبتلاوة القرآن في شهر القرآن، والإكثار منه، كما يعلمونهم هدي رسول الله صلى الله عليه وسلم في رمضان في تعبده وفي تصدفه وفي اعتكافه ودعائه وذكره لربه عز وجل، وكذلك

هدیه صلی الله علیه وسلم فی طعامه وشرابه ودخوله وخروجه، ونومه واستیقاظه، وغیر ذلك مما یقتدی به فیه من الأقوال والأفعال والأحوال.

عن أبي هريرة، عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: (إذا كان أوّل ليلة من شهر رمضان صفدت الشياطين، ومَان ومردة أيفتح منها باب، وفتح أبواب النّور، وغلقت أبواب النّور، وغلقت أبواب النّور، وفتح أبواب الرَّحِنة، فلم يُغلق منها باب، وفتح الشروي مناد كل ليلة: يا باغي الشر اقيل المؤيد وقيلة عز وجل عتقاء من النّار، وذلك عند كل ليلة).

كما على الآباء أن يعلموا أولادهم أن الوقت ثمين وغال، وسيسأل الله سبحانه وتعالى كل إنسان يوم القيامة عن وقته فيم عمل فيه.

عليهم أن يعلموهم النظافة وعدم القاء القمامة في طرقات المسلمين، وأن الصواب هو إماطة الأذي عن طرقات المسلمين، فإن الله جميل يحب النظافة.

الجمال نظيف يحب النظافه. على الأباء والأمهات أن يعلموا أبناءهم أنهم وإن كانوا جالسين في بيوتهم وقتا طويلا فليس معناه التماس الترويح عن النفس بالأفلام القذرة والمسلسلات الماجنة والأغاني الداعية إلى الرذيلة والفحش، التي لا تراعي آدابًا ولا أخلاقًا، وتحمل المصطلحات البذيئة التي تتلقفها ألسنة الناس وتظل ترددها على مدار الأيام.

عليهم أن يعلموهم أن القرآن ما نزل إلا ليتعلمه السلمون كمنهج يوصلهم إلى سعادة الدنيا والأخرة، وكذلك سنة النبي صلى الله عليه وسلم، وأن المسلمين بقربهم من الله يرفع الله عنهم الشرور.

وعلى الآباء أن يلقنوا أولادهم الآداب التي يشملها هذا الحديث:

عَنْ إِبِي هُرَيْرَةً أَنَّ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم صعد المنسر فقال: (آمين، آمين، آمين)، قيل: يا رسول الله إنك حين صعدت المنسر قلت: أمين أمين آمين قال: (إن حيريل أتاني فقال: من أدرك شهر رمضان ولم يُغِفِر له فدخل النار فأبعده الله قل: أمين فقلت: أمين ومن أَدْرُكُ أَبُونِهُ أَوْ أَحَدُهُمَا قُلْمُ يبرهما فمات فدخل النار فأنعده الله قل: آمين فقلت: آمين ومن ذكرت عنده فلم يصل عليك فمات فدخل النار فأبعده الله قل: آمين فقلت: آمین). (رواه الترمذی ۳۵٤٥، وصححه الألباني).

وعليهم أن يعلموهم أن صيام رمضان هو الركن الرابع من أركان الإسلام بعد الشهادتين والصلاة والزكاة.

وقد جاء بسورة البقرة بيان عظمة هدا الركن، وأهمية تلك الفريضة وآدابها، وأحكامها وثمراتها، فقال الله تعالى: " يَّالَيُهَا اللَّينَ ءَامَتُوا كُينَ عَلَيْكُمُ اللَّينَ اللَّينَ عَلَيْكُمُ اللَّينَ عَلَيْكُمُ اللَّينَ اللَّينَ عَلَيْكُمُ اللَّينَ اللَّينَ اللَّينَ عَلَيْكُمُ اللَّينَ اللَّينَ اللَّينَ عَلَيْكُمُ اللَّينَ عَلَيْكُمُ اللَّينَ اللَّينَ عَلَيْكُمُ اللَّينَ اللَّينَ اللَّينَ اللَّينَ عَلَيْكُمُ اللَّينَ اللَّينَ عَلَيْكُمُ اللَّينَ اللَّينَ اللَّينَ اللَّينَ اللَّينَ اللَّينَ عَلَيْكُمُ اللَّينَ اللَّينَ اللَّينَ عَلَيْكُمُ اللَّينَ اللَّينَ عَلَيْكُمُ اللَّينَ اللَّينَ اللَّينَ اللَّينَ اللَّينَ اللَّينَ اللَّينَ اللَّيْ اللَّينَ اللَّهُ اللَّينَ عَلَيْكُمُ اللَّينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّيْ اللَّهُ اللَل

آيَام أُخَرُ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيعُونَهُ عِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٌ فَمَن تَطَوَعَ عِدْلُ فَمَن تَطَوَعَ خَرُلُ فَهُو خَبْلًا فَهُو خَبْلًا فَهُو خَبْلًا فَهُو خَبْلًا فَهُو الْمَنْ فَالْمَ فَاللَّمْ فَاللَّمْ اللَّهُ وَأَن تَصُوبُوا خَبْلًا لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ فِيهِ الْقُرْوَالُ هَدَى اللَّهُ وَمَن اللَّهُ وَمَن اللَّهُ وَمَن اللَّهُ وَمَن اللَّهُ وَمَن اللَّهُ وَمَن كَانَ مَ يَعْسَا اللَّهُ مَن أَن اللَّهُ وَمَن كَانَ مَ يَعْسَا اللَّهُ مَل اللَّهُ مَن أَن اللَّهُ وَمَن كَانَ مَ يَعْسَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ مَل اللَّهُ مَل اللَّهُ مَل اللَّهُ مَل اللَّهُ مَل مَا هَدَد كُمْ وَلَكُمْ اللَّهُ عَلَى مَا هَدَد كُمْ وَلِكُمْ اللَّهُ عَلَى مَا هَدَد كُمْ وَلَكُمْ اللَّهُ عَلَى مَا هَدَد كُمْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى مَا هَدَد كُمْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى مَا هَدَد كُمْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى مَا هَدَد كُمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا هَدَد كُمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى مَا هَدَد كُمُ اللَّهُ عَلَى مَا هَدَد عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا هَدَد كُمُ اللَّهُ عَلَى مَا هَدَدُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى مَا هَدَدُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا هَدَدُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا هَدَدُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا هَدَدُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى مَا هَدَدُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا هَدَدُ اللَّهُ عَلَى مَا هَدَالُكُمْ اللَّهُ عَلَى عَلَى مَا هُمُ لَكُمُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ الْمُعْلَقِي الْهُ الْمُعْلَقُولُ اللَّهُ عَلَى الْمُعْمَلُونَ الْمُعْلَقُولُ ال

وعلى الآباء أيضًا أن يعلموا أبناءهم:

#### حكمة الصوم وقوائده:

### ١- الصيام يورث التقوى وترك المحرمات:

لا شك أن الصوم يزيد بواعث التقوى، ويعين على التزود بها، لإرشاد الله تعالى إلى هذا التزود كما قال تعالى: " يَأَيُّهُا الَّذِنِ مَامَثُوا كُنِبَ عَلَى عَلَى الْفِيامُ كُمَّا كُنِبَ عَلَى اللَّهِيَ مِن الْفِيامُ كُمَّا كُنِبَ عَلَى اللَّهِيَ مِن قَلِيمُ اللَّهِيَ مِن قَلْلِحُمْ اللَّهِيَ مِن اللَّهِيَ اللَّهِيَ مِن اللَّهِينَ اللَّهِيَ اللَّهِيَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِيَ اللَّهِيَ اللَّهِيَ اللَّهِيَ اللَّهِيَ اللَّهِيَ اللَّهِيَ اللَّهِيَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِيَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِيَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وقال عن أهمية التقوى:

«رَكَكُرُورُواْ فَاكَ خَيْرُ الزَّادِ النَّفْرَيُّ

وَلَكُرُورُ يَتَأْوُلِ ٱلْأَلْبُنِ » (البقرة:
197).

وإذا ترود العبد بالتقوى زكت نفسه، وتهذبت أخلاقه، واستقامت جوارحه وأفعاله، واستنار طريق الحق أمامه، فتربى على مراقبة الله عز وجل، والخشية له سبحانه.

قال الشيخ رشيد رضا رحمه الله عند شرحه لآية الصيام مبينًا أثر هذه العبادة الجليلة حين أدائها مع تحقيق

الإخلاص والمراقبة لله تعالى: «(لعلكم تتقون)؛ هذا تعليل لكتابة الصيام ببيان فائدته الكبرى وحكمته العليا، وهو أنه نُعدُ نفس الصائم لتقوي الله تعالى بترك شهواته الطبيعية الماحة المسورة امتثالا لأمره واحتسابا للأجر عنده .. فاذا ترك الانسان شهواته ولذاته التي تغرض له في عامة الأوقات لجرد الامتثال الأمر ريه، والخضوع لارشاد دىنه مدة شهر كامل في السنة، ملاحظا عند عروض كل رغيبة له-من أكل نفيس، وشراب عذب، وفاكهة يانعة، وغير ذلك كزينة زوجة أو جمالها الداعي إلى ملابستها-أنه لولا اطلاع الله تعالى عليه ومراقبته له لما صبر عن تناولها، وهو في أشد التوق ثها، لا جرم أنه يحصل له من تكرار هذه الملاحظة المصاحبة للعمل ملكة المراقبة لله تعالى والحياء منه سيحانه أن يراه حيث نهاه، وق هذه الراقية من كمال الإيمان بالله تعالى والاستغراق في تعظيمه وتقديسه أكبر معد للنفوس ومؤهل لها لضبطها ونزاهتها في الدنيا، ولسعادتها في الآخرة». (تفسير المنار ١١٧/٢).

#### ٧- الصيام يقوي الإرادة:

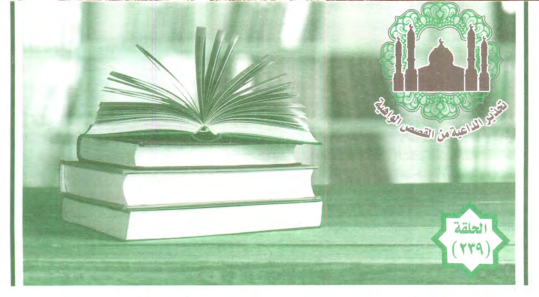
وقال صاحب المنار أيضًا:

إن صاحب هذه المراقبة لله
لا يسترسل في المعاصي؛ إذ
لا يطول أمد غفلته عن الله
تعالى، وإذا نسي وألم بشيء
منها يكون سريع التذكر
قريب الفيء والرجوع بالتوبة

إن الصيام في الجملة يُخضع كل ميول الإنسان تحت سيطرة الإرادة، ويُضفي على النفس السّكينة والرضا.

ومما سبق يتبين كيف اعتنى الأسلام بهذا الركن العظيم من أركان الأسلام وهو الصيام، وبه تخالط التقوى قلوب المؤمنين وسلوكهم، وفي الصيام التعويد على الصبر عن فعل المحرمات، بل والمباحات، وتزكية النفوس وتقوية الإرادة، واستنبات عباد الله المؤمنين.

والحمد لله رب العالمين.



## قصة المجذوم الذي أكل مع النبي صلى الله عليه وسلم في قصعة واحدة

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

#### أولاً: أسباب ذكر هذه القصة:

ا- هـذا الخبر الـذي جاءت به هذه القصة فيه أن النبي صلى الله عليه وسلم أخذ بيد مجذوم فأدخلها معه في القصعة.. كما سنبين في المتن ومن سلك مسلكهم المستشرقين ومن سلك مسلكهم للطعن في السنة، خاصة في المناهم التي ينتشر فيها الوباء القاتل المسمى طبيا أنحاء العالم، وخفيت طبيعته أنحاء العالم، وخفيت طبيعته وكيفيته على الدول الراقية

#### اعداد کے علی حشیش

قبل النامية، بل أصاب من الراقية مئات الألوف، ومات منهم آلاف، ومع هذا الرقي في عالم الطب لم يكن أمامهم إلا لأخذ بالأسباب الوقائية من حجر صحي لعزل المصابين، والنظافة ومنع التجمعات، ومنع الاختلاط بالمصابين، فكيف بحديث يأتي بلصابين، فكيف بحديث يأتي بقصة فيها يأخذ النبي صلى الله عليه وسلم بيد مجذوم، وهدا ينافي الحقائق ومعه، وهذا ينافي الحقائق

العلمية الطبية الحديشة؛ أن الأمراض تنتقل بواسطة الميكروبات، ويحملها الهواء المحمل برزاز المصاب أو غير ذلك.

٢- وإن تعجب فعجب أن الإمام المحافظ أبا عبد الله الحاكم النيسابوري أخرج هذا الحديث الدي جاءت به هذه القصة وصبححه، وكم صبحح من واهيات ومنكرات! ردّها أثمة الجرح والتعديل، كما سنبين في تحقيق هذا الحديث المنكر.

٣-ولقد غاب عن الإمام النووي-



عفا الله عنا وعنه- أقوال أئمة المجرح والتعديل؛ فظن صحة هذا الحديث وحاول أن يجمع بين هذا الحديث المنكر الذي جاءت به القصة مع حديث: «فرمن المجذوم فرارك من المسلمة الأسد».

وهـو حـديث ثابت صحيح أخرجـه الإمـام البخاري في «صحيحه» (ح٧٠٧) معلقًا، فقال: «وقال عفان، حدثنا سعيد سنياء، قال: سمعت أبا هريرة يقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم... الحديث».

قال الحافظ ابن حجرية «الفتح» (١٦٧/١٠): «وقد وصله أبو نعيم من طريق أبي داود الطيالسي، وأبي قتيبة سلم بن قتيبة، كلاهما عن سَليم بن حيان شيخ عفان فيه».

قلت: هذا الحديث الثابت الصحيح المسند خرجته وحققته لأنه من الأصول الشرعية التي توجب الحذر عصر التقدم العلمي للطب، والحجر الصحي، في التشاف دواء لهذا الوباء، هذا الطب الوقائي والحجر الصحي السدي أشيارت إليه السنية الناس عنه شيئا بأربعة عشر قرئا من الزمان.

هذا الحديث: «فرَّ من المجذوم فرارك من الأسلا ، مع ماسنبينه من الأحاديث الصحيحة الثابتة، الأمر فيه يقتضي الوجوب، أي يوجب الاحتراز الوقائي والحجر الصحي أمام الأوبئة، قلت: وهذا الحديث من

الأصول التي توجب الاحتراز الوقائي والحجر الصحي الذي تأخذ به جميع الدول أمام هذا الوباء الذي يجتاح العالم، وهذا الحديث أخرجه الإمام الحافظ الطيالسي في «مسنده» (١٣٦٠) والإمام أحمد في «مسنده» (١٣٨٠) (ح٢٨١) والإمام الطبراني في «المعجم الكبير» (لا/٧٠) (ح٢٤٢٧)، والإمام النسائي في «السنن» (١٥٠/٧)، والإمام ابن ماجه في «السنن» (ح٥٤٤).

الجمع الصحيح يشترط فيه أن يكون بين حديثين مقبولين.

أ- قال الحافظ ابن حجرية «النخبة» (ص٣٧): «المقبول إن سَلمَ من المعارضة فهو المُحْكم، وإن عُـورض بمثله ضإن أمكن الجمع فمختلف الحديث». اهـ. ٧- ولذلك جمع الألباني رحمه الله في «الصحيحة» (١٤/٤) بين حديث مجذوم وفد ثقيف: «إنا قد بايعناك فارجع»، وبين حديث: «لا عدوى ولا طيرة». فقال: «في حديث: «إنا قد بايعناك فارجع» إثبات للعدوى والاحتراز منها، فلا منافاة بينه وبين حديث: «لا عدوى»؛ لأن المراد به نفى ما كانت الجاهلية تعتقده أن العاهة تُعْدي بطبعها لا بفعل الله تعالى وقدره، فهذا هو المنفى، ولم ينف حصول الضرر عند ذلك بقدر الله ومشيئته، وهذا ما أثبته حديث: «إنا قد بايعناك فارجع»، وأرشد فيه إلى الابتعاد عما قد يحصل الضرر منه بقدر الله وفعله».

٩- وهذا المسلك هو مسلك الصحابة من الأخذ بالأسباب مععدماستغلالهامن الحجر الصحى والاحتراز من الاختلاط كمافي الحديث الدي أخرجه البخاري في «صحیحه» (ح۷۲۹)، ومسلم (ح۲۲۱۹) من حدیث ابن عباس ية أكثر من خمسة عشر سطر، وفيه أن عمر بن الخطاب خرج إلى الشام حتى إذا كان بسَرْغ، وهي قرية في طرف الشام مما يلى الحجاز، لقيه أهل الأجناد، أبو عبيدة بن الجراح وأصحابه فأخبروه أنَّ الوباء قد وقع بالشام، قال ابن عباس قال عمر: ادْعُ لَى المهاجرين الأولين فدعوتهم فاستشارهم.. ثم قال: ادْعُ الأنصار فدعوتهم له فاستشارهم.. ثم قال: ادْعُ لى من كان هاهنا من مشيخة قريش من مهاجرة الفتح فدعوتهم.. وبينما هم كذلك ويناقش أبو عبيدة بن الجراح عمربن الخطاب، قال ابن عباس: فجاء عبد الرحمن بن عـوف، وكـان مُتغيبًا في بعض حاجته، فقال: «إن عندي من هذا علمًا، سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: إذا سمعتم به بأرض فلا تقدموا عليه، وإذا وقع بأرض وأنتم بها، فلا تخرجوا فرارًا منه». قال ابن عباس: فحمد الله عمر بن الخطاب ثم انصرف.

#### ثانيًا: المتن:

رُوِيَ عن جابر بن عبد الله أن النبي صلى الله عليه وسلم أخذ بيد مجذوم فأدخلها معه في القصعة، ثم قال: «كُلُ بسم الله؛ ثقة بالله وتوكلاً عليه».

#### ثالثًا: التخريج:

هذا الخبر الذي جاءت به قصة المجذوم هذه أخرجه الإمام أبو داود (ح٣٩٧٥)، والترمذي وابن ماجه (ح٢٥٥)، وابن السني في «عمل اليوم والليلة» (ح٢٦٤)، والحاكم والليلة» (ح٢٦٤)، والحاكم في «المستدرك» (١٣٦٠/٤)، وابن عدي في «المامل» (٢٩١/٢٧٠) (٢٩١/٢٧٠)، والعقيلي في «الضعفاء الكبير» والعقيلي في «الضعفاء الكبير» طريق المُفضَل بن قضَاللة، عن طريق المُفضَل بن قضَائلة، عن حبيب بن الشهيد، عن محمد بن الشهيد، عن حابر بن عبد الله مرفوعا.

#### رابعا: التحقيق:

١- قال الإمام الترمذي: «هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث يونس بن محمد عن المفضل بن فضالة، والمفضل بن فضالة هذا شيخ بصري، والمفضل بن فضالة شيخ آخر مضري أوثق من هذا وأشهر.

٢- قال الإمام الحافظ ابن عدي بعد أن أخرج هذا الحديث لمفضل بن فضالة البصري لا المصري قال: «لم أرفي حديثه أنكر من هذا الحديث». اه.

٣- ووافقه الإمام الذهبي؛ حيث أورد قول ابن عدي هذا في الميزان» (٨٧٣١/١٦٩/٤)، وأقره، وجعل هذا الحديث من مناكير المفضل بن فضالة، ونقل أنّ النسائي قال: «المفضل بن فضالة ليس بالقوي، ونقل ابن معين قال: «ليس هو بذاك»». اهـ.

٤- ونقل هذه الأقوال الحافظ

ابن حجرية «التهذيب» (٢٤٤/١٠) وأقرها، قال: «وقال الأجري عن أبي داود: بلغني عن علي، أنه قال: «المفضل بن فضالة في حديثه نكارة». اه. ثم ختم ترجمته بقول ابن عدي: «لم أرفي حديثه أنكر من هذا الحديث». اه.

٥- وبهذا يتبين عدم صحة قول الحاكم في «المستدرك» (١٣٧/٤) عقب هذا الحديث: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه». اهـ.

#### خامسا: طريق آخر:

بعد أن أخرج ابن عدي هذا المحديث من طريق مفضل بن فضالة، عن حبيب بن الشهيد عن محمد بن المنكدر عن جابر مرفوعًا، قال: «لا أعلم يرويه غير حبيب». اهـ.

قلتُ: وهذا القول فيه نظر، فقد أخرجه ابن الجوزي في «العلل المتناهية» (ح١٤٥٦) من طريق المفضل بن فضالة عن حبيب بن الشهيد عن محمد بن المنكدر به.

ثم أخرجه أيضًا في «العلل المتناهية» ح(١٤٥٧) من طريق آخر عن عبيد الله بن تمام، عن اسماعيل المكي، عن محمد بن المنكدر، عن جابر مرفوعًا».

قلت: هذه متابعة قاصرة لفضل بن فضالة: حيث إن المتابعة لشيخه، والمتابع: إسماعيل المكي، وهو إسماعيل بن مسلم المكي، وهو علة هذا الطريق، قال الأمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٣٦):

متروك، ومذهب النسائي: "لا يسترك حديث البرجل حتى يجتمع الجميع على تركه". كذا في "شرح النخبة". فهذا الطريق لا يزيد الحديث إلا وهنا على وهن.

سادسًا: «نكارة المتن»:

قوله: «كُلُ ثقة بالله وتوكلاً ». هـ ذا ليس بتوكل؛ لأن أول السند قدحٌ في الشرع الذي أمرنا بالأخذ بأسباب الوقاية والاحترازمن الاختلاط بأصحاب الوباء كما بينا في الأحاديث الثابتة الصحيحة التي ذكرناها وحققناها في أسباب هذا البحث، وبها أخذ العالم اليوم في جميع الدول الوقاية من هذا الوباء، فالمتن منكر من أوله إلى آخره، حيث قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوي» (۱۲۹/۸): «ومما ينبغي أن يُعلم؛ ما قاله طائفة من العلماء قالوا: الالتفات إلى الأسباب شرك في التوحيد، ومحو الأسباب أن تكون أسبابًا نقص في العقل، والإعراض عن الأسباب بالكلية قدح في الشرع، وإنما التوكل والرجاء معنى يتألف من موجب التوحيد والعقل والشرع». اهـ

فاللهم ربنا أخذنا بالأسباب كما أمر شرعنا اتباعًا لنبينا، ونتضرع إليك أن تكشف الضر عنا كما أمرتنا، ربنا قد مسنا الضر وأنت أرحم الراحمين، فاستجب لنا واكشف ما بنا من ضرًانك أنت السميع العليم.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

## درر البحار في بيان ضعيف الأحاديث القصار 🗘 القسم الثاني

الحلقة (٩٢)



الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الحافظ ابن حيان في «المجروحين» (١٠٩/٢)، عن على بن عروة، عن عبد الملك بن أبي سليمان، عن عطاء، عن ابن عمر مرفوعًا، ومن طريقه أخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» (٢٠/٣)، وأخرجه أيضًا الديلمي في «مسند الفردوس» (ح٣٤- الغرائب الملتقطة)، وعلته؛ على بن عروة، قال ابن حبان: «كان ممن يضع الحديث». وقال الذهبي في «الميزان» (١٤٥/٣-٥٨٩١)؛ وقال أبو حاتم: «متروك الحديث»، وكذَّبه صالح جزرة وغيره.

٨٣٩- ،أربع من فعلهن قوي على صيامه: أنْ يكونَ أولَ فطره على ماء، ولا يدعُ السَّحور، ولا يدعُ القائلة، وأن يشمّ شيئًا من طيب ، اهـ.

الحديث لا يصح: أخرجه الديلمي في مسند الفردوس» (ح٥٢٥- الغرائب الملتقطة)، عن القعنبي، عن سلمة بن وردان، عن أنس مرفوعًا، وعلته سلمة بن وردان، قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٣٤١٤/١٩٣/٢): «سلمة بن وردان أبو يعلى الجندعي عن أنس وغيره، وعنه القعنبي وغيره، وقال أبو حاتم: ليس بالقوي عامة ما عنده عن أنس منكن،

٨٤٠- «إنّ صلاة المدل لا ترفع فوق رأسه، ولأنْ تضحك وأنت مُغترف بِذَنبِكَ خيرٌ مِن أَنْ تَبُكي وأنتَ مدل بعملك ،.

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (٣٦٠/٣)، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء »: « حديث صلاة المدل لا ترفع فوق رأسه.. الحديث: لم أجد له أصلا ،. اه.

٨٤٢ « مَن اسْتَشْفَى يغير القرآن فلا شفادُ الله ». الحديث لا يصح: أورده الإمام الشوكاني في

«الفوائد» (ص٢٩٦) باب «فضائل القرآن» (ح٤) وقال: «هو موضوع». ٨٣٥ وألا إنَّ شهر رمضانَ شهر أمتى، ترمض فيه ذنوبهم، فإذا صام مسلمٌ لم يكذب، ولم يُغتب، وفطرُه طيبٌ، خرَجَ من ذنوبه كما تخرج الحية من سلخها ٥٠

الحديث لا يصح: أخرجه أبو منصور الديلمي في «مسند الفردوس» (ح١٨٧٥- الغرائب الملتقطة)، عن عاصم بن طليق، عن أبي هارون العبدي، عن أبي سعيد الخدري مرفوعًا.

قلت: وعلته أبو هارون العبدي، قال الإمام الحافظ الجوزجاني المتوفى سنة ٢٥٩هـ في كتابه «أحوال الرجال» (١٤٥): «أبو هارون العبدي عمارة بن جوين. كذابٌ مفتر». اهـ. ونقل هذا القول الإمام الذهبي في «الميزان» (٦٠١٨/١٧٣/٣) وأقره، ونقل أيضًا أن النسائي قال: «متروك»، وقال أحمد: «ليس بشيء». اهـ

٨٣٦- ، كُلُّ مَعَ صَاحِبِ الْبِلاءِ تُوَاضَعًا لربِّكَ وايماتا يه ".

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام ابن شاهين المتوفى ٣٨٥هـ في كتابه «ناسخ الحديث ومنسوخه» (ح٤٢٠)، وفي كتابه «الترغيب والترهيب» (ح٤٧٠)-ط دار الكتب العلمية بيروت، عن يحيى بن سعيد عن رجل، عن أبي مسلم الخولاني عن أبي ذر مرفوعًا، وعلة هذا الحديث الرجل المبهم.

٨٣٧- «مَرَضُ يوم يُكفرُ ذَنوبِ ثلاثينَ سنة ».

الحديث لا يصح، أخرجه أبو منصور الديلمي في «مسند الفردوس» (ح٧٥٧- الغرائب الملتقطة)، عن اسحاق بن بشر، حدثنا الثوري، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة، مرفوعًا، وعلته إسحاق بن يشر، قال الإمام الذهبي في «الميزان» (١٨٤/١ ٧٣٩): «إسحاق بن بشر أبو حذيفة: تركوه، وكذبه على بن المديني، وقال ابن حبان: لا يحل كتابة حديثه الا على جهة التعجب، اه.

٨٣٧- "أول رحمة ترفع من الأرض الطاعون، وأول نعمة ترفع من الأرض العسل ..

رمضان ١٤٤١ هـ - العدد ٥٨٥ السنة التاسعة والأربعون





## عظمة القرآن الكريم

الحمد لله حمدًا كثيرًا طيبًا مباركًا فيه، أكرم عباده المؤمنين بالهدى والتوفيق، وأنعم عليهم بإرسال الرسل مبشرين ومنذرين، وأعزهم بدينه الحق الذي لا يذل من دان به والتزمه، وشرفه بكتابه الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، فجعله هدًى ونورًا ورحمة وفرقانًا وروحًا وموعظة وشفاء، فهو أحسن الحديث، وهو الحق كله، جعله بلاغًا وحجة علي جميع الخلق.

فهو عظيم لعظمة من تكلم به، وعظيم لمكانة من نزل به، وعظيم لمقام وشأن من أنزل عليه، وعظيم لخيرية من خوطبوا به، وعظيم لفضل الزمن الذي نزل فيه، وحرمة المكان الذي نزل فيه، وحرمة المكان الذي نزل فيه؛ فهو عظيم بتشريعاته الشاملة، وعظيم في مقاصده الحقة، وعظيم في تأثيره وأثره، وعظيم في لغته وأسلوبه، فيه الكمال المطلق؛ لأنه نزل من عند الله الكامل المطلق، فلله الحمد والمنة وله الشكر والإنعام.

قال تعالى: (وَكُنَاكِ أَوْحَنَا إِلَيْكَ رُوحَايِنْ أَمِنَا إِلَيْكَ رُوحًا يِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتُ تَدْرِي مَا أَلْكِنْتُ وَلَا آلِإِيمَنْ وَلَكِينَ جَعَلَنَهُ ثُورًا خَبْدِي وَلَا آلِإِيمَنْ وَلَكِينَ جَعَلَنَهُ ثُورًا خَبْدِي بِعِدِ مِنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِناً ) (الشورى: (إِنَّ هَذَا الْقُرُوانَ يَهِدِي لِلَّتِي فِي وَلِيَقِرُ الْقُرُوانَ يَهِدِي لِلَّتِي فِي وَلِيَقِرُ الْقُرُوانَ يَهِدِي لِلَّتِي فِي اللَّهِ وَلِيقِيرُ الْقُرُونِ الْقَرْدُونَ الْقَدْرُونَ الْقَدْرُونَ الْقَدْرُونَ الْقَدْرُونَ اللَّهُ الْمُعْرِيفَ وَحُدُمَةُ الْقَدْرُونَ، والتعريف وخدمة القرآن، والتعريف

#### اعداد مصطفى البصراتي

به، ونشره، وتحبيبه إلي النفوس، وتشويق الأفئدة اليه، والتبصير به، ولفت الأنظار إليه، والإبانة عن حقائقه وفضله وفضائله وعظمته، وإقامة الحجة على الآخرين، لمن أفضل ما يشتغل به، وتنفق فيه الأوقات،

وتبذل فيه الأموال، ويضحى فيه باللهج وبكل ما هو أغلى وأنضس.

فهن دلائل عظمة القرآن الكريم: ۱- ثناء الله على كتابه: أثنى الله تعالى على كتابه العزيز في آيات كثيرة؛ مما يحدل على عظمته كما وصفه "بالعظيم" في قوله

تعالى: (وَلَقَدْ ءَالْيَتَكَ سَبُعًا مِنَ الْسَكِّا مِنَ الْسَكِّانِ وَٱلْقُرْءَاتِ الْسَكِّامِ ) (الحجر ۸۷)، ووصفه

تعالى: (الركتاب أحكمت آياته ثم فصلت من لدن حكيم خبير) (هود: ۱). وذكر هيمنته على الكتب السابقة في قوله تعالى:

"بالإحكام" في قوله

ولحق مصيفا بيا بين يُدَيِّهُ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيَّمِنًا عَيِّبٌ ) (المائدة: ٤٨)؛ فهذا الكتاب هو المهيمن الحافظ لقاصد الكتب المنزلة قبله، الشاهد المؤتمن على ما جاء فيها، يقر الصحيح فيها، ويصحح الخطأ.

ووصفه في أم الكتاب بأنه "علي حكيم" في قوله تعالى:

(وَإِنَّهُ فِي أُمِ ٱلْكِتَبِ لَدَيْنَا لَعَلَيُ

حَكِمُ ) (الزخرف: ٤)؛ فهذه شهادة من الله تعالى بعلوشأن القرآن وحكمته. ولا ريب أن من عظمة القرآن أنه (علي) في محله وشرفه وقدره فهو عال على جميع كتب الله تعالى، بسبب كونه معجزًا على وجهالدهر.

٢- فضل من نزل بالقرآن:

نوَّه اللَّه تعالى بشأن من نزل بالقرآن على رسولنا محمد صلى اللَّه عليه وسلم وهو

جبريل عليه السلام، آمين الوحي الإلهي، وذكر فضله في عدة آيات، منها: قوله تعالى: ( قُلْ مَزَلَهُ مِنْهُ الْقُلُسِ مِن رَبِّكَ بِالْمُونَ وَهُمْتُكَ الْمُثْوَا وَهُمْتُكَ الْمُثْمِلُونِ الْمُثْلِينِ ) (المتحل عليه المسلام. والمروح: الملك، عليه المسلام. والمروح: الملك، كما قال تعالى: (وَأَرْسَلْنَا إِلَيْهَا مِنْ مَلائكتنا. و(المقدس) بمعنى: المنزاهة والطهارة أو بمعنى: المنزاهة والطهارة أو الطهر.

واضافة الروح إلى القدس، من إضافة الموصوف إلى الصفة، كقولهم: حاتم الجود، وزيد الخير. والمراد: حاتم الجواد، وزيد الخير (بتشديد وكسر الياء) بالمعنى: الملك المقدس. وقد وصف الله تعالى جبريل

عليه السلام بخمس صفات ي قوله تعالى: (ألله لقال كرام ١١ دى قوة عند دِي ٱلْعَرْشِ مَكِينِ 💮 مُطَاعِ يَّ أَمِنَ ) (التكوير: ١٩-١٩)، وهذه المهات الخمس تتضمن تزكية سند القرآن العظيم وأنه سماءنيينا محمد صلى الله عليه وسلم من جبريل عليه السالام، وسماء جبريل الأمين من رب العالمين؛ فناهيك بهذا السند علوًا وجلالة. (التحرير والتنوير ١/٨٧٥-١٣/١٩٤)، (التفسير الكبير للرازي ١٦١/٣).

٣- القرآن تنزيل رب العالمن: قال تعالى: (وَإِنَّهُ لَنَازِئُ رَبّ ٱلْعَالَمِينَ (١١) تَزَلَ بِهِ ٱلرُّومُ ٱلْأَمِينُ ) (الشعراء: ١٩٢،١٩٣) أسند الله جل جلاله إنزال القرآن الى جناب عظمته في خمسين آية من آيات القرآن المجيد أو يزيد، وفي هذا دلالة على كمال العناية الإلهية بالقرآن، مما يهز المشاعر، ويحرك الوجدان، ويبعث على تربية المهابة منه عند سماعه. كما أن في ذلك تنبيها على أن المنزل من لدن حكيم خبير- وكمال القائل يدل على صدق المقول-، وتنويها بعظمته المكتسبة من عظمة

منزله، وإشادة-أبما إشادة-يشرف القرآن، وسُمُوَ قدره، وعظيم مكانته. (عناية الله وعناية رسوله بالقرآن، د. أبو سريع محمد).

#### إ- تحدي الإنسس والجن بالقرآن

من مظاهر عظمة القرآن وعلو شانه، أن الله تعالى تحدى الإنس والجن أن يأتوا بمثله، أو بعشر سور من مثله، أو بسورة مثله. قال تعالى: (قبل لئن اجتمعت الأنسى والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن لا يأتون بمثله ولو كان بعضهم لبعض ظهيرا) (الإسراء ٨٨)؛ فعظمة القرآن وعلو شأنه لا تجعل للخلق من إنس وجن مطمعًا في الاتيان بمثله، ولو كان بعضهم لبعض ظهيرا. (تفسير الشعراوي -(AVYV/12

#### ٥- نزوله في أفضل الأزمنة

الأزمان ليس لها شأن في ذاتها، وانما هي يما ينزل فيها، وما يحدث، ومن مظاهر عظمة القرآن العظيم أن الله تعالى نزله في أفضل الأزمنة، في

شهر رمضان المسارك، قال تعالى: (شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن هدى للناس وبينات من الهدى والفرقان) (المقرة: ١٨٥)، وقد نزل في ليلة مباركة من هذا الشهر المسارك، قال تعالى: (إنا أنزلناه في ليلة مباركه إنا کنا منذرین × فیها یفرق کل أمر حكيم) (الدخان: ٣-٤)، وهذه الليلة المباركة هي ليلة القدر والشرف والرفعة التي قال فيها: (إنا أنزلناه في ليلة القدر × وما أدراك ما ليلة القدر × ليلة القدر خير من ألف شهر) (القدر: ١-٣)، وفي ضمير العظمة وإسناد الإنزال إليه تشريف عظيم للقرآن. (التحرير والتنوير: ٢/٣). ٦- تـزوله بـأرقـي اللغات

## وأجملهاء

لقد اختار الله عز وجل- اللغة العربية لتكون لغة آخر كتبه، وهذا الاختيار من الحق عز وجل لهذه اللغة العظيمة انما بعود إلى ما تمتاز به من مرونية واتسياع وقيدرة على الاشتقاق، والتصريف، وغنى

في المفردات والصيغ والأوزان. (التضسير الكبير للرازي: ۲۰۳/۲۷ فکل دارسی للغات العالم يقر بأن اللغة العربية هي أرقى اللغات وأجمعها للمعانى الكثيرة تحت الألف اظ القليلة، وأحسنها تهذيبا، وأكثرها ايضاحًا وبيانًا للمطلوب.

وهدا يدل على عظمة القرآن أنه نزل بأشرف اللغات وأرقاها ؛ اللغة العربية ، ولذلك أشاد القرآن العظيم بها في عدة آيات، منها: قوله تعالى: (إنا جعلناه قرآنا عربيا لعلكم تعقلون) (الزخرف: ٣)، وقوله تعالى: (إنا أنزلناه قرآنا عربيا لعلكم تعقلون) (بوسف: ٢) (عظمة القرآن الكريم، أ. محمود الدوسري ص ۹۸).

وبعد؛ فهذه بعض دلائل عظمة القرآن الكريم، جعلنا الله من المستمسكين بهديه التالين له آناء الليل وأطراف التهار والعاملين به، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمان.

تتقدم أسرة تحرير مجلة التوحيد بخالص التهنئة للدكتور/ حسام الدين عبد الله، بمناسبة حصوله على درجة الدكتوراه، وكانت الرسالة بعنوان « دراسة وتحقيق كتاب الحواشي المفيدة في شرح القصيدة »، للعلامة عبد الرحمن بن أحمد بن عبد الرحمن، المعروف بابن الدقوقي.

وقد حصل الباحث على تقدير ممتاز مع مرتبة الشرف الأولى. وتكونت لجنة المناقشة من كل من:

أ.د/ محمد بن أحمد برهجي، مقررًا.

د/ يوسف بن مصلح الردادي، مناقشا.

د/ نبيل آل إسماعيل، مناقشا.

وأسرة تحرير مجلة التوحيد تتمنى للدكتور مزيدًا من التوفيق والسداد.

## أثر تفشي وباء كورونا على أعمال شهر رمضان

الحمد لله وكفى، والصلاة والسلام على النبي المصطفى، وعلى آله، وصحبه الشرفا.

فمع انتشار فيرس كورونا على مستوى العالم الإسلامي أحببت أن أبين أشر تفشي هذا الوباء على أعمال شهر رمضان، وذلك من خلال الوقفات الآتية:

#### الوقفة الأولى:

تعريف الوباء:

جاء في القاموس الطبي:
«وباء (الجمع: أوبئة) هو
انتشار مفاجئ وسريع لمرض
في رقعة جغرافية ما فوق
معدلاته المعتادة في المنطقة
المعنية.اه.

الوقفة الثانية: الفرق بين الطاعون، والوباء:

يرى ابن القيم في "زاد المعاد": «أن بين الوباء والطاعون عموم وخصوص؛ فكل طاعون وباء، وليس كل وباء طاعون، وكذلك الأمراض العامة أعم من الطاعون؛ فإنه واحد منها. (أي: الطاعون أحد أنواع الأوبئة)».اه.

الوقضة الثالثة، الحكمة من منع الدخول إلى الأرض الموبوءة، أو الخروج منها:

## اعداد السيد على ابراهيم السيد على ابراهيم نائب رئيس قضايا الدولة

وعندتفشى الوباء

وعند تفشي الوباء ببلدة، فيجب منع الخروج منها، أو الدخول إليها، وتكمن الحكمة في الآتي:

أولاً: الحكمة من منع الدخول إليها:

قال ابن القيم- رحمه الله- في "زاد المعاد": «وفي المنع من الدخول إلى الأرض التي قد وقع بها الطاعون عدة حكم: إحداها: تجنب الأسباب المؤذية، والبعد عنها. الثانية: الأخد بالعافية التي هي مادة المعاش والمعاد. الثالثة: أن لا يستنشقوا الهواء الذي قد عفن وفسد فيصيبهم المرض. الرابعة: أن لا يجاوروا المرضى الذين قد مرضوا بذلك، فيحصل لهم بمجاورتهم من جنس أمراضهم. الخامسة: حماية النفوس عن الطيرة والعدوى؛ فإنها تتأثر بهما، فإن الطيرة على من تطير بها، وبالجملة ففي النهي عن الدخول في أرضه الأمر بالحذر والحمية، والنهى عن التعرض السباب التلف، وفي النهي عن الفرار منه الأمر بالتوكل والتسليم

والتضويض، ضالأول: تأديب وتعليم، والشاني تضويض وتسليم».اهـ.

ثانيًا: الحكمة من

منع الخروج منها:

وأيضاً فلو شرع الخروج فخرج الأقوياء لكان في ذلك كسر قلوب الضعفاء، وقد قالوا؛ إن حكمة الوعيد في الفرار من الزحف ما فيه من كسر قلب من لم يفر وإدخال الرعب عليه بخذ لانه. ومنها؛ حمل النفوس على الثقة بالله، والتوكل عليه، والصبر على أقضيته والرضا بها. ومن الحكم أيضاً؛ الحرص على عدم انتشار العدوى في البلاد غير الموبوءة.

الوقفة الرابعة: هل يدخل الوباء المدينة؟ قد تدخل الأوبئة إلى المدينة، مثل وباء كورونا، والوباء الوحيد الذي لا يدخلها هو الطاعون، فعن أبى هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «عَلَى أَنْقابِ المدينة مَلائكَةُ، لا يدخُلُها الطَّاعُونُ، ولا لا يدخُلُها الطَّاعُونُ، ولا الدَّجَالُ». (رواه البخاري).

الوقضة الخامسة؛ الأخذ بالأسباب الشرعية، والمادية للحفظ والتحصين؛

فعلى المسلم أن يأخذ بالأسباب الشرعية للحفظ والتحصين، فيحصن نفسه وأهله كل صباح ومساء بقول: «بسم الله اللذي لا يضرُ مع السمة شيءٌ في الأرض ولا في الشماء، وهو الشميعُ العليمُ الشمات الله التأمّات من شرّ ما خلق، ويستودع نفسه وأهله عند الله، في إنَّ الله إذا استُودع عند الله، في الأبارة إذا استُودع شيئًا حفظه ». (الجامع عند الله في وصححه الألياني).

ويأخذ بالأسباب المادية التي تحفظه من انتقال الوباء له، وذلك عن طريق اتباع أساليب الحفظ التي قررها الأطباء.

الوقفة السادسة؛ الحذر من لعن الوباء:

وليحذر المسلم عند الأبت الأعباء بالمرض، والوباء، من لعن الوباء بوصفه (وباء كورونا اللعين)، فقد قال العلامة ابن عثيمين- رحمه الله تعالى في "مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح بن عثيمين": «وأما من يلعن المرض، وما أصابه من فعل الله عز وجل فهذا من أعظم القبائح والعياذ بالله لأن لعنه للمرض الذي هو من تقدير الله تعالى، بمنزلة سبحانه وتعالى والمواعد والعياد الله والمواعد واعد والمواعد وال

الوقضة السابعة: الحدر من نقل الشائعات، وطمأنة الخائفين:

وليحدر كل إنسان من نشر الشائعات المتعلقة بالوباء، أو نقلها، وذلك لأنها تفت في عضد

الأمة وتؤثر على أفرادها.

الوقضة الشامنة: الحدر من الاستهزاء والسخرية بالأوبئة:

وللأسف الشديد فقد قابل بعض الناس تفشي وباء كورونا بالاستهزاء والسخرية، وهو ما لا يجوز، لأن مقابلة آيات الله بالسخرية والاستهزاء لا تصح، بل هي من الكبائر، قال تعالى: « وَإِذَا رَأُواْ عَابَةٌ بِنَتَنْخُرُونَ » (الصافات: ١٤).

الوقفة التاسعة:أثر تفشي الأوبئة على أداء الطاعات:

أولا: أشرها على الذكر والدعاء: مع انتشار فيروس كورونا في غالب دول العالم، وانتشار وسائل التواصل الاجتماعي، فقد تداعي الألاف من المسلمين في العديد من الدول إلى الخروج إلى شرفات السبوت وأسطحها للتكبير، والتهليل، والدعاء لله برفع الوباء، ومنهم من خرج في مسيرات جماعية بالشوارع مهللين ومكبرين داعين المولي-عزوجل-أن يرفع عنهم الوباء، ومنهم من دعا إلى القنوت في الصلوات لرفع الوباء، ومنهم من دعا لتخصيص أصوات لرفع البلاء، وكل هذا من البدع المحدثات التي نهى عنها نبينا صلى الله عليه وسلم، فعن عائشة رضى الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « مَن أَحُدُث فِي أَمْرِنا هذا ما ليس منه فهو رد .. (رواه مسلم)، وفي رواية: «مَن عَمل عَمَلا ليسَ عليه أَمْرُنا فَهُو رَدِّ ». (رواه مسلم).

#### حكم القنوت عند تفشي الوباء:

اختلف أهل العلم ف القنوت عند تفشى الأويئة، والراجح ما ذكره الشيخ أحمد الزومان في مقالته: "القنوت للوباء والطاعون" حيث قال: «اللذي يترجح لي القنوت في الأويئة العامة، فالقنوت فيها أولى من القنوت على قبيلة لحيان لقتلهم عشرة من الصحابة رضى الله عنهم أرسلهم النبي صلى الله عليه وسلم عينًا وأولى من القنوت للمستضعفين في مكة ممن حبسوا عن الهجرة للمدينة، لكن إذا كانت الأوبئة عقوبة من الله كالأويئة التي تصيب أهل الفواحش، فهل بقنت لها؟ النفس تميل إلى عدم القنوت والله أعلم ". اه.

## ثانيًا: أثر تفشي الوباء على التطهير بالنجاسات:

أوصت الجهات الصحية بتطير الأبدى والأسطح بالكحول، وقد اختلف أهل العلم في نجاسته، والراجح عدم النجاسة، وجواز استخدامه، وهو ما أجازته توصيات الندوة الفقهية الطبية الثامنة للمنظمة الإسلامية للعلوم الطبية التي انعقدت في الكويت من ٢٢- ٢٤ مايو، بقولها: «إن مادة الكحول غير نجسة شرعًا، بناء على ما سبق تقريره من أن الأصل في الأشياء الطهارة، سواء كان الكحول صرفا أو مخففا بالماء ترجيحًا للقول بأن نجاسة الخمر وسائر المسكرات معنوية غير حسية، لاعتبارها رجسا من عمل الشيطان. وعليه

فلا حرج شرعًا في استخدام الكحول طبيا كمظهر للجلد والجروت والأدوات وقاتل للجراثيم، أو استعمال الروائح العطرية (ماء الكولونيا) التي يستخدم الكحول فيها كمذيب للمواد الطيارة، أو استخدام الكريمات التي يدخل الكحول فيها، ولا ينطبق ذلك على الخمر لحرمة الانتفاع به، اه.

الصلاة في الساجد: ١- أثرها على ترك الجمع والحماعات:

ثالثا: أثرها على أداء

أفتت هيئة كبار العلماء بالأزهر الشريف، وبالملكة العربية السعودية، ودور الإفتاء بأكثر الدول العربية والإسلامية بجواز غلق المساجد، ومنع أداء صلوات الجماعة بها تجنبًا لتفشي وباء كورونا، حيث قد لا تظهر الأعراض على حامله مما يؤدى إلى انتقاله للأخرين، وما أفتت به هذه الهيئات لا يخالف الشرع، ويتفق مع الأدلة العامة.

## ٢- حكم صلاة الجمعة في البيوت حال تفشى الأوبئة:

ومع دخول قرار غلق المساجد، ومنع إقامة الجماعات والجمع حيز التنفيذ في مصر، وحلول ميعاد أول جمعة في الثالث من شعبان عام ١٤٤١ الموافق السابع والعشرين من مارس عام ٢٠٢٠، طفا على سطح الأحداث خلاف بين أهل العلم في جواز صلاة الجمعة بالبيوت، من عدمه، والصحيح أنه لا يجوز عدمة،

\_66\_

لا يجوز صلاة الجمعة بالبيوت، وإنما يجب صلاتها ظهرا، ولا حرج يقد ذلك لأن الترك ليس عن تهاون، وإنها عن ضرورة.

77

صلاة الجمعة بالبيوت، وإنما يجب صلاتها ظهرًا، ولا حرج في ذلك لأن الترك ليس عن تهاون، وإنما عن ضرورة، فعن أبى الجعد الضمري رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من ترك ثلاث جُمَع تهاونا بها، طبعَ اللَّه على قلبه » (رواه أبو داود، وقال عنه الألباني: حسن صحيح)، وفي رواية عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما: «من ترك الجمعة ِثلاثا من غير ضرورة طبع الله على قلبه» (رواها ابن ماجه وقال عنها الألباني: استادها جید)

## ٣- بطلان صلاة الجمعة خلف المذياع، أو التلفاز، أو البث المباشر؛

وأيضًا لا يجوز صلاة الجمعة خلف المدياع أو التلفاز، وذلك لاشتراط الفقهاء لصحَّة الاقتداء في الصلاة، أَنْ يَجُمَعَ المُقتدري وَالإمام مَوْقف وَاحد، الْقَتدراء الاتُبَاع في شُترَطُ لَيَظْهَرَ الشُّعَارُ، كما اشترطوا في الاقتداء علم المترطوا في الاقتداء علم

الْمُـاْمُـوم بِانْتِقَالاَتِ الامَـام، بِسَمَاعِ أَوْ رُوْيَةَ للامَامُ أَوْ لَبَعْضَ الْمُقْتَدِينَ بِهِ، لَئُلاً يُشْتَبِهَ عَلَى الْمُقْتَدِي حَالَ الامام فَلاَ يَتَمَكَنَ مِنْ مُتَابَعَتِه، فَلُوْ جَهلِ الْمُأْمُومُ أَفْعَالَ إِمَامِهَ الظَّاهرَةَ كَالرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ، أَو اشْتَبَهَتْ عَلَيْهِ لَمَ تَصِحَّ صَلَاتُهُ.

#### أشرها في الجمع بين صلوات:

وقد يضطرالمريض بكورونا، أو المسافر لتلقى علاجها أن يجمع الصلوات، فيجوز له ذلك، فعن عبد الله بن عباس رضى الله عنهما قال: «جَمع رَسول الله صلى الله عليه وسلم بين الظهر والعصر، وَالْعُرِبِ وَالْعِشَاءِ بِاللَّدِينَةِ، فِي غير حُوْف، وَلا مطر. في حَديث وكيع: قال: قلتُ لأَبْنَ عَبَّاسِ: لم فعبل ذلك؟ قال: كي لا يُحْرِجَ أُمَّتُهُ» (رواه مسلم)، وأما بالنسبة للجمع بين العصر والجمعة، فمختلف فيه بين أهل العلم فمنهم من أجازه، ومنهم من منعه.

#### ٥- أشرها على تسوية الصفوف, وسد الفرج:

معلوم أن سد الفُرَج يدور حكمه بين الاستحباب والوجوب أظهر والوجوب أظهر للأمر بسد الخلل "ولا تذروا فرجات للشيطان"، والوعيد على قطع الصفوف "من قطع صفا قطعه الله"، "لتسون صفوفكم أو ليخالفن الله بين واجبين، واجب سد الفرج وواجب دفع الضرر من الملامسة والالتصاق حال الوباء، فيرجح عند التعارض درء المفاسد

ودفع الضرر، عملا بقاعدة لا ضرر ولا ضرار، والحمع يين مصلحة وفضيلة صلاة الجماعة وتسوية الصف والأخيذ بأسباب السلامة وكلاهما واحب، خاصة وأنه لا يلزم من تسوية الصف الالتصاق، بل يكفى فقط المحاذاة والمساواة بين المناكب والأقدام.

#### الوقفة العاشرة أثر تفشي الأويئة على المعاملات،

#### حكم احتكار السلع

فقد استغل بعض من لا أمانة عندهم انتشار الوباء في احتكار السلع، ورفع ثمنها، مثل وسائل التطهير، والأدوات الطبية اللازمة للتحصين، وأسعار السلع الرئيسية، وقد اتفق جمهور الفقهاء من المالكية والشافعية والحنابلة والظاهرية وغيرهم على حرمة الاحتكار، لما فيه من تضييق على الناس، فعن معمر بن عبدالله بن نضلة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « لا يحتكر إلا خاطئ ». (رواه مسلم)، والخاطئ هو المذنب العاصى، ولا يخفى على كل لبيب أن الاحتكار يحمل في طياته بذور الهلاك والدمار للفرد والمجتمع؛ لما يسببه في ظلم، وعنت، وغلاء، وبلاء، ولما فيه من إهدار لحرية التجارة والصناعة، وسيد لمنافذ العمل وأبواب الرزق أمام غير المحتكرين، ومن شم فيجب على ولى الأمر الضرب بيد من حديد على المحتكرين، ومعاملتهم بنقيض قصدهم.

قابليعفي الناس تفشى وياء كورونا بالاستهزاء والسخرية، وهو ما لا يجوز، لأن مقابلة آبات الله بالسخرية والاستهزاء لاتصح.

الوقفة الحادية عشرا أحكام من مات يوياء كورونا، أولاً: هل من مات بالوباء

نرجولن مات بوباء الكورونا الشهادة، فعن جابر بْن عَتيك رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الشهداء سَبِعَة سوى الْقَتْل في سبيل الله، فذكر المطعون والمنطون والغرق وصاحب الهذم وصاحب ذات الجنب والحرق والمرأة تموت بحمع». (رواه أبو داود، وصححه الألباني)، وذات الجنب هو الالتهاب الرئوي وكذلك التهاب الغشاء البللوري:

ثانيا: كيفية تفسيل وتكفين والصلاة على من مات بالوباء

جمهور الفقهاء متفقون على وجوب غسل الميت عند تعذر الموانع، بل إن بعضهم نقل الإجماع على أن ذلك من فروض الكفاية، كما يرى الحمهور أنه عند تعذر

غسل الميت على وفق ما ورد في الشريعة لسبب مانع من حرق أو مرض يغلب على الظن تضرر الغاسل أو المغسول، فانه يسقط الغسل مع الدلك ويصار إلى صد الماء على الميت من غير دلك، وإلا انتقل إلى التيمم، كما يرى بعض العلماء سقوط التيمم عند تعذر الغسل، ويكفن بما يمنع إصابة من يحمله بالوباء، ويصلى عليه والحالة هذه من غير غسل ولا تيمم.

#### ثالثاً: حكم حرق حثث من مات بالوباء، والقائها في البحره

الأصل أنه لا يجوز حرق حِثْة الميت لأن له حرمة كحرمة الحي، فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "كسرُ عظم الميت ككسره حياً». (رواه ابن ماچه، وصححه الألباني)، ولكن لو حصلت كارثة ذهب ضحيتها عدد كثير وتعذر دفنهم أو مواراتهم عن ظاهر الأرضى وكان في بقائهم على هذه الصفة ضرر على الأحساء بتقرير أهل الخبرة في هذا الجال، فلا حرج في إحراقهم حفظا لسلامة الأخرين ودفعا للضرر عنهم. والله أعلم ». اه. وقد ذكر أهل العلم أنه يشرع دفن الميت بالبحر إذا خيف عليه التغير قبل الوصول إلى البر فيغسل ويكفن ويصلى عليه ثم يرمى بالبحر، كما قال خليل المالكي في المختصر: «ورمى ميت البحر به مكفتا ان لم يُرْجَ البرقبل تغيره ، اه.

والله الموفق.



النوم لساعات طويلة قبل الإفطار

> السهر والنوم المتأخر

تأخير تناول وجبة السحور

تناول وجبات دسمة أو الإكثار من السكريات

قلة شرب الماء أو تناول الماء المثلج

> العمل لساعات طويلة

الإكثار من تناول المنبهات مثل الشاي والقهوة

ممارسة الرياضة بعد الإفطار مباشرة



انفوجرافيك : أحمد رجب محمد



# فيلاوي

#### بيان لجنة البحوث الفقهية بمجمع البحوث الإسلامية عِ جلستها الثالثة عشرة - الطارئة - الدورة السادسة والخمسون

عقدت اليوم لجنة البحوث الفقهية بمجمع البحوث الإسلامية اليوم جلستها الطارئة رقم (١٣) بتاريخ ١٤ شعبان ١٤١هـ الموافق ٧-٤-٢٠٢٠؛ لبحث تداعيات (فيروس كورونا) ومدى تأثيره على صيام شهر رمضان، بحضور كبار الأطباء وجهات التخصص الطبي بفروعه المختلفة، وممثلين عن منظمة الصحة العالمية وعدد من علماء الشريعة بالأزهر الشريف.

وقد انتهت اللجنة إلى أنه لا يوجد دليل علمي- حتى الآن- على وجود ارتباط بين الصوم والإصابة بفيروس كورونا المستجد، وعلى ذلك تبقى أحكام الشريعة الإسلامية فيما يتعلق بالصوم على ما هي عليه من وجوب الصوم على كافة المسلمين، إلا من رُخص لهم في الإفطار شرعًا من أصحاب الأعذار.

نسأل الله أن يرفع البلاء عن العالمين، والله ولي التوفيق.

#### الفطر عمدًا في رمضان

السيؤال: أرجو الأفادة فيمن قام للسحور فوجد أن ميعاد السحور انتهى وحل الفجر؛ فأكل لأنه لا يمكنه الصيام بدون سحور، وأمسك بعد الأكل مباشرة عن كل ما يفطر إلى نهاية اليوم أي إلى الغروب؟

الجواب: إنه إذا دخل وقت الفجر في رمضان لا يجوز لن وجب عليه الصوم

الأكل والشرب والوقاع ويجب عليه الإمساك عن كل ذلك فإذا أكل عامدا بعد أن حل وقت الفجر فقد فسد صومه ووجب عليه القضاء والكفارة في مذهب الحنفية وهي حسب الميسور الآن صيام شهرين متتابعين؛ فإن لم يستطع فإطعام ستين مسكينا غداء وعشاء أو فطور وسحور مشبعين أو إعطاء كل مسكين نصف صاع من برأو دقيق أو قيمة ذلك.

ومن هذا يعلم الجواب عن السؤال حيث كان الحال كما ذكر به والله تعالى أعلم.

(المفتي: الشيخ حسنين محمد مخلوف: رمضان ١٣٦٨ هجرية- يونيه ١٩٤٩م) نية الصيام

السؤال: نسيت نية الصيام بالليل، ثم تذكرت بعد الفجر أنني لم أنو، فهل يصح صومى؟

الجواب

النية للصوم لا بد منها، ولا يصح بدونها، وأكثر الأئمة يشترط أن تكون لكل يوم نية، واكتفى بعضهم بنية واحدة في أول ليلة من رمضان عن الشهر كله... ووقتها من غروب الشمس إلى طلوع الفجر. فإذا نوى الإنسان الصيام في أية ساعة من ساعات الليل كانت النية كافية،

ولا يضره أن يأكل أو يشرب بعد النية ما دام ذلك كله قبل الفجر، روى أحمد وأبو داود والنسائي وابن ماجة والترمذي أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال "من لم يجمع الصيام قبل الفجر فلا صيام له".

ولا يشترط التلفظ بالنية، فإن محلها القلب، فلو عزم بقلبه على الصيام كفى ذلك. حتى لو تسحر بنية الصيام، أو شرب حتى لا يشعر بالعطش في أنناء النهار، كان ذلك نية كافية، فمن لم يحصل منه ذلك في أثناء الليل لم يصح صومه. وعليه القضاء. هذا في صوم رمضان، أما صوم التطوع فتصح نيته نهازًا قبل الزوال.

(المفتي: الشيخ عطية صقر- مايو ١٩٩٧).

## مني شاوي المدولة الكالولة

سى: هل يجوز الصيام بدون سحور؟ وجزاكم الله خيرًا.

ج: المشروع للصائم أن يتسحر قبل طلوع الفجر؛ لما في ذلك من التقوي على الصيام، وقد حث النبي صلى الله عليه وسلم على ذلك، وبين أن في السحور بركة، لكن لو صام الإنسان بدون سحور فإن صيامه صحيح. وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم (فتاوى اللجنة الدائمة (٢٦/٩).

سى: هل يفطر الصائم عند سماع أول الأذان للإفطار في رمضان، أو ينتظر حتى ينتهي المؤذن ويفطر؟

ج: الصائم يفطر إذا تحقق من غروب الشمس بالمشاهدة، أو أذان المؤذن إذا كان

الموذن يتحقق من غروب الشمس، فإنه يفطر عند سماعه. (فتاوى اللجنة الدائمة ٢٦/٩).

سى: هل يجوز أن أشسرب والمودن يودن الصلاة الفجر في رمضان أم لا؟

ج: يلزم الصائم الإمساك إذا تحقق من الفجر بالمشاهدة أو أذان المؤذن الذي يتحقق من طلوع الفجر؛ لقوله تعالى «وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الأَسْدَودِ مِنَ الْفَجْرِ» (البقرة: ١٨٧). وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (فتاوى اللجنة الدائمة وسلم)

س: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم
 (إن للصائم عند قطره دعوة لا ترد)؛ ما

هو القصود بدعاء الصائم عند فطره، هل يقصد دعاء الصائم قبل الافطار بلحظات، أم بعد الافطار مباشرة؟

ج: الحديث رواه ابن ماجه، قال في (الزوائد): إسناده صحيح، والدعاء يكون قبل الإفطار وبعده؛ لأن كلمة: (عند) تشمل الحالتين. وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (فتاوى اللحنة الدائمة ٩٠/٩).

س: ما السن الذي إذا بلغه الشيخ يجوز له أن يفطر في رمضان المبارك ويطعم فيه الساكين، وما كيضية الأطعام لهم، أيكون بعد

ج: ليس لإفطار الشيخ الكبير سن معينة إذا وصلها جاز له الإفطار في رمضان، وإنما العمدة في ذلك العجز الدائم عن الصيام، فإذا كان الإنسان لا يطيق الصيام لكبر سنه جاز له الإفطار والإطعام عن كل يوم مسكينا مقدار نصف صاء من قوت البلد، وإن أخرج الخمسة عشر صاعًا في أول شهر رمضان جاز ذلك. وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (فتاوى اللجنة الدائمة ٩/٩٧).

س: أنا شاب أبلغ من العمر ٢٩ سنة وقد قدر الله وأصبت بمرض الفشل الكلوى النهائى المزمن وأتعالج بالغسيل الدموي معدل ثلاثة أيام في الأسبوع وهو أصوم يومًا وأفطريومًا في شهر رمضان ولقد أفطرت (١٢) يومًا) من رمضان السابق لعام ١٤١٥ هـ. وقد قضيت منها (٥ أيام) وتبقى على (٧ أيام). السوال: هل على شيء في الأيام المتبقية وعددها ٧ أيام، وماذا أفعل في رمضان في هذه السنة. علما بأن هذا الشهر الكريم سوف يكون على نفس الشهر الذي سيقه في السنة الماضية وهو صيام يوم وإفطار يوم بسبب هذا الرض؟

ج: أباح الله تعالى للمريض الذي لا يستطيع الصوم الفطر في رمضان وليس عليك فيما أفطرته من الأيام إلا القضاء، فاقض تلك الأيام السبعة متى ما استطعت، وهكذا ما أفطرته من أيام رمضان الثاني ١٤١٦هـ؛ لعموم قول الله سيحانه: ﴿ إِنَّ (البقرة: ١٨٥) وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (فتاوى اللحنة الدائمة ١٠٤/٩).

سرر اذا مات الشخص وعليه صيام من رمضان أو تدر، هل يصوم عنه أهله أو يدفعون كفارة مكان كل يوم؟

ج: إن شفي وقدر على الصيام ثم مات ولم يصم شرع لوليه أن يصوم عنه؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم: (من مات وعليه صيام صام عنه وليه) متفق على صحته، والولي هو القريب كالأب والابن، والأخ وابن العم وغيره، وإن اتصل مرضه حتى مات فلا قضاء عليه ولا فدية، ولا على قريبه. وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (فتاوى اللجنة الدائمة,

س: ما هو حكم من أفطر يومًا من رمضان بعدر أو بدون عدر؟

ج؛ من أفطر يومًا من رمضان بدون عذر فإنه آثم وعليه قضاؤه، لكن إن كان بجماع فعليه كفارة الجماع في نهار رمضان، وهي: عتق رقبة فإن لم يجد فإنه يصوم شهرين متتابعين، فإن ثم يستطع فإنه يطعم ستين مسكينًا، وهكذا المرأة، وإذا أفطر بعذر كالمرض أوالسفر فإنه يقضى وليس عليه اثم. وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. (فتاوي اللجنة الدائمة ١٨٨/٩).





## رمضان شهر التوبة

الحمد لله «عَافِرِ ٱلنَّنُ وَقَابِلِ ٱلتَّرْبِ شَدِيدِ ٱلْمِقَابِ ذِى الْحَمد للله «عَافِرِ ٱلنَّائِ أَلْمُ الْمُورِدُ » (غافر: ٣). وأشهد أن نبينا محمدًا عبده ورسوله خير عبد اصطفاه الله واجتباه.

أما بعدُ: فلقد خلق الله الخلق لغاية واضحة؛ قال عز وجل: «وَمَا خَلَقُ الْجِدُ الْجِدُ لَا لَا الله الْحَلق لغاية واضحة؛ قال عز وجل: «وَمَا خَلَقُ الْجِدُ أَن كُلْمِمُونِ ﴿ إِنَّ مَا أُرِيدُ أَن يُطْمِمُونِ ﴿ إِنَّ الله مَرَ الله الريات: ٥٩-٥٨)، الله هُوَ الزَّرَاقُ ذُو اَلْفُوّةِ المّنبِينُ » (المداريات: ٥٩-٥٨)، عز وجل: «الله الذي سخّر لكُمُ البّعُ لِيَجْي الفُلكُ فِيهِ عِز وجل: «الله الذي سخّر لكُمُ البّعُ لِيَجْي الفُلكُ فِيهِ السّمَوْنِ وَمَا فِي الفُلكُ فِيهِ السّمَوْنِ وَمَا فِي الْفُلكُ فِيهِ السّمَوْنِ وَمَا فِي الفُلكُ فِيهِ السّمَوْنِ وَمَا فِي الْفُلكُ فِيهِ السّمَوْنِ وَمَا فِي الْفُلكُ فِيهِ السّمَوْنِ وَمَا فِي الله الله واحسانه وامتنانه؛ من عنده وحده لا شريك له في ذلك؛ كما قال من عنده وحده لا شريك له في ذلك؛ كما قال تعالى: « وَمَا يِكُمُ مِن يَسْمَوْ فَمِنَ اللّهِ ثُمّ إِذَا مَسَكُمُ اللّهُمُ وَلِي اللّهِ ثُمْ إِذَا مَسَكُمُ اللهُمُ وَلِي اللّهِ ثُمْ إِذَا مَسَكُمُ اللّهُمُ وَلِي اللّهِ ثُمْ إِذَا مَسَكُمُ اللّهُمُ وَلِي اللّهِ ثَمْ إِذَا مَسَكُمُ اللّهُمُ وَلِي اللّهِ ثَمْ اللّهِ اللهِ الله عَلَى اللّهُ ثُمّ إِذَا مَسَكُمُ اللهُمُ وَلَيْ اللّهِ ثُمْ إِذَا مَسَكُمُ اللهُمُ وَلِي اللّهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلِي اللّهِ ثُمْ إِذَا مَسَكُمُ اللّهُمُ وَلِكُ اللّهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُورُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الل

وهذه النعم لا تُعدّ ولا تُحْصَى؛ قال سَبحانه؛ «وَإِن تَعَدُّوا يَعْمَتَ اللهِ لا يُعْمَرُهِمُّ إِنَّ ٱلْإِنكُنَ

#### عبدة أحمد الأقرع

لَظَلُومٌ كَفَّارٌ » (إبراهيم: ٣٤).

وأمرهم سبحانه وتعالى أن يعبدوه ويشكروه فقال سبحانه: «فَأَبِنُغُواْ عِندَ اللّهِ الرِّزْفَ وَأَعِبُدُوهُ وَأَشْكُرُواْ لَهُمُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ » (العنكبوت: ١٧). ووعد سبحانه وتعالى من عبده وشكره بالزيادة، وتوعّد من عصاه وجحد نعمه بالعذاب قال عز وجل: « وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَهِن شَكَرْتُمْ لَأَرْدَنَكُمْ وَلَهِن كَغَرَّمُ إِنَّ عَلَهِي لَمَن عَمَل كَمْ لَهُن فَكُمْ لَهُن فَكُمْ لَهُن شَكَرْتُمْ لَأَرْدَنَكُمْ وَلَهِن كَغَرَّمُ إِنَّ عَلَهِي لَهُمْ لَهُن لَمُنْ مُنْ إِنْ عَلَهِي الْمُنْدِيدُ » (إبراهيم: ٧).

وأخبر عز وجل أنه لا يُغير نعمة من النعم التي أنعم بها على عباده حتى يغيروا هم ما بأنفسهم، فيغيروا طاعة الله بمعصيته، وشكره بكفره، وأسباب رضاه بأسباب سخطه، فيغير الله عليهم، قال سبحانه: ﴿ الله عليهم، قال سبحانه: ﴿ الله عليهم، قال سبحانه: ﴿ الله عليهم عَنَّ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْسِمِم مُ وَإِذًا أَرَادَ الله بِقَوْمِ مُن يُعَرِّدُ مِن وَالٍ » (الرعد: الله عليهم مِن دُونِدِ مِن وَالٍ » (الرعد:

مضان ۱۶۶۱ هـ- العدد ٥٨٥ السنة المتاسعة والأربعون

فالنعم تزول وتتحول إلى نقم بسبب الذنوب، وقال عز وجل: «إلّا ننفرُوا يُعَدَبُكُمْ عَدَابًا وَلَا تَضَرُّوهُ شَيْئًا وَلَا تَضَرُّوهُ شَيْئًا وَاللّهُ عَلَى كَلْ تَضَرُّوهُ شَيْئًا وَاللّهُ عَلَى كُلِ تَضَرُّوهُ شَيْئًا وَاللّهُ عَلَى كُلِ تَضَرُّوهُ شَيْئًا وَاللّهُ عَلَى كُلِ شَحْءٍ قَدِيدٌ «(المتوبة: ٣٩)، وقال عز وجل: «وَاللهُ الْفَقَرَلَةُ وَلِد تَتَوَلّقُوا مَنْئَدُ لَمُ فَعَرَلُهُ وَلِد تَتَولّقُوا مَنْئَدُ وَاللّهُ عَرَكُمْ لُهُ لَا يَكُونُوا أَمْنَلَكُم « (محمد: همّا)، وقال عز وجل: « يَتَأَيّهُا الّذِينَ وَاسْتُوا مَن يُرْتَدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْقَ يَأْقِ اللّهُ يِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُونَهُ » (المائدة: 30).

وقد وقع الاستبدال بالفعل في الأمم السابقة. قال عز وجل عن أول رسول نوح عليه السلام: «إِنَّا آنِسَلْنَا نُوَّا إِلَى قَرْمِيهِ أَنَّ آنِيرٌ قَوْمَكَ مِن قَبْلِ أَن يَأْلِيهُمْ عَلَيه السلام عَذَابُ آلِيهٌ " (نوح: ١). فقام فيهم عليه السلام بواجب الاندار خير قيام، وأمرهم بالاستغفار كما حكاه عنه رب العزة سبحانه: « فَتُلُتُ ٱسْتَغْفِرُوا كما حكاه عنه رب العزة سبحانه: « فَتُلُتُ ٱسْتَغْفِرُوا وَيُنِي وَجُعَل لَكُرُ جَنَتٍ وَجُعَل لَكُرُ الْآلِالِي السَّمَاةِ عَلَيكُم مِدَرازًا (١) وَنُوح: ١٠ - ١١). فلم يستجيبوا له. «وَأَمَرُوا رَنُوح: ١٠ )، جاءهم العذاب، قال الله تعالى: «مِنا خَطِينَهِم أُعْفِوا فَأَدْخِلُوا نَازًا فَالْ قَلْمُ عَلَيْ فَا أَعْفُوا فَأَدْخِلُوا نَازًا فَالْمُ قَلْمُ اللهُ قَالَ الله تعالى: «مِنا خَطِينَهِم أُعْفِوا فَأَدْخِلُوا نَازًا فَالْمُ قَلْمُ الله تعالى: «مِنا خَطِينَهِم أُعْفِوا فَأَدْخِلُوا نَازًا فَلْمُ الله تعالى: «مِنا خَطِينَهِم أُعْفِوا فَأَدْخِلُوا نَازًا فَالْمُ عَنْ دُونِ اللهِ أَسَارًا » (نوح: ٢٠).

ثم استخلف الله من بعده قوم عاد، وبعث فيهم هودًا عليه السلام، فدعاهم إلى التوبة فيهم هودًا عليه السلام، فدعاهم إلى التوبة والاستغفار فقال كما حكاه عنه رب العزة سبحانه: "وَرَعْفُور السّنَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إلَّنِهِ مُرَسِلِ السّمَآة عَلَيْكُمْ وَلَا نَتَوَكُمْ فُوتًا إلَّنِهِ فُورَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا نَوْبُوا وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَمْ عَمْرَاكُمْ وَلَا نَوْبُوا وَاللهُ اللهُ عَلَى الأَوْلِينَ (اللهُ وَمَا عَنْ الْوَعِظِينَ اللهُ وَمَا عَنْ الْوَعِظِينَ (اللهُ وَمَا عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمَا عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمَا عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمَا عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ وَمَا عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمَا عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمَا عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمَا عَنْ اللهُ الله

وهكذا دعا الأنبياء أقوامهم إلى التوبة والاستغفار فلم يجبهم إلا القليل فأنجاهم الله والاستغفار فلم يجبهم إلا القليل فأنجاهم الله والاستغفار. قال الله تعالى: "فكُلُّا أَخَدُنا بِدَنبه فَمِنْهُم مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَنْ أُرْسَلْنًا وَمَا كَانَ اللّهُ لِيَظْلِمُهُمْ وَلَيْ اللّهُ لِيَظْلِمُهُمْ وَلَكُن كَانُوا أَنفُسَهُمْ مَنْ أَعْرَقْنًا وَمَا كَانَ اللّهُ لِيَظْلِمُهُمْ وَلَكن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلُمُونَ» (العتكبوت: ٤).

فللمعاصى والذنوب أشر بالغ على الأبدان والقلوب، وشوم واضح في حياة الأمم والشعوب. ان المستولية لصد آثار الذنوب وعواقيها الوخيمة على الفرد والجتمع- تقع على عاتق كل مسلم، فكل يقوم نفسه على فعل الخيرات، وترك المنكرات، ويسعى-قدر استطاعته- إلى تطهير مجتمعه ومحيطه من أدران المعاصي، فتلهج الألسنة بالاستغفار، والتوبة النصوح من المعاصي والذنوب، لعل الله يعفو ويتوب، فقد وعد بذلك سبحانه فقل جل شأنه: "رُوُ ٱلَّذِي يَقْبَلُ ٱلنَّوْيَةَ عَنْ عِبَادِهِ، وَيَعْفُواْ عَنِ ٱلسَّيِّعَاتِ وَيَعْلَمُ مَا لَفْعَـُهُ ﴿ الشَّورِي: ٢٥ )، وقال سبحانه: « إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَرَى وَعَمِلَ عَكُمَلًا صَيْلِحًا فَأَوْلَتِيكَ يُبَدِّلُ ٱللَّهُ سَيْعَاتِهِمْ حَسَنَنتُ وَكَانَ أَللَّهُ غَنفُولًا رَّحِيمًا ١٠٠٠ وَمَن تَابَ وَعَمِلَ صَلِيمًا فَإِنَّهُم يَنُوكُ إِلَى أَللَّهِ مَتَكَابًا " (الضرقان: .(VI-V.

وقال سبحانه: "قُلْ يَعِبَادِى الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لَا نَقْطُواْ مِن تَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهِ يَغَفِرُ اللَّهُوَ جَبِعاً إِنَّهُ هُوَ الْفَعُورُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ هُوَ الْفَعُورُ اللَّهِمِ " (الزمر: ٥٣)، فجدوا عباد اللَّه لِيَ التوبة وسارعوا إليها. قال سبحانه: " إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ عَمَالَةِ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ فَأُولَتِهِكَ يَتُوبُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَكَاكَ اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَكَاكَ اللَّهُ عَلِيمًا اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَكَاكَ اللَّهُ عَلِيمًا اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَكَاكَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ وَكَاكَ اللَّهُ عَلِيمًا اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَكَاكَ اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَكَاكَ اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَكَاكَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ وَلَا إِنِي تَبْتُ التَّوْبَ وَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِي تَبْتُ التَّوْبَ وَهُمُ صَكُمَّارُ أُولَتِهِكَ أَعْتَدُنَا اللَّهُ عَذَاكًا اللَّهُ اللَّهُ

اللهم وفّقنا للتوبة النصوح التي تمحو بها ما سلف من ذنوبنا؛ إنك أنت التواب الرحيم.



الحمد لله وكفى، والصلاة والسلام على النبي المصطفى. الجلس مع نفسك جلسة صادقة، وقل لنفسك: ماذا تتمنين وتحلمين في الدنيا أحلم بأن أعيش بلا هموم سعيدًا مطمئنًا، ستجد كل ما تتمناه وتحلم به في صيام شهر رمضان إن شاء الله تعالى.

الصيام هو الطريق الأعظم للوصول إلى هذه الغاية التي فيها سعادة العبد في دينه ودنياه وآخرته. (تيسير اللطيف المنان في خلاصة تفسير الأحكام (٩١/١٩).

أولا، أحلم بالسعادة في الدنيا، قال تعالى: «يَا أَيُهَا الَّذِينَ قَالَ تعالى: «يَا أَيُهَا الَّذِينَ مَنْ قَبْلِكُمُ الْمُثِيامُ كُمَا لَكُمْ الصَّيامُ كُمَا لَعَبْكُمُ الْمُثَيامُ كُمَا لَعَلَّكُمُ الْمُقَونَ» (البقرة: لعَلَّكُمُ التقوى هي: طاعة الله ورسوله بفعل ما أمر الله به ورسوله وترك ما نهى الله عنه ورسوله؛ عن إخلاص عنه ورسوله؛ عن إخلاص لله عز وجل ومحمة ورغمة

#### معلال کی صلاح عبد الخالق

ورهبة، فالصيام وسيلة قوية الى التقوى في بقية شئون الدين والدنيا. (مجموع فتاوى ابن باز ٤٠/١٥).

#### ماذا تريد من الدنياء

#### ١ - سعة الأرزاق:

- قال تعالى: "وَمَسنْ يَتَقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مَحْرَجُا (٢) وَيَرزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ» (الطلاق: ٢- ٣)؛ أي: وَمِن يـراقب الله ويـقف عند حدوده، يجعل له من كل هم فرجاً، ومن كل ضيقِ مخرجاً، ويـرزقه من وجه لا يخطر بباله ولا يعلمه. (صفوة بباله ولا يعلمه. (صفوة

#### ٢- حل كل المشكلات

قال تعالى: «وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مِنْ أَمْسِرِهِ يُسْرًا» يَجْعَلْ لَهُ مِنْ أَمْسِرِه يُسْرًا» (الطلاق:٤)؛ أيْ: يُسَهِّلُ لَهُ أَمْرُهُ، وَيُيَسَّرُهُ عَلَيْه، وَيَجْعَلُ لَهُ فَرَجًا قريبًا وَمَحْرَجًا لَهُ هَرَجًا وَمَحْرَجًا عَاجِلاً. (تفسير ابن كثير: عَاجِلاً. (تفسير ابن كثير: ١٥٢/٨).

اليسرية الأمرغاية مايرجوه إنسان. وإنها لنعمة كبرى أن يجعل الله الأمور ميسرة لعبد من عباده. فلا عنت ولا مشقة ولا عسر ولا ضيقة. ويعيش من هذا في يسررخي ندي حتى يلقى الله. (تفسير الظلال: ٣٦٠٢/٦).

#### ٣- الوقاية من الأمراض؛

أ-قال تعالى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتبَ عَلَيْكُم الصِّيامُ كَمَا كُتبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ» (البقرة: 1841). قوله تعالى: (لعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ) فيها من الفوائد ما لا يُحْصَى ولا يعد في علاج الأمراض والهموم وكل ما تخاف في الدنيا والآخرة.

ب- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةٌ رَضِي اللَّهُ عنه، قَـالُ: قَـالُ رَسُـولُ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليه وسلم: «الْصَّيَامُ جُنَّةٌ». (رواه البخاري: ١٨٩٤ أي ومسلم: ١١٥١). جُنَّة: أي وقاية من جميع ما تخافون منه من أمراض؛ هَعَن عَلِيُ بَـنِ أَبِـي طَـالْب رضي اللَّه عنه أَنَّ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عنه اللَّه

عليه وسلم قالَ: "صَوْمُ شَهْرِ الْصَّبْرِ وَتَـلاَتُـةَ أَيْـامِ مِنْ كُلُّ شَهْرٍ يَـدُهِبْنَ وَحَـرَ الصَّدْرِ". (صحيح الجامع: ٣٨٠٤).

شهر الصبر هو رمضان، أي أن الصيام ينظف القلب من الحقد والغل والغش والقسوة والغضب والغيظ؛ فالصيام منظف عام، وهذا يسمى أوحر الصدر)، وبذلك نصل إلى القلب السليم قال تعالى: «يَـوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ (٨٨) إلَّا مَنْ أتى اللَّهُ بِقَلْبِ سَليم) (الشعراء: ٨٨- ٩٨).

وقد أفرد الدكتورسيد حسين العفاني صاحب كتاب نداء الريان في فقه الصيام وفضل رمضان بابا تحت عنوان: الصوم علاج ربانی (۲۲۹/۲) أكثر من مائة صفحة في الأمراض التي يعالجها الصيام، وكان هذا عام ٢٠٠٠، وق عام ٢٠١٦م حصل دكتور ياباني جائزة نوبل في الطب عن بحثه فوائد الصيام ف علاج الأمراض العصرية من أمراض السرطان والقلب والعظام والسكر وغيرها. والعلم الحديث في كل ثانية يكتشف الجديد في الطب.

إذا أردت المزيد من الأحلام اسمأل الملك العلام بالدعاء وأنت على طاعة في رمضان ووعدك بالإجابة قال تعالى في وسط آيات الصيام: «وَإِذَا سَمَالُكُ عِبَادِي عَنْي قَالِي فَا لَيْ فَي اللهِ عَمْنِي قَالِي عَنْي قَالِي المُعالِي اللهِ عَنْي قَالَمُ وَا المُعالِي اللهُ عَبِيهُ وَا المُعالِي اللهُ اللهُ

(البقرة ١٨٦)، وعن أبي

المزيد من الأحلام:

هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قال: قال رَسُول الله صلى الله عليه وسلم: "ثلاث دَعَوات مُسْتَجابِاتُ: دَعْوَةُ الصَّائِم وَدَعْوَةُ المُطْلُومِ ودَعْوَةً المُسافِرِ". (صحيح الجامع:

#### ثانيًا: أحلم بالنجاة من عذاب القبر:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُوْلُ اللَّهُ صلى اللَّه عليه وسلم: "إنَّ الْلَيْتُ إِذَا وُضِعَ فِي قِسْرِهِ، إِنَّهُ يَسْمَعُ خَفْقَ نعَالِهِمْ حِينَ يُولُونَ عَنْهُ، فَانْ كَانَ مُؤْمِنًا كَانَتِ الصَّلَاةُ عِنْدُ رأسه وكان الصِّيامُ عَنْ يَمِينَهُ، وَكَانَتِ الزُّكَاةُ عَنْ شِمَالِهِ، وَكَانَ فعُلُ الْخَيْراتِ مِنَ الصَّدَقَة والصّلة والمعروف والاحسان اللي النَّاس عنْدَ رحْلَنْه. فَيُؤْتِي مِنْ قَبَلِ رَأْسِهِ، فَتَقُولُ الصِّلادُ: مَا قَبِلَي مَدْخُلُ، ثُمُّ يُؤْتَى عَنْ نَمِينَهِ، فَيَقُولُ الصِّيَامُ: مَا قَبَلَى مَدْخَلُ. ثُمَّ يُؤْتَى عَنْ يَسَارِهِ، فَتَقُولُ الزَّكَاةُ: مَا قَبَلِي مَدْخُلُ، ثُمَّ يُؤْتَى منْ قبل رجْلَيْه فَيَقُولُ: فَعَلَ الْخَـيُراتِ مِنَ الصَّدَقَة والصّلة والمعروف والإحسان إلى الثَّاسِ: مَا قَبَلَى مَدْ خُل ... (صحیح ابن حبان ۱۱۳، وهو في صحيح الترغيب ٢٥٦١).

ثواب الصيام يقض إلى يمينك لا يتخلى عنك وقت الشيدة، بل يدافع عنك ويجعلك سعيدًا. قال تعالى:
«مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلأَنْفُسِهِمْ يَمْهَدُونَ» (الروم ٤٤).

#### ثالثًا: أحلم بالسعادة والنجاة من أهوال يوم القيامة:

في هذه اللحظات الصعبة

تجد ثواب الصيام بجوارك:

ا - الشفاعة: عَنْ عَبْد الله بْن عَمْرو رَضِيَ الله عليه أَنْ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم قالَ: الصّيامُ وَالْقُرْآنُ يَشْفَعَانِ لِلْعَبْد يَقُولُ الصّيامُ وَالشَّهُوَات بِالنَّهَارِ فَشَفْعْني رَبُ إِنِّي مَنْعُثُمُ الطَّعَامُ: فيه، وَيَقُولُ الْقُرْآنُ: مَنْعُتُهُ الطَّعَامُ فيه، وَيَقُولُ الْقُرْآنُ: مَنْعُتُهُ فيه، وَيَقُولُ الْقُرْآنُ: مَنْعُتُهُ اللَّغُمَانِ وَاللَّهُورِ وَشَفْعُني اللَّهُارِ فَيْشَقَعَانِ مَنْعُتُهُ اللَّيْلِ فَيْشَقَعَانِ مَنْعُتُهُ (مسند أحمد ٢٦٢٦، صحيح الترغيب ٩٦٩).

- يُشفعهما الله تعالى فيه ويدخله الجنة، وهذا القول يُحتمل أنه حقيقة بأن يُجسد ثوابهما ويَخلق الله على كل شيء قدير). (فيض القدير؟/٣٢١/٤).

- يقول الصيام: يا رب منعته شهواته فشفعني فيه؛ فهذا لمن حفظ صيامه وتأدب معه ومنعه من شهواته.

امغفرة الذنوب: عَنْ آبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: «مَنْ صَامَ رَمَضَانَ، إيمَانًا وَاحْتَسَابًا، غَفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَئْبِهِ». (رواه البخاري (٣٨)، ومسلم (٧٥٩)

٣- دخول الجنة:

عَنْ سَهْلِ رضي الله عنه، عَنِ النّبِيِّ صلى الله عليه وسلم النّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قال: "إِنَّ فِي الجَنْهَ بَابَا يِقَالُ لَهُ الرَّيَانُ، يَدْخُلُ مَنْهُ الصَّائِمُونَ يَوْمُ الْقَيَامَة، لاَ يَدْخُلُ مَنْهُ الْصَائِمُونَ الْحَدْ عَيْرُهُمْ، يَتَقُومُونَ لاَ الصَّائِمُونَ لاَ يَدْخُلُ مَنْهُ يَدْخُلُ مَنْهُ يَدْخُلُ مَنْهُ يَدْخُلُ مَنْهُ يَدْخُلُ مَنْهُ الْحَدْ عَيْرُهُمْ، قادًا لاَحْدَدُ عَيْرُهُمْ، قادًا الْحَدْ الْمَنْهُ الْحَدْ مَنْهُ الْحَدْ عَيْرُهُمْ، قادًا الْحَدْ الْمَنْهُ الْحَدْ عَيْرُهُمْ، قادًا الْحَدْدُ الْمِنْهُ الْحَدْ الْمِنْهُ الْحَدْ الْمِنْهُ الْحَدْدُ الْمِنْهُ الْمَذَالِيَ الْمُلْكِلُولُ الْمِنْهُ الْمُنْهُ الْمِنْهُ الْمُنْهُ الْمِنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمِنْهُ الْمُنْهُ اللَّهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْعُلُونُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُلْمُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُمُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْعُلُونُ الْمُنْهُمُ الْمُنْهُمُ الْمُنْعُلُونُ اللَّهُ الْمُنْعُلُونُ الْمُنْعُلُونُ الْمُنْعُلُونُ الْمُنْعُونُ الْمُنْعُلُونُ الْمُنْعُلُونُ الْمُنْعُلُونُ

ومسلم: ١١٥٢).

3- أحلم في قصر من قصور في الله في الجنة: عنْ عَلِي رضي الله عنه قال رسيول الله صلى الله عليه وسلم: «إنَّ فِي الله عليه وسلم: «إنَّ فِي الله عليه وسلم: «إنَّ فِي مَنْ بُطُورُهَا تُرَى ظُهُورُهَا مَنْ بُطُونُها مِنْ ظُهُورُهَا وَبُطُونُها مِنْ ظُهُورُهَا وَبُطُونُها مِنْ طُقُولُ الله وقال: بَنْ هِيَ يَا رَسُولَ الله وقال: بَنْ هِيَ يَا رَسُولَ الله وقال: هَيْ أَطَابَ الْكَلَامُ، وَأَدَامَ الْكَلَامُ، وَأَدَامَ الصَّيَامَ، وَأَطْعَمَ الطَّعَامَ، وَأَدَامَ الصَّيَامَ، وَصَلَّى الله والله يَا رَسُولَ الله وقال اله وقال اله وقال الله وقال الله وقال الله وقال الله و

- الغُرف بمعنى القصور العالية لأهل الجنة فيقول صلى الله عليه وسلم: (إن في الحنة غرفاً) مستبة من ذهب ومن فضة، ومع ذلك فإن صاحبها إن كان بداخلها يرى خارجها من خلالها وإذا كان خارجها ينظر إلى داخلها فيرى ما يريده من داخلها. قال: (برى ظهورها من بطونها وبطونها من ظهورها)، كالزجاج، هذا القصر المبنى من طوية من ذهب وطوية من فضة أن يرى صاحبه ما خارجه وهو ف داخل هذا القصر، فإذا كان في الخارج وأراد أن ينظر في داخل قصره نظر واستمتع بما فيه من حور عين وغيرها ١ ولما قال النبي صلى الله عليه

وسلم ذلك قام أعرابي تعجب وانبهر مما سمع فقال: (لأن هي يا رسول الله؟ فقال صلى الله عليه وسلم: لمن أطاب الكلام، وأطعم الطعام، وأدام الصيام، وصلى بالليل وألناس نيام). (تفسير أحمد حطيمة: ٤/٣٤٨).

٥- أتروج الحور العين في الجنة: الصائم يُعطَى في الجنة ما شاء الله من طعام وشراب ونساء وكل ما يتمناه، قال الله تعالى: (كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنينا بِمَا أَسْلَقْتُمْ فِي الأَيَّام الْخَالِية) (الحاقة: ٢٤)؛ قال الحسن: تقول الحوراء لولى الله وهو متكئ معها على نهر العسل تعاطيه الكأس: إن الله نظر إليك في يوم صائف بعيد ما بين الطرفين وأنت في ظمأها حرة من جهد العطش فباهى بك الملائكة وقال: انظروا إلى عبدي ترك زوجته وشهوته ولذته وطعامه وشرابه من أجلى رغبة فيما عندي؛ اشهدوا إنى قد غفرت له فغفر لك يومئذ وزوجنيك. (لطائف المعارف ١٥٨).

آشاهد النبي صلى الله عليه وسلم وأكون معه في الحنة:

-عن عَمْرَو بْنَ مُرَّةَ الْجُهَنِيَّ، قَـالَ: جَـاءَ رَجُـلُ إِلَـى الثَّبِيُّ

صلى الله عليه وسلم، فقان: يَا رَسُولَ اللَّه، أَرَأَيْتُ إِنْ شَهِدْتُ أَنْ لاَ إِنَهَ إِلاَّ اللَّهُ، وَأَثَكَ رَسُولُ اللَّه، وَصَلَّيْتُ الْصَلُواتِ الْخَمْسَ وَأَدَّيْتُ الزَّكَاةَ، وَصُمْتُ رَمَضَانَ، وقَّمْتُهُ، فَمِمْنُ أَنْا؟ قَالَ: «مِنَ الصَّدِيقِينَ وَالشَّهَدَاءِ». (صحيح الترغيب: ١٠٠٣).

أيسن مكان الصديقين والشهداء ويصحبة من والشهداء ويصحبة من قال تعالى: «وَمَنْ يُطِع اللَّهَ وَالرَّسُولُ فَأُولَئكُ مَعَ الَّذِينَ النَّبِيئين وَالرَّسُولُ فَأُولِئكُ مَعَ الَّذِينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشَّهُ لَمَا النَّبِيئين وَالسَّهُ لَمَا وَالصَّلْحِينَ وَحَسَنَ أُولَئكً وَالصَّلْحِينَ وَحَسَنَ أُولَئكً مَعَهُمْ فِي دَارِ وَاحِدَة وَنَعِيم رَفِيقًا » (النساء:٦٩)؛ أيْ: هُمْ وَاحِدة وَنَعِيم وَعِيم وَاحِدة وَنَعِيم وَاحِدْ وَاحِدة وَنَعِيم وَاحِدْ وَاحِدة وَنَعِيم وَنِعِيم وَاحِدْ وَاحِدة وَنَعِيم وَاحِدْ وَاحِدة وَنَعِيم وَاحِدة وَنَعِيم وَاحِدة وَنَعِيم وَاحِدْ وَاحِدة وَنَعِيم وَاحِدْ وَاحِدة وَنَعِيم وَاحِدْ وَاحِدة وَنَعِيم وَاحِدْ وَا

خُق للصائم أن يفرح بهذه الأمنيات والأحلام: عن أبى هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (للصائم فرحتان يفرحهما وإذا أفطر فرح بفطره، وإذا لقي ربه فرح بصومه). (رواه البخاري: بصومه). (رواه البخاري:

اللهم تقبل صيامنا، وحقق أحلامنا، وأعنا على ذلك.

#### عزاء واجب

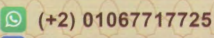
تتقدم جمعية أنصار السنة المحمدية بخالص العزاء في وفاة الشيخ عبد الكريم حسن علي، رئيس فرع أنصار السنة المحمدية بإمبابة، ومدير حسابات المركز العام سابقًا، رحمه الله رحمة واسعة، وأسكنه فسيح جناته.

وإنا لله وإنا إليه راجعون.. لله ما أخذ وله ما أعطى وكل شيء عنده بأجل مسمى.



| مدة مواقيت الصلاة والصوم بالزمن الأفرنجى |       |       |       |        |        |       |        | مدة     | ميلادي | هجري  |          |
|------------------------------------------|-------|-------|-------|--------|--------|-------|--------|---------|--------|-------|----------|
| perc                                     | dat   | شروق  | فجز   | dlesol | سحور   | cline | مغرب   | الساعات | 2020   | 1441  | أيام     |
| state                                    | مبادا | مبادا | صباحا | مبادا  | مباحا  | clun  | elma   | الصوم   | مايو   | رمضان | Edimpli  |
| 3 29                                     | 11 52 | G 10  | 2 45  | 2 25   | 4 35   | or d  | (m   d | on d    | -      |       | -        |
|                                          | 11 53 | 5 18  | 3 45  | 3 25   | 1 25   | 7 51  | 6 28   | 15 3    | 24     | 1     | الحمعة   |
| 3 29                                     | 11 53 | 5 17  | 3 44  | 3 24   | 1 24   | 7 52  | 6 29   | 15 5    | 25     | 2     | السبت    |
| 3 29                                     | 11 53 | 5 16  | 3 43  | 3 23   | 1 23   | 7 53  | 6 29   | 15 7    | _ 26   | 3     | الاحد    |
| 3 29                                     | 11 52 | 5 15  | 3 41  | 3 21   | 1 21   | 7 54  | 6 30   | 15 9    | 27     | 4     | الأثنين  |
| 3 29                                     | 11 52 | 5 14  | 3 40  | 3 20   | 1 20   | 7 54  | 6 31   | 15 10   | 28     | 5     | الثلاثاء |
| 3 29                                     | 11 52 | 5 13  | 3 39  | 3 19   | 1 19   | 7 55  | 6 31   | 15 12   | 29     | 6     | الأربعاء |
| 3 29                                     | 11 52 | 5 13  | 3 38  | 3 18   | 1 18   | 7 56  | 6 32   | 15 14   | 30     | 7     | الخميس   |
| 3 29                                     | 11 52 | 5 12  | 3 37  | 3 17   | 1 17   | 7 57  | 6 33   | 15 16   | 1      | 8     | الحمعة   |
| 3 29                                     | 11 52 | 5 11  | 3 35  | 3 15   | 1 15   | 7 58  | 6 33   | 15 18   | 2      | 9     | السبت    |
| 3 29                                     | 11 52 | 5 10  | 3 34  | 3 14   | 1 14   | 7 59  | 6 34   | 15 20   | 3      | 10    | اللحد    |
| 3 29                                     | 11 52 | 5 9   | 3 33  | 3 13   | 1 13   | 8 0   | 6 35   | 15 21   | 4      | 11    | الأثنين  |
| 3 29                                     | 11 52 | 5 8   | 3 32  | 3 12   | 1 12   | 8 1   | 6 35   | 15 23   | 5      | 12    | الثلاثاء |
| 3 28                                     | 11 51 | 5 7   | 3 31  | 3 11   | 1 11   | 8 2   | 6 36   | 15 25   | 6      | 13    | الأربعاء |
| 3 28                                     | 11 51 | 5 7   | 3 30  | 3 10   | 1 10   | 8 3   | 6 37   | 15 27   | 7      | 14    | الخميس   |
| 3 28                                     | 11 51 | 5 6   | 3 29  | 3 9    | 1 9    | 8 3   | 6 37   | 15 28   | 8      | 15    | الحمعة   |
| 3 28                                     | 11 51 | 5 5   | 3 28  | 3 8    | 1 8    | 8 4   | 6 38   | 15 30   | 9      | 16    | السبت    |
| 3 28                                     | 11 51 | 5 4   | 3 27  | 3 7    | 1 7    | 8 5   | 6 38   | 15 32   | 10     | 17    | الأحد    |
| 3 28                                     | 11 51 | 5 4   | 3 26  | 3 6    | 1 6    | 8 6   | 6 39   | 15 33   | 11     | 18    | الأثنين  |
| 3 28                                     | 11 51 | 5 3   | 3 25  | 3 5    | 1 5    | 8 7   | 6 40   | 15 35   | g 12   | 19    | الثلاثاء |
| 3 28                                     | 11 51 | 5 2   | 3 24  | 3 4    | 1 4    | 8 8   | 6 40   | 15 37   | 13     | 20    | الأربعاء |
| 3 28                                     | 11 51 | 5 2   | 3 23  | 3 3    | 1 3    | 8 9   | 6 41   | 15 38   | 14     | 21    | الخميس   |
| 3 28                                     | 11 51 | 5 1   | 3 22  | 3 2    | 1 2    | 8 10  | 6 42   | 15 40   | 15     | 22    | الجمعة   |
| 3 28                                     | 11 51 | 5 1   | 3 21  | 3 1    | 1 1    | 8 11  | 6 42   | 15 41   | 16     | 23    | السبت    |
| 3 28                                     | 11 51 | 5 0   | 3 20  | 3 0    | 1 0    | 8 12  | 6 43   | 15 43   | 17     | 24    | اللحد    |
| 3 28                                     | 11 51 | 4 59  | 3 19  | 2 59   | 12 59  | 8 12  | 6 44   | 15 44   | 18     | 25    | الأثنين  |
| 3 28                                     | 11 51 | 4 59  | 3 18  | 2 58   | 12 58  | 8 13  | 6 44   | 15 46   | 19     | 26    | гиши     |
| 3 28                                     | 11 51 | 4 58  | 3 18  | 2 58   | 12 58  | 8 14  | 6 45   | 15 47   | 20     | 27    | الأربعاء |
| 3 28                                     | 11 52 | 4 58  | 3 17  | 2 57   | 12 57  | 8 15  | 6 45   | 15 49   | 21     | 28    | الخميس   |
| 3 28                                     | 11 52 | 4 57  | 3 16  | 2 56   | 12 56  | 8 16  | 6 46   | 15 50   | 22     | 29    | الدمعة   |
| 3 28                                     | 11 52 | 4 57  | 3 15  | 2 55   | 12 55  | 8 17  | 6 47   | 15 51   | 23     | 30    | Thurs    |
|                                          |       |       | JaU   | oad b  | v: alt | awhe  | dma    | a.com   |        |       |          |





Altahhan.goldendates





قلعة صناعة التمور في مصر Upload by: altawhedmag.com