

#### رئيس مجلس الإدارة

#### أ.د. عبد الله شاكر الجنيدي



#### رباعيات

ف أمثال الحكماء:

• «أربعة لا يزول معها مُلْك: حفْظ الدِّين، واستكفاء الأمين، وتقديم الحزم، وإمضاء العزم، وأربعة لا يثبت معها مُلْك: غشُ الوزير، وسوء التدبير، وخبث النية، وظلم الرعية.

 وأربعة لا بقاء لها: مال يُجْمَع من الحرام، وحال تُعْقد من الآثام، ودولة تعرّت من العقل، ومُلْك يخلو من العدل.

 وأربعة لا يطمع فيها عاقل: غلبة القضاء، ونصيحة الأعداء، وتغبر الخلق، وإرضاء الخلق.

• وأربعة لا يخلو منها جاهل: قول بلا معنى، وفعل بلا جدوى، وخصومة بلا طائل، ومناظرة بلا حاصل.

• وأربعة تؤكد المحبة: حُسن البِشر، وبذل البر، وقصد الوقاق، وترك النفاق.

• وأربعة من علامات الكريم: بذل الندى، وكف الأذى، وتعجيل المثوبة، وتأخير العقوبة.

• وأربعة يُستدَلُ بها على أربعة: العفة على الديانة، والنصيحة على الأمانة، والصمت على العقل، والعدل على الفضل.

• وأربعة يُقْضَى بها على أربعة: السعاية على الدناءة، والإساءة على الرداءة، والحلف على البخل، والسخف على الجهل.

 وأربعة تدل على العقل: حبّ العلم، وحُسن السلم، وصحة الجواب، وكثرة الصواب».

التحرير

# بِيْنِينَا الْمُحْمِنِينَ مِنْ اللهُ الله



جماعة افصارالنينة المحمدية

صاحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية

المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د. مرزوق محمد مرزوق محمد عبد العزيز السيد

إدارة التعرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۲۳۹۳۲۵۱۷ ـ فاكس ۲۳۹۳۰۵۱۲

المركز العام

WWW.ANSARALSONNA.COM

البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

رئيس التحرير

GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات

TY9TTOIV:

ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

مفاجأة كبرى

مطابع الأعرام التجارية فليوب مصر

SUNKSAM 81 80 TOURNIE SALSMEN EN MENSUL PUSS NTUED 81 FOURSAURSAUR LANGUSU PUSS

**Upload by: altawhedmag.com** 

#### حسين عطا القراط



#### سكرتير التحرير،

مصطفى خليل أبو المعاطي الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد

#### الاشتراك السنوى

ا- في الداخل ١٠٠ جنيه توضع في حساب المجلة رقم/١٩١٥٠ ببنك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٣٢٣٠٠٦٢٠.

١- ق الخارج ١٤ دولاراً أو ٢٠٠ ريال سعودى أو مايعادلهما ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شبك على بنك فيصل

بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامي فرع القاهرة. باسم مجلة الاسلامي فرع القاهرة. باسم مجلة التوحيد. أنصار السنة حساب رقم 19104.

#### ثمن النسخة

مصر ٥٠٠ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس ، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس ، قطر ٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو



افتتاحية العدد: القلب السليم وأوصافه في القرآن: د. عبد الله شاكر كلمة التحرير؛ النيل وسد النهضة والأمن القومي المصري: رئيس التحرير باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي 14 باب الاقتصاد الإسلامي: د. حسين حسين شحاتة 10 من أخلاق أهل القرآن: د. أسامة صابر 14 باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق 71 درر البحار: على حشيش 74 فقه المرأة المسلمة: د. عزة محمد رشاد 77 منبر الحرمين: الشيخ أحمد طالب بن حميد 49 أحداث مهمة وقعت في شهر ربيع: عبد الرزاق السيد عيد خطورة الأمية الدينية: د. أحمد منصور سبالك 44 بحار الفتن وسيل النجاة: د. عماد عيسي 45 واحة التوحيد؛ علاء خضر دراسات شرعية: د. متولى البراجيلي وقت صلاة الضحى وعدد ركعاتها: د. حمدي طه 51 2 % مفهوم لغة الحسد في القرآن والسنة: د. ياسر لعي إعلام أهل الديانة بوجوب أداء الأمانة: المستشار أحمد السيد على إبراهيم EV الزواج وطموحات المرأة: جمال عبد الرحمن تحذير الداعية من القصص الواهية: على حشيش 04

وقوع الطلاق البدعي: محمد عبد العزيز استشعار المسلم مراقبة الله له: صلاح نجيب الدق فقر المشاعر: د. محمد إبراهيم الحمد

قرائن اللغة والعقل والنقل: د. محمد عبد العليم الدسوقي

الإنسانة التي لا يمكن مكافأتها: عبده أحمد الأقرع

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

٥٥٥ كوريا وي الماري الماري المارية ال

OV

11

70

79

VY



(مجموع الفتاوي ۱۸۷/۷).

#### من أوصاف القلوب السليمة:

وللقلوب المؤمنة المستقيمة أوصاف صريحة في القرآن يحسن معنا هنا أن نقف على شيء منها، وهي كما يلي:

١- الوجل: وهو الفزع والخوف، قال الله تعالى في أهل الإيمان: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُونُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ مَايَئَكُمُ زَادَتُهُمْ إِيمَننا وَعَلَى رَبِّهِ يَتُوكُّلُونَ ، (الأَنْفَال:٢). قَالَ الزِّجَاجِ: إذا ذَكَرْتُ عَظْمَتُهُ وَقَدْرَتُهُ وَمَا خُوف به من عصاه. فزعت قلوبهم.. وقال السِّدَى: هو الرَّجِل يَهُمَ بِالْعُصِيَّةِ، فَيَذَكِّرُ الله فينزع عنها. (زاد المسير لابن الجوزي -(44./4

قلتُ: وهذه صفة المؤمن قوي الإيمان، إذا ذكر الله وجل قلبه، فأقبل على ربه وأدى أوامره وانزجر عن نواهيه، وقد ورد هو في سورة الحج مقرونا بالعمل الصالح في قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرَ أَقَدُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَٱلصَّنبِينَ على مَا أَصَابُهُمْ وَالْمُقِيعِي ٱلصَّلْوَةِ وَمَا رَلَقَتُهُمْ مُنفُنَّ ، (الحج:٣٥)، ومثله ما جاء في سورة المؤمنون في قوله تعالى: وَٱلَّذِينَ يُؤْتُونَ مَّا مَاتُواْ وَقُلُونُهُمْ وَجِلَّةُ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّمَ رَجِعُونَ ، (المؤمنون: ٩٠)، وكان صحابة النبي صلى الله عليه وسلم أفضل الناس قلوبًا بعد النبي صلى الله عليه وسلم، ولذلك وصف العرباض بن سارية قلوبهم بذلك، كما جاء في الحديث: « صلى بنا رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات يوم، ثم أقبل علينا، فوعظنا موعظة بليغة، ذرفت منها العيون، ووجلت منها القلوب،. (صحيح سنن أبي داود: ٤٦٠٧، وصححه الألباني).

٢- الإخبات: ومعناه: الذلة والاستكانة لرب الأرض والسماء، وقد جاء وصف القلوب بِهِ فِي قُولِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ وَلَمُّلُمُ ٱلَّهِ } أَلَّعِي أُودُواْ الْمِلْمُ أَنَّهُ الْمُقُلِّ مِن زَيِّكَ فَيُؤْمِنُوا بِهِ. فَتُخْبَتُ له. قلوبهم وإن الله لهادِ الذين عامنُوا إلى صرَّط الحج:٥٤). قال ابن جرير: «أي تخضع للقرآن قلوبهم، وتذعن بالتصديق به والاقرار بما فيه . (تفسير الطبري -(148/4

عظيمًا ، (فتح الباري ١١٧/١١). وقال النووي رحمه الله: «قال العلماء: سأل النورية أعضائه وجهاته، والمراد بيان الحق وضياؤه والهداية إليه،. (شرح النووي على

.( £0/7 plus

وبالرحظ في الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم بدأ في دعائه بسؤال ربه النور فِي قليه، ولذلك فمن الواجب على العبد أن يهتم غاية الاهتمام بإصلاح قلبه وتزكية نفسه، مع القيام ضرورة بما أوجب الله عليه من الفرائض والواجبات ليستقيم صلاح الظاهر مع الباطن، وإذا أصلح المسلم قلبه بالعمل الصالح، وكان صادقًا في محبة الله تعالى ومحمة رسوله صلى الله عليه وسلم استقامت جوارحه وصلح ظاهره، وكان باطنه وظاهره سواء، وقد أشار النبي صلى الله عليه وسلم إلى ذلك في حديث النعمان بن بشير رضي الله عنه، وفيه: «ألا وإنَّ في الحسد مضغة، إذا صلحت، صلح الحسد كله، وإذا فسدت، فسد الجسد كله، ألا وهي القلبُ، (البخاري: ٥٢، ومسلم: ١٥٩٩).

وقد دل هذا الحديث على أن صلاح الجسد وفساده متوقف على القلب، قال ابن حجر: وخص القلب بذلك؛ لأنه أمير البدن. وبصلاح الأمير تصلح الرعية، وبفساده تفسد، وفيه تنبيه على تعظيم قدر القلب، والحث على صلاحه، (فتح الباري ١٢٨/١). وقال ابن تيمية: "ثم القلب هو الأصل، فإذا كان فيه معرفة وإرادة سرى ذلك إلى البدن بالضرورة. لا يمكن أن يتخلف البدن عما يريده القلب، ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم: «ألا وإن في الجسد مضغة اذا صلحت صلح لها سائر الحسد ألا وهي القلب، : فإذا كان القلب صالحاً بما فيه من الايمان علما وعملا قلبيا لزم ضرورة صلاح الجسد بالقول الظاهر والعمل بالايمان المطلق، كما قال أئمة أهل الحديث: "الإيمان قول وعمل، قول باطن وظاهر، وعمل باطن وظاهر، والظاهر تابع للباطن لازم له، متى صلح الباطن صلح الظاهر. وإذا فسد فسد ..

وقد بشر الله تبارك وتعالى المخبتين في كتابه فقال: و واحتل أنه حملنا منتكا لينكر المنه فقال: و واحتل أنه حملنا منتكا والمنكر المنه الأنفر والمنه والمنه والمنه والمنه والمنه والمنه والمنه المنه أن المخبتين والمحقوا الإيمان بالله وتوحيده جل في علاه، شم قاموا بما فرض عليهم من الشرائع لله وحده.

وفي هذه الآية حث للمؤمنين على خشوع القلب لله تعالى، والانقياد لأوامره، ونهي لهم أن يكونوا كأهل الكتاب الذين طال عليهم الزمان، واستولت عليهم الغفلة، فقست قلوبهم وأصبح أكثرهم فاسقين خارجين عن شريعة الله.

3- الإنابة: كما في قوله تعالى: و مَنْ عَنِي الْحَنْ الْحَنْ مَنْ فَنِي الْحَنْ الْحَنْ الْحَنْ الْمَنْ وَقَدْ وَمَقْبِلُ إِلَى طاعة ربه. (انظر: تفسير البغوي ٢٢٥/٤)، وأصحاب هذه القلوب قد وعدهم الله بدخول الجنان مقرونا بالسلامة من الأفات والشرور، مأمونا فيه من جميع مكارد الأمور. (انظر: تفسير السعدي ١٥٦/٧).

٥- اللين: كما جاء في قوله تعالى: ﴿ اللهُ مُرَّا لَمُ مُرَّا الْحَسَى الْمُعَامِّانِ تَفْعَعُ مِنْهُ جُلُوهُ الْحَسَى الْفَعَيْمِ مِنْهُ جُلُوهُ اللّهِ عَلَيْهُ جُلُوهُ مَا اللّهِ عَلَيْهُ جُلُوهُ مُنْ اللّهِ عَلَيْهُ جُلُوهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَى اللّه تعالى على وقف هذه الآية أولاً ثناء من الله تعالى على كتابه المنزل على رسوله صلى الله عليه كتابه المنزل على رسوله صلى الله عليه

وسلم، ثم ثناء على قلوب أوليائه الذين تقشعر جلودهم وتطمئن قلوبهم إلى ذكر الله. قال ابن كثير: «هذه صفة الأبرار، عند سماع كلام الجبار، المهيمن العزيز الغفار؛ لما يفهمونه منه من الوعد والوعيد والتخويف والتهديد، وتقشعر منه جلودهم من الخشية والخوف، ثم تلين جلودهم وقلوبهم إلى ذكر الله، لما يرجون ويؤملون من رحمته ولطفه، (تضسير ابن كثير ٢٦/٤).

1- الثبات والربط: كما في قوله تعالى: ﴿ إِذَ لَهُ مَنِكُمُ مِنَ التَكَالُو مِنْ الْكَالُمُ مِنْ الْكَلْمُ مِنْ الْكَلْمُ مِنْ الْخُلُومُ مِنْ الْكَلْمُ مِنْ الْخُلُومُ مِنْ الْخُلُومُ مِنْ الْأَنْفُالِ: (١١) ومعنى الربط على القلب: أي قوته ونفي الخوف عنه، يقال: ﴿ ربط جاشه رباطة: اشتد قلبه فلم يضر عند الفزع، (المعجم الوجيز: ٢٥٢).

قال رشيد: «الربط على القلوب، ويعبر عنه بتثبتها وتوطينها على المصير، كما قال تعالى: «وَأَضْيَعَ فُوْلَدُ أَثْرَ مُوسَىٰ فَرِفًا إِن كَادَتُ لَشَيْعَ بِهِ لُولاً أَنْ رَّطْنَا عَلَى قَلْبِهَا ،

(القصص: ۱۰). (تفسير المنار ۲۱۱/۹). ومن صفات القلوب أيضًا: الشرح، قال الله تعالى: «مَنْ يُرِدِ اللهُ أَنْ يَهْدِينُهُ يَنْتَحَ صَدَرُهُ لِللهِ اللهُ أَنْ يَهْدِينُهُ يَنْتَحَ صَدَرُهُ لِللهِ اللهُ اللهِ اللهُ عليه وسلم: «أَرْ تَعْتَحُ لَكَ مُدْرَكُ الله عليه وسلم: «أَرْ تَعْتَحُ لَكَ مُدْرَكُ الله عليه وسلم: «أَرْ تَعْتَحُ لَكَ مُدْرَكُ الله والشرح: ١). وهناك صفات أُخر كالهداية، والتقوى، والسكينة، والرأفة والرحمة والثبات، والطهارة.

أسأل الله تعالى أن يجعلنا من أصحاب القلوب السليمة المتصفة بهذه الصفات، وأذكر نفسي وإخواني بدعاء النبي صلى الله عليه وسلم كما في حديث أنس: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يكثر أن يقول: يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك، فقلت: يا نبي الله آمنا بك وبما جئت به فهل تخاف علينا؟ قال: نعم أن القلوب بين إصبعين من علينا؟ قال: نعم أن القلوب بين إصبعين من أصابع الله يقلبها كيف شاءً .. (صحيح سنن الترمذي: ٢٢٥/٢).

والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله وكفى، وسلامًا على حبيبه المصطفى، وبعدًا،

فبيتما أعداء الأمة يتناوبون تنفيذ المؤامرات ضد الدول العربية والإسلامية، ومع توالى الضربات، وتقسيم التركات، وتفتيت الأوطان، وتدمير البنيان، فها هي إسرائيل تعريد في غزة التي اشتعلت فيها الأوضاع بعد الضربات الإسرائيلية على المواقع الفلسطينية أمام صمت دولي عجيب، دون رادع من أحد، وارتفاع حصيلة القتل والدمار في ظل غياب أي رد فعل عربي. اللهم إلا ردود تصدر على استحياء، وحالة من الفوضى والقتل في عدد من الدول العربية، وبأياد خفية؛ في العراق، ولبنان، والجزائر، وسوريا، يستغل العدو الصهيوني حالة الانشغال هذه للقيام بضريات موجعة ضد الفلسطينيين، وسط هذه الأجواء تعود للظهور على السطح بشدة أزمة تؤزق الشعب المصري كله وتشغله بشدة! حيث تطفو أزمة سد النهضة، وتفرض نفسها بقوة في ظل تراجع إثيوبيا عن التزامها بعدم المساس بحصة مصر من المياه، مما يعد تهديدا الأمن مصر القومي، الذي يعتمد على مياه النيل كمصدر حياة للشعب المصري، وعدم احترام الاتفاقيات الدولية الموقعة بين دول المنبع ودول المصبّ، رغم إبداء الموقف المصري للمزيد من التعاون في مشروعات التنمية مع الدول الإفريقية، وتمسك مصرفي نفس الوقت بحقوقها التاريخية في مياه النيل.

حقوق مصر التاريخية في مياه النيل

لقد وقعت الحكومة البريطانية ممثلة الإقليم شرق إفريقيا، اتفاقا مع الحكومة المصرية عام ١٩٢٩م يضمن تدفق خمسة وخمسين ونصف مليار متر مكعب من المياه سنويًا لمصر.

ونصَّت الاتفاقية الموقَعة بين مصر وبريطانيا -التي كانت تنوب عن السودان وأوغندا وتنزانيا- على ألا تقام بغير اتفاق مُسبق مع الحكومة المصرية أيَّة أعمال ريَ أو كهرومائية أو أية إجراءات أخرى على النيل النيل وسد النهضة . . والأمن القومي المصري

The age of the

جمال سعد حاتم

GSHATEM@HOTMAIL.COM

وفروعه، أو على البحيرات التي ينبع منها سواء في السودان أو في البلاد الواقعة تحت الإدارة البريطانية، والتي من شأنها إنقاص مقدار المياه التي تصل إلى مصر، أو تعديل تاريخ وصولها، أو تخفيض منسوبها على أي وجه يُلحق ضررًا بالمصالح المصرية.

كما تنص الاتفاقية على حق مصر الطبيعي في مياه النيل، كما تضمنت بنودًا تخص العلاقة المائية بين مصور والسودان.

وفي عام ١٩٣٤م وقعت اتفاقية بين بريطانيا وبلجيكا تعهدتا بموجبها بأنه إذا ما تم تحويل أية كميات من مياه جزء من النهر يقع كله في حدود تنجانيقا، أو رواندا-بورندي، بأن يُعيدا هذه الكمية دون أي نقصان محسوس إلى مجرى النهر عند نقطة معينة قبل أن يدخل النهر حدود الدولة الأخرى أو قبل أن يُشكّل الحدود المشتركة بين إقليمي الدولتين.

وفي عام ١٩٥٩م وُقَعَتْ في القاهرة بين مصر والسودان اتفاقية مكملة لاتفاقية عام ١٩٢٩م، وليست لاغية لها: حيث تشمل الضبط الكامل لمياه النيل الواصلة لكل من مصر والسودان في ظل المتغيرات الجديدة التي ظهرت على السطح آنذاك. وهي الرغبة في إنشاء السد العالي ومشروعات أعالي النيل لزيادة إيراد النهر، وإقامة عدد من الخزانات في أسوان.

وقد حددت الأول مرة اتفاقية نوفمبر ١٩٥٩ مبين مصر والسودان كمية المياه لمصر والسودان كمية المياه ١٨,٥٥ مليار متر مكعب لمصر، وه ١٨,٥٥ مليار متر مكعب للسودان.

وقد جاءت الخطابات المتبادلة بين مصر وأوغندا عام ١٩٩١م، والتي أشارت إلى المذكرات المتبادلة بين مصر وبريطانيا بخصوص إنشاء محطة توليد الكهرباء في أوغندا (١٩٤٩م ١٩٤٨م) بما يفيد اعتراف أوغندا بالتزاماتها الواردة بتلك الخطابات، باعتبار أنها وُقعت خلال عهد الاستعمار؛ حيث إن أوغندا عام خلال عهد الاستعمار؛ حيث إن أوغندا عام ا١٩٩٩م كانت دولة مستقلة ذات سيادة، وقد أكدت واعترفت صراحة بسريان التزاماتها

الواردة بالخطابات المتبادلة بين عام ١٩٤٩- ١٩٥٣م.

#### الإطار العام للتعاون بين مصر واثبوبيا

وفي عام ١٩٩٣م تم الاتفاق على إطار عام للتعاون بين مصر واثيوبيا؛ ينص هذا الاتفاق التعاوني بين الطرفين على امتناع الطرفين عن القيام بأي نشاط يتعلق بمياه النيل يمكن أن يضر على نحو محسوس بمصالح الطرف الآخر، بما يعني أن هذا الاتفاق يؤكد بوضوح، وبما لا يدع مجالًا للشك، حماية الاستخدامات السابقة لكل من مصر واثيوبيا، كما أكد هذا الاتفاق على حماية مياه النيل والحفاظ عليها، والتعاون والتشاور بخصوص المشروعات المستركة، وبما يساعد على تعزيز مستوى تدفق المياه وتقليل الفاقد منها.

وتمسكت مصر خلال جميع مراحل التفاوض على الاتفاق بضرورة عدم مساس هذا الاتفاق الحديد بالاتفاقيات السارية.

وأكدت مصر على ضرورة وضع نص صريح يضمن عدم المساس بحصة مصر من مياه النيل وحقوقها التاريخية، والإخطار المسبق عن أي مشروعات تقوم بدول أعالي النيل واتباع إجراءات البنك الدولي في هذا الشأن، وضرورة أن يكون تعديل هذا الاتفاق والملاحق بالإجماع وليس بالأغلبية، وفي حالة الأغلبية يجب أن تشمل دول المصب (مصر والسودان).

وتبلغ حصة مصر من مياه النيل حوالي ٥٥,٥ مليار متر مكعب سنويًا، في مقابل ١٨ مليار متر مكعب للسودان من مجموع ٨٤ مليار متر مكعب هي مجموع تدفق مياه النيل سنويًا، متر مكعب أخرى إضافة إلى حوالي (١٥٠ مليار متر مكعب أخرى تتبخر بفعل الحرارة سنويًا)، تريد مصر ألا تتأثر حصتها المذكورة والمنصوص عليها مطلقا من جراء ملء سد النهضة الذي تقوم اثيوبيا حاليًا بإنشائه؛ تجنبًا لأي أضرار أو حدوث مجاعات أو انخفاض في إنتاج الكهرباء من السد العالي.

وقد رفضت إثيوبيا الاقتراح المصري بأن تقدم إثيوبيا ٤٠ مليار متر مكعب سنويًا على

خطر مُحُدق.

وكانت دائمًا تلوح في الأفاق أثناء المفاوضات أهم نقاط الخلاف، وهي المتعلقة بفترة ملء الخزان، حيث كانت تتحدث اثيوبيا عن عامين، فيما ترى مصر أن الفترة المقبولة للء الخزان هي سبع سنوات، وترتبط مخاوف مصر بفكرة الجفاف وانقطاع الأمطار التي يتعرض لها النيل الأزرق في إثيوبيا خلال بعض الفترات كما حدث في الفترة من عامي ١٩٧٩م و١٩٨٧م، والمعروف أن النيل الأزرق يمر بثلاث دورات كل عشرين عامًا؛ حيث تعرف السنوات الأولى بهطول الأمطار الغزيرة، والثانية تكون متوسطة، والثالثة وكما تسمى بالسبع العجاف، والتي ينخفض فيها نسبة هطول الأمطار فيستحيل من خلالها الله، لما سيسبيه ذلك من جفاف ودمار لا يحتمل وليس له بدليل، ومطالبة مصر بألا يقل منسوب خزان السد العالى خلال سنوات الملء عن ١٦٥ مترا مكعبًا، وأن ذلك هو الحد الأدنى للتخزين، وهو الحد الذي يحمى مصر من فترات الحفاف، ولا تعرض كهرباء السد العالى لانخفاضات كثيرة.

إضافة إلى ذلك طلبت مصر من إثيوبيا ٤٠ مليار متر مكعب سنويا من مياه النيل الأزرق، بخلاف مياه النيل الأبيض ونهر عطبرة، خاصة أن مياه النيل الأزرق إيرادها السنوي خمسون مليار متر مكعب.

#### نهر النيل وما يمثله في حياة المصريين

ومع تعقد الأزمة بين مصر واثيوبيا، فإنه تجدر الإشارة إلى ما يمثله نهر النيل في حياة المصريين؛ ففي يقين المصريين أن نهر النيل نهرٌ من أنهار الجنة، فقد أخبرنا المولى تبارك وتعالى بأن الجنة تجري من تحتها الأنهار؛ حيث قال تعالى؛ وَيَنْمِ اللّٰذِي عَامَوْا وَصَدُوا اللّٰنهار؛ وَعَلْمَ اللّٰنِي عَامَوْا وَصَدُوا اللّٰنهار؛ وَعَلْم اللّٰه وَاللّٰهُ اللّٰهِ عَلْم اللّٰه وَاللّٰم اللّٰه وَاللّٰم اللّٰه وَعَلْم اللّٰه وَعَلْم اللّٰه وَاللّٰم اللّٰه وَاللّٰم اللّٰه وَاللّٰم اللّٰم وَاللّٰم اللّٰم وَعَلْم اللّٰم وَاللّٰم اللّٰم اللّٰم وَاللّٰم اللّٰم اللّٰم وَاللّٰم اللّٰم اللّٰم وَاللّٰم اللّٰم ا

مدى سبع سنوات، وهي الفترة المقترحة لملء السد، وبقاء مستوى المياه في سد أسوان عند 170 مترا فوق سطح الأرض.

#### المصالح والتحديات أمام مصر واثيوبيا

ولو نظرنا نظرة فاحصة للخلف عندما وقعت الحكومة البريطانية ممثلة لإقليم شرق إفريقيا، اتفاقا مع الحكومة المصرية يضمن تدفق خمسة وخمسين ونصف مليار متر مكعب من المياه لمصر سنويًا محتسبة ما لا يقل عن ألف متر مكعب من المياه للفرد سنويا، وكان المتوسط وقتها للفرد على نطاق العالم هم ٧٢٣٠ مترا مكعنا سنونا، ومع ذلك كانت تلك الكمية آنذاك أكثر من كافية لتعداد الشعب المصري الذي كان يبلغ وقتها ١٥ مليون نسمة. في حين أن شعب مصر يزيد الأن على مائة مليون مواطن، مما أدخل مصرية مرحلة الفقر المائي الذي يعرض أراضيها وزراعتها للخطر المحدق، وحياة شعبها، لا سيما أن مصر ليس لديها بدائل من أمطار أو مياه جوفية أو مصادر أخرى تسد بها احتياجاتها، ومن هنا كانت الخطورة.

وفي نفس الوقت الذي بات يُدركُ فيه الإثيوبيون أن كميات كبيرة من المياه تغادر أراضيهم دون تحقيق منافع منها، ووفقًا لهذا التكوين في الرؤيا بدؤوا في تشييد شبكة من السدود، وفي مقدمتها سدّ النهضة.

وكما هو مخطط في الوقت الحاضر فإن البحيرة وراء سد النهضة ستُخزن أربعة وسبعين مليار مترا مكعبا من المياه خلال التسرُّب وفقدان مليار من الأمتار بسبب التبخروالحرارة.

إضافة لذلك فإن إثيوبيا تخطط لبناء أربعة سدود مساعدة على المنبع للحد من انجراف التربة، وهي سدود سوف تخزن حوالي ٢٠٠ مليار متر مكعب.

وهنا يضحى من الطبيعي أن تشعر مصر بأن مخصصاتها من المياه لن تأتي كما كانت من قبل. لا سيما وأن ٨٦٪ من مياه النيل تأتي من إثيوبيا بما يضع حياة ملايين المصريين في

ٱلاَّتَهُنُّ يُمَانُونَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِدَ مِن دَهَبِ وَيَلْبَسُونَ فِيَابًا خُفَرًا مِن شُمَانِسِ وَالسَّتَرَقِ مُشَكِيعِينَ فِيهَا عَلَى ٱلأَرْآبِلِيَّ يَعْمَ الثَّوَابُ وَحُسُمُتَ مُرْتَفَقًا، (الكهف: ٣).

وقد حديثا رسولنا الكريم عن أنهار الجنة حديثا واضحاً، ففي اسرائه صلوات الله وسلامه عليه: «رأى أربعة أنهار يخرجُ من أصلها نهران ظاهران ونهران باطنان، فقلت: يا جبريل، ما هذه الأنهار؟ قال: أما النهران الباطنان، فنهران في الجنة، وأما الظاهران فالنيل والفرات. (صحيح مسلم، ٧١٢).

وفي صحيح البخاري عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «سَيْحَانُ وَجَيْحَانُ وَالْفُراتُ وَالْتَيلُ كُلُ مَنْ أَنْهَارِ الْجِنَةِ ، (صحيح مسلم: ٢٨٣٩)، ولعل المراد من كون هذه الأنهار من الجنة أن أصلها منها، كما أن أصل الإنسان من الجنة. فلا ينافي الحديث ما هو معلوم مشاهد من أن هذه الأنهار تنبع من منابعها المعروفة في الأرض، فإذا لم يكن هذا هو المعنى أو ما يشبهه، فالحديث من أمور الغيب التي يجب الإيمان بها، والتسليم للمخبر عنها.

وقيل في معاني تلك الأحاديث: إنما جعل الأنهار الأربعة من أنهار الجنة لما فيها من العدوية والهضم، ولتضمنها البركة الإلهية، وتشرفها بورود الأنبياء إليها وشربهم منها ومن أنهار الجنة الكوثر الذي أعطاه الله لرسوله صلى الله عليه وسلم: وإنا أعطنان الله عليه وسلم: وإنا أعطنان الله عليه وسلم: وإنا أعطنان صلى الله عليه وسلم وحدثنا عنه. ففي صحيح البخاري عن أنس بن مالك رضي الله عنه. عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: بينما أنا أسير فلت: ما هذا يا جبريل؟ قال: هذا الكوثر الذي قلت: ما هذا يا جبريل؟ قال: هذا الكوثر الذي أعطاك ربك. فإذا طينه -أو طيبه- مسك أذفر. (صحيح البخاري: ٢٢١٠).

وقد فسر أبن عباس رضي الله عنهما الكوثر بالخير الكثير الذي أعطاه الله لرسوله صلى الله عليه وسلم.

وقد ذكر ابن كثير عن نهر النيل أنه النهر

الذي ليس له في أنهار الدنيا نظير في خفته ولطافته وبعد، مسراه فيما بين مبتدئه إلى منتهاه. وقال ابن سينا: إن له خصوصيات دون سائر مياه الأرض؛ منها أنه أبعدها مسافة من مجراه إلى أقصاه، وأنه يجري على صخور ورمال ليس فيه خز ولا طحلب ولا أوحال، ومنها أنه لا يخضر فيه حجر ولا حصاة، وما ذاك إلا لصحة مزاجه وحلاوته، وأن زيادته في أيام نقص سائر الأنهار والعكس.

إن النيل يُمثَل الأهل مصر مكانة مهمة، تقوم على ميدنه حياتهم ومأكلهم ومشربهم، وبالتالي فهو بالنسبة لهم مسألة حياة أو موت.

#### السيناريوهات البديلة لصرية مواجهة أزمة سد النهضة

بعد تأزم الموقف حينما أعلن رئيس الوزراء الإثيوبي آبي أحمد في برلمان بلاده في الأونة الأخيرة أنه على استعداد لحشد مليون مقاتل فيما أسماه حرب الدفاع عن سد النهضة؛ تحوّل الأمر إلى ساحة للسخرية والتندر على صفحات التواصل الاجتماعي، وذهب البعض إلى أن آخر مرة حارب فيها هؤلاء كانت حرب النبل. وانهزموا بطير آبابيل، فيما وصلت الأمور لدى البعض الآخر إلى المقارنة بين الأميش المصري ونظيره الإثيوبي؛ باعتبار أن الجيش المصري ونظيره الإثيوبي؛ باعتبار أن وتبارت بعض القنوات الفضائية في استضافة جيستارت بعض القنوات الفضائية في استضافة العسكريين المتقاعدين ليؤكدوا على أن مصر حصلت على حاملتي الطائرات ميسترال، والطائرات الرافال لتأمين حقوقها المائية.

ومن الخيار العسكري إلى خيار التدويل إلى اللجوء للتحكيم الدولي: لأن المسألة إذا كانت تعني لاثيوبيا مسألة تنمية، فإنها تعني لمصر الأعلامية إلى خبراء العلاقات والقوائين الاعلامية الذين أكدوا أن اللجوء للتحكيم الدولية، الذين أكدوا أن اللجوء للتحكيم الدولي لن يجدي: لأنه يجب أن يكون بموافقة الأطراف الثلاثة مصر والسودان واثيوبيا، فيما أكد هؤلاء أن دخول طرف رابع فيما المفاوضات مثل الولايات المتحدثة الأمريكية

لن يحقق المصلحة المصرية، وذلك لوجود إسرائيل كشريك في تمويل وبناء وتأمين السد، ومن المعروف العلاقات الحميمية بين أمريكا واسرائيل.

فكان المقترح الآخر هو اللجوء لروسيا كطرف رابع، وبالفعل عُقدت القمة الإفريقية الروسية في منتجع «سوتشي» برئاسة الرئيس المصري بوصفه رئيسًا للاتحاد الإفريقي، وبحضور رئيس الوزراء الإثيوبي الذي اعتذر للرئيس المصري عن تصريحاته حول حشد المليون مقاتل، وبدت الأمور خلاله ودية متفائلة.

وهنا يأتي السؤال الأهم، وهو: ماذا بعد أن اعتذر رئيس الوزراء الإثيوبي للرئيس المصرى، وقال له نصا: الن نكمل سد النهضة أو التخزين إلا بالتنسيق مع مصر،، ثم أعلن عن استئناف المفاوضات بجدول زمني تنشر نتائجه أولا بأول، وهل رئيس الوزراء الاثبوبي هذا بملك عضا سحرية لتطويع حميع الأطراف لصالحه، وهذا السؤال تحديدًا طرحه الكثيرون من الخبراء في الشنون العسكرية، وإننا لنتساءل: من يقف خلف الرجل مع إسرائيل التي تتغلغل أياديها في كل افريقيا، وخاصة مع اثيوبيا مزاحمة لمسرفي علاقاتها مع الدول الإفريقية، وكيف استطاع آبي أحمد في أيام قليلة أن يقضي على مشاكله مع جيران إثيوبيا بعد عقود من الخلافات. وكيف اقتحم الشأن السوداني لينزء فتيل الأزمة في لحظات، ثم تحرك إلى جنوب السودان، وكيف استطاع توكيد العلاقة المتينة بينه وبين الإسرائيليين، وحصل منهم على منظومة الصواريخ التي لا يمنحها الصهاينة لأحد. ثم بدون مقدمات يحصد جائزة نوبل للسلام، ثم يعلن موقفه المتشدد من سد النهضة بعد ضمان تحييد البيئة العملياتية المحيطة. من البحرية بالبحر الأحمر، والأرضية بالسودان شماله وجنوبه، ثم يعتذر ويتراجع، ويفتح الباب

للطمأنة.

وهذه كلها تساؤلات تستحق النقاش. إن الجانب الإثيوبي كان قد تعهّد بعدم المساس بحصة مصر من المياه من قبل، ولكنه

تراجع عن هذه التعهدات، ونقض كافة المقترحات المصرية التي تدعو إلى مل السد في غضون سبع سنوات وليس ثلاث سنوات؛ باعتبار أن الملء في ثلاث سنوات الذي تتمسك به إثيوبيا يشكّل تهديدًا لأمن مصر المائي، بينما يرى الجانب الإثيوبي أن هذا

الأمر قرار سيادي من اختصاصها فقط.

والأدهى من ذلك أن إثيوبيا قد رفضت مناقشة قواعد تشغيل سد النهضة، وأصرت على قصر التفاوض على مرحلة الملء، بما يخالف المادة الخامسة من نص اتفاق إعلان المبادئ الذي تم توقيعه في ٢٣ مارس دوليًا للتعاون في بناء وإدارة السد على الأنهار المشتركة.

المرحلة التالية تقتضي اتخاذ مسار قانوني عن طريق مجلس الأمن الدولي لوقف البناء حتى يتم تقييم سلامة السد الإنشائية لتجنب مخاطر انهياره، ولتقييم تداعياته المائية والبيئية على مصر والسودان، مع رصد المخالفات الإثيوبية لماهدة ١٩٠٢م، واتفاقية الأمم المتحدة للانهارالمشتركة وإعلان المبادئ.

فيما تتمثل الخطوة الثالثة في تسوية الأوضاع في السودان، ووضع إطار واضح للعمل والتفاوض بخصوص سد النهضة في إطار اتفاق ١٩٥٩م.

ومع ذلك فإن سياسة مصر ستبقى للحظات الأخيرة تقوم على العمل على مساعدة دول حوض النيل والدول الإفريقية في التنمية والتعاون المشترك في كل المجالات، مع التمسك بحقها في حقوقها من مصدر الحياة نهر النيل.

فاللهم احفظ مصر من كل مكرود وسوء. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# سُورَةُ الْفُتْحِ



قال تعالى: ، إذ جَعَلَ الذِيك كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْحَنِيَةَ جَيِّةَ الْبَهِلِيَّةِ فَأَنزَلَ اللهُ مَكِينَةُ عَلَى رَسُولِهِ، وَعَلَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْزَمَهُمْ كَلِمَةً النَّفَوَىٰ وَكَافُوا أَخَقَ بِهَا وَاهْلَهَا مُكِينَةُ عَلَى رَسُولِهِ، وَعَلَ المُؤمِنِينَ وَالْزَمَهُمْ كَلِمَةً النَّقُونَ وَكَافُوا أَخَقَ لَنَهُ مُكُلِّ فَيْءِ عَلِيمًا أَنَّ الْمَنْدِينَ الْمُعَلِيمُ اللهُ وَمُعَلِّينًا اللهُ وَمُعَلِّينًا لَا تَعْمَالُونَ اللهُ عَلَيْهُم مَا لَمْ فَعَلَمُوا فَجَمَلَ مِن دُونِ إِن شَاةً اللهُ عَرِينَ مُعْلِقِينَ رُمُوسَكُمْ وَمُعَقِّيعًا لَا تَعْمَالُونَ فَعَيْمَ مَا لَمْ فَعَلَمُوا فَجَمَلَ مِن دُونِ وَلِكَ فَتُعَا فَرِبُ ).

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

إِذْ جَمَلُ الَّذِيكَ كَمُرُواْ فِي فَارِبِهِمُ الْنَبِيَّةُ جَبِّةُ الْنَهِلِيَّةِ ،: وَذَلِكَ حِينَ صَدُوا رَسُولَ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم وأصحابه عن الْبيت، ولم يُقرُوا ببسم اللَّه الرَّحَمَنِ الرَّحِيم، وأنكروا مُحَمَّدًا رَسُولَ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم.

والحمية: الأنفة، يُقال: فلان ذُو حمية، إذا كان ذا غضب وأنفة. قال مُقاتل: قال أهل مكة: قد قتلوا أبناءنا وإخواننا ثم يدخلون علينا، فتتحدث العرب أنهم دخلوا علينا على رغم أنفنا، والسلات والعرى لا يدخلونها علينا، فهذه حمية الحاهلية،

التي دخلت قلوبهم. (معالم

#### اسداد الم د. عبدالعظيم بدوي

وفأنزل الله سكينته على رسوله وعلى المؤمنين، يقول تَعَالَى ذَكَرُهُ: فَأَنْزَلَ اللَّهُ الصَّبْرَ والطمأنينة والوقار على رسوله وعلى المؤمنين، وألزمهم كلمة البَقوى، وهي قول لا إله إلا اللَّهُ، اللَّهِي يَتَقُونَ بِهَا النَّارُ وَأَلْيُمُ العَذَابِ، ﴿ وَكَانُوا أَحَقَّ بِهَا ﴾، يقول تعالى ذكره: وكان رسبول الله صلى الله عليه وسلم والمؤمنون أحق بكلمة التقوى من المشركين، « وأهلها »، يقول: وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم والمؤمنون أهل كلمة التقوى دون المشركين، وذكر أنها في قراءة عبد الله: « وكانوا أهلها وأحق بها »، « وكان الله بكل شيء عليمًا، يقول

تَعَالَى ذَكَرُهُ: وَلَمْ يَـزَلِ اللّه بِكُلُ شيء ذَا علْم، لا يَحْفَى عَلَيْه شيء هُو كَائِنْ، وَلِعلْمه أَيُهَا النّاسُ بِمَا يَحُدُثُ مِن دُخُولِكُمْ مَكَة وَبِهَا رِجَالُ مُوْمَنُونَ وَنِسَاءً مُوْمِنَاتٌ لَمْ رَجَالُ مُوْمِنُونَ وَنِسَاءً مُوْمِنَاتٌ لَمْ تَعْلَمُوهُمْ، لَم يَأْذَنُ لَكُمْ بِدُخُولِكُمْ مَكَة في سَفْرتكم هذه. (جامع البيان: ١٠٤/٢٦.

لَقَدُ صَدَقَ اللَّه رَسُولُهُ الرُّؤْيَا بِالْحَقِّ لِلَّدُخُلُنَ الْسُجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ اللَّه آمنين مُحلَقين رُءُوسَكُمْ وَمُقَصَّرِينَ لاَ تَخاهُونَ فَعَلَمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَل مِنْ دُونِ ذَلْكَ فَتُحَا قَرِيبًا ::

كَانَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم قد رأى في النّام أَنّهُ دُخُلُ مَكُةً وطاف بالْبيت، فأخْبَرَ أَصْحَابَهُ بِذلك وَهُو باللّدينة، قلمًا سَارُوا عَامَ الْحَدَيْبيَة لَمُ

التنزيل: ٥/٨٨١).

يشك حماعة منهم أن هذه الرؤيا تتضسر هذا العام، فلما وقع ما وقع من قضية الصّلح ورجعوا عامهم ذلك على أن يعودوا من قابل وقع في نفوس بعض الصحابة رضى الله عنهم من ذلك شيء، حتى سأل عمر بن الخطاب رضى الله عنه في ذلك فقال له فيما قال: أفلم تكن تخبرنا أنا سنأتي الست ونطوف به؟ قال: دبلي! أفأخ مرتك أنك تأتيه عامك هذا؟ قال لا قال النبي صلى الله عليه وسلم: ﴿ فَإِنْكُ آتِيهُ ومطوف به وبهذا أجاب الصديق رضى الله عنه أيضا حذو القذة بالقدة، ولهذا قال تبارك وتعالى: ولقد صدق الله رسوله الرؤيا بالحق لتدخلن المسجد الحرام ان شاء الله، هذا لتحقيق الخبر وتوكيده وليس هذا من الاستثناء

وقوله عزوجل: امنين اي في حال دخولكم. وقوله: محلقين رءوسكم ومقصرين، حال مقدرة، لأنهم في حال حرمهم لم يكونوا محلقين ومقصرين، وإنما كان هذا في ثاني الحال كان منهم من حلق راسه ومنهم من قصره، وثبت في الصحيحين أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «رحم الله المحلقين، قالوا: والمقصرين يا رسُول الله؟ قال صلى الله عليه وسلم: « رحم الله المحلقين .. قالوا: والمقصرين يا رسيول الله؟ قال صلى الله عليه وسلم: « رحم الله المحلقين، قالوا: والمقصرين يا رسول الله؟ قال صلى الله عليه وسلم: والمقصرين في الثالثة أو الرابعة. (صحيح البخاري

وقوله سنحانه وتعالى: ولا تخافون حال مؤكدة في المني، فأثبت لهم الأمن حال الدخول، ونضى عنهم الخوف حال استقرارهم في البلد لا يخافون من أحد. وهذا كان في عمرة القضاء، فذى القعدة سنة سنع. فإن النبي صلى الله عليه وسلم لما رجع من الحديبية فيذى القعدة رجع الى المدينة فأقام بها ذا الحجة والمحرم، وخرج في صفر إلى خيبر، ففتحها الله عليه، بعضها عنوة، وبعضها صلحا، وهي اقليم عظيم كثير النخل والزروع، فاستخدم من فيها من اليهود عليها على الشطر، وقسمها بين أهل الحديبية وحدهم، ولم بشهدها أحد غيرهم الا الذين قدموا من الحيشة جعفر بن أبى طالب وأصحابه، وأبو موسى الأشبعري وأصحابه رضي الله عنهم، ولم يغب منهم أحد، قال ابن زيد رحمه الله: إلا أبا دُجانة سماك بن خرشة، كما هو مقرري موضعه ثم رجع إلى المدينة.

فلمًا كان في ذي القعدة سنة سبع خرج صلى الله عليه وسلم الى مكة معتمرا هو وأهل الحديبية، فأحرم من ذي الحليفة وساق معه الهدى، قيل: كان ستين بدنة، فلبي وسار أصحابه يلبون. فلمًا كان صلى الله عليه وسلم قريبا من مر الظهران بعث محمد ين مسلمة بالخيل والسيلاح أمامه، فلما رآه المشركون رعبوا رعبا شديدا، وظنوا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم يغزوهم. وأنه قد نكث العهد الذي بينهم وبينه من وضع القتال عشر سنين. وذهبوا فأخبروا أهل مكة.

فلمًا حاء رسول الله صلى الله عليه وسلم فنزل بمر الظهران حيث ينظر إلى أنصاب الحرم، بعث السلاح من القسى والنبل والرماح إلى بطن يأجج، وسار إلى مكة بالسيوف معمدة في قربها كما شارطهم عليه. فلما كان في أثناء الطريق بعثت قريش مكرز نن حفص فقال: يا محمد! ما عرفناك تنقض العهد! فقال صلى الله عليه وسلم: ووما ذاك ،؟ قال: دخلت علينا بالسلاح والقسى والرماح! فقال صلى الله عليه وسلم: «لم يكن ذلك وقد بعثنا به إلى يأجج ، فقال: بهذا عرفناك بالبر والوفاء، وخرجت رؤوس الكفار من مكة لئلا ينظروا الى رسول الله صلى الله عليه وسلم والى أصحابه رضى الله عنهم غيظا وحنقا. وأما بقية أهل مكة من الرجال والنساء والولدان، فجلسوا في الطرق وعلى البيوت ينظرون إلى رسول الله وأصحابه، فدخلها صلى الله عليه وسلم ويين بديه أصحابه يُلْيُونَ، وَالْهَدَى قَدْ يَعْتُهُ إِلَى ذَى طوى، وهو راكب ناقته القصواء التي كان راكبها يوم الحديبية، وقوله تعالى: وفعلم ما لم تعلموا ، أي فعلم الله عز وجل من الخيرة والصلحة في صرفكم عن مكة ودخولكم إليها عامكم ذلك ما لم تعلموه أنتم، فجعل من دون ذلك أي قبل دخولكم الذي وعدتم به في رؤيا النبي صلى الله عليه وسلم «فتحا قريبًا» وهو الصَّلَحُ الذي كان بينكم وبين أعدائكم من المشركين.

وللحديث بقية إن شاء الله. والحمد لله رب العالمين.

Upload by: altawhedmag.com



### التطبيق المعاصر للزكاة

## أحكام مؤسسات الزكاة المعاصرة

الحلقة الأخيرة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

من المقاصد السامية للزكاة تطهير القلوب، وتزكية النفوس، وإصلاح الصدور، كما أنها تحقق التضامن والتكافل الاجتماعي بين الناس، فلا يقتصر أثرها الطيب على الأفراد فقط، بل تعالج المجتمع من أمراضه المختلفة، وهذا نلاحظه في المنهج الرباني العظيم في توزيع حصيلتها، حيث تحقق التنمية الاجتماعية والاقتصادية وكذلك العزة السياسية للمسلمين، وهذا لن يتحقق إلا إذا السياسية للمسلمين، وهذا لن يتحقق إلا إذا الالاتزام بأحكام ومبادئ الشريعة الإسلامية في وبايتها وصرفها.

أحكام توزيع حصيلة الزكاة على مصارفها الشرعية: يُثار سيؤال عند توزيع حصيلة الزكاة على

المداد الله الد. حسين حسين شعاتة

المصارف الثمانية، وهو: كم يُعْطَى لكل مصرف؟، وهل من الضروري أن توزّع الحصيلة على كل المصارف بالتساوي؟ وهل هناك أحكام شرعية يجب أن يلتزم بها ولي الأمر ونائبه في عملية التوزيع؟

ليس هناك رأي واحد متفق عليه في هذا الشأن؛ حيث إن عملية تحديد وحساب وتوزيع حصيلة الزكاة يختلف من زمان إلى زمان، ومن حال إلى حال، وعلى ولي الأمر ونائبه المنوط بتوزيع حصيلة الزكاة أن يُعْمِلُ رأيه في ضوء القيم والشرع والخبرة والبصيرة ومشاورة أهل الحل والعقد، ولكن هناك أحكام عامة يمكن الاستعانة بها؛ من أهمها ما يلي:

(١) المعرفة والدراية بأحوال المصارف الثمانية من حيث الضرورة والحاجة.

(٢) الالتزام بالأولويات الإسلامية: حيث يُعطى الأولوية لتوفير الضروريات ثم الحاجيات، فمن هم دون الكفاف أو قريبون منه أولى ممن هم دون حد الكفاية، ومن هم داخل البلد الذي حصلت منه الزكاة أولى ممن هم في بلد آخر إذا تساوت الحاجة، ومن هم في حاجة إلى حفظ النفس أولى ممن هم في حاجة إلى حفظ النفس أولى ممن هم في حاجة إلى حفظ العرض، وهكذا.

(٣) عدم التركيز على مصرف واحد دون المصارف الأخرى مع حاجة الجميع إلى الزكاة، فلا يجب أن توجه كل حصيلة الزكاة إلى الفقراء والمساكين وتُترك المصارف الأخرى، أو توجه الحصيلة كلها إلى مصرف الجهاد في سبيل الله مع عوز المصارف الأخرى.

(٤) عدم توجيه أموال الزكاة إلى غير المسلمين الفقراء أو لتأليف قلوبهم إلا بعد كفاية المسلمين.

(ه) الرشد والاعتدال في نفقات جباية وتوزيع حصيلة الزكاة. بلا إسراف ولا تقتير.

(٦) الأخــذ بالأسباب في الاستعلام عن مستحقي الزكاة؛ حتى لا تُوضع الزكاة في غير موضعها.

#### موارثة الزكاة؛ الموارد والمسارف؛

لأغراض تطبيق أحكام ومصارف الزكاة السابقة على الوجه السليم يقوم ولي الأمر أو نائبه باعداد موازنة الزكاة، والتي تتضمن الموارد محللة حسب مصادرها المختلفة، والمصارف محللة حسب مجالات الصرف، وتحقيق التوازن بينهما بقدر الأمكان.

وأحيانًا قد تزيد الموارد عن المصارف الأسباب مختلفة، فيمكن ترحيل الفائض إلى السنة التالية، ولا سيما إذا كانت بعض أموال الزكاة مخصصة لمصرف مؤجل صرفه، أو يوظف في مشروعات استثمارية، تملك للفقراء والمساكين ويشغل بها العاطلون.

وأحيانًا قد تقل الموارد عن المصارف، وفي هذه الحالة يمكن لولي الأمر أو نائبه التوظيف على أموال الأغنياء بالقدر الذي يغطي ذلك العجز بضوابط شرعية سبق الإشارة إليها.

#### أحكام إنفاق أموال الزكاة في تقويل شراء آلات ووسائل العرفة للفقراء والساكين المترفين ا

من بين الفقراء والمساكين، فئة المحترفين الذين يُتُقِنُون صنعة أو حرفة معينة، ولكن ليس لديهم آلات وأدوات الحرفة أو الصنعة، فلقد أجاز الفقهاء أن يُعطَى للمحترف مال يشتري به أدوات حرفته؛ بحيث يحصل له من ربحه ما يفي بكفايته، فقد ورد في المجموع للنووي: "ومن كان خياطًا، أو نجارًا، أو قصارًا، أو قصابًا، أو غيرهم من أهل الصنائع أعطي ما يشتري به صنعته أو حصة في صنعته وحصة على الدوام".

#### ومن التطبيقات الماصرة لهذه العالة ما يلي:

. شراء آلات وأدوات حرفة للنساء الفقيرات المحترفات صنعة واللاتي لا يستطعن الخروج ويمكنهن العمل داخل البيت، وبذلك يتم تحويلهن إلى قوة منتجة.

. شراء آلات وأدوات الحرف والصناعات الصغيرة للشباب الفقير العاطل لتحويله إلى قوة منتجة من خلال نظام القرض الحسن بدلاً من القروض الربوية والقروض الشتبه فيها التي تعطى لهم من الجهات الأجنبية عبر الصندوق الاجتماعي للتنمية ونحوه.

. شراء آلات وأدوات الحرف ونحوها للمعاقين الفقراء وتدريبهم على ممارسة حرفة، ويقاس على ذلك كل من اللاجئين، والمعتقلين، والسجناء.

ومن الأثار الاقتصادية الهامة لتمويل وسائل الحرفة للفقراء المحترفين من الزكاة، تحويلهم من طاقة عاطلة إلى قوة اقتصادية إنتاجية سوف تتحول بعد فترة إلى دافعي زكاة.

أحكام إنفاق أموال الزكاة في اقالة عثر قرجال الأعمال: يدخل في نطاق الغارمين من أثقلته الديون شريطة أن يكون سبب المغرم مشروعًا، أو أنه

تاب وتحققت توبته، ودليل ذلك ما روى مخارق الهلالي قال: تحملت حمالة فأتيت النبي صلى الله عليه وسلم فقال: " أقم يا قيبصة حتى تأتينا الصدقة فنأمر بها لك" الحديث.

من التطبيقات المعاصرة لمصرف الغارمين ما يلي: ٢- رجال البر والإحسان العاملون في مجال الخدمات الاجتماعية العامة والدعوة والإغاثة وترتب على ذلك ديون فيمكنهم أن يأخذوا من مال الزكاة.

٢- رجال الأعمال الذين أصابتهم مصائب أو أزمات، وترتب على ذلك ديون تكاد تخرجهم من حلبة النشاط الاقتصادي، ويترتب على ذلك أضرار جسيمة بهم وبالدائنين وبالاقتصاد القومي بصفة عامة. فإقالتهم من هذه العثرة من مال الزكاة يحقق منافع اقتصادية وكذلك لا تلجئه إلى التعامل بالربا.

ولقد وضع الفقهاء مجموعة من الشروط لمن تعطى له الزكاة من سهم الغارمين من أهمها ما يلي: أن يكون في حاجة إلى ما يقضي به الدين، وأن يكون قد استدان في طاعة أوفي أمر مباح، إلا إذا تاب توبة صادقة. وأن يكون الدين حالاً، وأن يكون شأن الدين مما يحبس فيه.

#### أصول التطبيق المعاصر للزكاة

يقوم التطبيق المعاصر للزكاة على مجموعة من الأصول المستنبطة من مصادر الشريعة الإسلامية، والتي تمثل المعايير أو المقومات عند التطبيق، والتي تساعد في وضع دستور الزكاة، من أهمها ما يلي:

الأصل الأول: الزكاة فريضة شرعية، وعبادة مالية، والركن الثالث من أركان الإسلام من أنكرها فهو كافر، ومن منعها فهو مسلم عاص، يستوجب تعزيره.

الأصل الثانى: من مقاصد الزكاة: التربية الروحية والعدالة الروحية والتنمية الخلقية والعدالة الاجتماعية، الرفاهية الاقتصادية، والقوة السياسية، وتساهم في حفظ مقاصد الإنسان الخمس: الدين والنفس والعقل والعرض والمال.

الأصل الثالث: الزكاة من أعمال السيادة، يقع على ولي الأمر مسئولية جبايتها وتوزيعها في مصارفها الشرعية، فإن أخل أو لم يقم بها فيأثم، ولا تسقط عن المزكين.

الأصل الرابع: الزكاة حق معلوم محدد وفق قواعد وأحكام، في مال معلوم تتوافر فيه شروط معينة، وتُدفع في مواقيت محددة حسب نوع المال وحال المزكي.

الأصل الخامس: تجب النزكاة في المال متى توافرت فيه شروط الخضوع، على المسلم الحر، والأصل أنه تؤخذ من الأغنياء فترد على مستحقها.

الأصل السادس: يُفرض على غير المسلمين المجزية أو "الضريبة"، حسب الأحوال، ويمكن أن يوجد بالدولة بجوار الزكاة نظام للضرائب بضوابط شرعية، ولا يجوز الامتناع عن أداء الزكاة بدعوى أداء الضريبة فالزكاة شيء والضريبة شيء أخر.

الأصل السابع: للزكاة مصارف محددة، ذكرها الله سبحانه وتعالى في القرآن الكريم، وهذه المصارف هي: للفقراء والمساكين، والعاملين عليها، والمؤلفة قلوبهم، وفي الرقاب، والغارمين، وفي سبيل الله، وابن السبيل.

الأصل الثامن: وجوب التعجيل بأداء الزكاة، وعدم تأخيرها إلا لضرورة معتبرة شرعًا.

الأصل التاسع، يجب إنشاء مؤسسات زكوية، تقوم بكافة أعمال الزكاة من جباية وتوزيع باعتبارها من مسؤوليات ولي الأمر، وتعتبر جزءًا من النظام المالي الإسلامي.

الأصل العاشر: يجب أن يكون لمؤسسات الزكاة هيئة فتوى ورقابة شرعية من مهامها التأكد من صحة تطبيق فقه الزكاة والفتاوى الصادرة في الأمور المعاصرة؛ ففي ذلك طمأنينة للمزكي ولمستحقي الزكاة. وبهذا ننتهي من مباحث التطبيق المعاصر للزكاة، ونبدأ في موضوع آخر في العدد القادم إن شاء الله،

والحمد لله رب العالمين.

Upload by: altawhedmag.com

# من أخلاق حَمَلة القرآن التثبُّت في الرواية، وقوَّة الحِفَظ

#### الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد،

مازلنا بحمد الله وتوفيقه نطالع سيير أهل القرآن، ونقلب صفحات من كتاب (معرفة القراء الكبار على الطبقات والأعصار)، للإمام الذهبي رحمه الله.

الإمام عاصم بن أبي النجود الكوفي: روى عنه أبو بكر بن عياش آنه قال: "ما أقرأني أحد حرفًا إلا أبو عبد الرحمن السلمي، وكان قد قرأ على علي رضي الله عنه، وكنت أرجع من عنده فأعرض على زر، وكان زر قد قرأ على ابن مسعود، فقلت لعاصم: لقد استوثقت (صفحة ١٠).

وقال عاصم رحمه الله: "مرضت سنتين فلما قمت قرأت القرآن فما أخطأت حرفًا"(صفحة ۷۸).

وأما أبو بكر بن عياش (شعبة) الراوي عن عاصم فيقول: "ختمت على عاصم ثلاث ختمات، وقال: فلقد فارقت عاصمًا وما أسقط من القرآن حرفًا". (صفحة ١٤١).

مجاهد بن جبر: قال: "عرضت القرآن على ابن عباس ثلاث عرضات؛ أقفه عند كل آية أسأله فيم نزلت؟ وكيف كانت؟".

يحيى بن الحارث الذماري الفساني الدمشقي (ت ١٤٥): "خلف شيخه ابن عامر بدمشق في الإقراء، لما كبر سنّه كان يقف خلف الأئمة لا يستطيع أن يؤم، فكان يرد عليهم إذا غفلوا". (صفحة ١٠٥).

#### د. أسامة صابر

الإمام تاج الدين زيد بن الحسن أبو اليمن الكندي البغدادي (ت٦١٣): قال عنه الذهبي: "تلقن القرآن من أبي محمد سبط الخياط، وله نحو من سبع سنين، وهذا أمر نادر، وأندر منه أنه قرأ بالروايات العشر وهو ابن عشرة أعوام، وما علمت هذا اتفق لأحد، وأعجب من ذلك أنه عُمر الدهر الطويل وانفرد في الدنيا بعلو الإسناد في القراءات، وعاش بعد أن قرأها بعدة كتب ثلاثا وثمانين سنة، وهذا شيء لا نظير له في الاسلام" (صفحة ٦٢٨).

#### نصائح معينة على إتقان الحفظ:

١- الإخلاص والدعاء والمجاهدة: قال الله تعالى:
 (وَٱلَّذِينَ جُهُدُوا فِيا لَنْهِدِينَةُمْ مُنْلَناً ) (العنكبوت: ٦٩).

٢- التمهل في حفظ الجديد، وخير العمل ما داوم عليه صاحبه وإن قل، وكان من السلف من يحفظ خمس آيات أو عشر آيات لا يجاوزهن، فليست العبرة بالحماس المؤقت الذي يعقبه فتور وانقطاع، وإنما الثمرة مع طول الملازمة.

٣- تحديد ورد المراجعة اليومي، وتحديد وقت
 له ومقدار.

 العرض على الشيوخ المتقنين، واستذكار القرآن مع الرفقة الصالحة.

٥- القراءة بالمحفوظ في صلاة الليل.

٦- التركيز على الأخطاء المتكررة وتدوينها

والاعتناء بتصحيحها.

٧- الأستفادة من الكتب التي صنفت في التشابهات.

٨- القراءة في كتاب تفسير ميسر.

٩- تدبر الشرآن والعمل بما فيه من شرائع وأحكام.

#### ملاحظة

من الكتب المفيدة في ذلك كتاب "الإيقاظ لتذكير الحفاظ بالآيات المتشابهة الألفاظ" لفضيلة الشيخ جمال عبد الرحمن، وكتاب "قصد السبيل إلى الجنان ببيان كيف يُحفظ القرآن"، لفضيلة الشيخ الدكتور إبراهيم الشربيني.

#### خلاوة التلاوق

قال الأمام النووي رحمه الله في كتابه (التبيان في آداب حملة القرآن: صفحة ٨١): "قال العلماء رحمهم الله: فيستحب تحسين الصوت بالقراءة وتزيينها: ما لم يخرج عن حد القراءة بالتمطيط، فإن أفرط حتى زاد حرفًا أو أخفاه فهو حرام".

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (ما أذن الله لشيء ما أذن لتبي حسن الصوت بالقرآن يجهر به" (صحيح البخاري: حديث رقم ٧٥٤٤).

قال الحافظ ابن كثير: "ومعناه أن الله تعالى ما استمع لشيء كاستماعه لقراءة نبي يجهر بقراءته ويحسنها، وذلك أنه يجتمع في قراءة الأنبياء طيب الصوت لكمال خلقهم وتمام الخشية" (كتاب: فضائل القرآن صفحة ٨٣.



تفسير ابن كثيرط دارابن الجوزي).

وعن البراء بن عازب رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم قرأ في العشاء بالتين والزيتون، فما سمعت أحدًا أحسن صوتًا منه (صحيح البخاري: ٧٦٩).

وعن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال له: "لقد أوتيت مزمارًا من مزامير آل داود" (صحيح البخاري: ٥٠٤٨. صحيح مسلم: ٧٩٣).

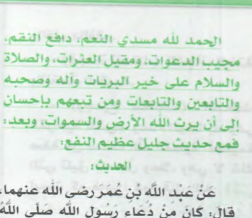
يحيى بن وثاب الأسدي الكوفي (ت١٠٣هـ): قال عنه الأعمش: "كان يحيى بن وثاب من أحسن الناس قراءة، وكان إذا قرأ لم تحس في المسجد حركة، كأن ليس في المسجد أحد" (معرفة القراء الكبار: صفحة ٤٥).

الأمام عاصم: قال عنه أبو بكر بن عياش: "كان عاصم أحسن الناس صوتًا بالقرآن، حتى كأن في حنجرته جلاجل" (صفحة ٧٧).

ورش عثمان بن سعيد (ت ١٩٧هـ)، قال عنه يونس بن عبد الأعلى: "كان جيد القراءة، حسن الصوت، إذا قرأ يهمز، ويمد، ويشدد، ويبين الإعراب، لا يمله سامعه" (صفحة ١٧٣). سبط الخياط عبد الله بن علي بن أحمد البغدادي (ت ٤١٥هـ): "كان أطيب أهل زمانه صوتًا بالقرآن على كبر سنّه، قال عنه أبو سعد السمعاني: "كان شيخًا متواضعًا متوددًا، حسن القراءة في المحراب، ولا سيما ليالي رمضان، كان القراءة في المحراب، ولا سيما ليالي رمضان، كان يحضر عنده الناس لاستماع قراءته، وقال عمري من يقرأ الفاتحة أحسن ولا أصح منه" عمري من يقرأ الفاتحة أحسن ولا أصح منه" (صفحة ٢٥٠٥٥).

الحسن بن أبي الحسن أبو على البغدادي المقرئ الضرير (ت ٥٩٧هـ): كان يصلي التراويح فيزدحم الخلق خلفه: لطيب صوته وصحة أدائه، وقال النجار: "لم أسمع قارئا أطيب صوثا منه ولا أحسن تجويدًا" (صفحة ٦٣١-٦٣٢).

نسأل الله أن يجعلنا من أهل القرآن، وأن يرزقنا تلاوته آناء الليل وأطراف النهار، وأن يتقبل منا ومنكم صالح الأعمال، اللهم آمين.



عَنْ عَنْد اللَّه بْن عُمَر رضى الله عنهما، قَالَ: كَانَ مِنْ دُعَاءِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ زَوَالْ نعْمَتكَ، وَتَحَوَّل عَافيَتكَ، وَفُجَاءَة نَقْمَتكَ، وَجَمِيعِ سَخَطَكَ».

#### ثانيا: التخريج

الحديث أخرجه الإمام مسلم، في كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب : أكثر أهل الجنة الفقراء، وأكثر أهل النار النساء، وبيان الفتنة بالنساء، برقم ٢٧٣٩. وأبو داود في سننه برقم ١٥٤٥.

قال النووي رحمه الله في شرحه للحديث في صحيح مسلم: ﴿ وَهَذَا الْحَديثُ رُواهُ مُسْلِمٌ عَنْ عبيد اللَّه بن عبدالكريم أبِي زُرْعَةَ الرَّازِي أُحَد خُفَّاظ الْإِسْلَام، وَأَكْثَرِهِمْ حَفْظًا، وَلَمْ يَرُو مُسْلَمٌ فِي صَحيحه عَنْهُ غَيْرَ هَذَا الْحَديث، وَهُوَ مِنْ أَقْرَانِ مُسْلِمٍ. ثُوِيعٌ بَعْدَ مُسْلِم بِثَلَاثِ سنينَ، سَنَةَ أَرْبُع وَسِتِّينَ وَمائتَيْن ،.

#### مفردات العديث:

- (زوال نعمتك): النعمة: أي: النعم الظاهرة والباطنة؛ لأنه مفرد مضاف يفيد العموم.

- (تحوُّل عافيتك): أي: تبدُّل العافية بضدها من عافية إلى مرض وبلاء، والضرق بين الزوال والتحوّل؛ أن الزوال: ذهاب الشيء من غير بدل، والتحوّل: إبدال الشيء بالشيء كإبدال الصحة بالرض،



والغنى بالفقر.

- (فجاءة نقمتك): الفجأة: البغتة، والنقمة: العقوبة.

- (وجميع سخطك): السخط: الكراهية للشيء، وعدم الرضا به، وهي صفة من صفات الله الفعلية العظيمة التي تليق به جلّ وعلا، وهي لا شك ليست كصفاتنا؛ كما قال الله: (لَسَنَ كَمْنُو السَّمِيعُ الْمَعِيرُ) (الشورى:١١). (ينظر: النهاية في غريب الحديث والأثر، لابن الأثير ص٣٢٧).

#### المعنى الاجمالي للحديث:

- مِنْ لُطْفِ اللَّهِ سُبِحائه وتَعالى بِالْعَبِّدِ إِدَامَةُ الْنَعِمةَ عليه، وعدم زوال العافِية عنه، وابْتِعاد النُّقَمِ المفاجِئَة عنه، وحِفْظِه مِن جَميع سُخْطِ الرَّبُ سُبِحائه وتَعالى.

قال المناوي رحمه الله في «فيض القدير» (١١٠/٢): «اللهم إني أعوذ بك من زوال نعمتك»؛ أي ذهابها، ويعم النعم الظاهرة والباطنة، والاستعادة من زوال النعم، تتضمن الحفظ عن الوقوع في العاصى؛ لأنها تزيلها.

«وتحول عافيتك»؛ أي: تبدُّلها، فكأنه سأل دوام العافية، وهي السلامة من الألام والأسقام.

«وفجاءة نقمتك»: بغتة غضبك وعقوبتك.

«وجميع سخطك»: أي سائر الأسباب الموجبة لذلك، وإذا انتفت أسبابها حصلت أضدادها «انتهى

(ينظر: تحفة الذاكرين بعدة الحصن الحصين من كلام سيد المرسلين، ص ٤٢١).

#### الشرح

هذا حديث عظيم اشتمل على هذه

الجمل الأربع:

- اللهم إني: يعني يا الله، والميم عوض عن يا الله. في قوله: يا الله. اللهم إني أعوذ بك من زوال نعمتك وتحول عافيتك وفجاءة نقمتك وجميع سخطك.
- قوله: «اللَّهُمُّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ مِنْ زُوَالِ نَعْمَتِكَّ»: الاستعادة هي طلب العود، قال ابن القيم رحمه الله تعالى في بدائع الفوائد (٢٠٠/٢): «اعلم أن لفظ عاد وما تصرف منها تدل على التحرز والتحصن والنجاة، وحقيقة معناها: الهروب من شيء تخافه إلى من يعصمك منه»، وهذا يشمل جميع النعم التي ينعم الله بها على العبد، فيسأل الله سبحانه وتعالى أن يزيده منها، وأعظم النعم نعمة الإسلام، ولهذا يشرع للعبد أن يسأل الله سبحانه وتعالى أن يثبته عليه، وأن يزيده منه.
- قوله: وتحوُّل عافيتك ، ؛ أن تتحول من حال إلى حال.
- قوله: «وفجاءة نقمتك»؛ فجأة النقمة أو فجاءة النقمة من بلاء أو مصيبة يأتي على فجأة بخلاف ما إذا سبقه شيء بأن لم يكن فجأة فإنه يكون أخف، وربما كان سببًا في توبة العبد ورجوعه.

واستعاد صلى الله عليه وسلم من فجاءة نقمة الله تعالى؛ لأنه إذا انتقم من العبد فقد أحل به من البلاء ما لا يقدر على دفعه، ولا يُستدفع بسائر المخلوقين، وإن اجتمعوا جميعًا» (ينظر؛ تحفة الذاكرين للشوكاني رحمه الله ص٢١٤).

- «قوله؛ وجميع سخطك»، وهذا أيضًا من أعظم الدعوات أن يستعيد بلوغ المرام).

#### مما يستفاد من الحديث

- من أجل الشربات أن يفتقر العبد إلى رب الأرض والسموات.
- من أعظم النعم التي يخشى
   المسلم من فواتها نعمة الإسلام.
- الأفضل في الدعاء أن ندعوا بالمأثور؛ فقد أوتي صلى الله عليه وسلم جوامع الكلم فضلاً عن هداية الله لنبيه الخير الهدى.

قال شيخ الإسلام رحمه الله: " وَمِنْ الشَّدُ النَّاسِ عَيْبًا: مَنْ يَتَّخَذُ حِزْبًا لَيْسَ بِمَانُورِ عَنْ النَّبِيُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ، بَمَانُورِ عَنْ النَّبِيُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ، وَإِنْ كَانَ حِزْبًا لَبَعْضِ الْلَّشَايِخَ، وَيَدَعُ الْأَحْزَابِ النَّبَوِيَّةَ الْتِي كَانَ يَقُولُهَا سَيِّدُ بَنِي آدَمَ، وَإِمَامُ الْخَلْقِ، وَحُجَّةُ اللَّهِ عَلَى عَبْدِهِ، انتهى من «مجموع الفتاوى» عَبَادِهِ، انتهى من «مجموع الفتاوى» (٥٢٥/٢٢).

- من نعم الله على الإنسان أن يستقيم أمره وتدوم عافيته.
- من أعظم أسباب سلب النعم أن يستهين العبد بأمر مولاه أو يفرط في هدي نبيه ومصطفاه صلى الله عليه وسلم.

قال ابن القيم: "وهل زالت عن أحد قط نعمة إلا بشؤم معصيته؛ فإن الله إذا أنعم على عبد بنعمة حفظها عليه ولا يغيرها عنه حتى يكون هو الساعي في تغييرها عن نفسه (إَنَّ الساعي في تغييرها عن نفسه (إَنَّ السَّهُ لَا يُغَيِّرُ مَا يَهُورُ حَقَى يُغَيُّوا مَا يأَقُهُم وَإِذَا الساعي في تغييرها عن نفسه (إِنَّ السَّهُ لَا يُغَيِّرُ مَا لَهُ مَنْ نُونِهِ اللهُ وَمَا لَهُ مَنْ نُونِهِ مِنْ أَلَا أَنَّهُ مَنْ نُونِهِ مِنْ أَلَا أَنَّهُ مِنَا أَلَا مَنْ أَلَا أَنَّهُ مِنْ نُونِهِ مِنْ أَلَا أَنَّهُ مَنْ نُونِهِ اللهُ تعالى في كتابه من أحوال الأمم الذين أزال نعمه عنهم؛ وجد سبب ذلك جميعه إنما هو مخالفة أمره وعصيان رسله، وكذلك من نظر في أحوال أهل رسله، وكذلك من نظر في أحوال أهل

العبد من جميع سخطه سبحانه وتعالى، وأعظم سخطه أن يأتي العبد ما حرَّم الله، وأن يشرب قلبه من فتن الدنيا التي ما أكثر ما يختبر بها الإنسان لا سيما في هذه الأزمنة الغابرة المتأخرة.

كما قال عليه الصلاة والسلام من حديث حذيفة بن اليمان رضى الله عنهما بقول: «كنَّا عند عمر، فقال: أيكم سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يذكر الفتن؟ فقال قومٌ: نحن سمعناه، فقال: لعلكم تعنون فتنة الرجل في أهله وجاره؟ قالوا: أجل، قال: تلك تكفرها الصلاة والصيام والصدقة؛ ولكن أيكم سمع النبي صلى الله عليه وسلم يذكر الفتن التي تموجُ موج البحر؟ قال حذيفة: فأسكت القوم، فقلت: أنا، قال: أنت، لله أبوك! قال حذيفة: سمعتُ رسولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم يقول: «تُعْرَضُ الفتن على القلوب؛ كالحصير عودًا عودًا، فأيُّ قلب أشْرِبَها نُكتَ فيه نكتةً سوداء، وأيُّ قلب أنكرها نكت فيه نكتة بيضاء حتى تصير على قلبين، على أبيض مثل الصفا، فلا تضره فتنةً ما دامت السموات والأرض، والآخر أسود مُرْبَادًا؛ كالكوز مُجَحِّيًا، لا يعرف معروفًا، ولا ينكر منكرًا، إلا ما أشرب من هواه ، (أخرجه مسلم).

ولذلك يلجأ العبد إلى ربه أن يقيه هذه الآثام، وأن يحبب إليه الإيمان، وتلك لعمر الله من أعظم النعم كما قال وتلك لعمر الله من أعظم النعم كما قال تعالى: (وَلَكِنَّ أَلَهُ حَبِّ الْكُمْ وَالْفُسُونُ وَالْمُسُونُ وَلَيْكُمُ الْمُوائِد (٢٠ / ٢٠٠)، [وينظر: بدائع الفوائد (٢/ ٢٠٠)، شرح الشيخ عبدالمحسن الزامل على

عصره وما أزال الله عنهم من نعمه وجد ذلك كله من سوء عواقب الذنوب.

فما حُفظَتُ نعمة الله بشيء قط مثل طاعته، ولا حصلت فيها الزيادة بمثل شكره، ولا زالت عن العبد بمثل معصيته لريه، فإنها نار النعم التي تعمل فيها كما تعمل النارفي الحطب اليابس، ومن سافر بفكره في أحوال العالم استغنى عن تعريف غيره له، انتهى

- نعمة العافية من أعظم النعم بعد نعمة الإيمان والإسلام، روى الترمذي في سننه من حديث رفاعة بن رافع، قال: قام أبو بكر الصديق رضى الله عنه على المنبر ثم بكي، فقال: قام رسول الله صلى الله عليه وسلم عام الأول على المنبر ثم بكي فقال: «سَلُوا اللَّهُ الْعَفُو وَالْعَافِيةَ، فَإِنَّ أَحَدًا لَمْ يُعِطُّ بعد الْيَقِين خَيرًا مِنَ الْعَافِيَةِ (متفق عليه).

قال ابن القيم رحمه الله فزاد العاد (٤/ ١٩٧) تعليقًا على الحديث المذكور: «فجمع بين عافيتي الدين والدنيا، ولا يتم صلاح العبد في الدارين إلا باليقين والعافية، فاليقين يدفع عنه عقوبات الآخرة، والعافية تدفع عنه أمراض الدنيا في قلبه وبدنه، فجمع أمر الأخرة في كلمة، وأمر الدنيا كله في

وروى البخارى في الأدب المضرد يستد صحيح، عن أنس رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لرجل سأله عن أفضل الدعاء: وسل الله العَفْو والعَافِيةَ فِي الدنيا والآخرة، سَلِ اللَّهُ العَضُو والعَافِيةَ فِي الدنيا والآخرة؛ فاذا أعطيت العافية في الدنيا والآخرة فقد أفلحت».

- ويتضح من جملة الحديث ما أوتي صلى الله عليه وسلم من جوامع الكلم.

من سمات المفتقر إلى الله أن يقر بنعم مولاه، وذلك مفهوم من دعائه صلى الله عليه وسلم.

وما أجمل ما نظمه شيخ الإسلام في بيان افتقار العباد لرب الأرض والسموات، ونختم به قال:

أنا الفقير إلى رب البريات

أنا المسيكين في مجموع حالاتي أنا الظلوم لنفسى وهي ظالمتي والخيران يأتنا من عنده ياتي لا أستطيع لنفسى جلب منفعة ولا عن النفس لي دفع المضرات ولیس لی دونه مولی پدیرنی ولا شفيع إذا حاطت خطيئاتي إلا بإذن من الرحمن خالقنا إلى الشفيع كما قد جاء في الآيات ولست أملك شيئا دونه أبدا ولا شريك أنافي بعض ذرات ولا ظهير له كى يستعين به

كما يكون لأرياب الولايات والفقر لي وصفُ ذات الأزم أبدًا كما الغنى أبدًا وصف له ذاتي وهذه الحال حال الخلق أجمعهم وكلهم عنده عبد له آتى فمن بغى مطلبًا من غير خالقه فهو الجهول الظلوم المشرك العاتى والحمد لله ملء الكون أجمعه ما كان منه وما من بعد قد ياتي

والحمد لله رب العالمن.



#### ٨٠٢ وخذوا شطر دينكم عن الحميراء ،٠

الحديث لا يصح: أورده الحافظ ابن كثير في «البداية والنهاية» (٩٢/٨) وقال: « فأما ما يلهج به كثيرٌ من الفقهاء وعلماء الأصول من إيراد هذا الحديث، فإنه ليس له أصل، ولا هو مثبت في شيء من أصول الاسلام، وسألت شيخنا أبا الحجاج المزي؟ فقال: لا أصل له .. اهـ.

ولقد أكد ذلك الحافظ ابن كثير في متحفة الطالب بمعرفة أحاديث مختصر ابن الحاجب، (ص١٤١) الحديث (٥٤) قال: (هو حديث غريب جدًا، بل منكر سألت عنه شيخنا أبا الحجاج المزي فلم يعرفه، وقال: لم أقف له على سند إلى الآن، وقال شيخنا أبو عبد الله الذهبي: هو من الأحاديث الواهية التي لا يُعرف لها إسناد ،. اهـ .

قلتُ: وأورده الإمام السيوطي في الدرر المنتثرة في الأحاديث المشتهرة، (ح٢١٠) وقال: لم أقف عليه، ونقل كالرم الحافظ ابن كثير، اهـ.

قلتُ: وأما قول الحافظ ابن كثير في لهج كثير من الفقهاء وعلماء الأصول بإيراد هذا الحديث، وهذا اللفظ من ابن كثير يدل على اشتهار هذا الحديث؛ حيث لهج بالأمر لهُجًا: أولع به، فثابر عليه واعتاده، ولذلك من صنف في الأحاديث المشتهرة أورد هذا الحديث، فعلى سبيل المثال لا الحصر أورده الحافظ السخاوي في المقاصد الحسنة ( ٢٣٧ )، وهو من المشهور غير الاصطلاحي؛ حيث لا أصل ولا يعرف له سند.

أما عن لهج كثير من الفقهاء وعلماء الأصول بهذا الحديث؛ فعلى سبيل المثال لا الحصر فقد أورده الإمام القرافي المتوفى (٦٨٤) في نفائس الأصول في شرح المحصول، (٢٢٩٧/٥، ٢٧٢٨/٦)، وكذلك الأمدي في الإحكام في أصول الأحكام (١/٨١).

#### ١٨٠٣ «المؤمن لا يكون صمته إلا فكرًا، ونظره إلا عبرة، ونطقه إلا ذكرًا ،٠

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (١٠٩/٣) مرفوعًا بصيغة الجزم، وقال العراقي في وتخريج الإحياء : ولم أجد له أصلا . اه.

#### \* ١٨٠٠ «أفضل الحسنات تكرمة الحلساء »

الحديث لا يصح: أخرجه القضاعي في مسند الشهاب، (٢٤٦/٢) (ح١٢٨٥) ط مؤسسة الرسالة

بيروت، من حديث عبد الله بن مسعود مرفوعًا، وعلته محمد بن منصور التستري وهو شيخ القضاعي، قال أبو إسحاق الحبال الحافظ: «كذاب» كما في «الميزان» (٨٢١٣/٤٨/٤) للإمام الذهبي، وفي «المسان» (٤٤٧/٥) (٤٤٧/٥) للحافظ ابن حجر.

٨٠٥ ﴿ لا يستديرُ الرَّغيفُ ويوضعُ بين يديكَ، حتَى يعملَ فيه ثلاثمائة وستُونَ صانعًا أَوْلَهم ميكائيلُ عليه السَّلامُ، الَّذي يكيلُ المَاءَ من خزائنِ الرَّحمة، ثمَّ الملائكةُ الَّتي تُرجي السَّحابَ، والشَّمسَ والقمر، والأفلاكَ، وملائكةُ الهواء ودوابُ الأرض، وآخرُهم الخبَازُ...

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في إحياء علوم الدين، (٩١/٣) وقال الحافظ العراقي في «تخريج الاحياء»: «حديث لا يستدير الرغيف..، الحديث لم أجد له أصلاً.

ونقل الإمام القاري في كتابه «المصنوع في معرفة الحديث الموضوع» (ح٤٠٣) قول الحافظ العراقي وأقره.

٨٠٦- ، فإذا رفعْتَ رأسَك فلا تُقْعِ كما يُقْعِي الكَلبُ، ضَعْ الْيَتَيْك بين قدمَيْك، والْزِقُ ظاهِرَ قدمَيْك بالأرض ،.

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ ابن ماجه في السنن ، (ح٨٩٦) من حديث العلاء أبي محمد قال: سمعت أنس بن مالك يقول: قال لي النبي صلى الله عليه وسلم، فذكره.

وعلته العلاء أبو محمد، قال الإمام الذهبي في الميزان (٢٧٣٠/٩٩/٣): «العلاء بن زيد الثقفي بصري عن أنس بن مالك يكنى أبا محمد تالف، قال ابن المديني: كان يضع الحديث، وقال أبو حاتم والدارقطني: متروك، وقال البخاري وغيره: منكر الحديث، وقال ابن حبان: روى عن أنس نسخة موضوعة». اه. قلت: فقد ذكره الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٨٠/٢) وقال: «العلاء بن زيدل يروي عن أنس بن مالك بنسخة موضوعة لا يحل ذكره في الكتب إلا على سبيل التعجب،. اه. وقال الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٢٠٠/٥) (٢٢٠/٥): حدثنا المجنيدي قال: حدثنا البخاري قال: العلاء بن زيدل أبو محمد الثقفي عن أنس روى عنه يزيد بن هارون: منكر الحديث،. اه.

فائدة: ما ذكرناه هو تطبيق عملي لعنى مصطلح: «منكر الحديث» عند الإمام البخاري، ولذلك قال الشيخ أحمد شاكر في «الباعث الحثيث» (ص٨٩)؛ قول البخاري «منكر الحديث» فإنه يريد به الكذابين، ففي الميزان للذهبي (٥/١)؛ نقل ابن القطان؛ أن البخاري قال: «كل من قلت فيه؛ منكر الحديث، فلا تحل الرواية عنه». اهـ.

فائدة أخرى: حول نقد المتنفي هذا الحديث الموضوع، حيث جاء به وألزق ظاهر قدميك بالأرض، وهو مخالف للسنة، فقد أخرج الإمام مسلم في صحيحه، (ح٤٩٨) من حديث عائشة: وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يفرش رجله اليسرى وينصب رجله اليمنى».

٨٠٧ ، من قرأ في الفجر بألم نشرح، وألم تركيف، لم يرمد ،.

الحديث لا يصح: أورده الحافظ السخاوي في «المقاصد » (ح١١٦٢)، وقال: « لا أصل له ». اهـ. هـ. ٨٠٨ - ، إِنَّ لَكُلُ شيء نسْبِهُ، وَإِنَّ نَسْبَهُ اللَّهِ قُلُ هُوَ اللَّهِ أَحَدٌ ».

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ الطبراني في «المعجم الأوسط» (٤١٢/١) (ح٢٣٦) ط. المعارف بالرياض من حديث أبي هريرة مرفوعاً، وعلته الوازع بن نافع، قال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (٣٨٨): «منكر الحديث». اهـ وهذا المصطلح قد بينًا معناه في الفوائد التي ذكرناها، وبه تبين شدة ضعف هذا الحديث، ولذلك ذكره الحافظ الذهبي في «الميزان» (٤٣٢٠/٣٢٧/٤)، ونقل أن يحيى بن معين قال: «ليس بثقة». وأن النسائي قال: متروك، وأن أحمد قال: ليس بثقة». اهـ.



بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم.

أما بعد: انتهينا بفضل الله تعالى من الأحكام المتعلقة بالمرأة في باب الجنائز، ونشرع-بإذن الله تعالى- في باب الزكاة، فأسأل الله عز وجل أن يتقبل جهد المقل وأن ينفع به المسلمين.

#### أولا: تعريفها:

الزكاة في اللغة: النماء والطهارة والبركة، يقال زكا يزكو زكاء وزكوًا، ويقال زكى يزكي تزكية ومنه وقله تعالى: ﴿ مُنْ مِنْ أَمْرُهُمْ صَلَاقَةٌ ثُلُهُمُومُمْ وَرُزَكُمِ مِنا وقله تعالى: ﴿ مُنْ مُنْ أَمْرُهُمْ صَلَاقَةٌ ثُلُهُمُ مُمْ وَرُزَكُمِ مِنا وقله تعالى: ﴿ وَلَا لَمْ كَانَةٌ ثُلُهُمُ مُنْ وَرَكُمُ مِنا الصلاح، يقال رجل تقيّ زكيّ ورجال أتقياء أزكياء، وتطلق أيضًا على المدح، قال تعالى: ﴿ وَلا تُرَكُّمُ النَّهُ مُنْ الله مِنا والمناب عالى المدب عالى ص٢٥٨؛ أي لا تمدحوها. (لسان العرب عالى ص٢٥٨؛ المعجم الوسيط عالى ص٢٩٨؛ تهذيب اللغة ج١٠ ص١٧٥).

#### الزكاة شرغاء

عرفها الحنفية بأنها: تمليك جزء مال عينه الشارع، من مسلم، فقير، غير هاشمي، ولا مولاه، بشرط قطع المنفعة عن الملك من كل وجه، لله تعالى. (الدر المختارج ٢ ص ٢٨٧؛ البحر الرائق ج٢ ص ٢١٦).

وعرفها المالكية بأنها: اسم لقدر من المال، يخرجه المسلم، في وقت مخصوص، لطائفة، بالنية. (مواهب الجليل ج٢ ص٢٥٥).

#### عدد ای د/عزة محمد رشاد (أم تمیم )

وعرفها الشافعية بأنها: اسم لقدر مخصوص، من مال مخصوص، يجب صرفه لأصناف مخصوصة. (السراج الوهاج جا ص١١٦).

وعرفها الحنابلة: بأنها حق يجب في المال. (المغني

وفي التعريفات تقارب كبير يفيد بأنها مال مخصوص يخرجه المسلم لطائفة مخصوصة في وقت مخصوص.

#### ثانيا؛ حكمها؛

الزكاة أحد أركان الأسلام الخمس وفرض من فروضه، وهي واجبة بكتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم وإجماع أمته. وقد ذكرت الزكاة في آيات كثيرة مقرونة بالصلاة. قال تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا السَّلَوَةُ وَمَا وَا الرَّكَاةِ مَا السَّلَوَةُ وَمَا وَا الرَّكُونَةُ ﴾ (البقرة: ٣٤).

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوْةَ وَمَاتُوا الزَّكُوْةَ وَأَقْرِشُوا اللَّهَ قَرْشًا حَسَنًا ﴿ (المُزمَلِ: ٢٠ ).

- عن ابن عباس رضي الله عنهما: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما بعث معاذًا على اليمن، قال: وإنك تقدم على قوم أهل كتاب، فليكن أول ما تدعوهم إليه عبادة الله، فإذا عرفوا الله، فأخبرهم أن الله فرض عليهم خمس صلوات في يومهم وليلتهم، فإذا فعلوا فأخبرهم أن الله فرض

عليهم زكاة من أموالهم وترد على فقرائهم، فإذا أطاعوا بها فخذ منهم وتوق كرائم أموال الناس، أخرجه البخاري (١٤٥٨)، ومسلم (١٩). ثالثًا: زكاة حلى المرأة:

الأدلة على وجوب زكاة الحلي: ١- قال تعالى: ووَالْدِينَ يَكُيرُونَ ٱلذَّهَبُ وَالْفِضَةُ وَلَا يُنفِقُونُهَا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَبَيْتُرْهُم بِعَكَابِ ٱلبِيرِ ۞ بَوْمَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّهُ فَتُكُونِ بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُوْبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ هَنَا مَا كَثَرَتُمْ لِأَنفُسِكُ فَلُوفُوا مَا كُمْ تَكُون ، (التوية: ٣٤-٣٥).

٢- عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ما من صاحب ذهب ولا فضة لا يؤدي منها حقها إلا إذا كان يوم القيامة صفحت له صفائح من نار، فأحمى عليها في نارجهنم، فتكوى بها جنبه وجبينه وظهره كلما بردت أعيدت له، في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة حتى يقضى بين العباد، فيرى سبيله إما إلى الجنة وإما إلى الناري. أخرجه مسلم (٩٨٧).

٣- عن شعيب عن أبيه عن جده أن امرأة أتت رسول الله صلى الله عليه وسلم ومعها ابنة لها وفي يد ابنتها مسكتان غليظتان من ذهب، فقال لها «أتعطين زكاة هذا؟ قالت: لا، قال: أيسرك أن يسورك الله بهما يوم القيامة سوارين من نار، قال: فخلعتهما فألقتهما إلى النبي صلى الله عليه وسلم وقالت: هما لله عز وجل ولرسوله. (صحیح آبی داود (۱۵۹۳)، وأحمد (۲۹۰۱).

٤- عن عائشة قالت: ودخل عليُّ رسول الله صلى الله عليه وسلم فرأى في يدي فتخات من ورق فقال: ما هذا يا عائشة، فقلت: صنعتهن أتزين لك يا رسول الله، قال: أتؤدين زكاتهن؟، قلت: لا أو ما شاء الله، قال: هو حسبك من الناري. انظر صحيح ابي داود (١٥٦٥).

#### بعض الأثار الواردة عن التابعين في إيجاب زكاة الحلىء

١- عن عبد الحميد بن جبير أنه سأل ابن المسيب أفي الحلى: الذهب والفضة زكاة؟ قال: نعم، قال: قلت: إذن يضني، قال: ولو ،. أخرجه عبد الرزاق في Itain (V. 9.).

٢- عن عبد الرزاق عن معمر عن الزهري قال والزكاة في الحلى في كل عام ، أخرجه عبد الرزاق ق المعنف (۷۰۸٤).

بعض الأشار الواردة عن الصحابة والتابعين في عدم إيجاب زكاة الحلي:

عن عمرو بن دينار قال: سألت جابر بن عبد الله عن الحلى، هل فيه زكاة: قال: لا. قلت إن كان ألف دينار؟ قال: الألف كثير، أخرجه عبد الرزاق في المنف (۷۰۷۱).

عن عائشة أنها كانت لا تزكيه ، أخرجه ابن أبي شية في المنف (١٠٧٥).

عن نافع عن ابن عمر قال: وليس في الحلي زكاة، أخرجه عبد الرزاق في المصنف (٧٠٧٧).

تنازع الفقهاء في هذه المسألة، فذهبت طائفة إلى وجوب الزكاة في الحلي، وحجتهم الأحاديث والأثار الصحيحة التي جاءت بذلك كما تقدم، وأيضا لم يرد دليل على استثناء الحلى من عموم الأدلة الواردة في وجوب زكاة الذهب والفضة، وهذا مذهب الحنفية وبعض الحنابلة وابن حزم

وخالفهم في ذلك آخرون، قالوا لا زكاة في الحلي، واستدلوا لقولهم بالأثار الصحيحة التي جاءت عن الصحابة في ذلك، وأيضا استدلوا ببعض الأحاديث التي ضعفها أكثر أهل العلم، وفيها عدم وجوب الزكاة في الحلى.

وهذا مذهب مالك والشافعي والمشهور من مذهب

#### ونذكر أقوال الفقهاء في المسألة؛ أولا: القائلون بوجوب زكاة الحلي:

جاء في فتح القدير (٢/٣/٢، ٢٢٤): مضت السنة أن في الحلى الذهب والفضة الزكاة، وفي المطلوب أحاديث كثيرة مرفوعة غير أنا اقتصرنا منها على ما لا شبهة في صحته، والتأويلات المنقولة عن المخالفين مما ينبغي صون النفس عن أخطارها والالتفات إليها".

وجاء في معالم السنن (١٥/٢): "باب زكاة الحلى؛ بعد أن ذكر أدلة كل فريق، قال: قلت: الظاهر من الكتاب يشهد لقول من أوجبها والأثر يؤيده ومن أسقطها ذهب إلى النظر ومعه طرف من الأثر، والاحتياط أداؤها، والله أعلم".

قال ابن حزم في المحلى (١٩١/٤): "قد صح عن النبي صلى الله عليه وسلم إيجاب الزكاة في الذهب عمومًا ولم يخص الحلى منه بسقوط

الزكاة فيه، لا بنص ولا بإجماع، فوجبت الزكاة بالنص في كل ذهب وفضة، وخص الاجماع المتيقن بعض الأعداد منهما وبعض الأزمان، فلم تجب الزكاة فيهما إلا في عدد أوجبه نص أو إجماع وفي زمان أوجيه نص أو إجماع، ولم يجز تخصيص شيء منهما، إذ قد عمهما النص، فوجب أن لا يضرق بين أحوال الذهب بغير نص ولا إجماع وصح يقينًا - بلا خلاف- أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يوجب الزكاة في الذهب والفضة كل عام والحلى ذهب وفضة، فلا يجوز أن يقال وإلا الحلى ، بغير نص في ذلك ولا إجماع. وبالله تعالى التوفيق".

قال الصنعاني في سبل السلام (٥٣٣/٢) بعد أن ذكر حديث المرأة التي أتت النبي صلى الله عليه وسلم ومعها ابنتها وفي يديها سوارين، ثم ذكر حديث عائشة كما تقدم قال: "والحديث دليل على وجوب الزكاة في الحلية".

جاء في الشرح الممتع (١٣٣/٦): "فإن قال قائل: بماذا نجيب عن أدلة القائلين بعدم الوجوب قلنا نجيب بما يلي:

أما حديث ، ليس في الحلي زكاة ، فإنه حديث ضعيف لا تقوم به حجة، فضلا عن أنه يعارض عموم الحديث الصحيح، ثم إن المستدلين به لا يقولون بموجيه، فلو أخذنا بموجيه لكان الحلى لا زكاة فيه مطلقاً، وهم لا يقولون بذلك، فيقولون: إن الحلي المعد للإجارة أو النفقة فيه الزكاة، وهذا معناه أننا أخذنا بالحديث من وجه وتركناه من وجه آخر، وهذا لو صح الحديث.

وأما ما روى الصحابة الخمسة فهو لا يقاوم عمومات الأحاديث عن النبي صلى الله عليه وسلم ولا سيما أن هناك دليلا خاصًا في الموضوع وهو حديث المرأة التي معها ابنتها، فإنه نص في الموضوع ولا عبرة بقول أحد مع قول رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وأما القياس: فهو مع الفارق ومتناقض، أما كونه قباسًا مع الفارق ومتناقض، فالأن الأصل في الذهب والفضة وجوب الزكاة وليس الأصل في الضرس والعبد والثياب وجوب الزكاة فكيف نقيس ما أصله الزكاة على شيء الأصل فيه عدم الزكاة. وأما كونه متناقضا فكما يلي:

لوكان له عبد قد أعده للأجرة، فليس فيه زكاة، ولو كان عنده خيل للأجرة فليس فيها زكاة، ولو كان عنده حلى للأجرة ففيه زكاة، وإذا لا يصح

ثم استدل بعموم الأدلة من الكتاب والسنة على وحوب الزكاة في الحلى كما تقدم في الباب.

#### ثانياء القائلون بمدم وجوب زكاة العلى:

جاء في الموطأ (١٧٩/١): "فأما التبر والحلي المكسور، الذي يريد أهله إصلاحه ولبسه، فإنما هو بمنزلة المتاء يكون عند أهله، فليس على أهله فيه زكاة".

قال الشافعي في الأم (٥٧/٢): " وللمرأة أن تتحلى ذهبًا وورقًا، ولا يجعل في حليها زكاة من لم يرفي الحلى زكاة. قال الشافعي: وإذا اتخذ الرجل أو المرأة إناء من ذهب أو ورق زكياه في القولين معًا. فإن كان إناء فيه ألف درهم قيمته مصوعًا ألفان، فإنما زكاته على وزنه لا على قيمته. وإذا انكسر حليها فأرادت إخلافه أو لم ترده فلا زكاة فيه في قول من لم يرفي الحلى زكاة، إلا أن تريد إذا انكسر أن تجعله مالا تكتنزه فتزكيه".

قال الرداوي في الانصاف (١٢٥/٣): "قوله: ولا زكاة في الحلى الماح المعد للاستعمال في ظاهر المذهب، وهو المذهب وعليه أكثر الأصحاب، وعنه تجب فيه الزكاة، قال في الفائق: وهو المختار، وعنه تجب فيه الزكاة إذا لم يعر ولم يلبس".

تعقب وترجيح

والأرجح بعد ذكر هذه الأقوال والمذاهب، هو ما ذهب إليه أكثر أهل العلم من الصحابة والتابعين ومن بعدهم، وهو ما ذهب إليه الحنفية وبعض الحنابلة والامام ابن حزم ومن المعاصرين العلامة ابن عثيمين من وجوب الزكاة في الحلي، ومن أظهر ما استدل به الأحاديث التي جاءت صحيحة صريحة عن النبي صلى الله عليه وسلم في إيجاب زكاة الحلي والتي ذكرناها في المسألة، ولا يجوز رد أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم والأخذ بالاجتهاد وإنكان من الصحابة وهذا مجمع عليه من أهل العلم، ولا بجوز القياس مقابل النص كما تقرر في الأصول، والله تعالى أعلم. وللحديث يقية إن شاء الله،

والحمد لله رب العالمين.



إن الحمد لله، تحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضلُ له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله، أما بعد:

#### القرآن الكريم عصمة وهداية وبركة:

ياعياد الله: أنزل الله-عزوجل- القرآن على نبيه-صلى الله عليه وسلم- وأعلمه فضل ما أنزل عليه، وأعلم خلقه في كتابه وعلى لسان رسوله أن القرآن عصمة لن اعتصم يه، وهدى لن اهتدى يه، وغنى لن استغنى به، وحرَّز من النار لن اتبعه، ونور لن استنار به، وشفاء لما في الصدور وهدى ورحمة للمؤمنين، ثم أمر الله الكريم خلقه أن يؤمنوا به ويعملوا بمُحْكمه فيحلوا حلاله، ويحرموا حرامه، ويؤمنوا بمتشابهه ويعتبروا بأمثاله، ويقولوا: ( مَامَنًا بِو ، كُلُّ مِنْ عِيدِ رَيِّناً) (آل عمران: ٧).

ثم وعدهم على تلاوته والعمل به النجاة من النار والدخول إلى الجنة، ثم ندب خلقه إذا هم تلوا كتابه أن يتدبروه ويتفكروا فيه يقلوبهم، وإذا سمعوه من غيرهم أحسنوا

#### الشيخ: أحمد طالب بن حميد Stane خطيب السجد اللبوي الشريف

استماعه، ثم وعدهم على ذلك الثواب الجزيل، ثم أعلم خلقه أن من تلا القرآن وأراد به متاجرة مولاه الكريم فأنه يربحه الربح الذي لا بعده ربح، ويعرفه بركة المتاجرة في الدنيا والأخرة، قال الله-تبارك وتعالى-: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُوكَ كِنَكُ ۖ ٱللَّهِ وَأَفْامُوا شَكُورٌ ۞ وَالَّذِي أَوْجَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِتَابِ مُ الْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْدُ إِنَّ اللَّهَ بِعِبَادِهِ. لَخَبِيرُ بَصِبُ مُمَّ أَوْرَفُنَا ٱلْكِنْبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِهُ يِنْهُمْ ظَالِدٌ لِنَفْسِهِ. وَمِنْهُم مُّفْتَصِدُ وَمِنْهُمْ سَابِقُ بِالْخَيْرَتِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ذَالِكَ هُوَ ٱلْفَضْلُ ٱلْكَيْبُرُ

الأمر بالتدبر والعمل بكتاب الله

وقال سبحانه: (الله زَلُ أَخْسَنَ لَلْدَيْثِ كِنَبُا مُتَنَبِهَا مَنَانِ لَقَشَعُرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشُونَ رَجُهُمْ ثُمُّ قَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ ذَلِكَ هُدَى اللهِ يهدى بوء من يَنَكَأَهُ وَمَن يُسْلِل اللهُ فَا لَهُ مِنْ هَادٍ ) (الزُّمر: ٢٣)، وقال عز من قائل: (كَتُ أُرْانَهُ أَرْانَهُ إِلَيْكَ مُبُرَةً لِيَّتَبَرُوا عَلَيْتِهِ وَلِتَتَكُمْ أَوْلُوا الزَّانِهُ مُرَانًا عَرَبُنًا وَمَرَفَنَا فِيهِ مِن الْوَهِدِ لَمَلَهُمْ بِلَغُونَ أَرْانَهُ مُرَانًا عَرَبُنًا وَمَرَفَنَا فِيهِ مِن الْوَهِدِ لَمَلَهُمْ بِلَغُونَ أَرْانَهُ مُرْانًا عَرَبُنًا وَمَرَفَنَا فِيهِ مِن الْوَهِدِ لَمَلَهُمْ بِلَغُونَ أَرْانَهُ مُرَانًا عَرَبُنًا وَمَرَفَنَا فِيهِ مِن الْوَهِدِ لَمَلَهُمْ بِلَغُونَ

للمستمع بإحسان للقرآن الكريم أجر عظيم:

ثم إن الله-تعالى- وعد لمن استمع إلى كلامه فأحسن الأدب عند استماعه بالاعتبار الجميل، ولزوم الواجب لاتباعه، والعمل به أن يبشره-عز وجل- منه بكل خير، ووعده على ذلك أفضل الثواب، قال عز وجل: (فَيْمَ عَلَى ذَلك أَفْضَل الثواب، قال عز وجل: (فَيْمَ عَلَى ذَلك أَلْنِي بَنْتَمْهُ اللهُ وَأَلْبَتِكُ مُمْ أَلُولُ الأَنْبِ) عَبْدِ الله والما كلام ربنا حسن لمن الزمر: ١٧-١٨)، فكل كلام ربنا حسن لمن قاده ولمن استمع إليه، وإنها هذا صفة قوم

إذا سمعوا القرآن يتبعون من القرآن أحسن ما يتقربون به إلى الله، ممًا دلهم عليه مولاهم الكريم، يطلبون بذلك رضاه، ويرجون رحمته، سمعوا قول الله-تعالى-: (وَإِذَا فَرِيَ ٱلْشُرْمَانُ أَأْسَتَبِعُوا لَهُ وَأَسِتُوا لَعَلَيْمُ اللهُ وَأَسِتُوا لَعَلَيْمُ مَرَّمَوْنَ ) (الأعراف: ٢٠٤)، فكان حسن استماعهم يبعثهم على التذكر فيما لهم وعليهم، وسمعوا الله-تبارك وتعالى-يقول: (فَذَرِ وَالْمُورُانِ مَن يَعَانُ وَعِيدٍ) (ق: ٤٥).

وقد أخبرنا الله-عز وجل- عن الجن في حسن استماعهم للقرآن واستجابتهم لما نديهم إليه، ثم رجعوا إلى قومهم فوعظوهم بما سمعوا من القرآن بأحسن ما يكون من الموعظة، قال الله-عز وجل-: (قُلُ أُوحِيَ إِنَّ أَنَّهُ ٱسْتَمَعَ نَقَرٌ مِنَ لَلِّينَ فَقَالُواْ إِنَّا سَمِعْنَا مُرْمَاتًا عَبُهُ الْ يَهِدِي إِلَى ٱلرُّشْدِ فَعَامَنًا بِهِ، وَلَن تُشْرِكُ رَبَّ لَمَّا) (الْجِنِّ: ١-٢)، وقال عز وجل: (وَإِذْ مُتَرَقِناً إِلَيْكَ نَقْرًا مِنَ الْجِنْ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْمَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوا أَنصِتُوا فَلَمَّا فُضِي وَلُوا إِلَى قَوْمِهِم مُندِرِينَ ﴿ قَالُوا يَنَوْنَنَا إِنَّا سَيْمُنَا كِتَبَّا أُمْزَلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ بَدَيْدِ يَبْدِئ إِلَى ٱلْحَقَّ وَإِلَّ لَمْ مِنْ مُسْتَغِيمِ ﴿ كَا يَقُومُنَا أَجِبُوا دَاعِي ٱللَّهِ وَمَامِنُوا بِدِ يَمْفِرُ لَكُمْ فِن ذُنُوبِكُرُ وَيُجْرَكُمْ مِنْ عَذَابِ أَلِيدٍ) (الأحقاف: ٢٩-٣١)، وقد قال الله-عز وجل- في سورة ق والقرآن المجيد، ما دلنا على عظيم ما خلق من السماوات والأرض، وما بينهما من عجائب حكمته عُ خلقه ثم ذكر الموت وعظيم شأنه، ثم ذكر النار وعظيم شأنها، ثم ذكر الجنة وما أعد فيها لأولمائه فقال عز وجل: ( لَمْ مَّا يَثَاثُونَ فِيَا وَلَدْيْنَا مَرِدًا) (ق: ٣٥)، ثم قال بعد ذلك كله: (إذَّ فِي ذَٰلِكَ لَذِكْرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُۥ قَلْتُ أَوْ أَلْغَى ٱلتَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ) (ق: ٣٧)، فأخبر جل ذكره أن الستمع بأذنيه بنبغي له أن يكون مشاهدًا بقلبه ما يتلو وما يسمع؛ لينتضع بتلاوته

للقرآن وبالاستماع لن يتلوه. ثم إن الله-عز وجل- حث خلقه على أن يتدبروا القرآن فقال: ( أَفَلاَ يُنَدِّرُونَ ٱلَّهُ مَاكَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبِ أَفْنَالُهَا ﴾ (مُحَمِّد: ٢٤)، وقال عز وجل: (أَفَلَا يَتَدَثَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَير أَلَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ آخِيلَافًا كَثِيرًا ) (النَّسَاء: ٨٢)، ألا ترون- رحمكم الله- إلى مولاكم الكريم كيف بحث خلقه على أن يتدبروا كلامه، ومن تدبر كلامه، عرف الرب-عز وجل-، وعرف عظيم سلطانه وقدرته، وعرف عظيم تفضله على المؤمنين، وعرف ما عليه من فرض عبادته، فألزم نفسه الواجب، فحدر مما حدره مولاه، ورغب فيما رغبه فيه، ومن كانت هذه صفته عند تلاوته للقرآن وعند استماعه من غيره كان القرآن له شفاء، فاستغنى بلا مال، وعز بلا عشيرة، وأنس بما يستوحش منه غيره؛ لأن تلاوته للقرآن عبادة، والعبادة لا تكون بغفلة، عن ابن مسعود-رضى الله عنه-قال: « لا تنثروه نثر الدقل، ولا تهزوه هز الشعر، قضوا عند عجائيه، وحركوا به القلوب، ولا يكن همه

أهل القرآن هم أهل الله وخاصله:
عباد الله: يقول الله-تبارك وتعالى-:
(يُكَابُّ اللّهِ مُامِّرُا النَّوْا الله كُورُوا مَعْ
المُسْدِيمِينَ ) (التَّوْبَة: ١١٩)، وقال عز وجل: (اللّبِينَ عَابَيْتُهُمُ الْكِنْبَ يَدُرُبُدُ مَنْ يَلْرَبُونِ)
(الْبقرة: ١٢١)؛ أي: يتبعونه حق اتباعه، والله أي وتلاوة أركان، وتلاوة أركان، وتلاوة بنان، وتلاوة لسان، وتلاوة أركان، عمله، وقال رسول الله-صلى الله عليه عمله، وقال رسول الله-صلى الله عليه هم يا رسول الله؟ قال: أهل القرآن هم وسلم: "يقال لصاحب القرآن: اقرأ وارتق وسلم: "يقال لصاحب القرآن: اقرأ وارتق ورتل كما كنت ترتل في الدنيا؛ فإن منزلتك

أحدكم أخر السورة».

عند آخر آية تقرؤها" وقال صلى الله عليه وسلم: "خيركم من تعلم القرآن وعلمه"، وقال عليه الصلاة والسلام: "أيكم يحب أن يغدو إلى بطحان أو العقيق، فيأتي كل يوم بناقتين كوماوين زهراوين؛ أي: سمينتين مائلتين إلى البياض، فيأخذهما في غير اثم ولا قطع رحم؟ قالوا: كلنا يا رسول الله بحب ذلك. قال: فلأن يغدو أحدكم إلى المسجد فيتعلم آيتين من كتاب الله خير له من ناقتين، وثلاث له خير من ثلاث، وأربع له خير من أربع، ومن أعدادهن من الإبل"، وقال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: "ما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله، يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم، إلا نزلت عليهم السكينة، وغشيتهم الرحمة، وحفت يهم اللائكة، وذكرهم الله فيمن عنده"، وقيل لابن عباس-رضي الله عنهما-: "أي العمل أفضل: قال: ذكر الله أكبر، وما جلس قوم في بيت من بيوت الله، يتدارسون فيه كتاب الله ويتعاطونه بينهم إلا أظلتهم الملائكة بأجنحتها، وكانوا أضباف الله-تعالى- ما داموا فيه، حتى يخوضوا في حديث غيره".

هذا وصلوا وسلموا-عباد الله- على خير خلق الله محمد بن عبد الله، فقد أمركم الله بالصلاة والسلام عليه فقال: ( إِنَّالَةُ وَمُلِيبِكُنَّهُ مِصْلُونٌ عَلَى اللّهِ يَعْلَيْهِ فَقَال: ( إِنَّالَةُ مَلْمُوا مَلْكُونُ عَلَى اللّهِ يَعْلَيْهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى عبدك فاللهم صل وسلم وزد وبارك على عبدك ورسولك نبينا محمد، وارض اللهم عن الخلفاء الراشدين، الأئمة المهديين، أبي بكر وعمر وعثمان وعلى، وعن سائر الصحابة أجمعين، وعن آل بيت نبيك الطيبين أبطاهرين، وعن أزواجه أمهات المؤمنين وعن الطاهرين، وعن أزواجه أمهات المؤمنين وعن التابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

### مِنْ الأحداث المِمة في تاريخ الأمة

## أحداث مهمة وقعت في شهر ربيع

عبد الرزاق السيد عيد

الحمد لله الذي جعل الليل والنهار خلفة لن أراد أن يذكّر أو أراد شكورًا، لكن الظالمين أبوا إلا كفورًا، والصلاة والسلام على إمام الشاكرين وسيد الذاكرين وخاتم النبيين؛ سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

فيعد مرور شهر ربيع الأول لنا معه وقفة، فقد كان له خصوصية في حياة النبي صلى الله عليه وسلم، وليوم الاثنين فيه خصوصية عثر: ففيه ولا النبي صلى الله عليه وسلم، وفيه هاجر، وفيه أنزل عليه الوحي، وفيه فيض إلى الرفيق الأعلى. روى مسلم في صحيحه عن أبي قال رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه و سلل عن صيامه يوم الإثنين، فقال: هذا ين رلدت فيه، ويوم بعثت فيه، أو قال، أفرال على فيه.

أما يخصوص شهر ربيع فقد ثبت بما لا يدع مجالاً المشك وقوع أربعة أحداث مهمة كان الما مدار ما حدث من تغيير بيلاً حياة العرب خاصة، والعالم بأسره عامة، وهذه الأحداث على الترتيب كما يلي،

١- مولده صلى الله عليه وسلم.

١- هجرته من مكة إلى المدينة.

٣- وفاته صلى الله عليه وسلم.

٤- ولاية أبي بكر رضي الله عنه.

وسنحاول فيما يلي الحديث عصيء من التفصيل، وبيان ما بينها من ترابه الازم، وبالله التوفيق،

أولا: ميلاد النبي صلى الله عليه وسلم وحاجة العالم إليه: - تحقيق تاريخ الميلاد، واليوم، والسه والسنة،

أما العام فقد ذكر ابن القيم في زاد المعاد أن الأجماع يكاد ينعقد على أنه عام الفيل، وبه قال ابن إسحاق في السيرة، وكذلك قال ابن كثير، وهو المشهور عند الجمهور، وقال الدكتور أكرم ضياء العمري في السيرة الصحيحة، (١٧/١)، والحق أن الروايات المخالفة كلها معلولة الأسائيد، وقد أثبتت دراسات حديثة قام بها باحثون مسلمون ومستشرقون أن ميلاد النبي صلى الله عليه وسلم كان في عام الفيل الموافق (٥٧١/٥٧٠) للميلاد ،.

أما اليوم فهو يوم الأثنين، وقد ذكرنا الحديث الذي رواد مسلم عن أبي قتادة بهذا الشأن، والمشهور أن الميلاد كان يوم الإثنين الثاني عشر من ربيع الأول، وقد حقّق بعض الباحثين أن مولده صلى الله عليه وسلم كان يوم الاثنين التاسع من ربيع الأول الموافق لشهر أبريل عام ١٧٥ للميلاد، ونقل الاستاذ محمد الخضري صاحب نور اليقين في سيرة سيد المرسلين، أن الأستاذ محمود باشا عالم الفلك المصري المعروف، والمتوفى في عام ١٨٨٥ ذكر أن ميلاد النبي صلى الله عليه وسلم كان في التاسع من ربيع. وأكد على ذلك صاحب الروض الأنف، من ربيع. وأكد على ذلك صاحب الروض الأنف، وصاحب الرحيق المختوم، وصاحب نور الميقين، وغيرهم. والله سبحانه أعلى وأعلم.

٢- أما حاجة العالم إلى ميلاد النبي صلى الله عليه وسلم ورسالته فهذا أمر دلت عليه النصوص الصحيحة والواقع الذي كان يعاني منه العالم عمومًا وجزيرة العرب على وجه الخصوص، ورائدنا في ذلك قول النبي صلى الله عليه وسلم ورائدنا في ذلك قول النبي صلى الله عليه وسلم

يِّ الحديث الصحيح الذي رواه مسلم: ﴿ وَإِنَّ اللَّهُ نَظُرُ إلى أهل الأرض فمقتهم جميعًا: عربهم وعجمهم إلا بقايا من أهل الكتاب. (جزء من حديث في صحيح مسلم، برقم: ۲۱۹۷).

وفي الحديث إشارة إلى عموم الفساد في أهل الأرض عربهم وعجمهم، إلا بقايا قليلة من أهل الكتاب؛ مثل ورقة بن نوفل وزيد بن عمرو بن نفيل وغيرهم من رهيان النصاري الذين كانوا يؤمنون بأن عيسي عبد الله ورسوله، وأنه قد قرب زمان النبي الخاتم الذي سيبعث في مكة ويهاجر إلى المدينة، وكان آخرهم هو الذي أرشد سلمان الفارسي رضى الله عنه أن يذهب إلى بلاد العرب وإلى المدينة مُهَاجِر النبى الذي قرب زمانه والموصوفة عندهم بقرية ذات نخل بين حرتين، فكان العالم في أمسَ الحاجة إلى رحمة الله المهداة؛ محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم، وقد أخبر الله بهذه الرحمة ع قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمُ لِلْعَالَمِينَ ﴾ (الأنبياء:١٠٧).

وقد صدق شوقى رحمه الله حين وصف العالم قبل بعثة النبى صلى الله عليه وسلم ومولده، فقال: أتيت والناس فوضى لا تمرّبهم

إلا على صنم قد هام في صنم والأرض مملوءة جورا مسخرة

لكل طاغية في الناس محتكم مسيطر الفرس يبغى في رعيته

وقيصر الروم من كير أصم عم

بعذبان الناس في شبه

ويذبحان كما ضحبت بالغنم والخلق يفتك أقواهم بأضعفهم

كالليث بالبهم أو كالحوت بالبلم

وقد أبدع شوقي وصدق في وصف الفوضي التي كانت تعم العالم أنذاك، وسيطرة الفرس والروم على العالم، ومنه جزيرة العرب، نعم كان سلطان الفرس مبسوطا على شمال جزيرة العرب، وكان سلطان الروم مبسوطا على جنوبها والعرب هم وقود الصراء بين الدولتين. وفي وسط الجزيرة يتحكم اليهود في تجارة السلاح ويستفيدون من الحروب التي تقع بين القبائل على أتفه الأسباب، بل ويساهمون في ايقادها وخصوصًا في يثرب بين الأوس والخزرج قبل الإسلام، وقد لخص جعفر بن أبي طالب أخلاق

الجاهلية في حوار مع النجاشي، فقال: (أيها الملك، كنا قومًا أهل جاهلية، نعبد الأصنام، ونأكل الميتة، ونأتى الفواحش، ونقطع الأرحام، ونسيء الجوار، ويأكل القوي منا الضعيف، فكنَّا على ذلك، حتَّى بعث الله إلينا رسولا نعرف نسبه وصدقه، وأمانته وعفافه، فدعانا إلى الله لنوحده ونعبده، ونخلع ما كمّا نعبد وآباؤنا من دونه من الحجارة والأوثان؛ وأمربًا بصدق الحديث، وأداء الأمانة، وصلة الرحم، ونهانا عن الفواحش، وقول الزور، وأكل مال اليتيم. وقذف المحصنة، وأمرنا أن تعبد الله وحده لا نشرك به شيئًا، وأمرنا بالصلاة والزكاة والعفاف والصلة،. رواه أحمد في المسند من حديث أم سلمة رضي لله عنها في حديث في قصة الماجرين إلى الحيشة.

وهذه الكلمات الصادقة الموجرة تلخص أحوال العرب قبل الإسلام، كما تلخص دعوة الإسلام إلى مكارم الأخلاق، والتي أكدها النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث: وإنما بعثت الأتمم مكارم الأخلاق،. وفي رواية: وإنما بعثت لأتمم صالح الأخلاق،. (أخرجه مالك في الموطأ، والبخاري في المفرد، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة -(VO/)

والنبى صلى الله عليه وسلم إنما ولد ليبعث لإخراج الأميين من الظلمات إلى النور، ثم العالم بأسره إلى صراط الله العزيز الحميد

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي بَعَثَ فِي ٱلْأُمْتِعِنَ رَسُولًا يَنْهُمْ مَسَّهُوا عَلَيْهِمْ مَايَنِيهِ، وَثُرَكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَنَبُ وَٱلْحِكْمَةُ وَإِن كَانُواْ فَيْلُ لَغِي صَٰلَالٍ ثَبِينِ ۗ ٢ وَمَاخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَا يَلْحَقُواْ بَهِمْ وَهُوَ ٱلْعَرَارُ الْحَكُمُ : (الجمعة:٢، ٣)، وقال تعالى: «الَّرْ كِتُنَّ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَنَتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إلى صرَّطِ العروز المهيدِ ، (إبراهيم:١).

ثانيًا: الهجرة من مكة إلى المدينة:

لما كانت الغاية من ميلاد النبي الخاتم صلى الله عليه وسلم هي إرساله لإخراج الناس من الظلمات إلى النور، تولى الله أمر نبيه في كل مراحل حياته، ولخص ذلك ية قوله تعالى: ﴿ وَالشُّحَىٰ ١ ۖ وَالْتُسْجَىٰ 🕜 مَا وَدَعَكَ رَبِّكَ وَمَا قَلَىٰ 🕜 وَلَلْآخِرَةُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ ٱلْأُولَىٰ 🕒 وَلْسُوفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَمُرْضَىٰ أَنَّ أَلَمْ يَجِدُكُ يُتِيمًا فَعَاوَىٰ 🕥 وَوْجُدُكُ صَالًا فَهَدَىٰ ، (الصحى:١-٧) .. إلى آخر السورة وسورة الشرح بعدها.

وقد مكث النبي صلى الله عليه وسلم يدعو على

بصيرة هو ومن آمن معه، حتى إذا اشتد أذى قريش وحربهم على الإسلام، هياً الله للرسول والذين آمنوا معه على الدينة النبوية مكانًا صالحًا لنشر الدعوة وأنصارًا على ذلك، وأمر الله المؤمنين بالهجرة إلى الدينة، ثم أمر الله نبيه صلى الله عليه وسلم بذلك.

وقد خرج النبي صلى الله عليه وسلم من داره إلى دار صاحبه أبي بكر رضي الله عنه، ثم خرجا معًا إلى غار ثور في ليلة السابع والعشرين من صفر في السنة الأولى من الهجرة الموافق الثالث عشر من سبتمبر سنة ٢٢٢من الميلاد، ثم خرجا من الفارفي غُرة ربيع الأول، وكان يوم إثنين، ثم وصلا بعون الله ورحمته إلى قباء بالمدينة النبوية يوم الإثنين الثامن من ربيع الأولى الموافق للثالث والعشرين من سبتمبر سنة ٢٢٢ للميلاد، (الرحيق المختوم).

وقد وثق الله سبحانه وتعالى هذا الحدث في كتابه الكريم واعتبره نصرًا، فقال سبحانه، وإلّا تَعُسُرُهُ فَنَدَ نَصَرَهُ أَلَيْنِ صَعَدُوا تَافِي النّايْنِ اللّهِ مَصَرَهُ أَلَّهُ إِنَّا الْمَصَرَةُ أَلَّهُ إِنَّا الْمَصَرِيهِ اللّهِ مَصَرَةً أَلَيْنِ اللّهِ الْمَصَرِيهِ اللّهُ مَصَرَةً أَلَيْنِ اللّهِ مَصَرَةً أَلَّهُ مَعْمَدُ وَأَيْكَدُهُ مِجُنُودٍ لَمَ مَرَوْمَا وَجَعَلَ اللّهِ مَصَرِيهِ اللّهُ اللّهِ مَصَرَقًا أَلَّهُ مَصَرَفًا أَلَيْنِ صَعَمَدُوا أَلَيْنِ مَصَدَّاتُهُ مَا اللّهُ اللّهِ مَصَلًا اللّهُ اللّهُ عَنِيزٌ مَرَامِكُ أَلِيهُ عَنِيزٌ مَرَامِكُ اللّهُ عَنِيزٌ مَرَامِكُ اللّهُ عَنِيزٌ مَرَامِكُ اللّهُ عَنِيزٌ مَرَامِكُ اللّهُ عَنِيزٌ مَرَامِكُ وَاللّهُ عَنْ مِنْ مَرْ مَرَامُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ مِنْ مَرْ مَرَامُ وَاللّهُ عَنْ مِنْ مَرْ مَرَامُ اللّهُ عَنْ مِنْ مَرْ مَرَامُ اللّهُ عَنْ مِنْ مَنْ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ مِنْ مَرْ مَرَامُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ مَنْ مَنْ اللّهُ عَنْ مِنْ مَنْ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ مِنْ مَنْ مُنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وقد اعتبر الله سبحانه وتعالى هذا الحدث بالتحديد نصرًا؛ لأن الله كان معه ومع صاحبه بالحفظ والرعاية والنصر والتأييد؛ إذ أخرجه من بين أيدي المتربصين به صلى الله عليه وسلم والمحتشدين أمام باب داره لينقضوا عليه بضربة واحدة، فأغشاهم الله وأعمى أبصارهم، فخرج من بينهم ووضع على رؤوسهم التراب وهم لا يرونه أم نصره عندما اجتمعوا أمام باب القار ولو نظر أحدهم تحت قدمه لرأى النبي صلى الله عليه وسلم وصاحبه، لكن الله صرفهم عنهما؛ فهذا نصر بدفع الأعداء عنه وعن صاحبه، ثم أمنه يق نصر بدفع الأعداء عنه وعن صاحبه، ثم أمنه يق الطريق حتى وصل إلى المدينة.

والهجرة كانت نصرًا؛ لأنها ليست مجرد هروب من الأعداء وليست مجرد الانتقال من مكة إلى المدينة، بل هي انتقال من دار الكفر إلى دار الإسلام؛ فقد اجتمع في المدينة المهاجرون والأنصار والذين جاؤوا من بعدهم، وقد وصفهم الله سبحانه في الأيات التالية؛ ولِلْفُقْرَة المُهَاجِرِينَ ٱللَّينَ أُخْرِجُوا مِن دِبَرِهِمَ

وَأَمْوَلِهِمْ يَبْتَعُونَ مَضَلَا مِنَ اللّهِ وَرِضُونًا وَيَصُرُونَ اللّهَ وَرَسُولُهُۥ أُولِتِهِ هُمُ الصَّنِيقُونَ ﴿ وَالَّذِينَ بَبُوْمُ النَّارَ وَالْإِبِمَنَ مِن فَلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ النّهِمَ وَلَا يَعِنُونَ فِي صُدُورِهِمْ عَاجَعَةُ مِمَّا أُونُوا وَيُؤَفُّرُونَ مَنْ هَاجَرَ النّهِمِ وَلَوْ كَانَ يَهِمْ خَصَاصَةً وَمَن يُوقَ شُعَ تَعْدِهِمْ يَقُولُونَ وَمِنَا أَغْفِرُونَ أَنْ وَالْذِينَ وَالْمُعَوِينَا اللّهِينَ مَامَثُوا رَبَّنَا إِلَيْنَ مَامِثُوا رَبَّنَا إِلَيْنَ مَامُولًا يَالْإِينِينَ وَلَا يَجْمَلُ فِي قُلُوبَ عِلَا لِلّذِينَ وَالمَوْا رَبِنَا إِلَيْنَ مَامِولًا رَبِنَا إِلَى وَمُوتُ رَحِمُ وَالحَسِمِهِ وَلَا يَجْمَلُ فِي قُلُوبَ عِلَا لِللّذِينَ وَامْتُوا رَبِنَا إِلَى وَمُوتُ

فقد أسس في المدينة النبوية أول دولة للإسلام بقيادة النبي صلى الله عليه وسلم، وبوزارة صحبه الكرام، وفي المقدمة منهم أبو بكر، وعمر، وعثمان، وعلي، وطلحة، والزبير، وغيرهم، نعم قد تأسست دولة لها مقومات الدولة في العصر الحديث؛ كيان سياسي وعسكري واجتماعي، وقد أذن لهم بالدفاع عن أنفسهم بينما كانوا في مكة مستضعفين ولم يؤمروا بقتال، قال الله تعالى، أُذِنَ لِلّبِنَ يُقْنَلُونَ بَنْ مُنْ اللّهِ وَلَوْلا دَنْهُ اللّهِ تَعَالَى مُنْ لَيْنَ أَنْهُ وَلَوْلا دَنْهُ اللّهِ يَنْ سَرِعَ لَقَيْدُ وَاللّهُ وَلَوْلا دَنْهُ اللّهِ يَنْ سَرِعَ لَقَيْدُ وَاللّهُ وَلَوْلا دَنْهُ اللّهِ يَنْ مَنْ اللّهُ وَلَوْلا دَنْهُ اللّهِ يَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ وَلَوْلا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ

وفي هذه الأيات الكريمة أذن الله للمسلمين في المدينة بعد الهجرة بالقتال لأول مرة في ظل الدولة الإسلامية الجديدة، ثم بين أن الله هو الذي ينصر من ينصره، ثم بينت الأيات أسباب النصر والتي تحققت جميعها في المجتمع الجديد الناشئ بقيادة النبى صلى الله عليه وسلم، أو قل الدولة الإسلامية الناشئة، وبهذا المفهوم أيضًا صارت الهجرة نصرًا؛ لأنه ترتب عليها ما حدث بعدها في بدر والأحزاب وقتال اليهود واخراجهم من المدينة وفي خيبر والفتح وتبوك وهكذا تمت كلمة ريك صدقا وعدلا وانتشر الدين في ربوع الجزيرة العربية، ومنها إلى العالم بأسره، ونحن ننتظر الجولة الأخرى للإسلام، وهُو ٱلَّذِي أَرْسُلُ رَسُولُهُ بِالْمُدَىٰ وَدِينِ ٱلْمَنِّي لِيظَهِرُهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ. وَلَوْ كَرْهُ الْشَرُونَ ، (الصف: ٩)، ووعُد الله لا يتخلف وسيُظهر الله دينه الذي بعث به رسوله الخاتم ليظهره على الدين كله ولو كره الكافرون والمشركون، ونحن نثق في ذلك، ونسأل الله أن يجعلنا من جنده الموحدين، وأن يتوفنا مسلمين، وأن يُلحقنا بالصالحين، أمين، والى لقاء أستودعكم الله الذي لا تضيع ودائعه.



## خطورة الأمّيّة الدّينيّة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

لقد تكلمنا على مدار فترة من الزمن عن الفكر ومسلماته ومجالاته، ونماذج يصح فيها إعمال الفكر، وذلك ردًا على من يزعم أنه صاحب فكرسليم ويقترح تعديلا في الثوابت.

لكن: ما سألنا مرة ما هي أسباب وجود هذا الفكر المأزوم؟ الفكر المصاب بأزمة ولابد من علاجه!!

هذا الفكر نشأ في بلاد المسلمين لأسباب نذكرها هنا باختصار، بغية معرفة هذه الأسباب ليتلاشاه من يريد ألا ينخدع، وكذا الرد على أصحاب هذه الأفكار المسمومة.

أتكلم اليوم معكم حول السبب الأول والذي سأطلق عليه: الأميَّة الدينيَّة وخطورتها.

الأمية: تعنى: عدم معرفة القراءة والكتابة، وهكذا عرفها نبينا صلى الله عليه وسلم فقال: وإنا أمة أمية، لا نكتب ولا نحسب، الشهر هكذا وهكذا وهكذا وعقد الأبهام في الثالثة والشهر هكذا، وهكذا، وهكذا يعني تمام ثلاثين".(صحيح مسلم ١٠٨٠).

فإذا أضيف لها الدين أريد بها: عدم معرفة الدين والعلم به، وإن أحرز أعلى المراتب في الدرجات العلمية.

ومع ذلك فإن الله وصف الكافرين بأن لهم قلوباً لا يعقلون بها، كما في سورة الحج، ومعنى هذا أن الإنسان لو حاز أعلى المراتب العلمية في

#### د . أحمد منصور سبالك

الدنيا، ولا يعلم شيئًا عن دين الله تعالى، فهو فامية دينية.

الله سبحانه وتعالى جعل العقل شرطا للتكليف؟ وذلك حتى يحصل الامتثال؛ لذا كان العلم من ضروريات التكليف؛ لأن الامتثال من المكلف مبنى على علمه بما يكلف به، وهذا ما يسمى عند أهل العلم ب: أهلية الأداء.

والعلم أيها القارئ الكريم منه ما هو فرض عين ، ومنه ما هو فرض كفاية، فالأول: ما يتعين فعله من كل مكلف، وأما الثاني: ما إن فعله البعض سقط فعله عن الباقين.

فكل المسلمين مطالبون بحد معين من العلوم الدينية، لا تنفك عنهم، وهي:

العبادات: من صلاة، وصيام، وزكاة، وحج. وأقصد بالزكاة؛ أي التي تخص كل واحد على حسب نوع المال الذي يمتلكه، فيجب عليه العلم بكيفية إخراج زكاته.

وإذا دخل في تجارة لا بد أن يعلم ما ينبغي عليه فيها من أحكام، لكن للأسف الجهل بشرائع الإسلام، وتصدر من لا أهلية له في ذلك ليتكلم في دين الله تعالى ساعد كثيرًا في انتشار الأمية الدينية بين السلمين.

وقد يجهل المتكلم المتصدر للكلام بالشيء نفسه، وقد يجهله ويتصوره على خلافه. فالأول يسميه العلماء: الجهل البسيط.

والثاني: الجهل المركب.

ويضرب العلماء المثل بهذين النوعين في قصة، أذكرها باختصار لبيان نوعي الجهل.

دخل رجل يُلقب ب: «حكيم بغداد»، على القاضي يشتكي السوق، ولما سأله ولماذا شكواك؟ رد قائلاً؛ لم أجد فيه بُغيتي لا فقال القاضي: ما بُغيتك؟ قال: أريد أن أشتري حمارًا غير هذا؟ غير الحمار الذي كان معه. فاستغرب القاضي وسأله عن أوصاف الحمار الذي يريد، فأجاب بأوصاف لا تكون في حمار، فقال القاضي: انتظر حتى يُمسَخ قاضي الدينة حمارًا فأشتريه لك، وكان حاجب القاضي شاعرًا، فأنشد قائلاً:

قال حمارُ الحكيم تُومًا

لُو أَنْصِفُ الدهرُ كُنْتُ أَركبُ

لأنني جاهل بسيط

وصاحبي جاهلُ مُركَــبُ

مع اعتراضي على الشطر الثاني من البيت.

إلا أن الشاعر أراد أن يصور لنا أن هذا الملقب
بالحكيم جهله مركب، ما عنده علم بحقيقة
الحمار، ولما وصفه للقاضي وصفاً غير موجود.
وهكذا أغلب من يتحدث في الدين -إلا
من رحم الله-، يساعد بجهله المركب على

من رحم الله-، يساعد بجهله المركب على تصوير الدين عند الناس على غير حقيقته، فانتشرت الأمية الدينية.

رغم أن النبي صلى الله عليه وسلم قسم الكلفين باعتبار علمهم بالأحكام الشرعية إلى صنفين، ففي حديث النعمان بن بشير رضي الله عنهما قال صلى الله عليه وسلم؛ وأن الحلال بين، والحرام بين، وأن بين الحلال والحرام مُشبهات، لا يدري كثير من الناس أمن الحلال هي، أم من الحرام، فمن تركها؛ استبرأ لدينه وعرضه، ومن واقعها؛ يُوشكُ أن يُواقع للدينه وعرضه، ومن واقعها؛ يُوشكُ أن يُواقع الحرام؛ فمن رعى إلى جنب حمى، يُوشكَ أن يُوشكَ محارمه (أخرجه البخاري ٥٢)، ومسلم ١٩٩٩).

تعلّم له للدين، وهناك أمور لا يتكلم فيها إلا أهل العلم.

فإذا طبقنا هذا الضابط لن تجد الدين كلاً مباحًا لكل الناس يتكلمون فيه بالطريقة

التي نراها اليوم.

وهناك أيضًا عوامل كثيرة ساعدت المتفيهقين، فادعوا العلم زورًا وبهتانًا مما ساهم في انتشار الأمية الدينية، أو بمعنى أدق لقد وصلنا إلى هؤلاء بعوامل ساعدت على ذلك.

مثل تغيير مناهج التعليم الديني من أيام اللورد كرومر المندوب السامي البريطاني أنذاك، وزيرة (دانلوب) الذي تقلّد حقيبة التعليم في ذلك الوقت، فدخلنا في شباك التغريب عن ديننا وانطمست معالم التعليم الديني.

وأيضًا وسائل الإعلام المقروءة والمسموعة والمشاهدة -كان ولا يـزال- لها قصب السبق في هذا، فلا تكاد تجد للدين توقّف وتعظيم عندهم إلا قليل -مقارنة بأمور أخرى-.

وأيضًا من يصعدون المنابر المفترض أنهم عامل رئيس في توعية الناس، ونجد للأسف أغلبهم يحتاج إلى توعية، كل هذا وغيره أذًى إلى أن المسلمين افتقدوا الوسيلة للتعرف على هذا الدين بطريقة صحيحة، مما ساعد في انتشار الأمية الدينية والأفكار المتطرفة وغيرها.

مما زاد المجتمعات المسلمة جهالاً وبُعدًا عن دين الله تعالى.

فكانت هذه الأمية هي السبب الأول في انتشار ما يعرف بالمفكرين، ولما رأوا في أنفسهم الثورة على التكفير، فكروا في دين الله تعالى بل في ثوابت هذا الدين، وأخذوا على عاتقهم تمييع هذه الثوابت حتى ينفض الإنسان المسلم عن دينه بالكلية؛ جرًاء مفكر لا فكر

أخيرا

هذا ما أردت ذكره باختصار في هذا الأمر، وفي المقال القادم بإذن الله تعالى نلتقي بكم مع سبب آخر.

سائلين الحق تبارك وتعالى أن نكون ممن يتعلمون دين الله الحق ثم يعرضونه للناس بحق.

وصل اللهم وسلم وبارك على محمد وآله وصحبه أجمعين.

# بحارُ الفَّنَّ وسُفُنُ اللَّجَاةُ فَتُنَةُ الْقَلِينَ بِالْكُثرِينَ فَتُنَةُ الْقَلِينَ بِالْكُثرِينَ

(t)



د . عماد عیسی

المفتش بوزارة الأوقاف

وتدبَّر نهاياتها هان عليه ما فاته من الدنيا، وصبر بالفظام عن ما يُشتهي، ولم يغبأ بشيء من الُحطام ولم يلتفت الضرورة لقضاء ولم يلتفت الضرورة لقضاء حوائج المعاش ومصالحه.

بِل تَجَدُّهُ قَانِعًا مِتَوَّرَعًا، مُسْلِمًا مِسَلِّمًا، مُتَمَسَّكًا بِالدَّينِ الثَّخِينِ والوَرَعِ الْمُتِينِ، ولو كان ثَمَنُ ذلك أن يخطُو على الدَّخض وَيختسي غير الْمُخض.

إن المرء قد يجمع مالاً ثم يَمُوت ويغادرُه قبل الانتفاع، وقد يوفر متاعًا ثم يتركه قبل الاستمتاع، وكل هذا يتركه للورثة بعده، وهذا حال من لم يعتبر بالأيام، ولم ينزجر بالملام، وهو الشقي الذي يجمع لغيره ويضن على نفسه بخيره، وفي الحديث عن عبد الله بن مسعود قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: "أيكم مال وارثه أحب إليه من ماله؟" قالوا: يا رسول الله، ما منا أحد إلا ماله أحب إليه من الله؟ قال: وفإن ماله ما قدم، ومال وارثه ما أخر " (رواه الخراي 18٤٤).

وَعَنُ أَبِي هُرِيْرَةَ، أَنْ رَسُولَ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، قَالَ: " يَقُولُ الْعَبْدُ: مَالِي، مَالِي، النَّما لَهُ مِنْ مَالِه، قَالَتْ، أَوْ اَعْطَى مَالُه ثَلاثُ: مَا أَكُلُ فَأَفْنَى، أَوْ لَبِسَ فَأَبْلَى، أَوْ اَعْطَى فَاقْتَنَى، وَمَا سَوَى ذَلِكَ فَهُو ذَاهِبٌ، وَتَارِكُهُ لِلنَّاسِ" فَاقْتَنَى، وَمَا سَوَى ذَلِكَ فَهُو ذَاهِبٌ، وَتَارِكُهُ لِلنَّاسِ" (رواه مسلم، ۲۹۵۹).

وعن أنس بُن مَالك، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ: "يَتَبُعُ الْمَيْتَ ثَلَاثَةً، فَيرُجِعُ اثْنَانِ وَيَبْقَى وَاحِدٌ، يَتَبِعُهُ أَهْلُهُ وَمَالُهُ وَعَمَلُهُ، فَيرَجِعُ اهْلُهُ وَمَالُهُ الحمد للله على نعمه أولا وأخيرًا، والصلاة والسلام على نبينا محمد الذي أرسله ربّه بالحق شاهدًا ومبشرا ونذيرًا، وداعيًا إلى الله بإذنه وسراجًا منيرًا، وعلى آله وأصحابه ومن كان له مُعينًا وظهيرًا، ومن تبعه على دعوته، وكان لها مواليًا ولأهلها هاديًا وتصيرًا.

أما بعد: فضتنة المُقلِّين بالْكثرين أصبحتُ من المصائب الكبار، والمُحن الفلاظ التي دبَ في النّاس داوُها، وعَسُر بل استحال دواوُها، والكلام في ذلك طويل الذّيل: لأنّه أدخل في أخلاق الناس وأعلق بطباعهم، وأكثر إظهارًا لأحوالهم، وصدق النبي صلى الله عليه وسلم حين قال: "والصدقة بُرهانُ" أي: علامة على إيمان العبد؛ لأنّ الإنفاق دليل الإيمان بالله واليوم والآخر، والشّح دليل صغف هذا الإيمان.

وهذه النوع من الفتن من أخطر أسباب افتتان الناس بعضهم ببعض؛ إذ ينظر الْقلُ إلى الْمُكثر ويرمق الفقير الغني، ويحسد المعوزُ الْكَفي، ويحقد الْمُسِر على الموسر.

وترى هذا في الناس باديًا هاشيًا: ولو رضي المُقلَّ وقتع الفقير، وسلَّم المعوز، واستسلم المُغسر لمَّا وجدنا لهذه الفتنة خبرًا ولا عاينًا لها أثرًا كما كان في عهد الصحابة: إذ كان فيهم أصحاب الأموال كعثمان وابن عوف وغيرهما، ومع هذا لم يجد أحد في نفسه شيئًا تجاه أخيه.

ولا ريْبَ أَنَّ اشتغال النَّاس بهذه الفتُنة يُبْدي عوراتِهم الباطنة، ويُظهر العيوبَ الْمُنْطُولِة عليها نفوسُهم.

#### تلمُّخ العواقب يهون الدُّنيا:

من ذكر المُنيَّة نسي الأمنيَّة، ومَن تلمَّح عواقبَ الأمور

وينقى عمله " (رواد مسلم ٢٩٦٠).

فإن وجدت من نفسك حرصًا على الدنيا وقسوة في القلب، فاذهب إلى القابر وهون عليها عسير الحياة وهجير الفتن ولظى الخلاف، وذكرها بقرب الرحيل، فستخضع لك، وإن لم يكن ذلك في أول المطاف وبداية الطريق فستجده وأنت سائر إلى ربك كادح إليه وساعتها سترتدي بالكفاف وتكتسي بالعفاف وأنت فرج مسود.

عيد الدينار والدرهم تعيس بنيس:

من عَلَمْ فَهِمَ، وَمَنْ فَهِمَ سَلَمَ، فَلُو عَقَلَ مَنْ يَعِبِدُ الْمَالُ لَعِلَمُ أَنْ حُطَامِ الدَّنِيا لا يَنْبَغَي بِرِيُ القَلَم مِنْ أَجَلِهُ، فَضَلَا عَنَ الدَّخُولَ فَيْ لُجِتَهَا، وعبد الدينار تخدعه من الدنيا خدائفها حتى تفوته ودائفها فيرحل بغير الزاد إلى يوم المعاد، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنِ النَّبِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، قَالَ: "تَعِسْ عَبْدُ الدينار، وَعَبْدُ الدُرْهَم، وَعَبْدُ الخَمِيصة، إنْ أَعْطِي رَضِي، وَإِنْ لَمَ يُعْطُ سَخْط، تَعِسْ وَانْتَكَس، وَإِذَا شَيكَ فَلا انْتَقَشْ" (رواه البخاري ٢٨٨٧).

إن الذي يستعبده المال يردُ أكثر مما يصدُرُ، ويتطاولُ ويجْهد جهدهُ ثم يُقصِّر، فقلبُه بغير الآخرة مشتغل وبالله عن العاقبة متغفل، وهذا كلام لا يدفعه إلا من فيه شعبة من الجنون أو طاف به طائف من الوسواس، ومثل هذا كيف يعامل وهو في مثل هذا الإهاب؟!

والعجب في هؤلاء أن الواحد منهم يرى المحسنين ولا يلوم نفسه يومًا، ولا يتمنى أن يكون في صفهم، نعم لا يستحيل الشجاع جبانًا ولا يكون الجبان شجاعًا.

حال البخيل المسك

تجد هذا النوع من الناس في الإنفاق حريصًا على المال، وفي النفقة شديد التوقي ضعيف الإحسان والترقي، لا يعطي ولا يتصدق فهو قليل السّكب بطيء العطاء وسيء السبك. لا يستعان به في داهمة، ولا يعين عند نازلة، ضيقُ الصّدر عند بدّل المال، بعيد العهد بالنفقة، إذا طلب منه الإحسان أدركه الجبّن، وغلبه الخور، ولم تحمله قدماه إلا إلى الفرار، ولو زلّت به القدم يومًا فاضطر إلى الإحسان يلوم نفسه كأنما سلقته السنة حداد، أو جابهه أحد بالملامة وواجهه بالتوبيخ، وحينها يود أن لو رآه الناس حتى يشهدوا على صدقته اليتيمة وعطيته السقيمة ومنحته اللئيمة، وخلاصة القول: أن البخيل حارسُ نعمته المدينة علي المدينة علي المدينة المنته ا

فهدى اللَّه مَن علم منه الهدى، وجُذَّ عروقَ من غلبَتْ

عليه الشقوة منهم واستأصل شأفته وأراح البلاد والعباد من فتنته فقد عظمت البلية بهم، وعمت الأفة بسببهم.

حال المامق المنطق

أَمَّا الْمُوْمِنِ الْمُحْتَسِبِ فَهِمْتُهُ دَائِمًا تَسْمِو إلى الكمال قد أكرمه الله بالْمَوَاهِبِ السنية والنَّنَائِحِ الهَنيَة يتخذ من الدنيا معبرًا إلى الأخرة فيأخذ من دُنياه ما يُعينه على عمّارة أخراه.

وتجدّه عند رؤية المُحتاجين الطف من الهواء وعند معاينة المساكين أرقَ من الماء فيتبسم وكأنما تفتر فمُه عن ثغر باسم، وعند الحث على البرّ والإنفاق أغُرَر من بحر وأندى من الغيث والغمام وأنفذ من السّهام، ولن تجد خيرًا من هذه الطائفة ولا أخشَع قلبًا ولا ألين جانبًا وأقرب حبًا.

لقد أشر ذكر المعاد في نفوسهم، وصارت له لَيْطة بِقُلُوبهم، بِل أَصبَحَ بَرُدًا على الأَكْبَاد يَرُوي الغُلة ويشفى العلة ويردُ الروح.

وقد اقتدى في ذلك بالأنصار رضي الله عنهم الذين قال الله عنهم الذين قال الله فيهم، الذين قال الله فيهم، و رافين مؤد الله والإبنوس تلج فيون من ماجر المنه و المنه في منه و المنه في منه و المنه و المنه

وهـذا الصنف لا يندم على سخائه ولا ينقطع عن بدله خوفًا من الأملاق بل تأخذه عند الجود الأريحية وتحركه اللودعية، على هذا جرت ضريبته وغريزته، واستقرت طبيعته ونحيزته.

وقد يكون قليل ذات اليد ومع لا يحرم نفسه من الصدقة ولا يكاد يذهب عن باله حديث أبي هُريْرة. قال: أتي رسُول الله صلى الله عليه وسَلَم رَجُلُ فقال: يا رسُول الله، أي الصدقة أعظم؟ فقال: " أن تصدق وأنت صحيح شحيح، تخشى الفقر وتأمُل الغني، ولا تمهل حتى إذا بلغت الحلقوم قلت: لفلان كذا، ولفلان كذا، ألا وقد كان لفلان (مسلم ١٠٣٢).

فأحسن مساعيك تطب مراعيك، واعلم أن البركنز الموسر؛ فاحرص على النجاة من فتنة القلة والذلة. فالأيام تمضي، ولن تجد من يودي عنك ويقضي، وما انقضت ساعة من عمرك إلا ببضعة من نفسك، وقطعة من يومك وأمسك، فُخُذ الفرصة قبل بلوغ الروح موضع الغصة، وتأمل هذه الكلمات القوارع، والعظات البوارع، والمواعظ القصار الجوامع، تفز وتنتج مع الناجين. والله أعلم.



**Upload by: altawhedmag.com** 





الأزهري: ولا فرق عند الثقات من أهل اللغة بين القناع والمقنعة (انظر لسان العرب مادة قنع ٨/٥٠٠-٣٠١).

وفي حديث عائشة رضى الله عنها في قصة الهجرة، قالت: ... فبينا نحْنَ يُومًا جُلُوسُ فِ بَيْتِنَا فِي نَحْرِ الظَّهِيرَةِ، فقال قائل لأبي بكر: هذا رسول الله صلى الله عليه وسلم مُقْلِلا مُتَقَنَعًا، في ساعة لم يكن يأتينا فيها، قَالَ أَبِو بِكُرِ: فَدُا لِكَ أَبِي وَأَمِّي، وَاللَّهُ إِنْ جِاءً به في هذه الساعة إلا لأمر .. (البخاري وغيره). قال ابن الحوزى: متقنعًا: أي مغطيًا رأسه بثوب يستره (المشكل من حديث الصحيحين ١/١/٤). قال ابن حجر: «هذا رسول الله صلى الله عليه وسلم متقنعًا: أي مغطيًا رأسه، (انظر فتح الباري ٢٣٥/٧، عمدة القاري ١٧/٥٤، إرشاد الساري ٢١٧/٦، ٨/٤٢٩). وفي مرقاة المفاتيح: «متقنعًا: أي مغطيًا رأسه بالقناع، أي بطرف ردائه على ما هو عادة العربي لحر الظهيرة، ويمكن أنه أراد له التستر لكيلا يعرفه كل أحد (انظر مرقاة المفاتيح ٢٧٦٥/٧). قال الشوكاني عن التقنع؛ هو تغطية الرأس وأكثر الوجه برداء أو غيره (انظر عون المعبود ٩٢/١). وفي مطالع الأنوار: التقنع: تغطية الرأس من داء ونحوه، ومقنع بالحديد، كذلك، أي مغطى الرأس بدرعه أو مغضر أو بيضة (انظر مطالع الأنوار ٥/٣٧٠). فهذه النقول التي وقفنا عليها من كتب اللغة والحديث تبين أن التقنع هو تغطية الرأس وليس هو تغطية الوجه.

قلت، ولو ذكر بعض أهل العلم أن التقنع هو تغطية الوجه، فسيكون هذا من قبيل الدليل المتنازع فيه، وليس مسلمًا به لمن قال: إن الأثر يبين أن المرأة كانت تغطي وجهها. يقول الشيخ الألباني عن هذا الأثر؛ كنت قد وهمت في إيراد هذا الأثر في جملة ما يدل على جريان العمل على ستر الوجه من النساء في العهد الأول، ثم تبين لي أن الأمر على العكس من ذلك؛ لأن التقنع هو

ستر المرأة لرأسها دون وجهها، كما شرحته في مقدمة هذه الطبعة، فهو من الأدلة الكثيرة التي لا ترضي المتعصبين لمذاهبهم والمتشددين في أقوالهم (انظر جلباب المرأة المسلمة ص١٠٣).

قلت: ولا أرى الدليل-موضع الشاهد منه-يدل على ما ذهب إليه الشيخ الألباني من أن كشف الوجه كان هو الذي يجري عليه العمل من النساء في العهد الأول. فكون المرأة وصفت في الأثر أنها جاءت متقنعة، يحتمل أمرين؛ الأمر الأول؛ أنها جاءت كاشفة عن وجهها لكنها تغطى رأسها وبعض وجهها بمقنعة تلبسها فوق الجلباب؛ زيادة في تسترها. والثاني: أنها جاءت تغطى وجهها. لكن يثار سؤال: لماذا وصفت بأنها متقنعة؟ إن الوصف في الغالب يكون لشيء غير مألوف، فلا يُوصف الإنسان بما هو من عادات الناس في زمانه، فلو قلنا: إن التقنع هو تغطية الوجه، وإن هذا كان السائد من النساء في هذا الزمن، فلم وصفت به المرأة إذن؟ إلا لو كان التقنع فيه زيادة وصف عن مجرد تغطية الوجه، فهل كانت تغطى وجهها بالمقنعة التي تضربها على رأسها ثم وجهها، يحتمل. وإما أنها كانت تغطى رأسها فقط بمقنعتها. على العموم فالأثر ليس دليلا قاطعًا لأي من الفريقين، خاصة بعد أن علمنا معنى القناع والتقنع في كتب اللغة.

## الدليل العادي والثلاثون:

عن ثابت بن قيس رضي الله عنه قال: جاءت امرأة إلى النبي صلى الله عليه وسلم يقال لها أمُّ خَلَاد، وهي مُنتقبةٌ تسأل عن ابنها وهو مقتولٌ، فقال لها بعض أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم: جئت تسألين عن ابنك وأنت مُنتقبةٌ؟ فقالت: إن أرزأ ابني فلن أرزأ حيائي. فقال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: ابنك له أجرُ شهيدين، قالت: ولم ذاك يا رسولَ الله؟ قال: لأنه قتله أهلُ الكتاب (والحديث ضعيف ففي سنده مجهولان، أنظر ضعيف سنن أبي داود

للألباني ح ٤٢٨). (أرزا: أي: أصاب بمصيبة). ومعنى الحديث: إن أصبت بمصيبة موت ابني، فلن أضم إلى هذه المصيبة مصيبة أخرى؛ وهي فقد حيائي. والحديث ضعيف، وإن صح فلا دليل فيه على فرضية النقاب، بل قد يكون لصالح من قال بكشف الوجه، وهذا قد يتضح في إنكار الصحابة عليها أنها جاءت تسأل عن ابنها وهي تلبس النقاب. وأنا لا أدري ما وجه الإنكار من الصحابة على أم خلاد لارتدائها النقاب، هل كما قال ابن رسلان لعله أنكر عليها ستر وجهها من النبي صلى الله عليه وسلم في سؤالها، والوجه لا يستر بالنقاب إلا لخوف الفتنة، فكان الأولى كشف وجهها عند مخاطبته، فيقع نظر النبي صلى الله عليه وسلم على وجهها فتشمله البركة (انظر شرح سنن أبي داود لابن رسلان ۲۱/۱۱)، وما أجاب به ابن رسلان أراه بعيدا وغير متوجه عندي. هل كانت من القواعد من النساء؟ حتى إن كانت من القواعد من النساء-ولم أقف لها على ترجمة تذكر عمرها- فلا وجه للإنكار عليها.

ولضعف الأثر، فأقول كما قال الألباني؛ فهذا نص صريح في فضيلة النقاب؛ لأنها عدّته من الحياء وأقرها رسول الله صلى الله عليه وسلم، لكن ما كان لنا أن نحتج بمثل هذا الإسناد، (انظر جلباب المرأة المسلمة ص

الدليل الثاني والثلاثون،

عن عاصم الأحول قال: كنا ندخل على حضه بنت سيرين (من التابعين)، وقد جعلت الجلباب هكذا، وتنقبت به، فنقول لها: رحمك الله، قال الله تعالى: والقرائم ألك الله تعالى: والقرائم ألك الله تعالى: والقرائم ألك الله تعالى: والقرائم ألك الله تعالى: والنور: ١٠ . هو الله تقول: هو اثبات الجلباب (السنن الكبرى فتقول: هو اثبات الجلباب (السنن الكبرى للبيهقي ح؟١٣٥٢، وقال الألباني: هذا إسناد صحيح-جلباب المراة المسلمة ص١١٠).

يقول د العريفي: استدل بالأثر من قال بوجوب النقاب، وأن المرأة الكبيرة في السن يجوز لها أن تكشف وجهها من غير تبرج بزينة. فلو جاء أحدهم وقال: لا، أصلاً كل النساء يكشفن وجوههن. نقول: إذا المرأة الكبيرة في السن أذن الله تعالى أن تكشف ماذا؟ إذا كانت لن تكشف وجهها؛ لأن كل النساء يكشفن وجوههن، إذا فأي شيء زائد أذن الله أن تكشفه هذه المرأة العجوز. والمعنى العجوز أذن لها أن تكشف وجهها، (انظر ٢٠ العجوز أذن لها أن تكشف وجهها، (انظر ٢٠ دليلاً لوجوب النقاب د.العريفي ص ٨).

فهل وضّع الثياب في الآية بمعنى وضع النقاب عن الوجه؟

يقول الطبرى: وفليس عليهن حرج ولا إثم أن يضعن ثيابهن، يعنى جلابيبهن، وهي القناع الذي يكون فوق الخمار، والرداء الذي يكون فوق الثياب. ثم ذكر بأسانيده عن ابن عباس رضى الله عنهما: لا جناح عليها أن تجلس في بيتها بدرء وخمار، وتضع عنها الجلباب، ما لم تتبرج لما يكره الله. وعن الضحاك: يضعن ثيابهن: يعنى الجلباب، وهو القناع: فلا يضرها ألا تتجلب فوق الخمار، وأما كل امرأة مسلمة حرة إذا بلغت المحيض أن تدني الحلباب على الخمار.. وعن ابن جريج: قال جلابيمن. وعن ابن زيد، قال: وضع الخمار. وعن ابن مسعود رضى الله عنه قال: الجلباب أو الرداء، وفي رواية: الرداء، وفي رواية: الملحقة، وفي رواية الجلباب. وعن الشعبي. قال: الجلباب، وعن مجاهد: قال: جلابيبهن. (انظر تفسير الطبري ٢١٥/١٩ -٢١٨).

فما نقله الطبري في تفسيره أن معنى وضع الثياب دائر بين: الجلباب القناع، الرداء، الخمار.

فهل فَسَر أحدٌ من الصحابة أو من العلماء أن وضع الثياب هو وضع النقاب عن الوجه؟ هذا ما سنناقشه-بإذن الله تعالى- في الحلقة القادمة.

والحمد لله رب العالمين.

الحلقة الثامنة

# وقت صلاة الضحى وعدد ركعاتها

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله،

ما يزال الحديث موصولا عن صلاة الضحى، وقد بينا في العدد السابق حكم صلاة الضحي عند أهل العلم، ووقفنا عند الأقوال الستة التي جمعها ابن القيم في حكمها، وذكر أدلة هذه الأقوال وبيان الراجح منها، ونبدأ في هذه الحلقة في بيان وقتها وعدد ركعاتها.

# السألة الثالثة: وقت صلاة الضعي:

لا خلاف بين الفقهاء في أن الأفضل فعل صلاة الضحى إذا علت الشمس واشتد حرها؛ أما وقت الفضيلة فيها؛ فيدل عليه ما جاء عن زيد بن أرقم رضي الله عنه قال: «خرج رسول الله-صلى الله عليه وسلم- على أهل قباء وهم يصلون الضحى؛ فقال: "صلاة الأوابين إذا رمضت الفصال من الضحي، رواه أحمد.

ورأى زيد بن أرقم رضى الله عنه قومًا يصلون من الضحى فقال أما لقد علموا أن الصلاة في غير هذه الساعة أفضل، إن رسول الله-صلى الله عليه وسلم- قال: "صلاة الأوابين حين ترمض الفصال" رواه مسلم.

وقوله: "حين ترمض الفصال" في الحديث

# د . حمدي طه

الثاني: يعنى إذا احترقت أخفاف صغار الإيل، أي إذا اشتد الحر فسخن الرمل فلم تستطع الجمال الصغيرة المشي فوقه.

قال الطحاوي من الحنفية: "ووقتها المختار اذا مضى ربع التهار".

وجاء في مواهب الجليل من كتب المالكية نقلا عن الحزولي: أوّل وقتها ارتفاء الشمس، وبياضها وذهاب الحمرة، وآخره الزوال.

قال الماوردي من الشافعية: "ووقتها المختار إذا مضى ربع التهار".

قال البهوتي من الحنابلة: "والأفضل فعلها إذا اشتد الحر".

ثم اختلف الفقهاء في تحديد وقت صلاة الضحى على الجملة.

فذهب الجمهور إلى أن وقت صلاة الضحي من ارتفاع الشمس إلى قبيل زوالها ما لم يدخل وقت النهى. (انظر الموسوعة الفقهية الكويتية بتصرف).

أما أول وقت صلاة الضحى فيبدأ حين ترتفع الشمس وتبيض، ولزيادة الدقة نقول: إن

وقتها يبدأ عند ارتفاء الشمس من جهة المشرق كارتفاعها من جهة المغرب عند صلاة العصر، فهي تقابل العصر؛ فالعصر في آخر النهار والضحى في أوَّله، فيبدأ وقت صلاة الضحى من طلوع الشمس إلى الزوال.

والدليل على ذلك ما يلى:

أما أول وقتها؛ فيدل عليه حديث أبي مرة الطائفي رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "قال الله عز وجل: ابن آدم صل لي أربع ركعات من أول النهار أكفك آخره" (رواه أحمد، وقال الألباني: صحيح لغيره).

ومحل الشاهد فيه: "صل لي أربع ركعات من أول التهار".

وكذا ما جاء عن أبي أمامة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "من صلى صلاة الصبح في مسجد جماعة، يثبت فيه حتى يصلي سبحة الضحى، كان كأجر حاج أو معتمر؛ تامًا حجته وعمرته". (أخرجه الطبراني. وقال الألباني: حسن لغيره).

أما خروج وقتها بالزوال؛ فلأنها صلاة الضحى. السألة الرابعة؛ عدد ركعات صلاة الضحي وصفتها:

لا خلاف بين الفقهاء القائلين: باستحباب صلاة الضحي في أن أقلها ركعتان. فقد روى أبو ذرّ عن النّبي صلى الله عليه وسلم أنّه قال: ، يصبح على كل سلامي من أحدكم صدقة: فكل تسبيحة صدقة، وكل تحميدة صدقة، وكل تهليلة صدقة، وكل تكبيرة صدقة، وأمر بالعروف صدقة. ونهى عن المنكر صدقة، ويجزئ من ذلك ركعتان يركعهما من الضحى .. رواه مسلم.

> فأقل صلاة الضحى ركعتان؛ لهذا الخبر. وانما اختلفوا في أكثرها:

فذهب المالكية والحنابلة-على المذهب- إلى أنَّ أكثر صلاة الضحى ثماني ركعات؛ لما روت أَمْ هَانِيُّ ، أَنَ النَّبِيِّ صلى اللَّه عليه وسلم دخل بيتها يوم فتح مكة، وصلى ثماني ركعات، فلم

أرُ صلاةً قطُّ أخفُ منها غير أنَّه يتمُ الرَّكوع والسجود».

وصرح المالكية بكراهة ما زاد على ثماني ركعات، إن صلاها بنية الضحى لا بنية نفل مطلق، وذكروا أنّ أوسط صلاة الضحى ست.

ويرى الحنفية والشافعية في الوجه المرجوح-، وأحمد عِيْ رواية عنه- أنَّ أكثر صلاة الضَّحي اثنتا عشرة ركعة، لما روي عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: من صلى الضحى ثنتي عشرة ركعة بنى الله له قصراً من ذهب في الجنَّة، (أخرجه الترمذي، وقال الألباني: ضعيف)، قال ابن عابدين نقلاً عن شرح المنية: "وقد تقرّر أنّ الحديث الضّعيف يجوز العمل به في الفضائل".

أمًا الشافعيَّة: فقد اختلفت عباراتهم في أكثر صلاة الضّحي؛ إذ ذكر النَّووي في المنهاج أنَ أكثرها اثنتا عشرة وخالف ذلك في شرح المهذب، فحكى عن الأكثرين: أنّ أكثرها ثماني ركعات. وقال في روضة الطالبين: "أفضلها ثمان، وأكثرها اثنتا عشرة، ويسلم من كل ركعتين". (انظر الموسوعة الفقهية الكويتية بتصرف).

قال ابن جرير الطبري-وقد ذكر الأخبار الرفوعة في صلاة الضحى واختلاف عددها-فقال: "وليس في هذه الأحاديث حديث يدفع

وقال مجاهد: صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم يومًا الضحى ركعتين، ثم يومًا أريعًا، ثم يومًا ستًا، ثم يومًا ثمانيًا، ثم ترك؛ فأبان هذا الخبر عن صحة ما قلنا من احتمال خبر كل مخير ممن تقدم أن يكون إخباره لما أخبر عنه في صلاة الضحى على قدر ما شاهده وعاينه. والصواب: إذا كان الأمر كذلك: أن يصليها من أراد على ما شاء من العدد، وقد روي هذا عن قوم من السلف؛ حدثنا ابن حميد حدثنا جرير عن إبراهيم سأل رجل الأسود كم أصلى الضحى؟ قال: كما شئت.

والصحيح أنه يشرع للمسلم أن يصلى صلاة

الضحى ركعتين أو أربع أو ست أو ثمان، أو ما زاد على ذلك.

أما أنها تُصلَّى ركعتين؛ فيدل عليه حديث أبي ذر السابق: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ".. ويجزئ من ذلك ركعتان يركعهما من الضحى". أخرجه مسلم.

أما أنها تصلى أربع ركعات؛ فيدل عليه حديث أبي الدرداء وأبي ذر، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، أن الله عز وجل قال: "ابن آدم! اركع لي من أول النهار أربع ركعات؛ أكفك آخره". أخرجه الترمذي.

قال الحاكم: "صحبت جماعة من أئمة الحديث الحفاظ الأثبات فوجدتهم يختارون هذا العدد يعني أربع ركعات، ويصلون هذه الصلاة أربعًا؛ لتواتر الأخبار الصحيحة فيه، واليه أذهب، واليه أدعو اتباعًا للأخبار المأثورة واقتداء بمشايخ الحديث فيه".

أما أنها تصلى ستَ ركعات؛ فيدل عليه حديث أنس بن مالك "أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يصلي الضحى ست ركعات". أخرجه الترمذي في "الشمائل". وصححه الألباني في الإرواء ٢١٧/٢.

أما أنها تصلَّى ثمان ركعات؛ فيدل عليه حديث أم هانى؛ قالت: "لما كان عام الفتح، أتت رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو بأعلى مكة، قام رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى غسله، فسترت عليه فاطمة، ثم أخذ ثوبه، فالتحف به، ثم صلى ثمان ركعات سبحة الضحى" أخرجه الشيخان.

أما أنها تصلى اثنتي عشرة ركعة؛ فقد بينا ضعف حديث أنس السابق.

ولكن يدل عليه إطلاق السيدة عائشة رضي الله عنها لما سألتها معاذة: كم كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلي صلاة الضحى؟ قالت: "أربع ركعات، ويزيد ما شاء الله". أخرجه مسلم.

والمحصلة هي أن صلاة الضحى أقلُّها ثنتان، ولا حدُ لأكثرها، فليصل المرء ما شاء منها، وليخن

ما أكرمه الله به من ثواب وجزاء. (انظر شرح زاد الستقنع للشنقيطي).

أما صفتها فالأفضل أن تصلى ثنتين ثنتين، والأصل في ذلك حديث أبي ذر رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "يصبح على كل سلامى من أحدكم صدقة؛ فكل تسبيحة صدقة، وكل تحميدة صدقة، وأمر وكل تهليلة صدقة، وكل تكبيرة صدقة، وأمر بالمعروف صدقة، ونهي عن المنكر صدقة، ويجزئ من ذلك ركعتان يركعهما من الضحى" رواه مسلم.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «أوصاني خليلي بركعتي الضحى» رواه ابن أبي شيبة. وحديث بريدة وفيه «فركعتا الضحى تجزئك» وواه أحمد.

وكذلك عموم قوله عليه الصلاة والسلام: "صلاة الليل والنهار مثنى مثنى".

فهذه نصوص على أن صلاة الضحى تكون ركعتين اثنتين.

وللمسلم أن يصلي الأربع متصلات؛ كالصلاة الرياعية، ويدل عليه إطلاق لفظ الأحاديث الرياعية، ويدل عليه إطلاق لفظ الأحاديث الواردة في ذلك؛ كحديث عائشة رضي الله عنها السابق لما سألتها معاذة؛ كم كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلي صلاة الضحى؟ قالت: أربع ركعات، ويزيد ما شاء الله". وحديث أبي الدرداء وأبي ذر السابق أيضًا وفيه قوله صلى الله عليه وسلم: ".. اركع لي من أول النهار أربع ركعات"، فهذان نصّان يدلان على أن صلاة ركعات"، فهذان نصّان يدلان على أن صلاة المضحى تكون أربع ركعات. (انظر: بغية المتطوع في صلاة المتطوع، لمحمد بن عمر بازمول).

وهذه الصلاة تؤدّى انفراديًا، وهو الأصل فيها، وتؤدّى جماعة، ويدل عليه ما روى عتبان بن مالك رضي الله عنه «أن رسول الله-صلى الله عليه وسلم- صلى في بيته سُبحة الضحى، فقاموا وراءه فصلوا بصلاته» (رواه البخاري ومسلم).

هذا والله أعلى وأعلم، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.



# युक्ताक्षा युक्ताक्ष

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستهديه، ونستهديه، ونستلهمه سبحانه الرشد والصواب، ونعوذ به من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم.

أما بعد:

قلنا فبل ذلك يُعدُ علم لغة الجسد من أشهر الأدوات وأهمها التي يجب أن يتعلمها الدعاة والخطباء وممن يتصدرون للفتوى ولمخاطبة الناس، فمن يتمكن من فهم لغة الجسد، يستطيع التعرف على الحالة النفسية للمستمع ، أو التعلميذ، أو المفاوض، أو المتكلم، فيرى ما يخفيه المتحدث والمستمع من مكنونات نفسه التي تظهر دون إرادة كاستجابة واستمتاع واستماع بما يقال أو ينطق فيسهب أو يختصر، وذلك من خلال أو ينطق فيسهب أو يختصر، وذلك من خلال ملتقني التخصص التعرف على النمط الشخصي للمستمع أو للمحاور هل هو حسي أو بصري أو النظرات و الإيماءات، والكلمات، والإشارات غير النظرات و الإيماءات، والكلمات، والإشارات غير اللفظية أيضًا. لذا نبدأ بطريقة علمية في اللفظية أيضًا.

# عدد المنعم د. ياسر لعي عبد المنعم

الموضوع وإليك المادة الخام للموضوع ويجب على الدعاة الاهتمام بما يأتي .

شواهد التأصيل الشرعي للغة الجسد (القرآن لكريم):

إن القرآن الكريم هو حبل الله المتين، وصراطه المستقيم، وكتابه الذي أنزله بالحق والميزان، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيل من حكيم حميد، وهو المعجزة الخالدة التي حبا الله بها هذه الأمة، فنزل بلغتها، وجعلها خير أمة أخرجت للناس إن هي أذعنت لهذا القرآن، وحكمته في حياتها.

إن القرآن الكريم باعتباره كتاب دعوة وارشاد، وتعليم وتوجيه، فقد استخدم أساليب شتى، ووسائل مختلفة لإقناع الإنسان، وصده عن غيه، ورده إلى هذا الدين ردًا جميلًا. من هذه لغة الإشارات غير الشفوية التي نجدها مبثوثة في آي القرآن الكريم، في أساليبه الخبرية أو الإنشائية. ما من شك في أن هذه الإشارات تحمل في طياتها دلالات محددة يجب على القارئ الواعى أن يسبر غورها، ويستخرج مكنونها،

ويصل إلى مداها ومرادها.

يقول الدكتور مهدي عرار: يلقى القارئ في التنزيل العزيز آيات كريمات على الأوصاف والتحركات الجسدية المؤدية إلى معان، وقد تكون تلك المحركات سبيلًا من سبيل وصف المعنى وتشكيله، ويكون سبيلها الكناية كتقليب الكفين في مقام الندم، أو تقديم رجل وتأخير الأخرى في مقام الحيرة والتردد. (مهدي عرار، ص١٦٩)

وكذلك السنة النبوية شارحة ومبينة للقرآن الكريم، وقد حوت الكثير من قراءات نبوية للغة الجسد، وتتلخص قنوات الاتصال بواسطة لغة الحسد في القرآن الكريم فيما يلي:

الاتصال بواسطة العيون

الاتصال بواسطة تعبيرات الوجه الاتصال بواسطة حركات الأعضاء الاتصال بواسطة الهيئة والمظهر

لكن تبدأ بشواهد من القرآن أنموذَجَا شارحًا لفة الجسد بشواهدها في القرآن ودلالاتها،

١- سد الأذن بالإسبع،

إِنَّ وضع رأس الإصبع في الأذن لكفها عن السماع يحمل دلالتين اثنتين للأخر هما،

إحداهما: الامتناع عن سماع الأصوات القوية الشديدة المزعجة، وهذا ما نجده في قوله تعالى: بالمنزق المنزق التربي علايم في الفريق عند التربي علايم في الفريق عند التورة المقرة، أية ١٩٠).

قال أحمد بن المنير: وإنهم يبالغون في إدخال أصابعهم في آذانهم فوق العادة المعتادة في ذلك فرارًا من شدة الصوت. (يراجع الانتصاف بحاشية الكشاف: (٩١/١).

وأخراهما: الامتناع عن الاستماع لدعوة الحق، وهذا يتجلى في قوله سبحانه: «عَلَّمْ أَنْهُمْ لِهُ عَلَّى مُ رَاضَتُكُوا لِهُمْ مُلْمُوا وَاصْلَكُمُوا الْمَكُوا (سورة نوح، آية: ٧). قال الزمخشري: «سدوا مسامعهم عن استماع الدعوة». (تفسير الكشاف: ٤/٤٠٠).

# ١- تغطية الأنسان رأسه بثيابه:

قد يكون ذلك لأشياء كثيرة، قد يكون لتجنب البرد، أو الحر، أو خوفًا من شخص لا يريده أن يـراه، أو المـزح، أو الاستهزاء، وقد يكون كراهة

النظر إلى وجه من ينصحه ويرشده، وهذا ما نجده في قوله تعالى: "وَاسْتَغْشُوا ثِيَابَهُمْ وَاصْرُوا وَاسْتَكُبُرُوا اسْتَكْبَارًا». قال الزمخشري: استغشوا ثيابهم، وتغطوا بها، كأنهم طلبوا أن تغشاهم ثيابهم، أو تغشيهم لئلا يبصروه كراهة النظر إلى وجه من ينصحهم في دين الله، وقيل: لئلا يعرفهم "وذلك لأن نور الحق لا يتحمل أهل الباطل رؤيته.

#### ٣- الاشارة:

قد تكون بالسبابة، وقد تكون بالعينين. وفي قوله تعالى: ﴿ فَأَشَارَتَ إِلَيْهُ ﴾ (ابن الجوزي، ص ٨٨٨، ج٥)؛ أي: أشارت إلى ابنها عيسى الرضيع أي أومأت البه؛ أي الى عيسى فتكلم لأنها نذرت الصوم أي لا تتكلم ولكي يتكلم هو ليدافع عنها وعن براءتها، ولبثبت لهم أن ما جرى الأمه كان يأمر من الله، وليس كما يزعمون أو يظنون. أو أشارت إليه أي كلموه ولا ندري هذه الإشارة أو الإيماءة،أكانت بالعينين أم بالإصبع أم بماذا ؟ المهم أن الإيماءة قد حصلت بدون تلفظ، والاستجابة لها قد وقعت، وعيسى قد تكلم، والحجة قد ثيتت والمعجزة قد تحققت، والظانون قد بهتوا، قال تعالى: ﴿ قَالَ إِنَّى عَبْدُ أَلْهِ مَا تُنْمُ ٱلْكُنْبُ وَحَمَلَمْ مُنَّا ﴾ (سورة مريم: الآية ٣٠)، قال السدي: ﴿ لَمَا أَشَارِتَ إليه غضبوا، وقالوا: لسخريتها بنا أشد علينا من زناها .. يضهم من كلام السدى أن الإشارة قد تحمل معنى السخرية، وذلك إذا كانت لشيء مستحيل الوقوع، كأن تأتى إلى بئر غائرة وعميقة، وتسأل عمن حفرها، فيشير صاحبها الى ابنه الصغير الذي لا بتأتى له فعل ذلك

وقال الألوسي الظاهر أنها بينت حيننَذ نذرها، وأنها بمعزل من محاورة الإنس حسبما أمرت، ففيه دلالـة على أن المأمور بـه بـيان نذرها بالإشارة لا بالعبارة. (الألوسي، ص٨٨).

#### 1- ستر العورة بأي شيء،

إذا تكشفت عورة الإنسان، وكان في مكان عام بحيث يراه الناس لجأ إلى سترها بأي شيء، وإن لم يجد فبيديه، أو يأوي إلى أي مكان يستره، وهذا ما نجده في قوله تعالى: مَلْلِنَا مُعْمِلًا

حَيامِ وَرَقِ لَكُنَّ ، (سورة طه، آية: ١٢١)، فآدم وحواء حينما انكشفت سوآتهما لم يستسلما للأمر الواقع، بل حاولا سترها، قال الزمخشري: أي: يلزقان الورق بسوآتهما للتستر، (المصدر السابق يازقان الورق بسوآتهما للتستر، (المصدر السابق المرادن في الآية إشارة تقرأ من لغة الجسد إلى الحياء والتستر.

#### ٥- طأطأة الرأس:

إن الإنسان يطأطئ رأسه لله سبحانه خضوعًا وتدثلًا، ولمن هو أعلى منه رتبة في العلم كشيخه، أو معلمه، أو منزلة في القدر كحاكم وغيره ولاء وظاعة، وقد ينحني برأسه إلى الأسفل تفكرًا وتدبرًا، أو حياء وخجلًا، أو شعورًا بالذنب والندم، أو تعبًا وشقاء، أو ذلًا وانكسارًا، أو انخذالًا وانبهاتًا، أو سناهم، وعلق الفاس في رقبة كبيرهم، فلما سألوه عن الفاعل، وقل براهيم حين كسر جميع عن الفاعل، وقل بل تعكير حيم كيم منا يقل بل تعكير حيم عن الفاعل، وقل بل تعكير حيم منا المناهل، وقل برؤوسهم؛ لأنهم أحسوا بأنهم على خطأ، وهو على صواب، وأن هذه الأصنام التي لا تدافع عن نفسها ليست جديرة بأن تعبد من دون تدافع عن نفسها ليست جديرة بأن تعبد من دون الله، قال تعالى؛ وثم نكسوا على رُعُوسهم، الله الله المناه التي لا الله، قال تعالى؛ وثم نكسوا على رُعُوسهم،

انكسته: قلبته، فجعلت أسفله أعلاه، وانتكس: انقلب؛أي: استقاموا حين رجعوا إلى أنفسهم، وجاؤوا بالفكرة الصالحة، ثم انتكسوا وانقلبوا عن تلك الحالة، أو قُلبوا على رؤوسهم حقيقة لفرط إطراقهم خجلًا وانكسارًا وانخذالًا مما بهتهم به إبراهيم، ومن يقرأ هذا الموقف يلحظ انكسار قلب وانكسار هامة، ولكن الذين كفروا بآيات الله يجحدون (الزمخشري، المصدر السابق: ١٢٢/٣).

للإنسان مشيات عديدة، كل مشية في حد ذاتها رسالة يقرأها ويفسرها من ينظر إليه.

مشية اللين: قد يمشي الإنسان مشية لينة هيئة، وذلك إذا كان مهمومًا، أو محزونًا، أو مهزومًا، أو ضعيفًا بدنيًا، أو نفسيًا، أو لأنه من أصحاب الوقار والتواضع، فلا يختال في مشيته ولا يتكبر، تواضعًا لله، ورحمة بالناس، وهذا المعنى نجده في عدة آبات:

أ- قال تعالى: ، وَهِكُ ٱلرُّحْنَيِ ٱلَّذِيكَ بَسُلُونَ عَلَى ٱلأَرْضِ

🐳 ، (سورة الفرقان، آية: ٦٣).

«هونا»: «حال أو صفة للمشي بمعنى: هينين، أو مشيًا هيئًا، والهون: الرفق واللين، والمعنى: أنهم بمشون بسكينة ووقار وتواضع».

ب- قال تعالى: ، رُأْسِدْ فِي شَبِكَ ، (سورة لقمان، آية: ١٩).

«واعدل فيه حتى يكون مشيًا بين مشيين: لا تدب دبيب المتماوتين، ولا تثب وثيب الشطار».

- مشية الحياء: قد تكون المشية إيماءة إلى الحياء أو الخجل، كما حكى الله سبحانه عن ابنة شعيب فقال: ﴿ فَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

"في موضع الحال؛ أي: مستحيية متخفرة (الزمخشري، المصدر السابق: ٣٨٨/٣). وقيل: قد استترت بكم درعها، «الخفر بالتحريك؛ شدة الحياء» (لسان العرب لابن منظور: ٢٥٣/٤ (مادة خفر)).

لن تجعل قيها خرقًا بدوسك لها وشدة وطأتك
 بتطاولك، وهو تهكم بالمختال،

أيضًا: وولا يضربون بأقدامهم، ولا يخفقون بنعالهم أشرًا وبطرًا».

وقد تكون هذه المشيبة الإغاظة المتعالين والمتكبرين؛ وهنا تكون المشيبة محمودة، والا إشم فيها، وقد فعلها أبو دجانة في غزوة أحد؛ إذ وضع عصابته الحمراء، وأخذ يتبختر في مشيته أمام الأعداء، فاستهجنها الصحابة رضوان الله عليهم، وأخبروا الرسول صلى الله عليه وسلم فقال: «إن الله يبغض هذه المشيبة إلا في هذا الموطن». وقد يمشي يبغض هذه المشية إلا في هذا الموطن». وقد يمشي يثبتوا لغيرهم أنهم ليسوا أقل منهم مكانة وقيمة. والي لقاء قريب إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين،

الحلقة الأخيرة

اعداد السيد على المستشار/ أحمد السيد على

نائب رئيس هيئة قضايا الدولة

يكون التزامه ثابتًا مستقرًّا، وليس صفة طارئة تتغير بتغير المصلحة وانتقالها من مكان إلى آخر.

٣٢ - من السنة التعوذ من الخيانة:

ولما كانت السعادة القصوى أن يوقى الإنسان شقاء العيش في الدنيا وسوء المنظب في الأخرة، فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم جمع في استعادته بين الحالين معا؛ إذ قال: (اللهم إني أعوذ بك من الجوع فإنه بئس الضجيع، وأعوذ بك من الخيانة فإنها بئست البطانة، (رواه أبوداود، وحسنه الألباني).

٣٣ - أول ما يُفقد من الدين الأمانة:

عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أولَ ما تَفْقدُونَ من دينكُمُ الأمانَـةُ، وآخـرُه الصلاة ، (رواه وصححه الألباني).

٣٤- أول ما يُرفع من الناس الأمانة:

فعن زيد بن ثابت رضي الله عنه: «أولَ ما يُرْفِعُ مِنَ الناسِ الأمانَة، وآخرُ ما يبقى من دينهم الصلاة، وربِّ مُصَل لا خلاق له عندَ الله تعالى، (صحيح الجامع الصغير

الحمد لله حمدًا لا يتقد، أقضل ما ينبغى أن يُحمد، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه ومن تعبد، أما بعد؛ ما يزال الحديث متصلا عن الأمانة ووجوب أدائها، والتحذير من تضييعها، فنقول وبالله تعالى التوفيق: ٣١- لا تجتمع الخيانة والأمانة:

وذلك مصداقًا لقوله تعالى: «مَا جَعَلُ اللَّهُ لرُجُل مَن قُلْيَيْن في جَوْفه، (الأحزاب: ٤)، فهو قلب واحد إن امتلا بالحق لم يدخله الباطل، وإن امتلأ بالباطل لم يدخله الحق، وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ﴿ لا يجتمعُ الإيمانُ والكَفْرُ فِي قلب امرىء، ولا يجتمعُ الكذبُ والصدقُ جميعًا، ولا تجتمعُ الخيانة والأمانة جميعا، (صححه الألباني).

فلا تجتمع الأمانة والخيانة في شخص، فالأمانة سجية تصاحب عمل المسلم المخلص يبتغي من خلالها مرضاة الله تعالى، وقد يلتزم فيها المرء من أجل ظنه بتحقق مصلحة لا تحققها الخيانة. وهنا يجب أن نعى أن الأصل في الالتزام بأوامر الله هو ابتغاء مرضاته، وليس من أجل جلب مصلحة أو درء مفسدة، وهنا

وحسنه الأثباني).

قال المناوى -رحمه الله- في " فيض القدير ": « (أول ما يُرفع من الناس) في رواية من هذه الأمة (الأمانة) قال ابن العربي: وهي أي هنا معنى يحصل في القلب فيأمن به المرء من الردى في الآخرة والدنيا وأصله الإيمان (وآخر ما يبقى من دينهم الصلاة) كلما ضعف الإيمان يحب الدنيا ونقص نوره بالمعاصى والشهوات وذهبت هيمة سلطانه من القلوب اضمحلت الأمانة، وإذا ضعفت الأمانة وخانت الرعية فيها فأخرت الصلاة عن أوقاتها وقصر في إكمالها أدى ذلك إلى إرتفاع أصلها (ورب مصل) أت بصورة الصلاة (لا خلاق له عند الله) أي لا نصيب له عنده من قبولها والاثابة عليها وفي رواية ورب مصل لا خير فيه أي لكونه غافلاً لاهي القلب وليس للمرء من صلاته إلا ما عقل كما ق حديث آخر، اه.

٣٥- كيفية رفع الأمانة:

عن حذيفة بن اليمان رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وحَدُّثْنَا رَسُولُ الله صَلَى الله عليه وسلم حديثين قد رأيتُ أحدهما، وَأَنَّا أَنْتَظُرُ الْآخَرَ حَدَّثْنَا: أَنَّ الْأَمَانَةُ نَزَلْتُ فِي جَدْرِ قُلُوبِ الرِّجَالِ، ثُمَّ نَزَلَ القُرْآنُ، فعلمُوا مِنَ القُرْآنِ، وَعَلمُوا مِنَ السُّنَّة، ثُمَّ حَدَّثنا عن رَفع الأمانة قال: يَنَامُ الرَّجِلِ النَّوْمَةَ فَتَقْبَضُ الْأَمَانَةَ مِن قَلْبِهِ، فَيَظُلُ أَثْرُهَا مثلُ الْوَكْتِ، ثُمَّ يَنَامُ النَّوْمَةَ فَتَقْبَضُ الْأَمَانَةُ مِن قُلْبِهِ، فَيَظُلُّ أَثْرُهَا مثلُ المُجُلِ كَجَمْرِ دَخْرَجْتُهُ على رجلك فنفط، فتراهُ مُنْتَبِرًا وَليسَ فيه شيءٌ، ثمَّ أَخَدُ حُصَى فَدُحُرُجُهُ عَلَى رجُله، فيُصْبِحُ النَّاسُ يتبَايعُونَ لا يَكَادُ أَحَدُ يُؤِدُي الْأَمَانَةَ حَتَّى يُقَالَ: إِنَّ فِي بَنِي

فُلَانِ رَجُلًا أَمِينًا، حتَّى يُقالَ لِلرَّجُلَ: مَا أَظُرُفُهُ مَا أَعْقَلُهُ وَمَا فَيْ قَلْبِهِ مَثْقَالُهُ وَمَا فَيْ قَلْبِهِ مَثْقَالُ حَبَّة مِن خَرْدِلِ مِن إِيمَانٍ. وَلَقَدَ مَثْقَالُ حَبَّة مِن خَرْدِلِ مِن إِيمَانٍ. وَلَقَدَ أَتَى عَلَيْ زَمَانٌ وَمَا أَبَالِي أَيْكُمْ بَايَعْتُ، لَئِنْ كَانَ مُسْلِمًا لَيَرُدَنَّهُ عَلَيْ دِينُهُ، وَلَئْنُ كَانَ مُسْلِمًا لَيَرُدَنَّهُ عَلَيْ دِينُهُ، وَلَئْنُ كَانَ مُسْلِمًا لَيَرُدَنَّهُ عَلَيْ دِينُهُ، وَلَئْنُ كَانَ مُصْرَانِيًّا، أَوْ يَهُوديًا لَيَرَدَنَّهُ عَلَيْ مِنكُم سَاعِيه، وَأَمَّا اليومَ فَما كُنْتُ لِأَبَايِعَ مِنكُم إِلاَّ فُلْلاَنًا وَقُلاَنًا ، (رواه مسلم).

# ٣٦- رفع الأمانة من الفتن الظلماء:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يظهرُ النفاقُ وتُرفعُ الأمانةُ وتُقبضُ الرحمةُ ويُتّهمُ الأمينُ ويُؤتمنُ غيرُ الأمين أناخَ بكمُ الشَّرْفُ الْجُونُ قالوا: وما الشَّرْفُ الْجُونُ قال: فال: فائن كقطع الليك المظلم» (حسنه الألباني).

# ٣٧ - قيام الأمانة والرحم على جنبتى الصراط يوم القيامة:

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ يَجْمَعُ اللَّهِ تَبِارَكُ وَتَعَالَى النَّاسُ ، فيقومُ المؤمنون حتى تَرْلَف لهمُ الجِنَةَ، فَيَأْتُونَ آدَمَ، فيقولونَ: يا أبانا، اسْتَفْتَحْ لنا الجنة، فيقول: وهل أخرجكم من الحنة الا خطيئة أبيكم آدم، لست بصاحب ذلك، اذهبوا إلى ابني إبراهيم خليل الله، قال: فيقول إبراهيم: لست بصاحب ذلك، إنما كنتُ خليلًا مِن وراء وراء، اعمدوا إلى مُوسِي صلى الله عليه وسلم الذي كلمه الله تكليمًا، فيأتون مُوسَى صلى الله عليه وسلم، فيقول: لَشْتُ بِصاحب ذلكَ، اذْهَبُوا إلى عيسَى كلِمَة اللَّه ورُوحه، فيقول عيسى صلى الله عليه وسلم: لَسْتُ يصاحب ذلك، فَيَأْتُونَ مُحَمِّدًا صَلَّى اللَّهُ عليهُ وسلَّمَ، فيقوم فيودن له، وترسل الأمانة

والرِّحِمُ، فَتَقُومانِ جَنْبَتِي الصِّراطِ
يَمِينًا وَشِمَالًا، فَيَمُرُ أُولُكُمْ كَالْبَرْقِ
قَالَ: قُلْتُ: بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي أَيُّ شيء كَمَرً
البَرُقِ؟ قَالَ: أَلَمْ تَرَوْا إِلَى الْبَرْقِ كَيفَ
يَمُرُ وَيَرْجِعُ فِي طَرْفَة عَينِ؟ ثُمَّ كَمَرً
الرَّيح، ثُمَّ كَمَرُ الطَّيْر، وَشَدُ الرِّجالِ،
تَجْرِي بِهِمُ أَعْمالُهُمْ وَنَبِيُّكُمْ قَائِمٌ علَى
الصَّراط يقولُ: رَبُ سَلَمْ سَلَمْ، حتَّى تَعْجِزَ أَعْمالُ العباد، حتَّى يَجِيء الرِّجلِ فَلا يَسْجَرُ أَعْمالُ العباد، حتَّى يَجِيء الرِّجُلِ فَلا يَسْبَعُ السَّيْرِ الأَ زَحْفًا، قَالَ: فَلا يَسْبَعُونَ مَنْ المَرْتُ بِهِ، فَمَحْدُوشُ وَفِي حَلَيْكُمْ لَسَبْعُونَ الْجَاجِ، ومَكَدُوسُ فَي النَّارِ. والذي نَفْسُ أَبِي هُرَيْرَةَ بِيَدِهِ إِنْ قَعْرَ جَهَنَّمُ لَسَبْعُونَ أَبِي هُرَيْرَة بِيَدِهِ إِنْ قَعْرَ جَهَنَّمُ لَسَبْعُونَ أَبِي هُرَيْرَة بِيَدِهِ إِنْ قَعْرَ جَهَنَّمُ لَسَبْعُونَ أَبِي هُرَيْرَة بِيدِهِ إِنْ قَعْرَ جَهَنَّمُ لَسَبْعُونَ أَبِي هُرَيْرَة بِيدِهِ إِنْ قَعْرَ جَهَنَّمُ لَسَبْعُونَ أَبِي هُرَيْرَة بِيدِه إِنْ قَعْرَ جَهَنَّمُ لَسَبْعُونَ خَرِيفًا، (رواه مَسلم).

وفي رواية: "وتُرْسَلُ الأمانَةُ والرحم، فتقومان جنبتي الصراط يمينًا وشمالًا، تجري بهم أعمالُهم، (رواها السيوطي في الجامع الصغير، وصححها الألياني).

# ٣٨- يغفر للشهيد كل شيء إلا الدين، والأمانة:

وفي رواية: «الشهيدُ يُغفَرُ له كلُّ ذَنبِ إلاَّ الدَّينَ أو الأمانة، فإذا كان يومُ القيامة قيل له: أَدُ عن أمانتك، أو أَدُ الأمانة، فيقولُ: يا رب، ذهبَت الدُّنيا فمن أين أودُيها، فيُنطلقُ به إلى الهاوية، فإذا أودُيها، فينطلقُ به إلى الهاوية، فإذا أمانتُه في قعرها، فهوى فيها ليأخَذها، فاذا أخَدُها ليُخرِجها زَلْتُ مِن يدِه فإذا أخَدُها ليُخرِجها زَلْتُ مِن يدِه وهوى خلفها، فلا تزالُ تَزلُ مِن يدِه ويهوي خلفها في الهاوية، (رواه أحمد ويهوي خلفها في الهاوية، (رواه أحمد في مسائله بسند جيد).

# ٣٩- عقوبة خائن الأمانة:

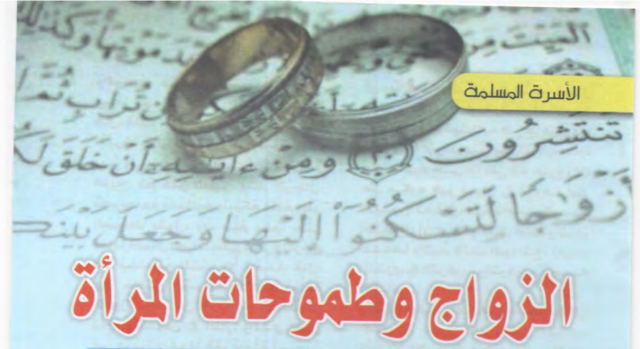
عن ابن مسعود قال: «القتل في سبيل الله يُكفَّرُ الذُّنوبَ كلَّها إلاَّ الأمانة قال يوتَّى بالعبد يومَ القيامة وإن قُتلَ في سبيل الله فيقال لهُ أَدُ أَمَانتَكُ فيقولُ سبيل الله فيقال لهُ أَدُ أَمَانتَكُ فيقولُ

أي رب كيف وقد ذهبت الدُنيا فيقالُ انطلقوا به إلى اللهاوية وتَمثّلُ لَهُ الأمانة كَهيئتها يومَ دُفِعت إليه فيراها فيعرفها فيهوي في أثرها حتى يدركها فيحملُها على منْكبه حتى إذا ظنَّ أنَّهُ خارجٌ زَلَّت عن منْكبه فهو يهوي في أشرها أبد عن منْكبه فهو يهوي في أشرها أبد الأبدينَ، ثمَّ قالَ الصَّلاةُ أمانةٌ والوضوءُ أمانةٌ والوزنُ أمانةٌ والكيلُ أمانةٌ وأشياءُ عددها وأشد ذلك الودائعُ (أورده المنذري في الترغيب والترهيب، وحسنه الألياني).

وفيي رواية: عن ابن مسعود قال: القتل في سبيل الله يكفر الذنوب كلها إلا الأمانة، قال: يؤتى بالعبد يوم القيامة وإن قتل في سبيل الله، فيقال: أد أمانتك، فيقول: أي ربُ ا كيف وقد ذهبت الدنيا؟ قال: فيقال: انطلقوا به إلى الهاوية، فينطلق به إلى الهاوية، وتمثل له أمانتُه كهيئتها يومَ دفعت اليه، فيراها فيعرفها، فيهوى في أثرها حتى يدركها فيحملها على منكبيه، حتى إذا نظر ظنَّ أنَّه خارجٌ زئت عن منكبيه، فهو يهوي في أثرها أبد الأبدين، ثمَّ قال: الصَّلاةُ أمانةً، والوضوءُ أمانةً، والوزنُ أمانةً، والكيل أمانية وأشبياء عددها، وأشبد ذلك الودائعُ. قال يعنى زاذانُ: فأتيتُ البراءُ بن عازب فقلت: ألا ترى إلى ما قال ابن مسعود؟ قال: كذا. قال: كذا. قال: صدق، أما سمعت الله يقول: «إنّ الله يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَـوَدُوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهُلَهَا \* (أورده المنذري في الترغيب والترهيب وصححها الألباني).

نسأل الله أن يهدينا لأحسن الأخلاق والأعمال وأن يجنبنا سيئ الأخلاق والأعمال،

والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحيه ومن اتبع هداه، وبعدُ:

قان الله سبحانه وتعالى شرع الزواج، ونظم حياة هذا البناء العظيم والصرح الشامخ، الذي حياة هذا البناء العظيم والصرح الشامخ، الذي تأسس وبُني على ميثاق غليظ، وحلت فيه المحرمات من الفروج بكلمة الله، وأخذت الزوجة والمعتقراره واستقراره، حدد الشرع للزوجين وحقوقا لا ينبغي تعديها، وأوجب واجبات فمن استقام كما أمر سعد وعاش حياة طيبة، وانتقل من تلك الدنيا الفانية لينال رضوان الله في الجنة والسعادة الباقية، ومن لم يستقم على نظام الشرع فلن يجني في دنياه إلا الشقاء، ويا ويله في القيامة عندما يجتمع الخصوم والفرقاء.

وفي هذا المقال نتعرض لما يكون بين الزوج وزوجته من اتفاقات عند الخطبة أو بعد العقد عليها على رغبات للزوجة وطموحات تطمح إليها وهي في بيت زوجها، سواء اتفق عليها من قبل أو جدت ولم يكن اتفاق، وما هي حدود طموحات المرأة في بيت زوجها وما يجوز منها وما لا يجوز، وما هي قدرة زوجها في التجاوب مع طموحاتها بحيث لا يضرها ولا تضره.

التربية وأثرها ليانوعية الطموحات

مما لا شك فيه أن للوالدين دورًا عظيمًا

جمال عبد الرحمن

ين التربية والتوجيه والإعداد لابنتهما لتكون مسؤولة في بيت الزوجية، وتلقينها المبادئ التي تساعد في تقوية دعائم البيت الجديد، وليس تقويضه والإتيان على بنيانه من القواعد فيخر السقف على رأسها ورأس زوجها والأسرتين حميقا.

وتُفَهَّم البنت (العروس) أنها ستنتقل إلى بيت يملكه رجل غير والدها، وهو السلطان عليها- بالمعروف طبعًا- ، وأن قول النبي صلى الله عليه وسلم: راستوصوا بالنساء خيرًا فإنهن عوان عندكم، يأمر الرجل بحسن العشرة لزوجته، (ويُفهم منه أنها رعانية، أي أسيرة، شبههن بالأسراء عند الرجال لتحكمهم فيهن)، (تحفة الأحوذي ٣٨٣/٥)».

وهذا التحكم بما حكم الله تعالى وليس إذلالاً أو سيطرة وتسلطًا جهولاً، فالله تعالى جعل الرجل قائدًا للمرأة وهي تابعة متابعة له بما يرضي الله سبحانه وتعالى، وتربية البنات على هذا المفهوم والأزواج كذلك، يجعل طموحات المرأة تدعيمًا للبيت المسلم والأسرة، وليس هدمًا له، والضابط في ذلك القاعدة الشرعية «لا ضرر ولا ضرار» بمعنى «لا يضر أحد أحدًا ابتداءً، ولا يضره إن ضَرَّه وليصبر، وإن انتصر فلا يعتدي ونحو هذا كما قال

صلى الله عليه وسلم: «ولا تخن من خانك».. (الاستذكار لابن عبد البر: ١٩١/٧).

فلا يصلح للمرأة أن تطمح لشيء فيه إضرار بزوجها، كوظيفة مثلاً يكون عملها فيها بالليل، وعمل زوجها في النهار، أو في عمل يستغرق نهارها كله، فإذا أتاها الليل لم تستطع أن تصنع لزوجها ولا لبيتها ولا لأولادها شيئا، أو يكون طموحها في عمل يصطدم مع غيرة زوجها كمخالطتها الشباب والرجال والسفر معهم أو الخلوة بهم، فكل هذا متعارض مع نصوص الشرع وكل هذا يتأكد أكثر إذا كان الزوج قائمًا بدوره في الإنفاق والعشرة بالمعروف، ليس كثير التهديد بالطلاق؛ بمين الفساق.

#### age gg age

لأن الذي يعد ويسرف في الوعود، ويتمسكن حتى يتمكن، فلما تمكن أعرض وأشاح، مثل هذا لا يقال فيه اقل من أنه كذاب؛ إذا حدث كذب، وفيه خصلة من خصال المنافقين حتى يدعها، وقد يحدث أن يعد الزوج زوجته وعدًا في ظنه أنه يقدر عليه ولا يتعارض مع حياته الزوجية، كأن يوافق على توظيف زوجته إذا جاء دورها في الوظيفة، لكنه يفاجأ بأن الوظيفة جاءت في بلد غير بلده التي يقيم بها، أو سيكون في هذه الوظيفة محظور شرعي، كسهرها بالليل، وفي خلطة رجال ومجال فتنة، فعندها فالشرع حكم عليها، في أن طاعة الله واجبة على الجميع لا يعارضها عمل ولا طموح، كما أن حقوق الزوج التي هي من مقاصد النزواج: ولتكنو إلها، (الروم: ٢١)؛ لابد من أدانها قبل كل عمل وكل طموح خاصة كما قلنا: إن كان الزوج قائمًا

بواجباته التي شرعها الله عزوجل نحو زوجته. ولكن يساعد في تعقد هذه المسألة أكثر إذا كان الزوج سيئ العشرة، كثير التهديد بالطلاق، بل قد يكون أوقع بزوجته طلقة أو طلقتين فعندها إذا أصرت زوجته على التكسب والعمل احترازا من غدر زوجها حينما يطلقها الطلقة الأخيرة. وتحضرهم الشياطين فيفرط في نفقتها هي وأولادها ومسكن حضانة الأولاد وغير ذلك، لكن يقال للمرأة؛ إذا كانت علاقتك انقطعت بزوجك فلم تنقطع بربك سبحانه وتعالى فراقبيه وخافيه، واعملي لليوم الذي فيه تلاقيه؛ وعلى الطلقة فيه الطلقة في المناهدة وخافيه، واعملي لليوم الذي فيه تلاقيه؛ وعلى المناهدة في المناهدة الأولاد في المناهدة المناهدة الأولاد في المناهدة المناهدة الأولاد وتعالى فراقبيه وخافيه، واعملي لليوم الذي فيه تلاقيه؛ ومن في المناهدة في ال

#### بقاصد الزوج

إن تعليم الأزواج مقاصد الـزواج مما يربح الحياة الزوجية، ويجعل سعي الزوجين مركزا لتحقيق تلك المقاصد، التي منها:

في طموحاتها أن تقيس كل ذلك على مقاصد

الزواج، ولماذا كان الزواج.

ثانيا: الاستفادة من النعمة الربانية العظيمة والمنحة الجليلة التي خص الله بها الزوجين دون غيرهما، وهي المودة والرحمة، كما قال الطبري رحمه الله في تفسيرها: «مودة تتوادون بها وتتواصلون من أجلها، ورحمة رحمكم بها فعطف بعضكم بذلك على بعض». (تفسير الطبري: ٨٦/٢٠).

ثالثًا: بالزواج يقضي كل من الزوجين وطره، ويغض بصره، ويحفظ فرجه، ويجد مصرفًا حلالاً لغريزته وشهوته، «مَنِ استطاعَ الباءَةَ فَلْيَتزَوَّجُ، فإنَّه أغضُ للْبَصَر، وأحصن للْفَرْج، ومَن لَم يَسْتَطعُ فعليه بالصَّوْم، فإنَّه لَهُ وجاءً». (البخاري: ١٩٠٥ عن ابن مسعود)، ويرفع الزواج العنت عن الزوجين، وهو: «الضرر في الدين والبدن، أو الوقوع في الزنا، والتعرض

لحده وعقوبته، (تفسير الطبري ٢٠٤/٨). لقوله تعالى: «وَإِلَّهُ لِيَنْ خَشِيَّ ٱلْعَلَقَ مِنْكُمْ» (النساء:٢٥).

رابعًا: السعادة بالذرية التي هي في الدنيا قرة عين، وفي الآخرة يباهي الرسول صلى الله عليه وسلم بها الأمم، ومن منا لا يحب أن يباهي الرسول صلى الله عليه وسلم بأولاده يوم القيامة، لكن هل يباهي الرسول صلى الله عليه وسلم بأولاد منحرفين شردهم الطلاق، وحرفهم ما بين الأبوين من شقاق، وهل باهى بتاركي الصلاة وشاربي الخمور وفاعلى الفجور؟!

حدود حرية الرأة في بيت زوجها

هل تعلم كل زوجة أنها كانت في بيت أبيها تأخذ إذنها من والدها، ثم لما تزوجت صار والدها هو الذي يستأذن زوجها في ابنته، فلو أراد والداها أن تزورهم ابنتهما يومًا في بيت أبيها لوجب عليه أن يستأذن زوجها، وللزوج القبول أو الرفض (بدون تعنت)، فإذا كان الأمر كذلك، فليس للمرأة الحرية المطلقة عند زوجها، فإنها تحت قوامة رجل وله الأمر والنهي عليها، (بدون تعنت)، وعليها السمع والطاعة، خاصة إذا قام زوجها بحقوقها.

حقوق المرأة على زوجها

عن معاوية بن حيدة القشيري: قلتُ يا رسول الله، ما حقّ زوجة أحدنا عليه؟ قال: «أن تطعمها إذا طعمت، وتكسوها إذا اكتسيت، ولا تضرب الوجه، ولا تُقبّح، ولا تهجُر إلا في البيت، (أخرجه أبو داود (٢١٤٢) واللفظ له، والنسائي في «السنن الكبري» (١١٤٣١)، وأحمد (٢٠٠٢) مطولاً). وفي حجة الوداع قال الرسول صلي الله عليه وسلم: «وَلهُنْ عَلَيْكُم رِزْقُهُنْ وَكَسُوتُهُنْ بِالْعروف». (مسلم: ١٢١٨).

القبول والمرفوض من الطموحات

قد تطلب الزوجة من زوجها أن تلتحق بحلقة قرآنية تحفظ القرآن، أو تحفظه لغيرها، فهذا مطلب مشروع، وطموح إلى الخير، وعلى الزوج أن يستجيب ما دام الأمر متاحًا بدون ضرر ولا ضرار، ولا فتنة ولا خوف التعرض للأشرار، ورفض الزوج شيئًا كهذا بلا مبرر مقنع ومقبول يعد ضربًا من ضروب التعنت وتصدير العقل

البطال، وقد قال النبي القدوة صلى الله عليه وسلم: وإن الله لم يبعثني معنتًا ولا متعنتًا، ولكن معلمًا ميسرًا». (صحيح الجامع: ١٨٠٦).

والحديث يدعو إلى البعد عن الشدة، والقوة في التعامل مع الناس، ومراعاة جانب التيسير عليهم، مع الأخذ في الاعتبار أنه ليس معنى التيسير التساهل في إنكار المنكرات، أو تمييع الدين، وإن من أعظم أسباب نجاح الدعوة في الناس التيسير والترفق معهم، فأولى بالزوج أن يكون رفيقًا بزوجته، و من يحرم الرفق يحرم الخير كله .. (رواه مسلم عن جرير بن عبد الله)، وهذا يعني خسرانًا كثيرًا في جوانب متعددة في دينه ودنياه.

لكن ربما طمحت الزوجة أنها كلما ظهرت لها شهادة علمية طارت وراءها لتقضي الأوقات في تحصيلها، فأخذت الماجستير، فظهرت لها الدكتوراه، ثم ظهر لها كورس تعليمي. وهكذا، حتى يشغلها ذلك عن حق بيتها وزوجها، فهذه زوجة أرادت أن تعيش لنفسها فقط، وكما قالوا: ما استحق أن يولد من عاش لنفسه فقط، فأين حق زوجها وأولادها وأرحامها وبدنها وبيتها وقبل كل ذلك حق ربها؟ قال صلى الله عليه وسلم: ﴿ إِنَّ لَربُكَ عَلَيْكَ حَقًا، ولَنَفْسِكَ عَلَيْكَ حَقًا، ولَنَفْسِكَ عَلَيْكَ حَقًا، ولَنَفْسِكَ عَلَيْكَ حَقًا، ولأَهْلكَ عَلَيْكَ حَقًا، فأعط كُلُ ذِي عَلَيْكَ حَقًا، ولأَهْلكَ عَلَيْكَ حَقًا، فأعط كُلُ ذِي حَقَّ حَقَّهُ وسَعَمَ البخاري ٢١٣٩).

وهذا الحديث كان تقريرًا لقول سلمان الفارسي رضي الله عنه وهو ينصح أخاه أبا الدرداء، رضي الله عن الجميع، فالإسلام دين توسط واعتدال يجمع بين مطالب الدنيا ومطالب الدين، والعاقل من يبتغي بدنياه الدار الأخرة، وَأَنْ يُعْ فِينًا النَّالُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

فهذا التوسط والاعتدال، والمرأة التي عاشت لدنياها فقط ضيعت بقية الحقوق فلا خير فيها ولا في عملها، ومثلها يضر ولا ينفع.

نسأل الله تعالى أن يسعدنا في بيوتنا، وأن يبارك في الأزواج والأولاد، والله تعالى من وراء القصد.



الحلقة (٢٣٤)

قصة جهر عمر رضي الله عنه بإسلامه

اعداد کے علی حشیش

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم. حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، والى القارئ الكريم التخريج والتحقيق؛

#### أولا: أسباب ذكر هذه القصة:

1- إن الأزهـر الشريف-حفظه الله من الواهيات والمنكرات- جعل هذه القصة من مقررات الصف الثاني الإعدادي؛ حيث يدرس على طلاب هذه المرحلة في كتاب الدراسات الاجتماعية، (ص٥٠)، الفصل الدراسي الأول ط ٢٠٢٠/٢٠١٩م، فهو من مقررات هذا العام، وكذلك كان مقرراً في العام الماضي.

٢- وبالبحث كما هو مبين من غلاف الكتاب، وجدنا أن الشيم على كتاب والدراسات الاجتماعية، منهجًا وإعدادًا وطبعًا: هي وزارة التربية والتعليم والتعليم الفني.

٣- وبهذا أصبح هذا الكتاب منهجًا من مناهج التعليم لألاف الطلاب كل عام في مرحلة من أهم مراحل التعليم في مؤسستين رسميتين منوط بهما التعليم من بين مؤسسات بلدنا مصر، حفظها الله من الواهيات والمنكرات والبليات.

٤- لو كان كتابًا ألفه شخص للعامة. لا يهمنا بيان ما فيه من واهيات، أمًا أن يكون منهجًا تربويًا علميًا للألاف من أبنائنا وأحفادنا في هذه المرحلة من التعليم، فلا بد من البيان لأهمية هذه المرحلة؛ حيث إن هذه المرحلة يكون الطالب فيها بين الثالثة عشرة والخامسة عشرة من عمره، هذا السن من المرحلة الإعدادية هو السن الذي ينشأ عليه ناشئ الفتيان وعنى به النبي صلى الله عليه وسلم تربية وسلوكًا واعتقادًا في العصور المظلمة للعالم ليخرجهم من المزالية المنارجة المعالمات إلى النور.

٥- وعلى سبيل المثال لا الحصر لتربية وتعليم النشء ما ثبت في هذا الحديث الصحيح الذي أخرجه الإمام أحمد في «المسند» (٢٩٣/١) (ح٢٦٦٩)، وصححه الشيخ شاكر، والإمام

الترمذي في «السنن» (٤/١٧٥) (ح٢٥١٦) وقال: احسن صحيح،، ونقل الشيخ الألباني قول الإمام الترمذي في السنة، لابن أبي عاصم (ح٣١٦)، وقال: «هو كما قال». اهـ. وكذلك ابن السنى في عمل اليوم والليلة، (ح٢٥) من حديث ابن عباس قال: ﴿كُنْتُ خَلْفُ النَّبِي صلى الله عليه وسلم فقال: يا غلام إنَّى أعلمُكُ كلمات: احفظ الله يَحْفَظُكَ، احْفَظُ اللَّهُ تَجِدُهُ تُجاهَكُ، إذا سَأَلْتُ فَاسَأَلُ اللَّهُ، واذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أنَّ الأمَّة لو اجتمعت على أَنْ يِنْفُعُوكُ بِشِيء لَمْ يِنْفُعُوكُ إلا بشيء قد كتبه الله لك، وإن اجتمعوا على أنْ يَضُرُوكُ بشيء، لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك، رفعت الأقلام وحفت الصحف،

ما أعظمها من تربية ربى النبي صلى الله عليه وسلم النشء سلوكا وتوحيد واعتقاد، خاصة في مسألة القدر التي افتتح بها الإمام مسلم صحيحه عن يحيى بن يعمر قال: كان أول من قال في القدر بالبصرة معبد الجهني يزعم هوومن تبعه أن لا قدر وأن الأمر أنف... والحديث انظر كيف ربى النبي صلى الله عليه وسلم النشء وحصنهم من ضيلال الضائين وانتحال من ضيلال الضائين وانتحال البطاين.

لقد ذكرت هذا المثال حتى لا يستهان بعض من لا دراية لهم بمرحلة تنشئة النشء خاصة

وأن الحافظ ابن حجر في الإصابة في تمييز الصحابة، الإصابة في تمييز الصحابة، تعلم فيها ابن عباس من النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: ولد عبد الله بن عباس بن عبد الله بن عباس بن عبد المطلب وبنو هاشم في الشعب قبل الهجرة بثلاث سنوات، ثم بين أنه كان عند موت النبي صلى الله عليه وسلم ثلاث عشرة سنة.

ولقد دعا له النبي صلى الله عليه وسلم فقد أخرج البخاري في محيحه ( ٧٥٠) عن ابن عباس قال: ضمني رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال:

وفي الحديث الذي أخرجه البخاري في مصحيحه، (ح٣٥٦) قال النبي صلى الله عليه وسلم: «اللهم علمه الحكمة».

ولقد بينت ذلك حتى لا يُستهان بالنشء في هذه المرحلة فتوضع لهم مناهج بها الواهيات والمنكرات والتي يكون لها الأثر السيئ في حياتهم.

آ- ومن الأسباب التي تحتم علينا بيان حقيقة هذه القصة التي جاء بها أن النبي صلى الله عليه وسلم كان في دار الأرقم بن أبي الأرقم مختفيًا خائفًا حتى جاءه عمر بن الخطاب وأعلن إسلامه وقال له: لماذا تخشى قريشًا؟

قلت: وهذا جاء في كتاب «الدراسات الاجتماعية»

(ص٥٢٠)، وكأن عمر رضي الله عنه كان أشجع من رسول الله صلى الله عليه وسلم.

فهذه القصة الواهية المنكرة والتي فيها عمر رضي الله عنه يسأل النبي صلى الله عليه وسلم ويقول له: «لماذا تخشى قريشًا؟» وهو الذي أنزل عليه:

اللَّذِينَ لِبُلْمُونَ رِسَائَتِ اللَّهِ
 رَجَعْمُونَهُ وَلا يَحْمُونَ أَحَدًا إِلَّا اللَّهُ وَكُفَّى
 إِللَّهِ حَدِيبًا ﴾ (الأحزاب: ٣٩).

ولقد كان النبي صلى الله عليه وسلم من أشجع من مشى على الأرض وسيرته الصحيحة المطهرة تشهد بذلك في الغار، وفي مواجهة سراقة، بل ويوم حنين الذي قال فيه رب العزة:

ا وَوَقِمْ حُنَايِنْ إِذَ أَعْتَنَكُمْ كَثَرْتُكُمْ فَلَمْ تُعْنِي عَكُمْ خَنَا وَضَافَتَ عَلَيْكُمْ الأَرْضُ بِمَا رَحُيْتُ ثُمُّ وَلِيْتُمْ مُتَدِينَ ا (التوبية: ٢٥).

ولقد أخرج الإمام البخاري في مصحيحه (ح٢١٧٥) من حديث البراء بن عازب سأله رجل من قيسن: أقررتم عن رسول الله صلى الله عليه وسلم صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم لم يَضرَ، ولقد رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم على بلغته البيضاء، وإن أبا سفيان بن الحارث آخذ بزمامها وهو يقول: أنا النبي لا كذب أنا ابن عبد المطلب، اهد.

قال الحافظ ابن حجرية «الفتح» (٦٢٧/٧): «وفيه شهرة الرئيس نفسه في الحرب مبالغة

في الشبجاعة وعدم المبالاة بالعدوء اهـ.

٧- ومن الأسباب التي تحثم علينا بيان حقيقة هذه القصة الواهية التي جعلوها منهجًا لتربية آلاف الطلاب، فقد جاء لتربية آلاف الطلاب، فقد جاء رضي الله عنه يحلف على النبي أن يخرج من هذا الاختفاء فيقول: والدي بعثك بالحق لتخرجن فخرجوا هو في صف وحمزة بن عبد المطلب في صف آخر من المسلمين....

قلت: وأهل الحديث يعرفون الأثر السئ لهذه القصص الواهية في الأمة، فكيف إذا جعلت منهجًا في التربية بالمؤسسات العلمية. يقول الشيخ الألباني رحمه الله في وسلسلة الأحاديث الضعيفة، (٧٤/١٤) بعد أن بين شدة ضعف هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة قال: «ولعل ذلك كان السبب أو من أسباب استدلال بعض الدعاة على شرعية (المظاهرات) المعروفة اليوم، وأنها كانت من أساليب النبي صلى الله عليه وسلم في الدعوة ولا تسزال بعض الجماعات تتظاهريها ..

ثم بين أنها تتنافى مع قوله صلى الله عليه وسلم: «خير الهدي هدي محمد».

#### دانما: المن

رُوي عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: « شرح الله صدري للإسلام فقلت: الله لا إلـ إلا

هو له الأسماء الحسني فما في الأرض نسمة أحب إلى من نسمة رسول الله صلى الله عليه وسلم، قلتُ: أينَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم؟ قالت أختى: هو في دار الأرقم بن أبي الأرقم عند الصَّفا، فأتيتُ الدارُ وحمزةُ في أصحابه جلوس في الدار ورسول الله صلى الله عليه وسلم في البيت، فضريث الباب فاستجمع القومُ فقال لهم حمزةً: ما لكم؟ قالوا: عمر، قال: فخرج رسول اللَّه صلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ فأخذ بمجامع ثيابه ثم نتره نترة فما تمالكُ أن وقع على ركبتيه فقال: ماأنت بمنته يا عمر. قال: فقلت: أشهد أن لا إله إلا الله وحدة لا شريك له وأشهد أن محمدًا عيده ورسوله. قال: فكير أهل الدار تكبيرة سمعها أهل المسجد. قال: فقلت: يا رسول اللَّهُ أَلْسُنا على الحِقِّ إِن مِثْنَا وَإِنَّ حيينا؟ قال: بلي والذي نفسي بيده إنكم على الحقّ إن متم وإن حبيتم. قال: فقلتُ: ففيم الاختفاء؟ والذي بعثكَ بالحقّ لتخرجن، فأخرجناه في صفين حمزة في أحدهما وأنا في الآخر له كُدَيْدٌ كَكُدَيْد الطّحين حتى دخلنا المسجد، قال: فنظرتُ إلى قريش وإلى حمزة فأصابتهم كآية لم يُصبِهم مثلها، فسماني رسولُ الله صلى اللهُ عليه وسلم يومئذ الفاروقُ وفرقَ اللَّهُ بِهِ بِينَ الحقّ والباطل.

# ثَالثًا: النفريج:

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه الإمام أبو نعيم

في الحلية (٤٠/١) قال: حدثنا محمد بن أحمد بن الحسن، حدثنا محمد بن عثمان بن أبي شيبة، حدثنا عبد الحميد بن صالح، حدثنا محمد بن أبان، عن إسحاق بن عبد الله، عن أبان بن صالح، عن مجاهد، عن عمر بن الخطاب به.

قلتُ: وبهذا الإسناد أخرجها أبو نعيم في «الدلائل» (ص١٩٤)، فأين هذا الإسناد للجان تضع مناهج؟! حيث قال الإمام ابن المبارك كما في «مقدمة صحيح مسلم»: «الإستناد من الدين، ولولا الإسناد لقال من شاء ما شاء».

#### رابعا: التحقيق:

هذه القصة واهية، وعلتها إسحاق بن عبد الله.

١- أورده الإمام المزي في تهذيب
 الكمال (٣٦٢/٥٧/٢) وقال:
 السحاق بن عبدالله بن أبي
 فروة روى عن أبان بن صالح ...
 اهـ.

٢- قال الإمام النسبائي في الضعفاء والمتروكين، ترجمة (٥٠): متروك الحديث.

قلت: وهذا المصطلح عند الإمام النسائي له معناه، حيث قال الحافظ ابن حجرية شرح النخبية، (صب٦٥): مذهب النسبائي ألا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه .. اه.

٣- قال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» ترجمة
 (٢٠): «إسحاق بن عبد الله بن

أبي فروة تركوه،

٤- قال الإمام الدارقطني في الضعفاء والمتروكين، رقم (٩٤): «متروك». اهـ.

٥- وقال علي بن الحسن الهستجاني، عن يحيى بن معين: «كذاب»، كذا في «تهذيب الكمال» (٢١/٢).

7- وقال الإمام ابن حبان في «المجروحين» (١٣١/١):
«كان يقلب الأسانيد، ويرفع المراسيل، وكان أحمد بن حنبل ينهى عن حديثه». اهـ، «المجرح والتعديل» (٢٢٨/٢) رقم (٧٩٢): سمعت أبي يقول:
«إسحاق بن عبد الله بن أبي فروة: متروك الحديث».

٨- ثم أخرج الإمام الحافظ
 ابن أبي حاتم بسنده عن
 الإمام يحيى بن معين قال:
 إسحاق بن عبد الله بن أبي
 فروة لا شيء كذاب، اهـ.

٩- شم قال الإمام ابن أبي
 حاتم: «سمعت أبا زُرعة يقول:
 إسحاق بن عبد الله بن أبي
 فروة ذاهب الحديث متروك
 الحديث: اه.

١٠ شم أخرج الحافظ ابن أبي حاتم بسنده إلى عمرو بن علي الصيرة حدثه: «بأن إسحاق بن عبد الله بن أبي فروة متروك. هـ.

۱۱- ولقد بين هذا الترك الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (۲۲۲/۱)

(۱۰٤/۱۰٤) في ترجمة بلغت أكثر من ثمانين سطرًا ختمها قائلاً: واسحاق ابن عبد الله بن أبي فروة هذا ما ذكرت هاهنا أخباره بالأسانيد التي ذكرت فلا يتابعه أحد على أسانيده، ولا على متونه، وسائر أحاديثه مما لم أذكره تشبه هذه الأخبار التي ذكرتها وهو بين الأمر في الضعفاء، اهد.

## الاستنتاج

نستنتج مما أوردناه من أقوال أنصة الجرح والتعديل أن إسحاق بن عبد الله بن أبي فروة الذي هو علة هذا الخبر الدي جاءت به القصة لا شيء، متروك الحديث، كذاب، فهذا الخبر موضوع بما بيناه من أقوال الأئمة.

والموضوع كما بينه الإمام السيوطي في تدريب الراوي، النوع (٢١): «هـ و الكذب المختلق المصنوع، وهـ و شر الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته مع العلم بوضعه في أي معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونًا ببيان وضعه». اهـ.

# خامسا: الصحيح الذي جاء في قصة إسلام عمر رضى الله عنه:

لقد بوّب الإمام البخاري في المحيحه في كتاب المناقب البابا برقم (٣٥) وإسلام عمر بن الخطاب رضي الله عنه المحدث هذه الترجمة أخرج الحديث (٣٨٦٠) من حديث

**Upload by: altawhedmag.com** 

عبد الله ابن عمر رضي الله عنه قال: لمَّا أَسُلَمَ عُمَرُ اجْتَمَعَ اللهُ عَمْرُ اجْتَمَعَ النَّأَسُ عَنْدَ دَارِهِ، وَقَالُوا: صَبَا عُمَرُ، وَأَنْا غُلَامٌ فَوْقَ ظَهْرٍ بَيْتِي، فَجَاءَ رَجُلُ عَلَيْهِ قَبَاءَ مِنْ ديبَاج، فَقَالَ: قَدْ صَبَا عُمْرُ، فَمَا ذَاكَ فَأَنَا لَهُ جَارًى قَالًا: فَدْ صَبَا عُمْرُ، فَمَا ذَاكَ فَأَنَا لَهُ جَارًى قَالًا: فَرَأَيْتُ النَّاسَ تَصَدَّعُوا عَنْهُ، فَقُلْتُ: مَنْ هَدُا؟ قَالُوا: الْعَاصِ بْنُ وَائِل. اهد.

وتحت هذه الترجمة أخرج البخاري في اصحيحه (ح٣٨٦٤) من حديث ابن عمر: قَالَ بَيْنَمَا هُوَ فِي الدَّار خَائِفًا إِذْ جِاءَهُ الْعَاصِ بِنُ وَائِلِ السَّهُمِيُّ أَبُو عَمْرِو عَلَيْهِ حُلَّةُ حَبِرة وقميضٌ مَكُفُوفُ بحرير وهُو من بني سَهُم وَهُمْ حُلْفَاؤُنَا فِي الْجَاهِلِيَّةِ، فَقَالَ لَهُ: مَا بَالْكَ؟ قَالَ: زُعَمَ قومُكَ أَنَّهُم سَيَقْتُلُونَني إِنْ أسلمتُ. قال: لا سبيلَ إليك يعد أنْ قَالَهَا أَمنْتُ فَخَرِجَ العاص فلقى النّاس قد سال بهم الوادي، فقال: أين تُريدُونَ؟ فَقَالُوا: نُريدُ هَذَا ابن الْخطاب الّذي صبا قال لا سبيل إليه فكر النَّاسي. هذا الحديث أورده الإمام المزي في اتحفة الأشراف، (٥٠/٥) (ح٦٧٤٣)، فمن اللذي كان خائفًا مختفيًا؟

حفظ الله أبناءنا من المناهج المكذوبة المضراة التي لا أصول لها.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد: فمن أدلة القرآن على إثبات صفة الكلام لله تعالى بالصوت والحرف على الحقيقة، من غير ما سبق:

# ج- ما جاء بشأن سبق كلمته تعالى وأن ليس لسعة علمه وكلامه نهاية لعدم نقادهما:

11- وهذا ما عنون البخاري له بباب: (وَلَنَدُ مُسَعَتَ كُنّا لِيَارِنَا الْبُخَارِي له بباب: (وَلَنَدُ صَعَدَ بَهُ بِيانَ أَنَ السبق على الإطلاق يقتضي: مسبق كل شيء سواه.. وقد نقل ابن التين عن الداودي قوله: وفي حديث الباب - يعني به: (إن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى لا يكون بينها وبينه إلا ذراع، فيسبق عليه الكتاب..) (الحديث) - رَدِّ على من قال - من الأشاعرة -: إن الله لم يزل متكلماً بجميع الأشاعرة -: إن الله لم يزل متكلماً بجميع كلامه، لقوله عليه السلام: (فيؤمر بأربع كلمات)، فإن الأمر بالكلمات إنما يقع عند كلمات)، فإن الأمر بالكلمات إنما يقع عند قوله: (ثم ينفخ فيه الروح)، وهو إنما يقع بقوله: (ثم ينفخ فيه الروح)، وهو إنما يقع بقوله: (كنا وهو من كلامه سبحانه، (كذا

وعن بعض أهل العلم بعد أن احتج بالآية، قوله - وقد ساقه له ابن حجر-: في الآية ما يدل على أن القرآن غير مخلوق، لأنه لو كان مخلوقاً لكان له قدر وكانت له نهاية، ولنفد كنفاد المخلوقين، وهذا هو وجه الاستدلال بها.. وللبيهقي في تفسيرها قوله في (الاعتقاد) ص٧٧: «لو كانت البحار مداداً



تابع: أدلة القرآن على إثبات صفتي (النداء) و(الكلام) لله تعالى بالصوت والحرف على الحقيقة، وعلى الوجه الذي يليق بجلاله . . ودحض ما اعتقده

على ظاهرها دون المجاز

الحلقة (٦٢)

الأشاعرة حيالهما بتأويلهما وقصرهما

على (الكلام النفسي)

ادد. محمد عبد العليم الدسوقي التسوقي التسوقي

يُكتب به لنفدت البحار وتكسرت الأقلام، ولم يلحق الفناء كلمات الله كما لم يلحق الفناء علم الله، لأن من فني كلامه لحقته الأفات وجرى عليه السكوت، فلما لم يجر ذلك على ربنا صح أنه لم يزل متكلماً ولا يزال، وقد نفى سبحانه النفاد عن كلامه كما نفى الهلاك عن

وكان البيهقي في (الأسماء والصفات) ص ٣٧٩، قد احتج بالآية على جماعة كانوا يزعمون أن الله لا يتكلم بعدما تكلم في الأزل على ما يقتضيه كالام الأشاعرة - حتى طالت خصومهم، فأملى بعضهم اعتقاده واستصوبه ابن خزيمة وارتضاه، وكان فيما أملي: «من زعم أن الله لم يتكلم إلا مرة، ولا يتكلم إلا ما تكلم به ثم انقضى كلامه كفر بالله، بل لم يزل الله متكلماً ولا يزال، لا مثل لكلامه لأنه صفة من صفات ذاته، نفى الله المثل عن كلامه كما نفى المثل عن كلامه كما نفى المثلاك عن نفسه، ونفى النفاد عن كلامه كما نفى

١٣- وقوله: ( وَلَوْ أَنْمَا فِي ٱلْأَصْ مِن شَجَرَةِ أَقْلَدُّ وَٱلْبَحْرُ بَمُثُمُ مِنْ بَعْدِهِ. سَبْعَةُ أَغْمِ مَّا غِنَتْ كَلِمَنْتُ الله ) (لقمان/٢٧)، وفيما تعنيه هذه الآية يقول

أُمِّهُ) (لقمان/۲۷). وفيما تعنيه هذه الآية يقول أبو الجوزاء – وبنحوه عن قتادة والربيع –: (لو كان كل شجرة في الأرض أقلاماً والبحر مداداً، لنفد الماء وتكسرت الأقلام، وبقيت كلمات الله قائمة لا يفنيها شيء).. وقد ذكر البيهقي هذه الأية ضمن ما عنون له ص٢٥٧ بقوله: (جماع أبواب إثبات صفة الكلام وما يُستدل به على أن القرآن كلام الله غير محدث ولا مخلوق ولا

د-ما چاء دالا على أن كلامه تعالى صفة قائمة به، وأنه لم يزل ولا يزال متكلماً بعرف وصوت:

أن غرضه أن كلام الله لا يختص بالقرآن، فإنه ليس نوعاً واحداً كما تقدم نقله عمن قاله، وأنه وإن كان غير مخلوق وهو صفة قائمة به، فإنه يُلقيه على من يشاء من عباده بحسب حاجتهم في الأحكام الشرعية وغيرها من مصالحهم، وأحاديث الباب كالمصرحة بهذا المراد إ.هـ.

وياتي في معنى ما سبق، ما جاء في قوله تعالى: (لا مُتَقِلُ لِكُلِمَتِهِ) (الأنعام/١٥)، العالى: (لا مُتَقِلُ لِكُلِمَتِهِ) (الأنعام/١٥)، (وَثُولِهُ الله أَن يُحِقَّ الْحَقِّ بِكُلَمَتِهِ، وَقَطَعٌ مَارٍ الكَفِينَ) الله أَن يُحِقَّ الْحَقِ بِكُلماتِه ولو الأنفال/٧)، (ويحق الله الحق بكلماته ولو كره المجرمون..) (يونس/٨٨)، (وَجُعَنُ اللهُ الْحَقَ بِكُلمَتِهِ، وَقَ عَنِ الله الحق بكلماته ولو يكلماته ولو المُحرمون..) (يونس/٨٨)، (وَجُعَنُ اللهُ الْحَقَ الله المُحَقِقُ ) (يونس/٩٦)، (وَنَعَنْ كُلِمَةُ وَلِكَ الْمُلَاذَ جَهَنَمُ الله (الأعراف/١٣٧)، (وَنَعَنْ كُلِمَةُ وَلِكَ الْمَلَاذَ جَهَنَمُ مِنَ الله علم الله يتكلم بها.

10- ومن صريح أدلة القرآن على إثبات كلامه تعالى حقيقة، وأنه بحرف وصوت يليقان بجلاله، ما جاء عن قتادة في معنى: (مَّنَا عَنَا مَنَا مُوَنِي أَنَّ وُرِي النّه بحرف المعنى: (مَّنَا عَنَا مَنَا مُوَنِي أَنْ وُرِكَ مَن وَالنّارِ وَمَنْ حَوْلُها ) (النمل/١٠: ١٧)، فقال: «صوت رب العالمين «ذكره ابن خزيمة، ونظير آية النمل آيات القصص/٣٠: ٣٥، فقد روي عبد الله بن أحمد عن نوف قال: (لما نودي موسى من شاطئ الوادي، قال موسى: من أنت الذي تناديني؟، قال: أنا ربك الأعلى)، والذي تعقله الأمم من النداء، إنما هو: الصوت المسموع كما قال تعالى: (وَأَنْتَهُمْ مِنْ يُو النّادِ مِن المسموع كما قال تعالى: (وَأَنْتَهُمْ مِنْ يُو النّادِ مِن المسموع كما قال تعالى: (وَأَنْتَهُمْ مِنْ يُو النّادِ مِن المسموع كما قال تعالى: (وَأَنْتُهُمْ مِنْ يُو النّادِ مِن المسموع كما قال تعالى: (وَأَنْتُهُمْ مِنْ يُو النّادِ مِن المسموع كما قال تعالى: (وَأَنْتُهُمْ مِنْ يُو النّادِ مِن المسموع كما قال تعالى: (وَانْتُهُمْ يَوْمُ يُنُو النّادِ مِن المسموع كما قال المحجرات: ٤).

17- وما جاء في قوله تعالى: (وَلاَ تَنَعُ النَّعَامَةُ عِنْهُ اللَّهَامَةُ اللَّهَ اللَّهَامُةُ عَنْهُ اللَّهَ اللَّهُ عَنْ الْأَوْعَ عَنْ اللَّهِمْ قَالُوا مَلْنَا فَلَا عَنْهُ اللَّهِمْ اللَّهِ اللَّهِمْ اللَّهِمْ اللَّهِمْ اللَّهِمْ اللَّهِمْ اللَّهِمْ اللَّهِمْ اللَّهِمْ اللَّهُمْ اللَّهُ اللَّهِمْ اللَّهُ اللَّهِمْ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْمُحْلِمُ اللَّهُ اللَّهُولُولُولُولُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

لم يزل موجودا به، ولا يزال كلامه لا يشبه كلام المخلوقين، خلافا للمعتزلة التي نفت كلام الله، وللكلابية في قولهم؛ (هو كناية عن الفعل والتكوين)، وتمسكوا بقول العرب: (قلت بيدي هكذا) أي: حركتها، واحتجوا ب (أن الكلام لا يعقل إلا بأعضاء ولسان، والباري منزه عن ذلك). فرد عليهم البخاري بحديث الباب والأية، وفيهما: أنهم إذا ذهب عنهم الفزء، قالوا لن فوقهم: (ماذا قال ربكم). فدل ذلك على أنهم سمعوا قولا لم يفهموا معناه من أجل فزعهم، فقالوا: (ماذا قال؟) ولم يقولوا: (ماذا خلق؟). وكذا أجابهم من فوقهم من الملائكة بقولهم: (قالوا: الحق)، و(الحق) أحد صفتي الذات التي لا يجوز عليها غيره لأنه لا يجوز في كلامه الباطل، فلو كان خلقا أو فعلا لقالوا: (خلق خلقا، إنسانا أو غيره)، فلما وصفوه بما يوصف به الكلام لم يجز أن يكون (القول) بمعنى: (التكوين) ١١٠هـ.

وفي خلاصة ما قيل في هذا يقول شيخ الاسلام في مجموع الفتاوي ٢٧/٦ ما نصه: «ليس في الأنمة والسلف من قال: إن الله لا يتكلم بصوت، بل ثبت عن غير واحد من السلف والأئمة: أن الله يتكلم بصوت. وجاء ذلك في آثار مشهورة عن السلف والأئمة. وكان السلف والأئمة يذكرون الأثار التي فيها تكلم الله بالصوت ولا ينكرها منهم أحد، حتى قال عبد اللَّه بن أحمد: قلت الأبي: إن قوماً يقولون: إن الله لا يتكلم بصوت، فقال: (يا بُني هؤلاء جهمية إنما يدورون على التعطيل)، ثم ذكر بعض الأشار المروية في ذلك، وكلام البخاري في كتاب (خلق الأفعال) صريح في أن الله يتكلم بصوت، وفرق بين صوت الله وأصوات

١٧-هذا، ومن أدلة القرآن على إثبات الكلام لله على حقيقته: قوله تعالى: (فَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّحَ ٱلأَنِّيَ ٱلَّذِي نُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَكُلَّمَتِهِ.) (الأعراف/١٥٨). كذا بإخبار الله ثنا أن اثنى الأمى كان يؤمن بالله وبكلامه، وفي الراد ب (كلماته) يقول الألوسي في (روح المعاني ١٢٢/٦): يعنى: "يما أنزل عليه وعلى سائر

الرسل من كتبه ووحيه، وقرئ (وكلمته) على إرادة الجنس، أو القرآن، أو عيسي عليه السلام.. والتصريح بالايمان بالله للتنبيه على أن الالمان به سلحانه لا ينفك عن الايمان بكلماته ولا يتحقق إلا به".

## هـ - ما جاء صريحا فيما إذا أراد سبحانه شيئا أن يقول له؛ (كن)؛

١٨-وذلك قوله: ( وَهُوَ ٱلَّذِي خَلُقَ ٱلسَّمَهُات وَالْأَرْضُ بِالْحَقِّ) (الأنهام/٧٣)، وقوله: (إِنَّمَا قُوْلُنَا لِنَوْنِ وِإِذَا أَرْدُنَّهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ) (النحل/٤٠)، وقوله: (إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَّادُ مَّنِّمًا أَنْ يَقُولُ لَمُ كُن فَيَكُونُ ) (يس /٨٢)، فأخبر أن الأمر بقول (كن) متقدم على الشيء المكون، ووجه الاستدلال بهذه الأيات أن "الرب يخلق بقوله وكالامه. فإذا انتفت حقيقة الكلام عنه انتفى الخلق" كذافي الصواعق ص٥٠٩.

١٩- وقوله: (إنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِسَى أَيْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ ألَّهِ وَكُلِمتُهُ، الْقَنْهَا إِلَى مَنْ مَ ) (النساء/١٧١)، والمعنى: أن اللَّه تعالى "أوحى كلمته إلى مربم فصار عيسي بكلمته من غير أب، ثم بين الكلمة التي أوحى بها إلى مريم، فصار عيسي مخلوقًا، فقال: ( إِنَّ مَثْلَ عِسَىٰ عِندَ أُمَّهِ كُمثُل مَادَمُ خَلَقَتُهُ مِن ثُرَابِ ثُمُّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ) (آل عمران/٥٩)، فأخبر أن عيسى إنما صار مكوناً بكلمة (كن) من غير أب كما صار آدم بشرا بكلمة (كن) من غير أب وأم".

و- ما جاء في اثبات الكلام مدلولا عليه بطريق المغالفة: ٢٠-وذاك قوله: ﴿ وَأَغَّنَذُ قَوْمُ مُومَىٰ مِنْ بَقِيدٍ مِنْ عُلِيتِهِ عَجْلًا جَسَدًا لَهُ خُوارٌ أَلَدُ يَرَوْا أَنَّهُ لَا يُكَلِّمُهُمْ وَلَا يَهْدِيهُمْ كَبِيلًا أَغْكُدُوهُ وَكَانُواْ طُنِلِمِينَ ) (الأعسراف/١٤٨)، وقوله: ﴿ أَفَلَا بَرُونَ الْا رَجِعُ إليهم قولًا ولا يَعَالَكُ لَمُمْ ضَرًا ولا نَفَعًا) (طله/٨٩)، حيث عاب الله آلهة المشركين بأنها لا تكلم عابديها ولا ترجع إليهم قولا، والجهمية وصفوا الرب بصفة هذه الألهة"، عياذا بالله من قولهم وممن قال بقولهم.. وفي الأبتين بيان أن عدم الكلام صفة نقص وأن الكلام صفة كمال فتكون لرب العزة من باب أولى، وفيهما ما يدل على أن نفي رجع القول ونفي التكليم، نقص يستدل به على عدم الوهية

Upload by: altawhedmag.com

العجل، قال بعض أهل العلم: (إن الجهمية هم المشبهة، لأنهم شبهوا ربهم بالصنم والأصم والأبكم الذي لا يسمع ولا يبصر ولا يتكلم ولا بخلق).

٢١-ومثله ما جاء من الأيات دالا على حرمان أهل الخسران من التلذذ بكلام الله له، وجعل عدم كلام تعالى لهم عقوبة حرمان، من نحو ما جاء في قوله تعالى عمن اشتروا بآيات الله وعهده وأيمانهم ثمنا قليلاً: (وَلاَ يُكَلُّهُمْ أَفُّ) (البقرة/١٧٤، آل عمران/٧٧)، وقوله على لسان من غلبت عليهم شقوتهم وكانوا قوما ضالين: ﴿ رَمَّا لَخُرِجُنَا مِنْهَا فَإِنْ عَلَمًا فَإِنَّا طَلِيْمُونَ ﴾ [1] قال أَخْتُوا فَهَا وَلَا تَكُلُونِ ) (المؤمنون/١٠٧، ١٠٨)، كذا بما يقتضى: أن غضبه سبحانه سبب لمنع الكلام، ويما يعنى بمفهوم المخالفة: إثبات كلامه تعالى لن لم يكونوا كذلك، ونص عبارة ابن أبي العز في شرحه على الطحاوية ص١٠٩ لتفسير آية آل عمران: "أهانهم بترك تكليمهم، والمراد انه لا بكلمهم تكليم تكريم، وهو الصحيح إذ قد أخير في الآية الأخرى أنه يقول لهم في النار: (اخستوا فيها ولا تكلمون)، فلو كان لا يُكلم عباده المؤمنين، لكانوا في ذلك هم وأعداؤه سواء، ولم يكن في تخصيص أعدائه بأنه لا بكلمهم فائدة أصلا".

ر- ما جاء دالا على أن القرآن هو كلام الله على الحقيقة
 وليس النبي إلا مسمعاً وميلفاً به عله:

7٢- ومنه قوله: (وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ يَبْهُمْ يَسْمُونَ كَالَمُ أُمِّيلًا إِلَيْهِ مِعْنَى وَإِضَافَةَ صَفَةَ إلى موصوف لا تنفصل عنه، كونه - شأن القدرة والإرادة والعلم - معنى من المعاني التي لا تقوم بنفسها، وإنما تقوم بالموصوف بها.. وليس من نوع إضافة التخصيص والأعيان والتشريف كما في (ناقة الله) و(بيت الله) وقوله: (ونفخت فيه من روحي)، ولا الإضافة العامة التي تكون بمعنى الإيجاد كما في (رب العالمين).. ودون أن يقول: (يسمعون خلق الله).. ونظيره:

٢٣-قوله تعالى في خطاب نبيه: (وَإِنْ أَمِدُ بَنَ الْمُشْرِكِينَ أَمِدُ بَنَ الْمُشْرِكِينَ الْمُشْرِكِينَ الْمُشْرِكِينَ الْمُشْرِكِينَ الْمُشْرِكِينَ الْمُشْرِكِينَ الْمُشْرِكِينَ الْمُرْانِ كلام الله.
(التوبة: ٣)، حيث "أثبت أن القرآن كلام الله.

ولا يكون شيء واحد كلاماً للرسول وكلاماً لله".
وعن مجاهد في هذه الآية قوله: "(إنسان يأتيه
صلى الله عليه وسلم فيسمع ما يقول وما ينزل
عليه، فهو آمن حتى يأتيه فيسمع كلام الله
ثم يُبلغه مأمنه)، ذكره البخاري في صحيحه
ومقصده: "بيان أن قول العبد غير كلام الله"،
إذ المعنى: "(حتى يسمع كلام الله) لا كلامك
ونغمتك ولحنك، والا لو كان ما سمعوه من النبي
ليس بكلام الله لم تحصل الاستجارة لهم.
ح- وأن أفعالنا - دون أفعاله، و(الكلام) واحد

٢٤- وهــذا يـدل عليه قـولـه: (وَإِذْ أَعَدُّ بَنْ
 الشركين المتعارف الميرة عنى يسمع كلم أنو)

منها- هي المخلوقة:

(اللكك / ۱۳). وقد ترجم البخاري بهذه الآية ليشير إلى أن القول أعم من أن يكون بالقرآن أو بغيره، فإن كان بالقرآن فالقرآن كلام الله. وهو من صفات ذاته فليس بمخلوق لقيام الدليل القاطع بذلك، وإن كان بغيره فهو مخلوق بدليل قوله تعالى بعدها: (ألا يعلم من خلق) بعد قوله: (إنه عليم بذات الصدور).. يقول ابن حجر في الفتح ١٠٠/١٥؛

"وانما قصد البخاري الإشارة إلى النكتة التي كانت سبب محنته بمسألة اللفظ، فأشار بالترجمة إلى أن تلاوة الخلق تتصف بالسر والجهر ويستلزم أن تكون مخلوقة. وقد قال في (خلق أفعال العباد) ص٨٣ بعد أن ذكر عدة أحاديث دالة على ذلك: (فين عليه السلام أن أصبوات الخلق وقراءتهم ودراستهم وتعليمهم والسنتهم مختلفة. بعضها أحسن وأزين وأحلى وأصوت وأرتل وألحن وأعلى وأخفض وأغض وأجشع وأجهر وأخضى وأقصر وأمد وألين من بعض)"، وقال ص١٧٣ مستشهدا بأية الملك: "التخليق فعل الله وأفاعيلنا مخلوقة.. ولا يشك عاقل بأن.. جميع القرآن هو قوله، والقول صفة القائل، موصوف يه. فالقرآن قول الله تعالى والقراءة والكتابة والحفظ للقرآن هو فعل الخلق لقوله: ( فَأَفَرَ وَا مَا يَسَرُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ ) (المزمل/۲۰)" ا.ه.

والى لقاء آخر .. والحمد لله رب العالمين.



# الانسانة التي لا يمكن مكافأتها

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والأد، وبعد:

فقد أوجب الاسلام على الأبناء بر الوالدين، مهما كانوا عليه من أوضاع، أغنياء أو فقراء، مؤمنين بالله أو كافرين، بارين بالولد أو عاقين، محسنين إليه أو مسيئين، طالمًا لم يأمراه بمعصية الله عز وجل؛ لحديث أسماء بنت أبى بكر رضى الله عنهما قالت: قدمتُ على أمَّى وهي راغبةً، وهي مُشركة في عهد قريش ومُدَّتهم التي كائتُ بينَهم وبينَ رسول الله صلى اللَّه عليه وسلم، فقلتُ: يا رسولَ اللَّه، إنَّ أمِّي قدمت علي وهي راغبة، وهي مُشركة، أفأصلها؟ قال: صليها قال: وأظنُّها ظنُّرها. (متفق عليه). ثم بين النبي الأمين صلى الله عليه وسلم أن هذا البر من أفضل الأعمال الصالحة بعد الصلاة التي هي عمود الدين، عن عبدالله بن مسعود، رضى الله عنه: سَأَلْتُ النبيِّ صلى الله عليه وسلم: أي العمل أحب إلى الله؟ قال: الصلاة

عدد أحمد الأقرع

على وقتها قال: ثُمَّ أيُّ؟ قالَ: برُّ الوالدَيْن قالَ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: الجهادُ في سبيل اللَّه قَالَ: حدَّثني بِهِنَّ، وَلُو اسْتُرَّدْتُهُ لَزَادَني. (صحيح البخاري:

هذا ما يكون من عناية الإسلام بالوالدين على العموم، وإنك لواجد بعد ذلك هالة من القداسة والإعزاز، تلك التي توج الإسلام بها الأم إكرامًا لها وتنويهًا بشأنها وقيامًا بحقها وجبرا لخاطرها ومراعاة لضعفها وحفاظا على دورها في التربية، لذا فإني أجد دليلاً يبين متى يجزى الابن أباه، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « لا يَجْزِي ولد والدا، إلا أنْ يَجِدُهُ مَمْلُوكًا فيشتريه فيعتقه .. (صحيح مسلم ١٥١٠).

ولم أجد فيما أعرف دليلاً يبين إمكانية أن يجزى الابن أمه وكيف لا؟ وقد حملتك أمك في أحشائها تسعة أشهر، وهنًا على وهن، حملتك

كُرهًا، ووضعتك كُرهًا، ولا يزيدها نموك إلا ثقلاً وضعفًا، وعند الوضع رأت الموت بعينها. وقال الله تعالى: « وَوَضَّيْنَا ٱلْإِنْسُنَ وَالِدَّبِهِ حَلَقَهُ أُمُّهُ. وهُنَا عَلَ وَقَيْ وَمِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ ٱشْكُر لِي وَلِوْلِيَّكِكَ إِلَى ٱلْسَعِيرُ ، (لقمان: ١٤).

ولكن لما بصرت بك إلى جانبها سرعان ما نسيت آلامها، وعلقت فيك جميع آمالها- بعد الله سبحانه- رأت فيك بهجة الحياة وزينتها، ثم شغلت بخدمتك ليلها ونهارها، تغذيك بصحتها طعامك درها، وبيتك حجرها، ومركبك يداها، تجوع لتشبع أنت، وتسهر لتنام أنت، فهي بك رحيمة، وعليك شفيقة إذا غابت عنك دعوتها، وإذا أعرضت عنك ناجيتها، وإذا أصابك مكروه استغثت بها، تحسب كل الخير عندها، وتظن أن الشر لا يصل إليك إذا ضمتك إلى صدرها، أو

ولطالمًا كانت تمسح عنك الأذى بيمينها، وتسهر علىك إذا اشتكيت. فلا تنام حتى تنام، ولا تستريح حتى تستريح. من أجل ذلك جعل الله تعالى على لسان رسول الله صلى الله عليه وسلم للأم ثلاثة أرياء السر والطاعة وللأب ربع واحد لأنها حقل الانبات الإنساني وموئل الفيض البرياني والمدرسية التي يتربى فيها الطفل فيأخذ من روحها وحنانها فكانت- وما زالت- مهد الطفولة الناشئة. إن عمل الأم الجميل ودورها الأصل يبدأ حين يصير الإنسان جنينًا في بطنها ثم يولد طفلاً صغيراً لا يعرف شيئًا من أمور الحياة ثم صار فتى يافعًا وهي في كل هذه الأطوار تلازمها بحنانها وتعطف عليه بقلبها وتلاطفه بفؤادها ولا يفارقه قلبها حيثما حل وأينما سار، فعن أبي هريرة رضي الله عنه: جاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم. فقال: من أحقُّ النَّاس بحسن صحابتي؟ قال: أمُّكَ قال: ثُمْ مِنْ؟ قَالَ: ثُمَّ أُمِّكَ قَالَ: ثُمَّ مِنْ؟ قَالَ: ثُمَّ أُمَّكَ قال: ثُمْ من ؟ قال: ثُمْ أَبُوكُ. (أَخْرِجِهُ البخاري ((YOEA), pamba (NEOY)).

ثلاث أرباع البر جُعلت للأم وحدها، فكانت لفتة جميلة من الحديث انتظمت مع الآية الكريمة، ووَصَّعَنَا الْإِنْ وَلَيْهِ إِحْسَنَا مَلْتُهُ أَمُدُ كُرْهَا وَوَصَعَنَهُ كُمّا وَوَصَعَنهُ كُمّا وَمَعْنهُ مُلْمَا وَمَعْنهُ الله وَمَعْنهُ الله وَمَعْنه كُرها وَمَعْنه كُرها هذه واحدة. «ووضعته كرها» هذه ثانية، «وحمله وفصاله ثلاثون شهرا»؛ هذه ثالثة أعمال شاقة وكريمة في وقت واحد وكان لكل واحد منهما ربع البر والإحسان. إن الإنسان مهما أحسن إلى أمه فلن يوفيها حقها، ولن يستطيع أن يعوضها عن تلك السنين التي أفنتها في خدمته وتربيته.

ولك أخي أن تتخيل هذا الموقف: شهد ابن عُمرَ ورَجُلٌ يَماني يَطوف البيت حَمَل أَمَّهُ وراء ظَهْره يَقولُ: إنِّي لها بعيرُها المُذلُل، إنْ ذَعرَتُ ركابُها لم أَدْعر، ثُمَّ قال: يا ابنَ عُمر، أثراني جَزيْتُها؟ قال: لا، ولا برَفرة واحدة. ثُمَّ طاف ابنُ عُمر فأتى المقام فصلى ركعتين، ثُمَّ قال: يا ابنَ أبي موسى، إنْ كلُ ركعتين تُكفرانِ ما أمامهُما. (صحيح الأدب المفرد ؟).

معنى: ولا بزفرة واحدة: المرة من الزفر وهو تردد النفس حتى تختلف الأضلاع، وهذا يعرض للمرأة عند الوضع.

سبحان الله: هذا التعب الذي تحمله الرجل وهو يحمل أمه ويودي بها المناسك، وهذه المشقة، والإعياء والمعاناة، ولك أن تتخيل الحرم وقد اكتظ بالطائفين، والزحام خانق، فظن الرجل أنه بذلك قد كافأها، ورد إليها بعض حقوقها، فقال له ابن عمر رضي الله عنهما: ولا، ولا بزفرة واحدة من زفرات الأم التي تعرضت لها عند الوضع، فكيف بإحسانها كلها إليك، وكيف بتاريخها الطويل معك ومع إخوتك وأخواتك؟

وقال رجلٌ لأمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنهما: إن لي أمًا بلغ بها الكبر، وأنها لا تقضي حاجتها إلا وظهري مطية لها، فهل أديت حقها؟ قال: لا، لأنها كانت تصنع بك ذلك، وهي



تتمنى بقاءك، وأنت تصنعه وتتمنى فراقها.

# ولقد جعل الإسلام بر الأم من أسباب السعادة في الدارين:

فهو من أسباب مغضرة الذنوب، فعن عبدالله بن عمر، رضي الله عنهما: أنَّ رجلًا أتى النَّبيُ صلى الله عليه وسلم، فقال يا رسول الله إنَّي أصبتُ ذنبًا عظيمًا فهَل لي من توبة قال هل لك من أمُّ؟ قال: لا. قال: هل لك من خالة؟ قال: نعم، قال: فبرها. (صحيح الترمذي ١٩٠٤).

وعن ابنِ عباسِ رضي الله عنهما: أنه أتاه رجلٌ فقال إني خطبتُ امرأة فأبتُ أن تنكحني وخطبها غيري فأحبتُ أن تنكحه فغرتُ عليها فقتلتُها فهلُ لي من توبة قال أمنك حيثة قال لا قال ثب إلى الله عز وجل وتقرب إليه ما استطعت.

قال عطاءُ بنُ يسارِ: فذهبتُ فسألتُ ابنَ عبَاسِ لمَ سألتُهُ عن حياة أمه فقال إنّي لا أعلمُ عملًا أقرب إلى الله عزّ وجلً من برّ الوالدة. (صحيح الأدب المفرد ٤، والصحيحة: ٢٧٩٩)..

#### ومن أسياب دخول الجنة:

عن عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها قالت: قال رسول الله: نمتُ فرأيتُني في الجنّة، فسمعتُ

صَوتَ قَارِيْ يُقراً، فَقُلتُ: مَن هذا؟ قَالُوا: هذا حارِثَةُ بِنُ النَّعِمانِ. فقال رَسولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم: كذاك البِرُ، كذاك البِرُ. وكان أبَرَ النَّاسِ بِأُمَّه. (رواه أحمد ٢٥١٨٢).

وعنها أيضًا رضي الله عنها قالت: كان رجلان من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أبر من كان في هذه الأمة بأمهما: عثمان بن عفان، وحارثة بن النعمان، رضي الله عنهما، أما عثمان: فإنه قال: ما قدرتُ أتأمل وجه أمي منذ أسلمتُ، وأما حارثة: فكان يُطعمها بيده، ولم يستفهما كلامًا قط تأمر به، حتى يسأل من عندها بعد أن يخرج: ماذا قالت أمي. (التبصرة: ١٨٨/١).

#### سبحان الله! هل اعتبر واتعظ أبناء اليوم؟

وعن طلحة بن معاوية السلمي: أثيث النّبيّ صلى الله عليه وسلم فقلْتُ يا رسولُ الله إنّي أُريـدُ الجهادَ في سبيلِ الله، قال: أمّك حيّة؟ قَلْتُ تَعَمْ. قال النّبيّ صلى الله عليه وسلم: الرّمُ رجُلها فتُمَّ الجنّةُ. (صحيح الترغيب: ٢٤٨٤).

وعن معاوية بن جاهمة السلمي: أنَّ جاهمة جاء إلى النَّبيِّ صلى الله عليه وسلم فقال يا رسول الله أردتُ أن أغزو وقد جنّتُ أستشيرُك، فقال: هل لك من أمُّ؟ قال: نعم. قال فالزمُها فإنَّ الجنّة عند رجلها. (صحيح الترغيب: ٢٤٨٥). وعن أبي الدرداء رضي الله عنه: أنَّ رجلا أتاه فقال إنَّ لي امرأة وإنَّ أمِّي تأمرُني بطلاقها فقال سمعتُ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم يقولُ الوالدُ أوسطُ أبواب الجنّة فإن شئتَ فاضعُ هذا الباب أو احفظه. (صحيح الترغيب: ٢٤٨٦).

## ومن أسباب إجابة الدعاء:

عن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: يأتي عليتُكم أويس بن عامر مع أمداد أهل اليمن، من مراد، ثم من قرن، كان به برص قبراً منه إلا مؤضع درهم، له والدده هو بها

بَرِّ، ثو أَقْسَمَ على اللهِ لأَبَرُهُ، فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَنْ يَسْتَغْضَرَ لَكَ فَافَعَلْ فَاسْتَغْضِرْ لِي، فَاسْتَغْضَرَ ثِهُ. (مسلم: ٢٥٤٢).

الله أكبر، عمر الفاروق الذي قال فيه رسول الله أكبر، عمر الفاروق الذي قال فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم: «والذي نُفْسِي بيده، ما لقيكَ الشَّيْطَانُ قطُّ سالِكًا فَجًّا إلَّا سُلكَ فَجًّا غير فَجُكَ». (البخاري: ٣٢٩٤).

عمر الفاروق أحد العشرة المبشرين بالجنة يطلب عن أويس التابعي أن يستغفر الله له، ثرى ما الذي سماه بهذا التابعي الجليل، وما الذي وصل به إلى تلك الرتبة العلية؟ (

إن الذي أوصله إلى تلك المكانة السامية والدرجة العلية، والذكر الحسن أو شهادة الرسول صلى الله عليه وسلم له، الذي أوصله ذلك بره بأمه، فهكذا البريصنع بالأبرار، وجعل الإسلام طاعة الأم وبرها مقدمًا على بعض أنواع العبادة، فللإنسان أن يقطع صلاة النفل كي يجيب أمه إذا دعته، وإن لم يفعل فقد أغضبها، وبهذا يكون قد أغضب ربه، كما في حديث جريج العابد، وتكرر النداء فلم يجبها، فقالت: اللهم لا يموث جريج عثى ينظر في وجود المياميس.

#### ومن صور البر بعد المات:

عن عبدالله بن عباس رضي الله عنهما: أنَّ امْرَأَةٌ جاءَتْ إلى النبيّ صلى الله عليه وسلم، فقالتُ: إنَّ أُمِّي نَدُرتُ أَنْ تَحُجُ فَماتَتُ قَبْلَ أَنْ تَحُجُ فَماتَتُ قَبْلَ أَنْ تَحُجُ فَمَاتَتُ قَبْلَ أَنْ تَحُجُ فَمَاتَتُ قَبْلَ أَنْ تَحُجُ عَنْها، حُجْي عَنْها، أَرْأَيْتِ لو كانَ على أُمِّكَ دَيْنَ أَكُنْتَ قاضيتُهُ؟، قَالَتُ: نَعْم، فقال: اقْضُوا اللَّه الذي لَه، فإنَّ قالتُ: نَعْم، فقال: اقْضُوا اللَّه الذي لَه، فإنَّ اللَّه أَحَقُ بالوقاء. (صحيح البخاري ٧٣١٥). وكنذا من صور البربعد الموت الدعاء والاستغفار للأبوين:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ إنَّ الرَّجِل ليتَبعُه يوم القيامة أمثالُ الجبالِ

مِنَ الحسناتِ، فيقول: أنَّى هذا؟! فيقولُ: باستغفارِ ولدِكُ لكَ مِن بَعْدِكَ. (أحمد: ٥٠٩/٢).

يُظن البعض أن بر الوالدين مجاله الحياة الدنيا، فإذا ما انتهت حياتهما في الدنيا فقد تحلل الشخص من هذا الواجب وذلك خطأ مبين، فإن بر الوالدين على خلاف ذلك: إنه يمتد إلى ما بعد الوفاة: عن أبي أسيد الساعدي مالك بن ربيعة: بينا نحن عند رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ جاءه رجل من بني سلمة فقال يا رسول الله هل بقي من بر أبوي شيء أبرهما به بعد موتهما قال نعم الصلاة عليهما والاستغفار لهما وانفاذ عهدهما من بعدهما وصلة الرحم التي لا توصل إلا بهما وإكرام صديقهما.

ويخطئ البعض حين يقطع أمه طوال العام، بل قد يسبها ويُفضل زوجته وأولاده عليها، ثم هو يذهب إليها يومًا في السنة حاملاً بين يديه شيئًا من الهدية ويظن أنه بذلك بار بأمه، ومخافة أن يأثم في ظنه ولم يعلم المسكين أن كل لحظة عاق أمه أو أبيه بالكلام أو بالسب أو بالقطيعة ولو بالنظرة الحادة فإنه آثم عاص لله مرتكب كبيرة من أكبر الكيائر، والحنة عليه حرام.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ثلاثةُ حرَّم اللهُ تباركُ وتعالى عليهم الجنَّة: مدمنُ الخمر، والعاقُ، والدَّيُوثُ الذي يُقِرُّ الخبث في أهله ». (صحيح الجامع: ٥٧٠٤).

عن محمد بن سيرين قال: كنا عند أبي هريرة هريرة ليلة، فقال: «اللهم اغفر لأبي هريرة، ولأمي، ولمن استغفر لهما «. قال محمد: فنحن نستغفر لهما حتى ندخل في دعوة أبي هريرة ـ (صحيح الأدب المفرد ٢٨).

« رَبَّنَا ٱغْفِرْ لِي وَلُوَلِدَى وَلِلْمُوْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْمُحْمِينِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَاتُ ، «رَّتِ ارْحَتُهُمَا كَا الْحِسَاتُ ، «رَّتِ ارْحَتُهُمَا كَا رَبِينِينَ ، (الإسراء:٢٤).



وقوع الطلاق



والْحَمَدُ لِلَّهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي الشَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَهُ ٱلْحَمَّدُ فِ ٱلْآخِرَةُ وَهُوَ ٱلْمُكِمُ ٱلْخِيرُ ، (سبأ: ١)، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه أجمعين.

وبعد: فهذا هو المقال الرابع في هذه النظرات، وهو المقال الثاني في حكم الطلاق البدعي، ولعل هذه المسألة: وقوع الطلاق البدعي من أهم مسائل هذا الباب، وهي مزلة أقدام، وهذه المسألة ليس فيها قول بالاحتياط:

- فمن قال بأن الطلاق البدعي للوقت لا يقع، وهو واقع: فقد أحل هذه المرأة لأجنبي وهي عليه حرام إجماعًا، وحرّم زواجها من غيره وهو حلال اجماعا.
- ومن قال بأن الطلاق البدعي للوقت واقع، وهو غير واقع: فقد حرَّمها على زوجها وهي حلال، وأحل لها نكاح غيره وهي عليه حرام؛ فالعقد على المتزوجة باطل إجماعًا.

واختيار قول من القولين بغير دليل واضح قول على الله بغير علم، قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تُتَّعُواْ خُفُلُوْتِ ٱلكَيْطَانُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّبِينٌ ١٠٠٠ إِنَّمَا يَأْمُرُكُم بِالشُّوِّهِ وَالْفَحْثُلُهِ وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَيْنَ ، (البقرة: ١٦٨،

واختيار قول بالهوى كذب على الله في التحليل والتحريم، قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ ٱلْسِنَكُ مُ الْكُذِبُ هَنْذَا حَلِيلٌ وَهَنْذَا حَرَامٌ لِنَفْتُرُواْ عَلَى اللَّهِ الْكَدِبُ إِنَّ ٱلَّذِينَ مُنْتُرُونَ عَلَى اللَّهِ ٱلْكَذِبُ لَا يُقْلِحُونَ ، (النَّحل: ١١٦).

ولذا فسأخرج قليلاً عن منهج هذه النظرات المنبَهة على: تصور صورة المسألة، وتصور صورة الاستدلال إلى شيء من التضميل، فأقول وبالله التوفيق والسداد:

# سؤال هذه السألة؛ هل يقع الطلاق اليدعي؟

هذه المسألة اختلف فيها أهل العلم على ثلاثة أقوال إجمالا:

الأول: أن الطلاق البدعي محرم، وهو واقع، وهو مذهب الجمهور.

الثاني: أن طلاق البدعة محرم، وفيه تفصيل، فبعضه واقع وبعضه غير واقع، وهو مذهب الظاهرية، وقد انتصر له ابن حزم.

الثالث: أن الطلاق البدعي محرم، وهو للزمن وحده غير واقع، وهو مذهب: ابن تيمية، وقد نصره ابن القيم في مصنفاته.

وتفصيل هذه الأقوال:

القول الأول: أن طلاق البدعة محرم، وهو واقع على كل حال إن كان من أهل وصادف المحل، وهو مذهب جماهير الأمة سلفًا وخلفًا، ومنهم المذاهب الأربعة، بل قد حكي فه الاجماع.

القول الثاني: أن طلاق البدعة إن كان من أهلِ وصادف المحل محرم.

وأما لزومه ووقوعه فله خمس حالات، لا ينزم في بعضها ويلزم في بعضها:

. فلا يلزم ولا يكون نافذا في حالين منها. . ويلزم ويكون نافذًا في ثلاث حالات منها.

على التفصيل التالي:

الحالان اللذان لا يلزم فيهما طلاق
 البدعة:

أ- أن يطلقها طلقة واحدة رجعية في طهر مس فيه، أوفي حيض، فحكمه: لا يلزمه الطلاق، فلا يكون نافذًا.

ب- أن يطلقها طلقتين رجعيتين في طهر مس فيه، أو في حيض، فحكمه: لا يلزمه الطلاق، فلا يكون نافذًا.

 ٢- الحالات الثلاثة التي يلزم فيها طلاق البدعة، فيكون واقعًا:

 أن يطلقها في طهر مس فيه، أو في حيض طلقة ثالثة تبين بها، فيلزم الطلاق فيها، فيكون نافذًا.

ب- أن يطلقها في طهر مس فيه، أو في حيض ثلاث طلقات مجموعة تبين بها، فيلزم الطلاق فيها، فيكون نافذًا.

إن يطلقها في حيض قبل الدخول سواء
 طلقها واحدة أو أكثر، فيحرم، ويلزم الطلاق
 فيها، فيكون نافذًا.

وهو مذهب الظاهرية، كما حكاه ابن حزم في المحلى، وانتصر له.

قال في المحلى (٣٥٨/٩): «فإن طلقها طلقة أو طلقتين في طهر وطنها فيه، أوفي حيضتها: لم ينفذ ذلك الطلاق وهي امرأته كما كانت. إلا

أن يطلقها كذلك ثالثة، أو ثلاثة مجموعة فبلزم ..

وأورد سؤالاً عن مذهبهم، وأجاب عنه، قال في المحلى (٣٨٣/٩)؛ فإن قالوا: إنكم تلزمونه الطلاق في الحيض، وفي طهر مسها فيه:

- اذا كان طارقًا ثالثًا.

- أو ثلاثة مجموعة.

- وفي غير المدخول بها بكل حال؟ قلنا: نعم ..

وهل قال قائل بهذا التفصيل قبل الظاهرية، جُوزُ ابن حزم أن يكون ذلك مذهب ابن عمر- رضي الله عنهما- قال المحلى (٣٨٤/٩): «قد يمكن أن ابن عمر أراد بالمعصية من طلقها كذلك دون الثلاث».

ونفى ثبوت الإجماع وإن لم يعرف المخالف، وجوز أن يكون ذلك مذهب ابن عباس، وابن مسعود، وابن عمر- رضي الله عنهم-، وطاووس، وخلاس بن عمرو- رحمهما الله-. أقول: أما ابن عمر- رضي الله عنهما-؛ فهذا الذي ذكره ابن حزم لا يصح عنه، بل الوارد عنه، «لا تعتد بتلك الحيضة»، رواه ابن أبي شيبة (١٧٧٧)، وابن الأعرابي في المن ألكبرى معجمه (١٧٥١)، والبيهقي في السن الكبرى من نفس مخرجه، واحتج به، وهو خطأ، وسيأتي.

وأما طاووس: فسيأتي حديثه وما فيه. وأما خلاس بن عمرو: فهذا الذي ذكره ابن حزم لا يصح عنه أيضًا، بل الوارد عنه أنه لا يعتد بتلك الحيضة، أخرجه ابن أبي شيبة

ولنا وقفة مع ما نقله عن ابن عباس ستأتي قريبًا.

قال ابن حزم في المحلى (٣٧٦- ٣٧٧): وقد كذب مدعي ذلك: لأن الخلاف في ذلك موجود، وحتى لو لم يبلغنا لكان القاطع على جميع أهل الإسلام بما لا يقين عنده به، ولا بلغه عن جميعهم: كاذبًا على جميعهم.

روينا من طريق عبد الرزاق عن وهب بن نافع أن عكرمة أخبره: أنه سمع ابن عباس يقول:

«الطلاق على أربعة أوجه: وجهان حلال، ووجهان حرام:

فأما الحلال: فأن يطلقها من غير جماع. أو حاملاً مستبينًا حملها.

وأما الحرام: فأن يطلقها حائضًا، أو حين يجامعها لا يدري أيشتمل الرحم على الولد أم لا؟، (وحديث ابن عباس: أخرجه عبد الرزاق (١٠٩٥٠): عن وهب بن نافع، أن عكرمة أخيره أنه سمع ابن عباس به.

وفيه: وهب بن نافع، الصنعاني، اليماني، عم عبد الرازق بن همام، لخص حاله في العجم الصغير لرواة الإمام ابن جرير الطبري (٦٣٠/٢) فقال: سكت عنه البخاري، وابن أبي حاتم، وذكره ابن حيان في الثقات).

اقال أبو محمد؛ ومن المحال أن يخبر ابن عباس عما هو جائز بأنه حرام.

ومن طريق ابن وهب أخبرني جرير بن حازم عن الأعمش أن ابن مسعود قال: «من طلق كما أمر الله تعالى فقد بين الله تعالى له، ومن خالف فإنا لا نطيق خلافه».

نا يونس بن عبيد الله نا ابن عبد الله بن عبد الرحيم نا أحمد بن خالد نا محمد بن عبد السلام الخشني نا ابن بشارنا عبد الوهاب بن عبد المجيد المثقفي نا عبيد الله بن عمر عن نافع مولى ابن عمر عن ابن عمر أنه قال في الرجل يطلق امرأته وهي حائض، قال ابن عمر: لا يعتد بذلك.

ومن طريق عبد الرزاق عن ابن جريج عن عبد الله بن طاووس عن أبيه أنه: كان لا يرى طلاقًا ما خالف وجه الطلاق. ووجه العدة.

وكان يقول: وجه الطلاق: أن يطلقها طاهرًا عن غير جماع، وإذا استبان حملها».

(وحدیث طاووس الأول: أخرجه عبد الرزاق (۱۰۹۲۰)، ولفظه: عن ابن جریج، عن ابن طاوس، عن أبیه: «أنه كان لا یری طلاقًا ما خالف وجه الطلاق ووجه العدة، وأنه كان يقول: «يطلقها واحدة ثم يدعها حتى تنقضى عدتها».

والثاني: أخرجه عبد الرزاق (١٠٩٢٣)،

ولفظه؛ عن ابن جريج، عن ابن طاوس، عن أبيه، أنه كان يقول: «وجه الطلاق أن يطلقها طاهرًا من غير جماع، وإذا استبان حملها»).

وقال ابن حزم: «نا محمد بن سعید بن نبات نا عباس بن أصبغ نا محمد بن قاسم بن محمد نا محمد نا محمد نا محمد بن عبد السلام الخشني نا محمد بن المثنى نا عبد الرحمن بن مهدي نا حمام بن يحيى عن قتادة عن خلاس بن عمرو أنه قال في الرجل يطلق امرأته وهي حائض، قال: لا يعتد بها.

قال أبو محمد: والعجب من جرآة من ادعى الإجماع على خلاف هذا، وهو لا يجد فيما يوافق قوله في إمضاء الطلاق في الحيض، أو في طهر جامعها فيه كلمة عن أحد من الصحابة- رضي الله عنهم- غير رواية عن ابن عمر قد عارضها ما هو أحسن منها.

وهنا ملاحظات على ما قاله ابن حزم:
الأولى: أن ما حكاه عن ابن عباس- سبق
وليس فيه: أن من طلق لغير السنة لا يقع
طلاقه-، وكذا ابن مسعود- رضي الله
عنهما- على التسليم بثبوتهما، فليس
فيهما أنهما لا يقولان بلزوم الطلاق
البدعي، وما نقله عنهما من أنهما يقولان
بحرمة الطلاق البدعي فإجماع، فهاتان
مسألتان، وليست مسألة واحدة، فقد حاد
عن محل الخلاف، وترك ظاهريته في
الأخذ بالنص.

(وحديث ابن مسعود السابق؛ أخرجه عبد الرزاق (١٠٩٢٩) عن الثوري، عن أبي السحاق، عن أبي الأحوص، عن ابن مسعود قال: قال: من أراد أن يطلق للسنة كما أمر الله فليطلقها طاهرًا من غير جماع».

وليس فيه: أن من طلق لغير السنة لا يقع طلاقه.

والحديث فيه: أبوإسحاق الهجري: إبراهيم بن مسلم قال الذهبي في ميزان الاعتدال (٢١٦/٦٥/١):

ضعفه ابن معين، والنسائي. وقال أبو حاتم؛ ليس بقوي. وقال ابن عدي: إنما أنكروا عليه كثرة روايته عن أبي الأحوص، عن عبد الله، وعامتها مستقيمة.

ولخص الحافظ حاله في التقريب فقال (ص٩٤ رقم: ٢٥٢): لين الحديث، رفع موقوفات).

الثانية: أن ما نقله عن ابن عمر- رضي الله عنهما- ليس صريحًا عنه في أنه لا يعتد بالطلاق البدعي، بل قد تناقض في هذه الدعوى؛ لأنه لما روى عن ابن عمر- رضي الله عنه- ما جاء في الصحيحين أنه اعتد بطلاقه قال: لعله مذهب ابن عمر، أو من دونه، وليس قول النبي- صلى الله عليه وسلم--

الثالثة؛ أن ما نقله عن طاووس من عدم اعتداده بالطلقة ليس صريحًا، بل غاية ما فيه: أنه لا يرى طلاقًا ما خالف وجه الطلاق، ووجه العدة.

ومعناه: لا يرى أن هذا الطلاق ليس للسنة، ويرى أن هذا الطلاق ليس للعدة التي أمر الله بها، ويفسره قوله: وجه الطلاق: أن يطلقها طاهرًا عن غير جماع، وإذا استبان حملها.

ولم يتعرض لنفاذ الطلاق من عدمه، وقد جاء عنه ما يبين أنه يقول بنفاذ هذا الطلاق، فقد أخرج عنه ابن أبي شيبة، قال: حدثنا أبو بكر قال: نا ابن علية، عن ليث، عن طاووس قال: إذا طلق الرجل المرأة، وهي حائض لم تعتد بتلك الحيضة، (أخرجه ابن أبي شيبة (١٧٧٥٤)).

فقوله؛ لم تعتد بتلك الحيضة كالصريح في وقوع الطلاق عليها، لكن لا تبدأ العدة بالحيضة التي وقع عليها فيها الطلاق البدعي.

الرابعة: أن ما نقله عن خلاس بن عمرو من عدم اعتداده بالطلقة ليس صحيحًا، بل الوارد عنه: عدم الاعتداد بالحيضة التي وقع فيها الطلاق، أخرج ابن أبي شيبة، قال: حدثنا أبو بكر قال: نا ابن مهدي، عن همام، عن قتادة، عن سعيد، وخلاس، قالا: «لا تعتد بتلك الحيضة، (أخرجه ابن أبي

شيبة: ١٧٧٦٠). الخامسة: أنه ليس في جميع ما ذكر لو افترضنا ثبوته- تنزلاً- التفصيل الذي قال به الظاهرية.

فبقي له ما قاله أولاً أنه لا يعتد بهذا الإجماع مع اعتقاد مخالفته للسنة في اعتقاده، وأن الخلاف في ذلك موجود، حتى لو لم يبلغنا، وهو نظر ضعيف كما رأيت.

وأما قائل بمدهبهم على التفصيل، فلا أعلم قائلاً به، وهو يستشهد على صحته بحديث ابن عمر- رضي الله عنهما-، والصحيح عن ابن عمر: أنه لا يوافقه عليه أيضًا.

القول الثالث: أن طلاق البدعة محرم، وهو غير واقع، وقد ذهب إليه ونصره كلً من شيخ الإسلام ابن تيمية. وشيخ الإسلام ابن القيم رحمهما الله تعالى، ونصراه في كثير من الأبحاث، وجرت عليهما كثير من المحن بسببه، وقال به من فضلاء المعاصرين جمع من أهل العلم، وأما القائلون بهذا المذهب من السلف فقد نقله ابن القيم عمن نقل عنهم ابن حزم عدم الوقوع، ويرد على قوله ما ورد على قول ابن حزم، فالصحيح أنه لا قائل به من السلف. (ينظر: زاد المعاد ٢٠٢/٥).

والفرق بين مذهب ابن تيمية وابن القيم ومذهب ابن حزم القول بالتفصيل:

فهما يوافقان الظاهرية وابن حزم في: عدم وقوع الطلاق البدعي للوقت، على من طلق طلقة أو طلقتين في حيض أوفي طهر مس فيه ويخالفان ابن حزم والظاهرية في: القول بوقوعه على من طلق ثلاثًا جميعًا، أو طلق ثالثة في حيض أوفي طهر مس فيه.

فيقولان بعدم الوقوع في الكل، وهذا لم يسبقهم إليه أحد من أصحاب المذاهب المعروفة.

فهذه صورة الخلاف ملخصة في هذه المسألة، وقد استدل الفريقان فيها بالمنطوق، والمعقول، وطالت بينهما المناقشات.

وهنا قد آن لي أن أضع القلم لضيق المحل عن ذكر ما فوق ذلك، وإلى لقاء قريب إن شاء الله تعالى.



الْحَمُدُ لللهِ، الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ، يُحْيِي وَيُمِيتُ وَهُو عَلَى كُلُّ شَيْء قَدِيرٌ، وَالصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ وَالسَّلاَمُ وَالسَّلاَمُ عَلَى نَبِينَا مُحَمَّد، اللَّذِي أَرْسَلَهُ رَبُّهُ شَاهِدًا وَمُبَشَّرًا وَنَذِيرًا وَدَاعِيًا إِلَى اللَّه بِإِذْنِه وَسَرَاجَا مُنيرًا.

أمًا بَعُدُ: فإن مراقبة الله تعالى للمسلم لها ثمرات مباركة، فأقول وبالله تعالى التوفيق:

تعريف المراقبة:

الْمُرَاقَبَهُ: دُوَامُ عِلْمِ الْعَبْدِ، وَتَيَقَّنِهِ بِاطْلَاعِ الْحَقُ سُبُحَانَهُ وَتَعَالَى عَلَى ظَاهِرِهِ وَبَاطِنِهِ (مدارج السالكين لابن القيم جـ٢ صـ ١٥).

فَيَجِبُ عَلَى المُسْلِمِ أَنْ يَسْتَحْضِرَ عَظَمَةَ اللّهِ تُعَالَى وَاطلاعه عليه عَنْدَ قيامه بأي عَمَلِ.

حقيقة المراقبة:

الْرَاقَبَة؛ هي مُلاحَظة الرَّقيب وَانْصِرَافَ الْهُمْ النَّه، وَيْعْنَى بِهَا حَالَةُ لَلْقَلْبِ يُثْمِرُهَا نَوْعُ مِن الْعُرفة، وَتُثْمِرُ تَلْكَ الْحَالَةُ أَعْمَالًا فِي الْجِوارِح وَفِي الْقَلْبِ. أَمَّا الْحَالَةُ فَهِي مُرَاعَاةُ الْقَلْبِ للرَّقِيبِ وَمُلاحَظَتُهُ إِيَاهُ، وَأَمَا الْعَرِفَةُ فَهِي الْعَلْمُ بِأَنَ اللَّهُ مُطَلِعُ عَلَى الْضَمَائِر، عَالَمْ بِالسَّرَائِر، رَقِيبٌ عَلَى مُطَلِعُ عَلَى الْضَمَائِر، عَالَمْ بِالسَّرَائِر، رَقِيبٌ عَلَى أَعْمَالُ الْعِباد، قَائمٌ عَلَى كُلُ نَفْسِ بِمَا كَسَبَت، وَأَنْ سَرَ الْقَلْبِ فِي حَقّه مَكْشُوفُ كَمَا أَنْ ظَاهِرَ الْبُشَرَة للْخُلْق مَكْشُوفُ. (موعظة المؤمنين، جمالُ الدين القاسمي، صـ٧٠٧).

# مالات صلاح نجيب الدق

درجات المراقبة: المراقبة لها شلاشة درجات، وهي:

(١) مُرَاقَبَة اللهِ تَعَالَى فِي طَاعَتِه بِالْعَمَلِ الَّذِي يُرْضيه.

(٢) مُرَاقَبَةُ اللَّهِ تَعَالَى عِنْدَ وُرُودِ الْمُعْصِيةِ بِتَرْكِهَا.

(٣) مُرَاقَبَةُ اللّٰهِ تَعَالَى فِي اللّٰهُمُ وَالْخُوَاطِرِ وَالسِّرَ وَالْإِعْلانِ. (رسالة المسترشدين، للحارثُ المحاسبي، ص ١٨١).

الله رقيب على عباده،

(١) قَالَ سُبْحَانَهُ: (يَأَيُّ النَّسُ اَنْفُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلْتُكُمُ اللَّذِي خَلْتُكُمُ اللَّذِي خَلْتُكُمُ اللَّذِي مَنْتُكُمُ مِنْكُ مِنْتُكُمُ مِنْكُمُ مَنْكُمُ وَأَحْوَالُكُمُ. (تضسير ابن كثير، جـ٢-ص٣٠٠).

(٢) قال سبحانه حكاية عن نبيه عيسى صلى الله عليه عيسى صلى الله عليه وسلم: (لله وَتَنِي كُنَ الْدَوكاني مَنْ (المَائِدة: ١١٧). قَالُ الإمَامُ الشوكاني (رَحْمَهُ الله): قَوْلُهُ: (أَنْتَ الرَّقيبُ عَلَيْهِمُ). أَصْلِ الْمُرَاقَبَةِ: الْمُرَاعَاةُ، أَيُ كُنْتَ الْحَافِظ لَهُمْ، وَالْعَالَمُ

بهمْ وَالشَّاهِدَ عَلَيْهِمْ. (فتح القدير، للشوكاني، جـ٢، ص١٠٩).

(٣) قال الله تعالى: ﴿ وَرَثُكَ بِعَلَمُ مَا نَكِنُ مُتُورُهُمْ ومًا مُثَلَثُوك) (القصص:٦٩)، قال الإمام الطبري (رحمه الله): وربك يا محمد يعلم ما تخفى صدور خلقه؛ وما يبدونه بالسنتهم وجوارحهم. (تفسير الطبري، ج١٨، ص٣٠٣). وعَن عُمَر بن الخطاب، رضي الله عنه، أن رسول الله. صلى الله عليه وسلم، سبل عن الإحسان. فقال: الأحسان: أنْ تَعْبُد الله كأنكُ تراه، فإنْ لم تكن تراهُ فإنه يراك. (مسلم، حديث:٨)؛ قال الأمام ابن عثيمين (رحمه الله): قوله: (تَغَبُدُ اللَّهُ كَأَنْكُ تَرَاهُ). يعنى: تصلى وكأنك ترى الله عز وجل، وتزكى وكأنك تراه، وتصوم وكأنك تراه، وتحج وكأنك تراه، تتوضأ وكأنك تراه، وهكذا بقية الأعمال. وكون الإنسان يعبد الله كأنه يراه دليل على الإخلاص لله، عز وجل، وعلى إتقان العمل في متابعة الرسول، صلى الله عليه وسلم، لأن كل من عبد الله على هذا الوصف فلا بد أن يقع في قلبه من محبة الله وتعظيمه ما يحمله على إتقان العمل وأحكامه. (شرح رياض الصالحين، لابن عثمين، جا، ص٠٨٤).

أقوال السلف الصالح في المراقبة :

سوف نذكر بعض أقوال سلفنا الصالح في المراقبة:

(() قَالَ أَبُو الدَّرْدَاءِ، رضي اللَّهُ عَنْهُ: لَيَتَقَ أَحَدُكُمُ أَنْ تَلْعَنْهُ قَلُوبُ الْوَمْنَيْنِ وَهُو لا يَشْعُرُ، يِخْلُو بِمِعاصِي اللَّه، فَيُلْقِي اللَّه لَهُ الْبُغْضَ فِي قُلُوبِ الْوَمْنَيْنِ. (جِامع العلوم والحكم، لابن رجب الحنبلي، ص١٦٢).

(٢) قال سُليمانُ التيميُ (رحمهُ الله): إنَّ الرَجْلِ ليصيبُ الذَّنْبِ فَيْ السَّرِ فَيْصَبِحُ وَعَلَيْهُ مَذَلَتُهُ. (جامع العلوم والحكم، لابن رجب الحنبلي، ص١٦٢).

(٣) قَالَ أَحْمَد بْنِ مُحَمَّد بْنِ مسروق (رَحْمَهُ الله): مَنْ راقب الله تَعَالَى في خطرات قلبه عصمه الله في حركات جوارحه. (الرسالة

القشيرية، عبد الكريم القشيري، جا، ص١٠٠).

رَّ قَالَ عَبْدُ اللَّه بِنِ الْمِبارِكُ (رَحِمهُ اللَّه) لرَّجُلِ: راقبُ اللَّه تعالى. فسأله الرَّجُلُ عن تضييره، فقال: كُنْ أبدًا كأنك ترى اللَّه عز وجل. (إحياء علوم الدين، للغزالي، جَهُ، ص٧٩٧).

(ه) قَالَ الْحَارِثُ الْحَاسِيُّ (رَحِمهُ الله): الْرَاقَبِهُ عِلْمُ الْقَلْبِ بِقُرْبِ الله تَعَالَى. (إحياء علوم الدين، للغزالي، جِهَ، ص٣٩٧).

(٦) قال أبن عطاء (رَحمَهُ الله): أفضل الطاعات؛ مراقبة الحق على دوام الأوقات. (إحياء علوم الدين، للغزالي، جـ٤، ص٣٩٧).

# ثمرات العلم يمراقية الله للعبدء

نستطيع أن نُوجزَ فوائد استحضار مراقبة الله للمسلم في الأمور التالية:

(١) تجعل المسلم يصل إلى درجة الإحسان، الذي يعتبر علامة كمال الإيمان.

(٢) تضمنُ للمسلم رضا الله تعالى عنه في الدنيا، ودخول الجنّة يوم القيامة.

(٣) زينة لقلب المسلم: قال سَهُلُ بن عبد الله التستري (رَحمَهُ الله): لم يتزين القلب بشيء أفضل ولا أشرف من علم العبد بأن الله تعالى شاهده حيث كان.

(إحياء علوم الدين، للغزالي، جه، ص٣٩٧).

(٤) تساعد على غض البصر؛ سُئل الْجنيد (رحمه الله) بم يُستعانُ على غضُ البصر؟ قال بعلمك أن نظر الله إليك أسبق من نظرك إلى ما تنظره. (جامع العلوم والحكم، لابن رجب الحنبلي، ص١٦٢).

(٥) سبب الفوز بظل عرش الله يوم القيامة: عن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: سبعة يظلهم الله تعالى في ظله يوم لا ظل إلا ظله (فذكر منهم). فرجل دعته امرأة ذات منصب وجمال، فقال: إني أخاف الله. (البخاري، حديث: ١٤٢٣).

قُولُهُ: (ورجُلُ دَعَتُهُ امْرَأَةً): أي: إلَى الزُنَا

بها. وقَوْلُهُ: (ذَاتُ حسب). الْحسب: مَا يَعْدُهُ الْأَنْسَانُ مِنْ مَفَاخَرِ آبَائِهُ. وقَوْلُهُ: (وَجَمَالُ) أَيْ: في غَاينة كمال. (مرقاة المفاتيح، علي الهروي، جـ٢، ص١٤٥).

(٦) تذكر المسلم بالموت:

استحضار المسلم لمراقبة الله تعالى له في جميع أقواله وأفعاله، يجعل المسلم يتذكر الموت وشدته، فيقبل على طاعة الله ويتجنب معصبته.

(١) قال سُبحانه: (رَّمَّةَنَّ سُكُرُأُ النَّنِ بِلُغَقِّ مَكُرُأً النَّنِ بِلُغَقِّ مَكُرُ النَّهِ الْمَامُ ابن مَعْ مَاكُنَ مَكُرُ اللَّهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولِمُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

(٢) قال جلُ شأنه: ( مَّوَلاً إِذَا بَلَتَتِ لَلْلَقُومَ ﴿ وَأَنْتُهُ عَلَيْكُمُ وَلَكُمْ لَا تُعْمِرُونَ ﴾ وَغُنْ أَوْبُ إِنَّهِ مِكُمُ وَلَكِي لَا تُعْمِرُونَ ﴾ (الواقعة:٨٥،٨٣). قال الإمامُ ابن كثير (رحمهُ الله) قوله تعالى (وأنتُم حينند تنظرون)؛ الله) قوله تعالى (وأنتُم حينند تنظرون)؛ أي: إلى المُحتضر وما يُكابده من سَكَرَات المُوت. (تضسير ابن كثير، جـ٧. ص٥٤٨).

(٣) عن عائشة، رضي الله عنها، قالت: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان بين يديه وكوة، أو علية فيها ماء، فجعل يدخل يديه في الماء. فيمسح بهما وجهه، ويقول: لا اله إلا الله إن للموت سكرات. ثم نصب يده فجعل يقول: في الرفيق الأعلى، حتى قبض ومالت يده. (البخارى، حديث: ٦٥١٠).

قُولُهُ: (لا إله إلا الله)، أي: الواحد القهار الذي قهر العباد بالموت. وهو الحي الذي لا يموت. وقوله: (إن للموت سكرات): أي: شداند ومشقات عظيمات من حرارات ومررات طبيعيات. حتى للأنبياء، وأرباب الكمالات، فاستعدوا لتلك الحالات، واطلبوا من الله تهوينه للأموات. وقوله: (في الرفيق الأعلى) هم الأنبياء الذين يسكنون أعلى عليين.

(مرقاة المفاتيح، علي الهروي، جـ٩، ص٢٨٤). (٧) تجعل المسلم يتصف بالورع:

قَالَ زِيْدَ بُنِ أَرْقَمُ، رَضَى اللَّهُ عَنْهُ: كَانَ لأَبِي بكر الصديق رضي الله تعالى عنه مملوك يُغُلُّ عَلَيْهُ (يعمل ويأتيه بالمال)، فأتاهُ ليُلة بطعام فتناول منه لقمة، فقال له الملوك: ما لك كنت تسالني كل ليلة ولم تسالني الليلة؟ قَالَ: حَمَلْنِي عَلَى ذَلِكَ الْجِوعُ، مِنْ أَيْنَ جِنْتَ بهذا؟ قال: مررت بقوم في الحاهلية فرقيت لهم فوعدوني، فلما أنَّ كأنَّ الْيُومُ مَرَرَتُ بِهِمْ فَاذَا عُرْسُ لَهُمْ فَأَعْطُونِي، قَالَ: إِنْ كَدْتُ أَنْ تَهْلَكُنِي، فأدخل يده في حلقه فجعل يتقياً، وجعلت لا تخرج، فقيل له: إن هذه لا تخرج إلا بالماء، فدعا بطست من ماء فجعل بشرب ويتقبا حتى رمى بها، فقيل له: يرحمك الله كل هذا منْ أَجُل هَذُه اللَّقَمَة. قال: لو لم تخرج إلا مع نفسى لأخرجتها، سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (كل حسد نبت من سحت فالنارُ أُولِي بِهِ.). فخشيت أنَّ يُنبُت شيءُ منَّ جسدي من هذه اللقمة. (حلية الأولياء، لأبي نعيم الأصبهاني ج١، ص٣١).

(٨) تجعل المسلم متسامحًا مع الناس:

كان أبو حنيفة رحمه الله يبيع الخز (الحرير)، فجاءه رجل فقال: يا أبا حنيفة قد احتجت إلى ثوب خز. فقال: ما لونه ؟ فقال: كذا وكذا. فقال له: اصبر حتى يقع وآخذه لك إن شاء الله. فما دارت الجمعة حتى وقع فمر به الرجل، فقال له أبو حنيفة: قد وقعت حاجتك، فأخرج إليه الثوب فأعجبه، فقال: يا أبا حنيفة كم أزن للغلام؟ قال: درهمًا. قال: يا أبا حنيفة ما كنت للغلام؟ قال: درهمًا. قال: يا أبا حنيفة ما كنت اطنك تهزأ، قال: ما هزأت، إني اشتريت ثوبين بعشرين ديناراً ودرهم، وإني بعت أحدهما بعشرين ديناراً ودرهم، وإني بعت أحدهما لأربح على صديق. (تاريخ بغداد-للخطيب البغدادي-جـ١٩، ص٢٣).

وَأَخِرُ دَعُوانَا أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبُ الْعَالَمِينَ. وَصَلَى اللهِ وَسَلَم عَلَى نَبِينَا مُحَمِّد، وَعَلَى آله. وأصحابه، والتابعين لهم باحسان إلى يوم الدين.



# الأسباب المعينة على الارتقاء بالمشاعر:

# حسن الظن والتماس المعاذير

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

فما يزال حديثنا موصولاً حول الأسباب المعينة على الارتقاء بالمشاعر، ونتحدث اليوم- بعون الله تعالى- عن:

#### خسن الظن والنماس المعاذير

فلذلك دأب النبلاء، وأدب الفضلاء ممن تمت مروءتهم، وكمل سؤددهم، فأعقل الناس أعذرهم للناس.

والا لو استرسل الإنسان مع سوء ظنه، وإغلاقه الباب في وجه من يعتذر إليه لم يبق له صديق ولا صاحب إلا نفسه التي بين جنبيه.

قال الله عز وجل: (عَالَيُّا اللَّهِ مَانَوُا الْمَثِوُّا كَمِّا مُزَاهُوْ إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ المُ

وقال النبي صلى الله عليه وسلم: إياكم والظن: فإن الظن أكذب الحديث. (البخاري: ٥١٤٣، ومسلم: ٢٥٦٣).

ويتأكد هذا الأمرمع من يكثر الإنسان من صحبتهم؛ كالأصدقاء، والأقارب، والزوجة، والأولاد، ويزداد تأكيدًا في حق العلماء، والفضلاء.

فإذا لزمنا حسن الظن، والتماس المعاذير؛ حفظنا لرجالنا مكانتهم، وحملنا من يقصر في أي شأن من الشؤون إلى أن يرتفع بنفسه، وينأى عن الدنايا، وقطعنا الطريق على من يريد التشكيك بالأفاضل، والتنقيص من أقدراهم.

ولا ريب أن لذلك أثره في قوة الأمة وتماسك أفرادها. جاء في الصحيحين عن جابر بن سمرة قال: شكا أهُلُ الْكُوفة سعدًا- يعني ابن أبي وقاص رضي الله عنه- إلى عمر رضي الله عنه فعزله واستعمل عليهم عمارًا فشكوًا حتى ذكروا أنه لا يُحسن يصلي فأرسل إليه فقال: يا أبا إسحاق إن هؤلاء يرعمون

# معمد إبراهيم الحمد

أنْكَ لا تُحْسِنُ تُصلى ا

قَالَ أَبُو إِسْحَاقَ: أَمَّا آنَا وَاللَّهِ فَإِنِّي كُنَتُ أُصَلِّي بِهِمْ صَلاةً رَسُولَ اللَّهِ صَلَّيه وَسَلَّمَ مَا أَخُرِمُ عَنَّهَا أَصَلِي صَلاةً اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ مَا أَخُرِمُ عَنَّهَا أَصَلِي صَلاةً الْعَشَاءِ فَأَرْكُدُ فِي الْأُولِينِينَ وَأَخْفُ فِي اللَّهُ عَلِينِ وَأَخْفُ فِي اللَّهُ عَلِينَ وَأَخْفُ فِي اللَّهُ عَلِينَ وَأَخْفُ فِي اللَّهُ عَلَيْنِ وَأَخْفُ فِي اللَّهُ عَلَيْنِ وَأَخْفُ فِي اللَّهُ عَلَيْنِ وَأَخْفُ فِي اللَّهُ عَلَيْنَ وَأَخْفُ فِي اللَّهُ عَلَيْنِ وَأَخْفُ فِي اللَّهُ عَلَيْنِ وَأَخْفُ فِي اللَّهُ عَلَيْنِ وَأَخْفُ فِي اللَّهُ عَلَيْنَ وَأَخْفُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلِينِينَ وَأَخْفُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلِينَا وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلِينِ وَأَخْفُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلِينِينَ وَأَخْفُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلِينَا وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلِينَا وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْنِ وَأَنْ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْنِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلِينِهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلِينَانٍ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلِمُ عَلَيْهُ وَلِي اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْنِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلِينَانِ وَالْمُعَلِينِ وَاللَّهُ عَلَيْ عَلَيْهُ وَلَيْكُونُ وَاللَّهُ عَلَيْنِ وَاللَّهُ فَلَالِهُ عَلَيْكُونُ وَلَيْكُونُ وَلِينَانٍ وَالْمُعْلَى عَلَيْكُونُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَيْكُونُ وَاللَّهُ فَلَيْكُونُ وَاللَّهُ فَالْعُلِيلُونُ وَلِينَانِ وَلَيْكُونُ وَاللَّهُ فَالْعُلِيلُونُ وَلِينَانِ وَلَيْكُونُ وَاللَّهُ فَالْعُلِيلُونُ وَلِيلُونُ وَلِيلُولُونُ وَاللَّهُ فَاللَّهُ فَالْمُعُلِيلُونُ وَاللَّهُ فَالْمُعُلِيلُونُ وَلِيلُونُ وَلِيلُونُ وَلِيلُونُ وَلِيلُونُ وَلِيلُونُ واللَّهُ فَالْمُونُ وَاللَّهُ وَلِيلُونُ وَلِيلُونُ وَلَا عَلَيْكُونُ وَاللَّهُ فَالْمُعُلِيلُونُ وَلِيلُونُ وَلِيلُونُ وَلِيلُ

قَالَ- يعني عمر-: ذَاكُ الظُّنُّ بِكَ يَا أَبَا إِسْحَاقَ.

فأرسل معه رجلا أو رجالا إلى الْكُوفة فسأل عنه أهل الْكُوفة ولم يدع مسجدًا إلا سأل عنه ويُثنُونَ معروفا حتى دخل مسجدًا لبني عبس فقام رجُلُ منهم يُقالُ له أسامة بن قتادة يُكنى أبا سعدة قال: أمًا اذ نشدتنا فإن سعدًا كان لا يسير بالسرية، ولا يقسم بالسوية، ولا يعدل في القضية.

قال سعد: أما والله الأدعون بثلاث اللهم إن كان عبدات هذا كاذبًا قام رياء وسمعة فأطل عمره وأطل فقره وعرضه بالفاتن.

وكانَ بَعْدُ إِذَا سُمُلَ يَقُولُ: شَيْخُ كَبِيرٌ مَفْتُونُ أَصَابَتْنِي دُعُوةُ سِعْد.

قال عبد اللك بن عمير-: فأنا رأيتُ بعد قد سقط حاجباه على عينيه من الكبر والله ليتعرض للجواري في الطرق يغمزهن . (البخاري: ٧٥٥، ومسلم: ٤٥٣).

فانظر كيف أحسن عمرُ الْظنَّ بسعد رضي الله عنهما.

ومما ينبغي التنبيه عليه في هذا الشأن أن يُحْمِل الإنسان ما يصدر من الآخرين على أحسن المحامل، وأن يلتمس لهم أحسن المخارج؛ فربما كان لهم عذر وأنت تلوم.

وللحديث بقية إن شاء الله. والحمد لله رب العالمين.



23936517**)** 

للاستفسار.. يرجى الاتصال بقسم الاشتراكات بمجلة التوحيد

**Upload by: altawhedmag.com** 



Upload by: altawhedmag.com