

رئيس مجلس الإدارة أ.د. عبد الله شاكر الجنيدي

ضمان بضمان قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «اضمَنوا لي ستًا أضمَنْ لكم الحِنَّةَ: اصدُقوا إذا حدَّثْتُم، وأوفوا إذا وعَدْتَم، وأدوا إذا ائتمنتم، واحفظوا فروجكم، جمعية أنصار السنة المحمدية وغضوا أبصاركم، وكفوا أيديكم». (أخرجه أحمد، د. عبد العظيم بدوى وابن حبان، والحاكم). هذه ست خصال يسيرة؛ بعضها في اللسان، وبعضها جمال عبد الرحمن من عمل القلب والجنان، وبعضها من عمل الجوارح معاوية محمد هيكل د. مرزوق محمد مرزوق

والأركان، فأما ما كان منها من عمل اللسان: فصدق الحديث، وأما ما كان منها من عمل القلب: فوفاءً بالوعد، وأداء للأمانة، وأما ما كان منها من عمل الجوارح: فحفظ الفرج، وغض البصر، وكف اليد، فمن ضمن هذه الخصال الست، ضمن له النبي الأمين صلى الله عليه وسلم النجاة من النار، والفوز بالجنة، فهو ضمان بضمان.

التحرير

Rola permin

مفاجأة كبرى

﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَا إِلَيْهُ إِلَّهُ إِلَّا ٱللَّهُ

بماعة انصارالشنة الجمدية

اللجنة العلمية

محمد عبد العزيز السيد

٨ شارع قولة عابدين. القاهرة

ت:۱۷۱۰۲۳۹۳۰ فاکس ۲۳۹۳۰

WWW.ANSARALSONNA.COM ALES : FV001977- F03017

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

GSHATEM@HOTMAIL.COM

ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

1

المشرف العام

إدارة التحرير |

المركز العام

البريد الإلكتروني

رنيس التحرير

قسم التوزيع والاشتراكات

TT97701V:-

صاحية الامتياز

1212-23 87 40-23 20-15 23 63 53 60 1318 6-033 ENPRESENTED EL CONTRACTOR EL CONTRACTOR

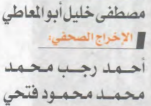
رئيس التحرير: جمال سعد حاتم

#### مدير التحرير الفني: حسين عطا القراط

|    | 69                                                    | 500                      |
|----|-------------------------------------------------------|--------------------------|
| ۲  | د. عبد الله شاكر                                      | الفتوى مكانتها وضوابطها: |
| ٦  | محمد عبد العزيز                                       | نظرات في أحكام الطلاق:   |
| 1. | د. عبد العظيم بدوي                                    | باب التفسير:             |
| 11 | د. حسين حسين شحاتة                                    | أسس الاقتصاد الإسلامي:   |
| 11 | د. مرزوق محمد مرزوق                                   | باب السنة:               |
| 17 | علي حشيش                                              | درر البحار:              |
| 24 | د. عزة محمد رشاد                                      | فقه المرأة في الزكاة:    |
| 22 | د.ماهر المعيقلي                                       | منبر الحرمين:            |
|    | من الأحداث المهمة في تاريخ الأمة:                     |                          |
| ۳. | عبد الرزاق السيد عيد                                  |                          |
| ٣٤ | د. عماد عیسی                                          | بحار الفتن وسفن النجاة،  |
| 47 | علاء خضر                                              | واحة التوحيد:            |
| ۳۸ | د. متولي البراجيلي                                    | دراسات شرعية:            |
| ٤١ | د. حمدي طه                                            | باب الفقه:               |
| 22 | د.ياسر لمعي                                           | مفهوم ثغة الجسد:         |
|    | رد المحتار عن التفكير في الانتحار؛                    |                          |
| ٤٧ | المستشار أحمد السيد علي                               |                          |
|    | العقوق بين إهمال الأباء وتفريط الأبناء:               |                          |
| 0. | جمال عبد الرحمن                                       |                          |
| 04 | تحذير الداعية من القصص الواهية: علي حشيش              |                          |
| ٥٧ | قرائن اللغة والنقل والعقل: د. محمد عبد العليم الدسوقي |                          |
| 17 | عبده أحمد الأقرع                                      | حوار هادئ:               |
| 01 | محاسبة النفس طريق النجاة: صلاح نجيب الدق              |                          |
| 79 | فصول من سيرة النبي صلى الله عليه وسلم: د. سعيد صوابي  |                          |
| VI | د. أسامة صابر                                         | من أخلاق حملة القرآن:    |
|    |                                                       |                          |

في هذا العدد





الاشتراك السنوي

۱۰. لا الداخل ۱۰۰ جنيه توضع لا حساب المجلة رقم/١٩١٠ بينك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٢٢٩٣٠٦٦٦ ٢٢٢٩٣٦٦٦٦ بنكره القيمة بسويفت أو بحوالة ينكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة. باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة حساب رقم ١٩١٥٩/

#### ثمن النسخة

مصر ٥٠٠ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

منفذ البيع الوحيد بمقر

مجلة التوحيد الدور السابع

٥٥٥٦ جعيراً هرج الحرق مح الأعلام والمسطح والكريسان



## الرئيس العام 🖄 أ.د. عبد الله شاكر

الفتوى: مكانتها وضوابطها



#### أولا: تعريف الفتوى في اللغة والاصطلاح؛

الفتوى في اللغة؛ الإبانة والإجابة عن سؤال السائل، يقال: أفتيته في مسالته إذا أجبته عنها، وهي أيضًا: تبيين المشكل من الأحكام. (انظر: لسان العرب ج١٤٧/١٥). وقال الراغب: الفتيا والفتوى: الجواب عما يشكل من

الأحكام. (المفردات في غريب القرآن ص ٥٦١). وأصله من الفتى، وهو الشاب الحدث الذي شبّ وقوي فكأنه يُقوي ما يُشكل بيانه، وقد وردت في القرآن الكريم في أحد عشر موضعًا كلها تدل على أنها تقع جوابًا على سوَّال سائل، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَبُسْتَغْتُونَكَ فِي ٱلْإِسَاءَ قُلْ أَنْهُ يُغْتِبِكُمْ فيهن ، (النسباء:١٢٧)، ولا تقتصر الفتوى على التبيين فحسب، بل تتعدى ذلك فتشمل الشورى والنصيحة. كما فِي قوله تعالى: (قَالَتْ بَتَأَيُّهُ ٱلْمَلَوَّا أَمْتُولِي فِي آمْرِي مَا كُنتُ قَاطِعَةُ أَمْرُ عَنَّ تَبْدُونِ ، (النمل:٣٢)، قال ابن كثير رحمه الله: إلما قرأت عليهم كتاب سليمان استشارتهم في أمرها، وما قد نزل بها، ثم ذكر الآية .. (تفسير ابن كثير ج٢/٤٩٥).

وقال ابن الجوزي رحمه الله: ﴿ أَفْتَوْنِي فِي أَمْرِي ۗ أَي: بِيَنُوْا

الحمد لله وحدد، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وعلى أله وصحيه، وتعد: فإن منصب الإفتاء عظيم ومكانته كسرة، وقد اعتنت مه الدول الإسلامية. فأسسوا دورًا للإفتاء في كل بلد: تلبية لحاجة الناس إلى معرفة الأحكام الشرعية التى نزلت من لدن رب البرية، وإدراكا منى لأهمية هذا الموضوع. ولحاجة المسلمين اليه، ولأنه دخل فيه من لا يحسنه أحببت الكتابة حوله، وسأحصر كلامى في نقاط محددة، وأسأل الله التوفيق والسداد.

لي ما أفعل، وأشيروا عليً، قال الفراء: جعلت المشورة فتيا، وذلك جائز لسعة اللغة». (زاد المسير في علم التفسير ج (١٦٩).

الفتوى في الاصطلاح: عرفها الفقهاء والأصوليون بتعريفات متعددة، منها ما ذكره ابن متعددة، منها ما ذكره ابن الله بقوله، «الإفتاء» الإخبار بحكم الله تعالى عن دليل شرعي .. (صفة الفتوى والمفتي والمستفتي الحكم الشرعي المؤيد دقيق؛ حيث يفيد إظهار بالدليل.

ولعله من المناسب هنا أن أعرف بالمفتى والمستفتى؛ لعلاقة ذلك باب الافتاء، فالمفتى هو: من تعلم العلوم الشرعية بأدلتها التفصيلية؛ بحيث يتمكن من بيان الأحكام الشرعية. والمفتون يتفاوتون في درجة التحصيل والنبوغ فالعلم، وقد عرف الشيخ محمد رشيد رضا المفتى بقوله: «المفتى في الشرع: هو الفقيه المجتهد الذي يرجع اليه الناس في معرفة ما يخفى عليهم من أحكام الدين. ثم فصل ذلك بقوله: «وبيان هذا: أن المفتى عندهم هو الجتهد المستعد للافتاء



المَنْتِي لِنَّ الشَرع: هو الفقيه المجتهد الذي يرجع إليه النّاس لِنَّ معرفة ما يخفى عليهم من أحكام الدين .

> بالدليل، فإن كان مستعداً للإفتاء في عامة الأحكام فهو المجتهد المطلق، وإن كان لا يقدر على الإفتاء إلا في بعض الأحكام فهو مجتهد فيما هو مُفْت به، وهذا التفصيل مبني على قول المحققين من الأصوليين بأن الاجتهاد يتجزأًا. (مجلة المنار

> وقد عرف ابن حمدان المفتي بتعريفات متعددة منها: أنه المُخبر بحُكم الله تعالى: لمعرفته بدليله، وقيل: هو المتمكن من معرفة أحكام الوقائع شرعًا بالدليل مع حفظه لأكثر الفقه (صفة الفتوى صع).

والمستفتي هو: من لم

يتمكن من معرفة حكم الشرع في مسألة ما. فيسأل المفتي عنها.

#### ثانيا: أهمية الفتوى وخطر منصب الافتاء:

تكتسب الفتوى أهميتها ي كونها إخبارًا بحُكم اللَّه ي المسألة. قال النووي رحمه اللَّه: «اعلم أن الإفتاء عظيم الخطر، كبير الموقع، كثير الفضل؛ لأن المفتي وارث الأنبياء معليهم، (المجموع حرار؟). وقد تولاها رب العالمين بنفسه في الإجابة عن

بنفسه في الإجابة عن بعض ما سُئل فيه نبينا صلى الله عليه وسلم، قال الله تعالى: مِتَقَوْدَكَ قُلِ الله يُقْتِيكُم في الكُلُلَة ،

التتوحيية جمادى الأولى 1331 هـ - العند 180 - السنة التاسعة والأريعون

(النساء:١٧٦). قال الشيخ أبو بكر الجزائري رحمه الله: وهذه الآية نزلت عند سؤال بعض الصحابة رضي الله عنهم عن الكلالة. فقال تعالى: يسألونك أيها الرسول عن الكلالة. قال للسائلين: الله يفتيكم في الكلالة. (أيسر التفاسير جا/٤٥).

ومن هذا أصبح للفتوى مكانة رفيعة. وقد اتفق أهل العلم رحمهم الله على جلالتها وعظيم مكانتها، وإذا كان منصب التوقيع عن الملوك بالمحل الذي عن الملوك بالمحل الذي الشيئات. فكيف بمنصب التوقيع عن رب الأرض والشمات .. (إعلام الموقعين رارا).

#### توني رسول الله صلى الله عليه وسلم منصب الإفتاء بتفسه

ثم إن رسول الله صلى الله عليه وسلم تولًى في حياته منصب الإفتاء بنفسه، وهو المُبلئغ في هذه الأمة الأول عن الله تعالى، فكان يُعلَم القرآن ويُفسره ويجيبهم عن أسئلتهم، وكان الصحابة رضوان الله عليهم يرجعون إليه في كل ما يحتاجون إليه من أمور الدين، يقول ابن القيم

واول من قام بهذا المنصب الشريف سيد المرسلين، وإمام المنقيين، وخاتم النبييين، معمد عبد الله ورسوله، وأمينه على وحيه، وسغيرد بينه وبين عباده، فكان يفتي عن الله بوحيه المين.

رحمه الله: وأول من قام بهذا المنصب الشريف سيد المرسلين، وإمام المتقين، وخاتم النبيين. عبد الله ورسوله. وأمينه على وحيه، وسفيره بينه وبين عباده، فكان يفتي عن الله بوحيه المبين، وكان كما قال له أحكم الحاكمين: أجر وما أنا من المتكلفين



(ص: ٨٦). فكانت فتاويه صلى الله عليه وسلم جوامع الأحكام، ومشتملة على فصبل الخطاب، وهي في وجـوب اتباعها وتحكيمها والتحاكم إليها ثانية الكتاب، وليس لأحد من المسلمين العدول عنها ما وجد إليها سبيلا، وقد أمر الله عباده بالرد اليها: حيث يقول: (فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الأخر ذلك خير وأحسن تأويلا، (النساء: ٥٩). (إعلام

#### الموقعين ج١١/١١). نماذج يسيرة من فتاوى النبي صلى الله عليه وسلم: كان صلى الله عليه وسلم

كان صلى الله عليه وسلم إذا سُئل عن أمر وقد نزل عليه الوحي بشأنه: أجاب صلى الله عليه وسلم، والا انتظر الوحي. وهذه نماذج يسيرة من فتاويه صلى الله عليه وسلم:

عقد البخاري رحمه الله في جامعه الصحيح بابًا قال فيه: باب الفتيا على الدابة عند الجمرة ، وساق تحته حديث عبد الله بن تحته حديث عبد الله بن ممرو رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم وقف في حجة الوداع فجعلوا يسألونه، فقال رجل: لم أشعر، فحلقت قبل أن أذبح، وقال الآخر؛



منة التاسعة والاربعون

جمادي الأولى

1 STE

لم أشعر، فنحرت قبل أن أرمي، فقال: "ارم ولا حرج"، فما سئل يومئذ عن شيء قَدْم ولا أُخْر إلا قال: "افعل ولا حرج". (البخاري: ١٧٣٦).

وكان صلى الله عليه وسلم نسأل أحيانا فيسكت ولا يجيب حتى يأتيه الوحى يشأن ما سُبّل عنه. قال ابن مسعود رضي الله عنه: بينا أنا أمشى مع النبي صلى الله عليه وسلم في بغض حرث المدينة وهو يتوكأ على عسيب معه، فمرزنا على نفر من اليهود. فقال بعضهم ليغض: سلود عن الروح. فقال بعضهم: لا تسألوه ان يجيء فيه بشيء تكرهونه. فقال بغضهم: لنسالته، فقام اليه رجل منهم فقال: يا أيا القاسم ما الروح؟ فسكت عنه النُّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْه وسلم فعلمت أنبه يوحى النه فقال: ، وتتغلونك عَنِ ٱلْرُوحِ قُلْ ٱلْرُوحُ مِنْ أَسْمِ رَبْي وَمَا أُوتِنْتُو بْنَ ٱلْعِلْمِ إِلَا قيلا ، (الاستراء: ٨٥)». (البخارى: ٤٧٢١، ومسلم: .(YVAE

وقد ذكر ابن حجر فوائد مستفادة من الحديث، وذكر منها: التوقف عن الجواب بالاجتهاد لمن يتوقع النص. (فتح

البارى ج٨/٤٠٤). وفتاوى رسول الله صلى الله عليه وسلم لها شأن كبير وقدر عظيم، ولم لاؤفهو إمام المتقين ورسول رب العالمين، وقد ساق الأمام ابن القيم رحمه الله بعضا من فتاويه، وقال عنها: «فلله ما أحل هذه الفتاوى، وما أحالاها، وما أنفعها، وما أجمعها لكل خيرا. فوالله لو أن التاس صرفوا هممهم اليها لأغنتهم عن فتاوى فلان وفلان. والله المستعان .. (إعلام الموقعين ج ١ ٢٩٢).

وبعد انتقال الرسول صلى الله عليه وسلم إلى الرفيق الأعلى قام أصحابه رضوان الله عليهم بتولى منصب الافتاء من بعده، وهم خير الناس بعد النبى صلى الله عليه وسلم، وقد زكاهم الله تعالى في كتابه وأثنى عليهم نبينا صلى الله عليه وسلم في سنته. ولا شبك أن الصحابة رضوان الله عليهم عايشوا الوحى. وعاصروا التنزيل وتلقوا من النبى صلى الله عليه وسلم، وتعلموا منه، وكانوا في فتاويهم مستندين إلى الوحي الربائي، وإذا وقعت حادثة جديدة ليس فيها نص

صريح في القرآن الكريم أو السنة النبوية اجتهدوا في بيان حكمها بما يتفق مع الأصول الكلية والمقاصد الشرعية، وشاور بعضهم بعضا فيها، كما روى الدارمي، عن ميمون بن مهران قال: اكان أبو بَكْر رَضِيَ الله عَنَّهُ، إذا ورد عليه الخضم نظر في كتاب الله، فإن وجد فيه ما يقضى بينهم. قضي به، وإن لم يكن في الكتاب، وعلم من رسول الله صلى الله عليه وسلم في ذلك الأمر سنة، قضى يه، فإن أعياد، خرج فسأل المسلمين وقال: أتانى كذا وكذا، فهل علمتم أنْ رَسُول الله صلى الله عليه وسلم قضى في ذلك بقضاء؟ فريما اجتمع البه النفر كلهم يذكر منْ رَسُولَ الله صَلَّى الله عليه وسلم فيه قضاء. فيقول أبو بكر: الحمد لله الذي جعل فينا من يحفظ على نبينًا، صلى الله عليه وسلم، فإنْ أعْياهُ ان يجد فيه سنة من رسول الله صلى الله عليه وسلم، جمع رؤوس الناس وخيارهم فاستشارهم. فاذا اجتمع رأيهم على أمر. قضى به .. (سنن الدارمى ج١/١٧). والحمد لله رب العالمين.

التوحيف جمادى الأولى 1331 هـ - العدد ٨٨٠ - السنة التاسعة والأربعون

### نظرات في أحكام الطلاق

# وقوع الطلاق البدعي

لحلقة

0

المُعَدُدُ يُوالَدِي لَهُ مَا فِ السَّعَوْتِ وَمَا فِ الْأَرْضِ وَلَهُ أَغْتَدُ فِ الْحَجَرَةُ وَهُو لَقَحَدُمُ الْحَجْدُ الْحَبْرُ ، (سباً: ١)، وأشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، وبعد:

دى الأولى (331 هـ

100- السنة التاسعة والأربعون

فقد سبق عرض مذاهب العلماء في وقوع الطلاق البدعي، وذكرنا أنها ثلاثة أقوال إجمالاً:

الأول: أن الطلاق البدعي محرم، وهو واقع، وهو مذهب الجمهور.

الثاني: أن طلاق البدعة محرم، وفيه تفصيل، فبعضه واقع وبعضه غير واقع، وهو مذهب الظاهرية، وقد انتصر له ابن حزم.

الثالث: أن الطلاق البدعي محرم، وهو للزمن

#### محمد عبد العزيز

وحده غير واقع، وهو مذهب: ابن تيمية، وقد نصره ابن القيم في مصنفاته.

وقد أطال الناس في سوق الأدلة بحيث يصعب على بعض طلاب العلم استيعاب موضع الاستدلال، وما يرد عليه، لذا فسنعرض لأصل الاستدلال أولاً، وهو موضع الشاهد على الوقوع وعدمه من حديث ابن عمر-رضي الله عنهما-، وكل معقول بعد ذلك فإنما مبناه على هذا النص فما وافقه فالاستدلال إنما كان بهذا الأصل، وما خالفه فهو رأي في مقابلة النص، وبالله تعالى التوفيق والسداد.

الرواية الأولى: عن نافع، أن ابن عمر، طلق امرأته وهي حائض، فسأل عمر النبي صلى الله عليه وسلم، دفامره أن يرجعها، ثم يمهلها حتى تحيض حيضة أخرى، ثم يمهلها حتى تطهر، ثم يطلقها قبل أن يمسها، فتلك العدة التي أمر الله أن يطلق لها النساء».

قال: فكان ابن عمر إذا سئل عن الرجل يطلق امرأته وهي حائض، يقول: أما أنت طلقتها واحدة أو اثنتين، إن رسول الله-صلى الله عليه وسلم-أمرد أن يرجعها، ثم يمهلها حتى تحيض حيضة أخرى، ثم يمهلها حتى تطهر، ثم يطلقها قبل أن يمسها.

«وأما أنت طلقتها ثلاثا، فقد عصيت ربك فيما أمرك به من طلاق امرأتك. وبانت منك» (أخرجه البخاري: ٥٣٣٢).

ففيه موضعان للاستدلال:

الأول: قوله: فأمره أن يرجعها، والراجعة لا تكون إلا بعد لزوم الطلاق، قال ابن عبد البر: والمراجعة لا تكون إلا بعد لزوم الطلاق، ولو لم يكن الطلاق في الحيض واقعًا ولا لازمًا ما قال له راجعها: لأن من لم يطلق ولم يقع عليها طلاق لا يقال فيه: راجعها: لأنه محال أن يقال لرجل امرأته في عصمته لم يفارقها راجعها، ألا ترى إلى قول الله عز وجل في



المطلقات: أَوَّمُوَلَكُنَّ أَحَقَّ رَفَعَ فِي ذَلِكَ ، (البقرة: ٢٢٨). ولم يقل هذا في الزوجات اللاتي لم يلحقهن الطلاق.

وعلى هذا جماعة فقهاء الأمصار وجمهور علماء المسلمين وإن كان الطلاق عند جميعهم في الحيض بدعة غير سنة فهو لازم عند جميعهم ولا مخالف في ذلك إلا أهل البدع. (التمهيد ١٥ /٥٨).

الثاني: أن ابن عمر كان يفتي بوقوع الطلاق الثلاث إن طلق الرجل امرأته وهي حائض، فاستدل به الجمهور على وقوعه إذا طلق واحدة أو اثنتين لعدم الفارق، ومنه يعلم مذهب ابن عمر-رضي الله عنهما-.

قال أبو عمر ابن عبد البر: ونحو هذا من القول والمعنى والدليل على أنه قد اعتد بها ورآها لازمة له أنه كان يفتي أن من طلق امرأته ثلاثًا في الحيض لم تحل له، ولو جاز أن تكون الطلقة الواحدة في الحيض لا يعتد بها. لكانت الثلاث أيضًا لا يعتد بها، وهذا ما لا إشكال فيه عند كل ذي فهم (التمهيد ١٥/ ٢٣٢). وقال في الاستذكار، لو كان الطلاق في الحيض غير جائز لم يلزمه ثلاثًا كانت أو واحدة، (الاستذكار ٦ / ١٤).

وعندهم أن هذا القول لا مخالف له من الصحابة، وهو قول صاحب القصة، وأعلم الناس بها، فكان إجماعًا، وقد نقل الإجماع غير واحد من المتقدمين والمتأخرين (ينظر مثلاً: رياض الأفهام في شرح عمدة الأحكام، للفاكهاني ٤ /٦٨٧، ونخب الأفكار، للعيني ١١ (٣٠/).

وقد استدل بهذا الحديث الظاهرية على مذهبهم، وموضع الشاهد فيه في قول ابن عمر:

أما أنت طلقتها واحدة أو اثنتين، إن رسول الله-صلى الله عليه وسلم-أمره أن يرجعها. ثم يمهلها حتى تحيض حيضة أخرى. ثم يمهلها حتى تطهر، ثم يطلقها قبل أن يمسها

ففيه: أن النبي-صلى الله عليه وسلم-أمر من طلق طلقة أو طلقتين بالرجعة، فدل ذلك على أن طلاقه لم يصادف محلاً صالحًا لإيقاع

الطلاق عليه، فلا يلزمه الطلاق.

وأنه إن طلقها آخر ثلاث طلقات، أو جمعها عليها فقد صادف محلاً صالحاً، لقول ابن عمر: «وأما أنت طلقتها ثلاثاً، فقد عصيت ربك فيما أمرك به من طلاق امرأتك، وبانت منك».

قال ابن حزم: قول الله عز وجل: مَطَلِقُوهُنَ لِمِتَحَتَّى (الطلاق: ١) لا إشكال في أنه تعالى إنما أمر بذلك في المدخول بها فيما كان من الطلاق دون الثلاث.

وفي هذين الوجهين أفتى رسول الله-صلى الله عليه وسلم-ابن عمر، ولم يأمر قط عز وجل بذلك في غير مدخول بها، ولا فيمن طلق ثالثة. أو ثلاثة مجموعة.

وليس في غير المدخول بها عدة طلاق فيلزم أن يطلق لها، كما بينا بنص القرآن وقوله تعالى:

> بلا تعري لعل الله يُحْدِنُ بَعَدَ ذَلِكَ أَمَرًا (الطلاق: ۱). ، فَإِذَا بَعَرُوفٍ أَوْ فَارِعُوْهُنَ بِعَعْرُوفٍ أَوْ فَارِعُوْهُنَ (۲). وليس هذا في طلاق الثلاث، (المحلى ۹/۳۸۳). مواب وخطا:

فأما الصواب ففي قوله: إن غير المدخول بها لا عدة لها لتطلق للعدة، لقوله تعالى: «بَتَأَبُّهُ الَّذِينَ ءَامَتُوْا إِذَا تَكَحَمُ ٱلْمُؤْمِنَتِ ثُمَّ طَلَقْتُمُوهُمَّ مِن قَبَلَ لَهُ تَسَمُّوهُمَ هَمَا لَكُمُ عَلَيْهِنَ مِنْ عِنَوْ تَعْتَدُوبَهُ، (الأحزاب: ٤٩).

وأما الخطأ، فتفريقه في الطلاق للعدة في قوله تعالى: مُطَلِفُوهُنَ لِعِنَتَهَ (الطلاق: ١) بين من طلقت طلقة أو طلقتين، ومن طلقت ثالثة أو ثلاثة مجموعة، مع أن اللفظ عام. ولا مخصص له.

ويلزمه التناقض: لأنه جعل المحل في المدخول بها مرة صالحا لإيقاع الطلاق فيه، ومرة غير صالح لايقاء الطلاق عليه مع اتحاد العلة.

وانتفاء الفرق، وشمول اللفظ.

ويلزمه التناقض على أصولهم أيضًا؛ فإن مذهب الماحب عندهم غير حجة، وقد استدل بفتوى ابن عمر-رضي الله عنهما-على هذا التخصيص.

ويلزمه أيضًا أن يحمل الرجعة على المعنى اللغوي لها، وقد فعل ذلك قال، وقال بعضهم: أمر رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بمراجعتها دليل على أنها طلقة يعتد بها؟ فقلنا: ليس ذلك دليلاً على ما زعمتم، لأن ابن عمر-بلا شك- إذ طلقها حائضًا فقد اجتنبها، فإنما أمره- عليه الصلاة والسلام- برفض فراقه لها، وأن يراجعها كما كانت قبل، بلا شك (المحلي ٩/٣٨٢).

فغاية ما قال: أن الرجعة قد تحمل على المعنى اللغوي الواسع، وقد تحمل على معنى شرعي،

وعلى قول ابن القيم اصطلاحي فحمله هو على المعنى اللغوي عنده هو المتبادر فكان هو الظاهر.

وهذا لا يصح منه لماذا؟ لأن المتمادر للذهن

المعنى الذي فهمه ابن عمر-رضي الله عنهما- فهو صاحب القصة وأعلم الناس بها، حين قال: رأما أنت

طلقتها واحدة أو اثنتين، إن رسول الله-صلى الله عليه وسلم-أمره أن يرجعها .. فأمر من طلق طلقة أو طلقتين بالرجعة؛ لأنه

"

ما زال له على المرأة ملك. وقال لمن أزال ملكه من على المرأة بطلاق

الثلاث: «وأما أنت طلقتها ثلاثًا، فقد عصيت ربك فيما أمرك به من طلاق امرأتك، وبانت منك،.

وقد تبادر المعنى أيضًا لجمهور الأمة سلفًا وخلفًا، فكان هو المعنى: الظاهر، ولو كان ما فهمه صحيحًا لقال له النبي-صلى الله عليه وسلم-طلاقك لم يقع فهي امرأتك، أو نحو

# EAB

جمادى الأولى

1331 8

- ILalic IND

- السنة التاسعة والأربعون

#### Upload by: altawhedmag.com

احتساب وقوع الطلاق في الحيض ورد

مرقوعاً عن النبي صلى الله عليه وسلم .

ذلك. وما يلزمه هذا يلزم أيضا ابن تيمية وابن القيم.

والعجب منه أنه استدل بفتوى ابن عمر-. رضي الله عنهما- وفهمه على مذهبه، وترك فهمه لعنى الرجعة.

وهذا المعنى أيضًا فهمه عمر بن الخطاب رضي الله عنه .. فعن نافع، عن ابن عمر، أن رجلاً أتى عمر، فقال: إني طلقت امرأتي البتة وهي حانض؟

فقال عمر: عصيت ربك، وفارقت امرأتك. فقال الرجل: فإن رسول الله-صلى الله عليه وسلم-أمر ابن عمر حين فارق امرأته أن يراجعها.

فقال له عمر: إن رسول الله-صلى الله عليه وسلم-أمره أن يراجع بطلاق بقي له، وإنه لم يبق لك ما ترجع به امرأتك، (أخرجه الطبراني في الأوسط ٨٠٢٩، والدارقطني ٣٩٠٥، وابن النجاد في مسند عمر ١٣) وقال الطبراني: لم يرو هذا الحديث بهذا اللفظ. عن عبيد الله بن عمر إلا سعيد بن عبد الرحمن الجمحي تفرد به: الترجماني.

وقال الدارقطني: قال لنا أبو القاسم: روى هذا الحديث غير واحد لم يذكر فيه كلام عمر ولا أعلمه روى هذا الكلام غير سعيد بن عبد الرحمن الجمحي).

وغ رواية عند الدارقطني: وقال ابن صاعد: فإن رسول الله-صلى الله عليه وسلم-قال لعبد الله بن عمر حين فارق امرأته وهي حائض فأمره أن يرتجعها ..

وقالا جميعًا؛ فقال له عمر؛ إن رسول الله-صلى الله عليه وسلم-، أمره أن يراجع امرأته بطلاق بقى له ..

وقال ابن صاعد: «أن يرتجعها في طلاق بقي له، وأنت لم تبق ما ترتجع امرأتك».

وقال ابن منيع: وإنه ثم يبق لك ما ترتجع به امرأتك.

الرواية الثانية: من طريق ابن أبي ذئب، عن نافع، عن ابن عمر-رضي الله عنهما-:

أنه طلق امرأته وهي حائض فأتى عمر النبى-صلى الله عليه وسلم-فذكر ذلك له

فجعلها واحدة، (أخرجه أبو داود الطيالسي (٦٨)، والدارقطني (٣٩١٢)، و قد عزاه الحافظ في الفتح (٩ /٣٥٣) لابن وهب في جامعه). وهو إسناد صحيح على شرط الشيخين.

قال الحافظ: وهذا نص في موضع الخلاف فيجب المصير إليه، أي في احتساب وقوع الطلقة في الحيض، (فتح الباري (٣٥٣/٩). وعن ابن جريج، عن نافع، عن ابن عمر، أن رسول الله-صلى الله عليه وسلم-قال: هي واحدة، (أخرجه الدارقطني (٣٩١٥). واسناده صحيح لولا أن ابن جريج مدلس وقد عنعنه، لكن قد تابعه).

وتابعه أيضًا الشعبي، قال: طلق ابن عمر امرأته واحدة وهي حائض فانطلق عمر إلى رسول الله-صلى الله عليه وسلم-فأخبره، فأمره أن يراجعها ثم يستقبل الطلاق في عدتها وتحتسب بهذه التطليقة التي طلق أول مرة، (أخرجه الدارقطني (٣٩١٨)، وإسناده صحيح).

لكن قال ابن حزم: «وأما خبر نافع فموقوف عليه ليس فيه: أنه سمعه من ابن عمر فبطل الاحتجاج به» (المحلى ٩ /٣٨٠).

قلت: الوارد عن نافع نصان:

الأول منهما مرفوع لا موقوف عليه، وقد سبق قريبًا.

والثاني موقوف عليه، وهو في صحيح مسلم من طريق ابن نمير عن عبيد الله: قال: «قلت لنافع: ما صنعت التطليقة؟ قال: واحدة اعتد بها ، (أخرجه مسلم ١٤٧١)، فهذا إخبار منه، لا فتوى، ولا تعارض بينهما.

ونقل عنه الحافظ نحوًا من هذا وأجاب عنه. قال: وهذا نص في موضع الخلاف فيجب المصير اليه، وقد أورده بعض العلماء على ابن حزم فأجابه بأن قوله: هي واحدة لعله ليس من كلام النبي صلى الله عليه وسلم. فألزمه بأنه نقض أصله: لأن الأصل لا يدفع بالاحتمال (فتح الباري (٩ / ٣٥٣). وللحديث بقية إن شاء الله تعالى. والحمد لله رب العالين. قال الله تعالى: « لَقَدْ صَدَفَ اللهُ رَسُولُهُ الرُّبَا بِالْحَقِّ لَتَدَخُلُنَ الْسَجِدَ الْحَرَامَ إِن شَاءَ اللهُ مَامِنِينَ تُعْلَقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُعْضِرِينَ لَا عَمَاهُونَ تَعْلِمَ مَا لَمْ تَعْلَقُوا فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَلِكَ فَتَحَافَيكَ () هُوَ الذِي رُسُولُهُ بِاللهُ مَعْ الذِينَ الْحَقَ لِنظْهِرَهُ، عَلَ الذِينَ كُلِدُ وَكَفَ بِاللهِ شَهِدِهَا () وَسُولُ اللهُ وَالَذِينَ مَعْهُو أَشِدًا، عَلَ الكُفَارِ رُحَامَة يَتَهُمْ ،

احامة

(الفتح:٢٧-٢٩).

الحمد لله، والصبلاة والسبلام على رسبول الله، وبعد:

قَلَمًا دَخَلَهَا وَمَضَى الأَجُلُ أَتَوًا عَليًا فَقَالُوا: قُلُ لَصَاحِبُكَ اخْرَجُ عَنًا فَقَدُ مَضَى الأَجِلُ، فَخَرَجَ النَّبِيُ صلى اللَّه عليه وسلم فتبعتُه صلى اللَّه عليه وسلم فتبعتُه تَنادي: يا عَمَ يَا عَمَ اللَّه عنه عليَّ رضي الله عنه فأَخَذ اللَّه عَنها: دُونَكَ ابْنَة عَمَكَ وَزَيْدُ وَجَعْفَرُ رضي اللَّه عنه، أَنَا فَقَالَ عَلَيْ رضي اللَّه عنه، أَنَا

#### اعداد د. عبد العظيم بدوي

جَعْضُرُ رضي الله عنه: أبنة عمي وخالتها تحتي، وقال زيد رضي الله عنه: أبنة أخي، فقضى بها النبي صلى الله عليه وسلم لخالتها وقال: الحالة بمنزلة الأم . وقال لعلي رضي الله عنه: أنت مني وأنا منك، وقال لجعفر: رضي الله عنه أشبهت خلقي وخلقي . وقال صلى الله وخلقي . وقال صلى الله عنه: أنت أخونًا ومؤلانًا . قال علي رضي الله عنه: ألا عنه؟ قال صلى الله عليه عنه؟ قال صلى الله عليه

وسلم: «إنَّهَا ابْنَـهُ أَحْـي مِنَ الرَّضَاعَةَ».

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: فَعَلَم مَا لَم تعلموا، أَي فَعَلَم اللَّه مَنَ الْخِيرَة وَالْصَلَحَة فِ صَرْفَكُم عَنَ مَكَة وَدُخُولَكَم الَيها عَامَكُم ذلك ما لَم تعلموه أَنْتُم. فَجَعل من دون ذلك أَي قَبْل دُخُولَكُم الَّذِي وَعَدْتُم بِه فِ رُوْيا النَّبِي صلى اللَّه عليه وسلم فتحا قريبًا، وهو الصَلْح الَّذِي كان بِينكُم وَبِينَ أَعَدانَكُم من الْشَركِين.

ثم قال تبارك وتعالى مُبشرًا للمؤمنين بنُصرة الرُسول صلى الله عليه وسلم على عَدُوه. وَعَلَى سَائِر أَهْل

الأرضي: وهدو الذي أرسيل رسوله بالهدى ودين الحق، أي بالعلم النافع والعمل الصالح. فإن الشريعة تشتمل على شيئين: علم وعمل، فالعلم الشرعي صحيح، والعمل الشرعى مقبول، فاخباراتها حق، وانشاءاتها عدل. . ليظهره على الدين كله، أي على أهل جميع الأديان من سائر أهل الأرضى. من عرب وعجم، ومليين ومشركين، وكفى بالله شيهدا، أي أنه رسبوته وهو تاصيره، والله سبحانه وتعالى أعلم. (تفسير القرآن العظيم: ٤/١/٢-٢٠٣)

بل إنْكَارُ رسالته صلى الله عليه وسلم طعن في الرب تبارك وتعالى. ونسبته له إلى الظلم والسفه، تعالى الله عن ذلك علوًا كبيرًا، بل جحدً للرب بالكلية وانكار.

وبيان ذلك: أنه إذا كان محمد عندهم ليس بنبي صادق، بل ملك ظالم، فقد تهيأ له أن يفترى على الله ويتقول عليه، ويستمر حتى يحلل ويحرم، ويفرض الفرائض، ويشرع الشرائع، وينسخ الملل، ويضرب الرقاب، ويقتل أتباع الرسل وهم أهل الحق، ويسبى نساءهم ويغنم اموالهم وديارهم، ويتم له ذلك حتى يفتح الأرض، وينسب ذلك كله إلى أمر الله له به ومحميته له. والرب تعالى يشاهده وهو يفعل بأهل الحق، وهو مستمر في الافتراء عليه ثلاثا وعشرين سنة، وهو مع ذلك كله بويده

وينصره، ويعلي أمره، ويمكن له من أسباب النصر الخارجة عن عادة البشر، وأبلغ من ذلك أنه يجيب دعواته، ويهلك أعداءه، ويرفع له ذكره، هذا والافتراء والظلم، فإنه لا والاقتراء والظلم، فإنه لا وأبطل شرائع أنبيائه وبدلها وقتل أولياءه، واستمرت نصرته عليهم دائما، والله ياخذ منه باليمين، ولا يقطع منه الوتين.

فيلزمهم أن يقولوا؛ لا صانع للعالم ولا مدبر، ولو كان له مدبر قدير حكيم، لأخذ على يديه ولقابله أعظم مقابلة، وجعله تكالا غير ذلك، فكيف بملك اللوك وأحكم الحاكمين؟.

ولا ريب أن الله تعالى قد رفع له ذكره، وأظهر دعوته والشهادة له بالنبوة على رؤوس الأشهاد في سائر البلاد. وله الفضل والمنه. (شرح الطحاوية بتحقيق الألباني: ص171،170).

#### فضائل الصحابة:

قال تعالى: مُحمد رسُول الله والذين معه أشداء على الكفار رحماء بينهم تراهم ركعا سجدا يبتغون فضلا من الله ورضوانا (الفتح: ٢٩).

لا اعْسراب قَسوْل الله سبحانه: مُحَمَّدُ رَسُولُ الله ، وُجُوهُ:

احدها: أن محمدا ،:

مبتدا، خبره: «رسول الله». وثانيها: خير منتدا محذوف تقديره: هو محمد الذي سلق ذكره بقوله أرسل رسوله .. «رسبول الله» عطف بيان (التفسير الكبير: ١٠٧/٢٨). وهذا المعنى هو الأظهر هنا، إذ ليس المقصود إفادة أن محمدا رسول الله، وإنما المقصود بيان رسبول الله من هو؟ بعد أن أجرى عليه من الأخبار من قوله: لقد صدق الله رسوله الرؤيا بالحق لتدخلن المسجد الحرام إن شاء الله أمنين محلقين رءوسكم ومقصرين لا تخافون فعلم ما لم تعلموا فجعل من دون ذلك فتحا قريبا، (الفتح: ٢٧) فيعتبر السامع كالمشتاق إلى بيان من هذا المتحدث عنه بهذه الأخبار؟ فيقال له: محمد رسبول الله .. أي هو محمد رسول الله، وهذا من العناية والاهتمام بذكر مناقبه صلى الله عليه وسلم، فتعتبر الجملة المحدوف متتدؤها مستأنفة استئنافا ببانبا.

وقي هذا نداءً على إبطال جحود المشركين رسالته حين امتنعوا من أن يكتب قي صحيفة الصلح: هذا ما قاضى عليه محمد رسول الله. وقالوا: لو كنا نعلم أنك رسول الله ما صددناك عن البيت. (التحرير والتنوير ٢٠٣/٢٦).

وقـولـه تعالى: والـذيـن معهُ أي: أصحابه الذين آمنوا به وعـزروه ونصروه واتبعوا النور الذي أنزل معهُ. أشداءً

على الكفار، الذين خالفوه وآذوه وحاربوه: • أبعد المنا ف المعيد، (المعيف: ٨). فهؤلاء الذين أمر الله المؤمنين بقتالهم والغلظة عليهم، كما قال تعالى: وكابا الم حد الكفار والمتهدين والجلظ غلتهم ومارتهم جهيد ويلش النصبر (التوبة: ٧٣)، وقال تعالى: وقاتيا ألين تاشؤا فنيلوا أليب للمنكد ترك ألكفار وليجذوا المكر غلظة وأغلبوا أن ألله مع المنار (التوبة: ١٢٣)، وقال تَعَالى : ، فَإِذَا لَقَسْرُ ٱلَّذِي كَثْرُوا خَشَرْتَ الرَقِابِ خُتِ إِذَا أَنْحَسَنُوْهُمْ مَشْدُوا الْوَقَاقِ . (محمد: ٤). وقال تعالى: ﴿ إِ فرم رَبُّكَ إِلَى ٱلْمُلْتِكَةِ أَبِّي مُعَكَّمُ فَيْبَهُا الْدِينَ مَامَنُوا سَالَتِي فِي قُلُوبِ الذرك كلفتوا الرغت فأضرفوا فاق الأغناق وأضربوا ينتهتم كذل كر ، (الأنفال: ١٢)، ثم بين سنحانه العلة في هذه الغلظة والقسوة فقال: • قاف بأنهم ا شَاقُوْا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَن يُشَاقِفِ اللَّهُ ورَسُولَهُ فَكَانَ أَقَة شَدِيدُ أَلُوعَابٍ . (الأنفال: ١٣)، فلو أنهم كفوا أيديهم، ولم يصدوا عن سبيل الله، ولم يحاربوا المؤمنين لكان لهم نصيب من الرحمة واللطف، والرفق واللين، كما قال تعالى: المجكر الذع الليف لم بقيناوكم في الذي ولَزُ تَرْجُوهُ مِن ويُركُمُ أَن تَدْوِهُمُ وَتَقْسِطُوا إِلَيْهُمُ إِنَّ أَنَّهُ في المنطق، (المتحنة: ٨).

فَالْأَسْلامُ لا يَأْمُرُ بِالْفَلْطَةَ وَالْقَسُوةَ عَلَى الْكَافَرِ لَجَرْد كَفَره. وَإِنَّمَا لَصَدْه عَنْ سَبِيل الله مَنْ أَرَاد الْأَبِمَانَ بِاللَّهِ، وَمَنْعِهِ الْدُعُوةَ وَالْدُعَاةِ مِنَ الْوُصُولِ إِلَى النَّاسِ بِالْرُحْمَةِ -----

السنة التاسعة والأربعون

المهداة.

والمؤمنون حين يقسون على الكفار لا يفرقون بين قريب وبعيد، ولا بين والد وولد. كما قال تعالى: الأعد قوما يؤبنوك باللو والبوم الاخم نُوْآذُونَ مَنْ حَمَادَ ٱللهُ وَرَسُولُهُ وَلُو ڪالوا ماينة هنم از أشتاء هنر از إخابة أزعت من (المجادلة: ٢٢). وقد نزلت هذه الآية في الصحابة رضى الله عنهمحين لقوا الكفار يوم بدر فقتلوا أقاربهم وأهليهم، ذلك أن من أصول الدين وقواعده الحب في الله والبغض في الله، كما قال صلى الله عليه وسلم: · أوشق عرى الايمان الحب في الله والنغض في الله .. (صحيح الجامع: ٢٥٣٦)

وعن أبى أمامة رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنّه قال: من أحب لله، وأبغض لله، وأعطى لله، ومنع لله، فقد استكمل الإيمان، (صحيح أبي داود: (٣٩١٥).

ولـذلك كان الصحابة رضي الله عنهم، أشــداء على الكفار، وفيهم الآباء والأبناء، والاخوة والأعمام. رحماء بينهم على غير أنساب ولا أرحام. والمعنى: متعاطفون، يرحم بغضهم على متعاطفون، يرحم بغضهم على فيحب كل منهم لأخيه ما يحب لنفسه من الخير، ويكره فهم كما قال النبي صلى الله

عليه وسلم: مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم كمثل الجسد الواحد. إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسيد بالحمى والسهر (صحيح البخاري ٢٠١١). وقال صلى الله عليه وسلم: المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضا . (صحيح البخاري ٤٨١).

وقد وصفهم الله بنحو هدين الوصفهم الله بنحو الأله عن التوسفين في قوله: (المائدة: ٤٤). والأذلية جمع الذليل. والصفة: الذل كما قال تعالى: وتعفي لهما حماع قال تعالى: وتوفيق لهما حماع ما ألل من التعمي (الاسبراء: 15). والمراد به هنا لين الجانب والتواضع، وتوطئة الكنف. وهو شدة الرحمة والسغي للنفع.

والأعرزة جمع العزيز فهو المتصف بالعز، وهو القوة والاستقلال. (التحرير والتنوير: ٦/ ٢٣٧).

فَهُمْ للْمُوْمَنِينَ أَذَلَتَ مَنْ محبتهم لَهُمْ، وَنَصَحِهم لَهُمْ. ولينهم ورفقهم ورأفتهم. ورحمتهم بهم وسهولة جانبهم، وقرب الشيء الذي يُطلب منهم، وعلى الكافرين بالله، المعاندين لأياته، المكذبين لرسله، أعرزة. قد اجتمعت هممهم وعزائمهم على معاداتهم، وبذلوا جهدهم في كل سبب يحصل به الأنتصار عليهم. (تيسير الكريم الرحمن: ٢٠٨/).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: يعتبر الاقتصاد الإسلامي من أهـم قضايا هـذا العصر، ويتناول هـذا المقال مفهوم الاقتصاد الإسلامي، وخصائصه وأسسه وعناصره وينياته الأساسية.

أسس الاقتصاد الإسلامي: يقصد بالأسسس أنها مجموعة المفاهيم والمبادئ المتنبطة من القواعد الفقهية الكلية ذات العلاقة بالمعاملات الاقتصادية. وتتسم هذه الأسسس بالثبات، والصلاحية وتعتبر المرجعية الإسلامية للنظام الاقتصمادي الاسلامي.



ومن أهم هذه الأسس ما يلي: ١- عـدم الفصل بين العبادات والمعاملات في ممارسة النشاط الاقتصادي، وتعتبر

المعاملات عبادة متى كانت

تتموفقا لشرعالله، والحافز

التقوى والخشية من الله في كل المعاملات، والإخلاص في العمل والتعامل، والإيمان بأن الرزق من عند الله سبحانه وتعالى وعلى الإنسان أن يأخذ بالأسباب الذاتية التي تضبط السلوك، والإيمان

10 - السنة التاسعة والأربعون

لحلقة

(1)

#### الاستان حسين حسين شعانة الاستاذ بجامعة الأزهر

والباعث على ذلك مرضاة الله عـز وجـل، وتحقيق البركـة في الأرزاق، ومن أهـم هذه القيم التعبدية

ذات الأشر الاقتصادى:

بالمحاسبة الأخروية أمام الله.

١٠ الالـتـزام بتحقيق مقاصـد الشريعة الإسلامية عند ممارسة وهى: حفظ الدين، وحفظ النفس، وحفظ العقل، وحفظ العرض، وحفظ المال، وتحريم أي معاملة تـودى إلى الإضـرار بهذه المقاصد.

٢- إحياء فريضة الزكاة، والتي هي الركن الثالث من الإسسلام وركن من أركان النظام الاقتصادي الإسلامي، ويقوم عليها النظام المالي الإسلامي، وهي من أهم أدوات تنمية المال وإعمار الأرض وتحقيق العدالة الاجتماعية.

أ- وجـوب حماية المال وتنميته وفق الضوابط والصيغ المشروعة. ولا يجوز الاعتداء على أموال الناس ولا توخذ منهم إلا بالحق في ضوء الضوابط الشرعية وأساس ذلك قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: كل المسلم على وماله، (رواه مسلم).

أ- إن الله قد خلق من الأرزاق ما يكفل حياة كريمة للمخلوقات وعلى الإنسان أن يسعى في الحصول على الرزق الطيب، طبقا للأولويات الإسلامية، وهي: الضروريات فالحاحيات،

- Ilmin

5

219

ووجوب الادخار والاستثمار لوقت الحاجة.

٦- إن العمل الصالح المتقن وسيلةالكسب المادي وغايته التقوية على عبادة الله فالمادة وسيلة لبناء الحسد والعبادة لتغذية الروح، ويلزم على الفرد ان يوازن بينهما بحيث لا يطغى أحدهما على الأخر. ٧-إن المعاملات الاقتصادية هى علاقات تعاقدية تخضع لشروط العقد وأحكامه يصفة عامة والبيوع بصفة خاصة، ومن ثم يجب توثيقها بالكتابة والتسجيل أوغيرهما ولقد أشار إلى ذلك القرآن الكريم يقوله تعالى: (يَتَأَبُّهُا ٱلَّذِينَ مامتوا إذا تذايتهم يذمي إلى أيحك أَحْتُبُوهُ) (البقرة: .( 111

٨- حماية الملكية الخاصة المكتسبة بالحق والمقيدة بعدم الاعتداء على حقوق الأخرين وأدائها لحقوق المجتمع والغير بالقسط وهي أساس التملك، ويجوز أن يكون بجانبها الملكية العامة والملكية التعاونية ليقوما بدورهما في التنمية الشاملة في المجالات التي يحجم عنها الأفراد. - عدم الفصل بين الأخلاق والمعاملات الاقتصادية ومن القيم الأخلاقية في مجال المعاملات الاقتصادية هي العدل والصدق والأمانة والعفة والقناعة والوفاء.

وتمثل الأسس السابقة وتمثل الأسس السابقة الثوابت المستقرة، وعلى مجال الضروع والأساليب واجراءات التطبيق بما يلائم ظروف كل زمان ومكان، وهذا ما يعطى الاقتصاد الإسلامي سمة الثبات والمرونة والصلاحية للتطبيق في كل زمان ومكان-

#### عناصر النظام الاقتصادي الإسلامي:

يرتبط الاقتصاد الإسلامي بالإنسان والتي جاءت الشريعة الاسلامية لتحفظ له حقوقه الشروعة وهي: حفظ الدين والنفس والعقل والعرض والمال ويجب على الإنسان أن يضرب في الأرض مستغلا ما سخره الله عز وجل من موارد ليحصل على ما قدره الله له من رزق ليحيى حياة طيبة كما يجب عليه القوامة والوسطية في الانفاق، واستثمار ما يفيض منه للمستقبل وهذا ما يطلق عليه: الاستثمار للأجيال القادمة.

ولقد استنبط فقهاء وعلماء الاقتصاد الاسلامي من هذا الحديث هيكل عناصر النظام الاقتصادي الإسلامي على النحو التالي:

 عنصر العمل والإنتاج للحصول على الكسب الحلال الطيب (الإنتاج).
 عنصبر الاستهلاك

والإنفاق على شئون الحياة (الاستهلاك).

عنصر الادخار
 والاستثمار لنوائب الدهر
 وللمستقبل (الاستثمار).
 عنصر ملكية عوامل
 الإنتاج (اللكية).

#### بثيات الاقتصاد الإسلامى:

يتكون هيكل النظام الاقتصادي الإسلامي من مجموعة من المؤسسات الاقتصادية والمالية والمدنية والحكومية والتعاونية ويحكمها والقواعد وتعمل طبقا لساسلة من الإجراءات. من أهمها ما يلى:

١- المؤسسات الاقتصادية: وتتمثل في الوحدات الإنتاجية والخدمية وحدات فردية أم شركات وحدات فردية أم شركات أو تعاونيات، وسواء أكانت قطاع خاص أم عام، ويجب وتحفيز الأفراد على العمل والإنتاج والتملك في ضوء ضوابط حماية المجتمع.

۲- المؤسسات المالية: وتتمثل في المصارف ومؤسسات التأمين وشركات الاستثمار وتوظيف الأموال. ونرى ضرورة أن تتعامل هذه المؤسسات على أساس ونظام وصيغ الاستثمار والتمويل الإسلامي وليس

على أسساس الربا وأن تجعل تعاملها في الطيبات وتجنب الخبائث وطبقا للأولومات الاسلامية.

٣- مؤسسات المجتمع المدني ذات العلاقة بالنشاط الاقتصادي: مثل الجمعيات التعاونية الاقتصادية والجمعيات الاجتماعية التي لها بعض الأنشطة الاقتصادية. والمؤسسات الخيرية مثل الوقف والصدقات وما ية حكم ذلك. ويجب أن المؤسسات بضوابط المؤسسات بضوابط الإسلامي.

٤- الأسسواق: ويقصد بالسوق بأنه الوسيلة التي يتم بها تبادل وتداول السلع والخدمات بين البائعين والمشترين وتحكمه ظروف العرض والطلب، ويجب أن يتوافر من الشروط، ويحكمه محموعة من الضوابط من الغش والغرر والجهالة والتدليس والاحتكار والربا وكافة صور أكل أموال الناس بالباطل.

٥- السلطات الاقتصادية: وتتمثل في الوحدات الاقتصادية الحكومية التي تحفظ وتراقب شئون المجتمع الاقتصادية مثل: أجهزة التوجيه الاقتصادي وأجهزة

الرقابة على المال والنقد والأسسواق وبيت المال والمصرف المركزي والغرف التجارية وغير ذلك، ويجب أن تلتزم هذه السلطات الاقتصادية فيما تصدره من قوانين الإسلامية.

٢- السلطات التشريعية: وتتمثل في المجالس وتتمثل في المجالس النيابية التشريعية التي والتشريعات التي تحكم وتنظم الملكية والحقوق في الأموال، وتتولى الحكم في المنازعات التجارية، في حكمها مما يتعارض مع قواعد وأحكام ومبادئ الشريعة الإسلامية.

٧- المؤسسات التعليمية الاقتصادية: وتتمثل في اللدارس والمعاهد والكليات التجارية والتي تهتم بتخريج العنصر البشرى الدى يعمل في السنيات السابقة ويجب إعادة النظرفيمايدرسي هذه المؤسسات التعليمية وتنقيتها من الموضوعات التى تتعارض مع المفاهيم والأسبسي الإسبلامية والاهتمام بموضوعات المال والتجارة والاقتصاد الإسلامي. وللحديث بقية إن شاء

الله.

# تهنئة واجبة



أخوكم جمال سعد حاتم

رئيس تحرير مجلة التوحيد

# عزاء واجب

بقلوب صابرة على قضاء الله تعالى، وأنفس محتسبة تعلو على المصائب وتسمو عن الأحزان؛ تتقدم أسرة تحرير مجلة التوحيد بخالص العزاء لفضيلة الأستاذ الدكتور ياسر لمعي، الكاتب بالمجلة، في وهاة ابنته، نسأل الله تبارك وتعالى أن يسكنها فسيح جناته، ويلهم أهلها وذويها الصبر والسلوان، وإنا لله وإنا إليه راجعون.

- 11 min 11 mak 61 % , 1 may

رئيس التحرير

-瘤 -瘀 -帝 金 命 瘤 金 瘤 帝 瘤 -金 瘤 actul --帝 -靈 --命 ----

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحمه ومن والاه، وبعد:

-

-

-

-

-

南

-

當

-

-

4

-

-

當

-

-

-

1

1

-

-

-

-

-

روى شيخ المحدثين الإمام البخاري رحمه الله في صحيحه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: بينَما النبيُّ صلى الله عليه وسلم في مجلس يحدَّث القوم، جاءه أعرابي فقال: متى الساعة؟

فمضى رسول الله صلى الله عليه وسلم يحدث، فقال بعض القوم: سمع ما قال فكره ماقال.

وقال بعضهم: بل لم يسمع، حتى إذا قضى حديثة.

قَالَ: أَيْنَ -أَرَاهُ- السَائلُ عَن السَاعَة؟ قَالَ: ها أنا يا رُسولُ الله.

قال: فإذا ضُيْعَت الأمائة فانْتَظر السّاعة.

قال: كيف إضاعتها؟

قال اذا وسد الأمر إلى غير أهله فانتظر الساعة.

#### التغريج

رواد الدخارى في موضعين من صحيحه:

١- في كتاب العلم باب: من سئل علمًا وهو مشتغل في حديثه فأتم الحديث ثم أجاب السائل، رقم (٥٩)، وهو السياق السائف، وهو الأتم إذ ذكر فيه قصة الأعرابي.

٢- وفي كتاب الرقاق، باب رفع الأمانة، رقم: (٦١٣١).

#### المعتى العام للحديث:

جمادى الأولى 1331 هـ - العليد ١٨٨ - السننة المتاسعة والأربعون

هذا الحديث الشريف الحديث يتضمن قصة أعرابي دخل مجلس رسول الله صلى الله عليه وسلم، فوجده مشتغلًا بحديث ما، فسأله سؤالًا خارج سياق ذلك الموضوع، فواصل رسول الله صلى الله عليه وسلم حديثه، ولم يلتفت إلى الأعرابي، هنا تساءل بعض الصحابة عن سبب إعراض النبي صلى الله عليه وسلم عن سؤاله،

فقال بعضهم: سمع ما قال فكره ما قال، وقال البعض الآخر: بل لم يسمع، والصحيح أنه صلى الله عليه وسلم سمع سؤال السائل؛ لكنه أخَر الإجابة إلى أنَّ يُنْهي الموضوع الذي كان بصدده، والدليل على ذلك أنه أجابه لما فَرَغَ من حديثه، حيث توجه صلى الله عليه وسلم للسائل مجيبًا؛ إذا ضُيَعت الأمانة فانتظر الساعة، فسأله السائل عن كيفية إضاعتها؟ فقال صلى الله عليه وسلم؛ إذا وُسُد (أي: أهلا له فلا يؤدي أمانة التكليف.

#### شرح العديث:

قوله صلى الله عليه وسلم: (إذا ضُيْعت الأمانة فانتظر الساعة): بضم الضاد المعجمة، وكسر التحتية المشددة، وهو جواب عن سؤال الأعرابي حيث قال: متى الساعة؟ كما في الحديث المذكور.

قال الأعرابي: كيف إضاعتها يا رسول الله؟

قال عليه الصلاة والسلام: (إذا وُسُد: أي قُوَضَ (الأمر) المتعلق بالدين كالخلافة،

いろう

ربعوز

والإمارة، والقضاء، وغيرها (إلى غير أهله)؛ قال الحافظ في الفتح؛ قال الكرماني أجاب عن كيفية الإضاعة بما يدل على الزمان؛ لأنه يتضمن الجواب لأنه يلزم منه بيان أن كيفيتها هي الإسناد المذكور.. والمراد من الأمر، جنس الأمور التي تتعلق بالدين؛ كالخلافة، والإمارة، والقضاء، والإفتاء، وغير ذلك، وقوله إلى غير أهله، قال الكرماني: أتى بكلمة إلى، بدل اللام ليدل على تضمين معنى الإسناد.

وقوله (فانتظر الساعة)؛ الفاء للتفريع أو جواب شرط محذوف، أي إذا كان الأمر

كذلك فانتظر الساعة. (ينظر فتح الباري ٣٤١/١١، وإرشاد الساري شرح صحيح البخاري للقسطلاني ص٤٩٤/١٥).

#### مما يستفاد من الحديث،

معوم لفظ الأمانة: والأمانة: ضدً
 الخيانة:

قال الحافظ ابن حجر في (الفتح): (أي جنس الأمور التي تتعلَقُ بالدين.. قال الكُفوي: (الأمانة: كلُّ ما افترض الله على العباد فهو أمانة: كالصلاة والزكاة، والصيام وأداء الدين، وأوكدها الودائع، وأوكد الودائع كَتُمُ الأسرار، [ينظر: الكليات

للكفوى (١٧٦) بتصرف

وقال بعض أهل العلم: الأمانة في الحديث هي المذكورة في قول الله تعالى: ( أُنَّ مَنَّ الأَمَانَ مَنَ مُنْ مَنْ وَالْمَنْ وَالْحَالَ فَاتِ وَالْمُ مُنْ مَنْ وَالْمَنْ وَالْحَالَ فَاتِ وَالْمُ وَتُوْبَ الله عَ الْمُرْسِ وَالْحَالَ وَالْمُ مُعْنُوا حَمْ الله في المُرسي والمؤسسة وال مُعْنُوا حَمْ الله في المُرسي والمؤسسة وال مُعْنُوا حَمْ الله في المُرسي وحمه الله في تفسيره لسورة الأحزاب: والأمانة

تعمُّ جميعَ وظائف الدين على الصحيح منَ الأقوال، وهو قول الجمهور،، وقال الشيخ عبدالرحمن بن حبنكة الميداني: «الأمانة أحدُ الفروع الخُلْقية لحبُ الحق وإيثاره، وهي ضدُّ الخيانة،.

هذا، ولا تقتصر الأمانة على العفّة عن الأموال، بل العفَّة عن كل ما ليس للإنسان به حقُّ هي أيضًا داخلة في حدود الأمانة، أو أثر من آثارها، ومن الأمانة إعطاء كلّ ذي حقَّ حقَّه، فالعدل من الأمانة، والجور والظّلم من الخيانة، ومن الأمانة الاهتمام بأنَّ يحفظ المستأمنون ما تحت أيديهم من حقوق لغيرهم، حتى يؤدُّوها إلى أصحابها، وهي على حالتها

Upload by: altawhedmag.com

قال القرطبى: الأمانة تعم

اجميع وظائف الذين على

الصحيح من الأقوال، وهو

وقبل: الأمانة أحذ الفروع

الخُلْقية لحبَّ الحة وايثَّاره.

"

وهي ضد الخيانة.

قول الجمهور .

حينما استؤمنوا عليها، ما لم يكن مرورُ الزمن يُغيَّر منها بصفة طبيعيَّة.

ومن مجالات الأمانة المتعددة أيضًا: الأمانة في العقيدة، والأمانة في العبادة، والأمانة في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والأمانة في توفية الكيل والميزان، والأمانة في البيع والشراء، والأمانة في تأدية الدين. [ولمزيد الفائدة في بيانها ينظر كتاب الأخلاق الإسلامية وأسسها (٢٤٦/ -٢٤٢) بتصرف

وجوب تعلم الأدب قبل العلم: يجب أن بأس من الايتقدم أدب طلب العلم على العلم
 نفسه إذ علم بلا أدب جور على العلم
 العلم

المعية الرفق والصفح في الدعوة إلى الله تعالى: وهو ما ظهر منه منه صلى الله عليه وسلم حينما علمه ولم ينهره بعدما أعرض عنه قليارً ليؤدبه.

وسنة النبي صلى الله عليه وسلم تفوح بمثل هذا كثير؛ كحديث الأعرابي الذي بال في المسجد، وترفق النبي به مُعَلَّمًا حتى ورد في دعاء الأعرابي للنبي

صلى الله عليه وسلم في هذا الموقف، قال: اللهم ارحمني ومحمدًا ولا ترحم معنا أحدًا..

وكذلك حديث معاوية بن الحكم السلمي رضى الله عنه عندما شمّت رجلاً في الصلاة؛ فقال معاوية مُعَلّقًا على تعليم النبي صلى الله عليه وسلم له: «ما رأيت معلمًا أفضل منه ..

والحديث المشهور قال صلى الله عليه وسلم: ما كان الرفق في شيء إلا زانه، وما نُزعَ من شيء إلا شانه، قال نحو هذا الكلام لعائشة رضي الله عنها لما كانت تسرع بالجمل، قال: (يا عائشة لا عليك بالرفق) حتى مع الدواب.

كراهة قطع حديث المعلّم حتى ينتهي: المعلم أثناء شرحه لا شك أنه يرتب حديثه بمنهجية وأولويات في الشرح والطرح، وقطع كلام المعلم قد يفوت بعض هذه المقاصد على المعلم، فضلاً عن تشويشه على المتعلمين.

٥- كراهة سؤال المعلم عن شيء خارج عن الدرس:

وهو الأولى حتى لا ينفرط الأمر، ويحدث التشتيت: وإلا فالحكمة ضالة المؤمن، ولا بأس من السؤال؛ فالنبي صلى الله عليه وسلم

أجابه.

على السائل أن يكون

مها بفيده ولا بفرع

عليه الأمون مما لا

فاندة منه .

الإعراض عن السائل تعليمًا له وتأديبًا إذ احتيج إلى ذلك، وهو نوع من أنواع التأديب المهدَّب اللائق كما فعله صاحب الحُلق العظيم.

ب فقه الأولويات في تقديم الأولى في الحديث، وهو كما فعله رسول الله إذ أتم حديثه أولا.

٨. من الحكمة في الجواب على السائل أن يكون مما يفيده ولا يفرع عليه الأمور، مما لا

فائدة منه؛ فالسائل لما سأل عن الساعة أجابه النبي صلى الله عليه وسلم مما يترتب عليه عمل، والعمل الذي دعا هنا النبي إليه التمسك بأداء الأمانات؛ إذ حذر النبي صلى الله عليه وسلم من الصفة المضادة، وهي التفريط في الأمانة.

المتعلم الحقُّ في الاستفسار عن شيء لم يفهمه من جواب العلم.

وجوب محافظة العالم على هيبته ليصل علمه للناس؛ فقد وجدنا النبي صلى الله عليه وسلم لما أعرض عنه ثم علمه أعرض في وقار، ثم علمه في رحمة؛

وهو خلق الإسلام الوسط .

11- إن الحديث من دلائل الإيمان: وبيانه أن النبي صلى الله عليه وسلم تنبأ بزمن الرويبضة، وهم من يتوسدون الأمور بغير وُسد الأمر إلى غير أهله فانتظر الساعة)، وُسد الأمر إلى غير أهله فانتظر الساعة)، وما ذلك الأن ببعيد من الناس، وهو كما قال في الحديث الآخر المرادف والمفسر لبعض معناه عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (سيأتي على الناس سنواتٌ خدَاعاتُ: يصدقُ فيها الكاذب،

ويُكَدُبُ فيها الصَادقَ، ويُؤتمنُ فيها الخائنُ، ويُخوَنُ فيها الأمينُ، وينطقُ فيها الرُوَيُبضةُ.

قيلَ: وما الرُوَيْبِضَةَ؟ قالَ: الرَجلُ التَّافِهُ فِي أمرِ العامَة) (صحيح الجامع ٣٦٥٠). فكلها التي نراها عيانًا من دلائل صدقه صلى الله عليه وسلم مع ما يحياه العبد من حسرة يتمنى القلب فيها أن لو كان نسيًا منسيًا.

فهذا رويبضة يكتب عنوانًا: فرعون كان مؤمنًا.

وآخر ينشر قصة عنوانها: إبليس كان شهيدًا:أي: ضحية.

وثالث ينشر رزيلة بعد نشر أخيه كلام الكفر، وربما لا يدري ما ينشره، وليس عجيباً أن يجد هؤلاء من يسمع لهم ويجد الصادقون من يكذبهم، وقد أخبر به الصادق المصدوق وما تصدر كل هؤلاء إلا من قبيل قوله صلى الله عليه وسلم، إذا وُسُد الأمر إلى غير أهله ،، وإنَ قضاء بضعة ساعات وربما دقائق أمام شاشات الفضائيات تكون كافية لإدراك معنى الرويبضة حين تراه أمامك يتحدث في أمر العامة بكل

- Imis

التاسعة والأربعون

ثقة وجرأة، وهو في معيار الأخلاق والدَين حقيقة لا يساوي شيئًا ولا يزن في ميزان التَقوى نقيرًا.

ولو تحدّثنا عن الزّمن الذي يظهر فيه الرويبضة، ويكثر فهو بلا شكّ زماننا هذا: لأنَ الرويبضات قد كثروا فيه بشكل عجيب، واحتلوا أماكنهم في الفضائيّات والمتديات: ليقتحموا بيوت النّاس بلا استئذان، وليضطر المرء إلى سماع ترّهاتهم وأكاذيبهم في أحيان كثيرة رغم أنفه.

هذه هي السنوات الخداعات التي إذا

قال الصادق كلمته لا يصدقه أحد، بل ويصدق الكاذب بدلًا منه، وتزيّف الأدلة للكاذب ليبدو كأنه صادق، ونحن نشهد في الإعلام من الكذب المغلف بغلاف الصدق، نشهد منه الكثير الكثير ويقع فيه فخاخ الكذابين الكثير من الناس التي لا تحكم عقلها، ولا تراجع ما تسمعه أو تراه، وتصدق كل شيء بسذاجة نهى عنها الاسلام فالأصل.

وفي هذه السنوات أيضًا تتضارب الأحوال بين الخائن

والأمين، فالذي يحمي حمى الدار والأرض والعرض توجّه له الشبهات بطريقة أو بأخرى: بينما الذي ينتهك العرض والأرض والدم يكون هو الشريف وهو الأمين بطريقة لا يعلمها المستغفلون؟!

ينطق الرويبضة، إنسان تافه لا قيمة له سوء بعض كلمات يحفظها، يستند إلى ركن باطل إذا تحدث، ويصدقه الناس، فهذا الزمن هو زمن الرويبضة التافهين الذي يوقعون الناس في شباك الشيطان التي ينسجونها عوضًا عنه. نسأل الله السلامة والعافية، والحمد لله رب العالمين.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (سياتي على اللس سنوات خذاعات: يصدق فيها الكاذب، ويكذب فيها الصادق. ويؤتمن فيها الخائن، ويخون فيها الأمين، وينعلق فيها الروييضة. قيل: وما الروييضة؟ العامة) العامة) (صحيح الجامع ٢٦٥٠).



#### ٨٠٩- رإن الله يحبّ الشاب التائب،

الحديث لا يصح: قال الحافظ العراقي في . تخريج الإحياء، (٥/٤): «رواه ابن أبي الدنيا في التوبة، وأبو الشيخ في كتاب الثواب، من حديث أنس بسند ضعيف. قلت: ولمعرفة درجة هذا الضعف: لا بد من الوقوف على علة هذا الحديث وهذا لا يتأتى إلا بالتخريج والتحقيق: فالحديث أخرجه الحافظ ابن أبي الدنيا في كتاب موسى، حدثنا غسان بن عبيد عن أبي عاتكة عن أنس بن مالك مرفوعاً.

وعلة هذا الحديث أبو عاتكة: قال الحافظ المزي في تهذيب الكمال ، (٨٠٥٢/٣٢٨/٢١) أبو عاتكة، اسمه: طريف بن سلمان روى عن: أنس بن مالك، وروى عنه: غسان بن عبيد الموصلي وآخرون.

قال الإمام البخاري في التاريخ الكبير، (٣٥٧/٢/٢): طريف بن سلمان أبو عاتكة منكر الحديث، اه.

قلت: وهذا المصطلح له معناه عند البخاري، قال الشيخ أحمد شاكر في «الباعث الحثيث، ص (٨٩): «قول البخاري: «منكر الحديث فإنه يريد به الكذابين، فضي «الميزان» للذهبي (٥/١):

#### 🗠 اعداد/ على حشيش

«نقل ابن القطان: أن البخاري قال: كل من قلت فيه منكر الحديث لا تحل الرواية عنه اه.

لذلك قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل، (٤٩٤/١/٢)؛ سألت أبي عن أبي عاتكة فقال: ذاهب الحديث،، وكذلك قال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين،: (١/٣٧٨)؛ أبو عاتكة منكر الحديث جداً يروي عن أنس ما لا يشبه حديثه، وربما روى عنه ما ليس من حديثه، لذلك قال الإمام النساني في (الضعفاء والمتروكين) (٣١٩)؛ ليس بثقة، اه. وبهذا يصبح الحديث منكراً جداً.

الف وبهد يعبى وعديد الحديث المنكر، ما فائدة: يغني عن هذا الحديث المنكر، ما أخرجه الإمام البخاري في صحيحه، ح (١٤٢١) والإمام مسلم في صحيحه، ح (١٠٣١) من حديث أبي هريرة عن النبي صلى الله عنه وسلم قال: سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله: منهم: شاب نشأ في عبادة الله، اهـ.

#### ٨١٠- والناس نيام، فإذا ماتوا انتبهوا ..

الحديث لا يصح: الحديث أورده الغزالي في «الاحياء» (٢٣/٤) مرفوعاً بصيغة الجزم وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أجده مرفوعًا ». اهـ.

#### A11- «اطلبوا العلم ولو بالصين».

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الحافظ ابن عدى في الكامل، (١١٨/٤) (٩٦٣/١٠) والحافظ الخطيب في تاريخ ىغداد، (٣٦٤/٩)، والحافظ ابن عبد الدرفي جامع بيان العلم، ح (٢٠، ٢٢). والحافظ العقيلي في الضعفاء الكبير، (٧٧٧/٢٣٠/٢)، والحافظ ابن الجوزي (٢١٥/١) من طريق الحسن بن عطية. حدثنا طريف بن سلمان، أبو عاتكة قال: سمعت أنس بن مالك مرفوعا، وعلة هذا الحديث أبو عاتكة طريف بن سلمان، وهو ذاهب الجديث، منكر الحديث جدا ليس بثقة كما بينا أنفا، ولذلك قال الأمام الذهبي في "الميزان" (١٠٣٣٩/٥٤٢/٤): وأبو عاتكة عن أنس بن مالك مجمع على ضعفه، حدث عنه الحسن بن عطية، وغسان بن عبيد وجماعة قال البخاري: منكر الحديث، وذكره السليماني فيمن عرف بوضع الحديث. اه.

قلت: ويؤيد ما قاله السليماني، قول البخاري: منكر الحديث بما بيناه من معناه آنفاً، وكذلك قول النسائي ليس بثقة لذلك قال الإمام ابن الجوزي في الموضوعات، (٢١٦/١): هذا حديث لا يصح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، ونقل أن الحافظ ابن حبان قال: وهذا الحديث باطل لا أصل له، اه.

ゴンクゴ

وقال الإمام الحافظ العقيلي في الضعفاء الكبير، (٢٣٠/٢)؛ لا يحفظ؛ ولو بالصين، إلا عن أبي عاتكة، وهو متروك الحديث.

فائدة: وحتى لا يتقول علينا من لا دراية له بالصناعة الحديثية فيظن أن حديث أنس في متن ولو بالصين، له متابعة أخرجها ابن عبد البر في جامع بيان

العلم وفضله، ح (٢٩). قلت: هذه متابعة تزيد الحديث وهنا على وهن؛ لأنها من رواية يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم العسقلاني قال الإمام الذهبي في « الميزان » (٤/٩٤٤/٤٠٩)؛ «كذاب» اهـ. وأقر هذا الحافظ السخاوي في المقاصد ، ح (١٢٥). فائدة: وأورد الأمام السيوطي في اللآلي المصنوعة، (١٩٣/١) شاهدًا لحديث أنس نقله من الميزان، من رواية أحمد بن عبد الله الجويباري بسنده عن أبي هريرة مرفوعا، ونقل الذهبي في «الميزان» (٤٢١/١٠٦/١): «أن النسائي قال (الحوباري كذاب)، وأن ابن حيان قال: (دجال من الدجاجلة). وأن الدارقطني قال: (كذاب) وأن ابن عدي قال: كان يضع الحديث، ثم قال الذهبي: «الجويباري ممن يضرب المثل بكذبه، أه.

٨١٢- ، من امتشط قائمًا ركبه الدين،.

الحديث لا يصح، أخرجه الحافظ ابن عدي في الكامل، (١٧٨/١) من حديث عائشة مرفوعًا، وعلته الجويباري الكذاب الوضاع الدجال كما بينا أنفاً عن شيخه أبي البختري وهب بن وهب الوضاع الكذاب.

۸۱۳- «يكون في أمتي رجل يقال له النعمان بن ثابت يكنى أبا حنيفة يجدد الله سنتى على يديه».

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ ابن عدي في «الكامل» (١٧٨/١) من حديث أنس رضي الله عنه مرفوعًا، وعلته الجويباري الكذاب الوضاع الدجال كما بينا آنفاً، وأورده الإمام ابن الجوزي في «الموضوعات» (٤٩/٢).

٨١٤ ، لو أن قطرة من ألم الموت وُضعت على جبال الأرض كلها لذابت.

الحديث لا يصح، أورده الإمام الشوكاني في «الفوائد» كتاب «الأدب والزهد» ح (١٧٧) ثم قال: «قال في المختصر: لم يوجد» اه.

#### فقه المرأة المسلمة



# فقه المرأة في الزكاة

بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. أما بعد: فقد شرعنا بفضل الله تعالى في الأحكام المتعلقة بالمرأة في باب الزكاة، وذكرنا تعريف الزكاة، وحكم زكاة حلي المرأة، ونستكمل ما بدأناه سائلين الله تعالى أن يتقبل جهد المقل، وأن ينفع به المسلمين.

#### اعداد (أم تميم) د/عزة محمد رشاد (أم تميم)

أولا: هل تدفع الزوجة زكاتها إلى زوجها الفقير؟ بين أهل العلم نزاع في ذلك؛ فذهبت طائفة إلى جواز إعطاء الزوجة زكاتها لزوجها الفقير، واستدل لقولهم بما روي عن عمر بن الحارث عن زينب امرأة عبد الله، قالت: كنت في المسجد فرأيت النبي صلى الله عليه وسلم فقال: «تصدقن ولو من حُليكن ،، وكانت زينب تنفق على عبد الله وأيتام في حجرها، قال: فقالت لعبد الله: سل رسول الله صلى الله عليه وسلم أيجزي عنى أن أنفق عليك وعلى أيتام في حجري من الصدقة؟ فقال: سلى أنت رسول الله صلى الله عليه وسلم، فانطلقت إلى النبي صلى الله عليه وسلم فوجدت امرأة من الأنصار على الباب، حاجتها مثل حاجتى، فمرَّ علينا بلال، فقلنا: سل النبي صلى الله

عليه وسلم أيجزي عني أن أنفق على زوجي وأيتام في حجري، وقلنا: لا تخبر بنا فدخل فسأله، فقال صلى الله عليه وسلم: من هما؟ قال زينب، قال صلى الله عليه وسلم: أي الزيانب؟ قال: امرأة عبد الله. قال: نعم لها أجران: أجر القرابة وأجر الصدقة (أخرجه البخاري ١٤٦٦، ومسلم ١٠٠٠). وأيضًا استدل لقولهم بأن الزوجة لا تلزمها الإنفاق على الزوج، وهذا مذهب الشافعي والمشهور عن أحمد وأهل الظاهر واختلفت الرواية عن مالك.

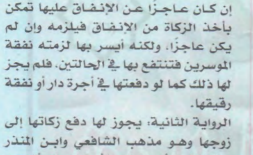
وقائت طائفة: لا يجوز للمرأة دفع زكاتها إلى زوجها الفقير، وحملوا الصدقة التي حضَّ عليها رسول الله صلى الله عليه وسلم في الحديث على أنها صدقة تطوع وليست الصدقة المفروضة.

وهذا مذهب أبي حنيفة ورواية عن مالك واحدى الروايتين عن أحمد. ونذكر أقوال أهل العلم:

جاء في مواهب الجليل (٢٠/٢): "قوله (وهل بمنع اعطاء زوجة زوجها أو يكره) تأويلان من المدونة، قال ابن القاسم: لا تعطى المرأة زوجها من زكاتها، حملها ابن زرقون وغيره على عدم الإجزاء. وروى ذلك ابن حسب عن مالك وحملها ابن القصار على الكراهة. قال اللخمى: وإن أعطى أحد الزوجين للأخر ما يقضى به دينه جاز». جاء في شدرج المهذب (١٧٤/٦): «قال أصحابنا ولو كانت الزوجة ذات مال فلها صرف زكاتها إلى الزوج إذا كان بصفة الاستحقاق سواء صرفت من سهم الفقراء والمساكين أو نحوهم؛ لأنه لا يلزمها نفقته فهو كالأجنبي وكالأخ وغيره من الأقارب الذين لا تجب نفقتهم ودفعها إلى الزوج أفضل من الأجنبي ..

قال صاحب المغني (٤٠٧/٢؛ ٤٠٨)؛ أما الزوج ففيه روايتان:

الأصل: جواز دفع الزوجة الزكاة



زوجها وهو مذهب الشافعي وابن المنذر وطائفة من أهل العلم؛ لأن زينب امرأة عبد الله بن مسعود قالت: يا نبي الله... وساق الحديث كما تقدم.

أحدهما: لا يجوز دفعها إليه وهو اختيار

أبى بكر ومذهب أبى حنيفة؛ لأنه أحد

الزوجين، فلم يجز للأخر دفع زكاته إليه

كالأخر، ولأنها تنتفع بدفعها إليه؛ لأنه

وروى الجوزجاني بإسناده عن عطاء قال: أتت النبي صلى الله عليه وسلم امرأة فقالت: يا رسول الله إن علي نذر أن أتصدق بعشرين درهما. وإن لي زوجًا فقيرًا، أفيجزئ عني أن أعطيه؟ قال: نعم لك كفلان من الأجر.

ولأنه لا تجب نفقته فلا يمنع دفع الزكاة إليه كالأجنبي، ويفارق الزوجة فإن نفقتها واجبة عليه؛ ولأن الأصل جواز الدفع لدخول الزوج في عموم الأصناف المسماة في الزكاة.

وليس في المنع نص ولا إجماع، وقياسه على من ثبت المنع في حقّه غير صحيح لوضوح الفرق بينهما فيبقى جواز الدفع ثابتًا والاستدلال بهذا أقوى من الاستدلال بالنصوص لضعف دلالتها.

وجاء في المحلى (٢٦٧/٤) مسألة ٢٢٢؛ وتعطي المرأة زوجها من زكاتها، إن كان من أهل السهام، صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه أفتى زينب امرأة ابن مسعود بالصدقة. فسألته، أيسعها أن تضع صدقتها في زوجها وفي بني أخ لها يتامى؟ فأخبرها عليه الصلاة والسلام أن لها أجرين: أجر الصدقة وأجر القرابة. وإلى هذا القول ذهب الشوكاني في النيل

والى سنة المون دسب السوادي في الشرح (٢١٠/٤). والعلامة ابن عثيمين في الشرح

لزوجها الفقير لدخوله في عموم الأصناف المسماة في الزكاة . うろうう

+++123146L0 1331 a

- 11auc 140

#### المتع (٢٦٦٦).

#### تعقيب وترجيح

والذي تطمئن إليه النفس في هذه المسألة هو ما ذهب إليه الشافعي والمشهور عن أحمد وأهل الظاهر من جواز إعطاء الزوجة زكاتها لزوجها الفقير، ومن أشف ما يستدل به أن الزوج الفقير هو أحد الأصناف الثمانية التي جاءت في الأية الكريمة في قوله تعالى: وإنّا المتدقَتُ لِلْمُتَرَا وَالْسَنَكِينِ، (التوبة:

.٦)، والله تعالى أعلم.

#### ٢- لا تجوز الزكاة على الزوجة:

قال تعالى: ﴿ وَٱلْوَلِدَتُ يُرْضِعْنَ أَوَلَدَهُنَ حَوَلَتِنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُبْعَ أَلْضَاعَةً وَعَلَى لَلْوَلُو لَهُ يَنْغُمُنَ وَكَسُوَتُهُنَ بِالْمُرُونِ \* (البقرة: ٢٣٣). قال تعالى: • لِنَنفِقَ ذُوسَعَة مِن سَمَتِةٍ. وَمَن فَيرَ عَلَيْهِ رِزُقَهُ. فَلْتُنفِق مِناً مَانَتُهُ لَا يُكُلِّفُ اللَّهُ مَسَالٍلاً مَا مَانَتُها سَبَجْعَلُ اللَّهُ بَعْدَ عُسَرِيْتُكُم (الطلاق: ٢).

وفي حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما الطويل في حجة النبي صلى الله عليه وسلم. وفيه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: .... فاتقوا الله في النساء فإنكم أخذتموهن بأمان الله، واستحللتم فروجهن بكلمة الله ولكم عليهن ألا يوطئن فرشكم أحدًا تكرهونه: فإن فعلن ذلك فاضربوهن ضريًا غير مبرح، ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالعروف، (أخرجه مسلم: (171٨).

عن حكيم بن معاوية القشيري عن أبيه قال: قلت يا رسول الله ما حق زوجة أحدنا عليه؟ قال: (أن تطعمها إذا طعمت، وتكسوها إذا اكتسبت، أو (اكتسبت)، ولا تضرب الوجه ولا تُقبّح، ولا تهجر إلا في البيت، (صحيح سنن أبي داود ٢١٤٢).

وعن عائشة أن هندًا بنت عتبة قالت: يا رسول الله إن أبا سفيان رجل شحيح وليس يعطيني ما يكفيني وولدي إلا ما أخذت منه، وهو لا يعلم، فقال: « خذي ما يكفيك وولـدك بالمعروف (أخرجه البخاري . ٥٣٦٤).

ذهب جمهور العلماء إلى عدم جواز إعطاء



لا يجوز دفع الزكاة للزوجة، لأن نفقة الزوجة واجبة على الزوج وياعطانها زكاته يدفع عن نفسه النفقة، ويعود إليه مال الزكاة.

الـزوج زكاتـه إلـى الـزوجـة، وحجتهم في ذلك أن نفقة الزوجة واجبة على الـزوج وبإعطائها زكاته يدفع عن نفسه التفقة ويعود إليه مال الزكاة، إلا إذا كانت غارمة فتعطى من سهم الغارمين وهـذا مذهب الأئمة الأربعة وغيرهم.

#### ونذكر بعضا من أقوال أهل العلم:

قال الكاساني في بدائع الصنائع (٧٤/٢): ولا يجوز أن يدفع الرجل الزكاة إلى زوجته بالإجماع. وهذا قول الشافعية في شرح المهذب (١٧٣/٦)، ومالك في المدونة (٣٤٥/١) وغيرهم..

قال صاحب المغني (٤٠٧/٢): "أما الزوجة: فلا يجوز دفع الزكاة إليها إجماعًا. قال ابن المنذر: أجمع أهل العلم على أن الرجل لا يعطي زوجته من الزكاة: وذلك لأن نفقتها واجبة عليه فتستغني بها عن أخذ الزكاة فلم يجز دفعها إليها كما لو دفعها إليها على سبيل الإنفاق عليها ، (الإجماع ص ٤٩).

والحمد لله رب العالمين.

- Muit Miluak

الحمد لله العزيز الغضّار، القوي الجبّار، (خَلَقُ ٱلإِنَكَنَ مِن سَلَمَنَلِ كَالْنَغَارِ () وَخَلَقَ ٱلْحَانَ مِن مَارِحٍ مِن نَارٍ) (الرَّحْمَنِ: ١٤-١٥)، وأشهد ألَّا إلهَ إلا الله وحدَه لا شريك له، الواحد القهّار، وأشهد أن سيدنا محمَّداً عبدُه ورسولُه المختار، إمام المُتُقينَ الأبرار، صلى الله وسلَّم وبارك عليه، وعلى آله وصَحْبه الأخيار، ما تعاقَب الليل والنهار، وسلَّم تسليمًا كثيرًا.

> أمًا بعدُ: فيا معاشر المؤمنين: اتقوا الله حق المتقوى، وراقبوه في السر والنجوى: فتقوى الله-تعالى-سبب للبركات، وتكفير السيئات، ودخول الجنات، قال الله-تعالى- عن أهل الكتاب: (وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْحَكَتَبِ مَامَنُوا وَالْقَوْا لَكَعَرْنَا عَبُهُمُ سَعَامُهُ وَلَادَ عَلَيْهُمْ جَنَّتِ النّبِيرِ) (المَائدة: ٢٥)، وقال عز في علاه: (ولَوَ أَنَّ أَهْلَ ٱلْتُرَى مَامَتُوا وَاتَّقُوْا لَنَسْعَا عَلَيْهِم بَرَكْتَتِ مِنَ السَمَلَةِ وَالأَرْضِ) (المُاعْدَاف: ٢٥). (ومَ

التوحيف جمادي الأولى 1331 هـ - العدد 184 - السنة التاسعة والأربعون

الشيخ د: ماغر بن حمد المعيقلي خطيب المسجد الحرام أهمية التعرف على أسماء الله الحسني وصفاته العلا:

أمة الإسلام: إن التعرف على أسماء الله الحسنى وصفاته العلا يدعو إلى عبادته، ومحبته وخشيته، وتعظيمه واجلاله، وبحسب معرفة العبد بأسماء الله وصفاته يكون إيمانه واجتهاده في عبادته، ولقد أثنى سبحانه وتعالى على ذاته العلية، فوصف نفسه بصفات

الكمال والجلال، فقال في محكم تنزيله: ( مَوَ اللهُ ٱلَّذِي لا إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلْبَلِكُ ٱلْقُدُوشِ ٱلسَّلَامُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيِّمِنُ ٱلْعَزِيرُ ٱلْجَبَّارُ ٱلْمُتَكَيَّرُ سُبْحُنَ ٱلَّهِ عَمَّا نُثْرِكُونَ )(الحشر: ٢٣)، فهو-سبحانه-الجبار، الذي له العلو على خلقه، فسبحان ذي الجبروت والملكوت والكبرياء والعظمة. لن يبلغ الخلق نفعه فينفعوه، ولن يبلغوا ضرَّه فيضروه، قهر الجبابرة بجبروته. وعلاهم بمجده وعظمته، وفي سنن ابن ماجه بسند صحيح، عن ابن عمر-رضى الله عنهما- قال: "سمعت رسول الله-صلى الله عليه وسلم- وهو على المنبر يقول: يأخذ الجبار سماواته وأراضيه ىدد،-وقىض يدد، فجعل يقبضها ويبسطها-ثم يقول: أنا الجبَّار، أنا الملك، أين الجبارون؟ أبن المتكبرون؟ ..

> تأملات دقيقة في اسم الله الحيار:

إخوة الإيمان: وكما أن اسم الجبار فيه صفة علو وقوة، فهو كذلك فيه صفة رافة ورحمة. وفي (سنن الترمذي بسند صحيح)، عن ابن عياس-رضى الله عنهما- أن النبي-صلى

الله عليه وسلم- كان يقول بين السجدتين: "اللهم اغضر لي وارحمني واجبرني واهدني وارزقني"، فالله-جل جلاله- يجبر الفقير بالغنى، والضعيف بالقوة، والمنكسرة قلوبهم بإزالة كسرها، واحلال الفرج والطمأنينة فيها، ومن لطف الجبار وكرمه ينزل-تبارك وتعالى-كل ليلة إلى السماء الدنيا، حين يبقى ثلث الليل الآخر؛ فيقول: "مَنْ يدعوني فأستجيب له؟ ومن يسألنى فأعطيه؟ ومن يستغفرني فأغفر له؟"، فيجير كسيرا، ويعافي متتلى، ويشفى مريضا، ويغيث ملهوفا، ويجيب داعيا، ويعطى سائلا، ويُفرّج كريًا، ويزيل حزنا، ويكشف همًا وغما.

وفي القرآن العظيم يخبرنا الجبار-سبحانه-بجبر قلوب أنبيائه ورسله، فهذا نبى الله موسى-عليه السلام- لما رغبت نفسه إلى رؤية

الله-تعالى- وطلب ذلك منه، أخبره سبحانه أن ذلك غير حاصل له في الدنيا، ثم سلاه، وجدر خاطره بما آتاه، فقال: (قَالَ يُنْمُونَى إِنَّى أصطفيتك عَلَى ٱلنَّاسِ بِرَسَلَتِنِي وَبِكُلْسِ فَخُذُ مَا ءَاتَبَيْتُكَ وَكُن مِنَ ٱلْنَّكِينَ ) (الأعراف: ١٤٤)، ولما أخرج النبي-صلى الله عليه وسلم- من موطنه مكة، وهي أحب البقاء إليه، وقف قبل خروجه على موضع يقال له الحزورة، وهو تل مرتفع يطل على الكعبة، فقال: "ما أطيبك من بلد، وأحبُّك إلى، ولولا أن قومي أخرجوني منك ما سكنتُ غيرت. والله إنك لخير أرض الله، وأحب أرض الله إلى الله، ولولا أني أخرجت منك ما خرجت (رواه الترمذي بسند صحيح)، فجبر الله-تعالى- خاطره، وأوحى إليه وهو في طريقه إلى المدمنة: (إِنَّ أَلْدِي فَرَضَ عَلَيْكَ أَلْقُرْءَاتَ لَرَادُكَ إِلَى

أى: إن الذى أنزل عليك القرآن وأمرك بتبليغه كان-صلوات ربى وسلامه عليه- أصلح الثاس قلبًا، لرادك إلى الموضع الذي خرجت منه، عزيزا وأصدقهم لسانا، وسع خلقه الناس، سهولة ورفقا، فاتحا منتصرا، ولقد صدق الله وعده، ونصر عيده، ووعده بأن

بعطبه حتى يرضيه، (وَلَتَوْفَ يُعْطِيكَ زَبُّكَ

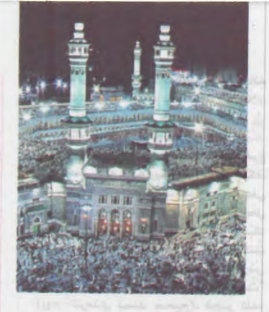
معاد )(القصص: ٨٥)،

#### فرض (الضحى: ٥). أهمية جبر الغواطر:

معاشر المؤمنين: إن جبر الخواطر سجية تدل على سمو نفس صاحبها، ورجاحة عقله، وسلامة صدره؛ فلذلك كان الحظ الأوفر منها لسيد المرسلين وإمام المتقين، الذي بعثه الله رحمة للعالمين، فقد كان-صلوات ربي وسلامه عليه- أصلح الناس قلبًا، وأصدقهم لسانا، وسع خلقه الناس، سهولة ورفقا، وفاضت يداه بالعطابا كرمًا وجودًا، فكان بالمؤمنين رؤوفا رحيمًا، يحير خواطرهم، ويتفقد أحوالهم، ويسأل عن غائبهم، ويعود مريضهم، وكان لا يعيب طعاما صنعه آدمي؛ لئلا ينكسر خاطره، وينسب إلى التقصير فيه، وإذا يلغه عن الرجل الشيء المكروة لم يصرح باسمه، ولكن يقول: "ما بال أقوما يقولون كذا وكذا"؛ حفاظا على

#### Upload by: altawhedmag.com

وفاضت يداد بالعطايا كرما وجودا.



#### المشاعر وكسبا للود.

うろう

ILALEIA0

- السنة التاسعة والأربعون

وكان صلى الله عليه وسلم من كريم أخلاقه إذا رد هدية اعتذر لصاحبها تطييبًا لخاطره، (ففى الصحيحين) أن الصعب بن جثامة-رضي الله عنه- أهدى لرسول الله-صلى الله عليه وسلم- حمار وحش-وهو بالأبواء وهو محرم-فرده صلى الله عليه وسلم، قال صعب: "فلما عرف في وجهى رده هديتي قال: ليس بنا رد عليك، ولكنا حرم"؛ أي المحرم لا يأكل ممًا صيد من أجله، ومن صور جبره-صلى الله عليه وسلم-ما (أخرجه الترمذي في سننه بسند حسن)، عن جابر-رضى الله عنه- قال: "لقيني رسول الله-صلى الله عليه وسلم- فقال: يا جابر، ما لي أراك منكسرا-أى منكسر البال والخاطر مهموما حزينا- قلت: استشهد أبى وترك عيالا ودينا، فاجتمعت عليه-رضي الله عنه- وأرضاه أسباب الحزن؛ عيال كثير ودين ثقيل، فقال رسول الله-صلى الله عليه وسلم- جَابِرًا لقلب جابر: أفلا أبشرت بما لقي الله به أبات؟ قلت: بلى يا رسول الله، قال: ما كلم الله أحدًا قط إلا من وراء حجاب، وأحيا أباك فكلمه كفاحا فقال: يا عبدي، تمن علي أعطك " وكأنه-عليه الصلاة والسلام- يقول: لا تهتم بأمر العيال والدين؛ فإن الله-تعالى- سيقضي عن أبيك دَيْنه، ويلطف بعياله، ولكن أبشرك بما نال والدك من القرب عند الله-سيحانه-، وما لقيه به من الكرامة.

ولا شك-إخوتي الكرام-، أن فقد الولد صدعً

في الفؤاد، وسبب للحزن والانكسار، يحتاج مَنْ أَصيب بذلك إلى من يجبر خاطره، ويطيب نفسه، (ففي سنن النسائي بسند صحيح)، أن رجلا من أصحاب النبي-صلى الله عليه وسلم-توفي ولده فانعزل عن التاس، فلمًا فقدَهُ النبيُ-صلى الله عليه وسلم- قال: "ما لي لا أرى فلانا؟ قالوا: يا رسول الله، بُنيُه الذي رأيته هلكَ، فقلوا: يا فلائ، أيه عليه وسلم- فسأله عن بنيه، فأخبره أنه هلك. فعزًاه عليه، ثم قال: "يا فلان، أيما كان أحبَّ إليكَ، أن تمتَع به عمرك. أو لا تأتي غدا إلى باب من أبواب الجنة نبيً الله، بل يسبقني إلى باب الجنة فيفتحها لى، لَهُو أحبُ إلى، قال، فذاك لكَ".

وكشفت الريح يومًا عن ساقي ابن مسعود-رضي الله عنه- فضحك القوم منه، فجبر النبي-صلى الله عليه وسلم- خاطره، وأعلى شأنه وبيَّن مكانتَه عند ربه، فقال، "والذي نفسي بيده لهما أثقلُ في الميزان من أُحُدِ" (رواه الإمام أحمد).

وللصغار في حياة النبي-صلى الله عليه وسلم-نصيب من جبر الخواطر، مع ما يحمله من قيادة الأمة، وتكاليف تبليغ الدعوة، ففي (مسند الإمام أحمد) عن أنس-رضي الله عنه- قال: "كان رسول الله-صلى الله عليه وسلم- يدخل علينا، وكان لي أخ صغير، وكان له نغر يلعب به فمات، فدخل النبي-صلى الله عليه وسلم-يد فرات يوم فرآه حزينًا، فقال: "ما شأن أبي عمير رسول الله. فقال: "يا أبا عمير، ما فعل النغير، وتأمل أخي المبارك كيف كانت مشاعر هذا الصبي الحزين وهو يسترسل في حديثه وبشُ مشاعره وذكرياته لرسول الأمة-صلوات ربي وسلامه عليه-، وما لهذا الحديث من أشر في تسلية قلبه الصغير الكسير.

#### من أساليب جبر الغواطر:

إخوة الإيمان، ويدخل في جبر الخواطر البشاشة والتهنئة، والمصافحة والمعانقة، والمشاركة في سرور وفرح، أو في بكاء وترح، فهذه عائشة-رضي الله عنها-، تذكرت في حادثة الافك، امرأة من الأنصار شاركتها في حزنها

#### and the let the lines in the let it is a

بدمعات كان لها أعظم الأثر والمواساة. (ففي الصحيحين)، قالت عائشة-رضي الله عنها-، "وقد بكيتُ ليلتين ويومًا، لا يرقأ لي دمع، ولا أكتحل بنوم، حتى إني لأظن أن البكاء فالقُ كبدي، فبينا أبواي جالسان عندي وأنا أبكي فاستأذنت علي امرأة من الأنصار فأذنت لها فجلست تبكي معي"، وهكذا حال كثير من أساليب جبر الخواطر، يكفي فيها ابتسامة صادقة، أو كلمة حانية، أو اعتذار عن خطأ أو دعاء.

#### أولى الثاس بجبر الغواطر:

وليكن أخى المبارك لأهلك من جبر القلوب أوفر الحظ والنصيب، وخاصة الوالدين والزوجة والأبناء، والأخوة والأخوات وبقية القرابات، فاجبروا الخواطر، وشاركوا الإخوان في المشاعر، وتذكروا أنها عبادة جليلة يجازى عليها الجبار بأحور عظيمة، ففي (صحيح مسلم) قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: "إن الله-عز وجل- يقول يوم القيامة؛ يا ابن آدم، مرضت فلم تعدني؟ قال: يا رب كيف أعودك وأنت رب العالمين؟ قال: أما علمت أن عبدي فلانا مرض فلم تعده، أما علمت أنك لو عدته لوجدتني عنده؟ يا ابن آدم، استطعمتك فلم تطعمنى؟ قال: يا رب، وكيف أطعمك وأنت رب العالمين؟ قال: أما علمت أنه استطعمك عبدي فلان فلم تطعمه؟ أما إنك لو أطعمته لوجدت ذلك عندى؟ يا ابن آدم، استسقيتك فلم تسقنى، قال: يا رب كيف أسقيك وأنت رب العالمين؟ قال: استسقاك عبدى فلان فلم تسقه، أما إنك لو سقيته وجدت ذلك عندى؟..

#### أحكام الشريمة جاءت بمراعاة الغواطر وجبرها:

معاشر المؤمنين: إن أحكام الشريعة جاءت بمراعاة الخواطر وجبرها، وتطييب النفوس عند كسرها، فشرعت الدية في جبر الخطأ جبرًا لنفوس أهل المجني عليه، وتطييبًا لخواطرهم، واستحبت التعزية لأهل الميت: لتسليتهم ومواساتهم، وتخفيف آلامهم، ومن حكم زكاة الفطر جبر قلوب الفقراء: ليفرحوا بالعيد كما يفرح به الأغنياء، فمراعاة المشاعر وجبر الخواطر جزء من

ويدخل للإجبر الغواطر البشاشة والتهنئة ، والمصافحة والمانقة ، والمشاركة للإسرور وهرح ، أولا بكاء وترح .

شريعة الإسلام، وعبادة نتقرّب بها إلى الرحمن، فصاحب النفس العظيمة، والقلب الرحيم، رؤوف بإخوانه، رفيق بهم، يجتهد لهم في النصح، ويحب لهم الخير كما يحبه لنفسه، ولا يحمل في صدره غلًا لهم، ويتجاوز عن هفواتهم، ويلتمس الأعذار لأخطائهم، ويحبر خواطرهم، ويطيب نفوسهم.

وأما صاحب اللفظ الجافي، والقلب القاسي فقد مضت سنة الله-تعالى- أن ينفر الناس منه، فلا يُقبل منه توجيه ولا دعوة، ولا تسمع منه نصيحة، ولا يرتاح له جليس، ولا يأنس به ونيس ( فَمَا رَحْمَةٍ مِّنَ أَهْ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًا ظَيظَ ٱلْتَلْبِ لَأَنفَضُوا مِنْ تَوْلِكُ ) (آل عمران: ١٥٩)، وفي (صحيح مسلم) من حديث أنس ين مالك-رضي الله عنه- قال: "بينما نحن في المسجد مع رسول الله-صلى الله عليه وسلم- إذ جاء أعرابي، فقام يبول في المسجد، فقال أصحاب رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: مَهُ مَهُ-يعنى: اكفف- فقال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: "لا تزرموه، دعوه" فتركوه حتى بال، ثم إن رسول الله-صلى الله عليه وسلم- دعاد فقال له: "إن هذه المساجد لا تصلح لشىء من هذا البول ولا القذر، إنما هي لذكر الله-عز وجل-، والصلاة وقراءة القرآن" قال: فأمر رجلا من القوم فجاء بدلو من ماء فشنه عليه"، وزاد في (صحيح الدخارى)، أن ذلك الأعرابي قال وهو في الصلاة: "اللهم ارحمني ومحمدا، ولا ترجم معنا أحدا"، فلما سلم النبي-صلى الله عليه وسلم- قال له: "لقد حجرت واسعًا"؛ يريد رحمة الله.

والحمد لله رب العالمين.

من الأحداث المهمة في تاريخ الأمة

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده. أما بعد فهذا لقاؤنا الثاني مع أربعة أحداث مهمة وقعت جميعًا في شهر ربيع الأول. وقد تحدثنا في اللقاء السابق عن حدثين من الأربع وهما ميلاد النبي صلى الله عليه وسلم، والثاني هجرته من مكة إلى الدينة. واليوم بعون الله نتحدث عن الحدثين الثالث والرابع وهما: ٣) وفاة النبي صلى الله عليه وسلم. ٤) ولاية أبي بكر رضي الله عنه.

> أما (قاصمة الظهر) ومصيبة العمر كما سماها صاحب العواصم من القواصم فهي موت النبي صلى الله عليه وسلم، وسنتناولها في المحاور الأقية: المحمد المحمد ال أولا: تحقيق أقوال العلماء في تاريخ وفاته صلى الله عليه وسلم : أما يوم الوفاة فهو يوم الاثنين بلا خلاف. ٢) أما سنة الوفاة فهي الحادية عشرة من الهجرة بلا خلاف. ٣) أما الشهر فليس ثمة خلاف أنه شهر ربيع الأول. ثانيا: مقدمات بين يدى الوفاة: حدثت أمور مهمة بين يدى وفاة النبى صلى الله عليه وسلم؛ كلها تمهد لتلك الساعة، وقد أخبر النبي

3

- العليد ١٨٥ - السناة التاسعة والأربعون

ہ قعت ۔

صلى الله عليه وسلم أنه قد تعبيت إليه نفسه، وقد فهم بعض الصحابة وبخاصة أبى بكر رضى الله عنه إشارات تدل على قرب ساعة الوفاة ومن هذه الأمور: 
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 ٤
 العاشرة اعتكف النبى صلى الله عليه وسلم عشرين ليلة وراجعه جبريل عليه السلام القرآن مرتين. وكان قبل ذلك يعتكف عشر ليال فقط، ويراجعه جبريل القرآن مرة واحدة، ثم سميت الحجة التي حجها النبي صلى الله عليه وسلم مع أصحابه حجة الوداع، وكان يكثر فيها من قوله: , لعلى لا ألقاكم بعد عامی هذا، (صحيح الحامع ٢٨٨٢)، وقال وهو

عند جمرة العقبة: ،خذوا عني مناسككم فلعلي لا أحج بعد عامي هذا، (صحيح الجامع ٧٨٨٢). وأنزلت عليه سورة النصر في أوسط أيام التشريق، فعرف أنه الوداع وأنه نعيت إليه نفسه، (الرحيق المختوم بتصرف

د سنر ه

الحلقة (٢)

عبد الرزاق السيد عيد

٢) وفي أوائل صفر من السنة الحادية عشرة خطب الناس فقال، ،إني فرط لكم، وأنا شهيد عليكم، وإني لأنظر إلى حوضي الآن، وإني أعطيت مفاتيح خزائن الأرض، أو مفاتيح الأرض، وإني والله ما أخاف عليكم أن تشركوا بعدي، ولكني أخاف عليكم أن تنافسوا فيها (أي فرالدنيا)، متفق عليه.

وعن أبى سعيد الخدري رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم خطب في أيام مرضه فقال: وإنَّ الله خَيْرَ عَبْدًا بِينَ الدُنْيا وِبِينَ ما عندد فاختار ما عند الله، فنكى أبو نكر الصديق رضى الله عنه. قال أبو سعيد: فقلت في تفسى ما يُبكى هذا الشَيْخَ؟ إِنَّ يَكُنُ اللَّهُ خَيْرَ عَندًا مِنْ الدُقيا وبين ما عنده، فاختار ما عند الله، فكانُ رُسولُ الله صلى الله عليه وسلم هو العبد، وكان أبو بَكْر أعُلَمَنا، قَالَ: يا أبا بكر لا تَبْك، إنْ آمَنْ النَّاس على في صحبته وماله أبو بكر، ولو كنت متخذا خليلا من أمَّتي لاتَخَذَتُ أَبا بَكُر، ولكن أخوة الإسلام ومودته. لا يَنْقَينَ فِي المُسْجِد بِانَ الا سُدْ، الا بابُ أبي بكر، (الدخارى رقم ٣٦٥٤). ۳) آخر مشهد رآه التبي صلى الله

عليه وسلم قبل وفاته: أخرج الإمام البخاري من حديث أنس رضى الله عنه أنَّ المُسْلِمِينَ مِنْنَا هُمْ فِ صَلاة الفجر من يوم الاثنين، وأبو بكر يصلى لهم، لم يفجأهم الارسول الله صلى الله عليه وسلم قد كشف ستر حجرة عائشة، فنظر إليهم وهُمْ فِيْ صفوف الصلاة، ثم تبسم بَضْحَكَ، فَنَكْصُ أَبُو بَكُر على عقبيه ليصل الصف، وظنُ أنَّ رَسول الله صلى الله عليه وسلم يريد أن يخرج الى الصَّلاة، فقال أنس؛ وهم المسلمون أن يفتتنوا في صلاتهم، فرَحًا برسول الله

لما كان اليوم الذي دخل فيه النبي صلى الله عليه وسلم المدينة أضاء فيها كل شيء، ولما كان اليوم الذي مات فيه أظلم منها كل شيء.

صلى الله عليه وسلم، فأشار اليهم بيده رسول الله صلى الله عليه وسلم، أنَ أتموا صلاتكم شم دخل الحُجرة وأزخى السُتر. (صحيح الدخارى ٤٤٤٨).

ثم لم يأت على النبي وقت صلاة مكتوبة أخرى؛ حيث لحق بالرفيق الأعلى ضحى ذلك اليوم. وهكذا كان آخر مشهد رآه النبي صلى الله عليه وسلم قبل موته هو مشهد المسلمين وهم صفوف ية صلاة الفجر، وإمامهم أبو بكر رضي الله عنه.

٤) وصايا النبي صلى الله عليه وسلم ع مرضه الذي مات فيه: وهذه الوصايا من الأهمية بمكان لأنها من آخر ما أوصى يه النبي صلى الله عليه وسلم قبل وفاته: - أوصى بإخراج المشركين من جزيرة العرب. (متفق عليه).

أوصى أن يصلي أبو بكر
 بالناس. (صحيح البخاري)،
 وأوصى بالأنصار
 خيرًا، فقال: (أوصيكُمَ

بالأنصار، فإنَّهُمْ كَرشى وعَيْبَتي، وقد قَضُوًا الذي عليهم، ويُعنى الذي لهم، فاقتلوا من مخسنهم، وتجاوزوا عن مسيئهم، (صحيح البخاري ٢٧٩٩). وأوصى بالصلاة فعن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: كانت عامة وصية رسول الله صلى الله عليه وسلم حين حضره الموت، الصلاة وما ملكت أنمائكم، الصلاة وما ملكت أيمانكم، حتى جعل رسولُ الله صلى الله عليه وسلم يُغْرِغُرُ بِهَا صَدَرُهُ، وما يكادُ يَقيض بها لسانه. (أخرجه النسائي في السنن الكبرى، (٧٠٩٥)، وابن ماجه (٢٦٩٧) مختصراً، وأحمد (١٢١٦٩) واللفظ له .. - وحذر من اتخاذ الساجد على القدور، وحذر مما يفعله اليهود والتصارى، فقال وكرر؛ دلعنة الله على البهود والتصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد، (أخرجه البخارى ١٣٣٠،

> ومسلم ٥٢٩). ٥) لعظة الاحتضار:

(بل الرقيق الأعلى): وبدأت أشد اللحظات وأصعبها بعد أيام في المرض، ونترك الحديث هنا لأمنا عائشة رضي الله عنها كما رواه البخاري في باب مرض النبي صلى الله عليه وسلم تقول: دان من نعم الله عليه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم تُوفي في بيتي، وفي يومي، وبين سخري ونحري.

التوحيد جدادى الأولى ١٤٤١ هـ - العدد ٨٨٥ - السنة التاسعة والأربعون

أستدته الى صدرها حين اشتدت عليه سكرات الموت؛ فكان بين رئتها ورقبتها). وتواصل حديثها فتقول: روأن الله جمع بين ريقي وريقه عند مؤته، وتشرع ذلك فتقول؛ (دَخْلُ عَلَى عبد الرحمن وبيده السواك، وأنا مستدة رسول الله صلى الله عليه وسلم، فرايته ينظر إليه، وعرفت أنه يحب السواك. فقلت: آخذه لك؟ فأشارَ برأسه، أن نعم فتناولته، فاشتد عليه، وقلت: ألينه لك؟ فأشارَ برَأسه، أنْ نْعَمْ فَلَيْنْتَهُ، فأمرة)؛ فلينته (يعنى دريقها)، فاستاك به أحسن

1877715

うろうち

جمادي الأولى

IVO

ما يكون السواك، فاجتمع بذلك ريق عائشة رضى الله عنها مع ريق النبى صلى الله عليه وسلم.

وتواصل أمنا عائشة رضى الله عنها فتقول: وكان بين يديه وعاء فيه ماء فجعل يدخل يديه في الماء فيمسح به وجهه وهو يقول: ولا اله الا الله ان للموت سكرات ،، وما إن فرغ من السواك حتى رفع أصبعه وشخص بصره نحو السقف، وتحركت شفتاه وهو يقول: ، مع الذين أنعمت عليهم من الثبيين والصديقين والشهداء والصالحين، اللهم اغفر لي وارحمني والحقني بالرقيق

> هكذا فارق الثبي صلى الله عليه وسلم الدنيا، فارقها وهو يحكم جزيرة العرب، ويرهبه ملوك الدنيا، ويفديه أصحابه بنفوسهم وأولادهم وأموالهم، فارق الدنيا وما ترك عند موته دينارًا ولا درهمًا، ولا عبدًا، ولا أمَة ولا شيئًا الا يفلتِه البيضاء، وسلاحه وأرضا جعلها صدقة.



الأعلى، (صحيح البخاري -(1114 هكذا فارق النبى صلى الله عليه وسلم الدنيا، فارقها وهو يحكم جزيرة العرب، ويرهبه ملوك الدنيا، ويفديه أصحابه بنفوسهم وأولادهم وأموالهم، قارق الدنيا وما ترك عند موته دينارًا ولا درهمًا، ولا عبدا، ولا أمة ولا شيئا إلا بغلته البيضاء، وسلاحه وأرضا جعلها صدقة. (صحيح البخاري ٢٧٢٩). ٦) أثر موت النبي على الصحابة: - قال أنس رضى الله عنه: ملاكان اليوم الذى دخل فيه

النبى المدينة أضاء فيها كل شيء، ولما كان اليوم الذي مات فيه أظلم منها كل شيء، وما كدنا ننفض أيدينا من دفنه حتى أنكرنا نفوسنا أو قال قلوبنا، (جامع الترمذي .(011/0

- وقال ابن رجب في اللطائف: ، ولما توقي رسول الله اضطرب السلمون؛ فمنهم من دهش فخولط، ومنهم من أقعد فلم نطق القيام، ومنهم من اعتقل لسانه، ومنهم من أنكر موته بالكلية، وهو يقصد هتا ما فعله عمر رضى الله with this was die - وانقطعت قلوب الجيش الذى كان قد برز مع أسامة بن زيد. - وقال ابن إسحاق، ولا توفي رسول الله صلى الله عليه وسلم عظمت مصيبة السلمين فكانت عائشة رضى الله عنها تقول: لا

توقي النبي صلى الله عليه وسلم ارتدت العرب واشرأيت البهودية، والتصرانية. ونجم النفاق وصار المسلمون كالغنم المطيرة في الليلة الشاتية لفقد نبيهم .. (ابن هشام ج٤).

الحدث الرابع والمهم في هذا الشهر (بيعة أبي بكر رضى الله عنه): ، كان موت التبي هو القاصمة التي قصمت الظهور ومصيبة العمر، وكانت العاصمة في خلافة أبى بكر ، وصدق ابن العربي رحمه الله، وسيظهر لنا صدقه في السطور التالية إن شاء الله. إن الله عصم الأمة بخلافة أبى بكر من فتنتها الداخلية وفتنتها الخارجية، وهذا ما

ستحاول توضيحه بعون الله بإيجاز فيما يلى:

اجتماع السقيفة:

قال الذهبي رحمه الله ثا علم الصحابة من الماجرين أن الأنصار اجتمعوا في سقيفة بني ساعدة في اللوم الذي توق فيه رسول الله، وتداولوا الأمر بينهم لاختيار خليفة منهم واحتمعوا إلى سعد بن عبادة. فذهب اليهم أبو بكر وعمر وأدو عسدة؛ فذهب عمر يتكلم فأسكته أبو بكر، فكان عمر بقول: والله ما أردت بذلك الا أنى هنات كلامًا قد أعجبتي خشيت الا يبلغه أدو يكر. فتكلم فأبلغ في كالمه: تحن الأمراء وأنتم الوزراء. فقال الحيات بن المتذر، لا والله لا

ومما نحن أحوج ما نكون اليه الأن: أن هذه الأمة لن تموت ولو قدر الله لها الموت لماتت بموت رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولكنها لن تموت؛ لأن مادة الحياة بيد الحي الذي لا يموت .

تفعل أبدًا، منا أمير ومنكم أمير، فقال أبو بكر؛ لا ولكنا الأمراء وأنتم الوزراء قريش أوسط العرب دارًا وأعزهم أحسابًا؛ فنابعوا عمر بن الخطاب أو أبا عبيدة، فقال عمر، بل تبايعك؛ إنك خيرتا وسيدتا وأحبتا إلى رسول الله، وأخذ عمر بيده فيايعه ودابعه التاس. (تاريخ 18 ml(a). ببيعة أبى بكر اجتمعت الأمة

وقادها أبو بكر إلى طريق النجاة في الدنيا والأخرة .

لأنه كان أكثر الناس اتباعًا الرسول الله صلى الله عليه وسلم، وأهم ما قام به أبو المسال بكرمايلي، عاد الم ١٠ قامين الأمة داخليا. والحفاظ على وحدتها بالقضاء على المرتدين، ٢- تأمين حدود الأمة خارجيا بانفاذ جيش أسامة وماحققه من نجاح. ٣- إعداد العدة لأرسال الحيوش الإصلامية لفتح

فارس والروم-٤- اختيار عمر بن الخطاب الخلافته من بعده، والذي أكمل المسيرة التى بدأها أبو دكر، ولم يستطع الأعداء مقاومته الا بقتله. ٥- جمع القرآن في مصحف واحد، فكان ذلك من عوامل dia. كانت خلافة أبى بكر قصيرة من مدتها عظيمة فيما حققته من انجاز لا يتسع الحال للحديث عنه هنا. وأهم ما تتعلمه مما سبق ومما نحن أحوج ما نكون اليه الآن: أن هذه الأمة لن تموت ولو قدر الله لها الموت لاتت بموت رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولكنها لن تموت: لأن مادة الحياة بيد الحي الذي لا يموت الذي الله وإنَّا يَعَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لمنفطون (الحجر، ٩)؛ والذكر هو القرآن والسنة، وهما مادة حياة هذه الأمة، وقد تولى الله حفظهما؛ فالأمة داقية-باذن الله- لإتمام دعوته وتبليغ رسالته التي اختارها للناس، لكن هذا مشروط بوجود رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه يقتدون بسلف هذه الأمة الكرام، وسيكون ذلك إن شاء الله في الوقت الذي بشاء، وبالكيفية التي يشاء، وعلينا أن نعمل بقوله تعالى: ، واتبع ما يوجي اليك واصبر حتى يحكم الله وهو خير

.

コー

- Ilmis Itimak e 120

ربعون

الحاكمين، (يونس، ١٠٩). والحمد لله رب العالين.

بحارُ الفتن وسُفُنُ النَّجاة

うろうう

جمادي الأولى 1331 هـ - العليد 100 - السنية التاسعة والأربعون

الحمد لله على نعمه أولًا وأخيرًا، والصلاة والسلام على نبينا محمد الذي أرسلَه ربُّه بالحقَ شاهدًا ومبشَرا ونذيرًا، وبعد:

فإنَّ اللَّه تعالى قد جعَل لكل داء دواءً، ولكل علة شفاءً – خلا اللَّوْت – وهذه إشاراتُ وومَضاتٌ، قد تصلح أن تكون قالادةً جيد، وقاعدة تجويد؛ إذ إنها تُعينُ على تخطي العَقبة الكَوُّود في هذا الزمان وهي فتنة النَاس بعضهم ببغض لا سيَّما فتنة المُقلَين بالْكُثرين.

> فعالجُ نفسَك وأصلحُ حالكَ بِمَا يَلِي: أولا: عَوْدُ نفسُكَ الصَّدَقة:

خُلق الأنفاق له مكانَة من الفخامة والنَّبْل كما أنه دَليلٌ قاطع وبرهانٌ ساطع على أصالَة معُدن صاحبه وحُبُه لدينه وإيثاره لمَا يبْقَي على ما يَفَنَى، من أَجُلَ ذَلْكَ تَسكَنُ إليه النَّفوس الأبيَّة سكونَ الصادي إلى بَرُد المَاء، ويَميل إليْه ذَوُو الطباع السوية ميْل المَاء إلى بطن الوادي بحيّث لا يُمنَع ولا يُدهَع. إن المؤمن العاقل الذي لا تصرعُه شهُوة، ولا تخدَعُه لذَة، ولكى لا تَتَتَابِع القَطرات

د . عماد عيسى المنتش بوزارة الأوقاف

وتصبح سَيْلًا بتَوَالي الْغَفْلَات فَاجْعَلْ لَنْفُسُكُ عَادَةً فِي الصَّدَقَة، واعْتيادًا فِي الإحسان، وكنْ سَمْح النَّفْس بالْال؛ فانَ تَزِيدُ وتَنقُص بَحَسب صاحبها، فإذا تَعَاهد الرُّه نفسه بالُخَيْر صارتُ عَزِيمتُه مُوقَدَةً لَا خَمَد، ومُحَرِّكَة لَا جَمَد كما يتحالَم غَيرُ الْحُليم، ويتكَاظَم الْغاضب، ويتراشَد الغُبي، ويتصاحح العيي، ويتأنّى الطائش؛ فقدُ يصبحُ البخيلُ كَرِيمًا والْمُسَكَ حِيَّدًا.

Car alle

وانتهز الفرصة وحقق في نفسك بعض وانتهز الفرصة وحقق في نفسك بعض درهم ألف درهم، ترقى إلى ربوة الإيمان، وتبصره بعين لا قدى بها، وتجد في قلبك خيرًا بلا مرية، وتخبر عنه بلا فرية ، ومتى صدقت في هذه السبيل قدر استطاعتك، وعلى مقدًار مُكْنتك أحسست بنور في قلبك

كالنّهار إذا ارْتَضَع، والقَمَر إذا اسْتَنار حينَ طَلَع.

#### الإنفاق عمل من أراد الأخرة وسمى لها:

لنَّ ينفق الَّرْء عادة إلا إذا حضرتَ الآخرة على باله، وقفزت إلى فكره وصارت جزءًا من حاله، وصارت همًّا له غالبًا عليه، وهذا يفسر غامض حالنا ومُشْكلَه إذ إنَ أكثر الناس مقترين وليسوا مقلين ولا مُملقين (فقراء).

وقد جاء الأمر بالإنفاق قبل نزول الموت بغتة، قال تعالى: ، يَأْتُهَا الَّذِي مَامَوْ أَسْتُوْا مِنَا رَبَعْتَمُ مَن مَلْ أَنْ يَأْنَ يَمْ لَا يَتْ قِيم لَا يَحْ قَيْ وَلَا حَدْ رَبَعْتَمُ وَالْكَعُرُونَ هُمُ الطَّلِيُونَ ( (البقرة: ٢٥٤ )). وقال تعالى أيضًا: ، وأَسْتُوامناً رَبْتَكُمُ مَلْ أَنْ وقال تعالى أيضًا: ، وأَسْتُوامناً رَبْتَكُم مَلْ أَنْ مَن قَام أَنْ يَأْنَ مِنَ القَالِي ، (المنافقون: مَن قَام أَنْ مَن القَالِي ، (المنافقون: مَن قَام أَن أَن مَن القَالِي ، (المنافقون: مَن قَام أَن مَن أَلْم العَبْدُ الغُصص ويُحْمَل على مُرها وفي تلك الساعة يغلب على الْرَء النَّذُم ويَهجم عليه حُبُ الرَّحُوع لَيعُمل صالحا ولينفق، ولن يستطيع رجوعا، بل لو رَجع أحد هؤلاء لعاد لما كان عليه ، ولَوْ رُدُوا لعادوا لما نُهُوا عَنْهُ وَانَهُم لكاذَبُونَ ، فَتَعجَل باعُمال البر خَشَية الَوْت وقَبْل الفَوْت.

#### جود العرب قبل الإسلام:

لمَن كان لكل أمَة فضائل وردَائل. ولكل قَوْم محاسن ومساوى، فيها ما فيها من كمال وتقصير؛ لأن الأخلاق قد أفاضها الله على جميع الخلق، وجعلها مفضوضة بينهم مبتُوثة فيهم، فلقد كان العرب أعطّ الأمم لصحة فطرتهم واعتدال فكرتهم وصفاء قريحتهم، وسلامة ونقاء طيئتهم، ولذا كانوا قديما أهل كرم وبرً، فإغاثة المُهُوف وإعانة المُستجير تجري فيهم جري الدماء في الغروق.

#### حال كثير من المسلمين اليوم:

اعلم أنَّ الدَّاء الدويَّ الذي أَعْيَا أَمُرُه الأَلْبَّاء، وحار فيه الأطباء هو داءُ البُخُل وعدمُ الإنفاق. فَمَع دعوة الناس إليه وحثَّهم عليه تَجُد الأكثرين ناكصين مُوَلَينَ الأَدْبار. وكتُيرُ منهم يُشْتَكي ولوْ من غير علَّة،

ويشَكُو الفَاقة من غير قلّة، فَخَيرُه يَغيض، وشرُّهُ يَفيض، ومنهم من يَسْأَلُ الناس إلُحافًا وينفقُه إتَلافًا، وفيهم من وجُهه للسَائِلين عُبُوس. وخيرُه عنهم محَبُوس.

ومنهم من كلامُه للفقراء وعيد، وبصرُه للمُعوزين حديد، فقرُبُه مصيبة، وبُعدُه حُرُوب حريبة، يأخذ لمَّا، ويُوسَع الآخذ ذمَّا، يُوذي الأخيار ويُعملُ الإقتار، فأيُّ خَلاق فِ قوْم كهؤلاء هجروا الدين وعرُوا من الحياء ونسُوا الأخلاق، فاللهم سلم سلم. أنَّ أمثال أولئكَ الْبُعدين لن يظفرُوا بطائل، ولن يفعلوا فعال الْخَيرين الأماثل، فغايةُ احدهم لو أحسنَ إلى فقير يومًا أن يتَشبَه بالْنفقين لكنَه من المنقُوصين.

#### مهمة الدعاة إلى الله وواجب المضلحين تجاه ذلك ،

يحتاج الدعاة إلى يشفوا من الناس تلك العلّة بالنَّظر في زَوَاياها والتَّغَلَّغُل في مكامنها وتتبع ذلك كتتبع المرء الماء حتى يصل إلى منبعه مع ترويض النّاس على حُب الإنفاق حتى يشرح الله له الصُدور.

وينبغي أن يكونَ للدَّعَاة إلى اللَّه كَلامُ يُحاضُون به على الْكَارِم ويَحثُون به على اصطناع الْعُروف ويُرَغَبون به النَّاس فِيْ ابْتِنَاء الْمَامد واكْتَنَاز الفَضَائل.

ولا بد أن يكون لَهُم في علاج فاسد الأخلاق والفعال، وإصلاح ذميم الصفات والخلال فكر وروية، حتى تصبح الأخلاق الحسنة شيئا ينتهي به الناس عن المنكر ويرغبون به في وليكن على بال الداعي إلى الله تعالى أنّه يزاول أمرًا عظيمًا يجب أن يقدره قدره، والخطب فيه جليل، والمحصول منه في زماننا قليل. فيه جليل، والمحصول منه في زماننا قليل. ملوم، وأن القابض يده عنه مدموم حتى الخلاص من الإمساك واتلافه.

نسأل الله السلامة والعافية، وللحديث صلة بإذن الله،

والحمد لله رب العالمين.

## من دلائل النبوة

190

نضر الله لرسوله واستجابته دعاءه عن سلمة بن الأكوع رضي الله عنه قال: عَزُونا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم حنينًا، فلمًا واجهْنا العدو.. فلمًا غَشُوا رسول الله صلى الله عليه وسلم نزل عن البغلة، ثم قبض قبضة من تراب من الأرض، ثم استقبل به وجوههم، فقال: شاهت الوُجوه، فما خلق الله منهم إنسانًا الا ملا عينيه ترابًا بتلك القبضة، فولوا مدبرين، فهزمهم الله عز وجل، وقسم رسول الله صلى الله عليه وسلم غنائمهم دين السلمين". (صحيح مسلم ١٧٧٧).

### أحاديث باطلة لها أثار سيئة " إن لي حرفتين اثنتين، فمن أحبهما فقد أحبني، ومن أبغضهما فقد أبغضني: الفقر

والجهاد". منكر، فقد صح عنه صلى الله عليه وسلم أنه تعوذ من الفقر، فكيف يعقل أن يحض أمته على حب ما تعود منه (السلسلة الضعيفة للألياني).

(العقد الفريد)

من حكمة الشعر قال أبو العتاهية في الاغترار بالدنيا:

من نور کتاب الله

مع رفضهم

جزاء الصبر على الطاعة ولزوم العبودية

قال الله تعالى: والذين

(الرعاد: ۲۲).

حكم ومواعظ

عن وهب بن منبه، قال: قال رجل

من العباد لابنه: (يا بني، لا تكن

ممن يرجو الأخرة بغير عمل.

(التوبة لابن أبي الدنيا).

ويؤخر التوبة بطول الأمل

والمستعد التوليك فتر عني الله

هي الدنيا: إذا كملت.... وتم سرورها خذلت وتفعل في الذين بقوا ... كما فيمن مضى فعلت

Upload by: altawhedmag.com

G

## من هدي رسول الله aly and any entry

قيل لرسول الله صلى الله عليه وسلم: أيُّ الناس أفضلُ؟ قال: "كلُّ مخموم القلب صدوق اللسان"، قالوا: صدوق اللسان نعرفه، فما مخموم القلب؟ قال: هو التقيُّ النقي لا إثم فيه ولا بغي ولا غل ولا حسد" (صحيح ابن ماجه ٢٤١٦).

# • من أقوال السلف

قال عامر بن يساف: سمعت الأوزاعب يقول: إذا بلغك عن رسول الله صلى الله عليه وسلم حديث؛ فإياك ان تقول بغيره؛ فإنه كان مُبْلغًا عن الله" (تذكرة الحفاظ للذهبي).

## من فضائل الصحابة

اعد ذهبية في توجيد دب البرية

قال ابن تيمية. "وهذا الجواب مالك وحمد الله في الاستواء شاه

كاف في جميع الصفات. مثل النزول والبجيء، واليد والوجه، وغيرها. فيقال

في مثل النزول: النزول معلوم. والكيف

مجهول، والإيمان بد واجب، والسؤال

عنه بدعة. وهكذا يقال في سانر

الصفات إذ هي بمثابة الاستواء الوارد بد الكتاب والسنة" (مجموع الفتاوى).

عن عبد الرحمن بن مهدي قال: "لو لم يكن في عثمان رضى الله عنه إلا هاتان الخصلتان كفتاه: جمعه المحف، وبذله دمه دون "calattulary"

(الشريعة للأجرى)

#### من معانى الأحاديث

العن الله الراشي والمرتشي والرائش، الرشوة: الوصلة إلى الحاجة بالمصانعة. وأصله من الرشاء الذي يتوصل به إلى الماء. فالراشي من يعطي الذي يعينه على الباطل. والمرتشي الأخذ. والرائش الذي يسعى بينهما يستزيد لهذا ويستنقص لهذا. فأما ما يُعطى توصلاً إلى أخذ حقَّ أو دَفْع ظلم فغير داخل فيه" (النهاية لابن الأثير).

دراسات شرعية

أثر السياق في فهم النص

(14.)

حواب الحرادة المسالمان

د . متولى البر اجيلي

al ol'Conec

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير المرسلين، وبعد:

فما يزال الحديث متصلاً حول حجاب المرأة المسلمة-الدليل والاستدلال-، وقد انتهيت-بفضل الله تعالى- من أدلة القرآن الكريم، ثم انتقلت إلى أدلة السنة، ووصلت إلى الدليل الثاني والثلاثين-

#### الدليل الثاني والثلاثون

عن عاصم الأحول قال: «كنا ندخل على حفصة بنت سيرين (من التابعين)، وقد جعلت الجلباب هكذا، وتنقبت به، فنقول لها: رحمك الله، قال الله تعالى: « وَالْقُوَعِدُ مِنَ النَّكَا الَّتِي لَا يَرْعُونَ يَكَامًا هَلَيْكَ عَلَيْهِ مُحْلًا أَن يَمَتَعَكَ ثِبَابَهُ مَن مَعْ مُتَرَجَعَت رِيْحَة (النور: ٢٠). هو الجلباب. قال: فتقول لنا: أي شيء بعد ذلك؟ فنقول: (وَأَنْ يَسْتَغْفَفُنَ خَيْرُ لَهُنَّ)؛ فتقول: هو إثبات الجلباب، (السنَ الكبرى للبيهقي ح ٢٥٣٣. وصحح إسناده الألباني في جلباب المرأة المسلمة ص ١١٠).

ورأينا من استدل بالآية وبالأثر على وجوب النقاب: على اعتبار أن النساء مأمورات كلهن بتغطية وجوههن، وأن المرأة الكبيرة فقط هي التي يجوز لها كشف وجهها. ثم انتقلت إلى سؤال هو: هل وضع

الثياب في الآية بمعنى وضع النقاب عن الوجه؟ يقول الطبري في معنى الآية: فليس عليهن حرج ولا إثم أن يضعن ثيابهن، يعني جلابيبهن، وهي القناع الذي يكون فوق الخمار، والرداء الذي يكون فوق الثياب. ثم نقل بأسانيده عن بعض الصحابة والتابعين وغيرهم. وضع الثياب في قوله تعالى: (فَلَيْسَ عَلَيْهِنَ جُنَاحُ أَنْ يَضَعْنَ ثيابَهُنَ) معناه يدور بين وضع الجلباب، القناع، الرداء، الخمار. (انظر تفسير الطبري ٢١٥/١٩ ي.

وية تفسير القرطبي: والعرب تقول امرأة واضع: للتي كبرت فوضعت خمارها. ونقل عن ابن مسعود وابن عباس-رضي الله عنهما- إنه الجلباب، وقال قوم: الكبيرة التي أيست من النكاح لو بدا شعرها فلا بأس، فعلى هذا يجوز لها وضع الخمار. ثم قال: والصحيح أنها (القواعد) كالشابة في التستر. إلا أن الكبيرة تضع الجلباب الذي يكون فوق الدرع والخمار (انظر تفسير القرطبي ٢٢/٨/٣-٣٠٩). وكذلك نقل ابن كثير أنه الجلباب أو الرداء. (انظر تفسير ابن كثير ٦/٨-٨٤).

وهكذا قال قدامى المفسرين؛ (انظر تفسير مقاتل بن سليمان ٢٠٨/٣، تفسير ابن وهب ٨٩/٢، تفسير يحيى بن سلام ٢٦/٢٤، تفسير الزجاج ٥٣/٤، تفسير ابن أبي حاتم ٨٩/٢٢-٢٦٤٢، تفسير الماتريدي ٥٩٣/٧، تفسير مالماوردي ٢٦٢١-٢١٢)؛ ففي هذه التفاسير لم أقف على أحد فسر وضع الثياب بالنقاب – فيما أعلم –، وأن ما جاء في معنى وضع الثياب عند هؤلاء المفسرين يدور بين الجلباب، والرداء، والقناع، والخمار، والملحفة. لكن من قال إن المعنى في الآية هو النقاب ذهب إلى أن القناع معناه النقاب.

لكن قد يتساءل متسائل: أليس القناع هو غطاء الوجه (النقاب)؟ وقد سبق أن بينت معنى القناع لغة عند العرب. وسأشير إلى ذلك لتمام الفائدة. قال في مقاييس اللغة: قناع المرأة: ما تديره برأسها (انظر مقاييس اللغة ٢٣٣٥). وفي المحكم قال: وهو أوسع من المقنعة (أي: القناع). وقد تقنعت به، وقنعت رأسها (انظر المحكم / ٢٢٨).

وفي شمس العلوم: ما تقنع به المرأة رأسها ، (انظر شمس العلوم ٥٦٣٩/٨). وفي النهاية: رجل مقنع بالحديد: هو الذي على رأسه بيضة، وهي الخوذة: لأن الرأس موضع القناع، (انظر النهاية في غريب الحديث والأثر (١١٤/٤).

وي لسان العرب قال: المقنع والمقنعة ما تغطّي به المرأة رأسها.. والقناع أوسع من المقنعة. وقد تقنعت به وقنعت رأسها.. والقناع والمقنعة: ما تتقنع به المرأة من ثوب تغطي رأسها ومحاسنها.. قال الأزهري: ولا فرق عند الثقات من أهل اللغة بين القناع والمقنعة. (انظر لسان العرب، مادة قنع ٢٠٠/٩-٢٠١). فما وقفت على كتاب من كتب اللغة أنهم قالوا: إن القناع هو النقاب، لكن قد يقال هو ما تغطي به المرأة رأسها. ويكون الوجه تابعًا للرأس في التغطية. لكن يبقى هذا على الاحتمال.

والآية -عمومًا- ليست نصًا قطعيًا في وجوب النقاب أو عدم وجوبه، وإنما هي تتكلم عن

القواعد (الكبيرات السن)، ويستنبط منها بمفهوم المخالفة نهي المرأة الشَّابَّة عن التبرج، مما يجعل الآية من أدلة الحجاب على عمومه، وليست الآية في خصوص النقاب -والله أعلم-.

#### الدليل الثالث والثلاثون:

قال ابن هشام - رحمه الله - وذكر عبد الله بن جعفر بن مخرمة عن ابن عون، قال: كان من أمر بني قينقاع أن امرأة من العرب قدمت بجلب لها (أي: ما يُجلب للأسواق ليُباع فيها)، فباعته بسُوق بني قينقاع، وجلست وجهها، فأبت، فعمد الصائغ إلى طرف تؤبها وجهها، فأبت، فعمد الصائغ إلى طرف تؤبها معقد ألى ظهرها، فلما قامت انكشفت سؤأتها، فضحكوا بها، فصاحت. فوتب يهوديًا، وشدت اليهود على المسلم فقتله، وكان فاستصرح أهل المسلم المسلمين على اليهود، فغضب المسلمون، فوقع الشر بينهم وبين بني قينقاع، (سيرة ابن هشام ٢/٧٤-٢٤).

وهذا الأثر منقطع من أعلى السند وأسفله؛ فعبدالله بن جعفر هو الذي روى عن ابن هشام لم يلتقه، فالسند معلق، من ناحية، ومن ناحية أخرى فهو موسل؛ لأن ابن عون تابعي صغير توقيق ١١٦ه لم يدرك الواقعة. قال الألباني: إسناده ضعيف. ظاهر الضعف. (وانظر: دفاع عن الحديث النبوي ص٢٦-٢٧). تخريج فقه السيرة ٢٤١).

يقول البوطي بعد أن ساق هذا الدليل كدليل من أدلة وجوب النقاب: وهو يدل على أن الحجاب الذي شرعه الإسلام للمرأة سائغ للوجه أيضًا، والالم يكن هناك أي حاجة إلى أن تسر هذه المرأة في الطريق ساترة وجهها، ولو لم يكن سترها لوجهها تحقيقًا لحكم ديني يأمرها بذلك، لما وجد اليهود ما يدفعهم إلى ما صنعوا: لأنهم إنما أرادوا من ذلك الديني الذي كان يبدو جليًا في مظهرها. ثم قال: وقد يقال: إن في هذه القصة التي تفرد بروايتها ابن هشام بعض اللين، فلا تقوى على الدلالة على مثل هذا الحكم. الاأنه يشهد لها

أحاديث كثيرة أخرى ثابتة لامجال للطعن فيها. ثم ذكر أدلة أخرى.. ثم قال: هكذا من حيث ما ورد من الأدلة على وجوب ستر المرأة وجهها وبقية جسمها عن الرجال الأجانب .. يقول الألباني ردًا على ما ذهب إليه البوطى: «فهو إسناد ضعيف ظاهر الضعف؛ فمن الغرائب أن يُستدل بمثله على وجوب ستر المرأة لوجهها، وهو لو صح لم يدل على أكثر من مشروعية ذلك. أما الوجوب فمن أين؟ ثم ذكر أن بعض طلبة كلية الشريعة تساءلوا عن تاريخ غزوة بنى قينقاع التي وقعت فيها هذه الحادثة؟ على اعتبار أن آية الحجاب نزلت في غزوة الأحزاب، فإن كانت غزوة بنى قينقاع قبل الأحزاب كان هذا دليلا على أن حجاب المرأة في الحادثة لم يكن عن أمر به فالآية.

فقلت: صدقت. فنظرنا فإذا الغزوة الأولى فقلت: صدقت. فنظرنا فإذا الغزوة الأولى (بنو قينقاع) قد ذكرتُ في كتب السيرة قبل الأحزاب. فستر المرأة لوجهها -إن صح في وانعا كان تعففا منها، وإن مما يؤيد ذلك ما فانعا كان تعففا منها، وإن مما يؤيد ذلك ما فانعا كان تعففا منها، وإن مما يؤيد ذلك ما فانعا كان تعففا منها، وإن مما يؤيد ذلك ما فهما يحملان القرب على متونهما، فقال: الحجاب. ثم قال الألباني: وغزوة أحد كانت بعد غزوة بني قينقاع أيضًا . (انظر دفاع عن الحديث النبوي صـ٢٦-٢٧).

ううう

ILLE IND

and and

الأريمون

ثم استدل الألباني بهذا الأثر عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: وَقُلْ لَلْتُوْمَنَتُ يَنْفَصْنَ مِنْ أَتَسَرِعِنَ وَمَعْظَنَ قُرُحَهُمَ وَلَا يَدْيِنَ زِينَتَهُنَ الآية (النور: ٣١). فنسخ واستثنى من ذلك ، وَالْقَرَعُدُ مِنَ اللَّكَوَ الَّتِي لا يَرْمُونَ بِكَلَمَا فَلَتِ عَتِهِ مِنْ اللَّكَوَ أَلَي لا يَبَعُن مِكْما فَلَتِ عَتِهِ مِنْ اللَّي حُلَعُ أَن مَعْن يَبْعُن مِكْما فَلَتِ عَتِهِ مِنْ اللَّي اللَّهِ اللهُ اللَّي لا يَسْ مَنْ اللهُ عَلَي عَلَي مَنْ اللَّهِ عَلَي مُنْ السن أبي داود ح ٤١١١، وقال الألباني: حسن الإسناد).

قال الألباني: وقد أورده مختصرًا: ثم رأيت ابن عباس رضي الله عنهما قد صرح

قلت: يقيد الألباني الاستثناء على ضرب الخُمُر، والآية بها ثلاثة أوامر وثلاثة نواه: الأوامر في الآية: ١- غضَ البصر. ٢- حفظ الفروج. ٣- ضرب الخمار.

والنواهي: ١- عدم إبداء الزينة إلا ما ظهر منها. ٢- عدم إبداء الزينة إلا لبعولتهن أو آبائهن. ٣- عدم الضرب بالأرجل.

فعلى ماذا يعود النسخ والاستثناء في قول ابن عباس رضي الله عنهما؟ قال في عون المعبود: والحاصل أن الآية الأولى بعمومها كانت شاملة للقواعد من النساء أيضًا، فلما نزلت الآية الثانية خرجن من حكم الآية الأولى فلهن ألا يغضضن أبصارهن، (انظر عون المعبود ١١٣/١١-١١٤). وأستبعد أن يكون النسخ والاستثناء من غض البصر، وتمنع أن يكون من حفظ الفرج، هيبقى معنى في الآية ضرب الخمار؟ فهل الاستثناء للقواعد من ضرب الخمار؟

ورأينا ذلك في أقوال بعض الصحابة والتابعين وغيرهم عندما تكلمت عن أية القواعد -وهذا ما ذهب إليه الألباني في استدلاله-، لكن يبقى معنا: ، ولا يبدين زينتهن .، وأستبعد أن يكون الاستثناء من ضرب الأرجل، فالقاعدة من النساء لا تقوى على ضرب الأرض بالأرجل. فيبقى معنا أن النسخ والاستثناء يدور ما بين ضرب الخمار، وعدم إبداء الزينة إلا للمحارم، ويمكن الجمع بينهما أنه يجوز لها أن تضع خمارها أمام غير محارمها مع عدم التبرج بالزينة. كما ورد القيد في الآية. قال الطبري عن الآية: الا حرج عليهن أن يضعن ذلك، (جلابيبهن، القناع الذي يكون فوق الخمار، والرداء الذي يكون فوق الثياب)، عند المحارم من الرجال، وغير المحارم من الغرباء غير متبرجات بزينة،. (انظر تفسير الطبرى ٢١٥/١٩-٢١٧)، وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.



# صلاة التطوّع

igand

الحمد لله والصلاة والسلام على رسوله المصطفى وبعد:

ölle

فما يزال الحديث موصولا عن صلاة التطوع وقد تكلمنا في الحلقات السابقة عن صلاة الضحى. ونبدأ في هذه الحلقة الحديث عن صلاة الكسوف وما يتعلق بها من أحكام.

والكسوف والخسوف من آيات الله وقال النّبي صلى الله عليه وسلم " إنَّ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ آيَتَان منَّ آيات اللَّه " رواه البخاري (١٠٤٤) و مسلم (٩٠١). وهما للتخويف، وقد اعتاد النَّاس في كلُ عام في العالم كله تجهيز مناظيرهم، واختيار أفضل الأماكن للسفر إليها لمشاهدة الكسوف أو الخسوف ( وهو من تغيير أحكام الشرع، ومن مخالفة السبب الذي أوجد الله له

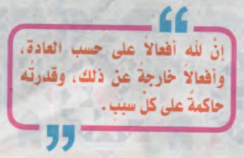
د. حمدى طه

----

ممادي الأرلي (133 هـ - المدد 201 - الستالة التاسمة والأر بمون

هذه الآيات؛ وهو تخويف عباده، عَنْ أَبِي بَكَرَة قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ "إِنَّ الشَّمْسِ وَالْقَمَرِ آيَتَانَ مِنْ آيَاتِ اللَّه لَا يَنْكَسفَانَ لَوْتَ أَحَد وَلَا لَحَيَاتِه وَلَكَنُ اللَّه تَعَالَى يُخُوُفُ بَهَا عَبَادُهُ " رواه البِخَارِي (١٠٤٨).

ولا يمنع أن يكون ذلك معروفًا بالحساب، قال ابن دقيق العيد: ربما يعتقد بعضهم أن الذي يذكره أهل الحساب ينا في قوله صلى الله عليه وسلم " يخوف الله بهما عباده " وليس بشيء لأن لله أفعالاً على حسب العادة، وأفعالاً خارجةً عن ذلك، وقدرتُه حاكمةً على كلّ سبب، فله أن يقتطع ما يشاء من الأسباب والمسببات بعضها



عن بعض، وإذا ثبت ذلك فالعلماء بالله لقوة اعتقادهُم في عموم قدرته على خرق العادة وأنه يفعل ما يشاء إذا وقع شيء غريب حدث عندهم الخوف لقوة ذلك الاعتقاد، وذلك لا يمنع أن يكون هناك أسباب تجري عليها العادة إلى أن يشاء الله خرقها؛ وحاصله: أن الذي يذكره أهل الحساب إن كان حقًا في نفس الأمر لا ينافي كون ذلك مخوفًا لعباد الله تعالى. (نقله عنه ابن حجر العسقلاني في فتح الباري

وعلَّق على كلام ابن دقيق العيد الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله. فقال: ما قاله ابن دقيق العيد هنا تحقيق جيدً. وقد ذكر كثير من المحقتين- كشيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم- ما يوافق ذلك. وأن الله سبحانه قد أجرى العادة بخسوف الشمس والقمر لأسباب معلومة يعقلها أهل الحساب. والواقع شاهد بذلك ولكن لا يلزم من ذلك أن يصيب أهل الحساب في كل ما يقولون. بل قد ولا أن يُكذبوا، والتخويف بذلك حاصل على ولا أن يُكذبوا، والتخويف بذلك حاصل على أعلم. ا.ه هامش " فتح الباري".

ونتناول فيها المسائل الآتية: معنى الكسوف والخسوف، وهل خسوف القمر مثل كسوف الشمس؟ ما يُفعل وقت الكسوف، مشروعية وحكم صلاة الكسوفين ونحوها، وقتها، صفتها (كيفيتها، الجهر والإسرار بالقراءة فيها، هل من شرطها الخطبة؟ والجماعة فيها وموضعها) متى يدركها المسبوق؟ هل تقدم صلاة الكسوف على غيرها عند اجتماعها معها؟ فهذه مسائل أصول في هذا الباب نتناولها بالبحث. المسالة الأولى، متى الكسوف والغسوف،

-

3

5

2

الكسوف والخسوف: شيء واحد، ويقال لهما كسوفان وخسوفان، والأشهر في تعبير الفقهاء وهـو الأشهر في اللغة: تخصيص الكسوف بالشمس والخسوف بالقمر.

والكسوف: هو ذهاب ضوء الشمس أو بعضه في النهار لحيلولة ظلمة القمر بين الشمس والأرض.

والخسوف: هو ذهاب ضوء القمر أو بعضه ليلا لحيلولة ظل الأرض بين الشمس والقمر. ولا يحدث عادة كسوف الشمس إلا في الاستسرار أخر الشهر إذا اجتمع النيران، كما لا يحدث خسوف القمر إلا في الإبدار، إذا تقابل النيران. (الفقه الإسلامي وأدلته ا.د. وهبة الرحيلي). وقال الحافظ ابن حجر: ولا شك أن مدلول الكسوف لغة غير مدلول الخسوف لأن والذل. قال: ولا يلزم من ذلك أنهما مترادفان. أو الذل. قال: ولا يلزم من ذلك أنهما مترادفان. وقيل بالكاف في الابتداء وبالخاء في الانتهاء. وقيل بالكاف لذهاب جميع الضوء وبالخاء للعضم. وقيل بالخاء لذهاب كل اللون وبالكاف لتغييره (فتح الباري شرح صحيح البخاري . (٥٣٥/٢).

ويجاب عنه بان قد جاءت الأحاديث بهما في كل منهما وسيأتي ذكرها.

وصلاة الكسوف: صلاة تودّى بكيفيّة مخصوصة، عند ظلمة أحد النّيّرين أو بعضهما. فهي الصلاة المسنونة المشروعة عند حصول كسوف للشمس أو للقمر. (انظر الفقّهُ الإسلاميُّ وأدثَتُهُ ا.د. وَهُبة الزُّحيّليّ، الموسوعة الفقهية الكويتية).

المسألة الثانية؛ ما ينبغي فعله وقت الكسوف والخسوف

(1) الصلاة لأمر النبي صلى الله عليه وسلم
 بها وسيأتي ذكر أحكامها.

(٢) الصدقة.

عن عائشة أنها قالت: خسفت الشمس في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم فصلى رسول الله صلى الله عليه وسلم بالناس .... ثم قال: ... فإذا رأيتم ذلك ... وصلوا وتصدقوا" رواه البخاري (١٠٤٤) ومسلم (٩٠١).

(٣) الدعاء.

عن المغيرة بن شعبة قال: انكسفت الشمس يوم مات إبراهيم فقال الناس انكسفت لوت إبراهيم فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن الشمس والقمر آيتان من آيات الله لا ينكسفان لموت أحد ولا لحياته فإذا رأيتموهما فادعوا الله وصلوا حتى ينجلي". رواه البخاري (١٠٦١) ومسلم (٩١٥). (٤) ذكر الله والاستغفار.

عن أبي موسى قال خسفت الشمس فقام النبي صلى الله عليه وسلم فزعا.... وقال .... فإذا رأيتم شيئًا من ذلك فافزعوا إلى ذكره ودعائه واستغفاره". رواه البخاري (١٠٥٩) ومسلم (٩١٢).

(٥) التعوذ بالله من عذاب القبر.

عن عائشة أن يهودية جاءت تسألها فقالت لها أعاذك الله من عذاب القبر فسألت عائشة رسول الله صلى الله عليه وسلم أيعذب الناس في قبورهم؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم عائذا بالله من ذلك، ثم ركب رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات غداة مركبًا فخسفت الشمس.. وقال في آخره ثم مركبًا فخسفت الشمس.. وقال في آخره ثم مركبًا فنعاد ما شاء الله أن يقول ثم أمرهم أن يتعوذوا من عذاب القبر. (رواه البخاري: 100.

#### المسألة الثالثة: مشروعية وحكم صلاة الكسوفين

إن الحوادث الكونية من آيات الله عز وجل العظيمة التي يخوف بها عباده، والتي يبين بها سبحانه للخلق كلهم أنه لا طاقة لهم بها، ولا يستطيعون دفعها، ومن هذه الآيات كسوف الشمس والقمر، وكذلك الزلازل والرياح العاصفة الشديدة وغيرها، وقد بين النبي صلى الله عليه وسلم ما يشرع للمسلم فعله عند وقوع آية من هذه الآيات.

#### حكم الصلاة لكسوف الشمس والقمر:

الصلاة لكسوف الشمس سنة مؤكدة عند أكثر الفقهاء، وفي قول للحنفيّة، إنّها واجبة. أمّا الصّلاة لخسوف القمر فهي سنّة مؤكّدة عند الشّافعيّة والحنابلة، وهي حسنة عند الحنفيّة. ومندوبة عند المالكيّة.

والأصل في ذلك الأخبار الصّحيحة: كخبر الشَيخين: أنَّ النَّبَيَّ صلى اللَّه عليه وسلم قال:

إن الحوادث الكونية من آيات الله عز وجل العظيمة التي يخوف بها عباده، والتي يبين بها سبحانه للخلق كلهم أنه لا طاقة لهم بها، ولا يستطيعون دفعها.



أن الشمس والقمر آيتان من آيات الله. لا ينكسفان لموت أحد. ولا لحياته، فإذا رأيتموهما فادعوا الله، وصلوا حتى ينجلي ، ولأنّه صلى الله عليه وسلم صلّاها لكسوف الشمس ، كما رواه الشيخان. ولكسوف القمر كما رواه ابن حيّان في كتاب الثقات.

والصارف عن الوجوب: حديث الأعرابي المعروف: فعن طلحة بن عبيد الله يقول جاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم من أهل نجد ثائر الرأس نسمع دوي صوته ولا نفقه ما يقول حتى دنا فاذا هو يسأل عن الاسلام فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم علي غيرها قال: لا إلا أن تطوع.. قال فأدبر الرجل وهو يقول: والله لا أزيد على هذا ولا أنقص . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أفلح إن صدق. (رواه البخاري). وللحديث بقية إن شاء الله تعالي والحمد لله رب العالين.

العدد ١٨٥ - السنة التاسعة والأربعون

اعداد الله د. باسر لمع عبد المنعم

and the second

()) the stand

the day file as the party faile

all have been all which the

Many and the algo gots

and the state of the strend at the

#### ٧- لطم الوجه براحة اليد:

هذه الإيماءة قد تدل على الخجل والحياء، أو التعجب والاستغراب، وقد استخدمتها امرأة إبراهيم عليه السلام حينما بشرت بالولد، وهي عجوز عقيم، قال تعالى؛ مَرَبَشَرُومُ مِنْلَمٍ عَلِيمٍ أَهُ مَأَمَلَكَ مَرَأَتُمُ فِي مَرَزَ فَمَكَنَّ وَجَهَهَا رَمَاكَ عَجُوزُ عَقِمٌ ، (سورة الذاريات، آية، ٢٨-٢٩)، قال الزمخشري المصدر السابق: ٣٩٢/٤).

دقال الحسن: أقبلت إلى بيتها، وكانت في زاوية تنظر إليهم؛ لأنها وجدت حرارة الدم، فلطمت وجهها من الحياء. فصكت: فلطمت ببسط يديها، وقيل: فضربت بأطراف أصابعها جبهتها فعل المتعجب،.

#### ٨- رفع الثوب اتقاء البلل:

عادة ما يلجأ الإنسان إلى رفع ثيابه السفلى إلى الأعلى، إن كان يريد أن يلج ماء أو يتخطاه، وذلك لئلا تبتل الثياب، وهذا عين ما حصل لبلقيس حينما دخلت الصرح، وهو القصر المشيد الفخم، أو البهو الكبير الذي يجلس فيه الملوك،.

رفعت ذيل ثوبها حتى لا يصيبه البلل؛ لأنها ظنته ماء قال تعالى: «قِبَلَ لَمَا أَدْخُلُ الْقَرْحُ ظَمَّا رَأَتْهُ حَسِبَتُهُ لُجَةً وَكَنْفَ عَن سَاقِبَهَا قَالَ إِنَهُ، صَرْحُ شُمَرَةٌ مِن الحمد لله والصلاة والسلام على عبده ورسوله نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. أما بعد: أما بعد: أما بعد: فما يزال الحديث متصلاً عن لغة الجسد في القرآن والسنة، وكنا عن شواهد التأصيل الشرعي للغة الجسد في وبالله تعالى التوفيق:

33

X

TEND-

مة والأر يعوز

ILLA AN ILLE ILLA

teleph I hay and a la

is I all to the will all

the we we weath

#### Upload by: altawhedmag.com

الحلقة

قَرَابِيرٌ (النمل: ٤٤))، حسبته لجة ظلنته ماء، والإنسان إذا رأى أمامه ماء أو بللا يرفع ثيابه بعملية آلية قسرية حتى لا يصيبه البلل: لذلك كشفت عن ساقيها يعني، رفعت ذيل ثوبها، ولكن هنا تلحظ أنَّ هناك تعاونًا بين الرأس واليدين والساقين لإنجاز المهمة.

#### ٩- الإعراض عن الغير:

للإعراض عن الناس إيماءات متقاربة، كلها تلتقى عند وجه الإنسان، وهي ثلاث:

- الإعراض بالوجه فقط: يستخدم الإنسان هذه الإيماءة ليُشعر من أمامه بأنه لا يرغب في الحديث معه، أو الاستماع إليه، إما تكبرًا عليه واحتقارًا له، أو استثقالا له، وقد نهانا الله سبحانه عن ذلك كله في قوله تعالى: ولا شَعْرَ عُمَّكُ للأبي، (سورة لقمان، آية: ١٨)، قال الزمخشري المصدر السابق: ٢/٢٤).

أقبل على الناس بوجهك متواضعًا، ولا تولهم وجهك وصفحته، كما يفعل المتكبرون، ولقد كان صلى الله عليه وسلم من صفته ،إذا كلمه أحد التفت اليه كاملاً، فيشعر محدثه بالأهمية فيسترسل في الحديث ويلهم الكلام. - الإعراض بالوجه والنأي بالجنب، إذا لم يرغب الانسان فيمن أوفيما أمامه أعرض عنه أي: انحرف عنه بجنبه، ولم يباشره بوجهه تعبيرا منه عن رفضه له، وزهده فيه، أو استغنائه عنه، قال تعالى: ، وإذا أنساً عل الإس الزمخشرى تفسير الكشاف، ٣٦٢/٣). قال

كأنه مستغن عنه، مستبد بنفسه، ونأى بجانبه، تأكيد للإعراض لأن الإعراض عن الشيء أن يوليه عرض وجهه، والنأي بالجانب: أن يلوي عنه عطفه، ويوليه ظهره، وأراد الاستكبار؛ لأن ذلك عادة المستكبرين؛ إذن من الإيماءات المصاحبة للإعراض بالوجه وعبوس الحبهة النأى بالجنب.

- الإعراض بالوجه وإدارة الظهر: الاستدارة بالظهر تومى إلى الهرب أو الخوف. ونجد هذه الإيماءة في قوله تعالى: . وَأَنَّ أَلَّي عَمَاكً قَلْنَا رَبَاهَا تَبَرُّ كُلُّهَا جَآنٌ وَلَقَ مُنْبِرًا وَلَرَ مُتَبَّبً يَتُوبَى أَقَلَى وَلَا عَنَ إِنَّكَ مِنَ ٱلْأَسِيرَى (القصص: ٣١)، إذن

لطم الوجه براحة اليد إيماءة قد تدل على الخجل والحياء أو التعجب والاستغراب، وقد استخدمتها امرأة إبراهيم عليه السلام عندما بشرت بالولد وهي عجوز عقيم .

موسى عليه السلام كان مقبلاً على السحرة وسحرهم بوجهه، فحينما خاف أدار وجهه، وأعطاهم ظهره،ولذلك أمره الله سبحانه بأن يرجع إلى هيئته الأولى، ولا يخاف لأن هذا كان ظاهرًا للمتخصص ولغيره.

#### •١- الابتسام:

الابتسامات التي ترتسم على وجوه الذين نقابلهم أو نراهم، ولكنها ليست متساوية في دلالاتها، فقد تدل على الفرحة والسرور، أو الخجل والحياء، أو الغضب والانفعال، أو الغموض.

قال تعالى عن موقف سليمان عليه السلام لما سمع قول النملة-: ، فَبَشَرَ مَتَاعِكًا مِن فَرَلْهَا ، (سورة النمل، آية: ١٩). في هذه الآية جمع بين إيماءتين اثنتين هما التبسم والضحك. أنه تبسم تبسمًا شرع في الضحك وآخذًا فيه، يعني: أنه قد تجاوز حد التبسم إلى الضحك، فكانت الضحكة لشيتين يراها الباحث، وهما: - راعجابه بما دل من قولها على ظهور رحمته، أو طلبًا لها، ورحمة جنوده وشفقتهم.

- سروره بما آتاه الله مما لم يؤت أحدًا، وإن إدراكه بسمعه ما همس به بعض النمل، ومن إحاطته بمعناه ولذلك اشتمل دعاؤه على طلب المساعدة من الله على شكر ما أنعم به عليه من ذلك، وعلى العون لزيادة العمل الصالح والتقوى».

قال تعالى: وقَمَّا سَمَتْ بِتَكْمِنَ أَرْسَلْتُ إِلَيْنَ وَأَعْتَدَتْ

مَنْ مُنْكُمُ وَاتَ كُلَّ وَحَدَّةٍ بَنَبُنَ سَكَبًا وَقَالَتِ أَخَرُعْ عَنَيْنَ مُمَا رَبْتُهُ اكْبُرَهُ وَتَطَعَّى لَمُ يَحْدً وَقُلَ حَسْ مَدْ اللَّهُ بَمَرًا إِنَّهُ مَنَا إِلَّا مَلَكً كَبِيرٌ، (يوسف: ٣١). لقد أحبت زليخة امرأة العزيز يوسف عليه السلام وانتشر خبر ذلك بين النساء، فأرادت أن تبين لهن بأنها معذورة في حبها؛ لأن جمال يوسف لا يقاوم، فدعتهن وأعطتهن سكاكين، وطلبت من يوسف عليه السلام أن يخرج عليهن، فلما رأينه أبهرهن جماله الرائع، وحسنه الفائق فقطعن أيديهن. (الزمخشري يراجع الكشاف: 250%).

أعتدت لهن نمارق يتكئن عليها والسكاكين في أيديهن، وقصدت بتلك الهيئة أن يدهشن عند رؤيته، ويُشغلن عن نفوسهن فتقع أيديهن

> على أيديهن فيقطعنها .. (تفسير القرآن العظيم لابن كثير: ٢٤/٤٦). أيديهن يقطعن أيديهن دهشا برؤيته.وهن يظنن أنهين

يستنبي ٦٠ سرع بالسكاكين، والمراد أنهن حززن أيديهن بها .. (القرطبي ١٦٤/٥، وابـن كثير في تفسيره: ٢٩٤/٢).

#### ١٢ - إغلاق الباب:

غلق الباب يحمل عدة إشارات، فقد يغلق بقوة في حال الغضب والانفعال، وقد يغلق برفق في حال تسلل حتى لا يشعر به أحد؛ لأنه سارق، أو لأنه خائف بن كان ابنًا أو ما كان في حكمه، أو لأنه خائف من الأزعاج إن كان ضيفًا أو نحوه، أو حرصًا على راحة النائمين إن كان أبا أو أمًا أو نحوهما، وقد تكون هناك تفسيرات أخرى لم أهتد إليها. وغلق الباب لذاته كفعل إيماءة قد تعني الرغبة في الاحتجاب عن العالم الخارجي، أو الرغبة في التستر والتخفي: أو حب الهدوء والانعزال، أو التفكر والتدبر، أو حب الهدوء والسكون، أو الشعور بالأمان

والاطمئنان.

وفي قصة يوسف قال تعالى: وعَلَقَتَ الْأَبُورَ وَقَالَتَ هَتَ لَكُمَ (يوسف: ٢٣). و غلقت بالتشديد للمبالغة في إغالاق الأبواب وإحكامها، أي: أحكمت إغلاقها لتأمن على نفسها من الداخلين؛ لأن من يفعل الشيء القبيح يعلم قبح ما يفعل؛ ولذلك يحاول أن لا يراه أحد، وأيضا تريد أن تشعره بالأمان بأن أو أنها تريد إخافته ومحاصرته ليعلم بأن لا خيار له إلا فعل ما تريد، أو أنها تريد أن تهيئ لنفسها بيئة مناسبة للإغواء والجذب، وتوفر له مناخًا ملائمًا للانجذاب والتأشر. وكلها إيماءات يعوزها المقام، ويقتضيها معنى غلقت.

ثم همت به بدون أن تتلفظ، ثم هم يوسف بها هم دفع واتقاء.

١٣- العري نعو الباب: رايماءة توحي باللهفة والشوق للعرفة القادم، وإن عرف فهي توحي بحبه والرغبة

في لقائه، أوفي حب ما يجليه، وكذلك يفعل الأطفال وهم ينتظرون أحد محبيهم كأبائهم أو أمهاتهم؛ لأنهم يشعرون معهم بالأمان ولأنهم يوفرون لهم ما يرغبون في من ألعاب ومقتنيات. ولأنهم يأخذونهم إلى حيث يحبون ويرغبون. وغيرها من التفسيرات المكنة. في قصة يوسف الوضع مختلف قال تعالى: ﴿ وَأَسْتَبْعَا ٱلْبَابَ ﴾ (يوسف: ٢٥). يوسف وامرأة العزيز، يوسف يريد الفرار من موقف لا يرغب فيه، وامرأة العزيز تريد أن تمنعه من الخروج لتحقق ما أضمرته وعزمت عليه؛ إذن حملت الآية بالحركة الجسدية من الاستباق للباب معنيين مختلفين لإيماءة واحدة، اختلفتا باختلاف النية والقصد، وحدد ذلك السياق، قال تعالى: «وَفَدْتَ فَبِيصَهُ، مِن دُنْرٍ » (يوسف: ٢٥)». والحمد لله رب العالمين.

#### Upload by: altawhedmag.com

الجري نحو الباب إيماءة توحى باللهفة والشوق

لمرفة القادم، وإن عرف فهي توحي بحبه

والرغبة في لقائه، أوفي حب ما يجلبه .



والشر، فمن الناس من يصبر، فيوفى أجره بغير حساب، ومنهم من يجزع، ولا يلجأ إلى ربه لينجيه مما هو فيه، فيتملكه الشيطان، وييأسه من روح الله، ويرى في إنهاء حياته حلا لجميع مشكلاته، ولا يدري المسكين أن مشكلاته قد بدأت للتو، فإنه وإن تخلص من حياته الفانية، وفارقت روحه جسده، فلم يتخلص من حياته الباقية، وما فيها من أهوال نتيجة ما جنته يداه.

ううう

جمادي الأولى 1331 هـ - العليد 2011 - السنلة الثابنعة والأريعون

ولعظم هذه الكبيرة، واقدام العديد من البشرعلى مقارفتها، أحببت أن أبين بعض ما جاء عنها، لعل الله أن يعصم بها من قرأها، وأن يجعل ما فيها من الآيات، والأحاديث حرزًا له من التفكير فيها، وسميته (رد المحتار عن التفكير في الانتحار).

#### الوقفة الأولى: سبب الكتابة عن كبيرة الانتحار،

جاءت حوادث الانتحاري الأونية الأخيرة، لتدق ناقوس الخطر في البلاد. للبحث عن أسياب هذه الظاهرة التى طفت على سطح الأحداث. ومحاولة ايجاد الحلول الناجعة لها، ولا سيما وأنها باتت مقلقة للعالم أجمع، وللوطن العربي، ولمصرنا الحسية، مما حدا بمنظمة الصحة العالمية من التحذير منها، فقد نشرت منظمة الصحة العالمية. تقريرا عن ظاهرة الانتحار حول العالم، وجاء في التقرير أن شخصًا واحدًا ينتحر كل ٤٠ ثانية. أي أكثر من الذين قتلوافي الحروب وعمليات القتل أو سرطان الثدي. وتصدرت مصر قائمة الىلدان العربية من حيث أعداد المنتحرين لعام ٢٠١٦. حيث شهدت ۳۷۹۹ حالة انتحار.

うろう

ŝ

CIERCING IN

سمة والأر

-

هذا التقرير الذي نشرته منظمة الصحة العالمية التابعة للأمم المتحدة، دقت المنظمة ناقوس الخطر بشأن معدل الانتحار العالمي، فقد وصل إلى مدم ألف شخص سنويا، أي أكثر من الذين قتلوا في الحروب وعمليات القتل أو سرطان الثدى.

كما أظهر التقرير أن أكثر من نصف المنتحرين في العالم أجمع هم أقل من ٤٥ سنة. وفي فنة الشباب الذين تتراوح أعمارهم بين ١٥ و٢٩ عاما.

#### الوقفة الثانية: تعريف الانتحار. وحكمه، وحكم فاعله:

أولا: تعرف الانتحار:

الانتحار في الإسلام هو: قتل الشخص نفسه عمدًا، أو هو الاعتداء على النفس بإهلاكها. ثانيا: حكم الانتحار:

يعد الانتحار جريمة ومعصية. يأثم فاعله، وهو حرام إجماعا، و من أكبر الكبائر بعد الشرك بالله تعالى، لأنه قتل نفس حرمها الله عز وجل، ويستدل على تحريمه بأدلة من المنقول والمعقول:

#### الأدلة من المنقول:

#### أولا: من القرآن الكريم:

۱- قبال الله تعالى: (وَلا نَتْنَلُوْا الله تعالى: (وَلا نَتْنَلُوْا الله تعالى: (وَلا نَتْنَلُوْا اللهُ كَانَ بِكُمْ رَحِمًا (لهُ كَانَ وَلَكُمْ رَحِمًا) (() وَمَنْ يَتْمَلُ وَلِكَ عُدُوَنَ وَظَلْمَا فَمَوْقَ عُدُوَنَ أَوَلَكَ فَلُوَ عُدُوَنَ وَظَلْمَا فَمَوْقَ عُدُوَنَ أَوَلَكَ فَعُوْقَ عُدُوَنَ أَوَلَكَ عَمُونَ أَوَلَكَ عَمُونَ أَمَا مَعْ مَدُوَا وَكَانَ وَظَلْمَا عَمَا فَيْ عُدُونَ أَوَلَكَ عُدُونَ أَعْذَلِكَ عُدُونَ أَعْذَلُكَ عُذَلُكَ عُذَلُكَ عُذَلُكَ عُذًا أَعْنَا عُذَلُكَ عُذَلُكُ عُذَلُكَ عُذَلُكُ عُذَلُكَ عُذَلُكُ عُذَلُكَ عُلَكُ عُذَلُكُ عُذَلُكُ عُذَلُكُ عُذَلُكُ عُذَلُكُ عُذَلُكُ عُلَكُ عُنُلُكُ عُلُكُمُ مُنَا عُلُكُمُ مُنَا عُلُكُ عُلُكُمُ عُلَمُ عُلُكُمُ مُ عُلُ أَنَا عُلُكُ عُلُكُمُ عُذَلُكُ عُنُكُمُ عُذُلُكُ عُنْكُمُ عُذُلُكُمُ عُنُكُمُ عُنَا عُنَا عُنَا عُنَا عُنُكُمُ عُنَا عُنَا عُنَا عُنَا عُنَا عُنَا عُنَا عُلُكُ عُنَا عُنَا عُلُكُمُ عُنَا عُنُ مُومُ عُنَا عُنَا عُنَا عُنَا عُنْلُكُ عُنَا عُنَا عُلُكُمُ عُلُكُمُ عُنَا عُنَاكُ عُنَاكُ عُنَا عُنَا عُلُكُ عُلُكُ عُنا عُنا عُلُكُمُ مُ عُلُكُمُ عُنَا عُلُكُمُ عُنَا عُنُلُكُ عُكُمُ عُنا عُلُكُكُ عُنْ عُ عُنَا عُنَا عُنُكُ عُنْكُ ع

۲- قال تعالى: ( وَلا نَقْتُلُوا النَّقَسَ الَتِي حَرَّمَ أَمَدُ إِلَّا بِالْحَقِ ) (الإسراء: ٣٣)

وجه الدلالة: النهي عن قتل النفس التى حرم الله قتلها إلا بالحق، يشمل قتل الإنسان لنفسه.

#### ثانيا، من السنة،

١- عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم. قال: (من قتل نفسه بحديدة فحديدته في يده يتوجاً بها في يطنه في نار جهنم خالدا مخلدا فيها أبدا، ومن شرب سمًا فقتل نفسه فهو يتحساه

لي ذار جهنم خالدا مُخلدا فيها أبدا، ومن تردى من جبل فقتل نفسه فهو يتردى في ذار جهنم خالدا مُخلدا فيها أبدا) (متفق عليه).

وجه الدلالة: أن المنتحر يجازى يقتل نفسه في نارجهنم بنفس السبب، خالدًا مخلدًا فيها. ٢- عن أبى هريرة رضى الله عنه أن النبى صلى الله عليه وسلم صلى الله عليه وسلم، قال: (الذي يخنق نفسه يخنقها في النار، والذي يطعنها يطعنها في النار) (رواه البخاري) وفي رواية لأحمد (الذي يطعن نفسه: إنما يطعنها في النار، والذي يتقحم فيها يتقحم في النار. والذي يخنق نفسه يخنقها في التار.) (صححها الألباني). وجه الدلالة: أن المنتحر يقتل نفسه بنفس ما قتل به في

الدنيا، للتغليظ عليه. ٣- عن ثابت بن الضحاك رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (من قَتَل نفْسَهُ بشيء عُذَب به يوم القيامة) (رواه البخاري، ومسلم).

وجه الدلالة، أن تعذيب المنتحر بما انتحر به يوم القيامة. يدل على تحريم الانتحار. وأن

الجزاء من جنس العمل . 4- عن جندب بن عبد الله رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (كان فيمن كان قبلكم رجل به جرح فجزع، فاخذ سكينا، فحز بها يده، فما رقا الدم حتى مات. قال الله تعالى: بادرني عبدي بنفسه، حرّمت عليه الجنة)

وجه الدلالة: قوله تعالى عن

المنتحر (حرمت عليه الجنة) دليل على ارتكابه لكبيرة من الكبائر، وفي الحديث دلالة على أن الانتحار محرم في جميع الشرائع، وعلى جميع الأمم. الأدلة من المعقول:

لأن الإسلام يأمر بالحفاظ على النفس البشرية، بل جعلها من الضروريات الخمس التي يجب رعايتها، وهي: الدين والنفس والنسل والمال والعقل.

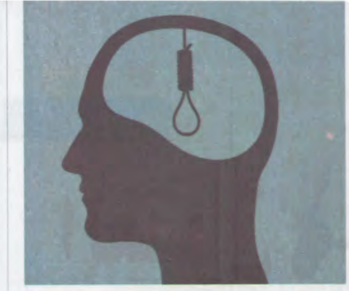
#### ثالثا: هل المنتجر مخلد لا الثار؟

أوهم قوله صلى الله عليه وسلم فى حديث أبى هريرة الأول: (في نارجهنّم خالدا مخلّدا فيها أبدًا) اللبس عند البعض، فظن أن المنتحر كافر، لخلوده فى نار جهنم أبدا، وقد رد أهل العلم على هذه الشبهة، وبينوا بقاءه على الأسلام، مالم يستحل قتل نفسه.

#### والجواب كما يلي:

أولاً: منهج أهل السنّة والجماعة في فهم النصوص الشرعية أنهم يجمعونها في سياق واحد، هما كان منها مطلقًا له ما يقيّده أخذوا بالمقيد، وما كان فيها من عموم له ما يخصصه قدّموا التخصيص على العموم، وكذا يقدمون الناسخ على المنسوخ، ويأخذون بالصحيح من الأحاديث دون الضعيف. والأهم في هذا الباب: أنهم يردون المتشابه من النصوص إلى المحكم منها.

ثانياً؛ أنه لا يكفر عند أهل السنّة كفراً مخرجاً من الإسلام ويستحق الخلود في جهنم الا من جاء بما ينقض إسلامه باعتقاد أو قول أو فعل، وليس من ذلك فعله لمعاص وذنوب يأثم بفعلها. أو يترتب عليه بفعلها حد أو



١- قال الله تعالى: (وَلَا نَتَتُلُوا أَنشَتَكُمُ إِنَّ أَلَهُ كَانَ بِكُمْ رَحِمًا () وَمَن يَعْمَلُ ذَلِكَ عُدُوانا وَطُلْمًا فَسَوْفَ نُصَلِيهِ قَاراً وَكَانَ ذَلِكَ عَلَ ٱللَّهِ يَعِيرًا ) (النساء: ٢٩ - ٣٠).

> كفارة، ولا ينقض بفعلها إسلامه وتوحيده، إلا أن يستحل فعلها فيكفر بذلك حتى لو يفعلها. وبالتأمل في النصوص المحكمة تجد أن قتل المسلم لنفسه لا يُخرجه عن كونه آثماً بفعله. يخرجه عن كونه آثماً بفعله. ويستحق الوعيد بالنار، وفعله هذا ليس من نواقض الإسلام هذا ليس من نواقض الإسلام من أهل السنّة، ولذا فلن يخلد في النار لمجرد فعله هذا كخلود على ذلك أمور، منها:

١. النصوص المحكمة في أن المسلم إذا لقي الله تعالى بكل ذنب خلا الشرك الأكبر فإن ذنوبه قابلة للعفو عنها ومحو أشرها بفضل الله تعالى ورحمته، مهما بلغت هذه الذنوب كثرة وعظمة، وقد نص الله تعالى

على ذلك بقوله (إنَّ اللَّه لاَ يَغْفَرُ أَن يُشُرِك بِه وَيَغْفَرُ ما دُون ذلكَ لَن يَشاء) النساء/ ٤٨، ولا شكَ أَن قتل الانسان لنفسه داخل فيما يمكن أن يغفره الله تعالى، وليس هو من الشرك عند أحد من أنمة الإسلام.

وفي " الموسوعة الفقهية " (٦ / ٢٩١، ٢٩١): " لم يقل بكفر المنتحر أحد من علماء المذاهب الأربعة: لأن الكفر هو الإنكار والخروج عن دين الإسسلام. وصاحب الكبيرة- غير الشرك-وصاحب الكبيرة- غير الشرك-لا يخرج عن الإسلام عند أهل السنة والجماعة. وقد صحت التوحيد يعذبون ثم يخرجون ". انتهى.

تعالى.

# بين إهمال الأباء وتفريط الأبناء

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه. ويعد: فإن مسؤولية الآباء تجاه الأبناء حدَّدها المُعلَّم الأول والمُرَبِّي الرحيم سيد البشر؛ نبينا محمد صلى الله عليه وسلم على ضوء الحديث النبوي الشريف الذي بُنيَتْ عليه الدراسات التربوية والفقهية المتعلقة بهذا الموضوع وهو قوله-صلى الله عليه وسلم-: « ما من مَوْلُود إلا يُولَدُ على الفطرة، فأبواه يُهَوَّدانه، ويُنَصَرانه، كما تُنْتَجُونَ البَهِيمَة، هل تَجدُونَ فيها من جَدْعاء، حتَى تَكُونُوا أنتُم تَجُدَعُونَها ؟ قالوا: يا رَسولُ الله : أفَرَأَيْتَ مَن يَمُوتُ وهو صَغِيرٌ ؟ قال: الله أعلَمُ بما كانُوا عاملينَ. (صحيح البخاري 1047).

> قال الخطابي في معالم السنن (٢٢/٤-٣٢٧): معناه: أن كل مولود من البشر إنما يُولد في مبدأ الخلقة وأصل الجبلة على الفطرة السليمة وأطبع المتهيء لقبول الدين، فلو تُركَ عليها وحُلي وسومها لاستمر على لزومها ولم يفارقها إلى غيرها: لأن هذا الدين موجود حُسنه في العقل، يسره في النفوس وإنما يعدل عنه من يعدل إلى غيره ويؤثر عليه لأفة من آفات النشوء والتقليد، فلو سلم المولود من تلك الأفات لم يعتقد غيره ولم يختر عليه ما سواه، ثم يمثل بأولاد اليهود والنصارى في اتباعهم لأبائهم والميل إلى أديانهم فيزولون بذلك عن الفطرة السليمة وعن المحجة

ゴイン

#### المستقدمة.

أولا: الذي يظهر من كلام رسولنا صلى الله عليه وسلم في هذا الحديث الشريف أن الأبوين لهما الأثر الكبير في توجه طفلهما سلباً وإيجاباً؛ حيث يقضي الطفل مع أبويه أطول فترة ممكنة. يُبنى فيها عقله، وتتحدد من خلالها سلوكياته وتوجهاته. كما يظهر أيضًا أن أسرع وأكثر من يوثر في الطفل الوالدان، وليس غيرهما، وهذا يدل دلالة قوية على أن مسؤولية الوالدين عن الأولاد كبيرة ومباشرة، وهما المسئولان أولاً وآخرًا

جمال عبد الرحمن

أكثر من أي أحد عن صلاح أولادهما وفسادهم، فليس بين الولد ووالديه أية موانع لتلقي كل ما يريدانه.

ثانيا: ومن كلام النبي صلى الله عليه وسلم يتضح أن كلمة يهودانه أو ينصرانه أو بمجسانه، هي العقيدة؛ دمعنى أن الوالدين مسئولان عن عقيدة الطفل وتدينه، فهل سيربيان النشء للجنة أم للنار؟ فعن أنس بن مالك، أن الربيع بنت النضر أتت النبى صلى الله عليه وسلم وكان ابنها حارثة بن سراقة أصيب يوم بدر، أصابه سهم غرب، فأتت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالت: أخبرنى عن حارثة لئن كان أصاب خيرًا اختسبت وصبرت، وإن لم يصب الخير اجتهدت في الدعاء، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: با أم حارثة إنها جنان في جنة، وإن ابْنك أصاب الفردوس الأعلى (سنن الترمذي ح٢١٧٤، وصححه الألباني).

فهي ربّت وتعبت في التربية، وتريد أن تطمئن على مستقبل ابنها بعد هذا التعب، فكانت البُشرى،ومن جدٌ وجد، فوجدت شمرة العقيدة الصحيحة والتربية السليمة: إنَّ ابْنَكُ أصاب الفردوس الأعلى.

#### الوالدان قدوة للأبناء:

كما يُرى من الحديث أيضا أن الوالدين إذا كانا قدوة سلوكية سيئة للأولاد: فإن هذا له من التأثير السيء السلبي في التنشئة الاجتماعية للأولاد ما الله به عليم: حيث يتعلم الأبناء ويقلدون ذلك السلوك

ان الله سبحانه بسال الوالد عن ولده يوم القيامة قبل أن يسال الولد عن والده، فإنه كما أن للأب على ابنه حقًا فللأبن على أبيه حق.

الرديء.

وفي الحديث أيضًا أنَّ الولدُ يتابع أباه حذو القذة بالقذة في كل السلوكيات، إلا ما ندر، وقلما يضارق الضرع أصله في الصغر والكبر.

#### كثرة ما يواجهه الأبناء من الفتن:

وأيضًا فإنَّ ذكر الرسول صلى اللَّه عليه وسلم لأنواع متعددة من الانحرافات عن الدين القويم والفطرة السليمة فيه بيان لكثرة ما يواجهه الأبناء من الفتن، إذا فاتته فتنة اصطدم بأخرى، فكيف إذا كانت الفتن بالحجم الذي يتعرض له أهل هذا الزمان، وكان الأبوان متأثرين بمثل هذه الفتن الطاغية؟(

وهـــذا ممــا يستوجب مضاعفة الجهود لتنشئة الأولاد على مبادئ دينهم وثـوابته ولــوازمــه، ثم لتحصينهم ضد تلكم التيارات الفكرية الغازية، ثم لإعدادهم من بعد ذلك ليقوموا بدورهم الرائد في تربية الجيل التالي. وفي مجابهة القوى المعادية

بالمثل، وبما تستوجبه رسالة المسلم نحو نفسه وولده وإخوانه والناس أجمعين.

#### حين يهمل الأبوان:

وليس يقوم لهذا الواجب التربوى الجليل على الوجه المرجو غير الأبوين المسلمين الغيورين، قال العلامة ابن القيم: رقال بعض أهل العلم: إن الله سيحانه يسأل الوالد عن ولده بوم القيامة قبل أن يسأل الولد عن والده، فإنه كما أن للأب على ابنه حقا فللابن على أبيه حق، فكما قال تعالى: ( ووضينا الإنسن بولديد حسنا ) (العنكبوت: ٨)، وقال تعالى: فَوَا أَنفُ كُمْ وَأَعْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ
والحجارة ، (التحريم: ٦). قال على بن أبى طالب-رضى الله عنه-: علموهم وأدبوهم، وقال تعالى: ﴿ وَأَعْبُدُوا أَنَّهُ وَلَا نُشْرِكُوا يد شَيْعًا وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِذِي الْغُرْقَ (الْنساء: ٣٦).

وَقَالَ تَعَالَى وَأَعْبُدُوا أَنَّهُ وَلَا تُشْرَكُوا بِهِ. شَيْعًا وَبِالْوَايَةِ إِحْسَنَا وَبِذِي ٱلْقُرْبَى (النسباء ٣٦). وقال النبى صلى الله عليه وسلم: داعدلوا بين أولادكم : فوصية الله للأباء بأولادهم سابقة على وصية الأولاد بآبانهم قال الله تعالى: ﴿ وَلا لْفُنْلُوا أَوْلَنْدُكُمْ خَشْيَةً إِمَلْتِي ، (الإسراء ٣١)، فمن أهمل تعليم ولده ما ينفعه وتركه سدى فقد أساء اليه غاية الإساءة، وأكثر الأولاد انما جاء فسادهم من قبل الأباء واهمائهم لهم وترك تعليمهم فرائض الدين وسننه فأضاعوهم صغارا فلم ينتفعوا بأنفسهم ولم ينفعوا آباءهم كبارًا، كما عاتب بعضهم ولده

التوحيد جدادي الأولى ١٩٤١ هـ - العدد ١٨٥ - السنة التاسعة والأربعون

على العقوق: فقال: يا أبت بنك عققتني صغيراً فعققتك كبيرا، وأضعتني وليدا فأضعتك شيخا، . (تحفة المودود بأحكام المولود ص: ٢٢٩).

وحين يهمل الأبوان أبناءهما وخاصة في سن الصغر ظنا منهما أن الطفل صغير وليس من الضروري مؤاخذته ولا متابعته ولا حتى عتابه. فإن الطفل حين ذلك يتربى على ما طبع عليه، من حب اللعب، والعبث بكل الأشياء، وربما نطق بالفاظ خارجة يسمعها من غيره فيرددها، فإذا لم يكن الأبوان حريصين على التصحيح والتهذيب، والتربية والتأديب، نشأ الطفل على أنه يريد أن يفعل ما يشاء ويقضى ماهو قاض. فإذا كبر بدأت شكوى الوالدين منه، وهيهات هيهات. لتدارك ما فات.

#### شبهات الأبناء في العقوق:

كثير من الشباب الذي أخطأ أبواه وقصرًا في طريقة تربيته؛ يمارس العقوق معهما، فإذا عاتبه الأبوان احتج عليهما بأنهما هما اللذان عقاه ابتداءً، ويستدل بالقصة التي جاءت عن عمر بن الخطاب.

جاء رجل إلى عمر بن الخطاب يشكو إليه عقوق ابنه فأحضر عمر الولد وأنبه على عقوقه لأبيه ونسيانه لحقوقه عليه، فقال الولد: يا أمير المؤمنين أليس للولد حقوق على أبيه؟ قال: بلى قال: فما هي يا أمير المؤمنين؟ قال عمر: أن ينتقي أمه، أي القرآن، قال الولد: يا

وأكثر الأولاد إنّما جاء فسادهم من قبل الآباء وإهمالهم لهم وترك تعليمهم فرائض الذين وسننه، فاضاعوهم مسفارا فلم ينتعوا بأنضهم ولم ينفعوا آباءهم كبارا.

أمير المؤمنين إنّ أبي لم يفعل شيئًا من ذلك، أما أمي فإنها زنجيّة كانت لمجوسي، وقد سماني جُعلاً أي: خنفساء ولم يعلمني من الكتاب حرفًا واحدًا. فالتفت عمر رضي الله عنه إلى الرجل وقال له: جئت إلي تشكو عقوق ابنك وقد عققته قبل أن يعقك. وأسأت إليه قبل أن يسيء إليك.

هذه القصة التي لم يجد لها أهل العلم سندا يثبتون به صحتها من عدمه، وهناك حديث ضعيف جدًا عن أبي هريرة-رضي الله عنه- قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: حق الولد على والده أن يحسن اسمه، ويعلمه الكتاب، ويروجه إن أدرك (ذكره الزبيدي في اتحاف السادة الزبيدي في اتحاف السادة في كنز العمال، برقم 2014، والقرطبي في تفسيره -وان كان المعنى مقبولاً:

حيث إن الذي يربى أبناءه على الأخلاق الاسلامية النبيلة السامية، فيتخلقون بأخلاق القرآن، ويتخذون من رسول الله صلى الله عليه وسلم قائدا ومعلمًا وقدوة، وكذلك يتخذون الخلفاء الراشدين والصحابة والتابعين والسلف أئمة اقتداء لهم في السلوك والتصرف، كل ذلك مما لا شك فيه أنه ينتج جيلا بارًا بأبويه؛ لأن الأدلة الكثيرة في الكتاب والسنة تؤكد على هذا المعنى. إلا أنه لا يعنى أن ذلك مبرر للابن وقد بلغ سن التكليف ليمارس العقوق على أبويه تأديبًا لهما وتأنيبًا، وإلا فليخرسا عن مراجعته، وليكفا عن محاسبته، وليندما على معاتبته.

ومع افتراض صحة القصة فإن معاتبة أمير المؤمنين عمر رضي الله عنه لوالد الشاب لا تعني موافقته على عقوق الولد لأبيه، ذلك لا يعني أنه وافقه على عقوقه، وأجاز له فعله، والتمس له العذر في سوء أخلاقه مع أبيه، خاصة والعقوق من أكبر الكبائر.

عَنْ عَبْد الرَّحْمَنِ بَن أَبِي بَكُرَةَ. عَنْ أَبِيه ألا أُنْبَنْكُمْ بِأَكْبَر الكَبَائر؟، خَلاَضًا. قَالُوا، بَلَي يَا رَسُولَ الله، قال: الإشراك بالله، وعُقُوقُ الوالدين- وجلس وكان مُتَكَنًا فقال- ألا وقول الـزُور.. قَال: فما زَالَ يُكَرُرُها حتى قَلْنَا، لَيْتَهُ سَكَتَ. صحيح الدخارى -٢٦٥٤.

صهدى الله الآباء لحسن التربية، والأبناء لحسن البر والمعاملة. والله ولي التوفيق.

# قصة نزول جبريل ببراءة مارية أم إبراهيم

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق.

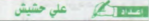
#### أولاء أسباب ذكر هذه القصة:

الالمويتين التحص

الحلقة

(170)

 (1) اشتهار هذه القصة لوجودها في بعض الكتب المسندة، وهي الكتب التي جمعها مؤلفوها عن طريق بأسانيد إلى النبي صلى الله عليه وسلم، واغتر بذلك القصاص والوعاظ، ومن صنفوا في السيرة والتاريخ.
 (1) في هذه القصة الواهية



كما سنبين في المتنه، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لعمر بن الخطاب رضي الله عنه: إن جبريل أتاني فأخبرني أن الله عز وجل قد برأ مارية وقريبها مما وقع في نفسي.

٣) وفي القصة بيان غريب بسبب ما وقع في نفس النبي

صلى الله عليه وسلم من قريبها؛ حيث إن النبي صلى الله عليه وسلم دخل على أم إبراهيم القبطية أم ولده وهي حامل فوجد قريبها عندها؛ فوقع في نفسه من ذلك شيء.

٤) وفي القصة أشياء غريبة لا تليق بمقام خاتم النبيين محمد صلى الله عليه وسلم حتى نزل جبريل وأخبره

# جمادي الأولى 1331 هـ - العلد 100 - السنة التاسعة والأر بعون

من الثابت أن المبرأة من الله عز وجل والتي نزل الوحي ببراءتها هي الصديقة بنت الصديق رضي الله عنها كما في القرأن والسنة الصحيحة المثهرة.

أن الله قد برأها وقريبها، وبشره أن في بطنها غلاماً منه، وأنه أشبه الخلق بالتبى صلى الله عليه وسلم، وأمره أن يسميه إبراهيم. وأن جبريل كنّاه صلى الله عليه وسلم «أبا إبراهيم»، وأن التبي صلى الله عليه وسلم كرد أن يحول كنيته. ٥) من الثابت أن المبرأة من الله عز وجل والتي نزل الوحى ببراءتها هى الصديقة بنت الصديق رضى الله عنها كما في القرآن والسنة الصحيحة المطهرة، ولقدبين ذلك الإمام الدخاري في محيحه، ح (٤٧٥٠) في كتاب دالتفسير، سورة (التور: الأية ١٢) وكذلك الإمام مسلم في ، صحيحه، ج (٢٧٧٠) في أكثر من ثمانين سطراً حيث قال البخاري:

حدثنا يحيى بن بكير، حدثنا الليث، عن يونس، عن ابن شهاب قال أخبرني عروة بن الزبير، وسعيد بن

3

المسيب، وعلقمة بن وقاص، وعبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود عن حديث عانشة رضي الله عنها زوج النبي صلى الله عليه وسلم حين قال لها أهل الإفك ما قالوا فبرأها الله مما قالوا .... بعد أن صبرت واستعانت بالله حيث قالت: (والله ما أجد لكم مثلاً الا قول أبى يوسف قال: (فصبر جميل والله المستعان على ما تصفون ... حتى نزل الوحي على النبي صلى الله عليه وسلم فكان أول كلمة تكلم بها: ديا عانشة أما الله عزوجل فقد برأك،.

٢) أما قصة نزول جبريل ببراءة مارية أم إبراهيم. فهي قصة واهية سنكشف عارها ونبين عوارها من كذب مختلق على جبريل عليه السلام.

حيث كان لوجود هذه القصة في كتب السنة الأصلية: الأثر السيئ في انتشار هذه القصة في كتب السيرة والتاريخ، وعلى سبيل المثال لا الحصر:

٧) فقد أوردها أبو الفرج الحلبي نور الدين علي بن إبراهيم بن أحمد المتوفى سنة (١٠٤٤هـ) في السيرة الحلبية، (٤٣٨/٣) ط. دار الكتب العلمية ببيروت.

 ٨) وأوردها محمد بن يوسف الصالحي الشامي المتوفى (٩٤٢هـ) في كتابه مسبل الهدى والرشاد في سيرة خير

العباد، (٢١٩/١١) ط. دار الكتب العلمية ببيروت.

٩) وأوردها أبو عبد الله جمال الدين أبو حديدة المتوفى (٢٨٧هـ) في كتابه المصباح المضيء، في كتاب النبي الأمي، ورسله إلى ملوك الأرض من عربي وعجمى، (١١٤/٢).

(١٠) وأوردها الأمام السيوطي المتوفى (٩٩١ه) في كتابه حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة (١٠١/١) ط. دار إحياء الكتب العربية.

(١١) وأورده تقي الدين المقريزي أبو العباس أحمد بن علي بن عبد القادر المتوفى (٨٤٢هـ) في كتابه رالمواعظ والاعتبار بذكر الخطط والأثار، (٥٧/١).

١٢) وأورده أيضاً الإمام السيوطي في الجامع الكبير، (٣٢٥/٢١) ونقله عنه المتقي الهندي المتوفى (٩٧٥هـ): فأورده في كتابه كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، (٤٥٤/١٢).

وما ذكرناه من كتب فهو على سبيل المثال لا الحصر؛ لنستدل به على مدى انتشار هذه القصة في كتب السير والتاريخ.

#### ثانيا: , المتي،:

روي عن عبد الله بن عمرو، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم دخل على أم إبراهيم مارية القبطية أم ولده وهي

حامل منه بإبراهيم، فوجد عندها نسيباً لها، كان قدم معها من مصر، فأسلم وحسن إسلامه وكان يدخل على أم إبراهيم مارية القبطية وانه لكانه من أم ولد رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يجب نفسه، فقطع ما بين رجليه حتى لم يبق لنفسه شيئا قليلا ولاكثيراً، فدخل رسول الله صلى الله عليه وسلم يوماً على أم إبراهيم فوجد قريبها عندها فوقع في نفسه من ذلك شيء كما يقع في أنفس الناس، فرجع متغير اللون فلقى عمر فأخبره بما وقع في نفسه من قريب أم إبراهيم، فأخذ السيف وأقبل يسعى حتى دخل على مارية فوجد قريبها ذلك عندها فأهوى إليه بالسيف ليقتله فلما رأى ذلك منه كشف عن نفسه، فلما رأى ذلك عمر رجع إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخبره، فقال النبى صلى الله عليه وسلم: ألا أخبرك يا عمر، إن جبريل صلى الله عليه وسلم أتاني فأخبرنى أن الله عز وجل قد برأها وقريبها مما وقع في نفسى وبشرنى أن في بطنها غلاماً مني، وأنه أشبه الخلق بي، وأمرني أن أسميه إبراهيم وكنانى بأبى إبراهيم، ولولا أني أكره أن أحول كنيتي التي عرفت بها لتكنيت بأبي إبراهيم، كما كنانى جبريل عليه

#### السلام، . اهـ. ثالثار ، التغريج ،

أخرجه الحافظ أبو
 القاسم سليمان بن أحمد
 الطبراني (٢٦٠-٣٦هـ) في
 مالعجم الكبير، (١١٠/١٤)
 ح (١٤٧٢٩).

قال: حدثنا خير بن عرفة التجيبي، قال: حدثنا هانئ بن المتوكل الإسكندراني. قال: حدثنا ابن لهيعة، عن يزيد بن أبي حبيب، عن عبد الرحمن بن شماسة المهري، عن عبد الله بن عمرو أن رسول الله صلى الله عليه وسلم دخل على أم إبراهيم القبطية أم ولده... القصة.

٢) وأخرجه أبو القاسم عبد الرحمن بن عبد الله بن عبد الحكم بن أعين القرشي المصري (١٨٧هـ-١٢٥٧هـ) المعروف بابن عبد الحكم في كتابه فتوح مصر وأخبارها، ص (١٢١) قال: حدثنا هاني بن المتوكل، قال: حدثنا عبد الله بن لهيعة به.

#### رابعاً: التحقيق:.

هذا الخبر الذي جاءت به القصة علته عبد الله بن لهيعة.

 أ) قال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين، (١٢/٢): قد سبرت أخبار ابن لهيعة من رواية المتقدمين والمتأخرين عنه؛ فرأيت التخليط في رواية

المتأخرين عنه موجودًا، وما لا أصل له من رواية المتقدمين كثيرًا فرجعت إلى الاعتبار فرأيته كان يدلس عن أقوام ضعفاء على أقوام رآهم ابن لهيعة ثقات، فألزق تلك الموضوعات بهم، اه.

The state of the s

قلت: ما ذكره الإمام الحافظ ابن حبان من أدق ما قيل في ابن لهيعة: حيث بناه ابن حبان على تجربة قام فيها بالبحث والاختبار لأخبار ابن لهيعة من رواية المتقدمين والمتأخرين عنه. وهذا يتبين من قول الإمام الحافظ ابن حبان رقد وهذا المصطلح يتبين معناه من قول ابن منظور في لسان

حمله جمادي الأولى ١٤٤١ هـ - العلد ١٨٥ - السنية المتاسعة والأربعوا

العرب» (٣٤٠/٤)؛ «السبر؛ التجرية، وسبر الشيء سبرًا خبره، والسبر استخراج كنه الأمر، اهـ.

قلت: وبهذا يكون الإمام ابن حبان قد قام ببحث دقيق لأخبار ابن لهيعة في تجربة عملية حتى استخرج كنه أمر ابن لهيعة، باعتبار حديثه بحديث غيره فقال:

، فرجعت إلى الاعتبار فرأيته كان يدلس عن أقوام ضعفاء على أقوام رآهم ابن لهيعة شقات فألزق تلك الموضوعات بهم، اهه.

قلت: وهذا الحكم لا يتأتى إلا بدراسة العديد من الأحاديث، ولذلك قال الأمام الحافظ ابن حبان: قد سبرت أخبار رواية المتقدمين والمتأخرين عنه،.

جمادي الأولى

- السنة التاسعة والأربعون

تبين دقيق فقه الإمام ابن حبان في الجرح والتعديل. قال الإمام ابن حبان في المجروحين، (٢٨/٢):

أ) «إذا كان الراوي قليل الحديث لم يتهيأ اعتبار حديثه بحديث غيره؛ لقلته فحكم له بالعدالة أو الحرح».

ب) ولا يتهيأ إطلاق العدالة على من ليس نعرفه بها يقيئًا، فيقبل ما انفرد به

فعسى نحل الحرام، ونحرم الحلال، برواية من ليس بعدل، أو نقول على رسول الله صلى الله عليه وسلم ما لم يقل اعتمادًا منا على رواية من ليس بعدل عندنا. ج) ولا يتهيأ إطلاق الجرح بإحدى الأسباب التي ذكرناها من أنواع الجرح. الخصلتين: أن نجرح العدل من غير علم أو نعدل المرح من غيريقين،

ولا يتهيأ إطلاق العدالة على من ليس نعرفه بها يقينًا، فيقبل ما انفرد به فعسى نحل الحرام، ونحرم الحلال، برواية من ليس بعدل، أو نقول على رسول الله صلى الله عليه وسلم ما لم يقل اعتمادا منا على رواية من ليس يعدل عندنا.

> كلام الإمام ابن حبان. قلت: هذه قاعدة تكتب بماء الذهب أي وربي. ولقد بين الإمام ابن حبان أنه كان يدلس عن الضعفاء قبل احتراق كتبه ثم بأربع سنين. ومن سمع منه بعد احتراق كتبه فسماعه ليس بشيء ا.ه.

في طبقات المدلسين، في الطبقة الخامسة، رقم (١٢) وقد عنعن ولم يصرح بالسماع كما هو مبين من التخريج فلا يقبل حديثه. قلت: ويدور هذا الخبر الذي جاءت به القصة على ابن لهيعة الذى دلسه عن أقوام ضعفاء على أقوام رآهم ابن لهيعة ثقات فألزق هذا الخبر الموضوع بهم كما لزقه معنعنًا بالثقة يزيد بن أبى حبيب المصري، والذي أورده الامام المزي في ته weight الكمال» (۲۰/۹۰۲/۹۲۰). وقال روى عن عبد

وقال روى عن عبد الرحمن بن شماسة عنه عبد الله بن لهيعة وآخرون. اه. قلت: كما في سند هذا الخبر.

وفوق هذه العلل أن الـذي روى عن ابن لهيعة هـذا الخبر هو هانى بن المتوكل الإسكندراني ذكره الإمام الذهبي في الإمام الذهبي في الميزان، (١٩/٢١٩/٤)، ونقل أن الحافظ ابن حبان المتاكير وكثرت فلا يجوز المتاكير وكثرت فلا يجوز المتحتجاج به بحال..اه. التصة واهية ومفتراة على حبريل عليه السلام. هذا ما وفقني الله تعالى

هذا ما وقصي الله تعالى إليه وهـو وحـده من وراء القصد.

# قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

اطلا السملاطية إطباق (الكلام) و(الشام) طي حميتقيريا الدقطي وطيق الروك اللائع بد سيطلقه ويحجع ما اهتشم الأطلحية حياتهماه وتسميرهما طب (الكلام القاهمي) وجدارهما فالطيقات

المساد الم أ.د. محمد عبد العليم الدسوقي الاستاد بحسة الازهر

> الحمد لله، والصلاة والسلام على رسبول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه. وبعد: فإنه وعلى أشر ما تيسر ذكره من أدلة القرآن لأثبات صفة (الكلام). ودحض ما اعتقده الأشباعرة حيال هذه الصفة بقصرهم إياها على (الكلام النفسي).. نذكر من أدلة السنة على إثبات حقيقتها ودحض ما اعتقدوه:

أ: الأحاديث المسرحة بإسماع الله بعض ملائكته تداءه وكلامه . . الذي لم يزل ولا يزال بهما موصوفًا:

١- حديث أبي هريرة وهو في البخاري (٧٤٨٥) وفيه قوله صلى الله عليه وسلم: إن الله تبارك وتعالى إذا أحب عبداً نادى جبريل: (إن الله قد أحب فلاناً فأحبه).فيحبه

جبريل، ثم ينادي جبريل في السماء: (إن الله قد أحب فلاناً فأحبوه)، فيحبه أهل السماء ويوضع له القبول في الأرض.

۲- وحديثه (٧٤٨٦) الذي فيه قوله عليه السلام: ويتعاقبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار. ويجتمعون في صلاة العصر وصلاة الفجر. ثم يعرج وهو أعلم بهم: (كيف تركتم عبادى؟). فيقولون:

تركناهم وهم يصلون واتيناهم وهم يصلون . ٣- وحديث أبي ذر (٧٤٨٧) وفيه قوله عليه السلام: أتاني جبريل فبشرني أنه (من مات لا يشرك بالله شيئا دخل الجنة).قلت: وإن سرق وإن زنى؟: قال: (وإن

الحلقة (٦٣)

وقد أدرج البخاري هذه التلاثة تحت باب كلام الرب مع جبريل ونداء الله اللائكة، وقال معمر، وانك أي: يُلقى القرآن (النمل/ ٦)، أي: يُلقى اليك، وانما ناسب الأخير منها الترجمة: من النبي بأمر يتلقاه عن ربه، فكان الله سبحانه قال له: (بشر محمداً بأن من مات من أمته لا يشرك بالله شيئاً دخل الجنة)،

جمادي الأولى 1331 هـ.

- 11auc 140

- السنة التاسعة والأربعون

ه من كلام ابن حجر في الفتح ١٣/ ٢٧١.

٤- وحديث أبي هريرة الذي فيه قوله عليه السلام: إن لله ملائكة سيًاحين في الأرض، فإذا وجدوا قوماً يذكرون الله تنادوا: هلمُوا إلى بغيتكم، فيخرجون حتى يحفون بهم إلى السماء الدنيا، قال: فيقول الله: (كيف تركتم عبادي؟).. الحديث، وقد أخرجاه في الصحيحين من طرق مختلفة.

#### ب، الأحاديث الدالة على نداء الله ومغاطبته وكلامه لأنبيائه لة الدنيا والأخرة:

٥-وقوله عليه السلام من حديث أبي سعيد: يجيء نوح وأمته يوم القيامة، فيقول الله لنوح: (هل بلغت؟)، فيقول: نعم يا رب، فيقول لأمته: (هل بلغكم؟)،

فيقولون: (ما جاءنا من بشير ولا نذير) (المائدة/ ١٩)، قال: (من يشهد لك؟)؛ قال: محمد وأمته.. الحديث، وهو في البخاري (٣٤٩.٤٤٨٧.٣٣٣٩).

٦- وقوله صلى الله عليه وسلم فيما رواد البخارى (۲۷۹) (۷٤۹۳) من حديث أبى هريرة: «بينما أيوب يغتسل عريانا خر عليه جراد من ذهب، فجعل يحثى في شوبه. فناداه ريه: (يا أبوب ألم أكن أغنيتك عما ترى؟).قال: بلى يا رب، ولكن لاغنى لى عن بركتك .. ٧- وقوله عليه السالام فيما رواه البخاري (٣٤٠٩) (۷۰۱۵) ومسلم (۲۲۰۲) من حديث أبى هريرة: (احتج ادم وموسى عليهما السلام. فقال له موسى: أنت آدم الذي أخرجت ذريتك من الجنة؟،

فقال له آدم: أنت موسى الذي اصطفاك الله تعالى برسالاته وبكلامه، تُلُومَنّي على أمر قد قدر عليَّ قبل أن أخلق؟(، فحج آدم موسى).. وفيه ما سبق ذكره من أن الله كتب وقدر كل شىء.

٨- وحديث الشفاعة وهو في صحيح البخاري (٦٥٦٥) في صحيح البخاري (٦٥٦٥) أنس على لسان خليل الله إبراهيم عليه السلام: ولكن ائتوا موسى عبداً آتاه الله التوراة وكلمه تكليماً، فيأتون موسى فيقولون: (أنت الذي كلمك الله)، فيقول لهم: لست هناكم، ويذكر خطيئته التي أصاب، ولكن ائتوا عيسى إلى أن قال:

فيأتونني فأنطلق معهم، فأستأذن على ربي فيؤذن لي، فإذا رأيتُ ربي وقعتُ له ساجداً، فيَدُعني ما شاء الله أن يدُعني، ثم يقول لي: (يا محمد، ارفع رأسك. سل تعط واشفع تشفع)، فأحمد ربي بمحامد علمنيها وأحدُ لهم واشفع تشفع)، فأحمد ربي تدا فأدخلهم الجنة، قالها أرجع، فأقول: يا رب ما بقي أرجع، فاقول: يا رب ما بقي لألذار إلا من وجب عليه الخلود أو حبسه القرآن، أي: في النار، وفي رواية:

فأقول: يا رب أمتي أمتي، فيقول: (انطلق فأخرج من كان في قلبه أدنى مثقال حبة خردل من إيمان، فأخرجه من النار) ، وفي أخرى: وفأقول: يا رب ائذن لي فيمن قال لا القرآن كلام الله منه بدأ بلا كيفية قولا، وأنزله على رسوله وحيّا. 75

التوحيف جمادي الأولى ١٤٤١ هـ - العدد ١٨٥ - السنة التاسعة والأربعون <

إله إلا الله، فيقول: (وعزتي وجلالي وكبريائي وعظمتي، لأخرجن منها من قال: لا إله إلا الله)».

ووحه الاستدلال فيما سبق: التصريح بمخاطبة الله لتوح وأيوب عليهما السلام .. و،أن موسى عليه السلام قد خص بأن الله جل ثناؤه كلمه تكليما، وأن لو كان انما سمعه من مخلوق ثم يكن له خاصية، وأن عيسى أوحى تعالى كلمته إلى مريم فصار مخلوقا بكلمته من غير أب، وأنه ك (آدم) إنما صار مكونا بكلمة (كن)، كذا أفاده البيهقي في (الأسماء والصيفات) مر ٢٧١. كما فيه: أن كالام خاتم الرسل عليه سلام الله كان له تعالى مشافهة، وكلامه تعالى له كان أيضا مشافهة.

ج: الأحاديث المصرحة بكلام وتداء الله لعياده وليعض خلقه . ومخاطبتهم إياد في عالم الذر، وفي الدنيا وبعد الموت ويوم القيامة ، ٩- حديث ابن عباس وقد أخرجه أحمد والتسائى وغيرهما وهو في الصحيحة (١٦٢٣)، وفيه قوله عليه السلام: أخذ الله الميثاق من ظهر آدم عليه السلام، فأخرج من صلبه ذرية ذراها، فنثرهم نثرابين يديه كالذر، ثم كلمهم فقال: (الت رِبْحُ قالوا بلى شهدنا أب تقولوا يوم لِنْيَحْدَةِ إِنَّا كُنَّا غَنْ هَٰذَا غَلَمُونَ از تذلوا إلما الترك الماؤنا بِن فَبْلُ وَكُنَّا نَازِيَّةُ مِنْ بَعْدِهِمْ التَّبْلَكُمَا يَا فَعَلَى ٱلْتَبْطِلُونَ ) (الأعراف/ ١٧٢.١٧٢)..

" الله تعالى بتكلم يكلام حقيقي متي شاء، ويما شاء، وكيف شاء، ويحرف وصوت لا يماثل أصوات المخلوقين .

١٠- وحديثه الذي فيه أن عبداً أصاب ذنباً، فقال: رب أذنبت ذنباً فاغفر لي، فقال ربه: (أعلم عبدي أن له رباً يغفر الذنب ويأخذ به؟: غفرت لعبدي)، حتى قال شلائاً، فليعمل ما شاء)، وفي رواية: (اعمل ما شئت فقد غفرت لك)، والحديث في البخاري (٧٥٠٧).

قال ابن بطال فيما نقله عنه صاحب الفتح ١٢/ ٧٩؟: رفي هذا الحديث أن المصر على المعصية في مشيئة الله تعالى. إن شاء عذبه، وإن شاء غفر له مغلبا الحسنة التي جاء بها، وهي: اعتقاده أن له ربا خالقا بعذبه ويغفر له: واستغفاره إياه على ذلك .. بدل عليه قوله: (مَن بَاتُهُ بِالْحُسْنَةِ فَلَهُ عَشَرُ أَمْثَالِهِمْ) (الأنعام/ ١٦٠)، ولا حسنة أعظم من التوحيد .. ومعتاد: الدى يتكرر منه الذنب والتوية. فكلما وقع في الذنب عاد إلى التوبة، لا من قال: (استغضر الله) بلسانه وقلبه

مُصرً على تلك العصية.. قال النووي: قوله (اعمل ما شئت) معناه: ما دمت تذنب فتتوب غفرتُ لك..

١١- وحديث أبي هريرة بشأن الرجل الذي لم يعمل خيراً قط، وأوصى إذا هو مات أن يحرقوه ويذروا تصفه في البر ونصفه في البحر، وفيه قوله منهم ما فيه، وأمر البر فجمع ما فيه، ثم قال تعالى فجمع ما فيه، ثم قال تعالى رواية: (أي عبدي: ما حملك على أن فعلت ما فعلت؟). وفي قال: خشيتك يا رب وأنت أعلم. فغفر له.. والحديث في البخاري (٧٥٠٦).

١٢- وحديثه الذي فيه قوله عليه السلام وهو بصحيح مسلم: يُؤتى بالعبد يوم القيامة فيقول الله له: (ألم أجعل لك سمعاً وبصراً ومالاً وولداً، وسخرتُ لك الأنعام والحرث وتركتك ترأس وتربع، أكنت تظن أنكَ ملاقيً فيقول له: (اليوم أنساك كما نسبتني).

١٣- وحديث جابر الذي رواه البخاري (٢٥٥٧) وغيره، وفيه قوله عليه السلام: يقول الله لأهون أهل النار عذاباً يوم القيامة: (لو أن لك ما في الأرض من شيء، أكنتَ تفتدي به؟)؛ فيقول: نعم، فيقول: (أردتُ منك أهون من هذا وأنت في صُلب آدم: أن لا تشرك بي شيئاً، فأبيت إلا أن تشرك بي)،.

١٤- وحديث عدي بن حاتم

وهو في البخاري (٧٥١١). وفيه قوله عليه السلام: (ما منكم من أحد إلا وسيكلمه ريه ليس بينه وبينه ترجمان، فينظر أيمن منه فلا يرى الا ما قدم من عمله. وينظر أشأم منه فلا يرى الا ما قدم، وينظر بين يديه فلا يرى إلا النار تلقاء وجهه. فاتقوا النارولو بشق تمرة). ١٥- وحديث ابن عمر وهو في البخاري (٧٥١٤) وفيه قوله عليه السلام: ويدنو أحدكم من ربه حتى يضع كنفه عليه فيقول: (أعملت كذا وكذا؟)؛ فيقول: نعم، ويقول: (عملت كذا وكذا؟)؛ فيقول: نعم، فيقرره ثم يقول: (إنى سترت عليك في الدنيا، وأنا أغفرها لك اليوم)..

اعفرها لك اليوم) ال ٦٦- وحديث عبد الله بن مسعود وهو في البخاري قوله صلى الله عليه وسلم: إن آخر أهل الجنة دخولاً الجنة. وآخر أهل النار خروجاً من النار: رجل يخرج حبواً، فيقول له ربه: (ادخل ملك، (فيقول له ملاث مرات)، فكل ذلك يعيد عليه: الجنة ملاى. فيقول: (إن لك مثل الدنيا عشر مرات).

١٧- وحديث جابر بن عبد الله -وهو في (خلق أفعال العباد) للبخاري ص ٢٦-وفيه قوله عليه السلام له: ألا أبشرك عما لقي أبوك؟! إن الله كلم أباك من غير حجاب. فقال له: (عبدي سلني).فقال: يا رب رُدْني إلى الدنيا حتى أقتل فيك. قال:



الكلام صفة الله قائمة بذاته ، يتكلم بها بمشيئته وقدرته فهو لم يزل ولا يزال متكلما إذا شاء .

> (إني قد قضيت عليهم أنهم إليها لا يرجعون)،قال: يا رب فأبلغهم عنا، فأنزل الله: ( وَلَا تَعْتَبَنَ ٱلَّبِنَ قُبِلُوا فِ سَبِيلِ ٱللهِ أَنْوَتْأُ بِلَ أَحْيَالًا عِندَ رَبِعِمْ يُرْهُونَ ) ( آل عمران/ ١٦٩ )،

١٨- وحديث أبي سعيد الخدرى وهو في صحيح البخارى (٢٥٤٩) (٢٥١٨). وفيه قوله عليه السلام: وإن الله تعالى يقول لأهل الجنة: (يا أهل الجنة)، فيقولون: لبيك ربنا وسعديك، فيقول: (هل رضيتم؟)؛فيقولون؛ وما لما لا نرضى وقد أعطيتنا ما لم تعط أحدا من خلقك؟؛ فيقول: (أنا أعطيكم أفضل من ذلك)؛ قالوا: يا رب، وأي شيء أفضل من ذلك؛ فيقول: (أحل عليكم رضواني، فلا أسخط عليكم بعدد أبدا) ... قال الشيخ أبو محمد بن أبى جمرة فشرحه فياب (كلام الله مع أهل الجنة):

رفيه نداء الله تعالى لأهل الحنة. بقرينة: جوابهم ب (ليك وسعديك). والمراجعة بقوله تعالى: (هل رضيتم؟)؛ وقولهم: (وما لنا لا نرضى؟)؛ وقوله: (ألا أعطيكم أفضل؟)؛ وقولهم: (يا ربنا وأي شيء أفضل؟): وقوله: (أحل لكم رضواني)، فإن ذلك كله يدل على أنه سيحانه هو الذي كلمهم. وكلامه قديم أزلى ميسر بلغة العرب، وبالنظر في كيفيته ممنوع، ولا نقول بالحلول في المحدث وهي: الحروف، ولا إنه دل عليه وليس بموجود. بل الإيمان بأنه منزل، حق.. ميسر باللغة العربية. صدق، ١. ه. والى لقاء أخر نستكمل الحديث بمشيئة الله تعالى. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

53

in tilmak

الحمد لله وحدد، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده، صلى الله عليه وآله وسلم، وبعدُ، فإن قضية التوحيد كانت شغل المرسلين الشاغل، فاستنفدت جُل جهدهم، تحمَل المرسلون في سبينها فوق طاقة البشر، ونالهم بسببها كل أنواع المشقة والتعب من أقوامهم. والآن نصحب المرسلين وهم يدعون إلى التوحيد، ويرهعون رايته؛ فقد وصّى كل رسول أمته بعبادة الله وحده.

> فكل رسول وقف من قومه موقفًا حاسمًا من أجل التوحيد، حتى جاء خاتمهم رسول الله محمد صلى الله عليه وسلم، فقرع المشركين وساق لهم بالبيان وحاجَهم بالحجة وجادلهم بالبرهان، وساق لهم بالبيان وحاجَهم بالقرآن، مما يجعل الإنسان يحس ويسمع عن قرب كانه يشاهد مجلس حوار هادئ. قال الله تعالى: ( أَمَ خُلُوُ مِنْ مَرْخُو مَ أَلْخَلِقُونَ () أَمَ

خَلَقُوا السَّتَوَنِ وَالأَرْضُ عَلَ لَا يُوَفِئُونَ ۞ أَمَّ عِندَهُمَ حَوَلَهُ رَبِّكَ أَمَّ هُمُ الْتَشِيَطِرُونَ ۞ أَمَ لَمُمُ سُلُاً يَسْتَمِعُونَ فِيرٌ قَلْإِلَى سُسْتَمُعُمُ يُسْلَطُني شِيني ، (المطور: ٣٥-٣٨).

عيده أحمد الأقرع

واليك حوار من لون أخر لا يملك العقل السليم بعده إلا الإذعان لقضية الألوهية: , قُلْ مَن بَرُدُقَكُم مَن

وَالْأَصْدَ وَمَن عُمْمَ الْمَنْ مِن ٱلْمَتِن وَعُمْم الْمَيْتَ مِن الْمَيْ وَمَن بُدَرٍّ، (يونس: ٣١)، وهنا يتحير العقل كيف يجيب، ولكن مَتَقُولُنَ أَلَهُ ،، وهنا يجيء الغرض من الحوار: ، فَلَالَكُرُ الفَدَلِكُ لَلُقَ قَمَادًا مِدَ الْحَقِ إِلَّا الصَلَلُ قَانَ تَعْرَفُنَ ، (يونس:

ولا يقف حديث القرآن عند آية أو آيتين، بل هناك آيات كثيرة لفتت نظر الإنسان

حييد جمادى الأولى ٢٤٤١ هـ - العدد ٢٨٥ - السنة التاسعة والأربعون

إلى الإيمان بالله، ونفى أن يكون له شريك في ملكه: (أَنَنَ لحلق الشتمتون والأرض وألزل لَكُم مْنَ ٱلسَّبْلَةِ مَلَهُ فَأَنْبَعْنَا بِهِمْ حَدَابِقَ ذَاكَ بَهْجَةٍ مَّا كَانَ لكران تبليتوا شجرها أوله مع الله مَلْ هُمْ فَوْمْ مَعْدِلُونَ ، (التمل: ٦٠)، وهدده علامة من علامات الإدمان من الأرض، وأمن جعل الأرض قبرارا وجعتل خالها أنهدر وجعل لها رؤسمي وجعكل باب البختين خاجرًا أولَهُ مَعَ ٱللهِ، (النمل:٦١)، ويحث العقل على التفكير في أحوال النفس الانسانية خاصة حين يتزل بها الكرب، (أَمَّن يُحِبُ المضطر إذادعاة وتكثف الشوة وتختلكم لملكآة الأبط أول من الدمل: ٢٢)، وهذه هداية الله لا يمنحها غيره، ، أَنَّ يَهْدِيكُمْ ف طلمت التر والبخر ومن ترسل الهاج بشرا بال يك رحمته: أوله مع ألمه، (الشمل: ٢٣)، ومن برأ النسم وساق الرزق وضمنه للناس أجمعين، وأتن يبدؤا الخلق لمر يعيده ومن بريفكم مِنْ ٱلسَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أُولُنَهُ مَّعَ ٱللَّهِ ، (النمل: ٢٤). استفهامات متكررة تأخذ

استفهامات متكررة ناخد على العقل كل طريق وتلاحقه في كل قضية، وهو في كل منها لا يستطيع أن يردها: لأنها متفقة مع مقدمات عقلية، وتنتهي إلى نتائج فكرية. وفي كل ذلك لا بد من إذعان العقل لها وتسليمه بها، وإذا لم يذعن لها العقل وإذا لم يهتد بها ففيه لا محالة خلل، وفيه

إن قضية التوحيد كانت شغل المرسلين الشاغل، فاستنفدت جُل جهدهم، تحمَل المرسلون لا سبيلها فوق طاقة البشر، ونالهم بسببها كل أنواع المشقة والتعب من أقوامهم.

لا شك ضعف؛ وذلك سرّ ما تنتهي به الآيات الكريمة: ...ل هـم قـوم يـعـدلون.. وختام الثانية: بل أكثرهم لا يعلمون.. ونهاية الثالثة: قليلاً ما تذكرون.. ونهاية الرابعة: تعالى الله عما يشركون.. وكانت النهاية بالنسبة للخامسة: قرّ مارًا رالنمل:٢٤).

ثم يتوجه الحديث بهذا الاستفهام إلى المشركين. وفيه عتب وتأنيب وساق الأدلة التي تدمغ حجتهم وتبطل دعوتهم: • قُلْ أَرْمَيْمُ مَا تَدْعُوْ مِن أَمُو أَرُون مَانًا مَا تَدْعُون مِن أَمُ مَنْمَ مَرْدُ لِهُ التَمَوْنَ التَّرْد بِكَتْب مِن مَلًا مَدَا أَوَ أَتَرَوْ مِن عَلَيْ حَافَ مَدِيْعِكَ (الأحقاف: ٤). وبين ضعف الشركاء والأنداد الذين عُبدوا من دون الله:

Upload by: altawhedmag.com

وإِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُوْنِ ٱللَّهِ عَادُ أَنْثَالُكُمْ فَأَدْغُوْهُمْ – فلتستحشوا لكذان كشتر صَدِينَ ، (الأعراف: ١٩٤). وين انهم لم يفكروا في صلاحية هذه المعبودات التى أشركوها مع الله: « أَسْرَكُونَ مَا لا يَغْلُقُ شَيْنًا وَلَمْ يُظْفُونَ 💮 وَلَا يَسْتَطْعُونَ لَمَنْمُ نَصْرًا وَلَا الفية عروك ، (الأعراف: ۱۹۱-۱۹۲)، وستكون هذه المعبودات في الناريوم القيامة مع من عبدوهم: ( إنكم وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ أَنَّهِ حصب جهتم أشر لهكاؤيدوت الأكار متؤلاء بالهدا وَرَدُوهَمَا وَكُلْ فَهَا خَالِدُونَ ، (الأنبياء: ٩٩-٩٩).

وقد بين رب العزة سبحانه أضرار تعدد الآلهة. فقال أن المنتأ منحر ألو ربا ألو أن المنتأ منحر ألو ربا ألو منابعات المنحر ألو منابعات وقم بناوي (الأنبياء: ٢٣.

وقبال سبحانه: مَا أَقَدَ أَمَّ أَمَّ مَنْ اللَّهُ وَ مِن وَلَمُ وَمَا كَان مَعَهُ مِن إِلَهُ إذا لَدَعَ كُلْ إِلَهُ مِنَا حَلَقَ وَلَمَلَا مُعْمَةُمْ عَلَى مِعْنِ مَحَن أَمَّةُ عما يعفون ( عناية حون ، دالتهدة متعلى عماية حون ، ( المؤمنون: ٩٢-٩٢).

#### عقيدة التوحيد الصافية

وهكذا عالج القرآن الكريم عقيدة التوحيد الصافية والتنزيه لله عن الشريك والند فيسوق الدليل متسقًا مع العقل السليم، فلا تملك النفس الخاشعة- الى 1331 هـ - العدد ١٨٥ - السنة التاسعة والأرجعون 🛬 🕏

بعد سماعه- إلا الإذعان والتسليم انه ليس لله شريكا ف ملكه يتوجه العياد إليه بالرجاء في جلب النفع ودفع الضر وغير ذلك، مما هو من خصائص الألوهية، فمن اعتقد أنّ غير الله يستطيع أن ينفع أو يضر فقد أشرك بالله تعالى، ومن أجل ذلك كان الشريك شدودًا وخبلا واضطرابا يعتري النفس حين يخف الإيمان فيها فتخرج عن الطريق المستقدم والسلوك الرشيد ولا تستطيع أن تميز بين حق وباطل، وقل هل من شركاب من يبدؤا ألحلق التم يعيدته فل ألله يتشبدوا الحلق تم يعيد، قال تؤفكون 🕐 قل هَلْ مِن شَرْكَابِكُمْ مَّن يُهْلِكُ إِلَى ٱلْحَقِّ فل أنهُ يَهْدِي لِلْحَقِّ أَسْ يَهْدِي إِلَى الْعَقْ أَحْقُ لَ بُشِّعَ أَمَّ لَا يَهِدْيَ إِلَّا ان يُمْدَى قَا الْمُرْكَفَ عَكْمُونَ ،

(يونس: ٣٤-٣٥).

فلو أن إنسابًا أهدى إلى انسان آخر خيرًا، أو يسر له أمرا، أو صنع معه جميلا، أو دله على رشياد، أو دفع عنه مكروها؛ فإن مقتضى الأدب الجميل ومنطلق العقل السليم وطبيعة الفهم المستنير تقضى بإخلاص الإنسان لن فعل معه ذلك كله إخلاصًا دائمًا، فكيف بريبي: , ألْدِي خَلْقَنِي فَهُوَ جَبِينِ 🕑 وَالَدِي هُو يَطْعِنُنِي وَسَفِي 🕙 قالاً مرضت فهو يشفين ( الله نبيتي لذ تجيبي 🛈 وَالدِينَ الْمُنْعُ أَنْ يَعْفِرُ فِي خَطِيْتُنِي مر ألف (الشعراء: ٧٨-٨٢). فدلت هذه الأيات على

التوحيد هو إقراد الله سبحانه بالعبادة، وهو دين الرسل الذين أرسلهم الله به إلى عباده، وهو أصل الدين الذي لا يقبل الله من الأولين والآخرين دينا غيره، وبه أرسل الله الرسل، وأنزل الكتب.

> أن الله هو وحده الإله الحق المتضرد بالعبادة. ولك ما الله هو آلحق وأت ما يتفعون من دونيو هو آلتطل ، (الحج: رو الله إن أوادن الله يشتر هل هي حكيفت شرو أو أرادن يرتسة هل هم من الله عليه يتوكل قل حتى الله عليه يتوكل

"

فالتوحيد هو إفراد الله سبحانه بالعبادة، وهو دين الرسل الذين أرسلهم الله به إلى عباده، وهو أصل الدين الذي لا يقبل الله من الأولين والأخرين دينًا غيره، وبه أرسل الله الرسل، وأنزل الكتب، كما قال الله تعالى: ، وَسْتَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن فَبْلِكَ مِن السلة الحظا من دُون الرَّحْمَن الهذ يعددون (الزخرف: ٤٥)، فدين الاسلام مبنى على أصلين: أن يُعبد الله وحده ولا يشرك به شيء، وعلى أن يعبد الله بما شرعه على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم، وهذان هما حقيقة قولنا: رأشهد أن لا اله الا الله، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله .. والتوحيد: أول ما يدخل به في الإسلام.

وآخر ما تخرج به من الدنيا، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: من كان آخر كلامه لا إله إلا الله دخل الجنة،. (صحيح الجامع: ٦٤٧٩).

"

#### أعظم الواجبات على العبد:

والتوحيد أول واجب، وآخر واجب، فالتوحيد أول الأمر وأخره، ولا ينتفع بشفاعة التبى صلى الله عليه وسلم الا أهل التوحيد المؤمنون دون أهل الشرك، ولو كان المشرك محببًا له ومعظمًا الاه لم تنقذه شفاعته من التار، وإنما يتجيه من التار التوحيد والإيمان به صلى الله عليه وسلم، ولهذا فإن أبا طالب وغيره ممن يحبونه ولم يقروا بالتوحيد الذي جاء به صلوات الله وسلامه عليه لم يكن ليخرج من النار بشفاعته ولا بغيرها، قال رسبول الله صلى الله عليه وسلم: الكُلْ نَبِي دَعُوَةً مستجابة، فتعجل كُل نبي دعوته. وإنى اختبات دعوتى شفاعة لأمتى يوم القيامة: فهي ثائلة إن شاء الله من ماتمن أمتى لا يشرك بالله شيئا، (صحيح مسلم:

التوحيية جمادى الأولى ١٤٤١ هـ - العدد ١٨٥ - السنة التاسعة والأربعو

.(119/1

فالهداية للتوحيد واجتناب الشرك فضلٌ من الله يؤتيه من يشاء يستوجب الشكر، كما قال الله تعالى حكاية عن نبيه يوسف عليه السلام: مَاكَاتُ فَا أَن تُشْرَكَ بِٱللَّهِ مِن شَيْءٍ ذَلِكَ مِن فَضَل ٱللهِ عَلِيْنَا وَعَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِنَ أَحْتُرُ النَّاس لَا يَشْكُرُونَ . (يوسف: ٣٨). قال ابن عيينة رحمه الله: (ما أنعم الله على عبد من العباد نعمة أعظم من أن عرفهم: لا إله إلا الله .. فالتوحيد الخالص والبراءة من الشرك لياب الرسالات السماوية كلها، وأساس الملة، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَمِرُوا آلا لتشذوا إلنها وحبا لا إله الا في شبكنا عماً ت حرى (التوبة: ٣١). وعليه فليس هناك معبود مع الله يستحق أن يدعى. فهو سيحانه وحده المستحق للدعاء والعبادة، وهو وحده سبحانه دافع الضر ومالك النفع، المتفرد بالملك والقهر والعطاء والمتع. له الأمر كله. وله الخلق كله، واليه يرجع الأمركله. بيده وحده ملكوت كل شىء، قضاؤه نافذ، وقدره كائن، لا مانع لما أعطى، ولا معطى لما منع، ولا راد لما قضى، هو سبحانه المؤمل وحدد للكشف كمل بالاء، ودفع كل بأساء، فلا الملائكة ولا الأنبياء، ولا الصالحون الأولياء- فضلًا عن غيرهم من الأدعياء- يملكون لأحد ضرا ولا نفعًا، ولا يُعْلِكُونَ موتا

رَلَا حَبُواً وَلَا تَشُوراً ، (الفرقان: ٣)، وقال الله تعالى: «قُلْ أَوْرَدَيْهُ مَا تَدْعُونَ مِن دُونِ أَقَه إِنْ أَرَادَنِيَ اللهُ بِشَرِ هَلَ هُنَ كَثِقَتُ مُرْءِ أَوَ أَرَادَي بِرَحْمَةٍ هَلَ هُنَ مُنْ كَتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَبْي أَمَةً عَلَيْهِ تَرَاحَلُ ٱلْمُوَكِلُونَ ، (المردر: ٣٨).

واذاكان خاتم النبيين وسيد ولد آدم يوم الدين عليه الصلاة والسلام يخاطبه الله سبحانه بيانًا لأمته بقوله: وَلَى لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إلا مَا شَاة اللهُ وَلَوْ كُنْتُ الْقُلْمُ الْغَبْبَ لَاسْتَكْثَرْنُ مِنْ ٱلْغَبْر وْمَا مُسْبَىٰ ٱلشَّوْهُ إِنَّ أَنَّا إِلَّا تَذِيرُ وَيَشِيرُ لِقُومِ فَوْسُونَ ، (الأعراف: ١٨٨)، وينهاه سبحانه بيانًا لأمته بقوله: ، وَلَا تَنْعُ مِن دُون الله ما لا يتفعك ولا يَصْرَكَ قان فعلت فَإِنَّكَ إِذَا مِّنْ ٱلْظَامِينَ 💮 وَإِنَّ مُسْبَكَ أَنَّهُ بِضُرْ فَلَا كَانِيفَ لله إلا هُوَ وَإِنْ يُرْدَكُ بِعَبْرِ فَلَا رَأَدُ لِنَصْلِدُ يُصِبُ بِهِ. مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ، وَهُوَ ٱلْعَقُورُ ٱلرِّحِمْ ، (يونس: ١٠٦-١٠٧)، فعلق قلبك بالله الذى لا إله غيره ولا رب سواه يدير أمر عباده وحده فلا خالق ولا رازق ولا معطى ولا مانع ولا مميت ولا محيى ولا معز ولا مذل إلا هو سبحانه رب الأرباب فما شاء كان، وما لم يشأ لم يكن، ولا تتحرك ذرة إلا بإذنه، ولا يحرى حادث إلا بمشيئته، ولا تسقط ورقة إلا بعلمه، ولا يعزب عنه مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض الا وقد أحصاها علمه وأحاطت بها قدرته، ونفذت فيها

مشيئته واقتضتها حكمته، أما غير الله سبحانه فهو عاجز كل العجز أن ينفع نفسه فضلا عن غيره، ولو وامعان لوجدنا الجواب الكافي والعلاج الشاقي، وأكتفي بذكر والعلاج الشاقي، وأكتفي بذكر أليف واحدة من كتاب ربنا ألتفع وقو شهيد ، (ق، ٣٧)؛ من يؤيه لا يتجبون قم يقو ألا ين يؤيه لا يتجبون قم يقو ألا من يؤيه لا يتجبون قم يقو ألا من يؤيه الا ألما، يتلغ قا، وما فر

والمعنى: ﴿ وَالْدَيِنَ يَدْعُونَ من دونه، أي: من دون الله من سائر خلقه، الا يستجيبون لهم بشىء أى: لا يجيبونهم بإعطائهم شيئًا مما يطلبون منهم: والا كباسط كفيه إلى الماء، أي: إلا كاستجابة من بسط يديه، أي: فتحها ومدهما إلى الماء، والماء في قعر البئر فلا كفاه تصل إلى الماء، ولا الماء بصل إلى كفيه وهو عطشان، ويظل كذلك حتى بهلك عطشا. هذامثل من يعبد غير الله تعالى بدعاء أوذبح أونذر أوخوف أو رجاء: فهو محروم من الاستجابة، خانب في مسعاد، ولن تكون له عاقبة إلا النار والخسران.

نسأل الله تعالى أن يجعلنا هداة مهتدين غير ضالين ولا مضلين، على الإيمان نحيا، وعلى التوحيد الخالص نموت، إنه وحده ولي ذلك والقادر عليه.

3

P.

3

الْحَمَدُ لِلَّهِ الَّذِي هَدَانَا لِلْإِسْلَامِ، وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِيَ لَوْلا أَنْ هَدَانَا اللَّهُ. وَالصَّلَاةُ وَالسَّلامُ عَلَى نَبِينَا مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِهِ وأصْحَابِهِ أَجْمَعِينَ. أَمَّا بَعْدُ: فَإِنَّ محاسبة المسلم لنفسه بصدق هو سبيل سعادته في الدنيا والآخرة، فأقول وبالله تعالى التوفيق.

محاسبة التمسى

طريق النجاة

#### تعريف المعاسبة:

Mar Harris V. Fr

المحاسبة: هي مُسَاءً لهُ المسلم لنفسه بصَدُقٍ عن كُلُ قَوْلِ أو عملٍ يُصَدُرُ منْهُ. (تزكية النفس . أحمد فريد . ص٧٢)

قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَبَّهُ ٱلْلَيْكَ مَامَوُا الْنُوا اللهُ وَلَتَنْظُرُ عَمَّرُ عَلَى فَدَمَتَ لِفَكْرٍ وَانْقُوا اللهُ إِنَّ اللهُ خَبِرًا بِمَا تَعْمَلُونَ (الحشر:1٨)

قال الإمام ابن كثير (رحمَهُ اللهُ): قوْلُهُ: (وَلَتَنْظُرُ نَفْسٌ مَا قَدَمتْ لغد) أَيُّ: حَاسبُوا أَنْفُسَكُمْ قَبَلُ أَنَ تُحَاسبُوا، وانْظُرُوا مَاذَا ادْخَرْتُمْ لأَنْفُسبُكُمْ مِنْ الأَعْمَال

#### اعداد الم صلاح نجيب الدق

الصالحة ليوم معادكم وعرضكم على ربكم.

قوْلُهُ: (إِنَّ اللَّهُ خَبِيرُ بِمَا تَعْمَلُونَ) أي: اعْلَمُوا أَنَّهُ عَالَمُ بِجَمِيع أَعْمَالَكُمْ وَأَحْوَالَكُمُ لا تَحْفَى عَلَيْهِ مِنْكُمُ حَافَيَةٌ، وَلا يَغِيبُ عَنَهُ مِنْ أُمُورِكُمْ جَلِيلُ وَلا حَقِيرٌ. (تفسير ابن كثير. ج٨. صـ٧٧)

#### مشارطة النفس:

إذا أصبح المسلم وقرع من فريضة الصبح يتبغي أن يفرع قلبه لمشارطة نفسه فيقول: يا نفس، ما لي

بضاعة إلا العُمْرُ، فإذا فني فقد فنى رأس المال ووقع الماس عن الثجارة وطلب الربح، وهذا اليوم الجديد قد أمهلني الله فيه وأنسا فِ أَجْلى وَأَنْعَمَ عَلَى بِه، ولو توفاني لكنت أتمنى أن يرجعنى إلى الدنيا يؤما واحدا حثى أعمل فيه صالحًا، فاحسبي أنَّكَ قد تُوفيت ثُمَ قَدْ رُددت فَإِيَّاكَ ثُم إِياك أَنْ تُضَيعى هَذَا الْبَيْوَمَ، فَإِنَّ كُلَّ نَفْس مِنَ الأنْفَاس جَوْهَرَةُ لَهَا قَيِمَةً، فلا تميلي إلى الكسل والدعة والاستراحة فيفوتك من

لتوحيب جبادى الأولى ١٤٤١ هـ - العدد ١٨٥ - السنة التاسعة والأر بعون

دَرَجَاتَ عَلَيْنِ مَا يُدْرِكُهُ غَيْرُكَ وَتَبْقَى عِنْدَكَ حَسْرَةُ لا تُفَارِقْكَ.وَإِنْ دَخَلْتَ الْجَنْة. (موعظة المؤمنين . جمال الدين القاسمي. صـ٣٠٦)

#### أقوال السلف الصالح في محاسبة . النفس؛

سـوف نذكر بعض أقـوال سلفنا الصالح في محاسبة النفس:

(١) قالَ عُمَرُ بن الخطاب، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، حَاسبُوا أَنْفُسَكُمُ قَبْلَ آنْ تُحَاسبُوا وَزِنُوا أَنْفُسَكُمْ قَبْلَ آنْ تُوزَنُوا، فَإِنَّ أَهُونَ عَلَيْكُمْ فِي الْحَسابِ عَدًا أَنْ تُحَاسبُوا أَنْفُسَكُمْ تَرْنُوا للْعَرْضِ الْأَكْبَر يَوْمَ تُعْرَضُونَ لَا تَخْفَى مِنْكُمْ خَاهيَةٌ. (الزهد . أحمد بن

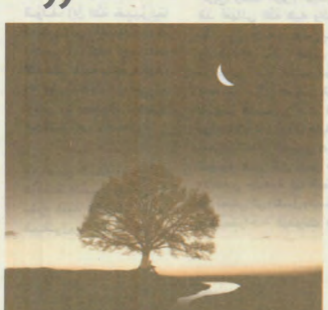
"

in air

حنبل. صـ٩٩. صـ ٦٣٣) (٢) قـال الْحَسَن الْبَصَرِيُّ (رَحِمَهُ اللَّهُ) فِقَوْلِه تَعَالَى : ( وَلَا أَقَتَم الْقَسِ الرَّمَةِ) إلا يُعاتبُ نفسهُ مَاذا أرَدَتُ بَكَلمَتي مَاذا أرَدْتُ بِآكَلتي مَاذَا أَرَدْتُ بِشَرْبَتي وَالْعَاجِزُ يَصْمِي قَدْمَا لا يُعَاتبُ نفسهُ. (محاسبة النفس - لابن أبي الدنيا. صـ٢٤. رقم: ٤)

(٣) قـال مَسْرُوقٌ (رَحِمَهُ اللهُ)؛ إنَّ المَرْءِ لَحَقيقٌ أَنْ يَكُونَ لَهُ مَجَالُسُ يَخَلُو فيها قَيَدُكُر فيها دُنُوبَهُ فَيَسْتَغْفَر منْها. (الزهد . لأحمد بن حنبل.صـ٢٨٣.رقم: ٢٠٣٨) (٤) قـال مالكُ بْنُ دينار رحمهُ اللهُ؛ رَحم اللهُ عَبْداً

> قَالَ مَالَــكُ بَنْ دِينَار رَحِمَهُ اللهُ؛ رَحِـمَ اللهُ عَبَدًا قَالَ لَنْفَسِـهُ: أَلَسْتَ صَاحِبَةً كَذَا؟ أَلْسَـتَ صَاحِبَةً كَذَا؟ ثُمُ ذَمْهَا ثُمُ خَطَمِهَا، ثُمُ أَثَرُمَهَا كَتَابَ اللهُ؛ فَكَانَ ثَهَا قَائَدًا.



قالَ لنَفْسِهِ: ٱلسَّت صَاحِبَة كَذَا؟ ٱلسَّت صَاحِبَة كَذَا؟ ثُمَّ ذَمَّهَا ثُمَّ خَطْمَهَا، ثُمَّ ٱلْزَمْهَا كَتَابَ اللَّهِ؛ فَكَانَ لَهَا قَائدًا. (محاسبة النفس. لابن أبي الدنيا. صـ٢٥. رقم:٨)

(٥) قال مَيْمُونُ بَنْ مَهْرَانَ (رَحِمَهُ اللَّهُ): لا يَكُونُ الْعَبُدُ تَقَيًّا حَتَّى يُحَاسبَ مَفْسَهُ كَمَا يُحَاسبُ شَرِيكَهُ من آيْن مَطْعَمُهُ وَمَلْبَسُهُ. (٣١٩)

(٢) قالَ إبْراهيمُ التَّيْمِيَ رَحِمهُ اللَّهُ: مَثْلَتُ نَفْسِي فِ الْجِنَة. آكُلُ ثمارَهَا، وَأَشْرَبُ مَنْ أَنْهَارهَا، وَأَعَانِقُ أَبْكَارهَا، مَنْ أَنْهَارهَا، وَأَعَانَعُ النَّارِ، مَنْ رَقُومها، وَأَعَانَعُ سَلَاسلَها مَديدها، وَأَعَانَعُ سَلَاسلَها وَأَغُلَالها؛ فَقُلْتُ لَنَفْسي، أَيْ قَالَتَ: أُرِيدُ أَنُ أَرَدُ إِلَى الَدُّنْيَا؛ فَائَتَ فِي الْأَمْنِية فَاعْمَلي. (محاسبة النفس. لابن أبي الدنيا. صـ٢٦. رقم، ١٠)

(٧) قــال عَـبُـدُ اللَّه بَـنُ السُـنَديُّ (رحـمَـهُ اللَّهُ): عَبَيدُ (رحمَهُ اللَّهُ). فقال لَهُ: عُبَيدُ (رحمَهُ اللَّهُ). فقال لَهُ: أَنْتَ يُونُسُ بَنُ عَبِيدَ؟ قال: نَعْمَ قالَ: الْحَمْدُ للَّه الَّذِي لَمُ يَمْتَنِي حتَّى رَأَيْتَكَ قَالَ: وَمَا حَاجَتُكَ؟ قَالَ: أُرِيدُ أَنَ آسَالَ عَنْ مَسَالَة قَالَ: سَلْ عَمًا بِدَا لَكَ. قَالَ: أُخَـبِرْنِي ما عَايَة الوَرِع؟ قَالَ: مُحاسبة النَّفس مع كُلْ طَرْفة عَيْنِ. وَالْخُرُوجُ

عنُ كُلُ شُبُهَة. (الزهد الكبير للبيهقي. صـ ٣١٤ . رقم: ٨٤٠) (٨) قـال الحسن بن علي الدقاق (رحمه الله): أصل الطاعة الورع التُقى، وأصل الشقى

محاسبة التفس،

ومحاسبة النَّفس من

الْحُوف والرَّجاء، والْحُوف

والرجاءمن المعرفة،

#### أنواع محاسبة النفس:

مُحاسبَة النَّفْس تَوْعَانِ: مُحاسبَة النَّفْس قَبْلَ العَملِ. وَمُحَاسَبَ أَ الْنَّفْسِ بَعْدَ العَملِ.

أولاً، محاسبة النفس قبل العمل:

المقصود بذلك هُوَ أَنَ يقفَ المسلمُ عند أوَّل همته وَارَادَته وَلا يُبادرُ بِالعملِ حتى يتبيَّنَ لَهُ رُجْحَانُهُ على تركِه.

قال الْحَسَنُ الْبَصْرِيِّ (رَحِمَهُ اللَّهُ):

رَحم اللَّهُ عَبْدًا وَقَفَ عَنْدَ هَمَه، فَإِنَّ أَحَدًا لا يَعْمَلُ حَتَّى يَهِمْ، فَإِنْ كَانَ للَّه عَزَّ وَجَلَّ مَضَى، وَإِنْ كَانَ لَغَيْرِ اللَّه أَمُسَكَ. (شَعب الإيمان د للبيهقي . جـ ٩ . صـ ٤١١ . رقم: ٦٨٩٤)

شرح قول الحسن البصري: شرح أحد العلماء قول الحسن المصرى فقال: إذا تحركت النفس لعمل من الأعمال وهم به العبد وقف أولاً، ونظر: هل ذلك العمل مقدور له أم غير مقدور ولا مستطاع؟ فان لم يكن مقدورًا لم يقدم عليه، وإن كان مقدوراً وقف وقفة أخرى ونظر: هل فعله خير من تركه، أو تركه خير من فعله؟ فإنكان الثانى تركه ولم يقدم عليه، وإن كان الأول وقف وقفة ثالثة، ونظر: هل الباعث عليه إرادة وجه الله وثوابه، أم إرادة الجاه والثناء والمال من المخلوق؟ فإن كان الثاني لم يُقدم عليه وإن أفضى به إلى مطلوبه؟ لنلا تعتاد النفس الشرك، وبخص عليها العمل لغير الله، فيقدر ما يخف عليها ذلك يثقل عليها العمل لله،

حتى يصير أثقل شىء عليها، وإن كمان الأول وقف وقفة أخرى، ونظر: هل هو معان عليه، وله أعوان يساعدونه ويتصرونه إذا كان العمل محتاجاً إلى ذلك؛ أم لا؟ فإن لم ىكى له أعوان أمسك عنه، كما أمسك النبي، صلى الله عليه وسلم، عن الجهاد بمكة حتى صبار له شوكة وأنصار، وإن وجده معاناً عليه فليقدم عليه فإنه منصور بإذن الله تعالى.

فهذه أربع مقامات. يحتاج العبد إلى محاسبة نفسه عليها قبل الفعل. (إغاثة اللهفان ـ لابن القيم ـ جا ـ صـ ١٣٨)

ثانياً، محاسبة النفس بعد العمل.

مُحاسبة النَّفْس بَعْدَ العملِ ثلاثة أَنُواع وَهِي:

(١) مُحَاسَبَة النَّفْسِ عَلَى طَاعَة قَصَرتُ فِيهَا مَنْ حَقَّ الله، فَلَم تُوقَعْهَا عَلَى الوَجْهِ الذي يَنْبَغى.

وَحَقَّ اللَّهِ فَي الطَّاعات بِمُرَاعاة سِتَّة أَمُور وهي: الإخلاص فِي العمل والنصيحة للَّه فيه ومُتَابَعة الرَّسُولِ صَلَّى اللَّهُ عليه وسَلَّم فيه وَشَهُودُهُ مَشْهد الإحسان فيه، وَشُهُودُ

منّة الله عليه فيه، وشَهُودُ تقصيره فيه بعد ذلك كُله، فيُحاسبُ نفسهُ: هل وفى هذه المقامات حقها، وهل أتى

تتوحيب جيادي الأولى 1331 هـ- العند 140-السنة التاسعة والأربعون

في هذه الطّاعات.

(٢) مُحاسَبة النَّفْس على عُمَل كَانَ تَركَهُ خَيرًا لَهُ من فعُله.

(٣) مُحاسبة النفس على أمر مباح أو مُعْتاد لما فعله. وَهَـلُ أَرَادَ بِـه اللَّه والَـدَارَ الأَخرة. فيكُونُ رَابِحا فيه أو أرادَ بِه الدُّنْيَا وَعَاجِلَهَا فَيُحْسَرُ ذَلِكَ

الرُبْح ويفُوتُهُ الظَّفَرُ بِه. (إغاثة اللهفان للابن القيم . صـ ١٣٩، ١٣٨)

#### الأسباب المعينة

#### على محاسبة النفس :

هناك أسباب تعين الإنسان على محاسبة نفسه وتسهل عليه ذلك منها:

(1) معرفته أنه كلما اجتهد في محاسبة نفسه اليوم استرح من ذلك غداً، وكلما أهملها اليوم اشتد عليه الحساب غدًا.

(٢) معرفته أن ربح محاسبة النفس ومراقبتها هو سكنى الفردوس، والنظر إلى وجه الحرب سبحانه، ومجاورة الأنبياء والصالحين وأهل الفضل.

(٣) النظر فيما يؤول إليه ترك محاسبة النفس من الهلاك والدمار، ودخول النار والحجاب عن الرب تعالى ومجاورة أهل الكفر والضلال والخبث. جمادي الأولى 1331 هـ- العليد 100 - السنية التاسعة والأربعوة

(٤) صحبة الأخيار
 الذين يحاسبون أنفسهم
 ويطلعونه على عيوب

" وحق الله في الطاعات بمراعاة سنة أمور وهي: الإخلاص في العمل والنصيحة لله فيه ومتابعة الرسول ضلى الله عليه وسلم فيه وشهوده

نفسه، وترك صحبة من عداهم.

(٥) النظر في أخبار أهل المحاسبة والمراقبة من سلفنا الصالح.

(٦) زيارة القبور والتأمل <u>ع</u> أحوال الموتى الذين لا يستطيعون محاسبة أنفسهم أو تدرك ما فاتهم. (٧) حضور مجالس العلم والوعظ والتذكير فإنها تدعو إلى محاسبة النفس. (٨) قيام الليل وقراءة القرآن والتقرب إلى الله تعالى بأنواع الطاعات.

(٩) البعد عن أماكن اللهو والغفلة فإنها تنسي الإنسان محاسبة نفسه.

(۱۰) ذكر الله تعالى ودعاؤه بأن يجعله من أهل المحاسبة والمراقبة، وأن يوفقه لكل خير.

(11) سوء الظن بالنفس ومقتها في جنب الله تعالى، فإن حسن الظن بالنفس

ينسي محاسبة النفس، وربما رأى الإنسان . بسب حسن ظنه بنفسه . عيوبه ومساونه كمالاً .

(فصل الخطاب في الزهد . محمد عويضة . جـ٥ . صا٤٤)

#### فوائد محاسبة النفس

نستطيعُ أن نُوجزُ فوائد محاسبة المسلم لنفسه في الأمور التالية:

(1) إطلاع المسلم على غيوب نفسه، فمن لم يطلع على عيوب نفسه لم يمكنه إزالتها.

(٢) لولا أنَّ الله تعالى وفق العبد لحاسبة نفسه لشقي بوم القيامة.

(٣) مُحاسَبَة النَّفْسِ مِنْ
 الْكَياسَة.

(٤) استراحة المحاسب من التُعب الطويل يوم القيامة. (٥) المحاسب لنفسه لا يتحسر يوم القيامة كالذين لم يحاسبوا أنفسهم.

(٦) تَمْرِينُ النَّفْسِ عَلَى العبادة والمُداومة على ذكر الله ليلاً ونَهارًا.

(مـوارد النظمآن . عبد العزيز السلمان . جا . صـ (۱۹۸)

وَآخَـرُ دَعْـوَانَـا أَنِ الْحَمْدُ لِلَهُ رَبُ الْعَالَيْنَ. وَصَلَّى اللَّهُ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِيْنَا مُحَمَّدٍ، وعَـلَى آلَـه، وَأَصَـحَابِهُ، وَالتَّابِعِينَ لَهُمْ بِإِحْسَانِ إِلَى يَوْمِ الدَّيِنِ.

## كيفية زواج النبي صلى الله عليه وسلم وموافقتها لاصطفاء الله تعالى له

فصول من

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فثبت في الأحاديث الصحيحة: أن النبي صلى الله عليه وسلم تزوج بأم المؤمنين خديجة رضي الله عنها قبل البعثة ببضع عشرة سنة. وكانت يومنذ أفضل نساء قومها نسبًا وعقلاً وفضلاً وشرهًا ونبلاً وطهارة وعفة. وهي أول امرأة تزوجها رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم يتزوج عليها حتى ماتت قبل الإسراء والمعراج.

> وكان النبي صلى الله عليه وسلم يُثني عليها، ويُظهر محبتها، ويتأثر عند ذكرها بعد وفاتها: لتطمينها إياه عند نزول الوحي عليه صلى الله عليه وسلم ولمبادرتها إلى عليه، وغير ذلك من مواقفها مليه، وغير ذلك من مواقفها مكانتها السامية في الإسلام. وكل أولاده صلى الله عليه وسلم منها سوى إبراهيم:

#### مداد کرد. سعید صوابی

حيث ولدت له أولا: القاسم - وبه كان يكنى- ثم زينب، ورقية، وأم كلثوم، وفاطمة، وعبدالله-، وكان عبدالله يلقب بالطيب والطاهر- ومات بنوه كلهم في صغرهم، أما البنات فكلهن أدركن الإسلام فأسلمن وهاجرن، غير أن الوفاة أدركتهن في حياته صلى الله عليه وسلم سوى فاطمة

رضي الله عنها؛ فقد تأخرت بعده صلى الله عليه وسلم بستة أشهر، ثم لحقت به. وقد ظلت أم المؤمنين خديجة تؤازر وتناصر وتؤنس رسول الله صلى الله عليه وسلم لا سيما عند الشدائد.. إلى أن توفيت رضي الله عنها قبل الهجرة النبوية إلى المدينة بثلاث سنين في العام نفسه الذي توفي فيه أبو طالب؛ كما ذكر ذلك هشام بن عروة. عن

ممادي الأولى

4

السنة التاسعة والأربعوز

أبيه، عند البخاري (فتح الباري: ٢٢٤/٧ ح ٣٨٩٦). قال الحافظ ابن حجر: محديجة بنت خويلد بن أسد بن عبدالعزى بن قصي، تجتمع مع النبي صلى الله عليه وسلم في قصي، وهي أول من تزوجها صلى الله عليه وسلم، وهي من أقرب نسائه إليه في النسب، ولم يتزوج غيرها من ذرية قصي إلا أم حبيبة، (فتح الباري (١٣٤/٧).

واسم أم حبيبة: رملة بنت أبى سفيان صخر بن حرب بن أمية بن عبد شمس بن عبد مناف بن قصى، وقد تزوجها رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد هجرته إلى المدينة أثناء هجرتها إلى أرض الحبشة، وبالرغم من صغر سنها: إلا أنها أقرب في التسب إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ حيث تلتقى معه في عبد مناف بن قصى. أما أم المؤمنين: خديجة بنت خويلد بن أسد بن عبد العزى بن قصى؛ فإنها تجتمع معه صلى الله عليه وسلم في قصى بن كلاب.

وقد تزوج النبي صلى الله عليه وسلم أم المؤمنين خديجة:وهو يحسن الخامسة والعشرين. يحقول الجمهور. وقد أجمع أهل العلم على أن النبي صلى الله عليه وسلم تزوج من أم المؤمنين خديجة رضي الله عنها قبل البعثة. وذلك استنباطًا من الأحاديث الصحيحة. كما

A0-12mil

Tilmak

والأربعون

ظلت أم المؤمنين خديجة تؤازر وتناصر وتؤنس رسول الله صلى الله عليه وسلم لا سيما عند الشدائد.. إلى أن تُوفيت رضي الله عنها قبل الهجرة النبوية إلى المدينة بثلاث سنين.

> ترجم البخاري في: كتاب مناقب الأنصار، في صحيحه بقوله: باب تزويج النبي خديجة وفضلها رضي الله عنها.

وأما تفاصيل الزواج، وكيف حصلت الخطبة وتم العقد، ومن الذى كان وليها في النكاح؛ فقد اختلفت الروايات في ذلك، وكلها ضعيفة؛ بل منها ما هو واه، وفي هذه الحالة يجب على كل مؤمن أن يقبل منها ما رجّحه الجمهور، وما يليق بمقام خاتم الأنبياء وخير الخلائق على الإطلاق

صلى الله عليه وسلم، وما يتفق مع حفظ الله وصيانته وعصمته لنبيه صلى الله عليه وسلم ورعايته وعنايته به، وما يوافق الشرع الشريف وسنة الله تعالى في اصطفائه لأنبيائه وتطهيرهم من كل دنس أو شائبة كما قال تعالى: (ويتم عنكا لي السطنين بله، كيف يكونُ تعهده-بل، كيف يكونُ تعهده-

تبارك اسمه- لصفوتهم وأشرفهم وأكملهم... صلوات الله وسلامه عليه وعليهم أجمعين.



# الاجتهاد في العبادة، الجود والإنفاق وجهادهم في سبيل الله تعالى

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

#### قمن سمات أهل القرآن أنهم يجمعون بين العلم والعمل ، والاجتهاد في العيادة .

ومن صفحات كتاب (معرفة القراء الكبار على الطبقات والأعصار) للإمام الذهبي نطالع شيئًا من سيرتهم في التعبد:

#### - الأسود بن يزيد النخعي الكوغ (تvo):

من أئمة التابعين، أخذ القراءة عرضًا عن ابن مسعود، كان يختم القرآن في كل ست، سئل عنه الشعبي فقال: كان صوامًا قوامًا حجاجًا ، وقال عنه علقمة بن مرثد: كان الأسود يصوم حتى يخضر جسده، ولقد حج ثمانين مرة من حجة وعمرة (ص ٢٩). - أبو عبد الرحمن السلمى (تـ٢٤).

مقرئ أهل الكوفة، قال عطاء بن السانب: دخلنا على أبي عبد الرحمن نعوده، فذهب بعضهم يرجيه، فقال: «أنا أرجو ربي، وقد صمت له ثمانين رمضان (ص٣٧).

#### - عاصم بن أبي النجود (ت ١٢٧)،

قال عنه أبو بكر (الراوي عنه): «كان إذا صلى ينتصب كأنه عود، وكان يكون يوم الجمعة في المسجد إلى العصر، وكان عابدًا خيرًا، أبدًا يصلي، ربما أتى حاجة فإذا رأى مسجدًا قال: مل بنا، فإن حاجتنا لا تفوت،

#### عداد الم عاير

ثم يدخل فيصلى (ص٨٠).

#### - حمزة بن حبيب الزيات ( ١٥٦ ):

قال عبيد بن موسى: «كان حمزة يقرئ القرآن حتى يتفرق الناس، ثم ينهض فيصلي أربع ركعات، ثم يصلي ما بين الظهر والعصر، وما بين المغرب والعشاء، وحدثني بعض جيرانه أنه لا ينام الليل، وأنهم يسمعون قراءته يرتل القرآن «(س١١٦).

#### - أبيو سيماك قعنَب بين هيلال العدوى اليصري:

قال أبو حاتم السجستاني: كان يقطع ليله قيامًا، ونهاره صيامًا، ولم يقرئ الناس بل أخذت عنه هذه القراءة في الصلاة،، وقال أبو زيد: وهب مروان بن محمد أبا سماك ألف دينار، فو الله ما ترك منها حبّة، بل تصدق بها، فقلنا: لو تركت شيئًا لولدك؟ قال: الله لهم ولى (ص ١٦٠).

#### - ابـن الـزرز محمد بـن أحمد بـن مرشد الدمشقى،

قرأ على هارون الأخفش، وقرأ عليه عبدالباقي بن السقاء ثلاث ختمات، وقال: «كان من خيار المسلمين، صابرًا على صيام الدهر، ولزوم الجماعة (ص٢٣٤).

- ابن جابر أحمد بن عبد الله الأزدي

وحيث جمادى الأولى 1331 هـ - العدد 100 - السنلة التاسعة والأربعون

#### الإشبيلي القرئ العابد (ت ٥٣٦)؛

أم وأقرأ بمسجد بلده ستين عامًا، وجاور بالمسجد لا يخرج الا لحاجة، أو الجمعة، وكان من كبار الصالحين (ص٥٣١).

# - ابن سكينة عبد الوهاب بن الأمين البغدادي المقرئ (ت٧٠٧)؛

قال عنه ابن النجار: عمر حتى حدث بجميع مروياته مرارًا، وقصده الطلبة من البلاد، وكانت أوقاته محفوظة. فلا يمضي له ساعة إلا في قراءة أو ذكر أو تهجد، أو تسميع، وكان كثير الحج والمجاورة والوضوء. لا يخرج من داره الا لحضور جمعة أو عيد أو جنازة، ولا يأتي الرؤساء، ويديم الصوم غالبًا، ويستعمل السنة في أموره، وكان يتواضع لجميع الناس، وكان ظاهر الخشوع، غزير الدمعة. قد ألبس رداء من البهاء وحسن الخلقة وقبول الصورة وجلالة العبادة، كانت له في القلوب منزلة عظيمة، صحبته قريبًا من عشرين سنة، وطفتُ البلاد ما رأيتُ أكمل منه ولا أكثر عبادة ولا أحسن سمتًا، قرأت عليه بالروايات، وكان ثقة حجة (ص ٢٢٤).

#### ومن أخلاقهم ، الجود والإنفاق :

قال الله تعالى: إن الذين يتلون كتاب الله وأقاموا الصلاة وأنفقوا مما رزقناهم سرا وعلانية يرجون تجارة لن تبور ليوفيهم أجورهم ويزيده من فضله إنه غفور شكور (فاطر: ٢٩-٣٠). وهذه آية القراء.

# الشهرزوري البارك بن الحسن أبو الكرم البغدادي:

المقرى مصنف كتاب المصباح الزاهر في العشرة البواهر (مات قبل سنة خمسمائة): قال ابن النجار: كان عالمًا فاضلاً، دَيْنًا، حسن الطريقة، ذا مروءة وصولاً لأهله، كانت له دنيا واسعة فأنفقها كلها على أهل الخير (ص٤٩٥).

# - ابن هذيل علي بن محمد أبو الحسن البلنسي المقرئ (ت<sup>3</sup>٥٩)،

، قال الأبار: كان صوامًا قوامًا كثير الصدقة،

وكان يتصدق على الأرامل واليتامى، فقالت له زوجته: إنك لتسعى بهذا في فقر أولادك. فقال لها: لا والله، بل أنا شيخ طمّاع أسعى في غناهم (ص ٥٥١-٥٥٢).

#### - الهمذائي الحسن بن أحمد أبو العلاء العطار(ت ٥٦٩)،

كان من أبناء التجار فأنفق في طلب العلم جميع ما ورشه؛ حتى سافر إلى بغداد وأصبهان مرات ماشيًا حاملاً كتبه على ظهره (ص ٥٧٦).

#### - الأصبهاني محمد بن عبد الرحيم (ت٢٩٦):

قرأ على ورش وكان إمامًا في روايته عنه، قال: ارحلتُ إلى مصر، ومعي ثمانون ألفًا، فأنفقتها على ثمانين ختمة (ص ٢٦٣). وأهل القرآن كما أنهم رهبان الليل، فمنهم فرسان النهار.

#### جهادهم واستشهادهم في سبيل الله تعالى:

#### - عثمان بن عفان رضي الله عنه،

قُتِلَ مظلومًا شهيدًا صابرًا محتسبًا سنة حُمس وثلاثين (ص٩).

- علي بن أبي طالب رضي الله عنه: قُتلَ شهيدًا سنة أربعين. وما على وجه الأرض يومئذ بَدَرِيُّ أفضل منه (ص١١).

#### - سعيد بن جبير،

الأمام المقرى المفسر فتل شهيدًا سنة خمس وتسعين، قال ميمون بن مهران: مات سعيد بن جبير وما على وجه الأرض أحد إلا وهو محتاج إلى علمه (ص٤٩).

#### - الكلاعي سليمان بن موسى:

المقرئ عالم أهل الأندلس في زمانه، تلا بالسبع على أصحاب ابن هذيل، قتل بإذن الله شهيدًا مقبلاً غير مدبر سنة ١٣٤ه. (ص٦٨٢).

نسأل الله تعالى أن يجعلنا من أهل القرآن، وأن يرزقنا تلاوته آناء الليل وأطراف النهار، إنه ولي ذلك والقادر عليه. ية التاسعة والأربعون 22



