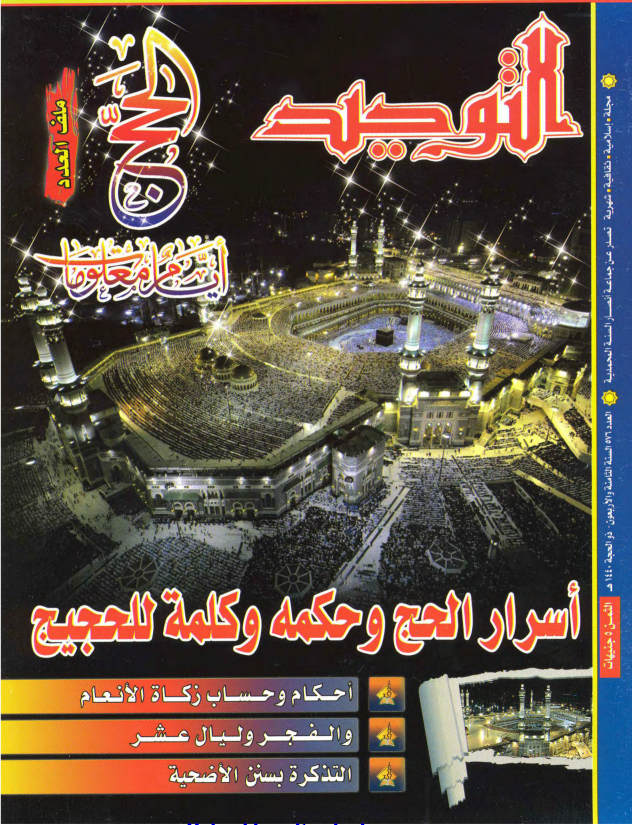
# قيم الوسطية والاعتدال في نصوص الكتاب والسنة



Upload by: altawhedmag.com

# 

### رئيس مجلس الإدارة أ.د. عبد الله شاكر الحنيدي



# نُعَل النبي عليه السلام ورءوس المرابين

في مثل هذه الأيام، منذ قرون وأعوام، خطب النبي عليه الصلاة والسلام، خطبة الوداع على عرفة، فقال كلامًا فَسَرَه وعرَّفه: «كل ربا الجاهلية تحت قدمي موضوع، وأول ربًا أضعه ربانا؛ ربا العباس بن عبد المطلب».

ذلك أن الله تعالى حرَّم الربا، ومحق بركته، وهدَّد وتوعَد من يتعامل به بحرب الله ورسوله له. فأخبرونا بربكم كيف يصنع أقوام بأموالهم وقد حاربهم فيها رب العباد؟ 1

ولقد انتشرت بوادر حرب الله تعالى لأكلي الربا، الذين قالوا: إنما البيع مثل الربا معاندين قوله تعالى: «وَأَحَلَّ اللهُ الْبَيْعُ وَحَرَّمَ الربا» (البقرة، ٢٧٥)، فظهرت الأزمات الاقتصادية العالمية الخانقة، وتراكمت الديون التي تمثل أشد ضائقة. وقد عقد الله تعالى المقارنة بين نتيجة اتباع وعود الشياطين بأكل الربا؛ وبين نتيجة طاعة الله بأكل الحلال؛ فقال؛ والشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرُ وَيَأْمُرُكُمْ بِالْفَحْشَاءِ وَالله يَعدُكُمُ مَعْفِرَةً منهُ وَفَضْلًا وَاللَّهُ وَاسعٌ عَليمٌ»، وفي ظل الأزمات العالمية الطاحنة، والفقر المُذل؛ هل يُدرك أكلة الربا؛ لماذا وضع النبي الكريم الربا تحت نعله؟

التحرير



صاحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية

#### الشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

#### اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمان معاوية محمد هيكل د. مرزوق محمد مرزوق محمد عبد العزيز السبد

#### إدارة التحرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت.۲۳۹۳۲۰۱۷ فاكس ،۲۳۲، ۲۳۹۳

#### اللك كا العام |

www.ansaralsonna.com ماتف: ۲۳۹۱۵٤٥٦-۲۳۹۱۵۵۷٦

#### البريد الإلكتروني |

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

#### رئيس التحرير |

GSHATEM@HOTMAIL.COM

#### قسم التوزيع والاشتراكات

7444101V:0

ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

حرات وع القرحية المرتبي المرتبي المرتبي والمرتبي والمرتبي المرتبي الم

مراكالإيمالا المخالاة والمرابات

مفاجأة كبرى

## رئيس التحرير:

### جمال سعد حاتم

### مديرالتحريرالفني: حسين عطا القراط



#### سكرتير التحرير:

مصطفى خليل أبوالعاطي الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد محمدمحمود فتحي

#### الاشتراك السنوي

١- في الداخل ١٠٠ جنيه توضع في حساب المجلة رقم/١٩١٥٩٠ ببنك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الأيداع على فاكس الجلة رقم/ ٢٢٢٩٣٠٦٦٢ ٧- ١١ الخارج ١٠ دولاراً أو ٢٠٠ ريال

سعودي أو مايعاد لهما ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد ، أنصار السنة حساب رقم /١٩١٥٠٠

#### ثمن النسخة

مصر ٥٠٠ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الامارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطرة ريالات ، عمان نصف ريال عمانی ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو



| 4   | افتتاحية العدد، د. عبد الله شاكر                    |
|-----|-----------------------------------------------------|
|     | قيم الوسطية والاعتدال في نصوص الكتاب والسنة:        |
| ٦   | رئيس التحرير                                        |
| 9   | باب التفسير، د. عبد العظيم بدوي                     |
| 17  | أحكام وحساب زكاة الأنعام، د. حسين حسين شحاتة        |
| 10  | من أخلاق أهل القرآن: د. أسامة صابر                  |
| 14  | باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق                      |
| ٧.  | فقر الشاعر: د. محمد بن إبراهيم الحمد                |
| 11  | دررالبحار: علي حشيش                                 |
| 74  | فقه المرأة المسلمة: د. عزة محمد رشاد                |
|     | أسرار الحج وحكمه وكلمة للحجيج:                      |
| 77  | د. صالح بن عبد الله بن حميد                         |
| ۳.  | خصائص يوم عرفة: عبده أحمد الأقرع                    |
| 4.5 | فقه الواقع أصول وضوابط: د. أحمد منصور سبالك         |
| 41  | واحة التوحيد: علاء خضر                              |
| 44  | دراسات شرعية: د. متولي البراجيلي                    |
| ٤١  | التذكرة بسنن الأضحية: د. حمدي طه                    |
| 11  | فتاوى الحج                                          |
| ٤٧  | الأمثال في القرآن: مصطفى البصراتي                   |
| 0.  | المسؤولية تكليف لا تشريف، جمال عبدالرحمن            |
| ٥٣  | تحذير الداعية من القصص الواهية؛ علي حشيش            |
| ov  | قرائن اللغة والنقل والعقل: محمد عبد العليم الدسوقي  |
| 77  | الأحداث الهامة في تاريخ الأمة: عبد الرزاق السيد عيد |
| 77  | حصاد الفتن: د. عماد عيسى                            |
| ٦٨  | الكفارات وحمد عبد العذب                             |

000 Jours and Menting Mante Original Colligional alsh can go on aging ship can fall man hims.

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، ولا عدوان إلا على الظالمين، والصلاة والسلام على إمام الأنبياء وسيد المرسلين، وعلى آله وصحبه ومن سلك سبيلهم إلى يوم الدين.

وبعده

فإن الله تبارك وتعالى أكرم عباده المؤمنين بمواسم عظيمة للاستكثار من الصالحات والإقبال على الطاعات، وهي كثيرة بحمد الله ومنها عشر ذي الحجة التي هي على الأبواب، وقد أودع الله فيها كثيرًا من الخيرات، وقد ورد في فضلها وعظيم مكانتها أدلة من الكتاب والسنة، منها:

١- قول الله تعالى: « وَٱلْنَجْرِ (أَ) وَلِيَالِ عَشْرِ» (الفجر: ١،٢)، والمراد بقوله: «وليال عشر»: العشر الأول من ذي الحجة، وقد ذكره ابن حجر عن ابن عباس، وعبد الله بن الزبير، ومسروق، وعكرمة، وغيرهم، وهو أرجح الأقوال فيها، قال ابن جريج: «والصواب من القول في ذلك عندنا أنها عشر الأضحى؛ لإجماع الحجَّة من أهل التأويل». (جامع البيان ٩٠٨/٣٠).

٢- ومن فضائل عشر ذي الحجة: أنها الأيام المعلومات التي شرع الله ذكره فيها وأمر به، قال الله تعالى: « لَشَهِدُواْ مَنْهُمُ لَهُمْ وَيَذْكُرُواْ ٱسْمَ ٱللَّهِ فِي أَبَّامٍ مَّعْلُومَنتِ مَا رَزْقَهُم مِنْ بَهِيمَةِ ٱلأَنْفَئِيرُ فَكُلُواْ مِنْهَا وَاطْعِمُواْ ٱلْبِهَابِينَ ٱلْفَقِيرَ ١١٠ ثُمَّ لَيُقْضُواْ تَفَتَّهُمْ وَلْـيُوفُواْ نُذُورَهُمْ وَلْـيَطُّوفُواْ بِٱلْبَيْتِ ٱلْعَيْبِيِّ» (الحج:٢٨-٢٩). قال ابن كثير رحمه الله عن ابن عباس رضى الله عنهما: إن الأيام المعلومات أيام العشر، وعلقه البخاري عنه بصيغة الجزم به. (انظر تفسير ابن كثير -(YAA/Y

وقال ابن رجب رحمه الله: «وجمهور العلماء على أن هذه الأيام المعلومات هي عشر ذي الحجة». (لطائف المعارف ص٣٧٧).

كما أن هذه العشر تشتمل على يوم عرفة، وهو اليوم الذي يناهي رينا فيه ملائكته والاعمال ni Arzami

التاليس الطالع

د . عبد الله شاك

وذو الحجة ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧٦ - السنة الثامنة والأربعون

بعباده الواقفين فيه، كما أنه يشتمل على يوم النحر الذي هو يوم الحج الأكبر. قال ابن كثير؛ «وبالجملة، فهذه العشر قد قيل؛ إنها أفضل أيام السنة، وفضّلها كثير على عشر رمضان الأخيرة؛ لأن هذا يُشرع فيه ما يُشرع في ذلك؛ من صلاة وصيام وصدقة وغير ذلك، ويمتاز هذا باختصاصه بأداء فرض الحج فيه، وقيل؛ ذلك أفضل لاشتماله على ليلة القدر التي هي خير من ألف شهر، وتوسط آخرون فقالوا؛ أيام هذا أفضل، وليالي ذاك أفضل، وبهذا يجتمع شمل الأدلة، والله أعلم». (تفسير ابن كثير شمل الإدلة، والله أعلم». (تفسير ابن كثير الإعراب).

كما ورد في فضل عشر ذي الحجة أحاديث كثيرة منها: حديث ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ما العمل في أيام أفضل من العمل في هذه». قالوا: ولا الجهاد؟ قال: ولا الجهاد، إلا رجل خرج يخاطر بنفسه وماله فلم يرجع بشيء». (البخاري: ٢٩٦٩).

وأخرج أبو داود عن ابن عباس رضى الله عنهما بلفظ: «ما من أيام العمل الصالح فيها أحب إلى الله من هذه الأيام»- يعني أيام العشر- قالوا: يا رسول الله، ولا الجهاد في سبيل الله؟ قال: «ولا الجهاد في سبيل الله، الا رجل خرج بنفسه وماله قلم يرجع من ذلك بشيء». (صحيح أبي داود ٢٩٢/٤).

قال ابن حجر رحمه الله: «والذي يظهر أن السبب في امتياز عشر ذي الحجة؛ لمكان اجتماع أمهات العبادة فيه، وهي الصلاة والصيام والصدقة والحج، ولا ينافي ذلك في غيره». (فتح الباري ٤٦٠/٢).

وقال ابن رجب رحمه الله: «يُختص عشر ذي الحجة في حق الحاج بأنه زمن سوقهم الهدي الذي به يكمل فضل الحج». (لطائف العارف ص٣٧٨).

ويلاحظ من الأحاديث السابقة فضل العمل في أيام العشر، وأن العمل فيها أحب إلى الله تبارك وتعالى، ومن باب الفائدة والتذكير

لنفسي والإخواني سأذكر هنا- إن شاء الله بعض الأعمال التي يجب على كل مسلم ومسلمة العناية والاهتمام بها، ويأتي على رأسها ما يلي:

ALLE STATE OF THE STATE OF THE

١- الاتبان بالفرائض كما أوجبها الله تعالى: إن قيام العبد بالفرائض والأركان علامة على صدق الإيمان، وقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم عن ربه أن أحب الأعمال إليه ما افترض على عباده، كما في حديث أبى هريرة رضى الله عنه: قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله قال: من عادى لى وليًا فقد آذنته بالحرب، وما تقرب إلى عبدي بشيء أحب إلى مما افترضته عليه، وما يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحبيته كنت سمعه الذي يسمع به، ويصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، ولئن سألنى لأعطينه، ولئن استعادني لأعيذنه، وما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن نفس المؤمن، يكره الموت وأنا أكره مساءته» (البخاري: ٢٥٠٢).

وقد أفاد الحديث أن أداء الفرائض أحب الأعمال إلى الله تعالى، قال ابن حجر رحمه الله: «قال الطوفية؛ الأمر بالفرائض جازم ويقع بتركها المعاقبة بخلاف النفل في الأمرين، وإن اشترك مع الفرائض في تحصيل الثواب، فكانت الفرائض أكمل، فلهذا كانت أحب إلى الله وأشد تقريباً، وأيضاً فالفرض كالأصل والأس والنفل كالفرع والبناء، وفي الإتيان بالفرائض على الوجه المأمور به امتثالُ الأمر واحترامُ الأمر وتعظيمه بالانقياد إليه وإظهار عظمة الربوبية وذل العبودية، فكان التقرب بذلك أعظم العمل». (فتح الباري ٣٤٣/١١).

ومن أعظم الأركان بعد الشهادتين التي يدخل العبد بها في الإسلام: الصلاة، وقد حث النبي صلى الله عليه وسلم على كثرة السجود، وهو ركن من أركان الصلاة، كما في حديث ثوبان رضى الله عنه أن رسول الله

صلى الله عليه وسلم قال له: «عليك بكثرة السجود لله تعالى فإنك لا تسجد لله سجدة إلا رفعك بها درجة، وحطّ عنك بها خطيئة» (مسلم: ۲۲٤).

MANAGER PARTIES OF THE PARTIES OF TH

٧- كثرة النوافل:

وحديث أبي هريرة رضى الله عنه السابق يدل على ذلك، ويبين أن الإتيان بالنوافل سبب لحبة الله للعبد، وهذا شرف عظيم لن يناله، ومن الأعمال الصالحة في هذه العشر والنوافل ما يلى:

أ- دعاء الله تعالى: إن الدعاء من أعظم

أسباب تحقيق العبودية، وفيه من تعظيم الله الشيء الكثير، ثم فيه أيضًا: إظهار الذل والانقياد وتسليم الأمور إلى الله تعالى، وإظهار افتقار العبد لريه ومولاه، وقد أمر الله به في كتابه، فقال: « وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونَ اَسْتَجِبُ لَكُو إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكُمْرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ » (غافر: ٦٠)، وعلى العبد أن يتحرى أوقات الإجابة؛ كجوف الليل الآخر، وبين الأذان والإقامة، وعند المطر، وإذا تعارُّ من الليل، ويتأكد ذلك في يوم عرفة، فهو يوم العتق من النار، ومغفرة الذنوب، وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يحرص على دعاء ريه فيه، كما ورد عن أسامة بن زيد رضى الله عنه قال: «كنتُ رديف النبي صلى الله عليه وسلم بعرفات، فرفع يديه يدعو فمالت به ناقته فسقط خطامُها، فتناول الخطام بإحدى يديه، وهو رافعٌ يدُهُ الأخرى» (صحيح النسائي ٣٠١١). ب- الصيام لدخوله في الأعمال الصالحة، وقد ورد أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يصوم التسع الأولى من ذي الحجة، وقد روى ذلك النسائي وأبو داود عن هنيدة بن خالد عن امرأته، عن بعض أزواج النبي صلى الله عليه وسلم أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يصوم تسعًا من ذي الحجَّة، ويومَ عاشوراءَ، وثلاثة أيَّام من كل شهر، (صحيح النسائي ٢٤١٦).

ولا يعارض ذلك ما رواه مسلم عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: «ما رأيت رسول الله

صلى الله عليه وسلم صائمًا في العشر قط». وقد أجاب العلماء على ذلك بأجوبة منها: أنه متاول على أنها لم تره، ولا يلزم منه تركه في نفس الأمر؛ لأنه صلى الله عليه وسلم كان يكون عندها في يوم من تسعة أيام والباقي عند أمهات المؤمنين رضي الله عنهن، أو لعله صلى الله عليه وسلم كان يصوم بعضًا منها في بعض الأوقات، وكلها في بعض الأحيان، ويتركه في بعضها؛ لعارض سفر أو مرض، أو غيرها، وبهذا يُجمع بين الأحاديث. (المجموع للنووي

ويتأكد تأكدًا شديدًا صيام يوم عرفة من التسع لغير الحاج، لما ورد عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال لما سُئل عن صوم يوم عرفة، «يُكفر السنة الماضية والماقية» (مسلم: ١١٦٢). ج- الإكثار من ذكر الله: ذكر الله تبارك وتعالى من أفضل الأعمال، ويكفى أن نقرأ قول الله تعالى: « ٱلَّذِينَ عَامَنُوا وَتَطْمَينُ قُلُوبُهُم بِذَكِّر ٱللَّهِ أَلَا بِنِكِ أَللَّهِ تَطْمَينُ ٱلْقُلُوبُ » (الرعد: ٢٢)، وقد قال ابن عباس في قوله تعالى: «وَبَلْكُرُواْ أَسْمَ ٱللَّهِ فِي آيَّامِ مَعْلُومَنتِ عَلَى مَا رَزْقَهُم مِنْ بَهِمِهُ ٱلْأَنْفُورِيِّ» (الحج: ٢٨)، الأيام المعلومات هي أيام العشر، وذكره البخاري عنه، وقال: وكان ابن عمر وأبو هريرة رضى الله عنه يخرجان إلى السوق في أيام العشر يكبران ويكبر الناس بتكبيرهما، وكبّر محمد بن على خلف الناقة. (فتح البارى .. / ٤٥٧).

وقال النووي رحمه الله: «واعلم أنه يستحب الإكثار من الأذكار في هذه العشر زيادة على غيره، ويستحب ذلك في يوم عرفة أكثر من باقي العشر». (الأذكار ٢٨٩س).

ويجتمع المسلمون في سائر أقطار الدنيا في اليوم العاشر وهو يوم العيد لصلاة العيد، وإظهار هذه الشعيرة ويكبرون الله تعالى، وهو يوم الحج الأكبر على الراجح من أقوال أهل العلم، والأعمال الصالحة لا تنتهي ولا تنقضي، فعلى المسلم الحرص على بذل الطاعة في هذه الأيام مع سؤال الله القدول.

وفق الله الجميع لما يحب ويرضى.

ق مكة الكرمة ع مؤتمر «قيم الو تصوص الكتاب وا الأمانة العامة الراه

في مكة المكرمة عقد في الأونة الأخيرة مؤتمر «قيم الوسطية والاعتدال في نصوص الكتاب والسنة»، والذي نظمته الأمانة العامة لرابطة العالم الإسلامي، وذلك بحضور نحو ١٢٠٠ عالم من جميع أنحاء العالم من علماء ومفتيين ووزراء من العالم الإسلامي.

وقد ناقشت الجلسات قضايا بارزة لنشر الوسطية من أهمها، «معالم الوسطية ومقوماتها في الإسلام، والجهل بمفهوم الوسطية الآثار والتداعيات، والمنهج النبوي وسطية واعتدال»، وتناولت مواضيع القيم الأخلاقية والإنسانية في الهدي النبوي والتعامل مع المخالف في ضوء السيرة النبوية.

#### الوسطية والاعتدال بين الأصالة والمعاصرة

وكذلك ناقش المؤتمر قضية الوسطية والاعتدال بين الأصالة والمعاصرة، وطرح المؤتمر قضيتين للنقاش حول الاعتدال والوسطية في التاريخ الإسلامي والتراث الفقهي إضافة إلى الخطاب الوسطي ومتغيرات العصر.

كما ناقش المؤتمر الرؤية المطروحة حول تعزيز الوسطية والاعتدال في المجتمعات المسلمة، وطرح خلالها مواضيع «الاختلاف وثقافة الاعتدال وتجارب وبرامج عملية لتعزيز الوسطية بين الشباب».

وقد طرح المؤتمرية جلساته رؤية الحضور حول الوسطية والاعتدال ورسالة التواصل الحضاري والتي نوقش يق

# قيم الوسطية والاعتدال <u>ق</u>

<u>نصوص الكتاب</u> والسنة

The Mange of

جمال سعد حاتم

GSHATEM@HOTMAIL.COM

دو الحجة ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧٦ - السنة الثامنة والأربعون التوصيد

إطارها مواضيع التعدد الديني والتواصل الثقافي والقيم المشتركة في العلاقات الدولية المعاصرة.

التحليد التحليد المعتمدة

وفي كلمته التي ألقاها نيابة عنه الأمير خالد الفيصل أمير منطقة مكة الكرمة أكد العاهل السعودي الملك سلمان بن عبد العزيز أن الملكة العربية السعودية أدانت أشكال التطرف والعنف والإرهاب كافة، وأخذت على عاتقها العمل على نشر السلام والتعايش بين الجميع وأنشأت لذلك المراكز والمنصات الفكرية العالمية، مضيفًا أن الملكة قامت على قيم الوسطية والاعتدال في نصوص الكتاب والسنة والتي لا تزال تؤكد سلامة هذا المنهج ودوره في حماية البلاد والمجتمعات الإسلامية وتحقيق أمنها ورخائها ومنعتها في مواجهة كافة محاولات اختطاف المجتمعات الإسلامية بمينًا أو يسارًا عن هذا الوسط العدل الذي جاء به ديننا الإسلامي الحنيف.

وقد أكد رئيس جمهورية الشيشان الرئيس رمضان أحمدوفيتش قديروف في كلمته في المؤتمر أن الجميع اليوم بحاجة لأن نتعاون معًا يدًا بيد وبشكل لا مثيل له في التاريخ، فالله تعالى يدعونا إلى الاتحاد فقرآنه الكريم حيث يقول تبارك وتعالى: « وَاعْتَصِمُوا بِعَبْلِ اللهِ جَبِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ» (آل عمران:١٠٣) مؤكداً أن الإرهاب لا دين له، وَإِن الْجِمِيعِ يَرَفُضِ بِشَدة كُلُ الْاتهامات المُوجْهَةُ إلى الإسلام بالإرهاب.

بينما أوضح سماحة المفتى العام للمملكة العربية السعودية الشيخ عبدالعزيز آل الشيخ أن من خصائص هذا الدين الحق أن

يكون ديناً وسطاً بين الغلو والحفاء، ديناً عدلا لا ظلم فيه ولا إجحاف، تتصف جميع أحكامه وتشريعاته بالاعتدال والتيسير بعيدا عن الغلو والعنت والشقة والحرج.

وأن الأمة التي تؤمن بهذا الدين تتصف بوصف الوسطية والاعتدال من بين الأمم الأخرى فجاء في كتاب الله عزوجل أن أمة محمد صلى الله عليه وسلم أمة وسط خيار بين الأمم، قال تعالى: « وَكَذَاكَ حَمَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُوا شُهَدَآء عَلَى ٱلنَّاسِ وَتَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا » (البقرة:١٤٣)، وقال تعالى: « كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّتِهِ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُونِ وَتَنْهُونَ عَن ٱلْمُنكَر وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ » (آل عمران:۱۱۰).

وأشار الشيخ عبد العزيز آل الشيخ إلى أنه إذا كان هناك من حاد عن هذا المنهج الوسط قديمًا وحديثًا، فإنما هم من المتنطعين الذين أخبر النبي صلى الله عليه وسلم بأنهم هم الهالكون والمنحرفون عن الجادة المستقيمة إما بغلوهم وإفراطهم، أو بتفريطهم وتقصيرهم.

وفي كلمته قال الأمين العام لرابطة العالم الإسلامي الدكتور محمد بن عبد الكريم العيسى: "إن الأطروحات حول قيم الوسطية والاعتدال كثرت لكنها كانت ولا تزال بحاجة إلى إبرازها ببيان علمي، يستعرض النصوص ويوضح دلالاتها، ويكشف أوهام أو تعمُّدَ اجتزائها، ويُديِّنُ الأخطاء والمزاعم والشبهات في تأويلها أو التقول عليها.

وأفاد أنه تم حصر أكثر من ثمانمائة مادة لجماعة إرهابية واحدة أرسلتها

عبر مئات الآلاف من الرسائل تلقاها كل مستهدف بها عبر وسائل التواصل و الاتصال، وهي مع ضعفها كما هو حال بنيان التطرف والإرهاب إلا أنها ستكون خطرة عندما تصادف عقولاً غضة لا تملك سوى العاطفة الدينية المجردة عن الوعي في ظل فراغ ملموس في الاضطلاع بواجب التحصين المتكامل حول العالم في سنين مضت، وحاجة المجتمعات المسلمة في البلدان غير المسلمة لهذا أكثر من غيرها"، مشددًا على أن الفكر الإرهابي كما لم يقم على قوة عسكرية، بل على أيديلوجية متطرفة، استغلت المشاعر الدينية غير المحصنة فكان من أثر شرورها ومجازفاتها ما أصبح محل اهتمام العالم بأسره.

. كما أكد مفتى الديار المصرية فضيلة الدكتورشوقي علام، في كلمته أنه لابد أن تتحول المؤتمرات إلى برامج عمل تلامس الواقع وتناقش قضاياه، وتعمل على إيجاد الحلول المناسبة لكافة المشكلات والقضايا، وفي مقدمتها قضية محاربة الإرهاب من خلال مناقشة الأفكار وتصحيح المفاهيم، مشددًا على أنه بات مستقرًا لدى الجميع أن قضية مكافحة الإرهاب إلى جانب أنها قضية أمنية فهي قضية فكرية في المقام الأول، وقال:«إن كل عالم وسطى حر من حملة المنهج الوسطى في العالم الإسلامي يشعر بالمسؤولية الجسيمة. مهما بلغ به الجهد والتعب جراء كل قطرة دم معصومة سفكتها يد الإرهاب الغادرة، وعند كل تفجير يحدث هنا أو هناك في بلاد المسلمين أو غير المسلمين، نشعر بالمسؤولية تجاه الشباب الذي غرر به فأفلت من بين أبدينا حتى سقط في شياك الإرهاب

الغادرة، ونشعر بالمسؤولية كذلك تجاه كل نفس أزهقت، وكل روح طاهرة صعدت إلى بارئها جل وعلا بسبب العمليات الإرهابية الغادرة، وهذا الاستشعار بالمسؤولية كان من صفة رسول الله صلى الله عليه وسلم وخلقه ومقتضى ولازم رحمته صلى الله عليه وسلم الذي بعثه الله رحمة للعالمين. وفي كلمته أكد مفتى الجمهورية اللبنانية الدكتور عبداللطيف دريان؛ أن سمات الأمَّة الوسط هي القوامة والشهادة وَالقَسْطُ. أمَّا القوامَةُ والشَّهادَةُ فَهُما أمران مَنْدُنْيَّانِ، قَاعِدَتُهُمَا الْكُلْمَةُ السَّوَاءِ:«أَلْ الا تَشَيِّدُ إِلَّا أَلَهُ زُلَا تُشْرِكُ مِنْ يَشَا أَلَّا تَشْيَدُ بَعْثُ لِللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهُ بَعْطًا أَنْبَابًا مِن يُونِ اللَّهِ كَان ثَوَلَّوْا مَقُولُوا الصَّهَدُوا بِأَنَّا مُسُلِمُونَ ، (آل عمران . ٦٤)فالتُشديدُ على الوَحْدَانيَّة، وَعَلى عَدَم التَّريَّب، هُمَا القوامُ النَّظريُّ للشِّرَاكة، أو القواسمُ المُشْتَرِكَةُ مَعَ أهل الكتَّابِ، وَهُمَا الأساسُ للتَعارُف بالقسط مَعَ النَّاس جَميعاً، على مُستَوى السيرة والسُلُوك.

المتعامة التحريري

#### كلمة الدكتور جمال المراكبي في مؤتمر الوسطية

وفي كلمته التي ألقاها فضيلة الدكتور جمال المراكبي، الرئيس العام السابق لجماعة أنصار السنة في مصر قال فضيلته:

إن الله سبحانه وتعالى أقام الدنيا على سنن البلاء والاختبار، والدنيا لا يمكن أن تكون أبداً على صورة الجنة الكل يسير فيما يرضي الله عز وجل، ولكن دائماً أبداً يكون هناك الشيطان هناك الغلو هناك التطرف لا يكاد يخلوا زمان منهم.

لكن الحقيقة كيف تنتصر القيم العليا؟ الله سيحانه وتعالى مذ أهبط آدم إلى

المنديد مناهمة النديد

الأرض أهبطه محملاً بمنهج « فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِنِّي هُدِّى فَمَن تَبِعَ هُدَاىَ فَلَا خُوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ كُرْنُونَ » (البقرة:٣٨).

وهكذا كان الدين من لدن آدم إلى محمد صلى الله تعالى عليهم وسلم أجمعين. الرسول صلى الله عليه وسلم الذي بعثه الله تبارك وتعالى بالحنيفية السمحة الذي ما خيريين أمرين إلا اختار أيسرهما ما لم يكن إثماً أو يكن فيه قطيعة رحم ريانا على هذا المنهج ريى الأمة وريى أصحابه على هذا المنهج، ولكن هذا لم يمنع أن تنبت نابتة تغالى، بل وتكفر، أعيان أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم المشهود لهم بالجنة، بل يقول قائلهم في وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم: اعدل فإنك لم تعدل. فيقول الحبيب النبي-بأبي هو وأمي- صلى الله عليه وسلم: (إنَّهُ يَخْرُجُ مِنْ صَنْضَى هَذَا قَوْمٌ يَتْلُونَ كَتَابَ الله رَطْيًا، لا يُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمْ، يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كُمَا يَمْرُقُ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّة). (صحيح البخاري: ٥ /ح١٥١١).

وقال صلى الله عليه وسلم: «إنَّ منْ ضنَّضيَّ هَذَا، قَوْمًا يَقْرَؤُونَ القُرْآنُ، لاَ يُجَاوِزُ حَنَاجِرُهُمْ، يَمْرُقُونَ مِنَ الْإِسْلام مُرُوقَ السَّهُم مِنَ الرَّمِيَّةِ، يَقْتُلُونَ أَهْلَ الْإِسْلام، وَيَدَعُونَ أَهْلَ الأَوْثَانِ، لَئِنْ أَذْرُكْتُهُمْ لأَقْتَلْنَهُمْ قَتْلُ عَادٍ ». (صحيح البخاري: ٩ -(VETY-/

وعن الوسط والوسطية قال الدكتور المراكبي: إن الوسط لابد فيه من عدل، عدل في النفس وعدل في إقامة العدل بين الناس بشريعة الله عزوجل.

فالوسط العدل والوسط الخيار وكذلك الوسط فيه مرونة ليس فيه تطرف

ليس فيه إعمال للرأي الواحد والقول الواحد حيث تختلف أنظار الناس في فهم النصوص فنصوص القرآن والسنة ليست كلها قطعية الدلالة، بل فيها ما هو قطعى لا يختلف عليه عاقلان وهو مجمع عليه في الأمة ومعلوم من الدين بالضرورة وفيها ما هو محل نظر ومحل اجتهاد تجتهد فيه الأنظار ويسع الجميع طالما يحترم بعضهم البعض.

يقول قائلهم مقالة إمامنا الشافعي رحمه الله: رأيي صواب يحتمل الخطأ، ورأي غيري خطأ يحتمل الصواب.

هذا إذا كان الأمر في الخطأ والصواب، فكيف في خلاف التنوع.

وقال الدكتور المراكبي؛ إننا في هذه الأيام الفضيلة الكريمة أيام المغفرة والرحمة والعتق من النيران نلتمس أسباب المغضرة وأسباب رحمة وأسباب العتق من النار

وأهم هذه الأسياب ما كان من خلق رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو السماحة، فعن ابن مسعود، عن اثنبي صلى الله عليه وسلم، قال: «ألا أخبركم بمن تحرم عليه النار»؟ قالوا: بلي يا رسول الله، قال: «على كل هين، لين، قريب، سهل». (صحيح إبن حبان (٢/ح-٤٧)، وأخرجه الحاكم والبيهقي بلفظ: «مَنْ كَانَ هَيِّنَا لَيُنَا قَرِيبًا حَرِّمَهُ اللَّهِ عَلَى النَّانِ. المستدرك ١/ح٥٣٥، شعب الإيمان ١٠/ح٠٧٧٧).

وهذا هو المطلوب أن يكون على الأرض لأن التطرف ليس في هذه المؤتمرات، التطرف في القرى والنجوع وفي الفيافي وفي الصحاري يحتاج إلى علم يحتاج إلى حلم يحتاج إلى دعوة لأخذ الناس إلى هذا الحقِّ، والهادي الى سواء السبيل هو الله رب العالمان.

# سُورَةُ الْفُتْحِ





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ:
قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِيثَ لِيَعُونَكَ إِنَّمَا لَبُايِعُونَ اللهُ »:

#### اعداد الم د عبدالعظيم بدوي

(التوبة: ١١١)، وَإِنَّمَا كَانَتْ بَيْعَةُ رَسُولَ الله صليه الله عليه وسلم بَيْعَةُ لله لأنَّ الله تَعَابَى فالله تَعَابَى فَالَّذَ الله تَعَابَى فَالَّذَ الله تَعَابَى فَالَّذَ أَلْكَ تَعَابَى فَالَّذَ أَمْلَا فَقَدْ أَمْلَا فَالله فَقَدْ أَمْلَا فَقَدْ أَمْلَا فَقَدْ أَمْلَا فَالله فَعْمَا الله فَلْمُ الله فَعْلَا الله فَالله فَقَدْ أَمْلَا فَقَدْ أَمْلَا فَقَدْ أَمْلَا فَقَدْ أَمْلَا فَالله فَقَدْ أَمْلَا فَقَدْ أَمْلَا فَقَدْ أَمْلَا فَالله فَعْلَا الله فَالله فَا فَالله فَاله فَالله فَالله

وَقَدْ أَكَدُ اللّٰه تَعَالَي عَلَى أَنَّ الْبَيْعَةَ كَانَتُ لَهُ بِأَكْثَرَ مِنْ مُوْكُد، فَقَالَ: «إِنَّمَا يُبَايِعُونَ الله»، وَلَفْظَةُ «إِنَّمَا» مِنْ أَلْفَاظِ الله»، وَلَفْظَةُ «إِنَّمَا» مِنْ أَلْفَاظِ الْحَصْرِ وَالْقَصْرِ، فَلَمْ تَكُنَ الله عَدْ وَلَدَ تَوْكِيدًا فَقَالَ: «يَدُ الله فَوْقَ تَكُنِ تَوْكِيدًا فَقَالَ: «يَدُ الله فَوْقَ أَيْديهِمْ» أَيْ أَنَّ يَدَ الله عَنْدَ الله عِنْدَ الله عِنْدَ

الْبَيْعَة فَوْقَ أَيْديهِمْ، كَأَنَّهُمُ يُبَايِّعُونَ الله بَبَيْعَتِهِمْ نَبِيْهِ صلى الله عليه وسلم. (محاسنَ التأويل ٦٩/١٥).

#### مَنْهُبُ الشَّلَفُ لِلَّا الْأَسْمَاءِ وَالصَّفَاتَ؛

وَمُدْهَبُ السَّلَفِ فِي هَدِهِ الْاَّيَةِ وَأَمْثَالُهَا السَّكُوتُ عَنَ الْآيَةِ وَأَمْثَالُهَا السَّكُوتُ عَنَ اللَّهِ السَّكُوتُ عَن اللَّهِ وَأَحَديثَ رَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسَلم الْتُعَلِّقَةَ بِالصَّفَاتِ كَمَا جَاءَتْ مَعَ الْإيمَانِ بِهَا، مِنْ غَيْر تَشْبِيه، وَلَا تَكْييف، وَلَا عَنْ تَعْطيل، وَلَا تَحْريف، وَلا صَرْف عَن الظَّاهِ، وَلا تَحْريف، وَلا صَرْف عَن الظَّاهِ، وَلا تَطْريف، وَلا صَرْف عَن الظَّاهِ، وَلا تَطْريف، وَلا صَرْف الْحَقِّ. (فتَحَ البيان في مقاصد الْحَقَّ. (فتَحَ البيان في مقاصد الْحَقَّ. (فتَحَ البيان في مقاصد

القرآن (٣٤٧/٦)).

, وَقَدْ تَرْجُمَ الْبُخَارِيُّ رَحِمَهُ الله في «كتَابِ التَّوْحيد» منْ صَحيحه: (بَابُ قَوْلِ اللَّهُ تَعَالَى لمَا خُلَقْتُ بِيَدِي):

قَالَ ابْنُ بِطَّالَ رَحِمَهُ اللَّهِ: في هذه الآية إثبات يدين لله، وهما صفتان من صفات ذاته، وليستا بجارحتين خلافا للمُشْبِهَةُ مِنَ الْتُثْبِيَّةِ، وَللْجَهْمِيَّة منَ الْعَطَلَة، وَيَكُفّى فِي الرَّدُ عَلَى مَنْ زَعْمَ أَنْهُمَا بِمَعْنَى الْقَدْرَة أَنْهُمْ أَجْمَعُوا عَلَى أَنَّ لَهُ قَدْرَةً وَاحِدُةُ فِي قُولِ الْمُثْبِثَةِ، وَلا قَدْرَةَ لَهُ فِي قُوْلُ النَّفَاةَ، لأَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّهُ قَادِرٌ لَذَاتِهِ، وَيَدُلُ عَلَى أَنَّ الْيُدَيْنِ لَيْسَتَا بِمَعْنَى الْ صَدْرَة أَنَّ فِي قَـوْلَهُ تَعَالَى لابليس: « قَالَ يَالِلِسُ مَا مُنْعَكُ أَن تَسْجُدُ لِمَا خُلَقْتُ بِيَدَيُّ ، (ص: ٧٥)، إشارة إلى المُعْنَى الَّذِي أَوْجِبَ الشُجُودَ، فَلُوْ كَانَتِ الْيَدُ بِمَعْنَى الْقُدْرَة لَمْ يَكُنْ بَيْنَ آدُمْ وَإِبْلِيس فرْق، لتشارُكهُمَا فيمَا خُلقَ كُل منهُمَا بِهِ وَهِيَ قَدْرَتُهُ، وَلَقَالَ إِبْلِيسُ: وَأَيُّ فَضِيلَةَ لَهُ عَلَيَّ وَأَنَّا خَلَقْتَنِي بِقُدْرَتِكَ كُمَا خُلَقْتُهُ بِقُدْرَتْكُ، فَلَمَّا قَالَ خَلَقْتَنِي منْ نار وَخَلَقْتُهُ منْ طين دُلُ عُلَى اختصاص آدُمُ بِأَنَّ اللَّهِ خُلْقُهُ بِيَدُّنْهِ. قال: ولا جَائِزُ أَنْ يُرَادُ بِالْيَدَيْنِ النَّعْمَتَانِ، لاستخالة خلق المخلوق بمُخلُوق، لأن النعم مُخلُوقَةً، وُلا يَلْزُمُ مِنْ كُوْنِهِمَا

يَكُونَا جَارِحَتَيْن. (فتح الباري -(445-447/14

#### الْحَثْ عَلَى الْوَقَاءِ بِالْفَهْدِ وَالنَّهْنَ عَنْ لَقَضْهُ ا

وَقُوْلُهُ تَعَالَى؛ «فَمَنْ نَكَثَ فإنما يَنْكُثُ عَلَى نَفْسِهِ» أَيْ فَمَنْ نُقْضَ عَهْدَ اللَّهُ مِنْ بَعْد ميثاقه فقد جنا على نفسه، وَعَادُ وَبِالُ فَعُلَّهُ عَلَيْهُ، وَلَا يَضُرُّ الله شنئا.

وَقَـدُ أَمَـرَ اللَّه تَعَالَى بِالْوَفَاءِ وَنَهَى عَنْ نَقْضِ الْعَهْد وَالْمِيثَاق، فَقَالَ: « وَأَرْشُوا بِعَلْمِهِ ألَّهِ إِذَا عَنهَدِثُغُ وَلَا لَنفُضُوا ٱلأَيْمَانُ بَعْدُ فُوكِيدِهُا وَقُدُّ جَعَلْتُمُّ الله عَلَيْظُمْ كَنِيلًا إِنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا لَمُعَالِينَ ۞ زَلَا نَكُولُوا كَالَّذِي لَقُضَّتْ فَزَّلْهَا مِنْ يَعُد فُوْدُ أَنكُنَّا لَتَجَدُّونَ أَسُنُكُمْ يَخَلَا يَتَنَكُمُ أَن تَكُونَ أَمَّةً هِيَ أَرْنَكَ مِنْ أُمَّةً لِنَّمَا يَلُوكُمُ ٱللَّهُ بِيدًّا وَلَيْبَيِّنَنَّ لَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ مَا كُنتُمْ فيه غَنْلِفُونَ » (النحل: ٩١ - ٩٢). فَمَنْ نَقْضَ عَهَدَهُ وَمِيثَاقَهُ فَانَمَا يَنْكُثُ عَلَى نَفْسِهِ، «وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ الله

فَسَيُوْتِيه أَجْرًا عَظِيمًا» وَهُوَ الْجِنْةُ، وَالرَّضْوَانُ، كُمَا قَالَ تَعَالَى: «إِنَّ أَلَهُ أَشْرُكُ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ الفُسَهُمْ وَأَمْوَلَكُمْ بِأَلَ لَهُمُ الْجَنَّةُ يُعْلِيلُونِ فِي سَهِل الله فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتِلُونَ وَعُدّا عَلَيْهِ حَقًّا فِي ٱلنَّوْرَسُةِ وَٱلْإِنْسِل وَالشَّرْوَانِ رَبِّنَ أَوْلَ بِمُنْهِدِهِ. مِنَ اللَّهُ فَأَسْتَبْشُرُوا بِبَيْمِكُمُ الَّذِي اَيَعَنَّمُ بِيْدُ وَذَالِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمَطِيدُ» (التوبة: ١١١)، وقال تَعَالَى: «لَقُدُ رَضِيَ اللَّهِ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونُكَ تَحتُ الشَّجَرَةِ فَعَلَمُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنْزِلِ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابُهُمْ فَتُحَا قَرِيبًا ». وَسَنَدُكُرُ الْأَحَادِيثَ الْوَارِدَةَ فِي فضل أهل بيعة الرضوان عند تَفْسير هَذه الْآية إنْ شَاءُ الله.

#### من مُفجِزات القرآن الكريم،

دَائمًا نَصُولُ: إِنَّ اللَّه سُبْحَانُهُ وَتَعَالَى قَدْ أَحَاطُ بِكُلِّ شيء علمًا، علم مَا كَانَ، وَمَا يُكُونُ، وَمَا سَيكُونُ، وَعَلَمُ مَا لَم يَكُنْ لُوْ كَانَ كُنْفُ كَانَ بَكُونَ.

قَبْلُ أَنْ يَرْجِعُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم إلى المدينة وَيُقَابِلُ الْأَعْرَابُ الْذَيِنَ تَخَلَّفُوا عَنْهُ يُخْبِرُهُ رَبُّهُ سُبْحَانَهُ بِمَا سَيَقُولُ لَهُ هَـؤُلاءِ الَّذينَ تَخَلُّفُوا عَنْهُ، وَبِمَا سَيَعْتَذَرُونَ به، وَهَذَا مِنْ مُعْجِزَات المُصَرِّآنِ الدَّالَةِ عَلَى أَشْهُ « تَنزيلُ مِنَ الرَّحْمَنِ

الربيع » (فصلت: ٢)، كما قال تعالى بغدماخكي قول الكافرين، « وَقَالَ ٱلَّذِينَ 175

صفتي ذات أن

مُندًا إِلَّا إِنْكُ آفَرَنهُ وَأَمَانهُ مَلَيْهِ فَيْمُ الْحَرُونَ فَقَدَ جَآهُ طَلْمًا وَرُولًا () وَقَالُواْ أَسْطِيرُ الْأَوْلِينِ الْحَنتَبَهَهَا فَعِي تُشْلَ عَلَيْهِ بُحَرَّهُ وَأَصِيلًا » (الفرقان: ٤-٥)، قَالَ تَعَالَى: « قُل أَنزَلُهُ ٱلّذِي يَعْلَمُ التِبَرِّ فِي السِّنونِ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ حَالًا عَفُولًا رَحْمًا » (الفرقان: ٢).

«سَعَولُ لَكَ الْخَلْفُونَ من الأغراب، اللذين كانوا نَازِلِينَ حَوْلَ الْمُدِينَةَ وَهُمْ سِتُّ قَبَائلُ: غَفَارُ وَمُزَيِّنَةٌ، وَجُهَيْنَةُ وَأَشْجُعُ، وَأَسْلَمُ وَالدَّبْلُ، فَانَّ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم لمَّا أَرَادُ الْمُسِيرَ إِلَى الْعُمْرَةِ اسْتَنْفَرَ مِنْ حَوْلِ الْلَدِينَة مِنْهُمْ لَيْخُرُحُوا مَعَهُ فَيَرُّهَيَهُ أَهْلُ مُكَّةً فَلا نَصُدُّوهُ عَنْ عُمْرَتُه، فَتَثَاقَلَ أَكْثَرُهُمْ عَنِ الْخُرُوج مَعَهُ. فَأَخْبَرَ اللَّهِ رَسُولُهُ صلى الله عليه وسلم بمَا بَيَّتُوهُ في قُلُوبِهِمْ وَفَضَحَ أَمْرُهُمْ مِنْ قَبْل أَنْ يَغْتَدْرُوا، وَهَده مِنْ مُعْجِزَاتَ الْقُرْآنِ الْأَعْلَامُ بِالْأَشْيَاءِ قَبْلِ وُقُوعِهَا. (التحرير والتنوير .(171017./YT

وَانَّمَا قَالَ: «الْمُخَلَّفُونَ» لأَنَّ اللَّهُ خَلَّفُونَ» لأَنَّ اللَّهُ خَلَّفُهُمْ عَنْ صُحْبَةٍ نَبِيهُ. وَالْمُخَلَّفُ الْمَتْرُوكُ. (الْجَامِع لأحكام القرآن (٢٦٨/١٦).

قَالَ الْحَطَّبَرِيُّ رَحِمَهُ اللهُ: يَقُولُ اللهُ يَقُولُ مُحَمَّد صلى الله عليه وسلم: عليه وسلم: سنيقُولُ لَكَ النّبِين خَلْفَهُمُ اللهُ الل

أَهْلِيهِمْ عَنْ صُحْبَتِكَ وَالْخُرُوجِ مَعَكُ فَ سَفَرِكَ الَّذِي سَافَرْتُ، وَمُسِيرِكُ الَّذِي سِرْتُ الِّي مَكَّةً، مُعْتُمِزًا زَائِزًا نَنْتُ اللَّهُ الْحَرَامُ، اذَا انْصَرَفْتُ اللِّهِمْ، فَعَاتَبْتَهُمْ عَلَى التَّخَلُّف عَنْكَ، شَغَلَتْنَا عَن الْخُرُوج مَعَكَ مُعَالَجَةَ أَمُوَالنَّا، وَاصْلِاحُ مَعَايِشْنَا وَأَهْلُونَا، «فَاسْتَغْفِرْ لَنَا» رَيِّنَا لَتَخَلَّفْنَا عَنْكَ. وَلَـوْ كَانُوا صَادِقِينَ فَاسْتَغْضَرُوا رَبِّهُمْ وَاسْتَغْضَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَنَفَعَهُمُ الاسْتَغْفَانُ كُمُا قُالُ تُعَالَى: «رَآوُ أَنَّهُمْ إِذْ ظُلُّمُوا أَنفُكُمْ جَاءُوكَ فَأَسْتَغَفَدُوا أَلَهُ وَأَسْتَغَفَّرُ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللَّهُ قَالِهُ آجِيمًا » (النساء: ٦٤)، لَكنَّ اللَّه جَلَّ ثُنَاؤُهُ قَالَ مُكَذَّبَهُمْ فِي قيلهم ذَلكُ: «يَقُولُونَ بِالْسَنَتِهُمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ»، أي: يَقُول هَوْلَاءِ الْأَعْرَابُ الْمُخَلِّفُونَ عَنْكَ «بِأَنْسنَتهم مَا لَيْسَ فِ قُلُوبهم »، وَذَلِكَ مُسْأَلْتُهُمْ رَسُولَ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم الاستغفار لَهُمْ، يَقُولُ؛ يَسْأَلُونَهُ بِغَيْر تَوْيَة مِنْهُمْ، وَلَا نَدُم عَلَى مَا

سَلَفٌ مَنْهُمْ مِنْ مَعْصِيَّة اللَّهِ فِي

تَخَلُّفِهِمْ عَنْ صُحْبَةٍ رَسُولِ اللهِ صلى الله عليه وسلم والسير مَعَهُ. (جامع البيان(٢٦/٧٧) بتصرف).

لَا يَجْلِبُ النَّفْعَ إِلَّا اللَّهُ، وَلَا يَكْشُ الضُّرِّ إِلَّا هُوَ،

«قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللَّهِ شُنْئًا، أَيْ فَمَنْ نَقْدِرُ لأَحَلُّمُ مِنْ مَشِيئُة اللهِ تَعَالَى وَقَضَائِهِ عُلَى شَيْء مِنَ النَّفْع «إِنْ أَرَادُ بِكُمْ ضَرًّا» أَيْ مَا يَضُرُّكُمْ مِنْ هُلَاكَ الْأَهْلِ وَالْمَالِ وَضَيَاعِهِمَا حَتِّي تَتَخَلُّفُوا عَنِ الْخَـرُوج لحفظهما ودفع الضرر عنهما «أَوْ أَرَادُ بِكُمْ نَفْعًا» أَيْ ومَنْ يُقْدرُ عَلَى شَيْءِ مِنَ الضَّرَرِ إِنْ أَرَادَ بُكُمْ مَا يَنْفَعُكُمْ مِنْ حَفْظَ أَمْوَالْكُمْ وَأَهْلِيكُمْ، فَأَي حَاجَة إلى التَّخَلُّفُ لأجْلِل الْقيام بَحَفْظهِمَا؟! وَهَـنَا تَحقيق لَلْحَقُّ وَرَدُّ لَهُمْ بِمُوجِبِ ظَاهِرِ مُقَالَتِهِمُ الْكَادِيَةِ، وَتَعْمِيمُ الضُّرِّ وَالنَّفُعُ لَمَا يُتَّوَقَّعُ عَلَى تَقْدير الْخُـرُوج مِنَ الْقَتْلِ وَالْهَزِيمَةِ، وَالظُّفُرِ وَالْغُنيمَةِ، يُرُدُّهُ قُولُهُ تَعَالَى: « بَلْ كَانَ اللَّه بِمَا تَعْمَلُونَ خَيِيرًا »، فَانَّهُ إضْرَابٌ عَمَّا قَالُوا، وَيَيَّانُ لَكَذَّبِهِ بَعْدَ بَيَّانِ فَسَادِهِ عَلَى تَقُديرَ صِدْقه، أَيْ لَيْسَ الْأَمْرُ كُمَا تَقُولُونَ، بِلَ كَانَ اللَّه

خَبِيرًا بِجَمِيعِ مَا تَعْمَلُونَ مِنْ الْأَعْمَلُونَ مِنْ الْأَعْمَالِ الْتِي مِنْ جُمْلَتِهَا تَخَلُّفُكُمْ وَمَا هُوَ مِنْ مَبَادِيهِ.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



## التطبيق المعاصر للزكاة

# أحكام وحساب زكاة الأنعام ومشروعات الثروة الحيوانية

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

يقصد بالأنعام: الإبل والبقر والغنم وما في يقصد دلك، وهي من نعم الله عز وجل التي سخرها لعباده، ولقد أشار إلى ذلك القرآن الكريم، فقال الله تبارك وتعالى: «أَوَلَوْ رَوَّا أَنَّ خَلَقْنَا لَهُم مِنَّا عَمِلَتُ أَيْدِينَا أَنْكُمًا فَهُم لَهَا مَلِكُونَ ﴿ وَوَلَا مَنْ خَلَقَالُهُ وَمُنْهَا يَأْكُونَ ﴿ وَذَلَلْنَهَا لَمُهُم مِنْهَا مَنْفِعُ وَمَشَارِبُ فَيْم فِيها مَنْفِعُ وَمَشَارِبُ أَنْكُونَ ﴿ وَلَا يَعْنَا مَنْفِعُ وَمَشَارِبُ أَنْكُونَ ﴿ وَلَا مَنْفِعُ وَمَشَارِبُ أَنْكُونَ الله عَلَيْهُ وَمِنْهَا يَأْكُونَ ﴿ وَلَا الله لَهُ عَلَيْهُ وَمَنَا مِنْفَعُ وَمَشَارِبُ أَنْكُونَ الله وَلا الله وقالُه وَلا الله وَلا

والزكاة واجبة في الأنعام بأدلة من الكتاب والسنة وإجماع الفقهاء حيث إنها من الأموال التي تتوافر فيها شروط الخضوع للزكاة ما عدا الأنعام العاملة التي تُقتنى للاستخدام في محال الحرث والحر والنقل.

ولقد ظهرت في الأونة الأخيرة مشروعات استثمارية في مجال الأنعام من أبرزها ما يلي: . شركات الأنعام (الخلطة).



- . مشروعات اقتناء الأنعام للألبان (نشاط الألبان).
- مشروعات تربية الأنعام لإنتاج اللحوم (نشاط التسمين).
- مشروعات التجارة في الأنعام (نشاط التجارة). وحول هذه المشروعات وغيرها تثار مجموعة من التساؤلات حول أحكام وأسس حساب الزكاة عليها، وهذا ما سوف نتناوله في هذا الفصل مع التركيز على الجوائب المحاسبية ونماذجها. أحكام زكاة الأنعام

يقصد بالأنعام: المقتناة للتوالد والتكاثر والدر، وهي نوعان: سائمة: حيث ترعى الكلأ المباح أكثر أيام السنة، والمعلوفة: التي تعلف ولا ترعى الكلأ، والرأي المعاصر أن كلا منهما يخضع للزكاة



وهذا ما أخذت به الهيئة الشرعية العالمية للزكاة، ولا يخضع للزكاة الأنعام العاملة المقتناة لتقديم خدمات الحرث والحمل والنقل.

#### ويحكم حساب زكاة الأنعام الأسس الأتية:

- (۱) يقع في نطاق الأنعام الخاضعة للزكاة كافة أنواع الحيوانات التي تدخل ضمن سلالات: الإبل والبقر والغنم، السائمة والمعلوفة، متى كان القصد منها التوالد والتكاثر والدر.
- (٢) تحصر الأنعام الخاضعة للزكاة في نهاية الحول عددًا، ويضم الصغار إلى الكبار متى وصل الكبار النصاب.
- (٣) تقارن الأنعام الموجودة الخاضعة للزكاة بالنصاب، فإذا وصلت النصاب تحسب الزكاة، والنصاب كما يلي:
  - . نصاب الإبل: خمسة.
  - . نصاب البقر: ثلاثون.
  - . نصاب الغنم: أربعون.
- (٤) إذا وصلت الأعداد النصاب تحسب الزكاة حسب المقادير الموضحة بالجداول الواردة في الصفحات التالية.
- (٥) يكون إخراج الزكاة من وسط الأنعام، وليس
   بالرديء ولا المعيب، وليس من الضروري أن
   يكون من خيارها.
- (٦) يجوز إخراج الزكاة من جنس الأنعام، كما يجوز إخراج القيمة عند بعض الفقهاء إذا كان يُ ذلك منفعة مرجحة للفقراء.
- (٧) يجوز الضم من نفس النوع ليصل الجميع النصاب، مثال ذلك ضم الماعز إلى الضأن، وضم المجاموس إلى البقر، ولكن لا يجوز ضم الأنواع المختلفة حيث لكل نوع نصاب ومقادير خاصة
- أحكام وحساب زكاة الخلطة (الشراكة) <u>في</u> الأنعام

قد يتفق اثنان أو أكثر على خلط كل واحد ما يمكن من الأنعام مع الآخر أو مع الآخرين، ويكوناً شركة وتصبح كل الأنواع خلطة واحدة في المرعى والمشرب والرعاية، وتحسب الزكاة على الخلطة مجتمعة حسب الأحكام السابق بيانها، ولا يجوز التفريق لإنقاص مقدار الزكاة، وهذا ما ذهب إليه جمهور الفقهاء ما

عدا الأحناف.

أحكام وحساب زكاة مشروع انتاج الألبان قد يكون الغرض من اقتناء الأنعام انتاج الألبان وبيعها (وليس التوالد والتكاثر كما سبق البيان والإيضاح)، فيطبق على تلك المشروعات أحكام زكاة المستغلات على النحو التالي:

 (١) لا تخضع الأنعام المقتناة لدرّ الألبان للزكاة لأنها من عروض القنية، ولكن يخضع إنتاجها من الألبان وكذلك التوالد المباع إن وجد.

- (٢) يُقَوِّم الإنتاج من الألبان خلال الحول على أحد على أساس القيمة البيعية له، وهو على أحد حالتين: إما قد بيع فعلاً، وأما قد يكون بالمخازن تحت البيع وكليهما يدخل في نطاق الإنتاج ويخضعان للزكاة.
- (٣) يخصم من قيمة الإنتاج السنوي: النفقات والمصروفات ومنها على سبيل المثال: تكلفة الأعلافين، وإيجار الحظائر، والضرائب والرسوم، ومصاريف البيع والتوزيع، والمصروفات الإدارية، وما في حكم ذلك.
- (٤) يخصم كذلك من قيمة الإنتاج السنوي الديون المسددة فعلاً ونفقات المعيشة الفعلية إذا لم يوجد مصدر آخر للإيراد.
- (٥) يمثل صافى قيمة الإنتاج وعاء الزكاة،
   والذي يحسب بالمادلة:
- وعاء النزكاة = (قيمة الإنتاج. (النفقات والمصروفات + والديون المسددة + ونفقات الحاجات الأصلية إن وجدت)).
- (٦) ويقارن الوعاء بالنصاب، ونصاب زكاة المستغلات ما يعادل ٨٥ جراما من الذهب حسب السعر السائد وقت حلول الزكاة، فإذا وصل الوعاء النصاب تحسب الزكاة.
  - (٧) سعر الزكاة ٥,٧ % هـ أو ٥٧٥,٧ % م.
- (٨) يحسب مقدار الزكاة عن طريق ضرب الوعاء في سعر الزكاة.

#### أحكام وحساب زكاة إنتاج اللحوم

أحكام زكاة نشاط إنتاج اللحوم:
تتمثل مشروعات اقتناء الأنعام لإنتاج اللحوم
في شراء التوالد من الأنعام الصغيرة وعلفها
ورعايتها وتسمينها ثم بيعها لذبحها كلحوم،
وهذا النشاط سائد في معظم البلدان، ويطلق

عليه عرفًا بنشاط التسمين.

ويرى بعض الفقهاء أن يطبق عليه أحكام زكاة الأنعام العامة السابق بيانها في بند (١٠٥)، بينما يرى فريق آخر أن طبيعة هذا النشاط أقرب إلى المستغلات أو إلى عروض التجارة، ونحن نرى أن يطبق عليه أحكام زكاة المستغلات حيث يسمح بخصم النفقات وتكاليف التسمين، كما أنه من عروض القنية التي تغل الراداً.

ويمكن حساب زكاة أنعام التسمين طبقاً للأسس المحاسبية السابق بيانها في زكاة الأنعام لإنتاج الألبان، والاختلاف الرئيسي هو في طبيعة الادراد.

أحكام وحساب زكاة مشروع مزارع الدواجن هناك أنواع مختلفة من مزارع الدواجن من أهمها ما يلي:

- . مزارع الإنتاج البيض.
  - . مزارع للتضريخ.
- . مزارع لتربية وتسمين الدواجن ثم بيعها.

ومهما اختلفت الأنواع فهي تدخل في نطاق مشروعات المستغلات حيث اقتناء عروض قنية (أصول ثابتة) بهدف تحقيق ناتج للبيع، ويحكم حساب زكاتها الأسس الآتية؛

١- تتمثل عروض القنية في البنود الآتية: مبنى الزرعة ومرافقه وملحقاته، والتركيبات والآلات والمعدات ووسائل النقل، والأشاث والتركيبات، التراخيص الحكومية، وهذه العروض لا زكاة عليها.

٢ . يتمثل المال الخاضع للزكاة في الناتج خلال الحول من الأصناف المختلفة سواء تم بيعه أو لم يُبَغ. ويقوم الأخير على أساس القيمة السوقية (باب المزرعة) يوم حلول الزكاة.

٣. يخصم من قيمة الناتج النفقات والمصروفات
 المتعلقة بالمشروع، ومن أهم عناصرها ما يلى:

- × مشتريات البيض أو الضروخ أو نحو ذلك.
  - × مشتريات الأعلاف والأدوية.
- نفقات المزرعة من أجور، وإيجار، وضرائب،
   وصيانة، ومطبوعات.
  - × نفقات الحاجات الأصلية. (إن وجدت).
    - × الديون المسددة. (إن وجدت).
    - ٤. تحسب الزكاة وفق الخطوات الأتبة:

أ . تحديد الأموال الزكوية وتتمثل في ناتج الذرعة.

ب - تحديد النفقات والمصروفات الواجبة الخصم.

ج. تحديد النفقات الأخرى الواجبة الخصم مثل: الديون ونفقات المعيشة للوصول إلى الوعاء.

د - يقارن الوعاء بالنصاب، فإذا وصله تحسب الزكاة على أساس ٢٠٨هـ.

ه . تحسب الزكاة عن طريق ضرب الوعاء في سعر الزكاة.

أحكام وحساب زكاة مشروع تجارة الأنعام يتمثل نشاط تجارة الأنعام ثم يتمثل نشاط تجارة الأنعام في شراء الأنعام ثم اعدادة بيعها، وهذا يخرج عن نشاط التربية للتوالد أو الاقتناء للتسمين، ويطبق على هذا النشاط أحكام زكاة عروض التحارة.

#### وتنعسب على النحو التالي:

(١) تحصر وتقوم الأموال الزكوية في نهاية الحول ومن أهم بنودها ما يلي:

ا الأنعام بالحظائر والتي لم تُبَعْ حتى نهاية الحول مقومة على أساس القيمة السوقية.

. الديون لدى العملاء والمدينين والعاملين... وتقوم على أساس المرجو الحيد منها.

· الأوراق التجارية على الغير (أوراق القبض) وتقوم على أساس المرجو الحيد منها.

. النقدية لدى البنوك وفي الصندوق حسب الجرد الفعلي.

(٢) تحصر وتقوَّم الالتزامات (الخصوم) الحالَة، ومن أهم بنودها ما يلى:

. مستحقات الموردين والدائنين وغيرهم.

 الأوراق التجارية المسحوبة لحساب الغير (أوراق الدفع).

. المصروفات المستحقة للغير.

(٣) يمثل وعاء الزكاة الفرق بين الأموال الزكوية والالتزامات الحالة فإذا بلغ النصاب تحسب الزكاة، على أساس 70% هـ.

(٤) مقدار نصاب زكاة تجارة الأنعام ما يعادل ٨٥ جراماً من الذهب الخالص.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله،

فما يزال الحديث مستمرًا عن «أخلاق حَمَلة القرآن»، ومنها أنهم يعملون بمُحْكمه ويؤمنون بمتشابهه. قال تعالى: « هُو الَّذِي أَزِلُ عَلَيْكَ الْكِنْبَ مِنهُ اللَّهُ مُعَكِّنتُ هُنَّ أَمُّ ٱلْكِنْبِ وَأَنْمُ مُتَشَكِهِنا مُ قَامًا ٱلَّذِينَ فِي قُلُومِهِمْ زَيْعٌ فَيَتَمِّعُونَ مَا تَشَكِيهُ مِنْهُ ٱبْتِغَاءَ ٱلْفِشْنَةِ وَٱبْتِغَاءَ تَأْوِيلِهُ ۚ وَمَا يَسْلُمُ تَأْوِيلُهُ ۚ إِلَّا ٱللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي ٱلْمِدْرِ يَقُولُونَ مَامَنًا بِدِ، كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّناً وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا أُولُوا ٱلْأَلْبَ ، (آل عمران: ٧).

فقد بين الله عزوجل أن في القرآن آيات محكمات واضحات الدلالة هي الأصل الذي يرجع إليه عند الاشتباه.

قال ابن عباس رضى الله عنهما: «المحكمات ناسخه، وحلاله وحرامه، وأحكامه وحدوده وفرائضه، وما يؤمر به ويعمل به.

و(منه آيات متشابهات) في الدلالة على كثير من الناس أو بعضهم، وطريقة أهل القرآن هي طريقة الراسخين في العلم يعملون بالمُحكم، ويؤمنون بالتشابه، ويردونه إلى ما عرفوا من المحكم؛ فالجميع حقّ وصدق ومُنزَل من عند الله

إن الغاية العظمى من قراءة القرآن وتدبره أن نعمل به ونتبعه، قال تعالى: «وَهَلْنَا كِنْكُ أَنْزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَأَتِّبِعُوهُ وَأَتَّقُوا لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ » (الأنعام:١٥٥). قال عبد الله بن مسعود رضى الله عنه: «كان

الرجل منا إذا تعلم عشر آيات لم يجاوزهن حتى يعرف معانيهن والعمل بهن»؛ والعمل بالقرآن يكون بتصديق أخباره، واتباع أحكامه.

والقرآن حُجِّة لك أو عليك، وهو شفيعٌ لأصحابه الذين يعملون به، وقد بين الله عز وجل حال ومآل من اتبع القرآن ومن أعرض عنه؛ فقال تعالى: «فَإِمَّا يَأْلِينَكُم مِنِي هُدُى فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَاى فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَاىَ فَلَا يَخِيلُ وَمِنْ أَغَرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ، مَعِيشَةُ ضَنكًا وَغَشَّرُهُ، يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَىٰ ﴿ اللَّهِ مَالُ رَبِّ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّالَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل مَانِنَتُنَا فَنَسِينًا وَكَذَلِكَ ٱلْيَوْمَ نُسَىٰ » (سورة طه: ١٢٣-١٢٦). وأرشدنا الله عز وجل إلى تلاوته حق التلاوة فقال: «الَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِنْبَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاَوَتِهِ أُولَتِكَ نُوْمِنُونَ بِدِ » (البقرة: ١٢١).

قال ابن مسعود رضى الله عنه في قوله (يتلونه حق تلاوته): يتبعونه حق اتباعه.

وقال ابن عباس رضى الله عنهما: «يُحلُون حلاله، ويُحَرِّمون حرامه، ولا يُحرِّفونه عن مواضعه».

وقال الحسن البصري: «يعملون بمُحْكَمه ويؤمنون بمتشابهه، ويكلون ما أشكل عليهم إلى alth ».

وحذرنا الله تعالى من حال أهل الكتاب؛ فعلماؤهم لا يعملون بما فيه، قال تعالى: «مَثَلُ الَّذِينَ جُنِلُوا النَّوْرَيةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمْنَكِ ٱلْحِمَادِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا بِنْسَ مَثَلُ الْقُومِ ٱلَّذِينَ كُنَّيُوا بِعَائِتِ أَلَيْهُ وَاللَّهُ لَا

يَهِدِى ٱلْقُوْمُ ٱلظَّالِمِينَ» (الجمعة: ٥).

وعامتهم يتلونه بلا فهم: « وَمِنْهُمْ أُمِيُّونَ لَا يَمْلَمُونَ لَا يَمْلَمُونَ الْكِنْبَ إِلَّا أَمَانِيَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يُقُلُنُونَ »(البقرة: ٧٨).

وقد بين النبي صلى الله عليه وسلم أن أهل القرآن حقًا هم العاملون به؛ فعن النواس بن سمعان قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «يؤتى بالقرآن يوم القيامة وأهله الذين كانوا يعملون به تقدمه سورة البقرة وآل عمران» الحديث (صحيح مسلم).

وضرب مثلاً يبين حال الناس مع القرآن قراءة وعملاً؛ ففي صحيح البخاري (٥٠٥٩) من حديث أبي موسى رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «المؤمنُ الذي يقرأُ القرآن ويعملُ به كالأثرُجَة، طعمها طيب وريحها طيب، والمؤمن الذي لا يقرأ القرآن ويعمل به كالتمرة، طعمها طيب ولا ريح لها، ومثل المنافق الذي يقرأ القرآن كالريحانة، ريحها طيب وطعمها مُرّ، ومثل المنافق الذي لا يقرأ القرآن كالحنظلة، طعمها مُرّ ومثل المنافق الذي لا يقرأ القرآن كالحنظلة، طعمها مُرّ حأو خبيث- وريحها مُرّ».

قال ابن القيم: «أهل القرآن هم العالمون به، العاملون بما فيه، وإن لم يحفظوه عن ظهر قلب، وأمًّا من حفظه ولم يفهمه، ولم يعمل بما فيه فليس من أهله وإن أقام حروفه إقامة السهم» (زاد المعاد /٣٢٧/).

#### من هدي السلف الصالح في العمل بالقرآن؛

النبي صلى الله عليه وسلم: تصفه أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها؛ فتقول: «كان خُلُقه القرآن»، قال ابن كثير في تفسيره: «ومعنى هذا أنه صلى الله عليه وسلم صار امتثال القرآن أمرًا ونهيًا سجية له وخُلُقًا، فما أمره القرآن فعله، وما نهاه عنه تركه».

أبو بكر الصديق رضي الله عنه: لما نزل قول الله تعالى: ﴿ وَلا يَأْتِلُ أُولُواْ الْفَضْلِ مِنكُوْ وَالسَّعَةِ أَن يُولُواْ أَوْلُواْ أَلْفَضْلِ مِنكُوْ وَالسَّعَةِ أَن يُولُواْ أَوْلُواْ أَوْلُواْ أَوْلُواْ أَوْلُواْ أَوْلُواْ أَوْلُواْ أَوْلُواْ أَوْلُوا أَوْلُوا وَلَيْعَا أَوْلُوا وَلَيْعَا فَوْلًا لَكُوْ وَاللّهُ عَنُولًا وَلَيْعَا فُولًا اللّهُ لِللّهُ عَنُولًا أَلَّهُ لَكُواً وَلَا عَنُولًا عَنُولًا اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى الله الله عنه الله على الله على الله على الله على الله عنه على الله عمر بن الخطاب رضى الله عنه كان يقول اللهم عمر بن الخطاب رضى الله عنه كان يقول اللهم

بين لنا في الخمر بيانًا شافيًا؛ فلما نزلت آية المائدة بتحريمها، دُعيَ فقرئت عليه، فلما بلغ قول الله تعالى: (نَهَلُ أَنَّهُ مُنْهُونَ ) (المائدة: ٩١) قال عمر؛ انتهينا انتهينا.

ولما جهل عليه عيينة بن حصن وقال: ما تعطينا المجزل، ولا تحكم بيننا بالعدل، وهُمَّ عمر أن يوقع به، ذكره الحر بن قيس بقوله تعالى: « غُنِ المُنْوَ وَأُمْ وَالْمُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْمُهْلِينَ » (الأعراف: 199)؛ فما جاوزها عمر حين تلاها عليه، وكان وقافا عند كتاب الله عز وحل.

أبو طلحة رضي الله عنه؛ كان أكثر أنصاري بالمدينة مالاً، وكان أحب أمواله إليه بيرحاء، فلما نزلت: (لَن نَنَالُواْ ٱلْمِرَّحَقَّ تُنفِقُوا مِنَا شَبُورِكَ) (آل عمران: ٩٧)؛ تصدق بها يرجو برَها وذُخرها عند الله تعالى.

وقرأ سورة براءة فأتى على هذه الآية (أَنْفِرُوا خِفَانًا وَثِفَالًا وَثِفَالًا وَجُهِدُوا إِلْمُولِكُمُ وَأَنْفُكُمُ فِي سَبِيلِ اللّهِ (التوبة: ٤١)؛ فقال: أرى ربنا استنفرنا شيوخًا وشبانًا؛ جَهُزوني يا بَني، فقال بَنُوه؛ يرحمك الله على الله على الله عليه وسلم حتى مات، ومع أبى بكرحتى مات، ومع عمر حتى مات؛ فنحن نغزو عنك، فأبى، فركب عمر حتى مات؛ فنحن نغزو عنك، فأبى، فركب البحر فمات فلم يجدوا له جزيرة يدفنوه فيها البحد تسعة أيام فلم يتغير فدفنوه فيها.

نساء الصحابة رضي الله عنهن: عن عائشة رضي الله عنها قالت: «يرجم الله نساء المهاجرات الأول، لما أنزل الله: (وَلِعَمْرِينَ عِمْمُونَ عَلَى جُمُوبِينَ ) (النور: ٣١)؛ شققن مروطهن فاختهرن بها».

معقل بن يسار رضي الله عنه قال: زوجت أختاً لي من رجل فطلقها، حتى إذا انقضت عدتها جاء يخطبها، فقلت له: زوجتك وأفرشتك وأكرمتك فطلقتها ثم جئت تخطبها؟ لا والله، لا تعود إليك أبدًا، وكان رجلاً لا بأس به، وكانت المرأة تريد أن ترجع إليه، فأنزل الله هذه الآية (فَلا تعضلوهن)؛ فقلت: الآن أفعل يا رسول الله. قال: فزوجها إياه (صحيح البخاري: ٥١٣٠).

نسأل الله أن يرزقنا تلاوة القرآن آناء الليل وأطراف النهار، وأن يرزقنا العمل بأحكامه في كل دقيق وجليل، والحمد لله رب العالمين.



مع هذا الوعد، غير أنه فالحقيقة لا تعارض بينها كما هي عقيدة السلم تجاه صحيح سنة النبي صلى الله عليه وسلم.

#### وللتوفيق بين الأحاديث جميعًا، نقول:

أجاب فضيلة الشيخ ابن باز رحمه الله في فتاهاه (٢٠٧/٢٨) قال: «والأحاديث كلها يفسّر بعضها بعضًا، والمعنى أن من قال: لا إله الا الله صادقًا من قلبه، مخلصًا لله وحده، وأدَّى حقها بفعل ما أمر الله، وترك ما حرم الله، ومات على ذلك دخل الجنة، وعصم دمه وماله حال حياته الا يحق الاسلام.

.. ومن أتى شيئًا من المعاصى.. ومات على ذلك ولم يتب؛ فهو تحت مشيئة الله، إن شاء الله غفر له فضلًا منه واحسانًا من أجل توحيده وإيمانه بالله ورسوله صلى الله عليه وسلم، وسلامته من الشرك، وإن شاء عدُّبه على قدر العاصى التي مات عليها، ثم يُخرجه الله من النار، بعد التطهير والتمحيص ويُدْخله الحِنة؛ لقول الله: «إنَّ اللَّهَ لا يَغْفرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْضُرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَن يَشَاءِ» (النساء:٤٨)؛ فأخبر سبحانه أنه لا يغفر الشرك لن مات عليه، وأما ما دونه فهو مُعَلِّق بمشيئة الله، فقد يعفه سبحانه عنه فضلًا ورحمة منه سبحانه.. والآبات في هذا المعنى كثيرة، وهذا الذي ذكرناه هو قول أهل السنة والجماعة من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم وأتباعهم بإحسان، نسأل الله أن يجعلنا منهم والله ولى التوفيق. (انتهى كلامه بتصرف يسير).

وعليه نقول لا تعارض بين هذه الأحاديث جميعًا؛ لإمكان الجمع بينها، وكما هو معلوم أن اعمال الأدلة أولى من إهمالها، وأن دعوى النسخ التي صار إليها بعض أهل العلم حين أفادوا (أن هذه الأحاديث المذكورة في الوعد وما في معناها كانت قبل نزول الفرائض والحدود)، هذه الدعوى بعيدة؛ لأن كثيرًا منها كانت متأخرة؛ أي: بالمدينة بعد نزول الفرائض والحدود كما ذكره في كتاب (معارج القبول ص٤٢٨).

هذا، وقد أفاد الإمام النووي رحمه الله في شرحه لصحيح مسلم (٢١٩/١): أن «مذهب أهل السنة بأجمعهم من السلف الصالح.. أن أهل الذنوب في مشيئة الله تعالى، وأن كل من مات على الإيمان وتشهد مخلصًا من قلبه بالشهادتين، فإنه يدخل الجنة، فإن كان تائبًا أو سليمًا من المعاصى، دخل الجنة برحمة ربه وحُرِّم على النار. وإن كان من المخلِّطين بتضييع ما أوجب الله تعالى عليه أو بفعل ما حرم عليه فهو في المشيئة لا يقطع في أمره

بتحريمه على النار ولا باستحقاقه الحنة لأول وهلة، بل يُقطع بأنه لا بد من دخوله الحنة آخرًا. والله أعلم».

٢- فائدة؛ هل نُتَّخذ الموضع الذي صلى فيه النبي مكانًا يُتبرك به، وذلك كما هو ظاهر فعل الصحابي الجليل عتبان بن مالك رضي الله عنه عندما أراد أن يتخذ المكان الذي صلى فيه النبي صلى الله عليه وسلم مسجدًا: وللجواب نقول: حمل العلماء فعل عتبان على عدة أوجه كلها مؤتلفة غير متعارضة:

- ورد في الفتح: «يحتمل أن يكون عتبان إنما طلب بذلك الوقوف على جهة القبلة بالقطع» (هامش فتح الباري، ٥٢٢/١)، وذلك بتحديد النبي

- والاحتمال الآخر: ما ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية في (مجموع الفتاوي، ١٧/١٧)؛ حيث قال: "فإنه قصد أن يبنى مسجدًا وأحب أن يكون أول من يصلى فيه النبي صلى الله عليه وسلم، وأن بينيه في الموضع الذي صلى فيه؛ فالمقصود كان بناء المسجد"، وبيِّنه بصورة أوضح في اقتضاء الصراط (YOE/Y (Quant)

- ثم إذا انضاف إلى ذلك أن أهل بيت عتبان رضى الله عنه لم يُنقل عنهم أنهم فعلوا ذلك، ولا أحدٌ من الصحابة تبعه في ذلك وطلب من النبي صلى الله عليه وسلم ما طلبه عتبان مع أنَّ فيهم أبا بكر وعمر وغيرهما، بل لم يُنقل عنهم حرصهم على ما هو أيسر من ذلك كالتنظُّل في محرابه صلى الله عليه وسلم، بل ولا ما هو أيسر من ذلك كله لم يُنقل عن أمهات المؤمنين أنهن كنّ بضعلن ذلك، وقد كن معه فالسوت.

- قلت: بل ويزيد الأمر تأكيدًا على ما نقلنا من تقرير السلف لذلك ما ورد من إنكار عمر بن الخطاب رضى الله عنه على من قصد الصلاة في مكان صلَّى فيه النبي صلى الله عليه وسلم؛ فعن المُعرور بن سُويد الأسدي قال: وافيتُ الموسم مع أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه، فلمًا انصرَف إلى المدينة، وانصرفتُ معه، صلَّى لنا صلاة الغداة، فقرأ فيها: «أَلُمْ تُرَكِّيْفُ فَعَلَ رَيُّكَ بِأُصْحَابِ النفيل، و« لإيلاف قريش»، ثم رأى أناسًا بذهبون ذهبًا، فقال: أين يذهبون هؤلاء؟ قالوا: يأتون مسجدًا هاهنا صلى فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: إنما أهلك من كان قبلكم بأشياه هذه؛ يَتَّبِعُونِ آثارِ أُنبِيائهم، فاتَّخذوها كنائسُ وبنعًا،



ومَن أدركتُه الصلاة في شيء من هذه المساجد التي صلَّى فيها رسولُ الله، فليُصلُ فيها، ولا يَتعَمَّدُنُها" (وصححه الألباني في تخريج فضائل الشام ص: ٤٩)، وعمر رضى الله عنه هو ممن ذهب من الصحابة مع النبي صلى الله عليه وسلم إلى بيت عتبان بن مالك رضى الله فلو فقه عمر هذا من فعل النبي عند عتبان لكان أولى بالاتباء، وهو من هو من الصحابة، وعليه فكل ما ق الأمر مما يظهر لنا من فعل عتبان ملخصه هو:

أن عتبان كُلُّ بصرُه، فأراد أن يصلي في بيته ويطمئن من إقرار النبي لفعله أولاً، ثم يطمئن للقبلة كذلك وهو ضرير وكذلك أن يكون المسجد مكان صلاة رسول الله واعتقادًا منه وهي عقيدة كل مسلم أن اختيار الله لنبيه هو أفضل اختيار حتى وان وقع ذلك اتفاقًا ولم يأمر به رسول الله، وأن الصورة التي يفعلها عتبان مثل الذي فعل النبي صلى الله عليه وسلم، ولا يتحاوزه إلى ما لا يشرع من تبرك ونحو ذلك، فلا يُعظّم الا ما عظمه الشرع ولا يفعل ماكان مفضيًا لبدعة كما هو حال كثير ممن يعظمون الأماكن والمشاهد الآن مما لم يشرعه الله. (للمزيد يُنْظُر: الحوادث والبدع للطرطوشي (ص: ١٥٩- ١٦١) بعضه مستفاد منه)

هذا ويتفرع على مسألة عتبان رضى الله عنه هذه مسألة أعم وهي؛ هل تُعظّم البقع التي صلى فيها النبي صلى الله عليه وسلم عمومًا؟ وللجواب عن ذلك ننقل جواب شيخ الإسلام ابن تيمية في المجلد العاشر (فصل في الاقتداء بالرسل) قال: "وما فعله النبي صلى الله عليه وسلم على وجه التعبُّد، فهو عبادة نُشرَع التأسى به فيه.

فاذا خصِّص زمانًا أو مكانًا بعبادة، كان تخصيصه بتلك العبادة شنة؛ كتخصيصه العشر الأواخر بالاعتكاف فيها، وكتخصيصه مقام إبراهيم بالصلاة فيه، فالتأسى به أن يُفعَل مثل ما فعل، على الوجه الذي فعل... وذلك إنما يكون بأن يقصد مثلما قصد ... أما لو فعل فعلا بحكم الاتفاق مثل نزوله في السفر بمكان... ونحو ذلك، فهل يستحب قصد متابعته في ذلك؟ كان ابن عمر يحب أن يفعل مثل ذلك. وأما الخلفاء الراشدون، وجمهور الصحابة، فلم يستحبوا ذلك؛ لأن هذا ليس بمتابعة له؛ إذ المتابعة لابد فيها من القصد، فإذا لم يقصد

هو ذلك الفعل، بل حصل له بحكم الاتفاق كان ف قصده غير متابع له" (ينظر: محموع فتاوي شيخ الاسلام ج ١٠ فصل فالاقتداء بالأنبياء).

مسألة: احداء أحكام المسلمان على الظاهر

وهو مستفاد من حكمه صلى الله عليه وسلم على مالك بن الدخشم، وهي من المسائل المهمة ف مذهب أهل السنة في الحكم على الناس، وهو من باب التكليف بما هو مُستطاع؛ إذ لا يُعرف ما ف القلوب الا الله، يقول الامام الشاطبي في (الموافقات ج٧١): (إن أصل الحكم بالظاهر مقطوع به في الأحكام خصوصًا، وبالنسبة إلى الاعتقاد في الغير عمومًا؛ فإن سبد البشر مع اعلامه بالوحى بجرى الأمور على ظواهرها في المنافقين وغيرهم، وإن علم بواطن أحوالهم، ولم يكن ذلك بمخرجه عن جريان الظواهر على ما

واستند أهل السنة في تقريرهم لهذا الأصل العظيم إلى أدلة كثيرة؛ منها:

١- قوله تعالى: «نَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اذَا ضَرَيْتُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَتَبَيِّنُواْ وَلا تَقُولُواْ لَأَنْ ٱلْقِي النِّكُمُ السَّالُامَ لَسْتُ مُؤْمِنًا تَبْتَغُونَ عَرَضَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا» (سورة النساء: ٩٤)

٢- واستدلوا بقوله-صلى الله عليه وسلم-: "أمرْتُ أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحق الإسلام، وحسابهم على الله" (متفق عليه).

والشاهد من الحديث قوله: "وحسابهم على الله".. وقال الحافظ في الفتح: (أي: أمر سرائرهم.. وفيه دليل على قبول الأعمال الظاهرة والحكم بما يقتضيه الظاهر) (فتح الساري ۱/۷۷).

٣- واستدلوا أيضًا بقصة أسامة رضى الله عنه الشهورة عندما بعثه النبى صلى الله عليه وسلم في سرية إلى الحرقات من جهينة؛ قال شيخ الإسلام في تعليقه على هذا الحديث "... فإن الإيمان الذي عُلقت به أحكام الدنيا، هو الإيمان الظاهر وهو الإسلام؛ فالمسمى واحد في الأحكام الظاهرة) (يُنظر: كتاب الإيمان، -(YAAOO

والحمد لله رب العالمين.



# الأسباب المعينة على الارتقاء بالشاعر

### إظهار المشاعر، والإعلام بالمحبة

الحلقة الثانية

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وآله وصحبه ومن والاه، وبعدُ:

فإن من الأسباب المعينة على الارتقاء بالمشاعر:
«إظهار المشاعر والإعلام بالمحبة»، فلا بد لدوام
المودة، والقضاء على روح البغضاء من اغتنام
الفرصة لإظهار العاطفة المكنونة، فلا يكفي
مجرد المحبة القلبية، والشعور المضمر، بل لا بد
من إظهار ذلك؛ حتى تتأكد أسباب الصلة، ولأجل
أن يكون المرء على ثقة ويقين من مودة أخيه.

ولهذا تظاهرت الأحاديث النبوية في بيان هذا المعنى، والتأكيد عليه. فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: «إذا أحب أحدكم أخاه فليُعُلِمُه أنه يحبّه». (رواه أحمد: ١٧٣٠٣، وأبو داود: ١٢٤٥).

وقال عليه الصلاة والسلام: «إذا أحب أحدكم صاحبه فليأته في منزله، فليخبره أنه يحبه لله عز وجل». (صححه الألباني في الصحيحة: ٧٩٧)رواه أحمد.

وعن أنس رضي الله عنه أن رجالاً كان عند النبي صلى الله عليه وسلم فمر به رجل، فقال: يا رسول الله؛ إني لأحب هذا، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: «أعلمته؟» قال: لا، قال: «أعلمه». قال: فلحقه، فقال: إني لأحبك في الله، فقال: أحبك الله الذي أحببتني له. (رواه أبو داود: ٥١٢٥).

ولقد صرح عليه الصلاة والسلام مراراً كثيرة بمحبته لأناس بأعيانهم؛ فمن ذلك قوله عليه الصلاة والسلام لمعاذ بن جبل رضي الله عنه: «يا معاذ إني لأحبك، أوصيك يا معاذ لا تدعن في دبر كل صلاة أن تقول: اللهم أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك». (رواه أبو داود: ١٥٢٢).

اعداد الم د. محمد ابراهيم الحمد

قال فيه: «باب: قول النبي صلى الله عليه وسلم للانصار: أنتم أحبّ الناس إليُّ».

ثم ساق الحديث بسنده عن أنس رضي الله عنه قال: رأى النبي صلى الله عليه وسلم النساء والصبيان مقبلين - قال: حسبت أنه قال من عرس - فقام النبي صلى الله عليه وسلم ممثلاً، فقال: «اللهم أنتم من أحب الناس إليّ». قالها ثلاث مرار. (البخاري، ٣٧٨٥).

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: جاءت امرأة من الأنصار إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ومعها صبي لها، فكلمها رسول الله صلى الله عليه عليه وسلم فقال: «والذي نفسي بيده إنكم أحب الناس إليّ» مرتبن. (البخاري: ٣٧٨٦، ومسلم:

قال الفضيل بن الربيع، «احلف الأخيك أنك تحبه، واجتهد في تثبيت ذلك عنده؛ فإنه يستجد لك حبًا، ويزداد لك ودًا». (الصداقة والصديق ص٤٤).

وقال أبو طائع الطلحي: «كتب الجراحي إليً مرة: الله يعلم أنك ما خطرت ببالي في وقت من الأوقات إلا مَثَل الذكرُ منك لي محاسن تزيدني صبابة إليك، وضنًا بك، واغتباطًا بإخائك». (الصداقة والصديق ص٤٧).

ويزداد هذا الباعث- أعني إظهار المشاعر والإعلام بالمودة- بين الأصدقاء خصوصًا إذا حصل بينهما غربة وتفرق؛ فإن ذكر أحدهما للآخر، ومكاتبته، وابداء الشوق له- أدعى لقوة الصلة، وتأكيدها.

اللهم الف بين قلوب المسلمين.





۷۷۲- «صوم يوم عرفة كصوم ستين سنة».

الحديث لا يصح: أخرجه أبو منصور الديلمي في «مسند الفردوس» (ح١٩٣٨-الغرائب الملتقطة) من حديث عبد الله بن مسعود رضى الله عنه مرفوعًا، وعلته محمد بن تميم الفريابي. قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٣٠٦/٢): «محمد بن تميم السعدي الفريابي يضع الحديث، تعلق محمد بن كرّام برجله، ليس عند أصحابنا عنهما شيء، وإنما ذكرناهما لئلا يتوهم أحداث أصحابنا أن شيوخنا تركوهم للإرجاء فقط، وإنما كان السبب في تركهم إياهما أنهما كانا يضعان الحديث على رسول الله صلى الله عليه وسلم وَضْعًا». اهـ.

ونقل الإمام الذهبي في «الميزان» (٧٢٩٠/٤٩٤/٣) ما قاله الحافظ ابن حبان وأقره؛ حيث قال: «محمد بن تميم السعدي الفريابي شيخ محمد بن كرَّام، قال ابن حبان وغيره: كان يضع الحديث».

فائدة: يغني عن هذا الحديث الموضوع ما أخرجه الإمام مسلم في «صحيحه» كتاب «الصيام» (ح١٩٧) من حديث أبي قتادة الأنصاري رضى الله عنه، قال: «سُئل رسول الله صلى الله عليه وسلم: عن صوم يوم عرفة؟ قال: يُكفُر السنة الماضية والباقية».

٧٧٣- «فضل حَمَلة القرآن على الذي لم يحمله كفضل الخالق على المخلوق».

الحديث لا يصح: أخرجه أبو منصور الديلمي في «مسند الفردوس» (ح٢٢١٧- الغرائب المنتقطة) من حديث ابن عباس رضى الله عنهما مرفوعًا، وعلته محمد بن تميم الفريابي، وقد بينًا حاله آنفًا لذلك قال الحافظ ابن حجر: «هذا حلبيث كذب».

 أبان، عن عكرمة، عن ابن عباس مرفوعًا، والفريابي هذا كما بينا آنفًا وضًاع، وقال الخطيب في «تاريخ بغداد» (٣٤٣/٧): «كذَّاب يضع الحديث». اهـ.

٧٧٠- «رأيتُ ربي بمني يوم النفر على جمل أُوْرَق عليه جُبَّة صوف أمام الناس».

الحديث لا يصح: أورده القاري في «الموضّوعات» (ح١٣٧) وقال: «موضوع لا أصل له، كذا في «المذيل». اهـ. قلت: أي «ذيل الموضوعات» للسيوطي (ص٢)؛ ومن غريب ألفاظ هذا الحديث الموضوع: «يوم النفر» وهو اليوم الثالث من أيام عيد الأضحى ينفر فيه الحجاج ويندفعون من منى إلى مكة المكرمة، فسُمُى يوم النفر لذلك.

٧٧٦- «إنَّ نزول الله إلى الشيء إقبالهُ عليه من غير نُزُول»- ٧٧٦

الحديث لا يصح: أخرجه الخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد» (٢٤٦/٢) من حديث عبد الرحمن بن عوف مرفوعًا، وعلته عبد العزيز بن إسحاق بن البقال، نقل الإمام الذهبي في «الميزان» (٥٠٨٣/٦٢٣/٢): أن ابن أبي الفوارس الحافظ قال: له مذهب خبيث، ولم يكن في الرواية بذاك، سمعت منه أحادث ردنّة». اه.

وأورد له الإمام الذهبي هذا الحديث من منكراته، ثم قال: «إسناد مظلم ومتنه مختلَق». اهـ. وأورد هذا الحديث ابن عراق في «تنزيه الشريعة المرفوعة عن الأخبار الشنيعة الموضوعة» ( ١٣٨/١ )، ونقل قول الإمام الذهبي فيه.

٧٧٧- «اتقوا ذُوي العاهات».

الحديث لا يصح: أورده الحافظ السخاوي في «المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على الألسنة» (ح١٠)، وقال: «لم أقف عليه». اهـ.

٧٧٨- «صومُ يوم التروية كفارةُ سنة، وصوم يوم عرفة كفارة سنة».

الحديث لا يصح: أخرجه أبو منصور الديلمي في «مسند الفردوس» (ح ٢٩٤٠- الغرائب الملتقطة) من حديث الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس مرفوعًا، وعلته الكلبي أورده الإمام الذهبي في «الميزان» (٧٧٤/٥٥٦/٣) قال: «محمد بن السائب الكلبي أبو النضر، ثم نقل أن يحيى بن معين قال: الكلبي ليس بثقة». وقال الجوزجاني وغيره: «كذاب»، وقال الدارقطني وجماعة: متروك، وقال ابن حبان: «مذهبه في الدين ووضوح الكذب فيه أظهر من أن يحتاج إلى الإغراق في وصفه، يروي عن أبي صالح عن ابن عباس، وأبو صالح لم ير ابن عباس ولا سمع الكلبي من أبي صالح». الحديث موضوع.

٧٧٩- «يومُ صومكم يوم نحركم».

الحديث لا يصح: أورده الحافظ السيوطي في «الدرر المنتثرة في الأحاديث المشتهرة» (ح٣٦٤)، وقال: «كذب لا أصل له». اهـ.

وقال الحافظ ابن كثيرية «اختصار علوم الحديث» النوع (٣٠): «وقد يشتهر بين الناس أحاديث لا أصل لها، أو هي موضوعة بالكلية، وهذا كثير جدًا» اهد ثم ذكر هذا الحديث منها.

• إن العبد ليُنشر له من الثناء ما يملأ ما بين المشرق والمغرب وما يزن عند الله جناح بعوضة». الحديث لا يصح: أورده المغزالي في «الإحياء» (٦٢/١) وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء» «حديث إن العبد لينشر له.. لم أجده». اه..



#### اعداد (أم تميم )

١) أن الله تعالى أقسم بها:

قال تعالى: ﴿ وَأَلْفَجِ ١٠ وَلِيَّالِ عَشْرٍ ﴾ (الضجر: ١ - ٢). ولا يقسم الله تعالى إلا بعظيم، فالقسم بها يدلُ على عظمتها ورفعة مكانتها وتعظيم الله تعالى لها.

واختلف العلماء هل المقصود بالعشرفي الآية العشر ليال من ذي الحجة أم العشر الأواخر من رمضان؟ وجماهير العلماء على أنها: العشر من ذي الحجة.

قال الطبري: والصواب من القول في ذلك عندنا: أنها عشر الأضحى، لإجماع الحجة من أهل التأويل عليه. (جامع البيان ٢٤/٣٩).

٢) فيها أكمَل الله عز وجل الدِّين، وأتَّم على عباده

عن عمر بن الخطاب: «أنَّ رجلاً من اليهود قال له: يا أمير المؤمنين، آية في كتابكم تقرؤونها، لو علينا-معشرَ اليهود - نزلتُ، لاتُخذنا ذلك اليوم عيدًا، قال: أي آية؟ قال: ﴿ أَلَوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَى وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمُ بِينًا ، (المائدة:٣)، قال عمر: قد عُرَفْنًا ذلك اليوم، والمكان الذي نزلتُ فيه على النبي صلى الله عليه وسلم وهو قائمٌ بعَرَفَة يوم جمعة ، (صحيح البخاري ٤٥، وصحيح مسلم ٢٠١٧). قال ابن حجر: «وكان ذلك في حجة الوداء التي هي آخر عهد البعثة حين تمت الشريعة وأركانها.. (فتح الباری ۱۰۲/۱).

٣) اجتماع أمهات العبادة في هذه الأيام العشر: ففيها الصَّلوات، والصَّدقات، والصوم لمن أراد التطوُّع يسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم.

أما بعد: فقد اختص الله سيحانه وتعالى بعض الأزمنة بخواص لم يختص بها غيرها؛ ففضَّلها على سائرها، ورغب في اغتنامها، والتعرض لنفحاتها، لتكون مغنمًا للطائعين، وميدانًا لتنافس المتنافسين.

قال ابن رجب: «كما جعل بعض الأيام والليالي أفضل من بعض، وجعل ليلة القدر خيرًا من ألف شهر، وأقسم بالعشر.. وما من هذه المواسم الفاضلة موسم إلا ولله تعالى فيه وظيفة من وظائف طاعته، يتقرب بها إليه، ولله فيه لطيفة من لطائف نفحاته يصيب بها من يعود بفضله ورحمته عليه.

فالسعيد من اغتنم مواسم الشهور والأيام والساعات، وتقرب فيها إلى مولاه بما فيها من وظائف الطاعات، فعسى أن تصيبه نفحة من تلك النفحات، فيسعد بها سعادة يأمن بعدها النار وما فيها من اللفحات» (لطائف المعارف: ص ٤٠).

ومن هذه المواسم الفاضلة: عشر ذي الحجة التي تحل علينا هذه الأيام، أيام مباركات، تضاعف فيها الأعمال، وتزداد فيها الدرجات، ويعظم فيها الثواب. إِنَّ عشر ذي الحجة سوقُ للمُتاجِرة مع الله، وموسمُ للرِّبحِ الأَخْرُويِ، أَيَّامِها هِي أَفْضُلُ الأَيَّامِ وأَحَبُّها إلى الله عز وجل.

فحريٌ بالسلم أن يخصُ هذه الأوقات بمزيد من التَّعبُد والطاعة لله-سبحانه وتعالى- والإكثار من العمل الصالح فيها.

أولا: فضائل العشر من ذي الحجة:

ذو الحجة ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧٦ - السنة الثامنة والأربعون التوجيد

أو لم يجد الهدى، وفيها الذُّكر والتَّكبير والتَّليية والدُّعاء، وفيها حجُّ البيت الحرام.

٤) العمل الصالح فيها أحب إلى الله، وأفضل من الحهاد

عن ابن عباس، عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «ما العمل في أيام أفضل منها في هذه؟، قالوا: ولا الجهاد؟ قال: «ولا الجهاد، إلا رجل خرج يخاطر بنفسه وماله، فلم يرجع بشيء» (صحيح البخاري

قال ابن رجب: «وقد دل هذا الحديث على أن العمل في أيامها أحب إلى الله من العمل في أيام الدنيا من غير استثناء شيء منها، وإذا كان أحب إلى الله فهو أفضل عنده... وإذا كان العمل في أيام العشر أفضل وأحب الي الله من العمل في غيره من أيام السنة كلها صار العمل فيه وإن كان مفضولاً أفضل من العمل في غيره وإن كان فاضلاً، ولهذا قالوا: يا رسول الله ولا الجهاد في سبيل الله... وهذا يدل على أن العمل المفضول في الوقت الفاضل يلتحق بالعمل الفاضل في غيره ويزيد عليه لضاعفة ثوابه وأجره». (لطائف العارف ١/٢٦٠). ٥) فيها يهم عدفة:

وهو اليوم التاسع من ذي الحجَّة، ومن فضائله: أ- أنَّه اليوم الذي أكمل الله فيه الملة، وأتم يه النعمة: قال تعالى: ﴿ أَلِيُّومُ أَكُمْلُتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثَمْتُ عَلَيْكُمْ فِعْمَقِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْاسْلَمَ دِينًا ، (المائدة: ٣).

ب- صيامه يُكفّر السنة الماضية والسنة القابلة: قَالَ رسولَ الله صلى الله عليه وسلم: (صيامُ يَوْم عُرَفَةَ أَحْتُسِبُ عَلَى اللَّهِ أَنْ يُكَفِّرَ السِّنَةَ الَّتِي قَبْلَهُ وَالسَّنَةَ الَّتِي بَعْدَهُ) (صحيح مسلم ١١٦٢).

قَالُ الْمُظْهِرُ: وَقيلَ: تَكُفيرُ السَّنَة الْآتِية أَنْ يَحْفَظُهُ مِنَ الذُّنُوب فيها.

وَقَيِلَ؛ أَنَّ يُعْطِيَهُ مِنَ الرَّحْمَةِ وَالثَّوَابِ قَدْرًا يَكُونُ كُفَّارَةُ لِلسَّنَهُ الْمُاضِيَةَ، وَالْقَابِلَةَ إِذَا جَاءَتْ وَاتَّفَقَتْ لَهُ ذنوب. (مرقاة المفاتيح ١٤١٥/٤).

وهذا الصيام لغير الحاج، وأما الحاج فلا يسن له صيام يوم عرفة؛ ليتقوى على العبادة.

عِنْ أُمُّ الفَضْلِ بِنْتِ الْحَارِثِ: أَنَّ نَاسًا تَمَارُوا عِنْدُها يُوْمُ عُرَفة في صُوم النبي صلى الله عليه وسلم فقال بَعضَهُم هُوَ صَائِمٌ وَقَالَ بِعضَهُمْ لَيْسَ بِصائم فأَرْسَلْتُ إلْيْه بِقَدَح لَبُن وهُوَ وَاقْفَ عَلى بعيره فشَربَهُ. (صحيح البخاري ١٩٨٨، وصحيح مسلم ١١٢٣).

قَالَ النَّووِي: ﴿ وَلَأَنَّـٰ مُ أَرْفَقُ بِالْحَاجُ فِي آدَابِ الْوُقُوفِ وَمُهمَّاتَ الْمُنَاسِكُ..» (شرح النووي على مسلم ٢/٨). ج- عظم الدعاء يوم عرفة:

عَنْ عَمْرِهِ بْنِ شُعَيْب عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدَه أَنِّ النّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: ﴿ خُنْدُ الدُّعَاءِ ذُعَاءُ يَوْمَ عَرَفَهُ وَخَيْرُ مَا قُلْتُ أَنَا وَالنِّيلُونَ مِنْ قَبْلَى: لَا اللهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ ٱلْلُكُ، وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُل شَيْء قدينٌ، (سنن الترمذي ٣٥٨٥، وحسنه الألباني في صحيح الترغيب ١٥٣٦).

قال المباركفوري: ﴿ لأَنَّهُ أَجْزَلُ إِثَابَةٌ وَأَغْجَلُ إِجَابَةٌ ، (تحفة الأحوذي ١٠ (٣٣).

د- كثرة العتق من النارية يوم عرفة:

قَالَتُ عَائشَةُ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلى اللَّهِ عليه وسلم قَالَ: (مَا مِنْ بَوْمِ أَكْثَرُ مِنْ أَنْ يُعْتَقَ اللَّهِ فِيهِ عَنْدًا مِنَ النَّارِ مِنْ يَـوْمُ عَرَفَةَ وَإِنَّـٰهُ لَيَدْنُو ثُمَّ يُبَاهِي بِهِمُ الْمُلائكة فيقول مَا أَرَادُ هُؤلاء، (صحيح مسلم ١٣٤٨). ٦) فيها يوم العبد:

وهو يوم عيد المسلمين أبدلهم به خيرًا من أعباد الحاهلية:

عن أنس رضى الله عنه قال: قَدمَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم الله ينهُ وَلَهُمْ يَوْمَانَ يُلْعَبُونَ فيهمًا، فَقَالُ: ﴿مَا هَذَانِ الْيُؤْمَانِ؟ ﴾، قَالُوا: كُنَّا نَلْعَبُ فيهِمَا فِي الْجِاهليَّة، فَقَالٌ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (انَّ اللَّهُ قَدُّ أَبُدَلَكُمْ بِهِمَا خَيْرًا مَنْهُمَا: يَوْمَ الْأَضْحَى، وَيَوْمَ الْفطْر، (سنن أبي داود ١١٣٤، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة ٢٠٢١).

قال البدر العينى: "فلما ظهر الإسالام، أبدل الله منهما هذين اليومين اللذين يظهر فيهما تكبير الله تعالى وتحميده وتوحيده ظهورا شائعا يغيظ المشركين، وقيل: إنهما يقعان شكراً على ما أنعم يه من أداء العبادات التي وقتها، فعيد الفطر شكراً لله تعالى على إتمام صوم رمضان، وعيد الأضحي شكراً لله تعالى على العبادات الواقعة في العشر، وأعظمها إقامة وظيفة الحج". (شرح سنن أبي داود للعيني .( £VV/ £

ثانيًا؛ ما يستحب من أعمال في العشر من ذي الحجة؛ تعظيم حرمات الله:

وذلك بالتوبة، والإقالع عن الذنوب والعاصى، وتعظيم ما عظمه الله، ومنها: الأشهر الحرم. قال تعالى: « ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَاتِ اللَّهِ فَهُوَخَيْرٌ لَّهُ عِندَ رتبي » (الحج:٣٠).

قَالَ تعالى: « ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمْ شَكَّيرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْرَف أَلْقُلُوبِ ، (الحج:٣٢).

قال السعدى: "وحرمات الله: كل ما له حرمة، وأمر باحترامه، بعبادة أو غيرها؛ كالمناسك كلها، وكالحرم والإحرام، وكالهدايا، وكالعبادات التي أمر الله العباد



بالقيام بها، فتعظيمها إجلالها بالقلب، ومحبتها، وتكميل العبودية فيها، غير متهاون، ولا متكاسل، ولا متثاقا....

وتعظيم شعائر الله صادر من تقوى القلوب، فالمعظم لها يبرهن على تقواه وصحة إيمانه؛ لأن تعظيمها تابع لتعظيم الله وإجلاله" (تيسير الكريم الرحمن ٥٣٧/١).

#### ٢) المحافظة على الفرائض؛

قال تعالى: ورَالِينَ مُ عَلَى مَلا مَ عَلَيْهُ قَالَ: وَالْعَارِج: ٣٤). وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّه عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم: وإنَّ اللَّه تَعَالَى قَالَ مَنْ عَادَى لِي وَلِيًّا، فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالْحَرْبِ وَمَا تَقَرَّبَ إِلَي عَبْدِي بِشَيْءَ أَحَبُ إِلَي مِمَّا افْتَرَضْتُ عَلَيْه، وَلا يَزَالُ عَبْدي بَشَيْءَ أَحَبُ إِلَي عِمَّا افْتَرَضْتُ عَلَيْه، وَلا يَزَالُ عَبْدي يَتَقَرَّبُ إِلَي بِالنَّوَاقِلِ حَتَّى أُحبَهُ، قَإِذَا أَحْبَبْتُهُ، كُنْتُ سَمْعُهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِه، وَيَصَرَهُ الَّذِي يُبْصِرُ بِه، وَيَدَهُ اللّذي يُبْصِرُ بِه، وَيَدَهُ اللّذي يَبْطَشُ بِها، وَلَئِنْ سَأَلْنِي اللّهَ عَلَيْهُ، وَلَئِنْ سَأَلْنِي لَا عَيْدَادُهُ، وَلَئِنْ سَأَلْنِي لَا عَيْدَادُهُ، وَلَئِنْ سَأَلْنِي اللّهِ عَلَى يَدُعُونَ يَعُمْتِي بِهَا، وَلَئِنْ سَأَلْنِي اللّهَ عَلَيْدَهُ يَلُونَا اللّهِ عَلَى اللّهُ عَيدَدَمُ هُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى يَلُمُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ وَلِكُنْ سَأَلْنِي اللّهُ عَلَيْدَادُهُ وَلَكُنْ سَأَلْنِي اللّهُ عَلَيْدَدُهُ اللّهُ وَلَكُنْ سَأَلْنِي اللّهُ عَلَيْدَدُهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

#### ٣) الاجتهاد في العمل الضالح مُطلقًا،

لقوله صلى الله عليه وسلم: «ما العمل في أيام أفضل منها في هذه؟» قالوا: ولا الجهاد؟ قال: «ولا الجهاد، إلا رجل خرج يخاطر بنفسه وماله، فلم يرجع بشيء» (صحيح البخاري ٩٦٩).

#### ٤) الإكثار من ذكر الله سبحانه:

لقوله تعالى: «وَيُلْكُرُواْ أَسْمَ اللَّهِ فِيَ أَبَالِمِ مَّمَّلُومَنيّ» (الححجُ: ٢٨)؛ فيكثر فيهنَّ مِن التّهليل، والتّكبير، والتّحميد، والاستغفار، وتلاوة القرآن، وغير ذلك.

قال ابن رجب: "وأمًا استحباب الإكثار من الذُكر فيها-أي: في أيام العشر-؛ فقد دلَّ عليه قوله سبحانه: ﴿ وَلِلْكُ رُوا السَّمَ اللَّهِ فِي آلِيَامِ مَعْلُومَني، (الرحج: ٢٨)، فإنَّ الأيام المعلومات هي أيام العشر عند جمهور العلماء" (لطائف المعارف (٢٣٣/).

وقال النووي: "يستحب الإكثار من الأذكار في هذه المشر زيادة على غيرها، ويتأكّد ذلك في يوم عرفة أكثر من باقي العشر" (الأذكار للنووي ١٧٣/١).

#### relation (

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دُعُودٌ الدُّاعِ إِذَا دَعَالِ ﴿ (الْبِقَرَة ١٨٦٠). وقد مُرَّ حديث عَمْرُو بُنِ شَعَيْبِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدَه أَنَ النَّبِي صلى الله عليه وسلم قَالَ: ﴿ خَيْرُ الدُعَاءِ دُعَاءُ يَوْمٍ عَرَفَة ... ﴾ الحديث.

١ الصيام؛
 قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ قَالَ اللهُ عُزُ وَجُلُ:

«كُلُّ عَمَلِ ابْنِ آدَمَ لَهُ، إِنَّا الصِّيامَ فَإِثَّهُ لَي، وَأَنَا أَجْرَي بِهِ (صحيح البخاري ٤٦١٩، وصحيح مسلم ١١٥١). قَالُ النَّوويُ عن صيام هذه الأيام: «هي مستحبة استحبابًا شديدًا لا سيما التَّاسِعُ مِنْهَا وَهُو يُومُ عَرَفَةَ» (شرح صحيح مسلم ٣٢٨/٤)

وأفضلها وآكدُها صومُ يوم عرفة لَنْ لم يكن حاجًا، يقول صلى الله عليه وسلم في صيام يوم عرفة.

#### ٧) الصدقية،

وهي من جملة الأعمال الصالحة التي يستحب للمسلم الاكثار منها في هذه الأيام، وقد حث الله عليها فقال: «يَا أُنِهُا الَّذِينَ آمَنُواْ أَنفقُواْ مِمَا رَزَقْتَاكُم مِن قَبْل أَن يَأْتِي يَوْمُ لاَ بَيْغُ فِيهِ وَلاَ خُلَةٌ وَلاَ شَفَاعَةٌ وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالُونَ والنَّقِرَة وَلاَ اللهِ وَهَ وَلاَ خُلةً وَلاَ شَفَاعَةٌ وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالُونَ والنقرة وَهُ ٢٥٠).

#### ٨) ذبح الأضاحي:

عملاً بسنة سيد المرسلين، واقتفاء لأثر أمام الحنفاء؛ أبينا إبراهيم صلى الله عليه وسلم، وقيها تقرب إلى الله تعالى بإراقة الدم، وفي الأضحية توسعة على الأهل والفقراء يوم العيد، والإهداء لذوي القربى

والحيوان. قال تعالى: وقُلُ إِنَّ صَالَاتِي وَنُسُكِي وَمَخْيَايَ وَمَمَاتِي للْهِ رَبُّ الْعَالَمِينَ لاَ شَرِيكَ لَهُ (الأنعام: ١٦٣-١٦٣).

وقَّالَ تَعَالَى: ﴿ فَصَلُّ لِرَبُكَ وَانْحَنَ (الْتَكَاثَرُ: ﴿ أَنْكَاثُرُ: ﴿ أَنْكَاثُونَ الْمُائِسَ وقَالَ تَعَالَى عَنَ الْهَدِي: ﴿ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْبَائِسَ الْفَقْيِنَ (الْحِيدَ ٢٨).

#### ٩) التكبير للأضحى: لمع يُدال

قَالَ اللَّه تَعَالَى: «واذكروا اللَّه في أَمِنَامَ مِعَدُودَاتَ» (البقرة: ٢٠٣)

عن أم عطية قالت: «كنا نؤمر بالخروج في العيدين والمخبأة والبكر. قالت: الحيض يخرجن فيكن خلف الناس يكبرن مع الناس». (رواه البخاري 396، ومسلم ٨٩٠-١١).

كما يشرع التكبير دبركل صلاة في أيام التشريق، وهو قول جمهور العلماء.

#### ١٠) صلاة العيد،

قال تعالى: «فصل لربك وانحى (الكوثر: ١). من أم عطية قالت: «كنا نؤمر أن نخرج يوم العيد، حتى نخرج البكر من خدرها، حتى نخرج الحيض فيكن خلف الناس فيكبرن بتكبيرهم ويدعن بدعائهم، يرجون بركة ذلك اليوم وطهرته، (صحيح البخاري ٩٧١، ومسلم ١١-٨٩٠).

نسأل الله أن يوفقنا لعمارة مواسم البر بأفضل الأعمال الصالحة التي يرضى بها عنا، ويُحسن ختامنا أجمعين، والحمد لله رب العالمين

# أسرار العج وحكمه وكلمة للحجيج

الحمد لله مقدر الأزمان والدهور، مجري الأحداث والأعمال على قدرها المقدور، أحمدهسبحانه- هو أهل الحمد والمجد والكمال، لا يشغله حال عن حال، عالم الغيب والشهادة الكبير
المتعال، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له الملك الحق المبين، شهادة الحق واليقين، فيها
النجاة والثبات يوم الدين، وأشهد أن سيدنا ونبينا محمدًا عبد الله ورسوله الصادق الأمين
المبعوث رحمة للعالمين، صلى الله وسلم وبارك عليه ورفع درجته على الناس أجمعين، والصلاة
والسلام على آله الطيبين الطاهرين وأصحابه الغر الميامين وزوجاته أمهات المؤمنين، والتابعين
ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

أما بعد، فأوصيكم-أيها الناس- ونفسي بتقوى الله-عز وجل-، فاتقوا الله-رحمكم الله- فلله در أقوام امتثلوا ما أمروا، وزُجروا عن الآثام فانزجروا، جن الليل عليهم فسهروا واجتهدوا في المطلوب فجدوا ورغبوا وحرضوا، ربحوا وما خسروا، وعاهدوا فما غدروا، واعترفوا بنعم مولاهم فشكروا، لقد ذكروا بالذكر فذكروا، المؤمنون:١١١).

أيها المسلمون حجاج بيت الله: تقبل الله حجكم وأحسن عملكم، وجعل حجكم مبرورًا وسعيكم مشكورًا، وأعادكم إلى دياركم سالمين غانمين موفورة أجوركم، متقبلة أعمالكم، صالحة شؤونكم، محفوظين في دينكم وأهلكم.

#### ان أسرار العجد

أيها المسلمون حجاج بيت الله: وأنتم تتطلعون لشهود منافع الحج وحكم التشريع وأسرار الشرائع، فهذا هو الحج فريضة محكمة، وركنُ من أركان الإسلام راسخُ، من خصائصه أنه أكثر

# الشيخ د: صالح بن عبد الله بن حميد حميد حميد الحرام

نفقة وأكثر مشقة وأعظم تضحية؛ ولذا كان الحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة، ومن حج فلم يرفث ولم يفسق خرج من ذنوبه كيوم ولدته أمه.

الحج رحلة العمر والحياة إلى بيت الله الحرم، يقترن به غالبًا زيارة مباركة إلى مسجد رسول الله-صلى الله عليه وسلم-.

حجاج بيت الله؛ تقبل الله منا ومنكم، وبلغنا منافع الحج، شعائر الإسلام الكبرى-الصلاة والصيام والزكاة والحج- تتجلى فيها جميعًا وحدة المسلمين واتحاد شعائرهم ومشاعرهم، تؤتى كلها في أوقات معلومة، وشعائر ظاهرة، ليس لأحد أن يزيد فيها أو ينقص؛ فالصلاة أوقاتها خمسة معلومة، والصيام من طلوع الفجر إلى غروب الشمس، والزكاة في وقتها معلوم،

(الأنعام: ١٤١)، و (الكَدُّ أَفْتُ مُعْلَدُتُ ) (البقرة:١٩٧).

إن شعائر الاسلام تجمع السلمين على توجه واحد وتوحيد واحد وممارسة واحدة، يستشعرون معانى الاخوة والمشاركة، ويشعرون بعظمة التجمع في مسجد الحي، ومسجد الحمعة الجامع، والمسحد الحرام، والشاعر العظام، والسجد النبوي الشريف.

والحاج يجتمع له ذلك كله في رحلته المقدسة من صلاة ونفقة وسفر ورفقة، ينخلع عن أهله وولده وبيته وعمله وراحته، ف أيام عظيمة، ونفحات المانية ومشاعر دفاقة، أيام إقبال على الله وابتغاء مرضاته ف أماكن مقدسة طاهرة، يتجرد فيها عن الدنيا ومظاهرها، يطرق أبواب الرحمة والغفرة، يتعرض لنفحات ربه في هذه المواقف الشريفة في عرفة والمشعر الحرام ورمي الحمار والطواف بالبيت المحرم وبين الصفا والمروة، أيام حج مباركة، وأعمال من الطاعات والقريات يتوافد فيها الحجيج، يحملهم الطهر ويحدوهم الأمل من رب كريم، في مظهر فريد في دنيا البشر لا نظير له ولا مثيل في أي مكان أو أي زمان إلا لأهل الإسلام وديار الإسلام.

ملايين البشر من السلمين اعتزلوا ما ألفوا، الكل في موقف واحد، آوتهم الخيام، وتجردوا من ثياب الترف والزينة، لئن كانوا في ديارهم بمثلون أذواقا مختلفة وأنماطا متغايرة وعادات متباينة، وأصواتهم متفاوتة ولغات ولهجات متنوعة؛ فإنهم في يوم عرفة لونهم البياض، ولباسهم الإزار والرداء، ولغتهم التليية والتسييح والتكبير والتهليل والدعاء والاستغفار، ومشاعرهم مشاعر الضراعة والقرب، والابتهال في القلوب إيمان وفي الألسنة ذكرٌ، وفي الشاعر رغبات وآمال بالفوز والنجاة والقبول والغفرة.

معاشر الإخوة حجاج بيت الله؛ ومن شهود منافع الحج والنظر في حكم التشريع وأسرار الدين ما أعلنه نبينا محمد-صلى الله عليه وسلم- في خطبته يوم عرفة في حجة الوداع

من معالم الاسلام ومبادئه العظام، ومما تقتضيه الناسعة ما ذكروه من شأن الال ونظامه وتنظيمه، وعالم اليوم بعيش أزمة مالية خانقة، لقد قال-عليه الصلاة والسلام- فيما قال ف هذا اليوم العظيم والشهد الكبير: "كل ريا موضوع، لكم رؤوس أموالكم لا تظلمون ولا تظلمون". وفي نظرة موحزة فيما عليه نظام المال واقتصاده في الاسلام بتيين أين الخلل وأين المشكلة وأبن الحل.

المال-عياد الله- له دائرتان؛ دائرة الكسب ودائرة الانفاق:

أما دائرة الكسب: فهي إحدى صور العمل، ومن كد وعمل فهو حقيق بأن بنال جزاء عمله، وكسيه من جهده المنذول حسب قدرته وخبراته العلمية والبدنية والعقلية، وهذه القدرات والخيرات والقوى تختلف بين الناس اختلافا بينا؛ ومن هنا فإن مكاسيهم ونتائج أعمالهم واستحقاقاتهم تختلف كذلك، وفي ميدان العمل والكسب كذلك؛ فإن الإسلام يضرق بين الحلال والحرام، فكل درهم بأخذه الإنسان من غير وجهه فهو حرام وسحت، وكل لحم نيت عن سحت فالنار أولى به، من غش وظلم وكذب وتدليس وكتمان واحتكار، والمال لا ينتج مالا، والزمن لا يمنح ريحًا، وإنما يُكسب المال بالعمل والحهد والجد والكسب.

وكل تعد على الأخرين وارتكاب للحيل للاستحواد على أموال الناس سحت وحرامٌ وممنوع في شرع الله ودينه، وجمع المال واكتنازه من غير أداء حق الله فيه مسلك في الشرع ممنوع، ناهيكم مما يجب التحلي به من الأخلاق العالية والقيم الرفيعة والصدقة والبذل والإحسان والرفق والسماحة في البيع والشراء وحسن الأداء والقضاء.

أما الدائرة الثانية؛ فهي دائرة الإنفاق؛ فدين الاسلام يدعو إلى الانفاق من غير إسراف ولا تقتير، بل نهجه النهج القوام مما يبنى ثقافة الصرح والاستهلاك الرشيد: ( وَالْفِيكَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ تُشْرِقُوا وَلَهُ بِفَثْرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ

فَوَامًا) (الفرقان:٦٧)، ﴿ وَلا غَمَّا بِدُكُ مَعَلُولَةُ اللهِ عُنْفُكُ وَلَا لَيْسُطُهِكَا كُلُّ ٱلْسَلْطِ فَنُقَعْدُ مَلُّومًا تَحْسُورًا) (الإسراء:٢٩)، إنفاق بحارب البذخ والسرف والخيلاء والشح والتقدير مما يذهب بالمال من غير وجهه، ويورث الحسد والنغضاء وبوقع الفحشاء: ( ٱلشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ ٱلْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُم بِٱلْفَحْشَكَآءِ وَٱللَّهُ يَعِدُكُم مَّغْفِرَةً مِّنْهُ وَفَضْلًا وَٱللَّهُ وَسِعُ عَلَيٌّ) (البقرة: ٢٦٨).

ليس الاقتصاد وحدات حسابية، أو تعظيمًا للريح والمنفعة العاجلة والنهم والجشع على حساب الحق والعدل والرحمة والصدق والرفق وحسن التعامل، ويكفى من مظاهر الظلم تسريح العمال وازدياد البطالة، وإذا زاد الانتاج ألقوا بالفائض في البحر أوفي النهر غرقا وحرقا حتى لا ترخص الأسعار وحتى لا يحل الرخاء، ولو مات العالم جوعًا وعريًا، ناهيكم بالعبث بالأسواق والأسعار وسوء استخدام أحهزة الإعلام في تحقيق المكاسب الحرام وخداء عياد

وبعد: عباد الله: ماذا يصنع من يؤم هذا البيت إذا لم يكن فيه ورع يحجزه عما حرَّم الله، وحلمُ يضبط به جهله وحسن صحبة لن يصحب؛ فلا تحقرن من المعروف شيئًا، فجنات عدن أعدها الله للذين ينفقون في السراء والضراء، والكاظمين الغيظ، والعافين عن الناس، والله يحب المحسنين.

أيها الحاج الكريم- وقد حفظك الله فأتم لك نسكك، ويسر لك طريق العبادة-: اعلم أن حفظ حقوق إخوانك والالتزام بآداب الاسلام يمحو آثار الذنوب وظلمة الآثام؛ يتحرى الحاج كل برِّ، ويتباعد عن كل منكر؛ تقريا إلى الله وأخوة للمؤمنين.

إن الحج في وفوده وحشوده تأكيد لهذه الارتباطات، وتجسيد لتلك المشاعر، صفوف في الأبدان، وشهودٌ في الأفئدة، الحج رمز الوحدة والتوحيد، وعنوان البذل والتضحية، ملتقى المسلمين الأكبريوم الحج الأكبر.

أعوذ بالله من الشيطان الرجيم: (فَإِذَا قَضَيْتُ

أَشَكُذُ ذِكُوا فَمِوكُ ٱلتَّكَاسِ مِن يَكُولُ رَبِّنَا عَالِنَا فَ ٱلدُّمْكَا وَمَا لَدُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَيْقِ (١١٠) وَمِنْفُ مِّن تَقُولُ رَثُنا وَالنَّا فِي ٱلدُّنْكَا خَسَنَةً وَفِي ٱلَّاحِيةِ حَسَنَةً وَقَنَا عَذَاتَ النَّارِ (أَنَّ أُولَتِكَ لَفُ تَصِيدٌ مَمَّا كَسَوْاً وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحَسَابِ) (المقرة: ٢٠٠٠).

الحج فرصة لتقوية أواصر الرابطة الايمانية

أيها المسلمون حجاج بيت الله: مهما تنوعت سبل الاتصال وتعددت وسائل التعاون وتزايدات عوامل التأثير - فإن رابطة الإسلام لا بعد لها رابطة .. وأخوة الدين لا بماثلها أخوة، ومشهد الحج العظيم ومنافعه الشهودة تجسد هذه الأخوة وتبرز معالم الوحدة الاسلامية في المظهر والمخبر وفي اللياس والشعائر.. وحدة الصف ووحدة هدف.. شعار التوحيد لفظا وعقيدة تهليلا وتكبيرا وتلبية وتنزيها: لبيك اللهم لبيك. لبيك لا شريك لك لبيك.

معاشر الحجيج؛ والحديث عن مظاهر الوحدة وعن الشعائر والمشاعر التي ترسخ هذه الرابطة وتؤكد هذه الأخوة حديث ذو شحون وخير ذه شعب، والمسلمون من جميع أنحاء الدنيا حين يتوجهون إلى هذه الديار المقدسة بتمثلون وحدتهم الجامعة ويتطلعون إلى العمل الصالح والى ذكر الله وشكره وحسن عبادته .. يجسدون أخوتهم الإيمانية ويتناسون خلافاتهم، يل يتركون اهتماماتهم في شئون دنياهم وراءهم ليتفرغوا للعبادة ويستغلوا ثمين أوقاتهم لتحصيل فضل هذه البقاء المقدسة وبركات الحرمين الشريفين.

معاشر الإخوة؛ ومن التزام أخوة الدين وتأكيد رابطة الإسلام: إبعاد الحج عن أي مشوش على مظهر الوحدة ومعكر على الغايات السامية؛ من ذكر الله والتزود من البر والتقوى: ( لَشَهِدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذَكُرُواْ أَشْمَ اللَّهِ فِي أَيَّادٍ مَّفَّـ لُومَاتِ عَلَى مَا رُزُقَتُهُم مِنْ بَهِمِيمَةِ ٱلْأَنْفَائِرُ فَكُلُوا مِثْهَا وَأَطْمِمُوا ٱلْبَالِسَ ٱلْفَقِيرَ) (الحج:٢٨) (ٱلْحَجُّ ٱشْهُرُّ مَعْلُومَتُّ فَمَن فَرْضٌ فِيهِكَ ٱلْمُحَمَّ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوفَ وَلَا حِدَالَ فِي ٱلْحَجُّ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَصْلَمْهُ ٱللَّهُ وَتَكَزَّوْهُوا

فَإِثَ خَيْرَ الزَّادِ النَّقْوَيُّ وَاتَقُونِ يَتَأُولِ الْأَلْبَابِ) (السقرة ١٩٧٠)..

ومن حق أخوة الإسلام اجتناب أي صورة من صور الفوضى والبلبلة تحت أي دعوى، واستنكارأي محاولات للتشويش والمهاترات..إن أهل الإسلام عمومًا وحجاج بيت الله خصوصًا يعلمون أن القصد إلى هذا التشويش والبلبلة يقود إلى الانشقاق والفرقة بين المسلمين... بهذى الحجاج وهم يؤدون مناسكهم.

نعم-ضيوف الرحمن-؛ لا يمكن أن يُحوِّل الحج إلى منابر سياسية تتصارع فيها الأفكار والأحزاب والطوائف والمذاهب وأنظمة الحكم؛ مما يعني-بلا شك ولا ريب- الانحراف الخطير والانجراف المدمر عن أهداف الحج وغاياته؛ (فَمَن فَمَ فِيهِكَ لَلْحَجَّ فَلا رَفَتُ وَلا شُرُوتَ وَلا شُرُوتَ وَلا شِعَالَ فَالْحَجَ وَغَاياته؛ فَالْحَجَ فَالْ المُرْقَدَ وَلا شُرُوتَ وَلا شِعَالَ فَالْحَجَ ) (البقرة:١٩٧)...

والحج والديار المقدسة ليست ميدانًا لنقل الخلافات وتصفية الخصومات.. إنها فوق الخلافات السياسية والعصبيات المذهبية، إن الإقدام على مثل هذا يقود إلى الفتنة والعبث بأمن الرحج والحجيج وشق لصف المسلمين وفتح لساحات الجدل العقيم.. لا يقول مسلم بغصل الدين عن السياسة ولا بغصل الدين عن السياسة ولا بغصل الدين ومواسم العبادة وتجمعات المسلمين في المشاعر ومواسم العبادة وتجمعات المسلمين في المشاعر عن معاناة يعيشها من يعيشها ومشكلات واقع فيها صاحبها.. يجب إبعاد الفريضة المقدسة عن مثل هذه الأغراض، إن الخوض في هذا

والانشغال فيه إفساد لقاصد الحج الإيمانية وحرمان لضيوف الرحمن من الأمن والأمان والتضرغ للعبادة واستشعار قدسية الزمان والمتعال لقضايا خلافية تزيد من فرقة الأمة وتشرذمها.

ألا فاتقوا الله-رحمكم الله- واشهدوا منافع حجكم، وتأملوا أسرار التشريع وحكمه وأحكامه، واذكروا الله واشكروه على ما يسر من بلوغ بيته وقضاء النسك بأمن وأمان ويسر واطمئتان: (فَهِنَ النَّاسِ مَن يَعْوَلُ رَبَّنَا عَانِنَا فِي الدُّنِيَا مَا يُسَرَّ مَن يَعُولُ رَبَّنَا عَانِنَا فِي الدُّنِيا مِن يَعُولُ رَبَّنَا عَانِنَا فِي الدُّنِيا مَن يَعُولُ رَبَّنَا عَانِنَا فِي الدُّنِيا حَسَنَةً وَفِي الدُّنِي مَن يَعُولُ رَبَّنَا عَانِنَا فِي الدُّنِيا حَسَنَةً وَفِي الآخِورَة مَن يَعُولُ رَبِّنَا عَالِنَا فِي الدُّنِيا حَسَنَةً وَفِي الآخِورَة مَن يَعُولُ رَبِّنَا عَالِنَا فِي الدُّنِيا حَسَنَةً وَفِي الآخِورَة مَن يَعُولُ رَبِّنَا عَالِنَا فِي الدُّنِيا حَسَنَةً وَفِي الآخِورَة مَن يَعُولُ رَبِّيا عَذَابَ النَّادِ ﴿ أَوْلَتِهِكَ لَهُمْ نَصِيبٌ مِمَّا كَسُولُ وَلِيلًا فَي اللَّهُ وَلِيلًا فِي اللَّهُ وَمِنا عَذَابَ النَّادِ ﴿ أَوْلَتِهِكَ لَهُمْ نَصِيبٌ مِمَّا كَسُولُ وَلِيلًا فَي اللَّهُ وَلِيلًا فَي اللَّهُ وَلِيلًا فَي اللَّهُ وَلِيلًا عَذَابَ النَّادِ ﴿ أَوْلَتُهِكَ لَهُمْ نَصِيبٌ مِمَّا وَلِيلًا فَي اللَّهُ وَلَي اللَّهُ وَلَي اللَّهُ وَلِيلًا عَذَابَ النَّادِ ﴿ (البقوة وَالاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَي اللَّهُ لَهُ وَلَيْلًا وَلِيلًا فِيلًا مَنْ اللَّهُ وَلَا مَنْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَيْلًا وَلَوْلًا وَلَالِكُولُ اللَّهُ وَلَا مَنْ اللَّهُ وَلَالَالُولُ اللَّهُ وَلَا مُنْ اللَّهُ وَلَا مَا لَهُ فَي اللَّهُ ولَالِيلُولُ اللَّهُ وَلَوْلًا وَلَالِكُولُ اللَّهُ وَلَا مُنْ اللَّهُ وَلَا عَلَالْكُولُ اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا مُلْكُولُ اللّهُ وَلَا مِنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ وَلَيْلًا عَلَالًا اللّهُ وَلَوْلَالِكُولُ اللّهُ وَلَالْكُولُ اللّهُ وَلَا عَلَالْكُولُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُولُ اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَالْكُولُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ وَلَيْلُولُ اللّهُ وَلَيْلُولُ اللّهُ وَلَالْمُ اللّهُ وَلَالْكُولُ اللّهُ اللّهُ وَلَيْلُولُ اللّهُ وَلِيلًا عَلَالْكُولُ اللّهُولُ اللّهُ وَلَالْكُولُ اللّهُ اللّهُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللل

ثم صلوا وسلموا على الرحمة المهداة والنعمة المسداة نبيكم محمد رسول الله؛ فقد أمركم بذلك ربكم فقال-عز قائلا عليما- في محكم تنزيله قولا كريما: (إنَّاللَّهُ وَمَلَّمَ عَنَّهُ مَلَوْا مَلَى اللَّهِ وَمَلَيْكُمُ مَلَوْا مَلَى اللَّهِ وَمَلَيْكُمُ اللَّهِ مَلَيْكُمُ اللَّهِ مَلَيْكُمُ اللَّهِ مَلَى اللَّهِ اللَّهِ مَلَى اللَّهِ مَلَى اللَّهِ مَلَى اللَّهِ مَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَ

الى أمير المؤمنين عم المالا

عزاء واجب

يه رفيس الثخرير

فعن الماري من المال الله



الحمد لله وحده، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده سيدنا محمد صلى الله عليه وآله وسلم، وبعدُ:

فإنَّ يوم عرفة يومٌ عظيم من أيام الله المباركة، ومجمع كبيرمن مجامع الخير والإيمان، وموسمٌ جليل من مواسم الطاعة؛ يومٌ تَكثر فيه العبرات، وتتوالى فيه الدعوات، وتتنزل فيه الرحمات، وتقال فيه العثرات، وتُغفَر فيه الزلات، إنه يومٌ كريم مبارك، وقد خُصُّ بمزايا كريمة، وخصائص عظيمة، انه اليوم الذي أكمل الله فيه لهذه الأمة الدِّين، وأتم فيه لهم النعمة؛ إذ فيه نزل قول الله تعالى: «الْيَوْمُ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نَغْمَتَى وَرُضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامُ دِينًا » (المائدة:٣)؛ فعن طارق بن شهاب قال: «جاء رجلٌ من اليهود إلى أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه، فقال: يا أمير المؤمنين، إنكم تقرؤون آية في كتابكم، لو علينا معشر اليهود نزلت لاتخذنا ذلك اليوم عيدًا. قال: وأي آية؟ قال: قوله: «الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نَعْمَتَى » (المائدة:٣)، فقال عمر: والله إني لأعلم اليوم الذي نزلت فيه على رسول الله صلى الله عليه وسلم والساعة التي نزلت فيها على رسول

### اعداد عبده أحمد الأقرع

الله صلى الله عليه وسلم؛ عشية عرفة في يوم جمعة». (البخاري: ٢٠١٧).

إنه اليوم الذي رغب رسولُ الله صلى الله على الله عليه عليه وسلم في صيامه لغير الحاج؛ فعن أبي قتادة رضي الله عنه قال: سُئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن صوم يوم عرفة؟ قال: «يُكفُر السنة الماضية والباقية». (مسلم: ١١٦٢).

إنَّ يوم عرفة آكد أركان الحج، قال صلى الله عليه وسلم: «الحجُّ عرفة». (صحيح الجامع: ٣١٧٢).

لذا فإن الحاج يتهيأ لهذا اليوم تهيئة روحية، منذ أن يخرج من بيته يؤمّ بيت الله الحرام.

إنه اليوم الذي يباهي به الله ملائكته بأهل عرفة؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنَّ الله عزوجل يباهي ملائكته عشية عرفة بأهل عرفة، فيقول: انظروا إلى عبادي شعثًا غُبرًا». (صحيح الترغيب: ١١٥٣)، فأي فضل ونبل يسمو إليه الحاج مثل هذا؟ فيسمو على مستوى البشرية، ويرقى إلى أعلى درجات الإنسانية، فيباهي به الله ملائكته، وهنا يتذكر الإنسان

قول الله تعالى للملائكة: ﴿ إِنِّي جَاعِلُ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مُنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَشْفِكُ الدُّمَاءُ وَنَحُنُ تُسَبِّحُ بَحَمْدِكُ وَنَقَدُسُ لَكَ قَالَ الدُّمَاءُ مَا لَا تَعْلَمُونَ، (البقرة:٣٠).

أنه اليوم الذي يكثر فيه عُتقاء الله من النار، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما من يوم أكثر من أن يعتق الله فيه عبدًا من النار من يوم عرفة، وإنه ليدنو ثم يباهي بهم الملائكة، فيقول: ما أراد هؤلاء؟» (مسلم: ١٣٤٨).

قال ابن عبد البر رحمه الله: «وهذا يدل على أنهم مغفورٌ لهم؛ لأنه لا يباهي بأهل الخطايا والذنوب إلا من بعد التوبة والغفران». (التمهيد ١٢٠/١).

وعن ابن عمر رضى الله عنهما قال: كنتُ جالسًا مع النبي صلى الله عليه وسلم في مسجد منى، فأتاه رجلٌ من الأنصار ورجل من ثقيف، فسلّما، ثم قالا، يا رسول الله. حننا نسألك. فقال: «إن شئتما أخيرتكما بما حئتما تسألاني عنه فعلتُ، وإن شئتما أن أمسك وتسألاني فعلتُ». فقالا: أخبرنا با رسول الله. فقال صلى الله عليه وسلم: ﴿ حِئْتَنِي تَسَأَلُنِي عِن مَخْرَجِكُ مِن بَيْتِكَ تَوْمُ البِيتَ الحِرامَ، وما لك فيه، وعن رَكْعَتَنْكَ بعدَ الطُّواف وما لكَ فيهما، وعن طُوافكَ بِبُن الصَّفا والمروة وما لكَ فيه، وعن وُقُوفِكَ عَشيَّةً عَرَفةً وما لكَ فيه، وعن رَمْيكَ الحمارُ وما لكُ فيه، وعن نُحْرِكُ وما لكُ فيه، مع الإفاضة؟ فقال: والَّذي يَعثُكُ بِالْحِقِّ، لَعَنْ هذا حِئْتُ أُسِأَلُكَ. قال: فإنَّكَ إذا خَرَجْتُ من بَيْتكَ تَـوُمُ البيتَ الحِرامُ، لا تَضَعُ ناقَتُكَ خُفًا، ولا تَرْفَعُهُ؛ اللَّا كَتُبُ اللَّهُ لِكَ بِهِ حِسنَةً، ومَحا عنكُ خطيئةً. وأمّا رُكْعَتاكُ بعدُ الطُّواف؛ كعثْق رَقَبة من بني إسماعيلَ. وأمّا طوافُكَ بالصَّفا والمروة؛ كَعِتْق سِيعِين رَقِيةً. وأمّا وُقوفُكَ عَشيَّةَ عَرَفةً؛ فإنَّ اللَّه يَهْبِطُ إلى سماء الدُّنيا فيباهي بكُمُ الْلَائِكَةُ، يَقُولُ: عبادي جاؤُوني شُعْثًا من كُلُ فُجُّ

عميق يَرُجُون رحْمتي، فلو كانتُ دُنُوبُكُمْ كعددِ الرَّملِ، أو كقَطْرِ المطرِ، أو كزَيْدِ البحرِ؛ لفَقْرُتُهَا، أَفْيضوا عبادي مغفورًا لكُم، ولِأَن شَفْعُتُم لهُ. وأمّا رَمْيُكَ الْجَمارَ؛ فلكَ بكلُ حصاة رَمَيْتَها تكفيرُ كبيرة منَ المُوبقات. وأمّا نَحْرُكَ؛ فمَدْخُورُ لكَ عندَ رَبِّكَ. وأمّا حَلاقُكَ رأسُكَ؛ فلكَ بكلُ شعرة حَلَقْتَها حسنةٌ، وتُمْحى عنكَ بها خطيئةٌ. وأمّا طُواقُكَ بالبيت بعدَ ذلكَ؛ فإنّك تَطُوفُ ولا ذَنْبَ طَواقُكَ بالبيت بعدَ ذلكَ؛ فإنّك تَطُوفُ ولا ذَنْبَ لكَ، ياتي مَلكُ حتى يضَعَ يَدَيْه بين كَتفَيْك، فيقولُ؛ اعمَلُ فيما تَستقبِلُ؛ فقد غُفرَ لكَ ما فيعد هذا الكرم؟ لا بعد هذا الكرم؟ لا بعد هذا الكرم؟ لا اللهم احعلنا من هؤلاء باكريم.

إنه يوم الدعاء، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خيرُ الدعاء دعاءُ يوم عرفة، وخيرُ ما قلت أنا والنبيون من قبلي: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير». (صحيح الجامع: ٣٢٧٤).

فيوم عرفة بوم الدعاء، والدعاء من العبادات العظيمة بل هو أجل أنواع العبادة وأفضلها، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الدعاء هو العدادة». (صحيح الحامع: ٣٤٠٧). والدعاء شأنه عظيم، وفضله كبير، وبه يتحصل العبد على سعادة الدنيا والأخرة، أمر الله به عباده، فقال سيحانه: « ادْعُوا رَبُّكُمْ تَضَرُّعًا وَخَفْيَةً، (الأعراف:٥٥)، وقال سبحانه: «هُوَ الْحَيُّ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ فَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ» (غافر:٦٥)، وقال سيحانه: « وَاذَا سَأَلُكُ عِنَادِي عَنِّي فَانِّي قَرِيثُ أَحِيثُ دَغْـوَةَ الدَّاء إِذَا دَعَانِ فُلْيَسْتَجِينُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعُلْهُمْ نَرْشُدُونَ» (البقرة:١٨٦)، وقال سبحانه: «وقال رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَحِبُ لَكُمْ، (غافر:٢٠)، وحثُ رسول الله صلى الله عليه وسلم على الدعاء ورغب فيه، فقال صلى الله عليه وسلم: ﴿ إِنْ الدعاء ينفعُ ممّا نزلُ ومما لم يَنزلُ فعليكم

عباد الله بالدعاء». (صحيح الترغيب: ١٦٣٤). الله عليه وسلم: « لا يردُ القضاء القضاء « المناع القضاء القضاء المناع الله عليه وسلم: « لا يردُ القضاء الا الدعاءُ، ولا يزيدُ في العمر إلا البنُّ. (صحيح الترغيب: ١٦٣٩). فالدعاء من أقوى الأسبابية س دفع المكروه، وحصول المطلوب، وهو أنفع الأدوية، وهو عدوالبلاء، يُدافعه ويعالجه، ويمنع نزوله، ويرفعه، أو يخففه إذا نزل. ولهذا فإن العبد كلما عظمت معرفته بالله وقويت صلته به كان و دعاؤه له أعظم، وانكساره بين يديه أشدً، ولهذا كان أنبياءُ الله ورسله أعظم الناس تحقيقًا للدعاء في أحوالهم كلها وشنونهم جميعها، وقد أثنى الله عليهم بذلك، فقال سبحانه: «إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا الله رَغْيًا وَرَهُمًا وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ» (الأنبياء:٩٠)، و فالدعاء هو روح هذا الدين، وزاد المؤمنين التقين، وعنوانُ التذلل والخضوع لربِّ العالمين، وعليه فانه ينبغي على حجاج بيت الله الحرام وغيرهم أن يغتنموا يوم عرفة في الدعاء؛ فقد عظم رسول الله صلى الله عليه وسلم شأن - الدعاء فيه وبين فضله؛ فقال صلى الله عليه وسلم: رخير الدعاء دعاء يوم عرفة ». (صحبح الترغيب: ١٥٣٦).

قال ابن عبد البر رحمه الله: «وفيه أنَّ أي أي هذا الحديث من الفقه أنَّ دعاء يوم عرفة أفضل من غيره.. وفي الحديث دليل على أنَّ دعاء يوم عرفة مجابٌ كله في الأغلب». (التمهيد: ١٤/١٤).

فأروا الله من أنفسكم خيريوم عرفة وعليكم بالدعاء، واجتهدوا فيه فإن حاجة المسلم إلى الدعاء ماسة في أموره كلها وضرورته إليه ملحة في شنونه جميعها، ومَن أقبل على الله بصدق، وألح عليه بالدعاء، وأكثر من سؤاله أجاب الله يدعاءو، وحقق رجاءه، وأعطاه سُوْلُه، وفتح له أبواب الخير والسعادة في الدنيا والآخرة، فهو يستحانه لا يُخيب عبدًا دعاه، ولا يردُ مؤمناً

ناجاه، وهذا من لطفه سبحانه بعباده وعظيم إكرامه لهم وإحسانه، فهو القائل سبحانه: «يا عبادي، لو أن أولكم وآخركم، وإنسكم وجنكم، قاموا على صعيد واحد، فسألوني فأعطيتُ كل واحد مسألته ما نقص ذلك مما عندي إلا كما ينقص المخيط إذا أُدخل البحر». (مسلم: ٢٥٧٧).

وهذا من باب المبالغة في عدم النقص؛ لأن كل واحد يعلم أنك لو أدخلت المخيط وهو الإبرة الكبيرة في البحر ثم أخرجتها فإنها لا تنقص البحرشيئًا ولا تغيره، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يَمِينُ الله مَلأى لا يَغيضُها نفقة سَحَاءُ اللَّيْلُ والنَّهَارَ، أَرَأَيْتُمْ ما أَنْفَقَ مُذْ خَلَقَ السَّماءَ والأرْض، فإنَّه لَمْ يَغِضُ ما في يَمِينِهِ». (متفق عليه).

فاجتهدوا- عباد الله- في الدعاء يوم عرفة، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «افعلوا الخيرَ دهركم، وتعرَّضوا لنفحات رحمة الله، فإن لله نفحات من رحمته يصيبُ بها من يشاءُ من عباده». (السلسلة الصحيحة: ١٨٩٠).

وتذكروا قول النبي صلى الله عليه وسلم:

«خيرُ الدُعاءِ يـومَ عَرفةَ، وخيرُ ما قلتُ أنا
والنَّبِيُّونَ من قَبلي: لا إلَـه إلاّ الله وحـدَه لا
شريكَ لَهُ، لَهُ المُلكُ ولَهُ الحمدُ وَهوَعلى كلُّ شيء
قديرٌ». (أخرجه الترمذي: ٣٥٨٥). هذه الكلمة
الطيبة وهي العروة الوثقى، وكلمة التقوى،
وأصل الدُين وأساسه، ورأس أمره؛ لأجلها
قامت السماوات والأرض، وخُلقت الخليقة
وأرسلت الرسل، وأُنزل الكتب، إن لهذه الكلمة
العظيمة مدلولاً لا بد من فهمه، وغاية لا بد
من تحقيقها، قال الله تعالى: «وَلا يَهْلكُ النّدينَ
من تحقيقها، قال الله تعالى: «وَلا يَهْلكُ النّدينَ
مَنْ دُونِهِ الشَّفَاعَةَ إلَّا مَنْ شَهِدَ بِالْحَقْ
وَهُمُ يَعْلَمُونَ مِنْ دُونِهِ الشَّفَاعَةَ إلَّا مَنْ شَهِدَ بِالْحَقْ

أي: إلا من شهد بـ«لا إلـه إلا الله» وهم يعلمون بقلوبهم معنى ما شهدوا به بألسنتهم؛

إذ إن هذه الكلمة العظيمة تعني إخلاص العبادة كلها لله وعدم الإشراك به، والإقبال على الله وحده لا شريك له خضوعًا وتذللاً وطمعًا ورغبًا، وإنابة وتوكلاً ودعاءً وطلبًا، فصاحب «لا إله إلا الله» لا يصرف شيئًا من العبادة لغير الله.

وأنت أخي الحاج قدوتك رسول الله صلى الله عليه وسلم، فبعد أن صلى الظهر والعصر جمعًا وقصرًا أتى الموقف واستقبل القبلة، فلم يزل واقفًا يدعو حتى غربت الشمس، فعن أسامة بن زيد رضي الله عنهما قال: كُنتُ ردفُ النَّبِيُ صلى الله عليه وسلم بعَرفات فرفعَ يديه يَدعو فمالَت بِه ناقتُهُ فسقطَ خطامُها فتناولُهُ بيده وَهو رافعٌ اليد الأخرى. (صحيح سنن النسائي: ٢٤٤٣)؛ ومع هذا يُرى من الحجيج من ينشغل يوم عرفة بأجهزة الاتصال والكلام الذي لا فائدة فيه؛ فيضيع أنفس الأوقات وأثمن اللحظات، فيا له مِن غبن ليس له نظير!

إنْ يوم عرفة على صعيد عرفات ذلكم الحمع العظيم الذي يشهده جميع الحجاج مشهد تدوب فيه الفوارق، وترفع فيه الحواجز، فتتوحد الأجناس، وتتحد الأقطار، فلا ارتفاع لغنى ولا انخفاض لفقير في لياسهم يستوون، وتساويهم في اللباس يذكر بتساويهم جميعًا في لياس الأكفان بعد الموت، فإن الكل يُجرَّدون من ملابسهم ويُلفُون بلفائف بيضاء لا فرق فيها بين غني وفقير، والحاج عندما يتجرد من لماسه في الميقات ويلبس ملابس الإحرام يتذكر هذه الحال ويتوارد على ذهنه هذا المآل ويتذكر الموتُ الذي به تنتهي الحياة الدنيوية وتبتدئ الحياة الأخروية، وكم هو عظيم ونافع للعبد أن يتذكر الرحيل من هذه الدار، وأن يتذكر مفارقة الحياة وأنه ليس له من ماله إلا الأكفان، ثم مآلها إلى البلي.

نصيبُك مما تجمعُ الدهرَ كله رداءان تُلوى فيهما وحنوط.

إن يوم عرفة وفيه الجموع الكثيرة الوافدة من شتى أقطار العالم يُذكر المسلم بالموقف الأكبر يوم القيامة الذي يلتقي فيه الأولون والآخرون، قال الله تعالى: «قُلْ إِنِّ الْأَوْلِينَ وَالْأَخِرِينَ (٤٩) لَمُجُمُوعُونَ إِلَى مِيقَاتِ يَوْمٍ مَعْلُومٍ» (الواقعة: ٤٩).

#### فلله ذاك الموقف الأعظم الذي

#### كموقف يوم العرض بل ذاك أعظم

قَ ذلك اليوم العظيم يجمع الله جميع العباد، قال سبحانه: «لَيُجْمَعُنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ الْعَباد، قال سبحانه: «لَيُجْمَعُنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقَيْامَةِ لَا رَيْبَ فِيهِ» (النسباء:٧٨)، ولن يتخلف عن هذا الجمع أحد، قال سبحانه وتعالى: «وَحَشَّرْنَاهُمْ فَلَمْ نُفُادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا» (الكهف:٤٧).

قالوقوف على صعيد عرفات يذكُر بيوم الحشر وانشغال كل إنسان بنفسه، والمتأمل في آيات الحج في سورة البقرة يجد أنها خُتمَت بقول الله سبحانه: «قَمَنْ تَعَجَّلُ فِي يَوْمَيْنَ قَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَنْ تَأَخَّرَ قَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ بَنِ اتَّقَى وَاتَّقُوا الله وَمَنْ تَأَخَّر قَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ بَنِ اتَّقَى وَاتَّقُوا الله وَمَنْ تَأَخَّر قَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ بَنِ اتَّقَى وَاتَّقُوا الله وَاعْلَمُوا أَنْكُمْ إِلَيْهِ تُحَشِّرُونَ» (البقرة:٢٠٣).

فتذكر أخي الحاب انك ستحشر إلى الله، وأن الله سبحانه يحاسبك ويجازيك على ما قدَّمت في هذه الحياة، وإذا كان العبد على هذا العلم والإيمان واليقين بأنه إلى الله يُحشر، فإن علمه هذا ويقينه يكون عونًا له في صلاح عمله والاستعداد لذلك اليوم، فإن اليوم عمل ولا حساب، وغدا حساب ولا عمل؛ قال الله سبحانه: «كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةُ اللَّوْتِ وَإِنَّمَا تُوَفَّوْنَ الْجُورَكُمْ يَوْمُ الْقِيَامَةَ فَمَنْ زُحْزَحٌ عَنِ النَّارِوَأُدْخِلَ الْجَوْرُكُمْ يَوْمُ الْقِيَامَةَ فَمَنْ زُحْزَحٌ عَنِ النَّارِوَأُدْخِلَ الْجَوْرُكُمْ يَوْمُ الْقِيَامَةَ فَمَنْ زُحْزَحٌ عَنِ النَّارِوَأُدْخِلَ الْجَنَّةُ فَقَدْ فَازَ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ» (آل عمران ١٨٥٠).

جعلنا الله وإياكم من عباده المتقين، وأعاذنا جميعًا من خزي يوم الدين، وجعلنا بمنه وكرمه يوم الفزع من الأمنين، ورزقنا وإياكم حج بيته الحرام، اللهم آمين.

# فقه الواقع: أصول وضوابط

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

ما يزال الحديث مستمرًا عن: فقه الواقع: أصول وضوابط، وتناولنا في المقالة السابقة كيفية معرفة الواقع، وذلك من خلال أربع مراحل، هي:

- إدراك الواقع.
- وفهم ما أدركه الفقيه من الواقع.
- وتطبيق هذا الفهم على المعرفة الشرعية.
- ثم إخراج حكم شرعي لهذا الواقع. ولهذا سنتكلم عن النقطة الثانية في الضوابط التي ذكرناها في فقه الواقع، وهي:
  - معرفة الواقع وفقهه وإدراكه.
  - كيفية الاستفادة من هذه العرفة.
    - من يستفيد من هذه المعرفة.

فالنقطة الثانية هي؛ كيفية الاستفادة من معرفة الواقع؛

فنقول وبالله التوفيق؛

قد تكلم أهل العلم سلطًا في هذه النقطة، ووضعوا أصولاً وضوابط لبيانها. منها ما ذكره العلامة الشاطبي في موافقاته قائلاً؛ "النظر في مآلات الأفعال معتبرٌ ومقصودٌ شرعًا، كانت الأفعال موافقة أو مخالفة، ويحكم المجتهد بمراعاة المآل بأصول منها؛ أولاً؛ المسلحة المرسلة. ثانيًا؛ سدّ الذرائع. ثالثًا؛ الاستحسان".

ويقول العلامة ابن القيم أيضًا في كتابه

## اعداد الم د. أحمد منصور سبالك

"الطرق الحكمية"؛ لا يتمكن المفتي ولا الحاكم من الفتوى والحكم بالحق إلا بنوعين من الفهم؛ الأول؛ فهم الواقع والتفقه فيه، واستنباط علم حقيقة ما وقع بالقرائن والأمارات والعلامات، حتى يحيط به علمًا. الثاني؛ فهم الواجب في الواقع".

ومن الأمثلة التي أوردها العلاَّمة ابن القيم في أعلام الموقعين على هذا ما يلي:

- توصل شاهد يوسف عليه السلام بشق القميص من دُبُر إلى معرفة براءته وصدقه؛ كما في الآية.
- وتوصل سليمان عليه السلام إلى معرفة عين الأم بقوله: «ائتوني بالسكين حتى أشق الولد بينكما »(أخرجه البخاري).
- وتوصل عليّ رضي الله عنه للخطاب في قصة حاطب رضي الله عنه، عندما قال للمرأة التي حملته لما أنكرته: «لتُخرجن الكتاب أو لنُجَرِّدنك» (أخرجه البخاري).
- وتوصل الزبير رضي الله عنه بتعذيب أحد ابن أبي الحقيق بأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم، حتى دلَّهم على كنز حيي عندما ظهر كذبه في دعوى ذهابه بالإنفاق بقوله: «المال كثير، والعهد أقرب من ذلك» (أخرجه ابن حبان).
- وتوصل النعمان بن بشير رضي الله عنه بضرب المتهمين بالسرقة إلى ظهور المال المسروق عندهم، فإن ظهر والا ضُرِبَ مَن اتهمهم كما ضربهم، وأخبر أن هذا حكم

رسول الله صلى الله عليه وسلم.
ولهذا فمن تأمل الشريعة الغراء وقضايا
الصحابة التي قضوا فيها، وجدها كثيرة
فيذلك، ومن سلك غير طريقهم هذا أضاع
على الناس حقوقهم، ونسب هذا الضياع
إلى الشرع، والشرع منه براء.

ولهذا فالحاكم إذا لم يكن فقيه النفس في الأمارات، ودلائل الحال، ومعرفة شواهده في القرائن الحالية والمقالية، كفقهه في كليات الأحكام، أضاع حقوقًا كثيرة على أصحابها، وحكم بما يعلم الناس بطلانه لا يشكون فيه، اعتمادًا منه على نوع ظاهر لم يلتفت إلى باطنه وقرأ منه أحواله.

وقد ذكر ابن القيم في هذا نوعين من الفقه لا بد للحاكم منهما:

الأول: فقه في أحكام الحوادث الكلية.

الثاني: فقه في نفس الوقائع وأحوال الناس، يميز به بين الصادق والكاذب، وبين المحق والمبطل، ثم يطابق بين هذا وهذا، فيعلي حكمه ولا يجعله مخالفًا للواقع.

وبناءً على ما تقدم ذكره فإن معرفة الواقع تنقسم إلى قسمين:

الأول: طرق إدراك الواقع.

الثاني: طرق فهم للواقع بعد إدراكه، كقواعد الأصول والفقه المهيئة للواقع تهييئًا قريبًا للحكم عليه، سواء نزلت الحكم أم لا.

وبهذا يكون معنى كيفية الاستفادة؟ هو: معرفة طرق الفهم الشرعي للواقع بتوسط الإدراك له غالبًا، وطرق تحصيل العلم بثلاث معلومات:

الأول: ما يُعلَم بالعقل.

الثاني: ما يُعلَم بالسمع.

الثالث: ما يُعلَم بالعقل والسمع، وهو ما يُعرَف بـ «الخبر».

أما الجزء الأخير في هذه القضية وهي المعينة بن من المستفيد من فقه الواقع وشروطه لا بد أن تستلزم ذكر شروط المستفيد من الواقع؛ ليتضح لنا كيفية الاستفادة على أكمل وجه.

ولقد اشترط العلماء في المستفيد شروطًا، وهي:

أولاً: الإسلام والعدالة.

ثانيًا: أن يكون صاحب فقه النفس.

ويعني بذلك شدة الفقه، والفهم بالمدرك؛ لأن ضعيف الإدراك لا يُؤخَذ منه نظرية الوقائع والأمور، وهذا ما يُعرَف بشرط «شدة القريحة».

ثالثًا: علمه بالكتاب والسنة والعلوم المتصلة بهما.

رابعًا: علمه بقواعد الشريعة ومسائل الإجماع.

خامسًا: علمه باللغة العربية وعلومها.

وعلى هذا لا يُنظر في الواقع إلا فقيهُ؛ تتوفر فيه هذه الشروط التي ذكرناها على سبيل الإجمال، حتى يكون المستفيد على استطاعة تامة بأن يفيد في حكمه على الواقع، ولا يكون حكمه بعيدًا عن الواقع لا طائل من ورائه.

هذا، ونسأل الله جل وعلا أن ينفع بكم وبنا، ويجعلنا من العالمين العاملين بما نعلم جميعًا.

إنه ولي ذلك والقادر عليه.

وصلٌ اللهم وسلّم وبارك على محمد وآله وصحبه أجمعين.





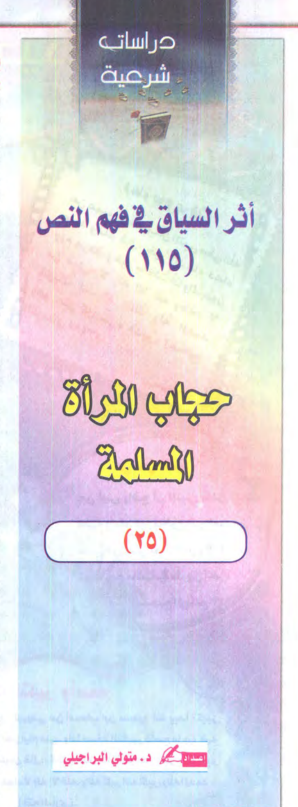
**Upload by: altawhedmag.com** 

## الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير المرسلين، وبعد:

انتهيت بفضل الله تعالى من أدلة القرآن حول الحجاب، وانتقلت إلى الأدلة من أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم، ووصلت إلى الحديث الحادي والعشرين، وهو حديث عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما: قَيْرُنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم يومًا، فلمّا فرغنا انصرف رسول الله صلى الله عليه وسلم وانصرَفنا معه، فلما حاذي بابه وتوسِّط الطّريقَ إذا نحنُ بامرأة مُقبلة؛ فلمًا دنتُ إذا هي فاطمة فقال لها رسول الله صلى الله عليه وسلم: ما أخرجك يا فاطمة من يبتك؟ قالت: أتبت يا رسول الله أهل هذا البيت فعزَّيْنا ميِّتَهم، فقال لها رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: «لعلك بلغت معهم الكدى؟ (أي: المقاير)» قالت: معاذ الله وقد سمعتك تذكرُ فيها ما تذكرُ قال: « لو بلغت معهم الكدي ما رأنت الحنَّة حتى براها أبو أبيك (سنن أبي داود، والنسائي، ومسند أحمد، والحاكم، وغيرهم)، والحديث صححه الحاكم على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي.

وقد بينت في الحلقة السابقة ضعف الحديث، وأن مداره على ربيعة بن سيف المعافري، وقد تفرد برواية الحديث، وحاله لا يحتمل التفرد. قال الشيخ التويجري-مستدلا من الحديث-: «ولما لم ينكر النبي صلى الله عليه وسلم عليها تغطية وجهها عن الرجال الأجانب، دل ذلك على أن الاحتجاب كان مشروعًا لهن». (الصارم المشهور ص٩٠).

قلت: الحديث ضعيف كما بيّنت في الحلقة السابقة. ولو صح فإن الاستدلال على وجوب النقاب أراه بعيدًا، وغاية ما يُستدل به مشروعية النقاب وليس وجوبه، ومشروعية النقاب ليست محلاً للخلاف بين القائلين بوجوبه والقائلين باستحبابه. يقول الشيخ الألباني: أورده -أي: الحديث (الشيخ التويجري) مستدلاً به على تستر النساء في زمنه صلى الله عليه وسلم، وليس هذا موضع



خلاف، لو فرض أنه نص في ستر الوجه؛ لأنه مشروع، ولكن لا يدل على الوجوب، هذا لو صح وليس كذلك (انظر الرد المفحم ١٠٨/١).

وذكرت أن متن الحديث فيه نكارة لهذا الوعيد الشديد بعدم دخولها الجنة لو زارت المقابر. وقد لجأ بعض أهل العلم إلى تأويله، كما قال أبو حاتم-ابن حبان - قوله صلى الله عليه وسلم لفاطمة: «لو بلغت معهم الكدى ما رأيت الجنة». يريد ما رأيت الجنة العالية التي يدخلها من لم يرتكب ما نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عنه؛ لأن فاطمة علمت النهي قبل ذلك، والجنة هي جنات كثيرة لا جنة واحدة، والمشرك لا يدخل جنة من الجنان أصلاً لا عالية ولا سافلة ولا ما بينهما. (انظر: التعليقات الحسان ١٣٤/٥).

فوائده

#### ١ - زيارة النساء للمقابر:

اختلفت أقوال أهل العلم في هذه المسألة على أقوال بحسب الأدلة التي وردت، فيرى الجمهور جواز الزيارة، ومن أدلتهم أن عائشة رضى الله عنها سألت النبي صلى الله عليه وسلم فقالت: كيف أقول يا رسول الله-تعني في زيارة القبور-، قال: «قولى السلام على أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، ويرحم الله المستقدمين منا والمستأخرين، وإنا إن شاء الله بكم للاحقون» (رواه مسلم). وهذا كان في أخريات حياة النبي صلى الله عليه وسلم، لما جاءه جبريل عليه السلام، وقال له: «إن الله بأمرك أن تأتى أهل البقيع فتستغفر لهم». ومن أدلتهم حديث أنس رضى الله عنه: مرّ النبي صلى الله عليه وسلم بامرأة تبكي عند قبر، فقال: «اتقى الله واصبري .. » (رواه البخاري).

والاستدلال من الحديث الأول: أن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها لما سألت النبي صلى الله عليه وسلم عن ماذا تقول عند زيارة القبور، فأجابها النبي صلى الله

عليه وسلم، ولم يذكر لها عدم جواز زيارة المقابر، ولو كان لا يجوز لبين لها النبي صلى الله عليه وسلم؛ لأنه-كما هو مقرر- لا يجوز للنبي صلى الله عليه وسلم تأخير البيان عن وقته.

أما الحديث الثاني؛ فالنبي صلى الله عليه وسلم لم ينكر عليها زيارتها للقبر، وإنما أمرها بالصبر، واستدل الحافظ ابن حجر بهذا الحديث على جواز زيارة النساء للمقابر، فقال: واختلف في النساء-أي زيارتهن للمقابر- فقيل: دخلن في عموم الإذن، وهو قول الأكثر، ومحله إذا ما أمنت الفتنة، ويؤيده الجواز حديث الباب-المرأة التي تبكي عند القبر-، وموضع الدلالة من أنه صلى الله عليه وسلم لم ينكر على المرأة قعودها عند القبر، وتقريره حُجَّة. (فتح الباري ١٤٨/٣).

ويؤيد القول بالجواز أن عبد الله بن أبي مليكة سأل أم المؤمنين عائشة؛ من أين أتيت يا أم المؤمنين؟ قالت؛ من عند قبر أخي عبدالرحمن. قال لها؛ ألم يكن رسول الله صلى الله عليه وسلم نهي عن زيارة القبور؟ قالت؛ نعم، قد نهى ثم رخص لنا فيها (رواه الحاكم وغيره وصححه ووافقه الذهبي والبوصيرى والألباني).

يقول الحافظ ابن حجر؛ وممن حمل الإذن على عمومه للرجال والنساء عائشة-وذكر الحديث- (انظر فتح الباري ١٤٩/٣).

#### ٢- اتباع النساء للجنائز:

الجمهور على أن اتباع النساء للجنائز على الكراهة وليس التحريم؛ لحديث أم عطية رضي الله عنها: «نُهينا عن اتباع الجنائز ولم يعزم علينا» (متفق عليه)، وذكر الحافظ ابن حجر رواية عن الثوري بلفظ: نهانا رسول الله صلى الله عليه وسلم، وفيه ردّ على من قال لا حُجة في هذا الحديث؛ لأنه لم يسمّ الناهي فيه، لما رواه الشيخان وغيرهما أن كل ما ورد بهذه الصيغة كان مرفوعًا، وهو الأصح عند غيرهما من

المحدثين.. ولم يعزم علينا: أي: ولم يؤكد علينا في المنع، كما أكد علينا في غيره من المنهيات، فكأنها قالت: كره لنا اتباع الجنائز من غير تحريم، وقال القرطبي: ظاهر سياق أم عطية أن النهي نهي تنزيه، وبه قال جمهور أهل العلم، ومال مالك إلى الجواز.. ثم ذكر حديثًا عن أبي هريرة رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان في جنازة فرأى عمر رضي الله عنه امرأة فصاح بها، فقال: دعها يا عمر. الحديث. قال: وأخرجه ابن ماجه والنسائي من هذا الوجه، ومن طريق أخرى. ورجاله ثقات النظر فتح الباري ١٤٥/٣). وهذا الحديث ضعفه الألباني في سنن ابن ماجه ح ١٥٨٧

#### الحديث الثاني والعشرين:

عن أسامة بن زيد أن أباه قال: كساني رسول الله صلى الله عليه وسلم قبطية (ثياب كانت تُصنع في مصر، وتُنسب إلى القبط وهم سكان مصر) كثيفة كانت مما أهداها دحية الكلبي، فكسوتها امرأتي، فقال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم، ما لك لم المرأتي، فقال لي رسول الله عليه وسلم، ألله كسوتها امرأتي، فقال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم، مُرها فلتجعل تحتها غلالة (ما يلبس تحت الثوب) إني أخاف أن تصف حجم عظامها. (مسند أحمد وغيره، والحديث حسنه الألباني في الثمر المستطاب وغيره ص ٧١٧- ٣١٩)، وقال الأرناؤوط؛ حديث محتمل للتحسين انظر مسند أحمد حديث

وقد استدل الشيخ التويجري من الحديثعن طريق القياس- على وجوب النقاب.
فقال: فأولى من ذلك (يعني ستر حجم
عظامها) ستر ظاهر بشرتها عنهم؛ لأنها
كلها عورة بالنسبة إلى نظرهم، وسواء في
ذلك وجهها وغيره من أعضائها (الصارم
المشهور ص ١٠٠).

قلت: والحديث يستدل به على أنه يجب

على المرأة أن تلبس ملابس واسعة فضفاضة لا تصف أو تحدد حجم عظامها، وأنه يحرم عليها أن تليس ملايس خفيفة أو شفافة، تصف أو تحدد حجم جسدها. وقباس وجه المرأة على جسدها أراه قياسًا بعبدًا، فمن المعلوم فطرة وشرعًا أن حسد المرأة يختلف عن وجهها؛ فالمرأة لا تظهر بدنها إلا لزوجها، حتى محارمها على التأسد فلا يطلعون منها إلا ما يظهر منها غالبًا حبن عملها في الست ونحو ذلك. كما قال ابن عباس في تفسيره الآيات سورة النور: «ولا بيدين زينتهن الا ليعولتهن أو آيائهن أو آباء بعولتهن» الآبة (النور: ٣٠) قال: كالزينة التي تبديها لهؤلاء من الناس من قرطها وقلادتها وسواريها، فأما خلاخلها ومعضدتها ونحرها وشعرها فإنما لا تبديه إلا لزوجها (انظر: تفسير القرآن لابن أبي حاتم ۱/۲۷۵۲).

#### الحديث الثالث والعشرين:

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إياكم والجلوس على الطرقات». فقالوا: ما لنا بد، إنما هي مجالسنا نتحدث فيها، قال: فإذا أبيتم إلا المجالس فأعطوا الطريق حقها. قالوا: وما حق الطريق يا رسول الله؟ قال: غض البصر، وكف الأذى، ورد السلام، وأمر بالمعروف ونهى عن المنكر (متفق عليه).

موضع الشاهد؛ الأمر بغض البصر، ولقد اختلف العلماء في توجيه الأمر بغض البصر. قال اختلف العلماء في توجيه الأمر بغض البصر قال الشيخ الألباني بعد أن ذكر قوله تعالى: «قل للمؤمنين يغضوا من أبصارهم ويحفظوا فروجهم....» (النور: ٣٠)؛ فإنها تُشعر بأن في المراقة شيئًا مكشوفًا يمكن النظر إليه، فلذ لك أمر الله تعالى بغض النظر عنهن، وما ذلك غير الوجه والكفين، ثم ذكر حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه. قلت: هل ما ذكر الشيخ من الأمر بغض البصر-يخص الوجه والكفين أم يشمل غيرهما؟



### රුසුදුවර රුල්



## التذكرة بسنن

الأضحية

د . حمدی طه

ياد ا

الحمد لله وحده، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده؛ نبينا محمد صلى الله عليه وآله وسلم، أما بعدُ:

فإن الأضحية شعيرة من شعائر الله واحب تعظيمها كما قال تعالى: « ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمُ شَعَائِر الله واحب تعظيمها كما قال تعالى: « ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمُ شَعَائِر الله في الْقُلُوبِ» (الحج: ٣٧)، وسنة من سنن الرسول - صلى الله عليه وسلم ينبغي الالتزام بها، وإحياؤها بالعمل بها ونشرها.

تعريف الأضحية لغة: الأضحية في لغة العرب فيها أربع لغات كما نقل الجوهري عن الأصمعي قوله: «وفيها أربع لغات، إضْحيَّة. وأضْحيَّة، والجمع أضاحي. وضُحيَّة على فعيلة والجمع ضحاياً. وأضْحاة والجمع أضحَى كما يقال أرطاة وأرطى...» (الصحاح للجوهري مادة ضحا ٢٤٠٧/٦). ويقال ضحى تضحية، إذا ذبح الأضحية وقت الضحى، هذا ولا الأصل فيه كما قال أهل اللغة.

الأضحية شرعاً: اسمّ لما يُذَكِّى من النَّعم تقرباً إلى الله تعالى في أيام النحر بشرائط مخصوصة.

والأضحية مشروعة بكتاب الله عز وجل وسنة رسوله صلى الله عليه وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم القولية والفعلية، وانعقد الإجماع على ذلك. قال الإمام ابن العربي المالكي في شرح الترمذي: «ليس في فضل الأضحية حديث صحيح، وقد روى الناس فيها عجائب لم تصح». (عارضة الأحوذي ٢٧٨/١).

والحكمة من مشروعية الأضحية: أنها إحياء لسنة إبراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام، حينما رأى في المنام أنه يذبح ولده إسماعيل، وشكر لله سبحانه وتعالى على نعمه المتعددة، ووسيلة للتوسعة على النفس وأهل البيت وإكرام الجيران والأقارب والأصدقاء والتصدق على الفقراء.

والأضحية سنة مؤكدة في حق الموسر، وهذا قول أكثر العاماء

وشروط الأضحية؛ أن تكون الأضحية من الأنعام، وأن تبلغ سنَ التضحية، وأن تكون الأضحية سليمة من العيوب المانعة من صحة الأضحية.

سنن ومستحبات الأضحية:

#### ١- تسمين الأضحية:

ذهب جمهور العلماء إلى استحباب تسمين الأضحية. فعن أبي هريرة: أن النبي- صلى الله عليه وسلم- كان إذا أراد أن يضحي اشترى كبشين عظيمين سمينين أقرنين أملحين موجودين فذبح أحدهما عن محمد وآل محمد، والآخر عن أمته من شهد له بالتوحيد والبلاغ)

وروى البخاري في صحيحه تعليقاً: قال يحيى بن سعيد: سمعت أبا أمامة بن سهل قال: كنا نسمن الأضحية بالمدينة وكان المسلمون يسمنون. وقد قال الإمام الشافعي: استكثار

القيمة في الأضحية أفضل من استكثار العدد؛ لأن المقصود هنا اللحم والسمين أكثر وأطيب. (الجموع للتهوى ٨/٢٩٦).

#### ٧- أفضل الأضحية لونا:

قال ابن قدامة: ﴿ وَالْأَفْضَلِ فِي الْأَضْحِيةَ مِنَ الْغُنِمِ ف لونها البياض». (الغنى ٤٣٩/٩).

والأصل في ذلك ما ورد في حديث أنس- رضي الله عنه-: أن رسول الله- صلى الله عليه وسلم- انكفأ إلى كيشين أقرنين أملحين فذبحهما بيده. رواه البخاري.

قال الحافظ ابن حجر: «الأملح: هو الذي فيه سواد وبياض والبياض أكثر، ويقال هو الأغبر وهو قول الأصمعي. وزاد الخطابي هو الأبيض الذي في خلل صوفه طبقات سود. ويقال الأبيض الخالص قاله ابن الأعرابي، وبه تمسك الشافعية في تفضيل الأبيض في الأضحية، (فتح الباري (1.7/17

#### ٣- أفضل وقت لذيح الأضحية:

الأفضل في وقت الأضحية أن تكون بعد انتهاء صلاة العيد والخطية؛ لأن ذلك هو الثابت من سنته صلى الله عليه وسلم؛ ففي حديث البراء بن عازب-رضى الله عنه- قال: قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم-: (إن أول ما نبدأ به في يومنا هذا، نصلى ثم نرجع فننحر، فمن فعل ذلك فقد أصاب سنتنا، ومن ذبح فإنما هو لحم قدمه لأهله، وليس من النسك في شيء) رواه البخاري ومسلم ووقت الجوازفي ذبح الأضحية يبدأ بعد انتهاء صلاة العيد والخطبة وآخر وقت الذبح هو غروب شمس آخريوم من أيام التشريق، فمدة الذبح أربعة أيام، يوم النحر وثلاثة أيام بعده.

٤- ما يطلب من المضحى عند الذبح وبعده: أولاً: أن يسوق الأضعية إلى محل الذبح سوقاً جميلاً لا

فعن محمد بن سيرين قال: «رأى عمر بن الخطاب- رضى الله عنه- رجالا يسحب شاة برجلها ليذبحها؛ فقال له: ويلك! قدها إلى الموت قودا جميلا» ورواه عبد الرزاق في المصنف ٤٩٣/٤. وذكره الشيخ الألباني في السلسلة الصحيحة

ثانياً: أن يحدُ السكين قبل ذبح الضحية:

وهو سنة في كل ذيح؛ لأن المطلوب إراحة الحيوان، وهذا من الإحسان كما في حديث شداد بن أوسي-رضى الله عنه- أن النبي- صلى الله عليه وسلم-قال: «إن الله كتب الإحسان على كل شيء؛ فاذا قتلتم فأحسنوا القتلة، واذا ذبحتم فأحسنوا الذبحة، وليحد أحدكم شفرته ولدح ذبيحته، (رواه مسلم).

#### ثالثًا: أن لا بحد السكن أمام العبوان الذي يريد ذبعه:

والأصل في ذلك ما ورد عن ابن عباس- رضى الله عنه- أن رجلا أضجع شاة وهو يحد شفرته فقال النبي- صلى الله عليه وسلم-: (أتريد أن تميتها موتات؟ هلا أحددت شفرتك قبل أن تضجعها؟) رواه الحاكم وصححه الشيخ الألباني السلسلة الصحيحة ١/٢٧.

رابعا: يستحب إضجاع الغنم والمقرفي الذبح، لأنه أرفق بها، وتضجع على جانبها الأيسر؛ لأنه أسهل في الذبح، وأخذ السكين باليمين وإمساك رأسها باليسار. وأما الإبل فالسنة أن تنحر قائمة على ثلاث قوائم معقولة الركية البسري.

والأصل في ذلك ما ثبت عن أنس قال ضحى النبي-صلى الله عليه وسلم- بكيشين أملحين أقرنين ذبحهما بيده وسمى وكبر ووضع رجله على صفاحهما. ولما ثبت في الحديث عن عائشة رضى الله عنها: (أن رسول الله- صلى الله عليه وسلم- أمر بكيش .. ،، الحديث وفيه وأخذ الكيش فأضجعه ثم ذبحه...) رواه مسلم، ويقاس عليه

وي الإبل ما ثبت عن زياد بن جبير قال: «رأيت ابن عمر رضى الله عنهما أتى على رجل أناخ بدنته ينحرها. قال: ابعثها قياما مقيدة سنة محمد-صلى الله عليه وسلم-» رواه البخاري وعن جابر-رضى الله عنه-: أن النبي- صلى الله عليه وسلم-وأصحابه كانوا ينحرون البدنة معقولة البسري قائمة على ما بقى من قوائمها. رواه أبو داود.

#### خامسا: استقبال القبلة عند الذبح:

قال الإمام النووي: «استقبال الذابح القبلة وتوجيه الذبيحة إليها، وهذا مستحب في كل ذبيحة، لكنه في الهدي والأضحية أشد استحبابا؛ لأن الاستقبال في العبادات مستحب وفي بعضها واجب» المجموع ٨/٨٠٤.



فعن جابر بن عبد الله- رضي الله عنهما- قال:
(ذبح النبي- صلى الله عليه وسلم- يوم الذبح كبشين أفرنين أملحين موجوئين، فلما وجههما قال:
إني وجهت وجهي للذي فطر السماوات والأرض على ملة إبراهيم حنيفاً، وما أنا من المشركين، إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي، لله رب العالمين، لا شريك لله وبذلك أمرت، وأنا من المسلمين، اللهم منك ولك، وعن محمد وأمته، باسم الله والله أكبر ثم ذبح) رواه أحمد وأبو داود وابن ماجه، وصححه الشيخ رواه أحمد وأبو داود وابن ماجه، وصححه الشيخ الألباني في إرواء الغليل ٤/٤٣. ووجه الدلالة في الحديث قوله (قلما وجههما) أي: نحو القبلة.

#### سادسا: يستحب الدعاء والتسمية والتكبير عند الذبح؛

وثبت ذلك في أكثر من حديث منها حديث جابر بن عبد الله-رضي الله عنه- السابق وفيه.... فلما وجههما قال: إني وجهت وجهي للذي فطر السماوات والأرض على ملة إبراهيم حنيفاً، وما أنا من المشركين، إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي، لله رب العالمين، لا شريك له وبذلك أمرت، وأنا من السلمين، اللهم منك ولك، وعن محمد وأمته باسم الله والله أكبر ثم ذبح) وفي رواية لحديث أنسرضي الله عنه- عند مسلم: (قال: ويقول باسم الله والله أكبر).

#### سابعاً: أن يتولى ذبح الأضحية بنفسه:

يستحب للمضحي أن يتولى ذبح الأضحية بنفسه إن كان يحسن الذبح وإلا شهد ذبحها، والأصل في ذلك ما جاء في حديث أنس-رضي الله عنه - وقد سبق ذكره: أن النبي- صلى الله عليه وسلم- ضحى بكبشين...، ولقد رأيته يذبحهما بيده).

ومع أن ذلك هو السنة إلا أنه يجوز لمن أراد الأضحية أن ينيب غيره في ذبحها.

#### ثامناً: الأكل من الأضحية:

ذهب جمهور أهل العلم إلى أن الأكل من الأضحية مندوب. وقال أهل الظاهر: إن الأكل من الأضحية فرض.

قال ابن حزم: «وفرض على كل مضح أن يأكل من أضحيته ولا بد، ولو لقمة فصاعداً».

واستدل الجمهور بما ورد في الحديث عن عائشة رضي الله عنها أن النبي-صلى الله عليه وسلم-قال: (... فكلوا وادخروا وتصدقوا) متفق عليه. وقد حمل الجمهور الأوامر في هذه الأحاديث على

الندب؛ لأن الأمر فيها جاء بعد الحظر فيُحمَل على الندب أو الاباحة.

قال الحافظ ابن عبد البر: وأما قوله: (فكلوا وتصدقوا وادخروا) فكلام خرج بلفظ الأمر، ومعناه الإباحة؛ لأنه أمر ورد بعد نهي، وهكذا شأن كل أمر يرد بعد حظر أنه إباحة لا إيجاب» (الاستذكار ١٧٣/١٥).

وأما ابن حزم فقد استدل بقوله تعالى: (فَكُلُوا مَنْهَا) سورة الحج الآية ٢٨. المحلى ٢/٥٠.

#### تاسعا: التصدق من الأضحية:

قال الشافعية والحنابلة والظاهرية يجب التصدق بشيء قل أو كثر من الأضحية المسنونة. واستدلوا على الوجوب بقوله تعالى: «فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْبَادْسُ الْفَقِيرُ» سورة الحج الآية ٨٠. لأن الأصل في الأمر أنه للوجوب.

قال الماوردي: «إن قوله تعالى في الضحايا: (فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا) جار مجرى قوله في الزكاة: (كُلُوا مِنْ ثُمُره إِذَا أَذْمَرَ وَآتُوا حَقْهُ يَوْمٌ حَصَاده) فلما كَان أَكلَه مباحاً والإيتاء واجباً، كذلك الأكل من الأضحية مباح والإطعام واجب، الحاوي ١١٧/١٥. وذهب الحنفية والمالكية إلى أن التصدق من الأضحية مندوب وليس بواجب.

وحجتهم ما سبق في مسألة الأكل من الأضحية.

#### ذالثاً: الهدية من الأضعية:

اتفق أهل العلم على استحباب أن يهدي المضحي من الأضحية، وكثير من العلماء يرون أن يجعل الأضحية أثلاثاً؛ ثلث لأهل البيت، وثلث صدقة، وثلث هدية. ونقل هذا عن ابن مسعود وابن عمر وعطاء وإسحاق وأحمد، وهو أحد قولي الشافعي.

واحتجوا بحديث ابن عباس في صفة أضحية النبي- صلى الله عليه وسلم- قال: «ويطعم أهل بيته الثلث، ويطعم فقراء جيرانه الثلث، ويتصدق على السوال بالثلث، رواه الحافظ أبو موسى الأصفهاني في الوظائف، وقال: حديث حسن. وقال الشيخ الألباني لم أقف على سنده لأنظر فيه، وقد حسن وما أراه كذلك. (إرواء الغليل ٤٤٤/٤).

نسأل الله أن يتقبل منا ومنكم صالح الأعمال، والحمد لله رب العالمن.

# فتاوي الحج

#### الفتوى رقم ( ١٠٧٠١)

س3: زوجة لا تملك نفقات الحج وزوجها ذو غنى، فهل هو ملزم شرعاً بنفقات حجها؟ ج3: لا يلزم الزوج شرعاً بنفقات حجها وإن كان غنيًا، وإنما ذلك من باب المعروف، وهي غير ملزمة بالحج لعجزها عن نفقته.

س٧؛ أنا مواطن مصري ورب أسرة من طفلين وزوجة، وراتبي في مصر لا يكاد يكفي ضرورات الحياة، وليس لي أي دخل آخر، وعملت بإحدى دول الخليج ٤ سنوات، وتوفر لي مبلغ من المال، ووضعته في بنك إسلامي ليدر علي دخلاً يساعد في مواجهة أعباء الحياة المختلفة، بحيث إن الراتب وهذا الدخل يكفيني بصورة معتدلة أنا وأسرتي، فهل أنا مكلف باقتطاع من هذا المبلغ نفقات الحج، وهل أنا مكلف بالحج في ضوء هذه الظروف؟ علما بأنني إذا اقتطعت مبلغ نفقات الحج من حسابي في المبنك سوف يؤثر هذا على دخلي حسابي في ويرهقني مادياً.

فيماذا تشيرون علي يا فضيلة الشيخ؟ جزاكم الله عناً كل خير.

ج٧: إذا كانت حالتك كما ذكرت فلست مكلفاً بالحج؛ لعدم الاستطاعة الشرعية، قال الله تعالى: «وَللَّه عَلَى النَّاسِ حَجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إلْيَهْ سَبِيلًا» وقال: « فَاتَقُوا اللَّه مَا اسْتَطَعْتُمْ» وقال: « فَاتَقُوا اللَّه مَا اسْتَطَعْتُمْ» وقال: « وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ» اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

فدیة ترك الواجب الفتوی رقم ( ٣٦٥٧)

سسا: رجل أدى فريضة الحج وترك عدة واجبات، كمن ترك الإحرام من الميقات وترك

البيت بمزدلفة ، فهل يجزئه دم واحد، أو لكل واحد من هذين الواجيين دم؟

ج١: لكل واحد من هذين الواجبين دم يجزئ أضحية، يذبحه ويفرقه في الحرم على الفقراء، ولا يأكل منه، فإن كان لا يستطيع فإنه يصوم عشرة أيام عن ترك الإحرام من الميقات، وعشرة أيام عن ترك المبيت بمزدلفة

س؛ بالنسبة للدم لمن ترك واجبات الحج، فما هو ذلك الدم، هل هو مثل دم التمتع المذكور في قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ تَمَتَّعُ بِالْغُمْرَةِ إِلَى الْحَجُ فَمَا اسْتَيْسَرَمِنَ الْهَدِي، الآية، وإذا كَانُ كذلك فهل يجوز إخراج قيمة الدم وإعطائه لشخص مثلاً ؟ وإذا جاز ذلك فهل يجوز للشخص الذي تسلم قيمة الدم أن ينفقه على نفسه أو على أهله بدون أن يشتري الهدي ويذبحه ؟

ج؛ من ترك واجباً من واجبات الحج والعمرة وجب عليه دم، والدم سبع بدنة، أو سبع بقرة، أو شاة تجزئ أضحية، يذبح بمكة ويقسم بين فقراء الحرم، ولا يجوز إخراج قيمة الدم نقوداً؛ لأن إخراج النقود يخالف ما أمر الله

سه: هل يجوز لمن وجب عليه الدم أن يؤخره الى بلده، يعني يؤخر ذبح الدم إلى أن يصل الى بلده مثلاً؟ ومتى يبدأ جواز ذبح الدم لمن ترك واجباً، ومتى آخر أيام الذبح لهذا الدم؟ جه: من وجب عليه الدم لترك واجب وهو لا يستطيعه فإنه يصوم عشرة أيام: ثلاثة في الحج، وسبعة إذا رجع إلى أهله. ويبدأ وقت ذبح الدم لترك واجب من أول ترك وقت ذبح الدم لترك واجب من أول ترك الواجب، سواء كان قبل أيام العيد أو بعده،

#### حكم الأضعية

المفتى: عبد المجيد سليم .

ذي القعدة ١٣٦١ هجرية - ديسمبر ١٩٤٢م س: لرجل ثلاثة أولاد كان والدهم يضحي كل سنة بكيش عن كل فرد منهم وبعد ارتفاع ثمن اللحوم فهل تحتم الشريعة التضحية بكيش لكل شخص منهم أو يجوز الاكتفاء ىكىش واحد؟

ج: اطلعنا على هذا السؤال ونفيد أنه ذهب أبه حنيفة إلى أن الأضحية واجية على الغني، والرواية الظاهرة عنه أنه لا يجب على الغني أن يضحي عن أولاده الفقراء الذين لا مال

واختلف المشايخ فيما إذا كان الأولاد أغنياء وهم صغار هل يجب على الأب أن يضحى عنهم من مالهم بمعنى أنه يضحى عن كل ولد غنى منهم بأضحية من مال الولد أم لا والأصح المعتمد في المذهب أنه لا يجب أن يضحي عنهم وعلى هذا لا يجب على الأب أن يضحي عن أولاده سواء أكانوا أغنياء أم فقراء من ماله ولا من مالهم .

وقال أصحاب الإمام الشافعي إن التضحية سنة الكفاية في حق أهل البيت الواحد فإذا ضحى أحدهم أقيمت هذه السنة في حق أهل البيت الواحد جميعاً.

وقد روى ابن ماجه والترمذي عن عطاء بن يسار قال سألت أبا أيوب الأنصاري كيف كانت الضحايا فيكم على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم قال (كان الرجل في عهد النبي عليه الصلاة والسلام يضحي بالشاة عنه وعن أهل بيته فيأكلون

ولا حد لأخره، ولكن تعجيله بعد وجويه مع الاستطاعة واحب، ولو أخره حتى وصل إلى بلده لم يجزئ ذبحه في بلاده، بل عليه أن بيعث ذلك الى الحرم ويشتريه من هناك وبذيحه في الحرم وبوزع على فقراء الحرم، ويجوز أن يوكل من يقوم بذلك نياية عنه من

اللحنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء الفتوي رقم ( ۱۹۹۷ )

س٣: هل بجوز لن بدين بدين غير الإسلام أن يأكل من لحم عيد الأضحى؟

ج٣: نعم يجوز لنا أن نطعم الكافر المعاهد والأسير من لحم الأضحية، ويجوز إعطاؤه منها لفقره أو قرابته أو حواره، أو تأليف قليه؛ لأن النسك انما هو ف ذبحها أو نحرها؛ قربانا لله، وعبادة له، وأما لحمها فالأفضل أن يأكل ثلثه، ويهدى إلى أقاريه وجيرانه وأصدقائه ثلثه، ويتصدق بثلثه على الفقراء، وإن زاد أو نقص في هذه الأقسام أو اكتفى ببعضها فلا حرج، والأمر في ذلك واسع، ولا يعطى من لحم الأضحية حربياً؛ لأن الواجب كبته وإضعافه، لا مواساته وتقويته بالصدقة، وكذلك الحكم في صدقات التطوع؛ لعموم قوله تعالى: « لَا يَنْهَاكُمُ اللَّهِ عَنِ الْذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مَنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا الْنَهُمُ إِنَّ اللَّهِ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ» ولأن النبى صلى الله عليه وسلم أمر أسماء بنت أبي بكر رضى الله عنها أن تصل أمها بالمال وهي مشركة في وقت الهدنة.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء



ويطعمون حتى تباهى الناس فصار كما نرى ) وقد روى هذا الحديث الإمام مالك في الموطأ عن عبد الله بن طبار أن عطاء بن يسار أخيره أن أيا أيوب الأنصاري أخيره - قال كنا نضحي بالشاة الواحدة بذيحها الرجل عنه وعن أهل بيته ثم تباهى الناس فصارت مناهاة - قال الأمام النووي في شرح المهذب ص ٣٨٤ من الحذء الثامن ما نصه هذا حديث صحيح.

والصحيح أن هذه الصبغة تقتضى أنه حديث مرفوع انتهى هذا والحق كما قال الشوكاني أن الشاة الواحدة تجزىء عن أهل البيت الواحد. وإن كانوا مائة نفس أو أكثر كما قضت بذلك السنة.

ومن هذا يعلم أنه إذا ضحى والدهم عن نفسه وعن أهل بيته الذين منهم أولاده بشاة فقد أقام السنة.

والله تعالى أعلم

إنابة القادر على الحج بنفسه غيره في الحج عنه المفتى؛ حسن مأمون.

۲۸ شوال ۱۳۷۷ هجریة - ۱۷ مایو ۱۹۵۸ م س: في رجل يعمل نجاراً بالرياض وينوي أداء فريضة الحج هذا العام، ويبرغب في تكليف آخر للحج عن والدته وطلب السائل الإضادة عما إذا كان هذا جائز أو الشروط الواجب مراعاتها

ج: إنه إذا كانت والدة السائل لا تزال على قيد الحياة وهي مستطيعة وقادرة على الحج بنفسها ولم تحج الحج المفروض، فإنه لا يجوز لها شرعاً أن تنيب عنها غيرها في

أدائه بل بحب عليها أن تؤديه بنفسها، وله أحجت عنها غيرها لا يسقط عنها الفرض لاستطاعة الحج وقت الانابة.

أما إذا كان الحج واحما عليها لتوافر شروطه ولكنها تعجز عن أدائه بنفسها بعد القدرة عليه لرض ونحوه فلها أن تنبب عنها غيرها، فإذا أدى النائب الحج سقط الفرض عن المحجوج عنه في ظاهر الرواية، ويشترط لحواز النباية عن العاجز في الحج المفروض دوام العجز إلى الموت لأن الحج فريضة العمر حتى تلزم الإعادة بزوال العذر كما بشترط نية الحج عن الآمر وكون أكثر النفقة وهي ما يحتاج إليه في الحج من طعام وشراب وثباب إحرام وركوب حسب المتعارف من مال الآمر، والأفضل أن يكون النائب قد أدى أولا حجة الإسلام عن نفسه.

أما حج النفل فإنه يقبل فيه الإنابة ولو مع القدرة وأما إذا كانت والدة السائل قد توفيت قبل أداء فريضة الحج مع استطاعة السبيل إليه فإنه يجوز لابنها أن بنيب من بحج عنها ويرجى أن بجزئها كما ذكر أبه حنيفة، والجواز ثابت بما روى أن رجلاً جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم وقال يا رسول الله إن أمي ماتت ولم تحج أفأحج عنها قال نعم ويشترط لجوازهذه النيابة أن تكون نفقة المأمور بالحج من مال الأمر المتبرع، وهي ما يحتاج إليه في الحج من مصاريف السفر برأ وبحرا والطعام والشراب وثياب الإحرام والمسكن وأن ينوى النائب الحج عن المتوفى.

والله أعلم

التوصيد ﴿ وَوَ الْحِجَةَ ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧٦ - السنة الثامنة والأربعون



## ے یے القسرآن

## «مَثَلُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا» (الكهف: ٤٥)

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله على الله عليه وسلم، وبعدُ:

فمع مثل جديد من الأمثال القرآنية، وهو في الآية (٤٥) من سورة الكهف، وهي قوله تعالى: «وَاضْرِبْ لَهُمْ مَثَلَ الْحَيْنَةِ الدُّنْيَا كَمَاءِ أَنْزُلْنَاهُ مِنْ السَّمَاءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ تَبَاتُ الْأَرْضِي فَأَصْبَحَ فَاخْتَلَط بِهِ تَبَاتُ الْأَرْضِي فَأَصْبَحَ فَكَانَ الله عَلَى فَيْ الله عَلَى فَيْ الْكَهْفَدِي الله عَلَى فَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى فَيْ الْمُنْ اللّهُ عَلَى فَيْ اللّهُ عَلَى فَيْ الْعَلْمُ اللّهُ عَلَى فَيْ عَلْمُ اللّهُ عَلَى فَيْ عَلْمَا عَلَى فَيْ عَلَى فَيْ عَلَى فَيْ عَلَى فَيْ عَلَى فَيْ عَلَى فَ

المعنى العام:
هذه الآية ضرب الله تعالى هذه الآية ضرب الله تعالى فيها مثل الحياة الدنيا، فالله تعالى فالله تعالى كثيرا ما يضرب الأمثال في كتابه وكذلك الرسول صلى الله عليه وسلم يضرب المعقول هيكون المثل في سنته، وذلك لأن المثل يقرب المعقول فيكون كالمحسوس، وكان كثيرا من السلف يبكي إذا لم يعلم المثل لقول الله تعالى: «وَتَلُكُ الْأُمُنُالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْمَلُهُا إِلَّا الْمَالُونَ » (العنكبوت: ٤٣). فالمثل ينتقل بالإنسان من الشيء فالمثل ينتقل بالإنسان من الشيء المعقول إلى الشيء المحسوس الموجود،

مصطفى البصراتي

والله تعالى ضرب مثل الحياة الدنيا بماء مطر أنزله من السماء على الأرض فأنبتت الأرضى، «فَأَخْتَلَطُ بِهُ نَبَاتُ الأرض ، (الكهف:٥٥)، وصار أخضر ثم سرعان ما يبس وذبل وكذلك الدنيا فهي سريعة النزوال والانسان في هذه الحياة الدنيا في شبايه وفي صحته سرعان ما تنتهي ويصل إلى الأجل، والدنيا كلها سريعة الانقضاء، فعن عَنْ عَبْد الله بن مسعود قَالَ: نَامُ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ عَلَى حَصِيرِ فَقَامَ وَقَـدُ أَثْبِرَ فِي جَنْبِهِ فَقُلْنَا يَا رَسُولَ الله لَوْ اتَّخَذْنَا لَكَ وطَاءً فَقَالَ مَا لَي وَمَا لِلدُّنْيَا مَا أَنَا فِي اللَّهُ ثَيَا اللَّا كُرَاكِب اسْتَظُلُّ تُحْتُ شَجَرُة ثُمُّ رَاحٌ وَتُركَهَا . (أخرجه الترمذي، واللفظ له (٢٣٧٧)، وابن ماجه (٤١٠٩)، وأحمد (٣٧٠٩)،

وصححه الألباني في صحيح الترمذي).

فهذه هي الدنيا، فالإنسان كالمتنزه الذي

ذو الحجة ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧٦ - السنة الثامنة والأربعون التوصيد

يذهب للنزهة مدة ثم ينصرف، فكذلك الدنيا يمكث الإنسان فيها ما شاء الله ثم يرحل. (شرح تفسيرابن كثير للراجحي). فأحوال الدنيا تظهر أولا في غاية الحسن والنضارة ثم تتزايد قليلاً قليلاً، ثم تأخذ في الانحطاط إلى أن تنتهي إلى الهلاك والفناء، ومثل هذا الشيء ليس للعاقل أن يبتهج به. (مفاتيح الغيب للرازي).

#### معانى المفردات:

«واضسرب» يا محمد للناس، «مُثْلُ الحيَّاة الدُّنْيَا، (الكهف:٤٥) في زوالها وفنائها وانقضائها، «كُمَّاءِ أَنْزُلْنَاهُ مِنْ السَّمَاءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبِّاتُ الْأَرْضِ» (الكهف:٤٥) أي: أنها تشبه حال النبات الذي أنبته الله يماء كثير، أنزله من السماء فاختلط بهذا الماء نبات الأرضى بعد أن روى منه وامتلأت به عروقه، فنما وكثر واختلط بسبب الماء نبات الأرض.

> فالتفت بعضه ببعض بعد أن كثر واستوى على سوقه.

هذا النبات الحميل الناضر لم يلبث حتى أسرع إليه الفناء بدون بطاء ويشير إلى ذلك الإتيان بفاء العاقبة في قوله سبحانه: «فأَضْبُحُ هُشَيمًا تُذْرُوهُ الرَّيَّاحُ» (الكهف:٥٥) أي: فأصبح متكسرًا متفتتًا من اليبس، تفرقه الرياح وتنسفه وتذهب به وتجيء.

فالمسه في الآية: الحياة الدنيا في جمالها وزينتها ثم فنائها.

والمشبه به: الهيئة المنتزعة من الحملة وهي حال النبات يكون أخضر مهتزا ثم يصير هشيمًا تطيره الرياح حتى كأنه لم

«وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلُ شَنِيْءِ مُقْتَدِرًا»

(الكهف:٥٥) أي: أنه سبحانه على كل شيء من الأشياء ومن جملتها الإيجاد والإفناء-كامل القدرة يفعل ما يشاء حل شأنه. قال ابن الجوزي في زاد المسير: «والمقتدر»

مُفتعل، من قدرت، قال المفسرون: وكان الله على كل شيء من الإفناء الإيقاء مقتدرًا.

#### المعنى التقصيلي:

قال العلامة الطاهرين عاشورية التحرير والتنوير ٣٠٣/٧:

«كان أعظم حائل بين المشركين وبين النظرية أدلة الإسلام انهماكهم في الإقبال على الحياة الزائلة ونعيمها، والغرور الذي غر الطغاة أهل الشرك وصرفهم عن إعمال عقولهم ففهم أدلة التوحيد والبعث كما قال تعالى: «وَذَرْنِي وَالْمُكَذَبِينَ أُولِي النَّعْمَة وَمَهُلَهُمْ قليلاً» (المزمل:١١)، وقال تعالى: «أَنْ كَانُ ذَا مَالُ وَيُثِينُ (١٤)

إذا تُثلى عَلَيْه آيَاتُنَا قَالَ أَسَاطِيرُ الْأُولِينَ» (القلم:١٤، ١٥)، وكانوا يحسبون هذا العالم غير آيل إلى الفناء، «وقالوا مًا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلَكُنَا إِلَّا الدُّهْنِي (الحاثية:٢٤)، وما كان أحد الرجلين اللذين تقدمت قصتهما إلا واحدًا من المشركين إذ قال: «وَمَا أَظُنُ السَّاعَةُ قَائِمَةً» (الكهف:٣٦)، فأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بأن يضرب لهم مثل الحياة الدنيا التي غرتهم بهجتها.

والحياة الدنيا: تطلق على مدة بقاء الأنواء الحية على الأرض وبقاء الأرض على حالتها، فإطلاق اسم (الحياة الدنيا) على تلك المدة لأنها مدة الحياة الناقصة غير الأبدية لأنها مقدر زوالها، فهي دُنيا.

وتطلق الحياة الدنيا على مدة حياة الأفراد، أي حياة كل أحد، ووصفها بـ(الدنيا)، بمعنى القريبة، أي الحاضرة غير المنتظرة، كنى عن الحضور بالقرب والموصف للاحتراز عن الحياة الآخرة وهي الحياة بعد المهت.

الحياه بعد الموت.
والكاف في قوله: «كماء» في محل الحال من
(الحياة) المضاف إليه (مثل) أي: اضرب
لهم مثلاً لها حال أنها كماء أنزلناه.
وهذا المثل منطبق على الحياة الدنيا
بإطلاقيهما، فهما مرادان منه.
وضمير «لهم» عائد إلى المشركين
كما دل عليه تناسق ضمائر
الجمع الآتية في قولهم

الجمع الاسينة في قولهم وحشرناهم فلم نغادر منهم- وعرضوا- بل زعمتم أن لن نجعل لكم موعدًا. واختلاط النبات، وفرته والتفاف بعضه ببعض من قوة الخصب والازدهار- والباء في قوله: (به) باء السببية، والضمير عائد إلى (ماء). (التحرير والتنوير

للطاهربن عاشور).
وفي التعبير بقوله: «فَاخْتَلَطُ بِهِ
نَبَاتُ الْأَرْضِ» (الكهف:٤٥) دون قولُه:
«فاختلط بنبات الأرض» إشارة إلى
كثرة الماء النازل من السماء وإلى أنه
السبب الأساسي في ظهور هذا النبات، وفي
بلوغه قوته ونضارته.

وقوله: «فَأَصْبَحَ هَشِيمًا تَـذُرُوهُ الرَّيَاحُ» (الكهف:٤٥) بيان لما صار إليه هذا النبات من يبوسته وتفتته، بعد اخضراره وشدته وحسنه، و«تَـدُرُوهُ الرُيَاحُ» (الكهف:٤٥) أي: تفرقه وتنسفه أي فأصبح النبات بعد إخضراره يابسًا متفتتًا، تفرقه الرياح وتنسفه وتذهب به حيث شاءت وكيف

شاءات. (التفسير الوسيط للدكتور سيد طنطاوي بتصرف).

ووجهه الشبه: المصير من حال حسن إلى حال سيئ.

وهذا تشبيه معقول بمحسوس لأن الحالة الشبهة معقولة اذ لم ير الناس بوادر تقلص بهجة الحياة، وأبضًا شبهت هبئة اقيال نعيم الدنيا في الحياة مع الشياب والحدة وزخرف العيش لأهله، ثم تقلص ذلك وزوال نفعه ثم انقراضه اشتاتًا بهيئة إقبال الغيث منبت الزرع ونشأته عنه ونضارته ووفرته ثم أخذه في الانتقاص وانعدام التمتع به ثم تطايره أشتاتًا ق الهواء، تشبيهًا لركب محسوس بمركب محسوس ووجه الشبه كما علمتي وجملة «وكسانَ الله عَلَى كُلُ شَيْءِ مُقْتَدرًا» (الكهف:٥٤)، حملة معترضة في آخر الكلام

موقعها التذكيربقدرة الله تعالى على خلق الأشياء وأضدادها وجعل أوائلها مفضية إلى أواخرها، وترتيبه أسباب الفناء على أسباب البقاء وذلك اقتدار عجيب، وقد أفيد ذلك على أكمل وجه العموم الذي في قوله: «على كل شيء»، وهو يذلك العموم أشبه التذبيل.

والمقتدر، القوى القدرة. (التحرير والتنوير بتصرف ٧/ ٣٠٠).

فأحوال الدنيا تظهر أولاً في غاية الحسن والنضارة ثم تتزايد قليلاً قليلاً ثم تأخذ في الانحطاط إلى أن تنتهي إلى الهلاك والفناء، ومثل هذا الشيء ليس للعاقل أن يبتهج به. (مفاتيح الغيب للرازي). وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.





## الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحيه ومن والاه. ويعد.

فإن الله سبحانه وتعالى خلق الإنسان، وهو الأعلم بما خلق، وبما أودع فيه من فطرة وغريزة، وفجور وتقوى، وهو الأعلم سبحانه بأدواء هذه النفوس وآفاتها، وما تحبه وما تكرهه في كل أطوار حياتها، كذلك فهو الأعلم جل وعلا بما يصلحها وما يفسدها، للذا كان لزامًا لمن أراد أن يورد نفسه موارد السعادة دنيا وآخرة؛ أن يتحرى منهج الصانع سبحانه؛ القيوم القائم على كل نفس بما كسبت. وباتباع منهج الله سبحانه وتعالى كلن أراد تأسيس الأسرة المسلمة والمجتمع للن أراد تأسيس الأساس متينًا، والبناء متماسكًا مستقيمًا، والمجتمع قويًا راقيًا، ويكفل للأسرة المسعادة في الدنيا، والفلاح في يكفل للأسرة المسعادة في الدنيا، والفلاح في الأخرة.

#### المسؤولية تكليف لا تشريف

وكلمة تكليف تعني أنها أعباء وواجبات، على المسئول القيام بها نحو رعيته، ولأهمية هذا التكليف شرع الإسلام القيادة والمسؤولية حتى لو كان العدد ثلاثة في السفر، لجمع الكلمة وتنظيم شؤون الأفراد،

#### عسداد الم

جمال عبد الرحمن

وتحصيل السلامة حتى ينتهي السفر. عَنْ عَبْد الله بْنِ عَمْر و أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالُ: « لَا يَحِلُ لِثَلَاثُحَة يَكُونُونَ بِفَلاةٍ مِنْ الْأَرْضِ إِلَّا أَمَّرُوا عَلَيْهِمْ أَحَدَهُمْ» بِفَلاةٍ مِنْ الْأَرْضِ إِلَّا أَمَّرُوا عَلَيْهِمْ أَحَدَهُمْ» رَوَاهُ أَحْمَدُ).

وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ﴿إِذَا خَرَجَ ثَلَاثُهُ ۖ فِي سَفِرٍ فَلْيُوّمُرُوا عَلَيْهِمْ أَحَدَهُمْ » رَوَاهُ أَبُو دَاوُد.

قال الشوكاني رحمه الله تعالى:
وَفِيهَا دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ يُشْرَعُ لَكُلُ عَدَد بَلِغَ
شَلَاثَةَ فَصَاعَدَا أَنْ يُوْمُرُوا عَلَيْهِمْ أَحَدَهُمْ لأَنْ
شَلَاثَةَ فَصَاعَدَا أَنْ يُوْمُرُوا عَلَيْهِمْ أَحَدَهُمْ لأَنْ
فَلَاثَةَ فَصَاعَدًا أَنْ يُوْمُرُوا عَلَيْهِمْ أَحَدَهُمْ لأَنْ
فَيْ ذَلِكَ السَّلَامَةَ مِنْ الْخَلَافِ الَّذِي يُوَدِّي إِلَى
الْتَلَاف، فَمَعَ عَدَمَ التَّأْمُير يَسْتَبِدُ كُلُّ وَاحد بِرَأْيه وَيَفْعَلُ مَا يُطَابِقُ هَوَاهُ فَيَهْلكُونَ، وَمَعَ التَّأْمُير يَقِلُ الاخْتلافُ وتَجْتَمعُ الْكَلمَةُ، وَإِذَا شُرِعَ هَذَا لَثَلَاثَة يَكُونُونَ فِي فَلَاة مِنْ الْأَرْضِ التَّخَلُونَ فَشَرْعِيَّتُهُ لعَدَد الْكُثَرَ يَسْكُنُونَ الْفُرْضِ الثَّخَالُمِ الثَّخَالُمِ التَّخَالُم وَقَصْلِ التَّخَاطُم أَوْلَى وَأَحْدَرَى، وَفِي ذَلِكَ الشَّهَ اللَّهُ لَكُلْ لَكُونًا لَهُ اللَّهُ اللهِ اللهُ الله يَحِبُ عَلَى النَّسُلَمِينَ وَفُلْ مَنْ قَالَ: إِنَّهُ يَحِبُ عَلَى الْأَسْلَمِينَ وَضُلُ الأَنْعُولُ مَنْ قَالَ: إِنَّهُ يَحِبُ عَلَى الْسُلْمَينَ وَفُلْ مَنْ قَالَ: إِنَّهُ يَحِبُ عَلَى الْسُلْمَينَ وَشُرْكِ الْفُولُاةَ وَالْحُكَّامِ. ثَيْلِ الأَوْطَار فَطُار

#### والما والمناف المناف المناف

قد تكون المسئولية مالية، بمعنى أن المسؤول يقوم على إدارة أموال هو مؤتمن عليها، حينها ينبغي أن يراعي في هذا المال ما له وما عليه، فلا يأخذ شيئًا إلا بحله، وأن يؤدي القليل فيه والكثير، لأن الله سائله عن هذا المال. وكم من الناس تقع تحت يده أموال المسلمين العامة، فيستحلها كيف شاء وهو لا يدري أنما يجمع لنفسه نار جهنم، وما أجهله وما أحمقه حينئذ وهو يغره بريقه، ولا يخيفه حريقه.

عن عبيد أبي الوليد قال: سمعت خولة بنت قيس رضي الله عنها. وكانت تحت حمزة بن عبد المطلب رضي الله عنه- تقول: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: « إن هذا المال خضرة حلوة، من أصابه بحقه بورك له فيه، ورب متخوض فيما شاءت نفسه من مال الله ورسوله ليس له يوم القيامة إلا النار». مسند أحمد طارسالة (٩٢/٤٥).

منه، قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلَى اللّه عليه عنه، قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلَى اللّه عليه وسلم» يَا أَيُّهَا النَّاسُ مَنْ عَمِلَ مَنْكُمْ لَنَا عَلَى عَمِل، فَكَتْمَنَا مَنْهُ مَحْيَطًا فَمَا فَوْقَهُ، فَهُوَ عَمَل، فَكَتْمَنَا مَنْهُ محْيَطًا فَمَا فَوْقَهُ، فَهُو عَمَل، فَكَتْمَنَا مَنْهُ محْيَطًا فَمَا فَوْقَهُ، فَهُو مَنْ الْأَنْصَارِ أَسْوَدُ- قَالَ مُجَالِدٌ، هُوَ سَعْدُ بْنُ عُبَادُةَ- كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَيْه، قَالَ: «وَمَا ذَاكَ؟» قَالَ! فَعَلَا الله، الله، الله، عَنْي عَمَلَك، فَقَالَ: «وَمَا ذَاكَ؟» قَالً! الله، سَمِعْتُكَ تَقُولُ؛ كَذَا وَكَذَا، قَالَ: « وَأَنَا أَقُولُ اللّه، يَقَالَ: « وَأَنَا أَقُولُ اللّه، يَقَالَ: « وَأَنَا أَقُولُ اللّه، يَقَالَ: « وَمَا ذَاكَ؟» قَالً؛ يقليله وَكَثيره، فَمَا أُوتِيَ مِنْهُ أَخْدَهُ، وَمَا ذَلِكَاهُ عَلَى عَمَل، فَلْيجِيْ بَقَلِيلِه وَكَثيره، فَمَا أُوتِيَ مِنْهُ أَخْدَهُ، وَمَا لَرسالة نَهْيَ عَنْهُ انْتَهَى « ـ مسند أحمد ط الرسالة (مُهَيَّ عَنْهُ انْتَهَى « ـ مسند أحمد ط الرسالة (مُهَيَّ عَنْهُ انْتَهَى « ـ مسند أحمد ط الرسالة (مَهَيْهُ ).

فهذا رجل لما عرف خطر المسؤولية المالية وكان قائمًا على بعض أعمال المسلمين في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، طلب من النبي عليه الصلاة والسلام أن يقيله من هذه المسؤولية خوفًا

من عاقبة التخوض فيه.

\_ وعن بُرَيْدَة عَنِ النَّبِيُ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «مَنِ اسْتَعْمَلْنَاهُ عَلَى عَمَلِ فَرَزَقْنَاهُ رِزْقًا، فَمَا أَخَذَ بَعْدَ ذَلِكَ فَهُوَ غُلُولٌ» سنن أبي داود (١٣٤/٣). صحيح.

\_ قَالَ الْعَبَّاسُ يَا رَسُولَ الله، أَلَا تَسُولَ الله، أَلَا تَسْتَعْمِلُنِي وَ الله أَلَا تَسْتَعْمِلُنِي وَ فَقَالَ : يَا عَبَّاسُ يَا عَمَّ رَسُولِ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم; نَفْسٌ تُنَجِّيهَا خَيْرٌ مِنْ إِمَارَةِ لَا تُحْصِيهَا ». مصنف ابن أبي شيبة مَنْ إِمَارَةٍ لَا تُحْصِيهَا ». مصنف ابن أبي شيبة (٤١٩/٦).

وقد تكون المسؤولية على أفراد، سواء في أسرة أو مدرسة أو مؤسسة، أو دولة، أو إمارة عامة.

فإذا كانت أسرة فقد جعل الله تعالى جزاء الإهمال في رعاية الأسرة النار والعياذ بالله فقال جل شأنه:

« يِا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَتُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ
 قَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ جَلَيْها مَلاَئكَةً
 غلاظ شداد لا يَعْضُونَ اللَّه مَا أَمْرَهُمْ
 وَيَقْعُلُونَ مَّا يُؤْمَرُونَ (التحريم: ٦).

وإذا كان غير ذلك فإن الله تعالى سائل كل راء عما استرعاء.

عَنْ نَافِع، عَنْ ابْنِ عُمَنَ، قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ صَلَّى اللّٰهُ صَلَّى اللّٰهُ صَلَّى اللّٰهُ صَلَّى اللّٰهُ صَلَّى اللّٰهُ صَلَّى اللّهُ اللّٰهِ وَمَسْنُولُ عَنْ رَعيَّته، وَالْرَزُةُ رَاعِيهُ عَلَى اللّهُ لَهُ عَلَى مَالُ مَنْ اللّهُ عَلَى مَالُ سَيِّدِه وَمَسْنُولُ وَمُسْنُولُ عَنْهُمْ رَاعَ عَلَى مَالُ سَيِّدِه وَمَسْنُولُ عَنْهُمْ رَاعَ وَمَسْؤُولُ .. مسلم وغيره عَنْهُ أَلَا عَنْهُمْ أَلَا عَنْهُمْ وَقَيْدِه وَمَسْنُولُ عَنْهُمْ وَلَا عَنْهُمْ اللّهُ اللّهُ مَنْهُمْ وَغِيره عَلَى عَالًى مَالُ سَيِّدِه وَمَسْنُولُ عَنْهُمْ وَغِيره عَنْهُمْ وَغِيره عَنْهُمْ وَغِيره عَنْهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَغِيره عَنْهُ وَلَا عَنْهُ وَلَا عَنْهُ وَلَا عَنْهُمْ وَلَا عَنْهُمْ وَلَا عَنْهُمْ وَلَا عَنْهُ وَلَا عَنْهُ وَلَا عَنْهُ وَلَا عَنْهُ وَلَا عَنْهُ وَلَا عَنْهُ وَلَا عَنْهُمْ وَلَا عَنْهُ وَلَا عَلَى عَ

- عَنْ أَبِي ذَرِّ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ
وَسَلَّمَ، قَالَ: «يَا أَبَا ذَرِّ، إِنِّي أَرَاكَ ضَعِيفًا، وَإِنِّي
أُحبُ لَكَ مَا أُحِبُ لَنَفْسِي، لَا تَـَامَّرَنَّ عَلَى
اثْنَيْنِ، وَلَا تَوَلَّيْنَ مَالَ يَتِيمِ». صحيح مسلم
(١٤٥٧/٣).

- عن عبد الرحمن بن سمرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "يا عبد الرحمن، لا تسأل الإمارة، فإنك إن أعطيتها عن مسألة وكلت إليها، وإن أعطيتها من غير مسألة أعنت عليها ". مستخرج أبي عوائة.

#### موقف السلف من مباشرة المسؤولية:

هذا ابن عمر رضي الله عنهما تعرض عليه مسؤولية القضاء، التي يتهافت عليها في هذه الأزمنة من لا يعرفون سوء مغبتها، وخطر فتنتها، فيرفضها رضى الله عنه.

- قال عُثْمَانَ رضي الله عَنه لابْن عُمَرَ؛ اقْض بَيْنَ النَّاسِ، فَقَالَ؛ لَا أَقْضِي بَيْنَ الْنَيْنِ، وَلاَ أَوْمُ رَجُلَيْنَ، أَمَا سَمِعْتَ التَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، يَقُولُ؛ ﴿ مَنْ عَاذَ بِاللَّهِ فَقَدْ عَاذَ بِاللَّهِ فَقَدْ عَاذَ بِاللَّهِ فَقَدْ عَاذَ بِاللَّهِ فَقَدْ عَاذَ بِاللَّهِ وَقَالَ؛ فَإِنِي عَاذَ بِاللَّهِ أَنْ تَسْتَعْمِلَني، فَأَعْفَاهُ، وَقَالَ؛ لَا أَعُودُ بِاللَّهِ أَنْ تَسْتَعْمِلَني، فَأَعْفَاهُ، وَقَالَ؛ لَا تُحْبِرْ بِهَذَا أَحَدًا». مسند أحمد ط الرسالة تُخْبِرْ بِهَذَا أَحَدًا». مسند أحمد ط الرسالة (١٥/١).

وقد عزف كثير من الأئمة عن تولي القضاء، بل وقبَل بعضهم بالضرب والسجن على توليه، وهرب بعضهم من بلده من أجل أن لا يتولى القضاء لأسباب كثيرة منها:

 انه يرى نفسه ليس أهلاً للقضاء، فالمعروف عن القضاء أنه يحتاج لسعة بال، وذكاء، وفطنة، وقد يرى الإمام العازف عن القضاء نفسه غير محقق لذلك.

قال الشيخ علاء الدين الطرابلسي - رحمه الله-:

قال بعض الأئمة: وشعار المتقين « البعد عن هذا والهرب منه «، وقد ركب جماعة ممن يقتدى بهم من الأئمة المشاق في التباعد عن هذا وصبروا على الأذى.

وانظر إلى قضية أبي حنيفة- رحمه الله تعالى- في الامتناع منه وصبره على الإيذاء حتى تخلص، وكذا غيره من الأئمة.

وقد هرب أبو قلابة إلى مصر لما طلب للقضاء فلقيه أيوب فأشار إليه بالترغيب فيه، وقال له: لو ثبتً لنلت أجراً عظيماً، فقال له أبو قلابة: الغريق في البحر إلى متى يسبح ؟ 1.

وكلام أبي قلابة هذا إنما هو في حق من علم في نفسه الضعف، وعدم الاستقلال بما يجب عليه، وكذلك من يرى نفسه أهلا للقضاء والناس لا يرونه أهلا لذلك.

وقد قال بعض العلماء: لا خير فيمن يرى نفسه أهلا لشيء لا يراه الناس أهلا لدنك.

والمراد بالناس؛ العلماء، فهربُ مَن كان بهذه الصفة عن القضاء واجب، وطلبه سلامة نفسه أمر لازم.

« معين الحكام فيما يتردد بين الخصمين من الأحكام « لأبي الحسن الطرابلسي الحنفي ت ، ٨٨٤ (ص ٩).

۲. أنه يرى أنه غير واجب عليه، ولا مستحب. وأنه يرى فيه خطراً إذا حكم بخلاف الحق، فيخشى العالم على نفسه من تولى القضاء من أجل ذلك.

قال ابن قدامة - رحمه الله-: «وفيه-أي: القضاء- خطرعظيم، ووزركبير، لمن لم يؤد الحق فيه، ولذلك كان السلف رحمة الله عليهم يمتنعون منه أشد الامتناع، ويخشون على أنفسهم خطره».» المغني « (٢/١١). وفي « الموسوعة الفقهية « (٢٨٩/٣٣).

«كان كثير من السلف الصالح يحجم عن تولّى القضاء وبمتنع عنه أشد الامتناء حتى لو أوذي في نفسه؛ وذلك خشية من عظيم خطره، كما تدل عليه الأحاديث الكثيرة والتي ورد فيها الوعيد والتخويف لن تولي القضاء ولم يود الحق فيه، كحديث: (إن الله مع القاضي ما لم يجر، فإذا جار تخلي عنه ولزمه الشيطان) . (رواه الترمذي وابن ماجه، وحسنه الألباني) .، وحديث: (من ولى القضاء أو جعل قاضياً فقد ذبح بغير سكين) - (رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه، وصححه الألباني)-، وحديث: (القضاة ثلاثة: قاضيان في النار، وقاض في الجنة، رجل قضى بغير الحق فعلم ذاك فذاك في النار، وقاض لا يعلم فأهلك حقوق الناس فهو في النار، وقاض قضى بالحقّ فذلك في الجنة) - (أخرجـه الترمـذي (١٠٤/٣) والحاكم (٩٠٤) من حديث بريدة، واللفظ للترمذي وصححه الحاكم ووافقه الذهبي). انتهى.



الحلقة (٢٢٠)

When such a Child had maked

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة الوعاظ والقصاص، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

104: 1201

رُويَ عِنْ عَائِشَةَ رِضِي اللَّهِ عِنْهَا: أَنَّ شَائًّا كَانَ صَاحِبَ سماء، وكان إذا أهلُ هلالُ ذي الحجَّة أصبح صائمًا فأرسل البه رسولُ الله صلى الله عليه وسلم فقال: ما يحملُك على صيام هذه الأنبام؟ قال: بأبي وأمّي يا رسولَ الله انَّها أيَّامُ المشاعر، وأيَّامُ الحجِّ، عسى اللَّهُ عزُّ وحلُّ أن يشركني في دعائهم. فقال: لك بكلِّ يوم تصومُ عدلُ مائة رقية تعتقُها، ومائة بدنة تهديها الى بيت الله، ومائة فرس تُحمِّلُ عليها في سبيل الله، فاذا كان يومُ التَّروية فذلك عدلُ ألف رقية، وألفُ بدنة، وألفُ فرس تُحملُ عليها في سبيل الله، فإذا كان يومُ عرفة فذلك عدلُ ألفَى رقبة، وألفَى بدنة، وألفَى فرس تُحملُ عليها في سبيل الله، وصيامُ سنتُنْ قبلَها وسنتش بعدها.

فائدة: من غريب ألفاظ هذا الحديث والذي تستبين منه نكارة متن هذه القصة «أن شابًا كان صاحب سماء». قال ابن منظور في «لسان العرب» (١٦٥/٨): «(السماء): الغناءُ، والمسمعة: المُغنية». اه.

#### ثانيا: التخريج:

١-هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه الامام الحافظ أب أحمد عبد الله بن عدى الحرجاني المتوفي سنة ٣٦٥هـ في كتابه «الكامل» (١٤٢/٦) (١٤٢/٦) قال: وحدثنا أحمد بن حفص السعدى، حدثنا إسحاق بن وهب الواسطى، ويوسف بن زكريا قالا: حدثنا منصور بن مهاجر، حدثنا محمد المحرم، عن عطاء بن أبي رياح عن عائشة: «أن شابًا كان صاحب سماع...» القصة.

٢- وأخرجه الإمام أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن الحوزي القرشي المتوفى سنة ١٩٥٥ في كتابه «الموضوعات» (١٩٧/٢) باب «صوم عشر ذي الحجة» قال: أنبأنا أبو منصور محمد بن عبد الملك، أنبأنا إسماعيل بن مسعدة، أنبأنا حمزة بن يوسف، حدثنا ابن عدى به.

٣- وأخرجه أبو الليث نصر بين محمد بين أحمد بين إبراهيم السمرقندي المتوفى سنة ٣٧٣هـ في كتابه «تنبيه الغافلين بأحاديث سيد الأنبياء والمرسلين» (ح٦٨٤).

#### ثالثًا: التحقيق:

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية علته محمد الحرم.

ا-قال الإمام الذهبي في «الميزان» ( ٧٧٣٤/٥٩٠/٣): «محمد بن عبد الله بن عبيد بن عمير الليثي المكي، ويقال له محمد المحرم روى عن عطاء، وابن أبي مليكة، وعنه النفيلي، وداود بن عمرو الضبي، وعدة، ضعفه ابن معين، وقال النسائي: منكر الحديث، وقال النسائي: متروك».

٢- نقل الحافظ ابن حجر في «اللسيان» (٢٤٥/٥) في «اللسيان» (٢٤٥/٧٥٦) المنافع الأمام الذهبي في «الميزان» وأقره ثم قال: قال النسائي في التمييز: «ليس بثقة، ولا يُكتب حديثه». وقال الدارقطني: «متروك». وقال ابن عمار: «ضعيف».

وقال أبو داود، رئيس بثقة ،، وعن ابن مهدي قال: ركان له هيئة وسمت، فقال رجل: لا ينظر إلى هيئته وسمته فإنه من أكذب الناس، ثم قام إليه فقال له: كيف حدثت أن النبي صلى الله

عليه وسلم باع مصحفًا؟ فقال: حدثني عطاء عن ابن عباس بذلك، وهذا باطل يدل على أنه كان يتلقن فيتوهم».

ثمقال الحافظ ابن حجر: «وفرق ابن عدي بين محمد بن عبد الله بن عبيد بن عمير، ومحمد المكي المحرم، وهو واحد».

٣- ونقل هده القصة الإمام الذهبي في «الميزان» الإمام الذهبي في «الميزان» (٨٠٠٣/٦٦٩/٣) عن ابن عدي بسنده من حديث محمد المحرم عن عطاء عن عائشة مرفوعًا.
ثم قال الإمام الذهبي: «هذا ثم قال الإمام الذهبي: «هذا الإمام الدهبي.

كأنه موضوع».

٤- ولقد نقل الحافظ ابن حجر في «اللسان» (٣٦١/٥) حجر في «اللسان» (٣٦١/٥) الذكرة الإمام النهبي وقوله: «هـذا كأنه موضوع». اهـ. فعقب عليه الحافظ ابن حجر فقال: «وإن لم يكن موضوعًا، فما في الدنيا حديث موضوع».

ثم قال: «ومحمد المحرم هذا هو ابن عبيد بن عمير». اهـ.

٥- فائدة: مما أوردناه آنفًا يتبين أن الحافظ أبا الفضل أحمد بين علي بين محمد بين حجر العسقلاني المتوفى في أواخر شهر ذي الحجة ١٩٥٣ كرر مرتين في كتابه «اللسان»: «أن محمد المكي المحرم هو محمد بن عبد الله بن عمير»، حيث إن ابن عدي في كتابه «الكامل» جعلهما

اثنين وهما واحد.

ولذلك قال الحافظ ابن حجر: «وفرق ابن عدي بين: محمد بن عبد الله بن عبيد بن عمير، ومحمد المكي المحرم، وهو واحد». اهه.

قلتُ: ويحسب من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن هذا الأمر هين، ولكنه فن عظيم زلت بسببه أقدام، وضلت أفهام، لذلك صنف فيه الحافظ أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي المتوفى سنة ١٤هـ كتابه العظيم «موضوع أوهام الجمع والتفريق».

قلتُ: الجمع «عدا الاثنين فأكثر واحدًا»، والتفريق: «عد الواحد اثنين فأكثن.

وبالتطبيق على بحثنا هذا: أ-نجـد أن الإمام الحافظ ابن عدي: عدَّ الواحد اثنين.

ب- فردً عليه الحافظ ابن حجر هذا التفريق فقال: «وفرق ابن عدي بين محمد بن عبدالله بن عبيد بن عمير، ومحمد المكي المحرم، وهو واحد». اهـ.

ج- قلت: وما بينه الحافظ ابن حجر في رد هذا التفريق هو الصحيح؛ حيث بين ذلك الحافظ الخطيب البغدادي في كتابه: «موضح أوهام الجمع والتفريق» (٣٧/١) ط. دار الباز بمكة «الوهم الثامن»، فذكر من وقع من الأئمة في هذا الوهم وخرّجه

من كتبهم، ثم قال: «ومحمد المحرم، هو: محمد بن عبد الله بن عبيد بن عمير، وليس بغيره، وكذلك ذكره عبد الرحمن بن مهدي». اهـ.

7- قال الإمام الحافظ أبو عبد الرحمن النسائي في كتابه: «الضعفاء والمتروكين» (٥٢١): «محمد بن عبد الله بن عبيد بن عمير: متروك الحديث، مكي».

قلتُ: وهذا المصطلح عند الإمام النسائي له معناه، حيث بينه الحافظ ابن حجرية «شرح النخبة» (ص٧٧) فقال: «مذهب النسائي أن لا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». اه.

٧- قال الحافظ ابن حجر في «شيرح النخبة» (ص٧٣). طا المكتبة العلمية بالمدينة المنورة؛
 «الذهبي هو من أهل الاستقراء التام في نقد الرجال». اه.

قلت: ولذلك نجده رد أوهام التفريق حول علة هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة فقال في «الميزان» (٧٣٤/٥٩٠/٣): «محمد بن عبد الله بن عبيد بن عمير الليثي المكي ويقال له محمد المحرم روى عن عطاء».

ثم نقل الإمام الذهبي أن النسائي قال: «متروك». وأن البخاري قال: «منكر المديث». اهـ.

قلتُ: وبالرجوع إلى الأصول التي نقل منها الإمام الذهبي نجد: أ-الإمام النسبائي قال في «الضعفاء والمتروكين»: «محمد بن عبد الله بن عبيد بن عمير؛ متروك الحديث مكي». اه كما

ب- الإمام البخاري قال في «التاريخ الكبير» (٢٤٨/١/١): «محمد المحرم عن عطاء، منكر الحديث». اهد.

بينا آنفًا.

قلتُ: مما أوردناه آنفًا: نجد أن الإمام الدهبي في نقل قول الإمام البخاري وقول الإمام النسائي في الترجمة، وبالرجوع إلى الأصول نجد أن: الإمام النسائي قال ذلك في محمد بن عبد الله بن عبيد بن عمير المكي».

والإمام البخاري قال ذلك في «محمد المحرم».

إذن لا تفريق وهو واحد. وهذا ما ذكر الإمام الذهبي في «الميزان»، وأقرّ وبينه الحافظ ابن حجر في «اللسان».

٨- وقول الإمام البخاري في محمد المحرم: «منكر الحديث» مصطلح له معناه، وهنذا ما بينه الإمام الذهبي في كتابه «الموقظة» (ص٨٤) فقال: «ثم أهم من ذلك: أن نعلم بالاستقراء التام عُرف ذلك الإمام الجهبذ ومقاصده بعباراته الكثيرة.

فقول البخاري: «سكتوا عنه»، فظاهرها أنهم ما تعرضوا له

بجرح ولا تعديل، وعلمنا مقصده بالاستقراء: أنها بمعنى: تركوه». اهـ.

قلت: إذا كان هذا مقصده في الصطلاحه وسكتوا عنه، فكيف بمقصده في اصطلاحه ومنكر الحديث، لقد بين الإمام الذهبي مقصده من هذا الاصطلاح حيث ذكر في كتابه والميزان، (١/١)؛ ونقل ابن القطان أنَّ البخاري قال: كل من قلت فيه؛ منكر الحديث فلا تحل الرواية عنه، اهد.

قلتُ: ونقل هذا الاصطلاح الشيخ أحمد شاكر في «شرح اختصار علوم الحديث» (ص٩٨) وقال: «وكذلك قول البخاري؛ منكر الحديث» فإنه يريد به الكذابين». واستدل على قوله هذا بما ذكره الإمام الذهبي في الميزان».

٩- قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢٥٧/٢): «محمد بن عبد الله بن عبيد بن عمير الليثي: من أهل مكة يروي عن عطاء كان ممن يقلب الأسانيد من حيث لا يفهم من سوء حفظه، فلما فحش ذلك منه استحق مجانبته». اهـ.

قلتُ: وختم الإمام الذهبي ترجمة محمد الحرم فقال: «كان يُحْرِم السنة كلها وإذا انصرف إلى أهله لبًى بالحج».

رابعًا: الاستنتاج:

نستنتج من أقوال أئمة الجرح والتعديل:

ا-أن علة هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة ،قصة الشاب الذي سأله النبي عن صيام الأيام العشر، هو محمد بن عبدالله بن عبيد بن عمير الليثي المي ويقال له محمد المحرم، منكر الحديث لا تحل الرواية عنه، متروك الحديث، ليس بثقة، من أكذب الناس، كان يتلقن فيتوهم وكان يقلب الأسانيد، من حيث لا يفهم، وساء حفظه وكثر خطؤه وفحش؛ فاستحق الترك.

٢- من أجل ذلك قال الإمام
 الذهبي عن حديث محمد بن
 المحرم الذي جاء بهذه القصة:
 «كأنه موضوع». اهـ.

وتعقبه الحافظ ابن حجر فقال: «وإن لم يكن موضوعًا، فما في الدنيا حديث موضوع». اه.

"- والموضوع كما بينه الحافظ السيوطي في «تدريب الراوي» النوع (٢١) قال: «الموضوع؛ هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شر الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته مع العلم بوضعه في أي معنى كان سيواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونا ببيان وضعه». اه.

3- لذلك أخرج هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الإمام ابن الجوزي في «الموضوعات» (۱۹۸/۲) وقال: «هذا حديث لا يصح، ومحمد المحرم كان أكذب الناس قال يحيى: ليس بشيء».

٥- وأورد الخبر الذي جاءت به

هذه القصة الحافظ السيوطي: في «السلال المستوعة في «السلال الأحاديث الموضوعة» (١٠٧/٢) وأقد ما قاله ابن الجوزي: «لا يصح محمد المحرم كذاب». اه. "وأورده ابن عراق في كتابه «تنزيه الشريعة المرفوعة عن الأخبار الشنيعة الموضوعة» الفصل الأحبار الشنيعة الموضوعة» الفصل

«الأول» (ح١٢).

قلتُ: وذكر هذا الخبر في الفصل الأول له اصطلاحه تبعًا لمنهج ابن عراق في «تنزيه الشريعة»، حيث قال: «وجعلت كل ترجمة غير كتاب المناقب في ثلاثة فصول: الأول: «فيما حكم ابن الحوزي بوضعه ولم يخالف فيمه. والـثاني: «فيما حكم بوضعه وتعقب فيه». والثالث: بوضعه وتعقب فيه». والثالث: فيما زاد السيوطي على ابن الجوزي».

قلتُ: من هذا المنهج يتبين أن ذكر خبر القصة في الفصل الأول هو مما حكم ابن الجوزي بوضعه ولم يخالف فيه ،، ثم نقل حكم الإمام الذهبي والحافظ ابن حجر الذي بيناه آنفًا.

خامسًا: خبر آخر لحمد المحرم عن صيام الأيام العشر:

أخرجه أبو منصور الديلمي في «مسند الفردوس» (ح١٩٤٧- الغرائب الملتقطة) قال: أخبرنا أبو ثابت بجير بن منصور بن علي، عن جعفر بن محمد بن الحسين الأبهري عن إبراهيم بن محمد بن أبي حماد، عن

أبي أحمد بن محمد بن شاكر الزنجاني، عن الحسن بن علي الحلواني، عن الحسن بن المهاجر، عن محمد بن عبيد المحرم، عن عطاء، عن عائشة قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: مائة سنة، واليوم من العشر يعدل مائتي سنة، فإذا كان يوم التروية يعدل ألف سنة، وصيام يوم عرفة يعدل ألف سنة، وصيام يوم عرفة يعدل ألف عام». اه.

قلت: هذا السند بنفس الطريق الدي جاء به خبر القصة من طريق: منصور بن مهاجر، عن محمد بن المحرم، عن عطاء، عن عائشة مرفوعًا، فالحديث كذب موضوع علته محمد بن المحرم، وقد بينا حاله بالتفصيل آنفًا.

سادسا: بدائل صحيحة في الأيام العشر: أخرج أحمد في «مسنده» (۲۲٤/۱)، والبخاري في «صحیحه» (۹۲۹)، وأبو داود في «السنن» (ح٢٤٣٨)، والترمذي في «السنن» (ح٧٥٧)، وابن ماجه في «السنن» (ح١٧٢٧) من حديث ابن عباس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما من أيام العمل الصالح فيها أحب إلى الله من هذه الأيام- يعنى أيام العشر- قالوا: يا رسول الله، ولا الجهاد في سبيل الله؟ قال: ولا الجهاد في سبيل الله، إلا رجلُ خرج بنفسه وماله فلم يرجع من ذلك بشيء».

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحيه ومن والأد.. وبعد: فيطلق لفظ (الكلام) في لغة العرب على: (الأصوات المتتابعة المكونة من حروف ومقاطع تدل على معنى) ويسمى (الكلام اللفظي) .. وقد يطلق تجوزاً على: (المعنى القائم بالنفس الذي يعبر عنه بالألفاظ) ويسمى (الكلام النفسي).. والكلام بقسميه بالنسبة للبشر أمر واقع ومشاهد، فيه التخاطب والتفاهم، والمرء يُحسُّ المعانى تحول في نفسه فيعبر عنها بالألفاظ، وقد يعبر عن الألفاظ بالكتابة فيستطيع غيره أن يتعرف على ما بداخله. ١-تصور ومعتقد الأشاعرة في صفة (كلام الله تعالى):

أما بالنسبة للباري جل وعلا، فإن المتأمل في معتقد الأشاعرة، يلاحظ: أنهم يثبتون لله المعنى الثاني دون الأول، وأن إثباتهم (الكلام النفسى) له سبحانه هو من خصائص مذهبهم، إذ لم يقل بهذا القول إلا الأشعرية، وقد أخذوه عن الكلابية الذين رأوا أن الكلام معنى قائم بالنفس لا يتعلق بالقدرة والمشيئة، وأنه لازم لـذات الـرب كلزوم (الحياة) و(العلم) وأنــه لا نُسْمِعُ على الحقيقة، وأن الحروف والأصوات عبارة عنه، دالة عليه، وهي حادثة؛ ومن ثم فهي مخلوقة منفصلة عن الرب لا تقوم بذاته كونه تعالى ليس محلا للحوادث؛ وتلك هي المسائل التي يختص أن يكون الرجل بها أشعريًا.

ف(كلام الله) لدى الأشباعرة -وقد نسبوه يصوايه وخطئه إلى أهل السنة- هو على حد قول الشيخ حسين محمد المصري في (شرح جوهرة التوحيد) المقرر على أبنائنا بالأزهر: "صفة أزلية قائمة بذاته تعالى، ليست بحرف ولا صوت، منزهة عن التقدم والتأخر والإعراب والبناء، ومنزهة عن السكوت النفسي، بأن لا يدبر في نفسه كلامًا، سواء أكان قادرًا على أن بدير الكلام أم غير قادر لأفة باطنية تقابل الخرس الظاهري .. والقرآن الكريم يطلق ويراد به اللفظ المقروء، وقد يراد به كلام الله بمعنى الصفة القديمة القائمة بذاته تعالى .. واللفظى: من خلق الله -بمعنى أنه خلقه- وليس لأحد في أصل تركيبه كسب".



قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية)

على ظاهرها دون المجاز

صفة (الكلام) بحق الله تعالى في معتقد الأشاعرة . . بالقارنة بما عليه معتقد أهل السنة والجماعة

ادد محمد عبد العليم الدسوقي الأستاذ بجامعة الأزهر

But he had a standard and the standard a

واستطرد يقول: "والناظر في أقوال أهل السنة والمعتزلة يجد اتفاقاً على أن الألفاظ المتلوة مخلوقة لله فهي حادثة، وإن كان أهل السنة لا يجيزون التصريح بذلك إلا في مقام التعليم.. فليس بين الفريقين خلاف حقيقي في الحكم على الكلام اللفظي، وإنما الخلاف على الكلام النفسي، والصحيح المذي تؤيده النصوص النفسي، والصحيح المذي تؤيده النصوص وتطمئن إليه القلوب هو رأي أهل السنة، وهو أن القرآن بمعنى كلام الله صفة قديمة، والقرآن بمعنى اللفظ المتلو مخلوق له سبحانه".

ومجمل عبارة البيجوري في (شرح جوهرة التوحيد) ص٧٩ أن: "كلام الله يطلق على الكلام النفسي القديم بمعنى أنه صفة قائمة بداته تعالى، وعلى الكلام اللفظي بمعنى أنه خلقه.. ومع كون اللفظ الذي نقرأه حادثاً لا يجوز أن يقال: القرآن حادث إلا في مقام التعليم.. ويصح أن يدل الكلام اللفظي على النفسي دلالة عقلية التزامية بحسب العرف، وقد أضيف له تعالى كلام لفظي كالقرآن، فإنه كلام الله، بمعنى: أنه خلقه في اللوح المحفوظ، فدل التزاماً على أن له تعالى كلام نفسيًا، وهذا هو المراد بقولهم:

وكلُ هذا يَردُ عليه: إجماع أهل السنة على أن عبارات: (لفَظُ القرآن من خلق الله)، (الألفاظ المتلوة مخلوقة لله المتلوة مخلوقة لله سبحانه)، (خلقه في حادثة)، (خلقه في اللوح المحفوظ)، (القرآن حادث)؛ من البدع المنكرة.. وعدم تفريقهم بين ما إذا قيل ذلك في مقام التعليم أو غيره.

ولأجل أن الأشاعرة لم يُثبتوا الله من الكلام سوى (النفسي) منه أو (المعنى القائم بالنفس)، لم يدرجوا هذه الصفة ضمن (صفات الأفعال)، ولأجله كذلك لم يعدروا القرآن كلام الله؛ بل هو عبارة عن المعنى النفسي القائم به، وأحالوا عليه تعالى الكلام اللفظي لمشابهته - باعتقادهم - بالحوادث، ونزهوا كلامه تعالى عن الحرف والصوت بحجة أن كلامه ليس ألفاظاً، إذ الألفاظ لا بد فيها من الترتيب فلا يُنطق بالحرف الثاني الإ إذا انقضى الحرف الأول وهكذا، ولا بد فيها من الإعراب والبناء ليُفهم المقصود، كما لا بد فيها من السكوت بين بعض الكلمات وبعضها، وكل فيها من السكوت بين بعض الكلمات وبعضها، وكل

ذلك منفي عن (الكلام النفسي).. وفي ذلك يقول البيجوري -فيشرح ما نظمه اللقاني قائلاً: (ونزُه القرآن أي كلامه × عن الحدوث واحذر انتقامه)

(فكل نص للحدوث دلا × احمل على اللفظ الذي قد دلا)-:

"أي: واعتقد أيها المكلف؛ تنزه القرآن-بمعنى كلامه تعالى- عن الحدوث، خلافاً للمعتزلة القائلين بحدوث الكلام زعماً منهم أن من لوازمه: الحروف والأصوات وذلك مستحيل عليه تعالى، فكلام الله عندهم مخلوق؛ خلقه الله يذ بعض الأجرام، ومذهب أهل السنة يقصد الأشاعرة- أن القرآن -بمعنى الكلام النفسيليس بمخلوق، وأما القرآن -بمعنى اللفظ الذي نقرؤه- فهو مخلوق، لكن يمتنع أن يقال ذلك إلا في مقام التعليم".

كذا بما يعني: إحالة أن يكون كلام الله بالحرف والصوت بدعوى حدوثهما، ولا حتى باللفظ بدعوى حدوثه هو الآخر؛ وادعاء أن أهل السنة على التفرقة بين كلام الله وقرآنه؛ وأن القرآن عندهم هو الكلام النفسي، وأن المنزل هو المعنى؛ وقد "عبر عنه جبريل بألفاظ من عنده، وقيل: عبر عنه النبي بألفاظ من عنده" وتلك عبارة البيجوري ص١٠٤٠.

وهو وإن ساقها بحق النبي عليه السلام بطريق التمريض إلا أن المودى واحد، وهو: القول بالتفرقة بين كلام الله النه النفسي المنزه عن الحدوث وعن الحرف والصوت، وبين قرآنه المنزل بهما وباللفظ والمعنى، إذ الأخير منهما عندهم وعلى حد قوله، "خلقه الله أولاً في اللوح المحفوظ، ثم أنزله في صحائف إلى سماء الدنيا.. ثم أنزله على النبي مفرقاً بحسب الوقائع.. وأن كل ظاهر من الكتاب والسنة دل على حدوث القرآن، هو محمول على اللفظ المقروء لا على الكلام النفسي، لكن يمتنع أن يقال القرآن مخلوق إلا في مقام التعليم".

لقد جاؤوا شيئاً إدًّا، تكاد السماوات يتفطرن منه وتنشق الأرض وتخر الجبال هدًّا.. إذ لا يعني ما ذكره أولئك المُنطَّرون واعتقدوه واعترفوا به، سوى اتفاق الأشاعرة والعتزلة في نفى أن يكون

الله متكلماً بمشيئة، وأن القرآن المنزل -وهو عبارة عنه- مخلوق، وأن الكلام اللفظي محال عبارة عنه- مخلوق وأن الكلام اللفظي محال عليه تعالى لحدوث ذلك بزعمهم، وأن الخلاف فيما بينهما هو في إثبات الكلام النفسي أو نفيه، فلو اعترف المعتزلة به لانتهى الخلاف. ٢-الأشاعرة قلدوا المعتزلة ولم يستوعبوا كلام أهل السنة:

ومن المهم أن نشير هنا إلى أن صواب أهل السنة في (صفة الكلام) لم يكن متصورا لدى اللقاني والبيجوري وسائر الأشباعرة، كونهم: نفوا أن يكون كلام الله منزلا وباللفظ والحرف... واستشهدوا بما وقع للبخاري وعيسي بن دينار والشعبي وأحمد بسبب فتنة خلق القرآن، مع أن ما حل بهؤلاء وما قالوه وثبتوا عليه، إنما هو حجة على الأشاعرة لا لهم.. فبينا الأمر بحق من ذكر الأشاعرة أسماءهم، على: أن القرآن كلام الله أنزله بالحرف واللفظ بكيفية لا نعلمها، نفي الأشاعرة أن يكون القرآن كلام الله وقالوا: (إنما هو عيارة عنه وليس بلفظ ولا بحرف ولا بصوت ولا منزل من الله، لكون هذه الأشياء حادثة وكلام الله يتنزه عنها)، واستلزم قولهم بذلك أن يكون مخلوقا وإن خافوا التصريح بدلك، بل وأن يتناقضوا مع أنفسهم.

بدانت، بن وال يتنافظوا مع المسهاء.
ومما يدرُسونه على أبنائنا بالأزهر للأسف:
أن "القرآن له دلالتان، دلإلة عقلية التزامية
تدل على الكلام المنفسي القديم، ودلالة
وضعية لفظية تدل على الذي يقرأه البشر؛
والكلام النفسي قديم يتعلق بالواجب والجائز
وألستحيل، أما اللفظي فحادث مخلوق الله"..
وأن "الألفاظ المنزلة الدالة على المعني خلقها
الله في اللوح المحفوظ، ثم أنزلها في صحائف
النبي مفرقاً بحسب الوقائع"!.ه من عبارة
النبي مفرقاً بحسب الوقائع"!.ه من عبارة
المريد).. وقد مرت بنا عبارة البيجوري.

وعبارة حسن السيد متولي نصها: أن "القرآن: كلام الله اللفظي.. حادث، لكن لا يصح وصفه بالحدوث دفعاً للإيهام، إلا في مقام التعليم".. قال: "وما ورد مما يشعر بأن القرآن مخلوق وحادث مثل: (إنا أنزلناه في ليلة القدر)..

(القدر: ١)، (إنا نحن نزلنا الذكر) (الحجر: ٩)، يجب حمله على الكلام اللفظي المقروء المتلو لا على النفسى القائم بذاته تعالى".

كذا بما يعني صراحة أن القرآن الذي نقرأه ونتلوه ونكتبه في المصاحف والمنزل من عند الله، ونتلوه ونكتبه في المصاحف والمنزل من عند الله، الله، وإنما هو كلام جبريل أو محمد عليهما السلام، وأن حروف القرآن مخلوقة خلقها الله ولم يتكلم بها وليست من كلامه، ذلك أن كلامه تعالى -بنظرهم- يطلق على الكلام النفسي القائم بذاته ومستحيل نزوله، ولا يكون إلا قديماً كبقية صفات المعاني السبع، ولكن يُعبر عنه بالكلام الحسي، وأن إطلاق (اللفظي) على علم اذلة وإجماع على أن كلامه تعالى قديم؛ أن كلامه تعالى قديم؛ أن يكون مُنزلًا، بل يدلان على نزول عباراته عن يكون مُنزلًا، بل يدلان على نزول عباراته عن ذلك القديم.

فهل مثل هذا يصح تدريسه على أبنائنا وبناتنا على أنه عقيدة أهل السنة والجماعة 19، وهل ثمة كبير فرق بين هذا وما عليه الجهمية والمعتزلة إذ المؤدى في النهاية واحد 19.

وحجة الأشاعرة في ذلك هي: أن الكلام القائم بالذات إما أن يكون حسيًا أو نفسيًا، والحسي لا ينبغي أن يقوم بذاته سبحانه لأنه منتظم من حروف لها أول وآخر، بعضها يسبق بعضاً ويدخلها التعاقب والتأليف، وهذه تقوم بالحادث والله منزه عن أن يقوم به حادث، فتعين أن يكون هو: الكلام النفسي الذي يقوم بالذات من معاني قديمة لا يدخلها التجزؤ والانتظام كالحسي.

وقد أذاهم ذلك لأن يحملوا أمثال ما رواه البخاري من حديث: (يحشر الله العباد فيناديهم بصوت يسمعه مَن بَعُد كما يسمعه من قرُب: أنا الملك أنا الدّيَان) على تأويل "أن يكون الصوت: للسماء، أو للملك الآتي بالوحي، أو لأجنحة الملائكة، أو أن الراوي أراد: (فيناديهم نداء) فعبر عنه بالصوت، وهذا حاصل كلام من ينفي الصوت، ويلزم منه أن الله لم يُسمع أحداً من ملائكته ورسله كلامه، بل ألهمهم إياه، وحاصل احتجاجهم لنفي الصوت: الرجوع إلى

القياس على أصوات المخلوقين، لأنها التي عُهد أنها ذات جوارح" كذا في الفتح ٢٦٦/١٣.

إذاً، فعامة الأشاعرة على أن القرآن ليس هو كلام الله، بل هو عبارة عن المعنى النفسي القائم بالله ودلالة عليه، وأن الذي في المصحف على ما كشفه بعض من انتقدهم من أئمة السلف. وسيأتي مُحدَث، وحروفه مخلوقة، خلقها الله وسيأتي مُحدَث، وحروفه مخلوقة، خلقها الله في المحفوظ فأخذها جبريل من اللوح أو أنفها بإلهام الله له، ولم يتكلم الله بها وليست من كلامه على الحقيقة، وإنما هي عبارة عنه، وفي عبارة للقاني تعكس مدى اضطرابهم؛ "أن حقيقة (كلام الله) يطلق على اللفظ أيضا من باب (الاشتراك اللفظي)، مع المعنى القائم ما للنفس.".

على أن قولهم بأن الله خلق القرآن في اللوح وأن جبريل أخذه وتكلم به، هو حلى حد قول الأمام أحمد من أخبث الأقوال وأشرها.. كما أن ادعاءهم (الاشتراك)؛ هو من ضيق العطن، لأن (المشترك اللفظي) يطلق على: (اللفظ الواحد له أكثر من معنى على سبيل الحقيقة)، ككلمة (العين) تطلق على: (البئر) وعلى (الباصرة) وعلى (الجاسوس).. إلخ، والقرينة فيه تكون مُعيّنة، والأمرهنا ليس كذلك.

هـذا، ولم يقف مُنظرو الأشاعرة عند هذا الحد، حتى مالوا إلى أن كلام الله: مجرد معنى واحد وصفة واحدة قامت بالله لا تعدد فيها ولا تجدد، لكن تتنوع تبعاً لمتعلقها، فإن تعلقت بطلب فعل الصلاة مثلاً: فهي أمر، وإن تعلقت بطلب ترك الزكاة: فهي نهي، وإن تعلقت بالحديث عن فرعون: فهي خبر. وهكذا، وتعلقها بغير الأمر والنهي (تنجيزي قديم)، وأما تعلقها بالأمر والنهي فإن لم يُشترط فيهما وجود المأمور والمنهي فكذلك، وإن اشترط فيهما وجود المأمور التعلق فيهما (صلوحياً قديماً) قبل وجود المأمور والمنهي، و(تنجيزياً حادثاً) بعد وجودهما وعند وجود المخاطب بهما.

فُكلام الله هو عندهم: نفس معانِ الأمر والنهي والاستفهام والنداء والإخبار وغيرها مما يقوم بالذات من معاني قديمة، لا يدخلها التجزؤ والانتظام في الحروف كالحسي، ولا تختلف هذه

المعاني باختلاف العبارات بل هو معنى واحد.. كذا أفاده ونسبه إلى أهل السنة: البيجوري في (تحفة المريد)، واللقاني في (هداية المريد).

وهو من قبل اللقاني والبيجوري: قول ابن كُلاب وهو من قبل اللقاني والبيجوري: قول ابن كُلاب وأبي الحسن الأشعري قبل تراجعه، قالا: (إنه معنى واحد قائم بذات الله، وهو الأمر والنهي والخبر والاستخبار، إن عُبر عنه بالعربية كان قرآنا، وإن عُبر عنه بالعبرية كان توراة)، ويرى أبو المعالي ومن تبعه أنه (مشترك بين المعنى القديم القائم بالذات وبين ما يخلقه في غيره من الأصوات)، وعند الماتريدي: (أن كلامه تعالى هو: ما خلقه في غيره من هواء ونحوه).. كذا ذكره ابن أبي العزفي شرحه على الطحاوية ص١٠٧، ضمن تسعة أقوال ساقها في مسألة الكلام.

٣-موقف أهل السنة من كلام الأشاعرة السائف
 الذكر:

وتجدر الإشارة إلى أن ما ذكرناه عن الأشاعرة مغاير تماما لمعتقد أهل السنة، إذ اعتقادهم الذي دل عليه الكتاب والسنة: أن الله موصوف بصفة الكلام حقيقة: وأنه متكلم -على نحو لائق به- بكلام، وأنه يتكلم بمشيئته واختياره بما شاء متى شاء كيف شاء، بحرف وصوت مسموع ويكيفية لا نعلمها، إذ لا يُعقل ولا يُتصور أن يكون ثمة كلام على الحقيقة بغيرهما، وقد وصف تعالى كتابه بأنه (بلسان عربي مبين).. (الشعراء: ١٩٥)، فمعنى كلامه تعالى: معروف ومعلوم، وأما الكيفية: فهي -كذاته وكسائر صفاته- مجهولة لنا، وأن كلامه أحسن الكلام لا يشبه كلام المخلوقين، بل هو صفة أزلية قائمة به سبحانه غير بائنة ولا منفكة عنه، لم يزل ولا يزال يكلم به من شاء ويسمعه على الحقيقة من شاء بصوت نفسه، لم تتجدد له هذه الصفة، ولم يكن ليُحُدُث له وصف الكلام بعد إن لم يكن

بل كونه متكلماً بمشيئته هو من لوازم ذاته المقدسة، كما كلم موسى وناداه حين أتاه بصوت نفسه فسمعه موسى .. وإن كان نوع كلامه تعالى قديماً فإن آحاده وإحداث فعله، متجددٌ وهو غير مخلوق، فقد كلم الله موسى ولم يكن كلمه قبل

ذلك.. ومنه يُعلم أن موسى حين جاء كلّمه ربه، لا أنه تعالى لم يزل ولا يزال أزلاً وأبداً يقول؛ (يا موسى)، وفي هذا رد على من ما زعموه من أنه سبحانه قد حدث له الكلام بعد أن لم متكلماً، أو أن كلامه معنى واحد قائم بالنفس لا يُتصور أن يُسمع، وإنه يَخُلُق الصوت في الهواء.

ويعتقد أهل السنة أن كلامه تعالى صفة له قائمة به، لا ابتداء لاتصافه بها ولا انتهاء، فكلماته لا أبتداء لاتصافه بها ولا انتهاء، وكلماته لا نهاية لها، وأن من كلامه: (القرآن والتوراة والإنجيل)، وكلامه كذاته وكسائر صفاته، نؤمن به ونُثبته له ولا نعلم كيفيته فلا نمثله بشيء من صفات خلقه، ليس كمثله شيء لا في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله، وقد تواتر على ذلك جميع الأنبياء، فكلهم على أن نسبة الكلام إلى الله تقتضي أنه متكلم بكلام وبمشيئة، وأن معنى متكلم؛ (ذات، قامت بها صفة الكلام)، ومن ثم فأممهم مجمعة كذلك عليه.

وكما أن كلامه لائق به لا يشبه كلام المخلوقين، فكذا صوته لا يشبه أصواتهم؛ لا صوت القارئ ولا غيره، فهو سبحانه متكلم بصوت كما جاءت به الأحاديث الصحاح، وليس الصوت المعين قديماً، بل هو من جنس آحاد الكلام غير مخلوق، وكذا هي الحروف: قديمة العين، لازمة الذات، ليست متعاقبة، بل لم تزل قائمة مقترنة بذاته لا تُسبق.. فمن شبه الله بخلقه أو جحد ما وصف به نفسه فقد ألحد في أسمائه وآباته.

٤-الشرآن كلام الله تعالى وإنه لَتنزيلُ رب العالمن:

كما يؤمن أهل السنة أن القرآن جميعه الذي يقرأه المسلمون والذي في المصحف هو بمجموع حروفه ومعانيه؛ كلام الله بالحقيقة وهو غير مخلوق.. وأنه ليس من كلام محمد ولا من كلام جبريل، وإنما هو كلام الله تكلم به، والقاه جبريل عن الله وبلغه، وتلقاه عنه النبي وبلغه، فهو كلام الله المنزل من عنده، منه بدأ واليه ينتهي، فمن قال؛ إن جبريل أخذه من المهواء أو من اللوح المحفوظ، أو إن الله خلقه في شيء وأخذه جبريل من ذلك المشيء حكما تقول الجهمية والمعتزلة فهو معطل، إذ لوكان تقول الجهمية والمعتزلة فهو معطل، إذ لوكان

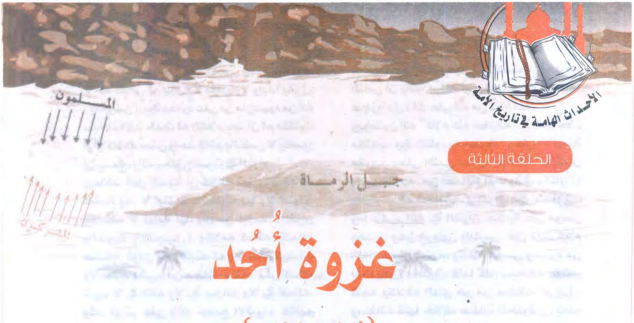
مخلوقاً أو من كلام غير الله، لاستطاع أحد من الناس أن يأتوا بمثله أو بمثل سورة منه، فلما عجزوا دل ذلك على أنه من كلام الله.

ويؤمنون أنه "كلام الله حقيقة، في المساحف مكتوب، وفي القلوب محفوظ، وعلى الألسنة مقروء، وعلى النبي منزًل، وتلفُظُنا بالقرآن وأصواتُنا به، من أعمالنا المخلوقة، وكتابتُنا وقراءتُنا له مخلوقة، والقرآن غير مخلوق. وما ذكره الله في القرآن حكاية عن موسى وغيره، وعن فرعون وابليس، فإن ذلك كلام الله إخباراً عنهم، وكلام موسى وغيره من المخلوقين مخلوق، فلما كلم سبحانه موسى كلمه بكلامه الذي هو من صفاته لم يزل، وصفاته كلها خلاف صفات المخلوقين، يَعلم لا كعلمنا ويقدر لا كقدرتنا ويرى لا كرؤيتنا ويتكلم لا ككلامنا".

وعبارة البخاري في معنى ما سبق وكما ورد عنه في (خلق أفعال العباد): "حركاتُهم وأصواتُهم وأكسابُهم وكتابتُهم مخلوقة، فأما القرآن المتلو المُبين المُثبت في المصاحف المسطور المكتوب الموعَى في القلوب، فهو كلام الله ليس بخلق.. قال ابن راهويه: فأما الأوعية فمن يشك في خلقها إلى قال تعالى: وكتاب مسطور في رق منشور) (الطور: ٣)، وقال: (بل هو قرآن مجيد في لوح محفوض) وقال: (بل هو قرآن مجيد في لوح محفوض) (البروج: ٢٢)، فذكر أنه يُحفظ ويُسطر. فأما المداد والورق ونحوه فإنه خَلْق، كما تكتب فعلك وهو خلق،

وكان البخاري قد ساق قبل، حديث حذيفة رفعه: "إن الله يصنع كل صانع وصنعته" معلقاً بقوله: "فأخبر أن الصناعات وأهلها مخلوقة"، وموضّحاً أن كل شيء دون الله هو بصنعه.. "والمحفوظ عن جمهور السلف - كما جاء بالفتح ٢٣/١٣٤-: ترك الخوض في ذلك والتعمق فيه، والاقتصار على القول بأن القرآن: كلام الله وأنه غير مخلوق، ثم السكوت عما وراء ذلك"..

وليتهم- أعني الأشاعرة- فعلوا ذلك، إذن لأصابوا مذهب السلف، ولأراحوا واستراحوا.. وإلى لقاء آخر.. والحمد لله رب العالمين.



(دروس وء

الحمد لله وحده؛ صدق وعده ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده، والصلاة والسلام على عبده ورسوله محمد خاتم النبيين وإمام المرسلين ورسول الله إلى الخلق أجمعين، وبعد:

في اللقاء السابق وقفنا على ختام غزوة أحُد، وخصوصًا إذا ما إعتبرنا غزوة «حمراء الأسد » متمِّمة لغزوة أحُد وخاتمة لها، وهذا ما اعتبره كثيرٌ من المؤرخين، وهذا الأمر يبدو طبيعيًّا ومنطقيًا، وقد ذكر ابن إسحاق رحمه الله أن غزوة أحُد قد عاد الرسول صلى الله عليه وسلم والسلمون منها يوم السبت من نصف شوال، وفي يوم الأحد التالى أذن مؤذن رسول الله بطلب العدو وألا يخرج معنا إلا من حضر بالأمس، فخرجوا كما وصفهم الله سيحانه: « ٱلَّذِينَ ٱسْتَجَائِواْ بِلَّهِ وَٱلرَّسُولِ مِنْ بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ ٱلْقَرْحُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمْ وَأَتَّقَوْا أَجُرُ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهِ مَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدَّ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَخْشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنْنَا وَقَالُواْ حَسَبُنَا ٱللَّهُ وَيِعْمُ ٱلْوَكِيلُ ﴿ اللَّهِ فَانْقَلَّبُوا بِيعْمَةِ مِنَ اللَّهِ وَفَضَّل لَّمْ يَمْسَتُهُمْ شُوَّهُ وَأَشَّبَعُوا رَضُونَ ٱللَّهِ ۗ وَٱللَّهُ ذُو فَصَّل عَظِيعٍ ﴿ إِنَّ إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيْطُانُ يُمْغُونُ

#### عبد الرزاق السيد عيد

أَوْلِيَاآءَهُ. فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُننُمُ مُقْمِنِينَ » (آل عمران:۱۷۲- ۱۷۵).

وهذه الآيات تعتبر ختامًا مناسبًا لغزوة أحُد؛ فالأعداء عادوا أدراجهم ولم يحققوا شيئا من أهدافهم التي خرجوا من أجلها أساسًا، نعم استطاعوا إصابة السلمين بجراح عميقة بسبب إهمال الرماة، لكنهم في طريق عودتهم إلى مكة وعندما راجعوا أنفسهم وهم في الروحاء، وهو مكان على مسافة ما يقرب من سبعين كم من المدينة يُسمى (بئر الروحاء)، وهناك راجعوا أنفسهم وأدركوا أنهم لم يُحققوا ما خرجوا من أجله، وعندما فكروا في العودة إلى المدينة كان الرسول صلى الله عليه وسلم ومن معه من الصحابة الكرام لهم بالمرصاد، وتمسك المسلمون بحبل الله واعتمدوا عليه، ولم يستجيبوا لوساوس الشيطان وأوليائه في تخويفهم من المشركين، وأصروا على المضى للاقاة أعداء الله مع ما أصابهم من قرح. وبهذا الختام عرَّفهم الله فيه نعمته عليهم ورحمته بهم وعفوه عنهم؛ حيث عادوا إلى ربهم تائبين منيبين؛ فكان الله سبحانه هو حسبهم ونعم الوكيل.

ونحن بعون الله وتوفيقه سنحاول استخلاص بعض الدروس والعبر المهمة من غزوة أحُد وما أكثرها وما أحوجنا إليها!، وهذه الدروس والعبر العظيمة قد تناولها القرآن الكريم في أكثر من خمسين آية متوالية في سورة آل عمران كما تناولها في مواضع أخرى متفرقة، ولذلك سيكون مرجعنا في تناول هذه الفوائد والحكم العالية والحقائق الإيمانية العظيمة هو القرآن الكريم، من السياق الأساس في سيورة آل عمران، وقيد بدأت السورة الكريمة الحديث الماشر عن غزوة أحد من قوله تعالى: « وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبُوِّئُ ٱلْمُؤْمِنِينَ مَقَنعِدَ لِلْقِتَالِ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ » (آل عمران:١٢١)، وختمت السورة المباركة بالحديث المباشر عن الغزوة عند قوله تعالى: «مَّا كَانَ ٱللَّهُ لِيذَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَاۤ أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيزُ ٱلْخَبَيثَ مِنَ ٱلطَّيْبُ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُطْلِعَكُمُ عَلَى ٱلْفَيْبِ وَلَئِكِنَّ ٱللَّهَ يَجْتَى مِن رُّسُلِهِ. مَن يَشَاتُهُ فَكَامِنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ. وَإِن تُوْمِنُوا وَتَنَّقُوا فَلَكُمْ أَجْرُ عَظِيمٌ » (آل عمران:١٧٩)، وفي هذه الآية الختامية تلخيص لحكم عظيمة جاءت في ثنايا الحديث على مدار الآيات؛ فلنحاول بفضل الله اكتشاف ما يوفقنا الله إليه:

أولاً، بناء المجتمع على العقيدة الصحيحة والطهارة في مصدر المال وهو عصب الحياة، ثم تربيته على الاستعداد للأخرة وبدل المال في السراء والضراء والإحسان في معاملة الخالق والمخلوقين، وهذا ما تضمنته الآيات من (١٣٠) إلى (١٣٦) من السورة، والتي جاءت بين الآيات التي تتحدث عن غزوة أحد والتي لا يشك

متدبر لآيات الله أنها جاءت وسط آيات غزوة أحد لهدف عظيم وحكمة سامية؛ الا وهي تربية المجتمع على هذه الأسس الإيمانية والقواعد الأخلاقية النابعة من تقوى الله وطاعة الله ورسوله؛ لأن المجتمع وهو (الجبهة الداخلية) بمصطلح العصر الحديث هو العمق الاستراتيجي للجيش المقاتل؛ فإن كان هذا المجتمع متآلفا ومتماسكا كان سندا للجيش المقاتل على الجبهة، ومن هذا المجتمع المتكافل المتماسك والمستمسك بحبل الله والمعتصم به سبحانه تخرج الفئة المجاهدة والمتصفة بأسباب النصر.

ثانيًا: الأسس الإيمانية للنصر:

بعد الآيات التي وجهت المجتمع المسلم المي المي الله والرغبة فيما عند الله وترك الربا بجميع أشكاله، والتوبة النصوح من جميع الذنوب صغيرها وكبيرها، وترك الإصرار على العصية.

ذلك لأن المسلمين ليسوا ملائكة؛ إنهم بشر يصيبون ويخطئون، لكن المتقين إذا مسهم طائف من الشيطان تذكروا فإذا هم مبصرون، وقد وصف الله المتقين هنا كبير أو صغير؛ وأنهم إن فعلوا ذلك ذكروا الله فاستغفروا لذنوبهم؛ لأنهم يعلمون أن الله سبحانه هو الذي يغفر الذنب ويقبل التوب، فالفرق بين المتقي وغيره أن المتقي المتقي ليس كذلك بل يصر على الذنب ويبادر بالتوب، وغير المتنب ويعلنه على المذنب ويبادر بالتوب، وغير يعلنه على الملاً.

ثم عاد السياق القرآني مرة أخرى للحديث عن غزوة أحُد والدروس المستفادة منها، فهذا هدف أساس من أهداف القرآن الكريم حين يوثق أحداث أحُد بهذه الدقة؛ فالأحداث تمر ولا يتعلم منها إلا من

حضرها، لكن حين يوثقها القرآن ويُعقب عليها ويستخلص منها الدروس والعبر فإن الأمة بأسرها تنتفع بها على مر الأجيال؛ ما دام القرآن يُتلى وينتفع به المتقون في كل زمان ومكان، ولذلك قال الله عز وجل: « هَنْذَا بِيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُدِّي وَمَوْعِظَةٌ لِلنَّمْتَّقِينَ » (آل عمران:۱۳۸).

شالشاء مواساة المسلمين بعد أحد ووعدهم بالنصر بشرطه:

قال الله تعالى: «وَلَا تَهِنُواْ وَلَا يَحْزُنُواْ وَأَنَّهُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنْتُم مُؤْمِنِينَ » (آل عمران:١٣٩)، قال صاحب تفسير الوسيط: « وقوله: «إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ» جملة شرطية، وجواب الشرط محذوف دل عليه ما قبله. أي: إن كنتم مؤمنين حقًا فلا تهنوا ولا تحزنوا بل اعتبروا بمن سبقكم ولا تعودوا لما وقعتم فيه من أخطاء فإن الإيمان يوجب قوة القلب، وصدق العزيمة، والصمود في وجه الأعداء، والإصرار على قتالهم حتى تكون كلمة الله هي العليا». ثم قال: «إن كنتم مؤمنين حقا فاتركوا الوهن والحزن وجدوا في قتال أعدائكم، فإن سُنة الله في خلقه اقتضت أن تصيبوا من أعدائكم وأن تصابوا منهم؛ إلا أن العاقبة ستكون لكم». اه.

وبعد بيان هذه الحقيقة الإيمانية الثابتة اتجهت الآيات الكريمة إلى الحديث عن بعض السنن الإلهية وكشف اللثام عن الحكم العليا الكامنة فيها بوجه عام، وعما وقع في أحد على وجه الخصوص.

رابعًا، بعض السنن الإلهية والحكم الكامنة فيها عمومًا وفي أحد خصوصًا:

قال الله تعالى: « قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُمْ سُنَنٌّ فَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَلِقَبَةُ الْفَكَذِينَ» (آل عمران:١٣٧). قال الشيخ السعدى: « هذه الآيات الكريمات، وما بعدها في قصة "أحد" يعزى تعالى عباده المؤمنين ويسليهم، ويخبرهم أنه مضي

قبلهم أجيال وأمم كثيرة، امتُحنُوا، وابتُلي المؤمنون منهم بقتال الكافرين، فلم يزالوا في مداولة ومجاولة، حتى جعل الله العاقبة للمتقين، والنصر لعباده المؤمنين، وآخر الأمرحصلت الدولة على المكذبين، وخذلهم الله بنصر رسله وأتباعهم. «فسيروا في الأرض» بأبدانكم وقلوبكم «فانظروا كيف كان عاقبة الكذبين، فإنكم لا تجدونهم إلا معذبين بأنواع العقوبات الدنيوية، قد خوت ديارهم، وتبين لكل أحد خسارهم، وذهب عزهم وملكهم». اه.

وقد أشارت الآيات الكريمة إلى بعض هذه السنن والحكمة منها كما يلي: ١- سنة التداول، أو: (المداولة):

قَالَ اللَّه تعالى: «إن يَمْسَسُكُمْ فَرَحُ فَقَدُّ مَسَى ٱلْقَوْمَ فَتَرْخُ مِشْلُةً وَيَلْكَ ٱلْأَيَّامُ نُدَّاوِلُهَا بَيْنَ ٱلنَّيَاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَتَّخِذَ مِنكُمْ شُهُدَاءَ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّلِينِ » (آل عمران: ١٤٠)، وهكذا يبين الله سبحانه وتعالى سنة التبداول بين الناس، فما أصباب المؤمنين في أحُد من قرح قد أصاب أعداءهم مثله وزيادة فيبدرمع الفارق في موقف الفريقين، كما قال الله تعالى: « وَلَا تَهِنُواْ فِي أَبِغَآء الْقَوْمِ إِن تَكُونُواْ تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كَمَا ۚ تَأْلَمُونَ ۖ وَتَرْجُونَ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا رَجُونَ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا عَكِيمًا » (النساء:١٠٤).

فالمسلم يرجو إحدى الحسنين؛ النصر، أو الشهادة، أما غيره فلا يريد إلا الدنيا.

ومن حكم المداولة أيضا أنه يظهر بها الفرق بين المؤمن الصادق والمنافق، قال الله تعالى: «وَمَا أَصَابَكُمْ بَوْمَ ٱلْتَقَى ٱلْجَمْعَانِ فَبِإِذْنِ اللهِ وَلِيَعْلَمُ ٱلْمُؤْمِنِينَ (أللهِ وَلِيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ نَافَقُواْ » (آل عمران:١٦٦، ١٦٧)، وقد ظهر ذلك في أحُد بجلاء فانسحب ابن سلول ومن معه من المنافقين وكانوا بمثلون ثلث الحيش، وثبت المؤمنون الصادقون في الدفاع عن رسولهم ودينهم حتى خرجوا في اليوم التالي من بعد ما أصابهم القرح للاحقة المشركين وهم في طريقهم إلى مكة، ولو كان النصر دائمًا حليف المؤمنين لما انكشف للعيان حقيقة النفاق كما ظهرت يوم أُحُد، كما أنه من سنة التداول وما يصيب المؤمنين من جراح وقتل يكون سببًا في اتخاذ الله شهداء من المؤمنين تكون لهم المكانة العالية عند الله؛ لأن الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم ووعدهم الجنة، كما قال تعالى: «إنَّ اللهُ أَشْرَىٰ مِن المُؤمنين أَنْسَهُمْ وَأَمْرَكُمْ الْجَنَةُ وَالْمَالِكُمُ الْمَالِكُمُ الْمُوْمِنِينَ أَنْسُهُمْ وَأَمْرَكُمْ الْمَالِكُمُ الْمَالِكُمُ الْمَالِكُمُ الْمَالِكُمُ اللّهِ التولية (التوبة: ١١١).

٢-سنة التدافع وسنة الابتلاء:

ولقد قرنت بينهما؛ لأنهما سُنتان قد يكونان مفترقتين في مجال مواجهة الأعداء في موطن القتال، قال الله تعالى: «وَلَوْ يَشَاءُ اللَّهُ لَانْصَرَ مِنْهُمْ وَلَكِن لَيْلُوا بِعَضَكُم بِعَضْ وَٱلَّذِينَ قَيْلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَلَن يُعِيلُ أَعْنَلُكُمْ » (محمد: ٤)؛ فالله سبحانه قادر على إهلاك الكافرين والظالمين بغير مواجهة مع المؤمنين؛ لأن الله سيحانه له جنود السماوات والأرض، وقد أهلك قوم نوح بالطوفان، وأهلك فرعون وجنده بالغرق، وخسف بقارون الأرض، وأهلك قوم عاد بريح صرصر عاتية، وأهلك ثمود بالصيحة، وهكذا لو شاء الله أهلك من في الأرض كلهم جميعًا وما ذلك عليه بعزيز، لكن من حكمته أن جعل التدافع في الأرض بين الناس من أسباب إصلاح الأرض، قال الله تعالى: «وَلَوْ لَا دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضُهُم بِبَغْضِ لَفَسَكُتِ ٱلْأَرْضُ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ ذُو فَضَّلُ عَلَى ٱلْعَكَلِينِ » (البقرة:٢٥١)، وقال تعالى: «وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لْمُكِنَّاتُ صَوَيْعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَتٌ وَمَسَاجِدُ يُذَّكَ فِهَا أَسْمُ ٱللَّهِ كَثِيرًا وَلَيْنَصُرُكَ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُ إِنَّ ٱللَّهُ لَقُويُّ عَزِيزٌ ﴿ الَّذِينَ إِن مُّكَّنَّاهُمْ فِي ٱلأَرْضِ أَقَامُوا ٱلصَّكُوةَ وَءَاتُوا ٱلزَّكُوةَ وَأَسُرُوا بِٱلْمَعْرُوفِ وَنَهُواْ عَنِ ٱلْمُنكُرِ ۗ وَلِلَّهِ عَلِقِبَةَ ٱلْأَمُورِ » (الحج: ١٤١٠).

فالقتال في الإسلام ليس من أجل مكسب

دنيوي عاجل أو لكسب أرض أو الحصول على غنائم عاجلة أو تحقيق توسع واحتلال أرض أو للحصول على الطاقة، وغير ذلك. بل من أهم أهداف القتال في الإسلام هو حماية الدين وحفظ شعائره، والأماكن التي تقام فيها الشعائر ودفع الفسدين في الأرض الذين يتسلطون على العباد وينتهكون الأعراض، ويغتصبون الأموال ويصدون الناس عن السبيل، ولهذا الأموال ويصدون الناس عن السبيل، ولهذا ذلك، فقال الله تعالى: «كُتبٌ عَلَيْكُمُ الْقتَالُ وَهُو كُرْهُ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئًا وَهُو وَلَيْدُ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئًا وَهُو شَرِّ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تُحبُوا شَيْئًا وَهُو شَرِّ لَكُمْ وَاللَّه يَعْلَمُونَ» (البقرة ١٦١٠).

النفس البشرية بالفطرة تكره المشقة والتعب والتضحية بالنفس والمال وبخاصة إن لم يكن هناك مغنم قريب يتحقق كالحصول على مال أو سلطان، لكن القتال في سبيل الله ليس له هدف منظور قريب، فقد يضحي الإنسان بنفسه وماله ولا يحصل على مكسب قريب إلا إذا كان صادقا في إيمانه بوعد الله وكانت غايته الجنة، وبهذا وصف الله الصادقين في إيمانهم، فقال سبحانه: «إنّما المُؤمنُون الدين آمَنُوا بالله ورسُوله ثم لم يُرْتَابُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالهم وَأَنفُسهم في سبيل الله أولئك هُمُ الصادقُون، وأنفُسهم في سبيل الله أولئك هُمُ الصادقون، (الحجرات، ١٥).

وهنا نكتفي بهذا القدر من الفوائد التي يسرها الله تعالى لنا، وما خفي علينا أعظم مما ذكرنا، ويناسب أن نختم بما ختم الله به في قوله تعالى: «مَا كَانَ الله لَيَذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنْتُمْ عَلَيْه حَتَّى يَمِيزَ الْخَبِيثَ مَنَ الطَّيِّبِ وَمَا كَانَ الله لَيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَمَا كَانَ الله ليُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكَنَ الله ليُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكَنَ الله ليُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكَنَ الله وَرَسُله مَنْ يُشَاءُ فَآمِنُوا بِالله وَرُسُله وَإِنْ تَوْمَنُوا وَلَتَتَقُوا فَلَكُمْ أَجُرٌ عَظِيمٌ وَرُسُله وَإِنْ تَوْمَنُوا وَلَتَتَقُوا فَلَكُمْ أَجُرٌ عَظِيمٌ (آل عَمران ١٧٩٠) أي: حققوا الإيمان.

والى لقاء مع حدث آخر من الأحداث الهامة في حياة الأمة



الحمد لله على تظاهر آلانه وجميل بلانه وصلى الله على الله على الله على نبينا محمد سيد أصفيانه وعلى آله وصحبه ومن تبعه من أحبابه وأوليانه، وبعد،

فَلَقَدْ تَجَشَّمتُ بِالْحِدِيثِ عِنِ الفَتْنِ وَعَلاَجٍ آفَاتِهَا مُرْتَقَى صَغْبًا لَسْتُ لَهُ بِأَهْلِ حَقًّا، لَكِنَّهَا الْحَاوِلَةَ الْجَادَةَ لأَدَاءَ حَقُّ حَقِيقِ بِالْتَأْدِيَةَ فِي هَذَا الزّمانِ المضحك لكنه ضحكُ كالبُكا، كما قال القائل.

وهذه المحاولة من أجل القيام بالنصيحة الواجبة للمسلمين التي أرجو الله تعالى أن يقضي بها بعض الحق عني، ولعل الله تعالى أن ينفع بها؛ فإنه سبحانه بما شاء نفع ولا قوة إلا به.

ولقد علمتُ أنه لا يسَعني إلا الْإِنْكَارُ عَلَى مَنْ وقع في الفتن بعد أن بلغ وجاوز حد الإكثار، ولم يَحُلُ من نفسه عُقْدة الإصرار، فاجتهدتُ في بيان خَطَرها، وعملتُ على عَقْدة الإصرار، فاجتهدتُ في بيان خَطرها، وعملتُ على بَثُهَا وَدَعُوة النَّاسَ إِلَيْهَا، مُنَاهَحَة عَنَ ديني، وتثبيتًا لا خواني وأخواتي من المسلمين والمسلمات، ومُحُامَاة عَنْ شَعْمًا وأن يُفتتنوا، ضُعَفّاء النَّاسِ وأهْلِ الْغَفْلَة أن يضلوا بها، أو أن يُفتتنوا، لا سيَما وأن مَن يَنْشُر الفتنَ أناسٌ لا يعرفُون مَدَاها ولا يُدْركون مُنْتَهاها، وأكثرُهم – فيما أحسب- لا يقصد يُدْركون مُنتَهاها، وأكثرُهم – فيما أحسب- لا يقصد الشَّر ولا يتعمَّدُه، لكنَّهم أثوا من قبَل جهلهم باحكام الشَّرع مع عدم درايتهم بأيام الله تعالى وتاريخ من كانوا قبلنا، فالواجب علينا أن نَفْطَنَ لعثرات كل مُتَعَثِّران هُوَ قبلنا، فالواجب علينا أن نَفْطَنَ لعثرات كل مُتَعَثِّران هُوَ عَشَّ، أو كان محدوعًا وغُشٌ، أو متأولًا معذورًا، هَكُونُوا عَشُهُم ومن غيرهم عَلى حذر، ولا تتماروا بالنذر.

وَلَعْلَهَا أَيْضًا أَنْ تَكُونَ مِنْ أَدَاءِ حِقُ الْعَلَمَ أَيْضًا فِي هَيْئَةَ زَهُونُ لَهَا الْأَغُينُ، وَتُسَرُّ بِهَا الْأَنفُسُ وَهَذَا كُلُّهُ عَلَى سَبِيلِ الْمُقَارَفِةِ كَما قال صلى الله عليه وسلم: سدُدُوا وقاربُوا.

ولا شَكَّ أَنَّ المُنصِفَ يشهدُ بالخير إِنْ وجدُهُ، ويُقيلُ العثرةَ إِنْ عَثَرَ عليها.

## المساد المنش بوزارة الأوقاف

أمًّا المتعسَّفُون الذين تنطوي قلوبهم على غلِّ للذينَ آمنوا فلا اعتبَارَ لؤعُوعَتهم ولا اعْتدادَ بوَسُوسَتهم، بل هؤلاء نذرهم يعضُون على صمَّ الْحَصَى كمدُا، إذْ إنَّهم جَهلُوا منازلهُم، ولم يعرفوا مقاديرَهم، وقد قدَّر الله تعالى الناسَ مَنازلَ، وفضَّل بعضهم على بعض حتى صاروا درجات متفاوتة، ومنازلَ متباعدة كما قدَّر القمرَ منازلَ حتى صار كالعرجُون القديم، وصَدقَ الله تعالى حين قالَ: «يَمَّالِنَّ إلَّ لَهُ مَنَّالً مَنْلُقُمْ والصَافات: ١٦٤).

ومَن ذا الذي ينْجُومن النّاس سَالمًا

وللناس قَالُ بالظُّنون وقيلُ

إن حصاد الفتن لا يكاد يصفه قلم ولا ينعته لسان، ومما يدل على ذلك ما كان في عهد الصحابة وهم خير القرون؛ فإن الفتن عصفت بأيامهم عصفًا وفرَقت الناس فرَقًا، مع قلة من خاض فيها منهم، فما بالك بزمان كزماننا الذي خاض في الفتن كل خائض.

قال ابن سيرين: «قامت الفتن فلم يدخل فيها من الصحابة إلا كذا وكذا رجلاً» يعني القليل أو كما قال. فإذا كان هؤلاء لم يسلموا منها وهم السادة فما بالك بمن بعدهم من قرناء الوسادة.

فالكل لا بد أن يبتلى ويمتحن والناس في أصل ذلك سواء اللَّوْمِنُ والكافروالبروالفاجروالطيع والعاصي، ثم يفترقون في الصبر والاحتساب أو في العجز والسخط على المقدور.

أسناف الناسية الفتن؛

أَمَّا أَهُلُ الْإِيمَانِ قَاِنَّهَا تَزِيدُهُمْ ثَبَاتًا عَلَى دينهمُ ويزدادون إيماتًا إلى إيمانهم، وَأَمَّا غَيْرُهُمْ مِمَّنْ يَعْبُدُ اللَّه عَلَى حَرْفِ وَشَكً؛ فَهُو كَمَا قَالَ اللَّه تَعَالَى: « يَيْزُالْأَسِ مَّ



يَعَبُدُ اللَّهُ عَلَ حَرْفِ كَإِنْ أَسَابَهُ عَبَرُ الْمَانَ بِيرٌ وَإِنْ أَسَابَهُ فِنْنَةُ الْفَلَبُ عَلَى عَلَى وَجَهِهِ، خَيِرَ ٱلدُّنِيَا وَٱلْآخِرَةُ ذَلِكَ هُوَ ٱلْمُشْرَانُ ٱلشّبِينُ ،

(الحج: ١١).

فَهِذَا الصِنْفَ يَدْخُلُ فِي الدُّينِ عَلَى طَرَف، فَإِنْ وَجَدَ مَا يُحِبِّهُ اسْتَقَنَّ، وَإِلَّا اَنْشَمَرَ وَانزِعِج، فَإِذَا وُسُّغَ عليه فِي مَعْيشته وصح لَه جسمه آمَنْ والا أَتَاهُ الشَّيْطَانُ فَقَالَ، وَاللَّهُ مَا أَصَبْتَ مُنْدُ كُنْتَ عَلَى دينكَ هَذَا إِلَّا شَرًّا، فينقلب على عقبيه وَذَلِكَ هُوَ الْمُثُنُّونُ وَتِلْكَ هِيَ الْمُثَنَّةُ.

وَمَثُلُ هَذَا يَجْعَلُ فِتْنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ الله كَمَا قَالَ لَعَالَى: « وَمِنَّ النَّاسِ مَن يَقُولُ النَّاسِ كَعَذَابِ الله كَمَا قَالَ لَتَعَالَى: « وَمِنَّ النَّاسِ مَن يَقُولُ المَثَا إِنَّامَة فَإِذَا أُوتِي فِ النَّهِ جَمَّلَ فِتْنَةً لَّ النَّالِ كَمُذَابِ اللهِ وَلَهِن جَاءً نَصَرُّ مِن زَبِكَ لِتَوْلُونَ إِنَّا كُنَا مَكُمُّ أَوْلَتَ إِنَّا كُنَا مَكُمُّ أَوْلَتَ إِنَّا مَكُمُّ أَوْلَتَ إِنَّا مَكُمُّ أَوْلَتُ إِنَّا اللهِ الْمَلْكِينِ وَالْمَلْكِينِ وَالْمُلْكِينِ وَالْمُلْكِينِ وَالْمَلْكِينِ وَالْمُلْكِينِ وَالْمُلْكِينِ وَالْمُلْكِينِ وَالْمُلْكِينِ وَالْمُلْكِينِ وَالْمُلْكِينِ وَالْمُلْكِينِ وَالْمُلْكِينِ فَي اللهِ مِنْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ

من آثار ركوب الفان:

إِنَّ الفَتْ مَركبها شديد، ومذهبُها بعيد، وإذا قامت الفَتْ -أعاذنا الله منها- غشي الناس ما غَشيهُم من الحجيرة والتَّرَدُ وضُربتُ الحجبُ على أكثر العقول وأرخيتُ الستُور فغابت العرفة كغياب الشمس عند الأفول، وقلَّ في النَّاس من يعرفُ ساعتها المُخْرَجَ أو يُبْصرُ بِبَصيرته المَآلَ.

فإذا انجلى ما غشيها من الظلام انكشف قناع الحق وظهر الصواب من الخطأ وبان الصدق من الكذب وبدا ما كان خافيًا على الناس لكن بثمن باهظ وخسارة فادحة من الإيمان والأرواح والأنفس والأموال والثمرات وغير ذلك؛ فلا حول ولا قوة إلا بالله العزيز الحكيم.

قَالَ الْإِمامُ الْبِخارِي: ﴿قَالَ اللَّيْثُ، عَنْ يَحْيَى بُنِ
سَعِيد، عَنْ سَعِيد بْنِ الْسَيْبِ: وَقَعَتِ الفِتْنَةُ الأُولَىيَعْنَى مَقْتَلَ عُثْمَانَ فَلَمْ تُبْقِ مِنْ أَضْحَابِ بَدْرِ أَحَدًا،
ثُمُّ وَقَعَتِ الفِتْنَةُ الثَّانِيَةُ، يَعْنَى الحِرَّةَ فَلَمْ تُبْقِ مِنْ
أَصْحَابِ الحُدَيْبِيةِ أَحَدًا، ثُمَّ وَقَعَتِ الثَّالِثَةُ، فَلَمْ تَزَتَّفَعُ
وَللْنَاسُ طَبَاخٌ. (صحيح البخاري: ٤٠٧٤).

قَال الحافظ ابن حجرا ، فَوْلُهُ ، وَقَعَت الْفَتْنَهُ الْأُولَى يَعْنِي مَقْتَلُ الْأُولَى يَعْنِي مَقْتَلُ عُثْمَانَ فَلَمْ تُبْق مِنْ أَصَحَابَ بَدْر آحدا أَيْ اَنْ الْمُعْنَى مَقْتَلَ عُثْمَانَ إلَى الْمُقَنَّةُ بِمَقْتَلَ عُثْمَانَ إلَى أَنْ قَامَت الْفَتْنَةُ لِمُقَتَلَ عُثْمَانَ إلَى أَنْ قَامَت الْفَتْنَةُ الْأَخْرَى بِوَقَعَة الْحَرَّةِ وَكَانَ آخِرُ مَنْ مَا الْمُدَّرِيِّينَ سَعْدُ بْنُ أَبِي وَقَاصٍ، وَمَاتَ قَبْلَ وَقَعَة الْحَرَّةِ بِبضع سنينَ وَعَفلَ مَنْ زَعَمَ أَنَّ قَوْلَهُ عِيَّ الْخَبَر يَعْنِي مَقْتَلَ عُثْمَانَ غَلْطٌ مُسْتَندا إلَى أَنَّ عَليًا وَطَلْحَة وَاللَّرُيئِيرَ وَغَيْرَهُمْ مِنَ الْبَدْرِيئِينَ عَاشُوا بَعْدَ عُثْمَانَ وَاللَّهُمَ فَتِلُوا عِنْدَ مَقْتَلِ عُثْمَانَ وَلَيْسَ ذَلِك مَرَادًا.

وَقد اُخرِج بِن أَبِي خَيْثُمَةَ هَذَ<mark>ا الْأ</mark>ثَثِرُ مِنْ وَجُه آخَرَ عَنْ يَحْيَى بْنِ سَعِيد بِلَفُظ «وَقَعَتْ فِتْنَةُ الدَّارِ الْحَدِيثَ وَفَتْنَهُ الدَّارِ هَيَّ مَقْتَلُ عَثْمَانَ».

وَّزَّعَمَ الدَّاوُّدِيُّ أَنَّ الْكُرَادَ بِالْفَتَّنَةِ الْأُولَى مَقْتَلُ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلَيُّ وَهُوَ خَطَاً؛ قَانَّ عَيْ زَمْنِ مَقْتَلِ الْحُسَيْنِ بُنِ عَلِيٍّ لَمْ يَكُنُ أَحَدُ مِنَ الْبَدْرِيُّينَ مَوْجُودًا.

قَوْلُهُ ثُمَّ وَقَعَتَ الْفَتْنَهُ الثَّانِيَةُ يَغْنِي، الْحَرَّةَ إِلَّحْ كَانَتْ الْحَرَّةَ إِلَّحْ كَانَتْ الْحَرَّةَ إِلَّحْ كَانَتْ الْحَرَّةَ إِلَّحْ كَانَتْ الْحَرَّةَ إِلَّا كَانَتْ الْحَرَّةَ إِلَىٰ كَانَتْ الْحَرَّةُ فِي الْحَرَّةُ اللّهُ عَلَامِينَةً ..

تصانح في أزمان الفتن

أُولًا؛ كُنُ عَامِلًا بِإِعلَانَ السِّنَ، وإعلاء أمور الدين، وإطهار شعائره في كل ناد، وارفع صوتك به ليسمعه من بَعُدَ ومن قَرُبَ، ولا يَزَالُ الله تعالى يُؤيّدُ هَذَا الدّين بغرس الإيمانِ وَنَبْتِ الإسلامِ فَالحَقُ بِهِمْ عَسَى أَنْ تَكُونَ منهم.

ثانيا: لا تَأْمَنُ إِلَى فِتنَة مَهُمَا هَانَ أَمُرُهَا فِي بَصَرِكَ، وَصِغْرَ شَأْنُهَا فِي بَصَرِكَ، وَإِنَّهَا تَبْدو صغيرةً ثم يحيط بالمرء سُرَادقُهَا هلا يَسْتَطِيعُ الخُرُوجَ، بَل اجعَلُ شعَارَكِ ما قاله يُوسُفُ عَلَيْهِ السَّلَامُ: «رَبِّ السِّجُنُ أَحَبُّ إِلَيَّ ممَّا يَدْعُونَنِي إِلَيْهِ وَإِلَّا تَصْرِفْ عَنْي كَيْدَهُنَّ أَصُبُ إِلَيْهِ وَإِلَّا تَصْرِفْ عَنْي كَيْدَهُنَّ أَصُبُ إِلَيْهِ وَإِلَّا تَصْرِفْ عَنْي كَيْدَهُنَّ أَصُبُ إِلَيْهِ وَإِلَّا تَصْرِفْ عَنْي كَيْدَهُنَّ أَصْبُ إِلَيْهِ فَوَالسَّمِيعُ الْعَلِيمُ» (يوسف: فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدَهُنَّ إِنَّهُ هُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ» (يوسف: ٣٣- ٣٤)، وليكُنْ شعاركَ «احدر الفَقَي» فَإِنها كَالأَفَاعِي والعقارب يَلِينُ مَلَمُسُهَا وَالعَطْبُ فِيهَا.

إِنَّ الْأَفَاعِيُّ وَإِنْ لَانَتُ مَلَامِسُهَا xxx عِنْدَ التَّقَلُبِ فِي الْنَقَلُبِ فِي الْمُعَلِّدُ

ثالثاً: قد يضلُ في الفتن عقلُ ذي العقل وتذهبُ حكمةُ الحكيم فاتَّخذُ عالمًا ذا بَصَريهديكَ.

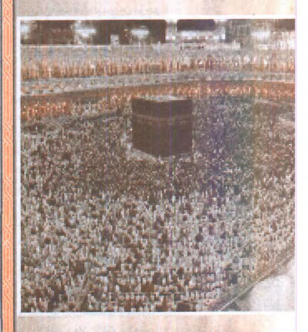
رابعًا: أصلحُ سريرتَك، ونقُ باطنَكُ، وطيّب دوَاخلَك، فلا تَنُطُوي على شكُ أو ريب أو دخن واجْتَنِبْ غُمُرَةَ الفتَن، وَإِلَّا تَفْعَلُ رَجَعْتَ بِالْبَحْسِ وَالْغَيْنِ.

خامسًا: إننا في أيام نَحسات، بل في يوم نَحس مُسْتَمِرً، ولم يبق من الخير إلا صبابة كصبابة الإناء يتصابّه المدنا، ومع ذلك يقع فيها التفريط على قلّتها فتتولّاها أيدي العابثين، ويُسمع لكلام العائثين، فاحرص على الخير تكن من أهله.

سادسًا؛ اتَّبِعُ ولا تبتدعُ فإنّنا في زمانِ اتَّخذ بعضُ الناس من الشرائعُ للإفساد ذرائع، وجعلوا من قواعد الشريعة وما فيها من قوانين رحمة كوانين إحراق وعذاب ونقمة، كل هذا بالتلاعب بالنصوص وعدم الرجوع إلى الأثبات من أهل العلم.

نعوذ بالله من الفاق ما ظهر منها وما بطن، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

## الكفارات



مكفرات اللانوب العامة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والرسلين وعلى آله وصحيه أجمعين، وبعد:

فقد تحدثنا في العدد السابق عن الكفارات، وأنها أثر من آثار رحمة الله بعباده، وإرادته الخير لهم، وتناولنا فيه: معنى الكفارات لغة واصطلاحًا، ودليلها من الوحيين، وأنها تنقسم إلى قسمين؛ كفارات خاصة، وكفارات عامة، وقد تحدثنا باختصار عن القسم الأول، ثم عرجنا على الكفارات الخاصة في الحج تمثيلاً لهذا القسم،

وقد قسمت هذا المقال إلى قسمين: القسم الأول: أذكر فيه بعض خصائص الكفارات الخاصة؛ حتى تكتمل الصورة الذهنية للقسم الأول، وذلك استكمالاً للمقال السابق.

القسم الثاني: أتناول فيه الكفارات العامة باختصار، وأتحدث فيه عن شيئين: الأول: تعريف الكفارات العامة. الثاني: أقسام الكفارات العامة، وأمثلة كل قسم.

فأقول وبالله التوفيق:

الكفارات الخاصة: هي كل ما قدر في الشرع تكفيرًا لما فيه صورة مخالفة، وهذه الكفارات كما سبق متفرقة في أبواب الفقه، وهي كثيرة، ومن أمثلتها؛ كفارة الحنث في اليمين، كفارة النذر، كفارة من أتى حائضًا، كفارة الجماع في نهار رمضان، كفارة من ارتكب محظورًا أو ترك واجبًا في الحج، وغيرها كثير.

وهذه الكفارات الخاصة لها خصائص تتصف بها، وسأذكرها في ثلاثة أقسام: القسم الأول: تنقسم الكفارات الخاصة باعتبار الْكُفّربه إلى ستة أنواع، وهي: ١ ـ غرامات مالية، مثل كفارة من أتى حائضًا لحديث ابن عباس عن النبي-صلى الله عليه وسلم-: في الذي يأتي امرأته وهي حائض، قال: «يتصدق بدينار، أو ينصف

التوحيد ﴿ وَوَ الْحِجِةِ ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧٦ - السنة الثامنة والأربعون

دينان أخرجه أبو داود (۲۱٦٨)، الترمذي (۱۳۲)، (۱۳۷) والنسائي (۲۸۹) وابن ماجه (۲٤٠).

٢ عتق رقبة، مثل كفارة الظهار، لقوله تعالى: « وَاللَّذِينَ يُطنِّهُونَ مِن نِسَآبِمٍ مُمُ مُ لَعَودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَفَّهُ وَمِن فَبْلِ أَن يَتَمَاسَاً » يَعُودُونَ لِما قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَفَّهُ وَمِن فَبْلِ أَن يَتَمَاسَاً » (المجادلة: ٣).

٣. صيام، مثل كفارة محظورات الترفه:
 « فَن كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ بِهِ = أَذَى مِن رَّأْسِهِ مَ فَفِدْ يَهُ مِن صِيَامٍ » (البقرة: ١٩٦).

٤ - إطعام، مثل كفارة الظهار، لقوله تعالى: «فَيَن لَرّ يَسْمَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتِينَ مِسْمِكِناً »
 (المجادلة: ٤).

٢- ذبح، مثل كفارة محظورات الإحرام، لحديث عبد الله بن معقل، قال: قعدت إلى كعب بن عجرة في هذا المسجد يعني مسجد الكوفة، فسألته عن فدية من صيام، فقال: «حُمِلْتُ إلى النّبي صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالقَمْلُ يَتَنَاأُثُرُ عَلَى وَجُهى.

فَقُالٌ، مَا كُنْتُ أُرَى أَنَّ الْجَهْدَ قَدْ بَلَغَ بِكَ هَذَا، أَمَا تَجِدُ شَاةَ؟ قُلْتُ: لاَ. قَالَ: صُمْ ذَلاَثَةَ أَيَّامَ، أَوْ أَطْعِمْ سِتَّةَ مَسَاكِينَ صُمْ ذَلاَثَةَ أَيَّام، أَوْ أَطْعِمْ سِتَّةَ مَسَاكِينَ لَكُلُ مِسْكِينِ نَصْفُ صَاعٍ مِنْ طَعَام، لَكُلُ مِسْكِينِ نَصْفُ صَاعٍ مِنْ طَعَام، وَأَحْلِقُ رَأْسَكُ. فَنَزَلَتْ فِي خَاصَّةَ وَهْيَ لَكُمْ عَامَّةَ» أخرجه البخاري (٤٥١٧)، ومسلم (٤٥١٧).

. وقد ذكر بعض الباحثين قسمًا سابعًا، وهو الكفارات المركبة فتجمع بين أمرين كالغرامة المالية، والعتق، وقد مثل له بكفارة القتل الخطأ؛ لقوله تعالى: «وَمَن فَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَانًا فَتَحْرِيرُ رَفَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِيةً مُسَلِّمَةً إِلَّ الْمَالِدِة » (النساء: ٩٢).

والصحيح أن الغرامة المالية هنا ـ الدية ـ عقوبة لا كفارة، وهي حق لأولياء الدم محض يسقط بإسقاطهم، فليست كفارة بالمعنى الاصطلاحي.

وهذه الكفارات في جمهورها متعدية النفع إلى الغير سوى نوع واحد منها، وهو الصوم فنفعه قاصر على صاحبه. القسم الثاني: الكفارات الخاصة باعتبار مراتبها، فتنقسم بهذا الاعتبار إلى ثلاثة أقسام:

ا حفارات معينة، مثل كفارة ترك الواجب في الحج والعمرة، لحديث ابن عباس- رضي الله عنهما-: «مَنْ نَسيَ مِنْ نُسُكِهِ شَيْئًا، أَوْ تَرَكَهُ فَلْيُهُرِقُ دَمًا»
 أخرجه مالك في الموطأ (٢٤٠).

٧. كفارات مرتبة، فلا يجوز له الانتقال من كفارة إلى التي تليها إلا بالعجز عنها، ومن أمثلة ذلك كفارة الظهار فهي مرتبة بين ثلاث كفارات مرتبة، وهي: عتق رقبة، فإن لم يجد صام شهرين متتابعين، فإن عجز أطعم ستين مسكينًا؛ لقوله تعالى: « وَالَّذِينَ بُطُهُونَ مِن مَسكينًا؛ لقوله تعالى: « وَالَّذِينَ بُطُهُونَ مِن مِسكينًا وَعُولُه تعالى: « وَالَّذِينَ بُطُهُونَ مِن مِسكينًا وَعُولُه تعالى: « وَالَّذِينَ بُطُهُونَ مِن مَسكينًا وَعُولُه تعالى: « وَالَّذِينَ بُطُهُونَ مِن مَسْلَمَ الله وَله تعالى: « وَالَّذِينَ بُطَهُونَ مِن مَسْلَمَ الله مِن مَبْلِ مَن لَدَ مِسْتَطِعَ فَإِلمَا مَنْ أَنْ بَسْتَطِع فَإِلمَا مُنْ مَن لَدَ بَسْتَطِع فَإِلمَا مُستِينَ مِسْكِمنًا أَن يَتَمَاسًا فَمَن لَر بَسْتَطِع فَإِلمَا مُن الله مِن مَبْلِ وَرَسُولِه وَ وَيَالَك عُدُودُ أَللَهُ وَيَلْك عُدُودُ أَللَهُ وَيَلْكَ عُدُودُ أَللَهُ وَلِلْكَابِهِ وَرَسُولِه وَ وَيَالَك عُدُودُ أَللَهُ وَلِلْكَابِهِ وَرَسُولِه وَ وَيَالَك عُدُودُ أَللَه وَلِلْكَابِهِ وَرَسُولِه وَ وَيَالَك عُدُودُ أَللَه وَلِلْكَابِهِ وَرَسُولِه وَ وَيَالَك عُدُودُ أَللَه وَلِلْكَ عُدُودُ أَللَه وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَكُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا الله وَلَهُ وَلَا الله وَلَا الله وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا الله وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَوْلَا الله وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا الله وَلَهُ وَلَا الله وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا لَا الله وَلَهُ وَلَهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَهُ وَلَا الله وَلَا الله وَلَهُ وَلَا الله وَلَهُ وَلَهُ الله وَلَهُ وَلَا الله وَلَهُ وَلَهُ الله وَلَهُ وَلَهُ الله ولَا الله ولم الله ولم الله ولم الله ولم الله ولم الله

٣. كفارات على التخيير، ومن أمثلة ذلك القسم كفارة اليمين، فهو مخير فيها بين الإطعام، والكسوة، والعتق؛ لقوله تعالى: «فَكَفَّرُنُهُ إِلْمَامُ عَشَرَةٍ مَسَكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْمِعُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْكَسُونُهُمْ الْمَعْدِهُ أَوْكَسُونُهُمْ الْمَعْدَةُ الْمَالِمُ اللهُ اللهُ

وقد جمعت كفارة اليمين بين التخيير والترتيب، فالثلاثة الأولى على

التخيير، فإن عجز عن فعل واحد منها انتقل إلى الصيام.

القسم الثالث: الكفارات الخاصة باعتبار الكفر به والآخذ للكفارة، فهي ثلاثة أنواع:

النوع الأول: ما حُدُد فيه المكفر به والآخذ للكفارة، مثل كفارة محظورات الترفه، ففي حديث عبد الله بن معقل، وأطعم ستَّة مَسَاكِينَ، لكل مسكين نصف صاع من طعام.» أخرجه البخاري (٤٥١٧).

فقد حدد في هذا النوع من الكفارات: أ- الكفربه، وهو إطعام نصف صاع-ب- الآخذ، وهو ستة مساكين.

فهذا النوع يشترط فيه ثلاثة أمور: الأول: أن يكون الآخذ للكفارة العدد المحدد، فلا يصح على الراجح أن يطعم مسكينًا ستة أيام.

الثاني: التمليك للكفارة، فلا يصح عند الجمهور أن يدعوهم على الطعام، بل لابد من تمليكهم له.

الثالث: أن يوفي الآخذ للكفارة ما حدد نصف صاء، فلا ينقص عنه.

النوع الثاني: ما حدد فيه الآخذ للكفارة ولم يحدد فيه المكفر به، مثل كفارة اليمين، لقوله تعالى: «نَكَنَّرَثُهُم إِلَمَامُ عَشَرَةٍ مَسَكِكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا ثُقُلِمِتُونَ أَهْلِيكُمُ أَوْ كَسَ نُنُتُ » (المائدة: ٨٩).

فقد حدد الآخذ بعشرة مساكين ولم يحدد كم طعامهم، أو كسوتهم.

فيشترط فيه شرطٌ واحدٌ وهو عدد الآخذين، فلا يصحأن يكسو واحدًا عشر قطع، ولا أن يطعمه عشرة أيام.

لكن يصح فيه ما سمي طعامًا مشبعًا، وما سمي كسوة؛ لأنهما غير محددين، ويصح أن يدعوهم على طعام أعده لهم على الراجح، ويصح تمليكهم له إجماعًا. النوع الثالث: ما حدد فيه الكفر به، ولم

يحدد فيه الآخذ للكفارة عكس القسم الأول، ككفارة من ترك واجبًا من واجبات الحج أو العمرة، فقد سبق أن عليه ذبح شاة لمساكين الحرم، ولم يحدد الآخذ للكفارة.

فهذا القسم يشترط فيه شرط واحد وهو هنا ذبح شاة، ولا يشترط فيه الآخذ للكفارة فقد يستحقها واحد، وقد يستحقها أكثر، وكلاهما مجزئ على الراجح إن شاء الله تعالى.

#### أما القسم الثاني من المقال:

الكفارات العامة، أو مكفرات الذنوب العامة، فأقول وبالله التوفيق؛

الكفارات العامة: هي كل ما من شأنه أن يستر الذنب ويمحوه ويذهبه سواء كان كبيرة أو صغيرة، فما من ذنب إلا وقد شرع له مكفرٌ، وما من عقوبة أخروية إلا وقد جعل الله للعبد منها مخرجًا، وهذا القسم كثير جدًا، وقد جاء التنصيص عليه في الوحيين، وهذا النوع يذكره العلماء متفرقًا في كتب الفضائل، والآداب، والرقائق، والأخلاق، وغيرها. وهذه الكفارات العامة تنقسم في الجملة وهذه الكفارات العامة تنقسم في الجملة الى أربعة أقسام استقراء:

القسم الأول: الطاعات التي يقوم بها العبد فتكفر الذنوب والخطايا.

القسم الثاني: التروك، وأعني بها اجتناب نوع من الذنوب؛ فيكون في الجتنابة تكفير نوع آخر.

القسم الثالث: المصائب والملمات التي تصيب العبد فتكفر الذنوب والخطايا. القسم الرابع: التوبة النصوح.

فمن أمثلة القسم الأول: الطاعات التي يقوم بها العبد فتكفر الذنوب والخطايا: الله علما التطوع سواء كان عامًا في أي يوم، أو خاصًا بيوم بعينه.

دليل الأول: عن أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم-

«من صام يومًا في سبيل الله، باعد الله بذلك اليوم النار من وجهه سبعين خريفًا.» أخرجه البخاري (٢٨٤٠)، ومسلم (١١٥٣).

دليل الثاني: عن أبي قتادة، قال: قال رسول الله . صلى الله عليه وسلم .: «صيامُ عرفة: إني أحتسبُ على الله أن يكفّر السنة التي قبله، والسنة التي بعده، وصَوْمُ يوم عاشوراء: إني أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبله. أخرجه مسلم (١١٦٢/١٩٦)، وأبو داود (٢٤٢٥)، والنسائي (٣٨٣)، والترمذي (٧٢٧)، وابن ماجه (١٧١٣)،

ل فعل الفرائض كالصلوات المكتوبات، عن أبي هريرة، أن رسول الله- صلى الله عليه وسلم- قال: «الصَّلَوَاتُ الْخَمْسُ، وَالْجُمُعَةُ إلَى الْجُمُعَة، كَفَّارَاتٌ لِمَا بَيْنَهُنَ مَا لَمْ تُغْشَ الْكَبَائِرُ.» أخرجه مسلم ما لَمْ تُغْشَ الْكَبَائِرُ.» أخرجه مسلم (۲۰۹).

٣. صلاة الجمعة،عن أبي سعيد الخدري وأبي هريرة، قالا؛ قال رسول الله عليه وسلم؛ «مَن اغتَسَلَ الله صلى الله عليه وسلم؛ «مَن اغتَسَلَ يومَ الجُمُعة، ولَبسَ من أحسَن ثيابه، ومسَّ من طَيب إن كانَ عندَه، ثمَّ أتى الجُمُعة قلم يَتَخَطِّ أعناق النَّاس، ثمَّ صلَّى ما كتبَ الله له، ثمَّ أنصَت إذه خرجَ إمامُه حتَّى يَفرُغَ منَ صلاته، كانت كفارة لما بينها وبينَ جُمعتِه التي قبلها» قال؛ ويقول أبو هريرة؛ «وزيادة قبلاثة أيام»، ويقول؛ «إنَّ الحسنة بعشر ثلاثة أيام»، ويقول؛ «إنَّ الحسنة بعشر أمثالها» أخرجه أبو داود (٣٤٣) وأحمد أمثالها» أخرجه أبو داود (٣٤٣) وأحمد (١١٧٦٨).

الوضوع،عن أبي هريرة أن النبيصلى الله عليه وسلم- قال: «إذا تَوَضَّأ العبد المسلمُ-أو المؤمنُ - فَغَسَلَ وَجْهَهُ
خَرَجَتْ مِن وَجِهِهِ كُلُّ خَطِيئةٍ نَظرَ إليها

بِعَيْنَيهِ مَعِ الْمَاءِ-أُو مَعِ آخر قَطرِ المَاءِ-قَإِذَا غَسَلَ يَدَيهُ خَرَجَتْ مِن يَدَيهِ كُلُّ خَطيئَة بَطَشَتْهَا يَدَاهُ مَع المَاءِ-أُو مَع آخر قَطر المَّاء- فإذا غَسَلَ رِجْلَيهِ خَرَجَتْ كُلُّ خَطيئَة مَشَتْهَا رِجْلاهُ مَع المَاءِ-أُو مَع آخر قَطْر المَّاءِ-قال: حتى يَخْرُجَ نقيًا مِنَ الذُّنُوبِ» أخرجه مسلم (٢١٥).

فهذه أمثلة لتكفير الطاعات للذنوب والخطايا وغيرها الكثير لاسيما المتعدي في نفعه منها كالصدقة، وإغاثة اللهوف، والسعي على الأرملة، وكفالة اليتيم، وقضاء حوائج الناس، والسعي في الصلح بينهم، ونشر العلم، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وهي عند جماهير أهل العلم مشروطة باجتناب الكبائر.

أما القسم الثاني: وهو التروك التي في اجتناب نوع منها تكفير لنوع آخر؛ فهي كبائر الذنوب والموبقات فإذا اجتنبت تعبدًا وامتثالاً لأمر الله كفر الله باجتنابها صغائر الذنوب، ومن أدلة ذلك:

١ قوله تعالى: «إن تَخْتَينُوا كَبَايرُ
 مَا لُنْهَوْنَ عَنْهُ لُكُونِ عَنكُمْ سَيْعَايكُمْ
 وَنُدْخِلُكُم مُدْخَلًا كَرِيمًا» (النساء: ٣١).

فجعل امتثال المؤمن باجتناب الكبائر مكفرًا لصغائر الذنوب، علمًا أنه مثاب على هذا الاجتناب فوق ذلك.

٢. قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَجْتَلِبُونَ كَبْتُمَ الْإِنْدِ
 ذَالْمُ إِنَّا رَبَّكَ رَسِعُ الْتَنْفِرَةُ ﴾
 (النجم: ٣٢).

٣ . قوله تعالى: « وَاللَّهِنَ يَعْنَبْرُنَ كُنْتِرُنَ لَكُنْحِرُ اللَّهِ عَلَيْدُونَ كُنْتُحِرُ الْإِنْمِ وَالْإِنْمَ الْمَحْدِينُوا مُمْ يَغْفِرُونَ » (الشورى: ٣٧)

فجعل ذلك من الممادح التي ينال به المغضرة، والجنة، والنصرة.

واجتناب هذا القسم من الذنوب والخطايا فضلاً عن تكفيره الصغائر؛ والخطايا فضلاً عن تكفيره الصغائر؛ هالعبد مثاب بتجنبه، فعن أبي هريرة، قال: قال رسول الله صلى الله عليه فيعمل بهن، أو يعلمهن من يعمل بهن؟ قال: قلت: أنا يا رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ قال: فأخذ بيدي فعدهن فيها، ثم قال:

. اتق المحارم تكن أعبد الناس.

- وارض بما قسم الله لك تكن أغنى الناس.

. وأحسن إلى جارك تكن مؤمنًا.

. وأحب للناس ما تحب لنفسك تكن مسلمًا.

ولا تكثر الضحك، فإن كثرة الضحك تميت القلب.» أخرجه الترمذي (٢٣٠٥)، وابن ماجه (٤٢١٧)، والبخاري في الأدب المفرد (٢٥٢)، وصحح الألباني في السلسلة الصحيحة (٩٣٠).

#### أما القسم الثالث:

المصائب والملمات التي تصيب العبد فتكفر الذنوب والخطايا فمن أدلتها:

ا عن عائشة ، أن النبي - صلى الله عليه وسلم - قال : « مَا مِنْ مُصِيبة يُصَابُ بها السلمُ إلا كفَّرَ بها عنه ، حتى الشَّوكَةُ يُشَاكُها - » أخرجه مسلم (٥٣١٧).

Y. عن أبي سعيد الخدري، وأبي هريرة أنهما سمعا رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «مَا يُصِيبُ الْمُوْمِنَ مِنْ نَصَبِ، وَلَا وَصَبِ، وَلَا سَقَم، وَلاَ حَرَنِ مِنْ حَتَّى الْهُمَّ يُهِمُّهُ إلَّا كُفُّرَ عَنْهُ مِنْ سَيِّنَاتِهِ، أخرجه البخاري (٣١٨ه)، ومسلم (١٩٩٢). (والوصب: بفتحتين كالمرض وزَنَا، وقيل: هو المرض اللازم ومنه قوله تعالى: «وَلَهُمْ عَدُابُ وَاصِبٌ» (الصافات: ٩)؛ أي: لازم ثابت، والنصب: كالتعب وزنَا ومعنى، أي: لا

يصيبه نصب ومرض، ولا وصب وتعب، السقم: بفتح السين والقاف، وبضم السين واسكان القاف لغتان، وهو طول المرض، والحزن: بفتح الحاء والزاي قال تعالى: «وَقَالُوا الْخَمْدُ لِلّهِ اللّذِي اَدْهَبَ مَنَّا الْخُرُنِّ إِنَّ الْنَفُورُ شَكُورُ » (فاطر: عَنَّا الْخُرُنِ إِنَّ الْنَفُورُ شَكُورُ » (فاطر: عَنَّا الْخُرُنِ إِنَّ الْنَفُورُ شَكُورُ » (فاطر: تعالى: «وَتَوَلِّي عَنْهُمْ وَقَالَ يَا أَسَفَا عَلَى تعالى: «وَتَوَلِّي عَنْهُمْ وَقَالَ يَا أَسَفَا عَلَى يَعْسُمُ وَقَالَ يَا أَسَفَا عَلَى يَعْسُمُ وَقَالَ يَا أَسَفَا عَلَى كُوسُفَ وَابْيَضَتُ عَيْنَاهُ مِنَ الْحُرُنِ فَهُو يَعليمُ » (يوسف: ١٤) كلاهما الغم، والمهم: ما ينشأ عن الفكر فيما يتوقع والهم: كرب حصوله مما يتأذى به، والغم: كرب يحدث للقلب بسبب ما حصل، وقيل: يحدث للقلب بسبب ما حصل، وقيل: الهم والغم واحد.)

٣. عن أبي هريرة أن النبي-صلى الله عَزْ وَجَلً: عليه وسلم- قال: «يَقُولُ الله عَزْ وَجَلً: مَنْ أَذْهَبْتُ حَبِيبَتَيْه فَصَيِرَ وَاحْتَسَبَ لَمُ أَرْضَ لَهُ ثَوَابًا دُونَ الجَنَّة.» أخرجه الترمذي (٢٤٠١)، وقال: «هَذا حديث حسن صحيح».

حبيبتيه: تثنية حبيبة، والراد بهما: عيناه، وأطلق عليهما ذلك لأنهما أحب أعضاء الإنسان إليه، وأنفعهما له.

هذا ما يسره الله تعالى في هذا المقال، والحمد لله أولاً وآخرًا ظاهرًا وباطنًا.

التوحيد ﴿ وَ الْحِجَةَ ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧٦ - السنة الثامنة والأربعون



23936517

للاستفسار.. يرجى الاتصال بقسم الاشتراكات بمجلة التوحيد

Upload by: altawhedmag.com



Upload by: altawhedmag.com