# الانهيار الأخلاقي وزوال الأمم



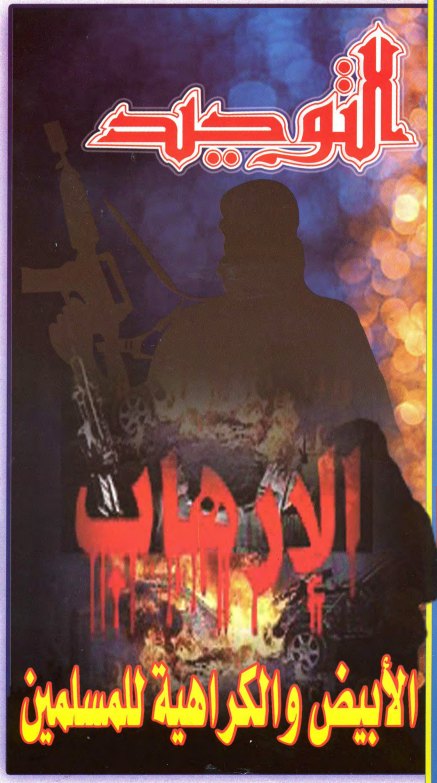
علامات محبة الله تعالى للعبد



أحكام وحساب زكاة النشاط الصناعي



الأسباب المعينة على الارتقاء بالمشاعر



العدد ٧٧٠ السنة الثامئة والأربعون - شعبان ١٤٤٠ هـ

**Upload by: altawhedmag.com** 

# بَشِينَ اللَّهُ الل

### رئيس مجلس الإدارة

### أ.د. عبد الله شاكر الجنيدي



### رفع الأعمال في شعبان

الإسراء والعراج حق نؤمن به، وقد خَلَد الله تعالى حادث الإسراء في سورة الإسراء، وخلَد العراج في سورة النجم، ويُجمع أهل العلم على أنه كان قبل الهجرة، ويرجحون أنه كان في ربيع الأول وليس في رجب، وفي الإسراء والمعراج رأى النبي صلى الله عليه وسلم من آيات ربه الكبرى، ولقد رأى أناسًا لهم أظافر من نحاس كالسكاكين، يخمشون بها وجوههم، فسأل عنهم فعرف أن هؤلاء الذين يأكلون لحوم الناس ويخوضون في أعراضهم، كما رأى ناسًا تُقرضُ شفاههم بمقاريض من نار، فقيل له، إن هؤلاء خطباء الفتنة الذين ينشرون الفتن بين الناس، ويقولون ما لا يفعلون، ويأمرون الناس بالبر وينسون أنفسهم وألا يعقلون.

وهذه المشاهد للأسف يقع فيها كثير من الناس ممن ينتسبون إلى العلم والدعوة، فيخوضون في كل هذا ويحسبون أنهم مهتدون.

فيا أيها المسلم: إذا أردت أن يُرفع عملك إلى الله وأنت سليم اللسان والصدر فَلْتُتَرَفَّعْ عن مثل هذه المعاصي الخطيرة.

قال أسامة بن زيد رضي الله عنهما؛ لم يكن النبي صلى الله عليه وسلم يصلى الله عليه وسلم يصوم من الشهر ما يصوم من شعبان، فسأل النبي صلى الله عليه وسلم عن ذلك، فقال: ذاك شهر يغفل الناس عنه بين رجب ورمضان، وهو شهر تُرفع فيه الأعمال إلى رب العالمين عز وجل، فأحب أن يُرفع عملي وأنا صائم.

فاحرص على أعمالك يا أخي.

مَاعة الْفَالِينَة والْمُعَادِية مُعَاعة الْفَالِينَة والْمُعَادِية

صاحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية

المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د. مرزوق محمد مرزوق

محمد عبد العزيز السيد

• إدارة التحرير ||

۸ شارع قولة عابدين ـ القاهرة ت:۲۳۹۳۲۵۱۷ ـ فاكس :۲۳۹۳۲۵۱۷

المركز العام ا

WWW.ANSARALSONNA.COM

البريد الإلكتروني |

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

رئيس التحرير ||

GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات

74441014:0

ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

التحرير

مفاجأة كبرى

### رئيس التحرير،

### جمال سعد حاتم

### مديرالتحريرالفني،



### سكرتير التحرير،

مصطفى خليل أبو العاطي الاخراج الصحفي،

أحمد رجب محمد

### الاشتراك السنوي

ا- في الناخل ١٠٠ جنية توضع بق حساب الاجلة رقم//١٩٥٩ ببنك فيصل الأسلامي مع إرسال قسيمة الأبداع على فاكس الجلة رقم/ ٢٣٩٣/١٦٢

 ١- ق الخارج ، ١ دولارا أو ٢٠٠ ريال سعودي أو مايعاد لهما ترسل القيمة يسويفت أو يحوالة بنكية أو شيك على بنك هيصل الاسلامي قرع القاهرة ، باسم مجلة

التوحيد . انصار السنة حساب رقم /١٩١٥٩٠

#### ثمن النسخة

مصر ٣٠٠ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

| 69   |                       | 200 |
|------|-----------------------|-----|
| 23   | في المدر              | 38. |
| -686 | 2641) (449 4          | 200 |
| 000  | Name and Property and | 55  |

| 4   | افتتاحية العدد؛ د. عبد الله شاكر                         |
|-----|----------------------------------------------------------|
| 0   | الإرهاب الأبيض والكراهية للمسلمين؛ رئيس التحرير          |
| 9   | باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي                          |
| 17  | أحكام وحساب النشاط الصناعي: د. حسين حسين شحاتة           |
| 10  | من أخلاق أهل القرآن: د. أسامة صابر                       |
| 14  | باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق                           |
| ٧.  | سلسلة العقول الفقهية ووظائفها: د. أحمد منصور سبالك       |
| 11  | دررالبحار: علي حشيش                                      |
| 74  | فقه المرأة المسلمة: د. عزة محمد رشاد                     |
| 77  | مواقف من ساعة الاحتضار: د. صالح بن عبد الله بن حميد      |
| 49  | باب الفقه: د. حمدي طه                                    |
| 44  | الحياء وأثره في حياة الأمة: معاوية محمد هيكل             |
| 44  | واحة التوحيد: علاء خضر                                   |
| 44  | دراسات شرعية: د. متوثي البراجيلي                         |
| ٤١, | كيف يُعرَف الحق في أزمنة الفتن المزمنة: د. عماد علي عيسى |
| ٤٤  | من الأحداث الهامة في حياة الأمة: عبد الرزاق السيد        |
| ٤٧  | مهارات واجبة للدعاة: د. ياسر لعي                         |
| ٥.  | الانهيار الأخلاقي وزوال الأمم: جمال عبد الرحمن           |
| ٥٣  | تحذير الداعية من القصص الواهية؛ علي حشيش                 |
| ov  | قرائن اللغة والعقل والنقل: د. محمد عبد العليم الدسوقي    |
| 71  | علامات محبة الله تعالى للعبد؛ عبده أحمد الأقرع           |
| 70  | فقر المشاعر: د. محمد إبراهيم الحمد                       |
|     | إعلام العباد بما لا تأكله الأرض من الأجساد:              |
| 77  | المستشار أحمد السيد علي                                  |
| 79  | نظرات في كتاب رسالة إلى أهل الثفر: محمد عبد العزيز       |

0001 Sering End Rest Maria Chinales Chinales

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة النوحيد الدور السابع



على طاعته وطاعة رسوله صلى الله عليه وسلم، قال تعالى: «قُلْ أَطِيعُواْ اللهُ عليه وسلم، قال تعالى: «قُلْ أَطِيعُواْ اللهُ وَلَطِيعُواْ اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ اللهُ ا

وقد عظم القرآن الكريم النبي صلى الله عليه وسلم وأمر بالأخذ بكل ما جاء به، والانتهاء عما نهى عنه سبحانه وتعالى، قال سبحانه: «وَمَا مَانَكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُدُهُ وَمَا نَهَكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُدُهُ وَمَا نَهَكُمُ عَنْهُ فَانْنَهُوا وَ الحشر؛ ٧)، وقد أخذ العلماء من هذه الآية أن العمل بما جاء الرسول صلى الله عليه وسلم عمل بالقرآن.

قال القاسمي رحمه الله: «قال العلماء: وكل ما ثبت عنه صلى الله عليه وسلم يصح أن يقال: إنه في القرآن؛ أخذًا من هذه الأية». (تفسير القاسمي ٥٧٣٩/١٦).

وللشيخ عطية سالم رحمه الله كلام دقيق وجميل حول هذه الآية يقول فيه: «الواقع أن العمل بهذه الآية الكريمة هو من لوازم نطق المسلم بالشهادتين؛ لأن قوله: أشهد أن لا إله إلا الله، اعتراف لله تعالى بالألوهية وبمستلزماتها، ومنها إرسال الرسل إلى خلقه، وإنزال كتبه، وقوله: أشهد أن محمداً رسول الله، اعتراف برسالة محمد صلى الله عليه وسلم من الله لخلقه، وهذا يستلزم الأخذ بكل ما جاء به هذا الرسول الكريم من الله سبحانه وتعالى، ولا يجوز أن يعبد الله إلا يما جاء به رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولا يحق له أن يعصى الله بما نهاه عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم، فهي بحق مستلزمة للنطق بالشهادتين». (تتمة أضواء البيان ج٨/ص٢٧).

الرسول صلى الله عليه وسلم أفضل أسوة وقدوة

وقد أخبرنا ربنا في كتابه أن إمامنا وقدوتنا هو رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال تعالى: « لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسْرَةً حَسَنَةً لَيْنَ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسْرَةً حَسَنَةً لِينَ كَانَ يَرْجُوا اللهِ وَالْيَوْمُ ٱلْآنِخِرَ وَذَكَرُ اللهُ كَمِيرًا » لِينَ كَانَ يَرْجُوا الله وَالْيَوْمُ ٱلْآنِخِرَ وَذَكَرُ اللهُ كَمِيرًا » لِينَ كَانَ اللهُ حَذَاكِ: (الأحذاك: ١٠).

وبناءً على هذه الآية أقول: إن الواجب على كل مؤمن بكتاب الله وبرسوله صلى الله عليه عليه وسلم أن يجعل الرسول صلى الله عليه

وسلم أسوته وقدوته، وألا يخرج بحال عن قوله وفعله وسائر ما جاء به، وأن ينشرح صدره بكل ما أخبر به صلى الله عليه وسلم ويرضى ويسلم لحكمه، كما قال: « فَلَا وَرَبَكَ لَا يُوْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمًا شَجَرَ يَّنِهُمُ نُمُ لَا يَعِيدُوا فَي أَنفُيهِمْ حَرَّا مِمًّا فَضَيَّتَ وَيُسَلِّمُوا لَا يُعِيدُوا فَي أَنفُيهِمْ حَرَّا مِمًّا فَضَيَّتَ وَيُسَلِّمُوا لَمَ النساء، (النساء، 10).

قَالَ الشيخ محمد رشيد رضا رحمه الله: «أقسم تعالى بأن أولئك الذين رغبوا عن التحاكم إليه صلى الله عليه وسلم وأمثالهم، وهم من المنافقين الذين يزعمون الايمان زعمًا كما تقدم لا يؤمنون إيمانا صحيحًا حقيقيًا، وهو إيمان الإذعان النفسي . إلا بثلاث؛ الأولى: أن يُحكموا الرسول صلى الله عليه وسلم فيما شجَر بينهم.. والثانية: قوله: «ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجًا مما قضيت». والمؤمن الكامل الإيمان ينشرح صدره لحكم الرسول صلى الله عليه وسلم من أول وهلة لعلمه أنه الحق، وأن الخير له فيه، والسعادة في الإذعان له. والثالثة: قوله تعالى: «ويسلموا تسليما» التسليم هنا: الانقياد بالفعل». (انظر: تفسير القرآن الحكيم ٥/٢٣٢).

وقد كان السلف رضوان الله عليهم يحثون الأمة ويوصونها باتباع السنة، فهذا عبد الله بن مسعود يقول: «اتَّبِعُوا ولا تبتدعوا فقد كُفِيتُمْ». (رواه الدارمي فقد مقدمة سننه

وكتب عمر بن عبد العزيز إلى رجل يسأله عن القَدَر: «أما بعد: أوصيكَ بتَقْوَى الله وَالاقْتصَاد فِي أَمُره وَاتَّبَاع سُنَّة نَبِيه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم وَتَرْك مَا أَحْدَثُ الْمُحْدِثُونَ اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم وَتَرْك مَا أَحْدَثُ الْمُحْدِثُونَ بِه سُنَتُه وَكُفُوا مُوْنَتَهُ؛ فَعَلَيْكَ بِلْأُوم السُّنَة فَإِنَّها لَكَ-بإِذْنِ اللَّه- عصمةٌ، ثَمَّ عَلَيْها أَنْه لَمْ يَبْتدع النَّاسُ بِدْعَة إلَّا قَدْ مَصَى السُّنَة إنَّه لَمْ يَبْتدع النَّاسُ بِدْعَة إلَّا قَدْ مَصَى السُّنَة إنَّه اسَنَها مَنْ قَدْ عَلَمَ مَا فَي خَلَافَهَا الشَّنَة إنْمَا سَلَنَها مَنْ قَدْ عَلَمَ مَا فَي خَلَافَهَا مِنْ الْخَصَل مَا يَعَ خَلَافَها مِنْ الْخَصَل مَا الْقَوْمُ لاَنْفُسهمْ قَانْهُم مَنْ الْخَصَل مَا وَالْحُمْق وَالتَّعَمُّق؛ قارْض لَنَفسكَ مَا رَضِي بِهِ الْقَوْمُ لاَنْفُسهمْ قَانْهُمُ مَنْ عَلَى عَلْم مَا يَعَمَل مَا وَالْمُمْ مَا الْمَعْم وَاللَّهُمُ مَا عَلَيْها مَا وَالْمُمْ وَالْمُمْ وَالْمُمْ وَالْمُوم وَلَوْمُ وَالْمُوم وَلَوْمُ وَالْمَالُومُ وَلَا أَقُوى وَالْمَا وَالْمُ مَلِي الْقَوْمُ لاَنْفُومُ وَلَيْ وَالْمُ مَلِي عَلَيْهَا مَا وَلَيْ مَا وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُومُ وَلَا الْمَالُولُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُومُ وَلَوْمُ وَلَوْمُ وَلَوْمُ وَا أَوْلُولُ وَالْمُومُ وَلَوْمُ وَلُومُ وَلَاهُمُ وَلُومُ وَلَوْمَ وَالْمَالُومُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُومُ وَلَا أَوْلُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُورِ كَانُوا أَقُوى وَبُومُ وَلَا أَلُومُ وَلَا الْقُومُ وَالْمُولُ وَالْمُور وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُورِ كَانُوا أَلْمُور وَالْمُولِ وَالْمُهَا وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَلَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُ وَلَوْمُ وَلَوْمُ وَلَوْلُهُمُ وَلُهُمُ وَالْمُولُ وَلَالْمُولِ وَالْمُولُ وَلَوْلُولُ وَلَالَعُولُ وَالْمُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَلَمُ وَلُولُ وَالْمُولِ وَلَمُ وَلَوْمُ وَلَالَامُولُ وَالْمُولُ وَلَالَامُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُ وَلَالَامُ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُ وَلَالَامُ وَالْمُولُولُولُوا وَالْمُولُولُ وَلُولُولُ وَلَالَامُولُ وَلَالَامُ وَلَالَمُ وَلَالَامُ وَلَا الْ

فيه أوثى». (سنن أبي داود ١٩/٥). وروى الإمام أحمد بسنده عن الحسن البصري أنه قال: "اعرفوا المهاجرين

البصري أنه قال: "اعرفوا المهاجرين بغضلهم، واتبعوا آثارهم، وإياكم وما أحدث الناس في دينهم، فإنّ شر الأمور المحدثات".

(انظر كتابه الزهد ص٢٣٤).

التحذير من مخالفة رسول الله صلى الله عليه وسلم

وقد حدَّر الله تعالى في كتابه من مخالفة رسول الله صلى الله عليه وسلم واتباع غير سبيل المؤمنين، فقال تعالى: « وَمَن يُشَاقِق الرَّسُولُ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَتَنْبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُوْمِنِينَ فُولُهِ. مَا نَبَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَتَنْبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُدَىٰ وَتَنْبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُدَىٰ وَتَنْبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُدَىٰ وَتَنْبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُدَىٰ وَتَنْبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ اللهِ عَلَىٰ وَنُصُالِهِ عَهَا مَا لَهُ لَيْ وَنُصُالِهِ عَهَا مَا لَهُ وَلَيْ وَنُصُالِهِ عَهَا مَا لَهُ لَيْ وَلَمْ اللهِ عَهَا اللهِ اللهِ اللهِ عَهَا لَهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

مَعِيلً (النساء:١١٥)، وهذه الآية فيها وعيد شديد كما هو ظاهر لمن شاق رسول الله صلى الله عليه وسلم واتّبع غير سبيل المؤمنين، وقال تعالى: «فَلْيَحَدُرِ الّذِينَ يُخْلِقُونَ عَنْ آمْرِهِ أَن ثُعِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ بُعِيبَهُمْ عَذَاكُ أَلِيعًى

(النور، ٦٣)، قال ابن كثير رحمه الله: «وقوله: «فليحذرالذين يخالفون عن أمره» أي: عن أمررسول الله صلى الله عليه وسلم، وهو سبيله ومنهاجه وطريقته وسنته وشريعته، فتوزن الأقوال بأقواله وأعماله؛ فما وافق ذلك قُبل، وما خالفه فهو مردود على قائله وفاعله كائنا من كان، كما ثبت على قائله وفاعله كائنا من كان، كما ثبت صلى الله عليه وسلم أنه قال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رَدُّ». أي: فليحذر وليخش من خالف شريعة الرسول ظاهرًا وباطنا، «أن تصيبهم فتنة» أي: في قلوبهم، من كفر أو نفاق أو بدعة، «أو يصيبهم عذاب من كفر أو نفاق أو بدعة، «أو يصيبهم عذاب أليم» أي: في الدنيا، بقتل، أو حد، أو حبس،

أو نحو ذلك». (تفسير ابن كثير ٤٢٢/٣). وقد فهم الصحابة رضوان الله عليهم من هذه الآية ذلك، كما روى أحمد عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: تَمَتَّعُ النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم (أي: تمتع بالعمرة صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم (أي: تمتع بالعمرة إلى الحج)، فقال عُرُوّة بُنُ الزُّبِيْر؛ نَهى أَبُو بَكُر وَعُمَرُ عَنِ الْتُتْعَة، فقال ابْنُ عَبَاس؛ مَا يَقُولُ عُرَيَّةٌ قَالَ ابْنُ عَبَاس؛ أَرَاهُمُ مَا يَقُولُ عَرَيَّةٌ قَالَ ابْنُ عَبَاس، أَرَاهُمُ وَعُمَرُ عَنِ الْتُتْعَة، فقال ابْنُ عَبَاس، أَرَاهُمُ وَعُمَرُ عَنِ الْتَتْعَة، فقال ابْنُ عَبَاس، أَرَاهُمُ مَا يَقُولُ؛ قَالَ النَّبِيُّ صَلَى الله عَلَيْه سَيَهُاكُونَ أَقُولُ؛ قَالَ النَّبِيُّ صَلَى الله عَلَيْه سَيَهُاكُونَ أَقُولُ؛ قَالَ النَّبِيُّ صَلَى الله عَلَيْه سَيَها لَالْهِ عَلَيْه الله عَلَيْه الله عَلَيْه الله عَلَيْه الله عَلَيْه الله عَلَيْه الله عَلَيْه عَلَيْه الله عَلَيْه عَلَيْه الله عَلَيْه الله عَلَيْه اللّه عَلَيْه الله عَلْه عَلْهُ الله عَلَيْه الله عَلْه عَلْه الله عَلَيْه الله عَلَيْه الله عَلَيْه عَلَيْه الله عَلْه الله عَلَيْه الله عَلَيْه

وَسَلَّمَ، وَيَقُولُ: نَهَى أَبُو بَكْرِ وَعُمَرُهِ ». (المستد ٣٣٧/١، رواه الخطيب البغدادي).

وفيه أن عروة قال لابن عباس: هما والله كانا أعلم بسُنَّة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأتبع لها منك». وعلق الخطيب على ذلك بقوله: قلت: قد كان أبو بكر، وعمر علي ما وصفهما به عروة إلا أنه لا ينبغي أن يُقلد أحد في ترك ما ثبتت به سُنَّة رسول الله صلى الله عليه وسلم. (انظر كتابه الفقيه والمتفقه ص١٤٥).

وقال الشيخ محمد بن عثيمين رحمه الله: «أبو بكر، وعمر أفضل هذه الأمة، وأقربها إلى الصواب، قال النبي صلى الله عليه وسلم: «إن يطيعوا أبا بكر وعمر يرشدوا». رواه مسلم، وقال صلى الله عليه وسلم: «عليكم بسُنّتي وسُنّة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ». ولم يُعرَف عن أبي بكر وعمر أنهما خالفا نصًا برأيهما، فإذا كان قول أبي بكر وعمر إذا عارض الإنسان بقولهما قول الرسول صلى الله عليه وسلم فإنه يوشك أن تنزل عليه حجارة من السماء، فما بالك يمن يعارض قوله صلى الله عليه وسلم ممن هو دون أبى بكر وعمر؟ وبعض الناس يرتكب خطأ فاحشا إذا قيل له: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم... قال: لكن في الكتاب الفلاني كذا وكذا، فعليه أن يتقى الله الذي قال في كتابه: «وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَا أَجُنْتُمُ الْأَرْسَلِينَ، (القصص:٦٥)، ولم يقل: ماذا أجبتم فلانًا وفلانًا. (القول المفيد على كتاب التوحيد ١٥١/٢).

وبناء على ما سبق أقول: إن أي خلاف يقع في الأحكام الشرعية، فإن مرده إلى الكتاب والسنة، فما وافقهما قُبل وما خالفهما رُدَّ، ولا يجوز الاحتجاج بخلاف الفقهاء في ترك العمل بالنصوص الشرعية، وأئمة الفقهاء-رحمهم الله تعالى- متفقون على أن النصوص هي الحاكمة على أقوالهم، وأن أقوالهم لا يُؤخَذ بها إذا خالفت النصوص. أسأل الله تعالى أن يرزقنا اتباع سنته والسير على منهاجه، والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله الذي منَّ علينا بنعمة الإسلام، وكفى بها نعمة، وبعدُ،

فبالأمس القريب شاهدنا وشاهد العالم أجمع الداعشي الأبيض اليميني المتطرف الأسترالي «برينتون تارنت» البالغ من العمر ثمانية وعشرين عامًا يرتكب مجزرة بشعة في مسجدين في نيوزيلاندا؛ أحدهما مسجد النور الشهير في وسط مدينة «كرايستشيرش» في هجوم مذاع على العالم استمر لمدة الا دقيقة، قتل ٥١ مسلمًا، وجرح مثلهم، كل جنايتهم أنهم مسلمون، وحدث فلك أثناء أداء صلاة الجمعة، منتهكا ومتعديًا على كل الحرمات للمصلين في المساجد، وذلك الساحًا مع تصاعد أصوات اليمين المتطرف في أوروبا بعد تولي ترامب سدة الحكم في الولايات

واستتباعًا لسياسة ترامب اليمينية المتطرفة والمتغطرسة، يعظي من لا يملك لمن لا يستحق؛ فيصدر ترامب اعترافًا رسميًا منحة لرئيس الكيان الصهيوني تتنياهو ومساعدة له في حملته الانتخابية بالاعتراف رسميًا بسيادة إسرائيل على الجولان في مسرحية هزلية رفضها العالم، وحسننا الله ونعم الوكيل.

الإرهاب الأبيض والكراهية للمسلمين

إن تعاقب الأحداث وترادفها وتتابع بعضها لبعض لهو من سمات هذه الفترة من الزمن الحاضر الذي

التوحيد

<u>الإرهاب</u> <u>الأبيض</u> والكراهية للمسلمين

رثيسي التحويد جمال سعد حاتم GSHATEM@HOTMAIL.COM

بُلَغَت فيه الحضارة المادية أوجها، والغليان المعرفي والتقني قمته، وَعَلَّقُ مَا لا مُنْلَسُونَ ، (النحل، ٨). ولقد صار من سُرعة الأحداث والمدلهمات أن رياحها لا تتبح لأي رماد أن يجثم مكانه، ولا لأي جمرة أن تنطفى.. فتتراكم التداعيات بعضها على بعض؛ ليبحر سقف الهدوء، وتُقبل فُلول الطوارق والمفاجآت في عسعسة الليل أو تنفس الصبح.

ولقد كانت المذبحة التي وقعت في مسجدين في نيوزيلاندا في ١٥ مارس الماضي تكشف الكثير عما وراء تلك الفعلة الشنعاء التي راح ضحيتها ١٥ مسلمًا، وجرح وأصيب خمسون آخرون؛ حيث دشن المجرم الذي ارتكب المجزرة ضد المسلمين المصلين بيانًا مطولاً يُعلن فيه فلسفة الإرهاب الأبيض المتوسط ليصل إلى نيوزيلاندا الواقعة بالحمة الحنوب الغربي من المحيط الهادي.

بارجهه ارجنوب العربي سن المسيسة الهميني ويأتي هذا الهجوم الذي نفذه الإرهابي اليميني المتطرف بيرينتون تارانت في سياق تغذية الكراهية بالغرب والذي يقوم على أيديولوجية تكرست منذ سنوات تعادي الآخر، المختلف دينيًا وعرقيًا وخاصة المسلمين، وتحمله مسئولية المشكلات المجتمعية التي تعانيها الدول الغربية، وعلى الرغم من تعدد الجرائم الإرهابية الموجهة ضد المسلمين بالغرب، فإن هذه المذبحة تؤشر لنقاط ود لالات خطيرة.

فقد بث الإرهابي الأسترائي لقطات الهجوم الذي نفذه على مسجد النور على الفيسبوك، مستعينًا بكاميرا مثبتة فوق رأسه عندما كان يُطلق النار على الرجال والأطفال والنساء أثناء صلاة الجمعة، ما يعني أنه يوجه رسالة للمسلمين الذين يعيشون خارج بلدائهم في الغرب، وبقية العالم، وليس فقط داخل نيوزيلاندا.

وقد جاءت الجريمة بوجهها العنصري لتعبرعن

تيار الكراهية الذي يدعو إلى العنف والعداء تجاه أشخاص أو مجموعات لها سمات عرقية أو دينية أو ثقافية، فقد استدعى هذا المجرم عددًا من الطقوس بدت كما لو كانت نوعًا من الاحتفاء بعملية القتل وفقًا للفيديو المسجل له؛ فقد كان يستمع إلى أغنيتين إحداهما «صربيا قوية» ذات المدلولات العنصرية المرتبطة بالصراع البوسني المدلولات الني راح ضحيته آلاف المسلمين، والأغنية الثانية كانت «نارفير» التي تشير إلى العنف.

ويُعبر الحادث الإرهابي البغيض عن إرهاب أبيض يعلن عن نفسه بوجوه عديدة، فقد كتب منفذ الهجوم الإرهابي بيانًا من (٧٤) صفحة نشره على الإنترنت قبل تنفيذ العملية، يتبنى أطروحة النقاء العنصري، واصفًا نفسه بأنه رجل أبيض عادي، قرر أن يتخذ موقفًا ليضمن مستقبلاً لقومه، وأوضح في بيانه أن من أسباب ارتكابه المجزرة ذلك التزايد الكبير لعدد المهاجرين الذين اعتبرهم محتلين وغزاة، قائلاً؛ وإن أرضنا لن تكون يومًا للمحتلين المهاجرين، وإن هذا الوطن الذي كان للرجال البيض، سيظل وان هذا الوطن الذي كان للرجال البيض، سيظل

وهذا التوجه لا يقتصر على الإرهابي منفذ المجزرة فقط، وإنما يشكل خلفية بعض السياسيين، فبعد العملية التي قام بها ضد المسلمين خرج سيناتور أسترائي يدعى «فرازر أننج» يبرر الهجوم ويرجعه إلى قانون الهجرة النيوزيلاندي الذي أتاح الفرصة للمسلمين أن لهاجروا إليهالا

### كراهية الإرهاب اليميني الأبيض للمسلمين

إن هذا الأرهاب الأبيض يستند إلى مرجعية عنيفة من الكراهية ضد المسلمين تضمنتها دروس التاريخ في المدارس الغربية، فقد تبنى هذا الأرهاب خطابًا يستعيد فيه أحداث التاريخ لتأكيد أن ما قام به بمنزلة ثأر للمجتمعات الغربية؛ حيث نشر الإرهابي صورًا لبندقيته مصحوبة بعبارات تضمنت هجومًا على الدولة العثمانية، ومنها؛ (Turcofagos) وتعني كل الأتراك، و(١٦٨٣م فيينا) في إشارة إلى تاريخ حصار فيينا الذي نفذه السلطان العثماني «سليمان القانوني»، وتاريخ «١١٥١م» في إشارة إلى معركة «ليبانتو» البحرية التي انتهت بانتصار الصليبيين.

وتُعد تلك الكراهية ثلاسلام والمسلمين نتاجًا الإسهام ساسة الحاضر والمتكسبين من خلق عداوتهم لأجل اعتماد ميزانيات ضخمة لمحاربته، ولضمها في تجارة الحرب، وما تشمله من صناعة الأسلحة، فبعد سقوط العدو الشيوعي الذي كانت تستهدفه هذه الصناعة، ثم اختراع العدو البديل، وهو الإسلام، حتى يستمر بزنس الحرب، ولكل ذلك فنحن أمام إرهاب أبيض ضد السلمين، ولن تكون مذبحة نيوزيلاندا هي النهاية، ما لم يحدث تحرك قوي على المستوى العالي، لإصدار تشريع قوي يجرِّم كل أشكال الكراهية والتعبئة والإرهاب ضد أتباع الأديان والثقافات والأعراف الأخرى.

### مجزرة نيوزيلاندا . . ومن المحن تأتى المنح

إن الكوارث والابتلاءات التي تحل بالمسلمين لها حكم متعددة، وتكشف عن أمور كثيرة، فيجب ألا تمر علينا تلك الكوارث دون أن نوظفها أعظم التوظيف في الاستفادة من جميع جوانبها، فيُحدث ذلك لدينا عظة وتذكرًا وخوفًا من الله، فيُحدث ذلك لدينا عظة وتذكرًا وخوفًا من الله، لدينا الرغبة الأكيدة في الأخذ بالأسباب التي كان إهمال العمل بها مدعاة لزيادة الدمار الحالي بمجتمعات المسلمين، ودائمًا نوقن بأن المنح تأتي من المحن، يقول الحق سبحانه وتعالى في محكم من المحن، يقول الحق سبحانه وتعالى في محكم آياته: « لاَ تَعْسَبُوهُ مُرَا لَكُمْ بِلْ هُوَ مَرِّ لَكُوهُ " (النور: ۱۱)،

ولا تنظروا إلى سوء الحال، بل انظروا إلى حسن المال.

فقد أظهر شعب نيوزيلاندا عقب المذبحة سلوكًا متعاطفًا متآخيًا متضامنًا متآزرًا، بداية من مشهد احتضان رئيسة الوزراء جاسنيدا أوديرن لفتيات مسلمات وهي تَتَشَّحُ بالسواد وتضع غطاء رمزيًا على رأسها، إلى مشهد عروسين يضعان زهور عرسهما على عتبة المسجد الذي وقع فيه الحادث وجرت فيه المذبحة، إلى جلسة البرلمان النوزيلاندي التي تبدأ بتلاوة آيات من الذكر الحكيم القرآن العظيم.

ورأينا رئيسة الوزراء والمسيحية ترتدي غطاء رأس المسلمات بل كان من أعظم ما حدث انطلاق الأذان في كل ساحات نيوزيلاندا الكبرى، وكأن النيوزيلانديين أرادوا إخبار العالم أجمع أنهم ليس بينهم وبين الإسلام عداوة؛ كما يحاول المتطرفون قساة القلب وميتو الضمير أن يُشيعوا، فليت الناس في أوروبا وأمريكا يسمعون إلى ومن المحن تأتى المنح.

### المسلمون في نيوزيلاندا وكيف يعيشون

تعيش في نيوزيلاندا نسبة قليلة من المسلمين؛ حيث تصل إلى ١٪ من تعداد السكان البالغ خمسة ملايين نسمة، فقد وصل عدد المسلمين إلى خمسين ألفًا في آخر إحصاء عام ٢٠١٣م.

وأشار بحث صادر عن جامعة فكتوريا في ويلنجتون إلى أن نسبة المسلمين في نيوزيلادندا هي الأكثر نموًا؛ إذ زاد عددهم بين عامي ١٩٩١م، عين الأكثر نموًا؛ إذ زاد عددهم بين عامي ١٩٩١م، من المسيحيين والهندوس والبوذيين تعيش في نيوزيلاندا.

وتعتبر الجالية الإسلامية من أكبر الجاليات نموًا في العقود الأخيرة حيث كان عدد المسلمين هناك نحو ٢٠٠ شخص فقط عام ١٩٥٠م، ويتركز المسلمون في مدينة أوكلاند، جنوب

كالمتالندليد المتعالمة

الحزيرة الشمالية، وفي جنوب شرقى الجزيرة الجنوبية في مدينة «كريست تشيرش» التي وقع فيها الهجوم، وتم إنشاء أول مسجد في أوكلاند عام ١٩٧٠م، ويوجد مركز إسلامي بالعاصمة النيوزيلاندية «ويليلجتون» ويرأسه المصري الشيخ محمد حسين زوادة، كما يوجد مركزان آخران أحدهما تابع لرابطة العالم الإسلامي في مدينة «كوست تشرين» الذي تعرض للهجوم. كما توجد عدد من الجمعيات الإسلامية المعترف بها هناك تبلغ سبع جمعيات، وتوجد مدرسة اسلامية للبنات، ومدرسة لتحفيظ القرآن الكريم تتبع الجالية الصومالية.

ترامب بضرب بقرارات الشرعية الدولية عرض العائط عودًا على بدء؛ فقد تعود ترامب ومنذ حملته الانتخابية أن يشن حملاته المتوالية على العرب والمسلمين، فبعد قراره المخزي الذي جاء حسب وعوده الحمقاء لنتنياهو وليهود إسرائيل بالاعتراف بالقدس عاصمة لإسرائيل، ونقل السفارة الأمريكية إليها، رغم أن الإدارات الأمريكية المتعاقبة كانت تؤجل تنفيذ قرار الكونجرس بهذا الصدد، لتترك أمر القدس للتفاوض في أي تسوية سلمية للصراع العربي الإسرائيلي.

ولقد منحت إدارة ترامب تل أبيب ما لم تمنحه أي إدارة أمريكية سابقة، وأصبح واضحًا أنه يعتمد في تعامله في قضايا الشرق الأوسط على الانحياز المطلق الكامل لإسرائيل على حساب الحقوق العربية، وهو ما يتطلب موقفًا عربيًا جماعيًا حاسمًا في هذا الموضوع.

وتفاجأ العالم أجمع بقرار آخر يميني أبيض متطرف بصدور قرار أمريكي بالاعتراف بسيادة إسرائيل على الجولان العربية المحتلة منذ عام ١٩٦٧م، فكيف يكون هذا العبث؟١

حاء هذا القرار مساندة لنتنياهو في حسم العركة الانتخابية القبلة، في صورة فجة حيث

أعطى من لا يملك لمن لا يستحق.

وبرغم أن هضبة الجولان محتلة بالفعل منذ عام ١٩٦٧م، وتبسط إسرائيل كقوة احتلال سلطاتها عليها، فإن اعتراف ترامب رسميًا بالسيادة الإسرائيلية على الهضبة بمثل تطورًا خطيرًا؛ لأنه يكرس لوضع دائم، ويمثل انتهاكا صريحًا لقرارات الشرعية الدولية، ويؤسس لعالم من الفوضى وفرض الأمر الواقع بالقوة، وهو ما بخالف الأسس التي قامت عليها الأمم المتحدة.

والغريب أن قرار مجلس الأمن الذي صدر عام ١٩٨١م بإجماع كل الدول الأعضاء بالمجلس بمن فيهم الولايات المتحدة الأمريكية والذي يرفض بشكل مطلق قرار حكومة الاحتلال الإسرائيلي وإجراءاته التعسفية بخصوص الجولان، ويعتبره باطلاً ولاغيًا ولا أثر له قانونًا، أي أن ترامب يتراجع حتى عن المواقف الأمريكية الثابتة في المحافل الدولية، وليس هذا هو التراجع الأخير لترامب، فهذا هو ترامب! وتلك هي أمريكا!

وبرغم كل ما وقع وما سوف يقع للمسلمين في أنحاء المعمورة، فإن المسلمين لا بد أن يثقوا في وعد الله ونصره، ويعلموا أن مع العسر يسرًا إذا رجعوا إلى دين ربهم واستقاموا عليه، فإياكم واليأس والإحباط، وإياكم والتهور والطيش والاستعجال، فدين الله غالب، ووعد الله متحقق ولا يد، ولكن لله سنن كونية، «وَلَتَنْصُرُكُ اللهُ مَن يَصُرُورُ إِنَّ ٱللَّهُ لَقُوتُ عَزِيرٌ » (الحج: ٤٠)، وقال تعالى: « وَعَدُ أَلَنُهُ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ مِنكُرُ وَعَمِلُوا ٱلصَّلَاحَاتِ لَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِيكِ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْكَكِنَنَّ لَمْ يِنَهُمُ ٱلَّذِي ٱلْفَعَىٰ لَمُمْ وَلِيُكِلِّنَهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا بِمُمْلُونَتِي لَا بُشْرِكُونَ بِي شَيْعًا وَمَن كُفَّرَ بَعْدَ ذَالِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْفَسِعُونَ » (النور:٥٥).

نسأل الله تعالى أن يعز الإسلام والمسلمين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمن.

# سُورَةُ الْفُتْحِ



ملقة الثالثة

-

قال تعالى: «إِنَّا فَتَحَالُكَ فَتُعَامُّينًا ﴿ لِيَغْفِرُكَ اللَّهُ مَا فَقَدَّمَ مِن دَنْلِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُشِرَ فِعَمَتُهُ, عَلَيْكَ وَ وَيَهُرَ فِعَمَتُهُ, عَلَيْكَ وَيَهُرُكُ اللَّهُ فَمَرًا عَزِيزًا ﴿ هُوَ ٱلَّذِي آَزِلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلمُوْمِينَ لِيَرْدَادُوٓا إِيمَنَا مَعَ إِيمَانَ مَنْ إِيمَنَا مَعَ إِيمَانَ اللهُ عَلِيمًا عَكِيمًا » ( الفقت : ١- ٤)

قوله تعالى: (إِنَّا مُتَحَا

لَكَ فَتُحافِيناً) فَتْحُ الْبَلَد عَبَارَةٌ عَنِ الظَّفْر بِهِ عُنْوَةً أَوْ صَلْحَا، بِحرَابِ أَوْ بِدُونِهِ، هَإِنَّهُ مَا لَمْ يَظْفَرُ بِهِ مُنْغَلَقٌ، مَأْخُودُ مِنْ يُظْفَرُ بِهِ مُنْغَلَقٌ، مَأْخُودُ مِنْ فَتْح بَابِ الدَّارِ، وَإِسْنَادُهُ إِلَى نُونِ الْعَظَمَةَ لِاسْتَنَادَ أَفْعَالَ الْعِبَادِ الْعَظَمَةَ لِاسْتَنَادَ أَفْعَالَ الْعِبَادِ الْعَظَمَةَ لَاسْتَنَادَ أَفْعَالَ الْعِبَادِ مَنَ الْفَخَامَةِ الْمُنْبِئَةَ عَنْ عَظَمَةَ مَنْ عَظَمَةَ شَنْ الْفَخَامَةِ الْمُنْبِئَةِ عَنْ عَظَمَةَ شَلْطَانُهُ مَا لَا يَخْفَى. (إرشاد سُلُطَانُهُ مَا لَا يَخْفَى. (إرشاد المعليم ٢٩٧٦).

وَالْمُصرَادُ بِالْفَتْحِ صُلْحُ الْحُدَيْبِيَةِ، وَمَعْنَى الْوَصْفِ، «فَتْحًا مُبِينًا»، أَيْ بَيُنَا ظَاهِرًا. وَذَلِكَ لأَنَّ الْمُقْصُودَ فِي فَتْحِ بُلْدَانِ الْمُشْرِكِينَ إِغْزَازُ دِينِ الله، وَانْتَصَارُ الْمُسْلِمِينَ، وَهَذَا حَصَلَ بِذَلِكَ الْفَتَحَ. (تيسير الكريم

### اعداد 🔑 د . عبدالعظیم بدوي

الرحمن: ١٧/٧).

### حَاجَةُ الدَّعَوَةِ إِلَى الْأَمَنِ وَالْأَمَانِ:

قَالُ الزُهْرِيُ رَحِمَهُ اللّهُ اللّهُ الْقَدُ كَانَ يَوْمُ الْحَدَيْبِيَةَ أَعْظَمَ الْفُدُوحِ، ذَلِكَ أَنِ النّبِي صلى الله عليه وسلم جَاءَ إليْهَا فِي الله وَلَيْهَا فَي أَلْفُ وَأَرْبِعِمائَة، فَلَمّا وَقَعَ صُلُحٌ مَشَى النّأَسُ بَعْضُهُمْ فِي بَعْضُهُمْ أَرْضَ بَعْضُهُمْ أَرْضَ بَعْضُ مَنْ أَجْلِ الْأَمْنِ بَيْنَهُمْ، وَعَلَمُوا وَسَمِعُوا بَعْضُ مَنْ أَجْلِ عَنْ اللّهِ هَمَا أَرَادَ أَحَدُ الْإِسْلَامَ وَلَا السَّنَتَانِ إلَّا وَالنُسْلِمُونَ قَدْ الْلسَّلَامَ السَّنَتَانِ إلَّا وَالنُسْلِمُونَ قَدْ الْلسَّلَامَ السَّنَتَانِ إلَّا وَالنُسْلِمُونَ قَدْ اللّهَ اللّهُ فَمَا مَضَتُ تلكَ عَرْوُا إلَى مَكَةً فِي عَشَرَةً آلَاف.

وَفِي رَوَايَاةِ: فَلَمَّا كَانَت الْهُدُنَّةُ أُمِنَ النَّاسُ بَعْضُهُمَ بَعْضًا فَالْتَقَوْا وَتَضَاوَضُوا الْحَدِيثُ وَالْنَاظَرَةَ فَلَمْ يُكَلَّمُ

أَحَدُ يَعْقِلُ بِالْإِسْلَامِ إِلَّا دَخُلُ فيه. (معالم التنزيل ١٦٦/٥) التحريروالتنوير٢٦/ ١٤٥).

فَالدَّعُوةُ تَنْتَشَرُ فِي الْأَمْنِ أكثر منها في الْخَوْف، وتَنْتَشرُ في السُّلُم أكثر منها في الْحَرْب، وُلدُ لكُ كَانَ الْاسْسَالُمُ دسينَ السَّلام، دُعَا أَتَّبَاعُهُ إِلَى قَبُولِ الدَّعْوَة إلى السَّلْم بَعْدَ نُشُوبَ الحرب، فَقَالُ تَعَالَى: «وَإِن جَنَّوُا لِلسَّلْمِ فَأَجْنَحُ لَمَا وَتُوكُلُ عَلَى ٱللَّهِ إِنَّهُ هُوَ ٱلسِّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ » (الأنفال: ٦١)، ثُمَّ بَينَ للنبيِّ صلى الله عليه وسلم أنه يَنْبُغي ألَّا يَنْشَغُلُ بِنُوانِا المُحَارِينِ الْحَسِيثَةِ، فلا نَمْتَنغُ من إجابتهم إلى السَّلَم مَخَافَة الخديعة فقال تعالى: «وإن يُرِيدُوٓا أَن يُغْدَعُوكَ فَإِنَ حَسْبَكَ ألله الأنفال: ١٢).

مِنْ فَضَائِلِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم وخصائصه: وَقَــوْلُــهُ تَـعَالُـي: «لْيَخْ شِرَّ

لَكَ الله مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخُرُهِ،

السَلامُ فِي قَـوْله تَعَالَى:

الْيَغْفَرَ، هَيَ لَامُ كَيْ، لَكِنَّهَا

تُخَالِفُهَا فِي الْغُنَى، وَالْسَرَادُ هَنَا

أَنَّ اللّهِ هَتَحَ لُكَ لَكِي يَخْعَلَ

ذَلِكَ أَمَارَةٌ وَعَلَامَةٌ لَغُفُرَانِه لِكَ،

فَكَأَنَّهَا لَامُ صَيْرُورَة، وَلَهَذَا قَالَ عَلَيه السلام: ((لَقَدُ أَنْزَلَتُ عَليه السلام: ((لَقَدُ أَنْزَلَتُ عَليه السلام: ((لَقَدُ أَنْزَلَتُ عَلَيه السَّمْسُ)).

مَمَا طَلَعَتْ عَلَيْه الشَّمْسُ)).

وَقَالُ الطَّبَرِّيُّ وَابُنُ كَيْسَانَ رَحِمَهُمَا الله: الْمُعْنَى: إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَسَبِّحْ بِحَمْد رَبُكُ وَاسْتَغْفَرُهُ لِكَ فَسَبِّحْ بِحَمْد رَبُكُ وَاسْتَغْفَرُهُ لِكَ فَصَّرَ لِلكَ، وَجَعَلا هَذه الْآيَـة كَفُولُه تَعَالَى: « إِذَا جَاَءً نَصْرُ كَفُولُه تَعَالَى: « إِذَا جَاءً نَصْرُ اللهِ وَٱلْفَتْحُ (آ) وَرَأَيْتَ التَّاسَ لِللهِ وَٱلْفَتْحُ (آ) وَرَأَيْتَ التَّاسَ لِينِ اللهِ أَقْوَاجًا (آ) فَيَحَمِّد رَبُكَ وَاسْتَغْفِرهُ إِنَّهُ فَيْمَ اللهِ الْقَوَاجُ (آ) فَسَجِع عِمَّد رَبُكَ وَاسْتَغْفِرهُ إِنَّهُ اللهِ الْقَوَاجُ (آ) فَسَجِع عِمَّد رَبُكَ وَاسْتَغْفِرهُ إِنَّهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

قُـالَ الْقَاضِي أَبُـو مُحَمَّدٍ: وَهَدَا ضَعيفٌ مَنْ وَجْهَيْن:

أَحَدُهُمَا؛ أَنَّ سُورَةً النَّصْرِ إِنَّمَا نَزَلَتُ فِي آخِر مُدَّة النَّبِيُّ عَليه السلام نَاعَيَةً لَهُ نَفْسَهُ، حَسْبَمَا قَالَ ابْنُ عَبَّاس رضي الله عنه عِنْدَمَا سَأَلَهُ عُمَرُ عَنْ ذَلكَ.

وَالْآخَبُ اَنَّ تَخْصيصَ النَّبِيِّ عليه السلام بالتَّشْريف كَانُ يَدْهَبُ لأَنَّ كُلُ أُحَد مَنَ الثُوْمِنينَ هُوَ مُخَاطَبُ بِهَذَا الْمُوْمِنينَ هُوَ مُخَاطَبُ بِهَذَا اللَّذِي قَالَ الطَّبَرِيُّ، أَيْ سَبُحُ وَاسْتَغْفَرْ لكَيْ يَغْفَرُ اللَّهِ لَكَيْ يَغْفَرُ اللَّهِ فَدَا أَنَ اللَّهُ فَرَانَ قَدْ وَقَعْ، وَمَا وَقُدْ مَنَاهُ أَوْلًا يَقْتَضِي وَقُدَا أَنْ وَلُكَ يَعْمَلُ اللَّهِ يَقْدَ ضِي النَّهُ فَرَانِ للنَّيْ يَ عَلَيهِ السلام، وَيَدُلُ كَانِي عَلَيهِ السلام، وَيَدُلُ لَ

عَلَى ذَلِكَ قَـوْلُ الصَّحَابُة لَهُ حِينَ قَامَ حَتَّى تَوَرَّمَتْ قَدَمَاهُ، حِينَ قَامَ حَتَّى تَوَرَّمَتْ قَدَمَاهُ، لَمُ تَصْنَعُ هَذَا يَا رَسُولَ اللَّه وَقَدْ غَفَرَ اللَّه لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ غَفْرَ اللَّه لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ غَفْرَ اللَّه لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَهُ قَالَ، ((أَفَلاَ أُحِبُ أَنْ أُكُونَ عَبْدَا شَكُورًا))!. (صَحيح البخاري ٤٨٣٧).

قال ابن كثير رحمه الله: وَهُذَا مِنْ خَصَائِصِهُ صَلُواتِ اللَّهِ وسلامُهُ عَلَيْهِ الْتِي لَا يُشَارِكُهُ فيهَا غيرُهُ، وَلَيْسَ فِي حَدِيث صحيح في ثواب الأعمال لغيره ((غضر له مَا تَقدم من ذنبه وما تأخر))، وهذا فيه تشريف عَظيمُ لرَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم، وَهُـوَ صَلُواتُ اللَّه وسلامُه عَلَيْه في جَميع أموره على الطاعة والبر والاستقامة التي لم يَنْلَهَا بَشْرُ سَوَاهُ لا من الأولين ولا من الأخرين، وهو أكمل البشر على الإطلاق وَسَيْدُهُمْ فِي الدُّنيَا وَالأَخْرَةَ، وَلَمَا كَانَ أَطَوْعَ خُلَقَ اللَّهُ تَعَالَى لله وأشدهم تعظيما الأوامره ونواهيه قال حين بركت به الناقة: ((حَبْسُهَا حَابِسُ الفيل))، ثمّ قال صلى الله عليه وسلم: ((وَالْدَي نَفْسَى بِيده لا

يَسْأَلُونِي الْيَوْمَ شَيْنًا يُعِظُمُونَ بِهِ حُرُمَاتِ اللهِ اللهِ أَجْبُتُهُمْ إِلَيْهَا))، فَلَمَّا أَطَاعَ اللهِ إِلَّا أَجْبُتُهُمْ وَأَجَابَ إِلَي الصَّلْحِ قَالَ الله فِي ذَلِكَ لَهُ: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَّكَ فِتْحَا مُبِينَا لَهُ: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَّكَ فِتْحَا مُبِينَا (١) لَيُغْفِرُ لُكَ الله مَا تَقُدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخْرَ». (تضسير الْقرآن العظيم: ١٨٤/١٥/١٤).

فَانُ قَيلُ: إِنَّ الْأَنْسِيَاءَ مَعْصُنُومُ وِنَ مِنَ الْكَبَادُرِ بِالْأَجْمَاءِ، وَمِنَ الصَّغَائِرِ عَلَى الزَّاجِحِ، قَبْلَ الْبِعْثَة وَبَعْدَهَا، فَمَا هِيَ ذُنُوبُهُ الَّتِي غَضَرَهَا الله لَهُمَا

فَالْجَوَابُ: الْمُرَادُ تَرْكَ مَا هُوَ الْأَوْلَى، وَسُمِّيَ ذَنْبًا فِي حَقَّهُ لِجَلَالَةَ قَدْرِهِ وَانْ لَمْ يَكُنْ ذَنْبًا فِي حَقَّهُ لِجَلَالَةَ قَدْرِهِ وَانْ لَمْ يَكُنْ ذَنْبًا فَي حَقَّ خَيْرَه، فَهُو مِنْ قَبِيلِ خَسَنَاتَ الْأَبْرَارِسَيْئَاتُ الْقُرْبِينَ. حَسَنَاتَ الْأَبْرَارِسَيْئَاتُ الْقُرْبِينَ. رَارِشَادَ الْعَقَلُ السليم: ١٩٨٨، فتح القدير: ٥/ ٥٣، روح المعاني: فتح القدير: ٥/ ٥٣، روح المعاني: ٢٤٥/ ١٣)

«وَيُتمَّ نَعْمَتُهُ عَلَيْكَ» بِإِعْلاء الدين، وضم الملك إلى النبوة، وغيرهما مما أفاضه عليه من النعم الدينية والدنيونة. (ارشاد العقل السليم: ٩٨/٦)، «وَيَهْدِيكُ صِرَاطًا مُسْتَقْبِمًا» ويربدك في الهدائة صراطا مُسْتَقِيمًا يُفْضى بِكَ إِلَى رُضُوَان الله والجنة، وإلا فهو صلى الله عليه وسلم «على صراط مُسْتقيم» مُنْذُ أَنْ يُعِث، كَمَا أَقْسَمُ رَيْنًا سُنْحَانُهُ في مطلع سُورة يس. «وَيَنْصُرُكُ اللّه نَصْرًا عَزِيزًا، أَيْ: وَيَنْصُرُكَ على سَائر أعْدَائك، وَمُنْ نَاوَأَكُ نَصْرُا لا يُعْلَبُهُ غَالَبٌ،

وَلَا يَدْفَعُهُ دَافَعُ، لَلْيَأْسِ الَّذِي يُؤيِّدُكُ اللَّه بِهِ، وَبِالظَّفْرِ الَّذِي يُمدُك به. (جامع البيان: (V1/Y7

### من فضل الله على المؤمنين:

«هُوَ الذي أَنْزِلِ السَّكِينَة فِي قلوب المؤمنين ليَزْدَادُوا إيمَانًا مُعَ إِيمَانِهِمْ وَللَّهِ جُنُودُ السَّمَاوَات وَالْأَرْضِي وَكِانَ اللَّهِ عَلَيمًا حكيمًا »:

السِّكِينَةُ مَعْنَاهَا السُّكُونُ والطمأنينة، والثبات عند نزول المحن المقلقة، والأمور الصعية، التي تشوش القلوب، وتزعجُ الْأَلْبَابَ، وَتُضْعِفُ النَّفُوسَ، فالصَّحَابَة رضي الله عنهم لمَّا جَرَى مَا جَرَى بُيْنَ رَسُولِ اللّه صلى الله عليه وسلم والمشركين، منْ تلكُ الشروط التي ظاهرها أَنْهَا غَضَاضَةً عَلَيْهِمْ، وَحَطَ منْ أقدارهم، لم يَصْبِرُوا وَرَاجِعَ بَعْضُهُمُ النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم كمَا سَبق عَنْ عُمَر بْن الْخُطَابِ رضى الله عنه قال: فَأْتَيْتُ نَبِيَّ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم فقلت: ألسنت نبيَّ الله حَقّا ؟ قال: ((بلي)). قلت: أَلْسُنَا عَلَى الْحِقِّ، وَعُدُونًا عَلَى الْمَاطِلِ؟ قَالَ: ((يَلَي)). قَلْتُ: فلمَ نَعْطُ الدُّنيَّة في دينيَا إِذَا ١٤

> فعلم الله مَا ف قلوبهم فَأَنْزُلُ السَّكِينَةُ عَلَيْهِمُ فاظم أنت نفوسهم بُعْدُ الاضطراب، وَرَسَخَ يَقِينُهُمْ بَعْدُ خواطر الشك، ولولا ذلك الاطمئنان وَالرُّسُوخُ لَبَقُوا كاسيفي البال شىدىدى

البلبال.

فَمَنْ نَعْمَةَ اللَّهُ عَلَى عَبْده في مثل هذه الحال أنْ يُثبُته وَيُرْبِطُ عَلَى قُلْمُهُ، وَيُنْزِلُ عَلَيْهُ السَّكينة، ليتلقى هذه المشقات بقلب ثابت ونفس مُطمئنة، فيستعد بذلك لإقامة أمر الله في هذه الحال، فيزداد بذلك إيمانه، ويتم إيقانه، فلمّا صَبرُوا عليها ووطنوا أنفسهم لها، ازدادُوا بدلك إيمانا مع إيمانهم. (تيسير الكريم الرحمن (٩٣/٧) بتصرف).

### الايمان يزيد وينقص

وقوله تعالى: «ليردادوا إيمانًا مَعُ إيمَانهم » من أظهر الأدلة التي تدل على صحة مذهب السُّلف الصَّالح في زيادة الإيمان وَنَقْصَانِهِ، كُمَّا قَالَ الْيُخَارِي رَحِمُهُ اللَّهِ: كَتَابُ ٱلْإِيمَانِ: وَهُوَ قُـوْلُ وَفِعْلُ، وَيَـزيدُ وَيَنقَصُ، قال الله تعالى: «لَيَزْدَادُوا إِيمَانَا مُعَ إِيمَانِهِمْ »، ، « وَزَدْنَاهُمْ هُدَى »، «وَيَـزيـدُ اللّه الدينُ اهـتـدوا هُدى»، «وَالْدُينَ اهْتَدُوْا زَادُهُمْ هُدى وَآتَاهُمْ تَقُواهُمْ»، ﴿ وَيُزْدَادُ الذين آمنوا إيمانا»، وقوله «أيكم زادته هذه إيمانا فأما الذين

آمَنُوا فَزَادَتْهُمْ إِيمَانًا»، وَقَوْلُهُ جَل ذكرُهُ «فاخشوْهُمْ فزادَهُمْ إيمانًا »، وقوله تعالى: «وما زادهم إلا إيمانا وتسليمًا». (صحيح البخاري ١/٥٤)

قال الحافظ رحمه الله: مَذَهَبُ السَّلَفِ أَنْ الأَيمَانُ يَزِيدُ وَيُنقَصُ، وقد نقل مُحَمَّدُ بُن نصر المروزي في كتابه ((تعظيم قدر الصَّلاة)) عَنْ جَمَاعَة من الأئمَّة نحو ذلك، ومَا نقل عَن السُّلُفُ صَرَّحَ بِهُ عَبْدُ الْرِّرْاق في مُصَنفه عَنْ سُفْيَانَ الثُوري، وَمَالِكَ بِنِ أَنْسِ، وَالْأَوْزَاعِيُ، وَابِن جُرِيْج وَمَعْمَر وَغَيْرِهُمْ، وَهُؤُلاء فقهاء الأمصاري عضرهم. وكذا نقله أبو القاسم اللالكائي في ((كتاب السُّنة)) عن الشافعي، وَأَحْمَدُ بِن حَنْيِلٍ، وَإِسْحَاقَ بِن رَاهُوَيْهُ، وَأَبِي عُبِيْدِ وَغَيْرِهُمْ مِنْ الأَنْمُة، وَرُوى بِسَنده الصّحيح عَن البُخاري قال: لقيتُ أكثر من ألف رَجُل من العُلمَاء بالأَمْصَار، فمَا رَأَيْتَ أَحَدًا مِنْهُمْ يَخْتَلف فِي أَنَّ الْإِيمَانَ قَوْلُ وَعَمَلُ، وَيُزِيدُ وَيُنْقَصُ . وَأَطْنَبَ ابِنِ أَبِي حَاتِم وَاللَّالكَائِيُّ فِي نَقُل ذَلْكَ بِالْأَسَانِيدِ عَنْ جَمْعِ كَثِيرِ مِنَ الصَّحَابَة وَالتَّابِعِينَ، وَكُلُّ مَنْ يَدُورُ عَلَيْهِ الْإِجْمَاعُ مِنَ الصَّحَابَة وَالتَّابِعِينَ، وَحَكَاهُ فَضَيْلُ بْنُ عيَاضَ وَوَكِيعُ عَنْ أَهْلِ السُّنَّةَ

والجماعة. (فتح الباري (١/ ٢٤و٤٤). فنسأل الله تعالى من فضله أن يَزِيدُنَا إِيمَانَا وَهُدَى.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



### التطبيق المعاصر للزكاة

## أحكام وحساب زكاة النشاط لصناعي والمشروعات الصناعية

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله،

يعتبر النشاط الصناعي في الوقت المعاصر من أهم مصادر الكسب، كما يستثمر فيه قدر كبير من الأموال، ولقد ثار خلاف فقهى حول مدى خضوع هذا النشاط للزكاة، فمن الفقهاء من يرى أنه لا زكاة عليه، ومنهم من يرى خضوعه للزكاة، حتى الذين يرون خضوعه للزكاة اختلفوا في كيفية حساب الزكاة عليه، فمنهم من يرى قياسه على زكاة الزروع والثمار، ومنهم من يرى قياسه على زكاة المستغلات، ومنهم من يرى قياسه على شركات عروض التجارة، وإن كان الرأي الأخير هو الأرجح فهذا يستوجب بيان كيفية حساب الزكاة عليه وهذا ما سوف نتناوله بشيء من التفصيل في هذا الفصل.

وتأسيسًا على ما يختص به هذا الفصل من

عداد الم د. حسين حسين شعاتة الأستاذ يجامعة الأزهر

دراسة التكييف الفقهي لزكاة النشاط الصناعي والاستثمارات الصناعية، واستنباط أحكام وحساب الزكاة عليه، مع إعطاء نماذج تطبيقية من الواقع المعاصر، كما سوف نتطرق إلى أحكام وأسس حساب زكاة الحرف، والورش الصناعية التي تقوم بتصنيع أشياء بسيطة.

ولقد اعتمدنا فهذا كله على الفتاوى الصادرة عن الهيئة الشرعية للزكاة، وقراراتها، وتفسيراتها.

### طبيعة النشاط الصناعي ومدى خضوعه للزكاة:

يقصد بالصناعة عملية تحويل الخامات ومافي حكمها إلى منتجات أو خدمات ذات منافع، وهي مهنة حلال طيبة، أشار إليها القرآن في أكثر من

موضع يقول الله تبارك وتعالى: (وَعَلَنْكُهُ صَنْكَةُ لَكُونَ لَكُونِ لَكُمْ لِنَحْصِيْكُمْ مِنْ بَأْسِكُمْ فَهَلْ أَنَمُ شَكِرُونَ ) (الأنبياء: ٨٠)، وقوله عز وجل: ( وَأَوْضِنَا إِلَيْهِ أَنِ السَّخَ الْفُلْكَ بِأَعْلِنَا وَوَجِينَا ) (المؤمنون: ٢٧)، ولقد كان سيدنا نوح عليه السلام نجارًا، وكان سيدنا داود عليه السلام يصنع الدروع.

وتخضع الأموال المستثمرة في النشاط الصناعي المنزكاة، ودليل ذلك قول الله عز وجل؛ (خُذين المنزكلة مستدقة) (التوبة:١٠٣)، ويدخل في نطاق ذلك؛ الأموال المستثمرة في الصناعة، كما يقول سبحانه وتعالى: (يَّأَيُّهُا النِّنِ عَامَوًا أَنْفِقُا مِن طَلِبَنْتِ مَا كَسَبَتُمْ وَمُعَّا أَخْرَبْنَا لَكُم مِن الأَرْضِ ) مسادر المستثمرة في النشاط الصناعي من مصادر الكسب الحلال الطيب، كما أن الأموال المستثمرة في النشاط الصناعي تعتبر نامية المستثمرة في النشاط الصناعي تعتبر نامية بالفعل ومن ثم تجب فيها الزكاة.

ومن ناحية أخرى لم يُردُ دليل قوى يُغفي النشاط الصناعي من الزكاة حيث كان السائد في صدر الدولة الإسلامية هو التمازج والتفاعل بين نشاطي الصناعة والتجارة، حيث كان المسلم يصنع السلعة ثم يبيعها، كما كان الأمرفي صناعة الملابس والدروع، ومن ثم يطبق على النشاط الصناعي فقه زكاة التجارة.

ولقد صدر عن مجامع الفقه المعاصرة الفتاوى والقرارات التي تُخضع النشاط الصناعي للزكاة، يُرجع في ذلك إلى فتاوى الندوة الأولى لقضايا الزكاة المعاصرة، تنظيم الهيئة الشرعية العالمية للزكاة، بيت الزكاة –الكويت، ربيع الأول ١٤٠٩هـ/ أكتوبر ١٩٨٨م – زكاة المشروعات الصناعية.

### التكييف الفقهي لزكاة النشاط الصناعي

لقد تناول الفقهاء المعاصرون أحكام حساب زكاة النشاط الصناعي وعُقد لذلك عدة ندوات ومؤتمرات، كما تناول العديد من الباحثين هذا الموضوع، وظهرت عدة آراء قَيَمَة نلخصها في الأتي:

الرأي الأول: القياس على زكاة الأراضي الزراعية باعتبار أن كلاً منهما أصلاً ثابتًا يدر دخلًا متجددًا بالعمل فيه والنفقة عليه، ومن ثم

تجب الزكاة في المنتج بنسبة ٥٪، كما يمكن معاملة رأس المال العامل (الأصول المتداولة) من المشروع الصناعي معاملة عروض التجارة، ومن ثم تجب الزكاة في الأصل والناتج بنسبة للزكاة (الندوة الأولى لقضايا الزكاة المعاصرة، المزكاة (المدرة الأولى لقضايا الزكاة المعاصرة، ١٤٠٩هـ/١٩٨٨).

الرأي الثاني: القياس على زكاة التجارة بحيث تخضع الأصول المثابتة والأصول المتداولة ويطرح منهما الالتزامات الحالة ويزكى الصافي بنسبة ٢٠٥٠ ويعنى هذا خضوع الأصول الثابتة للزكاة وهذا يتعارض مع حكم عدم خضوع عروض القئية (الأصول الثابتة) للزكاة في منها

- الرأي الثالث: القياس على زكاة التجارة مع عدم خضوع الأصول الثابتة للزكاة، حيث تحدد وتُقوّمُ الأصول المتداولة، ويطرح منها الخصوم (الالتزامات) المتداولة ويكون الفرق هو وعاء الزكاة الذي يزكى بنسبة ٥,٢٪. (للمزيد ينظر؛ قرارات وفتاوى الندوة السابعة لقضايا الزكاة المعاصرة، ١٤٧٧هـ/١٩٨٥. د. يوسف قاسم، «خلاصة أحكام زكاة التجارة والصناعة في الفقه الإسلامي»، القاهرة، دار النهضة العربية،

ترجيح: ونرجح الرأي الأخير حيث يتفق مع أحكام الزكاة العامة ومنها:

- لا تجب الزكاة في أعيان الأصول الثابتة المستخدمة في الإنتاج، بل تجب الزكاة في صافي غلتها.

- تجب الزكاة في الأصول المتداولة مع خصم الالتزامات الحالة.

- دور العنصر البشرى في النشاط الصناعي ملحوظ.

أحكام حساب زكاة النشاط الصناعي لا تختلف أحكام وخطوات حساب زكاة النشاط الصناعي عن المطبق في النشاط التجاري، والتي تتلخص في الآتي:

(١) تحديد ميعاد حلول الزكاة وهو نهاية السنة

الزكوية (الحولية).

(٢) تحديد وتقويم الأموال المستثمرة في النشاط الصناعي التي تتوافر فيها شروط الخضوع للزكاة (الأموال الزكوية).

(٣) تحديد وتقويم الالتنزامات (الخصوم المتداولة) الحالة الواجبة الخصم من الأموال الزكوية (الالتزامات الحالة).

(٤) خصم الألتزامات الحالة (الخصوم المتداولة) من الأموال الزكوية للوصول إلى وعاء الزكاة (وعاء الزكاة).

(٥) تحديد مقدار النصاب وهو ما يعادل ٨٥ جرامًا من الذهب عيار ٢٤، ويقوم على أساس سعرالجرام وقت حلول الزكاة. (مقدار النصاب). (٦) تحديد سعر الزكاة، وهو ٢٠,٥ على أساس السنة القمرية، و ٢٥,٥٥٠ على أساس السنة الشمسية (سعر الزكاة).

 (٧) حساب مقدار النزكاة: إذا وصل الوعاء النصاب، تحسب الزكاة عن طريق ضرب الوعاء في سعر الزكاة (مقدار الزكاة).

(٨) أداء الزكاة على النحو التالي:

أ- في حالة المنشآت الفردية الصناعية: يؤدى مالك الصنع الزكاة.

ب- في حاثة شركات الأشخاص الصناعية: يؤدى الشركاء الزكاة وتوزع عليهم بنسبة رؤوس أموالهم.

ج- في حالة شركات المساهمة الصناعية: يؤدى المساهمون الزكاة حسب ملكية كل مساهم من الأسهه.

### أحكام تعديد وتقويم الأموال الزكوية في النشاط الصناعي:

يوجد بالنشاط الصناعي أنواع مختلفة من الأموال (الأصول)، بعضها معنوي مثل: حقوق الامتيازات، والاختراع، والشهرة، وبعضها عيني مثل: الآلات، والمعدات، والماكينات، والأدوات، والمعدد، وبعضها متداول مثل: الإنتاج التام والإنتاج تحت التشغيل والخامات ومستلزمات التشغيل والمعكد والسُلف والنقدية لدى البنوك وبالصندوق.

ويحكم تحديد وتقويم الأموال السابقة من منظور حساب الزكاة مجموعة من الأحكام نلخصها في الآتى:

(١) لا تجب الزكاة في الأصول الثابتة المعنوية مثل: حقوق الامتياز والاختراع والابتكار والعلامات المسجلة والشهرة.. وما في حكم ذلك لأنها من عروض القنية التي يستفاد من منافعها في عملية التصنيع.

(Y) لا تجب الزكاة في أعيان الأصول الثابتة العينية المستخدمة في عمليات الإنتاج أو التي تساعد عليه، مثل: الأراضي، والعقارات المبنية، والآلات، والمعدات والماكينات، والأجهزة، والعدد، والأدوات، والسيارات، والأشاث.. وما في حكم ذلك لأنها من عروض القنية التي تستخدم في الأعمال الصناعية.

(٣) لا تجب الزكاة في المصروفات الإيرادية المؤجلة مثل: مصاريف التأسيس وتكاليف التبجارب، ومصاريف ما قبل التشغيل الاقتصادي.. وما في حكم ذلك لأنها ليست من المال النامي كما أنها ليست متداولة.

(٤) تجب الزكاة على البضاعة في النشاط الصناعي وتقوّم على النحو التالي؛

أ - الإنتاج التام: يُقَوِّم على أساس القيمة السوقية سعر المسنع.

ب- الإنتاج تحت التشغيل؛ يُقَوَّم على أساس القيمة السوقية لما فيه من خامات (سعر الحملة).

جـ- الخامات؛ تُقوَّم على أساس القيمة السوقية (سعر الجملة).

د- قطع الغيار غير المعدة للبيع، لا تجب فيها الزكاة لأنها مرتبطة بالأصول الثابتة.

ه قطع الغيار المعدة للبيع؛ تُقَوَّم على أساس القيمة السوقية.

و- الاعتمادات المستندية لاستيراد بضاعة أو خامات: تقوم على أساس المدفوع نقدًا فعلًا. ز. مستلزمات التشغيل: لا تجب فيها الزكاة.

وللحديث بقية إن شاء الله،

والحمد لله رب العالمين.

### من أخلاق أهل القرآن

### ويتلونه أطراف النهار ويتعاهدونه

د . أسامة صادر

المداد [

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ويعد:

فقد ذكرنا في الحلقة السابقة من صفات أهل القرآن أنهم يتلونه آناء الليل، وها نحن نلتمس قبسًا من هديهم في ترتيله أطراف النهار وتعاهده.

يُ الصحيحين عن أبي موسى رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "تعاهدوا هذا القرآن قوالذي نفس محمد بيده لهو أشد تفلتًا من الإبل في عقلها" (صحيح مسلم ٧٩١)؛ فقد شبه النبي صلى الله عليه وسلم مدارسة القرآن واستمرار تلاوته بربط البعير الذي يُخشَى منه الله بن مسعود قال: قال النبي صلى وعن عبد الله بن مسعود قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: "بِئْسَ مَا لأَحَدهمْ أَنْ يَقُولَ نَسيتُ آيَةَ كَيْتَ وَكَيْتَ، بَلُ نُسُّيَ، وَاسْتَذْكِرُوا الثَّعَرُوا الثَّعَرُوا النَّعَمَ" (صَحيح البخاري ٥٠٣٢).

قال القرطبي: "معناه أنه عوقب بوقوع النسيان عليه لتفريطه في معاهدته واستذكاره".

وقال الحافظ ابن حجر؛ "سبب الذم ما فيه من الإشعار بعدم الاعتناء بالقرآن؛ إذ لا يقع النسيان إلا بترك التعاهد وكثرة الغفلة، فلو تعاهده بتلاوته والقيام به في الصلاة لدام حفظه وتذكره".

قال ابن بطال: "هذا الحديث يوافق الآيتين قوله تعالى: (إنا سنلقى عليك قولاً ثقيلاً)،

وقوله تعالى: (ولقد يسَّرنا القرآن للذُّكْر)، فمن أقبل عليه بالحافظة والتعاهد يُسِّرَ له، ومن أعرض عنه تَفلَّتَ منه.

قال عثمان بن عفان رضي الله عنه: "لو طهرت قلوبكم ما شبعت من كلام ريكم".

وقد أرشد النبي صلى الله عليه وسلم عبد الله ابن عمرو بن العاص إلى الهدى في ختم القرآن فحين سأله (وكيف تختم؟) قال: كل ليلة، فقال له: (اقرأ القرآن في كل شهر) فأجابه أنه يطيق أكثر من ذلك؛ فقال له صلى الله عليه وسلم؛ (اقرأ في كل سبع ليالٍ مرة) (انظر الحديث في صحيح البخاري، كتاب فضائل القرآن، باب في قرأ القرآن، باب في قرأ القرآن، باب في قرأ القرآن، حديث (٥٠٥١).

قال الإمام النووي رحمه الله في كتابه (التبيان في آداب حملة القرآن)، (ينبغي أن يحافظ على تلاوته ويكثر منها، وكان السلف رضي الله عنهم لهم عادات مختلفة في قَدْر ما يختمون فيه)، وذكر طرفًا من أخبارهم، ثم قال: (والاختيار أن ذلك يختلف باختلاف الأشخاص، فمن كان يظهر له بدقيق الفكر لطائف ومعارف فليقتصر على قدر يحصل له كمال فهم ما يقرأه، وكذا من

كان مشغولاً بنشر العلم أو غيره من مهمات الدين ومصالح المسلمين العامة فليقتصر على قدر لا يحصل بسببه إخلال بما هو مرصد له، وإن لم يكن من هؤلاء المذكورين فليستكثر ما أمكنه من غير خروج إلى حد الملل والهردمة).

وفى رياض أهل القرآن تطيب القلوب بذكر سيرتهم

- عثمان بن عفان؛ كان رضي الله عنه يقرأ القرآن في ركعة ثم يوتر بها.

قال الإمام النووي: "فمن الذين كانوا يختمون الختمة في اليوم والليلة: عثمان بن عفان رضي الله عنه، وتميم الداري، وسعيد بن جبير، ومجاهد، والشافعي، وآخرون".

- الأسود بن يزيد النخعي: كان يختم القرآن في رمضان في كل ليلتين، وفي غير رمضان في كل ست ليال.
- علقمة: كان يقرأ القرآن في خمس، وقام بالقرآن في ليلة عند البيت.
- عروة بن الزبير: كان يقرأ ربع القرآن كل يوم في المصحف نظرًا، ويقوم به الليل، فما تركه إلا ليلة قطعت رجله.
- قتادة بن دعامة؛ كان يختم القرآن في سبع، فإذا جاء رمضان ختم في كل ثلاث، فإذا جاء العشر ختم في كل ليلة.
- حمزة بن حبيب الزيات: أحد القراء السبعة، قال: (نظرت في المصحف حتى خشيت أن يذهب بصري).

أبو بكر بن عياش (شعبة) الراوي عن عاصم: مكث أربعين سنة يختم القرآن في كل يوم وليلة، ولما حضرته الوفاة بكت أخته، فقال لها ما يبكيك؟ انظري إلى تلك الزاوية ختمت فيها ثمان عشرة ألف ختمة.

قال الإمام الذهبي معلقًا على ذلك؛ (إذا سمعت مثل هذا عن الرجل يعظم في عيني وأغبطه،

ولكن متابعة السنة أرفع، فقد نهى النبي صلى الله عليه وسلم أن يُقرأ القرآن في أقل من ثلاث، وقال: (لم يفقه من قرأ القرآن في أقل من ثلاث) (أبو داود ١٣٩٤، والترمذي ٢٩٤٩ وصححه الألباني).

- الإمام الشافعي: قال عنه الربيع: كان يختم القرآن في شهر رمضان ستين ختمة، كل ذلك في صلاة.
- الإمام مالك: قيل لأخته: ما كان شغل مالك في بيته؟ قالت: المصحف والتلاوة.
- شيخ الإسلام ابن تيمية: لما حُبِسَ في القلعة وأخذوا منه أقلامه ودفاتره تفرغ لتلاوة القرآن وختمه في السجن ثمانين ختمة، وانتهى في آخر ختمة إلى آخر سورة القمر: (إن المتقين في جنات ونهَر في مقعد صدق عند مليك مقتدر).
- الخياط محمد بن أحمد بن على مصنف كتاب المهذب في القراءات: كان له ورد بين العشاءين يقرأ فيه سبعًا من القرآن قائمًا وقاعدًا حتى طعن في السن.
- يعقوب بن يوسف الحربي قال عنه ابن النجار: كان صالحًا من أعيان القراء الموجودين الضابطين، وكان قد يسر الله عليه التلاوة، وإذا دخل المسجد ركع تحيته فتلا فيها سبعًا أسرع من قراءة غيره.
- الدمياطي محمد بن عبد العزيز، مولده في حدود سنة ٢٠٠ قرأ القراءات على الإمام السخاوي، وقال عنه الإمام الذهبي: "شرعنا عليه الجمع. أي: بدأ القراءة عليه جمعًا للقراءات-، فوجدناه ذاكرًا قريب العهد بالخلاف، فبلغني أنه كان يتلو لنفسه كل ختمة لراو، فلهذا لم ينس الفن، فكملت عليه الجمع الكيد".

نسأل الله أن يجعلنا من أهل القرآن، وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.





أولاً: النظر إلى عواقب الأمور وعدم الاغترار بزهرة الدنيا.

ثانيًا: محبة المال فطرة وهي بين مشروع وممنوع.

فليراجع تكرمًا من متابع مجلتنا

واستكمالا لما في الحديث من فوائد نقول وبالله تعالى التوفيق:

ثالثا: الحديث دليل من دلائل

فقدُ وقعَ ما أَخْبَر بِهِ صلَّى الله عليه وسلَّم؛ إذ فُتحتْ الدُّنيا بعدَه وبُسطتُ، وها نحن نرى منها ما لم يره أسلافنا ثم حَصَل التنافس والتقاتُلُ ممَّا يزيد المؤمن إيمانًا صلَّى الله عليه وسلَّم ودلائل النبوة من أهم ما يزيد إيمان المؤمنين (للاستزادة في مثل ذلك ينصح بمظانها كدلائل النبوة للبيهقي، ومثله لأبى نعيم، وقبله إثبات النبوة للشافعي الإمام، وثبوت النبوات لشيخ الاسلام ابن تيمية، رحمة الله على الجميع) ينظرفتح الباري ٢٦٣/٦.

رابعًا: من صفات القائد والداعية الفطنة والذكاء وفهم إخوانه:

وذلك واضح من فعل النبي صلى الله عليه وسلم عندما رأى الأنصار تعرَّضوا ا له بعد صلاة الصبح، ففطن لما يريدون وسبيل ذلك الافتقار الى الله.

خامسًا: أهمية تأمير الأمراء على الأقطار والبلدان:

كما في حديثنا إذ ولَّى النبي صلى الله عليه وسلم على البحرين العلاء بن الحضرمي؛ فالأمير يجتمع إليه الناس، ويجمع الله به الكلمة، وغيره مما لا

يتسع بسطه في حالتنا هذه.

سادسًا: من أساليب البيان في الدعوة إلى الله طريقة السؤال والجواب:

إذ تشد انتباه المدعو، وها قد رأينا نبينا صلى الله عليه وسلم يفعل هذا.

سابعا: جواز التأكيد بالقسم أحيانًا كوسيلة من وسائل إقناع المخاطب، وقد فعلها النبي وهو الصادق المصدوق.

ثامنًا: من أصناف المدعوين: أهل الصلاح والتقوى:

فليست الدعوة قاصرة على أهل المعاصي فقط، بل الذكرى تنفع المؤمنين.

تاسعًا: التخلق بخلق الرحمة واللين في دلالة العباد على الدين: وقد أخَّرتها لأهميتها، ونحن على أعتاب شهر كريم، فليسمح إخواني لي بهذه التوسعة لاسيما وقد افتقر العالم بأثره لمثل هذه الأخلاق التي خسر العالم كثيرًا بتخلفهم عنها.

وذلك من قول الصحابي عمرو بن عوف رضى الله عنه واصفًا رسول الله: (فتبسم حين رآهم)؛ فتبسمه صلى الله عليه وسلم يبعث الراحة في نفوس الأخرين، ويفتح لهم فرصة العرض والطلب، ويرفع مؤنة السؤال والحرج، وهكذا يكون الدعاة إلى الله دعاة بالرحمة واللين؛ كما كان سيد المرسلين، ولا شك أن التبسم نوع من أنواع الرحمة والحالة هذه، قال القرطبي رحمه الله في تفسيره ج١/ ص٢٤٨: (وغلظ القلب عبارة عن تجهُّم الوجه، وقلة الانفعال في الرغائب، وقلة الإشفاق والرحمة).

ولم ينكرصلي الله عليه وسلم إقبال الناس من أجل المال؛ إذ هي طبيعة البشر

هذا واتصالأ بالفائدة السابقة فإن الموفِّق من ينتقى العبر ويضعها في مكانها وزمانها وطريقة التعبير عنها كما كان يفعل المصطفى صلى الله عليه وسلم لما وجد نفوسًا قد تهيأت لسماءما يقال، ووجد البيان مناسبًا للحال بيَّن، وما كان لرسول الله أن يؤخر البيان عن وقت الحاجة إليه، غير أنه لا تفارق أخلاقه ما أمره الله به (فيمًا رَحْمَة منَ اللَّه لنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًا عَلِيظَ الْقَلْب لَانْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ) (آل عمران: ١٥٩) وذلك في وعظه، ووعده ووعيده.

إننا وخاصة في هذه الأيام نحتاج إلى هذا الداعية صادق اللهجة، بر الخلق، كريم العطايا؛ كما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم.

بل وفوق ذلك صاحب عفو ممتد ليس لديه حسابات إلا الحنة، بضاعته نفسٌ باعها لله؛ حيث (إنَّ أللهَ أَشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمُولَكُم بأنَ لَهُمُ ٱلْجَنَّةَ) (التوبة:١١١) لا يتعدى حدود الله، وفي صحيح البخاري عن عائشة رضى الله عنها قالت: (ما خُيِّر النبي صلى الله عليه وسلم بين أمرين إلا اختار أيسرهما ما لم يأثم؛ فإذا كان الإثم كان أبعدهما منه، والله ما انتقم لنفسه في شيء يؤتى إليه قط حتى تُنتهك حرمات الله فينتقم لله) (TYAAF).

ثم هو بعد ذلك يطلب الأرفق للناس فلا يُعنتهم كقوله صلى الله عليه وسلم: "إن الله لم يبعثني معنتًا، ولا متعنثًا، ولكن بعثني معلِّمًا ميسرًا" (AMPO OPAY).

وما حديث الأعرابي الذي بال في المسجد عن الناس ببعيد والنبي صلى

الله عليه وسلم يرفق به آمرًا أصحابه: "دعوه وهريقوا على بوله سجار من ماء أو ذنوبًا من ماء؛ فإنما بُعثتم ميسرين، ولم تبعثوا معسّرين" (البخاري ٢٥٠).

هذا ومن الرفق تقبّل الميسور من أخلاق الناس، والرضا بظواهرهم وعدم الشق عن سرائرهم، ومنه قبول أعذارهم، والغض عن هفواتهم، ثم بعد ذلك الاجتهاد في إصلاحهم بالحسني.

عشرًا: تعين صفة الرحمة على الراعي من باب أولي

والراعي هو ما عناه النبي صلى الله عليه وسلم: (ألا كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته. الحديث) متفق غليه، فكلنا راء، وكل بحسب، وإن أشد ما يكون العنف شرًا وضررًا حين يكون على مَن ولاك الله أمره، وآتاك سلطانًا عليه، وإن جعل هذا السلطان سبيلاً للتسلط والعنف، يجر إلى كراهية الخلق لمن تسلط عليه ونفرته؛ حتى لو كنت آمرًا بالخيرداعيًا إليه.

هذا ومن صور رحمته صلى الله عليه وسلم تسامحه مع أهل مكة حين فتحها مع ما كان منهم، ورحمته بكبار شانئیه، لم یکن ذلك كله من سیرته عنا ببعيد، مع التأكيد على أن رحمته واحسانه ليس من باب اقرار غير السلم على كفره، ولكن من باب الدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة وإعطاء الحقوق لأهلها كما يأمره دينه الحق.

فكيف وبعدما تقدم من معاملة الإسلام للخلق، يجورون بوصفهم للاسلام بالارهاب، فالعدل يا عباد

والحمد لله أولا وآخرًا

# الجقل الأخبر: العقل الباحث

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

فموعدنا أيها القارئ الكريم مع العقل الخامس والأخير من سلسلة العقول الفقهية ووظائفها، فبعد أن تكلمنا عن العقل الناقد، ثم العقل المخالف، ثم العقل المتعصب، ثم العقل المؤثر والمتأثر، يبقى الحديث عن العقل الأخير وبيان وظيفته، ألا وهو: العقل الباحث.

وكلمة الباحث من البحث، وهو استقصاء جميع الآراء بأدلتها وبيان الراجح منها والمرجوح.

ولهذا نجد هذا العقل في الغوص في المصادر وصنعة الكتابة المعاصرة، وتجده-فيما يسمى عند الفقهاء-بالتجميع والتفريق، والذي يُعنى به علم الأشباه والنظائر، وعلم النظريات الفقهية، والقياسات وما يجري فيها، وجمع المسائل الفرعية المتعلقة بموضوع واحد، وجمع الكليات مع جزئياتها، والجزئيات مع

وذلك لتتم عملية الاستقراء في الجمع بالنسبة للبحث، أما التفريق فيكون بين المسائل الفرعية والأحكام الجزئية، وبين القواعد الفقهية والمعاني الجامعة، وبين ما يجوز وما لا يجوز من الاستحسان، وكذلك بين الاعتراضات الواردة على القياس، لا سيما والتي ترد على العلة (أصلية أم غير ذلك ... إلخ).

وأيضًا تجد هذا العقل الباحث في تحديد المستثنى منه في الأحكام الشرعية، والمناظرات والجدال في الأصول والفروع التي لا تكون إلا لعقل باحث استقرأ تلك الأصول والفروع.

وأيضًا تجد هذا العقل الباحث في التوقف الفقهي الذي يدل على إنصاف الباحث لما لا يستطيع بما أوتي من آليات أن لا يصل إلى قول راجح وتتساوى عنده الأراء ود لا لاتها فيتوقف في السائل.

وأيضًا تحد هذا العقل الباحث حينما يُوفق بين الأراء وأدلتها، وهذا ما يُعرف عند الفقهاء بـ التوفيق الفقهي»، بشروطه وضوابطه المعلومة عند أهل العلم.

وتجده أيضًا عندما ينزل من مذهب معتمد في الدليل والدلالة إلى مذهب آخر-أيضًا- معتمد في دليله

### اد/ أحمد منصور سبالك

ود لالته، وهذا ما يُعرف عند أهل العلم بالتلقين الفقهي، والذي لا يقوم به إلا صاحب دين، وصاحب علم.

وأيضًا تجد هذا العقل الباحث في وسطية لآرائه الفقهية وموازنة دقيقة لا تلقينية مطلقة فيها، ولا توفيقية مطلقة أيضًا، بل وسطية فقهية متوازنة بشروط وضوابط أهل العلم المعتمدة عندهم.

وبالتالي تجد هذه الوسطية بين غلو وتشديد وشذوذ وبين تساهل في الآراء الفقهية التي يصل إليها، فلا تجده مُفْرطًا في آرائه ولا مُفرطًا فيها، بل في وسطية متوازنة لا إلى هؤلاء ولا إلى هؤلاء.

وعليه تجد عمل هذا العقل الباحث في المجامع الفقهية، والهيئات العلمية البحثية التي تُتصدر لعامة الأمة بالدراسات والأبحاث والفتاوى التي تحتاج إليها أمة محمد صلى الله عليه وسلم في النوازل والمستجدات التي تنزل بها، والتي منها الاقتصادية ومنها الطبية، ومنها... إلخ.

فلا بد إذن أن يعمل فيها ويقوم عليها العقول البحثية التي تستطيع أن تخرج لنا حلاً لهذه المستجدات تسير عليها الأمة.

وفي نهاية الحديث عن العقول الفقهية ووظائفها، يجب أن تعلم أيها القارئ الكريم أنواع هذه العقول، مع وظيفة كل عقل منها، وما كان الحديث عن أنواع العقول إلا لبيان كيفية التعامل مع أصحابها؛ لأن كثيرًا ما نسأل: من نسأل؟ والمقصود: من نستفتى؟

فكما بيننًا، لكل مسألة فقهية تعرض علينا أهلٌ لها، وأقصد برأهل لها، أي: عقل من هذه العقول التي تكلمت

فعلى المستفتي أن يحدد مسألته أولاً، ثم يُحدُد العقل الذي يسأله من هذه العقول الفقهية.

وبهذا أكون قد وقفت على نهاية سلسلة: العقول الفقهية ووظائفها، سائلاً الحق تبارك وتعالى أن ينفع بها القارئ والكاتب، إنه نعم المولى ونعم النصير، وإلى سلسلة أخرى إن شاء الله تعالى، وصلِّ اللهم وسلم وبارك على محمد وآله وصحبه.





### ٣٣٧- «شعبانُ شهرى، ورمضانُ شهرُ الله، وشعبانُ المطهِّرُ، ورمضانُ الْكُفُرِ»-

الحديث لا يصح: أخرجه أبو منصورَ الديلمي في «مسند الفردوس» (ح١٨٩٢- الغرائب الملتقطة) من حديث الحسن بن يحيى الخشني، عن الأوزاعي، عن يحيى بن أبي كثير، عن أبي سلمة عن عائشة مرفوعًا علقه الحسن بن يحيى الخشني، أورده الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (١٢٦٥/٤٤٤/٤)، وقال: «روى عن عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعي وآخرين، وروى عنه هشام بن خالد الأزرق وآخرون كما في هذا السند، قال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (١٥٠): «الحسن بن يحيى الخشني، ليس بثقة»، وقال الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين» (١٩٠): «متروك». اهـ.

وقال ابن حبان في «المجروحين» (٢٣٥/١): «منكر الحديث جدًا، كثير الوهم فيما يرويه حتى فحش المناكير في أخباره التي يرويها عن الثقات حتى يسبق إلى القلب أنه كان المتعمد لها، فلذلك استحق الترك،. اهـ. لذلك قال: «يروى عن الثقات ما لا أصل له». اه.

### ۸۳%- «من وقر صاحب بدعة فقد أعان على هدم الإسلام »٠

الحديث لا يصح: أخرجه الأمام الحافظ الطبراني في «المعجم الأوسط» (ح٦٧٦٨): من حديث الحسن بن يحيى الخشني عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة مرفوعًا، ثم قال: «لم يرو هذا الحديث عن هشام بن عروة إلا الحسن بن يحيى الخشني». اهـ.

ومن طريق الخشني رواه أيضًا ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٤/١٤) (ح٣٤٧)، وعلته الحسن بن يحيى الخشني وهو ليس بثقة، متروك، منكر الحديث جدًا، كما بينا آنفًا، ومن هذا الطريق أخرجه الإمام ابن حبان، وقال: «هذا الخبر باطل موضوع». اه.

### ٣٧٠- «رجِبُ شهرُ الله، وشعبانُ شهري، ورمضانُ شهرُ أمتى ٥٠

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام ابن الجوزي في «الموضوعات» (٢٠٥/٢) من حديث أبي سعيد الخدري مرفوعًا مطولًا، وقال: «هذا حديث موضوع على رسول الله صلى الله عليه وسلم وفيه الكسائي لا يُعرَف، والنقاش متهم». اه.

قلتُ: أورده الإمام الذهبي في «الميزان» (٧٤٠٤/٥٢٠/٣)، وقال: «محمّد بن الحسن بن محمد بن زياد الموصلي ثم البغدادي أبو بكر النقاش المقرئ المفسر، قال طلحة بن محمد الشاهد: «كان النقاش يكذب في الحديث والغالب عليه القصص». قال البرقاني: «كل حديث النقاش منكر». وقال أبو القاسم اللالكائي: تفسير النقاش «إشقاء الصدور» وليس «شفاء الصدور». اه.

تنبيه: وهذا الحديث جاء من طريق آخر، فلا بد من بيانه حتى لا يفتريه؛ فقد أخرجه ابن الجوزي في الموضوعات، (١٢٤/٢) من حديث أنس بن مائك مرفوعًا مطولاً، وعلته: ابن جهضم، أورده الإمام الذهبي في دالميزان» (٥٨٧٩/١٤٢/٣) وقال: «علي بن عبد الله بن جهضم الزاهد أبو الحسن شيخ الصوفية بحرم مكة، ومصنف كتاب «الميزان» (٥٨٧٩/١٤٢/٣) وقال: «علي بن عبد الله بن جهضم الزاهد أبو الحسن شيخ الصوفية بحرم مكة، ومصنف كتاب «بهجة الأسرار» متَّهَم بوضع الحديث، قال ابن خَيْرون: تكلم فيه. قال: وقيل: إنه يكذب، وقال غيره اتهموه بوضع صلاة الرغائب». اهـ.

تنبيه آخر؛ وقع تصحيف في الإسناد عند ابن الجوزي في كتابه «الموضوعات» (١٧٤/٢، ١٧٥)، ط دار الفكر، الطبعة الأولى (١٣٨٩هـ-١٩٦٩م)، والطبعة الثانية (٤٠١هـ-١٩٨٩م) حيث علة الحديث الراوي: «علي بن عبد الله بن جهضم أبو الحسين، صُحُف إلى أنبأنا: «أبو الحصين علي بن عبد الله بن جهيم». ولقد تبين لنا هذا التصحيف بالرجوع إلى: «اللائي المسنوعة» (٧/٥٥) للإمام السيوطي حيث أورد هذا الحديث سندًا ومتنًا، وبالرجوع إلى أئمة الجرح والتعديل ولولا معرفة هذا التصحيف لضلً الباحث حول مجهول يسمى «جهيم أبو الحصين»، ولذلك قال الإمام السيوطي في «التدريب» النوع (٣٥)؛ «معرفة المصحف هو فن جليل مهم، وإنما يحققه الحذاق من الحفاظ، والدارقطني منهم، وله فيه تصنيف مفيد». اهـ.

• ٧٤- « تسليم الغزالة على النبي صلى الله عليه وسلم»:

الحديث لا يصح: أورده القاري في «الموضوعات» (ح٩١) وقال: «اشتهر على الألسنة وفي المدائح النبوية، قال البن كثير: وليس له أصل، ومن نسبه إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقد كذب». اهـ.

فائدة؛ ويغني عنه ما أخرجه الإمام مسلم في «صحيحه» (ح٢٢٧٧) من حديث جابر بن سمرة قال؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ «إني لأعرفُ حجرًا بمكة كان يُسلمُ عليَّ قبل أن أُبعث، إني لأعرفه الآن». ومول الله عني بغيطُ، والمنافقَ يَحْسُدُ».

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (١٨٦/٣) بصيغة الجزم مرفوعًا، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أجد له أصلاً مرفوعًا، وإنما هو من قول الفضيل بن عياش كذلك رواه ابن أبي الدنيا في ذم الحسد». اهـ.

٧٤٧- د إن الله يُعَذُّبُ الموحدينَ على نَقْص إيمانهم، ويردهم إلى الجنة خُلُودًا دائمينَ،

الحديث لا يصح: أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٥٤/٨) من حديث أنس مرفوعًا، وعلته: قطن بن صالح الدمشقي، وقد نقل الحافظ الذهبي في «الميزان» (٣٩١/٣): أن أبا الفتح الأزدي قال: «قطن كذاب».

٧٤٣- « دارُ الظالم خَرَابٌ ولو بَعْدَ حينٍ».

الحديث لا يصح: أورده الحافظ السخاوي في «المقاصد» (ح٤٧٤) وقال: «لم أقف عليه». اهـ.

فائدة؛ ويغني عنه ما أخرجه الإمام البخاري في رصحيحه، (ح٤٦٨٦)، والإمام مسلم في رصحيحه، (ح٢٥٨٣)، والإمام مسلم في رصحيحه، (ح٢٥٨٣) من حديث أبي موسى الأشعري قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إِنَّ اللهُ لَيُملي للظالم حتى أذا أخذه لم يُفلته،. قال ثم قال: «رَكَنَالِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِنَّا أَخَذُ ٱلْثَرَىٰ وَفِي ظَلِيلُهُ إِنَّ أَخَذُهُۥ البِيمُ شَيِيدً، (هود:١٠٢).



بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم.

أما بعد: فقد تكلمنا في الحلقة السابقة عن بعض الأحكام المتعلقة بفقه المرأة في الصلاة، منها: جواز خروج النساء إلى المساجد إذا لم يترتب على خروجهن فتنة، واستئذان المرأة زوجها بالخروج إلى المسجد، وفضل صلاة النساء في بيوتهن، وإمامة المرأة للنساء، وجواز أن تكون المرأة وحدها صفًا، ونستكمل بعض الأحكام المتعلقة بفقه المرأة في الصلاة؛ عسى الله أن ينفع بها وأن يجعلها في ميزان حسناتنا، إنه على كل شيء قدير، وهو نعم المولى ونعم

هل مرور المرأة أمام المصلى يقطع صلاته؟ أولًا: ينبغي أن يعلم المرء أن النبي صلى الله عليه وسلم رَهِّب من الروربين يدى المصلى: عن ابن عمر رضى الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إذا كَانَ أَحَدُكُمْ يُصَلَّى، فَلَا يَدُعْ أَحَدُا، يَمُرُّ بَيْنَ يَدُيْهِ، فَإِنْ أَبَى، فَلْيُقَاتِلْهُ، فَإِنَّ مَعُهُ الْقَرِينَ». (أخرجه مسلم: ٥٠٦). قال أبو جهيم؛ قال رسول الله صلى الله عليه

### المساد (أم تميم )

وسلم: «لُوْ يَعْلُمُ الْمَازُ بَيْنَ يَدَى الْتُصَلِّي مَاذَا عَلَيْه، لْكَانَ أَنْ يَقِفُ أَرْيَعِينَ خَيْرًا لَهُ مِنْ أَنْ يَمُرَّ بَيْنَ يَدَيْه، (أخرجه البخاري: ١٠٥، ومسلم ٥٠٧). قال أبو النضر؛ لا أدري. قال: أربعين يومًا، أو شهرا، أو سنة؟

جاء في شرح المهذب (٢٢٧/٣: ٢٢٨): "قال النووي: إذا صلى إلى سترة حرم على غيره المرور بينه وبين السترة، ولا يحرم وراء السترة".

قال ابن حزم في مراتب الإجماع: (ص: ٥٤): "واتفقوا على كراهية المروربين المصلى وسترته، وأن فاعل ذلك آثم"، وهذا إجماع على أقل ما قيل.

قال العظيم آبادي في عون المعبود (٢٧٩/٢): "والحديث (حديث أبي الجهيم) يدل على أن المرور بين يدي المصلى من الكبائر الموجية للنار، وظاهره عدم الفرق بين صلاة الفريضة وصلاة النافلة". والمارة علمار المارات

ثانيًا: اختلف العلماء في حكم قطع الصلاة بمرور المرأة على قولين:

التقول الأول: ذهب الحنفية، والمالكية، والمالكية، والمالكية، والمافعية إلى عدم قطع الصلاة بمرور المرأة، وأن القطع في الأحاديث بمعنى عدم الكمال، وليس بمعنى بطلان الصلاة. (بدائع الصنائع المالان، المدونة الكبرى ١١٣/١، روضة الطالبين (١١٣/١).

وقال بعض الحنابلة لا يقطع الصلاة إلا الكلب الأسود. (المغني ١٥٩/٢).

واستدلوا على ذلك بما يأتي:

ا- عن عائشة قالت: «أَعَدَلْتُمُونَا بِالكَلْبِ
وَالْحِمَارِ؟ لَقَدْ رَأَيْتُنِي مُضْطَحِعَةَ عَلَى السَّرير،
وَيَجِيءُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم فَيتَوَسَّطُ
السَّرير، فَيُصَلِّي، فَأَكْرَهُ أَنْ أُسَنِّحَهُ، فَأَنْسَلُ
مَنْ قَبَلِ رِجْلَي السَّريرِ حَتَّى أَنْسَلُ مِنْ لِحَافِيْ،
(أَخْرَجِهُ الْبِخَارِي، ٥٠٨).

أَسَنُحُهُ أَي: أَظْهِر لَهُ مِن قدامه، وقال الخطابي: هو من قول سنح إذا عرض لي، تريد أنها كانت تخشى أن تستقبله وهو يصلي ببدنها أي منتصبة. (فتح الباري ٦٩٣/٢).

٢- عن عائشة، «أَنَّ النَّبِي صلى الله عليه وسلم
 كَانَ يُصَلِّي مِنَ اللَّيْلِ، وَأَنَّا مُعْتَرِضَةٌ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْقِبْلَة، كَاعْتَراضِ الْجِنَازَةِ» (أخرجه مسلم؛
 ١/٤٥).

الشول الشاني: ذهب الحنابلة في رواية، والظاهرية إلى أن مرور المرأة يقطع الصلاة، وأن المراد بالقطع في الأحاديث هو إبطال الصلاة. (المغنى ١٩٥/١/ المحلى ٨/٤).

واستدلوا بما روي عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يَقْطَعُ الصَّلَاةَ الْلُرْأَةُ وَالْحِمَارُ وَالْكَلْبُ، وَيَقِي ذَلِكَ مِثْلُ مُوْخِرَةِ الرَّحْلِ» (أخرجه مسلم: ٥١١).

مؤخرة الرحل: قدر عظم النزاع وهو نحو ثلثي ذراع، ويحصل بأي شيء أقامه بين يديه. (مسلم بشرح النووي: ٤٥٩/٢).

ونذكر أقوال أهل العلم في المسألة: أولًا: من قال بعدم قطع الصلاة:

جاء في بدائع الصنائع (٢٤١/١): "ومرور المرأة

والحمار والكلب بين يدي المصلي لا يقطع الصلاة عند عامة العلماء".

قال ابن عبد البرية التمهيد (٣٤٥/٢): "والصحيح عندنا أن الصلاة لا يقطعها شيء مما يمر بين يدي المصلي بوجه من الوجوه، ولو كان خنزيرًا، وإنما يقطعها ما يفسدها من الحدث وغيره-مما جاءت به الشريعة".

جاء في المجموع (٢٢٩،٢٣٠/٣) باختصار: "وإذا صلى إلى سترة فمربينه وبينها رجل، أو امرأة، أو صبى، أو كافر، أو كلب أسود، أو حمار، أو غيرها من الدواب لا تبطل صلاته عندنا. قال الشيخ أبو حامد والأصحاب: وبه قال عامة أهل العلم إلا الحسن البصري فإنه قال: «تبطل بمرور المرأة، والحمار، والكلب الأسود فقط .... واحتج لأصحابنا والجمهور بحديث مسروق قال: ذكروا عند عائشة رضى الله عنها ما يقطع الصلاة فذكروا الكلب، والحمار، والمرأة، فقالت: «شُبَّهْتُمُونَا بِالحُمُرِ، وَالكلابِ، وَاللَّه لَقَدْ رَأَيْتُ النبيُّ صلى الله عليه وسلم يُصَلِّي وَإنِّي عَلَى السَّرير بَيْنَهُ، وَبَيْنَ القَبْلة » رواه البخاري ومسلم. واحتج بحديث ابن عباس أيضًا.... وأما الجواب عن الأحاديث التي احتجوا بها فمن وجهين أصحهما وأحسنهما ما أجاب به الشافعي، والخطابي، والمحققون من الفقهاء والمحدثين أن المراد بالقطع، القطع عن الخشوع والذكر للشغل بها والالتفات إليها لا أنها تفسد الصلاة.

قال النووي في شرح مسلم (٢٩٨/٤): "وقال مالك، وأبو حنيفة، والشافعي رضي الله عنهم، وجمهور العلماء من السلف والخلف: لا تبطل الصلاة بمرور شيء من هؤلاء ولا من غيرهم، وتأويل هذا الحديث على أن المراد بالقطع: نقص الصلاة، لشغل القلب بهذه الأشياء وليس المراد إبطالها".

قال البيهقي رحمه الله: "ويدل على صحة هذا التأويل أن ابن عباس أحد رواة قطع الصلاة بذلك، ثم روي عن ابن عباس أنه حمله على الكراهة، فهذا الجواب هو المعتمد".

جاء في المغني (١٥٩/٢): "لا يقطع الصلاة إلا الكلب الأسود البهيم: يعني إذا مر بين يديه. هذا المشهور عن أحمد رحمه الله نقله الجماعة عنه. قال الأثرم: سئل أبو عبد الله: ما يقطع الصلاة؟ قال: لا يقطعها عندي شيء إلا الكلب الأسود البهيم وهذا قول عائشة، وحكي عن طاوس، وروي عن معاذ، ومجاهد أنهما قالا: الكلب الأسود البهيم شيطان: وهو يقطع الصلاة. ومعنى البهيم: الذي ليس في لونه شيء السوى السواد.

ثانيًا: من قال بقطع الصلاة:

قال ابن حزم في المحلى (٣٢٠/٢) مسألة ٣٨٥؛ "ويقطع صلاة المصلي كون الكلب بين يديه، مارًا أو غير مار، صغيرًا أو كبيرًا، حيًّا أو ميتًا، أو كون الحمار بين يديه كذلك أيضًا، وكون المرأة بين يدي الرجل، مارة أو غير مارة، صغيرة أو كبيرة إلا أن تكون مضطجعة معترضة فقط، فلا تقطع الصلاة حينئذ، ولا يقطع النساء بعضهن صلاة بعض".

قال الشوكاني في النيل (١٥/٣): "وأحاديث الباب تدل على أن الكلب، والمرأة، والحمار تقطع الصلاة، إبطالها، وقد ذهب إلى ذلك جماعة من الصحابة

منهم: أبو هريرة، وأنس، وابن عباس في رواية عنه".

جاء في الغني (١٥٩/٢): "وعن أحمد رواية أخرى: أنه يقطعها الكلب الأسود والمرأة إذا مرت والحمار... وحديث ابن عباس: مررت بين بعض الصف ليس بحجة لأن سترة الإمام سترة لن خلفه".

### تعقيب وترجيح:

والذي يظهر لي في هذه المسألة هو ما ذهب الميه أكثر أهل العلم منهم، مالك، وأبو حنيفة، والمسافعي، وغيرهم من أن مرور المرأة لا يقطع الصلاة، أما القطع الدي جاء في الحديث هو قطع الخشوع للانشغال بهذه الأشياء، والذي يقوي ذلك عندي أن المصلي الذي أتى بشروط وأركان وواجبات الصلاة فقد أدًى ما عليه، لا سيما لو صلى إلى سترة فقد بذل بذلك ما في وسعه، والله تبارك وتعالى يقول؛ بذلك ما في وسعه، والله تبارك وتعالى يقول؛ وأما الذي يأثم هو الذي مرّبين يدي المصلي المخالفته أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم، لكالمة تعالى أعلم.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد الله رب العالمين

### عزاء واجب

توفي إلى رحمة الله- بإذنه تعالى- الحاج محسن أمين فهمي، صاحب مجموعة مطابع بريزدان للكارتون، والد المهندس محمد محسن أمين، مدير عام الشركة، وأمين صندوق فرع العاشر من رمضان.

وأسرة تحرير مجلة التوحيد واللجنة العلمية يتقدمون بخالص العزاء والمواساة، ونسأل الله له الرحمة والمغفرة.

كما توفي إلى رحمة الله- بإذنه تعالى- الشيخ أشرف عنتر، عضو مجلس إدارة أنصار السنة المحمدية بفرع السرو- دمياط- فاللهم اغفر له وارحمه وتجاوز عنه.

رئيس التحرير





الشيخ د: صالح بن عبد الله بن حميد خطيب المسجد الحرام

### من أعظم النعم على العبد حياة قلبه:

إن من أعظم نعم الله على عبده أن يرزقه قلبًا حيًا، فيتذكر ويتنبُّه، ويستحضر بعض الأحوال، والمتغيرات والتقلبات التي تمتلئ بها هذه الحياة، والحياة كلها عبر، وكلها تحولات ومتغيرات، بعضها أعظم من بعض، وبعضها يُنسى بعضا، غيرُ أن هناك حالة أو موقفًا قلمًا وقف عندُه الإنسانُ، وإن وقف عندُه فإنه لا يُعطيه حقّه من النظر والتفكير، هذا الموقف يصوره الحافظ ابن الجوزي-رحمه الله- حين يقول: "أظرفُ الأشياء إِفَاقَةَ الْحَتْضُرِ عَنْدُ مُوتِهُ؛ فَإِنَّهُ يِتَنِّبُهُ انْتَبِاهُا لا يُوصَف، ويقلق قلقًا لا يُحَدّ، ويتلهَّف على زمانه الماضي، ويودّ لو ترك كي يتدارك ما فاته، ويصدق في توبته على مقداريقينه بالموت... ثم قال-رحمه الله-؛ فالعاقل مَنْ مَثَل تلك الساعة، أو عُمل بمقتضى ذلك".

إن هذا التذكر يكف الهوى، وهذا التمثل يبعث على الجد ويحفظ الوقت، ويصلح العمل، يستذكر حاله، وهو في عافية سابغة، وحياة ممتدة ليتزود من الذكر والشكر وحُسْن العبادة، ساعة الاحتضار-عباد الله- هي الساعة التي يكون فيها الإنسان بين الموت والحياة، وهي ساعة إذا جاءت يعلم الإنسانُ يقينًا أنه سيموت، فليس

الحمد لله، الحمد لله العظيم الجليل، أحمده-سبحانه- وأشكره، وهو حسينا ونعم الوكيل، منّح الكثيرَ وأعطى الجزيل، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، شهادة صادقة مخلصة، هي الزخر ليوم الرحيل، وأشهد أن سيدنا ونبينا محمدًا عبد الله ورسوله، المؤيّد بمعجزة التنزيل، صلى الله وسلم وبارك عليه، وعلى آله وأصحابه، أهل الفضل والتبجيل، والتابعين ومن تبعهم بإحسان، فلزم الحق واستقام على السبيل.

أما بعد: فأوصيكم-أيها الناس- ونفسى بتقوى الله؛ فاتقوا الله-رحمكم الله-، والزموا جادة الصدق، فلا يزال الرجل يصدق ويتحرى الصدق حتى يُكتب عند الله صديقًا، ولا أشرَّ من الكذب؛ فلا يزال الرجل يكذب ويتحرّى الكذب حتى نُكتب عند الله كذابًا.

وسلامة الصدر من نعيم أهل الجنة (مُعْفَا مَا فِي صُدُورِهِم بَنَ عِلْ إِخْرَنَا عَلَى سُرُر مُنْقَسِلِينَ ) (الحجر: ٤٧)، ومن البلاء أن يشتغل العبد بالخصومات والمشاحنات؛ فتسامَحْ-حفظك الله- وتغافل وأحسن الظنُّ، ومن لم تجد له عذرًا فقل: لعل له عَذَرًا، (وَلَا نَشَتُوى الْعُسَنَةُ وَلَا الشِّيئَةُ ادْفَعُ بِالَّتِي مِي أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدُوهُ كَانَهُ وَلَيْ حَمِيمًا الله وَمَا يُنْفُدُهُمُ إِلَّا الَّذِينَ صَهُمًا وَمَا يُنْفُهُمُ إِلَّا اللَّهِ وَمُو خَطِّ

عطیم ) (فصلت: ۳۵-۳۵).



في هذه الساعة كذب، وليس فيها مَهْرَب، فيُرفع له من الحجُب ما يعرف جزمًا أن آخرته قد جاءت، ويُكشف عنه غطاءُ الدنيا، فيرى شيئًا لم يره من قبل.

معاشر الأحبة: وهذه وقفات مع هذه الأحوال، ومع أصحابها حينما ينزل بهم الأجل أو حينما يكونون في حال من اليأس والعجز.

وقفات مع ساعة الاحتضار:

الإنسان في هذه الدنيا في حال الصحة والرخاء والغضلة يكون ذا مال أو جاه أو ذا منصب فهو حينثذ ملء السمع والبصر، وحوله مَنْ يحيط به من حاشيته وأتباعه يعيش آمالا عراضا وخططا واسعة، فإذا أدركته حالة الاحتضار أو أصابه حالٌ يأس من مرض أو حادث مُقعد ماذا يكون حاله؟ وما هي مشاعره؟ وما هي أمانيه؟ وعلى ماذا يتحسر؟ قد انفض الناس من حوله وابتعد عنه أربابُ المصالح والأغراض، لقد أصبح في حالة أدرُكُ فيها أن الغبطة هي في القلب السليم، وصلاح العمل، وحُسن العبادة، والخُلق الكريم، وصفاء السريرة وحُسْن السيرة، والإيثار ونفع الناس، ( وَلَا يُعْرِن مِنْ يُعْمُونَ ﴿ إِنَّ عِنْ لَا يَعْمُ مَالٌ وَلَا بُنُونَ إِلَّا إِلَّا مَنْ أَنَّى ٱللَّهَ مِعَلَّبِ سَلِيمٍ) (الشَّعَرَاء: ٨٧-٨٨). إنه في حال الاحتضار أو حال العجز يتفكر ويتأمل: هل كانت الدنيا تستحق كل هذا؟ عداوات وحُسَدًا، ومنافسات وتقديم هذا وتأخير هذا، وإهمال هذا وتقريب هذا، وإعراضًا عن هذا وغفلة عن ذاك، غفلة عن حقوق الأهل وتربية الأولاد، تربية وإصلاحًا، بل تقصير في حق النفس صحة وراحة واستقرارًا وعبادة وإحسانًا، في هذه الحال تنقطع الآمال وتتقاصر التطلعات (لَقَدُ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِنْ هَلَا فَكُنْفَنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فِيصَرُكُ ٱلْوَهُ حَدِيدً) (ق: ۲۲).

لقد أدرك هذا المحتضر، وأدرك هذا العاجز أن الذين قبله كانوا يحرصون كما يحرص، ويسعون كما يسعى، ويعلمون في الدنيا عمله، ويكدون كده فاختطفت المنونُ أرواحَهم، وقطعت الآجال آمالهم، وفجعتهم في أحبابهم، جمعوا فكان جَمْعُهم ميراثا، وبَنوا فكان بناؤهم تراثا، يغفلون عن الآخرة وهي مقبلة، ويقبلون على الدنيا وهي مدبرة.

في أحوال الاحتضار مشاهد شتى ومواقف مختلفة، (وَحَلَّ سَبَّ وَبَيْنَ مَا يَضُونَ) (سَبَّأَ: ٥٤)، ( إِنَّ هَوُلاً، يُجِنُونَ الْعَاجِلَةِ وَلِمُدُونَ وَرَامَعُم مِمَّا تَقِيلًا) (الإنسَان: ٢٧)، إنهم في حال التذكر وحال المحاسبة يقول: وهل ينفع يومئذ القول؟ يقول: لو كنتُ تفكرتُ قليلاً في حال الدنيا وفي حال الآخرة لعلمتُ أن في الصلاح وحُسْن العمل وحُبّ الخير للناس أسْلُمُ الطرق وأنجى المسالك، أين ضجيجُ الجاه، وأين جلبة الأعوان وكثرة العلاقات والاتصالات؟ لقد أدرك أن رفع الدرجات وسُلِّم الترقيات هي عند الله وحدَه، وأن عُلُوَّ المقام هو في التقرب من الله، وإحسان العبودية والإخلاص وليس في مراتب أهل الدنيا، ومناصبهم وجاههم eineltan.

في هذه الحال تنقطع الأمال وتقصُر التطلعات، فمنهم من يقول: (لَمَلِ أَغَيلُ مَلِكًا فِمَا تَكُنُّ) (الْمُؤْمنُونُ: ١٠٠)، ومنهم مَنْ يقول: (رَبِّ لَوْلاً لْخَرْفِينَ إِلَىٰ أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّلَفَ وَأَكُن مِنَ ٱلصَّالِحِينَ ) (الْنَافِقُونُ: ١٠)، ومنهم من يقول: (كَحَرَقَ عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنَّبِ ٱللَّهِ ) (الزَّمَر: ٥٦ )، والجواب للجميع: (أَوْلَةُ نُعْمِرُكُم مَا يَنْدُكُرُ فِيهِ مَنْ مُذَكِّرُ وَجَاءَكُمُ النَّفِيدِ) (فاطر: ٣٧).

ويا ويح من يقول: ﴿ وَمُأَأْضِلُنَا إِلَّا ٱلْمُعْرِثُونَ (١٠) مَالَا ون سُنَفِيونَ ﴿ وَلَا صَابِقِ جَيرٍ ﴿ فَالَّوْ أَنَّ لَنَا كُرُوا مَنْكُونَ مِنْ المُوْمِينِ أَنْ إِنَّ فِي وَالْكُ لَا يَدُّ ) (الشَّعَرَاء: ٩٩-١٠٣). ويا لُسعادة مَنْ تَتَنزُل عليهم المُلائكةُ: (أَلَّا غَنَاهُا وَلا عَسَرُوا وَالْشِرُوا بِالْمُنْدَةِ اللَّهِ كُنْتُم فُوعَتُدُونَ اللَّهِ اللَّهِ كُنْتُم فُوعَتُدُونَ اللّ نَعْنُ أَوْلِيا أَوْكُمْ فِي ٱلْحَيْرَةِ ٱللَّهْمَا وَفِي ٱلْاَخِيرَةٌ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتُهِيَّ أَنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَّعُونَ ﴿ اللَّهُ وَلَا مِن غَفُورِ رَحِيمٍ) (فَصُلَتْ: ٣٠-٣٧)، ويا تُفوز مَنْ: ﴿ لَا عَزُنُهُمُ الْفَرَعُ الْأَكِيرُ وَلِنَافَتُهُمُ الْمَلَدِكَةُ مَلِنَا وَمُكُمُ الَّذِي كُنتُ فُوعَتُونَ ) (الْأَفْدِيَاء: ١٠٣).

هذه أحوال بعض السلف، وما أثرَ عنهم في مثل هذه الساعات، فهذا سلمان الفارسي-رضي الله عنه- فيما (رواه أحمد، والحاكم، وابن ماجه) لمّا مُرض خرَج إليه سعدُ بن أبي وقاص من الكوفة يعوده، فوَافقه وَهُو فِ المؤت يَبْكي، فسَلَم، وَجُلس، وَقَالَ: "مَا يُبْكِيْكَ يَا أَخَى؟ أَلا تَذَكُّرُ صُحْبَةً رَسُوْل الله؟ ألا تَذكرُ المشاهدُ الصَّالحة؟"، قال: "وَالله مَا

أحوال بعض الصلف في ساعة الاحتضار؛

يُبْكِيْنِي وَاحِدَةٌ مِنْ ثَنْتَيْنِ، مَا أَبْكِي حُبًّا بِالدُّنْيَا، وَلاَ كَرَاهِيَةٌ لِلقَاءِ اللَّهِ". قَالَ سَعْدٌ: "فَمَا يُبْكِيْكَ بَعْدَ ثَمَانَيْنِ؟ مَقَالَ: "قُبَاكِيْنِي أَنَّ خَلَيْلِي عَهدَ إِلَيْ عَهْدَا فَقَالَ: "لْيَكُنْ بَلَاغٌ أَحَدكُمْ مَنَ الدُّنْيَا كَزَادُ الرَّاكِب"، وَإِنَّا قَدْ خَشِينًا أَنَّا قَدْ تَعَدَّيْنَا". هذا هو سَلَمَان-رضي الله عنه- يخشى أن يكون قد تعدى، فماذا يقول مَنْ تعدى حقيقة وماذا يقول مَنْ تعدى حقيقة وماذا يقول مَنْ تعدى على أعراض الناس حدود الله فانتهكها، وتعدى على أعراض الناس ولحومهم فنهشها، وتعدى على عقائد الناس وأخلاقهم فأفسدها و

هذه هي المحاسبة، هل تعدَّى؟ هل قصَّر؟ هل بدَّل؟ هل غيَّر؟

وهذا عمرو بن العاص- رضي الله عنه- جزع جزعاً شديدًا عند الموت، فقال له ابنه عبد الله: "مَا هَذَا الْجَزَعُ، وَقَدْ كَانَ رَسُولُ الله-صَلّى الله عَلَيْه وَسَلَّم- يُدْنيكَ وَيَسْتَعْمِلُكَ؟"، قَالَ: الله عَلَيْه وَسَلَّم- يُدْنيكَ وَيَسْتَعْمِلُكَ؟"، قَالَ: الله عَلَيْه وَسَلَّم- يُدْنيكَ وَيَسْتَعْمِلُكَ؟"، قَالَ: وَالله عَلَيْه وَسَلَّم- يُدْنيكَ وَيَسْتَعْمِلُكَ؟ أَمْ تَأَلُّفَا يَتَأَلَّفَني، وَالله عَلَى الله عَلَى رَجُلَيْن أَنَّهُ قَدْ فَارَق الدُّنيَا وَهُو وَلَكَنِي أَشْهَدُ عَلَى رَجُلَيْن أَنَّهُ قَدْ فَارَق الدُّنيَا وَهُو يَحَبُّهُمَا: ابْنُ سُمَيَّة، وَابْنُ أُمْ عَبْد"، فَلَمَا جَد يَكُونُ يَعْنَى: الله عَنى: الشَّدت عليه سكراتُ المُوت وَضَعَ يَدُهُ مَوْضَعَ الْأَغْلَالِ مِنْ ذَقْنه وَقَالَ: "اللهم أَمَرْتَنَا فَرَكِبْنَا، وَلا يَسْعَنَا إِلاً مَفْفَرَتُكَ" وَكَانَتْ هذه كلماته-رضي الله عنه- وهو شديد وكانت هذه كلماته-رضي الله عنه- وهو شديد الاحتضار حتى خرجت روحه وفارق الدنيا؛ الاحتضار حتى خرجت روحه وفارق الدنيا؛ اللهم أَمَرْتَنَا فَرَكِبْنَا، وَلَا يَسَعُنَا فَرَكِبْنَا، وَلا يَسَعُنَا الله مَنْ يَسْعُنَا الله مَنْ الله عَنه وفارق الدنيا؛ اللهم أَمَرْتَنَا فَرَكِبْنَا، وَنَهَيْتَنَا فَرَكِبْنَا، وَلا يَسَعُنَا الله عَنْ يَسَعُنَا الله عَنْ اله الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الهُ الله عَنْ المَاله عَنْ الله عَنْ اله عَنْ الله عَنْ اله عَنْ الله عَنْ الهُ الهُ الله عَنْ الهُ الله عَنْ الهَا الله الله عَنْ الهُ ال

اللهم أُحْسِنُ عاقبَتُنا في الأمور كلها، وأجرُنا من خزي الدنيا وعذاب الآخرة، اللهم اجعلنا ممن يضرح بلقائك وينعم بعفوك وعطائك، واجعلنا من حزبك وأوليائك، اللهم هَونُ علينا سكراتِ الموت، اللهم توفينا وأثتَ راض عنا.

وأخبار القوم لا تنتهي وكُل واحدة أعجب من أختها.

لوسية باغتنام الحياة والسخة والقراغ

وبعدُ-أيها الأحياء-، وبعدُ-أيها الأصحاء-، أنتم تقدرون على ما لا يقدر عليه أهلُ القبور، فاغتَنموا الصحة والفراغَ قبل يوم الغرغرة وقبل يوم الحساب، فكلُّ يوم يعيشه المرء، بل كل ساعة

يعيشها هي غنيمة، ومن اتقى الله فيما بقي غُفرَ له ما قد مضى وما قد بقي، وَمَن استعمل صحتَه وفراغه في الطاعة فهو المغبوط، ومَن استعملها في المعصية فهو المغبوط، ومَن استعملها في المعصية فهو المغبون، الفراغ يعقبه شغل، والصحة يعقبها سقم، أعوذ بالله من الشيطان الرجيم: ( الله في المنه الشيطان الرجيم: ( الله في المنه المنه المنه في المنه المنه المنه المنه في المنه المنه

السعيد عن اقعظ بغير دد

أما بعد: أيها المسلمون: من مُعالم العظة والاتعاظ أن تعلموا أن الأعمال بالخواتيم، والسعيد من وُعظ بغيره، وكل متعة يعقبها موت فهي هباء، (أَسَيْنُ فِي فَيَعْلَمُ مِنْ الْمُعْلَمُ وَالْمُعْمَلُونَ مِنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

ومن معالم العظة-عباد الله-؛ أن يدرك المرء أن الأيام خزائن وما مضى فإنه لا يعود، ولا ذكر بغير إنابة، ولا انتفاع بغير استجابة، وتأملوا هذه اللفتة من الإمام الحافظ ابن القيم-رحمه الله- فهو يقول: "فمن كان مشغولاً بالله، وذكره، ومحبته، وطاعته في حياته وَجَدَ ذلك أحوج ما هو إليه عند خروج روحه، ومن كان مشغولاً بغيره في حياته وصحبته فيعسر عليه اشتغاله بالله وحضوره عند الموت، ولا يثبت إلا أهل الطاعة الصادقون الصابرون، فهم لا تزيغ قلوبهم ساعة الاحتضار ولا تنال منهم الشياطين شيئًا".

ألا فاتقوا الله-رحمكم الله- واعلموا أن مما أوصى به السلف-رحمهم الله- عند الاحتضار حُسن الظن بالله؛ بأن يظن بما يليق بالله-عز وجل-، وما تقتضيه أسماؤه الحسني وصفاته العليا، فيرجو رحمة الله وفضله وعفوه واحسانه وغفرانه وسعة رحمته، ويكون ذلك حين يتحدث الذين حول هذا المحتضر عن محاسن أعماله وجميل ما قدَّم من خير وفضل، والحسرة لن لم يكن له محاسن وفضائل يرجوها عند ربه.

وحُسُن الظن بالله هو أعلى درجات التوكل، ولا يتوكل على الله حق التوكل إلا من أحسن الظن به-سبحانه-.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

### مام المحدي



الحلقة الثانية

أولاً: السنّ الرواقب المرتبطة بالصلوات الخمس: تنقسم السنن الرواتب المرتبطة بالصلوات الخمس إلى رواتب قبلية يستعد المصلى من خلالها بين يدي ربه استحضارًا لخشيته واستعدادًا لما هو مُقبِل عليه من الطاعة فيدخل إلى الصلاة، وقد نسى مشاغل الدُّنيا ورواتب بعدية تجبر ما نقص من الفرائض من سنن وآداب وخشوع، وقد سبق بيان ذلك.

بدأنا في الحلقة السابقة الحديث عن صلاة التطوع، وذكرنا فضلها وأنواعها، وتحدثنا عن السنن الرواتب المؤكدة المرتبطة بالصلوات الخمس القبلية والبعدية، ورجحنا أن عددها اثنتا

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

عشرة ركعة، ونكمل الحديث فيما بدأناه:

وقد سبق الحديث عن عدد السنن الراتبة المؤكدة، ورجحنا كونها اثنتي عشرة ركعة، أما الرواتب غير المؤكدة وهي التي صلاها النبي صلى الله عليه وسلم أحيانًا وتركها أخرى؛ فهي سُنَّة العصر، وهي ركعتان أو أربع، فمن شاء صلى ركعتين، ومن شاء صلى أربعًا، وتُؤدِّي هذه الشُّنة قبل صلاة العصر، ودليل ذلك حديث عبد الله بن شقيق قال: سألت عائشة عن صلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم قالت: "كان يصلى أربِعًا قبل الظهر، وثنتين بعدها، وثنتين قبل العصر، وثنتين بعد الغرب، وثنتين بعد العشاء.." الحديث رواه أحمد، وقال شعيب الأرناؤوط: إسناده صحيح على شرط مسلم.

وحديث ابن عمر رضى الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «رحم الله امرأ صلى قبل العصر أربعًا» رواه أحمد وأبو داود، وقال الألباني: حسن.

أما الركعتان بعد العصر فقد اختلف فيهما اختلافا كبيرًا، قال الخطابي: "صلاة النبي صلى الله عليه وسلم في هذا الوقت قيل: إنه مخصوص بذلك، وقيل: إن الأصل فيه أنه صلاها يومًا قضاء لفائت ركعتى الظهر، وكان صلى الله عليه وسلم إذا فعل فعلا واظب عليه ولم يقطعه فيما بعد، وقيل: إنه صلى بعد العصر تنبيهًا لأمته أن نهيه صلى الله عليه وسلم عن الصلاة بعد الصبح وبعد العصر على وجه الكراهية لا على وجه التحريم. (عون المعبود العظيم آبادي ١١٣/٤).

وقال بعض أهل العلم إنها سنة، أو جائزة، وسنعرض الأدلة التي احتج بها كل فريق فيما يلي: ﴿ وَهُمْ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ

١- أدلة من قال بالجواز من مسلم من قال بالجواز

عن عائشة رضى الله عنها قالت: (ركعتان لم يكن رسول الله صلى الله عليه وسلم يدعهما سرًّا ولا علانية: ركعتان قبل صلاة الصبح، وركعتان بعد العصر" أخرجه البخاري (١٥٦/١) ومسلم (۲/۱۱۲). واحد المرابع المرابع المرابع المرابع

تعبان ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧٢ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

وعن عائشة قالت: "أشهد أنه لم يأت في يومي قط الا صلى بعد العصر ركعتين". (صحيح أبي داود). وهذا الحديث بدل على جواز الصلأة بعد العصر، ويؤيده ما روى عن عبد الله بن رياح عن رجل من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم صلى العصر، فقام رجل يصلى، فرآه عمر، فقال له: "اجلس، فإنما هلك أهل الكتاب أنه لم يكن لصلاتهم فصل" الحديث. قال الألباني: "وهذا إسناد صحيح رجاله ثقات رجال البخاري، وجهالة الصحابي لا تضر، وهو أبو رمثة كما في رواية أبى داود ١٠٠٧.

وهو يدل على جواز الصلاة بعد العصر؛ لأنه لو كان غير جائز، لأنكر ذلك على الرجل أيضًا كما هو ظاهر، وهو مطابق لما ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان يصلي بعد العصر ركعتين، ويدل على أن ذلك ليس من خصوصياته صلى الله عليه وسلم، وما صح عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: " لا صلاة بعد العصر حتى تغرب الشمس" محمول على ما إذا كانت الشمس مصفرة، لأحاديث صحت مقيدة بذلك. (السلسلة الصحيحة للألباني ٢٨/٦).

قالوا: وجاء عن عمر بن الخطاب رضى الله تعالى عنه القول الفصل في ذلك، فإنه رأى زيد بن خالد يصلى بعد العصر، فضريه بالمقرعة وهو في الصلاة، فلما أنهى صلاته قال: لماذا تضريني يا أمير المؤمنين؟! فقال: أتصلى بعد العصر؟ فقال: نعم، أصلى ركعتين، ولن أتركهما، فاضرب كما تريد! فقال؛ يا زيد! إني لم أضرب عليهما إلا أني خشيت أن يتمادى الناس بالصلاة بعد العصر إلى أن تغرب الشمس، وقد قال صلى الله عليه وسلم: "لا تحروا بالصلاة غروب الشمس فإنها تغرب بين قرنى شيطان"، وبين علة أخرى للنهى بقوله عليه الصلاة والسلام: "فإن قومًا يسجدون لها في ذلك الوقت"، وكره أن يشابه المسلم الكافرين بالصلاة في ذلك الوقت، ومن مقاصد الشرع مخالفتهم.

إذا عمر كان يضرب عن الصلاة بعد العصر سدًا للذريعة، حتى لا يصلي أحد عند الفروب. (شرح بلوغ المرام لعطية بن محمد سالم).

قالوا: والآثار قد تعارضت في الصلاة بعد العصر، والصلاة فعل خير، وقد قال الله عز وجل: (وافعُلوا

الخير) (الحج:٧٧)، فلا يجوز أن يمتنع من فعل الخير، إلا بدليل لا مُعارض له، وممن رخص في التطوع بعد العصر عليُّ بن أبي طالب، والزبير، وابنه عبدالله، وتميم الداري، والنعمان بن بشير، وعائشة، وأم سلمة، أمّا المؤمنين، وإن أبا أيوب الأنصاري كان يصلي قبل خلافة عمر ركعتين بعد العصر، فلما استخلف عمر تركهما، فلما توفي عمر ركعهما، فقيل له: ما هذا؟ فقال: إن عمركان يضرب الناس عليهما، وقال أحمد بن حنبل: لا نفعله ولا نعيب من فعله. (انظر التمهيد ابن عبد البر -(WV/1W

هذا وقد روى ابن أبي شيبة عن جماعة من السلف أنهم كانوا يصلون هاتين الركعتين بعد العصر، منهم أبو بردة بن أبي موسى، وأبو الشعثاء، وعمرو بن ميمون، والأسود بن يزيد، وأبو وائل، ويتلخص مما سبق أن الركعتين بعد العصر سُنة إذا صليت العصر معها قبل اصفرار الشمس، وأن ضرب عمر عليها إنما هو اجتهاد منه وافقه عليه بعض الصحابة، وخالفه آخرون، وعلى رأسهم أم المؤمنين رضى الله عنها، ولكل من الفريقين موافقون، فوجب الرجوع إلى السنة" (انظر السلسلة الصحيحة للألباني -(219/7

وأجابوا عن ذلك بأن هذه الأحاديث تحمّل على أن الرسول صلى الله عليه وسلم قد صلى الركعتين بعد العصر قضاء لراتية الظهر البعدية عندما شغل عنهما مرة فلم يصلهما، فصلاهما عقب صلاة العصر ثم استمر يصليهما عقب صلاة العصر؛ لأنه صلى الله عليه وسلم كان إذا صلى صلاة داوم عليها، وهذا من خصوصياته لا يُقتدي به فيه. وقد رأي عدد من صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم رسول الله صلى الله عليه وسلم يفعل ذلك، فظنوا أنه من الماحات أو المسنونات اقتداء به، فنقلوا ما شاهدوه وأفتوا بمشروعيته.

٧- أدلة من قال بأنها ليست سنة؛

عن كريب أن ابن عباس، والمسور بن مخرمة، وعبد الرحمن بن أزهر رضى الله عنهم أرسلوه إلى عائشة رضى الله عنها، فقالوا: اقرأ عليها السلام منا جميعًا، وسُلها عن الركعتين بعد صلاة العصر وقل لها: إِنَّا أَخْسِرِنَا أَنْكُ تُصلِّينَهِما، وقد بِلْغُنَا أَنْ



النبي صلى الله عليه وسلم نهى عنهما، وقال ابن عباس: وكنت أضرب الناس مع عمر بن الخطاب عنهما، فقال كريب: فدخلت على عائشة رضى الله عنها فبلغتها ما أرسلوني فقالت؛ سَلْ أمُّ سلمة، فخرجت إليهم فأخبرتهم بقولها، فردوني إلى أم سلمة بمثل ما أرسلوني به إلى عائشة، فقالت أم سلمة رضى الله عنها: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم ينهي عنهما، ثم رأيته يصليهما حين صلى العصر، ثم دخل وعندي نسوة من بني حَرَام من الأنصار، فأرسلتُ إليه الجارية فقلت: قومي بجنبه فقولى له: تقول لك أم سلمة: يا رسول الله سمعتك تنهى عن هاتين وأراك تصليهما، فإن أشار بيده فاستأخري عنه، ففعلت الحارية فأشار بيده فاستأخرت عنه، فلما انصرف قال: يا بنت أبي أمية، سألت عن الركعتين بعد العصر، وإنه أتاني ناسٌ من عبد القيس فشغلوني عن الركعتين اللتين بعد الظهر، فهما هاتان، رواه البخاري ومسلم.

وجه الدلالة أن عائشة رضي الله عنها كانت ترى رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلي ركعتين عقب العصر، ولما لم تكن تعلم سببهما فقد ظنتهما سننة لعموم المسلمين، فكانت تفتي بذلك. أما سبب الركعتين هاتين فقد عَلمَتْه أم سلمة رضي الله عنها، من أنه عليه الصلاة والسلام كان قد شُغلَ عن ركعتي الظهر البعديتين فقضاهما عقب صلاة عن ركعتي الظهر البعديتين فقضاهما عقب صلاة العصر، ثم داوم على أدائهما، وهذا ينفي عنهما أنهما سُنَة لعموم المسلمين.

٢- لقد نُقل عن رسول الله صلى الله عليه وسلم من طرق صحيحة أنه كان ينهى عن الصلاة بعد العصر، فلما ثبت لنا ذلك ثم رأيناه عليه الصلاة والسلام يُصلي بعد العصر أدركنا أن ذلك من خصوصياته، وأن هذا المعنى منقول عنه أيضًا.

"- عن ربيعة بن درَّاج أن علي بن أبي طالب سبَّح بعد العصر ركعتين في طريق مكة، فرآه عمر فتغيَّظ عليه ثم قال: أمَّا والله لقد علمتَ أن رسول الله عليه وسلم نهى عنهما، رواه أحمد. فهذا الحديث يدل صراحة على ثبات حكم النهي عن الصلاة بعد العصر.

وعن معاوية بن أبي سفيان قال: «إنكم لَتُصلُّون صلاة، لقد صحبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم فما رأيناه يصليهما، ولقد نهى عنهما، يعنى

الركعتين بعد العصر، رواه البخاري.
عن عائشة رضي الله عنها «أن رسول الله صلى الله
عليه وسلم كان يصلي بعد العصر وينهى عنها،
ويواصل وينهى عن الوصال». رواه أبو داود. قدل
على أن ذلك من خصوصيات النبي صلى الله عليه
وسلم.

تلخص من كلامهم أن القول بالسُّنَة البعدية لصلاة العصر لم يقل به سوى عائشة، وابن الزبير فيما رُوي عنهما من آثار، وقد رأيتم كيف حصل ذلك منهما، ولم يفعلها سوى علي رضي الله عنه، وقد رأيتم كيف أن عمر رضي الله عنه قد أنكرها عليه، وذكره بالنهي عنها. (انظر الجامع لأحكام الصلاة لمحمود عويضة).

وهناك أدلة أخرى للفريقين تركنا ذكرها خشية الاطالة.

وأما سُنَّة المغرب فهي ركعتان قبل الصلاة المفروضة، فعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: «كان المؤذُن إذا أذَّن قام ناسٌ من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم يبتدرون السواري، حتى يخرج النبي صلى الله عليه وسلم وهم كذلك، يصلون الركعتين قبل المغرب، ولم يكن بين الأذان والإقامة شيء، رواه البخاري ومسلم.

وعن عبد الله المُزَني عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «صلوا قبل صلاة المغرب، قال في الثالثة: لمن شاء، كراهية أن يتخذها الناس سُنَّة، رواه الناس سُنَّة، رواه

وهذه السُّنَة لم يُعرف أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم صلاها يومًا، لذا فإنها تصنَّف في أدنى الله والمرجات بالنسبة للسنن اللحقة بالرواتب المؤكدة. وأما سُنَة العشاء الملحقة بالرواتب فهي ركعتان النتان، أو ركعات أربع تضاف إلى ركعتي العشاء النتان، أو ركعات أربع تضاف إلى ركعتي العشاء البعديتين الراتبتين المؤكدتين، فعن شريح بن هاني قال: «سألت عائشة عن صلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم، قالت، لم تكن صلاة أخرى أن يؤخرها إذا كان على حديث من صلاة العشاء الآخرة، وما صلاها قط فدخل علي إلا صلى بعدها أربعًا أو سلاً، وواه أحمد والنَّسائي وأبو داود.

قوله أربعًا أو ستًا؛ أي يشمل الراتبتين والسُنة اللحقة،

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

شعبان ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧٢ - السنة الثامنة والأربعون التوجيب

### أولا: تعريف العياء

الحياء لفة:

مصدرحيي من الحياة، والغيث يسمى حَيا-بالقصر-لأن به حياة الأرض والنبات والدواب، وكذلك سميت "بالحياء" حياة الدنيا والآخرة، فمن "لا حياء" فيه فهو مبت في الدنبا شقى في الآخرة" (الحواب الكافي: ص ۸۳).

قال ابن القيم رحمه الله: (ولهذا كان خلق "الحياء" مشتقًا من "الحياة" اسمًا وحقيقة فأكمل الناس "حياة" أكملهم حياء، ونقصان "حياء" المرء من نقصان "حياته"، فإن الروح إذا ماتت لم تحس بما يؤلها من القبائح، فلا تستحى منها، فإذا كانت صحيحة الحياة أحست بذلك، فاستحيت منه) (تهذیب مدارج السالکین ۲/۸۶۸)

وية الشرع:

"خُلُق يبعث على اجتناب القبيح من الأفعال، والأقوال، ويمنع من التقصير في حقّ ذي الحق. "الموسوعة الفقهية" (١٨/ ٢٥٩).

ثانياء الحياء توعانء

جبلي غريزي وكسبي إيماني: قَالَ ابن رجب: "اعْلُمْ أَنْ الْحَيَاءَ نَوْعَان: أَحَدُهُمَا: مَا كَانَ خُلُقًا وَجِبِلَّةٍ غَيْرَ مُكْتَسَب، وَهُوَ مِنْ أَجُلُ الْأَخْلَاق الَّتِي يَمْنَحُهَا اللَّهِ الْعَبْدَ وَيَجْبُلُهُ عَلَيْهَا".

النَّوْعُ الثَّاني:

"مَا كَانَ مُكْتَسَبًا مِنْ مَعْرِفَة اللَّهِ، وَمَعْرِفَة عَظْمَته وَقَرْبِهِ مِنْ عِبَادِهِ، وَاطْلاعِهُ عَلَيْهِمْ، وَعَلَّمَهُ بِخَائِنُهُ الْأَعْيَنِ وَمَا تَحْفِي الصَّدُورُ، فَهَذَا مِنْ أَعْلَى حَصَالَ الْإِيمَانَ، بِلَ هُوَ مِنْ أَعْلَى دَرَجَاتَ الْإِحْسَانَ". (جامع العلوم والحكم ١/٢٠٥).

قَالَ الْقُرْطَبِيُّ فِي الْمُفْهِمِ: "وَكَانَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم قَدْ جُمعَ لَهُ النَّوْعَانِ مِنْ الْحَيَاءِ الْكُتَّسَبِ وَالْغُرِيزِيُ، وَكَانَ فِي الْغُرِيزِيُ أَشَدُ حَيَاءُ مِنْ الْعَذَرَاءَ فِيْ خَدْرُهَا، وَكَانَ فِي الْكَتْسُبِ فِي الْذُرُوةِ الْعُلْيَا صلى اللَّه عليه وسلم. (المفهم ١٣٦١).

ثالثًا: الترغيب في الحياء في القرآن والسنة:

أولا : في القرآن الكريم:

قال تعالى: (وَلِياسُ النَّقُويُ وَلِكَ خَيْرٌ) (الأعراف:٢٦). فُسُر لباس التَّقوى بأنَّه الحياء كما رُوي عن الحسن. (تفسير الألوسي ٤/٤٤٣)

وعن معبد الجهني قال: لباس التقوى الحياء

الحمد لله، والصارة والسارم على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فإن من مكارم الأخلاق ومحاسن الأعمال التي دعت إليها الشريعة ورغبت فيها "خُلْق الحياء"، فهو عمدة الأخلاق وسيدها، وأعظمها قدرًا، وأكثرها نفعًا، وهو خلق الإسلام، وقرين الإيمان، ومنبع كل خير، ويه تحيا القلوب وتسمو النفوس، وتسعد في الدنيا والأخرة.

ويأتى هذا المقال؛ تأكيدًا لهذه المعانى النبيلة، ودعوة للتحلي والتخلق بهذا الخلق التبيل، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

معاوية محمد هيكل

التوحيد معبان ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧٢ - السنة الثامنة والأربعون

(تفسير القرطبي ٨/ ١٧٥).

وقال تعالى: (فَأَمَّمُ إِمْدَهُمَا تَمْثِي عَلَى أَسْتِعْمُ لِهِ وَقَالَ تَعْلَى عَلَى أَسْتِعْمُ لِهِ وَاللَّ

(القصص: ٢٥)..قال عمر رضي الله عنه:
"ليست بسلفع من النساء خَرَّاجة ولاَّجَة
ولكن جاءت مستترة قد وضعت كُم درعها على
وجهها" (الدر المنثور ١٢٤/٥). سلفع: يعني:
سليطة جريئة

قال الطَّبْرِي: (فأَتَتُهُ تَمْشي عَلَى اسْتخياءِ، وهي تسْتخييء في اسْتخياءِ، وهي تسْتُخيي منه) (جامع البيان ١٧٢١/٨٨). وهذا يدل على كرم عنصرها، وخلقها الحسن، فإن الحياء من الأخلاق الفاضلة، وخصوصا في النساء "(تفسير السعدي ١٢٧٧).

### (١) الصاء خلق الاسلام،

عَنْ أَنَسَ رضي الله عنه قالٍ: قَالَ رَسُولُ الله عَنْ أَنَسَ رضي الله عنه قالٍ: قَالَ رَسُولُ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ: (إِنَّ لَكُلُ دِينِ خُلُقًا، وَخُلُقً الْإِسْلَامِ الْحَيَاءُ) (السلسلة الصحيحة ٤٠٠). "يعني: الغالب على أهل كل دين طبع وسجية سوى الحياء، والغالب على سجية أهل الإسلام التي بها قوامه وجماله "الحياء"، لأنه متمم التي بها قوامه وجماله "الحياء"، لأنه عليه وسلم لكارم الأخلاق التي بعث صلى الله عليه وسلم للإتمامها، ولما كان الإسلام أشرف الأديان، أعطاه الله أسنى الأخلاق وأشرفها." انتهى. (انظر شرح الزرقاني على الموطأ ٢٠٤/٣)

### (٢) الحياء أجمعت عليه رسالات الأنبياء؛

عن أبي مسعود البدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إنَّ ممًا أدرك النّاس من كلام النّبوَّة الأولى: إذا لم تستح فاصنع ما شئت) (رواه البخاري ٢١٢٠). قال الخطابي: (معنى قوله: (النّبوَّة الأولى): "أنَّ الحَياء لم يزل أمره ثابتًا، واستعماله واجبًا منذ زمان النّبوَّة الأولى، وأنه ما من نبيً إلَّا وقد ندَب إلى الحياء وبُعث عليه، وأنه لم ينسخ فيما نسخ من شرائعهم، ولم يُبدَّل فيما بُدُل منها" (معالم السنن ١٠٩/٤).

قَالَ الْمَنَاوِي؛ (معناه؛ أَن مما بقي فأدركُوهُ من كلام الأنبياء المتقدمين أن "الحياء" هو المانع من اقتراف القبائح والاشتغال بمنهيات الشرع ومستهجنات العقل وذلك أمر قد عُلمَ صَوابُه

وظهر فضله واتفقت الشرائع والعقول على حسنه، وما هذه صفته لم يجر عليه النسخ والتبديل) (فيض القدير ١/ ص٤٣).

### (٣) العياء شعبة من الإيمان:

(معالم السش ١/٢/٤)

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (الإيمان بضع وسبعون أو بضع وستُون شعبة، أعلاها: قول: لا إله إلا الله. وأدناها: إماطة الأذى عن الطريق. والحياء شعبة من الإيمان) (رواه مسلم ٣٥). قال الخطّابي: (معنى قوله: (الحيّاء شعبة من الإيمان) أنَّ الحَيّاء يقطع صاحبه عن المعاصي ويحجزه عنها، فصار بذلك من الإيمان)

وقال السعدي: (هذا الحديث من جملة النُصوص الدَّالة على أنَّ الإيمان اسم يشمل عقائد القلب وأعماله، وأعمال الجوارح، وأقوال اللسان، فكل ما يقرب إلى الله، وما يحبه ويرضاه من واجب ومستحب فإنه داخل في الأيمان. وذكر هنا أعلاه وأدناه، وما بين ذلك وهو: الحياء. ولعل ذكر الحياء؛ لأنه السبب الأقوى للقيام بجميع شعب الإيمان. فإنَّ مَن استحيا من الله لتواتر تعمه، وسوابغ كرمه، وتجليه عليه بأسمائه الحسني، والعبد مع هذا كثير التقصير مع هذا الرب الجليل الكبير، وخباء التوقي من الجرائم، والقيام بالواجبات الحياء التوقي من الجرائم، والقيام بالواجبات الحياء التوقي من الجرائم، والقيام بالواجبات والمستحبات) (بهجة قلوب الأبرار ص١٧٥).

### (2) الحياء منبع كل خير:

عن عمران بن حصين رضي الله عنهما قال: قال النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: (الحَيَاءُ لا يأتي إلَّا بخير) (رواه البخاري ٢١١٧، ومسلم ٣٧).

قال ابن بطال: (معناه: أنَّ مَن استحيا مِن النَّاس أن يَرُوهُ يأتي الفجور ويرتكب المحارم، فذلك داعية له إلى أن يكون أشدَّ حياءً مِن ربِّه وخالقه، ومَن استحيا مِن ربِّه فإنَّ حياءه زاجِرٌ لِه عن تضييع فرائضه وركوب معاصيه؛ لأنَّ كلَّ ذي فطرة صحيحة، يعلم أنَّ الله تعالى النَّافع له والضَّار والرَّزاق والمحيي والمميت، فإذا علم ذلك فينبغي له أن يستحيي منه عزَّ

وجلً) (شرح صحيح البخاري ٢٩٧/٩). قالٍ ابن رجب: (الحياء لا يأتي إلَّا بخير): فإنَّه يكفُ عن ارتكاب القبائح ودناءة الأخلاق، ويحثُ على استعمال مكارم الأخلاق ومعاليها، فهو من خصال الايمان بهذا الاعتبار) (جامع العلوم

والحكم ٥٠١/١). قال ابن حجر: (إذا صار الحياء عادة، وتخلَّق به صاحبه، يكون سببًا يجلب الخير إليه، فيكون منه الخير بالذَّات والسّبب) (فتح الباري ١١/ ٥٢٧)

فَالْحَياء فَضِيلَة مِنْ فَضَائِلَ الْفَطْرة، وهو مادّة الخير والفضيلة، وبهذا وصفه النّبيُّ صلى الله عليه وسلم بقوله: (الحَيَاء خيرٌ كلّه) (صحيح مسلم ٣٧).

قال ابن القيم رحمه الله: (خُلق "الحياء" من أفضل الأخلاق وأجلها وأعظمها قدرًا وأكثرها نفعًا بل هو خاصة الإنسانية، فَمَن لا حياء فيه فليس معه من الإنسانية إلا اللحم والدم وصورتهما الظاهرة كما أنه ليس معه من الخيرشيء "(مفتاح دار السعادة ۲۲۷).

### (٥) العياء والايمان قرينان لا يفترقان:

عن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "الحياء والايمان قُرِنا جميعًا، فإذا رُفِعَ أحدهما رُفِعَ الآخر" (صحيح الجامع ٣١٩٥).

قال الطيبي: "فيه رائحة التجريد، حيث جرَّد من الإيمان شَعبة منه، وجعلها قرينة له على سبيل الاستعارة، كأنهما رضيعا لبان ثدي، فتقاسما على ألا يفترقا" (فيض التقدير٣/ ٤٢٦).

### (٦) حقيقة الحياء من الله:

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (استحيوا من الله حقَّ الحياء. قال: قلنا: يا رسول الله إنَّا لنستَحيي، والحمد لله. قال: ليس ذاك، ولكنَّ الاستحياء من الله حقَّ الحياء: أن تحفظ الرَّأْس وما وعي، وتتذكر الموت والبلّي، ومن أراد الآخرة، ترك زينة الدُّنيا، فمَن فعل ذلك، فقد استحيا من الله حقَّ الحياء) (صحيح داترمذي ١٤٥٨).

قَالِ ابن رجب: (يدخل فيه حفظ السَّمع والبصر واللسان من المحرَّمات، وحفظ البطن وما حوى، يتضمَّن حفظ القلب عن الإصرار على ما حرَّم الله، ويتضمَّن أيضًا حفظ البطن من إدخال

الحرام إليه من المآكل والمشارب، ومن أعظم ما يجب حفظه من نُواهي الله عز وجلَّ اللُسان والفرج) (جامع العلوم والحكم ص ٤٦٤).

وقال المباركفوري في شرح الحديث: (قوله! (استحيوا من الله حقَّ الحَياء)). أي: حياءَ ثابتًا ولازمًا صادقًا، قاله المناويُ، وقيل: أي: اتقوا الله حقَّ تقاته.

(قلنا يا نبيَّ الله إنَّا لنستحيي). لم يقولوا: حقَّ الحَيَاء؛ اعترافًا بالعجز عنه.

(والحمد لله). أي على توفيقنا به.

(قال: ليس ذاك). أي: ليس حقَّ الحَيَاءِ ما تحسبونه، بل أن يحفظ جميع جوارحه عمًا لا يرضي.

(ولكن الاستحياء من الله حقَّ الحَيَاء؛ أن تحفظ الرُّأس). أي؛ عن استعماله في غير طاعة الله، بأن لا تسجد لغيره، ولا تصلي للرياء، ولا تخضع به لغير الله، ولا ترفعه تكبُّرًا.

(وما وعي). أي: جمعه الرَّأس مِن اللَسان، والعين، والأذن عمًا لا يحلُ استعماله.

(وتحفظ البطن). أي: عن أكل الحرام.

(وما حوى). أي ما اتصل اجتماعه به من الفرج، والرّجلين، واليدين، والقلب، فإنَّ هذه الأعضاء متصلة بالجوف، وحفظها بأن لا تستعملها في العاصى، بل في مرضاة الله تعالى.

(وتتذكَّرالمُوت والبِلِي). بكسرالباء، مِن بَلَى الشِّيء إذا صار خُلقًا متفُّتُنَا، يعني تتذكَّر صيرورتك في القبر عظامًا بالية.

(ومَّن أراد الأَخرة ترك زينة الدُّنْيا). فإنَّهما لا يجتمعان على وجه الكمال حتى للأقوياء، قاله القارى.

وقال المناويُّ: لأنَّهما ضرَّتان، فمتى أرضيت إحداهما أغضبت الأخرى) (تحفة الأحوذي ١٣٠/٧).

### رابعا: العباء صفة من صفات الله تعالى:

الحياء والاستحياء صفة خبرية ثابتة لله عز وجل بالكتاب والسنة، "والحيي" اسم من أسماء الله تعالى

أدلة القرآن الكريم:

١- قوله تعالى: ﴿إِنَّ أَلَّهُ لَا يَسْتَغِيدَ أَن يَضَرِبَ مَثَلًا مَا بَعُوضَةُ فَمَا فَوْقَهَا ﴾ (البقرة: ٢٦).

٢- قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ لا يَسْتَخي مِنْ الْحَقِّ،
 (الأحزاب، ٥٣).

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: "من فوائد الآية: إثبات الحياء لله عز وجل. ووجه الدلالة: أن نفى الاستحياء عن الله في هذه الحال دليل على ثبوته فيما يقابلها؛ وقد جاء ذلك صريحًا في السنة (مجموع الفتاوي) أدلة السُنَّة النبويَّة:

(١) حديث أبي واقد الليثي رضي الله عنه مرفوعًا: (... وأما الآخر فاستحيا؛ فاستحيا الله منه، وأما الآخر فأعرض؛ فأعرض الله عنه) رواه: البخاري (٦٦)، ومسلم (١٤٠٥).

(٢) حديث سلمان رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إنَّ ربِّكم "حييٌّ" كريمٌ، يستحى أن يبسطُ العبدُ يديه اليه فيردُّهُما صفرًا) (صحيح الجامع ٢٠٧٠). (٣) حديث يَعْلَى بن أميةَ رضي الله عنه؛ أنَّ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم قال: "إنَّ الله تعالى حييٌّ ستُينٌ يُحبُّ الحياءَ والسَّترَ فإذا اغتسَلُ أحدُكم فليستَترُ" (صحيح الجامع .(IVOT

وقوله: «حَيِيٌّ» فيه تَسميتُه سُبحانُه بهذا الاسم، ووصفه جَل وعلا بمُقتضاه، وهو ثابت على وَجُه لا نَقْصَ فيه؛ بل على الوجه اللَّائق به سبحانه من غير تكييف ولا تعطيل، ولا تحريف ولا تمثيل.

وممن أُثبت صفة الاستحياء من السلف شيخ الحرمين أبو الحسن محمد بن عبد الملك الكرجيُّ في كتابه الذي سماه: (الفصول في الأصول عن الأثمة الفحول الزامًا لذوي البدع والفضول)، وكان من أئمة الشافعية، ونقله عنه إقرارًا له شيخ الإسلام ابنُ تيمية في ((مجموع الفتاوي ١/٥٥٨).

وقال الباركفوري: "ووصفه تعالى بالحياء يُحمَلُ عَلَى مَا يَلِيقُ له، كسائر صفاته، نُؤمنُ بها ولا نكيفها"(تحفة الأحوذي ٩/ ٤٤٥). وقال ابن القيم رحمه الله: «وأما "حياء الرب" تبارك وتعالى من عبده فنوع آخر لا تدركه الأفهام، ولا تكيفه العقول، فإنه حياء كرم، وير، وجود، وجلال، فإنه تبارك وتعالى: حيى، كريم، يستحى من عبده إذا رفع إليه يديه أن يردهما صفراً، ويستحى أن يعذب ذا شيبة شابت في الإسلام، (مدارج السالكين ٢١١/٢). وقال الشيخ خليل هرَّاس رحمه الله:

((وحياؤه تعالى وصف يليق به، ليس كحياء المخلوقين، الذي هو تغير وانكسار يعتري الشخص عند خوف ما يُعاب أو يُذَم، بل هو ترك ما ليس يتناسب مع سعة رحمته، وكمال جوده، وكرمه، وعظيم عفوه، وحلمه؛ فالعبد يجاهره بالمعصية مع أنه أفقر شيء إليه وأضعفه لديه، ويستعين بنعمه على معصيته، ولكن الرب سبحانه مع كمال غناه وتمام قدرته عليه يستحى من هتك ستره وفضيحته، فيستره بما يهيؤه له من أسباب الستر، ثم بعد ذلك يعفو عنه ويغفر)) اهـ (شرح النونية ٢/٨٠).

#### خامسا: أسباب تحصيل الحياء:

قال الإمام الهروي في "منازل السائرين": "الحياء: من أوَّل مدارج أهل الخصوص، يتولَّد من تعظيم منوط بود "، قال ابن القيم: يعنى: "أنَّ الحيّاء حالة حاصلة من امتزاج التّعظيم بِالْمُودَّةِ، فَإِذَا اقْتَرِنَا تُولُد بِينَهُمَا الْحَيَاءِ. وقَالَ بعضهم: "تولده من شعور القلب بما يُستَحيي منه، ونفرته عنه، ويتولد من هذا الشعور والنفرة الحياء"، والجنيد يقول: "إنَّ تولُّده من مشاهدة النّعم ورؤية التّقصير"، قال ابن القيم: "ولا تنافي بين هذه الأقوال، فإنَّ للحياء عدّة أسباب) (مدارج السالكين ٢٧٤/٢، ٢٧٥). ويتولد الحياء كذلك "عن العرفة بعظمة الله وجلاله وقدرته؛ لأنه إذا ثبت تعظيمُ الله في قلب العبد أورثه الحياء من الله، والهيبة له؛ فغلب على قلبه ذكرُ اطلاع الله العظيم ونظره بعظمته وجلاله إلى ما في قلبه وجوارحه، وذكرُ المقام غدًا بين يديه، وسؤاله إياه عن جميع أعمال قلبه وجوارحه، وذكر دوام إحسانه إليه، وقلة الشكر منه لربه، فإذا غلب ذكرُ هذه الأمور على قلبه؛ هاجَ منه الحياء من الله، فاستحى من الله أن يطلع على قلبه وهو معتقد لشيء مما يكره، أو على جارحة من جوارحه، يتحرك بما يكره، فطهر قلبَه من كل معصية، ومنع جوارحه من جميع معاصيه" (تعظيم قدر الصلاة للمروزي ٢/ ٨٢٥)

اللهم اهدنا لأحسن الأخلاق؛ فإنه لا يهدى لأحسنها إلا أنت، واصرف عنا سيئها لا يصرف عنا سيئها إلا أنت، اللهم بلغنا رمضان، والحمد لله رب العالمين.





دراسات شرعیت شرعیت

التي السياق في الأحي الأ

حجاب المرأة

(27)

البراجيلي د. متولي البراجيلي

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده.

وبعد: ما يزال الحديث متصلاً حول أدلة الحجاب من القرآن والسنة، وقد انتهيت بفضل الله تعالى من أدلة القرآن، ووصلت في أدلة السنة إلى الحديث السادس عشر؛ حديث فاطمة بنت قيس رضي الله عنها عندما طلقها زوجها ألبتة، وهو غائب (الطلقة الثالثة)، وفي الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم أمرها أن تعتد في بيت أم شريك، ثم قال: "تلك امرأة يغشاها أصحابي، اعتدي عند ابن أم مكتوم، فإنه رجل أعمى تضعين ثيابك عنده .... فإنه رجيح مسلم وغيره).

(أم شريك امرأة غنية من الأنصار عظيمة النفقة في سبيل الله عز وجل، ينزل عليها الضيفان)، وفي رواية: "إن أم شريك كثيرة الضيفان؛ فإني أكره أن يسقط خمارك ....". الاستدلال من الحديث:

يقول الشيخ الألباني: "ووجه دلالة الحديث على أن الوجه ليس بعورة ظاهر؛ وذلك لأن النبي صلى الله عليه وسلم أقر ابنة قيس على أن يراها الرجال، وعليها الخمار -وهو غطاء الرأس-؛ فدل هذا على أن الوجه منها ليس بالواجب ستره كما يجب ستر رأسها، ولكنه صلى الله عليه وسلم خشي عليها أن يسقط الخمار عنها فيظهر منها ما هو محرم بالنص، فأمرها النبي صلى الله عليه وسلم بما هو الأحوط لها، وهو الانتقال إلى ابن أم مكتوم الأعمى، فإنه لا يراها إذا وضعت خمارها (جلباب المرأة المسلمة صـ ٦٢).

قلت: استدل الشيخ الألباني من قول النبي صلى الله عليه وسلم لفاطمة رضي الله عنها: "فإني أكره أن يسقط خمارك" على أن الوجه ليس بعورة؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم ذكر الخمار، والخمار هو ما تغطي به المرأة رأسها، والاستدلال بذلك فيه نظر، فقد ذكر النبي صلى الله عليه وسلم لفاطمة في الحديث محظورين وهما سقوط الخمار وانكشاف

الثوب عن ساقيها، وأرى أن ذلك التحدير من النبي صلى الله عليه وسلم إنما هو على سبيل النبي صلى الله عليه وسلم ما لا يجوز للمرأة إظهاره، فحدر النبي صلى الله عليه وسلم من سقوط الخمار من على رأسها، وانكشاف الثوب عن ساقيها، وسكت عن سائر ما لا يجوز للمرأة إظهاره كساعديها مثلا، فالوجه في الحديث مسكوت عنه، فهل يعد هذا من قبيل مفهوم الموافقة فيأخذ حكم الخمار أم من قبيل مفهوم مفهوم المخالفة، فلا يأخذ حكمه؟

فما هو المفهوم، وحتى أقرب المسألة أقول؛ إن للدليل منطوقًا ومفهومًا: فالمنطوق هو ما صرح به في النص، أما المفهوم فهو مسكوت عنه ودل عليه اللفظ، والمفهوم ينقسم إلى قسمين: مفهوم موافقة ومفهوم مخالفة، فمفهوم الموافقة هو أن يكون المسكوت عنه موافقا في الحكم للمنطوق، وأما مفهوم المخالفة فهو ما يكون المسكوت عنه مخالفًا في الحكم للمنطوق، فبالنظر إلى حديث فاطمة بنت قيس رضى الله عنها: المنطوق: هو الخمار الذي يغطى الرأس والشعر، والسكوت عنه: هو النقاب الذي يغطى الوجه، ومن المعلوم أن الخمار واجب على المرأة، فهل النقاب يأخذ حكمه وهو الوجوب بدلالة مفهوم الموافقة أم لا يأخذ حكمه فيبقى على الإباحة أو الاستحباب بدلالة مفهوم المخالفة؟

وهذا سيأخذنا مرة ثانية إلى أصل الخلاف بين أهل العلم، فمن قال بوجوب النقاب السكوت عنه في الحديث- اعتبره من مفهوم الموافقة يأخذ حكم الخمار، بل هو أولى، كما قال الشيخ التويجري (انظر الصارم المشهور ص١٤٤)، ومن قال بعدم وجوب النقاب اعتبره من مفهوم المخالفة، وهو ما كان المسكوت عنه مخالفاً لحكم المنطوق به، وهو الذي ذكر نحوه الشيخ الألباني؛ كما سبق ذكره. فالقول بأن ذكر الخمار في الحديث يعد دليلاً لوجوب النقاب أو استحبابه قول ليس مُسلَّمًا به لأحد النقريقين، والله أعلم.

وقفات مع الحديث:

١- في قول النبي صلى الله عليه وسلم: "اعتدى عند ابن أم مكتوم، فإنه رجل أعمى تضعين ثيابك عنده"؛ يقول ابن عبد البري.... دليل على أن المرأة غيرواجب عليها أن تحتجب من الرجل الأعمى، وهذا يرد حديث نبهان مولى أم سلمة عن أم سلمة قالت: دخل على رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنا وميمونة جالستان فاستأذن عليه ابن أم مكتوم الأعمى، فقال: "احتجبا منه، فقلنا يا رسول الله أليس بأعمى لا يبصرنا؟ قال: أفعمياوان أنتما لا تبصرانه". ففي هذا الحديث دليل على أنه واجب على المرأة أن تحتجب عن الأعمى، ويشهد له ظاهر قول الله عز وجل (وقل للمؤمنات يغضضن من أبصارهن)(النور: ٣١). فمن ذهب إلى حديث نبهان هذا احتج بما ذكرنا من الآية، وقال: ليس في حديث فاطمة أنه أطلق لها النظر إليه، وقال: مكروه للمرأة أن تنظر إلى الرجل الأجنبي الذي ليس بزوج ولا ذي محرم .... ومن ذهب إلى حديث فاطمة هذا على ظاهره دفع حديث نبهان عن أم سلمة، وقال: نبهان مجهول ... (انظر التمهيد لابن عبد البر١٥٤/١٩م١-١٥٥).

قال ابن دقيق العيد؛ واختار بعض المتأخرين تحريم نظر المرأة إلى الأجنبي، مستدلاً بقوله تعالى: (وقل للمؤمنات يغضضن من أبصارهن) (النور ٣١)، ثم قال ابن دقيق العيد؛ وفيه نظر؛ لأن لفظة من للتبعيض، ولا خلاف أنها إذا خافت الفتنة حرم عليها النظر، فإذن هذه حالة يجب فيها الغض فيمكن حمل الآية عليها ولا تدل الآية حيننذ على وجوب الغض مطلقاً (انظر إحكام الأحكام لابن دقيق العيد

قلت: حديث نبهان عن أم سلمة رضي الله عنها: "أفعمياوان أنتما". فيه نبهان: وهو مولى أمسلمة، لم يذكروا في الرواة عنه سوى الزهري ومحمد بن عبد الرحمن مولى آل طلحة، وقال الدار قطني في رواية محمد بن عبد الرحمن:

غير محفوظ، وقال ابن حزم في المحلى: لا يوثق، وقال ابن عبد البر؛ مقبول، أي؛ حيث يتابع والا فهو لين، وقد تفرد بهذا الحديث، وقال الإمام أحمد؛ نبهان روى حديثين عجيبين .... وحديث "افعمياوان أنتما"، وقال الترمذي عن الحديث؛ حسن صحيح، وقد اختلف قول الحافظ في هذا الحديث. فقال في الفتح (٥٠٠١) هو حديث مختلف في صحته، وقال في موضع آخر ٩٧٣٣، إسناده قوي، وأكثر ما علل به انفراد الزهري بالرواية عن نبهان، وليس بعلة قادحة، فإن بالرواية عن نبهان، وليس بعلة قادحة، فإن من يعرفه الزهري ويصفه بأنه مكاتب أم سلمة ولم يجرحه أحد، لا ترد روايته (انظر تحقيق مسند أحمد ٤٤/٢٠٠) (والحديث ضعفه الألباني في سنن الترمذي وغيره وكذلك ضعفه الأرناؤوط في مسند أحمد).

ومن قال بصحة الحديث قال بالجمع بينه وبين حديث فاطمة بنت قيس رضي الله عنها، قال الحافظ ابن حجر: "والجمع بين الحديثين احتمال تقدم الواقعة (حديث: أفعمياوان أنتما)، أو أن يكون في قصة الحديث الذي ذكره نبهان شيء يمنع النساء من رؤيته؛ لكون ابن أم مكتوم كان أعمى، فلعله كان منه شيء ينكشف للرجال عند أمن الفتنة) استمرار العمل على للرجال عند أمن الفتنة) استمرار العمل على والأسفار منتقبات لئلا يراهن الرجال ولم يؤمر والأسفار منتقبات لئلا يراهم النساء، فدل الرجال قط بالانتقاب لئلا يراهم النساء، فدل على على تغاير الحكم بين الطائفتين (فتح الباري على حكل)

ومنهم من قال: إن حديث نبهان خاص بأمهات المؤمنين فقط؛ لأن الله تعالى أمر ألا تكلمهن إلا من وراء حجاب، وسواء دخل عليهن الأعمى والبصير. (انظر: تأويل مختلف الحديث لابن قتيبة صـ٣١٨).

٢- هل في أمر النبي صلى الله عليه وسلم لفاطمة بالاعتداد في بيت أم مكتوم جواز الكثف بيت رجل أجنبي وإن كان ضريرًا قلت: أجاب العلماء عن ذلك بأن ذلك من باب أخف

الضررين؛ لأن فاطمة لما طلقها زوجها ثلاثًا لم يكن لها مأوى تأوي إليه، وأن ذلك ليس معناه جواز الخلوة بين رجل وامرأة.

وأنا أرى – والله أعلم – ان ابن أم مكتوم لم يكن يقيم بمفرده في بيته، فمن البديهي أن الأعمى لا يستطيع القيام بخدمة نفسه، وأنا لم أقف في ترجمته أنه كان متزوجًا، لكن أمه التي كان ينسب إليها وهي أم مكتوم: عاتكة بنت عبدالله بن عنكثة، من السابقين المهاجرين. (انظر سير أعلام النبلاء ١٠/١).

ولم أقف على تاريخ وفاتها، فأغلب الظن أنه كان يقيم معها؛ لأنه لا يجوز إقامة رجل مع امرأة بمفردهما لأحاديث منها؛ حديث ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "لا يخلون رجل بامرأة إلا مع ذي محرم" (متفق عليه)، وحديث عمر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا يخلون رجل بامرأة إلا كان الشيطان ثالثهما" (مسند أحمد وغيره السلسلة الصحيحة

وسيرد على ذلك سؤال، لماذا لم يذكر النبي صلى الله عليه وسلم في كلامه لفاطمة بنت قيس رضي الله عنها أم مكتوم كما ذكر أم شريك رضي الله عنهما، فقال اعتدي في بيت أم مكتوم؟

أرى – والله أعلم – أن النبي صلى الله عليه وسلم خص بالذكر ابن أم مكتوم ليبين لفاطمة رضي الله عنها السبب الذي جعله صلى الله عليه وسلم يأمرها بالعدة عنده، بعد أن كان أمرها بالعدة عنده، بعد أن كان أمرها بالعدة عند أم شريك؛ لأنه أعمى، وبالتالي لن تجد حرجًا لو تخففت من بعض ملابسها، فخص بالذكر العلة التي من أجلها غير أمره لها، وأيضًا لشهرة ابن أم مكتوم؛ فالجميع يعرفه في المدينة الرجال والنساء؛ لأنه كان مؤذن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكان يستخلفه على الصلاة في بعض غزواته صلى الله عليه وسلم. والله أعليه وسلم.

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله، وصلى الله وسلم على الرحمة المهداة، والنعمة المسداة، ومن تَبِعَ هُدَاه، واقْتَفَى أَشَرَه وجُطَاه، وسَرَى مَشْرَاه وبعد.

فنواصل لقرائنا الكرام القول لعلهم يتذكرون، وذلك في حديثنا عن سبل النجاة من الفات، فأقول:

ثالثًا: الأخَدُ بالتوسُّط والاعتدال:

معنى التوسط:

التوسط؛ طريقة من طرائق معرفة الفتن ومن سُبُل النَّجَاة منها؛ إذْ إنّ التوسُّط الفتن ومن سُبُل النَّجَاة منها؛ إذْ إنّ التوسُّط والاعْتدال ضَرْبٌ من ضُروبُ العَقْل، وَنَمَط من أَنْمَاط الرزانة والفَهْم، وعلامةٌ على جَوْدة العَقْل وحُسْن الاخْتيار، ولا يزال أمر النَّاس مُقاريًا ما لم يَحْرُجوا إلى الْمَجَاوزة، ولا يـزال شائهم جاريًا على القَصْد والاسْتقامة ما لم يدخلوا في الشَّطَط.

قال الشيخ أبو محمد بن بري رحمه الله تعالى: "واعلم أن الوسط قد يأتي صفة، وإن كان أصله أن يكون اسمًا من جهة أن أوْسَطَ الشيء أفضلُه وخيارُه كوسط الدّابة للزُكوب خيْرٌ من طرفَيْها لتَمَكُّنَ الرّاكب؛ ولهذا قال الرّاجز؛

إذا ركبتُ فأجْعَلاني وَسَطا

ومنه الحديث: "خيارُ الأمُورِ اوْسَاطُها"؛ ومنه قوله تعالى: «وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ الله عَلَى حَرْفٍ»؛ أي على شكَ هُو على طرف من دينه غير متوسِّط فيه ولا مُتَمَكَن، فلما كان وسَطُ الشيء أفضله وأعدله جاز أن يقع صفة، وذلك في مثل قوله تعالى وتقدس: «وَكَذَلكَ جَعَلْنَاكُمُ وَسَطًا»؛ أي عدلًا. اهد (نسان العرب؛ أمَّةٌ وَسَطًا»؛ أي عدلًا. اهد (نسان العرب؛

#### أهمية التوسط والاعتدال:

عند الكلام عن هذه الصفة أعرني سمعَك، وارْعَني بصرَك؛ فإنَ فَقْدَها يُحدث التوجُع، ويُحضر التفجُع، وأرجو



من الله أن نعائجه بحاقٌ (أي: كامل) المُعالَجة، وصادق الشَّفَقة، وخالص الضمير، مع حسن النيّة، وسلامة الطويّة، وهي صفة قُرة للعين وشفاءٌ لِمَا في الصُّدُور إذْ إنْ من اتَّخذها درْعَا للتَعامل مع النّاس كانت حامية له من أخوالهم ومن لبسها في أزمَانِ الفِتَن كانتْ واقية له من أهوالها.

ومن تقلدها اتصف بكرائم الخصال وكريم العَقَائل (وهي الشيء الكريم النفيس من الذوات والعاني) وولدها واستحق أن تُخلد في صحائف التُلوب أقوالُه، وأن تُدوَّن في ضمائر النفوسِ أهالُه، وتكتب على أحداق العيون أحوالُه.

وهذا حقيقٌ بهذه الصّفة لأن التوَسُّط في الأُمور أمرٌ علا في الأوصاف حتى جاوزَ السنَة الوُصَّاف، ومن تأمَّلُ أخلاقَ أهْل السُّيَادة وذَوي الإَفَادة وأَجَد أن التوسُّطُ رأسُها وعنوانها.

وانَّ الْسَرْءَ عند الحديث عن التوسُط والانصاف لينزعجُ ويقُلَقُ حتى يأخذه ما قرب وما بعد، وما قدُم وما حدُث، ولأهمية هذا الأمر وقلته في النّاس حثَ النبي صلى الله عليه وسلم على تَرْكَ الغُلو والتزيند، ونهى عن التَقْصِير والتَّفْريط، وأمَر بلزُوم القَصْد والْتَقْريط،

الوصية النبوية بالتوسط والمقاربة:

عَنْ عَائِشَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهَ عَلَيْهِ
وَسَلَّمَ قَالَ: " سَدُدُوا وَقَارِبُوا، وَانْشَرُوا، هَإِنَّهُ لَنَّ
يُدْخِلَ الْجَنَّةَ أَحَدًا عَمَلُهُ" قَالُوا، وَلَا أَنْتَ؟ يَا
رَسُولَ اللهِ قَالَ: "وَلَا أَنَا، إِلَّا أَنْ يَتَغَمَّدُنيَ اللهِ مِنْهُ
بِرُحْمَةٍ، وَاعْلَمُوا أَنَّ أَحَبُّ الْعَمَلِ إِلَى اللهِ أَذْوَمُهُ
وَإِنْ قَلَّ". رواه البخاري (٦٤٦٤) ومسلم (٢٨١٨).

فقوله: "سَدُدُوا وقاريوا" أي: توسطوا. قال ابن الأثير، أي اقْتَصِدوا في الأُمُور كلُها، واتركوا الفُلُوّ فيها والتقصير، يقال: قاربَ فلانٌ في أموره إذا اقتصد" (النهاية،٣٣/٤).

وقال أيضًا: أي اطلبوا بأعمالكم السداد والاستقامة، وهو القصد في الأمر والعدل فيه. (النهائة:٣٥٢/٢٥).

وقال مطرف بن عبد الله لابنه لمّا اجتهد

في العبادة: خير الأمور أوساطها، والحسنة بين السيئتين" أي الغلو سيئة والتقصير سيئة، والاقتصاد بينهما حسنة. (النهاية: ٤٣٠/٢).

وَعن إِلْحَكُم بْنِ حَزْنِ الْكُلُفِيِّ، قَالَ: وَقَدْتُ إِلَى لَيْهُ وَلَا اللّٰهِ صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَابِعَ سَبْعَة - أَوْ تَاسَعَ تَسْعَة - قَدَ خِلْنَا عَلَيْهِ، فَقُلْنَا: يَا رَسُولُ اللّٰهِ، زُرْفَاكَ قَادُعُ اللّٰهِ لَنَا بِحَيْرٍ، فَأَمْرَ بِنَا، أَوْ أَمْرَ لِنَا بَشَيْءٍ مِنَ التّمْرِ، وَالشَّأْنُ إِذْ ذَاكَ دُونٌ، فَأَقَمْنَا لَنَا بَشِيءٍ مِنَ التّمْرِ، وَالشَّأْنُ إِذْ ذَاكَ دُونٌ، فَأَقَمْنَا لَنَا بَهْ اللّٰهِ مَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَالشَّأْنُ إِذْ ذَاكَ دُونٌ، فَأَقَمْنَا اللّٰهِ صَلَّى اللّٰهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَقَامَ مُتَوَكِّئُنَا عَلَى عَصَا، أَوْ قَوْسٍ، فَحَمِدَ اللّٰهِ وَأَدْنَى عَلَيْهِ، كَلَمَات خَفِيفَات ظُوسٍ، فَحَمِدَ اللّٰهِ وَأَدْنَى عَلَيْهِ، كَلَمَات خَفِيفَات طُيُّابُنَ النَّاسُ، إِنَّكُمْ لَنُ طَيْبُوا - كُلَّ مَا أُمِرْتُمْ بِهِ، وَلَكِنْ تَطْعُلُوا - كُلَّ مَا أُمِرْتُمْ بِهِ، وَلَكِنْ سَدَدُوا، وَأَبْشِرُوا ". رواه أبو داود (١٩٩٦).

وكان العلماء قديمًا يقولون؛ من ترك سبيل المهاجرين والأنصار وقع في أسر الذل والعار، وهذا كلام حق، ومقال صدق لأن سبيل هؤلاء هو الوسط إذ القوم ساروا على منهاج النبوة الصافى وسلكوا الجدد فأمنوا الزلل العثار.

الأُخَدُ بِالْوسط العدل هو الْحُرِجَ فِي أَزَمَنَهُ الْضَرِقَةُ وَأُوفَاتَ التعصب وأيام الميل والْحَيف؛ لأن الناس تشعبوا على طُرق وانقسموا على فرق: فمنهم من يأخذ بالشدة، ومنهم من يركب مثن التَّفُريط، والحق بين هؤلاء وهؤلاء.

نزغ الشيطان عند الأمر إفراط أو تفريط، الحقّ دائمًا وَسَطّ بين الغالي والجافي وبين الحقّ دائمًا وَسَطُ بين الغالي والجافي وبين الترخُص والتشدُد، وبين الضَّغف والرَّخَاوة، والشدّة والصَلابَة، وكلا طريقٌ قصد الأُمور الله عزوجل بأمر إلا وللشيطان فيه نزغتان؛ إما الله عزوجل بأمر إلا وللشيطان فيه نزغتان؛ إما تقصيرٌ وتفريطٌ، وإما إفراطٌ وغلوٌ، فلا يبالي بما ظفر من العبد من الخطيئتين، فإنه يأتي إلى قلب العبد فيشامُه، فإن وجد فيه فُتوراً وتُوانياً وتُرْخِيصاً أَخَدَهُ من هذه الخُطّة فثبطه وأقعدَه وضربَهُ بالكسّل والتَّواني والفُتُور، وفتَتَ له بابَ التأويلاتِ والرَّجاء وغيرِ ذلك، حتى ربَّما ترك العبدُ المُمورَ جملةً.

وإن وَجُد عندَهُ حَذَرًا وجدًا وتشميراً ونهضة

والشُّرُّ ما يَتَخَطَّاه.

واعلم أن التعصُّبُ والْمَيْلِ داءٌ قاتلٌ للتوسُّط والإنْصَاف بل ومُهْلكُ للناس حتّى يقتلَ بعضُهم بعضًا ويعودَ إبرامُهُم نَقْضًا.

#### من فوائد الوسطية:

ومن الفوائد اللهمات النُسْتَفَادة من التوسُّط: ظهورُ حقائق الْمُخَالِفِينِ واتَّضَاحُ مذاهب العاطلين؛ لأن خلق التوسط والإنصاف غُرِتان ودُرَّتان يُلهمَان العبدُ بتوفيق الله تعالى إدراكُ المعارف، ويُعينانه على التّفتيش عن الْحقائق وسُهو لَهُ الوُصُولِ إليها، أمّا الذي يتركُ التوسُّط فتراه حَاثرًا مُضْطريًا لأنّه لا يقفُ على سواء

واعلم أن التوسُّط مطلوبٌ ومقصودٌ في كل شيء، ففي العبادة لا يغلو المرء في دينه حتى لا ينقطع فيصبح لا أرضًا قطع، ولا ظهرًا أبقى، ولا يفرط حتى يترك ويُذُر، وفي قراءة القرآن لا يغلُو فيه ولا يجفُو عنه، وفي صداق الْمُزأة لا يزيدُ زيادةً فاحشةً، ولا ينقص حتى تهون المرأة على نفسها وأهلها، وفي الأخلاق لا يكون عند شُموخُ الأنف كبرًا وعلوًا، ولا يتصف بالضعة

قال صلى الله عليه وسلم: "القصدُ القَصْدَ تبِلغُوا" قال ابن الأثير: "أي: عليكم بالقصد من الأمور في القول والفعل، وهو الوسط بين الطرفين" (النهاية: ١٧/٤).

فمن أراد سلامة المسير وحَاقُ بُلُوغ المُصير فليلزم هذا الوصف وليتعلق بهذا الخُلُق فهو من جَميل أخْلاق نبينا صلى الله عليه وسلم، بل ومن كُمَال خليقته أيضًا فقد كان عليه الصلاة والسلام " أبيض مقصّدًا" قال ابن الأثير: "هو الذي ليس بطويل ولا قصير ولا جسيم، كأن خلقه نُحى به القصد من الأمور والمعتدل الذي لا بَمِيلِ إلى أحد طريق التفريط والإفراط". اه هَدانًا الله سبيلًا وسطًا لا تفريط فيه ولا

وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

وأيس أن يأخذه من هذا الباب أمره بالاجتهاد الزائد وسوَّل له أنَّ هذا لا يكفيكُ وهمتُك فوق هذا، وينبغي لك أن تزيد على العاملين، وأن لا ترقد إذا رقدُوا، ولا تَفطر إذا أفطروا، وأن لا تَفتر إذا فتروا... ونحو ذلك من الإفراط والتعدي، فيحمله على الغلو والمجاوزة وتعدى الصراط المستقيم، كما يحمل الأول على التقصير دونه وأن لا يقريه، ومقصوده من الرجلين إخراجهما عن الصراط المستقيم: هذا بأن لا يقريه ولا يدنو منه، وهذا بأن يجاوزه ويتعدّاه.

وقد فتن بهذا أكثر الخلق، ولا يُنجى من ذلك إلا علمٌ راسخ وإيمانٌ وقوة على محاربته ولزوم الوسط والله المستعان اهـ (الوابل الصيب: (12:00

فمن أخذ بالوسط من تلك المحاسن والخالائق وعُمل على تُحقيق هذه الحقائق وفقه الله وسدد خطاه وبلغه من الخير مراده

#### حال الناس في الميل والمجاوزة:

وصدق ابن القيم رحمه الله تعالى فإن الميل والتُجانُف صار خُلُقًا مَلَك قلوب الناس واستولى عليهم استيلاء الجَهَالة على الْمُغْتَلم، وعَشْشتْ مفاسدُه في الصُّدُور، وتشرَّيَتُهُ النَّفوس، ومن الدّليل على ذلك أنّك ترى النّاس كأنَّمَا قَضى عليهم أن لا يكونُوا على جادَّة الإنصَاف والعَدْل بل يتركونه ويذهبُون إلى الوَهْم البَحْت، والتُخيُّل الْحُض، والجَوْرِ الصِّرْف، أمَّا التوسُّط فتلفظه أسماعهم، وتكرهه نفوسهم، وقد أصبحت هذه الأوصاف في العامة والخاصة، فكيف تقوم قائمة لقوم يصدون عن الحق ويعرضون عن البُرْهان والدُليل ويسلكُون غير

نعم، لقد جَنَوْا على أنفسهم ووَرَدُوا مَوْرِدُا عظيمًا، لأن طريقَ التعصُّب مَدْحضة مَزلَة من تُورُط فيها لم يَسْلَم، ولا عَجَبَ فَمَنْ ترك الوسط والاعتدال أخذ بالخدع والاختيال ووقع في الأصار والأغلال، أمّا المتوسّط المقتصد فتجدُهُ مُوفَقًا مُعَانًا مُسَدّدًا فالْخَيْرُ ما يتَعَاطّاه



# تحويل القبلة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على إمام المرسلين وخاتم النبيين، من بعثه ربّه شاهدًا ومبشرًا ونذيرًا وداعيًا إلى الله بإذنه وسراجًا منيرًا.

أما بعد: فإن حادث تحويل القبلة من بيت المقدس في الشام إلى الكعبة المشرفة في بيت الله الحرام بمكة المكرمة كان من الأحداث الفارقة في حياة هذه الأمة التي اختارها لتكون شاهدة على الأمم، ويكون الرسول شاهدًا على الجميع، وهذا الحادث يدل على تميز هذه الأمة وخصوصيتها وريادتها وقيادتها للأمم. وسنحاول بعون الله وتوفيقه توثيق هذا الحدث، والحديث عنه كالآتى:

أولاً: توثيق التاريخ الصحيح للحدث من خلال أقوال المؤرخين الثقات الذين اعتمدوا في توثيقهم للروايات الصحيحة على أقوال الصحابة والتابعين والذين استقوها بدورهم من الأحاديث الصحيحة التي رواها الإمامان الحليلان البخاري ومسلم وغيرهما.

ثانيًا: الحديث حول الأيات القرآنية التي واكبت الحدث قبله وأثناء وبعده، والاستشهاد بأقوال أهل العلم الأثبات.

ثَالثًا: نستخلص الدروس والعبر والفوائد النافعة التي ننتفع بها -إن شاء الله - في حاضرنا ومستقبلنا في عقيدتنا وأخلاقنا ومعاملاتنا. نستعرض الموضوع في النقاط التالية:

عبد الرزاق السيد عيد

١- تاريخ تعويل القبلة:

قال الدكتور أبو شهبة رحمه الله: «وقد كان التحويل من بيت المقدس إلى الكعبة يق منتصف شهر رجب على الصحيح، وبه جزم جمهور العلماء». ثم قال رحمه الله: «وذهب البعض إلى أن التحويل كان في نصف شعبان وهو قول ضعيف». (السيرة النبوية ج٢، ط دار القلم).

قال ابن كثير رحمه الله : كان تحويل القبلة في سنة اثنتين من الهجرة قبل وقعة بدر، وقال بعضهم: كان ذلك في رجب من سنة اثنتين، وبه قال: قتادة، وزيد بن أسلم، وهو رواية عن محمد بن إسحاق.

وهو ظاهر حديث البخاري الذي رواه البراء بن عازب رضي الله عنه، ويقال: صُرفت القبلة في شعبان على رأس ثمانية عشر شَهرًا من مَقْدم النبي صلى الله عليه وسلم الدينة، وحكى هذا القول ابن جرير عن طريق السدي.

ثم نقل ابن كثير قولاً عن محمد بن سعد الواقدي أنها حُوِّلت يوم الثلاثاء النصف من شعبان، ثم عقب بقوله: «وفي هذا التحديد نظر، والله أعلم». اها مختصرًا من البداية والنهاية (۲۵۱/۳)، طبعة الريان.

قال ابن إسحاق؛ ولما صُرفت القبلة عن الشام إلى

الكعبة وصُرفت في رجب على رأس سبعة عشر شهرًا من مَقْدَم النبي صلى الله عليه وسلم إلى المدينة. اهرسيرة ابن هشام» (١٩١/٢)، طا دار الصحابة بطنطا.

## ٧- بعض الأحاديث الصحيحة التي توثق تعويل القبلة وكيفيته وشيء من فقه فقد الأحاديث:

عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبِ رضي الله عنه؛ أَنَّ النبيً صَلَى الله عَنه؛ أَنَّ النبيً صَلَى الله عَليه وَسَلَم كَانَ أَوَّلَ مَا قَدِمَ الْمَدينَة نَزَلَ عَلَى أَجْدَادَهِ - أَو قَالَ : وَأَخْوَالِهِ - مِنْ الْأَنْصَارِ وَأَنْهُ صَلَى قَبَلَ (اتجاه) بَيْتِ الْقَدِسَ سَتَّةَ عَشَرَ أَوْ سَبْعَة عَشَرَ شَهْرًا، وَكَانَ يُعْجِبُهُ أَنْ تَكُونَ وَبَلَّاتُ أَوْ سَبْعَة عَشَرَ شَهْرًا، وَكَانَ يُعْجِبُهُ أَنْ تَكُونَ وَبِيلًا للهِ عَلَى الْبَيْتِ العَلِيقِ المُعْجِدِ الحرام)، وَأَنَّهُ صَلَّى أَوَّلَ صَلَاة الْعَصْرِ وَصَلَّى مَعَهُ قَمَرً عَلَى اَهْلِ مَعْهُ فَحَرَجَ رَجُلٌ مَمَّنْ صَلَّى مَعَهُ فَمَرَّ عَلَى اَهْلِ مَسْجِد وَهُمْ رَاكِغُونَ فَقَالَ: إِنَّهُ هَدُ بِالله لَقَدَ مَعْهُ مَعْهُ فَمَرَّ عَلَى اَهْلِ مَسْجِد وَهُمْ رَاكِغُونَ فَقَالَ: إِنَّهُ هَدُ بِالله لَقَدَ مَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله وَسَلَّمَ قَبَلَ مَعْهُ هَمَرً عَلَى الله لَقَدَ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ قَبَلَ مَعْدُ هَدَارُوا كَمَا هُمْ قَبَلَ الْبُيْتِ ، (البخاري: مَكَانَ عَمَارَ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ قَبَلَ مَكَادًا هُمْ قَبَلَ الْبُيْتِ ، (البخاري: وَالله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله وَسَلَمَ قَبَلَ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله وَسَلَّمَ قَبَلَ الْمُنْ عَلَى الله عَلَى الْهُ عَلَى الله عَلَى المُعْلَى الله عَلَى الله المُعْلَى الله عَلَى الله عَلَ

وعَنْ اَبْنِ غُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ: بَيْنَمَا الله عنهما قَالَ: بَيْنَمَا الثّاسُ فِي صَلَاةِ الصَّبْحِ بِقُبَاءٍ؛ إذْ جَاءَهُمْ آتَ فَقَالَ: إِنَّ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ قَذَ أُمْرَ أَنْ أَنْزِلَ عَلَيْهِ اللَّيْلَةَ (يعني قرآنًا)، وَقَدْ أُمْرَ أَنْ يَسْتَقْبِلُ الْكَفْبَةِ وَكَانَتْ وُجُوهُهُمْ إِلَى الشَّامِ فَاسْتَدَارُوا إِلَى الْكَعْبَةِ. ) البخاري: إلى الشَّام فَاسْتَدَارُوا إِلَى الْكَعْبَةِ. ) البخاري: إلى الشَّام فَاسْتَدَارُوا إِلَى الْكَعْبَةِ. ) البخاري:

 ١- قد يتوهم البعض أن بين هذه الأحاديث تناقضًا أو اختلافًا؟!

الجواب: لا، ولكن الأحاديث تتكلم عن حادثتين منفصلتين في الزمان والمكان، فخبر وصل إلى أهل مسجد في صلاة العصر، وأهل مسجد آخر في صلاة الفجر، فالمسجد الذي وصله الخبرفي صلاة العصرهو المسجد المسمى بمسجد القبلتين، وهو أقرب نسبينًا إلى المسجد النبوي، والمسجد الذي وصله الخبرفي صلاة الفجرهو مسجد قباء، وهو أبعد نسبيًا عن المسجد النبوي، وكان ذلك الوقت يعتبر خارج المدينة النبوية.

٢- ومن فقه الأحاديث التي مرّت بنا أن فيها
 حجة لن اعتمد خبر الواحد، وعمل به في

المقائد والأحكام؛ لأن الذي أبلغ خبر تحويل القبلة لأهل القبلتين، ولأهل مسجد قباء هو شخص واحد فاستجاب له الصحابة دون تردد سواء في مسجد القبلتين أو مسجد قباء.

"- وأيضًا مما يستفاد من الأحاديث ومن الآيات التي نزلت في تحويل القبلة؛ أن توجّه النبي صلى الله عليه وسلم إلى المسجد الأقصى في بيت المقدس لم يكن باجتهاد من النبي صلى الله عليه وسلم طمعًا منه في إسلام اليهود كلا، بل كان بأمر من الله، والدليل واضح، فقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يقلب وجهه في السماء ويرجو ربه أن يوليه تجاه الكعبة، وكذلك كان أصحابه رضي الله عنهم جميعًا.

ثالثاً؛ حديث القرآن الكريم عن تحويل القبلة؛ قال الإمام ابن القيم رحمه الله تحت عنوان (تحويل القبلة) من قوله تعالى: ( و تحقيق في الله المقبلة) ( البقرة ١٠٠١) إلى قوله تعالى: ( و المقرة ١٠٠١) إلى قوله تعالى: ( و المقرة ١٠٠١)

البقرة١٥١): "وتأمل حكمة الله الباهرة في توجيه القبلة أولاً إلى بيت المقدس حيث كانت قبلة الانبياء قبله صلوات الله عليهم جميعًا، فبعث الله رسوله النبي الأمي بما بعث به الانبياء قبله، ويما يعرفه أهل الكتاب فكان استقبال بيت المسجد مقررًا لنبوته، وأن دعوته هي دعوة الرسل بعينها، وليس بدعًا، ولا مخالفًا لهم، بل مصدقًا لهم مؤمنًا بهم، فلما استقرت أعلام نبوته في القلوب، وقامت شواهد صدقه من جهة، ولم يكن إنكار اليهود لرسالته صلى الله عليه وسلم إلا كبرًا وحسدًا وعثادًا وبغيًا، ولما كانت الصلحة له ولأمته أن يستقبلوا الكعبة البيت الحرام أفضل بقاء الأرض وأحبها إلى الله وأعظم البيوت وأشرفها وأقدمها؛ أمر الله النبي والمؤمنين معه بالتحول إليه، وقد تقدم هذا الأمرَ أمورٌ كالمقدمات إليه؛ لعظم شأنه فذكر الله النسخ أولاً: وأنه سبحانه إذا نسخ آية أو حكمًا أتى بخير منه أو مثله، وأنه سبحانه على كل شيء قدير، وأنه له ملك السماوات والأرض" انتهى بتصرف يسير من كتاب بدائع التفسيرجا ص١٣٠ ط دارالحوزي.

والذي ذهب إليه ابن القيم رحمه لم يذهب الليه وحده، بل شاركه فيه جمع من أهل التفسير قبله وبعده، وقد روى الحاكم وصححه (٣١١٤) (عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: "أول ما نسخ من القرآن فيما ذكر لنا شأن القبلة"، وقال ابن عبد البرغ الاستذكار: "وقد أجمع العلماء على أن أول ما نُسخَ من

القرآن شأن القبلة)، وقال القرطبي رحمه الله:

(وأجمع العلماء على أن تحويل القبلة أول نُسْخ في الإسلام). الجامع لأحكام القرآن. هذا وقد علم الله سبحانه ما سيكون في أمر تحويل القيلة من فتنة ومحنة للمسلمين وفتح باب لأعداء الإسلام ليدخلوا منه ويثيروا الهمز واللمزية أوساط المجتمع السلم، فقال سبحانه: (سَيَقُولُ السُّفَهَاءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلَاهُمُ عَنْ قَبْلَتِهِمُ الْتِي كَانُوا عَلَيْهَا)، قَالَ الشيخ السعدى رحمه الله في تفسيره: "قد اشتملت هذه الآية على معجزة وتسلية وتطمين قلوب المؤمنين واعتراض وجوابه"، وهو يقصد رحمه الله بالعجزة أن الآية أخبرت عن أقوال السفهاء الذين اعترضوا على تحويل القبلة، وقالوا على الله بغير علم قبل أن يقولوه وقبل أن يقع التحويل، وهذا يُفهَم من صيغة الفعل المضارع المسبوقة بالسين الدالة على الاستقبال مع الفعل المضارع الدال أيضًا على الاستقبال، فيكون القصود علم الله الشامل يما كان وسيكون، وهذه هي المعجزة التي يقصدها الشيخ رحمه الله، وفيها تحصين للمجتمع المسلم ضد الشائعات المتوقعة، وفيها جواب على الشبه المغرضة الضالة المضلة، ومن هنا جاء حديث القرآن قبل تحويل القبلة تمهيدًا لهذا الحدث العظيم بما يناسبه.

وسنحاول فيما يلي تلخيص ما اشتملت عليه الآيات التي نزلت حول هذا الموضوع وأحاطت به من كل جانب إتمامًا للفائدة وتجنبًا للإطالة:

ا- ردت الآيات شبهات اليهود حول زعمهم عدم نسخ شريعتهم، وأن هدفهم من ذلك ليس الحق بل هو الكفر والعناد والكذب على الله

وعلى الناس.

۲- وأنهم يودون رد المسلمين عن دينهم إن
 استطاعوا.

٣- والحقيقة التي لا جدال فيها أن الله اختار هذا الرسول النبي الأمي الذي هو مكتوب عندهم في التوراة والإنجيل، واختار أمته وجعلها أمة وسطًا عدولاً يشهدون للأمم، وعلى جميع الأمم من لدن نوح إلى قيام الساعة، وسيشهدون عليكم أيها اليهود أنكم انحرفتم عن ملة إبراهيم حنيفًا وما كان من المشركين، وانحرفتم عن منهج الأنبياء عمومًا، وكفرتم بعيسى الذي جاء مصدقًا لما معكم ومبشرًا بمحمد وبكتابه.

أ- وأهم ما يستفاد من ذلك أن العبرة ليست بالتوجه إلى المشرق أو الغرب، لكن المقصود هو طاعة الله ورسوله، ولذلك قال الله تعالى: (وَمَا جَعَلْنَا ٱلْفِيْلَةُ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِتَعْلَمْ مَن يَلِيَّعُ ٱلرَّشُولَ مِنْ يَنْقِيكُ عَلَى عَيْبَيَّةً ) (البقرة: ١٤٣). فالتوجه المقصود إنما هو لأمر الله وطاعة لرسوله صلى الله عليه وسلم، ولذلك صار التوجه للكعبة بعد أن أمر الله به شرطًا من شروط صحة المالاة.

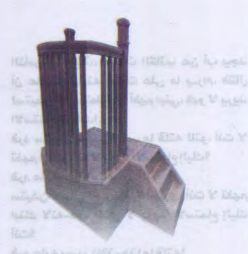
 التوجه الى البيت الحرام هو بأمر الله والتوجه إلى المسجد الأقصى أيضًا بأمر الله والمسجد الحرام.

٣- في أمر الله للنبي صلى الله عليه وسلم التوجه إلى المسجد الأقصى أولاً حكمة أن يجمع الله لنبيه القبلتين والمسجدين، وهما لإبراهيم ومحمد صلى الله عليه وسلم وأمته هم ورثة إبراهيم عليه السلام في دينه وفي قلتيه ومسجديه.

٧- وعلى هذا فليس لليهود حق شرعي، ولا حق تاريخي في بيت المقدس؛ لأنهم تخلوا عن دين إبراهيم، وانحرفوا عن دين جميع الأنبياء.

٨-على الأمة المسلمة اليوم أن تستشعر مسؤوليتها عن المسجد الأقصى الذي هذه مكانتهرزقني الله وإياكم الثبات على دينه حتى نلقاه،

والحمد لله رب العالمين.



# مهارات واجبة للاعاة المهارة الشائية

## مارة الاستماع

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستهديه، ونستهديه، ونستلهمه سبحانه الرشد والصواب، ونعوذ به من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم.

تمثل مهارة الاستماع الوجه الأخرلهارة الحديث، ومنهما معًا- يتحدد طرفًا عملية الاتصال الرئيسين-المرسل والمستقبل- أو-المتحدث والمستمع-.

ولقد علمنا النبي صلى الله عليه وسلم هذه المهارة الإسلامية ومارسها من خلال العديد من المواقف، فقد جاء فيما يرويه ابن هشام عن ابن إسحاق أن عتبة بن ربيعة، وكان سيدًا ذا بصيرة ورأي في قومه.. قال في نادي قريش: يا معشر قريش ألا أقوم إلى محمد فأكلمه وأعرض عليه أمورًا، لعله يقبل بعضها فنعطيه أيها شاء ويكف عنا، فقالوا: بلى يا أبا الوليد: قم إليه فكلمه، فجاء عتبة حتى جلس إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا ابن أخي.. إنك منا حيث قد علمت من الشرف والعشيرة والمكانة في النسب، وإنك قد أتيت قومك بأمر عظيم مزقت به جماعتهم، وسفهت به أحلامهم، فاسمع مني أعرض عليك أمورًا تنظر فيها لعلك تقبل منها بعضها، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: «قل يا أبا الوليد.. أسمع».

قال: يا ابن أخي: إن كنت إنما تريد بما جئت به من هذا الأمر مالًا جمعنا لك من أموالنا

### اعداد الله د. ياسر لعي عبد المنعم

حتى تكون أكثرنا مالاً، وإن كنت تريد به شرفًا سودناك علينا حتى لا نقطع أمرًا دونك، وإن كنت تريد ملكًا ملكناك علينا، وإن كان هذا الذي يأتيك رئيًا تراه لا تستطيع رده عن نفسك طلبنا لك الطب، وبدئنا فيه أموائنا حتى نبرئك منه، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: وأفرغت يا أبا الوليد؟ قال: نعم، قال: وفاسمع مني، ثم قال: ﴿ حَمْ اللهُ عَلَيْهُ وَنَ الرَّحْنِ الرَّحِيدِ ﴾ كَنْتُ فَمَانَ عَرِياً فَمَنِياً فَمَوْ يَعْلَمُونَ ﴾ بَيْرًا وَنَيْرًا وَمَنْكًا وَمُنْعًا فَرَياً فَمَنِياً فَمَوْ يَعْلَمُونَ ﴾ بَيْرًا وَنَيْرًا وَنْيَرًا وَنَيْرًا وَلَا اللهِ عَلَيْهُ وَلَا الله عليه وسلم: ( المُعلن الله عليه والله والله

أرأيت إلى هذا الموقف وكيف يتضح من خلاله، قدرة الرسول صلى الله عليه وسلم على الإنصات الفعال؟!.

حيث أحسن النبي صلى الله عليه وسلم الاستماع الجيد لن يحاوره «فلم يبادر بقطع حديثه» ولم يبدأ كلامه إلا حين تأكد من فراغ وانتهاء حديث من يحاوره.. حيث قال: «أفرغت يا أبا الوليد؟!»

وقدم النبي صلى الله عليه وسلم بين حديثه ما يغري محاوره على أن يفتح قلبه وعقله للاستماع اليه فناداه بكنيته.. حتى يرقق قلبه.. ويقبل على الاستماع اليه.. كما لم ينشغل الرسول صلى الله عليه وسلم أثناء الاستماع بالاتهامات الموجهة لشخصه.. ولم يقاطع المتحدث أثناء هذه التهم بالرد عليها.

شعبان ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧٢ - السنة الثامنة والأربعون

كما أن مرونة النبي صلى الله عليه وسلم في تركه أب الوليد يكمل حديثه دون مقاطعة جعلت أبا الوليد يخجل من أن يقاطع النبي صلى الله عليه وسلم.

وهذا الموقف يخطط للمديرين وأصحاب السئوليات والإشراف على الأخرين منهجًا متكاملًا وبَنَّاءً في الإنصات الفعال.

ولنأخذ دروسًا مستفادة من هذا الحديث:

فعليك أن تسمع أكثر مما تتكلم ولا تقاطع محدثك، وامنحه الفرصة للتعبير عما بداخله ولو كان باطلًا، ويا ليتك تنظر في عينيه وكأنك توافق على كلامه، واحذر أن تنظر في ملابسه أو شعره لكي لا تشتت ذهن محدثك.

حاول عند استماعك للخصم أن تفرغ ما بدلوه لدلوك وأن توجه كل أعضائك تجاهه، كأنك تقول له: (أنا أحترمك مهما تخالفني)، ثم تترك له حرية الاختيار؛ لأن المفروض مرفوض، والمطلوب مرغوب!

حينما تتقبل الآخرين كما هم وتصدق معهم، وتصدر عليهم، فإن ذلك يسمح لك بالتجوال في عقولهم، حيث يمكنك أن تتمتع وتفيد من أفكارهم.

إن الاستماع ليس مهارة فحسب، بل هو سلوك أخلاقي يجب أن نتعلمه، إننا نستمع لغيرنا لا لأننا نريد مصلحة منهم، لكن لكي نبني علاقات وطيدة معهم.

إن عدم معرفتنا بأهمية مهارة الاستماع تؤدي لحدوث الكثير من سوء الفهم، الذي يؤدي بدوره إلى تضييع الأوقات، والجهود، والأموال، والعلاقات...

المشاكل الزوجية، عادة ما تنشأ من قصور في مارة الاستماع خصوصًا عند الزوج.

في كتاب ستيفن كوفي «العادات السبع لأكثر

الناس إنتاجية»، تحدث الكاتب عن أب يجد أن علاقته بابنه ليست على ما يرام، فقال لستيفن؛ لا أستطيع أن أفهم ابني، فهو لا يريد الاستماع إلي أبدًا.

فرد ستيفن: دعني أرتب ما قلته للتو، أنت لا تفهم ابنك لأنه لا يريد الاستماع إليك؟

فرد عليه: «هذا صحيح».

ستيفن: دعني أجرب مرة أخرى، أنت لا تفهم ابنك لأنه-هو- الذي لا يريد الاستماع إليك أنت؟

فرد عليه بصبر نافذ: هذا ما قلته الأستيفن: أعتقد أنك كي تفهم شخصًا آخر فأنت بحاجة لأن تستمع له أولًا.

فقال الأب: أوه (تعبيرًا عن صدمته)، ثم جاءت فترة صمت طويلة، وقال مرة أخرى: أوه!

إن هذا الأب نموذج الكثير من الناس، الذين يرددون في أنفسهم أو أمام الآخرين؛ إنني لا أفهمه، إنه لا يستمع لي! في حين أن المفروض أنك تبدأ بالاستماع للآخر أولا، لا أن يستمع لك الآخر دومًا.

واليك إشارات سريعة على طريقك:

استمع.. ثم استمع.. ثم استمع! نعم عليك أن تستمع وبإخلاص لمن يحدثك وإياك وزلاته التي تخرج من بين ثنايا كلماته، استمع وأنت ترغب في فهمه، استمع له حتى تقف على ما يريد.. استمع للآخر دون نية في خداعه ولا رغبة في التقاط عثراته.

لا تَجِهزَ الرد في نفسك وأنت تستمع لله، ولا تستعجل بردك لن يحدثك، فبمكنتك تأجيل الرد لمدة معينة حتى تجمع أفكارك وتصوغها بشكل جيد، فمن الخطأ التعجل في الرد لأنه يؤدي إلى سوء الفهم.

اتجه بجسمك كله لن يتحدث لك فقد كان هذا من هديه صلى الله عليه وسلم كان إذا كلمه أحد التفت إليه بكليته، فإن لم يكن إقبالك على محاورك بحواسك كلها فبوجهك على الأقل، لأن المتحدث يتضايق ويحس بأنك تهمله إن لم تنظر إليه أو تتوجه صوبه.

بين للمتحدث أنك تستمع إليه جيدًا، واحذر أن تتظاهر بذلك وأنت غافل عنه! لأنك إن تظاهرت بأنك تستمع لمن يحدثك فسيكتشف ذلك لا ريب. بين له أنك تستمع لحديثه بأن تقول: نعم... صحيح، أو تهمهم، أو تومئ برأسك، المهم بَين له بالحركات والكلمات أنك تستمع لمه، وهذا الإمام ابن عساكر يقول: (كان الرجل يحدثني بالحديث فأنصت إليه كأني لم أسمعه، ووالله لقد سمعته من قبل أن يولد!).

لا تقاطع أبدًا، ولو طال الحديث لساعات! وهذه نصيحة مجربة كثيرًا ولطالما حلت مشاكل بالاستماع فقط، لذلك لا تقاطع أبدًا واستمع حتى النهاية، وهذه النصيحة مهمة بين الأزواج وبين الوالدين وأبنائهم وبين الإخوان وبين كل الناس، ولا تنس قصة «سورة المجادلة»، لقد استمع النبي صلى الله عليه وسلم لهذه المرأة التي جادلته في أمر زوجها، وهذه المرأة هي نفسها التي سمع لها عمر فلما عوتب من أصحابه على استماعه لها وقتًا طويلاً قال: كيف لا أسمع لها الله ورسوله!

بعد أن ينتهي المتكلم من حديثه لخص كلامه بقولك: أنت تقصد كذا وكذا.... صحيح؟ فإن أجاب بلا أجاب بلا فاسأله أن يوضح أكثر، وهذا خير من أن تستعجل الرد فيحدث سوء تفاهم.

لا تفسر كلام المتحدث من وجهة نظرك أنت، بل حاول أن تتقمص شخصيته وأن تنظر إلى الأمور من منظوره هو لا منظورك أنت، وإن طبقت هذه النصيحة فستجد أنك سريع التفاهم مع الغير. حاول أن تتوافق مع حالة المتحدث النفسية، فإن كان غاضبًا فلا تطلب منه أن يهدئ من روعه، بل كن جادًا واستمع له بكل هدوء واظهر له التفاعل بوجهك وقسماته.

عندما يتكلم أحدنا عن مشكلة ما أو أحزان فإنه يعبر عن مشاعر؛ لذلك عليك أن تلخص كلامه وتبلوره في صورة مشاعر يحس بها هو. واليك قارئي العزيز- مثالًا من كتاب ستيفن كوفي «العادات السبع لأكثر الناس إنتاجية»؛

الابن: أبي لقد اكتفيتِ! المدرسة لصغار العقول

فقط.

الأب: يبدو أنك محبط يا بني. الابن: أنا كذلك بكل تأكيد.

في هذا الحوار القصير لم يغضب الأب، ولم يؤنب ابنه متهمًا له بالكسل والتقصير، بل عكس الأب شعور الابن فقط، ومن يطالع الكتاب يجد تكملة للحوار بين الأب وابنه حيث يصل الابن إلى القناعة بأهمية الدراسة، بل اتخذ خطوات عملية لتحسين مستواه الدراسي.

#### وهذه بعض القترحات العطية لترسيخ مهارة الاستماء،

حين تسنح لك الفرصة في مشاهدة أشخاص يتحدثون اصمت لبضع دقائق، وراقب فقط انفعالاتهم التي قد لا تظهرها الكلمات وحدها وتخيل نفسك مكانهم.

راقب نفسك كلما كنت في حوار مع أي شخص، واضبط نفسك إن حاولت أن تقوّم أو تفسر حديث الشخص بشكل خاطئ، واعتذر له واطلب منه أن يعيد الحوار مرة أخرى، علمًا بأن هذه الطريقة قد جُرِّبت من قبل، وكان لها مفعول عجيب على الطرف الآخر.

## وهذه خلاصة التصالح السريعة اختصرتها لك لك تكدر مستعفا حداد

والتي منها: الانتباه للمتحدث- تلافي تأثير العوامل التي تؤثر على الانتباه مثل العوامل النفسية والطبيعية والفسيولوجية والبيئية- مراعاة اللفة اللفظية- الصمت- الانتباه لتأثير عامل السن- الاهتمام بالتعبيرات غير اللفظية- التابعة- التجاوب- التوافق- تجنب السرعة في الاستنتاج أو التقويم- تجنب تصنيف المتحدث أو إصدار الأحكام القطعية عليه- تجنب محاولة إيجاد أخطاء في طريقة إلقاء المتحدث.

ملاحظة أخيرة؛ قد يكون الاستماع متعبًا حقًا، لكنه بالتأكيد خير من حدوث خلافات وسوء تفاهم. فهذه نصيحتي لك في هذا المقام.

ولكن يمكنني القول: إن مهارة كمهارة الاستماع هي الابنة الكبرى لمهارة التفاوض، وهذا ما سنتعرف عليه في المقال القادم إن شاء الله. هذا، وصلُ اللهم وسلم على سبدنا محمد.



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه. وبعد.

فإن الله سبحانه وتعالى خلق الإنسان، وهو الأعلم بما خلق، ويما أودع فيه من فطرة وغريزة، وفجور وتقوى، وهو الأعلم سبحانه بأدواء هذه النفوس وآفاتها، وما تحبه وما تكرهه في كل أطوار حياتها، كذلك فهو الأعلم جل وعلا بما يصلحها وما بفسدها، لذا كان لزامًا لن أراد أن يورد نفسه موارد السعادة دنيا وآخرة؛ أن يتحرى منهج الصانع سبحانه؛ القيوم القائم على كل نفس بما كسبت.

وباتباع منهج الله سبحانه وتعالى لمن أراد تأسيس الأسرة السلمة والمجتمع السلم فسيكون الأساس متينا، والبناء متماسكا مستقيمًا، والمجتمع قويًا راقيًا، يكفل للأسرة السعادة في الدنيا، والفلاح في الآخرة.

#### أسباب بقاء الأمم وروالها:

يقول ابن خلدون المتوفى سنة ١٠٨هـ رحمه الله تعالى:

فإذا نظرنا فيمن حصل لهم من الملك على كثير من الأمم؛ وجدناهم يتنافسون في الخير وخصاله؛ من الكرم، والعفو عن الزَّلات، والاحتمال من غير القادر، والقرى للضيوف، وحمْل الكل (الضعيف) وكسب المُغدُم، والصبر على المكاره، والوفاء بالعهد، وبذل الأموال في صون الأعراضن، وتعظيم الشريعة، وإجلال العلماء الحاملين لها، والوقوف عند ما يحددونه لهم من فعل أو ترك، وحسن الظُّنُ بهم، ورغبة الدُّعاء منهم، والحياء من الأكابر والمشايخ، وتوقيرهم وإجلالهم، وإنصاف المستضعفين من

جمال عبد الرحمن

أنفسهم، والانقياد للحق، والتواضع للمسكين، واستماع شكوى المستغيثين، والتديّن بالشرائع والعبادات، والقيام عليها وعلى أسبابها، والتجافي عن الغدر والمكر والخديعة ونقض العهد، وأمثال ذلك؛ علمنا أنَّ هذه أخلاق القيادة؛ قد حصلت لديهم واستحقوا بها أن يكونوا ساسة لن تحت أيديهم أو على العموم، وأنَّه خيرٌ ساقه الله تعالى إليهم مناسب لسلطانهم، وليس ذلك سُدى فيهم، ولا وجد عبثا منهم، وعلمنا بذلك أنَّ اللَّه تأذَّن لهم بالملك وساقه إليهم.

وبالعكس من ذلك؛ إذا تَاذَنُ الله تعالى بانقراض الملك من أمَّة؛ حملهم على ارتكاب المذمومات، وانتحال الردائل وسلوك طرقها، فتضيع الفضائل منهم جملة، ولا تزال في انتقاص إلى أن يخرج الملك من أيديهم، ويتبدّل به سواهم، ليكون نعيًا عليهم في سلب ما كان الله قد أتاهم من الْلُك، وجعل في أيديهم من الخير. ﴿ وَلِنَّا أَرْدُنَا أَنْ تُهِلِّكُ قَرِيةُ أَمْرِنَا مُثْرِفِهَا فَفَسَقُواْ فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا ٱلْقُولُ فَدَمَّرْنَهَا تَدْمِيرًا

(الإسراء: ١٦). واستقرئ ذلك وتتبعه في الأمم السّابقة تجد كثيرًا ممّا قلناه ورسمناه والله يخلق ما يشاء ويختار. (تاريخ ابن خلدون).

#### تربية الرب لعباده:

من أهم الأخلاق التي يجب أن يتخلق بها الإنسان؛ أخلاقه مع ريه؛ عبودية له وافتقارًا إليه، والتزامًا بشرعه، وتأذَّبًا مع دعوة رسله. قال الماوردي (المتوفى سنة: ٥٠١هـ) رحمه الله

تعالى: المسالم المسالم

التوحيد شعبان ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧٢ - السنة الثامنة والأربعون

وبغضاء.

٦- انتشار الغيبة والنميمة والخوض في الأعراض واللعن والسباب والشتم.

٧- ضعف الورع وعدم اتقاء الشبهات والجرأة
 على الحرمات.

٨- مشاهدة أفلام الفحش، والفسق، والرقص،
 والتعري، والتبرج، والسفور، والفجور.

#### للذا تأخرت منظومة الأخلاق؟

لسببين؛ الأول؛ عند العلماء والدعاة؛ يُرَى اهتمام كبير بكل فروع العلم، وتأخير الكلام عن الأخلاق، في حين أن الهدف المباشر من بعثة النبي صلى الله عليه وسلم بعد توحيد الله تعالى؛ كان تتميم مكارم الأخلاق، ولهذا قال عليه الصلاة والسيلام؛ «إنما بُعثت لأتمم صالح الأخلاق». (أخرجه البخاري في الأدب المفرد ح٢٧٣، عن أبي هريرة رضى الله عنه).

السبب الثاني: خطأ المجتمع:

فضلاً عن إهمال تعلم الأخلاق وتلقينها؛ فقد صار الكلام عنها نظريًا فقط، ولم يتحول إلى فعل، وهذا الذي عبَّرت عنه أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها لما سئلت عن خلق النبي عليه السلام قالت: «كان خُلقه القرآن». يعني بلغ القرآن للناس كنصوص وكان قدوة في الالتزام بأحكامه وأوامره ونواهيه.

#### كيف نعيد مكارم الأخلاق؟

بدون التقليل من قيمة الفقه وأحكامه يجب ما يلي:

أولاً؛ يجب أن يتصدر الحديث عن الأخلاق المشهد الدعوي والتذكيري، مع بيان أن كل حكم فقهي، أو تصور عَقَدي من ورائه قيمة أخلاقية، فلا يصلح عرض الفقه والعقيدة مجردة عن المغزى الأخلاقي.

على سبيل المثال: الشاب الذي جاء يستأذن رسول الله صلى الله عليه وسلم في الزنا، فالحكم الفقهي أن الله حرم الزنا ونهى عن الاقتراب منه بقوله: « وَلَا نَفْرُواْ الزَّنِّ إِنَّهُ كَانَ قَرِشَهُ وَسَلَّهُ سَبِيلًا » بقوله: « وَلَا نَفْرُواْ الزَّنِّ إِنَّهُ كَانَ قَرِشُهُ وَسَلَّهُ سَبِيلًا » الإسسراء: ٣٧). لكن المصطفى عليه الصلاة والسلام أوصل الشاب إلى تحريمه واجتنابه من جانب أخلاقي. قال: يا رسول الله، ائذن لي بالزنا، فأقبل القوم عليه فرجروه وقالوا: مه، مه. فقال فأقبل القوم عليه فرجروه وقالوا: مه، مه. فقال

وما دمنا فقراء إلى الله تعالى، فلا يستقيم أبدًا أن نستغني عنه، ولا عن صراطه المستقيم، ولا عن عطائه وطاعته، ولا عن نصره وهداه، ومواضع رضاه، ولا عن التخلق بمكارم الأخلاق التي بُعث بإتمامها سيد خلقه محمد صلى الله عليه وسلم، فإذا غفلنا واستغنينا عن حاجتنا إليه حالًا أو مقالاً أذهبنا وأبدلنا بخلق جديد، وهذه سنته، وما ذلك عليه بعزيز، وكان ذلك على الله يسيرًا.

قال تعالى: « كَالَّهُمُّ النَّاسُ أَنْتُو اللَّهُ قِرَاهُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ اللَّهُ الْفَعُ الْفَعُ الْفَيُّ الْحَمِيدُ ﴿ إِن يَمَا يُدْهِبُكُمْ وَكَاْتٍ عِلْقٍ جَدِيدِ ﴿ الْفَيْقُ الْمَحْدِيدِ ﴿ اللَّهِ مِدِيدِ ﴿ الْفَاطِرِ: ١٥ - ١٧ ﴾.

وفيما سبق يتضح أن بقاء الأمم متوقف على ظهور الأخلاق فيهم، ولذلك قيل؛

#### إنما الأمم الأخلاق ما بقيت

فإن هُمُ ذهبت أخلاقهم ذهبوا

والمعنى: أنه تبقى الأمم ما بقيت الأخلاق، فإذا ذهبت الأخلاق ذهبت الأمم، وليس شرطًا أن يكون ذهاب الأمة هو فناؤها وزوالها بالكلية، وإنما من صور زوال الأمم زوال قوتها ووحدتها، وزوال هيبتها وهيمنتها، وزوال تقدمها وحضارتها، وزوال عافيتها وسلامتها، وذهاب أمنها واستقرارها.

#### من مظاهر غياب منظومة الأخلاق،

الـ وهـو الأهـم؛ التقاعس عن حقوق الرب سبحانه وتعالى وظهور المخالفات الشرعية الكثيرة، فليس من الأدب مع الله تعالى إهمال شرعه.

٢- انتشار الكراهية والأنانية، وحب المال المفضي للاقتتال.

٣- ظهور الجرائم بشتى أنواعها وخاصة القتل،
 وعلى الأخص القتل الأسري.

3- تقطيع الأرحام وضعف الترابط والولاء بين الأقارب والأرحام.

٥- انتشار ظاهرة الطلاق وما يعقبها من عداء



عليه الصلاة والسلام: «ادنه، فدنا منه قريبًا». قال: فجلس قال: «أتحبه لأمك؟» قال: لا. والله جعلني الله فداءك. قال: «ولا الناس يحبونه لأمهاتهم». قال: «أفتحبه لابنتك؟» قال: لا. والله يا رسول الله جعلني الله فداءك قال: «ولا الناس يحبونه لبناتهم». قال: «أفتحبه لاختك؟» قال: لا. والله جعلني الله فداءك. قال: «ولا الناس يحبونه لأخواتهم». قال: «أفتحبه لعمتك؟» قال: لا. والله جعلني الله فداءك. قال: «ولا الناس يحبونه لعماتهم». قال: «أفتحبه لعماتك؟» قال: لا. والله جعلني الله فداءك. قال: «ولا الناس يحبونه لعماتهم». قال: «أفتحبه لخالتك؟» قال: يحبونه لخالاتهم». قال: «أفتحبه لخالتك؟» قال: يحبونه لخالاتهم». قال: فوضع يده عليه، وقال: عليه اغفر ذنبه وطهر قلبه، وحصن فرجه». قال «فلم يكن بعد ذلك الفتي يلتفت إلى شيء. (مسند أحمد: ٣٦ ٥٤٥).

ولو لم يفهمها الشاب أخلاقيًّا ما فهمها فقهيًّا. وكذلك من الأخلاق التي تظهر بمصاحبة حكم فقهي، نَهْيُ الرسول صلى الله عليه وسلم عن بيع الثمار قبل أن تُزْهي، وقد علل ذلك بقوله عليه الصلاة والسلام: «إذا منع الله الثمرة فبم تستحل مال أخيك؟».

ثانيًا: تفعيل نصوص الأخلاق إلى واقع عملي وسلوك تطبيقي؛ مثال ذلك:

الثلاثة أصحاب الغار الذين وقعت الصخرة على فم الغار الذي أووا إليه من المطر فأغلقته عليهم حتى صار الغار قبرًا لهم، تواصوا فيما بينهم أن يتوسلوا كل منهم إلى الله تعالى بعمل بطولي يمثل خلقًا عاليًا ونموذجًا راقيًا يصلح أن يكون وسيلة بين يدَيُ ربهم لتفريج همهم ورفع كربهم، وقد تم لهم ما أرادوا.

عن ابن عمر رضي الله عنهما، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «خرج ثلاثة نفر يمشون فاصابهم المطر، فدخلوا في غارفي جبل، فانحطت عليهم صخرة، قال: فقال بعضهم لبعض: ادعوا الله بافضل عمل عملتموه، فقال أحدهم: اللهم إني كان لي أبوان شيخان كبيران، فكنت أخرج فأرعى، ثم أجيء فأحلب فأجيء بالحلاب، فأتي به أبوي فيشربان، ثم أسقي الصبية وأهلي وامرأتي، فاحتبست ليلة، فجئت فإذا هما نائمان، قال، فكرهت أن أوقظهما، والصبية يتضاغون عند رجلي، فلم يزل ذلك دأبي ودأبهما، حتى طلع

الفجر، اللهم إن كنت تعلم أني فعلت ذلك ايتغاء وجهك، فافرج عنا فرجة نرى منها السماء، قال: ففرج عنهم، وقال الآخر: اللهم إن كنت تعلم أني كنت أحب امرأة من بنات عمى كأشد ما يحب الرجل النساء، فقالت: لا تنال ذلك منها حتى تعطيها مائة دينار، فسعيت فيها حتى جمعتها، فلما قعدت بين رجليها قالت: اتق الله ولا تفض الخاتم إلا بحقه، فقمت وتركتها، فإن كنت تعلم أني فعلت ذلك ابتغاء وجهك، فافرج عنا فرجة، قال: ففرج عنهم الثلثين، وقال الآخر: اللهم إن كنت تعلم أني استأجرت أجيرًا بفرق من ذرة فأعطيته، وأبي ذاك أن يأخذ، فعمدت إلى ذلك الفرق فزرعته، حتى اشتريت منه بقرًا وراعيها، ثم جاء فقال: يا عبد الله أعطني حقى، فقلت: انطلق إلى تلك البقر وراعيها فإنها لك، فقال: أتستهزئ بي؟ قال: فقلت: ما أستهزئ بك ولكنها لك، اللهم إن كنت تعلم أنى فعلت ذلك ابتغاء وجهك، فافرج عنا فكشف عنهم». (صحيح البخاري ح ٢٢١٥).

#### مثال آخر:

قال ابن بطال رحمه الله تعالى: جاءت سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم في جميلة امرأة ثابت بن قيس حين قالت: يا رسول الله، إنى لا أعتب عليه في خلق ولا دين، ولكن أكره الكفر في الاسلام لا أطبقه بغضا....عن عكرمة، عن ابن عباس، قال: أول خلع في الإسلام أخت عبد الله بن أبي، أتت النبي، عليه السلام، فقالت: يا رسول الله، لا تجتمع رأسي ورأسه أبدًا، إني رفعت جانب الخياء، فرأيته أقبل في عدة (أي عدد من رفقائه)، فإذا هو أشدهم سوادًا، وأقصرهم قامة، وأقبحهم وجهًا، فقال: (أتردين عليه حديقته؟)، قالت: نعم، وإن شاء زدته، ففرق بينهما. وهذا الحديث أصل في الخلع، وعليه جمهور الفقهاء، قال مالك: ولم أزل أسمع ذلك من أهل العلم، وهو الأمر المجتمع عليه عندنا أن الرجل إذا لم يضر بالمرأة ولا أساء إليها ولم تؤت من قبِّله، وأحبت فراقه، فإنه يحل له أن يأخذ منها كل ما افتدت يه، كما فعل النبي صلى الله عليه وسلم في امرأة ثابت. [شرح صحيح البخاري لابن بطال: ٧/ ٤٢٠). فانظروا إلى أخلاق أهل الإسلام، في زمن عز فيه الآن الأدب والصدق والاحترام.

والى لقاء إن شاء الله.



الحلقة (٢٢٦)

The team (777/4) (624 (7) to the sheet has little

على حشيش المربق الأليارا عن الدواعية

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

#### أولاً: أسباب ذكر هذه القصة:

إن من أسباب البحث في هذه القصة «قصة نوح عليه السلام مع مَلكُ الموت، هو وجودها في بعض كُتب السنة ، وكُتب التفاسير، وكتب الأدب والأخلاق؛ فعلى سبيل المثال:

١- ذكر هذه القصة الإمام الحافظ أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر النمري الأندلسي المتوفى ٢٣٤هـ في «بهجة المجالس وأنس المجالس» (ص٢٣٤).

٢- وذكر القصة الإمام عبد الرحمن بن على بن الجوزي المتوفى ٥٩٧هـ في كتابه «المدهش» (ص ۱۳۱۳).

٣- وذكر القصة الإمام محمد بن على الشوكاني المتوفى ١٢٥٠هـ في تفسيره المسمى «فتح القدير» (۲۲۰/٤).

٤- وذكر القصة القاضي محمد ثناء الله الهندي المتوفى ١٢٢٥هـ في «تفسيره» .(190/V)

٥- وذكر القصة نجم الدين الغزي محمد بن محمد العامري الدمشقي المتوفى ١٠٦١هـ في كتابه «حُسن التنبه لما ورد في التشبه » (٤٦/٥).

٦- وذكر القصة أبو المظفر منصورين محمدين عبد الجباربن أحمد السمعاني التيمي المتوفي ٨٩هـ في «تفسيره» (١٧١/٤) ط دار الوطن بالرياض المشهور ب«تفسير السمعاني».

٧- وذكر القصة أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود النسفي المتوفى (٧١٠هـ) في «تفسيره» المسمى «مدارك التنزيل وحقائق التأويل» (۲/۸۲۲).

٨- وذكر القصة أبو العباس أحمد بن محمد

بن المدى بن عجيبة الفاسي المتوفى ١٢٢٤هـ في تفسيره السمى «البحر المديد في تفسير القرآن المجيد» (3/197).

٩- وذكر القصية مجمع البحوث الإسلامية في «تفسيره» المسمى «التفسير الوسيط» (١٨٣٧/٧).

١٠- وذكر القصية محمد صديق خان المتوفى ١٣٠٧هـ فِ كتابه «فتح البيان فِي مقاصد القرآن» (۱۷٤/۱۰).

١١- وذكر القصة أبو محمد عبد العزيز بن محمد بن عبد الرحمن بن عبد المحسن السلمان المتوفى ١٤٢٢هـ في كتابه «مفتاح الأفكار للتأهب لدار القرار» (۱/۸۸).

١٢- وذكر القصة أحمد بن ناصر الطياري كتابه «حياة السلف بين القول والعمل» (ص۷۱٤).

١٣- وذكر القصية محمد الأمين بن عبد الله الأرمى في «تفسيره» المسمى «حدائق السروح والريحان في روابي علوم القرآن» (۳٥٨/٢١).

١٤- وذكر القصة الإمام شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الألوسى المتوفى ١٠٧٢هـ في تفسيره المسمى «روح المعانى في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني» (17//7)

١٥- وذكر القصة الحافظ جلال الدين عبد الرحمن بن أبئ بكرالسيوطي المتوفى ١١٩ه في كتابه «الدر المنثور في التفسير بالمأثور» (١٤٣/٥) وقال: «أخرج ابن أبى الدنيا في كتاب «ذم الدنيا عن أنس بن مالك رضى الله عنه فذكر الخبر الذي جاءت به القصة.

١٦- وذكر هذه القصة أبو محمد مكى بن أبى طالب حموش بن محمد بن مختار القيسي القيرواني ثم الأندلسي المتوفى ٤٣٧هـ في كتابه «الهداية في بلوغ النهاية في علم معاني القرآن وتفسيره وأحكامه وجمل من فنون علومه» (۷۷۲۸/۱۲).

وسنبين حقيقة هذا الخبري التخريج والتحقيق.

#### ثانيا: المتن:

قال الإمام أبوعبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي المتوفى ١٧١هـ في «تفسيره» المسمى «الجامع لأحكام القرآن» (٢٩٦/٧) ط. دار الحديث القاهرة: «رُوي من حديث أنس قال: قال رسيول الله صلى الله عليه وسلم: ١ بعث الله نوحًا إلى قومه وهو ابن خمسين ومائتين فلبث في قومه ألف سنة إلا خمسين عامًا، وبقي بعد الطوفان خمسين ومائتي سنة، فلما أتاه ملك الموت

قال: يا نوح يا أكبر الأنبياء، ويا طويل العمر، ويا مجاب الدعوة، كيف رأيت الدنيا؟ قال: مثل رجل بُنى له بيث له بابان فدخل من واحد وخرج من الآخر». اه.

#### ثالثا: التخريج:

١- هذا المن ذكره الإمام القرطبي في «تفسيره» من حديث أنس مرفوعًا.

والحديث المرفوع بين حده الإمام السيوطي في «تدريب الراوي» (١٨٣/١) النوع (٦) من علوم الحديث فقال: «المرفوع هو ما أضيف إلى النبى صلى الله عليه وسلم خاصة».

٧- ولما لم يخرجه الإمام القرطبي واكتفى بقوله: «رُويَ من حديث أنس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم » كان لا بد من تخريجه للوقوف على سنده حيث إن التخريج: «هو الدلالة على موضع الحديث في مصادره الأصلية التي أخرجته بسنده».

والمسراد بمصادر الحديث الأصلية: «هي كتب السنة التي جمعها مؤلفوها عن طريق تلقيها عن شيوخهم بأسانيد إلى النبي صلى الله عليه وسلم».

٣- بعد هذا البيان فالخبر الذي جاءت به هذه القصة

أخرجه الإمام أبو القاسم على بن الحسن بن هية الله المعروف بابن عساكر المتوفى (۷۱هه) في «تاريخ دمشق» (۲۸۱/٦٢) قال: «أنبأنا أبو الفرج غيث بن على، أخبرنا أبوبكرأحمد بن على الطيب، أخبرنا أبو منصور محمد بن على بن إسحاق الكاتب، حدثنا أحمد بن بشر بن سعيد الحرمي، حدثنا أبو روق أحمد بن محمد بن بكر الهمزاني، حدثنا أبو حاتم السجستاني سهل بن محمد بن عثمان إملاء قال: وعاش نوح النبي عليه السلام ألفًا وأريعمائة سنة وخمسين سنة، قال أبو حاتم: ذكر ذلك إسماعيل بن أبى زياد، عن أبان بن أبى عياش العبدي عن أنسى، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: لما بعث الله نوحًا إلى قومه...»

#### رابعًا: التحقيق:

الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية خبر موضوع، ولقد بين الإمام النووي حدّه في «التقريب» النوع (٢١- قدريب) فقال: الموضوع: «هو الكذب المختلق المصنوع وهو شر الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته مع العلم بوضعه في والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونا ببيان وضعه».

وعلة هذا الخبر التي جعلته موضوعًا هو أبان بن أبي عياش العبدي:

ا- قال الإمسام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٩٦/١): «أبان بن أبي عياش من أهل البصرة واسم أبيه فيروز مولى لعبد قيس يحدث عن أنس والحسن، ولعله روى عن أنس أكثر من ألف وخمسمائة حديث ما لكبير شيء منها أصل يرجع إليه.

Y- وأخرج ابن حبان بسنده عن حماد بن زيد قال: «جاءني أبان بن أبي عياش فقال: أحب أن تكلم شعبة يكفّ عني فقال: فكلمته، في بعض الليل فقال: إنك سألتني أن أكفً عن أبان، وإنه لا يحل الكفّ عنه فإنه يكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم ». اه.

٣- وأخرج بسنده عن الإمام يحيى بن معين قال: «أبان بن أبي عياش ليس بشيء». اهد. 
٤- وقال الإمام النسائي في «المضعفاء والمتروكين» (٢٠)؛ 
«أبان بن أبي عياش: متروك الحديث وهو أبان بن فيروز أبو إسماعيل». اهد.

قلت: وهذا المصطلح عند الإمام النسائي له معناه: حيث بينه الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٧٣):

«كان مذهب النسائي ألا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». اهـ.

٥- ونقل الإمام الذهبي أقوال هـ ونقل الأئمة في «الميزان» هـ ولاء الأئمة في «الميزان» عن يزيد بن هارون أن شعبة قال: «داري وحـماري في المساكين صدقة إن لم يكن أبان بن أبي عياش يكذب في الحديث». اهـ.

ونقل عن أبي إسحاق السعدي الجوزجاني قال: «أبان بن أبي عياش ساقط». اهـ.

ونقل عن الإمام أحمد قال: أبان بن أبي عياش: متروك الحديث، وكان وكيع إذا مر على حديثه يقول رجل ولا يسميه استضعافا. اهـ.

قلتُ: نستنتج من أقوال أئمة الجرح والتعديل أن «أبان بن أبي عياش؛ متروك ساقط ليس بشيء كذاب». وبهذا يتبين أن الخبر الذي جاءت به القصة موضوع، والقصة واهية.

خامسًا: طريق آخر للقصة موقوف: والموقوف: قال الإمام الحافظ ابن كثير في «اختصار علوم الحديث»النوع(٧): «الموقوف مطلقه يختص بالصحابي . ولا يستعمل فيمن دونه إلا مقبدًا». اه.

١- فالخبر الذي جاءت به

هذه القصة أخرجه الحافظ ابن أبى الدنيا في كتابه «العمر والشيب» (ح١٩) قال: «حدثنا محمد بن عاصم، حدثنا أبو هرمز عن أنس قال: قيل لنوح عليه السلام: يا أطول النبيين عمرًا ويا أفضلهم شكرًا، كيف وجدت الدنيا والعيش؟ قال: كرجل دخل بيتًا له بابان فأقام في البيت هنية ثم خرج». اه.

٢- وأخرجه ابن أبى الدنيا أيضًا في كتابه «الزهد» (ح٣٥٨) قال: حدثنا محمد بن عاصم، أخبرنا نافع أبو هرمزعن أنس قال: جاء ملك الموت إلى نوح عليه السلام فقال: يا أطول النبيين عمرًا كيف وجدت الدنيا ولذتها؟ قال: كرجل دخل بيتًا له بابان فقام في وسط البيت هُنيهة ثم خرج من الباب الأخرى. اه.

٣- وأخرج أيضًا ابن أبي الدنيا في كتابه «ذم الدنيا» (ح٢٢٩) بمثل ما سبق سندًا ومتنًا.

> سادسًا: تحقيق طريق حديث أنس الموقوف:

هذا الخبرالذي جاءت به القصة عن أنس موقوفًا باطل موضوع علته أبو هرمز.

١- قال الإمام الذهبي في الميزان (٩٠٠٠/٢٤٣/٤): «نافع بن هرمز أبو هرمز عن الحسن وعن أنس بن

مالك بصرى ضعفه أحمد وجماعة، وكذبه ابن معين، وقال أبو حاتم: متروك ذاهب الحديث، وقال النسائي: ليس بثقة». اه.

فائدة؛ كان لا بد من تحقيق هذا الطريق الموقوف؛ لأنه يتعلق بالمرفوع حكمًا وأطلق عليه العلماء «المرفوع حكمًا» أي: أنه من الموقوف لفظًا المرفوع حكمًا».

حيث قال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٥٣٥): «المرفوع من القول حكمًا لا تصريحًا؛ أن يقول الصحابي الندي لم يأخذ عن الإسرائيليات ما لا مجال للاجتهاد فيه، ولا له تعلق ببيان لغة أو شرح غريب كالإخبار عن الأمور الماضية من بدء الخلق وأخبار الأنبياء...». اهـ.

وهدا الموقوف من أخبار الأنبياء بل من أخبار شيخ الأنبياء نوح عليه السلام، وقد بينا حاله من الكذب على نبى الله نوح عليه السلام.

سابعًا: طريق آخر مقطوع:

قال الحافظ ابن كثير ف «اختصارعلوم الحديث» النوع (٧): «المقطوع: هو الموقوف على التابعين قولاً وفعلاً وهو غير المنقطع». اه. قلتُ: فالقطوع ما أضيف إلى

التابعي فما دونه وهو متعلق بالمان، أما المنقطع فهو متعلق بالسند.

هذا الطريق أخرجه الحافظ ابن عساكرية «تاريخ دمشق» (۲۸۰/٦٢) من حدیث محمد ابن عبد الله الزاهد عن موسى بن إبراهيم المروزي عن صالح بن رستم المزني عن الحسن قال: «لما أتى ملك الموت نوحًا ليقبض روحه...» القصة.

قلتُ: والحسن وهو الحسن بن أبي الحسن البصري واسم أبيه يسار وهو من الطبقة الثالثة وهي الطبقة الوسطى من التابعين كذا في التقريب (١٦٥/١) فالخبر مقطوع، وهو أيضًا خبر تالف موضوع، وعلته موسى بن إبراهيم المروزي.

قال الحافظ الذهبي في «الميزان» (١٩٩/٢ع٨٨): «موسى بن إبراهيم أبو عمران المروزي: كذَّبه يحيى بن معين، وقال الدارقطني وغيره: متروك، وقد أورد له أخبارًا وقال: من بلاياه».

بهذا التحقيق لقصة «نوح عليه السلام مع ملك الموت» يتبين أنها قصة موضوعة مختلقة مصنوعة سواء كانت مرفوعة، أو موقوفة، أو مقطوعة.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه. وبعد:

فعلى نحو ما اجتمعت كلمة الفقهاء وأصحاب الحديث على بطلان ما جنح إليه الأشاعرة من تأويل صفات: (النزول، والمجيء، والإتيان)، اجتمعت كذلك كلمة أهل الاعتقاد والمتكلمة من أئمة أهل السنة دون أهل البدع والضلال.

## أ- أنمة الاعتقاد؛ ابن خزيمة، والأجري، والعكبري يبطلون تأويلات الأشاعرة؛

ففي كتابه (التوحيد) ص١٥٣ وفي تحقيق صفة النزول لله وتحت عنوان: (باب ذكر أخبار ثابتة السند صحيحة القوام في نزول الرب إلى السماء الدنيا كل ليلة)، يقول الإمام الحافظ ابن خزيمة (ت١١١): «نشهد شهادة مقرّ بلسانه مصدق بقلبه مستيقن: يما في هذه الأخبار من ذكر نزول الرب من غير أن نصف الكيفية، لأن نبينا المصطفى لم يصف لنا كيفية نزول خالقنا إلى سماء الدنيا وأعلمنا أنه ينزل، وأن الله لم يترك ولا نبيه بيان ما بالسلمين الحاجة إليه من أمر دينهم، فنحن قائلون مصدقون بما في هذه الأخبار من ذكر النزول، غير متكلفين القول بصفته أو بصفة الكيفية، إذ النبي لم يصف لنا كيفية النزول، وفي هذه الأخبار ما بان وثبت وصح: أن الله فوق سماء الدنيا الذي أخبرنا نبينا أنه ينزل إليه، إذ محال في لغة العرب أن يقول: نزل من أسفل إلى أعلى، ومفهوم في الخطاب أن النزول من أعلى إلى أسفل»، كذا بما يكشف عن فهم السلف لعنى صفة النزول، وأنه ما دل عليه ظاهر اللغة من كونه من أعلى إلى أسفل على الوجه اللائق بجلاله، وبما يقتضى أنه تعالى فوق سماواته مستو على عرشه، وأنهم إنما ينفون الكيفية عن كل ذلك.. ثم ذكر رحمه الله الأحاديث في هذا.

وفي كتابه (الشريعة) وتحت (باب: الإيمان والتصديق بأن الله ينزل إلى السماء الدنيا كل ليلة) ص٢٩٤، يقول الإمام المحدث القدوة إمام الحرم محمد بن الحسين الآجري (ت٣٦٠): « الإيمان بهذا واجب، ولا يسع المسلم العاقل أن يقول: كيف ينزل؟؛ ولا يسع المال إلا المعتزلة، وأما أهل الحق فيقولون؛ الإيمان به واجب بلا كيف؛ لأن الأخبار قد صحت عنه صلى الله كيف؛ لأن الأخبار قد صحت عنه صلى الله



قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الضعلية) على ظاهرها دون المجاز

اتفاق كلمة أهل السنة من المتكلمة وأئمة الاعتقاد على: إبطال تأويلات الأشاعرة لصفات (النزول والمجيء والإتيان) بحق الله تعالى

المساول الدروس الدسوقي الدسوقي الدسوقي الدسوقي

عليه وسلم: (أن الله ينزل إلى السماء الدنيا كل ثيلة)، والذين نقلوا إثينا هذه الأخبار هم الذين نقلوا إلينا الأحكام من الحلال والحرام، وعلم الصلاة والزكاة والصيام والحج والجهاد، فكما قبل العلماء عنهم ذلك كذلك قبلوا منهم هذه السنن، وقالوا: (من ردها فهو ضال خبيث)، يخذرونه ويحذرون منه ١٠هـ

ولعبيد الله العكبري المعروف بابن بطة (ت٣٨٤) قوله في الإبانة ٣/ ٢٣٩، رادًا على مؤولة صفة النزول لله تعالى: «يقول المعطل: (إن قلنا: ينزل فقد قلنا إنه يزول، والله لا يزول، ولو كان ينزل لزال لأن كل نازل زائل)، قلنا: (أو الستم تزعمون أنكم تنفون التشبيه عن رب العالمين؟، فقد صرتم بهذه المقالة إلى أقبح التشبيه وأشد الخلاف، لأنكم إن جحدتم الآثار وكذبتم بالحديث، رددتم على رسول الله قوله وكذبتم خيره، وإن قلتم؛ لا ينزل إلا بزوال، فقد شبهتموه بخلقه، وزعمتم أنه لا يقدر أن بنزل إلا بزواله على وصف المخلوق الذي إذا كان بمكان خلا منه مكان، لكن نصدق نبينا كما قال: ينزل ربنا، ولا نقول إنه يزول، بل ينزل كيف شاء، ولا نصف نزوله ولا نحده ولا نقول: ان نزوله زواله». اه.

وقد سبق أن ذكرنا للإمام عبد الله بن خلف المقري الأندلسي - فيما نقله عنه ابن القيم في اجتماء الجيوش ص٥٥ - استدلاله بحديث النزول على استوائه تعالى، ثم قوله في نفي الحسمية والتكييف عنهما: «قد قال الله: (وَجَاءَ رَتُكَ وَٱلْمَاكُ صَفّا صَفّا) (الضجر/ ٢٧)، وليس مجيئه حركة ولا زوالا ولا ابتدالا، لأن ذلك إنما يكون إذا كان الجائي جسمًا أو جوهرًا، فلما ثبت أنه ليس بجسم ولا جوهر ولا عرض، لم يجب أن يكون محييته حركة ولا نقلا، ولو اعتبرت ذلك بقولهم: (جاءت فلانًا قيامتُه)، و(جاءه الموت)، و(جاءه المرض)، وشبه ذلك مما هو وجود نازل به لا مجيء، لبانَ لك »ا.هـ

> ب- وابن منده والصابوني والبيّهقي يفعلون الشيء ذاته فيثبتون نزوله تعالى:

ومما ذكره الحافظ العلامة ابن منده (٣٩٥٦) ف كتابه التوحيد ص٢٥٥، قوله تحت عنوان:

(ذكر نزول الرب يوم القيامة لفصل القضاء): «كذلك نقول فيما تقدم من هذه الأخبار في الصفات في كتابنا هذا، نرويها عن الصحابة عن المصطفى، ونجهّل من تكلم فيها إلا ببيان عن الرسول، أو خير صحابي حضر التنزيل والبيان، ونتبرأ إلى الله مما يخالف القرآن وكلام الرسول صلى الله عليه سلم».

ويقسوقه إجماء أهل الحديث على حمل صفات (النزول، والمجيء، والإتيان) لله تعالى على ظاهرها وعلى الوجه اللائق به، وإبّان رده على من تأولها أو كيَّفها، يقول شيخ الإسلام الإمام أبو عثمان إسماعيل الصابوني (ت٤٤٩) في كتابه: (عقيدة السلف وأصحاب الحديث) ص٤٣٤ «ويُثبت أصحاب الحديث نزول الرب كل ليلة إلى السماء الدنيا، من غير تشبيه له بنزول الخلوقين ولا تمثيل ولا تكييف، بل يثبتون ما أثبته رسول الله وينتهون فيه إليه، ويُمرُّون الخبر الصحيح الوارد بذكره على ظاهره ويكلون علمه إلى الله، وكذلك يثبتون ما أنزله الله في كتابه، من ذكر المجيء والإتيان المذكورين في قوله: ( هَأَ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتَكُهُ أَلَّهُ فِي ظُلُل مِنَ ٱلْعَكَامِ وَٱلْمَلِينَكِيُّ ) (المقرة/ ٢١٠)، وقوله: (وَعَلَوْ رَبُّكُ وَٱلْمَاكُ صَفّاً صَفّاً) (الفجر/ ٢٢)».

قال: وقد «قرأت في رسالة الشيخ أبي بكر الإسماعيلي إلى أهل جيلان أن الله سبحانه بنزل الى سماء الدنيا على ما صح به الخبرعن الرسول، وقد قال الله: (هَلَ نَظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهُمُ اللهُ في ظُلًّا مِنَ ٱلْعَكَامِ) (البقرة/ ٢١٠) وقال: (وَعَامَةُ رُثُكَ وَٱلْمَأَكُ صَفًّا صَفًّا) (الفجر/ ٢٧)، ونؤمن بذلك كله على ما جاء بلا كيف، فلو شاء سبحانه أن بيين لنا كيفية ذلك لفعل، فانتهينا إلى ما أحكمه، وكففنا عن الذي يتشابه إذ كنا قد أمرنا مه في قوله تعالى: ( هُ ٱلَّذِيُّ أَزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَابُ مِنْهُ ءَايَكُ مُحَكِّمَكُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِلَكِ وَأُخَرُ مُتَشَكِهِكُ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَنِّبُهُ مِنْهُ ٱبْتِغَآءَ ٱلْفِشْنَةِ وَٱبْتِغَآءَ تَأُوبِيلِهُ ۚ وَمَا يَصْلُمُ تَأُوبِلُهُ ۚ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱلرَّسِيخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنًا بدء كُلُّ مِنْ عِندِ رَيِّناً ) (آل عمران/ ٧)».

إلى أن قال: «وقال بعض السلف: (ينزل نزولا يليق بالربوبية بالاكيف، من غير أن يكون نزوله مثل نزول الخلق، بل بالتجلي والتملي، لأنه جل جلاله منزه أن تكون صفاته مثل صفات الخلق،

كما كان منزهًا أن تكون ذاته مثل ذوات الخلق، فمجيئه وإتيانه ونزوله على حسب ما يليق بصفاته، من غير تشبيه وكيف)».

وقال: «فلما صح خبر النزول عن الرسول أقد به أهل السنة، وقبلوا الخبر، وأثبتوا النزول على ما قاله صلى الله عليه وسلم، ولم يعتقدوا تشبيها له بنزول خلقه، وعلموا وتحققوا واعتقدوا أن صفات الله لا تشبه ضفات الخلق، كما أن ذاته لا تشبه ذوات الخلق تعالى الله عما يقول المشبهة والمعطلة علوا كبيرًا، ولعنهم لعنًا كثيرًا»، وقال:

«وقـرأت لأبي عبد الله ابن أبي جعفر البخاري، وكان شيخ بُخارَي في عصره بلا مدافعة، قال أبو عبد الله؛ سمعت عبد الله بن عثمان وهو عبدان شيخ مرو يقول: سمعت محمد بن الحسن الشيباني يقول: قال حماد بن أبي حنيفة: قلنا لهؤلاء: أرأيتم قول الله: ( وَجَاءً رَبُّكَ وَٱلْمَلُكَ صَفًّا صَفًّا) (الضجر/ ٢٢)، قالوا: أما الملائكة فيجيئون صفًا صفًا، وأما الرب تعالى فإنا لا ندري ما عنى لذاك؟، ولا ندري كيفية مجيئه، فقلت لهم: إنا لم نكلفكم أن تعلموا كيف مجيئه، ولكنا نكلفكم أن تؤمنوا بمجيئه، أرأيت من أنكر أن الملك يجيء صفًا صفًا ما هو عندكم؟، قالوا: كافر مكذب، قلت: فكذلك إن أنكر أن الله لا يجيء فهو كافر مكذب»ا.ه.. يعنى: لأنه مكذب وجاحد لما في القرآن.

وما نقله الصابوني عن جمهور أهل السنة الاسيما ما ذكره عن حماد بن أبي حنيفة: صريح في أن نزوله تعالى المذكور في الصحيح ومجيئه الوارد في الأية، هو: النزول الحقيقي والمجيء المعروف في اللغة الذي من أصل معناه: المجيء المضاف إلى الملائكة، مع التباين في الحقيقة والكيفية، إذ ليس كمثل نزوله تعالى نزول شيء، ولا مثل مجيئه مجيء شيء.

ومما ذكره الإمام البيهتي (ت٤٥٨) بحق صفة النزول لله تعالى: قوله في (الأسماء والصفات) ص١٥٣٠: «لا يجوز وصفه تعالى إلا بما دل عليه كتاب الله أو سنة رسول الله أو أجمع عليه سلف الأمة»، ثم ذكر من ذلك:

"الوجه واليدين والعين، والاستواء على العرش والإتيان والمجيء والنزول، ونحو ذلك من صفات فعله»، وعقب يقول؛ «فتثبتُ هذه الصفات لورود الخبر بها على وجه لا يوجب التشبيه، ونعتقد في صفات ذاته أنها لم تزل موجودة بداته، ولا تزال موجودة به، ولا نقول فيها؛ (إنها هو ولا غيره، ولا هو هي ولا غيرها).. ونعتقد في صفات فعله أنها بائنة عنه سبحانه، ولا يحتاج في فعله إلى مباشرة (إنما أمرُهُ إِذَا أَرَادُ شَيْعًا أَنْ يَقُولُ لَهُ كُن فَيكُونُ ).. (يس/ ۸۲)»ا.هـ.

كما نص البيهقي في كتابه (الاعتقاد) ص٩٣ -بعد أن أجمل ما سبق أن ذكره في كتاب (الأسماء) من قول أصحاب الحديث في تلك الصفات المذكورة أنفا- نص على أنه «يجب أن يُعلم أن استواء الله ليس باستواء اعتدال عن اعوجاج ولا استقرار في مكان، ولا مماسة لشيء من خلقه، ولكنه مستو على عرشه كما أخبر، بلا كيف، بلا أين، بائن من جميع خلقه، وأن إتيانه تعالى ليس بإتيان من مكان إلى مكان، وأن مجيئه ليس بحركة، وأن نزوله ليس بنقلة، وأن نفسه ليس بجسم، وأن وجهه ليس بصورة، وأن يده ليست بجارحة، وأن عينه ليست بحدقة، وإنما هي أوصاف جاء به التوقيف فقلنا بها، ونفينا عنها التكييف، فقد قال تعالى: (لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْ يُ ) (الشوري/ ١١)، وقال: ( وَلَهُ يَكُن لَهُ كُفُوا أَحَدُّ) (الإخلاص/ ٤)»، فكان أن أثبت صفات الخبر والفعل لله بعد أن نفي عنها التأويل والتشبيه بالحوادث، وقد مثل هذا الذي أفصح عنه: مذهبه الذي وافق فيه مذهب سلف الأمة رحمهم الله تعالى.

جـ والإمامان (الجويني)، و(أبو المعالي) يتراجعان عن تأويلات الأشاعرة، ويثبتان، نزوله تعالى، الما ومجينه، وإتيانه:

وفي نصيحة الإمام الجويني (ت٢٨٥) التي سبق أن ذكرناها له غير ما مرة، والتي جاء فيها ما نصه: «ليس من الإنصاف أن يفهموا في الاستواء والنزول والوجه واليد صفات المخلوقين، فيحتاجون إلى التأويل

والتحريف.. فإن فهموا في هذه الصفات ذلك، فيلزمهم أن يفهموا في الصفات السبع صفات المخلوقين من الأعراض ١٤.. فما يُلزموننا به في تلك الصفات من التشبيه والجسمية، نلزمهم في هذه الصفات في العرضية، وما ينزهون ربهم به في الصفات السبع وينفونه عنه من عوارض الجسم فيها، فكذلك نحن نعمل في تلك الصفات التي ينسبوننا فيها إلى التشبيه سواء بسواء .. ومن أنصف، عرف ما قلناه واعتقده وقبل نصيحتنا، ودان الله بإثبات جميع صفاته هذه وتلك، ونفي عن جميعها التعطيل والتشبيه والتأويل والوقوف، وهذا مراد الله منافي ذلك، لأن هذه الصفات وتلك، جاءت في موضع واحد وهو الكتاب والسنة، فإذا أثبتنا تلك بلا تأويل، وحرفنا هذه وأولناها، كنا كمن آمن ببعض الكتاب وكفر ببعض، وفي هذا بلاغ وكفاية» ا.هـ من الرسالة المنيرية ١٨٣/١.

أقول: في نصيحه الجويني تلك -والتي تمخضت عن تجربة مر بها كان إبانها يقول بتأويل الصفات الخبرية والفعلية- خير رد وأفصح جواب على ما جنح إليه الأشاعرة في تأويلاتهم الباطلة، بحيث لم يعد -لجلائها ونصاعتها- ثمة حجة لحتج، لاسيما وقد أتبع -رحمه الله- ذلك بقوله: «وإذا ظهر ذلك وبان، انجلت مسألة الصفات من النزول واليد والوجه وأمثالها .. وأنها تساق مساق مسألة (العلو)، فلا نفهم منها ما نفهم من صفات المخلوقين، بل يوصف الرب تعالى بها كما يليق بجلاله وعظمته، فتنزله كما يليق بجلاله وبعظمته، ويداه كما تليق بجلاله وعظمته، ووجهه الكريم كما يليق بجلاله وعظمته»، وهكذا.

والشيء بالشيء يذكر، فلقد رجع ابنه أبو المعالى إمام الحرمين ت٧٨٤ هو الآخر، عن تأويلات الأشاعرة في صفات (النزول، والمجيء، والإتيان) وغيرها، وذلك بعد أن كان يتقلب ويتخبط في ظلمات وجهالات تأويلها على ما نص عليه في كتابه (الارشاد) ص٦٩ بقوله: «ومما يُسِال عنه قوله تعالى: (رَحَاةَ رَبُّكَ وَٱلْمَاكُ صَفًّا صَفًّا) (الفجر/ ٢٢)، وكذلك قوله: (هَلَ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهُمُ ٱللَّهُ فِي ظُلُل مِن ٱلْفَكَامِ

وَٱلْمَلَتِكَةُ ) (البِقرة/ ٢١٠)، وليس المعنيُّ بالجيء: الانتقال والـزوال، بل المعنيُّ بقوله (وجاء ريك): أي جاء أمر ريك وقضاؤه الفصل وحكمه العدل.. كما لا وجه لحمل النزول على التحول وتفريغ مكان وشغُل غيره، فإن ذلك من صفات الأجسام ونعوت الأجرام.. وإنما الوجه: حمل النزول وإن كان مضافًا إلى الله، على نزول ملائكته المقربين.. ومما يتجه في تأويل الحديث: أن يُحمل (النزول) على إسباغ الله نعماءه على عباده»، إلى آخر هذا السيل من التحريف والتعطيل.

لقد رجع أبو المعالى عن ذلك كله، وجعل يسجل تراجعه في (الرسالة النظامية) ويقول فيما يقول: «ذهب أئمة السلف عن الانكفاف عن التأويل، وإجراء الظواهر على مواردها، والذي نرتضيه رأيًا وندين الله به عقدًا، اتباع سلف الأمة، فالأولى: الاتباع وترك الابتداء، والدليل القاطع السمعي في ذلك: أن إجماع الأمة حجة متبعة.. وقد درج صحب النبي على ترك التعرض لمعانيها -يعنى: التي كان يقول به الجهمية والتي كان هو يقول بها قبل- ودرك ما فيها، وهم صفوة الإسلام والمستقلون بأعباء الشريعة، وكانوا لا يألون جهدًا في ضبط قواعد الملة والتواصى بحفظها، وتعليم الناس ما يحتاجون إليه منها، فلو كان تأويل هذه الظواهر مشوغا ومحتوما لأوشك أن يكون اهتمامهم بها فوق اهتمامهم بضروع الشريعة، وإذا انصرم عصرهم وعصر التابعين على الإضراب عن التأويل، كان ذلك قاطعًا، وأنه الوجه المتبع بحق»، ثم قال: «فلتُجِرُ آية الاستواء والمجيء.. وما صح من أخبار الرسول عليه السلام كخبر النزول وغيره على ذلك، فهذا بيان ما يجب لله تعالى»..

فهل نجد في هذين العالمين العاملين -وأمثالهما كثير- قدوة للأشاعرة، فيرجعوا إلى الحق كما

سيؤال ننتظر من بجيب عنه من الأشاعرة عمومًا وأشاعرة الأزهر خصوصًا...

وإلى لقاء آخر نستكمل الحديث.. والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله وحده، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده؛ نبينا محمد صلى الله عليه وآله وسلم، وبعدُ:

فقد تحدثنا بفضل الله تعالى في العدد الماضي عن علامات محبة العبد لربه، وحتى تكمل الفائدة بإذن الله تعالى أُذكر نفسي وإخواني ببعض علامات محبة الله للعبد؛ راجيًا ربي سبحانه وتعالى أن يجعلنا من أهلها، فنقول وبالله تعالى التوفيق-:

إن لحبُ الله لعباده علامات وهي كالبشرى العاجلة لهم لتطمئن بها قلوبهم، وتسعد بها نفوسهم، فيا سعادة من وُفَق وكانت فيه هذه العلامات أو بعضها، ويا فرحة من أكرمهُ الله بحبه وأسعده بقربه؛ فقد قيل: «ليس الشأن أن تُحبّ، ولكن الشأن أن تُحبّ». أي ليس الأمر أن تظن أنك تحب الله، ولكن الشأن العظيم أن يُحبئك الله، وحسبك من حب الله تعالى لك النجاة من النار، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «والله؛ لا يُلقي الله حبيبه في النار».

#### فمن هذه العارمات؛ محبة الناس لك؛

يُلقي الله محبة حبيبه في قلوب عباده، كما قال الله تعالى النبيه موسى عليه السلام: 
ورَّأَنْهُتُ عَلَيْكَ عَنَدُ مَنَى » (طه: ٣٩).

وقال تعالى عن المؤمنين: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ الْمُومِنِينَ ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ اللَّهُ ٱلرَّحْيَلُ وُدًا ﴾

#### عبده أحمد الأقرع

(مريم: ٩٦)، «هذا من نعمه على عباده، الذين جمعوا بين الإيمان والعمل الصالح، أن يجعل لهم ودًا أي: محبة و ودادًا في قلوب أوليائه، وأهل السماء والأرض، وإنما جعل الله لهم ودًا لأنهم ودوه، فوددهم إلى أوليائه وأحبابه». (تيسير الكريم الرحمن أ/١٤٠).

وفي الحديث يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنَّ الله اذَا أَحَبُ عَبْدًا دَعَا جِبْرِيلَ فَقَالَ! انْيَ أَحِبُ فُلانَا فَأَحبُهُ، قَالَ: فَيُحِبُهُ جِبْرِيلُ، فَالَانَ فَيُحِبُهُ جِبْرِيلُ، ثَمَّ يُتَادِي فِي السَّمَاء فَيَقُولُ؛ إنَّ الله يُحبُ فُلانَا فَأَحبُوهُ، فَيُحبُهُ أَهْلُ السَّمَاء، قَالَ: ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ الْقَبُولُ فِي الْأَرْضِ، وَإِذَا أَبْغَضَ عَبْدًا دَعَا جِبْرِيلَ فَيَقُولُ؛ إنَّ الله يُبْغضُهُ فَلانَا فَأَبْغضُهُ، قَالَ: فَي يَبْعَضُهُ عَبْدًا دَعَا جِبْرِيلَ فَيَقُولُ؛ إنَّي أَبْغضُ فُلانَا فَأَبْغضُهُ، قَالَ: فَي يَبْغضُ جَبْرِيلُ خُمْ يُنَادي فِي أَهْلِ السَّمَاء إنَّ الله يُبْغضُ فَلانَا فَأَبْغضُونَهُ ثَمَّ تُوضَعُ لَهُ فَلانَا فَأَبْغضُونَهُ ثَمْ تُوضَعُ لَهُ فَلَانَا فَيْبُغضُاء إنَّ الله يُبْغضُ لَهُ الْمُنْسَاء إنَّ الله يُبْغضُ لَهُ الْمُنْسَاء إنَّ الله يُبْغضُ لَهُ فَكُرنَا فَأَبْغضُاءُ فَي الْأَرْضِ». (متفق عليه).

فمحبة الناسُ لعبد ما، ولا سيما أهل الصلاح والتقوى أمارة على حب الله لهذا الإنسان المحب؛ لأنه لا يقدر على تأليف القلوب إلا الله وحده، ولذلك قال الله لنبينا محمد صلى الله عليه وسلم: «هُو النِّيَ أَيْنَكُ بَعْرِهِ. وَبِالْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَالْفَ عَلِيهُ بَيْنَ عُلُومِهِمُ لَوْ أَنْفَقَ مَا فِي ٱلأَرْضِ جَمِعًا مَّا أَلْفَتَ بَيْنَ فَيْ وَالْفَ عَنْدُ عَرِيرُ عَكِيمً الله عليه فُلُومِهِمْ وَ أَنْفَقَ مَا فِي ٱلأَرْضِ جَمِعًا مَّا أَلْفَتَ بَيْنَ فَيْنَهُمْ إِلَنْهُ عَرِيرُ عَكِيمً الله والله (الأنفال: ٢٢، ٦٣)، وتأمل أيها المسلم قول الله والله

تعالى: « لُوْ أَنفَقْتَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَيِعًا » (الأنفال:٦٣)، من ذهب وفضة وغيرهما، دل ذلك على عظيم الأمر وأنه لا يقدر عليه إلا الله وحده، كما أن ثناء الناس على إنسان بالخير عاجل بشرى المؤمن إنه من أهل الجنة- إن شاء الله تعالى.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أهل الجنة من ملأ الله تعالى، أذنيه من ثناء الناس خيرًا وهو يسمع، وأهل النار من ملأ الله تعالى، أذنيه من ثناء الناس شرًّا وهو يسمع». (صحيح الجامع: ٢٥٢٧).

فاهتم أخى الحبيب بهذا الجانب، واسمع ماذا يقول الناس عنك، فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أنتم شهداء الله في الأرض». (متفق عليه).

وقال صلى الله عليه وسلم: «ما من عبد إلا وله صيت في السماء، فإذا كان صيته في السماء حسنًا وُضعَ فِي الأرض حسنًا، وإذا كان صيته في السماء سيئا وضع في الأرض سيئًا». (صحيح الحامع: ۲۳۷٥).

ومنها: ما جاء في هذا الحديث عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «وَمَا يَزَالُ عَبْدي يُتَقَرَّبُ إِلَى بِالنَّوَافِل حَتَّى أَحبُّهُ، فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَغُ به، وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبْصِرُ بِه، وَيَدُهُ الْتَي يَبْطَشَ بِهَا، وَرِجْلُهُ الْتِي يَمْشِي بِهَا، وَإِنْ سَأَلْنِي لَأَعْطِيَنَّهُ، وَلَئِنْ اسْتَعَادَنِي لأَعِيدُنَهُ ». (البخاري: ٢٥٠٢).

ذكررب العزة سيحانه فهذا الحديث الالهي ست علامات تدل على محبته سيحانه لعيده: الأولى: «كَنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ».

والمعنى: أنى أسدده في سمعه، فلا يسمع إلا ما يرضى الله، فالذي يحبه الله يحفظ عليه سمعه، فلا يسمع إلا ما يحبه الله ويرضاه، قال الله تعالى في وصف عباد الرحمن: « وَٱلَّذِينَ لَا يُشْهَدُونَ ٱلزُّورَ وَإِذَا مَثُواْ بِٱللَّغُو مَرُّواْ كِرَامًا» (الفرقان:٧١)، فهم لا يحضرون مجالس الكذب، والغيبة، والنميمة، والخوض في آيات الله،

والاستهزاء بها، ومجالس الغناء، واللهو، وغير ذلك مما حرم الله الاستماع إليه؛ لأن جليس القوم شريكهم وإن لم يشاركهم، قال الله تعالى: « وَقَدْ نَزْلُ عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِنْبِ أَنْ إِذَا سَمِعْنُمْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ يُكُفِّرُ

بَهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا فَكُلَّ نَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا في حَديث غَرْمِهُ إِنَّكُو إِذَا مِنْلُهُمْ (النساء:١٤٠)، وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتُ ٱلَّذِينَ يَغُوضُونَ فِي ۚ ءَايَٰذِنَا فَأَعْرَضَ عَنَّهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثِ غَيْرِهِ وَإِمَّا يُنسِيَنَّكَ ٱلشَّيْطَانُ فَلَا نَقَعُدٌ بَعْدَ اَلْدِّكُرَىٰ مَعُ ٱلْفُوْدِ ٱلظَّالِمِينَ » (الأنعام:٦٨)، فاعرض نفسك أخي على ما ذكر وغيره مما حرم الله سماعه، فإن كنت تسمع شيئًا من ذلك فلو كان الله يحبك لحفظ عليك سمعك، كما قال الحسن البصري رحمه الله: «هانوا عليه فعصوه، ولو عزوا عليه لعصمهم، وإذا هان العبد على الله لم يكرمه أحدٌ ». كما قال الله تعالى: « وَمَن يُهِن اللَّهُ فَمَا له، مِن مُكرم » (الحج: ١٨).

#### الثانية: «وبصره الذي يُبصر به».

والمعنى: أسدده في بصره، فلا يبصر إلا ما يحب الله، والبصر نعمة من أجل وأعظم نعم الله علينا، ومن عظيم قدرها أن أبدل الله عز وجل مَن سُلبَ منهم بصره فصبر الجنة، عن أنس بْنِ مَالِكَ رَضَىَ اللَّهِ عَنْهُ قَالَ سِمِعْتُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ يَقُولُ: "إِنَّ اللَّهُ قَالَ: إِذَا ابْتُلَيْتُ عَبْدي بِحَبِيبَتَيْه فَصَبَرَ عُوضَتَهُ مِنْهُمَا الْجِنْةُ». (البخاري: ١٦٣، ١٦٤)، يريد عينيه.

وقال صلى الله عليه وسلم: «يقول الله: إذا أخذت كريمتي عبدي فصبر واحتسب، لم أرض له ثوابًا دون الجنة». (صحيح الترغيب: ٣٤٥٢). فنعمة البصر من أعظم النعم ونعم الله لا تستخدم إلا في طاعته سيحانه، أما إذا كانت خلاف ذلك، فإنها تكون سبيًا للحسرة في الدنيا، والندامة في الآخرة، ولذلك جاء الأمر الإلهي للمؤمنين كافة بغض البصر وحفظه، قال تعالى: «قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنَ أَبْصَدَرِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمْ » (النور:۳۰).

وهذا أمرٌ من الله تعالى لعباده المؤمنين أن يغضوا من أبصارهم عما حرَّم عليهم، فلا ينظروا إلا إلى ما أباح لهم النظر إليه، فإن العين مرآة القلب، فإذا غض العبد بصره غض القلب شهوته وإرادته، وإذا أطلق بصره أطلق القلب شهوته، وقد أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بغض البصر وضمن الجنة لن غض بصره، فقال صلى الله عليه وسلم: «اضمنوا لي ستا من أنفسكم أضمن لكم الجنة». وذكر منها: «واحفظوا فروحكم

وغضوا أبصاركم». (صحيح الجامع: ١٠١٨). وقد عد رسول الله صلى الله عليه وسلم

النظر نوعًا من الزنا، فقال صلى الله عليه وسلم: «كتب على ابن آدم نصيبه من الزني مدرك ذلك لا محالة، فالعينان زناهما النظرُ.. (متفق

وكان الصالحون من عباد الله يتواصون بغض البصر، قال وكيع بن الجراح رحمه الله: «خرجنا مع سفيان الثوري في يوم عيد، فقال: "إن أول ما نبدأ به في يومنا غض أبصارنا". وقد قيل: "من

حفظ بصره أورثه الله نورًا في بصيرته". ومما يعينك أخى على غض بصرك تذكر قُـول اللَّه تعالى: «يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَغُرُن وَمَا تُخْفَى ٱلصُّدُونُ » (غافر:١٩)، فاعلم أنَّ اللَّه يراك، واحذر أن تكون ممن قال الله فيهم: « يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱلنَّاسِ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا تَرْضَىٰ مِنَ ٱلْقَوْلُ وَكَانَ اللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا » (النساء:١٠٨)؛ فغض طرفك أخي عن كل حرام، وغض طرفك عن كل مفضول، قال الله تعالى: «وَلا تَمُدُّنُّ عَيْنَكُ إِلَىٰ مَامَتَعْنَا بِهِ ۚ أَزْوَنَجًا مِنْهُمْ زَهْرَةَ لَلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهُ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَى ، (طله: ١٣١)، أي: ولا تمد عينيك معجبًا، ولا تكرر النظر مستحسنا إلى أحوال الدنيا والمتمتعين بها، من المأكل والمشارب اللذيذة، والملابس الناضرة، والبيوت المزخرفة، والنساء المجملة، فإن ذلك كله زهرة الحياة الدنيا، تبتهج بها نفوس المغترين، وتأخذ إعجابًا بأبصار المعرضين، ويتمتع بها القوم الظالمون، ثم تذهب سريعًا، وتمضى جميعًا، وتقتل محبيها وعشاقها، فيندمون حيث لا تنفع الندامة، ويعلمون ما هم عليه إذا قدموا في القيامة، وإنما جعلها الله فتنة واختبارًا، ليعلم من يقف عندها ويغتربها، ومن هو أحسن عملاً كما قال تعالى: « إنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ رِينَةً لِمَّا لِنَسْلُوهُمْ أَنَّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ١٠٠٠ وَ إِنَّا لَجَعِلُونَ مَا عَلَتُهَا صَعِيدًا جُزُزًا » (الكهف: ٧، ٨)، «ورزق رَبُك» العاجل من العلم والإيمان وحقائق الأعمال الصالحة والآجل من النعيم المقيم والعيش السليم في جوار الرب الرحيم «خير» مما متعنا به أزواجًا في ذاته وصفاته «وَأَبْقَى» لكونه لا ينقطع، أكلها دائم وظلها كما قال تعالى: «أَ تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيْوَةَ ٱلدُّنْيَا (١١) وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ وَٱبْقَى » (الأعلى:

١٧،١٦)، وفق هذه الآية إشارة إلى أن العبد إذا رأى من نفسه طموحًا إلى زينة الدنيا، وإقبالا عليها أن بذكر ما أمامها من رزق ريه، وأن يوازن بين هذا وهذا. (تيسير الكريم الرحمن: ٢٠٢/٥).

#### الثالثة: «ويده التي يبطش بها»:

أي: لا تمتد يده إلا إلى ما يحده الله ويرضاه، ويكفها عما حرم الله، وقد ضمن رسول الله صلى الله عليه وسلم الجنة لن كف يده عن الحرام، فقال صلى الله عليه وسلم: «اضمنوا لي ستا من أنفسكم أضمن لكم الحنة». وذكر: «وكفوا أبديكم». (صحيح الجامع: ١٠١٨).

فمن علامات حب الله للعبد: أن يحفظ عليه بده عن كل حرام فلا يسفك دمًا حرامًا، ولا يزهق نفسًا بريئة، ولا يضرب بيده من لا يستحق الضرب تأسيًا بالنبي صلى الله عليه وسلم، قالت أمنا عائشة رضى الله عنها: «ما ضرب رسول الله صلى الله عليه وسلم شيئًا قط بيده، ولا امرأة ولا خادمًا إلا أن يجاهد في سبيل الله، وما نيل منه شيءٌ قط فينتقم من صاحبه إلا أن ينتهك شيء من محارم الله تعالى فينتقم لله تعالى». (مسلم: ٢٣٠٩).

وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يُنكر على مّن ضرب إنسانًا، عن أبي مسعود البدري رضى الله عنه قال: «كنت أضرب غلامًا لي بالسوط، فسمعت صوتًا من خلفى: اعلم أبا مسعود. فلم أفهم الصوت من الغضب، فلما دنا منى إذا هو رسول الله صلى الله عليه وسلم، فإذا هو يقول: اعلم أبا مسعود أن الله أقدرُ عليك منك على هذا الغلام. فقلت: لا أضرب مملوكا بعده أبدار. (مسلم: ١٦٥٩).

وعن أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها قالت: جاء رجل فقعد بين يدي رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله! إن لي مملوكين يكذبونني، ويخونونني ويعصونني، وأشتمهم وأضريهم، فكيف أنا منهم، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذا كان يوم القيامة يحسب ما خانوك وعصوك وكذبوك، وعقابك إياهم، فإن كان عقابك إياهم يقدر ذنويهم كان كفافا لا لك ولا عليك، وإن كان عقابك إياهم دون ذنبهم كان فضلاً لك، وإن كان عقابك إياهم فوق ذنوبهم،

اقتُصُّ لهم منك الفضل. فتنحى الرجل، وجعل يهتف ويبكي، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: أما تقرأ قول الله تعالى: «ونضع الموازين القسط ليوم القيامة فلا تظلم نفس شيئا وإن كان مثقال حبة من خردل أتينا بها وكفي بنا حاسبين». فقال الرجل: يا رسول الله! ما أجد لي ولهؤلاء شيئًا خيرًا من مفارقتهم، أشهدك أنهم أحرار كلهم. (صحيح الترغيب: ٢٢٩٠)، فأعتق العبيد الذين عنده، حتى لا يُسأل عنهم يوم

ويحفظ يده فلا تمس جسم امرأة أجنبية قط، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لأن يطعن في رأس أحدكم بمخيط من حديد خير من له أن يمس امرأة لا تحل له». (الصحيحة:

«المخيط»: هو ما يُخاط به كالإبرة والسلة ونحوهما، فالعصوم من عصمه الله، ومما يعينك أخي على حفظ يدك من كل شرأن تتذكر قول الله تعالى: « أَلْيُومَ نَخْتِهُ عَلَى أَفْوَهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ » (يسس: ٦٥)، وقوله تعالى: « إِنَّا أَنْذَرْنَكُمْ عَذَابًا فَرِيبًا بَوْرَ يَظُرُ ٱلْمَرْهُ مَّا فَدُّمْتُ يَدَّاهُ » (التبأ:٠٤)، وقول النبي صلى الله عليه وسلم: «السلم من سلم السلمون من لسانه ويده». (متفق عليه). فإن أحبك الله حفظ عليك يديك.

#### الرابعة: «ورجله التي يمشي بها »:

فلا يمشى إلى ما حرم الله من الأعمال والأماكن، فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «والرُّجل زناها الخطا». متفق عليه، فإذا أردت أخي أن تمشى سل نفسك أولا إلى أين تذهب؟ وتذكر شهادة الأرض يوم القيامة، قال اللَّه تعالى: «يُوْمَنُدُ تحدُثُ أَخْبَارُهَا » (الزلزلة: ٤)، وقد فطن لذلك الصحابي الأنصاري رضي الله عنه وكان لا يُعلم أنّ أحدًا أبعد من المسجد منه، وكانت لا تخطئه صلاة، فقيل له: لو اشتريت حمارًا تركبه في الظلماء، وفي الرمضاء، فقال: ما يسرني أن منزلي إلى جنب السجد، إني أريد أن يكتب لي ممشاي إلى المسجد، ورجوعي إذا رجعتُ إلى أهلى، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «قد جمع الله لك ذلك كله». متفق عليه،

فمن أحب الله فلا يمشى إلا لما يرضى الله عز وجل، فيكون مسددًا في أقواله وفي أفعاله.

#### الخامسة: «وإن سألنى لأعطينه»:

فأى كرم أعظم من هذا الكرم؟ العبد الحبوب عند الله تعالى له منزلة عظيمة عنده، إذا سأله اللَّه شيئًا أعطاه اللَّه، وإن دعاه أجابِه، فيصير مجاب الدعوة.

وقلد كان كثير من الصحابة والتابعين معروفين بإجابة الدعوة، أكتفى بذكر الصحابي أنس بن النضر رضي الله عنه، كان إذا أقسم على الله أبر قسمه.

يقول أنس بن مالك رضى الله عنه: كسرت الربيع بنت النضر ثنية جارية، فطلبوا الأرش (الأرشى: هو الدية التي تدفع في الجراحات)، وطلبوا العضو، فأبوا، فأتوا النبي صلى الله عليه وسلم، فأمرهم بالقصاص، فقال أنس بن النضر: أتكسر ثنية الربيع يا رسول الله؟ لا والذي بعثك بالحق لا تكسر ثنيتها، فقال صلى الله عليه وسلم: «يا أنس كتاب الله القصاص»، فرضى القومُ وعَفُوا، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «إن من عباد الله من لو أقسم على الله لأبره». (البخارى: ۲۷۰۳).

#### السادسة: «ولئن استعاذني لأعيذنه »:

من أحبه الله أعاذه الله من كل شر ومكروه، وحسبنا قول الله تعالى حكاية عن امرأة عمران: « إِذْ قَالَتِ ٱمْرَأْتُ عِمْرَنَ رَبِ إِنِّي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّرًا فَتَقَبِّلُ مِنْ أَنِكَ أَنتَ ٱلسِّمِيمُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ أَنَّ لَلُمَّا وَضَعَتْهَا قَالَتْ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أَنْتَىٰ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمِنَا وَضَبَعَتْ وَلِيْسَ ٱلذَّكِّو كَٱلْأُنثَىٰ ۖ وَإِنِّي سَغَيْتُهَا مَرْيَعَ وَإِنَّ أَعِيدُهَا بِكَ وَذُرِّنَتَهَا مِنَ ٱلشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ » (آل عمران:٣٥، ٣٦)، فاستجاب الله لها ذلك، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما من مولود يولد إلا مسَّه الشيطان حين يولد، فيستهل صارحًا من مسه إلا مريم وابنها». يقول أبو هريرة: اقرؤوا إن شئتم: «وَإني أعيدُها بِكُ وَذَرُيْتَهَا مِنَ الْشَيْطَانِ الرَّحِيمِ» (البخاري: ٨/٩٥١، ومسلم: ٢/٤٢٢).

فهذي بعض علامات محبة الرب سيحانه لعباده، فاعرض نفسك أخي عليها هل أنت منهم. اللهم اجعلنا من أحبابك وأوليائك انك سميع

الدعاء.

## الأسباب المعينة على الارتقاء بالمشاعر

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمسلين، نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين، وبعدُ:

فهناك أسباب عديدة تعين على إحياء المشاعر، والرقي بها، وتقطع دابر الجفاء، وتزيل علله وأدواءه.

#### ومما تحيا به المشاعر ما يلي:

١- استشعار الأخوة الإسلامية:

قال الله عز وجل: «إِنَّا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ أَصَٰلِحُواْ بَيِّنَ لَخَوَدٌ اللَّهُ عَالَمُلِحُواْ بَيِّنَ لَ لَكُوْمِنُونَ إِخْوَةٌ أَضَٰلِحُواْ بَيِّنَ لَكُومِنُونَ إِخْوَةٌ أَضَٰلِحُواْ بَيِّنَ لَكُومِنُونَ إِخْوَةٌ أَضَٰلِحُواْ بَيِّنَ

وقال صلى الله عليه وسلم: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب نفسه». (البخاري: ١٣، ومسلم: ٤٥).

والحديث في هذا السياق معلوم، ولذا لا يحتاج إلى التطويل.

> وربما وردت إليه إشارات فيما سيأتي. ٢- استعمال الثناء الصادق العتدل:

فذلك مما يُشعر الإنسان بقيمته، ويهزّه إلى المكارم هزًّا؛ فيقوده إلى الصفح، والعفو، وإحسان الظن، والبذل.

كما أنه دليل على كرم سجية المادح، وعلى بُعده عن الأثرة والشّخ، فهو من قبيل الكلمة الطيبة، والكلمة الطيبة صدقة.

ولا ريب أن هذه المعاني من أعظم ما يرتقي بالمشاعر، ويحفظ للناس أقدارهم، وينأى بهم عن السفاسف والمحقرات.

بل إن كرام الناس إذا مُدحُوا أَبَتُ لَهِم هِمَهُهم أَن يكونوا دون ما مُدحُوا به، فمن ذلك ما حُكي من أن هارون الرشيد لما سمع قول الشاعر:

تراه في الأمن في درع مُضاعفة

#### الإيامين الدهرَ أَن يُدعى على عجلِ

فسأل هارون عنه وعمن قيل فيه، فقيل له: لمسلم بن الوليد الشاعر، في قائد الجيوش يزيد بن مزيد الشيباني، وكان يزيد يقول للرشيد:

#### د. محمد إبراهيم الحمد

والله يا أمير المؤمنين، لأحرصن على ألا أكذب شعرائي فيما يمدحونني به، فأمر الرشيد بإحضار يزيد على الحالة التي يُصادف عليها، فأحضروه وعليه ثياب خلوته مُلونة، فلما نظر إليه الرشيد في تلك الحالة قال: أكذبت شاعرك يا يزيد (قال: فيم يا أمير المؤمنين وقال في قوله: تراه في الأمن في درع مُضاعفة

#### لا يأمِّن الدهرَأن يُدعى على عجل

فقال يزيد، لا والله يا أمير المؤمنين، ما أكذبته، وإذا وإذا الدرع علي ما فارقتني، وكشف ثيابه، وإذا عليه درع مظاهرة. (نوادر في الأدب لمحمد المكي بن الحسين ص٩٤).

بل إن الثناء الصادق مما تنشرح له صدور العظماء، ويشعرهم بصواب ما هم عليه، ويقودهم إلى مزيد من الخير والإحسان، ويسد عليهم باب الكسل الذي يواجههم به المخذّلون، والمبالغون في النقد.

ولهذا سلكت هداية القرآن الكريم هذا المهيع، فكم هي الآيات التي ورد فيها الثناء من الرب الكريم- جل وعلا- على بعض عباده الصالحين؟ إنها كثيرة جدًا، منها قوله تعالى في الثناء على نوح عليه السلام: «ذُرِّبَةً مَنْ حَمَلْنًا مَعَ ثُوحُ إِنَهُ كَانَ عَبُدُا شَكُورًا» (الإسراء: ٣).

وقوله تعالى في حق إبراهيم عليه السلام: «إِنَّ إِنَّوِيمُ لَمُلِغُ أَنَّ شُيِبٌ » (هود: ٧٥).

وَقُولُه: ﴿ إِنَّ إِنْرَهِيمَ كَاكَ أَمَّةً فَانِتًا لِلَهِ حَنِفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ إِنَّ الْمُرْكِلِ الْمُنْفِيةِ الْجَنْبَنَةُ وَهَدَّنَهُ إِلَى صِرَاطٍ الْمُنْفَعِينَ الْجَنْبَنَةُ وَهَدَّنَهُ إِلَى صِرَاطٍ الْمُنْفَعِينَ الْمُنْفِينَةِ الْجَنْبَنَةُ وَهَدَّنَهُ إِلَى صِرَاطٍ الْمُنْفِقِينَ اللّهُ اللّهُ

وقوله تبارك وتعالى في حق سليمان عليه السلام: « وَوَهَبْنَا لِنَاؤُرُدُ سُلَيْنَنُّ بِثُمَ ٱلْمَنْدُ إِنَّهُ الْرَابُ» (ص: ٣٠).

وقوله في حق أيوب عليه السلام: ﴿إِنَّا وَجَدَّنَهُ صَابِرًا

نَعْمَ ٱلْعَبْدُ إِنَّهُ: أَوَّاتُ » (ص: \$\$).

وقوله في حق نبينا محمد صلى الله عليه وسلم: « وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيمِ» (الثقلم: ٤).

أما السنة النبوية فحافلة في هذا المقام، ولو ألقيت نظرة في دواوينها وكتب المناقب منها على وجه الخصوص لرأيت عجنًا، والبك طرفًا من

جاء في الصحيحين عن سلمة بن الأكوء رضي الله عنه قال: كان عليٌّ رضى الله عنه تخلف عن النبي صلى الله عليه وسلم في خبير، وكان به رمد، فقال: أنا أتخلف عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فخرج عليٌّ فلحق بالنبي صلى الله عليه وسلم، فلما كان مساء الليلة التي فتحها في صباحها، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (الأعطينُ الراية- أو قال ليأخذنَّ- غدًا رجلُ يحبه الله ورسوله- أو قال: يحب الله ورسوله-يفتح الله عليه).

فإذا نحن بعلى وما نرجوه، فقالوا: هذا عليٌّ، فأعطاه رسول الله صلى الله عليه وسلم، ففتح الله عليه.

وجاء في صحيح البخاري عن عمرو بن تغلب أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أتى بمال أو بسبى فقسمه، فأعطى رجالا وترك رجالا، فبلغه أن الذين ترك عتبوا، فحمد الله ثم أثني عليه ثم قال: (أما بعد، فوالله إني لأعطى الرجل وأدع الرجل، والذي أدع أحب إلى من الذي أعطى، ولكن أعطى أقوامًا لما أرى في قلوبهم من الجزع والهلع، وأكلُ أقوامًا إلى ما جعل الله في قلوبهم من الغنى والخير، فيهم عمرو بن تغلب) قال عمرو بن تغلب: فوالله ما أحب أن لي بكلمة رسول الله صلى الله عليه وسلم حمر النعم. (البخاري: ٢٩٧٥، واللفظ له، ومسلم: ٧٤٠٧).

فانظر إلى هذا الثناء، وانظر إلى أثره في عمرو بن تغلب رضى الله عنه حتى استغنى أن يطلب مالا، فكانت هذه الكلمة أحب إليه من حمر النعم، وهي أنفس ما كانت عند العرب.

وجاء في الصحيحين من حديث سالم بن عبد الله عن أبيه عبد الله رضى الله عنه قال: (كان

الرجل في حياة النبي صلى الله عليه وسلم إذا رأي رؤيا قصِّها على رسول الله صلى الله عليه وسلم، فتمنيتُ أن أرى رؤيا فأقصها على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكنتُ غلاماً شائاً، وكنتُ أنام في المسجد على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، فرأيت في النوم كأن ملكين أخذاني، فذهبا بي إلى النار، فإذا هي مطوية كطي البئر، وإذا لها قرنان، وإذا فيها أناس قد عرفتهم، فجعلتُ أقول: أعوذ بالله من النار، قال: فلقينا ملك آخر، فقال لي ثم ترع. فقصصتها على حفصة، فقصتها حفصة على رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: (نعم الرجل عبد الله لو كان يصلي من الليل).

فكان عبد الله بعد لا ينام من الليل إلا قليلاً. (البخاري: ۱۱۲۱،۱۱۲۱، ومسلم: ۲٤۷۹).

وجاء في الصحيحين من حديث أسماء بنت عميس الطويل في الهجرة وما داربينها وبين عمر بن الخطاب، وفيه: فلما جاء النبي صلى الله عليه وسلم قلت: يا نبي الله، إن عمر قال كذا وكذا، قال: (فما قلت له؟) قالت: قلتُ له كذا وكذا. قال: (ليس بأحق بي منكم، وله ولأصحابه هجرة واحدة، ولكم أنتم- أهل السفينة- هجرتان). قالت: فلقد رأيتُ أبا موسى وأصحاب السفينة يأتونني أرسالاً يسألونني عن هذا الحديث، ما من الدنيا شيء هم به أفرح ولا أعظم في أنفسهم مما قال لهم النبي صلى الله عليه وسلم. قال أبو بردة: قالت أسماء: فلقد رأيتُ أيا موسى وانه ليستعيدُ هذا الحديث مني. (البخاري: ٤٢٣٠) ٢٣١٤، ومسلم: ٢٠٠٧).

وجاء في الصحيحين عن أبي موسى رضى الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: (إني لأعرف أصوات رُفقة الأشعريين بالقرآن حين يدخلون بالليل، وأعرف منازلهم من أصواتهم بالقرآن بالليل وإن كنتُ لم أرَ منازلهم حين نزلوا بالنهار). فهذه أمثلة يسيرة من السُّنَّة، والمقام لا يحتمل الإطالة في ذلك، وإنما هي إشارات يتبين من خلالها أن الثناء الصادق سُنَة متَّبعة، وأن له آثاره الحميدة.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

الحمد لله حمدًا لا ينفد، أفضل ما ينبغي أن يُحمَد، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى أله وصحيه ومن تعيد.

أما بعد: فنواصل حديثنا حول إعلام العباد يمن لا تأكله الأرض من الأجساد، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### الفرع الخامس: أدلة عدم تحلل أجساد بعض الصالخين:

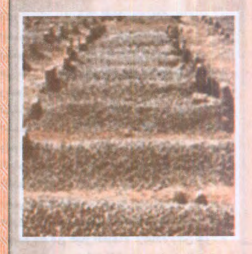
ومع أن الله سبحانه وتعالى قد سبب الأسباب، ورتب عليها النتائج، إلا أنه قد يعطلها، وما ذلك عليه بعزيز، فالكون كونه، والخلق خلقه، بتحكم فيهما كيف يشاء، فقد سن الله الفناء والتحلل على أجساد البشر، لحكمة أرادها، إلا أنه استثنى منهم الأنبياء، وبعض عباده الصالحين، فحفظ أجسادهم من الفناء والتحلل، ليرى عباده من الآيات في الآفاق، وفي أنفسهم، ما يتبين به الحق من الباطل، فالواجب على كل مسلم التسليم بقدرته سبحانه وتعالى.

وقد تواترت الأدلة على تلك القدرة الباهرة، وليس أدل على ذلك مما جاء بقصة الفتية أصحاب الكهف والرقيم، التي قال عنها الحق سبحانه وتعالى لنبيه عليه السلام: « أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ ٱلْكُهْفِ وَٱلرَّقِيمِ كَانُواْ مِنْ ءَايْلِتَنَا عَجِبًا » (الكهف: ٩).

قال العلامة السعدى رحمه الله في «تيسير الكريم الرحمن»: «أي لا تظن أن قصة أصحاب الكهف وما جرى لهم غريبة على آيات الله وبديعة في حكمته، وأنه لا نظير لها، ولا مجانس لها، بل لله تعالى من الآيات العجيبة والغريبة ما هو كثير من جنس آياته في أصحاب الكهف، وأعظم منها، وليس المراد بهذا النفي عن أن تكون قصة أصحاب الكهف من العجائب، بل هي من آيات الله ألعجيبة، وإنما المراد أن جنسها كثير جدًا، فالوقوف معها وحدها في مقام العجب والاستغراب نقص في العلم والعقل، بل وظيفة المؤمن التفكر بجميع آيات الله والتي دعا الله العباد إلى التفكر فيها، فإنها مفتاح الإيمان وطريق العلم واليقين». أه.

فقد عطل الله سيحانه وتعالى الأسباب الكونية في النوم، لهؤلاء الفتية.

كما تواترت الأدلة النقلية، والعقلية على عدم تحلل بعض أجساد الشهداء، والصالحين، من الأمم السابقة على بعثة النبي صلى الله عليه وسلم، ومن أمته صلى الله عليه وسلم، ومنها الأمثلة الآتية:



إعلام العباد بمن لا تأكله الأرض من الأجساد

الحلقة الثالثة

المستشار أحمد السيد علي إبراهيم



#### الأول: عدم تعلل أجساد بعض الأولياء من الأمم السابقة:

ووردت فى سنة النبي صلى الله عليه وسلم من حديث صهيب بن سنان رضى الله عنه فيها قال: يقولُ الله تبارَكَ وتعالى فيه: قُتلَ أَصْحَابُ الْأَخْدُودِ النَّارِ ذَاتَ الْوَقُودِ حَتَّى بلَغَ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ قَالَ: هَامًا الْغُلامُ هَانَّهُ دُهْنَ قَالَ: هَامًا الْغُلامُ هَانَّهُ دُهْنَ قَالَ: هَامًا الْغُلامُ الْخَلامُ وَانَّهُ دُهْنَ قَالَ: هَامًا الْغُلامُ عَالَى الْخَطَابِ قَالَ: هَيدْكُرُ أَنَّهُ أُخْرِجَ فِي زَمِن عُمرَ بنِ الْخَطَابِ وَأَصِبِعُهُ عَلَى صدغَهُ كما وضعَها حينَ قُتل، وأصبعه على صدغه كما وضعَها حينَ قُتل، (رواه الترمذي وصحَحه الأثباني).

فرواية الترمذي تدل على أن الغلام دفن وأخرج في زمان عمر، وبين دفنه، وإخراجه مدة طويلة.

الثاني: عدم تحلل أجساد بعض الأولياء من أمة النبي محمد صلى الله عليه وسلم: ومن ذلك الأمثلة الآتية:

أولاً: شهداء أحد ومنهم: ١-حمزة بن عبد الطلب:

قال القرطبي رحمه الله في « التذكرة «: وروى نقلة الأخبار؛ أن معاوية رحمه الله لما أجرى العين التي استنبطها بالمدينة في وسط المقبرة وأمر الناس بتحويل موتاهم وذلك في أيام خلافته وبعد الجماعة بأعوام وذلك بعد أحد بنحو من خمسين سنة فوجدوا على حالهم حتى أن الكل رأوا المسحاة وقد أصابت قدم حمزة بن عبد المطلب فسال منه الله بن حرام جابر بن عبد الله أخرج أباه عبد الله بن حرام كأنما دفن بالأمس وهذا أشهر في الشهداء من أن يحتاج فيه إلى إكثار» اهد.

#### ٢- عبد الله بن عمرو بن حرام:

عن جابربن عبد الله رضى الله عنهما قال: «لما حضر أُحُدُ دعاني أبي من الليل، فقال: ما أراني إلا مَقْتُولاً في أوَّل مَن يُقْتَلُ مِن أصحاب النبي صلّى الله عليه وسلّم، وإني لا أترُكُ بعدي أعزَّ علي منكَ غير نفس رسول الله صلى الله عليه وسلّم، فإنَّ عليَّ دَينًا، فاقض، وإستوص عليه وسلّم، فإنَّ عليَّ دَينًا، فاقض، وإستوص بإخوتك خيرًا، فأصبَحنا، فكان أوَّل قتيل، ودُفن معه آخُرُ في قبر، ثم لم تَطبْ نفسي أنْ أترُكهُ مع الآخر، فاستخرجتُه بعد ستَّة أشهُر، فإذا هو كيوم وضعتُه هُنيَّة، غير أَذُنه ، (رواه فإذا هو كيوم وضعتُه هُنيَّة، غير أَذُنه ، (رواه البخاري) وفي رواية: «فَمَا أَنْكَرْتُ مِنْهُ شَيْنًا إلاَّ

شُعَيْرَات كُنَّ فِي لِحْيَتِهِ مِمَّا يَلِي الأَرْضَ» (رواها أبو داودُ وصححها الأَثْباني).

#### عدم تحلل أجساد شهداء أحد بعد مرور ١٤٠٠ سنة:

ذكر بعض الدعاة نقلا عن الشيخ/محمود الصواف الحادثة العظيمة التي تشرف بها بعض العلماء في إعادة دفن بعض الصحابة، من شهداء أحد وكيف أنهم شاهدوا الصحابة رضوان الله عليهم بعد مضى ١٤٠٠ سنة من استشهادهم رضوان الله عليهم وكيف أن أجسادهم باقية كماهي لم تتغير ولم تتعفن ولم تتحلل. فقال: «وقد حدثنا الشيخ محمود الصواف رحمه الله انه دُعي فيمن دُعي من كبار العلماء لإعادة دفن شهداء أحد من الصحادة رضى الله عنهم في مقبرة شهداء أحد، مقبرة معروفه أصابها سيل، فانكشفت الجثث فدعي مجموعه من كبار العلماء لإعادة دفن هؤلاء الصحابة، ويحدثنا الشيخ محمود الصواف أنه حضر ذلك بنفسه فيقول؛ ممن دفنت؛ دفنت حمزة رضى الله عنه فيقول ضخم الجثة مقطوع الأنف والأذنين بطنه مشقوق، وقد وضع يده على بطنه فيقول: فلما حركناه ورفعنا يده سال الدم، ويقول: دفنته مع من دفنت من صحابة النبي صلى الله عليه وسلم من شهداء أحد ».

وأضاف قائلاً: «فهذا أمر ثابت بالتواتر وبرؤية العين، بلغنا الله وإياكم مكانة الشهداء وقد حدثنا أي (الشيخ) عن ريح المسك التي فاحت لما سال الدم» (أي من جسد حمزة رضي الله عنه)» اهـ.

#### ٣- عمر بن الخطاب رضى الله عنه:

عن عروة بن الزبير رضى الله عنه قال: «لما سقط عليهم الحائط (حائط حجرة عائشة رضي الله عنها) في زمان الوليد بن عبد الملك، أخذوا في بنائه، فبدت لهم قَدَمٌ، ففزعوا، وظنوا أنها قَدَمُ النبيّ صلى الله عليه وسلم، فما وجدوا أحدًا يعلم ذلك، حتى قال لهم عُرْوَةُ: لا والله، ما هي قَدَمُ النبيّ صلى الله عليه وسلم، ما هي إلا قدمُ عمر رضي الله عليه وسلم، ما هي إلا قدمُ عمر رضي الله عنه، (رواه البخاري).

هذا آخر ما قصدنا إختصاره والحمد لله رب العالمين.



### نظرات في كتاب:

لأبى الحسن على بن إسماعيل الأشعري ( - FT & - 377 C)

 $(\Upsilon)$ 



محمد عبد العزيز

وسمعت الباهلي يقول: كنت أنا في جنب الأشعري رحمه الله كقطرة في جنب البحر".

وعن ابن الباقلاني قال: "أفضل أحوالي أن أفهم كلام أبي الحسن الأشعري".

وقال بندار خادم الأشعري: "كانت غلة أبي الحسن من ضيعة وقفها جدهم بالأل بن أبي بردة على عقبه، فكانت نفقته في السنة سبعة عشر درهما".

وقال أبو بكر ابن الصيرفي: "كانت المعتزلة قد رفعوا رؤوسهم حتى أظهر الله الأشعرى فجحرهم في أقماع السمسم".

٢. آثار أبي الحسن الأشعري العلمية:

ترك أبو الحسن الأشعري تراثا علميًا كبيرًا ذكر ابن حزم منه خمسة وخمسين مؤلفًا، لكن قال ابن عساكر في تبيين كذب المفتري (ص ٩٢): «ذكر أبو محمد على بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي أن أبا الحسن الأشعري له خمسة وخمسون تصنيفًا، وقد ترك ابن حزم من عدد مصنفاته أكثر من مقدار النصف وذكرها أبو بكر بن فورك مسماة تزيد على الضعف».

والكتب التي ذكرها ابن فورك نقل تسميتها من كتاب العمد في الرؤية للشيخ أبي الحسن الشعري فقد ذكر فيه أسماء كتبه إلى سنة عشرين وثلاثمائة، وعقب عليها بذكر باقي مصنفاته التي صنفت ما بين سنة: ٣٢٠ هـ، وسنة: ٣٢٤ هـ سنة وفاة أبي الحسن الأشعري، وقد زاد عليها ابن عساكر ثلاثة من المصنفات.

وقد عدت منها الدكتورة فوقية حسين في القسم الدراسي من تحقيقها لكتاب الإبانة (من ص ١١

الحمد لله كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه، وصلاة وسلامًا على نبيه الصطفى ورسوله الجتبي محمد صلى الله عليه وسلم،

فهذا هو المقال الثاني في هذه النظرات في كتاب: رسالة إلى أهل الثغر بباب الأبواب، للإمام أبي الحسن الأشعري. رحمه الله تعالى. وقد ذكرنا في المقال الأول ثلاث مقدمات:

الأولى: مقدمة تمهيدية عن أهمية تحقيق التوحيد، وتصحيح الاعتقاد.

الثانية: بيان أهمية كتاب: رسالة إلى أهل الثغر بياب الأبواب.

الثالثة: ترجمة موجزة عن الشيخ أبي الحسن الأشعري، وبيان تقليه بين ثلاثة أحوال اعتقادية آخرها رجوعه إلى مذهب أهل السنة ق الحملة.

وأتناول في هذا المقال تتمة للمقال الأول، ثم أبدأ في مقصد المقال: نظرات في كتاب: "رسالة إلى أهل الثغر"، وأذكر فيها على وجه الإيجاز؛

. موضوع هذا الكتاب.

. ملاحظات حول بعض القضايا العقدية التي ذكرها الشيخ أبو الحسن الأشعري.

. توثيق نسبة الكتاب لصنفه.

. طبعات الكتاب.

#### ولاء تتمة للمقال الأول:

١. وفاة أبي الحسن الأشعري، وثناء العلماء عليه: توفي رحمه الله تعالى ببغداد سنة: أربع وعشرين وثلاثمائة (٣٢٤ هـ)، وقيل: سنة نيف وثلاثين وثلاثمائة (٣٣١هـ).

قال الأستاذ أبو إسحاق الإسفراييني: "كنت في جنب أبي الحسن الباهلي كقطرة في البحر،

شعبان ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧٢ - السنة الثامنة والأربعون

إلى ص ٩٢) مائة واثنين من المصنفات، وذكر منها الدكتور: عبد الله شاكر في القسم الدراسي من تحقيقه لكتاب رسالة لأهل الثغر (من ص ٤٧ إلى ص ٩٩) ثمانية وتسعين مصنفًا.

وجمهور هذه الكتب ليس بين أيدينا منه شيء سوى سبعة من الكتب كلها مطبوع، وهي:

ا - العمد في الرؤية، جزء منه منشور في كتاب: تبيين كذب المفتري، لابن عساكر.

اللمع في الرد على أهل الزيغ والبدع، نشره مكارثي اليسوعي في بيروت ١٩٥٣م في كتابه:
 مذهب الأشعري الكلامي، وحمودة غرابة في مكتبة الخانجي، القاهرة ١٩٥٥م.

٣ - استحسان الخوض في علم الكلام، نشر بحيدر آباد ١٣٢٣هـ، ونشره مكارثي ملحقا بكتاب اللمع ١٩٥٣م، ولا تصح نسبة هذا الكتاب إليه؛ كما حققت ذلك الدكتورة؛ فوقية حسين.
 ٤ - مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين، نشره؛ هلموت ريتر الناشر؛ دار فرانز شتايز، بمدينة فيسبادن، ألمانيا ١٩٣٠م، ولم نشرة أخرى بإسطنبول - تركيا في نفس العام، ونشره؛ محيي الدين عبد الحميد، القاهرة ونشره؛ محيي الدين عبد الحميد، القاهرة مام ١٩٥٠م، ونعيم زرزور، الناشر؛ المكتبة العصرية، ١٩٥٠م.

٥-الإبانة عن أصول الديانة، تحقيق، د. فوقية حسين محمود، الناشر؛ دار الأنصار – القاهرة، ١٣٩٧هـ ، وهي رسالة علمية محكمة. ٢٠ رسالة الإيمان، حققها ونشرها مع ترجمة ألمانية؛ المستشرق شبيتا في ليبسج ١٨٧١م. وقد صنف هذا الكتاب حينما سئل عن الإيمان مخلوق أم لا؟ فأجاب بأن هذا السؤال بدعة، وهو جواب مأثور عن الإمام أحمد، ولهذا الكتاب نسخة خطية بدار الكتب المصرية تحت رقم: ٢ مجاميع ميكروفلم ٢٩٥١، ٢٦ ومجاميع ميكروفلم ١٤٥١، ٢٦ ومجاميع ميكروفلم ١٤٥١، ٢٦ ومجاميع ميكروفلم ١٤٥١، ٢٦ ومجاميع ميكروفلم ١٤٥١، ١٢ ومجاميع ميكروفلم ١٤٥١، ١٢ ومجاميع ميكروفلم ١٤٥١، ١٢ والمين من ميكروفلم ١٤٥١، ١٢ والمين من

 ٧- رسالة إلى أهل الثغر، وهي التي لأجلها كانت هذه النظرات.

ثانياً: نظرات في كتاب: رسالة إلى أهل الثفر بباب الأبواب:

١ ـ موضوع هذا الكتاب:

سبق أن هذه الرسالة المهمة كتبها رحمه الله تعالى إجابة لأسئلة وردت إليه من أهل الثغر، يسألونه فيها عن:

الأصول التي كان عليه سلفنا الصالح، التي تمسكوا فيها بالوحيين، الكتاب والسنة.

. ذكر من اتبعهم من الخلف الصالح على ذلك مخالفين للبدع التي أحدثها بعض الخوالف خارجة عن هذا النهج، فأجابهم إلى ما طلبوا ذاكرًا لهم بعض الحجج على ما يقول.

وكما يتبين من مقدمة الرسالة أنها ليست الرسالة الأولى التي يكتبها لهم، بل سبقتها رسالة أخرى قبلها بعام.

وسبق أن الثفر: حصن بباب الأبواب، يقع في الطرف الشرقي من القوقاز في دربند الفارسية، ويعرف الأن باسم: الباب الحديدي، أو باب الحديد.

وقد قسم المصنف رحمه الله تعالى كتابه إلى بابين: الباب الأول: ذكر فيه مبعث الرسول صلى الله عليه وسلم، وإثبات وحود الله، وحدوث العالم، وإثبات وحدانية الله تعالى، وإثبات صفاته، وذكر البعث والحساب، وإثبات نبوة النبى صلى الله عليه وسلم وعموم رسالته للثقلين، وذكر معجزاته المعنوية والحسية، ثم ذكر أنه صلى الله عليه وسلم لم يترك شيئا من أمر هذا الدين يحتاج لبيان إلا بيُّنه، ثم بين أن طريقة الوحيين في إثبات وجود الله وحدوث العالم هي الصواب، ولا يمكن لأحد أن يأتي بأهدى منها، وأن طريقة الفلاسفة من القول بالجوهر والعرض فيها من الخفاء والغموض ما يجعلها عاجزة عن الحجّاج، وأنها مخالفة لطريقة الأنبياء والمرسلين، ولذا أعرض عنها سلف هذه الأمة.

ثم بين أن الرسول صلى الله عليه وسلم لم يُقبَض إلا بعد إرسائه لقواعد هذا الدين، ولذلك اجتهد سلف هذه الأمة في جمع سُنته والتفتيش في الأخبار حتى يثلج الصدر بمعرفة صحتها، وبين حفظ الله تعالى لكتابه، وأنه أكمل هذا الدين فلا يحتاج بعد كماله إلى غيره.

الباب الثاني: ذكر فيه واحدًا وخمسين إجماعًا

للسلف في قضايا الاعتقاد، قال رحمه الله تعالى (ص ٢١٤): «باب ذكر ما أجمع عليه السلف من الأصول التي نبّهوا بالأدلة عليها وأمروا في وقت النبى صلى الله عليه وسلم بها» ثم ساقها.

وهذه الإجماعات تدور حول إثبات حدوث العالم، وإثبات الأسماء والصفات سواء كانت صفات ذات كاثبات صفة الكلام والسمع والبصر وإثبات اليد، أو كانت صفات أفعال اختيارية كالاستواء على العرش والنزول والمجيء وقبض السماوات بيمينه يوم القيامة، وأن علم الله تعالى محيط، وأن جميع أفعال العباد مخلوقة لله تعالى، وأن المؤمنين يرون ربهم يوم القيامة، وأنه لا يخرج شيء من ملكه عن علمه وإرادته، وأن الله تعالى أقدر المؤمنين بقدرة سابقة عن الفعل، وأن الإيمان يزيد وينقص، وأن المؤمن لا يخرج بمعصية فعلها عن الإيمان، وذكر الإيمان بالمغيبات كسؤال القبر وفتنته ونعيمه وعذابه، والصور والنفخ فيه، والحزاء والحساب والموازين، والصراط، وشفاعة النبي صلى الله عليه وسلم الأهل الكبائر، والإيمان بالحوض، والإسراء والمعراج، ووجوب الأمر بالمروف والنهي عن المنكر، ووجوب طاعة السلطان في المعروف وحرمة الخروج عليه، وبيان أن خير القرون قرن الصحابة، وأنهم كلهم عدول، وأن خلافة الراشدين صحيحة وواقعة، وذكر وحوب ذكر الأصحاب بالخير والكف عن ذكرهم بسوء، ونص على إجماع السلف على ذم المبتدعة والتبرى منهم، ووجوب النصح للمسلمين...، وقد لخص محقق الكتاب د. عبد الله شاكر هذه الإجماعات في القسم الدراسي من الكتاب.

. ملاحظات حول بعض القضايا العقدية التي ذكرها الشيخ أبو الحسن الأشعري:

الشيخ أبو الحسن الأشعري في مجمل ما ساقه في هذا الكتاب على عقيدة أهل السنة والجماعة، وإن كان ينتقد عليه نقدات منها:

. رده لصفتي الرضا والغضب لصفة الإرادة، قال في الإجماع التاسع: «وأجمعوا على أنه عز وجل يرضى عن الطائعين له، وأن رضاه عنهم إرادته لنعيمهم، وأنه يحب التوابين ويسخط على الكافرين ويغضب عليهم، وأن غضبه إرادته لعذائهم».

وارادة الإنعام شيء والرضا شيء آخر، وإرادة العداب شيء والسخط شيء آخر، ورد الصفات الاختيارية لصفة الإرادة هو فعل المتأخرين.

استعماله لألفاظ الجسم، والعرض، والجوهر، والجوهر، ونفيها عن الله، وهذه الألفاظ مجملة، ولم يستعملها السلف، وتحمل حقًا وياطلاً، فلا يصح فيها الإثبات المجمل، ولا النفي المجمل، لكن يسأل عن معناها فإن تضمن حقًا قبل، وإن تضمن باطلاً رُدَّ على صاحبه.

. تعريضه للظلم بتعريف الجبرية، وهو عندهم أحد أمرين:

إما التصرف في ملك الغير، وكل ما سوى الله ملك له فيتصرف فيه بما يشاء.

واما مخالفة الأمر الذي تجب طاعته، وليس فوق الله تعالى آمريجب على الله طاعته.

والظلم عند أهل السنة: وضع الشيء في غير موضعه، والعدل وضع الشيء في موضعه.

قال في الإجماع الثامن عشر: «لأنه عز وجل ملك للجميع ذلك فيهم غير محتاج في فعله إلى تمليك غيره له ذلك، حتى يكون جائرًا فيه قبل تملكه، بل هو تعالى في فعل جميع ذلك عادل له وله مالك يفعل ما يشاء، كما قال عز وجل: «فَعَالٌ لِلَا يُربِدُ» (البروج:١٧)».

. تَوثيق نسبة الكتاب لأبي الحسن الأشعري: نسبة الكتاب لصنفه تُعرف بأشياء منها:

. نسبة أهل العلم الكتاب لصاحبه، ومنها النقل منه مع نسبته لصاحبه، ومنها نسبته على النسخ المخطوطة للمصنف، ومنها الشهرة والاستفاضة، ومنها مماثلة ما فيها للمنهج العلمي للمصنف في كتبه الأخرى.

وهذه الأمور الخمسة متوفرة في هذا الكتاب:

. فقد نسبه له ابن عساكر في كتابه: تبيين كذب المفتري فيما نسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري، وهو من أقدم من أفرده بترجمة محاميًا عنه، فهو من أعرف الناس به، قال في (ص ١٣٦): «وجواب مسائل كتب بها إلى أهل الثغر في تبيين ما سألوه عنه من مذهب أهل الحق».

و ذكرها فؤاد سزكين في تاريخ التراث العربي (٣٧٦/٢) ضمن مؤلفات الأشعري.

. وقد نقل منه شيخ الإسلام ابن تيمية ما يقرب

من نصفه في كتابه: درء تعارض العقل والنقل (٧ /من ص ١٨٦ إلى ص ٢١٩).

. ونسختاه الخطيتان تنسبانه له على طرة الكتاب.

. وهو مشتهر النسبة له حتى قال ابن القيم في نونيته: من موجز وابانة ومقالة... ورسائل للثغر ذات بيان

 وهو في هذا الكتاب لا يخرج في فهرس موضوعاته غالبًا عن موضوع كتابيه: اللمع، والإبانة.

على أن بعض الباحثين ينفي هذه النسبة لأمرين:

الأول: أنه قال في أول هذه الرسالة: «ووقفت أيدكم الله على ما ذكرتموه من إحمادكم جوابي عن المسائل التي كنتم أنفذتموها إلي في العام الماضي، وهو سنة سبع وستين ومائتين». ففيه أنهم أنفذوا له كتابًا سنة: ٢٦٧ هـ، فيكون قد ألف هذا الكتاب سنة: ٢٦٨ هـ، وهذا لا يمكن لأنه يكون له من العمر حينئذ ثماني سنوات، وهذا أقوى ما تعلقوا به من قول، وهذا يعني أحد أمرين؛

الأول: خطأ التاريخ المكتوب أو تحريضه. الآخر: عدم صحة نسبة الرسالة لمصنفها. و ترجيح الأمر الأول أولى لأنه قد يقع كثيرًا، بعكس الأمر الثاني فإنه يلزم منه تخطئة إزالة الأدلة الخمسة السابقة رأسًا.

الثاني: نسب بعض الباحثين الكتاب لأبي عبد الله محمد بن أحمد بن مجاهد صاحب الأشعري، لأنه في بعض المشيخات والفهارس نسب له رسالة بعنوان: رسالة في عقود أهل السنة، أو رسالة لأهل الثغر بباب الأبواب.

وهذا الذي قال فيه كبير نظر لأمرين: الأول: أنه لا منافاة بين أن يكون لابن مجاهد رسالة لأهل الثغر، مع ثبوت رسالة لأبي الحسن الأشعري لهم.

الأخر؛ أن رسالة أبي الحسن بنسخها الخطية والنقل عنها معلومة لنا، بعكس الرسالة المنسوبة لابن مجاهد.

> طبعات الكتاب: للكتاب ثلاث طبعات مشهورة:

الأولى: نشرة قوام الدين في مجلة الإلهيات بإسطنبول عدد: \ ص ١٥٤ وما بعدها، وعدد: ٨: ٥٠ وما بعدها.

على نسخة خطية واحدة محفوظة بريفان كوشيك ١٠/٥١٠ وهي مصورة بجامعة الدول العربية، وهي النشرة الأولى لهذا الكتاب.

الثانية: بتحقيق: الدكتور محمد السيد الجليند، وقد اعتمد النسخة الخطية التي اعتمدها قوام الدين، وقد نشرتها: دار اللواء، الرياض ١٤١٠ هـ. ١٩٨٩ م، وطبعتها المكتبة الأزهرية للتراث ١٤١٠هـ. ١٩٩٧م وصورت عدة مرات، واعتمد ما نقله شيخ الإسلام ابن تيمية من الكتاب في كتابه: درء تعارض العقل والنقل كنسخة ثانوية.

الثالثة: بتحقيق الدكتور: عبد الله شاكر الجنيدي، وقد حققه على نسختين خطيتين، وهما: نسخة بريفان كوشيك التي اعتمد عليها قوام الدين، ونسخة الجامعة العثمانية بالهند تحت رقم: ٤١ / ٢٩٧، وناسخها أحمد سعيد، وقد جعل هذه النسخة أصلاً لدقتها ووضوح خطها، وقلة أخطائها، بالإضافة لاعتماده ما نقله شيخ الإسلام ابن تيمية من الكتاب في كتابه: درء تعارض العقل والنقل كنسخة ثانوية.

وقد قدم له بمقدمة دراسية كاشفة عن المسنف، والمسنف، وعلى على الكتاب تعليمًا جيداً يزيل إشكاليته، وصنع للكتاب أربع فهارس علمية، بالإضافة لثبت المراجع، وهي رسالة علمية محكمة نال بها المحقق درجة الماجستير، فهي أجود الطبعات، وقد طبعتها الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ثلاث طبعات، وقدم له فيها مدير الجامعة بن عبد الله العبود، وطبعت بمكتبة العلوم بن عبد الله العبود، وطبعت بمكتبة العلوم والحكم، بالمدينة المنورة طبعتان، الطبعة والحكم، بالمدينة المنورة طبعتان، الطبعة الثانية المنانية المناني

هذا آخر ما وفقني الله لجمعه؛ فإن يك خيرًا فالحمد لله، وإن تكن الأخرى فأستغفر الله.



23936517**)** 

للاستفسار.. يرجى الاتصال بقسم الاشتراكات بمجلة التوحيد

**Upload by: altawhedmag.com** 



Upload by: altawhedmag.com