

﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ ﴾

رئيس مجلس الإدارة أ.د. عبد الله شاكر الجنبدي



صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة المحمدية

#### المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

اللجنة العلمية جمـال عبـد الرحمـن معاويـة محمـد هيكـل

د. مرزوق محمد مرزوق

محمد عبد العزيز السيد

#### إدارة التحرير |

۸ شارع قولة عابدين ـ القاهرة ت: ۲۳۹۳۰٦٦۱ ـ فاكس : ۲۳۹۳۰

#### المركز العام

WWW.ANSARALSONNA.COM ۲۳۹۱٥٤٥٦-۲۳۹۱۵۵۰۶

#### البريد الإلكتروني ||

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

#### رئيس التحرير ||

GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات || ت:۲۳۹۳٦٥١٧ ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

مفاجأة

كبرى

مكارم الأخلاق

Mulla alazza

كان طلحة بن عبد الرحمن بن عوف أجود قريش في زمانه، فقالت له امرأته يومًا، ما رأيت قومًا أشدَّ لؤمًا من إخوانك، قال، ولمَ ذلك؟ قالت، أراهم إذا اغتنيتَ لزِموك، وإذا افتقرتَ تركوك؟

فقال لها، هذا والله من كرم أخلاقهم؛ يأتوننا في حال قدرتنا على إكرامهم، ويتركوننا في حال مجزنا عن القيام بحقهم.

قال الماوردي معلقًا: انظر كيف تأول بكرمه هذا التأويل حتى جعل قبيح فعلهم حَسَنًا، وظاهر غدرهم وفاءً، وهذا والله يدل على أن سلامة المصدر راحة في الدنيا، وغَنيمة في الآخرة، وهي من أسباب دخول الجنة، « وَنَزَعْنَا مَا فِ صُدُورِهِم مِنْ عِلَ إِغْرَنَا عَلَ سُرُر مُنَقَبِلِنَ » (الحجر:٤٧). (أدب الدنيا والدين ص١٥٣).

التحرير

| ۲  | افتتاحية العدد، د. عبد الله شاكر                       |  |
|----|--------------------------------------------------------|--|
| 0  | الشرق الأوسط وصفقات قُرْنِ تلوح في الأفق، رئيس التحرير |  |
| ٩  | باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي                        |  |
| 11 | باب الاقتصاد الإسلامي: د. حسين حسين شحاتة              |  |
| 10 | من أخلاق حملة القرآن، د. أسامة صابر                    |  |
| 11 | باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق                         |  |
| ۲. | العلم النافع والعمل به: أحمد عز الدين                  |  |
| 11 | دررالبحار؛ علي حشيش                                    |  |
| ۲۳ | فقه المرأة المسلمة: د. عزة محمد رشاد                   |  |
|    | منبر الحرمين، العادات والتقاليد وأثرها في المجتمعات،   |  |
| 22 | د- صائح بن عبد الله بن حميد                            |  |
| 44 | مهارات واجبة للدعاة: د. ياسر لمعي عبد المنعم           |  |
| ** | علامات محبة العبد لربه: عبده أحمد الأقرع               |  |
| 24 | واحة التوحيد؛ علاء خضر                                 |  |
| ۳۸ | دراسات شرعية: د. متولي البراجيلي                       |  |
| ٤١ | كيف يعرف الحق في أزمنة الفتن المزمنة: د. عماد عيسى     |  |
| ٤٤ | باب الفقه، د. حمدي طه                                  |  |
| ٤٧ | الأحداث المهمة في تاريخ الأمة: عبد الرزاق السيد عيد    |  |
| ٥. | الأسرة المسلمة: جمال عبد الرحمن                        |  |
| 04 | تحذير الداعية من القصص الواهية: علي حشيش               |  |
| 07 | قرائن اللغة والنقل والعقل د . محمد عبد العليم الدسوقي  |  |
| 11 | المسلمون وتحديدات العصر؛ معاوية محمد هيكل              |  |
| 20 | دراسات قرآنية: مصطفى البصراتي                          |  |
| ٦٨ | نظرات في كتاب، محمد عبد العزيز                         |  |
| ٧١ | من أنواع العقول الفقهية ، د. أحمد منصور سبالك          |  |
|    |                                                        |  |

رئيس التحرير:

جمال سعدحاتم

في هذا العدد

سكرتير التحرير، مصطفى خليل أبوالمعاطى الإخراج الصحفي: أحمد رجب محمد محمدمحمودفتحى الاشتراك السنوى

مدير التحرير الفني:

حسين عطاالقراط

١٠ ـ ٤ (لداخل ١٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد ـ على مكتب بريد عابدين . مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة . ورقم التليفون ٢ - ٤ الخارج ٢٠ دولارا أو ٢٠٠ ريال . سعودى أو مايعادتهما ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بتكية أو شيك على بتك فيسل الاسلامي فرع القاهرة ـ باسم مجلة التوحيد . أتسار السنة حساب رقم / ١٩١٥٩

#### ثمن النسخة

مصر ٣٠٠ قرش ، السعودية ٢ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، الغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

٥٥٥٦ چېپا هري الكرتو تك تا تكويل والوريات والاسيات

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

رؤية خير الأنام في اليقظة والمنام

الحلقة الثانية

and marken the

الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، ولا عدوان إلا على الظالمين، وأشهد أن لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، وأشهد أن نبينا محمدًا عبد الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ، فقد ذكرت في اللقاء الماضي بعض الأوجه الدالة على عدم إمكانية رؤية النبي صلى الله عليه وسلم يقظة بعد مماته، وأواصل في هذا اللقاء الحديث عن هذا الموضوع، فأقول مستعينًا بالله تعالى:

الوجه الرابع؛ أن النبي صلى الله عليه وسلم صرح بأمنيته أن يرى إخوانه، وبيَّن أنهم قوم ياتون من بعده ولم يرهم، كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه؛ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أتى المقبرة فقال، «السَّلَامُ عَلَيْكُمْ دَارَ قَوْمُ مُوْمَنِينَ، وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللَّه بِكُمْ لَا حَقُونَ، وَدِدْتُ أَنَّا قَدَّ رَأَيْنَا إِخُوانَتَا. قَالُوا: أَوَلَسْنَا إِخُوانَكَ يَا رَسُولَ الله؟ قَالَ: أَنْتَمُ أَصْحَابِي، وَإِخْوَانَكَ يَا لَمْ يَأْتُوا بَعُدُ. هَقَالُوا: كَيْتَ تَعْرِفُ مَنْ لَمْ يَأْت بَعْدُ مَنْ أُمَّتَكَ يَا رَسُولَ الله الله عَقَالَ: أَرَايْتَ لَوْ أَنَ بَعْدُ مَنْ أُمَّتَكَ يَا رَسُولَ الله يَعْمَ أَنْ أَرَايْتَ لَوْ أَنَ بَعْمُ مَنْ لَمْ يَأْتُوا بَعْدُ. هَقَالُوا: بَلَى يَا رَسُولَ الله. وَجُلَا لَهُ حَيْلُ عُرِّ مُحَجَلَة بَيْنَ طَهْرَيْ خَيْلُ دُهُمَ مَعْمَ أَنَا يَعْدُ، وَأَمَا لَهُ وَقَالُوا: وَالَهُ مَعْتَالُ. أَوَا لَنُهُ عَالَهُ وَأَنَّ

فهذا الحديث دليل على أن النبي صلى الله عليه وسلم لن يرى أحدًا من أمته بعد انتقاله إلى الرفيق الأعلى، وأنه سيلتقي بإخوانه عند الحوض، وهذه نعمة عظيمة وبشارة جليلة لن مات على التوحيد والسُّنة، قال الهروي وغيره: «معناه: أنا أتقدمهم على الحوض، يقال: فرط القوم إذا تقدمهم على الحوض، يقال: فرط الدلاء والرشاء، وفي هذا الحديث بشارة لهذه الأمة زادها الله تعالى شرفًا، فهنيئًا لمن كان رسول الله صلى الله عليه وسلم فرطه». (شرح النووي على مسلم: ٢٣٩/٣).

الوجه الخامس: أن النبي صلى الله عليه وسلم بيَّن لهم في خطبة الوداع وصاياه الجامعة، وأمرهم أن يحفظوها لعله لا يلقاهم بعد عامهم هذا، كما جاء في حديث محمد بن حبير

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

بن مطعم عن أبيه أنه شهد خطبة رسول الله صلى الله عليه وسلم في يوم عرفة في حجة الوداء، فقال: أيها الناس، إني والله لا أدرى لعلى لا ألقاكم بعد يومى هذا، دمكاني هذا، فرحم الله من سمع مقالتي اليوم فوعاها... الحديث أخرجه الدارمي في سننه تحت باب بعنوان: «باب الاقتداء بالعلماء». انظر ١ /٨٣، ٢٨، ولم يذكر لهم صلى الله عليه وسلم وهو في آخر عهده بهم أن أحدًا من أمته سيراه ويلتقى به، وهذا ما دفع أهل العلم المحققين إلى تكذيب من زعم ذلك، كالربيع بن محمود المارديني، وقد ترجم له ابن حجر وقال فيه: «دجال مفتر، ادعى الصحبة والتعمير في سنة تسع وخمسين وخمسمائة». (انظر لسان الميزان .(007/7

كما كذّب العلماء الحكاية المشهورة عن أحمد الرفاعي أنه ذهب إلى قبر النبي صلى الله عليه وسلم ليسلم عليه، فأخرج لله يده، قال الأندلسي-رحمه الله-، «إن الدجائين الذين رووا هذه القصة المكذوبة ادعوا أن من كان حاصرًا هناك ورأوا اليد وسمعوا رد السلام نحو مائة ألف أو يزيدون ا سبحانك هذا بهتان عظيم كيف يمكن أن يكون هناك هذا العدد الكثير ؟ وأي محل يق المسجد يسعهم أو يسع عشر معشارهم ؟ شباك خرجت اليد ؟

ومن المعلوم إذا كان أمر عجيب وشيء غريب يتهاجم على رؤيته الراؤون فلا يمكن الرؤية. إلا للقريب، وكذلك سماع رد السلام كيف أمكن للجميع؟ فانظر إلى هذه الأكذوبة التي لا تروج حتى على ضعفاء العقول، ومع ذلك فقد تمسك بها قوم سلب الله منهم الحياء، واتخذوها حبالة من حبائل مصائدهم، وأغراهم الله على مثل هذه الدعاوي الكاذبة ليفضحهم بها في الدنيا والآخرة». (انظر: غاية الأماني في الرد على النبهاني ٢٢٢/١).

الوجه السادس؛ أنه يلزم من هذا القول أن كل من رآه صلى الله عليه وسلم يكون صحابيًا، فيلزم من ذلك أن مشايخكم الذين تدعون أنهم التقوا بالنبى صلى الله عليه وسلم يقظة قد أصبحوا صحابة، وبناء على ذلك فإن الصحبة لن تنقطع إلى يوم القيامة: قال ابن حجر: «نقل عن جماعة من الصالحين أنهم رأوا النبي صلى الله عليه وسلم في المنام ثم رأوه بعد ذلك في اليقظة وسألوه عن أشياء كانوا منها متخوفين، فأرشدهم إلى طريق تفريجها فجاء الأمركذلك. قلت: وهذا مشكل جدًا ولو حُمل على ظاهره لكان هؤلاء صحابة ولأمكن بقاء الصحبة إلى يوم القيامة، ويعكر عليه أن جمعًا جمًا رأوه في المنام ثم لم يذكر واحد منهم أنه رآه في اليقظة وخبر الصادق لا يتخلف، وقد اشتد إنكار القرطبي على مَن قال: من رآه في المنام فقد رأى حقيقته ثم يراها كذلك في اليقظة». (فتح الباري ٣٨٥/١٢).

هذه بعض الأوجه الشرعية في دفع من زعم رؤية النبي صلى الله عليه وسلم في اليقظة، أما من ناحية العقل فأقول:

إن القول برؤية النبي صلى الله عليه وسلم في اليقظة بعد موته فاسد؛ لما له من لوازم فاسدة، قال القرطبي: «وهذا قول يُدُرَك فساده بأوائل العقول، ويلزم عليه أن لا يراه أحد إلا على صورته التي مات عليها، وأن لا يراه رائيان في آن واحد في مكانين، وأن يحيا الآن، ويخرج من قبره ويمشي في الأسواق ويخاطب الناس ويخاطبوه، ويلزم من ذلك أن يخلو قبره من جسده فلا يبقى في قبره منه شيء فيُزَار مجرد القبر ويسلم على غائب.. وهذه جهالات لا يلتزم بها من له أدنى مسكة من عصل، نقله عنه ابن حجر في الفتح ٢/٤٤/١٢

#### دحض شبهات الزاعمين لرؤية النبي صلى الله عليه وسلم في اليقظة

وبعد إبطالي من الناحية الشرعية

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

والفعلية أرد على بعض شبهات الزاعمين لرؤية النبي صلى الله عليه وسلم في اليقظة، وأعظم شبهة عندهم الحديث الذي ذكرته في الحلقة السابقة ونصه: «من رآني في المنام فسيراني في اليقظة، ولا يتمثل الشيطان بي». وهذا الحديث قد رواه اثنا عشر صحابيًا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم مما يدل على شيوعه واستفاضته، كما رواه ثمانية من أئمة الحديث وأخرجوه في كتبهم، ولم يفهموا منه رؤية النبى صلى الله عليه وسلم في اليقظة؛ بدليل أنه لم يُبَوِّب واحد منهم لهذا الحديث مثلا بقوله: «باب في إمكان رؤية النبي صلى الله عليه وسلم في اليقظة»، وقد ذكر أهل العلم أقوالا كثيرة في المراد بهذه اللفظة أهمها ما يلي: الأول قال ابن بطال في معنى قوله صلى الله عليه وسلم: «فسيرانى في اليقظة»: يريد تصديق تلك الرؤيا في اليقظة وصحتها وخروجها على الحق. قال القاضي عياض رحمه الله: «يحتمل أن تكون رؤياه له في النوم على الصفة التي عرف بها ووصف عليها، موجبة لتكرمته في الأخرة، وأنه يراه رؤية خاصة من القرب منه والشفاعة له بعلو الدرجة ونحو ذلك من الخصوصيات، قال: ولا يبعد أن يعاقب الله بعض المذنبين في القيامة بمنع رؤية نبيه صلى الله عليه وسلم مدة. الثالث: أن هذا خرج مخرج التشبيه والتمثيل، ويدل على ذلك رواية: «من رآني في المنام فسيراني في اليقظة، أو لكأنما رآني في اليقظة لا يتمثل الشيطان بي». وقد أخرجها مسلم في صحيحه حديث رقم .(7777).

قال النووي رحمه الله في معنى هذه الكلمة: «قال العلماء: إن كان الواقع في نفس الأمر، فكأنما رآني، فهو كقوله صلى الله عليه وسلم: فقد رآني، أو لقد رأى الحق». (شرح النووي على مسلم ٢٦/١٥، وانظر: فتح الباري ٣٨٥/١٢).

وقالت اللجنة الدائمة في ردّها على هذا

المعتقد وما استدلوا به: «فتوفي رسول الله صلى الله عليه وسلم بعدما بلغ الرسالة وأكمل الله به دينه، وأقام به الحجة على خلقه، وصلى عليه أصحابه رضى الله عنهم صلاة الجنازة، ودفنوه حيث مات في حجرة عائشة رضى الله عنها، وقام من بعده الخلفاء الراشدون، وقد جرى في أيامهم أحداث ووقائع فعالجوا ذلك باجتهادهم، ولم يرجعوا في شيء منها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فمن زعم بعد ذلك أنه رآه في اليقظة حيًّا وكلمه أو سمع منه شيئا قبل يوم البعث والنشور فزعمه باطل؛ لمخالفته النصوص والمشاهدة وسنة الله في خلقه، وليس في هذا الحديث دلالة على أنه سيرى ذاته في اليقظة في الحياة الدنيا؛ لأنه يحتمل أن المراد بأنه: فسيراني يوم القيامة، ويحتمل أن المراد؛ فسيرى تأويل رؤياه؛ لأن هذه الرؤيا صادقة بدليل ما جاء في الروايات الأخرى من قوله صلى الله عليه وسلم: "فقد رآنى" الحديث، وقد يراه المؤمن في منامه رؤيا صادقة على صفته التى كان صلى الله عليه وسلم عليها أيام حياته الدنيوية». "فتاوى اللجنة الدائمة" .( 1/ FA3, VA3).

كما استدلوا على اجتماع النبي صلى الله عليه وسلم بالأنبياء ليلة الإسراء والعراج، وعليه فيمكن رؤيته في اليقظة، والجواب عن هذه الشبهة، أن الإسراء والمعراج كانا معجزتين للنبي صلى الله عليه وسلم خاصة به، وهي توقيفية ولا يدخلها القياس، ثم الله عليه وسلم في حياة النبي صلى بالأنبياء ليلة الإسراء والمعراج، ولا بالصلاة بهم إمامًا، فكل ذلك ثابت رواية عن النبي ملى الله عليه وسلم، ويجب علينا جميعًا التصديق به، ولكنَّ النزاع في رؤيته يقظة لبعض الناس وأخذهم عنه مباشرة مما لم يثبت به خبر عن المصوم صلى الله عليه وسلم.

والحمد لله رب العالمين.

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

الشرق الأوسط وصفقات قرن تلوح في الأفق

العذار

حمال سعد حاتم

GSHATEM@HOTMAIL.COM

الحمد لله ولى النعم، مُفَرَّج الكروب، ساتر العيوب، وهو بكل شيء عليم، وبعدُ،

تعيش أمتنا حالة من التردي مع كشف النقاب عن صفقات قرن «ترامبية» تشدل خيوطها من حين لأخر على المنطقة العربية والشرق الأوسط، مشمولة بالنفاذ، واستعمال كل الوسائل لوضعها موضع التنفيذ، فها هي صفقة القرن الخاصة بالقضية الفلسطينية يرؤج لها وتسرب محتوياتها في تحفظ شديد؛ استطلاعًا لردود الأفعال، وها هو ترامب الذي عين تفسه عمدة على دول المنطقة، بعد أن وضع الزيت على النار؛ بالاعتراف بالقدس عاصمة للكيان الحتل، ونقل السفارة الأمريكية إلى القدس، وها هي صفقات قرن تعقد مع تركيًا تارة، ومع التيارات التقاتلة في كل بقعة من بقاع المنطقة التي يدور فيها الصراعات مع داعش تارة أخرى والمساعدة في نقل أفرادها إلى مناطق آمنة، أو لتغيير موطن الصراع وإشعاله في مكان آخر، ثم محاولة عقد صفقة جديدة بالدعوة لعقد مؤتمرات تجهز لقراراتها مسبقًا، هدفها الاستيلاء على ثروات المنطقة بكل الوسائل، والإجهاز على القضية الفلسطينية، وتفريغها من مضمونها، ثم إعلانه في قرارات عنترية عن مصادرة أموال السياسيين والمستولين العراقيين المتهوبة والموضوعة في بتوك أمريكا، وإصدار الخزانة الأمريكية كشوفا بأسمائهم والأموال المصادرة.

وحادث قطار السكة الحديد الأساوي في مصر، والذي سبَّب إيلامًا لجموع الشعب المصري، رحم الله من مات، وشَغَى من بقي مصابًا على قيد الحياة، وشفى الله أصحاب القلوب المريضة الذين تاجروا بالحادث وروجوه كمادة إعلامية رخيصة في ظل حالة الحزن والألم التي ألمَّت بالشعب المصري كله نتيجة للحادث المؤلم، وحسبنا الله ونعم الوكيل.

#### ترامب الشارد لا يتوقف عن قراراته العنترية

لا تمر فترة زمنية قصيرة إلا ويتحفنا الرئيس الأمريكي بقرار عنتري، فقد دعت أمريكا ورتبت لعقد مؤتمر وارسو حول الشرق الأوسط، وذلك في محاولة أمريكية للترويج لصفقات القرن المُتعثرة،

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

#### Upload by: altawhedmag.com

وقد أجمع المحللون السياسيون على أن أمريكا تهدف لإنهاء القضية الفلسطينية عبر خلط الأوراق، والتركيز على التهديدات الإيرانية للمنطقة؛ للالتفاف على الحقوق الفلسطينية المشروعة، ومحاولة تفكيك الوطن العربي، وإشعار العرب بأن البعبع هو إيران، بينما الجانب الحقيقي الذي تقصده أمريكا هو القضاء على القضية الفلسطينية.

كلمة التحلير مسمع

وقد عقد مؤتمر وارسو الخاص بالشرق الأوسط بمشاركة ستين دولة: حيث يحمل المؤتمر عنوانًا عريضًا هو «السلام والأمن في الشرق الأوسط»، ولكنه في واقع الأمر لم يتناول سوى مسألتين رئيستين هما مواجهة إيران، والقضية الفلسطينية.

ثم سرعان ما جاء القرار الترامبي العنتري بدمج قنصليتها في القدس بسفارتها لدى إسرائيل، والقنصلية الأمريكية كانت مكلفة بأداء مهام السفارة لدى السلطة الفلسطينية، القرار الذي دخل منذ أبيام حيز التنفيذ.

غير أن هناك عناصر قوة يمكن أن تراهن عليها القيادة الفلسطينية، ولم يَعُدُ العمل عليها يُعَدّ من قبيل الترف السياسي، وفي مقدمتها وضع حد للانقسام الفلسطيني بين فتح وحماس رغم المحاولات الدءوبة من القيادة المصرية للمصالحة بينهما، ولكن يبدو أن هناك دولا تضغط على الطرفين لعدم إتمام المصالحة ومحاولة إفشالها، مع عدم وجود الإدارة القوية لإتمام ذلك من الأطراف المتنازعة، ووضع حد لهذا الانقسام، وهو مطلب شعبي فلسطيني وعربي وإسلامي، يرفض مخرجات صفقة القرن، ومواقف روسية وأوروبية وصينية ما زالت تتمسك بمواقفها الداعمة لدولة فاسطينية مستقلة، وعاصمتها القدس الشرقية، وربما كان رفض الاعتراف الدولى بالقدس عاصمة لإسرائيل بقرار أحادي، وإفشال مخططات وأد القضية الفلسطينية فيما يخص حق العودة، وقبلها إجبار إسرائيل على إعادة فتح بوابات الأقصى، ما يؤكد أن الفعل الشعبى عندما تلتئم لحمته، وتتماسك

صفوفه كفيل بإفشال المخططات الأمريكية والإسرائيلية لتفريغ القضية والالتفاف عليها-ترامب العمدة يُصادر أموال سارقي الأموال

واستمرارًا للقرارات العنترية التي يصدرها العمدة ترامب فقد روّجت الأوساط الإعلامية الغربية أنباءً قوية أن ترامب قرر الاستيلاء على جميع الأموال المودعة في حسابات المسئولين العراقيين لدى البنوك الأمريكية، وكشفت الأوساط المذكورة أن الرئيس الأمريكي صرح بأن أموال المسئولين العراقيين في مصارف أمريكا ستصبح من نصيب الشعب الأمريكي.

واعتبر ترامب حسب المصادر الإعلامية الغربية، بأن أموال الساسة العراقيين بالمصارف الأمريكية ملك للشعب الأمريكي، وهي ضريبة دماء الجنود الأمريكيين التي أزهقتُ في العراق.

وقد قامت الخزانة الأمريكية بنشر كشوف بأسماء الساسة العراقيين والمبالغ المالية المودّعة بأسماء كلُّ منهم، والتي سيتم مصادرتها بناء على قرار ترامب، الذي يُعدُّ ضرية قاضية لسرية وأمن الحسابات المبتكية حول العالم، وهزيمة لمصداقية المؤسسات المالية بالعالم، خصوصًا بعد نشر موقع الخزينة الأمريكي لأسماء المسئولين العراقيين والمبالغ المالية التي أودعوها بالمبتوك الأمريكية والمقدرة بـ٥٩٧ مليار دولار، وتبدأ تلك الكشوف التي تم نشرها من الخزانة الأمريكية باسم نوري المالكي ٦٦ مليار دولار، وانتهاءً برافع العيسوي ٢٩ مليار دولار.

وسوف يُحاسَب هؤلاء أمام الله تعالى على سرقتهم تلك الأموال، وهي أموال عامة ليستمتع بها الغير لتكون عليهم حسرة وندامة ووبالأ يوم القيامة، مَنْمَ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَوُنَ () إِلَّا مَنْ أَنَ اللَّهُ مِقَلَى سَلِمِ » (الشعراء:٨٨، ٨٩).

مستقبل واعد لمرية إفريقيا رغم الاختراقات الإسرائيلية أصبحت العلاقات الاقتصادية والاستثمارات والمشروعات المشتركة واستغلال التكنولوجيا الحديثة أدوات مهمة لتحقيق النماء والتقدم في دول العالم، وأصبحت هذه الجوانب مجالات كبيرة للتعاون وتنمية العلاقات المشتركة بين

بد / رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

#### الدول والمجتمعات.

وإن مصر وهي تتولى رئاسة الاتحاد الإفريقي تسعى لجعل تلك الدورة في ظل رئاستها نموذجًا يشهد به القاصي والداني لتحقيق التنمية الاقتصادية والاجتماعية من خلال العمل على توفير فرص العمل للشباب الإفريقي، وتعزيز التنمية الاقتصادية والاجتماعية، وتطوير منظومتي التصنيع والزراعة في إفريقيا لتحقيق الأمن الغذائي، كذلك العمل على مد جسور التواصل الثقافي والحضاري بين الشعوب الإفريقية، وتعزيز الإصلاحات المؤسسية والمالية للاتحاد الإفريقي، فضلاً عن تعزيز التعاون بين الاتحاد الإفريقي، وشركاء التنمية والسلام المحليين والاقليميين والدوليين.

وقد أصدر المركز الإعلامي لمجلس الوزراء المصري بيانًا حول حجم تدفقات الاستثمار في إفريقيا عام ٢٠١٧م، والذي بلغ ٤١,٨ مليار دولار، وأن مصر تتصدر الدول الإفريقية الأكثر جذبًا للاستثمار وفقًا لبنك «راند ميرشنت» عام ٢٠١٨م، بعد أن كانت تحتل المركز السادس عام ٢٠١٤م، ثم تلاها تقرير عام ٢٠١٨م جنوب إفريقيا والمغرب وإثيوبيا بالإضافة إلى كينيا.

وتمثلت أبرز مجالات الاستثمار في السيارات وتكنولوجيا المعلومات والتعدين والنفط؛ حيث تمتلك إفريقيا ٣٠ من احتياطيات العالم من المعادن، و١٠ من الاحتياطيات النفطية المؤكدة للمخزون العالمي، فضلاً عن ٨٨ من احتياطيات العالم من الغاز الطبيعي.

وقد أشار التقرير إلى ارتفاع حجم الصادرات الإفريقية بنسبة ٢،١٦،٤، حيث وصل إلى ٢٩٨٩ مليار دولار عام ٢٠١٧م مقارنة ب٢،٥٥ عام ٢٠١٦م، وقد انخفض عجز الميزان التجاري الإفريقي بنسبة ٢،٤/٥، حيث بلغ ٢٠٠٤ مليار عام ٢٠١٧م، مقارنة بـ٢٠٩٩ مليار دولار عام ٢٠١٦م، فضلاً عن انخفاض عجز ميزان المدفوعات في إفريقيا بنسبة ٢٤/٧، حيث بلغ ٢٠٩٨ مليار دولار عام ٢٠١٧م، مقارنة بـ٢٠٩٩ ملياردولار عام ٢٠١٢م، مقارنة بـ٢٠٩٩

وأوضح التقرير أن إجمالي الاستثمارات المصرية المتراكمة في إفريقيا حتى عام ٢٠١٨م، قد بلغت ١٠,٢ مليار دولار، حتى تصدَّرت مصر الدول الإفريقية بالنسبة للناتج المحلي الإجمالي بتعادل القوة الشرائية بقيمة ١١,٣ مليار دولار عام ٢٠١٧م.

All dals the

كما كشف تقرير مجلس الوزراء أن أبرز مشروعات التعاون الثنائي بين مصر ودول حوض النيل التي تقوم بتنفيذها وزارة الري المصرية والتي تمثلت في إنشاء خمسة سدود وحفر ٧٥ بئرا جوفية، وميكنة ثلاثة آبار جوفية لتوفير مياه الشرب النقية بأوغندا، وأيضًا حفر ١٨٠ مياه الشرب النقية بأوغندا، وأيضًا حفر ١٨٠ مرا آبار جوفية بإقليم دارفور، فضلاً عن تنفيذ ٢ محطات مياه شرب جوفية لتوفير المياه النقية لواطني مدينة جوبا بجنوب السودان، وتدريب يق مجال الإدارة على المستوى الحقلي وتصميم وصيانة السدود، وغيرها.

كما ذكر التقرير أن شركة «المقاولون العرب» قامت بتنفيذ مشروعات بـ٢٣ دولة إفريقية، كما تعاقدت على تصميم وتشييد سد ومحطة «روفيجي للكهرباء» بمنطقة «ستجلر جورج» في تنزانيا، وقامت بتنفيذ مشروع تطوير وتوسعة قرية البضائع وملحق ٢ بمطار أبيدجان بكوت ديفوار، وكذا مصنع إسمنت في عطبرة وكوبري على النيل يربط بين شندى والمتمة في السودان، ومشروع المرسى النهري بمدينة أكواجوك بجنوب السودان، فضلاً عن إنشاء كوبري «رادس»، وحلق الوادي، وكوبري الطويل بتونس، ومبنى وزارة المالية بالجزائر.

وية ذات الإطار ألقى المركز الإعلامي الضوء على رأس المال البشري لإفريقيا، فأوضح المركز أن عدد السكان في إفريقيا قد بلغ ١,٥٢ مليار نسمة عام ١٠٢٧م، ومن المتوقع أن يكون ٢٠٠ من سكان العالم أفارقة بحلول عام ٢٠٣٠، وأن يصل عدد السكان إلى ٢,٥ مليار نسمة عام ٢٠٥٠م.

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

# الأصابع الإسرائيلية تعبث في إفريقيا

ومع تولي مصر رئاسة الاتحاد الإفريقي فإنها ستصطدم بالتواجد الإسرائيلي الذي يحاول جاهدًا مد الخيوط والمشاركة في إقامة علاقات حميمية في إفريقيا مع كل دولها، وتعيش إسرائيل في تلك الأيام أزهى عصورها في علاقاتها العربية والإفريقية رغم أزماتها الداخلية وما تواجهها من مقاومة فلسطينية لا تتوقف.

والقارة الإفريقية كانت هدفًا لإسرائيل قبل تأسيس كيانها الغاصب؛ حيث طُرِحَتْ أوغندا كإحدى البدائل لإقامة وطن قومي لليهود، وبعد تأسيسها سعت تل أبيب لإقامة علاقات مع الدول الإفريقية من أجل كسر عزلتها كنبت شيطاني في محيط عربي معاد لها، وقد استطاع العرب في الستينيات والسبعينيات كسب الموقف الإفريقي لمصلحتهم، إلاً أن الانقسام العربي في نهاية السبعينيات خلخل ذلك الموقف الإفريقي الصلد، فكان التوغل الإسرائيلي في العديد من دول القارة اليوم يكتسب قوة دفع كبيرة بزيارة رئيس الكيان الصهيوني نتنياهو لتشاد واستئناف العلاقات رسميًا معها.

إن ما يحدث هو اختراق إسرائيلي كبير لتشاد الدولة الإفريقية المهمة في وسط وغرب القارة ذات الأغلبية المسلمة، وهي إحدى أهم دول التلاقي والجوار العربي الإفريقي، ولا شك أن هذا الاختراق سيكون له ما بعده، فقد أكد نتنياهو أن هناك بشريات أخرى على الطريق، وقد ذهب نتنياهو إلى تشاد وعينه على السودان المجاورة شرقًا، وليبيا شمالاً، والنيجر ومالي غربًا.

وتستغل إسرائيل هشاشة تلك الأنظمة وتستغل إسرائيل هشاشة تلك الأنظمة الإفريقية التي يعاني معظمها تحديات هائلة، تتعلق بالإرهاب والمعارضة المسلحة، والانقسامات الداخلية، وتتقدم إسرائيل إليها طمعًا في ثرواتها وموقعها ومقدراتها، وتطرح نفسها كقوة دولية مؤثرة لتلك الأنظمة في علاقاتها الدولية، وذلك بما تملكه من لوبيات ضغط، فضلاً عن تقديمها ما تحتاجه تلك الدول من أسلحة وتقنيات حديثة، وحماية أمنية برعت فيها جميعًا وهي تطمع في الحصول على عضوية مراقب في الاتحاد

الإفريقي، فكان لا بد من مراعاة تلك الأمور ووضعها في الحسبان وتقليم أظافر إسرائيل في إفريقيا، وخاصة دول الجوار المصري كليبيا والسودان وتشاد، بل في كل الدول الإفريقية.

#### حادثة معطة مصر . . وترويج الفرضين للشائعات حادثة محطة مصر حادثة مروعة. . أدمت قلوب

كل المريين، ولكن بعض أصحاب الأهواء استغلوا الرحادث، ونشروا الصور الدامية أثناء التهام النيران وتطايرها واشتعال النيران في بعض من كانوا قريبين من نقطة انفجار الجرار واصطدامه بالمصد الخراساني بنهاية الرصيف، مما أحدث آثارًا تصادمية نتج عنها تناثر السولار من خزان الوقود أسفل الجرار، والذي يسع «ستة آلاف لتر» من السولار، واختلاط أبخرته بالهواء مكونًا مخلوطًا قابلاً للاشتعال، مما أدى إلى اندلاع النيران نتيجة وجود الشرر الناتج عن احتكاك الأجزاء المعدنية ببعضها عند الاصطدام بالمعد الخرساني خاصة مع السرعة القصوى التي كان يسير بها الجرار.

وحقيقة، فالأمر يُدمي القلوب، ولكن التعامل مع الحادث كان سيئًا ومشيئًا، فما وقع من حالات وفاة أو إصابات بما تم نشره على صفحات التواصل يدمي القلوب استغله البعض من أصحاب القلوب المريضة للتعريض وبث الصور وكأنها شماتة، وكان بعض الإعلاميين على غير مستوى المسئولية يق طريقة النشر والتحليل، وأثناء كتابة تلك يوالسطور أوضح تقرير النائب العام المستشار نبيل صادق في بيانه بشأن التحقيقات التي تبيَّن فيها أن ما حدث هو خطأ بشري يجب أن يُحاسَب كلُ مَن شارك فيه بأقسى عقوبة.

ندعو الله تعالى للضحايا بالرحمة والمغفرة، ونحتسبهم عند الله تعالى من الشهداء، ولن بقي مصابًا بالشفاء العاجل، مع ضرورة أخذ العبرة من تلك الحادثة حتى لا تتكرر.

اللهم تولُّ أهل مصر برعايتك وحفظك، اللهم احقن دماءنا، اللهم ولُ علينا خيارنا، اللهم جنُّبنا الفتن ما ظهر منها وما بطن، واجعل لنا من كل همَ هرجًا، ومن كل ضيق مخرجًا،

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون 🈹



قَالَ: وَجَعَلَ يُكَلِّمُ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم فكلما تَكَلَّمُ أَخَذَ بِلَحْيَتِهِ، وَالْغَيرَةُ بْنُ شعبة قائم على رأس النبي صلى الله عليه وسلم ومعه السَّيْف وَعَلَيْه المغفرُ، فكلمًا أهْوَى عُرْوَة بِيَده إلى لِحِيَة النبي صلى الله عليه وسلم ضرَّبَ يَدُهُ بِنَعْلِ السَّيْفِ، وَقَال لهُ: أَخَرُ يَدَكَ عَنْ لِحِيَةٍ رَسُول الله صلى الله عليه وسلم. فرفع عُرْوَة رَأْسَهُ فَقَالَ: مَنْ هَذَا؟ قَالُوا الْغَيرَةَ بْنُ شَعْبَةً. فقال أي غَدَرُ، أَلَسْتُ أَسْعَى فِي غَدْرَتِكَ؟ ( وَكَانَ الْغَيرَة صَحِبَ قَوْمًا فِي الْجَاهليَّة، فقتلهُم، وَأَخَذَ أَمُوَالَهُمْ، ثُمَّ جَاءَ فَأَسْلَمَ،

#### مداد المطيم بدوي

فَقَالُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «أَمَّا الإسْلاَمَ فَأَقْبَلُ، وَأَمَّا الْمَالَ فَلَسْتُ مَنْهُ فِي شَىْء».

ثُمَّ إنَّ عُـرُوَةَ جَعَلَ يَرْمُقُ أَصْحَابَ النَّبِي صلى الله عليه وسلم بعَيْنَيْه. قَـالَ، فَـوَالله مَا تَنَخَمَ رَسُـولُ الله فَـوَالله مَا تَنَخَمَ رَسُـولُ الله إلاَّ وَقَعَتْ فِي كَفَّ رَجُل منْهُمْ، إلاَّ وَقَعَتْ فِي كَفَّ رَجُل منْهُمْ، أَمَرَهُمُ ابْتَدُرُوا أَمْرَهُ، وَإِذَا تَوَضًا مَرَهُمُ ابْتَدُرُوا أَمْرَهُ، وَإِذَا تَوَضًا مَرَهُمُ ابْتَدُرُوا أَمْرَهُ، وَإِذَا تَوَضًا مَرَهُمُ ابْتَدُرُوا أَمْرَهُ، وَإِذَا تَوَضًا عَنْدَهُ، وَمَا يُحدُونَ إِلَيْهِ النَّظَرَ عَنْدَهُ، وَمَا يُحدُونَ إِلَيْهِ النَّظَرَ تَعْظيمًا لَهُ، هَرَجَعَ عُـرَوَةً إِلَى

أَصْحَابِه، فَقَالَ: أَيْ قَوْم، وَاللَّه لَقَدُ وَفَدَٰتُ عَلَى الْلُوك، وَوَفَدْتُ عَلَى قَيْصَرَ وَكَسْرَى وَالْنَّجَاشِي وَاللَّه إِنْ رَأَيْتُ مَلكا قَصَّ، يُعَظَّمُهُ أَصْحَابُهُ مَا يَعَظَّمُ أَصْحَابُ مُحَمَّدًا، وَاللَّه إِنْ تَنَحَّمَ نُحَامَهُ مُحَمَّدًا، وَاللَّه إِنْ تَنَحَّمَ نُحَامَهُ اللَّ وَقَعَتَ فَيَ كَفَ رَجُل مِنْهُمْ، اللَّ وَقَعَت فَي كَفَ رَجُل مِنْهُمْ مَرَهُمُ ابْتَدَرُوا أَمْرَهُ، وَإِذَا تَوَضًا فَذَلكَ بِهَا وَجُهَهُ وَجِلْدُهُ، وَإِذَا وَإِذَا تَكَلَّمَ خَفَضُوا أَصُواتَهُمْ عَنَدَهُ، وَمَا يُحِدُونَ إِلَيْهِ النَّظَرَ عَنَدَهُ، وَمَا يُحِدُونَ إِلَيْهِ النَّظَرَ عَنَدَهُ، وَمَا يُحِدُونَ إِلَيْهِ النَّظَرَ عَنَدَهُ، وَمَا يُحدُونَ إِلَيْهِ النَّظَرَ عَنَدَهُ، وَمَا يُحَدُونَ إِلَيْهِ النَّظَرَ

فَقَالَ رَجُلَ مَنْ بَنِي كَنَانَةَ: دَعُونِي آتِهِ. فَقَالُوا انْتِهِ.

#### A CARLES AND A C

Upload by: altawhedmag.com

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

فَلَمًا أَشْبِرَفْ عَلَى النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم وأصُحابه، قال رُسُول الله صلى الله عليه وسلم: «هَذا فلان، وَهُوَ مِنْ قَوْم يُعظمون البُدُن فابْعَثوها له». فنعثت له، واستقبله الناس يُلبُّونَ، فلمًا رَأى ذلكَ قال: سُبْحَانَ الله؛ مَا يَنْبَغَى لَهُؤَلاء أَنْ يُصَدُّوا عَنِ الْبَيْتِ، فَلَمَّا رَجَعَ إلى أصْحَابِهِ قَالَ: رَأَيْتَ الْبُدُنَ قَدْ قَلَدَتْ وَأَشْعَرَتْ، فَمَا أَرَى أَنْ يُصَدُوا عَنِ الْبَيْتِ. فقامَ رَجُلَ منهم يُقال له مكرز بن حفص فقال: دَعُوني آته. فقالوا ائته. فَلَمًا أَشْرَفَ عَلَيْهِمْ قَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «هذا مكرز وَهُوَ رَجُل فَاجِرُ». فَجَعَل يُكَلُّمُ النبيّ صلى الله عليه وسلم، فَنَيْنَمَا هُوَ يُكَلِّمُهُ إِذْ جَاءَ سُهَيْل بْنُ عَمْرو. قَالَ مَعْمَرُ فَأَخْبَرَنِي أَيُّوبُ عَنْ عَكْرِمَة، أَنَّهُ لَمَّا جَاءَ سُهَيْلَ بْنُ عَمْرُو قَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: « لقد سَهُل لكم من أمركم».

قال معمر قال الزهري في حديثه فجاء سُهَيْل بْن عَمْرو فقال: هَاتَ اكْتَبْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ كتَابًا، فدُعًا النّبيُّ صلى الله عليه وسلم الكاتب، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «بسم الله الرُّحْمَنِ الرَّحِيم». قال سَهَيْلَ: أَمَّا الرَّحْمَنَ فَوَ الله مَا أَدْرِي مَا هُوَ؟ وَلَكُن اكتت باسمك اللهم كما كنت تكتب. فقال السُلمون: وَالله لا تكتبها إلا بسم الله الرَّحْمَن الرَّحيم. فقال النبي صلى الله عليه وسلم:

«اكْتُبُ بِاسْمِكَ اللَّهُمَّ». ثُمَّ قَالَ، «هَذَا مَا قَاضَى عَلَيْه مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّه». فَقَالَ سُهَيَّلُ، وَاللَّه ثُو كُنَّا نَعْلَمُ أَنَّكَ رَسُولُ اللَّه هَا صَدَدْنَاكَ عَن الْبَيْت وَلاً قَاتَلْنَاكَ، وَلَكن اكْتُبَ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّه فَقَالَ النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسَلم، «وَاللَّه إِنِّي لَرَسُولُ اللَّه وَإِنْ كَذَّبْتُمُونَي. اكْتُبُ

قَالَ الزَّهْرِيُّ: وَذَلِكَ لَقَوْلُهُ: «لا يَسْأَلُونى خطة يُعَظّمُون فيها حُرُمَاتَ الله إلا أعْطَيْتَهُمْ إِيَّاهًا». فَقَالَ لَهُ النَّبِيُ صلى الله عليه وسلم: «عَلى أَنْ تَخلوا بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْبَيْتَ فَنَطُوفَ بِهِ». فقال سُهَيْل: وَالله لا تَتَحَدَّث الْعَرَبُ أَنَّا أَخَذُنَا ضَغْطَةً، وَلَكُنْ ذلك من العام المقبل، فكتب. فقال سُهَيْل: وَعَلى أَنَّهُ لا يَأْتَيك منًا رَجُلْ- وَإِنْ كَانَ عَلَى دِينَكَ-الأ رَدَدْتَهُ النَّنا. قَالَ الْسُلَمُونَ: سُبْحَانَ اللَّهُ لَكَيْفَ يُرَدُّ إِلَى المشركين وقد جاء مُسْلمًا ؟ ا فَسَنَّمَا هُمْ كَذَلْكَ إِذْ دَخُلُ أَبُو جَنْدَل بْنُ سُهَيْل بْن عَمْرو يَرْسُف في قَيُوده، وَقَدْ خَرَجَ مِنْ

أَسْفَل مَكْةً، حَتَّى رَمِّي بِنَفْسِه بَيْنَ أَظْهُرِ الْسُلمِينَ. فَقَالَ سُهَيْلَ: هَذَا بَا مُحَمَّدُ أَوَّلَ مَا أَقَاضِيكَ عَلَيْه، أَنْ تَرُدَّهُ إِلَى فَقَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «إنا لم نَقْض الْكَتَابَ بَعْدُ ». قَالَ: فَوَاللَّه إذا لم أصالحك على شيء أبدًا. قَالَ النُّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «فأجزه لي». قال: ما أنا بمجيزه لك. قال: «بَلى، فافعَل». قال: مَا أَنَا بِفَاعل. قَالَ مَكْرَزُ، بَلْ قُدْ أَجَزْناهُ لِكَ. قَالَ أَبُو جَندُل: أَيْ مَعْشَرَ المُسْلِمِينَ، أَرَدُ إلى المشركين وقعد جئت مسلمًا ؟ ا ألا ترون ما قد لقيت ٢٠ وكان قد عُذبَ عَذابًا شديدًا في الله.

قَالَ: فَقَالَ عُمَرُ بُنُ الْخَطَّابِ: فَأَتَيْتُ نَبِيً الله صلى الله عليه وسلم فَقَلْتُ: أَلَسْتَ نَبِيَ اللَّه حَقَّا؟ قَالَ: «بَلَى». قُلْتُ: أَلَسْنَا عَلَى الْحَقَّ، وَعَدُوْنَا عَلَى الْبَاطِ! قَالَ: «بَلَى». قُلْتُ: فَلَمَ قَالَ: «إِنِّي رَسُولُ اللَّه، وَلَسْتُ قَالَ: «إِنِّي رَسُولُ اللَّه، وَلَسْتُ أَعْصِيه، وَهُو نَاصري. قُلْتُ: أَوَ الْبَيْتَ فَنَطُوفُ بِه؟ قَالَ: «بَلَى، قَالَ: قُلْتُ لاَ. قَالَ: «فَإِنَّكَ آتِيه قَالَ: قُلْتُ لاَ. قَالَ: «فَإِنَّكَ آتِيه وَمُطَوِّفْ بِه».

قَالَ: فَأَتَيْتُ أَبَّا بَكْر، فَقُلْتُ: يَا أَبَا بَكْر، أَلَيْسَ هَذَا نَبِيَّ اللَّهُ حَقًّا؟ قَالَ بَلَى قُلْتُ: أَلَسْنَا عَلَى الْحَقُّ، وَعَدُوُّنَا عَلَى الْحَقُّ، وَعَدُوُّنَا عَلَى الْدَنِيَّةَ يَعْ دِينَنَا الدَنِيَةَ فِي دِينَنَا الدَنِيَةَ فِي دِينَنَا الدَرْجَلُ، إِنَّهُ

Upload by: altawhedmag.com

حيد رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

لَرَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم وَلَيْسَ يَعْصى رَبَّهُ، وَهُوَ فَاصِدُهُ، هَاسْتَمْسَكْ بِغَرْزِه، هَ وَالله إِنَّهُ عَلَى الْحَقُ. قُلْتَ: أَلَيْسَ كَانَ يُحَدُّثُنَا أَنَّا سَنَأْتِي الْبَيْتَ وَنَطُوفُ بِهِ؟ قَالَ بَلَى، أَهَا خُبَرَكَ أَنَّكَ تَأْتِيهِ الْعَامَ؟ قُلْتُ لا قَالُ فَإِنَّكَ آتِيهِ وَمُطَوْفُ بِهِ.

قَالَ الـزُّهْرِيُّ: قَالَ عُمَرُ: فَعَمَلْتُ لَذَلكَ أَعْمَالًا. قَالَ فَلَمَا فَرَغَ مَنْ قَضِيَّة الْكَتَابِ قَالَ رَسُولُ اللَّهَ صلى اللَّهُ عليه وسلم لأَصْحَابهَ: «قُومُوا فَانْحَرُوا، ثُمَّ أَحْلَقُوا». قَالَ: فَوَ اللَّه مَا قَامَ مَنْهُمْ رَجُلٌ، حَتَى قَالَ ذَلكَ أَحَدٌ دَخَلَ عَلَى أُمُ سَلَمَةَ، قَدَكَرَ لَهَا مَا لَقَي مِنَ النَّاسِ.

فَقَالَتُ أَمُّ سَلَمَةً: يَا نَبِيَّ الله، أتحبُّ ذلك؟ اخرج ثمَّ لا تكلم أحدًا منهم كلمة حَتّى تَنْحَرُ بُدْنِكَ، وَتَدْعُوَ حالقك فيخلقك. فخرج فلم يُكلم أحدًا منهم، حتى فعل ذلك، نَحَرَ بُدْنَهُ، وَدَعَا حَالِقَهُ فَحَلِقَهُ. فَلَمًا رَأَوْا ذَلِكَ، قَامُوا فَنْحَرُوا، وَجَعَل بَعْضَهُمْ يَحْلَق بَعْضا، حَتّى كَادَ بَعْضَهُمْ بَقْتَل بَعْضا غَمًا، ثُمَّ جَاءَهُ نَسُوَة مُؤمنات، فأنزل الله تعالى: «يَا أَيْهَا الذينَ آمَنُوا إذًا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجرَات فامْتحنوهن» حَتَّى بَلَغُ «وَلَا تُمْسِكُوا بعضم الكوافر». فطلق عُمَرُ يَوْمَئَذَ امْرَأْتَبْن كَانْتَا لَهُ في الشرْك، فتزوَّج إحداهما معاوية بْنُ أَبِي سُفْيَانَ،

وَالأَخْرَى صَفُوَانُ بْنُ أُمَيَّةَ.

ثُمَّ رَجَعَ النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم إلى الَّدُينَة، هَجَاءَهُ أَبُوبَصير-رَجُل مِنْ قُرَيْش-وَهُوَ هُتَالُوا: الْعَهْدَ الَّذِي جُعَلْتَ لَنَاً. هَدَهَعُهُ إلَى الرَجُلَيْن، هَخَرَجًا به حَتَّى بَلَغَا ذَا الْحَلَيْفَة، هَتَالَ أَبُو بيمير لأحَد الرُجُلَيْن، وَاللَّه إلَى بَصير لأحَد الرُّجُلَيْن، وَاللَّه إلَى اللَّرَى سَيْفَكَ هَذَا يَا قَلاَنُ جَيْدًا، وَاللَّه لِحَدًى مَتَا يَا قَلاَنُ جَيْدًا، وَاللَّه اللَّحَرُ هَتَالَ أَجُلْ، وَاللَّه إِنَّهُ لَجَيْدٌ، لَقَدْ جَرَيْتُ بِهِ ثُمَّ

فَقَالَ أَبُو بَصِيرٍ، أَرِنِي أَنْظُرْ إلَيْهِ، هَأَمْكَنَهُ مَنْهُ، فَضَرَبَهُ حَتَّى بَرَدَ، وَفَرَ الآخَرُ، حَتَّى أَتَى اللَّدِينَةَ، فَدَخَلَ الْلَسْجِدَ يَعْدُو. فَقَالَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم حينَ رَآهُ: «لَقَدْ رَأَى هَذَا دُعْراً». فَلَمًا اتْتَهَى إلَى النَّبِيُ صلى اللَّه عليه وسلم قَالَ: قُتُلُ وَاللَّه صَاحِبِي، وَانِّي لَقْتُولٌ، هَجَاءَ أَبُو بَصِيرٍ فَقَالَ: يَا نَبِيَ اللَّه، قَدْ وَاللَّهُ أَوْفَى اللَّه ذَمَتَكَ، قَدْرُ رَدَدْتَنِي إلَيْهِمْ ثُمَّ أَنْجَانِي اللَّه منْهُمْ. قَالَ النَّبِيُ صلى اللَّه

عليه وسلم: «وَيْلُ أَمَّه ( مِسْعَرَ حَرْب، لَوْ كَانَ لَهُ أَحَدٌ ».

فلمًا سَمعَ ذلك عَرفَ أنَّهُ سَيَرُدُهُ إِلَيْهِمْ، فَخَرَجَ حَتَّى أَتَّى سيف البَحْر. قال: وَيَنْفَلْتُ منْهُمْ أَبُو جَنْدَل بْنُ سُهَيْلَ، فَلَحقَ بِأَبِي بَصِيرٍ، فَجَعَلَ لَا يَخْرُجُ مَنْ قَرَيْشٌ رَجُلْ قَدْ أسْلَمَ إِلا لَحِقَ بِأَبِي بُصِيرٍ، حَتَى اجْتَمَعْتُ مِنْهُمْ عَصَابَةً، فَوَ الله مَا يَسْمَعُونَ بِعِيرٍ خَرَجَتْ لقريش إلى الشام إلا اعترضوا لها، فقتلوهم، وَأَحْدُوا أَمْوَالْهُمْ، فأرْسَلْتُ قَرَيْشَ إِلَى النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم تناشده بالله والرّحم لما أرْسَل، فمَنْ أَتَاهُ فَهُوَ آمن، فأرْسَل النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم إليهم، فأنزل الله تعالى: «وَهُوَ الدي كف أيديهم عنكم وأيديكم عنهم بيطن مكة من بَعْد أنْ أَظفركُمْ عَلَيْهِمْ» حَتّى بَلغ «الحميَّة حَميَّة الجاهليَّة»، وَكانت حَمِيَّتُهُمُ أَنَّهُمُ لَمْ يُقَرِّوا أَنَّهُ نَبِيُّ الله، وَلَمْ يُقَرُّوا بِبِسُم الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، وَحَالُوا بَيْنَهُمُ وَبِينَ الْبَيْتِ. (صحيح البخاري .(TVTY oTVT)

قَالَ الزَّهْرِيُّ فِي حَدِيتُهِ، ثُمَّ انْصَرَفَ رَسُولُ الله صَلَى الله عليه وسلم من وَجْهه ذَلكَ قَافلاً، حَتَّى إَذَا كَانَ بَيْنَ مَكَة وَاللَّدينَة، كَانَ بَيْنَ مَكَة وَاللَّدينَة، نَزَلَتْ سُورَةُ الْفَتْحَ مِنْنَا،.

ولـلحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالين.

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

### التطبيق المعاصر للزكاة أحكام وحساب زكاة النشاط التجاري والاستثمارات التجارية

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ:

فالتجارة من مقومات النشاط الاقتصادي وقد حثَّ الإسلام عليها، ولقد أشار القرآن إلى ذلك في قول الله عز وجل: (وَأَحَلَّ أَنَّهُ ٱلْبَعْمَ وَحَرَّمَ الْإِيْلَا) (البقرة: ٢٧٥).

والزكاة واجبة في الأموال المرصدة للتجارة بأدلة من الكتاب والسنة والإجماع، فمن الكتاب قول الله عز وجل: ( يَتَأَمَّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوًا أَفِعُوا مِن مَلِبَنَتِ مَا حَسَبَتُمْ وَمِتَا أَخْرَجْنَا لَكُمْ مِنَ ٱلْأَرْضِ ) (البقرة: ٢٦٧)، كما أجمع الفقهاء على

خضوع أموال التجارة للزكاة.

ولقد ظهرت في الآونة الأخيرة نماذج من المعاملات التجارية لم تكن قائمة في صدر الدولة الإسلامية تحتاج إلى دراسة وتحليل لبيان أحكام وأسس حساب الزكاة عليها،

مداد المعلم د. حسبن حسبن شحاتة الأستاذ بجامعة الأزهر

منها على سبيل المثال؛ زكاة الشركات، زكاة الجمعيات التعاونية، زكاة الصيدليات، توظيف الأموال في التجارة، وهكذا. ويختص هذا الفصل ببيان الأحكام الفقهية والأسس والنماذج المحاسبية لزكاة عروض التجارة للأفراد والشركات والمشروعات الاستثمارية كما يقوم بها الأفراد، والشركات، والمؤسسات.

#### أحكام وأسس حساب زكاة عروض التجارة:

يضبط حساب زكاة عروض التجارة مجموعة من الأحكام واردة تفصيلاً في كتب فقه الزكاة وتُحسب تلك الزكاة طبقاً للأسس الآتية: (1) تحديد ميعاد حساب وأداء الزكاة، سواء

يد رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

على أساس السنة الهجرية (القمرية)، أو السنة الميلادية (الشمسية) . (أساس الحولية).

(٢) حصر وتقويم أموال التجارة التي تجب فيها الزكاة حسب الأحكام الفقهية والأسس المحاسبية. (أساس الأموال الزكوية).

(٣) حصر وتقويم الالتزامات (المطلوبات) الحالَّة الواجبة الخصم من أموال التجارة الخاضعة للزكاة المحددة في البند (٢). (أساس خصم الالتزامات الحالة).

(٤) تحديد وعاء الزكاة عن طريق خصم الالتزامات الحالة الواردة في البند (٣) من أموال التجارة الخاضعة للزكاة الواردة في البند (٢). (أساس وعاء الزكاة).

(٥) يُحسب النصاب وهو ما يعادل ٨٥ جرامًا من الذهب عيار ٢١، (أساس النصاب).

(٦) يقارن الوعاء بالنصاب فإن وصله، تحسب الزكاة على أساس ٥ / ٢٪ (أساس السعر).

(٧) حساب مقدار الزكاة، عن طريق ضرب الوعاء في سعر الزكاة (أساس مقدار الزكاة). أحكام تعديد وتقويم أموال التجارة الخاضعة للزكاة: يحكم تحديد وتبقويم أموال التجارة الخاضعة للزكاة الأسس الأتية:

(١) عدم خضوع الأصول الثابتة لدى التاجر للزكاة، لأنها من عروض القنية التي تستخدم للمساعدة في أداء النشاط التجاري، ومن أمثلتها ما يلى، المقر الإداري والمخازن، والمعارض، والسيارات، والمعدات والألات، والتركيبات، والأجهزة الكهربائية، والعدد والأدوات والأثاث.

(٢) لا يخضع للزكاة الأصول الثابتة المعنوية مثل: الشهرة وحق الامتياز والابتكار؛ لأنها من عروض القنية التي تساعد على النشاط. (٣) تخضع الأصول المتداولة (المال العامل) للزكاة وتقوم على النحو التالي:

- البضاعة بكافة صورها: تخضع للزكاة وتقوم على أساس القيمة السوقية (سعر

الجملة).

- ديـون التجارة لـدى الغير؛ (عملاء -مدينون - سلف - عهد- ...) تخضع للزكاة، وتقوم على أساس المرجو تحصيله (الديون الجيدة).

 أوراق تجارية مسحوبة على الغير (أوراق القبض): تخضع للزكاة وتقوم على أساس المرجو تحصيله (الديون الجيدة).

الاعتمادات المستندية لشراء بضاعة:
 تخضع للزكاة وتقوم على أساس المدفوع فعلاً
 من قيمة الاعتماد للبنك أو لغيره.

- غطاء خطاب الضمان؛ لا يخضع للزكاة لأنه مقيد.

- التأمينات لدى الغير؛ لا تخضع للزكاة لأنها مقيدة.

- الإيرادات المستحقة: تخضع للزكاة إذا كانت جيدة ومرجوّة التحصيل.

- المصروفات المقدمة؛ لا تخضع للزكاة لأنها غير مرجوة الاسترداد.

- الحسابات الجارية لدى البنوك: تخضع للزكاة على أساس الرصيد الدفتري.

- الودائع الاستثمارية لدى البنوك، تخضع للزكاة وتقوم على أساس الرصيد الدفتري للوديعة.

- الحسابات الجارية لدى البنوك المجمدة: لا تخضع للزكاة حيث يصعب تسييلها.

- النقدية بالخزينة: تخضع للزكاة على أساس الجرد الفعلى.

(٤) تعامل الحسابات الجارية الشخصية المدينة معاملة المدينين حيث تخضع للزكاة حسب الجيد منها.

(٥) لا يخضع للزكاة مصاريف التأسيس وكذلك المصروفات الإيرادية المؤجلة حيث يصعب تسييلها.

أحكام تعديد وتقويم الالتزامات (الغصوم) العالة الواجبة الغصم. يحكم حصر وتقويم الالتزامات الواجبة

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

الخصم من الأصول الزكوية الأسس الآتية، (١) الالتزامات الثابتة طويلة الأجل: يخصم القسط الحالَ منها المتوقع سداده خلال السنة المقبلة باعتبار أنه أصبح من الالتزامات (الخصوم) قصيرة الأجل الحالَة. (٢) تخصم الالتزامات قصيرة الأجل الحالَة ملى أساس القيمة الدفترية ومنها على سبيل على أساس القيمة الدفترية ومنها على سبيل المثال: الدائنون، وأوراق الدفع، والقروض قصيرة الأجل، والمصروفات المستحقة للغير، ومستحقات الجهات الحكومية مثل: المرائب والتأمينات، والدفعات المقدمة من العملاء لحساب توريدات.

(٣) تخصم المخصصات لمقابلة الالتزامات على أساس القيمة التقديرية الواردة بالدفاتر ومنها على سبيل المثال: مخصص الضرائب، ومخصص التعويضات، ومخصص الغرامات.

(٤) لا تخصم مخصصات إهلاك الأصول الثابتة، حيث ثم تخضع تلك الأصول للزكاة لأنها من عروض القنية.

(٥) لا تخضع مخصصات إهلاك الأصول المتداولة، حيث قومت الأخيرة على أساس القيمة الجيدة المرجوة التحصيل، وبذلك يكون قد أخذت تلك المخصصات في الحسبان.

(٦) لا تعتبر حقوق الملكية من الالتزامات واجبة الخصم وتتمثل في رأس المال والاحتياطيات، والأرباح غير الموزعة. أحكام نصاب، وسعر ومقدار زكاة عروض التجارة.

مقدار نصاب زكاة عروض التجارة:

ومقدار نصاب عروض التجارة ما يعادل ٨٥ جرامًا من الذهب، عيار ٢١ حسب القيمة السوقية للجرام وقت حلول الزكاة والتي تختلف من زمان إلى زمان ومن مكان إلى مكان، ويلزم كمال النصاب في نهاية الحول عند حساب الزكاة، ولا يُنْظَرُ إلى تحركه خلال الحول من أوله إلى آخره، تطبيقاً لقاعدة

الحولية واستقلال السنوات الزكوية، وأن العبرة هي قياس صافي الأصول الخاضعة للزكاة في نقطة معينة من الزمن، وهي ميعاد حلول الزكاة، فإن بلغ النصاب يخضع للزكاة. سعر زكاة عروض التجارة.

وسعر زكاة عروض التجارة ٥,٢% على أساس السنة القمرية (الهجرية)، أو بنسبة ٢,٥٧٥% على أساس السنة الشمسية (الميلادية).

#### مقدار زكاة عروض التجارة .

ويحسب مقدار الزكاة عن طريق ضرب الوعاء في السعر، وفى حالة شركات الأشخاص توزع الزكاة بين الشركاء بنسبة حصة رأس مال كل شريك، وفى حالة الشركات الساهمة تقسم الزكاة على عدد الأسهم لعرفة نصيب كل سهم.

#### أحكام زكاة شركات الأشخاص .

- يطبق على زكاة شركات الأشخاص التجارية نفس أحكام زكاة المنشآت الفردية التجارية السابق بيانها، حيث تحدد وتقوّم الموجودات الزكوية ويُطرح منها الالتزامات الحالَة، ويكون الناتج هو وعاء الزكاة والذى يقارن بالنصاب فإذا وصله تحسب الزكاة على أساس ٥,٢٧.

وتقسم الزكاة المحسوبة على الشركة بين الشركاء بنسبة حصة كل منهم في رأس المال. أحكام حساب الزكاة لشركة مساهمة تجارية يطبق على زكاة شركات المساهمة التجارية نفس أحكام زكاة المنشآت الفردية التجارية وشركات الأشرخاص التجارية السابق بيانهما تفصيلاً.

وتقسم الزكاة المحسوبة على الشركة على عدد الأسهم لتحديد نصيب كل سهم وفى ضوء ذلك تحسب الزكاة المستحقة على كل مساهم ويخطر بها وقد يفوض الشركة في سدادها نيابة عنه أو يقوم هو بسدادها. وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

### من أخلاق حملة القرآن

same and the shares and

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وآله وصحبه ومن والاه، وبعدُ: إن من سمات أهل القرآن الإكثار من تلاوته بالليل؛ حيث يهدأ الكون وتخشع النفس وتطيب المناجاة؛ قال تعالى، (تَأَيُّبَا ٱلْمُزَمَلُ () قُرُ ٱلَيْلَ إِلَا فَيدَلا () فَسْفَهُ، أَرِ انْشُ مِنْهُ قَلِلاً () أَوَ زِدْ عَلَهِ وَرَتِّلِ ٱلْقُرْمَانَ مِّرَيدًلاً () إِنَّا سُنَافِي عَلَى قَولاً فَقِبَلاً () إِنَّ نَاشِهُ آلَتُو مِنَا وَأَقُوْمُ فِيلاً) (المُرمل: ١-٦).

> يأمر الله عز وجل رسوله صلى الله عليه وسلم أن يترك التزمل، وهو التغطي في الليل وينهض إلى القيام لربه عز وجل كما أمره فقال: ( وَمِنَ الَيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَهُ لَكَ عَيَّ أَن يَبْعَنُكَ رَبُّكَ مَعَامًا الَيْل فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَهُ لَكَ عَيَّ أَن يَبْعَنُكَ رَبُّكَ مَعَامًا عَمُودًا) (الإسراء:٢٩)، وبين له مقدار القيام وكيفية القراءة بأن يقرأ القرآن على تمهل فإنه عون على فهم القرآن وتدبره، وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يقرأ السورة فيرتلها حتى عنون أطول من أطول منها، وناشئة الليل هي اجمع للخاطر وأعون على تفهم القرآن وهي أشد أجمع للخاطر وأعون على تفهم القرآن وهي أشد وقرأ أبو عمرو وابن عامر (وطاء) بكسر الواو وفتح الطاء والمد فهي مصدر (واطأ وطاء) على معنى: يواطئ السمع القلب في الليل.

ومدح الله من قبلنا من مؤمني أهل الكتاب فقال:

#### (مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَبِ أُمَّةُ فَآيِمَةٌ يَتَلُونَ ءَايَنتِ ٱللَّهِ ءَانَاة ٱلَيْلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ ) (آل عمران: ١١٣).

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال:قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (من قام بعشر آيات لم يُكتب من الغافلين، ومن قام بمائة آية كُتبَ من القانتين، ومن قام بألف آية كُتبَ من المقنطرين) (صحيح أخرجه أبو داود: ١٣٩٨).

قال الإمام النووي رحمه الله في كتابه (التبيان في آداب حملة القرآن): (وإنما رجحت صلاة الليل وقراءته لكونها أجمع للقلب، وأبعد من وأصون من الرياء وغيره من المحبطات مع ما جاء الشرع به من إيجاد الخيرات في الليل، فإن الإسراء برسول الله صلى الله عليه كان ليلاً وحديث (ينزل ريكم كل ليلة إلى سماء الدنيا

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

حين يمضي شطر الليل، فيقول: هل من داع فأستجيب له) الحديث، وفي الصحيح أن رسولُ الله صلى الله عليه وسلم قال: (في الليل ساعة يُستجاب فيها الدعاء كل ليلة).

وعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (لا حسد إلا على اثنتين: رجل آتاه الله الكتاب وقام به آناء الليل، ورجل أعطاه الله مالاً فهو يتصدق به آناء الليل وآناء النهار) (البخاري: ٥٠٢٥). قال ابن مسعود رضي الله عنه: "ينبغي لحامل القرآن أن يعرف بليله إذا الناس نائمون".

#### رسول الله صلى الله عليه وسلم

#### خير من قام بالقرآن في الليل:

عَنْ حُدَيْفَةَ، قَالَ: صَلَّيْتُ مَعَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ ذَاتَ لَيْلَةَ، فَاهْتَتَحَ الْبَقَرَةَ، هَقُلْتُ: يَرْكَعُ عَنْدَ الْمُادَة، ثُمَ مَضَى، فَقُلْتُ، يُصَلِّي بِهَا فِيرَكُعْة، فَمَضَى، فَقُلْتُ، يَرْكَعُ بِهَا، ثُمَّ اهْتَتَحَ الْنُسَاءَ، هَقَرَأَهَا، ثُمَّ الْمُتَتَحَ آلَ عمْرَانَ، هَقَرَأَهَا، يَقْرَأُ مُتَرَسُّلًا، إذَا مَرَ بِآيَة هِيهَا تَسْبِيحُ سَبَّحَ، وَإِذَا مَرَّ بِسُوَّالِ سَأَلَ، وَإِذَا مَرَّ بِتَعَوُّذ تَعَوَّذ، ثُمَّ رَكَعَ، هَجَعَلَ يَقُولُ، سُبْحَانَ رَبْيَ الْعَظَيم، هَكَانَ رُكُوعُهُ نَحْوَا مِنْ قَيَامِه، ثُمَّ قَالَ، سَمِعَ اللَّهُ لَنْ حَمَدَهُ، ثُمَّ قَامَ طَوَيلًا هَرِيَبًا مَمًا رَكَعَ، ثُمَّ سَجَدَ، هَقَالَ، سُبْحَانَ رَبِّي الْأَعْلَى، هَكَانَ سُجُودُهُ قَرِيبًا مِنْ قَيَامِه. (مسلَم ٢٧٢)

عثمان بن عفان رضي الله عنه: كان يحيي الليل كله بالقرآن.

عبد الله بن عباس رضي الله عنه: قال ابن أبي مليكة: صحبت ابن عباس في السفر، فكان إذا نزل قام شطر الليل، ويرتل القرآن حرفًا حرفًا، ويكثر في ذلك من النشيج والنحيب).

تميم الداري: صلى ليلة حتى أصبح أو كاد يقرأ آية يرددها ويبكي (أَمَّ حَيِبَ ٱلَّذِينَ آَجَرَحُوا ٱلتَّبِّنَاتِ أَنْ غَنْمَلَهُ مُكَالَيْنَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلْمَبْلِحَتِ) (الجاثية: (١١).

سعيد بن جبير؛ قال عنه القاسم الأعرج: كان سعيد بن جبير يبكي بالليل حتى عمش، سمعته

يردد هذه الآية: (وَأَتَقُوا يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيدِ إِلَى أَشَرً) (البقرة: ۲۸۱) بضعًا وعشرين مرة.

الإمام الشافعي: قال حسين الكرابيسي: (بت مع الشافعي ليلة فكان يصلي نحو ثلث الليل، فما رأيته يزيد على خمسين آية، فإذا أكثر فمائة آية، وكان لا يمر بآية رحمة إلا سأل الله، ولا بآية عذاب إلا تعوذ، وكأنما جمع له الرجاء والرهبة جميعًا).

أبو سهل القطان: قال عنه أبو عبد الله بن بشر القطان: (ما رأيت أحسن انتزاعًا لما أراد من آي القرآن من أبي سهل بن زياد، وكان جارنا، وكان يديم صلاة الليل والتلاوة، فلكثرة درسه صار القرآن كأنه بين عينيه).

حمزة بن حبيب الزيات: قال عنه عبيد الله بن موسى: حدثني بعض جيرانه أنه لا ينام الليل، وأنهم يسمعون قراءته يرتل القرآن.

سعيد بن عبد العزيز التنوخي: كان يحيي الليل وقال عنه أبو النضر إسحق بن إبراهيم: كنت أسمع وقع دموع سعيد بن عبد العزيز على الحصير في الصلاة.

أبو عبيد القاسم بن سلام: قال ابن الأنباري: كان أبو عبيد يقسم الليل فيصلي ثلثه، وينام ثلثه، ويصنف ثلثه.

وسيرة أهل القرآن العطرة لا يمل منها، وأنما ذكرنا طرفًا يسيرًا يشحذ الهمم لاقتفاء أثرهم ونختم بواحد من أعلام القراءات المعاصرين وهو: الشيخ عبد العزيز عيون السود شيخ قرّاء مدينة حمص كان رحمه الله يواظب على قيام الليل، استيقظ رحمه الله آخر ليلة في حياته للصلاة، وقد لبس جُبَّته وعمامته، ودخل على أبنائه وهم نيام، فعطّاهم، وقال: الله خليفتي عليكم. ثم جلس يصلي قاعداً بسبب شلله النصفي، وما أن استوى للركعة الثانية وقبض اليمنى على اليسرى، حتى هوى إلى الخلف، وقبض الله روحه الطاهرة. نسأل الله أن يجعلنا من أهل القرآن إنه ولي ذلك والقادر عليه.

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

بابالسنة ذهرة الدنيا بين المشروع والمنوع

彤

彩

编

њ

彩

彩

船

الحمد لله ولي الصالحين، والصلاة والسلام على خير خلق الله أجمعين وآله ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، ويعد، ففي مسيرتنا في رياض باب السنة، ومن كتاب الرقاق شرحًا واستفادة من سفر شيخ المحدثين إمام العرب والعجم أجمعين أسبخاري رحمه الله يروي بسنده إلى المام الزهري في باب ما يُحذر من زهرة الدنيا والتنافس فيها قال:

في بقلم

د . مرزوق محمد مرزوق

قَالَ ابْنُ شَهَابٍ؛ حَذَّكَتِي عُرْوَةُ بُنُ الزُّبِيْرِ أَنَّ الْسُوَرَ بُنَ مَحُرُمَة آحُبَرَهُ أَنَّ عَمْرَو بْنَ عَوْفَ وَهُوَ حَلِيفٌ لَبَنِي عَامر بْنِ لُوَيٍّ كَانَ شَهِدَ بَدْرًا مَعَ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ احْبَرَهُ أَنَّ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ بَعَتْ آبَا عُبَيْدَة بْنَ الْجَرَاحِ إلى الْبَحْرَيْنَ يَأْتِي بِحِزْيَتِهَا، وَكَانَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ هُوَ صَاحَة أَهْلَ بْنَ الْجَرَاحِ إلى الْبَحْرَيْنَ يَأْتِي بِحِزْيَتِهَا، وَكَانَ الْبَحْرَيْنِ، وَأَمَرَ عَلَيْهِمُ الْعَلاءَ بِنِ الْحَضْرِمِيِّ الْبَحْرَيْنِ، فَسَمَعَتَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ مَالَة مُعَلاءً بْنَ الْمُحْرَيْنِ مَعْرَضُ اللَّهُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هُوَ أَنْ الْمُعْرَى بِعُنُولُ اللَّهُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هُوَ مَا أَعَالَاءَ الْمُحْرَيْنِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهِ مَعْ

وَقَالَ: «أَظُنُّكُمْ سَمِعْتُمْ بِقُدُومِ أَبِي عُبَيْدَةَ، وَأَنَّهُ جَاءَ بِشَيْءٍ»؟ قَالُوا: أَجَلْ يَا رَسُولُ اللَّهِ.

قَالَ: «فَابْشَرُوا وَٱمَلُوا مَا يَسُرُّكُمْ، هَوَاللَّه مَا الْفَقْرَ أَحُشَى عَلَيْكُمْ، وَلِكَنْ ٱخْشَى عَلَيْكُمْ آنْ تُبْسَطَ عَلَيْكُمُ الدُّنْيَا كَمَا بُسطَتْ عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ فَتَنَافَسُوهَا كَمَا تَنَافَسُوهَا، وَتُلْهِيَكُمْ كَمَا ٱلْهُتْهُمْ».

#### أولا: التخريج:

١- صحيح البخاري، كتاب الرقاق، باب ما يحذر من زهرة الدنيا والتنافس فيها، ح٢٠٨٧ وفي كتاب الجزية وباب الجزية والموادعة مع أهل الحرب (٣٠١٥).

٢- صحيح الإمام مسلم (كتاب الفتن وأشراط الساعة، بَابُ مَا بَيْنَ النَّفْخَتَيْن، ح٥٩٩٥).

٣- سنن الترمذي في صفة القيامة والرقائق والورع، رقم (٢٤٦٢).

٤- سنن ابن ماجه في كتاب الفتن رقم (٢٤٩٨).

#### ثانيًا: الشرح:

قول البخاري رحمه الله: (بَابُ مَا يُحُدُرُ مَنْ رَهُرَة الدُّنْيَا والتنافس فيه) المراد بِرَهُرَة الدُّنَيَا بَهُجَتُهَا وَنَصَارَتُهَا وَحُسَنُهَا. و(التنافس) من النفاسة وهي الرغبة في الشيء، ومحبة الانفراد به والمغالبة عليه وكل ذلك مدموم (ينظر، حاشية البخاري تعليق مصطفى البغا (/٩٠) ينظر عمدة القاري (ج ١٣ص ٣٩) وينظر إرشاد الساري شرح القسطاني (ج٥ ض ٢٣٨).

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

#### Upload by: altawhedmag.com

-

-

1

-

4

-

4

-

-

余

金

-

-

4

4

一個

1

金

4

潮

余

4

金

-

-

-

4余月

(A)

وذكر رضى الله عنه في الباب سبعة أحاديث ما بين التحذير من التنافس على زهرة الدنيا وأن رسول الله أوتى مفاتيح الخير، وأن خير القرون قربه، ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم، وأن من عاش من هؤلاء الأخيار في هذه القرون المفضلة على ما بهم من ضيق في العيش أو ابتلاء في النفس والمال إلا أن عيشهم هو أوسط عيش ارتضاه النبى صلى الله عليه وسلم لأصحابه كما ذكر خداب رضى الله عنه على ما مرَّ به من داره: «إِنَّ أَصْحَابَنَا الَّذِينَ مَضَوًا لَمْ تَنْقُصْهُمُ الدُنْيَا شَيْئًا، وَإِنَّا أَصَبْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ شَيْئًا، لأ نَجِدُ لَهُ مَوْضِعًا إِلَّا الثَّرَابَ» (أحد أحاديث الباب، فلتراجع هذه الأحاديث في باب ما يُحذر من زهرة الدنيا والتنافس فيها من كتاب الرقاق من صحيح البخاري رحمه الله لترى براعة البخاري الامام في الجمع بين هذه الأحاديث متفقة المنهج مختلفة الظاهر تحت باب واحد؛ فكأنه أجاب بالجمع بينها على الممنوع والمشروع من زهرة الدنيا، وسيأتي مزيد تفصيل لهذا إن شاء الله.

#### شرح حديث الباب مختصرا:

قال ابن شهاب (محمد بن مسلم الزهري): حدثني (عروة بن الزبير) بن العوّام (أن المسور ين مخرمة) بفتح الميم وسكون الخاء المعجمة (أخدره أن عمرو بن عوف) بالفاء الأنصاري (وهو حليف) بفتح الحاء المهملة وكسر اللام (لىنى عامر بن لؤى كان) عمرو بن عوف (شهد بدرًا مع رسول الله-صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- أخبره أن رسول الله-صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- بِعِتْ أَبِا عبيدة بن الحراح إلى البحرين يأتى بجزيتها)، أي: بجزية أهلها (وكان رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ هو صالح أهل البحرين وأمّر عليهم) بتشديد الميم (العلاء بن الحضرمي) عبد الله بن مالك بن ربيعة وكان من أهل حضرموت سنة تسع من الهجرة (فقدم أبو عبيدة) بن الجراح سنة عشر (بمال من البحرين) وكان مائة ألف وثمانين ألف درهم، وقيل ثمانين ألفًا (فسمعت الأنصار بقدومه فوافته صلاة الصبح مع رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فلما انصرف) عليه الصلاة والسلام (تعرضوا له فتبسم رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حِينِ راَّهم وقال: (أظنكم

14

سمعتم بقدوم أبي عبيدة وأنه جاء بشيء) من الدراهم؟ (قالوا: أجل) نعم (يا رسول الله قال: فأبشروا وأملوا ما يسركم فوالله ما الفقر أخشى عليكم)، (أي لا أخشى عليكم الفقر رغم حبي وخوية واشفاقي عليكم)، ولكن أخشى عليكم أن تبسط عليكم الدنيا كما بسطت على من كان قبلكم فتنافسوها كما تنافسوها) أي: فترغبوا فيها كما رغبوا فيها (وتلهيكم) عن الآخرة (كما ألهتهم) عنها.

#### مما يستفاد من الحديث:

#### أولاً: النظر إلى عواقب الأمور وعدم الاغترار بزهرة الدنيا:

إن هذا الحديث دعوة للتأمَّل في عواقب الأمور؛ لأن مَن رُزِقَ بصيرة يرى بها نهاية الطريق قبل أن يسلكه، نال الخير، ونجا من الشر، ومَن لم يرَ العواقب، عاد عليه بنقيض قصده، وقد أمر الله جل وعلا بالاعتبار فقال: «فَاَعَنَرُوا يَتَأْوَلِي ٱلْأَبْصَنِي» (الحشر: ٢).

وما أجمل ما قائله واعظ السلف الإمام أبو الفرج ابن الجوزي في كتابه صيد الخاطر في فصل البصر في العواقب ص٢٥: "من عاين بعين بصيرته تناهي الأمور في بداياتها، نال خيرها، ونجا من شرها. ومن ثم ير العواقب غلب عليه الحس، فعاد عليه بالأثم ما طلب منه السلامة، وبالنصب ما رجا منه الراحة... فراقب العواقب تسلم، ولا تمل مع هوى الحس فتندم).

وقال ابن بَطَّالِ فِي شَرِحه للصحيح (ج١١ ص٢٤٥): (إَنَّ زَهْرَةَ الدُّلْيَا يَنْبَغِي لَنُ فُتِحَتْ عَلَيْهِ أَنْ يَحْدَرَ مِنْ سُوءٍ عَاقَبَتِهَا وَشَرُ فَتْنَتِهَا فَلَا يَطْمَئِنُ إِلَى زُخُرُفِهَا وَلَا يُنَافِسُ عَيْرَهُ فِيهَا).

#### ثانيًا؛ محبة المال فطرة وهي بين مشروع وممنوع:

من الأمور الفطرية والغرائز الريانية التي وضعها الله ابتلاء للبشر، وجعل لها مصرفين؛ مصرفا مذمومًا، ومصرفا محمودًا؛ أما محبة المال فحب المال أمر جبلي، لكن إن كان استعماله في طاعة الله، فهذا مصرف مشروع وعليه يؤجر العبد، ومن ذلك قوله صلى الله عليه وسلم؛ «وانك مهما أنفقت من نفقة فإنها صدقة، حتى

التوحيد رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

اللقمة التي ترفعها إلى في امرأتك». (البخاري كتاب الوصايا: ٢٥٥٠).

وأما المصرف الآخر الذموم فيشتمل على كل الذي مآله الانشغال عن ذكر الله ومن ذلك قوله تعالى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُلْهِكُمْ أَمُوَالْكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ عَنْ ذَكْرِ اللَّه وَمَنْ يَفْعَلْ ذلكَ قَاولَتُكَ هُمُ الْخَاسرُونَ». وقولَه صلى اللَّه عليه وسلم: «إنَّ الدُّنيا حَضرة حُلوةً، وإنَّ رجالًا يَتَحَوَّضونَ فِي مالِ اللَّه ورسوله بغير حقَّ لَهُمُ النَّارُ يومَ القيامة» (البحاري ٢١٦٨).

وليس قصد الرسول صلى الله عليه وسلم من ذلك، انصراف أمته عن كسب المال من وجوهه الشرعية، وصرفه في أبوابه المشروعة، لا يقصد هذا؛ فهو يعلم صلى الله عليه وسلم ما للمال من أهمية في قوة الإسلام والمسلمين، وغير ذلك من أعمال البر والخير، وما قصص المنفقين من الأعلام عنا ببعيدة، وإن شئت فاقرأ عن أبى بكر الذي أنفق ماله كله في سبيل الله، وعمر الذي أنفق نصفه دفعة واحدة، ثم أعياه منافسة الصديق «يقول الفاروق رضي الله عنه: "أمَرَنا رسول الله- صلَّى الله عليه وسلم- يومًا أن نتصدق، فوافق ذلك مالاً عندي، فقلت: اليوم أسبق أبا بكر إن سبقتُه يومًا، فجئت بنصف مالى، فقال رسول الله صلَّى الله عليه وسلم: «ما أبقيت لأهلك؟»، فقلت: مثله، قال: وأتى أبو بكر بكلّ ما عنده، فقال له رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم: «ما أبقيتَ لأهلك؟»، قال: أبقيت لهم الله ورسوله، قلتُ: لا أسابقك إلى شيء أبدًا" (الترمذي برقم (٣٨٢٩)، وقال حَسَن صحيح).

وعثمان الذي ما ضره شيء ببشارة رسول الله بعدما جهَّز جيش العسرة؛ إذ قال صلى الله عليه وسلم: (مَن جهَّز جيش العسرة فله الجنة، فجهزه عثمان بن عفان رضي الله عنه) (رواه البخاري)، حتى أثنى النبي صلى الله عليه وسلم على ما فعل عثمان رضي الله عنه فقال: (ما ضرَّ عثمان ما عمل بعد اليوم) (رواه الترمذي وصححه الألباني)، وغيرهم كعبدالرحمن بن عوف، بل وبلال بن رباح على ضيق ذات بده رضي الله عنهم أجمعين.

فلم يقصد رسول الله الإعراض عن هذا المال النافع للمسلمين، بل ولعموم خلق الله؛ وإنما قصد صلى الله عليه وسلم ما يترتب عليه من الطغيان والتنافس المؤدي إلى الهلاك والحرمان.

لذا كانت زهرة الدنيا من آخر ما حذّر منه صلى الله عليه وسلم؛ ففي الصحيحين عن عقبة بن عامر أن النبي صلى الله عليه وسلم صعد المنبر فقال: "إني لست أخشى عليكم أن تشركوا بعدي، ولكن أخشى عليكم الدنيا أن تنافسوا فيها فتقتتلوا فتهلكوا كما هلك من كان قبلكم"، قال عقبة: فكان آخر ما رأيت من رسول الله صلى الله عليه وسلم على المنبر.

وقد سمى الله تعالى المال خيرًا في مواضع كثيرة من القرآن فقال تعالى: « وَإِنَّهُ لِحُبَّ اَلَخَبَرِ لَنَدِيدٌ » (الماديات:٨) وقال: « كُتَبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلُوَلِدَيْنِ وَٱلْأَقْرِينَ » (البقرة: ١٨٠)، وقال تعالى عن سليمان عليه السلام: «إِنِّي أَحْبَبْتُ حُبَّ الْحَيْرِ عَنْ ذِكْرِ رَبِي» (ص: ٣٢).

ولما سأل سائل النبى صلى الله عليه وسلم هل يأتى الخير بالشر؟ صمت حتى ظنوا أنه أوحى إليه. فلما نزل عليه جواب ما سئل عنه قال: "أين السائل؟ " قال: ها أنا. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: "إن الخير لا يأتي إلا بالخير"، وفي رواية لسلم فقال: "أو خير هو؟ ، وفي ذلك دليل على أن المال ليس بخير على الإطلاق، بل منه خير ومنه شر، ثم ضرب مثل المال ومثل من يأخذه بحقه وينفقه في حقه، ومن يأخذه من غير حقه وينفقه في غير حقه؛ فالمال في حق الأول خير، وفي حق الثاني شر؛ فتبين بهذا أن المال ليس بخير مطلق، بل هو خير مقيد؛ فإن استعان به المؤمن على ما ينفعه في آخرته كان خيرًا له والا كان شرًا له). (انتهى بتصرف من لطائف المعارف لابن رجب .(".V/1)

وللحديث صلة إن أحيانا الله عز وجل في الشهر القادم في الشهر القادم في استكمال ما يتيسر من الفوائد. والحمد للله رب العالمين.

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

## العلم النافع والعمل به

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وآله وصحبه ومن والاه، وبعدُ:

فإن من أعظم الأسباب الجالبة للسعادة: انشراح الصدر بالعلم والعمل به؛ ذلك لأن العلم النافع-منه الموروث عن النبي صلى الله عليه وسلم- هو الذي يوسِّع الصدر ويشرحه حتى يكون أوسع من الدنيا، فأهله أشرح الناس صدرًا وأوسعهم قلبًا وأحسنهم خُلقًا، وأطيبهم عيشًا، ولهذا أمر الله تعالى بالعلم وأوجبه قبل القول والعمل.

ولقد بوَّب الإمام البخاري رحمه الله في «صحيحه» باب «العلم قبل القول والعمل»، وصدَّر الباب بقوله تعالى: « فَأَعَلَرْ أَنَدُ لَا إِلَهُ إِلَا اللَّهُ وَاسْتَنْفِرْ لَذَلِكَ وَالْمُرْمِنِينَ وَالْمُرْمِنَتِ وَاللَّهُ مِعَلَّمُ مُتَقَلَّكُمُ وَرَسْتَنْفِرْ لَذَلِكَ وَالمُرْمِنِينَ وَالْمُرْمِينَتِ وَاللَّهُ عَمَّمُ مُتَقَلَّكُمُ ومَدْرِنَكُمُ » (محمد ١٩٠)، ففيها أمر الله عز وجل لنبيه صلى الله عليه وسلم بأمرين؛ بالعلم، ثم العمل المدوء أيضًا بالعلم، كما في قوله تعالى: «فَاعْلَمُ أَنَهُ لَا إِلَهَ إِلَا اللَّهُ» علم «وَاسْتَغْفِرْ لِدَنْبِكَ» عمل، والعلم شرط في صحة القول والعمل؛ لأنه مصحح للنبة المصححة للعمل.

#### فضل العلم:

ولصاحب العلم والعمل فضائل عظيمة تستحق أن يفني عمره في ذلك طلبًا وتحصيلاً وحفظًا؛ لما في ذلك، من مرضاة الله عز وجل، ومن جملة هذه الفضائل أحاديث كثيرة منها:

١- عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال:قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الدنيا ملعونة ملعون ما فيها إلا ذكر الله تعالى وما والاه، وعالمًا ومتعلمًا». (صححه الألباني في صحيح الجامع).

٢- «فضل العالم على العابد كفضلي على

#### اعداد الم أحمد عز الدين

أدناكم». وفي رواية: «كفضل القمر ليلة البدر على سائر الكواكب». (صحيح الجامع للألباني).

٣- قال صلى الله عليه وسلم: «إن الله وملائكته وأهل السموات والأرض حتى النملة في جحرها وحتى الحوت ليصلون على معلمي الناس الخير». رواه الترمذي.

#### أقسام العلم:

وهذا العلم أقسام ثلاثة: القسم الأول: علم بالله وأسمائه وصفاته سبحانه وتعالى وما يتبع ذلك، وفي مثله أنزل الله سورة الإخلاص وآية الكرسي ونحوها «قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ () اللهُ السَحَدَدُ» (الإخلاص: ٢،١)، «أللهُ لَآ إِلَهُ إِلَا هُوَ ٱلْتَى

القسم الثاني؛ علم بما أخبر الله عز وجل به مما كان من الأمور الماضية وما يكون من الأمور المستقبلة وما هو كائن من الأمور الحاضرة، وفي مثل هذا أنزل الله عز وجل آيات القصص والوعد والوعيد وصفة الجنة والنار، ونحو ذلك.

القسم الثالث: العلم بما أمر الله به من العلوم المتعلقة بالقلوب والجوارح من الإيمان بالله من معارف القلوب وأحوالها وأقوال الجوارح وأعمالها، ويندرج معه العلم بأصول الإيمان وقواعد الإسلام، وأيضًا يندرج فيه العلم بالأقوال والأفعال الظاهرة، ونخلص من ذلك بأن العلم النافع لا يكون إلا مع العمل به لا ينفصلان أبدًا.

قال سفيان بن عيينة: «أجهل الناس من ترك ما يعلم، وأعلم الناس من عمل بما يعلم، وأفضل الناس أخشعهم لله تعالى». (الدارمي- باب فضل العلم).

فاللهم ارزقنا علمًا وعملاً يا رب العالمين.

التوحيد رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون



٧٢٩- «إن في الجنبة نهرًا يُقالُ له رجبٌ، ماؤهُ أَشدُّ بياضًا مِن اللبن، وأحلى مِن العسلِ، مَن صامَ مِن رجبٍ يومًا واحدًا سقاه الله مِن ذلك النهر.

الحديث لا يصح: أخرجه أبو منصور الديلمي في «مسند الفردوس» (ح٢٦٨- الغرائب الملتقطة)، والأصبهاني في «الترغيب والترهيب» (ح١٨٤٧)، وابن عساكر في «فضائل رجب» (ح٩) من حديث منصور بن يزيد عن موسى بن عبد الله الأنصاري عن أنس مرفوعًا.

وعلته منصور بن يزيد أورده الإمام الحافظ الذهبي في «الميزان» (٨٧٩٧/١٨٩٤)، وقال: «منصور بن يزيد حدث عنه محمد بن المغيرة في فضل رجب لا يعرف، والخبر باطل، قرأته عام سبعمائة على الحسن بن على فأخرجه بسنده إلى أنس مرفوعًا».

فائدة: الإمام الذهبي (٦٧٣هـ- ٧٤٨هـ) أي أخرجه بسنده وهو ابن سبع وعشرين.

٧٣٠- دخمس ليالٍ لا تَرد هيهن الدعوةَ، أولُ ليلةٍ من رجبٍ، وليلةَ النصفِ من شعبانَ، وليلةَ الجمعةِ، وليلةُ الفطر، وليلةُ النحر.

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٤٠٨/١٠) ط. دار الفكر- من حديث أبي أمامة مرفوعًا، وعلته إبراهيم بن أبي يحيى، قال الحافظ الذهبي في «الميزان» (١٨٩/٥٧/١)؛ هو أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن أبي يحيى الأسلمي المدني، ثم نقل عن يحيى بن سعيد أنه قال: سألت مالكًا عنه أكان ثقة في الحديث؟ فقال: لا ولا في دينه، ونقل عن يحيى بن معين أنه قال: سمعت القطان يقول: إبراهيم بن أبي يحيى كذاب، وروى أبو طالب عن أحمد بن حنبل قال: تركوا حديثه، قدري، معتزلي، يَرُوي أحاديث ليس لها أصل، وقال البخاري: كان يرى القدر وكان جهميًا، وقال عنه ابن معين، كذًاب رافضي. فالحديث موضوع.

٧٣١- «مثلُ المؤمنِ كالبيتَ الْخَربِ في الظاهر، فإذا دخلته وجدتُه مؤنفًا، ومثلُ الفاجرِ كمثلِ القبرِ المشرفِ المجصص يُعجبُ مَن رآهُ، وجوفهُ ممتلئُ نتئًا،.

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ البيهقي في «الشعب» (٥٩/٥) (ح٦٩٣٩) من حديث أبي هريرة مرفوعًا، وعلته إبراهيم بن أبي يحيى، وقد بيَّنا آنفا أنه كذاب رافضي جهمي قدري معتزلي. ٧٣٣- «اتق شَرَّ مَنْ أحسنتُ إليه».

الحديث لا يصح: أورده الحافظ السخاوي في «المقاصد، (ح٢٥) وقال: «لا أعرفه». اهـ. وأقره الإمام

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

التوحيد

الشوكاني في «الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة» (ص٣).

٧٣٣- «مَنْ تَزَوَّج امرأةٌ فلا يَدُخُلْ عليها حتى يُعطيها شيئًا، ولو لم يجد إلا أحدَ نعليه».

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ العقيلي في «الضعفاء الكبير» (١٣٦٧/٣٤٠/٣) من حديث عصمة بن المتوكل، عن شعبة، عن أبي جمرة، عن ابن عباس مرفوعًا، وعلته عصمة بن المتوكل، قال الحافظ العقيلي: «عصمة عن شعبة وغيره قليل الضبط يَهمُ وهمًا».

ثم قال: «حديث عصمة بن المتوكل عن شعبة عن أبي جُمرة ليس له أصل». لذلك أورد الحافظ الذهبي هذا الحديث في «الميزان» (٥٦٣٢/٦٨/٣)، وقال: «هذا كذب على شعبة». اه.. ٢٣٤- «مَن أكل طعامَ مُتق، نَتَى الله قَلْبَهُ».

الحديث لا يصح: أورده الإمام الشوكاني في «الفوائد» (ص٨٢) وقال: «هذا الحديث من نسخة أبي هدبة عن أنس موضوعة». اه.

فائدة: قال الأمام السيوطي في «تدريب الراوي» (٢٧٤/١) النوع (٢١): «الموضوع هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شر الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته مع العلم به أي: بوضعه، في أي معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونًا ببيان وضعه». اه.

٧٣٥- «حُبُّ أبي بكروشُكُرُهُ واجبٌ على أمتي».

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ الخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد» (٤٥٢/٥) من حديث عمر بن إبراهيم، عن محمد بن عبد الرحمن بن أبي ذئب، عن أبي حاتم، عن سهل بن سعد مرفوعًا، قال الخطيب: تضرد به عمر بن إبراهيم- ويعرف بالكردي- عن ابن أبي ذئب، وعمر ذاهب الحديث. اهـ. قُلتُ: ومن طريق الخطيب البغدادي أخرجه الإمام ابن الجوزي في «العلل المتناهية في الأحاديث الواهية» (١٨٩/١) (ح٢٩٢)، ونقل قول الحافظ الخطيب في عمر بن إبراهيم الكردي وأقره، ثم قال: «وقال الدارقطني: كان كذابًا يضع الحديث». اهـ.

وأورد هذا الرحديث الرحافظ الذهبي في «الميزان» (٦٠٤٤/١٨٠/٣) وقال: «هذا حديث منكر جدًا». ثم نقل قول الدارقطني في عمر بن إبراهيم الكردي: أنه كذاب، وقال فيه الرخطيب: غير ثقة». اهـ. قلتُ: وبهذا فالرحديث موضوع.

٧٣٦- «المتعبدُ بغير فقه كالحمارية الطاحونة، وما اتخذ الله مِن وليَ جاهلٍ ولو اتخذه لعلّمه ،. الحديث لا يصح: واشتهر على ألسنة المتصوفة، خاصة الجزء الأخير بدعوى العلم اللدني، وهذا الحديث أورده الإمام الشوكاني في «الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة ، (ص٢٩٠)، ونقل عن الحافظ ابن حجر أنه قال: «ليس بثابت». اه.

يد 🔪 رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون 🗧

### قملسما قأبما مقه

الحلقة التاسعة عشر

بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. أما بعد:

فقد بدأنا بفضل الله تعالى في الحلقة السابقة في فقه الصلاة، وذكرنا تعريف الصلاة وأهميتها، وبعض الأحكام المتعلقة بفقه المرأة في الصلاة، كأذان المرأة وإقامتها، وثياب المرأة في الصلاة، ووجوب سترة العورة، ونستكمل ما بدأناه في الحلقة السابقة، سائلين الله جل وعلا أن ينفع بها، وأن يجعلها في ميزان حسناتنا، وأن يرزقنا الإخلاص والقبول، إنه على كل شيء قدير، وهو نعم المولى ونعم النصير.

#### أولا: جواز خروج النساء إلى المساجد إذا لم يترتب على خروجهن فتنة:

اتفق الفقهاء على جواز خروج المرأة للمسجد إذا لم يترتب على خروجها فتنة. (المبسوط للسرخسي (٤١/٤)، الفواكه الدواني (٢٠٧/١)، الحاوي الكبير (٤٥٥/٢)، المغني (١٤٩/٢)، المحلى (١٧٠/٢).

واستدلوا على ذلك بعدة أدلة:

١- عن أم سلمة زوج النبي صلى الله عليه وسلم

#### اعداد [ ] د /عزة محمد رشاد (أم تميم )

قالت: «إنَّ النَّسَاءَ فِي عَهْد رَسُولِ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم كُنَّ إذًا سَلَّمْنَ مِنَ الْكُتُوبَة، قُمْنَ وَثَبَتَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم وَمَنْ صَلَّى مِنَ الرُّجَالِ مَا شَاءَ اللَّه، فَإذَا قَامَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم، قَامَ الرُّجَالُ» (أخرجه البخاري: ٨٦٦).

٢- عن عائشة قالت: إن كان رسول الله صلى الله عليه وسلم ليصلي الصبح فينصرف النساء متلفعات بمروطهن ما يعرفن من الغلس. (أخرجه البخاري: ٨٦٧).

٣- عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه وسلم «أَثُما امْرَأَة أَصَابَتْ بَخُورًا هَلَا تَشْهَدُ مَعَنَا الْعِشَاءَ الْآخِرَةَ» (أخرجه مسلم: ٤٤٤).
٤- عن بسر بن سعيد أن زينب الثقفية كانت

تحدث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: « إذَا شَهَدَتُ إحْدَاكُنَّ الْعِشَاءَ هَلا تَطَيَّبُ تِلْكَ اللَّيْلَةَ» (أَخْرِجَه مسلم: ٤٤٣)

جاء في فتح الباري: (٤٠٦/٢): ٤٠٧): قال ابن دقيق العيد: هذا الحديث عام في النساء، إلا

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

أن الفقهاء خصوه بشروط: منها أن لا تتطيب، وهو في بعض الروايات «وَلْيَخْرُجْنَ تَفَلَات»

قلت: هو بفتح المثناة وكسر الضاء أي غير متطيبات، ويقال امرأة تفلة إذا كانت متغيرة الريح، وهو عند أبي داود، وابن خزيمة من حديث أبي هريرة، وعند ابن حبان من حديث زيد بن خالد وأوله «لا تَمْنَعُوا إمّاءَ الله مَسَاجِدَ الله»، ولسلم من حديث زينب أمرأة ابن مسعود «إذا شَهِدَتْ إحْدَاكُنَّ الْسُجِدَ فَلَا تَمَسَّ طِيبًا» انتهى.

قال: ويلحق بالطيب ما في معناه؛ لأن سبب المنع منه ما فيه من تحريك داعية الشهوة، كحسن الملبس، والحلي الذي يظهر، والزينة الفاخرة، وكذا الاختلاط بالرجال.

ثانيًا؛ استئذان المرأة زوجها بالغروج إلى المعجد؛ ١- عن سالم بن عبد الله عن أبيه عن النبي صلى الله عليه وسلم: «إذَا اسْتَأَذَنَت امْرَأَةُ أَحَدِكُمْ هَلاَ يَمْنَعُهَا» (أخرجه البخاري، ٨٧٣). ٢- عن ابن عمر قال: "كانت امرأة لعمر تشهد صلاة الصبح، والعشاء في الجماعة في المسجد، هقيل لها: لم تخرجين وقد تعلمين أن عمر يكره ذلك ويغار؟

قالت: وما يمنعه أن ينهاني؟ قال: يمنعه قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لاَ تَمْنَعُوا إِمَاءَ الله مَسَاجِدَ الله» (أخرجه البخاري: (٩٠٠)، ومَسلم: (٤٤٢).

٣- عن ابن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «انْذَنُوا للنُسَاء بِاللَّيْلِ إلَى الْسَاجدِ» أخرجه البخاري: (٨٩٩)، ومسلم: (١٣٩-٤٤٤).

#### ثالثًا: فضل صلاة النساء لي بيوتهن:

وردت عدة أحاديث في فضل صلاة المرأة في بيتها، وكون ذلك أفضل من صلاتها في المسجد، وفي كل هذه الأحاديث مقال، ولكنها بمجموع طرقها ترتقى إلى الصحة.

١- عن ابن عمر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لَا تَمْنَعُوا نسَاءَكُمُ الْسَاجِدَ، وَبُيُوتُهُنَ خَيْرٌ لَهُنَّ» صحيح أبي داود (٧٩٠)،

وابن خزيمة (١٦٨٤).

٢- عن أبي الأحوص عن عبد الله عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «صَلَاةُ الْزَأَة فِي بَيْتِهَا أَفْضَلُ منْ صَلَاتِهَا فِي حُجْرَتِهَا، وَصَلَاتُهَا فِي مَخْدَعِهَا أَفْضَلُ مَنْ صَلَاتِهَا فَي بَيْتِهَا، صحيح أبى داود (٧٥٠)، وابن خزيمة (١٦٩٠).

المخدع: البيت الصغير الذي يكون داخل البيت الكبير تحفظ فيه الأمتعة النفيسة.

٣- عن أم حميد الساعدية: «أنْهَا جَاءَتَ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم. فَقَالَتْ: يَا رَسُولُ الله، إنَّ مَا أُحبُّ الصَّلاةَ مَعَكَ، قال، قَدْ عَلمْتُ انَّك تُحبُينَ أَحبُ الصَّلاةَ مَعي. وَصَلاتُك فَ بَيْتَك خَيْرٌ لَكَ مَنْ صَلاتِك فَ حُجُرَتِك، وَصَلاتُك فَ حُجُرَتِك خَيْرٌ لَكَ مَنْ حَلاتِك فَ حُجُرَتِك مَنْ حَلاتِك فَ حُجُرَتِك خَيْرٌ لَكَ مَنْ حَلاتِك فَ حُجُرَتِك خَيْرٌ لَكَ مَنْ حَلاتِك فَ حُجُرَتِك مَنْ حَلاتِك فَ حُجُرَتِك خَيْرٌ لَكَ مَنْ حَلاتِك فَ حُجُرَتِك حَيْرٌ لَكَ مَنْ حَلاتِك فَ حُجُرَتِك مَنْ حَلاتِك فَ حُجُرَتِك خَيْرٌ لَكَ مَنْ حَلاتِك فَ حُجُرَتِك خَيْرٌ لَكَ مَنْ حَلاتِك فَ حُجُرَتِك خَيْرٌ لَكَ مَنْ حَلاتُك فَ حُجُرَتِك خَيْرٌ لَك مَنْ حَلاتُك فَ حُجُرَتِك فَيْرٌ لَك مَنْ حَلاتُك فَ حُجُرَتِك فَيْرٌ لَك مَنْ حَلاتُك فَ المَع حُبُرَتِك فَيْرٌ لَك مَنْ حَلاتُك فَ خُجُرَتِك فَيْرٌ لَكَ مَنْ حَدْرَكَ فَ حَجُرَتِك خَيْرٌ لَكَ مَنْ حَدْرَكَ فَ حُجُرَتِك فَيْرٌ لَكَ مَنْ حَيْرٌ لَكَ مَنْ حَدْرَكَ فَ حَجُرَتِك فَيْرُ لَكَ مَنْ حَدْرَكَ فَيْرُ لَكَ مَنْ حَدْرَكَ فَ حَجْرَتِك فَيْرُ لَكَ مَنْ حَالاتُك فَ خُجُرَتِك فَيْرُ لَكَ مِنْ حَالاتُك فَ حَبْرَتِكَ فَيْ ذَارِكَ فَيْرُ لَكَ مَنْ حَلاتَك فَالاتُك فَ حَدْرُرَتَك مَنْ حَدْرَك مَنْ حَلاتِك فَ خُبُرَتِك فَيْرُ لَتَكَ مَنْ حَدَرَ لَكَ مَنْ حَدَرَ لَكَ مَنْ حَلاتِك فَيْ خَيْرُ لَكَ مَنْ حَلاتِك فَيْ خَيْرُ لَكَ مِنْ حَدارِكَ فَيْ حَدْرَبَ مَنْ حَدَرَ لَكَ مَنْ حَلاتِك فَ فَالاتِك فَيْ حَدْرَ لَكَ مَنْ حَدارِكَ مَنْ حَدَرَ مَالاتِك فَيْ فَا مَاماتَه المَامِي مَالاتِك فَيْ لَكَ مِنْ حَدان (٢٢١٩)، وابن حيان (٢٢١٧).

قال ابن حجر في الفتح (٤٠٧/٢)؛ وإسناد أحمد حسن وله شاهد من حديث ابن مسعود عند أبى داود.

ووجه كون صلاتها في الإخفاء أفضل لتحقق الأمن فيه من الفتنة، ويتأكد ذلك بعد وجود ما أحدث النساء من التبرج والزينة.

#### رابعًا: إمامة المرأة للنساء:

١- عن رائطة الحنفية قالت: «أمتنا عائشة فقامت بينهن في الصلاة المكتوبة»- أخرجه أحمد في "العلل" (٢/٢٥٥)، والدارقطني (٢/٤٠٤)، ومن طريقه البيهقي في "الكبرى" (١٣١/٣)، وعبد الرزاق (٢/١٤١)، ومن طريقه (١٣١/٣)، وعبد الرزاق (٢/١٤١)، ومن طريقه ابن المنذر في "الأوسط" (٤/٢٢٧)، وابن سعد في "الطبقات" (٢/٣٨٤)، ورانطة الحنفية مجهولة، وله طرق أخرى يتقوى بها. انظر المحلى (٢/٢٩٢)، والمصنف لابن أبي شيبة (٢٩/٢).

۲- وعن حجيزة بنت حصين قالت «أمتنا أم سلمة في صلاة العصر فقامت بيننا»- أخرجه

التوحيد رجب ١٤٤٠ ه - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

الدارقطني: (١٤٩٣) وقال الحافظ في التلخيص (١٠٩/٣)؛ أخرجه عبد الرزاق من طريق الدارقطني، وأخرجه ابن أبي شيبة من طريق قتادة عن أم الحسن.

جاء في المحلى (١٣٥/٣): "وصلاة المرأة بالنساء جائزة ولا يجوز أن تؤم الرجال. واستدل بحديث أم سلمة كما تقدم.

قال ابن قدامة في المغني (١٣١/٢)؛ اختلفت الرواية: هل يستحب أن تصلي المرأة بالنساء جماعة؟ فروي أن ذلك مستحب، وممن روي عنه أن المرأة تؤم النساء: عائشة، وأم سلمة، وعطاء، والشوري، والأوزاعي، والشافعي، وإسحاق، وأبو ثور. وروي عن أحمد، رحمه الله: أن ذلك غير مستحب، وكرهه أصحاب المرأي، وإن فعلت أجزأهن.

قال الشعبي والنخعي وقتادة؛ لهن في التطوع دون المكتوبة، وقال الحسن وسليم بن يسار؛ لا تؤم في فريضة ولا نافلة.

وقال مالك؛ لا ينبغي للمرأة أن تؤم أحداً لأنه يكره لها الأذان وهو دعاء الجماعة، فكره لها ما يراد الأذان له.

ولنا حديث أم ورقة ولأنهن من أهل الفرض، فأشبهن الرجال، وانما كره لهن الأذان لما فيه من رفع الصوت ولسن من أهله.

الراجح: جواز صلاة المرأة بالنساء بغير كراهة، فأحاديث الباب تدل على ذلك؛ لأن عائشة رضي الله عنها زوج رسول الله صلى الله عليه وسلم يبعُد أن تفعل ما كان مكروهًا، فقد كانت من أعلم الناس بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكذا أم سلمة زوج النبي صلى الله عليه وسلم أمَّت النساء كما جاء في حديث حجيزة بنت حصين المتقدم، وهذا ما ذهب إليه الثوري، والأوزاعي، والشاهعي، وهو قول في مذهب أحمد، وأهل الظاهر، وغيرهم، والله أعلم.

خامشا : المرأة وحدها تكون صفًا : عن أنس بن مالك قال : «صَلَّيْتُ أَنَا وَيَتِيمٌ ، عِ

بَيْتَنَا خَلُفَ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم، وَأُمَّي أُمُّ سُلَيْم خَلُفَنَا ، أخرجه البخاري: (٧٢٧). جاء في فتح الباري (٢٤٩/٢): قال ابن رشيد: الأقرب أن البخاري قصد أن يبين أن هذا مستثنى من عموم الحديث الذي فيه «لَا صَلَاة لمُنْفَرِد خَلْفَ الصَّف» يعني أنه مختص بالرجال، والحديث المذكور أخرجه ابن حبان من حديث علي بن شيبان، وفي صحته نظر.

واستدل ابن بطال على صحة صلاة المنفرد خلف الصف خلافًا لأحمد، قال؛ لأنه لما ثبت ذلك للمرأة كان للرجل أولى، لكن لمخالفه أن يقول؛ إنما ساغ ذلك لامتناع أن تصف مع الرجال، بخلاف الرجل فإن له أن يصف معهم وأن يزاحمهم وأن يجذب رجلاً من حاشية الصف فيقوم معه فافترقا.

سادسًا: النساء تقف خلف الرجال لا صلاة العماعة: عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خَيْرُ صُفُوفِ الرُجَالِ أَوَّلُهَا، وَشَرُهَا آخَرُهَا، وَخَيْرُ صُفُوفِ النُسَاءِ آخِرُهَا، وَشَرُهَا أَوَّلُهَا، (أخرجه مسلم، ٤٤٤).

أما صفوف الرجال فهي على عمومها، فخيرها أولها أبدًا، وشرها آخرها أبدًا. أما صفوف النساء فالمراد بالحديث صفوف النساء اللواتي يصلين مع الرجال، وأما إذا صلين متميزات لا مع الرجال، فهن كالرجال؛ خير صفوفهن أولها، وشرها آخرها.

والمراد بشر الصفوف في الرجال والنساء: أقلها ثوابًا وفضلاً، وأبعدها من مطلوب الشرع، وخيرها بعكسه. وإنما فضل آخر صفوف النساء الحاضرات مع الرجال لبعدهن من مخالطة الرجال ورؤيتهم وتعلق القلب بهم عند رؤية حركاتهم وسماع كلامهم ونحو ذلك، وذم أول صفوفهن لعكس ذلك. والله أعلم. (شرح النووي على صحيح مسلم ٢٩٥/٢).

والحمد لله رب العالمين.

التوحيد

Y۵

جب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون



الحمد لله، الحمد لله عمَّت رحمتُه، أحمده-سبحانه- وأشكره، فهو الأحق أن تُشكر نعمته، وتُتقى نقمته، وتُخشى سطوتُه، وأشهد ألا إله إلا الله وحدَه لا شريكَ له، الخَلْق خلقه، والأمر أمره، والمرتجى والمؤمل جنتُه، وأشهد أن سيدنا ونبينا محمدًا عبد الله ورسوله، خُتمت سيدنا ونبينا محمدًا عبد الله ورسوله، خُتمت الله وسلم وبارك عليه، وعلى آله وأصحابه، خير الآل عترته، وخير الأصحاب صحابته، والتابعين ومن تبعهم بإحسان، وسلَّم تسليما كثيرًا مزيدًا دائمًا، لا منتهى لمدته، ولا حصر لعدته.

أما بعدُ، فأوصيكم-أيها الناس- ونفسي بتقوى الله، هاتقوا الله-رحمكم الله-، همن اتقى الله وقاه،ومن أقرضه جازاه،ومن شكره زاده، فاجعلوا الله لنُصْبَ أعينكم، وجلاء قلوبكم، اتقوا الله الذي لا بد لكم من لقائه،ولا مفرَّ من حسابه، وإعلموا-رحمكم الله- أن تقوى الله خلف، هاجعلوها وعلموا-رحمكم الله- أن تقوى الله خلف، هاجعلوها سبيلكم إلى كل خير، فقد تكفَّل الله- عز وجل-لا يحتسبون، واخلطوا الرغبة بالرهبة، (إنَّهُمْ حَافَلُ لَيُسَرَعُونَ فِ الْحَبْرَتِ وَيَتْعُونَنَا رَعْبَا وَرَعْمَا وركَافُولُ إِنَّا خَسْمِعِنَ ) (الأُنْبياء: ٩٠).

أيها المسلمون: جاء الإسلام لتحقيق مصالح العباد في الحال والمآل، في جميع الأحوال، في

#### اعداد کرد: صالح بن عبد الله بن حميد امام وخطيب المسجد الحرام

العقيدة والعبادة والمعاملات، والعادات والقيّم والأخلاق، والارتباطات الاجتماعية والعلاقات الإنسانية؛ مما يُنَظُّم حياةَ الإنسانِ كلها غُ الدنيا والآخرة.

معاشر المسلمين، وأعمال الإنسان إما عبادات يقوم عليها دينه، وإما عادات تصلح بها دنياه، والعادات مرتبطة بنية العبد، فحَسَنُها حَسَنُ، وقبيحها قبيح، وفي الحديث الصحيح، عن عمر بن الخطاب-رضي الله عنه- أن النبي-صلى الله عليه وسلم- قال: "إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى" (مُخَرَّج في الصحيحين).

والموفَّق من عباد الله من اختار أفضل السبل واجتهد في تحصيل أكمل المثل، والعادات والأعراف لها سلطانها على النفوس، وتمكَّنها من حياة الناس، يشق نزعهم عنها، ويصعب التخلص منها، والفطرة الإنسانية تميل إلى الأنس بما اعتادته، والركون إلى ما عرفته، فأعراف الناس وعاداتهم جزء من حياتهم، ورمز من رموز حضارتهم وثقافتهم، ومن هنا جاء الشرع المطر مُقرًا لهذه الأعراف ومعتَرفًا بها، وهذا كله في الأعراف الصالحة المستقيمة، أما الأعراف الفاسدة فإن الشرع ينهى عنها ويأباها، والشاطبي-رحمه الله- يقول: "والعوائد لو



لم تُعتبر لأدًى بالناس إلى تكليف ما لا يُطاق، وقد قالوا: "الإنسان صانع العادات والأعراف وصنيعتها"، وقالوا: "الإنسان مجموع عادات تمشي على الأرض"، وقالوا: "الإنسان ابن عادته وليس ابن طبيعته".

#### حاجة الناس للعادات والأعراف؛

أيها الإخوة: والأعراف تنشأ من البيئة، ونَظَم الحياة الاجتماعية، جودةً ورداءةً، وغنى وفقرًا، وعلمًا وجهلًا، واستقامةً وانحرافًا، ففي الحياة الطيبةتتولد أعراف مجيدة، ومن الحياة الرذيلة تنشأ عادات سيئة مرذولة، فعادات كل مجتمع تعبُّر عن حاله؛ استقامةً وانحرافًا، وانفتاحًا فعصبية، فالصلاح يُنتج عادات صالحة، والجهل يُنتج عادات جاهلية، وكلما حَسُن تديُّنُ المجتمع، واستقامت تربيته وارتقت ثقافته وازداد وعيهَ، ارتقى في عاداته وأعرافه، وقلًت فيه العادات السيئة.

والعادات تنشأ من معان كريمة وأخلاق رصينة، وقيّم عالية وكرم وشهامة تورثها عقائد مستقيمة وتديَّن صحيح، ورجال كرام، ومبادئ في الصلاح راسخة مما ارتضته النفوس السوية في أمور معاشها ومكاسبها وعلاقاتها، كما قد تنشأ العادات من سلوكيات منحرفة؛ من الخرافة والظلم والعصبية والاستكبار والتسلط والجاهلية.

والعادات والأعراف والتقاليد تعبر عن حياة الناس، فهي تجارب المجتمعات خلال مسيرة تاريخهم الحافل بالأحداث والتغيرات والتطورات، وللعادات تأثير بليغ؛ فهي تبني وتهدم، وترفع وتخفض، وتجمع وتفرق.

#### العادات والأعراف تعبر عن حالة المجتمع؛

معاشر المسلمين؛ والعادات سلوك اجتماعي يسير عليها الناس ويبنون عليها تصرفاتهم في الأحداث والمواقف والمناسبات والأفراح والأتراح وتجري عليها أساليبهم في أقوالهم وتعاملاتهم وما يأتون وما يتركون في المآكل والمشارب والمساكن والمراكب واللباس والغذاء والحديث والألفاظ والتصرفات والخطط والأنظمة والمعاملات وألبيوع والإيجارات والأوقاف والأيمان والندور وغيرها؛ مما تقتضيه حوائج الناس وتدفع إليه

مسالكهم في التدوير والإدارة والإصلاح، كما تبرز معاني الأعراف بعض المعاني الكريمة والقيم السامية من إكرام الضيف ومساعدة المحتاج وعون الغريب، وإغاثة الملهوف.

#### موقف الشريعة من العادات والأعراف

أيها المسلمون؛ وقد جاء تشريع الإسلام في أحكامه بمراعاة أحوال الناس وعوائدهم المستقرة وأعرافهم السائدة مما يلبي مطالبَهم ومصالحَهم، بل إن هذا مما تركه النبي-صلى الله عليه وسلم- للناس، يسيرون فيه على ما فلما، فهو داخل في عموم قوله-صلى الله عليه ظلما، فهو داخل في عموم قوله-صلى الله عليه وسلم-: "أنتم أعلم بأمور دنياكم" (أخرجه أحمد ومسلم وابن ماجه).

والقاعدة في ذلك أن كل ما تعارَف عليه الناسُ واعتادوه وساروا عليه ولم يكن فيه حكم شرعي مقرَّر فإنه يوزن بميزان المصلحة الشرعية بعيدا عن الأغراض والعصبيات، فإذا كانت العادة أو العرف يحقق للناس مصلحةً راجحةً أو يدفع عنهم مفسدة ظاهرة ولا يُخلُ بالمجتمع فهو عُرف مقبول وعادة نافذة، والإسلام أقر من الأعراف ما كان صالحا نافعًا لا يعارض أحكام الشرع المطهر وأصلح بعض الأعراف وقومها.

وقد قال عز شأنه مخاطبًا الأولياء والأوصياء: (وَمَن كَانَ عَنِيًا قَلَيَسْتَعْنِفٌ وَمَن كَانَ فَفِيرًا قَلِيًا كُلُّ اللَّم من الرزق والكسوة: (وَعَلَ الْوَلْهِ لَهُ مِنْفُنَ وَكَسْتَهُيْ اللَّم من الرزق والكسوة: (وَعَلَ الْوَلْهِ لَهُ مِنْفُنَ وَكَسْتَهُيْ وَلَا مُوَلُودٌ لَهُ يَوْلَدُوهُ وَعَلَ الْوَارِبِ مِعُلَ ذَالِكُ ) (الْبُشَرَة: وَلَا مُوَلُودٌ لَهُ يوَلَدُوهُ وَعَلَ الْوَارِبِ مِعُلَ ذَالِحُ ) (الْبُشَرَة: بنت عتبة في أخذها من مال زوجها: "خذي ما يكفيك وولدك بالمعروف" (متفق عليه).

ويقول الإمام القرائة-رحمه الله-: "إن جريان الأحكام التي مدركها العوائد مع تغيُّر العوائد خلاف الإجماع وجهالة في الدين"، ويقول ابن فرحون: "إن الأحكام المترتبة على العوائد تدور معها كيفما دارت، وتبطل معها إذا بطلت، ومن أجل هذا فكل ما هو في الشريعة يتبع العوائد يتغير الحكم فيه عند تغيُّر العادة إلى ما تقتضيه العاداتُ المتجددةُ، والأعراف والعادات

التوحيد ٢٧

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

تتغير وتتبدَّل وتتطور مع تطوَّر المجتمعات وتغير الثقافات وانتشار التعليم، فيقبل ما لم يكن مقبولا ويرفض ما كان مقبولا، فهي تتغير حسب الزمان والمكان والأحوال وطبائع الأمم وأخلاق الشعوب، ومن الحكم المأثورة، "برهان قوة الإرادة ترك ما عليه العادة"، وقد قال أهل العلم في قواعدهم، "العروف عُرْفًا كالمشروط شرطا".

#### حكم العادات والأعراف

وبعد-رحمكم الله-، فالأصل في العادات والأعراف الإذن والإباحة، وقد تتحول العادة إلى عبادة وسُنَّة للفرد أو المجتمع، سواء كانت حسنة أو سيئة، وفي الحديث الذي (أخرجه مسلم في صحيحه) من حديث جرير بن عبد الله البجلي-رضي الله عنه- أن النبي- صلى الله عليه وسلم-قال: "مَنْ سَنَّ في الإسلام سُنَّة حسنة قله أجرُها وأجرُ مَنْ عَملَ بها من غير أن ينقص من أجورهم شيء، ومن سن في الإسلام سنة سيئة كان عليه وزرها ووزر من عمل بها من غير أن ينقص من أوزارهم شيء".

أدبها المسلمون: الأعراف الصالحة والعادات المستقيمة تعزز الشعوب وتقويها وتشد منها، والعادات السيئة والأعراف المنحرفة تضعفها وتحرفها، والتقليد الأعمى للأباء والأسلاف يضلها ويزعزعها، وقد جاء الإسلام بالتحذير والتنفير من الأعراف السيئة والعادات المستقيحة والجمود على ما عليه الأسلاف والتمسك دما عليه الأداء والأجداد، فقال سيحانه في معرض ذم أفكار هؤلاء: (إِنَّا وَجَدْنَا مَابَاءَنَا عَلَى أَنْتَةٍ وَإِنَّا عَلَى مَاتَدهم مُفْتَدُونَ ) (الرُخْرُف: ٢٣)، وقال عز شأنه: ( بَلْ قَالُوا إِنَّا وَجَدْنَا مَابَآةَنَا عَلَىٰ أَشَهْ وَإِنَّا عَلَىٰ مَاتَرِهِم مُهْتَدُونَ ) (الزُخْرُفَ: ٢٢)، فهي تبعية عمياء، وتعطيل للعقول والأفهام، وحرمان من الحرية البنَّاءة، أعراف سبئة تكلف الناسُ المشقة والعنت وتستنزف منهم الجهد والمال والوقت، يلزمون بها أنفسهم إرضاء لغيرهم واتقاء لنقدهم، يتكلفون ما لا يطيقون، ويفعلون ما لا يحبون، وينفقون وهم كارهون، فكيف إذا كانت عادات وأعرافا مخالفة للشرع، ضارة بالصحة والعقول، مسيئة الأخلاق والقيم ؟ !

يقول الحافظ ابن القيم-رحمه الله- فيمن

يستمسك بالعادات والأعراف ويقدمها على أحكام شرع الله وما جاء به رسول الله-صلى الله عليه وسلم-، يقول رحمه الله: "إنه يعرض لهم فساد في فطرهم وظلمة في قلوبهم، وكدر في أفهامهم، ومَحْق في عقولهم فيتربَّى عليها الصغيرُ، وبهرم عليها الكبير".

#### أثر العادات والأعراف الصالحة والسيئة على الناس

أيها الأخوة، وتأملوا في بعض عادات المجتمعات السيئة؛ في الزواج والولائم والمآتم والمجاملات في تكاليف باهظة، ونفقات مرهقة، بل ديون متراكمة، ومن ثم يكون التواصل والتزاور واجابة الدعوات عند هؤلاء هَمًا وغَمًا، بدلا من أن يكون فرحا وسرورا، فالتزاور بالأنس والمباسطة ولذة المجالسة، وليس بالماخرة والتكلف واظهار الزينة، والتفاخر والتباهي مما يجعل الحياة هما وشقاء وعيئا ثقيلا.

أيها المسلمون؛ ويتعين على كل عاقل-فضلا عن المسلم الصالح- أن ينبذ كل عادة وعرف يخالف أحكام الشرع، أو يقود إلى عصبية وجاهلية وفُرْقة وتمييز، وعليه أن يعرض ذلك كله على ميزان الشرع المُطَهَّر؛ لينفر من قبيح العادات وسيئ الأعراف، ويفيء إلى ظلال الإسلام الوارفة، ودوحته الآمنة، وإلى مسالك الأخيار من أهل العقل والفضل والكرم والمروءة.

ومن قدَّم هذه العادات والأعراف والتقاليد على شرع الله وحكمه أو تحاكم إليها بدلًا من التحاكم إلى شرع الله فهذا مُنكَر عظيم، قد يقود إلى الخروج من الملة عيادًا بالله.

ألا فاتقوا الله-رحمكم الله-، ألا فاتقوا الله-رحمكم الله-، فإن من قاوم العوائد السيئة بالنصح والبيان فهو من المسلحين الذين يسعون لإصلاح ما أفسده الجهلة، ومثل هذا وفقه الله وأعانه يواجه-عادة- مقاومة من الجهلة، وهذا نوع من الجهاد، ومن قصر في هذا وهو قادر على الإصلاح وبخاصة من أهل العلم والوجهاء فهو مفرط وعرضة للإثم، وأشد منه من يتقرب إلى العامة بمجاملتهم أو إقرارهم على فاسد أعرافهم وعوائدهم.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين.

٧ التوحيد رجب ١٤٤٠ ه - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون



مهارات واجبة للدعاة

المارة الأولى 8 « الدارة الوقع ( plan 21 2

د . باسر لمعي عبد المتعم

إن الحمد لله؛ نحمده ونستعينه ونستهديه، ونستلهمه سبحانه الرشد والصواب، ونعوذ به من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم.

سئل الإمام ابن عقيل صاحب كتاب الفنون: لم تأكل الكعك ولا تأكل الخبز؟ قال: وجدت بين سف الكعك ومضغ الخبز وقتًا يتيح لي قراءة خمسين آية...

- يحكى أن حطابًا كان يجتهد في قطع شجرة في الغابة ولكن فأسه لم تكن حادَة، إذ أنه لم يشحذها من قبل، مر عليه شخص ما فرآه على تلك الحالة، وقال له: لماذا لا تشحذ فأسك؟ قال الحطاب وهو منهمك في عمله: ألا ترى أنني مشغول في عملي؟

ومن يقول: إنه مشغول ولا وقت لديه لتنظيم وقته، فهذا شأنه كشأن الحطاب، إن شحذ الفأس سيساعده على قطع الشجرة بسرعة وسيساعده -أيضًا- على بذل مجهود أقل في قطع الشجرة وكذلك سيتيح له الانتقال لشجرة أخرى، وكذلك تنظيم الوقت، يساعدك على إتمام أعمالك بشكل أسرع وبمجهود أقل، ويتيح لك اغتنام فرص لم تكن تخطر على بالك لأنك مشغول بعملك.

هذا وبما أنه علينا أن نجهّز الأرض قبل زراعتها، ونجهز أدواتنا قبل الشروع في عمل ما وكذلك الوقت، علينا أن نخطط لكيفية قضائه في ساعات اليوم.

ولقد أقسم الله-عز وجل- في كتابه الكريم بالزمن في أكثر من موضوع يقول سبحانه: «كَلَّا وَٱلْفَبَر (٣) وَالَّتِل إِذَا أَبَرَ (٣) وَالشَّتِي إِذَا أَسْفَرَ» (المدشر: ٣٢-٣٤)، ويقول تعالى: «كَلَّا وَٱلْقَبَر () وَالَّتِل إِذَ أَدَبَرُ () وَالشَّبْعِ إِذَا أَسْفَرَ» (الفجر: ١-٤)، ويقول: «وَأَلَثْمَس وَضُحَنَّهَا () وَأَلْقَمَر إِذَا نَلْهُا () وَالنَّهَارِ إِذَا جَلْهَا () وَأَلَيُّل إِذَا يَعْشَنها » (الشمس: 1-٤)، ويقول: «وَأَتَتِل إِذَا يَعْتَى () وَالنَّهَار إِذَا عَلَى (الليل: ١-٢)، ويقول: «وَالضَّحَى () وَالْتُل إِذَا سَجَنِ» (الضحى: ١-٢)، ويقول-عز وجل-: «وَٱلْعَصْرِ () إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَغِي خُسِّرٍ () إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحَنِ وَتَوَاصُوا بِالْحَقِ وَتَوَاصُوا بِالصَّرِ» (العصر: ١-٣) وإقسام الله سبحانه بهذه الأزمان دليل على عظمة أهميتها، هذا عدا ما تحدثت عنه الآيات الأخرى فيما يخصّ تصور الكافرين للوقت في هذه الحياة وفي الأخرة؛ فمنهم من تجده حريضًا عليه، ولكن ليس فيما يرضى الله فهو يتمنى أن يعمَّر ألف سنة حتى يظل فيما هو فيه من العصيان، ومنهم من يرى أن عمره كله الذي قضاه كان يومًا أو يومين؛ ﴿ قُبْلُ كُمْ لَبِنْتُمْ فِ ٱلْأَرْضِ عَدَدَ سِنِينَ () قَالُوا لِبُنَا يَوْمَا أَوْ بَضَ يَوْمِ فَسَمَلِ ٱلْمَآذِينَ () قَدَلَ إِن لَبْشَتُم إِلَّا قَلِيلًا لَوْ أَنَّكُم كُنتُم تَعْلَمُونَ » (المؤمنون: ١١٢-١١٤).

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

ويبينُ الله سبحانه وتعالى أن هذه الحياة فرصة من الزمن الممتد حتى بعد الموت، وهي فرصة قصيرة قياسًا بالحياة السرمدية في الدار الآخرة، فرصة لابتلاء الناس أيهم أحسن عملًا؛ حتى يتميز الخبيث من الطيب يقول سبحانه، «بَنَرَكَ الَّذِي بَدِو الْخُبِيثُ مَمَلًا وَهُوَ عَلَى كُلْ شَيْ وَقَدِرُ () الَّذِي خَلَقَ الْمُوتَ وَالْحَيُوَةَ لِبَلُوَكُمُ إِذَكُرُ أَسْنُ عَمَلًا وَهُوَ الْمَرْيِرُ الْفَقُورُ» (الملك: ١-٢).

#### حسن اغتنام وتدبير الوقت:

وقد ضرب الرسول صلى الله عليه وسلم لنا مثلا رائعًا في حسن اغتنام وتدبير الوقت، وسيرته كلها تشهد بذلك، ولقد كان حريصًا أشد الحرص على أن تنتهج أمته ذلك النهج فوجهها في أكثر من حديث إلى أهمية الوقت مغتنمًا ما أمكن لترسيخ ذلك المفهوم في وجدان أتباعه، يقول صلى الله عليه وسلم في الحديث الذي يرويه الترمذي عن أبي هريرة رضى الله عنه: «بادروا بالأعمال سبعًا: هل تنتظرون إلا فقرًا منسيًا، أو غنى مطغيًا، أو مرضًا مفسدًا، أو هرمًا مفتدًا، أو موتًا مجهزًا، أو الدجال فشر غائب ينتظر، أو الساعة فالساعة أدهى وأمر». وعن ابن عمر رضى الله عنهما قال: أخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم بمنكبي فقال: «كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل». وكان ابن عمر رضي الله عنهما يقول: «إذا أمسيت فلا تنتظر الصباح، وإذا أصبحت فلا تنتظر المساء، وخذ من صحتك لرضك، ومن حياتك لموتك» رواه البخاري.

وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: «خط النبي صلى الله عليه وسلم خطًا مربعًا، وخط خطًا في الوسط خارجًا منه، وخط خطوطًا صغارًا إلى هذا الذي في الوسط من جانبه الذي في الوسط، فقال: هذا الإنسان، وهذا أجله محيطًا به -أو قد أحاط به- وهذا الذي هو خارج أمله، وهذه الخطط الصغار الأعراض: فإن أخطأه هذا نهشه هذا، وإن أخطأه هذا نهشه هذا». رواه البخاري.

هذه الأحاديث وغيرها كثير دليل على أهمية الوقت في حساب الإسلام كما وضحه جليًّا رسول الله صلى الله عليه وسلم.

واقرأ كيف حث الرسول صلى الله عليه وسلم الأمة على الاستفادة القصوى من الوقت حتى في أشد الظروف صعوبة؛ فعن أنس بن مالك رضي الله

عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا قامت الساعة وبيد أحدكم فسيلة، فإن استطاع أن لا تقوم حتى يغرسها فليفعل،. كان هذا عرضًا مبسطًا لنظرة الإسلام للوقت مع ضرورة اغتنامه.

#### تامل ما ياتي وتدبره مليًا:

إن الوقت هو عمر الإنسان وحياته كلها.

العمر محدد ولا يمكن زيادته بحال من الأحوال (فهو مورد شديد الندرة).

الوقت مورد غير قابل للتخزين (اللحظة التي لا تغتنمها تفنى).

الوقت مورد غير قابل للبدل أو التعويض. « لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةَ».

الوقت يحاسب عليه المرء مرتين (عمره ثم شبابه). هل لي أن أساعدك ببعض المعلومات التي تعينك على فهم مهارة إدارة الوقت؟

ساعة واحدة من التخطيط توفر ١٠ ساعات من التنفيذ.

الشخص المتوتر يحتاج ضعف الوقت لإنجاز نفس المهمة التي يقوم بها الشخص العادي.

اكتساب عادة جديدة يستغرق في المتوسط ١٥ يومًا من المواظبة.

أي مشروع يميل إلى استغراق الوقت المخصص لله، فإذا خصصنا لمجموعة من الأفراد ساعتين لإنجاز مهمة معينة، وخصصنا لمجموعة أخرى من الأفراد ٤ ساعات لإنجاز نفس المهمة، نجد أن كلا المجموعتين تنتهي في حدود الوقت المحدد لها. إدارة الوقت لا تعنى أداء الأعمال بشكل أكثر

سرعة، بقدر ما تعني أداء الأعمال الصحيحة التي تخدم أهدافنا بشكل فعال.

#### فن إدارة الوقت:

هل توجد ضرورة لدراسة فن إدارة الوقت وهل ستضيف إليك الكثير؟ نعم..ستنجز لك ما يأتي: أهدافك وأحلامك الشخصية. التخفيف من الضغوط سواء في العمل أو ضغوط الحياة. تحسين نوعية العمل. تحسين نوعية الحياة غير العملية.

التوحيد رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٢١ - السنة الثامنة والأربعون 😥

قضاء وقت أكبر مع العائلة أو في الترفيه والراحة. قضاء وقت أكبر في التطوير الذاتي. تحقيق نتائج أفضل في العمل. زيادة سرعة إنجاز العمل. تقليل عدد الأخطاء المكن ارتكابها. تعزيز الراحة في العمل. تحسين الإنتاجية بشكل عام. زيادة الدخل. قضاء وقت أكبر في طاعة الله. اغتظت كثيرا من أحدهم لما سمعته يقول لصديق له يريد أن يقابله ويتكلم معه في أمر ما قال له: تعال العمل واجلس معي نتكلم.. أتدري لم؟ لأنهم: لا يدركون أهمية الوقت.

ليس لهم أهداف أو خطط وإضحة.

لا يستمتعون بالعمل إطلاقا.

لديهم سلوكيًّات ومعتقدات تـوَدُي إلى ضياع الوقت.

عدم المعرفة بأدوات وأساليب تنظيم الوقت. تربى على إضاعة الوقت وتفاهة الحديث. ماذا أفعل مع البطالين آكلي الوقت؟ هل أنت ضعيف؟

اعلم أنه:

من السهل إلقاء اللائمة على الآخرين أو على الظروف، لكنك أنت المسؤول الوحيد عن وقتك، أنت الذي تسمح للآخرين بأن يجعلوك أداة لإنهاء أعمالهم.

قم واعتذر للآخرين بلباقة وحزم، وابدأ في تنظيم وقتك حسب أولوياتك وستجد النتيجة الباهرة. وإن لم تخطّط لنفسك وترسم الأهداف لنفسك وتنظم وقتك فسيفعل الآخرون لك هذا من أجل إنهاء أعمالهم بك ‹‹ أي ستصيح أداة بأيديهم. وأخيرًا هذه وصية الأمام ابن الجوزي لعلاج البطالين أكلي الوقت أو سراق الحياة أسوقها إليك وقت حضور البطالين آكلي أوقات الناس، وكنت أشغلهم بذلك فينفضوا عني... هل تستطيع فعل هذه الفعلة وقت حضورهم إليك..... أجب سرًا). هل توجد سلوكيات لاغتنام أكثر للوقت؟ نعم قم الآن وأحضر ورقة وقلمًا واكتب...

أهدافك محددة قصيرة المدى. خطط ليومين؛ فالأحداث تتغير. احتفظ دائمًا بقائمة المهام . استخدم أدوات تنظيم الوقت. انشر ثقافة إدارة الوقت. لا تحتفظ بمهام معقدة وقسم المهام إلى مهام فرعية. لا تحتفظ بالمهام الثقيلة على نفسك انته منها فورا۔ لا تكن مثاليًا؛ وتخجل من الآخرين قل: لا أستطيع. رتب أغراضك. الاتصال الفعَّال والتأكد من وصول الرسالة كما تعنيها. حاول ألا تتأخر في الوصول لمكان العمل. قم وحضر للمهام المتكررة. اجتهد أن تجمع المهام المتشابهة. ارتد ساعة وراقب الوقت في أي مهمة تقوم بها. تأريخ المهام؛ حدد لنفسك تاريخا أو زمنا للانتهاء من أي مهمة.

اكتسب مهارة المساومة في تحديد المواعيد. لا تحتفظ بمهام ناقصة انته من كل مهمة بدأتها. لا تهمل كلمة «شكرًا». فهي تحبب الآخرين في مساعدتك.

> لا تعرض خدمات لا تجيدها. تعلم فن القراءة السريعة.

اغتنام وقت السيارة-الانتقال والسفر- في الاستماع أو أن يقرأ لك أحدهم أو أن تراجع من حفظك.

لا تحتفظ بمقاعد مريحة في مكتبك؛ حتى ينجز الزائر مهمته سريعًا.

علق لافتة «مشغول» لإنهاء المهام التي تحتاج لتركيز أكثر.

استخدم التليفون بفاعلية.

فهذه نصيحتي لك في هذا توكل على الحي الذي لا يموت واعتذر واختصر وجامل وأقلل وأدر وقتك بحسب المصلحة العامة والشخصية

دمت بخير ونفع الله بك.

هذا، وصل اللهم وسلم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

التوحيد

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

الحمد لله وحده، وسلام على عباده الذين اصطفى. أما بعدُ،

هإن النفوس جُبلت على حُبّ مَن أحسن، وإحسانُ الله إلى العباد لا يدنو منه إحسان، وحسبنا قول الله تعالى على لسان خليله إبراهيم عليه السلام، دالا وَرَّ آلدَلَينَ () الذي حَلَق فَهُرَ بَبين () وَالَّذِي مُو مُطْعِش وَيَتَعِن () وَإِذَا مَنِتْ فَهُر يَشْعِينِ () وَالَّذِي يُعِنِّي شَرْ عَنِي () وَالَّذِي الْمَحُ أَن يَعْفِر لي خَلِيتي يَوْمَ الذي ، (الشعراء،٧٧-٨٢)، هكل نعمة نحن هيها هي من الله سبحانه، قال الله تعالى، وَمَا بِكُم مِن يَتَعَة هَينَ أَتَق (النحل،٥٥)، ونِعَم الله لا تُحصي ولا تُعْلُ، قال تعالى، دواً ل مَتُدُوا يَسَت الله لا تُحصي ولا تُعْلُ، قال تعالى، دواً الله حَمَّدُوا يَسَت الله لا تُعْسُوها إلى الإسكن لطَامُ

عبده الأقرع

A THILLY

حبُّ الله سبحانه فرض عين على كل إنسان، وقد توعًد الله سبحانه الذين يُحبون غيره مثل حبّه، فقال تعالى: « وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَفِذُ مِن دُونِ اللَّهِ آندَادًا يُعَبُّونَهُمْ كَصُبِ اللَّهُ وَالَدِينَ عَامَنُوا آشَدُ حُبًا لِلَهِ وَلَوَ رَى الَّذِينَ طَلَبُوا إِذُ يَرَوَنَ ٱلْمَدَابَ أَنَّ الْقُوَّةَ لِلَهِ جَعِيمًا وَأَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْمَدَابِ » (المتوة ١٦٥).

وقال سبحانه: « قُلْ إن كَانَ مَابَآؤُكُمْ وَأَبْنَآؤُكُمْ وَإِخُونَكُكُمْ وَأَزُوَنَهُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَلُ ٱقْتَرَقْتَمُوهَا وَبَحَدَةً عَشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَنِكُنُ تَرْضَوْنَهَا آحَبَ إِلَيْكُم مِن اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ في سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَقَّ يَأْذِي اللَّهُ وَأَمْرُقُ وَأَللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْنَسِقِينَ » (التوبة:٢٤)، فوجب علينا أنَ نفرد الله سبحانه بالمحبة؛ لأنه المستحقُّ لذاته، وكل ما سواهُ فإنما يحبُّ من أجله سبحانه، فإن من كمال الحب أن يُحب المحب كل ما يُحبه المحبوب، وأن يُبغض كل ما يبغضه.

ولكن حبَّ الله ليس مُجرد كلمات تُقال، وإنما الحب طاعة وامتثال كما حدث مع خُليل الله إبراهيم، وفلذة كبده إسماعيل عليهما السلام، قال الله نُعالى: ( رَبَّ هَبَ لِي مِنَ ٱلمَّلِعِينَ () فَبَشَرْتَهُ مِعْلَم حليم () فَلَنَا بَلَغَ مَمُ السَّعَى قَالَ يَبَيَّنَ إِنَّ أَرَى فِي ٱلْمَنَارِ أَنَّ أَذْعُكَ فَأَنْظَرْ مَاذَا تَرَكَ قَالَ يَتَأَبِّ افْعَلْ مَا تُوْمَرُ سَتَحِدُق إِن مَدَ اللهُ مِن ٱلمَّنِعِينَ () فَلَنَا آسَلَنا وَتَلَهُ لِلْجِينِ () وَتَدَيْنَهُ أَنْ يَتَابَعِيدُ () فَدَ صَدَّفَتَ الرُّمَا أَنَا كَنَاكِ خَبْنِ الْمُحْسِينِ أَنْ يَتَابَعِيدُ () فَدَ صَدَّفَتَ الرُّمَا أَن وَقَدَيْتَهُ بِلَيْج عَلْي وَقَدَيْنَهُ المُعان إلى مَعْلَم المَا مَنْ المَعْمِينَ () وَقَدَ عَبْنَ اللهُ عَبْنِ المُحْسِينَ المُن المُعان المُعَلَم المَانَ المُعَنْ المَعْلَمُ وَقَدَيْنَهُ مِنْهِ عَلَي وَعَلْيَ مَنْ وَاللهُ المَعْلَى الْ

هذا هو الحب الحقيقي، خضوع وانقياد واستسلام لأمر الله، فإن إسماعيل عليه السلام لما وهبه الله لإبراهيم، أحبه حبًّا شديدًا، وهو خليل الرحمن، والخلة أعلى أنواع المحبة، وهو منصب لا يقبل المشاركة ويقتضي أن تكون جميع أجزاء القلب متعلقة بالحبوب، فلما تعلقت شعبة من شعب قلبه، بابنه إسماعيل، أراد الله تعالى أن يصفي وُده ويختبر خُلته، فأمره أن يذبح من زاحم حبه، حب ريه، فلما قدم حُب الله وآثره على هواه وعزم على ذبحه، وزال ما في القلب من المزاحم، بقي الذبح على ذبحه، وزال ما في القلب من المزاحم، بقي الذبح مار بدلاً منه ذبح من الغنم عظيم، ذبَحه إبراهيم هكان عظيمًا من جهة أنه كان هداء لإسماعيل ومن

التوحيد رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون 🕅

جهة أنه من جملة العبادات الجليلة، ومن جهة أنه كان قربانًا وسُنة إلى يوم القيامة. (تيسير الكريم الرحمن: ٣٩٠/٦).

فحب العبد لربه سبحانه وتعالى طاعة وامتثال، وليس قولاً وادعاءً، فكم من إنسان قد يظنُّ أنه يحبُّ الله سبحانه وتعالى وهو ليس كذلك، وقد يُظن أنه قريبٌ من الله وهو منه بعيد، فهناك علاماتٌ لذلك الحب تُضرق بين الصادق والكاذب، فمن أحب الله حقًا ظهرت عليه علاماتُ الحب، فإن الحب في القلب ولكن تظهر آثاره على البدن كله، لذلك يكون حب الله عز وجل اعتقادًا بالجنان، وقولاً باللسان وعملاً بالأركان يزيد بالطاعة وينقصُ بالعصية، فمن هذه العلامات.

#### · علامات حب الله تعالى:

منها: اتباع النبي صلى الله عليه وسلم: أمر الله سبحانه بامتثال أوامر نبيه محمد صلى الله عليه وسلم، واجتناب نواهيه، قال الله تعالى: «وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا تَبَكَمُ عَنْهُ فَأَنْهُواْ » (الحشر: ٧)، وجعل الله سبحانه اتباع النبي صلى الله عليه وسلم عنوان محبته سبحانه، قال الله تعالى: «قُلْ إِنْ كُنْتُر قَعِبُونَ ٱلله قَانَيُمُونِ يُعْيِبْكُمُ ٱللهُ وَيَعْفِرُ لَكُرُ دُوْبَكُرُ وَاللهُ عَفُورٌ رَحِيحٌ»

قال ابن كثير رحمه الله: «هذه الآية الكريمة حاكمة على كل من ادّعى محبة الله وليس على الطريقة المحمدية فإنه كاذبٌ في دعواه في نفس الأمر حتى يتبع الشرع المحمديَّ والدُين النبويَ في جميع أقواله وأفعاله وأحواله». اه. وقال الحسنُ البصري رحمه الله: «زعم قوم أنهم يحبون الله فابتلاهم-أي: امتحنهم-بهذه الآية: «قُل إن كُنْتُر تُعُوَّنَا أَنَّ مَوْنِ يُحَبِّكُمُ اللهُ » (آل عمران: ٣١)، وكانوا يسمونها آية المحبة. أي: (الاختبار والامتحان)، فإن صدقوا في دعواهم واتبعوا رسول الله صلى الله عليه وسلم أحبهم الله عز وجل، وذلك أعظم لهم من أن يحبوه، قال بعضُ السك، «أيس الشأن أن تُحبّ ولكن الشأن أن تُحبَّ ». أي: ليس الشأن أن تُحبّ الله، لأنه قد يكون حُبَك هذا ادعاءً، ولكن الشأن أن

يُحبّلك الله، فاتباع النبي صلى الله عليه وسلم، واقتفاء أثره والتمسك بسنته هو شاهدُ صدق العبد في محبته، وكلما عظم الحب زاد الاتباع، وكلما نقص الحب نقص الاتباع.

فكلُّ من يرجو الله واليوم الآخر، يجعلُ الرسول عليه الصلاة والسلام قدوته، وأسوته، فقد أمر الله تعالى بذلك، حيث قال: « لَفَدَكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسَوَةُ حَسَنَةٌ لِلَّنَ كَانَ بَرَجُوا الله وَالْيَوْمَ ٱلْأَخِرَ وَلَكُرَالُهُ تَكِيرًا » (الأحزاب:٢١).

وأهل الإيمان الحقّ يستمدون من الهدي النبوي كل أمورهم، فلا تستوي الأمور، وتستقيم السبل إلا بذلك، فبهداه عليه الصلاة والسلام يهتدون، وعلى ضوء سنته يسيرون، فاتّباع النبي صلى الله عليه وسلم سبب كل خير، سبب الهداية التي هي أعظم غاية، قال الله تعالى: «وَاتَبِعُوهُ لَمَلَحُمٌ مَتَمَتَدُوبَ » الله تعالى: «وَاتَبِعُوهُ لَمَلَحُمٌ مَتَمَتَدُوبَ » الله تعالى: «وَرَجْعَتِي وَسِعَت كُلُ الواسعة، قال الله تعالى: «وَرَجْعَتِي وَسِعَت كُلُ وَالَذِينَ هُم يتابَنينا يَوْمَتُونَ () الذِينَ يَبْعُونَ وَيُؤَوْنُ النَّي وَالَذِينَ هُم يتابَنينا يَوْمَتُونَ () الذِينَ يَبْعُونَ وَيُؤَوْنُ النَّينَ وَالنَّينَ الأُحْت » (الأعراف: 10).

وسبب الفلاح: قال الله تعالى: «فَأَلَّذِينَ مَامَنُها به وَعَرَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَأَتَبَعُوا التُورَ الَذِي أَزِلَ مَعَهُ أُوَلَيْهَكُ هُمُ الْمُنْلِحُونَ » (الأعراف:١٥٧)، فاتباع الرسول صلى الله عليه وسلم عنوان محبة الله سبحانه، فمن لم يكن للرسول صلى الله عليه وسلم متبعًا لم يكن للله تعالى محبًا، ولقد أحبَّ سلف هذه الأمة سنة النبي صلى الله عليه وسلم، فعملوا بها، ودَعَوًا إليها، وذبُوا عنها، فكان هذا برهانًا ساطعًا على حبهم لله عزوجل.

فهذا صديق الأمة رضي الله عنه، يقول: «لست تاركًا شيئًا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعمل به إلا عملتُ به، إني أخشى إن تركت شيئًا من أمره أن أزيغ». (الإبانة، ٢٤٦/١). وهذا فاروق الأمة رضي الله عنه يقول عن الحجر الأسود: «إني أعلم أنك حجر لا تَضُرَولا تنفع، ولولا أني رأيتُ النبي يُقبِّلك ما قبلتك». متفق عليه.

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

وهذا ابن عمر رضي الله عنهما، عن مجاهد، قال: «كُنا مع ابن عُمر رضي الله عنهما فمر بمكان فحاد عنه، أي: تنحى عنه، وأخذ يمينًا أو شمالاً، فسُئل لمَ فَعَلْتَ؟ فقال: رأيتُ رسول الله صلى الله عليه وسلم فعل هذا ففعلتُ». (صحيح الترغيب: ٤٦).

وعن ابن عمر رضي الله عنهما: «أنه كان يأتي شجرةً بين مكة والمدينة، فيقيلُ تحتها، ويُخبر أنَّ النبي صلى الله عليه وسلم كان يفعل ذلك». (صحيح الترغيب:٤٧).

«يقيل»: من القيلولة. وعن ابن سيرين، قال: «كنتُ مع ابن عمر بـ عرفات» فلما كان حين راح رُحتُ معه حتى أتى الإمام فصلًى معه الأولى والعصر، ثم وقف معه وأنا وأصحابٌ لي حتى أفاض الإمام فأفضنا معه، حتى انتهينا إلى المضيق دون المأزمين، فأناخ وأنخنا، ونحنُ نحسبُ أنه يريدُ أن يصلي، فقال غلامه الذي يُمسك راحلته: إنه ليس يريد الصلاة، ولكنه ذكر أن النبي صلى الله عليه وسلم لما انتهى إلى هذا المكان قضى حاجته، فهو يحب أن يقضي حاجته». (صحيح الترغيب: ٤٨).

سبحان الله، ما أعظم الاتباع، وما أصدق حب الله:(١

ومنها: قراءة القرآن: قال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: «مَن سرَّه أن يحبّ الله ورسوله فليقرأ في المصحف». (صحيح الجامع: ٢٢٨٩). وقال ابن مسعود رضي الله عنه: «من كان يحب أن يعلم أنه يحب الله فليعرض نفسه على القرآن، فإن كان يحب القرآن فهو يحب الله فإنما القرآن كلامُ الله». وكان رضي الله عنه إذا أهدي إليه المصحف يفرحُ به ويقولُ: «كلام ربي، كلامُ ربي».

وقال عثمان بن عفان رضي الله عنه: «لو طهرت قلوبكم ما شبعت من كلام ربكم».

وقال الفضيل بن عياض رحمه الله: «كفى بالله حبيبًا، وبالقرآن مؤنسًا، وبالموت واعظًا، ومن لم يتخذ الله صاحبًا والقرآن مؤنسًا فلا آنس الله وحشته».

سبحانَ الله، أين المسلمون اليومَ من هذا القرآن

العظيم؟

ومنها: الحب في الله، ولذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أوثق عُرى الإيمان الحب في الله والبغض في الله». (صحيح الجامع: ٢٠٠٩).

وبه كمالَ الإيمان، قال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: «من أحب لله وأبغض لله، وأعطى لله ومنع لله فقد استكمل الإيمان». (صحيح الجامع: ٥٩٦٥).

ومنها: الرضا بقضاء الله وقدره:

قال علقمة: المصيبة تصيب الرجل فليعلم أنها من عند الله فيسلَم لها، والرضا، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله تعالى إذا أحب قومًا ابتلاهم، فمن رضي فله الرضا، ومن سخط فله السخط». (صحيح الحامع: ٢١١٠).

وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «وأسألك الرضا بعد القضاء». (صحيح الجامع: ١٣٠١)؛ سأل الرضا بعد القضاء؛ لأنه حينئذ تبين حقيقة الرضا، وإنما الرضا بعد القضاء فإنه عزمٌ من العبد على الرضا، وإنما يتحقق الرضا إذا وقع القضاء.

قال أبو الدرداء رضى الله عنه: «إن الله إذا قضى قضاء أحب أن يُرضى به». وقال عمر بن عبد العزيز رحمه الله: أصبحت ومالى سرور إلا في مواقع القضاء والقدر فمن وصل إلى هذه الدرجة كان عيشه كله في تعيم وسرور، قال الله تعالى: « مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكَر أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلْتُحْمِيْنَهُ حَيْوَةً طَيِّبَةً » (النحل: ٩٧)، ومنها: الإكثار من ذكر الله تعالى: المؤمن لا يفتر لسانه عن ذكر الله، قال الله تعالى: «وَٱلَّذِينَ عَامَنُوا أَشَدُ حُبًّا يَّةُ» (البقرة:١٦٥)، وقد أمر الله تعالى بالإكثار من ذكره، فقال تعالى: «يَتَأَبُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا ٱذَكُرُوا ٱللَّهُ ذِكْرا كَثِيرا » (الأحزاب:٤١)، قال الطبرى: يا أيها الذين صدَّقوا الله ورسوله، اذكروا الله بقلوبكم وألسنتكم وجوارحكم ذكرًا كثيرًا، فلا تخلو أبدانكم من ذكره في حال من أحوال طاقتكم ذلك. (جامع البيان: ٢٢/١٧). اه.

وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يأتي عليه وقت إلا وهو ذاكرٌ لريه، فعن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: «كان رسول الله

Upload by: altawhedmag.com

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

صلى الله عليه وسلم يذكر الله تعالى على كل أحيانه». رواه مسلم.

وحسبك قول الله تعالى: « فَأَذَكُونَ أَذَكُرُهُ » (البقرة:١٥٢). قيل: ليس العجب قوله: «فاذكروني»، ولكن العجب كله من قوله: «أذكركم»، فمحبة الله تعالى ودوام ذكره، والسكون إليه، والطمأنينة إليه، وإفراده بالحب والخوف والرجاء والتوكل، بحيث يكون هو وحده سيحانه المهيمن على هموم العبد وعزماته وإرادته، هو جنة الدنيا، والنعيم الذي لا يُشبهه نعيم، وهو قرة عين المحبين، وحياة العارفين، تعلق القلب بالله وحده واللهج بذكره والقناعة: أسبابُ لزوال الهموم والغموم، وانشراح الصدر والحياة الطيبة، فإن نطق فبالله، وإن تكلم فعن الله، وإن سكن فمع الله، والضد بالضد، فلا أضيق صدرًا، وأكثر همًا، ممن تعلق قلبة بغير الله، ونسى ذكر الله، وقد قال الله سبحانه: « وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ. مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ. يَوْمُ ٱلْقِيدَعَةِ أَعْمَىٰ () قَالَ رَبّ لِمُ حَشَرْتَنَي أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنتُ بَصِيرًا ( ) قَالَ كَذَلِكَ أَنْتَكَ ءَايَنَتَنَا فَنَسِينُهَا وَكَذَلِكَ ٱلْيَوْمَ نُنْسَىٰ (٢) وَكَذَلِكَ بَحْرَى مَنْ أَسْرِفَ وَلَمْ فَوْمِنْ بِتَايَنِتِ رَبِهِ وَلَعَذَابُ ٱلْأَخِرَةِ أَسَدُ وَأَبْقَى » (طه: ١٢٤-١٢٧).

ومنها: حب الصلاة:

فتستشعر القلوب رهبة الوقوف في الصلاة بين يدي الله، فتختفي من أذهانهم جميع الشواغل عندما يشتغلون بمناجاة الجبار جل جلاله، وحينئذ تكونُ الصلاة راحة قلبية، وطمأنينة نفسية، وقرة عين حقيقية، كما كان حال رسول الله صلى الله عليه وسلم، حيث قال صلى الله عليه وسلم: «وجعلت قرة عيني في الصلاة». (صحيح سنن النسائي: (٣٦٨.

وكان صلى الله عليه وسلم يقول: «قم يا بلال فأرحنا بالصلاة». (صحيح سنن أبي داود: (١٧١٤).

وعن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يكون في مهنة أهله، فإذا حضرت الصلاةُ خرج إلى

#### الصلاة». (البخاري: ٦٧٦).

وربما ترك أحب الناس إليه من أجل صلاته بالليل، فعن عطاء قال: دخلت أنا وعبيد بن عمير على عائشة رضى الله عنها، فقال عُبيد بن عمير: حدثينا بأعجب شيء رأيتيه من رسول الله صلى الله عليه وسلم. فبكت، وقالت: "قام صلى الله عليه وسلم ليلة من الليالي فقال: يا عائشة، ذريني أتعبد لربي، قَالَت: قلت: والله إني لأحب قربك، وأحب ما يُسرِّك، قالت: فقام فتطهر، ثم قام يصلى، فلم يزل يبكى حتى بل حجره، ثم بكى. فلم يزل يبكى حتى بل الأرض، وجاء بلال يؤذن بالصلاة، فلما رآه يبكى قال: يا رسول الله، تبكى وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ قال: أفلا أكون عبدًا شكورًا؟ لقد أنزلت على الليلة آية، ويل لن قرأها ولم يتفكر فيها: «إِنَّ فِي خَلْق ٱلسَّمَكُوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَنْفِ ٱلْيَمْلِ وَالْنَبَارِ لَأَيْنَتِ لِأُولِى ٱلْأَلْبَكِ » (آل عمران: ١٩٠). والحديث في صحيح الترغيب رقم (١٤٦٨). ومنها: الشوق للقاء الله:

وكان من جملة دعاء النبي صلى الله عليه وسلم: «وأسألك برد العيش بعد الموت، وأسألك لذة النظر إلى وجهك، والشوق إلى لقائك في غير ضراء مُضرة، ولا فتنة مضلة». (صحيح الجامع: ١٣٠١). والشوق إلى لقائك. قال ابن القيم رحمه الله: جمع في هذا الدعاء بن أطيب ما في الدنيا وهو الشوق إلى لقائه، وأطيب ما في الآخرة وهو النظر إليه. اه. وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم أعظم الناس اشتياقا لربه؛ حيث قال عليه الصلاة والسلام في خطبته: «إنَّ الله خَيْرَ عَبْدًا بَيْنَ الدُّنْيَا وَبَيْنَ مَا عِنْدَهُ فَاخْتَارَ ذَلْكَ الْعُبْدُ مَا عندُ الله. فَبَكَى أَيُو بَكْرٍ، فَعَجِبْنَا لَبُكَائِه أَنْ يُخبرَ رَسُولَ الله صَلى الله عَلَيْه وَسَلَمَ عَنْ عَبْد خَيْرَ، فَكَانَ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هُوَ الْحَيَّرَ وَكَانَ أَبُو بَكُر أَعْلَمَنًا .. (البخارى: ١٢/٧).

اللهم إنا نسألك لذة النظر إلى وجهك والشوق إلى لقائك، إنك ولي ذلك والقادر عليه.

37

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

## من نور كتاب الله دلالة الخلق على وجود الله

قال الله تعالى: « سَنُرِيهِمْ ءَايَنِينَا فِ ٱلْأَفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَبَبَّيْنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أَوَلَمْ يَكْفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ, عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شهدد » (فصلت: ٥٣).

# من دلائل النبوة

هن ابن عمر رضي الله عنهما، كان النبي صلى الله عليه وسلم يخطب إلى جداع، هلما اتخذ المنبر تحول إليه فحن الجذع فأتاه فمسح يدو عليه». (صحيح البخاري)

#### من حكمة الشعر

إنَّ الأمور إذا انسدت مسائكها... فالصبر يفتق منها كلَّ ما ارتجا لا تيأسن وإن طالت مطالبة ... إذا استعنت بصبر أن ترى فرجا (العقد الفريد).

من فضائل الصحابة

عن أنبي معاولية وجعاعة، قال على

وضي الله عنه: خير هذه الأمة بعل نبيها أبو بكر، وعمر: هذا والله

الله الرافضة ما أجعلهم .

قل سليمان بن عبد الملك لأبي حازم: ما بالنا نكره

الموت؟ قال: لأنكم عمرتهم

الدنيا وأخربتم الأخرة،

فأنتم تكرهون أن تنتقل

من العمران إلى الح (عيون الأخدار)

العظيم قاله على وهو متواتد عنه: وذنه قاله على منبد الكوفة، فلعن

(سيد أعلام التبلاء)

التوحيد / رجب ١٤٤٠ ه - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

#### Upload by: altawhedmag.com

واحق

# ma

## من هدي رسول الله صلى الله عليه وسلم

عن أبي هريرة، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا يزال البلاء بالمؤمن والمؤمنة، في جسده وأهله وماله، حتى يلقى الله وما عليه خطيئة». (الأدب المفرد).

# • من معانى الأحاديث

انسه أمر أن تسمى المدينة طيبة وطابة، هما من الطيب، لأن المدينة كان اسمها يثرب والشرب : المساد، فنهى أن تسمى به وسماها طيبة وطابة، وهما تأنيث طيب وطاب، بمعنى الطيب وقيل: هو من الطيب معنى الطاهر، لخلوصها من الشراك وتطهيرها منه. (النهاية لابق الأثير)

## مجمل اعتقاد السلف علو الله على خلقه

(العقد الفريد)

اعداد ، علاء د

صلاح الراعي من صلاح الرعية

عن وهب بن منبئه قال: فيما أنزل الله

على نتيية داود علية السلام: إني أذا الله مالك اللوك. قلوب اللوك بيدي.

فعن كان لي على طاعة جعلت اللوك عليهم رحمة، ومن كان لي على

معصيدة جعلت اللوائ عليهم نقعة:

قال إسحاق بن راهويه: إجماع أهل العلم أنه-تعالى- على العريق استوى، ويعلم كل شىء فأسل الأرض السابعة. (سير أعلام النبادء)

#### أحاديث باطلة لها آثار سيئة

«من زار قبر والديه كل جمعة، فقرأ عندهما أو عنده «يس» غفر له بعدد كل آية أو حرف. موضوع.

والمشروع في زيارة القبور إنما هو السلام عليهم وتذكر الآخرة فقط، وعلى ذلك جرى عمل السلف الصالح رضى الله عنهم، فقراءة القرآن عندها بدعة مكروهة كما صرح به جماعة من العلماء المتقدمين. (الضعيفة للألياني)

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

## دراسات<u>)</u> شرعية

الحر السياح Len rea (111) حجاب المرأة

Jalut !

(11)

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

ما يزال حديثنا متصلاً حول أدلة الحجاب من القرآن والسنة، وقد انتهيت بفضل الله تعالى من أدلة القرآن، ووصلت في أدلة السنة إلى الحديث الخامس عشر، حديث الواهبة التي جاءت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وقالت، يا رسول الله حنت لأهب لك نفسي، فنظر إليها رسول الله صلى الله عليه وسلم فصعد النظر وصوَّبه ثم طأطا رأسه... الحديث (متفق عليه).

اعداد الم د. متولى البراجيلي

التوحيد رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

#### الاستدلال من العديث: أولاً: من قال بجواز كشف الوجه:

ذكرت كلام ابن بطال أنه استدل من الحديث على أن الوجه ليس بعورة، سواء لمن أراد خطية المرأة أو لم يرد خطبتها، قائلا: ".. فلما ثبت أن النظر إلى وجهها (المرأة) حلال لمن أراد نكاحها، ثبت أنه حلال أيضًا لن لم يرد نكاجها إذا كان لا يقصد بنظره ذلك إلى معنى هو عليه حرام". (انظر شرح صحيح البخاري لابن بطال ٢٣٩/٧). يقول الحافظ ابن حجر: ".. وفيه (الحديث) جواز تأمل محاسن المرأة لإرادة تزويجها، وإن لم تتقدم الرغبة في تزويجها، ولا وقعت خطبتها؛ لأنه صلى الله عليه وسلم صعد فيها النظر وصوَّبه، وفي الصيغة ما يدل على المالغة في ذلك، ولم يتقدم منه رغبة فيها ولا خطبة، ثم قال: "لا حاجة لى في النساء". ولو لم يقصد أنه إذا رأى منها ما يعجبه أنه يقبلها ما كان للمبالغة في تأملها فائدة، وبمكن الانفصال عن ذلك بدعوى الخصوصية له لمحل العصمة، والذي تحرر عندنا أنه صلى الله عليه وسلم، كان لا يحرم عليه النظر إلى المؤمنات الأجنبيات بخلاف غيره، وسلك ابن العربي مسلكا آخر، فقال: يحتمل أن ذلك قبل الحجاب، أو بعده، لكنها كانت متلفضة. وسياق الحديث يبعد ما قال". (فتح الباري لابن حجر ٢١٠/٩).

قلتُ: أي سياق الحديث يبعد أنها كانت متلففة (أي تغطي وجهها)، والا فكيف صوب النبي صلى الله عليه وسلم النظر إليها، فالنبي صلى الله عليه وسلم لم يكن يريد خطبتها حتى تكشف وجهها، والقول بأن النظر جائز من أجل الخطبة ليس هذا هو محل النزاع، فهذا ثابت في الشرع؛ فقد أمر النبي صلى الله عليه وسلم بالنظر إلى المرأة قبل خطبتها، ومن ذلك حديث أنس رضي الله عنه أن المغيرة بن شعبة رضي الله عنه الله عليه وسلم: "أذهب فانظر إليها؛ فإنه أحرى أن يؤدم بينكما". (مسند أحمد، أولى وأجدر، يؤدم سن الترمذي وغيره، أحرى؛ أولى وأجدر، يؤدم

بينكما: تكون بينكما الألفة والمحبة).

والحكمة من ذلك أن رؤية من يريد الزواج منها تؤدي في الغالب إلى دوام العشرة، وذلك بخلاف إذا لم يرها قبل الزواج بها فربما كانت لا تعجبه. إنما محل النزاع كيف تكشف وجهها إن كانت منتقبة أمام الصحابة، فالمجلس كان فيه النبي صلى الله عليه وسلم وبعض الصحابة؟ يقول الشيخ الألباني: ".. النبي صلى الله عليه وسلم لم يكن قد خطبها، وإنما هي عرضت نفسها عليه كما هو صريح بالحديث، وكان ذلك في السجد – كما في رواية الإسماعيلي – وعلى مرأى من سهل بن سعد راويه (راوي الحديث)، والقوم الذين كان فيهم كما في رواية للبخاري، وأبي يعلى، والطبراني، وروايتهما أتم". (انظر: وأبي يعلى، والطبراني، وروايتهما أتم". (انظر:

#### ثانيًا: من قال بعدم جواز كشف الوجه:

يقول الشيخ أبو مصعب فريد بن أمين الهنداوي في كتابه "اللباب في فرضية النقاب": "فالحديث ورد عليه عدة احتمالات أ- أنها جاءت إلى النبي صلى الله عليه وسلم لتهب نفسها له صلى الله عليه وسلم، فيحتمل أنها كشفت عن وجهها لينظر إليها حال هذه الواقعة فقط، فلا وجه للاستدلال بهذا الحديث على جواز السفور لكل أحد".

قلت: صدر الشيخ كلامه بقوله: فيحتمل. مما يعني أنه لم يقف على دليل لما ذهب إليه أو استدلال قوي من الحديث. ثم قوله: أنها كشفت عن وجهها لينظر إليها حال هذه الواقعة فقط.

قلت: ليس النزاع في ذلك كما سبق، وإنما النزاع أنها كانت كاشفة عن وجهها أمام جمع من الصحابة في المسجد، ففي رواية للحديث عن سهل بن سعد رضي الله عنه قال: إني لفي القوم عند رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ إذ قامت امرأة فقالت: يا رسول الله إنها وهبت نفسها لك.." الحديث (صحيح البخاري)، فإن كانت منتقبة فإن ذلك لا يجوز لها، وإنما قصر النظر على من أراد النكاح منها فقط. أو كانت كاشفة عن وجهها ولم تكن منتقبة، وهذا أقوى من

ناحية الاستدلال، ومن ناحية سياق الحديث. ب- ثم قال الشيخ الهنداوي: يحتمل أن ذلك قبل نزول آية الحجاب.

قلت: صدر كلامه أيضًا كسابقه بقول: يحتمل. وآية الواهبة في سورة الأحزاب مما يدل على تأخر نزولها، وسورة الأحزاب فيها الآيات التي تأمر المؤمنات بالحجاب والإدناء، فهل كانت قصة الواهبة قبل آيات الحجاب أو بعدها؟ يبقى ذلك على الاحتمال، خاصة مع تعدد أسماء الواهبات لأنفسهن لرسول الله صلى الله عليه وسلم، فقيل، أم شريك الأنصارية. (انظر ترجمتها في سير أعلام النيلاء ٢٥٦/٢).

وورد عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: التي وهبت نفسها للنبي صلى الله عليه وسلم خولة بنت حكيم. (تفسير ابن كثير ٤٤٣/٦)، وقيل: غير هاتين الصحابيتين رضي الله عنهما.

ج: ثم قال الشيخ الهنداوي: يحتمل أن ذلك بعد الحجاب، ولكنها كانت متلفعة، لا أنها كانت سافرة للوجه؛ حيث إن سياق الحديث يبعد أنها كانت كاشفة لكل أجنبي وجهها. قلت: قوله: إنها كانت متلفعة، سبق أن قاله ابن العربي المالكي، وأجاب عليه الحافظ ابن حجر بقوله: وسياق الحديث يبعد ما قال. (انظر فتح الباري را1/4.

فسياق الحديث لا يبين أنها كانت تستر وجهها (متلفعة) وإلا لماذا كشفت عن وجهها أمام الصحابة في المسجد؟ بل سياقه يدل على عكس ما ذهب إليه الشيخ أنها كانت كاشفة عن وجهها.

#### الحديث السادس عشر:

عن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: "إن كان رسول الله صلى الله عليه وسلم ليصلي الصبح فينصرف النساء متلفعات بمروطهن ما يُعرَفن من الغلس" (متفق عليه)، وفي رواية: أو لا يعرف بعضهن بعضًا.

#### الاستدلال من الحديث:

قال الألباني: "ووجه الاستدلال، هو قولها: "لا يُعرفن من الغلس". فإن مفهومه أنه لولا الغلس لعُرِفْنَ، وإنما يُعرَفن عادة من وجوههن، وهي

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

مكشوفة، ثم قال: ثم وجدت رواية صريحة في ذلك بلفظ، وما يعرف بعضنا وجوه بعض (قال الألباني: رواه أبو يعلى في مسنده، بسند صحيح عنها، انظر السلسلة الصحيحة ١/٦٥٠ ريادة مفسرة لا تعارض رواية الصحيحين فهي مقبولة، وهو دليل ظاهر على أن وجه المرأة ليس بعورة، الغلس، هو وقت اختلاط ضوء الصبح بظلمة الليل).

قال الباجي: "وقوله: ما يعرفن من الغلس: يحتمل أمرين: أحدهما: لا يُعرَف أَرجَالُ هن أم نساء من شدة الغلس، إنما يظهر إلَى الرائي أشخاصهن خاصة....ويحتمل أيضًا أن يريد لا يعرفن من هن من النساء من شدة الغلس، وإن عرف أنهن نساء، إلا إن هذا الوجه يقتضي أنهن سافرات عن وجوههن، ولو كن غير سافرات للنع النقاب وتغطية الوجه من معرفتهن لا الغلس...(انظر المنتقى شرح الموطأ ٩/١).

قال الداودي: "معناه ما يعرفن أنساء هن أم رجال، وقيل: ما يعرف أعيانهن". قال النووي: "وهذا ضعيف، لأن المتلفعة في النهار أيضًا لا يُعرف عينها، فلا يبقى في الكلام فائدة". (شرح النووي على مسلم ١٤٤/٥).

وتعقب العيني النووي، فقال: هذا ليس بضعيف؛ لأنه ليس المراد من قوله: ما يعرف أعيانهن، ما يشخصن حقيقة التشخيص، بل معناه: ما يعرفن أرجال أو صبيان أو نساء أو بنات. (شرح سنن أبى داوود للعيني ٢٩٣/٢).

وقال في عمدة القاري: "ثم عدم معرفتهن يحتمل أن يكون لبقاء ظلمة من الليل، أو لتغطيتهن بالمروط غاية التغطي، وقيل: ما يعرفهن أحد، يعني ما يعرف أعيانهن، وهذا بعيد، والأوجه فيه أن يقال: ما يعرفهن أحد، أي نساء هن أم رجال؟ وإنما يظهر للرائي الأشباح خاصة. (عمدة القارى ٤/٩٠).

قال التويجري، "وهذا الحديث دليل على أن نساء الصحابة رضي الله عنهن كن يغطين وجوههن، ويستترن عن نظر الرجال الأجانب، حتى إنهن من شدة مبالغتهن فالتستر وتغطية

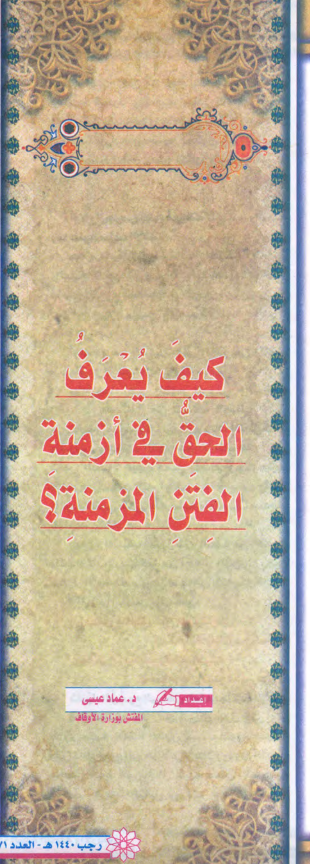
الوجوه لا يعرف بعضهن بعضا، ولو كن يكشفن وجوههن لعرف بعضهن بعضا، كما كان الرجال يعرف بعضهم بعضا". (الصارم المشهور ص٨٦). قلت؛ لا يخفى أن الحديث ليس نصًّا في النقاب أوعدمه، وإنما استدل به جماهير العلماء على وقت صلاة الصبح، ومن استدل به على الحجاب استدل بمفهومه، وهذا الاستدلال يحتمل ما ذهب إليه الفريقان؛ من استدل به على تغطية الوجه، ومن استدل به على كشف الوجه. وإن كان الأقرب - والله أعلم - بضم رواية أبي يعلى السابقة أنهن كن كاشفات الوجوه، لكن هذا لا يدل على جواز كشف الوجه أيضا؛ لأن المرأة إذا أمنت أن لا يراها أحد في ظلمة الليل قد تكشف وجهها مستترة بظلام الليل، خاصة أن الرجال كانوا يمكثون بعد الصلاة في المسجد مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، فتخلو شوارع المدينة من الرجال، والله أعلم.

الحديث السادس عشر:

عن فاطمة بنت قيس رضى الله عنها قالت: إن أبا عمرو بن حفص طلقها ألبتة وهو غائب، فأرسل إليها وكيله بشعير فسخطته، فقال: والله مالك علينا من شيء، فجاءت رسول الله صلى الله عليه وسلم فذكرت ذلك له، فقال: ليس لك عليه نفقة. فأمرها أن تعتد في بيت أم شريك، ثم قال: "تلك امرأة يغشاها أصحابي، اعتدى عند ابن أم مكتوم، فإنه رجل أعمى تضعين ثيابك عنده". (الحديث)، وفي روادة: أن أم شريك يأتيها المهاجرون الأولون فانطلقي إلى ابن أم مكتوم الأعمى؛ فإنك إذا وضعت خمارك لم يرك ... وفي رواية ... فإنى أكره أن يسقط عنك خمارك أو ينكشف الثوب عن ساقيك فيرى القوم منك بعض ما تكرهين، ولكن انتقلي إلى بيت ابن عمك عبدالله بن عمرو ابن أم مكتوم فاعتدى عنده، فإنه رجل أعمى إذا وضعت خمارك لم يرك. (صحيح مسلم وغيره) (أم شريك امرأة غنية من الأنصار عظيمة النفقة في سبيل الله عز وجل ينزل عليها الضيفان).

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

يد رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون



الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله، وصلى الله وسلم على الرحمة المهداة والنعمة المسداة ومن تبع هداه، وبعدُ:

فهذا مقالٌ أكتبُهُ نصيحةً لأهل الإسلام؛ فالمؤمنُ ناصحٌ لإخوانه، والمنافق شامت فيهم وغاشٌ لهم، وأسالًل الله أن يزيح عَنًا غطاء الهوى، وأعوذ بالله من طغيان القلم.

وقد حاولت أن أذكر فيه بعض الأصول والقواعد التي تجمع المتفرق، وتنير المعالم، وتزيل الإشكال، وتعالم بعض فاسد المفاهيم وسيّئ الخلال، وتوضح المشتبه، وتفسّر المشكل لا سيما عند الالتباس، وتيسر الضبط للمسير خاصة عند الاشتباه، وتعين على الفهم، وتقوم المعوج، وتسلك بالقاصد السبيل الآمن والطريق الجدد، لا الطريق الوَعْرَ ولا سبيل العثار، والأعمال بالنيّات، وقد جمَلْتُه بحُسْن الديباجة ليكون في أجْمل حُلَة وأجل حليّة فالكلام الحسّن كنوافث السُحر يصبو إليه القلب، والنفس لا تنجذب إلا لمغنى لطيف يظهر في لفظ شريف يكسوه قبولا ويورثه أشراع النَّفُوس لما فيه من صفاء السَّبْكَ وبهاء السَّلْكَ فأقول:

#### الفتن أسباب وآثار:

إنَ الضتن التي مُنيت بها الأمة الإسلامية، ورُميت حتى جرتُ دماءً، وسُلَّتُ سيوفٌ، وحُمل سلاحٌ وسقطتُ حَمَاجِم، وأَزِهقَت أنفسٌ، وذهبتُ أرواحٌ، وأتلفتُ أموالٌ، ودون ذلك أمور وهوق ذلك أمور، وكل ذلك بسبب تلك المسالك التي سلكها من لا يعرفون الفتن ولا يميزونها، ومشتُ وراءهم طوائف مخدوعةً ببهرج زائف، ومنخدعة بسراب بقيعة يحسبهُ الظمآن ماءً، ثم كان ما كان من توابع

21

رجب ١٤٤ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

وآثار مدمّرة ممًا أسْمَوْه أسماءَ ما أنزل الله بها من سلطان وما تُمع ذلك من خلاف واختلاف حتى تفرقوا أيادى سدا وتمزقوا كل مُمَرْق، وتخالف أقوام كانوا أمة واحدة، وتحالف آخرون مع آخرين بعدما كانوا فرائق بددًا، وتربُّب على ذلك أيضًا توقَّف السيرة العلمية، وتأخر القوافل الدعوية وتعطلها، وسُقوط رموز بدعاوى فارغة لا تغنى من الحق شبئًا وسُقوط أقوام بما أتوا من البُهتان وولغوا فيه من الزور، وخفوت أعلام باجتهادات قد يزل فيها أحدهم غير قاصد الخطأ ولا متعمده، ثم ارتفعتُ على إثر ذلك أقرامٌ، وقامتُ أزلامٌ، وظهرت للباطل أقلام، وبدت وجوه علمانية، وتكلمت ألسنة مُلحدة شقيَّة، وكشَّرَ الباطل عن أنيابه وركبَ أهله كلّ مفسَدَة، وعَالَ جندُه على جند الإيمان، وظهرَ الباطل على الحقِّ؛ لأن أكثر القلوب غير ملازمة له بجهل أو عناد، بل السواد الأعظم مجاف لهذا الحق ومتجاف عنه، وهذه أشد محنة تنزل بالسلمين حين يظنون بالله الظنونا ويبتئس بعضهم «هُنَالكُ ابْتلى المؤمنون وزلزلوا زلزالا شديدا».

ومن كلام العرب: إذا طرْتَ فَقَعْ قَرِيبًا، غيرَ أَنَ قَوْمَنا طارُوا وراء الفتنَ بعيدًا بهم ولا حول ولا قوة إلا بالله العزيز الحكيم.

وإنما كتبتُ هذا المقال بعد أن حضرني هذا المعنى وأنا أقرأ سورة يوسف عند قوله تعالى: «الْأَنَ حَصْحَصَ الْحَقُّ»، وجالَت في خاطري بعض هذه المعاني، قلم أجد بدًا من أن أفَصح عما يجولُ في نفسي منذ سنوات، وهو من الوفاء لأمَتي وكما قيل: دارُ الوفاء لا تخلُو من كريم ولا يستقرّ فيها لئيمٌ.

وَاعْلَم أَنَّ الحِوابَ على هذا السؤال ليس مما تهونُ إضاعتُه، ولا تُبُخَس بضاعتُه؛ لذا عقدتُ العزم على الحواب عليه بما فتح الله به، فإنَّه لا يختلف اثنان، ولا ينتطح عنزان في حقيقة واضحة كشمس النهار المضيئة وقمر الليل المنير أن أَزْمنتَنا قد أَزْمَنَتُها الفتن، وآذتُها وأَزْمَتُها المَحْنُ حتى خُيَّل للناس أن الخير في

نُضُوب، وأن الحقّ قد لَحقّ أهلَه ضعفٌ ولغوب، ومسَّهُم قحْطٌ ونُضُوب، حتى كاد أمرُهم أن يَوُول إلى اضْمحُلال وذهاب، وعدم رجوع إلى الصواب وإياب، وبعضهم معذور في ذلك لُشدَّة غليان هذه الفتن حتى لكأنها القدور التي لها أزيز.

#### أسس النجاة:

#### أوَلًا: الحرص على مُوافقةِ الكتابِ، والسنَّة، وما عليه سلفُ الأُمَّة:

هذه الركائز الثلاثة: الكتاب العزيز، والسنَّة المشرفة، وما عليه سلفُ الأُمَّة من منهاج النبوة، تُفصح عن شَيْئين مهمَّيْن، وتُبين عن محورين رئيسيُن في معرفة الواقع وإدراك فقه المراحل:

أولهما: هو الدليل على الحق من الكتاب الناطق، والحديث النبوي الصادق.

وثانيهما: هو الفهم العملي والتطبيق الصحيح المستلهم من السلف الصالح الذين هم عمدتُنا، ومُعوَّلُنا في فهُم ذلك النص المتلوَ والمروي، وهوَلاء القومُ هم الأُمناء فلا بد أن تكون القدوة فيهم ممن بعدهم، ولا عجب فالقوم زكاهم الله تعالى في الآيات وأثنى عليهم النبي صلى الله عليه وسلم في أحاديثه الثابتة عنه.

وبفهم السلف يُحرز المرءُ نفسه من الأهواء والضلالات، ويفتَكُّها من أغُلَال الهَوى، ويَقيها ضلالَ الأصحاب، ويفْتَديها من اتُباع كلُ ناعَق. قال ابنُ المُفَضَّل المَقدَسى:

أَيَا نَفْسُ بِالْمَأْثُورَ عَنْ خَيْرِ مُرْسَل

وَأَصْحَابِهُ وَالتَّابِعِيْنَ تَمَسَّكِ عَسَاكِ إِذَا بَالَغْتِ فِي نَشْرِ دَينِهِ بِمَا طَابَ مِنْ نَشْرِ لَهُ أَنْ بَمَسَّك

ثانيًا: الرُّجُوع إلى أهْل العلْم بمالات الأُمُورَ: قال تعالى: «وَلَوْ رَدُوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الأَمْر منْهُمْ لَعَلَمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مَنْهُمْ»، وتركَ الرجوع إلى هؤلَاء الأعلام وذوي الأفهام يجعل المرء ممن قال فيهم صلى الله عليه وسلم: "اتَّخَذَ النَّاسُ رُؤُوسَا جُهَالًا، فَسُتَلُوا

Upload by: altawhedmag.com

التوحيد / رجب ١٤٤ ه - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

فَأَفْتَوْا بِغَيْرِ عِلْم، فَضَلُّوا وَأَضَلُوا ، فَمعرفة مآلات الأُمُورَ أمرُ لا يُدركه إلا أعيانُ العلماء، أما المتوسطون وطلاب العلم والمبتدؤون؛ فقد يغيب عنهم ذلك وربما ظن كثيرون الصواب في الخطأ الصريح الواضح، وقد يُخدع كثيرون بالمظهر أو بالشعارات الفارغة المحتوى والأقاويل الزَّائفة.

#### إِنَّ الأَهَاعِيَ وَإِن لاَنَتْ ملامسُها عند التقلُّب فِي أَنْيَابِها الْعَطَبُ

والعرب تقول في صاحب الحذر والحزم: "أحزم من الحرباء"؛ لأنها لا تُرسل غُصنًا إلا أمسكَتْ بآخر ولذا يُشَبَّه بها الرجلُ الحصيفُ الذي لا يترك شيئًا إلا أخَذَ بسبب أَفْتَنَ منْهُ. ومن تأمّل النظر في العواقب وجد فيها تلقيحَ المُقُول، وَوَجَدَ اتُساعَ الآهَاقَ وَبُعدَ النَظر وجودة الرؤية وحسن الرويَّة فلا يبق خيراً إلا قدمه ولا عهدا إلا أحكمه، ولا عَقْدُ برَ إلا ماضيًا، حتى تكون الفتوح معقودة باقاليد ماضيًا، حتى تكون الفتوح معقودة باقاليد أبْرَمَه، فتجدُه في الحقوق قاضيًا، وي الحقائق المُ العلم وذَوي الفهم والنَظَر، ومن رَزَقَهم الله الخبرة بالأمور والبصر، فإن هؤلاء لا تُثمر محبتُهم إلا الفهمَ والعلمَ والعملَ والخيرَ كلَّ الخيركما قال زُهيَر بن أبي سُلمى:

#### وهلٌ يُنبِتُ الخطيُّ إلَّا وشيجَهُ وتُغرسُ إلَّا في مَنَابِتها النخلُ المرجع الصحيح من أهل العلم:

إنَّ من أشد الآف التي يُعاني منها المسلمون في زماننا أنهم لا يرجعون إلى أهل العلم في أمورهم وأكثر الراجع منهم من يرجع إلى من يهواه من العلماء ويتفق مع مراده وميله بل ينبغي التعويلُ على رأي الجمهور الأعظم من أهل العلم لا سيّما مع كثرة الخلاف ووقوع النّاس في الحيثرة فالحقّ غالبًا في مثل هذه الأحادين مع الحمهور.

#### مَنْ هم العلماء؟

واعلم أن المراد بالعلماء هم: العاملون بالعلم، فهذا هو العلم المعتبر الذي يكون جَمَالًا لا يَخْضَ ونَسَبًا لا يُجْفَى.

ولهذا قال ابن مسعود؛ إنما العلم الخشية، ولما قيل للشعبي: يا عالم، قال: إنما العالم من يخشى الله.

قَالُ الْشَاطَبِي رَحَمَهُ اللَّهُ: "أَعْلَمُ الَّذِي هُوَ الْعلْمُ الْمُعْتَبَرُ شَرْعًا؛ أَعْتِي الَّذِي مَدَح اللَّه ورَسولَه صلى اللَّه عليه وَسلم أَهْلَهُ عَلَى الْإطْلَاقِ هُوَ الْعلْمُ الْبَاعثُ عَلَى الْعَمَل، الَّذِي لَا يُخَلِي صَاحِبَهُ جَارِيًا مَعَ هُوَاهُ كَيْفَمَا كَانَ، بَلْ هُوَ الْتَيَدُ لَصَاحِبِهِ بِمُقْتَضَاهُ، الْحَاملُ لَهُ عَلَى قَوَانِينِه طَوْعًا أَوْكَرْهًا " اه (الموافقات: ٨٩/١).

وبعض الناس قد يُظن به أنه من أهل العلم وليس كذلك بل (حقيقة أصله وَهُمْ وَتَخْيِيلُ لاَ حَقِيقَة لَهُ، مَعَ مَا يَنْصَافُ إلَى ذَلكَ منَ الأَغْرَاضِ وَالأَهْوَاءِ؛ كَالأَعْفَرَابِ بِاسْتَجْلَاب غَيْرِ الْمُعْهُودَ، والْجُعْجَعَة بِإِذَرَاكَ مَا لَمْ يُدْرِكُهُ مُطَالُبَ لاَ يُدْرِكُهُا إلاَ الْحُوَاصَ، وَأَنَّهُمْ منَ الْجُوَاص، وَأَشْبَاه ذَلكَ مَا لاَ يَحْصُلُ مَنَهُ مَطْلُوبٌ، وَلاَ يَحُورُ مَنْهُ صَاحَبُهُ إلاَّ بِالافْتِضَاحِ

#### رأس الأفعى:

واعلم أن من أعظم أسباب الفتن التي نعيشها استماعَ كلام الأحُدَاث والصّغار في العلم والفهم، ويدل على ذلك قوله صلى الله عليه وسلم: "إذا وُسُد الأمر لغير أهله فانتظر الساعة"، وقوله صلى الله عليه وسلم أيضًا، "اتّخذ النّاسُ رُؤُوسًا جُهَالًا فسَّئِلوا فأفْتَوًا بغير علم فَضلُوا وأضلُوا".

وأذا أسأل متعجبًا؛ متى صار الهلال بدرًا، والشبل ليثًا، والغصن ساقًا، والقطوف معتاقًا، حَتَى يتكلم هؤلاء الأصاغر، ويُرْجَع إليهم في المهمّات والنَّوَازل؟ إنَّ التثبتَ يُسهّل الطريقَ المي الإصابة، هتثبَّتُ ممّا تسمعُ، وممّا تقول ولا تَسْمع إلا للمُتَثبُتينَ للثلا تزلُّ بكَ قدمٌ بعد ثُبُوتها هتدوقَ السُّوء وتندمَ وقْتَمَا لا ينفع التُدمُ.

24

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

## الحلقة الأولى

باب الفقح

حكام الصلاة



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فصلاة التطوع: هي ما طَلبَ فعلها من المَكلف زيادة على الفرائض طلبًا غير جازم وحكمها: أنه يثاب على فعلها ولا يُعاقَب على تركها. وكما تُسمَّى هذه الصلاة صلاة التطوع فإنها تسمى أيضًا صلاة السُّنة، وصلاة النافلة، وهذه الأسماء الثلاثة هي لسمَّى واحد.

#### أولا: فضل صلوات التطوع:

صلاة التطوع تَجْبُر النقص الحاصل في صلاة الفريضة يوم القيامة، وهذا فضل لا شك فيه لصلاة التطوع، فقد روى أبو هريرة رضي الله عنه أنه سمع رسول الله- صلى الله عليه وسلم - يقول: «إن أول ما يُحاسَب به العبد المسلم يوم القيامة الصلاة المكتوبة، فإن أتمها والا قيل انظروا هل له من تطوع، فإن كان له تطوع أكملت الفريضة من تطوعه، ثم يُفعل بسائر الأعمال الفروضة مثل ذلك، رواه أحمد وأصحاب السنن الأربعة. ولهذا الحديث شاهد من رواية تميم الداري عند أبى داود وابن ماجه.

وصلاة التطوع سببٌ لمرافقة النبي في الجنة؛ فعن ربيعة بن كعب بن مالك الأسلمي قال: كنت أبيت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأتيته



بوضوئه وحاجته، فقال لي: "سل". فقلت: أسألك مرافقتك في الجنة.قال: "أوغير ذلك؟". قلت: هو ذالك قال: " فأعني على نفسك بكثرة السجود" أخرجه مسلم وأصحاب السنن.

وصلاة التطوع سببُ لرفع الدرجات وحطً الخطايا؛ فعن معدان بن أبي طلحة اليعمري قال: لقيت ثوبان مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقلت: أخبرني بعمل أعمله يدخلني الله به الجنة (أو قال: قلت: بأحب الأعمال إلى الله)؟ فسكت، ثم سألته؟ فسكت، ثم سألته الثالثة؟ فقال: سألت عن ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: " عليك بكثرة السجود لله؛ فإنك لا تسجد لله سجدة إلا رفعك الله بها درجة، وحط بها عنك خطيئة". قال معدان: ثم لقيت أبا الدرداء، فسألته؟ فقال لي مثل ما قال لى ثوبان.

وجاء في فضل صلاة التطوع عن أم حبيبة زوج النبي صلى الله عليه وسلم أنها قالت: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "ما من عبد مسلم يصلي لله كل يوم ثنتي عشرة ركعة تطوعًا غير فريضة إلا بني الله له بيتًا في الجنة

التوحيد رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

(أو: إلا بنى له بيت في الجنة)". أخرجه مسلم. وجاء بيان هذه الركعات في رواية للترمذي من حديث عائشة رضي الله عنها قالت قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "من ثابر على ثنتي عشرة ركعة من السنة بنى الله له بيتًا في الجنة: أربع ركعات قبل الظهر، وركعتين بعدها، وركعتين بعد المغرب، وركعتين بعد العشاء، وركعتين قبل الفجر. وصححه الألياني

#### أنواع صلوات التطوع:

التطوعات قسمان؛ أحدهما، ما تسنَ له الجماعة، وهو صلاة الكسوف، والاستسقاء، والتراويح. والثاني، ما يُفعَل على الانفراد وهي قسمان؛ سنة معينة، ونافلة مطلقة. التطوع على الانفراد نوعان؛

الأول: التطوع المطلق، وهو الذي لم يأت فيه الشارع بحدٍ فمثلاً: صدقة التطوع لك أن تتبرع في سبيل الله بما شئت، ولو نصف تمرة، ولك أن تتطوع بالصلاة في الليل والنهار مثنى.

ولكن في هذا التطوع المطلق ينبغي أن لا يداوم عليه مداومة السنن الراتبة.

#### الثاني: التطوع المقيد، وهو ما جاء له حد في الشرع.

فمثلاً: من أراد أن يأتى بسنة الفجر الراتية؛ لا يتحقق منه الاتيان بها إلا بركعتين قبل صلاة الفجر بعد دخول وقتها بنية راتبة الفجر، وكذا مثلا: من أراد أن يصلى صلاة الكسوف؛ لا تتحقق صلاته إلا بالصفة المشروعة، وكذا صلاة العيدين... وغيرها من السنن التي جاء الشرع لها بوصف معين. (بغية المتطوع في صلاة التطوع بقلم: محمد بن عمر بن سالم بازمول). وصلاة التطوع منها ما له وقت معين مخصوص كصلاة السنن الراتبة، وصلاة الضحى، وصلاة الوتر، ومنها ما ليس له وقت معين مخصوص كصلاة الاستخارة، كما أن هذه الصلاة منها ما له سببٌ كتحية المسجد، وسجود التلاوة، وصلاة الكسوف، ومنها ما ليس له سبب كقيام الليل. وسوف نتناول صلاة التطوع المقيد بشيء من التفصيل: أ- السُّنَّن الراتية المؤكدة

المقصود بالسنن الرواتب: الصلوات التي كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصليها وواظب عليها أو يرغب في صلاتها مع الصلوات الخمس المفروضة: قبلها أو بعدها، فلم يتركها مطلقًا في حالة الحضر.

#### عدد ركعات السنن الرواتب:

اختلف أهل العلم في ماهية هذه السنن الرواتب وعددها؛ فعند الحنفية اثنتا عشرة ركعة: ركعتان قبل صلاة الفجر (الصبح)، وهما آكد (أقوى) السنن، وأربع ركعات قبل صلاة الظهر بتسليمة واحدة، أو بتسليمتين، وركعتان بعد الظهر، وركعتان بعد المغرب، وركعتان بعد العشاء.

وعند المالكية: يتأكد النفل قبل صلاة الظهروما بعدها، وقبل صلاة العصر، وبعد صلاة الغرب، والعشاء، بلا تحديد بعدد معين، فيكفي في تحصيل الندب ركعتان، والأولى بعد كل صلاة عدا الغرب أربع ركعات. وبعد الغرب ست ركعات. وعند الشافعية سبع عشرة ركعة، ركعتا الفجر، وأربع قبل الظهر، وركعتان بعدها، وأربع قبل العصر، وركعتان بعد الغرب، وثلاث بعد العشاء يوتر بواحدة منهن. والواحدة هي أقل الوتر، وأكثره إحدى عشرة ركعة.

وعند الحنابلة عشر ركعات؛ ركعتان قبل الظهر، وركعتان بعدها، وركعتان بعد المغرب، وركعتان بعد العشاء، وركعتان قبل الفجر. (انظر تفصيل هذه المذاهب في كتاب الفقه الإسلامي وأدلَّته، د. وَهُبَة الزُّحَيْلِيَ).

وأقرب هذه الأقوال إلى الصواب أنها إما عشر ركعات أو اثنتا عشرة ركعة:

وهذه الركعات هي: ركعتان قبل صلاة الصبح، وركعتان قبل صلاة الظهر وركعتان بعدها، وركعتان بعد صلاة المغرب، وركعتان بعد صلاة العشاء، فهي عشر ركعات في اليوم والليلة، والأصل في ذلك حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: «كانت صلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم التي لا يدع ركعتين قبل الظهر وركعتين بعدها، وركعتين بعد المغرب، وركعتين

20

حب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

بعد العشاء، وركعتين قبل الصبح» (رواه أحمد).

ووجه الدلالة في قول ابن عمر رضي الله عنهما: "التي لا يدع" مواظبة رسول الله- صلى الله عليه وسلم- على هذه الركعات، قال ابن قدامة الحنبلي: ولنا ما روى ابن عمر قال: "حفظت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم عشر ركعات: ركعتين قبل الظهر، وركعتين بعدها، وركعتين بعد المغرب في بيته، وركعتين بعد العشاء في بعد المغرب في بيته، وركعتين بعد العشاء في بيدخل على النبي صلى الله عليه وسلم فيها، يدخل على النبي صلى الله عليه وسلم فيها، حدثتني حفصة أنه كان إذا أذن المؤذن وطلع الفجر صلى ركعتين (المغنى ١/٧٩٧).

وية رواية أخرى قال: "وأخبرتني أختي حفصة أنه كان يصلي سجدتين خفيفتين إذا طلع الفجر، قال: وكانت ساعة لا أدخل على النبي صلى الله عليه وسلم فيها..

فهذه عشر رَكعات، وهي السنن الراتبة المؤكدة التي لم يكن رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلي أقل منها. وقد اختصت بالثبوت والدوام دون تفريط.

أما من ذهب إلى أنها اثنتا عشرة ركعة فقالوا: هي ركعتان قبل صلاة الفجر، وأربع قبل الظهر، وركعتان بعدها، وركعتان بعد المغرب، وركعتان بعد العشاء، وقد احتجوا بحديثي أم حبيبة، وعائشة زوجتي النبي صلى الله عليه وسلم رضي الله عنهما، وقد سبق ذكرهما، ولحديث عائشة رضي الله عنها، «أن النبي صلّى الله عليه وسلم كان لا يدع أربعًا قبل الظهر، وركعتين قبل الغداة» رواه البخاري.

وعن عبد الله بن شقيق قال: سألت عائشة رضي الله عنها عن صلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم عن تطوعه؟ فقالت: كان يصلي في بيتي قبل الظهر أربعًا، ثم يخرج فيصلي بالناس، ثم يدخل فيصلي ركعتين، وكان يصلي بالناس المغرب، ثم يدخل فيصلي ركعتين، ويصلي بالناس العشاء، ويدخل بيتي فيصلي

ركعتين، وكان يصلي من الليل تسع ركعات فيهن الوتر، وكان يصلي ليلاً طويلاً قائمًا، وليلاً طويلاً قاعدًا، وكان إذا قرأ وهو قائم؛ ركع وسجد وهو قائم، وإذا قرأ قاعدًا؛ ركع وسجد وهو قاعد، وكان إذا طلع الفجر؛ صلى ركعتين". (أخرجه مسلم ١٧٣٣).

وجه الدلالة من حديثي عائشة رضي الله عنها إثبات زيادة ركعتين في سنة الظهر القبلية عما ورد في حديث ابن عمر رضي الله عنهما، وزيادة الثقة مقبولة، وبخاصة أنها زوج النبي صلّى الله عليه وسلم وهي أدرى بحاله من غيرها، ويزيد الأمر قوة أن الثابت من سنته صلّى الله عليه وسلم أنه كان يصلي النوافل في بيته.

قال أبو عيسى الترمذي: "والعمل على هذا عند أكثر أهل العلم من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم ومن بعدهم؛ يختارون أن يصلي الرجل قبل الظهر أربع ركعات، وهو قول سفيان الثوري، وابن المبارك، وإسحاق، وأهل الكوفة. (انظر سنن الترمذي في التعقيب على الحديث رقم ٤٢٤).

قال الحافظ ابن حجر رحمه الله: "قال الداودي: وقع في حديث ابن عمر "أن قبل الظهر ركعتين". وفي حديث عائشة "أربعًا"، وهو محمول على أن كل واحد منهما وصف ما رأى. قال: ويحتمل أن يكون نسي ابن عمر ركعتين من الأربع. قلت: هذا الاحتمال بعيد، والأولى أن يُحمل على حالين: فكان تارة يصلي ثنتين وتارة يصلي أربعًا، وقيل: هو محمول على أنه كان في السجد يقتصر على ركعتين وفي بيته يصلي أربعًا، ويحتمل أن يكون يصلي إذا كان في بيته ركعتين، ثم يخرج إلى المسجد فيصلي ركعتين، فرأى ابن عمر ما في المسجد دون ما في بيته، واطلعت عائشة على الأمرين. (فتح الماري: ٤/٨٠٠).

وللحديث بقية عن صلاة التطوع، إن شاء الله تعالى.

Upload by: altawhedmag.com

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون



# دروس من غنزوة تبوك

تبوك

الحمد لله الذي له مقاليد السماوات والأرض، يحيي ويميت وهو على كل شيء قدير، والصلاة والسلام على البشير النذير وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد: فموضوعنا اليوم مستفاد من غزوة تبوك ومن تعقيبات القرآن الكريم على هذه الغزوة، وسيورة براءة أو سيورة التوبة جل حديثها عن غزوة تبوك؛ فقد نزلت السورة تواكب هذه الغزوة العظيمة عند الإعداد لها وفي أثنائها، وبعد عودة النبي صلى الله عليه وسلم وجيشه المبارك الميمون منها، وهكذا عادة القرآن حين يواكب مسيرة الدعوة موجها ومرشدا ومثبتا للعزائم ومثنيا على الجهود الصادقة، ومبينًا الأخطاء التي وقعت وداعيًا إلى تلاشيها في المستقبل وفاضحًا خبايا قلوب المنافقين، وما انطوت عليه من حقد دفين على الإسلام والمسلمين ومحذرًا من مسالكهم الملتوية وموالاتهم لأعداء الإسلام، ونحن قد سبق لنا الحديث عن غزوة تبوك التي وقعت في العام التاسع الهجري وكانت بدايتها في شهر رجب من ذلك العام، وتحدثنا عن أسبابها ونتائجها وبعض الدروس المستفادة منها.

لكن حديثنا اليوم مع التعقيب القرآني الكريم على أحداث هذه الغزوة في قوله تعالى: ( بَتَأَيُّبًا الَّذِينَ مَامَنُوا الْقُوْلِ اللهُ وَكُوْنُوا مَمَ السَّندِقِينَ )



(التوبة:١١٩).

وهذا نداء وأمر للأمة الإسلامية بأسرها منذ فجر الدعوة إلى أصحاب النبي والى السلمين في كل زمان ومكان إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها. وهذا التوجيه القرآني يشمل أمرين: ١- تقوى الله.

٢- أن يكونوا مع الصادقين.

والصدق لا شك من أهم صفات المتقين، لكن القرآن الكريم أفرده هنا لبيان أهميته ومكانته، ولاحظ قوله تعالى: (كونوا مع الصادقين)، ولم يقل، كونوا صادقين، والمقصود من ذلك أن القرآن أعطانا أمثلة واقعية للصادقين في هذه الغزوة، وطلب منا أن نكون مثلهم، وأن نتأسى بهم؛ فهذه أمثلة عملية وقدوة حسنة علينا أن نتأسى بهم. والصادقون الذين أشارت إليهم الآية هنا ثلاث هئات.

#### ١- الفئة الأولى:

هم الذين صدقوا في بيع أنفسهم وأموالهم لله كما جاء في قوله تعالى: (إنَّ اللَّهُ أَشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ اَنْشَسَهُمْ وَأَمَوْلَكُمْ بِأَنَ لَهُمُ الْمَحَنَّةُ يُقَنِيلُونَ فِ سَبِيلِ اللَّهِ فَيَّمْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعَدًا عَلَيْهِ حَمَّا فِ التَّرْبَنَةِ وَٱلْإِنْجِيلِ وَٱلْتُمْرَةَانَ وَمَنْ أَوْفَ بِمَهْدِهِ مِنَ اللَّوْفَاسْتَبْشُرُوا بِبَعِكُمُ الَذِي بَايَعُمُ بِهِ. وَذَلِكَ هُوَ ٱلْفُوْزُ

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

#### الْعَظِيمُ ) (التوبة: ١١١).

ومما لا شك فيه دخول الذين شاركوا وسارعوا للمشاركة في غزوة تبوك بأموالهم وأنفسهم أمثال أبي بكر رضي الله عنه الذي شارك بماله ونفسه، وجاء بماله كله ووضعه أمام النبي صلى الله عليه وسلم، فقال له النبي: (ما تركت لأهلك؟) قال: تركت لهم الله ورسوله.

فقبل منه النبي؛ لأنه يعلم درجة إيمان أبي بكر وصدقه.

وجاء عمر بنصف ماله، والحديث عن زيد بن أسلم عن أبيه قال: سمعت عمر بن الخطاب رضي الله عنه يقول: أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم أن نتصدق (أي: في غزوة تبوك)، فوافق ذلك مالاً عندي. فقلت: اليوم أسبق أبا بكر إن سبقته يومًا. قال: فجئت بنصف مالي، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم (ما أبقيت لأهلك؟) قلت: مثله، وأتى أبو بكر بكل ما عنده فقال: (يا أبا بكر، ما أبقيت لأهلك؟) قال: أبقيت لهم الله ورسوله، فقلت: والله لا أسبقه إلى شيء أبدًا). (والحديث رواه أبو داود، والترمذي، وحسنه الألباني).

وكذلك جاء عبدالرحمن بن عوف بألفي درهم وهي نصف ماله، وجاء في سنن الترمذي من حديث عبدالرحمن بن سمرة أن عثمان رضي الله عنه جاء بألف دينار من الذهب فنثرها بين يدي رسول الله صلى الله عليه وسلم. هذا غير ما أعدّه من العتاد والسلاح. وغيرهم كثير تسابقوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله.

وينسحب هذا الوصف على كل من شارك في غزوة تبوك بنفسه وماله، كذلك ينسحب على المهاجرين الذين أُخرجوا من ديارهم وأموالهم يبتغون فضلاً من الله ورضوانًا وينصرون الله ورسوله، وهم الذين ذكرهم الله سبحانه في وترمن تعالى: (للْنُقَرَّمَ ٱلْمُهَجِينَ ٱلَذِينَ أُخْرِجُوا مِن وبترمِم

وَأَمْرَلِهِمْ يَبْعَنُونَ فَضَلًا مِنَ ٱللَّهِ وَرِضْوَنًا وَيَضُرُونَ ٱللَّهُ وَرَشُولُهُمْ أَوْلَيَكَ هُمُ المَندِقُونَ ) (سورة الحشر: ٨). ويدخل في هذا الوصف من عرفهم الله سبحانه دقعاه: ((نَّ كَالَّهُ ثُرُبُ اللَّهُ ثُرُبُ اللَّهُ مَنْ عَرَفهم اللهُ

بقوله: (إِنَّمَا ٱلْتَوْمِنُونَ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ، ثُمَّ لَمَّ يَرْتَابُوا وَجَهَدُوا بِأَمُولَهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلمَتَنِدِقُونَ ) (الحجرات: ١٥).

وهذا حالهم عند النفير للجهاد والمشاركة فيه بالنفس والمال، وفي حال السلم استقاموا على منهج الله كما وصفهم سبحانه وتعالى بقوله: (التَتَبُورَنَ الْمَنْبُدُونَ الْمَنْمُونَ بِالْمَعْرُونَ وَالتَاهُونَ عَنِ ٱلْمُنْصَرِ وَٱلْحَنُوْطُونَ لِمُدُودِ اللَّهُ وَبَنْمِ الْمُزْمِنِينَ) (التوبة: ١١٢).

هؤلاء هم الفئة الأولى من الصادقين، وقد أثنى الله سبحانه عليهم بقوله: (وَالتَّعُوْثَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِنَ وَٱلْأَسَارِ وَٱلَّذِينَ ٱنَّبَعُوهُم بِاحْسَنِ رَضِي اللَّهُ عَنَهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَآعَدَ هُمْ جَنَنِ تَجَعُرُهُم بِاحْسَنِ رَضِي اللَّهُ خَلِينَ فِيما آبَداً ذَلِكَ ٱلْفَوْرُ ٱلْطَيْمُ ) (التوبة: ١٠٠). وأنت تلاحظ أن هذه الفئة ممتدة من جيل الصحابة رضي الله عنهم إلى من تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

٢-الفنة الثانية، المستحقة لوصف الصدق في تبوك، وهم أولئك الذين نزل فيهم قوله تعالى: (وَلا عَلَى ٱلَّذِينَ إِذَا مَا أَتَوَلَدُ لِتَحْمِلَهُمُ قُلْبَ لَآ أَحِدُمَا أَحْمِلُكُمْ عَلَيْهِ نَوَلُوا وَأَعْبُنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ حَزَنًا أَلَّا يَجَدُوا مَا يُنفِقُونَ ) (التوبة: ٩٢)؛ فهؤلاء الذين لا يجدون ما ينفقون في سبيل الله، ولا يملكون عتادًا ولا وسيلة تنقلهم من المدينة إلى تبوك، وهي مسافة طويلة، ولم يكن عند النبي صلى الله عليه وسلم ما يحملهم عليه من خيل ولا ركاب فتولوا يعصرهم الحزن والألم من حرمانهم من المشاركة في الجهاد؛ فهؤلاء بإخلاصهم وصدق نواياهم شاركوا المسلمين المجاهدين فعلا وهم الذين أخبر عنهم النبي صلى الله عليه وسلم بقوله فيما رواه البخاري عن أنس رضي الله عنه قال: "رَجَعْنَا منْ غَزْوَة تَبُوكَ مَعَ النَّبِي صلى الله عليه وسلم فقال: إن أقوامًا خلفنا بالمدينة مَا سَلَكْنَا شَعْباً وَلاَ وَادَياً إِلاَّ وَهُمْ مَعَنَّا، حبسهم العدر"

فهؤلاء بإخلاصهم لله ونياتهم الصالحة شاركوا المجاهدين في الأجر؛ بسبب عدم استطاعتهم الذهاب معهم، فهم شاركوا المجاهدين في الأجر كأنهم معهم. وهكذا كل صادق في نيته نوى خيرًا ولم يستطع فعله بسبب خارج عن إرادته. ٣- الفنة الثالثة:

من الصادقين الذين أمرنا الله أن نكون منهم

٨٤ التوحيد رجب ١٤٤٠ ه - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

هؤلاء الثلاثة الذين ذكرهم الله سبحانه في قوله:

#### (وَعَلَى النَّلَنَةِ ٱلَّذِينَ خَلِقُوا حَتَّى إِذَا صَاقَتْ عَلَيْهُمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَجُبَتْ وَصَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنْشُسَهُمْ وَظَنُّوا أَنْ لَا مَلْحَاً مِنَ اللَّهِ إِلَا إِلَيْهِ ثُمَرَ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوُوا إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ النَّوَابُ الرَّحِيدُ ) (التوبة: ١١٨).

وهـ وَلاء الثلاثة هم، كعب بن مالك، وهلال بن أمية، ومرارة بن الربيع. وقد تخلّفوا عن الغزوة كسلاً دون أن يكون عندهم عذر مقبول، لكنهم لم يفعلوا كما فعل المنافقون حين جاؤوا إلى رسول الله بأعذار كاذبة ويحلفون الأيمان الكاذبة، وينتحلون المعاذير لرسول الله عن مسبب تخلفهم، فأعرض عنهم النبي صلى الله عليه وسلم وترك حسابهم على الله، وقد نزل فيهم قوله تعالى: (سَنَزُرُونَ إلَيْكُمُ إذَا رَجَعْتُر أَنْبَار صُمْ وَسَرَى الله عملكمُ وَرَسُولُهُ ثُمَ تُرَدُونَ إلى عنيل الذيب والشهدة عملكم ورسُولُهُ ثم تُرَدُونَ إلى عنيل النوبة، ٤٤).

وهكذا فضحت السورة كذب المنافقين، وكشفت ما كمن في صدورهم، ولذلك كان من أسمائها (الفاضحة). أما هؤلاء الثلاثة من المؤمنين فلم يكذبوا الله ورسوله وصدقوا وبينوا؛ لأنهم يعلمون أن الله يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور، وهكذا يروي كعب بن مالك فيما اتفق عليه الشيخان يروى قصته في حديث طويل نقتطف منه جزءًا يسيرًا بعد أن نزلت البشرى من الله بالتوبة عليه وعلى صاحبيه بعد خمسين يومًا من الابتلاء، وقد اعتزلهم مجتمع المدينة بأسره بأمر النبي حتى تم التفريق بينهم وبين زوجاتهم. وجاء مالك بعد أن نزلت توبته من الله في الآيات التي سبق ذكرها جاء مالك ليسلم على النبى ويسمع منبه مشافهة قال: " فَانْطَلَقْتُ إِلَى النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ فَإِذَا هُوَ جَالُسُ فِي الْسَجِد وَحَوْلُهُ الْسُلمُونَ وَهُوَ يُسْتَنِيرُ كَاسْتَنَارَةِ الْقَمَرِ، وَكَانَ إِذَا سُرَّ بِالْأَمْرِ اسْتَنَارَ، فَجِنْتُ فَجَلَسْتُ بَيْنَ يَدَيْهُ، فَقَالَ: أَبْشَرْ يَا كَعْبُ بِّنَ مَالِكَ بِخَيْرِ يَوْمِ أَتَّى عَلَيْكَ مُنْذُ وَلَدَتْكَ أَمُّكَ. فَقَلْتُ: يَا نَبِي اللَّهُ أَمِنْ عند الله أم من عندك؟ قَالَ: بَلْ منْ عند الله

ثُمَّ تَلا هَؤَلاء الْآيَات «لَقَدْ تَابَ الله عَلَى النَّبِيُّ وَالْمُاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ فِي سَاعَة الْعُسْرَة «حَتَّى بَلَغ» إنَّ الله هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ» قَالَ: وَهَيِنَا أَنْزِلْتُ أَيْضًا «اتَقُوا الله وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ، قَالَ؛ قَلْتُ يَا نَبِيَّ الله إنَّ منْ تَوْبَتِي أَنْ لا أَحَدُثُ إِلَّا صَدْقًا وَأَنَّ أَنْخَلِعُ مَنْ مَالِي كُلُّه صَبِهَةَ إلى الله وَإِلَى رَسُوله. فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: أَمُسِكَ عَلَيْكَ بَعْضَ مَالكَ فَهُوَ خَيْرُ لَكَ. فَقَلْتُ فِإِنَّى أَمْسِكَ سَهْمِيَ الَّذِي بِخَيْبَرَ، قَالَ: فَمَا أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَى نَعْمَةُ بَعْدَ الْإِسْالَامِ أَعْظَمَ في نفسي منْ صدْقى رَسُولُ الله صَلَّى اللَّه عَلَيْه وُسَلَّمَ حِينَ صَدَقتَهُ أَنَا وَصَاحِبَايَ، وَلا نَكُونُ كَنْبُنِنَا هُهَلَكْنَا كَمَا هَلَكُوا، وَإِنِّي لأَرْجُو أَنْ لا يَكُونَ الله أَبْلَى أَحَدًا فِي الصَّدْقَ مَثْلَ الَّذِي أَبْلَانِي مَا تَعَمِّدْتَ لَكَذَبَة بَعْد، وَإِنِّي لأَرْجُو أَنْ يَحْفَظْنِي الله فيمًا بَقَى ".

وهكذا كل من وقع منه تقصير أو قارف ذنبًا صغيرًا كان أو كبيرًا، ثم صدق مع الله في توبته ههو يدخل تحت مسمى الصادقين؛ لأن الله سبحانه وتعالى وصف المتقين بقوله: ( وَالَذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَحِمَّةً أَوْ طَلَمُوا اللَّهُ وَلَمْ يُعِرُوا عَلَ مَا يَذُنُونِهِمْ وَمَن يَعْفِرُ الذُونِ إِلَّا اللَّهُ وَلَمْ يُعِرُوا عَلَ مَا قَعَلُوا وَحُمْ يَعْلَمُونَ (() أَوَّ لَتَكَ جَزَاؤُهُمْ مَنْفِرَةً مِن دَيْهِمْ وَجَنَتُ عَمِوى مِن عَمِها الْأَبَدُ حَلَو عَلَي فِيمَا وَيَعْمَ أَجُرُ الْمَعِينِ ) (آل عمران ١٣٥ - ١٣٢).

وهكذا حال المؤمن في كل حالاته؛ يَصْدُق الله في جهاده، وفي نيته، وفي توبته، في قوله وعمله، وفي كل أحواله؛ متأسيًا بأصحاب النبي صلى الله عليه وسلم من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان إلى يوم الدين، وقد وجَّه الله عباده إلى استشعار حالة الصدق والثبات عليها في كل أوقاتهم، ومعنى هذا ألا يكونوا من المنافقين؛ لأن المنافقين هم أكذب الرحلق وهم الذين يعادون الله ورسوله ويعادون المؤمنين ويوالون أعداء الله في كل زمان ومكان هنحن الله هيهم: (مَن المؤونين رَبَالُ مَنقُوا مَا عَهَدُوا الله تعوذ بالله من ذلك ونسأله أن نكون ممن قال الله هيهم: (مَن المؤونين رَبَالُ مَنقولُ مَا عَهَدُوا الله تَبَدِياً حَلْلَهُ إلى (الأحزاب: ٢٣).

والحمد لله رب العالمين.

29

رجب ١٤٤ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

الأسرة المسلمة

# عام (۲۰۱۸) ومليون مطلقة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه. وبعد:

فإن الله سبحانه وتعالى خلق الإنسان، وهو الأعلم بما خلق، وبما أودع فيه من فطرة وغريزة، وفجور وتقوى، وهو الأعلم سبحانه بأدواء هذه النفوس وآفاتها، وما تحبه وما تكرهه في كل أطوار حياتها، كذلك فهو الأعلم جل وعلا بما يصلحها وما يفسدها، لذا كان لزاماً لمن أراد أن يورد نفسه موارد السعادة دنيا وآخرة؛ أن يتحرى منهج الصانع سبحانه القيوم القائم على كل نفس بما كسبت.

وباتباع منهج الله سبحانه وتعالى لمن أراد تأسيس الأسرة المسلمة فسيكون أساسها متينًا، وطريقها مستقيمًا. يكفل للأسرة السعادة في الدنيا، والفلاح في الآخرة.

وقد ذكرت جريدة اليوم السابع بتاريخ ٥ سبتمبر ٢٠١٧م، وكذلك بوابة الأهرام بتاريخ: ٤ فبراير ٢٠١٩م الإثنين أنه وفقًا للإحصاءات والبيانات الرسمية، في مستهل العام الجاري، فإن حالة طلاق واحدة تحدث كل ٤ دقائق، ومجمل الحالات على مستوى اليوم الواحد تتجاوز ٢٥٠ أكثر من عدة ساعات بعد عقد الزواج، إذ تشهد محاكم الأسرة طوابير طويلة من السيدات المتزوجات والراغبات في اتخاذ القرار الصعب في

#### يداد المحمل عبد الرحمن

حياتهن، بلجونهن إلى المحكمة المتخصصة في الأحوال الشخصية. وأن مصر الأولى عالميًّا في تعداد حالات الطلاق، فلماذا مصر الأولى عالميًّا في هذا؟ هل لأنها أم الدنيا؟ أم لأنها تحتضن أعلى وأعرق مؤسسة علمية دينية؟ أسئلة تحتاج إلى إجابات.

وإذا كان هذا عرضًا للمشكلة؛ فما الأسباب والعلاج؟

#### أسباب المشكلة:

#### ١- الإعلام الفاسد:

وهذا السبب يعد من أهم الأسباب وأخطرها ؛ حيث امتلأت بيوت المسلمين بأفلام لا تتسم بأدب ولا حشمة، ولا هدف نبيل محترم.

ومنذ زمن بعيد وأصحاب الأهواء يقولون؛ إن الأفلام تعالج مشاكل اجتماعية وغيرها، وكانوا يلحون بفرض هذه الفكرة وترويجها، على نفس طريقة المثل القائل: "إن الجمل طلع النخلة"، وكذب الواقع هذا المثل بفكرة: ها هو الجمل وها هي النخلة لا والواقع دليل قاطع، فقد كذب المغالطين الذين قالوا: إن الأفلام تعالج مشاكل اجتماعية. والسؤال الواقعي المهم المنطقي، ما هي المشاكل التي عالجها الإعلام بالأفلام؟ فالعكس هو الصحيح، فقد اكتظ المجتمع

توحيد رجب ١٤٤٠ ه - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

بالمشاكل المتفاقمة، المعقدة المتراكمة، وما ارتفاع حالات الطلاق إلى هذا المعدل المزعج المخيف إلا واحدة من الثمرات المُرَّة التي غرس شجرتها شياطين الإنس، وسقوها بماء وحي شياطين الجن، الذين (يُوحي بَعَضُهُمْ إِلَى بَعْضِ رُحُرُفَ ٱلْقَوَلِ غُرُورًا وَلَوْ شَاءَ رَبُّكُ مَا فَعَلُومُ فَذَرَهُمْ وَمَا يَغْتَرُونَ) (الأنعام: ١١٢).

فالأفلام والمسلسلات والمسرحيات الهابطة؛ في الوقت الذي يزعم تيارها وأصحابها أنهم يعرضون مشكلة وحلها، يكونون قد عرضوا على الناس بمختلف أعمارهم عشرات المشاكل، من تعليم الكذب والاحتيال والغش والخداع والاختلاط.

فقل لي بربك إذا كانت هذه الأفلام تُعرَض في اليوم والليلة مرات عديدة وأفلام متنوعة، وأشخاص غير الأشخاص، ثم استمر الناس على ذلك كأداة تسلية وترفيه أعوامًا عديدة، فكيف يكون الجيل بصحبة أجهزة وبرامج هي في الحقيقة أدوات ضلال وانحراف؟ لا

فهل سينكر المنحرفون أخلاقيًا ودينيًا ومنهجيًا ما آل إليه وضع المجتمع من كثرة الطلاق وتعسر الزواج وانتشار زواج السر وكثرة اللقطاء وازدياد العنوسة، مما يسبب انتشار الفاحشة، وبعد ذلك يحسبون أنهم مهتدون.

ثانيًا: تنحية الدين عن قيادة الناس وحكمهم:

فالمقولة المنتشرة في حياة أكثر الناس في مراحل تعليمهم، وجوانب كثيرة من حياتهم، أن الدين مادة غير أساسية.

#### الدين ضرورة قصوى:

ولقد خلق الله عز وجل الإنسان لعبادته فقال تعالى: «وَما خَلَقْتُ الَحِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ، مَا أُرِيدُ مَنْهُمْ مِنْ رَزَقَ وَما أُرِيدُ أَنَّ يُطْعمُونَ». الذاريات ٥-٧٥. وكَرَمُه على سائر المخلُوقات؛ فقال تعالى: « وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِ ءَادَمَ وَحَلَّتُهُونِ الْبَرَ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْتَهُمْ مِنَ الطَّنِيْتِ وَفَعَلَنَهُمْ عَلَ صَعْبِ مِنَنْ غَلَقًا تَسْعِيلًا » (الإسراء: ٧٠). وخلقه في أحسن تقويم، قال تعالى: « لَقَدْ عَلَقًا الإسْنَ فِ آَصَى تَقْبِي » (التين: قال تعالى: « لَقَدْ عَلَقًا الإسْنَ فِ آَصَى تَقْبِي » (التين: تشهيلًا » (الإسراء: ٤٠). وخلقه في أحسن تقويم، قال تعالى: « لَقَدْ عَلَقًا الإسْنَ فِ آَصَى تَقْبِي » (التين بها الإنسان ليحقق الغاية التي خُلق من أجلها بها الإنسان ليحقق الغاية التي حُلق من أجلها وهي عمارة الأرض. قال تعالى: «مَوَ أَسْنَا كُمْ مَنَ الأَرْضِ

(هود: ۲۱).

فالإنسان هو المخلوق الوحيد الذي كلفه الله جل وعلا بعمارة الأرض، وذلك أن أبانا آدم عليه السلام لما أكل من الشجرة التي اختدره الله تعالى بعدم الأكل منها هو وزوجه حواء بوسوسة الشيطان لهما؛ أخرجهما الله تعالى من الحنة وأهبطهما إلى الأرض،: « وَقُلْنَا اَهْبِطُواْ بَعْضَكُمْ لِبَعْض عَدُونٌ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْلَقَرٌ وَمَتَعُ إِلَى حِينِ > (البقرة: ٣٦). إلا أنه سبحانه وتعالى لم يترك الإنسان هائمًا على وجهه في هذا العالم بل جعل له منظومة من العقائد، والمفاهيم، والأحكام، والأخلاق والتي تندرج جميعها تحت الدين، وهي في مجملها الهدى والمنهج والدين الذي ينظم حياة الإنسان ويجعله يحقّق الغاية من خلقه، «قُلْنَا ٱهْبِطُوا مِنْهَا جَمِعاً فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاىَ فَلَا خُوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يُحرَنُونَ» (البقرة: ٣٨). وبهذا المنهج ضمن الله تعالى لمن استقاموا عليه ألا يضل ولا يشقى، فقال جل شأته: «فَإِمَّا يَأْنِينَكُم مِّنِّي هُدَى فَمَنِ أَتَّبِع هُدَاى فَلَا يَضِلٌ وَلا يَشْعَى» (طه: ١٢٣). وجعل الله سبحانه وتعالى ضمان العيش الرغد والماء الغدق من وراء الاستقامة على أمره سبحانه وتعالى فقال جل شائه: «وَأَلُّو ٱسْتَقَدَمُوا عَلَى ٱلظَّرِيقَةِ لَأُسْتَقَيْنَهُم مَّاةً غَدَقًا (٢) لِنَفْنِنَهُ فِيه » (الجن: ١٧، ١٦).

### قال مقاتل في تفسيره:

«رَأَلَو اسْتَقَمُوا عَلَى الطَّرِيقَةِ لَأَسْتَيْنَهُم مَّاءً عَدَقًا»- (الحِن: (١٦) يعني كثيرًا من السماء، وهو المطر- بعد ما كان رفع عنهم المطر سبع سنين- فيكثر خيرهم، «لَنَفْتَنَهُمْ فيه»: يقول: لكي نبتليهم فيه بالخصب والْخير، كقُولُه تعالى في سورة الأعراف: «وَلَوْ أَنَّ أَهُلُ الْقُرى آمَنُوا»؛ يقول: صدَّقوا، «وَاتَقَوْا لَفَتَحْنا عَلَيْهِمْ بَرَكات منَ السَّماء» يعني المطر «وَالأَرْض»: يعني به النبات. تفسير مقاتل بن سليمان (٤/ يعدي).

وية المقابل توعد الله تعالى وهدد العرضين عن ذكره وهديه بالمعيشة الضيقة الضنكة، التي لا سعادة فيها ولا خير حتى إنك لتجد كثيرًا من الناس استخدموا مصطلحًا محدثًا ما هو إلا تعبير عن هذا الضيق والضنك، يقول الرجل، أنا مخنوق، وتقول المرأة، أنا مخنوقة، والآية الكريمة عبرت عن هذا في قوله تعالى، وَمَنْ أَغْرَضَ مَنْ فِصْرِى فَإِنَّ

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد ٥١

#### لَهُ مَعِيشَةُ صَنكا وَتَعَشَّرُهُ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ أَعْمَى () قَالَ رَبِّ لَمَ حَشَرَتِي أَعْمَى وَقَدْكُتُ بَصِيرًا () قَالَ كَذَلِكَ أَنتَكَ اَيَنَنَا فَنَسِينَهَا وَكُذَلِكَ الَيْقِ لُنَّتِي ، (طه: 112-111).

وفي قوله أيضًا: وَمَن يُعْرِضْ عَن ذَكْرٍ رَبِّهِ. يَسْلُكُهُ عَذَابًا صَعَدًا .. الجن/١٧ . يعني شدة العذاب الذي لا راحة له.

فأي إنسان على وجه الأرض لا يستطيع أن يعيش دون وجود الدين، فحاجة البشرية إلى الدين كحاجة الأرض إلى الماء، فهو بالنسبة لهم أهمَ من أيَ شيء في هذه الحياة.

#### نماذج من أصحاب الديانة عند الخلافات:

١- جميلة بنت أبَيَ، عن ابن عباس رضي الله عنهما أن امرأة ثابت بن قيس رضي الله عنه أتت النبي صلى الله عليه وسلم، فقالت: يا رسول الله، ثابت بن قيس، ما أعتب عليه في خلق ولا دين، ولكني أكره الكفر في الإسلام، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أتردين عليه حديقته؟» قالت: نعم، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «اقبل الحديقة وطلقها تطليقة». (صحيح البخاري ح٢٧٣٥).

وامرأة ثابت اسمها جميلة بنت أبي بن سلول. كرهت صورة زوجها لكنها لم تنكر عليه معاملته ودينه وخلقه فقالت: ما أعتب عليه ولا أعيبه ولا ألومه. لكنني أكره الكفر: أي أن أقع في أسباب سوء العشرة مع الزوج ونقصانه حقه ونحو ذلك. فأخبرها النبي صلى الله عليه وسلم أنها بذلك تختلع منه وهذا يستوجب أن ترد عليه مهره أعطاها إياه مهرًا لها عند الزواج، فوافقت بلا أدنى أعطاها إياه مهرًا لها عند الزواج، فوافقت بلا أدنى تردد، فأمر النبي عليه الصلاة والسلام زوجها بأن يأخذ منها الحديقة، ويطلقها تطليقة، يعني علقة واحدة رجعية.

#### فالصالحات قانتات:

قال ابن الجوزي رحمه الله تعالى: بلغني أنه كان ببغداد رجل بزاز له ثروة، فبينا هو في حانوته أقبلت إليه صبية فالتمست منه شيئًا تشتريه، فبينا هي تحادثه كشفت وجهها في خلال ذلك، فتحير، وقال: قد والله تحيرت مما رأيت، فقالت: ما جئت لاشتري شيئًا إنما لي أيام

أتردد إلى السوق ليقع بقلبي رجل أتزوجه وقد وقعت أنت بقلبي ولي مال، فهل لك في التزوج بي؟ فقال لها: لي ابنة عم وهي زوجتي وقد عاهدتها ألا أغيرها ولي منها ولد، فقالت: قد رضيت أن تجيء إلي في الأسبوع نوبتين فرضي وقام معها فعقد العقد ومضى إلى منزلها فدخل بها.

ثم ذهب إلى منزله فقال لزوجته: إن بعض أصدقائي قد سألني أن أكون الليلة عنده ومضى فبات عندها وكان يمضى بعد الظهر إليها.

فبقي على هذا ثمانية أشهر فأنكرت ابنة عمه أحواله، فقالت لجارية لها، إذا خرج فانظري أين يمضي فتبعتُه الجارية، فجاء إلى الدكان فلما كان الظهر قام، وتبعته الجارية وهو لا يدري إلى أن دخل بيت تلك المرأة، فجاءت الجارية إلى الجيران فسألتهم، لمن هذه الدار؟ فقالوا، لصبية قد تزوجت برجل تاجر بزاز. فعادت إلى سيدتها فأخبرتها، فقالت لها، إياك أن يعلم بهذا أحد، ولم تُظهر لزوجها شيئًا.

فأقام الرجل تمام السنة ثم مرض ومات، وخلف ثمانية آلاف دينار، فعمدت المرأة التي هي ابنة عمه إلى ما يستحقه الولد من التركة وهو سبعة آلاف دينار فأفردتها، وقسمت الألف الباقية (الثُمُن) نصفين وتركت النصف في كيس، وقالت للجارية، خذي هذا الكيس واذهبي إلى بيت المرأة، وأعلميها أن الرجل مات، وقد خلف ثمانمائة آلاف دينار، وقد أخذ الابن سبعة آلاف بحقه، وبقيت ألف فقسمتها بيني وبينك وهذا حقك، وسَلَمِيه إليها.

فمضت الجارية فطرقت عليها الباب ودخلت، وأخبرتها خبر الرجل وحدثتها بموته وأعلمتها الحال، فبكت وفتحت صندوقها وأخرجت منه رقعة وقالت للجارية: عودي إلى سيدتك وسلّمي عليها عني وأعلميها أن الرجل طلقني وكتب لي براءة، وردي عليها هذا المال فإني ما أستحق في تركته شيئًا. فرجعت الجارية فأخبرتها بهذا الحديث. انتهى من صفة الصفوة (١/ ٥٨٠). إنها الديانة والخوف من الله تعالى.

هل يستفيد بذلك أهل هذا الزمان؟ إن ع ذلك لذكرى لن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد.والحمد لله العزيز الحميد.



فتغنبوا الداعية من القا 11 الحلقة (٢٢٥)

اعداد 🖾 علي حشيش

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، ومما ساعد على انتشارها وجودها في كتب السنة الأصلية، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

#### أولا: أسباب ذكر هذه القصة:

أ- إن هذه القصة لا تليق بأخلاق المسلم العادي، فكيف بخاتم النبيين محمد صلى الله عليه وسلم صاحب أعظم خلق، المخاطب من الله بقوله تعالى: ( وَإِنَّكُ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ » (القلم: ٤)، وكأن الخلق العظيم أصبح مطية ذلولا اعتلاها النبي صلى الله عليه وسلم.

<sup>۲</sup> - وإن تعجب فعجب أنك ترى في هذه القصة التي سنكشف عن عارها ونبين عوارها، ترى أنَّ زيد بن حارثة يقرع باب النبي صلى الله عليه وسلم وهو في بيت عائشة رضي الله عنها فيقوم إليه النبي صلى الله عليه وسلم عريانًا، من أجل ذلك سنقوم بتخريج وتحقيق هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة الواهية، ونبين أنه حديث منكر في حق إمام الخلق النبي صلى الله عليه وسلم، فقد أخرج الإمام البخاري في «صحيحه» وسلم، فقد أخرج الإمام البخاري في «صحيحه» والإمام مسلم في «صحيحه» (ح٢٣٢٠) في كتاب «الفضائل» من حديث أبي سعيد الخدري قال: «كان النبي صلى الله عليه وسلم أشد حياء من العذراء في خدرها».

<sup>7</sup>- إن وجود مثل هذه القصة في كتب السنة الأصلية تجعل الحاقدين ومن في قلوبهم مرض من المستشرقين والوجوديين وكل من قلّدهم وسارفي فلكهم ممن غرَّهم بريق الثقافة العربية يفتري على خاتم النبيين محمد صلى الله عليه وسلم بمثل هذه القصص، بل أصبحت لهم برامج في بعض القنوات ومن جهلهم بذكرهم لكتب السنة التي توجد بها مثل هذه القصص يظنون أنهم على شىء؛ ذلك لعدم درايتهم بالصناعة

التوحيد

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

الحديثية لا يفرقون بين التخريج والتحقيق، فيتوهمون من مجرد العزو لإمام من أئمة الحديث الصحة ولا تلازم بينهما إلا إذا كان العزو للإمامين البخاري ومسلم في صحيحيهما أو أحدهما، أما العزو لغيرهما فلا بد من التحقيق لمعرفة المقبول من الحدود، وهي ثمرة علم الحديث التطبيقي.

قال الإمام السيوطي في «ألفيته»:

علم الحديث ذو قوانين تحد يُدرى بها أحوال متن وسند فذانك الموضوع والمقصود أن يُعرف المقبول والمردود

#### ان يعرف المعبون والمردور ثانيًا: المتن:

رُوِيَ عن عائشة رضي الله عنها قالت: «قدم زيد بن حارثة اللدينة ورسول الله صلى الله عليه وسلم في بيتي فأتاه فقرع الباب، فقام إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم عريانًا يجر ثوبه، والله ما رأيته عريانًا قبله ولا بعده فاعتنقه وقبًله،.

#### ثالثًا: التخريج:

هذا الخبر الدي جاءت به القصة:

۱-أخرجه الإمام الحافظ أبو عيسى محمد بن عيسى بن سورة الترمذي المتوفى ۲۷۹ه في كتابه «سين الترمذي» (۷۲/٥) (ح۲۷۳۲) قال:

30

«حدثنا محمد بن إسماعيل، حدثنا إبراهيم بن يحيى بن محمد بن عباد المدني، حدثني أبي يحيى بن محمد، عن محمد بن إسحاق، عن محمد بن مسلم الزهري، عن عروة بن الزبير عن عائشة قالت: قدم زيد بن حارثة المدينة ورسول الله صلى الله عليه وسلم في بيته...، الحديث.

٢- وأخرجه أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله المعروف بابن عساكر المتوفى (٥٧١هـ) في «تاريخ دمشق» (٣٦٥/١٩). أخبرنا أبو عبد الله الخلال، أخبرنا إبراهيم بن منصور، أنبأنا أبو بكر بن المقرئ حدثنا أحمد بن محمد المصاحفي، حدثنا محمد بن إسماعيل البخاري، حدثنا أبي عن محمد بن إسحاق عن محمد بن مسلم

٣- وأخرجه الإمام أبو بكر محمد بن إبراهيم بن علي بن عاصم بن زاذان الأصبهاني الخازن المشهور بابن المقري المتوفى (٣٨٩هـ) في كتابه «الرخصة في تقبيل اليد» (ص٨٨) (ح٢٢) قال: حدثنا أحمد بن محمد الماحفي، حدثنا إبراهيم بن يحيى بن هانى، حدثنا أبي عن محمد بن إسحاق عن محمد بن مسلم

٤- وأخرجه محيي السنة أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء البغوي المتوفى (٥٩هـ) في كتابه «شرح السنة» (٢٩٠/١٢) (٢٩٢٧): أخبرنا عبد الواحد بن أحمد المليجي، أخبرنا أبو بن عبد الله بن الجراح المروزي، محمد بن محبوب التاجر، أخبرنا أبو العباس محمد بن أحمد بن محبوب التاجر، أخبرنا أبو عيسى محمد بن الترمذى) به.

٥- وأخرجه الإمام الحافظ أبو جعفر محمد بن عمرو بن موسى بن حماد العقيلي المكي المتوفى (٣٢٢هـ) في كتابه «الضعفاء الكبير» كتابه «الضعفاء الكبير» الترمذي بزيادة في المتن واهية يجعلون منها سببًا لهذه القصة الواهية قال:

حدثنا محمد بن أيوب، حدثنا إبراهيم بن يحيى بن محمد بن عباد بن هانئ الشجري، حدثنا أبي، عن محمد بن إسرحاق، عن الزهري، عن عروة عن عائشة، قالت: «بلغ رسول الله صلى الله عليه وسلم أن امرأة من بني فزارة يقال لها: أم قرفة جهزت ثلاثين راكبا من ولدها، وولد ولدها، فقالت: اقدموا المدينة فاقتلوا محمدا، فقال النبي

التوحيد رجب ١٤٤٠ ه - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

به.



٢- وأخرجه أبو عبد الله البغدادي الحسين بن إسماعيل بن محمد بن إسماعيل بن سعيد بن أبان الضبي المحاملي المتوفى (٣٣٠هـ) في كتابه «أمالي المحاملي» (ص١٨٣) (مالي المحاملي» (ص١٨٣) قال: حدثنا الحسين، قال: حدثنا عبد الله بن شبيب، حدثني أبراهيم بن يحيى، حدثني أبي عن محمد بن إسحاق الزهري به.

٧- وأخرجه الحافظ أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصفهاني المتوفى (٤٢٠هـ) في كتابه «دلائل النبوة» (ص٥٣٤)، ط. دار النفائس بيروت، (٢٢٤) قال: حدثنا القاضي أبو محمد بن أحمد بن إبراهيم، حدثنا براهيم بن يحيى بن محمد بن عباد بن هانئ الشجري، السحاق مولى ابن مخرمة، عن

الزهري عن عروة عن عائشة: وذكر قصة أم قرفة السابقة.

#### رابعًا: التحقيق:

نستنتج من التخريج الذي ذكرناه آنضًا أن الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجوه من طريق إبراهيم بن يحيى بن محمد بن عباد بن هانى الشجري عن أبيه عن يحيى بن محمد، عن محمد بن إسرحاق، عن الزهري، عن عروة، عن عائشة مرفوعًا، هذا سند تالف، وفيه علل:

العلة الأولى: يحيى بن محمد بن عباد:

١- ضعفه الإمام أبو حاتم الرازي، فقد قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل (١٨٤/٢/٤): «سألت أبي عن يحيى بن محمد بن هانئ المدني الشعري، فقال: ضعيف الحديث». اه.

٢- وقال الحافظ العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٢٠٥٦/٤٢٧/٤): بن محمد بن عباد بن هانئ الشجري عن محمد بن إسحاق في حديثه مناكير وأغاليط». وكان ضريرًا فيما بلغني أنه يُلَقَّن». اه.

٣- وقال الإمام الذهبي في «المدينان» (٢١١٨/٤٠٦/٤): «المدينان» (٢١١٨/٤٠٦/٤): «يحيى بن محمد بن عباد بن هانئ الشجري أبو إبراهيم عن ابن إسحاق، ثم نقل قول الإمام ابن أبي حاتم في يحيى وأقره،

ونقل قـول الحـافظ العقيلي وأقـره ثم نقل الحديث الذي جـاءت به هذه القصة بسند العقيلي، ثم قال: «هذا حديث منكر، تفرد به إبراهيم عن أبيه».

العلة الأخرى: محمد بن إسحاق وقد عنعن ولم يصرُح بالسماع:

۱- فقد أورد الحافظ ابن حجر في «طبقات المدلسين» المرتبة الرابعة رقم (٩) قال: «محمد بن إسحاق بن يسار المطلبي المدني صاحب المغازي مشهور بالتدليس عن الضعفاء والمجهولين، وعن شر منهم». اهه.

٢- قال الإمام أحمد بن حنبل: قدم ابن إسحاق بغداد، فكان لا يبالي عمن يحكي عن الكلبي وغيره. كذا في «التهذيب» (٣٨/٩)، وفي «تاريخ بغداد»

#### خامسا: الاستثناج:

نستنتج من التحقيق وبيان علل الحديث الذي جاءت به القصة أن القصة واهية وسندها تالف بالسقط في الإسناد، والطعن في الرواة.

١- أما عن السقط في الإسناد فكما بينا آنفًا: أنه سقط خفي وهو التدليس؛ حيث إن ابن إسحاق مدلس وقد عنعن.

٢- أما عن الطعن في الرواة فقد بينا آنفًا أن منهم من ضعًفه الأئمة وفي حديثه مناكير

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد ٥٥



وأغاليط، وكان ضريرًا يتلقن، ومنهم الكذاب الدجال المجلود فالقدر.

#### سادسا: تحسين الترمذي

#### ورد الذهبي عليه:

١- قال الإمام الترمذي في «السنن» (٧٢/٥) في حديث القصة (ح٢٧٣٢): «هذا حديث حسن غريب لا نعرفه من حديث الزهري إلا من هذا الوجه».

٢- فردً هذا التحسين الحافظ الذهبي في «الميزان» (٩٦١٨/٤٠٧/٤) وقال: «هذا حديث منكر تفرد به إبراهيم عن أبيه». اه.

٣- قلت: والحافظ الذهبي كما قال فيه الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٧٣): «هو من أهل الاستقراء التام في نقد الرجال». اه.

ولقد حكم الحافظ الذهبي بأن والحديث منكر، بعد استقراء تام للحديث ورجاله كما بينا آنفًا.

#### سابعًا: رد ابن عساكر على الترمذي دعوى التفرد:

١- قـال الإمـام الترمـذي في «السـنن» (٢٢/٥) في حديث القصة (ح٢٧٣٢): «هذا حديث حسن غـريب، لا نعرفه من حديث الـزهـري إلا من هذا الوجه». اه..

قلت: لقد بينا آنفًا رد الأئمة على دعوى التحسين، وهنا يرد

07

الحافظ ابن عساكر على الإمام الترمذي دعوى الفردية.

٢- قال الحافظ ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٣٦٥/١٩): «روى الترمذي- حديث القصة-عن محمد بن إسماعيل عن إبراهيم بن محمد بن يحيى وقال: حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من حديث الزهري إلا من هذا الوجه».

ثم قال: «وقد روى من وجه آخر من حديث الزهري »؛ حيث أخبرنا أبو بكر محمد بن عبد الباقي، أخبرنا الحسن بن علي، أخبرنا أبو عمر بن حيويه، أخبرنا عبد الوهاب بن أبي حية، أخبرنا محمد بن شجاع الثلجي، حدثنا محمد بن عمر الواقدي، حدثنا محمد بن يعني ابن أخي الزهري عن

ثامنًا: التحقيق لهذا الوجه الآخر: هـذا الـوجـه الآخـر الـذي أخرجه الحافظ ابن عساكر لا يزيد القصة إلا وهنًا على وهـن، وعلته محمد بن عمر الواقدي.

١- قال الحافظ المزي في «تسهديب الحمال» (٢٠٩٠/٩٧/١٧): «محمد بن عمر الواقدي روى عن محمد بن عبد الله بن مسلم ابن أخي الزهري وآخرين، وروى عنه محمد بن شجاع وآخرون، ثم نقل عن معاوية بن صالح:

أن أحمد بن حنبل قال: «الواقدي كذاب»، وعن يحيى بن معين: قال: «ليس بثقة»، وعن الحاكم قال: «ذاهب الحديث».

٢- وقال الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢٩٠/٢)؛ «محمد بن عمر بن واقد «محمد بن عمر بن واقد الواقدي كان ممن يحفظ أيام عن الثقات المقلوبات، وعن الأثبات المعضلات حتى ربما سبق إلى القلب أنه كان المعتمد سبق إلى القلب أنه كان المعتمد يكذبه، ثم أخرج بسنده عن علي بن المديني شيخ البخاري قال: الواقدي يضع الحديث». اه.

قلت: وبهذا يتبين أنه لا يُغتر بتعدد أوجه الحديث؛ قال الإمام ابن كثير في «اختصار علوم الحديث» (ص٢٢): «قال الشيخ أبو عمرو: لا يلزم من ورود الحديث من طرق متعددة أن يكون حسنًا؛ لأن الضعف يتفاوت فمنه ما لا يزول بالمتابعات، يعني لا يؤثر الكذابين والمتروكين». اه.

قلت: وما أوردناه هو تطبيق على هذه القاعدة العظيمة والنهوض بعلم الحديث التطبيقي الذي هو من أهداف هذه السلسلة.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

التوحيد رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

## 



قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

> اتفاق كلمة أهل السنة من أئمة الحديث والفقه على: إبطال تأويلات الأشاعرة لصفات (النزول والمجيء والإتيال) بحق الله تعالى

العالم الد. محمد عبد العليم الدسوقي

استاذ بجامعة الأزهر

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه ... وبعد : فمن غير من ذكرنا من أئمة أهل السنة ممن أجمعوا على إثبات صفات: (النزول والمجيء والإتيان) لله تعالى، نذكر من أئمتهم أيضاً؛ مسلم بن الحجاج ت٢٦١، فإضافة لما رويناه عنه في أبواب عدة يُثبت فيها صفة النزول لله تعالى، ذكر -رحمة الله- في كتاب (الإيمان) أيضاً كثيراً من هذه الأحاديث، منها؛ حديث الإتيان يوم القيامة وما فيه من التجلي وكلام الرب لعباده ورؤيتهم إياه، وحديث الجارية، وحديث: (بأخذ الجبار سماواته وأرضه بيده)، وحديث: (حتى وضع الجبار فيها قدمه)، وحديث: (المقسطون عند الله على منابر من نور عن يمين الرحمن وكلتا يديه يمين)، وحديث: (ألا تأمنونى وأنا أمين مَن في السماء)، وغيرها مما احتج بها "وذكرها ولم يتأولها .. ولو لم يكن معتقدًا لمضمونها لفعل بها ما فعل المتأولون حين ذكرها".. كذا نبه إليه صاحب (اجتماع الجيوش ص٩٥).

والإمام الترمذي (ت٢٧٩) في سننه ٢/ ٥٠. قال -عقب ما أخرجه من حديث أبى هريرة (إن الله يقبل الصدقة ويأخذها بيمينه فيربيها.. الحديث)-: "قال غير واحد من أهل العلم -في هذا الحديث وما يشبه هذا من الروايات من الصفات، و(نزول الرب كل ليلة إلى السماء الدنيا)- قالوا: تَثبتُ الروايات في هذا وبُوْمَن بها ولا يُتوهم، ولا يُقال؛ كيف؟؛ هكذا رُوى عن مالك وابن عيينة وابن المبارك، أنهم قالوا في هذه الأحاديث: (أمرُّوها بلا كيف)، وهذا قول أهل العلم من أهل السنة والجماعة؛ وأما الجهمية فأنكرت هذه الروايات وقالوا: (هذا تشبيه)، وفسروها على غير ما فسر أهل العلم .. قال إسحق بن راهويه: إنما يكون التشبيه إذا قال: (يد كيد أو مثل يدي) أو (سمع كسمع أو مثل سمعي)، فهذا التشبيه، وأما إذا قال كما قال الله: (يد وسمع وبصر)، ولا يقول: (كيف؟)، ولا يقول: (مثل سمع ولا كسمع)، فهذا لا يكون تشبيهًا عنده، وهو كما قال تعالى في كتابه: (لَسَ كَمَثْله، شَيْ أُوهُوَ ٱلسَّبِيعُ ٱلْمَصِيرُ) (الشورى/ ١١)". ه بتصرف.. وكان رحمه الله قد علق على حديث (نزوله تعالى كل ليلة إلى السماء الدنيا) بقوله:

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

"قد رُوي هذا الحديث من أوجه كثيرة"، وجعل يذكر الروايات المتعددة بألفاظها.

وأحمد بن عمرو بن أبي عاصم الشيباني قاضي أصبهان وصاحب التصانيف (ت٢٨٧)، قال: «جميع ما في كتابنا -كتاب السنة الكبير- من

الأخبار التي ذكرنا أنها توجب العلم: نحن نؤمن بها لصحتها وعدالة ناقليها، ويجب التسليم لها على ظاهرها، وترك تكلف الكلام في كيفيتها"، وذكر من ذلك: النزول إلى السماء الدنيا والاستواء على العرش، كذافي العلو ص ١٤٦.

وكذا الحافظ أبو العباس السَّراج (ت٣١٣)، وذلك قوله: "من لم يُقر ويؤمن بأن الله يعجب ويضحك، وينزل كل ليلة إلى السماء الدنيا فيقول: (من يسألني فأعطيه؟) فهو زنديق.. يستتاب، فإن تاب وإلا ضربت عنقه، ولا يُصلى عليه ولا يُدفن في مقابر المسلمين"، وعليه علق الذهبي في (العلو) بقوله: "قلت: إنما يكفر بعد علمه بأن الرسول صلى الله عليه وسلم قال ذلك، ثم إنه جحد ذلك ولم يؤمن به".. والحافظ أبو الحسن على بن عمر الدارقطني (ت ٣٨٥)، فقد جمع في كتابه (النزول) ستة وتسعين حديثا وأثرًا عن النبي وصحابته، كلها في إثبات نزوله تعالى وبطلان ما تأولته الأشاعرة.. والحافظ الحجة أبو نصر عبيد الله السجزي ت٤٤٤، قال في كتاب (الإبانة) -وقد نقله عنه الذهبي في (العلو)-: "أَنْمِتْنَا كَسَفِيانَ الثوري، ومالك، وحماد بن سلمة، وحماد بن زيد، وسفيان بن عيينة، والفضيل، وابن المبارك، وأحمد، وإسحاق: متفقون على أن الله بذاته فوق العرش، وعلمه بكل مكان، وأنه ينزل إلى السماء الدنيا، وأنه يغضب ويرضى، ويتكلم بما شاء" إ.ه.

وكان الإمام الحافظ أبو مسعود المعروف ب (كوتاه) (ت٥٥٣)، يقول -كما في السير٢٠/ (كوتاه) (ت٥٣٥)، يقول -كما في السير٢٠/ شيخه إسماعيل الحافظ، وأمره بالرجوع عنه، فما فعل"، قال الذهبي معلقاً: "ومسألة النزول: الإيمان به واجب، وترك الخوض في لوازمه أولى، وهو سبيل السلف، فما قال هذا –(نزوله بذاته)- إلا إرغامًا لمن تأوله وقال (نزوله إلى السماء بالعلم فقط).. نعوذ بالله من المراء في

الدين".

وفي رد بعض شبه من استنكر ذلك يقول الحافظ ابن رجب الحنبلي (ت٧٩٥) في كتابه: (فضل علم السلف على الخلف) ص٤٨: "اعترض بعض من كان يُعرف هذا على حديث النزول ثلث الليل الآخر، وقال: (ثلث الليل يختلف باختلاف البلدان، فلا يمكن أن يكون النزول في وقت معين)، ومعلوم بالضرورة من دين الإسلام قيح هذا الاعتراض، وأن الرسول أو خلفاءه الراشدين لو سمعوا من يعترض به لما ناظروه، بل وليادروا إلى عقوبته والحاقه بزمرة المخالفين المنافقين المكذبين"، كذا بما يعنى: وجوب التسليم والتصديق بكل ما جاء به صلى الله عليه وسلم، وأنه سبحانه قادر على فعل ذلك على الوجه الذي يريده، وأن النزول الثابت لله في الثلث الأخير من الليل، هو؛ على حقيقته اللائقة بالله، وهو: ما كان من علو، ولذ لك أورد المعترضون من أهل البدع على إثبات حقيقته: أنه يلزم منه أن يكون الله نازلا على الدوام، لما انقدح في أذهانهم من التشبيه، وهو غير لازم إذ (ليس) كَمِثْلِهِ سَي \* وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِرُ) (الشورى/ ١١)، ولما غاب عنهم من أنه سبحانه الفعَّال لما يريد. أ-أئمة الفقه إلى جانب أئمة الحديث ...

#### على إثبات نزوله تعالى وإتيانه ومجيئه:

هذا، وقد جاء عن محمد بن نصر الفقيه ت٢٩٥ قوله -فيما ذكره الذهبي في السير ١٣/ ٥٤٧، والعلو ص١٥٦-: "النزول معقول، والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسوال عنه بدعة".

كما جاء عن عبد الله بن أبي زيد القيرواني المعروف بـ (مالك الصغير) ت٣٨٦ - في رسالته المشهورة (باب ما تنطق به الألسنة وتعتقده الأفئدة من واجب أمور الديانات)، وتحت عنوان: (فصل فيما اجتمعت عليه الأمة من أمور الديانة من السنن التي خلافها بدعة وضلالة)-قوله: "وأنه يجيّ يوم القيامة - بعد أن لم يكن جائيا- والملك صفًا صفًا، لعرض الأمم وحسابها وعقابها وثوابها، فيغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء، وأنه يرضى ويحب التوابين، ويسخط على من كفر به، ويغضب فلا يقوم شيء لغضبه، وأنه

التوحيد / رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

فوق سماواته على عرشه دون أرضه، وأنه في كل مكان بعلمه، وإن له كرسيًّا كما قال: (وَسِعَ كُرْسِيَّهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ) (البقرة/ ٢٥٥)، وكما جاءت به الأحاديث: من (أن الله يضع كرسيه يوم القيامة لفصل القضاء)".. إلى أن قال: "وكل ما قدمنا ذكره، هو: قول أهل السنة وأئمة الناس في الفقه والحديث على ما بيناه، وكله قول مالك؛ فمنه منصوص من قوله، ومنه معلوم من مذهبه "ا.ه.

ومما كتبه القاضي عبد الوهاب بن نصر البغدادي المائكي ت٢٢٢ - في شرح قول ابن أبي زيد القيرواني (وأن الله يجيء يوم القيامة والملك صفاً صفا)-: "وهذا، لقوله تعالى: ( وَجَاءً رُفُكُ وَالْمَكُ معاًمعاً) (الفجر/ ٢٢)، فأثبت نفسه جائيًا، ولا معنى لقول من يقول: (إن المراد به: وجاء أمر ريك)، لأن ذلك إضمار في الخطاب حاجة بنا إليه، وليس المجيء الذي أضافه يزيله عن مفهومه، ويحيله عن ظاهره، لا حاجة بنا إليه، وليس المجيء الذي أضافه والتحرك والزوال وتفريغ الأماكن وشغلها؛ لأن ذلك من صفات الأجسام، والباري سبحانه لا يجوز عليه ذلك، ولكن ليس إذا استحال عليه ذلك وجب صرف الكلام عن حقيقته"ا.ه.

وفي شرح ما اختص بمجيئه تعالى يقول د. العباد في كتاب (قطف الجنى الداني) ص١٢٩: "مجيء الله يوم القيامة لفصل القضاء؛ من صفات أفعاله، يفعل ما يشاء ويحكم بما يريد، والقول في المجيء كالقول في سائر الصفات، من أنه على ما يليق بالله، من غير تكييف أو تمثيل، ومن غير تأويل أو تعطيل"، ثم ساق قول ابن كثير في تفسير آية: ( وَجَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلُكُ صَفًا صَفًا) (الفجر/ ٢٢): "يعنى لفصل القضاء بين خلقه، وذلك بعدما يستشفعون إليه بسيد ولد آدم، بعدما يسألون أولي العزم من الرسل واحدًا بعد واحد، فكلهم يقول: (لست بصاحب ذاكم)، حتى تنتهى النوبة إليه صلى الله عليه وسلم فيقول: (أنا لها، أنا لها)، فيذهب فيشفع عند الله في أن يأتى لفصل القضاء، فيُشفعه الله في ذلك، وهي أول الشفاعات، وهي المقام المحمود، فيجىء الرب لفصل القضاء كما يشاء، والملائكة

يجيئون بين يديه صفوفا صفوفا" . اه. ولفقيه المالكية في عصره الإمام ابن زَمَنين ت٣٩٩ قوله في (أصول السنة) ص٢٢٠ "ومن قول أهل السنة: أن الله ينزل إلى السماء الدنيا، ويؤمنون بذلك من غير أن يَحُدُوا فيه حدًا"، ثم ساق الأحاديث في ذلك، وذكر قول زهير بن عَبَاد: "كُلُ من أدركتُ من المشايخ: مالك، وسفيان، وفضيل، وابن المبارك، ووكيع كانوا يقولون: (النزول حق)، قال ابن وضاح: وسألت يوسف بن عدي عن النزول؟، فقال: (نعم، أُقَرُ به ولا أحدُ حدًا)، وسألت عنه ابن ثم قال: "وهذا الحديث بينَ أن الله على عرشه ثم قال: "وهذا الحديث بينَ أن الله على عرشه الله وفي غير ما حديث" إ.ه..

وللقاضي أبي يعلى محمد بن الحسين الفراء شيخ الحنابلة ت٥٨ قوله في (إبطال التأويلات) ص١٥٠ "قال أحمد في رسالته إلى مُسَدَد إن الله ينزل في كل ليلة إلى سماء الدنيا ولا يخلو منه العرش، فقد صرح أحمد بالقول بأن العرش لا يخلو منه، وهكذا القول عندنا في قوله: ( مَلْ يَظُرُونَ إِلاً آنَ يَأْتِهُمُ أَلَّهُ في طُلُل مَنَ وقوله: ( مَلْ يَظُرُونَ إِلاً آنَ يَأْتِهُمُ أَلَّهُ في طُلُل مَنَ النَسَاء) (البقرة/ ٢١٠) المراد به: مجيء ذاته لا على وجه الانتقال"، إلى آخر ما سبق أن نقلناه عنه تعليقًا على قول الامام أحمد.

#### ب-ابن سريج فقيه العراق يُثبت ضمن صفات الله الفعلية، صفات: النزول والدنو والتجلي:

وعن ترجمة ما دأب عليه السابقون الأولون من وجوب الإيمان بما سبق وغيره من سائر صفاته تعالى الخبرية والفعلية، وحملها على ظاهرها دون تأويل ولا تفويض لمعناها، ولا تشبيه ولا تكييف ولا تعطيل، ولا تمثيل يقول ابن سريج فقيه العراق ت٣٠٦ -وقد نقله عنه ابن قدامة في (ذم التأويل) والذهبي في (العلو) -: "حرام على العقول أن تمثل الله، وعلى الأوهام أن تحدّه، وعلى الألباب أن تصفه إلا بما وصف به نفسه في كتابه أو على لسان رسوله، وقد صح وتقرر واتضح عند

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

حميع أهل الديانة والسنة والجماعة من السلف الماضين، والصحابة والتابعين من الأئمة المهتدين الراشدين المشهورين الى زماننا هذا، أن حميع الآى الواردة في ذاته وصفاته، والأخبار الصادقة الصادرة عن رسول الله وفي صفاته التي صححها أهل النقل وقبلها النقاد الأثبات، بحب على الرء المسلم المؤمن الموفق؛ الإيمان بكل واحد منه كما ورد، وتسليم أمره إلى الله كما أمر، وذلك مثل قوله تعالى: ( هَلْ يَظْرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِبُهُمُ ٱللهُ في ظُلُل مِنَ ٱلْمُسَامِ) (المقرة/ ٢١٠)، وقوله: ( وَجَاءَ رَبُّكُ وَٱلْمَلَكُ صَفًا صَفًا) (الفجر/ ٢٢)، وقوله: (وَٱلْأَرْضُ جَبِيعًا فَبْضَبْتُهُ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ وَالشَمَوَتُ مَطْوِتَتُ بَعِينِهِ ) (الزمر/ ٦٧)، ونظائرها مما نطق به القرآن: كالفوقية والنفس واليدين، والسمع والبصر والكلام، والعين والنظر والإرادة، والرضا والغضب والمحية والكراهة، والعناية والقرب والبعد والسخط والاستحياء، والدنو كقاب قوسين أو أدنى وصعود الكلام الطبب اليه، وعروج اللائكة والروح إليه ونزول القرآن منه، وندائه الأنبياء عليهم السلام، وقوله للملائكة، وقيضه ويسطه .. ونوره وتجليه، والوجه وخلق آدم عليه السلام بيده، ونحو سماعه من غيره وسماء غيره منه، وغير ذلك من صفاته المتعلقة به المذكورة في الكتاب المنزل على نبيه.

وجميع ما لفظ به المصطفى من صفاته: كغرسه جنة الفردوس بيده وشجرة طوبى بيده وخط التوراة بيده، والضحك والتعجب، ووضعه قدمه على النار فتقول قط قط، وذكر الأصابع، والنزول كل ليلة إلى سماء الدنيا وليلة الجمعة وليلة القدر.. وكغيرته وفرحه بتوبة العبد واحتجابه بالنور وبرداء الكبرياء، وأنه ليس بأعور وأنه يُعْرض عما يكره ولا ينظر إليه، وأن كلتا يديه يمين، واختيار آدم قبضته اليمني، وأنه يوم القيامة يحثو ثلاث حثوات من جهنم فيدخلهم الجنة، و(لما خلق آدم مسح ظهره بيمينه فقيض قيضة فقال: هؤلاء للجنة ولا أبالي أصحاب اليمين، وقبض قبضة أخرى وقال: هذه للنار ولا أبالي أصحاب الشمال، ثم ردَّهم في صلب آدم)، وحديث القبضة التي (يُخرج بها من النار قومًا لم يعملوا خيرًا قط، عادوا حممًا فيُلقون

في نهر من الجنة يقال له نهر الحياة)، وحديث: (لا تقبحوا الوجه فإن الله خلق آدم على صورة الرحمن).

وإشبات الكلام بالجرف والصبوت وباللغات وبالكلمات وبالسور، وكالأمله تعالى لجبريل والملائكة وللرحم ولملك الموت ولرضوان ولمالك، ولأدم ولموسى ولحمد عليهم السلام، وللشهداء وللمؤمنين عند الحساب وفي الحنة، ونزول القرآن إلى سماء الدنيا، وكون القرآن في المصاحف، و(ما أذن الله لشيء كإذنه لنبي يتغنى بالقرآن)، وقوله: (الله أشد أذنا لقارئ القرآن من صاحب القينة إلى قينته)، وأن (الله بحب العطاس ويكره التثاؤب)، وفرغ الله من الرزق والأجل، وحديث ذبح الموت ومباهاة الله، وصعود الأقوال والأعمال والأرواح إليه، وحديث معراج الرسول ببدنه، وبيان نفسه ونظره الى الحنة والنار، وبلوغه العرش إلى أن لم يكن بينه وبين الله إلا حجاب العزة، وعرض الأنبياء عليه، وعرض أعمال الأمة عليه، وغير هذا مما صح عنه صلى الله عليه وسلم من الأخيار المتشابهة الواردة في صفات الله، ما بلغنا وما لم يبلغنا مما صح عنه. اعتقادنا فيه وفي الآي المتشابهة -يعنى من ناحية الكيف- في القرآن؛ أن نقبلها ولا نُرُدُها ولا نتأولها بتأويل المخالفين، ولا نحملها على تشبيه المشبهين، ولا نزيد عليها ولا ننقص منها، ولا نفسرها -يعنى تفسيرًا يخرجها عن ظاهر معناها كما كان يفعل أتباء جهم- ولا نكيفها، ولا نترجم عن صفاته بلغة غير العربية، ولا نشير إليها بخواطر القلوب ولا بحركات الجوارح، بل نطلق ما أطلقه الله ونفسر ما فسره النبي وأصحابه والتابعون والأئمة المرضيون من السلف العروفين بالدين والأمانة، ونجمع على ما أجمعوا عليه ونمسك عما أمسكوا عنه، ونسلم للخبر الظاهر والآية الظاهر تنزيلها، لا نقول بتأويل المعتزلة والأشعربة والجهمية واللحدة والحسمة والمشبهة والكرامية والمكيفة، بل نقيلها بلا تأويل ونؤمن بها بلا تمثيل، ونقول: الايمان بها واجب، والقول بها سنة، وابتغاء تأويلها بدعة"... وإلى لقاء آخر نستكمل الحديث.. والحمد لله رب العالمين.

التوحيد / رجب ١٤٤٠ ه - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

# لمسلمون وتحديات العصر

الحمد لله الذي أكمل لنا الدين، وأتم علينا النعمة، والصلاة والسلام على سيد المرسلين ونبي الأمة صلى الله عليه وسلم.

فَعَن ثَوبَان رَضِيَ اللَّه عَنهُ قَالَ، قَالَ رسول اللَّه صلى اللَّه عَلَيه وسلم، «يُوشكُ الأُمَمُ أَنْ تَدَاعَى عَلَيكُمْ كَمَا تَدَاعَى الأَكَلَّةُ إِلَى قَصْعَتَهَا». فقال قائل، ومن قلَّة تحن يومئذَ؟ قال، «بَلْ فقال قائل، ومن قلَّة تحن يومئذَ؟ قال، «بَلْ وَلَيَنْزِعَنَّ اللَّهِ مَنْ صُدُور عَدُوكُمُ المَهَابَة منكُمٌ، وَلَيتَذَهَنَ اللَّه يَ قُلُوبكُمُ الوَهَنَ». فقال قائل، يا رسولَ الله لاوما الوَهَن؟ قال، «حُبُّ الدُّنيَا وَكَرَاهِيَة المُوت». (صحيح أبى داود ٢٩٧٤).

هذا الحديث يعد من معجزاته صلى الله عليه وسلم وأعلام نبوته؛ إذ يخبر فيه النبي صلى الله عليه وسلم بما سيقع للأمة من بعده من فتن وأزمات، وبما تواجهه من أخطار وتحديات، وبما تعانيه من أدواء وأسقام، وذلك حتى تتمكن من الأخذ بأسباب العلاج والنجاة، لتسترد الأمة عافيتها، وتستعيد مجدها وتستأنف دورها في قيادة البشرية من جديد.

#### معانى مفردات الحديث:

(يوشك الأمم). أي يَقُرُب فِرَق الكفر وأمم الضَّلالة.



(أن تداعى عليكم). أي: تتداعى، بأن يدعو بعضهم بعضًا لمقاتلتكم، وكسر شوكتكم، وسلب ما ملكتموه من الدياروالأموال.

(كما تداعى الأكلة). أي: كما أنَّ الفئة الآكلة يتداعى بعضهم بعضًا إلى قصعتهم التي يتناولونها مِن غير مانع، فيأكلونها صفوًا مِن غير تعب.

(ومن قلّة). أي: أنَّ ذلك التَّداعي لأجل قلَّة نحن عليها يومئذ.

(كثير). أي: عددًا، وقليل مددًا.

(ولكنَّكم غُثَاء كغُثَاء السَّيل). ما يحملُه السَّيلُ من رغوة ومن هُتات الأُشياء التي على وجه الأرض؛ شبَّههم به لقلَّة شجاعتهم ودناءة قدرهم.

(ولينزعن). أي: ليخرجن.

(المهابة). أي: الخوف والرُّعب.

(وليقذفن). أي: وليرمينُ الله.

(الوَهن). أي: الضعف، وكأنه أراد بالوَهن ما يوجبه، ولذلك فسَّره بحبُ الدُّنيا وكراهة الموت. (وما الوَهن؟) أي: ما يوجبه وما سببه؟ قال الطيبيُّ رحمه الله: سوَالُ عن نوع الوَهن، أو كأنَّه

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

أراد من أي وجه يكون ذلك الوَهن.

(قَـال: حبُّ الدَّنيا وكراهية الموت). وهما متلازمان، فكأنَّهما شيء واحد، يدعوهم إلى إعطاء الدَّنيَّة في الدين من العدو المبين، ونسأل اللَّه العافية. (انظر: عون المعبود ٢٣٧/١١)

#### الفوائد المستفادة من الحديث:

أولا: من أعلام النبوة في الحديث إخبار النبي صلى الله عليه وسلم عن الأمور الغيبية بإطلاع الله تعالى له:

فقد ميز الله تعالى نبيه صلى الله عليه وسلم واختصه على سائر البشر بالوحى، وأمره أن يبين هذه الحقيقة للناس، فقال: « قُلْ إِنَّمَا أَنَّا السر مُتْلَكُم بُوحَ إِلَى أَنْمَا إِلَيْهُكُم إِلَهُ وَمِدْ الْكَهِف (١١٠). وعلى هذا كان لكلامه صلى الله عليه وسلم صفة العصمة من الخطأ؛ لأنه كما وصفه ربه عز وجل: «وَمَا يُنطق عَنِ الْهُوَى. إِنْ هُوَ إِلا وَحَيْ يُوحَىٰ» (النجم:٣-٤)، وليس هذا الوجي محصورًا بالأحكام الشرعية فقط، بل بشمل نواحي أخرى من الشريعة؛ منها: الأمور الغسية، فهو صلى الله عليه وسلم وإن كان لا يعلم الغيب كما قال عنه ربه: «وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَأَسْتَكَثَرْتُ مِنَ ٱلْخَبْرِ وَمَا مُسَنِّيَ ٱلشَّوَةُ إِنَّ أَنَّا إِلَّا بَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمِ نَوْسُونَ » (الأعراف: ١٨٨)، فإن الله تعالى يُطلعه على بعض المغيبات، وهذا صريح في قول الله تعالى: « عَلِيمُ ٱلْخَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ: أَحَدًا () إِلَّا مَن أَرْتَضَى مِن رَّسُولِ» (الجف:٢٦-٢٧)، وقال: «وَلَا يُحِطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْيِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ » (البقرة من (YOO: LIN).

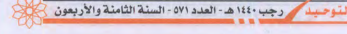
فالذي يجب اعتقاده أن النبي صلى الله عليه وسلم لا يعلم الغيب بنفسه، ولكن الله تعالى يُعلمه ببعض الأمور المغيبة، ثم هو صلى الله عليه وسلم يُطلعنا على ذلك بطريق الكتاب والسنة، وما نعلمه من تفصيلات أمور الآخرة من الحشر والجنة والنار ومن عالم الملائكة والجن ونحو ذلك، وما كان وما سيكون؛ ليس هو إلا من الأمور الغيبية التي أطلع الله تعالى نبيه عليها ثم بلغنا إياها، فلا يصح بعد هذا أن يرتاب مسلم ليز منه رد أحاديث كثيرة جدًّا قد تبلغ مائة حديث أو يزيد، هي كلها من أعلام نبوته صلى

الله عليه وسلم، وصدق رسالته، وقد استقصى هذه الأحاديث المشار إليها الحافظ ابن كثير في تاريخه، وعقد لها بابًا خاصًّا فقال: (باب ما أخبر به صلى الله عليه وسلم من الكائنات المستقبلة في حياته وبعده، فوقعت طبق ما أخبر به سواءً بسواء)، ثم ذكرها في فصول كثيرة؛ فليراجعها من شاء في "البداية والنهاية" (٦/ ١٨٢-٢٥٦)، بحد في ذلك هدى ونورًا باذن الله.

ثانياً، تداعي أمم الكفر على السلمين واحتلال ديارهم ونهب شرواتهم وانتهاك مقدساتهم.

في الحديث إشارة إلى أن أمم الكفر الذين تكالبوا على أمة الإسلام من كل أقطار الدنيا قد ملا صُدُورَهم حقدٌ دفين وبُغض شديد للإسلام والمسلمين، ولهذا شبّههم النبي صلى الله عليه وسلم في شراستهم بالأكلة الجياع التي انطوت نفوسهم على شراهة واندفاع شديد يُغذيه جوع دفين، اجتمعوا على قصعة ينهشون لحمها من كل جانب.

وإن تاريخ هؤلاء الكفرة الفجرة ليشهد بما اقترفوه وما فعلوه بالسلمين عبر العصور من الحرائم الوحشية، والإبادات الحماعية، فقد احتلوا ديار السلمين، وعاثوا فيها فسادًا، فكسروا شوكتهم، واستباحوا بيضتهم، ونهبوا ثرواتهم، ووقع ما أخبر به النبي صلى الله عليه وسلم، من تداعى أمم الكفر على المسلمين، ووقعت أكثر السلاد الاسسلامية تحت نير الاحتلال على اختلاف أشكاله، وذاق المسلمون منهم صنوف القهر والتنكيل، وإذا أردت تفصيلا عن مآسى المسلمين فالتاريخ الأسبود ينبيك مما جرى في الحروب الصليبية، واجتياح التتر للبلاد الإسلامية، وتعذيب أهلها وتشريدهم وقتلهم، وكذلك ما حدث من تحالف قوى الكفر والشرمن كل اتجاه للقضاء على الخلافة الإسلامية "حافظة الدين وعنوان عز السلمين" فأسقطوها وأجهزوا عليها، مما أدًى الى أفول شمسها، وقسموا العالم الإسلامي إلى دويلات، وقدموا فلسطين- بعدما مزقوا شامة الإسلام-الى "اليهود " كأشهى وليمة في عصر الوهن، فاحتلوا أرضها، ودنسوا مقدساتها، وساموا أهلها



#### سوء العذاب.

الثار خوف الغرب الكافر من انتشار الإسلام وعداؤهم الأبدي السافر له على مر العصور فمنذ الوهلة الأولى لظهور الإسلام الوليد في المدينة قال "أبو ياسر بن أخطب" لأخيه "حيي بن أخطب": أهُوَ هُوَ؟َ (أي: هل محمد صلى الله عليه وسلم هو النبي الذي نَنتظرُهُ، الموجودة بشارته في كتبنا؟)، قال "حيي بن أخطب": نعم والله.

> قال "أبوياسر": أتعرفه وتُثبتُه؟ قال "حيي بن أخطب": نعم. قال "أبوياسر": فما في نفسك منه؟ يعني ما موقفك منه؟

قال حيي بن أخطب: "عداوتَه والله ما بقيت" سيرة ابن هشام (١: ١٧٥)

والمتتبع لتاريخ "الصراع" بين الغرب وشعوب الإسلام يلاحظ حقداً يصاحبه خوف رهيب من الإسلام وظهوره، وهذا الحقد وذلك الخوف يتضح جليًّا في أقوالهم ويظهر موقفًا لا يتغير تجاه الإسلام، إنه محاولة تدمير الإسلام وإنهاء وجود شعوبه دون رحمة.

فهذا " ألان مورهيد "يقول: "إن احتلال الإنكليز لمرسنة ١٨٨١ كانت لمواجهة مؤامرة إسلامية خطيرة وتيار محمدي متعصب" (محاضرات الجامعة الإسلامية ١٣٣٥/ص ٣١)). وهذا الجنرال الفرنسي " غورو " عندما تغلب على جيش " ميسلون " خارج دمشق توجه

فوراً إلى قبر صلاح الدين الأيوبي عند الجامع الأموي وركله بقدمه قائلاً: (ها قد عدنا يا صلاح الدين) ("قادة الغرب يقولون" ص (٨٤))

وية ذكرى مرور مائة سنة على استعمار الجزائر قال الحاكم الفرنسي في الجزائر، "إننا لن ننتصر على الجزائريين ما داموا يقرؤون القرآن ويتكلمون العربية فيجب أن نزيل القرآن العربي من وجودهم ونقتلع اللسان العربي من ألسنتهم".

وعندما دخلت قوات إسرائيل القدس عام مام تجمهر الجنود حول حائط المبكى وأخذوا يهتفون مع " موشي ديان": «هذا يوم بيوم خيبر... يا لثارات خيبر» (" قادة الغرب

يقولون "ص (۲۸، ۳۳، ۳٤)).

وهذا "جلاد ستون" رئيس وزراء إنكلترا يقول: (ما دام هذا القرآن موجوداً في أيدي المسلمين فلن تستطيع أوربا السيطرة على الشرق ولا أن تكون هي نفسها في أمان) (الإسلام على مفترق الطرق (ص ٣٩)).

وهو القائل أيضًا: (لن تستقيم حالة الشرق ما لم يرفع الحجّاب عن وجه المرأة ويغطى به القرآن) (المرأة ومكانتها للحصين (ص١٢)).

وهذا " كرومر" يقول: «جئت لأمحو ثلاثاً؛ القرآن، والكعبة، والأزهـر». (الخنجر المسموم، لأنور الجندي: ص٢٩)

وأثناء الحرب الدموية على "البوسنة" وما قام به "الصرب" من إبادات جماعية نشرت "جريدة ليليان" البوسنوية في السابع من يونية لعام ١٩٩٣م صورة من خطاب "جون ميجر" رئيس وزراء بريطانيا إلى "دوجلاس هوج" رئيس مكتب الأجانب والكومنولث يوضح فج رئيس مكتب الأجانب والكومنولث يوضح في خطابه السبب الحقيقي لامتناع الغرب عن مساعدة "البوسنة" بل التضييق عليها وتركها لوحوش "الصرب" وكان السبب بكل صراحة أنهم من المسلمين).

ونشرت مجلة "ديرشبيجل" الألمانية الواسعة الانتشار بحثاً عن "خطر الإسلام" على الحضارة الغربية في عددها الثامن لعام ١٩٩١م تقول فيه: (إن الغرب انتقم لهزيمته أمام "صلاح الدين" في القدس زمن الحروب الصليبية مرتين:

الأولى: عندما دعم الغرب مصطفى كمال أتاتورك للقضاء على "الخلافة الإسلامية" في اسطنيول.

والثانية: دعم الغرب "اليهود" لتأسيس دولة لهم في فلسطين).

وصدق الله العظيم القائل في كتابه: (وَلَا يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ اسْتَطاعُوا) فإلى الله المتكى.

رابعًا: عودة الأمة إلى الله والأخذ بأسباب النجاة سبيل الخلاص من الغثائية والوهن:

ففي الحديث تحذير للأمة من الأسباب التي أدت إلى تكالُب الأمم وهجومهم على أمة الإسلام، ألا وهو: "حب الدنيا وكراهية الموت"، فإن هذا

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

الحب والكراهية هو الذي يستلزم الرضا بالذل، والاستكانة إليه، والرغبة عن الجهاد في سبيل الله على اختلاف أنواعه؛ من الجهاد بالنفس والمال واللسان وغير ذلك، وهذا هو حال غالب المسلمين اليوم.

والحديث يشير إلى أن الخلاص مما نحن فيه يكون بنبذ أسباب الوهن، والأخذ بأسباب النجاة والفلاح في الدنيا والآخرة، حتى يعود المسلمون اليوم كما كان أسلافهم: "يحبون الموت كما يحب أعداؤهم الحياة".

قال الألباني-رحمه الله-، وما أشار إليه هذا الحديث قد صُرِّح به في حديث آخر، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم، (إذا تبايعتُم بالعينة وأخذتم أذنابَ إلبقر، ورضيتُم بالزَّرع وتركتمُ الجهادَ سلَّطَ الله عليْكم ذلاً لا ينزعُهُ حتَّى ترجعوا إلى دينكُم) (صحيح أبي داود ٣٤٦٢).

فتأمل كيف اتفق صريح قوله فيهذا الحديث: «لا ينزعه حتى ترجعوا إلى دينكم» مع ما أشار إليه الحديث الأول من هذا المعنى، الذي دل عليه كتاب الله تعالى أيضًا، وهو قوله: «إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُفَتَرُ مَا بِقَوْمِ حَتَّى يُغَبِّرُوا مَا بِأَنفُسِمُ » (الرعد من الآية: ١١). فثبت أن هدف الحديث إنما هو تحذير المسلمين من الاستمرار في "حب الدنيا وكراهية الموت"، ويا له من هدف عظيم لو أن المسلمين تنبهوا له، وعملوا بمقتضاه؛ لصاروا سادة الدنيا، ولما رفرفت على أرضهم راية الكفار، ولا بد لهذا الليل أن ينجلي، ليتحقق ما أخبرنا به رسول الله صلى الله عليه وسلم في أحاديث كثيرة، من أن الإسلام سيعم جميع أنحاء الأرض، وسيصل مشارق الأرض ومغاربها؛ فعن ثوبان رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إنَّ الله زوى لي الأرض. أو قال: إن ربي زوى لي الأرض، فرأيت مشارقها ومغاريها، وإن مُلكُ أمتي سيبلغ ما زُوى لي منها) (صحيح أبى داود (٤٢٥٢)).

وعن تميم الداري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ليبلغنَّ هذا الأمرُ ما بلغَ اللَيلُ والنَّعارُ، ولا يتركُ الله بيتَ مدَر ولا وبَر إلا أدخلَهُ الله هذا الدينَ، بعزً عزيز، أوَ بذلُ ذليل، عزًا يعزُ الله به الإسلامَ، وذلًا يَذلُ

الله به الكفرَ" (أخرجه أحمد ١٦٩٩٨، والسلسلة الصحيحة ١/ ٣٢ (مجلة التمدن الإسلامي ٢٤١/٢٤).

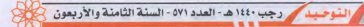
وقوله "بعز عزيز"، أي: إن من أسلم يعزه الله، ويعز به الإسلام، ومن امتنع "أذله الله" تعالى بالصغار والجزية، ولذلك كان تميم الداري راوي الحديث يقول كما في مسند الإمام أحمد، (قد عرَفت ذلك في أهل بيتي، لقد أصاب مَن أسلَم منهم الخير والشرف والعز، ولقد أصاب مَن كان منهم كافرًا الذلُ والصَّغارُ والجزية).

وقـال الألباني أيضا في كتابه (تحذير الساجد): "أن الظهور المذكور لم يتحقق بتمامه وإنما يتحقق في المستقبل، ومما لا شك فيه أن دائرة الظهور اتسعت بعد وفاته صلى الله عليه وسلم في زمن الخلفاء الراشدين ومن بعدهم ولا يكون التمام إلا بسيطرة الإسلام على جميع أنحاء الأرض، وسيتحقق هذا قطعًا لإخبار الرسول صلى الله عليه وسلم بذلك. انتهى.

ومصداق هذا الحديث من كتاب الله تعالى قوله عزوجل: مُرِيدُون أَن يُطْفِئُوا نُورَ اللَّه وَافَوَهِم رَ وَيَأْتِ اللَّهُ الَا أَن يَبْتَدَ نُورُهُ وَلَوَ حَرِهُ الْكَفِرُونَ () هُوَ الَذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالَهُ دَى وَدِينِ الْحَقِ لِنُظْهِرُهُ عَلَ الذِينِ حُلِهِ. وَلَوَ حَرِهَ الْمُشْرِكُونَ » (التوبة:٣٣-٣٣).

وقد بشر النبي صلى الله عليه وسلم أمته بالنصروالتمكين والرفعة فقال: (بشُرُهذه الأُمَّة بالتيسير، والسناء والرُفعة بالدُين، والتَّمكين فِ البلاد، والنصر....) (صحيح الترغيب ١٣٣٢)، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (لا تقومُ الساعة حتى يقاتل المسلمون اليهود فيقتلهم والمجر فيقول الحجر أو الشجر يا مسلم لا يا والشجر فيقول الحجر أو الشجر يا مسلم لا يا عبد الله لاهذا يهودي خلفي فتعال فاقتله....) (صحيح مسلم (٢٩٢٢))؛ وسيتحقق بإذن الله تعالى الوعد الرباني بانتصار الإسلام والمسلمين «وَلْتَنْعُرَكَ أَلَهُ مَن يَعُمُرُهُ إِنَ الله لَفَوَقٌ عَزِيزٌ»

نسأل الله العلي القدير أن ينصر الإسلام والمسلمين، وأن يمكن لدينه في الأرض ويفتح له قلوب الناس. والله المستعان.





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، ويعدُ: فما زلنا في هذا المثل «مثل الرجلين» المؤمن والكافر صاحب الجنتين»، ونستكمل ما بدأناه في الحلقة السابقة، هنقول في هذا المثال-وبالله تعالى التوهيق-:

قال الله تعالى: « أَوْ يُعْمِحَ مَآَوَها غَوَراً » (الكهف:٤١) أي: ذاهبًا في الأرض لا تناله الأيدي ولا الدلاء ولا سبيل إليه، والغور الغائر، والمعنى: أنها تصير عادمة للماء بعد أن كانت واجدة له، وكان خلالها ذلك النهر يسقيها دائمًا.

«فلن تستطيع له طلبًا» أي: لن تستطيع طلب الماء الغائر، فضلاً عن وجوده ورده ولا تقدر عليه بحيلة من الحيل تدركه بها، وقيل: المعنى فلن تستطيع طلب غيره عوضًا عنه. «وأحيط بثمره» أي: أمواله كالنقد والمواشي، وهذا راجع لقوله: «وكان له ثمر» وهي عبارة عن إهلاكه وإفنائه.

«فأصبح» أي: صار صاحبها الكافر «يقلب كفيه» أي يضرب إحدى يديه على الأخرى ويصفق بكفٌ، على كفٌ وهو كناية عن الندم والتحسر كأنه قيل: فأصبح يتندم «على ما أنفق فيها» أي: في عمارتها وإصلاحها من الأموال، «وهي خاوية على عروشها» أي: خالية قد سقط بعضها على بعض. والخاوية الخالية، أي: وهي خالية من الشجر والزرع، والعروش: الشقف. (انظر: تفسير القرطبي، والتحرير والتنوير).

«ويقول يا ليتني لم أشرك بربي أحدًا، فأخبر الله تعالى أنه لما سلبه ما أنعم به عليه وحقق ما أنذره به أخوه في الدنيا ندم على شركه حين لا تنفعه الندامة. (تفسير زاد المسير).

«ولم تكن له فئة» أي، جماعة، «ينصرونه من دون الله» يمنعونه من عذاب الله، «وما كان منتصرًا» ممتنعًا منتقمًا لا يقدر على الانتصار لنفسه، وقيل: لا يقدر على رد ما ذهب عنه. (تفسير البغوي).

«هنالك الولاية لله الحق»، والمعنى: (هنالك) أي: في ذلك المقام، وتلك الحال التي وقع فيها الإهلاك؛

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

النصرة لله وحده لا يملكها غيره، ولا يستطيعها أحد سواه، و«الولاية» بفتح الواو- مصدرولي، إذا ثبت له الولاء، وبكسر الواو، وهي اسم للمصدر أو اسم بمعنى السلطان والملك، والأخيرة (بكسر الواو) قراءة حمزة، والكسائي، وخلف.

و(الحق) قرأه الجمهور بالجر، على أنه وصف للله تعالى، كما وصف بذلك في قوله تعالى: «وَرُدُّوًا إِلَى أَشَ مَوْلَهُمُ ٱلْحَقِّ » (يونس:٣٠)، وقرأ أبو عمرو، وحمزة، والكسائي، وخلف: «الحق» بالرفع، صفة للولاية فـ«الحق» بمعنى: الصدق؛ لأن ولاية غيره كذب وباطل، «هو خير ثوابًا» أي: الله خير ثوابًا في الدنيا والآخرة لمن آمن به. «وخير عقبًا» عاقبة الأمر: آخره وما يصير إليه منها، والمعنى: عاقبة طاعته خير من عاقبة طاعة غيره، فهو خير إثابة. (التفسير الوسيط- وتفسير البغوي بتصرف).

#### المعنى الإجمالي للآيات:

«وَاصْرِبْ لَهُمْ مَنْكُرْ رَجَائِنْ حَمَلْنَا لِأَحْدِهِمَا جَنَيْنَ مِنْ أَعْنَبُ وَحَفَنَنَهُما بِنَحْلِ وَجَعَلْنَا بِيَهْمَا زَرْعَا (\*) كِلْنَا ٱلجُنَيْنِ ءَانَتُ أَكْلَهَا وَلَمْ تَظْلِر مِنْهُ شَيْئاً وَفَجَرْنَا عِلَىٰهُمَا نَهُرًا (\*) وَكَانَ لَهُ لُمُرْفَقَالَ لِصَحِهِ وَهُو يُحَاوِرُهُ أَنَّا أَكْثَرُ مِنِكَ مَاكَ وَأَعْنُ نَفَرًا » إلى قُولُه: « هُنَالِكَ أَلُوْلَيَةُ بِنَهِ الْحَقِّ هُوَ خَبَرٌ قَوَابًا

قال صاحب تفسير اللباب: لما افتخر الكفار بأموالهم وأنصارهم على فقراء المسلمين بيَّن الله تعالى أن ذلك مما لا يوجب الافتخار؛ لاحتمال أن يصير الغني فقيرًا والفقير غنيًّا، وأما الذي تجب المفاخرة به فطاعة الله وعبادته وهي حاصلة لفقراء المسلمين، وبين ذلك بضرب هذا المثل، «وَاضُربَ لَهُمُ مَثَلًا رَجُلَيْنَ». قال القرطبي: قوله تعالى دواضرب لَهُمُ مَثَلًا رَجُلَيْنَ»، هذا مثل لمن يتعزز بالدنيا ولا يستنكف عن مجالسة المؤمنين وهو متصل بقوله: «رَضَعُ صَدَى مجالسة

مناك عَبَّم تَرَدُّ رَحَدُ الْحَيْقِ الْدَيَا » (الْكَهْفَ: ٢٨)، وقال صاحب التفسير الوسيط دكتور سيد طنطاوي: «واضرب-أيها الرسول الكريم- مثلاً للمؤمنين الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي

يريدون وجهه، وللكافرين الذين غرتهم الحياة الدنيا، ليهلك من هلك عن بينة، ويحيى من حي عن بينة.

وقال الطاهرين عاشور في التحرير والتنوير: فِ قوله: «وَاضْرِبْ لَهُمْ مَثَلًا رَجُلَيْنَ»، عطف على جملة: «وَقُل ٱلْحَقِّ مِن زَيَّكُمْ فَمَن شَآءَ فَلَوْمِن وَمَن شَاءَ فَلَكُفُرْ » (الكهف:٢٩) الآيات، فإنه بعد أن بين لهم ما أعد لأهل الشرك، وذكر ما يقابله مما أعده للذين آمنوا، ضرب مثلا لحال الفريقين بمثل قصة أظهر الله فيها تأييده للمؤمن وإهانته للكافر، فكان لذلك المثل شبه بمثل قصة أصحاب الكهف من عصر أقرب لعل المخاطبين من عصر أهل الكهف، فضرب مثلا للفريقين؛ للمشركين وللمؤمنين بمثل رجلين كان حال أحدهما معجبًا مؤنقًا، وحال الآخر بخلاف ذلك، فكانت عاقبة صاحب الحال المؤنقة تبابًا وخسارة، وكانت عاقبة الآخر نجاحًا، ليظهر للفريقين ما يجره الغرور والأعجاب والحدروت إلى صاحبه من الأزدراء، وما يلقاه المؤمن المتواضع العارف بسنن الله في العالم من التذكير والتدبر في العواقب فيكون معرض للصلاح والنجاح. اه.

وقد اختَلف في الرجلين؛ هل هما مقدران أو محققان؟

فقال بالأول بعض المفسرين، وقال بالأخر بعض آخر، فإن كان حال هذين الرجلين المثل به حالاً معروفًا (أي محققًا)، فالكلام تمثيل حال محسوس بحال محسوس، واختلفوا في تعيينهما. فقيل: هما أخوان من بني إسرائيل أحدهما مؤمن واسمه يهوذا في قول ابن عباس، وقيل: تلمليخا والآخر كافر واسمه قيطوس، وهما اللذان وصفهما الله في سورة الصافات بقوله: «قَالَ قَائلُ منهُمُ إنَّي كَانَ لي قَرِينٌ» بقوله: «قَالَ قَائلُ منهُم إنَّي كَانَ لي قَرِينٌ» بن عبد الأسد بن عبد يا ليل، والآخر كافروهو الأسود بن عبد الأسد، وقيل: هذا مثل لعيينة بن حصن وأصحابه مع سلمان وأصحابه. (فتح

🖉 📖 🚽 العدد ٥٧١ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

#### البيان بتصرف).

وإن كان حال الرجلين حالاً مفروضًا، كما جَوَّزه بعض المفسرين فيما نقله عنه ابن عطية؛ فالكلام على كل حال تمثيل محسوس؛ لأن تلك الحالة متصورة متخيلة. قال ابن عطية: فهذه الهيئة التي ذكرها الله تعالى لا يكاد المرء يتخيل أجمل منها في مكاسب الناس، وعلى هذا الوجه يكون هذا التمثيل كالذي في قوله تعالى: «وَمَتَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ آمَوْلَهُمُ البَحَاةَ مَرْمَكَاتِ اللَّهِ وَتَلْبِياً مِنْ الْفُسِهِمَ كَمَكَلِ جَتَمَ برَوَقٍ (المقرة ٢٦٥).

قال الطاهر بن عاشور في «التحرير والتنوير»: «والأظهر-من سياق الكلام وصنع التراكيب مثل قوله: «قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ أَكَفَرْتَ بِالَّذِي خَلَقَكَ مَنْ تُرَابِ» إلخ، فقد جاء (قال) غَيرَ مقترن بِفاء وذلكُ من شأن حكاية ينصُرُونَهُ منْ دُون اللَّه وَمَا كَانَ مُنْتَصَرًا»- أن يكون هذا المثل قصة معلومة؛ ولأن ذلك أوقع في العبرة والموعظة مثل المواعظ بمصير الأمم الخالية، وممن ذهب إلى هذا الرأي العلامة الألوسي في تفسيره، فقال، والمراد بالرجلين: إما رجلان مقدران على ما قيل، وضرب المثل لا يقتضي وجودهما، وإما رجلان موجودان وهو المعول عليه. اه.

وقيل: هو مثل لجميع من آمن بالله وجميع من كضر. (انظر: تفسير القرطبي وفتح القدير للشوكاني بتصرف).

قوله تعالى: «واضرب لهم» الضمير في «لهم» عائد على الطائفة المتحيرة التي أرادت من النبي صلى الله عليه وسلم أن يطرد فقراء المؤمنين الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي، وعلى أولئك الداعين أيضًا، فالمثل مضروب للطائفتين، إذ الرجل الكافر صاحب الجنتين هو بإزاء متجبري قريش، أو بني تميم، والرجل المؤمن المقر بالربوبية هو بإزاء بلال وعمار وصهيب وأقرانهم.

«جعلنا لأحدهما» أي: الكافر «جنتين

من أعناب»، أي: بستانين من كروم العنب، «وحففناهما» أحطناهما، يقال: حفه بكذا، إذا جعله حافًا به، أي: محيطًا، قال تعالى: «وَتَرَى الْمَلَيَّهِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ ٱلْعَرَشِ» (الزمر:٧٥)، ومن محاسن الجنات أن تكون محاطة بالأشجار المُمورة.

وتأمل هذه الهيئة التي ذكر الله تعالى، فإن المرء لا يكاد يتخيل أجلً منها في مكاسب الناس: جنتا عنب أحاط بها نخلٌ بينهما فسحة هي مزدرعٌ لجميع الحبوب والماء الجاري على وجه الأرض يسقي جميع ذلك من النهر الذي جمًل هذا المنظر وعظمً النفع، وقرب الكد، وأغنى عن النواضح وغيرها. (تفسير المحرر الوجيز لابن عطية بتصرف).

«كِلْتَا الْجَنَّتَيْنِ آتَتْ أَكُلَهَا وَلَمْ تَظْلَمْ مِنْهُ شَيْئًا»؛ أي: أن كل واحدة من الجنتين آتت أكلها، أي: أعطت ثمارها التي يأكلها الناس من العنب والتمر وغيرها من صنوف الزرع، «ولم تظلم منه شيئًا»، ولم تنقص من هذا المأكول شيئًا في سائر السنين، بل كان أكل كل واحدة منهما وافيًا مائيرا لي كل سنة، على خلاف ما جرت به عادة البساتين، فإنها في الغالب تكثر ثمارها في أحد الأعوام وتقل في عام آخر، وفي التعبير بكلمة: الأعوام وتقل في عام آخر، وفي التعبير بكلمة: د تظلم» بمعنى: تنقص وتمنع، مقابلة بديعة لحال صاحبهما الذي ظلم نفسه بجحوده لنعم الله تعالى واستكماره في الأرض.

ثم بين سبحانه أن صاحب هاتين الجنتين كانت له أموال أخرى غيرهما فقال: «وكان له ثمر»، والثمر-بضم الثاء، واليم-: المال الكثير المختلف من النقدين (الذهب، والفضة) والأنعام والجنات والمزارع، والمعنى: وكان لصاحب الجنتين مالٌ، أي غير الجنتين، «هَقَالَ لصاحب فَهُوَ يُحَاوِرُهُ أَنَا أَكْثَرُ مِنْكَ مَالًا وَأَعَزُ نَفَرَا»، وَ«الصاحب» هنا بمعنى المقارن في الذكر حيث انتظمهما خبر المثل، أو أريد به المُلابس المُخاصم، «وهو يحاوره» أي يخاطبه. والحديث بقية إن شاء الله،

والحمد لله رب العالمين.

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد ٧

The second second

نظرات في كتاب

رسالة إلى أهل الثغر لأبي الحسن علي بن إسماعيل الأشعري (٢٦٠ هـ-٢٢٤ هـ)

الحلقة الأولى

محمد عبد العزيز

A JAHLAI

الحمد لله كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه، وصلاة وسلامًا على نبيه المصطفى ورسوله المجتبى محمد صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

فإن تصحيح الاعتقاد، وتحقيق التوحيد أول الواجبات التي كلف به العباد، فبه النجاة في الدار الآخرة، والله تعالى حصر غاية خلق الثقلين الانس والجن في تحقيقه، قال الله تعالى فمحكم التنزيل؛ « وَمَا خَلَقْتُ أَلِجْنَ وَأَلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ » (الذاريات: ٥٦)، وهو أول ما يسأل عنه العبد في البرزخ إذا انتقل من هذه الدار، فاستقبل الدار الآخرة، فعن البراء، عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال:« المسلم إذا سئل في القبر: يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، فذلك قوله: « يُنْبَتُ اللهُ ٱلَّذِينَ وَامَنُوا بِٱلْقَوَلِ الشَّابِ فِي الْحَيَوةِ الدُّنْيَا وَفِ الْأَخِرَةِ» (إبراهيم: ٢٧)». (أخرجه البخاري: ١٣٦٩، ٢٩٩٤، ومسلم: ٢٨٧١). ولقد حدث الاختلاف في بعض مسائل الاعتقاد من فئام من الناس غيروا وبدلوا ما كان عليه سلف هذه الأمة فيها، فكان الخلاف في سبعة من الأصول، قال أبوالقاسم الأصبهاني، الملقب بقوام السنة (المتوفى: ٥٣٥ه.) في كتابه: الحجة في بيان المحجة وشرح عقيدة أهل السنة (٤٠٩/٢): «قال بعض العلماء: الأصول التي ضل بها الفرق سبعة أصول: القول من ذات الله سبحانه، والقول في صفاته، والقول في أفعاله، والقول في الوعيد، والقول في الإيمان، والقول في القرآن، والقول في الامامة.

فأهل التشبيه: ضلت في ذات الله، والجهمية: ضلت في صفات الله، والقدرية: ضلت في أفعال الله، والخوارج: ضلت في الوعيد، والمرجئة: ضلت في الإيمان، والمعتزلة: ضلت في القرآن، والرافضة: ضلت في الإمامة.

فأهل التشبيه: تعتقد لله مثلاً، والجهمية: تنفي أسماء الله وصفاته، والقدرية: لا تعتقد أن الخير والشر جميعًا من الله، والخوارج: تزعم أن المسلم يكفر بكبيرة يعملها، والمرجئة: تقول: إن العمل ليس من الإيمان، وإن مرتكب الكبيرة مؤمن، وإن الإيمان لا يزيد ولا ينقص، والرافضة: تنكر إعادة الأجسام، وتزعم أن عليًا- رضي الله عنه- لم يمت، وأنه يرجع قبل يوم القيامة، والفرقة الناجية: أهل السنة والجماعة، وأصحاب الحديث وهو السواد الأعظم».

Upload by: altawhedmag.com

التوحيد / رجب ١٤٤٠ ه - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون

وكتاب: رسالة إلى أهل الثغر من الكتب المهمة التي قرر فيها الإمام أبو الحسن الأشعري اعتقاد أهل السنة والجماعة تقريرًا واضحًا بينًا مختصرًا، وقد قسم رسالته تلك إلى بابين الثنين:

الباب الأول: خصصه لإثبات حدوث العالم، وإثبات الصانع، وصدق رسالة النبي صلى الله عليه وسلم، واهتمام السلف بجمع أقواله.

الباب الثاني: ذكر فيه واحدًا وخمسين إجماعًا للسلف في مسائل الاعتقاد.

وهذه الرسالة المهمة كتبها رحمه الله تعالى إجابة لأسئلة وردت إليه من أهل الثغر.

والثغر: حصن بباب الأبواب، يقع في الطرف الشرقي من القوقاز في دربند الفارسية، ويعرف الآن باسم: الباب الحديدي، أو باب الحديد.

والأبواب: هي مخارج الأودية في شرق القوقاز. (معجم البلدان: ٤٣٩/١، ومذاهب الإسلاميين، لعبد الرحمن بدوى: ص٥٢٢)

وقد قسمت هذه النظرات في كتاب: رسالة إلى أهل الثغر إلى قسمين:

القسم الأول: ترجمة مختصرة للإمام أبي الحسن الأشعري، وهي جزء مهم جدًّا في هذا المقال.

القسم الآخر: نظرات في هذا الكتاب القيم لهذا الإمام الفذ أبي الحسن الأشعري رحمه الله تعالى.

القسم الأول: ترجمة الإمام أبي الحسن الأشعري:

#### أولا: اسمه ونسبه:

هو: علي بن إسماعيل بن أبي بشر إسحاق بن سالم بن إسماعيل بن عبد الله بن موسى بن بلال بن أبي بردة بن أبي موسى عبد الله بن قيس الأشعري.

يكنى: بأبي الحسن.

ويلقب: بالأشعري، لأنه من نسل أبي موسى الأشعري رضي الله عنه.

والأشعري: نسبة إلى أشعر، وهي قبيلة يمنية، وقد لقب بهذا اللقب نبت بن أدد، وقد لقب بهذا اللقب لأن أمه ولدته وهو أشعر، والشعر على كل شيء منه. (الأنساب، للسمعاني: ٢٦٦/١، ٢٦٧،

وتبيين كذب المفتري، لابن عساكر ص٣٧٥). والأشعري: لقب أطلق في التاريخ على هنتين: هالفنة الأولى: نسبية، والفنة الثانية: مذهبية، قال ابن القيسراني في كتابه: الأنساب المتفقة في الخط المتماثلة في النقط (والكتاب في علم: المؤتلف والمختلف) (ص ٢٩): «الأشعري:

والأشعري الأول: رهط أبي موسى عبدالله بن قيس، وقبيلته، ومن نسب إليه.

الثاني: من ينسب إلى مذهب أبي الحسن علي بن إسماعيل الأشعري».

وهذه النسبة الثانية للمذهب الاعتقادي الأوسط لهذا الإمام الجليل أبي الحسن الأشعري.

#### تاريخ ولادته ونشاته:

وُلد أبو الحسن الأشعري في البصرة، عام: ٢٦٠ هـ، وقد مات أبوه وهو ما يزال صغيرًا، وقد أوصى به عند وفاته إلى زكريا بن يحيى بن عبد الرحمن الساجي البصري الشافعي الإمام، الثبت، الحافظ، محدث البصرة، وشيخها، ومفتيها، ليؤدبه ويعلمه، وكان هذا الإمام الثبت على مذهب أهل الحديث، مذهب سلف هذه الأمة.

ثم إن أمه تزوجت من أبي علي محمد بن عبد الوهاب البصري الجبائي، رأس المتزلة وشيخهم، وصاحب التصانيف، وكان أبو علي-على بدعته- متوسعًا في العلم، سيال الذهن، وهو الذي ذلل الكلام، وسهله، ويسر ما صعب منه، فأخذ منه هذا العلم ابنه أبو هاشم الجبائي، وخلفه في رئاسة المذهب، كما أخذه عنه أبو الحسن الأشعري ونشأ فيه وأقام على ذلك أربعين سنة، ولم يكن الجبائي قويًا في المناظرة بل صاحب تصنيف وقلم، فكان إذا عرضت مناظرة قال للأشعري: نُبُ علي. (العقد المذهب، لابن الملقن ص٣٥).

ثم إن أبا الحسن تبين له فساد مذهب المعتزلة مسألة مسألة حتى تركه، وكان من أوائل ذلك مسألة الصلاح والأصلح على الله، وقد جرت بين أبي الحسن وشيخه أبي علي فيها مناظرة. (ذكرها كلّ من ابن خلكان في وفيات الأعيان (٢٦٧/٤)، والذهبي في السير

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

(١٨٣/١٤) في ترجمة أبي علي الجبائي، والصفدي في الوافي بالوفيات في ترجمة أبي الحسن الأشعري ١٣٨/٢٠).

#### تحوله عن مذهب المعتزلة إلى مذهب أهل السنة؛

قال ابن الصلاح في طبقات الفقهاء الشافعية (٢٠٥/٢)، ناقلاً عن الشيخ أبي محمد الجويني والد إمام الحرمين في كتابه: شرح الرسالة: « أول أمره كان الاعتزال، ثم لما ظهر له فساد أقوالهم رجع عن واحد فواحد حتى خالفهم في أكثر ما اعتقدوه، ولم يرجع عن هذه المسألة يعني: مسألة تصويب المجتهدين، وقال: كل مصيب، وكل حق».

وقد ذكر ابن السبحي في طبقات السافعية الكبرى حكاية يذكر فيها مبدأ رجوعه بعد تحيره، قال (٣٤٨/٣): «ويحكى من مبدأ رجوعه أنه كان نائمًا في شهر رمضان فرأى النبي صلى الله عليه وسلم فقال له: يا علي انصر المذاهب المروية عنى فإنها الحق.

فلما استيقظ دخل عليه أمر عظيم ولم يزل مفكرًا مهمومًا من ذلك وكانت هذه الرؤيا في العشر الأول.

قلما كان العشر الأوسط رأى النبي صلى الله عليه وسلم في المنام ثانيًا، فقال: ما فعلت فيما أمرتك به؟

فقال: يا رسول الله وما عسى أن أفعل، وقد خرجت للمذاهب المروية عنك محامل صحيحة؟

فقال لي: انصر المذاهب المروية عني فإنها الرحق.

فاستيقظ وهو شديد الأسف والحزن وأجمع على ترك الكلام واتباع الحديث وملازمة تلاوة القرآن.

فلما كانت ليلة سبع وعشرين، وكان من عادته سهر تلك الليلة أخذه من النعاس ما لم يتمالك معه السهر فنام وهو يتأسف على ترك القيام فيها فرأى النبي صلى الله عليه وسلم ثالثًا فقال له: ما صنعت فيما أمرتك ده؟

فقال: قد تركت الكلام يا رسول الله، ولزمت كتاب الله وسنتك.

فقال له: أنا ما أمرتك بترك الكلام إنما أمرتك بنصرة المذاهب المروية عني فإنها الحق-

قال: فقلت: يا رسول الله كيف أدع مذهبًا تصورت مسائله، وعرفت دلائله منذ ثلاثين سنة لرؤيا؟

قال: فقال لي: لولا أني أعلم أن الله يمدك بمدد من عنده لما قمت عنك حتى أبين لك وجوهها، فجد فيه فإن الله سيمدك بمدد من عنده فاستيقظ، وقال ما بعد الحق إلا الضلال وأخذ في نصرة الأحاديث في الرؤية والشفاعة، والنظر، وغير ذلك».

ثم غاب عن الناس في بيته خمسة عشر يومًا، ثم خرج إلى الجامع، وصعد المنبر، ونادى بأعلى صوته، من عرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني أنا فلان بن فلان، كنت أقول بخلق القرآن، وأن الله لا يُرَى في الدار الآخرة بالأبصار، وأن العباد يخلقون أفعالهم، وها أنا ذا تائب من الاعتزال، معتقد الرد على المعتزلة، مبينًا لفضائحهم.

وقال معاشر، الناس إنما تغيبت عنكم هذه المدة لأني نظرت فتكافأت عندي الأدلة ولم يترجح عندي شيء على شيء، فاستهديت الله تعالى فهداني إلى اعتقاد ما أودعته في كتبي هذه، وانخلعت من جميع ما كنت أعتقده، كما انخلعت من ثوبي هذا وانخلع من ثوب كان عليه ورمى به، ودفع الكتب التي ألفها على مذاهب أهل السنة إلى الناس. (طبقات الشافعيين ص٢٠٨، ٢٠٩، وطبقات الشافعية الكبرى، لابن السبكي ٣٤/٣).

ثم دخل رحمه الله تعالى بغداد، وأخذ عن زكريا الساجي أحد أئمة الحديث والفقه، وعن أبي خليفة الجمحي، وسهل بن سريج، ومحمد بن يعقوب، وعبد الرحمن بن خلف الضبي البصريين، وروى عنهم كثيرًا في تفسيره، وصنف بعد رجوعه عن اعتزالله الموجز، وهو ثلاث مجلدات، كتاب مفيد في الرد على الجهمية والمعتزلة، ومقالات الاسلاميين، وكتاب الإيانة.

وإلى لقاء قريب إن شاء الله تعالى نستكمل به المقال، والحمد لله أولاً وآخرًا.

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله. وبعدُ:

فحسب ما وعدنا القارئ الكريم في مقالنا السابق، أننا سنتحدث في هذا المقال عن نوع جديد من أنواع العقول الفقهية، وهو النوع الرابع منها:

والعقل الرابع هو: العقل المؤثر والمتأثر: وأقصد بهذا النوع الحديث عن العقل الذي يُؤثر إما في صاحبه أو في غيره، أي العقل ذو التأثير.

وهنا نجد سؤالاً؛ أين نجد هذا النوع من العقول الفقهية، وكيف نتعرف على وظيفته؟ هذا النوع من العقل مضبوط بأصول وقواعد وضوابط الشريعة الغراء، لا يحيد عنها ولا يبعد.

ومن الأمور التي أثرت في هذا العقل، وجعلته مؤثرًا في غيره:

الأمر الأول: ما يُساعد على تغيير الفتوي. فهناك بعض الأمور تساعد الفقيه في تغيير فتواه، وهي: الزمان، والمكان، والعرف، والعادة، والأشخاص.

وهذه الأخيرة (الأشخاص) يدخل فيها أصحاب العقول بأنواعها.

# النوع الرابع من أنواع العقول الفقهية

A serie Hannes I gent your Helmin Hade

اعداد ک د . أحمد منصور سبالك

الأمر الثاني: قواعد الإنكار على المخالفين: هناك قاعدة عند أهل العلم أصل في هذا الأمر، وهي: لا إنكار في مسائل الخلاف. ويُضاف في تفصيلات هذه القاعدة أيضًا: لا إنكار عندما يكون المخالف في أحد الخمسة التي مرت في الأمر الأول، فلا يُنكر تغيير الأحكام بتغير هذه الخمس.

الأمر الثالث: اعتبار النظريات الفقهية الخاصة المؤثرة: من المقرر عند العلماء أن من النظريات الفقهية خاصة بالتأثير، بل وتكون عاملاً أساسيًا في التأثير، وسأضرب مثالين لهذه النظريات كالتالي:

النظرية الأولى: نظرية الاستصحاب:

فالاستصحاب: هو الحكم بثبوت أمر في الزمان بناءً على ثبوته في الزمان الأول؟ وذلك لفقدان ما يصلح للتغيير، ولذلك الاستصحاب يكون للزمن الحاضر والماضي معًا. وتأتي ترتيبًا على هذه القواعد الفقهية، مثل: أ- اليقين لا يزول بالشك. ب- الأصل براءة الذمة.

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون من معد ١٤٢

#### د- الأصل العدم.

#### النظرية الثانية؛ نظرية اعتبار المآلات؛

وفي هذه النظرية يكون النظر في المستقبل لا في الماضي.

وفي هذه النظرية أيضًا يقرر العلماء؛ النظر في مآلات الأفعال مُعتبر شرعًا، وذلك مبني على تقدير نتائج الأفعال والتصرفات، مثل؛ منع عمر رضي الله عنه الزواج من الكتابيات، وأمره لحذيفة (والي المدائن)، أن يُطلق زوجته الكتابية.

الأمر الرابع: الفقه التقديري والبُعد الزمني: . وهذا يُسمى عند البعض بفقه (الآرائيين)، وعرف على يد مدرسة أهل الرأي، وهو تقدير للحوادث وفرض وقوعها ثم إيجاد الحلول لها.

وهي ما تسمى في المذهبية الفقهية: (بالافتراضات المذهبية)، فقد روى صاحب تاريخ بغداد أن أبا حنيفة سأل قتادة لما نزل الكوفة: ماذا نقول في امرأة غاب عنها زوجها حتى ظنت أنه مات؟ ثم رجع بعد أن تزوجت، ماذا تقول في صداقها؟

سكت قتادة (! ثم قال: ويحك ! أوقعت هذه المسألة؟ قال: لا. قال: فلم تسألوني عما لم يقع؟ قال أبو حنيفة: إنا نستعد للبلاء قبل وقوعه؛ فإذا ما وقع عرفنا الدخول فيه والخروج منه. اه.

وهذا فقه عال من جانب عقل أعلى، وكيف لا؟{ وهو فهم من قال فيه إمامنا مالك: الناس عيال في الفقه على أبي حنيفة، رحم الله علماءنا.

الأمر الخامس: التنظير الفقهي المستقبلي: وهذا الأمريعني وضع نظريات فقهية للفقه التقديري، وهو عامل أساسي في بيان هذا النوع من العقول الفقهية لا يدخل هيه إلا الكبار.

ومن أبرز من فعل ذلك إمام الحرمين الإمام الجويني في كتابه «الغياثي»، وتعرض فيه لقضايا في السياسة الشرعية، من أهمها

على سبيل المثال:

 أ- تقدير خلو الزمان عن الإمام، وتصور عدم وجود من تنطبق عليه صفات الإمام المعتبرة.

ب- تقدير خلو الزمان من المجتهدين المستقلين بالاجتهاد.

ج- تقدير خلو الزمان من المفتين ومن نقلة المذاهب، فماذا يكون مرجع المستفتين في أحكام الدين.

د- تقدير خلو الزمان عن العلم بأصول الشريعة.

وغيرها من التقديرات التي لامسها المكلف بعد ذلك فوجد حلاً لها في كتابه، رحم الله الكبار.

الأمر السادس: المكان والبيئة:

من المعلوم أن المكان والبيئة هما من الأسس التي تكوَّن الشخصية، ولهذا يحتم على صاحب المعقل أن يكون على إدراك تام بمكان وبيئة من سيجعله متأثرًا به حتى يكون صاحب تأثير، وبه يكون عقلاً مؤثرًا. الأمر السابع: الشيخ والتلميذ:

فهذا الأمر يتصل بوضوح الصلة بين المتحدُث والمتحدَّث له، وذلك لبيان مدى

التأثير، وأين يقع<sup>9</sup>! فإذا علم الشيخ كو<mark>ن</mark>ه شيخًا، فُرض عليه سمات معينة، وأوصاف لا ينبغي أن يحيد عنها. وإذا علم التلميذ أنه تلميذ، كان أيضًا له نصيب من أوصاف وسمات التلميذ.

وحينئذ يؤثر الشيخ في تلميذه بلا شك. وعليه، فهذه بعض الأدوات التي نرى فيها هذا النوع من العقول ومدى تأثيره بالضبط، فإذا عقلنا هذا النوع، ينبغي لنا أن نتحدث عن عقل جديد، ونوع آخر من العقول الفقهية ووظيفته، ألا وهو النوع الخامس

وهذا سيكون محور لقائنا القادم، بإذن الله تعالى، وصل اللهم وسلم وبارك على محمد وآله وصحبه وسلم.

والأخير منها: العقل الباحث.

رجب ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧١ - السنة الثامنة والأربعون



