

﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ ﴾

# رئيس مجلس الإدارة أ.د. عبد الله شاكر الجنيدي



صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة المحمدية

# المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن

معاوية محمد هيكل

د. مرزوق محمد مرزوق

محمد عبد العزيز السيد

إدارة التحرير

۸ شارع قولة عابدين القاهرة ت: ۲۳۹۳۰۱۷ فاکس ۲۳۹۳۰۱۲

المركز العام

www.ansaralsonna.com ۲۳۹۱٥٤٥٦-۲۳۹۱٥٤٥٦

البريد الإلكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

رئيس التعرير || GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتر اكات

مفاحأة

ت:۷۲۹۳۹۰۱۷ ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

# من علامات النبوة الإخبار بمنكري السُنَّة

Rale psimil

من دلائل وعلامات نبوة سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم أنه يُخبر بأشياء غيبية مستقبلية؛ فتقع كما أخبر، فقد قال عليه الصلاة والسلام: «ألا إني أوتيتُ الكتاب وما يعدله». وفي رواية: «ومثله معه» وهي السنة. ثم قال: «يوشك رجل شبعان (يعني: سيأتي ناس من أهل الترف)، على أريكته (من أهل الراحة والاسترخاء) يقول: بيننا وبينكم كتاب الله، فما وجدنا فيه من حلال حلَّلْناه، وما فيه من حرام فما وجدنا فيه من حلال حلَّلْناه، وما فيه من حرام شم بيَّن الرسول عليه السلام أنه حرم أشياء في سنته، وحرَّمها المسلمون تبعًا لذلك، ولم يرد تحريمها في الحمار الأهلي».

فإذا كان هؤلاء يرفضون السنة اكتفاءً بالقرآن، فغالب الظن أنهم «شبعوا» - كما في الحديث- من لحوم الذئاب والكلاب، واحْتَسَوْا الكثير من مرق البغال ولحوم الحمير.

التحرير

|     | افتتاحية العدد: د. عبد الله شاكر                      |
|-----|-------------------------------------------------------|
|     | المتربصون بالأمة وتفتيد الأزهر لدعاويهم الباطلة:      |
|     | رنيس التحرير                                          |
|     | باب التفسير؛ د. عبد العظيم بدوي                       |
| 1   | الاقتصاد الإسلامي: د. حسين حسين شحاتة                 |
|     | دراسات قرآنية، مصطفى البصراتي                         |
| 1   | باب السنة، د. مرزوق محمد مرزوق                        |
| θ.  | فضل حملة القرآن؛ د. أسامة صابر                        |
| 1   | درر البحار، علي حشيش                                  |
| -   | فقه المرأة المسلمة: د. عزة محمد                       |
| ř.  | وصايا نافعة، د. صالح بن حميد                          |
| 1   | باب الفقه، د. حمدي طه                                 |
| tij | المسح على الجوارب والخفاف؛ معاوية محمد هيكل           |
| é   | واحة التوحيد؛ علاء خضر                                |
| ý.  | دراسات شرعية، د. متولي البراجيلي                      |
|     | سقوط غرناطة، عبد الرزاق السيد عيد                     |
| 10  | من أخطاء بعض المعالجين بالقرآن، هارون عبد العاطي عطيا |
|     | إعلام العباد بمن لا تأكله الأرض من الأجساد:           |
|     | المستشار أحمد السيد علي                               |
|     | السحر وفسخ الخطوبات: جمال عبد الرحمن                  |
|     | قصة منكري السنة؛ علي حشيش                             |
| E)  | قرائن اللغة والنقل والعقل، د. محمد عبد العليم الدسوقي |
|     | نظرات في كتاب الأربعين النووية، محمد عبد العزيز       |
|     | الحوم مسمومة، عبده أحمد الأقرع                        |
| 10  | الأخوة صفة نادرة ولزماننا مغادرة د. عماد عيسى         |
|     | الحوار في الإسلام آداب وفنون: د. ياسر لعي             |
|     |                                                       |

رئيس التحرير،

جمالسعدحاتم

في هذا العدد



مدير التحرير الفني:

حسين عطا القراط

الاشتراك السنوى

۱۰ في الداخل ۱۰۰ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد. على مكتب بريد عابدين، مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرافق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

۲- ق الخارج ۲۰ دولاراً أو ۱۰۰ ريال سعودي أو مايعاد لهما ترسل القيمة يسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع

القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة حساب رقم /١٩١٥٩٠

#### ثمن النسخة

مصر ٣٠٠ قرش ، السعودية ٢ ريالات ، الإمارات ٢ دراهم ، الكويت ١٠٠ فلس، الغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أورويا ٢ يورو

٥٥٥٦ جعيداً هرج الحرق الحري الأعلم والديقات والكرسمات

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

# Upload by: altawhedmag.com

2

72

77

# افتتاحية العدد

الموسل ٥٥ (المساول



الحلقة الثانية

دی انرئیس النام د . عبد الله شاکر

الحمد لله رب العالمين، الرحمن الرحيم، مالك يوم الدين، والصلاة والسلام على المعوث رحمة للعالمين، سيد ولد آدم أجمعين، وعلى آله وأصحابه ومن اهتدى بهديهم إلى أن يقوم الناس لله رب العالمين، وبعدُ،

فقد ذكرت في اللقاء السابق صورتين من أنواع التوسل الجائز المشروع، وأواصل بحمد الله وتوفيقه الحديث حول هذا الموضوع فأقول، والتسليم له تبارك وتعالى، في كل ما أمر به، وقد جاء هذا التوسل صريحًا في القرآن وقد جاء هذا التوسل صريحًا في المم السابقة، الكريم، وكان معلومًا في الأمم السابقة، وتابعوه على الإيمان بالله، توسلوا بهذا الإيمان إلى الله تعالى، كما قال الله عنهم وتابعو، ولا أمسَ عسى منهم الكثر قال من أسارى إلى أش قاك الموارقين من أسار الله عامناً بألو وأشهد بأكم مسلوب (قريناً التسوين، (آل عمران، ٥٢،٥٢).

ومثله ما جاء في قوله تعالى عن المؤمنين الصادقين: « رَبَّنَا إِنَّنَا سَيعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِي الإِيمَنِ أَنَّ مَامِنُوا بِرَيَكُمْ فَعَامَنَا رَبَّنَا فَأَغَفِرُ لَنَا دُنُوبَنَا وَحَفَرٌ عَنَا سَيْعَاتِنَا وَنَوَفَنَا مَعَ ٱلأَثِرَارِ (()) رَبَّنَا وَمَالِنَا مَا وَعَدَنَّنَا عَلَ رُسُلِكَ وَلَا غَزْنَا يَوَمَ ٱلْقِيمَةُ إِلَى لَا غُلِيْ أَلِيعادَ، (آل عمران: ١٩٣، ١٩٤)، فهؤلاء

المؤمنون تقرّبوا وتوسّلوا إلى الله تعالى بإيمانهم لما سمعوا الداعي إلى ذلك، ثم طلبوا من ربهم من خيري الدنيا والآخرة.

قال الشيخ أبو بكر الجزائري رحمه الله: «والمنادي هو القرآن الكريم والرسول صلى الله عليه وسلم، وتوسلوا بإبمانهم لريهم طالبين أشرف المطالب وأسماها، مغفرة ذنوبهم ووفاتهم مع الأبرار، كما سألوا ريهم أن يعطيهم ما وعدهم على ألسنة رسله من النصر والتمكين في الأرض، هذا في الدنيا، وألا يخزيهم يوم القيامة بتعذيبهم في النار.

🖉 السّبه حسب 🧹 ربيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

(انظر: أيسر التفاسير ٢٧/١٤). ٤- التوسل إلى الله تعالى بدعاء المؤمن الصالح لأخيه:

وذلك بأن يقول الرجل لمن يظن صلاحه، "ادعُ الله لي"، وهو جائز مشروع بشرط أن يكون حيًّا حاضرًا، ومن ذلك طلب أبناء يعقوب من أبيهم أن يستغفر لهم، كما جاء في قوله تعالى: «قَالُوا يَتَابَانَا اسْتَنْفِرُ لَنَا ذُوُبَنَا إِنَّا كُنَّ سَرَفَ اَسْتَنْفِرُ لَنَا ذُوُبَنَا إِنَّا كُنَّ سَرَفَ المُعْفُرُ الرَّحِيرُ، وَاخْطَوُوا فِي حق أبيهم وأخيهم، ولذلك طلبوا من أبيهم وهو النبي الرسول أن يدعوا الله لهم ليغفر لهم ذنوبهم.

قال ابن جرير رحمه الله: «قال وَلَدُ يعقوب الذين كانوا فرَقوا بينه وبين يوسف، يا أبانا سَلُ لنا ربك يَعْفُ عنا ويستر علينا ذنوبنا التي أذنبناها فيك وفي يوسف، فلا يعاقبنا به، يوم القيامة؛ إنا كنا خاطئين فيما فعلنا به، فقد اعترفنا بذنوبنا، قال، سوف أستغفر لكم ربي،. (تفسير الطبري ٢٢/١٣).

وقد كان أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم بأتونه ويطلبون منه أن يدعو الله لهم، فيدعو فتُقضى حاجاتهم بسبب هذا الدعاء؛ لأنه وسيلة مشروعة، فكم مرة توسلوا بدعاء النبي صلى الله عليه وسلم أن يُغيثهم، وكان يفعل فيستجيب الله تعالى وينزل عليهم المطر، كما في الصحيحين عن أنس بن مالك رضى الله عنه أن رجلاً دخل يوم الجمعة ورسول الله صلى الله عليه وسلم قائم بخطب، فاستقبل رسول الله صلى الله عليه وسلم قائمًا، فقال: يا رسول الله، هلكت المواشى، وانقطعت السبل، فادع الله أن يغيثنا، قال؛ فرفع رسول الله صلى الله عليه وسلم يديه، فقال: «اللهم اسقنا، اللهم اسقتا، اللهم اسقتا،. قال أنس: والله ما ترى في السماء من سحاب ولا قزعة ولا شيئًا، وما بيننا وبين سلع من بيت ولا دار، قال: فطلعت من ورائه سحابة مثل الترس، فلما توسطت

السماء انتشرت، ثم أمطرت، قال، والله ما رأينا الشمس سبتًا، ثم دخل رجل من الباب في الجمعة المقبلة- ورسول الله قائم يخطب-فاستقبله قائمًا، فقال، يا رسول الله، هلكت الأموال، وانقطعت السبل، فادع الله أن يمسكها. قال: فرفع رسول الله صلى الله عليه وسلم على الأكام والظراب والأودية ومنابت الشجر. على الأكام والظراب والأودية ومنابت الشجر. قال: فانقطعت وخرجنا نمشي في الشمس. قال شريك: فسألت أنسًا، أهو الرجل الأول؟ قال: لا أدرى.. (الدخارى: ١٠١٣، ومسلم، ٨٩٧).

وقد ذكر ابن حجر رحمه الله فوائد كثيرة تضمنها هذا الحديث، ومنها، أن فيه علمًا من أعلام النبوة؛ في إجابة الله دعاء نبيه عليه الصلاة والسلام، وفيه الأدب في الدعاء حيث لم يدع برفع المر مطلقًا لاحتمال الاحتياج إلى استمراره، فاحترز فيه بما يقتضي رفع الضرر وإيقاء النفع. (فتح الماري: ٢/٢٠).

وع الصحيحين أن امرأة كانت تُصْرَع على عهد النبي صلى الله عليه وسلم، فأتت النبي صلى الله عليه وسلم، فقالت، إني أُصْرَع، وإني اتكشف، فادع الله لي، قال، إن شئت صبرت ولك الجنة، وإن شئت دعوتُ الله أن يعاهيك، فقالت، أصبر، وقالت، إني أتكشف، فادع الله أن لا أتكشف، فدعا له. (البخاري، ٥٦٥٢، ومسلم، ٢٥٧٦).

وما زال المسلمون يتوسلون بدعاء بعضهم بعضًا، ويدل على ذلك ما جاء في صحيح مسلم أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقول، ددعوة المرء المسلم لأخيه بظهر الغيب مستجابة، عند رأسه ملك موكًل، كلما دعا لأخيه بخير، قال الملك الموكّل به، آمين، ولك بمثل،. (مسلم: ٢٧٣٣).

وأنبُه هنا، على أنه ينبغي الإخلاص لله لله الدعاء، وأن يحرص الداعي على الأدعية القرآنية والنبوية؛ لأنها أقرب للإجابة لاشتمالها على الخير العظيم، ومن التزمها

ربيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون التوحيل

# سلم من الوقوع في المحذور. ثانيا: التوسل المنوع:

هو الذي لم يَردُ في النصوص الشرعيَّة ما يدل على مشروعيتَه، ويمكن أن يقال: كل ما خرج عن الجائز المشروع فهو المعنوع، وقد سبق بالأدلة ذكُر أنواع التوسل المشروع، ومن أمثلة الباطل المعنوع: التوسل إلى الله تعالى بذات نبيَ، أو عبد صالح، أو الاستغاثة به، كقول القائل، اللهم إلني أسألك بذات آدم أن تغفر لي وترحمني، أو يا سيدي فلانًا خذ بيدي، أو أنا في حماك، ومن المعنوع التوسل بجاه الأنبياء والصالحين، أو بقبورهم، وهذا لا يدل على نقص مكانتهم، أو جاههم، فمكانتهم وجاههم عند الله عظيم، ولكن جاههم منزلة لهم خاصة بهم، وهم يشفعون في حياتهم في الدنيا، وفي الأخرة بأمر ربهم.

قال ابن تيمية رحمه الله: «التوسل إلى الله بالنبيين هو التوسل بالإيمان بهم وبطاعتهم، كالصلاة والسلام عليهم، ومحبتهم وموالاتهم، أو بدعائهم وشفاعتهم، وأما نفس ذواتهم فليس فيها ما يقتضي حصول مطلوب العبد، وإن كان لهم الجاه العظيم والمنزلة العالية بسبب إكرام الله لهم وإحسانه إليهم وفضله عليهم». (مجموع الفتاوى ١٣٢/٢٧، ١٣٣).

وقال أيضا: «ومحمد صلى الله عليه وسلم أعظم جاهًا من جميع الأنبياء والمرسلين، لكن شفاعته ودعاءه إنما ينتفع به من شفع له الرسول صلى الله عليه وسلم ودعا له،. (المصدر السابق ج١٤٣/١).

وقال الشيخ محمد عبد السلام الشقيري رحمه الله: «التوسل بحق النبي أو الولي أو بجاهه أو بركته، أو بحق قبره أو قبته مذموم منهي عنه بلا نزاع». (القول الجلي في حكم التوسل بالنبي والولي ص٥٥).

وقال الشيخ الألباني رحمه الله: «إن جريان عمل الصحابة على ترك التوسل بذاته صلى الله عليه وسلم عند نزول الشدائد بهم، بعد أن كانوا لا يتوسلون بغيره صلى الله عليه وسلم

في حياته، لهو من أكبر الأدلة الواضحة على أن التوسِّل بداته صلى الله عليه وسلم غير مشروع، والا لنقل ذلك عنهم من طرق كثيرة في حوادث متعددة». (التوسل أنواعه وأحكامه ص٧٤). وقد اعتبر الشيخ عبد الرحمن الوكيل رحمه الله هذه التوسلات البدعية، مخالفة لعقيدة الإسلام، وناقش بعض المجيزين لها في مقالات متعددة، ومنها مقال بمجلة الهدى النبوى بعنوان: «لتتبعن سنن من كان قبلكم». وفيه يقول: «إن التوسل بالأولياء وقبورهم ليس من الإسلام، فرجولد زيهر، في كتابه «تطور العقيدة والشريعة»، و«ليون جوتييه، في كتابه «المدخل إلى الفلسفة»، و«غوستاف لبون» في كتابه «تطور الحضارة» أجمعوا على أن عقيدة التوحيد جلية تمام الجلاء في القرآن، وعلى أن تقديس الأولياء والتوسل بهم ويقبورهم مخالف لروح الإسلام، فما رأى فضيلة الأستاذ الشيخ حسن البنا، المرشد العام للإخوان المسلمين، الذي كتب في مذكراته عن الدعوة والداعية أن التوسل بالأولياء مسألة خلافية كقراءة الفاتحة أو عدمها بين الحنفية والشافعية، وأنها لا يجوز أن تفرق بين المسلم وأخيه... ألا يرى فضيلته أن قوله هذا ونشره في جريدته السيارة يودي بكثير من عقائد الإخوان الذين يرون أن ما ينطق به الأستاذ لا ينطقه عن هوى». (انظر: مجلة الهدي النبوي، العدد العاشر من المجلد الثاني عشر ala 1871 ala

وبعد ذكري لأنواع التوسل المبتدع-باختصار-أقول للذين يذهبون إليه، لماذا تتركون التوسل المشروع الثابت في الكتاب والسنة، وأجمع عليه علماء الأمة، ولم يختلف فيه أحد؟ وتذهبون إلى توسلات بدعية ما أنزل الله بها من سلطان؟! إن الواجب على المسلم الذي يحب الله ورسوله أن يسير على منهج النبوة، وألا يخرج على الوارد في الكتاب والسنة.

وفقنا الله لهداه، وللحديث صلة بإذن الله.

التوحيد ردييع الأخر ١٤٤٠ ه - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

# المتربصون بالأمة . . وتفنيد الأزهر لدعاويهم الباطلة

الحمد لله حمدًا كثيرًا طيبًا مباركًا فيه كما يحب رينا ويرضى، وبعدُ: تأتي الهجمة الشرسة على الشريعة الإسلامية، متزامنة مع ما يُراد للأمة ويُدَبَّر لها في الخفاء والعلن؛ من الضريات الموجعة التي تتلقاها الأمة في كثير من مواطن ويباع ويُشترى في شعوبها، وتُستتزف ثرواتها، والعالم كله من حولها يُخطط ويتآمر، ويتجاسر عليها من أجل تفتيت أراضيها، وعودة سيطرته الاستعمارية عليها من جديد، حتى وإن اختلفت الوسائل والأشكال.

Mrc and and

جمال سعد حاته

وفي نفس الوقت يخرج علينا من يكمل خطط الغرب الخبيثة امتثالا لأفكاره ورضا بمناهجه، وهم شردمة بريدون هدم الأمة، والتشكيك في ثوابتها، ومحاولة زعزعة شريعتها من الداخل والخارج، ممن بنتسبون البنا وتحسبون علينا، من الدول والأشخاص، فها هي تونس الخضراء-إلا في إسلامها- تخرج علينا بقانون بتم تشريعه للمساواة بين الرجل والرأة في البراث، وإباحة تزويج المسلمة بغير المسلم من كافة الملل والنُحل، وخروج أصوات ممن ينتسبون الى الأزهر الشريف، وقد اعتادوا على اثارة الزوايع والفتن فيما يلقونه من آراء من أن لأخر لشغل المسلمين بالشاذ من الأراء الفقهية، وهنَّة الأزهر الشريف لتفنيد تلك الدعاوى الباطلة ممن يسمون أنفسهم ظلمًا وزورًا بدالقرآنيين، من منكرى السنة، وردّ فضيلة الامام الأكبر شيخ الأزهر عليهم، وتوضيح منهجهم وفكرهم الضال وخطورة أثره على الأمة، وحسبنا الله ونعم الوكيل.

#### مواجهة بين الأزهر والمنادين بالمساواة

في خضم ما تقوم به تونس في الأونة الأخيرة منذ إعلان الرئيس التونسي «قائد السبسي» عن تعديل لقانون الأحوال الشخصية في المادة المتعلقة باليراث، وذلك بتعديل تلك المادة والنص فيها على المساواة بين الرجل والمرأة في اليراث، مدّعين أن في ذلك إنصافًا للمرأة، وقد وافق مجلس الوزراء التونسي على مشروع القرار الذي شمل فقرة حول إباحة زواج المسلمة بغير المسلم من أصحاب الديانات المسيحية واليهودية، وتم إحالة القرارات المعدلة للبرلمان لإقرارها حتى تصبح ناهذة.

وقد تلقّى المسلمون في شتّى بقاع الأرض هذه القرارات بالدهشة والرفض والشعور بالصدمة؛ وفي المقابل خرجت بعض الآراء المؤيدة لمشروع القرار، وانتقل الجدل إلى مصر، وخرج علينا نفر ممن اعتاد إثارة الزوابع بما يصدره من آراء فقهية شاذة تثير اللغط بين المسلمين، مخالفًا لثوابت الشريعة ولما يصدره الأزهر الشريف ويعتقده بكل هيئاته ومجالسه، وخاصة هيئة كبار علماء بالأزهر، جرئاسة فضيلة الأمام الأكبر شيخ الأزهر، حفظه الله.

التوحيد

ربيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

وجاء الجدل والمواجهة بين الدكتور سعد الدين الهلالي، أستاذ الفقه المقارن بجامعة الأزهر، وهيئات ومجالس ومجامع الأزهر الشريف بعد إعلان تأييده لقرار المساواة بين الرجل والمرأة في الميراث، والذي أقرته الحكومة التونسية بشكل مبدئي، مضيفا أن القرار التونسي بشأن المساواة في اليراث صحيح فقهيًا، مشيرًا إلى موافقة بعض الشيوخ في تونس على هذا القرار، متوقعًا أن تتخذ مصر مثل هذا القرار بعد عشرين عامًا أو دللاثين من الآن (إ

كلمة التحدير من

وقد أثار القرار التونسي الذي أيده الهلالي أصداء واسعة داخل أروقة الأزهر الشريف، واصفًا ما صدر عن الهلائي بأنه استمرار لسلسل فتاواه الشاذة والمثيرة للجدل، وأن الشريعة الإسلامية قد تميزت بصلاحيتها لكل زمان ومكان، ومراعاتها لجميع أحوال الناس على تنوعهم واختلافهم، نظرًا لما تمتعت به من مرونة، ولكن تلك المرونة ليست سمة لجميع تصوص الشريعة، فبعضها ثابت راسخ لا مجال للاجتهاد فيه؛ كالنصوص التي تقرر جوانب العقيدة والعبادات والأخلاق، وإن النصوص المتعلقة بتشريع الميراث في الإسلام لن هذا القسم الذي لا يقبل الاجتهاد أو التغيير، فقد تولى الله عز وجل وضع أسسه وضوابطه بنفسه، لأهميته وعظم خطره، فلا يخفى على أحد أن الظلم في الميراث ربما يتعدى لأجيال متتابعة، أو تقطع لأجله الأرحام، بل وقد ترتكب بدافعه الجرائم، مشددًا على ضرورة التفرقة بين العدالة والمساواة، لتصحيح مفائطة تدعى أن لا فرق بينهما، أو بصيغة أخرى تدعى أن تحقيق العدالة يتوقف على تحقيق المساواة، والصواب أن العدل لا يقتضى التسوية، فقد تعدل بين شخصين دون أن تسوى ستهما؛ لأن العدل هو وضع الشيء في موضعه مع مراعاة الحال.

# ردود الأزهر على الدكتور سعد الدين الهلالي

توالت ردود الأفعال الفاضبة، وكان الرد الأول من قَبَل جامعة الأزهر؛ حيث أكد الدكتور أحمد زارع المتحدث الإعلامي لجامعة الأزهر؛ أن الدكتور سعد الهلالي عبَّر عن رأيه الشخصي، وأنه لا يُمثُل الجامعة فيما أدلى به من تصريحات عن

المساواة بين الرجل والمرأة في الميراث، مشيرًا إلى أن الأزهر قد أكد في بيان سابق أنه لا يجوز الاجتهاد في المسائل التي ورد فيها نص شرعي. وفي أغسطس عام ٢٠١٧م أعلن الأزهر رفضه القاطع لدعوة الرئيس التونسي بالمساواة في الميراث بين الرجل والمرأة، ودعوته بالسماح بالزواج من غير المسلمين!!

وكذلك استنكر فضيلة الإمام الأكبر الدكتور أحمد الطيب الفتاوى والآراء التي تبيح ما حرَّمه الله في القرآن والسنة النبوية المشرفة، وتخالف دوابت الشريمة الإسلامية.

وقال الدكتور الطيب: «مما يؤكد عليه الأزهر انطلاقًا من هذه المسئولية أن النصوص الشرعية فيها ما يُقبل الاجتهاد الصادر عن أهل الاختصاص الدقيق في علوم الشريعة، ومنها ما لا يُقبل، والنصوص إذا كانت قطعية الثبوت والدلالة معًا؛ فإنها لا تحتاج لاجتهاد مثل آيات المواريث الواردة في القرآن الكريم،.

وقال الدكتور محمود مزروعة، أستاذ العقيدة بجامعة الأزهر، «إن قضية المواريث ومساواة الرجل بالمرأة فيها تُعَدُّ مخالفة للشريعة، وذلك لأنها قضية معلومة من الدين بالضرورة، حيث قال الله في كتابه العزين «يُوَصِحُ أَنَّهُ فَ أَوْلَكَ حُمَّ لِلذَكَرِ سُلُ حَظَ ٱلأُنْتَكِنَ » (النساء: ١١).

وإن الأمور المعلومة من الدين بالضرورة هي الثابتة بالكتاب والسنة وإجماع الأمة، كالصلاة والصيام، وكذلك أن تحصل المرأة على نصف نصيب الرجل، فالآية واضحة ومفهومة وثابتة للجميع، إضافة إلى أنها نصٌ قطعى ثابت.

واستنكرت هيئة كبار العلماء تصريحات الدكتور سعد الهلالي بشأن المساواة بين الرجل والمرأة في اليراث، والتي زعم فيها أن قرار تونس في هذا الخصوص صحيح فقهيًا ولا يعارض كلام الله، واعتبروا أن ذلك يُعَدُّ عبثًا بالشرع، وأن هذا النوع من الأحكام لا يقبل الخوض فيه بخيالات جامحة وأطروحات تصادم القواعد والمحكمات ولا تستند إلى علم صحيح.

ومن جانبه قال عضو لجنة الفتوى بالأزهر الشريف سابقًا الشيخ هاشم إسلام: «إن العلمانيين



وحدة واحدة، وأهدافهم واحدة، وبالتالي فهي دعوة منافقة ضالة ومُضلة، وإن الهلالي معروف بفتاواه ودعواته الشاذة.....

كما أكد الدكتور شوقي علام مفتي الجمهورية «أن المساواة بين الرجل والمرأة في اليراث أمرُ مخالف للشريعة واجماء العلماء على مرُ العُضُور.

وأضاف الدكتور علام في بيان له أنه فيما يتعلق بالنصوص التي فرضت استحقاق الرجل مثل حظ الأنثيين فإن تقسيم الميراث في هذه الحالات قد حُسمَ بآيات قطعيَّة الثبوت والدلالة، وهي قوله تعالى: • فُوسِكُر الله في أولك في الذكر مِنْلُ مؤلد تعالى: • فوسكُر الله في أولك في مالك في ميراث الأخت الشقيقة أو لأب مع أخيها الذي في درجتها وقوة قرابتها، • وإن كانوًا إخوة وحالاً وسام قبلذكر مثل خط الألك في أله لكم أن تَصِلُواً والله في منها من والنساء، (النساء، 20).

وأكد فضيلة المفتي أنه لا اجتهاد في النصوص التي هي قطعية الدلالة، قطعية الثبوت بدعوى تغيير السياق الثقافي الذي تعيشه الدول والمجتمعات الآن؛ مثلما يدعي البعض، إذ تلك النصوص المقطوع بدلالتها وثبوتها تُعدُّ من ثوابت الشريعة، فالقرآن الكريم قطعي الثبوت من ناحية آياته، وهو يشمل آيات كثيرة دلالتها قطعية لا شك فيها، ولا تحتمل ألفاظها إلاً معنى واحدًا ينبغي أن تُحمَل عليه، والاجتهاد في مثل تلك الحالات يؤدي إلى زعزعة الثوابت التي أرساها الإسلام.

وقد أكد الدكتور عباس شومان وكيل الأزهر السابق أن الدعوة إلى المساواة بين الرجل والمرأة في الميراث تظلم المرأة ولا تنصفها، وتتصادم مع أحكام الشريعة، مشددًا على أن المواريث مُقسمة بآيات قطعية الثبوت والدلالة لا تحتمل الاجتهاد ولا تتغير بتغير الزمان والمكان ولا الأحوال، وهي من الموضوعات القليلة التي وردت في كتاب الله مُفصلة لا محملة، وكلها في سورة النساء.

واعتبر الدكتور شومان في بيانه: «أن هناك العديد من المسائل التي تساوي فيها المرأة الرجل أو تزيد عليه، وكلها راعى فيها التشريع بحكمة بالغة واقع الحال وحاجة الوارث والوارثة للمال؛

لما يتحمله كل منهم من أعباء، ولقربه وبُعده من المتوفَّى، وليس لاختلاف النوع بين الذكورة والأنوثة كما يتخيل المعض».

وأكد فضيلته أن مسألة الزواج المطروح الغالب قيه فَقُدُ المودة والسكن المقصود من الزواج؛ إذ لا يؤمن غير المسلم بدين المسلمة، وبالتالي فإنه لا يُمَكَن زوجته من أداء شعائر دينها فتُبغضه، ولا تستقر الحياة الزوجية بينهما، وجاء هذا الكلام ردًّا على الدعوات الباطلة المطالبة بإباحة زواج المسلمة بغير المسلم، وهي أقوال مفسدة وليس كما يظن أصحابها أنها في مصلحة المرأة.

#### حكمة الإسلام في بيان نصيب المرأة من الميراث

وللرد على مَن سوَّلت لهم أنفسهم أن ينكروا شرع الله؛ شرع رب العالمين الذي جاء في كتابه المبيَّن بنصوص قطعية صريحة لا تقبل الاجتهاد، ولا الاتيان بنصوص وتشريعات وضعية مشبوهة قنصيب الذكور والإناث من الأولاد حق مفروض بنص القرآن الكريم، وقد بُنيَ على علاقة صلة الرحم بين الوالدين والأقربين، وقد جعل الله تعالى نصيب الرجل من الأرث على الضعف من نصيب المراة في عدة حالات على أساس اختلاف الرجل المالية في الحياء بين الرجل والمرأة؛ فأعباء الرجل والمرأة أو الانتقاص من حقوقها. (حقوق الرجل والمرأة أو الانتقاص من حقوقها. (حقوق الإنسان في الإسلام، د. محمد الرحيلي).

والرجل مُكلف شرعًا بالإنفاق على أمه وأبيه وأخته وأخيه متى كانوا مُعُسرين، قال الله تعالى: • يَتْتَلُونَكَ ماذا يُنفِقُونُ قُلْ مَا التَقْتُ مَن حَرْ عَالَوَا إِنَّا وَالْأَفْرَسِ وَالْيَتَيَ وَالْسَكِي وَأَنِ الْتَتَعِلِ وَمَا تَعْمَلُوا مِنْ حَرْ فَانَ اللهُ بِدِ عَلِي (البقرة،٢١٥).

وقد بُنِيَ الاختلاف بين نصيب المرأة ونصيب الرجل في الميراث على أساس الاختلاف بين أعباء الرجل المالية في الحياة وأعباء المرأة؛ فمسئولية الرجل في الحياة من الناحية المادية أوسع بكثير من مسئولية المرأة، فالرجل رب الأسرة وهو القوام عليها، والمكلف بالإنفاق على جميع أفرادها، أما المرأة فليست مكلفة حتى بالإنفاق على نفسها،

ربيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون 🍆

فكان من العدل أن يكون حظ الرجل من اليراث أكبر من حظ المرأة، حتى يكون له في ذلك ما يُعينه في الحياة من الميراث، مع إعفائه إياها من أعباء المعيشة، ولذلك لو لم يكن للوارثين إلا ما يرثونه من أموالهم لكانت أموال النساء دائمًا أكثر من أموال الرجال.

فإذا وجب للمرأة أن تأخذ من ناحية وجب عليها أن تدعمن ناحية أخرى تقابلها، وهذا الدين يقوم في أساسه على تربية أخلاقية عائية ينشى بها طباعًا فاضلة، فهو يربأ بالرجل أن يطمع في مال المرأة أو أن يكون عالة عليها، فمن ثم أوجب عليه أن يعطيها المهر، وأن ينفق عليها وعلى أولادها.

#### شيخ الأزهر يدافع عن السنة النبوية

وفي ظل تلكم الميحات الجديدة القديمة المتجددة من تلك الفئة المشككة التي دأبت على التشكيك في قيمة السنة النبوية وفي ثبوتها وحجيتها، والطعن في رواتها؛ من الصحابة والتابعين، ومن جاء بعدهم، والمطالبة باستبعاد والتحكام، والاعتماد على القرآن الكريم فحسب والأحكام، والاعتماد على القرآن الكريم فحسب في كل ما نأتي وما ندع من عبادات ومعاملات، وما لم نجده منصوصًا عليه في القرآن، فإن السلمين فيه بالخيار وأحرارًا من قيود التحريم أو الوجوب.

ي مواجهة ذلك الهجمة أكد فضيلة الإمام الأكبر شيخ الأزهر الدكتور الطيب في كلمته في الاحتفال بذكرى المولود النبوي، أن تلك الدعوات قد ظهرت أول ما ظهرت في عصرنا وهاركت فيه شخصيات شهيرة هناك، منهم من انتهى به الأمر إلى ادعاء النبوة، ومنهم من كان ولاؤه للاستعمار، ومنهم من أدًاه اجتهاده إلى إنكار الأحاديث التبوية ما كان فيها متواترا، وما كان غير متواتر، وزعم أن السنة ليست لها أية قيمة تشريعية في الإسلام، وأن القرآن وحده هو مصدر التشريع ولا مصدر آخر غيره، ضاربًا عرض الحائظ بما أجمع عليه المسلمون من ضرورة بقاء السنة إلى جوار القرآن جنبًا إلى ضرورة بقاء السنة إلى جوار القرآن جنبًا إلى جنب، وإلا ضاع ثلاثة أرباع الدين.

وأكد فضيلة الإمام في كلمته القوية على

التوحيد

بعض الثوابت قائلا: «بعض المتربصين بالسنة النبوية والمشككين فيها، والمنكرين لثبوتها على اختلاف مشاريهم وأذواقهم يجمع بينهم الشك والريبة في رواة الأحاديث، وأكد أن علماء الأمة وجهابذتها أفنوا أعمارًا كاملة من أجل تمييز الصحيح من غير الصحيح من مرويات السنة، وأن علم الإسناد أو علم الرجال لا نظير له عند غير المسلمين، شهد بهذا الأفذاذ من علماء أوروباه.

مؤكداً فضيلته على أن النبي الكريم صلى الله عليه وسلم قد حذر قبل أكثر من ثلاثة عشر قرئاً من أناس ينتسبون إليه سيخرجون ينادون باستبعاد سُنته والاكتفاء عنها بالقرآن.

وقد تساءل فضيلة الإمام تساؤل تعجُّب ودهشة بالغة: من أنبأ هذا النبي الكريم بأن ناسًا ممن ينتسبون إليه سيخرجون - بعد أكثر من ثلاثة عشر قرنًا من الزمان - ينادون باستبعاد سنته والاكتفاء عنها بالقرآن، ليحذرونا من صنيعهم قبل أن يُخلقوا يقرون عدة، وفي حديث صحيح لقبل أن يُخلقوا يقرون عدة، وفي حديث صحيح معمد، ألا يُوشكُ رَجُلُ يَنْتَني شَبْعَانًا علَى أريكته معمد، ألا يُوشكُ رَجُلُ ينْتَني شَبْعَانًا علَى أريكته فأحلُوه، ومَا وَجَدْتُم فيه منْ حرام فَحَرُمُوهُ. وفي رواية: ألا وإن ما حرَّم رسول الله مثل الذي حرَّم الله، (رواه أحمد: ٢٢٧٢٢). اه.

#### حالمة

وفي الختام نقول: إننا في زمن قد كثرت فيه الفتن، وتعاظمت المحن، وتوالَّت علينا التُّذُر، واضطربت البلدان من حولنا، واستحرَّ القتل في الناس، فأخبار الصباح والمساء تنقل مشاهد الدماء وهي تنزف، والجثث وهي تملأ الطرقات في ليبيا وسوريا واليمن ولبنان وفلسطين المحتلة وغيرها، وأحوال الاقتصاد العالمي في كساد، مما يُنذر باندلاع حروب ونزاعات، والأوضاع وآيات الله الكونية تتابع على الناس.

فاللهم اهدنا، وعافنا، واعف عنا، وأنر بصائر، وردنا إلى الحق ردًّا جميلاً، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

ربيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون



# وَالَّذِي عَلَيْهِ أَهْلُ السُنَّةِ أَنَّ الْاحْتَاطُ قَسْمَانِ:

أَموالكم »

أَحَدُهُمَا؛ إحْبَاطُ الْكُفْر للْإِيمَان، وَهَذَا لَا تَنْفَعُ مَعَهُ الْأَعْمَالُ مُطْلَقًا، وَصَاحِبُهُ-إِنْ مَاتَ عَلَى ذَلِكَ- خَالدُ مُخَلَّد فِي التَّار. قَالَ تَعَالَى: هُوْ عَمَوْنَ أَنْمَ سَعَبُمُ وَ الْجَوْ الْذَيَا وَقُمْ عَمَوْنَ أَنْمَ سَعَبُمُ وَ الْجَوْ الْذَيَا وَلَتِكَ الَذِي مَنَ سَعَبُمُ وَ الْجَوْ الْذَيَا وَلَتَابِد عَطَ أَعْمَلُهُمْ وَلا يَعَانِ رَبِعِمُ وَلِتَابِد عَطَ أَعْمَلُهُمْ وَلا يَعَانِ رَبِعِمُ مَوْرًا وَأَعْذَراً الْحَدُو الْحَار. مُرُوا ، (الكهف: ٢-١١-١١). وَالثَّانِي: إحْبَاطُ الْعَاصِي

# اعداد المله د. عبد العظيم بدوي

لللأَعْمَال، وَهَـوْلاء تَوذَنُ أَعْمَالُهُمْ يَوْمَ الْقَيَامَة، هَمَنْ ثَقَلَتْ مَوَازِينُهُ ذَخَلَ الْجَنَّة مَ أَوَّلِ الدَّاخِليَ، وَمَنْ خَفَّ مَوَازِينُهُ قَـاَمُرُهُ إلَـ رَبُ مَوَازَينُهُ قَـامَرُهُ إلَـ رَبُ مَوَاذَخَلَهُ الْجَنَّة بِرَحْمَته، وَإِنْ شَاءَ عَذَبَهُ لا الْجَاهَينَ مَنْهَا بِرَحْمَته، شَاءَ عَذَبَهُ لا التَّار بِعَدْله، وَشَفَاعَة الشَّافِعِينَ مِنْ أَهَلَ طاعَتَه. (فتَحَ الباري 1/ رام.

انَّ الْدَينَ كَفَرُوا وَصَدُوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ ثُمَّ مَاتُوا وَهُمُ

كُضًارٌ فَلَنْ يَغْضَرَ اللَّهُ لَهُمْ» (محمد: ٣٤):

(m-1-17: 10-0)

هذه الآية مقيّدة للوعيد المذكور في أول آية في السورة وهي قوله تعالى: «الَّذينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلَ اللَّهُ أَضَلَّ أَعْمَالَهُمْ» أي أبطَلهَا وأحبطها، بالشرط المذكور هنا وهو: «ثُمَّ مَاتُوا وَهُمُ كُفَّارٌ» وقد سبق بيان نو أسلموا أثابهم الله على ما عملوا في الكفر.

«فَلَا تَهْتُوْا وَتَدْعُوْا إِلَى التَّالِمِ وَانْتُمْ الْأَعْلَوْنَ وَاللهُ مَحَكُمْ وَلَن يَتِرَكُمْ أَعْمَالَكُمْ »: إِن الإسمىالام هو

# Upload by: altawhedmag.com

ر ربيع الآخر +١٤٤ هـ - المدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

دين العزة والإباء، وليس دين الذلة والهوان، دولله ألمزة ولرسوله، وللمؤمنين ولكن المتنفقين لا يعلمون، (المنافقون، ٨).

وليست الفضيلة في الإسلام الركون إلى الدعة والراحة والرضا بالهوان، وطلب المعيشة الذليلة المستكينة، إنما الفضيلة في الإسلام هي رد الاعتداء، ومنع الأقوياء، وإن كلف النفس والأرواح:

# لا تسقني ماء الحياة بذلة بل فاسقنى بالذل كأس الحنظل

فلا يليق بالمسلمين وقد نشبت الحرب ووقفوا تعدوهم وجها لوجه أن يكونوا هم الذين يرفعون الراية(أعنى راية الاستسالام) ويدعون للصلح، فقد قال تعالى: «فلا تهنوا» أي فلا تضعفوا وتكسلوا عن طلب العدو، فإن وهن القلب يوهن البدن، ولكن «أصروا وصادوا» (آل عمران: ۲۰۰)، فأنتم أولى بالمثابرة من عدوكم، و«إن يَمْسَنَّكُمْ قَرْحُ فَقَدْ مَسْ القوم فترج مشلقه (آل عمران: ١٤٠)، و «إن تَكُونُوا تَأْلَمُونَ فإنهر بالمون كما تأليدن، وتغضلونهم بأنكم «وَرَّحُونَ مِنَ ٱللهِ مَا لَا « " ()===

(النساء: ١٠٤) من النصر أو الشهادة، كما قال تعالى: « عَلَّ هَلَ تَرْتَضُونَ بِنَا إِلَّا إِحْدَى الْحُسْبَيَنَ وَعَنَّ نَتَرْبَضُ بِكُمْ أَنْ يُصِبَكُ اللَّهُ بِعَدَابٍ مِنَ عميوه أَوْ بِأَلِدِينَا فَتَرْضُوا عميوه أَوْ بِأَلِدِينَا فَتَرْضُوا إِنَّا مَعَكُم مُتَرَضُونَ »

« فَلا تَهْتُوا وَتَدْعُوا » الكفار المحاريبين ( إلى التله ) أي الصلح ووضع الحرب، وقد جاؤوكم يريدون إذلال الإسلام والمسلمين، وإظهار عزة الشرك والمشركين، فإن ضعفتم عن قتائهم، ودعوتموهم إلى السلم إيثارًا للراحة، وحرصًا على السلامة فقد تحقق لهم ما يريدون، وريما استهانوا بكم بعد هذا الطلب فأعملوا فيكم سيوفهم، « أَلَا تَهُمُا وَتَدْعُوا إِلَى ٱلسَّلِي» وكل الظروف المحيطة بكم تنهاكم عن ذلك:

١- «وَأَنتُو ٱلْأَعَلَوْنَ» اعتقادًا وتصورًا للحياة، «وَأَنتُرُ

الأعلوم ، ارتباطا وصلة بالعلي الأعلى، «رَأَشَرُ الْأَطْنَوَنَ ، منهجاً وهدفا وغاية، «رَأَشَرُ الْأَطْنَوَنَ ، شعورًا وخُلقًا وسلوكًا، «رَأَشَرُ الْأَطَارَيَ ، قوة ومكانة ونصرة. (في ظلال القرآن: ٢٧١/٧).

۲- «رالله متكر» بنصره وتأبيده ومدده، وهذه المعدة تربط على قلوبكم، وتقوى عزائمكم، وتثبت أقدامكم، كما قال تعالى: ﴿ إِذْ نُوحٍ رَئُكَ إِلَى ٱلْمَلْتِيكُةِ أَنَّى مُعَكَّمَ فَتُنْتُوا الذين مامنوا» (الأنفال: ١٢)، وهذه المعية تمنع عنكم الرعب والخوف، كما قال تعالى لموسى وهارون: « وَإِلَى لَا تَخَافاً إِنَّنِي مُعَكَماً أَسْمَمُ وَأَرْعَى » (طه: ٢٦)، وهذه المعية ترعب أعداءكم وتزلزل أقدامهم، كما قال تعالى: «إذ نُوحى رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَلَتِيكَةِ أَنِّي مَعَكُمُ فَثَيْتُهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا سَأَلَقِي فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا الْمُعْتَ فأضربوا فوق الأغناق وأضربوا مِنْهُمْ كُلْ بَنَانِ » (الأَنْضَأَلِ: .(17

٣-«وَلَنْ يَتَرَكُمُ أَعْنَاكُمُ » أَي لن ينقص الله من أجوركم شيئا وإن كان النصر من عنده، بل سيوفيكم أجوركم بغير حساب، كما قال تعالى: «مَا كَانَ تعالى: «مَا كَانَ مَوْقُمُ مِنَ ٱلْأَمْرَابِ أَنْ يَتَخَلُمُوا مَن

وَسُولٍ ٱللهِ وَلَا

يرْغَبُوا بِأَنفُسِمِ

ذلك بأنف

عَن

التمحيد

نقساف

Upload by: altawhedmag.com

رَبِيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

لا يُعْبِيبُهُمْ طَمَّأْ وَلَا نَصَبُّ وَلَا عَسَمَةٌ فِي كَبِلِ اللَّهِ وَلَا سَطَنُونَ مَوْطَايَغِيلًا الْصُفَارَ وَلَا يَالُونَ مِنْ عَدُوْ يَنَلا إِلَّا اللَّهُ لا يُعْبِيهُ عَمَلُ سَلَحْ إِنَ وَلا يُفْقُونَ مَنْ عَدَمَ المُحْبِينَ وَلا يُفْقُونَ نَعْنَهُ صَعِدَةً وَلا حَبِرةً وَلا يَقْطَعُونَ وَادِياً إِلَا مَا كَافًا يَتْسَلُونَ ، (التوية: مَا كَافًا يَتْسَلُونَ ، (التوية: ما حافًا مِتْسَلُونَ ، (التوية:

أما حين يطلب العدو الصلح فإنه يُجاب إليه، وإن كانت لهم نية سيئة ي ذلك الطلب فالله أعلم بهم، وسيجعل كيدهم ي نحورهم، قال تعالى: «إن حَوَّا لِلسَلِم فَاحَتْ مَا وَوَكَلْ عَلَ الله إِنَهُ هُوَ السَمِعُ العَلِمُ () وإن يُرِيدُوا أَن يَعْدَعُولُ فَإِنَ حَسَبَكُ

يقول تعالى: «وَإِنَّ جَنْحُوا، أَيْ مَالُوا دِلْلَسَّلْمَ، أى المستالمة والمصالحة وَالْهَادَنَةِ، رَفَاجْنَحْ لَهَا، أَيْ فَمِلْ إِلَيْهَا وَاقْبَلْ مِنْهُمْ ذَلِكَ، ولهذا لما طلب المشركون عام الحديبية الصلح ووضع الحرب بينهم وبين رسول الله صلى الله عليه وسلم تسنغ سنين أَجَابَهُمُ إِلَى ذَلِكَ، مَعَ مَا اشترطوا من الشُرُوط الأُخْرِ. à tà đó تعالى: «وَتَوَكَّل عَلى الله» أي مسالحهم

وَتَوَكَّلُ عَلَى الله، هَانْ الله كَافِيكَ وَنَاصرُكَ وَلَوْ كَانُوا يُريدُونَ بِٱلصُّلْح حَديعَة، لِيَتَقَوَّوا وَيَشْتَعَدُوا دَهَانَ حَسْبَكَ الله» أَيْ كَافِيكَ وحده. (تفسير القرآن العظيم، ٢/٢٢/٢).

وهكذا قوى الله تعالى عزائم المؤمنين ونشّطهم، ورغبهم في مثابرة عدوهم التي هي سبب نصرهم وعزهم، وصلاحهم وفلاحهم في الدنيا والآخرة.

ثم كشف لهم عن حقيقة الحياة الدنيا التي هي غالبا ما تكون وراء الوهن والخلود إلى الأرض، والتثاقل عن قتال الشركين، فقال تعالي: رائيا لليزة الذيا لي أخركم وإن قينا رتنفا بزيكر أخركم ولا يتلكم أنراكم ،

يقول تعالى محذرًا من إيشار الحياة الدنيا على القتال في سبيل الله: وإِنَّمَا لَلْبَرَةُ الْأَبَا لَمِنَّ

وَلَهُوُّ ، فإن فاتتكم بالقتل في سبيل الله فما فاتكم شيء، وَحَا مَتَعُ ٱلْحَوْدِ ٱلْذَيّا فِ ٱلْآحِرَةِ إِلَّا قَلِسُ ، (التوبة، ٣٨).

عن المستورد بن شداد رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «وَاللّه مَا الدُّنْيَا في الآخرة إلاً مثلُ مَا يَحْعَلُ أَحَدُكُمُ إِصَبَعَهُ هَده- وَأَشَارَ يَحْيَى بِالسَّبَّابَة- لَيْ الْيَمُ فَلْيَنْظُرُ بَمَ يَرْحِعُ، (صحيح مسلم ٢٨٥٨).

وَعَنْ سَهُل بُن سَعْد رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رُسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «نَوْضَعُ سَوْط فِ الْجِنْة خَيْرُ منَ الْدُنْيَا وَمَا فَيهَا» (صَحيح الْبِخاري ٢٨٩٢).

فللاتتركوا قتال المشركين المحاريين رغبة في الدنيا، وآثروا ما يبقى على ما يفتى.

وهذه الأية كقوله تعالى: دِنتَائَهُمَا الَّذِينَ مَامَنُوا مَا لَكُو إِذَا قِبَلَ لَكُو اَضِرُوا فِ سَبِيلِ اللهِ أَثَاقَلْتُمْ إِلَى الْأَرْضِ أَرْضِيتُم إِلَى الْحَبَوَةِ الَّذَينَا مِنَ الْآخِرَةِ فَمَا مَتَعْ الْحَبَوَةِ إِلَّا قَلِيلُ، فِ الْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلُ، (التوبة: ٣٨).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

نو صليا 🧹 ربيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

الحلقة الثانية

# التطبيق المعاصر للزكاة حكم التطبيق المعاصر للزكاة بجانب الضريبة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ويعدد

أصبحت فريضة الزكاة من فرائض الإسلام المنسية، ولا سيما بعد تطبيق مفاهيم العلمانية- التي تقتضي تنحية الدين عن حلبة الحياة-، وكذلك تطبيق نظم الضرائب الوضعية في معظم الدول الإسلامية، وتخلي ولي الأمر عن مسئوليته في تحصيل الزكاة وإنفاقها في مصارفها الشرعية.

ولقد انشغل معظم المسلمين في هذه الأيام بأمر الضرائب خشية الوقوع تحت طائلة جريمة المتهرب، ونسبوا حق الله في المال وحرمة الامتناع عن أدائه.

لقد أصبح التطبيق المعاصر للزكاة من أهم القضايا التي تواجه المسلمين، ولا يجوز التهاون بشأنها مهما كانت التحديات لأنها تمس العقيدة والشريعة والمجتمع والأمة الإسلامية.

ومن أهم المشكلات المعاصرة التي تواجه تطبيق الـزكـاة هو تطبيق نظم الضرائب

معدد مسين حسين شعاقة المعنين شعاقة الأرهر

الوضعية، واختلف الفقهاء بشأن قضية التكامل والتنسيق بينهما في ضوء أحكام ومبادئ الشريعة الإسلامية فمنهم من يري أنه «لا حرج من تطبيق الضريبة بجوار نظام الزكاة لأن لكل منها موارد ومصارف خاصة»،ومنهم من يري أن الأصل هو تطبيق نظام الزكاة، وإن لم تكف الحصيلة تفرض ضرائب على الأغنياء بضوابط شرعية، كما تفرض الضريبة على غير المسلمين.

والرأي الأرجع الذي أخذت به مجامع الفقه هو: (إن ما يُفْرَض من الضرائب لمصلحة الدولة لا يُغْني القيام به عن أداء الزكاة المفروضة) (من قرارات المؤتمر الثاني لمجمع البحوث الإسلامية سنة ١٩٦٥م).

ومما يجب التأكيد عليه في هذا المقام هو أن الضريبة لا تغنى عن الزكاة، وليسا متماثلين، ويخصم ما دفع من الضرائب من

التوحيد ربيع الأخر ١٤٤٠ ه - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

الأموال الخاضعة للزكاة، وهذا يحدث فعلاً لأنه عند دفع الضريبة، نقص المال الذى سوف تفرض عليه الزكاة

#### حكم التهرب من الضربية بدعدي أداء الزكاة

يتهرب كثير من الناس من أداء الضرائب والرسوم الجمركية وما في حكمهما بطريقة أو بأخرى، ومبررهم في ذلك، أن الضريبة نظام وضعي، وأن الضريبة ظائلة ويُنْفَقُ جزء منها في غير الحق، وأنهم يؤدون الزكاة ... إلى غير ذلك من المررات.

ويثار تساؤل: ما حكم التهرب من الضريبة في ميزان الإسسلام؟ لقد تناول فقهاء الإسلام المعاصرين هذه القضية بشيء من التفصيل وخلصوا إلى مجموعة من القرارات والفتاوى من أهمها ما يلي:

(۱) يجوز لولي الأمر أن يوظف على أموال الأغنياء ضرائب بضوابط شرعية للإنفاق منها على الخدمات العامة التي لا تدخل في نطاق مصارف الزكاة مثل: الأمن، والتعليم، والعلاج، والمرافق، والتي تعتبر من الضروريات للناس وتأسيسًا على ذلك لا يجوز التهرب من أدائها.

(٢) يجب أن تفرّض الضرائب بالحق، وتُحصّل بالحق، وتنفق في الحق وإذا تحققت هذه الشروط الثلاث أصبحت الضريبة عادلة وواجعة الأداء.

(٣) تجنب فرض الضرائب الظالمة؛ لأنها من المكوس التي حرمتها الشريعة الإسلامية؛ حيث تؤخذ بغير حق وتنفق في غير حق ولا توزع أعباؤها بالعدل.

(٤)أن لا يكون في فرض الضرائب والرسوم الجمركية مخالفات لأحكام ومبادئ الشريعة الإسلامية ومقاصدها وهى: حفظ الدين، والنفس، والعقل، والعرض، والمال.

(•) يعتبر ولي الأمر مسئولا أمام الله وأمام الناس وأمام الوطن عندما لا يلتزم بالضوابط الشرعية لفرض الضريبة.

وفي هذا الخصوص يقول بعض العلماء:

إنه يجب توافر عدة شروط في الضريبة العادلة من أهمها ما يلي: توزيع أعياء الضرائب بالعدل.

موريع ، عبد المسراعة في معال. إنفاق حصيلة الضرائب في مصالح الأمة.

بطاق مسينة الشراعية على معام عامة على موافقة أهل الشورى والرأي في الأمة على فرض الضرائب.

أن تفرض الضريبة على الأغنياء وليس على الفقراء.

والخلاصة إنه لا يجوز التهرب من أداء الضرائب والرسوم الجمركية وما في حكم ذلك باعتبارهم من الموارد السيادية للدولة، وإن كان هناك ظلم فيزال بالأساليب المعتبرة شرعًا وقانونًا، ويعتبر ولي الأمر مسئولًا عن أي مخالفات شرعية، ولا يجوز تعطيل فرضية الزكاة بدعوى تطبيق الضرائب.

#### الفرق بين الضريبة والزكاة

لقد سبق أن أوضحنا أن الزكاة شيء والضريبة شيء آخر، ولا يجب أن يطلق على الزكاة ضريبة، وأن لا يطلق على الضريبة زكاة، حيث توجد فروق أساسية بينهما، وإن وجد بعض التماثل في بعض الجوانب الإجرائية.

# ويمكن تلخيص الفروق الجوهرية بين الزكاة والضريبة على النحو التالي:

(١) زكاة المال فريضة وركن من أركان الإسلام وعبادة مالية وطاعة لله ورسوله، والضريبة ليست كذلك.

(٢) زكاة المال عبارة عن تمليك جزء من الأموال لمستحقي الزكاة، وهى حق لهم وليس منة من الأغنياء عليهم، بينما الضريبة اقتطاع إجباري لجزء من أموال الأفراد والشركات والمؤسسات وغيرها تُوجَّه إلى خزينة الدولة وفقًا للتشريع الضريبي الوضعى.

(٣) لزكاة حق لمستحقيها وهذا الحق معلوم لكل من المكلف والمستحق بينما، لا يعتقد دافع الضريبة أنها ليست حقًّا للدولة لأسباب عديدة؛ منها أن جزءًا منها ينفق

التوحيد

ليبع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٢٨٥ - السنة الثامنة والأربعون

في وجوه لا يستفيد منها الفقراء، كما أنها تؤخذ من الفقراء والأغنياء.

(1) تجب زكاة المال في الأموال التي تتوافر فيها شروط معينة منها أن يكون المال فائضًا عن الحوائج الأصلية، وخاليًا من الذَّيْن، وأن يصل نصابًا معينًا في بعض الزكوات، بينما لا تأخذ الضريبة هذه الشروط في الحسبان؛ حيث أحيانًا تؤخذ من الفقير الذى هو دون حد الكفاية وحد الكفاف سواء عليه دين أم لا.

(٩) لزكاة المال مصارف محددة ومعلومة هي ثمانية وتهتم بالعنصر الإنساني ولا يجب أن توزع حسب هوى الحاكم، بينما توزع حصيلة الضرائب حسب تقدير ولي الأمر، ويستفيد منها الفقراء والأغنياء بل في بعض الأحيان يستأثر بالاستفادة منها الأغنياء.

(1) تهدف الزكاة في المقام الأول إلى عبادة الله والامتثال لأوامره، كما أنها شكر لله، وتعلم الفرد الكرم والمحبة، وهي مرتبطة بحفظ الحاجات الأصلية للإنسان وهي: حفظ الدين، والنفس، والعقل، والعرض، والمال، بينما يصعب على أي نظام ضريبي تحقيق ذلك، بل نجد أنه في بعض الدول تستخدم جزءًا من حصيلة الضريبة ضد حاجات الإنسان المعتبرة شرعًا.

(٧) تهدف الزكاة إلى تحقيق التكافل الاجتماعي نضًا وروحًا وربط الفقير بالغني، بينما فشلت نظم الضرائب العاصرة في تحقيق ذلك، وكل ما نسمعه هو تغني ومتاجرة بالكلام بل أحياذًا تؤدي الضريبة إلى الحسد والكراهية بين الناس وبين المولين والأجهزة الضريبية.

(٨) تهدف الـزكاة إلـى التحفيز على الاستثمار وعدم الاكتناز وتوفير الأموال السائلة للمشروعات الاقتصادية، بينما تؤدى الضريبة إلى الاكتناز وذلك في ظل أسعار الضرائب المرتفعة.

(٩) تؤدي زكاة المال إلى تحقيق التنمية الاقتصادية التلقائية ومحارية الفقر،

بينما عجزت النظم الضريبية عن تحقيق ذلك بنفس المستوى، بل أحيانًا يؤدي ارتفاع أسعار الضرائب فوق الطاقة إلى التهرب منها أو الإحجام عن إنشاء المشروعات الاستثمارية.

(۱۱) تتسم أحكام زكاة المال بالثبات والاستقرار ولا تصطدم ببيئة ولا بزمن ولا بظروف، بينما تتغير وتتعدل قوانين الضرائب على مر الأيام والأزمنة.

(۱۱) يقوم المزكي من تلقاء ذاته من باعث ودافع الحب لله وتقربًا إليه بسداد الزكاة، ومن يتهرب منها فهو ضعيف الإيمان، بينما نجد أن دافع الضرائب يراوغ ويحاور ويحاول جهده لتجنبها والتهرب منها لغياب الباعث الإيماني عنده.

ولا تعني هذه الفروق حثَّ الناس على عدم أداء الضرائب بل هي من حقوق المجتمع لتمويل الخدمات العامة التي تخرج عن نطاق مصارف الزكاة مثل الأمن والتعليم والعلاج ونحوه، وإن كان هناك انحراف في توجيه حصيلتها فيقع الإثم على ولي الأمر وبطانته وعلينا أن ندعوهم إلى الخير ونأمرهم بالمعروف وننهاهم عن المنكر.

ومن ناحية أخرى نتاشد أولياء أمور المعلمين المنيين بأمور الضرائب بالآتي :

تطبيق نظام زكاة المال.

 تطوير وإصلاح النظم الضريبية القائمة في ضوء أحكام الزكاة.

عندئذ تتحقق البركة والنفع؛ مصداقا لقول الله تبارك وتعالى، وإما المنتخب في هذه في أشم مداء فلا سيل ولا ينفي الله ومن أغرض عن وضرى فإن أله معيشة ضنكي

(طه: ١٢٣-١٢٤)، ومصداقًا لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: «تركت فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا بعدى أبدًا: كتاب الله وسنتى»(رواه مسلم).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

ربيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

# دراسان قرآنية

# الأمثال في القرآن

# مثل القرية التي كفرت بأنعم الله

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

فهذا مثل من الأمثال القرآنية وهو في قوله تعالى من سورة من النحل: « وَصَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرَبَةً كَانَتْ ءَامِنَةُ مُطْعَينَةُ كَأْتِهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِن كُلِ مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ اللَّهِ فَأَذَقَهَا اللَّهُ لِنَاسَ ٱلْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوْ أَيْصَبْعُونَ » (النحل: ١١٢).

#### المعتى الإجمالي:

قال ابن كثير رحمه الله: هذا مثل أربد به أهل مكة، فإنها كانت آمنة مطمئنة مستقرة، يُتخطف الناس من حولها، ومن دخلها فهو آمن لا يخاف، كما قال الله تعالى: « مَقَالُوا إِنَّا نَنَّبِعِ ٱلْمُدَىٰ مَعَكَ نُتُخَطِّفَ مِنَ أَرْضِنَآ أَوَلَمْ نُمَكِّن لَّهُمَّ حَرِمًا ءَامِنًا يُجْمَى إِلَيْهِ ثَمَرَتُ كُلُّ شَقٍ، زَزْقًا مَن لَدُنًّا » (القصص: ٥٧)، وهكذا قال هاهنا: «أربا رَفْعًا رَغَدًا» (النحل: ١١٢) أي: هنيئًا سهلا، «مَن كُلّ مَكَان فَكَفَتَ بِأَنْعُم الله» (النحل: ١١٢) أي: جحدت آلاء الله عليها وأعظم ذلك بعثة النبى محمد صلى الله عليه وسلم إليهم، كما قال الله تعالى: «إَلَهُ تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَلُوا نِعْمَتَ اللَّهِ كُفُرًا وَأُحَلُّوا قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبُوَارِ (٢) جَهَنَهُ بَصَلَوْنَهَا وَبَشَرَ ٱلْقَرَارُ» (إبراهيم: ٢٨-٢٩)، ولهذا بدِّلهم الله بحاليهم الأولين خلافهما، فقال: «فَأَذَافَهَا اللهُ ليَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ» (النحل: ١١٢) أى: ألبسها وأذاقها الجوع بعد أن كان يُجبى اليهم ثمرات كل شيء، ويأتيها رزقها رغدًا من كل مكان، وذلك لما استعصوا على رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبوا إلا خلافه، فدعا عليهم بسبع كسبع يوسف، فأصابتهم سنة أذهبت كل شيء لهم، فأكلوا العلهر- وهو؛ وبر

البعير، يجعل بدمه إذا تحروه.

#### معانى المفردات:

مصطفى البصراتي

وضرب بمعنى، جعل- وجُعل المثل قرية موصوفة بصفات تبين حالها المقصود من التمثيل، فاستغنى عن تعيين القرية. «قرية»، قال ابن عباس، ومجاهد وقتادة، القرية المضروب بها المثل مكة، والمراد بالقرية أهلها إذ هم المقصود من القرية، كقوله، « وَسَعَلِ المَرْبَةَ» (يوسف، ٨٢). (تفسير المحرر الوجيز لابن عطية والتحرير والتنوير بتصرف). «آمنة»، أصل الأمن طُمأنينة النفس وزوالُ (معجم مفردات ألفاظ القرآن للأصفهاني). أهلها، ولا ينز عجون. (فتح البيان لصديق الفتوحي).

«يأتيها رَّذِقها رغدًا من كل مكان»: يُحمل إليها من البر، والبحر، والرزق: الأقوات، والرغد، الوافر الهنيء. (تفسير البغوي بتصرف من كل مكان بمعنى من أمكنة كثيرة).

«فكفرت»: أي: كفر أهلها (بأنعم الله) التي أنعم بها عليهم، وهي جمع نعمة كالأشد جمع شدة، وقيل: كالأدرع جمع درع.

«فأذاقها الله»؛ الإذاقة؛ حقيقتها إحساس اللسان بأحوال الطعوم، وهي مستعارة هنا وغ مواضع من القرآن إلى إحساس الألم والأذى إحساسًا مكينًا كتمكن ذوق الطعام من فم ذائقه لا يجد له مدفعًا.

وبيع الأخر ١٤٤٠ ه. - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

«واللباس»: حقيقته الشيء الذي يُلبس، وإضافته إلى الجوع، والخوف قرينة على أنه مستعار إلى ما يغشى من حالة إنسان ملازمة له كملازمة اللباس لابسه، كقوله تعالى: هُنَ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَسَمٌ لِبَاسٌ لَهُنَّ » (البقرة: ١٨٧) بجامع الإحاطة واللازمة. (التحرير والتنوير لابن عاشور).

«الجوع»: ابتلاهم الله بالجوع سبع سنين وقطعت العرب عنهم الميرة. والجوع : الألم الذي ينال الإنسان من خلو المعدة من الطعام. (معجم مفردات ألفاظ القرآن بتصرف).

«الخوف»: توقع مكروه عن أمارة مظنونة، أو معلومة، ويضاد الخوف: الأمن، ويستعمل ذلك في الأمور الدنيوية والأخروية. (المصدر السابق).

«بما كانوا يصنعون»، أي، فعلنا بهم ما فعلنا بسبب تكذيبهم رسول الله صلى الله عليه وسلم.

# المعنى التفصيلي:

هذا مثل صريح ضربه الله عبرة للأمم والبلاد والجماعات، والقرية المضروب بها المثل هى مكة، كانت بهذه الصفة التي ذكر الله، أمنة من غارات الأعداء، مطمئنة مستقرة ليس فيها مخاوف ولا مشكلات أمنية أو اقتصادية، يأتيها رزقها رغدًا، أي هنيئًا سهلا واسعًا، من سائر البلاد، فكفر أهلها بنعم الله، وجحدوا بها، فعمهم الله بالجوع والخوف، وبدلوا بأمنهم خوفا وبغناهم جوعا وفقرا، ويسرورهم ألما وحزنا، وذاقوا مرارة العيش بعد السعة، يسبب أفعالهم المتكرة، وعبادتهم الأوثان، وتنكرهم للقرآن والشرع والهداية، ومن أتم النعم الإلهية عليهم: أنه جاءهم رسول کریم من جنسهم عربی قرشی هاشمی، فكذبوه فيما أخبرهم به من أنه رسول إليهم، مبلغ عن ربه بأن يعبدوه ويطبعوه، ويشكروه على النعمة، فجاءهم العذاب بسبب ظلمهم. لقد أصابتهم السنون، أي القحط وتعرضوا للخوف، وهاجمتهم سرايا رسول الله صلى الله عليه وسلم يسبب الكفر والتكذيب، جزاءً لسوء صنيعهم وظلمهم.

وإذا كانت مكة في رأي ابن عباس، ومجاهد،

وغيرهما هي التي ضربت مثلاً فإنما ضربت لغيرها مما يأتي بعدها، ليحذر أهلها أن يقعوا فيما وقعت هي فيه وقد اختلف المضرون هل المراد بهذا القرية قرية معينة أو المراد قرية غير معينة. قال الزمخشري، بل كل قوم أنعم الله عليهم فأبطرتهم ذكر التعمة فكفروا وتولوا فأنزل الله بهم نقمته، ونحوه الليضاوي.

وقال القرطبي: إنه مثل مضروب لأي قرية كانت على هذه الصفة من سائر القرى، فيجوز أن تراد قرية مقدرة على هذه الصفة، ويجوز أن تكون في قرى الأولين قرية كانت هي حالها فضربها الله مثلاً لمحة إنذارًا من مثل عاقبتها وذهب الأكثرون إلى الأول وصرحوا بأنها مكة. وذلك لما دعا عليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقال: «اللهم اشدد وطأتك على مضر واجعلها عليهم سنين كسني يوسف». رواه البخاري ومسلم.

وقال صاحب فتح البيان صديق حسن القنوجي (٨٥/٤): "وأيضًا يكون الوعيد أبلغ والمثل أكمل وغير مكة مثلها، وعلى فرض إرادتها ففي المثل إنذار لغيرها من مثل عاقبتها، والآية عند عامة المسرين نازلة في أهل مكة وما امتحنوا به من الخوف والجوع بعد الأمن والنعمة بتكذيبهم النبي صلى الله عليه وسلم، فتقدير الآية ضرب الله مثلاً لقريتكم، أي بين الله لها شبهًا، ثم وصف القرية بأنها (كانت آمنة) غير خائفة". اه من فتح السان.

والهدف من هذا المثل الذي أرشدت إليه الآية: هو وجوب الإيمان بالله وبالرسل، والتوجه نحو عبادة الله وحده وشكره على نعمه وآلائه الكثيرة، والمعرفة الثابتة بأن العذاب الإلهي لاحق بكل من كفر بالله وعصاه وجحد نعمة الله عليه.

وهذا إنذار ووعيد لأهل كل قرية اتصفوا بالظلم، أي بالكفر والعصيان إذ لا ظلم أشد من ظلم الكفر والعصية في حق الله تعالى. (التفسير الوسيط لوهبة الزحيلي). نسأل الله تعالى أن يردنا إلى دينه ردًا جميلاً، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

لتوحيد ردبيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

الحلقة الثانية

嘛

雍

船

喻

命

船

飛

编

-

-

帝

the .

200

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه وبعد : فقد تكلمنا في شهرنا الماضي في حلقة أولى حول حديث البخاري رحمه الله الذي تفرد بروايته عن ياقي اصحاب الكتب الستة

140 Science Bradellingare Really c

Frihad a Bushill Store

Children Human Revels 1 122 21

بقلم

د. مرزوق محمد مرزوق

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ، " إِنَّ اللَّهُ قَالَ، مَنْ عَادَى لِي وَلِيًّا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالحَرْبِ، وَمَا تَقَرَّبَ إِلَى عَبْدِي بِشَيْء آحَبَ إِلَى ممًا الْفُتَرَضْتُ عَلَيْه، وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَى بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أَحَبَّهُ، هَإِذَا أَحْبَبُتُهُ، كُتْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهَ، وَيَصَرَهُ الَّذِي يُبُصرُ بِه، وَيَدَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهَ، وَرَجْلَهُ الَّذِي يُبُصرُ بِه، وَيَدَهُ الَّذِي يَبْطَشُ بِهَا، وَرَجْلَهُ اللَّذِي يَعْشَى بِهَا، وَإِنْ سَالَنِي لَأَعْطَيَنَهُ، وَلَتَن اللَّذِي يَعْشَى بِهَا، وَإِنْ سَالَنِي لَأَعْطَيَنَهُ، وَلَتَن الْتَي يَعْشَى بِهَا، وَإِنْ سَالَنِي لَأَعْطَيَنَهُ، وَلَتَن اللَّذِي يَعْشَى بَعْانَ وَانْ سَالَنِي لَا عَطِيَةَ مَنْ عَلَى اللَّهُ وَلَيْنَ الْتَي يَعْشَى بِهَا، وَإِنْ سَالَنِي لَا عَطِيدَتُهُ، وَلَنْ اللَّهُ عَلَيْ وَانْ -

-

-

-

-

命

新

-

-

-

-

-

谢

赤

翁

舟

-

-

柳

题

-

-

-

湖

编

ثم بينا مذاهب أهل العلم في الحكم على الحديث وبينا أنها ثلاثة مسالك، وأن الصواب صحته، وهو مذهب شيخ المحدثين رحمه الله

ثم بينا قدر هذا الحديث عند علماء السلف وأنه من أرجى ما ورد من الأحاديث في الولاية أو أصح ما جاء في صفات الأولياء كما ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية ، وأنه أصُل في السُلُوك إلى اللَّه وَالْوُصُول إلى مَعْرِهَتِه وَمَحَبَّتِه وَطَرِيقِه كما ذكره الحافظ ابن حجر في الفتح وعزاه إلى الطوفي رحمهم الله جميعاً.

ثم تناولناه بالشرح العام فليتفضل القارئ الكريم بمراجعته مشكوراً مأجوراً .

ثم ها نحن اليوم نتناول بعضاً من فوائده والجواب على بعض ما يرد عليه من شبهات، إن اتسع المقام.

بعض ما يستفاد من الحديث :

ما يستفاد من الحديث :

١- إثبات أن لله تعالى أولياء وبيان فضلهم وذلك خلافاً لمن غالى في الدين وأنكر الأولياء وفضلهم.

۲- بيان أن معادة الأولياء لولايتهم هو معادة للدين لذا جعله الله عز وجل من كبائر الذنوب فكان وعيدهم من الله تعالى هو إيذانهم بحرب الله لهم.

ولعله لا يخفى على المنصفين ما تتعرض له شريعة رب العالمين ومن يتولاها ما يتعرضون له من كيد في مشارق الأرض ومغاربها حتى صار إنكار المعلوم بالضرورة من ثوابت الدين

التوحيل

ربيع الآخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

# any have exceed all a fill one to the and

صار أمراً مألوفا بل ومقننا في بعض بلدان السلمين، ثم تضخمت الغربة والمادة للدين وأوليائه حتى خرجت علينا الفتنة من داخل بيوت المسلمين تفرق بين الوالد المتدين والابن الراضع من ثقافات المشككين الكارهين عن طريق وسائل الاتصال المنتشرة في هذه الأزمنة الفابرة المتأخرة والتي حولناها بأيدينا وأيدي أعدائنا من نعمة إلى نقمة بأيدينا وأيدي أعدائنا من نعمة إلى نقمة النبي الكريم وبين موروثات أب ورثها من آبائه ألفاهم عليها أو استعمار استعمر عقله فانقاد له قلبه، والحاصل من هذا كله فريق فاتقاد له قلبه، والحاصل من هذا كله فريق وهجرهم، فيا أولي الألباب وعيد الله ليس بالهين ( من عادى لي وليا فقد آذنته بالحرب ).

٦- بيان طريق الولاية الصحيح وأنه لا يكون إلا بما كان في الكتاب والسنة فيتقرب إلى الله بطاعته بآداء الفرائض ثم بمزيد التقرب إلى الله بالإلحاح عليه سبحانه بنواهل الطاعات ولا ثمة طريق يقبل لهذه الفرائض والنواهل ومن ثم لثبوت هذه الولاية إلا من طريق صحيح الوحي.

هذا وبناء على ما سبق فقد تقرر بذلك ما عليه السلف الصالح من المتقدمين والمتأخرين من وسطية ارتضاها لهم رب العالمين كما قال الله تعالى ( رَكَذَلِكَ جَعَلَنَكُمْ أُمَةً وَسَعًا لِنَحُوْوُا شَهَدَاء عَلَ النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِدَاً وَمَا جَعَلَنَا الْقِبَلَة الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إلا لِتَعَلَم مَن يَتَعُمُ أَلَيْ مِن مِمَن يَتَعَلَى عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ أُمَةً وَسَعًا لِنَحُوُوُا مَعَن يَتَعَلَى عَلَيْكُم أَنَ الله لِعَن عَلَيْهُمْ أَلَا لِتَعَلَم مَن يَتَعَلَى عَلَيْهُ أَلَي كُنتَ عَلَيْها إلا لِتَعَلَم مَن يَتَعُمُ أَلَيْ مِن مِمَن يَتَعَلَى عَلَيهُ وَمَا كَانَ الله لِعَن عَلَيْها إلا لِتَعَلَم مَن يَتَعُمُ أَلَيْ مِن مَن يَتَعَل الله عَليه على عَلَيهُ وَمَا كَانَ الله لِعَن مِع مِن الصحابة رضوان الله عليه وسلم عن جمع من الصحابة رضوان الله عليهم : (أحب الدين إلى الله الحنيفية السمحة ) (علقه البخاري في كتاب الإيمان ، باب الدين يسر)، فهم وسط بين فريقين :

الأول: فريق فأنكر الولاية وعادى الأولياء وعلى خلاف هؤلاء كان سلفنا يقرون بالولايات ويوالون أولياء الله من الصالحين

والصالحات يحبونهم ويعادون أعداءهم ولا ينصرونهم بل ويدعونهم بالتي هى أحسن إلى سبيل المؤمنين وسماحة الدين وترك ما هم عليه من مخالفة لسيد المرسلين صلى الله عليه وسلم .

والفريق الثاني، فريق غالى في الأولياء حتى جعلوهم يقاربون الأنبياء بل زادوا عليهم حتى جعلوا لهم من صفات رب الأرض والسماء ومن ذلك ما ذكره ابن عربي الطائي الصوفي ( ولا يختلط مع ابن العربي المالكي العالم السنى المتوفى سنة ٥٤٣هـ) ما ذكره وغيره مما تتلوث العيون لرؤيته والآذان لسماعه من ادعائهم للألوهية واعتقادهم الحلول والاتحاد ( ينظر لهذا المخالف : كتابه فصوص الحكم لن أراد ) ، وينظر ترجمته والحكم على كلامه مختصرا في كتاب سير أعلام النبلاء لشيخ الاسلام الحافظ الذهبي رحمه الله (جـ ٢٣ ص ٤٨) ، ثم جعلوا لهم من الكرامات ما يجوز وصفه بالمضحكات المبكيات ومن ذلك ما أفاض به شاهد من أكابرهم (الشعراني ) في كتابه الموسوم بالطبقات الكبرى فذكر فيه من المضحكات ما لو ذكروها على كونها طرائف لصارت مضحكة لكنها صارت من المبكيات لأنهم يذكرونها على أنها عقائد ومن ذلك (ما نقله شيخنا عبدالرحمن الوكيل رحمه الله في كتابه هذه هي الصوفية) في ترجمة أحد أؤليائهم) إبراهيم العريان ) إنه كان يطلع المنبر، ويخطبهم عرياناً، فيحصل للناس بسط عظيم) انتهى فكان ذلك كله غلوا في الدين وصل عند بعضهم إلى نقضهم لتوحيد رب العالمين وكان من مظاهره ما يراه القاصي والداني من احتفالات بدعية ومخالفات شرعية عند قبور الأموات بحجة موالاة الأولياء فخالفوا بذلك الهدي الكريم حتى لوكان أؤلياؤهم من الصالحين فما بالنا وفيهم الكسير والعوير ومجهول الحال والعين بل ومن ليس فيه خير.

فالشريعة نهت عن الغلو في الدين وكل

١٨ التوحيد ربيع الأخر ١٤٤٠ ه - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

غلو هو انحراف عن امر رب العالين.

قال صلى الله عليه وسلم : «أبها الناس إياكم والغلو في الدين، فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو في الدين» (أخرجه أحمد ٢١٥/١٠، والنسائي:٢٦٨)، وقال ابن تيمية رحمه الله في بيان هذا الحديث: "قوله:«إياكم والغلو في الدين» عام في جميع أنواء الغلو فالاعتقادات والأعمال". والغلو: مجاوزة الحدّ بأن يزاد في حمد الشيء أو ذمه على ما يستحق (الاقتضاء:١/٢٨٩). فالغلو والافراط كالتقصير والتفريط، كلاهما مجاوزة للشرع المنزل، وعدول عن الصراط المستقيم؛ ولذا قال مخلد بن الحسين رحمه الله: "ما تدب الله العباد إلى شيء إلا اعترض فيه إبليس بأمرين بأيهما ظفر، إما غلوًا فيه وإما تقصيراً عنه" (حلية الأولياء:٨/٢٦٦).

فبشتون الولاية لأولياء الله خلافا لن أنكرها من الغلاة .

ثم هم يثبتونها من طريق الشرع خلافا لمن إدعاها من المفرطين من طريق مخالفة الشرع وتعطيله.

أ- فيه يبان لأهمية الفرائض وأنها مقدمة على النوافل، وفي ذلك من الفوائد ما لا يتسع لمسطه المقام لكن أقله ما يترتب على ذلك عند الأصوليين من الأحكام، ثم ما يترتب عليه أيضاً من تقديم الأوليات في ضروب الحياة عند أولى الأفهام، ومن ذلك ما يتعرض له الناس من فتن الزمان عندما يتعارض أمامهم ظاهر تقدمهم في المستحب من شئون الحياة مع حقيقة وقوفهم على ما افترضه عليهم من ثوابت الدين فحينئذ تتقدم الفريضة على النافلة والله الستعان

•- وفيه ييان كذلك أنه بعد تحقيق الايمان تكون زيادة الولاية بزيادة العبادة لا يتعطيلها ورفعها كما زعم بعضهم رفع التكاليف وأن المعصية في حقه معفوة (ينظر: فضائح الباطنية ص ٤٦. ط مؤسسة دار الكتب الثقافية الكويت).

فيا أيها الأحياب المنصفين لو رفعت التكاليف ألم يكن أولى بها سيد الخلق أجمعين الذي زاد في العبادة من النوافل فضلاً عن الفرائض بما لا يقدر عليه بشر ثم هو يجيب في ذلك على المشفق عليه (أفلا أكون عبدا شكوراً ..) وذلك جواباً عن صلاته أو ( إني أبيت فيطعمني ربي ويسقين) وذلك جواباً عن مواصلة صيامه ، وعليه فالْعَنْدَ مهما بلغ من الدَّرَجَات لا يَنْقَطِعُ عَنْ الطَّلَبِ مِنْ اللَّهِ ، لمَّا فِيهِ مِنْ الْخُصُوع لَهُ وَإِظْهَارِ الْعُبُودِيَّة وطلبِ المحبة والتوفيق .

٦- تفاضل الأعمال وتفاضل أجورها فمن فريضة إلى نافلة ثم بين نافلة ونافلة ولا يدرى العبد بأى سبب تكون المغفرة فلا يحقرن من المعروف شيئاً فيعطينا ذلك من الفوائد فائدتين أولاهما الاستمرار في الطاعات النوافل بعد الفرائض والصبر عليها فلا ندري متى تكون رحمة الله ، وثانيهما ألا نحقر من المعروف شيئا فمع ندب الشارع لكثرة الطاعات النوافل بعد فرائض العيادات لكنه علمنا كذلك أن أحدأ لن يدخل الجنة بعمله فقال صلى الله عليه وسلم: «واعلموا أنه لن يدخل أحد منكم الجنة بعمله»، وثم فائدة أخرى من ذلك أن منظر العدد إلى التافلة أنها سبب من أسباب الرحمة والنجاة لا أن ينظر إليها على كونها واجبة فتفعل أم مستحبة فتهمل .

٧- وف الحديث إثبات صفة المحية لله تعالى لقوله :«أَحَبَّ إِلَى مِمَّا اهْتَرَضْتُهُ عَلَيْه »، «حَتَّى أَحَيْثُ». «

٨- الد لالة على ما ذهب إليه أهل السنة و الجماعة من أن الإيمان يزيد و ينقص ، لأن الأعمال من الإيمان ، فإذا كانت تتفاضل في محبة الله لها ، يلزم من هذا أن الإيمان يزيد وينقص بحسب تفاضلها .

فاللهم يعفوك وكرمك وجودك يا أرحم الراحمين ارزقنا جميل طاعتك والقرب إليك وعظيم محبتك إنك بكل جميل كفيل وأنت حسبنا ونعم الوكيل.

ربيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: تناولنا في حلقات سابقة نبذة من تراجم القراء العشرة ورواتهم، ثم أتبعناهم بسيّر مختصرة لبعض أعلام القراءات، وسنبدأ بعون الله في ذكر طرف من فضل حَمَلة القرآن وجميل أخلاقهم؛ عسى الله أن يجعلنا منهم، وأن يحشرنا في زمرتهم. فمن فضل حملة القرآن:

الما قبالم المقد الم

١- أن الله عز وجل اصطفاهم من خلقه إحمل كتابه، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ أَوَرَثْنَا ٱلْكِنْبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَاً فَيَنْهُمُ طَالِمُ لَيْفَسِهِ، ومِنْهُم مُقْتَصِدٌ ومِنْهُم سَابِقٌ بِالْخَبْرَيْتِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ذَلِكِ هُوَ ٱلْفَضْلُ ٱلْكَبِيرُ ، (سورة فاطر: ٣٢).

قال ابن عباس: «هم أمة محمد صلى الله عليه وسلم، ورثهم الله كل كتاب أنزله، فظائهم يُغْفَر له، ومقتصدهم يُحاسَب حسابًا يسيرًا، وسابقهم يدخل الجنة بغير حساب. وهذه الآية من أرجى آيات الكتاب العزيز، فقد شملت أمة

الإسلام، والعلماء أغبط الناس بهذه النعمة. ثم بين الله تعالى جزاءهم؛ فقال: < جَنَّتْ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا يُحَاوَّنُ فَهَا مِنْ أَسَاوِدُ مِن ذَهَبٍ وَلَوْلُوْا وَلِيَاسَهُمْ فِهَا حَرِيرٌ () وَقَالُوا لَلْعَدُ لِلَهِ الَذِي أَذَهَبَ عَنَا ٱلْحَزَنُ إِنِ رَبَّنَا لَفَقُورٌ شَكُورٌ () آلَذِي أَخَلُنَا دَارَ ٱلْمُقَامَةِ مِن فَضْلِهِ. لَا يَنَشُنَا فَهَا نَصَبُ وَلَا

يَسَنَّنَا فِهُا لُغُوْبٌ ، (سورة فاطر؛ ٣٣-٣٥). ٢- أن أهل القرآن هم أهل الله وخاصته:

عن أنس رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إن لله تعالى أهلين من الناس: أهل القرآن، هم أهل الله وخاصته، (صحيح الجامع ٢١٦٩).

وأهل القرآن هم حَفَظته العاملون به؛ يقرؤونه آناء الليل وأطراف النهار، هم أولياء الله والمختصون به. ٣- تجارتهم مع الله رابحة،

قال تعالى: • إِنَّ أَلَنِينَ يَتَلُونَ كِنَبَ أَلَنَهِ وَأَقَامُوا أَلَصَلَوَةً وَأَنْفَقُوا مِنَّا رَزُقْنَهُمْ مِنَّ وَعَلَانِيَةٌ بَرْجُونَ يَحْرَهُ لَن تَحُورُ أَن لِوُقِيَهُمْ أَجُورُهُمْ وَيَزِيدَهُم مِن فَصْلِهِ \* إِنَّهُ. عَفُورُ شَكَوْرُ (سورة فاطر، ٢٩-٣٠).

قال ابن كثير –رحمه الله-، ،يخبر تعالى عن عباده المؤمنين الذين يتلون كتابه ويؤمنون به، ويعملون بما فيه من إقام الصلاة، والإنفاق مما رزقهم الله في الأوقات المشروعة ليلاً ونهارًا، سرًا وعلانيةً (يرجون تجارة لن تبور) أي، يرجون ثوابًا عند الله لا بد من حصوله).

وكان مطرف -رحمه الله- إذا قرأ هذه الآية يقول: هذه آية القُرَّاء.

Hiller of the bills of the

and The Mallie High and

د. أسامة صاير

# ٤- حَمَلة القرآن مع السفرة الكرام البررة:

في الصحيحين (واللفظ لمسلم) عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الماهر بالقرآن مع السفرة الكرام البررة، والذي يقرأ القرآن ويتتمتع هيه، وهو عليه شاق، له أجران، (صحيح مسلم رقم ٧٩٨). قال النووي-رحمه الله-: «والماهر: الحاذق الكامل الحفظ الذي لا يتوقف، ولا يشق عليه القراءة بجودة حفظه وإتقانه). لا يتوقف، ولا يشق عليه القراءة بجودة حفظه وإتقانه). فحملة القرآن كما أنهم التصفوا بصفة الملائكة من حمل كتاب الله فهم في الآخرة يرافقون الملائكة في منازلهم ما الله فهم في الآخرة يرافقون الملائكة في منازلهم ما الله فهم في الأخرة يرافقون الملائكة في منازلهم ما رافعة وعلوا الكانة.

روى الإمام مسلم بسنده عن عامر بن واثلة، أن نافع بن عبد الحارث لقي عمر بعسفان، وكان عمر يستعمله على مكة، فقال، من استعملت على أهل الوادي؟ فقال، ابن أبزى. قال، ومن ابن أبزى؟ قال: مولى من موالينا. قال، فاستخلفت عليهم مولى؟قال، إنه قارئ لكتاب الله عز وجل، وإنه عالم بالفرائض. قال عمر، أما إن نبيكم صلى الله عليه وسلم قد قال، وإن الله يرفع بهذا الكتاب أقوامًا، ويضع به آخرين ، (صحيح مسلم رقم (٨١٧)

# ٦- يشفع لهم القرآن يوم القيامة

عن أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه قال، سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول، داقرؤوا القرآن فإنه يأتي يوم القيامة شفيعًا لأصحابه، (صحيح مسلم رقم ٨٠٤). ٧- يرقون إلى درجات الجنة على قدر حفظهم وإتقانهم،

عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يقال لصاحب القرآن اقرأ وارتق ورتل كما كنت ترتل في الدنيا: فإن منزلك (منزلتك) عند آخر آية تقرؤها ، (صحيح لغيره: سنن أبي داود رقم ١٤٦٤).

قال الخطابي: «يقال للقارئ، ارق في الدَّرَج على قَدْر ما كنت تقرأ من آي القرآن، همن استوفى قراءة جميع آي القرآن استولى على أقصى الدرج؛ درج الجنة، ومن قرأ جزءًا منها كان رُقُيِّه في الجنة في الدرج على عدد ذلك، فيكون منتهى الثواب عند منتهى القراءة..

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

وبيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون



# ٢٠٤ وأفضلُ النَّاس في المسجد الإمامُ، ثم المؤذنُ، ثم من يمين الإمام،.

الحديث لا يصح: أخرجه أبو متصور الديلمي في «مسنده» (ح١١ ٤ - الغرائب الملتقطة) قال: أخبرنا أبي، أخبرنا أبو طائب الحسني، حدثنا محمد بن إبراهيم السمان، حدثنا محبوب بن محمد بن حمدويه قُرى على علي بن محمد بن زيرك ببغداد، حدثنا محمد بن خلف بن عبد السلام، عن موسى بن إبراهيم الروزي، حدثنا موسى بن جعفر عن أبيه عن جده عن علي بن أبي طائب مرفوعًا، وعلته: موسى بن إبراهيم الروزي، قال الإمام الذهني في «الميزان» (٨٤٤/١٩٩/٤): «كذبه يحيى، وقال الدارقطني وغيره: متروك». اهه.

وقال الإمام العقيلي في «الضعفاء الكبير» (١٦٦٤/١٦٦)؛ «منكر الحديث». اهـ. وقال الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٣٤٨/٦) (١٨٣٠/٢٠٩)؛ «حدَّث بالمناكير عن قوم ثقات أو من لا بأس بهم، وهو بيُن الضعف على رواياته وأحاديثه». اهـ.

وعلة أخرى: السقط في الإستاد: حيث إن جدُّ موسى بن جعفر: وهو محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، قال الإمام ابن أبي حاتم في «المراسيل» (٦٧٦): «سمعت أبا زرعة يقول: محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب لم يدرك هو ولا أبوه عليًّا رضي الله عنه»، وبالتحقيق كما في «التهذيب» (٣١٣/٩) بين أنه ولد بعد موت على بن أبي طالب بست عشرة سنة.

٥-٧- داِنَّ الإخوانَ إذا رُفعوا أيديهم عن الطعام لم يحاسب من أكل فضلٌ ذلك،-

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (٩/٢) بصيغة الجزم عن النبي صلى الله عليه وسلم، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أقف له على أصل». اهـ.

٧٠٦- دإنَّ النبي صلى الله عليه وسلم دعا لقباح نساء أمته بالرزق،.

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الحافظ المقيلي في «الضعفاء الكبير» (١٧٣٨/١٦٧/٤) من طريق موسى بن غبراهيم بن يحيى المرزوي قال: حدثنا ليث بن سعد، عن ابي قبيل، عن عبد الله بن عمرو بن العاص به، وعلته: موسى بن إبراهيم المروزي، وهو كذاب متروث منكر الحديث كما بينا آنفًا، ولذلك قال الإمام العقيلي بعقبه: «حديث باطل لا أصل له». اهـ. ولذلك أيضًا أورده الأمام الذهبي في «الميزان» (٤/١٩٩٤) ملاد/ ٩٨٤) وجعله من مناكير موسى بن إبراهيم.

٧٠٧- «إن مثل عيني داود عليه السلام كالقريتين، تفيضان ماءً، ولقد كانت الدموعُ خددت في وجهه كأخدود الماء في الأرض،.

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ ابن أبي الدنيا في «الرقة والبكاء» (ح٣٤٦) قال: حدثني إسحاق قال:

وبيع الأخر مالانه - العادة المام السنة الثامنة والأربعون التوحييا

حدثنا صاحب لنا، قال: أنبأنا ابن المبارك، عن الأوزاعي قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم.. وهذا الحديث مردود بالسقط في الإسناد، والطعن في الراوي، أما عن الطعن في الراوي فإن شيخ ابن أبي الدنيا وهو إسحاق قد أبهم من روى عنه فلم يسمعه فقال: «حدثني صاحب لنا»، وهذا النوع عند علماء الحديث يسمى «المبهم»، قال الميقوني في «منظومته»، «ومبهم ما فيه راو ولم يسم»، وحكم روايته عدم القبول، قال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٤٩)؛ «لا يقبل حديث المبهم لأن شرط قبول الخبر عدالة راويه ومن أبهم اسمه لا تعرف عينه فكيف تعرف عدالته؟. اه.

ويزداد هذا الحديث وهنًا على وهن بالسقط في الإسناد حيث رفعه الأوزاعي إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وهو من الطبقة السابعة وهي طبقة «كبار أتباع التابعين» فالساقط طبقتان، طبقة التابعين وطبقة الصحابة، فالساقط في السند راويان أو أكثر، إذن الحديث أيضًا معضل.

#### ٨-٧- « لو أن قطرة من الموت لو وضعت على جبال الدنيا كلها لذابت.

الحديث لا يصح: أورده الغزائي في «الإحياء» (٤٤٧/٤) وقال الحافظ العراقي في « تخريج الإحياء»: « لم أجد له أصلاً». اه.

# ٧٠٩ ، إذا خطب أحدكم المرأة، وهو يخضب بالسواد طليعلمها أنه يخضب بالسواد».

الخبر لا يصح: أخرجه أبو منصور الديلمي في «مسنده، (٣٤٩- الغرائب الملتقطة) قال: أخبرنا محمد بن الحسين الثقفي كتابة، أخبرنا أبي، أخبرنا هارون بن محمد العطار، حدثنا الحسن بن علي، حدثتا يزيد بن هارون، حدثنا عيسى بن ميمون أبو هشام عن القاسم بن محمد عن عائشة، وعلته عيسى بن ميمون قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١١٨/٢)، عيسى بن ميمون مولى القاسم بن محمد يروي عن الثقات أحاديث كلها موضوعات فاستحق مجانبة حديثه والاجتناب من روايته، وترك الاحتجاج به بما يروي لما غلب عليه من المناكير.

ثم قال: سمعت عمر بن محمد يقول: قال أحمد بن سنان عن ابن مهدي قال: «استعديت على عيسى بن ميمون فقلت: هذه الأحاديث التي تحدث بها عن القاسم عن عائشة؟ فقال: لا أعود ،- اهـ.

وقال الإمام البخاري في دائضعفاء الصغير، (٢٦٦): دعيسي بن ميمون المدني منكر الحديث، اهـ.

وقال الشيخ أحمد في «شرح اختصار علوم الحديث» (ص٨٩)؛ «قول البخاري: «منكر الحديث» فإنه يريد به الكذابين، ففي الميزان للذهبي (٥/١)؛ نقل ابن القطان: أن البخاري قال: كل من قلت فيه منكر الحديث فلا تحل الرواية عنه».

# ٧١٠- وحُسنُ الْخُلق يدْيبُ الْحُطايا كما يُدْيبُ الشمسُ الْجِليد، وإنَّ الْخُلُق السوءَ يُفسدُ العملَ كما يضدُ الْحُل العسل.

الحديث لا يصح- أخرجه الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٢٤٠/٥) (١٣٨٨/٤٢٠) من حديث ابن عباس مرفوعًا وعلته عيسى بن ميمون، ولقد بينا آنفًا أنه منكر الحديث يروي أحاديث كلها موضوعة. ٢١١- ٦٢ ينبغي لقوم فيهم أبو بكر أن يؤمهم غيره».

الحديث لا يصح، أخرُجه الإمام الترمذي في «السنن» (٥٧٣/٥- شاكر) (ح٣٦٧٣) قال: حدثنا نصر بن عبد الرحمن الكوفي، حدثنا أحمد بن بشير عن عيسى بن ميمون الأنصاري، عن القاسم بن محمد، عن عائشة رضي الله عنها مرفوعًا.

ومن هذا الطريق أخرجه الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٢٤٠/٥) قال: حدثنا عمر بن سنان، حدثنا نصر بن عبد الرحمن به، فالتقى مع الترمذي في شيخه، وأخرجه الإمام ابن الجوزي في «الموضوعات» (٣١٨/١) من طريق نصر بن عبد الرحمن به، وقال: «هذا حديث موضوع على رسول الله صلى الله عليه وسلم فيه عيسى، قال البخاري: منكر الحديث»، وقد بينا آنفًا بالتفصيل أقوال أئمة الجرح والتعديل فيه، وأنه يروي أحاديث كلها موضوعة.

# ٧١٢- «تخيروا لتطفكم، فإنَّ النساءَ بِلدنَ أشباه إخوانهنُ وأشباه أخواتهنْ ».

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٢٤٢/٥) (٢٢٨/٤٢٠)، والحافظ ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٦٢٧٥/٣٦٢/٥٢)، عن عيسى بن ميمون، عن القاسم بن محمد، عن عائشة مرفوعًا، وعلته عيسى بن ميمون المدني الواسطي مولى القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق، وعيسى منكر الحديث أحاديثه كلها موضوعة كما بينا آنفًا من أقوال أئمة الجرح والتعديل ونقلها الإمام الذهبي في «الميزان»

التوحيد ربيع الأخر ١٤٤ ه - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون



يسم الله ، والحمد الله ، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم.

أما يعدد

فقد ذكرنا في الحلقة السابقة أن للمستحاضة أحوالا خلائة، إما أن تكون مبتدأة، أو معتادة، أو متحيّرة، وذكرنا المبتدأة وما يتعلق بها من أحكام، ونشرع في هذه الحلقة- بإذن الله تعالى- في ذكر المعتادة وما يتعلق بها من أحكام، سائلين الله جل وعلا أن ينفع بها، وأن يجعلها في ميزان حسناتنا؛ إنه سميع قريب مجيب الدعاء.

الحالة الثانية، العتادة، وهي التي لها عادة معروفة. اختلف الفقواء في السعاضة العادة على النعو التالي،

القول الأول؛ ذهب الحنفية إلى أنه إذا كان للمرأة عادة معروفة كستة أيام أو سبعة، ورأت الدم زيادة على عادتها، واستمر الدم وجاوز أكثر الحيض وهو-عشرة أيام- فهذه الزيادة تعد استحاضة، وإن انقطع قبل تمام العشرة فهو حيض؛ لأنه أمكن جعله حيضًا. (المسوط للسرخسى ١٧٨/٣).

# واختلفوا هل تترك الصلاة والصوم أم لا؟ على قولين:

الأول، تؤمر بالاغتسال وتصلي وتصوم، لأن هذه الزيادة مترددة بين الحيض والاستحاضة فلا تترك

# د/عزة معمد رشاد (أم تميم)

الصلاة مع التردد، ولأن هذه الزيادة لا تكون حيضًا إلا بشرط وهو الانقطاع قبل أن يجاوز الدم عشرة أيام، وذلك أمر مشكوك فيه فلا تترك الصلاة لأمر مشكوك فيه.

الثاني، أنها لا تؤمر بالاغتسال ولا بالصلاة؛ لأنها حائض بيقين وية خروجها من الحيض شك، فإن جاوز العشرة أدركت أن الأيام التي جلستها بعد أيام عادتها كانت استحاضة، فحينئذ تؤمر بقضاء ما تركت من الصلوات بعد أيام عادتها- البناية شرح الهداية (١٦٤/١).

واستداوا بما روي عن عدي بن ثابت، عن أبيه، عن جده، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال، دالمستحاضة تدع الصلاة أيام أقرائها، ثم تفتسل، وتتوضأ لكل صلاة، وتصوم، وتصلي، (أخرجه أبو داود (٢٩٧) والترمذي (٢٢١) وابن ماجه (٢٢٥)، وقال الألباني، حديث صحيح- مشكاة المصابيح (٣٦٠). القول الثاني، ذهب المالكية إلى آنه إن تهادي بالراقدم حيض فقي ذلك خسة أقوال:

أحدهاء أنها تبقى أيامها المعتادة وتستظهر بثلاثة

وبيع الأخر ١٤٤٠ ه - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

أيام، ثم تكون مستحاضة، تغتسل وتصلي وتصوم وتطوف إن كانت حاجة ويأتيها زوجها، وهو ظاهر رواية ابن القاسم عن مالك.

الثلقي؛ أنها تقعد أيامها المعتادة والاستظهان ثم تغتسل استحبابًا، وتصلي احتياطًا، وتصوم وتقضي الصيام، ولا يطؤها زوجها، ولا تطوف طواف الإفاضة إن كانت حاجَّة، إلى تمام الخمسة عشر يومًا، فإذا بلغت الخمسة عشر يومًا اغتسلت إيجابًا، وكانت مستحاضة، وهو رواية ابن وهب عن مالك.

الثالث: أنها تقعد إلى تمام الخمسة عشر يومًا، ثم تغتسل وتصلي وتكون مستحاضة.

الرابع: أنها تقعد أيامها المعتادة، ثم تغتسل وتصلي وتكون مستحاضة من غير استظهار.

الخامس: أنها تقعد أيامها المعتادة، ثم تغتسل وتصلي وتصوم ولا يأتيها زوجها، فإن انقطع عنها الدم ما بينها وبين خمسة عشر يومًا علم أنها حيضة انتقلت ولم يضرها ما صامت وما صلت، وتفتسل عند انقطاعه، وإن تمادى بها الدم على خمسة عشر يومًا علم أنها كانت مستحاضة، وأن ما مضى من الصيام والصلاة في موضعه. (المقدمات لابن رشد: ١٣١/١).

# القول الثالث: ذهب الشافعية إلى أن المتادة إمّا أن تكون مميزة أو لا .

فإن كانت مميزة، فحكمها أنها تعمل بالتمييز لا بالعادة. (الحاوي الكبير، ١/٣٩٠).

واعتبار التمييز بثلاثة شروط:

أحدهاء أن يكون الدم مختلفًا، فبعضه أسود ثخين وبعضه أحمر رقيق.

الثاني أن يكون سواد الدم قدرًا يكون حيضا، وهو أن يبلغ يومًا وليلة ولا يتجاوز خمسة عشر، هإن قصر عن يوم وليلة أو تجاوز خمسة عشر فهو دم استحاضة.

الثالث: أن يتجاوز الدم الأحمر خمسة عشر يومًا ليدخل الاستحاضة في الحيض، فإن انقطع في خمسة عشر يومًا فكلا الدمين سواده وحمرته حيض- (الحاوي الكبير، ٢٩١/١).

واستدلوا بحديث فاطمة بنت أبي حبيش أنها كانت تستحاض، فقال لها النبي صلى الله عليه وسلم: «إذَا كَانَ دَمُ الْحَيْضَة فَانَّهُ أُسُودُ يُعُرَفُ، فَإِذَا كَانَ ذَلِكَ فَأُمُسكي عَن الصَّلَاة، فَإِذَا كَانَ الآخَرُ فَتَوَضَّنِي وَصَلَي فَإِنَّمَا هُوَ عَرْقٌ، (صحيح سنن أبي

داود (٢٨٦)، والنسائي (٣٦٣)، والإرواء (٢٠٤)). حيث ردها النبي صلى الله عليه وسلم إلى تمييزها واعتبار لون الدم.

ولأن الحيض متعلق بدم وأيام، فوجب أن يقدم الدم على الأيام، كما في العدة تقدم الأقراء على الشهور. ولأن ما خرج من مخرج واحد إذا التبس وأمكن تمييزه بصفاته كان التمييز بصفاته أولى كالمني والمذي. (الحاوي الكبير ١/٣٩٠).

وإن كانت معتادة غير مميزة بأن سبق لها حيض وطهر وهي تعلمهما قدرًا ووقتًا لكن فقدت شرط التمييز، فحكمها: أنها ترد إلى عادتها قدرًا ووقتًا. (مغنى المحتاج ٢/٢٨٧).

واستدلوا: بما روي عن أم سلمة أنها قالت: إن امرأة كانت تهراق الدماء على عهد النبي صلى الله عليه وسلم، وإن أم سلمة سألت النبي صلى الله عليه وسلم: وسلم عن أمرها، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «لتنظر عدد الأيام والليالي التي كانت تحيض قبل أن يكون بها الدم الذي كان وقدرهن من الشهر، فلتترك الصلاة قدر ذلك، فإذا جاوزت ذلك فلتغتسل، ثم لتستثفر بثوبها ولتصل، (أخرجه الطبراني في المجم الكبير (٢٩٣/٢٣)، والدارقطني (٤٤٨)، والبيهقي في السنن الكبرى (٢٥٩)، وقال الألباني: حديث صحيح: مشكاة المصابيح (٥٥٩).

# القول الرابع؛ ذهب العنابلة إلى أن المتادة - وهي التي تعرف وقت حيضها وطهرها، لها أحوال:

الحالة الأولى: أن تكون معتادة لا تمييز لها، وذلك بأن يكون الدم على صفة واحدة لا يتميز بعضه عن بعض، أو لا تستطيع التمييز بين دم الحيض ودم الاستحاضة فتجلس أيام عادتها فإن انقضت تغتسل وتصلى.

واستدلوا: بما روي عن عائشة، أن فاطمة بنت أبي حبيش، سألت النبي صلى الله عليه وسلم قالت: إني أستحاض فلا أطهر، أفادع الصلاة، فقال: «لا، إن ذلك عرق، ولكن دعي الصلاة قدر الأيام التي كنت تحيضين فيها، ثم اغتسلي وصلي، (أخرجه البخاري ٣٢٥).

الحالة الثانية.أن تكون معتادة مميزة، فإن اتفقت العادة والتمييز عمل بهما. وإن لم يتفقا ففيه روايتان،

الرواية الأولى: تقدم العادة على التمييز، وهو ظاهر المذهب. (المغني لابن قدامة ٢٣٢/١)؛ لحديث أم حبيبة وفيه، «امكثى قدر ما كانت

٢- التوحيد رديد الأخر ١٤٢٠ ه - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعين

تحبسك حيضتك ثم اغتسلي، فكانت تغتسل عند. كل صلاة « (أخرجه مسلم ٣٣٤).

فقد ردَّ النبي صلى الله عليه وسلم هذه المرأة إلى عادتها ولم يستفصل بين كونها مميزة أم لا.

الرواية الثانية: يقدم التمييز على العادة، وهو ظاهر كلام الخرقي. (المغني لابن قدامة ٢٣٢/١)؛ لحديث فاطمة بنت أبي حبيش أنها كانت تستحاض، فقال لها النبي صلى الله عليه وسلم، وإذا كَانَ دَمُ الْحَيْضَة فَإِنَّهُ أَسُوَدُ يُعْرَفُ، فَإِذَا كَانَ وَصَلِّي فَإِنَّمَا هُوَ عَرْقٌ ، (صحيح سن أبي داود (٢٨٦)، والنسائي (٣٦٣)، والارواء (٢٠٤)).

### أقوال العلماء في المسالة

جاء في المبسوط للسرخسي (١٧٨/٣): «اعلم بأن صاحبة العادة المعروفة إذا رأت الدم زيادة على عادتها المعروفة تجعل ذلك حيضًا ما لم يجاوز أكثر الحيض فإن جاوز ردت إلى أيام عادتها فيجعل ذلك حيضها وما سواه استحاضة؛ لأن طبع المرأة لا يكون على صفة واحدة في جميع الأوقات فيزداد حيضها تارة باعتبار قوة طبعها، وينقص أخرى بضعف طبعها، وأمر الحيض مبني على الإمكان فإذا لم تجاوز العشرة فالإمكان قائم في الكل، وإن جاوز العشرة فقد صارت مستحاضة لما رأت زيادة على العشرة».

جاء في المقدمات لابن رشد (١٣٠/١): (أن تمادي بالرأة الدم المحكوم له بأنه دم حيض ففي ذلك خمسة أقوال: أحدها أنها تبقى أيامها المعتادة وتستظهر بثلاثة أبام ثم تكون مستحاضة تغتسل وتصلى وتصوم وتطوف إن كانت حاجة مباحة ويأتيها زوجها، ما ثم تر دمًا تنكره بعد مضي أقل مدة الطهر من يوم حكم باستحاضتها، وهو ظاهر رواية ابن القاسم عن مالك .... والقول الثاني: أنها تقعد أيامها المعتادة والاستظهار، ثم تفتسل استحبابًا، وتصلى احتياطًا، وتصوم وتقضى الصيام، ولا يطؤها زوجها، ولا تطوف طواف الإفاضة إن كانت حاجة، إلى تمام الخمسة عشر يومًا فإذا بلغت الخمسة عشر يومًا اغتسلت ايجابًا، وكانت مستحاضة، وهذا دليل رواية ابن وهب عن مالك.. والقول الثالث: أنها تقعد إلى تمام الخمسة عشر يومًا، ثم تغتسل وتصلى وتكون مستحاضة، والقول الرابع؛ أنها تقعد أيامها المعتادة، ثم تغتسل وتصلى وتكون مستحاضة من غير استظهار، وهو

قول محمد بن مسلمة، والقول الخامس: أنها تقعد أيامها العتادة، ثم تغتسل وتصلي وتصوم ولا يأتيها زوجها، فإن انقطع عنها الدم ما بينها وبين خمسة عشر يوما علم أنها حيضة انتقلت ولم يضرها ما صامت ولا ما صلت... وتغتسل عند انقطاعه، وإن تمادى بها الدم على خمسة عشر يومًا علم أنها كانت مستحاضة، وأن ما مضى من الصيام والصلاة في موضعه، ولم يضره امتناعه من الوطء هذا في المعتادة».

جاء في مغني المحتاج (٢٨٧/١)، والمعتادة غير الميزة بأن سبق لها حيض وطهر وهي تعلمهما قدرًا ووقتًا فترد إليهما قدرًا ووقتًا ويحكم للمعتادة المميزة بالتميين.

جاء في المغنى (٢٣٢/١): «القسم الثالث من أقسام المستحاضة: من لها عادة وتمييز وهي من كانت لها عادة فاستحيضت، ودمها متميز بعضه أسود وبعضه أحمر، فإن كان الأسود في زمن العادة فقد اتفقت العادة والتمييز في الد لالة، فيعمل بهما. وإن كان أكثر من العادة أو أقل ويصلح أن يكون حيضًا، ففيه روايتان؛ إحداهما، يقدم التمييز، فيعمل به، وقدع العادة، وهو ظاهر كلام الخرقي؛ لقوله به، وقدع العادة، وهو ظاهر كلام الخرقي؛ لقوله به، وقدع العادة، وهو ظاهر كلام الخرقي؛ لقوله يفرق بين معتادة وغيرها. واشترط في ردّها إلى يفرق بين معتادة وغيرها. واشترط في ردّها إلى الشافعي؛ لأن صفة الدم أمارة قائمة به، والعادة زمان منقض؛ ولأنه خارج يوجب الغسل، فرجع إلى صفته عند الاشتباه كالمتي. وظاهر كلام أحمد اعتبار العادة.وهو قول أكثر الأصحاب».

#### الواجح

والذي يظهر لي بعد عرض أقوال الفقهاء وأدلتهم رجحان ما ذهب إليه الشافعية وهو أن المعتادة إن كانت مميزة تستطيع أن تميُز لون دم الحيض وصفته وقدره عن لون دم الاستحاضة؛ فتعمل بالتمييز، فما كان على صفة دم الاستحاضة فهو حيض، وما كان على صفة دم الاستحاضة فهو استحاضة؛ لقوله صلى الله عليه وسلم لفاطمة بنت أبي حبيش: وإذا كانَ دَمُ الْحَيْضَة قَاِنَهُ أَسُوَدُ الْآخُرُ فَتُوَضَّئي وَصَلِّي قَاَنَما هُوَ عَرْقٌ، وإن كانت غير مميزة بأن كانت لا تستطيع تمييز لون دم الحيض عن لون دم الاستحاضة فترد إلى عادتها قدرًا ووقتًا، والله تعالى أعلم.

TO

ربيع الأخر -١٤٢ ه - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون التوحيك



# وصايا نافعة

الحمد لله، جَعَلُ ثكل شيء قَدَرًا، وأحاط بكل شيء خُبُرًا، وأسبل على الخلائق من فضله ستُرًا، أحمده-سبحانه- على جزيل نعمائه شَكرًا، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، شهادة أدخرها ليوم العرض في الأخرى، وأشهد أن سيدنا وتبينا محمدًا عبد الله ورسوله، أرسله للعالمين كاهة، عُدُرًا ونُدُرًا، فقام بالدعوة إلى الله سرًا وجهرًا، صلى الله فقام بالدعوة إلى الله سرًا وجهرًا، صلى الله عنهم وأرضاهم وأعظم لهم أجرًا، والتابعين ومن تبعهم بإحسان وسلم تسليمًا كثيرًا وتترى.

أما بعد؛ فأوصيكم ونفسي-أيها الناس-بتقوى الله، فاتقوا الله-رحمكم الله-، فتقوى الله هي الوصية الجامعة، والموعظة النافعة، فاتقوه واعلموا أنكم ملاقوه، واحذروه واذكروه، واشكروا له واستغفروه، (ومَن يَتَى الله يمل له عنها ( وَرَرُقَهُ مَن حَتْ لا عَتَيبَ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى الله عَمُو حَسَةً إِنَّ الله يَلِغُ أَمْرِهِ قَدْ حَمَل الله لِكُلْ عَلى الله عَمُو حَسَةً إِنَّ الله يَلِغُ أَمْرِهِ قَدْ حَمَل

أيها المسلمون، اغتَتموا حياتَكم، واحفَظُوا أوقاتَكم، فالأيام محدودة، والأنفاس معدودة، وكل دقة قلب ينقص بها العمرُ، وكلُ نَفَس يُدنى من الأجل، واعلموا أن هذا العمل

# د. صالح بن حميد / إمام وخطيب المسجد العرام

القصير، هو السبيل إلى حياة الخلود، فإما نعيم مقيم، وإمًا عذاب أليم، عيادًا بوجه الله الكريم، وإذا وازَنَ العاقلُ هذه الحياةَ القصيرةَ بالخلود المُنتَظَر عَلَمَ أن كلَّ نَفَس من أنفاسه في هذه الدنيا يَعدلُ أحقابًا وأحقابًا، وآلافًا مؤلَّفة من الأعوام والسنين لا تنقضي ولا تتناهى في نعيم لا ينفد، وقرة عين لا تنقطع، نسأل الله الكريم من فضله، فالعاقل لا يضيع نفيس عمره بغير عمل صالح، وإنه ليحزن على ما يذهب منه بغير عوض.

يبحرن على من يناهب منه بعير تنوص. وإذا كان كذلك-يا عباد الله- فاعتبروا بقوارع العبر، وتدبروا بسوابق الخبر، وتفكروا في حوادث الأيام والغير، ففيها المعتبر والمزدجر، واحذروا زخارف الدنيا فأضله الدنيا ينظرون إلى الرئاسات ويحبون الجمع والثناء والمكاذرات، ويقتلهم التحاسد والتنافس، والتهارج والتهارش، وأهل الآخرة لا يجدون في صدورهم حاجة مما أوتوا، و ريقرون على أنفسم ولوكان بهم خصاصة، و ريقرون ربا أغير لبا فرياً علا يأين الترا

التوحيد مرديع الأخر ١٤٤٠ ه. - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

# رَبّاً إِنَّكَ رَبُوتٌ رَجم )(الْحِشْرِ: ١٠).

يا عبد الله، أي نفس لم تحمل ظلمًا ؟ وأي جارحة لم تقترف إثما ؟ فرقتُوا قلوبكم-وهُتَني الله وإياكم- بذكر هاذم اللذات، فعلًها أنْ تَلينَ، وعظُوها بفتنة القبر، فهو حق يقين، وذكروها بيوم الحساب، فهو علم اليقين وعين اليقين، يوم خضوع الرقاب، وتقطع الأسباب وقطيعة الأنساب، (بَوْمَ يَظُرُ الْنَهُ مَا قَدَّتَ يَدَاهُ) (التَّبَا: ٤٠)، (بَوْم لا يَسْعُ مَالُ وَلا يَوْنَ () إِلَّا مَنْ أَنَ الله يَعْلَى عليه) (الشُّعْزَاء: ٨٨-٨٩)، (بَوَم لا تَعْلَى نفسٌ لِنفس شَيْعًا وَالأَمْرَ يَوْمِذِ يَقْه) (الأَنْفَطَارِ: ١٩)، وإن ما توعدون لأت، وليس بين العبد وبين القيامة إلا المات.

# من علامات توفيق الله للمبد:

واعلموا-رحمني الله وإياكم- أن من علامات توفيق الله للعبد تيسير الطاعة وموافقة السُّنة وصحبة أهل الصلاح، وبذل المعروف، وحفظ الوقت، والاهتمام بشؤون المسلمين؛ فكن-يا عبد الله- سليم الصدر، نقي القلب، أحبَّ لأخيك ما تُحبُّ لنفسك، واعلم أن سعادة غيرك لا تأخذ من سعادتك، وغناه لا ينقص من رزقك، وصحتُه لا تُسلب عافيتك، ومن رَفقَ بعباد الله رَفقَ الله به، ومن رحمهم رحمه، ومن نفعهم نفعه، ومن سترهم ستره، ومن أحسن إليهم أحسن الله إليه، فالله-تعالى- لعدده كما يكون المعد لخلقه.

وتأمَّلُ قولُه-عز شأنه-: (وَأَلْسِن كَمَّا أَحْسَنَ أَنَّهُ إِلَيْكُ)(الْقَصَص: ٧٧)، فجميل أن يكون إحسائُكَ من جنَس إحسان الله إليكَ، فإن كان رزقًا فتصدَّقْ، وإن كان علمًا فعَلُمُ، وإن سعادة فمَنْ حَوْلَكَ أَسْعدْ.

والتغافل عن الزلات من أرقى شيّم الكرام، فكلُّ الناس خطاؤون، ومن تتبع الزلات تَعبَ وأتعب، والعاقل مَنْ ينصرف عن ذلك كلّه؛ لتصفوَ له عشرتُه، وتحلو له مجالسه، ويسلم له دينُه وعرْضُه.

ومن حسب كلامه من عمله قل كلامه إلا

فيما يعنيه، وأعظم ما يدخره العبد صدق الحديث، وترك ما لا يعني، وسلامة قلب، والورع في الخلوات، وحُسُن الخُلُق مع الديانة، وصدق الأخاء مع الأمانة.

# من دلائل ذوق حلاوة الإيمان:

معاشرَ الأحبة؛ ومن دلائل ذوق حلاوة الإيمان وتذوق طعم الطاعات؛ طمأنينة القلب، وانشراح الصدر، والإقبال على الخير، وحُبُّ الدين، والغيرة على الحرمات، ومودة أهل الصلاح، والسعي في عز المؤمنين، وقد سئل النبي-صلى الله عليه وسلم-: ما خير ما أعطيَ الإنسانُ، فقال: «حُسْنُ الخُلُق» (رواه البخاري في الأدب المفرد بإسناد صحيح).

#### من علامات حسن الخلق:

وإن من علامات حسن الخلق، قلة الخلاف وترك تطلُّب العثرات، والتماس الأعدار، واحتمال الأذى، وطلاقة الوجه، ولين الكلام، والانشغال بعيوب النفس.

والعلاقات تدوم بالتغاضي، وتزداد بالتراضي، وتمرض بالتدقيق، وتموت بالتحقيق، وليس عيبًا أن تُخطئ، ولكن من العيب ألا تتعلم من أخطائك، فإذا جهلتَ فاسأل، وإذا غضبتَ فأمسك، والكريم لا يمُنُّ، والمخلص لا يندم، ومن زرع الجميل حصد الجزيل.

وانْتَقُوا الأخوانَ والأصحابَ والمجالسَ، وخذوا بأحسن الحديث إذا حدَّثتُم، ويأحسن الاستماع إذا حُدُثتُم، ويأحسن البِشْر إذا لقيتُم، وبأيسَر المُئونة إذا خلفتم.

ودعوا محادثة اللثيم ومنازعة اللجوج، ومماراة السفيه، واعلموا أن محادثة الرجال تغذي الألباب، وصنائع المعروف تقي مصارع السوء، فالتمسوها-رحمكم الله- في إطعام مسكين، وكسوة عار، وتأمين خائف، ورفع مظلمة، وكفالة يتيم، ومساعَدة مريض، وعون محتاج.

وبعدُ عبادَ الله؛ إذا أقبلت الفتنُ فلا تخوصُوا

ربيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

فيما لا يعنيكم، والزموا الصمتَ وتمسَّكوا بالشُّنَة، وما أشكل عليكم فقفوا وقولوا: الله أعلم، وإذا احتجتُم فاسألوا أهلَ العلم الثقات الأثباتَ، ولا تتجاوزوهم؛ فالمتعجُلَ يقولَ قبل أن يعلم، ويُجيب قبل أن يفهم، يقول ابن مسعود-رضي الله عنه-: «لا يزال الناس بخير ما أخذوا عن أكابرهم وأُمَنائهم وعلمائهم، فإذا أخذوا عن صغارهم وشرارهم هَلَكوا».

أعوذ بالله من الشيطان الرجيم: ( أَفَلَا يَعَلَّمُ إِذَا بُعَزَمَا فِي ٱلْقُبُورِ () وَحُصِّلَ مَافِ السُّدُودِ () إِنَّ دَيَّمُ جَمْ يَوْجَدِ لَخَسِرٌ )(المُحَادِيَات: ٩-١١).

أيها المسلمون: الزمان لا يثبت على حال، (وَتَلَكَ ٱلْأَيْتَامُ تَدَاوِلُهَا بَنِّنَ ٱلتَّاسِ)(آل عمرَانَ: (وَتَلَكَ ٱلْأَيْتَامُ تَدَاوِلُهَا بَنِي ٱلتَّاسِ)(آل عمرَانَ: (١٤)، فتارة يُفلح الموالي، وتارة يَشمت حال عنى، ويومًا في حال فقر، وطورًا في حال عنى، ويومًا في عز، ومن طاوع شهوتَه فضَحَتْهُ، والسعيدُ في كل ذلك مَنْ لازَمَ أصلاً واحدًا: ألا وهو تقوى الله، فتقوى الله إن استغنى العبدُ زائتُه، وإن افتقر فتَحَتْ له أبوابَ الصبر، وإن ابتُليَ حملته، وإن عُوفَ تمت عليه النعمة، ولا يضره إن نزل به

الزمانُ أو صَعدَ؛ لأن التقوى أصل السلامة، وهي حارس لا ينام.

ألا فاتقوا الله ثم اتقوا الله، فتقواه-سبحانه-عُروة ليس لها انفصام، مَنْ تَعَلَّقَ بها كان له-بإذن الله- حُسنُ العاقبة، والحفظ من شرور كل نائبة- أسعدنا الله وإياكم بلزوم ما أمربه، وجَنَّبَنَا وإياكم أسباب سخطه وغضبه.

هذا وصلوا وسلموا على الرحمة المهداة، والنعمة المسداة، نبيكم محمد رسول الله؛ فقد أمركم بذلكم ربُّكم في مُحكم تنزيله فقال-وهو الصادق في قليله قولاً كريما-: (إنَّ اللهُ وَمَلَتُ حَمَّةُ، يُصَلُّونَ عَلَى النَّيَّ يَتَأَيُّا ٱلَّذِبَ مَامَنُواً صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا تَسْلِمًا )(الأُحْزَاب: ٥٩).

اللهم صلَّ وسلم وبارك على عبد لَك ورسولك نبينا محمد الحبيب المصطفي والنبي المجتبى وعلى آله الطيبين الطاهرين، وعلى أزواجه أمهات المؤمنين، وارض اللهم عن الخلفاء الأربعة الراشدين؛ أبي بكر، وعمر، وعثمان، وعلي، وعن الصحابة أجمعين والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وعنا معهم بعفوك، وجودك، وإحسانك، وكرمك، ولطفك يا أكرم الأكرمين.

عزاء واجب

توقي فضيلة الأستاذ الدكتور؛ علي الشريف، أستاذ التفسير وعلومه بكلية أصول الدين والدعوة، جامعة الأزهر، وقد كان رحمه الله من العلماء العاملين، نسأل الله أن يحشره مع الأنبياء والصديقين والشهداء، وأن يتجاوز عنه، وأن يبدله بالحسنات إحسانًا، وبالسيئات عفوًا منه وغفرًا، ومجلة التوحيد، وأعضاء مجلس إدارة الجمعية يتقدمون بخالص العزاء لأسرة المتوفى، رحمه الله تعالى.

# عزاء واجب

بمزيد من الأسى ننعي الحاج محمد عبد الحليم عشوش، والد الأخ جودة محمد عشوش، إمام مسجد أنصار السنة ببلبيس، رحم الله المتوفى، وإنا لله وإنا إليه راجعون.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، ويعدُ،

فقد تكلمنا في الحلقة السابقة عما يقال عقب الصلاة، فذكرنا الأحاديث التي وردت في ذلك وما يُستحب للمصلي فعله عقب الصلاة، ونكمل في هذه الحلقة الحديث عما يُقالُ عقبَ الصلاة من أذكاد.

#### ما ورد من الأحاديث ثلاثًا وثلاثين:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «جاء الفقراء إلي النبي صلى الله عليه وسلم فقالوا، ذهب أهل الدُثور من الأموال بالدَّرجات العلا والنعيم المقيم، يُصلُون كما نصلي ويصومون كما نصوم، ولهم فضُلٌ من أموال يحجُّون بها ويعتمرون، ويجاهدون ويتصدَقون، قَال: ألا أحدثكم بما إنْ أخذتم به أدركتم من سبقكم ولم يدرككم أحدٌ بعدكم، وكنتم خيرَ مَنْ أنتم بين ظهُرَانِيهم إلا من عمل مثله ٢ تسبُحُون وتحمدون وتكبُرونَ خلف كل صلاة ثلاثًا وثلاثين، فاختلفنا بيننا فقال بعضنا: نسبح ثلاثًا وثلاثين، فاختلفنا بيننا فقال بعضنا: نسبح ولاثين، فرجعت إليه فقال تقول: سبحان الله والحمد لله والله أكبر، حتى يكون منهن كلهن ثلاثًا وثلاثين، رواه البخاري ومسلم.

وهذا حديث عظيم، فيه دليل على أن الصحابة

#### 

رضي الله عنهم لشدة حرصهم على الأعمال الصائحة، وقوة رغبتهم في الخير كانوا يحزنون على ما يتعذر عليهم فعله من الخير، مما يقدر عليه غيرهم. فكان الفقراء يحزنون على فوات الصدقة بالأموال التي يقدر عليها الأغنياء، ويحزنون على التخلف عن الخروج في الجهاد، لعدم القدرة فقال، ووَلاً عَلَى الَّذِينَ إذَا مَا أَتَوْكَ لَتَحْمِهُمْ قُلْتَ فقال، ووَلاً عَلَى الَّذِينَ إذَا مَا أَتَوْكَ لَتَحْمِهُمْ قُلْتَ اللَّفَع حَزَنَا أَلاً يَحِدُواً مَا يُنفقُونَ ، وفي الحديث، من نوا الفقراء غبطوا أهل الدثور الدثورهي الأموال-أن الفقراء خبطوا أهل الدثور الدثورهي الأموال-نهما يحصل لهم من أجر الصدقة بأموالهم، فدلهم النبي صلى الله عليه وسلم على صدقات يقدرون عليها.

### مسألة : ما هي كيفية التسبيح؟

هذا الحديث ورد أيضا عند مسلم عن أبي هريرة بلفظ (تسبحون وتكبرون وتحمدون دبر كل صلاة ثلاثًا وثلاثين)، وزاد في الحديث: يقول سهيلً-راوي الحديث-: إحدى عشرة، إحدى عشرة، إحدى عشرة، فجميع ذلك كله ثلاثة وثلاثون. ولفظ: إحدى عشرة مدرج من قول سهيل.

ربيع الأخر - ١٤٤ ه - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون 🔪 التيه حسا

قال الحافظ ابن رجب الحنبلي: وأما ألفاظ الحديث، فهي مختلفة؛ ففي رواية عبيد الله بن عمر التي خرجها البخاري هاهنا، (تسبحون وتحمدون وتكبرون ثلاثًا وثلاثين)، وفسره بأنه يقول: (سبحان الله، والحمد لله، والله أكبر) حتى يكون منهن كلهن ثلاثًا وثلاثين.

# وقد تبين أن المفسر لذلك هو أبو صالح، وهذا يحتمل أمرين،

أحدهما، أنه يجمع بين هذه الكلمات الثلاث، فيقولها ذلاذًا وثلاثين مرةً، فيكون مجموع ذلك تسعًا وتسعين.

والثاني، أنه يقولها إحدى عشرة مرةً، فيكون مجموع ذلك ثلاثًا وثلاثين.

وهذا هو الذي فهمه سهيل، وفسر الحديث به، وهو ظاهر رواية سمي، عن أبي صالح- أيضًا.

ولكن؛ قد روي حديث أبي هريرة من غير هذا الوجه صريحًا بالمعنى الأول (هتح الباري . لابن رجب ٢٤٥/٥).

لذا قيل: يؤتى به جمعًا بالعطف بالواو، فيقال: سبحان الله، والحمد لله، والله أكبر إلى آخر العدد المحدد.

وقيل: يؤتى به بالإفراد، فيقال: سبحان الله، سبحان الله إلى آخر العدد المحدد.

ثم يقال: الحمد لله: الحمد لله ... إلى آخر العدد المحدد.

ثم يقال: الله أكبر، الله اكبر... إلخ العدد المحدد. والكيفية الأولى هي مذهب أبي صالح السمان ذكوان الزيات المدني أحد رواة حديث أبي هريرة. فقد جاء فيه أن سميا مولى أبي بكر بن عبدالرحمن بن الحارث بن هشام قال: حدثت بعض أهلي بهذا الحديث، فقال، وهمت، إنما قال: تسبح الله ثلاثا وثلاثين، وتحمد الله ثلاثا وثلاثين، وتكبر الله ثلاثا وثلاثين، فرجعت إلى أبي صالح، فقلت له ذلك، فأخذ بيدي، فقال، الله أكبر وسبحان الله والحمد لله، الله أكبر وسبحان الله والحمد لله حتى تبلغ من جميعهن ثلاثة وثلاثين.

وهذا منقول عن الإمام أحمد، قال أبو داود السجستاني: سمعت أحمد سئل عن التسبيح في دبر الصلاة يقطعه، أو يقول: سبحان الله، والحمد

لله، لا إله إلا الله، والله أكبر؟ فقال: يقول كذا، ولا يقطعها. (مسائل الإمام أحمد لأبي داود ص٧٧). ورجح القاضي عياض الكيفية الثانية: فقال: وقد ذكر مثل هذا مالك في موطئه عن أبي هريرة موقوفًا، وقال: وهذا أولى من تأويل أبي صالح: أن ثلاثا وثلاثين من جميعهن، إذ قد فسر ذلك أبو هريرة في هذا الحديث. (إكمال المعلم شرح صحيح مسلم ٢٠٥/٢).

قال النووي؛ وظاهرها-يعني أحاديث التسبيح- أنه يسبح ثلاثًا وثلاثين مستقلة، ويكبر ثلاثًا وثلاثين مستقلة، ويحمد كذلك، وهذا ظاهر الحديث (شرح النووي على صحيح مسلم ٥/٤٤).

وقال ابن تيمية: "والرَّاجِح في هذا الحديث أن يَتُول: سبحان الله ثلاثاً وشلاشين، والحمد لله ثلاثا وثلاثين، والله أكبر أريعًا وثلاثين، ويُوَيُده ما رَوَاه كَعْب بْن عُجْرَةَ عَنْ رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: مُعَقَّباتُ لا يَخِيبُ قَائلُهُنَّ أَوْ هَاعلُهُنَّ دُبُرَ كُلُ صَلاة مَكْتُوبَة، ذَلاثُ وَثَلاثُونَ تَسْبِيحَة وَثَلاثُ وَشَلاحُونُ تَحْميدُة وَأَرْبَحَ وَثَلاثُونَ تَسْبِيحَة وَثَلاثُ مسلم شرح عمدة الأحكام ٢/٢.

قلت: ويؤيد ذلك أيضًا رواية أبي هريرة رضي الله عنه التالية.

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم- «من سبّح الله في دُبُر كل صلاة ثلاثا وثلاثين، وحمد الله ثلاثا وثلاثين، وكبَّر الله ثلاثا وثلاثين، هتلك تسعة وتسعون، وقال تمام المائة، لا إله إلا الله وحدة لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، غُفرت خطاياه وإن كانت مثل زيد البحر، رواه مسلم وأحمد.

#### ما ورد من الأحاديث خمسًا وعشرين:

عن زيد بن ثابت رضي الله عنه قال ، أمرنا أن نسبُحَ في ذُبُر كل صلاة ثلاثًا وثلاثين، وتحمد ثلاثًا وثلاثين، وتكبُر أريعًا وثلاثين، هأتي رجلٌ في متامه فقيل له: إنه أمَرَكم محمدُ أن تسبُحوا في ذُبُر كل صلاة ثلاثًا وثلاثين، وتحمدوا ثلاثًا وثلاثين، وتكبُروا أريعًا وثلاثين؟ قال نعم، قال، اجعلوها خمسًا وعشرين، واجعلوا فيه التهليل، قلما أصبح أتى رسول الله- صلى الله عليه وسلم- هاخبره، فقال رسول الله- صلى الله عليه وسلم- دهاهعلوه، واه أحمد والنُسائي. ورواه النُسائي كذلك من طريق ابن عمر رضي الله عنهما، وجاء فيه ... سبُحوا خمسًا وعشرين، واحمدوا خمسًا وعشرين، وكبُروا خمسًا وعشرين، وهلُلُوا خمسًا وعشرين، فتلك مائة.......

وهذه الرواية تبيَّن أن من السنة أيضًا أن يقول الملي عقب الصلاة التسبيح خمسًا وعشرين، والتحميد خمسًا وعشرين، والتكبير خمسًا وعشرين، والتهليل خمسًا وعشرين؛ فالمجموع مائة.

ما ورد من الأحاديث ذكر التسبيح ثلاثًا وثلاثين، والتحميد ثلاثًا وثلاثين، والتكبير أربعًا وثلاثين، منها ما رواه كعب بن عُجُرة رضي الله عنه، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: دمُعَقَّبات لا يخيب قائلُهن أو هاعلُهن دُبُر كل صلاة مكتوبة: ذلاث وثلاثون تسبيحة، وثلاث وثلاثون تحميدة، وأربع وثلاثون تكبيرة، رواه مسلم والنَّسائي.

وهذه الرواية تبين أن من السنة أن يقول التسبيح والتحميد ثلاثًا وثلاثين ثلاثًا وثلاثين وأن يقول التكبير أربعًا وثلاثين فالمجموع مائة.

ويمكن للمصلي أن يأتي بتهليلة واحدة، ويقول بعدها مباشرة، "اللهم لا مانع لما أعطيت، ولا مُعطي لما منعت، ولا ينفع ذا الجد منك الجداً؛ وذلك ما روى المغيرة بن شعبة أن النبي- صلى الله عليه وسلم- كان يقول في ذُبُر كل صلاة مكتوبة، ولا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، اللهم لا مانع لما أعطيت، ولا معطي لما منعت، ولا ينفع ذا الجد منك الجد ، رواه الدخارى ومسلم.

## مسالة الجمع بين الاختلاف الوارد في أعداد التسبيح:

اختلف في تفضيل بعضها على بعض، فقال الحافظ ابن حجر، وجمع البغوي في شرح السنة بين هذا الاختلاف باحتمال أن يكون ذلك صدر في أوقات متعددة.

أولها عشرًا عشرًا، ثم إحدى عشرة إحدى عشرة، ثم ثلاثًا وثلاثين ثلاثًا وثلاثين.

ويحتمل أن يكون ذلك على سبيل التخيير، أو يفترق بافتراق الأحوال (فتح الباري).

وقال الشوكاني: وكل ما ورد من هذه الأعنداد هحسن إلا أنه يتبغي الأخذ بالزائد، فالزائد. (نيل الأوطار /٣٤٧).

فقال أحمد- في رواية الفضل بن زياد-، وسئل عن

التسبيح بعد الصلاة ثلاثة وثلاثين أحب إليك، أم خمسة وعشرين؟ قال، كيف شئت. قال القاضي أبو يعلى، وظاهر هذا، التخيير بينهما من غير ترجيح.

وقال- في رواية علي بن سعيد-: أذهب إلى حديث ذلات وذلاذين. وظاهر هذا، تفضيل هذا النوع على غيره.

قلت: والأظهر عندي أن يعمل السلم من هذه الأعداد بالأكثر في غالب أحواله؛ لأنه أحوط، ويعمل ببقية الأنواع في بعض الأحوال؛ إعمالاً للسنة الواردة في ذلك، مثل ما ورد في دعاء الاستفتاح، والتشهد في آخر الصلاة ونحو ذلك، فكل ذلك قد جاءت به السنة فيجوز التنويع بين هذه الأذكار فيقول بعضها أحياناً ويقول البعض الأخر أحياناً فالأمر فيه واسع، والله أعلم.

#### مسألة الاقتصار على الوارد في أعداد التسبيح:

ذكر هذه المسألة الحافظ ابن حجر في الفتح في شرحه لحديث أبى هريرة فقال، واستنبط من هذا أن مراعاة العدد المخصوص في الأذكار معتبرة، والا لكان بمكن أن يقال لهم؛ أضيفوا لها التهليل داردا وداردين. وقد كان بعض العلماء يقول: إن الأعداد الواردة كالذكر عقب الصلوات إذا رتب عليها ثواب مخصوص فزاد الآتي بها على العدد المذكور لا يحصل له ذلك الثواب الخصوص! لاحتمال أن يكون لتلك الأعداد حكمة، وخاصية تفوت بمجاوزة ذلك العدد، قال شيخنا الحافظ أبو الفضل في شرح الترمذي، وهيه نظر، لأنه أتى بالمقدار الذي رتب الثواب على الاتيان به فحصل له الثواب بذلك، فإذا زاد عليه من جنسه كيف تكون الزيادة مزيلة لذلك الثواب بعد حصوله. وبمكن أن يفترق الحال فيه بالنية، فإن نوى عند الانتهاء البه امتثال الأمر الوارد ثم أتى بالزيادة فالأمركما قال شيخنا لا محالة، وإن زاد بغير نية بأن يكون الثواب رتب على عشرة مثلا فرتبه هو على مائة فيتحه القول الماضي. وقد بالغ القرابة في القواعد فقال؛ من البدء المكروهة الزيادة في المندوبات المحدودة شرعًا، لأن شأن العظماء إذا حدوا شيئا أن يوقف عنده ويعد الخارج عنه مسيئًا للأدب. (فتح الباري ٢٢٩/٢). نسأل الله أن يتقبل منا ومنكم صالح الأعمال، وللحديث يتبة إن شاء الله.

ربيع الأخر - 182 هـ - المدد ٢٨٥ - السنة الثامنة والأربعون 🌔 التوحيب 🌔 🍿

# المُسحُ عَلى الجُوَارِبِ والخفَاف.. سُنَّةٌ نَبُويَّة، وسِمَةٌ مَنهَجيَّة

الحمدُ لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وآله وصحبه.. وبعد:

فمن خصائص الشريعة الإسلامية التي تميزت بها عن غيرها من الشرائع، التيسير ورفع الحرج عن المُكَلَّفين، وهذا مبدأ شامل لجميع الأحكام الشرعية لا يقتصر على باب دون باب، وهو وسيلة تعين على تحقيق العبودية لله عز وجل، والمسح على الجوارب والخفاف مثال جَلِّ على هذا، ههو سنة نبوية، ورخصة شرعية يحبها الله ورسوله، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم، «إنَّ الله تعالى يُحبُ أن تُوْتى رخصُه كما يُحبُ أن تُوْتى عزائمُه. وفي رواية، «كما يكرهُ أن تُوْتى معصيته»، (صحيح الجامع؛ ١٨٨٦، ١٨٨٥).

وفي هذا المقال نعرض لجملة من الأحكام المتعلقة بهذه السنة النبوية المباركة، فنقول وبالله التوفيق.

# أولاً : السج على الغفين عَلَمَ على عقيدة أهل السُنّة وشعارُ لهم ، يميزهم عن أهل الأهواء والبدع

معلوم أن مسألة المسج على الخفين من مسائل الفقه وليست من مسائل العقيدة؛ ولكنها أُذُخلَتُ في مسائل الاعتقاد لأجل أنَّ «أهل السنة، تميَّزُوا بأنهم يرون المسج على الخفين خلافا للطوائف المنحرفة من «الروافض» و«الخوارج» وغيرهم، ولأجل هذه المخالفة صارت هذه المسألة « عَلَمًا » يُمَيَّزُ أهل العقيدة الصحيحة عن أهل البدع والأهواء وأصحاب العقائد الباطلة، بل صارت «ميزانًا » منهجيًا يُفَرَقُ به ما بين «السني» وما بين «الرافضي» و«الخارجي» ونحوهما. وهذا هو وجه إيراد المسألة في مصنفات كتب العقيدة السلفية.

ومن أوائل الأثمة الذين قرروا تلك المسألة الأمامُ سُفيَان الثوري في عقيدته حيث قال لشعيب بن حرب بعد أن أملى عليه جملة من أصول أهل السنة والجماعة بيا شعيبُ بن حرب لا ينفعك ما كتبتُ لكَ حتى ترى المسح على الخفين دونَ خلعهما أعدلَ عندكَ من غسلَ قدمَيك (أصول الاعتقاد للالكائي: ١ / ١٧٠).

التوحسيل الربيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

# معدد المحمد هيكل

بلقال رحمه الله: (من لم يمسح على الخفين فاتهموه على دينكم) (أبو تعيم في الحلية ٣٢/٧).

وعَد سهل بن عبد الله التستري المسح على الخفين من خصال «أهل السنة » (السنة للألكاني ١/ ٣٣).

كما قرر ذلك أيضًا الإمام أبو حنيفة (في الفقه الأكبر صع ) وأبو الحسن الأشعري في (الإبانة ص11)، والبربهاري في (شرح السنة، ص٣٠)

وقال الإمام محمد بن نصر الروزي: (وقد أنكر طوائف من أهل الأهواء والبدع من «الخوارج» و«الروافض، المسح على الخضين) ((السنة ص ١٠٤) و(المجموع للنووي ٢/٥٠٠)

وقال الإمامُ النوَوِيُ: (أجمع من يُعتَدُ به فِ الإجماع على جواز المسح على الخفين في السفر والحضر سواء كان لحاجة أو لغيرها... وإنما أنكرته «الشيعة» و«الخوارج» ولا يعتد بخلافهم) (شرح مسلم ٦٦/٣).

وقال الأمام الشعبي: (واليهود لا يرون المسح على الخفين، وكذلك «الرافضة») (منهاج السنة (٣٣/١).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله -: (وقد تواترت السنة عن النبي صلى الله عليه وسلم بالمسح على الخفين، ويغسل الرجلين، و«الرافضة، تخالف هذه السنة المتواترة، كما تخالف «الخوارج، نحو ذلك) (منهاج السنة ١/٤). (١٧٤).

وقال ابن أبي العزشار حاكلام الطحاوي: (ونرى المسح على الخفين في السفر والحضر كما جاء في الأشر)، قال: (تواترت السُنَّة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بالمسح على الخفين وبغسل الرجلين، و«الرافضة، تخالف هذه السنة المتواترة...) (شرح الطحاوية ص (٢٣٩، ٢٣٩).

وهذا دليل على أنَّ أهل السنة لا يُعَارضُون الآشار الثابتة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وعن صحابته الكرام بالأقيسة أو بالدُلالات العقلية، وإنما يجعلونها «مُقَدَّمَةٌ» على ما هو دونها من القياس والدلالة العقلية ونحو ذلك؛ لأنَّ منهجهم في الاستدلال يُؤْخَذَ من الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة

# ثانيا: حكم المسج على الخفِّين والنَّعلين:

المسحُ على الحُفَّين والتعلين ثابتُ بالقرآن والسنة المُتوَاترة والإجمَاع.

### الدليل من القرآن:

أما القرآن فقول متعالى: ( يَتَأَبُّهُا أَلَنِينَ مَامَنُوا إذَا تُمْتُحُوا لِمُ الْمَتَلَاةِ فَأَعْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى أَلْمَرَافِق وَامْسَحُوا رُمُوسِكُم وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَمْبَيْنَ) (سورة المائدة: ٢) على قراءة الجررية قوله « وأرجلكم » وهي قراءة سبعية، وبقراءة الجرتكون معطوفة على (رُؤوسكم)؛ لأنها الأقرب إليها والعطف على الأقرب معروف في نفة العرب، فيكون حكم الرجل "المسح على الخف" لأنه هو الثابت عن النبي صلّى الله عليه وسلَم حينما يكون لابساً للخفين (انظر: سبل السلام للصنعاني" ١ / ١٠٠).

وقال ابن كثير رحمه الله: "هي محمولة على مسح القدمين إذا كان عليهما الخفّان؛ قاله أبو عبداً الله الشافعي رجمه الله. (تفسير ابن كثير

# (07/7

# الأدلة من السنة

وأما السنة فقد بلغت الأحاديث التي تبين جواز المسح على الخفين قولاً وفعلاً حضراً وسفراً حد التواتر، ونقل ابن المنذر انظر: "الأوسط" (١ ١) عن الحسن البصري أنه قال: "حدثني سبعون من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم أنه مسح على الخفين "ومن هؤلاء العشرة المبشرون بالجنة، ونقل ابن قدامة عن الإمام أحمد أنه قال: " ليس في قلبي من المسح شيء، فيه أربعون حديثاً عن أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم " (انظر: "

# ومن هذه الأحاديث،

١- عن المغيرة بن شعبة رضي الله عنه قال: كنتُ مع النبي صلى الله عليه وسلم في سفر، فأهويتُ لأنزع خُفَيه، فقال: ((دَعُهما؛ فإنَي أدخلتُهما طاهرتين، فمسَح عليهما)) (رواه البخاري: ٢٠٦، واللفظ له ومسلم: ٢٧٤).

٣-عن عبد الله بن عُمرَ، عن سعد بن أبي وقًاص عن ((اثنبيَّ صَلىَ الله عليه وسلم أنَّه مُسَح على الخُفَّين))، وأنَّ عبدَ الله ابن عُمرَ سأل عُمرَ عن ذلك فقال: نعَم، إذا حدَّثك شيئًا سعدٌ عن النبييَ صلى الله عليه وسلم، فلا تسألُ عنه غيرَه (رواه الدخاري: ٢٠٢)

٣-عن همًام بن الحارث، قال، رأيتُ جريرَ بنَ عبد الله بالُ، ثمَّ توضًا ومسَح على خفْيه، ثم قام فصلَّى، هسُئل، فقال، ((رأيتُ الثنبيَّ صلَّى الله عليه وسلَّم صَنَعَ مثلَ هذا)) قال إبراهيم، (فكان يُعجِبُهم؛ لأنَّ جريرًا كان من آخر مَن أسلَمَ) (رواه البخاري، ٣٨٣ واللفظ له ومسلَم، ٢٧٢).

يعني أن هذا الحديث ليس متسوحًا بآية المائدة كما يدعيه البعض؛ لتأخر إسلام جرير.

الله عنه أنه الله عنه أنه أوس رضي الله عنه أنه رأى رسول الله على الله عليه وسلم «أتى كظامة قدوم (يعني الليضاة) فتوضًا ومسح على نعليه وقدميه (محيح سنن أبي داود ١٢٠).

وقال ابن عبد البر، "عمل بالمسح على الخفين أبو بكر وعمر روعثمان وعلي وسائر أهل بدر

ردييع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

والحديبية، وغيرهم من المهاجرين والأنصار، وسائر الصحابة والتابعين أجمعين، وفقهاء المسلمين في جميع الأمصار، وجماعة أهل الفقه والأثر كلهم يجيز المسح على الخضين في الحضر والسفر للرجال والنساء " (التمهيد: ١١/١٣)

#### ثالثا: ويكون المسخ على ظاهر الخف فقط

لما جاء عن المغيرة بن شعبة رضي الله عنه أنه قال: رأيتُ النبيَّ صلى الله عليه وسلم يَمسحُ على الخفين على ظاهرِهما. (صحيح ســــّن الترمذي ٩٨).

وقال علي رضي الله عنه بعد أن توضًا ومسحَ على ظاهر قدمَيه: لولا أني رأيتُ رسولَ الله صلى الله عليه وسلم فعلَ كما رأيتموني فعلتُ: لرأيتُ أنَّ باطنَ القدمَين أحقُ بالمسحِ من ظاهرهما. (ستن الدارمي ٧٤٢).

### رابعا: شروط المسح على الغفين

### (١) أن تكون الخفاف طاهرة،

فلا يصحُّ المُسحُ على الْحَفُ التَّجس الْعَينِ؛ نَصَّ على ذلك المَالكية، والشَّافعيَّة، والحنابَلة.

(٢) أن يكون لابسًا لهما على ظهارة، فعن المغيرة بن شعبة رضي الله عنه قال، كنتُ مع النبيَ صلى الله عليه وسلم في سفر فاهوَيتُ لأنزعَ خُفَيهُ فقال، دَعهُما فإني أدخلتُهُما طاهرتَين، فمسحَ عليهما. (متفق عليه، البخاري، ٢٠٢، مسلم ٢٧٤)

(٣) أن يكون مسحهما في الحدث الأصغر لافي الجنابة أو ما يوجب الغسل؛ ودليل ذلك حديث صفوان بن عسّال رضي الله عنه قال: (أمَرذا رسولُ الله صلى الله عليه وسلم إذا كنَّا سَفُرًا أو مسافرينَ ألَّا نَنزَعَ أو نخلَعَ حْقاهَنا ثلاثة أيَّام ولياليَهنَّ من غائط ولا بولِ إلَّا مِن الْجَنابة) (صحيح ابن حبان ١٣٢٠)

(1) أن يكون المسح في الوقت المحدد شرعًا:

فقد سُئل عليُ بن أبي طالب عن وقت المسح على الخضين فقال رضي الله عنه: جعلَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم ثلاثة أيام ولياليَهنَ للمسافر، ويومًا وليلة للمقيم. (صحيَح مسلم: (٧٧٦).

وأمًا ما عَدًا ذلكَ من الشروط فلم يرد في ذلك

المتبحيط / ديرم الأخر ١١٤٠ هـ - المده ٥٦٠ - السنة الثامنة والأربعين

# نَصَ يُقَيِّد المُسْح بها.

قـال ابن عثيم بن رحمـه الله: "المسح على الخف، الصحيح أنه لا يشترط فيه ما يشترطه الفقهاء من كونه ساترًا لمحل الفرض، وما سُمًى خُفًا فهو خفٌ سواء كان مخرفًا، أو رقيقًا، أو ثخينًا، أو سليمًا". (الشرح المتع ٤/٣٩٧).

# خامسا، والوضوء باق إنَّ خلع الثعل أو الغف،

لما ثبتَ عن عليَ رضي الله عنـه أنه، دعا بماء فتوضـاً ومسحَ على تعلّيه ثم دخـلَ المسجدَ فخلعَ نعلَيه ثم صلّى.(شرح معاًني الآثار، ٦١٥).

قـال شيـخ الإسـلام رحمـه الله: "ولا ينتقضُ وضـوءُ الماسح على الخـفُ والعمامـة بنزعهما، ولا يجبُ عليه مسحُ رأسهِ ولا غسلُ قدميه" (الفتاوى الكبرى ٥/٥٥٥).

وقال ابن حزم؛ (الطُهارةَ لا ينقَضَها إلَّا الأحداث، أو نصَّ واردٌ بانتقاضها، وخلْعُ الحَفَين ليس حدَثًا، ولم يردَ نصَّ يُبيَن أنَّ خلْعَ الحَفَين سببٌ لانتقاض الوضوء، فصحُ أنَه على طهارَتِه، وأنَّه يصلِّ ما لَم يحدثُ) (المحلى ٢٤١/١).

سادسًا؛ ولا ينتقض الوضوء- كذلك- بانتهاء وقت جواز المسح؛ لأنه لا دليلَ على نقض الوضوء بذلكَ، والأصلُ بقاء ما كانَ على ما كان؛ والمسخُ رخصة تتماشى مع قاعدة، رفع الحرّج والتيسير؛ وليس العكس.

قال ابن حزم رحمه الله: "ليس في شيء من الأخبار أن الطهارة تنتقض عن أعضاء الوضوء ولا عن بعضها بانقضاء وقت المسح؛ وإنما نهى صلى الله عليه وسلم عن أن يَمسَعَ أحد أكثر من ثلاث للمسافر أو يوم وليلة للمقيم. فمَن قال غير هذا فقد أقحمَ في أرخبَر ما ليس هيه، وقوّلَ رسولَ الله صلى الله عليه وسلم ما لم يَقُلُ (المحلي، ١/٣٣٩)

وقال الأمام التووي رحمه الله بعد ذكره لثلاثة أقوال في المسألة، "الرابع، لا شيءَ عليه؟ لا غَسلَ القدمين، ولا غيره، بل طهارتهُ صحيحة يُصلِّي بها ما لم يُحدثُ كما لو لم يَخلع. وهذا المُذَهَبُ حكاه ابن المَنَدر عن الحسن البصريَ وقتادة وسُليمان بن حرب؛ واختاره ابن المُنذر؛ وهو المُختارُ الأقوى " (شرح المهذب، ١/ ٢٧٥)

#### سابعا: المُسْح على الجوريين سنة تبوية:

وليسى جـوازُ المسح مُقتصـرًا على النَعلين والخُفُين فحسب، بل على الجوريين كذلك.

فعن المُغيرة بن شعبة رضي الله عنه أنَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم توضًا ومسحَ على الجوريين والنّعلين. (صحيح سنن أبي داود: ١٥٩)

قال ابن منظور، "الجوربُ: لِفافة الرِّجْلُ" (لسان العرب: ١٦٣/١)

وقال البهُوتي: "هو ما يُلبِسُ في الرَّجْل على هيئة الخُفُ مِنْ غير الجلد" (الروض الرَّبع: ٥٤)

وعـن ثوبان رضـي الله عنه قال: بَعثُ رسولُ الله صلـى الله عليه وسلم سريّـة فأصابهم البَرُد، فلما قَدموا علـى رسـولُ الله أمرَهُم أن يمسحوا على العَصائب والتَساخين. (صحيـح سـنن أبي داود: ١٤٦)

قال الخطابي رحمه الله: "وقال بعضّهم: التساخينُ: كلُ ما يُسخَن به القدمُ؛ من خُفَ وجَورِب ونحو ذلك. (غريب الحديث: ٦١/٢)

وقال الإمام أبو داود رحمه الله: "ومسحَ على الجوريين علي بن أبي طالب، وابنُ مسعود، والبراء ابن عازب، وأنس بن مالك، وأبو أُمامة، وسهلُ بن سعد، وعَمرو بن حريث؛ ورُويَ ذلك عن عمر بن الخطاب، وابن عباس" (سنن أبي داود: ١/١)).

وزاد القاسمي في عَدَهم؛ فكان المجموعُ ستة عشَرَ صحابيًا - (انظر، المُسح على الجوربين: ٥٥)

وقال إسحاق بن راهويه رحمه الله؛ مضت السنة من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، ومن بعدهم من التابعين: في السح على الجوريين؛ لا اختلاف بينهم في ذلك. (المحلى: ( 11٨/٢)

فهذا هـو مذهبُ علماء الصّحابـة وأفاضلهم؛ الذي لا يَعدلهُ مذهبٌ قصُّ؛ فاستمسِكُ به كما فِيْ كلُ أمر من أمور دينك.

قـال ابن القيم رحمه الله: "وكما أنَّ الصَحابة سـادة الأمة وأَنْمَتها وقادتها فهُـم ساداتُ المُفتِـين والعُلماء.

قال مُجاهد: العُلماءُ أصحابُ مُحمَد صلى الله عليه وسلم" (إعلام الموقعين: ١٢/١)

ورُوي عن الإمام أببي حنيفة أنبه مسح على

جوريَيه في مرضه، ثمَ قال لعُوَاده، "فعلتُ ما كنتُ أنهى الناسَ عنهَ" (شرح كنز الدقائق للزيلعي: ٥٢/١)

#### ثامتًا؛ ولا وجه للتَفريق بين الخفَّ والجورب؛

من حيث جواز المسح عليهما؛ لأن التفريق مخالفٌ للنصّ والأثر وصحيح القياس والنُظر!

قال ابن عمر رضي الله عنهما: "المسح على الجوربين كالمسح على الخفين" (مصنف عبد الرزاق: ٧٨٧)

قال القاسمي رحمه الله: "كلَّ المُرويَ فِي المُسح على الحوريين مرفوعًا إلى التَبِيَ صلى اللَّه عليه وسلم ليس فيه قيد ولا شرطٌ، ولا يُفهم ذلك لا من مَنطوقه، ولا من مَفهومه، ولا من إشارته.

وجليّ أنّ التّصوص:

- تُحملُ على عُمومها إلى ورود مُخصِّص

- وعلى إطلاقها حتًى يأتي ما يُقيِّدها.

\_ولم يأت هذا مُحْصَصٌ ولا مُقيّد لا في حديث ولا أثر" (المسج على الجوريين: ٧٣).

وثقد جاءت الآثار لتؤكِّد عدم اشتراط تلك الشُروط

فقد جاء عن الإمام النّووي رحمه اللّه قوله: "وحَكى أصحابُنا عن عمر، وعلي رضي اللّه عنهما جوازَ المسح على الجورب، وإنْ كان "رقيقًا"؛ وحكوه عن أبي يوسف، ومُحمَد وإسحاق، وداود". (شرح المهذب: ٥٠٠/١).

وهـذا يَنقضُ دعوى الأجماع على عدم جواز المسح على الجوربين الرَقيقين ( فاحفظ هذًا ؛ ولاً تنساه.

وقال سفيان الثوري رحمه الله: "امسَحُ عليها ما تعلَقتُ به رجلكَ؛ وهل كانت خفافُ المهاجرين والأنصار إلا مخرقة مشققة مرقَعة ١٤ (مصنف عبد الرزاق: ٧٥٣).

وفي الختام أقول: إن فيما سبق من الأحاديث والآثار وأقوال أهل العلم ما يكفي للعمل بهذه السُنة النبوية المباركة والرخصة الشرعية التي جاء بها الشرعُ الحنيف تخفيفًا على الناس وتيسيرًا لهم.

والله من وراء القصد، والحمدُ لله ربّ العالمين.

ربيع الأخر - ١٤٤ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

#### حكم ومواعظ

من فضائل الصحابة

· (Lasipley)

تقاريع أبي بكر وعمر في التفضيل

عن الداهيم قال: «من فضل عليًا على

البي بكر وعمر فقد أزرى على أصبحاب وسول الله المهاجدين والأقصان ولا أدرى

هل بغطب أم لاي (فضائل الصحابة

قال محمد بن واسع: «إنى لأغبط رجلاً معه دينه، وما معه من الدنيا شيء، وهو راض، (سِيَر أَعَلَام النبلاء).

## من نور كتاب الله مخافة الساعة قال تعالى: « وَأَتَّقُوا بَوْمًا لَا جَزى نَقْشُ عَن نَقْسٍ شَيْتًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدْلُ وَلا تُنْغُمُهُمَا شَنْعَةً وَلا هُمْ يُعَرُّونَ،

(البقرة: ١٢٣).

ñs (

## من دلائل النبوة علاجه للممسوس

عن يعلى بن مرة، قال: رأيت من النبي صلى الله عليه وسلم عجبًا، خرجت معه في سفر هنزلنا منزلا، فاتته امرأة بصبي لها به ثم، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «اخْرْجُ عَدْوُ الله، أنا رسول الله،، قال: فبرا. (أخرجه أبو نعيم في ‹دلائل النبوة، (٢٩٨)، والبيهقي في «دلائل التبوة، (٢٤/٦). وصححم الأثباني في السلسلة الصحيحة ٢/١٠٠١).

#### من أقوال السلف في التحذير من التكفير

عن سفيان الثوري قال: «مَن صلّى إلى هذه القبلة فهو عندنا مؤمن، والناس عندنا مؤمنون بالإقرار والمواريث والمناكحة، والحدود والذبائح والنُّسُك، ولهم ذنوب وخطايا؛ الله حَسْبُهم؛ إنْ شاء عذَّبَهم، وإن شاء غفر لهم لا ندري ما لهم عند الله، (السُنَّة للخلال بتصرُّف).

ربيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأر يعوز

## MARIN

#### من هدي رسول الله صلى الله عليه وسلم التخلق بالشكر

قال التبيّ صلّى الله عليه وسلّم على المنبر: « من ثم يشكر القليلُ لم يشكر الكثيرَ، ومن لم يشكر الناسَ، ثم يشكر الله، والتحدُّثُ بنعمة الله شكرٌ، وتركُها كفرٌ والجماعةُ رحمةٌ، والفُرقةُ عدابٌ، ( أخرجه عبدالله بن أحمد في (وائد المستد، ١٨٤٤٩، وصححه الألباني في صحيح الترغيب: ٩٧٦).

• من معاني الأحاديث قال صلى الله عليه وسلم: «نعم الإدام الْخَلُ» (سنن الترمذي . ١٨٤ ، وقال: حسن صحيح). الإدام بالكسر، والأدم بالضم: ما يُؤكل مع الخُبز أي شيء كان. (النهاية لابن الأثير).

إحاديث باطلة لها آثار سيئة «أتاني جبريل فقال: يا محمد لولات 1 خلقت الجنة، ولولاك ما خلقت النار، وفي دواية ابن عساكر: « لولاك ما خلقت /الدنيا» رواة الديلمي. قال الصنعاني: من الأجاديث الموضوعة.

alles alare

من حكمة الشعر

ولاتك بذعينا لعلك تفلح

قال ابو بكوبن ابي داود بي اتباع المسنة ،

اتنت عن دسول الله تنتجو وتربي

تقسيك بحبل الله واتبع الهدى

ودن بختاب الأدوالسنن التي

(سيراعلام النبلاء).

TILL

(السلسلة الضعيفة للألداني

#### من عواقب السياسة الخاطئة

قال المنصور لبعض قوَّاده: صدق الذي قال: «أجع كلبك يتبعك، وسمَّنه يأكلك». فقال له أبو العباس الطَّوسيَّ: «يا أمير المؤمنين، أما تخشى إن أجعته أن يلوِّح له غيرك برغيف فيتبعه ويدعك، (العقد الفريد).

ربيع الأخر ١٤٤٠ هـ - المعدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

Re Ronald San Man

<u>مراسات</u>

âic m

حجاب المرأة Jalut

(1.1)

(1)

مسالح د. متولى البراجيلي

التوحيد بيع الآخر ١٤٤٠ ه. - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

#### الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

نواصل حديثنا حول أدلة الحجاب -بفضل الله سبحانه وتعالى-، وقد تكلمت عن أدلة الحجاب من القرآن والسنة، فتكلمت عن آيات الحجاب، ثم انتقلت إلى الأحاديث، فذكرت ثلاثة عشر حديثًا، واختلاف أهل العلم في الاحكم على الأحاديث، ووصلت إلى الحديث الرابع عشر؛ وهو حديث ابن عباس رضي الله عنهما، الذي فيه أن امرأة من خثعم استفتت رسول الله صلى الله عليه وسلم في حجة الوداع يوم النحر، والفضل بن عباس رضي وكان الفضل رجلاً وضيئًا، فأخذ الفضل ينظر إليها وأعجبه حسنها، وتنظر إليه.. الحديث.

جب حسنها، وتنظر إنيه.. الحدي الاستدلال من العديث:

#### أولاً لن قال بجواز كشف الوجه:

قال ابن حزم يرحمه الله، فلو كان الوجه عورة يلزم ستره لما أقرها عليه السلام على كشفه بحضرة الناس، ولأمرها أن تسبل عليه من فوق، ولو كان وجهها مغطى ما عرف ابن عباس أحسناء هي أم شوهاء، فصَحَّ كلُّ ما قلناه يقيناً، والحمد لله كثيرًا. (المحلى ٢٧٤/٢).

قال الشوكاني: «ومن جملة ما استدلوا به حديث ابن عباس عند البخاري (ثم ذكر حديث الخثعمية والفضل بن عباس رضى الله عنهما)، ثم قال: وقد استنبط منه ابن القطان جواز النظر عند أمن الفتنة؛ حيث لم يأمرها بتغطية وجهها، فلو لم يفهم العداس أن النظر جائز ما سأل (يقصد ما قاله العباس رضى الله عنه للنبي صلى الله عليه وسلم: لم لونت عنق ابن عمك)، ولو لم يكن ما فهمه جائزا مَا أَقَرِهِ عَلَيْهِ. ثم قَالْ: وهذا الحديث أيضًا يصلح للاستدلال به على اختصاص آية الحجاب السابقة بزوجات النبى صلى الله عليه وسلم (يقصد قوله تعالى: «وإذا سألتموهن متاعًا فاسألوهن من وراء حجاب،؛ لأن قصة الفضل في حجة الوداع، وآية الحجاب في نكاح زينب في السنة الخامسة من الهجرة (انظر نبل الأوطار ١٣٥/٦). قلت؛

ويرد على استنباط ابن القطان: أن العباس رضي

الله عنه لو لم يفهم أن النظر جائز ما كان سأل النبي صلى الله عليه وسلم، فهذا الاستنباط على الاحتمال، فالعباس رضي الله عنه رأى النبي صلى الله عليه وسلم يُحَوَّل وجه الفضل عدة مرات؛ فأراد أن يستفسر عن علة ذلك، خاصة أنه لم يجعل في سؤاله ذكرًا للنظر، ومن المؤكد أنه يعلم الأمر بغض البصر؛ فإن خفي عليه في الحديث لحداثة عهده بالإسلام، فلا دخفي عليه في القرآن.

#### دانيًا، من قال بعدم جواز كشف الوجه:

قال القاضي عياض: «لعل الفضل لم ينظر نظرًا ينكر، بل خشى عليه أن يؤول إلى ذلك أو كان قبل نزول الأمر بإدناء الجلابيب» (انظر فتح الباري للحافظ ابن حجر ٢٠/٤).

ويجاب على القاضي عياض؛ بأن الأمر بغض البصر على الإطلاق، وأن ما لم يكن يؤدي إلى ما يُنكر، وهو الوقوع في الفتنة، ولقد نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن إتباع النظرة النظرة، لله عليه وسلم عن إتباع النظرة النظرة، الله على الله عليه وسام قال: «يا علي لا تُتبع النظرة؛ فإن لك الأولى وليست لك الأخرى» الله عليه وسلم بصرف البصر إذا وقع فجاة على الله عليه وسلم بصرف البصر إذا وقع فجاة على مبدالله-رضي الله عنه- قال: سألت رسول الله عبدالله عليه وسلم عن نظرة الفجاة؟ فقال: ملى الله عليه وسلم عن نظرة الفجاة؟ فقال: مارية بصرك»(صحيح مسلم).

أما قوله، أو كان قبل نزول الأمر بإدناء الجلابيب، فهذا مردود عليه بما ثبت أن هذه القصة (الخثعمية) إنما وقعت في حجة الوداع، وآيات الحجاب إنما نزلت قبل ذلك في زواج النبي صلى الله عليه وسلم من زينب في السنة الخامسة من الهجرة.

وقال الشيخ الشنقيطي - يرحمه الله-، (وسأسوق نص كلامه؛ لأنه يحوي غالب ما قيل حول الحديث) بعد أن ساق حديث الخثعمية، فَالْإِخْبَارُ عَنِ الْحُثْعَمِيَّة بِأَنَّهَا وَضِينَة يُفْهَمُ مِنْهُ أَنَّهَا كَانَتْ كَاشَفَة عَنْ وَجُهِهَا. وَأُجِيبُ عَنْ ذَلِكَ أَيْضًا مِنْ وَجُهَيَّنِ:

الْأَوَّلُ، الْجَوَابُ بِأَنَّهُ لَيْسَ فِي شَيْءٍ مِنْ رِوَايَاتَ الْحَدِيث التَّصْرِيحُ بِأَنَّهَا كَانَتْ كَاشفَةٌ عَنْ وَجُهِهَا،

وَأَنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَآهَا كَاشَفَةً عَنْهُ، وَاقَرَّهَا عَلَى ذَلكَ بَلْ عَايَةُ مَا فِي الْحَدِيثَ أَنَّهَا كَانَتْ وَضِيئَةَ، وَفِي بَعْض روَايَات الْحَدِيثَ، أَنَّهَا حَسْنَاءُ، وَمَعْرِفَةُ كَوْنِهَا وَضَيئَةُ أَوْ حَسْنَاءَ لَا يَسْتَلْزُمُ أَنَّهَا كَانَتْ كَاشفَةً عَنَ وَجْهِهَا، وَأَنَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَقَرَهَا عَلَى ذَلكَ، بَلْ قَدَ يَنْكَشف عَنْهَا خَمَارُهَا مَنْ غَيْرِ قَصْدَ، هَيَرَاهَا بَعْضُ الَرُجَالِ مِنْ غَيْرِ قَصَد كَشْفَهَا عَنْ وَجْهِهَا، كَمَا أَوْضَحْنَاهُ فِي رُوْتَا مِنْ رُوْنَهَ جَابَر سَفْعَاءَ الْخَدَيْنِ.

وَيُحْتَمَلُ أَنَّ يَكُونَ يَعْرِفُ حَسْنَهَا قَبْلَ ذَلكَ الْوَقْت لِجَوَازِ أَنْ يَكُونَ قَدْ رَأَهَا قَبْلَ ذَلكَ وَعَرَفَهَا، وَمَزَّ يُوَضَحُ هَذَا أَنَّ عَبْدَ اللَّه بْنَ عَبَّاس رَضِي اللَّه عَنْهُمَا الَّذِي رُويَ عَنْهُ هَذَا الْحَدَيْتُ لَمْ يَكُنْ حَاضَرًا وَقَتَ نَظَر أَحْيه إلى لِلْرَأَة وَنَظَرها إلَيْه، لمَا قَدَّمْنَا مِنْ أَنَّ النَّبَيَ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَمَ قَدَمَهُ باللَّيْل مَنْ مُزْدَلْفَةً إلى متى فَي ضَعَفَة أَهْله، وَمَعْلُومٌ أَنَّهُ إِنَّمَا رَوَى آلْحَدَيَتَ اللَّهُ كُورَ مِنَ طَرِيقَ مَعْنُومٌ أَنَّهُ إِنَّا لَنَبَي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَمَ قَدَمَهُ باللَّيْل مَنْ مُزْدَلْفَةً إلَى متى فَي ضَعَفَة أَهْله، عَمَنُ وَجُهها، وَاطَلاعُ الْفَضُل عَلَى أَنَّهَا وَضَيئَةً عَنْ وَجُهها، وَعَرَفَ حُسْنَهُ مِنْ أَخَل التَّعْرَو عَمْنَ وَجُهها، وَعَرَفَ حُسْنَهُ مِنْ أَخَل الْحَدَّمَال أَنْ عَنْ وَجُهها، وَعَرَفَ حُسْنَا مَ أَنَّهُ اللَّهُ مَنْ أَخَل اللَّهُ عَلَى أَنَهُ وَضَيئَةً

هَٰإِنْ قَيْلَ، قَوْلُهُ، إِنَّهَا وَضَيِنَهُ، وَتَرْتِيلُهُ عَلَى ذَلكَ بِالْفَاءِ قَوْلُهُ، فَطَفَقَ الْفَضُلُ يَنْظُرُ إِلَيْهَا، وَقَوْلَهُ، وَأَهْجَبَهُ حُسْنُهَا، هَيه الدَّلَالَةَ الظَّاهَرَةُ عَلَى أَنَّهُ كَانَ يَرَى وَجْهَهَا، وَيَنْظُرُ إِلَيْهِ لا عُجَابِه بِحُسْتِه. قَارِحُوَابُ، أَنَّ تَلْكَ الْقَرَاثَنَ لاَ تَسْتَلَزُمُ اسْتَلْزَامًا، لاَ يَنْفَكَ أَنَّهَا كَانَتْ كَاشَفَةً، وَإَنَّ النَّبِيَّ صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ رَآهَا كَذَلكَ، وَأَقَرَهَا؛ لمَا ذَكُرَةَ مَنْ اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ رَآهَا كَذَلكَ، وَأَقَرَهَا؛ لمَا ذَكُرَةً مَنْ أَنْوَاع الاحْتَمَال، مَعَ أَنَّ جَمَالُ الْأَزَأَة قَدُ يُعْرَفُ وَيُنَعْرُ إِلَيْهَا تَحَمَالُها وَهِي مُخْتَمَرَةٌ، وَذَلكَ لِحُسْنِ قَدُهَا بِنَيْهَا تَحَمَالُها وَهِي مُخْتَمَرَةٌ، وَذَلكَ لِحُسْنُهَا مَنْ رُؤْيَة بَنَانَهَا فَقَطَ، كَمَا هُوَ مَعْلُومٌ. وَلَا لاَ عَنْ أَنَهُا عَدَامَا بَنَانَهُمَا هَا وَقَدْ تَغْرَفُ وَضَاءَتُهُ إِنَّ عَالَهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَمَرُ وَيَنَعْرَا بَيْنَانَهُا هَتَعَلَى اللَّهُ عَمَالُهُ الْنُ عَيْنَهُ عَلَيْهُمَ اللَّهُ إِنَّهُمُ وَتَرَاعَا بَيْنَا يَعْتَقُونُ إِلَيْهَا وَهَنَ مَعْتَمَ وَنَصَلَيْهُ وَنَا لَيْهُمُ وَقَدَوْ عُسْنُهُمُ مَنْ أَسْتُنُهُ مَنْ وَلَا لا لاً الْعُزَامَةُ عَلَيْ اللَّهُ عَانَ عَرَى وَجُهُمَا وَيَنْ عَلَيْ عَنْهُ مَ

الْلُوَجُهُ الثَّانِي، أَنَّ الْمُرْأَةَ مُحْرِمَةٌ وَإِحْرَامُ الْمُرْأَةَ فِي وَجْهِهَا وَكَفَيْهَا، هَعَلَيْهَا كَشُفُ وَجْهِهَا إِنْ لَمْ يَكُنَّ هُنَاكَ رِجَالُ أَجَانِبُ يَنْظُرُونَ إِلَيْهِ، وَعَلَيْهَا سَتَرْهُ مِنَ الرُّجَالِ فِي إِلْإَحْرَام، كَمَا هُوَ مَعْرُوفٌ عَنْ أَزْوَاجِ الَنَّبِيُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ وَعَيْرِهِنَّ، وَلَمْ يَقُلُ

والمح الأخر ما الد - المدعاة من - المنفة الثامنة والأربيس الت حسيد

أَحَدُ إِنَّ هَذِهِ الْأَرَأَةُ الْخَتْعَمِيَّةَ يَطَرَّرَ إِلَيْهَا أَحَدُ غَيْرُ الْفَضُلَ بِنَ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهِ عَنَهُمَا، وَالْفَضُلُ مَنَعَهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنَ النَّطَرِ إِلَيْهَا، وَبِذَلِكَ يُعْلَمُ أَنَّهَا مُحْرَمَةً لَمْ يَنْظُرُ إِلَيْهَا أَحَدٌ فَكَشَفُهَا عَنْ وَجْهِهَا إِذَا لِإِحْرَامِهَا لَا لِجُوَارِ السُفُور.

فَإِنْ قَبِلُ، كُوْنُهَا مَعَ الْحَجَاجِ مَطْنَةً أَنَّ يَنْظُرَ الرُّجَالُ وَجُهَهَا إِنْ كَانَتْ سَافَرَةً؛ لأَنَّ الْفَالَبُ أَنَّ الْدُرَاةُ السَّاهَرَةَ وَسَطَ الْحَجِيجِ، لَا تَخْلُو مِمْنُ يَنْظُرُ إِلَى وَجُهِهَا مَنَ الرُّجَالِ.

فَالْجُوَابُ: أَنَّ الْفَالَبَ عَلَى أَصْحَابِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْوَرَعُ وَعَدَمُ التَّظَرَ إِلَى النَّسَاءِ، فَلَا مانعَ عَقْلًا وَلَا شَرْعَا وَلَا عَادَةَ، مَنْ كَوْنِهَا لَمْ يَنْظُرُ إِلَيْهَا أَحَدٌ مَنْهُمْ، وَلَوْ نَظَرَ إِلَيْهَا لَحُكَي كَمَا حُكَي نَظِرُ الْفَضَلِ الْيُها، وَيُفْهُمْ مَنْ صَرْفَ النَّبِي صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَصَرَ الْفَضُلِ عَنْهَا، أَنَّهُ لَا سَبِيلَ إِلَى تَرْكَ الأَجَانِبِ يَنْظُرُونَ إِلَى الشَّائِة، وَهِي سَاهَرَةُ كَمَا تَرَى، وَقَدْ ذَلَّتَ الأُدْلَةِ الْمُتَقَدِّمَةً عَلَى انَهَا يَلْزَمُهَا حَجُبُ جَمِيعِ بَدَنِهَا عَنْهُمَ.

وَبِالْحِمْلَة، هَانَ الْنَصفَ يَعْلَمُ أَنَّهُ يَبْعُدُ كُلُ الْبُعْدِ أَنْ يَأَذَنَ الشَّارِعُ للنَسَاءِ فِي الْكَشْف عَن الْوَجَه أَمَامَ الرُّجَالِ الْأَجَانِب، مَعْ أَنَّ الْوَجَه هُوَ أَصْلُ الْجَمَالِ، وَالنَّظُرُ الَيْه مَنَ الشَّابَة الْجَمِيلَة هُوَ أَعْظَمُ مُثِير للْغَرِيزَة الْبَشَرِيَّة وَدَاع إلَى الْفَتْنَة، وَالْوُقُوع فَيماً لا يَنْبَعْي، (انْظُر أضواء البيانَ ٢٥٤/٦ - ٢٥٢). قلت: وكلام الشيخ الشنقيطي - يرحمه الله -يردُ عليه إيرادات، كالتالي،

1- قوله: «بأنه ليس في روايات الحديث أنها كانت كاشفة عن وجهها. وغاية ما في الحديث أنها كانت وضيئة حسناء وهذا لا يستلزم منه أن تكون كاشفة عن وجهها».

والحقيقة أن وصف المرأة بأنها وضيئة أو حسناء لايكون إلا من خلال وجهها، فإن قيل، إن فلائة حسناء او وضيئة، فيفهم منه أن هذا وصف لوجهها، ويستبعد أن يكون هذا وصف لقوامها، وثم كيف يرى قوامها وهي محجبة بملابس المفترض أنها لا تصف شيئًا من قوامها، فكيف عرف حسنها ثم يكرر النظر إلى ماذا عدة مراتا؟

والعلماء الذين قالوا بوجوب تغطية وجه المرأة من استدلالاتهم، أن جمال المرأة في وجهها،

المتوجيل مربيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العنود ١٨٥ - السنة الثامشة والأربعون

فعندما توصف المرأة بالجمال فهذا يعني -بداهة - جمال الوجه، وفي الحديث يقولون أن وصف المرأة بالجمال والوضاءة والحسن، لا يشترط منه جمال وجهها.

وفى إحدى روايات الحديث، عن الفضل بن عباس قال: كنت ردف النبي صلى الله عليه وسلم وأعرابي معه بنت له حسناء فجعل الأعرابي يعرضها لرسول الله صلى الله عليه وسلم رجاء أن يتزوجها... (قال الحافظ في الفتح: رواه أبو يعلى بإسناد قوي ٤/٨٦، إلا أن الألباني ذكر ضعفه، وأن فيه خمس علل، انظرها في الرد المضحم ١/٨٥-١٦، وبالتالي فلن نعول عليه).

٢- قوله: «قد ينكشف عنها خمارها من غير قصد فيراها بعض الرجال»...قلت: لو انكشف خمارها فجأة وسارعت بالتغطية، فهل في هذا الوقت الذي في الغائب يكون لحة سريعة يعرف حسنها ووضائتها ويكرر الفضل النظر إليها، وإن كان من المكن أن يكرر لها النظر بعد تغطية وجهها إذا رأى جمالها وعاينه وعرفه، وهذا أرى أنه لا يتأتى من مجرد نظرة سريعة لامرأة كشف نقابها عن وجهها فسارعت بإعادته.

٣- قوله: ‹ويحتمل أن يكون يعرف حسنها قبل ذلك الوقت؛ لجواز أن يكون قد رآها قبل ذلك وعرفه».

قلت الشيخ قال: ويحتمل، فبنى استدلاله هنا على الاحتمال، وكون الفضل يعرفها قبل ذلك وهي منتقبة، هذا يحتاج إلى دليل وإن كان يعرفها قبل ذلك كما قال فكيف تعرف عليها عندما أتت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وهي تغطي وجهها؟ وإذا كان يعرفها ويعرف جمالها وتأثر به، فلماذا لم يسع للزواج بها؟!

أ- قوله: «ليس في روايات الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم رآها كاشفة عن وجهها.... قلت: لماذا إذن كان النبي صلى الله عليه وسلم يصرف وجه ويصر الفضل، إن كانت المرأة تغطي وجهها بنقاب أو بإسدال خمارها على وجهها، فاحتمال عدم رؤية النبي صلى الله عليه وسلم لوجهها، وهي التي تساله وتوجه الكلام له، وأن يراها الفضل فقط، فهذا أراه بعيدًا.

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالين.

# Contraction of the second

# سقوط غرناطة

الحمد لله الذي يعز من يشاء ويدل من يشاء بيده الخير وهو على كل شيء قدير، والصلاة والسلام على البشير التذير النبي الأمي محمد بن عبد الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعدُ،

إخوتي في الله قراء مجلة التوحيد الكرام، اليوم أقف بكم ومعكم على ربوة عالية نطل منها على قصر الحمراء في غرناطة، والذي هو من بدائع العمران ومن آثار الحضارة الإسلامية في دولة الأندلس، أقصد التي كان اسمها كذلك، قبل أن تصبر إسبانيا الحالية.

نقف هناك قرب هذا القصر ويقف معنا محمد ابن الأحمر الصغير آخر ملوك المسلمين في غرناطة وفي الأندلس عمومًا، وبعد أن انتهى هذا الملك الصغير من تسليم قصره وجميع ممتلكاته ومُلكه إلى الملك فرديناند الخامس والملكة إيزابيلا الملكين الكاثوليكيين اللذين كان يحكمان إسبانيا، وبعد أن سلمها الملك أبو عبد الله محمد بن الأحمر وخرج يجر أذيال الهزيمة والذل والصغار، خراج واقفًا على تلك الربوة يبكي كالصغار وهو ينظر إلى قصره وملكه الذي أضاعه في لحظه، ويصف لنا الأستاذ محمد عبد الله عنان في كتابه «دولة الإسلام في الأندلس»، فيقول:

«وية نكسة كبيرة وية ظل الذل والصغار يخرج أبو عبد الله محمد بن الأحمر الصغير آخر ملوك المسلمين في غرناطة من القصر الملكي، ويسير بعيدًا في اتجاه بلده أندروس حتى وصل إلى ربوة عائية تطل على قصر الحمراء يتطلع منها إليه، وإلى ذلك المسجد الذي ولَّى ويحزن بأسَى قد تبدَّى عليه لم يستطع أن يتمالك نفسه، انطلق يبكي حتى بللت دموعه لحيته، حتى قالت له أمه وكان اسمها (عائشة الحرة): «أجل لا فلتبك كالنساء مُلكًا لم

#### اعداد الم عبد الرزاق السيد عبد

تستطع أن تدافع عنه كالرجال». ولقد لخصت لنا، وبسقوط غرناطة غريت شمس الحضارة الإسلامية عن بالاد الأندلس وعن الجنوب الغربي لقارة أوروبا، وكان ذلك في اليوم الثانى من شهر رييع الأول سنة ١٩٧هـ الموافق الثالث من يناير سنة ١٤٩٢م، نعم بسقوط غرناطة أفل نجم الحضارة الإسلامية عن الأندلس بعد عطاء دام ثمانية قرون منذ الفتح الإسلامي إلى سقوط الدولة، ثمانية قرون من النور والعلم والأدب والخلق النابع من عقيدة الإسلام والذي انتفع به العالم بأسره حتى يومنا هذا، وثم تنتفع الأندنس وحدها بل انتفعت أوروبا بكاملها وانتفع العالم بأسره حتى يومنا هذا وإلى ما شاء الله وحتى نوف هذا الموضوع بعض حقه لا بد لنا من إطلالة سريعة على حال أوروبا قبل الفتح الإسلامي للأندلس وحال إسبانيا ثم أثناء الفتح الإسلامي، وسينتظم حديثنا في هذا الموضوع المحاور التالية بعون الله تعالى:

أولاً: نظرة سريعة على حال أوروبا قبل الفتح الإسلامي للأندلس.

النيا : مقارنة بين حال إسبانيا قبل الفتح الإسلامي وبعده.

ثالثا، عرض موجز للعهود التي مرت بها الأندلس. رايضًا، سقوط غرناطة وأسبابه. خاصيًا، الدروس المستفادة.

#### ونبدأ مستعينين بالله العظيم وعليه نتوكل:

أولاً، نظرة سريعة على أحوال أوروبا قبل الفتح الإسلامي للأندلس:

بينما أشرق نور الإسلام في الأندلس؛ كانت أوروبا

ربع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

تغطّ في ظلام عميق، وقد أظلها ليلّ طويل من الجهل والهمجية والفوضى، يشهد بذلك التاريخ والمؤرخون من الأوروبيين أنفسهم ومن ملوكهم، ويشهد بذلك القاصي والداني، وسنشير إلى ذلك بإيجاز،

١- يقول المؤرخ الفرنسي جُوستاف لوبون في كتابه «حضارة العرب»، «إذا رجعنا إلى القرن التاسع» والقرن العاشر من الميلاد، حين كانت الحضارة الإسلامية في إسبانيا ساطعة جدًا، رأينا أن مراكز متوحشون يفخرون بأنهم لا يقرؤون، وأن أكثر رجال النصرانية معرفة كانوا من الرهبان المساكين رجال النصرانية معرفة كانوا من الرهبان المساكين ليكشفوا كتب الأقدمين النفيسة بخشوع، وذاقت ليكشفوا كتب الأقدمين النفيسة بخشوع، وذاقت تشعر بها ولم يَبُدُ في أوروبا بعض الميل إلى العلم وذلك حين ظهر أناس في أوروبا رأوا أن يدفعوا أكفان وذلك حين ظهر أناس في أوروبا رأوا أن يدفعوا أكفان الجهل الثقيل عنهم، فولوا وجوههم شطر العرب (المسلمين) في الأندلس الذين كانوا أئمة وحدهم». هو.

فها هو المؤرخ الفرنسي الشهير يعترف أن المسلمين في الأندلس كانوا القدوة في الحضارة والعلم، ومن أراد من أوروبا أن يرفع عن نفسه وعن شعبه أكفان الجهل فعليه التوجه إلى منارة العلم في قرطبة، وهذا فعلاً ما فعله ملوك أوروبا وشبابها، وإليك البرهان،

#### رسالة من ملك انجلترا وما حولها جورج الثاني إلى خليفة السلمين بالأندلس هشام الثالث، وهذا نصها:

من جورج الثاني ملك إنجلترا والسويد والترويج، إلى الخليفة ملك المسلمين في مملكة الأندلس صاحب العظمة هشام الثالث الجليل المقام، ويعد التعظيم والتوقير فقد سمعنا عن الرقي العظيم والصناعات في بلادكم العامرة، فأردنا لأبنائنا اقتباس نماذج من هذه الفضائل لتكون بداية حسنة في اقتفاء أثركم لنشر أنوار العلم في أوروبا التي يسودها الجهل من أربعة أركان، ولقد وضعنا ابنة شقيقنا الأميرة دوبانت على رأس بعثة بنات أشراف الإنجليز تتشرف بلثم أهداب العرش والتماس العطف لتكون مع زميلاتها موضع عناية

عظمتكم، ومن اللواتي سيتوافرن على تعليمهن، ولقد أرفقت مع الأميرة الصغيرة هدية متواضعة للقامكم الجليل أرجو التكرم بقبولها مع التعظيم والحب الخالص، من خادمكم المطيع جورج ملك إنجلترا.

#### وكان جواب الخليفة على النحو التالى:

دبسم الله الرحمن الرحيم، الحمد لله رب العالين، والصلاة والسلام على نبيه سيد المرسلين، وبعد: إلى ملك إنجلترا، واسكندنافيا، وأبكوسيا الأجلُ، اطلعت على التماسكم فوافقت على طلبكم بعد أستشارة من يعنيهم الأمر من أرياب الشأن، وعليه تعلمكم أنه سوف يُنفق على هذه البعثة من بيت مال المسلمين دلالة على مودتنا لشخصكم اللكي، أما هديتكم فقد تلقيتها بسرور زائد، وفي المقابل أبعث إليكم بغالي الطنافس الأندلسية وهي من أبعث إليكم بغالي الطنافس الأندلسية وهي من منع أبنائنا هدية لحضرتكم، وفيها المغزى الكافي المتدليل على التفاتنا ومحبتنا والسلام،. (راجع البريطانية)..

#### خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم في دار الأندلس هشام الثالث:

وفي هذين الخطابين المتبادلين بين ملك إنجلترا وما حولها، وبين خليفة المسلمين في الأندلس ما يشير إلى عز ومجد الأندلس وريادة السلمين آنذاك للعالم، وإنما أردنا أن نسُبُر غورها ونقف معها وقفة متأمل، فهذا يحتاج إلى دراسة مستقلة، لكن هذا باختصار ما كان عليه السلمون زمن العزة، وينقل لنا الدكتور محمد إسماعيل المقدم صورة تؤكد ما سبق من زاوية أخرى، حيث يقول، «كان الشباب الأوروبي من ألمانيا، وبريطانيا، وفرنسا، وإيطاليا، وكل هذه البلاد في فترات مجد المسلمين يأتون إلى الأندلس، لينقلوا العلم على أيدي علماء السلمين، وكانت لغة العلم هي اللغة العربية، فكان لزامًا على كل طالب يريد أن يتلقى العلم الحديث وأحدث ما وصل إليه العلم كان لزامًا عليه أن يتعلم اللغة العربية، فكان الشاب الغربي إذا رجع إلى بالاده يفتخر أمام أقرائه بأنه درس في بلاد السلمين، ويعتبر هذا من مظاهر المفاخرة العظيمة، فكان يخلط كلامه أحيانا بألفاظ عربية، ثم يعود يتكلم بلغته القومية.. مختصر من كتاب علو الهمة.

التوحيد / ربيع الأكر «١٤٤ ه - ٢١٥ د ٢٥ - ١١ستية ١٢٥ متاريد والأريسين

فانتاء مقارنة بين إسبانيا قبل الفتح وبعده:

يقول الدكتور عبد الرحمن الحجي في كتابه «التاريخ الأندلسي»، طدار القلم سنة ١٩٧٦م؛ «كانت إسبانيا قبل الفتح الإسلامي تشكو الاضطراب والفساد الاجتماعي، والتأخر الاقتصادي وعدم الاستقرار نتيجة السياسة ونظام الحكم، ثم يوضح ثنا شبئين من هذا الفساد، فيقول: استبد القوط بالحكم قبل الفتح الإسلامي ولسوء سياستهم ساءت حالة إسىانيا، واضطريت حياة سكانها، فالفوضي منتشرة، وكثير من الناس يعيشون في شقاء لسوء الأحوال المعيشية، ولسياسة الاستغلال من جانب الحكام ... فكان الشعب مُسْتغلا لحساب الطبقة الحاكمة والمترفة وأصحاب المصالح، يضاف إلى ذلك الصراء الذي نشأ بين الطبقات والحاكمين، وقيما بين الحاكمين أنفسهم، وكان الشعب الإسباني مقسمًا إلى طبقات، ومع وجود الفوارق الطبقية فلا يحظى بالعيش إلا طبقة معينة حصلت على امتيازات، والأسرة المالكة التي بيدها كل شيء دون سواد الشعب الذى يلاقى الإهمال والظلم وتفرض عليه الضرائب والتكاليف، ولذلك عندما جاء الفتح الإسلامي سارع إليه أهل إسبانيا يعتنقونه عقيدة ويأخذون بشريعته أخلاقا وسلوكا، ودخلوا في الاسلام طواعية دون إكراه امتزجت عناصر الشعب كلها في ظل العقيدة والشريعة متعايشة متعاونة متحابة، فاستمر الإسلام في المناطق التي وصل إليها وحافظ أهل البلاد عليه لما وجدوا فيه من عزة وكرامة وعدل ورحمة، بل وحملوه إلى المناطق الأخرى سلوكا ودعوة، وفدوه بأموالهم وأنفسهم .. اه مع تصرف يسير.

ذائنًا، مراحل الحكم التي مرت على الأندلس بدأت هذه المراحل منذ الفتح في عام ٩٢ه حتى سقوط غرناطة سنة ٩٩٨ه الموافق ١٤٩٢م، فهذه ثمانية قرون بسط فيها الإسلام سلطانه على الأندلس، فصارت منارة للحضارة الشاملة في كل مناحي الحياة وقبلة يَفد إليها أبناء أوروبا ينهلون من علم المسلمين في اللغة والآداب والطب والهندسة والصيدلة والعمارة، وفي كل مناحي الحياة.

والحديث عن حضارة الإسلام في الأندلس يحتاج إلى مجال أوفر من هذه الإشارة العابرة.

أما الدولة الإسلامية في الأندلس فمرت بسبع

مراحل، أو ست عند بعض المؤرخين؛ جعلوا مرحلة الفتح والولاة مرحلة واحدة، ثم تلت ذلك مرحلة الإمارة التي بدأت بعبد الرحمن الداخل التي أشهر بصقر قريش، أو ربما كانت هذه المرحلة من أزهى مراحل الحكم في الأندلس، وكانت مرحلة الدولة الأموية، ومع ظهور الدولة العباسية، وفرار عبد الرحمن الداخل إلى الأندلس جعلها إمارة عليها عهد الخلافة، ثم عهد الطوائف، ثم عهد المرابطين والموحدين، ثم المرحلة الأخيرة مملكة غرناطة التي استمرت حوالي قرنين ونصف قرن من الزمان من (٢٢٠ بهمه. ٢٢٢ ، ١٤٩٢م)، ويسقوط غرناطة ذهب سلطان المسلمين عن الأندلس.

وهذا ما سنتحدث عنه بعون الله في لقائنا القادم مع استخلاص الدروس والعبر.

ومن المفيد هنا أن نشير إلى أن عصور الأندلس أو عهودها أو دولها تفاوتت قوة وضعفًا بحسب قربها من دين الله أو بعدها عنه، وقد رأينا كيف كانت في أزهى عصورها تملك القيادة والسيادة والريادة، وكيف كان يخاطب ملوك أوروبا ملك الأندلس وكيف كان شباب أوروبا يتفاخر بعلمه باللغة العربية على أقرانهم؛ لأنها لغة الحضارة والعلم والثقافة في ذلك الزمن الذي خيَّم فيه الجهل والتخلف على أركان أوروبا الأربعة بحسب تعبير الملك جورج.

ولا يفوتنا قبل ختام هذا المقال أن نؤكد على مصدر قوة المسلمين، وكذا مصدر ضعفهم باختصار شديد، قال الله عزوجل، و وَاعْتَصُوا عَبَل الله مَعِيمًا رَلا تَعَرَقُوا ) (آل عمران، ١٠٣)، فأمر الله سبحانه بأهم أسباب القوة ألا وهو الاعتصام بحبل الله، ونهى في مقابل ذلك عن أخطر أسباب الضعف بقوله، ولا تفرقوا »؛ فالفرقة ضعف وفشل؛ ورلا تترَيّقوا تَنْقَدّلُوا ووقاية ؛ هداية إلى الصراط المستقيم، ووقاية من القتال والفُرْقَة، قال الله تعالى: «وَمَن يَعْتَم إلَّه فَنْدَ.

هدانا الله وإياكم لصراطه المستقيم، ووقانا شر المغضوب عليهم والضالين، وإلى لقاء أستودعكم الله الذي لا تضيع ودائعه.

التوحيد

Upload by: altawhedmag.com

كرديد الأخر + 121 ه - العدد ٢٨٨ - السلة الثا-شة والأربعين



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ويعد:

فقد جاءت أدلة تفيد بإمكانية تلبس الجني بالإنسى، ومن ذلك،

الدليل القرآني، قوله تعالى، «الَّبِينَ بَأَكُونَ الْبُوَا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَخْطُهُ التَّبْطُنُ مِنَ السِيُّ (البقرة،٢٧٥).

والذي نراه أن ما عليه جمهور العلماء من أن التشبيه على الحقيقة هو الحق؛ لأن الشيطان قد يمسَ الإنسانَ فيصيبه بالجنون، ولأنه لا يسوغ لنا أن نؤول القرآن بغير ظاهره بسبب انجاه لا دليل عليه. (التفسير الوسيط للقرآن الكريم لطنطاوي (٦٣٤/).

#### الأدلة من السنة:

عَنْ عَمْرَانَ أَبِي بَكَرِ قَالَ حَدْثَتِي عَطَاءُ بْنُ أَبِي رَيَاحِ قَالَ، قَالَ لِي ابَنُ عَبَّاسِ، أَلَا أُرِيكَ امْرَأَةً مَنْ أَهْلَ الْجَنَّةَ؟ قَلْتُ بِلَى قَالَ، هَذه الْأَرَّةُ السَّوْدَاءُ أَتَتَ النَّبِيَ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ هَقَالَتْ، إِذِي أُصَرَعُ، وَلَكَ الْجَنَّةُ، وَإِنْ شَنْتَ دَعَوْتُ اللَّه أَنْ يُعَاهَيَكَ هُقَالَتْ، أُصْبِرُ، هَقَالَتْ، إِنِي أَتَكَشَّفُ هَادَعُ اللَّه لَي أَنْ لَا أَتَكَشَفَ، هَدَعَا لَهَا. (رَوَاهِ البِحَارِي ٣٢٨).

وعن ابن عباس قال؛ كان النبي صلى الله عليه وسلم بمكة، فجاءت امرأة من الأنصار، فقالت، يا رسول الله، إن هذا الخبيث غلبني، فقال لها؛ إن تصبري على ما أنت عليه تجيئين يوم القيامة ليس عليك ذنب ولا حساب، قالت، والذي بعثك بالحق لأصبرنَّ حتى ألقى الله، قالت، إني أخاف الخبيث أن يجردني. فدعا لها، فكانت إذا أحست أن يأتيها تأتي أستار الكعبة، فيعلق بها، فتقول له، اخساً، فيذهب عنها. (مسند البزار، المطبوع باسم البحر الزخار، ٢١/١/١٢ (٥٠٥٠)، وفيه كلام).

عَنْ عُثْمَانَ بْنِ أَبِي الْعَاصِ قَالَ: لمَّا استعملَني رسولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّم على الطَّائف جعلَ يعرضُ لي شيءٌ في صلاتي حتَّى ما دري ما أصلِي، فلَمًا رَأَيتُ ذلكَ رَحلتُ إلى رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم فقالَ، ابنُ أبي العاصَ؟ قلتُ، نعَم

ربيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

#### اعداد المارون عبد العاطى عطية

يا رسولُ الله قالَ، ما جاءَ بكَ؟ قلتُ: يا رسولُ الله، عرضُ لَي شيءٌ في صلواتي حتَّى ما أدري ما أصلي قالَ: ذاكَ الشَّيطانُ ادنَهُ فدَنوتُ منهُ، فجَلستُ على صدور قدميَّ، قالَ: فضربَ صدري بيده، وتفل في فمي وقالُ: اخرج عَدوَ الله ففعلُ بيده، وتفل في فمي وقالُ: الحق بعملكَ. فقالُ عُثَمانُ: لعَمري ما أحسبُهُ خالَطَني بعدُ. (رواه ابن ماجه: ٣٥٤٨).

#### من الخالفات الشرعية للمعالجين بالقرآن الكريم.

لقد دخلت البدع والمخالفات الشرعية على بعض المعالجين بالقرآن الكريم، وقد حدَّر رسول الله صلى الله عليه وسلم من البدع، والأحاديث كثيرة منها قوله صلى الله عليه وسلم: ‹من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو ردُّه. (رواه البخاري ومسلم).

وقوڻه: في أمرنا؛ أي في ديننا. وقوڻه: فهو ردَّ: أي مردود عليه کائناً من کان.

قال الأمام أحمد رحمه الله، «مَن سنَّ فَ الإسلام سنة يدُّعي أنها حسنة فقد زعم أن محمدًا صلى الله عليهُ وسلم لم يكمل الرسالة، اقرؤوا إن شئتم قول الله تعالى: «أَلَوْمَ أَكَلْتُ لَكُمْ مِنْكُمْ وَأَصْتُ عَلَكُمْ مِنْتَى وَرَضِيتُ لَكُمْ الإسلام مِناً » (المائدة: ٣)». قال سفيان الثوري رحمة الله «البدعة أحب إلى الشيطان من المصية؛ لأن المصية يُتاب منها، والبدعة لا يتاب منها،.

#### خطوات الشيطان لا القوابة، كما ذكر ابن القيم لا كتابه (إغاثة الليفان،

أولها: الشرك والكفر. وثانيها: البدعة. وثالثها: الكبيرة. فالبدعة قبل الكبيرة؛ لأن الكبيرة معصية ومن تاب منها قبل الله توبته بشروطها، والإقلاع عن الذنب، والندم عليه، فالندم توبة، وعقد العزم الأكيد على عدم العودة إليه إذا كان الذنب في حق الله، أما إذا كان الذنب في حق العباد فلا بد لقبول التوبة من الأداء (أداء الحق)، أو الأبراء (المسامحة من صاحب الحق). إن سبب دخول البدع والمخالفات الشرعية على بعض المالجين بالقرآن أمران:

الأول: جهل المعالج بأمور الدين.

الثاني، التحدث مع الجني وتصديقه فيما يخبر. به.

#### الفتاوي التي تحرم البدع التي ابتدعها بعض المعالجين بالقرآن الكريم:

أولا: فتوى اللجنة الدائمة لهيئة كبار العلماء في مصررقم (٢١/٢٧/٧٨٠٤):

«سُئلت اللجنة الدائمة لهيئة كبار العلماء عن حكم الدين في الذين يقرؤون على الناس بآيات الله الكريمة وبعضهم يحضرون ويشهدون الجن ويتمهدونهم بعدم التعرض للشخص الذي يقرأ عليه هؤلاء؟

فأجابت اللجنة- حفظها الله-: رقية المسلم أخاه بقراءة القرآن عليه مشروعة، وقد أذن رسول الله صلى الله عليه وسلم بالرقية ما لم تكن شركًا، أما من يستخدم الجن ويحضرهم ويشهدهم ويأخذ عليهم العهد ألا يمسوا هذا الشخص الذي قرئ عليه القرآن ولا يتعرضوا له بسوء فلا يجوز. وصلى الله على محمد وعلى آله وصحبه ومسلم». (مجلة البحوث الإسلامية، الفتوى رقم د ٢١/٢٧/٧٦).

ثانيًا، فتوى اللجنة الدائمة بالملكة العربية السعودية رقم (٦٥٠٥)، «سئلت اللجنة الدائمة للفتوى بالملكة العربية السعودية عن حكم الاستعانة بالجن؟

فأجابت اللجنة بأنه لا يجوز الاستعانة بالجن في معرفة نوع الإصابة، ونوع علاجها؛ لأن الاستعانة بالجن شرك لقوله تعالى: «وَأَنَّهُ كَانَ بِبَالٌ مِنَ ٱلْإِنِي مُوَدُونَ بِهَالٍ مِنَ آلِفِيْ فَرَادُوهُمْ رَهَناً، (الجن:1).

كما سُئلت اللجنة عن تصديق الجن المتلبس بالمريض والبناء على دعواه؟

هأجابت اللجنة بأن هذا لا يجوز. الفتوى رقم (٦٥٠٥). انتهى.

هذه الفتوى تنهى عن الاستعانة بالجن في معرفة نوع الإصابة ونوع علاجها وعن تصديق الجن المتلبس بالمريض والبناء على دعواه.

#### بدعة التعدث مع الجن:

من البدع التي عمت بها البلوى التحدث مع الجني

وهو کذوب:

١- لم يثبت إطلاقا أن النبي صلى الله عليه وسلم تحدث في حوار مع جني أو أقر صحابيًا على ذلك بسنة قولية أو عملية أو تقريرية، إلا ما كان من قوله صلى الله عليه وسلم: «اخْرُجْ عدُو الله؛ أنا رسول الله».

٢- في حديث أبي هريرة عن الجن الذي جاء يسرق من الصدقة، قال صلى الله عليه وسلم: «صدقك وهو كذوب». لم يسأله أبو هريرة عن أي شيء.

٣- ورد في كتاب الأداب الشرعية والمنح المرعية لابن مفلح الحنبلي فصل في المعالجة بالرقى والعزائم، دقال أحمد بن حنبل رحمه الله في الرجل يزعم أنه يعالج المجنون من الصرع بالرقى والعزائم، ويزعم أنه يخاطب الجن ويكلمهم ومنهم من يخدمه، قال: ما أحب لأحد أن يفعله، تركه أحب إلي. (الآداب الشرعية والمنح المرعية لابن مفلح الحنبلى ١٩٨/١).

1- قال الشيخ محمد ناصر الدين الألباني رحمه الله على موقعه بالإنترنت: «ولكنني من جانب آخر أنكر أشد الإنكار على الذين يستغلون هذه العقيدة، ويتخذون استحضار الجن ومخاطبتهم مهنة لمالجة المجاذين والمصابين بالصرع». انتهى. ٥- ذكر الشيخ وحيد عبد السلام بالي في كتابه «وقاية الإنسان من الجن والشيطان» لا فائدة من الحوار مع الجني، بل إن الحوار يتعب الريض ويمكن للجن في الجسم. انتهى. (وقاية الإنسان من الجن والشيطان لوحيد عبد السلام بالي من الجن والشيطان لوحيد عبد السلام بالي

٦- ورد في كتاب الطرق الحسان في علاج أمراض الجان للشيخ خليل بن إبراهيم أمين «أبي المنذر»: «من أخطاء المالجين بالقرآن نشر محادثات فري ما فائدة نشر تلك الحوارات إلا الشهرة للشيخ ومقدرته على الحوار مع الجن.. ثم قال: وإن الحواركله على لسان مريض ولا نرى جنيًا ولا غيره، وقد يكون المريض مريضًا نفسيًًا». انتهى. (الطرق الحسان في علاج أمراض الجان للخليل بن إبراهيم أمين «أبي المنذر» (ص١١٧).

وللحديث بقية إن شاء الله.

مرافقي دلادها والمتعمدة والمتقا تعامدا والأربعون

20

التوحيد

# إعلام العباد بمن لا تأكله الأرض من الأجساد

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه أجمعين.

أما بعد: فإن الله عز وجل كتب الموت على جميع البشر، ولم يكتب لأحد منهم الخلد في الدنيا، فقال تعالى: « وَمَاحَمَا لِعَسَ مِن هَبَلِكُ الْخُلُدُ أَفَإِنْ مِتَ فَهُمُ الْتَعَادُونَ » (الأنبياء: ٣٤)، وامتن عليهم سبحانه وتعالى بدفنهم، فلم يجعلهم ملقون للسباع والطيور، وجعل الدفن مكرمة لبني آدم دون سائر الحيوانات، فقال تعالى: «ثم أمالة فأفرة، (عبس: ٢١)، وقال: «أز حبّ)، وقد أرشد الله تعالى قابيل إلى دهن أخيه هابيل: «بَعَتَ آللهُ عُبَا يَحَدُّ في آلأَرْض أخيه هابيل: «بَعَتَ آللهُ عُبَا يَحَدُّ في آلأَرْض أخيه هابيل: «بَعَتَ آللهُ عُبَا يَحَدُّ في آلأَرْض أن أكُونَ مِعَلَ هَدَا الذَّرَابِ فَأَوْرِيَ سَوَءَ أَبِي فَأَصَحَدُ مَنَ ٱلتَّذِمِينَ » (المائدة، ٣١) فكانت سُنَة في بني مَن ٱلتَدِمِينَ » (المائدة، ٣١) فكانت سُنَة في بني آدم.

وكتب عليهم في قبورهم الفناء، والتحلل، فأمر الأرض أن تأكل أجسادهم إلا قطعة صغيرة من العظام تسمى عجب الذئب، منه خلق ابن آدم، وفيه يركب عند بعثه يوم القيامة، فعن أبى هريرة رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال، «كلُّ ابنِ آدمَ يأكُلُه الترابُ إلا عَجُبُ الذئبِ منه خُلقَ وهيه يُركَبُ» (رواه مسلم) واستثنى منهم الأنبياء

لتوحييل 🔪 دبيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

## اعداد ( أحمد السيد علي المداد ( أحمد السيد علي النولة النولة النولة ماجستير في الشريعة والقانون

فحرم على الأرض أن تأكل أجسادهم، معجزة لهم، وبعض أوليائه كرامة لهم.

فخالف في هذا البعض، وأنكروا حدوثه، وأشاروا الشبهات حوله، فكان هذا البحث للرد عليهم، وتفنيد شبهاتهم، وبيان المسألة بالدليل النقلي، والعقلي.

أولاً؛ الدليل على فناء أجساد بنى آدم وتحللها في قبورهم:

تواترت الأدلة من القرآن الكريم، والسنة النبوية المطهرة على فناء وتحلل أجساد البشرية قبورهم بعد مماتهم، وذلك على النحو التالي:

#### الأدلة من القرآن الكريم:

أَثْبِت القرآن الكريم هذه الحقيقة، في أكثر من موضع منه، فلم ينكر الله سبحانه وتعالى على الكفار إقرارهم بفناء أجسادهم وتحللها في قبورهم، وإنما أنكر عليهم تعجبهم من قدرته على إرجاعها بعد هنائها، فتارة يقرون بتحلل أجسادهم إلى تراب، وتارة أخرى إلى تراب وعظام.

١- قال تعالى: «وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبٌ قَوْلُمُمْ أَءِذَا كُمَا تُرْبَا أَءْذَا لَعَى خَلْق جَدِيدٌ » (الرعد: ٥).

والأمريعم جميع المخلوقات، وليس البشر فقط، ويتبين هذا من تحلل حمار الرجل الذي أماته الله مائة عام، فقال تعالى، « أَرَّ كَلَّنَ عَرَ عَلَ قَيْمَ مِن عَلَيْتُ عَلَى مُرْتِعَا كَالَ أَنَّ عَمى هَذِهِ اللَّهُ عَدَ مَوْتِهَا عَلَماتُهُ أَنَّهُ مائة عَار ثُمَ عَدَّهُ قَالَ هُم لِنَتَ عَالَ لِيْتُ قِمًا أَنَّ عَسَ بِعَرْ قَالَ عَلَ لَيْ يَتَ عالَهُ عَلَيْ عَلَيْ قَالَ لِيْتُ قِمًا أَنَّ عَسَ بِعَرْ قَالَ عَلَ لَيْتَ عالَمُ عَلَيْ عَلَى الطار عن عالمة أن عمر عالي في عالم عالم عالم عام تَتَحَى لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنَ اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ

(البقرة: ٢٥٩).

#### الأدلة من السنة الطهرة:

بين الثبي صلى الله عليه وسلم أن كل بنى آدم يأكله التراب:

١- فعن أبى هريرة رضى الله عنه أن اثنيي صلى الله عليه وسلم قال: «كلُّ ابن آدمَ يأكُلُه الترابُ إلا عَجُبُ الذنب منه خُلقَ وهَيه يُركَبُ، (رواه مسلم) وهى رواية عنه - أيضا-، «يَنلى كُلُ شَيْء منْ الْإنْسَانِ إلا عَجْبَ ذَنَبِه هَيه يُرَكُبُ الْخَلَقُ، (رواه البَحَاري ومسلم).

الثلثيك مراحل تتعلل أجساد بنى آدم لأتقبورهم

والجسد البشرى يمر بعدة مراحل من التحلل في القبر، حسبما أوضيح العلماء المتخصصون ذلك، ومن هذا ما جاء بمقالة " متى يبدأ جسم الميت بالتحلل "، بموقع " موضوع " على الشبكة العنكبوتية، «الوت هو نهاية جميع الكائنات الحية الموجودة في الدنيا، وهو خروج الروح من الجسم، والانتقال فيها من حياة ومراحل إلا الله سبحانه وتعالى، وفيها يُحدد مصير الإنسان سواء في الجنة أو وفيها يُحدد مصير الإنسان سواء في الجنة أو مثالد بناءً على عمله في الحياة الدنيا، وتكون بمثابة ثواب أو عقاب له، ويعد وهاة الإنسان فلا بد من دهنه إكرامًا له، وذلك لأن دهن الميت سنة من الله سبحانه وتعالى، ويمر الميت في القر بمجموعة مراحل تتحلل خلالها جثته

ية فترة وجـوده فيه، وذلك نتيجة لخروج الدود من الجسد بمجرد خـروج الـروح منه، والذي يبدأ بتحليله، وسنعرفكم على مراحل تحلل الجثة في هذا المقال.

متى يبدأ جسم الميت بالتحلل، يبدأ جسم الميت بالتحلل بعد الوفاة مباشرة؛ حيث يبدأ جلد الميت بالتفسخ البسيط، فتظهر رائحة خفيفة لا يشعر بها الإنسان، ولكنها تجذب الحشرات، وخاصة إناث الذباب التي تسرع لتضع بيوضها الصغيرة دون أن يراها الإنسان على جسم الميت، لتنمو بعد ذلك وتتحول إلى يرقات ثم إلى ديدان تحلل الجثة، ويرجع إلى الراجع الطبية لمعرفة تفصيل تلك المرحلة.

#### المستثنون من اتحال أجسادهم

وبالرغم من عموم الأدلة السابق ذكرها على تحلل أجساد بنى آدم، إلا أن هناك أدلة نقلية، وعقلية بينت إستثناء طوائف من بنى آدم من التحلل، منها ما يتعلق بالعجزة، وهذه خاصة بالأنبياء، ومنها ما يتعلق بالكرامة، وهذه خاصة ببعض الأولياء، ومنها ما يتعلق ببعض العوامل الأخرى التى تمنع التحلل، ونستعرضها جميعا في النقاط الآتية.

الالانبياء، المحجزة «أجساد الأنبياء»

وردت الأدلة باستثناء الأنبياء من تحلل أجسادهم بعد مماتهم، فقد حرم الله على الأرض أن تأكلها، وليس المقصود الأنبياء فقط، وإنما المقصود الأنبياء والرسلين لأن كل رسول نبى وليس كل نبى رسول، فإذا أطلق لفظ الأذبياء دخل فيه الرسل ثكونهم أنبياء أبضا، وعدد الأنبياء والرسل لا يعلمه إلا الله، لقوله تعالى، ووَلَقَدْ أَرْسَلْنَا السُلا مِن قَبْلِكَ مِنْهُم مَن قَصَصْنًا طَلَيْكَ وَبِغَهُم مِّن أَمْ تَقْصُصْ عَلَيْكَ ، (غافر، ٧٨)، والمعروف منهم من ذكروا في القرآن أو صحت بخبره السنَّة، أما ما ورد عن أبي أمامة الباهلي أنه قال، «قلتُ، يا نبيَّ الله هَايُ الأنبياء كان أول؟ قال: آدمُ عليه السَّلامُ-قَالِ: قَلْتُ: يا نَبِي الله أونبيُّ كان آدمُ؟ قَالَ: نعم، نبنٍّ مُكلُّم، خلقه الله بيده، ثم نفخ فيه من رُوحه، ثم قال له: يا آدمُ قُنْلًا. قال: قلتُ:

ربيع الأخر ١٤٤٠ ه. - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون 🔪 النبو حسيل

يا رسولُ الله كم وفَى عددُ الأنبياء؟ قال: مائةَ ألف وأربعةٌ وعشرون ألفًا، الرسلُ من ذلك ثلاَثمائة وخمسةَ عشرَ جمًّا غفيرًا، فقد ضعفه العلماء، ومنهم العلامة الألباني.

فعن أوس بن أبي أوس وقيل أوس بن أوس والد عمرو أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: «منُ أهضَل أيَّامكُم يومُ الجمُعة، فيه خُلقَ آدمُ، وهَيه قُبِضَ، وَهيه النَّفخة، وَهيه الصَّعقةُ، هاكترُوا عليَّ منَ الصَّلاة هيه؛ هإنَّ صلاتكم معروضة عليَّ قالُوا؛ يا رَسَولَ الله وكيف تُعرضُ صلاتُنَا عليكَ وقد أرَمْتَ؟ يَعني؛ بَلِيتَ فقالَ، إنَّ الله عزَ وجلَ حرَمَ علَى الأرض أنْ تاكُلَ أجسادَ الأنبياءِ.» (رواه أبوداودً، والنسائي، وإبن ماجه وصحَحه الألباني)

ومما يؤيد صدق هذه الرواية، عثور الصحابة على ثبي الله دانيال - عليه السلام - بعد وفاته بثلاثمائة سنة، ولم يتحلل جسده، فعن أبى العالية قال لما افتَتَحْنا تُسترُ وجدنا في مال بيت الهُرمُزان سريرًا عليه رجلُ ميت عند رأسه مصحف فأخذنا المصحف فحملناه إلى عمر بن الخطاب فدعا له كعبًا فنسخه بالعربية فأنا أول رجل من العرب قرأه قرأتُه مثل ما أقرأ القرآنَ هذا فقلتُ لأبي العالية ماكان فيه قال سيركم وأموركم ولحون كلامكم وما هو كائنٌ بعدُ قلتُ فما صنعتُم بالرجل قال حفرنا بالنهار ثلاثة عشر قبرا مُتفرِّقة فلما كان باللبل دفتًاه وسوَّينا القيورَ كلها لنُعَمِّيَه على الناس فلا يُنبشونُه قلتُ فما يُرجون منه قال كانت السماءُ إذا حُبِسَتْ عنهم برزوا بسريره فيُمطرون قلتُ من كُنتم تظنون الرجل قال رجل بقال له دانيال قلتُ منذكم وجدتموه قد مات قال منذ ثلثمائة سنة قلتُ ما تغيَّر منه شيءُ قال لا إلا شعرات من قُفاه إنَّ لحومَ الأنبياء لا تَبليها الأرضُ ولا تأكلها السياءُ»

ثانيا، ما يرجع إلى الكرامات «أجساد بعض الأولياء»

وقد لا تأكل الأرض أجساد بعض الأولياء كرامة لهم، وذلك على التفصيل الآتى: تعريف الكرامات:

قال ابن العثيمين - رحمه الله - فى " مجموع الفتاوى ": «أما الكرامات، فهي جمع كرامة، والكرامة: أمر خارق للعادة، يجريه الله تعالى على يد ولي، تأييدا له، أو إعانة، أو تثبيتا، أو نصرا للدين.» اه

ثالثًا: كرامات الأولياء ليست عامة

إن الله تعالى حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء، وهذه معجزة لهم، وهى عامة بجميع الأنبياء- عليهم السلام- لأن الألف واللام للعموم، ولم يأت فى الحديث ما يخصصها ببعضهم دون بعض، أما بالنسبة لغيرهم من الأولياء، فلم يأت دليل من القرآن أو السنة على تحريم أكل أجسادهم عموما-كالأنبياء- فيبقون على الأصل العام الذى يعم سائر البشر، وهو فناء، وتحلل أجسادهم، إلا أن يأتى الدليل الحسى، ويصح الدليل النقلى على عدم تحلل أجساد بعض الأولياء، فيثبت لهم ذلك دون غيرهم.

#### أدلة كرامات عدم تحلل أجساد بعض الأولياء

وبالرغم من أن الله - سيحانه وتعالى - قد سبب الأسباب، ورتب عليها النتائج، إلا أنه قد يعطلها،، وما ذلك عليه بعزيز، فالكون كونه، والخلق خلقه، بتحكم فيهما كيف بشاء، فقد سن الله الفناء والتحلل على أجساد البشر، لحكمة تغياها، إلا أنه إستثنى منهم الأنبياء، وبعض عباده الصالحين، فحافظ على أجسادهم من الفناء والتحلل، ليرى عباده من الآيات في الآفاق، وفي أنفسهم، ما يتدين به الحق من الناطل، والهدى من الضلال، ليهلك من هلك عن بينة، ويحى من حي عن بينة، ومن ينكر وقوع ذلك فهو ينكر قدرة الله المطلقة التي لا يحدها شيء، ويعتقد في الأسباب إعتقادا جازما يوصله إلى طريق الشرك - والعياذ به - فالواجب على كل مسلم التسليم بقدرته سبحانه وتعالى.

وقد تواترت الأدلة على تلك القدرة الباهرة، وليس أدل على ذلك مما جاء بقصة الفتية أصحاب الكهف والرقيم، التى قال عنها الحق سبحانه وتعالى لنبيه عليه السلام: « أَرْ حَسِبْتَ أَنَّ أَسْحَبَ ٱلْكَهْفِ وَٱلْرَفِير

المتوحنيد ربيع الاخر ١٤٤٠ ه - العدد ٢٥ - السنة الثامنة والأربعون

#### كَانُوا مِنْ ءَايَنِينَا عَجَبًا » (الكهف: ٩).

قال العلامة السعدى – رحمه الله – فى " تيسير الكريم الرحمن ": «أى لا تظن أن قصة اصحاب الكهف وما جرى لهم غريبة على آيات الله وبديعة فى حكمته، وأنه لا نظير لها، ولا مجانس لها، بل لله تعالى من الآيات العجيبة والغريبة ما هو كثير من جنس آياته فى أصحاب الكهف، وأعظم منها، وليس المراد بهذا النفى عن أن تكون قصة أصحاب الكهف من العجائب، بل هى من آيات الله العجيبة، وإنما المراد أن جنسها كثير كثير جدا، فالوقوف معها وحدها فى مقام العجب والإستغراب نقص فى العلم والعقل، بل وظيفة المؤمن التفكر بجميع آيات الله والتى دعا الله العباد إلى التفكر فيها، فإنها مفتاح الإيمان وطريق العلم واليقين.» اهـ.

#### عدم تحلل أجساد بعض الأولياء من الأمم السابقة صبى أصحاب الأخدود:

وردت قصته فى كتاب الله - عز وجل -فى سورة البروج حيث يقول سبحانه وتعالى: د قُنِلُ أَصَبُ الْأُمْدُود () المَار ذاتِ الْوَقُو () إذْ هُرْ عَلَيَه مُمُودٌ () وَهُمْ عَلَى مَا يَعْمَلُون بِالْمُوْمِينِ شُهُودٌ () وَمَا نَعْمُوا مِنْهُمْ إِلَا أَن يُوْمِنُوا بِاللَّهِ الْمَرْبِ الْمَعِيدِ () الَذِى لَهُ مُلْكُ فَتُودٌ اللَّ وَمَنْ عَلَى مَا يَعْمَلُون بِالْمُوْمِينِ شُهُودٌ () وَمَا نَعْمُوا مَنْهُمُ إِلَا أَن يُوْمِنُوا بِاللَّهِ الْمَرْبِ الْمَعِيدِ () الَذِى لَهُ مُلْكُ فَتَوَدٌ الْمُوْمِينَ وَاللَّوْمِنَنِ مَا يَعْمَلُون بِالْمُوْمِينِ شُهودٌ () إِنّ الَذِي فَتَوَدُّ الْمُوْمِينَ وَاللَّوْمِينَ مُنْ لَكُومِينِ مَعْدِ مَا يَعْمَلُوا عَذَابُ الْمُوْمِينَ وَاللَّوْمِنْتِ مُنْ لَا بَعُودُ عَلَى مَا يَعْمَلُوا مَنْ وَعَلُوا الْمَتْعِلِينَ مِنْ وَعَلُوا الْمَعْمِنِينَ مُعْمَلُوا الْمَتْعِلِينَ عَلَى مَا مَنْ وَلَمَ عَذَابُ الْمُومِينَ وَالْتَوْمِنْتِ مُنَا الْعَنْ الْعَنْ عَلَى مُولُولُ الْمَتْعَلِينَ عَلَى عَذَابُ الْمُونُ الْمَعْمِينَ وَالْمَوْمِينَ الْعَنْ لَنَا لَمِنْ وَعَمُوا الْمَتْعَلِينَ عَذَابُ حَمْعَةُ وَلَمَ مَنْ وَلَا لَنْهِ اللَّذِينَ عَنْ مَنْ الْمَعْدِينَ أَنْ الْذَيْنِ أَنْهُورُ الْمَعْرَبِي فَيْعَالَ لَهُ مَنْ مَا مَنْ مَا يَعْمُونُ الْمَالَقُورُ الْمَهُورُ الْمَا لَعْمَرُونَ الْمَنْوَا فَلْمُورُ الْمَالَةُ مُولَةً عَلَى الْمَعْنَى وَعَمُوا الْمَعْرَبُونُ مُعْتَى مَا يُعْذُولُ الْمَعْذَى الْعَلَى الْعَالَةُ مَنْ الْمَعْذِ الْعَالَةُ مُولًا عَلَيْنَ عَلَى الْمَا مُعْتَلِينَا وَالْعَالَ الْمَعْنِينَ عَلَيْنَ الْمَا لَعْنَا الْعَالَةُ عَلَى الْعَالَةُ عَلَى الْعَالَةُ مُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ الْعَالَةُ عَلَى الْعَنْوَالَ الْعَنْوَا الْعَنْعَالَ الْعَامِ الْعَالَةُ عَلَى الْعَالَ الْعَلَى الْنَا لَعَنْ الْعَنْهُ مَا مَا مَا الْعَالَ الْعَالَقُولُ الْعَالَةُ مَا عَلَى الْعَامِ لَنْ الْعَالَةُ مَا مَا الْعَنْوَلُولُ الْعَلَى الْمَالَةُ مَالَةُ الْعَالَ الْعَامِ مَا الْعَالَةُ مَا الْعَنْهُ مَالَا الْعَامِ الْعَالَةُ مَا الْعَالَةُ مَا الْعَامِ الْعَالَةُ مَا مَا الْعَالَةُ مَا مَا الْعَالَةُ مَالَا الْعَامِ مَالَعَالَ الْعَالَ الْعَاعَا مَالَا الْعَالَةُ مَالَالُولُ الْعَالَا

#### أولا: شهداء أحد ومنهم:

#### ١- حمزة بن عبد المطلب:

قــال القرطبى - رحمه الله - فى «التذكرة»: «و روى نقلة الأخبار؛ أن معاوية رحمه الله لما أجـرى العين التي استنبطها بالمدينة في وسط المقبرة و أمر الناس بتحويل موتاهم وذلك في أيام خلافته و بعد الجماعة باعوام وذلك بعد أحد بنحو من خمسين سنة

فوجدوا على حالهم حتى أن الكل رأوا المسحاة وقد أصابت قدم حمزة إبن عبد المطلب فسال منه الدم و أن جابر بن عبد الله أخرج أباه عبد الله بن حرام كأنما دفن بالأمس و هذا أشهر في الشهداء من أن يحتاج فيه إلى أكثار.»

#### ٢- عبد الله بن عمروبن حرام:

عن جابرين عبد الله رضى الله عنهما قال: «لما حضراً حُدٌ دعاني أبي منَ الليل، فقال: ما أُراني إلا مَفْتَوَلًا فِي أَوَّل مَن يُقْتَلُ من أصحاب النبيَّ صلَّى الله عليه وسلَّم، وإني لا أَتَرُكُ بعدي أعزُّ عليَّ منكَ غيرَ نفس رسول الله صلى الله عليه وسلَّم، فإنَّ عليَّ دَيتَا، فاقض، واستوص بإخوتك خَيرًا، فاصبَحْنا، فكانَ أَوَّل قَتيلَ، ودُفن معه آخَرُ في قبر، ثم لم تَطبُ نَفْسي أَنْ فإذا هو كيوم وضَعتُه هُنَيَّة، غيرَ أُدُنه.» (رواه البخارى) وفي رواية: «فَمَا أَنْكَرْتُ مِنْهُ شَيْنَا إلاً شَعْيَرَات كُنَّ في لِحيته ممًا يَلى الأَرْضَ.» (رواها أبو داود وصحَحها الأَلباني)

#### ثانيا: عمر بن الخطاب رضى الله عنه:

عن عروة بن الزبير رضى الله عنه قال: «لما سقطَ عليهمُ الحائطُ في زمان الوليد بن عبد الملك، أخذوا في بنائه، فبدتُ لَهم قَدَمٌ، ففَزعوا، وظنوا أنها قَدَمُ النبيَّ صلى الله عليه وسلم، فما وجدوا أحدًا يعلمُ ذلك، حتى قال لهم عُرُوَةُ: لا والله، ما هي قَدَمُ النبيَّ صلى الله عليه وسلم، ما هي إلا قَدَمُ عمرَ رضي الله عنه.» (رواه البخارى)

وهذه القصة تبين عدم تحلل جسد عمر بن الخطاب بالرغم من مرور هترة زمنية طويلة حيث توهى رضى الله عنه عام ٢٣ ه، وبداية تولى عمر بن عبد العزيز الخلافة كان فى عام ٨٧ ه، فكان بينهما قرابة ٢٤ عاما، وهذه الفترة كافية لتحلل جسده، وعظامه، إلا أن جسده لم يتحلل، حتى ظن الصحابة أنها قدم النبى صلى الله عليه وسلم لعلمهم بأن الله حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء، ثم بين لهم عروة أنها قدم عمر رضي الله عنه.

والحمد لله رب العالمين.

ربيع الأخر ١٤٤٠ ه - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

#### الأسرة المسلمة

# Energy County Redout

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه:

ويعد؛ فقد ظهر في هذه الأيام ظاهرة متفشية، وهي مزعجة جدًّا ومقلقة في أوسساط الأُسسر والبيوت، ألا وهي ظاهرة تكرار فسخ الخطوبة بعد إتمام الاتفاقات بين الطرفين، وحدوث التراضي بين العروسين، وربما فسخ العقد قبيل البناء والدخول بقليل، وبعد أن يكون عقد الزواج على الأبواب يحدث تراجع من أحد الطرفين بدون أدنى مبررات جوهرية، فما هو سبب تكرار هذا الأمر؛ تارة من جهة الخاطب، وتارة من جهة المخطوبة. تابعوا معتا هذه الشكوى من إحدى الفتيات ثم بعدها تنظر في الأسباب والعلاج.

تقول: أذا هتاة أبلغ من العمر بضعًا وعشرين عامًا، تقدم لخطبتي شاب يكبرني بخمس سنوات، ولقد استخرت الله عدة مرات، وشعرت بالارتياح، وتمَّت الخطوبة والحمد لله... بعد هترة قصيرة بدأت أشعر بالضيق الشديد من خطيبي رغم أنه شاب ممتاز في تعامله معي ومع كل فرد يخصني، وهذا ما يحيرني بشدة. لماذا أشعر بهذا الضيق منه، وهو لم يرتكب خطأ ليكون سببًا في ذلك؟ اجتهدت وهو لم يرتكب خطأ ليكون سببًا في ذلك؟ اجتهدت موعدًا للعقد جاء أهله لبيتنا واعتذروا عن كل ما اتفقنا عليه، وقالوا، دكل شيء نصيب، وتم هسخ الخطبة، رغم أني أحب خطيبي، إلا أنني بسبب

#### اعداد الم جمال عبد الرحمن

أن هذا الشيء تكرر مع أخواتي أكثر من مرة، فقد خُطيَتُ أختى الكبيرة مرتين وشعرَتَ بنفس الضيق، ثم انفصلت عن خطيبها رغم طيبته وحبه لها، ثم خطبت مرة أخرى وانفصلت عن خطيبها الثاني دون أن يكون هناك سبب مقنع للانفصال سوى أنها تشعر بالضيق منه، ونفس الشيء حدث مع أختى الصغرى، رغم أن علاقتها بخطيبها كانت رائعة وجمعهما حب كبير إلا إنها انقصلت عنه دون سبب وبشكل مفاجئ. الكثير من الأقرباء قالوا لأمى بأن بيتنا مسحور لتعطل الزواج، وينصحونها بالذهاب لفك السحر أو الذهاب للمشايخ لكي يقرؤوا علينا القرآن وغير ذلك، وأنا لا أعرف ماذا أفعل، وأخشى أن يحدث معى مثلما حدث مع أخواتي وهذه أول تجرية لى 11 أنا موقنة أنه لن يصيبني إلا ما كتبه الله لي، ولكني خائفة جدًا خاصة وأن هذا تكرر مع أخواتي ثلاث مرات، رغم استخارتي، وأننا على قدرعال من الجمال مقارنة ببنات جيلنا، ومثقفات ولا يعيبنا شيء. أمى وأبى خائفان جداً مما يحدث معنا لكنهما يرفضان التوجه لشيخ لقراءة القرآن علينا وفك السحر، ماذا أفعل؟ وإن كان ذلك سحرًا فكيف بمكننا حل السحر وفكه؟ وما معنى أن يحدث هذا بعد الاستخارة؟.

حقا هذه الشكوى المرة منتشرة ويعاني منها كثير من الناس بنين وبنات.

التوحيد / ربيع الأخر ١٤٤٠ ه - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

#### علامات البنجر أو العسل:

لا تستطيع الجزم بأن سبب ما يحدث لا بد أن يكون هو السحر أو غيره، السحر له أعراض تظهر في الغالب، منها أن يُحبس الرجل عن امرأته فلا يستطيع جماعها، أو يتخيل حصول أشياء لم تقع، أو أن ينسى كثيرًا، وكما جاء في البخاري ومسلم عن عائشة رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم لماً سُحركان يُخيل إليه أنه كان يفعل الشيء وما فعله.... الحديث.

ومنها أن يجد الشخص حاله غير مستقر دائمًا، أو غير مرتاح البال غالبًا، أو يجد الشخص نفسه قد ترك العمل فجأة، والطالب المجتهد ترك المذاكرة تمامًا، والشاب الصالح ترك الصلاة، وترك التواصل مع غيره ولو كان من الأقربين. وقد يكون من أعراضه ضيق التنفس، وغيره من الأمور الظاهرة، ومع هذه الأعراض، قد تكون له أعراض باطنة، كالرؤى المفرعة، والكوابيس ونحوها... لكن ليعلم أن هذه الأعراض ظاهرة وباطنة لا تدل على السحر بالقطع واليقين، والا فكثير من الناس يظهر عليهم ما يشبه هذه الأعراض، دون وجود سحر.

#### تأثير العسد والعين:

وربما كان أثر الحسد أقوى من السحر، فتحدث الأشياء السابقة من أثر حسد بعض أصدقائك، أو تحكي لشخص حاسد أي شيء، ثم تجد هذا الشيء فشل فجأة، ولَم ينجح ولم يتم، أو جلب عليك ضررًا ما. أو يتأخر زواج البنت مع جمالها، وأدبها، وتدينها، أو يتأخر زواج الشاب إلى سنّ كبير. وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «العين تُذخل الرجل القبر، وتُذخلُ الجملَ القدُرَ،. انظر صحيح الجامع (٤١٤٤)، والسلسلة الصحيحة (١٢٤٩) عن جابر رضى الله عنه.

وقالت أسماء؛ يا رسول الله؛ إن بني جعفر تصيبهم العين أفاسترقي لهم؟ قال: «نعم؛ فلو كان شيء سابق القَدَر لسبقته العين، (مسند أحمد ح٢١٨٨- وأصله في صحيح مسلم).

وية حديث جابربن عبد الله رضي الله عنهما قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أكثر من يموت من أمتي بعد كتاب الله وقضائه، وقَدَره بالأنفس؛ يعني بالعين». (قال الألباني ية «السلسلة الصحيحة، ٢/ ٢٨٤؛ إسناده حسن).

ولا شك أن الحسد والعين أكثر انتشارًا من السحر، لأنه ليس كل الناس سحرةً، لكن لكل إنسان عين ناظرة، ربما نظرت للشيء، ولو بدون حسد، ولو نظر الشخص إلى نفسه فأعجبته، ولم يقل ما شاء الله تبارك الله، وقعت العين، وحسد الإنسان نفسه، أو غيره يدل على ذلك.

قول النبي صلى الله عليه وسلم، «إذا رأى أحدكم من نفسه، أو ماله، أو أخيه ما يحب فليبرُك، فإن العين حق، (مستدرك الحاكم ٢٤٠/٤ عن عبد الله بن عامر بن ربيعة، يعني يقول؛ ما شاء الله تبارك لله، وقال: هذا حديث صحيح الإستاد ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي).

ولا يحب أي إنسان أن يحسد نفسه أو يحسده غيره، لكن عند نسيان «تبارك الله ، تقع العين، ولو بدون قصد.

ومشكلة المشاكل أن كثيرًا من الناس يجهل تأثير الإحسد والعين، فيُشْهر النعمة، ويُظهر الفرحة، ويشيع الخبر، ويصيح في الخُلْق، فلانة خُطَبَتْ، وفلان خُطَبَ، ويطبعون كروت الدعوة، ويدَعون المُحبَ والكاره، ولا بد من القاعة والاحتفال، في والبنات، فتقع العين ويضيع كل شيء، ثم نقول: الخاطب خرج ولم يعد، وذهب الحماريام عمرو، فلا رجعت ولا رجع الحمار. فإذا كان عندك بنت أو أخت سوف تتم خطبتها، فلا تُفْش الخبر إلا بعد زواجها؛ لأنه كلما أذعتَ خبر خطوبتها كلما زاد احتمال فسخ هذه الخطوبة بسبب حسد غير المتزوجين من الناس لكم.

وإظهار النعم يكون في الملبس والمأكل والمشرب والفسحة والصحة والعضلات، وتهد البنات، ذهابًا وإيابًا، ويدن المرأة وزينتها، ونجاح الأولاد، وزيادة الراتب، وحصول الترقية، والدرجة العلمية، وفي الدابة والسيارة وشراء الأراضي، وتزيين العمارات، والسفر للعمل بالخارج، والـزروع والمحاصيل، والقصير والطويل. بل والرجع والعمرة، والصيت والشهرة. إلغ.

عن معاذ بن جبل رضي الله عنه قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "استعينوا على إنجاح الحوائج بالكتمان، فإن كل ذي نعمة محسود" (انظر مسند الشهاب ٧٠٨، صحيح الجامع: ٩٤٣،

التوحيد

Upload by: altawhedmag.com

بيع الأخر - 111 هـ - العلم ٦٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

السلسلة الصحيحة: ١٤٥٣).

ألا تعلمون أن النبي صلى الله عليه وسلم لما أراد أن يخطب حفصة بنت عمر رضي الله عنهما لم يخبر بذلك إلا أخصَ الخواص كأبي بكر، ولما ستل أبو بكر عن ذلك قال، «سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يذكرها، ولم أكن لأفشي سر رسول الله صلى الله عليه وسلم، (مسند أحمد ح٢٤. وإستاده صحيح على شرط الشيخين).

لكن الناس يُشهرون في الخطبة والاتفاقات، وقراءة الفاتحة والتحيات (( والشبكة والعقد والبناء والقاعات، مع الأخذ في الاعتبار تكلف البذخ في النفقات، والإكثار المتعمد من عدد فأين تذهبون، من العائن والمعيون؟ أي، الحاسد فأين تذهبون، من العائن والمعيون؟ أي، الحاسد مُرُقهم السدود. ثم يقولون، فشلت، وكل شيء نصيب. ألم تسمعوا عن زوج مات بعد عقد الزواج بأريع ساعات؟ وعن عروس انقلبت بها سيارة العرس مع عريسها، أو سقطت بهما في البحر. وكل ذلك واقع وحقيقة وأكثر من ذلك. إنها العين والحسد.

#### العلاج:

كلما زادت ذنوبك وقلت حسناتك، كلما ضعُفَّت أمام ضرر العين الحسد أو السحر، وكلما زادت حسناتك، وقلت ذنوبك كلما كنت قويًا في مقاومة ضرر العين الحسد والسحر، فلا يضرك شيء إن شاء الله، ولأن الإقلال من المعاصي وتحرّي رضا الله تعالى هو من حفظ الله؛ الذي يحفظ من حفظه.

عَنْ إِبْنَ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما قَالَ، قَالَ لِي رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ، «يَا غُلَامُ احْفَظَ الله يَحْفِظُكَ، احْفَظ الله تَجِدُهُ تُحَاهَكَ، إذَا سَأَنْتَ فَسَلِ اللَّه، وَإِذَا اسْتَعَنَّتَ فَاسْتَعِنْ بِالله...\* (الترمذي ح٢٥١٦. وصححه الألباني).

إن علاج السحر والحسد لا ينجح أبدًا عند الدجالين والشعوذين والجاهلين.

لكن علاج الحسد والسحر هو ستر النعم، والاستقامة على شرع الله سبحانه كما أمر الله، وليس على بعض أمره سبحانه دون بعض، لقوله تعالى: • فَأَسْنَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلا تَعْلَقُوْا إِنَّهُ بِمَا يَعْمَلُوْنَ بَعِمْ (هود/١١٢). من ذلك:

التوحيل رديوالأخر اللاه المدالا ماليدة الدادة الأردة والأرب

١- العناية بالقرآن الكريم تالوةً وتدبرًا واستماعًا وعملًا وتحاكمًا واستشفاءً، وخص بذلك سورة البقرة تالوةً، وتدبرًا، وعملاً بما فيها من أحكام.

عن أبي أمَامَة الْبَاهليَ رضي الله عنه قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ الله صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ يَقُولُ: "اقْرَعُوا سُورَة الْبَقَرَة؛ هَانَّ أَخْذَهَا بَرَكَةٌ، وَتَرْكَهَا حَسْرَةٌ، وَلَا تَسْتَطيعُهَا الْبَطَلَةُ". قَالَ مُعَاوِيَةُ: بَلَغَنِي أَنَّ الْبَطَلَةَ: السَّحَرَةُ. (مختصر صحيح مسلم للمنَذري ح٢٠٩٥).

٢- المحافظة على أذكار الصباح والمساء دائمًا، والأذكار الأخرى العامة والخاصة، والتسمية باسم الله قبل كل عمل وقبل دخول البيت والخروج منه، وكذلك دورة المياه، أو الدخول والخروج من مكان العمل أو ركوب الدابة والسيارة. وترديد كلمات الرقية الشرعية الصحيحة المذكورة عن الرسول الكريم.

#### قال الله تعالى: ( ٱلَّذِينَ مَامَتُوا وَتَعْلَمُهُمْ فَأَوْبُهُم بِذِكْرٍ ٱللَّهُ أَلَا بِذِحْرِ ٱللَّهِ تَطْسَيْنُ ٱلْتُلُوبُ )(الرّحد: ٢٨).

٣- الابتعاد عن أصدقاء السوء، والملهيات عن العبادة، وعدم الانسياق وراء دنيا الناس التي شغلتهم عن الدين، من لعب ولهو وزينة، ومعرفة أن ذلك عاقبته إلى الخسران، خاصة إذا كان سببًا في أهمال الواجبات الشرعية. قال الله تعالى: • أعلموا أن أنا الميون ألدينا لمتر وزينة وتفاخر بينكم وتكاور ألدينا الميون وزينة في أنجب الكفار كالله من يعم وتكون من الميون وزينة أن منع المرود عناب شيبة في وتفرق في الأخرة عذاب شيبة وتما وترد ألدينا ألمرود بنا الميون وزينة وتفاخر بينكم وتكاور ألمرون وتكار ألمون وزينة في الأخرة عذاب شيبة عن الموز في الأخرة عذاب شيبة في وتفرق في المرود بنا المرود بنا الموز بينا الموز في الأخرة عذاب شيبة في وتفرق في المروز بنا المرود بنا المرود بنا الموز في الأخرة عذاب شيبة ألمرود بنا وتفرق في المروز بنا المروز بنا المروز بنا الموز بنا المروز بنا الموز في المروز بنا المروز بنا المروز بنا المروز بنا الموز في الأخرة وناب ألمروز بنا الموز بنا المروز بنا المروز بنا المروز بنا المروز بنا المروز بنا الموز في الأخرة المروز بنا المروز بنا المروز بنا المروز بنا المروز بنا الموز في المروز بنا الموز في الأخرة بنا المروز بنا لمروز بنا المروز بنا لمروز بنا المروز بلمروز بنا المروز بنا المروز بنال

وعن أبي هريرة، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "المرء على دين خليله، فلينظر أحدكم من يخالط" وفي رواية: "من يخالل" (مسند أحمد ح٨٠٢٨).

فإن من الناس من سياتي عليه يوم يصرخ في القيامة ويولول ويعض على أصابع الغفلة والندم كما قال رينا-جل وعلا-د، ويَوْمَ يَعْضُ الظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَتُوُلُ يَنَبَتَنَى الْغَنْتُ مَعَ الرَّسُولُ سَيلًا () يَوَيْتَى لَتَى لَرَ الْفَدْ فَلَاتَا عَلِيلًا () لَعَدْ أَصَلَى عَنِ الذَّصِرِ بَعَدَ إِذَ جَمَعْ وَكَابَ النَّبْطَنُ لِلإِنسَنِ عَذُولًا، (الفرقان، ۲۷-۲۷).

وللحديث بقية إن شاء الله.



نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت وانتشرت على ألسنة كثير ممن لا دراية لهم بالسنة الصحيحة المطهرة، ولا دراية لهم بالصناعة الحديثية، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

على حشيش

#### أولا: أسباب البحث في هذه القصة:

أ- في هذه الأيام انتشرت في الصحف والمجلات والقنوات مقالات وأصوات تشكك في منزلة السنة من التشريع الإسلامي على وجه العموم، ومنزلة السنة من القرآن على وجه الخصوص، ولو اطلعت على هؤلاء سواء في صحف أو قنوات لوجدتهم لا دراية لهم بهذا العلم، ولا بتاريخ السنة، ولا بمناهج المحدثين الأوائل، ولا بمناهج علماء الجرح والتعديل.

ب- وإن تعجب فعجب إطلاق اسم (قرآنيين) على هؤلاء المشككين والمطالبين باستبعاد السنة المطهرة جملة وتفصيلا من دائرة التشريع والأحكام والاعتماد على القرآن وحده، ولا يحق لهؤلاء إلا اسم واحد، وهو (منكرو السنة)، ولفظ قرآني بريء من هؤلاء؛ لأن القرآن هو الذي يأمر بالأخذ بالسنة، ويرهان ذلك ما أخرجه الإمام الدخاري في (صحيحه، (ح٤٨٨٦)، والإمام مسلم في صحيحه ، (٢١٢٥) وهو حديث فاعلى درجات الصحة عند أهل الصنعة الحديثية من حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنهما قال: لعن اللهُ الواشمات والمستوشمات، والتامصات والمتنمصات، والمتطجات للحسن المغيّرات خلقَ الله. قال فبلغ ذلك امرأة من بني أسد. يقال لها، أم يعقوب. وكانت تقرأ القرآنُ. فأتتُه فقالت: ما حديثُ بلغنى عنك؛ أنك لعنتَ الواشمات والمستوشمات والمتنمصات والمتفلجات للحُسن المغيرات خلق الله. فقال عبدُالله: وما لي لا ألعنُ من لعن رسولُ الله صلى الله عليه وسلم؟ وهو في كتاب الله. فقالت الرأة: لقد قرأتُ ما بين لوحي المحف فما وجدتُه فقال: لئن كنت قرأتيه لقد وجدتيه. قال اللهُ عزَّ وجلَّ: « وما ةالنكم الرَّسُول فَحَدْدُوهُ وَمَا بَهِنكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ، (الحشر؛ ٧). فقالت المرأة؛ فإني أرى شيئًا من هذا على امرأتكَ الآن. قال: اذهبي فانظري. قال فدخلت على امرأة عبدالله فلم ترشيئًا. فجاءت إليه فقالت: ما رأيتُ شيئًا. فقال: أما لو كان ذلك، ثم تُجامعها.

قال الأمام النووي في «شرح مسلم» لهذا الحديث: قوله: «لو كان ذلك لم نجامعها»: قال جماهير العلماء، معناه لم نصاحبها، ولم نجتمع نحن وهي، بل كنا نطلقها ونفارقها. اهـ.

ربيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون التوحيك

#### ونستنتج من هذا الحديث:

أ- هذا هو عبد الله بن مسعود الصحابي الجليل رضي الله عنه يبين في هذا الحديث عنه يبين في هذا الحديث التشريع الإسلامي على وجه التشريع الإسلامي على وجه القرآن على وجه الخصوص بما القرآن على وجه الخصوص بما ملمه من النبي صلى الله عليه وسلم حفظا وفهمًا وعملاً، فقد أخرج شيخ المسرين ابن جرير حديث عبد الله بن مسعود قال: أيات لم يجاوزهن حتى يعرف معانيهن والعمل بهن،. اه.

قلتُ: وأخرج ابن جرير الطبري في ، تفسيره، (ح٨٢) من حديث أبي عبد الرحمن قال، حدثنا الذين كانوا يقرئوننا أنهم كانوا يستقرئون القرآن من النبي صلى الله عليه وسلم، فكانوا إذا تعلموا آيات لم يخلفوها متى يعملوا بما فيها من العمل، فتعلمنا القرآن والعمل جميعًا. اهـ

<sup>1</sup>- ولقد تبين من الحديث الذي أوردناه آنفًا (حديث لعن الله الواشمات) تعلم الصحابة القرآن والعمل جميعًا، ودقيق فهم آيات القرآن الكريم كما وكانت تقرأ القرآن عندما أتت وكانت تقرأ القرآن عندما أتت وقالت: ما حديث بلغني عنك، أنك لعنت الواشمات.. فقال مبد الله، وما لي لا ألعن من لعن وهو في كتاب الله. فقالت المرأة: لقد قرأت ما بين لوحى المصحف

هما وجدته. أي أنها قرأت القرآن من أول آية إلى آخر آية ظم تجد آية في القرآن فيها لعن الله الواشمات والمستوشمات. ولم تجد آية في القرآن فيها لعن الله النامصات والمتنمصات، ولم تجد آية في القرآن فيها لعن الله المتفلجات للحسن المغيرات خلق الله.

فأجاب الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود رضي الله عنه إجابة تكتب بأحرف من نور على جبين الزمان، فقال: «لثن كنت قرأتيه لقد وجدتيه، أما قرأت: وماركاً مانكم الشرل فحُدُدُه وما تبكم عنه فأنهوا » (الحشر:٧)، قالت: بلى، قال: فإن اللبي صلى الله عليه وسلم قد نهى عنه،. اه.

فسألت بعد ذلك عن العمل بهذا الحديث في أهله فقال: «اذهبي فانظرى». اه.

٣- هذا الحديث قاعدة من القواعد الأصولية التي بها تطمئن قلوب أهل الحديث للعمل بالسنة، وفي نفس الوقت صاعقة مرسلة على منكري السنة المطالبين باستبعاد السنة المطهرة جملة وتفصيلأ من دائرة التشريع والأحكام والاعتماد على القرآن وحده وهذا الحديث أكبر شاهد على جهلهم بالقرآن، وعدم تدبرهم له، وحق فيهم قول الله تعالى: و أفلا يتدبرون القرءات أمر عَلَى قُلُوب أقفالها، (محمد:٢٤)، هذه الأقفال التي حالت بينهم وببن تدبر القرآن وضعها على قلوب ما تعلموه من دعاة الغزو الفكري من المستشرقين وأهل الكلام وكل

من قلدهم وسار في فلكهم ممن غرهم بريق الثقافة الغربية. فكيف سوَّلت لكم أنفسكم أن تدلسوا على الناس أنتم ومن وراءكم في الصحف والقنوات وتستترون وراء اسم (قرآنيين)، ولقد بينا أنكم أبعد ما يكون عن القرآن، ولا يحق لكم إلا اسم واحد وهو «منكرو السنة».

٣- إن منكرى السنة لا علاقة لهم بالقرآن ولا فهم القرآن ولا تدبر القرآن فضلوا وأضلوا، لقد بين الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود رضى الله عنهما في هذا الحديث عارهم وكشف عوارهم وبين للأمة منزلة السنة من القرآن بعلمه وتدبره للقرآن هذا العلم الذي بينه الإمام البخاري في محيحه، (٥٠٠٢)، والأمام مسلم في «صحيحه» (٣٦٦٣٤) قال عبد الله بن مسعود رضى الله عنهما: «وَاللَّه الَّذِي لَا إِلَهَ عَيْرُهُ مَا أُنْزِلْتُ سُورَةُ منْ كتَابِ اللَّهِ إِلَّا أَنَا أَعْلَمُ أَيْنَ أَنْزَلْتُ، وَلا أَنْزَلْتُ آيَةً مِنْ كتَّاب اللَّه إلَّا أَنَا أَعْلَمُ فَيِمَ أُنْزَلْتُ، وَلَوْ أَعْلَمُ أَحَدًا أَعْلَمُ مَنِّي بِكَتَابِ الله تُبَلِّغُهُ الْإِبِلُ لَرَكَبْتُ إِلَيْهِ،.

<sup>1</sup>- هل بعد هذا نترك هؤلاء الضالين المضلين المنكرين للسنة المطهرة يضلون الناس في الصحف والقنوات، لقد بينا أنهم أجهل الناس بالقرآن أمام أعلم الناس من صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم رسول الله صلى الله عليه وسلم البخاري في صحيحه (٥٠٠)، والإمام مسلم في صحيحه والإمام مسلم في صحيحه سلمة قال: خطبنا ابن مسعود

فقال: «والله لقد أخذت من قد فم- رسول الله صلى الله عليه وسلم بضمًا وسبعين سورة، والله لقد علم أصحابُ النبي صلى الله عليه وسلم أني من أعلمهم بكتاب الله وما أنا بأخيرهم، قال شقيق: فجلست ق الحلق أسمع ما يقولون فما سمعت رادًا يقول غير ذلك،.

فائدة، هذا بيان نرد به على منكري سنة النبي صلى الله عليه وسلم وعلى كثير من القصص والأحاديث التي وضعها أعداء السنة، وما قدمناه قاعدة أصولية مهمة تكشف للقارئ الكريم نكارة هذه القصة.

#### ثانيا: المتن:

رُوِيَ عن عبد الله بن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: «سُئلت اليهود عن موسى، فأكثروا وزادوا ونقصوا حتى كَفَروا، وسُئلت النصارى عن ويقصوا حتى كفروا، وإنه سيفشو عني أحاديث، فما أتاكم من حديثي، فأقروا كتاب الله من حديثي، فأقروا كتاب الله فأنا قلته، وما لم يوافق كتاب الله فلم أقله،.اه.

#### ثالثاء التخريج:

الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية أخرجه الإمام الحافظ أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني المتوفى سنة (٣٦٦ه) في «المجم الكبير» (٣٦٦/١٢) (ح١٣٢٢٤) قال: حدثنا علي بن سعيد الرازي، حدثنا علي بن محمد بن حدثنا قتادة بن الفضيل، عن أبي حاضر

عن الوضين، عن سالم بن عبد الله بن عبد الله بن عمر، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «سُنلت اليهود.... الحديث.

#### رابعا: التحقيق:

هذا الخبر لا يصح والقصة واهية وإستادها مسلسل بالعلل: واهية وإستادها مسلسل بالعلل: العلة الأولى: الوضين قال الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (٢٩٣/٣٨٣/١٩): مالوضين بن عطاء بن كنانة بن أبو كنانة، ويقال أبو عبد الله عبد الله بن عصر وآخرين، وروى الدمشقي، روى عن سالم بن عبد الله بن عمر وآخرين، وروى عنه أبو حاضر عبد الملك بن عبد ريه وآخرون، ثم نقل أقواله أنمة الجرح والتعديل فيه.

 ١- قال أبو حاتم: «تعرف وتنكر». اهـ.

٢- وقال أبو زُرعة الدمشقي: حُدُثت عن محمد بن عثمان قال: سألت سعيد بن بشير عن الوضين بن عطاء، فقال: كان صاحب منطق. اه.

۳- وقال محمد بن سعد: كان ضعيفًا في الحديث.

٤- وقال عبد الباقي بن قائع: ضعيف.

٥- وقال الهيثم بن خارجة عن الوليد بن مسلم: «كان صاحب خطب، ولم يكن في الحديث بذاك». اه..

٢- وقال إبراهيم بن يعقوب السعدي الجوزجاني: «واهي الحديث». اه.

قلتُ: وبالتحقيق قال الإمام الحافظ الناقد إبراهيم بن يعقوب بن إسحاق السعدي

الجوزجاني في كتابه «أحوال الرجال» (٣٠٤): «الوضين بن عطاء واهي الحديث». اه.. وأقره الحافظ الذهبي في «الميزان» (٢٣٥٢/٣٣٤/٤).

العلة الثانية: أبو حاضر قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٢٦٢/٢/٤) ترجمة (١٦٥١): «أبو حاضر روى عن الوضين بن عطاء، روى عنه قتادة بن فضيل سألت أبي عنه فقال: هو مجهول».

العلة الثالثة: قتادة بن الفضيل. قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (١٢٣/٢)؛ (قتادة بن الفضيل بن قتادة الحرشي أبو حميد الرهاوي: مقبول». اهـ. وبين هذا المصطلح الحافظ ابن حجر في «مقدمة التقريب» ابن حجر في «مقدمة التقريب» السادسة من مراقب الجرح والتعديل، فقال: «السادسة: من ليس له من الحديث إلا القليل واليه الأشارة بلفظ مقبول حيث يتابع وإلا فلين». اهـ.

العلة الرابعة: الزبير بن محمد بن الزبير الرهاوي أورده الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (٥٤٣٥/٢٣٣/١٥) في الرواة عن قتادة بن الفضيل ولا يعرف فالخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية منكر، والسند وممن هو واهي الحديث.

#### خامسا، طريق آخر،

يحاول كثير من منكري السنة أن يذكروا متابعًا للجزء الثاني من الخبر الذي جاءت به هذه القصة وهو «إنه سيفشو عني أحاديث هما آتاكم من حديثي

ربيع الأخر ١٤٤٠ ه. - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

فاقرأوا كتاب الله واعتبروه فما وافق كتاب الله فأنا قلته، وما لم يوافق كتاب الله فلم أقله .. اه. قال الشيخ الإمام أبو عبد الله عبيد الله بن محمد بن بطة العكبرى المتوفى سنة ٣٨٧ه في كتابه ، الإبانة عن شريعة الفرقة الناجية ومجانبة الفرقة المذمومة، (١١/١) (ح٢٢) قال: «وأنا أذكر حديثًا يحتج به المبطلون للشريعة، ويحتال به الموهون وأهل الخديعة، ليعرفه إخواننا فيردوه على من احتج به عليهم، وهوحديث رواه رجل جرحه أهل العلم بالحديث وأسقطوه، حدث بأحاديث بواطيل، وأنكرها عليه يعرف هذا الرجل بعثمان بن عبد الرحمن الوقاصي.

قلتُ: ثم أخذ يبين هذا الحديث فقال: حدثنا أبو الحسن أحمد بن زكريا بن يحيى بن عبد الرحمن الساجي البصري قال: حدثنا أبى، قال: حدثنا محمد بن الحارث المخزومي قال: حدثنا يحيى بن جعدة المخزومي، عن عمر بن حفص، عن عثمان بن عبد الرحمن يعنى الوقاصى عن سالم عن أبيه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ديا عمر، لعل أحدكم متكئ على أريكته ثم يكذبني، ما جاءكم عنى فاعرضوه على كتاب الله، فإن وافقه فأنا قلته، وإن لم يوافقه فلم أقله .. اه..

قال ابن الساجي: قال أبي رحمه الله: هذا حديث موضوع عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: بلغني عن علي بن المديني أنه قال: ليس لهذا الحديث أصل،

والزنادقة وضعت هذا الحديث. ثم قال ابن بطة، وصدق ابن الساجي وابن المديني رحمهما الله؛ لأن هذا الحديث كتاب الله يخالفه، ويكذب قائله، وواضعه، والحديث الصحيح والسنة الماضية عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ترده، قال الله عز وجل، «فَلا وَرَبُكَ فيما شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَحِدُوا فيما شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَحِدُوا وَيُسَلَمُوا تَسْلِيمَا» (النساء، 10).

#### سادسا؛ التفرقة بين حديثين:

١- حتى لا يخلط البعض بين هذا الحديث الموضوع الذي أخرجه الإمام ابن بطة في الإبانة الذي يحتج به المبطلون وحذر منه وبين علته وهو عثمان بن أورده الإمام الذهبي في الميزان، أورده الإمام الذهبي في الميزان، أنمة الجرح والتعديل فيه، قال ابن معين: ليس بشيء يكذب، وضعفه علي بن المديني جدًا، وقال النسائي والدارقطني متروك. اه.

قلتُ: وهذا الحديث الذي حكم عليه الأئمة بأنه «موضوع»، وهو الكذب المختلق المصنوع، ويبدأ بلفظ، «يا عمر لعل أحدكم متكئ على أريكته ثم يكذبني»، وفي هذا الحديث الأمر بعرض الحديث على كتاب الله، فإن وافقه فأنا قلته، وإن لم يوافقه فلم أقله.

٢- الحديث الصحيح-الذي يكذب هذا الحديث- وهو معجزة من معجزات النبي صلى الله عليه وسلم.

أخرجه الإمام الحافظ أيو داود سليمان بن الأشعث السجستاني المتوفى سنة (٢٧٥ه) في السنن» (۲۰۰/۷) (۲۰۰/۷) کتاب «السنة» باب «لزوم السنة»، قال: حدثنا عبد الوهاب بن نجدة، حدثنا أبو عمرو بن کثیر بن دینار، عن حریز بن عثمان، عن عبد الرحمن بن أبى عوف، عن المقدام بن معديكرب عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: «ألا إنى أوتيت الكتاب ومثله معه، ألا يوشك رجل شبعان على أريكته يقول: عليكم بهذا القرآن فما وجدتم فيه من حلال فأحلوه وما وجدتم فيه من حرام فحرموه، ألا يحل لكم لحم الحمار الأهلى ولا كل ذي ناب من السباع، ولا لقطة معاهد إلا أن يستغنى عنها صاحبها، ومن نزل بقوم فعليهم أن يُقْرُوه فإن لم يُقْرُوه فلهم أن يعقبهم بمثل قرام». اه. وأخرجه أبضا الامام الترمذي في «السنن» (٢٤/٢٤) (ح٢٤٦٤)، والإمام ابن ماجه في السنن، المقدمة، باب تعظيم حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم والتغليظ على من عارضه (٦/١) (٦/١)، والدارمي في «الستن» (١٥٣/١) (ح٢٨٥)، والإمام أحمد في «المسند» .(177.171/2)

قلتُ: هذا الحديث الثابت يبين منزلة السنة من التشريع أيضًا في قول النبي صلى الله عليه وسلم: «ألا أني أوتيت القرآن ومثله معه»، وهو لفظ أحمد. هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.



## قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

حوار هادي للحافظ عثمان بن سعيد الدارمي . . في رد عادية من تأولوا (نزوله تعالى ومجيئه وإتيانه ) : بـ (نزول رحمته ومجيء أمره وإتيان عذابه )

> الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله. وعلى آله وصحبه، ومن والاه.. وبعد:

فمن المهم أن تدرك أن ما يَعنُ لتا في زمانتا من قضايا الاعتقاد، قد عرض لها من سبقونا بالإيمان، والأهم أن نستوعب ما سطروه من عبارات وحوارات وأن نُفيد منهم؛ كونهم أقرب من عصر الندوة زمنًا، وأكثر بأمور الاعتقاد فهمًا ووعيًا، وأفضل منا انقيادًا وعلمًا وعملاً.. ومن هذا المنطلق ننقل مناظرة جرت بين الحافظ الناقد (عثمان بن سعيد الدارمي) (ت ٢٨٠) وبين (بشرين غياث المريسي) في مسألة تأويل نزوله تعالى وإتبانه ومجبئه، وقد دُبُجت هذه المناظرة تحت عنوان: (الرد على المريسى)، وأتى نصها ضمن سلسلة: (عقائد السلف) للنشار ص٢٩٢. ومما جاء فيها؛ لقد "١٠ عي المعارض أن الله لا يتزل بنفسه إنما ينزل أمره ورحمته .. وهذا من حجج من ليس عنده بيان ولا لمذهبه برهان، لأن أمر الله ورحمته ينزل في كل ساعة ووقت وأوان، وإلا فما بال النبي عليه السلام يَحدُّ لتزوله الليل دون النهار، ويُوَقت من الليل شطره أو الأسحار؟؛ أيُقدّر (الأمر والرحمة) أن يتكلما

#### د. محمد عبد العليم الدسوقي الاستاذ محمد الأزمر

دونه فيقولا؛ (هل من داع فأجيب؟؛ هل من مستغفر فأغفر له؟؛ هل من سائل فأعطيه؟)؛ فإن قررت مذهبك، لزمك أن تدّعي أن (الرحمة والأمر)؛ هما اللذان يدعوان إلى الإجابة والاستغفار بكلامهما دون الله، وهذا محال عند السفهاء فكيف عند الفقهاء؟.. وما بال رحمته وأمره ينزلان من عنده شطر الليل، ثم لا يمكنان إلا إلى طلوع الفجر ثم يُرفعان، وقد علمتم أن

هذا التأويل أبطل باطل لا يقبله إلا جاهل؟. وأمّا دعواك أن تفسير (القيوم): (الذي لا يزول من مكانه ولا يتحرك)، فلا يُقبل منك إلا بأثر صحيح مأثور عن رسول الله أو عن بعض أصحابه أو التابعين، لأن الحي القيوم يفعل ما يشاء ويهبط ويرتفع إذا شاء ويقبض ويبسط إذا شاء، ومن يلتفتُ إلى تفسيرك مع تفسير الرسول إذا فسر نزوله مشروحًا منصوصًا، ووقّت لنزوله وقتًا مخصوصًا، لم يَدَع لك فيه لبسًا ولا عويصًا. فكما نحن لا نكيف هذه الصفات، لا

التوحيد

ربيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

نكذّب بها كتكذيبكم ولا نفسرها كتفسيركم"، وفي هذا إشارة إلى أن التفسير المنهي عنه في عبارات السلف، هو: تفسير الجهمية والمطلة الذين يصرفون الصفات الخبرية والفعلية عن ظاهرها.. وقد تبعهم في ذلك -للأسف-: الأشاعرة.

وقال ص٢١٧ بنفس المصدر -في تحقيق إتيانه تعالى يوم القيامة لمقاضاة عباده، وفي رد شبه من تأوله بإتيان عذابه-: "وادعيت أيها المريسي في قوله تعالى: (أه بأتر ربك) (الأنعام/ ١٥٨)، وقوله: (الا أن بأتيهم الله) (البقرة/ ٢١٠)، أن هذا ليس منه بإتيان .. وأنه لا يأتى هو بنفسه".. إلى أن قال في رد هذا -والكلام لكل من قال بقول المريسي ودان بمذهبه من الأشاعرة-: "قد اتفقت الكلمة من المسلمين أن الله فوق عرشه وسماواته، وأنه لا ينزل قبل يوم القيامة لعقوبة أحد من خلقه، ولم يشكوا أنه ينزل يوم القيامة ليفصل بين عباده ويحاسبهم ويثيبهم، وتشقق السماوات يومئذ لنزوله، وتنزل الملائكة تنزيلا، ويحمل عرش ريك فوقهم ثمانية كما قَالَ الله ورسوله، فلما لم يشكَّ المسلمون أن الله لا ينزل إلى الأرض قبل يوم القيامة لشيء من أمور الدنيا، علموا يقينًا أن ما يأتى الناسَ من العقوبات إنما هو أمره وعذابه..

ألا ترى أنه قال: (فأتى الله بنيانهم من القواعد)، ولم يذكر عندها نفخ الصورولا تشقق السماء ولا تنزل الملائكة ولا حَمْل العرش ولا يومَ العرض، ولكن قال: (فخَرَ عليهم السقف من فوقهم) في دنياهم، (وأتاهم العذاب من حيث لا يشعرون) (النحل/ ٢٦) فرد الإتيان إلى العذاب".. ثم ساق لجيئه تعالى يوم القيامة حديث: (يجمع الله الناس يوم القيامة فيقول من كان يعبد شيئا فليتبعه، فيقول المؤمنون: هذا مكاننا حتى يأتينا رينا، فإذا جاء رينا عرفناه، فيأتيهم الله فيقول: أنا ريكم فيقولون: أنت رينا فيتبعونه)، وأثرًا لابن عباس بنحوه.

وفي تفاصيل ما سبق يقول الدارمي في كتابه (الرد على الجهمية) -ضمن (عقائد السلف) ص٢١٥-: "والآثار التي جاءت عن الرسول في

نزول الرب، تدل على أن الله فوق السماوات على عرشه بائن من خلقه.. والذي يقدر على النزول يوم القيامة من السماوات كلها ليفصل بين عباده، قادر على أن ينزل كل ليلة من سماء إلى سماء"، إلى أن قال -بعد ذكره أحاديث نزوله كل ليله، ونزوله يوم القيامة للحساب، ونزوله لأهل الجنة-:

"فهذه الأحاديث قد جاءت كلها وأكثر منها في نزول الرب في هذه المواطن، وعلى تصديقها والإيمان بها؛ أدركنا أهل الفقه والبصر من مشايخنا، لا ينكرها منهم أحد ولا يمتنع من روايتها، حتى ظهرت هذه العصابة فعارضت آثار رسول الله برد، وتشمروا لدفعها بجد، فقالوا: كيف نزوله هذا؟؛ قلنا؛ لم تكلف معرفة كيفية نزوله في ديننا، ولا تعقله قلوبنا، وليس كمثله شىء من خلقه فنشبه منه فعلا أو صفة بفعالهم وصفتهم، ولكن ينزل بقدرته ولطف ريوبيته كيف يشاء، فالكيف منه غير معقول، والإيمان بقول الرسول واجب، ولا يُسأل الرب عما يفعل كيف يفعل وهم يسألون، لأنه القادر على ما يشاء أن يفعله كيف يشاء، وإنما يقال لفعل المخلوق الضعيف الذي لا قدرة له إلا ما أقدره الله عليه: كيف يصنع؟ وكيف قدر؟

ولوقد آمنتم باستواء الرب على عرشه، وارتفاعه فوق السماء السابعة بدءًا إذ خلقها، كإيمان المصلين به، لقلنا لكم: ليس نزوله من سماء إلى سماء بأشد عليه، ولا بأعجب من استوائه عليها إذ خلقها بدءًا، فكما قدر على الأولى منهما كيف يشاء، فكذلك يقدر على الأخرى كيف يشاء، وليس قول الرسول في نزوته بأعجب من قوله تعالى: (هل ينظرون إلا أن يأتيهم الله في ظلل من الغمام والملائكة) (البقرة/ ٢١٠)، وقوله: (وحاء رمك والملك صفا صفا) (الفجر/ ٢٢)، فكما يقدر على هذا يقدر على ذاك، فهذا المنطوق من قول الله والمحفوظ من قول رسول الله، ليس عليه غيار؛ فإن كنتم من عباد الله المؤمنين، لزمكم الإيمان بها كما آمن بها المؤمنون، وإلا فصرحوا يما تضمرون، ودعوا هذه الأغلوطات التي تلوون بها ألسنتكم، فلئن كان أهل الجهل في شك من

أمركم، إن أهل العلم من أمركم لعلى يقين.

ويقال لمن تأول وقال: (معنى إتيانه في ظلل من الغمام ومجيئه والملك، كمعنى كذا وكذا): هذا تكذيب للآية صراحًا، تلك معناها بين للأمة لا اختلاف بيننا وبين المسلمين في معناها المفهوم المعقول عند جميع المسلمين..وإنما يأتيهم يومئذ كذلك لماسبتهم، وليصدع بين خلقه ويقررهم بأعمالهم ويجزيهم بها، وليُنصف المظلوم منهم من الظالم، لا يتولى ذلك أحد غيره، فمن لم يؤمن بذلك لم يؤمن بيوم الحساب).

ولكن إن كنتم محقين في تأويلكم هذا وما ادعيتم من باطلكم –والتحدي هنا موجه أيضًا لمن سار على هدي جهم ويشر في تأويلاتهم الباطلة– فأتوا بحديث يقوِّي مذهبكم فيه عن رسول الله أو بتفسير تأثرونه صحيحًا عن أحد من الله أو بتفسير تأثرونه صحيحًا عن أحد من لذهبنا، والا همتي نزلت الجهمية من العلم بكتاب الله وبتفسيره المنزلة التي يجب على الناس قبول قولهم فيه، وترث ما يؤثر من خلافهم من الرسول وأصحابه والتابعين بعدهم؟.. فإن أبيتم إلا لزومًا لتفسيركم ومخالفة لما احتججنا به من كتاب الله وآثار رسول الله وأصحابه. فإنه ليس لكم من الرسوخ في العلم والمعرفة بالكتاب والسنة ما يُعتمد فيه على تفسيركم لو قد أسبتم الحق؛ فكيف إذا أنتم أخطاتموه؟".

ثم قال فيما يمثل قاعدة وأصلاً عظيمًا في رد كل ما يدعيه أهل التأويل والتحريف في صفات الله: "قد علمتم ذلك -أي أحاديث النزول وآثار الصحابة والتابعين- ورويتموها كما رويناها، فأتوا ببعضها أنه لا ينزل منصوضا كما روينا عنهم النزول منصوضا، حتى يكون بعض ما تأتون به ضدًا لبعض ما أتيناكم به، والا لم يَدفع إجماع الأمة وما ثبت عنهم في النزول منصوصها بلا ضد، منصوض من قولكم أو من قول نظرائكم، لأن أقاويلهم ورواياتهم شيء لازم وأصل منيع، وأقاويلكم ريح ليست بشيء، ولا يلزم شيء منها أحدًا إلا أن تأتوا فيها بأثر ثابت مستفيض في الأمة كاستفاضة ما روينا عنهم. ولن تأتوا به أبدًا.

ثم قلتم: إنما يوصف بالنزول من هو في مكان دون مكان، فأما من هو في كل مكان فكيف ينزل إلى مكان؟)، قلنا؛ هذه صفة خلاف صفة رب العالمين، ولا تعرف بهذه الصفة شيئًا إلا هذا الهواء الداخل في كل مكان التازل على كل شيء، فإن لم يكن ذلك الهكم الذي تعيدون، فقد صرتم فعيادة ما تعددون أسوأ منزلة من عدادة الأوثان وعدادة الشمس والقمر، لأن كل صنف منهم عبد شيئًا هو عند الخلق شيء، وعبدتم أنتم شيئًا هو عند الخلق لا شيء، ولأن الكلمة قد اتفقت من الخلق كلهم أن (الشيء) لا يكون إلا بصفة وأن (لا شيء) ليس له صفة؛ فلذلك قلتم: لا صفة له؛ وقد أكذبكم الله فسمى نفسه أكبر الأشياء وأعظم الأشياء وخلاق الأشياء قال تعالى: (أل أى شىء أكبر شهادة قل الله شهيد بينى وبينكم) (الأنعام/ ١٩)، وقال: (كل شيء هالك إلا وجهه) (القصص/ ٨٨)".

الدارمي يواضل لقض حجج الثاولين الثرول يقرائل اللغة. والثقل، والتقل:

وية نقضة دعاوى المتأولين لنزولة تعالى، جعل الدارمي يكشف -ية رده على المريسي جـ٢ وهو في (عقائد السلف) ص٢٥٤- عن أنه ليس ثمة "حديث روي عن النبي أنقض لدعواكم من أن الله ية كل مكان: من حديث النزول: لما أنكم تقولون لا يخلو منه، فكيف ينزل من مكان إلى مكان من هو ية كل مكان؟ فكان من أعظم حجج المارض لدفع حديث رسول الله ية النزول، حكاية حكاها عن أبي معاوية الضرير لعلها مكذوبة عليه أنه قال: (نزوله: أمره، وسلطانه. وملائكته، ورحمته)، وما أشبهها..

فقلنا له: أيها المعارض، أما لفظ الرسول فيَنقَض ما حكيتَ؛ لأن لفظ الحديث (إذا مضى ثلث الليل نزل الله إلى السماء الدنيا، فيقول: هل من داع هأجيب؟.. الحديث)، فلو كان على ما حكيت عن أبي معاوية وادعيته أنت أيضًا أنه: أمره، ورحمته، وسلطانه، ما كان أمره وسلطانه يتكلم بمثل هذا ويدعو الناس إلى استغفاره وسؤاله دون الله، ولا كانت الملائكة يدعون الناس إلى إجابة الدعوة وإلى المغضرة وإعطاء السؤال، لأن

ربيع الأخر • ١٤٤ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

الله ولي ذلك دون مَن سواه"..

إلى أنَّ قال: "إن أمر الله، وملائكته، ورحمته، وسلطانه دائبًا، ينزل آناء الليل وآناء النهار وفي كل ساعة لا يُفتر ولا ينقطع، فما بال ثلث الليل خص بنزوله ورحمته وأمره من بين أوقات الليل والنهار حتى وقت رسول الله لذلك وقتا آخر فقال: (إلى أن ينفجر الفجر)؟؛ ففي دعواك؛ تنزل رحمته على الناس في ثلث الليل فإذا انفجر الفجر رُفعت، وهذا والله تفسير محال، وتأويل ضلال، يشهد عليه ظاهر الحديث بالابطال". ولا يَكُفُ الدارمي عن ترداد تعجبه من تلكم التأويلات التي اخترعها جهم ومن تبعه، فيقول: "أرأيت إن كان نزوله: أمره، ورحمته، فما بال أمره ورحمته لا تنزل الافي ثلث الليل ثم إلى السماء الدنيا؟؛ وما بال أمره، ورحمته لا تنزل إلى الأرض حيث مستقر العباد ممن يريد الله أن يرحمه، ويجيبه، وبعطبه؟ وما بالها تنزل إلى السماء الدنيا ثم لا تجوزها؟ وما بال رحمته تبقى على عباده من ثلث الليل إلى انفجار الفجر ثم ترجع من حيث جاءت؟؛ وما بال من يريد الله أن يرحمه إذ الله في الأرض، فإذا استرحمه عباده واستغفروه، وتضرعوا إليه بعدت عنهم رحمته إلى السماء الدنيا مسيرة خمسمائة عام، ولا يغشيهم إياها وهو معهم في الأرض بزعمك إذ زعمت أن نزوله تقريب رحمته اليهم؟..

والحديث نفسه يُبطل هذا التفسير ويُكذبه، غير أنه أغيظ حديث للجهمية وأنقض شيء لدعواهم، لأنهم لا يُقرون أن الله فوق عرشه فوق سماواته ولكنه في الأرض كما هو في السماء، فكيف ينزل إلى السماء الدنيا مَن هو تحتها في الأرض؟".

وفي رده شبهة أن المجيء والانتقال من مكان إلى مكان والإتيان في ظلل صفات للمخلوق يتنزه عنها الخالق، وأن ذاك أمر يستوجب تأويلها على إضمار وتقدير: (يأتيهم أمره في ظلل من الغمام) وهكذا.. يقول الدارمي ص ٣٩٥ من المصدر ذاته: "يقال لهذا المعارض: قد فسَرتَ هذه الآية على خلاف ما عَنَى وفسَرها رسول

الله وعلى خلاف ما فسرها أصحابه، قد روينا تفسيرها عنهم في صدر هذا الكتاب بأسانيدها المعروفة المشهورة، فمَن مفسروك هؤلاء الذين تحكى عنهم أنهم قالوا فيها كذا، وقال آخرون فيها كذا؟، مَن هـؤلاء الأولون والأخرون؟، اكشف عن رؤوسهم وسمُهم بأسمائهم فانك لا تكشف إلا عن زنديق، أو جهمي لا يؤمن بالله ولا باليوم الآخر، ولا أحد يحكم لك بتفسير هؤلاء على تفسير هؤلاء الذين سمَّيناهم لك من أصحاب رسول الله مثل: ابن عباس، وابن عمر، وزيد بن ثابت، وأبى بن كعب، ونظرائهم، ومن التابعين؛ مثل سعيد بن جبير، ومجاهد، والسُدى، وقتادة، وغيرهم، فعن أيهم تحكى هذه التفاسير التي ترد بها على رب العالمين؟.. وأما ما ادعيت من انتقال مكان إلى مكان أن ذلك صفة المخلوقين، فإنا لا تكيف مجيئه وإتيانه أكثر مما وصف كتابه ثم ما وصف رسوله، وقد رُوي عن ابن عباس في تفسيرها: (أن السماء تشقق لجيئه يوم القيامة وتنزل ملائكة السماوات، فيقول الناس؛ أفيكم رينا؟؛ فيقولون: لا، وهو آت؛ حتى يأتي الله في أهل السماء السابعة وهم أكثر من دونهم)، وهو مكذب لدعواك أنه إتيان الملائكة بأمره دون مجيئه، لكنه فيهم مُدَبِّر، ويلك لو كانت الملائكة هي التي تجيء وتأتى دونه؛ ما قالت الملائكة: (لم يأت رينا، وهو آت)، والملائكة آتية نازلة حين يقولون ذلك، أرأيتم دعواكم أن الله في كل مكان؟، أولم يكن قبل السماء والأرض على العرش فوق الماء، فكيف صار بعدُ في السماء والأرض في دعواكم؛ وفي دعوانا استوى إلى السماء دون الأرض، فكما قدر على ذلك فهو القادر على أن يجيء ويأتى متى شاء وكبغما شاء؟"...

ونحن بدورنا نسأل شيوخنا بالأزهر، أين مَن يتفهم هذا الكلام من الدارمي الذي يحوي إلى جانب قرائن النقل، قرائن اللغة، والعقل.. لكن صدق الله، (إنك لا تهدي من أحببت) (القصص: ٥٦).

وإلى لقاء آخر .. والحمد لله رب العالمين.



### نظرات لإكتاب:

## الأربعون في مباني الإسلام، وقواعد الأحكام لأبي زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي (٦٣١ هـ-٦٧٦هـ)

الحمد لله كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه، وصلاة وسلامًا على نبيه المصطفى ورسوله المجتبى محمد صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فهذه نظرات في كتاب الأربعين المسمى: الأربعون في مباني الإسلام، وقواعد الأحكام، المعروف بالأربعين النووية، للإمام الفقيه الحافظ، أبي زكريا يحيى بن شرف بن مري بن حسن بن حسين، النووي الدمشقي، الشاقعي، (المتوفى: ٢٧٦هـ)، محرر مذهب الشاقعية، ومنقحه، ومهذبه، ومصححه، الذي لقبه الذهبي في تاريخ الإسلام بشيخ الأمة، شيخ ومفتي الأمة، قال (١٥ / ٣٢٤)، «مفتي الأمة، شيخ الإسلام، محيي الدين، أبو زكريا النواوي، الحافظ، الفقيه، الشافعي، الزاهد،.

والإمام النووي أشهر من أن يترجم له، فترجمته في الناس مشهورة، وقد أفرده بالترجمة عدد من أهل العلم منهم:

- تلميذه الشيخ الإمام العالم الزاهد علاء الدين علي بن إبراهيم ابن داود ابن العطار الشافعي، (المتوفى: ٢٢٤هـ) في كتاب: تحفة الطالبين في ترجمة الإمام محيي الدين.

- وشمس الدين محمد بن عبد الرحمن بن أبي
 بكر السخاوي (المتوفى:٩٠٢هـ) في كتاب: المنهل
 العَذُب الرَّويَ، في ترجمة الإمام النووي.

- وجلال الدين عبد الرحمن السيوطي (المتوفى: ٩١١هـ)، في كتاب: المنهاج السوي في ترجمة الأمام النووي.

- وكمال الدين محمد بن محمد بن عبد الرحمن الشافعي القاهري المعروف بـ: ابن إمام الكاملية (المتوفى: ٨٧٤هـ)، في جزء سمًاه: «بغية الراوي في ترجمة الإمام النواوي.

وغيرهم من فضلاء علماء الأمة الذين ترجموا له.

#### اعداد المراعزيز

(ينظر مقدمة: تحفة الطالبين في ترجمة الإمام محيي الدين (ص ٩ إلى ١٣). ولذا فإني لن أطيل بترجمته-رحمه الله تعالى-؛ فطلبها سهل ميسور، وسوف ينتظم حديثي في هذا

المقال في سنة أمور، وهي: - أصل كتاب: الأربعون في مبانى الإسلام، وقواعد

- اصل مناب: المربعون ية مباني الإسلام، ومواعد الأحكام.

- سبب تصنيف الإمام النووي للأربعين.

- سبب إكثار الناس من التصنيف في الأربعينات.

- منهج الإمام النووي في تصنيف كتابه.

- ما انتقده أهل العلم من أحاديث الأربعين.

- أهم شروح كتاب الأربعين.

- أهم طبعات الكتاب.

أصل كتاب: الأربعون في مباني الإسلام، وقواعد الأحكام: أصل الأربعين النووية: أصل هذه الأربعين مجلس أملاه الحافظ أبو عمرو عثمان بن عبد الرحمن المعروف بـ: ابن الصلاح (المتوفى: ٢٤٣هـ)، أملى فيه ستة وعشرين حديثا من الأحاديث الكلية التي يقال: إن مدار الدين عليها، وما كان في معناها من الكلمات الجامعة الوجيزة.

وقد أخذ الإمام محيي الدين أبو زكريا النووي الشافعي هذه الأحاديث، ثم أضاف إليها أمثالها من الأحاديث الكلية وعددها سبعة عشر حديثًا حتى أتمها: ثلاثًا وأربعين حديثًا، وسماها: الأربعون في مباني الإسلام، وقواعد الأحكام. (ينظر: جامع العلوم والحكم: ١ /٥٦).

وقد وصف النووي هذه الأحاديث بقوله: وكل حديث منها قاعدة عظيمة من قواعد الدين، وقد وصفه العلماء بأنه مدار الإسلام عليه، أو هو نصف الإسلام، أو ثلثه أو نحو ذلك.

وبيع الأخر ١٤٤٠ ه. - المدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

وقد أضاف إليها الحافظ ابن رجب ثمانية أحاديث أخرى فصار المجموع خمسين حديثًا وقد ذكرها في أول شرحه على الأربعين: جامع العلوم والحكم. وقد فرغ المؤلف النووي من تأليفها: ليلة الخميس: ٢٩ جمادى الأول سنة ٦٦٨ه.

#### اسبب تصنيف الامام النووي للأربعين ا

ذكر المصنف سبب تصنيفه لهذه الأربعين بقوله: من العلماء من جمع الأربعين في: أصول الدين، وبعضهم في الفروع، وبعضهم في الجهاد، وبعضهم في الزهد، وبعضهم في الخطب، وكلها مقاصد صالحة، رضي الله عن قاصديها.

وقد رأيت جمع أربعين أهم من هذا كله، وهي أربعون حديثًا مشتملةً على جميع ذلك، وكل حديث منها قاعدة عظيمة من قواعد الدين، وقد وصفه العلماء بأنه مدار الإسلام عليه، أو هو نصف الإسلام، أو ثلثه أو نحو ذلك.

فقد بين رحمه الله تعالى مقصده من تصنيف هذه الأريعين، وهو:

- الاقتداء بهؤلاء العلماء الصالحين.

 أن يحفظ على الأمة طائفة من الأحاديث الجامعة لكليات الشريعة.

 أن يدخل في زمرة من دعا لهم النبي صلى الله عليه وسلم بنضرة الوجه.

#### من أمثلة هذه المصنفات في الأربعينات:

صنف جمع كبير من أهل العلم مصنفات في الأريعينات، وأول من صنف فيها الإمام عبد الله بن المبارك المتوفى: ١٨١ هـ، كما أفاده النووي في أول أربعينه، وقد ذكر الكتاني في الرسالة المستطرفة (ص ٨٦) طائفة صالحة منها، ومن أمثلة هذه الأربعينات،

۱ - أربعون حديثًا من مسند بريد، للدارقطني. ۲ - الأربعون في التصوف، للسلمي.

٣- الأريعون البلدانية، لمسافر حاجى.

٤- كتاب الأربعين في فضائل ذكر رب العالمين.

٥- الأربعون الصغرى، للبيهقي.

سبب إكثار الناس من التصنيف في الأربعينات: سبب إكثار الناس من التصنيف في الأربعين: حديث: من حفظ على أمتي أربعين حديثًا بعثه الله يوم القيامة في زمرة الفقهاء والعلماء، وف

رواية: بعثه الله عالمًا فقيهًا، وفي رواية: وكنت له يوم القيامة شافعاً وشهيدًا.

وقد ذكر هذا الحديث ابن الجوزي في العلل المتناهية (١١١/١ /١٦١) من طريق ثلاثة عشر صحابيًا عن: علي، وابن مسعود، ومعاذ بن جبل، وأبي الدرداء، وأبي سعيد، وأبي هريرة، وأبي أمامة، وابن عباس، وابن عمر، وابن عمرو، وجابر بن سمرة، وأنس، ويريدة.

ثم قال: هذا حديث لا يصح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم.

و قال الحافظ في التلخيص (٣ / ٢٠٨ / ١٣٧٥): جمعت طرقه في جزء ليس فيها طريق تسلم من علة قادحة.

وقال النووي في مقدمة الأربعين؛ واتفق الحفاظ على أنه حديث ضعيف وإن كثرت طرقه.

وجعله السخاوي في فتح المغيث (١ /٧١) مثالاً للحديث الذي لا ينجبر بتعدد طرقه.

وحكم عليه الشيخ الألباني في سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة (١٠ /٩٧ /٤٥٨٩) بأنه موضوع.

هل اعتمد النووي على الحديث السابق للاتصنيفه للأربعين ؟ المصنف رحمه الله تعالى لم يعتمد على الحديث السابق، بل على الأحاديث اللبينة لفضل من سمع حديث النبى صلى الله عليه وسلم وبلغه.

قال النووي، وقد اتفق العلماء على جواز العمل بالحديث الضعيف في فضائل الأعمال، ومع هذا فليس اعتمادي على هذا الحديث، بل على قوئه-صلى الله عليه وسلم- في الأحاديث الصحيحة: دليبلغ الشاهد منكم الغائب،، وقوله: «نضر الله امراً سمع مقالتي فوعاها، فأداها كما سمعها.

منهج الإمام النووي في تصنيف كتابه،

أهم معالم منهج الإمام النووي في هذا الجزء الحديثي ثلاثة، وهي:

١- ساق النووي الأحاديث في الأريعين محذوفة الأسانيد؛ ليسهل حفظها.

٢- أتبع النووي هذه الأربعين بباب بين فيه غريبها وضبطها، وقد ذكر الغريب على ترتيب أحاديث الكتاب، فيقول مثلاً الحديث الثاني: «لا يُرى عليه أثر السفر، هو بضم الياء من «يرى «....، وهكذا.

السنة الثامنة والأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٢٨٥ - السنة الثامنة والأربعون

وهذا الباب لا وجود له في كثير من طبعات الأربعين النووية، وكذا شروحها، وقد ذكره صاحب كتاب: الوافي في شرح الأربعين النووية، وهي في آخر طبعة دار المنهاج، وهي من أجود طبعات الكتاب على الاطلاق.

٣- التزم الثووي أن تكون الأحاديث التي ساقها التووي صحيحة، ومعظمها من صحيحي البخاري ومسلم.

وقد التزم رحمه الله بشرطه هذا في الجملة، فعدد أحاديث هذا الجزء ٤٣ حديثًا بَعَدُ الجديث السابع والعشرين حديثين، وهي كالتالي:

٢٩ حديثا من الصحيحين أو أحدهما منها:

١١ حديثا متفق عليه.

ه أحاديث انفرد بها البخاري.

١٢ حديثا انفرد بها مسلم.

ومن باقي الكتب الستة ١٠ أحاديث، وهي كالتالي: ٥ أحاديث من جامع الترمذي.

حديث من جامع الترمدي، وسنن أبي داود.

حديث من جامع الترمذي، وسنن النسائي.

حديث أخرجه ابن ماجه، ومالك، والدارقطني. حديث أخرجه ابن ماجه، البيهقي.

حديث أخرجه ابن ماجه.

من خارج الكتب الستة أربعة أحاديث، وهي كالتالي:

أ- حديث أخرجه أحمد، والدارمي، وهو الحديث السابع والعشرون، «استفت قلبك؛ البر ما أطمأنت إليه نفسك، وأطمأن له قلبك، والإثم ما حاك في النفس، وتردد في الصدر، وإن أفتاك الناس، وأفتوك،.

ب- حديث أخرجه الدارقطني، وهو الحديث الثلاثون: «إن الله عز وجل فرض فرائض فلا تضيعوها، وحد حدودًا فلا تعتدوها، وحرم أشياء فلا تنتهكوها، وسكت عن أشياء رحمة لكم غير نسيان فلا تبحثوا عنها».

ج- حديث أخرجه البيهقي، وهو الحديث الثالث والثلاثون: «لو يعطى الناس بدعواهم لادعى رجال أموال قوم ودمائهم، لكن البينة على المدعي واليمين على من أنكر،. وله أصل في الصحيحين. د- حديث أخرجه نصر بن إبراهيم المقدسي في:

الحجة على تارك المحجة، وهو الحديث الحادي والأربعون: «لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعًا لما جئت به».

ما انتقده أهل العلم من أحاديث الأربعين ه

وقد انتقد بعض أهل العلم عليه بعض أحاديث هذا الجزء، ومنهم شارحه ابن رجب الحنبلي فقد حكم على ستة منها بالضعف، وهي:

أ- الحديث الثاني عشر: «منْ حُسْنِ إسْلَام اللَّرْءِ تَرْكُلُهُ مَا لَا يَعْتِيهِ». فقد رجح أن الصواب فيه الإرسال.

ب- الحديث التاسع والعشرون: «وَهَلَ يَكَبُ النَّاسَ فِي التَّارِعَلَى وُجُوهِهِمُ أَوْعَلَى مَتَاخَرِهِمَ إِلَّا حَصَائِدُ أَلْسَنَتَهُمْ». وهو مَنَ رواية شهر بَنَ حَوشَب، وهَيه اخْتَلاَفَ كثير على شهر، وقد صححه الألباني.

ج- الحديث الثلاثون: «إن الله عز وجل فرض فرائض فلا تضيعوها..».

- هو من رواية مكحول عن أبي ثعلبة، وقد اختلف في سماعه منه.

- اختلف في رفعه ووقفه، ورجح الموقوف.

د- الحديث الحادي والثلاثون: «ازَهُدُ فِيْ الدَّنيا يُحبَكُ الله، وازَهَدُ هَيمًا فِي أَيدي التَّاسَ يُحبَكَ التَّاسُ».

فيه: خالد بن عمر القرشي، وهو منكر الحديث، متهم، ويرويه عن: سفيان الثوري.

وقال العقيلي: ليس له أصل من حديث سفيان الثوري.

٥- الحديث التاسع والثلاثون: «إنَّ الله تَجَاوَزُ عَنُ أُمْتِي، الْخَطَا، وَالنَّسْيَانَ، وَمَا اسْتُكُرِهُوا عَلَيْه».

- مداره على الوليد بن مسلم، وقد رجح ابن رجب إرساله، وصححه الألباني.

و- الحديث الحادي والأربعون: «لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعًا لما جئت به».

- تفرد به: تعيم بن حماد، واختلف عليه فيه.

 وهو منقطع بين عقبة بن أوس، وعبد الله بن عمرو.

٤- أن تكون هذه الأحاديث من الأحاديث الكلية في مباني الإسلام، وقواعد الأحكام.

هذا آخر ما يسره الله تعالى في هذا المقال، فإن يكن صوابًا فالحمد لله، وإن تكن الأخرى فأستغضر الله.

ربيع الأخر ١٤٤٠ ه. - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون الت حسد

# Eegq amagas

الحمد لله الذي ألف بين قلوب المؤمنين، وجعلهم إخوة متحابين متراحمين، على الخير متعاونين، وفي سبيل الفضائل متكاتفين، لألسنتهم وجوارحهم حافظين، وعن الغيبة والبهتان مبتعدين، وللفحش والزور مجتنبين، وعن أعراض إخوانهم ذابين ومدافعين، وأصلي وأسلم على خاتم النبيين وامام المتقين، وعلى آله وصحبه والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، أما بعدُ:

فمن أهم ما يميز المجتمع الإسلامي: أنه مجتمع مودة وتراحم، وتكاتف وتلاحم، ومحبة وتلاؤم، ولكن فيه من لا تحجزه مروءة، ولا يردعه دين أو أدب، جرَّد لسانه مقراضًا للأعراض بكلمات تنضح فحشًا، وألفاظ تنهش نهشًا، يسرف في التجني على عباد الله بالسخرية واللمز، فهذا طويلُ وذاك قصيرٌ، وهذا أحمق وذاك جهول، وكأنه قد وُكُل إليه تجريح عباد الله.

ويزداد الأمر وتعظم البلية حين ترى عليه علامات الوقار، وملامح الاحتشام، وسيما الوجاهة، وهيئات العلماء، ومع هذا وذاك فلا يتورع عن الخوض في أعراض العلماء؛ رغم أن العلماء هم مصابيح الدجى، وأعلام الهدى، هم النجوم بهم يُهتدى ويُقتدى، وعلى خطاهم تعيش الأمم على هدى وبصيرة من أمرها بعيدًا عن البدع والخرافات ودروب الجهل الضلال، وهم وارثو علم الرسالة، بهم قام الكتاب وبه قاموا، وهم مثالُ الاستقامة ومعقل الدُين، بالعلم

عبده أحمد الأقرع

-

عاملون، وعلى الحق سائرون، يهدون بالحق وبه يعدلون، استشهد الله بهم دون غيرهم من البشر على أجل مشهود به وأعظمه، «شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَا هُوَ وَٱلْمَلَتِكَةُ وَأَوْلُوا الْمِلْمِ قَايَمًا بِالْقِسُولُ لَا إِلَهُ إِلَا هُوَ الْمَرْحَرُ الْمَحَكِدُ ، (آل عمران ١٨٠)، وشهد سبحانه وتعالى لهم بالخشية، وأخبر سبحانه أنهم أهل خشيته، فقال تعالى: إِنَّمَا يَغْشَى اللهُ مِنْ عِمَاوِهِ الْمُلَتَةُأَ ، (فاطر ٢٨٠).

وأمر سبحانه وتعالى رسوله صلى الله عليه وسلم أن يُستشهد بالعلماء على رسالته، فقال تعالى: وَيَعُولُ الَّذِيكَ كَفَرُوا لَسَتَ مُرْسَكًا قُلْ كَنَى إِلَهُ شَهِينًا بَيْنِ وَيَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندُهُ عِلَمُ الْكِتَبِ ، (الرعد: ٢٣).

واستشهد سبحانه وتعالى بهم على صحة ما أنزل على رسوله صلى الله عليه وسلم، فقال تعالى: « أَنْعَبُرُ اللَّهِ أَبْتَنِي حَكَمًا وَهُوَ الَّذِي أَزَلَ إِلَيْكُمُ ٱلْكِنَبَ مُفَصَلاً وَالَّذِينَ ، اتَبْتَعُدُ ٱلْكِنَبَ يَعَلَمُونَ أَنَّهُ مُنْزَلٌ مِن رَبِّكَ بِلَفِقَ فَلَا تَكُوْنَ مِنَ ٱلْمُنْبَرِينَ ، (الأنعام: ١١٤).

وجعل سبحانه كتابه آيات بينات في صدورهم، قال تعالى: «وَمَا كُنتَ نَتَلُوْا مِن قَلِهِ مِنْ كِنَبَ وَلا عَنْظُهُ بِيمِينِكَ إِذَا لَأَرْتَابَ ٱلْمَطِلُونَ (() بَلْ هُوَ مُانِعَةً بِيَنَتَ فِي صُدُورِ الَّذِي أُوقُوا آلَولَدُ وَمَا بَعَكُدُ يَتَايَنَيْنَا إِلاَ ٱلظَّلِيقُونَ » (المعنكبوت:٤٩،٤٩).

ونفى سبحانه وتعالى التسوية بين العالمين والجاهلين، فقال تعالى: «قُلْ هَلْ يَسْبَوَى الَّذِينَ يَعْلَمُنَ وَالْبُنَ

وحسيد / ربيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

#### لاَ يَعْلَمُونَ ، (الزمر:٩).

وأمر تعالى نبيه صلى الله عليه وسلم أن يكتفي بشهادة أهل العلم ولا يعبأ بالجاهلين، فقال تعالى: «وَتُوَانَا وَقَتْ لِقَوَاتُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكَكِ وَرَنَكَهُ فَرَيكَ أَنِيلًا () قُلْ وَاسْؤًا بِهِ أَوَلَا قُوْسُوا إِنَّ الَذِي أُوقُوا الْبَلَمَ مِنْ فَلِهِ إِنَا يَشْلَى عَلَيْمَ عَرَرُونَ الْأَدْقَانِ سُجَدًا () وَتَقُولُونَ سُبَحَنَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعَدُ رَبَا لَمَعُولًا ، (الإسسراء:١٠٦، مُبَحَن رَبِنا إِن كَانَ وَعَدُ رَبَا لَمَعُولًا ، (الإسسراء:١٠٦،

وأخبر سبحانه عن رفعة درجات أهل العلم، فقال تعالى: «بَرْفَع أَلَنَّهُ أَلَذِنَ ، امَوَّا مِنكُمْ وَأَلَذِنَ أُونُواً أَلْهِلَا مَرْبَحَتُ (المجادلة:١١).

وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: ما خصً الله العلماء في شيء من القرآن ما خصهم في هذه الآية، فَضَّلُ الله الذين آمنوا وأتوا العلم على الذين آمنوا ولم يؤتوا العلم.

وأمر سبحانه بسؤالهم والرجوع إلى أقوالهم، قـال الله تعالى: « وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلُكَ إِلَّا يِجَالًا فُرِح إِلَيْهِمْ فَسَلُوا أَهَلَ اللِّحَرِ إِن كُنْنُو لَا تَعْلَمُونَ ، (الأنبياء:۷).

وبين سبحانه أنهم أصحاب القول الفصل في الأخرة، قال الله تعالى: «وَنَوْمَ تَغْمُ ٱلسَاعَةُ يُقْسِمُ المُحْرِقُونَ مَا لَيَنُوا غَيَرَ سَاعَةً كَنَالِكَ كَانُوا بُوُفَكُونَ (\*) وَقَالَ الَّذِينَ أُرقُوا الْعِلْمَ وَآلَاِيمَنَ لَقَدْ لَيَنْتُمُ فِي كَنَبِ ٱللهِ إِلَى يَوْم . الْبَعْنُ فَهَدَا يَوْمُ الْعَنْمِ وَلَكِكَتُ مُمُتَعْر لا يَعْلَمُونَ ». (الروم: ٥٥- ٥٦).

وأخبر سبحانه أن المتتفعين بضرب الأمثال هم أهل العلم؛ فقال تعالى: « وَتِلْكَ الأَمْثَلُ مَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعَتِلُهُمَا إِلَّا الْمَكِلُمُونَ» (العنكبوت:٤٢)، كان بعض السلف إذا مرَّ بمثل لا يفهمه يبكي ويقول لست من العالمين.

وقد مدحهم رسول الله صلى الله عليه وسلم وبيَّن قدرهم، فقال عليه الصلاة والسلام: «وان العلماء ورثة الأنبياء، وإنَّ الأنبياءَ لم يورثوا دينارًا ولا درهمًا، وإنما ورثوا العلمَ؛ فمن أخذه أخذ بحظ وافر. (صحيح أبي داود، ٢٦٨٢).

وقال صلى الله عليه وسلم: «فَصَلُ العالم على العابد كفضلي على أدناكم». (صحيح الترمذي: ٢٦٨٥).

وية رواية: «وفضل العالم على العابد كفضل القمر على سائر الكواكب». (صحيح الترمذي: ٢٦٨٢).

وقـال الإمـامـان الشافعي وأحمد رحمهما الله: «إذا لم يكن العلماء أولياء الله فليس لله ولي»، ومن وصايا لقمان: «يا بني جالس العلماء وزاحمهم بركبتيك، فإنَّ الله يُحيي القلوبَ بنورِ الحكمة، كما يُحيى الأرض بوابل المطر.

ومع هذا فلم يسلم العلماء من أقوام يحطون من أقدارهم ويجترؤون على مقامهم، وينزعون من مهابتهم، ويرفعون الثقة بهم، يطعنون في أعمالهم وجهودهم، ويشككون في قدراتهم وكفاءاتهم، لا يُذكر عظيم الا انتقصوم، ولا يظهر كريم إلا شتموه، ولا يعرز صالح إلا اتهموه، يتهمون الثقات، ويقعون في الصالحين، والأشد من ذلك والأنكى، اتهامُ النَّيَّات، والحِكْمُ على المقاصد، والتطاول على السرائر التي لا يعلمها إلا الله، وهذا يقلل من شأن العلم الذي في صدورهم، والذي يعلمونه الناس، فلا يقبل التاس ما يعلمونهم من العلم، وهذا ضرر على الدين، فالطعن في العلماء ليس طعنا في شخوصهم إنما طعن في العلم الذي يحملونه، وبالتالي طعن في الإسلام، والإسلام جاء من عند الله على رسوله صلى الله عليه وسلم.

لذا قيل: إياكم ورجوم مسمومة.

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «من آذى فقيهًا فقد آذى رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومن آذى رسول الله فقد آذى الله عز وجل».

وقال الحافظ ابن عساكر: «اعلم وفقنا الله وإياكم لمرضاته، وجعلنا ممن يخشاه ويتقيه حق تقاته، أن لحوم العلماء مسمومة، وعادة الله في الانتقام من منتقصيهم معلومة، ومن أطلق لسانه في العلماء بالثلب ابتلاه الله قبل موته بموت القلب، « فَلَحَذَرَ الَذِينَ عَلَيْهُوْنَ عَنْ أَمَرِهِ أَن تُعْيِيمُ وَعَنَيْةُ أَوْ تُعْمِيمُمُ عَذَاجُ أَلِحَرُ » (النور: 17)»، وقال الإمام الطحاوي: «وعلماء السلف من السابقين ومن بعدهم من التابعين أهل الخير والأثر، وأهل الفقه والنظر، لا يُذُكَرُونَ إلا بالجميل، ومن ذكَرَهم بسوء فهو على غير السبيل».

فعليكم إخواني بتبجيل العلماء أهل الفضل والإيمان، ومن عرف لذي الفضل فضلهم فقد ولج طريق الخير، قال صلى الله عليه وسلم، «ليس منا من لم يُجِلَّ كبيرنا، ويرحم صغيرنا، ويعرف لعالمنا حقه». (صحيح الجامع: ٥٤٤٣).

ربيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون التوحيك

واحد ذروا التطاول على علماء الأمة، فالتجريح بغير حق لا يجوزُ، ورفضُ الدليل محرمٌ لا يسوغ، والمنهجُ الحقُ الأخذُ بالدليل مع وافر الحرمة والتقدير لأئمة العلم والدين، ومن كانت له منهم نادرة ينبغي أن تُدُفَّن في بحر علمه، وتُنْسَى في جانب عظيم فضله.

قال الحافظ الذهبي رحمه الله: «لو أنا كلما أخطأ إمامٌ في اجتهاد في آحاد المسائل خطأ مغفورًا له، قمنا عليه، ويدّ عناه وهجرناه، لما سلم معنا لا ابن نصر ولا ابن منده، ولا من هو أكبر منهما، والله هو هادي الخلق إلى الحقّ، وهو أرحمُ الراحمين، ونعوذ بالله من الهوى والفظاظة». اه.

ومن ظفر بخطأ عالم فلا يفرح، ولا يتبع العثرات، ولكن ليصحُح الخطأ، وليبيُّنه إلى الصواب، بالحكمة والموعظة الحسنة، وليحذر التشهير والتشنيع، يحيط ذلك سياحٌ من الخلق الفاضل، في لسان عفيف، ونظر متورَّع، وقبل ذلك وبعده هو بحاجة إلى إخلاص القصد لله وحده، والتجرد للحق، ومجاهدة النفس، والثناء على كل محسن بإحسانه، والتماسُ العذر للمقصر عند تقصيره، وبخاصة أولئك الأعلام الذين يعلمون الناس الخير، وينصرون دين الله، فيجب رفع الملام على الأئمة الأعلام، وألا يظن بهم إلا خيرًا، وأولاً إذ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَيْتُ بأنسبم خيرا ، (النور:١٢)، فقد أحسنت نملة حين أحسنت الظن بنبى الله سليمان عليه السلام: وحَيَّ إِذَا أَنَّهُ عَلَى وَادِ ٱلنَّسَلِ قَالَتَ نَسَلَةً بِتَأْتِهُمَا ٱلنَّسَلُ آدَخُلُوا مُسْكِنَكُمُ لا يَعْطِمُنْكُمُ سُلْبُسْنُ وَجُوْدُهُ وَهُوَ لا يَشْعُرُونَ (النمل:١٨)، اعتذرت عنهم، إنهم إن حطموكم، فليس عن قصد منهم، ولا شعور- سبحان الله-هذه نملة أحسنت الظن، فلا تكن- أخى أقل منها في إحسان الظن.

ولا سيما بأهل العلم ورثة الأنبياء، ومن كانت له نادرة ينبغي أن تُدهن في بحر علمه، وتُنسى في جانب عظيم فضله، فالعصمة غيرُ مضمونة لأي عالم، ولكن المضمون لهم- إن شاء الله- الأجرُ على اجتهادهم- أصابوا أو أخطؤوا، ومن ظفر بخطأ عالم فلا يفرح، ولا يتبع العثرات، ولكن ليصحح الخطأ، وليبينه إلى الصواب، يحيط ذلك سياخ من الخُلق الفاضل، في لسان عفيف، ونظر متورع،

وقبل ذلك وبعده هو بحاجة إلى إخلاص القصد للله وحده، والتجرد للحق، وليحذر التشهير والتشنيع، ألا هليتق الله من أشغل نفسه بتجريح العلماء وطلبة العلم والتحذير منهم، والأولى أن ينشغل هو بعيوبه التي ربما بلغت عنان السماء، وكَسَتُهُ مَن مُضْرق رأسه إلى أخمص قدميه؛ هليعمل على التخلص منها قبل أن ينزل به هازم ملكًا فيا رَكَتُ ، (المؤمنون، ٩٩، ١٠٠)، فيجاب عليه: «كَلَّ إِنَّهَا كَمِنَ مُو قَابِهُما ومِن وَرَابِهم بَنْحُ إِلَى قَوْر يَبْمَوْنَ ، (المؤمنون، ٩٩، ١٠٠)، فيجاب عليه: «كَلَّ إِنَهَا كَمِنَ مُو

ويوم القيامة يوم الحسرة والندامة حين يرى حسناته، إن كان له حسنات؛ قد نقلت إلى صحيفة من وقع في تجريحهم، والغوص في أعراضهم، والنيل منهم وهو أحوج من غيره إلى تلك الحسنات، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، قَالَ هَلْ تَدْرُونَ مَنْ الْقُلْسُ؟ قَالُوا: الْقُلْسُ فينَا يَا رَسُولَ الله مَنْ لا درْهَمَ لَهُ وَلا مَتَاعَ قَالَ: وَصَلَاة وَزَكَاةَ، وَيَأْتَي قَدْ شَتَمَ عرْضَ هَذَا، وَقَدَفَ هَذَا، وَأَكَلَ مَالَ هَذَا، فَيُقْعَدُ فَيَقْتَصُ هَذَا مِنْ فَيْنَا يَا رَسُولَ الله مَنْ لا درْهُمَ لَهُ وَلا مَتَاعَ قَالَ، وَصَلَاة وَزَكَاةَ، وَيَأْتَي قَدْ شَتَمَ عرْضَ هَذَا، وَقَدَفَ هَذَا، وَأَكَلَ مَالَ هَذَا، فَيُقْعَدُ فَيَقْتَصُ هَذَا مِنْ هَذَا، وَأَكَلَ مَالَ هَذَا، فَيُقْعَدُ فَيَقْتَصُ هَذَا مَنْ هَذَا أَنْ يَقْضِيَ مَا عَلَيْهِ مَنْ الْخُطَايَا؛ أُخذَ مِنْ خَطَايَاهُمْ فَطُرِحَتْ عَلَيْهِ ثُمَّ طُرِحَ فِي النَّابَ

#### ووقتها ديَمَشُ الظَّلِلُمُ عَلَى يَدَيْدِ يَعَوُّلُ يَنَلَيَتَنَى أَغَدَدُتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلًا () يَتَوَتَلَقَ لَيْتَى لَهُ أَغَيْدُ فَلَاسًا خَلِلَا () لَقَدْ أَمْبَلَنِي عَنِ اللِحَرِ بَعَدَ إِذَ جَاءَتَى وَحَاتَ الشَّيْطَنُ لِلإِنسَنِ حَدُولًا (الفرقان: ٢٧- ٢٩).

فيا إخواني: هيا بنا نلتف حول علمائنا، ونسمع منهم ونتعلم عنهم العلم النافع؛ فإن حياة العلماء فرصة، قال صلى الله عليه وسلم، «إن الله لا يقبض العلم انتزاعًا ينتزعه من الناس، ولكن يقبض العلم بقبض العلماء حتى إذا لم يُبق عالًا، اتخذ الناس رؤوسًا جُهالاً، فسئلوا، فأفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا، متفق عليه.

اللهم احفظ علماء الأمة الأحياء، وارحم الأموات، واحشرنا وإياهم في الفردوس أعلى درجات الجنات مع نبينا سيد ولد عدنان.

لنوحيد 🧹 ربيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون 🄗



الحمد لله، وصلى الله على رسول الله، وبعد:

فاعلم-رحمني الله وإياك- أن الأمور بغير العقل تنقلتُ عن سجيَّتها وتبتعدُ عن فطرتها، وتزول عن موضوعها فتُحمَّل ما ليس من شأنها أن تحتمله، وتودّى ما لا يوجب حكمُها أن تؤديَه فيكون العقل حلا لما انعقد منها ومزيلا لشكلها وفاتحا لمعلقها، ورافعًا لمقفلها، ومسَسرًا لمصلها وفاكًا لأغلالها، ولا عجب، فنعمة العقل تأتى الخسيس فتشرَّفُه، والضئيل فتفخُّمُه، والخامل فتنوه به، والنازل فترفعه والعاطل فتحليه والمشكل من الأمر فتجلبه فسيحان من زيَّن ابن آدم به وله الحمد والفضل وصدق الله تعالى حين قال: «وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي عَادَمَ وَحَلْنَاهُ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَبَقْنَاتُهُم مَرَى ٱلْطَبَيْتِ وَفَضَلْنَاتُهُمْ عَلَى حَتْير مَعَن خَلَقْنَا تَفْضِيلًا» (الإسراء: ٧٠). أثر التقوى في العقل:

جاء الأمر بالتقوى في مواضع كثيرة من كتاب الله تعالى: «وَتَتَزَوَدُواْ فَإِنَّ خَيْرَ الزَّاهِ النَّفَرَىٰ وَانَتُوْنِ يَتَأَوْلِي الأَلْبَنِبِ » (البقرة: ١٩٧)، وقال تعالى: «وَلِياشُ النَّفَوَى ذَلِكَ حَيَرٌ ذَلِكَ مِنْ النَّ اللَّهِ لَمَلَهُمْ يَذَكَرُونَ » (الأعراف: ٢٦)، وقال تعالى: «يَتَأَيُّها الَّذِينَ ءَامَنُوا التَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تعالى: «يَتَأَيُّها الَذِينَ ءَامَنُوا التَقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تعالى: «يَتَأَيُّها الَذِينَ ءَامَنُوا التَقُوا اللَّهُ حَقَ تُقَالِهِ وَلَا المَنْ يَقُولُوا مَعَ المَنْ يَقِينَ » (التوية: ١٩٩).

ومن رأى فعل التَّقوى في عقل المرء لم يصحب إلا تقيًّا، ومن تأمَّل أثرَها فيمن حولَه

En د . عماد عیسی المفتش بوزارة الأوقاف

لم يرافق إلا من اتسم بالتقوى واتصف بصفات أهلها، بل من شمّ ريحَ التقوى وأحسّ باثرها ووجد رُوحها مَحَت نفسُه من كان على غير ذلك، وأدركتْهُ أنفة لا يستطيع لها ردًا، ولا يملك من نفسه لها دفعًا، ومن هنا يدرك قيمة الوصية التبوية السديدة بترك مصاحبة غير الثومن، عَنْ أَبِي سَعيد، عَن النَّبِيُ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ، قَالَ: وَلا تُضَاحِبُ إلَّا مُؤْمِنًا، وَلا يَأْكُلُ طَعَامَكَ إلَّا تَقَيِّ . (رَواه أَبُو داوَد ٢٨٣٤، وحسنه الألبانَي).

وَالعربُ تمدَحُ الرَجُل إذا كان عاقلًا مُمَيُّزًا واسعَ الإدرَاكَ حَصيفًا فتقول، فلأن ذو حَصَاة وأَصَاة، وَلا يختلفُ أحدٌ في أنَ التقوى إذا دخلتُ علَى العقل تُورثُه زيادة واتساعًا، وإذا كان الشيءُ يعبق برائحة ما يجاورُه، وينصبغُ بلون ما يُدائيه ويقاربُه، فاعلم أنَّ العملُ الصالحَ والتقوى لهما أثرٌ كبيرٌ في اكتمال عقل العبد وتوفيقه إلى اختيار الصواب وإحكام الجواب وما أجمل مقالة نبي الله شعيب عليه السلام حين قال لقومه: «رَمَا وَبُعِنَى إِلاً إِلَهُ عَلَيهِ وَكَلَتُ وَإِلَيهِ أَبْسُ » (هود: ٨٨).

ومن هنا أحسن بعض العلماء الجواب حين سئل: مَنْ أعقَلُ الناس؟ فقال: الزهاد، وهذا جوابٌ محكمٌ وقولٌ سديدٌ؛ لأنَ الزاهدَ أتقى الناس لله وأنقاهم للناس وذلك لعلمه بقلة الدُنيا، وحَقَارَة شأنها، وضآلة متَاعها،

ربيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون 🔪 الته حسيل

وسُرعَة انقضائها، لذا لا يطول فيها أملَه ولا يتعلق بها قلبُه، وهذا أصلُ مهمَ في جوْدَةِ العقل وكماله.

ومن هنا صحّ القول بأن العقل يزيد بالطاعة حتى تنشأ للعبد به بصيرةٌ يرى بها الحق حقًا حقًا ويُعان على اتُباعه، وينقص-أي العقل- بالمعصية فيرَى الحقَّ باطلًا ويُحرم اتباعَه ويرى الباطل حقًا ويَقُوى على فعله، ويُنوَر بالحسنة حتى يكونَ نورًا على نور ويُطفأ نورُه بالسيئة حتى يكون ظلمات بعضها فوق بعض، فإذا وجدتَ عاملًا بالخيرَ والحسَنَات فالزمُهُ فهو من أولي الألباب، فعندهُ من البصيرة ما يُلهمُه الصَواب، ويدلُه على الرُشَد، وإذا وجدتَ عاملًا بالشرواب، والسيئات فدعهُ ولا تطعُهُ لئلا برديك.

وكما أنَ نورَ الطَّاعة يُبارِك العقُّل ويجعلُ المرءَ يَرَى الحقَّ حقًّا فيَتْبَعَه والباطلَ باطلًا فيردعُه ويغلبُ شيطانَه ويصرعُه، وكما أن تقديمُ الـرأي على الوحْي يعطُّله، فكذلك تقديمُ الهوى على العقل يُفسده ويُتلفُه.

فبركةُ الطَاعة على عقْل المؤمن أمرَّ لم يزلُ العلماء يقضون بصحَّته ويرَوْن الأَخْذ بسُنَّته لأنَه بالعمل الصالح يستقيم لأهل الدَين دينُهم، ومن سلمَ له دينُه واستقام عليه فقد أصبح من أَحَبَ الخلْق إلى الله تعالى.

أمًا فَقَدُ التَّقُوى وقلةُ العمل الصالح فهي متلفةُ العقل ومنقصَةٌ له بل تلحقُّهُ نقائصُ الغيِّ والصلال وتُدركه الضَّعَةُ والخَبَال لأنه لا يجد من العقُل ما يَحُبِسه على جدً الأمر ولا ما يقفُ به عند الزَّجُر بل ربَما تمادى به نقصُ عقله حتى يكونَ كالبهائم العجْمَاء لا ينفعُها تُصْح ولا يضرها قُبْح بل لا يردعهم إلا ما يُوجع من حدً الحديد وسَطُو البأس الشديد فلو لم توضع على أعناقهم السَّيوف ولو لم تُطلق هيهم الحُتُوف لما ارتَدَعُوا.

#### من أوصاف الصاحب العاقل:

إنَّ العاقل يكونُ في أمره كلّه قصدًا وسطًا عوانًا في كل شيء بين طَرفي قصد الأمور فتراه في مدَّحه عدلًا وفي ذمَّه عَدْلًا، فلا يحمله الميل على الإفراط، ولا يدفعه الهوى إلى التَفريط، فهو منصفٌ لا يَحيف، وعادلٌ يميل ولا يَجْنف، لا سيَّما في زمّان الإنصافُ فيه قليلٌ، والَاق رارُ بالحقَّ والاعترافُ به ثقيلٌ.

إنَّ الصاحبَ العاقلَ لطيفَ الرُوح، صادقُ اللهُجة، كريمُ المواساة حاضرُ البديهة، كما أنَه حسنُ العشرة، موطًّا الأكناف، عفُ الخصومة إذ لَه مُسكة من أدبٍ، وحظٌ من جَودة طَبْع.

أما الصاحبُ الَّذي بضدُ ذلك فلا يصلحُ فسادُه مع الأيَام لفساد طويَّته، وردَاءَة داخلَته وخلَّته، وغلبَة طبُعه السَّيْء، فمثْلُ هذا الصُنف لا تصحُّ معاملتُه إلَّا بجَفُوة وصُرم وإعراض ومُدابَرة لأنه لا يتغيَّر مع طُول الأيَام، وهَل يكونُ الغَثُّ يَوْمَا سَمِيتَا؟!

ثمً إنَّ الصاحبَ إذا لم يكنُ عاقلًا تجدُه محرومًا فلو بلغ الرزقُ فاهُ لولًاه قَضَاه، وإنَّ من بلاء الزمان غلبة الجهل والسفه على الطباع وذهابَ من يعملُ بما يقْتضيه العقلُ الرجيح والفهم الصحيحُ، ويُذْعَن له ويطَّرح الهوى ويصبُو إلى الجميل ويأنفُ القبيح، إن ذهابَ العقل أو بطلانَه وخروجَ النَّاس عن سُلطانه ويأُسَ الفطن الأريب أن يصادفَ عندهم سمعًا يعي أو فَهُمًا يستوعب أو عقلًا يُراعي حقيقةَ الاحتياج إلى ما يرفَعُ المعرَّة ويجتلبُ المسرَّة وينفي الضَرَّة.

ومِنْ أَجَلَ فَوَائد العقل أَنَّ الوحيَ المبارك يمهّد له القواعد ويُحْكم له الغُرى والمقاعد ثم يتركه في فَتْح المُفَاتح وقرْح القرائح وتفجير ينابيع الفوائد واستدعاء العوائد وحينئذ تجد الخير الذي لا ينتهي، وتشعر بالبركة التي لا تَنْقضي، وهذا من بركة

Upload by: altawhedmag.com

ربيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

متابعة منهاج النبُوّة والأخْذ بمعالم سبيل المؤمنين فإنَ أهل الأهواء جعلوا بين الوحي والعقل مشاقَّة، واتبعوا غير سبيل المؤمنين، واتّخذوا العقل مطيَّة للمُحادَة، قلم يتَّبعوا الوحيَ المنزَّل، ولم يستفيدوا من العقْلِ المُدْثَل، فخسروا الفضيلتين ونزلوا عن المنزلتين والله المستعان.

واعلم أنَّ مصاحبةَ العاقل أسرعُ للإلف وأدومُ للمحبّة وأهرُّ لعطُف المودّة.

إنَّ الصاحبَ العاقلَ ينتدبُ نفسَه دونك مُناضللا وينتصبُ عن عرضك مُجادلًا ويبتدُرُ لمحاسنك ناقلًا، إنه شافعٌ تُدرَك به حاجتُك ومُعَزَّ يردُ الأحزان وواعظٌ ينهاك عن القبيح وناصح يدعوك إلى الحَسَن.

إنَ من أهمٌ صفات الأخ العاقل والصاحب الفاضل أن يعترفَ بَإحسانك ويقدرك حقَّ قدرك، ولا يُتكر جميلك، ويعترف بمعروفك لا رياءَ ولا نفاقًا، وإنما برًّا ووفاءً وعرفًانًا وامتنانًا، ومثل هذا تجودُ بنفسك من أجله، وتبدلُ له روحَك على كفَّكَ وأنتَ راض قريرُ العيْن؛ لأنّه كالشَّفاء من موضع السَّقَم والدواء لمكان الداء، فإذا رُزقْت صحَبة مثل هذا – والصحبة رزقٌ – فعُدَه كنزًا من الكُنُوز التي لا يجوز التفريطُ فيها، وحصنٌ حصينٌ تلجأ إليه وقتَ احتدام الشَّدائد كما قيل؛

ما خَكَ جِلدَتُ عَثْلُ ظُفْرِكَ

فتول أنت جميع أمرك وإذا بُلِيتَ من الزُّمان بحاجة فاقصد لُعترف بقدرك

حينما دعا النبي صلى الله عليه وسلم أبا بكر فأسلم على يديه كانت بينهما صحبة وفية، وأخوة وثيقة قوية، ومع ذلك كان صلى الله عليه وسلم يعترف لأبي بكر بفضل الصحبة لما قام به الصديق من خدمة رسول الله عليه وسلم وبذل الغالي والرخيص من أجل دعوة الإسلام فعَنْ أبي الدَّرْدَاء رَضِيَ الله عَنْهُ، قَالَ، كُنْتُ جَالسا عِنْدَ النَّبِي

صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، إِذْ أَقْبَلَ أَبُو بَكُر آخَذًا بِطَرَفٍ ثَوْبِهِ جَتِّي أَبْدَى عَنْ زُكْبَتِهِ، فَقَالَ الْتُبِيُّ صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ: «أَمَّا صَاحِبُكُمُ فَقَدٌ غَامَرَ، فَسَلَّمَ وَقَالَ، إِنِّي كَانَ بَيْنِي وَبَيْنَ ابْنِ الْخُطَّابِ شَيْءُ، فَأَسْرَغْتُ إِلَيْهِ ثُمَّ ذَدِمْتُ، فَسَالْتُهُ أَنْ يَغْمَرُ لِي فَأَبِّي عَلَيَّ، فَاقْبَلْتُ إِلَيْكَ، فَقَالَ: «يَغْضُرُ اللَّهُ لَكَ يَا أَبًا بَكُرٍ، ثَلاَثًا، ثُمَّ إِنَّ عُمَرَ تَدمَ، فَأَتَى مَنْزَلُ أَبِي بَكُرٍ، فَسَأَلُ؛ أَثْمَ أَبُو بَكُر؟ فَقَالُوا؛ لاَ، فَأَتَّى إِلَى النَّبِي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ فَسَلَمَ، فَجَعَل وَجُهُ النَّبِي صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ يَتَمَعَّرُ، حَتَّى أَشْفَقَ أَيِّو بَكْرٍ، فَجَتًا عَلَى رُكْبَتَيْهِ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، وَاللَّهِ أَنَا كُنْتُ أَظْلَمَ، مَرَّبِّيْن، فَقَالَ النَّبِي صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ، «إِنَّ اللَّه بَعَثَنِي إِلَيْكُمْ فَقُلْتُمْ كَذَبْتَ، وَقَالَ أَبُو بَكُر صَدَقَ، وَوَاسَانِي بِنَفْسِهِ وَمَالِهِ، فَهَلْ أَنْتُمْ تَارِكُوا لِي صَاحِبِي، مَرَّتَيْن، فمَا أوذي بَعْدَهَا. (رواه البخاري في المناقب: .( 771

وأعيذُك بالله من صاحب يأخذ مالك، وينتفعُ برفُدِك وعطائك ثم يمكرُ ويغدرُ ويُنكرُ ويفُجُر فإن هذا حقودٌ ذو قسوة حسودٌ بل هذا جهد البلاء ودرك القضاءُ وسوء القضاء وشماتة الأعداء.

لَحَى اللَّهُ مَن لا ينفع الوُدُّ عنده وإنَّ حبلَهُ مُدَّ غيرُ متين ومن هو ذو لَوْذَين ليس يدانم على العهد خَوَانَّ لكل أمين ومَنْ هو عند العين أمّا لقاؤُهُ

#### وأما غيبه فظنون

وبالجملة فيا أخي إن كنت صادق الأخوة فاصدق في مودَّتك وأظهرُ الخيرَ والبرَّ واسْع في قضاء حوائج إخوانك قدرَ المُسْتَطَاع فإذا فعلتَ كنتَ حارَسًا لهذا العقد من النقُض والنَقد وحارسًا له من أطماع الشَياطين إنسًا وجنًا أن تلجَه أو تَنْقُضَه.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

ردييع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد ١٨

## الحوارية الإسلام . . أداب وفنون

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستهديه، ونستلهمه سبحانه الرشد والصواب، ونعوذ به من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم.

كم أنعم الله علينا من نعم، وكم أفاض علينا من جود وكرم، ومن هذه النعم أن خلقنا، واستخلفنا في الأرض، وانتدبنا لتعميرها قال تعالى: «إِنَ جَاعِلُ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيدَةٌ » (البقرة، ٣٠). أي يخلف بعضهم بعضًا. وقال سبحانه، «هُو أَنشَأَكُم مِنَ ٱلأَرْضِ رَآسَتَعَرَّرُ فِياً » (هود؛ ٢١)، وإن من مستلزمات الاستخلاف في الأرض، التحادث، والمخاطبة، والحوار؛ لذا همن المفيد أن أبدأ بالحوار، باعتباره هنًا من الفنون، له أسسه ومبادئه، وله مهاراته وخصائصه.

فهيا بنا نتعلم هذه الأداة بشيء من المنهج العلمي، ثم لنستعرض معًا هدي النبي صلى الله عليه وسلم في الحوار، فإنه لا غنّى لنا عنه في أعمالنا، وبيوتنا، واجتماعاتنا، وحياتنا كلها. والآن.. نقف مع الحوار وقضة تأمل وتأنٍ، بادئين بفن الحوار وأدبه.

يُبنى الحوار البُنَّاء على عدة قواعد أساسية، لعل من أبرزها ما يتعلق ب:

- ١- مادة الحوار.
  - -)(300) 10 -----
  - ٢- صفات المحاور.
- ٢- المنصت (الطرف الآخر).

د. ياسر لمعي عبد المنعم

أستاذ الدعوة والثقافة الإسلامية الساعد جامعة التضامن الفرنسية العربية

#### أولا: مادة الحوار وهي:

تعني لبّ الموضوع المطلوب مناقشته؛ حيث لابد أن تكون مادة الحوار معلومة الهدف، واضحة الملامح.

تحليل عام للموضوع المطلوب طرحه، وذلك به أ- إعداد مقدمة منطقية (ما الذي نريد طرحه وتبصير الآخر به من خلال الحوار؟).

ب- ما هي النتيجة التي ينبغي أن نصل إليها معًا من خلال الحوار؟

٣- أن يكون الحوار ونتائجه مشروعًا، فيما لا يغضب الله، فلا يكون مثلًا: في الغيبة، والنميمة، والحثُ على الفساد.

٤- أن يكون الحوار بلغة مفهومة بين الطرفين.

٥- أن يُجرَى الحوارية الموضع والوقت المناسبين.
٢- أن يأخذ الحوار المدة التي يستحقها فلا يزيد وقته، ولا ينقص.

#### ثانيا: صفات المحاور:

ينبغي للمحاور أن يتحلّى بمجموعة من الصفات المعينة على نجاح حواره، وللمحاور أقول: أخلص نيتك لله، بأن يكون الحوار لله، ابتغاء مرضاته؛ وطلبًا لثوابه، وتجردًا للوصول إلى الحق.

لا تستطرد؛ لا تشعب موضوع المناقشة، فإنه

التوحيد ربيع الأخر ١٤٤٠ ه - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

مضيعة للوقت، ومباعدة بين القلوب.

كن حتونًا؛ لأن كسب القلوب أهم من كسب المُناظرات والمواقف.

جامل ولكن بصدق: جامل الناس تُحزَ رِقَ الجميع، رب قيد من جميل وصنيع! ريط آخر الحديث بأوله.

#### ثالثا: صفات الستمع:

هذه بعض الصفات التي ينبغي أن يتحلى بها المتحاورون في حواراتهم، وللمحاور أقول:

1- جهُز نفسك لعملية الإنصات، ولا تشغل نفسك بما يبدد انتباهك لكلام الطرف الآخر. ٣- لا تقاطع المحاور وأعطه فرصة كافية للتعبير. ٣- حاول أن تفهم كل ما يقوله محدثك، واستفسر عن كل ما تفهمه، ولكن في الأوقات المناسبة.

ا- لا تجعل مشاعرك تؤثر في آرائك.

٥- اصغ بهدف الفهم والاستيعاب، وليس بهدف المناقضة والرد.

- لا تُصدر أحكامًا مبكرة بينك وبين نفسك.

٧- كن منشرح الصدر عند الاستماع إلى الآخرين.

يبدو أن الناس يختلفون في طرائق معالجتهم لحل المشكلات والخلاهات، ومن ثم؛ نجد الأستاذ الدكتور/ سلمان بن فهد في كتابه، (أدب الحوار) قد قسم الناس إلى صنفين وَهْق رؤيتهم لحل الخلاهات.

فمن الناس من يرى أن:

الحرب

فالحرب قد تكون-أحيانًا- وسيلة لحل الخلاف، وإنهاء الخصومات، وإثبات الحجة، إلا إنها لا تصلح أن تكون الحل الأول أو الأوحد في ذلك. الحوار:

وهو كما ذكر المؤلف يُعَدُّ أقوى من السلاح في تأثيره؛ حيث إنه يخاطب العقل والقلب، لا الجسد والعضلات.

وللحوار قواعد وأصول يجب أن نتدارسها معًا؛ إذ من الضروري أن يتلقَّى المسلم-خاصة الداعية إلى الله- أسس الحوار وأصوله، في عالم يموج

اليوم بالنظريات الكافرة والاتجاهات المتحرفة، فلا غرو أن أصبح الحوار فنًّا يدرس-أحيانًا-باسم: فن الجدل، وأحيانًا يسمونه: فن المناظرة. إضافة إلى فنَ آخر له علاقة كبيرة بالموضوع، وهو ما يسمَّى بفن العلاقات العامة، الذي تقام فيه دورات لكثير من الموظفين، والمتخصّصين في العلاقات العامة، والدعاة، وغيرهم.

#### واليك بعض القواعد المهمة لنجاح العوار وتغميله . القاعدة الأولى: تحديد موضوع الحوار :

ينبغي أن يدور الحوار حول مسألة محددة، فإن كثيرًا من الحوارات تكون جدلًا عقيمًا، ليس له نقطة محددة ينتهي إليها، فينبغي أن يكون الحوار أو الجدل «بِالَّتي هيَ أَحْسَنُ» حول نقطة معينة، بحيث يتم التركيز عليها، ولا يتعداها الحوار حتى يُنْتَهى منها.

#### القاعدة الثانية، مناقشة الأصل قبل الفرع،

ينبغي ألا يتم التناقش في الفرع قبل الاتفاق على الأصل؛ إذ إن مناقشة الفرع مع كون الأصل غير متفق عليه، تعتبر نوعًا من الجدل العقيم إلا في حالات معينة.

مثلاً، فلو جاءت كافر لا يؤمن بيوم الحساب، وأخذ يناقشك في قضية حجاب المرأة المسلمة-مثلا- أوفي قضية تعدد الزوجات هل هذا يعقل؟ القاعدة الثالثة، الاتفاق على أصل يُرجع إليه، فيجب الاتفاق على أصل يرجع إليه المتحاورون إذا وُجد الخلاف، واحتدم النقاش، وذلك كالاتفاق على الرجوع عند الاختلاف إلى القرآن الكريم، وإلى صحيح السنة، وإلى القواعد الثابتة المستقرة، أو إلى ما كان عليه السلف الصالح رضي الله عنهم المهم أن نتفق على أمور تكون مرجعًا عند الخلاف كل موضوع بحسب فنه.

#### سفات المعاور الناجح،

#### أولاً؛ جودة الإلقاء، وحُسن العرض، وسلاسة. العبارة،

وقد كان ذلك من صفات الرسول صلى الله عليه وسلم كما جاء في الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان النبي صلى الله عليه وسلم يحدُث حديثًا لو شاء العادُ أن يحصيه لأحصاه،

ربيع الأخر ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون

لم يكن يسرد الحديث كسردكم». فعلى المحاور أن يكون هادئًا سلسًا، جيد الإلقاء، منضبط المخارج والنفس، ذا بصر، مبتسم الوجه. ثانيًا، حُسن التصور:

والمقصود من حُسن التصور، ألا تكون الأفكار عند المتحدث مشوشة، أو متداخلة، أو متضاربة، فبعض الناس-لضعف تصوره- ربما يطرح فكرة أثناء النقاش، وبعدما ينتصف في شرحها يتبيَّن له أنها غير صالحة، ولا تخدم الغرض، فينتبه في منتصف الطريق بعدما يكون قد تورَّط في ذلك.

#### دالثًا، ترتيب الأفكار،

فالقدرة على ترتيب الأفكار، وتسلسلها، وارتباط بعضها ببعض، وعدم تداخلها، أو اضطرابها، مما يثبت حجة المحاور ويقويها. رابعًا: العلم،

ينبغي أن يكون المحاور ذا علم وقوة وقدرة، فإن بعض المحاورين قد يخذل الحق بضعف علمه، فرغم أن الحق معه، إلا أنه لم يدعمه بالعلم القوي، فيضع نفسه في غير موضعه.

لذلك فليس كل إنسان مهيًّا للحوار، حتى وإن كان صاحب حقَّ، فإنه ربما حاور بهدف نصر الحق فيخذل الحق؛ لضعف علمه وبصيرته، وربما حاور بجهل فيقتنع بالباطل الذي مع خصمه.

#### خامسًا: القهم مع العلم:

لا بدَ من الفهم وقوة العقل؛ ليدرك المتحدث حجج الخصم، ويتمكن من فهمها، ويعرف نقاط الضعف والقوة فيها، فيقبل ما فيها من حق، ويرد ما فيها من باطل.

#### سادسًا، الإخلاص:

فينبغي التجرد في طلب الحق وتوصيله إلى الآخرين، بحيث لا يكون هم المرء الانتصار لرأيه، وإنما همه طلب الحق وإيصاله للآخرين. سابعًا: التواضع:

فالتواضع أثناء المناقشة، أو بعد الانتصار على الخصم، من أهم ما ينبغي أن يتحلى به المحاور، وتذكر قوله تعالى: «وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ للْمُوْمنينَ».

#### وللعوار أفات وعقبات نذكر منها: أولًا: رهم الصوت:

فكأن الإنسان في غابة تتهارش فيها السباع، ومن لم يكن ذئبًا أكلته الذئاب، فيرى أن انتصاره في الحوار لن يكون إلا عن طريق مبالغته في رفع

الصوت على خصمه، والله تعالى يقول: إذَ أَنْكُرَ ٱلْأُضُوَّنِ لَمَوْتُ لَقَبِي (لقمان: ١٩).

#### ثانيًا: أخذ زمام الحديث بالقوة:

وذلك لئلا تدع للخصم فرصة يتحدث فيها، فيهدم بناءك الهش، أو يحطم حججك الزجاجية، أو يثير البلبلة في نفوس الناس-وكأننا في ذلك قد أخذنا بمبدأ الكلمة التي قالها (دايل كارنيجى) في كتابه: (كيف تؤثر فالناس وتكسب الأصدقاء)؛ إذ قال: إذا كنت تريد أن ينفض الناس من حولك، ويسخروا متك عندما توليهم ظهرك وتتركهم، فالبك هذه الوصفة، لا تعط أحدًا فرصة للحديث، تكلم بدون انقطاع، وإذا خطرت لك فكرة بينما غيرك يتحدث، فلا تنتظر حتى يتم حديثه، فهو ليس ذكيًا مثلك ( فلماذا تضيع وقتك في الاستماع إلى حديثه السخيف؟ اقتحم عليه الحديث، واعترض في منتصف كلامه، واطرح ما لديك. (بالطبع هذه وصفة سهلة لمن أراد أن بمتطى فرس البغض والكراهية من الناس).

#### ثالثا: تهويل مقالة الطرف الآخر:

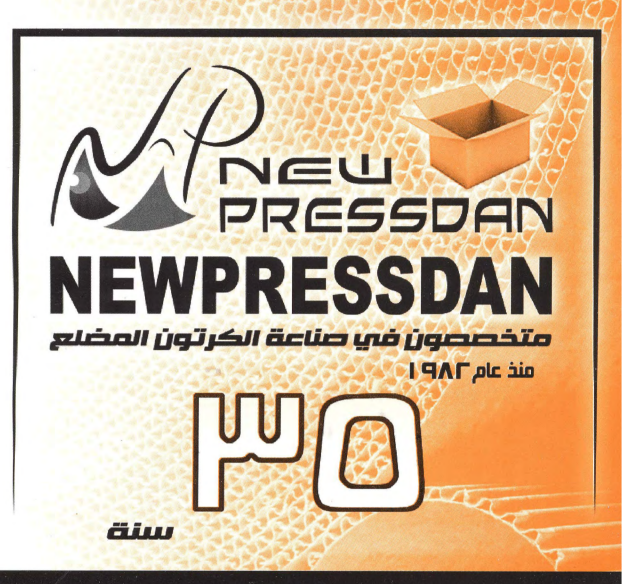
إن البعض يهوُلون أقوال الآخرين، ويحمُلون كلامهم من الضخامة ما لا يخطر إلا في نفوس مرضى القلوب، لماذا؟ لئلا يتجرأ أحد على القول بمثل ما قالوا، أو نصرة ما ذهبوا إليه.

وابعًا: الاعتداء في وصف الطرف الآخر:

فتصفه بما لا يليق من الأوصاف؛ تأديبًا له وردعًا لأمثاله، فتقول: هذا جاهل، سخيف، حقير، متسرِّع، وأضعف الإيمان أن تصفه بأنه ليس أهلًا لهذا الأمر، ولا يكفي هذا فحسب؛ بل لابد من كشف نية هذا الإنسان، فتتهمه بفساد نيته، وسوء طويته، وخبث مقصده؛ بل قد تتهمه بأنه عدو مغرض!

هذا وصل اللهم وسلم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أحمعين.

التوحيد ربيع الأخر ١٤٤٠ ه - العدد ٥٦٨ - السنة الثامنة والأربعون



# شركة نيوبرسدان للطباعة

العاشر من رمضان - المنطقة الصناعية ب ١ - قطعة رقم ب ٢ - VII تيلفون ٢٠/٢١/٢٢ - ٢٠/٣٩٩٩٩ + - فاكس : ٢٠٥٥٤٩٩٠٢٤

> info@newpressdan.com www.newpressdan.com

🕤 pressdanegypt 🤖 💮 newpressdan

