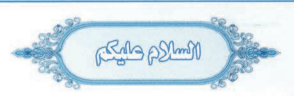


# ﴿ فَأَعْلَمْ أَنَّهُ، لَآ إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾

#### الإدارة

#### أ.د. عبد الله شاكر الجنيدي



#### یے عام هجری جدید 11 هدى الله تحار الكلام

يعيش كثير من الناس على الكلام، ويرد عليهم غيرهم أيضًا بكلام، ويقبضون على ذلك الأموال الطائلة، وقد يكون كلامهم طعنًا في برءاء، وفتاوى للسمعة والرياء. فلم ينفعوا الناس بعلم ولا بتربية، ولا بنصيحة ولا ىتنىدة.

وقد ذكر الجاحظ قصة في عيِّنَة من هؤلاء أن رجلًا من خراسان کان پأکل في بعض المواضع إذ مر به عابر سبيل، فسلم عليه عابر السبيل، فرد الرجل السلام ثم قال: هَلَم (تعال) عافاك الله. فتوجه الرجل نحوه، فلما رآه صاحب الطعام مقبلاً قال له: مكانك ... فإن العجلة من الشيطان. فوقف الرجل، فقال له الخراساني: ماذا تريد؟ قال عابر السبيل: أريد أن أتغذى. قال له: ولم ذاك؟ وكيف طمعتَ في هذا؟ ومن أباح لك مالي؟ قَالَ الرجل؛ أوَليس قد دعوتني وقلت: هَلُم؟ قال: ويحك، لو عرفتُ أنك هكذا أحمق ما رددت عليك السلام؛ الأمر ببساطة هو أن أقول أنا؛ هلم، فتجيب أنت: هنيئاً، فيكون كلام بكلام. فأما كلامٌ بفعال، وقولُ بأكل، فهذا ليس من الإنصاف.

#### التحرير



جماعة القاراكنة الجمدية

صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة المحمدية

#### المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

#### اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محميد هيكيل د. مرزوق محمد مرزوق محمد عبد العزيز السيد

#### إدارة التعرير

٨ شارع قولة عابدين - القاهرة ت:۲۲۹۳۰۱۲ فاکس :۲۲۹۳۰۱۷

WWW.ANSARALSONNA.COM هاتف :٢٧٥١١٩٣١-٢٥٤٥١٩٣٢

#### البريد الالكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

#### رئيس التحرير

GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات

TY97701VI

ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

مفاجأة كسرى

المسك والمتحقيق المكافية والمتحقق المالية المحتفي المسكن والمتحق المتحقق المتحق المتحقق المتحقق المتحقق المتحقق المتحق المتحق المتحقق المتحقق المتحق المتحقق المتحقق المتحق المتحق المتحقق المتحقق المتحقق المتحق المتحقق المتحقق المتحقق المتحقق المتحقق المتحقق المتحقق المتحق المتحقق المتحقق المتحقق المتحقق المتحق ال CA COMME COMEDOME CANONE PRINTERIANS

Carried Entertaint Controcuent

#### رئيس التحرير:

#### جمال سعد حاتم

#### مدير التحرير الفني: حسين عطا القراط



#### ■ سكرتير التحرير:

مصطفى خليل أبوالمعاطي الإخراج الصحفي:

احمد رجب محمد محمد محمود فتحي

#### الاشتراك السنوي

١- في الداخل ١٠٠ جنبها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس محلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

٢- ي الخارج ٣٠ دولارا أو ١٠٠ ريال

ترسل القيمة بسويفت أوبحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامي فرء القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة حساب رقم /- ١٩١٥٩

#### ثمن النسخة

مصر ۳۰۰ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، الغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطرة ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

## ي هذا العدد

افتتاحية العدد : في وداع واستقبال عام .. عبر واستلهام: رئيس التحرير باب الفقه: د. حمدي طه

باب التفسير، د. عيد العظيم بدوي باب الاقتصاد الإسلامي: د. حسين حسين شحاتة ضوابط التعامل مع المخالف: د. أحمد منصور سبالك باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق

درر البحار؛ على حشيش فقه المرأة المسلمة؛ د. عزة محمد

منبر الحرمين: العام الحديد وشهر الله المحرم: د. عبد الله بن عبد الرحمن

إعلام المسلمين والمسلمات بما جاء في العقارب والحيات، المستشار أحمد السيد

أهمية الدعاء في حياة السلم؛ معاوية محمد هيكل واحة التوحيد؛ علاء خضر

دراسات شرعية: د. متولي البراجيلي من الأحداث الهامة في تاريخ الأمة:

عبد الرزاق السيد عيد

الثبات حتى المات: عبده أحمد الأقرع الأخوة صفة نادرة ولزماننا مفادرة، د. عماد عيسى فقر الشاعر: د. محمد إبراهيم الحمد

الأسرة المسلمة: جمال عبد الرحمن

تحذير الداعية من القصص الواهية: على حشيش قرائن اللغة والنقل والعقل،

د. محمد عبد العليم الدسوقي

أم إسماعيل ونبع زمزم: د. سعيد صوابي نظرات في كتاب الرسالة: محمد عبد العزيز تراجم أنمة القراءات؛ د. أسامة صابر استراتيجيات إدارة الخلافات الزوجية: د. ياسر لعي

قواعد وأداب في التعامل بين الشيوخ والشباب؛ د. عبد الرحمن بن صالح

ভাষ্ণা ভাষ্ণার বাজিয়া বিজ্ঞানুর প্রত্রিক্ত al sham to or agized shop any miletizmen primary.

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

13

££

75

فتتاحية العدد



الم واستثنيال عام، حير واستنهام

> التحرير (ئيس التحرير جمال سعد حاتم

البقية في العمر نعمة، أنعم الله بها علينا

والقمر نورا وقدره منازل لتعلموا عدد

أقول- وبالله تعالى التوفيق-:

في وداع عام هجري مضى، واستقبال عام جديد، نستلهم منه العبر والعظات، ريح فيه من ريح، وخسر فيه من خسر، ودّعنا فيه من كان قريبًا منا يعيش بيننا ويشاركنا حياتنا، بحلوها ومُرها، مما يجعلنا في

يقظة وتأمل ونحن نودُع عامًا رحل من بين أظهرنا سريعاً، نودعه بما أودعنا فيه من

أعمال، وحل بنا عام جديد، يستوجب على الأمة وهي تودع عامها: التوبة والاستغفار والندم على ما فرطنا فيه، والعمل الصالح والاستعداد لما بعد الموت، فالأيام والليالي خزائن، وإن طلوع الشمس كل يوم من مشرقها، وغروبها من مغربها، لدليلُ على سرعة الرحيل وعدم البقاء، وهكذا عمر

الإنسان، بل والحياة كلها مآلها إلى زوال، فسيحان الملك القدير، سبحانه لا يزول

المحرم ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٥ - السنة الثامنة والأربعون

التوحيد

**Upload by: altawhedmag.com** 

ونحن نودُع عامًا، ونستقبل عامًا من حياتنا، ف نَبَارَكَ ٱلَّذِي جَعَلَ في ٱلسَّمَاءِ بُرُوحًا وَجَعَلُ فَهَا سِرُجًا وَقَـكُمُوا مُنْسِرًا ﴿ وَهُو ٱلَّذِي جَعَلَ ٱلَّتِلَ وَٱلنَّهَارَ خِلْفَةً لِّمَنَّ أَوْادَ أَن مَذَّكَّرُ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا ، (الفرقان:١٦، ٢٢).

ونحن نودع عامًا بكلُ مآسيه، ونستقبل عامًا نسأل الله سيحانه أن يكون عام خير وبركة وألفة ويقظة، نستقبل عامًا جديدًا من حياتنا نستلهم منه أن في العمر بقية للعمل، وفي الحياة فسحة للمراجعة والمحاسسة، فهذه نعمة أنعم الله بها علينا لنتأمل ونتعظ، ففي الحديث عَنْ طَلْحَةَ بِن عُبِيْدِ اللهِ، أَنْ رَجُلِيْنِ مِنْ بَلِيُّ قَدَمَا عَلَى رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَكَانَ إِسْلَامُهُمَا جَمِيعًا فَكَانَ أَحَدُهُمَا أشد اجتهادًا من الآخر فغزا المجتهد منهمًا فَاسْتَشْهِدُ، ثُمَّ مَكُثُ الْآخُرُ بَعْدُهُ سَنَةً، ثُمَّ تُوْفِي، قَالَ طَلْحَةَ: فَرَأَيْتُ فِي الْنَامِ بَيْنَا أَنَا عَنْدُ بَابِ الْجِنْةِ إِذَا أَنَا بِهِمَا فَخَرَجَ خَارِجٌ من الجنَّة فأذنَ للذي تُولِيُّ الآخرَ منْهُمَا، ثُمَّ خُرُجَ فَأَذَنَ للَّذِي اسْتَشْهِدُ، ثُمَّ رَجِعَ إِلَىَّ. فَقَالَ: ارْجِعْ فَإِنَّكَ لَمْ يَأْنِ لَكَ بَعْدُ؛ فَأَصْبَحَ طَلْحَةً يُحَدِّثُ بِهِ النَّاسُ، فِهُجِبُوا لَذُ لِكَ فَبَلَغَ ذَلِكَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَحَدُثُوهُ الْحَدِيثُ، فَقَالَ: مِنْ أَي ذَلكَ تَعْجَبُونَ؟ فَقَالُوا: يَا رَسُولُ اللَّهِ هَذَا كَانَ أَشُدُ الرَّجُلِينِ اجْتَهَادًا، ثُمَّ اسْتُشْهَدَ وَدَخَلَ هَذَا الْآخِرُ الْحَنَّةَ قَنْلُهُ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ: أَلَيْسَ قَدْ مَكَثُ هَذَا بَعْدَهُ سَنَهُ؟ قَالُوا: بَلِّي. قَالَ: وَأَدْرَكَ رُمَضَانَ فَصَامَ وَصَلَّى كُذَا وَكُذَا مِنْ سِجْدَة فِي السُّنَةِ، قَالُوا: بَلَى قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «فَمَا بَيْنَهُمَا أَبْعَدُ ممَّا بَيْنَ السَّمَاء وَالأرض، (رواه ابن ماجه: ٣٩٢٥). فعلينا أن نغتنم فرصة البقاء على هذه

الدنيا وطول العمر مع الأعمال الصالحة، لنفوز ببشارة رسول الله صلى الله عليه وسلم: رَخْيْرُكُم مِنْ طَالَ عُمْرُهُ وَحُسْنَ عَمَلُهُ ، (رواه الترمذي: ۲۳۳۰)، و رخيارُكم أطولكم أعمارًا وأحسنكم أعمالا، (رواه أحمد: ٧٢١١، وإسناده حسن).

ينبغي عينا أن نستقبل عامًا جديدا نجدد فيه حياتنا، ونُغير ما بأنفسنا من علل وخلل ونقص إلى ما هو أفضل، لنبدأ عامدًا بتوبة نصوح لربُ البرية سيحانه، وهو يدعونا إليه بقوله: «توبُوا إلى الله تَوْيَةُ نُصُوحًا عَسَى رَيِّكُمْ أَنْ يُكَفِّرَ عَنْكُمْ سَيْئَاتَكُمْ وَيُدْخَلَّكُمْ جَنَاتَ تَجِرِي مِنْ تَحْتَهَا الأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُخْزِي اللَّهُ النَّبِيِّ وَالْدَيْنَ آمَنُوا مَعَهُ نُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ أيديهم وبأيمانهم يقولون رينا أتمم لنا نُورَنَا وَاغْفُرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَديرٌ، (التحريم:٨).

وفي الحديث الشريف: ﴿إِنَّ اللَّهُ عَزْ وَجَلَّ يَيْسُطُ يَدُهُ بِاللَّيْلِ لِيَتُوبُ مُسَيءُ النَّهَارِ، وَيَبْشُطُ يَدُهُ بِالنَّهَارِ لِيَتُوبَ مُسِيءُ اللَّيْلِ حَتَّى تَطلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِيهَا ». (رواه aula: POVY).

فجل العلى القدير أرحم الراحمين، لنعلم أن كل عامل سيقدم على عمله، ولا يخرج من الدنيا حتى يرى آثار ما كسبت بداه، وإنما الأعمال بالخواتيم، والليل والنهار مطية العمر، فأحسنوا السير عليهما إلى الحياة الأخرة.

#### عدة الشهور عند الله اثنا عشر شهرا

ومع انقضاء عام.. واستقبال عام يليه نتذكر قول رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ بأن الأمة ستتبع سنن من كان قبلها حذو القذة بالقذة، وحذو النعل بالنعل، حتى لو دخلوا حجر ضب لدخلته الأمة.



ومن تأمل نصوص السنة يلحظ أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يكره أن تتشبه الأمة بأعداء الله، ويأمر بمخالفتهم، حتى إن اليهود أحسوا بهذا الأمر منه صلى الله عليه وسلم ، فقالوا: «مَا يُريدُ هَذَا الرَّجُلُ أَنْ يَدِعُ شَيْئًا مِنْ أَمْرِفَا إلَّا خَالَفْنَا». وكان صلى الله عليه وسلم كثيرًا ما يقول: «خالفوا الله عليه وسلم كثيرًا ما يقول: «خالفوا المشركين، لا تشبهوا باليهود ولا بالنصاري».

ولقد أخبر الله سيحانه أن عدة الشهور عنده اثنا عشر شهرًا، فقال سيحانه وتعالى: « إِنَّ عِـلَّةَ ٱلشُّهُورِ عِندَ ٱللَّهِ ٱثْنَا عَشَرَ شَهْرًا في كِتُكِ ٱللَّهِ يَوْمُ خَلُقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ مِنْهَا أَرْبِكُ مُنْ " (التوبة:٣٦)، وحعل الطربق لعرفة هذه الشهور رؤية الهلال، فقال حل شأفه: «يَسْتَكُونَكَ عَن ٱلأَهِلَةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَجِ ، (البقرة:١٨٩)؛ وجعلها مواقبت للناس جمعاء بلا تخصيص، لا فرق بين عرب وعجم؛ ذلك لأنها علامات محسوسة فقد دخل الشهر المستقبل، وانتهى الشهر الماضي، وبذلك عرفنا أن ابتداء التوقيت اليومي من غروب الشمس لا من زوالها، لأن أول الشهر يدخل بغروب الشمس، وأول الشهر هو أول الوقت، وهو الذي عليه مدار الأحكام الشرعية.

ومن هذه القاعدة نعلم أن التبعية لأعداء الله في هذا العصر قد شملت كثيرًا من أمور حياتنا، ومنها التوقيت والتواريخ، وما ذاك إلا صورة من صور الضعف والهوان الذي خيّم على نفوس المسلمين في هذه الأزمان، بحيث أصبحوا مقودين بعد أن كانوا قادة، وأذلة بعد كانوا أعزة، كل ذلك بسبب ما اقترفته أيديهم من الذنوب.

ضياع قضايا السلمين وتهميشها

إن عامًا جديدًا يُقبل بعد انتهاء عام

حمل في طياته من أوجاع وآلام، وتفتيت وتقسيم لكل أجزاء الأمة وأوصالها، وعلى رأسها القضية المنسية، قضية الأمة؛ فلسطين والأقصى، وإن هذا الحق الضائع من أرض فلسطين وقدسه الحريح لا بنال بدون تضحية أو ثمن، ولا ينال بالضعف والتخاذل، وإنما بإعداد العُدة، ومعالجة الأسبياب التي أوصلتنا إلى الضعف والاستكانة، والعمل على إزالتها من قاموس مسيرة الأمة، واستجلاب الأسباب الحائمة للنصر والغلبة والعزة والتمكين؛ لأن قضابا الأمة العادلة، والحقوق المشروعة لا تنال بالأقلام والأفلام، ولا بالأعلام والإعلام، ولا بالأماني والأحلام، وإنما تنال بتغيير ما بالنفس من اعوجاج وانحراف، وإصلاح العقول والأفئدة، فالله سيحانه يقول: «إِنَّ اللهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمِ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمُ » (الرعد:١١).

إن ما حدث ويحدث من تسلط الأعداء على آحاد المسلمين وجماعتهم، واعتداء على كرامتهم ومقدساتهم، إنما هو بسبي الذنوب والمعاصى، « وَمَا أَصَلَبُكُم مِن مُصِيبَةٍ فَهِمَا كسبت أيديكم ويعفوا عن كثير » (الشورى: ٣٠). ويسبب الجهل بأحكام الدين وتعاليمه، والتبعية لأعداء الإسلام دون النظر للمعايير الشرعية في المحاكاة والمشابهة، فاختل عند أكثر السلمين ميزان الولاء والبراء، وغابت معالمه، فزادوا الأمة فرُقة وتناحرًا، وأوقدوا بذلك نار العداوة والبغضاء!! فلا هم للإسلام نصروا، ولا لأعداثه كسروا، بل أعانوا أعداءه على تمزيق شمله وتفريق كلمته، وساعدوا على تمكين روح الانهزامية والشعور باليأس والقنوط، مع أن المولى سبحانه يقول: ﴿ وَلَا نَهِنُوا وَلَا تَعْزَنُوا وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ »



(آل عمران:۱۳۹).

قليس من الإسلام ما نحن فيه من جهل وتأخر وهوان، وليس منه ما يُنسب إليه حتى ينال من مكانته، وما رُمي الإسلام بالتهم وهُوجِم صراحة إلا عندما تخاذل وتآمر عليه من يُنسبون إليه، فكانوا منفرين لا مبشرين، بدلا من أن يُخلصوا لدينهم ولأمتهم وللناس أجمعين، ولو كان إيمانهم عن فهم واقتناع، لأنقذوا أنفسهم وأمتهم من متاهات التخبط والضياع، حتى صاروا ألعوبة بيد أعدائهم الذين آنسوا منهم عدم الحركة والعمل للدين السوا

وإن ظلم الناس للناس، وإعانة الظالم على ظلمه، والسير في ركابه لأمر يُنكره الإسلام، فالله سبحانه لا يحب الظالمين، وحرَّم الظلم على نفسه، وحثنا ألا نتظالم، وبين لنا رسولنا صلى الله عليه وسلم أن الظلم ظلمات يوم القيامة.

#### أحوال السلمين في زمن الفرية

نستقبل عامًا هجريًا جديدًا نرجو فيه الخير لأمة الإسلام، فإنك ترى الأمة وقد توالت عليها النكبات، وأثقلتها الجراحات، وأقعدتها عن السير العثرات، وهانت على نفسها حتى تجرأ عليها من تجرأ، وتداعت عليها الأمم كما تتداعى الأكلة على قصعتها، لا من قلة، ولكنه الغثاء كغثاء السيل (1

إنها الغربة التي ذكرها نبي الرحمة صلى الله عليه وسلم في قوله: «بَدَأَ الإسلامُ غَرِيبًا وَسَيْعُودُ كَمَا بَدَأَ غَرِيبًا فَطُوبَى للْغُريبًا فَطُوبَى للْغُريبًا فَطُوبَى الْغُريبًا فَطُوبَى

ولئن كانت الغرية مقدمة للنهضة، وجزءًا من قانون التغيير، ومحفزًا للهمم والإرادات، إلا أن ذلك مشروطًا بأن يقترن بالعمل الصالح البناء، المتفائل بالمستقبل،

لا أن تتعامل مع هذه الغربة باعتبارها قدرًا محتومًا لا رادً له ولا مضرً منه.

#### ي توالى الأعوام عبر وعظات وتذكرة

رحيل عام يخلف وراءه الكثير من الآلام، وكثيرًا من الجراحات، وفي توالي الأعوام عبر وتذكرة للمتقين، وفي أفول الأزمنة آيات للمتبصرين، والعاقل من جعل هذه الآيات سبيلاً للتفكر، وميداناً رحبًا للتنصر.

ووضع التاريخ الهجري بداية من شهر الله المحرم إنما هو تاريخ اصطلح عليه صحابة النبي صلى الله عليه وسلم لضبط استقلال ذاتية الأمة بتاريخ خاص يميزها عن غيرها، ولكنه في الوقت ذاته حدث يتذكر به الإنسان، وأنه إيذان بانقضاء الزمان، وذهاب الأجال، وزوال الدنيا ونهاية الأعمار، ولكن لما رانت الغفلة على القلوب، وأثقل حب الدنيا كواهل النفوس ركن الناس لها، وظنوا أنهم فيها خالدون. فالناصح لنفسه من عرف حقيقة الدنيا، ولم يركن إليها، بل جعلها سبيلاً للفوز ولم يركن إليها، بل جعلها سبيلاً للفوز. بالنعيم المقيم في جنة رب العالمين.

فليس الإيمان بالتمني، ولا بالتحلي، وإنما بالتوبة والندم على ما مضى من الذنوب، والإنابة إلى الله بإصلاح العمل ومراقبة النفس دومًا، فحققوا أيها المسلمون الإيمان والتوبة، فإنكم في زمان الإمكان والإمهال. واعتبروا واعلموا أن كل ما هو آت قريب، وأن كل موجود زائل فقيد، فابتدروا الأعمال قبل الزوال، ولات حين مندم.

فائلهم إنا نسألك من الخير عاجله وأجله ما علمنا منه وما ثم نعلم، ونعوذ بك من الشركله عاجله وآجله ما علمنا منه وما ثم نعلم. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العائمن.



# الصلاة فيعا



الحلقة الرابعة

د . حمدی طه

بعد العصر عندى قط. (أخرجه مسلم: ١٣٥).

وجه الدلالة أن فعل النبي صلى الله عليه وسلم يدل على الجواز:

وأجيب عن هذا بأن فعل النبي صلى الله عليه وسلم للركعتين بعد العصر من خصائصه صلى الله عليه وسلم؛ فقد كان النبي صلى الله عليه وسلم ينهي عن أشياء ويفعلها لأنها مما اختص به عن الأمة، فقد كان صلى الله عليه وسلم ينهى عن الوصال في الصوم ويواصل صلى الله عليه وسلم اليوم. (انظر: المبدع في شرح المقنع، لإبراهيم بن مفلح الحنبلي ٢/١٤).

ومما يؤيد قضية الاختصاص ما روى أبو سلمة أنه سأل عائشة عن السجدتين اللتين كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصليهما بعد العصر، فقال: كان يصليهما قبل العصر، ثم إنه شغل عنها أو نسيها فصلاهما بعد العصر، ثم أثبتها وكان إذا صلى صلاة أثنتها. (أخرجه مسلم: ٨٣٥).

ومما ورد عن كريب: أن ابن عباس والمسور بن مخرمة وعبد الرحمن بن أزهر رضى الله عنهم أرسلوه إلى عائشة رضى الله عنها، فقالوا: اقرأ عليها السلام منا جميعًا وسلها عن الركعتين بعد صلاة العصر وقل لها: أنا أخبرنا أنك تصلينها، وقد بلغنا أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عنها، وقال ابن عباس: وكنت أضرب الناس مع عمرين الخطاب، فقال كريب: فدخلت على عائشة رضى الله عنها فبلغتها ما أرسلوني به فقالت: سل أم سلمة فخرجت إليهم فأخبرتهم بقولها فردوني إلى أم سلمة بمثل ما أرسلوني به إلى عائشة، فقالت أم سلمة رضى الله عنها: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم ينهى عنها ثم رأيته يصليها حين صلى العصر، ثم دخل وعندي نسوة من بني حرام من الأنصار فأرسلت إليه الحارية فقلت: قومي بجنبه قولي له الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فقد تكلمنا في الحلقات السابقة عن الأوقات المنهى عن الصلاة فيها، فذكرنا الأحاديث التي ورد النهى فيها عن أداء الصلاة في هذه الأوقات، ثم تكلمنا عن الحكمة من النهي عن الصلاة في هذه الأوقات، ثم بينا أن هذه الأوقات اختلف العلماء فيها في موضعين: أحدهما: في عددها، والثاني: في الصلوات التي يتعلق النهي عن فعلها، ثم تكلمنا عن نوع الحكم المستفاد من النهى عن أداء الصلاة في هذه الأوقات، ثم تكلمنا عن الصلاة المفروضة في هذه الأوقات، ثم تكلمنا عن النهى عن الصلاة في وقت الزوال، بعد صلاة الفجر وبعد صلاة العصر، فتكلمنا

أولاً: عن تعلق النهي عن الصلاة بعد طلوع الفجر وبعد صلاة العصر، ونكمل في هذه الحلقة الحديث:

ثانيًا: عن حكم الصلاة بعد طلوع الفجر وبعد صلاة العصر:

اختلف أهل العلم في الصلاة بعد العصر وبعد الفجر، فذهب الجمهور إلى أنها مكروهة ، وادعى النووي الاتفاق على ذلك، وتعقبه الحافظ بأنه قد حكى عن طائفة من السلف الإباحة مطلقاً وأن أحاديث النهي منسوخة، فقال: وبه قال داود وغيره من أهل الظاهر وبذلك جزم ابن حزم، وقد اختلف القائلون بالكراهة، فذهب الشافعي إلى أنه يجوز من الصلاة في هذين الوقتين ما له سبب، وذهب أبو حنيفة إلى كراهة التطوعات في هذين الوقتين مطلقا. (نيل الأوطار، للشوكاني ١٠٦/٣).

استثناء الصالة بعد العصر:

واستدل أصحاب هذا القول بما يلي:

ما ثبت في حديث عائشة رضى الله عنها أنها قالت: ما ترك رسول الله صلى الله عليه وسلم ركعتين



تقول لك أم سلمة يا رسول الله سمعتك تنهى عن هاتين وأراك تنهى عن هاتين وأراك بيده فاستأخري عنه فغلت الجارية، فأشار بيده فاستأخرت عنه، فلما انصرف قال: «يا بنت أبي أمية، سألت عن الركعتين بعد العصر وإنه أتاني ناس من عبد القيس فشغلوني عن الركعتين اللتين بعد الظهر فهما هاتان». (أخرجه البخاري: ١٧٦١).

واستدلوا بما ورد عن علي رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن الصلاة بعد العصر إلا والشمس مرتفعة. (أخرجه أبو داود: ١٢٧٤، وصححه الألباني).

ووجه الدلالة أن النهي عن الصلاة بعد العصر متعلق بارتفاع الشمس، فدل على جواز الصلاة بعد العصر إذا كانت الشمس مرتفعة بالمفهوم.

وأجيب عن هذا بأن الحديث يدل على جواز الصلاة بعد العصر إذا كانت الشمس مرتفعة بالفهوم والأحاديث الأخرى دلت على المنع بمنطوقها، والمنطوق مقدم على المفهوم.

واستدلوا أيضًا بما ورد عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: «وَهمَ عمر، إنما نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يُتحرى طلوع الشمس وغروبها». (أخرجه مسلم: ٨٣٣).

وجه الدلالة استدراك عائشة رضي الله عنها على عمر رضي الله عنه النهي عن الصلاة بعد العصر وأن النهي متعلق بتحري الصلاة وقت طلوع الشمس وغروبها.

وسلم إنما نهى أن يُتحرى طلوع الشمس وغروبها؛ فإن أكثر ما فيه إثبات في هذين الوقتين والنهي عن العصر ثبت بالأحاديث الأخرى. (نيل الأوطار، للشوكاني ١٠٦/٣).

#### استثناء الصلاة بعد العصر:

واستدل أصحاب هذا القول بما يأتى:

عن يزيد بن الأسود قال: شهدت مع النبي صلى الله عليه وسلم حجته فصليت معه صلاة الصبح في مسجد الخيف، فإذا هو برجلين في أخرى القوم ولم يصليا، فقال: على بهما، فجيء بهما ترعد فرائصهما، فقال: ما منعكما أن تصليا معنا، فقالا: يا رسول الله، إنا كنا قد صلينا في رحالنا، قال: فلا تفعلا، إذا صليتما في رحالكما ثم أتيتما مسجد جماعة فصليا معهم، فإنها لكما نافلة (رواه الخمسة إلا ابن ماجه)، وفي لفظ لأبي داود؛ «إذا صلى أحدكم في رحله ثم أدرك الصلاة مع الإمام فليصلها معه فإنها له نافلة.

وجه الدلالة أن الحديث يدل على مشروعية الدخول مع الجماعة بنية التطوع لمن كان قد صلى تلك الصلاة، وإن كان الوقت وقت كراهة؛ فهذا تصريح بعدم الفرق بين وقت الكراهة وغيره بأن ذلك كان في صلاة الصبح، فيكون هذا مخصصًا لعموم الأحاديث القاضية بكراهة الصلاة بعد الصبح. (انظر: نيل الأوطار للشوكاني ١١٣/٣).

وأجيب عن هذا بأن هذا الخبر معارَض بخبر النهي عن النفل بعد الصبح والعصر وهو مقدم لزيادة قوته؛ لأن المانع مقدم أو يحمل على ما قبل النهي؛ جمعًا بين الأدلة. (انظر: فيض القدير للمناوي ٣٩١/١).

قال ابن الهمام: «الصارف للأمر من الوجوب جعلها نافلة والجواب هو معارض بما تقدم من حديث النهي عن النفل بعد العصر والصبح، وهو مقدم لزيادة قوته؛ ولأن المانع مقدم أو يحمل على ما قبل النهي في الأوقات المعلومة جمعًا بين الأدلة، وهيه حديث صريح أخرجه الدارقطني عن ابن عمر أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا صليت في أهلك ثم أدركت فصلها الا الفجر والمغرب». قال عبد الحق: تفرد برفعه سهل بن صالح الأنطاكي وكان ثقة، وإذا كان كذلك فلا يضر وقف من وقفه لأن زيادة الثقة مقبولة قإذا ثبت هذا فلا يخفى وجه تعليل إخراجه الفجر مما يلحق به



العصر. (مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح لملا علي. القاري ٢٦٩/٤).

واستدل أصحاب هذا القول أنه يجوز من الصلاة في هذين الوقتين ما له سبب بما ورد عن أبي قتادة قال: «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذا دخل أحدكم المسجد فلا يجلس حتى يصلي ركعتين». (رواه الجماعة).

قال النووي: وفيه استحباب التحية في أي وقت دخل وهو مذهبنا، وبه قال جماعة وكرهها أبو حنيفة والأوزاعي والليث في وقت النهي، وأجاب أصحابنا أن النهي إنما هو عما لا سبب له؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم صلى بعد العصر ركعتين قضاء سنة الظهر فخص وقت النهي وصلى به ذات السبب ولم يترك التحية، في حال من الأحوال، بل أمر الذي دخل المسجد يوم الجمعة وهو يخطب فجلس أن يقوم فيركع ركعتين مع أن الصلاة في حال الخطية. ممنوع منها إلا التحية فلو كانت التحية تترك في حال من الأحوال لتركت الآن لأنه قعد وهي مشروعة قبل القعود ولأنه كان يجهل حكمها، ولأن النبي صلى الله عليه وسلم قطع خطبته وكلمه وأمره أن يصلى التحية، فلولا شدة الاهتمام بالتحية في جميع الأوقات لما اهتم عليه السلام هذا الاهتمام. (شرح - (YY7/0 plus

وأجيب بأنه قد تعارض في المقام عمومات النهي عن الصلاة في أوقات مخصوصة من غير تفصيل والأمر للداخل بصلاة التحية من غير تفصيل فتخصيص أحد العمومين بالأخر تحكم، وكذلك ترجيح أحدهما على الآخر مع كون كل واحد منهما في الصحيحين بطرق متعددة، ومع اشتمال كل واحد منهما على النهي أو النفي الذي في معناه. (انظر: نيل الأوطار للشوكاني ٨٢/٣).

واستدل أصحاب القول بالكراهة مطلقا بأحاديث النهي، حيث دلت على النهي عن الصلاة في هذه الأوقات، ومنها حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: «شهد عندي رجال مرضيون وأرضاهم عندي عمر، أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن الصلاة بعد الصبح حتى تشرق الشمس وبعد العصر حتى تغرب». (رواه البخاري).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: نهى رسول

الله صلى الله عليه وسلم عن صلاتين؛ بعد الفجر حتى تطلع الشمس، وبعد العصر حتى تغرب. (رواه البخاري).

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «لا صلاة بعد الصبح حتى ترتفع الشمس، ولا بعد العصر حتى تغيب الشمس». (رواه البخاري).

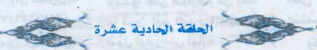
قال ابن دقيق العيد في قوله صلى الله عليه وسلم: «لا صلاة»: صيغة النفي إذا دخلت في ألفاظ الشارع على فعل كان الأولى حملها على نفي الفعل الشرعي لا الحسي لأنا لو حملناه على نفي الحسي لاحتجنا في تصحيحه إلى إضمار، والأصل عدمه، وإذا حملناه على الشرعي لم نحتج إلى إضمار، فهذا وجه الأولوية وعلى هذا فهو نفي بمعنى النهي والتقدير: لا تصلوا. (إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام (١٨١/١).

وأجيب عن هذا بأن الأحاديث القاضية بكراهة الصلاة بعد صلاة العصر والفجر عامة فما كان أخص منها مطلقا كحديث يزيد بن الأسود وابن عباس، وحديث على المتقدم، وقضاء سنة الظهر بعد العصر وسنة الفجر بعده للأحاديث المتقدمة في ذلك، فلا شك أنها مخصصة لهنا العموم، وما كان بينه وبين أحاديث الباب عموم وخصوص من وجه كأحاديث تحية المسجد، وأحاديث قضاء الفوائت، وقد تقدمت، والصلاة على الجنازة؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «يا على، ثلاث لا تؤخرها: الصلاة إذا أتت، والجنازة إذا حضرت...، الحديث أخرجه الترمذي، وصلاة الكسوف لقوله صلى الله عليه وسلم: «فإذا رأيتموها فافزعوا إلى الصلاة». والركعتين عقب الظهر لحديث أبي هريرة، وصلاة الاستخارة، وغير ذلك، فلا شك أنها أعم من أحاديث الباب من وجه، وأخص منها من وجه، وليس أحد العمومين أولى من الآخر بجعله خاصًا لما في ذلك من التحكيم والوقف هو المتعين حتى يقع الترجيح بأمر خارج. (نيل الأوطار، للشوكاني).

وللحديث بقية إن شاء الله.

## سُورَةُ مُحَمِّد





وَمَا تَضَمَّنَتُهُ هَذِهِ الْأَيْهُ الْكَرِيهُ الْكَرِيهُ الْكَرِيمَةُ مِنَ التَّوْلِيخِ وَالْإِنْكَارِ عَلَى مَنْ آغْرَضَ عَنْ تَدَبُر عَلَى مَنْ آغْرَضَ عَنْ تَدَبُر كَتَابِ الله جَاءَ مُوَضَّحًا فِي آيَاتٍ كَتَابِ الله جَاءَ مُوَضَّحًا فِي آيَاتٍ كَثِيرَةٍ:

قَالُ تَعَالَى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبُّرُونَ الْقُرْءَانَّ وَلُوَكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اَخْلِلْفَا كَثِيرًا ﴾ (النساء: ٨٨)، وقال تعالى: ﴿ كِنْتُ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبُرُكُ لِيَنْبُرُوا الْمِينِهِ، وَلِينَدُكُرُ أَوْلُوا الْأَلْبُهِ ﴾ (ص: ٢٩).

وَقَدُ ذَمَّ جَدِّ وَعَدلاً وَعَدلاً الْمُعْرِضَ عَنْ هَدَا الْمُعُرْآنِ الْمُعْطيم في آيَات كَثيرَة،

قَالُ تَعَالَى: ﴿ وَمَنْ أَظَلَمُ مِثَنَ ذُكِر بِالِيتِ رَبِّهِ فَأَغْرَضَ عَنْهَا وَلَسِيَ

#### د. عبدالعظیم بدوي

مَّا قَدَّمَتُ يَدَاهُ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمَ الْحَنَّةُ أَن يَفْقَهُوهُ وَقِيَ عَادَاهِمَ وَقِيَ عَادَاهِمَ وَقِيْ وَقِيْ عَادَاهِمَ وَقَلَ وَإِن تَدْعُهُمُ إِلَى الْهُدَىٰ فَلَن جَمْدُوا إِذَا أَبَدًا » (الكهف: ٥٧)، وقال تعالى: « وَمَنْ أَظْلَمُ مِعَن ذَكْرَ وَقَال تعالى: « وَمَنْ أَظْلَمُ مِعَن دُكْرَ وَقَال الله عَلَى وَمَن أَظْلَمُ مِعَن دُكْرَ وَقَال الله عَلَى وَمَن أَظْلَمُ مِعَن دُكْرَ وَالسَجِدة: ﴿ السَجِدة: ﴿ السَجِدة: ﴿ السَجِدة: ﴿ وَالْعَلَمُ مِنْ الْعَلَمُ مِنْ الْعَلَيْ وَالسَجِدة وَالْعَلَمُ مِنْ الْعَلْمُ مِنْ الْعَلْمُ وَالْعَلْمُ مِنْ الْعَلْمُ وَالْعَلْمُ مِنْ الْعَلْمُ وَالْعَلْمُ مِنْ الْعَلْمُ وَالْعَلْمُ مِنْ الْعَلْمُ مِنْ الْعَلْمُ وَالْعَلْمُ مِنْ الْعَلْمُ مِنْ الْعَلْمُ وَالْعَلْمُ مِنْ الْعَلْمُ مِنْ الْعَلْمُ مِنْ الْعَلْمُ مِنْ الْعَلْمُ وَالْعَلْمُ مِنْ الْعَلْمُ مِنْ الْعَلْمُ مِنْ الْعَلْمُ مُنْ الْعَلَمُ مُ اللّهُ وَالْعَلْمُ مِنْ الْعَلْمُ مِنْ الْعَلْمُ مُعْمَلًا إِنَّاقٍ مِنْ الْعَلْمُ مِنْ الْعَلْمُ مِنْ الْعَلْمُ مُنْ الْعَلْمُ مُنْ الْعَلَمُ مُنْ الْعَلْمُ مُنْ الْعَلْمُ مُنْ الْعَلَمُ مُنْ الْعَلْمُ مِنْ الْعَلْمُ مِنْ الْعَلْمُ مُنْ الْعَلْمُ مُنْ الْعَلَمُ مُنْ الْعَلَمُ مُنْ الْعَلَمُ مُنْ الْعَلْمُ مُنْ الْعَلْمُ مُنْ الْعَلَمُ مُنْ الْعِلْمُ الْعِلْمُ عَلَى الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ عَلَيْكُوالْمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعِلْمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعُلْمُ الْعَلَمُ الْعِلْمُ الْعَلَمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعَلَمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعَلَمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِنْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ

وَمَعْلُومٌ أَنَّ كُلُّ مَنْ لَمُ يَشْتَعْلُ بِتَدَبُّرِآيَاتِ هَذَاالْقُرْآنِ الْعَظْيِم أَيْ تَصَفْحَهَا وَتَفَهُّمِهَا، وَإِدْرَاكَ مَعَانِيهَا وَالْعَمَل بَهَا، فَإِذَّدُ مُعْرِضٌ عَنْها، غَيْرُ مُتَدَّبُر لَهَا، فَيُسْتَحَقُّ الْإِنْكَارُ وَالتَّوْبِيعَ

الْمَذْكُورَ فِي الْآيَات، إِنْ كَانَ اللهُ أَعْطَاهُ فَهُمًا يَشَدرُ بِهِ عَلَى اللّهُ التَّدَبُّرِ، وَقَدْ شَكَا النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم إلَى رَبِّهِ مِنْ الله عليه وسلم إلَى رَبِّه مِنْ هَجْر قَوْمِهِ هَذَا الْقُرْآنَ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ الرَّسُولُ يَرَبِإِنَّ قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ الرَّسُولُ يَرَبِإِنَّ قَرَى الْمَتَدُولُ مِنَا الْقُرْءَانَ مَهِجُورًا» (الضرقان: ٣٠).

وَهَده الْآيَاتُ الْكَذْكُورَةُ تَكُلُّ عَلَى أَنَّ تَكَبُّرَ الْقُرْآنِ وَتَفَهُّمَهُ وَتَعَلَّمَهُ وَالْعَمَلَ بِهِ، أَمْرٌ لَا بُدَّ منْهُ للْمُسْلِمِينَ.

وَقَدْ بَ بَنَ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم أَنَّ الْمُشْتَغلِينَ الله عليه في النَّاسِ؛ فَعَنْ بِذَلِكَ هُمْ خَيْرُ النَّاسِ؛ فَعَنْ غُثْمُانَ بُن عَضًانَ رضي الله عُثْمَانَ بُن عَضًانَ رضي الله

عنه أَنَّ رسول الله صلى الله علي الله عليه وسلم قَالَ: «خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ الْقُرْآنَ وَعَلَّمَهُ» (صحيح البخاري ٥٠٢٧)، وَقَالَ تَعَالَى: «وَلَـكَنْ كُونُوا رَبَّانيُ بَمَا كُنْتُمْ تَعُلُمُونَ الْكَتَابَ وَبَمَا كُنْتُمْ تَدُرُسُونَ» (آل عمران). كُنْتُمْ تَدُرُسُونَ» (آل عمران). (أضواء البيان ٢٥٧٥٧).

قعلى المسلمين أن يقدروا المقرآن الكريم حق قدره، وأن يتلوه حق تلاوته، وأن يهتموا به قراءة وفهما وعملا وتعليما، فإن ذلك عاصمهم من الضلال، كما قال تعالى، ويتأيّمًا الذين ءَامَنُوا إِن تُطِيعُوا فَي الذينَ ءَامَنُوا إِن تُطِيعُوا فَي الذينَ الذينَ الكينَت يُرُدُوكُم بَعْدَ إِينَيْكُم النَّيْنَ الذينَ عَلَيْنَ الْكِنْتُ يُرُدُوكُم بَعْدَ إِينَكُم النَّيْنَ الذي عَلَيْدَ اللهِ وَي اللهِ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهِ عَلْنَالُ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهُ ا

قَالُ قَتَادَةُ، فِي هَدْهِ الْآيَةِ عَلَمَانِ بَيْنَانِ، كِتَّابُ اللَّهُ وَنَبِئُ اللَّهِ، أَمَّا نَبِئُ اللَّهِ فَقَدْ مَضَى، اللَّهِ فَقَدْ مَضَى، وَأَمَّا كَتَابُ اللَّهِ فَقَدْ مَضَى، وَأَمَّا كَتَابُ اللَّهِ فَانْ قَاهُ بَيْنَ أَظُهُرِكُمْ رَحْمَةً مِنَ اللَّهِ وَنِعْمَةً. (جامع البيان: ٢٦/٤).

عَنْ زَيْد بْنِ أَزْقَمَ قَالَ: قَامَ فِينَا رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وَسِلِم ذَاتَ يَوْم خَطيبًا، فَحَمدَ اللّه وَأَثْنَى عَلَيْه، ثُمَّ قَالَ: «أَمَّا بَعْدُ أَيْهَا النَّاسُ، إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ يُوشِكُ أَنْ يَأْتِينِي رَسُولُ رَبِي يُوشِكُ أَنْ يَأْتِينِي رَسُولُ رَبِي فَأْحِيبُهُ، وَإِنْي تَارِكٌ فِيكَمُ الثُّقَلَيْنِ أَوْلُهُمَا: كَتَابُ الله فيهِ الْهُدى وَالنُّورُ، فتمسكوا

بكتاب الله تعالى وَخُذُوا بِهِ»، فَحَثَّ عَلَيْهِ وَرَغْبَ فيه، ثُمَّ قَالَ، ﴿وَأَهُلُ بَيْتِي، أُذْكُرُكُمُ الله فِي أَهْلِ بَيْتِي». (صحيح مسلم ٨٤٠٨).

قال تعالى: «إِنَّ الَّـدْيـنَ ارْتَـدُّوا عَلَى أَدْبَارِهِمْ مِنْ بَعْد مَا تَبَيِّنَ لَهُمُ الْهُدَى الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ»:

يقول تعالى: «إنَّ الَّذِينَ ارْتَــدُوا عَلَى أَدْبَـارهَــمْ، أي رجعُوا إلى ما كاتُوا عليه من الكفر، وهم المنافقون، وصنضوا فيما سلف بمرض القلوب وغيره من قبائح الأفعال والأحـوال «منْ يَعْدُ مَا تَنبُّنُّ لَهُمُ الْهُدَى، بِالدلائل الظاهرة والعجزات القاهرة (ارشىاد العقل السليم: ٩١/٦)؛ والشَيْطَانُ سَوَّلُ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ» أي زين لهم سوء أعمالهم، كما سبق في قوله تعالى: ﴿ أَفَنَ كَانَ عَلَىٰ بَيْنَةِ مِن زَيْهِ كُمَن زُيْنَ لَهُ سُوَّهُ عَمَلِهِ وَالْبَعُوَّا أَمْوَاءَهُم ، (محمد: ١٤).

يَضْعَلُ ذَلِكَ بِهِمْ. (جامع البيان: ٥٩/٢٦ ).

وَالْغَنْى: الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ الْكُفْرَ لَهُمْ الْكُفْرَ وَالْعَاصِيَ، وَزَيْنَ ذَلِكَ وَحَسَّنَهُ لَهُمُ الْكُفْرَ لَلَّهُ وَحَسَّنَهُ لَهُمْ، وَاللَّه - جَلَّ وَعَسلا- أَمْلَى لَهُمْ: أَيْ أَمْهَلَهُمْ إِمْهَالَ اسْتَذْرَاج.

قَوْدًا هُم مُّلِسُونَ ، (الأنعام: ٤٤)، وَقَوْلُه تَعَالَى، «ثُمَّ بَدُّلْنَا مَكَانَ السَّيْنَة الْحَسَنَة حَتَّى عَفَوَا وَقَالُوا قَدْ مَسَ آبَاءَنَا الضَّرَّاءُ وَالسَّرَاءُ هَاْحَدُنْاهُمْ بَغْتَة وَهُمْ لا يَشْعُرُونَ » (الأعراف: ٦٥)، وَقَوْلِه تَعَالَى، ﴿ أَيْسَبُونَ أَنَّمَا يُدُدُّمُ بِدِ مِن مَالٍ وَبَيْنَ ﴿ الْمُعْمَونَ ، فَلَاعِ هُمُّ فِي لَنْيَرُبَ مَنْ لا يَشْعُرُونَ » (المؤمنون . فِي لَنْيَرَبَ مَنْ لا يَشْعُرُونَ » (المؤمنون . فِي لَنْيَرَبَ مَنْ لا يَشْعُرُونَ » (المؤمنون . كثيرة مَعْلُومَة . (أضواء البيان كثيرة مَعْلُومَة . (أضواء البيان

قَالُ تَعَالَى؛ ﴿ ذَلِكَ بِأَنْهُمْ قَالُوا لِلَّذِينَ كَرِهُوا مَا نَزَلُ اللَّهِ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ الْأَمْرِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ اسْرَارَهُمْ»؛

أَيْ وَذَلِكُ، التَّسُولِلُ والإملاء المفضى إلى الكفر بسبب أنهم يعنى المنافقين «قَإِلُوا للَّذِينَ كُرهُوا مَا نَزْلُ الله ، وهم اليهودُ «ستطيعُكُمْ في بعض الأمر، أي يه مخالفة مُحَمَّد وَالتَّظَاهُ رِعَلَى عَدَاوَتِهِ، وَالْقُعُودِ عَنِ الْحِهَادِ مَعَهُ وَتَوْهِينَ أَمْرِهِ. وَيُؤْيِدُ كُوْنَ الْقَائِلِينَ الْمُنَافِقِينَ، وَالْكَارِهِينَ الْنَهُودَ، قَوْلُهُ تَعَالَى؛ «أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لِإِخْوَافِهِمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْفِ لَينَ أُخْرِجْتُو لَنَخْرُجَى مَعَكُمْ وَلَا نَطِيعُ فِيكُو أَحَدًا أَبَدًا وَإِن قُونِلْتُمْ لَنَنضُمُ تُلَكُّو وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَذِيُونَ ، (الحشر:

وَلَّـا كَـانَ قَوْلُهُمُ الْمُذْكُورُ لَلَّذِينِ كَـرَهُـوا مَا أَنْــزَلَ الله بِطِريقَةِ السُّرُ بَيْنَهُمْ قَـالَ اللَّهُ سُبْحَانَهُ، وَاللَّه يَعْلَمُ اللَّهُ سُبْحَانَهُ، وَاللَّه يَعْلَمُ

إِسْرَارَهُمْ، أَي: وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِسْرَارَ هَذَيْنِ الْحِزْبَيْنِ الْتَظَاهِرَيْنِ مِنْ أَهْلِ الْنَفْاقِ، عَلَى خَلَافِ أَمْسِرِ اللَّهِ وَأَمْسِرِ رَسْسِولَهِ، إِذَ يُتَسَازُونَ فِيمَا بَيْنَهُمْ بِالْكُفْرِ بِاللَّهِ وَمَعْصِيةَ الرَّسُول، وَلا يَخْفَى عَلَيْهِ دَلِكَ وَلا غَيْرُهُ مِنَ الْأُمُورِ كُلُهَا.

وَاخْتَلَفْت الْقُرَّاءُ فِي قَرَاءَة ذَلِكَ، فَقَرَاتُهُ عَامُةٌ قُرَّاءِ أَهْلِ اللَّدِينَة وَالْبَصْرَة (أَسْرَارَهُمْ) بِفَتْح الهمزة، جَمْعُ سِنْ وَقَرَأ ذَلِكَ عَامَـةُ قُـرًاءِ الْكُوفَة «إَسْرَارُهُمْ» بِكَسْرِ الهمزة، عَلَى اللَّهُ مَصْدَرُ مِنْ، أَسْرَرْتُ إِسْرَارُا.

وهُمَا قَرَاءَتَانِ مَعْرُوفَتَانِ صَحِيحَتَا الْغَنَى، فَبِأَيْتَهُمَا قَرَاً الْقَارِئُ فَمُصِيبٌ (انظر، قَرَاً الْقَارِئُ فَمُصِيبٌ (انظر، جامع البيان(٥٩/٢٦)، معالم التنزيل(٥١/١٦)، الجامع لأحكام القرآن (١٢١/٥)، فتح القدير للشوكاني (٥٧/٤)).

قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا تَوَفَّتُهُمُ الْلَائِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ،

أَيُ كَيْفُ يكون حَالُهُمْ الْدَا يَحُونَ حَالُهُمْ الْدَا جَاءَتُهُمُ الْلَائكُةُ لِقَبْضِ أَرُوَا حِهِمْ، وَتَعَصَّتَ الْأَرْوَاحُ يَخَ أَجْسَادِهِمْ، وَاسْتَخْرَجَتُهَا الْمُسَلِّحُرُجَتُهَا الْمُسَتَخْرَجَتُهَا الْمُسَكِّمُةُ وَالْقَهِرِ وَالْمُسَرِبُ، كما قال سبحانه والمصرب، كما قال سبحانه وقعالى، «وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتَوَقَّ وَتَعالى، «وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتَوَقَّ اللّهِ يَعْرُولُ الْمُلْتَهِكُةُ يُضَرِيوُنَ وَجُوهُهُمْ وَذُوقُوا عَدَابَ اللّهِ يَعْرَونُ الْانْضَالِ، ٥٠)، وقال المُحْرِيقِ» (الانْضَالِ، ٥٠)، وقال المُحْرِيقِ» (الانْضَالِ، ٥٠)، وقال

تَعَالَى: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذِ الظَّالِمُونَ فِي غَصْرَاتِ الْمُونَ وَالْمَلائِكَةُ بِالضَّرْبِ بِالضَّرْبِ الْخُرْونِ فَا يَالضَّرْبِ الْخُرونَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنْتُمْ لَيُونَ عِمَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللهِ غَيْرَ الْحَقِّ تَقُولُونَ عَلَى اللهِ غَيْرَ الْحَقِّ وَكُنْتُمْ عَنْ آيَاتِهِ تَسْتَكْبِرُونَ، وَكُنْتُمْ عَنْ آيَاتِهِ تَسْتَكْبِرُونَ، (الانعام: ٢٣).

وَالاَسْتَفْهَامُ عَنْ حَالِهِمُ مُسْتَغْمَلُ فِي مَعْنَى تَعْجِيبِ الْحَاطَبِ مِنْ حَالِهِمْ عِنْدَ الْوَقَاة، وَهَذَا التَّعْجِيبُ مُؤْذَنُ بِأَنَّهَا حَالَةُ فَظِيعَةٌ غَيْرُ مُعْتَادَة، إذْ لا يُتَعَجِّبُ إلَّا مِنْ أَمْرِ غُيْرِ مَعْهُود، وَالسَّيَاقُ يَدُلُّ عَلَى الْفَظَاعَة (التحرير والتَّنُوير (١١٨/٢٦)).

وقد بين النبي صلى الله عليه وسلم حالهم هذه أروع بيان؛ عَن الْمُرَاءِ بِن عَادِب قَالَ خَرَجْنًا مُعَ النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم في جَنَازَة رَجُل منَ الأنصار فانتهينا إلى القنرويا يُلْحَدُ فَجَلْسَ رَسُولُ اللهِ صَلى الله عليه وسلم وَحَلَسْنَا حَوْلُهُ كَأَنَّ عَلَى رُءُوسِنَا الطَّيْرَ وَهَي يَده عُودٌ يَنْكُتُ بِهِ فِي الأَرْضِ فرَفِعَ رَأْسَهُ فَقَالَ: واسْتَعيدُوا بِاللَّهِ مِنْ عَدَابِ الْقَدِي. مَرَّتُسُ أَوْ ثُلاثاً ثُمَّ قَالَ «إِنَّ الْعَبْدَ المؤمن إذا كان في انقطاء من الدُّنْيَا وَاقْبَالُ مِنَ الأَخْرَة نزل إليه مالائكة من السَّمَاء بيض الوُجُوه كَأَنَّ وُجُوهُهُمُ الشمس. الخ.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

0000000000000



### معوقات التطبيق المعاصر

### للاقتصاد الإسلامي

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: تناولنا في العدد الماضي ذكر بعض معوقات التطبيق المعاضر للاقتصاد الإسلامي، وذكرنا منها الأمية الاقتصادية، ومن مسببات هذه الأمية الاقتصادية،

- الأمية الدينية وجهل المسلمين بالإسلام ويرون أنه دين عبادات ومناسك ولا علاقة له بحركة الحناة.
- خلو مناهج التعليم في معظم المراحل من علوم الاقتصاد الإسلامي والاهتمام بعلوم الاقتصاد الوضعى، ويطلق على ذلك سياسة التغريب.
- سيطرة الثقافة الغربية على برامج الإعلام،
   ويكاد يكون خالياً من أي إشارة إلى الاقتصاد الإسلامي.
- تأسيس البنيات والمؤسسات الاقتصادية والمالية والنقدية على المفاهيم والأسس الاقتصادية الوضعية والتي قد تتعارض بعضها مع ما يناظرها في الاقتصاد الإسلامي.
- يحكم المعاملات والأنشطة الاقتصادية قوانين ولوائح ونظم وضعية.
- الافتراءات على الشريعة الإسلامية ومن محاورها فقه الاقتصاد الإسلامي.

#### Janel Janel

#### د. حسين حسين شحاتة

ومن الآثار السلبية للأمية في مجال الاقتصاد الاسلامي:

- عدم موافقة بعض الحكومات العربية والإسلامية على إصدار قوانين أو قرارات لتطبيق الاقتصاد الإسلامي أو إنشاء مؤسسات له.
- الأنبهار بنماذج الأقتصاد الوضعي ونقلها بسلبياتها إلى الدول العربية والإسلامية، وظهر ما يسمى الاقتصاد هو الاقتصاد فلا يوجد اقتصاد إسلامي وآخر كافر.
- هيمنة المؤسسات الاقتصادية العالمية على اقتصاديات الدول العربية والإسلامية.
- انتشار العلمانية الاقتصادية وتقوية مفاهيمها وأسسها وتجاهل ما في التراث الاقتصادي الإسلامي من مفاهيم وأسس.

ويتطلب معالجة الأمية الاقتصادية الإسلامية ما يلي:

- إعادة النظر فيما يدرس في مراحل التعليم وتطهيره مما يتعارض مع أحكام ومبادئ الشريعة الإسلامية بصفة عامة والاهتمام بعلوم الاقتصاد الإسلامي في الكليات والعاهد ذات العلاقة بالمال



والاقتصاد ونحو ذلك، وبلغة أخـرى أسلمة علوم الاقتصاد الإسلامي في واقع الحياة.

- الاهتمام بالتبليغ والدعوة إلى مفاهيم وأسس الاقتصاد الإسلامي في وسائل الإعلام المختلفة حتى يمكن نشر ثقافته وتنمية الحس الاقتصادي الإسلامي.

- تنقية القوانين والقرارات والمراسيم والتعليمات الحكومية من كل ما يتعارض مع أحكام ومبادئ الشريعة الإسلامية بصفة عامة، والاقتصاد الإسلامي بصفة خاصة.

- إنشاء المؤسسات والوحدات الاقتصادية الإسلامية لتساعد في تطبيق الاقتصاد الاسلامي.

> ثالثا: انتشار الفكر الاقتصادي العلماني ي الدول العربية والإسلامية.

لقد واجمه الفكر الإسلامي تحديات عديدة لإقصائه عن حَليَة الحياة، ومن بين هذه التحديات فصل الدين عن الدولة باسم العلم تارة، وباسم المادية تارة أخرى، وباسم الدنيوية مرة أخرى... ويطلق على ذلك كله مصطلح العلمانية (بكسر العين وتسكين اللام) وتعنى إدارة شئون الحياة جميعا على غير الدين.

ومن المفاهيم العلمانية السائدة في هذا المقام: "أعط ما لقيصر لقيصر وما لله لله"، " الدين لله والوطن للجميع"، " فصل الحياة الزائلة عن الحياة الأخرة الباقية الخالدة"، ولقد ساعد على انتشار هذه المفاهيم في الدول العربية والاسلامية الاستعمار الدي تسلط وهيمن على شرواتها وخيراتها، والحملات التبشيرية والمستشرقون وأصحاب الفكر العقلاني والبعثات التعليمية إلى الجامعات الغربية. ولقد تسلل الفكر العلماني إلى كافة نواحي الحباة في البلاد العربية والإسلامية ومنها: نظام الحكم، ونظام التعليم، ونظام التربية، ونظام الثقافة، ونظام الاقتصاد، ونظام المال، ونحو ذلك.

ولقد أخذ الفكر العلماني في مجال الاقتصاد مناحي عديدة منها على سبيل المثال ما يلي:

- النظام الربوي بكافة صوره وأشكاله ومؤسساته يك دول الغرب.
- الفوائد المصرفية وفوائد التوفير والادخار وما في
- نظم التأمين القائمة على الغرر والجهالة والربا. - مسابقات اليانصيب والقمار وهي من الميسر المحرم

- الضرائب الظالمة التي يطلق عليها المكوس. ولما ظهرت بوادر تطبيق الاقتصاد الإسلامي، وقف أنصار الفكر الاقتصادي العلماني موقف التحدي والعقبة الكؤود في سبيل تطبيق مفاهيم وأسس الاقتصاد الإسلامي وبنياته الأساسية. بل التخطيط لضرب هذه المؤسسات من الداخل، والتعاون مع الصهيونية والصليبية، وأسست منظمات وهيئات ومراكز لتوجيه الانتقادات

والسبيل لمواجهة تحديات الفكر الاقتصادي العلماني وصيدوده عن تطبيق مفاهيم وأسس الاقتصاد الإسلامي ما يلي:

والافتراءات على الاقتصاد الإسلامي.

- التأكيد بالأدلة القطعية الثابتة والدامغة على أن الإسلام دين شامل ومنهج حياة، وأن شريعته تجمع بين الثبات والمرونة، والأصالة والمعاصرة، وأنها صالحة لكل زمان ومكان.
- تقديم قرائن قطعية الدلالة والثبوت من مصادر الشريعة الإسلامية (القرآن والسنة والإجماع) بأهم القواعد الكلية للاقتصاد الإسلامي.
- عرض نماذج من استفادة الغرب من مفاهيم وأسس الاقتصاد الإسلامي في صدر الدولة الإسلامية.
- عرض نماذج تطبيقية لفاهيم وأسس الاقتصاد الإسلامي من التراث الإسلامي.
  - إبراز الحضارة الإسلامية في مجال الاقتصاد.
- عرض نظرة الاقتصاد الإسلامي إلى المشكلات الاقتصادية المعاصرة، وتميزه عن الفظم الاقتصادية الوضعية في بيان المعالجات السليمة
- بيان أن سبب تأخر البلاد العربية والاسلامية في مجال الاقتصاد يرجع إلى انحرافهم عن تطبيق شرع الله.
- تقديم نماذج تطبيقية سليمة معاصرة لفاهيم وأسس الاقتصاد الإسلامي.

رابعا: النماذج الخاطئة لتطبيق الاقتصاد الإسلامي:

لقد حاول بعض رجال الأعمال والحركات الإسلامية تطبيق مفاهيم وأسس الاقتصاد الإسلامي في صورة كيانات ومنشآت وشركات، ولقد نجحت بعض هذه النماذج وأصبحت قدوة على الطريق يقتفي بأثرها في مزيد من التطبيقات، ومنها على سبيل المثال المصرفية الإسلامية، وصناديق الاستثمار



التوحيد

الإسلامي، وصناديق الزكاة، ومؤسسات التأمين التكافلي، وعلى الوجه الآخر فشلت أو أفشلت بعض النماذج التي اعتبرها البعض قرينة أثبات ضد الاقتصاد الإسلامي في مجال التطبيق.

ومن النماذج التطبيقية السلبية للاقتصاد الاسلامي على سبيل المثال:

- نماذج شركات توظيف الأموال في بعض البلاد العربية والإسلامية، والتي أفشلتها النظم الحاكمة بقصد الحرب ضد الاسلام.
- نماذج بعض رجال الأعمال الذين تاجروا بالمفاهيم الاقتصادية الإسلامية ليغنموا من وراء ذلك أرباحاً بدون حق، وسولت لهم أنفسهم بأكل أموال الناس بالباطل.
- نماذج لتصفية بعض المصارف الإسلامية أو تعثرها بسبب أخطاء إدارتها، أو بسبب المخططات الصهيونية والصليبية لها كما حدث لبنك التقوى الاسلامي.
- التدخل الأمني في شنون بعض الكيانات الاقتصادية الإسلامية الأسباب سياسية وضربها من الداخل والخارج كنوع من أنواع الحرب على الإسلام بزعم محاربة الأرهاب.
- الانحراف عن الالتزام بضوابط ومعايير الاقتصاد الإسلامي، وظهور بعض التطبيقات الخاطئة مما سببت العديد من الشبهات حول بعض الكيانات الاقتصادية الاسلامية.

وكان من آثار تلك السلبية ما يلي:

- التشكيك في صلاحية تطبيق الاقتصاد الإسلامي في عائنا العاصر.
- تجنب إنشاء أي كيانات اقتصادية ذات مرجعية إسلامية بدليل فشل بعضها.
- اتهام رجال الأعمال الذين يؤسسون كيانات اقتصادية إسلامية أنهم إرهابيون أو أنهم يمولون الارهاب.

ومع وجود هذه السلبيات فإن هناك نماذج تطبيقية ناجحة، ويجب على فقهاء وعلماء الأمة أن يضعوا الحلول العملية لعلاج هذه السلبيات، وكذلك دعم وتنمية الإيجابيات، ولاسيما أن معظم هذه السلبيات ناجمة عن أخطاء الإنسان المنوط بالتطبيق.

خامسا: الهيمنة العالمة الأمريكية والغربية

#### على ثروات الأمة العربية والاسلامية.

لقد استطاع الطواغيت في الدول الغربية وأمريكا بصفة خاصة من شن حروب شرسة على الدول العربية والإسلامية، تحت مظلة محاربة الإرهاب، ومن بين مآرب هؤلاء الطواغيت السيطرة على النفط والمال والأسواق ونحو ذلك، فهي هيمنة اقتصادية، ويقوم هؤلاء الطواغيت بتجنيد بعض الحكام وكذلك بعض أفراد الشعوب من المنافقين الذين في قلوبهم أمراض شتى لتنفيذ مخططاتهم لمحو أي أثر للشربعة الاسلامية.

ومن النماذج العملية المعاصرة لمخططات الدول الكبرى والهيمنة على شروات الدول العربية والإسلامية ولاسيما في مجال الاقتصاد ما يلي:

- نموذج باكستان عندما خطى رئيسها السابق ضياء الحق بعض الخطوات نحو تطبيق الشريعة الإسلامية بصفة عامة في جميع نواحي الحياة ومنها الاقتصادية، وإنشاء المصارف الإسلامية، وإنشاء أقسام الاقتصاد الإسلامي في الجامعات كانت التتبجة هي اغتباله.
- نموذج السودان الذي أعلن عن تطبيق الشريعة الإسلامية، وإنشاء المصارف الإسلامية وشركات التأمين الإسلامي ونحو ذلك، استطاع الطواغيت من شن الحروب عليه من كل صوب، وما يحدث في الجنوب ودارفور ليس منا ببعيد.
- نموذج ماليزيا التي تسعى جاهدة في تطبيق الشريعة الإسلامية والاقتصاد الإسلامي وما حدث في سوق الأوراق المالية فيها يبرز التدخل السافر للصهيونية والصليبية العالمية في ضرب اقتصادها.
- نصوذج العراق، ورغبة أمريكا في المقام الأول السيطرة على النفط والمأل.
- نموذج ضرب بنك التقوى في جزر البهامس تم بمخطط صهيوني وصليبي حاقد.

يتضح من النماذج السابقة أن الهيمنة العالمية الطاغية المستبدة تقف حجر عشرة في تطبيق الاقتصاد الإسلامي الذي من أهدافه أن تكون خيرات العرب والمسلمين للعرب والمسلمين، والواجب هو عدم الاستسلام بل الجهاد لتحرير اقتصاد الأمة، ولن يتحقق ذلك إلا من خلال التعاون والتكامل بين كافة أقطار الدول العربية والإسلامية.

وللحديث بقية إن شاء الله والحمد لله رب العالمن.



### ضوابط التعامل مع المخالف

#### اعداد المداد المد منصور سبالك

بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ: أيها القارئ الكريم: أسعد الله تعالى أوقاتكم بكل خير، وجعل كل أيام السنة أعيادًا تمر عليكم في شتى بقاع الأرض بخير وفضل وسلام.

فقد مرّبنا موقف عظيم وهو وقفة عرفات وما يلحق بها، قبلها وبعدها، ومن المعلوم والمقررأن في مثل هذه الأحكام يكون ثمة أحكام خاصة بهذه الأيام، ومن المعلوم أيضًا أن هذه الأيام خاصة يكثر الجدال بين الناس لا سيما والذين هم في الناسك.

كنا نستغرب قديمًا لقول الله تعالى: «وَلا حِدَالَ فِي اَلْحَجُ ، (البقرة: ١٩٧)، كيف يكون الإنسان في الحج ويُكثر من الجدال ١٤

إلى أن أنعم الله علينا بالحج فلمسنا بأنفسنا هذا الجدال في هذه البقاع المباركة، وفي هذه الأيام الطيبة.

#### والسؤال القائم: من يحسم هذا الحدال؟

لما وقفت مع هذا السؤال في الوقت الذي ما زلنا نتحدث فيه عن الفكر الإسلامي ومساحته السموح بها شرعًا، وقع اختيارنا على موضوع جديد نستهل به هذا العام الهجري الجديد، عسى أن يكون إضافة جديدة للفكر الإسلامي ومساحته المشروعة.

وبالأخص لما رجعت للسؤال السابق، وأردت أن أجيب عليه، بعد وقوفنا معه طويلاً، قلتُ: لا بد من عقل ذا مرجعية أصيلة، وصاحب ديانة وورغ أيضًا يستطيع أن يكون عنده الحل لهذا الجدال، ثم رجعت أفكر في صفات هذا العقل وكننونته.

ولهذا وقع الاختيار على أن أتحدث عن: العقول الفقهية ووظائفها

من هذا الحديث نقف على أنواع هذه العقول، ووظيفة كل نوع منها، وما العقل الذي يكون عنده حل الجدل في مسائل الحج؟ وما العقل الذي لا يستطيع ذلك؟

وكذلك الأمرية باقي المسائل أيضًا التي تعرض للمسلمية حياته.

فلا بد من التعرف على العقل، هذا لسهولة الوصول إليه، وأبدأ في هذه المقالة بمقدمة واجبة للتوضيح؛ لتكون بمثابة المقبلات لما يُذكر بعد ذلك.

فاقول:

قال ابن قدامة في مقدمة روضته: «واعلم أن مدارك اليقين تنحصر بين الحد، والبرهان» كلمات جامعة مانعة فيها ما نريد، فالمدارك كلمة جمع مفردها مدرك، والمدارك هي الطرق والوسائل والآليات- ومافي معنى هذه الألفاظ-التي بها يُحصَّل اليقين، واليقين يصل إليه المرع عندما تضطر النفس أن تُصدُق ما وصل إليه. هذه الوسائل محصورة بين «الحد»، وهو بيان ما

معنى هذا أن: ما يريد إدراكه المرء لا بد أن يعلمه حتى يصل إلى إدراكه والعلم به يقينًا، ومعلوم أن من آليات الإدراك بل أعظمها قدرًا وأولها منزلة: العقل.

أريد أن أصل إليه، في إثبات هذا الأمر.

والعقل: هو رياط الأمر وكلمته، تقول: عقلت الأمر؛ أي ريطته وكلمته في ربطه.

والعاقل: من يدرك ويميز بهذه الآلة التي أعطاه الله إياها.



واختلف العلماء في مكان العقل في جسم الإنسان بين من قال إنه في الصدر، ومن قال إنه في الرأس، والأول أصح؛ لقوله تعالى في الحج: « أَفَارَ يَسِرُوا فِي الرَّضِ فَتَكُونَ هَمُ قُلُوبٌ يَعْقَلُونَ بِهَا » (الحج: 13).

ولما جعل الله تعالى العقل هو مناط التكليف، لم يجعل لرجل من قلبين في جوفه، فأعطى الله تعالى جل في علاه العقل للإنسان ليكرمه على باقي المخلوقات، وجعله مناطًا للتكليف وأساسًا له.

ومما لا بد من ذكره هنا أن نعلم أن هذه العقول متفاوتة، فيمكن لعقل أن يدرك أمرًا لا يدركه العقل الأخر، والعكس، ولهذا كان الاختلاف فيه سُنّة كونية بين الناس.

فإدراك العقول تتفاوت بين عقل وآخر، فالعقول ليست متساوية في الفهم والإدراك.

طبيعي أن ما أدركه أنا لا تدركه أنت، والعكس، هذا يجعلنا نقر بأن هناك مجموعة من العقول اختصها الله تعالى بعلم دون عقول أخرى.

فمثلاً: هناك عقول اختصها الله تعالى بإدراك علم الطب.

وهناك عقول اختصها الله تعالى بإدراك علم

الكيمياء

وهناك عقول اختصها بإدراك علم الفيزياء. وهناك عقول اختصها الله تعالى بإدراك علوم أخرى ولم يختص بها غيرها.

ألىس كذلك؟ يلي.

ولهذا قال الله تعالى في كتابه: « فَسَعَلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكِ

ولهذا نُقرَ بأن الله جعل عقول معينة اختصها بعلم دينه وفقهه وشريعته، ولم يختص بها غيرهم من العقول.

ولذا قال الله تعالى: « فَلَوْلاَ نَفَرَ مِن كُلِ فَرْفَةِ مِنْهُمْ طَآبِقَةٌ لِيَنَفَقَّهُواْ فِي اللِّينِ» (التوبة: ١٢٢)، فاختص الله تعالى جل شأنه جماعة وطائفة من المسلمين بإدراك هذا العلم وتعلمه وتعليمه لياقى الناس.

ومن هنا وجب علينا بيان هذه العقول ووظيفة كل عقل منها لندرك محل كل عقل أين يكون. وأبدأ معك أيها القارئ الكريم في المرة القادمة ببيان أول هذه العقول ووظيفته.

أتركك في رعاية الله وأمنه، وصلَ اللهم وسلم وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

#### عزاء واجب

بعد صراح مع المرض مرَّ كمرور الرياح المتسارعة، فارق دنيانا أخُ وصديقٌ عزيزٌ الدكتور/ يوسف محمود صالح، قرية التفتيش الملكي بأنشاص الرمل، شرقية.

فاللهم اغفر له وارحمه ووسع له في قبره، واجعل الفردوس الأعلى من الجنة مثواه، وبارك في ذريته، وعوضنا عن فقده خيرًا، ولا نقول إلا ما يرضي ربنا وإنا لله وإنا إليه راجعون، والبقاء والدوام لله. رئيس ومدير تحرير مجلة التوحيد وأسرة المجلة

#### عزاء واجب

انتقل إلى رحمة الله- بإذنه تعالى- الأخ حمدي السيد محمد عمر، رئيس جمعية أنصار السنة المحمدية، بقرية طناح بالمنصورة، فاللهم اغفر له وارحمه، وتجاوز عن سيئاته، وأدخله الجنة برحمتك يا أرحم الراحمين، والبقاء والدوام لله.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله والموصحبة، ومن والأه وبعد:

فقد تكلمنا في ختام عامنا الهجري عن عبادة بها تستقيم المعاملات وتستقر المجتمعات، ألا وهي صفة العدل وقد اختصت مقالتنا بعبادة العدل بين الأبناء، وعولنا فيها على حديث سيدنا النعمان بن بشير رضي الله عنهما الذهو العمدة الذي يبدأ به الباحثون حين يتعرض أحدهم لبحث هذه المسألة، وقد تعرضنا له في شهر ذي الحجة تخريجا وبيانا لمعناه العام، ثم بعض ما يستفاد منه على سبيل الإجمال، وتتمة للفائدة نستكمل ما ييسره الله عز وجل لنا من فوائد نستكمل ما ييسره الله عز وجل لنا من فوائد أخرى، ولعلها مما يلامس واقع الناس اليوم.

#### أولاء الحديث،

عن النعمان بن بشير أن أباه أتى به رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: (إني نحلت ابني هذا غلاماً كان لي، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أكل ولدك نحلته مثل هذا؟ فقال: لا، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "فارجعه"، وفي لفظ: (فانطلق أبي إلى النبي صلى الله عليه وسلم ليشهده على صدقتي، فقال: أفعلت هذا بولدك كلهم؟ قال: لا، قال: اتقوا الله واعدلوا بين أولادكم، فرجع أبي فرد تلك الصدقة).

التخريج، الحديث متفق عليه، وسبق تخريجه تفصيلاً في عدد ذي الحجة.

وفيما يلي بعض ما يستفاد من الحديث فوق ما تقدم ذكره في شهرنا الماضي:

الفائدة الأولى: الشريعة دعوة للحياة





عَمْرُونَ ) (الأنفال: ٢٤)، مهما عارض ظاهر الشرع تقدير العباد للأمور اذرب العباد عالم بما

خلق كما قال تعالى (ألا يُعْلَمُ مِنْ خَلَقَ وَهُو ٱللَّطِفُ ٱلْخَيْرُ ) (الملك: ١٤)، وهنا ضرب لنا الصحابة الكرام من النعمان وأمه وأبيه رضى الله عنهم أجمعين ضربوا لنا أروء الأمثلة وأعلاها في استجابتهم لأمر الله؛ إذ انتهوا حيث أمرهم رسول الله فور علمهم بالحكم، بل وبلغوا عنه للناس حينما روى التعمان هذا الحديث؛ فالحمد لله على نعمة الإسلام ورزقه لنا بأصحابه الكرام.

الفائدة الثانية: حكم الرجوء في الهنة كما رجع فيها والد النعمان:

وهنا يختلف الحكم العام للرجوع في الهبة عن رجوع الوالد في هبته:

أولا: حكم الرجوء في الهدة عموما

اختلف الفقهاء في جواز رجوع الواهب إذا وهب لولده أو لأجنبي؛ وسبب اختلافهم في ذلك هو تعارض الأدلة الواردة في المسألة من حيث الظاهر، واختلاف الفقهاء في تأويلها، والجمع والتوفيق بينها، وبسط هذه المسائل الفقهية بسطا علميًا ييسره الله عزوجل في أبواب الفقه من حيث عرض أدلة المختلفين ومناقشتها والترجيح بينها، لكننا في باب السنة ولتمام الفائدة نخلص الى مختصر الفائدة الفقهية من الحديث، وهي كما قال جماهير العلماء أن الأصل في الهيدة اللزوم، إلا في هيدة الوالد لولده، ويُنسَب هذا الرأى إلى المالكيَّة والشافعية والحنابلة والظاهرية؛ شريطة القبض في المنقول كالمكيل والموزون، (ينظر: الأم للشافعي (٦٣/٤)، الكافي لابن قدامة (٤٦٩/٢)، والمحلى لابن حزم ((1YY/9)

وذلك خلافا لما قاله الحنفية أن الأصل الرجوع في الهبة إلا لمانع؛ إذ استدلال الحنفية ومن وافقهم بنوه على دليل لا يصح أو إجماع لم يثبت في معارضة الأدلة الصحيحة وأصول

الشريعة الثابتة، وكما قال شيخ الاسلام ابن تيمية: "الأصل فالعقود الرضا، ونتبحثها هو ما أوجِياه على أنفسهما بالتعاقد" (ينظر الفتاوي: -( ENO/Y

فلا تترك الأحكام لقاصد الأفراد؛ لما فذلك من العبث، والشرع منزَّه عن ذلك.

ومن أدلة الجمهور على الذي اخترناه حديثا ابن عباس وابن عمر رضى الله عنهم جميعًا، فعن ابن عباس أنَّ النبيُّ صلى الله عليه وسلم قال: «مثل الذي يرجع في صدقته كمثل الكلب يقىء ثم يعود في قيئه، فيأكله ،، وعن ابن عباس عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «العائد في هبته، كالعائد في قيئه، (ينظر: فتح الباري شرح صحيح البخاري (٣٥/٧)، وصحيح مسلم بشرح النووي (۷۱/٦).

ثانيًا: أما ما يتعلق بهبة الوالد؛ فالظاهر هو جواز رجوع الوالد في هيته لولده:

وذلك ظاهر من حديث النعمان وما سبقه من روايات مختلفة أن بشير والد النعمان رضى الله عنهما كان قد وهيه قبل ذلك شيئًا ثم عاد فيه وأظهر من ذلك، عن ابن عمر وابن عباس كذلك رضى الله عنهم قال صلى الله عليه وسلم: "لا يحل للرجل أن يعطى عطية، ثم يرجع فيها، إلا الوالد فيما يعطى ولده؛ مَثَل الذي يعطى العطية، ثم يرجع فيها، كمثل الكلب أكل حتى إذا شبع قاء، ثم عاد إلى قيئه" (رواه الترمذي وقال هذا حديث حسن صحيح، وصححه الشيخ الألباني رحمه الله).

وهو مذهب الجمهور: مالك والشافعي وأحمد في أظهر الروايات عنه.

قال في (عارضة الأحوذي بشرح صحيح الترمذي ٢٩٤/٨) تعليقًا على الحديث، قال الشافعي: "لا يحلُّ لَنْ وهَبَ هَدِهُ أَنْ يَرجِع فيها، إلا الوالد، فله أن يرجع فيما أعطى ولده، واحتجَّ بهذا الحديث".

وشرط جواز رجوع الأب في هبته لولده:
ألا يتعلق بها حق للغير، فتكون العين باقية في
ملك الولد ولم يترتب عليها التزامات، فلو أن
الولد وهبها أو باعها، أو عبداً أعتقه، أو جارية
أولدها، فإنه لا يملك إرجاعها؛ لأنها انتقلت من
ملك الولد إلى ملك الغير.

فائدة: العطية لا يثبت تملكها إلا بالقبض واستدلوا في صحة الهدية بالقيض بحديث أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها، بأن أباها كان قد منحها جداد خمسين وسقًا، فلما لم تُحرِّهُ، ومرض مرض الموت قال: (يا ابنتي! والله لا أحد أعز عليَّ فقرًا من بعدي منك، ولا أحد أحب إلى غني من بعدي منك، وكنت قد نحلتك جذاذ خمسين وسقا ولوكنت حزتيه للكتيه)، وفي رواية: (ولو كنت حرثتيه للكتيه) فعلى رواية: (حزتيه) بكون الفرض جذاذ خمسين وسقا من تمر جاف بذاته، وعلى رواية: (حرثتيه) يكون قد منحها نخلاً يؤتي ثمرة مقدار خمسين وسفًا، وعلى كلا الحالتين لما لم تقبض ما منحته-سواء كان تمرًا موثقا أو نخلا يأتي بهذا القدر من الأوسق- فإنها لا تملكه. ثم قال: (وهو الآن مال وارث؛ فاقتسموه أنت وأخواك وأختاك)، أي: أسماء وبنت أخرى من امرأة كان تزوجها بالمدينة، وكان يسكن معها في السنح، قالت: (أي أختين يا أبي وليس لى إلا أخت واحدة؟ قال: ابنت زيد بن فلان، إنها حامل وأراها حامل بأنثي)، فجاءت كما قال رضى الله عنه، فقالوا: لو لم يشترط القبض في الهدية والهبة لنفذت هنة أبي بكر لابنته عائشة، ولما لم تقبضها رجعت الهبة إلى مال الواهب، وأصبح مال وارث.

هذا وقال بعضهم؛ الهبة تصح ويقع التمليك لها بمجرد العقد، وعند الحنابلة التفصيل بين المنقول من مكيل وموزون وحيوان، وبين الثابت من عقار وغيره، فقالوا؛ لا تثبت الهدية في المنقولات إلا بالقبض، وما

عداها تثبت بالتخلية.

فائدة، وهنا تتبدى لنا مسألة مما يلامس الواقع، وهي، إذا زوَّج الرجل في حياته أحد أبنائه هل يوصي للصغير؟

فبعض الناس يزوج أولاده الكبار وله أولاد صغار فيوصي لهم بعد موته بمقدار المهر، قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله:

"وهنا مسألة، لو كان لرجل عدة أبناء منهم الذي بلغ سن الزواج فزوجه، ومنهم الصغير، فهل يجوز لهذا الرجل أن يوصي بشيء من ماله يكون مهراً للأبناء الصفار؛ لأنه أعطى أبناءه الكبار؟

الجواب: لا يجوز للرجل إذا زوج أبناءه الكبار، أن يوصي بالمهر لأبنائه الصغار، ولكن يجب عليه إذا بلغ أحد من أبنائه سن الزواج، أن يزوجه كما زوج الأول، أما أن يوصي له بعد الموت: فإن هذا حرام، ودليل ذلك قول النبي صلّى الله عَليه وسلّم: (إن الله أعطى كل ذي حق حقه فلا وصية لوارث) (ينظر " مجموع فتاوى ابن عثيمين " (٤١١/١٨) انتهى

فلو مات الأب، فليس لباقي الأبناء الذين لم يزوجهم الأب في حال حياته نصيب في التركة، إلا الميراث المقدر لهم شرعًا، وهذه تحتاج إلى الإذعان والرضى بشرع الحكيم الرحمن.

و جاء في " فتاوى اللجنة الدائمةالمجموعة الأولى " (٢٢٦/١٦) في سؤال قريب
من هذا قالوا: " يجب عليك (أي على الأب)
أن تزوج من احتاج إلى الزواج من أبنائك، إذا
كان لا يقدر على الزواج من ماله، وأنت قادر
على ذلك، وتقوم بتكاليف زواجه، ولا تدفع
للأبناء المتزوجين والذين يقدرون على الزواج
بأموالهم، مثل ما دفعت في تزويج هذا الابن
المحتاج؛ لأن هذا يعتبر من الإنفاق الواجب،
وليس هو من العطية التي تجب فيها التسوية

بين الأولاد" انتهى.

فائدة؛ صفة التسوية بين الأبناء

هل يجب التسوية بين الابناء تسوية مطلقة أم يعطوا كما المبراث؟

الحواب: اختلفوا في ذلك على قولين: حاء في كتاب المغنى لابن قدامة (كتاب الهية والعطية، مسألة فاضل بين أينائه في العطية ص ٢٥٩) قال: ولا خلاف بين أهل العلم في استحباب التسوية، وكراهة التفضيل. قال إبراهيم؛ كانوا يستحبون أن يسووا بينهم حتى في القُيل. اذا ثبت هذا، فالتسوية المستحية أن يقسم بينهم على حسب قسمة الله تعالى الميراث، فيجعل للذكر مثل حظ الأنثيين؛ وبهذا قال عطاء، وشريح، وإسحاق، ومحمد بن الحسن. قال شريح لرجل قسم ماله بين ولده: ارددهم إلى سهام الله تعالى وفرائضه. وقال عطاء؛ ما كانوا يقسمون إلا على كتاب الله تعالى. وقال أبو حنيفة، ومالك، والشافعي، وابن المبارك: تعطى الأنثى مثل ما يعطى الذكر: لأن النبي صلى الله عليه وسلم قال لتشير بن سعد: " سُوِّ بِينهم". وعلل ذلك بقوله "أيسرك أن يستووا في برك؟ قال: نعم. قال: فَسُو بينهم". والبنت كالابن في استحقاق برها، وكذلك في عطبتها. وعن ابن عباس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "سووا بين أولادكم في العطية، ولو كنت مؤثرًا لأحد لآثرت النساء على الرحال" رواه سعيد في "سننه"، ولأنها عطية في الحياة، فاستوى فيها الذكر والأنثى، كالنفقة والكسوة.

يقول ابن قدامة؛ ولنا أن الله تعالى قسم بينهم، فجعل للذكر مثل حظ الأنثيين، وأولى ما اقتدى بقسمة الله، ولأن العطية في الحياة أحد حالي العطية، فيجعل للذكر منها مثل حظ الأنثيين، كحالة الموت. يعنى الميراث.

(ويحقق ذلك) أن العطية استعجال لما يكون بعد الموت، فينبغي أن تكون على حسبه، كما أن معجل الزكاة قبل وجوبها يؤديها على صفة أدائها بعد وجوبها، وكذلك الكفارات المعجلة،

ولأن الذكر أحوج من الأنثى، من قبل أنهما إذا تزوجا جميعًا فالصداق والنفقة ونفقة الأولاد على الذكر، والأنثى لها ذلك، فكان أولى بالتفضيل; لزيادة حاجته، وقد قسم الله تعالى الميراث، ففضل الذكر مقرونا بهذا المعنى فتعال به، ويتعدى ذلك إلى العطية في الحياة.

قال: وحديث بشير قضية في عين، وحكاية حال لا عموم لها، وإنما ثبت حكمها فيما ماثلها، ولا نعلم حال أولاد بشير، هل كان فيهم أنثى أو لا؟ ولعل النبي صلى الله عليه وسلم قد علم أنه ليس له إلا ولد ذكر، ثم تحمل التسوية على القسمة على كتاب الله تعالى. ويحتمل أنه أراد التسوية في أصل العطاء، لا في صفته، فإن القسمة لا تقتضي التسوية من كل وجه وكذلك الحديث الآخر، ودليل ذلك قول عطاء؛ ما كانوا يقسمون إلا على كتاب الله تعالى. وهذا خبر عن جميعهم، على أن الصحيح من خبر ابن عباس أنه مرسل.

وقال الشيخ ابن باز رحمه الله: " يجب على الوالد العدل بين أولاده ذكورهم وإناثهم حسب الميراث، ولا يجوز له أن يخص بعضهم بشيء دون البقية إلا برضى المحرومين إذا كانوا مرشدين، ولم يكن رضاهم عن خوف من أبيهم، بل عن نفس طيبة ليس في ذلك تهديد ولا خوف من الوالد، وعدم التفضيل بينهم أحسن بكل حال، وأطيب للقلوب، لقول النبي صلى الله عليه وسلم: (اتقوا الله واعدلوا بين أولادكم) متفق على صحته "انتهى. "فتاوى الشيخ ابن باز"

قلت: وكل هذا فيما يتعلق بالعطية غير السببة، أما التي بسبب كمعونة ضرورية أو علاج مرض أو إنفاق على طالب علم فلا يقيد فيها الوالد بتسوية، فيعطي كلاً حسب حاجته في حياة والده، فلا فرق في ذلك بين ذكر وأنثى. والله أعلم.

وفي هذا القدر كفاية، والحمد لله رب العالمين.

### درر البحار في بيان ضعيف الأحاديث القصار



على حشيش

اعداد/

العلقة (٧٧)

٦٨٣- وإن كنتَ صائمًا بعد شهر رمضانَ، فضُمْ المُحَرَّمَ، فإنه شهرُ اللَّهِ، فيه يومٌ تابَ اللَّهُ على قومٍ، ويتوبُ فيه على قوم آخرين،.

الحديث لا يصح؛ أخرجه الإمام أحمد في «المسند» (١٥١/١) (ح١٣٢١)، والإمام الترمذي في «السنن» (١٧/٣) (ح٢٤١) (ح٢٤١) من حديث عبد الرحمن بن إسحاق، عن النعمان بن سعد، عن علي مرفوعًا، وعلته عبد الرحمن بن إسحاق.

قال الإمام المزّي في «تهذيب الكمال» (٣٧٣٧/٩٩/١١)؛ «عبد الرحمن بن إسحاق بن الحارث أبو شيبة الواسطي، ويقال الكوفي، ابن أخت النعمان بن سعد الأنصاري، قال أبو طالب، عن أحمد بن حنبل؛ ليس بشيء، مُنكر الحديث. وقال أبو بكر بن خزيمة؛ لا يُحتج بحديثه. وقال الإمام البخاري، فيه نظر. وقال أبو حاتم؛ منكر الحديث لا يُحتج به. وقال الدوري عن ابن معين؛ ضعيف ليس بشيء. ونقل هذا الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (١٢٤/٦)، وأقره وزاد حيث نقل عن عبد الله بن أحمد عن أبيه قال؛ ليس بذاك، وهو الذي يحدث عن النعمان بن سعد أحاديث مناكين. اهـ.

وقال الساجي: «كُويِكُ أصله واسطى أحاديثه مناكير. اهـ.

فائدة: يغني عن هذا الحديث المنكر الحديث الذي أخرجه الإمام مسلم في «صحيحه» (ح١١٦٣) من حديث أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أفضلُ الصيام بعد رمضانَ، شهر الله المحرم، وأفضلُ الصلاة بعد الفريضة صلاةُ الليل».

#### ١٨٤- «كل شهر حرام تامُّ؛ ثلاثون يومًا وثلاثون لبلدَّي.

الحديث لا يصح؛ أخرجه الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٣٠٤/٤) (١١٢٩/١٦٢) من حديث أبي بكرة مرفوعًا، وعلته عبد الرحمن بن إسحاق أبو شيبة الواسطي وهو منكر الحديث، ليس بشيء، لا يُحتج به، وقال الإمام البخاري: «فيه نظر» كما بينا آنفًا، وهذا المصطلح عند البخاري له معناه، فقد بين ذلك الحافظ ابن كثير في «اختصار علوم الحديث» (ص٨٨): «هناك اصطلاحات الأشخاص ينبغي التوقف عليها؛ من ذلك أن البخاري إذا قال في الرجل؛ سكتوا عنه. أو: فيه نظر. فإنه يكون في أدنى المنازل وأردئها عنده ولكنه لطيف العبارة في التجريح فليُعلم ذلك». اه.

فائدة؛ لبيان نكارة هذا الحديث؛ فقد أخرج الإمام البخاري في «صحيحه» (ح٤٦٦٢)، والإمام مسلم في مصحيحه، (ح٤٦٦٢)، والإمام مسلم في مصحيحه، (١٦٧٩) من حديث أبي بكرة نفيع بن الحارث عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السماوات والأرض، السنة اثنا عشر شهرًا، منها أربعة حرمٌ ثلاثٌ متواليات؛ ذو القعدة، وذو الحجة، والمحرم، ورجب مُضر الذي بين جمادي وشعبان».

وقال تعالى: «يَسْأَلُونَكَ عَن الْأَهَلَة قُلْ هِيَ مَوَاقيتُ للنَّاسِ وَالْحَجُ» (البقرة،١٨٩).



ولقد تبين من رؤية الهلال للأشهر الحرم العام ١٤٣٩هـ أن شهر رجب تسعةٌ وعشرون يومًا، وشهر ذي القعدة تسعة وعشرون يومًا، وبهذا يتبين نكارة هذا الحديث متنًا وإسنادًا.

#### مهد- «قراءةُ سور القَلاقل أمانُ من النَّاري.

الحديث لا يصح أورده الإمام السخاوي في «المقاصد» (ح٧٦٩) ثم قال: «لا أعرفه». اه. ونقل عنه القاري في «المعنوع» (ح٢١٤): «لا أصل له». اه. وسور القلاقل: التي تبدأ بقل، وهي أربعة: الكافرون والإخلاص والعوذتان.

#### ٦٨٦- « مَن قال: جَزَّى الله عنا محمدًا بما هو أهله أتعبَ سبعينَ كاتبًا ألف صباح،

الحديث لا يصح؛ أخرجه الإمام الحافظ الطبراني في «الأوسط» (١٨٠/١) (ح٢٣٧) من حديث ابن عباس مرفوعًا، ثم قال: «لم يرو هذا الحديث عن عكرمة إلا جعفر بن محمد، ولا عن جعفر بن محمد إلا معاوية بن صالح، تفرد به هانئ بن المتوكل»، اه.

قلتُ: وهانئ هذا هو علته، قال الإمام الحافظ ابن حبان في «الضعفاء والمتروكين» (٩٧/٣): «كان تدخل عليه المناكير فكثرت المناكير في روايته، فلا يجوز الاحتجاج به بحال». اهـ. ونقله الإمام الذهبي في «الميزان» (٩١٩٨/٢٩١٤)، وأقره وذكر هذا الحديث من مناكيره.

#### ٨٧٧- والقلبُ بيتُ الربُ».

الحديث لا يصح، أورده الإمام علي القاري الهروي في «المصنوع في معرفة الحديث الموضوع» (ح٢١٧)، وبين أقوال الأثمة: قال الزركشي وغيره: لا أصل له. وقال ابن تيمية: «موضوع». وفي «ذيل الموضوعات» للسيوطي قال: «هو كما قال».

قلت: أورده شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى، (٣٧٦/١٨) وقال: «ليس هذا من كلام النبي صلى الله عليه وسلم، فإن القلب بيت الإيمان بالله ومعرفته ومحبته». اهـ.

ولذلك أورده الإمام الحافظ السخاوي في «المقاصد» (ح٧٦٠) وقال: «ليس له أصل في الرفوع والقلب بيت الايمان بالله ومعرفته ومحبته». اهـ.

فائدة؛ ولقد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الذي أخرجه الإمام مسلم في «صحيحه» (ح٢٥٦٤) من حديث أبي هريرة أن القلب بيت التقوى؛ حيث قال النبي صلى الله عليه وسلم؛ «التقوى هاهنا، ويشيرُ إلى صدره ثلاث مراتٍ». اهـ. وقال تعالى: «ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظُمْ شَعَائِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقُوَى الْقُلُوبِ» (الحج: ٣٧).

#### ١٨٨- دما وسعني أرضي ولا سمائي ولكن وسعني قلب عبدي المؤمن،.

الحديث لا يصح؛ أورده الغزالي في «الإحياء» (١٤/٣)، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أر له أصلاً». اهـ. وسُئل عنه شيخ الإسلام ابن تيمية فأجاب في «مجموع الفتاوى» (٣٧٦/١٨) فقال: «هذا مذكور في الإسرائيليات، وليس له إسناد معروف عن النبي صلى الله عليه وسلم». اهـ. وأورده الحافظ السخاوي في «المقاصد» (ح٩٩٠) ناقلاً قول الحافظ العراقي، والإمام ابن تيمية.

وغعل الصدل

و الطواف

I know Samuel

والثوث في المسجد

# श्रीसिक्त्या सिर्ह

يسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، أما بعد،

فقد شرعنا في بيان الأحكام المتعلقة بالنفاس، وهل وذكرنا تعريف النفاس، ومدة النفاس، وهل كل وضع يثبت به النفاس أم لا؟ ونستكمل ما بدأناه بإذن الله تعالى، وأسأل الله تعالى أن يجعله في ميزان حسناتنا يوم الحساب؛ إنه

سميع قريب مجيب الدعاء.

#### أولاً: حكم الدم الخارج قبل الولادة؛

إذا رأت المرأة دمًا قبل ولادتها فقد اختلف الفقهاء هل يعتبر نفاسًا أم لا ؟ على قولين؛ الفقهاء هل يعتبر نفاسًا، وإليه ذهب الحنفية، والمالكية، والشافعية- البحر الرائق (۲۲۹/۱)، فتح القدير (۱۸۷/۱)، منح الجليل (۱۸۵/۱)، المجموع شرح المهذب (۱۸۵/۱)، المجموع شرح المهذب (۱۸۵/۱)، المجموع شرح المهذب (۱۸۵/۱)،

واستدلوا: بأن النفاس هو الدم الخارج عقيب الولادة فلا يكون ما قبلها نفاسًا؛ لأنه يتنافى مع تعريف النفاس.

وأيضًا لانسداد فم الرحم بالولد قبل الولادة فلا يخرج منه دم، وإنما يخرج دم النفاس بخروج الولد لانفتاح فم الرحم حينئذ- البحر الرائق (٢٢٩/١).

القول الثاني، ذهب الحنابلة إلى أن الله إن خرج قبل الولادة بيومين أو ثلاثة مصحوبًا

#### اعداد ک د/عزة محمد رشاد (أم تمیم )

بأمارات الولادة فهو نفاس، وإن خرج قبل ذلك فليس بنفاس- المغني لابن قدامة (٢٦٢/١)، الروض المريغ (٥٨).

واستدالوا على ذلك: بأنه دم خرج بسبب
المولادة فكان نفاسًا، كالخارج بعد المولادة،
وانما يعلم خروجه بسبب المولادة إذا كان
قريبًا منها ويعلم ذلك برؤية أماراتها؛ من
المخاض ونحوه في وقته: بخلاف ما إذا رأت
المدم من غير أمارات المولادة، فلا تترك له
العبادة؛ لأن الظاهر أنه دم فساد. (المغني
لابن قدامة: ٢٦٢/١).

#### أقوال أهل العلم في المسالة:

#### أولًا: من قال بأنه لا يعد نفاسًا:

جاء في البحر الرائق (٢٢٩/١)؛ ودم الحامل استحاضة لانسداد فم الرحم بالولد فلا يخرج منه دم، شم يخرج بخروج الولد للانفتاح به.

جاء في الشرح الكبير للدردير (١٧٥/١): والنفاس دم أو صفرة أو كدرة خرج من القبل للولادة معها أو بعدها لا قبلها على الأرجح بل هو حيض.

جاء في المجموع شرح المهذب (٥١٨/٢)؛ فإن خرج قبل الولادة شئ لم يكن نفاسًا، وإن خرج بعد الولادة كان نفاسًا.

جاء في الحاوي الكبير (٤٣٨/١): وإن رأت في

ولادتها دمًا فعلى ضريين:

أحدهما: أن يبتدئ بها مع الولادة. والثاني: أن يبتدئ بها قبل الولادة، فإن بدأ بها الدم قبل الولادة فإن بدأ بها الدم قبل الولادة فلا يخلو من أن يتصل بدم الولادة أم لا، فإن لم يتصل إلى ما بعد الولادة، وانقطع قبلها لم يكن ذلك الدم نفاسا، لا يختلف أصحابنا فيه، كان كالذي تراه المرأة من الدم على حملها هل يكون حيضا أم لا؟ على قولين. أحدهما: قاله في القديم وهو مذهب أبي حنيفة يكون دم فساد، فلا يكون حيضاً. والقول الثاني: قاله في الجديد، وهو مذهب مالك يكون حيضاً.

ثانيًا: من قال بأنه لا يُعَدُّ نفاسًا إلا إذا خرج قبل الولادة بيومين أو ثلاثة مصحوبًا بأمارات الولادة:

جاء في الكلف لابن قدامة (١٥٢/١)؛ فإن خرج قبل الولادة بيومين، أو ثلاثة، فهو نفاس؛ لأن سبب خروجه الولادة، وإن خرج قبل ذلك، فهو دم فساد؛ لأنه ليس بنفاس، لبعده من الولادة، ولا حيض؛ لأن الحامل لا تحيض.

قال ابن تيمية في مجموع الفتاوى (٢٤٠/١٩): وما تراه من حين تشرع في الطلق فهو نفاس وحكم دم النفاس حكم دم الحيض. الراجح:

والذي يظهر لي بعد عرض أقوال الفقهاء وأدلتهم أن القول الراجح هو القول الثاني القائل بأن الدم الذي يخرج قبل الولادة بيومين أو ثلاثة مصحوبًا بآلام الولادة نفاس، وهو ما ذهب إليه الحنابلة وشيخ الإسلام، والله تعالى أعلم.

#### ثانيًا: إذا ولدت المرأة ولم تردم النفاس:

اختلف الفقهاء في هذه المسألة على قولين:
القول الأول: يجب عليها الغسل بالولادة وإن
لم تر الدم، ويبطل صومها إن كانت صائمة،
وهو قول أبي حنيفة وزفر، ومالك في قول،
والشافعية في أصح الوجهين، والحنابلة في
رواية- تبيين الحقائق (٨٦/١)، الشرح الصغير
قدامة (١٦٢/١)، أسنى المطالب (٦٤/١)، الغني لابن
قدامة (١٥٤/١).

واستدلوا على ذلك بما يأتى:

١- أن الولادة بالدم مظنة خروج الدم، فتعلق الحكم بها، كما جعل النوم ناقضًا للوضوء لأنه مظنة خروج الحدث وإن تحقق عدم خروج شيء، وكتعلق الغسل بالتقاء الختائين وإن لم يوجد الإنزال- نهاية المحتاج (١٣/١)، المغني لابن قدامة (٢٥٢/١).

٧- إذا وجب الغسل بخروج المني، الذي هو أصل الولد، فوجوبه بنفس الولد أولى- الوسيط في المذهب (٣٧٣/١).

 ٣- ولأن الولادة لا تخلو ظاهرًا عن قليل دم-فتح القدير (١٨٦/١).

3- كما أن وجوب الغسل بناء على إعطاء الصورة النادرة حكم غالبها، كما أن النفاس تنفس الرحم وقد وجد- شرح مختصر خليل (١٦٥/١).

القول الثاني: لا يجب عليها الغسل، وهو قول أبي يوسف، ومالك في رواية، والشافعية في قول، والحنابلة في رواية- تبيين الحقائق (٨٦/١)، مواهب الجليل (٣٠٩/١)، نهاية المحتاج (٢١٢/١)،المغني لابن قدامة (١٥٤/١).

١- أن الوجوب من الشرع، وإنما ورد الشرع بإيجاب الغسل على النفساء، وليست هذه نفساء، ولا في معناها؛ لأن النفساء يخرج منها دم يقتضي خروجه وجوب الغسل، ولم يوجد ذلك فيمن لم يخرج منها- المغني لابن قدامة (٢٥٢/١).

 ٢- أن اغتسالها لخروج الدم لا لخروج الولد،
 فلو اغتسلت لخروج الولد لا للدم لم يجزها-شرح مختصر خليل (١٦٥/١).

#### أقوال أهل العلم في المسألة:

#### أولاً: من قال بوجوب الغسل:

جاء يَّ البحر الرائق (٢٢٩/١)؛ لو ولدت ولم تر دمًا لا تكون نفساء، ثم يجب الغسل عند أبي حنيفة احتياطًا؛ لأن الولادة لا تخلو ظاهرًا عن قليل دم.

جاء في تبيين الحقائق (٨٦/١): لو ولدت ولم تر دمًا يجب عليها الغسل عند أبي حنيفة



وزفر وهو اختيار أبي علي الدقاق؛ لأن نفس خروج النفس نفاس على ما تقدم.

جاء في أسنى المطالب (٦٤/١)؛ موجبه... خروج ولد ولو علقة ومضغة وبلا بلل؛ لأنه مني منعقد، ولأنه لا يخلو عن بلل غالبًا، فأقيم مقامه كالنوم مع الخارج، وتفطر به المرأة على الأصح في التحقيق وغيره.

جاء في المغني لابن قدامة (١٥٤/١)؛ فأما السولادة إذا عربت عن دم، فلا يجب فيها الغسل، في ظاهر كلام الخرقي. وقال غيره: فيها وجهان؛ أحدهما يجب الفسل بها؛ لأنها مظنة للنفاس الموجب، فقامت مقامه في الإيجاب، كالتقاء الختانين؛ ولأنها يستبرأ بها الرحم أشبهت الحيض.

جاء في نهاية المحتاج (٢١٢/١)؛ وكذا ولادة بلا بلل في الأصح لأنها لا تخلو عن بلل وإن كنا لا نشاهده، ولأنه يجب بخروج الماء الذي يخلق منه الولد فبخروج الولد أولى. والثاني لا، لقوله- عليه الصلاة والسلام- «إنما الماء من الماء».

ثانيًا: من قال بعدم وجوب الغسل؛

جاء في تبيين الحقائق (٨٦/١): لو ولدت ولم تردمًا...عند أبي يوسف وهو رواية عن محمد لا غسل عليها لعدم الدم قال في المفيد هو الصحيح لكن يجب عليها الوضوء لخروج النجاسة مع الولد إذ لا يخلو عن رطوبة.

والذي أراه وأعتقد أنه الحق أن الأحوط أن تغتسل خروجًا من الخلاف؛ لأن الولادة مظنة للنفاس الموجب للغسل، ولأن الغالب في الولادة خروج دم ولو قليل مع المولود أو عقبه، والله تعالى أعلم.

#### ثالثًا: الولادة القيصري:

إذا ولدت المرأة بعملية جراحية بما يسمى بالولادة القيصرية ولم تر دمًا فلا تكون نفساء، فتصوم وتصلي كسائر الطاهرات، فإن رأت الدم صارت نفساء وتمكث حتى تطهر. جاء في فتح القدير (١٨٦/١): فإنها لو ولدت مِن قِبل سُرتها بأن كان ببطنها جرح فانشقت

وخرج الولد منها تكون صاحبة جرح سائل لا نفساء وتنقضي به العدة وتصير الأمة أم ولد به.

رابعًا: يجوز للنفساء الإحرام بالحج والعمرة:
بدليل ما جاء في حديث جابر الطويل في
مسلم «.... فَوَلَدَتُ أَسْمَاءُ بِنْتُ عُمَيْس مُحَمَّدَ
بُنَ أَبِي بَكْرٍ فَأَرْسَلَتُ إلَى رَسُولِ الله صلى
الله عليه وسلم كَيْفَ أَصْنَعُ ۚ قَالَ: اغَّتَسلي
واسْتَثْفري بِثَوْبٍ وَأَحْرِمِي..» صحيح مسلم
اللها عليه وسلم كَيْف أَصْنَعُ أَسْدَهُ وَالْ الله عليه وسلم كَيْف أَصْنَعُ وَالله المَّا الله عليه وسلم كَيْف أَصْنَعُ وَالله المَّا الله عليه وسلم كَيْف أَصْنَعُ وَالله المَّا المُا المَّا المَّا الله المَّا المَّا المَّا المَّا المَّا المَا المُن المَا المَا المَا المَا المَا المَا المَا المُن المَا المُنْ المَا ال

والاستثفار: هو أن تشد في وسطها شيئًا وتأخذ خرقة عريضة تجعلها محل الدم وتشد طرفيها من قدامها ومن ورائها في ذلك المشدود في وسطها- شرح النووي (٤٣٥/٤).

قال الخطابي في معالم السنن (١٩٩/٢): وفي قوله لأسماء وهي نفساء لم تتعل من نفاسها: اغتسلي واستثفري دليل على أن من سنة المحرم الاغتسال، وإن الحائض إذا أرادت الإحرام اغتسلت له كالطاهر.

رابعًا: علامة الطهر من النفاس؛

تطهر النفساء كما تطهر الحائض بأحد أمرين:

الأول: القَصَّة البيضاء: وهي سائل أبيض شفاف يخرج من النساء في آخر الحيض، يكون علامة على الطهر.

الثاني: الجفاف التام: وذلك بأن تدخل المرأة قطنة أو خرقة في فرجها، فتخرج بيضاء ليس فيها شيء من الدم لا صفرة ولا كدرة ولا غيرهما.

جاء في حاشية الصداوي على الشرح الصغير (٢١٤/١)؛ علامة الطهر أي انقطاع الحيض أمران: الجفوف: أي خروج الخرقة خالية من أثر الدم وإن كانت مبتلة من رطوبة الفرج، والقصة: وهي ماء أبيض كالمني أو الجير المبلول. والقصّة أبلغ: أي أدل على براءة الرحم من الحيض، فمن اعتادتها أو اعتادتهما معًا طهرت بمجرد رؤيتها فلا تنتظر الجفوف. وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمن.



إِنَّ الْحِمِدَ لِلَّهِ نَحِمِدُه وِنَسْتَعِيثُهُ وِنسْتَغَفْرُه، وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِن شُرورِ أَنفَسِنا، وِسَيئاتِ أَعمالِنا، مِن يهدِه اللَّه فلا مُضِلَّ له، ومن يُضلِل فلا هادِيَ له، وأشهدُ أن لا إله إلا الله وحدهُ لا شريكَ له، وأشهدُ أن محمدًا عبدُه ورسولُه.

(تِتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا أَنَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ، وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِعُونَ ) (آل عموان: ١٠٢).

(َتَاكَّبُا النَّاسُ اَتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا ذَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيمًا وَلِسَاءً وَاتَّقُوا اللّهَ الَّذِي. تَسَادَلُونَ بِهِ. وَالْأَرْجَامُّ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَتَكُمْ رَفْسًا ) (النساء: ١).

(تَنَائُمُ) ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّهَ وَقُولُوا فَقُلًا سَدِينًا ( ﴿ يُصَلِّحَ لَكُمْ أَعْمَالُكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُونَكُمْ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَاذَ فَرْزًا عَظِيمًا ﴾ (الإحزاب: ٧٠، ٧١).

ثم اعلَمُوا رحمَكم الله أن الزمان سيًار، وقد أدبرَ عامُه واستدار، وما مضى فلن يعُود، وكل لحظة تمرُّ تزُفُّك عبد الله إلى يوم موعود، وشاهد ومشهود، وإلى فراق ولحُود. فاغتنمُوا الفَرصة، وحاسبُوا أنفسكم قبل أن تُحاسبُوا، وتزينوا للعرض الأكبر، وإنما يخفُ الحسابُ يومَ القيامة على من حاسبَ نفسه في الدنيا، (مَا نُفيَرُوا لِأَنْسِكُم مِن حاسبَ نفسه في الدنيا، (مَا نُفيَرُوا لِأَنْشِكُم مِن حَاسبَ نفسه في الدنيا، (مَا نُفيَرُوا لِأَنْشِكُم مِن حَاسبَ نفسه في الدنيا، (مَا نُفيرُوا لِأَنْشِكُم مِن حَاسبَ عِندُ اللهِ هُو خَرًا وأَغْظَم أَجُل)

الشيخ د. عبد الله بن عبد الرحمن البعيجان خطيب المسجد النبوي الشريف

> (المزمل: ۲۰). أيها المسلمون:

قد دخَلتُم في عام جديد، بدايتُه شهرٌ حرام، ونهايتُه شهرٌ حرام، طبتم في غُرتُه وسائر أيامه، وبُوركَ لكم في أوقاته وأزمانه. وشهرُ محرَّم من الأشهُر الحرم التي قال الله تعالى فيها: (إنَّ عِدَّهُ الشَّهُورِ عِندَاللهِ أَثَنَا اللهُ تعالى فيها: (إنَّ عِدَّهُ الشَّهُورِ عِندَاللهِ أَثَنَا عَثَمَرَ شَهْرًا في كِتَّبِ اللهِ يَوْمَ خُلُقُ ٱلسَّكُوتِ وَالْأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَتُهُ حُرُّمٌ ذَلِكَ. اللِّينُ ٱلْقِيمُ فَلَا تَظْلِبُواْ فِينَ ٱلْفُسَحَمِّمُ ) (التوبة: ٣٦). وقال فيها رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: وقال فيها رسولُ الله صلى الله عليه وسلم:



ران الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق اللَّهِ السَّماواتِ والأرضِ، السَّنَّةُ اثنا عشرَ شهرًا، منها أربعة خُرُم، ثلاث مُتواليات، ذو القَعدة، وذو الحجَّة، والمُحرَّمُ، ورجِّبُ مُضرَ الذي بين جُمادي وشعبانَ »؛ متفق عليه.

فحري بالمسلم أن يستقبل عامه الجديد بطاعة الله عز وجل، والانقياد الأوامره، والاستعداد للقائه، وأن يستشعر وبعرف للأشهر المحرمة حرمتها وفضلها ومكانتها، وتلك طاعة يُلتمَسُ ثوابُها، ويُحذُرُ من عقابها.

قال الحسن البصري رحمه الله: "إن الله افتَتَحَ السنة بشهر حرام، واختتَمَها بشهر حرام، فليس شهر في

السنئة بعد شهر رمضان أعظم عند الله من المحرّم، وكان يُسمَّى: "شهرُ الله الأصمُّ"، من شدة تحريمه". عباد الله: وقد رغب الشارع في

صيام شهر المحرّم تطوِّعًا، فاحرصُوا على أن يكون لكم أكثر نصيب من فضله

فعن أبى هريرة رضى الله تعالى عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أفضل الصيام بعد رمضان؛ شهرُ الله المُحَرِّم، وأفضل الصلاة بعد الضريضة: صلاة الليل» (رواه مسلم).

أيها المسلمون:

رجُّحَ كثيرٌ من أهِل العلم أن شهرَ مُحرِّم أفضل الأشهُر الحِـرُم، ولعظم مكانته في نفوس الصحابة، استأنفوا به تقويم السنة

ففي عهد أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه، جمّعَ الناس واستشارَهم؛

من أين يُبدأ التاريخ؟ فقيل: يُبدأ من مولد النبيُّ صلى الله عليه وسلم، وقيل: من بعثته، وقيل: من هجرته، وقيل: من وفاته، وترجِّحَ في رأيه رضى الله تعالى عنه أن يُبِدأُ مِن الهِجُرة؛ لأنَّ اللَّهُ فرَّقَ بِهَا بِينِ الْحِقِّ والباطل، ولأنها هي التي كان فيها قيامُ كيان مستقل للمسلمين.

ثم شاور عمرُ الصحابة رضي الله تعالى عنهم من أي شهر يبدؤون السنة، فقيل: من ربيع الأول؛ لأنه الشهر الذي قدمَ فيه النبّي صلى الله عليه وسلم مُهاجِرًا إلى المدينة، وقيل؛ من رمضان، ثم اتفق عمرُ وعثمانَ وعليُّ رضي الله تعالى عنهم

على البدء يشهر الله المحرّم، وتلقت الأملة بأسرها ذلك بالقبول؛ لأنه شهرٌ حرامٌ، ويلي ذي الحجَّة شهر حرام، ويلي الشبهرالدي بايع فيه النبيّ صلى الله عليه وسلم الأنصار على الهجرة، فكان أولى الشهور



بالأولوبية.

فرضيَ الله تعالى عن عُمر، وعن كافة أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم. ونسألُ الله أن يمن على المسلمين في هذا

العام الجديد بعز وتمكين، ونصر مُدين، وأن يُؤلفُ بِين قلوبِهم، ويجمَعَ كلمتَهُم، ويوحُدُ صفهم.

عبد الله:

لا للهو خلقت ولا للعب ولا للهزل.. ولا للنوم ولا للطعام ولا للكسل. فبادر وبادر ودُع عنك العللُ.. واغتنم الفرصة قبل فوات الأمَل، ولا تكن كمن نعَاه الحادي:

قطعت شهور العام لهؤا وغفلة



ولم تحترم فيما أَتَيْتَ الْحَرَّمَا فلا رجبًا وافيت فيه بحقه الأرجبًا وافيت فيه بحقه

ولا صُمِتَ شَهَرَ الصَّوْمِ صَومًا مُتَمَّمًا ولا في ليّالي عشر ذي الحجَّة الذي مضّى كُنْتُ قَوَّامًا وَلا كُنْتُ مُخْرِمًا

فَهَلَ لِكَ أَنْ تَمْحُو الذُّنوبُ بِعَبُرةٍ

وتبكي عليهًا حسرة وتندّمًا وتستقبلُ العامَ الحِدْيدُ بِتُوبِهُ

لعلك أن تُمحُوبها ما تقدُما المُحَدِّد الله من الشيطان الرجيم: (يَّأَيُّهَا النَّبِينَ ءَامَثُوا لَا لُلُهِكُو أَمْوَلُكُمْ وَلَا أَوْلَنَدُكُمْ عَن ذِكْرِ اللهِ وَمَن يَفْعَلُ اللهِ فَأُولَتِكَ هُمُ النَّاسِرُونَ اللهِ وَمَن يَفْعَلُ اللهِ فَأُولَتِكَ هُمُ النَّاسِرُونَ اللهِ وَمَن يَفْعَلُ اللهِ وَمَن يَفْعَلُ اللهِ فَأُولَتِكَ هُمُ اللهِ فَاللهِ فَا فَاللهِ فَا أَن النَّاسِرُونَ اللهُ وَالفِقُوا مِن مَّا وَرَفْتَكُمْ مِن فَيْل أَن

يَأْنِيَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِ لَوْلاَ أَخَرَّتِيَ إِلَىٰ أَجْلِ قَرِسٍ فَأَصَّدُفَ وَأَكُن مِن الصَّلِحِينَ ۞ وَلَن يُؤخِّرُ اللهُ نَفْسًا إِذَا جَآءَ أَجِلُهَا وَاللهُ خَيِبرُ بِمَا تَعْمَلُونَ ) (المنافقون:

مُعشرُ المُسلمين:

بعد أيام معدُّودات سيخُلُ عليكم يسومُ عاشسوراء، وهو اليومُ العاشرُ

من مُحرَّم. يومٌ عظيم، وفضلُه قديم، قد اختصَ بخصائص تاريخية ودينيّة؛ منها: مشروعيَّةُ صَيامه، فقد كان نبيُ الله موسى عليه الصلاة والسيلام يصومه، وكانت قريش تصومه، فلما قدمَ النبيُ صلى الله عليه وسلم المدينة وجَدَ اليهود يصومونه، فلما كان في العام القابل صامه وأمر بصيامه، ثمَّ فرض شهرُ رمضانَ ذلك العام، فنُسخَ وجوبُ صوم عاشوراء، وبقي صومُه مُستحبًا على الراجح.

فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قدمَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم المدينة، فوجد اليهود يصومونَ يوم عاشوراء،

فَسُئلُوا عن ذلك، فقالوا: هذا اليوم الذي أظهر الله فيه موسى وبني إسرائيل على فرعون، فنحن نصومُه تعظيمًا له، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «نحن أولَى بموسى منهم، فضُومُو» (متفقٌ عليه).

ببوسى تعلقها، للتسويون المنطق عليه . وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: "ما رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يتحرَّى صيام يوم فضَّله على غيره، إلا هذا اليومَ يـومَ عاشوراء، وهذا الشهرَ يعني: شهر رمضان " (رواه البخاري).

وفي "صحيح مسلم" أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «صيامُ يوم عرفة أحتسبُ على الله أن يُكفُرُ السنة التي قبلَه والسَنةُ

التي بعده، وصيامُ يـوم عـاشـوراءَ أحتسبُ على الله أن يُكفُرَ السنةَ التي قبله».

وقد بلغ النبي ملك الله عليه وسلم في الله أن الحيد عُمُره أن اليهود يتُخذُون عاشوراء عيدًا، في عاشوراء عيدًا، في يصوم التاسع والعاشر من

العام الْمُقبِل، فحالَتُ دونَه المُنيَّة. هُمُ أَرَّهُمُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ مِنْ المُنيَّة.

قعنُ عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: "حين صام رسولُ الله صلى الله عليه وسلم يوم عاشوراء، وأمرَ بصيامه، قالوا: يا رسول الله! إنه يوم تُعظُمه اليهودُ والنصاري، فقال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: «فإذا كان العامُ المُقبل إن شاء الله صمنا اليوم التاسع، يعني: والعاشر، قال: فلم يأت العام المُقبل، حتى تُوعِ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم " (رواه مسلم).

فَالْأَفْضُلُ عَبَادَ اللّٰهُ أِنْ يُصام يَـوْمٌ قَبِلَهُ، خلافًا لليهود، ومِن غُلِب فلا يُعْلَبِ على صيام اليوم العاشر.





ومن خصائص هذا اليوم؛ أنَّه يومٌ نجِّي اللَّه فيه موسى وأهله، وأهلك فرعون وقومه، ولهذا صامه موسى وبنو إسرائيل شكرا لله عز وجل، ثم صامه النبي صلى الله عليه وسلم شكرًا لله عز وجل.

ونسأل الله أن يُوفَقَنا لصومه، وأن ينصر جنودنا

> الرابطين في ثغورنا، كما نصر موسى عليه السلام على فرعون وقومه فيوم عاشوراء.

وبعث. معاشر المسلمان: فهذاماق هذا اليوم من الخصائص،

وقد انتحل الوضاعون في شأنه وأمره مُفتريات كثيرة، لم تصح عن النبي صلى الله عليه وسلم، ولا عن الصحابة الكرام، وعلى عن أنمَّة السلف، فجعل بعض الناس يغلو فيه فيبتدع عبادات لم تشرع، ويتشبُّث بأوهام وضلالات لم يُوفِّق للخبر في ملايساتها.

فلو کان پدری پوم عاشوراء

ماكان يجرى فيهمن بلاء

ما لاح فجره ولا استنارا

ولا أضاءت شمسه نهارا

فاتَشُوا الله عباد الله في أنفسكم وفي دينكم، لا تبتدعُوا ولا تحرُفوا شريعة اللَّهُ؛ فقد ائتَمنتَم وأنتم خيرُ أمة أخرجَت للناس، وحُـدُرتُم وأنتم أمـ وسطا، وقد تركنا رسول الله صلى الله عليه وسلم على مثل البيضاء، ليلها ونهارها سواء، «ومن أحدث في أمرنا ما ليس منه فهو رد »، «ومن

عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو ردٍّ ". والله لا يُتعبِّدُ إلا بما شرعَ على لسان نبيِّه عليه الصلاة والسلام، وفيه كفاية، الزيادةُ عليه إفراط وغلو وتنطع، والتقصير فيه تفريط وتساهل، وحسبنا قول ربنا: (ألَّهُ عَ أكلك لكم وبنكم واتمث علتكم بمنتى ورصيت

شمر الله المحرم

(المائدة: ٣). قال حذيفة رضي الله تعالى عنه: "كل عبادة لم يتعبدها أصحاث رسول الله صلى الله عليه وسلم فلا تعبّدُوها؛فان الأول لم يدء للأخرمقالا.

اتَّقُوا اللَّه وخُذُوا

لَكُمْ الْاسْلَمَ دِيثًا)

طريق من كان قبلكم، فوالله لئن استقمتم لقد سيقتم سَبِقًا بعيدًا، ولئن تركتمُوه بمينًا وشمالًا، لقد ضللتم ضلالا بعيدا".

فنسألُ الله أن يرزُقُنا التمسُّك بالشُّنَّة، والسير على وفقها، وأن يُجنَّننا البدء ويُعيدُنا منها، وأن يُجِنبُنا طرائقَ الغُلاة والجفاة، وأن يشرحُ صدورَنا للحقّ، ويجعَلناً أهل وسطية واعتدال، إنه ولى ذلك والقادر aula

اللهم أعز الإسلام والمسلمين، وأذل الشرك والمشركين، وانصُر عبادُك الموحدين، واجعَل اللهم هذا البلد آمنًا مُطمئنًا وسائر دلاد المسلمين.

اللهم آمنًا في أوطاننا، وأصلح أنمَّتنا وولاةً

اللهم أصلح أحوال المسلمين، اللهم أصلح أحوال المسلمين في كل مكان.

الحلقة الأولى

### المالمين والسلمات عام يا المقارب والحيات بها جام يا المقارب والحيات

الحمد لله حمدًا لا ينفد أقضل ما ينبغي أن يُحمَد، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى أله وصحبه ومن تعبد، أما بعد:

فقد استيقظت مصر، واستيقظ المصريون على نبأ هجوم الثعابين، والحيات على قرى منية السعيد، والعطف، مركز المحمودية، محافظة البحيرة، وشبرا بخوم، مركز قويسنا، محافظة التنوفية، وميت إشنا، مركز أجا، محافظة الدقهلية، مخلفة وراءها عدداً من القتلى، والمصابين، وسادت حالة من الهلع، والخوف جنبات هذه القري، والقرى الأخرى مخافة أن يلحقها ما لحق بهذه القري المنكوبة.

وقد سارع المستولون بمد يد العون للأهالي، ومساعدتهم في القضاء على تلك الزواحف، وتوعيتهم بأساليب مكافحتها، والقضاء عليها، وبيان أسباب هذا الهجوم.

وأمام خطورة هذه الحوادث، وما خلفته من آثار مادية، ونفسية عميقة بأهالي تلك القري، فقد قمت بكتابة هذا البحث الذي يتناول بالتفصيل كل ما يتعلق بالحيات، والعقارب، من الناحية الشرعية، والعملية، والتاريخية.

وقمت بفضل الله تعالى بالبحث عن كلمات الحية، والثعبان، والأفعى في القرآن الكريم، وأحاديث النبي صلى الله عليه وسلم، وراجعت قرابة ثلاثة آلاف حديث تتعلق بها، لاستخلاص الصحيح منها، وترك السقيم، ثم رتبتها

#### المستشار/أحمد السيد علي إبراهيم

موضوعيا، وعرجت على أقوال الفقهاء في بعض السائل المتعلقة بها، وبينت أصل العداوة بينها وبين البشر، والأمر بقتلها، والتحذير من ورود مآويها، والحث على الأخذ بالأسباب الشرعية، والدية للتحصين من لدغاتها.. إلخ ما جاء بتلك الوقفات الواردة بهذا البحث، الذي جمع شتات كل ما يتعلق بالحيات والثعابين في كتاب واحد.

وهدية من هذا البحث توعية الناس بخطورتها، وكيفية التعامل معها، والحرص على تحصين النفس من لدغاتها، لجهل كثير منهم، وغفلة آخرين بأحكامها.

#### الوقفة الأولى: سبب الكتابة في هذا الموضوع

سبق وأن ذكرت أن السبب الأصلي للكتابة في هذا الموضوع هو ظاهرة مهاجمة الثعابين لقريتين مصريتين، مخلفة وراءها العديد من القتلى والمصابين، وكذا العدد الهائل للدغات الثعابين للبشر على مستوى العالم، والعدد المهول للوفيات والمصابين من جرائها، والذى ورد بتقارير منظمة الصحة العالمية، ومنها ما ورد بموقعها على الشبكة العنكبوتية، بتاريخ ٢٠ فبراير ٢٠١٨ تحت عنوان «مضادات سموم الثعابين «حيث جاء به الأتي: «على الرغم من أن العدد الحقيقي للدغات الثعابين يظل مجهولاً، فإن التقديرات تشير إلى أن ٥ ملايين نسمة يتعرضون، كل عام، تشير إلى أن ٥ ملايين نسمة يتعرضون، كل عام،



الحرم ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٥ - السنة الثامنة والأربعون

التوحيد

لتلك اللدغات مما يؤدي إلى وقوع نحو ٢,٥ مليون حالة تسمّم سنوياً. تؤدي لدغات الثعابين كل عام إلى وقوع ما لا يقلّ عن ١٠٠,٠٠٠ حالة وفاة ونحو ثلاثة أضعاف ذلك من حالات بتر الأطراف وغيرها من حالات العجز الدائمة.

يمكن أن تتسبّب لدغات الثعابين السامة في الإصابة بشلِل قد يعيق التنفس، واضطرابات نزفية يمكنها أن تؤدي إلى نزف مميت، وفشل كلوي يتعذر تداركه، وضرر في النُسج يمكنه إحداث عجز دائم وقد يسفر عن بتر الأطراف في بعض الأحيان.

المزارعون والأطفال هم أشد الفئات تضررًا من لدغات الثعابين. وكثيرًا ما يعاني الأطفال من الدغات الثعابين. وكثيرًا ما يعاني الأطفال من آثار أكثر وخامة، وذلك بسبب انخفاض كتلة أجسامهم مقارنة بالبالغين.. والملاحظ أنَّ معظم تلك الحالات تحدث في إقريقيا وآسيا وأمريكا اللاتينية. ويُسجَل في أفريقيا وحدها حدوث نحو مليون من لدغات الثعابين كل عام، علماً بأنَ نصف تلك اللدغات تقتضي علاج من يتعرضون لها، اهـ.

#### الوقفة الثانية؛ الفرق بين الحية، والأهمى، والثعبان، والحنش، من الناحية اللغوية

كثير منا يسمع عن الحية، والأفعى، والثعبان، والحنش، فيتساءل عن الفرق بينها، وهل هذه الأسماء بمعنى واحد، أم معان متعددة؟ وقد بين مجمع اللغة العربية الفرق بينها، وذلك بموقعه الرسمي على الشبكة العالمية، حيث أجاب على سؤال: «الفتوى (٢٦٤)؛ ما الفرق بين الحيّة والأفعى والثعبان؟ سؤال من: سعد الشريد، ما الفرق بين الحيّة، والأفعى، والثعبان؟

الإجابة الفرق بين الحيّة والأفعى والتُعْبان:
الحنْشُ المُعروفُ، يُطلقُ على الذكر والأُنثى،
وتُجْمع الحيّة حَيَوات، وفي الحديث لا بأسَ بقَتْل
الحيوات جمع الحيّة، واشتقاقُ الحيّة من الحياة وهوفي الأصل حَيْوة أَدْغَمَت الياءُ في الووووجُعلتا ياءُ شديدة. وللعرب أمثال كثيرة في الحيّة، منها قولُهُم: «هو أَبْصَر من حَيّة» لحدَّة بَصَرها، وقولُهُم: «هو أَطْلَم من حَيّة» لأنها تأتي جُحْر وقولُهُم: «هو أَطْلَم من حَيّة»؛ لأنها تأتي جُحْر الضّبُ فتأكل حِسْلَه وتسكنُ جُحْرَه. ويقولون؛

«فلان حَيَّةُ الوادِي» إذا كان شديد الشَّكيمَة حامياً لحَوْزَته، وهُمْ حَيَّةُ الأَرض»، إذا كانوا عامياً لحَوْزَته، وهُمْ حَيَّةُ الأَرض»، إذا كانوا نهاية في الدَّهاء والخبث والعقل، ويُقالُ للرجل إذا طال عُمْره وللمرأة إذا طال عمرها ما هُو إلاَّ حَيَّةٌ، وذلك لطول عُمر الحيّة كأنَّه شمي حَيَّة لطول حياته، وتُعرَفُ الحيَّة بسعيها وسرعة تنقُلها.

#### الأفعى

قال شمر في كتاب «الحيّات «؛ الأَفْعَى من الحَيّات التي لا تَبْرَحُ أي لا تَسْعى كَما تشعى الحيّات؛ إنما هي مُترحُية، وتَرَحُيها اسْتدارَتُها على نفسها وتَلوّيها، وهي لا تبرحُ مَكانَها، وإذا على نفسها وتَلوّيها، وهي لا تبرحُ مَكانَها، وإذا رَحَفَت مُتَثَنِية بثنيين أو ثلاثة، وهي نوعُ من أنواع الحيّات، رقشاء دقيقة العُنق عريضة الرأس، وربما كانت ذات قرنين، كما قال ابنُ سيدَه، وتكون وصفا واسما والاسم أكثر والجمع أفاع والأفعوان بالضّم ذَكَر الأفاعي، وجَمع الأفعوان كجمع الأفعوان كجمع الأفاعي، وأرض مَفعاة كثيرة الأفاعي.

#### الثغبان،

الثعبانُ الحَيَّةُ الذكر، قالَه الضحاك في تفسير قوله تعالى: «فإذا هي تُغبانُ مبنُ» وقال قطرب: التُعبانُ الحَيَّةُ الذكرُ الأَصْفَر الأَشْعَنُ وهو من أعظم الحيَّات، وقال شمر: الثُعبانُ من الحيات صَحْمٌ عظيم أحمر يصيدُ الفأر، ويُسْتعار في بعض الأماكن للفأر؛ فهو لذلك أنفَعُ في البَيْت من السَّنانير أي القطط. ومن مُشتقات الثعبانِ من السَّنانير أي القطط. ومن مُشتقات الثعبانِ الأَعبانُ، وهو الوَجْهُ الفَخْم في حُسْن بياض.

قالحية تُطلقُ على عموم هذه الزَّواحف الطُويلَة، ويختصَ منها بهذا الاسم ما سَعى منها وكانَّ منها ذا دهاء وخُبث وقَتْك، والأقعى لا تبرحُ مكانَها وإذا مشت مَشتْ مُتثنّية بِثنييَنْ أو ثَلاثَة. أما الثُّعْبانُ فهو أضحمُها وقد يُستعانُ به لَصَيْد الفار، وإن كانَ ذلك غيرَ مأمون».

اللجنة المعنية بالفتوى:أ.د. عبدالرحمن بودرع (نائب رئيس المجمع)أ. د. عبد العزيز بن علي الحربي (رئيس المجمع)أ. د. محمد جمال صقر (عضو المجمع)،ا.ه.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فإن الدعاء عبادة جليلة القدر عظيمة الشان، وهو من أعظم الطاعات، وأنفع القربات التي يتقرب بها العبد إلى مولام، والحديث عن الدعاء في هذا المقال سيكون بإذن الله تعالى من جهتين:

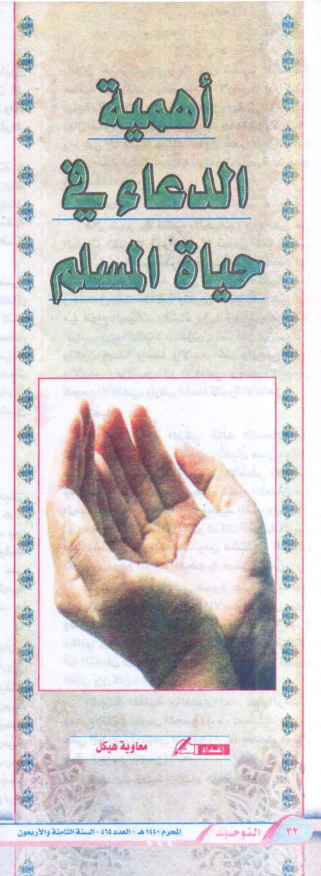
أولاً: من جهة أهميته: فللدعاء أهمية كبرى، وثمرات جليلة، وفضائل عظيمة، وأسرار بديعة منها:

ا-أن الدعاء طاعة لله وامتثال الأمره عز وجل: قال تعالى: « وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونَ آسَتَجِبَ لَا الله وَ الله وَالله وَا الله وَالله وَالهُ وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله

٢-الدعاء هو العيادة: قال تعالى: « وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدَعُونَ السَّعِبُ لَكُو إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكُيرُونَ عَنْ عَبَادَقِ سَيَدُ خُلُونَ جَهَنَّمُ دَاخِرِينَ » (غافر: ٣٠)، عِبَادَقِ سَيَدُ خُلُونَ جَهَنَّمُ دَاخِرِينَ » (غافر: ٣٠)، قال الإمام الشوكاني- رحمه الله-: «والآية الكريمة دلت على أن الدعاء من العبادة، فإنه سيحانه وتعالى أمر عباده أن يدعوه، ثم قال؛ الدعاء عبادة، وأن ترك دعاء الرب سيحانه الدعاء عبادة، وأن ترك دعاء الرب سيحانه استكبار، ولا أقبح من هذا الاستكبار، وكيف يستكبر العبد عن دعاء من هو خالقه، ورازقه، يستكبر العبد عن دعاء من هو خالقه، ورازقه، وموجده من العدم، وخالق العالم أجمع، ورازقه، أن هذا الاستكبار طرف من الجنون وشعبة من فران النعم» (تحفة الذاكرين ص٢٨).

وكما جاء في الحديث عن النعمان بن بشير رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «الدعاء هو العبادة» (صحيح الجامع ٣٤٠٧).

٣-الدعاء أكرم شيء على الله؛ فعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: وليس شيء أكرم على الله عز



وجل من الدعاء، (صحيح الأدب المضرد ٥٤٩).

فالدعاء لمّاكان هو العبادة، كان أكرم على الله من هذه الحيثية، لأن العبادة هي الغاية التي خلق الله سبحانه الخلق من أجلها، كما قال تعالى: « وَمَا عَلَقَتُ لَلْنَ وَأَلْإِنْ إِلَّا لِمَا يُونِهِ (الذاريات: ٥٦)» (تحفة الذاكرين ٣٠).

3- الدعاء سبب لصرف غضب الله ودفعه عن العبد؛ قمن لم يسأل الله يغضب عليه، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من لم يسأل الله يغضب عليه» (صحيح الأدب المضرد ٥١٢)؛ ففي هذا الحديث دليل على أن الدعاء من العبد لربه من أهم الواجبات، وأعظم المفروضات، لأن تجنب ما يغضب الله منه لا خلاف في وجوبه (تحفة الذاكرين ٣١).

ولقد أحسن من قال:

لا تسألنَ بُنيَ آدمَ حاجةً

وسل الذي أبوابُهُ لا تحجِبُ اللّٰهُ يغضبُ إن تركت سؤالُه

وبُنيُ آدمَ حين يُسالُ يغضبُ

 ٥- الدعاء دليل على صدق التوكل على الله:
 فُسرُ التوكل على الله وحقيقتُهُ هو اعتماد القلب على الرب وحده سبحانه وتعالى.

وأعظم ما يتجلى التوكل حال الدعاء، ذلك أن الداعي حال دعائه مستعين بالله، مفوض أمره الله وحده دون سواه، شمإن التوكل لا يتحقق إلا بالقيام بالأسباب المأمور بها، فمن عطّلها لم يصح توكله، والدعاء من أعظم هذه الأسباب إن لم يكن أعظمها.

1- الدعاء وسيلة لسمو النفسى وعلو الهمة: فبالدعاء تكبر النفس وتشرف، وتعلو الهمة وتتسامى، ذلك أن الداعي يأوي إلى ركن شديد، ينزل به حاجاته، ويستعين به في كافة أموره، وبهذا يقطع الطمع ممافي أيدي الخلق، فيتخلص من أسرهم، ويتحرر من رقهم، ويسلم من منتهم.

وبالدعاء يسلم من ذلك كله، فيظل مُهاب الجناب، موفور الكرامة، وهذا رأس الضلاح، وأسُ النجاح.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «وكلما قوي طمع العبد في فضل الله ورحمته لقضاء حاجته ودفع ضرورته، قويت عبوديته له، وحريته مما سواه، فكما أن طمعه في المخلوق يوجب عبوديته له، فيأسه منه يوجب غنى قلبه عنه» (العبودية هو).

٧- الدعاء سلامة من العجز، ودليل على
الكياسة، فعن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي
صلى الله عليه وسلم قال: «أعجز الناس من عجز
عن الدعاء، وأبخل الناس من بخل بالسلام»
(صحيح الجامع ١٠٤٤)، فأضعف الناس رأيًا،
وأدناهم همة، من عجز عن الدعاء، ذلك أن الدعاء

٨- ثمرة الدعاء مضمونة بإذن الله: فإذا أتى الداعي بشرائط الإجابة فإنه سيحصل على الخير، وسينال نصيبًا وافرا من ثمرات الدعاء ولابد.

فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «ما من أحد يدعو بدعاء إلا آتاه الله ما سأل، أو كف عنه من سوء مثله، ما ثم يدع بإثم أو قطيعة رحم» (صحيح الجامع ٥٦٧٨).

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «ما من مسلم يدعو، ليس بإشم ولا بقطيعة رحم إلا أعظاه الله إحدى ثلاث؛ إما أن يعجل له دعوته، واما أن يدخرها له في الأخرة، وإما أن يدفع عنه من السوء مثلها «قال: إذا نكثر، قال: «الله أكثر» (صحيح الأدب المفرد ١٤٧).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ما من مسلم ينصب وجهه إلى الله، يساله مسالة إلا أعطاه إياها، إما عجلها له في الدنيا، وإما ذخرها له في الأخرة ما لم يعجل، قالوا: يا رسول الله، وما عجلته قال: «يقول: دعوتُ دعوت، ولا أراه يستجاب لي» (صحيح الأدب المفرد ١٤٥).

ففي ما مضى من الأحاديث دليل على أن دعاء المسلم لا يهمل، بل يعطى ما سأله، إما معجلاً، وإما



مؤجلاً، تفضلاً من الله جل وعلا (تحفة الذاكرين ٣٣).

قال ابن حجر: «كل داع يستجاب له، لكن تتنوع الإجابة، فتارة تقع بعين ما دعا به، وتارة بعوضه »(فتح الباري ١٨٥/١١).

٩- الدعاء سبب لدفع البلاء قبل نزوله: قال عليه الصلاة والسلام: «ولا يرد القدر إلا الدعاء» (السلسلة الصحيحة ١٥٤).

قال الشوكاني عن هذا الحديث: «فيه دليل على أنه سبحانه يدفع بالدعاء ما قد قضاه على العبد، وقد وردت بهذا أحاديث كثيرة» (تحفة الذاكرين ٢٩).

وقال: «والحاصل أن الدعاء من قدر الله عز وجل، فقد يقضي على عبده قضاء مقيدًا بأن لا يدعوه، فإذا دعاه اندفع عنه » (تحفة الذاكرين ٢٨).

1- الدعاء سبب لرفع البلاء بعد نزوله، قال صلى الله عليه وسلم: «من فتح له منكم باب الدعاء فتحت له أبواب الرحمة، وما سئل الله شيئًا يعطى أحبّ إليه من أن يسأل العافية، إن الدعاء ينفع مما نزل ومما لم ينزل، فعليكم عباد الله بالدعاء» (تحفة الذاكرين ٣٠).

«ولهـذا يجـدر بالعبـد إذا وجـد مـن نفسـه النشـاط إلـى الدعاء والإقبـال عليه أن يسـتكثر من نفسـه منـه، فإنه مجـاب، وتقضـى حاجته بفضـل الله، ورحمتـه، فإن فتُحَ أبواب الرحمة دليل على إجابة الدعاء» (تحقة الذاكرين ٢٨).

العداء يفتح للعبد باب المناجاة وبركتها، فقد يقوم العبد لمناجاة ربه، وإنزال حاجاته ببابه فيُفتَ على قلبه حال السوال والدعاء من محبة الله، ومعرفته، والذل والخضوع له، والتملق بين يديه ما ينسيه حاجته، ويكون ما فتح له من ذلك أحب إليه من حاجته، بحيث يحب أن تدوم له تلك الحال، وتكون آثر عنده من حاجته، ويكون فرحه بها أعظم من فرحه بحاجته لو عجلت له وفاته تلك الحال (مدارج السالكين ۲۲۹/۲).

قال بعض العُبّاد: ﴿إنه لتكون لي حاجة

إلى الله، فأسأله إياها، فيفتح لي من مناجاته، ومعرفته، والتذلل له، والتملق بين يديه ما أحبُ معه أن يُؤخِّر عني قضاءها، وتدوم لي تلك الحال، (مدارج السالكين٢٢٩/٢).

17 - حصول المودة بين المسلمين: فإذا دعا المسلم لأخيه المسلم بظهر الغيب استجيبت دعوته، ودل ذلك على موافقة باطنه لظاهره، وهذا دليل التقوى والصدق والترابط بين المسلمين، فهذا مما يقوي أواصر المحبة، ويثبت دعائمها، قال تعالى: ولا المنابعة عامنوا وعَمِلُوا الصلاحية سَيَجَعَلُ لَمُمُ الرَّهَنُ وُدًا ، (مربع: ٩٦)،

والدعاء بـ الأشك من العمل الصالح الذي تحصل به هذه المودة بين المسلمين.

الدعاء من صفات عباد الله المتقين: قال حِلْ شأنه عن أنبيانه عليهم السلام: وإنهُمْ كَافُواْ حِلْ شأنه عن أنبيانه عليهم السلام: وإنهُمْ كَافُواْ فِيكُورُونَ وَيَدْعُونَا رَعْبَا وَرَعْبَا وَكَافُواْ لَا خَلْشِعِبِ ، (الأنبياء: ٩٠)، وقال عن عباده الصالحين: ووالدين جَاهُوين بِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُون رَبّنا الصالحين: ووالدين جَاهُوين بِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُون رَبّنا أَغْفِرُ لَنَّا أَلْدِينَ سَبَعُونًا بِالإينِين وَلا جَعَلْ فِي فَلُومِنَا عِلاَ لِينَي وَلا جَعَلْ فِي فَلُومِنَا عِلا لِلْيِينَ وَلا جَعَلْ فِي فَلُومِنَا عِلا لِلْيَينَ وَلا جَعَلْ فِي فَلُومِنَا عِلا لِلْيَانِ مَامِنُواْ وَبُنَا إِنْكَ رَمُونٌ رَعِمُ ، (الحشر؛ ١٠)، إلى غير ذلك من الآيات في هذا المعنى.

11- الدعاء سبب للثبات والنصر على الأعداء: قال تعالى عن طالوت وجنوده لما برزوا للعداء: قال تعالى عن طالوت وجنوده لما برزوا للجالوت وجنوده: وقَالُوا رَبِّنَا أَفْيِعَ عَلَيْنَا صَبْرًا وَتُكَمِّتُ أَفْيَعَ عَلَيْنَا صَبْرًا وَلَيْسِرًا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَنْفِينَ » (البقرة: ٢٥٠)، فماذا كانت النتيجة؟ « فَهَرَّمُوهُم بِإِنْنِ النَّوَ وَقَدَلُ دَاوُدُ جَالُوتَ » (البقرة: ٢٥١).

الستضعفين، فالمظلوم أو المستضعف إذا انقطعت المستضعفين، فالمظلوم أو المستضعف إذا انقطعت به الأسباب، وأغلقت في وجهه الأبواب، ولم يجد من يرفع عنه مظلمت، ويعينه على من تسلط عليه وظلمه، ثم رفع يديه إلى السماء، وبث إلى الجبار العظيم شكواه نصره الله وأعزه، وانتقم له ممن ظلمه ولو بعد حين.

ولهذا دعا نوح عليه السلام على قومه عندما استضعفوه، وكذّبوه، وردُوا دعوته.

وكذلك موسى عليه السلام دعا على فرعون عندما طغى، وتجبر، وتسلط، ورفض الهدى ودين



الحق، فاستجاب الله لهما، وحاق بالظالمين الخزى في الدنيا، وسوء العذاب في العقبي.

وكذلك الحال بالنسية لكل من ظلم، واستضعف، فإنه إن لجاً إلى ريه، وفرع إليه بالدعاء أجابه بمنه وكرمه، وانتصر له وإن كان فاجرا.

١٦- الدعاء دليل على الإيمان بالله، والاعتراف له بربوبيته، وألوهيته، وأسمائه وصفاته: فدعاء الإنسان لربه متضمن إيمانه بوجوده، وأنه غني، سميع، بصير، كريم، رحيم، قادر، مستحق للعبادة وحده دون سواه

### ثانيًا: أنواع الدعاء

كل دعاء ورد في الكتاب والسنة فإنه يتناول نوعين اثنين ويندرج تحتهما، وهذان النوعان هما:

١- دعاء المسألة. ٢- دعاء العبادة.

قال الشيخ عبد الرحمن بن السعدى في كتابه القواعد الحسان لتفسير القرآن (ص١٥٤-١٥٥): مكل ما وردية القرآن من الأمر بالدعاء، والنهى عن دعاء غير الله، والثناء على الداعين - يتناول دعاء السألة، ودعاء العبادة. وهذه قاعدة نافعة؛ فإن أكثر الناسي إنما يتبادر لهم من لفظ الدعاء والدعوة دعاء المسألة فقط، ولا يظنون دخول جميع العبادات فالدعاء.

وهذا خطأ جرهم إلى ما هو شرمنه؛ فإن الأيات صريحة في شموله لدعاء السألة، ودعاء

تعريف دعاء السألة: هو أن يطلب الداعي ما ينفعه، وما يكشف ضره.

أو هـ و ما تضمن مسألة، أو طلبا، كأن يقول الداعى: أعطني، أكرمني، وهكذا... وهذا النوع على ثلاثة أضرب:

١-سـؤال الله ودعاؤه؛ كمن يقول: اللهم ارحمني واغفر لي، فهذا من العبادة لله.

٢- سؤال غير الله فيما لا يقدر عليه المسؤول: كأن يطلب من ميت أو غائب أن يطعمه، أو ينصره، أو يغيثه، أو يشفى مرضه، فهذا شرك أكبر-

٣- سـؤال غير الله فيما يقدر عليه المسؤول:

كأن يطلب من حي قادر حاضر أن يطعمه، أو بعينه فهذا جائز.

قال شيخ الإسلام ابن تيميــة -رحمه الله -«وقد مضت السنة أن الحي يطلب منه الدعاء كما يطلب منه سائر ما يقدر عليه. وأما المخلوق الغائب والميت فلا يطلب منه شيء». (انظر كتاب قاعدة جليلة في التوسل لابن تيمية ص١٦٥).

وقال ابن سعدي في (القواعد الحسان ص١٥٥): «ومن هذا قوله سبحانه في قصة موسى عليه السلام: (فاستفاثه الذي من شيعته على الذي من عدوه) القصص: ١٥ ، اهـ.

تعريف دعاء العبادة؛ أما دعاء العبادة فهو شامل لجميع القريات الظاهرة والباطنة؛ لأن المتعبد لله سائل بلسان مقاله ولسان حاله ريه قبول تلك العبادة، والإثابة عليها؛ فهي العبادة بمعناها الشامل، ومن أعظم ما يدخل فيها ذكر الله، وحمده، والثناء عليه-عزوجل- بما هو

ولهذا « لوسألت أي عابد مؤمن : ما قصدُك بصلاتك، وصيامك، وحجك، وأدائك لحقوق الله وحق الخلق؟

-لكان قلب المؤمن ناطقاً قيل أن يجيك لسانه: بأن قصدي من ذلك رضي ربي، ونبل ثوابه، والسالامة من عقابه؛ ولهذا كانت النية شرطا لصحة الأعمال وقبولها وإثمارها الثمرة الطيبة في الدنيا والأخرة،. (انظر القواعد الحسان ص١٥٥).

ولهذا فصرف دعاء العيادة لغير الله يعد شركا أكبر؛ لأن من يدعو غير الله إنما يتقرب إليه حتى يجيب دعاءه، ويثيبه على فعله.

، وهكذا دعاء السألة إلا فيما يوجه للمخلوق الحي، الحاضر، القادر؛ فليس من العبادة؛ يدلك على ذلك موسى عليه السلام في سورة القصص، وهي قوله- سبحانه-: (فَأَسْتَغَنَّهُ ٱلَّذِي مِن شِيعَنِهِ، عَلَى ٱلَّذِي مِنْ عَدُومِهِ) (القصص: ١٥).

والأدلية على ذلك كشيرة. وللحديث يقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمن.







الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعد: ما يزال حديثنا متصلا -بفضل الله تعالى- حول أدلة الحجاب من القرآن والسنة، تكلمت عن آيات الحجاب وانتقلت إلى الأحاديث، ووصلت إلى الحديث الثاني عشر من أدلة الحجاب، وهو الحديث العمدة عند من قال بجواز كشف الوجه والكفين للمرأة، حديث عائشة رضى الله عنها: «.. يا أسماء إن المرأة إذا بلغت المحيض لم يصلح أن يُرى منها إلا هذا وهذا، وأشار إلى وجهه وكفيه». لذا فقد توقفت عنده كثيرًا لأهميته في البحث، فمن ناحية سنده رأينا أن حديث أبي داود فيه خمس علل، وإن حديث البيهقي إسناده ضعيف وأن علته ابن لهيعة -وحررت أقوال أهل العلم في شأنه - ثم تكلمت عن أثر قتادة المرسل، وهل يحتج به أم لا؟ وبينت مذاهب العلماء في الاحتجاج بالمرسل. ووصلنا في البحث إلى قول بعض أهل العلم الذين قالوا: وعلى تقدير صحة الحديث فإنه يُحمل على ما قبل الحجاب، فيكون منسوخًا بالأثار التي وردت عن تغطية الوجه حال الإحرام.

وسأنتقل في البحث إلى القول بالنسخ، مبينا ماهيته وضوابطه وغير ذلك.

أولاً: تعريف النسخ: هو رفع حكم شرعي بدليل شرعى متراخ (متأخرعنه).

ثانيًا، كيف يعرف النسخ: يعرف النسخ بأمور: ١- دلالة اللفظ عليه صراحة:

ا- مثال ذلك من القرآن؛ قوله تعالى: « ٱلْنَنَ خَفَّفَ آلَةُ عَنكُمْ » (الأنفال: ٦٦)، وذلك في نسخ مصابرة الواحد بمائة في القتال.

ب- ومن السنة كما بحديث النبي صلى الله عليه وسلم، ونهيتكم عن زيارة القبور فزوروها، ونهيتكم عن لحوم الأضاحي فوق ثلاث فأمسكوا ما بدا لكم، ونهيتكم عن النبيذ إلا في سقاء فاشربوا في الأسقية كلها، ولا تشربوا مسكرًا، (صحيح مسلم) ج. وفي أقوال الصحابة: كتصريح الصحابي بالنسخ؛ كقول أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها: «كان فيما أنزل من القرآن عشر رضعات معلومات





المحرم ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٥ - السنة الثامنة والأربعون

.(494).

ثالثًا: القاعدة أن الأصل عدم النسخ: وعلى من يقول بالنسخ أن يأتي بالدليل على دعواه.

رابعًا: هل ما ورد عن عائشة وأسماء رضي الله عنهما أنهن كن يخمرن وجوههن وهن محرمات، ناسخ لحديث عائشة رضي الله عنها - على تقدير صحته - كما ذكر ذلك بعض أهل العلم. قلت: هذا من القسم الذي يُعرف ناسخه من منسوخه بالتاريخ، بالمتقدم والمتأخر، فنحن نحتاج إلى: أولاً: معرفة تاريخ حديث عائشة رضي الله عنها الذي فيه: «يا أسماء إن المرأة إذا بلغت المحيض لم يصلح أن يُرَى منها إلا هذا وهذا وأشار إلى وجهه وكفيه»

ثانيًا: معرفة تاريخ آثار عائشة وأسماء رضى الله عنهما.

قلت: إن أثر عائشة رضي الله عنها: «كان الرُّكُبان يمرون بنا ونحن مع رسول الله صلى الله عليه وسلم مُخرمات؛ فإذا حاذوا بنا أسدلت إحدانا جلبابها من رأسها على وجهها، فإذا جاوزونا كشفناه، (أخرجه أبو داود وغيره)، وهو ضعيف لكنَّ له شاهدًا من حديث فاطمة بنت المنذر أنها قالت: كنا نُخَمِّر وجوهنا ونحن مُخرمات مع أسماء بنت أبي بكر الصديق رضي الله عنها (موطأ مالك / إسناده صحيح).

وأثر عائشة رضي الله عنها - مع تقدير تحسينه بشواهده- يتعلق بأمهات المؤمنين، والنقاب واجب في حقهن بإجماع، وإنما البحث في غيرهن من النساء- وقد صح عنها أنها قالت: «المحرمة تلبس من الثياب ما شاءت إلا ثوبًا مسّه ورس أو زعفران، ولا تتبرقع ولا تلثم، وتسدل الثوب على وجهها إن شاءت « (أخرجه البيهقي في سننه، وإسناده صحيح وسبق الكلام عنه في المقالات السابقة).

فكلام عائشة لغيرها من أمهات المؤمنين أن

يحرمن، ثم نسخن بخمس معلومات، فتُوفي رسول الله صلى الله عليه وسلم وهن فيما يُقرأ من القرآن» (صحيح مسلم).

(فائدة: قول أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها: «توقي رسول الله صلى الله عليه وسلم وهن فيما يقرأ من القرآن» ليس معناه على ظاهره – كما يظن - وإنما معناه قرب عهد النسخ من وفاة الرسول صلى الله عليه وسلم حتى صار بعض الصحابة الذين لم يبلغهم النسخ يقرأه على أنه لم يُنسخ، فلما بلغهم النسخ بعد ذلك رجعوا عن قراءته، وأجمعوا على أن هذا لا يتلى. وهذا قسم من أقسام النسخ: وهو نسخ التلاوة وبقاء الحكم، ونظير ذلك نسخ آية رجم الزاني المحصن وبقاء الحكم (انظر معالم السنن للخطابي ١٨٨/٣).

٢- قرينة في سياق النص: كقوله صلى الله عليه وسلم: «خذوا عني؛ قد جعل الله لهن سبيلاً.. الحديث (صحيح مسلم): فهذا يشير إلى المنسوخ وهو قوله تعالى: (وَاللَّهِي عَلَيْكِيكُ النَّهَافِيكُ ) (النساء: ١٥).

٣- بمعرفة تاريخ الناسخ والمنسوخ؛ أي المتقدم والمتأخر، وهذا من الصعوبة بمكان إن لم يوجد صريحًا في النص؛ لأن الصحابة يروي بعضهم عن بعض، فيروي المتأخر إسلامه عن المتقدم إسلامه، دون أن يصرح بمن تحمل عنه الحديث وهذا لا يقدح في صحة الحديث؛ لأن الصحابة كلهم عدول، كما هو مقرر عند أهل العلم، ومما يندرج تحت هذا؛ أن الأحكام الواقعة في حجة الوداع أو بعدها مما يعارض أحكامًا غير معلومة التاريخ، فما ورد في تلك الحجة أو بعدها ناسخ لتلك الأحكام؛ لأن في تلك الحجة الحجة كمال الدين.

إلاجماع على أن هذا الحكم منسوخ:
 كنسخ وجوب صوم يوم عاشوراء بصوم شهر
 رمضان. (انظر الفصول في الأصول ٢٨٢/٢ -

إسدال الثوب على الوجه ليس على سبيل الإلزام، وإلا لما قالت: «إن شاءت» فيدل على الجواز أو الاستحباب، لكن لا يرقى إلى الوجوب.

وأثر فاطمة بنت المنذر عن تغطية وجهها مع أسماء رضي الله عنها قرينة لمن قال بالنسخ، وذلك الأنه متأخر فهو بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم، ففاطمة بنت المنذر تابعية ثقة حفيدة أسماء رضي الله عنها، فهو من ناحية متأخر – يقينًا – عن حديث عائشة رضي الله عنها الذي فيه جواز كشف الوجه والكفين، ومن ناحية أخرى فهو الا يختص بأمهات المؤمنين فقط، كأثر عائشة رضي الله عنها – مع تقدير ثبوته – كنا إذا حاذانا الركبان... الحديث.

أكن، يُثار تساؤل هل هذا الأثر كاف للقول بالنسخ أم هو قرينة يُستأنس بها فقط؟ أرى -والله أعلم- أنه غير كاف لإثبات النسخ عند من ذهب للقول به، ويعارضه آثار أخرى – سنراها بإذن الله – في حجة النبي صلى الله عليه وسلم وغيرها، فأقول وهذا الأثر يستدل به القائلون بعدم وجوب تغطية وجه المرأة، وإن فعل أسماء وفاطمة يستدل به على جواز تغطية وجه المرأة المحرمة أو استحباب ذلك، وهم لم ينازعوا في ذلك.

يقول الخطابي: «فأما سدل الثوب على وجهها من رأسها فقد رخص فيه غير واحد من الفقهاء، ومنعوها أن تلف الثوب أو الخمار على وجهها أو تشد النقاب أو تتلثم أو تتبرقع، وممن قال بأن للمرأة أن تسدل الثوب على وجهها من فوق رأسها عطاء ومالك وسفيان الثوري وأحمد بن حنبل واسحاق وهو قول محمد بن الحسن وقد علق الشافعي القول فيه (معالم السن ۲۷۹/۲)، وفي كلام الخطابي أنه قال: «رخص فيه غير واحد من الفقهاء»،

ويقول ابن قدامة: والمرأة إحرامها في وجهها،

فإن احتاجت سدلت على وجهها، وجملة ذلك، أن المرأة يحرم عليها تغطية وجهها في احرامها كما يحرم على الرجل تغطية رأسه، لا نعلم في هذا خلافًا إلا ما روي عن أسماء أنها كانت تغطي وجهها وهي محرمة، ويحتمل أنها كانت تغطيه بالسَّدُل عند الحاجة، فلا يكون اختلافًا.

ثم قال: ويجتمع في حق المُخرِمَة وجوب تغطية الرأس وتحريم تغطية الوجه، ولا يمكن تغطية جميع الرأس إلا بجزء من الوجه، ولا كشف جميع الوجه إلا بكشف جزء من الرأس، فعند ذلك ستر الرأس كله أولى، لأنه آكد؛ إذ هو عورة لا يختص تحريمه بحالة الإحرام، وكشف الوجه بخلافه، وقد أبحنا ستر جملته (أي ستر الوجه) للحاجة العارضة، فستر جزء منه لستر العورة (الرأس) أولى (انظر المغني لابن قدامة (١٠٤٣-٢٠٠١).

يقول عبيد الله الرحماني المباركفوري عن حديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها.... (فإذا حاذوا بنا سدلت إحدانا جلبابها من رأسها...) وفي الحديث الرخصة للمرأة في ستر وجهها للحاجة كما فعلت عائشة ومن معها من النسوة وهن محرمات عند مرور الرجال عليهن (انظر مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح ٩/ ٣٧٨).

وفى الموسوعة الفقهية: «اتفق العلماء على أنه يحرم على المرأة في الإحرام سَتْر وجهها، لا خلاف بينهم في ذلك، والدليل عليه من النقل ما سبق في الحديث: «ولا تنتقب المرأة المحرمة ولا تلبس القفازين...»، وإذا أرادت أن تحتجب بستر وجهها عن الرجال جاز لها ذلك اتفاقاً بين العلماء، إلا إذا خشيت الفتنة أو ظنت فإنه يكون واجبًا. (انظر الموسوعة الكويتية المحرم).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

الحرم - ١٤٤ هـ - العادد ٥٦٥ - السنة الثامنة والأربعون



# غزوة بني قريظة (٣)

الحمد لله وحده، صدق وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده، ولا إله إلا الله ولا نعبد إلا الله مخلصين له الدين ولو كره الكافرون، ونصلي على أشرف خلقه وإمام رسله وخاتم أنبيائه؛ سيدنا محمد وعلى آله وصحبه، وبعدُ؛

أخي القارئ الكريم، وصل بنا الحديث عن غزوة بني قريظة في اللقاء السابق إلى بيان كيف استحق بنو قريظة ما أصابهم وهو بما كسبت أيديهم، وذكرنا الأدلة على ذلك من خلال كتاب الله سبحانه وتعالى، وهذا الذي انطلق منه الصحابي الجليل سعد بن معاذ رضي الله عنه وفيما ذكرناه كفاية لكل من كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد.

أما من كان في قلبه مرض فهو لا يرعوي وان جئتهم بكل آية؛ لأن المرض الذي في قلوبهم يحجبهم عن الفهم عن الله، وعن رسوله.

ونحن اليوم نقدم للقراء الكرام مزيدًا من الإيضاح يشمل أسباب الحكم الذي حكم به سعد بن معاذ رضي الله عنه، وبعض الفوائد الإيمانية والدروس المستفادة، وبالله التوفيق.

### أولاً: حيثيات حكم سعد:

سعد بن معاذ رضي الله عنه كان سيد الأوس، وكان بنو قريظة حلفاء الأوس، كما كان بنو قينقاع وبنو النضير حلفاء الخزرج، وكان الأوس يطمعون

عبدال عبد الرزاق السيد عيد

في حكم سعد بالتخفيف عن حلفائهم، كما حدث من قبل مع حلفاء الخزرج من بني النضير وبني قينقاع، كما أن اليهود من بني قريظة وقد نزلوا على حكم رسول الله ورضوا به فرحوا عندما أعلن النبي صلى الله عليه وسلم عن تحكيم سعد فيهم طمعًا في تخفيف الحكم عليهم، فماذا حدث؟

 ا- ثبت في صحيح البخاري: أن اليهود نزلوا على حكم رسول الله دونما قيد أوشرط، فرد الحكم فيهم إلى حليفهم سيد الأوس سعد بن معاد. (انظر صحيح البخاري ٢٤٤/٥).

والحديث روته أمّ المؤمنين عائشة رضي الله عنها، وفيه أن الرسول صلى الله عليه وسلم قال لسعد: هؤلاء- يعني اليهود- نزلوا على حكمك، ولما نطق بالحكم قال له النبي صلى الله عليه وسلم: «حكمت فيهم بحكم الله».

٢- لقد كان سعد رضي الله عنه ضمن الوقد الذي ذَهَبَ لتقضي الحقائق عندما جاءه الخبر وهو في قلب الحصار الذي فرضته الأحزاب على المدينة، فقد جاء هذا الوقد الذي فيه سعد إلى بني قريظة يطلب منهم الوفاء بالعهد والقيام بالتزاماتهم العسكرية للدفاء عن



المدينة بجانب المسلمين، كما تنص على ذلك المعاهدة المعقودة بين المسلمين واليهود، وقد سمع سعد كما سمع الوقد جواب اليهود من بني قريظة، كيف تجرأ هؤلاء القوم على سبّ الرسول صلى الله عليه وسلم علنا أمام الحاضرين، فقال لهم سعد رضي الله عنه وهو حليفهم والناصح لهم والمحذّر: «إنكم علمتم الذي بيننا وبينكم من العهد وأنا أخاف عليكم مثل يوم النضير أو أمر منه، فقابلوا نصحه وتحذيره بغحش القول وسوء الأدب، كما ذكر صاحب البداية والنهاية، فقالوا له: «أكلت أير أبيك». والأير: هو الفرّج. بهذا الرد الفاحش كان رد بني قريظة، فقال لهم كما ذكر ابن هشام: «وكان حليمًا هادئ الطبع عفيفًا». غير هذا من القول كان أجمل بكم- يا بني قريظة- ثم نالوا من رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقالوا: من هو رسول الله عليه وسلم،

فهكذا رأى سعد وسمع جرأة بني قريظة على نقض العهود، وظنوا أن الأمرقد حان لهم قطافه مع الأحزاب المجتمعة حول المدينة.

"- وعندها تذكر سعد واستقر في خلده مدى خطورة الموقف ومبلغ ما يحمله اليهود في نفوسهم من طغيان وكفر وحقد على الإسلام والمسلمين، ولم يفارق هذا المشهد ذاكرة سعد، وكيف أن الإسلام وكل المنتسبين إليه، والمدينة وما في المدينة من أعراض وحرمات وثمار وحرث ونسل كان قاب قوسين أو أدنى من التخريب والتدمير بسبب عناد هؤلاء اليهود، وأنه لولا رحمة الله بالمسلمين يوم الأحزاب وحدوث المعجزة الخارقة في ذلك لانتهى الكيان الإسلامي إلى الأبد، ولم ينس سعد أن هؤلاء اليهود لو تم لهم ما أرادوا وللأحزاب معهم النصر على المسلمين لما تورعوا عن فعل كل قبيح ولما أخذهم في كل مسلم إلا ولا

وبعد استعراض هذه الحوادث وهذه المواقف فإنَّ حكم سعد على هؤلاء اليهود، إنما جاء بعد دراسة وإلمام كامل بنفسيات هؤلاء اليهود واقتناع بأنهم جرثومة وباء قاتلة لا مفر من إبادتها.

وهذه هي الصورة التي صورها القرآن في نفسيات اليهود في كل زمان ومكان وسعيهم للإهساد في الأرض وايقاد الحروب في كل الأنحاء ما استطاعوا إلى ذلك سبيلاً، واقرأ معي قول الحق تبارك وتعالى: «وَقَالَتِ الْهُودُ يُدُ اللّهِ مَعْلُولًا فَكُنَّ أَيْرِجِمْ وَلُولُوا فِي قَالُوا لَكُودُ يُدُ اللّهِ مَعْلُولًا فَكُنَّ أَيْرِجِمْ وَلُولُوا فِي قَالُوا لَكُودُ يَدُ اللّهِ مَعْلُولًا فَكُولًا فَلَ اللّهُ فَكُنَّ أَيْرِجِمْ وَلُولُوا فِي قَالُوا لَكُودُ يَدُ اللّهُ مَعْلُولًا فَكُولًا فَالْوَا لَلْ يَدَالُ مُعْلُولًا فَاللّهِ مَعْلُولًا فَكُولًا اللّهِ عَلَى اللّهُ وَلَكُولًا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَعَالَى اللّهِ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

كَيْفَ يَشَاةً وَلَيْرِيدَكَ كَيْمِلَ مِنْهُم مَّا أَرْلَ إِلَيْكَ مِن زَبِكَ طُلْفِينَا وَكُفْرًا وَالْفَيْسَا بَيْنَهُمُ ٱلْعَدَوَةَ وَالْبَغْضَاةِ إِلَى يَوْرِ ٱلْفِينَدَةُ كُلْمَا ٱلْوَقَدُوا نَازًا لِلْحَرْبِ الْمُفَاهَا اللهُ وَيُسْتَعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا وَاللهُ لا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ .

(المائدة: ١٤)، فهؤلاء لا يزدادون إلا طغيانًا وكفرًا، فهم قد حرب مستمرة ضد الإسلام وأهله إلى يوم القيامة، وقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم فيما صح عنه أن القتال بين المسلمين واليهود مستمرحتى قيام الساعة أو قرب قيامها، فقال: «لا تقوم الساعة حتى يقاتل المسلمون اليهود فيقتلهم المسلمون حتى يختبئ اليهودي وراء الحجر والشجر، فيقول الحجر أو الشجر: يا مسلم، يا عبد الله، هذا يهودي خلفي فاقتله، إلا الغرقد فإنه من شجر اليهودي. (رواه مسلم). ومن ظن أن اليهود يريدون سلامًا فهو واهم. مسلم). ومن ظن أن اليهود يريدون سلامًا فهو واهم.

هذا موقف سعد بن معاذ رضي الله عنه، وهو من هو مكانة ومنزلة سيد في قومه، ومع قصر المدة التي عاشها من يوم أن أسلم حتى انتقل إلى جوارريه واستقبلته ملائكة السماء وفرحت بلقائه، بل وأحب الله سبحانه وتعالى لقاءه، وهذه منقبة لم يؤثر مثلها لأحد من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم.

منبها لا حدا من اصحاب البي صلى الله عليه وسلم. كل هذه المناقب جاءت بها أحاديث صحيحة، وذكرها الإمام أحمد في فضائل الصحابة، وأن سعدًا لرجل المواقف حقّا ويطل المشاهد صدقًا، رجل تغلغل الإيمان في قلبه حتى صاريتنفس إيمانًا ومحبة لله ولرسوله ودين الإسلام، فلا عجب أن يقول قولته المشهورة حين طلب منه الحكم في بني قريظة وكلمه قومه، فقال قولته المشهورة ولقد أن لسعد ألا تأخذه في الله لومة لائم، (ابن هشام).

وقد حكم فيهم حكمًا وافق حكم الله ولم يحكم الله ولم يحكم بالهوى ولا العاطفة، فهو يدخل تحت قوله تعالى: , فَسَوْفٌ يَأْتِي اللهُ مِقْمٍ يُحِبُّمُ وَيُحِبُّونَهُۥ أَذِلَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِرُ مِنَ اللهُ مِقْمِ لَيُ اللهُ وَلاَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِرْ , وَلَا عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَمِنْ اللهُ وَلاَ عَلَى الْمُؤْمِنَ لَوْمَةً لَآبِمٍ , إلا الله وَلا عَلَى الرَّمَةَ لَآبِمٍ , (المائدة وَلا عَلَى الرَّمَةَ لَآبِمٍ . (المائدة وَلا عَلَى الرَّمَةَ لَآبِمٍ . (المائدة وَلا عَلَى اللَّهُ وَلا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلا عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللّهُولُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل



وعندما حاصر الرسول صلى الله عليه وسلم بنى قينقاع تبرأ من حلفهم عبادة بن الضامت رضى الله عنه، فهو على شاكلة سعد بن معاذ رضى الله عنه، أما عبد الله بن أبي فقد تشبث بحلفهم وقال: إنى رجل أخشى الدوائر. (من سيرة نور اليقين، لحمد الخضرحسين).

كما ذكرت سورة الحشر موقف المنافقين من بنى النضير وكيف أن هؤلاء المنافقين يوالون أعداء الله ويناصروهم لأنهم إخوانهم في الكفر، واقرأ إن شئت قوله تعالى: وَأَلَةٍ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ نَافَقُواْ نَقُولُونَ الخَوْنِهِمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْبِ ، (الحشر:١١)، وما بعدها، فقد نزلت في المنافقين في غزوة بني النصير، فالمنافقون في كل زمان ومكان يوالون أعداء الله على حساب دينهم، وعلى حساب المسلمين؛ لأنهم في الأصل إخوة الكافرين في الكفروان أظهروا الإسلام لمصلحة، وهدفهم الدنيا وليس الآخرة، أما أهل الإيمان الصادق فغايتهم الله ورسوله والدار الأخرة.

ثالثا؛ ومما يستفاد من غزوة بني قريظة؛

١- صدق النبي صلى الله عليه وسلم في الملاغ عن ريه، وأنه رسول آخر الزمان الذي كان تنتظره اليهود، ولكن منعهم الكبر والجحود عن اتباعه وما وقع في غزوة الأحزاب وبني قريظة أكبر دليل على تأييد الله لهذا النبي وللذين آمنوا، ولولا هذا النصر من الله لهلك المسلمون ولصاروا تحت سنابك خيل الأحزاب الذين جاءوا المدينة كالسيل الجارف، ولكن الله امتن على السلمين بنصر من عنده، وأمرهم أن يذكروا هذه النعمة، ويضعوها نصب أعينهم في كل وقت وحين، وسجِّلها في الكتاب الذي لا بأتيه الباطل من بين بديه ولا من خلفه، فقال تعالى: « يَتَأَثُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَذُكُوا نَعْمَةُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتُكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُنُودًا لَّهُ زُوْهِكَأْ وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَا تُعْمَلُونَ بَصِيرًا ۞ إِذْ جَآءُوكُم مِن فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصِئُرُ ۚ وَيَلْغَتِ ٱلْقُلُوبُ الْحَنَاجِرَ وَتَظُنُّونَ إِللَّهِ ٱلظُّنُونَا ، (الأحزاب: ٩- ١٠)، لا شك هذا ظن المنافقين، «هنالك ابتلي المؤمنون وَزَلْزُلُوا زَلْزَالا شديدًا ، (الأحزاب:١١).

تصور أن الموقف بكل دقة وما أصاب المؤمنين بسبب خيانة بني قريظة، وبعد هذا التصور الدقيق للأزمة تأتى بُشْرَيَات النصر المؤزر: ورَدُّ

اللَّهُ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا بِغَيْظِهِمْ لَدْ يَتَالُوا خَمْرًا وَكُفِي اللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلْفِتَالَ وَكَاكَ ٱللَّهُ فَوَيًّا عَرِيزًا » (الأحزاب:٢٥)، وأعقب ذلك مباشرة الحديث عن بني قريظة: «وَأَنْزُلُ ٱلَّذِينَ ظُلَهُرُوهُم مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتُب مِن صَيَاضِهِمْ وَقَذَفَ فِي قُلُومِهِمُ ٱلرُّعْبُ فَرِيقًا تَقْتُلُونَ وَتَأْسَرُونَ فَرَيقًا (١٠) وَأُورِثَكُمْ أَرْضُهُمْ وَدِينَرَهُمْ وَأَمْوَكُمْ وَأَرْضَا لَمْ نَطَعُوهَا وَكَارَ ٱللَّهُ عَلِي كُلِّ شَوْءِ قُلْمِلًا » (الأحزاب: ٢٦- ٢٧).

سبحان الله! هذا حكم الله في بني النضير فيمن ارتكب جريمة الخيانة العظمى ومظاهرة الأعداء ضد أبناء الوطن، وقد أوضحنا هذا مفصلا فيما سبق، وحكم سعد بحكم الله؛ لأنه صادق مع الله ورسوله لا يبتغي إلا وجه الله والدار الآخرة، أما الذين يريدون الدنيا وزينتها من الذين قالوا آمنا بأفواههم ولم تؤمن قلوبهم، فهؤلاء أعوان الكفارية كل زمان ومكان، وهم سبب البلاء على شعوبهم وخاصة إن كانوا في مواقع القيادة، فهم بلاء على شعوبهم لأن الشعوب هي الضحية، وغالبًا ما تدفع الثمن باهظا لمغامرات طلاب الزعامة.

٧- وأخيرًا نقول: هذه مواقف من سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم كان الوحى فيها قائدًا ودليلا، الوحى المقروء والوحى الملائكي من جبريل عليه السلام وصحبه من الملائكة الكرام، فاتصال مباشر كان بين السماء والأرض في حياة النبي صلى الله عليه وسلم يؤيد ويقود، وإذا رُفع اتصال السماء بالأرض عن طريق جبريل وصحبه بموت النبي صلى الله عليه وسلم فقد بقى فينا القرآن الكريم وهدي الرسول الكريم محفوظا بحفظ الله له، فإذا أردنا استنزال مدد السماء الملائكي مرة أخرى فعلينا بما أمر الله به، ﴿ وَاعْتَصِمُوا عَبُلُ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا نَّفَّ قُمْ الله الله عمران ١٠٣٠)، وعلينا الاستجابة لأمره حين أمرينا: وَأَعْتَصِمُوا بِاللَّهِ هُوَ مُولَنَكُمْ فَنِعُمُ ٱلْمِوْلَى وَنفَعَ ٱلنَّصِيرُ ، (الحج:٧٨).

فهما اعتصامان؛ اعتصام بكتاب الله فيه الهداية إلى الطريق المستقيم، واعتصام بالله فيه النصر والتأبيد والفلاح، فهما متلازمان لن أراد خَيْرَى الدنيا والأخرة، اللهم اهدنا الصراط المستقيم؛ صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين، آمين، آمين، والحمد لله رب العالمن.

الحرم ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٥ - السنة الثامنة والأربعون



### عبداد الأقرع

الراسخون في العلم مقام رفيع يدل على كمال دينهم وحسن تعبدهم، وقوة صلتهم بربهم وخالقهم، وتمام التجاثهم إليه وتذلهم بين يديه، يرجون رحمته ويخافون عذابه، ويسألونه الثبات على دينه القويم وصراطه المستقيم، وهذا تمام القدوة، وحُسن التأسي، وصدق الاتباء، فهذه أم المؤمنين أم سلمة رضي الله عنها تحدث أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يكثر في دعائه أن يقول: «يا مقلب القلوب، ثبت قلبي على دينك». فقيل له في ذلك؟ قال: «إنه ليس آدمي إلا وقلبه بين إصبعين من أصابع الله، فمن شاء أقام، ومن شاء أزاغ». (صحيح الجامع:

وهذا أنس رضي الله عنه يقول: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يُكثر أن يقول: «يا مقلب القُلوب ثبت قلبي على دينك». فقلتُ: يا رسول الله، آمنا بك ويما جئت به، فهل تخافُ علينا؟ قال: «نعم، إن القلوب بين أصبعين من أصابع الله يقلبها كيف يشاء». (صحيح الترمذي: ٢١٤٠).

قال البغوي رحمه الله: «فيه بيان أن العبد ليس اليه شيء من أمر سعادته أو شقاوته، بل إن اهتدى فيهداية الله إياه، وإن ثبت على الإيمان فبتثبيته، وإن ضل فبصرفه عن الهدى، قال سبحانه وتعالى: «بَلِ اللهُ يَمُنُّ عَلِيكُمْ أَنْ هَدَّنَكُمْ لِلْإِيكَنِ» (الحجرات: ١٧)، وقال سبحانه وتعالى! خبارًا عن حَمْد أهل الجنة: «المُحَمَّدُ لِلْهُ اللهُ لَنْ مَدَّنَا لَهُذَا وَمَا كُلُّ لِنَبْتَدِي لَوْلاَ أَنْ هَدَنَا اللهُ الْأَلْفَةُ وَمَا كُلُّ لِنَبْتَدِي لَوْلاَ أَنْ هَدَنَا اللهُ الْأَلْفَةُ وَمَا كُلُّ الْمُتَدِي لَوْلاَ أَنْ هَدَنَا اللهُ الْأَلْفَةُ اللهُ الْمُتَدِي لَوْلاَ أَنْ هَدَنَا اللهُ ال

الحمد لله الذي وعد بتثبيت المؤمنين، فقال سبحانه وهو أحكم الحاكمين؛ ﴿ يُكُنِّتُ اللَّهُ اللَّيْنِ مَامَنُوا سبحانه وهو أحكم الحاكمين؛ ﴿ يُكُنِّتُ اللَّهُ اللَّيْنِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَفِي الْآخِرَةُ وَيُضِلُّ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَفِي اللهِ الله الله الله الصراط وأسلم على سيدنا محمد الهادي إلى الصراط المستقيم صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه إلى يوم الدين.

أما بعدُ: فإنَّ الثبات على الطريق، ولروم الجادة حتى يأتي اليقين، آية رشد المرء، وبرهان نضجه، ودليلُ سداد رأيه، ورجحان عقله بعد توفيق الله ودليلُ سداد رأيه، ورجحان عقله بعد توفيق الله له، وإنَّ أرفع مراتب الثبات وأعلى درجاته، وأسمى غاياته: ثبات القلب على الحق واستقامته على الدين، وسلامته من التقلب، ولذا كانت الخشيةُ من الزيغ بعد الهدى: أدبَ أولي الألباب، ونهجَ أولي النهى وسبيل الراسخين في العلم الذين يبتغون إلى ربهم عذابه، قال الله تعالى: « هُو اللّه عَلَيْكُ أَنِكَ عَلَيْكُ الْكِتْبِ مِنَهُ مَا عَلَيْكُ مُنَكِّمِهُمْ فَا اللّه تعالى: « هُو اللّه عَلَيْكُ أَنِكَ الْكِتْبِ مِنَهُ مَا اللّهِ وَاللّه وَالرّبِهُمْ مَنْ عَلَيْكُ الْكِتْبِ مِنْهُ اللّهِ وَاللّهُ وَمَا اللّهِ وَاللّه وَالرّبِهُمْ اللّه وَالرّبِهُمْ وَاللّه وَالرّبِهُمْ وَاللّهُ وَالرّبِهُمْ وَاللّه وَالرّبِهُمْ وَاللّه وَالرّبِهُمْ وَاللّه وَالرّبِهُمْ وَاللّه وَالرّبِهُمْ وَالرّبِهُمْ وَاللّه وَالرّبِهُمْ وَاللّه وَالرّبِهُمْ وَاللّه وَاللّه وَالرّبِهُمْ وَاللّه وَالرّبِهُمْ وَاللّه وَاللّه وَالرّبِهُمْ وَاللّه وَالرّبِهُمْ وَاللّه وَاللّ

وإنما هذا من القوم سؤال لربهم أن يثبّتهم على ما هم عليه من حُسن نصرتهم بالإيمان بالله ورسوله، وما جاءهم به من تنزيله، حتى يقبضهم على أحسن أعمالهم وايمانهم، فإنه إذا فعل ذلك بهم وجبت لهم الجنة؛ لأنه قد وعد سبحانه من فعل ذلك من عباده أن يُدخله الجنة، وهذا المقام الذي عليه هؤلاء



(الأعراف: ٤٣)، وقال الله عزوجل: ﴿ يُثَبِّدُ اللهُ ٱلَّذِينَ اللهُ اللَّذِينَ اللَّهُ اللَّذِينَ اللَّهُ اللَّذِينَ اللَّهُ اللَّا اللَّالَا اللَّالَاللَّالَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللّّالَا الللَّهُ اللَّهُ الل

(إبراهيم: ٢٧). اه. (شرح السنة: ١٦٧/١).

فتين بهذا أن الله تعالى هو الذي يتولى قلوب عباده، فيتصرف فيها بما شاء، لا يمتنع عليه شيء منها، ولا يَكُلُها إلى أحد من خلقه، وإذا كان رسولِ الله صلى الله عليه وسلم قد خشى على هذه الثُّلة المؤمنة، والطليعة الراشدة مع ما بلغت من رسوخ الإيمان، وقوة اليقين، وصدُق العبودية، ومع كون قرنها خير القرون، لما قال أنس رضى الله عنه: يا رسول الله، آمنا بك ويما جئت به، فهل تخاف علينا؟ قال: «نعم». فكيف بمن جاء من بعدهم من أهل العصور؟ لا سيما في هذا العصر الذي أطلت فيه الفتن وتتابعت على المسلمين، وعصفت بالقلوب ريح الشبهات والشهوات وفتح للناس من أبوابها ما لا منتهى له، وانبعث سيل من الغريات الغويات، وراحت بين كثير من أهل جلدتنا بدء محدثات أدخلت على الدين وليست منه وأضحت في أعرافهم دينًا يُتعبِّد الله يه، وقريي يزد لفون بها إليه سبحانه. والله المستعان.

فالإنسان في الدنيا عُرضة للفتن المُضلَّة، وقد حكى ربنا العليم الخبير الفعَّال لما يريد حال اقوام آخرين، فقال سيحانه: « وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَى حَرْفِ فَإِنْ أَصَابَهُ خَرُّ أَطْمَانٌ بِيهِ عَلَى وَجَهِهِ خَيْرَ اللَّهُ عَلَى عَرْفِ فَإِنْ أَصَابَهُ وَنْ أَفَلَكِ عَلَى وَجَهِهِ خَيْرَ اللَّهُ يَا خَيْرَ اللَّهُ يَا اللهِ عَلَى وَجَهِهِ خَيْرَ اللَّهُ يَا اللهِ عَلَى وَجَهِهِ خَيْرَ اللَّهُ يَا اللهِ عَلَى وَجَهِهِ عَلَى مَن اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ الل

إن من أعظم الفوائد التي يستفيدها المؤمن من هذا الحديث: الخوف من سوء الخاتمة، وعدم الاغترار بالأعمال الصالحة، ولسوء الخاتمة أسباب تتقدم على الموت مثل البدعة، والنفاق، والكبر، وسائر الماصي، ولذلك قال بعض السلف: المعاصي بريد الكفركما أن المُنْلَة بريد الجماع، والغناء بريد الزنا،

والنظر بريد العشق، والمرض بريد الموت. (الجواب الكافية: ص٣٣).

#### من وسائل الثبات على الدين:

1- اللجوء إلى الله تبارك وتعالى: فعلى العبد أن يلجأ إلى الله تعالى ويكثر من قول: «يا مقلب القلوب ثبّت قلبي على دينك»، كما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يكثر منه، وفي هذا إعلام للأمة بأن نفسه الزكية صلى الله عليه وسلم إذا كانت مفتقرة إلى أن تلجأ إلى الله سبحانه لتثبيت قلبه فكيف الأمر بمن هو دونه ؟ وكل العباد دونه، فما أحوج المسلم إلى تثبيت الله له على دينه القويم الذي هو سبب الله له على دينه القويم الذي هو سبب النجأة والفلاح في الحياة الدنيا وفي الآخرة.

«فالله تعالى يثبّت الذين آمنوا بسبب ما قاموا به من الإيمان، الذي هو القيام بما وُعظوا به، فيثبتهم من الإيمان، الذي هو القيام بما وُعظوا به، فيثبتهم في الحياة الدنيا عند ورود الفتن في الأوامر والنواهي الأوامر، وترك الزواجر، التي تقتضي النفسُ فعلها، وعند حلول المصائب التي يكرهها العبد، فيوفق للتثبيت بالتوفيق للصبر أو الرضا أو الشكر، فينزل عليه معونة من الله للقيام بذلك، ويحصل له الثبات على الدين عند الموت وفي القبر». (تيسير الكريم على الرحمن؛ ٩٢،٥٩/٢).

٣- التمسك بالكتاب والسنة على منهج السلف
 الصالح، رضى الله عنهم أجمعين.

- ٤- الحذر من الذنوب أشد الحذر.
- المداومة على الأعمال الصالحة فإنها تزيد الايمان، ومن داوم على شيء حال حياته رُجي أن يُختم له به عند مماته.
- ٦- مخاسبة النفس قبل الموت، والاستعداد للاقاته
   أي وقت.

فالأنسان محتاج إلى بدل المساعي النافعة وسلوك المسالك الصالحة لينال رضى الله وهدايته وتوفيقه: « وَاللَّهِ اللَّهِ وَهَدَايتُهُ وَقُوفِيقَهُ: « وَاللَّهُ اللَّهُ وَهُدَايتُهُمْ مُقْرَفِهُمْ » (محمد: ١٧). فاللهم مثبت القلوب ثبت قلوبنا على دينك، آمين.

المحرم ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٥ - السنة الثامنة والأره



# عقد الأخوَّة الصحيح لا ينقطع على طول الزمان الفسيح

الْحَمْدُ للهِ عَلَى جَلائِل نِعَمِه، وَفُوَاضِلَ آلَائِه وَقَسَمِه، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى خَيْر بَرِيَّتِهِ مُحَمَّدِ وَعِتْرَتِه، وَمَنْ تَبِعَهُ عَلَى دِينَه وَمَلَّتِه، وَبَعْدُ، قبان عقد الأخسوة إذا اشعتدت آصرتُه لم يقبل الانفصاد، وإذا فساد وانطوى

فإن عهد الاحسوة إذا استدت آصرتُه لم يقبل الانفصام، وإذا فسد وانطوى صاحبُه على ضد ذلك لم يقبل الالتئام، غير أن ذلك العقد لا يُحقَّق إلا بما يقتضي رفع لواء الإخاء حتى يصبح كالهدف، ولا يُوثق إلا بعقد رايات الأخوة والحرص عليه كاللؤلؤ في الصدف، والتخلي

د. عماد عیسی

عن الشَّبَه والشُّبَه مما يعكر الصفاء ويمنع النقاء، ولا ريبَ أَنَ الضراق الجميل خيرٌ من أُخُوة على دَخَن.

أركان وشروط عقد الأخوة:

الأُخُوّة تَمثَل في علاقة المسلم بأخيه عقدًا وعهدًا وثيقًا غُرَّة غرره الإخلاص وثيقًا غُرَّة غرره الإخلاص والصدق ودرة دُرَره العقل والنصح، بيد أن هذه الأخوَّة أصبحت عقدًا قد أهانه الاستعمال، وأذاله الابتذال حتى ذَبُلُ فرعُه وجفً

ضرعُه، وأصبح هذا العقد كالكنزالذي ضريت على بابه أقفال حتى حيل بين الناس وبينها؛ لذا وقع الفساد ودبّت القطيعة، وانتشرت الوقيعة، وهذا يصعب الوصول إلى المراد، ويقلل النجاح في تحقيق الغرض.

لكن لو اتخذنا من الأخُوة قضيَّة لا نحققها إلا بالذهاب فضيَّة لا نحققها إلا بالذهاب في طلبها والرحلة في تحصيلها، لا سيما في زمان الإدبار والقطيعة والمقاطعة فقد يُكتب لنا النجاحُ أو بعضُه إذا جَرَيْنا على رَسْمها

8

الحرم ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٥ - السنة الثامنة والأربعون

التوحيد

ومضينا على حُكمها والتوفيق بيد الله تعالى، أما إذا أهملنا هذه الصفة الكريمة فلا يزال أمرنا في إدبار وزوال وسعدنا ي سفال وذهب عزنا كأمس الداهب

إن التداخل والتعامل بين الناس أمر جُيلتُ عليه النفوس ومُيلث إليه القلوب وقل من الناس من لا يكون كذلك؛ إذ الإنسسان مدني بطبعه والإنسان مشتق من الإيناس لأنه يحب الأنس وهو ضد الوحشة ولعقد التآخي شيروط ريما كانت مغمورة، وأركان أبوابها مهجورة، وأكثر الناس فيها لا يُزكب متنها بل هو أول تازل، وقليل منهم من يسير فيها وهو راجل منها:

أولا: حسن النية:

وقد بدأت بالنية تيمنا واستفتاحًا وتبركًا واستنجاحًا، وما أجمل النبية في التآخي بأن تكون خالصة لله تعالى وحده قال تعالى: «وَمَا أَمْرُوا إِلَّا لِعَبُدُوا ألَّهُ مُغْلِمِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ، (السينة: ٥)، والنبية ركن في كل عمل من أعمال القلب والجوارح، ولذا قال صلى الله عليه وسلم: "إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرئ ما نوى"، وإذا صدقت النية استقام العبد واهتدى وهل أتينا إلا من قبل النية؟! وما وُفْق أحدُ إلا لصحة نيته ولا خُذل الا لفسادها، ففضل النية عظيم، ورُبِّ رجل على فراشه نائم يسبق القائم

الذي لا يفتر والصائم الذي لا بفطر.

### هذا لعمرك فضل ليس

### إلا حسود عنيد ما له أدب

ففساد النية في الصحبة يضرُّك ولا ينفعُك ويحطك ولا يرفعُك، وحسن النية في الأخوة أن تكون لله وحده ورجاء شفاعة الآخرة وللحوق بدرجات الصالحين في الجنة.

وانظر إلى الصحابة والسلف بعدهم لما حسنت النية في أخوتهم كان لهم شأن آخر فبعد ما كانوا يخبطون خبط عشواء ويمشون على غير السواء ويضعفون عن حمل تلك الأعباء فالفرقة والعداوة والبغضاء كانت هي الأصل بحيث يضعونها موضع الشفاء للداء فكيف يحصلونها وحالهم كالقابض على الماء؟!

لقد تمسكوا بالحق بعد ما لاح لهم وبان وعملوا به في أعداب نيزول « وَأَغْتُومُوا بِحَبِّلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُولُ ﴿ [آل عمران: ١٠٣)، بالفرقان حتى جاء الحق وزهق الباطل وبان، فقريُوا منا المسير، وهوَّنوا علينا العسير، وعرفونا كيف نسير، فاجعل من حال القوم شعارًا واتخذ أدبهم دثارًا حتى تصيب السهم المصيب، وتظفر منه بأوفر نصيب.

لقد اتخذوا الأخوة كالأمانة عرضا، وتحملوها فرضًا، ومع أنَّ اللَّه تعالى خلق عباده على منازل ودرجات

فجعل فيهم الضعيف والقوي، والضهيم والغبى، والطيع والعصبي، والسداني القريب والقصيّ، والمنقاد للخير والأبيّ إلا أنهم كانوا في الأخوة على قَرب من قدم سواء حتّى كانوا كمدار الأشواء، وذلك لأنّ الله تعالى قد تُداركهم بلطفه العظيم، ومنَّ عليهم وهو البرُّ الرحيم؛ إذ بدون ذلك كانوا لا يستطيعون حيلًا، ولا يهتدون بأنفسهم شُدُلاً، ويعدما قطعوا ي طلب مرادهم مهامه فيخا، وكايدوا من أحدوال الناس حسنًا وقبيحًا، ولاقوا من المخالفين متجهمًا وصبيحًا، وجاهدوا من كان مانعًا حتى صار مبيحًا، وأما من أصرّ على ضلالته وقطيعته فبعضهم عاد طريحًا ومنهم من صار بسيف الحق قتيلا وحريحًا، وانقسم الناس بأخوة الصحابة إلى من أصاب عيشًا هنيئًا ومن مات لا مريحًا ولا مستريحًا.

لقد رحل أكثر أصحاب التوايا الحسنة، والصدور النقية، والنقوس الطاهرة، وبقى كثيرون ممن يغشون ويد نُسون، ويكذبون ويلبُسون حتى ظن بعض الناس أن الحال ما حال (أي ما تحول) والأمر ما زال (أي لم يتغير).

نسأل الله أن يرزقنا صدق الأخوة ومحاسنها، وبجنبنا الزلل في القول والعمل.

وللمقال بقية أن شاء الله تعالى



# فقر المشاعر المشاعر الأثناقي الأثناقي بالشاعر

### اعداد المحمد إبراهيم الحمد

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، أما بعدُ:

فهناك أسباب عديدة توصُّل إلى إحياء المشاعر، والرقي بها، وتقطع دابر الجفاء، وتزيل علله وأدواءه.

ومما تحيا به المشاعر وترتقى ما يلى:

١- استشعار الأخوة الإسلامية: قال الله عز
 وجال: «إِنَّا ٱلْمُؤْمِثُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُونَ»
 (الحجرات:١٠).

وقال صلى الله عليه وسلم: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه». (رواه البخاري: ١٣، ومسلم: ٤٥).

والحديث في هذا السياق معلوم؛ ولذا لا يحتاج إلى التطويل.

وريما وردت إليه إشارات فيما سيأتي.

٢- استعمال الثناء الصادق المعتدل؛ فذلك مما يشعر الإنسان بقيمته، ويهزه إلى المكارم هزاً، فيقوده إلى الصفح، والعفو، وإحسان الظن، والبذل.

كما أنه دليل على كرم سجية المأدح، وعلى بعده عن الأثرة والشح؛ فهو من قبيل الكلمة الطيبة، والكلمة الطيبة صدقة.

ولا ريب أن هذه المعاني من أعظم ما يرتقي بالشاعر، ويحفظ للناس أقدارهم، وينأى بهم عن السفاسف والمحقرات.

بل إن كرام الناس إذا مُدِحُوا أبت لهم همَمهم أن يكونوا دون ما مدحوا به؛ فمن ذلك ما حكى أن

هارون الرشيد لما سمع قول الشاعر: تراه في الأمن في درع مضاعضة

### لا يأمن الدهر أن يُدعى على عَجِل

سأل عنه وعمن قيل فيه، فقيل له، لمسلم بن الوليد الشاعر، في قائد الجيوش يزيد بن مزيد الشيباني- وكان يزيد يقول للرشيد، والله يا أمير المؤمنين، لأحرصن على ألا أكذب شعرائي فيما يمدحونني به- فأمر الرشيد باحضار يزيد على الحالة التي يُصادف عليها، فأحضروه وعليه ثياب خلوته مُلونة، فلما نظر إليه الرشيد في تلك الحالة، قال: أكذبت شاعرك يا يزيد! قال: فيم يا أمير المؤمنين؟ قال في قوله:

### تراه في الأمن في درع مضاعفة

### لا يأمن الدهر أن يدعى على عجل

فقال يزيد؛ لا والله يا أمير المؤمنين، ما أكذبته، وإن الدرع عليَّ ما فارقتني، وكشف ثيابه، وإذا عليه درع مظاهرة. (نوادر في الأدب لمحمد المكي بن الحسين ص٩٤).

بل إن الثناء الصادق مما تنشرح له صدور العظماء، ويشعرهم بصواب ما هم عليه، ويقودهم إلى مزيد من الخير والإحسان، ويسد عليهم باب الكسل الذي يواجههم به المخذلون، والمالغون في النقد.

ولهذا سلكت هداية القرآن الكريم هذا المهيع؛ فكم هي الآيات التي ورد فيها الثناء من الرب الكريم-جل وعلا- علي بعض عباده الصالحين؟

إنها كثيرة جدًّا، منها قوله تعالى في الثناء على



نوح عليه السلام: ﴿ ذُرِّيَّةً مَنْ حَمَلْنَا مَعَ ثُوجٌ إِنَّهُ كَاتَ عَبْدُا شَكُولً » (الاسراء:٣).

وقوله تعالى في حق إبراهيم عليه السلام: ﴿إِنَّ إِرَهِمَ لَحَلَمُ أَوَّهُ مُنِيثٌ » (هود:٧٥).

وقوله: « إِنَّ إِبْرُهِمِ كَاكَ أَمَّةُ قَانِتًا لِلَّهِ حَنِفًا وَلَوْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ (اللهِ شَاكِرًا لِأَنْعُمِهُ آجْتَبَنَهُ وَهَدَنْهُ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ، (النحل:١٢١ ، ١٢١).

وقوله تبارك وتعالى في حق سليمان عليه السلام: « وَوَهَبْنَا لِمَاوُودَ سُلِيَّمُنَ نِعْمَ ٱلْعَبْدُ إِنَّهُ وَأُوَّاتُ » (ص: ٣٠). وقوله في حق أيوب عليه السلام: «إِنَّا وَجَدْنَهُ صَارِزاً يُعْمَ ٱلْعَبْدُ إِنَّهُ وَأُوَّاتُ ، (ص: ٤٤).

وقوله في حق نبينا محمد صلى الله عليه وسلم: « وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُق عَظِيمِ » (القلم: ٤).

أما السنة النبوية فحافلة في هذا المقام، ولو ألقيت نظرة في دواوينها وفي كتب المناقب منها على وجه الخصوص لرأيت عجبًا، واليك طرفا من ذلك. جاء في الصحيحين عَنْ سَلِمَةُ بِنِ الأَكْوَعِ رَضَى اللَّه عَنْهُ قَالَ كَانَ عَلَيْ رَضَى اللَّهُ عَنْهُ تَخَلُّفَ عَنْ النَّبِيِّ صلى الله عَليْه وسَلمَ في خِيْبَرَ، وكان به رَمَدُ فقالَ، أَنَا أَتَخَلَفَ عَنْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَخْرَجَ عَلَيْ، فَلَحَقَ بِالنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، فَلَمَّا كَانَ مُسَاءُ اللَّيْلَةِ الْتَي فَتَحَهَا فِي صَبَّاحِهَا، فَقَالَ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ؛ لأَغْطِينُ الرَّايَةَ، أَوْ قَالَ لَيَأْخَذِنَ عَدًا رَجُلَ يُحَيِّهُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ، أَوْ قَالَ يُحِبُّ اللَّهِ وَرَسُولُهُ يَفْتُحُ اللَّهِ عَلَيْهِ؛ فَإِذَا نَحْنُ بِعَلِيٌّ، وَمَا نَرْجُوهُ. فَقَالُوا: هَذَا كُليٌّ، فَأَعْطَاهُ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم؛ ففتح الله عليه.

وجاء في صحيح البخاري؛ عن عَمْرُو بْنُ تَعْلَبُ أَنَّ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ أَتَّى بِمَالُ أَوْ سُبِّي فقسَمَهُ فأعطى رجَالًا وتيرُك رجَالًا فبلغه أَنَّ الَّذِينَ تَرَكَ عَتَبُوا، فِحَمَدَ اللَّهُ ثُمَّ أَثْنَى عَلَيْهُ، ثُمَّ قَالَ: أمَّا بَعْدُ فَوَاللَّهِ إِنِّي لأَعْطِي الرَّجُلِ وَأَدَّعُ الرَّجُل، وَالذي أَدَّءُ أَحَبُّ إلى مِنْ الذي أَعُطَى، وَلَكُنْ أَعْطَى أَقْوَامًا لِمَا أَرَى فِي قَلُولِهِمْ مِنْ الْحِزْعِ وَالْهَلَّعِ، وَأَكُلُ أَقُوامًا إِلَى مَا جَعَلُ اللَّهُ فِي قَلُوبِهِمْ مِنْ الْغَنِّي وَالْخَيْرِ فِيهِمْ عَمْرُو بْنُ تَعْلَبْ , فَوَاللَّهُ مَا أَحَبُّ أَنْ لى بكلُّمَة رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ حُمْرَ النَّعُم. (البخاري: ٢٩٧٥، ومسلم: ٢٤٠٧).

فانظر إلى هذا الثناء، وانظر إلى أثره في عمرو بن تغلب رضى الله عنه حتى إنه استغنى أن يطلب

مالا، فكانت هذه الكلمة أحب إليه من حُمر النعم، وهي أنفس ما كانت عند العرب.

وجاء في الصحيحين؛ عَنْ سَالِم عَنْ أَبِيهِ رَضَيَ الله عَنْهُ قَالَ كَانَ الرَّجُلِ فِي حَيَاةُ النِّبِي صَلَّى اللَّهِ عَلِيْهِ وَسُلْمَ إِذَا رَأَى رُؤْيًا قَصُّهَا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَتَمَنَّيْتُ أَنْ أَرَى رُؤْنًا فَأَقْضُهَا عَلَى رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، وَكُنْتُ غَلْامًا شَابًّا وَكُنْتُ أَنَامُ فِي الْمُسْجِدِ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَى الله عليه وسلم، فرأيت في النوم كأن ملكين أخذاني فَذَهُبَا بِي إِلَى النَّارِ، فَإِذَا هِيَ مُطُويِّةٌ كُطِّيِّ الْبِئُرِ، وَإِذَا لَهَا قُرْنَانِ وَإِذَا فَيِهَا أَنَاسُ قَدْ عَرَفَتَهُمْ، فَجَعَلْتَ أَقُولُ أَعُودُ بِاللَّهُ مِنْ النَّارِ، قَالَ فَلَقَيْنَا مَلَكَ آخُرُ، فَقَالَ لِي لَمْ تَرَعْ فَقَصَصِٰتُهَا عَلَى جَفْصَةَ فَقَصَّتُهَا حَفْضَةٌ عَلَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ، فقال نعمَ الرَّجُلِ عَبْدُ اللَّهِ لَوْ كَانَ يُصَلَّى مِنْ اللَّيْلِ فَكَانَ بَعْدُ لَا يَنَامُ مِنْ اللَّيْلِ إِلَّا قَلِيلًا. (الْبِخَارِي: ١١٢١، ١١٢١، ومسلم: ٢٤٧٩).

وجاء في الصحيحين من حديث أسماء بنت عميس الطويل في الهجرة وما دار بينها وبين عمر بن الخطاب، وفيه،

قَالَ: «لَيْسَ بِأَحَقُّ بِي مِنْكُمْ وَلَهُ وَلاَصْحَابِهِ هِجْرَةٌ وَاحِدُة وَلَكُمْ أَنْتُمْ أَهْلِ السَّفِينَةِ هَجُرَتَانِ».

قالت: قالتُ فلقدُ رَأَيْتُ أَبًا مُوسَى وَأَصْحَابَ السَّفيئة يَأْتُوني أَرْسَالًا يَسْأَلُوني عَنْ هَذَا الْحَديث مَا مِنْ اللَّهٰنِيَا شَيْءٌ هُمْ بِهِ أَفْرَحُ وَلا أَعْظُمُ فِي أنفسهم ممَّا قال لهُمُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ. قال أَبُو بُرْدَة؛ قالت أَسْمَاءُ فَلَقَدُ رَأَيْتَ أَبًا مُوسَى، وَإِنَّهُ لَيُسْتَعِيدُ هَذَا الْحِدِيثُ مِنِّي. (البخاري: . (YO. Y : pamba: YT1 : EYT.

وجاء في الصحيحين؛ عَنْ أبي مُوسَى قال النبيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: إنَّى لَأَعْرِفُ أَصْوَاتَ رُفَقَةً الأشعريين بالقرآن حين يُدخلون بالليل وأعرف مَنازِلُهُمْ مِنْ أَصْوَاتُهِمْ بِالْقَرْآنِ بِاللَّيْلِ وَإِنْ كَنْتُ لُم أرَّ مُنَازِلُهُمْ حَيْنَ نَزِلُوا بِالنَّهَارِ وَمَنَّهُمْ حَكَيْمٌ إِذَا لَقَيَّ الخَيْلُ أَوْ قَالَ الْعَدُوَّ قَالَ لَهُمْ إِنَّ أَصْحَابِي يَأْمُرُونَكُمْ أنْ تَنْظُرُوهُمْ. (البخاري: ٢٣٧٤، ومسلم: ٢٤٩٩).

فهذه أمثلة يسيرة من السنة، والمقام لا يحتمل الإطالة في ذلك، وإنما إشارات يتبين من خلالها أن الثناء الصادق سنة متبعة، وأن له آثاره الحميدة. وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه. وبعدُ:

فمع بداية عام هجري جديد؛ كانت بداية عام دراسي جديد أيضًا، وإن كانت بداية العام الهجري في أذهان الكثيرين ما هي إلا ذكرى تمر بسلام ولا ترتبط بآلام. أما بداية العام الدراسي فتعني بداية فترة من الكفاح الدامي، والهم المتنامي، فقد بدأت الدروس الخصوصية لكل فرقة دراسية، وحتى أصغر الأولاد سنًا فقد بلغ من العمر ثلاث سنوات، فتطلبه الحضانات. كان الله في عون هذه الأسر، فمن أين ستنفق ولا مُدَّخَر؟!

لكنه؛ لا بد من التذكير بأن مرور عام ومجيء أخر هو الأولى بالتدقيق والنظر، فالعبد بين مخافتين؛ بين أجل قد مضى لا يدري ما الله فاعل قاض فيه، وبين أجل بقي لا يدري ما الله فاعل فيه.

أما أعباء دخول العام الدراسي فيهونها قليل من الصبروحُسْن التدبير.

### عام هجري جديد:

الواجب في حق المسلم العاقل أن يفهم ويُفَهِّم أسرته ورعيته أن الهجرة تعني المناسبة العظيمة في الإسلام التي أذن الله تعالى فيها لنبيه صلى الله عليه وسلم ولأصحابه الكرام بالفرار بدينهم؛ من أرض الكفر والقهر والفتنة

اعداد 🗐 جمال عبد الرحمن

الشديدة؛ إلى أرض هي محضن للدعوة الجديدة والأمة الوليدة.

وق المقابل تركوا ديارهم وأموالهم (الْفُفَرَّةُ الْمُهَا وَيَّهُ وَالْمُوالِهِمِ (الْفُفَرَّةُ الْمُهَا وَيَعْدُونَ فَشَالًا فِي اللهِ وَيَعْدُونَ اللهِ وَيَعْدُونَ أَنْفَا وَيَعْدُونَ أَلَّةً وَرَهُولَةً أُولَيِّكَ مُمُ المَّنْلِقُونَ ) فِنَ اللهِ وَرَهُولَةً أُولَيِّكَ مُمُ المَّنْلِقُونَ ) (الحشر؛ ٨).

هان عليهم كل شيء من أجل نصر الله ورسوله، وإعزاز دينه، فأعزهم الله تعالى فصاروا قادة للأمم، بعد أن كانوا رعاة للجمال والغنم، وما هي من الحسنين ببعيد.

وذكرى الهجرة تُذَكُّرُ الكُسالَى بأن القعود والكسل، والتثاقل إلى الأرض عن العمل، لن يطيل الأجل، ولن يحقق الأمل، ولن يحل مشكلة، أو يقضى على معضلة.

الهجرة كانت استحياء أمة أراد أعداؤها قتلها ووأدها، والهجرة فراق أهل المعاصي، والبعد عن الثبطين الغارقين في أوحال الشرك والمعصية. وليست الهجرة طقوسًا واحتفالات، وأطعمة ومشروبات، ولا مناسبة ذهنية، في نفوس من باعوا القضية، ولم يعرفوا الهدف من خلق باعروا (وَمَّا خَلَقْتُ أَلِمْنُ وَالْإِنْسُ إِلَّا لِيَمْنُدُنِ ﴿ مَا البُسْرِية ( وَمَّا خَلَقْتُ أَلِمْنُ وَالْإِنْسُ إِلَّا لِيَمْنُدُنِ ﴿ مَا البُسْرِية ( وَمَّا خَلَقْتُ أَلِمْنُ وَالْإِنْسُ إِلَّا لِيَمْنُدُنِ ﴿ مَا البُدُ وَمَّا خَلَقْتُ أَلِمْنُ وَالْإِنْسُ إِلَّا لِيَمْنُدُنِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ أَلِمُ أَنِيدُ وَمَا أَلِيدُ أَنْ يُطْعِمُونِ ) (الذاريات، ٥٦-

the size of the cover

الهجرة كذكرى ومناسبة أن تجمع أهل بيتك، وتقوم بواجبك ودورك؛ وتخاطبهم، يا بنات؛ ماذا فعلت أسماء بنت الصديق في الهجرة وما كان دورها؟، وكيف عانت أم سلمة في الهجرة هي وزوجها وولدها؟

يا أبنائي؛ كيف تمت الهجرة، وما دورالشباب فيها، ثم ما دوركم أنتم في الحياة؟ هل هو إيجابي (دعوة، وعبادة، ونفع لعباد الله). أم هو سلبي (ترك للطاعة وبُعد عن شرع الله، وفعل المحظورات، وتكثير للشر وأهله)؟ لا بد من تفقد أحوال الأسرة، والتتميم عليها، فإن الله تعالى سائل كل أبوين عن ما استرعاهما، فلنعد لكل سؤال حهائا.

#### عام دراسی جدید:

جاء العام الدراسي بأحواله وأهواله؛ شنط وأحذيه، وملابس جديدة وتغذيه، ودروس خصوصية يا ليتها معها التربية، وتنقلات وأجور سيارات، وشحن موبايلات، للاتصالات واللقاءات.

والأباء هم الضحية، ما الحل في تلك القضية؟ فلعله في تنظيم النسل وتحديد الذرية، وهيهات ١١٤

إن سوء التربية وراء كل عَنْت وعناء، وبؤس وشعاء، فالأولاد بنين وبنات يتابعون كل جديد في المعروضات، من تفصيلات وموضات. وهل سيلبسون ملابس عام فات؟ هذا من رابع المستحيلات (1

وهل سيدخل الأولاد إلى العيد دون شراء الجديد؟ وهل سيظهرون أمام زملائهم بملابس العام الماضي؟ والشنطة كُسرت منها السوستة، والقميص سقط منه أحد أزراره، والمرتب لا يكفي، فلتشتغل الأم أي شغل للمساعدة، ويضطر الأب لمد اليد، فلا ينجز مصالح الناس في وظيفته إلا بأخذ عمولة، وتعاطي الرشوة، ثم نبحث عن قرض، ويا ليته قرض حَسَن، لكنه قرض سيء، فهو بفوائد مركبة تتراكم مع التأخير في السداد، وعندنا بنت جاءها

خاطب هذه السنة، سنشتري ما سنجهزه لها بالتقسيط، لكننا عندنا قسط آخر نسدده في شراء الشاشة ٣٣ بوصة، وعلينا قسط جمعية كنا قبضناها قبل ذلك ونقوم بسدادها، وعندنا بنت وأخوها تخرجا في الجامعة ولم نجد لهما عملاً حتى الآن، إنها الحياة البئيسة، والدنيا التعيسة، والكوارث، ساء ما يفعل الموروث والوارث.

### يُسْرِ الدين وسعادة أهله (حل المشكلة):

إن في ديننا حلاً لكل هذه المشاكل؛ ألم يقل لنا ربنا وخالفنا ومربينا سبحانه وتعالى: (لمُنفِقُ دُوسَعَةٍ مِن سُعَةٍ مَن فُورَ عَلَيْهِ رِزُفُهُ فَلْيَفِقُ مِثَا اللهُ عالى اللهُ ويتكلفُ ما لا يطيق.

الله أكبر؛ والله إن الآيات كالبلسم، تشفي الغليل، وتداوي العليل، وتُغني بالقليل، وتضع عن كاهلك الحمل الثقيل. فلو ربينا أولادنا من الصغر على الرضا بما قسم الله، ولم نتكلف ما ليس عندنا، وأعطينا الأولاد الأسوة الصالحة في سلفنا الصالح؛ لما كانت الأحوال بهذا السوء، لكن الأولاد بنين وبنات تربّوا على الأحلام ورؤية الأفلام، وتقليد الكفرة في لبسهم وشكلهم وشعورهم، فكانت الكبوة.

ألم يلبس رسولنا صلى الله عليه وسلم وهو أكرم الخلق على الله؛ ألم يلبس نعله مرقوعة، وثوبه كذلك؟، بل كان يخصف نعله بيديه الشريفتين، ثم يلبسهما، ويخيط ثيابه بنفسه، ويلبسها ويخرج ليقابل الناس فيها، لكن مع نظافتها وطهارتها وطيب رائحتها.

ألم يفتح عمر بن الخطاب رضي الله عنه بيت المقدس، وقابل الوفود والكبراء وثيابه مرقوعة برقاع كثيرة؟ وحتى في الأعياد والمناسبات التي تحتاج إلى لبس الجديد من الثياب؛ كانت السلمة أيام النبي صلى الله عليه وسلم لا يكون عندها الثوب الذي تخرج فيه للعيد، وقد أمر النبي عليه الصلاة والسلام النساء جميعًا بالخروج لشهود العيد، فتقول إحداهن، يا رسول بالخروج لشهود العيد، فتقول إحداهن، يا رسول



الله؛ أَعَلَى إحدانا بأس إذا لم يكن لها جلباب أن لا تخرج؟ قال: التُلْبِسُها صاحبتها من جلبابها، ولْتَشْهَد الخير ودَعوة المسلمين، قال ذلك لأن المسلمين المؤمنين كنفس واحدة، في توادهم وتعاطفهم وتراحمهم كمثل الجسد الواحد، كما جاء بالحديث الشريف.

ألم يكن حذيفة بن اليمان رضي الله عنهما لا يجد ما يلبسه وهو مرابط في ساحة المعركة (غزوة الأحزاب)، وكان البرد شديدًا ويقول رضي الله عنه، وما علي جُنة (وقاية) من العدو، ولا من البرد، إلا مرط لامرأتي، ما يجاوز ركبتي، البداية والنهاية لابن كثير (١٣١/٤). والمروط؛ أكسية من صوف أو خز (حرير) كان يؤتزر بها، واحدها مرط. وفي الحديث: أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يغلس بالفجر فينصرف النساء عليه وسلم كان يغلس بالفجر فينصرف النساء متلفعات بمروطهن ما يُعرفن من الغلس. تهذيب اللغة (٣٢٤/١٣). فالمرط كساء يشبه الملاءة التي تُغرش على السرير الأن.

فكانوا- وهم خيار خلق الله- يرضون بالقليل، لا يريدون من هذه الدنيا لا قليلًا ولا كثيرًا، إلا ما يرجونه عند الله؛ ﴿ يَاأَيُّا النَّاسُ إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ عَقُ فَلَا تَعْرَبُكُمُ النَّاسُ إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ عَقُ فَلَا تَعْرَبُكُمُ النَّاسُ إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ عَقُ فَلَا تَعْرَبُكُمُ اللَّهِ الْمَرُودُ ﴾ (فاطر: ٥).

إنها الدنيا الغرورة والشيطان المضل المبين، النها العادات والتقاليد وضغط الواقع، حتى شقي الناس وصاروا يعيشون الحياة التعيسة، والأيام البئيسة. ولا نطالب الناس أن يتركوا ما أحل الله لهم، وما وسع به عليهم ليجلسوا على فرو ذبائحهم، أو يركبوا الحمير والبغال ويتركوا سياراتهم، ولا يتركوا ملاعقهم ليأكلوا بأصابعهم. وإنما نقول ما قال الله جل وعلا، والآية أوضح ما تكون للأعمى: (ليُنْفقُ ذُو سَعَة مَنْ شَعْته وَمَنْ قُدِر عَلَيْه رِزْقَهُ قَلْيُنْفَقُ مُمًا آتَاهًا سَيَجْعَلُ الله لله بعد عليه الله عَدْ عُشْر دُشْرًا).

بمعنى: كلُ والبس الموجود ولا تتكلف المفقود. والآباء عليهم مسئولية كبيرة في تربية أبنائهم على ذلك. وانظروا إلى التربية النبوية، من سيد البشرية، لابنته فاطمة سيدة بنات الأمة المحمدية:

عن عليً رضي الله عنه، أن فاطهة عليها السلام اشتكت ما تلقى من الرحى مما تطحن، (يعني: تعبت من طحن الحب لعمل الخيز) فبلغها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أتي بسبي (خدم)، فأتته تسأله خادمًا، فلم توافقه (فلم تجده)، فذكرت (شكواها) لعائشة، فجاء النبي صلى الله عليه وسلم، فذكرت ذلك عائشة وسلم وقد دخلنا مضاجعنا، فذهبنا لنقوم، فقال: «على مكانكما». حتى وجدت برد قدميه على صدري، فقال: «ألا أدلكما على خير مما سألتماه، إذا أخذتما مضاجعكما فكبرا الله أربعًا وثلاثين، واحمدا ثلاثًا وثلاثين، وسبحا ثلاثًا وثلاثين، وسبحا ثلاثًا وثلاثين، وسبحا ثلاثًا وشلاثين، فإن ذلك خير لكما مما سألتماه».

قال ابن بطال: ﴿إِن النبي عليه الصلاة والسلام قال لفاطمة: ﴾ يا بُنية ؛ اصبري فإن خير النساء التي نفعت أهلها ،..... قال: قال الملب؛ وفي هذا الحديث من الفقه أن المرأة الرفيعة القدر، يُجُمُل بها الامتهان (تقوم بالمهنة) في المشاق (ما فيه لأنه لا أرفع منزلة من بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولكنهم كانوا يؤثرون الآخرة ولا يترفهون عن خدمتهم احتسابًا لله وتواضعًا في عبادته. وفيه: إيثار التقليل من الدنيا والزهد فيها رغبة في ثواب الآخرة، ألا ترى إلى قوله عليه السلام: والا أدلكما على خير مما سألتما ، فدلهما على التسبيح والتحميد والتكبير. شرح صحيح البخاري لابن بطال (٧٤١/٤).

وتكرر مرة أخرى، إننا لا نقول للناس، ارجعوا لركوب الحمير، والنوم على الحصير، وإنما خذوا العبرة، واقتدوا بأهل القدوة والأسوة؛ أنبياء الله ورسله، وصالحي أقوامهم. والآية رحمة لأهل كل زمان ومكان.

«لَيُنْفِقُ ذُو سَعَةَ مِنْ سَعَتِهِ وَمِنْ قَدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلْيُنْفِقُ مِمَّا آتِاهُ اللَّهَ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَا آتَاهِا سَيَجُعَلُ اللَّه بَعْدَ عُسْرِ يُسْرًا».

كلِّ على قَدُر ما رزقه اللَّه تعالى، وكل عام وأنتم جميعًا بخير، والحمد لله رب العالمين.



يُرْوَى عن عبد الله بن زيد بن أسلم عن أبيه عن جده قال: كَانَ عُمرُ يَصُومُ الدَّهْرَ، قالَ: فَكَانَ رَمَانُ الرَّمَادَة إِذَا أَمْسَى أَتَى بِحُبْرِ قَدْ ثُرِدَ بِالرَّيْت، إلَى أَنْ نَحَرُوا يَوْمًا مِنَ الأَيَّامِ جَرُورًا فَأَطْعَمَهَا التَّاسَ، وَعَرَفُوا لَهُ طَيْبَهَا فَأْتَى بِهِ، قَالَ: هِذَا هِذَرُ مِنْ سَنَام وَمِنْ كبد، فَقَالَ: « أَنَّى هَذَا؟ »، قالَ: يا أميرَ الْمُومنينَ، مِنَ كبد، فَقَالَ: « أَنَّى هَذَا؟ »، قالَ: يا أميرَ الْمُومنينَ، مِنَ أَنَّا إِنْ أَكَلْتُ طَيْبَهَا وَأَطْعَمْتُ النَّاسَ كَرَادِيسَهَا، ارْفَعُ هَذه الْجَفْنَة، هَاتِ لِنَا غَيْرَ هَذَا الطَّعَامِ »، قالَ: فَأتِي بِخُبْرُ وَزَيْت، قالَ: فَجَعَلَ يَكْسَرُ بِيده وَيَتُرُدُ ذَلْكَ الْخُبْرُ، ثُمَّ قَالَ: « وَيُحَكَ يَا يَرْفَا الْحَمَلُ هَذه الْجَفْنَة الْخُبْرُ، ثُمَّ قَالَ: « وَيُحَكَ يَا يَرْفَا الْحَمَلُ هَذه الْجَفْنَة مَتْ تَاتِي بِهَا أَهُلَ بَيْت بِتُمْعَ، قَائِي لَمْ اَتَهِمْ مُنْدُ شَلْكَة أَيَّام وَأَحْسَبُهُمْ مُقْفُورِينَ، فَصْعُهَا بَيْنَ أَيْديهِمْ مُنْدُ شَلْكَة أَيَّام وَأَحْسَبُهُمْ مُقْفُورِينَ، فَصْعُهَا بَيْنَ أَيْديهِمْ مُنْدُ شَلْكَة أَيَّام وَأَحْسَبُهُمْ مُقْفُورِينَ، فَصْعُهَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ مُنْدُ الْكُيْتُ أَيْمَ وَأَحْسَبُهُمْ مُقْفُورِينَ، فَصْعُهَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ مُنْدُ

### ثانيا: التخريج:

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة؛

١- أخرجه الإمام محمد بن سعد بن منيع الزهري المتوفى سنة (٢٣٠ه) في «الطبقات الكبرى» (١٦٦/٣) قال: «أخبرنا محمد بن عمر قال: حدثني عبد الله بن زيد بن أسلم عن أبيه عن جده قال: كان عمر يصوم الدهر...» القصة.

٢- وأخرجه أحمد بن يجيى بن جابر بن داود
 البلاذري المتوفى سنة ٢٧٩هـ في أنساب الأشراف»
 ٣٨٣/١٠) عن محمد بن سعد عن الواقدى به.

فائدة: قال الحافظ ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٣١٠/٧٤/٦): أحمد بن يحيى بن جابر بن داود البلاذري سمع بالعراق من علي بن المديني (شيخ البخاري) ومن محمد بن سعد كاتب الواقدي وآخرين.

"- وأخرجه أبو الفضل سبط الإمام ابن الجوزي المتوفى سنة ٢٥٤هـ في كتابه «الجليس الصالح» (ص١٣٨) قال: «أخبرنا الخطيبان عبد الله بن النفيس الأنباري، وأبو القاسم عبد المحسن الطوسي قالا: أخبرنا محمد بن أبي طاهر قال: أخبرنا أبو محمد الجوهري قال: أخبرنا أبو عمر بن حيوية قال: أخبرنا أبو الحسن ابن معروف، قال: أخبرنا ابن الفهم قال: حدثنا محمد بن سعد به».



الحلقة (٢١٩)

# قصة عمر رضي الله عنه وجزور عام الرمادة

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة الوعاظ والقصاص، ومما ساعد على انتشارها وجودها في بعض الكتب المسندة، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق؛

علي حشيش

فائدة: سبط ابن الجوزي هو يوسف بن قزغلي بن عبد الله أمه بنت الشيخ جمال الدين أبي الفرج عبد الرحمن بن الجوزي.

اوأورده أبو الفضل سبط الأمام ابن الجوزي في مرآة الزمان في تواريخ الأعيان، (٣٧٧/٥).

وأخرجه الإمام ابن الجوزي
 المتوفى سنة ١٩٥٥ه في كتابه
 مناقب عمر، (ص١٧).

آ- وأخرجه ابن المبرد الحنبلي يوسف بن حسن بن أحمد بن حسن بن أحمد بن حسن بن أحمد بن المتوفى سنة ٩٠٩هـ في كتابه «إيضاح طرق الاستقامة في بيان أحوال الولاية والإمامة» (ص١٦٦، ١٦٧) قال: «وبه إلى ابن الجوزي أخبرنا أبو محمد البي طاهر، أخبرنا أبو محمد الجوهري، أخبرنا أبو عمر بن الجوهري، أخبرنا أبو الحسن بن معروف، حدثنا الحسين بن الفهم حدثنا محمد بن سعد به ..».

٧- وأورده أيضًا ابن المبرد الحنبلي في كتابه «محص الصواب في فضائل أمير المؤمنين عمر بن الخطاب» (٣٦٢/١).

٨- وأورده أبو العباس أحمد بن عبد الله بن محمد محب الدين الطبري المتوفى (١٩٤هـ)
 ٨- كتابه «الرياض النفرة في مناقب العشرة» (٣٨٥/٢).

٩- وأورده الإمام ابن الجوزي
 ١٤- كتابه «صفوة الصفوة»
 ٢٨٣/١).

### ثالثًا: التحقيق:

ا- مما ذكرناه آنفًا من التخريج للخبر الذي جاءت به هذه الخبر القصة يتبين أن هذا الخبر غريب انفرد به محمد بن عمر الواقدي المدني، وقال الأمام الذهبي في «الميزان» (وقال أبو الواد؛ بلغني أن علي بن المديني قال؛ كان الواقدي يُرُوي ثلاثين ألف حديث غريب».

٧- قال الإمام السيوطي في «التدريب» (١٨٢/٢): قال أحمد بن حنبل في «لا تكتبوا هذه الأحاديث الغرائب فإنها مناكيروعامتها عن الضعفاء». وقال الإمام مالك: «شرر العلم الغريب».

وقال أبو يوسف، «من طلب الدين بالكلام تزندق، ومن طلب غريب الحديث كذب».

٣- ومحمد بن عمر الواقدي المدني هو علة هذا الخبر الغريب، قال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (١٧٨/١/١)؛ محمد بن عمر الواقدي مدني سكتوا عنه وتركه أحمد وابن نمير».

فائدة: قال الإمام الذهبي في «الموقظة» (ص٤٤): «أما قول البخاري: «سكتوا عنه» فظاهرها أنهم ما تعرضوا له بجرح ولا تعديل، وعلمنا مقصده بها بالاستقراء أنها بمعنى تركوه».

لذلك نجد أن الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (٣٣٤)

قال: «محمد بن عمر الواقدي: متروك الحديث». اهـ.

إد وقال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٥٣١):
 «محمد بن عمر الواقدي:
 متروك». اهـ.

فائدة: تبين مصطلح النسائي إذا قال في الراوي: «متروك».

قال الحافظ ابن حجرية «شرح النخبة» (ص٣٧)؛ «مذهب النسائي ألا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». اهـ.

٥- قال الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٢٤١/٦)
 ١٧١٩/٩٨):

أ- سمعت عبد الملك بن محمد يقول: حدثنا عبد الوهاب بن الفرات الهمداني سألت يحيى بن معين عن الواقدي فقال: «ليس بثقة».

ب- قال معاوية: قال لي أحمد بن حنبل محمد بن عمر بن الواقدي: «كذاب».

ج- ثم ختم الإمام ابن عدي ترجمة الواقدي فقال: «أحاديثه غير محفوظة والبلاء منه». اه.

٦- قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢٩٠/٢):

أ-«محمد بن عمر بن واقد الواقدي الأسلمي المديني يروي عن مالك وأهل المدينة كان ممن يحفظ أيام الناس وسيرهم وكان يروي عن الثقات المقلوبات وعن الأثبات المعضلات حتى ربما سبق إلى القلب أنه كان

المعتمد لذلك كان أحمد بن حنبل يكذبه.

ب وقال: سمعت محمد بن المنذر، سمعت عباس بن محمد، سمعت يحيى بن معين يقول: «الواقدي ليس بشيء». ح. وقال: أخبرني محمد بن عبد الرحمن: سمعت أبا غالب ابن بنت معاوية بن عمرو: سمعت علي بن المديني يقول: «الواقدي يضع الحديث».

٧- وقال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» سلمة النيسابوري، حدثنا أحمد بن أسحاق بن منصور قال: قال أحمد بن حنبل: كان الواقدي يقلب الأحاديث يلقي حديث ابن أخي الزهري على معمر ونحو هذا، قال إسحاق بن راهويه: كما وصف وأشد؛ لأنه عندي ممن يضع الحديث».

وقال ابن أبي حاتم؛ أخبرنا أبو بكر بن أبي خيثمة فيما كتب إلى قال؛ سمعت يحيى بن معين يقول؛ «لا يكتب حديث الواقدي ليس بشيء». اهـ.

وقال ابن أبي حاتم سألت أبي عن محمد بن عمر الواقدي المديني فقال: «متروك الحديث». اهـ.

٨- وقال الإمام الذهبي في «الميزان» (٧٩٩٣/٦٦٢/٣):
 «قال المغيرة بن محمد المهلبي، سمعت ابن المديني يقول:
 الهيثمي بن عدي أوثق عندي من الواقدي، ولا أرضاه في

الحديث ولا في الأنساب ولا في شيء».

قلت: هذه القارنة بين الهيثم بن عدي، وبين الواقدي والتي حكم فيها الأمام الحافظ علي بن عبد الله بن المديني فقال: «الهيثم بن عدي أوثق عندي من الواقدي». اهـ.

فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن هذا الحكم فيه توثيق للهيثم بن عدي ولا يدري أنها مقارنة لبيان الضعف الشديد للواقدي بالنسبة للهيثم بن عدي.

يتبين ذلك من أقوال أئمة المجرح والتعديل في الهيثم بن عدي والتي نقلها الإمام الذهبي في «الميزان» (٩٣١١/٣٢٤/٤): قال الإمام البخاري: «الهيثم بن عدي ليس بثقة، كان يكذب».

وقال يحيى بن معين: «ليس بثقة، كان يكذب».

وقال أبو داود: «كذاب»، وقال النسائي وغيره: «متروك الحديث». اهـ.

قلت: وبهذا يتبين أن الهيثم بن عدي: ليس بثقة كذاب متروك الحديث. اهـ.

وبهذا يتبين معنى قول الإمام الحافظ علي بن المديني: «الهيثم أوثق عندي من الواقدي». فهذا أمر نسبي وعند الإطلاق فالهيثم: ليس بثقة كذاب، وأشد منه جرحًا الواقدي فهو ليس بثقة كذاب يضع الحديث، أحاديثه غير

### محفوظة والبلاء منه.

نستنتج من التخريج وجمع طرق الخبر الذي جاءت به القصة والتحقيق:

أنَّ القصة واهية والخبر الذي جاءت به: «خبر غريب موضوع».

ولقد بين الإمام السيوطي في «التدريب» (٢٧٤/١) النوع «التدريب» (٢٧٤/١) النوع «الكثر الحكم فقال: «الموضوع؛ هو الكذب المختلق الصنوع، وهو شر الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته مع العلم بوضعه في أي معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونًا ببيان وضعه. اه.

وقال الحافظ ابن حجر في اشرح النخبة، (ص٤٤)، والطعن بكذب الراوي في الحديث النبوي هو الموضوع،.

خامسًا: نقد المتن:

ا- وقيه رد على أشهر شبهة عند المستشرقين ومقلدتهم الذين يجترون أفكارهم ويرددونها، فمن مزاعم المستشرقين «شاخت» ما ادعاه-جهالا وبهتائا- بأن المحدثين اعتنوا بالنقد الخارجي، أي من ناحية الرواة، ولم يعتنوا بالنقد الداخلي، وهو نقد الماني. اهد.

قلت: وهذا الادعاء لجهلهم حتى بتعريف «علم الحديث» الذي بينه الإمام السيوطي في «الألفية»:

علم الحديث ذو قوانين تحد يدري بها أحوال متن وسند فذانك الموضوع والمقصود أن يعرف المقبول والمردود

٢- لذلك قال الشيخ عبد الرحمن بن يحيى المعلمي اليماني في كتابه «الأنوار الكاشفة لما في كتابه أضواء على السنة من الزلل والتضليل والمجازفة، (ص٢٦٣): «ولما كان الأئمة قد راعوا في توثيق الرواة النظر في أحاديثهم، والطعن فيمن جاء بمنكر، صار الفالب أن لا يوجد حديث منكر إلا وفي سنده مجروح أو خلل، فلذلك صاروا إذا استنكروا الحديث نظروا في سنده فوجدوا ما يبين وهنه فيذكرونه، وكثيرًا ما يستغنون بذلك عن التصريح بحال المتن، وانظر إلى كتب العلل وما بعل من الأحاديث في التراجم تجد غالب ذلك مما ينكر متنه، ولكن الأئمة يستغنون عن بيان ذلك بقولهم؛ منكر، أو نحوه أو الكلام في الراوي». اه.

٣- تطبيق هذا المنهج القويم على علة هذه القصة محمد بن عمر الواقدي، فقد نقل الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل، (٢١/١/٤): فأن الإمام يحيى بن معين قال: نظرنا في حديث الواقدي فوجدنا حديثه عن المدنيين عن شيوخ مجهولين أحاديث مناكير، فقلنا: يحتمل أن تكون تلك الاحاديث المناكير منهم، ويحتمل أن تكون منهم،

ثم نظرنا إلى حديثه عن ابن أبي ذئب، ومعمر، فإنه يضبط حديثهم، فوجدناه قد حدث عنهما بالمناكير، فعلمنا أنه منه فتركنا حديثه». اهـ.

٤- دليل نكارة متن القصة والتي تبين من السند أنها موضوعة: هذا المتن في جميع طرقه عن محمد بن عمر الواقدي عن عبد الله بن زيد بن أسلم عن أبيه عن جده قال: «كان عمر يصوم الدهر، فكان زمان الرمادة...) القصة.

قلت: انظر إلى هذه القرينة «كان عمر يصوم الدهر»، وقصة «عمر وجزور عام الرمادة: بجميع طرقها مفتتحة بهذه العبارة: كان عمر يصوم الدهر».

ولقد أخرج الإمام مسلم في مصحيحه، (ح١١٦٧) لأمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه قصة يتبين منها نكارة قصة «عمر وجزور عام الرمادة».

قال الإمام مسلم في محيحه، (كتاب الصيام) (ح١٩٦) حدثنا يحيى التيمي وقتيبة بن سعيد جميعًا عن حماد وقل يحيى؛ أخبرنا حماد بن زيد عن غيلان، عن عبد الله بن معبد الزماني، عن أبي قتادة، رجل أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال؛ كيف يصوم؟ فغضب رسول الله صلى الله عليه وسلم. فلما رأى عمر رضي الله عنه غضبه قال؛ رضي الله عنه غضبه قال؛ رضينا بالله ربًا، وبالإسلام

دينًا، وبمحمد نبيًا، نعوذ بالله من غضب الله، وغضب رسوله، فجعل عمر رضي الله عنه يردد هذا الكلام حتى سكن غضبه، فقال عمر رضي الله عنه: يا رسول الله، كيف بمن يصوم الدهر كله؟ قال النبي صلى الله عليه وسلم: لا صام ولا أفطر، أو قال: «لم يصم ولم يفطر».

وأخرجه الإمام آبو داود السجستاني في «الستن» (۲۲۷۰) كتاب (الصوم) باب «في صوم الدهر» قال: حدثنا حدثنا حماد بن زيد به.

وفيه قال عمر: يا رسول الله، . كيف بمن يصوم الدهر كله؟ قال صلى الله عليه وسلم: «لا صام ولا أفطر».

قلت: فإذا كانت هذه قصة صحيحة ثابتة يسأل فيها أمير المؤمنين عمر رضي الله عنه النبي صلى الله عليه وسلم عن صوم الدهر كله، ويسمع عمررضي الله عنه الإجابة من النبي صلى الله عليه وسلم: «لا صام ولا أفطر». وهذا الحديث أورده الإمام ابن قدامة في «المغني» (٤٣٠/٤) وقال: «ويقوي عندي أن صوم الدهر كله مكروه». اه.

كذا في «الفقه على المذاهب الأربعة» (ط. وزارة الأوقاف) (ص. ٥٢٥).. والشافعية قالوا: «يكره صوم الدهر». اه..

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.





### قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على على ظاهرها دون المجاز

قرائن العقل على ألسنة أئمة أهل السنة . . تنطق بالحق وتثبت (نزوله تعالى ومجيئه وإتيانه) على الوجه اللائق به دون تكييف ولا تأويل ولا تفويض

> الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

فإن اعتقاد الأشاعرة أن ما يقبله العقل من صفات الخالق قاصر على: ما أسموه بـ (صفات المعاني)؛ اعتقاد باطل، يستلزم عدم ثبوت الصفات الخبرية والفعلية بأدلة العقل لعدم قبوله لها، كما يستلزم نفي الكمال عن تلك الصفات، وهو ما أداهـم -بموجب عقولهم وتحت دعـوى تنزيهه تعالى عن المشابهة ومماثلة الحوادث- لنفيها عن الله، ومن ثم تعطيلها وتأويلها.. وهذا ما أجمع أئمة أهل السنة على رده لعدم تعارض العقل هو الذي النقل بحال، كون الذي خلق العقل هو الذي أنزل لهدايته النقل.

رد الطبري والجويني على منكري الصفات: أ- الإمامان الطبري والجويني يحاجان بأدلة العقل منكري صفات النزول والمجيء ويدحضان حججهم:

ونذكر هنا ثلامام الطبري ت ٣١٠ قوله في محاجة بالعقل لمن أنكر النزول بزعم أنه انتقال من مكان إلى مكان وأن ذلك من صفات الأجسام: "يقال له: إن هذه المعاني التي وُصفت وذكر منها: الآي المثبتة لليد واليمين والوجه، وأحاديث: (يضع الرب قدمه فيها) يعني في جهنم، و(يضحك إلى عبده المؤمن)، و(يهبط كل ليلة وينزل إلى السماء الدنيا)، و(ما من قلب إلا وهو بين أصبعين من أصابع الرحمن) إلى غير ذلك مما وصف الله بها نفسه أو وصفه بها رسوله – مما لا تُدرك حقيقة علمه بالفكر

### المساد الماليم الدسوقي الساد بجامة الأزهر

والروية.. فإن قال لنا قائل: فما الصواب في معاني هذه الصفات، قيل: الصواب أن نثبت حقائقها على ما نعرف من جهة الإثبات ونفي التشبيه كما نفى عن نفسه فقال: (لَيْسَ كَمِنْكِهِ شَيْءٌ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيعُ الْبَصِيعُ) (الشسورى: ١١)، فيقال: الله سميع بصير.. يسمع الأصوات لا بخرُق في أذن ولا جارحة كجوارح بني آدم، وكذلك يبصرالأشخاص ببصر لا يشبه أبصار بني آدم التي هي جوارح لهم، وله يدان ويمين وأصابع وليست جارحة، ولكن يدان مبسوطتان بالنعم على الخلق، ووجه لا كجوارح بني آدم التي هي من لحم ودم.. ونقول: يهبط كل ليلة الى سماء الذنيا.

كما يقال له: قد قال الله: ( وَجَاءَ رَبُّكَ رَأَلْمَلُكُ صَفَّا الله: ( وَجَاءَ رَبُّكَ رَأَلْمَلُكُ صَفَّا الفجر: ٢٢)، فهل يجوز عليه المجيء؟، فإن قال: لا يجوز وإنما المعنى: (وجاء أمر ربك)، قيل: قد أخبرنا تعالى أنه يجيء هو واللّك، فزعمت أنه يجئ أمره لا هو، فكذلك تقول: إن الملك لا يجئ إنما يجئ أمر الملك لا الملك، فإن قال: لا أقول ذلك في الملك ولكني أقوله في الرب، قيل له: فإن الخبر عن مجيء الرب والملك خبر واحد، فزعمت في الخبر عن الرب أنه يجيء أمره لا هو، وفي الملك أنه يجئ الرب أنه يجيء أمره لا هو، وفي الملك أنه يجئ بنفسه، فما الفرق بينك وبين من خالفك في ذلك فقال: بل الرب هو الذي يجيء فأما الملك فإن زعم فأنما الملك فإنها يجيء أمره لا هو بنفسه؟ المأن زعم فأنها الملك فإن زعم



أن الفرق: أن المُلكُ خلق الله جائز عليه الزوال والانتقال وليس ذلك على الله جائزاً، قبل له: وما برهانك على أن معنى المجيء والهبوط والنزول لله، هو؛ النُقلة والانتقال.. وكيف لم يجز عندكم أن يكون معناها بخلاف ما عقلتم- من النقلة والزوال- من الله، وقد جاز عندكم أن يكون معنى: (العالم والقادر) من الله، بخلاف ما عقلتم ممن سواه؟".

إلى أن قال بعد أن أبطل تفسير المعطلة لجيء الله: "فإن قال لنا منهم قائل: فما أنت قائل في معنى ذلك؟، قيل له: معنى ذلك ما دل عليه ظاهر الخبر، وليس عندنا للخبر إلا التسليم والإيمان به، فنقول: يجيء رينا يوم القيامة والملك صفاً صفاً، ويهبط إلى السماء الدنيا وينزل إليها كل ليلة، ولا نقول، ينزل أمره، بل نقول: أمره نازل إليها في كل لحظة وساعة، والى غيرها من جميع خلقه الموجودين ما دامت موجودة، ولا تخلو ساعة من أمره، فلا وجه لخصوص نزول أمره إليها وقتاً بعد وقت ما دامت موجودة باقية، وكالذي قلنا في هذه المعانى من القول: الصواب من القيل في كل ما ورد به الخبريِّ صفات الله، بنحو ما ذكرناه" ا.ه من التيصير ص١٣٤.

هذا، وقد سبق ذكر مناقشة الإمام الجويني ت: ٤٣٨هـ لن تأول الاستواء والنزول، وذلك في رسالته (في إثبات الاستواء والفوقية)، وعرفنا كيف اجتاز مرحلة تجريته التي مربها بموجب العقل، وقد كان قبل -كحال كثير من الأشاعرة ية زماننا يريدون معرفة الحق والانقياد له-متحيراً بين المتأولين والمفوضين والمثبتين، وذكرنا هنالك قوله حاكياً عن تجربته وما آل إليه أمره: "كنتُ متحيراً في الأقوال المختلفة الموجودة في كتب أهل العصر من تأويل الصفات وتحريفها، أو إمرارها والوقوف فيها، أو إثباتها بلا تأويل ولا تعطيل ولا تشبيه ولا تمثيل، فأجد النصوص في كتاب الله وسنة رسوله ناطقة منبئة بحقائق هذه الصفات.. ثم أجد المتأخرين من المتكلمين في كتبهم، منهم من يؤول (الاستواء): بـ (القهر والاستيلاء)،

ويؤول (النزول): بـ (نزول الأمر)، وأمثال ذلك .. وممن ذهب إلى هذه الأقوال أو يعضها: قوم لهم في صدري منزلة .. ثم إنني أجد من هذه التأويلات حزازات لا يطمئن قلبي البها، وأجد الكدر والظلمة منها، وأجد ضيق الصدر وعدم انشراحه مقروناً بها، فكنت كالمتحير المضطرب في تحيره، المتململ من قلبه في تقلبه وتغيره، وكنت أخاف من إطلاق القول بإثبات العلو والاستواء والنزول مخافة الحصر والتشبيه، ومع ذلك فإذا طالعتُ النصوص الواردة في كتاب الله وسنة رسوله أجدها تشير إلى حقائق هذه المعانى، وأجد الرسول قد صرح بها مخيراً عن ريه واصفاً له بها، وأعلم بالاضطرار أنه عليه السلام كان يحضر في مجلسه الشريف والعالم والجاهل والذكي والبليد والأعرابي والحافي ثم لا أجد شيئاً يَعْقُب تلك النصوص لا نصا ولا ظاهراً مما يصرفها عن حقائقها ويؤولها كما تأولها هـؤلاء المتكلمين مثل تأويلهم: (الاستواء) بالاستيلاء و(النزول) بنزول الأمر وغير ذلك، ولم أجد عنه عليه السلام أنه كان يُحذر الناس من الإيمان بما يظهر من كلامه في صفته لريه، ولم يُنقل عنه مقالة تدل على أن لهذه الصفات معان أخر باطنة غير ما يظهر من مدلولها"، إلى أن قال بعد أن ساق ما ساق من الأدلة: "والذي شرح الله به صدري في حال هؤلاء الشيوخ الذين أؤلوا (الاستواء) بالاستيلاء و(النزول) بنزول الأمر .. الخ .. هو: علمى بأنهم ما فهموا في صفات الرب إلا ما يليق بالمخلوقين، فما فهموا عن الله استواءً يليق يه، ولا نزولا يليق به، ولا يَدُين تليق بعظمته بلا تكييف ولا تشبيه، فلذلك حرفوا الكلم عن مواضعه، وعطلوا ما وصف الله نفسه يه".

وأردف يقول: "لا ريب أنا نحن وإياهم، متفقون على إثبات صفات المعانى: (القدرة والإرادة والعلم والحياة والسمع والبصر والكلام لله)، ونحن قطعاً لا نعقل من (الحياة) إلا هذا الْعَرَضُ الذي يقوم بأجسامنا، وكذلك لا نعقل من (السمع والبصر) إلا أعراضاً تقوم بجوارحنا، فكما أنهم يقولون: (حياته ليست بعرض، وعلمه وبصره كذلك، وإنما هي صفات كما تليق به، لا كما تليق بنا)، فكذلك نقول نحن: (حياته معلومة وليست مكيضة.. وكذلك سمعه ويصره معلومان ليس جميع ذلك أعراضاً، بل هو كما يليق به.

ومثل ذلك بعينه: (فوقيته واستواؤه ونزوله)، ففوقيته معلومة ثابتة كثبوت حقيقة السمع وحقيقة البصر، فإنهما معلومان ولا يُكيِّفان، كذلك فوقيته معلومة ثابتة غير مكيفة كما يليق به، واستواؤه على عرشه معلومٌ غيرُ مكيِّف بحركة أو انتقال يليق بالمخلوق، بل كما يليق بعظمته، وجلالة صفاته معلومة من حيث الحملة والثنوت، غير معقولة له من حيث التكييف والتحديد، فيكون المؤمن بها مبصراً من وجه، أعمى من وجه.. مبصراً من حيث الإثبات والوجود، أعمى من حيث التكييف والتحديد، وبهذا يحصل الجمع بين الإثنيات لما وصف الله نفسه به، وبين نفي التحريف والتشبيه والوقوف، وذلك هو مراد الله منافي إبراز صفاته لنا لنعرفه بها، ونؤمن بحقائقها وننفى عنها التشبيه، ولا نعطلها بالتحريف والتأويل، لا فرق بين (الاستواء والسمع)، ولا بين (النزول والبصر)، الكل ورد ق النص

فإن قالوا لنافي الاستواء؛ (شبَّهتم)، نقول لهم؛ (في السمع شبهتم، ووصفتم ريكم بالعرض!)، فإن قالوا: (لا عَرض بل كما يليق به)، قلنا: (يا الاستواء والفوقية لا حصر، بل كما يليق به)، فجميع ما يُلزمونا به في (الاستواء والنزول واليد والوجه والقدم والضحك والتعجب) من التشبيه، نلزمهم به في (الحياة والسمع والبصر والعلم)، فكما لا يجعلونها هم أعراضا، كذلك نحن لا نجعلها جوارح ولا مما يوصف به المخلوق؛ وليس من الإنصاف أن يفهموا في (الاستواء والنزول والوجه واليد) صفات المخلوقين، فيحتاجوا إلى التأويل والتحريف، فإن فهموا في هذه الصفات ذلك، فيلزمهم أن يفهموا في الصفات السبع صفات المخلوقين من الأعراض!!، فما يُلزمونا به في تلك الصفات

من التشبيه والحسمية، نلزمهم في هذه الصفات في العَرَضية، وما ينزهون ربهم به في الصفات السبع وينفون عنه عوارض الحسم فيها، فكذلك نحن نعمل في تلك الصفات التي ينسبونا فيها إلى التشبيه سواء بسواء ".

وعقب يقول: "ومن أنصف، عرف ما قلناه واعتقده وقبل نصيحتنا، ودان لله باثبات جميع صفاته هذه وتلك، ونفي عن جميعها التشبيه والتعطيل والتأويل، وهذا مراد الله منا في ذلك، لأن هذه الصفات وتلك جاءت في موضع واحد وهو الكتاب والسنة، فإذا أثبتنا تلك بلا تأويل، وحرفنا هذه وأولناها، كان كمن آمن بيعض الكتاب وكضر بيعض، وفي هذا بلاغ وكفاية".. إلى أن قال: "وإذا ظهر هذا ويان، انجلت مسألة النزول وأمثالها.. فتساق مسألة الصفات مساق مسألة العلو، ولا نفهم منها ما نفهم من صفات المخلوقين، بل يوصف الرب بها كما يليق بجلاله، فينزل كما يليق بجلاله، ويداه كما يليق بجلاله، ووجهه الكريم كما يليق بجلاله.. وهكذا، لا تُفهم من جميع ذلك إلا ما يليق بجلال الله وعظمته.. فيحصل بذلك إثبات ما وصف الله تعالى نفسه به في كتابه وفي سنة رسوله، ويحصل أيضاً نفي التشبيه والتكييف في صفاته، ويحصل ترك التأويل والتحريف المؤدي إلى التعطيل، ويحصل أيضا إثبات الصفات وحقائقها على ما يليق بجلال الله وعظمته، لا على ما نعقله نحن من صفات المخلوقين" ا.ه باختصار من (مجموعة الرسائل المنيرية) ١٨١١- ١٨٤ مجلدا

### كلام ابن القيم فيما يُقبِل من التأويل:

ب- وابن القيم على دريهما يفعل الشيء ذاته: ولابن القيم ت: ٧٥١هـ قوله في مختصر الصواعق ص٥٢ وتحت عنوان: (بيان ما يَقبل التأويل من الكلام وما لا يقبل)، ما نصه -بعد أن قسم وضع الكلام للذلالة على مراد المتكلم إلى ثلاثة: "القسم الثاني: ما هو ظاهر في مراد المتكلم ولكنه يقبل التأويل، فهذا يُنظر في وروده، فإن اطرد استعماله على وجه واحد



استحال تأويله بما يخالف ظاهره.. فإذا جاء موضع يخالفه رده السامع إلى ما عهد من عرف المخاطب إلى عادته المطردة، وهذا هو المعقول في المخاطب إلى عادته المطردة، وهذا هو المعقول في الأذهان والفطر وعند كافة العقلاء، وقد صرح أئمة العربية بأن الشيء إنما يجوز حذفه إذا كان الموضع الذي الأعي فيه حذفه قد استعمل فيه ثبوته أكثر من حذفه، حتى إذا جاء ذلك محذوفاً في موضع عُلم بكثرة ذكره في نظائره أنه قد أزيل في هذا الموضع فحُمل عليه".. وضرب لذلك المثل بـ (الاستواء والنداء) من قبل الله تعالى.. إلى أن قال:

"ونظير ذلك حديث: (ينزل رينا كل ليلة إلى سماء الدنيا فيقول) في نحو ثلاثين حديثاً، كلها مصرِّحة بإضافة النزول إلى النرب، ولم يجيء موضع واحد بقوله: (ينزل مَلك رينا) حتى يُحمل ما خرج عن نظائره عليه"، واستطرد يقول: "وإذا تأملتُ نصوص الصفات التي لا تسمح الجهمية بتسميتها نصوصاً، وإذا احترموها قالوا: (طواهر سمعية وقد عارضها القواطع العقلية)، وجدتها كلها من هذا الباب". ومما قاله بنفس المصدر ص٤٦٠: "قال رزين بن معاوية؛ بعض المتبعين الأهوائهم المقدّمين بين يدى كتاب الله الأرائهم من المعتزلة والجهمية، ومن نحا نحوهم من أشياعهم: بمتنعون من وصيف الله يما وصيف بيه نفسه من قوله: (هَلَ يَظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهُمُ ٱللَّهُ فِي ظُلُل مِنَ ٱلْعَكَامِ وَٱلْمَلَتِكَةُ ) (البقرة/٢١٠).. وقوله: (الرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ) (طه/٥) .. وأهل العلم بالكتاب والآثار من السلف والخلف يثبتون جميع ذلك ويؤمنون به بلا كيف ولا توهم، ويرؤون الأحاديث الصحيحة كما جاءت".

ثم أفاد - رحمه الله - أن المجيء والإتيان إذا جاء مقيداً بمجيء رحمته أو عذابه، جيء به كذلك كما في قوله تعالى: (رَلَقَدُ حِنْتَهُم بِكَ فَصَلَنَهُ عَلَى عِلْمٍ) (الأعراف/٥)، (بَلْ أَتَيْنَهُم بِكِنْبِ فَصَلَنَهُ عَلَى عِلْمٍ) (الأعراف/٥)، (بَلْ أَتَيْنَهُم بِكِنْبِ فَصَلَنَهُ عَلَى عِلْمٍ). (المومنون/٧)، وأما إن جاء مطلقاً كقوله: (وَجَاءَ رَبُكَ وَٱلْمَلُكُ) (الفجر/٢٧)، (مَلْ يَظْرُونَ إِلَّا أَنْ يَأْتِهُمُ ٱللهُ فِي ظُلُلِ مِنَ ٱلْفَكَمَامِ وَأَلْمَلُكُ عَلَى الْمُحَمَامِ وَأَلْمَلُكُ عَلَى الْمُحَمَامِ وَأَلْمَلُكُ عَلَى الْمُحَمَامِ وَالْمُلْتَمِكُمُ ) (المقرر/٢٠)، فهذا لا يكون إلا وَأَلْمَلْتِهِكُمُ ) (المقرة/٢٠)، فهذا لا يكون إلا

مجيئه سبحانه، هذا إذا كان مطلقاً، فكيف إذا قيد بما يجعله صريحاً في مجيئه نفسه كقوله: (إلا أَن تَأْتِيهُمُ الْمَلَتِكُةُ أَوْ بِأَنِي رَبُّكَ أَوْ بِأَنْ يَكُنُ أَوْ بِأَنْ بَعْنُ عَلَيْهِ مَجِيئه على مجيء الملائكة، ثم عطف مجيء آياته على مجيء الملائكة، ثم عطف مجيء آياته على مجيئه.

وخلص إلى "أن (النزول والمجيء والاتيان والاستواء والصعود والارتضاء)، كلها أنواء أفعاله، وهو الفعال لما يريد، وأفعاله كصفاته قائمة به، ولولا ذلك لم يكن فعالاً ولا موصوفاً بصفات كماله .. بلكان بمنزلة الحمادات، وهذا حقيقة من عطل أفعاله، يوضحه أن الأوهام الباطلة والعقول الفاسدة لما فهمت من (نزول الرب ومجيئه وإتيانه وهبوطه ودنوه) ما يُفهم من مجيء المخلوق وإتيانه وهبوطه ودنوه، وهو؛ أن يُفْرغ مكاناً ويُشغل مكاناً، نفتُ حقيقةً ذلك فوقعت في محذورين: محذور التشبيه ومحظور التعطيل، ولو علمَتُ هذه العقول الضعيفة أن نزوله سيحانه ومجيئه وإتيانه لا يشبه نزول المخلوق واتبانه ومجيئه، كما أن سمعه ويصره وعلمه وحياته كذلك، لما نفت حقيقته".

والحق أن أدلة العقل في كلام أئمة أهل السنة على إثبات صفات (النزول والمجيء والإتيان)، كثيرة، وسيأتي ذكر المزيد منها إنان سوق نصوص كلامهم.. لكن يظل السؤال، هل يحق للأشاعرة -بعد سوق هذه القرائن من أدلة وسنته في إثبات ما بها من صفات الأفعال -التي منها: النزول والمجيء والإتيان - بمحض آرائهم وأهوائهم، ومن قبل ذا ومن بعده أن يعارضوا بموجب العقل آي التنزيل وصريح السنة؟ وهل يليق بهم أن يعطلوا ما جاء من هذه الصفات يليق بهم أن يعطلوا ما جاء من هذه الصفات عليه علماء الأمة وتواترت به الأخبار بحق عليه علماء الأمة وتواترت به الأخبار بحق عليه الثاقها؟...

نترك الحواب لأشاعرة الزمان..

والى لقاء آخر نستكمل الحديث.. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.





# أم إسماعيل ونبع زمزم (٢)

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

ونلحظ؛ ماذا أراد به قومه؟! وكيف أراد الله به وبهم!! حيث أعزه وأذلهم، ونصره وخذلهم، وفرخ عنه وكبتهم... ومع ذلك لم يؤمن به ولم يصدقه أحد، بعد أن رَأوُا الآيةَ البينة، سوى النبي الكريم لوط عليه السلام، ثم إن الخليل عليه السلام، ثم إن الخليل عليه السلام بعد أن أعزه الله وأنجاه؛ لم ييأس من تجديد الدعوة لقومه أن يعبدوا الله ويوحدوه ولا يشركوا به شيئًا، وأن يتركوا وينبذوا كل ما سواه، ومن ثمً؛ أكرمه الله يُعقبه من بعده، حيث

د: سعید محمد صواب

أستاذ الحديث وعلومه بكلية أصول الدين جامعة الأزهر – القاهرة

وهبه ذرية صالحة، تعبد الله وتوحده؛ بل جعل فيها النبوة والكتاب على توالى العصور والأزمان، قال تعالى: «فَمَا كَاتَ جَوَابَ فَوْمِهِ إِلَّا أَنْ قَالُوا الْعَالَى: «فَمَا كَاتَ جَوَابَ فَوْمِهِ إِلَّا أَنْ قَالُوا الْعَالَى: «فَمَا كَاتَ جَوَابَ فَوْمِهِ إِلَّا أَنْ قَالُوا الْقَلُوهُ أَوْ حَرْقُوهُ فَأَخَمَهُ اللّهُ مِنَ النَّارَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيْتِ لَقَوْم يُوم نُون اللهِ أَوْفَنا الْفَذَرُ مَن دُونِ اللهِ أَوْفَنا مُمَودَة بَينِكُمْ فِي الْحَيْوة الدِّنْكَ أَثْمَد وَمَ الْقِيسَمة يَكَفُرُ مَن دُونِ اللهِ أَوْفَنا الْفَنْدُ فَرَ الْقِيسَمة يَكَفُرُ اللهِ الْوَلْمَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الله

وقد لخص ذلك الحافظ ابن كثير في تفسيره للأيات ٩٩: ١٠١ من سورة الصافات، حيث قال: «يخبر تعالى عن خليله إبراهيم عليه السلام: أنه بعد ما نصره الله على قومه وأيس من إيمانهم بعدما شاهدوا من الآيات العظيمة: هاجر من بين أظهرهم «وَقَالَ إِنِّ ذَاهِبُ إِلَى رَبِّ سَيِّدِينِ (٣) رَبِّ هَبْ لِي مِنَ أَلْمَالِهِمِينَ » (الصافات: ٩٩- ١٠٠).



يعنى: أولادًا مطيعين، عوضًا عن قومه وعشيرته الذين فارقهم، قال تعالى: «فَبَشَرْنَاهُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ» (الصافات: ١٠١)».

وَلَقَدَ هَاجِر هَجِرات طويلةً، لا نطيل بذكرها، ويكفي أن نعلم أنه خرج من نواحي الكوفة بارض العراق، إلى أرض الشام، ومعه زوجه سارة، ونبي الله لوط عليهما السلام، ثم هاجر إلى مصر، وعاد إلى الشام، وارتحل رحلات طويلة عديدة إلى مكة، حيث البلد الحرام، بالرغم من كبر سنه، وذلك واضح في ثنائه على ربه: ﴿ الْحَمَّدُ لِللَّهِ لَيْكِ وَهَبَ لِي عَلَى الْكِبِرِ إِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ إِنَّ رَقِ لَسَمِيعُ اللَّهُ عَلَى (براهيم، عَلَى السّمِعُ اللَّهُ عَلَى السّمَعِيلَ وَإِسْحَقَ إِنَّ رَقِ لَسَمِيعُ اللَّهُ عَلَى (إبراهيم، ٣٩).

ثم بارك الله له في عمره حتى أقر عينه برؤية ولد ولده: يعقوب عليه السلام، وهو نبي يوخى إليه، قال سُبْحَانهُ: « فَلَمَّا أَعْرَهُمْ وَمَا يَمْدُونَ مِن دُونِ اللهِ وَهَبَنَا لَهُۥ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبٌ وَكُلًّا جَعَلْنَا نَيْتَا (اللهُ وَهَبْنَا لَهُۥ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبٌ وَكُلًّا جَعَلْنَا نَيْتَا (اللهُ وَهَبْنَا لَهُۥ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبٌ وَكُلًّا جَعَلْنَا نَيْتَا (اللهُ وَهَبْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقِ عَلِيّاً) عليه (مريم، 84)، ٥٥).

قال الحافظ ابن كثير: «لما هجر قومه في الله وهاجر من بين أظهرهم، وكانت امرأتُه عاقرًا، لا يولد لها، ولم يكن له من الولد أحد، وهبه الله تعالى بعد ذلك الأولاد الصالحين، وجعل في ذريته النبوة والكتاب، فكل نبي بُعث بعده، فهو من ذريته، وكل كتاب نزل من السماء على نبي من الأنبياء من بعده، فعلى أحد نسله وعقبه من الأنبياء من بعده، فعلى أحد نسله وعقبه خلعة من الله وكرامة له، حيث ترك بلاده وأهلك وأقرباءه، وهاجر إلى بلد يتمكن فيها من عبادة ربه عز وجل، ودعوة الخلق إليه». (البداية والنهاية،١٣٥، ١٧٥).

وكان من الهجرات العديدة الإبراهيم عليه السلام إلى بيت الله الحرام؛ رحلته بولده إسماعيل وهو رضيع مع أمه، حيث أنزلهما بجوار البيت الحرام، ثم عودته إليهما أكثر من مرة؛ ليحقق الرؤيا التي رآها؛ أنه يذبح ولده إسماعيل، وليعيدا سويا رفع قواعد البيت وتشييد بنائه، وكان من دعائهما تتميم النعمة ببعثة خاتم النبيين، كما في قوله تعالى: « رَبَّنَا وَابْمَتْ فِيهِمْ رَسُولا مِنْهُمْ مَنْوَا عَلَيْمَ عَالِينَ وَمُعْلَمُهُمُ الْكِنْبَ وَلَلْكِمَةً فِيهِمْ وَرُرُكُمْ مَنْ الْمَا الْكِنْبَ وَلَلْمَهُمُ الْكِنْبَ وَلَلْمُهُمُ الْكِنْبَ وَلَلْمَهُمُ الْكِنْبَ وَلَلْمَهُمُ الْكِنْبَ وَلَلْمَهُمُ الْكِنْبَ وَلَلْمِكُمُهُمُ الْكِنْبَ وَلَلْمَهُمُ الْكِنْبَ وَلَلْمَهُمُ الْكِنْبَ وَلَلْمَهُمُ الْكِنْبَ وَلَلْمَهُمُ الْكِنْبَ وَلَلْمُهُمُ الْكِنْبَ وَلَلْمَهُمُ الْكِنْبَ وَلَلْمُهُمُ الْكِنْبَ وَلَلْمَهُمُ الْكِنْبَ وَلَلْمُهُمُ الْكِنْبَ وَلَلْمَهُمْ الْكِنْبَ وَلَلْمِهُمْ الْكُوبُوبُ وَرُبُهُمْ الْكُوبُ اللّهُ الْمَالَةُ وَلَا لَهُ اللّهُ الْمَالَةُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْهُمْ الْكِنْبَ وَلَالْمُ لَالْمُولَةُ اللّهُ اللّهُ الْمَالَةُ وَلَالُهُ وَاللّهُ وَلَالْمُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ الْمَالَةُ وَلَالْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَالَةً وَلَالْمُ اللّهُ ا

وسيأتي-بمشيئة الله تعالى- بيان نسب إبراهيم عليه السلام إلى آدم أبي البشر عند

الحديث عن تسميته وبيان نسبه الشريف.

وأما أم إسماعيل فهي: «هَاجَرُ» وأصلها من قرية (أنصنا) على الجانب الشرقي لنهر النيل قرب أسيوط بصعيد مصر، وقد اندثرت تلك القرية، وحل محلها قرية الشيخ عبادة من سنة ١٣٠٠هـ وقيدت بزمام مركز ملوى التابع الآن لحافظة المنيا، وكانت هاجر هبة ملك مصر لسارة زوج إبراهيم عليه السلام أثناء هجرتهما إلى مصر، فوهبتها سارة لزوجها إبراهيم، فلما أنجبت هاجرُ منه إسماعيل؛ اشتدت الغيرة بسارة... والقصة معروفة مشهورة (صحيح البخاري، ٢٥٨-٣٥، ووصحيح مسلم، ٢٣٧١، وفتح الباري، ٢٩، ٩٩- ٩٠٥).

ثم احتمل إبراهيم الخليل عليه السلام هاجر مع رضيعها إسماعيل بأمر الله تعالى فأسكنها بوادي مكة بين الجبال؛ حيث لا أنيس به ولا حسيس، ثم ذهب وتركهما هنائك، وليس عندهما سوى جراب فيه تمر وسقاء به ماء، فلما نفد ذلك؛ أكرم الله هاجر ورضيعها إسماعيل ثم جميع الناس بعد ذلك بماء زمزم، الذى هو طعام طعم وشفاء سُقُم.

أُسكَنَّهُ أَبُوهُ إِبْرَاهِيمُ

أُمَّ القُرَى ومَا بِها مُقيمُ

والله قد أكرمه بزمزم

وَقَبِلْتَ هَاجِّرُ سُكِنَى جُرُهُم مُعِنَّ شَنَّ مِنَاهِ المَّالِّ مِنْ الْمُ

وحين شب صاهر الجيرانا

وَمِنْهُ بُورِكُتْ بَنُو عَدَنَانَا

أخرج البخاري وغيره من حديث عبدالله بن عباس رضي الله عنهما أنه قال: لَا كَانَ بَيْنَ الْبِرَاهِيم وَبَيْنَ أَهْله مَا كَانَ، خَرجَ بإسماعيل وَأَمْ الشماعيل وَمُعَهُمْ شَنَّهُ (قرية عتيقة) هيها مَاءُ، فَجَعَلَتْ أَمُّ إسماعيل تَشْرَبُ مِنْ الشَّنَة فَيدرُ لَبِنَهَا عَلَى صَبيهَا، حَتَى قدمَ مَكَة، فوضعها تحت دُوحة (شجرة كبيرة) فؤق زَمْزمَ فِي أَعْلى الْسُجد، وَلَيْسَ بِهَا مَاءً، هَوَضعهما تحت مُناكِّ، وَوَضع عَنْدُهُما جِرَابا فيه تَمْرُ، وسقاء هيه مَناكُ، وَوَضع عَنْدُهُما جِرَابا فيه تَمْرُ، وسقاء هيه مَاءٌ، ثُمَّ قَفْى (رجع) إبْرَاهِيمُ أَنْنَ تَدْهَبُ وَتَتْرُكُنَا إِسْمَاعيل فَقَالَتْ، يَا إِبْرَاهِيمُ أَيْنَ تَدْهَبُ وَتَتْرُكُنَا بِهَذَا الْوَادِي الَّذِي لَيْسَ هيه انسٌ وَلا شَيْءُ وَقَالَتْ بِهَذَا الْوَادِي الَّذِي لَيْسَ هيه انسٌ وَلا شَيْءُ وَقَالَتْ لَكُنَا لَهُ ذَلِكُ مَرَازًا، وَجَعَل لا يَلْتَقْتُ إليْهَا.

توحيد المعر

فَقَالَتُ لَهُ، الله الذي أَمَرَكَ بِهِذَا؟ قَالَ، نَعَمْ، قَالَتُ، إِذَنْ لا يُضِيعُنَا، ثُمَّ رَجَعَتْ، فَانْطَلَقَ إِبْرَاهِيمُ حَتَّى إِذَا كَانَ عِنْدَ الثَّنِيَّة (المكان المرتضع) حَيْثُ لا يَرَوْنَهُ اسْتَقْبَلَ بِوَجْهِهُ الْبَيْتَ، ثُمَّ دَعَا بِهَوُلاءِ الْكِلَمَاتِ، وَرَفَعَ يَدَيْهُ وَقَالَ: «رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهُمْ رَسُولاً الْكَلَمَاتِ، وَرَفَعَ يَدَيْهُ وَقَالَ: «رَبِّنَا وَابْعَثْ فِيهُمْ رَسُولاً يَتَهُمُ يَتَلُوا عَلَيْمِهُمُ الْكِنْبَ وَلِعَلَى فِيهُمْ رَسُولاً وَرُبِّنَا وَابْعَثْ فِيهُمْ رَسُولاً وَرُبِّنَا وَابْعَثْ فِيهُمْ رَسُولاً وَرُبِّنَا أَنْ الْمَرْدُ الْمَكْمِهُمُ الْكِنْبَ وَلِلْمُكُمُ الْكِنْبَ وَلَلْمُكُمُ الْكِنْبَ وَلِلْمُكُمُ وَرُزِيْمَهُمُ الْكِنْبَ وَلَامِ وَرُبُولاً عَلَيْهُمْ اللّهُ وَيُعْلِمُهُمُ الْكِنْبَ وَلَلْمُكُمُ الْمُؤْمِدُ الْكِنْبَ وَلَلْمُكُمْ الْمُولِدُ الْمُعْلِينَ وَلَوْكُمُهُمُ الْمُؤْمِدُ الْمُعْرَةُ وَلَمْ لَامُ وَرُبُكُهُمُ الْمُؤْمِدُ الْمُعْرَةُ وَلُومُ الْمُعْرَةُ وَلَامِ الْمُعْلِقُومُ الْمُؤْمِدُ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَى اللّهُ وَلَيْ الْمُؤْمُ وَلَهُمُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُعْمَالِ الْمُؤْمِدُهُ الْمُعْلَقِ الْمِنْ وَالْمُعْمَالُ اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِنُهُ مِنْ اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُعْمَالُ الْمُعْلَى الْمُعْلِقُومُ الْمُؤْمِلُومُ الْمُعْلِيْدُ وَلَهُمُ الْمُؤْمِلُ وَالْمُعْمِمُ الْمُؤْمِدُومُ الْمُؤْمِلُومُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِقُومُ الْمُؤْمِلُ وَالْمُعْمُ الْمُؤْمِلُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُعْلِمُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُؤْمُلُومُ الْمُؤْمِلُ الْمُعْلِمُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُعْلِمُ الْمُؤْمِلُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُؤْمِلُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُومُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْمُ الْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ ا

وَجُعَلَتُ أُمُّ إِسْمَاعِيلَ تُرْضَعُ اِسْمَاعِيلَ وَتَشْرَبُ مِنْ ذَلِكَ الْمَاءِ حَطِشَتْ مِنْ ذَلِكَ الْمَاءِ حَطِشَتْ وَعَطِشَ ابْنُهَا، وَجَعَلَتْ تَنْظُرُ اللّهِ يَتَلَوَّى، أَوْ قَالَ، وَعَطِشَ ابْنُهَا، وَجَعَلَتْ تَنْظُرُ اللّهِ يَتَلَوَّى، أَوْ قَالَ، يَتَلَبَّطُ (يِتِمِي ويضرب الأرض برجليه من شدة الظمأ) فانطَلَقَتْ كراهيَة أَنْ تَنْظُرَ الله، فَوَجَدَتْ الصَفَا أَقْرَبَ جَبَلِ فِي الأَرْضِ يليها، فَقَامَتْ عَلَيْه، ثُمُ الصَفَا أَقْرَبُ جَبَلِ فِي الأَرْضِ يليها، فَقَامَتْ عَلَيْه، ثُمُ الصَفَا حَتَى إِذَا بَلغَتْ الْوَادِي وَيُعَلَى الْمُفَا حَتَى إِذَا بَلغَتْ الْوَادِي رَفَعَلْ الْمُؤْمِدِ وَهُعَتْ طَيْهَا الْمُجْهُودِ وَهُعَتْ طَرَقُ فَقَامَتْ عَلَيْهَا، اللّهُ فَوْدِ حَتَّى جَاوَزْتُ الْوَادِي ثَمْ سَعَتْ سَعْيَ الْإِنْسَانِ اللّهُ فَهُودِ وَقَعَتْ طَرَقْ دَرْعِهَا، ثُمَّ الصَفَا حَتَى إِذَا بَلغَتْ الْوَادِي حَلَيْها، وَقَعَتْ طَيْهَا الْمُؤْمُودِ وَقَامَتْ عَلَيْهَا، وَتَتَى جَاوَزْتُ الْوَادِي مَنْ الْصَفَا حَتَى الْإِنْ الْمَانِ اللّهُ فَهُودِ حَتَى جَاوَزْتُ الْوَادِي مُنْ الْصَفَا حَتَى الْالْوَةُ فَقَامَتْ عَلَيْهَا، حَتَّى جَاوَزْتُ الْوَادِي مَنْ الْمُسَانِ اللّهُ فَقَامَتْ عَلَيْهَا، حَتَّى جَاوَزْتُ الْوَادِي مُنْ الْقَالَةُ الْمُولِي عَلْهُ اللّهُ الْمُتَاقِقَتْ عَلَيْهَا الْمُعْمُودِ حَتَى جَاوَزْتُ الْوَادِي مَنْ الْمُعْرَاقِ الْمُنْ الْمُعْمَاءِ مَتْ مَا الْمَنْ الْمُنْ الْمُولِيْ الْمُؤْدِ وَالْمَاقِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُولِي الْمُنْ الْمُعْمَاءِ مَالْهُ الْمُنْ الْمُعْرَاقِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْمَاءِ مَنْ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ ال

وَنَظَرَتْ هَلْ تَرَى أَحَدًا؟ فَلَمْ تَرَ أَحَدًا، فَفَعَلَتْ 
ذَلِكَ سَبْعَ مَرَّاتٍ قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: قَالَ النَّبِيُ صلى 
اللَّه عليه وسلَم: ﴿ فَذَلِكَ سَعْيُ النَّاسِ بَيْنَهُمَا 
فَلَمَّا أَشْرَفَتْ عَلَى الْدَرْوَةِ سَمِعَتْ صَوْتًا، فَقَالَتْ: 
فَلَمَّا أَشْرَفَتْ عَلَى الْدَرْوَةِ سَمِعَتْ صَوْتًا، فَقَالَتْ: 
ضه (اسم فعل أمر معناه: اسكتي، فكأنها خاطبت 
نفسها بدلك لتحسن الاستماع) تُريدُ نَفْسَها، ثُمَّ 
تَسَمَّعَتْ فَسَمِعَتْ أَيْضًا فَقَالَتْ: قَدْ أَسْمَعْت الْعَثْمَا، ثُمَّ 
كَانَ عَنْدَكَ خَيْرٌ، فَإِذَا هي بِالْلَكُ عَنْدَ مَوْضَعَ زَمْزَمَ 
كَانَ عَنْدَكَ خَيْرٌ، فَإِذَا هي بِالْلَكُ عَنْدَ مَوْضَعَ زَمْزَمُ 
فَدَهَشَتْ أَمْ إِسْمَاعِيلَ، فَجَعَلَتْ تُحَوِّضُهُ (تجعله 
مثل الحوض مخاهة أن يسيل على الأرض) 
وَجَعَلَتْ تَغْرِفُ مِنْ الْمَاء فِي سِقَائِهَا، وَهُوَ يَشُورُ بَعْدَ 
مَا تَغْرِفُ مِنْ الْمَاء فِي سِقَائِهَا، وَهُوَ يَشُورُ بَعْدَ 
مَا تَغْرِفُ مِنْ الْمَاء فِي سِقَائِهَا، وَهُوَ يَشُورُ بَعْدَ 
مَا تَغْرِفُ مِنْ الْمَاء فِي سِقَائِهَا، وَهُوَ يَشُورُ بَعْدَ 
مَا تَغْرِفُ مَنْ الْمَاء فَي سَقَائِهَا، وَهُوَ يَشُورُ بَعْدَ 
مَا تَغْرِفُ مِنْ الْمَاء فَيْ الْمَاء فَيْ الْمَاء الْمُعْمَاثُ الْمَاء الْمُولُ اللَّهُ الْمَاء الْمَاء الْمَاء الْمَاء الْمَاء الْمَاء الْمَاء الْمَاء الْمَاء اللَّهُ الْمَاء الْمُولُ الْمَاء الْمَاء الْمَاء الْمُولُ الْمَاء الْمُاء الْمَاء الْمُاء الْمَاء الْمُاء الْمَاء الْمُاء الْمَاء الْمُعْمَادُ الْمَاء الْمَاء الْمُاء الْمُاء الْمَاء الْمَاء الْمَاء الْمُولُونَ الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمَاء الْمَاء الْمَاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُولُمُ الْمَاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمِاء الْمُاء الْمُولُ الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُولُ الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُولُونُ الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُولُونُ الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُولُونُ الْمُاء الْمُولُ الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُاء الْمُ

قَالُ ابْنُ عَبْاسِ، قَالُ النّبِيُ صلى الله عليه وسلم، «يَرْحَمُ اللهُ أَمْ إِسْمَاعِيلٌ! لَوْ تَرَكَتْ زَمْزَمَ، أَوْ قَالَ: «يَرْحَمُ اللهُ أَمْ إِسْمَاعِيلٌ! لَوْ تَرَكَتْ زَمْزَمَ مَيْنَا اوْ قَالَ: «لَوْ لَمْ تَغْرِفْ مَنْ الْآءِ لَكَانَتْ زَمْزَمُ عَيْنَا ، (ظاهرًا جاريًا على وجه الرض) قَالَ ابْنُ عَبْاسِ؛ فَشَرِيَتْ وَأَرْضَعَتْ وَلَدَهَا، فَقَالَ لَهَا الْلَكُ؛ لا عَبْاسُ؛ فَقَالَ لَهَا الْلَكُ؛ لا تَخَافُوا الضَّيْعَة، فَإِنَّ هَا هُنَا بَيْتَ الله، يَبْني هَذَا الْغُلامُ وَأَبُوهُ، وَإِنَّ الله لا يُضِيعُ أَهْلَهُ، وَكَانَ النَّيْتُ مُرْتَفِعًا مِنْ الأَرْضَ كَالرَّابِيَةِ تَأْتِيهِ الشَّيُولُ فَتَأْخُذُ مُنْ كَالرَّابِيَةٍ تَأْتِيهِ الشَّيُولُ فَتَأْخُذُ عَنْ يَمِينَه وَشَمَالُه.

فَكَانُتُ كَذَلكُ (استمرت هاجر على تلك الحال

تغتذي بماء زمزم فيكفيها الطعام والشراب) حَتَّى مَرَّتُ بِهِمْ رُفْقَةٌ مِنْ جُرْهُمَ- أَوْ أَهْلُ بَيْتَ مِنْ جُرْهُمَ- أَوْ أَهْلُ بَيْتَ مِنْ جُرْهُمَ- مُقْلِينَ مِنْ جُرْهُمَ- فَوْ أَهْلُ بَيْتَ مِنْ جُرْهُمَ- غَرْبُ الْحَرِمِ) فَنَزَلُوا فَيْ أَسْفَلَ مَكَّةً، فَرَأَوْا طَائِرًا عَرْبُ الْحَرِمِ) فَنَزَلُوا فَيْ أَسْفَلَ مَكَّةً، فَرَأَوْا طَائِرًا عَائِفًا، هَقَالُوا؛ إِنَّ هَذَا الطَّائِرَ لَيَدُورُ عَلَى مَاءٍ لَعَهَدُوا رَسُولُهُمْ أَنْكُرُوا ذَاكَ، وَقَالُوا مَا يَكُونُ الْطَيْرُ إِلَّا عَلَى مَاءٍ، فَيَعَثُوا رَسُولُهُمْ فَأَتُوا إِلَيْهَا فَيْطَرُ فَإِذَا هُمْ بِالْمَاءِ، فَأَتَاهُمْ فَأَخْرَهُمْ فَأَتُوا إِلَيْهَا فَقَالُوا؛ يَا مُنْ اللَّهُ الْدُوا الْمَيْهُ فَقَالُوا؛ يَعْ مَعْكُ أَوْ فَقَالُوا؛ يَا أَمْ إِسْمَاعِيلَ أَتَّاذُنْ يَنَ لَنَا أَنْ نَتُونَ مَعَكُ أَوْ فَتَعْلَ أَنْ نَتُونَ مَعَكُ أَوْ فَتَعْرَلُ عَنْدَلُ عَنْدَلُ عَنْدَلُ عَنْدَلُ عَنْدَلُ كَا أَنْ نَتُولُ عَنْدُلُ عَنْدَلُ كَا أَنْ نَتْزَلُ عَنْدَلُ كَا أَنْ نَتْزَلُ عَنْدَلُ كَا أَنْ نَتُونَ مَعَكُ أَوْ فَتَالُوا؛ نَعَمْ، وَلَكُنْ لا حَقَ لَكُمْ فِي الْمَاء، قَالُوا؛ نَعَمْ.

قَالَ أَبْنُ عَبَّاسٍ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَى اللَّه عليه وسلم: «فَأَلْفَى ذَلِكَ أُمَّ إِسْمَاعِيلَ، وَهِيَ تُحِبُ الْإِنْسَى» (تحب جنسها من الناس وتَأنس بهم وتَكره الانفراد وتستوحش منه) فَنَزَلُوا وَأَرْسَلُوا إِلَى أَهْلِيهِمْ فَنَزَلُوا مَعْهُمْ، حَتَّي إِذَا كَانَ بِهَا أَهْلُ أَلْيَاتُ مَنْهُمْ، وَشَبَّ الْغُلامُ، وَتَعَلَّمَ الْعَربِيَةَ مَنْهُمْ، وَأَنْصَبُهُمْ حِينَ شَبَّ، فَلَمَّا أَدْرَكَ زَوْجُوهُ وَأَنْفَسُهُمْ، وَمَاتَتُ أُمُّ إِسْمَاعِيل (أخرجه البخاري: امْرَأَةُ مِنْهُمْ، وَمَاتَتُ أُمَّ إِسْمَاعِيل (أخرجه البخاري: ٣٣٦٣ مطولًا، ٣٣٦٤ مطولًا، ٣٣٦٤ مطولًا،

والحديث ذكره الحافظ ابن كثير في تاريخه نقلاً عن البخاري، ثم قال: «هذا الحديث من كلام ابن عباس، وموشح برفع بعضه، وفي بعضه غرابة، وكأنه مما تلقاه ابن عباس عن الإسرائيليات (١٠).

وعقب عليه الشيخ أحمد شاكر، بقوله:

دوهـذا عجب منه، هما كان ابن عباس ممن

يتلقى الإسرائيليات، ثم سياق الحديث يفهم

منه ضمنًا أنه مرفوع كله، ثم لو سلمنا أن أكثره

موقوف، ما كان هناك دليل أو شبه دليل على

أنه من الإسرائيليات؛ بل يكون الأقرب أنه مما

عرفته قريش وتداولته على مرالسنين، من تاريخ

عرفته قريش واسماعيل، والظاهر عندي أنه

مرفوع كله في المعنى، والله أعلم،، ونحو ذلك

حكم الحافظ ابن حجر على الحديث، يعنى؛

إن كان بعضه مرفوعًا لفظًا؛ فإن جميعه مرفوع

معنى، والله أعلمُ (البداية والنهاية؛ المار، ١٥٤١- ١٥٠١)

السند بتحقيق الشيخ أحمد شاكر، ٥٢٥٠- ٧٨ ح

والحمد لله رب العالمين.



### نظرات في كتاب

# كتاب الرسالة للإمام محمد بن إدريس الشافعي

المنان الم

الشيخ/ محمد عبد العزيز

الموضوع الأول: معرفة دلائل الفقه إجمالاً. وأدلة الفقه تنقسم إلى قسمين اثنين: أ. أدلة أصلية.

ب. أدلة غير أصلية (تبعية).

فالأدلة الأصلية هي: الكتاب والسنة، وهي متفق عليها.

والأدلة غير الأصلية (التبعية) تنقسم إلى قسمين،

الأول: قسم متفق عليه بين جمهور الأمة وهو: ١ - الاحماء.

٢. القياس.

الآخر: قسم مختلف فيه، ومنه:

١ - الاستحسان -

٢. الاستصحاب.

٣- المضالح المرسلة.

الموضوع الثاني: معرفة كيفية الاستفادة منها: أي: ومعرفة كيفية استفادة الفقه من هذه الأدلة، أي: استنباط الأحكام الشرعية منها.

وهذا القسم من العلم هو أهم أقسام علم الأصول، بل هو لباب هذا العلم، وهو مجال استنباط الفقيه للأحكام المكتسبة من الأدلة التفصيلية، وكلما استقامت للفقيه أصول هذا القسم كانت حجته أرجح فهو الذي يضبط للفقيه النظر والاستنباط ويقوم له طرق الاستدلال.

وفي هذا القسم من هذا العلم الشريف يُقَعُدُ الأصولي القواعد التي يستطيع بها الفقيه استفادة الأحكام من الأدلة، فهي وجود دلالة هذه الْخَيْدُ لِلّهِ ٱلّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمُتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمُتِ وَالنُّرِ ثُمَّةً ٱللّهِ وَحَدِه لا شريك له، وأن محمدًا عبده ورسوله وبعد:

فكتاب الرسالة للشيخ الإمام محمد بن إدريس الشافعي. رحمه الله تعالى. هو أجل وأعظم كتب أصول الفقه، وهو أول مصنف في هذا العلم.

ومؤلفه الإمام الشافعي هو أول واضع لهذا العلم فله الأولية فيه، فكل من جاء بعده عيال عليه، وكتابه الرسالة هو إمام هذه الكتب الموضوعة بعده، فهي منسوجة على منواله.

وأرى من الفائدة قبل البدء في هذا المقال أن أُمُهُد له بمقدمة تبين أهميته، وتوضح المراد به، فأقول، وبالله تعالى التوفيق والسداد:

علم أصول الفقه من علوم الآلة. علوم الوسائل -: ويقصد به القواعد والأصول التي يتمكن بها الفقيه من استنباط الأحكام الشرعية من أدلتها التفصيلية.

فهو قواعد كلية، كقولهم: الأصبل في الأمر الوجوب، وفي النهي التحريم، العموم ظني في دلالته، وما شابه ذلك. وهو الذي يضبط للفقيه النظر والاستنباط ويقوم له طرق الاستدلال، وكلما كانت أصول الفقيه صحيحة كلما صح بذلك فقهه وعلا قدره، وصفا له ما تكدر لغيره، ولذا كانت عناية سلفنا بهذا العلم الشريف عناية فائقة، فصنفوا فيه المصنفات الكثيرة ما بين مطول ومختصر، وتفننوا في ذلك تفننًا.

موضوع هذا العلم:

يبحث هذا العلم في ثلاثة موضوعات إجمالاً:



الأدلة سواء كانت هذه الأدلة نقلية أو عقلية. وهذا الموضوع سماه الغزالي طريق استثمار الأدلـة، قال في المستصفى (٤١/١): « القطب الثالث: في طرق الاستثمار، وهي أربعة: الأولى: دلالة اللفظ من حيث صيغته، وبه يتعلق النظر في صيغة الأمر، والنهي، والعموم، والخصوص، والظاهر، والمؤول، والنمي.

والنظر في كتاب الأوامر والنواهي والعموم والخصوص نظر في مقتضى الصَّيْعَ اللَّهُوية.

. وأما الدلالة من حيث الفحوى والمفهوم فيشتمل عليه كتاب المفهوم ودليل الخطاب.

. وأما الدلالة من حيث ضرورة اللفظ واقتضاؤه فيتضمن جملة من إشبارات الألفاظ كقول القائل: أعتق عبدك عني، فتقول: أعتقت. فإنه يتضمن حصول الملك للملتمس ولم يتلفظا به؛ لكنه من ضرورة ملفوظهما ومقتضاه.

وأما الدلالة من حيث معقول اللفظ فهو كقوله صلى الله عليه وسلم: « لا يقضي القاضي وهو غضبان » (رواه البخاري (٧١٥٨)، ومسلم (١٧١٧) من حديث أبى بكرة ـ رضى الله عنه ..)

فإنه يدل على الجائع والمريض والحاقن بمعقول معناه، ومنه ينشأ القياس وينجر إلى بيان جميع. أحكام القياس وأقسامه».

الموضوع الثالث، معرفة حال المستفيد: أي: طالب الحكم الفقهي من الدليل التفصيلي،

> وهو المجتهد فيتعرض هذا العلم لبيان: . معنى الاجتهاد.

. معنى التقليد.

. بيان شروط المجتهد.

. بيان مراتب المجتهدين.

. بيان حكم التقليد، ومتى يحل؟

. بيان شروط التقليد.

. بيان متى يحل للمجتهد التقليد؟

. آداب المفتي والمستفتي.

و نحو هذه الأبواب الإجمالية، التي يحتاج إليه الناظرية هذا العلم العالى القدر.

> فهذه هي موضوعات هذا العلم الشريف. متى نشأ هذا العلم؟

نشأ هذا العلم مع نشأة علم الفقه، فهو مصاحب

له من حيث النشأة. فلا فقه بلا مناهج استدلال، ولا قواعد

ضابطة.
وقد أشار لبعض مباحثه
النبي صلى الله عليه وسلم: كقوله صلى
الله عليه وسلم للخثعمية عندما سألته عن أداء
الحج عن أبيها الكبير الذي لا يستطيع الحج:
«أرأيت إن كان على أبيك دين فقضيتيه أينفعه
ذلك؟ قالت: نعم. قال: فدين الله أحق بالقضاء»
(رواه البخاري (١٥١٣))، ومسلم (١٣٣٤)).

فأشار النبي صلى الله عليه وسلم للقياس وأرشد اليه، وبين الجامع بين الأصل والفرع وهو العلة. ومنها قوله صلى الله عليه وسلم: «لو قلت نعم لوجبت، ولما استطعتم» (رواه مسلم (١٣٣٧)) وروى البخاري القطعة الأخيرة منه (٧٢٨٨))؛ فبين أن الأصل في الأمر الوجوب.

ومن ذلك قوله صلى الله عليه وسلم: أهل هو إلا بَضْعَة منك؟ (أخرجه أحمد (٢٢/٤)، وأبو داود (١٨٢)، والترمذي (٨٥)، والنسائي (١٦٥)، وابن ماجه (٤٨٣))؛ فأشار إلى علة عدم النقض بالس.

وقد كان أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم ممن كانت تدور عليهم الفتوى على علم تام بهذا العلم، وإن لم يعرفوه بهذا الاسم.

فقد كانوا على علم باللغة العربية وأساليبها، وبها يعرف العام والخاص، والمطلق والمقيد، والحقيقة والمجاز، وواضح الدلالة ومراتبه، وخفي الدلالة ومراتبه، والنص، والإشارة والمفهوم، وما يفيد الوجوب وما يفيد التحريم...

كما عاصروا التنزيل فعرفوا أسباب النزول، والناسخ والمنسوخ، ورأوا تنزيل النبي صلى الله عليه وسلم للنصوص على الوقائع المختلفة.

وأخذوا القرآن والسنة مشافهة من النبي صلى الله عليه وسلم، أو من بعضهم وهم عدول، فعرفوا ما يستدل به من غيره.

وعنهم أخذ التابعون، من بعدهم فقد كان علم الأصبول مختلطاً بعلم الفقه لا ينفك عنه، يؤخذ بأخذ الفقه.

عَلمَ الْحَديثَ الَّذِي يَنْجُو بِهِ الرَّجُلُ لَوْ أَنَّهُمْ عَرَفُوا الْأَثَارَ مَا انْحَـرَفُوا

عَنْهَا إِلَى غَيْرِهَا، لَكِنْهُمْ جَهِلُـوا

(شرف أصحاب الحديث للخطيب البغدادي (١٤٣/٢))

ورمى أصحاب الرأي أصحاب الحديث بالجمود وقلة الفهم.

> حتى قال قائلهم عائبًا أصحاب الحديث: زُوامل للأخْبَار لا عَلْمَ عَنْدَهُمُ

بجيدها إلا كعلم الأباعر

لعَمرُكَ مَا يَدُرِي الْبَعيرُ إِذَا غَـدَا

بأحماله أوراح ماية الفرائر

أضف إلى هذا كثرة ألفتوح، واختلاط اللسان العربي بغيره من الألسنة، حتى فشت العجمة، وانتشر اللحن حتى بين بعض أبناء العرب الأقحاح، وفقدت الملكة اللسائية سلامتها، وكثرت الاشتباهات والاحتمالات، وتشعبت طرق المجتهدين.

قلما ظهرت الحاجة قيض الله لهذا العلم من جمع مباحثه وبينها وأوضحها للناس فانفصلت عن الفقه علما مستقلا له حدوده الميزة، وتأخر ذلك حتى أواخر القرن الثاني عندما دونها الشافعي في رسالته المشهورة لعبد الرحمن بن مهدي. وهو شاب عندما أرسل إليه يسأله أن: «أن يضع له كتابًا فيه معاني القرآن، ويجمع فنون الأخبار فيه، وحجة الإجماع، وبيان الناسخ والمنسوخ من القرآن والسنة الريخ بغداد (٦٥/٣١٠).

قال على بن المديني: «قلت: لمحمد بن إدريس الشافعي أجب عبدالرحمن بن مهدي عن كتابه فقد كتب إليك يسألك وهو متشوق إلى جوابك.

قال: فأجابه الشافعي. وهو كتاب الرسالة التي كتبت عنه بالعراق، وإنما هي رسالته إلى عبد الرحمن بن مهدي». (الانتقاء في فضائل الثلاثة الأئمة الفقهاء (ص٧٧))

فكتب الشافعي رسالته لابن مهدي، فكانت أول مدوَّن مستقل في أصول الفقه، فحاز قصب السبق، وكان له في هذا العلم قدم الصدق.

هذا ما يسره الله لي في هذا المقال، فإن يكن صوابًا فالحمد لله، وإن تكن الأخرى فمني ومن الشيطان، وإلى لقاء آخر نستكمل به مقصد هذا المقال. ثم ظهرت في أواخر عسد التابعين مدرستان: إحداهما: مدرستان: إحداهما: مدرستة أهـل الحديث مدرسة أهـل الحديث والأثـر، وتمـركـزت بالحجاز، وخاصة المدينة النبوية. وجعلت جل اهتمامها أوعية للعلم حافظين للسنن والأثار، إلا أنهم نادرًا ما أخـنوا بالقياس، وكانوا يقفون عند ظواهر النصوص؛ وذلك لكثرة ما عندهم من الآثار عن الرسول صلى الله عليه وسلم وصحابته الأعلام. قال عنهم الإمام فخرالدين الرازي في كتابه مناقب الإمام الشافعي (ص٢٠): «الناس كلهم كانوا قبل

أما أصحاب الحديث: فكانوا حافظين لأخبار رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا أنهم كانوا عاجزين عن النظر وألجدل، وكلما أورد عليهم أصحاب الرأي سؤالاً أو إشكالاً بقوا على ما في أيديهم عاجزين متحيرين».

زمان الشافعي فريقين؛ أصحاب الحديث، وأصحاب

وظهرت مدرسة أخرى: عرفت بمدرسة الرأي، وتمركزت بالعراق وهم أهل الكوفة، وصرفت جل اهتمامها إلى الفقه ذلك أنهم رأوا أن جل الأحكام معللة، معقولة المعنى فصرفوا جهدهم لعرفة علل الأحكام، ووضعوا قواعد وضوابط لقبول السنن والأخبار ذلك أنه ظهر لديهم أهل الأهواء والبدع، فإذا جاءتهم السنن عرضوها على تلك الضوابط فإن خالفتها ردوها وتحرجوا من قبولها.

قال عنهم الأمام فخر الدين الرازي في إرشاد الطالبين في الموضع السابق «وأما أصحاب الرأي فكانوا أصحاب الرأي فكانوا أصحاب الجدل والنظر إلا أنهم كانوا فارغين من معرفة الأثار والسنن، وهي مدرسة الكوفة.. وعاب أهل كل مدرسة ما عليه أتباع المدرسة الأخرى، ورمتها بقوارس الكلمات، وتراشقت معها بخشن ورمتها بقوارس الكلمات، وتراشقت معها بخشن الألفاظ، وحوشي الاتهامات. فرمى أهل الحديث أهل الرأي بأنهم يأخذون بالظنون، ويحكمون آراء الرجال في سنة النبي صلى الله عليه وسلم، حتى قال أبو مزاحم الخاقني،

أهُلُ الْكَارِم وَأَهْلُ الرَّأِي قَدْ عَدمُوا





### الامام أبو عمرو الداني

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول اللّه، وبعد:

حديثنا بعون الله عن عُلم من أعلام القراءات، وصفه ابن الجزري بقوله: (الإمام العلامة الحافظ، أستاذ الأستاذين، وشيخ مشايخ المقرئين).

هو عثمان بن سعید بن عثمان بن سعید بن عمر، الإمام الحافظ أبو عمرو الأموي مولاهم القرطبي، العروف بابن الصيرية، ويعرف أيضاً بأبي عمرو الداني، لنزوله بدانية بالأندلس، ولد سنة ١٧٧هـ

### رحلته في طلب العلم:

ابتدأ طلب العلم في سنة ست وثمانين وثلاثمائة، ورحل إلى المشرق سنة سبع وتسعين، فمكث بالقيروان أربعة أشهر يكتب عن علمائها، ثم توجه إلى مصر فمكث بها باقى العام والعام الذي يليه ، وقرأ بها القرآن، وكتب الحديث والفقه، والقراءات، ثم توجه إلى مكة للحج، وكتب بها عن أبي العباس أحمد البخاري، وعن أبي الحسن بن فراس، ثم عاد إلى مصر فمكث بها شهرًا، ثم انصرف إلى المغرب ومنها إلى الأندلس، فمكث بقرطبة ثم خرج إلى الثغرة فسكن سرقسطة سبعة أعوام، ودخل دانية سنة تسع وأريعمائة.

ورحلات الدانى هذه كان بعضها طلبًا للسماء على الشيوخ وبعضها طلبًا للأمن



#### د . أسامة صابر

والاستقرار بعد انتشار الفتن في أرجاء قرطبة، وقد استقربه المقام بدانية؛ لأن ملكها يومئذ مجاهد بن يوسف بن على كان معتنيًا بعلم القراءات؛ يُكرم أهلها وله فيها نصيب وافر، فظل بدانية إلى أن توفي رحمه الله.

### مكانته العلمية في علم القراءات:

اجتهد في علم القراءات، وعرضها على الشيوخ في مدن الأندلس ومصر، ويقول: (ما رأيت شيئًا قط إلا كتبته، ولا كتبته إلا وحفظته، ولا حفظته فنسيته)، وكتابه جامع البيان أوضح دليل على سعة مروياته، هذا مع ما أوتيه من الضبط والتدقيق والمعرفة بتاريخ الرواة وطبقاتهم.

علم الحديث: له فيه حظ عظيم رواية ودراية، وله اعتناء بالأسانيد في الأحاديث الرفوعة، والآثار، وكلام السلف، مع معرفة برجال الحديث وعلم الجرح والتعديل، والمصطلح، قال عنه ابن بشكوال: (وله معرفة بالحديث وطرقه وأسماء رجاله ونقلته)، وكتابه (السنن الواردة في الفتن) شاهد على ذلك، قال الذهبي: (وكتاب الفتن الكائنة مجلد يدل على تبحره في الحديث).

الفقه: نشأ الامام الداني بقرطبة وأهلها يهتمون بالفقه، وقرأ على فقهائها، واعتمد على فقه الإمام مالك.



اللغة: كان متمكنًا من علم النحو، محيطًا بمذاهب النحويين واختلافهم، ويرجِّح ما يراه صوابًا من أقوالهم.

عقيدته؛ كان على نهج أهل السنة في معتقدهم، مُتبعًا للكتاب والسنة، مجانبًا لأهل البدع والزيغ، يثبت أسماء الله تعالى وصفاته من غير تشبيه ولا تعطيل، يقول رحمه الله؛

ومن صحيح ما أتى به الخبر

وشاع في الناس قديما وانتشر نزول رينا بلا امتراء

في كل ليلة إلى السماء

ويقول:

كلم موسى عبده تكليمًا

### ولم يزل مدبرًا حكيمًا شهخه:

عد سبعين شيخًا له، ومن أهمهم في القراءات: فارس بن أحمد بن موسى أبو الفتح الحمصي، وعبد العزيز بن جعفر الفارسي، ومحمد بن أحمد بن علي أبو مسلم البغدادي، وطاهر بن عبد المنعم بن عبيد الله بن غلبون، وخلف بن إبراهيم بن خاقان.

ومن شيوخه في الحديث: عبد الرحمن بن عثمان القشيري، ومحمد بن خليفة بن عبد الجبار، ويروي عن أئمة الحديث؛ أمثال البخاري ومسلم وأحمد والنسائي بأسانيد عالية.

ومن تلاميذه: ولده أبو العباس، وإبراهيم بن خلف بن معاوية، وأبو داود سليمان بن أبي القاسم نجاح، وأبو تمام غالب بن عبيد الله القيسي، وأبو عبد الله محمد بن مزاحم، وخلق كثير.

### مؤلفاته:

زادت على المائة، أغلبها في علم القراءات، وقد أثنى عليها العلماء.

قال الذهبي: (والقراء خاضعون لتصانيفه، واثقون بنقله في القراءات، والرسم، والتجويد، والوقف والابتداء، وغير ذلك).

وقال ابن الجزري: (ومن نظر كتبه علم مقدار الرجل، وما وهبه الله تعالى فيه، فسبحان الفتاح العليم).

#### ومن مصنفاته:

التيسير في القراءات السبع. جامع البيان في القراءات السبع. الكتفى في الوقف والابتدا. المقنع في رسم المصحف. الأرجوزة في أصول السنة. المفردات.

الإمالات.

البيان في عد آي القرآن.

### ثناء العلماء عليه:

قال الإمام أبو عبد الله محمد بن أبي نصر الحميدي: (طلب علم القراءات، وقرأ وسمع الكثير، وعاد إلى الأندلس؛ فتصدر بالقراءات، وألف فيها تواليف معروفة).

وقال أبوجعفر أحمد بن عبد الملك الضبي: (إمام وقته في الإقراء، محدّث مكثر أديب).

وقال الذهبي: (ما يزال القراء معترفين ببراعة أبي عمرو الداني، وتحقيقه واتقانه، وعليه عمدتهم فيما ينقله من الرسم والتجويد والوجوه).

وقال السيوطي: (وكان أحد الأئمة في علم القراءات ورواياته، وتفسيره، ومعانيه، وطرقه وإعرابه، وله معرفة بالحديث وطرقه ورجاله، من أهل الذكاء والحفظ والإتقان، دَيِّناً فاضلاً، مجاب الدعوة).

وقال: (إلى أبي عمرو المنتهى في تحرير علم القراءات، وعلم المصاحف، مع البراعة في علم الحديث والتفسير والنحو).

### المحمد والمتحدد الوفاته والمحاسمة

توفي -رحمه الله- في النصف من شوال سنة £££هـ.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



### ستراتبحيات ادارة الخلافات الزوحي

### 1114

#### د. ياسر لعي عبد المتعم

أستاذ الدعوة والثقافة الاسلامية بجامعة التضامن الفرنسية العربية

فَلْتُنفِقْ مِمَّا ءَانَنهُ اللَّهُ » (الطلاق:٧).

وعن ثوبان مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أفضل دينار ينفقه الرجل، دينار أنفقه على عياله، ودينار أنفقه على أصحابه في سبيل الله، ودينار أنفقه على دابته في سبيل الله ، (الأدب المفرد ، البخاري ٥٧٥).

هذا الحديث بأخذ بيد الرجل ويهدهد عليه ويحثه تجاه الإنفاق على أولاده، ولكن:

أولا: يجب أن نحدد موقفنا المالي حتى نحدد أوجه الخلاف والاتفاق في الإنفاق ومن يقود عملية الإدارة المالية للبيت.

وفي هذا الاختبار الأتي عدة أوجه للإنفاق لتقيم نمط إنفاقك فيها وموقفك المالي، ثم بعد ذلك تتخذ القرار المناسب. (امرأة بدرجة امتياز، شريف شحاتة، ص٨٦، طبعة إبداء للإعلام والنشر ٢٠٠٨م).

أجب عن هذه الأسئلة العامة أولا:

١- إذا كنت متزوحًا، أعط نفسك نقطتين.

٢- إذا كنت خاطبًا، أعط نفسك نقطة واحدة.

٣- إذا كنت أنت أو زوجك جامعيين، أعط نفسك نقطتين.

٤- إذا كنت أنت أو زوجك ذا درجة علمية متقدمة، أعط نفسك نقطتين.

٥- أِذَا كُنْتُ أُميًّا، أي لا تستطيع القراءة اخصم ٥ نقاط.

٦- إذا كنت تتبرع بيعض المال في الخير، أعط نفسك ه نقاط.

٧- إذا كنت تخرج ٥٪ من مجموع الدخل السنوي في عمل الخير، أعط نفسك ١٠ نقاط.

٨- إذا لم تتبرع بأي شيء أو تعطى أي شيء دون مقابل، اخصم ٥ نقاط.

٩- إذا كان لديك أطفال، أضف ٥ نقاط.

١٠- اذا كنت تشعر بمقدرتك على إعالة أطفالك، أعط نفسك نقطتين. إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستهديه، ونستلهمه سبحانه الرشد والصواب، ونعوذ به من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم.

ذكرنا في العدد الماضي بعض استراتيجيات إدارة الخلافات الزوجية، وذكرنا أن المتأمل في أحوال بيوت المسلمين بمكن أن يجد أن كثيرًا من المشكلات تتلخص ع:

١- طلب الرجل لزوجته وتمنعها.

· ٢- معاملة الأهل وادارة الخلاف.

٣- الإنفاق أو الإدارة المالية.

وقلنا بأن على العبد أن يُحسن إدارة الخلاف الزوجي؛ وذلك بالتزامه بآداب ونصائح عامة عند الحوار أو العتاب أو الإصلاح، ومنها:

• اعلم أن اللوم للمخطئة لا يأتي بخير غالبًا.

• أبعد الحاجز الضبابي عن عينيها.

• استخدم العبارات اللطيفة في إصلاح خطئها.

• ترك الحدال أكثر إقناعًا من الحدال.

• ضع نفسك مكانها ثم ابحث عن الحل.

• ما كان الرفق في شيء إلا زانه.

دعها تتوصل لفكرتك.

• عندما تنتقدها اذكر جوانب الصواب لديها.

• لا تفتش عن أخطائها الخفية.

• استفسر عن خطئها مع إحسان الظن والتثبت.

• امتدح الزوجة على قليل صوابها يكثر منها الصواب

• تذكر أن الكلمة القاسية في العتاب لها كلمة طيبة مرادفة تؤدى المعنى نفسه.

 اجعل الخطأ هينا ويسيرًا، وابن الثقة في نفس زوجتك لاصلاحه.

تذكر أنها تتعامل بعاطفتها أكثر من عقلها.

وذكرنا اقتراحات حلول للمشكلتين الأولى والثانية في العدد السابق، والآن مع المشكلة الثالثة؛

الشكلة الثالثة:

٣- الادارة المالية والإنفاق

قال تعالى: « لنُّغَقُّ ذُو سَعَةٍ مِن سَعَيَّةٍ وَمَن قُدرَ عَلَيْهِ رزُّقُهُ،



المصروفات:

 ١- إذا كنت تشتري أغراضك باستخدام قائمة، أعط نفسك نقطة واحدة.

إذا كنت تلجأ للتخفيضات والعروض الخاصة في معظم مشترباتك أعط نفسك ٥ نقاط.

 ٣- إذا كنت تخطط للمصروفات بوضع ميزانية، أعط نفسك نقطتين.

 أذا كنت تشتري سيارة ولا تؤجر، أعط نفسك ٥ نقاط.

٥- إذا كنت تأكل خارج البيت مرتين أسبوعيًا أو أقل،
 أعط نفسك ٥ نقاط.

التوفيره

۱- إذا كنت تدخر ۱۰٪ أو أكثر من مجموع الدخل
 السنوى، وبيقى مُدخَرًا، أعط نفسك ۱۰ نقطة.

٢-إذا كنت تدخر ٥٪ أو أكثر من مجموع الدخل، أعطِ
 نفسك ٥ نقاط.

٣- إذا كنت تدخر٣٪ أو أقل من الدخل السنوي، أعطِ نفسك نقطة واحدة.

الرصيد:

١- إذا كان لديك رصيد جيد، أعطِ نفسك ٥ نقاط.

٢- إذا تأخرت ٣ مرات عن سداد دين العام الماضي
 اخصم نقطة واحدة.

المنزل:

- إذا كنت تؤجر للدة أكثر من ٥ سنوات، اخصم ١٠ نقاط.

الرهون:

- إذا كانت لديك رهن أقل من ٢٠٪ من مجموع الدخل السنوي، أعط نفسك ١٠ نقاط.

- إذا كَانْتَ الرَّهُونَ أكثر مِنْ ٤٠٪ مِنَ الدَّخُلِ السَّنُويِ، اخْصِهِ ٥ نقاط.

دين بالتقسيط،

- إذا لم يكن لديك أي ديون أو أقساط أضف ١٠ نقاط.

- إذا كانت لديك ديون بالتقسيط تزيد على ١٥٪ من الدخل السنوي، اخصم ٥ نقاط.

- التقاعد: إذا كنت تدخر لمرحلة التقاعد، أعطِ نفسك ١٠ نقاط.

الاستثمار:

- إذا كانت استثماراتك متنوعة، أعطِ نفسك ٣ نقاط.

نقاط اضافية:

- أعطُ نفسُك ٥ نقاط إذا كان أولادك يعيشون في سعادة وصحة جيدة إلى حد ما.

تقدير الدرجات:

-٨٠٪ إلى أكثر؛ ممتاز، يعنى أنك شخص اقتصادى

عظيم، تنفق بحكمة وعقل وتدخر، وتقوم بكل شيء تريده وفق حدوده القصوى!

من ٦٥ إلى ٧٩: أنت في طريق التحسن، تقوم بأشياء كثيرة جيدة، ولكن يمكنك القيام بما هو أفضل!

- من ٥٠ إلى ٦٤: بعض الأشياء تسير على ما يرام، ولكن هناك بعض العلامات التحذيرية- انتبه إليها حددا.

- من ٣٠ إلى ٤٩: أنت تناضل على كثير من الجبهات، عليك التحرك حالًا قبل أن تسوء الأمور.

- من ١٠ إلى ٢٩: تحذير.. أنت في خطر وعلى وشك الإفلاس، اهـ. (امرأة بدرجة امتياز، شريف شحاتة، طبعة إبداء للطباعة والنشر ٢٠٠٨م).

استعد للأحداث التالية.

في أي وقت يمكنك أن تبدأ من جديد بترتيب الأشياء بشكل صحيح وتعيد تقييم أوضاعك المالية، لا تقل: إن الوقت قد فات، ابدأ ولا تقلق!

واعلم يا أخي الكريم بعد هذا العرض الموجز لعرفة موقفك المالي أن الخلاصة:

أنه لا يوجد نظام أمثل للإدارة المائية، ولكن يوجد نظام أنسب لكل واحد حسب واقعه وظروفه ودخله.. وهذا الأمر قابل للتفاوض، مثال، منا من يجب أن يعطي المصروف أول الشهر، ولا يسأل عن أي شيء، ومنا من يعطي يومًا بيوم، ومنا من يشتري كل الأغراض، وهكذا.

إنني لا أستطيع أن أنصحك نصيحة واحدة عامة، فلك أن تنظم حياتك وتشرك معك زوجتك، جرب كل هذه الأنظمة وفق حالك وحسب زوجتك، وحسب دخلك، ولا تضيق على زوجتك، وحثها على الادخار، وكافئها إن هي ادخرت من المصروف شيئًا، وضاعفه

وإن رأيتها تشتري أغراضا شخصية أخبرها أن هذا حقها عليك، وأعطها ثمنه وقسم المصروف عشرة أيام، وعشرة أيام، أو قسمها أسبوعًا أسبوعًا، أو اشتر أغراضك الأساسية ذات الأثمان الفائية، واترك تزوجتك بعض المائيات، ولا تسألها عن باقي المصروف لعلها تتصدق به، أو تنفقه على أهلها واتق الله في النساء وهذه إحدى نساء حديث أم زرع تصف زوجها بأنه إذا خرج أسد وإذا دخل فهد ولا يسأل عما عهد (من بقايا طعام أو صغائر المائيات أو بعض الملابس فلعلها تصدقت بها على أهلها وهكذا). هذا ولا أعفي الزوجات من مشاركتهن في إدارة هذا الخلاف وحل إشكاله.

دمتم بخير وسعادة ومودة...

هذا وصلَ اللهم وسَلَم على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم، والحمد لله رب العالمين.



المحرم ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٥ - السنة الثامنة والأربعون

فواعد وآداب في التعامل بين الشيوخ والشباب:

## كحل الأجتماعي والنفسي الشكلة العاطفة وتغليها على الشياب

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأتساء والرسلين، وبعد:

فقد تحدثنا في مقالات سابقة عن العوامل التي تساعل الشباب على التغلب على العاطفة وما يتبعها من آثار قد تكون سلبية مؤثرة على شخصيتهم، وتكلمنا على هذه الآثار، ونتحدث اليوم عن الحل الاجتماعي لهذه الشكلة:

١- يرجع الختصون علاج هذه الشكلة لدى الشباب إلى وجود القدوة الحسنة أو المثال الطيب الذي يقتدى به والذي يقدم للشباب العون والنصح والإرشاد.

٧- توفير فرص التعبير عن الرأى، يقول المختصون في علم الاجتماع: إن عدم توفير فرص التنفيس والتعبير عن الشاعر نتيجة الصراع الذي يستشعره بين القيّم التي شبُّ عليها والتي تلقاها من الآباء وبين واقع الحياة الحديثة، ويعبر عن ذلك عادة بالصراع بين الأجيال والصراع بين القديم والحديث.

### مراعاة فارق السن:

وهذا من الآداب المهمة في هذا الباب، وأعنى مراعاة اختلاف الزمان بين جيل الشيوخ وجيل الشباب، بحيث يعلم الشاب أنه لا يمكن دائمًا حمل الناس على رأيه لا سيما إذا كانوا شيوخًا كبارًا، وعليه نقول: إن الشباب قبل أن يُقدم على الشيء عليه أن يقوم بعملية وزن وتقييم لتركه أو فعله في ضوء الكتاب والسنة، ﴿ نُقَدِّمُوا يِّنَ يَدَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ، (الحجرات:١)، فإذا ظهر الفعل أو الترك مرضيا مقبولا موافقا للكتاب والسنة ومنهج السلف انبعث في النفس رغبة فيه، واتجاه إليه ثم أقدم عليه، وإن كان الأمر خلاف ذلك انكمشت النفس عنه وكرهته وأحجمت عنه.

### وسالم الد عبد الرحمن بن صالح الجيران

كيف يعمل الشاب في حال ورود الخلاف بين رأيين أو عالمن؟

وهنا تبرز أهمية الفهم فيما تلجلج في صدر الشباب من مسائل؛ فعليه أولا التثبت ومعرفة ما يختلف فيه.

- قال صالح بن الإمام أحمد بن حنبل: سألت أبي عن الرجل يكون في القرية وقد روى الحديث ووردت عليه مسألة فيها أحاديث مختلفة. كيف يصنع؟ قال: لا يقل فيها شيئا.

- وقال إسحاق بن إبراهيم لأبي عبد الله- يعنى الإمام أحمد-: يكون الرجل في القرية فيسأل عن الشيء الذى فيه اختلاف؟

قال: يفتى بما يوافق الكتاب والسنة، وما لم يوافق الكتاب والسنة أمسك عنه، قيل له: فيخاف عليه؟ قال: لا.

فإن اجتمع أهل العلم على قول فلا يسعه الخروج عن أقوالهم؛ لقوله تعالى: «وَمَن يُشَافِق ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ عَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ. مَا تَوَلَّى وَنُصَّابِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتَ مَصِيرًا » (النساء:١١٥).

فإن اختلفوا فقد قال الله تعالى: هَإِن نُنَزِّعُنُمْ فِي شَيْءِ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ » (التساء:٥٩)، وقوله: « وَمَا أَخْلُفَتُمْ فِيهِ مِن شَيْءِ فَخُكُمُهُ إِلَى اللَّهِ » (الشورى:١٠).

فإن اختلفت أدلة كل فريق وكل عنده دليل فليتبع الأفضل والأحسن؛ لقوله تعالى: «ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَسَعُونَ أَحْسَنُهُمْ » (الزمر١٨٠)، ولا يتكلف ما وراء ذلك. فعن أبي موسى رضي الله عنه قال: من علمه الله علمًا فليعلمه الناس، وإياه أن يقول: ما لا علم له به، فيصير من المتكلفين ويمرق من الدين. (هذه الآثار أوردها



شمس الدين أبو عبد الله محمد بن مفلح المقدسي الحنبلي في والأداب الشرعية والمنح المرعبة، .(OY./1

فهذه الآثار وغيرها كثير تقضى بأن لا يتكلف أحد شيئًا في دين الله، ولا يكلف الله نفسًا إلا وسعها، فإذا كان عندك علم في السألة فقل ولا تتكلف فيها، قال اللَّه تعالى: « وَلَا نَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ يهِ، عِلْمُ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصْمَ وَٱلْفَوْادَكُلُ أَوْلَتِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا » (الإسراء:٣٦).

لما ذكرنا بعض مشكلات الشباب يجدر بنا هنا أن نذكر قاعدة مهمة تساهم مساهمة جادة في حل معضلات الشباب، وهي: كيف نراجع أقوال العلماء؟

متى يراجع العالم وكيف؟

إذا انقدح في ذهن الشاب شيء لا يدري أهو من الحق أو لا، أو شيء لا يدري أهو راجح أو مرجوح، أو إذا أشكل عليه قول العالم الرياني، فماذا يصنع؟

هنا لا بد من التروى وعدم العجلة بالانكار دون تثبُّت، وخاصة في مواضع الاجتهاد والاحتمال، كما ينبغى الحذرمن المعارضة لجرد المعارضة ولكي بقال بأن فلانا استدرك على العالم الفلاني خطأه وهكذا. وعليه أقول لا بد من التدرج وملاحظة هذه الأمور: أولا: تعرف موقع مسألتك في ميزان الشريعة هل هي من المسائل الكلية الواضحة أم الدقيقة التي تخفي. ثانيًا؛ ثم انظر إلى مآلها بالنسبة لحال أهل الزمان من حيث العلم وعدمه ومن حيث الصلحة بذكرها أو عدمها.

ثالثا: انظر إلى عقول الناس هل تتقبلها إما على سبيل العموم أو على سبيل الخصوص إذا كانت غير لائقة بعموم الناس، فهذا شأن السلف في ذلك. أما إذا لم يكن لمسألتك مساغ فالسكوت خير في هذه

وليس معنى هذا أن طالب العلم يكتم علمًا في الشريعة وإنما هو مراعاة الحال ولكل مقام مقال. فعن معاذ بن جبل رضى الله عنه قال: كنتُ ردف النبي صلى الله عليه وسلم على حمار، فقال: «با معاذ، هل تدري ما حق الله على عباده؟ وما حق العباد على الله؟ ، قلتُ: الله ورسوله أعلم. قال: «فإن حق الله على العباد أن يعبدوه، ولا يشركوا به شبئًا، وحق العباد على الله ألا يعذب من لا بشرك به شيئًا .. فقلت: يا رسول الله، أفلا أبشر الناس؟ قال: «لا تىشرهم فيتكلوا». (البخاري: ١٢٧).

وقال على رضى الله عنه: «حدَّثوا الناس بما يعرفون، أتحبون أن يُكذب الله ورسو له».

ومثله قول ابن مسعود رضى الله عنه: «ما أنت بمحدث قومًا حديثًا لا تبلغه عقولهم إلا كان لبعضهم فتنة». (مسلم: ١٤).

قال الحافظ: «وممن كره التحديث ببعض دون بعض: أحمد في الأحاديث التي ظاهرها الخروج على السلطان، ومالك في أحاديث الصفات، ومن قبلهم أبو هريرة، كما تقدم عنه في حديث الحرابين وأن الراد ما يقع فالفتن.

ونحوه عن حذيفة، وعن الحسن أنه أنكر تحديث أنس للحجاج بقصة العُرنيين؛ لأنه اتخذها وسيلة إلى ما كان يعتمده من المالغة في سفك الدماء بتأويله الواهي، وضابط ذلك أن يكون ظاهر الحديث يقوى البدعة، وظاهره في الأصل غير مراد، فالإمساك عنه عند من يخشى عليه الأخذ بظاهره مطلوب، والله أعلم،. (الصحيحة: ٢٩٩/٣). قال الإمام الشاطبي رحمه الله: وليعلم أنه ليس كل ما يعلم مما هو حق يطلب نشره وإن كان من علم الشريعة ومما يفيد علمًا بالأحكام، بل ذلك بنقسم فمنه ما هو مطلوب النشر وهو غالب علم الشريعة، ومنه ما لا يطلب نشره بإطلاق أو لا يطلب نشره بالنسبة إلى حال أو وقت أو شخص. اهـ. (الموافقات: .(119/2

ويزيد الأمر وضوحًا بقوله: «إنك تعرض مسألتك على الشريعة، فإن صحت في ميزانها فانظر في مآلها بالنسبة إلى حال الزمان وأهله، فإن لم يؤد ذكرها إلى مفسدة فأعرضها في ذهنك على العقول فإن قبلتها فلك أن تتكلم فيها، إما على العموم إن كانت مما تقبله العقول على العموم وإما على الخصوص إن كانت غير لائقة بالعموم، وإن لم يكن لسألتك هذا المساغ فالسكوت عنها هو الحاري على وفق المسلحة الشرعية والعقلية». اهـ. (الموافقات ١٩١/٤).

فلو عمل الشباب بهذه القاعدة لأمكن القضاء على كثير من الإشكالات التي ترد على أقوال أهل العلم وبالتالي تحميل أقوال العلماء ما لا تحتمل.

وليس المراد من هذا ترك الاعتراض على العلماء بالكلية، بل المراد ترك الاعتراض في موضع الاحتمال والاجتهاد، وترك الاعتراض المقصود لذاته، وترك المادرة إلى الاعتراض دون تثبت وتبين. (قواعد في التعامل مع العلماء، لعبد الرحمين اللويحق ص١٧٧).

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمن.



المحرم ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٥ - السنة الثامنة والأربعون



متخصصون في صناعة الكرتون المضلع منذ عام ۱۹۸۲



äiw

# شركة نيوبرسدان للطباعة

العاشر من رمضان - المنطقة الصناعية ب ١ - قطعة رقم ب ٢ - VII تيلفون: ٢٠/٢١/٢٢ - ١٩٠١٩٩٠١٩ - فاكس: ٢٠٥٥٤٩٩٠٢ -

> info@newpressdan.com www.newpressdan.com



pressdanegypt in mewpressdan









23936517

للاستفسار.. يرجى الاتصال بقسم الاشتراكات بمجلة التوحيد

Upload by: altawhedmag.com