

61222

NG



BUSH BESSEN

الإسلام يشجع على العمل ويحل مشكلة الفقر والبطالة



شیهات استدل بها المیحوق التوسل المنوع

> اساسیات محاسبة الزکاة

> > Upload by: altawhedmag.com

rr

| ۲   | شبهات استدل المبيحون بالتوسل المنوع: د. عبد الله شاكر |
|-----|-------------------------------------------------------|
|     | حُسن الظن برب العالمين وجزاء الموحدين:                |
| 0   | معاوية محمد هيكل                                      |
| ٩   | باب التفسير، د. عبد العظيم بدوي                       |
| 17  | أساسيات محاسبة الزكاة: د. حسين حسين شحاتة             |
| 10  | من أخلاق حملة القرآن «الإخلاص»: د. أسامة صابر         |
| 17  | باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق                        |
| 11  | درر البحار؛ علي حشيش                                  |
| ۲۳  | باب فقه المرأة المسلمة، د. عزة محمد رشاد              |
| 77  | منبر الحرمين، د. عبد المحسن بن محمد القاسم            |
| ۳.  | الله هو الرزاق، عبده الأقرع                           |
|     | إعلام العباد بمن لا تأكله الأرض من الأجساد،           |
| ٣٤  | المستشار أحمد السيد علي                               |
| 47  | واحة التوحيد، علاء خضر                                |
| 34  | دراسات شرعية؛ د. متولي البراجيلي                      |
| ٤١. | الأذكار عقب الصلاة، د. حمدي طه                        |
| 22  | سقوط غرناطة (٢) : عبد الرزاق السيد عيد                |
| ٤٧  | العقل الثالث: د. أحمد منصور سبالك                     |
| 1   | الإسلام يشجع على العمل ويحل مشكلة الفقر والبطالة:     |
| 29  | جمال عبد الرحمن                                       |
| 01  | تحذير الداعية من القصص الواهية: علي حشيش              |
| 07  | قرائن اللغة والنقل والعقل، د. محمد عبد العليم الدسوقي |
| 17  | الأخوة صفة نادرة ولزماننا مغادرة، د. عماد عيسى        |
| 75  | الحوارقي الإسلام آداب وفنون، د. ياسر لمي              |
| ٦٧  | دراسات قرآنية، مصطفى البصراتي                         |
| V.  | نظرات في كتاب: محمد عند العزيز                        |

رئيس التحرير:

جمالسعدحاتم

في هذا العدد

سكرتير التحرير، مصطفىخليل أبوالمعاطى الإخراج الصحفيه أحمد رجب محمد محمد محمود فتحى الاشتراك السنوى

مدير التحرير الفني:

حسبن عطاالقراط

۱۰ في الداخل ۱۰۰ جنيهاً بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الأسم والعنوان ورقم التليفون

۲- يق الخارج ۲۰ دولاراً أو ۲۰۰ ريال ...معودي أو مايعاد لهما ترسل القيمة يسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة. باسم مجلة التوحيد .. أنسار السنة حساب رقم /١٩١٩٠/

#### ثمنالنسخة

مصر ۳۰۰ قرش ، السعودية ٢ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، الغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

٥٥٥ حقيها هم الحرق تكرك كالكرك والمريطات والكرسسات

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد الأولين والأخرين، وعلى آله وصحبه أجمعين، ويعدُ،

فقد بينت في مقالين سابقين أنواع التوسل المشروع والمنوع، ومن باب الفائدة أذكر في هذا اللقاء أهم الشُبَه التي استدل بها البيحون للتوسل المنوع، وأتناولها بالرد والبيان، فأقول-وأستمد من الله العون والتوهيق-:

#### الشبهة الأولى: حديث استسقاء عمر رضى الله عنه بالعباس بن عبد المطلب:

وهو حديث صحيح، وقبل أن أبيَّن ذلك أقول: إن المبيحين للتوسل المنوع استدلوا على جوازه بأحاديث صحيحة كالحديث الذي معنا، ولكنَّ لا حجة لهم فيه، بل هو حجة عليهم، كما يتَّضح ذلك-إن شاء الله-، كما استدلوا بأحاديث موضوعة، وهذه يحرم إيرادها إلا بع بيان حكمها، أو بأحاديث ضعيفة، وهذه لا تقوم بها حُجَّة في مسائل الاعتقاد.

أما عن حديث استسقاء عمر بالعباس رضي الله عنه فهو حديث صحيح رواه البخاري في مواضع، وغيره عن أنس رضي الله عنه، «أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه كان إذا قَحَطُوا اسْتَسْقَى بالعَبَّاس بن عبد المُطَلب، فقال، اللَّهُمَّ إذا كُنَّا نَتَوَسَّلُ إليكَ بنبينا صلى الله عليه وسلم فَتَسْقينا، وإذا نَتَوَسَّلُ إليكَ بعَمُ نبينا فاسْقنا، قال، فَيُسْقَوْنَ،. (رواه البخارى: ١٠١٠).

وهذا الحديث لا يدل على جواز التوسل بذوات وهذا الحديث لا يدل على جواز التوسل بذوات الأنبياء أو بجاههم؛ لأنه لو كان جائزًا لما عدل عمر ومن معه من الصحابة رضوان الله عليه وسلم، عن التوسل بذات النبي صلى الله عليه وسلم، أو جاهه إلى العباس بن عبد المطلب؛ لأن جاه النبي صلى الله عليه وسلم أعظم، ولأن جاهه صلى الله عليه وسلم لا ينقص بعد موته، ولكن لما كان هذا غير ممكن بعد وفاته ذهبوا إلى العباس بن عبد المطلب.

وهذا يدل أيضًا على أنهم كانوا يتوسلون بدعائه عليه الصلاة والسلام، كما في حديث

الشوحييد 🖉 جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون 😪

شیهات (ستدن دیها

البيحون

للتوسل المنوع

الكرافي التلم

د. عبد الله شاك

أنس الذي ذكرته في الحلقة السابقة أن رجلا دخل يوم الجمعة ورسول الله صلى الله عليه وسلم قائم يخطب، فاستقبل رسول الله صلى الله عليه وسلم قائمًا، فقال: يا رسول الله، هلكت المواشي، وانقطعت السبل، فادع الله أن يغيثنا، قال: فرفع رسول الله صلى الله عليه وسلم يديه، فقال: دائلهم اسقنا، اللهم اسقنا، اللهم اسقنا،... (البخارى: ١٠١٣).

فدلُ هذا على أنهم أرادوا من التوسل بالعباس التوسل بدعائه، وقد بيَّن الزبير بن بكار صفة ما دعا به العباس رضي الله عنه؛ فقد أخرج بإسناده أن العباس لما استسقى به عمر قال: راللَّهُمَّ إنَّهُ لَمُ يَنُزَلُ بَلَاءً إلَّا بِذَنْب، وَلَمْ يُكْشَفُ اللَّهُمَّ إنَّهُ لَمْ يَنُزَلُ بَلَاءً إلَّا بِذَنْب، وَلَمْ يُكْشَفُ اللَّيكَ وَهَدْه أَيْدينَا إلَيْكَ بِالدُّنُوب وَنَوَاصِيْنَا الَيْكَ بالتَّوْبَة فَاسَعْنَا الْغَيْث. فَأَرْخَت السَّماءُ مَثْلُ الْجِبَالَ حَتَّى أَخْصَبَت الْأَرْضَ، وَعَاشَ النَّاسُ، (فتَح الباري ٤٩/٢٤).

وعليه فيصبح معنى قول عمر رضي الله عنه يقول فيه: «فلو كان توسلهم بالنبي صلى الله عليه وسلم بعد مماته كتوسلهم به في حياته لقالوا: كيف نتوسل بمثل العباس ويزيد بن الأسود ونحوهما؟ ونعدل عن التوسل بالنبي صلى الله عليه وسلم الذي هو أفضل الخلائق وهو أفضل الوسائل وأعظمها عند الله؟ فلما لم يقل ذلك أحد منهم، وقد عُلمَ أنهم في حياته توسلوا بدعائه وشفاعته، ويعد مماته توسلوا بدعاء غيره وشفاعة غيره، عُلمَ أن المشروع عندهم التوسل بدعاء المتوسَّل به لا بذاته،. (مجموع الفتاوى ٢٨٤/١).

وقال الشيخ الألباني رحمه الله: «لو كان توسل عمر إنما هو بذات العباس أو جاهه عند الله تعالى، لما ترك التوسل به صلى الله عليه وسلم-بهذا المعنى-؛ لأن هذا ممكن لو كان مشروعًا، فعدول عمر عن هذا إلى التوسل بدعاء العباس رضي الله عنه أكبر دليل على أن عمر والصحابة الذين كانوا معه كانوا لا يرون التوسل بذاته

صلى الله عليه وسلم، وعلى هذا جرى عمل السلف من بعدهم». (التوسل وأنوعه وأحكامه ص٧٠).

الشية الثانية، حديث عثمان بن حنيف رضي الله عنه، وفيه، أنَّ رجلًا ضريرًا أتى النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم، فقالَ، ادعُ الله لي أن يعافيَنيَ، قالَ، فإن شَيْتَ أخَّرتُ ذلكَ هَهوَ خيرٌ لَكَ، وإن شئتَ دعوتُ الله، قالَ، قالَ، فادعُهُ قالَ، فأمرُه أن يتوضًا فيُحْسَنَ اللهم، إذًى أسألُكَ وأتوجَّهُ إليكَ بنبيكَ محمَّد اللهم إذًى أسألُكَ وأتوجَّهُ إليكَ بنبيكَ محمَّد اللهم إذًى أسألُكَ وأتوجَّهُ إليكَ بنبيكَ محمَّد اتوجَهُ بكَ إلى ربِّي في حاجَتيَ هذه هتَقضيها نوبا للهم شفّعهُ في وشفُعني في نَفَسَي،. قال: فكان يقول هذا مرارًا، ثم قال بعد، أحسب أن فيها أن تشفعني فيه، قال، ففعل الرجل، فبرأ. فلا النه المحمد في مسنده ١٣٨/٤، وصححه الألباني في صحيح سن الترمذي ١٣٨/٣، كما رواه غيرهما).

وقد استدل بهذا الحديث المجوَّزُون للتوسل بالذات والجاه، ولا حُجَّة لهم فيه للأمور التالية: أولاً: أن الأعمى إنما جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم طالبًا منه أن يدعو الله له، وذلك واضحُ وصريحٌ في قوله: «ادعُ الله أن يعافيني»، فهو إذن توسُّل بدعاء النبي صلى الله عليه وسلم، لا بذاته ولو قصد التوسل بالذات لجلس في بيته وتوسل بالذات، والنبي صلى الله عليه وسلم خيَّره بين الصبر، أو الدعاء، فأصرً على الدعاء، وقد وعده صلى الله عليه وسلم بالدعاء مع توجهيه إلى عمل صالح، فأمره أن يتوضأ ويصلى ركعتين ثم يدعو لنفسه.

قال العلامة الجزائري الشيخ مبارك الميلي عند كلامه على هذا الحديث: «والتوجيه بالنبي صلى الله عليه وسلم معناه: التوجيه بدعائه، دلَّ على هذا المحذوف اختيار الأعمى لدعاء الرسول صلى الله عليه وسلم بعد تخييره له بينه وبين الصبر، وأمره للأعمى بالدعاء بعد دعائه صلى الله عليه وسلم؛ نظير ما أخرجه

جمادي الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

مسلم وغيره من قوله صلى الله عليه وسلم لن سأله مرافقته في الجنة: "أعني على نفسك بكثرة السجود"، فتصح لهم بعبادتي: الصلاة والدعاء، لمناسبتهما للمطلوب». (انظر كتابه الشرك، ص٢٠٥).

ثانيًا: أن في الدعاء الذي علمه رسول الله صلى الله عليه وسلم إياه أن يقول: «اللهم فشفعه فيًّ». وهذا لا يمكن حمله على التوسل بالذات؛ لأن معناه: اللهم اقبل شفاعته صلى الله عليه وسلم فيًّ، أي: اقبل دعاءه في أن ترد عليَّ بصري، والشفاعة تأتي في اللغة بمعنى: الدعاء، وقد ذكر ذلك ابن منظور عن المبرد وثعلب. انظر: لسان العرب ٨/١٨٢).

قال ابن تيمية: "وسؤال الأمة له الوسيلة هو دعاء له وهو معنى الشفاعة، ولهذا كان الجزاء من جنس العمل، فمن صلى عليه، صلَّى عليه الله، ومن سأل الله له الوسيلة المتضمنة لشفاعته شفع له صلى الله عليه وسلم كذلك الأعمى منه الشفاعة، فأمره أن يدعو الله بقبول هذه الشفاعة، وهو كالشفاعة في الشفاعة، فلهذا قال: اللهم فشفعه في وشعني فيه، وذلك أن قبول دعاء النبي صلى الله عليه وسلم في هذا هو من كرامة الرسول صلى الله عليه وسلم، ولهذا عُدً من آياته ودلائل نبوته». (مجموع الفتاوى ٢٧٦/١).

وأيضًا مما علّمه النبي صلى الله عليه وسلم للأعمى أن يقول: «وشفعني فيه» أي: اقبل شفاعتي، أي: دعائي في أن تقبل شفاعته صلى الله عليه وسلم في أن ترد عليَّ بصري.

ثالثاً: هذا التوسل مركّب من عدة أمور، وقد تعذَّر بعضها اليوم؛ لأن الرجل الأعمى أتى إلى النبي صلى الله عليه وسلم وطلب منه الدعاء والشفاعة، وهو حيَّ حاضر، وعليه فلا يجوز اليوم لأحد أن يفعل ذلك؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم قد التحق بالرفيق الأعلى، ولا مانع من أن يتوسل العبد بطاعة وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم الآن، قال الشيخ أبو بكر

الجزائري: «ولا بأس أن يفعل المسلم ما يمكنه فعله من هذه الوسيلة ويتوسل به إلى الله تعالى وهو: أن يتوضأ فيحسن الوضوء، ويصلي ركعتين، ويقول: اللهم إني أسألك وأتوجه إليك بإيماني وحبي لنبيك نبي الرحمة محمد صلى الله عليه وسلم أن تقضي حاجتي، ويسمي حاجته، فإنه يُرْجَى أن يُستجيب الله تعالى له». (عقيدة المؤمن م ٨٩).

#### الشبهة الثالثة؛ استدلوا بأحاديث ضعيفة لا تدل على الراد:

والأحاديث الضعيفة والموضوعة في هذا البابا كثيرة، ويطول الكلام حولها هذا، لذلك سأكتفي ببعض النماذج كحديث، «توسلوا بجاهي فإن مجاهي عند الله عظيم». وهذا كلام باطل لا أصل في كتب السنة، مع أن جاه النبي صلى الله عليه وسلم ومكانته عظيمة، إلا أن هذا ليس من المشروع ولم يفعله الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين، مع معرفتهم بقدر نبيهم صلى الله أجمعين، مع معرفتهم بقدر نبيهم صلى الله يقول الداعي: بجاه فلان عندك، ومراده: إن فلانًا عندك ذو وجاهة وشرف ومنزلة، فأجب فلانًا عندك ذو وجاهة وشرف ومنزلة، فأجب التوسل الذي كان الصحابة يفعلون بعد موته، وإنما كانوا يتوسلون في حياته بدعائه. (شرح الطحاوية ٢٩٨/١).

كما استدلوا بحديث عمر بن الخطاب مرفوعًا: «لما اقترف آدم الخطيئة قال: يا رب أسألك بحق محمد لما غفرت لي»، وقد أخرجه الحاكم في المستدرك وقال: هذا حديث صحيح. وتعقبه الذهبي وقال: موضوع. انظر ٢١٥/٣.

وهو الصواب، وهذا الحديث يخالف أيضًا صريح القرآن الذي ذكر عن آدم أنه قال لريه، ، قَالًا رَبَّنَا طَلَنا أَنْشُتَا وَإِن لَرَ تَنْفِرُ لَمَا وَرَحْمَنا لَكُوُنَ مِنَ الْحَسِرِينَ ، (الأعراف:٢٣)، كما جاء في كتاب الله أن الله تاب عليه، «فَلَفَقَ عَادَمُ مِن رَبِهِ كَلِنَتِ قَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ هُوَ أَلْوَالُ الرَحْمِ ، (البقرة:٣٧).

والحمد لله رب العالمين.

التوحيد مجمادى الأولى ١٤٤٠ ه - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون



## حسن الظن برب العالمين وجزاء الموحدين

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، وبعد:

فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "يقول الله تعالَى: أنا عندَ ظنَّ عبدي بي، وأنا معه إذا ذكرني، فإن ذكرني في نفسه ذكرتُه في نفسي، وإن ذكرني في ملأ ذكرته في ملأ خيرُ منهم، وإن تقرَّبَ إليَّ شبرًا تقرَّبتُ إليه ذراعًا، وإن تقرَّبَ إليَّ ذراعًا تقرَّبتُ إليه باعًا، وإن أتاني يمشي أتيتُه هرُولةً" (صحيح البخاري، ٧٤٠٥).

ذكرنا في المقال السابق جملة من الفوائد المتعلقة بهذا الحديث الجليل، وفي هذا العدد نكمل ما بدأناه، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

خامسًا: ثمرات القرب من الله وبركاته على المسلم: في الحديث بيان سعة فضل الله وعظيم كرمه على عبده المؤمن، وأن العبد كلما



قرب من ربه جل وعلا ازداد الله منه قريًا وحبًا، وقد أخبر سبحانه في كتابه أنه قريب من عبده إذا ناداه ودعاه فقال: « وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنَّى فَإِنَّى قَـرِيُّ أَجِيبُ دَعَوَةً ٱلداع إذا دَعَانٌ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلَيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ» (البقرة: ١٨٦)، وأخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن (أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد فأكثروا الدعاء) رواه مسلم، وفي قوله تعالى في الحديث: (وإن تقرَّبُ إلى شبرًا تقرَّبتُ إليه ذراعًا، وإن تقرَّبُ إلى ذراعًا تقرَّبتُ إليه باعًا، وإن أتاني يمشى أتيتُه هرُولة) ما يدل على هذا المعنى العظيم، وهو أن عطاء الله وثوابه أكثر وأفضل وأعظم من عمل العبد وكدحه، ولذلك فإنه يعطى العبد أكثر مما فعله من أجله، فسيحانه وتعالى ما أعظم كرمه، وما

جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون التوحي

أَجَلُ إحسانه، وما أوسع جوده سادسا، مسائل عقدية مهمة مستفادة من العديث، (١) القرب والذُنو من صفات الله الفعلية و(القريب) اسم من أسمائه تعالى؛ لقوله سبحانه: « رَإِذَا سَمَالَكَ عِمَادِي عَنْ نَإِنْ سبحانه: « رَإِذَا سَمَالَكَ عِمَادِي عَنْ نَإِنْ قَرِينُ أُمِي دَعُوهُ الدَّاعِ إِذَا دَعَانٌ » (البقرة: وَرَيْنُ أُمِي دَعُوهُ الدَّاعِ إِذَا دَعَانٌ » (البقرة: وَرَيْنُ أُمِي دَعُوهُ الدَّاعِ إِذَا دَعَانُ مَا لَهُ عَنْ الله قَرِينُ أُمِي دَعُوهُ الدَّاعِ إِذَا دَعَانُ ما لا وَلَيْؤُ إِذَ رَبَ قَرِينٌ يُحِيتُ » (هود: ٢١)، ولحديث أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: الناس (أربعوا على أنفسكم، إنكم لا تدعون أصمَ ولا غائبًا، ولكن تدعون سميعًا قريبًا، إنَّ الذي تدعون أقرب إلى أحدكم من عنق إنَّ الذي تدعون أقرب إلى أحدكم من عنق راحلته (مسلم ٢٧٠٤).

وأهل السنة والجماعة من السلف وأهل الحديث يعتقدون أنَّ الله عزَّ وجلَّ قريب من عباده حقيقة كما يليق بجلاله وعظمته، وهو مستو على عرشه، بائنَّ من خلقه، وأنه يتقرَّب إليَّهم حقيقة، ويدنو منهم حقيقة، ولكنهم لا يفسرون كلَّ قرب وَرَدَ لفظه فِ القرآن أو السنة بالقرب ألحقيقي؛ فقد يكون القرب قرب الملائكة، وذلك حسب سياق اللفظ.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "وأما دُنَوْهُ وتقرَّبه من بعض عباده؛ فهذا يثبته من يثبت قيام الأفعال الاختيارية بنفسه، ومجيئه يوم القيامة، ونزوله، واستواءه على العرش، وهذا مذهب أئمة السلف وأئمة الإسلام المشهورين وأهل الحديث، والنقل عنهم بذلك متواتر" (مجموع الفتاوى ٢٦/٥).

ويقول في موضع آخر؛ (...ولا يلزم من جواز القرب عليه أنّ يكون كل موضع ذكر فيه قريه يراد به قريه بنفسه، بل يبقى هذا

من الأمور الجائزة، وينظر في النص الوارد، فإن دل على هذا؛ حُمل عليه، وإن دل على هذا؛ حُمل عليه،...) (مجموع الفتاوى ١٤/٦).

 (٢) الهَرولة والمشي صفتان فعليتان خبريتان ثابتتان لله عزُوجلً

كما في الحديث: "...وإن أتاني يمشي؛ أتيته هَرُوَلَهُ" (البخاري ٧٤٠٥، ومسلم ٢٦٧٥).

وكما في الحديث الآخر: "يا ابن آدم قم إلي أمشي إليك، وامش إلي أهرول إليك" (صحيح الجامع ٤٣٤٠).

قال أبو إسماعيل الهروي: (باب الهَرْوَلَةَ للله عزُّ وجلٌ) (الأربعون في دلائل التوحيد ص٧٩). ثم أورد الحديث.

وقال أبو موسى المديني في الحديث عن الله تبارك وتعالى: "من أتاني يمشي؛ أتيته هَزُوَلَهُ: وهي مشي سريع، بين المشي والعدو" (غريب الحديث ٢٦٨٤).

وهذا إثبات منهما رحمهما الله للصِّفة على حقيقتها وهي المشي السريع.

وقال الإمام عثمان بن سعيد الدارمي: (وقد أجمعنا على أن الحركة، والنزول، والمشي، والهرولة، والاستواء على العرش، وإلى السماء قديم، والرضى، والفرح، والغضب، والحب، والمقت كلها أفعال في الذات للذات، وهي قديمة) (نقض الدارمي على المريسي (٥٦//١).

وقال ابن القيم: (قال تعالى في آلهة المشركين المعطّلين، « ألهُمُ أَرَّقُلْ يَعَشُونَ مَا أَرَّ لَهُمُ أَيَد يَطِشُونَ مَا أَرَّ لَهُدْ أَعَيَّنَ يُعِرُونَ مَا أَمُ لَهُمُ مَا أَيد يَطَشُونَ ما أَرَّ لَهُدْ أَعَيَّنَ يُعِرُونَ ما أَمُ لَهُمُ مَا أَنَّ يَعْمَعُونَ » (الأعراف: ١٩٥)، فجعل سبحانه عدم البطش والمشي والسمع والبصر دليلًا على عدم إلهية من عُدمَتْ فيه هذه الصفات، فالبطش، والمشي من أنواع الأفعال، والسمع، والبصر من أنواع

لتوحيل / جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

الصفات، وقد وصف نفسه سبحانه بضد صفة أريابهم وبضد ما وصفه به المعطلة والجهمية) (الصواعق المرسلة ٢١٥/٣). وقال الشيخ عبدالعزيز بن باز، (... تقريه إلى عباده العابدين له والسارعين لطاعته، وتقريه إليهم لا يشابه تقربهم، وليس قريه منهم كقربهم منه، وليس مشيه كمشيهم، ولا هرولته كهرولتهم، بل هو شيء يليق بالله لا يشابه فيه خلقه سبحانه وتعالى بكيفيتها عزَّ وجلً.. المعنى يجب إثباته لله من التقرب، والمشي والهرولة، يجب إثباته لله لله على الوجه اللائق به سبحانه وتعالى، من غير أن يشابه خلقه في شيء من ذلك) من غير أن يشابه خلقه في شيء من ذلك)

وقال الشيخ ابن عثيمين، (صفة "الهَرْوَلَة" ثابتة للله تعالى؛ كما في الحديث، وهذه "الهَرْوَلَهُ" صفة من صفات أفعاله التي يجب علينا الإيمان بها من غير تكييف ولا تمثيل؛ لأنه أخبر بها عن نفسه، فوجب علينا قبولها بدون تكييف، لأنَّ التكييف قول على الله بغير علم، وهو حرام، وبدون تمثيل؛ لأنَّ الله يقول: «لَتَسَ كَيْنَلِه مَن تمثيل؛ لأنَّ الله يقول: «لَتَسَ كَيْنَلِه مَن وَهُوَ السَّعِيعُ الْعَمِيرُ» (الشورى: ١١)).

وقال: (من المعلوم أن السلف يؤمنون بأن الله تعالى يأتي إتيانًا حقيقيًّا للفصل بين عباده يوم القيامة على الوجه اللائق به، كما دلَّ على ذلك كتاب الله تعالى، وليس في هذا الحديث القدسي إلا أن إتيانه يكون هرولة لمن أتاه يمشي، فمن أثبت إتيان الله تعالى، حقيقة لم يشكل عليه أن يكون شيء من هذا الإتيان بصفة الهرولة على الوجه اللائق به. وأي مانع يمنع من أن نؤمن بأن الله تعالى يأتي هرولة، وقد أخبر الله تعالى به عن نفسه وهو سبحانه وتعالى يفعل ما يشاء، وليس كمثله شيء وهو

السميع البصير. وليس في إتيان الله تعالى هرولة على الوجه اللائق به بدون تكييف ولا تمثيل شيء من النقص، حتى يقال: إنه ليس ظاهر الكلام، بل هو فعل من أفعاله يفعله كيف يشاء). (مجموع الفتاوى والرسائل / ١٨٨).

وقال أيضًا؛ فما الذي يمنع أن يكون إتيانه هرولة، إذا كنا نؤمن بإتيانه حقيقة، فإذا كان يأتي حقيقة فلابد أن يكون إتيانه على صفة من الصفات، فإذا أخبرنا أنه يأتي هرولة، قلنا؛ آمنا بالله). (شرح البخاري //٧٧٨).

التحذير من سوء الظن وخطر ذلك على العبد؛

وإتمامًا للفائدة اختم بكلام رائع نافع للإمام ابن القيم رحمه الله يدل على عظيم فقهه وسمو فهمه، وذلك عند تفسير قوله تعالى: «الظَّالَيْنِ بِاللَّهِ ظَنَ السَّوْةُ عَلَيْهِمْ دَآبِرَهُ السَّرُوَّ (الفتح: ٦).

قال-رحمه الله-: «إن أكثر الناس يظنون بالله غير الحق ظن السوء فيما يختص بهم، وفيما يفعله بغيرهم، ولا يسلم عن ذلك إلا: من عرف الله، وعرف أسماءه وصفاته، وعرف موجب حمده وحكمته.

فمن قنط من رحمته، وأيس من روحه فقد ظن به ظن السوء، ومن ظن بأنه لا ينصر دينه وكتابه، وأنه يديل الشرك على التوحيد، والباطل على الحق إدالة مستقرة، يضمحل معها التوحيد والحق اضمحلالاً لا يقوم بعده أبدًا فقد ظن بالله ظن السوء، ونسبه إلى خلاف ما يليق بكماله وجلاله، وصفاته ونعوته.

فإن حمده وعزته، وحكمته وإلهيته تأبى ذلك، وتأبى أن يذل حزيه وجنده، وأن تكون النصرة المستقرة، والظفر الدائم لأعدائه المشركين به، العادلين به.

فمن ظن به ذلك قما عرفه، ولا عرف أسماءه، ولا عرف صفاته وكماله، ومن

جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون النوحيد

جوز عليه أن يعذب أوثياءه مع إحسانهم وإخلاصهم، ويسوى بينهم وبين أعدائه فقد ظن به ظن السوء.

ومن ظن به أن يترك خلقه سدى، معطلين عن الأمر والنهي، ولا يرسل إليهم رسله، ولا ينزل عليهم كتبه؛ بل يتركهم هملاً كالأنعام فقد ظن به ظن السوع.

ومن ظن أنه يضيع عليه عمله الصالح-الذي عمله خالصًا لوجهه الكريم على امتثال أمره- ويبطله عليه بلا سبب من العبد فقد ظن به ظن السوء.

ومن ظن أن له ولدًا أو شريكًا، أو أن أحدًا يشفع عنده بدون إذنه، أو أن بينه وبين خلقه وسائط يرفعون حوائجهم إليه، أو أنه نصب لعباده أولياء من دونه يتقربون بهم إليه، ويتوسلون بهم إليه، ويجعلونهم وسائط بينهم وبينه؛ فيدعونهم، ويحبونهم كحبه، ويخافونهم ويرجونهم فقد ظن به أقبح الظن وأسوأه (

ومن ظن به أنه إذا ترك لأجله شيئًا لم يعوضه خيرًا منه، أو من فعل لأجله شيئًا لم يعطه أفضل منه فقد ظن به ظن السوء. ومن ظن به أنه إذا صدقه في الرغبة والرهبة، وتضرع إليه، وسأله، واستعان به، وتوكل عليه: أنه يخيبه ولا يعطيه ما سأله فقد ظن به ظن السوء، وظن به خلاف ما هو أهله.

ومن ظن به أنه يثيبه إذا عصاه بما يثيبه به إذا أطاعه، وسأله ذلك في دعائه فقد ظن به خلاف ما تقتضيه حكمته وحمده، وخلاف ما هو أهله، وما لا يفعله.

ومن ظن به أنه إذا أغضبه، وأسخطه، وأوضع في معاصيه، ثم اتخذ من دونه وليًا، ودعا من دونه ملكًا، أو بشرًا؛ حيًّا، أو ميتًا، يرجو بذلك أن ينفعه عند ربه، ويخلصه من عذابه فقد ظن به ظن السوء، وذلك زيادة في بعده من الله، وفي عذابه.

فأكثر الخلق؛ بل

كلهم- إلا من شاء الله- يظنون بالله غير. الحق ظن السوء!

فإن غالب بني آدم يعتقد أنه مبخوس الحق، ناقص الحظ، وأنه يستحق فوق ما أعطاه الله؛ولسان حاله يقول: ظلمني ربي! ومنعني ما أستحقه! ونفسه تشهد عليه بذلك، وهو بلسانه ينكره، ولا يتجاسر على التصريح به، ومن فتش نفسه، وتغلغل في معرفة دفائنها وطواياها رأى ذلك فيها كامنًا كمون النار في الزناد، فاقدح زناد من شئت بنيئك شراره عما في زناده!

ولو فتشت من فتشته، لرأيت عنده تعتبًا على القدر وملامة له، واقتراحًا عليه خلاف ما جرى به، وأنه كان ينبغي أن يكون كذا وكذا؛ فمستقل ومستكثر. وفتش نفسك هل أنت سالم من ذلك؟!

#### فإن تنج منها تنج من ذي عظيمة

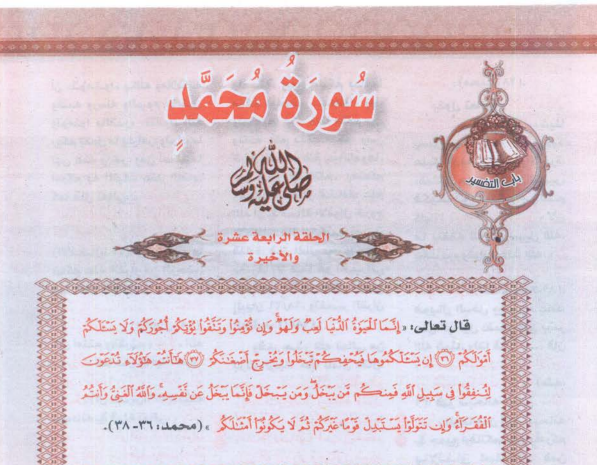
#### والافاتي لا أخالك ناجيًا

فليعتن اللبيب الناصح لنفسه بهذا الموضع، وليتب إلى الله تعالى، وليستغفره كل وقت من ظنه بريه ظن السوء، وليظن السوء بنفسه التي هي مأوى كل سوء، ومنبع كل شر، المركبة على الجهل والظلم؛ فهي أولى بظن السوء من أحكم الحاكمين، وأعدل العادلين، وأرحم الراحمين، الغني الحميد؛ الذي له الفنى التام، والحمد التام، والحكمة التامة، المنزه عن كل سوء في ذاته، وصفاته، وأفعاله، وأسمائه.

فذاته لها الكمال المطلق من كل وجه، وصفاته كذلك، وأفعاله كذلك؛ كلها حكمة، ومصلحة، ورحمة، وعدل؛ وأسماؤه كلها حسنى». (بتصرف يسير جدًا)، من كتاب زاد المعاد (٢٠٦/٣-٢١١))

ولله الحمد والمنة وصلى الله وسلم وبارك على النبي الأمين وعلى آله وصحبه أجمعين.

التوحيد محمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون



قـوى الله تعالى عزائم المؤمنين ونشّطهم، ورغَّبهم في مثابرة عدوهم التي هي سبب نصرهم وعزهم، وصلاحهم وفلاحهم في الدنيا والآخرة. ثم كشف لهم عن حقيقة الحياة والدنيا التي هي غالبا ما تكون وراء الوهن والخلود إلى الأرض، فقال تعالى: «إِنَّمَا لَلْيَوَةُ اللَّيَا فقال تعالى: «إِنَّمَا لَلْيَوَةُ اللَّيَا مُمَرَكُمْ وَلا يُتَمَاكُمْ أَمَوْلَكُمْ »:

يقول تعالى محذرًا من إيثار الحياة الدنيا على القتال في سبيل الله:

### «إِنَّمَا لَلْبَوْءُ ٱللَّذَا لَعِبُّ وَلَهُوْ » «إِنَّمَا لَلْبَوْءُ ٱللَّذَا لَعِبُ وَلَهُوْ » «إِنْ هَاتَتَكُم بِالقَتَل فِي سَبِيل

#### اعداد المرد . عبد العظيم بدوي

الله هما فاتكم شيء، «نَمَا مَتَنعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِمَا فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا وَلِيلُ ، (التوبة: ٣٨).

عن المستورد بن شداد رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: د وَالله مَا الدُّنْيَا فِي الآخرَة إلاً مثل مَا يَجْعَلُ أَحَدُكُمُ إَصْبَعَهُ هَٰذه- وَأَشَارَ يَحْيَى بِالسَّبَّابَة-فِيَ الَيَمُ هَلْيَنْظُرْ بِمَ يَرْجِغَ» (صحيح مسلم ٢٨٥٨).

وَعَنْ سَهْلٍ بِّنِ سَعْد رضي الله عنه قَالَ، قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «لَوْضَغُ سَوْط فِيْ الْجِنَّة خَيْرٌ مَنَ الدُّنْيَا

وَمَا فيهًا، (صحيح البخاري (٢٨٩٢).

فلا تتركوا قتال المشركين المحاربين رغبة في الدنيا، وآثروا ما يبقى على ما يفنى.

وهذه الآية كقوله تعالى: « يَتَأَيُّهُمَا الَّذِينَ ، اَسَنُوا مَا لَكُرُ إِذَا قِبَلَ لَكُرُ أَنْفِرُوا فِ سَبِلِ اللَّهِ أَنَّاقَلْتُمْ إِلَى ٱلْأَضْ أَنْضِيتُم فِلْكَيَوْةِ اللَّذِيا مِنَ ٱلآخِرَةِ فَمَا مَتَعُ الْكَيَوْةِ اللَّذِيا فِي ٱلآخِرَةِ إِلَا قَلِبُ (التوبة: ٢٨).

وقوله تعالى؛ ﴿إِنَّمَا الْلَيْوَةُ الْنَبَا لَمِتُ وَلَهَرٌ وَإِن قُوْمِنًا وَتَنْفُوْا يَوْتِكُرُ أَجُورُكُمْ ، بِعَنَى: ﴿أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعَبُ وَلَهُوْ، لِيس \* فيها خير، وإنما الخير كله في

جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون النب حسك

أن دتومنوا، بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتؤمنوا بالقدر، «تتقوا» الله ريكم بفعل ما به أمر، وترك ما نهى عنه وزجر، ومن أعظم ما أمركم به الثيات عند اللقاء، كما قال تعالى: « يَتَأْبِهُمَا ٱلْبِي ماسوا إذا لتيشر فتكة فأقبتوا وأذكروا ألله كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ لَغَلِحُونَ، (الأنفال: ٤٥)، ومن أعم ما نهاكم عنه الفرار من الزحف، كما قال تعالى: « يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءاسوا إذا لتستع الذيب كفروا زحفا فلا تُولُوهُمُ ٱلأُدْبَارَ ، (الأنفال: ١٥)، فإن آمنتم واتقيتم « يُزْكُرُ > الله « أَجُوَرُكُمْ» كما قال في آية أخرى: « وَإِن نَزْيِنُوا وَتَنْعُوا فَلَكُمْ أَجْمُ عَظِيرٌ، (آل عمران:۱۷۹)، بينه سبحانه في قوله تعالى: « يَتَأَبَّ ٱلَّذِينَ ءَامَتُوا آتَقُوا ٱللَّهُ وَءَامِتُوا بَرَسُولِهِ . يُؤْتِكُمْ كَفْلَيْنِ مِن زَحْمَتِهِ، وَبَجْعَل لَكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ، وَبَغْفِرْ لَكُمْ وَأَلْلَهُ غَفُورٌ ر الحديد: ٢٨).

وقوله تعالى: « رَلَا يَسْتَلَكُمْ أَتَرَلَكُمْ ( محمد: ٣٦) لَا يَسْأَلُكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمُوَالَكُمْ كُلَّهَا في الصَّدَقَات، إنْمَا يَسْأَلَاتَكُمْ غَيْضًا منْ فَيْضَ، رُيْعَ الْمُشْر، فَطِيبُوا بِهَا نفسا، وقروا بها عينا. (معالَم التنزيل: (١٣٢٥).

ان يَتَعَلَّكُوْهَا
 مَتَعَدَّكُوْهَا
 مَتَعَدَّكُوْها
 مَتَعَدَّكُوْها
 مَتَعَدَّكُوْها
 مَحْمد
 مح
 مح
 مح
 مد
 مح
 مد
 مح
 مح
 مد
 مح
 مد
 مد

رَبِّكُمْ أَمُوَالَكُمْ وَفَيُحْفِكُمُ الْيَ: فَـبُحَهِدُكُمْ

بِالْسَأَلَة، وَيُلَحُ عَلَيْكُمْ بِطَلَبِهَا مَنْكُمْ فَيُلْحِفَ، «تَبْخَلُواَ، بِهَا، وَتَمْنَعُوهَا إِيَّاهُ، ضَنًا مِنْكُمْ بَهَا، وَلَكَنَّهُ عَلَمَ ذَلِكَ مَنْكُمْ، وَمَنْ ضَيقِ أَنْفُسَكُمْ فَلَمْ يَسْأَلْكُمُوهَا. وَعِداوتكم، قَالَ قَتَادَةُ، عَلَم اللَّه أَنَّ فَي مَسَأَلَة الْأَمُوال خُرُوجَ الْأَضْغَانَ. قَالَ ابَن كَثَيرٍ، وَصَدَقَ قَتَادَةُ، فَإِنَّ الْمَالَ مَحْبُوبٌ، وَلَا الشَّحْصَ مَنْهُ. (انظر جامع البيان ٢٢/٥٢، وتفسير القرآن

وقد حذر الله تعالى من ترك الجهاد حبًّا للمال فقال: د فَلْ إن كَانَ مَانَاؤَكُمْ وَأَبْنَاؤُحُمْ وَإِخُوْنَكُمْ وَأَوَاخِكُمْ وَعَيْرَةً عَشَرْنَكُو وَأَمُوَلُ افْنَرْفَسُوها وَجَحَرَةً عَشَرْنَكُمْ وَأَنوا ومَسْكِنُ رَضُونَها آحَتَ إِلَيْصَمْ مَنْ يَشُوأُ حَقَّ يَأْفِ اللهُ بِأَحَيْدُ وَاللهُ فَرَيْضُوا حَقَّ يَأْفِ اللهُ بِأَحَيْدُ وَاللهُ لا يَجْدِي ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِعَين ،

شم قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ إِنَّهُمُ اتَّبَعُلَ مَا أَسْخَطَ اللهُ وَحَرِعُوا وِضْوَنَهُ. فَأَحْبَطَ

يقول تعالى: « حَالَتُهُ حَوَلاً تُتَعَوَّكَ لَتُنفقُوا فِي سَسِلِ ٱللَهِ » شَيدًا يسيرًا مما رزقكم الله، يعود عليكم نفعه في الدنيا والأخرة، «فمنكم من يبخل» بالبسير، فكيف لوسألكم أموالكم كلها؟! «فَبِنَكُم مَّن يَخَلُّ، لأن ما ينفقه لله، في سبيل الله، يجد بره وثوابه عند الله، ومَمَّ لا ينفع مال ولا بنون 🛞 إلا من أتي ألله يقلب ملير، (الشعراء:٨٨-٨٩)، فويال البخل وضرره عائد على البخيل نفسه، ولن يضر الله شيئًا، ولذا قال: «.... فإن « لَهُ، مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا بِيُنْهُمًا وَمَا تَحْتَ ٱلْثَرِيْ ، (طه: ٦)، فهو سيحانه الغنى، ورالله ٱلْنَيْنُ المحتاجون إليه سيحانه في جميع أوقاتكم، وهو يأمركم بالإنفاق لمصلحتكم، فمن يبخل فإنما يعطل مصلحة نفسه ويضرها، ولذا قال تعالى: « وَلَا يَحْسَبُنَّ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا عَاتَنَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ هُوَخَيْرُ لَهُمْ بَلْ هُوَ شَرٌّ الْمُمَّ سَيُطَوَّقُونَ مَا يَخِلُوا

أعدائيم، (محمد: ٢٨).

وَالْأَرْضُ وَاللَّهُ بِمَا تَسَلُونَ جَبِرُ » (آل عمران: ١٨٠ ).

بهِ يَوْمَ ٱلْقِيدَ مَدْ وَ لِلَّهِ مِيزَتُ ٱلسَّمَاؤَتِ

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رِضِي اللَّهُ عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: مَنْ آتَاهُ اللَّه مَالًا قَلَمْ يُوَدُ زَكَاتَهُ مُثَلَ لَهُ يَوْمَ الْقَيَامَة شُجَاعًا أَقْسَرَعَ، لَهُ شَجَاعًا أَقْسَرَعَ، لَهُ شَجَاعًا أَقْسَرَعَ، لَهُ يَسُوْمَ الْقَيَامَة، بِلِهُ زِمَتَيْهِ.

Upload by: altawhedmag.com

التوحيد جمادى الأولى ١٤٤٠ ه - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

شدْقَيْه- ثُمَّ يَقُولُ أَنَا مَالُكَ، أَنَا كَنْزُكَ ، ثُمَّ تَلاَ ....، الآيَةَ. (صحيح البخاري ١٤٠٣).

وقد حذر سبحانه من البخل وعدم الإنفاق في سبيل الله لقتال أعداء الله فقال: «وَأَنْبَنُوا في سَبِلِ آهَمَ وَلا تُلْبُوا بَلْيَبُوُ إِلَى الْبَلَكُوُ وَأَحْسِواً إِنَّ اللَّهُ مُحُنُ الْبُحْسِينَ ، (المقرة،١٩٥):

عَنْ أَسْلَمَ أَبِسِي عَمْرَانَ التجيبي قال: كُنَّا بَمَدينَة الرُّوم، فأخرَجُوا البُنَّا صَفًا عَظيمًا من الرُّوم، فَخَرَجَ إِلَيْهِمُ من المسلمين مثلهم أو أكثر، وعلى أهل مصر عقبة بن عامر، وعلى الجماعة فضالة بن عُبند، فحمل رجل من السلمين على صف الروم حتى دخل فيهم، فصاح الناس وقالوا، سُبْحَان الله؛ يُلقى بيدينه إلى التَّهْلِكَة ! فقام أبو أيوب الأنصاري رضى الله عنه فقال: يَا أَنَّهَا النَّاسُ، إنكم تتأولون هذه الآية هذا التأويل، وإنما نزلت هذه الآية فينا مغشر الأنصار لما أعز الله الإسلام وكثر ناصروه، فقال بعضتا لبعض سرا دون رسول الله صلى الله غليه وسلم: انْ أموالنا قد ضاعت، وإنَّ الله قد أعز الإسلام وكثر ناصروه، فلؤ أقمنا فأموالنا فأصلحنا ما ضاء منها (. فأنزل الله على نبيه صلى الله عليه وسلم يَرُدُ عَلَيْنَا مَا قَلْنَا مَوَأَنْفِقُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ

والملقوا بأنييكم الى

فلكة وأخيلوا إذ

الله تحت المحسنين »

(البقرة،١٩٩)، فَكَانَت التَّهْلُكَةُ الإقَّامَةَ عَلَى الأَمُوَال وَاصْلاَحَهَا وَتَرَكْنَا الْغُزُوْ، هَمَا زَالَ أَيُو أَيُوبَ شَاخصًا في سَبِيل الله حَتَّى دُهْنَ بِأَرْضَ الرُومَ. (صحيَح سنن أبي دأود، ٢١٩٣).

وفي ختام السورة بأتى هذا التحذير الشديد اللهجة في كلمة موجزة: ..... وهي معطوفة على ....، وتقدير الكلام: ....، ولا بَلْكُمْ مَنْ أعْدَلِكُم شَيْعًا ، (الحجرات:١٤)، «....، عن الادمان والتقوى «....» كما قال تعالى: ورَبُّكَ ٱلْنَنْيُ ذُو ٱلرَّحْمَةُ إِن يَشَكَأُ يُذْهِبُكُمْ وَيَسْتَغَلِفُ مِنْ بعديث تابتكة كمآ أنشأكم يْن ذُرْيَكُو قُوْم ، أَخْرَيْكَ ، . (الأنعام:١٣٣)، وقال تعالى: « وَلَقَدُ أَهْلَكُنَا ٱلْقُرُونَ مِن قَبِلَكُمُ لَمَّا ظلموا وجادتهم وشلهم بالكنك وَمَاكَانُوا لَيُوْسِنُوا كَذَلِكَ نَجْزى ٱلْقُوْمَ ٱلْمَجْرِمِينَ ٢ مَ جَعَلْتَكُمْ خَلْيَفَ في ألأرض من بعد هم لننظر كيف تعملون » (مونس: ١٢-١٤). عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخَدْرِي رضى الله عنه عن النبي

صلى الله عليه وسلم قال: دِإِنَّ الدُّنْيَا حُلُوَةً خَضَرَةً، وَإِنَّ الله مُسْتَخْلِفُكُمُ فَيهاً فَيَنْظُرُ كَيْفَ تَعْمَلُونَ، (صحيح مسلم ٢٧٤٢)، هاروا الله من أنفسكم خيرًا، وإياكم أن تعرضوا عن الهدى بعد إذ جاءكم فيذهب الله بكم ويستبدل قرمًا عَبْرُكُم فرلا بكونوا أمتلكي ، بل يكونوا خيرًا منكم، بومنون بالله ويتقونه، وينفقون في سبيله ويجاهدون، ويخشونه ولا يخشون أحدا الا الله، كما قال تعالى: ويَأَمُّ الَّنِيَ عَامَهُا مَن تَرْتَدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ، فَسَوْفَ بِأَتِي ٱللَّهُ بِقَوْرٍ يُحْتَبُمُ وَتُحْتُونَهُ إِذَلَتُهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعَزَةٍ عَلَى ٱلْكَغْرِينَ يُجْتُهِدُونَ فِي سَبِيل ٱللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ أَوْمَةً لَآبِدٍ ذَلِكَ فَضْلُ ٱلله يُؤْتِيهِ مَن يَشَاهُ وَٱللَّهُ وَآسِمُ عَلِيمُ » (المائدة:٥٤).

عَنْ أَبِي هُرَيْرَة رَضِي اللَّه عنه قال: قلا رَسُول الله صلى الله عليه وسلم يوما هذه الأيسة: مَتَأْتُمُ مَتَؤَكَّرُ تَتَعَوَّى الْمُنْفِقُوا في سَمِيلِ ٱللهِ فَمَنْكُم مَّن يَبْخُلُ وَمَن يَبْخُلُ فَإِنَّمَا يَخَلُ عَن فَقْسِهِ. وَاللَّهُ ٱلْغَنَىٰ وَأَسْتُمُ الْفُقَرَآةُ وَلِت تَتَوَلُّوْا يَسْتَبْدِلْ فَوْمًا غَيْرَكُمْ نُدَ لا تكونوا المتلكم ، (محمد:٣٨). . قَالُوا: وَمَنْ يُسْتَنْدِلُ بِنَا؟ قال: فَضَرَبَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم على مَنْكب سَلْمَانَ ثُمَّ قَالَ: رَهُدا وَقَوْمُهُ، هَذَا وقدومه، (صحيح الترمذي:٢٢٦٠).

اللهم يا ذا الجلال والإكرام استعملنا ولا تستبدلتا.

جمادي الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون



الحلقة الثالثة

## التطبيق المعاصر للزكاة أساسيات محاسبة الزكاة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فإن حساب الزكاة يتم طبقًا لمبادئ وأحكام فقه الزكاة السابق بيانها في الفصل الأول والمستنبطة من مصادر الشريعة الإسلامية، ويتولى حسابها المزكي نفسه بواسطة محاسب لديه معرفة بفقه ومحاسبة الزكاة وهذا أولى وأفضل وأحكم ولا سيما في ظل كبر حجم الأموال والأعمال والمؤسسات والهيئات والشركات المعنية بأمر الزكاة.

وكان يقوم بحساب الزكاة وتجميعها وتوزيعها على مصارفها الشرعية في صدر الدولة الإسلامية موظف يتبع الدولة يسمى: «العامل على الزكاة»، أما في الوقت المعاصر فقد تخصص بعض المحاسبين في مجال محاسبة الزكاة، كما اجتهد العلماء والفقهاء في وضع الإطار العلمي والعملي لعلم المحاسبة وأصبحت تدرس في معظم الجامعات والمعاهد في العالم العربي والإسلامي.

مستقربات د. حسين حسين شحاقة الأزهر الأستاذ يجامعة الأزهر

ويختص هذا الفصل ببيان: معنى محاسبة الزكاة، وواجبات محاسب الزكاة وبيان مدلول المفاهيم والمصطلحات والأسسس المتعلقة بحساب الزكاة، وكذلك الخطوات التنفيذية لحسابها، ويختص هذا الجزء الأخير بوضع دليل حساب الزكوات وفقًا لفقه الزكاة. (د. عصام أبو النصر: « الإطار الفقهي والمحاسبي للزكاة «، ١٤١٩ه / ١٩٩٩م).

ويعتبر هذا الفصل مدخلًا أساسيًّا للفصول التالية التي تتعلق بالجوانب التطبيقية لحساب كل نوع من أنواع الأموال والأنشطة حسب الإطار المعاصر للزكاة.

#### معنى محاسبة الزكاة :

يقصد بمحاسبة الـزكـاة: الإطـار الفكري والعملي الـذى يتضمن الأسس المحاسبية والإجـراءات التنفيذية التي تتعلق بحصر

التوحيد مجمادي الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

وتقويم الأموال والإيرادات التي تجب فيها الزكاة، وكذا قياس مقدارها، وتوزيع حصيلتها علي مصارفها المختلفة في ضوء أحكام ومبادئ الشريعة الإسلامية.

وبلغة أخري تهتم محاسبة الزكاة بحساب الزكاة وتوزيعها علي مصارفها الشرعية وفقًا لأحكام ومبادئ الشريعة الإسلامية.

وتعتمد محاسبة الزكاة على ركيزتين أساسيتين هما:

(i) أحكام ومبادئ زكاة المال (فقه الزكاة).

(ب) الأسس المحاسبية لحساب الزكاة.

#### مهام وصفات محاسب الزكاة:

محاسب الزكاة؛ هو الشخص المؤهل ذاتيًا وعلميًّا وعمليًّا لعمليات حساب الزكاة وتوزيعها على مصارفها الشرعية، وتقديم التقارير عنها إلى ولى الأمر وفق أحكام ومبادئ الشريعة الإسلامية والأسبس المحاسبية المتعارف عليها في مجال الزكاة. ومن الشروط الواجب توافرها في محاسب

وس الشروط الواجب توافرها ہے محاسب الزکاۃ ما یلی:

١- أن يكون مسلمًا، مكلفًا، بالغًا، صالحًا، تقيًّا، ورعًا (القيم الإيمانية).

٢- أن تتوافر فيه صفات الإخلاص، والصدق ،والأمانة، والكفاية، والعفة، والعزة، (القيم الأخلاقية)

٣- أن يكون عالمًا بكتاب الله، وسنة رسوله، وبفقه الزكاة (الجوانب الفقهية).

٤- أن يكون حاد الذهن، حاضر الحس، جيد الحدس، قادرًا على اتخاذ القرارات (الجوانب الإدارية).

ه أن يكون عالمًا بأسس ومعايير حساب الزكاة (الجوانب المحاسبية).

٢ أن يكون لديه خبرة مكتسبة في العمل في مجالات الزكاة.

ويتولى محاسب الزكاة (العامل على الزكاة) في ظل التطبيق المعاصر المهام الآتية:

- حصر وتحديد الخاضعين للزكاة.

- حصر وتحديد مستحقي الزكاة.

- حسباب مقدار الـزكاة حسب الأحكام الفقهية.

- توزيع الزكاة على مصارفها الشرعية.

- تقديم تقارير الزكاة إلى ولى الأمر.

مفاهيم ومصطلحات محاسبة الزكاة: هناك بعض المفاهيم الزكوية يجب معرفة

معناها حتى يسهل حساب الزكاة، منها علي سبيل المثال ما يلي:

- الموجودات الزكوية؛ يقصد بها الأموال التي يتوافر فيها شروط الخضوع للزكاة حسب نوع المال، ويطلق عليها أحيانًا اسم؛ الأموال الزكوية، أو المال الخاضع للزكاة.

المطلوبات الحالة: يقصد بها الالتزامات
 علي الأموال الخاضعة للزكاة والتي يجب أن
 تخصم منها، حتى يكون المال الخاضع للزكاة
 مملوكًا ملكية تامة للمزكي وخاليًا من الدين
 الحال.

- وعاء الزكاة، يمثل صافي الأموال الخاضعة للزكاة، ويمثل الأموال الزكوية مطروحًا منها المطلوبات، أو الالتزامات الحالة.

- نِصَاب الزكاة: يمثل القدر من المال الذى إذا وصله وعاء الزكاة خضعت الأموال للزكاة، بمعني إذا كان الوعاء أقل من النصاب لا نتجب فيه الزكاة.

- سعر الزكاة: النسبة المئوية من المال المخصص للزكاة، ويختلف سعر الزكاة من زكاة إلى زكاة علي النحو الذي سوف نوضحه تفصيلًا فيما بعد.

- مقدار الزكاة: القدر من المال المحسوب كزكاة، ويُحسب عن طريق ضرب وعاء الزكاة متى وصل النصاب في سعر الزكاة.

- قائمة الزكاة: هي بيان محاسبي يوضح مقدار الزكاة المستحقة عند ميعاد استخدامها.

#### أسس حساب الزكاة:

يحكم حساب الزكاة مجموعة من الأسس

جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون النوم

المستنبطة من أحكام ومبادئ فقه الزكاة والسابق بيانها، ومن أهمها ما يلي:

١- أساس السنوية: تحسب الزكاة علي المال إذا مرَّ عليه اثنا عشر شهرًا عربيًا، وتبدأ السنة الزكوية، منذ وصول المال النصاب، ما عدا زكاة الزروع والثمار حيث تحسب يوم الحصاد، وزكاة الركاز حيث تُحصّل الزكاة وقت الحصول علي المادن، وليس هناك مخالفة شرعية أن تحسب الزكاة علي أساس السنة الميلادية مع الأخذ في الاعتبار هروق سعر الزكاة، والأولى أن نلتزم بالتقويم الهجري.

٢- أساس استقلال السنوات الزكوية: تعتبر كل سنة زكوية مستقلة عن غيرها، ولا يجوز هرض زكاتين علي المال في نفس السنة، كما لا يخضع نفس المال للزكاة مرتين في السنة تجنبًا لازدواج الزكاة.

٣- أساس تحقق النماء في المال الخاضع للزكاة فعلًا أو تقديرًا، بمعني أن يكون المال الخاضع للزكاة ناميًا مثل مال التجارة، ومال الأنعام، أو ناميًا حكميًا مثل الأموال النقدية غير المستثمرة والتي إذا استثمرت نمت، وأن يكون قد تحقق الإيراد (الكسب) الخاضع للزكاة.

٤- أساس حساب الزكاة علي الإجمالي أو الصافي حسب نوع الزكاة، فعلي سبيل المثال تحسب زكاة الثروة النقدية علي المال ونمائه، وتحسب زكاة المستغلات والرواتب علي الصافي بعد طرح النفقات والديون المسددة.

٥- أساس تقويم الموجودات الزكوية علي أساس القيمة السوقية (الجارية (وقت حلول الزكاة فعلي سبيل المثال: وتُقَوَّمُ البضاعة علي أساس قيمتها السوقية سعر الجملة، وتُقَوَّمُ الديون علي أساس القيمة المرجوة، وهكذا. ٦- أساس ضم الأموال المتجانسة المتحدة في الحول، والنصاب، والسعر، ويضم إلى وعاء زكاة عروض التجارة المال النقدى المستفاد

والمدخر من الرواتب والأعطيات. ٧- أساس خصم الالتزامات (المطلوبات)

الحالة من الأموال الزكوية، ويعتبر القسط الحال من الالتزامات طويلة الأجل من الالتزامات الواجبة الخصم.

#### خطوات حساب الزكاة:

يتم حساب زكاة المال وفق الخطوات التالية: أولاً: تحديد تاريخ حلول أداء الزكاة، وهو التاريخ الذي تجب وتحسب عنده الزكاة، ويختلف هذا التاريخ حسب طبيعة المال وظروف المزكي، ما عدا زكاة الزروع والثمار، والمعادن والركاز حيث تؤدي الزكاة عند الحصاد أو الحصول علي المعادن، وفي حالة تحديد بداية الحول لأول مرة يكون عندما يصل المال النصاب، ويجوز في بعض الأحوال حساب الزكاة عن كسور السنة عندما يستدعى الأمر ذلك.

ثانيًا، تحديد وتقويم (قياس) الأموال المختلفة المملوكة للمزكي في نهاية الحول وبيان ما يدخل منها في الزكاة حسب الشروط السابق بيانها، ويطلق عليها اصطلاح " الموجودات الزكوية أو الأموال الزكوية ويكون التقويم على أساس القيمة السوقية، أو القيمة الجيدة المرجوة، أو الجرد الفعلي

حسب نوع المال. ثالثًا، تحديد وتقويم (قياس) المطلوبات (الالتزامات أو الخصوم) الواجبة الخصم

من الأموال الزكوية وفق أحكام ومبادئ فقه الزكاة.

رابعًا؛ تحديد وعاء الزكاة عن طريق طرح المطلوبات الحابّة من الموجودات (الأموال) المزكوية، ويحسب هذا الوعاء بالمعادلة الأتية:

وعاء الزَّكاة = الأموال الزكوية- المطلوبات الواجبة الخصم (الحالة).

الإيـرادات الزكوية المصروفات والنفقات الواجبة الخصم.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العللين.

التوحيد مجمادي الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

## من أخلاق حملة القرآن

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

a the start the the start alian shelp

فقد ذكرنا في العدد السابق بعض فضائل حملة القرآن، ونشرع في ذكر أهم صفاتهم وأخلاقهم، ومن أعظمها: إخلاص العمل لله عز وجل، فهم يتعلمون القرآن ويعلمونه ويتلونه لوجه الله لا يبتغون به عرضًا من الدنيا.

والإخلاص كما عرفه الكفوي رحمه الله: "هو القصد بالعبادة إلى أن يعبد العبود بها وحده، وقيل: تصفية السر، والقول، والعمل".

وقال الجرجاني: "الإخلاص: ألا تطلب لعملك شاهدًا غير الله تعالى".

قال تعالى: ( وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِتَبْدُوا أَنَّهُ عُلِمِينَ لَهُ ٱلَّذِينَ حُنَفَاتَهُ وَيُعْبِمُوا الْسَلَوْةَ وَيُؤَقُوا الزَّكُوْةَ وَدَلِكَ دِينُ ٱلْتَبْتَةِ) (البينة: ٥)، وقال تعالى: ( قُلْ إِن تُخَفُوا مَا فِ صُدُورِكُمْ آَوُ تُبْدُوهُ يَتَنَهُ آلَةٌ) (آل عمران، ٢٩).

وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى).

وإذا تدبر العبد حديث النبي صلى الله عليه وسلم: (لا حسد إلا في اثنتين؛ رجل آتاه الله القرآن).. الحديث؛ علم أن حفظ القرآن هبة من عند الله يؤتيه من يشاء من عباده، ولذا فهو يخلص ويقوم به آذاء الليل وآذاء النهار، وإذا تفكر في الأمثال التي ضربها النبي صلى الله عليه وسلم فيمن يقرأ القرآن اختار لنفسه أعلاها، وهو الأترجة؛ ريحها طيب وطعمها طيب، وهو

#### د. أسامة صابر

مثل المؤمن الذي يقرأ القرآن، وخشي على نفسه من مثل السوء وهو مثل المنافق الذي يقرأ القرآن. نماذج من إخلاص حملة القرآن:

إبراهيم النخعي: "كان إذا قرأ في المصحف فدخل داخل غطاه".

الربيع بن خثيم: "كان عمله كله سرًا، إن كان ليجيء الرجل وقد نشر المصحف فيغطيه بثويه".

إمام أهل السنة أحمد بن حنبل؛ قال عنه تلميذه أبو بكر المروزي: "كنت مع أبي عبد الله نحوًا من أربعة أشهر بالعسكر، وكان لا يدع قيام الليل وقراءات النهار، فما علمت بختمة ختمها، وكان يسر بذلك".

الحذر من تعلم القرآن وتعليمه لعَرَض من الدنيا: قال الإمام النووي رحمه الله في كتابه (التبيان في آداب حملة القرآن): (ينبغي ألا يقصد به توصلاً إلى عرض من أعراض الدنيا، من مال أو رياسة أو وجاهة، أو ارتفاع على أقرانه، أو ثناء عند الناس، أو صرف وجوه الناس إليه، أو نحو ذلك).

قال تعالى: (وَمَن كَانَ بُرِيدُ حَرَّ اللَّذَيَا نَوْتِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِن نَمِيبٍ) (الشورى: ٢٠)، وقال تعالى: (مَن كَانَ بُرِيدُ أَلْمَاجِلَةَ عَجَلَنَا لَهُ فِيهَا مَا نَتَاَةً لِمِن نُرِيدُ ثُمَّ جَعَلَنَا لَهُ جَهَنَمَ بَعَبَلَنها مَدَمُومًا مَدَحُورًا) (الإسراء:14).

جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون التوحيل

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (مَن تعلم علمًا مما يُبتَغى به وجه الله تعالى، لا يتعلمه إلا ليصيب به عرضًا من أعراض الدنيا لم يجد عَرْف الجنة يوم القيامة) (صحيح؛ رواه أبوداود: رقم ٢٦٢٤). وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "إنَّ أَوَّلَ النَّاس يُقْضَى يَوْمَ الله عليه وسلم قال: "أَنَّ أَوَّلَ النَّاس يُقْضَى يَوْمَ فَلِكَ حَتَّى اسْتُشْهِدُ، فَأُتِيَ به فَعَرَقَهُ فَيكَ حَتَّى اسْتُشْهِدُ، قَالَ، وَلَكَنَّكَ قَاتَلْتُ عَلَى وَجْهه حَتَّى أَلْقَى فِي النَّار.

وَرَجُلْ تَعَلَّمَ الْعَلْمَ، وَعَلَّمَهُ وَقَرَأَ الْقُرْآنَ، فَأَتِيَ بِهِ هَعَرَّفَهُ نِعَمَهُ فَعَرَفَهَا، قَالَ: فَمَا عَمِلْتَ فِيهَا؟ قَالَ، تَعَلَّمْتُ الْعِلْمَ، وَحَلَّمْتُهُ وَقَرَأْتُ فِيكَ الْقُرْآنَ، قَالَ: كَدَبْتَ، وَلَكَنَّكَ تَعَلَّمْتُ الْعِلْمَ لِيُقَالَ: عَالَمَ، وَقَرَأْتَ الْقُرْآنَ لِيُقَالَ، هُوَ قَارِيٌّ، فَقَدَّ قِيلَ، ثُمَّ أُمِرَ بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجُهِهِ حَتَّى أَلْقَى فِي النَّارِ.

وَرَجُلٌ وَسَّعَ اللَّهُ عَلَيْهِ، وَأَعْطَاهُ مَنْ أَصْنَافِ الْمَالِ كُلُه، فَأْتِيَ بِهِ فَعَرَّفَهُ نَعَمَهُ فَعَرَفَهَا، قَالَ، فَمَا عَمَلْتَ فَيهَا؟ قَالَ: مَا تَرَكْتُ مَنْ سَبِيل تُحَبُّ أَنْ يُنْفَقَ فَيهَا إِلَّا أَنْفَقْتُ فَيهَا لَكَ، قَالَ، كَذَبْتَ، وَلَكَنَّكَ فَعَلْتَ لَيُقَالَ: هُوَ جَوَادٌ، فَقَدْ قَيلَ، ثُمَّ أُمِرَ بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ، ثُمَّ أَلْقِي فِالنَّارِ" (صحيح مسلم، ١٩٠٥).

وعن عمران بن حصاين أنه مر على قارئ يقرأ ثم سأل، فاسترجع ثم قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (من قرأ القرآن فليسأل الله به، فإنه سيجيء أقوام يقرؤون القرآن يسألون به الناس) (أخرجه أحمد والترمذي وصححه الألباني في الصحيحة: ٢٥٧).

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (تعلموا القرآن، وسلوا الله به الجنة قبل أن يتعلمه قوم يسألون به الدنيا، فإن القرآن يتعلمه ثلاثة: رجل يباهي به، ورجل يستأكل به، ورجل يقرأه الله) (السلسلة الصحيحة: ٢٥٨).

وعن جابر بن عبد الله قال: (خرج علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم ونحن نقرأ القرآن،

وفينا الأعرابي والأعجمي، فقال: اقرؤوا فكل حسن، وسيجيء أقوام يقيمونه كما يقام القدح، يتعجلونه ولا يتأجلونه) (رواه أحمد وأبو داود وصححه الألباني في الصحيحة: ٢٥٩).

من علامات من قرأ القرآن لا يريد به وجه الله: من الأمور التي تناقي الإخلاص والتي نذكرها للتحذير منها، وقد اختصرتها من كتاب (أخلاق حملة القرآن) للأجري، وكتاب (التبيان في آداب حملة القرآن) للنووي:

- قصد التكبر بكثرة المشتغلين عليه، وكراهة أن يقرأ أصحابُه على غيره، فإنه لو أراد الله بتعليمه لما كره ذلك، بل يقول لنفسه، أنا أردت الطاعة بتعليمه وقد حصلت، وهو قصد بقراءته على غيري زيادة علم، فلا عتب عليه. - مخالفة عمله علمه، وسردرته علانيته.

- يحفظ القرآن ويقيم حروفه ويضيع حدوده، وإن أخطأ في حرف ساءه ذلك لنلا ينقص جاهه عند المخلوقين.

 يتخذ القرآن بضاعة يتأكل به الأغنياء، ويستقضي به الحوائج.

- إن علم الغني رفق به لدنياه، وإن علم الفقير. زجره وعنَّفه؛ لأنه لا دنيا له يطمع فيها.

- يفخر على الناس بالقرآن، ويتباهى بما عنده من فضل علم على أقرانه.

- يغضب إن قصر أحد في حقه.

- لا يبالي من أين اكتسب من حلال أو من حرام. - لا يتأدب بأدب القرآن، ولا يتفكر في معانيه ولا يزجر نفسه عند الوعد والوعيد.

- قليل النظر في العلم الذي هو واجب عليه؛ - الما النظر في العلم الذي هو واجب عليه؛

للقيام بأمر دينه، كثير النظر في العلم الذي يتزين به أمام الناس.

- يظهر ختمه للقرآن؛ رغبةً في ثناء الناس عليه -- إن ذُكرَ عنده رجل من أهل القرآن بالصلاح كره ذلك، وإن ذُكرَ عنده بمكروه سرَّه ذلك.

 يتتبع عيوب أهل القرآن، ويتمنى أن يخطئ غيره ليكون هو المسيب.

نسأل الله عز وجل أن يرزقنا الإخلاص في القول والعمل، وأن يجعلنا ممن قرأ القرآن ابتغاء وجهه الكريم؛ إنه هو السميع العليم.

التوحيد مجمادى الأولى ١٤٤٠ ه - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

-施 ---梅 藤 -船 -静 -船 心 静 确 -夢 翁 ·命 、新 影 من حديث 彩 -杨 金 奉 船 -論 樂 帝 。 -الحلقة الأخبرة 余 -豪 ----小小 -朝 --金 --施 南 -癫

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فقد تكلمنا في حلقتين خلتا حول حديث الولاية الذي رواه الإمام البخاري رحمه الله، والذي تفرد بروايته عن باقي أصحاب الكتب الستة؛ عَنْ أبي هُرَيْرَةَ، قالَ، قالَ رَسُولُ اللَّه صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، وإنَّ اللَّهَ قالَ، مَنْ عَادَى لِي وَلِيًّا فَقَدُ آذَنْتُهُ بِالحَرْبِ، وَمَا تَقَرَّبُ إلَيَّ عَبْدِي بِشَيْءِ أَحَبَّ إلَيَّ مِمًا الْفُتَرَضْتُ عَلَيْهِ، وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إلَيَّ مِالمَقَرَضْتُ عَلَيْهِ، وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إلَيَّ مِالتَقَرَضْتُ عَلَيْهِ، وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إلَيَّ مِالتَوَ لِحَتَى أَحبَّهُ، قاذا الذي يُبْصرُ بِه، وَيَدَهُ الَّذِي يَسُمَعُ بِهَ، وَرَجْلَهُ اللَّذِي يُبْصرُ بِه، وَيَدَهُ الَّذِي يَسُمَعُ بِهَ، وَرَجْلَهُ اللَّذِي يُبْصرُ بِه، وَيَدَهُ الَّذِي يَشْعَعُ بِهَ، وَرَجْلَهُ اللَّذِي يُبْصرُ بِه، وَيَدَهُ اللَّذِي يَبْطَشُ بِهَا، وَرَجْلَهُ اللَّذِي يُعْمَانَ يَعْمَ وَلَنَ سَائِنِي لَا عُطْيَنَهُ، وَلَئِن المَتَعَاذَنِي لَاعَيدُنَهُ، وَانَ سَائِنِي لا عُطْيَنَهُ، وَلَئِن المَتَعَاذَنِي عَامَةُ تَرَدُدي عَنْ نَفْسِ الْوَمِنِ الْحَلْ حَتَى أَنْهُ الْذَاهِ الْعَالَ وَرَعْ أَنَا الْمَنْعَاذَي يَرْعَدُهُ اللَّهُ وَلَنِي المَنْعَاذَنِي مَشَيْ وَلَنَ اللَهُ قَالَنُونُ اللَّهُ قالَ عَلَى أَنْ

وفي الحلقة الأولى بينا مذاهب أهل العلم في الحكم على الحديث، وبيَّنًا أنها ثلاثة مسالك، وأن الصواب صحته، وهو مذهب شيخ المحدثين؛ البخاري رحمة الله.

ثم بينا قدر هذا الحديث عند علماء السلف، وأنه من أرجى ما ورد من الأحاديث في الولاية، أو أصح ما جاء في صفات الأولياء؛ كما ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية، وأنه أصل في السُّلُوك إلى اللَّه وَالُوُصُول إلى مَعْرِقته وَمَحَبَّتَه وَطَرِيقَه؛ كما ذكره الحافظ ابن حجر في الفتح، وعزاه إلى الطوفي-رحمهم الله جميعًا-.

ثم تناولناه بالشرح العام، وذكر الفوائد وبعض الشبهات، فليتفضل القارئ الكريم بمراجعته مشكورًا مأجورًا.

وفي الحلقة الثانية: تكلمنا عن بعض الفوائد من الحديث، والتي من أهمها: أن معاداة الأولياء لولايتهم هو معاداة للدين وأنه من كبائر الذنوب.

ثم بيَّنًا مذهب أهل السنة في الاعتقاد في الولاية، وأنهم وَسَط بين من أنكرها من الغلاة في الدين، وبين مَن أفرط فيها من الغالين في

جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون التوحييا

عباد الله المخلوقين. ثم بيَّنًا المذهب الحق لمعرفة طريق الولاية الصحيح، وأنه لا يكون إلا بما كان في الكتاب والسنة؛ فيثبتون الولاية لأولياء الله خلافًا لمن أنكرها من الغلاة، ثم هم يثبتونها من طريق الشرع؛ خلافًا لمن ادْعاها من المفرطين من طريق مخالفة الشرع وتعطيله.

ثم بينًا أنه بعد تحقيق الإيمان تكون زيادة الولاية بزيادة العبادة لا بتعطيلها ورفعها كما زعم بعضهم رفع التكاليف، وأن العصية في حقه معفوًة (ومن ذلك ينظر: فضائح الباطنية ص ٤٦. ط مؤسسة دار الكتب الثقافية، الكويت).

ثم بيناً عقيدة أهل السنة في فهمهم للإيمان، وأنه يزيد وينقص مع الأعمال، وأن أهله يتفاضلون فيه، وكذلك أثبتنا من المقائد صفة المحبة التي أثبتها الله عز وجل لنفسه؛ فعلى من أراد مراجعة بعض ما كان في العددين السالفين تفضلاً منه فجزاه الله خيرًا، ثم من أراد الزيادة على ما سطرناه لأهمية ومناسبة الحال؛ فليرجع إلى ما كان من مصادر أصلية استفدنا منها، وعزونا إليها في صلب المقال.

ثم ها نحن أولاء ننتهي ببيان بعض ما يشتبه حول هذا الحديث الأنور:

#### الشبهة الأولى:

#### كيف يوصف الله بالتردد ؟ ا

اعتمد أهل العلم على هذا الحديث في المن الحديث في المنات صفة والتَّرَدُد ،، وقالوا: بأنها صفة فعلية جبريَّة ثابتة لله تعالى على ما يليق به.

وخلاصته: أن الله ليس كمثله شيء لا في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله، فتردُّده ليس كتردد المخلوقين مثل سائر صفات رب العالمين، وقد بيناه بتفصيل مناسب في الحلقة الماضية فليراجع.

#### الشبهة الثانية:

استدل به المخالفون من غلاة الصوفية ومن تبعهم على عقيدة الحلول والاتحاد الكفرية،

والتي تفيد أن الله تعالى إنما يحل في الولي، فيكون الولي مظهرًا من مظاهر الله تعالى، أو يكون الولي عين الله تعالى؛ فيكون يد ألولي وسمعه وبصره، يد الله وسمعه وبصره؛ وعليه فإن طلب المد من الولي والاستغاثة به هو في الحقيقة طلب من الله تعالى واستغاثة به؛ لأن الله قد حلَ في الولى، انتهى معنى كلامهم.

أقول: هذا كلامهم الباطل فانتبه يرحمك الله.

ومن أشهر من قال بهذا من ظائيهم، الحلاج، وابن عربي؛ فليراجع كلامهم في كتبهم لن أراد الوقوف على نصوصهم

والجواب على هذه الفرية الكفرية الملكة: رد أولو العلم هذه الفرى، واستدلوا بنفس الحديث على بطلان قول هؤلاء فانظر رحمك الله.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى وطيب ثراه: «وَهَذَا الحَدِيثُ يَحْتَجُ بِهِ أَهْلُ الْوَحُدَةِ وَهُوَ حُجَّةٌ عَلَيْهِمْ مِنْ وُجُوهٍ كَثِيرَةٍ، مِنْهَا:

١- أَنَّهُ قَالَ: «مَنْ عَادَى لِي وَلِيًّا فَقَدْ بَارَزَنِي بِالْحَارَبَة » قَاتُبَتَ نَفْسَهُ وَوَلِيَّهُ وَمُعَادِي وَلِيَّهِ وَهَؤُلاء كَلائة.

٢- ثُمَّ قَالَ: «وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبُدي بِمِثْلِ أَدَاء مَا اهْتَرَضْت عَلَيْه وَلَا يَزَالُ عَبُدي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَاهِلِ حَتَّى أُحبَّهُ»؛ هَاتُبَتَ عَبَدا يَتَقَرَّبُ إِلَيْهِ بِالْفَرَائِضِ ثُمَّ بِالنَّوَاهِلِ، وَأَنَّهُ لَا يَزَالُ يَتَقَرَّبُ بِالنَّوَاهِلِ حَتَّى يُحِبَّهُ، هَاذِا أَحَبَّهُ كَانَ الْعَبُدُ يَسْمَعُ بِهِ. وَيُبُصِرُ بِهِ وَيَبْطِشُ بِهِ وَيَمْشِي بِهِ. «) انتهى.

هذا وقد أجاد شيخ الأسلام الحافظ ابن حجر رحمه الله وأجزل له المثوبة والأجر في توضيح المعنى فقال في «فتح الباري» (٣٤٣/١١): «وَقد اسْتُشْكِلَ: كَيْفَ يَكُونُ الْبَارِي جَلَّ وَعَلَا سَمْعَ الْعَبْدِ وَبَصَرَهُ إِلَحْ؟ وَالْجَوَابُ مِنْ أَوْجُهِ:

التوحيد مجمادي الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

أَحَدُهَا؛ أَنَّهُ وَرَدَ عَلَى سَبِيلِ التَّمْثِيلِ، وَالَعْنَى: كُنْتُ سَمْعَهُ وَبَصَرَهُ فَ إِيثَارِهِ أَمْرِي فَهُوَ يُحِبُّ طَاعَتِي وَيُوْثِرُ خِدْمَتِي كَمَا يُحِبُّ هَذِه الْجَوَارِحَ.

ثانيهَا، أَنَّ الْعُنَى كُلْيَتَهُ مَشْغُولَهُ بِي قَلَا يُصْغِي بِسَمْعِهِ إِلَّا إِلَى مَا يُرْضِينِي وَلَا يَرَى بِبَصَرِهِ إِلَّا مَا أَمَرتَه بِهِ.

دَالِثهَا، الْعُنى أَجِعَل لَهُ مَقَاصِدَهُ كَأَنَّهُ يَنَالُهَا بِسَمْعِهِ وَبَصَرِهِ، إِلَّخ.

رَابِعُهَا؛ كُنْتُ لَهُ فِي النَّصْرَةِ كَسَمْعِهِ وَبَصَرِهِ وَيَدِهِ وَرِجْلِهِ فِي الْعَاوَلَةِ عَلَى عَدُوُهِ.

خَامسُهَا، قَالَ الْفَاكَهَانِيَ وَسَبِقَهِ إلَى مَعْنَاهُ ابَنْ هُبَيْرَةَ، هُوَ فَيماً يَظْهَرُ لِي أَنَّهُ عَلَى حَدُفٍ مُصَاف، وَالتَّقَدِيرُ، كُنْتُ حَافظَ سَمْعِهِ الَّذِي يَسْمَغُ بِهِ فَلا يَسْمَعُ إِلَا مَا يَحِلُ اسْتِمَاعُهُ، وَحَافظُ بَصَرِهِ كَدَلْكَ، إِلَخْ.

سَادسُهَا؛ قَالَ الْفَاكَهَانِيُّ: يَحْتَملُ مَعْنَى آخَرُ أَدَقَّ مِنَ الَّذِي قَبْلَهُ، وَهُوَ أَنْ يَكُونَ مَعْنَى سَمْعِه مُسْمُوعَهُ؛ لأَنَّ الْمُحَدَرَ قَدْ جَاءَ بِمَعْتَى المُغُول، مثلُ فَلَانُ أَمَلِي بِمَعْتِي مَامُولِي، وَالْعُنِي أَنَّهُ لَا يَسْمَعُ إِلَّا ذَكْرِي وَلَا يَلْتَذُ إِلَّا بِتَلاوَة كِتَابِي وَلَا يَأْنُسُ إِلَّا بِمُنَاجَاتِي وَلَا يَنْظُرُ إِلَّا فِي عَجَانَبِ مَلَكُوتِي وَلَا يَمُدُ يَدَهُ إِلَّا فيمًا فيه رضًايَ وَرجُلَهُ كَذَلِكَ، وَبِمَعْنَاهُ قَالَ ابِن هُبَيْرَةَ أَيْضًا، وَقَالَ الطُّوفِ، اتَّفَقَ الْعُلَمَاءُ ممَّنْ يُعْتَدُ بِقَوْلِهِ أَنَّ هَذَا مَجَازُ وَكَتَابَةُ عَنْ نُصْرَة الْعَبْد وَتَأْبِيده وَاعَانَتِه حَتَّى كَأَنَّهُ سُبْحَائَهُ يُتَزَّلُ نَفْسَهُ مِنْ عَنده مَنْزِلَةَ الْآلَات المتى يَسْتَعِينُ بِهَا وَلَهَدًا وَقَعَ فِي رَوَايَة (فَبِي يَسْمَعُ وَبِي يُبْصِرُ وَبِي يَبْطِشُ وَبِي يَمْشِي) قَالَ: وَالاتَّحَادِيَّةَ زَعَمُوا أَنَّهُ عَلَى حَقِيقَتِه، وَأَنَّ الْحَقَّ عَيْنُ الْعَبْدِ، وَاحْتَجُوا بِمَجِيء جِبْرِيلَ فِي صُورَة دَحْيَة ! قَالُوا: فَهُوَ رُوحَانِيُّ خَلَعَ صُورَتَهُ وَظَهَرَ بِمَظْهَرِ الْبَشْرِ، قَالُوا: فَاللَّهُ أَقْدَرُ عَلَى أَنْ يَظْهَرَ فِي صُورَة الْوُجُود الْكُلِّي أَوْ بَعْضِه تَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يَقُولُ الظَّالُونَ علوا كبيرا لا

سابعها،وقال الْخَطَّابِيُّ: هَذه أَمْتَالُ، وَالْمُعْنَى: تَوْفِيقُ اللَّه لِعَبْدِه فِي الْأَعَمَالِ الَّتِي يُبَاشَرُهَا بِهَذه الْأَعْضَاءَ وَتَيْسِيرُ الْحَبَّة لَهُ فيها بِأَنْ يَحُفَظ جَوَارِحَهُ عَلَيْه وَيَعْصَمَهُ عَنْ مُوَاقعَة مَا يَكْرَهُ اللَّهُ مِنَ الْأَصْعَاء إلى اللَّهُو بِسَمْعِه وَمِنَ النَّظَرِ إلَى مَا نَهَى اللَّهُ عَنْهُ بِبَصَرِه وَمَنَ الْبَطْشِ هَيماً لَا يَحلُ لَهُ بِيَدِه وَمِنَ السَّعْي إلى الْبَاطِلِ بِرِجْله. وَإلَى هَذَا نَحَا الدَّاوَدِيُّ وَمَثَلَهُ الْكَلَابَاذِيُّ وَعَبَرَ بِقَوْله. احْطَطُهُ هَلَا يَتَصَرَّفَ إِلَا فِي مَا يَكُرَ مُعَا يَكُرُ مُا مَا مَعَهُ عَالَهُ مِنْ الْحَفْظَة هَا يَعْدَمُ الْعَالَمُ الْمَا لَهُ عَمَا يَعْرَفُ مَنَا أَنْ عَامَا مُعَا مَعْهُ وَمَنَ الْمُعْتَى الْعَالَ مَا يَكْرَهُ مَا يَعْهُ مَا يَعْهُمُ اللَّهُ عَنْهُ مَا يَعْرَمُ مَا اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ الْعَالَا اللَّعَانِ فَيَعْهُ إِنَّهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنَا اللَّهُ عَنْهُ الْعَلَا بِعَالَهُ مَا يَعْهُمُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنَا اللَّعَانَ الْعَالَةُ مَنْ أَنْ يَعْذَا اللَّهُ عَنْهُ الْتَعْتَى الْتُعْذِي مَا يَعْتَعَانِ مَا يَعْتَعُونَا اللَّهُ عَنْهُ الْهُو يَعْمَا مُنَا عَنَا وَيَتَسَرَعُهُ مَنَا اللَّهُ عَنْهُ إِنَ عَنْهُ عَامَا عَنْ عَلَيْهُ وَعَنْ مَا مُعَنَّهُ فَعَا مَا يَكُولُ الْتَعْتَى الْنَا مِعَا يَعْتَى الْهُ عَنْهُ مَا يَعْتَ الْتَعْتَ الْمُعَا عَتَى مَا مُعَا يَعْهُ عَامَا وَقَعْنَ الْعَلَا فَيَتَ مَا يَحْتَلُهُ الْعَالَا عَانَ الْنَا عَالَى الْنَا عَالَ عَالَهُ إِنَّا مَا عَانَا مَا أَنْ يَتَصَرَعُهُ مَا يَكُلَا أَنْ يَعْتَعَا مَا مُوْلَهُ مَنْهُ مَا مَا عَتَصَرَ فَا أَنْ يَعْتَ

سابعها: قَالَ الْخَطَّابِيُّ أَيْضًا: وَقَدْ يَكُونُ عَبَّرَ بِدُلِكَ عَنْ سُرْعَة إِجَابَة الدُّعَاءِ وَالنُّجْح فِي الطَّلَبِ وَدَلِكَ أَنَّ مَسَاعِي الْإِنْسَانِ كُلُهَا إِنَّمَا تَكُونُ بِهَدَه الْجَوَارِحِ الْدُكُورَةِ.

تاسعها؛ قَالَ بَعْضُهُمْ؛ وَهُوَ مُنْتَزَعٌ مِمًا تَقَدَّمَ لا يَتَحَرَّكُ لَهُ جَارِحَةً إِلاَ فِيَ اللَّهِ وَلَلَّهِ فَهِيَ كُلُّهَا تَعْمَلُ بِالْحَقَّ لِلْحَقَّ) انتهى بتصرف يسير.

ثالثا: استشكال وُقُوع الْمَحَارَبَة مِنَ الْجَانِبَيْن مَعَ أَنَّ الْحُلُوقَ فِي ٱسْرِ الْحَالَقِ {

قال ابن حجر، «وَقد اسْتُشْكُلُ وُقُوعُ الْحَارَبَة وَهِي مُفَاعَلَةٌ مِنَ الْجَانِيَيْنِ مَعَ أَنَّ الْحُلُوقَ فِي أَسُر الْخَالَقِ وَالْجَوَاتُ أَنَّهُ مِنَ الْحَاطَبَة بِمَا يُفْهَمُ فَإِنَّ الْحَرْبَ تَنْشَأ عَن الْعَدَاوَة وَالْعَدَاوَةُ تَنْشَأْ عَنِ الْحَالَفَة وَعَايَةً الْحَرْبِ الْهَلَاكُ وَاللَّهُ لَا يَغْلُنُهُ عَالُتُ، فَكَأَنَّ المُعْنَى فَقَدْ تَعَرَّضَ لِإهْلَاكِي إِيَّاهُ فَأَطْلَقَ الْحَرْبَ وَأَرَادَ لَازَمَهُ أَيْ أَعْمَلُ بِهِ مَا يَعْمَلُهُ الْعَدُوَّ الْمُحَارَبُ. قَالَ الْفَاكَهَانِيُّ: فِي هَذَا تَهْدِيدُ شديدٌ لأنَّ مَنْ حَارَبَهُ اللَّهُ أَهْلَكُهُ، وَهُوَ مِنَ الْجَازِ الْبِلِيغِ؛ لأَنَّ مَنْ كَرِهُ مَنْ أَحَبَّ اللَّهُ خَالَفَ الله، ومَنْ خَالَفَ اللَّهُ عَائِدُهُ وَمَنْ عَائِدَهُ أَهْلَكُهُ، وَإِذَا كَبَتَ هَذَا فِي جَانَبِ الْمُعَادَاة ثَبَتَ في جانب المُوالاة؛ فمَنْ وَالَى أَوْلِيَاءَ اللَّهِ أَكْرَمَهُ اللَّهُ. وَقَالَ الطُّوفِ: لَمَا كَانَ وَلَى اللَّهُ مَنْ تَوَلَّى اللَّهُ بِالطَّاعَةِ وَالتَّقْوَى تَوَلَّاهُ اللَّهُ بِالْحِفْظ

جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

وَالنَّصْرَةِ، وَقَدْ أَجْرَى اللَّهُ الْعَادَةَ بِأَنَّ عَدُوً الْعَدُوِّ صدِّيقٌ وَصدِيقَ الْعَدُوُ عَدُوٌ فَعَدُوُ وَلِيُ اللَّهِ عَدُوُ اللَّهِ هَمَنُ عَادَاهُ كَانَ كَمَنُ حَارَبَهُ وَمَنْ حَارَبَهُ فَكَأَنَّمَا حَارَبَ اللَّهَ.

رابعًا، استشكال بأن النوافل هي التي ينتج عنها محبة الله للعبد والفرائض مقدمة عليها فكيف لا تنتج المحبة!

أفاد ذلك الأمام الشوكاني رحمه الله نقلا عن ابن حجر رحمه الله في شرحه الماتع للحديث في كتابه ( قطر الولي في حديث الولي)

قال ابن حجر: «قَوْلُهُ (بِالنَّوَاهِلِ حَتَّى أَحْبَبْتُهُ) عِ رِوَايَةِ الْكُشْمِيهَنِيُ (أُحِبَّهُ) طَاهِرُهُ

أَنَّ مَحَبَّة اللَّه تَعَالَى لِلْعَبْدِ تَقَعُ بِمُلازَمَة الْعَبْدِ التَّقَرُبَ بِالنَّوَاهَلِ، وَقَدَ اسْتُشْكَلَ بِمَا تَقَدَّمَ أَوَّلَا أَنَّ الْفَرَائِضَ أَحَبُ الْعَبَادَاتِ الْتَقَرَّبِ بِهَا إِلَى اللَّهِ فَكَيْفَ لَا تُنْبَجُ الْحَبَّةَ(

قلت: وكان من أفضل ما أجاب به رحمه الله قوله: وَقَالَ ابن هُبَيْرَة: يُوَّحَدُ مِنْ قَوْلِه مَا تَقَرَّبَ إِلَحْ أَنَّ النَّافِلَة لا تُقَدَّمُ عَلَى الْفَرِيضَة: لأَنَّ النَّافِلَة إِنَّمَا سُمِّيَتُ دَافِلَة لأَنَّهَا تَأْتِي زَائِدَةَ عَلَى الْفَرِيضَة هَمَا لَمْ تُوَدَّ الْفَرِيضَة لاَ تَحْصُلُ النَّافِلَة، وَمَنْ أَدًى الْفَرْضَ ثُمَّ زَادَ عَلَيْهِ النَّفْلَ وَإِذَامَ ذَلِكَ تَحَقَّقَتْ مَنْهُ إِرَادَةُ التَقَرُب، انْتَهَى.

والله من وراء القصد،

والحمد لله رب العالمين.

#### تهنئة واجبة

تتقدم أسرة مجلة التوحيد- وعلى رأسهم رئيس التحرير- بخالص التهاني والتبريكات للدكتور محمد محروس سعدوني إبراهيم، المدرس المساعد بكلية حقوق الزقازيق، وذلك لحصوله على درجة الدكتوراه، في رسالة بعنوان «دور صناديق الاستثمار الإسلامية في تنشيط سوق الأوراق المالية».

وقد تكونت لجنة المناقشة والإشراف من:

١- أ.د/ عاطف النقلي، رئيس قسم الاقتصاد وعميد الكلية الأسبق، مشرفًا.

٢- أ.د/ رمضان صديق العميد الأسبق لكلية الحقوق بحلوان، مناقشًا.

٣- المستشار الدكتور/ حسن السيد، رئيس المحكمة الاقتصادية بالإسماعيلية.

وقد حصل الباحث على درجة الدكتوراه بتقدير امتياز، ليكون مدرسًا بالقسم.

وأسرة تحرير مجلة التوحيد يتقدمون بخالص التهاني للابن الغالي الخلوق الدكتور محمد ووالده الحاج محروس سعدوني، وتتمنى له مزيدًا من التوفيق والرقي والتقدم.

رئيس التحرير

#### عزاء واجب

فقدت أنصار السنة بفرع بورسعيد الشيخ علي عباس العطوي، الرئيس السابق لجماعة أنصار السنة المحمدية ببورسعيد، وعضو مجلس الشعب السابق على مدار سنوات طويلة، وأحد مؤسسي الجماعة، وصاحب اليد الطولى في مشروعات الجماعة ببورسعيد.

رحم الله الفقيد رحمة واسعة، وجعل الفردوس الأعلى من الجنة مثواه.

وأسرة تحرير مجلة التوحيد والمركز العام لأنصار السنة يتقدمون بخالص العزاء والمواساة لفرع بورسعيد، وأسرة الفقيد.

رئيس التحرير

التوحيد مجمادي الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون



#### ٧١٣- دإن الله وملائكتهُ يُصلونُ على أصحاب العُمَائم يومَ الجمعة.

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (١٨١/١) بصيغة الجزم عن النبي صلى الله عليه وسلم وبنى عليه حكمًا شرعيًا، فقال: «والعمامة مستحبة في هذا اليوم، فقد روى واثلة بن الأسقع أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال... فذكر الحديث.

قال الحافظ العراقي في «تخريج الأحياء»: «أخرجه الطبراني وابن عدي وقال: منكر، ولم أره من حديث واثلة، اه.

قلت: لا بد أن نقف على علة هذا الحديث لنقف على درجة ضعف هذا الحديث الذي نقل الحافظ العراقي عن الحافظ ابن عدي نكارته، فالحديث أخرجه ابن عدي في «الكامل، (٢٤/١٩/ ١٠) من طريق أيوب بن مدرك عن مكحول عن أبي الدرداء مرفوعًا وقال: «هذا الحديث منكر». اه. قُلتُ، وعلة هذا الحديث أيوب بن مدرك. قال الإمام إبراهيم بن الجندي في «سوّالاته لابن معين» (٢١٧)، «سألت يحيى بن معين عن أيوب بن مدرك؟ فقال، كذّاب قد رأيته لا شيء». اه. وأقرّ هذا التحريح الشديد وأخرجه ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٢٠/١/١١) وقال: سألت أبي عنه فقال: «ضعيف الحديث متروك». اه. وأخرج هذا التجريح وأقره الحافظ العقيلي في «الضعفاء الكبير» (١٠/١٣٤)، ثم أخرج هذا الحديث وأخرج هذا التجريح وأقره الحافظ العقيلي في «الضعفاء الكبير» (١٠/١٠٥)، ثم أخرج هذا الحديث وقال: «لا يتابع وقد حدَّث بالمناكير». اه. وقال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٢٧)، «أيوب بن مدرك متروك»، وقال الإمام ابن حبان في «الجروحين»، «أيوب بن مدرك روى عن مكحول نسخة موضوعة وقال: «لا يتابع وقد حدَّث بالمناكير». اه. وقال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٢٧)، «أيوب بن مدرك متروك»، وقال الإمام ابن حبان في «المعنهي في «مجمع الزوائد» (١٧٦/١٠)، وقال، «رواه الطبراني ولم يره». اه. وأورد هذا الحديث الحافظ الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٢٧٦)، وقال، «رواه الطبراني ي الكبير، وفيه أيوب بن مدرك، قال ابن معين، كذاب». والحديث أخرجه الطبراني ي «مند الشمين» مدرك متروك»، ومن الإمام ابن حبان في «المعروحين»، «أيوب بن مدرك روى عن مكحول نسخة موضوعة ولم يره». وهيه أيوب بن مدرك، قال ابن معين، كذاب». والحديث أخرجه الطبراني في «مند الشمين» مدر المبره، وقيه أيوب بن مدرك، قال ابن معين، كذاب». والحديث أخرجه الطبراني من حمديث ملاميراني مع مدرك متروك». وقال الإمام ابن حبان في دالجامية منه محمع الزوائد، (٢٦/١٧)، وقال، «رواه الطبراني مع مدرك متروك»، وقال الإمام ابن حبان في الميثمي المي محمع الزوائد» (٢٦/١٧)، وقال، مرواه الطبراني مدر معنه أيوب من مدرك، قال ابن معين، كذاب». والحديث أخرجه الطبراني م من مدرك روه من محمول تفرد به عنه أيوب». اهن مديث مكرول أول الم محم مع منه منه منه منه مع منه منه منه منه منه منه منه مع منه منه منه مع منه منه منه منه مع منه منه منه منه منه منه منه منه منهه منه أيوب». المام منه منه منه منه أول م

قلت: نستنتج من هذا أن الحديث غريب موضوع. قال الإمام السيوطي في «التدريب» النوع (٢١)؛ «الموضوع هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شر الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته مع العلم بوضعه في أي معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها، إلا مقرونًا ببيان ضعفه». اهـ.

٧١٤- وشرائجالس الأسواق والطرق، وخير المجالس المساجد، فإن لم تجلس في المسجد فالزم بيتك، الحديث لا يصح، أخرجه الإمام الطبراني في «المعجم الكبير» (٦٠/٢٢) (ح١٤٣) من حديث أيوب بن مدرك حدثنا مكحول عن واثلة بن الأسقع مرفوعًا، وعلته أيوب بن مدرك المتروك الكذاب كما بينا آنفًا، فالحديث موضوع.

جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

قلتُ: وأخرج هذا الحديث أيضًا الطبراني في «المعجم الكبير» (٦٠/٢٢) (١٤٢) قال: حدثنا الوليد بن حماد، حدثنا سليمان بن عبد الرحمن، حدثنا بشر بن عون، حدثنا بكار بن تميم عن مكحول عن واثلة بن الأسقع مرفوعًا به، وهذا الطريق يزيد الحديث وهنًا على وهن، وعلته بشر بن عون، قال الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٩٠١)، «بشر بن عون روى عن بكار بن تميم عن مكحول عن واثلة نسخة فيها مائة حديث كلها موضوعة لا يجوز الاحتجاج به بحال، . اه.

#### ١٩- ولا تذهبُ الدنيا حتى يستغنى الرُجال بالرُجال، والنساءُ بالنساء، والسحاقَ زِنَا فيما بينهم،. الحديث لا يصح. أخرجه الإمام الحافظ ابن حبان في والمجروحين، (١٩٠/١) بسنده عن هذه النسخة

المكذوبة الموضوعة التي رواها بشر بن عون عن بكار بن تميم عن مكحول عن واثلة بن الأسقع مرهوعًا، فالحديث موضوع.

#### ٧١٦- «مَن دخل المقابر، فقرأ سورة «يس، خفف عنهم يومند، فكان له بعدد من فيها حسنات».

الحديث لا يصح: أخرجه أحمد بن محمد بن إبراهيم التعلبي المتوفى ٤٢٧ه. في «الكشف والبيان عن تفسير القرآن» (١١٩/٨)- ط دار إحياء التراث بيروت، قال، أخبرني الحسين بن محمد الثقفي، قال، حدثنا الفضل بن الفضل الكندي، قال، حدثنا حمزة بن الحسين بن عمر البغدادي، قال، حدثنا محمد بن أحمد الرياحي، حدثنا أبي، حدثنا أيوب بن مدرك، عن أبي عبيدة عن الحسن عن أنس مرفوعًا وعلته أيوب بن مدرك المتروك الكذاب، كما بينا آنفًا، فالحديث موضوع، وفوق هذا أبو عبيدة نقل الأمام الذهبي في «اليزان» (٤/٥٤/٤٩٤) عن ابن معين قال، دمجهول». اه.

١٧٧- ولا تمنعوا عباد الله فضل الماء، والكلا، ولا نارًا فإن الله جعلها متامًا للمقوين، وقوة للمستضعفين. الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ الطبراني في «المعجم الكبير» (٦١/٢٢) (ح١٤٥) قال: حدثنا الوليد بن حماد، ثنا سليمان بن عبد الرحمن، حدثنا بشر بن عون، حدثنا بكار بن تميم عن مكحول عن واثلة بن الأسقع مرفومًا، والحديث أورده الحافظ الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٢١/٢٢) وقال: «رواه الطبراني في الأسقع مرفومًا، والحديث أورده الحافظ الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٢١/٢٢) وقال: «دثنا الوليد بن الأسقع مرفومًا، والحديث أورده الحافظ الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٢١/٢٤) وقال: «رواه الطبراني في الأسقع مرفومًا، والحديث أورده الحافظ الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٢١/٢٤) وقال: «رواه الطبراني في الأسقع مرفومًا، والحديث أورده الحافظ الهيثمي من عوضوع». أه. ولقد بينا هذا السند الذي رواه بشر بن عون أنفا.

#### ٧١٨- داتقوا البول، فإنه أول ما يحاسبُ به العبدُ في القبر.

الحديث لا يصح، أخرجه الحافظ ابن أبي حاتم في «الأوائل، (ح٣٣) قال، حدثنا دحيم، حدثنا عبد الله بن يوسف عن الهيثم بن حميد قال، سمعت رجلاً يحدث مكحولاً عن أبي أمامة مرفوعًا. قلتُ، والراوي عن مكحول في هذا السند رجل لم يسم وهذا الطريق أخرجه أيضًا الحافظ الطبراني في «المعجم الكبير» (١٥٧/٨) (ح٢٠٥٧)، وثقد أخرج هذا الحديث الطبراني من طريق آخر في «المعجم الكبير» (١٥٧/٨) (ح٢٠٧٧)، وقد صرح باسم الراوي عن مكحول من طريق إسماعيل بن إبراهيم الترجماني قال، حدثنا أيوب بن مدرك عن مكحول عن أبي أمامة مرفوعًا، وبهذا يتبين أن علة الحديث هو أيوب بن مدرك المتروك الكذاب كما بينا آنفًا، فالحديث موضوع.

فائدة: في هذا الحديث تتبين أهمية جمع الطرق في الصناعة الحديثية للكشف عن علة الحديث، فالحديث أخرجه ابن أبي عاصم كما بينا آنفًا فيه راوٍ لم يسم فصار مبهمًا، فأخرجه الطبراني من طريق كشف الاسم فظهرت العلة عن راو كذاب.

فائدة أخرى: قال الأمام الحافظ ابن أبي حاتم في «المراسيل» (٧٩١) سمعت أبي يقول: «لا يصح لمكحول سماع من أبي أمامة». فالحديث فوق أنه «موضوع» فهو «مرسل خفي».

٧١٩- «إنَ إبراهيم عليه السلامُ قال للك الموت إذ جاءه لقبض روحهُ، هل رأيت خليلاً يميتُ خليلهُ؟ فأوحى الله تعالى إليه، هل رأيت محبًّا يكره لقاًء حبيبهُ؟ فقال، يا ملكُ الموت الآنَ هاقبض،.

الحديث لا يصح أورده الغزالي في «الإحياء» (٢٨٧/٤) وقال: «مشهور»، قال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «حديث إن إبراهيم قال لملك الموت إذ جاءه ليقبض روحه...، الحديث لم أجد له أصلاً». اه.. ٢٢٠- «صلاةُ النهار عجماءُ».

الحديث لا يصح. أورده الحافظ السخاوي في «المقاصد » (٦٢٨-)، ونقل قول الإمام النووي في الكلام على الجهر بالقراءة من «شرح المهذب»: «أنه باطل لا أصل له». وكذا قال الإمام الدارقطني: «لم يرو عن النبي صلى الله عليه وسلم».

۲۲ التوحيد جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون ٢٢



بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. أما بعد:

فقد ذكرنا في الحلقة السابقة الحالة الثانية للمستحاضة، وهي المعتادة، وما يتعلق بها من أحكام، ونشرع في هذه الحلقة – بإذن الله تعالى- في ذكر المتحيرة، وما يتعلق بها من أحكام، سائلين الله-جل وعلا- أن ينفع بها، وأن يجعلها في ميزان حسناتنا؛ إنه سميع قريب مجيب الدعاء.

#### العالة الثالثة: التحيرة:

وهي من كانت لها عادة ونسيتها. وهذا النسيان قد يحصل بغفلة، أو إهمال، أو مرض، أو جنون وغير ذلك.

وتوصف المتحيرة بالمتحيرة بصيغة اسم الفاعل، لأنها تُحيّر المفتي، وبصيغة اسم المفعول، لأنها تحيرت بسبب نسيانها. (المجموع شرح المهذب: ١٣٤/٢).

قال ابن نجيم في البحر الرائق (١٩٩/١): "واعلم أن باب الحيض من غوامض الأبواب، خصوصًا من المتحيرة وتفاريعها، ولهذا اعتنى به المحققون،

#### مستار (أم تميم) داعزة محمد رشاد (أم تميم)

#### وأفرده محمد في كتاب مستقل".

قال النووي في المجموع (١١٢/٨): "هذه المسألة وما بعدها من مسائل الناسية هو من عويص باب الحيض بل هي معظمه، وهي كثيرة الصور والفروع والقواعد والتمهيدات والمسائل المشكلات،.... حتى صنَّف الدارمي فيها مجلدة ضخمة ليس فيها غير مسألة المتحيرة، وتقريرها وتحقيق أصولها واستدراكات كثيرة استدركها هو على كثير من الأصحاب... وينبغي للناظر فيها أن يعتني بحفظ ضوابطها وأصولها فيسهل عليه بعده جميع ما يراه من صورها".

#### حكم المتعيرة

#### اختلف الفقهاء في حكم المتحيرة على ثلاثة أقوال:

القول الأول: ذهب الحنفية إلى أن المتحيرة إذا تيقنت الحيض تركت الصلاة والصوم، وإن شكت في وقت أنه طهر أو حيض تحرَّت، فإن لم يكن لها رأي فتأخذ بالأحوط في الأحكام الشرعية، فتجتنب ما تجتنبه الحائض ولا يأتيها زوجها، وتؤمر بالصلاة، والصوم. (البحر الرائق ٢٩٩/١).

التوحيد

Upload by: altawhedmag.com

ادي الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأر دعون

القول الثاني: ذهب الشافعية إلى أن المتحيرة إن كانت ناسية للعادة غير مميزة للدم فلا تخلو من ثلاثة أحوال: أن تكون ناسية للوقت والعدد، أو ناسية للوقت ذاكرة للعدد، أو ناسية للعدد ذاكرة للوقت. الرحالة الأولى: إذا كانت ناسية للوقت والعدد: ففيها قولان:

أحدهما: أنها كالمبتدأة التي لا تمييز لها.

الثاني؛ وهو المشهور، أنها تؤمر بالاحتياط؛ لعدم التيقن من الطهر والحيض، فتصلي وتغتسل لكل صلاة؛ لجواز أن يكون ذلك وقت انقطاع الحيض، ولا يطأها الزوج، وتصوم مع الناس شهر رمضان، فيصح لها أربعة عشر يومًا؛ لجواز أن يكون اليوم الخامس عشر بعضه من أول يوم من الشهر وبعضه من السادس عشر، فيفسد عليها بذلك يومان، ثم

تصوم شهرًا آخر فيصح لها منه أربعة عشر يومًا. الحالة الثانية: إذا كانت ناسية لوقت الحيض ذاكرة للعدد: وهي من علمت عدد أيام حيضها، ونسيت وقت عادتها، فكل وقت تيقنت فيه الحيض يلزمها اجتناب ما تجتنبه الحائض، وكل زمان تيقنت فيه الطهر يباح لها فيه ما يباح للطاهر، ويجب عليها ما يجب على الطاهر، وكل زمان شكت في طهرها، حرم عليها جماع زوجها ويجب ما يجب على الطاهر احتياطًا.

الحالة الثالثة، إذا كانت ذاكرة للوقت ناسية للعدد: إذا كانت ذاكرة لوقت ابتداء الحيض، بأن قالت كان ابتداء حيضي من أول يوم من الشهر، فيكون حيضها يومًا وليلة من أول الشهر؛ لأنه يقين، ثم تغتسل بعده فتدخل في طهر مشكوك فيه إلى آخر الخامس عشر، وتصلي وتغتسل لكل صلاة؛ لجواز انقطاع اللهم فيه، وما بعده طهر بيقين إلى آخر الشهر، فتتوضأ لكل صلاة.

وإذا كانت ذاكرة لوقت انقطاعه: بأن قالت كان حيضي ينقطع في آخر الشهر قبل غروب الشمس، فيكون حيضها قبل ذلك يومًا وليلة، وتكون طاهرًا من أول الشهر إلى آخر اليوم الخامس عشر، تتوضأ لكل صلاة فريضة، ثم تدخل في طهر مشكوك إلى آخر التاسع والعشرين، تتوضأ لكل صلاة، لأنه لا يحتمل انقطاع الدم، ولا يجب الغسل إلا في آخر الشهر في الوقت الذي تيقنت انقطاع الحيض فيه. (المهذب للشيرازي: ٨٢/١).

القول الثالث: ذهب الحنابلة إلى أن المتحيرة لها ثلاث حالات:

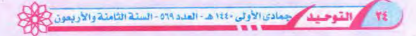
الحالة الأولى؛ أن تكون ناسية لوقتها وعددها، فحكمها أنها تمكث فكل شهر ستة أيام أو سبعة أيام، يكون ذلك حيضها، ثم تغتسل، وهي فيما بعد ذلك مستحاضة، تصوم وتصلى وتطوف.

واستدلوا بحديث حمنة بنت ححش قالت: "كنت أستحاض حيضة كثيرة شديدة، فأتيت رسول الله صلى الله عليه وسلم أستفتيه وأخبره، فوجدته في بيت أختى زينب بنت جحش فقلت، يا رسول الله، إذى امرأة أستحاض حيضة كثيرة شديدة، فما ترى فيها قد منعتنى الصلاة والصوم. فقال .... تحيضي ستة أيام أوسبعة أيام في علم الله، ثم اغتسلي ". (أخرجه أبو داود (٢٨٧)، والطبراني في المعجم الكبير (٥٥١)، والدار قطني (٨٣٤)، والحاكم في المستدرك (٦١٥). الحالة الثانية؛ أن تنسى عددها، كالتي تعلم أن حيضها في العشر الأول من الشهر، ولا تعلم عدده، فتمكث ستا أوسبعًا، في أصح الروايتين، إلا أنها تمكنها من العشر دون غيرها، وهل تمكثها من أول العشر، أو بالتحري؟ على وجهين. وإن قالت: أعلم أننى كنت أول الشهر حائضا، ولا أعلم آخره، أو أننى كنت آخر الشهر حائضًا ولا أعلم أوله. أو لا أعلم هل كان ذلك أول حيضي أو آخره؟ فيجعل حيضها اليوم الذي علمته، وأتمت بقية حيضها مما بعده في الصورة الأولى، ومما قبله في الثانية، وبالتحري في الثالثة، أو مما يلى أول الشهر، على اختلاف الوجهين وتذكر وقتها.

الحالة الثالثة، أن تذكر عددها، وتنسى وقتها. وهذه لها حالتان، أحدهما، أن لا تعلم لها وقتًا أصلاً، مثل أن تعلم أن حيضها خمسة أيام ولا تعلم وقتها، فإنها تجلس خمسة من كل شهر؛ إما من أوله، أو بالتحري، على اختلاف الوجهين. والثاني، أن تعلم لها وقتًا، مثل أن تعلم أنها كانت تحيض خمسة أيام من العشر الأول من كل شهر، فإنها تمكث عدد أيامها من ذلك الوقت دون غيره.

#### أقوال العلماء في السألة:

جاء في البحر الرائق (٢١٩/١)، "ومتى تيقنت بالحيض في وقت تركتهما فيه، ومتى شكت في وقت أنه وقت حيض أو طهر تحرَّت، فإن لم يكن لها رأي تصلي فيه بالوضوء لوقت كل صلاة وتصوم وتقضيه دونها، ومتى شكت في وقت أنه حيض أو طهر أو خروج



عن الحيض تصلي فيه بالغسل لكل صلاة لجواز أنه وقت الخروج من الحيض، ولا يأتيها زوجها بحال لاحتمال الحيض".

جاء في المهذب للشيرازي (٨٢/١): "إن كانت ناسية للعادة غير مميزة ثم يخل؛ إما أن تكون ناسبة للوقت والعدة، أو ناسية للوقت ذاكرة للعدة، أو ناسية للعدة ذاكرة للوقت، فإن كانت ناسية للوقت والعدة فهي المتحيرة، وفيها قولان: أحدهما؛ أنها كالمبتدأة التي لا تمييز لها نص عليه في العدد، فيكون حيضها من أول كل هلال يومًا وليلة في أحد القولين وستًا أو سبعًا في الآخر، فإن عرفت متى رأت الدم جعلنا ابتداء شهرها من ذلك الوقت، وعددنا لها ثلاثين يومًا وحيَّضناها؛ لأنه ليس بعض الأيام بأن يجعل حيضها بأولى من بعض، فسقط حكم الجميع، وصارت كمن لا عادة لها، والثاني: وهو المشهور والمنصوص في الحيض أنه لا حيض لها ولا طهر بيقين، فتصلى وتغتسل لكل صلاة؛ لجواز أن يكون ذلك وقت انقطاع الحيض، ولا يطأها الزوج، وتصوم مع الناس شهر رمضان، فيصح لها أريعة عشر يومًا؛ لجواز أن يكون اليوم الخامس عشر بعضه من أول يوم من الشهر وبعضه من السادس عشر، فيفسد عليها بذلك يومان، ثم تصوم شهرًا آخر فيصح لها منه أربعة عشر يومًا.

وإن كانت ناسية لوقت الحيض ذاكرة للعدد فكل زمان تيقنا فيه الحيض ألزمناها اجتناب ما تجتنبه الحائض، وكل زمان تيقنا طهرها أبحنا فيه ما يباح للطاهر، وأوجبنا ما يجب على الطاهر، وكل زمان شككنا في طهرها حرمنا وطأها وأوجبنا ما يجب على الطاهر احتياطا، وكل زمان جوزنا فيه انقطاء الحيض أوجبنا عليها أن تغتسل فيه للصلاة، فإن كانت ذاكرة للوقت ناسية للعدد، نظرت؛ فإن كانت ذاكرة لوقت ابتدائه بأن قالت كان ابتداء حيضي من أول يوم من الشهر حيضناها يومًا وليلة من أول الشهر لأنه يقبن، ثم تغتسل بعده، فتحصل في طهر مشكوك فيه إلى آخر الخامس عشر، وتصلى وتغتسل لكل صلاة لجواز انقطاع الدم فيه، وما بعده طهر بيقين إلى آخر الشهر، فتتوضأ لكل صلاة، وإن كانت ذاكرة لوقت انقطاعه، بأن قالت كان حيضى ينقطع في آخر الشهر قبل غروب الشمس حيضناها قبل ذلك يوما وليلة وكانت طاهرا من أول الشهر إلى آخر الخامس عشر، تتوضأ لكل صلا ة فريضة، ثم تحصل في ظهر مشكوك إلى آخر التاسع والعشرين، تتوضأ لكل صلاة لأنه لا يحتمل انقطاء

الدم ولا يجب الغسل إلا في آخر الشهر في الوقت الذي تيقنا انقطاع الحيض فيه.

جاء في المغنى (٢٣٣-٢٣٣): "القسم الرابع من أقسام المستحاضة، وهي من لا عادة لها ولا تمييز، وهذا القسم نوعان: أحدهما الناسية، ولها ثلاثة أحوال: أحدها، أن تكون ناسية لوقتها وعددها، وهذه يسميها الفقهاء المتحيرة. والثانية، أن تنسى عددها، وتذكر وقتها. والثالثة، أن تذكر عددها، وتنسى وقتها. فالناسية لهما، تجلس في كل شهر ستة أيام أو سبعة، يكون ذلك حيضها، ثم تغتسل، وهي فيما بعد ذلك مستحاضة، تصوم وتصلي وتطوف. وعن أحمد أنها تجلس أقل الحيض، ثم إن كانت تعرف شهرها، وهو مخالف للشهر المعروف، جلست ذلك من شهرها، وإن لم تعرف شهرها، جلست من الشهر المعروف؛ لأنه الغالب. لحديث حمنة بنت جحش.... وهو بظاهره يثبت الحكم في حق الناسية؛ لأن النبي- صلى الله عليه وسلم- لم يستفصلها، هل هي مبتدأة أو ناسية؟ ولو افترق الحال لاستفصل وسأل. واحتمال أن تكون ناسية أكثر، فإن حمنة امرأة كبيرة.

القسم الثاني، الناسية لعددها دون وقتها، كالتي تعلم أن حيضها في العشر الأول من الشهر، ولا تعلم عدده، فهي في قدر ما تجلسه كالمتحيرة، تجلس ستًا أو سبعًا، في أصح الروايتين، إلا أنها تجلسها من العشر دون غيرها، وهل تجلسها من أول العشر، أو بالتحري؟ على وجهين.

وإن قالت؛ أعلم أننى كنت أول الشهر حائضًا، ولا أعلم آخره. أو إننى كنت آخر الشهر حائضًا ولا أعلم أوله. أو لا أعلم هل كان ذلك أول حيضي أو آخره؟ حيَّضناها اليوم الذي علمته، وأتمت بقية حيضها مما بعده في الصورة الأولى، ومما قبله في الثانية، وبالتحري في الثالثة، أو مما يلى أول الشهر، على اختلاف الوجهين. القسم الثالث، الناسية لوقتها دون عددها، وهذه تتنوع نوعين؛ أحدهما، أن لا تعلم لها وقتًا أصلا، مثل أن تعلم أن حيضها خمسة أيام، فإنها تجلس خمسة من كل شهر؛ إما من أوله، أو بالتحرى، على اختلاف الوجهين. والثاني، أن تعلم لها وقتًا، مثل أن تعلم أنها كانت تحيض أيامًا معلومة من العشر الأول من كل شهر، فإنها تجلس عدد أيامها من ذلك الوقت دون غيره. الراجح: والذي يظهر لي بعد عرض أقوال الفقهاء أن أرجح الأقوال في هذه السالة هو ما ذهب إليه الحنايلة، والله تعالى أعلم بالصواب.

جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون التوحيك ٢٥



إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلم تسليمًا كثيرًا.

أما بعد، فاتقوا الله-عباد الله- حق التقوى، فبها تُستجلب النّعم، وتُسْتَدُهَع النقمُ.

راحة القلب وزوال الهم مطلب كل إنسان أيها المسلمون: الدنيا دار بلاء وامتحان، طُبعت على كدر ونَصَب، ويكابد الانسان فيها المتاعب والمشاق، قال تعالى: (لَتَدَ عَلَيًا الإَسْرَقَ فِي كَبُو) (الْبُلَد: ٤)، وحياة المرء في الدنيا قصيرة وليس له من عمره إلا ما طاب، وراحة القلب وزوال الهم والغم مطلب كل إنسان، وبذلك تحصل الحياة الطيبة والعيش الهنيء، والخلق كلهم ينشدون السعادة ويسعون إلى تحصيلها، وأصل السعادة انشراح الصدر وطمأنينة القلب، وإذا أراد الله بعبد خيرًا شرح صدره، وذلك من أعظم أسباب الهدى وأجل النعم، قال ابن القيم-رحمه الله-:

#### د: عبدالمحسن بن محمد القاسم خطيب المسجد التبوي الشريف

"شرح الصدر كما أنه سبب الهداية فهو أصل كل نعمة وأساس كل خير".

ولعظیم قدر هذه النعمة سأل موسی-علیه السلام- ربه أن یمن علیه بها أول ما أرسله إلی فرعون، (قَالَ رَبِّ ٱشَيَّ لِل مَدَرِی) (طه: ۲۰)، وابتدأ سبحانه تعداد نعمه علی نبینا محمد-صلی الله علیه وسلم- بذلك، فقال: (أَرَ تَتْحَ أَنَ مُدَرَكَ ) (الشَّرْح: ۱).

#### من أعظم أسياب اتشراح الصدر معرفة الله و أسمائه وصفاته :

وإذا عَظُمَ الشيءُ تعددت أسبابه وكان تحصيله أيسر، وأتم الأسباب وأكملها ما دلً عليه الشرعُ وأرشد إليه، ولا أعظم في تحقيق انشراح الصدور من العلم بالله وأسمائه وصفاته وتوحيده-سبحانه- بالعبادة، وعلى حسب كمال ذلك وقوته يكون انشراح صدر صاحبه وانفساحه، قال ابن القيم-رحمه الله-: "قال بعض أهل العلم، فكرتُ فيما يسعى فيه

التوحيد جمادى الأولى ١٤٤٠ ه - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

العقلاء فرأيتُ سعيَهم كله في مطلوب واحد وإن اختلفت طرقهم في تحصيله؛ رأيتهم جميعهم إنما يسعون في دفع الهم والغم عن نفوسهم، ولكن الطرق كلها غير موصلة إليه، بل ولعل أكثرها إنما يوصل إلى ضده، ولم أرفي جميع هذه الطرق طريقًا موصلة إلاً الإقبال على الله ومعاملته وحده وإيثار مرضاته على كل شيء، فليس للعبد أنفع من هذه الطريق ولا أوصل منها إلى لذته وبهجته وسعادته".

وأكمل الخلق في كل صفة يحصل بها اتساع القلب نبينا محمد-صلى الله عليه وسلم-وأكمل الخلق متابعة له أكملهم انشراحًا ولذة ونعيمًا، ورأس الأسباب الجالبة لانشراح الصدر الإيمان والعمل الصالح، فبهما صلاح القلب والجوارح واستقامة الظاهر والباطن، وبذلك الحياة الطيبة والسعادة الدائمة، قال تعالى: (مَنْ عَمِلَ مَنْلِمًا مِن نَكَرٍ أَوَ أُتَى وَهُوَ مُوْمِنً قَتَحْيَنَتُهُ حَوْةً لَيَهَةً) (النَّحْل، ٩٧).

وأشرح شيء لصدر العبد محبته-سبحانه-والإنابة إليه والتنعم بعبادته، قال شيخ الإسلام-رحمه الله-: "إذا لم تجد للعمل حلاوة في قلبك وانشراحًا فاتهمه؛ فإن الرب-تعالى-شكور".

اختيار الله للعبد خير من اختياره لنفسه: واختيار الله للعبد خير من اختياره لنفسه، وهو-سبحانه- أرحم بالخلق من أنفسهم، ومن آمن بالقدر خيره وشره سكن قلبه وانشرح صدره، قال تعالى: (رَمَن يَرْمِنُ إِلَيْهِ بَدِ قَلْتُمْ) (التَّغَابُنِ: ١١)، قال علقمة-رحمه الله-: "هو الرجل تصيبه المصيبة فيعلم أنها من عند الله فيرضى ويسلم".

والعباد يتقلبون في حياتهم بين السراء والضراء، ولا انفكاك لأحد عن ذلك بحال، والسعادة في الإيمان بالقضاء والشكر حال السراء، والصبر على الضراء، قال عليه الصلاة والسلام: "عجبًا لأمر المؤمن؛ إن أمره كله له

خير، وليس ذلك إلا للمؤمن، إن أصابته سراء فشكر فكان خيرًا له، وإن أصابته ضراء فصبر فكان خيرًا له" (رواه مسلم).

ومن آمن بلقاء الله وثوابه تعلقت نفسُه بالفاضل عن المفضول، وتسلى بالموعود عن المفقود، وبهذا تصلح له دنياه وآخرته.

وحُسْن الظن بالله-تعالى- عبادة تورث صاحبَها أمنا وسعادة، وللعبد من ربه ما ظنه فيه، إن خيرًا هخير، وإن شرًّا فشر، قال تعالى في الحديث القدسي: "أنا عند ظن عبدي بي" (متفق عليه)، والفأل الحسن يشرح الصدروهو من حسن الظن بالله، ومقاليد الأمور وأزِمَّتُها من حسن الظن بالله، ومقاليد الأمور وأزِمَّتُها بيد الله وحده، يقلب القلوب كيف يشاء، فسادًا وصلاحًا وضيقًا وانشراحًا، وسعادة وشقاء، والتوكل على من بيده ذلك وتفويض الأمور إليه والثقة به واجب شرعي، وهو جنة لأهله حاضرة، قال تعالى: (وَمَ يَوَلَّ عَلَ اللهِ قَبْنَ

وأرزاق العباد بيد الله ولن تموت نفس حتى تستكمل رزقها، فطبُ نفسًا بما قسم الله لك، ولا تحزن على ما فاتك منه.

ومن لجأ إلى الله أعانه وكفاه، قال سبحانه: (الله قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَعُوا لَمُ قَاتَتَهُمُ قَرَادَهُم إِيمَنَا وَقَالُوا حَمَيْنَا اللهُ وَيَعَمَ الْحَكِيلُ ( القَدْلُوا بِعَبْقُو مِنَ اللَّهِ وَعَمْلِ لَمَ يَسَمَعُم سُوةً وَالتَّبُولُ رِضُونَ اللَّهُ وَلَقَة دُو فَضْلِ خَلِيمٍ) (آلِ عِمْرَانَ: ١٧٤).

ومن طمع في السعادة وابتغى انشراح الصدر فليكثر قرع باب الكريم؛ فإن الله قريب ممن دعاه، ولا يُخَيَّب مَنْ رجاه، فبالدعاء صلاح أمور الدنيا والآخرة، ومن دعاء النبي-صلى الله عليه وسلم-، "اللهم أصلح لي ديني الذي هو عصمة أمري، وأصلح لي دنياي التي فيها معاشي، وأصلح لي آخرتي التي إليها معادي، واجعل الحياة زيادة لي في كل خير، واجعل الموت راحة لي من كل شر" (رواه مسلم).

للذكر تأثير عجيب في انشراح الصدور وللذُكُر تأثير عجيب في انشراح الصدور

جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

واطمئنان القلوب وزوال الهموم والغموم، قال سبحانه: ( ٱلَّذِي عَامَتُوْ وَطَلَّي قُلُونَهُم بِذِكْر ٱللَّهِ ٱلَّا مَنِحَى ٱللَّهِ عَلَيه وسلم يقول عند الكرب: "لا إله صلى اللَّه عليه وسلم يقول عند الكرب: "لا إله إلا اللَّه العظيم الحليم، لا إله إلا اللَّه رب العرش العظيم، لا إله رب السماوات ورب الأرض ورب العرش الكريم". (رواه البخاري).

والقرآن العظيم كلام الله فيه الهدى والشفا، قال تعالى: (تَأَيُّبُ النَّاسُ قَدْ جَآةَتُكُم تَوْعِظَةً فِن زَيْكُمُ وَحَمَّاتُ لِيَا فِي السُّنُور وَعُنَى وَرَحْمَةُ التَوْعِنِينَ ) (يُونُسَ: ٥٧)، وأَوْلَى الخلق بالسعادة مَنْ تلا القرآن وعمل. بما فيه، قال سبحانه: (طه () مَا أَزَلْنَا عَلَيْكَ الْتُرَانَ لِتَشَعَى ) (طه: ١-٢).

وية التسبيح والتحميد وكثرة السجود ودوام الطاعة سعة الصدر وذهاب الهم والضيق، قال تعالى: (وَلَقَدْ مَلَا أَلَّكَ مَحِيقُ مَدَرَكَ بِنَا يَقُولُونَ ) مَسَحَ مِعَد رَبَة وَكُن مِنَ التَّعِينَ ) وَأَعْدُ رَبَّهُ حَقْ مَانَكَ الْعَدِي ) (الْحَجْر: ٩٧-٩٩).

وبلزوم التقوى انفراج الهموم وانكشاف الكروب، قال تعالى: (وَمَن يَتَى اللهُ عَمَل أَلْ عَمَلً) (الطَّلَاق: ٢)، وبها تتيسَر الأمور، قال سبحانه: (وَمَن يَتَى اللهُ يَعَل أَسْبِنَ تَرْمِ مُكْر) (الطَّلَاق: ٤).

والصلاة نور لصاحبها وعون على انشراح النفس وذهاب أحزانها، قال عزوجل: (وَأَسْتَعِينُوْا وَالْتَعْبِ وَالْتَلَوْةُ ) (الْبَقَرَةِ، ٤٥)، وكان من هديه-عليه الصلاة والسلام-، "إذا حزبه أمر فزع إلى الصلاة"(رواه أبو داود).

وإذا استفتح العبد يومه بالصلاة صلح له سائر نهاره، فمن صلى الفجر فهو في ذمة الله، ومن صلاها مع سُنَّتها كَفَاهُ اللهُ آخرَ يومه، قال عليه الصلاة والسلام: "إن الله يقول: يا ابن آدم، لا تعجز عن أربع ركعات من أول النهار أَكْفِكَ آخرَه"(رواه أحمد).

والعلم الموروث عن الله ورسوله المقترن بالعمل يشرح الصدور، وأهله أشرح الناس صدورًا وأوسعهم قلوبًا، وأطيبهم عيشًا، وأحسنهم أخلاقًا، وكلما اتسع علَّمُ العبد ازداد انشراحًا

في صدره، قال تعالى: (أَنَّمَ كُنَّ مَسْتًا فَأَحْبَيْنَهُ وَجَعَلَتَا لَمُ فُورًا بِعَثْنِي مِعِ فِ آلتَّابِي كُنَ مَنْتُهُ فِي الظُّلُكْتِ لِنَى عِجَادِج وَتَبَ ) (الأَنْعَام: ١٢٢)، قال ابن القيم- رحمه الله- عن شيخ الإسلام: "ما رأيتُ أحَدًا أطيبَ عيشًا منه قطٌ، مع كل ما كان فيه من ضيق العيش وخلاف الرفاهية والنعم، بل ضدها، وهو مع ذلك من أطيب الناس عيشًا وأشرحهم صدرًا، وأقواهم قلبًا، وأسَرُهم نفسًا، تلوح نَضُرَةُ النعيم على وجهه".

والإحسان إلى الخلق خير ولا يأتي إلا بخير، فلا ترى الكريم المحسن إلا أشرح الناس صدرًا وأطيبهم نفسًا، وأنعمهم قلبًا، وقد ضرب النبي-صلى الله عليه وسلم- مثلا في انشراح صدر المؤمن المتصدق وانفساح قلبه، ومثلًا لضيق صدر البخيل وانحسار قلبه فقال، "مثل البخيل والمتصدق كمثل رجلين عليهما تُديُهما وتَرَاقيهما، فجَعَلَ المتصدقُ كُلَّما تصدق بصدقة انبثقت عنه حتى تغشي أنامله وتعفو أثره، وجعل البخيل كلما هُمَّ بصدقة قلصت وأخذت كل حلقة مكانها" (رواه مسلم).

ومَنْ عامل الناس لأجل الله استراح، فلا يتطلع للدح ولا ينحسر من قدح، حاله كما في قوله-تعالى-: (فَا نَلْمِنَكُو لَمَو اللهِ لَمُدْمِنَكُم حَرَّدً لا تَكُمًا) (الْإِنْسَانِ: ٩)، ويتأكد هذا في معاملة الأقربين ومَنْ قَوِيَ الاتصالُ بهم.

وقد ترى من البشر ما تكره، والعاقل لا يبخس محاسنهم لنقص بَدَرَ منهم، ولا يقطع وصلهم لتقصير أو قصور فيهم، وبذلك يعيش الرء هادئ البال مطمئنا على كل حال، قال عليه الصلاة والسلام: "لا يَفْرَكُ مؤمنٌ مؤمنة -أي: لا يبغضها-إن كره منها خلقًا رضي منها آخر" (رواه مسلم).

وية مجالسة الصالحين وأهل العلم والدين أنس وسعادة، وبها يكسب المرء علمًا وحكمة وتزكو نفسه وينبُل بين أقرانه، ومن رجع في أموره إلى أهل المشورة والعقل انشرح صدره وزال عنه

التوحيد جمادى الأولى ١٤٤٠ ه - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

#### اللبس والتردد، قال عز وجل: ( وَإِذَا جَآءَهُمَ أَمَرٌ مِنَ ٱلْأَسَنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهُ. وَلَوَ رَدُوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِ ٱلْأَمَرِ مِنْهُمَ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمٌ ) (النُسَاءِ: ٨٣).

وعداوة الشيطان للإنسان لا تنقطع، وي الاستعادة طرد لوساوسه التي تكدر صفو كثير من الخلق، والإسلام يسعى لأسباب شرح صدر المسلم من حين استيقاظه، والشيطان يسعى لضد ذلك، قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: "إن الشيطان يعقد على قافية رأس أحدكم إذا هو نام ثلاث عُقَد يضرب كل عقدة: "عليك ليل طويل فارقد" فإن استيقظ وذكر الله انحلت عقدة، فإن توضا انحلت عقدة، فإن صلى انحلت عقدة، فأصبح نشيطا طيب النفس، وإلا أصبح خبيث النفس كسلان" (متفق عليه).

كلما اتسع علم العبد ازداد انشراح صدره

وقوة المؤمن مصدر عظيم لانشراح صدره، فلا ينساق مع الأوهام ولا يستسلم للأحزان ولا يضعف أمام المكاره، بل ثابت القلب واثق بأن مع العسر يسرًا، وإذا استحضر العبد هَضْلَ الله ونعمته عليه أوجب ذلك له إحداثَ شكر تطمئن له النفس وينشرح الصدر.

والقناعة رأس الغنى ومنْ أنفع ما تُداوى به النفوسُ ما أرشد إليه النبي-صلى الله عليه وسلم- بقوله: "انظروا إلى من هو أسفل منكم، ولا تنظروا إلى من هو فوقكم، فهو أجدر ألا تزدروا نعمة الله عليكم" (متفق عليه).

ومن جمع قلبه على يومه وساعته اطمأنّت نفسُه فلا يحزن على ما مضى ولا يغتم لما يستقبل، فالماضي لن يعود، والمستقبل غَيْبُ مكتوبٌ، ومن دعائه-عليه الصلاة والسلام-: "اللهم إني أعوذ بك من الهم والحزن" (رواه البخاري).

وعدم الانتفاع بفراغ الوقت مصدر للهم والكَدر، ومن عمَّر وقتَه بعمل صالح أو علم نافع

زال عنه ذلك، وجماع السعادة في الاستعانة بالله على ما ينفع، والبعد عن كل ما يُوهِنُ العبدَ ويُضعف قلبَه وعملَه، قال عليه الصلاة والسلام: "أخرصُ على ما ينفعُكَ، واستعن بالله ولا تعجز، وإن أصابك شيء فلا تقل، لو أني فعلت كان كذا وكذا، ولكن قل، قدر الله وما شاء فعل، فإن لو تفتح عمل الشيطان" (رواه مسلم). والذنوب باب تَرِدُ منه المائبُ على العباد، وما يجازى به الميء من الهم والغم وضيق الصدر وقسوة القلب عقوبة عاجلة قبل الآخرة، وألمُخرَج من ذلك بالبعد عن الماصي والتوبة والذي الله؛ ليحل مكان الضيق انشراح ومحل الوحشة أنس.

وتطهير القلب من أمراضه يشرح الصدر ويوسعه، ومن دعاء المؤمنين، (رَلَا جَعَمَلَ فِي قُلُونِنَا عَلَا لِلَذِينَ ءَامَتُوا رَبَّنَا إَتَكَ رَءُوتُ رَحِمُ ) (الْحَشْر، ١٠)، وعلى هذا الوصف يكون أهل الجنة، قالَ سبحانه: (وَنَرْعَا مَا فِي صُدُورِهم مِنْ عَلَ تَجَي مِن تَعْيَمُ الْأَبْرُ وَقَالُوا الْمَعْدُ لِهَوَ الَذِي هَدَنَنَا لِهُذَا وَمَا كُمَا لَجَهَدِي لَوْلَا أَنْ هَدَنَنَا أَلَقُ ) (الْأُعْرَاف: ٢٢).

ويعد أيها المسلمون؛ هَالإسلام أصل كل خير ومصدر السعادة جميعها، أهله في جنة عالية ونعيم لا ينقطع، قال سبحانه، (لَأَذِينَ أَحَسَوْانِ هذه الدَّيَا حَسَنَةً وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيرٌ وَلَيْمَ دَارُ ٱلْمَتَقِينَ) هذه الدَّيَا حَسَنَةً وَلَدَارُ ٱلآخِرَةِ خَيرٌ وَلَيْمَ دَارُ ٱلْمَتَقِينَ) (النَّحُل: ٣٠)، ومَنْ عَرَفَ شقاء الجاهلية وأهلها عَرَفَ فَضلَ نعمة الإسلام وأهله، ولم يسعه إلا شكر الله على ذلك، والتمسك بدينه والاعتزاز به، والثبات عليه ودعوة الخَلْق إليه، أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، (دَمَن يُرد أَلَهُ أَن يَمَد يَمُ يَحْرَ مَكَرَهُ لَلْسَلَكَرِ وَمَن يُرد أَن يُضِلَهُ عَمَلَ مَكَرَدُ ضَعَاً أَرْجَسَ عَلَ ٱلَذِي لا يُؤْمِوُنَ (الْأَنْعَام: ١٢٥).

ويجب على المسلم الإعراض عنَّ الأراجيف وإشاعات المغرضين، وعدم الإصفاء إليها وأن يشغل وقته بما ينفع.

رينا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار.

مادي الأولى 122 هـ - العدد ٢٩٩ - السنة الثامنة والأربعون التوحيط

# الله هو الرزاق

الحمد لله وحده، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده نبينا محمد صلوات الله وسلامه عليه، وعلى آله وأصحابه والتابعان ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعدُ:

> فمما يجب على الإنسان الإيمان به؛ أن يؤمن إيمانًا جازمًا لا ريب فيه أن الله تعالى وحده هو الرزاق، أي: المتكفَّل بأرزاق العداد، القائم على كل نفس دما يقيمها من قوتها، قال الله تعالى: «وَمَا مِن دَاتَةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا، (هود:٦)، وبِينَ سبحانه أن الرزق مكتوب في السماء وهو وَعدُ الله وحكمه في القضاء قدل أن يكون واقعًا مقدورًا في الأرض، فقال سبحانه: « وَفِ ٱلتَّمَةِ رِزْقَكُمُ وَمَا تُوَعَدُونَ » (الذاريات:٢٢)، يل أقسم سبحانه بريوبيته على ذلك، فقال تعالى: «فَوَرَبُ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ انَّهُ لَحَقٍّ، مثل مَا أَنَّكُمْ تَنْطَقُونَ» (الذاريات، ٢٣). أى: أقسم بربّ السماء والأرض إن ما توعدون به من الرزق والبعث والنشور لحقَّ كائن لا محالة مثل نطقكم، فكما لا تشكُّون في نطقكم حين تنطقون فكذلك يجب ألا تشكُّوا في الرزق والبعث، وهذا

عبده أحمد الأقرع

على سبيل التشبيه والتمثيل أي رزقكم مقسوم في السماء كنطقكم فلا تشكوا في ذلك، وهذا كقول القائل: هذا حق كما أنك ههنا، وهذا حقّ كما أنك ترى وتسمع. فالرزق لا يفارق الشخص في حال من الأحوال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الرزق ليطلب العبد أكثر مما يطلبه أجله». (صحيح الجامع: ١٦٣٠). وقال صلى الله عليه وسلم: «لو فرَّ أحدكم من رزقه، أدركه كما يدركه الموت». (صحيح الترغيب: ١٧٠٤).

وعن ابن عمر رضي الله عنهما؛ أن النبي صلى الله عليه وسلم رأى تمرةً عائرة (أي؛ ساقطة لا يُعرف لها مالك)، فأخذها فناولها سائلاً، فقال، «أما أنَّك لو لم تأتها لأتتك». (صحيح الترغيب ١٧٠٥).





وعن حذيفة رضي الله عنه قال، قامَ النبيُّ صلى الله عليه وسلم، فدعا الناس فقال: «هلموا إليَّ». فأقبلوا إليه فجلسوا، فقال: «هذا رسولُ ربُ العالمينَ، جبريلُ صلى الله عليه وسلم نفث في رُوعي: أنه لا تموت نفسٌ حتى تستكمل رزقها وإن أبطأ عليها، فاتقوا الله، وأجملوا في الطلب، ولا يحملنكم استبطاء الرزق أن تأخذوه بمعصية الله، فإنَّ الله لا يُنال ما عنده إلا

بطاعته .. (صحيح الترغيب: ١٧٠٢). فالأرزاقُ مقسومة ولن يُعجُل الله شيئًا قبل حله أو يؤخر شيئًا عن حله، قَالَتُ أُمُّ حَبِيبَةَ زَوْجُ التَّبِيِّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ: اللَّهُمَّ أَمْتَعْنِي بَزَوْجِي رَسُولِ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْهَ وَسَلَّمَ وَبِأَبِي أَبِي سُفَيانَ وَبِأَخِي مُعَاوِيَهَ، هَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ.

قَدْ سَأَنْتَ اللَّهِ لاَجَالِ مَضْرُوبَةٍ وَأَيَّام مَعْدُودَة وَأَرْزَاق مَقْسُومَة لَنْ يُعَجُّلَ شَيْئًا قَبْلَ حلَّهِ أَوْ يُوَّخُرَ شَيْئًا عَنْ حلَّه، وَلَوْ كُنْت سَأَنْتَ اللَّهُ أَنْ يُعِيدَ لَكَ مِنْ عَذَابَ عِ النَّارِ أَوْ عَذَابَ فِي الْقَبْرِكَانَ خَيْرًا وَأَهْضَلُ. (مسلَم، ٤/ ٥٠/٩).

وع هذا بيانُ أنَّ الذي قدره الله من الرزق والأجل سيكون غ الوقت الذي قدره الله سبحانه قبل أن تخلق، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، «إنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ حَلْقُهُ في بَطُنِ أَمُه أَرْبَعِينَ يَوْمًا نُطْفَةً، ثُمَ مثلَ ذلكَ، ثُمَّ يَبْعَثُ الله مَلَكًا فَيُوْمَرُ بِأَرْبَعِ مثلَ ذلكَ، ثُمَّ يَبْعَثُ الله مَلَكًا فَيُوْمَرُ بِأَرْبَعِ وَأَجَلَهُ، وَشَقِيَّ أَوْ سَعِيدٌ». (متفق عليه). فالمتضرد بالرزق هو الله وحده لا شريك له، قال الله تعالى، «يَأْتُ النّاش الأَرْوَ عِمَا لَهُ له، قال الله تعالى، «يَأْتُ النّاش الأَرْوَ عِمَا لَهُ له، قال الله تعالى، «يَأْتُ النّاش الأَرْوَ عِمَا لَهُ له، قال الله تعالى، «يَأْتُ مُوْقَلُونَ مَنْ السَمَا وَالأَرْضَ لا إِنَّهُ إِنَّا مَنْ حَلْقٍ عَرَالَهُ مَرْعَانَ مَنْ السَمَا وَالأَرْضَ

وقال تعالى: «قُلْ مَنْ يَرْزُقْكُمْ منَ السَّمَاوَات وَالْأَرْضِ قُلِ اللَّهِ» (سبا ٢٤٠)، وأنكر اللَّه تعالى على المشركين عبادتهم للأوثان، فقال تعالى: «رَقَبْلُونَ مِن حُون الَّهِ مَا لا بَسَلِقُ لَهُرْ رِزْقًا مِن السَمَوَتِ وَالأَرْضِ شَيّا وَلا مِسَطِعُونَ » (النحل ٢٠٠)، وتحدَّى سبحانه أي مخلوق أنه يصله رزقه من غيره سبحانه أي مخلوق فقال تعالى: «أَمَنْ هَذَا الَّذِي مَرْقَعُرُ إِنْ أَسَلَهُ رِقَعَمُ مَا

وقدال تعالى في إبطال الشرك: دائد ألَّه الَّهُ عَلَى خَلَقَكُمْ ثُمَرَ رَذَقَكُمْ ثُمَرَ يُسْتُحُمْ ثُمَرَ حَمَد كُمْ مَنَ مَنَ شُرُكَا يَكُمْ مَن يَعْمَلُ مِن ذَلِكُمْ مِن شَيْءُ شُبْحَتْهُ وَتَعْلَى عَمَّا يُثُرِكُونَ » (الروم:٤٠).

وقال تعالى: «وَإِنْكِيمَ إِذَ قَالَ لِقَوْمِهِ أَعْمَادًا أَلَّهُ وَأَنْقُوهُ ذَلِكُمُ خَلَرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ مَعْلَمُونَ (\*) إِنَمَا تَعْبَدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرْدُنَا وَتَخَلَقُونَ إِنَّكَا إِنَ ٱلَٰذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَا يَعْلَمُونَ لَكُمْ

ادى الأولى 181 هـ - المدد 161 - السنة الثامنة والأربعون التوحيط

رَبْعًا مَابَنُوْمَا عِبَدَ أَهُو الرَبْقَ وَآعَنُدُوهُ وَآقَكُرُوا لَهُ إِلَّهِ تُرْجَعُونَكَ» (العنكبوت:٢-١٧)، فالله وحده متكفل برزق جميع المخلوقات، قال تعالى: « وَحَقَلَيْ مِن مَابُولًا عَمِلْ رِزْقَهَا أَلَهُ مَرْفُهَا وَلِمَالُمٌ » (العنكبوت:٢٠)، والمعنى أي: لا تُطيقُ حمعه ولا تحصيله، ولا تدخره شيئًا لغد، (الله رزقها)، أي: يقيض لها ميئًا لغد، (الله رزقها)، أي: يقيض لها رزقها على ضعفها وييسره عليها، فيبعث الذرقية قرار الأرض والطيرُ في الهواء، والحيتانُ في الماء. (تفسير ابن كثير؛ ٢٠/٣).

ولما كان هذا هو الحق الذي لا ريب فيه، فعلى الجميع أن يثقوا ويطمئنوا بما عند الله من الرزق وإنه من المحال أن يؤثر رزق أحد على آخر وليثق الوالدان أن الله تعالى: دولا تتذلوا أولنكم عن إنتق عَن توالى: دولا تتذلوا أولنكم عن إنتق عَن توالى د ولا تتلوا أولنكم عنه إلى عن وقال تعالى: د ولا تتلوا أولنكم عنه إلى عن وقال توالى (الإسراء:٣١).

تأمل- أخي لطائف التعبير القرآني، في الحالة الأولى بيان أن رزقكم مضمون وحاصل ورزقهم معكم، وفي الحالة الثانية رزقهم مضمون ورزقكم معهم؛ سترزقون بسببهم فلا خوف إذن من الحاضر ولا تستقبل، وفي قوله سبحانه؛ وفي ترقيم المستقبل، وفي قوله سبحانه؛ وفي ترقيم موالا مراء (۳۱) بدأ برزقهم للاهتمام بهم، أي؛ لا تخافوا من فقركم بسببهم، فرزقهم على الله، ولذا لما سُئل رسول الله فرزقهم على الله، ولذا لما سُئل رسول الله ملى الله عليه وسلم؛ أي الذنب أعظم؟ قال: «أن تجعل لله ندًا وهو خلقك». قيل: ثم أي؟ قال: «أن تقتل ولدك خشية أن يُطْعَم معك». قيل: ثم أي؟ قال: «أن تزاني وسلم: «رَالَيْنَ لَا مِنْعَرَى مَ آلَو الله عليه وسلم: «رَالَيْنَ لَا مِنْعَرَى مَ آلَو الله عليه وسلم: «رَالَيْنَ لَا مِنْعَرَى مَ آلَو الله عليه

#### يَقْتُلُونَ النَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ الْتُدَالِلَا بِالْحَقِ وَلَا يَرْتُونَكُ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ بَلَقَ آشَامًا ، (المفرقان،14).

ثم إن الله تعالى لم يختص برزقه من آمن ع الحياة الدنيا، وإنما كان الرزق غ الدنيا للجميع، للمؤمنين والكافرين، وهذا من عظيم لطفه ورحمته بجميع خلقه، قال الله تعالى: «ألمَّ لَلِثَ عِمَارِهِ يَرْهُ مَن يَنَهُ وَحُرَ الله تعالى: «ألمَّ لَلِثَ عِمَارِهِ يَرْهُ مَن يَنَهُ وَحُرُ الله صلى الله عليه وسلم: «مَا أَحَدُ أُصَبَرُ عَلَى أَذَى سَمِعَهُ مِنْ الله؛ يَدَعُونَ لَهُ الْوَلَدَ، شُمَ يُعَافِيهِمْ وَيَرْزُزُقُهُمْ، مَتفق عليه.

#### الحكمة من تفاوت الأرزاق

وقد اقتضت حكمة الله تعالى أن فاوت بين خلقه في الرزق كما فاوت بينهم في الخُلق والخُلق وهو سبحانه العليم الحكيم، فهو أعلم بما يُصلح خلقه، فمن الناس من لا يصلحه إلا الفقر ولو اغتنى لفسد، ومنهم من لا يصلحه إلا الغنى، ولو افتقر لفسد، قال الله تعالى: « إذَ رَبَّهُ يَخْلُ الرَّزِقَ لِن يَئَةً وقال تعالى: « وَتَوَ مَعَالَةُ الرَّذَ لِيامِهِ لَخَلْ وَ وقال تعالى: « وَتَوَ مَعَالَةُ الرَّذَ لِيامِهِ مَعْلَ وَ

(الشورى:٢٧).

#### مقاهيم الفتي والفقر وعلاقتها برضا الرب وسخطه

فعليك بالرضا تكن أغنى الناس، قال صلى الله عليه وسلم: «ارض بما قسم الله لك تكن أغنى الناس». (صحيح الجامع: ۱۰۰).

وحسبك قول النبي صلى الله عليه وسلم: «مَنْ أَصْبَحَ منْكُمْ آمنًا في سرْبِه مُعَافَى في جَسَده عنْدَهُ قُوتٌ يَؤَمِه هَكَأَنَّمَا حيزَتٌ لَهُ اللَّنْنِيَا بحذافيرها، (صحيح الجامع: ٦٠٤٢).

وقوله صلى الله عليه وسلم: «قد أهلح مَن أسلم، وكان رزقه كفافًا وقتَّعه الله بما



#### آتاه». (مسلم: ١٠٥٤). الوسائل العينة على الرضا بالأرزاق

ومما يعينك على الرضا أمور، منها، يقينك أنَّ الله تعالى وحده المتكفل بالرزق كما قال الله سيحانه: « يَأَيُّ النَّاسُ أَذَكُرُوا عِمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ هُلْ مِنْ خَلْقِي غَيْرِ اللهِ بَرَزْفُكُمْ مِنَ ٱلسَّمَلَ وَٱلْأَرْضُ لا إِنَّهُ إِلَّا مُوْ فَأَنْ تَوْفَكُونَ ، (فاطر: ٣)، وقال الله تعالى: « أَمَّنْ هَٰذَا ٱلَّذِي يَرْذُكُمُ إِنَّ أَسْكَ من هذا (الملك ۲۱۰). والمعنى: أي: من هذا الذي إذا قطع الله رزقه عنكم يرزقكم بعده؟ أي: لا أحد. فرزق الجميع على الله وحده، فعلق قلبك بالله وحده، فأنت فقير وغير فقير؛ «بَالَيَّا ٱلْأَسُ أَنتُمُ ٱلْفَعَرَاءُ إِلَى أَنَّهِ وَأَنْتُهُ هُوَ آلْنَيْ الْحَبِدُ، (فاطر:١٥)، ومنها: أنك لن تموت حتى تستوفي رزقك وأجلك كاملين: «أن نفسًا لن تموت حتى تستكمل أجلها وتستوعب رزقها». (صحيح الجامع: .(1.10

ومنها: أن الرزق الذي قدّره الله لك هو أصلح لحالك: «إذَّ دَبَّهُ يَتَكُ الرَّزَقَ لِمَن يَتَهُ وَيَعْدِرُ إِنَّهُ كَانَ مِكَوم جَراً صَحْح (الإسراء:٣٠)، فإن الإنسان يُحمى من فضول الدنيا رحمة به وإحسانًا إليه، فإنَّ توسيع الرزق قد يكونُ مضرة على صاحبه، وتقديرهُ قد يكون رحمة لصاحبه، وتَقْتُبَكُرُ وَأَنْتُرَلًا

ومنها: أن تنظر لن هو دونك، قال صلى الله عليه وسلم: «انظروا إلى من هو فوقكم فإنه أجدر أن تزدروا نعمة الله عليكم». (صحيح الجامع: ١٥٠٧).

فمن نظر إلى من هو أسفل منه رأى نفسه ملكًا، فحمد الله، وقنع بما آتاه، وحسبك حال أفضل الخلق بعد النبي صلى الله عليه وسلم، فعَنْ جَابِر قَالَ بَعَثَنَا رَسُولُ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ، وَأَمَّر عَلَيْنَا أَبَا

عُبَيْدَةَ نَتَلَقَّى عيرًا لِقُرَيْشٍ، وَزَوَدَنَا جِرَابًا مِنْ تَمْرٍ، لَمْ يَجِدُ لَنَا غَيْرَهُ، هَكَانَ أَبُو عُبَيْدَةَ يَعْطِينَا تَمْرَةَ تَمْرَةَ تَمْرَةَ، قَالَ، فَقُلْتُ كَيْفَ كُنْتُمْ تَصْنَعُونَ بِهَا؟ قَالَ، فَقُلْتُ كَيْفَ كَمَا يَمَصُّ الصَّبِيُّ، ثُمَّ نَشْرَبُ عَلَيْهَا مِنْ الْمَاءِ، فَتَكْفِينَا يَوْمَنَا إِلَى اللَّيْلِ، وَكُنَّا نَضُرِبَ بِعِصَيِّنَا الْخَبَطَ ثُمَ نَبُلُهُ بِالْمَاءِ هَنَاكُلُهُ \*. (صَحيح الترغيب، ٢٣٠٩). ومعنى، «الخبط» ورق شجر معروف تأكله الإبل.

ومنها أن تأخذ بالأسباب المشروعة، قال الله تعالى: « هُوَالَذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ ذَلُولًا مَآسَوًا فِي مَنَاكِهَا وَكُوْلِين يَزْفِهِ وَإِلَيْهِ النَّبُورُ» (الملك، ١٥).

وحسبك من ذلك تقوى الله سبحانه المثلة في امتثال أوامر الله سبحانه واجتناب نواهيه، فإن تقوى الله وطاعته سبب عظيم للرزق والبركة فيه، قال سبحانه، (رَبَن بَنّي آلله عَمَل أله عَرَك أن وَرَنْهُ مِنْ حَبُّ لَا عَمَيَكُمُ (الطلاق: ۲-۳). أي، من

جهة لا تخطر بباله.

وقسال الله سبحانه: (أَنَّ أَمَلَ ٱلْتَرَى مَتَنُواً وَالْقُوَا لَقَتَحًا عَلَيْهِم بَرَكَتِ مِنَ ٱلْتَتَلَّ وَٱلْأَضِ، (الأعراف:٩٦).

والحقيقة الرزق الذي يُعولُ عليه هو الرزق الدائم الذي لا ينقطع ولا يزول، قال الله تعالى، « حَدَا يَكُرُّ وَإِنَّ السَّتَينَ لَمُتَنَ تَنَابِ () جَتَ عَدَو نَعْدَمُ لَمُ الأَوْنَ () حَتَى عَنَى مَا يَعْمُنُ عَبَا يَعْدَمُهُ حَدَا مَا تُوْعَثُونَ لِيُور المَابِ () إِنَّ الْكُرْبِ أَوْرَبُ () حَدَا مَا تُوْعَثُونَ لِيُور المَابِ () إِنَّ حَدَا لَزَيْدًا مَا أَسْيِنْ هَاتِي (ص:44-36).

وقال تعالى: « وَمَن قَوْمِنْ بَأَنَّهِ وَسَلَ سَلِمًا يَدْخِلُهُ جَنَّتِ عَرِى مِن عَيْهَا الْأَبْبَرُ خَلِينَ فِيَا أَبْدَا فَدَ أَسْتَرَانَهُ الدَّبِنَا، (الطلاق: ١١).

, رَبَّنَا مَانِيًا فِ ٱلْمَنْيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً وَفِنَا عَذَابَ ٱلنَّابِ، (المبقرة، ٢٠١).

آمين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون الموحيد

## إعلام العباد بمن لا تأكله الأرض من الأجساد

A color that and

الحمد لله حمدًا لا ينفد، أفضل ما ينبغي أن يُحمّد، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى أله وصحبه ومن تعبّد.

أما بعدُ، فنواصل حديثنا حول إعلام العباد بمن لا تأكله الأرض من الأجساد، فنقول وبالله تعالى التوفيق،

#### المبحث الثالث: المستثنون من تحلل أجسادهم

وبالرغم من عموم الأدلة السابق ذكرها على تحلل أجساد بني آدم، إلا أن هناك أدلة نقلية، وعقلية بينت استثناء طوائف من بني آدم من التحلل، همنها ما هو خاص بالأنبياء، ومنها ما يتعلق بالكرامة، وهذه خاصة ببعض الأولياء، ومنها ما يتعلق ببعض العوامل الأخرى التي تمنع التحلل، ونستعرضها جميعًا في المطالب الآتية:

#### المطلب الأول: أجساد الأنبياء:

وردت الأدلة باستثناء الأنبياء من تحلل أجسادهم بعد مماتهم، فقد حرم الله على الأرض أن تأكلها، وليس المقصود الأنبياء فقط،



وإنما المقصود الأنبياء والمرسلين لأن كل رسول نبي وليس كل نبي رسول، فإذا أطلق لفظ الأنبياء دخل فيه الرسل لكونهم أنبياء أيضا، وعدد الأنبياء والرسل لا يعلمه إلا الله، لقوله تعالى: «وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ مِنْهُم مَن قَصَصَنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَن لَمْ تَقْصَصَ عَلَيْكَ » (غافر: ٧٧).

فعن أوس بن أبي أوس وقيل أوس بن أوس والد عمرو أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ أهْضَل أَيَّامَكُم يومُ الجمُعة، فيه خُلقَ آدمُ، وفيه قُبضَ، وَفيه النَّفخةُ، وَفِيهَ الصَّعقةُ، هاكثرُوا عليَّ منَ الصَّلاة فيه؛ فإنَّ صلاتَكم مَعروضَةٌ عليَّ. قَالُوا؛ يا رَسَولَ الله وكيف تُعرضُ صلاتُنَا عليكَ وقد أَرَمْتَ ؟ يَعنيَ، بَليتَ فقالَ إنَّ الله عزَّ وجلَّ حرَّمَ على الأرض أنْ تَأكُلَ أجسادَ الأنبياء، (رواه أبوداود، والنسائي، وابن ماجه وصححه الألباني)

قال العظيم أبادي - رحمه الله - في



المتوحيد مجمادي الأولى ١٦٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

« عون المعبود «: «(وقد أرمت) جملة حالية بفتح الراء وسكون الميم وفتح التاء المخففة، ويروى بكسر الراء أي بليت، وقيل على البناء للمفعول من الأرم وهو الأكل أي صرت مأكولا الأرض، (قال)، أي أوس الراوي (يقولون) أي أي رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إن الله- عز أي رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إن الله- عز وجل- حرم على الأرض) أي منعها وقيه مبالغة لطيفة (أجساد الأنبياء) أي من أن تأكلها فإن وما أفاده من ثبوت حياة الأنبياء حياة بها الطعام والشراب كالملائكة أمر لا مرية فيه، وقد صنف الميهتي جزءا في ذلك.

قال المنذري: وأخرجه النسائي وابن ماجه وله علة دقيقة أشار إليها البخاري وغيره وقد جمعت طرقه في جزء.

وفي الذيل بعد سرد الأحاديث في هذا الباب ما نصه: وهذه الأحاديث فيها مشروعية الإكثار من الصلاة على النبي- صلى الله عليه وسلم- يوم الجمعة وأنها تعرض عليه- صلى الله عليه وسلم- وأنه حي في قبره. وقد أخرج ابن ماجه بإسناد جيد أنه- صلى الله عليه وسلم- قال لأبي الدرداء إن الله- عز وجل- حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء وفي رواية الطبراني ليس من عبد يصلي علي إلا بلغني صلاته، قلنا: وبعد وفاتك، قال: وبعد وفاتي إن الله- عز وجل- حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء. وفي صحيح مسلم عن النبي- صلى الله عليه وسلم - قال: «مررت بموسى ليلة أسري بي مند الكثيب الأحمر وهو قائم يصلي في قبر. اه.

#### كرامات الأولياء ليست عامة:

سبق وأن ذكرنا أن الله حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء، وهى عامة بجميع الأنبياء- عليهم السلام- لأن الألف واللام للعموم، ولم يأت في الحديث ما يخصصها

ببعضهم دون بعض، أما بالنسبة لغيرهم من الأولياء، فلم يأت دليل من القرآن أو السنة على تحريم أكل أجسادهم عموما- كالأنبياء-فيبقون على الأصل العام الذي يعم سائر البشر، وهو فناء، وتحلل أجسادهم، إلا أن يأتي الدليل الحسى، ويصح الدليل النقلي على عدم تحلل أجساد بعض الأولياء، فيثبت لهم ذلك دون غيرهم.

قال الشيخ محمد ناصر الدين الألباني في « سلسلة الهدى و النور « ردًّا على سؤال « هل أجساد الشهداء لا تفنى كأجساد الأنبياء؟ «: «السائل: يقولون أن جثة الشهيد لا تبلى يعني باقى جثت الأموات..

الشيخ: ليس لهذا القول دليل شرعي. السائل: كما يقولون أن قبر سيدنا حمزة عم الرسول صلى الله عليه وسلم...

الشيخ: ليس هناك دليل في الشرع يخبرنا أن أجساد الشهداء لا تفنى كأجساد الأنبياء، عندنا نص أن الله عز وجل حرّم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء. مثل هذا النص بالنسبة للشهداء لا يوجد إطلاقًا، لكن الذي وقع أن المشعداء لا يوجد إطلاقًا، لكن الذي وقع أن المتفوا جثت بعض الشهداء كما هي. هذا محيح وقع، لكن هذا لا يعطينا قاعدة أولاً، أن محيح وقع، لكن هذا لا يعطينا قاعدة أولاً، أن الأجساد لغير الشهداء وهذا كما قلت أنها بجوز يكون إما أمر يعود إلى طبيعة الأرض أو أن الله عزوجل العليم بأحوال الموتى فقد يكرم بعضهم يأن يبقي جسده كما كان في قيد الحياة، تكون كرامة من الله لذاك الإنسان سواء كان شهيدا أو كان صالحا غير شهيد.

لكن لا يجوز أن نأخذ من ذلك قاعدة فلا نقول على الله ما لا نعلم. نقول: إن الله حرّم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء. أما غير الأنبياء فلا دليل عندنا بأن أجسادهم تبقى، اهـ. وللحديث بقية إن شاء الله،

والحمد لله رب العالين.

مادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

# من نور كتاب الله جزاء اتباع السُنَّة قال الله تعالى: « وَمَن يُطِع ألله وَالرَّسُولَ فَأَوْلَتِهِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعُمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيَّيْنَ وَٱلصِّدِيقِينَ وَٱلشُّهَدَاء وَالْصَلِيدِينَ وَحَسُنَ أَوْلَتِيكَ رَفِيقًا » (النساء: ٦٩).

## حكم ومواعظ

من فضائل الصعابة

وعمد منهم وانعما

اليو بكد، وعمد رضي الله عنهما لي المهنة

عن أبي سعيد الخددي رضي الله عنه قال: قال النبي على الله عليه وسلم:

ان أهل الدرجات العلى يراهم من

المعل منهم كما يذى الكوكب الطالع في الأفق من أفاق السماء، وإن أبا بكر

(محميح البن ماجه ٧٩)

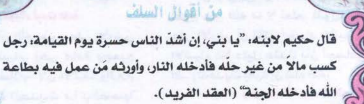
قال حكيم لابنه: "يا بني، إن أشدً الناس حسرة يوم القيامة: رجل كسب مالاً من غير حلّه فأدخله النار، وأورثه مَن عمل فيه يطاعة الله فأدخله الحنه (العقد الفريد).

Liscul

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: إنَّ رسولَ الله كان على جبل حراء، هتحرك، فقال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: "اسكن حراءً لفما عليك إلا نبيُّ أو صدِّيقُ أو شهيدُ" وعليه النبيُّ صلى الله عليه وسلم، وأبو بكر، وعمر، وعثمانُ، وعليُّ، وطلحة، والزيير، وسعد بن أبي وقاص، رضيَ اللهُ عنهم.

من دلافل النبوة

(میحیح مسلم ۲۱۱۲).



### Upload by: altawhedmag.com

حمادي الأولى ١٤٢٠ هـ - العدد ٢٩٩ - السنة الثامنة والأريمون 🕻

กีร (

# നവ

## من هدى رسول الله صلى الله عليه وسلم حَمَدُ الله تعالى في جميع الأحوال

عن عائشة رضى الله عنها قالت: "كان رسول الله صلى الله عليه وسلّم كان إذا رأى ما يُسَرُّ بِه قَالَ الحمدُ للهُ الَّذي بنعمته تتمُّ الصَّالحاتُ، وإذا رأى شيئًا مما يكْرَهُه قَالَ الحمدُ للهُ على كلّ حال" (ابن ماجه ٣٨٠٣ وحسنه الأثياني).

## أحاديث باطلة لها آثار سيئة "الدنيا حرام على أهل الآخرة، والأخرة حرام على أهل الدنيا،

elle: alach

من حكمة الشعر

إن الكريم ليُخفي عنك عسرته

إذا تتكرُّمت أن تعطي القليل ولم

تقدرعلى سعة لم يظهر الجود

TIT

حتى تراه غنيًا وهو مجهود

(عيون الأخبار)

والدنيا والأخرة حرام على أهل الله" موضوع. (سلسلة الأحاديث الضعيفة للألباني).

# • من معانى الأحاديث

«ما أوتب قوم الجدل الا ضلوا» الجدل: مقابلة الحجة بالحجة. والجادلة، الناظرة والمخاصمة. والمراد به في الحديث الجدل على الباطل، وطلب المغالبة به. فأما الجدل لإظهار الحق فإن ذلك محمود؛ لقوله تعالى: «وَجَادِلْهُم بِالْتِي هي أحسن، (النحل، ١٢٥). (النهاية لابن الأثير).

## مخالفات تقع فيها النساء

تجاوز مدة الحداد على الميت أكثر من ثلاث ليال؛ ما لم يكن المتوفَّى هو زوجها، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا يحِلُّ لامرأةٍ تؤمِنُ بالله واليوم الآخر أنْ تُحدُّ على ميَّتِ فوقَ ثلاثِ إلا على زوج أربعة أشهُر وعشرًا" (صحيح البخاري ١٢٨٠).

در اسات **Č**uo uli El Maril man man (1.9) حجاب المرأة Tulah (19) معالم د. متولى البراجيلي

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، ويعد:

ما يزال حديثنا متصلاً حول أدلة الحجاب من القرآن والسنة، انتهيت-بفضل الله تعالى- من أدلة القرآن، ووصلت إلى الحديث الرابع عشر من أدلة السنة، وهو حديث الخثعمية التي استفتت رسول الله صلى الله عليه وسلم في حجة الوداع يوم النحر، وأخذ الفضل ينظر إليها... الحديث: ورأينا الاستدلال من الحديث للفريقين؛ الفريق القائل بجواز كشف الوجه، والفريق الذي قال بعدم جواز كشف الوجه. ووصلت إلى كلام الشيخ الشنقيطي - يرحمه الله-، وهو من القائلين بعدم جواز كشف الوجه، وهو من القائلين بعدم مواز كشف الوجه، وهو من القائلين بعدم مواز كشف الوجه، وهو من القائلين بعدم مواز كشف الوجه، هنقلت كلامه - لأنه يضم أكثر استدلالات القائلين بعدم جواز كشف الوجه-ثم أوردت على استدلالاته بعض الإيرادات، ومن ذلك:

١- قوله: ليس في روايات الحديث أنها كانت كاشفة عن وجهها.. والرد على ذلك.

۲- قوله: قد ينكشف عنها خمارها من غير قصد...والرد على ذلك.

٣- ويحتمل أن يكون يعرف حسنها -أي: الفضل-قبل ذلك الوقت.. والرد على ذلك.

٤- قوله: ليس في روايات الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم رآها كاشفة عن وجهها... والرد على ذلك.

ونستأنف بقية الإيرادات على كلام الشيخ الشنقيطي:

٥- قول الشيخ الشنقيطي؛ ومما يوضّح هذا أن عبدالله بن عباس رضي الله عنهما الذي روى هذا الحديث لم يكن حاضرًا وقت نظر أخيه إلى المرأة ونظرها إليه؛ لما قدمنا من أن النبي صلى الله عليه وسلم قدَّمه –أي؛ ابن عباس – بالليل من مزدلفة إلى منى في ضعفة أهله، ومعلوم أنه إنما روى الحديث المذكور من طريق أخيه الفضل، وهو لم يقل له؛ إنها كانت كاشفة عن وجهها.

قلت: في قوله أن ابن عباس روى الحديث عن أخيه الفضل ولم يكن حاضرًا الواقعة، في قوله هذا نظرً. قال الترمذي: سألت محمدًا يعني البخاري عن هذا -أي: عن حديث الفضل- فقال: أصح شيء فيه ما روى ابن عباس عن الفضل. قال: فيحتمل

مادى الأولى - 181 هـ - العديد ٢٩٩ - الستة الثامتة والأريم

أن يكون ابن عياس سمعه من الفضل ومن غيره ثم رواه بغير واسطة. بقول الحافظ ابن حجر: وإنما رجِّح البخاري الرواية عن الفضل لأنه كان ردف النبي صلى الله عليه وسلم حينئذ، وكان ابن عباس قد تقدم من مزد لفة إلى منى مع الضعفة .. وقد سبق في باب التلبية والتكبير من طريق عطاء عن ابن عباس أن النبي صلى الله عليه وسلم أردف الفضل فأخبر الفضل أنه لم يزل يلبي حتى رمى الجمرة، فكأن الفضل حدث أخاه بما شاهده في تلك الحالة، ويحتمل أن يكون سؤال الخثعمية وقع بعد رمى جمرة العقبة فحضره ابن عباس، فنقله تارة عن أخيه؛ لكونه صاحب القصة، وتارة عما شاهده، ويؤيد ذلك ما وقع عند الترمذي، وأحمد، وابنه عبدالله، والطبري من حديث على مما يدل على أن السؤال المذكور وقع عند المتحر بعد الفراغ من الرمي، وأن العداس كان شاهدا

ولفظ أحمد عندهم من طريق عبيدالله بن أبى رافع عن على قال: وقف رسول الله صلى الله عليه وسلم بعرفة، فقال: هذه عرفة وهو الموقف... فذكر الحديث، وفيه ثم أتى الجمرة فرماها ثم أتى المنحر، فقال، هذا المنحر، وكل منى منحر، واستفتته، وفي رواية عبدالله (بن أحمد)، ثم جاءته جارية شائة من خثعم، فقالت: «إن أبي شيخ كبير قد أدركته فريضة الله في الحج، أفيجزئ أن أحج عنه؟ قال: حجى عن أبيك، قال: ولوى عُنق الفضل: فقال العباس: يا رسول الله لويت عنق ابن عمك؟ قال: رأيت شابًا وشابَّة فلم آمن عليهما الشيطان». وظاهر هذا أن العداس كان حاضرًا لذلك، فلا مانع أن يكون ابنه عبد الله أيضا كان معه. (انظر فتح الداري ٤/٧/، والأحاديث التي أشار اليها الحافظ ابن حجر في المسند، ح٥٦٢، ح ١٣٤٨، وقال الأرناؤوط؛ حسن، والترمذي ح٨٨٥، وقال الألباني؛ حسن، والطبري في التفسير ج٢٨٣٨،٣٨٢٨).

٦- قول الشيخ الشنقيطي؛ إن المرأة مُحْرِمَة، وإحرام المرأة في وجهها وكفيها، فعليها كشف وجهها إن لم يكن هناك رجال أجانب ينظرون إليه، وعليها ستره من الرجال في الإحرام كما

هو معروف عن أزواج النبي صلى الله عليه وسلم وغيرهن، ثم قال: وبذلك يُعْلَم أنها مُحُرِمَة لم ينظر إليها أحدٌ، فكشفها عن وجهها إذن لَإحرامها، لا لجواز السفور.

قلت: ذكرت من روايات حديث الفضل رضي الله عنه أن ذلك كان بعد رمي الجمرات وعند النحر، ومعنى ذلك أن سؤال الخثعمية كان يعد التحلل من الإحرام، وبالتالي فلا حجة يقول الشيخ الألباني -يرحمه الله-: «استَدل الحافظ في الفتح على أن الاستفتاء وقع عند المتحر بعد الفراغ من الرمي،، ثم قال الشيخ: «ومعنى ذلك أن السؤال كان بعد التحلل من الإحرام، كما هو معلوم أن الحاج إذا رمى جمرة العقبة، حلَّ له كل شيء إلا النساء وحينئذ فالرأة الخثغمية لم تكن مُحْرِمَة، (انظرُ: جلباب الرأة المسلمة، ص٢).

ثم قال الألباني: «ثم هَبُ أنها كانت مُحُرِمَة، فإن ذلك لا يخدج في استدلال ابن بطال الذكور (قلت: يقصد قول ابن بطال استدلالا من الحديث: وفيه دليل على أن نساء المؤمنين ليس عليهن من الحجاب، ما يلزم أزواج النبي صلى الله عليه وسلم؛ إذ لو لزم ذلك جميع النساء لأمر النبي صلى الله عليه وسلم الخثعمية بالاستتار، ولما صرَف وجه الفضل، الخماعهم على أن للمرأة أن تُبدي وجهها لي الصلاة ولو رآه الغرباء، وأن قوله؛ (قل للمؤمنين يَغُضُوا من أبْصَارِهم) على الوجوب في غير الوجه،.

ثم نقل كلام الحافظ ابن حجر تعليقًا على كلام ابن بطال: «في استدلاله -ابن بطال-بقصة الخثعمية كما ادعاه نظرً؛ لأنها كانت مُحُرِمَة. قال الألباني: كلا فإنه لا دليل على أنها كانت مُحُرِمَة، بل الظاهر خلافه، فقد قدمنا عن الحافظ نفسه أن سؤال الخثعمية للنبي صلى الله عليه وسلم إنما كان بعد رمي جمرة العقبة -أي: بعد التحلل-؛ فكأن الحافظ نسي ما كان حقّقه هو بنفسه-رحمه الله تعالى-». ثم قال الألباني: «المُحْرِمَة تشترك مع غير المُحَرِمَة في جواز ستر وجهها

محمادي الأولى • 122 هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون التمحيل

بالسدل عليه، وإنما يجب عليها أن لا تنتقب فقط، فلو أن كشف المرأة لوجهها أمام الأجانب لا يجوز لأمَرَها صلى الله عليه وسلم أن تسدل عليه من فوق؛ كما قال ابن حزم - لا سيما وهي من أحسن النساء وأجملهن، وقد كاد الفضل بن عباس أن يُفتن بها، (انظر جلباب المرأة المسلمة صريار).

ومن ناحية أخرى؛ فإن الشيخ الشنقيطي قال: «فعليها كشف وجهها إن لم يكن هناك رجال أجانب ينظرون إليه، وعليها ستره من الرجال ي الإحرام،. قلت: وكلام الشيخ يلزم منه أنها كانت تغطي وجهها في حال إحرامها، وهي لم تكن مُحُرمَة، وكانت كاشفة عن وجهها. قال الشيخ الشنقيطي- يرحمه الله-: «فإن قيل: كونها مع الحجاج مظنة أن ينظر الرجال وجهها إن كانت سافرة؛ لأن الغالب أن المرأة السافرة في وسط الحجيج لا تخلو ممن يَنظر إلى وجهها من الرحال».

ثم قال الشنقيطي: «فالجواب أن الغالب على أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم الورع وعدم النظر إلى النساء، فلا مانع عقلاً ولا شرعًا ولا عادةً من كونها لم ينظر إليها أحد منهم، ولو نظر لحكى كما حكي نظر الفضل إليها. قلت: بنى الشيخ كلامه على أنها لم يرها إلا الفضل، وهذا بعيد، وهي تأتي وتسأل النبي صلى الله عليه وسلم عند المنحر (شديد الزحام)، والنبي صلى الله عليه وسلم كان محاطًا بأصحابه إن لم يكن بأجسادهم فبعيونهم!

٨- قال الشيخ الشنقيطى -يرحمه الله-، «وبالجملة؛ فإن المُنصف يعلم أنه يبعد كل البعد أن يأذن الشارع للنساء في الكشف عن أصل الجمال، والنظر إليه من الشابة الجميلة هو أعظم مثير،. قلت: يعود الشيخ هذا ليقرر أن وصف الجمال يأتي من الوجه، وأن الوجه هو أصل الجمال، ومع أنه سبق له أن ذكر -كما رأينا- أن وضاءة المرأة وحسنها قد تُعُرَف من غير وجهها.

يقول الشيخ ابن عثيمين -يرحمه الله-: «فإن قيل: فلماذا لم يأمر النبي صلى الله عليه وسلم المرأة بتغطية وجهها؟ فالجواب: ان

الظاهر أنها كانت مُحُرِمَة، والمشروع في حقّها أن لا تغطي وجهها؛ إذا لم يكن أحد ينظر إليها من الأجانب، (ثلاث رسائل في الحجاب، ص٤٤). قلت: أما قول الشيخ: الظاهر أنها كانت مُحُرِمَة، فهذا سبَق الرد عليه، بأن روايات الحديث بيَّنت أن قصة الخثعمية كانت في يوم النحر بعد رمي الجمرات، وبعد التحلل من الإحرام، بعد رمي الجمرات، وبعد التحلل من الإحرام، ومن هذه الأحاديث -إضافة لما ذكرت - حديث ومن هذه الأحاديث اضافة لما ذكرت - حديث الله عليه وسلم وفيه: د.. وصلى الفجر حين تبيَّن له الصبح بأذان وإقامة، ثم ركب القصواء الله وكبره وهلله ووحَده؛ فلم يزل واقفًا حتى أسفر جدًا، فدفع قبل أن تطلع الشمس، وأردف الفضل بن عباس وكان رجلاً حسَن الشعر الشعر القصل القبلة فرين الشعر

أبيض وسيمًا... (صحيح مسلم ح ١٢١٨). وأما قول الشيخ ابن عثيمين – يرحمه الله –: «والمشروع في حقّها – أي: المُحْرِمَة – أن لا تغطي وجهها؛ إذا لم يكن أحد ينظر إليها من الأجاذب،.قلت: وهذا سبق أن رددت عليه بأنها كانت كاشفة عن وجهها عندما استفتت النبي صلى الله عليه وسلم، وإلا هكيف وصفها الفضل بالحسن والجمال، ولماذا صرف النبي صلى الله عليه وسلم وجه الفضل حتى لا ينظر إليها؟ صلى الله عليه وسلم أمرها بعد ذلك، فإن عدم نقل أمره بذلك لا يدل على عدم الأمر؛ إذ عدم النقل ليس نقلاً للعدم».

قلت: الشيخ هذا أقام كلامه على افتراض، وهو أن النبي صلى الله عليه وسلم أمرها بتغطية وجهها، لكن هذا لم يُنْقَل إلينا، وهذا أراه بعيدًا جدًا؛ إذ كيف لا يذكر رواة الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم أمرها بتغطية وجهها، والمقتضي لذكر ذلك موجود بل وقوي، فبعد صرف وجه الفضل، لو أمرها النبي صلى الله عليه وسلم بتغطية وجهها لذَكَرَ الرواة ذلك يق الحديث، ولكونه لم يأت يق أي رواية - هيما أعلم فيبقى هذا مجرد احتمال لا يقرّر شيئًا.

> وللحديث بقية إن شاء الله. والحمد لله رب العالين.

> > القوحيد مجمادي الأولى ١١٤٠ هد العدد ٥١٩ - السنة الثامنة والأريمون





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

فقد تكلمنا في الحلقة السابقة عما يقال عقبَ الصلاة، فذكرنا الأحاديث التي وردت في التسبيح، والتحميد، والتكبير، والتهليل، والكيفيات التي وردت بها، وما يُستحب للمصلي من ذلك، وتكمل في هذه الحلقة الحديث عما يُقال عَقيبَ الصلاة من أذكار، فتقول وبالله تعالى التوفيق،

### تلاوة آيات من القرآن عقب الصلاة:

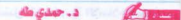
قراءة القرآن من أعظم القُريات عند الله سبحانه، والمندوب للمسلم إذا صلى وجلس يذكر الله سبحانه أن يتلو ما يلي:

١- آية الكرسي، وهي الآية ٢٥٥ من سورة البقرة.

٢- سورة الفلق.

٣- سورة الناس.

والأصل في ذلك ما وردت به الأحاديث التالية: عن أبي أمامة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من قرأ آية الكرسي



دُبر كل صلاة مكتوبة لم يمنعه من دخول الجنة إلا أن يموت،. رواه الطبراني والنسائي وابن حبان، وقال الألباني: صحيح. انظر؛ حديث (٦٤٦٤) في صحيح الجامع.

وعن عُقبة بن عامر رضي الله عنه قال: «أمرني رسول الله صلى الله عليه وسلم أن أقرأ المعوذات دبر كل صلاة». قال الألباني ي «السلسلة الصحيحة، ١٩/٤، أخرجه أبو داود (١٥٢٣)، وابن حبان (٢٣٤٧)، وأحمد (١٥٩/٤)، ورواه ابن حبان ولفظه، «اقرأوا المعوذات في دبر كل صلاة»، وفي رواية للنسائي والترمذي «المعوذتين» بالتثنية.

قوله المعوذات- بصيغة الجمع- استدل به بعضهم على الإتيان بسورة الإخلاص، وسورة الفلق، وسورة الناس؛ لأن هؤلاء السور ثلاث، فهي تشمل الإخلاص من باب التغليب، فيراد بها الإخلاص والمعوذتان. (الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي /١٦٥/).

Upload by: altawhedmag.com

ممادي الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون التوح

ووقف بعضهم على لفظة المعوذتين- بالتثنية-فقالوا بتلاوة سورة الفلق، وسورة الناس فحسب وهو الأصح، وذلك أن من أسلوب العربية أن يُؤتَّى بصيغة الجمع للمفرد وللمثنى أحيانًا، قال الله تعالى: «ألَيْنَ قَالَ لَهُمُ الْتَاسُ إِنَّ الْتَاسَ قَدَ مَسُوًا لَكُمْ فَأَخْتُوْهُمُ (آل عمران: ١٧٣)، والقائل هو رجل واحد من خزاعة، وعلى هذه القاعدة خرج الحديث؛ فالرسول صلى الله عليه وسلم أطلق لفظة المعوذات- بالجمع- على المعوذتين-الفلق والناس- فهما المقصودتان فقط. وعلى هذا فإن سورة الإخلاص لا تندرج تحت هذه اللفظة، فهي بالتالي ليست مطلوبة هنا. (الجامع لأحكام الصلاة، لمحمود عبد اللطيف عويضة ٢/٥٨٥).

هذا ما وردت به النصوص من آيات تقال عقب الصلاة ما كان منها صحيح أو حسن.

#### الدعاؤ عقب السلاقة

إن فضل الدعاء في الإسلام معلوم من الدين بالضرورة، فعن النعمان بن بشير قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الدعاء هو العبادة، ثم قرأ، وقال ريكم ادعوني استجب لكم، رواه ابن ماجه أحمد والترمذي، وإذا كان الدعاء مستحب في كل وقت فهو كذلك كان الدعاء مستحب في كل وقت فهو كذلك في الصلوات وعقبها، والأصل في ذلك ما روي الترمذي عن أبي أمامة رضي الله عنه قال: قيل لرسول الله صلى الله عليه وسلم: أي الدعاء أسمع؟ قال: «جوفُ الليل الآخر، ودبرُ الصلوات المكتوبات،. (وقال الألباني: حسن لغيره).

وقد وردت بصيغة أحاديث فيها الأدعية التي تقال عقب الصلاة أذكر منها ما يلي:

١- الحديث الأول: «اللهم اغفر لي ما قدمت وما أخرتُ، وما أسررتُ وما أعلنتُ، وما أسرفتُ وما أنت أعلمُ به مني، أنت المقدّم والمؤخّر لا إله إلا أنت». وقد ثبت ذلك عن علي رضي الله عنه في صفة صلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم،

قال: «فإذا سلَّم من الصلاة قال: اللهم اغضر لي ما قدمتُ وما أخرتُ وما أسررتُ وما أعلنتُ، وما أسرفتُ وما أنت أعلمُ به مني، أنت المقدَّم وأنت المؤخَّر لا إله إلا أنت، دواه أحمد وابن خزيمة وابن حبان، ورواه مسلم إلا أنه ذكر هذا الدعاء بين التشهد والتسليم وليس بعده.

٢- الحديث الثاني: «اللهم أعني على ذكرك، وشكرك، وحُسن عبادتك، ودليله ما روي عن معاذ بن جبل رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم أخذ بيده يومًا، ثم قال، «يا معاذ، إني لأحبك». فقال له معاذ: بأبي أنت وأمي يا رسول الله، وأنا أحبك، قال: أوصيك يا معاذ لا تدعنَّ في ذُبُر كل صلاة أن تقول: اللهم أعنِّي على ذكرك وشكرك وحُسن عبادتك». رواه أبو داود والنسائي.

٣- الحديث الثالث: «ربّ قني عذابك يوم تبعث عبادك، وجاء ذلك َ يَ حديث البراء رضي الله عنه قال: «كنا إذا صلينا خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم أحببنا أن نكون عن يمينه يُقبل علينا بوجه، قال فسمعته يقول: ربّ قني عذابك يوم تبعث، أو تجمع عبادك،. رواه مسلم.

وقد وردت أدعية أخرى في أحاديث ليست بالقوية، ولهذا اكتفيت بالأدعية الثلاثة المذكورة.

هذا ما وردت به النصوص من أدعية تقال عقب الصلاة، ولا يعني ذلك ألا يدعو المسلم بأي دعاء آخر يختاره عقب الصلوات، فإن الدعاء مشروع ومندوب في كل وقت وبأية صيغة، ولكن هذه الأدعية الواردة عقب الصلوات لها ميزةُ خاصة الله سبحانه أعلم بها؛ فالأولى والأفضل الإتيان بها وتقديمها على غيرها، ثم هو بالخيار بعد ذلك بين أن يدعو بما يحقق حاجاته في دينه ودنياه وآخرته من كلمات يختارها بنفسه، وبين أن يختار من أدعية رسول الله صلى الله عليه وسلم مما وردت به

Upload by: altawhedmag.com

جمادي الأولى ١٤٤٠ هـ - المدد ٥٧٨ - السنة الثامنة والأر رهون

النصوص مطلقة.

وقد أنكر بعض أهل العلم ذلك فقال: الدعاء بعد الصلاة ليس من هدي الرسول عليه الصلاة والسلام وإنما هديه أن يقول: أستغفر الله، أستغفر الله، أستغفر الله، وإنما هديه أن يكون الدعاء قبل أن يسلم، فإن قال قائل: أليس قد قال النبي صلى الله عليه وسلم لماذ: أعنا على ذكرك. قلنا، بلى، ولكن المراد بدبر الصلاة هذا آخرها؛ لأن دبر كل شيء قد يكون بعده، وقد يكون منه، ولكن في آخره كما يقول دبر الحيوان؛ لأنه في مؤخره وهو منه كما في قوله؛ لا تدعن أن تقول دبر كل صلاة. (فتاوى نور على الدرب للشيخ محمد بن عثيمين).

وهذا اختيار شيخ الإسلام وتلميذه ابن القيم، وإنما رجح أن يكون بمعنى آخرها قبل السلام من الصلاة؛ لأن الدعاء الأولى هيه أن يكون حال الإقبال على الله ومنهاجه، وإنما يكون قبل السلام من الصلاة، هلا يليق أنه إذا انصر وسلم وأقبل على المخلوقين بعد انصراهه من خطاب الله تعالى أن يدعو الله بل اللائق أن يدعو الله قبل سلامه، لذا في الحديث بعد التشهد، «ثم ليتخير من الدعاء أعجبه إليه فيدعو. (انظر؛ شرح الزاد للحمد ٥/١٤). قلتُ: والصحيح ما ذكرناه من مشروعية الدعاء عقب الصلاة لما ثبت في ذلك من الأدلة.

مسألة: الدعاء بعد الصلاة المكتوبة جماعة: ورد في ذلك سؤال إلى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء وهذا نصه:

سى: اختلف الناس في الدعاء بعد السنن الرواتب بالهيئة الاجتماعية، فئة تقول: إن ذلك لم ينقل فيه عن النبي صلى الله عليه وسلم ولا عن الصحابة شيء، ولو كان خيرًا لسبقونا إليه؛ لأنهم أحرص الناس على اتباع الحق، وهئة تقول الدعاء بعد السنن الرواتب بالهيئة الاجتماعية مستحب ومندوب، بل مسنون؛ لأنه ذكر وعبادة وكل ذكر وعبادة لا أقل من أن يكون مستحبًا ومسنونًا، وهؤلاء

يلومون الذين لا ينتظرون الدعاء، ويقومون بعد الفراغ من الصلاة.

فأجابت اللجنة: "الدعاء عبادة من العبادات، والعبادات مبنية على التوقيف، فلا يجوز أن بقال: إن هذه العدادة مشروعة من جهة أصلها، أو عددها ،أو هيئاتها، أو مكانها إلا بدليل شرعى يدل على ذلك، ولا تعلم سنة في ذلك عن النبي صلى الله عليه وسلم لا من قوله، ولا من فعله، ولا من تقريره تدل على ما ادعته الفرقة الثانية، والخير كله باتباع هديه صلى الله عليه وسلم، وهديه صلى الله عليه وسلم في هذا الباب ثابت بالأدلة الدالة على ما كان يفعله صلى الله عليه وسلم بعد السلام، وقد جرى خلفاؤه وصحابته من بعده ومن بعدهم التابعون لهم باحسان، ومن أحدث خلاف هدى الرسول صلى الله عليه وسلم فهو مردود عليه، قال صلى الله عليه وسلم: «من عمل عملاً ليس عليه أمريًا فهو ردَّ»؛ فالإمام الذي يدعو بعد السلام ويؤمن المأمومون على دعائه والكل رافع مديه- يطالب بالدليل المثبت لعمله، وإلا فهو مردود عليه، وهكذا من فعل ذلك بعد النوافل يطالب بالدليل، كما قال تعالى في مثل هذا «قل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين» (سورة البقرة آية ١١١)، ولا نعلم دليلاً من الكتاب ولا من السنة يدل على شرعية ما زعمته الفرقة الثانية من الاجتماع على الدعاء والذكر على الوجه المذكور في السوال. وبالله التوفيق وصلى الله على تبينا محمد وآله وصحبه وسلم. السؤال الثالث من الفتوى رقم (٢٢٥١). وأيضبأ فترك النبى صلى الله عليه وسلم مع قيام المقتضى وانتفاء المانع سنة والفعل بخلافه بدعة.

هذا ما تيسر جمعه فيما يتعلق بما يقال عقب الصلاة، وبقي لنا مسألتان ذُرجيَ الحديث عنهما إلى العدد القادم، بإذن الله، وهما كيفية التسبيح باليد، وجواز التسبيح والذكر بالسبحة، نسأل الله العفو والعافية، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

Upload by: altawhedmag.com

الفي الأولى داالا هـ - العليد ٢١٥ - الستية الثامنية والأرضودي



مر الم الم (٢)

الحمد لله الحي القيوم الذي لا تأخذه سنة ولا نوم، والذي لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء، وهو سبحانه الذي يصوركم في الأرحام كيف يشاء، والصلاة والسلام على خير بشر أقلَّته الأرض وأظلَّته السماء، وعلى إخوانه الأنبياء والرسلين، وعلى آله وأصحابه أجمعين، أما بعدُ: فهذا لقاؤنا الثاني عن سقوط غرناطة آخر معاقل فهذا لقاؤنا الثاني عن سقوط غرناطة آخر معاقل غرناطة ) انتهت دولة الإسلام في الأندلس، والتي أضاءت أوروبا على مدى ثمانية قرون من الزمان، وترتب على سقوطها آثارٌ وخيمة وقعت على السلمين في الأندلس وفي غيرها من بلاد المسلمين في شمال إفريقيا، بل وفي العالم بأسره، والموضوع الد يطول ويتشعب بنا، ولذلك سنحاول بعون الله إيجازه في الحاور الآتية،

### أولاء الأسباب التي أدت إلى ظهور غرناطة،

وُلِـدَت مملكة غرناطة من رحم الماناة، والماناة التي أقصدها هنا هي التي عبَّر عنها الدكتور عبد الرحمن الحجي بقوله: «قامت مملكة غرناطة بعد أن لاح لمُسْلَمَة الأندلس شبح الفناء، فاعتبروها مالاذا به يَحتمون وإليه يلجؤون، وقد هيًّا الله لهم للنجاة من فناء محقق، (من كتاب التاريخ الأندلسي، بتصرف يسير).

وهذه الظروف والأحوال التي نشأت فيها مملكة غرناطة هي التي جعلتها تستمر على قيد الحياة كمملكة ما يزيد على قرنين ونصف القرن من الزمان؛ مع الصعوبات الجمة التي كانت تحيط بها من الخارج والداخل.

### اعدد المراج عبد الرزاق السيد عيد

للنيا: إطلالة سريعة على الأنداس قبل ظهور مملكة غرناطة: يُطلعنا الأستاذ محمود خليل في كتابه «سقوط غرناطة، على أوضاع دولة الموحدين في آخر عمرها، وهي التي كانت تحكم الأندلس قبل السقوط، فيقول: «سقطت دولة الموحدين على يد الرنيين فيقول: «سقطت دولة الموحدين على يد الرنيين واللك بين أمراء الأندلس، ودخلوا في قتال عنيف لنزع الحصون والقلاع من بعضهم البعض، وكانت مملكة قشتالة النصرانية الإسبانية تتابع ما يدور فرأت أن الفرصة قد حانت لتوجيه ضرية مميتة ولاتي استطاعت أن تجند رجالاً يعملون لحسابها، فرأت أن الفرصة قد حانت لتوجيه ضرية مميتة وكان احتلال قرطبة في ٢٢ شوال سنة ٢٢٣هـ/ ٢٩ يوليو ١٢٣٢م.

لقد كان سبب سقوط قرطبة المعاصي والآثام والابتعاد عن منهج الله العظيم، وبالتالي أصابهم الضعف، ودخلوا في الفوضى والنزاع والخلاف، فقادهم ذلك إلى فقد الأوطان، ومن ثم ضاعت الحضارة وضاع التراث، وبدأت مدن الإسلام الكبرى تتساقط في يد النصارى، فسقطت بلنسية عام تتماقط في يد النصارى، فسقطت بلنسية عام بشبيلية، وقد كان سقوط إشبيلية إيذانًا بسقوط إشبيلية، وقد كان سقوط إشبيلية إيذانًا بسقوط النصارى الإسبان على شريس، وشذونة، ودس، وشلوفة، وغليانة، وغيرها، وبهذا بسط القشتاليون

Upload by: altawhedmag.com

جمادي الأولى دفانها ما - المندد ٢١١ - السنة الثابشة والأردمون

النصارى الإسبان سلطانهم على سائر الأراضي الإسلامية في غرب الأندلس، وانكمشت رقعة الدويلة الإسلامية في الأندلس بسرعة مروعة،. اهـ. مختصرًا.

ويلخص لنا صاحب موسوعة المغرب العربي الأسبيات الرئيسة لسقوط دولية الموحدين في الأندلس، والتي هي في الحقيقة أسباب سقوط كل دولة قديمًا وحديثا، فيقول: «والذي يقلب صفحات تاريخ تلك الفترة من الدولة الموحدية، ددرك مدى الخزى والعار الذي لحق بديار المسلمين والاستهانة بكل القيم والأخلاق من أجل تحقيق مصالح شخصية على حساب العقيدة والشعوب، وهكذا توضع أمور الدولة في يد أشخاص يخونون الله ورسوله وقرآنه ويخونون شعوبهم بعد أن ماتت ضمائرهم، فنجد هنا إدريس المأمون بن المنصور يرحف من الأندلس، ويقرر العبور إلى المغرب، معتمدًا على محالفة بعض العرب ومعاونة قوات مسيحية من جنود قشتالة، يقدر عددها يخمسمائة فارس مقابل التنازل عن عشرة حصون بالأندلس لملكة قشتالة، وقبوله ببناء كنيسة في مراكش تجاور جامع القرويين، وهكذا دخلت دولة الموحدين في صراء عنيف كلف الموحدين دماءً وأموالا، وتفككا داخليًا، وسقطت دولة الموحدين بعد فترة طويلة من الصراع والانحدار والضعف عام ١٦٨ه الموافق ١٢٦٩م». اه.

#### فالثا: مملكة غرناطة:

في ظل الأوضباع التي سبق بيانها، وسقوط دولة الموحدين وعواصم الأندلس ومدنها مدينة تلو مدينة، وفي غمرة هذه الأحداث التي كان يمكن أن تودى بغرناطة وبكل شير من أرض الأندلس ولدت غربًاطة، ويحدثنا الدكتور حجى عن ذلك فيقول: «كانت غرباطة (إغرباطة) في الأصل- قبل الفتح الإسلامي للأندلس- مدينة صغيرة قرب مدينة البيرة، وتقع مدينة غرناطة على وادى نهر شنيل أحد فروع الوادي الكبير، ضمن مملكة غرناطة أيام بني الأحمر، الطرف الجنوبي من الجزيرة الأندلسية، هذه المنطقة التي استطاع الاحتفاظ بها نفر من رجال الأندلس بقيادة محمد بن الأحمر مدى قرنين ونصف القرن من الزمان بقية عمر سلطان المسلمين في الأندلس، ولقد عُد من الغرائب استمرار مملكة غرناطة هذه المدة رغم صغرها وقلة عدد سكانها، مُحَافظة على ما بقى من

سلطان سياسي للمسلمين ووجود حضاري معطاء.. اهـ.

#### رابعا: أسباب ثبات غرناطة:

لم يكن من الميسور على مملكة غرناطة البقاء كل هذه المدة قرنين ونصف قرن من الزمان على قيد الحياة، بينما عوامل الفناء والإبادة تحاصرها من كل جانب، حتى لقد كان ذلك مثارًا للدهشة لعديد من الباحثين في التاريخ الحديث، ووجه الغرابة أن دولة بهذا الحجم اليسير من المساحة والأعداد البشرية تواجه القوة العددية والإمكانات الواسعة لدولة إسبانيا النصرانية والمكانات الواسعة غرناطة تريد أن تنقض عليها في أي لحظة، وتهلك فراحرث والنسل، وتبيد خضراءها وتسفك دماء أهلها، وتقضي على البقية الباقية من الإسلام والمسلمين.

ما من شك أن هناك عوامل عدة وراء بقاء مملكة غرناطة ثابتة طيلة هذه المدة أمام عوامل الفناء، ولعل أبرزها ما يلي؛

١- عامل العقيدة؛ فالمسلمون في غرناطة رغم ما حلَّ بهم من نكبات لم يفقدوا الإيمان بمصدر قوتهم وينبوع وجودهم ألا وهو الإسلام، فالأمة التي تحيا لا تموت بموت قائد أو ذهاب دولة، وإن كان هذا سببًا خطيرًا وله أهمية، لكن خسارة الأمة في عقيدتها ودينها هو مكمن الخطر الحقيقي والطاقة الكبرى، ذلك ما يسعى إليه خصوم الإسلام، وإليه توجهت سهامهم المسمومة المحمومة في كل زمان ومكان، فكانت نشأة غرناطة على أساس من العقيدة الصحيحة التي تمسًك بها ولاة الأمر وإن شابها قصور في كثير من الأحيان حتى إذا ضعف الدين ضاعت الدولة.

٢- هناك عامل جغرافي يتمثّل في عوامل طبيعية محيطة بغرناطة، وبُعدها نوعًا ما -كمكان- من الوقوع في يد العدو الإسباني المتريص، وقرب موقعها من المغرب العربي وعدم وجود خطً فاصل يمنعهم من الاستعانة بإخوانهم في الشمال الافريقي.

٣- كانت غرناطة ملاذًا لجميع المسلمين في الأندلس بعد سقوط دولة الموحدين وسقوط مدن الأندلس مدينة تلو الأخرى، فاجتمع بغرناطة عدد هانل من المهارات والكفايات من الرجال والنساء، والذين هم نتاج حضارة الأندلس على مدار العصور وكان منهم علماء في شتى الميادين، ورجال حرب وساسة

جمادى الأولى + ١٤٤ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون التو

وقادة، فكانت غرناطة جامعة لطاقات أهل الأندلس من كل لون وميدان.

تركزت في هذه البقعة من الأرض ألوان من القدرات ومعادن الهمم التي سمت بأصحابها- بفضل الله-عن الرضوخ لحياة ذليلة على حساب دينها، وعملت من أجل هذه الغاية واستعملت من أجلها كل وسيلة. (راجع: تاريخ الأندلس للدكتور عبد الرحمن الرحجي ص٥١٩ وما بعدها).

هذا الذي قدمناه من عوامل الثبات والبقاء مع أهميته لا بد له من وجود قيادة مؤمنة تجمع هذه الطاقات والإمكانات نحو الهدف المنشود، وهذه القيادة تمثلت في مؤسس غرناطة ابن الأحمر- رغم ما شاب سيرته من جنوح عن السبيل أحيانًا، لذا سنعرض فيما يلي لشيء من سيرته، وأهم أعماله بشيء من الاختصار.

ظلمنا؛ ترجعة ابن الأحمر مؤسّس غرناطة وشيء من سيرته؛ ١- هو أبو عبد الله الغالب بالله محمد بن يوسف بن محمد بن أحمد بن نصر بن قبس الخزرجي، يرجع نسبه إلى سعد بن عبادة الأنصاري أحد كبار صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكان من النقياء شهد العقبة وبدرًا، وُلَد محمد بن يوسف في مدينة أرجونة من حصون قرطبة من جهة الشرق سنة ٥٩١ه الموافق (٥١١٩ ) كان جنديًا وافر العزم والجرأة دعا إلى لَمَ الشمل فاجتمع حوله الكثير، وكانت بيعته لملكة غرناطة يوم الجمعة ٢٢ رمضان سنة (٥٣٢ه). وانظر؛ (غرناطة في ظل بني الأحمر، د. يوسف شكري فرحات ص٣٥).

۲- شيء من سيرته:

«كان في أوقات السلم ينصرف إلى شؤون مملكته، فكانت له سلسلة من الأصمال المجيدة، تنظيم الشرطة والقضاء، وتطبيق القوانين العادلة والطمأنينة بعد ما فتح السلطان أبوابه لأصحاب المطالب لتوقي المظالم، فكان قريبًا من شعبه، ويروي المؤرخون أنه كان يتوخى البساطة في المأكل والملبس، فيبدو في مظهره كسائر الناس». اهد المصدر السابق. ويقول فيه لسان الدين بن الخطيب: «كان السلطان ابن الأحمر عظيم التجلد، رافضًا للدعة والراحة، مؤثرًا التقشف، بعيدًا عن التصنع، شديد الحزم مؤثرًا التقشف، بعيدًا عن التصنع، شديد الحزم قويًا في طلب حقه، مباشرًا للحرب بنفسه يلبس

ونعود إلى الدكتور يوسف شكري فرحات الذي يواصل الحديث عن أخلاق وأعمال ابن الأحمر فيقول: «كانت له أوقات يختلي فيها بنفسه ويتمشى في حديقة القصر بتأمل ويفكر ويقرأ، وكانت تبدو عليه مسحة من الحزن والكآبة، ربما لأنه اضطر أحيانًا إلى محالفة أعداء المسلمين ومعاداة أبناء دينه من العرب والبرير.

من أعمال ابن الأحمر- إلى جانب بناء قصر غرناطة المشهور- أنه أنشأ مأوى للعميان ودارًا للعجزة، وبنى مستشفى كبيرًا ونشر المدارس، وأعد منازل للغرياء دون تميز بين الأديان والقوميات، وكان يتفقد أحوالهم مستترًا بعيدًا عن مظاهرًا الأبهة وعظمة الملك:

وكان يعقد مجلسًا عامًا للناس كل أسبوع، تَرفع إليه التظلمات ويشافهه أصحاب الحاجات وينشده الشعراء، وتدخل إليه الوفود، ويشاور أرياب النصائح في مجلس يحضر به أعيان الحضرة وقضاة الجماعة، كما اهتم بالحياة الاقتصادية فأقام المخازن للحبوب وسائر المواد الغذائية، وكانت توزع بأسعار عادلة، اه.

هذه أهم العوامل التي كانت سببًا في بقاء مملكة غرناطة مدة قرنين ونصف من الزمان تصارع أسباب الفناء المحيط بها من الخارج، فلما ضعف الحكام، وابتعدوا بنسب متفاوتة عن شرع الله والتفتوا إلى الصراع على المناصب، وعادى بعضهم بعضا من أجل الدنيا ووالوا أعداء الله أصابتهم سُنَّة الله في خلقه، فلما تنازعوا واختلفوا ضعفت قوتهم وانكسرت شوكتهم، وسلط الله عليهم أعداءهم، فأخذوا ما في أيديهم وسلبوهم ملكهم، وانتهت دولة الاسلام في الأندلس بسقوط غرناطة، وترتب على ذلك مآس ومخاز، وقعت على المسلمين فيما يعرف في التاريخ بمحاكم التفتيش؛ ذلك السجل الأسود في تاريخ التعصب النصراني المقيت في إسبانيا، ووقعت أمور يندى لها الجبين، وتأسف لها الإنسانية على مر التاريخ، ولم تقع هذه المخازي والمآسى على السلمين فحسب، بل على اليهود والتصاري الذين يخالفون أهل إسبانيا في المذهب، وقد سطر المؤرخون من النصارى والمسلمين سجلات مليئة بحوادث يشيب لها الولدان يعرفها القاصي والداني، ولا يتسع المجال للحديث عنها في هذه العجالة، والحمد لله على تعمة الإسلام.

# العقل الثالث

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

وعدنا في مقالنا السابق أن يكون موعدنا في هذا المقال: الحديث عن العقل الثالث ووظيفته.

وقد اخترت لحديثنا في هذا المقال عن العقل المتعصب، وذلك لما نعايشه اليوم من الكثير الذين يدَّعُون أنهم أصحاب عقول غالبها تقع تحت العقل المتعصب.

والعقل المتعصب هو عقل جامد في الرأي، فلا مرونة عنده في تقبُّل غيره.

اتصف هذا النوع من العقول بصفات، من أهمها:

#### أولاء وقوفه عند ظاهر اللفظء

هذا، وقد يكون اللفظ يحمل في فحواه أمرًا غير الذي في ظاهره، إلا أنه يستمسك بظاهره دون النظر لفحواه.

#### ثانيًا: تمسكه بمذهب معين:

فيرى صحة المذهب الذي عليه دون الأخذ في الاعتبار أن هناك مذهب آخر قد يكون أصح منه، أو حتى يعطي نفسه فرصة للنظر في آراء غير مذهبه.

## است الم د. أحمد منصور سبالك

### فالثاد علق باب الاجتهاد:

بهذا التعصب ذهب بلسان حاله-وريما بلسانه مقاله- إلى أن لا اجتهاد بعد الرأي الذي عليه، فغلق باب الاجتهاد على مذهبه. رابعًا: انطلاقه على مصادر ومراجع معينة.

نرى صاحب هذا العقل دائمًا يُحيل إلى مصادر معينة ومراجع محددة لديه، ليس له الرغبة في الحياد عنها والنظر إلى غيرها من المصادر والمراجع.

ودائمًا ما تكون هذه المراجع مختصرات، والاستمساك بها أدًى إلى ترك الأصول لهذه الآراء، رغم العلم بأن المختصر معلوم عند أهل العلم يحتمل ويحتمل؛ لأن ألفاظه قليلة.

فهذه الصفات الغير حميدة وجب الاجتهاد في خروج هذا النوع من العقول من هذا التعصب المقيت، والجمود الذي يجعل صاحبه دائمًا ساكنًا في محل ثابت، لا يتحرك، وبالتالي لن يخرج من دائرة ما وضع نفسه فيه.

لذا لا بد من خروجه ليتفاعل مع

Upload by: altawhedmag.com

بادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

مجتمعه ويكون عقلاً فعالاً، وحتى يكون كذلك يجب عليه المرور بالمراحل التالية:

المرحلة الأولى: العودة إلى أصول السلف في الدراسة والتعلم، مع العلم أنه لا بد أن يتعلم بنفس الطريقة التي تعلم بها سلفنا، على الأقل لأنها طريقة جُربت فأنتجت لنا علمًا وأهذاذ على مر الدهور.

فطريقة الدراسة والتعليم إن صحت صح التلقي، فتكون النتيجة سليمة صحيحة.

الرحلة الثانية، تيسير المصادر له وتذليل المصطلحات:

فلا بد لفتح أفق العقل لقبول مصادر ومراجع غير التي انغلق عليها وأقفل عقله عليها، فهذا الباب واسع، فمصادر الفقه مثلاً كل يوم فيها جديد.

ومن ثمَّ تذليل مصطلحات هذه المراجع وهذه المصادر حتى يتسنَّى الفهم السليم، فكما يقول المنطقيون، تحديد المصطلح يضعف البرهان.

أي إذا حدد العقل المصطلح جيدًا، وتعلم مُـراده، علم مبتغاه، ووصل إلى المطلوب لا محالة.

والعكس، إذا حدد المصطلح خطأ سيصل إلى نتيجة خاطئة، ولا طائل من ورائها، حتى إنه إذا استمسك بها كان متعصبًا على جهل ووصل إلى الجمود.

الرحلة الثالثة، البعد عما يُسمَّى بـ«فقه ظاهرية الدليل»:

أن البعد عما يكون ناتج من ظاهر الدليل؟ فكما ذكرنا قد يحتوي الدليل في مفهومه شيئًا آخر غير الذي في ظاهره، فإذا تمسك بظاهر الدليل فقَد كثيرًا من الفقه.

الرحلة الرابعة، فتح باب الاجتهاد بضوابطه الشرعية:

لا بد لهذا العقل أن يعلم أن باب الاجتهاد مفتوح، فلا يُغلقه، ويضع أمامه أن باب الاجتهاد مفتوح بضوابط في المجتهد وضوابط فيما يجتهد.

ففي المجتهد لا بد من توافر الآلية للاجتهاد، والتي يجمعها أهل العلم في، العلم بالقرآن وعلومه، والعلم بالسنة وعلومها، والعلم باللغة وعلومها، وهذا بإيجاز.

وفيما يجتهد فيه: أن تكون المسائل التي يجتهد فيها تقبل الاجتهاد، فلا تكون من المسائل المعلومة من الدين بالضرورة أو من المسائل المجمع على حكم الشرع فيها.

فإن توفرت هذه الضوابط فباب الاجتهاد مفتوح بلا تعصب ولا جمود.

الرحلة الخامسة، تكوين الملكة الفقهية،

وهذه الملكة لا تتوفر إلا إذا انفتح العقل الفقهي على المذاهب والآراء الفقهية، تلك الثروة الهائلة من الآراء والمذاهب التي تركها أئمتنا سلفًا، فما زلنا ننهل منها إلى الآن، وستكون حتى قيام الساعة.

فالأنفتاح على هذه المذاهب والآراء تجعل العقل الفقهي يطوف عليها ويجمع بينها وينظر في أدلتها ودلالتها، ويبين الراجح من المرجوح منها.

الرحلة السادسة، دراسة المذاهب الفقهية جميعها بلا تعصب:

حتى تؤتي أكلها هذه الدراسة يشترط فيها أن لا تكون فيها تعصب، فالدراسة تكون بحيادية تامة، ينظر لها ولأدلتها ولدلالتها بإنصاف دون التعصب لرأي أو لصاحب رأي، وهذا الإنصاف سيؤدي بالعقل الفقهي إلى نتيجة سليمة صحيحة.

بهذا نصل بالعقل المتعصب إلى باب السلامة، ويخرج عن هذه الدائرة، ويكون من العقول السليمة التي تؤثر في مجتمعها.

ولهذا سيدور بنا الكلام في المقالة القادمة بإذن الله تعالى على العقل المؤثر والمتأثر.

فإلى لقاء قادم بإذن الله تعالى، سائلين المولى سبحانه أن يجعلنا ممن يستمعون القول فيتبعون أحسنه.

وصل اللهم وسلم وبارك على محمد وآله وصحبه.

التوحيد جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

### لاسرة المسلمة

# الإسلام يشجع على الممل ويحل مشكلة المحر والبطالة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فإن من مميزات الدين الإسلامي شمولية أحكامه لكل نواحي الحياة وجوانبها؛ إذ إن تشريعات هذا الدين العظيم شملت كل ما يحتاجه البشر، سواء أكان في المعاملات أم العبادات أم غيرهما، فما من خير إلا وقد دل الناس عليه، وما من شرً إلا وحذرهم منه، لذلك كانت شريعة الإسلام صالحة لكل زمان ومكان؛ فأحكام الإسلام وتشريعاته تستوعب مختلف المسائل والقضايا التي تستجد في واقع الناس وحياتهم.

فمنذ بدء الخليقة ظهرت الحاجة إلى العناية بالعائلة، أو القبيلة، أو القرية، أو المجتمع ،أو الدولة، وقد شجع الإسلام أبناءه على العمل، ونبذ الخمول، والبطالة، والكسل، فكما دعاهم إلى الصلاة والمحافظة عليها فقال: «كَيْظُوْأ عَلَى المُسَكَوْتِ وَالمَسَكَوْةِ الْوُسْطَى وَقُوْمُوا اللهِ قَنْيَتِينَ (البقرة: ٢٣٨)، قال جل وعلا: « فَإِذَا هُنِيتِ المَسَلَوْةُ قَاتَتُ وَإِنْ الْحُرْقِ وَالْنَعْوَا مِنْ فَسَلِ لَقَهِ وَاذَكُرُوا أَهْ كَيْحُ

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، قَالَ، بَيْنَمَا نَحْنُ جُلُوسٌ مَعَ رَسُول اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم إذْ طَلَعَ عَلَيْنَا شَابٌ مِنَ الثَّنَيَّة، فَلَمًا رَأَيْنَاهُ بِأَبْصَارِنَا قُلْنَا، لَوْ أَنَّ هَذَا الشَّابَ جَعَلَ شَبَابَهُ وَبَشَاطَّهُ

جعال عبد الرحمق

وَقُوَّتُهُ فِي سَبِيلِ الله. قَالَ: فَسَمِعَ مَقَاتَتُنَا رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ، قَالَ: ﴿ وَمَا سَبِيلُ الله إلَّا مَنْ قَتَلَ؟ مَنْ سَعَى عَلَى وَالذَيْهِ فَضِي سَبِيلِ الله، وَمَنْ سَعَى وَمَنْ سَعَى عَلَى عياله فَضِي سَبِيلِ الله، وَمَنْ سَعَى عَلَى التَّكَاثُرَ قُهُوَ فِي سَبِيلِ الشَّيْطَانِ، (السنن الكبرى للبيهُتي ٩/ آ٤.وقَالَ الألباني فِي السلسلة الصحيحة ٥/٢٧٢؛ إستاده جيد).

وهكذا شجع الإسلام العمل والعاملين ورفع من شأنهم وجعل سعي المسلم على رزقه أو أي أحد من أهله كل ذلك في سبيل الله؛ لأن ذلك مصدر عفة المسلم ورفع شأنه وعدم تعريضه للفقر والحاجة وسؤال الناس.

وقد كان الرسول العظيم صلى الله عليه وسلم يستعيذ بالله من الفقر والحاجة؛ فعَنْ مُسْلم بْن أَبِي بَكَرَةَ، عَنْ أَبِيه، أَنَّ النَّبِّيَّ صلى الله عليه وسلم كَانَ يَقُولُ؛ ﴿ اللّهُمَّ إِنِّي أُعُوذُ بِكَ مِنَ الْكُفْر، وَالْفَقْر، وَعَذَابِ الْقَبْرِ، مستد أحمد (٣٤). ١٧) وإستاده قوى.

وعَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيُ، عَنْ رَسُولَ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلمَ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ مِنَ الْكُفُرِ وَالْفَقْرِ، فَقَالَ رَجُلُ وَيَعَتَدِ لَأَنِ ؟ قَالَ: «نَعَمْ». سنن النسائي (٧/ ٢٢١) صحيحَ.



يعني: أن الكفر شئ فظيع جداً، فهل يوضع الفقر بجواره في الاستعاذة منه؟

### مظاهر وأضرار الثقر والبطالة:

١. استحلال أكل أموال الناس بالباطل.

٢. انتشار الحقد والحسد والأنانية، وحب النفس، والحرص الشديد على جمع المال.

٣. ضعف المجتمع وتأخره.

٤. تحكم الأقوياء فيه والسيطرة عليه.

٥. التفكك الأسري وكثرة حالات الطلاق.

٦. انتشار التسول، والنصب، والسرقات ،والجريمة.

٧. عدم الرضا والقناعة.

٨ ضياع الأخلاق والسلوكيات والعقائد.

وأما الأثر الناجم عن البطالة والتعطل عن العمل غير التسول فهو الاتجاه إلى الجريمة طلبًا للمال، وهذا الأثر أخطر بكثير من التسول؛ لأنه إن كان المتسول يأخذ من مال الفير برضاه، فإن السارق يأخذ آلمال عنوة وربما قتل ليصل إلى ما يريد من المال، ومن هنا تنتشر الجريمة وتصبح حياة الناس وأموالهم وأعراضهم في خطر من هؤلاء المجرمين المتعطلين. وقد أثبتت الدراسات والبحوث أن أكثر الذين يرتكبون الجرائم في هذه الأيام هم من العاطلين الذين أخفقوا في دراستهم على عمل، وكذا الذين أخفقوا في دراستهم وعجزوا أن يشغلوا أنفسهم بالحق فشغلتهم بالباطل.

ومن هنا تتضح عظمة الإسلام حين حضً على العمل ورغَّب الناس فيه، وجعل السعي على الرزق شبيهًا بالجهاد في سبيل الله تعالى. أساب الفقر والطالة،

أولًا : منها شيء كتبه الله تعالى على العبد لا دخل للعبد فيه كما قال سبحانه: (أَقَدَيْتُكُ الرَّنَ لِنَ يَنَكُ وَمَعْدِنُ (الرعد: ٢٦). وقال: (إن يَكُنُ غَنِيًا أَرْفَقِيرًا فَأَقَ أَوَلَى عِمَّاً (النساء: ١٣٥).

دانيًا: قد يكون الإنسان متسببًا في إفقار نفسه ومن حوله؛ وأسباب ذلك الآتي:

۱. العكوف على الدنيا وصرف الهمة كلها إليها: كما قال صلى الله عليه وسلم: رؤمَنْ كَانَت الدُنْيَا

هَمَّهُ جَعَلَ الله فَقْرَهُ بَنِيْ عَيْنَيْهِ، وَهَرَقَ عَلَيْهِ شَمْلَهُ، وَلَمْ يَأْتِه مِنَ الدُّنْيَا إِلَّا مَا قُدُرَ لَهُ، (سَنَّ الترمذي (٢٤٦٩) وصححه الألباني).

وفي سنن الدارمي (١/ ٣٥٥) عَنَّ الْحَسَنِ، قَالَ، د مَنْهُومَانِ لَا يَشْبَعَانِ، مَنْهُومٌ فِي الْعلْم لَا يَشْبَعُ منهُ، وَمَنْهُومٌ فِي الدُّنْيَا لَا يَشْبَعُ منْهَا، هَمَنْ تَكُن الْآخْرَةُ هَمَهُ، وَيَتْهُ، وَسَدَمَهُ، يَحْفَي اللَّه صَيْعَتَهُ، وَيَجْعَلُ عَنَاهُ فِي قَلْبِهِ، وَمَنْ تَكُن الدُّنْيَا هَمَهُ، وَيَتْهُ، وَسَدَمَهُ، يَفْشَي اللَّهُ عَلَيْهِ ضَيْعَتَهُ، وَيَجْعَلُ هَقَرْهُ بَيْنَ عَيْنَيْهِ، ثُمَّ لَا يُصْبِعُ إِلَّا هَتِيرًا، وَلَا يُمْسِي إلَّا هَتِيرًا، دَ (تعليق المحقق)؛ إستاده صحيح إلَى الْحِسَنَ، والسَّدَمُ، التعلق بالشَرْ.

٢. الإعراض عن شرع الله: قال تعالى: ‹ وَمَنَ أَعْرَضَ مَن فِصَرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِينَةً حَمَّكًا وَعَشَرُهُ وَوَمَ أَعْرَضُ مَن فِصَرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِينَةً حَمَّكًا وَعَشَرُهُ وَوَمَ أَلْقَرَضَ مَن فِصَرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِينَةً حَمَّكًا وَعَشَرُهُ وَوَمَ أَلْقَرَضُ مَنْ فَعَنَى اللهُ عَلَيْهِمْ عِمَينَةً حَمَّى وَقَال تعالى: ‹ فَأَعْرَضُوا فَقَرَصُوا فَقَرَصُوا مَعْلَى مَعْنَ وَقَال تعالى: ‹ فَأَعْرَضُوا فَقَرَصُ مَن فَعَنَ عَلَيْهُ مِعْنَهُ عَلَيْهُمْ عَمَينَ وَقَال تعالى: ‹ فَأَعْرَضُوا أَحْمَى مَعْنَ عَلَيْهُمْ عَمَينَهُ مَعْنَ وَقَال تعالى: ‹ فَأَعْرَضُوا أَحْمَى اللهُ مَعْنَ وَقَال تعالى: ‹ فَعَنَيْهُمْ عَمَينَ مَعْنَ فَعَلَى مَعْنَ فَعَنَ مَعْنَ عَلَيْهُمْ عَمَينَ مَعْنَ فَقَال العَالى العالى: ( المعالى: ١٣). وقال أصل مَعْل مَعْل مَعْل فَعْل مَعْل فَقَال وَمَعْنَ مِنْ عَلَيْهُمْ عَمَينَ مَعْنَ فَعَنْ أَنْهُ الْإِيلَا الْحُمَنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ عَلَيْهُمْ عَمَينَ مَعْنَ فَقَال مَعْنَ فَقَال اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ عَمَينَهُ مَعْنَيْهُمْ مَعْنَى أَعْلَى وَعَنْ فَقَالَ الْعَرْضُ مَنْ عَلَيْهُ عَلَيْ أَعْنَ أَعْنَ عَلَيْ وَقَال وَعَنْ وَعَنْ عَنْ عَنْهُ مَنْ عَلَيْ عَمْنُ أَنَّهُ الْبَعْذَى مَعْنَ فَعَلَيْ مَعْنَ عَلَيْهُمْ عَمَيْهُ مَعْتَمُ مَعْنَ مَعْنَ فَقَالَ إِنَا الْعَنْ الْحَمْ عَلَيْهُ مَنْ الْعَمَدَتُكُمُ وَاللَهُ لَعْنَ عَلَيْ عَمْنَ مَعْنَ وَعَالَى الْعَنْعَالَى الْعَنْ أَعْنَ الْعَنْعَانَ مَنْ أَعْمَدُونَ الْعَمَانَةُ اللهُ عَنْ الْعَنْ الْعَدَاقَا فَقَال عَالا عَامَ اللهُ عَلَيْ الْعَنْ عَنْ عَنْ مَعْنَ مُ مَعْنَ مَعْنَ الْعَنَا فَقَال عَنْ الْعَنْ عَالَيْ عَلْنَا الْعَنْ عَنْ مَنْ عَلَيْ الْعَنْ عَلَى الْعَنْ عَالَهُ عَلْنَا عَامَا مَعْنَ مَنْ الْعَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَلْ الْعَنْهُ مَعْنَ مَنْ مُ مُعْنَا مُعْنَ مُنْ مُعْنَ مُعْتَعْتُ مُوا فَعْنَ مُعْنَا مَعْنَ الْعَالَى عَالَى مَعْنَ مُعْنَ مُعْتَعْنَ مَنْ مَعْنَ مُعْتَ مُعْنَا مَعْنَ مُ مُعْنُ مُعْتَعُنُ مَا مَعْنَا مَعْنَا مَعْنَا مَعْنَا مَعْنَا مَعْنَ مَا مُعْنَا مُعْنَا مُعْنَا مُعْنَا مُعْنَا مُعْنَا مُونُ مُ مُعْنَا مُعْتَعْنَ مُعْنَا مُ مُعْنَا مُعْنَا مُعْنَا مُعْتَعْ مَالُنَ عَالَيْ عَالَةُ مُعْتَعْنَ مُ مُعَامُ مُعْنَا مُعْ

٤. اتباع خطوات الشيطان: قال تعالى: ، الشَّيْطَنُ عَدِّكُمُ الْنَعْرَ وَيَأْمُرُكُم بِالْمَحْتَكَةِ وَأَهَّ يَعِلَكُم مَنْفِرَةً مِنْهُ وَضَلَاً وَأَهَ وَعِيعُ عَلِيمٌ، (البقرة: 178).

٥. فتح باب سؤال الناس (التسول) وقال صلى الله عليه وسلم: «وَلا يَفْتَحُ عَبْدٌ بَابَ مَسْأَلَة إلا فَتَحَ الله عَلَيْه بَابَ فَقْرٍ، (مسند أحمد ٣/ ٢٠٨ -حسن لغيره).

٦. دعاء المظلوم: خاصة إذا دعا على ظالم بالفقر في صحيح البخاري (١/ ١٥١) عَنْ جَابِر بن سَمُرَةَ، قَالَ: شَكَا أَهْلُ الْكُوفَة سَعْدًا إِلَى عُمَّرَ رَضَيَ اللَّهُ عَنْهُ، فَعَزَلُهُ، وَاسْتَعْمَلَ عَلَيْهِمْ عَمَّارًا، وَصَي قَالَ: شَكَا أَهْلُ الْكُوفَة سَعْدًا إِلَى عُمَّرًا رَضَي اللَّهُ عَنْهُ، فَعَزَلُهُ، وَاسْتَعْمَلَ عَلَيْهِمْ عَمَارًا، فَشَكُوا أَنَّهُ لاَ يُحْسَنُ يُصَلِّي، فَأَرْسَلَ فَشَكُوا حَتَّى ذَكَرُوا أَنَّهُ لاَ يُحْسَنُ يُصَلِّي أَمَا الْكُوفَة سَعْدًا إِلَى عُمَّرًا مَعَا لَهُ عَنْهُ، فَعَزَلُهُ، وَاسْتَعْمَلَ عَلَيْهِمْ عَمَارًا، فَشَكُوا حَتَّى ذَكَرُوا أَنَّهُ لاَ يُحْسَنُ يُصَلِّي أَمَا اللَّهُ عَنْهُ، فَقَرَا مَنْ عَمْدًا إِلَى عُمَارًا، فَشَكُوا حَتَّى ذَكَرُوا أَنَّهُ لاَ يُحْسَنُ مُوسَلِّي فَا أَنَهُ وَاللَّهُ مَعْدًا إِلَى عَلَيْهُمْ عَمَارًا، لَهُ عَنْهُ، فَقَرَا مَنْ أَنْهُ لاَ يُحْسَنُ مُوالَى أَنَهُ وَاللَّهُ عَنْهُ فَعُرًا مَنْ أَنَا عَنْ هُولَاء بَذَعُمُونَ أَنَّكَ لاَ يَحْسَنُ مُوالَ إِنَّا مَوا إِنَّا عَنْ هَا أَنَا أَنَهُ وَاللَّهُ مَنْ أَنَا عَالَهُ مَارًا عَنْ أَنَا عَلَى اللَهُ مَنْ أَنَا عَنْ أَنَا أَنَا عَنْ عَالَهُ مَارًا مَ أَنَا أَنَا أَنُو إِسْحَاقَ إِنَّ هُمَا أَنَا إِنَّهُ مَنْ أَنَا عَنْ أَنَهُ عَنْ أَنَا وَاللَّهُ مَنْ عَلَيْهُمُ مَا أَخْرَمُ مَنْ أَنَا عَا أَنَا أَنَهُ وَا إِسْحَاقَ، أَمَا أَنَا وَاللَّهُ مَنْ أَنَا عُنُوا إِنَهُ وَاسَتَعْمَا مُ أَنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَهُ مَا أَنَ أَنَا إِنَّهُ وَاسَلَى اللَهُ مَلَى اللهُ عَنْهُا، أَصَلَى عَلَيْ مَنْ أَنَا عَالِي أَنْ أَنْ أَنَا إِنَّهُ مَنْ أَنَا إِنَا إِنَا إِنَهُ مَعْنَا مُ أَنَا إِنَهُ مَعْلَى اللهُ عَامَا إِنَا عَاما مَنْ إِنَا إِنَا عَامَا عَلَى اللهُ عَنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا عَالَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا مَا إِنَا إِنَهُ مَنْ أَنْ أَنَا إِنَا إَنَا إِنَا إِنا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إَنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا



هَأَرْكُدُ فِي الأُولَيَيْنِ وَأُحْفَّ فِي الأُخْرَيَيْنِ، قَالَ، ذَاكَ الطَّنُّ بِكَ يَا أَبَا إَسْحَاقَ، فَأَرْسَلَ مَعَهُ رَجُلًا أَوْ رَجَالًا إلَى الْكُوفَة، فَسَالَ عَنْهُ أَهْلَ الْكُوفَة وَلَمْ يَدَعُ مَسْجِدًا إلَّا سَأَلَ عَنْهُ، وَيُتُنُونَ مَعْرُوفًا، حَتَّى دَخَلَ مَسْجِدًا لِلَّا سَأَلَ عَنْهُ، وَيُتُنُونَ مَعْرُوفًا، يُقَالُ لَهُ أُسَامَةُ نَنْ قَتَادَةَ يُكْنَى أَبَا سَعْدَةَ قَالَ، أَمَا إِذْ نَشَدْتَنَا فَإِنَّ سَعْدًا كَانَ لاَ يَسِيرُ بِالسَّرِيَة، وَلا يَقْسَمُ بِالسَّوِيَّة، وَلاَ يَعْدلُ فَا لَتَصَيَّة، قَالَ سَعْدَة أَمَا وَاللَّهُ لأَدْعُونَ بِثَلاَثَ، اللَّهُمَّ إِنْ كُانَ عَبْدُكَ هَذَا وَعَرَضُهُ بِالشَوِيَّة، وَكَانَ بَعْد لُ فِي الْقَضِيَة، قَالَ سَعْدَ، وَعَرَضُهُ بِالفَتَن، وَكَانَ بَعْدُ إِذَا سَتُلَ يَقُولُ، شَيْخُ عَبَدُ اللَّكَ، فَأَذَا رَأَيْتُهُ بَعْدُ أَهَا عَبُدُ المَكَ، فَأَذَا رَأَيْتُهُ بَعْدَ، قَدْ سَقَطَ حَاجِبَهُ عَبُدُ المَكَ، فَأَذَا رَأَيْتُهُ بَعْدُ، قَدْ سَقَطَ حَاجِبَهُ عَبُدُ المَكَ، فَأَذَا رَأَيْتُهُ بَعْدُ، قَدْ سَقَطَ حَاجَبَهُ

٧. عدم شكر نعمة الله تعالى، قال تعالى، «وَمَرَبَ اللهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ مَايِنَةً مُطْمَينَةً وَأَتِيهَا رِزْقُهُا رَعَدًا مِن كُلْ مَكَانٍ فَتَكَفَرَتْ بِإِنْسُو اللهِ فَأَذَاقَهَا اللهُ لِيَاسَ ٱلْجُرْعِ وَٱلْتَوْفِ بِمَا كَانُوا بَصَنَعُوتَ » (النحل: ١١٢).

٨ كثرة الذنوب والمعاصيد في سنن ابن ماجه (٢) ٢٣٢٤) عَنْ ثَوْبَانَ، قَالَ، قَالَ رَسُولُ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمَ، «لَا يَزِيدُ في الْعُمْر إلَّا الْبَرْ، وَلَا يَرُدُ الْقَدَرَ إلَّا الدُّعَاءُ، وَإِنَّ الرَّجُلَ لَيُحْرَمُ الرَّزْقَ بِالذَّنْبِ يُصَيبُهُ، (تعليق محمد هواد عبد الباقي) في الزوائد: إستاده حسن.

٩. عدم الصدق بين البائع والمسترى: في صحيح البخاري (٣/ ٥٩) ومسلم، عَنْ حَكِيم بْن حَزَام رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَن النَّبِيُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَالَسْتَرَى، فَنَ حَكَيم بْن وَسَحَيح البخاري (٣/ ٥٩) ومسلم، عَنْ حَكِيم بْن وَسَمَلَمَ، قَالَ، د البَيَعَان بالَخِيارَ مَا لَمْ يَتَفَرَّقَا، - أَوَ فَسَلَّمَ، قَالَ، د البَيَعَان بالَخِيارَ مَا لَمْ يَتَفَرَّقَا، - أَوَ فَسَلَّمَ، قَالَ، د البَيَعَان بالَخِيارَ مَا لَمْ يَتَفَرَّقَا، - أَوَ فَسَلَمَ، عَن اللَّه عَلَىٰ مَلَى اللَه عَلَيْهِ مَا لَمْ يَتَفَرَقَا، - أَوَ فَسَلَمَ، قَالَ، د البَيَعَان بالَخِيارَ مَا لَمْ يَتَفَرَّقَا، - أَوَ فَسَلَمَ، قَالَ، د البَيَعَان بالَخِيارَ مَا لَمْ يَتَفَرَّقَا، - أَوَ لَمَا لَهُ عَلَيْهِ عَلَى بَعَن مَا لَمْ يَتَفَرَقَا، - أَوَ لَعَمًا وَكَذَبًا مُحقَتُ بَرَكَةُ بَيْعِهِمَا د.

المحرمات. ب - الإسراف في نفقات الأفراح والمآتم. ج - الغلوفي المهور وإنفاقها جزاهًا.

١١- انتشار الأمراض الاجتماعية: كالطلاق: والشكايا في المحاكم واستنزاف الأموال في ذلك، وتعدد الزوجات مع قلة الشيء.

١٢- المفاهيم الخاطئة: ١ - في النظر إلى العمل

والمهنة ٢. ترك الأسباب بدعوى التوكل، والله تعالى يدعو للأخذ بالأسباب، فقال لمريم عليها السلام، «وَهُـزُي إلَيْك بِجِذْع النَّخْلَة تُساقَطُ عَلَيْك رُطَبًا جَنيًّا × فَكَلي وَاشُرَبِي وَقَرُي عَيْنًا، (طه، ٢٦.٢٥). وقال جل شانه: « فَإِذَا شَيْبَتِ التَّرَاذَةُ قَانَتَشِرُوا فِ ٱلأَرْضِ وَآيَنَقُوا مِن مَسَلِ آسَ وَآذَكُرُوا آسَة كَعَرُ

وكل سبب مما مضى كاف لإفقار بلد فكيف إذا اجتمع كثير من هذه الأسباب في دماغ واحدة. أو أمة واحدة؟

### علاج الشرع لمتكلة الفقر والبطالة،

لقد اهتم الإسلام بعلاج هذه المشكلة اهتمامًا بالغًا حفاظًا على المجتمع المسلم من أخطارها الأخلاقية والسلوكية والعقائدية، ومن مظاهر هذا الاهتمام:

 د تشجيع الناس على مزاولة المهن والأعمال والصناعات:

فحثهم الشرع على أن يختار كل إنسان ما يناسب قدراته ومهاراته من عمل طيب، قال تعالى: «هُوَ الَّذِي جَمَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولًا مَّسَوْاتِي مَاكِيا وَكُولاً مِن رَزْقِهِ وَإِلَيهِ النَّشُورُ » (الملك: ١٥). وقال: «وَمَن يُجَاجِر في سَبِلِ اللَّهِ عَجَد في الأَرْضِ مُرْعَمًا كَفِرًا وَسَمَّةً وَمَن يَحْرَج عَلَ المَوْ وَكَانَ اللَّهُ عَقُورًا رَحِماً » (النساء: ١٠٠).

ومدح الآكل من عمل يده: فعَن المُقدَام بن معد يكرب رَضِي الله عَنهُ قَالَ: قَالَ رَسُول الله صلى الله عَلَيْهَ وَسلم: «مَا أكل أحد طَعَامًا خيرًا من عمل يَدَيْه، إن نَبِي الله دَاوُد عَلَيْهِ السَّلَام كَانَ يَأْكُل من عمل يَدَه، أخرجه المُخَاري.

وعَنْ عَائِشَةَ رَضِي اللَّه عَنْهًا قَالَتَ، قَالَ رَسُول اللَّه صلى اللَّه عَلَيْه وَسلم، د إن أطيب مَا أكل الرجل من كسب يَده، وَإِن وَلَده مَن كَسبه، رَوَاهُ أَبُو دَاوُد، وَالتَّسَائِيَ، وَابْن مَاجَه.

وَعَن الزبير بن الْعَوام رَضِي اللَّه عَنهُ قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عَلَيْهَ وَسلم لَّان يَأْخُذ أحدكُم أحبله فَيَأْتي بحزمة من حطب على ظَهره فيبيعها فيكف بها وَجهه خير لَهُ من أَن يسأل التَّاس أَعْطوهُ أم منعُوهُ. رَوَاهُ الْبُخَارِيَ وَابْن مَاجَه وَغَيرهمَا. وقَالَ رسولَ الله- صلى الله عليه وسلم-: «كَانَ زَكريًا- عليه السلام- تَجَارًا». رواه مسلم.

قال ابن القيم رحمه الله: «التوكل فعل القلب فلا ينافي حركة الجوارح، ولو كان كل كاسب ليس بمتوكل لكان الأنبياء غير متوكلين، فقد كان آدم عَلَيْه "السلام حراثًا، ونوح وزكريا نجارين، وادريس خياطًا، وإبراهيم ولوط زارعين، وصالح تاجرًا، وكان سُلَيْمَان يعمل الخوص، وداود يصنع الدرع ويأكل من ثمنه، وكان مُوسَى وشعيب ومحمد رعاة؛ صلوات الله عليهم أجمعين». (تلبيس إبليس ص: ٢٥٠).

وعبد الرحمن بن عوف وهو عاشر العشرة المبشرين بالجنة؛ كان تاجر حبوب ودقيق حتى صار من أغنى المهاجرين، وكان عبد الله بن جعفر بن أبي طالب يبيع الجلود المدبوغة في السوق، وكان النبي صلى الله عليه وسلم يمر به ويشجعه ويدعو له بأن يبارك الله له في تجارته.

ومثله الصحابي الجليل عروة البارقي قال «عَرَضَ للنَّبِيُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ جَلَبٌ، (وهي الغنم الجَلوبة للبيع في السوق) فَأَعْطَاني دينَارًا، فَقَالَ: ( أَيْ عُرْوَةُ الْتِ الْجَلَبَ هَ فَاشْتَرَ لِنَا شَاةَ، قَالَ، فَاتَيْتُ الْجَلَبَ، فَسَاوَمُتْ صَاحِبَهُ، فَاشْتَرَيْتُ مَنْهُ مَاتَيْن بدينَار، فَحِثْتُ أَسُوقُهُمَا، أَوْقَالَ، أَقُوهُهُمَا، شَاتَيْن بدينَار، فَحِثْتُ أَسُوقُهُمَا، أَوْقَالَ، أَقُوهُهُمَا، فَلَقَيْنَ رَجُلَ، فَسَاوَمْتي فَأَبِيعُهُ شَاةَ بدينَار، فَجَنْتُ بالدينَار وَحِنْتُ بالشَّاة، فَقُلْتُ، وَصَنَعْتَ لَهُ هَذَا دِينَارُكُم، وَهَدَهُ شَاتُكُم، قَالَ، « وَصَنَعْتَ لَهُ فَعَنَاتُ، وَعَدَهُ شَاتُكُم، قَالَ، « وَصَنَعْتَ لَهُ فَعَنَاتُ، وَعَنْتُ الْحَدَيَتَ، فَقَالَ، وَقُلْمَ بارِكُ لَهُ فَعَنَانُ مَنْ اللَهُ، هَذَا وَعَنْتُ أَنْ عَلَيْتَ الْحَدَيْتَ، وَعَنَانُ وَعَانَ بِعَنَاسَة لَهُ فَعَالَ، « اللَّهُمَ بَارِكُ اللَّهُ فَقَالَ، أَقَوْ رَعَنَ أَنْفَا قَبْلَ أَنَّ أَصَلَ إِلَى أَهْلِي وَكَانَ يَشْتَرِي الْجَوَارِيَ وَيَبِيعُ مَا الْحَدَيْنَ الْمَارِ اللَهُ أَنْوَارَ اللَهُ مَا اللَهُ مَنَا وَكَانَ يَشْتَرُهُ وَعَانَ إِنَا إِنَهُ عَانَانَ اللَهُ الْعَانِ اللَهُ مَا أَعْنَانَ اللَهُ مَنَا اللَهُ مَعَالُهُ مَا اللَهُ مَعَالُ، وَقَالَ اللَهُ الْمَابِي اللهُ عَنْهُ اللَهُ أَمَنَ اللَهُ مَوَانَ اللَهُ مُنَا أَسُتُرُونَ مُنْهُ بَارِكُ

وامرأة أبي أسيد التي صنعت الطعام للنبي صلى الله عليه وسلم ومن معه يوم دعاهم زوجها أبو أسيد يوم زفافها عليه يوم عرسها فكانت هي خادمهم وهي العروس.

عن سهل بن سعد هو الساعدي، قال: « لل عرس أبو أسيد الساعدي دعا النبي صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ وأصحابه، فما صنع لهم طعامًا ولا قربه إليهم، إلا امرأته أم أسيد بلت تمرات في تور

من حجارة من الليل، فلما فرغ النبي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ من الطعام أمالته له، فسقته تتحفه بذلكَ، (أسد الغابة ٧/ ٢٨٨).

وأسْمَاء بِنْت أَبِي بِكُر قَالَتُ: تَزَوَّجَنِي الزَّبِيْرُ وَمَا لَهُ فِي الأَرْضِ مَالَ وَلا مَمْلُوكَ وَلا شَيْءٌ غَيْرَ فرسه. قالت: فكنت أعلف فرسه وأكفيه مؤونته وأسوسه وأدق النوى لفرسه وأغلفه وأشقيه الماء وَأَخْرُزُ غَرْيَهُ ( وهي خياطة الحلود ) وَأَعْجِنُ وَلَم أكن أحسن أخبز فكان يَخبز جَارَاتُ لي منَ الأَنْصَار وَكُنْ نَسُوَةً صِدُقٍ. قَالَتُ: وَكُنْتُ أَنْقُلِ الْنُوَى مِنْ أَرْضَ الزَّبَيْرِ الْتِي أَقْطَعَهُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى رَأْسِي وَهَيَ عَلَى ثلثى فرْسَخ. قَالِتُ: فَجِئْتُ يَوْمَا وَالنَّوَى عَلَى رَأْسِي فلقيت رَسُول الله وَمَعَهُ نَفَرُ مِنْ أَصْحَابِهِ فَدَعَا لِي ثُمَّ قَالَ: إِخْ إِخْ. لَيَحْمَلَنِي خَلْفَهُ. فَاسْتَحْيَيْتُ أَنْ أسيرُ مَعَ الرُّجَالُ وَذَكَرْتُ الزَّبِيرَ وَغَيْرَتَهُ. قَالَتُ: وَكَانَ مِنْ أَغْيَرِ النَّاسِ. قَالَتْ فَعَرَفَ رَسُولُ الله أنى قد اسْتَحْبَيْتُ فَمَضَى. فَحِنْتُ الزَّبْبُرَ فَقُلْتُ: لَقَيَتِي رَسُولُ اللَّهِ وَعَلَى رَأْسِي الْنُوَى وَمَعَهُ تَقَرُّ مِنْ أضحابه فأناخ لأزكب معه فاستخيبت وعرفت غَيْرَتِكَ. فقال: وَالله لِحمْلِكَ النَّوَى كَانَ أَشَدَّ عَلَى مِنْ زُكُوبِكَ مَعَهُ. قَالَتْ: حَتَّى أَرْسَلَ إِلَى أَبُو بَكُر بَعْدَ ذَلِكَ بِخَادِمٍ فَكَفَتْنِي سِيَاسَةِ الْفَرَسِ فَكَأَنْمَا أعتقنى. (الطبقات الكبرى: ٨/ ١٩٧).

وكانت أسماء بنت عميس رضي الله عنها بعد وفاة زوجها جعفر بن أبي طالب رضي الله عنه تدبغ الجلود ليبيعها أولادها بالسوق.

وكانت عائشة رضي الله عنها تعجن عجينها ويساعدها النبي صلى الله عليه وسلم. وكذلك فاطمة بنت النبي صلى الله عليه وسلم. وكانت زوجة أبي الهيثم بن التيهان تعمل مع زوجها في نخله وغنمه وحدها معه، فلما أعطاهما النبي صلى الله عليه وسلم خادمًا للمساعدة وأوصى بإكرامه قالت لزوجها: اعتقه حتى تنفذ وصية رسول الله فاكرامه.

والمرأة الأنصارية التي استقبلت النبي صلى الله عليه وسلم وبسطت له الفراش تحت النخيل ورشت حوله وذبحت له طعامًا فأكل هو وأصحابه.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

التوحيد جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون



ALOS with dula Amsa

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

اعداد الم

على حشيش

### أولا: أسباب البحث في هذه القصة:

١-وجود هذه القصة في كُتب السنة الأصلية يجعل كثيرًا من القراء والقصاص والوعاظ يتوهمون أن القصة صحيحة.

٢- كتب السنة الأصلية: هي التي جمعها مؤلفوها عن طريق تلقيها عن شيوخهم بأسانيد إلى النبي صلى الله عليه وسلم.

٣- عامة القراء لا يفرقون بين التخريج والتحقيق فيتوهمون من مجرد العزو لإمام من أئمة الحديث الصحة، ولذلك كان لا بد من تخريج هذه القصة وتحقيقها.

٤- إن هذه القصة تسيء إلى النبي صلى الله عليه وسلم صاحب أعظم خلق كما هو مبين في قول الله تعالى: «وَإِنَّكَ لَعَلى خُلُق عَظيم» (القلم: ٤)، مقرونًا بأعلى مراتب العلوفي الأخلاق.

٥- فكيف بمن هذا خلقه عندما نزل عليه جبريل عليه السلام يناقشه النبي صلى الله عليه وسلم في مسائل جنسية- كما سنبين في المتن- بأن النبي صلى الله عليه وسلم شكا إلى جبريل قلة الجماع. انظر كيف سولت لهؤلاء الوضاعين أنفسهم أن يفتروا على خير البرية، «كَبُرَتْ حَلِمَةُ تَغَنُّجُ مِنْ أَفْرَهِمٍم إِن يَغُولُونَ إِلَّا كَذِبًا » (الكهف:٥).

وإن تعجب فعجب أن توجد مثل هذه الفرية في بعض الكتب المسندة، والعوام لا يعرفون أن من أسند فقد أحال، ليكشف أهل الصناعة الحديثية عن عارها ويبينوا عوارها، وكذلك الزنادقة يتخذون من هذه القصة وأمثالها لو اطلعوا عليها لجعلوا منها أفلامًا يصورون فيها أطهر العالمين شهوانيًا كما صوروا من قبل أفلامًا تسيء إلى النبي صلى الله عليه وسلم بقصص واهية، وهي محاولة ترديه وانتحاره من قمم الجبال، وسنبين في هذا البحث هذا الكذب

جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

المختلق المصنوع المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم. ولقد بلغ من إفكهم أنهم ليقولون: إنَّ النبي صلى الله عليه وسلم عندما شكا إلى جبريل قلة الجماع تبسم جبريل حتى تلالا مجلس رسول الله صلى الله عليه وسلم من ثنايا جبريل، كما سنبين في المتن!!

انظر إلى هذا الهزل الذي ليس له إلا هذا الوعيد الذي أخرجه الإمام البخاري في محيحه ( ٢٠٦) من حديث سلمة بن الأكوع قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: «من يقل عليَّ ما لم أقل فليتبوآ مقعده من النار».

### ثانيا: المتن:

رُوِيَ عن أَبِي هريرة قال: «شكا رسبول الله صلى الله عليه وسلم إلى جبريل قلة الجماع، فتبسم جبريل حتى تلألأ مجلسُ رسول الله صلى الله عليه وسلم من بريق ثنايا جبريل، ثم قال: يا رسول الله، أين أنت من أكل الهريسة؟ قال: فإن فيها قوة أريعين رجلا ..

قلت: غريب ألفاظ الحديث: «ثنايا جبريل». الثنايا: جمع الثنية وهي إحدى الأسنان الأربع التي في مقدم الفم الثنتان من فوق، واثنتان

من تحت، كذا في «المعجم الوجيز» (ص٨٨) لمجمع اللغة العربية، وقال ابن منظور في «لسان العرب» (١٢٣/١٤): «ثنايا الإنسان في فمه الأربع التي في مقدم فيه: ثنتان من فوق، وثنتان من أسفل».

### ثالثًا: التخريج:

١-أخرجه الحافظ أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني المتوفى سنة ٢٠١ه ف كتابه «الطب النبوي» (٤٦٩/٢) (حداية) قال: أخبرنا أحمد بن محمد في كتابه، حدثنا على بن الحسن بن قديد، حدثنا محمد بن إسحاق الصيني، حدثنا إبراهيم بن محمد الفريابي، حدثنا عمرو بن بكر السكسكى، حدثنا أرطاة بن المنذر، عن مكحول عن أبي هريرة قال: شكا رسول الله صلى الله عليه وسلم جبريل قلة الجماء ....» الحديث.

٢- وأخرجه أبو القاسم خلف ابن عبد الملك بن مسعود بن بشكوال الخزرجي الأنصاري الأندلسي المتوفى سنة (٥٧٨هـ) في كتابه «الأشار المروية في الأطعمة السرية» (٢٤٦)- أضواء السلف في الرياض- قال: أخبرنا أبو الحسن بن مغيث، إذنا عن أبي عمر أحمد بن محمد بن يحيى، عن أبيه، حدثنا بن يحيى، عن أبيه، حدثنا

عيسى بن حبيب القاضي، حدثنا أبو الفضل جعفر بن أحمد بن عبد السلام، حدثنا محمد بن جناد، حدثنا إبراهيم بن محمد الفريابي، عن عمرو بن بكر السكسكي، حدثنا ارطاة بن المنذر، عن مكحول عن أبي هريرة قال، شكا رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى جبريل قلة الجماع...»الحديث.

٣- وأخرجه الإمام ابن الجوزي في «الموضوعات» (۱۷/۳): أنبأنا محمد بن ناصر، أنبأنا المبارك بن عبد الجبار، أنبأنا عبد الباقي بن أحمد الواعظ، أنبأنا محمد بن علان، حدثنا أبو الفتح الأزدي، حدثنا عبد العزيز بن محمد بن زباله، حدثنا إبراهيم بن محمد بن يوسف الفريابي، حدثنا عمرو بن بكر، عن أرطاة عن مكحول عن أبي هريرة قال: «شكا رسبول الله صلى الله عليه وسلم إلى جبريل قلة الجماع ....» الحديث.

## هذا الخبر الذي جاءت به

التوحيد مجمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون



هذه القصة الواهية علته: عمرو بن بكر السكسكي: ١-قــال الإمــام الحـافظ المـزي في «تهذيب الكمال» (٤٩١٥/١٧٨/١٤): عمرو بن بكر بن تميم السَكْسَكِيُّ الشامي:

روى عن أرطاة بن المنذر وآخرين، وروى عنه إبراهيم بن محمد الفريابي وآخرون». اهه. وهذا ينطبق تمام الانطباق على سند هذا الخبر كما هو مبين من المخريج.

٢- قـال الإمـام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٧٨/٢): «عمرو بن بكر السكسكي من أهـل الرملة يـروي عن الثقات الأوابـد والطامات التي لا يشك من هـذا الشـأن صناعته أنها معمولة أو مقلوبة لا يحل الاحتجاج به».اه.

٣- قال الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (١٤٦/٥) عدي بي «الكامل» (١٤٦/٣٤٢) (١٣١٠/٣٤٢): «عمرو بن بكر السكسكي له أحاديث مناكير عن الثقات». اه.

٤-قال الإمام الحافظ الذهبي في «الميزان» (٣٣٧/٢٤٧/٣): «عمرو بن بكر السكسكي الرملي: «وام». ثم ذكر له أحاديث من واهياته. ثم قال: «أحاديثه شبه موضوعة».

اهـ.

٥- وقال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٦٦/٢): «عمرو بين بن بكر بن تميم السكسكي الشامي: متروك».

وعلة أخرى وهي السقط في الإستاد: فهذا الخبر الذي جاءت به القصة كما هو مبين من التخريج من طريق عمرو بن بكر عن أرطاة عن مكحول عن أبي هريرة مرفوعًا.

١-قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «المراسيل» (٧٩٣)؛ حاتم في «المراسيل» (٧٩٣)؛ «سالت أب ازرعة؛ هل لقي مكحول أبا هريرة؟ قال؛ لا، لم يلق مكحول أبا هريرة».

٢- ونقل الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٢٥٩/١٠): أنَّ أبا بكر قال: «روى مكحول عن جماعة من الصحابة عن عبادة وأم الدرداء وحذيفة وأبي هريرة وجابر ولم يسمع منهم وإنما أرسل عنهم ولم يقل في حديث عنهم حدثنا».اه.

قلت: من أقوال هؤلاء الأئمة يتبين أن مكحول لم يلق أبا هريرة ولم يسمع منه، وهذا النوع يسمى في علوم الحديث: «المرسل الخفي».

### خامسا: الاستثناج:

نستنتج من أقوال أئمة الجرح أن الخبر الذي جاءت به هذه

القصة موضوع، والموضوع كما بينه الإمام السيوطي في «التدريب» النوع (٢١) قال: «هو الكذب المختلق المصنوع»، وبيَّن ورتبته فقال: «هو شر الضعيف وأقبحه». ثم بين حكم روايته فقال: «وتحرم روايته مع العلم بوضعه في أي معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب إلا مقرونًا بسان وضعه». اه.

قلت: لقد تيين من تعريف الحديث الموضوع: أنه هو الكذب المختلق المصنوع المتسوب إلى التبي صلى الله عليه وسلم، وهذا ينطبق تمام الانطباق على علة هذا الخسر، وهو عمروين بكر السكسكي الذي يروى عن الثقات الأوابد والطامات التي لا يشك من هذا الشأن صناعته أنها معمولة أو مقلوبة لا يحل الاحتجاج به كما بين ذلك الأمام الحافظ الين حدان في المحروحين»، والامام الحافظ الذهبي، وبين أنه واه وأحاديثه شبه موضوعة كما ذكرناه آنفًا، ويسترداد هنذا الخسر الساطل وهنًا على وهن، مما يبتاد من السقط الخفي في الإستاد، حيث إن مكحول لم يلق أبا هريرة ولم يسمع منه كما بينا من أقوال أئمة الجرح والتعديل.

جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد ٥٩

وبهذا يتبين بطلان قصة شكوى النبي صلى الله عليه وسلم إلى جبريل قلة الجماع، وتبسم جبريل حتى ظهر بريق ثناياه ابل من كذبهم قولهم: إن جبريل قال للنبي صلى الله عليه وسلم: «أين أنت من أكل الهريسة فإن فيها قوة أربعين رجلا».

### سادسا؛ قرية أخرى:

«هريسة الجنة»: وهذه فرية أخرى حول تقوية النبي صلى الله عليه وسلم في الجماع، ففي القصة التي جاءت من حديث أبي هريرة وصف جبريل للنبي صلى الله عليه وسلم الهريسة، وفي هذه الفرية جاء جبريل للنبي صلى الله عليه وسلم بهريسة من الجنة، وهذا هو التخريج والتحقيق لهذه الفرية.

أخرج الإمام الحافظ أبو أحمد عبد الله بن عدي في «الكامل» (٣١٢/٣) (٢٧٢/٤٠) قال، حدثنا الحسين بن أبي معشر، حدثنا أيوب الوزان، معشر، حدثنا أيوب الوزان، حدثنا سالام بن سليمان، حدثنا نهشل عن الضحاك حدثنا نهشل عن الضحاك عن ابن عباس قال النبي صلى الله عليه وسلم: «أتاني جبريل بهريسة من الجنة فاكلتها فأعطيت قوة أريعين

#### التحقيق ا

وعلة هذا الخبر الباطل الذي يتخذه من لا دراية له بالصناعة الحديث شاهدًا للقصة الواهية والتي بينا بطلانها، هو سلام بن سليمان بن سوار الثقفي المدائني الضرير، ويقال له الدمشقي يكنى أبا المنذر، وإنما قيل له الدمشقي لمقامه بدمشق حدث عنه أهل دمشق.

١- قبال الإمنام الحافظ ابن
 عندي: هنو عنددي منكر
 الحديث.

٢- أورده الإمام الذهبي في «الميزان» (٢٣٤٦/١٧٨/٢)، ونقل قول الإمام ابن عدي بأنه منكر الحديث، وقال سرد له الإمام ابن عدي منها هذا الحديث المنكر ولا يتابع على حديثه.

وعلة أخرى شيخه: نهشل: ا- قال الإمام الحافظ الذهبي في «الميزان» (٩١٣٧/٢٧٥/٤): «نهشل بن سعيد البصري عن الضحاك بن مُزاحم وغيره، قال إسحاق بن راهويه: كان كذاباً، وقال أبو حاتم والنسائي: متروك، وقال يحيى والدارقطني: ضعيف».

٢- قال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين»

(٥٢/٣): «نهشل بن سعيد بن وردان الخرساني من أهل نيسابوركان أصله من البصرة يروي عن الضحاك بن مزاحم، كان ممن يروي عن الثقات ما ليس من أحاديثهم، لا يحل كتابة حديثه إلا على جهة التعجب، كان إسحاق بن إبراهيم الحنظلي يرميه بالكذب». اه.

٣- وأورده الحافظ ابن حجر في التهذيب، (٤٢٧/١٠) وقال: «التهذيب، (٤٢٧/١٠) وقال: «نهشل بن سعيد بن وردان روى عن الضحاك بن مزاحم قال أبو داود الطيالسي وقال أبو داود الطيالسي وقال الدوري عن ابن معين: ليس بشيء، وقال مرة: ليس بشيء، وقال مرة: ليس الضحاك المعضلات، ووى عن الضحاك المعضلات، داه. الضحاك الموضوعات». اه. المهذا فيها.

وهكذا حفظ الله نبينا محمد صلى الله عليه وسلم من كذب الكذابين وافتراء الواضعين بهذا العلم علم الإسناد الذي هو خصيصة هذه الأمة، فقد أخرج الإمام مسلم في «مقدمة الصحيح» قال الإمام ابن البارك، «الإسناد من الدين، ولولا الإسناد لقال من شاء ما شاء».اهه.

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.

التوحيد جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون



# قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

أبو الحسنُ الأشعري - خلافًا لمن يدّعون شرف الانتساب إليه - يثبت لله تعالى صفات: ( النزول والمجيء والإتيان ) . . ويطلق على مخالفيه ألقاب: ( أهل البدع، والزيغ ، والتضليل )

> الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه .. وبعد :

فعلى غير ما يدين به متأخرو الأشاعرة ممن يَدَعون شرف الانتساب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري، وهم لا زالوا يتمسكون بمذهبه الذي كان عليه إبّان مرحلة تأثره بالمعتزلة والتي استمرت قرابة الأربعين سنة، وبعدها بمرحلة تأثره بعبد الله بن سعيد بن كُلاَب القطان التي استمرت قرابة الثلاث سنوات.. أخذ الأشعري وجعل يُمَحُض طريقته بالرجوع إلى مذهب السلف، ويقول بما يقول به العالم الرياني أبو هو بذلك في مقدمة كتابه (الإبانة)، ويؤمن ويقرُ بأن لله تعالى (نزولاً ومجيئاً وإتياناً) يليق وجلاله وعظمته.

وقد سبق أن ذكرنا تلك الأطوار التي مربها ونقلنا في ذلك كلام أهل العلم قديماً وحديثاً، ونكتفي هنا بالتذكير بما قاله الحافظ ابن كثير، فقد حاء في كتابه (طبقات الشافعية) 1/ ٢٠٥ ما

د. محمد عبد العليم الدسوقي الأسوقي الأسوقي الأسوقي

and the state of the sale

نصه: قد "ذكروا للشيخ أبي الحسن الأشعري. ثلاثة أطوار:

أولها: حال الاعتزال التي رجع عنها لا محالة.. والحال الثاني: إثبات الصفات العقلية السبع، وهي: (الحياة، والعلم، والقدرة، والإرادة، والسمع، والبصر، والكلام)، وتأويل الخبرية ك (الوجه، واليدين، والقدّم، والساق)، ونحو ذلك.. والحال الثالثة: إثبات ذلك كله على الوجه اللائق بجلاله من غير تكييف ولا تشبيه، جريًا على منوال السلف، وهي طريقته في الإبانة التي صنفها آخرًا"، ويُراجَع إلى جانب ذلك الحلقات:

والمهم، أنه ومع هذا التصريح والتفصيل لأطوار الأشعري، إلا أن أصحابه والمنتسبين إليه لم يلتزموا بمنهجه الأخير الذي رجع فيه إلى مذهب السلف وألف فيه الكتب النافعة، وجعلوا يتبنَّون ولا زالوا المراحل التي كان فيها يتأول

جمادى الأولى ١٤٤٠ ه - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون التوسيد ٧٥

الكثير من الصفات.

# الأشعري يثبت صفات (النزول ،والمجيء، والإتيان) وفقًا لما كان عليه النبي والصحابة ومن تبعهم بإحسان

لقد أثبت الأشعري بالحجج والبراهين العقلية قبل النقلية في كتبه (الإبانة)، و(مقالات الإسلاميين)، و(رسالة أهل الثغر)، حقائق أسماء الله وصفاته بعد أن نفى عنها مماثلة الحوادث ومشابهة المخلوقات، فجاء مذهبه ومذهب من تأثر بهم وأشر هو فيهم، هدى بين ضلائتين، يُثبتون لله صفاته العليا بحقائقها لكونها الثابتة له عن طريق الوحى، وهم في ذات الوقت لا يكيفون ولا يؤولون شيئا منها، إذ لا سبيل للعقل إلى معرفة كنهها وكيفياتها.. ومما قال في الإبانة ص٥٣ فيما نحن بصدده: "ونصدق بجميع الروايات التي يُثبتها أهل النقل عن النزول إلى سماء الدنيا، وأن الرب يقول: (هل من سائل؟، هل من مستغفر؟)، وبسائر ما نقلوه وأثبتوه، خلافًا لما عليه أهل الزيغ والتضليل، ونعول فيما اختلفنا فيه على كتاب ربنا وسنة نبينا وإجماء السلمين وما كان في معتاه، ولا نبتدع في دين الله ما لم يأذن لنا، ولا نقول على الله ما لا تعلم ..

ونقول: إن الله يجيء يوم القيامة كما قال: (وَجَلَّهُ رَبُّكُ وَالْمَلَكُ صَنًّا صَنًّا) (الفجر/ ٢٢)، وأن الله يقرب من عباده كيف شاء بلا كيف كما قال: (وَحَمَّ أَذَتُ إلَّهِ مِنْ حَلَ آلَوَبِيرِ) ق/ ١٦)، وكما قال: ( مُحَمَّ أَذَتُكُ () فَكَانَ قَابَ قُرِمَيْنَ آوَادَقَ ) (النجم/ ٨، ٩)"، ويفاد منه التأكيد على اتصاف الله بصفة النزول وذلك قوله: "وأن الرب يقول"، كذا بما يعني: أنه سبحانه بنفسه الذي ينزل فينادي عباده، لا مَلَكَ ولا غيرُه، كما يفاد منه إثبات صفات: (المجيء، والقرب، والدنو) الوارد ذكرها في آي التنزيل على النحو الذي يليق بجلاله تعالى وعظمته.

وقد كرر الأشعري ذلك ص٣٥ من نفس المصدر وعد قوله تعالى: (وَجَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَغًا صَغًا) (الفجر/ ٢٢)، وقوله: (مَلْ يَظْرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهُمُ ٱلتَّفَيْ ظُلُل مِن ٱلْمَكَمَارِ وَٱلْمَلَتِكَ الْهُ مَعْن ما يُستدل به على استوائه تعالى على عرشه، وذلك كله بعد أن تبرأ من مخالفيه ممن

ارتضوا طريقتي التأويل أو التفويض في المعنى، وأطلق عليهم: "أهل الزيغ والتضليل".

هذا، ومما ذكره الأشعري في (مقالات الإسلاميين) ص ٢٩٠: ٢٩٧ وساقه له الذهبي في (العلو) ص١٥٩: ما جاء تحت عنوان: (حكاية جملة قول أصحاب الحديث وأهل السنة)، فقد ذكر منها: "الإقرار بالله، وملائكته، وكتبه ،ورسله، وما جاء من عند الله، وما رواه الثقات عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، لا يردُون من ذلك شيئا.. ويصدقون بالأحاديث التي جاءت عن رسول الله أن الله يتزل إلى السماء الدنيا فيقول: (هل من مستغفر؟) كما جاء فالحديث، ويأخذون بالكتاب والسنة كما قال عز وجل: (فَإِن نُتَزَعْثُمْ فِي شَيْءٍ فَرَدُوهُ إِلَى أَلَقَهِ وَٱلْأُسُولِ) (النساء/ ٥٩)، ويرون اتباع من سلف من أئمة الدين وأن لا يبتدعوا في دينهم ما لم يأذن به الله، ويُقرُّون أن الله يجيء يوم القيامة كما قال: (رَجَةَ رَبُّكُ وَالْمَلْكُ صَفًا صَفًا) (الفجر/ ٢٢)، وأن الله يقرب من خلقه كيف يشاء كما قال: (رَجْنُ أَوْتُ إِلَهُ مِنْ حَل الوريد) (ق/ ١٦).

ويرون مجانبة كل داع إلى بدعة، والتشاغل بقراءة القرآن، وكتابة الآثار والنظر في الفقه مع التواضع والاستكانة وحسن الخلق وبدل العروف وكف الأذى وترك الغيبة والنميمة والسعاية، وتفقد المأكل والشرب".. فما أجملها من صفات وأجمل بها؛ وما أحرانا أن نتمسك بهذه المبادئ مع إقراره لكل ذلك وقوله بعده: "فهذه جملة ما يأمرون به ويستعملونه ويرونه، وبكل ما ذكرنا من قولهم نقول وإليه نذهب، وما توفيقنا إلا بالله"ا.ه..

وكان مما قائله قبل ذلك بنفس المصدر وتحديداً ص٢١١، ونقلَه عن أهل السنة وأصحاب الحديث معتقداً إياه: "وأنه تعالى ليس بجسم ولا يشبه الأشياء، وأنه على العرش كما قال: (الرَّحْنُ عَلَ الْمَرْنِ السَّوَى ) (طه/ ٥)، لا نقدم بين يدي الله في القول، بل نقول استوى بلا كيف.. وأنه يجيء يوم القيامة هو وملائكته كما قال: (رَجَاتَ رُبُّكَ رَأَلْمَلُكُ مَنَاً مُعَاً) (الفجر/ ٢٢)، وأنه ينزل إلى السماء الدنيا كما جاء في الحديث، ولم يقولوا

لتوحيد مجمادي الأولى ١٤٤٠ ه - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

شيئاً إلا ما وجدوه في الكتب أو جاءت به الرواية عن رسول الله".

ثم جعل ينقل على إثر ذلك مقولات المتزلة وتأويلاتهم وأن منها قولهم: "إن الله استوى على عرشه، بمعنى: استولى"، ومنها اختلافهم في المكان "فقال قائلون: (إن الله بكل مكان بمعنى أنه مدبر لكل مكان)، وقال قائلون: (الباري لا في مكان بل هو على ما لم يزل عليه)، وقال قائلون: (الباري في كل مكان بمعنى أنه حافظ للأماكن، وذات مع ذلك موجودة بكل مكان).. وقال قائلون: (حركة الباري غيره)، واختلف القائلون فأن الباري يتحرك على مقالتين، فزعم هشام أن حركة الباري هي فعله الشيء.. وأجاز عليه (السكاك): الزوال"، كذا بما يعني اتصافه تعالى بالحوادث والحركة والزوال والجسمية؛ تعالى الله عما يقول الظالمون علواً كبيراً.

بل لقد ساق الأشعري في رسالته إلى أهل الثغر ص٢٢٧ الاجماع على إثبات (النزول، والمجيء، والإتيان) إلى الله، فقال في الإجماع الثامن ما نصه: "وأجمعوا على أنه تعالى يجيء يوم القيامة، والملك صفا صفا لعرض الأمم، وحسابها، وعقابها، وثوابها، فيغفر لن يشاء من المذنيين ويعذب منهم من يشاء كما قال، وليس مجيئه حركة ولا زوالا. وإنما يكون المجيء حركة وزوالا إذا كان الجائي جسما أو جوهرًا، فإذا ثبت أنه تعالى ليس بجسم، ولا جوهر، لم يجب أن يكون مجيئه نقلة أو حركة، ألا ترى أنهم لا يريدون بقولهم: (جاءت زيدا الحمي) أنها تنقلت إليه أو تحركت من مكان كانت فيه إذ لم تكن جسما ولا جوهرا، وإنما مجيئها إليه وجودها به؛ وأنه تعالى ينزل إلى السماء الدنيا كما روى عن النبي عليه السلام، وليس نزوله نقلة، لأنه ليس بجسم ولا جوهر وقد نزل الوحي على النبي صلى الله عليه وسلم عند من خالفنا" ...

كذا بما يؤكد إثبات الأشعري لأفعال وصفات (المجيء والنزول)، وبما به تقام الحجة على من خالفه، وبما يوضح أن مجيئه تعالى ليس كمجيء البشر، بمعنى، أنه لا يترتب عليه ما يترتب على مجيء البشر، لأنه سبحانه ليس كمثله شيء لا في ذاته ولا في صفاته.. ولم يكتف

الأشعري بذلك حتى نفى عن مجيئه سبحانه مماثلة الحوادث، وما قاله في المجيء قاله في النزول، فالكل عنده من باب واحد ويه جاء الخبر عن الله ورسوله.

ب- استلزام إثبات الأشعري إمام المذهب رد مقولة مبتدعة المؤولة والمفوضة، والتبرؤ من مخالفيه: وقد سبق للأشعري أن أكد في الإجماع الثاني على نفى الماثلة والمشابهة عن الله وصفاته، فقال بنفس المصدر ص٢١٠ ما نصه: "وأجمعوا على أنه تعالى غير مُشْبه لشيء من العالم، وقد نبه تعالى على ذلك بقوله: (لَبَسَ كَعِنَّاهِ سَيْ ) (الشورى: ١١)، وقوله: ( وَلَمْ يَكُن لَهُ حُقُوًا أَحَدً ) (الإخلاص/ ٤)، وإنما كان ذلك كذلك، لأنه تعالى لو كان شبيها لشيء من خلقه، لاقتضى من الحدث والحاجة إلى مُحدث له ما اقتضاه ذلك الذي أشبهه؛ أو اقتضى ذلك: قدم ما أشبهه من خلقه، وقد قامت الأدلة على حدث جميع الخلق واستحالة قدمه، وليس كونه تعالى غير مُشبه للخلق ينفى وجوده، لأن طريق إثباته: كونه عز وجل على ما اقتضته العقول من دلالة أفعاله عليه، دون مشاهدته".

كما أكد في الأجماع العاشر بنفس المصدر: على نفي الكيفية عن جميع صفاته الخبرية والفعلية. و"على وصف الله بجميع ما وصف به نفسه ووصفه به نبيه، من غير اعتراض فيه ولا تكيف له، وأن الأيمان به واجب وترك التكييف له لازم"، فاستقام له –رحمه الله – مع إثبات ما لله من صفات، نفي التأويل والتفويض إثبات ما لله من صفات، نفي التأويل والتفويض يحاكيه في عقيدته وينال شرف الانتساب إليه، والا فالأشعري برئ من كل من خالف مذهبه ولم يسلك طريقه الذي هو طريق بقية سلف الأمة، ومن قبل طريق النبي وصحابته وتابعيهم بإحسان.

ولا دلالة لترسيخ الأشعري لمعتقد السلف في صفات الله الخبرية والفعلية، واستشهاده على ذلك بقرائن اللغة والعقل والنقل، سوى إعلان الحرب على الجهمية والقدرية ومن ارتضى منهجهم من المتكلمة، يل وإعلانها على كُل من

جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

لا يزال على مذهبه قبل الأخير من القائلين بتأويل الصفات أو تفويض معانيها، وعلى سائر من لم يرجع إلى ما رجع إليه من مذهب الصحابة والتابعين وتابعيهم بإحسان، وقد رأينا قبل كيف سمى وأطلق على هؤلاء جميعاً وصف: "أهل الزيغ والتضليل".. وعلى من اختلط عليه الأمر فظن أنه على مذهب الأشعري وهو في حقيقة أمره ليس كذلك: أن يراجع نفسه؛ ذلك أن إقرار الأشعري بما لله من الصفات الخبرية والفعلية على النحو الذي ذكرناه له آنفاً، لا يعني سوى: إثباتها له تعالى على الوجه اللائق به من غير بذلك أو يعتقده.

ولا أدل على ذلك من قوله في الإبانة ٤٢ تحت (فصل في إبانة قول أهل الزيغ والبدع)، "إن كثيراً من الزائغين عن الحق من المعتزلة وأهل القدر، مالت بهم أهواؤهم إلى تقليد رؤسائهم ومن مضى من أسلافهم، فتأولوا القرآن على آرائهم تأويلاً لم ينزل الله به سلطاناً ولا أوضح به برهاناً، ولا نقلوه عن رسول رب العالمين، ولا عن السلف المتقدمين"، إلى أن قال معدداً ضلالاتهم، "ونفوا السماء الدنيا) وغير ذلك مما رواه الثقات عنه، وكذلك جميع أهل البدع من الجهمية والمرجئة والحرورية، أهل الزيغ فيما ابتدعوا وخالفوا الكتاب والسنة وما كان عليه النبي وأسحابه وأجمعت عليه الأمة".

ولا أدل عليه كذلك من قوله في الإجماع الخمسين: "وأجمعوا على ذم سائر أهل البدع والتبري منهم وهو الروافض والخوارج والمرجئة والقدرية، وترك الاختلاط بهم، لما روي عن النبي في ذلك، وما أمر به الله من الإعراض عنهم في قوله: ( وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي مَالِينا فَأَعْهَى عَهْمَ) (الأنعام/ ٦٨)"، ذلك أن هولاء جميعاً، ممن تأولوا صفاته تعالى الخبرية والفعلية فحرفوا فيها الكلم عن مواضعه.

وما يمكن أن نؤكده الآن: أن أهل الكلام قد افتروا على الله الكذب وجانبهم الصواب حين قلدوا غيرهم من أهل البدع والضلال وتركوا مذهب الأشعري شيخهم وإمام مذهبهم، وحين قبلوا

على أنفسهم أن يحرفوا آي القرآن وأحاديث النبي الصحيحة، ويعصفوا بكل ما ذكرنا من تواتر وإجماع صريح لأئمة أهل السنة، ويضربوا بكل هذا عرض الحائط.

فقد أداهم ذلك لأن يقرروا ما قرره أهل الزيغ من أن نصوص (النزول، والمجيء، والإتيان)، وما شابه، مما يوهم الجسمية والحركة والانتقال، ولا ندري كيف غاب عنهم أن "ما نشاهده من النزول الذي هو من أعلى إلى أسفل، وانتقال من فوق إلى تحت، هو صفة الأجسام والأشباح، فأما نزول من لا يستولي عليه صفات الأجسام فإن هذه المعاني غير متوهمة فيه" على حد قول الخطابي رحمه الله؟!

بل كيف أوجبوا صرف صفاته تعالى الفعلية هذه عن ظاهرها بدعوى أنه "لا يمكن أن يكون (المجيء والنزول)، هذا الذي نعرفه، وأن الكلام فيه حذف والأصل، (وجاء عذاب ريك) أو (أمر ريك الشامل للعذاب)، وأن المراد بالنزول، (ينزل مَلكُ رينا فيقول كذا وكذا)" على حد ما جاء في شرح البيجوري على الجوهرة ص١٠، وتوضيح شرح البيجوري على الجوهرة ص١٠، وتوضيح محمد المصري ٢/ ٢٠، أو يكون المراد به "المجيء: (مجيء أمره)، وبالإتيان، (إتيان رسول رحمته أو عذابه)، وبالنزول، (نزول ملك رينا ليقول عن الله)" على حد ما جاء في عبارة حسن السيد متولي في شرحه لجوهرة التوحيد ص١٤، وهي متولي في شرحه لجوهرة التوحيد ص١٤، وهي كتب بتربي عليها أولادنا بالأزهر الشريف؟

ومَن هذا الذي أثبت لله تعالى مجيئاً ونزولاً كالذي نعرفه حتى يوهم الجسمية؟، أو يفوض معاني هذه الصفات وهي بعدُ معلومة غير مجهولة؟؛ أو يتأولها بدون ما بينة تؤيد قوله، أو حجة تبرر معتقده، أو برهان يعضد مذهبه، أو دليل يُصَدِّق معقوله؟!.

ولعل ما ذكرنا وما سيجيء من المزيد من نصوص أئمة السلف، كفيل وكاف –بمشيئة الله– لنفي هذه المزاعم، ولبيان طريقة ومنهج الصحابة وتابعيهم بإحسان بصورة أكثر وضوحاً، ليهلك بعدُ من هلك عن بينة وليحيا من حي عن بينة.. وإلى لقاء آخر نستكمل الحديث..

والحمد لله رب العالمين.

معد جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

# الأخؤة صفة نادرة ولزماننا مغادرة

# عقد الأخوة الصحيح لا ينقطع على طول الزمان الفسيح

الُحَمد لله حمدًا يَلِيق بِجِلاله، ويُستمطر من عطاياه غيث نواله، ويستدرُّ من عطاياهُ وأفضاله، وَالصَّلَاة وَالتَّسْلِيم الأتمان الأكملان على سيدنًا مُحَمَّد وَآله.

أمًا بعدُ، فما يزال الحديث متصلاً عن الأخوة وعوامل بقائها، فنقول وبالله تعالى التوهيق، رالغا، النصح،

وهو ركن ركين وأصل أصيل من أصول الأخوة جملتُه أن تنصح أخاك وتكون دالًّا له على ما ينفعه في دينه ودنياه، ومن تصفّح أبواب فضائل الأخوة وعدد أركان العقد الأخوي الصحيح عرف منزلة النَّصيحة في النَّفْع، وتبيّن موقعَها من إصلاح صرْح الأخوَّة وإزالة النَّقع، وعلم أنها-النصيحة- أحقَّ بالتَقديم، وأسبقُ في استحقاق التُعظيم.

وهذا صحيحٌ إذ لا شرفَ إلا وهي السبيلُ إليه، ولا خيرَ إلا وهي الدليلُ عليه، ولا منقبةَ إلا وهي الداعية إليها، ؤلا مفخرة إلا وهي الحاملة والدالة عليها، فهي مفتاحُ الحسنات

مساد الم د. عماد عيسى المنتش بوزارة الأوقاف

ومصباحُ المحامد، قال الشافعي، آلاَتُ الرُيَاسَة خَمْسٌ، صدْقُ اللَّهْجَة، وَكِتْمَانُ السَّرِّ، وَالوَفَاءَ بِالعَهْدِ، وَابْتِدَاءُ النَّصِيُحَةِ، وَأَدَاءُ الأَمَانَةِ. (السير ٢/١٠).

واعلم أنَ مكمنَ النَّصيحة وسرَّها، ولُبَها وجوهَرَها هو الغضب للَّه والغيرةُ على حُرُماته وحُبُّ الخير للمسلمين والحيطةُ لدين اللَّه وصدقُ الانتماء له، فإذا اجتمعت هذه المعاني عند النصيحة أثمرتُ وآتتُ أكلها، واستطاع العبد أن يتحمل في سبيل ذلك المشاق، فاتخذ ذلك ذخيرةُ عند الاتفاق، وعُدَّةَ لدى الوفاق، ففُتَحَ ما كان مُقْفَلًا، وفُصَل ما كان مُجْمَلًا، وشَفيتُ نفسُهُ العليلة، وشُحدتُ همَّتُهُ الكليلة، واتَخذ النَّصيحة عملًا جليلًا، وجعل منها صاحبًا وخليلًا، وأقبل عليها بعد ما كنتَ عنه صادفًا، وثاب إليها بعد ما كنتُ لها مجانفًا.

جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

قال ابن القيم، القلبُ كلما كانت حياتُه أتمُ كان غضبُه لله ورسوله أقوى وانتصارُه للدين أكمل.اه.

ولهذا تجد الآمرين بالمعروف الناهين عن المنكر في زيادة إيمان وصلاح حال مع الله فييسر لهم طريق العبادة ويبارك لهم في أعمارهم وأعمالهم فالحق بهم قبل الفوات.

فالنصيحة إذن حياة القلب وبدونها يذوي ويضعف فيجف الإيمان فيه بعد غزارته، وييبس بعد نضارته، ويذبل عُودُه بعد رطوبَتِه، ويبشع مذاقُه بعد عذوبته.

### قيمة النصيحة وأثرها في الناس:

النصيحة خلق عظّمه النبيّ صلى الله عليه وسلم ورفع شأنّها حين حصر الدين فيها فقال صلى الله عليه وسلم: "الدين النصيحة، قلنا، لن يا رسول الله؟ قال، لله ولكتابه ولرسوله ولأنّمة المسلمين وعامتهم" (رواه مسلم عن تميم بن أوس الداريّ رضي الله عنه).

وهَذَا الْحَدِيثُ أَحَدُ الْأَحَادِيثِ الَّتِي يَدُورُ عَلَيْهَا الْفَقْهُ، قَالَ الإمام آبو داود "صاحب السنن"، الْفَقْهُ يَدُورُ عَلَى خَمْسَة أَحَادِيثَ: «الْحَلَالُ بَيْنٌ وَالْحَرَامُ بَيَّنٌ»، وَقَوْلِه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ: «لَا ضَرَرَ وَلَا ضررَارَ»، وَقَوْلِه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ: «لَا ضَرَرَ وَلَا ضررَارَ»، وَقَوْلِه «الأَعْمَالُ بالنَّيَّات»، وَقَوْلِه «الدَّينُ التَصِيحَةَ»، وَقَوْلِه، «مَا نَهَيْتُكُمْ مَنْهُ فَاجْتَنَبُوهُ»، «وَمَا أَمَرْتُكُمْ بِهَ فَأْتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ». (جامع العلوم والحكم، ٢٣/١).

وكلامنا في هذا الحديث عن نصيحة عامة المسلمين من الأقارب والأرحام والأصحاب والأخدان والخلان وغيرهم من المسلمين إذ النصيحة لا تكون لغيرهم.

قَالُ الأَمَامُ أَحْمَدُ رَحِمَهُ الله: لَيْسَ عَلَى الْسُلِم نُصْحُ لِلذَّمَيِّ، وَعَلَيْهِ نُصْحُ الْسُلِم، وَقَالَ التَّبِيُّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «وَالتُصْحُ لِكُلَّ مُسْلِم، وَأَنْ يَنْصَحَ لِجَمَاعَة الْسُلِمِينَ وَعَامَتِهِمَ،. (جامَع العلوم والحكم، (٢٢٥/).

وكلمة النصيحة كلمة جامعة لئن أوجز لفظها فلقد أُشبع منها المعنى وأطيل المغزى، فهي تملؤك روعة، وتحضرُك بها الهيبة، وتُحيط بالنفس هالتُها، لما فيها من مزية ظاهرة، وفضيلة

قاهرة، ولا يشعرُ بذلك إلا جدَ في الأخذ بها واجتهد.

قَالَ ابن حجر: قَوْلُهُ: " الدِّينُ النَّصِيحَةُ " يُحْتَمَلُ أَنْ يُحْمَلَ عَلَى الْبَالَغَة أَيْ مُغْظَمُ الدِين النَّصِيحَةُ كَمَا قَيلَ فِ حَدِيثَ" الْحَجُ عَرَفَة وَيُحْتَمَلُ أَنْ يُحْمَلَ عَلَى ظَاهَرِهِ لَأَنْ كُلَ عَمَل لَمُ يُرِدْ بِهِ عَاملُهُ الْأَخْلَصَ فَلَيْسَ مَنَ الدَّين، وَقَالَ الْمَازِرَيُّ: النَّصِيحَة مُشْتَقَة مَنْ نَصَحْتُ الْعَسَلَ الْمَازِرَيُّ النَّصِيحَة مُشْتَقَة مَنْ نَصَحْتُ الْعَسَلَ لَهُ الْقَوْلَ إِذَا أَخْلَصَهُ لَهُ أَوْ مُشْتَقَة مِن اللَّين وَلَتَوْبَحَ يَلُمُ شَعَتَ أَخِيهِ بِالنَّصِحة وَهِي الْإِبْرَةُ وَالْعَنى أَنَهُ التَّوْيَةُ النَّصَوحَة وَمِنْهُ التَّوْيَةُ النَّصَوحَ كَانَ الدَّنْبَ يُمَرُقُ الدَّينَ وَالتَّوْبَةُ تَحْيطُهُ.

َ قَـالَ الْخَطَّابِيُّ: "النَّصِيحَةُ كَلْمَةٌ جَامِعَةٌ مَعْنَاهَا حيَازَةُ الْحَظُّ للمتصوح لَهُ وَهَيَ مِنْ وَجَينِ الْكَلَام بَلَ لَيْسَ فِي الْكَلَام كلْمَةٌ مُفْرَدَةً تُسْتَوْهَى بِهَا الْعَبَارَةَ عَنْ مَغْنَى هَذِهِ الْكَلَمة".

وقال ابن حجر: "وَهَذَا الْحَدِيثُ منَ الْأَحَادِيثُ الَّتِي قَيلَ فَيهَا إِنَّهَا أَحَدُ أَرْيَاعِ الدَّينِ وَمَمَّنُ عَدَّهُ فَيهَا الْإِمَامُ مُحَمَّدُ بْنُ أَسْلَمَ الطَّوسِيَ، وَقَالَ التَّوَوِيُّ: بَلْ هُوَ وَحُدَهُ مُحَصَّلٌ لِغَرَضِ الدَّينِ كُلُه لِأَنَهُ مُنْحَصرٌ فِي الْأُمُورِ الَّتِي ذَكَرَهَا".اهَ (فَتَحَ البارِي ٥/١٩).

وللإمام الذهبي تعليق ذهبيّ على حديث " الدين النصيحة " قال قيه، "فَتَأَمَّلُ هَذه الكَلَمَةَ الجامعَةَ، وَهيَ قَوْلُه: (الدَّيْنُ النَّصِيْحَةُ)، فَمَنَ لَمْ يَنْصَخُ لِلْهِ وَلَلْأَئِمَة وَلِلعَامَة، كَانَ نَاقِصَ الدَّيْنِ.

وَأَنْتَ لَوْ دُعِيتَ- يَا ذَاقَصَ الدَّيْنِ- لَغَضَبْتَ، هَٰقُلُ لِي، مَتَى نَصَحْتَ لِهَوْلاَءَ ؟ كَلاَّ وَاللَّه، بَلْ لَيْتَكَ تَسَكُتُ، وَلاَ تَنطقُ، أَوْ لاَ تُحَسَّنُ لامَامِكَ البَاطلَ، وَتَجَرُثُهُ عَلَى الظُّلِم وَتَغُشُّه، هَمِنُ أَجِل ذَلَكَ سَقَطتَ مِنْ عَيْنِه، وَمَنَ أَعَيْنَ المُؤْمَنَيْنَ، هَبِاللَه قُلْ لِي، مَتَى يُفْلِحُ مَنَ كَانَ يَسَرُّهُ مَا يَضَرُّهُ ؟ وَمَتَى يُفْلِحُ مَنْ لَمُ يُرَاقِبُ مَوْلاَهُ؟

وَمَتَى يُفْلِحُ مَنْ دَنَا رَحِيْلُهُ، وَانْقَرَضَ جِيْلُهُ، وَسَاءَ فِعْلُهُ وَقَيْلُهُ؟

هُمَا شَاءَ الله كَانَ، وَمَا نَرْجُو صَلاَحَ أَهْلِ الزَّمَانِ، لَكِنْ لاَ نَدَعُ الدُّعَاءَ، لَعَلَّ اللَّهُ أَنْ يَلْطُفَ،

حسد جمادي الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

وَأَنْ يُصْلِحَنَّا، آمين.اه (السير:١١/٥٠٠).

كما أنَّ النبيَ صلى الله عليه وسلم كان يبايع أصحابه عند إسلام أحدهم على النصيحة للمسلمين وهذا مما يزيد في الصلة ويشد الآصرة ويقوي اللحمة؛ فعَنْ جَرير بْن عَبْد الله، قَالَ: "بَايَعْتُ رَسُولَ الله صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ عَلَى إِقَام الصَّلاَة، وَإِيتَاءِ الزَّكَاة، وَالنُّصَحِ لِكُلُ مُسْلم (رأه البخاري ٥٧، ومسلم ٥٢).

وإنما أشار النبي إلى قدر النصيحة وقيمتها فهي تشفي ما في الصدر من السؤال وترد عنه الفي والضلال، فهي طب ودائع الصدور لا سيما إذا خرجتُ بإخلاص وجودة بيان وإقامة الحجة والبرهان، ثم إنها مع حسن القصد دليل على امتلاء الصدر بالخير تجاه المسلمين وأمارة على عمارة القلب بتقوى عالم الفيب وآية تدل على استيلاء حب الخير للغير وهذه كلها تأتي من وراء أكمة الإيمان وحب البر والإحسان.

قَالَ الْفُضَيْلُ بْنُ عيَاضٍ، "الْحُبُّ أَفْضَلُ مِنَ الْخَوْفِ، أَلَا تَرَى إِذَا كَانَ لَكَ عَبْدَانِ أَحَدُهُمَا يُحَبُّكَ، وَالْآخَرُ يَخَافُكَ، فَالَّذِي يُحَبُّكَ مِنْهُمَا يَنْصَحُكَ شَاهدًا كُنْتَ أَوْ غَائَبًا لِحُبُه إِيَّاكَ، وَالَّذِي يَخَافُ وَيَغُشُكَ إِذَا غِبْتَ وَلَا يَنْصَحَكَ إَذَا شَهِدَتَ بَا العلوم ٢١٩/١).

وَقَـالَ أَبُو عَمْرِو بْنُ الصَّلَاحِ: "النَّصِيحَةَ كَلمَةَ جَامِعَةً تَتَضَمَّنُ قَيَامَ النَّاصِحِ لِلْمُنْصُوحِ لَهُ بِوَجُوهِ الْخَيْرِ إِرَادَةَ وَفِعْلَا.

وَالتَّصِيحَةَ لَعَامَةَ الْمُسْلِمِينَ: إِزْشَادُهُمُ إِلَى مَصَالِحِهِمَ، وَتَعْلِيمُهُمْ أَمُورَ دِيَنِهِمْ وَذُنْيَاهُمْ، وَسَتَّرُ عَوْرَاتَهَمَّ، وَسَدُّ خَلَّاتِهِمْ، وَثُصَرَتَّهُمْ عَلَى أَعْدَانَهِمْ، وَالذَّبُّ عَنْهُمْ، وَمُجَانَبَةُ الْفَشِّ، وَالْحَسَدُ لَهُمْ، وَأَنْ يُحِبَّ لَهُمْ مَا يُحِبُّ لَنَفْسِهَ، وَيَكْرَهُ لَهُمْ مَا يَكْرَهُهُ لِنَفْسِه، وَمَا شَابَهَ ذَلِكَ. انْتَهَى مَا ذَكَرُهُ". (جامع العلومَ: ٢٢٣/١).

وزاد ابن رَجِب فقال: "وَمَنُ أَنْـوَاعٍ نَصْحِهِمْ بِدَهْعِ الْأَذَى وَالْكُرُوهِ عَنْهُمْ إِيثَارُ فَقَيرِهُمْ وَتَعْلَيَمُ جَاهلَهِمْ، وَرَدُّ مَنْ زَاعَ مِنْهُمْ عَنِ الْحَقَّ يَ قَوْلَ أَوْ عَمَلَ بِالتَّلَطُف فِي رَدُهَمْ إِلَى الْحَقِّ، وَالرُفْقُ بَهِمْ فِي الْأُمَرِ بِالْحُرُوفَ وَالنَّهَي عَنِ الْتُتَكَرِ مَحَبَّةُ لازَالَة

فَسَادهمْ وَلَوْ بِحُصُول صَرَر لَهُ فِ دُنْيَاهُ، كَمَا قَالَ بَعْضُ السَّلف؛ وَدِدْتُ أَنَّ هَذَا الْخُلُقَ أَطَاعُوا اللَّه وَإِنَّ لَحْمِي قُرضَ بِالْقَارِيض، وَكَانَ عُمَرُ بُنُ عَبْدِ الْعَزِيرْ يَقُولُ، يَا لَيُتَنِي عَمَلْتُ فِيكُمْ بِعَتَابِ اللَّه وَعَمَلْتُمْ بِهِ، فَكُلْمَا عَمَلْتُ فَيكُمْ بِسُنَّة، وَقَعَ مِنْي عُضُوٌ حَتَّى يَكُونَ آخَرَ شَيْءَ مِنْهَا خُرُوجُ نَفْسِي ... (جامع العلوم،١٢٣/١).

وقال ابن رجب: "وَأَمَّا النَّصِيحَةُ للْمُسْلِمِينَ، فَاَنْ يُحبَّ لَهُمْ مَا يُحبُّ لَنَفْسِه، وَيَحْرَهُ لَهُمْ مَا يَحُرَهُ لَنَفْسِه، وَيُشْفِقَ عَلَيْهِمْ، وَيَحْرَنُ لِحُزْنِهِمْ، صَغِيرَهُمْ، وَيُوَقَّرَ كَبِيرَهُمْ، وَيَحْرَنُ لِحُزْنِهِمْ، وَيَفْرَحَ لَفَرَحِهِمْ، وَإِنْ ضَرَّهُ ذَلِكَ فَوَاتُ رِيْحِ مَا يَبِيعُ مَنْ أَسْعَارِهِمْ، وَإِنْ كَانَ فِي ذَلِكَ هَوَاتُ رِيْحِ مَا يَبِيعُ مَنْ تَجَارَتُهُ، وَكَذَلِكَ جَمِيعُ مَا يَصْرُهُمَ عَامَة، وَيَحْرَهُمْ صَلَاحَهُمْ وَإِنْفَتَهُمْ وَدَوَامَ النَّعَم عَلَيْهِمْ، وَتَصْرَهُمْ عَلَى عَدُوْهِمْ، وَدَفَعَ كُلُ أَذَى وَمَكْرُوهِ عَنْهُمْ".اهـ (جامع العلوم ٢٢٢٢/١).

إن النصيحة للمسلمين من أحب الأعمال إلى الله تعالى فبها بلغ الأئمة منزلة الإمامة في الدين.

قَالُ ابْنُ عُلَيَّةٍ فِي قَوْلِ أَبِي بَكُرِ الْمُزَنِيَ مَا هَاقَ أَبُو بَكُر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَصْحَابَ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ بِصَوْم وَلَا صَلَاة، وَلَكَنْ بَشَيْء كَانَ فِي قَلَيه، قَالَ: اتَّذِي كَانَ فِي قَلْبِه الْحُبُّ لَلَّه عَزَّ وَجَلَّ، وَأَنْتَصِيحَة فَ خَلْقه. وَقَالَ الْفُضَيْلُ بَنَ عَيَاض، مَا أَدْرَكَ عَنْدَنَا مَنْ آَذَرَكَ بِكَثْرَة الْصَلَاة وَالصَيَام، وَإِنَّما أَذْرَكَ عِنْدَنَا مِنْ آَذَرَكَ بِكَثْرَة الصَلَاة وَسَلَامَةَ الصَّدُور، وَالنُّصَحِ لِلْأُمَةٍ. (جامع العلوَم والحكمَ: ٢٢٥/١).

أمًا تركها فلإ يكون إلا لبذور نفاق في القلب غائبًا ولا ينكر ذلك إلا من فقَدَ حسَّه وغالَطً نفسَه.

ومثل هذا إذا قال قولًا أو نصح نصحًا فما سدى وما لَحَم، ولا قاربَ ولا اقْتَحَم؛ لأنه يغرُّ صاحبَه بالثناء الكاذب، ويخدعه بالإطراء المتجوز، وقد يجادل بالباطل، ويموه على إخوانه، وقد يخلطُ الغَثَ بالسَمين والدُّرَ بالخَرَز المَّهِينَ؛ فلا يسدَد في مَعْنَى، ولا يُوفَق في مَغْنَى. والحمد لله رب العالين

جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

# الحوارفي الإسلام . . آداب وفنون

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن واله، ويعدُ،

أحلقة الثانية

هما يزال حديثنا موصولاً عن الحوار في الإسلام، وإليك بعض آداب الحوار الصحيح، بإيجاز:

### أولا: حسن المقصد؛

فليس المقصود من الحوار العلوية الأرض، ولا الفساد، ولا الانتصار للنفس، ولكن المقصود الوصول إلى الحق.

والله تعالى يعلم من قلب المحاور ما إن كان يهدف إلى ذلك أم يهدف إلى الانتصار، ويرغب في تحدث الناس عنه في المجالس أنه أفحم خصمه بالحجة.

ضع في اعتبارك أنه يحتمل أن يكون الخطأ عندك والصواب عند غيرك، فالله تعالى لم يحابك، ويختصك دون بقية خلقه بالعلم، والفهم، والإدراك، والعقل، فإذا كان عندك حق، فعند غيرك حق، وقد يكون عندك حق كثير، وعنده حق قليل، وقد يكون العكس.

### ثانيًا: التواضع بالقول والفعل:

ومن آداب الحوار أيضًا: التواضع، وتجنَّب ما يدل على العجب، والغرور، والكبرياء.

فبعض الناس إذا حاور شخصًا أو حادثه أعرض وناى بجانبه، وازورً لا يلتفت إلى

### عساد الله د . ياسر لمعي عبد المتعم

أستاذ الدعوة والثقافة الإسلامية الساعد جامعة التضامن الفرنسية المربية

خصمه، إشارة إلى السخرية وعدم الاكتراث به، وربما ظهر على قسمات وجهه، أو حركات حاجبيه، أو عينيه أو شفتيه ما يدل على السخرية والاستكبار، وربما يزم شفتيه، أو يلوي وجهه، أو يلوي عنقه، أو يشير بطرف عينيه إشارات تعبر عن السخرية والازدراء، فهذا كله من الكبر وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: «الكبر بطر الحق وغمط الناس»

فمن التواضع أن تقبل الحق ممن جاء به حتى ولوكان أعدى أعدائك، وتعدّ ذلك ضائتك المنشودة، فأنت باحث عن الحقيقة أنَّى وجدتها فانت أحق بها.

ومن التواضع-أيضًا- ترك استخدام الألفاظ الدالة على التعالي والكبرياء، وازدراء ما عند الآخرين، كأن يقول: نرى كذا، وعندي، وأنا، وقلت، ونحو هذه الألفاظ. وقد ذكر الإمام ابن القيم رحمه الله وغيره من أهل العلم أن إبليس هو الذي قال: « أنا عرّ ينه علقني من تَارٍ، (الأعراف: ١٢)، هُ أنا، هذه المتعاظمة الرادة للحق هي من إبليس، وقارون هو الذي

موحيد مجمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

قال: « إِنَّمَا أُوَيِّتُهُ عَلَى عِلْمٍ عِنِينَ » (القصص: ٧٨)، فالذي يقول: عندي، وهو ليس أهلا لذلك شبيه بقارون، وسائر المستكبرين تعاظموا في نفوسهم فردُوا الحق.

### ثالثًا: الإصفاء وحسن الاستماع:

إن الإصغاء إلى الآخرين فن قلّ من يجيده، فأكثرنا يجيد الحديث أكثر من الاستماع، والله-سبحانه وتعالى- جعل لك لسانًا واحدًا، وجعل لك أذنين حتى تسمع أكثر مما تتكلم، فلابد أن تستمع جيدًا، وأن تستوعب جيدًا ما يقوله الآخرون.

وإنصات أذنك للمحدُّث، وحملقة عينيك بوجهه، وتأملك لما قال، يمكن أن يكون دليلًا على قوتك، وقدرتك على الحوار، وإذا وجدت ملاحظات، فيمكن أن تسجلها في ورقة لتتحدث فيها بعدما ينتهي من حديثه.

### رايغا: الإنصاف:

وهو أن تكون الحقيقة ضالتك المنشودة، تبحث عنها في كل مكان، وفي كل فكر. جرُد نفسك، ولا تبال بالناس رضوا أم سخطوا، وكن باحثًا عن الحقيقة، وليعلم ربك من قلبك أنه ليس في قلبك إلا محبة الله تعالى، ومحبة رسوله صلى الله عليه وسلم وحب الحق الذي يحبه الله ورسوله. فلتستخلص الحق من خصمك، ولو من بين ركام الباطل الكثير الذي ربما جاء به.

وربما أجرى الله تعالى كلمة الحق على لسان الفاسق، أو حتى على لسان الكافر-أحيانًا- فيمكن أن تستفيد من الحاور ولو كان فاسقًا أو كافرًا، فقد تستفيد منه عيبًا موجودًا عندك أو عند المسلمين، أو تستفيد منه مصلحة دنيوية للمسلمين، أو أسلوبًا من أساليب الدعوة إلى الله تعالى، ربما فطن له هو، وغضلت أنت عنه.

فعَنْ عَبُد الله بْنِ يَسَارِ عَنْ قُتَيْلَةَ بِنْتِ صَيْفِيُّ الْجُهُيَنَيَّة قَالَتَ، أَتَى حَبُرُ مِنْ الْأَحْبَارِ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ، يَا

مُحَمَّدُ، فعُمَ الْقَوْمُ أَنْتُمْ لَوْلَا أَنَّكُمْ تُشْرِكُونَ لَ قَالَ، سُبْحَانَ اللَّهِ لَوَمَا ذَاكَ قَالَ، تَقُولُونَ إِذَا حَلَفْتُمْ، وَالْكَعْبَةَ. قَالَتْ، فَأَمْهَلَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى حَلَفَ فَلَيَحْلَفُ وَسَلَّمَ شَيْئًا، ثُمَّ قَالَ، إِنَّهُ قَدْ قَالَ هَمَنْ حَلَفَ فَلْيَحْلَفُ بِرَبِّ الْكَعْبَةِ. قَالَ، بِيَا مُحَمَّدُ، نَعْمَ الْقَوْمُ إِنَّتُمْ لَوَلا أَنَّكُمْ تَجْعَلُونَ لِلَّه نَدًا۔ قَالَ، سَيْحَانَ اللَّهِ وَشَنَّتَ. قَالَ، فَقُولُونَ مَا شَاعَ اللَّهُ وَشَنْتَ. قَالَ، فَأَمْهَلَ رَسُولُ اللَّه صَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ شَيْئًا، ثُمَ قَالَ، إِنَّهُ قَدْ قَالَ عَلَى اللَّهِ مَا شَاءَ اللَّهُ فَمَنْ قَالَ. وَلا اللَّهُ وَشَنْتَ. وَاللَّهُ فَلْيَقْصِلُ بَيْنَهُمَا ثُمَ شَنْتَ. (رواه ما شَاءَ اللَّهُ فَلْيَقْصِلُ بَيْنَهُمَا ثَمَ

إن الاعتراف بالحق وإعلانه-أيضًا- لا ينقص من قيمة الإنسان، فكونك تقول في مناظرة، أو محاورة، أو محاضرة؛ أنا أخطأت في كذا، هذا لا يعيبك؛ بل هذا يرفع منزلتك عند الناس، ويدل على شجاعتك وقوتك، وثقتك بنفسك.

### خامشاء البدء بمواضع الاتفاق والإجماع والمسلّمات والبدهيات،

فمن المصلحة ألا تبدأ الحوار بقضية مختلف فيها؛ بل ابدأ بموضوع متفق عليه، أو بقاعدة كلية مسلَّمة أوبدهية، وتدرَّج منها إلى ما يشبهها أو يقاربها، ثم إلى مواضع الخلاف.

فممًا يذكر عن سقراط-وهو أحد حكماء اليونان- أنه كان يبدأ مع خصمه بنقاط الاتفاق بينهما، ويسأله أسئلة لا يملك الخصم أن يجيبه عليها إلا بنعم، ويظل ينقله إلى الجواب تلو الآخر، حتى يرى المناظر أنه أصبح يُقر بفكرة كان يرفضها من قبل. (وتسمى هذه الطريقة طريقة التهكم والتوليد).

### سادسا؛ ترك التعصب لغير الحق؛

فلو حاورت إنسانًا، فتناول معهدًا تعمل فيه، أومقالة كتبتها، أوكتابًا أَلْفته، أومحاضرة ألقيتها، أو تناول جهة-تُحسب أنت عليها-بالانتقاص والسب وتتبع الأخطاء، فإياك أن تتعصب لهذا الشيء الذي تنتمي وتنتسب إليه، ثم تبادر بالرد، وتقوم بتقديم كشف بالإيجابيات والحسنات في مقابل الكشف

جمادى الأولى ١٤٢٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

الذي قدمه هو بالأخطاء، والسلبيات...، لا؛ بل عليك مراعاة الأمور الآتية:

- أولًا: دع زمام الحديث بيده حتى ينتهي-كما اتفقنا قبل قليل-.

- ثانيًا؛ اعترف بصوابه فيما أصاب فيه، والحق ضالة المؤمن-كما سبق-.

 - ثالثًا، إذا انتهى فانقد الخطأ بطريقة علمية، بعيدة عن العواطف.

وما أعز وأصعب وأندر أن يتخلص الإنسان من التعصب-أي لون من ألوان التعصب- فإن الحزبيات قد أثَّرت في المسلمين تأثيرًا كبيرًا حدًا.

### سايعًا: احترام الطرف الأخر:

فنحن مأمورون أن نُتزل الناس منازلهم، وألا نبخس الناس أشياءهم، قال تعالى: «رَلَا بَحَصُوا أَلْكَاسَ أَشَيَاءَهُمْ ، (الأعراف، ٨٥)؛ فيا أخي المسلم الداعية لليس النجاح في الحوار والمناظرة مرهونًا بإسقاطك لشخصية الطرف الأخر الذي تناظره، ولا إسقاطك لشخصيته يعني أنك نجحت في المناظرة؛ بل ربما يرتد الأمر عليك، ويكون هذا دليلًا على إفلاسك وعجزتك، وأنك لا تملك الحجة؛ فاشتغلت بالمتكلّم عن الكلام.

والناس اليوم تعي وتعقل، ولو أنك دعمت قولًا من الأقوال الباطلة الزائفة حينًا من الزمن بالتهويش، واللجاج، فإن هذا القول الذي لا يستده الحق سرعان ما ينهار ويتهاوى بمجرد غفلة السَّاعين به، أو انشغالهم عنه بغيره، فيموت وينساه الناس.

ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم: «ليس المؤمن بالطعّان، ولا اللعّان، ولا الفاحش، ولا البذيء»؛ فالمؤمن ليس باللعان، ولا بالطعان في الناس وأعراضهم، ونياتهم، ومقاصدهم، وأحوالهم، ولا بالفاحش، ولا بالبذيء اللهم صلُ على سيدنا محمد.

### ثامنًا: الموضوعية:

الموضوعية تعني؛ رعاية الموضوع، وعدم

الخروج عنه.

- فمن الموضوعية، عدم الهروب من الموضوع الأساسي إلى غيره. إن بعض الناس إذا أحرجته في موضوع هرب منه إلى موضوع آخر، فهو ينتقل من موضوع إلى موضوع، وكلما أحرج في نقطة انسحب منها إلى غيرها، ونقل الحديث نقلة بعيدة أو قريبة.

ولعل هذا أعظم أدواء المناظرة، التي تجعل الإنسان يخرج منها-ريما بعد ساعات- دون طائل، والموضوع يقتضي ألا تخرج من نقطة إلا إذا انتهيت منها، ثم تنتقل إلى غيرها.

### تاسفا؛ عدم الإلزام بما لا يلزم أو المؤاخذة باللازم؛

فإذا خالف إنسان أحد العلماء في قول، تأتي فتقول له: يا أخي، أنت خالفت فلانًا العالم، وهذا يلزم منه أنك ترى نفسك أعلم منه.

وهذا غير صحيح، فلا يلزم من قوله وخلافه للعالم الفلاني ذلك، فقد يخالفه في هذه المسألة باجتهاده، وهو يعرف أن هذا العالم أعلم منه في كل المسائل، لكن هذه المسألة لا يسعه أن يقلده فيها، كما لا يلزم من مخالفته له أن يخطَّئه أو يضلَّله.

### عاشرًا: اعتدال الصوت:

لا تبالغ في رفع الصوت أشناء الحوار، فليس من قوة الحجة المبالغة في رفع الصوت في النقاش والحوار؛ بل كلَّما كان الإنسان أهدأ كان أعمق؛ ولهذا تجد ضجيج البحر وصخبه على الشاطئ، حيث الصخور والمياه الضحلة، وحيث لا جواهر ولا درر، فإذا تعمقت إلى عمق البحر ولُجَّته وجدت الهدوء، حيث الماء العميق ونفائس البحر وكنوزه؛ لذلك يقول المثل الغربي، «الماء العميق أهدأ».

نعم يا أيها القارئ الكريم فإن العرية الفارغة أكثر جلبة من العرية المليئة.

فهذه نصيحتي لك في هذا. هذا وصلِّ اللهم وسلم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

التوحيد، جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

# دراسات قرآئية

### الأمثال في القرآن

# ضرب المشركين المثل بالنبي صلى الله عليه وسلم

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

فهذا مثل من الأمثال القرآنية، وهو في قوله تعالى: « أَنْظُرُ كَيْفَ مَرَوُّا لَكَ ٱلْأَمْثَالَ فَمَنَلُوا فَلَا يَسَطِيعُونَ سَبِيلًا» (الإسراء:٤٨)، والآية متعلقة بالآيات قبلها، وسنذكر ذلك فيما يلي:

#### المعنى الإجمائي

قال ابن القيم رحمه الله في كتابه «بدائع الفوائد» (٧٤٤/٢)؛ في قوله تعالى: «أنظر كَنَ مَرَوُل لَكَ ٱلأَمْثَالَ فَمَنَأُوا مَلَا يَسْطِعُونَ سَبِيلًا» (الإسراء:٤٨٤). الخطاب في الآية للنبي صلى الله عليه وسلم أي: «مثلوك بالشاعر مرة، والساحر أخرى، والمجنون مرة، والمسحور أخرى، فضلوا في جميع ذلك ضلال من يطلب في تيهه وتحيره مريقًا يسلكه فلا يقدر عليه، فإن أي طريق أخذها فهي طريق ضلال وحيرة أعداء رسول الله معه، حتى ضربوا له أمثالاً برأه الله منها، وقد علم كل عاقل أنها كذب وافتراء وبهتان». اه. بتصرف.

### المعنى التقصيلي

مصطفى البصراتي

تعددت ألوان الأذى من الكفرة أهل مكة التي ارتكبوها في حق النبي صلى الله عليه وسلم، فلم تقتصر مؤذياتهم على شخصه وصدّ الناس عن دعوته، وإنما كانوا يؤذونه في أخص أحواله عن دعوته، وإنما كانوا يؤذونه في أخص أحواله الشخصية، في وقت قراءته القرآن وصلاته في المسجد الحرام، ولكن الله تعالى حماه من في المسجد الحرام، وأنقذه في أحيان كثيرة من إصابته بسوء، أو النجاح في ثنيه عن رسالته وتبليغ وحي ربه، ولننظر إلى آي القرآن تحدثنا عن بعض هذه المؤذيات.

قال الله تعالى: « وَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ جَعَلَنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا يَوْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ حِجَابًا مَّسَتُورًا () وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهُمْ آكِنَهُ أَن يَفَقَهُوهُ وَفِي مَانَانِهُمْ وَقَرًا وَإِذَا ذَكَرَتَ رَيَكَ فِي الْقُرْءَانِ وَحَدَهُ وَلَوْا عَلَى آَدَيْرِهِمْ فَقُولًا () عَمَّى أَعَلَمُ بِعا يَسْتِعُونَ به: إذ يَسْتَعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْهُمْ عَقَوْتَ إِذَ يَقُولُ الْقَالِلُونَ إِن تَنْيَعُونَ إِلَا رَجُلا مَسْحُورًا () أَنظَرَ كَمْ صَرَعُوا لَكَ أَلَمْنَانَ فَصَلُوا فَلَا يُسْتَطِعُونَ سَسِلًا » (الاسواءِ 24-44).

حجمادي الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

والخطاب في قوله تعالى: « وَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْبَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورًا » (الإسراء:٤٥) للرسول صلى الله عليه وسلم. وهو عطف جملة على جملة وقصة على قصة، فإنه 11 نوَّه بالقرآن في قوله: ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ بَهْدِي المني مح أقوم ، (الإسراء:٩)، ثم أعقب بما اقتضاه السياق من الإشارة إلى ما جاء به القرآن من أصول العقيدة وجوامع الأعمال، وما تخلل ذلك من المواعظ والعبر؛ عاد هنا إلى التنبيه على عدم انتفاع المشركين بهدي القرآن؛ لمناسبة الإخبار عن عدم فقههم دلالة الكائنات على تنزيه الله تعالى عن النقائص، وتنبيهًا للمشركين على وجوب إقلاعهم عن عبثهم وعنادهم، وتأمينًا للنبي صلى الله عليه وسلم- عن مكرهم به وإضمارهم إضراره، وقد كانت قراءته القرآن تغيظهم وتثير في نفوسهم الانتقام وحقيقة الحجاب: الساتر الذي يحجب البصر عن رؤية ما وراءه، وهو هنا مستعار للصرفة التي يصرف الله بها أعداء النبى عليه الصلاة والسلام عن الإضرار به والإعراض الذي يعرضون به عن استماع القرآن وفهمه.

وجعل الله الحجاب المذكور إيجاد ذلك الصارف في نفوسهم بحيث يهمون ولا يفعلون وذلك من فور الإرادة والعزيمة بحيث يخطر الخاطر في نفوسهم ثم لا يصممون، وتخطر معانى القرآن في أسماعهم ثم لا يتفهمون، وذلك خلق يسرى إلى النفوس تدريجيًّا تغرسه في النفوس بادئ الأمر شهوة الإعراض وكراهية المسموع منه ثم لا يلبث أن يصير مُلكة في النفس لا تقدر على خلعه ولا تغييره ووصف الحجاب بالمستور مبالغة فيحقيقة جنسه، أي حجابًا بالغا الغاية في حجب ما يحجبه هو حتى كأنه مستور بساتر آخر، فذلك في قوة أن يقال: جعلنا حجابًا فوق حجاب ونظيره قوله تعالى: «وَيَقُولُونَ حِجًا عَجُورًا» (الفرقان:٢٢) أي: مانعًا ممنوعًا مستورًا، أو أريد أنه حجاب من غير جنس الحجب المعروفة فهو حجاب لا تراه الأعين ولكنها ترى آثار أمثاله. (انظر: التفسير الوسيط لوهبة الزحيلي -(1404/4

وقوله تعالى، ، وَجَمَلْنَا عَلَى قُلُومٍ أَكِنَّهُ أَن يَنْتَهُوهُ وَفِي مَاذَائِمٍ وَقَرَاً ، (الأنعام: ٢٥) أي: وجعلنا على قلوبهم أغطية، بحيث لا يتسرب إليها فهم مدارك القرآن ومعرفة أسراره وغاياته، وجعلنا في آذانهم ثقلاً، أو صممًا يمنع من سماع الصوت، وهذه كلها استعارات للإضلال الذي حفَّهم الله به، فعبَّر عن كثرة ذلك وعظمه بأنهم بمثابة من غُطي قلبه، وضُمَّت أذانه، والإضلال الذي سلكوه،

وقوله تعالى: «وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي ٱلْقُرْمَانِ وَحَدَمُ وَلَوْا عَلَى أَنْبَرِهِ تُقُولُ (الإسراء:٤٦). بيان لرذيلة أخرى من رذائلهم المتعددة. أي: وإذا ذكرت أيها الرسول الكريم- ربك في القرآن وحده، دون أن تذكر معه آلهتهم المزعومة انفضوا من حولك، ورجعوا على أعقابهم نافرين شاردين، «كَانَهُمْ حُمُرٌ مُتَنَفِرٌ فَنَ فَوْتَ مِن فَرَّتْ مِن قَسُورَةِ، (المدثر:٥٠ ٥١).

وبذلك نرى أن هاتين الآيتين قد صوَّرتا قبائح المشركين المتنوعة أبلغ تصوير لتزيد في فضيحتهم وجهلهم، ولتجعل المؤمنين يزدادون إيمانًا على إيمانهم. (التفسير الوسيط لوهبة الزحيلي ٢/١٣٥٣، والتفسير الوسيط للدكتور محمد سيد طنطاوي ١٢٣/١٤ بتصرف).

وقوله تعالى: « غَنُّ أَعْلَرُ بِمَا » (الإسراء:٤٧) أي: بالحال الذي «يَسْتَمعُونَ» القرآن «به» الباء للسببية أو بمعنى اللام وعبارة الكواشي (بما يستمعون به هازئين).

وقال الزمخشري: يستمعون بالهزء (إذ يستمعون إليك) ظرف لأعلم وفيه تأكيد للوعيد.

«واذ هم نجوى» أي: ونحن أعلم بما يتناجون به فيما بينهم وقت تناجيهم وقد كانوا يتناجون بينهم بالتكذيب والاستهزاء، «إذ يقول الظالمون» أي: الوليد بن المغيرة وأصحابه. «إن تتبعون» أي: يقول كل منهم الآخرين عن تناجيهم ما تتبعون «إلا رجلاً مسحورًا» أي: سحر به فاختلط عقله وزال عن حد الاعتدال. (فتح البيان صديق حسن القنوجي ج٤).

قُول الله تعالى: « ٱنظر كَيْفَ صَرَبُوا لَكَ ٱلْأَمْثَالَ فَصَلُوا فَلَا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا» (الإسراء:٤٨) جملة مستانضة

التوحيد جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

استئنافا ابتدائيًّا ونظائرها كثيرة في القرآن والتعبير بفعل النظر إشارة إلى أنه بلغ من الوضوح أن يكون منظورًا، والاستفهام بركيف، للتعجب من حالة تمثيلهم للنبي صلى الله عليه وسلم، وأصل «ضرب» وضع الشيء وتثبيته، يقال: ضرب خيمة، ويُطلق على صوغ الشيء على حجم مخصوص، يقال، ضرب دنانير، وهو هنا مستعار للإبراز والبيان تشبيهًا للشيء المبرز والأجل، أي: ضربوا الأمثال لأجلك أي: لأجل تمثيلك، أي: مثلوك. يقال، ضربت لك مثلاً بكذا.

وأصله مثلتك بكذا، أي أجد كذا مثلاً لك، قال الله تعالى: «فَلَا تَعْبَوُا مَعْ ٱلْأَمْثَالُ» (النحل:٧٤)، وقال: «وَأَضَرِبَ هُمْ مَنْلاً أَصَبَ ٱلْقَرَبَةِ» (يس:١٣) أي: اجعلهم مثلاً لحالهم، وجمع «الأمثال» هذا، وهو مثل واحد؛ لأن المقصود التعجب من هذا هو شاعر، هو كاذب، هو مجنون، هو ساحر، هو مسحور، وسميت أمثالاً باعتبار حالهم لأنهم مسحور، وسميت أمثالاً باعتبار حالهم لأنهم نبيًا، فجعلوا يتطلبون أشبه الأحوال بحاله في نبيًا، فجعلوا يتطلبون أشبه الأحوال بحاله في خيالهم فيلحقونه به، كمن يدرج فردًا غريبًا في أشبه الأجناس به، كمن يقول في الزرافة؛ إنها الأفراس أو من الإبل أو من البقرة.

وفَرَع ضلائهم على ضرب أمثالهم؛ لأن ما ضربوه من الأمثال كله باطل وضلال وقوة في الكفر، فالراد تفريع ضلالهم الخاص ببطلان تلك الأمثال، أي فظهر ضلالهم في ذلك، كقوله، رُكَبَتُ قَلَّهُمْ قَمْ نُع فَكَنَّرُا عَبْنًا» (القمر،٩)، ويجوز أن يراد بالضلال هنا أصل معناه، وهو الحيرة في الطريق وعدم الاهتداء، أي ضربوا لك أشباهًا كثيرة لأنهم تحيروا فيما يعتذرون به عن شأنك العظيم، وتفريع «فَلا بَسَطِعُونَ سَمِيلًا» (الإسراء،٤٤) على «فضلوا» تفريع لتوغلهم في الحيرة على ضلائهم في ضرب تلك الأمثال. والسبيل: الطريق، واستطاعته استطاعة

الظفريه، فيحوز أن يراد بالسبيل سبيل الهدي

على الوجه الأول في تفسير الضلال، ويجوز أن يكون تمثيلا لحال ضلالهم بحال الذي وقف في صحراء لا يدري من آية جهة يسلك إلى المقصود، على الوجه الثاني في تفسير الضلال. والمعنى على هذا؛ أنهم تحيروا كيف يصفون حالك للناس لتوقعهم أن الناس يكذبوهم، فلذلك جعلوا ينتقلون في وصفه من صفة إلى صفة؛ لاستشعارهم أن ما يصفونه به باطل لا يطابقه الواقع. (التحرير والتنوير ١٢١/٧). وقال ابن عطية في «المحرر الوجيز» (٤٩٠/٥)؛ ضرب المثل له على قولهم؛ مسحور ساحر، مجنون، متكهن؛ لأنه لم يكن عندهم متيقنا بأحد من هذه، فإنما كانت منهم على جهة التشبيه، ثم رأى الوليد بن المغيرة أن أقرب الأمور على تخيَّل الطارئين عليهم هو أنه ساحر، ثم حكم الله تبارك وتعالى عليهم بالضلال.

وقوله تعالى: «فَلا يَسْتَطِعُونَ سَبِيلًا» (الإسراء:٤٨) يحتمل معنيين،

أحدهما: لا يستطيعون سبيلا إلى الهدى والنظر المؤدّي إلى الإيمان، فتجري الآيةُ مجرى قوله تعالى: « وَحَمَلناً عَلَّ قُلُومٍمُ أَكِنَدٌ » (الإسراء: ٤٦)، ونحو هذا.

والآخر؛ لا يستطيعون سبيلا إلى إفساد أمرك، وإطفاء نور الله بضربهم الأمثال لك واتباعهم كل حيلة في جهتك.

وحكى الطبري أن هذه الآية نزلت في الوليد بن المغيرة وأصحابه. اه. بتصرف.

وقال صاحب «التفسير الوسيط للقرآن الكريم» الدكتورسيد طنطاوي (١٢٥/١٤)؛ قوله تعالى: « أَنْظُرْ كَمْ مَرَوْلَ لَكَ الْأَمْثَالَ مَشَاوًا مَلَا يَسْطِعُونَ سَبِلاً» (الإسراء:٤٨)؛ «تسلية عظيمة للرسول الكريم صلى الله عليه وسلم، كيف أن هؤلاء المشركين قد بلغ بهم الجحود والفجور أنهم مثلوا لك الأمثال، فوصفوك تارة بأنك مسحور، مثلوا لك الأمثال، فوصفوك تارة بأنك مسحور، وتارة بأنك شاعر، وهم في وصفهم هذا، قد ضلوا عن الحق ضلالاً بعيدًا، وصاروا كالحيران الذي التبست عليه الطرق، فأمسى لا يعرف السبيل الذي لا مسلكه». اهـ.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

جمادي الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون التوحيك

# نظرات في كتاب:

الأربعون في مباني الإسلام، وقواعد الأحكام لأبي زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي( ٦٣١ هـ. ٦٧٦هـ)



### الحلقة الثانية

الحمد لله كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه، وصلاة وسلامًا على نبيه المصطفى ورسوله الجتبى محمد صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فهذا هو المقال الثاني في كتاب: الأربعون في مباني الإسلام، وقواعد الأحكام، المعروف بـ الأربعون النووية،وقد بقي لنا مما عزمنا على الحديث عنه ثلاثة أشياء، وهي:

الأول: أهم ما انتقده أهل العلم من منهج النووي في كتابه الأربعين، وبيان وجه دفع النقد. الثاني: أهم شروح كتاب الأربعين.

الثالث: أهم طبعات كتاب: الأربعون في مباني الإسلام، وقواعد الأحكام.

فأقول ويالله التوفيق، ومنه السداد والرشاد:

أولا: أهم ما انتقده أهل العلم من منهج النووي في كتابه الأربعين، وبيان وجه دفع النقد:

 ١- زيادته في نص الأحاديث ما ليس منها عند من عزاها لهم، ومثال ذلك.

المشال الأول: الحديث الشاني، حديث ابن عمر فلفظه في كثير من مطبوعات الأربعين: «بينما نحن جلوس عند رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات يوم إذ طلع علينا رجل شديد بياض الثياب...،؛ فزاد فيه لفظة: "جلوس"، والحديث عند مسلم في كتاب: الإيمان، باب: معرفة الإيمان والإسلام والقدر الحديث رقم: (1)، وليست فيه هذه اللفظة.

محمد عبد العزيز

ووجه دفع هذا الانتقاد أن هذه اللفظة ليست في النسخ الخطية للكتاب، وإن تتابعت عليها كثير من طبعاته، ولن تجدها في شرحه جامع العلوم والحكم، فانظره (٩٣/١)، وكذلك جاءت في الطبعات المحققة على نسخ خطية كطبعة دار المنهاج، وطبعة دار الآشار، وطبعة دار الحديث الكتانية.

المشال الشاني: الحديث الرابع، حديث ابن مسعود، ففي طبعات كتاب: الأريعين جاءت هذه اللفظة: « إن أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه أربعين يومًا نطفة.

فزاد فيه لفظة: "نطفة"، والحديث أخرجه البخاري في مواضع من الصحيح، وأرقامها: (٣٢٠٨)، و (٣٣٣٢)، و(١٥٩٤)، ومسلم (٣٢٤٣)، وليس عندهما هذه اللفظة: نطفة، بل ولا في شيء من مصادر تخريجه الأخرى، قلم ترد سوى عند الشاشي في مسنده (٢٨٣)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٣٢٧٤//٢٤٧٤).

٢- نقص ألفاظ من بعض الأحاديث عند من عزاها لهم، ومثال ذلك:

الحديث التاسع والعشرون، حديث معاذ ابن جبل، فقد ذكر ابن حجر الهيتمي أنه انتقص منه لفظة: «قلت: بلى يا رسول الله. قال: رأس الأمر الإسلام، وعموده الصلاة، وذروة سنامه،. قال ابن حجر الهيتمي في الفتح المبين (ص

حسد مجمادي الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

٤٨٦): «سقط منه شطر ثابت فأصل "الترمذي" لا يتم الكلام بدونه، ومع ذلك لم يتنبه له أكثر الشراح، وكأنه انتقل نظره من "سنامه" إلى "سنامه" إذ لفظ الترمذي بعد "سنامه" المذكور: قلت؛ بلى يا رسول الله، قال: "رأس الأمر الاسلام، وعموده الصلاة، وذروة سنامه الجهاد". وقد وقع له ذلك في "الأذكار" أيضًا، وكأنه قلد فيه الحافظ ابن الصلاح، فإنه لما ذكر الأحاديث التي قيل: إنها أصول الإسلام أو الدين، أو التي عليها مدارهما أو مدار العلم، ذكر من جملتها هذا الحديث بالإسقاط المذكور، لكن عذره أن ابن ماجه ذكره كذلك، فلا اعتراض عليه؛ لأنه لم يلتزم رواية شخص بخصوصها، بخلاف المستف؛ فإنه هنا إنما ساق لفظ الترمذي كما سيذكره، ولفظه كما عرفت ليس فيه الإسقاط المنكور.

ويقع في بعض نسخ المتن ذكر ذلك الإسقاط، فيحتمل أن المصنف تنبه له بعد فألحقه، ويحتمل أنه من فعل بعض تلامذته أو غيرهم». وهذه اللفظة التي ذكر ابن حجر الهيتمي أنها ساقطة من الأربعين هي في جمهور طبعات الأربعين التي بين أيدي الناس الآن.

٣- إخراج الحديث من طريق غيرها أولى منها، ومثال ذلك،

الحديث الثاني، فقد تفرد مسلم بإخراجه في صحيحه، من حديث ابن عمر، وأخرجه البخاري (٥٠)، و(٤٧٧٧) ومسلم (٩)، و(١٠) في صحيحيهما عن أبي هريرة، ولا شك أن إخراج المتفق عليه أولى، وهو أوفى لشرطه.

ووجه دفع الانتقاد أن ابن الصلاح هو الذي اختاره هكذا، فأبقاه النووي على ما انتقاه ابن الصلاح، ووجه دفع الانتقاد عن ابن الصلاح أن رواية ابن عمر أنم، فاختارها.

٤- أنه اشترط على نفسه الصحة في انتقائه لأحاديث الأربعين، مع أن فيها ستة أحاديث منتقدة عليه كما سبق، ووجه دفع الانتقاد عنه أنها عنده هكذا صحيحة.

٥- أنه ذكر تحت الحديث السابع والعشرين حديثين وهما، حديث النواس بن سمعان، وحديث وابصة بن معبد، وعدهما حديثًا واحدًا، ووجه دفع الانتقاد عنه أنهما في موضوع واحد، وهو تعريف البر والإثم.

#### ثانيا، أهم شروح كتاب، الأربمون،

حظي كتاب الأربعين بشروح كثيرة، لم يحظ كثير من الكتب بمثلها، فقد ذكر له عبد الله الحبشي في كتابه، جامع الشروح والحواشي (١١٥/١١- ١٣٠) ستة وثلاثين ومائة (١٣٦) شرح، خلا الحواشي التي على هذه الشروح، وذكر له ستة كتب قامت على تخريجه.

وذكر عبد العزيز بن إبراهيم بن القاسم شروح الأربعين في كتابه: الدليل إلى المتون العلمية (ص ٢٥٠- ٢٥٩) فذكر ثلاثين شرحًا مطبوعًا، وخمسة شروح مخطوطة، وبالجملة فهذا الكتاب لاقى قبولا من يوم تصنيفه إلى يومنا هذا. ومن أهم شروح: الأربعون في مبانى الإسلام وقواعد الأحكام المتداولة بين أيدي طلاب العلم: الشرح المنسوب للإمام النووي على الأريعين، وله طبعات كثيرة، وهذا الشرح المنسوب للنووي، ثم ينسبه له أحد ممن ترجم له، وقد نفى أخص تلاميذ الإمام وهو ابن العطار أن يكون للنووي شرحًا على الأربعين، قال ابن العطار في شرحه على الأريعين- تحقيق؛ محمد بن ناصر العجمي- (ص ٣٥)؛ «عزمَ على شرحها، وتبيين الحكمة من اختيارها دون غيرها، فلم يُقدّر له ذلك، واخترمته المنيَّة».

وقد نسب هذا الشرح للنووي في بعض النسخ الخطية منها نسخة خطية كتبت سنة: ١١٥٨هـ، في ٢٢ ورقة.

ومن طبعاته؛ طبع ضمن مجموعة الحديث النجدية بالمطبعة السلفية ومكتبتها بالقاهرة سنة (١٣٧٩هـ) وعليه تعليقات لطيفة للشيخ محب الدين الخطيب رحمه الله تعالى.

الطبعة التي بتحقيق الشيخ محيي الدين الجراح سنة (١٣٩٣هـ) دون ذكر اسم المطبعة.

٢- شرح الأربعين، المنسوب للإمام تقي الدين أبي الفتح محمد بن علي بن وهب المصري القشيري الشهير بابن دقيق العيد (المتوقة ٢٠٧هـ)، وله طبعات كثيرة، وهذا الشرح له أربع نسخ خطية مختلفة فيما بينها في نسبته لأحد ثلاثة من أهل العلم، وهم: ابن فرح الإشبيلي، والحافظ ابن حجر، وابن دقيق العيد، وبيانها كالتالي:

أ-نسخة مكتبة برئين ٢/ ٢٢٠ (١٤٨٩)، وقد نسبت الشرح لابن حجر.

ب- نسخة جامعة الإمام محمد بن سعود

جمادى الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون التوحيد

الإسلامية بالرياض رقم ٢١٧٦، وقد نسبت الشرح لابن حجر.

ج- نسخة مكتبة برلين ٢/ ٢٢٠ (١٤٨٨)،، وقد نسبت الشرح لابن فرح المغربي.

د- نسخة في دار الكتب المصرية (١٠٦/ مجامع تيمور) تاريخ نسخها ١٣٠٦هـ..، وقد نسبت الشرح لابن دقيق العيد.

ويغلب على الظن أن يكون ذلك الشرح مستل من شرح ابن فرح الغربي، وهو مطبوع.

ومن طبعاته؛ طبعة دار الأرقم بالرياض سنة (١٤١٢ه).

طبعة مكتبة القاهرة في مصر دون تاريخ بتصحيح الشيخ طه محمد الزيني.

طبعه مؤسسة دار العلوم في بيروت سنة (١٤٠٠هـ).

٣- شرح علاء الدين علي بن داود بن العطار الشافعي المعروف بمختصر النووي (المتوفى: ٧٢٤ هـ)،وهو من أوائل شروح الأربعين، وقد طبع بتحقيق: محمد بن ناصر العجمي، الناشر: دار البشائر الإسلامية- لبنان- بيروت، ١٤٢٩هـ-٢٠٠٨م.

٤- التعيين في شرح الأربعين، لنجم الدين سليمان بن عبد القوي بن عبد الكريم الطوفي الحنبلي (التوفي: ٢١هه).

ومن طبعاته، طبعة مؤسسة الريان في بيروت، والكتبة الكية في مكة الكرمة، سنة ١٤١٩هـ، تحقيق، أحمد حاج محمد عثمان.

٥- جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثا من جوامع الكلم، لزين الدين أبي الفرج عبد الرحمن بن أحمد بن عبد الرحمن السلامي البغدادي ثم الدمشقي الحنبلي الشهير بابن رجب (المتوفى: ٩٩٥هـ)، وهو من أجود شروح الأربعين.

ومن طبعاته، طبعة مؤسسة الرسالة- بيروت، الطبعة الثانية سنة،١٤١٢هـ، تحقيق، شعيب الأرناؤوط- إبراهيم باجس.

۲- الفتح المبين بشرح الأربعين، لأحمد بن حجر الهيتمي المكي (المتوفى:٩٧٤هـ)،

ومن طبعاته، طبع في المطبعة الميمنية في مصر سنة (١٣١٧هـ)، وعليه حاشية للشيخ حسن بن على المدابغي (المتوفى:١١٧٠هـ)، وقد صورته دار

### الكتب العلمية- بيروت، ١٣٩٨هـ. ثالثا: أهم طبعات كتاب: الأربعون

ية مباني الإسلام وقواعد الأحكام: ١- طبعة مطبعة دار إحياء الكتب العربية بمصر،

عيسى البابي الحلبي وشركاه، الطبعة الأولى سنة: ١٣٤٤ هـ.

٢- طبعة الجامعة الإسلامية في المدينة المنورة سننة،١٣٩٥هـ، ومعها الأحاديث التي زادها الحافظ ابن رجب رحمه الله تعالى.

٣- طبعة مؤسسة الرسالة في بيروت سنة: ١٤٠٢هـ، ضبط ألفاظها وشرح معانيها، محيي الدين مستو.

٤- طبعة دار الرائد العربي في بيروت سنة: ١٤٠٤هـ، باعتناء: عبد العزيز السيروان.

٥- طبعة دار بن كثير، بيروت، الطبعة الأولى سنة، ١٤٠٦هـ، تحقيق: محمود الأرتاؤوط، وعبد القادر الأرتاؤوط.

٢- طبعة مؤسسة الريان للطباعة والنشر والتوزيع في بيروت سنة: ١٤١٦هـ.

٧- طبعة دار المنهاج بجدة، عناية، قصي محمد نورس الحلاق، وأنور بن أبي بكر الشيخي سنة: ١٤٣٠هـ، وقد حقق المتن على ثلاث نسخ خطية، وهي من أجود هذه الطبعات.

٨- طبعة دار الحديث الكتانية، طنجة- الغرب بعناية: نظام محمد صالح يعقوبي العباسي الشافعي سنة: ١٤٣٤هـ، وهي مطبوعة على خمس أصول خطية، منها نسخة مسموعة للتلميذ المصنف الحافظ العلاء ابن العطار، وقد صور المحقق في ختام تحقيقه نسخة ابن العطار التي اعتمد عليها في هذه النشرة من أولها لأخرها، وألحقها بآخر عمله.

٩- طبعة دار الآثار، الطبعة الأولى ١٤٢١هـ-٩- طبعة دار الآثار، الطبعة الأولى ١٤٢١ه. طبّع معه الأحاديث التي زادها ابن رجب الحنبلي، ووزّع الباب الذي عقده النووي بعنوان، الإشارات إلى ضبط الألفاظ المشكلات على كل حديث على حدة، وحقَّق الكتاب على سبع نسخ خطية، على أنه لم يصفها، ووضع لها صورة ضوئية، وقد خرج أحاديث الكتاب.

> هذا ما يسره الله تعالى في هذه العجالة، والحمد لله رب العالمين.

> > التوحيد مجمادي الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ ﴾

# رئيس مجلس الإدارة

أ.د.عبد الله شاكر الجنيدي



صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة المحمدية

### المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن

معاوية محمد هيكل

د. مرزوق محمد مرزوق

محمد عبد العزيز السيد

### إدارة التحرير |

۸ شارع قولة عابدين ـ القاهرة ت:۲۳۹۳۰٦٦۲ ـ هاكس ٢٣٩٣٠٦٦٢

المركز العام ||

www.ansaralsonna.com ۲۳۹۱٥٤٥٦-۲۳۹۱٥٤٠٦: هاتف

البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

رئيس التحرير || GSHATEM@HOTMAIL.COM

> قسم التوزيع والاشتر اكات || ت.\٢٣٩٣٦٥١٧

> > مفاجأة

كبرى

ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM



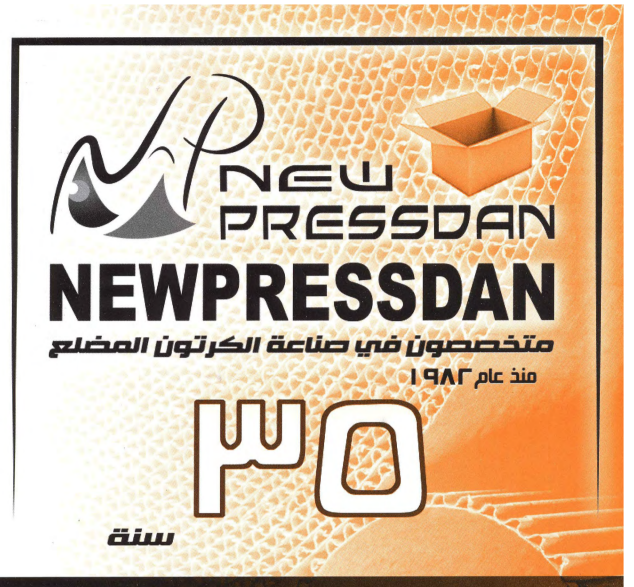
Rala polmin

ومع مرور عام ميلادي آخر كيف انقضت أيامه وساعاته، هل كتبت للعبد حسناته أم حسراته، هل مضى العمر في اللهو والترفيه، أم كان فعل الخبر والاستقامة أكثر ما فيه؟. يدندن الكثيرون على إنشاء هيئات للهو والترفيه، وكأن الناس تعبوا من الكدح والإنتاج والعمل، ثم ضلوا طريق الترفيه؛ فجاء من يقودهم إليه من خلال تلك الهيئات. نعم إذا تزاحمت الأشغال فلا بد للنفوس من راحة تصفو بها الأذهان ويزول به الكلال، لكن بدون ترف وسرف، فإن من أوصاف أصحاب الشمال دوم القيامة : "إنهم كانوا قبل ذلك مترفين، وكانوا يصرون على الحنث العظيم". وقد كان أبو الدرداء رضي الله عنه يقول: "إني لأستجم ببعض اللهو ليكون أنشط لي في الحقَّ". فأبن الحق الذي تنشده هيئات الترفيه؟؟ وقد أذن النبي عليه السلام بالترويح، لكنه نهى عن أن تكون وسيلته وأداته محرمة، فأذن بالتسابق في الرماية، لكنه نهى عن التنشين على الطير والحيوان، وأذن في المصارعة مع الحشمة في الملابس، لكنه نهى أن تكون المصارعة تحريشًا بين الحيوانات فاحذروا من ترفيه يقود إلى الانحراف والتيه.

قال بعض الحكماء؛ خذ من أيام التَرفيه لأيّام الإنزعاج (الموت والبعث)، فإن أغنى الناس يوم الفقر في القيامة من قدّم من الصالحات ذخيرة، وأشدهم اغتباطاً يوم الحسرة؛ من أحسن العلن والسريرة.

التحرير

تحليم الكاري الكريم كرتون تكاملة تحوي 73 مجانياً مع مجانيات مجانة التوحيك حع 73 ستاة كاملة متواتف الماري مجرية اليريم



# شركة نيوبرسدان للطباعة

العاشر من رمضان - المنطقة الصناعية ب ١ - قطعة رقم ب ٢ - VII تيلفون ٢٠٦/٢١/٣ - ٢٠١٩٩٩٩٩٩ + - فاكس : ٢٠٥٥٤٩٩٠٢٤

> info@newpressdan.com www.newpressdan.com

🕽 pressdanegypt 🚺 🔚 🕤 newpressdan

