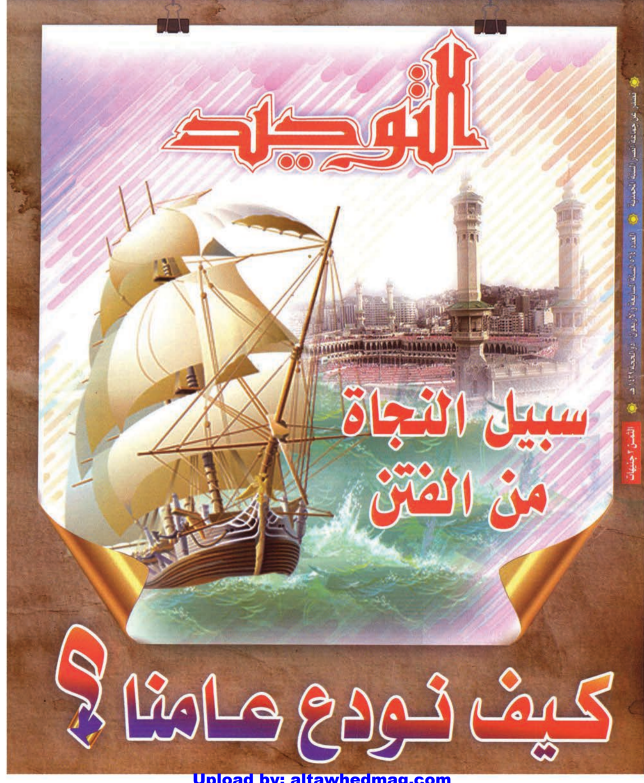
العدل بين الأبناء من الأخوة حتي المات الأخوة حتي المات

البينة في شروط الأضحية



Upload by: altawhedmag.com

# رئيس مجلس الإدارة

# أ.د. عبد الله شاكر الجنيدي

# CANAL STATE OF THE STATE OF THE

# ﴿ فَأَعْلَمْ أَنَّهُ لِآ إِلَّهَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾



# صاحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية



# المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي



### اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د. مرزوق محمد مرزوق محمد عبد العزيز السيد

# Kalle P. Many

# خبر أيام الدنيا

من الأعمال التي يتقرب بها إلى الله في خير أيام الدنيا: ١- أعظم ما يتقرب به إلى الله في هذه العشر تجريد التوحيد.

٧- هجر المعاصي والموبقات، لأسيما مع المجاهرة بها.
٣- التكبير المطلق من أول العشر في المجالس والأسواق وغيرها فهي شعيرة ظاهرة. فعن عمرو بن دينار قال: كان ابن عمر، وأبو هريرة رضي الله عنهما يخرجان إلى السوق في أيام العشر يكبران، ويكبر الناس بتكبيرهما.
٤- صيام يوم عرفة، وهو أفضل صيام التطوع، بإجماع العلماء لحديث أبي قتادة، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: قال له رجل؛ أرأيت صيام عرفة؟

قَالَ: «أحتسبُ عند الله أن يُكفر السنة الماضية والباقية».

٥- صيام أيام العشر؛ لحديث هُنيدة بن خالد، عن امرأته، عن بعض أزواج النبي صلى الله عليه وسلم، قالت؛ «كان النبي صلى الله عليه وسلم يصوم تسع ذي الحجّة، ويوم عاشوراء، وثلاثة أيام من كل شهر.

 ٦- ذبح الأضحية يوم النحر وأيام التشريق فهي من أعظم القرب التي يتقرب بها في هذا اليوم.

٧- الصدقة على الفقراء والمساكين، لأسيما ذوي القربي.

٨- قراءة القرآن الكريم والذكر.

۸ شارع قولة عابدين.القاهرة ت.۱۲ ۲۳۹۳۲۵ ـ فاكس ۲۳۹۳۲۵۱۲

WWW.ANSARALSONNA.COM

المركز العام

ادارة التحرير

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM | البريد الإلكتروني

رئيس التعرير | GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات || ت:SHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM || ۲۳۹۳٦٥١٧١

التحرير

مطابع الأهرام التجارية

SINRSIAM 81 80 AFOUNTIFORM CONTRACTOR OF STANDING STANDERS STANDER

مفاجأة كــبـرى

**Upload by: altawhedmag.com** 

# رئيس التحرير:

# جمال سعد حاتم

# مدير التحرير الفني: حسين عطا القراط



#### سكرتير التحريرا

مصطفى خليل أبوالمعاطي



# الإخراج الصحفي

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي



#### الاشتراك السنوي

الـ في الداخل ١٠٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد على مكتب بريد عابدين مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الأسم والمنوان ورقم التايفون

٢- ١٠ الفارج ٣٠ دولاراً أو ١٠٠ ريال
 سعودي أو مابعاد لهما

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة حساب رقم / ١٩١٥٩٠

# ي هذا العدد

افتتاحية العدد: الرئيس العام باب الفقه: د. حمدي طه باب التفسير: د- عبد العظيم بدوي سبل النجاة من الفان، معاوية هيكل دراسات قرآنية، مصطفى البصراتي باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق بعض مظاهر فقر الشاعر؛ د. محمد إبراهيم الحمد درر البحار؛ علي حشيش فقه المرأة المسلمة: د. عزة محمد رشاد متبر الحرمين: الحج فضائل وأحكام: د. على الحذيفي ضوابط التعامل مع المخالف: د. أحمد منصور سبالك باب الإقتصاد، د. حسين حسين شحاته واحة التوحيد، علاء خضر دراسات شرعية، د. متولى البراجيلي من الأحداث المهمة في تاريخ الأمة: عبد الرزاق السيد عيد كيف نودع عامنا؟ عبده أحمد الأقرع الأخوة صفة نادرة، د. عماد عيسى الأسرة المسلمة: جمال عبد الرحمن تحذير الداعية من القصص الواهية: على حشيش قرائن اللغة والنقل والعقل: د. محمد عبد العليم الدسوقي وقفات شرعية مع ظاهرة الزواج العرفية المستشار أحمد السيد ٦١ تراجم أئمة القراءات، د. أسامة صابر استراتيجيات إدارة الخلافات الزوجية، د، ياسر لعي نظرات في كتاب رحجة الوداع، لابن حزم، إعداد: محمد عبد العزيز

#### ثمن النسخة

مصر ۳۰۰ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا

مطابع الأهرام التجارية الأهرام التجارية الأهرام التجارية التعارية التعارية التعارية التعارية التعارية التعارية

يورو

٥٥٠١ چتيها شمع الكرتوركة الأشراع والهيكات والمسات بقر مجلة التوجيد المالات معر الشجع مجلة التوجيد المالات المالة المعرالة المالة المعرالة المعرالة

Upload by: altawhedmag.com

الحمد لله الذي حبِّب الإيمان، وزيِّنه في قلوب الصادقين، والصلاة والسلام على إمام المرسلين، وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهديهم إلى يوم الدين، وبعده

فإن أصل الخير صلاح القلوب وحصول هدايتها وزكائها، ولذلك فإنه يجب على كل صادق في إيمانه أن يعتنى بصلاح قلبه الذي هو ملك الأعضاء وأساس تصرفاتها، فمن استقام قلبه استقامت جوارحه، كما في حديث النعمان بن بشير رضي الله عنهما مرفوعاً قال: «الحلال بَيْنَ وَالْحِرَامُ بَيْنَ، وَبَيْنَهُمَا مُشَبِّهَاتَ لا يَعْلَمُهَا كَثِيرٌ مِنْ النَّاسِ، فَمَنْ اتَّقَى المُشبِّهَاتِ اسْتَبْرَأُ لدينه وَعَرْضه، وَمَنْ وَقَعَ فِي الشَّبُهَاتَ كُرَاعٍ يَرْعَى حَوْلُ الْحِمَى، يُوشِكُ إِنْ يُوَاقِعَهُ، أَلَا وَإِنَّ لَكُلُ مَلكَ حمَى أَلَا إِنَّ حمَى اللَّهِ فِي أَرْضُهِ مَحَارِمُهُ، أَلَا وَإِنَّ فِي الْجِسَد مُضْغَةَ إِذَا صَلْحَتْ صَلْحَ الْجِسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فُسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ أَلَّا وَهِيَ الْقَلْبُ». (البخاري: Yo, pamba: PPO1).

وقد أفاد الحديث أهمية صلاح القلب، وأن صلاح الجسد كله متوقف على صلاحه، ويفهم منه أيضًا التأكيد على ضرورة السعى في إصلاح القلب، والعمل على حمايته من الفساد، وأن هذا من المهمات.

قال ابن حجر في شرحه للحديث: ﴿وحْصُّ القلب بذلك؛ لأنه أمير البدن، وبصلاح الأمير تصلح الرعية، وفيه تنبيه على تعظيم قدر القلب، والحث على صلاحه، والإشارة إلى أن ليطيب الكسب أثرًا فيه...، وقد عظم العلماء أمر هذا الحديث فعدُوه رابع أربعة تدور عليها الأحكام، كما نقل عن أبي داود ، . (فتح الباري ۱۲۸/۱).

وعليه أقول؛ من أراد صلاح وقبول أعماله الظاهرة فعليه بإصلاح ما في باطنه وهو القلب، لأنه الأصل في ذلك. يقول ابن تيمية: رثم القلب هو الأصل، فإذا كان فيه معرفة سرى ذلك إلى البدن بالضرورة، لا يمكن أن يتخلف البدن عما يريده القلب، وقال أبو هريرة: القلب ملك والأعضاء جنوده، فإذا طاب الملك طابت جنوده، وإذا خبث الملك خبثت جنوده، فإذا كان القلب صالحا بما فيه من الإيمان علمًا وعملا قلبيًا، لزم ضرورة صلاح الجسد بالقول الظاهر والعمل بالإيمان المطلق، كما قال أئمة أهل الحديث: قول وعمل، قول باطن وظاهر، وعمل باطن وظاهر، والظاهر



تابع للباطن لازم له، متى صلح الباطن صلح الظاهر، وإذا فسد فسد .. (مجموع الفتاوى ١٨٧/٧).

والعبد إذا وقف بين يدي ربه لن ينفعه إلا قلبه السليم، كما قال تعالى: «فِمَ لَا يَنفُعُ مَالُ قلبه السليم، كما قال تعالى: «فِمَ لَا يَنفُعُ مَالُ وَلَا بَنُ إِنَّ مَنْ أَنَّ اللهُ يَقْلَبٍ سَلِيرٍ» (الشعراء: ٨٨- ٨٨)، وقد ذكر ابن الجوزي أقوال العلماء في القلب السليم، ومنها: أنه سليم من الشرك وسليم من الشرك قلب المؤمن، لأن قلب الكافر والمنافق مريض، أو أنه سليم من البدعة، مطمئين على السنة. (انظر: زاد المسير ١٣٠/٦).

وللامام ابن القيم كلام نفيس يحتاج كل مسلم إليه، يقول فيه: «والقلب السليم الذي ينجو من عذاب الله هو القلب الذي قد سلم من هذا وهذا؛ فهو القلب الذي قد سلم ثريه وسلم لأمره، وثم تبق فيه منازعة لأمره ولا معارضة لخبره؛ فهو سليم مما سوى الله وأمره، لا يريد إلا الله، ولا يفعل إلا ما أمره الله؛ فالله وحده غايته، وأمره وشرعه وسيلته وطريقته، لا تعترضه شبهة تحول بينه ويين تصديق خيره، لكن لا تمر عليه إلا وهي مجتازة تعلم أنه لا قرار لها فيه، ولا شهوة تحول بينه وبين متابعة رضاه، ومتى كان القلب كذلك فهو سليم من الشرك، وسليم من البدع، وسليم من الغيّ، وسليم من الباطل، وكل الأقوال التي قيلت في تفسيره فذلك يتضمنها، وحقيقته أنه القلب الذي قد سلم تعبودية ربه حياء وخوفا وطمعًا ورجاءً». (مفتاح دار السعادة ١/٥٤).

وقد تضمن كلام ابن القيم ما يجب مراعاته في هذا المقام، وما الواجب على العبد تحقيقه لسلامة قلبه، وأهم المهمات في ذلك توحيد الله تعالى وإخلاص الدين له، وإقبال العبد على الله، مع سلوك طريق العلم النافع والعمل الصالح، والنظر في العواقب الحميدة لمن حقق ذلك، ومن أروع الأمثلة التي تدل على ذلك، ما وقع من ذي النون عليه السلام

وهو في بطن الحوت، حيث دعا ربه قائلاً: «لا إله إلا أن سُبَحَنك إن كُنتُ مِن الطَّلِيبِين » (الأنبياء:٨٧)، وهي كلمات تحمل قوة الإيمان وصدق اللجوء إلى الله، ولذلك قال الحي القيوم: « فَأَسْتَجَبْنَا لَهُ وَمُعَيِّنَهُ مِن ٱلْفَرِّ وَكُذَلِك شُجِي ٱلْمُوْمِنِين » (الأنبياء:٨٨).

وقد بشر النبي صلى الله عليه وسلم كل مسلم يدعو ربه بذلك أن يستجيب له، كما في حديث سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «دعوة ذي النون إذ دعا بها وهو في بطن الحوت، لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين، ثم يدع بها رجل مسلم في شيء قط إلا استجاب الله له»، وهو في مسند أحمد والترمذي والنسائي وصححه الألباني في صحيح الجامع حديث (٣٣٨٣).

## أمور تساعد على صلاح القلب وسلامته

ومن الأمور التي تساعد على صلاح القلب وسلامته: ذكر الله تعالى، وهو حياة للقلب وطمأنينة له، قال الله تعالى: « ٱلّذِينَ ءَاسُوُا وَطَمأنينة له، قال الله تعالى: « ٱلّذِينَ ءَاسُوُا وَنَطُمَينُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللّهِ أَلا بِنِكِرِ ٱللّهِ تَطْمَينُ اللّهِ اللهِ الله عند تسكن وترضى وتخشع اعتمادًا على الله عند ذكره - حل في علاه -، وقد ذكر ابن القيم رحمه ذكره - حل في علاه -، وقد ذكر ابن القيم رحمه

الله طرفا من الأمور النافعة التي تزيد اليقين في القلب وتدفعه إلى حسن العمل، ومنها: أن يقوم بقلب العبد شاهد من حقارة الدنيا وقلة وفائها وسرعة انقضائها، وإذا تحقق في قلب العبد انصرف قلبه عن الدنيا وطلب الدار الآخرة التي هي دار القرار، فإذا قام بقلب العبد هذا الشاهد انتقل إلى ذكر النار وبعد قعرها وشدة حرها، فإذا قام يقلب العبد هذا الشاهد انخلع من الذنوب والمعاصى واتباء الشهوات، ولبس ثياب الخوف والحذر، ثم يقوم بعد ذلك شاهد من الجنة وما أعد الله لأهلها فيها، مما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، فإذا انضم ذلك شاهد يوم المزيد، والنظر إلى وجه الله الكريم وهو أعلى النعيم، فهناك يسير القلب إلى ربه أسرع من سير الرياح في مهابها. (انظر: مدارج السالكين ٢٦١/٣- ٢٦٣). وليحذر العبد من الفتن التي تعرض على القلوب فتسدها وتكون سبيًا في انتكاسها، كما في حديث حديقة رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «تَعْرَضُ الْفَتَنْ عُلَى الْقُلُوبِ كَالْحَصِيرِ عُودًا عُودًا؛ فَأَي قُلْبِ أَشْرِيهَا نُكتَ فَيه نُكْتَهُ سَوْدَاءُ، وَأَيُّ قُلْبِ أَنْكُرُهَا نُكتَ فَيه نُكْتَةٌ بَيْضًاءُ؛ حَتَّى تَصيرَ عَلَى قَلْبَيْنِ عَلَى ابْيَضَ مثل الصَّفَا فَلَا تَضَرُّهُ فَتُنَّهُ مَا دَامَتُ السَّمَاوَاتَ وَالأَرْضُ، وَالآخَرُ أَسْوَدُ مُرْيَادًا كَالْكُورِ مُجَحْيًا لَا يَعْرِفُ مَعْرُوهَا وَلَا يُنْكُرُ مُنْكُرًا إِلَّا مَا أَشْرِبَ مِنْ هواه». (مسلم: ١٤٤).

فهذا الحديث العظيم قسم القلوب إلى قسمين: قلب إذا عرضت عليه الفتن أشربها، ودخلت واستقرت فيه، حتى نكتت فيه نكتا سوداء، فأصبح كالكوز مجخيًا، فلا يكون فيه خير ولا حكمة، ويصاب بمرض آخر، وهو اشتباه المعروف عليه بالمنكر، وربما استحكم عليه هذا المرض، فيرى المعروف منكرًا، والمنكر معروفًا، والحق باطلاً، والباطل حقًا.

ونقل النووي عن صاحب التحرير أنه قال: معنى الحديث: أن الرجل إذا اتبع هواه وارتكب المعاصي دخل قلبه بكل معصية يتعاطاها ظلمة، وإذا صار كذلك افتتن وزال عنه نور

الإسلام». (شرح النووي على مسلم ١٧٣/٢). وأما القلب الآخر؛ فهو قلب سليم اطمأن بالإيمان وسلم من الخلل، فلا تؤثر فيه الفتن، كالحجر الأملس الذي لا يعلق به شيء، فهو أبيض مشرق بنور الإيمان، وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يهتم بإصلاح القلب غاية الاهتمام.

وقد ثبت عنه صلى الله عليه وسلم في أدعية كثيرة التضرع إلى الله تعالى وطلب هداية القلب وسلامته وثباته على الحق، وهذا بعض ما ورد في ذلك: عن أنس رضي الله عنه قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يكثر أن يقول: «يَا مُقَلِّبُ الْقُلُوبِ ثَبِّتُ قَلْبِي عَلَى دينكَ. فقالت أم سلمة، يَا رَسُولُ الله آمَنًا بِكَ وَبِمَا جِئْتَ بِه، فَهَلُ تَخَافُ عَلَيْنَا فَ قَالٌ: نَعَمُ؛ إِنَّ وَبِمَا جِئْتَ بِه، فَهَلُ تَخَافُ عَلَيْنَا فَ قَالٌ: نَعَمُ؛ إِنَّ وَبِمَا جِئْتَ بِه، فَهَلُ تَخَافُ عَلَيْنَا فَ قَالٌ: نَعَمُ؛ إِنَّ يَشَاءُ». (أخرجه ابن ماجه والترمذي وصححه الأثلباني، انظر؛ صحيح سنن أبي داود ٢٢٥/٢). يشاءُ». (أخرجه ابن ماجه والترمذي وصححه الألباني، انظر؛ صحيح سنن أبي داود ٢٢٥/٢). وفي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقول في دعائه: «اللهم اجعل في قلبي نورًا». (البخاري: دعائه: «اللهم اجعل في قلبي نورًا». (البخاري:

وعن زيد بن أرقم رضي الله عنه قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «اللهم آت نفسي تقواها، وزكها أنت خير من زكاها». (مسلم: ۲۷۲۲).

وفي الختام؛ فإني أذكر نفسي وإخواني بكلمة في هذا المقام فأقول؛ إن الواجب على كل مسلم أن يعتني بصلاح قلبه وتزكية نفسه، وأن يجتهد في ذلك غاية الاجتهاد، وإذا صلح قلب المسلم استقامت جوارحه وصلح ظاهره، ولا عبرة بصلاح الظاهر والاهتمام به وإظهار ذلك للناس، مع فساد الباطن، والله وحده المطلع على السرائر.

أسأل الله تعالى أن يصلح قلوبنا، وأن يشرح صدورنا، وأن ينور أبصارنا، وأن يرزقنا نفسًا مطمئنة تؤمن بلقاء الله وترضى بقضائه، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحمه.





الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فالأضحية من شعائر الإسلام، ولها شروط تختص بها، وهي ثلاثة أنواع: نوع يرجع إلى الأضحية، ونوع يرجع إلى المُضحِّي، ونوع يرجع إلى وقت التضحية، وسنقتصر في الكلام عن شروط الأضحية في ذاتها؛ لما لهذه الشروط من أهمية، ولعدم الإطالة.

#### شروط الأضعية للإذاتها

## الشرط الأول: أن تكون الأضحية من الأنعام:

ذهب جمهور أهل العلم بما فيهم أصحاب المذاهب الأربعة إلى أنه يُشترط في الأضحية أن تكون من الأنعام، فالشرط المجزئ في الأضحية أن يكون من الأنعام وهي الإبل والبقر والغنم سواء في ذلك جميع أنواء الإبل من البخاتي والعراب، وجميع أنواع البقر من الجواميس والعراب والدربانية، وجميع أنواع الغنم من الضأن والمعز وأنواعهما، ولا يجزئ غير الأنعام من بقر الوحش وحميره والضبا وغيرها بلا خلاف، وسواء الذكر والأنثى من جميع ذلك. (المجموع للنووي

واستدل الجمهور على ذلك بقوله تعالى: « وَلِكُلِّ أُمْنُو جَعَلْنَا مُلْكُما لِيَلْكُرُوا أَسْمَ اللهِ عَلَى مَا رَزِقَهُم مِّنْ بَهِيمَةِ ٱلْأَفْلَةِ » (الحج: ٣٤).

قال الشافعي: هم الأزواج الثمانية التي قال الله تَعَالَى: «ثَمَنْنِيَةَ أَزُوجٌ مِنَ ٱلضَّكَأَنِ ٱثْنَيْنِ وَمِنَ ٱلْمَعْرَ ٱثْنَكَيْرُ، (الأنعام: ١٤٣). وقال تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلَّابِلِ ٱثْنَيْنِ وَمِنَ آلِئَرُ آتَنَيْنَ ﴾ (الأنعام: ١٤٤). يعني ذكرًا وأنثي فاختص هذه الأزواج الثمانية من النعم بثلاثة أحكام: أحدها: وجوب الزكاة فيها. والثاني: اختصاص الأضاحي بها. والثالث: إباحتها في الحرم والإحرام. (الحاوي في فقه الشافعي - للماوردي ١٥/٦/١٥).

# د حمدي طه

ولأنها عرفت شرعًا، ولم تنقل التضحية بغيرها عن النبي عليه الصلاة والسلام ولا من الصحابة رضي الله عنهم. (الهداية شرح بداية المبتدى للمرغيناني

وحكى ابن المنذرعن الحسن بن صالح أنه يجوز أن يُضحّى بيقر الوحش عن سبعة، وبالضبا عن واحد، وبه قال داود في بقرة الوحش. (المجموع للنووي

وأما ما نقل عن الحسن بن صالح فهو شاذ مردود مخالف للكتاب وللسنة.

وقال ابن حزم: «والأضحية جائزة بكل حيوان يؤكل لحمه من ذي أربع أو طائر، كالفرس والإبل وبقر الوحش والديك وسائر الطير والحيوان الحلال أكله. (المحلي ٧/ ٢٧٠).

واحتج ابن حزم لمذهبه بقوله: وأما المردود إليه عند التنازع فهو ما افترض الله تعالى الرد إليه، فوجِدنا النصوص تشهد لقولنا، وذلك أن الأضحية قرية إلى الله تعالى، فالتقرب إلى الله تعالى بكل ما لم يمنع منه قرآن، ولا نص سنة حسن.

وقال تعالى: «وَأَنْعَالُواْ ٱلْخَاثِرُ لَعَلَّكُمْ ثُمُّلِحُونَ » سورة الحج الآية ٧٧، والتقرب إليه عز وجل بما لم يمنع من التقرب إليه به فعل خير. (المصدر السابق).

واحتج بما جاء في الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (مثل المُجر إلى الجمعة كمثل من يهدي بدنة، ثم كمن يهدى بقرة.. ثم كمن يهدى بيضة) رواه البخاري.

واحتج بالحديث الآخر عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رضي الله عنه أن رسول صلى الله عليه وسلم قال: (من اغتسل يوم الجمعة ثم راح فكأنما قرب بدنة، ومن راح في الساعة راح في الساعة الثالثة فكأنما قرب ومن راح في الساعة قرب كبشا أقرن، ومن راح في الساعة الرابعة فكأنما قرب دجاجة، ومن راح في الساعة الرابعة فكأنما قرب دجاجة، ومن راح في الساعة المنامسة فكأنما قرب بيضة) رواه البخاري ومسلم.

قال ابن حزم؛ (ففي هذين الخبرين هدي دجاجة وعصفور، وتقريبهما وتقريب بيضة، والأضحية تقريب بلاشك... ولا معترض على هذين النصين أصلاً). (المحلى ٣٧١/٧).

واحتج ابن حزم بما روي عن سويد بن غفلة قال: قال لي يلال رضي الله عنه: ما كنت أبالي لو ضحيت بديك، وبما روي عن ابن عباس رضي الله عنهما: أنه أعطى مولى له درهمين، وقال: اشتر بهما لحمًا، ومن لقيك، فقل: هذه أضحية ابن عباس.

والجواب عن استدلال ابن حزم: أن الآية عامة، والأدلة الواردة في التضحية بالأنعام خاصة؛ فتُقَدَّم عليها؛ لأن الخاص يقدم على العام.

وأمااستدلال ابن حزم بالحديثين فمنقوض؛ حيث إنه كان يلزم ابن حزم أن يجَيز الأضحية بالبيضة؛ لأنها وردت في الحديث! فلماذا قصر الأضحية على الحيوان والطائر؟ فأعمل بعض الحديث وأهمل بعضه، وأيضًا يلزم ابن حزم القول بإجزاء الدجاجة والعصفور والفرس ونحوها في هدايا الحج؛ لأن الحديث ورد بلفظ الهدي وهو لا يقول بجوازها في الهدي، بل الهدي عنده هو من الأنعام فقط.

والصحيح أن الإهداء المذكور في الحديث مفسر بالتصدق، وليس المقصود إراقة الدم بدليل ذكر البيضة فيه. وكذلك فقد ورد في الحديث (فكأنما قرب...)، والتقريب هو التصدق بالمال تقربًا إلى الله عزوجل، وصحيح أن الأضحية تقريب، ولكنها مقيدة

بإراقة الدم كالهدي. وأما احتجاج ابن حزم بما ورد عن بلال وعن ابن عباس رضي الله عنهم أجمعين، فلا حجة في أحد دون رسول الله صلى الله عليه وسلم عند ابن حزم. وقد ثبت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يضحي بالأنعام فقط.

ويمكن أن يحمل فعلهما على أنهما كان معسرين أو لم يضحيا؛ خشية أن يظن الناس أنها واجبة، كما نقل عن أبي بكر وعمر رضي الله عنهما. (المفصل في أحكام الأضحية د. حسام الدين عفائة ص٤٥).

وبعد عرض هذه الأدلة ومناقشتها يظهر أن القول الراجح قول جمهور الفقهاء، وهو أن الأضحية لا تجزئ إلا من الأنعام.

#### الشرط الثاني: أن تبلغ سن التضحية:

وذلك بأن تكون ثنية أو فوق الثنية من الإبل والبقر والمعز، وجدعة أو فوق الجدعة من الضأن، فلا تجزئ التضحية بما دون الثنية من غير الضأن، ولا بما دون الجدعة من الضأن. (الموسوعة الفقهية الكويتية ٥/٢/٥). وقد اختلف الفقهاء في السن المجزئة في الأضحية على ثلاثة أقوال:

القول الأول: وهو ما ذهب إليه جمهور أهل العلم من أنه لا يجزئ من الإبل والبقر والمعز إلا الثني هما هوقه، ويجزئ من الضأن الجذع هما هوقه.

واستدانوا بأدلة منها: حديث جابر رضي الله عنه أن الرسول صلى الله عليه وسلم قال: (لا تذبحوا إلا مسنة إلا أن يَعسر عليكم فتذبحوا جذعة من الضأن) رواه مسلم.

قال الإمام النووي في شرحه على صحيح مسلم: (قال العلماء: المسنة هي الثنية من كل شيء من الإبل والبقر والغنم فما فوقها، وهذا تصريح بأنه لا يجوز الجذع من غير الضأن في حال من الأحوال.. ومذهب العلماء كافة أن جذع الضأن يجزئ سواء وجد غيره أم لا.. قال الجمهور: هذا الحديث محمول على الاستحباب والأفضل، وتقديره: يُستحب لكم أن لا تذبحوا إلا مُسنَّة فإن عجزتم فجذعة ضأن، وليس فيه تصريح بمنع جذعة الضأن، وأنها لا تجزئ بحال وقد أجمعت الأمة أنه ليس على ظاهره؛ لأن الجمهور يجوزون الجذع من الضأن مع وجود غيره وعدمه)

واستدل الجمهور أيضاً بحديث عقبة بن عامر الجهني رضي الله عنه قال:(قسم النبي صلى الله عليه وسلم بين أصحابه ضحايا فصارت لعقبة جذعة فقلت: يا رسول الله صلى الله عليه وسلم صارت لي جذعة.قال ضح بها) رواه البخاري ومسلم.

والدليل على أن الجذع من المعز لا يجزئ ما روى البراء بن عازب قال: خطب رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم العيد، فقال: إن أول نسك يومكم هذا الصلاة، فقام إليه خالي أبو بردة، فقال يا رسول الله، كان يومًا يشتهر فيه اللحم، وإنا عجلنا فذبحنا، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم فأبدلها، قال: يا رسول الله إن عندنا ماعزًا جذعًا، فقال: هي لك وليست لأحد بعدك. متفق عليه

فدل على أن الجذع من المعز لا يجزئ غيره، وفي تخصيص النبي صلى الله عليه وسلم لأبي بردة بإجزائها عنه وجهان؛ أحدهما: لأنه كان قبل استقرار الشرع فاستثني، والثاني: أنه علم من صدق طاعته وخلوص نيته ما ميزه عمن سواه. (الحاوي الكبير للماوردي ١٧٢/١٥).

القول الثاني: وهو قول عبد الله بن عمر والزهري أنه لا يجزئ منها إلا الثنايا من جميعها، ولا يجزئ الجدع من الضأن في الأضحية كما لا يجزئ الجدع من المعز. وبه قال ابن حزم. (الحاوي الكبير للماوردي ١٧٢/١٥ بتصرف).

واحتجوا بحديث البراء بن عازب السابق قال ابن حزم: «فقطع عليه الصلاة والسلام أن لا تجزئ جدعة عن أحد بعد أبي بردة، فلا يحل لأحد تخصيص نوع دون نوع بذلك، ولو أن ما دون الجدعة يجزئ لبينه النبي صلى الله عليه وسلم المأمور بالبيان من ربه تعالى: «وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًا»». (المحلى 1017/٦).

قال أبو محمد ابن حزم: والناسخ لهذا كله قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: لا تجزي جذعة عن أحد بعدك، ومن الباطل البحت أن يجعل هذا القول ناسخًا لإباحة بعض الجذاع دون بعض، والعجب أنهم لم يجدوا في النهي عن الجذاع من الإبل والبقر خبرًا أصلاً إلا هذا اللفظ، فمن أين خصوا به جذاع الإبل والبقر دون جذاع المالية (المحلى ٢٢/٦).

والقول الثالث: وهو قول عطاء والأوزاعي أنه

يجزئ الجذع من جميعها حتى من الإبل والبقر والمعز، كما يجزئ الجذع من الضأن. (الحاوي الكبير للماوردي ١٧٢/١٥).

ومن الحجة للأوزاعي على إجزاء الجذع مطلقاً في الأضحية حديث عقبة بن عامر رضي الله عنه السابق وفيه، فقال: «ضُحُ أنت بها».

ويجاب عن هذا الحديث بأن البيهقي رواه وفيه زيادة، وهي: (ولا رخصة لأحد فيها بعدك)، ثم قال البيهقي: (فهذه الزيادة إذا كانت محفوظة كانت رخصة له كما رخص لأبي بردة بن نيار) (سنن البيهقي ٢٧٠/٩. وصحح هذه الزيادة الحافظ ابن حجر في فتح الباري).

الترجيح: الأرجح قول الجمهور في أن الأضحية لا تصح بالجذع من الإبل والبقر والمعز، ويؤيد هذا ما جاء في حديث عقبة وحديث مجاشع، فإن دلالته ظاهرة في جواز التضحية بالجذع من الضأن دون غيره. وفي سؤال عن بعض الناس الذي يعتنون بتريية البقر من الجنس الهولندي. وبعد مضى عشرة أشهر على ولادة البر من هذا النوع، يبلغ وزنه (٢٣٠). كيلو فإذا بقى رأس البقر بعد هذه المدة لا يزيد و زنه شيئا، ويخسر صاحبه علفه وتربيته بدون فائدة على رأى أهل الموفة بتربية الأبقار فهل تجوز الأضحية برأس البقر الذي هذا وزنه وسنه مع العلم بأن البقر البلدي بعد تمام السن المقررة لا يصل الى هذا الوزن.

فأجاب فضيلة الشيخ جاد الحق على جاد الحق رحمه الله بما يفيد: أن أقل ما يجزئ في الأضحية من البقر الثنية منها وهي ما كان لها سنتان ودخلت في الثالثة، وتحديد سن الأضحية توقيفي ولا عبرة لكثرة اللحم لأن الاعتبار لبلوغ سن التلقيح.

لما روى جابر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (لا تذبحوا إلا مسنة، إلا تعسر عليكم، فاذبحوا جذعة من الضأن). وتحديد سن الأضحية توقيفي، بمعنى أنه ثابت بالسنة الصحيحة أن

الجذع من الضأن كاف تجوزيه الأضحية، أما من غيره فلا تجزئ وليست الحكمة في هذا-والله أعلم- كثرة اللحم مع تلك السن أو قلته مع هذه،

لما كمان ذلك؛ لم تجرئ الأضحية من البقر المسئول عنه مادام سنه منذ ولادته عشرة أشهر، ولابد لجوازه أضحية مشروعة أن يكون له عامان ودخل في الثالث على ما تقدم بيانه لأن الاعتبار لبلوغ سن التلقيح لا لكثرة اللحم. (انظر في هذا هتاوي الأزهر).

الشرط الثالث:

أن تكون الأضحية سليمة من العيوب المانعة من صحة الأضحية:

سلامة الحيوان المضحى به من العيوب الفاحشة التي تؤدي عادة إلى نقص اللحم أو تضر بالصحة، والأصل في باب العيوب في الأضحية ما ثبت في حديث البراء بن عازب رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (أربعٌ لا تجوز في الأضاحي؛ العوراء البين عورها، والمريضة البين مرضها، والعرجاء البين عرجها، والكسيرة التي لا تنقي. قال: أي الراوي عن البراء وهو عبيد بن فيروز قلت: فإني أكره النقص في السن. قال: أي البراء ما كرهت قدعه، ولا تحرمه على أحد) (رواه أصحاب السنن. وصححه الشيخ الألباني، وقال الترمذي:

فلا تجزئ العوراء البين عورها، والمريضة البين مرضها، والعرجاء البين ضَلَعُها، والعجفاء (أو الكسيرة) التي لا تُنْقي، بنص الحديث؛ فالعيوب الأربَعة متفق على كونها مانعة من صحة الأضحية.

قال الحافظ ابن عبد البر: (أما العيوب الأربعة المذكورة في هذا الحديث فمجتمع عليها لا أعلم خلافا بين العلماء فيها. ومعلوم أن ما كان في معناها داخل فيها ولا سيما إذا كانت العلة فيها أبين، ألا ترى أن العوراء إذا لم تجز فالعمياء أحرى ألا تجوز، وإذا لم تجز العرجاء فالمقطوعة الرجل أو التي لا رجل لها المقعدة أحرى ألا تجوز، وهذا كله واضح لا خلاف

فيه، وفي هذا الحديث دليل على أن المرض الخفيف يجوز في الضحايا والعرج الخفيف الذي تلحق به الشاة الغنم؛ لقوله صلى الله عليه وسلم «البين مرضها» و»البين ضلعها» وكذلك النقطة في العين إذا كانت يسيرة لقوله: «العوراء البين عورها»، وكذلك المهزولة التي ليست بغاية في الهزال لقوله «والعجفاء التي لا تنقي»، يريد التي لا شيء فيها من الشحم والنقي الشحم) (التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد ١٦٨/٢٠).

وقد وردت بعض الأحاديث الأخرى في العيوب التي تمنع إجزاء الأضحية لم أذكرها لضعفها وخشية الإطالة، وقد ذكر الفقهاء صفات كثيرة قد توجد في الأضحية إن وجد بعضها يمنع الإجزاء، وقال بعضهم؛ لا بأس بالتضحية بالحيوان مع وجودها. والسبب في ذلك اعتماد البعض على أحاديث رآها صحيحة، ورأى البعض الأخر أنها لا تصح، وكذلك اختلافهم في صحة قياس بعض الصفات على ما ثبت منها في الأحاديث.

وإذا عُينت الأضحية وعُرفَ سلامتها من العيوب، ثم أصابها عيب قبل ذبحها فإنها تجزئ ولا حرج، كمن اشتراها سليمة وعند إنزالها من السيارة قفزت فكسرت ساقها.

الشرط الرابع: أن تكون مملوكة للذابح:

فيشترط في الأضحية أن تكون مملوكة للذابح أو مأذونًا له فيها صراحة أو دلالة، فإن لم تكن كذلك لم تجزئ التضحية بها عن الذابح؛ لأنه ليس مالكًا لها ولا نائبًا عن مالكها، لأنه لم يأذن له في ذبحها عنه، والأصل فيما يعمله الإنسان أن يقع للعامل، ولا يقع لغيره إلا بإذنه.

فلو غصب إنسان شاة، فضحى بها عن مالكها من غير إجازته لم تقع أضحية عنه؛ لعدم الإذن منه، ولو ضحى بها عن نفسه لم تجزئ عنه، لعدم الملك. (الموسوعة الفقهية الكويتية٥٨٨).

وإذا عينت الأضحية وعرفت سلامتها من العيوب ، ثم أصابها عيب قبل ذبحها فإنها تجزئ ولا حرج ، كم اشتراها سليمة .

نسأل الله أن يفقهنا في ديننا، ويعيننا على ذكره وشكره وحسن عبادته.

والحمد لله رب العالمين





# سُورَةُ مُحَمَّد





# المسالق د. عبدالعظیم بدوي

وَحُدْفَ وُصُفُ سُورَةٌ بِيَّ حِكَايَة قَوْلَهِمْ:

«لَوْلَا نُزَلُتُ سُورَةٌ» لَدَلَالَة مَّا بَعْدَهُ عَلَيْهِ
مِنْ قَوْلُه: «وَذُكِرَ فِيهَا الْقَتَالُ»، لأَنَّ قَوْلُهُ:
«فَإِذَا أَذْزَلَتْ سُورَةٌ» أَيْ كَمَا تَمَنَّوُا، اقْتَضَى
أَنَّ الْسُثُولُ سُورَةٌ يُشَرَّعُ فِيهَا قَتَالُ الْمُشْرِكِينَ.
فَالْعُنَى: لَوْلَا نُزْلَتْ سُورَةٌ يُدْكَرُ فِيهَا الْقَتَالُ
وَفَرْضُهُ، فَحُدْفَ الْوَصْفُ إِيجَازًا.

وَوَصْفُ السُّورَةِ بِهُ مُحْكَمَةٌ ، باغْتَبَارِ وَصْفَ آيَاتَهَا بِالْإِحْكَام ، أَيْ عَدَم الْتَشَابُهُ وَانْتَفَاء الآحْتَمَالُ ، كَمَا دَلَّتْ عَلَيْهِ مُقَابَلَةُ الْحُكَمَات بِالْاَتْشَابِهَات فِي قَوْله تعالى: ﴿ مُوَ النِّتَ أَنَّلَ عَلَيْهُ مُقَابَلَةُ النِّيْ الْخُكَمَات بِالْنُتَشَابِهَات فِي قَوْله تعالى: ﴿ مُوَ النِّيْ النَّهُ عَلَيْكٌ مُنَ أُمُ النِّيَ النَّكَ السُّورَة الْتَعَلَقة بِالْقتَالِ تَحْدَمُلُ آيَا لَكُورَة الْتُعَلِقة بِالْقتَالِ وَعَدَمَ الْهُوَادَة فِيهَ ، مَثْلُ قَوْله تعالى: ﴿ فَا لَا يَعْمُ النَّذِينَ كَفَرُوا فَيْهُ ، مَثْلُ قَوْله تعالى: ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ النَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرَبُ الرُقابِ ، فَلَا جَرَمَ أَنْ هَذَه السُّورَة فَيْهُ ، السُّورَة فَيْهُ ، مَثْلُ فَضُرُوا السُّورَة أَنْ هَذَه السُّورَة السُورَة



(محمد: ۲۰-۲۰).

للَّا بَيْنَ اللَّهُ تعالى حَالَ الْمُنَافِقِ وَالْكَافِرِ وَالْمُهْتَدِي الْمُوْمِنِ عِنْدَ اسْتِمَاعِ الآيَاتِ الْعِلْمِيَّةَ مِنَ التَّوْحِيدَ وَالْحَشْرِ وعَيرهما بِقُولِه، «وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ».

وقوله: «وَالَّذِينَ اهْتَدُوْا زَادَهُمْ هُدَى وَآتُاهُمْ تَقْوَاهُمْ» بَيْنَ حَالَهُمْ فِي الآياتِ الْعَمليَة، فَإِنَّ النُّوْمِنَ كَانَ يَنْتَظَرُ وُرُودَهَا الْعَمليَة، فَإِنَّ النُّوْمِنَ كَانَ يَنْتَظرُ وُرُودَهَا وَيَطْلُبُ تَنْزِيلَهَا، وَإِذَا تَأَخْرَ عَنْهُ التَّكْلِيفُكَانَ يَقُولُ؛ هَلَّا أَمْرْتُ بَشَيْء مِنَ الْعَبَادَة لَا خَوْفَا مِنْ أَنْ لاَ يُوْهَلَ لَهَا، وَالْنَاوَقُ إِذَا نَزَلَتَ السُّورَةُ أُوالاَيَهُ وَفِيهَا تَكْلِيفُ شَقَ عَلَيْه، لِيُعْلَمَ تَبَايُنُ الْفَريقَيْنَ فِي الْعَلْم وَالْعَمل، حَيْثُ لا يَضْهَمُ الْفَامُونُ الْعَلْمُ وَالْعَمل، وَلا يُريدُ الْعَمل، وَلا يُريدُ الْعَمل، وَالْوُمْنُ يَعْلَمُ وَيُحبُ الْعَمَل، وَالْوُمْنُ يَعْلَمُ

وَ(لَوْلا) حَرْفٌ مُسْتَعْمَلُ هُنَا فِي التَّمَنِّي، وَأَصْلُ مُغْنَاهُ التَّمَنِّي، وَأَصْلُ مَعْنَاهُ التَّحْضيض، فَأَطْلَقَ وَأَرِيدَ بِهِ التَّمَنِّيَ يَسْتَلْزُمُ الْحِرْص، وَالْحِرْص، وَالْحِرْص، وَالْحِرْص،

هِيَ الَّتِي نَزَلَتْ إِجَابَةُ عَنْ تَمَنِّي الَّذِينَ آمَنُوا. وَإِنْمَا قَالَ: «وَذُكِرَ فِيهَا الْقِتَالُ» لأَنَّ السُّورَةَ لَيْسَتْ كُلُّهَا مُتَمَحُضَّةُ لِذِكْرِ الْقِتَالِ، فَإِنَّ سُوَرَ الْقُرْآنِ ذَوَاتُ أَغْرَاضٍ شَتَّى.

وَالْخِطَابُ فِي «رَأَيْتَ» للنبي صلى الله عليه وسلم لأنَّهُ لا حقُّ لقَوْله تَعَالَى، «وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ» (التحرير والتنوير ٢٦/٧١).

ثُمَّ قَالَ تعالى: «طَاعَةٌ وَقَوْلٌ مَعْرُوفٌ»

قَالُ الطَّبرِي: هَذَا خَبَرٌ مِنَ اللَّهُ تَعَالَى
دَكُرُهُ عَنْ قَيلِ هَوْلًاءِ الْنَّافِقِينَ مِنْ قَبْلُ أَنْ
تَنْزِلُ سُورَةً مُحْكَمَةً وَيُدْكَرُ فِيهَا الْقَتَالُ،
وَأَنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قَيلَ لَهُمْ: إِنَّ اللَّهُ مُفْترِضُ
عَلَيْكُمُ الْجِهَادَ، قَالُوا: سَمْعٌ وَطَاعَةً، فَقَالُ
اللَّه عز وجل: «فَإِذَا أَنْزَلْتُ سُورَةٌ» وَفُرضَ
اللَّه عز وجل: «فَإِذَا أَنْزَلْتُ سُورَةٌ» وَفُرضَ
الْقَتَالُ فِيهَا عَلَيْهِمْ شَقَّ ذَلِكَ عَلَيْهِمْ وَكَرهُوهُ،
والْعنى: «طاعة وقول مَعْرُوف» قَبْل وجُوبِ
الْفَرْضِ عَلَيْكُمْ، فَإِذَا عَرْمَ الأَمْرُ كَرهْتُمُوهُ
وشَقَّ عَلَيْكُمْ، وَإِذَا عَرْمَ الأَمْرُ كَرهْتُمُوهُ

وهذه الآية كقوله تعالى: « وَيَقُولُونَ طَاعَةٌ فَإِذَا بَرَرُوا مِنْ عِندِكَ بَيْتَ طَابَعَةٌ مِنْهُمْ غَيْرَ النّبِي تَقُولُ وَاللّهُ يَكْتُبُ مَا يُبَيّتُونٌ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَلَوْكُنَ عَلَى اللّهِ وَكَيلًا» (النساء: ٨١)، وقوله تعالى: «وَأَقْسَمُوا بِاللّهِ جَهْدٍ أَيْمَنَهُمْ لَيْنَ أَمْرَتُهُمْ لَيَحْرُحُنَّ قُل لَا نُقْسِمُوا طَاعَةٌ مَعْرُوفَةً إِنَّ اللّهَ خَيْرًا بِمَا تَعْمَلُونَ » (النور: ٥٢). تَعْمَلُونَ » (النور: ٥٢).

قَالَ تَعَالَى: «فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ تُفْسدُوا ﴿ الأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ (٢٢) أُولَئْكَ الَّذِينَ لَعَنَّهُمُ اللَّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى أَلْكُمْ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى أَلْكُمْ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى أَلْكُمْ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى أَلْكُمْ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى اللَّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى الْمُعْمُ وَأَعْمَى اللَّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى الْمُعْمُ وَأَعْمَى الْمُعْمَى وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُمْ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعُمْمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمْمُ وَالْمُعُمْمُ وَالْمُعُمْمُ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُمْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُمْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُمْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُوالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُمْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ والْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُمْ وَالْمُعُمْ وَالْمُعُمْمُ وَالْمُعُمْ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُومُ وَالْمُعُمْ وَالْمُعُمْ وَالْمُولُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُعُمُ وَا

الْخِطَابُ مُوَجِّهُ إِلَى الَّذِينَ فِيْ قُلُوبِهِمُ مَرَضٌ عَلَى الالْتَفَاتَ. \* مَرَضٌ عَلَى الالْتَفَاتَ. \*

وَالْاسْتَفْهَامُ مُسْتَعْمَلٌ فِي التَّكْذيبِ لِمَا سيعتَذرونَ بِهِ لِانخذالهم، وَلِذَلِكَ جِيءَ فيه

ب (هَلْ) الدَّالَّة عَلَى التَّحْقيق، الأَنَّهَا فِي الاَّسْتِفْهَام بِمَنْزِلَةَ (قَدْ) فِي الْخَبَر (التحرير والتنوير (الرَّرُ) (١١١/٢٦) بزيادة).

وَائْفُنَى: فَلَعَلَّكُمْ - أَيُهَا الْقَوْمُ - إِنْ تَوَلَّيْتُمْ
عَنْ تَنْزِيلِ اللهِ جَلِ ثَنَاوُهُ، وَفَارَقْتُمْ أَحْكَامَ
كِتَابِهِ، وَأَدْبَ رَبُّمْ عَنْ مُحَمَّد صلى الله عليه وسلم وَعَمَّا جَاءَكُمْ بِهِ ﴿أَنْ تُفْسِدُوا عَلَيْهُ لِهُ الأَرْضِ ، أَيْ أَنْ تَعْصُوا الله فِي الأَرْضِ ، فَي الأَرْضِ ، وَتَسْفِكُوا فِيهَا الدِّمَاءَ وَتَسْفِكُوا فِيهَا الدِّمَاءَ وَتُشَعُولُوا فِيهَا الدِّمَاءَ وَتُشْفِكُوا فِيهَا الدِّمَاءَ وَتُسْفِكُوا فِيهَا الدِّمَاءَ وَتُعُودُوا لِمَا كُنْتُمْ وَتُعُودُوا لِمَا كُنْتُمْ عَلَيْهُ فِي وَتَعُودُوا لِمَا كُنْتُمْ عَلَيْهُ فِي الْإِسْلَامِ، وَالتَّفَرُقِ بَعْدَ مَا قَدْ جَمَعَكُمُ الله بِالْإِسْلَامِ، وَالْفَ بِهِ بَعْدَ قُلُوبِكُمْ.

عَنْ قَتَادَةَ قَالَ: كَيْفَ رَأَيْتُمُ الْقَوْمَ حِينَ تَوَلَّوْا عَنْ كَتَابِ اللَّهِ، أَلَمْ يَسْفَكُوا الْدَّمَ الْحَرَامَ، وَقَطَغُوا أَلْأَرْحَامَ، وَعَصَوُا الرَّحْمَنَ؟ 1

لأَنَّ الشَّرَائِعَ سُنَنَ مَوْضُوعَةُ بَيْنَ الْعِبَادِ، فَإِذَا تَمَسَّكَ الْخَلْقُ بِهَا زَالَ الْعُدْوَانُ، وَلَـزَمَ كُلُ أَحَد شَأْنَهُ، فَحُقَنَت الدُّمَاءُ، وَسَكَنَت الْفَتَنُ، وَكَانَ فِيهِ صَلَاحُ الأَرْضِ وَصَلَاحُ أَهْلَهَا، أَمَّا إِذَا تَرَكُوا التَّمَسُّكَ بِالشَّرَائِعِ وَأَقْدَمَ كُلُّ أَحَدِ عَلَى مَا يَهْوَاهُ لَزِمَ الْهَرَجُ وَالْمَحُ وَالْاضْطِرَابُ. (التفسير الكبير ٧٣/٢).

南人等人的生命人不为的生命人等人的严格人等人的严格人等人的人的人的人的人

«أُولَتْكَ الَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللَّه فَاصَمَّهُمُ وَأَعْمَى أَبْصَارَهُمْ ، يَقُولُ تَعَالَى ذَكْرُهُ ، هَوُلا عَلَيْ يَكْرُهُ ، هَوُلا عَلَيْ يَكْرُهُ ، هَوُلا عَلَيْ يَغْسِدُونَ الْذَينَ يَغْسَدُونَ الْذَينَ يَغْسَدُونَ الْذَينَ يَغْسَدُونَ الْأَرْحَامَ الْذَينَ لَعَنَهُمُ اللّه ، فَأَبْعَدُهُمْ مِنْ رَحْمَته ، «فَأَصَمَّهُمْ » أَي شَمْعُونَ بِآذَانِهِمْ مِنْ أَي شَمْعُونَ بِآذَانِهِمْ مِنْ مَوْاعِظُ اللّه فِي تَنْزيله «وَأَعْمَى أَبْصَارَهُمْ » فَوَاعِظُ الله في تَنْزيله «وَأَعْمَى أَبْصَارَهُمْ » أَي وَسَلَبُهُمْ عُقُولُهُمْ ، فَلا يَتَبَيّنُونَ حُجَجَ اللّه ، وَلا يُتَذِيلُه عَلْمُ مَنْ عَبْرِهِ وَأَدِلَّتِهِ. الله ، وَلا يُتَذَكَّرُونَ مَا يَرُونَ مِنْ عَبْرِهِ وَأَدِلَّتِهِ. (حَامِع البيان ، ٢٩/٧٥).

وَقِ الآيَة إِشْعَارٌ بِأَنَّ الْفَسَادَ فِي الأَرْضِ وَقَطِيعَةَ الأَرْحَامِ مِنْ شِعَارِ أَهْلِ الْكُفْرَ، فَهُمَا جُرْمَانِ كَبِيرَانَ يَجِبُ عَلَى الْمُومنينَ اجتنابهما. (انظر، تفسير القرآن العظيم، ١٧٨/٤و١٧٨/٤).

وَقَدْ أَمْرَ اللّٰهُ تَعَالَى بطاعته، ونهى عن معصيته؛ لأنَّ كُلَّ صَلاح في الأَرْض فَسَبَهُ تَوْحيدُ الله وَعَبَادَتُهُ، وَطَاعَهُ رَسُوله، وَكُلَّ شَرِّ فِي الْعَالَمَ وَفَتْنَهَ وَبَلاء، وَقَحْط، وَتَسْليط عَدُوًّ، وَغَيْرَ ذَلكَ، فَسَبَهُهُ مُخَالَّفَهُ رَسُولِهِ، وَالدَّعْوَةُ إِلَى غَيْرِ الله وَرَسُوله.

كما أمر الله تعالى بصلة الأرْحَام، وَهُوَ الْأَحْسَانُ إِلَى الأَقَارِبِ فَيْ الْقَالِ وَالْأَفْعَالِ وَيَرْدَتُ وَيَدْلِ الْأَمُوالِ، ونهى عَن قطعها، وَقَدْ وَرَدَتَ الأَحَادِيثُ الصَّحَاحُ وَالْحِسَانُ بِذَلِكَ عَنْ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم مِنْ طُرُقِ مَديدَة وَوُجُوهِ كَثِيرَةٍ.

عَنْ أَبِي هُرُيْرَةَ رضي الله عنه عَن النَّبِيُ صلى الله عليه وسلم قَالَ: «خَلَقَ الله الْخُلُقَ،

فَلَمًا فَرَغَ مِنْهُ قَامَتِ الرَّحِمُ فَأَخَذَتْ بِحَقُو
الرَّحْمَن، فَقَالَ لَهَا، مَهْ! قَالَتْ، هَذَا مَقَامُ
الْمُعَاثِدْ بِكَ مِنَ الْقَطِيعَةِ لَقَالَ، أَلاَ تَرْضَيْنَ أَنْ
الْعَاثِدْ بِكَ مِنَ الْقَطِيعَةِ لَقَالَ، أَلاَ تَرْضَيْنَ أَنْ
اَصلَ مَنْ وَصَلَكَ وَأَقْطَعَ مَنْ قَطَعَكَ ؟ قَالَتْ،
بَلَى يَا رَبِ لَقَالَ، فَذَاكَ لُكَ، قَالَ أَبُو هُرَيْرَةً،
اقْرَءُوا إِنْ شَنْتُمْ، «فَهَلَ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَيْتُمْ أَنْ
تُقْسِدُوا فِي الأَرْضِ وَتُقَرِّعُوا أَرْحَامَكُمْ (٢٢)
أُولَئَكَ الَّذِينَ لَعَنَهُمُ الله فَأَصَمَهُمْ وَأَعْمَى
أَولَئَكَ الْدِينَ لَعَنَهُمُ الله فَأَصَمَهُمْ وَأَعْمَى
أَرْضَارَهُمْ». (صحيح مسلم ٢٥٥٤).

وَعَنْ عَائِشَةً رضي الله عنها قَائَتْ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «الرَّحِمُ مُعَلِّقَةٌ بِالْعَرْشِ تَقُولُ؛ مَنْ وَصَلَتَي وَصَلَهُ الله، وَمَـنْ قَطَعَنِي قَطَعَهُ الله، (صحيح الله، ومَـنْ قَطَعَنِي قَطَعَهُ الله، (صحيح البخاري ١٨٩٥).

وَعَنْ أَنَسِ بِن هَالِكَ رضي الله عنه قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم يَقُولُ: «مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُبْسَطَ لَهُ رِزْقُهُ أَوْ يُنْسَأَ لَهُ فِي أَثْرِهِ فَلْيَصِلْ رَحِمَهُ» (صحيح البخاري ٢٠٦٧).

وَعَنْ مُحَمَّد بْنِ جُبَيْر بْنِ مُطْعِم عَنْ أَبِيهِ عَنِ النَّبِيُ صلى الله عليه وسلم قال: «لاَ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ قَاطِعٌ». يَعْنِي قَاطِعَ رَحِمٍ. (صحيح البخاري ٤٩٨٤).

وَعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: ﴿لَيْسَ الْوَاصِلُ بِالْكُاهِيْ، وَلَكِنِ الْوَاصِلُ الَّذِي إِذَا قُطَعَتْ رَحْمُهُ وَصَلَهَا ﴾. (صحيح البخاري ٥٩٩١).

وَعَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رضي الله عنه أَنَّ رَجُلاً قَالَ: يَا رَسُولَ الله إِنَّ لَي قَرَابَةَ أَصلُهُمْ وَيَقْطَعُونِي، وَأَحْسِنُ إِلَيْهِمْ وَيُسيئُونَ إِلَيْ، وَأَحْلُمُ عَنْهُمْ وَيَحْهَلُونَ عَلَيْ! فقال: «ثَنْنُ كُنْتَ كَمَا قُلْتَ فَكَأْنُما تُسفَّهُمُ الْلَ، وَلاَ يَزَالُ مَعَكَ مِنَ الله ظَهِيرُ عَلَيْهِمْ مَا دُمْتَ عَلَى ذَلِكَ ». (صحيح مسلم ٢٥٥٨).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



الحمدُ لله، والصلاةُ والسلامُ على رسول الله، وعلى أله وعلى أله وصحبه ومن والأه... أما يعدُ:

فعن حديقة بن اليمان رضي الله عنه قال: كان الناسُ يسالون رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الخير، وكنتُ أسالُه عن الشر مخافة أن يُدركني. فقلتُ: يا رسول الله ! إذا كنّا في جاهلية وشر؛ فجاءنا الله بهذا الخير من شر؟ قال: نعم.

قلتُ: وهل بعدَ ذلك الشرّ من خير؟ قال: نعم، وفيه دَخَنٌ.

قلت: وما دخنه؟

قال: قومٌ يَهدونَ بغير هَديي، تَعرفُ منهم وتُنكر. قلتُ: فهل بعد ذلك الخير من شر؟

قال: نعم، دعاةٌ إلى أبواب جهنم، مَن أجابَهم إليها قَدَفوه فيها.

قلتُ: يا رسولُ الله اصفهم لنا؟

فقال؛ هم من جلدتناً، ويتكلمونَ بالسنتنا.

قلتَ: فما تأمرني إن أدركني ذلك؟

قالٍ: تلزم جماعة المسلمين وإمامهم.

قلتُ؛ فإن لم يكن لهم جماعةٍ ولا إمام؟

قال: فاعتزل تلك الفرَقُ كلها، ولو أن تَعضَ بأصلِ شجرة، حتى يُدركَكَ الموتُ وأنتَ على ذلك. (متفق، البخاري (٣٦٠٦) ومسلم (١٨٤٧) واللفظ للبخاري).

منزلة الحديث وأهميته

هذا الحديث من الأحاديث العظيمة التي ترسم

# معاوية محمد هيكل

سبيلَ النجاة من أشد الفتن، وأخطرها على دين المسلم، وبخاصة في أيامنا هذه...

قال الألباني رحمه الله: (هذا حديث عظيم الشأن من أعلام نبوته صلى الله عليه وسلم ونصحه لأمته، ما أحوج المسلمين إليه للخلاص من الفُرقة والحزبية التي فرقت جمعهم وشتتت شملهم، وأذهبت شوكتهم، فكان ذلك من أسباب تمكن العدو منهم، مصداق قوله تبارك وتعالى: (ولا تنازعوا فتفشلوا وتذهب ريحكم) (السلسلة الصحيحة:

#### ومن قوائد هذا العديث:

(۱) فيه حرص الصحابة رضي الله عنهم على الخير؛ فإنهم مُلْ عَرَفوا هَذَا الدِّينَ العظيم وهم يَسْأَلُونَ عن الخير سُوْالُ مُتعلم مُسترشد، طالبِ للعلْم والعملِ جميعًا.. فرضي الله عنهم وأرضاهم. (۲) فيه فضيلة لحديقة رضي الله عنه؛ حيث كان حريصًا على النجاة؛ التي لا تكونُ إلا بمعرفة الخير واتباعه، ومعرفة الشر واجتنابه... وبهذا بعثَ الله أنبياءه ورُسلِه.

قال صلى الله عليه وسلم: إنه لم يكن نبي قبلي: إلا كان حقًا عليه أن يَدلُ أُمته على خير ما يعلمُه لهم، ويُنذرَهم شرَّ ما يعلمُه لهم... الحديث. (صحيح مسلم (١٨٤٤)).



وخيرُ ما دلَّنا عليه النبيُّ صلى الله عليه وسلم التوحيدُ؛ فهو لبُ الدّين وأساسُه، وهو الشرطُ اللازم في كلّ عمل؛ فلا تُرفع ولا تُقبل طاعةٌ إلا به...

ثمَّ بعد ذلك تأتي وإحبات الدين فالمستحبات.. وشرُ ما أنذرنا عنه الشُركُ؛ فإنه أعظمُ الذنوب؛ وهو الله بن الوحيد الذي لا يَعفره الله، ولا تَنفعُ معه جميع الطّاعات والقُربات، فالجنة على أهله حرامٌ؛ والتار لهم دارٌ وقرار.. فتعوذُ بالله منها ومن أهلها.. ثم بعد ذلك تأتي المحرَّمات من البدع والمعاصي؛ فالمحروهات..

(٣) فيه أن عدم معرفة الشر مظنة الوقوع فيه؛ فلا
 تكفى معرفة الخيرية الوقاية من الشرور!

قال الفاروق عمر رضي الله عنه: "إنما تُنقضُ عُرى الله عنه: "إنما تُنقضُ عُرى الإسلام عُروة عُروة؛ إذا نشأ في الإسلام من لم يعرف الجاهلية". (منهاج السنة (٣٩٨/٢)). ومنه قول الشاعر:

عرفتُ الشر لا للشرُ لكن لتوفّيه

#### ومن لا يعرف الخير من الشريام فالما

(٤) فيه أن معرفة ما ينفغ وما يضر في الدين لا يكون إلا من طريق الوحي وحملته؛ كما كان الصحابة رضي الله عنهم يسألون النبي صلى الله عليه وسلم عن الخيروالشر.

(٥) فيه الاعتراف بعظيم نعمة الله جل وعلا؛ فقد كانت العرب في جاهلية وشر، يعبدون الأوثان والأصنام، ويتنازعون فيما بينهم؛ فيعتدي القوي على الضعيف... فامتن الله عليهم بالإسلام؛ فتحوّلوا من ذلّ عبودية غير الله إلى عزّ عبادة الله وحده، ومن الغلّ والبُغض والحسد فيما بينهم.. إلى أن صاروا إخوانا مُتحابين متآلفين..

(٦) فيه بيان خطر من يتصدَّرُ للناس على أنهم دُعاة، وليسَ لدعوتهُم طريق إلا إلى جهنم! فحدار أن تُسلم دينك إلا لن تَقبل أن يكونَ حجة بينك وبين خالقك! قال النبي عليه الصلاة والسلام: "إنما أخافُ على أمتى الأئمة المُضلين". (صحيح الجامع (٢٣١٦)).

وقال صلى الله عليه وسلم، يكونُ في آخر الزمان دجًالون كنّابون، يأتونكم من الأحاديث بما لم تسمعوا أنتم ولا آباؤُكم؛ فإياكم وإياهُم، لا يُضلونكم، ولا يفتنونكم. (صحيح مسلم (٧)).

(٧) فيه حرصُ النبيُ صلى الله عليه وسلم على تحذير أمته من الفتن والشرور التي ستكون من بعده ابتلاء للناس وامتحانًا لهم؛ وهذا فيه كمال

النصح، وغاية الشفقة..

وقد جاءت نصوص الكتاب والسنة في التحذير من الشروأهله إجمالا وتفصيلا:

(٩) فيه معجزة ظاهرة، ودليل من دلائل النبوة؛ فقد وقع ما ذُكرية هذا الحديث كما جاء مُرتَباً لا قال الحافظ ابن حجر رحمه الله؛ قال عياض؛ الراد بالشر الأول؛ الفتن التي وقعت بعد عثمان، والراد بالخير الذي بعده؛ ما وقع في خلافة عمر بن عبد العزيز، والمراد بالذين تعرف منهم وتُنكر؛ الأمراء بعده؛ فكان فيهم مَن يَتمسك بالسنة والعدل، وفيهم مَن يدعو إلى البدعة، ويعمل بالجور.

قلت (الحافظ)؛ والذي يظهر أن المراد بالشر الأول؛ ما أشار إليه من الفتن الأولى، وبالخير؛ ما وقع من الاجتماع مع علي ومعاوية، وبالدَّخَن؛ ما كان في زمنهما من بعض الأمراء، كزياد بالعراق، وخلاف من خالف عليه من الخوارج، وبالدُّعاة على أبواب جهنم؛ من قام في طلب المُلك من الخوارج وغيرهم. (فتحالياري (٣١/١٣)).

(١٠) فيه الأمر بلزوم الجماعة وأنها سبيل النجاة من الفتن.

#### فما القصود بالجماعة؟

قال شيخ الإسلام أبن تيمية-رحمه الله-: "الجماعة هي الاجتماع، وضدها الضرقة، وإن كان لفظ الجماعة قد صار اسماً لنفس القوم المجتمعين". (مجموع الفتاوى: ١٥٧/٣).

وقد تعددت أقوال السلف والعلماء في تحديد ذلك المعنى المأخوذ من دلالات نصوص الشريعة على أقوال: (انظر الاعتصام للشاطبي ٢٦٠/٢).

أحدها: أنها السواد الأعظم من أهل الإسلام. والثاني: جماعة أئمة العلماء والجتهدين.

والثالث: الصحابة -رضوان الله عليهم- على وجه الخصوص.

والرابع: جماعة أهل الإسلام إذا أجمعوا على أمر. والخامس: جماعة المسلمين إذا اجتمعوا على أمير. "ومن أمعن النظر في تلك الأقوال يجد أن أغلبها من اختلاف التنوع، لا اختلاف التضاد؛ فكل صاحب قول فسر الجماعة ببعض معناها، أو بفرد من أفراد مدلولها، تمثيلاً لا حصراً وإحاطة، "وهذه عادة معروفة للسلف في تفسير الألفاظا". (الصواعق المرسلة (١٩٩٢٢)).

#### العق لا يُعرف بكثرة الأتباع.

فانه لا نُستدل على الحق بكثرة أهله، فأهل الحق

هم الجماعة وإن كانوا أقل عددًا فالحق لا يُعرف بالرجال.

قال الفضيل- رحمه الله-: "عليك بطريق الهدى وإن قل السائكون، واجتنب طريق الردى وإن كثر الهائكون" (الاعتصام ٨٣/١، والمجموع للنووي (٢٧٥/٨).

بل قال ابن مسعود رضي الله عنه: "الجماعة ما وافق الحق؛ ولو كنت وحدك" (رواه اللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة، ١٢٢/١- رقم١١٠).

وقال نعيم بن حماد: "إذا فسدت الجماعة فعليك بما كانت عليه الجماعة قبل أن تفسد، وإن كنت وحدك؛ فإنك أنت الجماعة حيننذ " (الباعث على إنكار البدع (ص٢٧)).

وقال سفيان الثوري "لو أن فقيها على رأس جبل لكان هو الجماعة "(شرح السنة ٢٧٩).

وقال الترمذيُّ: " وتفسير «الجماعة، عند أهل العلم، هم أهل الفقه والعلم والحديث.

سُئِلَ ابنُ المبارك؛ مَن الجماعة؟

فقال: أبو بكر وعمر.

قيل له: قد مات أبو بكر وعمر.

قال؛ فالأن وفالأن-

قيلُ لهُ: قد مات فلان وفلان. فقالُ: أبو حمزة السُّكري جماعة.

قَالُ التَّرِمِدِيُّ، وَأَبِو حَمَرَةَ هُو، مُحَمِّد بِن ميمون، كان شيخًا صالحًا».

رواهُ ابنِ عساكر في «تاريخ دمشق» (١٣ / ٣٢٢ / ٢)". اه.

#### ما هو ضابط الحكم على تجمع معين أنه من "الفرق الضالة":

توهم البعض أن الدعوات المعاصرة الموجودة على الساحة في زماننا على اختلاف أسمائها من جملة "الفرق الضالة النارية" وأن قول النبي صلى الله عليه وسلم: "إن أهلَ الكتابين افترقوا في دينهم على ثنتين وسبعين ملَّة، وإنَّ هذه الأُمَّة ستفترقُ على ثلاث وسبعين ملَّة، وإنَّ هذه الأُمَّة ستفترقُ على ثلاث وسبعين ملَّة- يعني الأَهْواءَ- كلُها في النار إلَّا وأحدة، وهي الجماعة" (رواه أبو داود (٧٥٩٧)

وقة صحيح الترمذي (٢٦٤١) (قَالُوا: وَمَنْ هِيَ يَا رَسُولُ اللهِ؟ قَالَ: مَا أَنَا عَلَيْهِ وَأَصْحَابِي) ينطبق على هذه الدعوات، وهذا خطأ، فالدعوات العاصرة متفاوتة فيما بينها قُربًا وبُعدًا من مثل ما كان عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم

وصحابته الكرام رضي الله عنهم، ولذلك لا يجوز التعميم

وقد بين الشاطبي رحمه الله ضابط الحكم على تجمع معين أنه "من الفرق الضالة" فقال: "وذلك أن هذه الفرق إنما تعد فرقا بخلافها "للفرقة الناجية" في معنى كلي في الدين وقاعدة من قواعد الشريعة لا في جزئي من الجزئيات، إذ الجزئي والفرعي الشاذ لا ينشأ عنه مخالفة يقع بسببها التفرق شيعا، وإنما ينشأ التفرق عند وقوع المخالفة في المخالفة في المخالفة في المخالفة في المخالفة في المخالفة في المخالفة المحرى المخالفة في المخالفة المخروع المخالفة المخروع المخالفة المخروع المخالفة في المخالفة المخروع المخالفة المخروع المخالفة عاد ذلك على كثير من الشريعة بالمعارضة" (الاعتصام: (٢٠٠/٢)).

(١١) فيه أن العُزلة إذا فقد الإمام، وافترق السلمون... هي سبيل النجاة؛ ولذلك بالغ في الأمر بها فقال، "فاعتزل تلك الفرق كلها، ولو أن تعض بأصل شجرة، حتى يُدركَكَ الموتُ وأنتَ على ذلك" فال البيضاوي، المعنى، إذا لم يكن في الأرض خليفة؛ فعليك بالعزلة، والصبر على تحمل شدة الزمان، وعض أصل الشجرة، كناية عن مكابدة المشقة، كقولهم، فلان يعض الحجارة من شدّة الألم. (فتح كقولهم، فلان يعض الحجارة من شدّة الألم. (فتح الدري (٣٦/١٣)).

(١٢) فيه الردُّ والتحدير من طَرية الضلال، أهل الشهوات، وأهل الشُبهات؛ فقوله صلى الله عليه وسلم، "يَهتدون بغير هَديي، تَعرف منهم وتُنكر" وهم أهل الشهوات، طلاب الدنيا، وسائلي الإمارة... وقوله، "دُعاةٌ على أبواب جهنم..." وهم أهل الشُبهات، من الخوارج وأضرابهم.

(١٣) فيه الرد على كل من اتخذ طريقًا غير طريق النبي صلى الله عليه وسلم؛ سواء كان ذلك يه باب الاعتقاد أو العبادة أو المعاملة والسلوك... فإن طريق الهداية الموصل إلى الله سبحانه وتعالى واحدٌ فقط؛ وهو هَدي النبيّ صلى الله عليه وسلم وطريقته، وأما هدي غيره وطريقة غيره.. فهي من سُنل الشيطان وجنوده..

قال ابن مسعود رضي الله عنه: خطَّ لنا رسولُ الله صلى الله عليه وسلم خطًّا ثم قال: هذا سبيلُ الله، ثم خطَّ خطوطًا عن يَمينه وعن شماله وقال: هذه سُبلُ، على كل سبيلِ منها شيطانٌ يَدعو إليه، ثم قرأ: «وأنَّ هذا صراطي مستقيمًا فاتبعوه» (صحيح الشكاة (١٦٦)).

والله من وراء القصد، والحمد لله رب العالمين.



# مثل الرجلين (الأبكم، والأمر بالمعروف)

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

قهذا هو المثل التالي للمثل السابق من سورة النحل، وقد ذكرنا في المثال السابق الآية (٧٥ من سورة النحل) مثل العبد المملوك، وفي هذا العدد نتكلم عن الآية: (٢٦ من نفس السورة وهو قول الله تعالى: ﴿ وَمَرَبَ اللهُ مُثَلًا رَبُّكُمْ إِنَّ أَمَّدُهُمُ اَ أَبْكُمُ لَلْ يَعْدِرُ عَلَى مُوسَدُهُ أَيْنَمَا يُوجَهِهُ لَا يَقْدِرُ عَلَى مُوسَدُهُ أَيْنَمَا يُوجَهِهُ لَا يَقْدِرُ عَلَى مُوسَدُهُ أَيْنَمَا يُوجَهِهُ لَا يَقْدِرُ عَلَى مُوسَدُهُ أَيْنَمَا يُوجَهِهُ لَا يَأْتِ عِنْ مُلْ يَسْتَوى هُو وَمَن يَأْمُرُ بِالْمَدَلِ وَهُو عَلَى مِرْدِا مُسْتَقِيمٍ » (النحل:٢١).

#### المعنى الإجمالي:

قال ابن القيم: «هذا مثل ضريه الله سبحانه لنفسه ولما يعبدون من دونه؛ فالصنم الذي يعبدون من دونه بمنزلة رجل أبكم لا يعقل ولا ينطق، بل هو أبكم القلب واللسان، قد عَدمَ النطق القلبي واللساني، ومع هذا فهو عاجز لا يقدر على شيء ألبتة، ومع هذا فأينما أرسلته لا بأتبك بخير، ولا يقضى لك حاجة، والله سيحانه حى قادر متكلمٌ، يأمر بالعدل، وهو على صراط مستقيم، وهذا وصف له بغاية الكمال والحمد، فإن أمره-وهو الحق- يتضمن أنه سيحانه عالم يه مُعَلِّمٌ له، راض يه، آمرٌ لعباده به، مُحبّ الأهله، لا يأمر سواه، بل تنزه عن ضده الذي هو الجور والظلم والسفه والباطل، بل أمره وشرعه عدل كله، وأهل العدل هم أولياؤه وأحباؤه، وهم المجاورون عن يمينه على منابر من نور، أمره بالعدل بتناول الأمر الشرعي الديني والأمر

# مصطفى البصراتي

القدري الكوني وكالأهما عدل لا جور فيه بوجه ما. (الجامع في أمثال القرآن، لابن القيم ص١٥٠).

#### مفردات الأية:

الأبكم: الموصوف بالبُكم- بفتح الباء والكاف-وهو الخرس في أصل الخلقة من وقت الولادة بحيث لا يُفهم ولا يُفهم.

وقال أبو زيد: الأبكم الأقطع اللسان وهو الذي لا يحسن الكلام.

وقال مجاهد: الأبكم مثل الصنم لأنه لا ينطق ألبتة، وكذلك لا يقدر على شيء.

وروى ثعلب عن ابن الأعرابي: الأبكم الذي لا يعقل.

وقال الزجاج: الأبكم المطبق الذي لا يسمع ولا يبصر. (مفاتيح الغيب للرازي تفسير سورة النحل آية ٧٦).

لا يقدر على شيء؛ إشارة إلى العجز التام والنقصان الكامل.

والكُلُ: بفتح الكاف: العالة على الناس. قال أهل العاني: أصله من الغلظ الذي هو نقيض الحدة، فقوله: كُلُ على مولاه: أي غليظ على مولاه.

والمولى: الذي يلي أمر غيره. والمعنى: هو عاثة على كافله لا يدبر أمر نفسه.

أينما يوجهه لا يأت بخير: أي أينما يرسله، ومعنى التوجيه أن ترسل صاحبك في وجه معين من الطريق، يقال: وجهته إلى موضع كذا فتوجه إليه، وقوله: لا يأت بخير: معناه لأنه عاجز لا يحسن ولا يفهم.

يأمر بالعدل: دلت صلة «يأمر بالعدل» على أنه حكيم عالم بالحقائق ناصح الناس يأمرهم بالعدل لأنه لا يأمر بذلك إلا وقد علمه وتبصر به.

والعدل: الحق والصواب الموافق للواقع.

والصراط المستقيم؛ المحجة التي لا التواء فيها، وأطلق هنا على العمل الصالح، لأن العمل يشبه بالسيرة والسلوك، فإذا كان صالحًا كان السلوك في طريق موصلة للمقصود واضحة فهو لا يستوي مع من لا يعرف هدى ولا يستطيع إرشادًا بل هومحتاج إلى من يكفله. (انظر: مفاتيح الغيب ، والتحرير والتنوير بتصرف).

#### المعنى التفصيلي:

هذا المثل مضروب لبيان الحق والباطل وحال من يتمسك بواحد منهما.

فهذان رجلان: أحدهما لا ينطق ولا يفهم، وهو عاجز لا يقدر على شيء يعود عليه أو على غيره عاجز لا يقدر على شيء يعود عليه أو على غيره بالنفع أو الضرر «كُلُّ عَنَّ مَوْلَـنُهُ ، (النحل: ٢٧)، عالله عليه، يثقل كاهله بنفقاته دون أن يجد منه مولاه عونًا في شيء من شئونه، وهو سفيه لا إدراك له ولا خير فيه ألبتة، ﴿أَنْمَا مُؤْمِّهِهُ لا يَرْبُعُهُ لَا يَرْبُعُهُ لَا يَرْبُعُهُ لَا يَرْبُعُهُ لَا يَرْبُعُهُ لَا يَرْبُعُهُ لَا النحل: ٢٩) كلمة: خير نكرة في سياق الإثبات، فالتنكير للتقليل والتحقير.

والآخررجل مقتصد معتدل السلوك، لا يفرط في أمره ولا يبالغ فيه، بل يسلك طريقًا وسطًا في جميع شئونه، ويأمر غيره بذاك، وهو على صراط مستقيم، لا تزلّ قدمه ولا تتعثر خطاه، ولا يضل به الطريق، فهل يستوى الرجلان؟

وهل هما في ميزان الحياة وفي تقدير العقلاء على سواء؟

ذلك ما لا يقوله عاقل، ولا ينزل على حكمه إلا أحمق سفيه.

فإذا كان الناس يفتقرون بالضرورة إلى الله الواحد القهار، وهو المالك لكل شيء المتصرف في كل شيء، وغيره كل عاجز، لا يملك لنفسه نفعًا ولا ضرًا، فضلاً عن غيره فكيف يتركون عبادة

الخالق ويعبدون آلهة صنعوها بأيديهم، وهي لا تسمعهم إذ يدعون ولا تبصرهم إذ يرفعون إليها أكفُ الضراعة خاشعان.

وكيف يعارضون الحق الذي جاءتهم به الرسل، ويجادلون بالباطل في أمر فطروا عليه وشهدوا على أنفسهم به: «أَلَسَتُ رَبِّكُمْ قَالُوا بَلْ» (الأعراف:١٧٧). (الأمثال القرآنية للدكتور محمد بكرإسماعيل ص١٥٥).

وقال الطاهر بن عاشور في التحرير والتنوير (۲۲۷/۷): في قوله تعالى: « وَضُورَ ٱللَّهُ مِثْلًا رَصَّانُ أَمَدُهُمَا أَبْكُمُ لَا يُقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَهُوَ كُلَّ عَلَىٰ مُولِّكُ ، (النحل:٧٦)، هذا تمثيل ثان للحالتين، بحالتين باختلاف وجه الشبه، فاعتبر هنا العني الحاصل من حال الأبكم، وهو العجز عن الإدراك، وعن العمل، وتعذر الفائدة منه في سائر أحواله، والمعنى الحاصل من حال الرجل الكامل العقل والنطق في إدراكه الخير وهديه إليه وإتقان عمله وعمل من يهديه؛ ضربه الله مثلا لكماله وإرشاده الناس إلى الحق، ومثلا للأصنام الحامدة التي لا تنفع ولا تضر، وقد قرن في التمثيل هنا حال الرجلين ابتداء، ثم فصل في آخر الكلام مع ذكر عدم التسوية بينهما بأسلوب من نظم الكلام بديع الإيجاز، إذ حذف من صدر التمثيل ذكر الرجل الثاني للاقتصار على ذكره في استنتاج عدم التسوية تفننا في الخالفة بين أسلوب هذا التمثيل وأسلوب سابقه الذي في قوله: «ضرب أللهُ مَثلًا عَبِدًا مُعْلُوكًا » (النحل:٧٥)، ومثل هذا التفنن من مقاصد البلغاء كراهية للتكرير؛ لأن تكرير الأسلوب بمنزلة تكرير الألفاظ.

وقد مثّل هنا، الأول مثل الأصنام الجامدة التي لا تفقه وهي محتاجة إلى من يحرسها وينفض عنها الغبار والوسخ، والثاني مثل لكماله تعالى في ذاته وإضفائه الخير على عباده. اهد (التحرير والتنوير).

وإذا كان سبحانه هو الذي جعل رُسُلُه عليهم الصلاة والسلام وأتباعهم على الصراط المستقيم في أقوالهم وأفعالهم فهو سبحانه أحق أن يكون على صراط مستقيم في قوله وفعله، وإن كان صراط الرسلُ وأتباعهم هو موافقة أمره فصراطهُ الذي هو سبحانه عليه هو ما يقتضيه حمده وكماله ومجده من قول الحق وفعله، وبالله التوفيق، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



الحلقة الأولى

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فإن عبادة تحقيق العدل من مطالب الشريعة الغراء، والمتعبّد بها قد تعبّد لله بصفة من صفات رب الأرض والسماء، وإذا كانت عبادة العدل عبادة تخص جميع مناحي الحياة؛ فقد عمدنا في شهرنا من خلال حديثنا إلى جانب من جوانبها وهو العدل في العطية بين الأبناء، وحديثنا الشريف في هذا المقال حديث الصحابي الجليل النعمان بن بشير رضي الله عنهما عمدة في هذا.

## عملها في خلك ممأولاً: الحديث على عبد

رو يوري عند الي عواقة من طويق عين من

عن النعمان بن بشير أن أباه أتى به رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: (إني نَحَلْتُ ابني هذا غلامًا كان لي، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أكل ولدك نحلته مثل هذا؟ فقال: لا، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: فارجعه)، وفي لفظ: (فانطلق أبي إلى النبي صلى الله عليه وسلم ليُشهدَه على صدقتي، فقال: أفعلت هذا بولدك كلهم؟ قال: لا، قال: اتقوا الله واعدلوا بين أولادكم، فرجع أبي فردً تلك الصدقة).

# ثانيا: التخريج

أولاً: الحديث متفق عليه (إذ رواه الشيخان البخاري ومسلم رحمهما الله) ثانيًا: للحديث مواضع عدة في الصحيحين وغيرهما وبألفاظ مختلفة متممة للمعنى.

التخريج من الكتب الستة: أخرجه البخاري ٢١١/٥، كتاب الهبة:

# المان الله مرزوق محمد مرزوق

باب الإشهاد في الهبة حديث ٢٥٨٧.

Size I Continue the Bearing

ومسلم ١٢٤٣/٣، كتاب الهبات: باب كراهية تفضيل بعض الأولاد في الهبة، حديث ١٣-١٣-١٨/١٢٢.

وأبو داود ٨١١/٣، كتاب البيوع والإجارات: باب الرجل يُفَضِّل بعض ولده فِي النُّكِل، حديث ٣٥٤٢.

والنسائي ٢٥٩/٦-٢٦٠، كتاب النُحَل: باب اختلاف الناقلين لخبر النعمان بن بشير في النحل.

وابن ماجه ٧٩٥/٢، كتاب الهبات: باب الرجل ينحل ولده، حديث ٢٣٧٥، كلهم من طريق الشعبي عن النعمان فذكره.

ثالثًا: بعض الألفاظ الزائدة المتممة للفوائد على سياق البخاري السالف ذكره والمعزوة إلى الكتب الستة أيضًا:

- في رواية للبخاري رقم (٢٦٥٠): (لا تُشْهِدُني عَلَى جَوْر).

- وي (واية السلم (١٦٢٣) عَنْ النَّعْمَانِ بْن بَشِيرِ رضي الله عنهما قِالَ: انْطَلَقَ بِي أَبِي يَحْمِلُني إلَى رَسُولِ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم أَفَقًالَ: يَا رَسُولَ الله اشْهَدْ أَنْي عَلَيْه وَسَلَّم أَفَقًالَ: يَا رَسُولَ الله اشْهَدْ أَنْي قَدْ نَحَلْت مثل مَا نَحَلْت فَقَالَ: أَكُلَّ بَنيكَ قَدْ نَحَلْت مثل مَا نَحَلْت فَقَالَ: أَكُلَّ بَنيكَ قَدْ نَحَلْت مثل مَا نَحَلْت النَّعْمَانَ \$ قَالَ: (فَأَشْهَدْ عَلَى هَذَا عَيْري)، ثُمَّ قَالَ: (أَيسُرُكَ أَنْ يَكُونُوا إِلَيْكَ عَيْري)، ثُمَّ قَالَ: (أَيسُرُكَ أَنْ يَكُونُوا إِلَيْكَ عَيْري)، ثُمَّ قَالَ: (أَيسُرُكَ أَنْ يَكُونُوا إِلَيْكَ عَيْري)، ثُمَّ قَالَ: (فَالإِزْدَ).

وللحديث شاهد من حديث جابر؛ أخرجه مسلم ١٧٤٤/٣، كتاب الهبات: ، كراهية تفضيل بعض الأولاد في

باب كراهية تفضيل بعض الأولاد في الهبة: حديث ١٦٢٤/١٩، وأبو داود الهبة: حديث ١٦٢٤/١٩، وأبو داود ١٨٢/٣، كتاب البيوع: باب في الرجل يفضل بعض ولده في النحل حديث ٢٥٤٥، عن جابر قال: قالت امرأة بشير: انحل ابني غلامك، وأشهد لي رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأتى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: إن ابنة فلان سالتني أن أنحل ابنها غلامي وقالت لي: أشهد رسول الله عليه وسلم قال: إن ابنة فلان عليه، فقال: "له إخوة"؟ فقال: نعم، عليه، فقال: "له إخوة"؟ فقال: نعم، قال: "أفكلهم أعطيت مثل ما أعطيته"، وإني لا قال: لا، قال: "فليس يصلح هذا"، وإني لا أشهد إلا على حق.

ثالثًا: تعريف مغتصر بالراوي الأول ووالديه رضي الله عنهم:

ا- النعمان بن بشير هو الصحابي الجليل النعمان بن بشير بن سعد بن ثعلبة بن جلاس بن زيد الأنصاري الخزرجي، ويكنى أبا عبد الله أحد صحابة الرسول صلى الله عليه وسلم، وكان أول مولود وُلِدَ فِي الإسلام من الأنصار بعد الهجرة بأربعة عشر شهرًا، فأتت به أمه (عمرة بنت رواحة) تحمله إلى النبي صلى الله عليه وسلم عليه فبشرها بأنه

سيعيش حميدًا و يُقتل شهيدًا ويدخل الجنة. (ينظر البداية والنهاية (٢٤٤/٨)

٢- وبشير والد النعمان رضي الله عنه: هو ابن سعد بن ثعلبة بن الجلاس- بضم الجيم وتخفيف اللام- الخزرجي، صحابي شهير من أهل بدر وشهد غيرها، ومات في خلافة أبي بكر سنة ثلاث عشرة، ويقال: إنّه أوّل من بايع أبا بكر من الأنصار، وقيل: عاش إلى خلافة عمر. (ينظر ترجمته في تهذيب الكمال للحافظ المزي).

٣ - وعمرة المذكورة رضي الله عنها هي بنت رواحة بن تعلبة الخزرجية أخت عبد الله بن رواحة الصحابي المشهور، ووقع عند أبي عوانة من طريق عون بن عبد الله أنها بنت عبد الله بن رواحة، والصحيح الأول، وبذلك ذكرها ابن سعد وغيره، وقالوا: كانت ممن بايع النبي صلى الله عليه وسلم من النساء، (أسد الغابة تر ٧١٤).

هذا وقد روى هذا الحديث عن النعمان عدد كثير من التابعين، وقد وقعت روايته في الصحيحين وغيرهما كما تقدم ذكره.

# رابعًا: المعنى العام للحديث:

النعمان بن بشير بن سعد الأنصاري رضي الله عنه، تزوج أبوه امرأة هي عمرة بنت رواحة رضي الله عنها، وهي أخت الصحابي الجليل عبد الله بن رواحة رضي الله عنه، وأن النبي صلى الله عليه وسلم رد نخلة أعطاها غلامًا، وفي رواية حائطًا بستانًا.

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: "ولعله أعطاه البستان والغلام من أجل أن يعمل في البستان؛ فقالت أمه عمرة بنت رواحة رضي الله عنها، وهي فقيهة

لا أرضى أن تُعطى ابنى هذا (أي: دون إخوانه) حتى تشهد النبي صلى الله عليه وسلم فذهب إلى النبي صلى الله عليه وسلم يشهده على ذلك فقال النبي صلى الله عليه وسلم له ألك بنون؟ قال: نعم. قال أعطيتهم مثل ما أعطيت النعمان؟ قال: لا. قال رد، يعنى رد ما أعطيت. ثم قال: أشهد على هذا غيري. وهذا تبرؤ منه وليس إباحة له على أن يُشهد على ذلك، ولهذا قال أشهد على هذا غيري؛ فإنى لا أشهد على جَوْر، ثم قال: أتريد أن يكونوا لك في البر سواء؟ قال: نعم يا رسول الله. قال: إذاً سوِّ بينهم؛ لأنك إذا فضّلت أحدهم على الآخر صارفي نفس المفضل عليه شيء، وصار لا يبر والده، ثم قال: اتقوا الله واعدلوا بين أولادكم" (ينظر شرح الشيخ الصالح محمد الصالح العثيمين رحمه الله للحديث في شرحه على رياض الصالحين بتصرف).

خامسًا: بعض ما يستفاد من الحديث إجمالا:

١- النَّدِبِ الْيِ التَّأْلِيفِ بَينِ الْأَخُوةِ وَترك مَا يُوقعُ بَينهم الشحناء وَيُورث العقوق للأباء.

٢- فيه مشروعية استفصال الحاكم والمفتى عما يحتمل الاستفصال، لقوله: "ألك ولد غيره "، فلما قال: " نعم " قال: "أفكلهم أعطيت مثله"، فلما قال: " لا " قال: " لا أشهد " فيفهم منه أنه لو قال: نعم لشهد.

٣- فيه: جَوَاز تَسْمية الْهبَة صَدَقَة. ٤- فيه: أن للأم كلامًا في مصلحة

الولد

٥- فيه: الْبَادرَة إلَى قَبُول قُول الْحق وأمرَ الْحَاكم والمفتى بتقوى الله كل حَال. ٦- ترك التشدد والتنطع؛ وذلك أن

عمرة طلبت من زوجها أن يُشهد رسول الله صلى الله عليه وسلم منحة زوجها لولدها. يقول ابن حجر نقلاً عن بعض العلماء: "هذا من شؤم التشدد والتنطع، فلو أنها قبلت عطاء زوجها لولدها لمضي الغلام في عطية الوالد، لكنها تعنتت وتشدّدت وطلبت أن يشهد رسول الله صلى الله عليه وسلم".

٧- فيه: البعد عن تحمُّل الشَّهَادَة فيما ليْسَ بمباح.

٨- فيه أن للإمام الأعظم أن يتحمل الشهادة، وتظهر فائدتها إما ليحكم في ذلك بعلمه عند من يجيزه، أو يؤديها عند بعض نوابه، العالم علا علام

٩- فيه حواز تسمية الهية صدقة، وأن للإمام كلامًا في مصلحة الولد، والمبادرة إلى قبول الحق، وأمر الحاكم والمفتى يتقوى الله فكل حال.

١٠- وقال المهلب: فيه أن للامام أن يرد الهبة والوصية ممن يعرف منه هروبًا عن بعض الورثة، والله أعلم. (ينظر فتح الباري ج٥/٥٥١).

وللحديث صلة في الحلقة الثانية لبحث ما ييسره الله من باقى الفوائد مثل:

كيفية التملك المشروع للعطية. وهل العدل في العطية يقتضى التسوية بين جميع الأولاد؟ ومشروعية رجوع الوالد فيما وهب للولد، ومشروعية أكل الوالد من مال الولد بالمعروف، هل إن كانت الْعَطيَّة من الأب للصغير هل يحتَّاج إلى الْقَنْض؟ وهل يتميز الولد العامل مع أبيه عن باقى إخوته بهبة خاصة؟

نسأل الله التبسير لتفصيل ذلك، والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين، وبعد:

فمن مظاهر فقر الشاعر؛ قلة مراعاة مشاعر الأخرين حال تقديم النصيحة، فتجد بعض الناصحين لا يُلبس نصيحته أثوابًا ملائمة لأحوال المنصوحين، ولا يبالي بأقدارهم، ومنازلهم؛ بل ريما ألقاها جزافا دون تلطف، وحسن مدخل وتأت. وقل مثل ذلك في حال بعض المنصوحين؛ حيث

تراهم يردون النصيحة، ويُزرُونَ بالناصح.

وكم سُقتُ في آثارهم من تُصيحة

# الماعات والمرجعات وقد يستفيد البغضة التنصخ

ومن ذلك: قلة الراعاة لشاعر العمال، والغرياء، والصفار، والمرؤوسين، وذلك باحتقارهم، أو هضم حقوقهم، أو ما شاكل ذلك.

ومن هذا القبيل أيضا؛ قلة مراعاة المخالفين حال الرد والمناقشة أو المجادلة، ولا يعنى ذلك ترك الرد أو قوة الحجة فيه، وإنما المقصود من ذلك ما يكون من الظلم، والزيادة، والبغي، والاستطالة.

ومن ذلك قلة المراعاة لشاعر المراجعين والجمهور من قبَل بعض الموظفين؛ حيث يستقبلونهم بتثاقل، وبرود، ويقدمون لهم الخدمة بمنة وتساطؤ.

ومن ذلك؛ قلة المراعاة لحقوق الأخوة والصداقة، كقلة التعاهد، والتزاور، وكالجفاء، وكثرة التجني، وما جرى مجرى ذلك.

ومن ذلك؛ قلة الراعاة لشاعر المريض أثناء زيارته، كحال من يذم الطبيب الذي يعالج المريض، أو الذي أجرى له العملية الجراحية، أو كحال من إذا زار المرضى أن يذكر لهم أقوامًا أصيبوا بمثل ما أصيبوا به فماتوا.

ومن مظاهر فقر المشاعر؛ ما يقع بين جماعة السجد الواحد؛ فهم يجتمعون لأشرف الغايات، ألا وهي عبادة الله عز وجل بأداء الصلاة، وليحققوا مقصدًا من أعظم مقاصد الدين ألا وهو الاحتماء، والألفة، والمحبة.

ومع ذلك؛ نجد جماعة بعض المساجد لا يرعون هذا الجانب، فنجد أن العلاقة بين الإمام والمؤذن

د . محمد إبراهيم الحمد

وجماعة المسجد ضعيفة أو معدومة، بل ريما شاء بينهم كثرة الانتقاد، وكثرة اللوم والعتاب، وريما شاء بينهم القطيعة وسوء ذات البين.

وهذا مصداق قول النبي صلى الله عليه وسلم: «إن الشيطان قد أيس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب، ولكن في التحريش بينهم». (رواه مسلم: YAYY).

فالذى ينبغى لهؤلاء أن يقطعوا على الشيطان طريقه، وألا يسترسلوا مع الظنون السيئة؛ فينبغي للإمام أن يراعي مأموميه، وأن يرفق بهم، وأن يتحمل بعض ما يصدر منهم من حِفاء، أو كثرة اقتراحات، أو انتقاد.

كما ينبغي أن يُنزلهم منازلهم، وأن يبادرهم بالسلام والتحية، خصوصًا كبار السن، ومن لهم قدر وجاه. كما عليه أن يراعى مشاعر الصغار، والقصرين، وأن بأخذ بأيديهم إلى الصلاح.

كما عليه أن يحفظ عرضه وذلك بالانضباط، والاعتذار حال المغيب، وأن يوكل الكفء إذا كان لديه عدر.

وعلى المؤذن مثل ما على الإمام، وعليه أن يحسن علاقته بالإمام والمأمومين، وعليهما أن يهيئا جوَّ الخشوع والراحة للمصلين.

وبالقابل فعلى جماعة السجد أن يلتمسوا العذر للإمام والمؤذن في بعض الأمور، وعليهم المناصحة بالتي هي أحسن.

وإذا وفقوا لإمام عاقل فليعضوا عليه بالنواجذ، وإذا رأوا من بعضهم إساءة في حقه فليوقفوا ذلك السيء عند حده.

وعلى كل حال؛ فالمسألة تحتاج إلى بسط، ولعل الله

وبالجملة؛ فإن مظاهر فقر الشاعر كثيرة وكل واحد مما مضى يحتاج إلى بسط وتفصيل وعلاج. ولعل الإشارة تغني، حتى لا يطول بنا الحديث، والحمد لله رب العالمن.

# درر البحارفي بيان ضعيف الأحاديث القصار



الحلقة (٧١)

# ٥٧٥- وَخُرُكُم يوم صَوْمِكُمْ ،.

الحديث لا يصح؛ وبهذا اللفظ أورده الأمام ابن الصلاح في «علوم الحديث» (ص٣٩٠) (ط. دار الكتب)، وأورده الأمام ابن كثير في «اختصار علوم الحديث» (ص١٤٠) وقال: «وقد يشتهر بين الناس أحاديث لا أصل لها، وقد روى عن الأمام أحمد أنه قال: من الأحاديث التي تدور بين الناس في الأسواق ولا أصل لها حديث: «نحركم يوم صومكم». اهـ. ولفظه المعروف على الألسنة أورده الإمام السخاوي في «القاصد» (ح١٣٥٥) وقال: «حديث يوم صومكم يوم نحركم. لا أصل له؛ قاله أحمد وغيره». اه.

قلتُ: وهذا الحديث بتعلق به من لا دراية له بالصناعة الحديثية ظنًا منه أنه حديث ثابت فيتوهم مثلاً فهذا العام أن يوم النحريوم الخميس؛ لأن يوم صومنا كان يوم الخميس، وهيهات، فيقع في الشك، وغايت عنه القاعدة الأصولية: «العقل الصريح لا يتعارض مع النقل الصحيح».

# 1V٦- قال صلى الله عليه وسلم من بشرني بخروج آذار بشرتُه بالجنة ».

الحديث لا يصح؛ أورده الإمام ابن الصالح في علوم الحديث، (ص٣٩٠)، وأورده الإمام ابن كثير في واختصار علوم الحديث، (ص١٤٠)، ونقل عن الإمام أحمد قوله: «لا أصل له».

٧٧٧- وخير يوم طلعت فيه الشمس يوم عرفة، ووافق يوم الجمعة، وهو أفضل من سبعين حَجُّة في غيرها ،. الحديث لا يصح؛ أورده الحافظ ابن حجرية (فتح الباري، (١٢/٨) عند شرحه للحديث (٢٠٦)، وقال: ذكره رزين في «جامعه» مرفوعًا، ثم قال الحافظ: «هو حديث لا أعرف حاله؛ لأنه لم يذكر صحابيه ولا من أخرجه».

## ٨٧٨- «يوم عرفة إذا وافق يوم الجمعة يعدل اثنتين وسبعين حُجَّة ».

الحديث لا يصح؛ أورده الإمام القيم في «زاد المعاد» (٦٥/١) وقال: «وأما ما استفاض على ألسنة العوام بأنها تعدل ثنتين وسبعين حَجَّة، فباطلٌ لا أصل له عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولا عن أحد من الصحابة والتابعين».



وقال الحافظ ابن ناصر الدين الدمشقي في مجلسف فضل يوم عرفة وما يتعلق به، (ص١٦٤): «حديث وقفة الجمعة يوم عرفة أنها تعدل اثنتين وسبعين حجة حديث باطل لا يصح». اه.

- ١٧٩- وإنَّ الله يُعَذُّب الموحدين على نقص إيمانهم، ويردهم إلى الجنة خلودًا ذا يمين،.

الحديث لا يصح، أخرجه الإمام أبو تعيم في «الحلية» (٥٤/٨)، وأخرجه مظفر بن الحسن المتوفى سنة (طحديث لا يصح، أخرجه الإمام أبو تعيم في «الحلية» (ح٥٤) من حديث أنس مرفوعًا، وعلته، قطن بن صالح الدمشقي، قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٦٩٠٠/٣٩١/٣)، (قال أبو الفتح الأزدي، كذاب). اهـ.

مران التارك الأمر بالعروف والنهي عن المنكر ليس مؤمنًا بالقرآن ولا بي».

الحديث لا يصح؛ أخرج الخطيب البغدادي في «التاريخ» (٣٠٩/٦) من حديث زيد بن أرقم مرفوعًا، وعلته سلام بن سليمان المدائني، قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٣٣٥/١): «سلام الطويل من أهل المدائن وقد قيل إسلام بن سليمان: يروي عن الثقات الموضوعات كأنه كان المعتمد لها». اه.

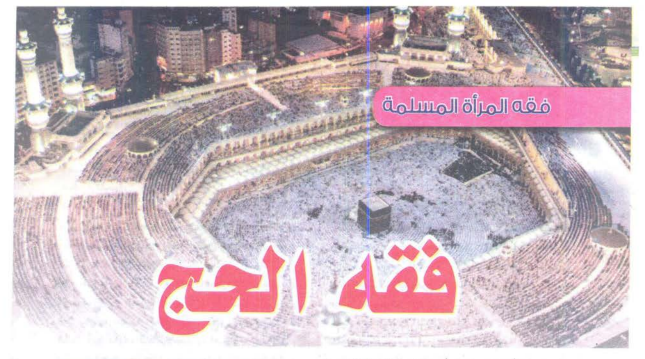
ونقل الحافظ المزني في «تهذيب الكمال» (٢٦٣٧/٢٢٢/٨) أقوال أئمة الجرح والتعديل فيه، فقال يحيى بن معين: «ليس بشيء»، وقال الجوزجاني: غير ثقة، وقال النسائي: متروك، وقال في موضع آخر؛ ليس بثقة ولا يكتب حديثه، وقال عبد الرحمن بن يوسف بن خراشي: متروك، وقال في موضع آخر؛ كذاب.

١٨١- وإذا كان يوم عرفة، غفر الله للحجاج، فإذا كان ليلة المزدلفة، غفر الله عز وجل للتجار، فإذا كان يوم منى، غفر الله للجمالين، فإذا كان يوم جمرة العقبة، غفر الله عز وجل للسُّوَّال، فلا يشهد ذلك الموضع أحدٌ الا غُفِرَ الله ..

الحديث لا يصح؛ أخرجه الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢٤٠/١) قال: حدثنا عمر بن سعيد، حدثنا أبو عبد الغني القسطلني، حدثنا مالك عن أبي الزناد عن الأعرج، عن أبي هريرة مرفوعًا، وعلته أبو عبد الغني القسطلي، قال أبو حبان؛ هو الحسن بن علي الأزدي أبو عبد الغني من أهل القسطل يروي عن مالك وغيره من الثقات ويضع عليهم، لا تحل كتابة حديثه ولا الرواية عنه بحال، وهذا شيخ لا يكاد يعرفه إلا أصحاب الحديث لخفائه، ولكني ذكرته لئلا يغتر بروايته من كتب حديثه ولم يسبر أخباره.

١٨٢- «دار الظالم خرابٌ ولو بعد حين».

الحديث لا يصح، أورده الإمام السخاوي في «القاصد» (ح٤٧٤) وقال: «لم أقف عليه». قلت: ويغني عن هذا قوله تعالى: «فتلك بيوتهم خاوية بما ظلموا» (النمل: ٥٢).



بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم.

أما بعد:

فلما كان للمرأة أحكامٌ تختص بها عن الرجال في باب الحج شرعت في كتابة هذه الحلقة مساهمة مني في بيان بعض هذه الأحكام، سائلة الله تبارك وتعالى أن ينفع بها، وأن يجعلها خالصة لوجهه الكريم، إنه قريب مجيب الدعاء.

## أولًا: هل يجوز سفر المرأة بدون محرم تلحج؟

بين الفقهاء نزاع في هذه المسألة على قولين، القول الأول: لا يجوز سفر المرأة بدون محرم مطلقًا حتى لوكان السفر للحج، واستدلوا على ذلك بما يأتى:

١- عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا يُحلُ لامُرَأَة مُسْلَمَة تُسَاهَرُ مَسِيرَةَ لَيْلَة إِلَّا وَمَعَهَا رَجُلُ ذُو حُرْمَة منها، أخرجَه البخاري (١٠٨٨).

٧- عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، قال: قال رسول الله عنه، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا يَحلُ لا مُرَأَة تُؤمنُ بالله وَالْيَوْم الآخر أَنْ تُسَافرَ سَخَرًا يَكُونُ ثَلَاثَةَ أَيَام فَصَاعِدًا إِلَّا وَمَعَهَا أَبُوهَا أَوْ ابْنُهَا أَوْ ذُو مَحْرَمٍ مِنْهَا،

# المساد الى د/عزة محمد رشاد (أم تميم)

أخرجه مسلم (۱۳٤٠).

٣- ويق رواية: «لَا تُسَافِرُ الْلَوْأَةُ يَوْمَيْنِ مِنْ الدَّهْرِ
 إِلَّا وَمَعَهَا ذُو مَحْـرَمِ مِنْهَا أَوْ زَوْجُهَا» أخرجه مسلم (٨١٥-٨٢٧).

٤- عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يخطب يقول: «لَا يَخُلُونَ رَجُلُ بِامْرَأَة إلَّا وَمَعَهَا ذُو مَحْرَم، وَلَا تُسَاهِرْ الْنَرْأَةُ إلَّا مَعَ ذَي مَحْرَم فَقَامَ رَجُلُ فَقَالَ: يَسَاهِرْ الْنَرْأَةُ إلَّا مَعَ ذَي مَحْرَم فَقَامَ رَجُلُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّٰهَ لَا إِنَّ امْرَأَتِي خَرَجَتْ حَاجَةً، وَإِنِي اكْتُتبْتُ فِي غَنْرُوة كَذَا وَكَذَا قَالَ: انْطَلِقْ فَحُجَّ مَعَ امْرَأَتِكَ، أخرجه البخاري (١٨٦٧) ومسلم مَعَ امْرَأَتِكَ، أخرجه البخاري (١٨٦٧) ومسلم (١٣٤١).

فهذا الرجل أراد الجهاد-وهو من أعظم الطاعات- ومع ذلك قال له النبي صلى الله عليه وسلم: «انْطَلِقْ فَحُجَّ مَعَ امْرَأْتِكَ».

وهذا ما ذهب إليه الإمام أحمد وأبو حنيفة، وبعض الشافعية وغيرهم.

القول الثاني: يجوز للمرأة أن تسافر للحج مع صحية آمنة.

واستدلوا على ذلك بسفر زوجات النبي صلى الله عليه وسلم للحج مع عثمان بن عفان رضي الله عنه؛ فقد روي عن إبراهيم عن أبيه عن

جده: ﴿ أَذِنَ عُمَرُ رَضِي اللّٰهِ عَنْهُ لِأَزْوَاحِ النَّبِيِّ صَلَّى اللّٰهُ عَنْهُ لَا أَزْوَاحِ النَّبِيِّ صلى اللّٰهُ عليه وسلم في آخر حَجَّةَ حَجَّهَا فَبَعَثَ مَعَهُنَّ عُثْمَانَ بْنَ عَفَّانَ وَعَبْدَ الرَّخْمَنِ بْنَ عَفْانَ وَعَبْدَ الرَّخْمَنِ بْنَ عَفْانَ وَعَبْدَ الرَّخْمَنِ بْنَ عَفْانَ أَلْمَانَ لَالرَّخْمَنِ بْنَ عَفْانَ وَعَبْدَ الرَّخْمَنِ بْنَ

وهذه بعض أقول أهل العلم في سفر الرأة بدون مُخرَم للحج:

#### أولاً: القائلون بعدم الجواز،

قال الخرقي في مختصره مع المغني (١٦٨/٣):

وحكم المرأة إذا كان لها محرم كحكم الرجل.
ظاهر هذا: أن الرجع لا يجب على المرأة التي
لا محرم لها، لأنه جعلها بالمحرم كالرجل في
وجوب الرحج، فمن لا محرم لها لا تكون كالرجل
فلا يجب عليها الرحج. وقد نص عليه أحمد
فقال أبو داود: قلت لأحمد: امرأة موسرة لم
يكن لها محرم، هل يجب عليها الرحج؟ قال:
لا، وقال أيضا: المحرم من السبيل. وهذا قول
الحسن والنخعي وإسحاق وابن المنذر وأصحاب
الرأي،

قال الطحاوي في شرح معاني الآثار (١٧٩/٢): بعد أن ذكر جملة من الآثار: «وفي ثبوت ما ذكرنا، دليل على أن المرأة ليس لها أن تحج إذا كان بينها وبين الحج مسيرة ثلاثة أيام إلا مع محرم. فإذا عدمت المحرم وكان بينها وبين مكة المسافة التي ذكرنا فهي غير واجدة للسبيل الذي يجب عليها الحج بوجوده».

وفي المبسوط (١٨١/٤): «قال السرخسي، وإذا أهلت المرأة بحجة الإسلام لم يكن لزوجها أن يمنعها إذا كان معها محرم، وإن لم يكن معها كان له أن يمنعها وهي بمنزلة الحرة المحصرة وقد بينا فيما تقدم أن من شرائط وجوب الحج عليها في حقها المحرم عندنا».

#### ثانيًا: القائلون بالجواز:

قال الشافعي في الأم (١٦٤/٢): «إذا كان فيما يروى عن النبي صلى الله عليه وسلم ما يدل على أن السبيل: الزاد والراحلة وكانت المرأة تجدهما، وكانت مع ثقة من النساء في طريق مأهولة آمنة، فهي ممن عليه الحج عندي، والله أعلم».

وية المحلى لابن حزم (١٩/٥): «وأما المرأة

التي لا زوج لها ولا ذا محرم يحج معها فإنها تحج ولا شيء عليها؛ فإن كان لها زوج ففرض عليه أن يحج معها فإن لم يفعل فهو عاص لله تعالى وتحج هي دونه وليس له منعها من حج التطوع».

#### تعقيب وترجيح:

بعد التأمل في أدلة كل فريق؛ يتبين لنا رجحان ما ذهب إليه الإمامان أحمد وأبو حنيفة وغيرهما من عدم جواز سفر المرأة بدون محرم، وإن كان للحج، للأحاديث الصحيحة الصريحة التي جاءت بتحريم سفر المرأة بدون محرم ومن أظهرها حديث ابن عباس المتقدم في الباب، وفيه أن النبي صلى الله عليه وسلم رد الرجل الذي أراد أن يجاهد معه وقال صلى الله عليه وسلم له: «انطلق فَحُجَّ مَعَ امْرُأتِكَ»، ولو عليه لوسلم له: «انطلق فَحُجَّ مَعَ امْرُأتِكَ»، ولو يريد أفضل الأعمال بعد الإيمان بالله ورسوله يريد أفضل الأعمال بعد الإيمان بالله ورسوله والله تعالى أعلم.

النيا: يعرم على المرأة المعرمة لبس النقاب والقفازين؛ والدثيل على ذلك ما روي عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: «قَامَ رَجُلُ هَقَالَ؛ يَا عمر رضي الله عنهما قال: «قَامَ رَجُلُ هَقَالَ؛ يَا رَسُولَ الله مَاذَا تَأْمُرُنَا أَنْ نَلْبَسَ مِنْ الثّيَابِ فِي الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم لا تَلْبَسُوا الْقَميصَ وَلاَ السَّرَاويلَاتَ وَلاَ الْعَمَاتِمَ وَلاَ الْبَرَائِسَ إِلَّا أَنْ يَكُونَ أَحَدٌ لَيْسَتْ لَهُ نَعْلَانِ وَلاَ الْبَيْنِ الله عليه وسلم ولا الْبَرَائِسَ إِلَّا أَنْ يَكُونَ أَحَدٌ لَيْسَتْ لَهُ نَعْلَانِ وَلاَ الْبَرَائِسَ إِلَّا أَنْ يَكُونَ أَحَدٌ لَيْسَتْ لَهُ نَعْلَانِ وَلَا تَلْبَسُ الْقُعْلَانِ وَلَا تَلْبَسُ الْقُقَارَيْنِ وَلَا تَلْبَسُ الْقُقَارَيْنِ وَلاَ تَلْبَسُ الْقُقَارَيْنِ وَلاَ تَلْبَسُ الْقُقَارَيْنِ وَلاَ تَلْبَسَ الْقُقَارَيْنِ وَلاَ تَلْبَسُ الْقُقَارَيْنِ وَلَا تَلْبَسُ الْقُقَارَيْنِ الْمَالِي (١٨٥٨).

#### ثالثًا: لا يحرم على المرأة المحرمة تفطية وجهها:

حيث ثم يرد عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه حرم على المحرمة تغطية وجهها، وإنما حرم عليها النقاب فقط، وعلى هذا فلو أن المرأة المحرمة غطت وجهها للحاجة فلا بأس.

عن أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما قالت:
«كنا نغطى وجوهنا من الرجال وكنا نمتشط
قبل ذلك في الإحرام» أخرجه ابن خزيمة
في صحيحه (٢٦٩٠)، والحاكم في المستدرك
(٤٥٤/١) وقال الحاكم: هذا حديث صحيح



على شرط الشبخين ولم يخرجاه ووافقه

عن فاطمة بنت المنذر أنها قالت: «كنا نخمر وجوهنا ونحن محرمات ونحن مع أسماء بنت أبى بكر، أخرجه الإمام مالك في الموطأ (١١٧١)، واسحاق بن راهويه في مسنده (٢٢٥٥).

عن الأعمش عن إبراهيم عن الأسود عن عائشة قالت: «تسدل المرأة جلبابها من فوق رأسها على وجهها، -ذكره الحافظ ابن حجر في فتح الباري (٤٠٦/٣) من طريق سعيد بن منصور بسنده ورجاله ثقات.

ونذكر بعض أقوال أهل العلم في ذلك.

جاء في مجموع الضناوي (١١٢/٢٦)؛ «ولو غطت المرأة وجهها بشيء لا بمس الوجه جاز بالاتفاق، وإن كان يمس فالصحيح أنه يجوز

ولا تكلف المرأة أن تجافي سترتها عن الوجه، لا يعود ولا يبد ولا غير ذلك، فإن النبي صلى الله عليه وسلم سوَّى بين وجهها ويديها وكالاهما كبدن الرحل لا كرأسه.

وأزواجه صلى الله عليه وسلم كن يسدلن على وجوههن من غير مراعاة المجافاة، ولم ينقل أحد من أهل العلم عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إحرام المرأة في وجهها» وإنما هذا قول بعض السلف، لكن النبي صلى الله عليه وسلم نهاها أن تنتقب أو تلبس القفازين».

قال الشافعي في الأم (٢١٨/٢): «وتفارق المرأة الرجل فيكون إحرامها في وجهها وإحرام الرحل في رأسه، قال ابن عبد البرفي التمهيد (۲۷۷/۵) بعد أن ذكر أثر أسماء بنت أبي بكر المتقدم وغيره: «وأجمعوا أن لها أن تسدل الثوب على وجهها من فوق رأسها سدلا خفيفا تستتر به عن نظر الرجال إليها، ولم يجيزوا لها تغطية وجهها- وهي محرمة- إلا ما ذكرنا عن أسماء».

رابعًا: طواف النساء مع الرجال غير مختلطات بهم: قال ابن جريج: أخبرني عطاء- إذ منع ابن هشام النساء الطواف مع الرجال- قال: كيف

بمنعهن وقد طاف نساء النبي صلى الله عليه

قال: إي لعمري لقد أدركته بعد الحجاب. قلت: كيف يخالطن الرجال؟ قال: لم يكنّ يخالطن، كانت عائشة رضى الله عنها تطوف حَجْرة من الرجال لا تخالطهم، فقالت امرأة: انطلقي نستلم يا أم المؤمنين، قالت: عنك، وأبت. يخرجن متنكرات بالليل فيطفن مع الرجال، ولكنهن كن إذا دخلن البيت قمن حتى يدخلن وأخرج الرجال، وكنت آتى عائشة أنا وعُسِد بن عُمير وهي مجاورة في جوف ثبير، قلت: وما حجابُها؟ قال: هي في قدة تركية لها غشاء، وما بيننا وبينها غير ذلك، ورأيت عليها

وسلم مع الرجال؟ قلت: أبعد الحجاب أو قبل؟

جوف ثبير؛ خارج عن مكة وهو في طريق مني.

درعاً مورداً. أخرجه البخاري (١٦١٨).

خامشا: يجوز للضعفاء من النساء أن يخرجن من مزدلفة بعد منتصف الليل:

عن عائشة رضى الله عنها، أنها قالت: «اسْتَأْذَنْتُ سَوْدَةُ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم لَنْلُهُ الْمُزْدَلِفُهُ تُدُفّعُ قَنْلُهُ وَقَنْلُ حَطّمَهُ النَّاسِ وَكَانَتُ امْرَأَةُ ثُبِطَةً يَقُولُ الْقَاسِمُ: وَالثَّبَطَةُ الثَّقِيلَةُ. قَالَ: فَأَذِنَ لَهَا فَخَرَجَتْ قَبْلَ دَفْعِهُ وَحَيْسَنَا حَتَّى أَصْبَحْنَا فَدَفَعْنَا بِدَفْعِهُ وَلَأَنْ أَكُونَ اسْتَأَذَّنْتُ رَسُولَ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليه وسلم كُمَا اسْتَأَذَنْتُهُ سَوْدَةً فَأَكُونَ أَدْفُعُ بِإِذْنِهُ أَحَبُ إِلَى مِنْ مَضْرُوح بِهِ ، أَخْرِجِهِ البِخَارِي (1771) pamba (1771).

حطمة الناس: أي زحمتهم

عن عبد الله مولى أسماء عن أسماء، أنَّهَا نَزُ لَتُ لَيْلَةَ جَمْع عَنْدَ الْأَزْدَلْفَة فَقَامَتْ تُصَلِّي فَصَلَّتْ سَاعَةً، ثُمُّ قَائَتُ: يَا بُنَيَّ هَلُ غَابَ الْقَمَرُ؟ قَلْتُ: لَا فَصَلَّتُ سَاعَةً، ثُمَّ قَالَتُ، يَا بُنَيِّ هَلُ غَابَ الْقَمَرُ؟ قُلْت: نَعَمْ، قَالَتْ: فَارْتَحلُوا فَارْتَحلْنَا وَمَضَيْنَا حَتَّى رَمَتُ الْجَمْرَةُ، ثُمَّ رَجَعَتْ فَصِلْتُ الصُّنْحَ فِي مَثْرُلْهَا فَقُلْتُ لَهَا يَا هَنْتَاهُ، مَا أَرَانَا إِلَّا قَدْ غَلَّسْنَا ، قَالَتُ: يَا يُنَيُّ، إِنَّ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم أذنَ للظُّعُنِّ». (أخرجه الدخاري: ١٦٧٩).

الظعن: جمع ظعينة وهي المرأة في الهودج ثم أطلق على المرأة مطلقاً.



سادساً: إذا حاضت المرأة قبل طواف الإفاضة ماذا تفعل؟ اختلف العلماء في هذه المسألة على ثلاثة أقوال:

القول الأول: الطهارة شرط لصحة الطواف، ومن ثم فلا يجوز للحائض الطواف حتى تطهر ثم تطوف طواف الإفاضة، وطواف الإفاضة، ركن من أركان الحج لا يُجبر بالدم . (مواهب الجليل ٣٧٤/١) والشافعي (المجموع ٣٧٧/٨) والجنابلة الإنصاف (٤/١٠).

واستدلوا: بما روي عن ابن عباس أنه قال:

«الطَّوَافُ بِالْبَيْتِ صَلَاةً إِلَّا أَنَّ اللَّهُ أَبَاحَ فَيْهُ
الْكَلَامَ». سنن الدارمي (١٨٨٩)، السنن الكبرى
للنسائي (٣٩٣١)، مصنف ابن أبي شيبة
للنسائي (١٢٨٠٨)، وقد اختلف في وقفه ورفعه.

القول الثاني: الطهارة ليست شرطًا لصحة الطواف، إنما هي واجب يجبر بالدم. وهذا مذهب أبي حنيفة (المبسوط ٤٥،٤٤/٤): وأحمد في أحد قوليه (الإنصاف ١٥/٤):

واحمد في احد قوليه (الإنصاف ١٥/٤)؛ واحتجوا؛ بقوله تعالى؛ (وَلْيَطُوفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ) (الحج؛ ٢٩). قالوا؛ أمر الله تعالى في الْعَتِيقِ) (الحج؛ ٢٩). قالوا؛ أمر الله تعالى في وذلك يتحقق من المُحدث والطاهر، فاشتراط الطهارة فيه يكون زيادة على النَّصّ، ومثل هذه الزيادة لا تثبت بخبر الواحد ولا بالقياس؛ لأنَّ الركنية لا تثبت إلا بالنَّصّ، فأمًا الوجوب فيثبت بخبر الواحد؛ لأنه يوجب العمل ولا فيثبت بخام اليقين، والركنية إنما تثبت بما يوجب علم اليقين، فأصل الطواف ركن ثابت يوجب علم اليقين، فأصل الطواف ركن ثابت بعلم فيكون موجب العمل دون العلم، فلم تصر بالنص، والطهارة فيه تثبت بخبر الواحد، فيكون موجب العمل دون العلم، فلم تصر الطهارة ركننا، ولكنها واجبة، والدم يقوم مقام الواجبات في باب الحج. (المبسوط للسرخسي) الواجبات في باب الحج. (المبسوط للسرخسي)

القول الثالث: لا يجوز للحائض الطواف بالبيت ولكن إن لم يتسع الوقت فهي معذورة وفي هذه الحالة تغتسل وتطوف طواف الإفاضة وهي حائض، وهو ما ذهب إليه شيخ الإسلام ابن تيمية (مجموع الفتاوي ٢٥٥/٢٦)، وابن القيم (إعلام الموقعين ١٨/٣))

واحتجوا على عدم جواز الطواف للحائض بحديث عائشة وفيه «افْعَلِي كَمَا يَفْعَلُ الْحَاجُ غَيْرَأَنْ لَا تَطُولِ بِالْبَيْتِ حَتَّى تَطْهُرِي» أخرجه البخاري (٣٠٥)، ومسلم (١٢١١).

قال شيخ الإسلام في مجموع الفتاوى (٢٥٥/٢٦):

«فهذه «المسألة» التي عمت بها البلوى. فهذه إذا
طافت وهي حائض وجبرت بدم أو بدئة أجزأها
ذلك عند من يقول: الطهارة ليست شرطًا، كما
تقدم في مذهب أبي حنيفة وأحمد في إحدى
الروايتين عنه، والأولى أن هذه معذورة، لكن هل
يباح لها الطواف مع العذر؟ هذا محل النظر،
وكذلك قول من يجعلها شرطًا، هل يسقط هذا
الشرط للعجز عنه ويصح الطواف؟

هذا هو الذي يحتاج الناس إلى معرفته. فيتوجه أن يقال: إنما تفعل ما تقدر عليه من الواجبات ويسقط عنها ما تعجز عنه، فتطوف، وينبغي أن تغتسل وإن كانت حائضًا كما تغتسل للإحرام وأولى. وتستثفر كما تستثفر المستحاضة.

قال ابن القيم في إعلام الموقعين (١٩،١٨/٣)؛

د... تطوف بالبيت والحالة هذه وتكون هذه ضرورة مقتضية لدخول المسجد مع الحيض والطواف معه وليس في هذا ما يخالف قواعد الشريعة، بل يوافقها...، إذ غايته سقوط الواجب أو الشرط بالعجز عنه، ولا واجب في الشريعة مع عجزولا حرام مع ضرورة».

تعقيب وترجيح،

أرى-والله تعالى أعلم- رجحان ما ذهب إليه شيخ الإسلام ابن تيمية وموافقوه من جواز طواف المرأة الحائض للإفاضة إذا كانت لا تستطيع بأي وسيلة أن تمكث في مكة حتى تطهر؛ لأن طواف الإفاضة ركن لا يتم الحج إلا به، ولا يجوز أن يجبر بالدم، فلا بد لها من الطواف، ولأننا لو أوجبنا عليها المكث حتى تطهر لوقعت في الحرج والمشقة، والله تعالى يقول: ﴿وَمَا جَمَلُ عَلَيْكُمْ فِي اللَّهِينِ مِنْ حَرَجٌ ﴿ (الحج: يقول: ﴿وَمَا جَمَلُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهِ مَنَا إِلَّا وُسْتَهَا لِلَّهُ مُنْسَا إِلَّا وُسْتَهَا لَهُ مَنَا إِلَّا وُسْتَهَا لِهُ مَنْ حَرَجٌ ﴿ (البقرة: ٢٨٦).



# الحج . . فضائل وأحكام

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد الأولين والآخرين.

أما بعد: فاتقوا الله-أيها المسلمون-، فالتقوى خيرزاد ليوم المعاد، وبها يصلح الله أمور العباد: (وَمَن بِنَقِي الله بَجْمَل الله مِن أَن و يُسَرًا) (الطلاق: ٤). واعلموا عباد الله- أن العبادة حق لرب العالمين على المكلفين، وفرض محتوم على الإنس والجن؛ قال الله تعالى: (وَمَا غَلَقْتُ اللِّن وَالْإِنسَ وَالْجِن؛ قال الله تعالى: (وَمَا غَلَقْتُ اللِّن وَالْإِنسَ وَالْجِن؛ قال الله تعالى: (وَمَا غَلَقْتُ اللِّن وَالْإِنسَ وَالْجِن؛ قال الله تعالى: (وَمَا غَلَقْتُ اللِّن وَالْإِنسَ

# مستوركي الشيخ د: على عبد الرحمن العذيفي خطيب المسجد النبوي الشريف

وَاشْكُرُوا لِي وَلَا تَكُفُرُونِ) (الْبقرة: ١٥١، ١٥١). ولولا أن الله أرسل الرسل وأنـزل الكتب لكان بنو آدم أضبلً من الأنـعـام، ولكن الله رحم العالمين، فشرع الدين، وفصًل كلَّ شيء، وأقام معالم الصراط المستقيم، فاهتدى السعداء، وضل على بينة الأشقياء.

والحج ركن من أركان الإسلام، جمع الله فيه العبادة القلبية بالإخلاص وغيره، وجمع الله فيه فيه العبادة المالية والقولية والفعلية، والحج وزمنه تجتمع فيه شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، أعظم ركن في الإسلام، وتجتمع فيه الصلاة وإنفاق المال، والصيام لمن



لم يجد الهدي، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، والصبر والحلم، والشفقة والرحمة، والتعليم للخير والبر، وجهاد النفس ونحو ذلك، واجتناب المحرمات.

والحج آية من آيات الله العظمى على أن ما جاء به محمد -صلى الله عليه وسلم- هو الدين الحق، فلا تقدر أي قوة في الأرض أن تجمع الحجاج كل عام من أطراف الأرض ومن جميع أجناس البشر وطبقات المجتمعات وأصناف الناس بقلوب مملوءة بالشوق والحبة، يتلذذون بالمشقات في الأسفار، ويفرحون بمفارقة الأهل والأصبحاب والأوطان، ويحسون أن ساعات الحج أسعد ساعات العمر، ويعظمون مشاعر الحج بقلوبهم، وينفقون الأموال بسخاوة نفس وطيب قلب، فلا يقدر على ذلك الا الله-عز وحل- وتباركت صفاته وأسماؤه، وهو القائل لخليله ايراهيم-عليه الصلاة والسلام-: (وَأَذِن فِي ٱلنَّاسِ بِالْحَجَّ بِأَتُوكَ ركالًا وَعَلَى كُلُّ صَامِر يَأْلِيكِ مِن كُلُّ فَيْجَ عَمِيق أَيَّادٍ مَّعَّلُومَنتِ عَلَى مَا رُزُقَهُم مِّنَ بَهِ بِمَهِ ٱلْأَنْعَدِيُّ الْأَنْعَدِيُّ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا ٱلْكَابِسَ ٱلْفَقِيرَ ) (الحج: ٢٧، AY).

ذكر المفسرون ابن جرير وابن كثير وغيرهما عن ابن عباس-رضي الله عنهما-: «أن الله لما أمر خليله إبراهيم-عليه الصلاة والسلام- أن يؤذّن في الناس بالحج قال: يا رب؛ كيف أبلغ الناس وصوتي لا ينفذهم؟ فقال: ناد وعلينا البلاغ، فقام على مقامه، وقيل: على الحِجُر، وقيل: على الحِجُر، وقيل: على الحِجُر، وقال: يا أيها الناس؛ إن ربكم قد اتخذ بيتا فحجوه، فيقال: إن الجبال تواضعت حتى بلغ الصوت أرجاء الأرض، وأسمع من في الأرحام والأصلاب، وأجابه كل شيء سمعه من حجر ومدر وشجر، ومن كتب الله أنه يحج إلى يوم ومدر وشجر، ومن كتب الله أنه يحج إلى يوم القيامة؛ لبيك اللهم لبيك».

أيها المسلم: أخلص النية لله تعالى في حجك، واقتد بسيد المرسلين في أعمال الحج، فقد

قال-عليه الصلاة والسلام-: «خذوا عني مناسككم»، ليكون حجك مبرورًا، وسعيك مشكورًا، عن أبي هريرة-رضي الله عنه-قال: سمعت رسول الله -صلى الله عليه وسلم-يقول: «من حج فلم يرفث ولم يفسق رجع كيوم ولدته أمه». رواه البخاري ومسلم.

وعن أبي هريرة أيضًا أن رسول الله -صلى الله عليه وسلم- قال: «العمرة إلى العمرة كفارة لم بينهما، والحج المبرور ليس له جزاءً إلا الجنة». رواه البخارى ومسلم.

وعن عائشة-رضي الله عنها- قالت: قلت: يا رسول الله: نرى الجهاد أفضل العمل، أفلا نجاهد؟! فقال: «لا، ولكن أفضل الجهاد حج مبرور». رواه البخاري.

والحج المبرور هو الذي أخلص صاحبه النية فيه لله تعالى، وأدى مناسكه على هدى رسول الله -صلى الله عليه وسلم-، واجتنب المعاصي وأذية المسلمين، ولم يجامع أهله في وقت لا يحل له، وحفظ لسانه من اللغو والباطل، وكانت نفقته حلالاً، وأنفق في الخير بقدر ما يوفقه الله تعالى، فإذا جمع الحجّ هذه الصفات كان مبروراً مقبولاً عند الله-عز وجل-، والحج يهدم ما قبله.

وعلى الحاج أن يتعلم ما يصح به حجه، ويسأل عن أحكام الحج العلماء، ولتحرصأيها الحاجُ- أشدً الحرص على الإتيان بأركان الحج؛ لأنه لا يصح الحج!لا بها، وهي الإحرام والمراد به الدخول في النسك، والوقوف بعرفة وهو أعظم أركان الحج، لقوله: «الحج عرفة»، وطواف الإفاضة، والسعي على الأرجح، وعليه أن يقوم بواجبات الحج، لا يترك منها شيئًا. وواجبات الحج؛ الإحرام من الميقات المعتبر له، والوقوف بعرفة إلى غروب الشمس، والمبيت بمزد لفة، والرمي، والحلق أو التقصير، والمبيت بمنى، والهدي لمن يلزمه الهدي، وطواف بعرفة.

ويوم النحر يجتمع فيه الرمي لجمرة العقبة والنحر والحلق أو التقصير وطواف الإفاضة

والسعي لن لم يقدم السعي في الإفراد والقران، فإذا رمى الحاج جمرة العقبة وقصر أو حلق حلً له كل ما حرم عليه بالإحرام إلا امرأته، فإذا طاف بالبيت وسعى بعد الرمي والحلق حل له كل شيء إلا امرأته.

ويستحب للحاج الاستكثار من أفعال الخير، وكثرة التلبية حتى يشرع في رمي جمرة العقبة، ويكثر من تلاوة القرآن، ويتضرع بالدعاء، ولاسيما يوم عرفة؛ لقوله: "خير الدعاء دعاء عرفة، وخيرما قلت أنا والنبيون قبلي يوم عرفة؛ لا إله إلا الله وحده لا شريك لله، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير".

ويحفظ لسانه من الغيبة والباطل، فقد كان بعض السلف إذا أحرم كأنه حية صماء، لا يتكلم إلا بخير، ولا يخوض فيما لا يعنيه، ويبتعد عن المشاجرات والخصومات والمجادلات والضوضاء، ويواظب المسلم على التكبير المقيد، ويبدأ وقته بعد فجر يوم عرفة إلى عصر آخر أيام التشريق، وللحاج يبدأ بعد ظهر يوم العيد إلى عصر آخر أيام التشريق، وصفته: الله أكبر الله أكبر لا إله إلا الله، والله أكبر ولله الحمد.

ويستحب للحاج وغيره المسارعة إلى كل خير وعمل صائح وبر في عشر ذي الحجة، عن ابن عباس-رضي الله عنهما- قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ما من أيام العمل الصائح أحب إلى الله من هذه الأيام"، يعني الأيام العشر، قالوا: يا رسول الله: ولا الجهاد في سبيل الله؟ قال: "ولا الجهاد في سبيل الله، ولا من خرج بنفسه ومائه، فلم يرجع من ذلك بشيء". رواه البخاري.

أيها المسلمون: إن عشر ذي الحجة أفضل الأيام عند الله، سماها الله تعالى في كتابه الأيام المعلومات، كما فسرها ابن عباس-رضي الله عنهما- بذلك، فالذكر لله فيها مستحب في المساجد والطرق والمجامع والأسواق والخلوات.

وفي هذه العشر يوم عرفة، فلئن فاتك-أيها المسلم- الوقوف بعرفة، فقد شرع الله لك صيامه، عن أبي قتادة-رضي الله عنه- قال: سئل رسول الله -صلى الله عليه وسلم- عن صوم يوم عرفة، قال: "يكفر السنة الماضية والباقية". رواه مسلم.

وعن ابن عمر رضي الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: "ما من أيام أعظم عند الله ولا أحب إليه العمل فيهن من هذه الأيام العشر، فأكثروا فيهن من التسبيح والتكبير والتحميد". رواه أحمد.

وكان ابن عمر وأبو هريرة- رضي الله عنهما-يخرجان إلى السوق في هذه العشر ويكبران، فيكبر الناس بتكبيرهما- رواه البخاري-

تمسكوا بآداب الإسلام المثلى وأخلاقه العليا، واجعلوا الحج توبة لما بعده من حياتكم، وصلاحًا وتقوى لما يُستقبل من أمركم، وندمًا على ما فات من أعماركم، واحمدوا الله تعالى واشكروه على نعمة الأمن والإيمان، وعلى ما سخر من الأسباب وأدر من الأرزاق، وعلى ما سهل من الطاعات والعبادات، واشكروه على ما صرف من العقوبات والأفات.

عباد الله: (إِنَّ اللهَ وَمُلَتِكَتَهُ. يُصَلُّونَ عَلَى النَّيِّ يَعَالُونَ عَلَى النَّيِّ يَعَالُمُوا مَسْلِمًا ) يَتَأَيُّهُا النِّينَ مَا مَنُوا مَسْلِمًا ) (الأحراب: ٥٦)، وقد قال: "من صلى عليً صلاة واحدة صلى الله عليه بها عشرًا".

اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد وسلم تسليمًا



# ضوابط التعامل مع المخالف

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، ويعدُ:

كما وعدناكم أيها القراء الكرام، هذا آخر محور في منظومة الخلاف، وفي الترتيب كان قبل الأخير، وذكرنا علة تأخيره في المقال السابق حتى يكون آخر ما يَستقر في الأذهان من منظومة الخلاف.

## وهذا المحور بعنوان: ضوابط التعامل مع المخالف.

1146

ا د . أحمد منصور سبالك

الْفَضْلِ مِنْكُمْ وَالسَّعَةَ، (النور:٢٢)، فقال الصدِّيقَ: "والله الأنفقَ ضعفي ما كنت أنفق عليه".

الضابط الثالث: التعامل مع الخلاف على أنه أمرٌ طبيعي في البشر:

فمن طبيعة البشر الخلاف، وذلك لمراعاة القدرات العقلية، فطالما العقول متفاوتة، فما تدركه العقول تتفاوت أيضًا.

الفسامِدُ الرامِعِ: لا إنكار في مسائل الاجتهاد:

يجب العلم بأن مسائل الخلاف التي يجوز فيها لا يُنكر على المخالف فيها، وذلك مراعاة لأسباب الخلاف. فهناك ضوابط كثيرة سأجمل الحديث عنها للإيضاح فقط، وإلا فهي تحتاج لمزيد بسط للبيان، فأذكر هذه الضوابط وأقول؛ الضابط الأول؛ وجوب تصحيح النية؛ فيجب على مَن يدخل في الخلاف أن يجعل نيته لنصرة الحق، سواء أكان معه أم مع

مَن يخالفه، ويصحِّح النية على هذا. الضابط الثاني: الحذر من تزكية النفس والانتصار لها:

فلا بد له أن يُوطُن نفسه لقبول الحق، ولا ينتصر لنفسه في الباطل، ولنا أسوة حسنة في الصديق أبي بكر رضي الله عنه، لما أقسم بأن لا يُنفق على رجل تكلم في الإفك، فأنزل الله تعالى: «وَلا يَأْتُلِ أُولُو

ذو الحجة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٦٤ - السنة السابعة والأربعون

التوحيد

الضابط الخامس: البعد عن الحوار المُعلَن عند الخلاف:

لا بد أن نبعد عن العلن في الخلاف؛ لأنه ليس للمناظرة، للحذر من التجاوز في الرد أو النقد أو الحوارفي العموم.

الضابط السادس: التعامل مع الظاهر في الخلاف للمخالف:

فيجب التعامل مع ظاهر المخالف وليس باطنه، ولا تأخذ بلازم قوله وتبني عليه فتكون قاضيًا وجلادًا.

الضابط السابع: إنصاف المخالف أمرٌ واجب:

يجب إنصاف المخالف واحترام قوله، وعدم التنقص منه في الخلاف؛ لكي يصل الخلاف! لكي يصل الخلاف إلى ثمرته الرجوة.

الضابط الثامن؛ لا يتسرع المخالف في إصدار حكمه؛

ألا يصدر الحكم على المخالف إلا بعد الاستقراء، والتأكد من حيثيات الحكم. الضابط التاسع، العلم بأنَّ المجتهد المخطئ مأجور؛

لا بد من اعتقاد أن أصحاب الخلاف من أهل الاجتهاد، وأنهم مأجورون في اجتهادهم سواء أصابوا فيه أو أخطأوا.

الضابط العاشير؛ عندم نصب العداء للمخطئ فالخلاف؛

لا تنصب العداء لمن أخطأ، فهو مأجورٌ في خطئه، كما ذكرنا آنفًا، ولا نحب أن يُخطئ حتى ننتصر للنفس.

الضابط الحادي عشر، عدم تنزيل كلام الخلاف منزلة الشرع،

فلا نعتبر كلام الخلاف نصوصًا شرعية، ولا فهمه الذي وصل إليه، وعدم صبغه مسائل الخلاف التي نتجت من طبيعتنا البشرية بصبغة الشرع المنزل.

الضابط الثاني عشر، لا تتعصب الأقوال أهل العلم في الخلاف:

عدم التعصب لأقوال العلماء؛ لأنهم يخطئون ويصيبون.

# الضابط الثالث عشر: الحرص على وحدة السلمين وجماعتهم:

في الخلاف يكون الحرص كل الحرص من المختلفين على وحدة المسلمين، فهي أولى من الشقاق والتنافر.

#### الضابط الرابع عشر: العدل في الخلاف:

يجب الإقرار بصحة قول المخالف إذا وصلنا إلى ذلك؛ لأن العدل هو الميزان الأساس لنجاح منظومة الخلاف.

أيها القارئ الكريم:

هذه بعض الضوابط، أجملت فيها الكلام على بيان كيفية التعامل مع المخالف، وقد ذكرت في مقدمة الكلام أن الضوابط تحتاج لمزيد بسط أكثر من هذا، والمقام لا يتسع له.

وأختم منظومة الخلاف بوصية لن يريد أن يدخل فيها، عليه:

أن يفهم الخلاف جيدًا، وأن يعلم دليل المخالف دون النظر في مدى صلاحيته لديه، وأن يعلم جيدًا حكم المخالف على ما استدل به، وأن يرجَح بين الدليلين بالضوابط التي ذكرناها.

وليحقق ما ذكرت عن شيخ الإسلام عند كلامه عن الموازنات الشرعية: «ليس العاقل الذي يعرف الخير من الشر، وإنما العاقل الذي يعلم خير الخيرين وشر الشرين».

وأنشد قائلاً:

إن اللبيب إذا بدا من جسمه

مضران مختلفان داوى الأخطرا

جعلنا الله وإياكم ممن يستمعون القول فيتبعون أحسنه، وصل اللهم وسلم وبارك على محمد وآله وصحبه وسلم.

# مقومات الحكومة المستولة عن تطبيق الاقتصاد الاسلامي:

من موجبات تطسيق الاقتصاد الإسلامي وجود الحكومة التي لديها الحافز والدافع والباعث على التطبيق لما لهما من السلطات والسيادة وبما بمكتبها من سن القواتين واصدار القرارات واللوائح التنفيذية ذات العلاقية بالاقتصاد الإسلامي، ودليل ذلك من القرآن الكريم قول الله عز وجلوه ٱلَّذِينَ مُّكُذَّنَّهُمْ فِي ٱلأَرْضِ أَفَىامُوا ٱلصَّبَلُوةَ وَءَاتُوا ٱلزَّكَوْةَ وَأَمْرُوا بِٱلْمَعْرُونِ وَنَهَوًا عَنِ ٱلْمُنكَرُّ وَيِلَّهِ عَنِقِبَةُ ٱلْأُمُورِ ، (الرحج: ١٤)، والدليل من السنحة التبويحة قول رسول الله صلى الله عليمه وسلم: "كلكم راء وكلكم مستول عن رعيته، فالإمام راع ومستول عن رعيته.... الحديث" (رواه البُخاري ومسلم)، ويقول عثمان بن عضان في هذا المقام: "إن الله ليزع بالسلطان ما لا يزع بالقرآن".

والدليل من التراث الإسلامي، هو قدام سيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم عملياً بالأشراف على اقتصاد الدولة، فقد رُويَ أنه قال لماذ بن جيل حين أرسله الي اليمن: "إني أبعثك إلى أهل كتاب، فادعهم إلى شهادة أن لا إله إلا الله، فإن أجابوك إلى ذلك فأعلمهم أن عليهم خمس صلوات فلككل يـوم وليلة، فإن أجابوك إلى ذلك فأعلمهم أن عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم فترد على فقرائهم". (رواد مسلم).

ويستنبط من هذا الحديث التسلسلة التطبيق العقيدة ثم الزكاة، وهي ركن من تطبيق شرع الله.

ويجب على العلماء والدعاة بدل الجهود المشروعة لاقتناع تلك الحكومات لتطبيق الاقتصاد الإسلامي، وذلك بالحكمة والموعظة الحسنة وفقا لخطط استراتيجية، ويكون ذلك من خلال ما يلي:

- إصدار القوانين اللازمية لتطبيق الاقتصاد الإسلامي على مستوى الدولة.



الإسلامي

باب

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ويعدُ:

تحدثنا في العدد الماضي عن التطبيق المعاصر للاقتصاد الإسلامي وذكرنا بعض مقومات هاذا التطليق وبقي معنا بعضي المقومات تتناولها في هذا العدد، فنقول وبالله تعالى التوفيق

الحلقة الثانية

وسورد الله اد. حسين حسين شحاتة

الأستاذ بجامعة الأزهر

- إصدار اللوائح التنفيذية اللازمة لتطبيق القوانين الاقتصادية الإسلامية.
- إنشاء الأجهزة التنفيذية التي تشرف على تطبيق الاقتصاد الإسلامي.
- انشاء الأجهزة الرقابية لتطبيق الاقتصاد الإسلامي.
- التربية والتوعية على تطبيق الأقتصاد الاسلامي

# ثالثاً: مقومات العنصر البشري الذي يتولى كافة شنون تطبيق الاقتصاد الإسلامي:

لا يمكن تطبيق الاقتصاد الإسلامي بدون العنصر البشرى الذي يتولى كافة المهام التنفيذية ويعمل في الأجهزة التشريعية والتتفيذية على الستوى القومي وعلى الستوى الخاص، فهم الحراس على سلامة التطبيق. وإنهم بمثابة القلب للجسد، إذا صلح صلح سائر الجسد كله، وإذا فسد فسد الحسد كله كذلك الوضع بالنسبة للاقتصاد الإسلامي، إذا صلح العامل على تطبيق الاقتصاد الاسلامي صلح التطبيق، وإذا فسد، فسد التطبيق، والدليل على ذلك من التطبيق العاصر للاقتصاد الإسلامي، إذا فسد العامل في المسارف الاسلامية ولم يلترم بتنفيذ العقود الشرعية فسد التطبيق تمامأ وتعامل

ومن أهم المواصفات الواجب توافرها في العاملين على تطبيق الاقتصاد الإسلامي كما استنبطها العلماء ما يلي:

- القيم الإيمانية استشعار أن عمله عبادة ورسالية وأنيه مستخلف من الله على تطبيق ضوابط وقواعد الاقتصاد الإسلامي.
- القسم الأخلاقية، فيلا اقتصاد إسلامي بدون أخلاق، وأن الالترام بها هو مناط التطبيق السليم-
- العرفة نفقه الاقتصاد الإسلامي: لأن مناط التطبيق هو الالترام بالضوابط

- الشرعدة للمعاملات الاقتصادية، وبدون ذلك لا يوجد اقتصاد إسلامي.
- الحنكة والخبرة والكضاءة في إدارة أمور وشنون التطبيق، أي المهارة في الجوانب العملية للتطبيق ولا سيما فيما يتعلق بأحوال كل زمان ومكان-
- القدرة على المحافظة على الأصالة والريادة في استخدام الأساليب الفنية.
- ومن متطلبات ايجاد العنصر البشري اللازم لتطبيق الاقتصاد الإسلامي ما يلي:
- التربيلة الإسلاميلة وكذلك التربيلة الاقتصادية الإسلامية.
- وجود مناهج تعليمية تتضمن علوم الاقتصاد الإسلامي.
- إنشاء مراكز تدريب متخصصة في مجال الاقتصاد الإسلامي
- تعقيب على مقومات تطبيق الاقتصاد الإسلامي

يتسن من الفقرات السابقة أن هناك ثلاثة محاور رئيسية يقوم عليها تطبيق الاقتصاد الاسلامي وهي المجتمع والحكومة والعامل على التطبيق، ويجب أن يكون بين هذه المحاور ترابط وتفاعل وتكامل وفقأ لأحكام ومبادئ الاقتصاد الإسلامي (الدستورالاقتصادي الإسلامي). وتعمل سوياً وفقاً للجموعة من الأذلة والنظم واللوائح التنفيذية، كما يجب أن تأخف بمنهج العاصرة في استخدام السبل والأساليب والأدوات العلمية العاصرة فالحكمة ضائلة المؤمن أينما وجدها فهو أحق الناس بها، وبذلك يجمع التطبيق بين الأصالة والمعاصرة.

#### معوقات التطبيق المعاصر للاقتصاد الإسلامي

فان طريق التطييق العاصر للاقتصاد الاسلامي ليسر مفروشا بالورود، ولكن فيه العديد من المحددات والمعوقات التي يجب



التصدي لها من أهمها:

# أولاً: الاختلاف بين فقهاء

#### الاقتصاد الإسلامي في بعض المسائل:

من السنن الكونية تفاوت العقول والأفهام، ويترتب على ذلك اختلاف الاستنباط ولاستقراء، وهذه آية من آيات الله عز وجل، فهو القائل، « وَمَنْ ءَلَيْلِهِ، خَلَقُ السّتكونِ وَجَلَّ، فهو القائل، « وَمِنْ ءَلَيْلِهِ، خَلَقُ السّكونِ وَأَخْلِنَفُ الْسِيْحِكُمُ وَأَلْوَيْكُو لَا فَي وَلَا الله عَلَى الْمَلْكِينَ الْمَلْكِينَ » (الروم: ٢٧)، ولكن الله سبحانه وتعالى حفظ الإسلام في أصول العقيدة والعبادة وكليات الشريعة الإسلامية وقواعدها العامة، حيث هناك نصوص قطعية الثبوت والدلالة لا مجال للاختلاف قطعية الثبوت والدلالة لا مجال للاختلاف عليها، وإنما الاختلاف أمر لا بد منه بل هو العلماء أن هذا الاختلاف أمر لا بد منه بل هو من محاسن الشريعة ويدل على يسرها وسعة أحكامها.

ويرى الشيخ مناع القطان، "أن الاختلاف في الفروع لا مندوحة عنه، ما دام مستنداً إلى وجه من وجوه الاستدلال وليس تزكية لهوى النفس والتعصب".

وفي مجال الاقتصاد الإسلامي هناك قواعد كلية عامة قطعية الثبوت والدلالة، ولا خلاف عليها بين العلماء، ولقد تم بيانها تفصيلاً في الفصل الثالث من هذا الكتاب "الضوابط الشرعية للمعاملات المالية"، وهناك فرعيات تختلف من زمان إلى زمان ومن مكان إلى مكان، فلا بأس من الاختلاف حولها والاجتهاد في المسائل التي ليست فيها نصوص قطعية الثبوت.

وتأسيساً على التأصيل الفقهي السابق لا يعتبر الاختلاف بين فقهاء الاقتصاد الإسلامي معوقاً في مجال التطبيق في مجال الفرعيات والإجراءات التنفيذية والوسائل والأدوات، بل يمثل المرونة والسعة والتيسير، كما يساعد في الانتفاع من وسائل التقنية الحديثة في العاملات الاقتصادية المعاصرة.

ولقد كان الإنشاء مجامع ومراكز وهيئات ومؤسسات الفقه الإسلامي العالمية واصدارها العديد من الفتاوي في قضايا المعاملات الاقتصادية المعاصرة دوراً هاماً في مجال التطبيق على المستوى العالمي.

#### ثانياً: الأمية الاقتصادية الإسلامية

لقد استطاع الغرب وأعداء المسلمين أن ينشروا الثقافة الغربية المادية في كل نواحي الحياة ومنها الاقتصاد، وتم استبدال القوائين الوضعية محل الإسلامية، وظهرت مشكلة الأمية الاقتصادية الإسلامية، فعندما يذكر مصطلح أو مفهوم اقتصادي إسلامي يكون مستغرباً على المسلم المعاصر، كما يعتقد كثير من الناس أن عصر الاقتصاد الإسلامي قد وئي، فعلى سبيل المثال يعتقدون بأنه لا يمكن وجود اقتصاد بدون نظام للفائدة أو بدون ضرائب أو جمارك أو مضاربات أو نحو ذلك... وهيمنة النظم الاقتصاد الإسلامي وهيمنة النظم الاقتصاد الإسلامي

ومن مسببات الأمية الاقتصادية الإسلامية ما يلي:

- الأمية الدينية وجهل المسلمين بالإسلام ويرون أنه دين عبادات ومناسك ولا علاقة له بحَلْبَة الحياة.

- خلو مناهج التعليم في معظم المراحل من علوم الاقتصاد الإسلامي والاهتمام بعلوم الاقتصاد الوضعي، ويطلق على ذلك سياسة التغريب.

- سيطرة الثقافة الغربية على برامج الإعلام، ويكاد يكون خالياً من أي إشارة إلى الاقتصاد الإسلامي.

- تأسيس البنيات والمؤسسات الاقتصادية والمالية والنقدية على المفاهيم والأسس الاقتصادية الوضعية والتي قد تتعارض بعضها مع ما يناظرها في الاقتصاد الإسلامي - بحكم المعاملات والأنشطة الاقتصادية



### قوانين ولوائح ونظم وضعية.

- الافتراءات على الشريعة الإسلامية ومن محاورها فقه الاقتصاد الإسلامي.

ومن الأشار السلبية للأمية في مجال الاقتصاد الإسلامي:

- عدم موافقة بعض الحكومات العربية والإسلامية على إصدار قوانين أو قرارات لتطبيق الاقتصاد الإسلامي أو إنشاء مؤسسات له.

- الانبهار بنماذج الاقتصاد الوضعي ونقلها بسلبياتها إلى الدول العربية والإسلامية، وظهر ما يسمى الاقتصاد هو الاقتصاد فالأ يوجد اقتصاد إسلامي وآخر كافر.

- هيمنة المؤسسات الاقتصادية العالمية على اقتصاديات الدول العربية والإسلامية.

- انتشار العلمانية الاقتصادية وتقوية مفاهيمها وأسسها وتجاهل ما في التراث الاقتصادي الإسلامي من مفاهيم وأسس-

ويتطلب معالجة الأمية الاقتصادية الاسلامية ما يلي:

- اعادة النظر فيما يدرس في مراحل التعليم وتطهيره مما يتعارض مع أحكام ومبادئ الشريعة الإسلامية بصفة عامة، والاهتمام بعلوم الاقتصاد الإسلامي في الكليات والمعاهد ذات العلاقة بالمال والاقتصاد ونحو ذلك، وبلغة أخرى أسلمة علوم الاقتصاد الاسلامي في واقع الحياة.

- الاهتمام بالتبليغ والدعوة إلى مفاهيم وأسسى الاقتصاد الإسلامي في وسائل الإعلام المختلفة حتى يمكن نشر ثقافته وتنمية الحس الاقتصادي الإسلامي.

- تنقية القوانين والقرارات والمراسيم والتعليمات الحكومية من كل ما يتعارض مع أحكام ومبادئ الشريعة الإسلامية بصفة عامة، والاقتصاد الإسلامي بصفة خاصة.

- إنشاء المؤسسات والوحدات الاقتصادية الإسلامية لتساعد في تطبيق الاقتصاد الاسلامي

### ثالثاً: انتشار الفكر الاقتصادي العلماني ي الدول العربية والإسلامية.

لقد واحه الفكر الإسلامي تحديات عديدة الاقصائله عن حليلة الحياة، ومن بين هذه التحديبات فصل الدين عبن الدولية باسم العلم تارة، وباسم المادية تارة أخرى، وباسم الدنيوية مرة أخرى... ويطلق على ذلك كله مصطلح العلمانية وتعنى إدارة شئون الحياة جميعا على غير الدين.

ومن المفاهيم العلمانية السائدة في هذا المقام: "اعبط ما تقيصر تقيصر وما لله لله"، "الدين لله والوطن للجميع"، "فصل الحياة الزائلة عن الحياة الآخرة الباقية الخالدة"، ولقد ساعد على انتشار هذه المفاهيم في الدول العربية والاسلامية الاستعمار الذي تسلط وهيمن على ثرواتها وخيراتها، والحملات التبشيرية والمستشرقون وأصحاب الفكر العقلاني والبعثات التعليمية إلى الجامعات الغربية.

ولقيد تسلل الفكر العلماني إلى كفة نواحي الحساة فالسلاد العربية والإسلامية ومنها: نظام الحكم، ونظام التعليم، ونظام التربية، ونظام الثقافة، ونظام الاقتصاد، ونظام المال، ونحو

ولقد أخذ الفكر العلماني في مجال الاقتصاد مناحي عديدة منها على سبيل المثال ما يلي:

- النظام الريوي بكافة صوره وأشكاله ومؤسساته في دول الغرب.
- الضوائد المصرفية وفوائد التوفير والادخار وما في حكم ذلك.
- نظم التأمين القائمة على الغرر والجهالة والرياء
- مسابقات اليانصيب والقمار وهي من الميسر المحرم شرعاء
- الضرائب الظالمة التي يطلق عليها المكوس وللحديث بقية أن شاء الله ، والحمد لله رب العالمن-







### المال المرحيلة

### أثر السياق في فهم النص



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعدُ، نواصل الحديث عن أدلة حجاب المرأة المسلمة، وقد تكلمنا في الحلقات السابقة عن آيات الحجاب، ثم انتقلنا إلى الأحاديث، فذكرنا أحد عشر حديثًا، ونستأنف البحث بإذن الله تعالى.

> الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعد،

ما يزال حديثنا متصلاً -بفضل الله تعالى-حول أدلة حجاب المرأة المسلمة، ولقد تكلمنا في الحلقات السابقة عن آيات الحجاب، ثم انتقلنا إلى الأحاديث، ووصلنا إلى الحديث الثاني عشر وهو حديث عائشة رضي الله عنها الذي فيه: ".. يا أسماء! إن المرأة إذا بلغت المحيض لم تصلح أن يُرى منها إلا هذا وهذا، وأشار إلى وجهه وكفيه" (أخرجه أبو داود والبيهقي بنحوه).

وذكرت أن حديث أبي داود من ناحية سنده فيه خمس علل، وبالتالي فلا يستدل به، وحديث البيهةي؛ قال البيهةي بعد إخراجه له؛ إسناده ضعيف، وقال الهيثمي في المجمع؛ "رواه الطبراني في الكبير والأوسط وفيه ابن لهيعة وهو ثقة فاضل، لكنه كان يُحدُث من كتبه فاحترقت، فحدث من حفظه فخلط". وقال الألباني: "وعلته ابن لهيعة...، إلى أن قال؛ والذي لا شك فيه أن حديثه في المتابعات والشواهد لا ينزل عن رتبة الحسن، وهذا ونها".

قلت: اختلفت أقوال العلماء في ابن لهيعة -قاضي مصر - ولد ٩٦هـ، وتوفي ١٧٤هـ - ما بين تضعيفه مطلقًا وتوثيقه مطلقًا، أو أنه صالح

### د. متولى البراجيلي

في المتابعات، أو أن حديثه صحيح إذا كان من رواية العبادلة الأريعة فقط، وهم: عبدالله بن وهب، عبدالله بن المبارك، عبدالله بن يزيد المقرئ، عبدالله بن مسلمة القعنبي، وألحق بهم بعض أهل العلم كل ثقة حدَّث عنه قبل احتراق كتبه، ولعل الأخير هو الراجح، وأن لا يُطرَح حديثه، كما قال أبو حاتم وأبو زرعة؛ ".. أما ابن لهيعة فأمره مضطرب، يُكتب حديثه على الاعتبار" (انظر الجرح والتعديل لابن أبي حاتم ٥ /١٤٧).

وكذلك قال أحمد بن حنبل، "ما حديث ابن لهيعة بحجة، وإني لأكتب كثيرًا مما أكتب أعتبربه، وهو يقوًى بعضه بعضًا".

وكذلك قال ابن خزيمة في صحيحه: "وابن لهيعة لست ممن أخرُج حديثه في هذا الكتاب إذا انضرد" (انظر تهذيب التهذيب ٣٧٥/٥ -٣٧٧).

وقال البيهقي: "أجمع أصحاب الحديث على ضعف ابن لهيعة، وترك الاحتجاج بما ينفرد به" (انظر تهذيب الأسماء واللغات للنووي ٢٨٤/، وانظر تفصيل القول في ابن لهيعة في كتابي: معالم منهج الشيخ أحمد شاكر في نقد الحديث صد ١٩٩ -٢٢٢).

فعلى ضوء ما رجُحت من أقوال العلماء في ابن لهيعة، فلننظر من الذي حدّث عن ابن لهيعة -ية الحديث الذي نحن بصدده- حدث عنه محمد بن رمح (ت ٢٤٢هـ): ثقة ثبت (تقريب التهذيب ت ٥٨٨١) لكنه ليس من قدامي أصحابه، وبالتالي فحديثه عنه غير صحيح، لكن يبقى ما أشرت إليه أن حديثه لا يُطرح بالكلية.

### نظرة على بقية السند،

- عياض بن عبدالله: قال أبو حاتم: ليس بالقوي، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال يحيى بن معين: ضعيف الحديث، وقال البخاري: منكر الحديث، وقال الحافظ ابن حجر: فيه لين. (انظر تهذيب التهذيب ٢٠١/٨، تقريب التهذيب ت ۲۷۸ه).

- إبراهيم بن عبيد بن رفاعة، صدوق (تقريب التهذيب ت ٢١٤).

- عبيد بن رفاعة الأنصاري: ذكره ابن حبان في الثقات، وقال العجلى: مدنى تابعي ثقة. (انظر تقريب التهذيب ت ٤٣٧٢، تهذيب التهذيب ٦٥/٧)، ووثقه الذهبي في التلخيص.

فالسند فيه ابن لهيعة، وفيه عياض بن عبدالله. فلننظر هل هناك شواهد ومتابعات أخرىء

أثر قتادة:

حدثنا محمد بن بشار حدثنا ابن داود حدثنا هشام عن قتادة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "إن الحارية إذا حاضت لم يصلح أن يُرَى منها إلا وجهها ويداها إلى المفصل" (المراسيل لأبي داود ح ٤٣٧).

سند الأثرد

محمد بن بشار (بندار)، ثقة (تقريب التهذيب ت ٥٧٥٤).

- ابن داوود (سليمان بن داوود الطيالسي): ثقة حافظ غلط في أحاديث، سأل أبو مسعود الرازي عنه أحمد بن حنبل؛ فقال؛ ثقة صدوق، فقلت: إنه يخطئ، فقال يُحتمل له.

(انظر تهذیب التهذیب ۱۸۲/٤ - ۱۸۹، تقریب التهذيب ت ٢٥٥٠).

- هشام الدستوائي، ثقة ثبت (تقريب التهذيب ت ٧٢٩٩).

- قتادة: ثقة ثبت (تقريب التهذيب ت ١٨٥٥) كان حافظ عصره وهو مشهور بالتدليس. (انظر تعريف أهل التقديس صـ ٤٣).

فالأثر إلى قتادة سنده صحيح، لكنه مرسل، فهل المرسل يُحتَّجُ به؟

حكم الاحتجاج بالرسل: قال أبو داود: "وأما المراسيل فقد كان يحتج بها العلماء فيما مضى مثل سفيان الثوري، ومالك بن أنس والأوزاعي حتى جاء الشافعي فتكلم فيها، وتابعه على . ذلك أحمد بن حنبل وغيره رضوان الله عليهم" (رسالة أبي داود إلى أهل مكة ص٢٤).

وقد اختلفوا في الاحتجاج بالمرسل، فقد احتج به الإمام مالك في المشهور عنه والإمام أبو حنيفة وتابعوهما، بل وجماعة من المحدثين، والامام أحمد في رواية حكاها النووي، وابن القيم وابن كثير وغيرهم ودانوا بمضمونه، وحكاه النووي في شرح المهذب عن كثيرين من الفقهاء أو أكثرهم، قال: ونقله الفزالي عن الحماهير (انظر فتح المغيث للسخاوي ١٧٥/١-١٧٦). وقد ذكر السيوطي عشرة أقوال نقلا عن العلماء حول الاحتجاج بالمرسل (انظر تدریب اثراوی ۱/۸۲۱ - ۲۲۳).

قلت: ومسألة الاحتجاج بالحديث المرسل من مباحث أصول الفقه الطويلة، ومن مباحث علم الحديث، وقد كتب فيها العلماء مؤلفات خاصة، وكتبت فيها الرسائل العليا (ماجستير ودكتوراه) وأهل الحديث عندهم المرسَل له حكم الضعيف -هذا كحكم-، لكنَّ الإمام منهم قد يحتج بالمرسل أحيانًا بضوابط وشروط، مثل أن يعتضد بأقوال الصحابة أو ظاهر القرآن أو قياس جلى أو خفى أو أصل عام أو مصلحة مرسلة، ونحو ذلك.

وقد نبِّه على هذا ابن رجب، وقال: إن ما يُنسَب

إلى مالك وإلى أبي حنيفة وإلى الإمام أحمد من الاحتجاج بالمرسل، إنما هو استدل به أنهم احتجوا ببعض المراسيل، وليس أنهم يحتجون بجميع المراسيل، وفرق بين الاحتجاج بالمرسل؛ لأن معه مرسل آخر يقويه مما يدل على أن له أصلاً وبين الاحتجاج بالمرسل من ناحية لله أصلاً وبين الاحتجاج بالمرسل من ناحية من أنواع أو من أصول مختلفة، كأن يكون ظاهر آية، أو قول صحابي، أو يضم إليه مصلحة مرسلة. إلى غير ذلك". (انظر شرح اختصار علوم الحديث د. إبراهيم اللاحم ١٣٨١).

وقتادة بن دعامة، وهو من صغار التابعين، وغالب روايات هؤلاء عن التابعين؛ لأنهم لم يسمعوا إلا لعدد قليل من الصحابة كأنس ابن مالك، وسهل بن سعد، وأبي أمامة الباهلي. والسؤال: هل مرسل قتادة –والعلماء على أن مراسيله ضعيفة ولايحتج بها هل يعضد داوود وحديث البيهقي أم لا؟ يقول الألباني؛ عدم الاحتجاج بمرسل قتادة ليس موضع خلاف، وإنما هل يتقوى بالمسند الضعيف أم لا؟ هذا هو الموضوع، فنحن نرى تبعًا للبيهقي وغيره أنه يتقوى.. فنحن نرى تبعًا للبيهقي قتادة، وإنما به وبما انضم إليه من الشواهد وانظر الرد المفحم ١/ ٥٥ - ٩٢).

وهل نستطيع القول؛ إن الاحتجاج بمرسل قتادة، هو احتجاج من ناحية الدلالة – كما سبق وبينته – فيُحمل كلام البيهقي والذهبي الذي قوَّى مرسل خالد بن دريك بقول الصحابة الذين صحَّ عنهم في قوله تعالى؛ (إلَّا مَا ظَهْرَ مِنْهَا)، يعني الوجه والكفين – وقد سبق ذكر تلك الآثار وأسانيدها عن الكلام عن الأية، وهذا ما قاله ابن كثير في تفسيره، فقال؛ ويحتمل أن ابن عباس ومن تابعه أرادوا تفسير ما ظهر منها بالوجه والكفين، وهذا هو المشهور عند الجمهور، ويستأنس له بالحديث الذي

رواه أبو داوود في سنته.

ثم ذكر حديث عائشة رضي الله عنها والذي فيه.. "يا أسماء! إن المرأة إذا بلغت المحيض لم يصلح أن يُرَى منها إلا هذا وهذا، وأشار إلى وجهه وكفيه" (انظر تفسير ابن كثير ٢٥/٦-

ولكن يبقى إن قلنا بتحسين متن الحديث، فهل هذا كان قبل فرض الحجاب، فيكون من قبيل المنسوخ؟

يقول الشيخ ابن عثيمين بعد أن ذكر ضعف حديث أسماء رضي الله عنها، وأعله في المتن أيضًا، إذ قال: "إن أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنها كان لها حين هجرة النبي صلى الله عليه وسلم سبع وعشرون سنة، فهي كبيرة السن، فيبعد أن تدخل على النبي صلى الله عليه وسلم بثياب رقاق تصف منها ما سوى الوجه والكفين. وعلى تقدير الصحة -صحة الحديث - يُحمل على ما قبل الحجاب؛ لأن نصوص الحجاب ناقلة عن الأصل فتُقدَّم عليه".

وكذلك قال الشيخ التويجري - بعد أن ذكر علتين في حديث أسماء رضي الله عنها-؛ "وعلى تقدير ثبوته، فهو محمول على أنه كان قبل الأمر بالحجاب فيكون منسوخًا، لما تقدم عن عائشة رضي الله عنها وأم سلمة وأسماء بنت أبي بكر وفاطمة بنت المنذر أنهن كُنَّ يغطين وجوههن عن الرجال الأجانب في حال الإحرام".. ثم قال: "وإذا كان النساء يغطين وجوههن عن الرجال الأجانب في حال الإحرام،". في غيره بطريق الأولى والأحرى". انظر الصارم المشهور صد ١١٥).

والقول بالنسخ يحتاج إلى أدلة واضحة وصريحة؛ لأن الأصل عدم النسخ، كما هو معلوم عند الأصوليين، وعلى من قال بالنسخ أن بأتي بالدليل.

وهذا ما سنحققه بإذن الله تعالى في العدد القادم، والحمد لله رب العالمين.



# فروة بني قريطة (٧)

الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، والصلاة والسلام على إمام المرسلين وخاتم النبيين سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين، وبعدُ:

فقد التقينا فياللقاء السابق حول غزوة بني قريظة، وعلمنا كيف كانت هذه الغزوة بتوجيه من رب العالمين نزل به الروح الأمين جبريل بقود كتيمة من الملائكة لإلقاء الرعب في قلوب أعداء الدين وزلزلة الأرض من تحت أقدامهم، وقد حثْ جيريل النبيُّ محمداً صلى الله عليه وسلم على الخروج والتعجيل بذلك، فالأمر لا يقتضى الانتظار، وقد خرج النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه، وأحكموا الحصار حول قلاء القوم وحصونهم، ولم يكن أمام القوم الذين أثقى الرعب في صدورهم وزلزلت الأرض من تحت أقدامهم، وأحكم الحصار عليهم من حولهم؛ لم يكن أمامهم إلا الاستسلام لحكم الله ورسوله والذي حكم به سعد بن معاذ رضي الله عنه، بعد أن حكَّمه رسول الله صلى الله عليه وسلم فيهم، وقد أكد رسول الله صلى الله عليه وسلم حكم سعد، وقال: « لقد حكمت فيهم بحكم الله». كما رواه البخاري، أو قال: «لقد حكمت فيهم بحكم الله من فوق سبع سماوات». كما جاء في روايات أخر.

هذا مُلخُص ما ذكرنا في اللقاء السابق، ولأن هذا الحكم والذي نقَده رسول الله صلى الله عليه وسلم فيهم قوبل ببعض الشبهات التي ألقاها المغرضون، فنحن سنحاول اليوم بيان سداد هذا الحكم وصوابه وعدله، ويكفي أنه حكم الله وحكم رسوله، وحكم من رضي اليهود بتحكيمه، وأقروا بقبوله، وكذلك رضي أحلافهم من الأوسى، وهذا يكفى أهل الإيمان

in Comme

عبد الرزاق السيد عيد

ولا يعترض عليه إلا من كان في قلبه مرض، وسنحاول بعون الله تفصيل القول في هذا الأمر في المحاور التالية:

### ١ - اذا ترك اليهود الشام وجاؤوا إلى المدينة؟

لا شك أن اليهود علموا من التوراة التي كانت بين أيديهم بنبي آخر الزمان وبقرب ظهوره، وعلموا كذلك مكان ظهوره ومكان هجرته، وأنها قرية ذات نخل بين حرتين، وعلموا أوصافه كما أخبر الله تعالى عنهم: ﴿ أَلَّذِينَ وَاتَيْنَهُمُ الْكِنْتُ كُمَا يَعْرِفُنُ أَنَاءَهُمُّ وَإِنَّ فَيْقًا يَنْهُمُ الْكِنْتُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ الْمَعْلَمُ وَإِنَّ فَيَقًا يَنْهُمُ الْكَنْتُ الْمَعْلَمُ وَالْمُ وَلِمْ الله عنهمان ومنه الفارسي رضي الله عنه المدينة عرفها من وصف أحبار اليهود له كما عرف النبي صلى الله عليه وسلم حين رآه. والقصة رواها أحمد من حديث ابن عباس، رضي الله عنهما.

ولهذا السبب أيضًا جاء كثير من اليهود، وسكنوا حول المدينة، ومنهم بنو قريظة على وجه التحديد، كما روى أبو نعيم في دلائل النبوة (ص٦٩) عن أبي نملة، قال: «كانت يهود بني قريظة يدرسون ذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم في كتبهم ويعلمون الولدان بصفته واسمه ومهجره إلى المدينة، فلما ظهر حسدوا، وبغوا، وأنكروا»؛ لأنهم كانوا يظنون أنه سيكون منهم.

وقال ابن إسحاق في السيرة (ص٤٨) بإسناد جيد: «حدثني عاصم بن عمر بن قتادة قال: حدثني أشياخ قالوا: لم يكن أحد من العرب أعلم بشأن رسول الله صلى الله عليه وسلم منا، كان معنا يهود، وكانوا أهل كتاب، وكنا أصحاب وثن، فكنا إذا بلغهم منا ما يكرهون قالوا: إن

نبيًّا مبعوثًا الآن قد أظل زمانه نتبعه ونقتلكم به قتل عاد وارم، فلما بعث الله رسوله كفروا به، ففينا والله وفيهم نزل قول الله عز وجل: «رَانًا عَلَمُ كَنَّتُ مِنْ عِندِ اللهِ مُصَدِقٌ لِمَا مَنْهُمْ رَكَانُوامِن فَبْلُ مَسَافِقٌ لِمَا مَنْهُمْ رَكَانُوامِن فَبْلُ مَسَافِقٌ لِمَا مَنْهُمْ رَكَانُوامِن فَبْلُ مَسَافِقُ لِمَا مَنْهُمْ رَكَانُوامِن فَبْلُ مِسَافِقُولُ عَلَى اللهِ مَنْهُمُ اللهِ مَنْهُمُ اللهِ مَنْهُمُ اللهِ مَنْهُمُ اللهُ عَلَى الكَانِينَ كَمْرُوا عَلَى اللهِ اللهِ مَنْهُمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الكنوبِينَ » (البقرة:٨٩).

والخلاصة أن اليهود الذين جاؤوا وسكنوا المدينة من بني قينقاع وحول المدينة مثل قريظة والنضير إنما جاؤوا الانتظار النبي الخاتم الأمي المكتوب عندهم في التوراة والإنجيل يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر ويحل لهم الطيبات ويحرم عليهم الخبائث ويضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم، وكانوا يعرفونه كما يعرفون أبناءهم وكانوا يستنصرون به على الأوس والخزرج بالمدينة، ولكن لما جاء من غيرهم ومن العرب على وجه الخصوص كضروا به بغيًا وحسدًا من عند أنضهم.

وبينما كان هذا الاحتكاك بين الأوسى والخزرج في المدينة وبين اليهود؛ سارع الأوس والخزرج للإيمان بخاتم النبيين، بينما كفر به اليهود.

### المعور الثاني: موقف النبي صلى الله عليه وسلم من اليهود بعد الهجرة:

لاً قَدِمَ النبيُ صلى الله عليه وسلم المدينة بعد الهجرة أخذ في وضع أسس بناء المجتمع المدني الجديد، وكان أول هذه الأسس بناء المسجد الذي ستنطلق منه كل قواعد إصلاح الفرد والمجتمع، ثم اهتم النبي صلى الله عليه وسلم بعد ذلك بوضع أسس المؤاخاة والموالاة بين الأوس والخزرج من جانب، وبين المهاجرين والأنصار من جانب آخر.

وكان من مكونات المجتمع المدني اليهود، وهم بنو قينقاع وبنو النضير، وبنو قريظة وغيرهم، وهؤلاء لم تظهر عداوتهم للنبي صلى الله عليه وسلم وللإسلام، وإن كانوا أبطنوها كما فعل المنافقون فلم يبادرهم النبي صلى الله عليه وسلم العداء، بل احترم وجودهم واعترف بحقهم في المواطنة وعقد بينه وبينهم

العهود وأخذ عليهم المواثيق التي تنظّم حقهم في المعايشة مع المسلمين في وطن واحد وحدَّد ما يجب لهم وما يجب عليهم تجاه هذه المعايشة والمواطنة وحق الجوار.

واهم بنود هذه العاهدة كما ذكرها ابن هشام وغيره-وأنقل هنا من أبن هشام مع تصرف يسير جدًّا-:

وإن على اليهود نفقتهم وعلى المسلمين نفقتهم

وإن بينهم النصر للمظلوم، وإن بينهم النصر على من حارب أهل هذه الصحيفة.

وإن اليهود ينفقون مع المسلمين ما داموا محاريين.

وإنه ما كان بين أهل هذه الصحيفة من حدث أو شجار يخاف فساده، فإن مرده إلى الله عز وجل، وإلى رسوله محمد صلى الله عليه وسلم. وإنه لا تُجار قريش ولا من نصرها.

وإن بينهم النصر على من دهم يثرب، على كل أناس حصتهم من جانبهم الذي قبلهم،

هذه أهم بنود المعاهدة بين السلمين واليهود التي عقدها النبي صلى الله عليه وسلم وأوضح فيها مشاركة اليهود في الحقوق والواجبات، ولهم حق المعايشة والأمن ولهم دينهم وهم شركاء في الدفاع عن المدينة ضد أي عدوان خارجي وخصوصًا من قريش ومن حالفها.

فهل قام اليهود بحق هذه المعاهدة وهل صانوها؟

يقول الدكتور أبو شهبة في كتابه والسيرة النبوية، (ج٢ ص٢٠): ووبمقتضى هذه الوثيقة أصبحت المدينة حرمًا آمنًا، وأصبح كل من السلمين واليهود في أمن من جانب الآخر، وأصبح اليهود مُلزَمين بمعاونة المسلمين إذا ما دهم المدينة عدو، وبعدم مساعدة المشركين ومناصرتهم ضدهم.

ولقد وفّى النبي والمسلمون بكل الالتزامات التي أوجبتها هذه الوثيقة عليهم، على حين لم يف يما فيها اليهود . اهـ.

واقول؛ لم يف اليهود فحسب، بل نقضوها نقضًا وظاهروا الشركين على المسلمين، وقد



طعن بنو قريظة المسلمين من الخلف في أحرج المواقف وظاهروا الأحزاب الذين حاصروا المدينة وصاروا بذلك محاربين للمسلمين؛ لا معاهدين؛ وتنطبق عليهم أحكام المحاربين.

المعور الثالث؛ الفرق الجوهري بين بني النضير ومن سبقهم من اليهود:

لقد أجلى النبيُّ صلى الله عليه وسلم بني قينقاع وبني النضير عن المدينة ولم يحدث معهم ما حدث مع بنى قريظة لماذا؟

السبب الحوهري هو أنهم اشتركوا مع غيرهم في المؤامرة على النبي صلى الله عليه وسلم والسلمين وفي كراهتهم للإسلام وكفرهم بالحق لما جاءهم، وزادوا على ذلك انضمامهم إلى معسكر الأحراب التي جاءت تستهدف استئصال شأفة الإسلام والسلمين بالمدينة، وبالتالي من العالم؛ فصاروا بذلك من الذين أعلتها الحرب على الله ورسوله، ولهذا السبب الماشر نزل فيهم قوله تعالى: ﴿ وَأَنْزُلُ ٱلَّذِينَ طُلَهُرُوهُم مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْتِ مِن صَيَاصِيهِمْ وَقُذْفَ فِي قُلُوبِهِمْ ٱلرُّغْبَ فَرَهَا تَقْنُلُوك وَتَأْسِرُوكَ فَرَهَا وَالْرَبْكُمْ أَرْضُهُمْ وَيِيْرَهُمْ وَأَمْوَكُمْ وَأَرْضًا لَمْ تَطَعُوهَا زُكَاتُ أَنَّهُ عَلَى كُلِ فَقَ وَ قَلِيلًا ، (الأحزاب: ٢٦-٢٧). وبنو قريظة يدخلون تحت حكم الله في قوله تعالى: ﴿ لُعِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَوْتِ إِسْرَوْمِلَ عَلَىٰ لِسَكَانِ دَاؤُودَ وَعِيسَى آبْنِ مَرْبَعَ ذَالِكَ بِمَا عَصُواْ وَّكَانُواْ مُعَنَدُونَ (١١) كَانُوا لَا يَتَنَاهُونَ عَن مُنكِّر فَعُلُواْ لِبُقْسَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ۖ 🕥 تَكَرَىٰ كَثِيرًا مِّنْهُ عَيْرَا مِنْهُ عَيْرُا مِنْهُ عَيْرُواْ لِيَسْنَ مَا قَدَّمَتْ لَمُعْرِ أَنفُسُهُمْ أَن سَخِطَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي ٱلْعَكَابِ هُمْ خَالُدُونَ ﴿ أَلَوْ كَانُوا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلَّبُونِ وَمَا أَرْكَ إِلَيْهِ مَا أَغَنَدُوهُمْ أَوْلِيَّةً وَلَكِّنَ كَثِيرًا مَنْهُمْ فَلْسِفُوكَ ، (المائدة: ٨٧- ٨١).

سَبِيلًا ، (النساء:١٥)، فهؤلاء اليهود وهم أهل كتاب لم يكتفوا بما عرفوا أنه الحق بل كذبوا على الله ورسوله بقولهم لمشركي مكة، أنتم أهدى من المسلمين، وهذا غاية الكذب والبهتان وقلب الحقائق، ويهود بنو قريظة بهذه الأفعال الشنيعة يحاربون الله ورسوله وينطبق عليهم حكم المحاربين لله ورسوله في قوله تعالى:

رَ إِنَّمَا جَرَّوْا الّذِينَ كَارِبُونَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَيَسْعُونَ فَي الْأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُعَنَّلُوا أَوْ يُصَالِبُوا أَوْ تُصَلِّبُوا أَوْ تُصَلِّبُوا أَوْ تُصَلِّبُوا أَوْ تُصَلِّبُوا أَوْ تُصَلِّبُوا أَوْ يُصَالِبُوا أَوْ تُصَلِّبُوا أَوْ يُعْفِوا مِنَ الْأَرْضِ فَرَاكَ لَهُمْ خِرْقٌ فِي اللّهُوفِ عَذَاتُ عَظِيفٌ ، (المائدة:٣٣). واختيار أحد هذه الأحكام المبينة في الآية الكريمة متروك لولي الأمر بما يناسب الموقف في حينه، ويدخل بنو قريظة تحت حكم الله في قوله تعالى، إِنَّ شَرَّ الدُّواتِ عِندَةً فِي عَندُ اللهِ الدِّي عَندَةً فِي خُلُونَ ﴿ اللّهِ الدِّينَ عَنِدتً فِي عَنْدَهُمْ فِي خُلُونَ ﴿ اللّهِ الدِينَ عَنِدتُ مِن فَيْ مُرْدُونَ ﴿ اللّهِ الدِينَ عَنِدتً مِنْهُمْ فَي خُلُونَ ﴿ اللّهِ الدِينَ عَنِدتً مِنْهُ مَنْ مُؤْونَ ﴿ اللّهِ الدِينَ عَنِدتُ مِنْهُمْ فَي خُلُونَ ﴿ اللّهِ الدِينَ عَنِدتُ مَنْ خُلُونَ وَهُمْ لَا يُقْوَلُونَ ﴿ اللّهُ لِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ فَي خُلُونَ اللّهِ الدِينَ كَنُونَ وَهُمْ لَا يُقَوْنُونَ ﴿ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

(اللهُ فَإِمَّا تَتَقَفَّتُهُمْ فِي ٱلْحَرْبِ فَشَرَدُ بِهِم مِّنْ خَلْفَهُمْ لَعَلَّهُمْ لَعَلَّهُمْ

مُذَكِّرُونَ ، (الأنفال: ٥٥- ٥٧).

والرسول صلى الله عليه وسلم لا ينطق عن الهوى، «إنْ هُوَ إِلَّا وَحْيُ يُوحَى» (النّجم: ٤)، فحكمه صلى الله عليه وسلم في بني قينقاع وبني النضير من قبل كان أيضا بتوجيهات من الوحى ومنه قوله تعالى: «وَلَوْلَا أَنْ كُنَبَ اللهُ عَلَيْهِ الْبَوْلَا أَنْ كُنَبَ اللهُ عَلَيْهِ اللّهُ إِلَّا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

فهذا حكم الله في بني النضير واضح أنه كتب عليهم الجلاء حكمًا محققًا، وعلله بأنهم خانوا الله ورسوله، وما حدث لبني قريظة أيضًا هو حكم الله، له أسبابه وضوابطه وملابساته وهو في ضوء ما ذكرنا من آيات الله عز وجل، وهذا ما فهمه سعد رضي الله عنه، وله حيثياته ومداراته، وهذا ما سنحاول بيانه في لقاء قادم إن شاء الله، مع محاولة دفع شبهات المشككين واستخلاص بعض الفوائد والعبر من هذه الغذوة.

فإلى الملتقى نستودعكم الله الذي لا تضيع ودائعه.

التوحيد



الحمد لله وحده، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده، نبينا محمد صلى الله عليه وآله

وسلم. أما بعدُ:

فيا إخواني: إنكم بعد أيام تودّعون عامًا ماضيًا، فليت شعري ماذا أودعتم فيه من أعمال؟! ففي مراحل العمر وتقلبات الأيام وقفات يحاسب فيها العبد نفسه فيستثقل ذنبه، ويستغفر ربه، يراجع أعماله فمن الخيريزداد، وعن التقصير يقلع.

قال الفضيل بن عياض لرجل: كم أتت عليك؟ قال: ستون سنة، قال: فأنت منذ ستين سنة تسير إلى ريك يوشك أن تبلغ؟ فقال الرجل: «إنا لله وإنا إليه راجعون». فقال الفضيل: أتعرف تفسيره؟ تقول: «إنا لله وإنا إليه راجعون؛ فمن عرف أنه لله وإنا إليه راجع، فليعلم أنه موقوف، عبد، وأنه إليه راجع، فليعلم أنه موقوف، ومن علم أنه مسؤول فليعد السؤال جوابًا، ومن علم أنه مسؤول فليُعد للسؤال جوابًا، فقال الرجل: فما الحيلة، قال: يسيرة، قال:

عبده الأقرع

ما هي؟ قال: يُحسن فيما بقي يغفر لك ما مضى؟ فإنك إن أسأت فيما بقي أخذت بما حضر وما بقى».

ألا فليحاسب العاقل نفسه، ولينظر في أمره، فإن كان قد فرط في شيء من الواجبات فليتب إلى الله، وليتدارك ما فات، وإن كان ظائاً لنفسه بفعل المعاصي والمحرمات فليقلع عنها قبل حلول الأجل والفوات وتمنى الرجعة، ولكن هيهات هيهات.

قَالِ الله تعالى عن أقوام: «حَقَّ إِذَا جَاءَ أَحَدَهُمُ الله تعالى عن أقوام: «حَقَّ إِذَا جَاءَ أَحَدَهُمُ اللهُ وَقَالِ رَبِّ أَرْجَعُون (أَنَّ لِعَلَّ أَعْمَلُ صَلِحًا فِمَا وَكُنَّ كُلًّا إِنَّهَا كَلِمَةً هُوَ قَالِلُهَا وَمِن وَرَآبِهِم بَرَنَّ إِلَى وَرَآبِهِم بَرَنَّ إِلَى فَرَابِهِم بَرَنَّ إِلَى المؤمنون: ٩٩- ١٠٠).

وَقَالَ تَعَالَى: وَوْمَ يَأْقِ تَأْوِيلُهُ، يَقُولُ الَّذِيكَ شَوُهُ مِن قَبْلُ قَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ فَهَل لَنَا مِن شُغِمَاءً فَيَشْفَعُوا لَنَا أَوْ نُرَدُ فَغَمَّلَ غَيْرَ ٱلَّذِي كُنَا فَحَمَّلُ قَدْ خَيرُوا أَنفُسُهُمْ وَضَلَ عَنْهُم مَّا كَاوُا يَفَتَرُوكَ » (الأعراف: ٥٣)، وقال تعالى: «وَلَوْ تُرَقَ أَفْوُا



عَلَى اَلنَّادِ فَقَالُواْ يَكْتِنَكَا نُرَدُّ وَلَا نَكَذَبَ كَايَتِ رَبِّنَا وَتَكُونَ مِنَ اللَّهِ مِنَا وَتَكُونَ مِنَ اللَّهُ مَا كَانُوا فَيُخَفُّونَ مِن قَبَلُ وَلَوْ رُدُّواً لَمَادُوا فَيْمَ مُنَاكَانُوا فَيْخُمُ وَلَوْرُدُّواً لَمَادُوا لِمَا نَهُواْ عَنْمُهُ وَإِنْهُمْ لَكَيْدِبُونَ » (الأنعام: ٢٧- لَمَادُوا لِمَا نَهُواْ عَنْمُهُ وَإِنْهُمْ لَكَيْدِبُونَ » (الأنعام: ٢٧- ٢٨).

وقال تعالى: «وَلَوْ تَرَىّ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونِ عَاكِمُواْ رُءُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِهِمْ رَبَّنَا أَبْصَرَنَا وَسَعِعْنَا فَارْجِعْنَا فَارْجِعْنَا فَارْجِعْنَا فَارْجِعْنَا فَارْجِعْنَا فَالْجِعْنَا فَارْجِعْنَا فَارْجِعْنَا فَارْجِعْنَا فَارْجِعْنَا فَالِمِينَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلُ مَلِحًا عَبْرَ ٱلْذِي كُنّا نَعْمَلُ » (فاطر:٣٧)، وقال تعالى: «وَثَرَى ٱلفَّلِلِمِينَ وَأَحِيْتَنَا أَشَنَا ٱشْنَيْنِ وَأَحِيْتَنَا أَشَنَا ٱشْنَانِ وَأَحِيْتَنَا أَشَنَا ٱشْنَانِ وَأَحِيْتَنَا مَا أَنْ مَنْ وَلَا اللّهِ وَقَالُوا رَبّنَا آشَنَا ٱشْنَانِ وَأَحِيْتَنَا مَا أَنْ مَنْ وَلَيْكِ وَقَالُوا رَبّنَا آشَنَا ٱشْنَانِ وَأَحِيْتَنَا مِنْ وَقَالُوا مَنْ أَلَا اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ اللّهِ وَقَالُ اللّهِ وَقَالُ اللّهِ وَعَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الله

رحم الله من قال: «كلنا قد أيقن الموت، وما نرى له مستعدًا، وكلنا قد أيقن بالجنة وما نرى لها عاملاً، وكلنا قد أيقن بالنار وما نرى لها عاملاً، وكلنا قد أيقن بالنار وما نرى لها خائفًا، فعلام تفرحون؟ وما عسيتم تنتظرون؟ الموت، فهو أولُ واردٍ من أمر الله بخير، أو بشرٌ».

فيا إخوتاه! سيروا إلى ريكم سيرًا جميلاً، ويا أيها الغافلون، تيقظوا فإليكم يوجّه الخطاب، ويا أيها النائمون انتبهوا قبل أن تُناخ للرحيل الركاب، قبل هجوم هاذم اللذات ومفرّق الجماعات، ومشتت الأحباب، فيا له من زائر لا يعوقه عائق ولا يُضرب دونه حجاب، ويا له من نازل، لا يرحم صغيرًا، ولا يوقر كبيرًا، ولا يخاف عظيمًا،

إنه جدير بمن الموت مصرعه، والتراب مضجعه، والدود أنيسه، والقبر مقرّه، وبطن الأرض مستقره، والقيامة موعده، والجنة أو النار مورده؛ أن لا يكون له فكر إلا في الموت، ولا ذكر إلا له، ولا استعداد إلا لأجله، ولا

فإنَّ حال البعض إذا ذكر بالموت والضرورة إلى الاستعداد والتهيؤ له سَـوَّف ووعَـدَ نفسه وقال: ما مضى إلا القليل إلى أن تَكْبُر ثم تتوبُ وتقبل على الطاعة، فلا يزال يُمنيَ ويسوّف من الشباب إلى الكهولة إلى الشيخوخة أو إلى رجوع من السفر أو إلى فراغه من تدبير شئونه أو شئون أولاده أو نحو ذلك، من الأماني التي يتلذذ بذكرها ولا تُحدى شيئًا لكنه يرتاح لها، فلا يزال يمنى نفسه بما يوافق هواها ولا يزال يُغالط نفسه في الحقائق ويتوهم البقاء في الدنيا إلى أن يتقرر ذلك عنده ويظن أن الحياة قد صفت له ونسى قول الله تعالى: ﴿ حَيَّ إِذَا أَخَذَتِ ٱلأَرْضُ زُخُرُفَهَا وَٱزَّيِّكَتْ وَظَلَ آهَلُهَا أَنَّهُمْ فَندِرُونَ عَلَيْهَا أَتَىٰهَا أَمَّرُنَا لَيْلًا أَوْ نَهَازًا فَجَعَلْنَهَا حَصِيدًا كَأَن لَّمْ تَغْنَ بِأَلْأَمْسِ كَذَلِكَ نُفَصِلُ ٱلْأَبَتِ لِقُوْمِ بِنَفَكِّرُونَ » (يونس: ٢٤).

وعن ابن عباس رضي الله عَنْهُما قَالَ: «خَطَّ النَّبِيُ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَطًّا مُربَعًا، وَخَطَّ خُطَّ النَّبِيُ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَطًّا مُربَعًا، وَخَطَّ خُطَطًا صِغَارًا إِلَى هَذَا الَّذِي فِي الْوَسَطِ مَنْ الَّذِي فِي الْوَسَطِ مَنْ جَانِبِهِ اللَّذِي فِي الْوَسَطِ مَنْ وَقَالَ: هَذَا الْإِنْسَانُ، وَهَذَا أَخِلُهُ مُحِيطٌ بِهَ أَوْ قَدْ أَحَاطُ بِهَ، وَهَذَا اللَّاغَرَاضُ هُوَ خَارِجٌ أَمَلُهُ، وَهَذِهِ الْخُطُطُ الصِّغَارُ الصَّغَارُ الْأَعْرَاضُ هَإِنْ أَحْلَمُ هَذَا وَإِنْ الْمَعْرَاضُ هَإِنْ أَخْطَاهُ هَذَا وَإِنْ أَخْطَاهُ هَذَا وَإِنْ أَخْطَاهُ هَذَا وَإِنْ أَخْطَاهُ هَذَا وَإِنْ الْمَحْرَاضُ هَإِنْ أَخْطَاهُ هَذَا وَإِنْ أَخْطَاهُ هَذَا وَإِنْ الْمَحْرِي: ١٤ ١٧٠ الله وعن محمد بن كعب القرظي قال: «إذا أراد وقفهه وقله بعده خيرًا أزهده في الدنيا، وقفهه

في الدين، وبصره بعيوبه، ومن أوتيهن فقد أوتي خيرًا كثيرًا في الدنيا والأخرة». (نضرة النعيم: ٢٢٣٣/٦).

فالموفق من يسعى لصلاح حاله، بحيث يكون غده خيرًا من يومه، ويومه أفضل من أمسه، وعامه الجديد أفضل من عامه الماضي، والكيّس من حاسب نفسه عند دخول العام الجديد، وراجع حساباته، وفتح صفحة جديدة من حياته، فبدأ جادًا يق أسرته من الشر إلى الخير، ومن المعصية إلى الطاعة، ومن التفريط والتهاون والإضاعة الى التوبة والإنابة والطاعة.

عُنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَلْهُ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ، أَخَذَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِمَنْكِبِي، فَقَالَ: «كُنْ فِي الدُّنْيَا كَأَنَّكَ غَرِيبٌ، أَوْ عَابِرُ سَبِيلِ»، وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ يَقُولُ؛ إِذَا أَمْسَيْتَ فَلَا تَنْتَظِرْ الصَّبَاحَ، وَإِذَا أَصْبَحْتَ فَلَا تَنْتَظِرْ الْسَاءَ، وَخُذْ مِنْ صِحَّتِكَ لِرَضِكَ فَلَا تَنْتَظِرْ الْسَاءَ، وَخُذْ مِنْ صِحَّتِكَ لِرَضِكَ وَمِنْ حَيَاتَكَ لِرَضِكَ وَمُنْ حَيَاتَكَ لِرَضِكَ

فالعاقل: من حاسب نفسه قبل أن يحاسبه الله: إن الله، يقول الحسن البصري رحمه الله: إن أيسر الناس حسابًا يوم القيامة الذين حاسبوا أنفسهم لله في هذه الدنيا فوقفوا عند أعمالهم، فإن كان الذي هموا به لله مضوا فيه، وإن كان عليهم أمسكوا، وإنما يثقل الحساب يوم القيامة على الذين جازفوا الأمور فأخذوها من غير محاسبة فوجدوا الله قد أحصى عليهم مثاقيل الذر.

إن في انقضاء العام تذكرة بانقضاء العمر وسرعة مرور الأيام تذكر بقرب الرحيل من هذه الدار، وليلتان اثنتان ليجعلهما المرء في مخيلته؛ ليلة في بيت أهله منعّمًا سعيدًا في عيش رغيد، وفي عافية ومسرة يُضاحك أولاده ويضاحكونه، والليلة التي تليها في القبر وحيدًا فريدًا، قال صلى

الله عليه وسلم: «يَتْبَعُ الْمَيْتَ ثَلَاثَةٌ فَيَرْجِعُ
اثْنَان وَيَبْقَى مَعَهُ وَاحِدٌ يَتْبَعُهُ أَهْلُهُ وَمَالُهُ
وَعَمَلُهُ فَيَرْجِعُ أَهْلُهُ وَمَالُهُ وَيَبْقَى عَمَلُهُ».
(البخاري: ٢٩٦٠، ومسلم: ٢٩٦٠).

فيا إخواني: حاسبوا أنفسكم، فما كان من طاعة الله فاستقيموا عليه، وما كان من معصية الله فانزعوا عنه واعلموا أن التوبة مبسوطة، وأن ترك الذنب أيسر عليكم من طلب التوبة، ولا تدعوا ذنبًا يخلف ذنبًا، والخير كله بحذافيره في الجنة، فأد لجوافي السير إليها، والشر كله بحذافيره في النار، فاجتهدوا في الهروب منها، قال رسول الله طليا الله عليه وسلم: «ما رأيتُ مثل النارنام هاريها، ولا مثل الجنة نام طالبها». (صحيح الجامع: ٢٦٢٥).

فالسعيد من استودع مدة عمره صالحا من عمله، والشقي من شهدت عليه مدة عمره بقبيح زلاته، وتذكروا قول الله سبحانه، ومن جَآة بِالْحَسَةِ فَلَهُ حَبُّرٌ بِنَهَا وَهُم مِن فَغَ بِوَمِدٍ وَامِثُونَ مَن جَآة بِالْحَسَةِ فَلَهُ حَبُّرٌ بِنَهَا وَهُم مِن فَغَ بِوَمِدٍ وَامِثُونَ هُن وَسَعَة بِالْسَيْعَة فَكُمْتُ وَجُوهُهُم فِي النَّارِ هَلَ مُن وَبِع بَعْهِ الله سبحانه، « وَأَنبيتُوا إِلَا مَا كُنْتُ تَعْمَلُونَ » (النحل، ٩٠)، وتدبروا قول الله سبحانه، « وَأَنبيتُوا إِلَى رَبِكُمْ وَالسِّلُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ الْمَدَابُ ثُمَّ لَا لَمُن الْمَدُونِ فَي وَالنَّيكُمُ الْمَدَابُ ثُمِّ لَا يَأْتِيكُمُ الْمَدَابُ ثُمِّ لَا مَن مَا أَنزل إِلْتَكُم مِن وَالنَّهُ وَإِن كُنتُ لَمِن السَّخِونَ عَلَى وَالنَّهُ وَإِن كُنتُ لَمِن السَّخِونَ عَلَى وَالنَّهُ مِن اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى السَّخِونَ وَلَ اللهُ وَأَن لَيْ السَّخِونَ وَلَى اللهُ عَلَى السَّخِونَ وَلَ اللهُ الله

وأروا الله من أنفسكم خيرًا، فقد قال سبحانه في الحديث القدسي: «يا عبادي، إنما هي أعمالكم أحصيها لكم ثم أوفيكم إياها، فمن وجد خيرًا فليحمد الله، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه». (مسلم: ۲۵۷۷).

اللهم إنا نسألك أن تجعل خير أعمالنا خواتمها، وخير أيامنا يوم نلقاك. آمين.



# الأخوَّة صفةً نادرةً ولزماننا مغادرة

(آفات تقطع الأخوة حتى المات)

د عماد عیسی

فهو جامع الأمور عجيبة أكثرها مساو

مساو لو قسمن على الغواني لما أمهرن إلا بالطلاق

واعلم أنّ فاقد المروءة تعرفه بريبته

فهو مُزْتابُ الحال مُضطربُ الأمر، فهو ممَّن «ارْتَابَتْ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي رَيْبِهِمْ يَتْرَدُّونَ» ومن مارسَ لَغَهُ الْسَرَسَابِ عَرِفُه فِي الْحَنْ خطابه ومواقفه الواضحة كالشَّمْس في الهُزْءَ والسُّخْف، فهو امْرُوّْ بِينَ النَّقص بحيث لا يُحْبَر ولا يُدفع، مكشوف الوقص فلا بمكنه أن يتسترولا أن يتقنع، ولا ترى هذا الرءَ الا نذلا رَذلا فَسْلا، وتجد فسادَ حاله أوضحَ من النيّريْن، وأظْهَر من فَرَقَ الصُّبح لذي عَيْنين، ولولا خَشْيةَ المُلالَة، لًا نَكُنْتُ عِنِ الإطالَةِ، لَا فِي هذه الفَتَّة من الأوْصَاف الدُّميمة، والخصال الذَّميمة بحنثُ يَتَعِثْرِ الواحدُ منهم عثرات يَدْمَى منها الأظِّلُ، ويَدْحضُ دحضًات تُخرجه عن طريق الهُدَى إلى سَبِيل مَنْ ضَلَ، ومع أن قليلَ المروءة يُجَامل في المنازَعَة ويخاتل بالمخادعة ويُنَارِزُ بِالمقاطعة إلا أنه تُدبُ إليه عقاربُ

الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على عبده ورسوله وعلى آله وصحبه الذين علا بهم منار الدين وارتضع، وشيّد بهم من دينه الحنيف ما شرع، وعلى مَن سار على نهجه واتبع، وبعد فهنالك بعض صفات وبضع آفات تفسد علاقة الأخوة وتقطع روابطها وتفصم غراها وهذه الصفات من وُجدت فيه من الناس أو وُجد فيه بعضُها فصُحْبتهم تأتى بالداء العليل وتملأ الصدر بالشئ الثقيل، وتجعل القلب ممتلئًا بالضغينة فهو بها شغيل، بل يصير كالقدر الذي يفور غليانًا وله من الحِزْن أزيز وريما أحدثت في عقل المرء ما هو كالتُخليط وقد تسمع منه زمزمة كالأطيط من صدمة ما يركى من أثر هذه الأفات

فقد المرووة:

فقُدُ المروءَة داءٌ عُضَالٌ وسُمٌّ قتَّالَ أَعْيَا الأطبَّاء دواؤه وعز عليهم شفاؤه؛ لأنه جبلة في صاحبه وطبيعة لازمة وسجية ثَابِتَةً، لذا تَجِدُ فاقدَ المروءَة فِي العادَة : صُحْبَتُه لا تَشْفي عَليلًا، وأَحْوَتُه لا تَرْوى غليلًا، بل إنه يُحْدث الكوارث ويُنزل البالايا بِنَفْسِهُ وَبِمَن حَوْلُه، فَاسْتُنْقَذُ نَفْسَكُ مِن إسساره، واعمل على التخلص من ناره؛ فانه لا عهد له ولا دمة لا يَنْقَى على أحَد ولا يَزْعَى أحدًا الا لفائدة يُفيدُها منه،

على أمره.

مكره ويرد الله كيده

فِيْ نَحْرَهِ «وَلَا يَحِيقُ الْكُرُ

السَّيُّءُ إِلَّا بِأَهْلِهِ، وِاللَّهِ عَالِب

إن فاقد المروءة لا يُؤتمن لأنه غير أمين، فهو يخون صاحبه في ماله وأهله وإن دق. هـوُلاء الدين يفقدون المروءة لا يسلكون سبل المكارم؛ لأنه ليس من جادة طباعهم أما اللؤمُ فهم أعرفُ الناس بسُبُله وفجاَجه وطرقه

### تَميَمٌ بِطُرُقَ اللؤم أهدى مِنِ القَطَا ولو سلكتْ سبِلَ الكارم صَلَّتِ الاتصاف باللؤم:

صحبة اللئام ضياع، ولحوق بالمفلسين الجياع، بينما صحبة الكرام متاع وانتفاع، فمن رام إدراك الأخوة من اللئيم فقد نفخ في غير ضَرْم أو أراد الشمّ من أخشم، وهذا الأمر إن لم يكن محالًا فهو عسير غير يسير.

إن هؤلاء الذين يحملون بين جوانحهم لؤمًا كلؤم الحية وخبثا كخبثها ومكرًا كمكر الثعلب مهما تخلق أحدُهم بالخلق الجميل أو تظاهر به فله سوء خلق قد تجذر ي طبعه أصيل لا يكاد ينزع عنه فتخلقه بالأول لا محالة زائل وهو إلى خلقه الثاني راجع وآيل كما يُطلى الذهب على النُّحاس فيزول وتظهر صُفرتُه للناس.

يا أَيُّهَا الْمُتَحَلِّي غَيْرُ شَيْمَتُهُ ومن خلائقه الْإقْصارُ والْلَقُ ارجِع إلى خُلقك المعروفُ وارضَ به إنْ التَحْلُقُ يأتي دُونَه الخُلُقُ

إن الكريم مهما فعلتُ به لا يرجع إلا إلى أخلاق الكرام، وإن اللئيم مهما أحسنتُ اليه لن يرجعُ عن أخلاق اللئام.

وهاءُ الدِّيانَة وضعفُ الإيمانَ:

ضعيفُ الدُيانة نَـزُرُ الْرُوءَة لا يكادُ يُصْلحُ من حالِهِ

حتّى لو أُوثِقُ بِالسَّلاسِل والأَصْفَاد وضُربِ بِالسِّياطِ بِلا أَعْداد، وَضعفاء الديانة هم أهل المقاصد الفاسدة وأصحاب القلوب التي عن نصرة الحق حائدة.

إِن قَلِيلُ الدِّيانَةَ لا يُوجِدُ عندَهُ مِن الْخَيْرِ خَبْرِ، ولا يقضُ المرءُ منه في ذلك على عَيْنِ ولا أَثْر، فضَرَرُ صُحْبَته جازَ حدَّ الأَوْهَام، وَفَاتَ قُوَى الْعُقُولُ فَمِن حكم عقلَه واستَمْكن من رأيه وجد أن صُحْبَة هؤلاء تُزهد الْعُقَلاء فِيمَته.

من كان ضعيف الديانة واهي الأيمان لا يعينك على الخير؛ لأنه هو نفسه يحتاج المعين قد لا يصلح من شأن نفسه هؤلاء قتلتهم الحائقة حائقة الدين لا حائقة الشعر وغطى على عقولهم حب الدنيا السارقة سارقة العقل والدين معًا لا سارقة المال.

أخ الظاهر عدو الباطن:

احذر إخْوةُ العلانية أعداءُ السريرة وانتق صديقك ليكون جيد المظهر والمخبر، حسن المظاهر والجوهر.

إذا المرءُ لم يخترُ صديقًا لنفسه فنادٍ به يَا الناسِ هذا حَزَاةُهُ

فاحذر هذا النوع من بني

ذو الحجة ١٤٣٩ هـ - العدد ١٥٦٤ - السنة السابعة والأربعون

آدم فإن الأفاعي أخف منهم ضررًا وأهون شررًا فإنهم لا إنصاف ولا عقل ولا قلب. ولا شيء.

وهذا الصنف لا يقدر على نفع نفسه فضلًا عن الغير، ولا يعمل على دفع ما ينزل بغيره من مساءة وضير؛ لأنه لا ينطوي على محبة الخلق ولا يحمل بين جوانحه وجوانبه الحرص عليهم.

فقلبه لا ينعقد إلا على البغضاء ولسانه لا ينطلق إلا بالمذام وهذا طبعه والطبع أملك للإنسان من أدبه.

إذا كان الطباعُ طباعَ سَوْءِ فلا أدبٌ يُفيدُ ولا أديبُ

إن الطبع غريزة وسجية في الناس يعزُّ التنقُّل عنه ويشقَ تغييرُه، فالحُرُّ حُرِّ وإن مشى حُرِّ وإن مشى على الدُّرِ.

متبع الهوى:

اتباع الهوى أمر تضطرب منه الأنفاس ويضيق من ذكره القلب لأنه للشر كالأساس، فهو جالب الخطأ والعيب، وبابة الضلالة والبطالة، ومدخل الخلل والخطل، وداعية المعصية والزلل، قال تعالى: «ولا تتبع الهوى فيضلك عن سبيل الله»، وقال تعالى: «ومن أضل ممن اتبع هواه بغير هدى من الله»، إذ أكثر البلايا والأذابا من قبله، فيا أخي خاطب نفسك فقل يا نفسُ؛ إذا كان خاطب نفسك فقل يا نفسُ؛ إذا كان

وقد جاء في الصحبة المنهي عنها والمأمور باجتنابها قول الله تعالى: «ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتبع هواه وكان أمره فرطًا»، وهذه الثلاث من أشد العواطب التي تجعل

الصحبة من النوائب، وتحوَّلُها إلى داءِ عضال ومرضِ مُرْد، فمصاحبة من كانتُ على قلبه غيومُ الْغَفلة، وسحائبُ البُعد عن الله، ومرافقة من ملأ الغمام سماءه حتى صار كالحجاب بين العبد ومولاه تورث المرء الغفلة، فمَثلُه كالصحيح يُعْديه الأجربُ، وكذا ثانيهم،صاحبُ الهَوَى وثالثهم؛ من كانَ مُسْرِفًا على نفسه ومفرَطًا في جَنْب الله تعالى.

وَاعَلَمْ أَنْ الذّي يَجِعَلُ الْرَءَ مَائِلًا إلى اخْتِيار هَوْلاء ومتحوّلًا إليهم ومنقادًا لهم هو اتباء الهوى.

وأصبر الناس من كان رادًا لهواه متبعًا لهداه، وهو امتحان شديد حقًا لا يكاد ينجحُ فيه ويصبرُ عليه إلا الذين هدى الله.

ولو فتشت في صُحبة العباد لوجدت الحامل عليها في الغالب هو الهوى فاجعل هـواك عـدوًّا لك بحيث لا تطيعه بل تخالفه وتعصيه، وحينها سيكون صاحب السوء ليس من أربابك، ولا من أترابك ولن تضيع معه زمانك لئلًا يُوجب ذلك عليك دخلًا، ويُدخل عليك خللًا، فترى الاضطرابَ من أموًاجه، والمُرَّ على حال حتى ينقضي فظلماتُه متكاثفة، وبروقُه خاطفة، ورياحه متكاثفة، وبروقُه خاطفة، ورياحه عاصفة، عن أبي برزة الأسلمي قال: قال رسول الله صلى الله

عليه وسلم: «إن مما أخشى عليكم بعدي بطونكم وفروجكم ومضلات الأهواء» رواه أحمد وصححه الألباني. نعوذ بالله من غلبة الهوى، ونسأله التوفيق لما

يحب ويرضى.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعدُ:

أقبلت علينا هذه الأيام بمناسبة من أعظم المناسبات، وأيام هي من أعظم الأوقات؛ لما فيها من الخير والنفحات، ألا وهي الأيام العشر الأول من شهر ذي الحجة الشهر الحرام، شهر الحج؛ تلك الأيام التي هي أفضل أيام السنة على الإطلاق، والعمل فيها أعظم ثوابًا من غيرها باتفاق.

وهذا من فضل الله علينا وعلى الناس الذي جعل لنا في أيام دهرنا نفحات، والسعداء من التمسوا هذه النفحات، ولم تفتهم تلك الخيرات ومضاعفة الحسنات، خاصة إذا اجتمع شمل الأسرة، فشمل الصغير والكبير، والذكر والأنثى، والأبناء مع الآباء والأمهات.

### تعاون على البر والتقوى:

الواجب أن تكون البداية جمع أفراد الأسرة جميعًا وإثارة هذا السؤال، ما هو الشهر الهجري الذي هَلَّ أو يَهِلُ علينا هذه الأيام؟

### لاذا سمى ، ذو الحجة ،؟

للأسف كان معظم الأبناء لا يعرفون، حتى قال أحدهم، شهر أغسطس، لكن أحد الأبناء كان ذكيًا، فقال، أغسطس شهر ميلادي، لكن السؤال عن الشهر الهجري الحالي، فكانت إحدى البنات موفقة، فقالت؛ إنه شهر ذي الحجة. ممتاز، وما ترتيب هذا الشهر في شهور السنة الهجرية، ولماذا سمي بشهر ذي الحجة؟ قام أحد الأبناء وتصفح مفكرة كانت بها الشهور مرتبة وقال، هو آخر شهر من شهور السنة الهجرية التي تبدأ بشهر المحرم ثم صفر.

وهـذا كـلام طِيب، فقد تعلمنا البحث عن المعلومة الإسلامية، وأضاف الوالد، وسُمِّي بشهر ذي الحجة؛ لأن آخر السنة هو منها، فالحجَّة السنة. (الاشتقاق لأبي بكر محمد بن الحسن بن دريد ١٣٣/١).

### فضل شهر ذي المجة :

بدأ الوالد يسأل: هل لهذا الشهر فضل بين سائر الشهور؟ ثم قال: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ما من أيام العمل الصالح فيها أحب إلى الله عز وجل من هذه الأيام- يعني أيام العشر-قالوا: يا رسول الله؛ ولا الجهاد في سبيل الله؟ قال: ولا الجهاد في سبيل الله؛ ألا رجلاً خرج بنفسه وماله، ثم لم يرجع من ذلك بشيء. (مسند أحمد ١٩٦٨، عن ابن عباس رضى الله عنهما).

يعني هذه الأيام يحبها الله تعالى أكثر من غيرها، ويحب العمل فيها أكثر من أي وقت آخر، ويحب عباده الذين يحرصون

### الأسرت المسلمت

الأسرة

السلمة

يع عشر

ذي الحجة

جمال عبد الرحمن





على التقرب إليه بالأعمال الصالحة في هذه الأيام.

### أعمالنا في العشر الأولى:

قمن منكم أيها الأبناء يحب أن ينال رضا الله ومحبته في تلك الأيام؟ والله إذا أحبّه لن يعذبه، وسيوفقه إلى العمل الصالح بقية أيام العام.

الجميع قال: أنا، فسألت الأم فماذا ستفعلون؟

### ختم القرآن قبل الشروق:

قال أحد الأبناء وهو الابن الأكبر؛ أنا أقترح أن نختم القرآن كلنا في هذه الأيام العشرة، فنجلس بعد صلاة الفجر جميعًا نقرأ من أول سورة الفاتحة والبقرة، ثلاثة أجزاء كل يوم حتى تشرق الشمس، ونجلس حلقة ويقرأ كل واحد منا ربعًا وتدور القراءة علينا حتى ننتهى من القرآن كله في الأيام العشرة.

فقالت الأخت الكبرى: أنا أعرف حديثًا عن النبي صلى الله عليه وسلم أن الذي يجلس بعد الفجر يذكر الله تعالى فله أجر حجة وعمرة.

فقال الأب: نعم هذا صحيح عن رسول الله، بل سنكون شاركنا الحجاج في أجور عظيمة، خاصة وأننا كلنا جميعًا نريد أداء فريضة الحج.

### صلاة الليل بالأسرة جماعة:

قائت الأم: وأنا أقترح أن نصلي صلاة الليل، فيقف الوائد ويؤمنا بجزء يوميًا كل ليلة، ونصلي خلفه جميعًا، لكن هل سيكون بعد العشاء مباشرة أم قَ آخر الليل، قال الأب قُ أي وقت من الليل بعد صلاة العشاء، لكن ثو كان قَ الثلث الأخير فهو أفضل؛ ثقول النبي صلى الله عليه وسلم يتنزل ربنا تبارك وتعالى كل ليلة إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر يقول، من يدعونى فأستجيب له، من يسألني فأعطيه ومن يستغفرني فأغفر له. البخاري

### الإكثار من الصدقات:

قال الابن الصغير؛ وهل الصدقة يا أبي لها أجر أكبر في هذه الأيام عن غيرها؟

فأجاب الأب: نعم، كل العمل الصالح بما فيه الصدقة والأمر بالعروف والنهي عن المنكر، وحضور دروس العلم، والتعاون على كل أعمال البر والتقوى، كل هذه الأعمال وغيرها مضاعفة الأجر في هذه الأيام، ويمكنك أن تتصدق من مصروفك.

### الصلاة على أول أوقاتها:

قال الابن: أنا لي أصحاب يلعبون كل يوم في الشارع في أوقات الصلاة، فإذا جاء وقت الصلاة دعوتهم إلى أداء الصلاة في المسجد في أوقاتها.

قال الأب: إن النبي صلى الله عليه وسلم لما سُئل: أي العمل أفضل؟ قال: الصلاة على وقتها، فأنت بذلك تدعوهم إلى أفضل العمل فلك شواب صلاتك وشواب صلاتهم من غير أن ينقص من أجورهم شيء، فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «الدال على الخير كفاعله».

### صلة الأرحام:

لكنكم نسيتم يا أبنائي شيئًا مهمًا من الأعمال في هذه الأيام، فقال أحدهم: صلة الأرحام، وقال آخر: زيارة المريض والدعاء له، وتشييع الجنازة، فقال الصغير: من الممكن ألا يموت أحد في هذه الأيام، فقال الوالد: تؤجرون بالنية، فإن الإنسان لو نوى خيرًا فإن الله سيكافئه على نيته بحسنة، فإن عمل الشيء فله عشر حسنات.

### صيام العشرة عدا يوم العيد:

لكنكم يا أبنائي لم تذكروا شيئًا مهمًّا كما قلت من الأعمال الصالحة، فقالت الأم: صيام هذه الأيام، قال: نعم؛ أحسنت، أتدرون ماذا قال النبي صلى الله عليه وسلم لأبي أمامة؟ قال: «عليك بالصوم فإنه لا عدل له». والله تعالى يقول: «كل عمل ابن آدم له إلا الصوم فإنه لي وأنا أجزي به».

فقال بعضهم الجو حارية النهار وأنا أعطش، فقال الأب: لا تمشية الشمس كثيرًا، ولا تبذل مجهودًا في الجري وغيره حتى لا تعطش، ألم تصم رمضان هذه السنة؟ قال:

بلى، فهذه الأيام مثل رمضان تقريبًا. والأهم من ذلك أن نعرف أن الصيام والعطش يذكرنا بأشياء كثيرة في الدنيا والآخرة، ففي الدنيا نتذكر أحوال الفقراء وأصحاب المجاعات والمستضعفين في كل بلاد الدنيا، وكذلك نتذكر الريض الذي منعه المرض من تناول الطعام والشراب الذي يشتهيه، ونحن في نعمة من الله نأكل ما نشتهيه ونشرب ونلبس، فالحمد لله على نعمه.

كما أننا نتذكر في الأخرة الوقوف طويلاً يوم الحساب في حرارة الشمس الشديدة للغاية، كما أن العطش يكون شديدًا، والحظ السعيد لمن شرب من يد النبي صلى الله عليه وسلم وهو واقف على حوضه.

فسأل الأبن الأكبر؛ وهل يسقي النبي صلى الله عليه وسلم كل المسلمين بوم القبامة؟

### من يشرب من حوض النبي عليه الصلاة والسلام:

قال: نعم بشرط أن يكون من أهل طاعته، فإن النبي صلى الله عليه وسلم يأتيه أقوام من المسلمين ليشربوا من حوضه يوم القيامة، فتطردهم الملائكة، فيقول النبي صلى الله عليه وسلم: «هؤلاء من أمتي، فيقال له: إنك لا تدري ماذا أحدثوا بعدك، فيدعو عليهم ويقول سحقًا سحقًا لم بدّل بعدي»، يعني غير في الدين وأتى بعبادات مبتدعة مخترعة في الدين، وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو ردّ». أي أن الله تعالى سيرد عليه هذا العمل ولن يقبله منه ولا يعطيه عليه أجرًا.

### طلب العلم والمواظبة عليه:

قالت الأم: أبوكم عنده علم كثير بدينه؛ لأنه كان يواظب على دروس العلم في بيت الله، ويحرص على دخول المسابقات في القرآن والسنة والتفسير، فاحرصوا على دروس العلم الشرعي. قال الابن الصغير؛ أنا عندي دروس كثيرة في المدرسة، وليس عندي وقت لدروس المسجد.

تنظيم الأوقات والاشتراك في السابقات؛

قال: يا بني؛ الذي ينظُم وقته يفوز بكل

خير، ألم تسمع عن زميلك أحمد عماد الذي كان يذاكر دروسه في المدرسة، ومع هذا اشترك في مسابقة لتفسير سورة الأحزاب، وحصل على المركز الرابع من بين مائة متسابق تقريبًا، ألم تسمع عن الطالبة رغد التي تداكر في الجامعة وتعمل بالتدريس في حلقات القرآن لزميالاتها، ولها دور ممتازية طلب العلم، ومع هذا اشتركت في نفس المسابقة وحصلت على المركز الثاني، وغيرهم كثير، فمن كان مع الله كان الله معه، وإذا نظم الإنسان وقته فسيجد وقتًا كثيرًا يستطيع أن يتعلم فيه العلوم الشرعية، ولا يصلح أن يقول مسلم: ليس عندي وقت للقرآن، أو لدرس فقهي، فكيف يرجو من الله البركة اذا كان هاجرًا لكتابه ولسنة رسوله صلى الله عليه وسلم؟ وقد قال الرسول صلى الله عليه وسلم: «تركت فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا بعدى أبِدًا؛ كتاب الله وسنتي».

ولا ينبغي أن يفوتنا الخير الوارد في حديث النبي صلى الله عليه وسلم: «من يرد الله به خيرًا يفقه في الدين». قال الأبناء: حقًا يا أبي الوقت كثير، لكن بعدم المحافظة عليه يضيع هدرًا ولا يستفيد منه صاحبه.

قال الأب؛ لو عرفتم أن كل واحد منا سيقف أمام الله تعالى يوم القيامة ويسأله ربه عن الوقت ماذا عمل فيه، فلا تمر على المسلم ساعة لم يذكر الله تعالى فيها إلا ندم شر الندامة يوم القيامة.

قالت الأم للأب: حدُد لنا كتابًا في الأذكار نتعلم فيه الأذكار الخاصة بكل مواقف السلم في نومه ويقظته، ودخوله وخروجه، وطعامه وشرابه، وكذلك أذكار الصباح والساء.

فقال الأب: لو اصطحب كل واحد في جيبه كتيبًا صغيرًا بحجم الجيب، كحصن المسلم مثلاً وردد منه الأذكار التي تناسب المواقف كرؤية الهلال، ورؤية الريح، ورؤية أهل البلاء، فإنه في فترة قريبة سيكون من الذاكرين الله كثيرًا.

ثم قال: هيا لننفذ البرنامج الذي اخترتموه في العشر الأولى من ذي الحجة.



# قصة سؤال النبي صلى الله عليه وسلم لجبريل عن عُضائل عمر



الحلقة (٢١٧)

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة الوعاظ والقصاص، ومما ساعد على انتشارها وجودها في كتب السنة الأصلية، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

### أولأ: أسباب ذكر القصة

١- كثرة كتب السنة الأصلية (وهي الكتب التي يُخرجها مصنفوها بالسند عن شيوخهم إلى أن يصلوا إلى النبي صلى الله عليه وسلم في المرفوع، وإلى الصحابي في الموقوف، أو إلى التابعي فما دونه في القطوع)، التي أخرجت هذه القصة حتى لا يتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية من كثرة الكتب الأصلية التي أخرجتها أن هذه القصة ثابتة، وذلك لعدم درايته بالفرق بين التخريج والتحقيق، وبسبب عدم التضريق زلت أقدام وضلت أفهام، وما حديث «الجند العربي» عنكم ببعيد؛ حيث قام من لا دراية له بالتحقيق واستخراج العلل بسرد عدة كتب فيها الحديث، فتوهم المستمعون ثبات الحديث، وقامت القنوات المشهورة بإذاعته، وقصة «الجند العربي» قصة واهية، بَيِّنًا عوارها وكشفنا عارها واستخرجنا عللها، وسنبين من خلال هذه القصة الواهية أن كثرة الكتب التي

### على حشيش

أخرجتها لا تُسمِن ولا تغني من جوع أمام التحقيق واستخراج العلل.

٢- الخبر الذي جاءت به هذه القصة له متابعات وشواهد، ويتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث إذا جاء من طرق متعددة، فإنه يتقوى بها، ويُقوِّي بعضها بعضًا، وغفل عن القاعدة التي ذكرها الإمام الحافظ ابن كثير في «اختصار علوم الحديث» (ص٣٣)؛

رقال الشيخ أبو عمرو؛ لا يلزم من ورود الحديث من طرق متعددة أن يكون حسنًا؛ لأن الضعف يتفاوت، فمنه ما لا يزول بالمتابعات يعني لا يؤثر كونه تابعًا أو متبوعًا كرواية الكذابين والمتروكين». - اشتمال هذه القصة على مجازفات

٣- اشتمال هذه القصة على مجازفات تدل على أن قصة سؤال النبي صلى الله عليه وسلم لجبريل عليه السلام عن فضائل عمر. كذب مُختلق مصنوع منسوب إلى الثبي صلى الله عليه وسلم، وهذا ما بينه الإمام ابن القيم في «المنار المنيف» فصل (٦) حيث قال: «وَنَحْنُ ثُنبُهُ عَلَى أمُورِ كُلْيَةٍ يعرف بِهَا كُونُ ثُنبُهُ عَلَى أمُورِ كُلْيَةٍ يعرف بِهَا كُونُ

الْحَدِيثُ مَوْضُوعًا؛ فَمِنْهَا؛ اشْتَمَالُهُ عَلَى أَمْثَالَ هَذه الْمُجَازَقَاتَ الَّتِي لا يَقُولُ مثْلُهَا رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ وَهَيَ گثیرة جدا». اه.

قلتُ: ومن المجازفات في هذه القصة قول جبريل عليه السلام للنبي صلى الله عليه وسلم: «لو حدثتك بفضائل عمر ما لبث نوح في قومه ألف سنة إلا خمسين عامًا نفدت فضائل عمن. اهـ. وإن تعجب فعجب أن القرآن الكريم الذي (نزل به الروح الأمين) (الشعراء: ١٩٣) على قلب خاتم النبيين محمد صلى الله عليه وسلم مبيئا فضائله وأخلاقه وما عليه من خُلُق عظيم ورحمته وصبره ودعوته المنية على الحكمة والموعظة الحسنة وفضائل النبيين وصبرهم ودعوتهم ونصر الله لهم والفتح المين لنبينا حتى أكمل الله لنا ديننا وأتم نعمته علينا، كل هذا نزل به الروح الأمين جبريل عليه السلام على نبينا صلى الله عليه وسلم في ثلاث وعشرين سنةكما فالحديث الذي أخرجه الإمام البخاري في «صحيحه» (ح٣٩٠٢)؛ عن ابْن عَبَّاسَ رَضَىَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: «بُعث رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ لأَرْبَعِينَ سَنْة، فَمَكُث بِمَكَّة ثلاث عَشْرَة سَنَة يُوحَى إليه، ثُمَّ أُمرَ بِالهَجْرَةِ فَهَاجَرَ عَشْرَ سنينَ، وَمَاتَ وَهُوَ ابْنُ ثلاث وَستَينَ ». اهـ، وعمر بن الخطاب رضى الله عنه بريء من هذه المجازفات التي وضعها الوضاعون واشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ.

رُويَ عن عَمَّار بْن يَاسِر قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿ أَتَانِي جِبْرِيلُ

عَلَيْهِ السَّالَامُ، فَقُلْتُ: يَا حِنْرِيلُ، حَدُدُني بِفُضَائِل عُمَر فِي السَّمَاءِ. فَقَالَ جِبْرِيلُ؛ لُوْ حَدَّثُتُكَ بِفُضَائِلِ عُمَرَ مَا لَبِثَ نُوحُ فِي قَوْمِهِ ٱلْفُ سَنَةِ إِلَّا خَمْسِينَ عَامًا، مَا نَفْدَتْ فَضَائِلُ عُمَرٍ، وَإِنَّ عُمَرَ حَسَنَةٌ مِنْ حَسَنَاتَ أبي بَكُر رَضي اللَّهُ عَنْهُمَا ». اهـ. ١- والحديث أخرجه الامام الحافظ أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصفهاني المتوفى سنة (٤٣٠هـ) في «فضائل الخلفاء الراشدين» (ص٧٩) قال: حدثنا سليمان بن أحمد، حدثنا أحمد بن محمد بن حميد المقرئ ببغداد، قال: حدثنا الوليد بن الفضل.

٢- وأخرجه أبو الحسين عبد الحق بن عبد الخالق بن أحمد بن عبد القادربن محمد بن يوسف المتوفى سنة (٥٧٥هـ) في كتاب «أحاديث من تخريج أبي محمد عبد الخالق بن أحمد لولده أبي الحسين عبد الحق» (ص٧) (ح٦) قال: «أنبأنا على، أنبأنا محمد بن محمد، أنبأنا اسماعيل، قال: حدثنا الحسن بن عرفة، قال: حدثنا الوليد بن الفضل

٣- وأخرجه الحافظ ابن شاهين أبو حفص عمر بن أحمد بن عثمان بن أحمد بن محمد بن أيوب البغدادي المعروف بابن شاهين المتوفى سنة (۵۲۸۵) في كتابه «شرح مذاهب أهل السنة، (ص١٨٢) (ح١٢٩) قال: حدثنا عبد الله بن سليمان، وعلى بن الحسن بن المغيرة الدقاق، ومحد بن هارون الحضرمي وأحمد بن محمد بن دراج الرازي قالوا: حدثنا الحسن بن عرفة، حدثنا الوليد الفضل العنزي به.

وقال ابن شاهين: وحدثني أبي، حدثنا

أحمد بن علي الحراز، حدثنا الوليد بن الفضل الغربي به، وقال ابن شاهين: حدثنا عبد الله بن سليمان، حدثنا السحاق بن وهب العلاف، حدثنا الوليد بن الفضل العنزي به.

ا- وأخرجه الحافظ أبو الفوارس طرًاد بن محمد بن علي الهاشمي العباسي المتوفى سنة (٤٩١) في «مجلس يوم الجمعة» (ص٢١) (ح١١) قال: أخبرنا أبو الحسين محمد بن الحسين بن الفضل، قال: أخبرنا إسماعيل بن محمد بن إسماعيل، قال: أخبرنا الحسن بن عرفة، قال: حدثني الوليد بن الفضل به.

### ثالثاً: التحقيق:

ا- نستنتج من تخريج حديث القصة أن الحديث غريب من حديث الوليد بن الفضل، عن إسماعيل بن عبيد العجلي، عن حماد بن سليمان، عن إبراهيم النخعي، عن علقمة بن قيس، عن عمار بن ياسر.

ولقد بيَّن هذه الغرابة الإمام الحافظ الطبراني في المعجم الأوسط» (٣٤٢/٢) (ح٣٤٨/٢) حيث قال بعد أن أخرج الحديث: «لم يرو هذا الحديث عن حماد إلا إسماعيل تفرَّد به الوليد».

٢- قلتُ: والوليد هذا الذي تفرَّد به هو علم هذا الحديث.

٣- قال الإمام الذهبي في «الميزان» (۱۳۹۲/۳۴۳/۶) «الوليد بن الفضل العنزي، عنه الحسن بن عرفة، قال ابن حبان، يروي موضوعات، لا يجوز الاحتجاج به بحال.

ثم قال الإمام الذهبي: هو الذي حديثه

في جزء ابن عرفة عن إسماعيل بن عبيد- أن عمر حسنة من حسنات أبي بكر، وإسماعيل هالك، والخبر باطل».

٤- ونقل الحافظ ابن حجر في «اللسان» (۲۷٤/٦) (۲۷٤/٥٠)؛ ما ذكره الإمام الذهبي في «الميزان» وأقره وزاد عليه أقوال أئمة الجرح والتعديل في الوليد بن الفضل: «قال الحاكم؛ وأبو سعيد النقاش، وأبو نعيم؛ روى عن الكوفيين الموضوعات».

قلث: لبيان الفائدة: قال الحافظ السيوطي في التدريب، (٢٧٤/١) النوع السيوطي في التدريب، (٢٧٤/١) النوع (٢١): «الموضوع: هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شر الضعيف وأقبحه وتحرم روايته مع العلم به، أي: بوضعه في أي معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مبيئا أي مقروئا ببيان وضعه، اهـ.

- قال الإمام الحافظ ابن حبان في المنجروحين ( ٨٢/٣): «المُولِيد بن المُفضل المُغنزي شيخ يروي عَن عبد الله بن إِذْرِيس وَأَهْل الْعَرَاقِ النَّنَاكِير الَّتِي لَا يشك من تبحر في هَذه الصَّنَاعَة أَنَّهَا مَوْضُوعَة لَا يجوز الاحْتجاج به ».

7- قال الإمام الحافظ أبو محمد بن عبد الرحمن بن أبي حاتم في كتابه «العلل» (٣٨٥/٢) (ح٢٦٦٥): «سألت أبي عن حديث عمار بن ياسر عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: أتاني جبريل، فقلت: يا جبريل حدثني بفضائل عمر بن الخطاب. الحديث. قال أبي: هذا حديث باطل موضوع اضرب عليه » اله الموضوعات (٣٢١/١): «قال أحمد بن الموضوعات (٣٢١/١): «قال أحمد بن حنيل: هذا حديث موضوع» اله .

٨- قال الإمام ابن القيم في «المنار المنيف» فصل (٣٧) «وَمِمًا وَضَعَهُ جَهَلَهُ الْمُنْتَسِينَ إِلَى السُّنَةِ فِي فَضَائِلَ الصُّدُيقِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، ثم ذكر تحت هذا الفصل ثمانية أحاديث منها هذا الحديث برقم (٢٤٥) قال: لو حَدَّثُكُمْ بِقَضَائِل عُمَرَ عُمْرَ نُوح في قومه مَا فَنِيَتْ، وَإِنَّ عُمَرَ حَسَنَهُ مِنْ حَسَنَةٌ مِنْ حَسَنَةٌ مِنْ حَسَنَةٌ مِنْ حَسَنَةٌ مِنْ حَسَنَةٌ مِنْ حَسَنَةً مِنْ حَسَنَاتَ أبي بكر». اهـ.

### رابعا: طريق آخر للقصة:

أخرجه الامام الأحرى في «الشريعة» (۱۱۲/۳) (ح۱٤٤٩) (ط. مؤسسة قرطبة) قال: حَدَّثَني أَبُو بَكُر عَبُدُ اللَّه بْنُ مُحَمِّد الْوَاسِطِيُّ قَالَ: حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ رِزْقِ اللَّهِ الْكُلُودَانِيُّ قَالَ: حَدَّكِنَا حَدِيبُ بْنُ أَبِي حَبِيبِ قَالَ: حَدَّكُنَا عَبْدُ اللَّه بْنُ عَامِرِ الْأَسْلَمِيُّ، عَنِ ابْنِ شَهَابٍ، عَنْ سَعيد بْن الْسَيِّب، عَنْ أَبَيُّ بْنِ كُعْبِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: «كَانَ جِبْرِيلُ يُدَاكِرُني أَمَرَ عُمَرَ؛ فَقُلْتُ؛ يًا جِبْرِيلُ، اذْكُرْ لَى فَضَائلَ عُمَرَ وَمَا لَهُ عنْدُ اللَّهُ عَزُّ وَجِلَّ؟ فَقَالَ لَى: لَوْ جَلَسْتَ مُعَكَ مِثْلَ مَا جَلْسَ نُوحٌ فِي قُوْمِهُ مَا بِلَغْتُ فَضَائِلَ عُمَرَ، وَلَيَيْكَينَ الْإِسْلَامُ بِعْدَ مَوْتِكَ يَا مُحَمَّدُ عَلَى مَوْتَ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رضي اللَّهُ عَنْهُ ». اهـ.

#### المام المام المامة التحقيق:

هذا شاهد باطل لهذه القصة الواهية الموضوعة من حديث أبي بن كعب يزيد القصة وهنًا على وهن.

وعلة هذه القصة حبيب بن أبي حبيب، أورده الإمام الذهبي في «الميزان» حبيب، أورده الإمام الذهبي في «الميزان» حبيب، واسم أبيه زريق، وقيل؛ مرزوق، أبو محمد المصري، قال أحمد، ليس بثقة، وقال ابن معين؛ كان يقرأ على مالك ويتصفح ورقتين ثلاثة فسألوني عنه بمصر، فقلت؛ ليس بشيء، وقال أبو ابن داود؛ كان من أكذب الناس، وقال أبو حاتم؛ روى عن ابن أخي الزهري أحاديث موضوعة، وقال ابن عدي؛ أحاديثه كلها موضوعة،

ونقل الإمام المزي في «تهذيب الكمال» (١٠٦٥/١١٤/٤) عن الإمام أبي داود أنه قال: «حبيب بن أبي حبيب كان من أكذب الناس». اهـ.

قلتُ: وبهذا تصبح القصة واهية والخبر باطل موضوع كما بينا.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

### إنا لله وإنا إليه راجعون

توفيت إلى رحمة الله- بإذنه تعالى- زوجة الشيخ عمر أبو قفة، من قدامى الدعاة في أنصار السنة المحمدية ببلبيس، وذلك يوم ١٨/٥/٢٥، الموافق ٩ رمضان ١٤٣٩هـ.

وجماعة أنصار السنة بالمركز العام ومجلة التوحيد تدعو الله سبحانه وتعالى أن يغضر لها ويرحمها، وأن يتجاوز عن سيئاتها، وإنا لله وإنا إليه راجعون.

رئيس التحرير



### قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

من قرائن اللغة على إثبات صفّات (النزول) و(الإتيان) و(المجيء): تنوع دلالاتها وتعدد عباراتها وعدم وجود قرينة تصرفها عن أصل معانيها

> الحمد الله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاهـ وبعد:

فمن منطلق القاعدة التي تقضي بأن الأصل فمن منطلق القاعدة التي تقضي بأن الأصل في الألفاظ أن تُحمل على حقيقتها ما لم تكن ثمة قرينة تصرفها عن معانيها الحقيقية، والأخرى التي تقضي بأن اطراد لفظ لصفة ما في موارد الاستعمال، وتنوع دلالاتها وتعدد عباراتها، يمنع حمل معناها على المجاز، ويحيل إخراجها عن ظاهرها، ويؤكد إرادة حقيقتها.. نذكر من تنوع الدلالات التي تؤكد صفات (النزول) و(الإتيان) و(المجيء) بحقه تعالى، من غير ما سبق من التصريح بذلك:

أ- التصرُّف وتنوع الدلالات في إثبات معنى (النزول) بحقه تعالى، يمنع حمله على المجاز: ١- التصريح بالإمهال: وهو ما أورده مسلم (٧٥٨) من حديث: (إن الله يُمهل حتى إذا ذهب ثلث الليل، نزل إلى السماء الدنيا فيقول: هل من مستغفر؟، هل من تائب؟، هل من سائل؟، هل من داء؟، حتى ينفجر الفجر).

Y- التصريح بالهبوط: على ما أورده الدارقطني من روايات جاءت في كتابه (النزول) بهذا اللفظ، من نحو رواية ابن مسعود (۱۱) -وبنحوه (۸: ۱۰) - وفيها قوله عليه السلام: (إذا كان ثلث الليل الباقي هبط الله عز وجل إلى السماء الدنيا فيبسط يده يقول: ألا من داع يدعوني فأستجيب له؟ ألا من مستغفر يستغفرني فأغفر له؟ ألا تأئب فأتوب عليه؟)، وقد رواه الدارمي وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (۱۵۳/۱۰): «رواه

### د. محمد عبد العليم الدسوقي الاستاذ بعامة الأزهر

أحمد وأبو يعلى ورجائهما رجال الصحيح»، وصححه الأثباني في إرواء الغليل (١٩٩/٢).. ونظيرها رواية أبي هريرة التي فيها قوله عليه السلام: (إذا مضى ثلث الليل الأول هبط الله إلى السماء الدنيا، فلا يزال بها حتى يطلع الفجر، يقول: ألا من داع فيُستجاب له؟ ألا من مريض يَستشفى فيُشفى؟ ألا من مذنب يَستغفر فيُغفر له؟)، وقد رواه أحمد والدارمي والنسائي والدارقطني والبيهقي.

٣- التصريح بالصعود بعد الهبوط: وهذا، أفادته رواية أبي سعيد وأبي هريرة، وفيها قوله عليه السلام: (إذا ذهب ثلث الليل الأوسيط، هبط الرب إلى السماء الدنيا، فيقول: هل من داع؟ هل من سائل؟ هل من مستغفر؟ هل من تائب؟ حتى يطلع الفجر، ثم يصعد إلى السماء)، رواه أبو عوانة في مسنده والدارقطني في (الرؤية) وقال في (النزول): «زاد فيه يونس بن أبي إسحاق زيادة حسنة»، يعنى بها: (ثم يصعد إلى السماء)، وهو في رواية عبيد بن عمير بلفظ، (..حتى إذا كان الفجر صعد الرب)، أخرجه الذهبي في العلو. ٤- الاتصاف بالدنو: وذلك في نحو ما أخرجه مسلم (١٣٤٨) من حديث عائشة قال صلى الله عليه وسلم: (ما من يبوم أكثر من أن يعتق الله فيه عبدًا من النار، من يوم عرفة، وانيه ليدنو ثم يناهي يهم -يعني: الحجاج

والعمار - الملائكة فيقول: ما أراد هؤلاء؟).

٥- الاتصاف بالتدلي: على ما أخرجه البخاري (٧٥١٧) من وصفه عليه السلام ربه، وذلك قوله من حديث أنس الطويل في ذكر الإسراء والمعراج: (ثم علا -جبريل- به صلى الله عليه وسلم فوق ذلك بما لا يعلمه إلا الله، حتى جاء سدرة المنتهى، ودنا الجبار ربُّ العزة فتدلى حتى كان منه قاب قوسين أو أدنى، فأوحى الله فيما أوحى إليه: خمسين صلاة على أمتك كل يوم وليلة).

٦- أحاديث الصور أو الشفاعة وفصل القضاء: وهي أحاديث طويلة ومشهورة ساقها غير واحد من أصحاب السنن والسانيد.. ومنها حديث: إن الناس إذا اهتموا لموقفهم في العَرَصَاتَ تَشفّعوا إلى ربهم بالأنبياء واحداً واحداً، من آدم فمن بعده فكلهم يحيد عنها حتى ينتهوا إلى محمد صلى الله عليه وسلم، فإذا جاؤوا إليه قال: (أنا لها أنا لها)؛ فيسجد لله تحت العرش ويشفع عند الله في أن بأتى لفصل القضاء بين العباد، فيُشفِّعه الله وبأتي في ظلل من الغمام بعد ما تشقق السماء الدنيا وينزل من فيها من الملائكة، ثم الثانية ثم الثالثة إلى السابعة، وينزل حملة العرش والكروبيون، قال: (وينزل الجبار في ظلل من الغمام، والملائكة ولهم زجل من تسبيحهم، يقولون: سبحان ذي الملك والملكوت، سبحان ذي العزة والجبروت، سبحان الحي الذي لا يموت، سيحان الذي يُميت الخلائق ولا بموت، سُبُوح قَدُوس رب الملائكة والروح، سُبُوح قَدُوس سبحان رينا الأعلى، سبحان ذي السلطان والعظمة، سيحانه سيحانه أبدأ أبدأ).

وبنحوه أخرجه الترمذي والحاكم وغيرهما من حديث أبي هريرة وصححوه، لكن بلفظ: (إذا كان يوم القيامة نزل الرب إلى العباد ليقضي بينهم، وكل أمة جاثية، فأول مَن يُدعى رجل جمع القرآن. إلخ)، وأصله في صحيح مسلم. كما أخرجه عبد الله بن أحمد في السنة بإسناد حسن، عن ابن مسعود بلفظ: (يجمع الله الأولين والأخرين لميقات بلفظ: (يجمع الله الأولين والأخرين لميقات

يوم معلوم أربعين سنة، شاخصة أبصارهم إلى السماء ينتظرون فصل القضاء، وينزل الله في ظلل من الغمام من العرش إلى الكرسي.. الحديث).. وأورده كذلك ابن المبارك عن ابن عباس بلفظ: (ينادي مناد بين يدي الساعة: أتتكم الساعة، فيسمعه الأحياء والأموات، ثم ينزل الله إلى السماء الدنيا..)، وهي في العلو ومختصره بأرقام (٨٦، ٦٩، ٤٤).

٧- الاتصاف بالتجلى: وذلك في نحو ما أخرجه البخاري (٧٤٣٧) من تجليه تعالى يوم القيامة لأهل الجنة ونظرهم إلى وجهه الكريم، وفيه قوله عليه السلام: (إنكم ترونه كذلك -يعنى: كما ترون الشمس والقمر-يجمع الله الناس يوم القيامة، فيقول: من كان يعبد شيئاً فليتبعه، فيتبع من كان يعبد الشمس الشمس، ويتبع من كان بعبد القمر القمر، ويتبع من كان يعبد الطواغيت الطواغيت، وتبقى هذه الأمة فيها شافعوها أو منافقوها، فيأتيهم الله في صورته التي يعرفون فيقول: أنا ريكم، فيقولون: أنت ربنا فيتبعونه، ويُضرب الصراط بين ظهري جهنم.. ثم يتجلى حتى إذا فرغ من القضاء بين العباد، وأراد أن يُخرج برحمته من أراد من أهل النار، أمر الملائكة أن يُخرجوا من النار من كان لا يشرك بالله شيئاً ممن أراد أن يرحمه ممن يشهد أن لا إله إلا الله، فيعرفونهم في النار بأثر السجود.. الحديث).. ومن قبل ذا قوله تعالى بحق موسى: (فَلَنَّا غَيْلٌ رَبُّهُ لِلْحَسَل جَعَلَةُ دَكَّا وَخَرَّ مُومَن صَعِفًا ) (الأعراف/١٤٣)، وفيه «دلالة واضحة أنه قبل ذلك لم يكن متجليًا للجبل، وفي ذلك ما يفسر حديث التنزيل، ومن أراد أن يقف على أقاويل العلماء في هذه الآية فلينظر إلى تفسير بقي بن مخلد ومحمد بن جرير، وليقف على ما ذكرا من ذاك، ففيما ذكرا منه كفاية ، كذا نوه إليه ابن عبد البرفي التمهيد ١٠/٤.

٨- تنوع الألفاظ في أحاديث وصور (النزول)
 و(المجيء) و(الإتيان) ونظائرها: وقد بلغت –
 على حد عبارة الموصلي في مختصر الصواعق

ص ٤٧٨- عشرة أنواع «تضمنها كلام أعلم الخلق بالله، وأقدرهم على اللفظ المطابق للخلق بالله، وأقدرهم على اللفظ المطابق لما قصده من وصف الرب، وأنصحهم للأمة، والمجازوان أمكن في فرد من أفراد هذه الأنواع أو أكثر، فإنه من المحال عادة أن يطرد في جميعها اطراداً واحداً بحيث يكون الجميع من أوله إلى آخره مجازاً».

 وصف نفسه تعالى بالمجيء والإتيان صراحة، على ما مر من الآيات.

١٠- أحاديث التقرب والهرولة: ومنها في صحيح البخاري قوله تعالى: (أنا عُند ظن عبدى بي، وأنا معه إذا ذكرتي، فإن ذكرتي في نفسه ذكرته في نفسى، وإن ذكرني في ملأ ذكرتُه في ملأ خير منهم، وإن تقرب إلى شيراً تقريتُ إليه ذراعا، وإن تقرب إلى ذراعاً تقريت منه باعاً، وإن أتاني يمشى أتيته هرولة)، فهذا الحديث كغيره من النصوص الدالة على الصفات الفعلية لله وتحمل على الوجه اللائق به، فهو سبحانه الفعال لما يريد، يتقرب من عباده متى شاء وكيف شاء، وهو القائل عن نفسه: ( وَإِذَا سَأَلُكَ عَبَادِي عَنَّي فَإِنَّ قَرِبُّ ) (البقرة/١٨٦)، لكنا لا نعلم كيفية قريه، والسلف -كالعهد بهم- يُحِرون هذه النصوص على ظاهرها وعلى حقيقة معناها اللائق به تعالى من غير تكبيف ولا تمثيل.

ب- كلمة أئمة أهل السنة في حديث: (وإن أتاني بمشى أتبته هرولة):

قال شيخ الإسلام في شرح حديث النزول من مجموع الفتاوى 15,773 وأما دنوه نفسه وتقريه من بعض عباده، فهذا يُثبته من يُثبت قيام الأفعال الاختيارية بنفسه تعالى، ويثبت مجيئه يوم القيامة ونزوله واستوائه على العرش، وهذا مذهب أئمة السلف وأئمة الإسلام المشهورين وأهل الحديث، والنقل عنهم بذلك متواتر، «يوضح ذلك على أن الإحسان يقتضي قرب العبد من ربه، فيقرب ربه منه بإحسانه.. فهو تعالى قريب من المحسنين بذاته وبرحمته قرياً ليس له من المحسنين بذاته وبرحمته قرياً ليس له

نظير، وهو مع ذلك فوق سماواته على عرشه، كما أنه سبحانه يقرب من عباده في آخر الليل وهو فوق عرشه، ويدنو من أهل عرفة وهو على عرشه، فإن علوه على سماواته من لوازم ذاته، فلا يكون قط إلا عائيا، ولا يكون فوقه شيء ألبتة كما قال أعلم الخلق؛ (وأنت الظاهر قليس فوقك شيء)، وهو سبحانه قريب في علوه عال في قريه كما في حديث أبي موسى علوه عال في قريه كما في حديث أبي موسى الأشعري، قال؛ (كنا مع رسول الله في سفر فارتفعت أصواتنا بالتكبير فقال؛ أيها الناس أربعوا على أنفسكم، فإنكم لا تدعون أصم ولا غائباً، إن الذي تدعونه سميع قريب أقرب غائباً، إن الذي تدعونه سميع قريب أقرب إلى أحدكم من عنق راحلته).

يُسَهِّل فهم هذا: معرفة عظمة الرب وإحاطته بخلقه، وأن السماوات السبع في يده كخردلة في يد العبد، وأنه سبحانه يقبض السماوات بيده والأرض بيده الأخرى ثم يهزهن، فكيف يستحيل في حق من هذا بعض عظمته؛ أن يكون فوق عرشه ويقرب من خلقه كيف شاء وهو على العرش؟،؛ وأي مانع يمنع من القول بأنه يقرب من عبده كيف شاء مع علوه؟، وأي مانع يمنع من إتيانه ومجيئه كيف شاء بدون تكييف ولا تمثيل؟، وهل هذا إلا من تمام كماله: أن يكون فعالاً لما يريد، على الوجه الذي به بليق؟.

على أن من ذهب من الأئمة إلى أن المراد من قوله (أتيته هرولة): سرعة قبول الله وإقباله على عبده المتقرب والمتوجه إليه بقلبه وجوارحه، وأن مجازاة الله للعامل له، أكمل من عمل العامل –وعلل ما ذهب إليه بأنه تعالى قال: (ومن أتاني يمشي)، ومعلوم أن المتقرب إلى الله الطالب للوصول إليه، لا يتقرب ويطلب الوصول إليه بالمشي فقط، بل تارة يكون بالمشي كالسير إلى المساجد ومشاعر الحج، وتارة بالركوع والسجود كما في حديث: إن (أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد)، وأنه قد يكون التقرب إلى الله وطلب الوصول إليه والعبد مضطجع على وطلب الوصول إليه والعبد مضطجع على جنبه، كما قال: ( الله والعبد مضطجع على جنبه، كما قال: ( الله والعبد مضطجع على جنبه، كما قال: ( الله والعبد مضطجع على

وَعَلَى جُونِهِمٌ) (آل عمران/۱۹۱) - لا يلام عليه ولا بأس به، إذ يصير مراد الحديث -بمعونة السياق - بيان مجازاة الله العبد على عمله، وأن من صَدَق في الإقبال على ربه وإن كان بطيئاً جازاه الله بأكمل من عمله وأفضل، وصار هذا هو ظاهر اللفظ بالقرينة الشرعية المفهومة من سباقه.

وانما ثم يكن هذا التفسير خروجًا بالحديث عن ظاهره، ولا من جنس تأويلات أهل التعطيل، ولا كان هذا التوجه حجةً لأهل التأويل على أهل السنة، كون ما ذهب إليه هذا القائل، له حظ من النظر الذي ثم يبعده عن سياق النص.. وإن كان ذلك لا يمنع من القول بأن الرأي الأول أظهر وأسلم وأليق بمذهب السلف؛ ويجاب عمن جعل طلب الوصول اليه لا يختص بالمشي، قرينة لإخراجه عن ظاهره، بأن المعنى، من أتاني يمشي في عبادة تفتقر إلى المشي لتوقفها عليه، بكونه وسيلة لها كالمشي إلى المساجد للصلاة، أو من ماهيتها لها كالمشواف والسعي، كذا في (القواعد المثلي) يتصرف واختصار.

ولعل هذا ما قصد إليه البيهقي بقوله في (الأسيماء) صي٦١٣ بعد أن ذكر الحديث برواباته: «ثم الجهمية وأصناف القدرية وأصناف المعتزلة المجترئة على رد أخدار الرسول بالمزيف من المعقول، لما رُدُوا إلى حُوْلِهِم، وأحاط بهم الخذلان واستولى عليهم بخدائعه الشيطان، ولم يعصمهم التوفيق ولا استنقذهم التحقيق، قالوا: (إن الهرولة لا تكون الا من الحسم المنتقل والحيوان المهرول، وهو ضرب من ضروب حركات الإنسان كالهرولة المعروفة في الحج)، وهكذا قالوا ف قوله (تقريتُ البه ذراعاً)؛ (تشبيه، اذ بقال ذلك في الأجسام المتقاربة والأحسام المتدانية، الحاملة للأعراض ذوات الانتساط والانقباض، فأما المتعالى عن صفة المخلوقين وعن نعوت المخترعين، فلا يقال عليه ما بنثلم به التوحيد ولا يسلم عليه التمجيد)، فأقول: (إن قول الرسول موافق لقضايا

العقول، وثكن من نبذ الدين وراءه وحكم هواه وآراءه، ضل عن سبيل المؤمنين وباء بسخط رب العالمين»، واستطرد السيهقي يقول: «تقرُّب العبد من مولاه، إنما يكون بطاعاته وإراداته وحركاته وسكناته سرًّا وعلناً، كالذي روى عن النبي -وهو في البخاري (٢٥٠٢)-: (ما تقرب عبدي بشيء أحب إلى مما افترضته عليه، وما يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي عليها.. الحديث)، وهذا من لطيف التمثيل عند ذي التحصيل، البعيد من التشبيه المكين من التوحيد، وهو أن يستولي الحق على المتقرب إليه بالنوافل حتى لا يسمع شيئا إلا به ولا ينطق إلا عنه، نشراً لألائه وذكراً لنعمائه»، إلى أن قال: «فتقرُّب العبد بالإحسان وتقرب الحق بالامتنان؛ وتقرب العبد بالتوبة والإنابة وتقرب الباري إليه بالرحمة والمغضرة؛ وتقرب العبد اليه بالسؤال وتقريه إليه بالنوال؛ وتقرب العبد إليه بالسر وتقريه إليه بالبشر لا من حيث توهمتُه الفرقة المضلة الأعمال المتغابية بالأعثان.

وعلى أي حال فإن هذا بالذات؛ دون ما سواه من صفات (النزول) و(الإتيان) و(المجيء).. مما التأويل فيه بمعنى: التفسير وما يؤول إليه الكلام، لصحة حمل المعنى عليه، ولأن الأمر فيه كما جاء في شرح السفارينية ص٢٣٤ ، ولا يستطيع الإنسان أن يجزم فيه بأن الله يمشى مشياً حقيقيًا هرولة، فقد ينقدح في الذهن أن المراد الإسراء في إثابته، وأن الله إلى الإثابة أسرع من الإنسان إلى العمل، ولهذا اختلف علماء أهل السنة في هذه السالة، بل إنك إذا قلت بهذا أو هذا فلست تتيقنه كما تتيقن نزول الله الذي قال فيه الرسول: (ينزل رينا الى السماء الدنيا)، فهذا ليس عند الإنسان شك في أنه نزول حقيقي، وكما في قوله: (الرحمن على العرش استوى.. طه/٥) فلأ يشك إنسان أنه استواء حقيقي» ا.ه...

والى لقاء آخر .. والحمد لله رب العالين.

التوحيد ذوالحجة ١٤٢٩ هـ - العدد ٢٥١ - السنة السابعة والأربعون



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله،

تحدثنا في العدد الماضي عن الأضرار المترتبة على الزواج العرفي وذكرنا من تلك الأضرار: عدم إمكانية إثبات هذا الزواج في حالة الإنكار، وعدم امكانية إثبات نسب الأولاد الناتجين من هذا الزواج.. ونستكمل في هذا العدد فنقول وبالله تعالى التوفيق:

٣- ضياع حقوق الزوجة، وأولادها؛ ونتيجة لعجز الزوجة أو وليها عن إثبات الزواج، أو إثبات نسب الأولاد الناشئين عنه، تضيع حقوقها، وحقوق أولادها ومنها:

- أ ضياع حقها، وحق أولادها في النفقة.
  - ب ضياع حق أولادها في التعليم.
  - ج ضياع حقهم في الرعاية الصحية.
    - د ضياع حقهم في الميراث.

٤- اختلاط الأنساب: ونتيجة لعدم إثبات نسب الأطفال الناشئين عن هذا الزواج، فقد بحدث بعد ذلك اختلاط للأنساب حال بلوغهم، ووفاة آبائهم، وقيامهم بالزواج ممن يحرم عليهم الزواج بهم.

### الهقفة الرابعة؛ الزواج العربية السري المخالف للشرع؛

الزواج السُرِي هو العقد الذي يتولاه الطرفان دون أن يحضره شهود، ودون أن يُعلنَ، وأجمعوا على أنه باطل لفقده شرط الشهادة، فإذا حضره شهودٌ، وأطلقت حريتهما في الإخبار به لم يكن

### مداد المستشار /أحمد السيد على ابراهيم

سرًّا وكان صحيحًا شرعًا تترتب عليه أحكامه، لأن التوصية بالكتمان تسلب الشهادة رُوحَها والقصُد منها، وهو الإعلان الذي يَضمن ثبوت الحقوق ويُزيل الربية، ويَفصل بين الحلال والحرام. قال الشيخ محمود شلتوت شيخ الأزهر الأسبق-رحمه الله- ردًا على سؤال عن الفرق بين الزواج العريف، والزواج السري: «أما الزواج السِّري فهو نوع قديم من الزواج افترضه الفَّقهاء، وبيَّنوا معناه، وتكلُّموا في حُكمه، وقد أجمعوا على أن منه العقد الذي يتولاه الطرفان دون أن يحضره شهود، ودون أن يُعلَنَ، ودون أن يُكتب في وثيقة رسمية، ويعيش الزوجان في ظله مكتومًا، لا يَعْرِفُه أحدٌ من الناس سواهما، وأجمعوا على أنه باطل لفقده شرط الصحة، وهو الشهادة، فإذا حضره شهود، وأطلقت حريتهما في الإخبار به لم يكن سرًا، وكان صحيحًا شرعًا، تترتب عليه أحكامه. أما إذا حضره الشهود وأخذ عليهم العهد بالكتمان، وعدم إشاعته والإخبار به، فقد اختلف الفقهاء في صحّته بعد أن أجمعوا على كراهته؛ فرأتُ طائفة أن وُجود الشهود يُخرجه عن السرية، والشهادة وحدها تحقّق العلانية، وإذنُ فلا تأثير في صحة العقد للتوصية بالكتمان، ويرى الإمام ماثك وطائفة من أهل العلم أن التوصية بالكتمان تَسلب الشهادة رُوحُها، والقصد منها، وهو الإعلان الذي يَضمن شوت الحقوق، ويُزيل الريبة، ويفصل في الوقت نفسه بين الحلال والحرام- كما



جاء في الحديث الصحيح- «فَصْلُ ما بِيْنَ الحلال والحرام الدُّفُ والصَّوْتُ ". والشهادة التي تُحقق الإعلان المُقصود هي التي لم تقترن بالتوصية على الكتمان، ومُجرد العدد لا يُزيل السُّريَّة، وكم من سرَّ بين أربعة وبين عشرة لا تزول سريته ما دام القوم قد تواصوا بها وبُني العقد عليها، ولعل المجالس الخاصة التي يعرفها اليوم أرباب الفُجور المشترك من أوضح ما يدل على أن كثيرًا ما يكون بين أكثر من اثنين.

وإذا كان الزواج السرى بنوعيه الذي لم يحضره شهود، أو حضروه مع التوصية بالكتمان دائرًا بين البطلان والكراهة، وأنه يَحمل السرية التي هي عنوان المحرم كان جديرًا بالسلم- الذي شأنه أن يترك ما يُريب إلى ما لا يُريب- أن بمتنع عنه، ولا يقدم عليه، ولا يزجُّ بنفسه في مداخله الضيُّقة التي لا تحمد عاقبتُها. إن الزواج الذي لا يُفارق صاحبه الاضطراب القلبي- والرُّعب والخوف من الأهل والأقارب والناس إذا ظهر واشتهر- لا يُمكن أن يكون هو الزواج الشرعي الذي امنن الله به على عباده، وجعله سكنا وموذة ورحمة! لا يمكن أن يكون هو الزواج الذي يُكون الأَسَرَ، ويحفظ الأنساب، ويُنشئ علاقة المصاهرة بين الناس! لا يُمكن أن يكون هو الزواج الذي رغبت فيه شريعة، أساسُها- في العقائد والأخلاق والأعمال-الوضوح والعلانية، وموافقة الظاهر للباطن، وإن الشهادة لم تعتبر شرطا في صحة الزواج إلا لأنها طريق في العادة لاعلانه واشاعته بين الناس، وبها يعمُّ خبرُه، ويشتهر ويستفيض، فإذا لم تكن الشهادة طريقا لاعلانه كان اتخاذها مجرد احتيال بشهادة صورية على تحليل ما حرَّم الله! وكانتُ لا قيمة لها في نظر الشرع والدين، ا.ه.

### بعض صور الزواج العربية المحرم:

ا- كتابة ورقة بالزواج؛ ويقوم خلالها الشاب والفتاة بكتابة ورقة تثبت زواجهما، وقد نقلت جريدة «المصريون» صيغة أحد العقود العرفية المنتشرة بجامعة عين شمس، جاء فيها؛ «إنه يقيم//٢٠٠٧ تم عقد القران العربية بين الطالبين في كلية «جامعة عين شمس على سنة الله ورسوله وعلى المحبة الدائمة والإخلاص.

وقد تعاهد الطرفان بأن يظل كل منهما للآخر إلى نهاية الحياة، وأن يكون من حق الزوج الكلمة الأولى والأخيرة في حياة الزوجية، بشرط عدم الإنجاب، وعدم الإقامة الكاملة في مسكن واحد ليل نهار، وعدم الإفصاح عن الزواج لأحد من الأهلين، وعدم مطالبة الزوجة للزوج بأن يقوم بالإنفاق عليها من مصاريف دراسية أو إعاشة وملابس وخلافه، وألا تخون الزوجة زوجها مع أحد من الزملاء، وألا تعقد قرانها عرفيًا أو رسميًا الإبموافقة الزوج موافقة مكتوبة بالدم والشاهد على العقد والحب هو الله ورسوله 113.

٢- زواج الإنترنت؛ كما انتشرت في الأونة الأخيرة ظاهرة ( زواج الإنترنت ( ، وهو عبارة عن عقود الزواج من خلال غرف الدردشة عبر المواقع الإلكترونية الشخصية للأفراد، وقد تعرض الكثيرون للخداع والكذب من خلال مواقع التعارف أو الزواج عبر الإنترنت.

٣- زواج الدم: هو أن يمزج الشاب والفتاة دمهما ليعلنا أنهما ارتبطا برياط مقدس يتيح لهما التصرف كزوجين.

وقد أكد مجمع البحوثِ الإسلامية على عدم شرعية « زواج الدم «.

### الأسباب والدوافع المؤدية إلى هذا النوع من الزواج:

وترصد الدكتورة إيمان شريف أستاذ علم النفس الجنائي بالمركز القومي للبحوث الاجتماعية والجنائية أن أسباب إقبال الشباب علي الزواج العرقي هي، اقتصادية، واجتماعية، ونفسية.

### ١- الظروف الاقتصادية: وفي مقدمتها:

أ- البطالة: بصفة خاصة تعد المتهم الأول في مشكلة الزواج العرفية؛ لأن الزواج الرسمي يحتاج الى مبالغ مالية كثيرة لتأسيس منزل الزوجية، وبالتالي فلا بديل عن الزواج العرفي الذي لن يتكلف سوى ورقة.

ب- المفالاة في تكاليف الزواج: فالعادات والتقاليد التي تتمسك بها الأسر من مفالاة في الشبكة والمهر تثقل عاتق الشباب وتصيبه بالعجز فينصرف عن الزواج ولا يجد حلاً أمامه إلا أن يتزوج عرفيًا.



### ٢- الأوضاع الاجتماعية: هي الأخرى لها اليد الطولى خاصة:

أ - غياب الرقابة الأسرية: والتفكك الأسري وعدم متابعة الأهل، فإذا كان سليمان عليه السلام يتفقد الطير، قال تعالى: «وَتَغَنَّدُ الطَّيْرَ الطَّيْرَ مَا لَي الله عَلَى السلام يتفقد الطير، قال تعالى: «وَتَغَنَّدُ الطَّيْرِ مَا لَي الله عَلَى السلام أن يتفقد (النمل: ۲۰)، فالواجب على المسلم أن يتفقد أولاده، ويسأل عن حالهم من باب أولى.

ب - عدم ترسيخ القيم الاجتماعية . الصحيحة: في نفوس النشء فلا يوجد توعية .

ج - ما تقدمه وسائل الاعلام من مادة استفزازية: خليعة تثير الغرائز في نفوس الشباب وما تعرضه أيضا من مظاهر الترف الشديد مما يثير الغرائز الجنسية للشباب التي لا تتاح الفرصة لإشباعها بطريقة مشروعة مع عدم التمسك بالقيم الدينية.

د- تقليد نموذج الشباب الغربي: في العيش مع بعضهم البعض قبل الزواج.

### ٣- الأوضاع النفسية:

الفراغ : والذى لا يحسن الكثير من الشباب استغلاله فيما ينفعه، فيقوم باستغلاله في معصية الله ، وبما يعود عليه بالضرر.

### ٤- الأوضاع الدينية،

أ- عدم وجود رأي ديني واضح: يبين مدي حرمة هذا الزواج من عدمه؛ حيث أفتى البعض بجوازهذا النوع من الزواج، بالمخالفة لرأي الشرع، وكثرة فتاوى الفضائيات التي تجيزهذا النوع من الزواج، فيأخذ الطلبة الذين لا يتمتعون برعاية اجتماعية كاملة من البيت هذه الفتوى من الجانب الجنسي وليس بالمفهوم الحقيقي لمعنى الزواج، الذي من أهم شروطه الإشهار، وتحقيق السكن والمودة.

ب- الاختلاط الزائد وغير المنضبط: داخل المدارس، والجامعات من الأسباب الميسرة للزواج السري بأنواعه، ولا سيما مع عدم انضباط كثير من الفتيات بالزي الشرعي، والتساهل في الحديث مع الشباب.

ج - قلة حياء كثير من الشباب.

د- وجود بعض الأطباء المنحرفين الذين يتسترون علي الآثار السلبية للزواج العريق، مثل قيامهم بعمليات إجهاض وإعادة غشاء البكارة.

هـ وجود بعض المحامين الذين يسهلون عمل عقود الزواج العرفي.

و-انتشار عقود الزواج العرفي بالمكتبات: مثلها مثل باقى العقود المدنية، والتجارية.

الأضرار المترتبة على هذا النوع من الزواج:

هى نفسها الأضرار المترتبة على الزواج العرفي عمومًا - والتي سبق بيانها- ويزاد عليها الآتي:

 ١- وقوع أطرافه في جريمة الزنا المحرمة شرعا: والمؤثمة قانونًا، وإن كان الحد لا يطبق عليهم لوجود الشبهة عند من يفعلون ذلك معتقدين حله.

٢- فشل الطلبة في تعليمهم: نتيجة إعراضهم عن التعليم، وانشغالهم بإقامة تلك العلاقات المحرمة.

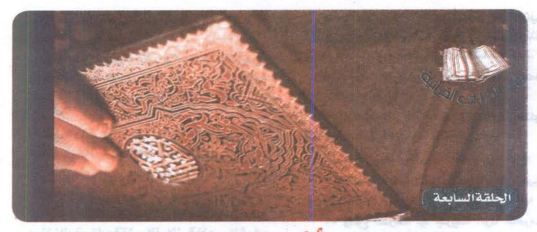
"- وقوع الجرائم: حيث يستسهل أطراف العلاقة الانفصال عنها، عند حدوث أي مشكلات، واقامة علاقات جديدة مع آخرين من ذات المدرسة أو الجامعة، مما قد يوغر صدر الشباب، ويترتب عليه اعتداء بعضهم على بعض، وقد يترتب على ذلك القتل.

### الوقفة الخامسة: نداء إلى أولياء الأمور:

عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ألا كُلكم راء وكلكم مسئولٌ عن رعيته. فالأميرُ الذي على الناس راع، وهو مسئولُ عن رعيته. والرجل راء على أهل بيته، وهو مسئولُ عنهم. والمرأة راغية على بيت بعلها وولده، وهي مسئولُ عنهم. والمرأة والعبدُ راع على مأل سيده، وهو مسئولُ عنهم (رواه ملككم راع على مأل سيده، وهو مسئولُ عنه (رواه مسلم).

فعلى كل من استرعاه الله رعية أن يؤدي ما عليه فيها، فهو مسئول عنها أمام الله عز وجل يوم القيامة، فإذا قمنا بهذا الحق خير قيام اندثرت تلك الظاهرة الغريبة على أمة الإسلام. والله الموفق.





## تراجم أئمة القراءات

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، بعد:

فحديثنا بعون الله عن عَلَم من أعلام القراءات، هو الإمام الحجة الحافظ المدقق فريد العصر وسند المقرئين وعدة أهل الأداء وصاحب التصانيف الفريدة الإمام ابن الجزري.

اسمه: محمد بن محمد بن محمد بن علي بن يوسف بن الجزري. كنيته أبو الخير.

مولده اليلة السبت الخامس والعشرين من شهر رمضان سنة إحدى وخمسين وسبعمائة بدمشق.

حفظ القرآن سنة ٧٦٤، وصلى به سنة ٧٦٥، وأجازه خال جده محمد بن إسماعيل الخباز.

#### تعلمه للقراءات:

١. في بلده أفرد القراءات على الشيخ أبي محمد عبد الوهاب بن السلار، والشيخ أحمد بن إبراهيم بن الطحان، والشيخ أحمد بن رجب، وجمع للسبعة على الشيخ المجود إبراهيم الحموي، ثم جمغ القراءات على الشيخ أبي المعالي بن اللبان في سنة ثمان وستين.

٧. رحلته الأولى في طلب العلم

حج سنة ثمان وستين فقرأ بمضمن الكافخ والتيسير على الشيخ أبي عبد الله محمد بن صالح الخطيب والإمام بالمدينة الشريفة، ثم رحل إلى مصر في سنة تسع وستين، فجمع القراءات على الشيخ أبي بكر عبد الله بن الجندي، وللسبعة بمضمن العنوان والتيسير والشاطبية على العلامة أبي عبد الله محمد بن الصائغ والشيخ أبي محمد عبد الرحمن بن البغدادي، فتوفي ابن الجندي، وهو قد وصل إلى قوله

د. اسامة صابر

تعالى: «إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُ بِالْعَدُّلِ وَالْإِحْسَانِ» فِي النحل فاستجازهَ فأجازه، وأشهد عليه، ثم توفي فأكمل على الشيخين المذكورين، ثم رجع إلى دمشق.

٣. رحلته الثانية في تعلم القراءات وتعليمها:

جمع ثانيًا على ابن الصائغ للعشرة، وعلى ابن البغدادي للأئمة الثلاثة عشر وهم العشرة المشهورة وابن محيصن والأعمش والحسن البصري، وسمع الحديث ممن بقي من أصحاب الدمياطي والأبرقوهي، وأخذ الفقه عن الشيخ عبد الرحيم الاسنوي وغيره، ثم عاد إلى دمشق فجمع القراءات السبع في ختمة على القاضي أبي يوسف أحمد بن الحسين الكفري الحنفي، ثم رحل إلى مصر وقرأ بها الأصول والمعاني والبيان على الشيخ ضياء الدين سعد الله القزويني وأخذ عن غيره، ورحل إلى الإسكندرية هسمع من أصحاب ابن عبد السلام وابن نصر وغيرهم، وقرأ على الشيخ عبد الوهاب القروي.

وسمع من هؤلاء الشيوخ وغيرهم كثيرًا من كتب القراءات بالسماع والإجازة، وقرأ على غير هؤلاء القراءات ولم يكمل، وأجازه وأذن له بالإهتاء شيخ الإسلام أبو الفداء إسماعيل ابن كثير سنة أربع وسبعين، وكذلك أذن له الشيخ ضياء الدين سنة ثمان وسبعين، وكذلك شيخ الإسلام البلقيني سنة خمس وثماذين، وجلس للإقراء في الجامع الأموي سنين، وولي مشيخة الإقراء الكبرى بتربة أم الصالح بعد وقاة أبي محمد عبد الوهاب بن السلار.

#### من تلاسيده:

قرأ عليه القراءات جماعة كثيرون، فممن كمل عليه القراءات العشر بالشام ومصر: ابنه أبو بكر أحمد والشيخ محمود بن الحسين بن سليمان الشيرازي والشيخ أبو بكربن مصبح الحموي، والشيخ نحيب الدين عبد الله بن قطب بن الحسن البيهقي، والشيخ أحمد بن محمود بن أحمد الحجازي الضرير، وغيرهم، ثم دخل الروم ونزل مدينة برصة وقرأ بها عليه القراءات العشر عوض بن «بياض» والشيخ سليمان بن «بياض»، وعلى باشا والإمام صفرشاه ومحمد ومحمود ابنا الشيخ الصالح الزاهد فخر الدين إلياس بن عبد الله والشيخ أبو سعيد بن بشلمش، وغيرهم، ثم كانت فتنة تيمورلنك في أول سنة خمس وثمانمائة، فأخذه من الروم وحمله إلى بلاد ما وراء النهر فأنزله بمدينة كش، فقرأ عليه بها ويسمرقند جماعة منهم عبد القادر بن طلة الرومي والحافظ بايزيد بن «بياض» الكشي، والحافظ المقرئ محمود بن «بياض» شيخ القراءات بها وجماعة لم يكملوا.

ثم توفي الأمير تيمور، فخرج من تلك البلاد، فوصل إلى بلاد خراسان ودخل مدينة هراة، فقرأ عليه للعشرة جماعة أكمل منهم الإمام العالم جمال الدين محمد بن محمد بن محمد بن محمد الشهير بابن افتخار الهروي، ثم وصل راجعًا إلى مدينة يزد، فقرأ عليه للعشرة جماعة منهم المقرئ الفاضل شمس الدين محمد بن الدباغ البغدادي وجماعة لم يكملوا، ثم دخل أصبهان فقرأ عليه بها جماعة أيضا، ولم يكملوا ثم وصل إلى شيراز في رمضان سنة ثمان وثمانمائة فأمسكه بها سلطانها، فقرأ عليه بها جماعة كثيرون للعشرة في جمع، ثم ألزمه صاحبها بير محمد بالقضاء بها ويممالكها وما أضيف إليها كرها فبقي فيها مدة، ثم خرج منها متوجهًا إلى البصرة، وكان قد رحل إليه المقرئ الفاضل المبرز أبو الحسن طاهر بن عزيز الأصبهاني، فجمع عليه ختمة بالعشر بمضمن الطيبة والنشر، ثم توجّه إلى قربة عنيزة من نجد فأخذه الأعراب من بني لام بعد مرحلتين فرجع إلى عنيزة، فنظم بها الدرة في قراءات الثلاثة حسبما تضمنه تحبير التيسير، وفي هذا يقول:

غريسة أوطان بنجد نظمتها

وعظم اشتغال البال واف وكيف لأ صددت عن البيت الحرام وزورى المقام الشريف المصطفى أشرف الملأ وطوقنى الأعراب بالليل غفلة

هما تركوا شيئا وكدت لأقتلا

وفتح الله تعالى بالمجاورة بالمدينة وبمكة في سنة

ثلاث وعشرين وفي إقامته بالمدينة، قرأ عليه شيخ الحرم الطواشي، وأنشأ رحمه الله دارًا للقراء بدمشق سماها دار القرآن، وكان يدرس فيها، وابتنى دارًا للقرآن بشيراز.

#### 102291

كان له ستة من الذكور وثلاثة من الإناث، وجميعهم من القراء المرتلين والحفاظ المحدثين : paing

أبو الفتح محمد بن محمد بن محمد بن الجزري حفظ القرآن، وعمره ثمان سنوات، وجمع بالعشر وسمع الحديث، واشتغل بالفقه والعربية والأصول والحديث، وتوفي رحمه الله بالطاعون.

أبو الخير محمد بن محمد بن محمد بن الجزري جمع على والده القراءات العشر.

أبو بكر أحمد بن محمد بن محمد بن الجزري جمع كذلك القراءات العشر، وشرح كتبًا لوالده منها الطسة.

سلمی بنت محمد بن محمد بن محمد بن الجزري حفظت القرآن، ومقدمة التجويد ومقدمة النحو والألفية، وتعلمت القراءات العشر، وعرضت على والدها ونظمت الشعر بالعربية والفارسية، وقرأت الحديث فطوبي لبيت هؤلاء أهله.

#### من مؤلفات ابن الجزري:

زادت عناوين مصنفاته عن الثمانين في شتى فروع العلم في التجويد والقراءات وعلوم القران والحديث والتاريخ، والمناقب والأصول وعلوم العربية، ومن مصنفاته في القراءات والتجويد؛

التمهيد في علم التجويد.

المقدمة في ما على قارئ القرآن أن يعلمه: وهي العروفة بالقدمة الجزرية.

منجد المقرئين ومرشد الطالبين.

تحسر التبسير ومضمونه نظم الدرة في القراءات الثلاث المتممة للعشر (قراءة أبي جعفر ويعقوب وخلف البزار).

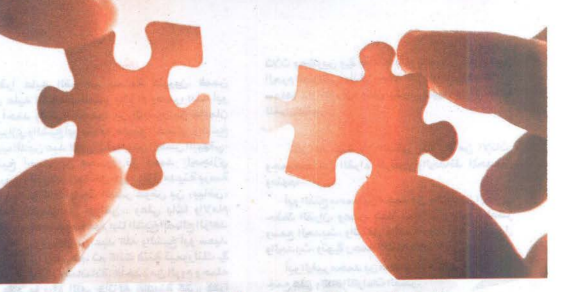
النشر في القراءات العشر؛ وفيه جمع طرق القراءات العشر من مصادرها، وميز الصحيح من الضعيف، ويذل جهدا عظيمًا في تحريرها، ونظمها في متن (طبعة النشرفي القراءات العشر).

تقريب النشرفي القراءات العشر

غاية النهاية في طبقات القراء.

توفي-رحمه الله- ضحوة الجمعة لخمس خلون من أول الربيعين سنة ثلاث وثلاثين وثمانمائة بمدينة شيراز.

وللحديث بقية إن شاء الله.



### استراتيجيات إدارة الخلافات الزوجية

إن الحمد الله، نحمده ونستعينه ونستهديه، ونستلهمه سبحانه الرشد والصواب، ونعوذ به من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم.

قال تعالى: ﴿ وَلَا يَرَالُونَ مُغْتَلِقِينَ ﴾ (هود: ١١٨).

يقول أحد مفكري العصر ومصلحيه: «لو شاء الله لخلق الناس كلهم على نسق واحد، وباستعداد واحد، نسخًا مكررة لا تفاوت بينها ولا تنويع فيها، وهذه ليست طبيعة هذه الحياة المقدرة على هذه الأرض، وليست صيغة هذا المخلوق البشري الذي استخلفه الله في الأرض».

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن المرأة خلقت من ضلع أعوج، فلا تصاحبها إلا وفيها عوج فإن ذهبت تقيمها كسرتها، وكسرك طلاقها». (العجم الأوسط، للطبراني، حديث رقم ٢٩١).

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم في أضحى أو فطر إلى المصلى فمر على النساء فقال: «يا معشر النساء تصدقن فإني رأيتكن أكثر أهل النار»، فقلن: وبم يا رسول الله؟ قال: «تكثرن اللعن وتكفرن العشير، ما رأيت من ناقصات عقل ودين أذهب للب الرجل الحازم من إحداكن»، قلن: وما نقصان ديننا وعقلنا يا رسول الله؟ قال: «أليس شهادة المرأة نصف شهادة

### د . ياسر لمي عبد المنعم

أستاذ الدعوة والثقافة الإسلامية بجامعة التضامن الفرنسية العربية

الرجل؟ قلن: بلى، قال: «فذلك من نقصان عقلها، أليس إذا حاضت لم تصل ولم تصم؟ قلن: بلى، قال: «فذلك من نقصان دينها». (صحيح البخاري، حديث رقم ٢٩٦).

من يقرأ الآيات والأحاديث يجد أن على قلبه بردًا وسلامًا تجاه أي خلاف زوجي أيًا كان تصنيفه. وبالنظر في أحوال المسلمين وجدت أن المشاكل تتلخص في:

- ١- طلب الرجل لزوجته وتمنعها.
- ٢- معاملة الأهل وإدارة الخلاف.
  - ٣-الإنفاق أو الإدارة المالية.

على العبد أن يحسن إدارة الخلاف الزوجي وذلك بالتزامه بآداب ونصائح عامة عند الحوار أو العتاب أو الإصلاح:

- اعلم أن اللوم للمخطئة لا يأتي بخير غالبًا.
  - أبعد الحاجز الضبابي عن عينيها.
- استخدم العبارات اللطيفة في إصلاح خطئها.
  - ترك الجدال أكثر إقناعًا من الجدال.
  - ضع نفسك مكانها ثم ابحث عن الحل.
    - ما كان الرفق في شيء إلا زانه.
      - دعها تتوصل لفكرتك.



- عندما تنتقدها اذكر جوانب الصواب لديها.
  - لا تفتش عن أخطائها الخفية.
- استفسر عن خطئها مع إحسان الظن والتثبت.
- امتدح الزوجة على قليل صوابها يكثر منها الصواب.
- تذكر أن الكلمة القاسية في العتاب لها كلمة طبية مرادفة تؤدى المعنى نفسه.
- اجعل الخطأ هيئًا ويسيرًا، وابن الثقة في نفس زوجتك لإصلاحه.
  - تذكر أنها تتعامل بعاطفتها أكثر من عقلها.
     اقتراحات حلول لبعض الشاكل؛

#### الشكلة الأولى:

الرجل لزوجته وتمنعها، قال ابن عباس رضي الله عنهما: «إن الله حيي كريم يكني بما شاء عما شاء».

لتعلم الزوجة أولا:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا باتت المرأة هاجرة فراش زوجها، باتت تلعنها الملائكة» قال ابن جعفر: حتى ترجع (مسند أحمد بن حنبل، حديث رقم ٧٢٩٠). اعرف أنك فقدت الثقة في كلامها فمرات تعتذر بسبب ثم يتضح لك أنه لا يوجد أسباب ثم يتضح لك أنه اتفعلها نكاية فيك ثم تعتذر بسبب حقيقي وأنت تعرف وقت عذرها وهذا يدعو للشك في كلامها وهذا ما أصلناه في كتاب علامات ضعف الشخصية أن جزاء الكذاب أن يرد عليه صدقه حقيقة الخطأ، وأنا أنصحك وأختي الكريمة أن نأخذ قرارا بتغيير وضعنا ولكن بعد أن نقرأ هذا الباب معا بقليل من الإنصاف وكثير من التجرد وبعض العدل، أقول وبكل أسف:

عَجبًا لرجل يطلب زوجته بطريقة فظة، كيف هذا وقال قال تعالى: «رَقَدِمُوا لِأَشْكِرُ » (البقرة: ٢٢٣). عجبًا لرجل يكون رد فعله قويًا جدًّا حين تعتذر زوحته !

عَجبًا لرجل حين يتم مأريه في الفراش يجافي زوجته جفاء تبدو معه الزوجة كأنها جيفة! ماذا لو قدم لها اعتذارًا مسبقًا.. كأن يقول: يبدو أنك هذه الليلة متعبة وأنا مشفق عليك..

لا تكن فظًا مع الأولاد من أجل أن تنجز مهمتك بسرعة.

حاول أن تجعل أمر الفراش تتويجًا لحب خالص دائم، وكما يقول أهل الاجتماعيات: هي صناعة الحب.

علمها الإبداع والابتكار حسب حالها فهذا ليس عيبًا.

لا تُجعل وطر الفراش محور ولاء وبراء، أو حب وكراهية.

### خارصة القول في هذه النقطة،

أنصحك بفتح حوار هادئ بينك وبين زوجتك، بحيث تتعرف خلاله على نقاط الضعف والقوة في القضية المعالجة، ثم حلل واترك لها الحكم، وضع نفسك مكانها ثم حلل واحكم على نفسك إن كنت مقصرًا، وأكثر من الدعاء بأن يحفظ الله بيوت المسلمين.

#### الشكلة الثانية:

١- التعامل مع الأهل وكيفية إدارة الخلاف:
 يؤكد خبراء السعادة الزوجية أن العلاقة بين
 الزوجة وبين أهل الزوج تحتاج إلى الكثير من حسن
 الظن والاستعداد للتغاضي عن الأمور الصغيرة

الظن والاستعداد المتغاضي عن الأمور الصغيرة حتى ترسو الرحياة الزوجية على بر الأمان. وينصحك الخبراء أختي الزوجة بالتماس العدر لأهل الزوج في أي سلوك يقومون به؛ لأن هذا السلوك يجعلهم آخر الأمر يوقنون بأنك جزء منهم لا دخيلة عليهم، ويكون ذلك بمحاولة نسيان ما جعلك تنفرين من التعامل معهم في أول ما يرونه وذلك بأن تكون البسمة الحانية هي أول ما يرونه في وجهك عند لقياك، هيا نراجع بعض الإرشادات

- تأكدي أختي الكريمة من أن جانبًا كبيرًا من عوامل نجاح حياتك الزوجية يتوقف على حسن العلاقة بينك وبين أهل زوجك.. حتى يتأكد من أنك أضفت جديدًا إلى حياته بدلًا من الإحساس بأنك تحاولين القضاء على صلته الوثيقة بأهله.

. - إذا حدث أي خلاف بينك وبين زوجك، لا تذكري أي شيء يسيء إلى أهله؛ فيشعر بأنك غريبة عنه.. في حين أنه كان يظن أنه بزواجك منه أصبح أهله بمثابة أهلك فلا تجعليه يأسف على ذلك.

- إذا حدث خلاف بينك وبين أم زوجك (حماتك) لا تجعلي الأمر يتطور إلى أن يجد زوجك نفسه في موقف حرج بالمفاضلة بين زوجته وأمه.. وأيهما

ونفكر معًا ثم نقرر.

ينصف والى أي جانب ينحاز.. فهي أمه مهما يكن الأمر ومهما تقسو عليك فهي دائمًا على حق.. من وجهة نظره ويتمنى أن تكون كذلك بالنسبة لك.

- مهما يحدث من زوجك من تصرفات لا ترضين عنها لا تحاولي الشكوى منه لأمه، فأمه مهما تكن متعاطفة معك فإنها لا تنس أنه ابنها، وإنها هي المسؤولة عما وصلت إليه أخلاقه وتصرفاته ونظرته إلى الناس.

- لا تجعلي أم زوجك تعتقد أنك تنتقدينها بطريقة خفية وبذلك تخسرين عطفها عليك وشعورها الطيب نحوك، كما أنها قد تظن أنك إذا كنت تشكين زوجك إليها، فماذا تكون شكواك منه للأخرين.. ومن المكن أن يؤدي ذلك كله إلى غضبها عليك إلى أن تقف منك موقفًا عدائيًا قد يؤثر في علاقتك مع زوجك؛ لأنها بدلًا من أن تتدخل لنصرتك ستعمل على زيادة توتر علاقته بك.

- اعلمي أن الخلافات بينك وبين أهل زوجك ستظل عائقة بذهنه مهما تبذلين بعد ذلك من جهد لتصفية الأمور.. وهو عندما يشعر بأنك لست على ونام مع أهله ولو لفترة قصيرة يعتقد أن أي صفاء بينك وبين أسرته لن يدوم لأنه لا أساس له من الواقع.. لذا فمن الأفضل عدم حدوث مثل هذه الخلافات من أصلها.

- اعلمي أن مجاملتك الصادقة لأهل زوجك.. تعمل عمل السحر في علاقتك مع زوجك.. بل يجب أن تحثيه على الاتصال بهم من حين لآخر.. والسؤال عن المريض منهم وزيارته إن أمكن.. وعليك أن تسهمي في هذا الشأن حتى ولو بمكالمة تليفونية، وعليك مراقبة الأحداث التي تقع في محيطهم فتتقدمين بالتهنئة في المسرات والمواساة في اللمات؛ حتى يشعروا بأنك فرد أصيل من عائلتهم.

- أظهري لزوجك أن انتماءك له مرتبط بانتمائك لأسرته، وذلك بذكر حسناتهم وحسن معاملتهم لأسرته، وذلك بذكر حسناتهم وحسن معاملتهم لك واهتمامك بكل شؤونهم.. كل ذلك دون مبالغة أو مغالاة حتى لا يظن أنك تظهرين غير ما تبطنين. لا تسيئي-أبدًا- إلى أهل زوجك حتى لو كان زوجك نفسه متبرمًا منهم وصدرت منه إساءة إليهم، فلا تندفعي في إخراج كل ما تحمليه في نفسك تجاههم آخذة في تعداد مساويهم، فإنه لا يلبث أن ينسى إساءته لأهله ولكنه لن ينسى أبدًا

إساءتك لهم، فالزوجة العاقلة هي التي تفصل بين زوجها وبين تصرفات أهله.. فهو ليس مسئولا عن هذه التصرفات فلا يجب معاقبته عليها.

- تجنبي أن تتطور المجاملات بينك وبين أهل زوجك إلى الحد الذي تشعرين فيه أنها أصبحت تشكل عبنًا نفسيًا عليك.. يصعب الخلاص منه.. ولكي تتجنبي هذا الوضع المقلق.. اعملي منذ البداية على أن تكون العلاقة بينك وبين أهل زوجك علاقة متزنة ليست بالفاترة ولا بالمالغ فيها..

- الزوجة العاقلة هي من تتجنب التمسك برأيها في توافه الأمور حتى لا تتسبب في إيجاد فجوة في التعامل مع الأطراف الأخرى، بل تجعل الجميع يوقنون بأنها تحرص على راحة الكل وتتجنب ما يمكن أن يسيء إليهم.

- حاولي أن تكون الخلافات مهما تصغر بينك وبين زوجك محصورة في نطاق بيتك ولا تتعدى شخصيتكما. هذا وإن كان صعبًا تحقيقه من قبل الزوجة، إلا أنه من دعائم الحفاظ على البيت واستقراره.

- إذا حدث خلاف أو عتاب أمام والديه أو أحد من أفراد أسرته.. لا تظهري له اهتمامًا، وانهه أمامهم حتى لا تهيئي الفرصة لتدخلهم، وحتى لا تجدي نفسك منساقة للعمل بآرائهم مع إعطاء انطباع بأنك تحرصين على العلاقة بينك وبين زوجك، فلا تجعليه يقف منك موقف المدافع عن نفسه أو الناقد لتصرفاتك أمامهم.

- ضعي نفسك موضع حماتك، وعامليها كما تحبين أن تعاملك زوجة ابنك، أو زوج ابنتك في المستقبل.

- احذري الجدال والنقاش في أثناء الأسبوع الأخير من الشهر النسوي (وهو الأسبوع السابق للحيض القادم)، حيث يزيد توتر أعصابك وقد تفقدين القدرة على التحكم في كلامك.

- احذري أن تضعي نفسك موضع مقارنة بيتك وبين شقيقة زوجك.. مما قد يؤدي إلى إحراجه وربما يكون الموقف في غير صالحك..

- تذكري أن زوجك غير مسئول عن تصرفات أهله، فلا تلوميه.. ولا تؤاخذيه ولا تنغصي حياته بما يصدر عن أسرته من أخطاء.. دمتم بخير وسعادة ومودة.. هذا، وصل اللهم وسلم على سيدنا محمد، والحمد لله رب العالمين.



# نظرات في كتاب: حجة الوداع، لابن حزم

### الحلقة الثانية

إن الحمد الله؛ نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

فهذه المقالة الثانية في كتاب: حجة الوداع، لأبي محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري الأموي مولاهم، الفارسي الأصل، الأندلسي القرطبي، المتوفى: ٢٥١هـ.

وسأتناول في هذه المقالة أمرين،

الأول: الترجمة لابن حزم باختصار. الثاني: الترجمة لكتابه: حجة الوداع.

وأتناول فيهاء

. منهجه في الكتاب.

ـ أوهامه فيهـ

. أهم طبعاته.

وأما أهمية الكتاب، ومنزلته فقد ذكر شيء من ذلك في المقالة السابقة.

### أولاً؛ ترجمة أبي محمد ابن حزم رحمه الله تعالى:

أبو محمد عالم الأندلس في عصره: مؤرخ، محدث، فقيه، مفسر، أديب، أصولي، متكلم، مشارك في علم: النحو، واللغة، والشعر، والطب، والمنطق، والفلسفة.

وُلدَ بقرطبة سنة: ٣٨٤هـ، وكانت له ولأبيه من قبله رياسة الوزارة وتدبير المملكة، فزهد بها وانصرف إلى العلم والتأليف.

قال الحميدي: «كان ابن حزم حافظًا للحديث وفقهه، مستنبطًا للأحكام من الكتاب والسنة، متفننًا في علوم جمة، عاملاً بعلمه.

### معمد عبد العزيز

وما رأينا مثله فيما اجتمع له مع الذكاء، وسرعة الحفظ، وكرم النفس والتدين.

وكان له في الآداب والشعر نفس واسع، وباع طويل، وما رأيت من يقول الشعر على البديهة أسرع منه، وشعره كثير جمعته على حروف المعجم، قال أبو القاسم صاعد بن أحمد الربعي: كان ابن حزم أجمع أهل الأندلس قاطبة لعلوم الإسلام، وأوسعهم معرفة مع توسعه في علم اللسان، ووفور حظه من البلاغة والشعر، والمعرفة بالسير والأخداد.

قَالَ الذَّهبي فِي تَارِيخِ الأسلام (١٠/ ٧٤): «وكان إليه المُنتهي فِي الذَّكاء والحفظ وكثرة العلم.

سمع خُلقًا، وروى عنه الحميدي، وابنه أبو رافع الفضل، وطائفة.

ومما عيب عليه كلامه في الكبار، قال أبو العباس ابن العريف: كان لسان ابن حزم وسيف الحجاج شقيقين.

آثاره ومصنفاته:

لأبي محمد بن حزم كثير من المصنفات جمهورها أتلف أو هو مفقود، ومن هذه المصنفات ما ذكره أبو عبد الله محمد بن فتوح الأزدي المتوفى: ٤٨٨ هـ، في جذوة المقتبس (ص ٣٠٨، ٣٠٩) فقد ذكر من كتبه:

. كتاب الإيصال إلى فهم كتاب الخصال، الجامعة لجمل شيرائع الإسيلام في الواجب والحيلال والحرام، وسائر الأحكام، على ما أوجيه القرآن والسنة والإجماع.

أورد فيه أقوال الصحابة والتابعين ومن بعدهم من أئمة السلمين في مسائل الفقه، والحجة لكل طائفة وعليها، والأحاديث الواردة في ذلك من الصحيح والسقيم بالأسانيد وبيان ذلك كله، وتحقيق القول فيه، ومنه اختصر المحلي شرح المجلى

. وكتاب: الإحكام لأصول الأحكام، وهو كتاب في أصول الفقه على مذهب الظاهرية، وهوفي غاية التقصى وإيراد الحجاج.

. وكتاب: الفصل في الملل وفي الأهواء والنحل.

. وكتاب: مراتب الإجماع ومسائله على أبواب

. وكتاب: في مراتب العلوم وكيفية طلبها وتعلق بعضها ببعض.

- وكتاب: إظهار تبديل اليهود والنصاري للتوراة والإنجيل، وبيان تناقض ما بأيديهم من ذلك مما يحتمل التأويل. وهذا مما سمق إليه..

وكذلك كتاب: التقريب لحد المنطق. . وكتاب: المجلى في الفقه، مجلد، وهو متن فقهي. . وكتاب: المحلى في شرح المجلى، في غاية التقصى،

وقد اختصره من الإيصال، ومات ولم يكمله،

فأكمله ابنه من الإيصال.

قال الشيخ عز الدين بن عبد السلام؛ ما رأيت في كتب الإسلام مثل: "المحلى" لابن حزم و"المفني" للشيخ الموفق.

قال الذهبي: قلت: لقد صدق الشيخ عز الدين. وثالثهما: السنن الكبير، للبيهقي.

ورابعها: التمهيد، لابن عبد البر.

فمن حصل هذه الدواويين، وكان من أذكياء المفتين، وأدمن المطالعة فيها، فهو العالم حقًا. وقد تتبع أغلاط المحلى في الاستدلال والنظر عبد الحق بن عبد الله الأنصاري في كتاب سماه: الرد على المحلى.

وابن حزم على ظاهريته في الفروع، منحرف أشد الانحراف في باب الصفات؛ غفر الله له.

أختم هذه النتف من ترجمة هذا العَلم بقول

الذهبي في السير (١٨ / ٢٠٠): «ولي أنا ميل إلى أبي محمد لحبته في الحديث الصحيح، ومعرفته به. وإن كنت لا أوافقه في كثير مما يقوله في الرجال والعلل، والمسائل البشعة في الأصول والضروع، وأقطع بخطئه في غير ما مسألة، ولكن لا أكفره، ولا أضلله، وأرجو له العفو والمسامحة وللمسلمين، وأخضع لفرط ذكائه وسعة علومه».

### ثانيا: كتاب: حجة الوداع:

كتاب ابن حزم حجة الوداع فرد في بابه استفاد منه كل من جاء بعده، وتقوم فكرة الكتاب على جمع الأحاديث والآثار الواردة في حجة الوداء وبيان تألفها وعدم اختلافها، قال ابن حزم في مقدمة كتابه حجة الوداء (ص ١٣٥): «فإن الأحاديث كثرت في وصف عمل رسول الله صلى الله عليه وسلم في حجة الوداء.

- وأتت من طرق شتى، وبالفاظ مختلفة.

 ووصفت فصول ذلك العمل القدس في أخبار كثيرة غير متصل ذكر بعض ذلك ببعض.. حتى صارهذا سببًا إلى تعذر فهم تأليفها على أكثر الناس، حتى ظنها قومٌ كثيرٌ متعارضةً، وترك أكثر الناس النظر فيها من أجل ما ذكرنا.

. فلما تأملناها وتدبرناها بعون الله عز وجل ثنا وتوفيقه إيانا، لا بحوثنا ولا بقوتنا، رأيناها كلها متفقة ومؤتلفة منسردة متصلة بينة الوجوه واضحة السيل، لا إشكال في شيء منها.

. حاشا فصلا واحدًا لم يلح لنا وجه الحقيقة في أي النظلين هو منها فنبهنا عليه وهو: أين صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم الظهريوم النحر، أيمني أم يمكة؟،

وجميع الأشار التي أوردها ابن حزم في كتابه هذا ستة وخمسون وخمسمائة أثر (٥٥٦) في عد أبى عبد الرحمن عبد الجيد السميري محقق طبعة مكتبة صنعاء الأثرية، أو خمسة وخمسون وخمسمائة أثر (٥٥٥) في عد غيره، ومنهم عبد الحق التركماني محقق طبعة دار

١ ـ منهج ابن حزم في كتابه:

قسم ابن حزم كتابه هذا إلى خمسة فصول، وجعل تحت بعض هذه الفصول أبوابًا . وهذا

عكس ما اصطلح عليه الجمهور من جعل الفصل تحت الباب، ولا مشاحة في الاصطلاح ما لم يؤد إلى معنى باطل.، وهي كالتالي:

الفصل الأول: في سياق حجة النبي صلى الله عليه وسلم، وقد ساق فيه ابن حزم وصف حجة النبي صلى الله عليه وسلم بلفظه، وقد أخلاه عن الاستدلال، فهو أشبه بالمتن.

ولم يذكر فيه على التفصيل: أركان الحج، وواجباته، وشروط وجوبه، وشروط صحته، وسننه وآدابه، وإنما ذكر فيه سياق حجته صلى الله عليه وسلم.

الفصل الثاني: في الاستدلال على ما ورد في الفصل الأول في وصف حجته صلى الله عليه وسلم.

فمدار هذا الفصل على الاحتجاج لما ذكره في الفصل الأول من تلخيص لحجته صلى الله عليه وسلم، فيقول مثلاً: «أما قولنا: أعلم رسول الله صلى الله عليه وسلم الناس أنه حاج، ثم خرج عليه السلام عامدًا إلى مكة عام حجة الوداع التي لم يحج من المدينة منذ هاجر عليه السلام اليها غيرها.

فلما حدثنا عبد الرحمن بن عبد الله الهمذاني، حدثنا إبراهيم بن أحمد البلخي، حدثنا محمد بن يوسف الفريري، حدثنا محمد بن إسماعيل البخاري، حدثنا عمرو بن خالد، حدثنا زهير وهو ابن معاوية، حدثنا أبو إسحاق هو السبيعي قال: حدثني زيد بن أرقم، أنَّ النبي صلى الله عليه وسلم غزا تسع عشرة غزوة، وأنه حجَّ بعدما هاجر حجة واحدة، ولم يحج بعدها: حجة الوداء...».

وقد ذكر بعد هذا الحديث طرفًا من حديث جابر بن عبد الله رضى الله عنهما.

الفصل الشائث: نفي التعارض الموهوم بين الأحاديث الواردة في حجة الوداع، فهو فصل في مختلف الحديث يرسم منهجًا واضحًا لطريقة ابن حزم في التعامل مع التعارض الموهوم بين النصوص، وفي هذا الفصل تظهر فحولة ابن حزم في الفقه، وقد جعل تحته عشرين بابًا، ذكر فيها سبعًا وعشرين مسألة توهم فيها الأحاديث التعارض.

فمن أمثلة ذلك قوله: «الباب السابع: الاختلاف في وقت دخوله صلى الله عليه وسلم مكة قال أبو محمد: حديث جابر، أنه صلى الله عليه وسلم دخل مكة في حجة الوداع صبح رابعة من ذي الحجة، وبينهم وبين عرفة خمس ليال...

عن عائشة، قالت: قدم النبي صلى الله عليه وسلم الأربع وخمس ليال مضين لذي الحجة، وذكر باقى الحديث.

وقد قلنا: إن الموقن أثبت وأولى من الشاك وكلّ مُخْبر بذكره وحفظه وليس من شك حجة على من لَم يشك، لكن من لم يشك هو الحجة على من شك؛ لأن عنده علما ليس عند الذي شك، وقد وافق جابرًا على قطعه ابن عباس وأنس..».

الفصل الرابع، في تعارض ورد في يوم الحج

٢ . أوهام ابن حزم في كتابه حجة الوداع.
وقع لابن حزم في كتابه حجة الوداع على جلالته
أوهامًا نبّه عليها أهل العلم فمن ذلك:

أ. قوله: «أعلم رسول الله عليه السلام الناس أنه حاج، ثم أمر بالخروج للحج فأصاب الناس بالمدينة جدري أو حصبة، منعت من شاء الله تعالى أن تمنع من الحج معه، فأعلم رسول الله صلى الله عليه وسلم أن عمرة في رمضان تعدل حجة».

وإنما كان ذلك بعد عوده من الحج، كما نبِّه على ذلك ابن القيم في زاد المعاد (٢٠٠/).

ب. تحديد وقت خروجه من المدينة قال: «وذلك يوم الخميس لست بقين من ذي القعدة سنة عشرنهارا بعد أن ترَجل وادّهن».

والصحيح؛ في نهاريوم السبت، لخمسة أيام، وأربع ليال بقين من ذي القعدة، كما صحح ابن كثير في البداية والنهاية، وابن القيم في الزاد.

ج ـ قوله في سياق هدي النبي صلى الله عليه وسلم: «وكانت هدي تطوع، وكان عليه السلام، ساق الهدي مع نفسه ثم ركب راحلته».

وهذا على مذهبه أنه لا يلزم القارن دم هدي، والصحيح أن بعضه هدي واجب، وهو سبع بدنة عنه، وسبع عن علي رضي الله عنه فقد أشركه صلى الله عليه وسلم في هديه، والباقي تطوع.

د . أنه قال في إهلاله بالحج: «وذلك قبل الظهر

و المحفوظ أنه أهل بالحج قارنًا بعد الظهر. هـ . قوله: «فطاف بين الصفا والمروة أيضًا سبعًا راكبًا على بعيره، يخب ثلاثًا ويمشي أربعًا». وإنما كان الحب، والمشي في طواف القدوم.

و. قوله: «وبعثت إليه أم الفضل بنت الحارث الهلالية، وهي أم عبد الله بن العباس لبنا في قدح فشربه عليه السلام أمام الناس، وهو على بعيره فعلموا أنه صلى الله عليه وسلم لم يكن صائمًا في يومه ذلك، فلما أتم الخطبة المذكورة أمر بلالاً فأذن، ثم أقام فصلى الظهر، ثم أقام فصلى العصر، ولم يصل بينهما شيئًا».

وانما كان شريه للبن بعد وقوفه بعرفة عند الصخرات.

ز. قوله: «ولما كان يوم النحر وهو يوم النفر
 رغبت إليه عائشة بعد أن طهرت أن يعمرها
 عمرة منفردة».

وهذا وهم عجيب، وإنما كان ذلك بعد خروجه من منى ونزوله المحصب، وقبل طوافه للوداع. ٣- طبعات الكتاب:

للكتاب خمس طبعات مشهورة، وهي:
الطبعة الأولى: طبعة د. ممدوح حقي ١٩٦٦م،
وكان قد أخرج قبل جزءًا من حجة الوداع
١٩٦٥م، وقد حققه على نسخة خطية كاملة
حصل عليها من (ملت جنل كتبخانة سي)، وهي
النسخة الوحيدة المعروفة الأن، وهي نسخة
مكتبة فيض الله برقم: (٣٢٢)، وتوجد منها
نسخة في معهد المخطوطات العربية، ونسختين
خطيتين غير كاملتين.

وهذه النسخة تخلو من ضبط النص، وتخريج الأحاديث، وتوثيق النقول، والتعليق على المسائل الفقهية، وصنع الفهارس العلمية، وحسبها أنه قراءة صحيحة للنص المحقق، وإن وقع فيها بعض هنات.

الطبعة الثانية؛ طبعة أبي عبد الرحمن عبد المجيد بن قائد السميري اليمني، وقد طبعتها مكتبة صنعاء الأثرية ١٤١١هـ، وقدم لها الشيخ؛ مقبل بن هادي الوادعي.

وقد اعتمد فيها المحقق على طبعة د. ممدوح حقي، وتمتاز هذه الطبعة عن سابقتها بتخريج الأحاديث، وترقيمها، ونقل تعقبات ابن القيم

من الزاد لابن حزم، ولم يصنع لها المحقق فهارس علمية تفصيلية، وإنما اكتفى بفهرس الموضوعات.

الطبعة الثالثة: طبعة أبي صهيب الكرمي حسان عبد المنان، وقد طبعتها دار الأفكار الدولية، عبد المنان، وقد طبعتها دار الأفكار الدولية، المالا هـ، ١٩٩٨ م، وقد اعتمد فيها المحقق على طبعة د. ممدوح حقي، وقابلها على مخطوطة مكتبة فيض الله برقم؛ (٣٢١)، وهي طبعة مخرَّجة الأحاديث، لكنَّ المحقق معروف بولعه في تضعيف الأحاديث خاصة إذا كانت تقوّى بمجموع طرقها، وقد فعل هذا هنا، ولم يعلق المحقق على المسائل الفقهية في النص المحقق، وله في قراءة النص بعض الهنات، وقد قدم لها بمقدمة أرى أن أكثرها لا تعلق له بالكتاب.

الطبعة الرابعة: طبعة سيد كسراوي حسن، وقد طبعتها دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢١هـ . ٢٠٠١م، وقد حقق الكتاب على مخطوطة: مكتبة فيض الله برقم: (٣٢٢)، وقد خرج أحاديث الكتاب دون حكم عليها، ولم يصنع لكتابه فهارس علمية.

الطبعة الخامسة: طبعة عبد الحق بن ملاحقي التركماني، وقد طبعتها دار ابن حزم ١٤٢٩ هـ ـ ٢٠٠٨ م، وقد اعتمد فيها على نسختين خطيتين الأولى: نسخة مكتبة فيض الله برقم: (٣٢٧)، والثانية نسخة مكتبة وحيد باشا في كوتاهية بتركيا رقم: (٩٣)، وهي تحتوي على الفصل الأول فقط، وعليها حواشي من الفصل الثاني عند ابن حزم، ولذا فقد اعتمد طبعة دممدوح حقي كأصل ثان، وهي طبعة مخرجة الأحاديث، نقل فيها المحقق تعقبات ابن كثير في البداية والنهاية، وابن قيم الجوزية للمصنف، وعلق على المسائل الفقهية، وقدم لها بمقدمة جيدة، ذكر فيها عمله في الكتاب وأهم طبعاته، والنسخ الخطية له، وصنع له ست فهارس علمية.

فهذه الطبعة، ثم طبعة أبي عبد الرحمن السميري هي أجود طبعات الكتاب، والله أعلم. هذا ما يسره الله لي في هذا المقال، فإن يكن صوابًا فالحمد لله، وإن تكن الأخرى فأستغفر الله



متخصصون في صناعة الكرتون المضلع منذ عام ۱۹۸۲



äiw

# شركة نيوبرسدان للطباعة

العاشر من رمضان - المنطقة الصناعية ب ١ - قطعة رقم ب ٢ - VII تيلفون: ۲۰/۲۱/۲۲ - ۲۰/۵۹۹۰۱۹ - فاكس: ۲۰۰۵۹۹۰۲۴

> info@newpressdan.com www.newpressdan.com









pressdanegypt in f newpressdan

