

رئيس مجلس الإدارة أ.د. عبد الله شاكر الجنيدي

Rala permit

من الأمور العامة التي ترتبط بدين الأمة أن الإمام البخاري رحمة الله حفظ القرآن فِ

العاشرة من عمره، ومع بلوغه حفظ كتب ابن

المبارك ووكيع وغيرهما من المحدّثين، ووصل

ورحل رحلتين في إحدى عشرة سنة؛ يجمع الأحاديث، ويكتب ترجمة ذاتية لكل راو، بلغت

تراجم رواته أربعين ألف رجل وامرأة في التاريخ الكبير، وجمع ثلاثمائة ألف نص صحيح،

ومثّلها ضعيف، ثم بدأ ينتقي بشروط قاسيةً، وجعل لحنة للمراجعة على رأسها ابن المديني

عدد شيوخه إلى ألف شيخ.

الروييضة (أيه جهل

2000

Contraction in

﴿ فَأَعْلَمَ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ اللَّهُ ﴾



صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة المحمدية

 $\phi \phi \phi$ 

الشرف العام د. عبد العظيم بدوي في الحق

اللجنة العلمية جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د. مرزوق محمد مرزوق محمد عبد العزيز السيد

لقوته، وكان يتوضأ ويصلي ركعتين عند كتابة كل حديث، ثم قرأ ذلك كله على آلاف من علماء عصره، وتلقت الأمة الإسلامية كتابه (الجامع الصحيح) بالقبول. حتى جاء زمن الرويبضة فنطقوا، قيل، وما الرويبضة يا رسول الله؟ قال: «السفيه يتكلم في أمر العامة م، وكما هو معهود؛ يقع الغراب على الدود، فيتبع الرويبضة ما تشابه من القرآن والسنة، ليطعنوا في تراث الأمة ودينها، لكن؛ إذا كان الله تعالى تعهد بحفظ دينه وإظهاره على الأديان كلها، فلا يقال للرويبضة «أبو جهل» إلا ما قاله الأعشى الشاعر؛

لتحرير

مطابع 🚵 التجارية

كناطح صحرة يوماً ليفلقها فلم يضرها وأوهى قرنَه الوعلُ

> دارة التحرير || ۸ شارع قولة عابدين ـ القاهرة ٢٣٩٣٠ - ماكس ٢٣٩٣٠ - هاكس ٢٣٩٣٠ - ماكس المركز العام || www.ANSARALSONNA.COM ٢٣٩ - ٥٤ - ٢٣٩ - ٥٥٥ - ٢٣٩ ٢٣٩ - ٥٤ - ٢٣٩ - ٢٣٩ - ٢٣٩ ٢٩ - ٢٢٩ - ٢٣٩ - ٢٣٩ ٢٩ - ٢٢٩ - ٢٩٩ ٢٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ ٢٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ ٢٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ ٢٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ ٢٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ ٢٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ ٢٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩ - ٢٩٩

> > مفاجأة

كبرى

تسم التوزيع والاشتر اكات || ت،١٧ ه.٣٩٣٦ || ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

تحد الحاري الحريم كرتم تحكمان تحمي 73 مجالداً مع مجالدات مجالة التوحيك حع 73 سطحكامانة

رئيس التحرير؛ جـمـال سـعـد حـاتـم

مدير التحرير الفني: حسين عبطا القراط

سكرتير التحرير،

الإخراج الصحفي:

. سعودي أو مايعادلهما

ثمن النسخة مصر ۳۰۰ قرش ، السعودية ۲ ريالات ، الإمارات ۲ دراهم ، الكويت ۵۰۰ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ۵۰۰ فلس. قطر۲ ريالات، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أورويا ۲ يورو

مصطفى خليل أبو المعاطى

000

أحمد رجب محمد

محمد محمود فتحى

۲۰ والمان والمانية والماني مانية والمانية والمانية والمانية والمانية و

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بتكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة حساب رقم /١٩١٥٩٠

### في هذا العدد

| Y     | افتتاحية العدد؛ الكذب وسوء منقلب أهله                    |
|-------|----------------------------------------------------------|
| 0     | الخلاف وأصوله: د. أحمد سبالك                             |
|       | باب التفسير، د. عبد العظيم بدوي                          |
| 1.    | باب الاقتصاد الإسلامي، د. حسين حسين شحاتة                |
| 11"   | من الأحداث المهمة في تاريخ الأمة ، عبد الرزاق السيد عيد  |
| رزوق  |                                                          |
| 0,555 | there illustrate there are then all the                  |
|       | قواعد وآداب في التعامل بين الشيوخ والشباب ،              |
| ۲.    | د. عبد الرحمن الجيران                                    |
| 11    | درر البحار ، علي حشيش                                    |
| **    | باب فقه المرأة المسلمة : د. عزة محمد                     |
|       | منبر الحرمين، دوام ذكر الموت يرقق القلب،                 |
| 17    | الشيخ علي عبد الرحمن الحذيفي                             |
| ۳.    | باب الفقه ، د. حمدي طه                                   |
| **    | حراسة الجوارح: د. عماد عيسى                              |
| 17    | واحة التوحيد، علاء خضر                                   |
| TA    | دراسات شرعية ، د . متولي البراجيلي                       |
| ٤١    | نظرات في كتاب إحكام الأحكام؛ محمد عبد العزيز             |
|       | ميراث النساء بين الحرمان والتفضيل في العطاء ،            |
| 11    | المستشار أحمد السيد علي                                  |
| 53    | باب القراءات القرآنية ، د. أسامة صابر                    |
| ٤A    | إدارة الغضب بين التقييم والتقويم، د. ياسر لعي            |
| 0.    | باب الأسرة : جمال عبد الرحمن.                            |
| 07    | تحذير الداعية من القصص الواهية : علي حشيش                |
| ov    | قرائن اللغة والنقل والعقل: د. محمد عبد العليم الدسوقي    |
|       | التحذير من الابتداع في الدين والرد على شبهات المخالفين ، |
| 17    | معاوية محمد هيكل                                         |
| 20    | إرشاد العمال إلى إصلاح الأعمال: د. أحمد صلاح رضوان       |
| 7.4   | الشائعات ومعاول هدم المجتمعات، د. عبد العظيم بدوي        |
| VI    | آداب الرؤى والأحلام، صلاح نجيب الدق                      |
|       |                                                          |

مطابع الأهرام التجارية قليوب - مصر

٥٥٠١ جعيباً حج الكرت وتلاكرا والميطان والمسال

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابه



التوحيد

الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدى لولا أن هدانا الله، والصلاة والسلام على من بعثه ربه بالدين القومم، وعلى آله وأصحابه والتابعين لهم بإحسان إلى موم الدين، ويعدد

فان الكذب خلق ذميم. وصاحبه متوعد بعذاب الححيم، وهو من قبائح الذنوب وكبائرها، وقد حرَّمه الله في كتابه، ونبينا صلى الله عليه وسلم في سُنته.

وقبل البدء في بيان شيء من ذلك، أعرُّفه فأقول: الكذب عدم مطابقة الخبر للواقع، قال التهانوي: الكذب: خلاف الصدق، قيل: هو قبيح لعينه، وقيل: لما يتعلق به من المضار الخاصة،. (كشاف اصطلاحات الفنون ٢ /١٢٤٣).

والكذب بكون بتزييف الحقائق، أو خلق وإحداث روايات وحكايات لا أصل لها.

وأفحش أنواع الكذب: الكذب على الله، والتكذيب بآباته، قال الله تعالى متوعدًا ومعنفًا الكافرين لتكذيبهم بآيات الله: «إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَنَ تُغْفِي عَنَّهُمُ أمَوْلُهُمْ وَلَا أَوْلَدُهُم مِنَ آلَهِ شَيْئًا وَأَوْلَتِهِكَ هُمْ وَقُوْدُ ٱلنَّارِ ﴿ حَدَأْبِ ءَالِ فِرْعَوْنَ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَذَّبُوا بِتَايَتِنَا فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِدُوْمِةُ وَاللهُ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ » (آل عمران:١٠، ١١)، وقد أفادت الآيتان أن الكافرين لن تنفعهم أولادهم ولا أموالهم، وأن الله ناصر عباده المؤمنين عليهم، وذلك بسبب تكذيبهم بآيات الله وعدم تصديقهم بالمرسلين.

قال ابن كثير رحمه الله: «والمعنى في الآية: أن الكافرين لا تغنى عنهم الأولاد ولا الأموال، بل يهلكون ويُعذَّبُون، كما جرى لآل فرعون ومن قبلهم من المكذبين للرسل فيما جاؤوا به من آيات الله وحججه، (تفسير ابن كثير ( /٤٨٤).

ولا يوجد أظلم ممن افترى على الله الكذبّ؛ بأن أثبت شريكًا له، أو نسَب إليه البنين والبنات، أو أنكر كون القرآن كتابًا نازلاً من عنده، أو أنكر نبوة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، قال تعالى: « فَمَنْ أَظْلُمُ مِتَّن أَقْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَنُّبَ بِتَابَنِيهِ أَوْلَتِهِكَ يَنَاهُمُ نَصِيبُهُم مِّنَ ٱلْكِنَبُ حَقَّ إِذَا جَآةَتُهُمْ رُسُلُنَا يَتُوَفَّوْنَهُمْ فَالُوْأَ أَبْنَ مَا كُنْتُمْ كَنْعُونَ مِن دُوبِ اللَّهِ قَالُوا صَلُوا عَنَّا وَشَهِدُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُوا كَفِرِينَ » (الأعراف:٣٧).

قال ابن جرير رحمه الله: «يقول تعالى ذكره: فمن أخطأ فعلاً وأحهل قولاً وأبعد ذهابًا عن الحق والصواب ممن افترى على الله كذبًا، يقول: ممن اختلق على الله

زورًا من القول، فقال إذا فعل فاحشة، إن الله أمرنا بها، أوكذَّب بآياته، يقول: أوكذَّب بأدلته وأعلامه الدالة على وحدانيته ونبوة أنبيائه، فجحد حقيقتها ودافع عن صحتها، أولئك ينالهم نصيبهم من الكتاب، يقول: يصل إليهم حظهم مما كتب الله لهم في اللوح المحفوظ». (تفسير الطبري /١٢٤/٨).

وقد ذكر الله عن اليهود أنهم يتعمدون الكذب على الله، وذلك بتحريف الكلم عن مواضعه، ورجوعهم عن الاستقامة إلى الاعوجاج، وذلك بِلَى ألسنتهم بالكتاب، قال الله تعالى: «وَإِنَّ مِنْهُمُ لَفُرِيقًا يَلُوُنَ ٱلْسِنْتَهُم بِالْكِتَبِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ الْكِتَبُ وَمَا هُوَ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُمْ مَلْهُونَ » (آل عمران: ٧٨)، قال ابن كثير: «يخبر تعالى عن اليهود-عليهم لعائن الله- أن منهم فريضًا يحرِّفون الكلم عن مواضعه، ويبدِّلون كلام الله، ويزيلونه عن المراد به، ليوهموا الجهلة أنه في كتاب الله كذلك، وينسبونه إلى الله، وهو كذب على الله، وهم يعلمون من أنفسهم أنهم قد كذبوا وافتروا في ذلك كله، ولذا قال الله تعالى: «وَيَقُولُونَ عَلَى أَمَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ»» (آل عمران:٧٥)». اه تفسير ابن كثير .(01Y/1)

كما أن نسبة الولد إلى الله من أقبح الكذب عليه، قال الله تعالى عن القرآن الكريم، و مُبْذِرُ أَنَّذِكَ قَالُوا أَعَـدَ أَلَهُ وَلَكَانَ قَالَمُ مِهِ مِنْ عَلَمُ وَلَا لِآبَالِهِمْ كَبَرْتَ حَلِمَةً عَمَرُ مِنْ أَفَوْعَهُمْ إِنَ يَقُوُلُونَ إِلَا كَذِبًا ، (الكهف: ٤-٥)، والذين نسبوا الولد إلى الله ثلاث طوائف؛ كفار العرب الذين قالوا الملائكة بنات الله، والنصارى الذين قالوا المسيح ابن الله، واليهود الذين قالوا عزير ابن الله، وقد أنكر القرآن الكريم نسبة الولد اليه، وعدَّ ذلك من منكرات الأقوال وقبيح الفعال، قال الله تعالى: « وَقَالُوا أَتَحَدَ الرَّحْنُ وَلَدًا الفعال، قال الله تعالى: « وَقَالُوا أَتَحَدَ الرَّحْنُ وَلَدًا مُوَ لَقِعَانَ مِنْهُ وَعَنْتُ الأَصْ وَعَبْرُ المُعَنَ أَنَ مَعْدَ المَعَنِينَ مُوَ لَقِعَانَ مَدًا () مَن مُوَ لِلرَحْنَ وَلَدًا () وَمَا يَبْعِي لِرَحْنَ أَن يَتَحِدَ وَلَدًا »

ولعلنا نلاحظ من الآيات شناعة هذه الدعوى القبيحة، وذلك لأن اتخاذه الولد بدل على احتياجه، وهو الغنى الحميد، والولد من جنس والده، ورينا سبحانه لا شبيه ولا مثل له- تعالى الله عما يقول الظالمون علوًا كبيرًا. قال القاسمي رحمه الله: «وقي رد مقالتهم وتهويل أمرها بطريق الالتفات؛ إشعارٌ بشدة الغضب المفصح عن غاية التشنيع، والتسجيل عليهم بنهاية الوقاحة والجراءة والجهل. ثم وصف شدة شأن مقولهم بقوله سبحانه: «تكادُ السَّمَاوَاتَ يَتَفَطَرُنَ مِنْهُ، أي، يتشققن، «وَتَنْشَقُ الأَرْضَ وَتَحْرُ الْجِبَالَ هَدَا أَنْ» أي: لأن: «دَعُوا للرَّحْمَن وَلَداً»؛ وذلك لغيرتها على المقام الرياني الأحدى أن ينسب له ما بنزه عنه ويشعر بحاجته ووجود كفء له وفنائه». (تفسير القاسمي ١٢ /٤١٦٥).

كما أن الكذب على النبي صلى الله عليه وسلم من أعظم الذنوب، وقد حذًّر النبي صلى الله عليه وسلم منه، وتوعًد فاعله بالنار، وقد عقد الإمام البخاري رحمه الله بابًا في صحيحه قال فيه: «باب إثم من كذب على النبي صلى الله عليه وسلم»، ثم ساق تحته حديث علي رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: «لا تكذبوا عليً؛ فإنه من كذب عليً فليلج النار.

قال ابن حجر فِ شَرحه: هُوَ عَامَ فِ كُلَ كَاذَب، مُطْلَق فِ كُلُ نَوْع مِنْ الْكَذَب، وَمَعْنَاهُ لَا تَنْسَبُوا الْكَذَب إَلَى وَلَا مُفْهُوم لِقُوْلَه: «عَلَى »؛ لأَنَّهُ لا يُتَصَوَّر أَنْ يُكْذَب لَهُ لِنَهَيه عَنْ مُطْلَق الْكَذَب. وَقَدْ اغْتَرَ قَوْم مِنْ الْجَهَلَة فَوَضَعُوا آحَادَيت عَلَيْه بِلَ هُعُلْنَا ذَلِكَ لِتَأْييد شَرِيعَته، وَمَا دَرُوْا أَنَّ عَلَيْه بِلَ هُعُلْنَا ذَلِكَ لِتَأْييد شَرِيعَته، وَمَا دَرُوْا أَنَّ عَلَيْه بِلَ هُعُلْنَا ذَلِكَ لِتَأْييد شَرِيعَته، وَمَا دَرُوْا أَنَّ الْكَذَب عَلَي اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ مَا لَمْ يَقُلُ يَقْتَضِي الْكَذَب عَلَي اللَّه تَعَالَى؛ لاَنَّهُ إِنْبَات حُكُم مَنْ الْكَذَب وَكَذَا مُقَابِلَهما وَهُوَ الْحَرَامِ وَالْكُرُوهِ. التَّذُب، وَكَذَا مُقَابِلَهما وَهُوَ الْحَرَامِ وَالْكُرُوه.

وفي مسلم عن أبي سعيد الخدري رضي الله

التوحيد

رجب ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ومن كذب عليَّ متعمدًا فليتبوأ مقعده من النار». (مسلم: ٣٠٠٤).

كما أخرج حديث علي تحت باب عنونه بقوله: «باب تغليظ الكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم»، وقال النووي في شرحه: «وأما متن الحديث فهو حديث عظيم في نهاية الصحة، وقيل: إنه متواتر، ذكر أبو بكر البزار في مسنده أنه رواد عن النبي صلى الله عليه وسلم نحوًا من أربعين نفسًا من الصحابة رضي الله عنهم». (شرح النووي على مسلم ١ / ١٨).

وقد عدَّ العلماء الكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم من الكبائر، وذكره ابن حجر الهيتمي في كتابه الكبائر، الكبيرة التاسعة والأربعون، وقال: «ولا ريب أن تعمد الكذب على الله ورسوله في تحليل حرام أو تحريم حلال كفر محض» (الزواجر عن اقتراف الكبائرص٩٠).

وعليه أقول لطالب العلم؛ احذر من الكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ لأن الشيطان قد يزين ذلك لبعض الجهلة، ولا تذكر الحديث الموضوع إلا ببيان حاله. قال الأمام النووي: «الموضوع: هو المختلق المصنوع، وشر الضعيف، وتحرم روايته مع العلم به في أي معنى كان إلا مبينًا» (تدريب الراوي ٢٧٤/١).

واهتراء الكذب على الناس دليل على خسّة النفس ودناءتها، وهو أمارة من أمارات نفاق العبد؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «آية المنافق ثلاث؛ إذا حدَّث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا انتمن خان». (البخاري: ٣٣، ومسلم؛ ٥٩).

وبوَّب له البخاري بقوله: «باب علامة المنافق». قال ابن حجر رحمه اللَّه: «ووجه الاقتصار على هذه العلامات الثلاث أنها مبنية على ما عداها: إذ أصل الديانة منحصر في ثلاث: القول، والفعل، والنية، فنبَّه على فساد القول بالكذب، وعلى فساد الفعل بالخيانة، وعلى فساد النية بالخُلْف». (فتح الباري ٩٠/١).

وقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن الصدق يهدي إلى الجنة، وأن الكذب يهدي إلى الفجور،

كما في حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إنَّ الصَّدْقَ يَهُدي إلَى البُرُ، وَإنَّ الْبِرَ يَهُدي إلَى الْجَنَّة، وَإنَّ الرَّجُلَ لَيَصُدُقُ حَتَّى يَكُونَ صَدِّيقًا، وَإنَّ الْكَذَبَ يَهُدي إلَى الْفُجُور، وَإنَّ الْفُجُورَ بِهُدي إلى النَّار، وَإِنَّ الرَّجُلَ لَيَكُذَبُ حَتَّى يُكُتَبَ عِنْدَ اللَّهِ كَذَابًا». (ألبخاري: ٢٠٩٤، ومسلم ٢٦٠٧).

وفي الحديث حتَّ على الصدق الذي يهدي إلى البر، وتحذير من الكذب الذي يهدي إلى الفجور. قال النووي: «قال العلماء: هذا فيه حتَ على تحري الصدق وهو قصده والاعتناء به، وعلى التحذير من الكذب والتساهل فيه، فإنه إذا تساهل فيه كثر منه حتى يعرف به، وكتبه الله لمبالغته صديقًا إن اعتاده، أو كذابًا إن اعتاده». (شرح النووي على مسلم ١٦/١٦٢).

فعلى الصادق في إيمانه، وطالب السلامة لقلبه أن يحذر مغية الكذب؛ لأن عواقبه وخيمة وتضر بالنفس والدين، ومن عقوبة الكذب أن صاحبه يؤول أمره إلى ما جاء في الحديث، كما يحرم من هداية الله وتوفيقه، قال الله تعالى: «إنَّ الله لا يَهْدي مَنْ هُوَ مُسْرِفْ كَذَابٌ، (غافر:٢٨). كما يحرم الكذاب من نظر الله إليه يوم القيامة وتكليمه، كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه: «ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا ينظر إليهم: رجل حلف على سلعة لقد أعطى بها أكثر مما أعطى وهو كاذب». (البخاري: ٢٣٦٩). كما أن الكذب يكون سبيًا في نقصان الرزق ومحق الدركة، كما في حديث حكيم بن حزام أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «البيِّعان بالخيار ما لم يتفرقا، فإن صدقا وبيَّنا بُورِكَ لهما في بيعهما، وإن كتما وكذبا محقت بركة بيعهما». (البخارى: .( 4. 19

قال ابن حجر: «وفي الحديث أن الدنيا لا يتم حصولها إلا بالعمل الصالح، وأن شؤم المعاصي يذهب بخير الدنيا والآخرة». (فتح الباري ٣١١/٤).

أسأل الله تعالى أن يرزقنا الصدق في القول والعمل، وأن يجنبنا الفحش في القول وسوء العمل، والحمد لله رب العالمين.

رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأوبعون

# لخلاف وأصوله

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

الحلقة

في المقال السابق تكلمت عن مشروعية الخلاف، وبيَّنت أن الخلاف أمرُ فطري، لا محالة واقع ولا بد منه.

لكن السوَّال: كيف نختلف؟ وكيف نتعامل مع الخلاف؟

الخلاف قد يأخذ منحى آخر غير المعتاد عند أهل العلم والسلف الصالح.

حيث إني ما رأيت أحدًا يختلف مع آخر إلا ويتحول إلى بغض وشقاق شديدين، في الغالب إلا ما نَدُر.

ولهذا قصدت الكلام في محوري الثاني الذي أطلقت عليه عنوان: أسباب وقوع الخلاف؛ وذلك حتى نكون على بينة من أمر الخلاف، لماذا يقع في الأصل؟ وإذا سألنا هذا السؤال للشريعة الغراء، سنجد الإجابة واضحة جلية بأنها تقول لنا؛

الأسباب توعان:

أسباب عامة، وأسباب خاصة. أولاً: الأسباب العامة:

إن الناظر إلى شريعتنا يجد من الأمور التي قد تكون سببًا في الخلاف بلا خلاف، والتي هي بمثابة الإجابة عن السؤال في أمور،

### أولا: عمق الشريعة، وكثرة تخصصاتها، وترابطها ببعضها وشدة تعلقها ببعض

فمن المقرر أن علوم الشريعة تتنوع؛ منها علوم اللغة العربية التي عدَّ السيوطي منها في كتابه «المزهر في علوم اللغة»، نيفًا وأربعين لوناً، ومن علوم الشريعة أيضًا الفقه وأصوله وما يتعلق بها، وقد وُضع في الموسوعة الأوروبية على سبيل المثال- علم أصول الفقه

### اعداد 🚺 اد. أحمد منصور سبالك

خاصة من أصعب العلوم وأجدرها من بين العلوم التي تدرس في الجامعات عمومًا. ومن علوم الشريعة أيضًا: علوم القرآن والتفسير والقراءات، وما يتعلق بهم.

ومن علوم الشريعة أيضًا؛ العقائد والمذاهب والأديان.

ومن علوم الشريعة أيضًا: علوم الحديث النبوي الشريف وما يتعلق به.

ومن علوم الشريعة أيضًا، السيرة النبوية والتاريخ والحضارة، وغير ذلك من العلوم التي لها صلة- من قريب- أو من بعيد بهذا الشرع الحنيف.

ولا يخفى على شريف أن ترابط هذه العلوم والاجتهاد فيها مع وجود لكل منها أصوله وفروعه، يُعطي عمقًا لهذه الشريعة يتمثل في ترابط هذه العلوم بعضها ببعض.

وقد أدرك علماؤنا الأجلاء ذلك قديمًا، فكتب الإمام الزركشي في برهانه بابًا بعنوان: «ما يحتاجه المفسر من أصول الفقه»، وقد تجد مثل هذا الترابط بين علوم الشريعة كثيرًا.

ولهذا فإن عمق الشريعة مع كثرة تخصصاتها وترابطها ببعض، قد يكون سببًا في وقوع الخلاف.

 الأمر الثاني: التفاوت الطبيعي بين الناس في العقول، والمدارك والتخصصات والاهتمامات

فقد بينا في المحور السابق- كما ذكرنا-أن الاختلاف أمر فطري؛ لما كان من طبيعة آلة الإدراك التي أودعها الله تعالى في صدور خلقه، فأما إن كانت هذه الآلة متفاوتة بين

التوحيد

رجب ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

الناس، كان من الطبيعي أن ما تدركه هذه الألة أيضًا متفاوت.

وهذا مما لا شك ولا ريب فيه.

الأمر الثالث؛ التفاوت لا تصور الوقائع والأعيان؛ من الأمور المسلَّمة البدهية أن ما ذكره المناطقة في قولهم: «الحكم عن الشيء فرع عن تصوره».

فمتى أراد إنسان أن يحكم على أمر لا بد أن يتصور هذا الأمر، وإلا فحكمه خيالي لا وجود له.

فمتى كانت آلة الإدراك متفاوتة في إدراكها، وجاءت لتتصور أمرًا ما، طُلب منها إبداء الحكم عليه، فلزم أن يكون ثمة اختلاف في هذا الحكم الذي ما نتج إلا عن اختلاف في تصور هذا الأمر.

### الأمر الرابع؛ الهوى والتعصب، والجهل بطرق الاستنباط والتأويل البعيد

فمن الأمور التي كانت ولا تزال سببًا رئيسًا في الخلاف الهوى والتعصب في الرأي دون الآخر، وقد أدى لذلك جهل المتعصب بطرق الاستنباط، مما جعله يتمسك برأيه، ويظن أن الصواب كل الصواب فيه، وما عداه باطل لا صحة ولا صواب فيه.

وأيضًا هذا الجهل يؤدي به إلى تأويل بعيد- أحيانًا- لنصوص الشرع الحنيف، فجمع هذا المتعصب بين آفات شتى وصفها النبي صلى الله عليه وسلم بقوله: «إذا رأيت هوى متبعًا، وشحًا مُطاعًا، وإعجاب كل ذي رأى برأيه؛ فعليك بخاصة نفسك».

حتى قال نبينا صلى الله عليه وسلم: «فليسعك بيتك».

فآفات كثيرة أدت إلى اختلاف عظيم.

### الأمر الخامس؛ مخالفة الأدلة

### القطعية التي لا لبس فيها

رجب ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

من الأمور البدهية أن الإنسان إذا اجتمع فيه الهوى والجهل والتعصب وحب التمسك بالتأويلات السابقة، قد يؤدي به هذا إلى مخالفة الأدلة القطعية التي لا لبس فيها ولا تقبل الآراء المتعددة، بل ليس لها إلا

رأي واحد، لكن بجهله وتعصبه هـذا جعل لها آراء متعددة.

### ثالثًا؛ الأسباب الخاصة التي جعلت الخلاف واقعًا:

وهذه الأسباب هي مناط الحديث عنها عند أهل التخصص لهذا لا أفصل فيها القول كثيرًا؛ لأنها تخص أهل الذكر، فمثلاً تكلمت فيها مرة في محاضرة لقسم الدكتوراه في إحدى الجامعات العربية فقام الشباب بتفريغ مادتها وطباعتها في كتاب وسميته: «أعذار الفقهاء».

فمن أسباب الخلاف بين الفقهاء أو العلماء وأهل الذكر وهي:

أولاً: عدم وصول الدليل:

من المعلوم أنه قد لا يصل الدليل لأحدهم ويصل للآخر، فالأول لا استدلال له، والثاني يستدل.

وقد وقع هذا بين كبار صحابة النبي صلى الله عليه وسلم، ففي الحديث أن أبا موسى الأشعري طرق الباب على عمر بن الخطاب في خلافته، وكان يصلي فلم يجبه مرة، ومرة، ومرة، وفي كل مرة يقول: أبو موسى، ثم انصرف بعد الثلاثة، ولما انتهى عمر من الصلاة تلمسه وسأله عن سبب انصرافه فقال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: استأذن ثلاثًا والا انصرف، فقال له عمر: إن لم تأتني بمن سمع معك هذا الحديث لأوجعتك ضربًا.

فأسرع أبو موسى إلى المسجد وقصَّ الأمر على جماعة منهم أبي بن كعب فقال له: على رسلك يقوم معك أصغرنا وكان أبو سعيد الخدري رضي الله عنهم جميعًا. رواه مسلم.

فهذه الواقعة تثبت أن دليلاً لم يسمعه عمر، وسمعه أبو سعيد الخدري، فلا مانع أن يصل الدليل لعالم، ولم يصل لعالم آخر.

ثانياً: وصول الدليل مع اعتقاد نسخه: أي قد يصل الدليل للعالم لكن يعتقد أنه منسوخ، وعليه لا يستدل به، بينما عالم

آخر لم يعتقد ذلك فيستدل به، فيحدث الخلاف بين الاثنين.

ثالثاً؛ وصول الدليل مع اعتقاد كونه ضعيفًا؛

أي قد يصل الدليل للفقيه ويضعُفه ولا يقوى عنده أن يكون دليلاً ينبني عليه حكم شرعيَ ثابت، وبالعكس فقيه آخر ليس الدليل عنده ضعيفًا بل قويًّا فيستنبط عليه حكمًا فينشأ الخلاف.

رابعا: نسيان الدليل من الأصل:

من المقرر أن النسيان أمر جبلي فطري، فقد يصل الدليل للفقيهين معًا لكن أحدهما قد ينساه فلا يترتب على ذلك حكم عند الناسي، والعكس مع الذاكر؛ فينشأ الخلاف.

خامساً: وصول الدليل مع الاختلاف في دلالته:

وهذا يعني أنه قد يصل الدليل للفقيه العالم، لكنه لا يجد دلالة فيه على الحكم، فلا يقول به، وعالم آخر يرى أن في الدليل دلالة على الحكم.

وقد بينا فيما سبق أن تفاوت العقول يـؤدي إلى تفاوت المعقول، وهـذا فطري لا غضاضة فيه.

آخرها: ترتيب الأدلة:

معلوم عند أهل الاختصاص أن الأدلة من حيث الحجية تنقسم إلى قسمين: متفق عليها، ومختلف فيها.

فالأول: القرآن والسنة والإجماع (خلافًا للخوارج)، والقياس (خلافًا للظاهرية).

والشاني: قول الصحابي، والعرف، والاستحسان، والمصالح المرسلة، وشرع من قبلنا، وسد الذرائع، ومراعاة الخلاف (عند المالكية)، ومذهب أهل المدينة (عند المالكية أيضًا).

وأقلما قيل (عند الشافعية)، والاستدلال.. إلخ.

وهذه الأدلة كل من الأئمة يرتبها على حسب الدلالة التي تظهر له فيها، فمثلاً،

نجد الحنابلة يقدمون قول الصحابي على القياس، والمالكية يقدمون مذهب أهل المدينة، وأهل الرأي يقدمون الاستحسان والمصالح عن غيرها من الأدلة.

وهذا التقديم يكون من بابين عند أهل العلم:

درجة وصول الدليل، وبيان الدلالة فيه. ولهذا زاد بعض أهل العلم أسبابًا للخلاف خاصة بالدلالة على الحكم، وجعل السابقة هذه خاصة بالدلايل، فقال في الأسباب الخاصة بالدلالة على الحكم مثلاً:

أولاً: الاختلاف في قواعد تفسير النص: فهذه القواعد التي اتخذها العلماء في آلية تفسير النصوص وتأويلها يستخدمها عالم بخلاف الآخر.

ثانيًا: الاختلاف في بعض الأصول والمصادر.

وهذا في استخراج الدلالات من النصوص -وثالثًا: الاختلاف في الوارد فيما سكت عنه الشارع ولم يرد فيه نص من الأصل -

ورابعًا: الاختلاف الذي نشأ بسبب تعارض الأدلة في الدلالات.

فقد تكون دلالة أقوى وأخرى ضعيفة عند أحدهم والآخر العكس.

وأخييرًا: الاختلاف الوارد بسبب المصطلحات والمبادئ الفقهية عند كل فقيه. فكل عالم له مصطلحات التي تمثل معطياته في الاستنباط والتي عليها يبني هذا الفقيه خروج الحكم عنده، وهذه تختلف من عالم لآخر.

هذا، وأعتذر للإطالة هذه المرة، لكن عسى أن يكون فيها إفادة، فأقل ما أبتغيه إن لم يرفع الخلاف أن ينشأ بيننا الود والمحبة، وأن يزيد هذا الخلاف بيننا الترابط والتماسك، وأن نعتقد بأننا في دائرة واحدة طالما أن الخلاف مقبول.

جعلنا الله وإياكم من المتحابين فيه، وإلى لقاء آخر، وصل اللهم وسلم وبارك على محمد وآله وصحبه أجمعين.

رجب ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

قال تعالى: «إِنَّ اللَّهَ يُدَخِلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ جَنَّنتِ تَحَرِي مِن تَقْضَهَا ٱلأَنْهَنُ وَٱلَذِينَ كَفَرُوا يَتَمَنَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأَكُلُ ٱلأَنْعَنُمُ وَالنَّارُ مَنْوَى لَمَّمَ () وَكَأَنِن مِن قَرْيَةٍ هِي أَشَدُ قُوَّةُ مِن قَرْيَئِكَ ٱلَّي أَخْرَحَنَكَ لَمَقالَكُنَهُمُ فَلا نَاصِرَ لَهُمُ () أَفَن كَانَ عَلَى بَيْنَةٍ مِن زَيِهِ كَمَن زُيْنَ لَهُ سُوَمُ عَلِهِ وَٱبْعَوْا أَهْوَآتَهُم » (محمد: 11-12).

يَقُولُ تَعَالَى ذَكُرُهُ: إِنَّ اللَّه يُدُخلُ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّه وَبَرَسُولَه بَسَاتَيْنَ تَجُرِي مِنْ تَحُت أَشُجَارِهَا الْأَنْهَارُ، يَفْعَلُ ذَلِكَ بِهِمْ تَكْرِمَةُ عَلَى إِيمَانِهِمْ بِهَ وَبِرَسُولَه، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيكَ مَامَنُوا وَعَمَلُوا ٱلْمَلِحَتِ يَبْدِيهِمْ رَبُّهُم بِإِيمَنِهِمْ تَجْرِف مِن مَنْهِمُ ٱلْأَنْهَرُ فِي حَتَّتِ ٱلْتَعِيرِ » (يونس: ٩) ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَتَعُونَ وَبِأَكُلُونَ كَمَا تَأَكُلُ الْأَنْعَامُ

«والذين كفروا يتمتعون وياكلون كما ناكل الانعام وَالنَّارُ مَثُوَى لَهُمْ»:

يقول جَلَ ثناؤة، وَالَّذِينَ جَحَدُوا تَوْحِيدَ اللَّه، وَكَذَبُوا رَسُولَهُ صلى اللَّه عليه وسلم يتَمَتَّعُونَ فِ هَدَه الدُّنْيَا بحُطامها وَرِيَاشها وَزِينَتها الْفَانِية الدَّارِسَة، وَيَأْكُلُونَ فِيها غَيْرَ مُفَكَرِينَ فِي الْعَاد، وَلا مُعْتَبِرِينَ بِمَا اللَّه وَمَعْرِفَة صَدَق رُسُله، هَمَتَلُهُمَ فِي أَكُلهُمْ مَا يأَكُلُونَ فيها من غَيْر علم منهم بَذلك وَغَيْر مَعْرِفَة، مَثُل الأَنْعَام فيها من غَيْر علم منهم بَذلك وغير مَعْرِفَة، مَثُل الأَنْعَام ذون غيْره (والنَّار مَتْوَى لَهُمْ، يَقُولُ جَلَ ثَنَاؤُهُ، وَالنَّارُ. نَارُ جَهنَمَ، وَمَا فَمُ بِحَارِجِينَ مَنْهَا ولَهُمْ عَذابُ مُقِيمَ» مَنَ الْبَهائِم السَحَرَة الَتي لَا همَة لَهَا إلَّا فِ الا عَنْلَافَ مَنَ الْبَهائِم عَلَى مَنْهُمْ بِحَارِجِينَ مِنْهَا ولَهُمْ عَذَابُ مُقِيمًا

(المائدة: ٢٧). (جامع البيان(٢٦)).

فإن قيل: لماذا شبههم بالأنعام؟ قيل: لوجوه:

أَحُدُها؛ أَنَّ الْأَنْعَامَ بِهُمُّهَا الْأَكْلُ لَا غَيْرُ وَالْكَافِرُ كَذَلِكَ. وَالْوُمِنُ يَأْكُلُ لِيَعْمَلَ صَالِحًا وَيَقُوَى عَلَيْهِ.

الحلقة

السادعة

د . عبد العظيم بدوى

وَثَانِيهَا، الْأَنْعَامُ لَا تَسْتَدِلُ بِالْأُكُولِ عَلَى خَائِقَهَا وَالْكَاهُرُكَدْلُكَ.

وَثَالِثُهَا؛ الْأَنْعَامُ تَعْلَفُ لَتَسْمُنَ وَهِيَ عَاهَلَةً عَنِ الْأَمْرِ، لَا تَعْلَمُ أَنَّهَا كُلَّمًا كَانَتُ أَسْمَنَ كَانَتُ أَقْرَبَ إِلَى الذَّبُح وَالْهَلَاكَ، وَكَذَلْكَ الْكَاهَرُ بِأَكَل ويتمتع وهو عَاهَل عما يصير إليه، ولذلك قالَ تعالى: « ذَرَهُمْ بَأَكْلُوا وَبَسَتَعُوا وَنَلْهِمُ ٱلْأَمْلُ فَسَوَ بَعْلَوْنَ »(الحجر: ٣).

### لطيفة في الفضل والعدل:

قَالَ الرازي: قَالَ تعالى فِي حَقَّ الْمَوْمِنِ: ﴿إِنَّ اللَّهُ يُدُخُلُ» بِصِيغَة الْوَعُد، وَقَالَ فِي حَقَّ الْكَافَرِ الْنَّارُ مَثْوَى لَهُمُ » بِصَيغَة تُنْبِى عَن الاسْتَحْقَاق لأَنَّ الأَحْسَانَ لَا يَسْتَدْعَي أَنَ يَكُونَ عَنِ اسْتَحْقَاق، فَالْمُحْسَنُ إِلَى مَنْ لَمُ يُوجَدُ مَنْهُ مَا يُوجِبُ الْإِحْسَانَ كَرِيمٌ، وَالْمُعَذَّبُ مِنْ غَيْرِ اسْتَحْقَاق ظالم. (التفسير الكبير (٢/٢٨)).

قال تعالى: «وَكَأَيْنُ مِنْ قَرْيَةَ هِيَ أَشَدَ هَوَةً مِنُ قَرْيَتِكَ الَّتِي أَخْرَجَتُكَ أَهْلَكْنَاهُمَ فَلَا نَاصَرَ لَهُمْ».

العَطْفَ عَلَى جُمْلَةَ أَفَلَمُ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنْظَرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقَبَهُ الَّذِينَ مَنْ قَبْلَهُمُ ذَمَرَ اللَّهُ عَلَيْهُمُ

رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

وَللْكَاهِرِينَ أَمْثَالُهَا،، وَمَا بَيْنَهُمَا اسْتَطْرَادُ اتَّصَلَ بَعْضُهُ بَبَعْضَ. (التحرير والتنوير (٩٠/٢٦)).

6 Charles Carles and the contraction of the contrac

وَرَكَأَيِّنْ، مُرَكِّبَةٌ مِنَ الْكَافِ وَأَيُّ، وَهِيَ بِمَعْنَى كَمِ الْخَبَرِيَّة، أَيْ، وَكَمْ مِنْ قَرَيِة.

وَمَعْنَى الْآيَةِ: وَكَمْ مَنْ أَهْلِ قَرْيَةٍ هُمْ أَشَدُ قَوَةً مَنْ أَهْلِ قَرْيَتِكَ الَّتِي أَخْرَجُوكَ مَنْهَا أَهْلَكْنَاهُمْ هَلا ناصر لَهُمْ، هَبِالْأَوْلَى مَنْ هُوَ أَضْعَفُ مِنْهُمْ وَهُمْ قُرَيْشُ الَّذِينَ هُمُ أَهْلُ قَرْيَةِ النَّبِي صلى الله عليه وسلم وَهِيَ مَكَّةً، فَالْكَلَامُ عَلَى حَدْفَ الْمُضَاف كما في قوله تعالى: « وَسْتَلِ ٱلْتَرْيَةَ » (يوسف: ٨٢).

وقد تكرر هذا التخويف كثيرا في القرآن الكريم:

قال تعالى: « أَفَلَمْ سَيرُوا فِ ٱلأَرْضِ فَيَظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِبَهُ الَّذِيكِ مِن قَبْلِهِمْ كَانُوا أَحْثَرُ مِنْهُمْ وَلَشَدَ قُوْةُ وَمَاتَارًا فِي الأَرْضِ فَمَا أَعْنَى عَنْهُمْ مَا كَانُوا فَكُسِيُونَ ، (غافر: ٨٢)، وقال تعالى: «أَوَلَمْ يَبِيرُوا فِي ٱلأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِيبَةُ ٱلَذِينَ كَانُوا مِن قَبِهِمْ كَانُوا هُمْ أَشَدَ مِنْهُمْ فُوَةً وَمَاتَارًا فِي الأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ اللَهُ بِلُقُوْمِهُ وَمَاكَانَ لَهُمْ مِنَ اللَّهِ مِن وَاقٍ ، (غافر: ٢١)، وقال تعالى: « وَكَذُب الَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلُقُوا مِعْمَارَ مَا ءَالْيَتَهُمْ وَكَذُبُوا رُسُلَ. فَكَنُ كَانَ نَكْر ، (سَعا: ٤٤).

قَالْ تَعَالَى: ﴿ أَهْمَنْ كَانَ عَلَى بَيْنَهُ مَنْ رَبِّهِ كَمَنْ زُيْنَ لَهُ سُوءُ عَمَلَه وَاتَبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ،

يَقُولُ تَعَالَى ذَكُرُهُ: (أَهَمُنُ كَانَ عَلَى بَيُنَةَ عَلَى بُرْهَانِ وَحُجَّة وَبَيَانِ ، مِنُ رَيْه ، وَالْعَلْم بِوَحُدانيَّتَهُ، فَهُوَ يَعْبُدُهُ عَلَى بَصِيرَة مَنْهُ، بِأَنَّ لَهُ رَبًّا يَجَازِيه عَلَى طَاعَته إِيَّاهُ الْجِنَّة، وَعَلَى إِسَاءَتَه وَمَعْصِيتَه إِيَّاهُ النَّارَ، وَقِ التَّعْبِيرِ بِوَصُف الرَّبُ وَإِضَاقَتَه إِلَى ضَمِيرِ الْفُرِيقِ تَنْبِيهُ عَلَى زُلْفَى الْفَرِيقِ الَّذِي تَمَسَّكَ بِحُجَة اللَه.

وَمَعْنَى وَصْف الْبَيْنَة بِأَنَّهَا مِنَ اللَّهِ أَنَّ اللَّه أَرْشَدَهُمُ إِلَيْهَا وَحَرَّكَ أَذَهَانَهُمْ فَامَتَثَلُوا وَأَدْرَكُوا الْحِقَّ، فَالْحُجَةُ حَجَّةٌ فِي نَفْسَهَا، وَكَوْنَهَا مِنْ عَنْد اللَّه تَزْكِيَةٌ لَهَا وَكَشْفُ لِلتَرَدُّد هَيهَا وَإِنَّمَامُ لِدَلَالَتَهَا، كَمَا يَظْهَرُ الْفَرْقُ بَيْنَ أَخْد الْعلْم عَنْ مُتَضَلَّع هَيه وَأَخْذه عَنْ مُسْتَضْعِف هَيه وإِنْ كَانَ مُصِيبًا. وَ (عَلَى) لِلاَسْتِعَلَاء الْجَازِي الَّذِي هُوَ بِمعْنَى الْتَمَكَنِ كَمَا فِي قَوْلُهُ تَعَالَى، أَوْلَتِهَ عَلَى هُدُه فِي مَعْنَى أَلَّذَى ٥).

وَهَذَا الْفَرِيقُ هُمُ الْوُمَنُونَ وَهُمُ ثَابِتُونَ عَلَى الَّدِينَ وَاتَقُونَ بِأَنَّهُمُ عَلَى الْحِقُ، فَلَا جَرَم يَكُونُ لَهُمُ الْفَوْزُ فِيُّ الدُّنْيَا لأَنَّ اللَّه يَسَرَ لَهُمُ أَسْبَابُهُ، فَإِنْ قَاتَلُوا كَانُوا عَلَى ثَقَةً

بِأَنَّهُمْ عَلَى الْحَقَ، وَأَنَّهُمْ صَائِرُونَ إِلَى إِحْدَى الْحَسْنَيَيْنِ هُقُوَيَتْ شَجَاعَتُهُمْ، وَإِنْ سَائُوا عُنُوا بِتَدْبِيرِ شَأْنَهِمْ وَمَا فِيهَ نَفْعُ الْأُمَة وَالدِّينَ فَلَمُ يَأْلُوا جُهُدًا فَ حُسْنِ أَعَمَائِهِمْ، وَذَلِكَ مِنْ آثَارَ أَنَّ اللَّه أَصْلَحَ بَالَهُمْ وهداهَم.

«كَمَنْ زَيْنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ» يَقُولُ: كَمَنْ حَسَّنَ لَهُ الْشَيْطَانُ قَبِيحَ عَمَلِهِ وَسَيِّتَهُ، هَـأَرَاهُ جَمِيلًا، هَهُوَ عَلَى الْعَمَلِ بِهِ مُقَيمٌ «وَاتَّبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ» يَقُولُ: وَاتَّبَعُوا مَا دَعَتَهُمْ إِلَيْهِ أَنْفُسُهُمْ مِنْ مَعْصِيَةِ اللَهِ، وَعِبَادَةِ الأَوْثَانِ مِنْ غَيْرِأَنْ يَكُونَ عِنْدَهُمْ بَمَا يَعْمَلُونَ مِنْ ذَلِكَ بُرْهَانَ وَحُجَّةٌ.

وَقَوْلُهُ تعالى: «وَاتَّبَعُوا أَهُوَاءَهُمْ» تَكْملَهُ، وَذَلِكَ أَنَّ مَنْ زُيْنَ لَهُ سُوءُ عَمَله وَرَاجَت الشُّبْهُ عَلَيْه يَ مُقَابَلَة مَنْ يَتَبَيَّنُ لَهُ الْبُرُهَانُ وَقَبلَهُ، لَكَنَّ مَنْ رَاجَتَ الشُّبْهَةُ عَلَيْه قَدْ يَتَفَكَّرُ فِي الْأَمْرِ وَيَرْجَعُ إِلَى الْحُقَّ، فَيَكُونُ أَقْرَبَ إِلَى مَنْ هُوَ عَلَى الْبُرُهَانِ، وَقَدْ يَتَبَعُ هُوَاهُ وَلَا يَتَدَبَّرُ فِي الْبُرُهَانِ وَلَا يَتَفَكَّرُ فِي الْبُيزَانِ فَيَكُونُ خِيْ

والفريق الذين زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِه هُمُ الْمَشْرِكُونَ، فَإِنَّهُمْ كَانُوا فِي أَحُوَالِ (السُّوأَى) مَنْ عَبَادَة الأَصْنَامِ وَالْظُلُمُ وَالْعُدُوانِ وَارْتَكَابِ الْفُوَاحِشَ، قَلَمًا نَبَّهَهُمُ اللَّهَ لَفَسَادَ أَعْمَالِهِمْ بَأَنْ أَرْسَلَ إِلَيْهِمْ رَسُولًا بَيِّنَ لَهُمْ صَائِحَ صَلَاحًا فَتَزَيَّنَتَ أَعْمَالُهُمْ فَيَ أَنْظَارِهِمْ وَلَمْ يَسْتَطيعُوا الْأَعْمَالَ عَنَهَا وَعَلَبَ الْفَهُمْ فَيَ أَنْظَارِهِمْ وَلَمْ يَسْتَطيعُوا الْأَعْمَالَ عَنْهَا وَعَلَبَ الْفَهُمْ فَيَ أَنْظَارِهِمْ وَلَمْ يَسْتَطيعُوا الْأَعْمَالَ عَنْهَا وَعَلَبَ الْفَهُمْ فَوَاهُمُ عَلَى زَأَيهِمْ قَلَم الْأَقْدَلَاعَ عَنْهَا وَعَلَبَ الْفَهُمْ فَيَ أَنْظَارِهُمْ وَلَمُ يَعَامِلُو وَالْآجَلِ. يَعْبَأُوا بِاتَبَاعِ مَا هُوَ صَلَاحٌ لَهُمْ فِي الْعَاجِلِ وَالْآجَلِ. (انظر جامع البيان (٢٢/١٨))، التحرير والتنوير (٢٢/٢م))، التع

وَالْقَصُودُ مَنْ إِنْكَار الْمَشَابَهَة بَيْنَ هَوَ لَاء وَهَوْ لَاء هُوَ تَفْضِيلُ الْفَرِيقَ الْأَوَّلِ، وَإِنْكَارُ زَحْم الْمُشْرِكِينَ أَنَّهُمُ خَيْرٌ مَنَ الْمُوْمَنِينَ، كَمَا ظَهَرَ ذَلْكَ عَلَيْهِمْ فَيَ مَوَاطَنَ كَثَيرة، قَال تَعَالى، «وَقَالَ الَذِينَ حَفَرُوا لِلَّذِينَ ءَامَتُوا لَوْ كَانَ مَوَلاً مَا سَبَقُوْنَا إلَهُ \* (الأحقاف: 11)، وقال تعالى، «إِنَّ الَذِيبَ أَعَرُمُوا كَانُوا مِنَ الَذِينَ ءَامَتُوا مَسْحَكُونَ () وَإِذَا مَرُوا مِنْ رَوَعُمْ قَالُوا إِنَّ هَوَلاً إِنَّ اللَّذِينَ ءَامَتُوا مَسْحَكُونَ () وقال تعالى، «إِنَّ رَاوَهُمْ قَالُوا إِنَّ هَوَلاً إِنَّ اللَّذِينَ ءَامَتُوا مَسْحَكُونَ () وقال مَوْا مَعْهَرُ رَاوَهُمْ قَالُوا إِنَّ هَوَلاً إِنَّ اللَّذِينَ اللَّهُ العَلَمُ القَائِقَ () وقال تعالى، «إِنَّهُ كَانَ هَيْوُلاً إِنَّ الْعَلْمُونَ () المُطففين، ٢٩ - ٢٢)، وقال تعالى، وقال أَنْهُ بَانَ هُوَلاً إِنَّ مَعْتَقُونَ () فَقَائُونَ اللَّذِينَ عَادَوَ مَا أَعْذَرُومُ تَوَكُرُونَ وَكُنْتُهُ مَا وَالَا إِنَّ هَوَلاً إِنَّهُ مَا أَوْنَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ الْعَلْمُ الْعَلْمُ وَالَعُهُمُ الْعَائُونَ اللَّهُ وَقَال تَعَالَى وَقَالَ اللَّهُ عَانَ وَلَا اللَّهُ مَا أَوْنَ مَنْ عَادِي مَنْ عَادِي مُعَدُومُ مِنْ أَنْ وَقَالَ تَعَالَى وَقَالَ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَى وَقَالَ اللَّذِينَ اللَّهُ عَالَ وَقَالَ الْتَعْتَقُولُونَ اللَّذِي الْعَامَةُ وَ اللَّعَانَ مَا عَانَ وَيَعْتَ لَنُوا اللَّ

وللحديث يقية إن شاء الله.

LI SALTI

رجب ١٤٣٩ ه. - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

منهج الاقتصاد الإسلامي في علاج مشكلة المطالة

تاب

لاقتصاد

الاسلامح

瘤

施

箱

彩

船

影

验

彩

麻

彩

廢

التوحيد

الحميد لله، والصيلاة والسيلام على رسول الله، ويعد : فإن من أكثر ما يهدد الانسانية هو وجبود عامل عاطل، وهو في أشد الحاجة إلى العمل وقادر عليه، حتى يستطيع الانفاق على مطالب الحياة ويساهم في عمارة الأرض، وعبادة الله، وحمآية نفسه من صور الفساد الأخلاقي والاجتماعي والسياسي، فالبطالة تعنى إهدارا للموارد البشرية وعدم استغلالها لإنتاج الحاجات وتحقيق الغايات. وتنشأ مشكلة البطالة عندما لا يلتزم الإنسان بالفطرة السجية التي خلقه الله عليها، أو أتبه يسبىء استخدام ما سخيره الله له من نعم، أو يتحرف عن الرشد في استغلال الموارد البشرية والطبيعية، فالإنسان هو سبب هذه المشكلة، ولن تحل هذه المشكلة إلا من خلال الإنسان الرشيد الذى يطدق أحكام ومبادئ الشريعة الإسلامية.

المعادة الم اد. حسين حسين شعاقة

الأستاذ يجاممة الأزهر

رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

- عدم الرشد في الخصخصة وظهور ضحايا 部 المعاش المبكر الدذي لا يجدون أي عمل سوى المقاهي 靈 والجلوس أمام التلفاز.

- الكساد الذي يواجه القطاع الخاص وفشله في تشغيل العاطلين بسبب الانفتاح غير المنضبط على

حيث تسبب خطراً على الاستقرار، وأحياناً قد تؤدي -إلى الاستشهاد أو الانتحار. 部 وتأسيسا على ما سبق فإن التصدي لها يعتبر من

金

-

-

-

金

-

金

豪

-

(A)

-

部

الضروريات الشرعية والواجبات الدينية والمسئولية الوطنية، وهي قضية ولى الأمر والمجتمع بأسره، سواء بسواء، ولكن كيف تعالج هذه المشكلة في ضوء المنهج الاقتصادي الإسلامي، وهذا ما سوف نتناوله في البنود التالية.

ومن مخاطر مشكلة البطالة أنها تحطم الجوانب

المعنوية والنفسية للإنسان، وتسبب ارتباكا وخللا في

الأسرة، كما أن لها العديد من الآثار السياسية السيئة

### تحليل طبيعة مشكلة البطالة في ظل المناهج الاقتصادية الوضعية.

يختلف علاج مشكلة البطالة باختلاف أيدبولوجية النظام السياسي والاقتصادي، فيرى أنصار النظام الرأسمالي الحر أنه يقع على القطاع الخاص مسئولية إيجاد فرص عمل ويكون دور الدولة في هذا الصدد محدودًا، ومن سياسة الحكومة دعم هذا القطاع ومساعدته أو التيسير عليه لينطلق لاستيعاب العاطلين.

ويرى أنصار النظام الاشتراكى أن على الدولة مسئولية علاج مشكلة البطالة من خلال القطاء العام وتوفير فرص عمل لكل قادر عليه.

لقد ظلت مشكلة البطائية في متاهات المفاهيم الاقتصادية والوضعية المختلفة، وضاعف من مشكلة البطالة والكساد الاقتصادي الجات والعولمة وسيطرة فئة من رجال الأعمال على النشاط الاقتصادي.

### مظاهر ومغاطر مشكلة البطالة .

من مظاهر تلك المشكلة في الواقع العملي بصفة عامة ما يلى:

- ضعف الاستثمارات القومية الموجهة إلى المشروعات الاستثمارية الجديدة لاستيعاب العاطلين، وتقليص هذا البند من ميزانية الدولة.

استيراد سلع تنافس الوطنية.

- تركير معظم القطاع الخاص على الجالات التي لا تستوعب عدداً كبيراً من العاملين، والمعيار هو الربحية العالية واسترداد رأس المال بسرعة.

- محدودية فرص العمل في العالم النامي والحاجة إلى الهجرة.

- مضاعضة أعداد المهجرين واللاجئين بسبب الحروب، ولا يجدون عملاً.

- انخفاض معدل الادخار بسبب الفقر وبالتائي ضعف الاستثمارية مشروعات استثمارية جديدة لأسباب شتى منها ارتفاع الأسعار.

- انجاه الاستثمارات الحديثة في معظمها نحو مشروعات الكماليات والمظهريات والمضاربات والتعامل في سوق الأوراق المالية.

- تركيز بعض الاستثمارات على المجالات قصيرة الأجل.

ويشار السوال: هل يوجد لدي فقهاء وعلماء الاقتصاد الإسلامي برنامج لعلاج مشكلة البطالة؟

هذا ما سوف نناقشه في البند التالي.

المنهج الاقتصادي الإسلامي لعلاج مشكلة البطالة:

يقوم المنهج الاقتصادي الإسلامي لعلاج مشكلة البطالة على المفاهيم والأسس الأتية:

- تنمية الباعث والحافز على العمل بصرف النظر عن التأهيل العلمي والوضع الاجتماعي باعتبار أن العمل عبادة وشرف وقيمة وعزة، كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم للصحابي الذي جاء يطلب الصدقة: «اذهب واحتطب»، (المنهج التربوي لايجاد العامل ذي القيم والأخلاق).

 - تطبيق الصيغ الإسلامية لتمويل المشروعات الصغيرة والمتناهية في الصغر والقائمة على المشاركة وليس الفائدة، وهذا هو الاتجاه العالمي الآن (المنتجات الاستثمارية الإسلامية).

-إنشاء مراكز التدريب المهني والحرية تحترعاية المنظمات والمؤسسات غير المهادفة للربح مع إعطاء بعض الأمال لدعم المتفوقين لتمويل مشروعاتهم بنظام القرض الحسن أو المشاركة المنتهية بالتمليك (التدريب الفعال).

- الاهتمام بنظام الزكاة والقرض الحسن والهبات

والوصايا والوقف لدعم المشروعات الاستثمارية الهادفة لعلاج البطالة تحت إشراف المؤسسات الخيرية الاجتماعية والمدنية (دور مؤسسات المجتمع المدني).

- تجنب الإسراف والتبذير في النفقات العامة، وتجنب النفقات العامة في مجال الكماليات والترفيهات وتوجيهها لتمويل المشروعات الصغيرة (ترشيد النفقات العامة).

- دعم سبل التعاون والتكامل الاقتصادي بين الدول العربية والإسلامية وتطبيق قول الله تبارك وتعالى: «وَتَعَاوَنُوا عَلَى البِرُ وَالتَّقْوَى» (السوق العربية الإسلامية المشتركة).

- توجيـه البنـوك والمؤسسات الماليـة الإسلامية لدعم وتمويل المشروعات الاستثمارية التي تستوعب أكبر عـدد من العاطلين (دور المصرفية الإسلامية في تمويل المشروعات الاستثمارية).

- حماية المشروعات الهادفة والموجهة لعلاج البطالة من اتفاقيات الجات من خلال إصدار القوانين والقرارات والتوصيات اللازمة.

- الغاء الكثير من الرسوم والضرائب والإكراميات والرشوة التي تعوق مشروعات علاج البطالة (ترشيد الضرائب).

بالإضافة إلى ما سبق يجب أن نتصدى لقضية البطالة بانعزال عن العديد من القضايا والمشاكل القومية الأخرى، ومنها على سبيل المثال ما يلي:

قضية التربية والتعليم، قضية الضرائب، قضية حوافز الاستثمار والتمويل، قضية القطاع الخاص والخصخصة، قضية العولة والجات، قضية الهجرة، قضية التكامل والتعاون بين الدول العربية، وهكذا.

#### تعقيب

وتأسيسا على ذلك يجب أن يكون هناك إصلاح شامل للقضايا السابقة بالتوازي مع قضية البطالة، بمعنى أن توضع استراتيجيات متكاملة ومتناغمة في كافة محاور القضية من منظور عملي في ضوء الواقع والإمكانيات، بمعنى أنه يجب أن تعالج هذه القضية من منظور عملي تنفيذي وليس من منظور الدراسات والبحوث والمحاضرات والندوات... ولا يعنى ذلك التقليل من أهميتها بل يجب أن يحول كل هذا إلى برامج عمل موضوعية قابلة للتطبيق في ضوء

رجب ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

الإمكانيات المتاحة وفى ضوء استراتيجيات وآليات التنفيذ.

### السياسات الاقتصادية الاستر اتيجية لغلاج قضية البطالة:

من أهم السياسات الواجب إعادة النظر فيها لتساهم في علاج قضية البطالة ما يلي:

- سياسة التعليم: والتركيز على التعليم المهني والحرية في ضوء متطلبات سوق العمل.

- سياسة التمويل، توجيه الاستثمار نحو المشروعات التي تستوعب أكبر عدد من العاطلين والتي تقع في مجال الضروريات والحاجيات ودعم الاستثمار طويل الأجل.

- سياسة الضرائب: تخفيض أسعار الضرائب والتركيز على الضرائب على الدخل وعلى رأس المال وإعطاء إعضاءات للمشروعات المهنية والحرفية والصغيرة والتي تقع في مجال الضروريات والحاجيات.

- سياسة الخصخصة، ربط الخصخصة بعلاج مشكلة البطالة وليس بالبيع أو بالمعاش المبكر.

 سياسة التدريب؛ وضع برامج موضوعية ومتخصصة لتحويل مسارات الخريجين حسب متطلبات سوق العمل.

- سياسة اتفاقيات سوق العمل: إبرام اتفاقيات مع الدول العربية والإسلامية بإعطاء أولوية للعمال العرب والمسلمين.

- سياسة دعم وتحفيز مؤسسات المجتمع المدني في دعم المشروعات الصغيرة مثل الجمعيات الخيرية والاجتماعية ومؤسسات الزكاة والنقابات وما في حكم ذلك، وهذا ما سوف نتناوله في البند التالي لأهميته القصوى والفعالة والعملية.

### دور مؤسسات المجتمع المدني (الجمعيات) في علاج مشكلة البطالة .

يؤكد الواقع الذي نشاهده أن للمشروعات الصغيرة والمتناهية في الصغر دور رئيسي في علاج مشكلة البطالة من خلال تفعيل مؤسسات المجتمع المدني وعلى الأخص الجمعيات الخيرية والتي تطبق نظام القرض الحسن ونظام المشاركة المنتهية بالتمليك ونظام الأجارة المنتهية بالتمليك كبديل لنظام الفائدة الريوية والذي ثبت فشله.

وهناك تجارب ناجحة لدور الجمعيات الاجتماعية والخيرية في علاج المشكلة.. وتتلخص هذه التجارب في تركيزها على الآتي:

- دراسة موضوعية لطبيعة المشروع الصغير وبيان جـدواه والحاجـة إليـه، ووضع معايير سليمة لاختياره.

- الاختيار الدقيق للشاب العاطل وتهيئته وإعداده وتدريبه لتشغيل المشروع الصغير المناسب له.

- توفير التمويل الللازم للمشروع الصغير من المصادر المختلفة، منها على سبيل المثال الهبات والإعاذات والتبرعات والزكوات والوصايا. بعيداً عن نظام الفائدة.

- اختيار طريقة التمويل المناسبة للمشروع الصغير ومنها على سبيل المثال:

القرض الحسن على آجال مناسبة. المشاركة المنتهية بالتمليك خلال أجل مناسب. الإجارة المنتهية بالتمليك خلال أجل مناسب. المرابحة الإسلامية والبيع بالتقسيط.

### طرق أخرى.

وتتجنب الطرق السابقة نظام القرض بفائدة لأنه سبب محق البركة والخسران.

- تقديم الدعم التسويقي والفني والمالي للمشروع الصغير خلال الإنشاء والتشغيل.

- المتابعة والمراقبة المستمرة للمشروع وتقويم الأداء وتنمية الإيجابيات وعلاج السلبيات.

- التطوير والتجويد إلى الأحسن للمشروعات الصغيرة وتنميتها.

### خلاصة القول:

يقوم المنهج والبرنامج الاقتصادي الإسلامي لعالج مشكلة البطالة على عدة محاور عملية منها: إعداد الإنسان إعداداً أخلاقياً وفنياً وتوفير التمويل اللازم للمشروعات بالصيغ الإسلامية، وحماية الدولة للمشروعات التنموية من خلال إعادة النظر في الضرائب ونحوها وتفعيل دور مؤسسات المجتمع المدني في دعم المشروعات الصغيرة، وهذا يؤكد بأن طريقة الإسلام لا بديل لها. والله الموفق.

رجب ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

الحمد لله الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون،

ففي اللقاء السابق تحدثنا عن غزوة مؤتة- أو معركة مؤتة- عن تاريخها، وأسبابها، وأحداثها من بدايتها حتى نهايتها، واليوم بعون الله نقف مع بعض الدروس المستفادة منها، والتي تحتاج إليها الأمة لتنهض من كبوتها وتقوم من عثرتها.

> أقول مستعينًا بالله: نعم، انتصروا ويكفي أن النبي صلى الله عليه وسلم بشَّر بذلك من هوق منبر مسجده قبل عودة الجيش وقال: «.. حتى أخذ الراية سيف من سيوف الله حتى هتح الله عليهم». (رواه البخاري).

> وما حدث في مؤتة هو فتح للمسلمين دون شك؛ لأننا إذا نظرنا إلى أصل المهمة التي كلف النبى صلى الله عليه وسلم بها الجيش فإنها



كانت محصورة في تأديب الذين قتلوا رسول النبي الذي كان في مهمة سلمية، وهي الدعوة إلى الله والى الإسلام بالحسنى، ولم يأمرهم باحتلال أي منطقة من بلاد الشام ولا محاربة أي جيش، لكن هذا الجيش الصغير المكون من ثلاثة آلاف فوجي بما لم يكن في الحسبان،

رجب ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

فوجد نفسه أمام مائتي ألف مقاتل من الرومان والعرب المتنصرة بكامل عددهم وعدتهم، ومع هذا الفارق الذي يصل إلى سبعين ضعفًا في العدد هذا بخلاف الفارق في العتاد وغيره، وكانت الروم حينذاك تسيطر على العالم تقريبًا ما عدا دولة فارس. ورغم هذا كله فقد قرَّر قادة الحِيش الذين عيَّنهم النبي صلى الله عليه وسلم مواجهة الموقف، وقاتلوا بشجاعة وبسالة لا نظير لها؛ حتى استشهد القادة الثلاثة وبعد مقتل عبد الله بن رواحة رضى الله عنه ثالث القادة؛ حدث اضطراب في جيش المسلمين إلى أن تسلم الراية خالد بن الوليد رضي الله عنه، وقام بتنظيم الجيش من جديد، وشنَّ على الرومان هجومًا مضادًا أزال به صفوفهم، وأشاع الرعب في قلوبهم، وأحدث فيهم مقتلة عظيمة، ثم انسحب الحيش سليمًا دونما أي فوضى أو اضطراب، وهذا الذى سماه كثير من المؤرخين فتحا وهو الذي يوافق ما أشار إليه النبي صلى الله عليه وسلم في حديثه الذي رواه البخاري، وقد انتصر الامام ابن كثير رحمه الله لهذا الرأى وغيره من المؤرخين، وقد أورد هذا مفصلاً في الدادة والنهادة لن أراد أن يعود إليه.

ثانيًا: أما الدروس المستفادة وهي الغاية من عرضنا والتي نحن في أشد الحاجة إليها، بل والأمة بأسرها من أقصاها إلى أدناها أحوج ما تكون إليها، فنستعين بالله ونورد منها ما يلي:

#### ١ - العقيدة القتالية:

يحارب المسلمون بعقيدة قتالية لا يملكها أحد من العالمين، وهذا الذي جعلهم يقفون في مواجهة هذا الجيش الضخم العدد والعدة، ويلقنون الروم وغيرهم درسًا لا ينساه التاريخ أبدًا، وقد لخص عبد الله بن رواحة هذه العقيدة لاخوانه حين جلسوا للمشورة قبل بدء القتال لينظروا أمرهم، فقال: «يا قوم، والله إن التي تكرهون للتي خرجتم تطلبون: (الشهادة) وما نقاتل الناس بعدد ولا كثرة، ما

نقاتلهم إلا بهذا الدين الذي أكرمنا الله به، فانطلقوا فإنما هي إحدى الحسنين، إما نصر، وإما شهادة».

هذه العقيدة المتميزة هي التي جعلت المسلمين يواجهون هذا الجيش الضخم لا يهابون الموت؛ لأنهم عند موتهم شهداء سيفوزون بجنة تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ومساكن طيبة في جنات عدن، أو الأخرى نصر من الله وفتح قريب.

### ٢ - منزلة الشهادة:

الشهادة في سبيل الله (وهي أن يُقتل المسلم لتكون كلمة الله هي العليا) منزلة عالية، ويكفي أن الله يصطفيهم بعلمه ولنفسه، قال تعالى: «وَيَتَخذَ منْكُمُ شُهَدَاءَ» (آل عمران:١٤٠)، وقد جاءت عقيب ما حدث في غزوة أُحد لتبين أحد أهداف القتال في سبيل الله ألا وهو (اتخاذ الشهداء)، فالشهداء يختارهم ويصطفيهم ويُكرم نُزلهم ويدخلهم الجنة عرفها لهم، لذلك كان المسلمون الصادقون يتسابقون للشهادة ويتنافسون عليها، والأمثلة على ذلك كثيرة.

### ٣ - أهمية الجانب المعنوي في القتال:

ومع أهمية الجانب المادي والذي أمرنا الله ببإعداده والاهتمام به حين قال سبحانه: «وَأَعدُوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّة وَمِنْ رَبَاطَ الْخَيْلِ» (الأنفال: ٦٠)، فإن الجانب المعنوي وهو العقيدة التي يقاتل عليها الجندي هي الأهم، ولا يستوي أبدًا من يقاتل على حق يؤمن به ويعتقده، ومن يقاتل على هدف غير معلوم أو على باطل موهوم.

### ٤ - أخلاق الحرب في الإسلام:

لا ينطلق الجنود في القتال على وجوههم لا يلوون على شيء، فيقتلون الكبار والصغار والنساء والأطفال، ويقطعون السبيل، ويحرقون الأخضر واليابس ويهدمون العمار ويخربون الديار ويعتدون على الحرمات

رجب ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

والأعراض، ولكن هناك ضوابط وأخلاق للجنود بيَّنها لهم النبي صلى الله عليه وسلم، ويتضح هذا في وصيته للجنود في الوصية التالية:

أوصاهم النبي صلى الله عليه وسلم أن يأتوا مقتل الحارث بن عمير، وأن يدعوا الذين هناك إلى الأسلام فإن أجابوا فالحمد لله، والا استعانوا بالله عليهم وقاتلوهم؛ وقال لهم: «اغزوا بسم الله، في سبيل الله، لا تغدروا، ولا تغلوا، ولا تقتلوا وليدًا ولا امرأة، ولا كبيرًا فانيًا، ولا منعزلاً في صومعة. ولا تقطعوا نخلاً ولا شجرة ولا تهدموا بناء». (صحيح مسلم).

ألا فلتسمع الدنيا ولتنظر الدنيا ولتتعلم الدنيا من أخلاق معلم البشرية هذه أخلاق المحارب المسلم كما بينها رسول المرحمة ونبي الملحمة:

أ- اغزوا بسم الله، وليس باسم ملك أو باسم قبيلة أو دولة أو طائفة.

ب- وفي سبيل الله، وليس لدنيا يصيبها، أو شهوة يريدها، أو أرض يحتلها، أو مغانم يغنمها من مال أو معادن، وغير ذلك، بل في سبيل الله ونصرة دينه، وحذَّرهم من الغدر حتى لا يأخذوا عدوهم على غرَّة، وإذا عاهدوا عهدًا يوفونه كاملاً غير منقوص.

ج- ولا تغلوا: لا تبالغوا في القتل وتمثلوا بالجثث، ولا تسرفوا.

ه- ثم فضًل لهم صور الإسراف في القتل ونهاهم عنها: لا تقتلوا وليدًا ولا امرأة ولا كبيرًا فانيًا، ولا منعزلاً في صومعته؛ لأن هؤلاء لا يشاركون في القتال؛ فمن الغلو قتلهم دون مبرر.

و- ونهى الجنود عن التخريب والهدم، فقال: «لا تقطعوا نخلاً ولا شجرة، ولا تهدموا بيتًا»، هذه أخلاق النبي لجنوده حال الحرب ووصيته لهم، فأين هذا مما يقع في حروب اليوم من قتل للنساء والأطفال ومن التدمير

والتخريب الذي يحصد البشر والشجر والحجر بل ربما يترك البيئة غير صالحة للحياة لسنوات طويلة.

### ٥- الأمة العظيمة تحافظ على أبنائها:

فكرامة مواطنيها من كرامة أمتهم وشرف أبنائها من شرف أمتهم، ولذلك جرَّد النبي صلى الله عليه وسلم الجيش لمهمة أساسية هي الثأر لمقتل الحارث بن عمير رضي الله عنه الذي كان متوجهًا بكتاب رسول الله إلى عظيم بصرى يدعوه إلى الإسلام؛ لأن دماء المسلم عند الله أعظم حرمة من الكعبة المشرفة، وليست هذه المرَّة الأولى ولا الأخيرة، فقد سبق أن جرَّد النبيُّ صلى الله عليه وسلم جيشا لمعاقبة يهود بنى قينقاء بسبب إهانتهم لامرأة مسلمة، وليس هذا في زمن النبي صلى الله عليه وسلم فحسب بل استمر في أزمان قوة الإسلام وعزة المسلمين، وليس بخاف عنا كيف جرَّد المعتصم بالله في الدولة العداسية جيشا لفتح عمورية سنة (٢٢٣) هجرية. فلما علم المعتصم بالله؛ إبراهيم بن هارون الرشيد بصرخة امرأة أهانها رومي ولطمها فصرخت؛ «وامعتصماه»، فجرَّد جيشًا يتوجه من بغداد إلى بلاد الروم لانقاذ هذه المرأة وإجلاء الروم عن أطراف الدولة الأسلامية.

فهذه صور من عزة الإسلام وأهله في عصور مختلفة. وكيف كان المسلم عزيزًا أينما كان، رجلاً كان أو امرأة، صغيرًا أو كبيرًا؛ لأن الدولة الإسلامية كانت عزيزة وكلما كانت الدولة عزيزة كان أبناؤها أعزاء أينما كانوا، فأين هذا من واقعنا المؤسف اليوم حيث لا ترى دماءً مسالة إلا دماء المسلمين ولا أرضًا مغتصبة إلا أرض المسلمين، ولا أموالاً وأعراضًا مستباحة إلا أموال المسلمين وأعراضهم.

### ٦- يقظة الأمة خلف جيشها (الجبهة الداخلية):

من المهم هنا الاعتراف بشجاعة خالد بن الوليد رضي الله عنه ومكانته الحربية وخبرته القتالية، وقد كان معروفًا بها قبل

التوحيد

Upload by: altawhedmag.com

رجب ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

إسلامه، فاعترف المسلمون بها ولم يبخسوه حقه مع حداثة دخوله في الإسلام، وقد منحه الرسول صلى الله عليه وسلم وسام الشرف من الدرجة الأولى، وسماه بسيف الله المسلول؛ تقديرًا لدوره العظيم في حماية جيش المسلمين من هلاك محقق فقد وفق الله خالدًا بعد أن تسلم قيادة الجيش، فعدَّل خطة الجيش حتى ظن العدو أن جيش المسلمين قد جاءه مددٌ من المدينة أو من مكان آخر، ثم باغت جيش الروم بهجوم مفاجئ أحدث فيهم خسائر فادحة. وقتل المسلمون ضمن ما قتلوا القائد العام لقوات العرب المتنصرة (مالك بن رافلة)، وأخا شرحبيل بن عمرو الذي قتل الصحابي الجليل، وترك المسلمون بقيادة خالد رضى الله عنه الجيش الكبير المكون من مائتي مقاتل في حالة رعب واضطراب لدرجة أنه لم يفكر في ملاحقة المسلمين المنسحبين بشرف وشجاعة.

٧- من المهم هذا الاعتراف بشجاعة خالد بن الوليد رضي الله عنه ومكانته الحربية وخبرته القتالية، وقد كان معروفا بها قبل إسلامه، فاعترف المسلمون بها ولم يبخسوه حقه مع حداثة دخوله في الإسلام، وقد منحه الرسول صلى الله عليه وسلم وسام الشرف من الدرجة الأولى، وسماه بسيف الله المسلول؛ تقديرا لدوره العظيم في حماية جيش المسلمين من هلاك محقق فقد وفق الله خالدًا بعد أن تسلم قيادة الجيش، فعد ل خطة الجيش حتى ظن العدو أن جيش المسلمين قد جاءه مدد من المدينة أو من مكان آخر، ثم باغت جيش الروم بهجوم مفاجئ أحدث فيهم خسائر فادحة، وقتل المسلمون ضمن ما قتلوا القائد العام لقوات العرب المتنصرة (مالك بن رافلة)، وأخا شرحبيل بن عمرو الذي قتل الصحابي الجليل، وترت المسلمون بقيادة خالد رضى الله عنه الحيش الكبير المكون من مائتي مقاتل في حالة رعب واضطراب لدرجة أنه لم يفكر في ملاحقة السلمين المنسحبين بشرف وشجاعة.

#### ٨- عالمية الإسلام:

لما كانت دعوة الإسلام دعوة للناس كافة « هُوَ ٱلَّذِي أَرَّسَلَ رَسُولَهُ بِأَلْهُ لَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقَ لِيُظْهِرُهُ عَلَى ٱلَذِينِ حُلَةٍ وَلَوَ حَرَهَ ٱلْمُشْرِكُوْتَ » (التوبة، ٣٣)، فكان من الضروري إبلاغ الدين إلى أهل الأرض جميعًا لذلك أرسل رسله إلى قيادات العالم شرقًا وغربًا لدعوتهم إلى دين الله بالحسنى ومنهم الحارث بن عمير الذي قتله شرحبيل بن عمرو، والذي كان سببًا فِي غزوة مؤتة.

٩- كانت غزوة مؤتة بداية لنشاط عسكري في هذا الاتجاه، فكان لها ما بعدها، عسكري في هذا الاتجاه، فكان لها ما بعدها، فكانت غزوة تبوك التي انتصر فيها المسلمون بالرعب مسيرة شهر، ثم كانت الغزوة التي عقد فيها النبي اللواء لأسامة بن زيد بن حارثة الذي قتل أبوه زيد في مؤتة شهيدا في مقدمة الشهداء (القادة الثلاثة)، هذا من ناحية كون مؤتة بداية لفتوح الشام ومصر.

وبسبب الشجاعة التي لم ير الروم مثلها ولا نصارى العرب والبسالة المنقطعة النظير والثبات في العركة الذي ليس له مثيل؛ علم الروم والعرب أن المسلمين صنف مختلف من البشر يقاتل بعقيدة صحيحة في الله واليوم الأخر، وعلم العرب على وجه الخصوص أن المسلمين على حق والههم حق ورسولهم حق وأنهم منصورون بنصر الله لهم فبدأت قبائل العرب تدخل في دين الله أهواجًا.

١٠- إن العقيدة التي قاتل بها المسلمون الأوائل تنبع من كتاب الله وكتاب الله محفوظ بحفظ الله له ومن سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم التي قيّض الله لها من يحفظها إلى أن يشاء الله، ولم يبق إلا أن يعود المسلمون إلى كتاب الله وسنة رسوله، مقتدين بصحبه الكرم إن راموا عزًا ونصرًا؛ فلا صلاح لآخر هذه الأمة إلا على ما صلح عليه أولها، والله المستعان، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

والله من وراء القصد.

رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه، ويعد:

قَبْنَ من أعظم نعم الله على عباده جارحة اللسان، والتي أناط الله بها نعمة الكلام، وعلَّق بها أسهل العبادات وأعلاها، ووعد المتعبد بها بأعلى الدرجات وأرقاها، ثم حذَّر المرطين فيها المستهينين بها من أحطَ الدركات وأدناها؛ كما في حديث الشهر الذي رواه الإمام البخاري رحمه الله وغيره.

### أولا: الحديث:

عَنْ أَبِي هريرة عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ، «إِنَّ الْعَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالكَلَمَةِ مِنَ رِضُوَانِ اللَّه، لاَ يُلْقِي لَهَا بَالاَ، يَرْفَعُهُ اللَّه بَهَا ذَرَجَاتَ، وَإِنَّ الْعَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالكَلَمَة مِنْ سَخَطِ اللَّهِ، لاَ يُلُقِي لَهَا بَالاَ، يَهْوِي بَهَا فَ جَهَنَّمَ».

### ثانيًا: التخريج:

رواه من أصحاب الكتب الستة :

١- الإمام البخاري في "صحيحه" (٢٠٨/١١) رقم ٢٤٧٧ و٢٤٧٨) في كتاب الرقاق، باب حفظ اللسان، واللفظ له.

٢- وله شاهد لبعضه في صحيح مسلم (٢٢٩٠/٤ رقم ٤٩ و٥٠) في الزهد والرقائق، باب التكلم بالكلمة يهوي بها في النار، ولفظه: «إن العبد ليتكلم بالكلمة ما يتبين ما فيها، يهوي بها في النار أبعد ما بين المشرق والمغرب».

٣- وشاهده في سنن الترمذي، ط بشار (١٣٧/٤) كتاب الزهد، باب قلة الكلام، رقم (١٣٧/٤) من حديث بلأل بن الحارث المُزنى

المساري في د. مرزوق محمد مرزوق

رضي الله عنه.

٤- وابن ماجه في أبواب الفتن، باب كف اللسان في الفتنة ت الأرناؤوط (١١٣/٥) من حديث الحارث رضى الله عنه.

### الم الشرح: (11) الشرح:

قُوْله: (إِنَّ الْعَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالكَلَمَة مَنْ رِضُوَانِ اللَّهِ) أَيَ: إِن العبد ليتكَلَم بَالكَلَمَة مَمَّا يُرْضِي اللَّه، أو من توفيق الله له. (لاَ يُلَقِي لَهَا بَالاً) أَي، لَا يلْتَفت إلَيْهَا خاطره، وَلَا يعْتد بهَا وَلَا يُبَالي بهَا، وَمعنى البال هُنَا الْقلب. قَوْله: (يَرْفَعُهُ اللَّه بهَا دَرَجَات) يرفعهُ الله بهَا دَرَجَات فِي الجِنةَ (وَإِنَّ العَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالكَلَمَة منْ سَخَط اللَّه) مَمَّا لَا يرضي اللَّه بهَا دَرَجَات فِي الجِنهَ (وَإِنَّ العَبْدَ لَقَا بَالاً، يَهْوي بهَا فِي جَهَنَّمَ) ينزل بسببها فِي قاع النارساقطاً. (يَنظر: عمدة القاري شرح محيح البخاري (٧٢/٢٣)، شرح صحيح البخاري لابن بطال (١٨٥/١٠)، إكمال المعلم بفوائد مسلم (٨/٧٥)) وغيرهم).

### مما يُستفاد من الحديث:

### أولا؛ تعمة الكلمة:

اللسان عضو صغير خلقه الله، جعل خلقته دليلاً على وحدانيته، صغيرٌ حجمه جليلٌ أمره، عظيمٌ عند الواحد الديان؛ إذ هو طريق إلى الجنان أو إلى الخسران، معاذ الله.

هذا ومن دلائل وحدانيته فيه أن خلق

رجب ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

### the stand that when the stand sta

الله لكل ناطق من الحيوان لسانًا، وجعل لكل لغته ومنطقه، وعلم اللغات، وسمع الأصوات، ولا يختلف عليه صوت من صوت، ولا يشكل عليه منطق عن آخر قال تعالى: « وَمَنْ اَلِنَبْهِ حَلَقُ السَمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَالْخَلِيفَ ٱلْسِنَيِكُمْ وَأَلُوَنِكُرٌ أِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتَ لِلْعَلِمِينَ » (الروم: ٢٢).

ومع هذا فإن العبد تجاه ذلك اللسان بين كلمتين؛ كلمة من رضوان الله، وكلمة من سخط الله خسران، كما في حديث الشهر.

### ثانيًا، الكلمة بداية النجاة:

والكلمة هي أول طريق النجاة إذ هي الوسيلة الأولى لتحقيق التوحيد، فلا إسلام بغير نطق بالشهادتين ابتداءً، ثم ما يتلو ذلك من ضوابط أخرى منوط بها اللسان كالإقرار والإنكار وغير ذلك من الأحكام، ثم هي من أهم وسائل تحقيق معنى الأمة التي تتوحد بها على كلمة التوحيد،

كما أنها من أهم وسائل الدعوة إلى الله؛ إذ هي من أهم معبرات الحكمة والموعظة الحسنة التي أمر بها الله ( أَنَّعُ إِلَى سَبِلِ رَبِكَ بِالْحَكَةِ وَٱلْمَوْعَظَةِ ٱلْمَسَنَةِ وَحَدِلْهُمُ بِأَلَقَى هِيَ أَحْسَنُ ) (سورة النحل ١٢٥).

وبعد هذا كله؛ فالكلمة سبيلٌ إلى كسب قلوب الخلق لدعوتهم إلى الحق، وليست قصص النبي صلى الله عليه وسلم في السنة بقليلة، كتعامله مع الأعراب من بال منهم في المسجد وغيره.

### ثالثا: الكلمة جهاد:

والكلمة الطيبة سيفُ به يُجاهد المسلم، فبها تقوم الحجة، ويرتد الباطلُ، وتنفتح القلوب بل والبلدان.

ولا يخفى أن فتح البلدان بالكلمة قدَّمه الشارع على فتحها بالسيوف والسنان، فما فُتحَتُ المدينة المنورة إلاً بالكلمة الطيبة والموعظة الحسنة، وقد أسلم معظم أهل المدينة على يد مصعب بن عمير رضى الله

رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

عنه، ثم كانت بيعة العقبة المباركة، وتبعها هجرة النبي صلى الله عليه وسلم وصحابته الكرام للمدينة التي فتحت قلبها لدين الله قبل أبوابها، بل ومثاله في عصرنا كثير وكثير، وإلا فما هذه الملايين الكثيرة التي ملأت أمريكا وبعض أوربا وشرق آسيا والصين وقد أدخل الله في قلبها الإسلام، وما وصل إليها سيف ولا سنان.

فمتى أحيطت الكلمة بسياج الشرع آتت أكلها وهو ما بينًه لنا الله عز وجل كنحو تعليمه لألين الخلق كما قال تعالى: « فَيَا رَحْمَةٍ مِنَ اللهِ لِنتَ لَهُمُ وَلَوَ كُنتَ فَظًا عَلِظَ الْقَلَبِ لَأَنفَضُوا مِنْ خَوَلِكُ فَاعَفُ عَنَهُم وَاسْتَغْفِر هُمُ وَشَاوِرُهُم فِي ٱلْأَسِي، (آل عمران: ١٥٩).

فألف الله بسببها بين قلوب الأنصار كما قال تعالى: ﴿ وَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوَ أَنفَقْتَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِعًا مَّآ ٱلْفَتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَنكِنَ اللَّهَ أَلَفَ بَيْنَهُمُ إِنَّهُ عَزِيزُ حَكِمَتُ (الأنفال: ٦٣)؛ فكانت نواة لأول ديار الإسلام.

سياج الشرع والعقل لست أعني به لين الكلام وحلوه فقط، بل كما يلين في مواضع يشتد في أخرى، كما قال المتنبي:

ووضع الندى في موضع السيف بالعلا مُضرَ كوضع السيف في موضع الندى

فكل له موضعه، فالقصد الحقيقي منه عبادة البيان.

### رابعًا: الكلمة أمانة:

فالكلمة إذن ليست شيئًا يمكن أن يُلفظ فيُهْمَل، بل هي مسجَّلة مكتوبة ومشهودة، فلا تضيع ولا تُنْسَى؛ كما قال حل في علاه: معندَ رَبَي في كِتَبَ لَا يَضِلُ رَبِي وَلا يَسَى » (طه: (م)، وقال تعالى ذكره: إنَّ السَّمْعَ وَٱلْمَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَتِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْوُلًا » (الإسراء: ٣٦).

ثم وصية النبي صلى الله عليه وسلم المشهورة لسيدنا معاذ رضي الله عنه وفيها ".. وهل يكب الناسَ على وجوههم أو قال

### ter stady a stady a stady stady in stady

على مناخرهم إلا حصائد ألسنتهم.." (رواه الترمذي)، وكما لا يخفى حديث المفلس ونحو ذلك، فضلاً عن حديث الشهر.

### خامسًا: خطورة الكلمة:

هذا والكلمة مع كونها نعمة إذا كانت من رضوان الله؛ فهي نقمة إذا كانت من سخطه على العاصي؛ إذ كل مسطَّر عليه ما بين كاتب وشهيد، قال تعالى: «مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَهَ رَفَتُ عَبَدٌ » (ق: 14)-

وقال تعالى: « يَزَمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتْهُمْ وَأَيْدِيمَمْ وَأَتَجُلُهُمْ بِنَاكُلُوْلُ يَسْمَلُونَ ()) يَوْمَدِ يُوْفِيمُ ٱللَّهُ دِينَهُمُ الْحَقِّ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللَّهُ هُوَ ٱلْحَقُّ ٱلْسِبِينُ » (النور: ٢٤). (٢٥).

بل ومن الخطورة أن الله تعالى يعاقب خير مجتمع على ظهر الأرض لمجرد كلمة قللت توكل بعضهم على ربه حين قالوا يوم غزوة حنين: لن نُغْلَب من قلة. نحن كُثيرون. فقال تعالى: «وَيَوْمَ حُنَيْنَ إِذَ أَعْجَبَتْكُمْ فقال تعالى: «وَيَوْمَ حُنَيْنَ إِذَ أَعْجَبَتْكُمْ مَلَيْحُمُ الأَرْضُ بِمَا رَجُبَتْ ثُمَ وَلَيْتُم مُدَيِرِينَ » (التوبة: ٢٥).

وبكلمة من رأس النفاق عبد الله بن أبي ابن سلول همَّت طائفتان أن تفشلا في غزوة أحد عندما عاد بثلث الجيش وهو على عين عدوه قال تعالى: «إذ همَّت طَابَفَتَان مِنكُمَ أَن تَفْشَلَا وَأَلَهُ وَلِيُّهُماً وَعَلَى اللَّهِ فَلَيَتَوَكَّلُ ٱلْمُؤْمِنُونَ » (آل عمران: ١٢٢).

وبكلمة ظهرت آيات النفاق على من قال الله في شأنه: « وَإِذَيْقُولُ ٱلْنَنَيْقُونَ وَٱلَّذِينَ فِ قُلُوبِم مَرَضُ مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا عُرُورًا » (الأحزابُ: مَرَضُ مَا وعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا عُرُورًا » (الأحزابُ: 11)؛ وذلك أن طعمة بن أبيرق ومعتب بن قشير وجماعة نحو من سبعين رجلاً قالوا يوم الخندق: كيف يَعدُنا كنوز كسرى وقيصر ولا يستطيع أحدنا أن يتبرز بما فشا فالك عندما سمَى وضرب الصخرة. (تفسير ذلك عندما سمَى وضرب الصخرة. (تفسير

القرطبي لسورة الأحزاب، ص٤١٩). ونحو ذلك مما حذَّر الله منه من خطورة كلام المنافقين على المؤمنين في تفشيلهم وفتنتهم كما في غزوة تبوك « لَوَ حَرَجُوا فِكُرُ مَا زَادُوكُمُ إِلَا حَالًا وَلَأَوْصَعُوا خِلَكُمُ فِيَرُ مَا زَادُوكُمُ إِلَا حَالًا وَلاَوْصَعُوا خِلَكُمُ وَالْقَالِيِينَ » (سورة التوبة: ٤٧)، وعليه فإن من خطورتها قيام حروب وخراب بيوت، وارتداد عن الدين، وإزهاق أرواح. فاللهم عفوك يا عفو.

### الخاتمة:

والخلاصة أنَّ الكلمة سلاحٌ له حدَ حادً إلى الجنة، وآخر يؤدي إلى النار، فإن كانت من رضوان الله على الطائعين كانت الكلمة الطيبة الصالحة العامرة المأجورة بالجنان، وإن كانت من سخط الله على المعرضين كانت الخبيثة الباطلة الهادمة المعاقبة بالنيران.

هذا وانتبه يا أيها الحبيب فأنت في رجب، وهذه منَّة من الله، والله نسأل أن يبلغنا بعده شعبان ورمضان؛ فرجب غرس لرمضان كما قال بعض السلف: "السنة مثل الشجرة، وشهر رجب أيام توريقها، وشعبان أيام تفريعها، ورمضان أيام قطفها، والمؤمنون فُطَافها، جدير بمن سوَّد صحيفته بالذنوب أن يبيضها بالتوبة في هذا الشهر، وبمن ضيَّع ممره في البطالة أن يغتنم فيه ما بقي من العمر" (ينظر في ذلك، وظائف شهر رجب من لطائف المعارف فيما لمواسم العام من الوظائف، للحافظ ابن رجب رحمه الله).

فهلا بدأنا من يومنا في ترويض جارحة اللسان لعبادة الرحمن بالذكر والدعاء والاستغفار وتلاوة القرآن، وما استطعنا من شُعَب الخير من عبادات، أناط الله بها اللسان، أسأل الله العظيم رب العرش الكريم أن يحفظ علينا ديننا وكتابنا وسنة نبينا وقلوبنا وألسنتنا، والحمد لله رب العالين.

رجب ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

### قواعد وأداب في التعامل بين الشيوخ والشباب

### همية تقويم الشخصية

الحلقة السادسة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فما يزال حديثنا موصولا عن بعض مشكلات الشباب، وقد أوردنا في العدد الماضي المشكلة الأولى، وهي المعارضة والتصلّب في المواقف، وحب الظهور، والقاء اللوم على الأخرين، وأوردنا الحل الشرعي والاجتماعي لهذه المشكلة.

### والآن مع المشكلة الثانية:

### تغلب العاطفة على المشاعر لدى الشباب

أثبتت الدراسات العلمية وجود علاقة قوية بين وظيفة الهرمونات والتفاعل العاطفي عند الشباب؛ بمعنى أن المستويات الهرمونية المرتفعة خلال هذه المرحلة تؤدي إلى تفاعلات مزاجية كبيرة على شكل غضب وإثارة وحدة طبع واكتثاب.

### آثار العاطفة غير المنضبطة:

أولا؛ قد يؤدي هذا إلى التعصب سواء تعصبًا للجنس، أو اللون، أو البلد، أو الجماعة، أو غير ذلك من أثوان التعصب المنافية لأداب الإسلام وعدله.

فَعَنِ أَبِي هُرُيُرَةً رَضِي اللَّهِ عَنَهِ قَالٍ: قَالَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ خَرَجَ مِنْ الطَّاعَةِ وَقَارَقَ الْجَمَاعَةَ، ثُمُّ مَاتَ؛ مَاتَ مِيتَةً جَاهليَّهُ». [رواه مسلم: ١٨٤٨.

يقول الدكتور عبد الرحمن العيسوي: «لما كان التعصب محصّلة التفاعل بين كثير من العوامل المتداخلة التربوية والنفسية والعقلية والاجتماعية والاقتصادية والسياسية والأسرية: فإن علاجه يصبح مسألة صعبة، ولا يمكن وضع أسلوب سهل للعلاج». [جنوح الشباب الماصر ومشكلاته: ص٣٩.

ثانيًا؛ وقد تؤدي العاطفة إلى حالة النرجسية، وهي في مدرسة التحليل النفسي تعني؛ حب الذات أو عشقها لا شعوريًا، «والحقيقة أن التطور الحديث لاستخدام هذه اللفظة يتسع ليشمل ليس فقط حب الذات، وإنما نزعة الفرد لكي يُقَدَّر تقديرًا عاليًا جدًّا في صفاته وخصائصه الجسيمة، بل وصفاته الشخصية وأفعاله العملية، أكثر مما هي عليه في الواقع،. [جنوح الشباب: ص٥٠

ويحذر علماء الاجتماع من فقدان التوجيه في هذه المرحلة؛ حيث يعتبرون ذلك أكبر منزلق يمكن أن تزل فيه قدم الشباب، وخاصة إذا أضفنا إلى ذلك مشكلة

التوحيد

### د. عبد الرحمن بن صالح الجيران

الفراغ وكثرة المغريات والملهيات في عصر الانفتاح.. تقول الدكتور أنيسة فخروفي (نمو المراهق الاجتماعي): «يميل المراهق الشاب إلى الثقد والرغبة في الإصلاح.. فينظر إلى المجتمع نظرة ناقدة). [الشباب والأمل: ص٢٠. الحل الشرعي:

### تقييد العاطفة بالشرع:

يقول العلامة ابن عثيمين رحمه الله في ذلك، «لأن العاطفة إذا لم تكن مقيدة بما يقتضيه الشرع والعقل، فإنما تكون عاصفة، ويترتب عليها من الضرر أكثر مما يترتب عليها من النصح، لذلك يجب أن يكون نظرنا بعيدًا، ولست أريد بهذا أن نسكت على باطل، أو أن نؤيد باطلاً، ولكن أريد أن نأتي البيوت من أبوابها، وأن نحاول بقدر استطاعتنا سلوك سبل الحكمة في إزالة هذا الباطل والقضاء عليه؛ لأن سلوك طريق الحكمة وإن البطل والقضاء عليه؛ لأن سلوك مايون يحملوا إخواني وأبناءنا الشباب أصحاب هذه الحركة وهذه تصرفاتهم كلها على ما تقتضيه الشريعة، وأن ينظروا إلى الله وتغيير الذكر حتى يأخذوا منه أسوة حسنة، هنعم الأسوة برسول الله صلى الله عليه وسلم ... اهـ.

مثال من أمثلة العاطفة مع النظر للأمر الشرعي من جانب واحد وعدم تقدير دفع شر الشرين، وأخذ خير الخيرين:

ما حدث يوم الحديبية ، فلنلاحظ عاطفة عمر ومن معه من الصحابة وهم يرون شروط الشركين الجائرة ، ويرون أخاهم أبا جندل يرسف في قيوده وقد عذّبه المشركون أشد العذاب ، وقد استطاع أن ينجو من شرهم وجاء إلى المسلمين ورمى بنفسه بين أظهرهم ، ثم يرده النبي صلى الله عليه وسلم ويسلمه للمشركين ، فما عسى أن يصنع الشباب المتحمس اليوم ، الذين تعصف به العاطفة عندما يرون الظلم الذي يقع على المسلمين في كثير من بقاع الأرض ، ولا أحد يدافع عنهم ، بل يتركون لعدوهم . فينبغي ضبط العواطف بميزان الشرع. نسال الله تعالى الهداية والتوفيق ، وللحديث بقية.

رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون



٦٢٦- «الْبِسُوا المصوف، وشَمِّرُوا، وكُلُوا فِي أنصاف البطون؛ تدخلوا في ملكوت السماء». الحديث لا يصح: خرَّجه وحققه الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء» (٧٩/٣) وقال: «أخرجه أبو منصور الديلمي في «مسند الفردوس» بسند ضعيف». اه.

قلتُ: لا بد من معرفة العلة التي بها تُعرف درجة هذا الضعف؛ فقد زلت بعدم المعرفة أقوام وضلت أفهام، فهذا الحديث أخرجه أبو منصور الديلمي في «مسند الفردوس» ( / ٦٨ - الغرائب الملتقطة ) ( - ٦٨ ) قال: أخبرنا الدوني، أخبرنا الكسار، أخبرني ابن السني، أخبرني علي بن محمد بن عامر، حدثنا يحيى بن أيوب العلاف، حدثنا محمد بن وهب القرشي، حدثنا محمد بن شعيب بن شابور، عن محمد بن أبي مسلم عن أبيه عن الحسن عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم... الحديث.

قلتُ: وعلته محمد بن وهب القرشي، قال الحافظ في «التهذيب» (٤٤٧/٩): «روى عن يحيى بن أيوب العلاف وجماعة، قال ابن عدي: له غير حديث منكر، وقال ابن عساكر، ذاهب الحديث». اه. وعلة أخرى: هو الإرسال الخفي، قال الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٢٣٣/٢)، «وقال بهز بن أسد: لم يسمع الحسن من أبي هريرة ولم يره، وقال شعبة، قلت ليونس بن عبيد، سمع الحسن من أبي هريرة؟ قال: ما رآه قط، وكذا قال ابن المديني وأبو حاتم وأبو زرعة». اه. فالحديث باطل بالسقط في الإسناد، والطعن في الراوي.

٦٢٧- "مَن استغْفَرَ الله عز وجل في كل يوم سبعين مرة، ثم يُكتَب في يومه من الغافلين، ومَن استغفر الله عز وجل في كل ليلة سبعين مرة، ثم يكتب في ثيلته من الغافلين".

الحديث لا يصح: أخرجه ابن السني في «عمل اليوم والليلة» (ح٣٦٦) من حديث عائشة مرفوعًا، وعلته أحمد بن الحارث الواقدي؛ أورده الذهبي في «الميزان» (٣٢٥/٨٨/١): «أحمد بن الحارث الغساني، قال أبو حاتم: متروك الحديث، وقال البخاري: فيه نظر. وقال يعرف بالغنوي سمع ساكنة بنت الجعد». اه.

قلت: روى عنها هذا الحديث، قال الحافظ ابن كثير في «اختصار علوم الحديث» (ص٨٩): «البخاري إذا قال في الرجل: «سكتوا عنه» أو «فيه نظر»، فإنه يكون في أدنى المنازل وأردئها عنده، ولكن لطيف العبارة في التجريح، فليعلم ذلك». اهـ.

٣٢٨- "أديموا قَرْع باب الجنة يُفْتَح لكم"، فقلت: كيف نُديم قرع باب الجنة؟ قال: بالجوع والظما". الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «إحياء علوم الدين» (٧٩/٣) مرفوعًا بصيغة الجزم. وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «الحديث لم أجد له أصلاً». اه.

رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

٦٢٩- "كَانَ إِذَا اشْتَكَى اقْتَمَحَ كَفًا منْ شُونِيز وَشَرِبَ عَلَيْهِ مَاءَ وَعَسَلاً".

الحديث لا يصح: أخرجه الخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد» (٣٤٢/١) من حديث أنس بن مالك مرفوعًا، وعلته: أبو عمران سعيد بن ميسرة، قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٣٢٨١/١٦٠/٢): «سعيد بن ميسرة البكري البصري أبو عمران عن أنس، قال البخاري: منكر الحديث، وقال ابن حبان: يروي الموضوعات، وقال الحاكم: يروي عن أنس موضوعات وكذبه يحيى القطان». اه.

الحديث لا يصح: أورده الحافظ السخاوي في «المقاصد» (ح٤٣٢) وقال: «قال شيخنا- يعني ابن حجر- في تخريج ابن الحاجب من إملائه لا أعرف له إسنادًا ولا رأيته في شيء من كتب الحديث». اهـ.

١٣١- "صَلَّى النبقُ صلى الله عليه وسلم عَلَى حَمْزَة سبعين صَلَاة".

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٣٨٨/٣) (٨١٤/٨) من حديث سعيد بن ميسرة البكري عن أنس مرفوعًا، وآفته سعيد بن ميسرة؛ كذاب، يروي الموضوعات عن أنس كما بينا آنفًا، وجعله الذهبي في «الميزان» (٣٢٨١/١٦٠/٣) من مناكير سعيد بن ميسرة. ٣٣٢- "ألسِنَةُ الخَلْقِ أقلامُ الحقٌ".

الحديث لا يصح: أورده الحافظ السخاوي في «المقاصد» (ح١٦٤) وقال: «لا أصله له». ٣٣٣- «كان الحجّرُ مِن ياقوتِ الجنة، فمسَحَهُ المشركون فاسُوَدَ مِن مسحهم إياه». الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في «الكامل» (٣٨٨/٣) (٢٨٨/٣) من حديث سعيد بن ميسرة البكري عن أنس مرفوعًا، وآهته سعيد بن ميسرة، كذاب يروي الموضوعات عن أنس. ٣٣٤- «إنَّ لله مَلَكًا على بيت المقدس يُنادي كلَّ ليلةٍ: مَن أكَل حرامًا لم يُقبَل منه صَرْفٌ ولا عَدْلُّ. الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «إحياء علوم الدين» (٢٠/٩) مرفوعًا بصيغة الجزم. وقال الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «إحياء علوم الدين» (٢٠/٩) مرفوعًا بصيغة الجزم. وقال

-٢٣٥ - "مَن رآني في المنام فإنَّه لا يدخلُ النارَ".

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في «الكامل» (٣٨٨/٣) من حديث سعيد بن ميسرة البكري عن أنس مرفوعًا، وآفته سعيد بن ميسرة، كذاب يروي الموضوعات عن أنس، وقال ابن عدي: «عامة ما يرويه ميسرة عن أنس أحاديث ينفرد هو بها عنه، وهو مظلم الأمر». اه.

حب ١٢٩هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السادمة والأر بعون



### أولا: حكم دخول الحائض المسجد:

### للعلماء في هذه المسألة قولان:

القول الأول: لا يحل للحائض دخول المسجد، وهو ما ذهب إليه جمهور الفقهاء الحنفية (تبيين الحقائق ٥٦/١)، والمالكية (مواهب الجليل ١/٢٧٤) والشافعية (المجموع شرح المهذب ٢/٣٥٧)، والحنابلة (المغني ١/١٠٧).

واستدلوا بما يلي، حديث عائشة رضي الله عنها أنها قالت: جاء رسول الله صلى الله عليه وسلم ووجوه بيوت أصحابه شارعة في المسجد، فقال: «وجهوا هذه البيوت عن المسجد». ثم دخل النبي صلى الله عليه وسلم، ولم يصنع القوم شيئًا رجاء أن تنزل فيهم رخصة، فخرج إليهم بعد فقال: «وجهوا هذه البيوت عن المسجد، فإني لا أحل المسجد لحائض ولا جنب».

أخرجه أبو داود (٢٣٢) كتاب الطهارة، باب: الجنب يدخل المسجد، وقال الخطابي في

### المستحال الم داعزة محمد رشاد (أم تميم)

telat

مختصر سنن أبي داود للمنذري (١٥٨/١): ضعفوا هذا الحديث وقالوا: أفلت بن خليفة مجهول لا يصح الاحتجاج به.

وضعَّفه الألباني في إرواء الغليل (١٩٣).

القول الثاني: يحل للحائض دخول المسجد إذا أمنت تلويث المكان، وهو ما ذهب إليه أهل الظاهر انظر المحلى لابن حزم (٤٠٠/١)، وهو أيضًا قول المزني صاحب الإمام الشافعي انظر المجموع (١٦٠/٢) وغيرهم.

واستدلوا على ذلك بما يأتى:

الدليل الأول: قوله صلى الله عليه وسلم: «المُؤْمِنُ لَا يَنْجُسُ»- أخرجه البخاري (٢٨٥)، ومسلَم (٢٣١)؛ فهذا نص عام يدل على أن المؤمن لا ينجس لا بجنابة ولا حيض ولا غير ذلك، ومن ثم فلا مانع من دخول الحائض المسجد.

الدليل الثاني: عن أبي هريرة رضي الله عنه «أن امرأة سوداء كانت تقم المسجد (أو شابًا) ففقدها رسول الله فسأل عنها-أو عنه- فقالوا: مات قال: «أفالا كنتم آذنتموني» قال: فكأنهم صغروا أمرها-أو أمره- فقال: «دلوني على قبره» فدلوه، فصلى عليها.أخرجه البخاري (٤٥٨)، ومسلم (٤٥٦) واللفظ لمسلم. (تَقُم: أي تجمع القمامة والكناسة).

التوحيد

رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

ومعلوم أن هذه المرأة كانت تأتيها الحيضة، ولم يمنعها النبي صلى الله عليه وسلم من المكث في المسجد، ولو كان الحيض مانعًا من دخول المسجد لمنعها النبي صلى الله عليه وسلم. الدليل الثالث: أن عائشة رضي الله عنها عندما حاضت قبل أعمال الحج قال لها رسول الله صلى الله عليه وسلم: «افْعَلي كَمَا يَفْعَلُ الحَاجُ غَيْرَ أَنْ لاَ تَطُوفٍ بِالْبَيْت حَتَّى تَطْهَرِي» أخرجه البخارى (٣٠٥)، ومسلم (١٢١١).

قلم ينهها النبي صلى الله عليه وسلم إلا عن الطواف بالبيت فقط، ولم يمنعها من المكث في المسجد، ولو كان المكث في المسجد للحائض لا يجوز لمنعها النبي صلى الله عليه وسلم؛ لأنه لا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة.

الدليل الرابع: الأصل البراءة الأصلية؛ لأن الأصل عدم التحريم، ولم يقم دليل صحيح صريح على تحريم دخول الحائض المسجد، وما استدل به الجمهور من حديث «لا أحل المسجد لجنب ولا لحائض» قد بينا ضعفه.

الدليل الخامس: أن العلماء أجازوا للكافر دخول المسجد رجلًا كان أو امرأة، بدليل ما روي عن أبى هريرة في حديث إسلام ثمامة بن أثال في البخاري ومسلم.

فباذا جاز للمشرك دخول المسجد جاز للمرأة المسلمة الحائض من باب أولى.

قال الشوكاني في نيل الأوطار (٢٨٦/١): " وقد ذهب إلى جواز دخول الحائض المسجد وأنها لا تمنع إلا لمخافة ما يكون منها زيد بن ثابت، وحكام الخطابي عن مالك والشافعي وأحمد وأهل الظاهر، ومنع من دخولها سفيان وأصحاب الرأى وهو المشهور من مذهب مالك.

قال ابن حزم في المحلى مسألة (١٣٢) (٢٢٢٣) : " وإذا حاضت المعتكفة أقامت في المسجد كما هي تذكر الله تعالى، وكذلك إذا ولدت، فإنها إن اضطرت إلى الخروج خرجت ثم رجعت إذا قدرت لما قد بينا قبل من أن الحائض تدخل المسجد، ولا يجوز منعها منه إذ لم يأت بالمنع لها منه نص ولا إجماع- وهو قول أبى سليمان".

بعد عرض أقوال الفقهاء وأدلتهم يترجح

T2 11 11 12

رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

لدي القول الثاني القائل بجواز دخول الحائض المسجد عند الحاجة إذا أمنت تلويث المكان؛ لقوة ما استدلوا به، وضعف دليل المخالفين، ولأن الأصل في الأشياء الإباحة ما لم يأت دليل بالمنع، ولم يأت دليل بالمنع، وقد بينتُ ضعف الحديث الذي استدل به المانعون على عدم جواز دخول الحائض المسجد، والله تعالى أعلم.

### فالياء شنا المرادمن المعيض،

إذا انقطع دم الحيض وجب على المرأة أن تغتسل، قال تعالى: «رتشار لك في التحق قل أن

### وفعالمطور ،- البقرة: ٢٢٢.

وعن عائشة رضي الله عنها قالت، جاءت فاطمة بنت أبي حبيش، إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقالت، يا رسول الله، إني امرأة أستحاض فلا أطهر، أفأدع الصلاة؟ فقال، «لا، إنما ذلك عرق وليس بالحيضة فإذا أقبلت الحيضة فدعي الصلاة، وإذا أدبرت فاغسلي عنك الدم وصلي»- أخرجه البخاري (٢٢٣)، ومسلم (٣٣٣).

فأمرصلى الله عليه وسلم بالاغتسال والأصل في الأمر الوجوب.

قال النووي في المجموع شرح المهذب (١٤٨/٢): " أجمع العلماء على وجوب الغسل بسبب الحيض وبسبب النفاس، وممن نقل الإجماع فيهما ابن المنذر، وابن جرير الطبري، وآخرون".

### الله: كيفية غسل المرأة من العيض -

صفة الغسل من الحيض، كصفة الغسل من الجنابة إلا في أشياء يسيرة:

عن عائشة زوج النبي صلى الله عليه وسلم أن النبي صلى الله عليه وسلم «كَانَ إِذَا اغْتَسَلَ مِنَ الْجُنَابَة بَدَأَ هَغَسْلِ يَدَيْه، ثُمَّ تَوَضَّاً كَمَا يَتَوَضًّا للصَّلاَة، ثُمَّ يُدْخلُ أَصَابَعَهُ فِي المَّاء قَيُخَلُّلُ بِهَا أُصُولَ شَعَره، ثُمَّ يَصُبُّ عَلَى رَأْسَه تَلاَتَ عَرف بيَدَيْهِ، ثُمَّ يُفيضُ الْمَاءَ عَلَى جِلْدِهِ كُلُه»- أخرجه البخاري (٢٤٨)، ومسلم (٣١٦).

وعن ميمونة زوج النبي صلى الله عليه وسلم قالت: «تَوَضًا رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم وُضُوءهُ للصَّلاة، غَيْرَ رِجْلَيْه، وَغَسَلَ هَرْجَهُ وَمَا أَصَابَهُ مَنَ الأَذَى، ثُمَّ أَفَاضٍ عَلَيْه المَاءَ، ثُمَّ نَحًى رِجْلَيْه، فَغَسَلَهُمَا، هَذه غُسُلُهُ مَنَ الْجِنَابَة». أَخْرِجَه البِخاري (٢٤٩)، ومسلم (٣١٧).

ويستحب للحائض أن تأخذ شيئا من مسك فتجعله في قطنة أو خرقة أو نحوها وتدخلها في فرجها، ومثلها النفساء.

وعن عائشة رضي الله عنها قالتُ للنّبي صلى الله عليه وسلم، كَيْفَ أَغْتَسلُ منَ الْحيض؟ قَالَ: «خُذي فرُصَة مُمَسَّكَةَ. هَتَوَضَّتِي ثَلاَثًا» شُمَّ إِنَّ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم اسْتَحْيًا، فَأَعْرَضُ بِوَجْهِه، أَوُقَالَ: «تَوَضَّتِي بِهَا، هَأَخَذُتُهَا هَجَذَبْتُهَا، هَأَخْبَرُتُهَا بِمَا يُرِيدُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم- أخرجه البخاري (٣١٥)، ومسلم (٣٣٢).

وقوله توضئي بها، المراد به التنظيف والتطيب والتطهير.وكذلك سماه تطهيّرا وتوضئاً، والمراد الوضوء اللغوي الذي هو النظافة- فتح الباري لابن رجب (١٠٠/١).

اختلف الفقهاء في هذه المسألة على قولين: القول الأول: يجب على المرأة أن تنقض ضفيرتها لغسل الحيض، وهذا قول للحنابلة- انظر المغنى (١٦٦/١)، وهو أيضًا قول ابن حزم انظر المحلى (٢٨٥/١).

واستدلوا بما يأتي:

١- عن عائشة قالت: «... فَأَدُرَكْنِي يَوْمُ عَرَفَةً وَأَنَا حَائضٌ، فَشَكَوْتُ إِلَى النَّبِيُ صلى الله عليه وسلم فَقَالَ: «دَعي عُمْرَتَك، وَانْتَضي رَأْسَك، وَامْتَشطي وَأَهلي بِحَجٌ»، فَفَعَلْتُ»- أخرجه البخاري (٣١٧)، ومسلم (١٢١١).

والمشط لا يكون إلا في شعر غير مضفور- انظر المغني (١٦٦/١).

ولأنه صلى الله عليه وسلم لما أمرها بنقض الشعر في غسل الإحرام وهو سنة فلأن يجب في غسل الحيض من باب أولى- انظر عمدة القاري (٢٨٨/٣).

٢- ولأن الأصل وجوب نقض الشعر ليتحقق

وصول الماء إلى ما يجب غسله، فعفي عنه في غسل الجنابة؛ لأنه يكثر فيشق ذلك فيه، والحيض بخلافه، فبقي على مقتضى الأصل وهو الوجوب- انظر المغنى (١٦/١).

القول الثاني: لا يجب على المرأة أن تنقض ضفيرتها لغسل الحيض، وهو ما ذهب إليه الحنفية (البحر الرائق ٥٤/١) والمالكية (منح الجليل ١٢٧/١)، والشافعية (الأم ٥٦/١). والحنابلة في قول (المغنى ١٦٦/١).

واستدلوا بما روي عن عبيد بن عمير، قال: بلغ عائشة، أن عبد الله بن عمرو يأمر النساء إذا اغتسلن أن ينقضن رءوسهن. فقالت: يا عجبًا لابن عمرو هذا يأمر النساء إذا اغتسلن أن ينقضن رءوسهن. أفلا يأمرهن أن يحلقن رءوسهن، ملقد كنت أغتسل أنا ورسول الله صلى الله عليه وسلم من إناء واحد، ولا أزيد على أن أفرغ على رأسي ثلاث إفراغات ،- صحيح مسلم (٢٣١/٥٨). فدل ذلك على أن نقض الضفيرة لغسل الحيض ليس بواجب- عون المعبود ٢٩٩/١.

بعد عرض أقوال الفقهاء وأدلتهم يترجح لدى القول الأول القائل بوجوب نقض الضفيرة عند الاغتسال من الحيض لحديث عائشة المتقدم، ولأن الأمريقتضي الوجوب كما تقرر في الأصول، وأما ما استدل به أصحاب القول الثاني من حديث عبيد بن عمير، وفيه أن عائشة رضي الله عنها قالت: «لقد كنت أغتسل أنا ورسول الله صلى الله عليه وسلم من إناء واحد، ولا أزيد على أن أفرغ على رأسي ثلاث إفراغات» فنقول-وبالله التوفيق- إن حدث الحيض أغلظ من حدث الجنابة، وحدث الجنابة متكرر فيشق فيه نقض الضفائر، بخلاف الحيض فلا يشق فيه نقض الضفائر، لاسيما وأن هذا الحديث الذي استدلوا به ورد في غسل الجنابة لا في غسل الحيض، أما غسل الحيض فقد ورد بشأنه حديث عائشة السابق ذكره وفيه «دَعـى عُمْرَتكَ، وَانْقَضَى رَأْسَكَ، وَامْتَشطى وَأَهلَى بِحَجِّ»، فَفَعَلْتُ ..والله تعالى أعلم. وللحديث بقية إن شاء الله،

رجب ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

# دوام ذكر الموت يرقق القلب

الحمد لله، الحمد لله الحي القيوم الذي لا يموت، ذي الملك والملكوت والعزة والجبروت، أحمد ربِّي وأشكره وأتوب إليه وأستغفره، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، القاهر فوق عباده، يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد، وأشهد أن نبينا وسيدنا محمدا عبده ورسوله، اللهم صل وسلم وبارك على عبدك ورسولك محمد المجتَبَى وعلى آله وصحبه الحنفاء.

أما بعد؛ فاتقوا الله-تعالى- بطلب رضوانه، والبُعْد عن عصيانه، فتقوى الله صلاح أحوالكم في حياتكم والعُدَّة لما أمامكم مما تخافون وما تحذرون، هي الحصن من المهلكات، وبها وعد الله الجنات.

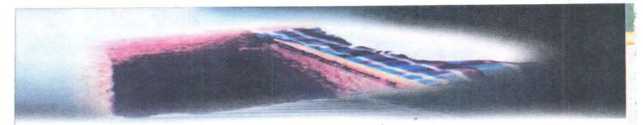
عباد الله: كلَّ يسعى في هذه الحياة لمنافعه وإصلاح أموره ومطالب معاشه، همنهم مَنْ يُصلح دينه مع إصلاح دنياه، وهؤلاء الذين آتاهم الله في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة ووقاهم عذاب النار، ومنهم مَنْ يسعى للدنيا ويضيع نصيبَه في الآخرة، وأولئك الذين يتمتعون ويأكلون كما تأكل الأنعامُ والنارُ مثوى لهم.

التوحيل

### مسري الشيخ د. على عبد الرحمن العذيفي خطيب وإمام المسجد النيوي الشريف

وكلَّ هَمَّ وعمل له أجل ينتهي إليه، قال الله-تعالى-: ( وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ ٱلْمُنْهَى) (النَّجْم: ٢٤)، فسبحان الرب الذي جعَل في كل قلب شغلا، وأودع في كل قلب همًا، وخلَق لكل أحد إرادةً وعزمًا، يفعل إذا شاء وأراد ويترك إذا شاء، وإرادة الله تبارك وتعالى ومشيئته فوق كل إرادة ومشيئة، قال الله-تعالى-: (ومًا الله كان، وما لم يشأ لم يكن، والموت غاية كل مخلوق على الأرض، والموت نهاية كل حي في مداوة على الأرض، والموت نهاية كل حي في مذه الدنيا، وقد كتبه الله-تعالى- حتى على مذه الدنيا، وقد كتبه الله-تعالى- حتى على الملائكة؛ جبريل وميكائيل وإسرافيل عليهم الصلاة والسلام، وملك الموت يموت قال الله-تعالى-: ( كُلْ مَنْ عَلَهَا قَانِ () وَبَعْنَ وَمَعْ رَبِّهَ ذَبِكَ ذُو ٱلمَال وَالإِكْرَامِ ) (الرَّحْمَنِ: ٢٢-٢٧).

والموت آخر الحياة الدنيا، وأول الدار الآخرة؛ إذ بَه ينقطع متاع الحياة الدنيا، ويرى الميتُ بعد موته إما النعيم العظيم أو العذاب الأليم، والموت آية من آيات الله الدالَّة على قدرة الله-عز وجل- وقهره لمخلوقاته،



قال الله-تعالى-: (وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوَقَ عِبَادِهِ وَبُرَسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَقَّ إِذَا حَاةً لَمَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ) (الْأُنْعَام: ٢١)، والموت عَدْل من الله-سبحانه-؛ تستوي المخلوقاتُ فيه، قال الله-تعالى-: (كُلُّ نَفَس ذَابِقَةُ ٱلبَوْتِ ثُمَ إِلَيَا قال الله-تعالى-: (كُلُ نَفَس ذَابِقَةُ ٱلبَوْتِ ثُمَ إِلَيَا اللذات ويُنهي من البدن الحركات، ويفرق الجماعات، ويَحُول دون المَالوهات، تَفرَد الله به مع الحياة، قال الله-تعالى-: (وهُوَ ٱلذَى يُمَى به مع الحياة، قال الله-تعالى-: (وهُوَ ٱلذَى يُمَى المُؤْمنَونَ: ٨٠).

الموت لا يمنعه بوَّاب، ولا يدفعه حُجَّاب، ولا يُغنى عنه مال ولا ولدٌ ولا أصحابٌ، لا ينجو منه صغيرٌ ولا كبيرٌ ولا غنيٌّ ولا فقيرُ ولا خطيرٌ ولا حقيرٌ، قال الله-تعالى-: ( أَيْنَمَا تَكُونُوا بُدَرِكُكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوْ كُنْهُمْ فِي بُرُوج مُشْيَدَةً ) (النساء: ٧٨)، وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْمَوْتَ ٱلَّذِي تَفَرُونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلَقِيكُمْ ثُمَّ ثُور إِلَى عَلِمِ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ فَيُبْتِثُكُم بِمَا كُنْمُ تَعْمَلُونَ ) (الْجُمُعَة: ٨)، والموت يأتى بغتة بأجل؛ قال الله-تعالى-: (وَلَن يُؤَخِّرُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَآهَ أَجْلُهَمَا وَأَللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ) (الْمُنَافِقُونَ: ١١)، ولا يستأذن على أحد إلا الأنبياء؛ فإنه استأذن لكرامتهم على الله-عليهم الصلاة والسلام-؛ فاستأذن على كل أحد مِنهم، وفي الحديث: "مَا منْ نَبِيَّ إِلَّا خُيِّرَهُ الله بَيْنَ الْخُلُودِ فِي الدُّنْيَا ثُمَّ الْجُنْة أَو الْمُؤْتَ فَيَخْتَارُ الْمُؤْتَ".

وشاء الله-تعالى- أن يُخرج ابن آدم من الدنيا بالموت ليقطع علائقَه منها؛ فلا تحنَ شعرةٌ منها إليها إذا كان مؤمنا، عن أنس-رضي الله عنه- أن النبي-صلى الله عليه وسلم-قال: "مَا أَحَدٌ لَهُ عَنْدَ اللَّه مَنْزَلَة يُحِبُّ أَنُ يَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا وَلَهُ مَا عَلَى الْأَرْض مِنْ شَيْء إِلَّا الْشَهِيدُ يَتَمَنَّى أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا هَيُقْتُلُ عَشْرَ مَرَّاتُ لِمَا يَرَى مِنَ الْكَرَامَةِ" (رواه البخاري ومسلم).

والموت مصيبة لا بد منها، وألم الموت لا يقدر أحد أن يصفه لشدته، فالروح تُنزع به من العروق واللحم والعصب، وكل ألم شديد فهو دون الموت؛ عن عائشة-رضي الله عنها-قالت: "رَأَيْتُ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ وَهُوَ بِالْمُوْت وَعَنْدَهُ قَدَحٌ فِيه مَاءٌ وَهُوَ يُدْخُلُ يَدَهُ فِي الْقَدَحَ، ثُمَّ يَمْسَحُ وَجُهَهُ بِالمَاء، يُدْخُلُ يَدَهُ فِي الْقَدَحَ، ثُمَّ يَمْسَحُ وَجُهَهُ بِالمَاء، وَسَكَرَات الْمُوْت وَالا الترمذي، وفي بعض الرواياتَ: "إِنَّ لَلْمُوْت لَسَكَرَات".

قال رجل لأبيه في الاحتضار: صف لي ألم الموت للعبرة؛ فقال: يا بُنَيَ: كأن شوكا معقوها يجري في جوفي، وكأني أتنفس من ثقب إبرة، وقيل لمحتضر آخر: "كيف تجد؟ فقال: كأن الخناجر تختلج في جوفي". وقيل لآخر: كيف ألم الموت؟ فقال: كأن نارا تشتعل في جوفي".

ومن أدام ذكرَ الموت رقَّ قلبُه، وصلح عمله وحاله، ولم يتجرأ على المعاصي، ولم يضيع الفرائض ولم تغره الدنيا بزخرفها، واشتاق إلى ربه وإلى جنات النعيم، ومن نُسيَ الموتَ قسًا قلبُه وركن إلى الدنيا وساء عمله، وطال أمله، فتذكَّر الموت أعظمُ المواعظ، عن أبي هريرة-رضي الله عنه- قال: قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: "أكثروا منْ ذكر هادم اللذات؛ المؤت" (رواه الترمذي والنسائي وصححه ابن حيان)؛ ومعنى الحديث: قاطع اللذات ومُزيلها، وعن أبَيَ بن كعب-رضي اللَّه عنه- قال: كان رسول الله-صلى الله عليه وسلم- إذا ذهب ثلِثَ الليل قام فقال: "يَا أَيُّهَا النَّاسُ اذْكُرُوا الله، جَاءَت الرَّاجفَةَ تَتْبَعُهَا الرَّادفة، جَاءَ المُؤْتَ بِمَا فِيهُ (رواه الترمذي وقال: حديث حسن)، وعن أبي الدرداء قال: "كفى بالموت واعظًا، وكفى بالدهر مفرقا، اليومَ في الدور وغدا في القبور" (رواه ابن عساكر).

التوحييل

### Upload by: altawhedmag.com

رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون



والسعادة كل السعادة، والتوفيق كل التوفيق، والفوز كل الفوز في الاستعداد للموت؛ فالموت أول باب للجنة، أو أول باب للنار، والاستعداد للموت بتحقيق التوحيد للله رب العالمين؛ بعبادة الله وحدَه لا يُشرك به شيئا، ومجاذبَة الشرك كله، عن أنس-رضي الله عنه- قال: "سمعتُ رسولَ الله-ملى الله عليه وسلم- يقول: "يَا بْنَ آدَمَ، إِنَّكَ مُوَا يَيْتَنِي بِقُرَابِ الْأَرْضِ خَطَايَا ثُمَ لَقيتَنِي لاَ تُشْرِكُ بِي شَيْئًا لاَتَيْتَكَ بِقُرَابِهَا مَغْفِرَةً" (رواه الترمذي وقال: حديث حسن).

الاستعداد للموت بحفظ الحدود والفرائض، قال الله-تعالى-: ( ) (التُوْبَة: ١١٢)) والاستعداد للموت باجتناب الكَبائر من الذنوب والآثام، قال الله-تعالى-: (

والاستعداد للموت بأداء حقوق الخُلُق وعدم والاستعداد للموت بأداء حقوق الخُلُق وعدم تضييعها أو المماطَلَة بها؛ فحقُ الله قد يعفو فيه عما دون الشرك، وأما حقوق الخُلُق فلا يعفو الله عنها إلا بأخذها من الظالم وإعطاء المظلوم حقَّه، أو بالاستعفاء من المظلوم.

والاستعداد للموت بكتابة الوصية وألا يفرط في ذلك، والاستعداد للموت بأن يكون متأهَبًا لنزوله في كل وقت، لمَّا نزَل قولُ الله-تعالى-: (مُسَهَد الله أن سُبَعالُ هُمَ عُمَالًا

(الأنْعَام: ١٢٥)، قال النبي-صلى الله عليه وسلم-، "تُورَّ يَقْدُفُهُ اللَّه فِي الْقَلْبِ" الله عليه وسلم-، "تُورَ يَقْدُفُهُ اللَّه فِي الْقَلْبِ" قالوا: ما علامة ذلك يا رسول الله؟ قال: "الإنَابَةُ إلَى دَارِ الْخُلُود، وَالتَّجَافِي عَنْ دَارِ الْغُرُور، وَالأَسْتَعْدَادُ للقَاءَ الَّوْتَ قَبْلَ نُزُوله".

والسعادة أن يُختم للميت بخير؛ ففي الحديث: "الأَعْمَالُ بِالْخَوَاتِيم"، عن معاذ-رضى الله عنه- قالَ: قالَ رَسُولَ الله-صلى

التوحيد 🧹 المتوحيد الم العدد ٥٥٩ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

الله عليه وسلم-: "مَنْ كَانَ آخَرُ كَلَامِهِ: لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهِ دَخَلَ الْجَنَّةَ"، (رواه أَبَو داودَ وَالحاكَم بَإِسْنَاد صحيح).

ومما يتأكد العمل به: تلقين المحتضر الشهادة برفق ولُطُف؛ بأن يذكر الشهادة عنده يتذكرها ولا يُضجره فإنه في كرب شديد؛ عن أبي سعيد الخدري-رضي الله عنه- قال: قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: "لَقُنُوا مَوْتَاكُمُ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّه" (رواه مسلم).

والشقاوة هي الذهول عن الموت ونسيانه، وترك الاستعداد له، والجرأة على المعاصي والذنوب، وتضييع توحيد الرب-جل وعلا-والعدوان والظلم بسفك الدم الحرام، وأخذ المال الحرام وتضييع حقوق الخلق والانغماس في الشهوات، والملذات المحرمات حتى ينزل الموت فلا ينفع الندم ولا يتأخر الأجل قال الله-تعالى-: ( من أعمل مناهم من المعرف المعرف المؤمنيون: ١٠٠).

وبعد الموت ويوم القيامة تعظم الحسرة والندامة، قال الله-تعالى-: ( وَأَضَعُوا أَضَعُوا

L' CALL MOST PARTY IN MARK

### الكويل ) (الزُمَر: ٥٥-٥٩).

أيها المسلمون؛ حَافظُوا على أسباب حُسْن الخاتمة؛ بإقامة أركان الإسلام الخمسة، واجتناب المآثم والمظالم، ومن أعظم أسباب حُسُن الخاتمة عن الموت:

دوام الدعاء بحسن الخاتمة، وقد قال



### سبحانه: (وَقَالَ رَبُّحُمُ ٱدْعُونِ أَسْتَحِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِيكَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَمَ

دَلْخِرْبَ ) (غَافر، ٦٠)، فالدعاء جماع الخير كله، عن النعمانُ بن بشير-رضي الله عنهما-قال: قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: "الدُّعَاءُ هُوَ الْعبَادَةُ" (رواه أبو داود والترمذي وقال: حديث حسن صحيح)، وفي الحديث: "مَنْ أَكْثَرَ مِنْ قَوْلَ: اللَّهُمَ أُحْسَنُ عَاقبَتَنَا فِي الْأُمُور كُلُهَا، وَأَجْرَدًا مِنْ خَزْي اللَّدُيْيَا وَعَذَابِ الْأُحْرَة، مَاتَ قَبْلُ أَنْ يُدَرِكَهُ الْبُلَاءُ".

وأسباب سوء الخاتمة عند الموت: تضييع حق الله وحقوق الخُلْق، والإصرار على الكبائر والآثام، والاستخفاف بعظمة الله، والركون إلى الدنيا ونسيان الآخرة.

عباد الله: ( إِنَّ أَلَقَةَ وَمَلَتَكَتَهُ, يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّيْ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا تَسْلِيمًا) (الْأُخْزَاب: ٥٦).

وقد قال-صلى الله عليه وسلم-: "مَنْ صَلَّى عَلَيَّ صَلَاةً وَاحدَةً صَلَّى اللَّه عَلَيْه بِهَا عَشْرًا"، فصلوا وسلَموا على سيد الأولَين والآخرين وإمام المرسلين.

اللهم صَلَ على محمد وعلى آل محمد كما صليتَ على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركتَ على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، وسلم تسليما كثيرا.

اللهم وارض عن الصحابة أجمعين وعن الخلفاء الراشدين، الأئمة المهديين أبي بكر وعمروعثمان وعلي، وعن سائر أصحاب نبيك أجمعين، وعن التابعين ومَنْ تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، اللهم وارض عنا معهم بمنّكَ وكرمك ورحمتك وفضلك يا أرحمَ الراحمينَ، ويا أكرم الأكرمين، اللهم أعز الإسلام

والمسلمين، اللهم أعز الإسلام والمسلمين، اللهم أعز الإسلام والمسلمين يا رب العالمين، اللهم أذلَّ الكفر والكافرين يا ذا الجلال والإكرام.

اللهم انصر دينك وكتابك وسنة نبيك محمد-صلى الله عليه وسلم-، اللهم أظهر هذا الدين على الدين كله ولو كره الكافرون يا رب العالمين.

اللهم إنا نسألك أن ترفع ما نزل بالمسلمين من الشدائد والكرب، اللهم ارفع ما نزل بالمسلمين من الشدائد والكرب يا أرحم الراحمين، اللهم ارفع ما نزل بالسلمين من الشدائد والكرب في اليمن وفي فلسطين وفي الشام وفي سوريا وفي كل مكان يا رب العالمين، ظلم فيه المسلمون من أعداء الدين إنك على كل شيء قديريا أرحم الراحمين، اللهم أطعم جائع المسلمين، اللهم واكسهم من عرى يا رب العالمين، اللهم أوهم من تشرد إنك على كل شيء قدير، اللهم أنزل الأمن والطمأنينة والإيمان في بلاد المسلمين يا رب العالمين، اللهم إنا نسألك أن تغضر لنا ما قدمنا وما أخرنا وما أسررنا وما أعلنا وما أنت أعلم به منا، أنت المقدم وأنت المؤخر لا إله إلا أنت يا أرحم الراحمين، اللهم أغثنا، اللهم أغثنا، اللهم أغثنا، اللهم ارحمنا، اللهم لا تمنع عنا فضلك بسبب منا أو بسبب من غيربًا يا رب العالمين، أنت أرحم الراحمين وأكرم الأكرمين.

(رَبَّكَا ءَالِنَكَا فِي ٱلدُّنْكَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَاعَذَابَ ٱلنَّادِ ) (الْمُبَقَرَةِ: ٢٠١).

عباد الله: (إِنَّ أَنَّهُ يَأْمُرُ بِإَلَّمَدَا وَٱلْإَحْسَنِ وَإِيَّاكٍ ذِى ٱلْقُرْوَكَ وَيَنْعَى عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَٱلْبَغِي يَعِظْكُمُ لَمَلَّكُم تَذَكَرُونَ) (النَّحْلِ: ٩٠)، واذكروا الله العظيم الجليل يذكركم واشكروه على نعمه وفضله يزدكم، ولذكر الله أكبر والله يعلم ما تصنعون.

التوحيد

Upload by: altawhedmag.com

رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، أما بعدُ: فقد تناولنا في الحلقات السابقة عن الحالات التي تُكره فيها الصلاة؛ فتكلمنا عن كراهة أداء الصلاة بحضرة الطعام، والصلاة عند مدافعة الأخبثين، والصلاة عند إجهاد البدن وعند الفتور والنعاس، ونبدأ في هذه الحلقة الحديث عن الأوقات المنهي عن الصلاة فيها.

أحكام الصلاة

ورد النهي عن أداء الصلاة في أوقات معينة والأصلف ذلك ما ورد في أحاديث، منها:

tast

حديث عقبة بن عامر الجهني يقول: "ثلاث ساعات كان رسول الله-صلى الله عليه وسلم-ينهانا أن نصلي فيهن أو أن نقبر فيهن موتانا؛ حين تطلع الشمس بازغة حتى ترتفع، وحين يقوم قائم الظهيرة حتى تميل الشمس، وحين تضيف الشمس للغروب حتى تغرب". (صحيح مسلم برقم ١٩٦٦).

وعن أبي هريرة قال: "نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن صلاتين؛ بعد الفجر حتى تطلع الشمس، وبعد العصر حتى تغرب الشمس" (صحيح البخاري برقم ٨٨٩).

وعن ابن عباس قال: سمعت غير واحد من أصحاب رسول الله-صلى الله عليه وسلم- منهم

رجب ١٢٢٩ ه. - الشاده ٥٥٩ -

### اعداد 🖾 د. حمدي طه

عمر بن الخطاب وكان أحبهم إلي - أن رسول الله -صلى الله عليه وسلم - نهى عن الصلاة بعد الفجر حتى تطلع الشمس، وبعد العصر حتى تغرب الشمس. ( صحيح مسلم برقم ١٩٥٨).

وعن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: «لا صلاة بعد صلاة العصر حتى تغرب الشمس، ولا صلاة بعد صلاة الفجر حتى تطلع الشمس،. (صحيح مسلم برقم ١٩٦٠).

ورد في الأحاديث السابقة النهي عن الصلاة في خمسة أوقات؛ ثلاثة منها جاءت في حديث عقبة ابن عامر الجهني؛ وجاء في الأحاديث الثلاثة الأخرى النهي عن الصلاة في وقتين. وأوقات النهي هي:

ية السادمة والأر بمون

١- من بعد صلاة الفجر حتى تطلع الشمس.
٢- وقت طلوع الشمس حتى ترتفع قدر رمح في رأي العين، ويقدر بحوالي ثلث ساعة تقريباً.
٣- وقت استواء الشمس في السماء إلى أن تزول.

أو يعد المعواد المسجعان في المسجاد إلى أن ترون
 أي ، حتى دخول وقت الظهر و يقدر بحوالي ربع
 ساعة قبل صلاة الظهر تقريباً.

٤-من بعد صلاة العصر حتى تغرب الشمس.
٥- من وقت اصفرار الشمس حتى تغرب الشمس.

والمتأمل في أوقات النهي يجد أن منها وقتين ارتبط النهي عنهما بأداء صلاة الفرض، وهما النهي عن الصلاة بعد صلاة الفجر، والنهي عن الصلاة بعد صلاة العصر؛ فالنهى هنا لا يكون إلا عن النوافل، أما أوقات النهي الأخرى فترتبط بالوقت نفسه، وحكى أبو الفتح اليعمري عن جماعة من السلف أنهم قالوا: إن النهي عن الصلاة بعد الصبح وبعد العصر إنما هو إعلام بأنه لا يتطوع بعدهما، ولم يقصد الوقت بالنهى كما قصد به وقت الطلوع ووقت الغروب.ويؤيد ذلك ما روام أبو داود والنسائي بإسناد حسن عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "لا تصلوا بعد الصبح ولا بعد العصر إلا أن تكون الشمس نقية"، وفي رواية: (مرتفعة)؛ فدل على أن الراد بالبعدية ليس على عمومه، وإنما الراد وقت الطلوع ووقت الغروب وما قاربهما. (فتح الباري- ابن حجر ۲۲/۲).

فهل يشمل النهي عن الصلاة في هذه الأوقات أداء الفرائض؟ وهو ما سيأتي بيانه بعد ذلك.

ما الحكمة من النهي عن الصلاة في هذه الأوقات؟

الجواب من وجهين:

أولاً: يجب أن نعلمَ أنَّ ما أمرَ الله به ورسوله، أو نهى الله عنه ورسولُه فهو الحكمة. فعلينا أن نسَلَمَ ونقول: إذا سالَنَا أحدٌ عن الحكمة في أمُر من الأمور: إن الحكمة أمرُ الله ورسوله في الموراتُ، ونهيُ الله ورسوله في المنهيَّاتَ.

ودليل ذلك، من القرآن قوله تعالى، «وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا فَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمَرًا أَن يَكُونَ لَمُمُ الْفِيرَةُ مِنْ أَمَرِهِمْ » (الأحزاب: ٣٦)، وسُئلت عائشة رضى

الله عنها؛ ما بَالُ الحائض تقضي الصَّومَ ولا تقضي الصَّلاةَ؟ فقالت: «كان يَصيبنا ذلك فنؤمرُ بقضاء الصَّوم ولا نؤمر بقضاء الصَّلاةَ» (صحيح البخاري)، فاستدلَّت بالشُنَّة ولم تذكرُ العلَّهُ، وهذا هو حقيقة التسليم والعبادة؛ أن تكونَ مسلَّماً لأمر اللَّه ورسوله عرفتَ حكمته أم لم تعرف، ولو كانَ الإنسان لاَ يؤمن بالشيء حتى يعرف حكمته؛ لقلنا: إنك ممن اتَبعَ هواه، فلا تمتثل إلا حيث ظهرَ لك أنَّ الامتثال خير. (الشرح الممتع على زاد المستقنع ١٥٥٢).

ثانياً: الحكمة من النهي عن الصلاة في هذه الأوقات:

هي أن الأوقات الثلاثة الأولى ورد تعليل النهي عن الصلاة فيها في حديث عمرو بن عبسة عند مسلم وفيه سؤاله للنبي-صلى الله عليه وسلم-: أخبرني عن الصلاة قال-صلى الله عليه وسلم-: مصل صلاة الصبح ثم أقصر عن الصلاة حتى تطلع ببن الشمس حتى ترتفع؛ فإنها تطلع حين تطلع ببن قرني شيطان، وحينئذ يسجد لها الكفار، ثم صل فإن الصلاة مشهودة محضورة حتى يستقل الظل فإن الصلاة مشهودة محضورة حتى يستقل الظل جهنم؛ فإذا أقبل الفيء فَصَلُ؛ فإن الصلاة مشهودة محضورة حتى تصلي العصر، ثم أقصر عن الصلاة حتى تغرب الشمس فإنها تغرب بين قرني شيطان وحينئذ يسجد لها الكفار،.

قال النووي: "قيل المراد بقرني الشيطان حزبه وأتباعه. وقيل غلبة أتباعه وانتشار فساده. وقيل القرنان ناحيتا الرأس وأنه هو على ظاهره. قال: وهذا الأقوى ومعناه أنه يدني رأسه إلى الشمس في هذه الأوقات ليكون الساجدون لها من الكفار كالساجدين له في الصورة، وحينئذ يكون له ولشيعته تسلط ظاهر، وتمكن من أن يلبسوا على المصلين صلاتهم؛ فكرهَت الصلاة حينئذ صيانة لها كما كرهت في الأماكن التي هي مأوى الشيطان. وفي رواية لأبي داود والنسائي؛ (فإنها تطلع بين قرني شيطان فيصلي لها الكفار). (شرح صحيح مسلم ١١٣٥/١). فالحكمة هي إما التشبه بالكفار عبدة الشمس، أو لكون الزوال وقت غضب. (الفقه الإسلامي وادلتُهُ (١٩٤٥) بتصرف.

التوحيد

رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

فهذه الأوقات يعبدُ المشركون فيها الشّمسَ، فلو قمت تُصلِّي لكان في ذلك مشابهة للمشركين، لأنهم يسجدون للشّمس عند طلوعها، وعند غروبها. كما جاء في الحديث السابق.

لكنه يَردُ علينا أنَّ هذا ينطبقَ على ما كان من طُلوع الشَّمس إلى أن ترتفعَ قَيْدَ رُمْح، وعلى ما كان حين تضيَّفُ الشَّمسُ للفُروب حتى تغربَ، لكن كيف ينطبق على ما كان من بعد صلاة الفجر إلى طلوع الشَّمس، ومن بعد صلاة العصر إلى أنُ تتضيَّفَ الشَّمسُ للغُروب، وكيف ينطبق على النَّهي فِي نصف النهار حين يقوم قائمُ الظَّهيرة؟

فنقول: لما كان الشُركُ أمرُه خطيرٌ، وشرُّه مستطيرٌ، سَدَّ الشَّارِعُ كلَّ طريق يُوصلُ إليه، ولو من بعيد، فلو أُذنَ للإنسان أنْ يصلِّيَ بعد صلاة الصُّبح لاستمرَّتَ به الحالُ إلى أن تطلعَ الشمسُ، ولا سيما مَنْ عندهم رغبةٌ في الخير، وكذلك لو أُذنَ له في أن يصلِّي بعد صلاة العصر لاستمرَّت به الرحالُ إلى أن تغيب الشمسُ.

أما عند قيامها فقد عَلَلَهُ النَّبِيُ صلَى اللَّه عليه وسلَم بأن جهنَّمَ تُسْجَر، أي: هذا ألوقت يُزاد في وقودها؛ فناسب أن يبتعد النَّاسُ عن الصَّلاة في هذا الوقت؛ لأنه وقت تُسجر فيه النَّار، فهذه حكمتُه. فالواجبُ على المسلم أن يكون مبايناً للمشركين في كُلُ شيء؛ لأنه مسلمٌ.، فإذا صَلَى الإنسانُ عند طُلوع الشَّمس أو غروبها تَشبَّه بالمشركين في عبادتهم. (الشرح المتع على زاد المستقنع ١٥/٢) بتصرف.

وهذه الأوقات اختلف العلماء فيها في موضعين:أحدهما:في عددها.

والثاني: في الصلوات التي يتعلق النهي عن فعلها فيها.

المسألة الأولى: اتفق العلماء على أن ثلاثة من الأوقات منهي عن الصلاة فيها، وهي: وقت طلوع الشمس، ووقت غروبها، ومن لدن تصلي صلاة الصبح حتى تطلع الشمس.

واختلفوا في وقتين، في وقت الزوال، وفي الصلاة بعد العصر، فذهب مالك وأصحابه إلى أن الأوقات المنهى عنها هي أربعة: الطلوع والغروب، وبعد

• حرجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

الصبح وبعد العصر، وأجاز الصلاة عند الزوال.

فذهب الشافعي وأصحابه أن هذه الأوقات الخمسة كلها منهي عنها إلا وقت الزوال يوم الجمعة، فإنه أجاز فيه الصلاة.واستثنى قوم من ذلك الصلاة بعد العصر.

وسبب الخلاف في ذلك أحد شيئين: إما معارضة أثر لأثر، وإما معارضة الأثر للعمل عند من راعى العمل: أعنى عمل أهل المدينة.

المسألة الثانية: اختلف العلماء في الصلاة التي لا تجوز في هذه الأوقات، فذهب أبو حنيفة وأصحابه إلى أنها لا تجوز في هذه الأوقات صلاة بإطلاق، لا فريضة مقضية، ولا سنة، ولا نافلة إلا عصر يومه، قالوا: فإنه يجوز أن يقضيه عند غروب الشمس إذا نسيه.واتفق مالك والشافعي أنه يقضي الصلوات المفروضة في هذه الأوقات.

وذهب الشافعي إلى أن الصلوات التي لا تجوز في هذه الأوقات، هي النواهل فقط التي تُفعل لغير سبب، واختلف قول مالك في جواز السنن عند الطلوع، والغروب. (بداية المجتهد لابن رشد الحفيد ١/٨٦) بتصرف.

#### نوع الحكم المستفاد من النهي:

فهو حرمة النافلة عند الحنابلة في الأوقات الخمسة، وعند المالكية في الأوقات الثلاثة،والكراهة التنزيهية في الوقتين الأخرين.

والكراهة التحريمية عند الحنفية في الأوقات الخمسة، وهو المعتمد عند الشافعية في الأوقات الثلاثة، والكراهة التنزيهية في مشهور مذهب الشافعية في الوقتين الآخرين.

والحرمة أو الكراهة التحريمية تقتضي عدم انعقاد الصلاة، وبالرغم من أن كلاً من الحرام والمكروه تحريماً يقتضي الإثم عند الحنفية، إلا أن الحرام: هو ما ثبت بدليل قطعي لا يحتمل التأويل من كتاب أوسنة أو إجماع أو قياس. وكراهة التحريم: ما ثبتت بدليل يحتمل التأويل. (الفقُهُ الإسلاميُ وأد لَنُهُ ١٩٥١) بتصرف.

وسيأتي بيان ذلك، وأدلة كل مذهب، ومعرفة الراجح من ذلك في الحلقة القادمة إن شاء الله.

## حفظ الجوارح عقبة كؤوه لا يَجُوزُها المتقلُونَ بِالأَوْزَار

الحمد لله الذي أسلم له من في السموات والأرض من لا يعقل منهم وذؤو العقول الصحيحة والنظر، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله الذي حنَّ له الجذع وانقادَ الشجر، وعلى آلهُ وأصحابه ذوى الخشية والحذر، ومن تبعهم بإحسان واقتفى منهم الأثر وبعد، فأقول فيه مستعينا بالله مؤمَّلا معونتُه على الصّواب وراجيًا توفيقَه إلى هُداهُ: إنّ منُ أجلَ نعم الله تعالى عَلى عبده المؤمن نعمتين جليلتين هما؛ إنعامُه سيحانه على العبد بالطاعة ومنْعُه من المعصية، فالأولى: معونته له على أمر دينه وتيسيرُه له وتوفيقه، والثانية: إلهامُه حجابًا يمنعُه من الآثام، وحاجزًا يحظرُه من المعاصي، ولا يختلف اثنان أنَّ حفظ الجوارح من المعاصى يحتاجُ إلى امرئ مهاجر إلى الله ورسوله، ويفتقر إلى عبد قد تغرَّبُ عن الخلق وأوى إلى كهف العُبُودية وهو باسط ذراعته أو كفيه بوصيده لحراسة جوارحه من الشَّيطان ثم يجدُ في عمله وهو قائمٌ غير حصيد وبغير ذلك لن يُصلح المرءُ من شأنه، ولن يُفلحُ إذا أبدًا؛ إذ هذا أمرُ لأبدُ أن يكون من قرارَة نفسه وداخلته.

### وليس بمغن في المودة شاهع

### -إذا لم يكن بين المطوع شميع

واعلم أنَّ الشيطانُ ينفخ فيَّ الرَّهِ ويحَيَّل إليه أنَّه من أهل الورع والزُهْد مع أن عملُه لا أثرَ لَهُ فِيْ

### ماد کی د. عماد عیسی الفتش بوزارة الاوقاف

إيمانه ولا في حياته وأيَامه، وبعض هؤلاء لا يصلُ عملُه إلى أن يكونَ شيئًا مَذكورًا، وربما كان مقتحمًا لمحرمات وآتيًا لمنكرات، كما قد يهوَن الشيطانُ عليه كلَ رِذيلَة، ليُشعرَه بأَنَه لا يَفْعلُ شيئًا من الخطايا، ومما يُعينُ المرءَ على حفظ جوارحه من الأوزار أمورُ مفتقرة إلى الحد والاجتهاد؛ إذ ليستُ بالقلوب المسق لصعوبتها، ولا بالنفوس أعلقَ لمشقتها، ولا فَ معانُ على نفسه لذا تَجدُه بعيداً من الحيرَة، مُشفيًا على المراد قريبًا من الغَرَض، واليك بعض المداخل التي تحل عقدة الأوزار وتَزيل كل عقبة دون ذلك والله سبحانه المرجو أن يحقق فينا ذلك.

### أولا، الخُوَف من الله،

وهو- عند من عقل أمرَ دينه وفهمَ العواقب-من جلائل النعم وسوابغ الآلاء والقسَم، غير أنه في زماننا تقلُّ قيمتُه، وتصغر قمَتُه مع جلالة شأنه، وعُلوَ مكانته، وعظيم أثره في حال المرء مع ربَه وأحواله عند الطاعات والعاصي، والخوف قرارَة العمل الصالح وغايته ونهايته، إذ الغاية من العبادة تحقيقُ الخوف من الله وتحصيلُه باعتبار أن العبادة ذلَّ تامٌ وحتَّ كاملٌ ولا حكون الذلُ كاملاً

إلا مع الخوف، كما أنه مَجْمَع الخير كلَّه لأنَّ الخائفَ ينظرُ إلى غَيره نظرَ عبرة وتذكُّرَ وإلى نفسه نظرَ موعظَة وتدبُّر، والخوفُ شَيَّ لا يُخْفَى إذ الَخَائفُ تبدُو عَليه علاماتُ الخوف فهو شيءٌ يَجيشُ في الصدر، ويَصْيقُ عن كَتُمانَه الصبر قال تَعَالى: « وَحَافُونِ إِن كُنُمُ مُؤْمِينَ » (آل عَمران: ١٧٥)، وقال صلى الله عليه وسلم، مَن خافَ أَذَلَجَ وَمَنُ أَذَلَجَ بَلغَ المَنزِلَ» رواه الترمذي (٢٤٥٠).

والخوف عاقبتُه ألذ من الزَّلال العذب، وأحلى من تُعريسة الفُجْر، فمن خاف الله تعالى عَزَيَتْ عنه همومُ الدُّنيا، ولم يخفُ إلا الختامَ وسوءَ الحساب والجزاء، وهما (الختام والحساب) السّر المكتوم، والخبرُ غير المعلوم، وإذا بلغ المرءُ من الخوف منزلة حسنة لا بأس بها غلب علبه حبُّ العمل الصالح، واتَّخذهُ مطيَّة المطايًا، وجعله شغله الشاغل ثم لا يُفقده الله تعالى في مكان يحبُّه فيه، ولا يجدُه في موضع يكرهه فيه، ولا يطلبه الشيطان في موضع فيجده ولا يشهد المعصية أيضا في نفسه ولا في غيره كما قال تعالى: «والذين لا يشهَدُون الزور»، ولا يستطيع الصبر عن إتيان الطاعة كما لا يستطيعُ الصبرُ أيضًا على فعل المعصية؛ لأن الخائفُ يحبُّ ما يرجُو، ويكرهُ فواته، ويسعى أَشَدُ السعى في تحصيله، بل إذا حضرَ وقت العمل الصالح طارَ قَلبُه له اشتياقا، وذابتُ له نفسُه احتراقاً، وهذا منَ اكتمَال فهُم العبد، ونُضْج عقله، وقُوَّة بصره، وشفوف نظره.

إذا كمَّل الرحمنُ للمرء عقله فقدَ كَمُلَتُ أخلاقُه وضرانبُهُ يَعِيشُ آلفتَى بِالعَقَلِ فِي النَّاسِ إنَّه

### على العقل يجري علمه وتجاربه

رحب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السائمة والأربعون

ومن الأمور التي لا تُحُتَجَبُ أنوارُها إلا على أكْمَه أنَ الْحُوفَ من اللّه أمرَ يُعدُ من أقوَى الدَّوافع على الطّاعة والبُعد عن المآثم، وهو حاجزً للعبد عن عَثَرات الشَّباب، ومعينٌ له على لُزُوم الصدق والتُقي، ومن قرأ سير السَلف وجد خوفهم هو الحرك الأساسي والعامل الرئيس في كل أحوالهم الإيمانية والقَلْبية، ومن هنا ندركُ أنَ الخوف ولودُ لا عاقر، وتكل أبواب الخير هاتح، ولبُطون الأعمال باقر، همن بتركُ الخوف بتعثَر في عشواء الحهالة ويتخيَطُ

في أوديَة الضَّلالة فيخُلط ويُخَلُط ويصيرُ ضُحُكة للبطالين وهُزْاةَ للسَاخرين ونعوذ بالله من الخذلان.

### ثانيا : تهذيب النَّفس وحُسن سياستها :

وهو أمر نافع مفيدٌ، ومحصّلُه موفقٌ سعيدٌ؛ لأن تهذيبَ النَّفْس وإصلاحَها أشدُّ من سلَ السيوف، وأشَقَّ من مُصَاوَلة الصُفوف، وأصعبُ من منازَلَة الحتُوف، وقد جعل الله تعالى الخيرَ كلَّه والفلاحَ يَنَ صلاح النَّفس والخيبة والشرَّ في فسادها فقال: «قَدُ أَفَلَحَ مَن زَكَاهَا وَقَدُ خَابَ مَن دَسَاهَا» وقَال النبي صلى الله عليه وسلم: « لَيْسَ الْغنَى عَنْ كَثْرَة الْعَرَض، وَلَكَنَّ الْغنَى عَنَى الْنَفْسِ» رواه البخاري (٦٤٤٣).

### العبد عبد النفس في شهواتها

### والحريشبع تارة ويجوع

ولهذا يتأخر كثيرون عن بُلوغ الوطر منه، ويتعطلون عن إدراك الظَفَر به؛ إذ لا يقومُ به الا من ألهم الصّدُق، ورُزق تصحيح النيّة، وأعين على تحقيق الإخلاص ووفق للخبرة بدروب النفوس ومعرفة مسائكها ويعين على ذلك مطالعة كتب السُلوك لما فيها من تصحيح المعاملة، وإصلاح القُلوب، والعمل على السَّيْر الصحيح إلى الله تعالى، ومثل هذا أكثر ما تجده في كتب الإمام ابن القيم، وهو رجل إمامٌ في هذا الفنَّ، وعالم شديدُ الأنس بِهَذا العلم اللَّطيف الشَّريف، ومتبحُرٌ فيه وواسعُ المدارك لأبوابه وأحواله، وذو قدم راسخة فيه، ومكان مكين، وبصر نافذ، وإحاطة كبيرة كأنه كان مخلوقًا له وكذا شيخه ابن تيمية رحمة الله عليهما ولا غزو فهما رجلان عركتهما الأيام عرك الأديم، وعرفوا كيف يُخادع العباد الشيطان اللئيم؛ فمن طائع كتُبهما ظفر بغرره وعُيُونه، وحصّل أبكار فنونه، ولم يزل أمره في صعود، وحاله في صلاح حتى يُصبح عند الله عبدًا زاكيًا، ومن أدوائه معافى وحسبتك بالله تعالى من كل داء شافيًا.

هَذا بخلاف من يدَعون المعرفة بالنَّفوس وأحوالها وهم حفّاة عراة من ذلك فهم كمن يتدرّع الشيء وهو عار عنه، ويُظهر القرب منَه وهو ناء بحاله وبعيد منَّهُ، وهذا الأمر لا بُدَ فيه للنفس من أدب لبلوغ الحاجة منه والأرب، وذلك بأمور مهمَة أنَبُهك على فضلها، وأوقفَك على نُبلها، وأكشف عن بعض سرائرها وألطاف معانيها حتّى تعتصمَ بها

#### فريما كانت سببًا للنجاة: أولها: المراقبةُ:

والمراقبة تدفع عن الإيمان كلّ نقيضة، وتمحُو عنه كلّ نقيصة، وتَبلُغ بالمرء الأغراض القلبيّة وتَرُدَ عن صاحبُها الآفات، وتَقضي له الحاجات وتَسْتخلص له كلّ نافع ومفيد، وهذه الصفة-المراقبة- يَتعبُ من يتصدّى لغايتها، ويتعنّى من يسمو إلى نهايتها؛ فالمنصف معترف بالغلبة لأن النَقص في الناس فاش، والعجز لهم شاملٌ.

#### ثانيها: المحاسبة والمعاتبة:

العتابُ داعية الاجتناب، ومبدأ إصلاح القلب وتهذيب اللباب، فمن عاتبَ نفسَه وحاسبَها تَركُ الذنوبَ واجتَنَبَها، وحفظَ حواسَه وجوارحَه منها، وأما المحاسبةُ فهيَ داعيةُ القلَى(البغض) للمعاصي، وياعتُ الهُجُران لها، ورَسُولُ الفراق بين حينَ قَالَ: حَاسبُوا أَنفسَكم قبل أَن تُحاسبُوا وزنُوا أعمالَكم قبل أَن توزنَ عليكم وتهيؤُوا للعرض خافيَةٌ، إن التجربة عَنَد أهل العرفة تقضي بأَنَ محاسبة النفس خيرُ دواء للذنوب وأفضلُ علاج لحفظ الجوارح من الآثام، لكن إنما تنفعُ التجاربُ من كان عاقلاً كما أنَ تركَ النفس بغير حساب ولا وقفة عتاب يجرُ العبد إلى مهاوي ومغاوي لا قَبل

ومحاسبة النفس تكون بدوام التُنْقير والبحث عن آفاتها وأسقامها وخوالجها وجواذبها.

#### ثالثها: خلوة وعزلة:

كان الأنسُ بالنَّاس قديما أمرًا نافعًا، وعملاً شافعًا، فكان من يجتمع بالناس يستفيد خُلقًا ويَسهُل طبعُه، وينهل علمًا ويكثر نفعُه لما كان في الناس من خير وبرَّ، ونقاء وصفاء ونفوس قويمة وقلوب مستقيمة، ثم انقلب الأمرُ إلى ضدَه، واستحال إلى ندَه؛ فكثرت النُّخالة، وأكل سوسُ الطُباع دواخلَهم حتى صارتُ تعجبُك أجسامُهم وإن يقولوا تسمع لقولهم غير أنهم كجلمود الصخر أو كخُشُب مستَدة لا يحسُ أحدٌ بأحد، ولا يلوي أحدٌ على أحد.

فنعم العمل الخلوة وأحبُّ المجالس إلى المؤمن

أَخْالاها، فمن أراد النجاة والمخلص من هذه الفتن المُظْلمَة كقطع الليل فليجعلُ الخلوة موطنًا يرجع إليُه، ومونَالاً يعتمدُ عليُه، وليخلُص من بليَّة الاختلاط نجيًا؛ ليرتقيَ من النَّجَاة مكانًا عليًّا، إنَ الخلوة مقدمة الهداية، والعُزلة طليعة الوصول إليها هاعتزلُ الناس قدر الإمكان، وتجنَّبُهم قبُلُ أن تُجتَبَك الخُلطة حطَّك من المعرفة بالله تعالى، وانتقلُ عن الناس قبُلَ أن يُنتقلَ بكَ عنهم بالموت ومفارقة الحياة، فإنه لا ينجُو في هذا الزمان المُزالاً من غلبتَ عليه العُزلة ولَزم الخلوة واستأنسَ بالله وعكف على رضا مولاه مخالفًا هواه، ولا قوة إلا بالله.

رويدك جانب ركوب الهوى

#### فبئس المطية للراكب

#### وحسبُك بالله من مؤنس

#### وحسبك بالله من صاحب

وإن لم تجدُ بدًا-وهو في العادة كائنُ ومحقَقًى-فاقتصدُ في عُدد الأصحاب قدرَ ما تستطيع، وأقللُ من الأخدانَ والإخوان ما أمكنك، ولا تُكثر من معرفة الناس فإن الإكثارَ من المحبوبين مملولُ فكيف بمن دون ذلك من المكرُوهين؟ والاقتصادَ في المعروفين ممدوحٌ فكيف بالمجهولينَ؟

#### تذكر المؤت:

وهذا أمرٌ كل ما قَبْلُه وما بعدَه تبعٌ له، فهو طليعةُ الرغُبَة في عمل الخير، ومقدَمة حُبَ أعمال البِرَ فتركُه يضرُّ ولا ينفعُ، وإهمالُه يحطُّ ولا يرفعُ.

وأنتَ تَرَى الموتَ فِي كل لِحظة لا يفرِّقُ بين شابُ وشيخ ورجلِ وامرأةِ كما قال أبو العتاهية:

فلا تنسَهُ ولا تَتَناساهُ ولا تَشغل عنه فإن من غَفَلَ عن الموت فسَدَ قلبُه واجتَرَأَ على المَعَاصي، قال سعيدُ بن جبير، إذَا غابَ ذكُرُ الموتِ عن قلْبَي فسَدَ عليَ.

فخُذُ بهذه النَصائح واعملُ عمَلَ عبد هو مُلاقيه، ولا تكنُ ممن صمَّمَ وكابَر، وجاهَر المُاندة وظاهَر، وجدَ في أمرك ولا تتهاون فالجِدُ علامةُ النَجاح، والُحزمُ أمارة الفلاح.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه ومن تبعهم بإحسان.

رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

التوحيد



## الْحَقِ وَأَن تُشْرِكُوا وَاللَّهِ مَا لَمْ يَقْوَلُ بِهِ. سُلَطَنُ وَأَن تَقْوِلُوا عَلَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ »

مَا هُلَدٍ مِنْهَا وَمَا يَعْلَنُ وَالْإِنَّ وَالْبَعْيَ

of the sect of the de Halt ? 200

الما من حكمة الشعر

واعلم بأنك بعد الموت مبعوت

لحصى عليك. وما خلفت موروت

رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

اغمل وأنت من الدنيا على حذر

واعلم بأنك ما قدمت من عمل

التوحيد

t

من نور كتاب الله

قال تعالى: « 🐱

(الأعراف: ٣٣).

### حكم ومواعظ

عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه أنه قال لابنه: «يا بني إذا طلبت الغنى فاطلبه بالقناعة، فإنه من لم يكن له قناعة لم يُغْنِه مالّ» (كنز العمال).

## أحاديث باطلة لها آثار سيئة

«علماء أمتي كأنبياء بني إسرائيل .. لا أصل له باتفاق العلماء، وهو مما يستدل به القاديانية الضالة على بقاء النبوة بعده صلى الله عليه وسلم. (سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة للألباني).



الحديث: من أكل بمسلم أكلة: فإن الله يطعمه مثلها من جهنم، ومن كُسي برجل مسلم.. أي هو الرجل يكون صديقا لأحد، ثم يذهب الى عدوة، فيتكلم فيه بغير الجميل، ليجيزه بجائزة. فأطعمه ذلك العدو أكلة. أو كساه ثوبًا فلا يبارك له فيه، بل يعذب به. (صحيح الأدب المفرد للألباني).

#### Upload by: altawhedmag.com

(العقد الفريد)



إعداد : علاء خضر

### من أقوال السلف

عن الأحنف بن قيس قال: قال عمر، «تفقهوا قبل أن تسودوا». (أي تعلموا العلم ما دمتم صغارا قبل أن تصيرواسادة منظورا إليكم، فتستحيوا أن تتعلموه بعد الكبر فتبقوا جهالا) (كنز العمال).

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « مَن أَكَل بمُسْلِم أَكَلَه هَانَ الله يُطْعِمُهُ مثلَهَا من جَهَنَم ومَن كُسِي برَجُل مُسلم هان الله عز وجل يكسُوه من جَهنَم، ومَن قام برَجُل مُسلم مقام رياء وسُمْعَة هَان الله يقوم به مقام رياء وسُمْعَة يَوم القيامة، (رواه البخاري في الأدب القيامة، (رواه البخاري في الأدب

رسەل

### من دلائل النبوة الله يؤازر رسوله صلى الله عليه وسله

عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: درأيت عن يمين رسول الله صلى الله عليه وسلم وعن شماله يوم أحد رجلين عليهما ثياب بيض يقاتلان كأشد القتال ما رأيتهما قبل ولا بعد: يعني جبريل وميكائيل، (متفق عليه).

حكم تخصيص

رجب بصيام وقيام

قال الحافظ ابن حجر: ، لم يرد في فضل شهر رجب، ولا في صيامه، ولا في صيام شيء منه مُعَيَّن، ولا في قيام ليلة مخصوصة فيه حديث صحيح يصلح للحجة، (تبيين العجب

من فضائل الصحابة

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: إنَّ أَهْلُ الدُّرَجَاتِ الْعُلى، يَرَاهُمُ مَنْ أَسْفَلَ مَنْهُمُ كَمَا يُرَى الْكُوْكَبُ الطَّالِعُ فِي الأُهْقَ مِنْ آهَاقَ السَّمَاءِ، وَإِنَّ أَبَا بَكُرٍ وَعُمَرَ مِنْهُمُ

رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون



## أثر السياق في فهم النص

# العقد حجاب المرأة المسلمة (١٠)

#### الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

ما زال حديثنا متصلاً عن الحجاب، فتكلمنا عن آيات الحجاب، وانتقلنا إلى أحاديثه فذكرنا ثلاثة أحاديث:

1- حديث أمنا عائشة رضي الله عنها: «كان الركبان يمرون بنا ونحن مُحرمات مع رسول الله صلى الله عليه وسلم».

٢- حديث ابن عمر رضي الله عنهما عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لا تنتقب المحرمة ولا تلبس القفازين».

٣- حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: «كنت عند النبي صلى الله عليه وسلم فأتاه رجل فأخبره أنه تزوج امرأة من الأنصار..». ورأينا الاستدلال من الأحاديث الثلاثة، ونستأنف البحث بإذن الله تعالى.

حديث جرير بن عبد الله البجلي رضي الله عنه، قال: سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن نظر الفجاءة فأمرني أن أصرف بصري» (صحيح مسلم وغيره). الاستدلال من الأحاديث:

«اصرف بصرك»: أي لا تنظر مرة ثانية؛ لأن الأولى إذا لم تكن بالاختيار فهي معفوٌ عنها، فإن أدام النظر أثم، وعليه قوله تعالى: «قل للمؤمنين يغضوا من أبصارهم».

قال القاضي عياض: «فيه حُجَّة على أنه لا يجب على المرأة ستر وجهها، وإنما ذلك سُنة مستحبة لها، ويجب على الرجال غضُ

رجب ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربغون

#### اعداد ( ٢٠ د . متولى البر اجيلي

البصر عنها، في جميع الأحوال إلا لغرض صحيح شرعي» (عون المعبود ١٣١/٦). يقول الشيخ ابن عثيمين، «... نظر الفجأة هو الذي يفاجئ الإنسان، مثل أن تمر به امرأة مفاجأة، وتكون قد كشفت وجهها، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «اصرف بصرك» يعني أدره يمينًا أو شمالاً حتى لا تنظر، فيُستفاد من هذا الحديث تحريم نظر الرجل إلى المرأة، لكن إذا حصل هذا فجأة فإنه يُعفى عنه لأنه بغير اختيار من الإنسان...» (شرح رياض الصالحين

قال الشيخ حمود التويجري: «.. فلو كن يكشفن وجوههن عند الرجال الأجانب لكان في صرف البصر عنهن مشقة عظيمة، لاسيما إذا كثرت النساء حول الرجل؛ لأنه إذا صرف بصره عن واحدة، فلابد أن ينظر إلى أخرى أو أكثر، وأما إذا كن يغطين وجوههن - كما يفيده ظاهر الحديث - فإنه لا يبقى على الناظر مشقة في بعض الأحيان، لأن ذلك إنما يكون بغتة في بعض الأحيان، (الصارم المشهور على أهل التبرج والسفور ص٩٢).

قلت: الحديث فيه تحريم النظر إلى المرأة بعد نظرة الفجأة، وهى النظرة غير المتعمدة، وهو نهي عام عن النظر إلى المرأة فهو لا يقصر صرف البصر على الوجه

أو غيره، بل هو عام في صرف البصر عن النظر إلى المرأة، فهذا النظر يشمل النظر إلى وجهها، ويشمل النظر إلى جسدها وحجمها ومشيتها أو إلى أي شيء يتعلق بها مما يثيره، فتخصيصه بالنهي عن النظر الى غير الوجه، أراه بعيدًا، بل قد يُستدل به على كشف وجه المرأة، لأن البصر أول ما يقع عليه هو الوجه الذي يعبر عن جمال المرأة أو قبحها.

#### الحديث الخامس:

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من جر ثوبه خيلاء لم ينظر الله إليه يوم القيامة، فقالت أم سلمة رضي الله عنها: فكيف يصنع النساء بذيولهن؟ قال يرخين شبرًا، فقالت: إذَا تنكشف أقدامهن؟ قال: «فيرخين ذراعًا لا يزدن عليه». (صحيح أبي داود وغيره). الاستدلال من العدد:

(استخدم بعض أهل العلم القياس – قياس الأولى – في استدلاله على وجوب تغطية الوجه: يقول الشيخ ابن عثيمين: «هذا الوحديث دليل على وجوب ستر قدم المرأة، وأنه أمر معلوم عند نساء الصحابة رضي الله عنهن، والقدم أقل فتنة من الوجه والكفين بلا ريب، فالتنبيه بالأدنى تنبيه على ما فوقه وما هو أولى منه بالحكم، وحكمة الشرع تأبى أن يجب ستر ما هو أقل فتنة، ويرخص في كشف ما هو أعظم منه فتنة، فإن هذا من التناقض المستحيل على حكمة الله وشرعه». (ثلاث رسائل في

وكذلك قال الشيخ حمود التويجري: «وفي هذا الحديث دليل على أن المرأة كلها عورة في حق الرجال الأجانب، ولهذا لما رخص النبي صلى الله عليه وسلم للنساء في إرخاء ذيولهن شبرًا قلن له: إن شبرًا لا يستر من عورة، والعورة هنا القدم كما هو واضح من

باقي الروايات عن ابن عمر وأم سلمة رضي الله عنهم، وإذا كان الأمر هكذا في القدمين فكيف بما فوقها من سائر أجزاء البدن ولاسيما الوجه الذي هو مجمع محاسن المرأة». (الصارم المشهور ص ٩٦، ٩٧).

#### فائدة:

هناك رواية للحديث عن أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها أن النبى صلى الله عليه وسلم قال في ذيول النساء: «يرخبن شيرًا» فقالت عائشة رضى الله عنها: «إذن تخرج سوقهن، قال فذراع» (صحيح سنن ابن ماجه وغيره). فمن قاس لم يقس على هذه الرواية، لأنه لو قاس الوجه على الساقين سيكون القياس ليس في قوة القياس على القدمين، للإجماع على أن سيقان المرأة عورة في الصلاة وخارجها، ولا شك أن إظهارها أكثر فتنة من إظهار القدمين؛ فهناك فارق بين القدمين والساقين، فالمرأة لو أظهرت سيقانها في الصلاة، بطلت صلاتها باتفاق، بينما لو أظهرت قدميها، فهناك من أهل العلم من قال بعدم يطلان صلاتها كالحنفية واختاره ابن تيمية. (انظر اختلاف الأئمة العلماء لابن هبيرة ١٠١/١١، مجموع الفتاوى ١١٥/٢٢).

#### الحديث السادس:

عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن المرأة عورة، فإذا خرجت استشرفها الشيطان، وأقرب ما تكون بروحة ربها وهي في قعر بيتها» (صحيح سنن الترمذي وغيره).

#### الاستدلال من الحديث:

رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

هل يستدل من الحديث على وجوب تغطية وجه المرأة باعتبار أنه بعض من كل، وأن هذا الكل أن المرأة كلها عورة، أم هذا يستثنى منه الوجه والكفان؟ يقول الشيخ حمود التويجري: «وهذا الحديث دالً على أن جميع أجزاء المرأة عورة في حق الرجال الأجانب، وسواء في ذلك وجهها وغيره من

التوحيد

أعضائها، ونقل عن الإمام أحمد أنه قال: ظفر المرأة عورة فإذا خرجت من بيتها فلا تُبن منها شيئًا ولا خفّها، فإن الخف يصف القدم، وأحب إلي أن تجعل لكمها ذرًّا عند يدها حتى لا يبين منها شيء» (الصارم المشهور ص٩٦).

يقول ابن رشد؛ المسألة الثالثة؛ وهي حد العورة من المرأة، فأكثر العلماء على أن بدنها كله عورة ما خلا الوجه والكفين، وذهب أبو حنيفة إلى أن قدمها ليست بعورة، وذهب أبو بكربن عبد الرحمن وأحمد إلى أن المرأة كلها عورة، وسبب الخلاف في ذلك احتمال قوله تعالى: «وَلَا يُلِينَ زِينَتَهُنَّ إلا ما ظهر مِنها » (التور: ٣١)، هل هذا المستثنى المقصود منه أعضاء محدودة، أم إنما المقصود به ما لا يملك ظهوره؟ فمن ذهب إلى أن المقصود من ذلك ما لا يملك ظهوره عند الحركة، قال بدنها كله عورة حتى وجهها .. ومن رأى أن المقصود من ذلك ما حرت به العادة بأنه لا يُستر وهو الوجه والكفان، ذهب إلى أنهما ليسا بعورة، واحتج لذلك بأن المرأة ليست تستر وجهها في الحج». (انظر بداية المجتهد ١٢٣/١). ملحوظة:

من يذهب إلى وجوب النقاب، يقول عن كلام ابن رشد السابق، وما يماثله أن هذا عن عورتها في الصلاة، وليس على العموم، والنقل السابق يوضح أن كلامه عن عورة المرأة على عمومه وليس عن الصلاة، وإلا لما نقل عن الإمام أحمد أن المرأة كلها عورة، لو كان الكلام عن عورتها في الصلاة».

يقول القاري عن الحديث: «المرأة عورة فإذا خرجت من خدرها استشرفها الشيطان: أي زينها في نظر الرجال، وقيل: أي نظر إليها ليغويها ويغوي بها..». (انظر مرقاة الماتيح ٥/ ٢٠٥٤).

ويقول المناوي عن الحديث (المرأة عورة)؛ أي

. رجب ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

هي موصوفة بهذه الصفة، ومن هذه صفته فحقه أن يُسْتَر، والمعنى أنه يستقبح تبرزها وظهورها للرجل. وقال الطيبي:.... أنها ما دامت في خدرها لم يطمع الشيطان فيها، وفي إغواء الناس، فإذا خرجت طمع وأطمع؛ لأنها حبائله وأعظم فخوخه» (انظر فيض القدير ٢٦٦/٦).

وفي سبل السلام: «جعل المرأة نفسها عورة.. وقيل إنها ذات عورة» (انظر سبل السلام ٢٨٣/٤).

يقول ابن مفلح (الحنبلي): «هل يسوغ الإنكار على النساء الأجانب إذا كشفن وجوههن في الطريق؟ ينبني (أي الجواب) على أن المرأة هل يجب عليها ستر وجهها، أو يجب غض النظر عنها؟ في المسألة قولان: قال القاضي عياض عن حديث جرير (سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن نظر الفجأة؟ فأمرني أن أصرف بصري، قال العلماء رحمهم الله تعالى: وفي هذا حجة على أنه لا يجب على المرأة أن تستر وجهها في طريقها، وإنما ذلك سنة مستحبة لها، ويجب على الرجل غض البصر عنها في جميع الأحوال إلا لغرض شرعي، ذكره الشيخ محيي الدين النووي ولم يزد عليه.

وقال الشيخ تقي الدين؛ وكشف النساء وجوههن بحيث يراهن الأجانب غير جائز، ولن اختار هذا أن يقول: حديث جرير لا حجة فيه، لأنه إنما فيه وقوعه، ولا يلزم منه جوازه، فعلى هذا هل يشرع الإنكار؟ ينبني على الإنكار في مسائل الخلاف، وقد تقدم الخلاف فيه، فأما على قولنا وقول جماعة من الشافعية وغيرهم: أن النظر إلى الأجنبية جائز من غير شهوة ولا خلوة، فلا ينبغي الإنكار». (انظر الآداب الشرعية

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

### द्रीन्त्रीसिंग देखीच्या

«الحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي أَنَزَلُ عَلَى عَبَدِهِ ٱلۡكِنَٰبَ وَلَتَرَ بَحَمَلَ لَمُ عِوَجًا ۞ قَيْمَا لِيُنذِرَ بَأْسَا شَدِيدًا مِن لَدُنْهُ وَبُشَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَنِ أَنَّ لَهُمُ أَجْرًا حَسَنًا» (المحص: ١-٢).

الظرات في كتاب:

BB8 Erzos Wanks

والصلاة والسلام على إمام المتقين، وخاتم النبيين، وعلى آله وصحبه، وبعد:

فهذا هو المقال الثاني عن كتاب: إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام، للإمام الحافظ المجتهد المدقق: تقي الدين ابن دقيق العيد-رحمه الله تعالى-، وهو من هو منزلة عند أهل العلم، وشروحه للسنة من أدق وأمتع ما كتب عن فقه الحديث، قال الحافظ ابن حجر في كتابه المتع: رفع الإصر عن قضاة مصر (ص٣٩٥): «قال الحافظ قطب الدين شيخ شيوخنا في حقه: قيل إنه لم يتكلم على الحديث من عهد الصحابة إلى زماننا مثل ابن دقيق العيد».

وكنت قد تناولت في المقال الأول كتاب: عمدة الأحكام في معالم الحلال والحرام، عن خير الأنام محمد عليه الصلاة والسلام، مما اتفق عليه الشيخان البخاري ومسلم.

للإمام الحافظ تقي الدين أبي محمد عبد الفني بن عبد الواحد المقدسي- رحمه الله تعالى- (المتوفى: ٦٠٠ هـ)، وهو الأصل المشروح بكتاب: إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام.

وسوف ينتظم هذا المقال في قسمين

وسمري الشيخ محمد عبد العزيز

رئيسين:

حكام شرح عمدة الأحك

لابن دقيق العبد

الأول: ترجمة موجزة للإمام ابن دقيق العيد- رحمه الله تعالى-.

الأخر: نظرات في كتابه: الإحكام، وهو المطلب الرئيس في هذا المقال.

#### أولا : ترجمة ابن دقيق العيد :

اسمة: محمد بن علي بن وهب بن مطيع ابن أبي الطَّاعة، القشيري، المنفلوطي، المالكي، الشَافعي، المصري.

ويكنى: بأبي الفتح.

ويلقب، ب: تقي الدين.

واشتهر: ب: ابن دقيق العيد، وهو لقبه الذي عرف به حتى لا يكاد يعرف بغيره.

ودقيق العيد لقب لجد والده مطيع، وقيل: لجده وهب، وسبب ذلك أنه كان عليه يوم العيد طيلسان شديد البياض، فقال بعضهم: كأنه دقيق العيد، فلقب به. (انظر: طبقات الشافعية، لابن قاضي شهبة مولده: وُلد رحمه الله تعالى به ينبع من أرض الحجاز، ووالداه متوجهان للحج ضحى يوم السبت في الخامس والعشرين من شهر شعبان سنة: خمس وعشرين وستمائة

للهجرة (٦٢٥ هـ)، ثم أخذه والده على يده وطاف به بالكعبة وجعل يدعو الله أن يجعله عالمًا عاملاً. (طبقات الشافعية الكبرى، للتاج السبكي (٢٠٩/٩)).

#### نشاته:

نشأ رحمه الله تعالى في بيت دين وعلم فوالده أبو الحسن علي شيخ الصعيد في المذهب المالكي، وقد أخذ عنه المذهب المالكي، وجده لأمه تقي الدين مظفر بن عبد الله الملقب به المقترح.

وقد أخذ كما سبق المذهب المالكي عن والده، وأخذ المذهب الشافعي عن بهاء الدين هبة الله القفطي، وهو تلميذ والده، ثم رحل إلى القاهرة فأخذ عن الشيخ عز الدين بن عبد السلام، قال ابن السبكي في طبقاته مبد السلام، قال ابن السبكي مي طبقاته والده مالكي المذهب، ثم تفقه على شيخ الإسلام عز الدين بن عبد السلام فحقق المذهبين».

#### تألهه وعبادته:

قال التاج السبكي (٢١١/٩): «وأما دأبه في الليل علمًا وعبادة فأمر عجاب:

- ربما استوعب الليلة فطالع فيها المجلد أو المجلدين.

- وربما تلا آية واحدة فكررها إلى مطلع الفجر، استمع له بعض أصحابه ليلة، وهو يقرأ فوصل إلى قوله: « فَإِذَا نُوْحَ فِي ٱلْشُورِ فَلَا أَسْابَ يَنْهَرُ يَوْمَبِذِ وَلَا يَسَاءَلُونَ»، (المؤمنون: ١٠١)، قال فما زال يكررها إلى طلوع الفجر.

- وكان يقول ما تكلمت كلمة ولا فعلت

فعلاً إلا وأعددت له جوابًا بين يدي الله عز وجل.

- وكان يخاطب عامة الناس السلطان فمن دونه بقوله، يا إنسان، وإن كان المخاطب فقيهًا كبيرًا قال، يا فقيه، وتلك كلمة لا يسمح بها إلا لابن الرفعة ونحوه، وكان يقول للشيخ علاء الدين الماجى، يا إمام ويخصه بها».

#### من آثار ابن دقيق العيد العلمية:

ترك الأمام ابن دقيق العيد تراثًا علميًا حافلاً أثرى به المكتبة العلمية، ففي مؤلفاته من النظر والتدقيق ما ليس في غيرها وإن فاقتها حجمًا، قال الأدفوي: «وفي تصانيفه من الفروع الغريبة والوجوه والأقاويل ما ليس في كثير من المبسوطات، ولا يعرفه كثير من النقلة،. (الطالع السعيد (ص ٥٨١)).

وقال ابن السبكي في طبقات الشافعية والماني من السبكي في طبقات الشافعية والماني من السنة والكتاب بلب يسحر الألباب وفكر يستفتح له ما يستغلق على غيره من الأبواب مستعينًا على ذلك بما رواه من العلوم مستبيئًا ما هنالك بما حواه من مدارك الفهوم مبرزًا في العلوم النقلية والعقلية والمسالك الأثرية والمدارك النظرية».

#### من مصنفاته:

١- الإمام في معرفة أحاديث الأحكام، وهو مرتب على الأبواب، وهو يصل إلى عشرين مجلدة، وقد بيض بعضه، وعدم أكثره، قال الحافظ ابن حجر في رفع الإصر (ص ٣٩٥): والموجود منه قطعة نحو الربع، لكنها مفرقة، وأكثرها في ربع العبادات وليس فيها شيء من الاستنباط وإنما يذكر علل الحديث كثيرًا».

٢- الإلمام بأحاديث الأحكام، وهو مستمد من الإمام، وقد طبع طبعتين إحداهما بتحقيق صاحبنا الشيخ، حسين الجمل، الناشر: دار العراج الدولية.

٣- شرح الإلمام بأحاديث الأحكام، الذي وجد منه قطعة، فقيل؛ لم يتم، وقيل؛ أتمه المصنف ثم أعدمه بعض حساده حنفا عليه، قال ابن قاضي شهبة في طبقات الشافعية (٢٣١/٢): «قال الإسنوي: وقد كان أكمله فحسده عليه بعض كبار هذا الشأن ممن

ي نفسه منه عداوة فدس من سرق أكثر هذه الأجزاء وأعدمها، ويقي منها الموجود عند الناس اليوم وهو نحو أربعة أجزاء فلا حول ولا قوة إلا بالله،. وفي رفع الإصر للحافظ ابن حجر حكايتان مشابهتان لما ذكره ابن قاضي شهبة، فالله أعلم.

وقد طبع الجزء الموجود منه بتحقيق: محمد خلوف آل عبد الله، الناشر: دار النوادر، وكانت قد طبعت دار أطلس جزء منه بتحقيق: عبد العزيز السعيد، وأصله رسالة ماجستير، والقطعة الموجودة من الكتاب تدل على علم جمً كيف لا وهو إمام من أنمة الدنيا المدودين في معرفة فقه الحديث والفوص عن معانيه.

ومن أراد معرفة ذلك فعليه بالنظر في القطعة التي شرح فيها الإلمام، فإن من جملة ما فيها أنه أورد حديث البراء بن عازب أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم بسبع، ونهانا عن سبع واشتمل على أربعمائة فائدة.

٤- شرح مختصر ابن الحاجب في الفقه المالكي، وهو شرح لم يتمه وصل فيه إلى كتاب الحج، وقد ذكره أكثر من ترجم له، وقد نقل ابن السبكي مقدمة الكتاب في ترجمة المصنف، وفيها من الفوائد الكثير الذي يدل انصاف هذا الأمام وعدله فمن ذلك قوله: ولو ذهبنا نترك كل كتاب وقع فيه غلط، أو فرط من مصنفه سهو أو سقط، لضاق علينا المحال، وقصر السجال وجحدنا فضائل الرجال، وفاتنا فوائد تكاثر عديد الحصا، وفقدنا عوائد هي أجدى علينا من تفاريق العصا.

ولقد نفع الله الأمة بكتب طارت كل المطار وجازت أجواز الفلوات وأثباج البحار، وما فيها إلا ما وقع فيه عيب، وعرف منه غلط بغير شكولا ريب، ولم يجعله الناس سببًا لرفضها وهجرها، ولا توقفوا عن الاستضاءة بأنوار الهداية من أفق هجرها،. (طبقات الشافعية الكبرى (٢٣٦/٩)).

- ومن مصنفاته التي أملاها كتاب: إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام، وهو الكتاب الذي قصدنا أن نتكلم عليه، وسيأتي عنه الحديث.

#### أقوال أهل العلم فيه، ووفاته:

أظن أنه قد آن أوان وضع القلم في ترجمة هذا الإمام المعدود من مجددي الملة على رأس المائة السابعة، قال ابن السبكي في طبقات الشافعية (٢٠٩/٩)؛ «ولم ندرك أحدًا من مشايخنا يختلف في أن ابن دقيق العيد هو العالم المبعوث على رأس السبعمائة المشار إليه في الحديث المصطفوي النبوي صلى الله وسلم على قائله، وأنه أستاذ زمانه علمًا ودينًا».

وقال فيه ابن كثير في طبقات الشافعيين (ص ٩٢٥): «أحد علماء وقته، بل أجلهم وأكبرهم علمًا ودينًا وورعًا تقشفًا ومداومة على العلم في ليله ونهاره مع كبر السن والشغل بالحكم».

وقال السيوطي في طبقات الحفاظ (ص ٥١٦): «الإمام الفقيه، الحافظ المحدث، العلامة، المجتهد، شيخ الإسلام».

وقال ابن الزملكاني: «إمام الأئمة في فنه، وعلامة العلماء في عصره، بل ولم يكن من قبله سنين مثله في العلم والدين والزهد والورع، تفرد في علوم كثيرة، وكان يعرف التفسير، والحديث، ويحقق المذهبين تحقيقًا عظيمًا، ويعرف الأصلين، والنحو، واللغة، وإليه المنتهى في التحقيق والتدقيق والغوص على المعاني، أقر له الموافق والمخالف وعظمته الملوك». (البدر الطالع، للشوكاني

تـوية رحمـه الله تعالى في صفر سنة اثنتين وسبعمائة للهجرة، ولـه من العمر سبعة وسبعون عامًا.

هذا ما يسره الله تعالى في تلك المقالة، وإلى لقاء قريب إن شاء الله تعالى نستكمل فيه الحديث عن كتاب الإحكام.

# ميراث النساء بين الحرمان والتفضيل في العطاء

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له.

أما بعد: فقد تحدثنا في العدد الماضي عن أن الله تعالى قد قسم المواريث بين عباده بنفسه، ولم يتركها لأحد من البشر أن يقسمها من عند نفسه، فجاء نظام المواريث على أكمل وجه، وأعدله، وأمر الله عباده بطاعته، وامتثال أمره، واجتناب نهيه، فمن عباده، من أطاعه، ومنهم من أبي، ومن هؤلاء الذين يظلمون المرأة، فيمنعونها من ميراثها، أو يفضلونها على باقي الورثة، وقد عمَّ هذا البلاء وطمَّ في طول البلاد وعرضها، مما يستلزم بيان الحكم الشرعي فيه، وهو ما سنكمل الحديث حوله في هذا العدد:

#### سادسا، تفضيل النساء على الرجال؛

وقد يحدث اعطاء للمرأة نصيب أكبر من الرجل، وقد يستمد هذا التفضيل أصله من الشرع وهذا مرده لاسباب معقولة المعني، أو ينبني على الجهل بالحكم، أو إتباع الهوى، وذلك كالآتي: ١- التفضيل المبنى على نصوص الشرع:

#### وقد سبق الأشارة اليه قبل ذلك. ٢- التفضيل المبنى على الجهل بالحكم:

كثير من الأمهات يوصين بذهبهن الذي يمتلكنه لبناتهن دون أبنائهن بزعم أن الذهب محرم على الرجال، ولا تلبسه إلا النساء، فتوصى الواحدة منهن قبل وفاتها لبناتها، دون أبنائها، ولا تدرى هذه

رجب ١٤٢٩ ه. - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

#### المستاد الستشار/أحمد السيد على إبراهيم

المسكينة، أن هذا الفعل لا يجوز، ويحرم عليها فعله، وهو من باب تفضيل النساء على الرجال في الإرث المخالف للشرع، وذلك للآتي:

أولا؛ لأنه وصية لوارث؛ وقد نهى النبي صلى الله عليه وسلم عنه، فعن أبى أمامة الباهلي رضي الله عنه قال: سمعتُ رسولَ الله صلَّى الله عليه وسلَّمَ يقولُ في خطبته عامَ حجَّةَ الوداع: «إنَّ الله تبارَك وتعالى قد أعطى كلُّ ذي حقُّ حقُّهُ فلا وصيَّة لوارث، (رواه الترمذي وصححه الألباني).

ثانيا، لأنه قد يكون وصية بأكثر من الثلث، فقد لا يكون للمرأة مال تتركه لورثتها سوى ذهبها، فإذا أوصت به كله لبناتها، فقد خالفت الحد المسموح به بالوصية، وهو ثلث التركة فقط، فعن سعد بن أبى وقاص رضي الله عنه قال، «كان رسولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّم يُعودُني عامَ حجَّة الوَداع، من وَجع اشتدَ بي، فُقُلتُ، إنَّي قد بَلَغ بي منَ الوَجع، وأنا ذو مآل، ولا يرثني إلَّا ابنة، أفاتصدُق بتُلْتي مالي؟ قال، لا. قُلتُ، بالشَّطر؟ فقال، لا. ثُمَّ قال، الثَّلثُ، والثُلثُ كَبِير، أو كثيرُ إنَّك إن تَذَر وَرَثتكَ أَغنياءَ، خيرٌ من أن تَذرَهُم عالمُ يَتكفَفونَ النَّاسَ، (رواه البخاري).

وصورته كما في المثال السابق ولكن يكون بدافع اتباع الهوي وليس لعدم العلم بالحكم. سابعا: الحلول العملية لهذه النازلة:

يكمن الحل لهذه النازلة التي عمت البلاد، في الآتي: ١- نشر التوعية بين المسلمين بخطورة حرمان النساء من الإرث، أو تفضيلهن على الرجال: وأن هذا من تعدى حدود الله التي بينها في آيات المواريث. قال ابن كثير - رحمه الله - في " تفسيره « يات حدود أله ومن نطع الله ورفولله يتنعله عنو تخرف من تعدى أله ورفولله يتعلق وذالك تخرف من تعمي الله ورفولله يتعلق وذالك تخرف من تعمي الله ورفولله ويتعاذ مدود أي المؤرد ألوب عن الله ورفولله ومن يعمي الله ورفوله ويتعاذ للفور ألفول في عار كالما في ومن يعمي الله ورفوله ويتعاذ مدود أرب عليه عن الله ورفوله ويتعاذ مدود أرب عليه عنه وتله عذالك في من النه ورسانه من الله ورفوله ويتعاذ مدود أرب عنه من من عنه عنه من الله ورفوله ويتعاذ مدود أرب عليه عنه وقد عنه عنه منه ورشوله ويتعاذ مدود النساء ١٣-١٢ عاله المدود الله المدود النه عنه من الله ورفوله ويتعاذ النور النساء ١٣-١٢ عاله المدود المدود النه ورفوله وتله اله ورفوله ويتعاذ النور المدود المدود المدود المدود الله المدود الله المدود المدود الله المدود الله المدود الم

أي: هذه الفرائض والمقادير التي جعلها الله للورثة بحسب قربهم من الميت واحتياجهم إليه وفقدهم له عند عدمه، هي حدود الله فلا تعتدوها ولا تجاوزوها، ولهذا قال: (ومن يطع الله ورسوله) أي: فيها، فلم يزد بعض الورثة ولم ينقص بعضا بحيلة ووسيلة، بل تركهم على حكم الله وفريضته وقسمته (يدخله جنات تجرى من تحتها الأنهار خالدين فيها وذلك الفوز العظيم ومن يعص الله ورسوله ويتعد حدوده يدخله نارا خالدا فيها وله عذاب مهين) أي. لكونه غير ما حكم الله به وضاد الله في حكمه. وهذا إنما يصدر عن عدم الرضا بما قسم الله وحكم به. ولهذا يجازيه بالإهانة في العداب الأليم المقيم. قال الإمام أحمد؛ حدثنا عبد الرزاق، أخبرنا معمر، عن أيوب، عن أشعث بن عبد الله، عن شهر بن حوشب، عن أبي هريرة قال؛ قال رسول الله صلى اللَّه عليه وسلم: " إن الرجل ليعمل بعمل أهل الخير سبعين سنة، فإذا أوصى حاف في وصيته، فيختم بشر عمله، فيدخل النار، وإن الرجل ليعمل بعمل أهل الشر سبعين سنة، فيعدل في وصيته، فيختم له بخير عمله فيدخل الجنة ". قال: ثم يقول أبو هريرة: اقرءوا إن شئتم (تلك حدود الله) إلى قوله: (عذاب مهين).

٢- السعي إلى استصدار قانون يجرم هذا الفعل: ويشدد العقوبة علي حرمان النساء من الإرث، أو تفضيل النساء على الرجال في الإرث بالهوى، لما ثبت عن عمر، وعثمان رضي الله عنهما أنهما قالا: «إن الله يزع بالسلطان ما لا يزع بالقرآن». وقد نشر موقع مصراوي " على الشبكة العنكبوتية " بتاريخ الثلاثاء ٥٠ ديسمبر ٢٠١٧ مقالة بعنوان " النواب يوافق نهائيًا على تعديل قانون المواريث

«جاء بها: «وافق مجلس النواب، نهائيا على مشروع القانون المقدم من الحكومة بتعديل بعض أحكام القانون ٧٧ لسنة ١٩٤٣ بشأن المواريث في مجموعه. جاء ذلك خلال الجلسة العامة للبرلمان، اليوم الثلاثاء برئاسة الدكتور على عبد العال. ويتضمن مشروع القانون إضافة باب تاسع بعنوان " العقوبات " للقانون رقم ٧٧ لسنة ١٩٤٣، يتضمن مادة جديدة برقم ٤٩ تحدد عقوبات من يمتنع عن تسليم الميراث للورثة. وتنص التعديلات على: " يضاف للقانون ٧٧ لسنة ١٩٤٣ بشأن المواريث باب تاسع بعنوان العقوبات، يتضمن مادة جديدة برقم ٤٩، تنص على أنه دمع عدم الإخلال بأية عقوبة أشد ينص عليها قانون آخر، يُعاقب بالحبس مدة لا تقل عن ستة أشهر وغرامة لا تقل عن عشرين ألف جنيه، ولا تجاوز مائة ألف جنيه، أو باحدى هاتين العقوبتين، كل من امتنع عمدًا عن تسليم أحد الورثة نصيبه الشرعي من الميراث رضاء أو قضاء نهائيا».

وتضيف المادة: «يعاقب بالحبس مدة لا تقل عن ٣ أشهر ويغرامة لا تقل عن عشرة آلاف جنيه ولا تجاوز خمسين ألف جنيه، أو بإحدى هاتين أو امتنع عن تسليم ذلك السند حال طلبه من أي من أو امتنع عن تسليم ذلك السند حال طلبه من أي من الورثة الشرعيين أو أي جهة مختصة .. كما تضمنت المادة أنه «في حالة العودة لأي من الأفعال السابقة تكون العقوبة الحبس الذي لا تقل مدته عن سنة. وللمجني عليه أو وكيله الخاص أو لورثته أو وكيلهم الخاص، إثبات الصلح مع المتهم أمام النيابة العامة أو المحكمة بحسب الأحوال، وذلك في الجنح المنصوص عليها في هذه المادة، ويجوز للمتهم أو وكيله الخاص إثبات الصلح المار إليه في الفقرة السابقة.

وبحسب المادة، يجوز الصلح في أية حالة كانت عليها الدعوى، وبعد صيرورة الحكم باتا، ويترتب على الصلح انقضاء الدعوى الجنائية، ولو كانت مرفوعة بطريق الأدعاء المباشر، وتأمر النيابة العامة بوقف تنفيذ العقوبة إذا حصل الصلح أثناء تنفيذها، ولا أثر للصلح على حقوق المضرور من الجريمة، ا.ه. ٣- العمل على معالجة الأسباب التي تودى إلى حرمان النساء من الأرث، كما سبق ذكرها.

التوجيد

رجب ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

# باب القراءات القرآنية تراجم أئمة القراءات

الإمام الكسائي

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فلا يزال الحديث متصلاً عن ترجمة أئمة القراءات، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### الإمام الكسائي:

هو الأمام أبو الحسن علي بن حمزة بن عبد الله بن بهمَن بن فيروز الأسدي مولاهم الكوفي المقرئ النحوي، وهو فارسي الأصل من تابعي التابعين، واشتهر بالكسائي؛ وذلك لأنه أحرم في كساء، وقيل، لأنه كان يتشح بكساء ويجلس في حلقة حمزة فيقول: "اعرضوا على صاحب الكساء".

قال الإمام الشاطبي رحمه الله: وأما عليَّ فالكساني نعته

المستعمد الماكان في الإحرام فيه تسربلا

وُلد في حدود العشرين ومائة. 💿

قرأ القرآن وجوَّده على حمزة الزيات أربع مرات، وقرأ على عيسى بن عمر الهمداني، وزائدة، ومحمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى، وأبي حيوة شريح بن يزيد الحضرمي.

وقرأ عليه: أبو عمر الدوري، وأبو الحارث الليث، ونصير بن يوسف الرازي، وقتيبة بن مهران الأصبهاني، وأبو عبيد القاسم بن سلام، وخلق سواهم.

سمع الحديث من جعفر بن محمد ، والأعمش ، وزائدة ، وسليمان بن أرقم .

وحدث عنه: يحيى الفراء، ومحمد بن المغيرة، ويعقوب الدورقي، وأحمد بن حنبل، وغيرهم. قال الكسائي: أدركت أشياخ أهل الكوفة:

التوحيد

رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

#### المعادرات المعاجر المامة صابر

أبان بن تغلب، وابن أبي ليلى، وحجاج بن أرطاة، وعيسى بن عمر، وحمزة.

ورحل إلى البصرة فأخذ العربية عن الخليل بن أحمد، وخرج إلى البوادي في طلب لغات العرب، وانتهت إليه الإمامة في القراءة والعربية.

#### فتاء العلماء عليه:

قال عنه أبو عبيد، "كان من أهل القراءة، وهي كانت علمه وصناعته، ولم نجالس أحدًا أضبط ولا أقوم بها منه".

وقال يحيى بن معين: "ما رأيت بعيني أصدق لهجة من الكسائي".

وقال خلف بن هشام: "كنت أحضر بين يدي الكسائي وهو يقرأ على الناس، وينقطون مصاحفهم بقراءته عليهم".

وقال الشافعي: "من أراد أن يتبحر في النحو فهو عيال على الكسائي".

وقال أبو بكربن الأنباري: "اجتمعت في الكسائي أمور؛ كان أعلم الناس بالنحو، وأحدهم في الغريب، وكان أوحد الناس في القرآن حتى لا يضبط الأخذ عليهم فيجمعهم، ويجلس على كرسي، ويتلو القرآن من أوله إلى آخره، وهم يسمعون، ويضبطون عنه حتى المقاطع والمبادئ".

وقال نصير بن يوسف: "كان إذا قرأ أو تكلم كـأن مَلَكًا ينطق على فيه، وكـان يجلس على منبر الكوفة، ويقرأ فتُضْبَط المصاحف بقراءته، وتُؤخذ الألفاظ منه".

وعن الفراء قال: "قال لى قوم؛ ما اختلافك

إلى الكسائي وأنت مثله في العلم؟ فأعجبتني نَفسي فناظرته يومًا وزدتَ، فكأني كنت طائرًا أشرب من بحر".

وقال أبو المعافى-وكان من علماء القراءات-: "الكسائي القاضي على أهل زمانه".

وقال الإمام الذهبي: "في الكسائي تيه وحشمة، لما نال من الجاه والرئاسة بإقرائه الأمين ولد الرشيد، وتأديبه أيضًا للرشيد، هنال ما لم ينله أحد من الإكرام والأموال".

عن أبي عمر الدوري قالَ: "لم يغير الكسائي شيئًا من حاله مع السلطان إلا لباسه، قَالَ: فرآه بعض علماء الكوفيين، وعليه جريانات (نوع من القمصان) عظام، فقال له: يا أبا الحسن ما هذا الزي؟ قَالَ: "أدب من أدب السلطان لا يثلم دينًا، ولا يُدُخل في بدعة، ولا يُخْرج عَن سُنَّة".

#### من أخلاقه وأحواله:

قـال الكسائي: "صليت بهارون الرشيد، فأعجبتني قراءتي، فغلطت في آية ما أخطأ فيها صبي قط، أردت أن أقول (لعلهم يرجعون) فقلت: لعلهم يرجعين، فو الله ما اجترأ هارون أن يقول أخطأت، ولكنه لما سلم قال: أي لغة هذه؟ قلت: يا أمير المؤمنين، قد يعثر الجواد، قال: أما هذا فنعم".

قـال ابن الـدورقـي: "اجتمع الكسائي واليزيدي، عند الرشيد، فحضرت صلاة فقدموا الكسائي يصلي، فأرتج عليه قراءة (قل يا أيها الكافرون)، فقال اليزيدي، قراءة (قل يا أيها الكافرون) ترتج على قارئ الكوفة؟ قال: فحضرت صلاة، فقدموا اليزيدي، فأرتج عليه في (الحمد)، فلما سلم قال:

#### احفظ لسانك لا تقول فتبتلى

### إن البلاء موكل بالمنطق

قال الفراء؛ لقيت الكسائي يومًا فرأيته كالباكى، قلتُ: ما يبكيك؟ فقال: هذا الملك يحيى بن خالد يحضرني فيسألني عن الشيء، فإن أبطأت في الجواب لحقني منه عتب، وإن بادرت لم آمن الزلل. فقلت: يا أبا الحسن، مَن يعترض عليك، قل ما شئت فأنت الكسائي، فأخذ لسانه بيده فقال: قطعه الله إذا إن قلت ما لا أعلم.

#### قصة طلبه للنحو:

قال الفراء؛ إنما تعلم الكسائي النحو على كبر؛ لأنبه جاء إلى قوم وقد أعيا، فقال: قد عييتُ، قالوا له؛ تجالسنا وأنت تلحن؟ قال؛ كيف لحنت؟ قالوا: إن كنت أردت من التعب فقل: أعييت، وإن كنت أردت انقطاع الحيلة والتحير في الأمر فقل:عييت، فأنف من ذلك وقام من فوره فسأل عمن يعلم النحو، فدل على معاذ الهراء فلزمه، ثم خرج إلى البصرة فلقى الخليل، وجلس في حلقته، فقال له رجل من الأعراب؛ تركت أسد الكوفة وتميمها، وعندها الفصاحة، وجئت إلى البصرة؟ فقال للخليل: من أين أخذت علمك هذا؟ فقال: من بوادى الحجاز ونجد وتهامة، فخرج، ورجع، وقد أنفد خمس عشرة قنينة حبرًا في الكتابة عَن العرب سوى ما حفظ، فلم يكن له همٌّ غير البصرة والخليل، فوجد الخليل قد مات، وقد جلس في موضعه يونس النحوي، فجرت بينهما مسائل أقرَّ له يونس فيها.

#### من تصانيفه :

(معاني القرآن)، كتاب: القراءات)، كتاب: العدد)، كتاب: (النوادر الكبير)، كتاب: (النوادر الأوسط)، كتاب: (النوادر الأصغر)، كتاب: في النحو، كتاب: (اختلافهم في العدد)، كتاب: الهجاء)، كتاب: (مقطوع القرآن وموصوله)، كتاب: المصادر)، كتاب: الحروف)، كتاب: الهاءات)، وقد ذكر الإمام الذهبي هذه التصانيف، ثم قال: وعامة هذه الكتب عدمت مع طول المدة.

ولكتابه: (معاني المقرآن) قيمة علمية عظيمة؛ حتى قال أبو عمر الدوري: "قرأت هذا الكتاب " معاني الكسائي " في مسجد السَّواقين ببَغْدَادَ على أبي مسحل، وعلى الطوال، وعلى سلمة وجماعة، قَالَ: فقال أَبُو مسحل لو قرئ هذا الكتاب عشر مرات لاحتاج من يقرؤه أن يقرأه".

وفاته : توية بالري سنة ١٨٩ هـ. وللحديث بقية إن شاء الله. نسأل الله أن يجعلنا من أهل القرآن.

التوحيد

# إدارة الغضب بين التقييم والتقويم طرق عالاج الانتفعال الزائل

ان الحمد لله، تحمده وتستعينه وتستهديه، وتستلهمه سبحانه الرشد والصواب، وتعوذ به من شرور أنفسنا ومن سينات أعمالنا، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم.

الحلقة \_ الثانية

#### الطريقة الثالثة؛ العلاج السلوكي والمعرية

#### ويكون ذلك بإحدى الطرق الآتية:

هو تعويد النفس على الاستجابة والخضوع للحق، وتذكَّر النماذج الحليمة الصابرة المتواضعة، واقناع النفس بما يقتضيه العقل والمنطق، ومعرفة المخاطر الصحية لكثرة الغضب، ومناقشة الأفكار غير المنطقية وتصحيحها.

#### أ- تغيير الهيئة:

أو الوضعية أو الجلسة التي هو عليها في جلسة أو وجهة، أو الانشغال عن الأعمال بمهنة، أو قراءة، أو لعب، أو القيام بتقسيم ورقة أجزاء مُشعرًا نفسه أنه يمزق مشكلته، ويحلها في أجزاء الورقة وغير ذلك. فعن أبى ذر الغفاري رضى

# المراجع المراجع

الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لنا، «إذا غضب أحدكم وهو قائم فليجلس، فإن ذهب عنه الغضب والا فليضطجع» (أخرجه داود: ٤٧٨٢). قال ابن مفلح: (ويُستحب لمن غضب أن يغير حاله، فإن كان جالساً قام واضطجع، وإن كان قائماً مشى) (الآداب الشرعية – ابن مفلح ٢٦١/٢).

#### ب-المقابلة:

بمعنى مقابلة الغضب بناره وشدته وسطوته على الإنسان بالوضوء.

#### ج- السكوت:

أي قطع الكلام من الشتم والسب ونحوهما، فأشد ما يجره الغضب عند حدوثه هو الرغبة الشديدة في الكلام والتعدي على الأخرين. عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «علموا ويسروا ولا تعسروا وإذا غضبت فاسكت، وإذا غضبت

🔥 🥖 المتوحسية 🧹 - رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

فاسكت، وإذا غضبت فاسكت» (أخرجه أحمد ٢٨٣/١).

قال ابن رجب عن السكوت: (وهذا أيضاً دواء عظيم للغضب؛ لأنَّ الغَضبان يصدر منه في حال غضبه من القول والسب ما يعظم ضَرَرُه وما يندم عليه في حال زوال غضبه، فإذا سكت زال هذا الشرُّ كلُّه عنه، وما أحسنَ قولَ مورق العجلي رحمه الله: ما امتلاتُ غيظاً قَطُّ، ولا تكلَّمتُ في غضبِ قطُ بما أندمُ عليه إذا رضيتُ). (جامع العلوم والحكم – ابن رجب – ٣٦٦).

#### الطريقة الرابعة؛ الاستعادة

أي التلفظ بالاستعادة بالله من الشيطان الرجيم، فهو مصدر الغضب.

قال تعالى: « وَإِمَّا يَرْغَنَكَ مِنَ القَبْطَلِن تَرْعُ قَاسَتَعَدْ إِمَّانَ أَنْهُ تَعْمِعُ قَلِيدٌ» (الأعراف: ٢٠٠) عن سليمان بن صرد رضي الله عنه قال: كنت جالساً مع النبي صلى الله عليه وسلم ورجلان يستبان فأحدهما احمرً وجهه، وانتفخت أوداجه، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «إني لأعلم كلمة لو قالها وانتفخت أوداجه، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «إني لأعلم كلمة لو قالها من الشيطان ذهب عنه ما يجد » فقالوا له: إن النبي صلى الله عليه وسلم له: إن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «تعوَّذ بالله من الشيطان» فقال: وهل بي جنون؟ (أخرجه البخاري: ر (٣١٠٨).

قال ابن القيم- رحمه الله تعالى-«وأما الغضب فهو غول العقل يغتاله كما يغتال الذئب الشاة، وأعظم ما يفترسه الشيطان عند غضبه وشهوته». (التبيان في أقسام القرآن ٢٦٥).

ولوضع صورة في العقل والعمل على برمجتها؛ فإن هذا الشيطان الخبيث

يسعد وينفث في روعنا وأنفسنا أن انهض وانتقم، ولكي يُصرَف يذكر العبد ربه فيخنس الشيطان الرجيم.

وعليه أن يتفكر في السبب الذي يدعوه إلى الغضب والانتقام، مثل أن يكون سبب غضبه أن يقول له الشيطان: إن هذا قد يُحمل منك على العجز، والذلة والمهانة، وصغر النفس، فتصير حقيرًا في أعين الناس. فليقل لنفسه حينئذ: تأنفين من الاحتمال الآن، ولا تأنفين من خزي يوم القيامة والاقتضاح إذا أخذ هذا بيدك وانتقم منك وتحذرين من أن تصغري في أعين الذاس، ولا تحذرين من أن تصغري عند الله تعالى والملائكة والنبيين!

فيذكر الله تعالى، فيدعوه ذلك إلى الخوف منه، ثم إلى الطاعة، ثم إلى الأدب، ثم يستغفر الله تعالى فيزول الغضب، قال الله تعالى: «رادكُر رَبْك إذَا سَبِتَ » (الكهف: ٢٤) قال عكرمة: يعني إذا غضبت، وقال الله تعالى: «رَامَا بَرُمَكَ مِنَ السَّعْلَى تَزْعَ قَاسَعُدْ إلَّهِ » (فصلت: ٣٦) ومعنى قوله: ينزغنَّك: أي يغضبنَك.

أن يذكر حب الله للحليم وحب الناس له إن لم يغضب، فيرغب في تأليفهم وثنائهم عليه، فعن أبي هريرة، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ما نقصت صدقة من مال وما زاد الله عبداً بعضو إلا عزاً».

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم للأشج، أشج عبدالقيس: «إن فيك خصلتين يحبهما الله: الحلم والأناة» (التبيان في أقسام القرآن ٢٦٥). هذا وصل اللهم وسلم على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم.

رجب ١٢٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون 🔪 التوحيد 📢

# سابعًا: انحراف الأزواج «أحدهما أو كلاهما»

/ اعداد/

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد..

ä uu M

لقد أباح الإسلام الطلاق كما أباح الزواج، لكنه شدًد في طلب الطلاق بغير بأس، ولأسباب واهية؛ ذلك لأن الطلاق آثاره في الغالب مضرة للزوجين، خاصة في حالة وجود أولاد، وكذلك مع رقة الدين، وضعف الإيمان، وغياب التدين والوازع الديني. أما في حالة الاضطرار إلى التفريق بين الزوجين فلا جناح عليهما، وقد شفته وكانَ الله واسعًا حكيمًا " (النساء/ ٢٣). ولقد انتشرت ظاهرة الطلاق انتشار النار في الهشيم، سواء قبل الدخول أو بعده، والواقع المشاهد أقوى دليل على ذلك. وقد ذكرنا في الحلقة الماضية السبب السادس من أسباب وقوع الطلاق والتفكك الأسري، وتكمل إن شاء الله هنقول،

#### من أسباب وقوع الطلاق:

سابِعًا، انحراف الأزواج؛ أحدهما أو كلاهما والحديث هنا الآن عن انحراف الرجل وخيانته لزوجته، بوقوعه في علاقات محرمة مع نساء أخريات.

وقد ذم الله سبحانه الزنا فقال « وَلَا نَقَرُوا الزَقَةَ إِنَّهُ كَانَ فَحِثَهُ وَسَاءً سَبِلًا » (الإسراء: ٣٢). وجاءت الأحاديث المتكاثرة بالتنفير منه لخطورته على الأسر والمجتمعات. الحديث الأول: عن عبد الله بن مسعود رضي

0.

رالشوحسد

رجب ١٤٣٩هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

الله عنه قال: (قال رجل: يا رسول الله، أي الذنب أعظم عند الله؟، قال: " أن تجعل لله ندًّا، وهو خلقك"، فقال له: إن ذلك لعظيم، ثم أي؟، قال: " أن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك"، قال: ثم أي؟، قال:" أن تزاني حليلة جارك"، فأنزل الله عز وجل تصديقها: «والذين لا يدعون مع الله إلها آخر، ولا يقتلون النفس التي حرم الله إلا بالحق ولا يزنون، ومن يفعل ذلك يلق أثاما يضاعف له العذاب يوم القيامة، ويخلد فيه مهانا".

جمال عبد الرحمن

وقد يقع الزنا من الرجل مع امرأة غاب زوجها في حج أو في عمل صالح أو في جهاد في سبيل الله، فتكون حرمته أشد.

فعن بريدة الأسلمي رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم-: "حرمة نساء المجاهدين على القاعدين كحرمة أمهاتهم، وما من رجل من القاعدين يخلف رجلاً من المجاهدين في أهله فيخونه فيهم إلا وقف له يوم القيامة، فيقال: يا فلان، هذا فلان قد خانك في أهلك، فخذ من حسناته ما شئت، ثم التفت إلينا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: ما ظنكم؟، ترون يدع له من حسناته شيئًا؟" (رواه النسائي ٣١٩١،

وقد يقع الزنا بين الجيران على أنهم يعرفون سر الخروج والدخول لبعضهم البعض، والمعصية إذن ميسرة، والشبهة قريبة أن تكون منفية، ولا يستغنى جار عن جاره، فمن خان هذا الجواركانت مصيبته كالسيل الجرار. فعن المقداد بن الأسود رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لأصحابه: " ما تقولون في الزنا؟ "، فقالوا: حرمه الله ورسوله، فهو حرام، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم-: " لأن يزنى الرجل بعشرة نسوة، أيسر عليه من أن يزنى بامرأة جاره "، ثم قال: " ما تقولون في السرقة؟ "، قالوا: حرمها الله ورسوله، فهي حرام، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم-:" لأن يسرق الرجل من عشرة أبيات، أيسر عليه من أن يسرق من (بيت) جاره ". (مسند أحمد ٢٣٩٠٥، وحسنه الأرناءوط).

وكثيرًا ما يقع الزنا من رجال كبار قد شاخوا وشاخت نساؤهم، فيطيَّر عقله البِنت الشابة فيبدأ يعبث، ووراءها يلهث. فعاقبته وخيمة، وناره أليمة.

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة، ولا يزكيهم، ولا ينظر إليهم ولهم عذاب أليم: شيخ زان، وملك كذاب، وعائل مستكبر ".

والويل لمجتمع مثل هذا إذا شاع فيه ذلك وانتشر، وهو عرضة لكل عقاب وخطر.

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ما ظهر الريا والزنا في قوم إلا أحلوا بأنفسهم عقاب الله عز وجل ". (مسند أحمد ٣٨٠٩، وحسنه الألباني).

وعن ميمونة زوج النبي صلى الله عليه وسلم. قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم-: " لا تزال أمتي بخير مإ لم يفش فيهم ولد الزنا، فإذا فشا فيهم ولد الزنا، فيوشك أن يعمهم الله عز وجل بعقاب ".(مسند أحمد ٢٦٨٧٣،

وحسنه الألباني).

وللأسف قد تكون الزوجة سببًا مباشرًا في انحراف بعلها وتعلقه بغيرها:

فالأول: جهل الزوجة بالأسلوب الذي يجب أن تتعامل به مع زوجها لتحصينه من الطمع في امرأة أخرى، وكذلك انشغالها كثيرًا بتريية الأبناء ومتعلقاتهم، وعدم انتباهها لتلبية احتياجات زوجها العاطفية؛ كل هذا يدفع الزوج إلى الاستزادة والاستفادة من كل فرصة تتاح له عيادًا بالله.

ثانيًا؛ اطلاع الزوجين أحدهما أو كلاهما على الإنترنت والمواقع الإباحية، ويعتبر إدمان الإنترنت أحد أسباب انحراف الزوجين واللجوء إلى العلاقات غير السوية خارج إطار الزوجية.

ثالثًا: الأنحراف الناتج عن الاختلاط الكثير والدائم، في أماكن العمل وخروج المرأة ومزاحمتها الرجل في العمل ولا عمل غير تحصيل الشر، وهدم الأُسر. وتبادل أرقام الهواتف.

رابعًا؛ رفقة السوء:

رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

أصدقاء الزوج أشد العوامل خطورةً على استقرار الحياة الزوجية، خاصة إذا كانوا هم أيضًا يحملون فيروسات الانحراف وتلوث الفطرة، وذلك إذا كانت شخصية الزوج ضعيفة أمام أصدقائه، أو كان من النوع الذي يحب دائماً تقليد الآخرين.

وقد يتباهى الزوج أحيانًا بمثل هذه العلاقات المشبوهة، وقد ذم الشرع أمثال هذه العينات الرخيصة الرقيعة وهي تحكي شذوذها، وتعلن نفوذها.

عَنْ سَالِم بْن عَبْدِ الله، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا هُرَيْرَةَ، يَقُولُ: سَمَعْتُ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم يَقُولُ: " كُلُّ أُمَّتِي مُعَافَى إلَّا المُجَاهرينَ، وَإِنَّ مِنَ الْمُجَاهَرَةِ أَنْ يَعْمَلَ الرَّجُلُ بِاللَّيْلَ عَمَلًا، ثُمَّ يَصْبِحَ وَقَدْ سَتَرَهُ اللَّه عَلَيْه، فَيَقُولَ: يَا هُلاَنُ، عَملَتُ الْبَارِحَةَ كَذَا وَكَذَا، وَقَدْ بَاتَ يَسْتُرُهُ رَبُّهُ، وَيُصْبِحُ يَكْشِفُ ستْرَ اللَّه عَنْهُ ". صحيح

التوحيد

#### البخاري ح ٦٠٦٩. انحراف الزوجة:

إن انحراف الزوجة وهي في عصمة رجل وقعت فيه بعض النساء لأسباب كثيرة منها: ١- إطالة الزوج سفره بعيدًا عن امرأته سعيًا وراء المال.

٢- جلوس الرجل على المقاهي وارتياد النوادي بعدما ارتاح بنوم من عمله اليومي، ثم جاء أخر السهرة وقد سطله التدخين، وأنهك بدنه خلطاء السوء، وأصحاب الأخلاق الرديئة، فكيف تستفيد زوجته منه؟ بل سريعًا ستجد أصابعها بلمسات يسيرة ترى على الإنترنت وتتعرف وتتواصل وتتواعد، وهي تسمع كلامًا حانيًا وعبارات رقيقة قد افتقدتها عند الزوج الصنم، وكلاهما رضي بما فرض الشيطان عليه.

وربما ساهم بخل الزوج في تسهيل ارتياد زوجته هذا السبيل المتدثر بأنواع من الإغراءات، التي تملأ في حياتها فراغات.

ولكن هذا لا يدوم إلا لفترة بسيطة وبعدها ستشعر كل من سلكت هذا الطريق بأنها رخيصة واستغلت بكل غباء من قبل رجل

يعتبر ما مربه نزوة لفترة أتت وانتهت. وفي الغالب تنكشف العلاقات، وتظهر العورات، وتبدو السوءات، وتدق أجراس الطلاق، المنذر بالفراق، المر المذاق. كل هذا بسبب إهمال الزوج للزوجة مما يجعلها تشعر بالنقص، وأن النساء الأخريات أحسن منها بكثير ولم يعد مرغوباً بها.

ثامنًا: العكوف في محراب الأفلام والمشاهد الخليعة:

أما أثرها على الجانب الأسري فحدث ولا حرج عن ضمور العلاقة بين الزوج وبين زوجته وعن زهده فيها، وزهدها فيه فكم وكم دعت تلك المسلسلات إلى الخيانة الزوجية وكم علمت فتيات وأزواج الوقوع في الرذيلة والخنا.

فكم من حالة شقاق وخلاف، وكم من حالة طلاق وفراق، وكم من حالة خيانة ورذيلة، سببها تلك المسلسلات الداعية إلى ذلك والتي تربي من يشاهدها على التمرد والعناد الأسرى.

نسأل الله السلامة والعافية، ونسأله سبحانه أن يبارك لنا في أزواجنا ويصلح لنا أبناءنا، إنه جواد كريم.

#### تهنئة واجبة

يسعد أسرة مجلة التوحيد أن تتقدم بأخلص التهاني للأخ الحبيب/ أحمد صلاح عبد الخالق رضوان؛ لحصوله على درجة الدكتوراه من الجامعة الإسلامية العالمية. قسم الدراسات الإسلامية، تخصص العقيدة والمذاهب، وكانت الرسالة بعنوان، «تعقيبات الإمام الذهبي على الآراء الكلامية جمعًا ودراسة»، والتي نُوقشت بمقر الجامعة يوم الأحد الموافق ١١ مارس ٢٠١٨م.

وتكونت لجنة المناقشة والحكم على الرسالة من كل من:

رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

١- الأستاذ الدكتور/ خالد عبد العال أحمد، أستاذ العقيدة والفلسفة بكلية أصول الدين، جامعة الأزهر، «مشرفًا ورئيسًا».

٢- الأستاذ الدكتور/ أحمد منصور سبالك، أستاذ الشريعة ورئيس الجامعة الإسلامية العالمية، «عضوًا مناقشًا».

٣- الأستاذ الدكتور/ محمد سيد طه نور، أستاذ العقيدة المشارك بجامعة المدينة العالمية، «عضوًا مناقشًا».

وقد حصل الباحث على درجة الدكتوراه بتقدير عام ممتاز، مع التوصية بالطبع. وأسرة تحرير المجلة والعاملون بها واللجنة العلمية يتقدمون بأخلص التهاني للأخ الحبيب، سائلين اللَّه عز وجل له مزيدًا من التوفيق.



نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة الوعاظ والقصاص والمفسرين، ومما ساعد على انتشارها وجودها في كُتب السنة الأصلية، وكذلك في كتب التفسير بالمأثور، وإلى القارئ

الكريم التخريج والتحقيق:

على حشيش اعسلواد الم

#### أولا: أسباب ذكر هذه القصة:

١- إنَّ من أسباب البحث في هذه القصة وقصة الألف أمة التي خلقها الله واغتمام عمر رضي الله عنه، هو وجودها في كثير من كتب السنة الأصلية، كما سنبين ذلك من التخريج.

٢- وجود هذه القصة في كتب التفاسير المشهورة، وعلى سبيل المثال لا الحصر:

أ- «تفسير الواحدي» (٤٠١/٢) (ح٣٦٣) المسمى: «الوسيط في تفسير القرآن المجيد» لأبي الحسن علي بن أحمد بن محمد بن علي الواحدي النيسابوري المتوفى ٤٦٨هه- ط. دار الكتب العلمية ببيروت.

ب- «تفسير السمعاني» (٢٠٨/٢) المسمى «تفسير القرآن» لأبي المظفر منصور بن محمد بن عبد الجبار بن أحمد المروزي السمعاني التميمي المتوفى ٤٨٩هـ- ط دار الوطن بالرياض.

ج- «تفسير القرطبي» (٢٣٤/٤) المسمى «الجامع لأحكام القرآن» لأبي عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي المتوفى ٢٧١هـ- ط. دار الحديث بالقاهرة.

د- «تفسير ابن كثير» (٢٤/١) المسمى «تفسير القرآن العظيم» لإسماعيل بن عمر بن كثير القرشى البصرى ثم الدمشقى المتوفى ٧٧٤ه- طـ

البابي الحلبي.

وأورده الحافظ ابن كثير مرة أخرى في تفسيره، (١٣١/٢)، ثم أورده مرة ثالثة في «تفسيره» (٢٢١/٢).

۵۰- «الدر المنثورية التفسير بالمأثور» (۱۳/۱) لعبد الرحمن بن أبي بكر جلال الدين السيوطي المتوفى ۹۱۱

٣- ولقد تبين من الاستقرار، أن بعض المفسرين يذكر حديث القصة مرة واحدة في تفسيره، ومنهم من يذكره مرتين، ومنهم من يذكره ثلاث مرات، حيث إن مواضع ذكر القصة يدور حول ثلاث آيات من القرآن:

الأولى: «المَتَنَدُيْدَوَبَ الْمَتَنَبَيِنَ » (الطاقحة ٢٠). الثانية: « وَمَامِن ذَابَتُوْنِي الْأَرْضِ وَلَا طَنْهِرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَةٍ إِلَّا أَمَّمُ أَمْتَالُكُم » (الأنعام ٣٨٠).

الثالثة: . فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلظُوفَانَ وَالْجَرَادَ وَٱلْقُمَّلَ وَالضَّعَادِعَ وَالْتَمَ ، (الأعراف : ١٣٣).

<sup>3</sup>- ولقد تبين أيضًا؛ أن من المسرين من يروي الحديث الذي جاءت به القصة بسنده عن شيخه إلى النبي صلى الله عليه وسلم كالواحدي في تفسيره «الوسيط»، وهنا يصح أن نقول؛ أخرجه الواحدي في تفسيره.

٥- ولقد تبين أيضًا؛ أن من المفسرين من يعزو

#### Upload by: altawhedmag.com

الحديث الذي جاءت به القصة إلى كتب السنة الأصلية التي أخرجته، كقول الحافظ ابن كثير في «تفسيره» (٢٤/١) قال الحافظ أبو يعلى أحمد بن علي بن الثنى في «مسنده» وكقول الإمام القرطبي في «تفسيره» (٢٣٤/٤) ذكره الترمذي الحكيم في «نوادر الأصول».

وهنا لا يصح أن نقول أخرجه الحافظ ابن كثير في «تفسيره»، ولا يصح أن نقول: أخرجه القرطبي في «تفسيره» لأن كل واحد منهما عزا الحديث الذي جاءت به القصة إلى كتب السنة الأصلية، فلا نقول أخرجه ولكن نقول: أورده لأنه يعزو ولا يُعْزَى إليه، وهذا ما ننبه عليه طالب العلم وما يجب أن ينتبه إليه.

وكتب السنة الأصلية هي التي جمعها مؤلفوها من طريق تلقيها عن شيوخهم بأسانيد إلى النبي صلى الله عليه وسلم.

٦- من أجل ذلك كان لا بُدَّ من تخريج وتحقيق هذه القصة الواهية والتي انتشرت في كتب السنة الأصلية والتفاسير، كما سنبين عارها ونكشف عوارها وعللها، حتى يستبين الطريق لمن يدعي تجديد الخطاب الديني، وليعلم أن تجديد الخطاب الديني ليس معناه أن يُدخل في الدين ما ليس منه، ولكن تجديد الخطاب الديني تنقي الدين من الدخيل عليه.

√ وهذا أحد أهداف هذه السلسلة «سلسلة تحذير الداعية من القصص الواهية»، حيث إن من أهدافها تنقية السيرة من المكذوب والموضوع والمنكر.

ومن أهدافها أيضًا تنقية العقيدة من الواهيات، كذلك العبادات والمعاملات، وكذلك تنقية التفاسير من الدخيل، من الواهيات والأباطيل وأثرها السيئ في الأمة، فتصفو لها السنة.

وإلى القارئ الكريم بيان متن هذه القصة التي ذكرت في التفاسير المذكورة آنفًا، وزد عليها ما جاء في كتب السنة الأصلية، كما سنبين من التخريج:

#### ثانيا: المتن:

رَوِيَ عن جابر بن عبد الله قال، قل الجراد في سنة من سني عمر التي ولي فيها، فسأل عنه فلم يخبر بشيء، فاغتمَّ لذلك، فأرسل راكبًا إلى اليمن، وراكبًا

/ التوحيد

64

رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

إلى الشام، وراكبًا إلى العراق يسأل هل رُئِي من الجراد شيء أم لا؟ فأتاه الراكب الذي من قبّل اليمن بقبضة من جراد فألقاها بين يديه، فلما رآها كبر ثلاكًا، ثم قال سمعت رسول الله يقول: خلق الله عز وجل ألف أمة منها ستمائة في البحر، وأربعمائة في البر، فأول شيء يهلك من هذه الأمم الجراد؛ فإذا هلكت تتابعت مثل النظام إذا قطع سلكه، اه.

#### ثانيا: التخريج:

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية:

١-أخرجه الإمام الحافظ أبو يعلى أحمد بن علي بن المثنى المتوفى (٣٠٧هـ) في «المسند الكبير»، كما في «المطالب العالية» (٢٥٩/١٠) (ح٢٣٧٥) قال: حدثنا محمد بن المثنى، حدثنا عبيد بن واقد القيسي أبو عباد، حدثنا محمد بن عيسى بن كيسان، حدثنا محمد بن المنكدر عن جابر بن عبد الله قال، «قل الجراد...» القصة.

٢- تنبيه: قد يبحث طالب العلم عن هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة في مسند أبي يعلى المطبوع فلم يجده، فيظن أن الحافظ أبا يعلى لم يخرجه في المسند، ولم يَدُرِ أن لمسند أبي يعلى روايتين:

الأولى، رواية ابن حمدان الحيري عن أبي يعلى، وهي الرواية المختصرة، وتسمى «المسند الصغير»، وهو المطبوع الذي وصل إلينا.

الثانية، رواية أبي بكر محمد بن إبراهيم المقرئ، وهي الرواية الطولة وتسمى «المسند الكبير».

ولما كان أكثر من نقل هذه القصة عزاها لأبي يعلى، وبالبحث تبين أن الحديث جاءت به هذه القصة في «مسند أبي يعلى الكبير»، وهي الرواية التي اعتمد عليها الحافظ ابن حجر والبوصيري في تخريج زوائدها على الكتب الستة.

٣. ولكي نقف على سند أبي يعلى في «المسند الكبير» وجدنا الحديث أورده الحافظ ابن حجر في «المطالب العالية» (٢٩/١٠) (ح٢٩٧٦) وقال أبو يعلى: حدثنا ابن الثنى.. الحديث، وكذلك وجدنا الحديث الذي جاءت به القصة أورده البوصيري في «إتحاف الخيرة المهرة بزوائد المسانيد العشرة» (٣٠٦/٥) (ح٢٧٢٤)- ط دار الوطن بالرياض من

Upload by: altawhedmag.com

AN NOVER A REAL AND A R

«المسند الكبير» لأبي يعلى، ذاكرًا سنده.

<sup>3</sup>-تنبيه: يجب أن يفرِّق طالب العلم بين البوصيري صاحب «إتحاف الخيرة المهرة»، وبين البوصيري صاحب «البردة».

VYYXXXXX

فالأول هو الحافظ البوصيري، قال ابن العماد في «شذرات الذهب، (٢٢٣/٧)؛ البوصيري هو شهاب الدين أحمد بن أبي بكر بن إسماعيل بن سليم بن قيماز بن عثمان بن عمر البوصيري وُلد في المحرم (٢٦٣هـ)، وسكن القاهرة ولازم العراقي على كبر فسمع منه الكثير، ولازم ابن حجر فكتب عنه فسمع منه الكثير، ولازم ابن حجر فكتب عنه وعمل «إنحاف المهرة بزوائد المسانيد العشرة»، وتوفي سنة ٢٤٨هـ.

أما البوصيري صاحب قصيدة البردة فهو أبو عبد الله محمد بن سعيد بن حماد الصهناجي البوصيري مصري النشأة ليس من أهل الحديث بل عدُوه من الشعراء المتصوفة، ولد سنة (٨٠٨هـ)، وتوقي سنة (٦٩٦هـ)، ولازم أبا العباس المرسي تلميذ الشاذلي. كذا في «شذرات الذهب» (٥/٢٢).

<sup>6</sup>- وأخرجه الإمام الحافظ أبو الشيخ المتوفى (٣٦٩ه) في «العظمة» (ح١٣٠٨) قال؛ أخبرنا إسحاق بن أحمد الفارسي، حدثنا محمد بن أبان البلخي وعبد الله بن عمر قالا؛ حدثنا عبيد بن واقد به.

<sup>7</sup> وأخرجه الإمام الحافظ ابن حبان المتوفى (٣٥٤ه) في «المجروحين» (٢٥٦/٢) قال: أخبرنا أبو يعلى به.

<sup>٧-</sup> وأخرجه الحافظ الدولابي أبو بشر محمد بن أحمد بن حماد الأنصاري المتوفى (٣١٠) في «الكنى والأسماء» (٧١٢/٢) (ح١٢٥٠) قال: حدثنا محمد بن الثنى به.

<sup>٨-</sup> وأخرجه أبو عمرو الداني المتوفى (٤٤٤ه) في «السنن الواردة في الفتن، (٩٨٥/٥) (ح٥٢٧)- ط العاصمة في الرياض- قال: حدثنا أحمد بن بدر القاضي، حدثنا محمد محمد، حدثنا محمد بن هشام حدثنا عبيد بن واقد القيسي به.

٩- وأخرجه الحافظ نعيم بن حماد المتوفى (٢٢٩) في «الفتن» (ح ٦٥٠) قال، حدثنا عبيد بن واقد

#### القيسي به.

•<sup>1</sup>- وأخرجه الإمام الحافظ أبو أحمد عبد الله بن عدي المتوفى (٣٦٥) في «الكامل» (٣٥٢/٥) (٣٥١/٥٤٣) قال: حدثنا الحسين بن محمد بن داود مأمون، حدثنا محمد بن هشام بن أبي خيرة، حدثنا عبيد بن واقد القيسى به.

XXXXX

۱۱- وأخرجه ابن عدي في «الكامل» (۲٤٥/٦) (۱۷۲۲/۱۰۱)قال: حدثنا حسين بن محمد بن داود مأمون به.

١٢- وأخرجه الإمام الحافظ أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقي المتوفى (٤٥٨هـ) في «الشُعب» (٢٣٣/١٤) (ح٢٩٦٦) قال: أخبرنا أبو سعد الماليني، أخبرنا أبو أحمد بن عدي الحافظ، حدثنا الحسين بن محمد بن داود به.

١٣- وأخرجه أيضًا أبو أحمد بن عدي في «الكامل» (٢٤٥/٦) قال: «أخبرنا زكريا بن يحيى الساجي سمعت محمد بن المثنى به».

<sup>11</sup>- وأخرجه البيهقي في «الشعب» (٢٣٤/١٤) (٢٣٢٩) من طريق ابن عدي هذا فقال: أخبرنا أبو سعد، أخبرنا أبو أحمد، أخبرنا زكريا الساجي به. <sup>10</sup>- وأخرجه الحافظ أحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي المتوفى (٢٢٣هـ) في «تاريخ بغداد» (٢١٧/١١) قال: أخبرنا أبو سعد الحسن بن محمد بن عبد الله بن حسنويه الكاتب- بأصبهان-حدثنا أحمد بن جعفر بن أحمد السمسار، حدثنا أبو الحسين عمر بن أحمد السني البغدادي، حدثنا عبد الحميد بن بيان السكري حدثنا عبيد بن واقد به.

ا- وأخرجه الأمام أبو الفرج بن الجوزي المتوفى (٥٩٧هـ) في «الموضوعات» (١٣/٣) قال، أنبأنا عبد الرحمن بن محمد، أنبأنا أحمد بن علي بن ثابت به.

۱۷- وأخرجه أبو عبد الله محمد بن علي بن الحسن المعروف بالحكيم الترمذي المتوفى (۳۲۰ه) في «نوادر الأصول» (۷۰/۳) (ح۵۷۲)- ط. دار النوادر. حدثنا داود بن حماد القيسى، حدثنا يحيى بن

حماد البصري، قال: حدثنا عبيد بن واقد.

رجب ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون 🔪 التوحيك

١٨- وأخرجه أبو منصور الديلمي في «مسند

Upload by: altawhedmag.com

الفردوس، (ح١٥٣٢- الغرائب الملتقطة) قال، قال أخبرنا الحسين بن عبد الملك، أخبرنا إبراهيم بن منصور، حدثنا ابن المقرئ حدثنا أبو يعلى به. ١٩- وأورده الحافظ الهيثمي المتوهى (٨٠٧هـ) في

«المقصد العلي في زوائد أبي يعلى الموصلي» (٤٠٠/٤) (ح١٨٧٥)- دار الكتب العلمية ببيروت.

#### التعمية والمالات ورابعا: التحقيق: المحمد الم

١- نستنتج من هذا التخريج وجمع طرق الحديث أن هذا الحديث الذي جاءت به «قصة الألف أمة التي خلقها الله واغتمام عمر رضي الله عنه» حديث غريب: لم يَرْوِ هذا الحديث عن عمر رضي الله عنه إلا جابر ولا عن جابر رضي الله إلا محمد بن المنكدر، ولا عن ابن المنكدر إلا محمد بن عيسى بن كيسان، ولا عن محمد بن عيسى إلا عبيد بن واقد.

٢- لذلك قال الحافظ ابن كثير في «مسند أمير المؤمنين أبي حفص عمر بن الخطاب» (٥٨٠/٢): «هذا حديث غريب».

٣- وإثبات الغرابة وبيان العلة لا يتأتى إلا بجمع الطرق حتى لا يتقول علينا من لا دراية له بالصناعة الحديثية فيدعي أن هناك طرقا للقصة، كذلك إثبات الغرابة ينفى المتابعات والشواهد.

٤- لذلك قال الحافظ العقيلي في «الضعفاء الكبير» (١٦٧٢/١١٤/٤): «روى محمد بن عيسى العبدي عن محمد بن المنكدر عن جابر عن عمر بن الخطاب قصة الجراد، وكل هذا لا يتابع عليها، هذا وقد روى محمد بن عيسى عن ابن المنكدر عن ثابت عن أنس أيضًا ما لا يتابع عليه .. اه.

٥- وهذا ما بيَّنه الحافظ ابن رجب في «شرح علل الترمذي، (٥٠٣/٢) قال، «ولما اشتهرت رواية ابن المنكدر عن جابر، ورواية ثابت عن أنس صار كل ضعيف وسيئ الحفظ إذا روى حديثًا عن ابن المنكدر يجعله عن جابر عن النبي صلى الله عليه وسلم، وإن رواه عن ثابت جعله عن أنس عن النبي صلى الله عليه وسلم، اه.

۲- قول الحافظ ابن رجب: «كل ضعيف إذا روى حديثًا عن ابن المنكدريجعله عن جابر». هذا القول ينطبق تمام الانطباق على الراوي محمد بن عيسى،

رجب ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

فقد روى حديث القصة عن ابن المنكدر، فعلة القصة محمد بن عيسى وهو في أشد درجات الضعف.

٧- قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢٥٦/٢): «محمد بن عيسى بن كيسان: كنيته أبو يحيى يقال له العبدي شيخ يروي عن محمد بن المنكدر العجائب، وعن الأثبات الأوابد، لا يجوز الاحتجاج بخبره، ثم قال: أخبرنا أبو يعلى- وهو شيخ ابن حبان- فروى حديث القصة عن شيخه كما في «المسند الكبير»، ثم قال: «وهذا شيء لا شك أنه موضوع ليس هذا من كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم». اه.

٨- قال الحافظ السيوطي في «تدريب الراوي» (٢٧٤/١) النوع (٢١): «الموضوع هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شر الضعيف وأقبحه، وتحريم روايته مع العلم بوضعه.

٩- لذلك قال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (٢٠٤/١/١)، «محمد بن عيسى العبدي عن ابن المنكدر عن جابر، منكر الحديث»، كذلك أخرجه الحافظ العقيلي في «الضعفاء الكبير».

١٠- قال الشيخ أحمد شاكر في «شرح اختصار علوم الحديث، (ص٨٩)، «قول البخاري، منكر الحديث، فإنه يريد به الكذابين؛ ففي الميزان للذهبي (٥/١)، «نقل ابن القطان، أن البخاري قال: «كل من قلت فيه منكر الحديث، فلا تحل الرواية عنه». اه.

11- كذلك قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في دالجرح والتعديل، (٣٨/١/٤): «سئل أبو زرعة عن محمد بن عيسى العبدي فقال: ضعيف الحديث لا ينبغي أن يحدث عنه حدث عن محمد بن المنكدر بأحاديث مناكير، وأمر أن يضرب على حديثه ولم يقرأ علينا حديثه، اه.

١٢- وعلة أخرى عبيد بن واقد قال ابن عدي في «الكامل» (٣٥٢/٥) (١٥١١/٤٣): «وعبيد بن واقد: عامة ما يرويه لا يتابع عليه». اهـ. وقال ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل (٥/١/٣): «سألت أبي عنه فقال ضعيف».

قلتُ: من هذا يتبين أن القصة واهية والحديث الذي جاءت فيه موضوع، بل من العجائب كما بينا، هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.

\_\_\_\_\_\_



# قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله ( الخبرية ) و( الفعلية ) على ظاهرها دون المجاز

جماهير أئمة أهل السنة في القرن الخامس الهجري، على إثبات استوائه تعالى على عرشه، وفق نهج النبي عليه السلام وخير القرون . . خلافًا لمن أبوا إلا اتباع الجهم والمعتزلة والخوارج في تأويلهم الاستواء بالاستيلاء

> الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد: فعلى نحو ما تضافرت أقوال أئمة السنة ف القرن الخامس وما سبقه لرد عادية الجهمية في تأويلهم الاستواء بالاستيلاء، تضافرت أقوالهم في القرن السادس لصد ذات الهجمة التي تهدف لتعطيل نصوص صفات الله وانتهاك حرماتها، بأنواع من التحريفات والتأويلات التي ما أنزل الله بها من سلطان، ونذكر منهم:

أ- طرفا من نصوص أعلام القرن السادس في إثبات صفة الاستواء وسوقهم الاجماء عليه ۱- أبو حامد الغزالي (ت٥٠٥)، فمن غير ما ذكرناه له في الحلقة (٣٥) وفي كتابنا (سيرا على خطا الأشعري أدمة الخلف بتراجعون الي ما تراجع إليه)، يقول -رحمه الله- في (إحياء علوم الدين) (كتاب قواعد العقائد) ١٥٤/١ "إنه تعالى مستو على العرش على الوجه الذي قاله، وبالمعنى الذي أراده. استواء منزها عن الماسة والاستقرار والتمكن والحلول والانتقال، لا يحمله العرش بل العرش وحملته محمولون بلطف قدرته ومقهورون في قدضته، وهو فوق العرش والسماء، وفوق كل شيء الي تخوم الثرى، فوقية لا تزيده قربا إلى العرش والسماء، كما لا تزيده بعدا عن الأرض والثرى، بل هو رفيع الدرجات على العرش والسماء، كما

د . محمد عبد العليم الدسوقي

الأستاذ بجامعة الأزهر

أنه رفيع الدرجات عن الأرض والثري، وهو مع ذلك قريب من كل موجود، وهو أقرب إلى العبد من حبل الوريد، وهو على كل شيء شهيد، إذ لا يماثل قريُه قربَ الأجسام، كما لا تماثل ذاته ذات الأجسام، لا يحل في شيء ولا يحل شيء فيه، تعالى عن أن يحويه مكان، كما تقدس عن أن يُحدُه زمان، بل كان قبل أن يخلق الزمان والمكان، وهو الآن على ما عليه كان، بائن من خلقه بصفاته، مقدس عن التغيير والانتقال، لا تجله الحوادث ولا تعتريه العوارض، بل لا يزال في نعوت جلاله منزها عن الزوال، وفي صفات كماله مستغنيا عن زيادة الاستكمال، وأنه في ذاته معلوم الوجود بالعقول، مرئى الذات بالأبصار، نعمة منه ولطفا بالأبرار في دار القرار، واتماما منه للنعم بالنظر الي وجهه الكريم".

بل لقد تميز الغزالي بالشدة في ذم علم الكلام، ونص على ذلك صراحة في الإحياء ١٦٧/١، فبعد ذكره تحريم الشافعي وأحمد ومالك وسفيان وصاحبي أبي حنيفة وجميع أهل الحديث لعلم الكلام، طفق يقول مبيناً خطره، "أمًا مضرَّته: فإثارةً الشبهات وتحريك العقائد، وإزالتها عن الجزم والتصميم، فذلك ممًا يحصل في الابتداء، ورجوعُها بالدليل

رجب ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

مشكوك فيه ويختلف فيه الأشخاص، ومن أضراره، تأكيد اعتقاد المبتدعة للبدعة، وتثبيته في صدورهم، بحيث تنبعث دواعيهم، ويشتدُ حرصُهم على الإصرار عليه بواسطة التعصُّب الذي يثور من الحدل".

إلى أن قال: "وأمًا منفعتُه؛ فقد يُظنُّ أنَّ فائدَتَه كشفُ الحقائق ومعرفتُها على ما هي عليه، وهيهات؛ فليس في الكلام وفاءٌ بهذا المطلب الشريف، ولعلَّ التخبيط والتضليل فيه أكثر من الكشف والتعريف، وهذا إذا سمعتَه من محدُث أو حشوي ربَّما خطر ببالك أنَّ الناسَ أعداءُ ما جهلوا، فاسمَع هذا ممَّ خَبر الكلامَ ثم قلاه بعد حقيقة الخبرة وبعد التغلغل فيه ثم قلاه بعد حقيقة الخبرة وبعد التغلغل فيه أعداءُ ما جهلوا، فاسمَع هذا ممَّ خَبر الكلامَ أنَّ الطريقَ إلى حقائق المعرفة من هذا الوجه أنَّ الطريقَ إلى حقائق العرفة من هذا الوجه أنَّ الطريقَ إلى حقائق العرفة من هذا الوجه مسدود، ولعمري لا ينفكُ الكلام عن كشف وتعريف وايضاح لبعض الأمور، ولكن على الندور في أمور جليَّة تكاد تفهم قبل التعمُق في صنعة الكلام".

وقد نقل شارح الطحاوية كلامه هذا ص١٤٤ وعقب يقول: "وكلامُ مثله في ذلك حجَّة بالغة".. ونقله كذلك ابن الوزير الماني (ت. ٨٤) في كتابه (الروض الباسم) ١٢/٢ وعقب يقول: "فهذه نصوص الغزالي الذي قبل فيه: (ثم تر العبون قبله ولا بعده أزكي منه)".. كما ذكره د. العناد في مقدمته لرسالة ابن أبى زيد القيرواني ص٣٣ تحت عنوان؛ (متكلمون يدمون علم الكلام ويظهرون الحدرة والندم)، وقدم له بقوله: "فأبو حامد الغزالي من المتمكنين في علم الكلام، ومع ذلك فقد حاء عنه المبالغة في ذمه، ولا ينسئك مثل خسر". على أن الإمام الغزالي لم يكتف بدم الكلام وأهله، ولا كان كلامه فيه اقتصارًا على ردّ كلام أبى إسحاق الإسفراييني الذي ذهب إلى إيقاف صحة إيمان كل أحد على: معرفة الأدلة من علم الكلام، حتى جعل يُبدع طريقتهم في ذكر السلوب، ويَعدُ التأويل تعطيلا ويُؤصِّل لما رجع إليه، فكان أن ألف في أواخر حياته

التوحيد

رسالة بعنوان: (فيصل التفرقة بين الإيمان والزندقة)، وكتاب: (إلجام العوام عن علم الكلام) الذي تابع فيه شيخه أبنا المعالي الجويني، وفيهما الكثير مما ذكرناه في كتابنا السالف الذكر، بشأن الرضوخ إلى الحق وإيثار طريق السلف في قضية الصفات.

٢- الأسام البغوي محيي السنة (٢٥١٥)، قال في تفسير: (مَا يَحُوثُ مِن نَبَوَى تَلْنَةٍ إِلَّا مُو رَامِعُهُمُ (المجادلة/٧): "أي: ما من سرار ثلاثة إلا هو رابعهم بالعلم"، فأثبت علوه سبحانه.. كما قال في تفسير: (مُمَ أَسَوَى عَلَ المَرْشِ ) (الأعراف/٤٥) مثبتاً استواءه: "أولت فيقولون: الاستواء بالاستيلاء، وأما أهل السنة فيقولون: الاستواء على العرش: صفة الله فيقولون: الاستواء على العرش: صفة الله ويكل العلم فيه إلى الله"، ثم حكا قول مالك: (الأستواء غير مجهول والكيف غير معقول)، وقال: "ورُوي عن سفيان الثوري والأوزاعي والليث وسفيان بن عيينة وابن المبارك وغيرهم من علماء السنة في الآيات التي جاءت في الصفات: (أمروها كما جاءت بلا كيف)".

وعلى ذلك علق ابن القيم في أجتماع الجيوش ص٧٧ بقوله: "ومراد السلف بقولهم (بلا كيف)، هو: نفي للتأويل فإنه التكييف الذي يزعمه أهل التأويل، فإنهم هم الذين يُثبتون كيفية تخالف الحقيقة، فيقعون في ثلاثة محاذير:

أ- نفى الحقيقة.

ب - وإثبات التكييف بالتأويل.

جـ - وتعطيل الرب عن صفاته التي أثبتها لنفسه.

وأما أهل الإثبات فليس أحد منهم يكيف ما أثبته الله لنفسه ويقول: كيفيته كذا كذا، حتى يكون قول السلف (بلا كيف) رداً عليه، وإنما ردًوا علىأهل التأويل الذي يتضمن التحريف والتعطيل، تحريف اللفظ وتعطيل معناه".

٣- والعلامة أبو الحسن الكرجي من كبار الشافعية (ت٥٣٥)، قال في قصيدته التي زادت عن المائتي بيت:

عقيدة أصحاب الحديث قد سمت بأرباب دين الله أسنى المراتب عقائدهم أن الاله بداته

على عرشه مع علمه بالغوائب وأن استواء اثرب يُعقل كونُه

ويجهل فيه الكيف جهل الشهارب

وقد وجد على هذه القصيدة مكتوب بخط العلامة ابن الصلاح: (هذه عقيدة أهل السنة وأصحاب الحديث)"، كذا ذكره الذهبي ونص عليه في العلو ص١٩١، ١٧٢، والشهارب جمع شهرب وهو العجوز الكبير.

ب- الأصبهاني يتوسع في الكلام عن الاستواء ويرد شبهات المتأولة:

٤- وقوًام السنة الإمام الحافظ إسماعيل بن الفضل التيمي (ت٥٣٥هـ)، فقد أكثر في الكلام عن الاستواء في كتابه الجليل (الحجة في بيان المحجة)، وذكرا /٢٦٦ فيما يجب اعتقاده: "أن لله عرشاً، وهو على العرش، وعلمه محيط بكل مكان، ما تسقط من ورقة إلا يعلمها ولا حبة في ظلمات الأرض ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين.. والعرش فوق السماء السابعة، والله على العرش.. وللعرش حمّلة يحملونه على ما شاء الله من غير تكييف، والاستواء معلوم والكيف مجهول".

وتحت ما عقده ٨١/٢ بعنوان: (باب في بيان استواء الله على العرش)، أدرج بعض آي التنزيل، وبعدها ساق قول أهل السنة: "الله فوق السماوات لا يعلوه خلق من خلقه، ومن الدليل على ذلك: أن الخلق يشيرون إلى السماء بأصابعهم، ويدعونه ويرهعون إليه أبصارهم، ومن الدليل على ذلك الآيات التي فيها إنزال آلوحي".

وأعقب ذلك بفصل في (بيان أن العرش فوق السماوات وأن الله فوق العرش)، وساق بعد أن ذكر ما ذكر من الأدلة، قول يحيى بن عمار: "كل مسلم من أول العصر إلى عصرنا هذا، إذا دعا الله رفع يديه إلى السماء، والمسلمون في عهد النبي إلى يومنا هذا يقولون في الصلاة ما أمرهم الله به في قوله: (سَبَعِ أَسَرَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى )

(الأعلى/١).. ولا حاجة لله إلى العرش، لكن المؤمنين كانوا محتاجين إلى معرفة ريهم، وكل من عبد شيئاً أشار إلى موضع أو ذَكر من معبوده علامة، فخالقنا إنما خلق عرشه ليقول عبدُه المؤمن إذا سأل عن ربه أين هو؟ (الرحمن على العرش استوى)، فهو فوق كل محدَث، على عرشه العظيم ولا كيفية ولا شَبَهَ كما قال مالك.. ولا نحتاج في هذا الباب إلى قول أكثر من هذا: أن نؤمن به وننفي الكيفية عنه وننفي الشك فيه، ونقول: هو بذاته على العرش وعلمه محيط بكل شىء"ا.ه.

ثم تطرق الأصبهاني إلى معاني الاستواء قائلاً (١١٢/٢): "قال علماء أهل السنة: إن الله على عرشه بائن من خلقه، وقالت المتزلة: هو بذاته في كل مكان، وقالت الأشعرية: الاستواء عائد على العرش.. وقال بعضهم: (استوى) بمعنى: (استولى)".

وقال في ردِّ ما قاه به الأشعرية: "لو كان كما قالوا، لما كانت القراءة بخفض العرش.. ثم إن الاستيلاء لا يوصف به إلا من قَدَر على الشيء بعد العجز عنه، والله لم يزل قادرًا على الأشياء ومستوليًا عليها، ألا ترى أنه لا يوصف (بشر) بالاستيلاء على العراق إلا وهو عاجز عنه قبل ذلك".

واستطرد في رد دعاوى المتكلمة يقول: "وزعم هـوَلاء أن معنى: (ٱلرَّحَنُّ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ) (طـه/٥) أي: (مُلكه)، وأنه لا اختصاص له بالعرش أكثر مما له بالأماكن، وهذا إلغاء لتخصيص العرش وتشريفه.. قال أهل السنة: خلق الله السماوات والأرض وكان عرشه على الماء مخلوقاً قبل خلق السماوات والأرض، ثم الماء مخلوقاً قبل خلق السماوات والأرض، ثم أخبر عن نفسه.. وزعموا أن ذلك بمعنى: (علو الغلبة) لا (علو الذات)، وعند المسلمين أن لله العلو من سائر الوجوه، لأن العلو صفة مدح. فثبت أن لله (علو الذات) وجماهير السلمين وسائر و(علو القهر والغلبة)، وجماهير الاسلمين وسائر الملل قد وقع منهم الإجماع على الإشارة إلى الله

رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

من جهة الفوق في الدعاء والسؤال، فاتفاقهم بأجمعهم على ذلك حُجّة، ولم يستجز أحد منهم الإشارة إليه من جهة الأسفل ولا من سائر الجهات سوى جهة الفوق"، وساق في ذلك الآيات والأحاديث.

وفي حكاية سلف الأمة وأصحاب الحديث في الاستواء عقد الأصبهاني فصلا (٢٧٣/٢)، جاء فيه ما نصه: "قال أهل السنة: الإيمان بقوله تعالى: (الرَّحْنُ عَلَى الْعَرْشِ ٱسْتَوَى ) (طه/٥) واجب، والخوض فيه بالتأويل بدعة"، ثم جعل يقول -بعد أن عدد معانى الاستواء، وأوضح أن جانب المتشابه فيما تعلق منها به سبحانه: إنما يقتصر على الكيف خلافاً لما عُلم معناه كما جاء في عبارة مالك-: "قال أهل السنة: صفات المخلوقين معلومة كيفيتها، واستواء الله على العرش غير معلوم كيفيته، لأن المخلوق لا يُعلم كيفية صفات الخالق لأنه غيب، ولا يُعلم الغيب إلا الله، ولأن الخالق إذا لم يشبه ذاته ذات المخلوق، لم يشبه صفاته صفات المخلوق، فثبت أن الاستواء معلوم، والعلم بكيفيته موكول إلى الله.. وكذلك فيما يضارع هذه الصفات".

كما جعل يؤكد في (الحجة) (٢٨٦/٢)، أن من سمات أهل السنة: "الإيمان بأن الله على عرشه استوى كما شاء، وعلمه بكل مكان لا يخفى عليه شيء"، وفي ضرورة وأهمية أن يُنحَى العقل في مثل هذه الأمور وألا يُقدَّم على الشرع، تابع يقول: "ومن صفة أهل السنة: الأخذ بكتاب الله وبأحاديث رسول الله وترك الرأي والابتداع".

ومما فاه به الأصبهاني على لسان أهل السنة، قوله (٤٦٢/٢) في وصف حال المتأولة: "قال أهل السنة: لا نرى أحداً مال إلى هوى أو بدعة، إلا وجدته متحيراً، ميت القلب، ممنوعاً من النطق بالحق، وقالوا: الكلام في الرب بدعة، لأنه لا يجوز أن يُتكلم في الرب إلا بما وصف به نفسه في القرآن وما بينه رسوله عليه السلام، وهو الأوَّل بلا ابتداء والآخر بلا انتهاء، يعلم السرَّ وأخفى، وعلى

العرش استوى، علمه بكل مكان، قد أحاط بكل شيء علماً، (لَيَسَ كَمِثْلِهِ، شَتْ قُرْ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْصِبُرُ) (الشورى/11)، لا يقال في طفاته (كيف؟) و(لم؟)".

وقال في سمات أهل ألبدع والضلال (٤٠/٢)؛ "إذا رأيت الرجل يسمي أهل الحديث حشوية أو مشبهة أو ناصبة، فاعلم أنه مبتدع، وإذا رأيت الرجل ينفي صفات الله أو يُشَبّهها بصفات المخلوقين فاعلم أنه ضال.. قال علماء أهل السنة: (ليس في الدنيا مبتدع إلا وقد نَزَع حلاوة الحديث من قلبه)".

ج- وعلى درب الغزالي والبغوي والأصبهاني سار أئمة الهدى من أعلام القرن:

٥- وممن أشبت الاستواء من أشمة القرن السادس: شيخ بغداد وسيد الوعاظ عبد القادر الجيلاني (ت٥٦١هـ)، قال في كتاب (الغُنية) ص٧١- ٧٤: "وهو مستو على العرش، محتو على الملك، محيط علمه بالأشباء (إِلَيْهُ فَصَعَدُ ٱلْكَامُ ٱلطَّيْبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّنِيلُمُ مَرْفَعُهُ.) (فاطر: ١٠)، ( بُدَيْرُ الأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُرَّ نَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَةٍ بِمَا تَعْدُونَ ) (السجدة: ٥) .. لا يخلو من علمه مكان، ولا يجوز وصفه بأنه في كل مكان، بل يقال: إنه في السماء على العرش كما قال (الرحمن على العرش استوى) (طه: ٥).. وينبغي إطلاق ذلك الاستواء من غير تأويل، وأنه استواء الذات على العرش لا على معنى: (القعود والماسة) كما قالت المجسمة والكرّامية، ولا على معنى: (الرفعة) كما قالت الأشعرية، ولا على معنى: (الاستيلاء والغلبة) كما قالت المعتزلة، لأن الشرع لم يَردُ بذلك، ولا نُقل عن أحد من الصحابة والتابعين من السلف الصالح من أصحاب الحديث ذلك، بل المنقول عنهم حمله على الإطلاق.. وكونه على العرش مذكور في كل كتاب أنزل على كل نبي أرسل، بلا كيف" .. والحق أن الكلام في ذلك يطول، لكن حسبنا منه ما ذكرنا .. والى لقاء آخر نستكمل الحديث. والحمد لله رب العالمن.



# تحذير من الابتداع في الدين والرد على شبهات المخالفين

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم...

وبعد: فإن مما يتميز به أهل السنة والجماعة عن غيرهم من فرق الضلال أن لديهم منهجًا علميًّا منضبطًا يتعاملون على أساسه، ويحكمون على من خالفهم وفق أصوله وميزانه، ويردون علم ما جهلوا إلى عالم، ويذلك يحصل لهم رضى الله تعالى، الذي لا يضر معه سخط ساخط.

وأما أهل البدع والزيغ والانحراف، فإن من أظهر سماتهم أنهم يتكئون- في انحرافهم عن الصراط المستقيم- على المتشابه من القول، ويُلبسون الحق بالباطل، فيُفتَنُون ويَفتِنُون مَن أراد الله فتنته!

ومن ذلك تلبيسهم على الناس باستحسان البدع، حتى صارت عندهم أولى من الأخذ بالسنن الثابتة، فصاروا يتقربون إلى ربهم بما نهاهم عنه (

وصدق أيوب السختياني رحمه الله إذ يقول: ما ازداد صاحب بدعة اجتهادًا، إلا ازداد من الله بُعدًا! (البدع لابن وضاح (٦٧)).

ويكفي البدعة شؤمًا ومهانة أنها على دين لم يأذن به الله تعالى ورسولُه صلى الله عليه وسلم، ولم يعرفُها الصحابةُ، رضي الله عنهم، وهم قدوة المتقين!

قال إبراهيم النخعي رحمه الله: كفى على قوم وزرا أن تخالف أعمالُهم أعمالُ أصحاب نبيهم صلى الله عليه وسلم. (إعلام الموقعين

((101/2)

#### أولا: تعريف البدعة:

هي ما أحدث على غير مثال سابق، وهي على قسمين:

اعداد المحمد هيكل

(1) الأول: ما لا علاقة له بالدين، فهذه بدعة من جهة اللغة، كالمخترعات الحديثة من سيارات وطائرات وغير ذلك مما ظهر في هذه الأزمان، ولم يكن معروفًا من قبل.

. والأصل في هذه البدع أنها مباحة، ما لم يتعارص منها شيء مع نص من نصوص الشريعة، فتأخذ حكمه وقتئذ.

(٢) الثاني: ما له علاقة بالدين، وهو ما يُراد منه التقرب إلى الله سبحانه وتعالى، لكنه لم يوجد في العهد النبوي، مع وجود المقتضي لفعله ولم يُفعل، ولم يكن ثمة مانع من فعله.

(أ) أما وجود المقتضي، فهو أن تتوفر دواعي الفعل، لكنه لم يُفعل، مثل ترك الأذان لصلاة العيد، وقد توفر الداعي لذلك، وهو دعوة الناس لهذه الصلاة كما يُدعون للصلوات الجامعة الأخرى... فلما لم يأمر صلى الله عليه وسلم بالأذان، ولم يُفعل... دلَّ ذلك على أن الأذان لصلاة العيد بدعة محدثة.

وأما مسألة جمع القرآن- مثلا- فلم يوجد الداعي إلى جمعه في العهد النبوي؛ لأن الوحي مستمر في تنزيل القرآن، وإنما وجد في عهد أبي بكر رضي الله عنه عندما قُتل جمعٌ من سادات الصحابة وقراء القرآن في

Upload by: altawhedmag.com

معركة اليمامة، فخاف المُلهَم عمر رضي الله عنه أن يضيع شيءٌ من القرآن، فأشار إلى أبي بكر بجمعه في مصحف واحد، ففعل، فكانت حسنة من حسناته رضي الله عنه.

(ب) وأما انتفاء المانع، فهو أن يتوفر الداعي للفعل، لكن يمنع منه مانع ما، مثل اتخاذ مكبرات الصوت واسطة يُنقل فيها صوت المؤذن إلى أهل البلد، فقد كانت الحاجة لذلك موجودة، لكن منع منها عدم وجود تلك المكبرات في ذلك العهد.

وكذلك مثل مسألة اجتماع الناس في صلاة التراويح على إمام في المسجد، فإن النبي صلى الله عليه وسلم كان يصلي التراويح بالناس ثم ترك ذلك لمانع، وهو خشية أن تفرض عليهم هذه الصلاة، فتشق على بعض المسلمين... فلما انقطع الوحي بموت النبي صلى الله عليه وسلم، تنبه الفاروق رضي الله عنه إلى أن المانع من عدم الاجتماع للصلاة قد زال، فأمر أبيَّ بأن يومً الناس، فكان جمعهم هذا إحياء لسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم.

فتبين من ذلك أن ما توفر الداعي لفعله في العهد النبوي، ولم يوجد مانع من الفعل، ثم لم يُفعل، فإن عدم الفعل هو السنة، وفعله هو البدعة والضلالة...

قال الإمام ابن القيم رحمه الله: فإن تركه صلى الله عليه وسلم سنة، كما أن فعله سنة. (إعلام الموقعين (٣٩٠/٢))

#### ثانيا، التحذير من البدع:

وقد جاءت الشريعة بالتحذير من البدع والزجر عنها، مع بيان فسادها، وعدم انتفاع صاحبها منها.

أما الزجر عنها ففي مثل قول النبي صلى الله عليه وسلم: «كل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار». (صحيح سنن النسائي (١٥٧٧)

وأما فساد هذه (العبادة) وردها، ففي مثل

قول النبي صلى الله عليه وسلم: من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد. (صحيح مسلم (١٧١٨))

وهذه البدع كلها مذمومة شرعًا، باطل التعبد بها... لا يخرج عنها بدعة من البدع المحدثة، وإن حسن قصد فاعلها، أو ظنها حسنة... فليس في دين الإسلام بدعة حسنة!

قال عبد الله بن عمر- رضي الله عنهما-: كل بدعة ضلالة، وإن رآها الناس حسنة؛ (السنة للمروزي (٦٨))

وقال الحافظ ابن رجب-رحمه الله- عند حديث: (كل بدعة ضلالة): من جَوامع الكلم، لا يَخرجُ عنه شيء، وهو أصل عظيم من أصول الدين. (جامع العلوم والحكم (٢٦٦/١))

#### ثالثا: أقسام البدع:

وقد قسم أهل العلم البدعة في الدين إلى قسمين:

(١) البدع الحقيقية: وهي ما لا دليل عليها في الشرع، كمن يحدث عبادة من غير نص شرعي، فيستجب أو يوجب ما لم يستحبه ولا يوجبه الله تعالى ولا رسوله صلى الله عليه وسلم، فهذه عبادات لم تأت من عند الله، فلا يحبها الله، ولا يرضاها، ولا يُثيب عليها...

وقد جاء عن عبد الله بن عباس- رضي الله عنهما- أنه قال: بينا النبيُّ صلى الله عليه وسلم يَخطُبُ، إذا هو برجل قائم، فسَأل عنه، فقالوا: أبو إسرائيلَ، نذَر أن يقومَ ولا يَعَدُّ، ولا يَستَظلَّ، ولا يَتكلَّم، ويَصومَ. فقال النبيُ صلى الله عليه وسلم: «مُرُوه فليتَكلَّم وليستظلُّ وليُقعد، وليُتمَّ صَومَه». (صحيح الدخاري (٢٠٤))

فانظر كيف نهاه النبي صلى الله عليه وسلم عن التقرب إلى الله بما لم يأت فيه نص من الشرع، ولم يقره على فعله، ولم يعتبر

Upload by: altawhedmag.com

حُسن نيته، وإنما أقره على ما كان مشروعًا، وهو الصوم.

ومن هذه البدع أيضًا: بدعة التقرب إلى الله سبحانه وتعالى بالرهبانية وترك التزوج مع وجود الداعي إليه وفقد المانع الشرعي تمامًا، ومن ذلك ما يفعله الشيعة الروافض يوم عاشوراء من ضرب الصدور، ولطم الخدود، وشج الرؤوس بالسيوف، وإراقة الدماء، والنواح والعويل، حزنا على الحسين رضى الله عنه زعموالا

(٢) البدع الإضافية: وهي ما ثبت أصلها في الشرع، لكن الإحداث طرأ على تفاصيل أداء هذه العبادة، من الزمان والمكان والكيفية.. مثل كون محبة النبي صلى الله عليه وسلم (كما هو معلوم) ثابتة في الشرع، بل هي ركنه الذي لا يصح إيمان العبد إلا به... إلا أن ترجمة هذه المحبة على غير مراد الشرع يكون مذموماً غير محبوب، كمن يحتفل في يوم مولده بالغناء والرقص والأناشيد...!

ومن أمثلة ذلك أيضا الذكر أدبار الصلوات أو في أي وقت على هيئة الاجتماع بصوت واحد، أو يدعو الإمام والناس يؤمنون أدبار الصلوات، فالذكر مشروع ولكن أداءه على هذه الكيفية غير مشروع، وبدعة مخالفة للسنة. ومن ذلك تخصيص يوم النصف من شعبان بالصيام وليله بالقيام.

#### رابعا: ليس في الإسلام بدعة حسنة:

يستدل البعض بالحديث الصحيح: من سن في الإسلام سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها بعده من غير أن ينقص من أجورهم شيء... (صحيح مسلم (١٠١٧)).

ويقولون: إن هذا الحديث يدل على أن في الإسلام بدعة حسنة!

#### والجواب باختصار من وجوه:

الوجه الأول: ليس في الإسلام بدعة حسنة، بل كما قال رسول الله عليه

وسلم: كل بدعة ضلالة. (صحيح سنن ابن ماجه (٤٢)).

و(كل) من ألفاظ العموم والشمول كما هو معروف.

والنبي صلى الله عليه وسلم كان يُصدُر عامة خطبه (وليس أمامه مبتدع قط) بقوله: «إن شر الأمور محدثاتها وكل محدثة بدعة».

وقال شيخ الإسلام رحمه الله: «لا يحل لأحد أن يقابل هذه الكلمة الكلية الجامعة من رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهي قوله: « كل بدعة ضلالة « بسلب عمومها، وهو أن يقال: ليست كل بدعة ضلالة، فإن هذا إلى مشاقة الرسول أقرب منه إلى التأويل « (الاقتضاء: ٢/ ٨٢).

الوجه الثاني: أنه لا يوجد قائل بالبدعة الحسنة من أهل القرون المفضلة (الصحابة فمن بعدهم)، وقد قال الإمام أحمد: إياك أن تتكلم في مسألة ليس لك فيها إمام. (سير أعلام النبلاء ٢٩٦/١١).

الوجه الثالث: أن الصحابة والتابعين كانوا أبعد الناس عن هذا الفهم المعوج للحديث، وقد قال الشاطبي: يجب على كل ناظر في الدليل الشرعي: مراعاة ما فهم منه الأولون، وما كانوا عليه في العمل به، فهو أحرى بالصواب، وأقوم في العلم والعمل. (الموافقات (٢٨٩/٣)).

فتجد ابن مسعود - مثلا - أنكر بشدة على أناس يجلسون في بيت من بيوت الله، يكبرون ويحمدون ويهللون، إلا أنهم اتخذوا الحصى ليعدوا بها أذكارهم (كحال أهل « حلقات الذكر البدعي»: اليوم)، فقال لهم رضي الله عنه: عُذُوا سيئاتكم فأنا ضَامنُ أن لا يضيع من حسناتكم شيء، وَيحَكُم يا أمة محمد ما أسرع هَلَكَتَكُم لاهؤلاء صحابة نبيكم صلى الله عليه وسلم متوافرون، وهذه ثيابه لم تَبل،

التوحيد

Upload by: altawhedmag.com

وآنيته لم تُكسَر.. والذي نفسي بيده إنكم لعلى ملة هي أهدى من ملة محمد، أو مُفتَتحُو باب ضلالة. (السلسلة الصحيحة (١١/٥)). ولما رأى سعيد بن المسيب رجلا صلى بعد النداء من صلاة الصبح فأكثر الصلاة، حصبه ثم قال: إذا لم يكن أحدكم يعلم فليسأل، إنه لا صلاة بعد النداء إلا ركعتين فقال الرجل: يا أبا محمد أتخشى أن يعذبني الله بكثرة الصلاة فقال: بل أخشى أن يعذبك الله بترك السنة. (الفتيه والمتفقه (١/٨٣)).

الوجه الرابع: أن الله سبحانه وتعالى امتن على الأمة المحمدية بشريعة سمحة كاملة فقال: «اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا» (المائدة: ٢).

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إنه ليس شيء يقربكم إلى الجنة إلا قد أمرتكم به،وليس شيء يقربكم إلى النار إلا قد نهيتكم عنه. (السلسلة الصحيحة (٢٨٦٦)).

فاستحال شرعًا أن يتقرب أحد إلى الله بعبادة بذاتها لم يرد فيها نص من الكتاب والسنة، وقد أحسن الإمام مالك حين قال: فما لم يكن يومئذ دينا فلا يكون اليوم دينا. (الاعتصام للشاطبي (٦٥/١)).

الوجه الخامس؛ إن فهم معنى السنة الحسنة في الحديث يكون بمعرفة سبب قول اللبي صلى الله عليه وسلم لها، فمختصر قصة الحديث أنه جاء قوم من الأعراب حفاة عراة يشكون الفاقة، فظهر سوء حائهم فقلة عراة يشكون الفاقة، فظهر سوء حائهم فقلة عراة يشكون الماقة، فظهر منوء حائهم وجه النبي صلى الله عليه وسلم، فخطب الناس، وذكرهم بالله، وحثهم على الصدقة.. وكان مما قال: تصدق رجل من ديناره، من درهمه، من ثوبه، من صاع بره، من صاع تمره (حتى قال) ولو بشق تمرة.

فجاء رجل من الأنصار بصرة كادت كفه تعجز عنها، بل قد عجزت، ثم تتابع الناس

التوحيد

حتى وجد كومين من طعام وثياب. فصار وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم يتهلل كأنه مُذهبة، ثم قال: «من سن في الإسلام سنة حسنة فله أجرها..» الحديث.

فهذا الأنصاري كان أول المتصدقين، وصدقته سبب تتابع الناس على الصدقة، وفيه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: من سن في الإسلام سنة حسنة... فقد سنَّ للناس ما هو موجود في الشرع، ولم يأت بشيء جديد وما سَنَّهُ كان السبق والمبادرة بالصدقة - المشروعة من قبل - حتي تتابع الناس بعده.

قال الألباني رحمه الله: «من سن في الإسلام سنة حسنة من سن لغة، وفتح طريقا إلى أمر مشروع بالكتاب والسنة أماته الناس مع الزمن، أو مع الغفلة.. فأحيا هذه السنة المنصوص عليها. (سلسلة الهدى والنور (شريط ٣٩٠)).

الوجه السادس، وفي الختام نقول لمَحَسَّن البدَع: إذا كان في الشريعة بحسب زَعمكَ «بُدعة حسنة» فإننا نبتدع ترك «البدعة الحسنة» ونرى عدم جوازها وعدم العمل بها، لأن ذلك هو الأنفع لعاجلتنا وآجلتنا وأجمع لكلمتنا وأبعد عن الفُرقة والخلاف.

فإن كان قولنا هذا «صحيحًا» وعليه برهان فلا تجوز مخالفته، وإن لم يكن عليه برهان فهو «بدعة حسنة» وهو معمول بها عندكم، فالبدعة على جميع الفروض باطلة وهو ما نريده ولله الحمد.

وبذلك يتبين لنا مما سبق، أنه لا علاقة للحديث بالبدعة الحسنة، التي لا وجود لها في دين الإسلام، وأن هذا التقسيم ليس إلا «بدعة سيئة»، ليست من الإسلام في شيء، وإن ألصقت به.

فيا أهل الإسلام: استقيموا يرحمكم الله، واتبعوا ولا تبتدعوا فقد كفيتم.

والحمد لله رب العالمين.

# إرشاد العمَّال إلى إصلاح الأعمال

الحمد لله. والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه والتابعين، أما بعدُ:

فمن المعلوم من هدي سلفنا الصالح أن الرء في سيره إلى الله تعالى هو بين خوف ورجاء: بين خوف أن يحبط عمله، وتسوء خاتمته، ويكون من أصحاب النار، وبين رجاء أن يتقبل الله منه، وتحسن خاتمته، ويكون من أصحاب الجنة، ولذلك قالوا: الخواتيم ميراث السوابق، وكل ذلك في الكتاب السابق.

وحكمة الله تعالى القاضية أن العبد لا يدري بما يُختم له، ولا على أي شيء يموت (ا ومن هنا اشتد خوف السلف من سوء الخاتمة، فمن أحدث قبل السلام بطلت صلاته، ومن أفطر قبل غروب الشمس ولو بلحظة فسد صيامه، ومن أساء في آخر عمره لقي الله بهذا الوجه، لأن الأعمال بالخواتيم.

ولذلك فطن السلف إلى أن أكثر الناس أمنًا لخاتمته أعظمهم غفلة عن الله، فأهل اليقظة دائمًا يخافون على أنفسهم سوء النهايات (! ومن مظاهر ذلك أنهم لا ينظرون إلى عبادتهم بعين الإعجاب والاستكثار، بل يذمون أنفسهم، ولا يرون لها حقًا، «يُوَوَّنَ مَا مَاتُوا وَقُلُوَيُهُمْ وَجِلَةً» (المؤمنون:٢٠)، لأنهم يعلمون أن التوفيق للطاعة من فضل الله وحده، حالهم ومقالهم: «المُحَمَدُ بِقُوَ آلَتِي هَدَينَا لِهُذَا وَمَاكًا لِبَرْدِي لَوْلاً أَنْ هَدَينَا

#### مداد 🚺 د . آجمد صلاح رضوان

فهذا نبينا صلى الله عليه وسلم أعظم الناس دينًا وايمانًا يقول: «إنني وأنا رسول الله، لا أدري ما يُفعل بي». (رواه البخاري).

وهذا عمر رضي الله عنه لما كان في النزع قال لابنه عبد الله: "يا بني ضع خدي على الأرض، لعل الله أن ينظر لي فيرحمني".

وهذه الصدِّيقة عائشة رضي الله عنها لما حضرتها الوفاة، قيل لها، ابن عباس بالباب يريد أن يدخل عليك، فقالت: أخشى أن يثني عليَّ، فقيل لها، ابن عباس من صالح بنيك، فدخل عليها، فجعل يثني عليها، فأشاحت بوجهها عنه.وقالت: مالي ومالك يا ابن عباس !!

وهذا راوية الأسلام أبو هريرة رضي الله عنه الذي روى (٥٣٧٤) حديثًا عن النبي صلى الله عليه وسلم، لما حضرته الوفاة بكى، فقيل: ما يبكيك؟ قال: بُعد المفازة، وقلة الزاد، وضعف اليقين، والعقبة الكؤود التي المهبط منها إمًا إلى الجنة، وامًا إلى النار. (اغتنام الأوقات في الباقيات الصالحات، عبد العزيز السلمان صه١٠٤).

وأبو هريرة ممن لأزم النبي صلى الله عليه وسلم ملازمة الظل لصاحبه، { { أولئك والله قوم

التوحيد

شيد الله فخرهم، فما علاه فخر، وإن عظم الفخر. الفخر.

ولذلك كان الحسن يقول: إن المؤمن جمع إحسانًا وخوفًا، والمُنافق جمع إساءة وأمنًا.

وعليه كان الخوف من أجل منازل السالكين إلى الله، وأنفع دواء للقلب، ومن خاف الآخرة قاده الخوف إلى سلوك طريق الاستقامة، والمبادرة بالعمل خشية الفوات، فقد روى المترمذي من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ خَافَ أذلَجَ وَمَنْ أَذَلَجَ يَلَغَ اللَّنزَلَ أَلَا إِنَّ سلُعَةَ اللَّه عَاليَةً إلا إِنَّ سلُعَة الله الْجَنَّه. وفي صحيح ابن حبان بسند حسن عنه أيضًا أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: قال الله تعالى: «وعزتي لا أجمع على عبدي خوفين وأمنين، إذا خافني في الدنيا أمنته يوم القيامة، وإذا أمنتي في الدنيا، أخفته في الآخرة»، «فَلَا يَأْمَنْ مَكْرَ الله إلَّا الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ» (الأعراف، و).

وأخوف ما ورد في هذا الشأن: ما رواه أحمد في مسنده من رواية حميد الطويل، عن أنس رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا تعجبوا من عمل عامل حتى تنظروا إلى ما يُختم له به، فإن العبد ليعمل العمل الذي إن مات عليه دخل الجنة، فإذا به يعمل بعمل أهل النار فيدخل النار».

وعند مسلم من حديث أبي هريرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال، «إنَّ الرَّجُلَ لَيَعْمَلُ الزَّمَنَ الطَّوِيلَ بِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّة ثُمَّ يُحُتَمُ لَهُ عَمَلُهُ بِعَمَلِ أَهْلَ النَّارِ وَإنَّ الرَّجُنَّ لَهُ عَمَلُ الزَّمَنَ الطَّوِيلَ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ ثُمَ يُخْتَمُ لَهُ عَمَلُهُ بِعَمَلِ أَهْلَ الْجَنَّةِ.

يقول ابن الجوزي في ميد الخاطر،: انظر إلى من قضى عمره في التقوى والطاعة، ثم عرضت له فتنة في الوقت الأخير، نطح مركبه الجرف، غرق في الوقت الأخير.

لكن هناك إشكال: كيف أفسر هذه الأصول

في ضوء قول الله تعالى: «إِنَّ ٱلَّذِينَ عَامَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ إِنَّا لَا شَعِمِعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا » (الكهف:٣٠).

جوابه فيما رواه البخاري عَنْ سَهُل بن سَعْدِ السَّاعديُ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْه وَسَلَّمَ الْتَقَى هُوَ وَالْشُرِكُونَ فَاقْتَتَلُوا فَلَمًا مَالَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الَّي عَسْكَره وَمَالَ الْآخُرُونَ إِلَى عَسْكَرِهِمْ وَفِي أَصْحَابٍ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ رَجُلٌ لَا يَدَعُ لَهُمْ شَاذَةُ وَلَا فَادْةَ إِلَّا اتَّبَعَهَا يَضْرِبُهَا بِسَيْفِهِ فَقَالَ: مَا أَجْزَأَ مِنَّا الْيَوْمَ أَحَدٌ كَمَا أَجْزَأَ قُلَانٌ فَقَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ: أَمَا إِنَّهُ مِنْ أَهُلِ النَّارِ؛ فقال رُجُل من الْقَوْم؛ أَنَا صَاحِبُهُ قَالَ فَخَرَجَ مَعَهُ كَلَّمَا وَقَفَ وَقَفَ مَعَهُ، وَإِذَا أَسْرَعَ أَسْرَعَ مَعَهُ. قَالَ: فَجُرحَ الرَّجُلُ جُرْحًا شَدِيدًا فَاسْتَعْجَلُ الْمُؤْتَ فَوَضَعَ نَصْلَ سَيْفه بِالْأَرْضِ وَذُبَابَهُ بَيْنَ ثَدْيَيْه، ثم تحامَل عَلى سَيْفه فِقْتَل نَفْسَهُ فَخْرَجُ الرَّجُل إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ؛ هُقَالَ: أَشْهَدُ أَنْكَ رَسُولُ الله. قَالَ: وَمَا ذَاكَ؟ قَالُ الرَّجُلُ الَّذِي ذَكُرْتَ آنفًا أنَّهُ مِنْ أَهْلِ النَّارِ فَأَعْظَمَ النَّاسُ ذَلِكَ. فَقُلْتُ: أَنَا لَكُمْ بِهِ فَخَرَجْتَ فِي طَلْبِهِ، ثُمَّ جُرِحَ جُرْحًا شَدِيدًا فَاسْتَعْجَلَ الْمُؤْتَ فَوَضَعَ نَصْلَ سَيْفه في الأرض وَذَبَابَهُ بَيْنَ تَدْيَيْهِ، ثُمَّ تَحَامَلُ عَلَيْهِ فَقَتَلَ نَفْسَهُ فَقَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عِنْدَ ذَلِكَ، "إِنَّ الرَّجُلُ لَيَعْمَلُ عَمَلُ أهُل الْجُنَّة فيمًا يَبُدُو للنَّاس، وَهُوَ مِنْ أَهُلِ النَّارِ وَإِنَّ الرَّجُلُ لَيَعْمَلُ عَمَلُ أَهْلِ النَّارِ فِيمَا يَبْدُو للناس وَهُوَ مِنْ أَهْلِ الْجِنَةَ».

#### والسؤال الآن: ما الذي أحرق على العامل عمله، ونكسه، وأوكسه، وأضله؟

جوابه فيما رواه البخاري في صحيحه (كتاب التفسير) عن عبيد بن عمير قال: قال عمر رضي الله عنه يومًا لأصحاب النبي صلى الله عليه وسلم: فيمَ تَرَوْنَ هَذه الآيَةَ نَزَنَتُ: ﴿ أَيَوَدُّ أَحَدُكُمُ أَنْ تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ ﴾.. قَالُوا: اللَّهُ أَعُلُمُ. فَعَضبَ عُمَرُ فَقَالَ: قُولُوا نَعْلُمُ أَوْ لَا نَعْلَمُ. فَقَالَ ابْنُ عَبَّاس: فِي نَفْسِ مِنْهَا شَيْءٌ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ.

قَالَ عُمَرُ، يَا ابْنَ أَحْي قُلُ وَلَا تَحْقرْ نَفْسَكَ. قَالَ ابْنُ عَبَّاس: ضُرِبَتٌ مَثَلًا لِعَمَل. قَالَ عُمَرُ؛ أَيُّ عَمَل؟ قَالَ ابْنُ عَبَّاس؛ لَعَمَل؟ قَالَ عُمَرُ لِرَجُل غَنيَّ يَعْمَلُ بِطَاعَة اللَّه عَزَ وَجَلَ ثُمَّ بَعَثَ اللَّه لَهُ الشُيْطَانَ هَعَملَ بِالْعَاصَىِ حَتَى أَغْرَقَ أَعْمَالُهُ.

ومن الأمور المهلكات- أيضًا- التي تحرق عمل العامل: رؤية النفس، والإعجاب بها، ومشاهدة بلوغ الكمال منها، مما يدفعه عمله للحكم على الناس، والتحكم في مصائرهم !! معرضًا عن قوله تعالى: « لَسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمَرِ شَيَّةً أَوْ سَوْبَ عَلَيْهِمْ أَوْ تُعَذِّبَهُمْ» (آل عمران:١٢٨). أوضح حديث في الداب: حديث أبي هريرة رضي الله عنه: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: كَانَ رَجُلَانِ فِي بَنِي إِسْرَائِيلَ مُتَوَاخِيَيْنِ فَكَانَ أَحَدُهُمَا يُذُنِبُ وَالْأَخُرُ مُجْتَهِدٌ فِي الْعِبَادَة، فَكَانَ لا بَزَالَ المُجْتَهِدُ بَرَى الأَخْرَ عَلَى الذَّنْبِ، فَيَقُولْ: أقَصرُ، فَوَجَدَهُ يَوْمًا عَلَى ذَنْبٍ، فَقَالَ لَهُ أَقَصرُ، فَقَالُ، خُلْني وَرَبِّي؛ أَبُعَثْتَ عَلَى رَقَيبًا؟ فَقَالُ: وَاللَّهِ لَا يَغْضُرُ اللَّهِ لَكَ، أَوْ لَا يُدْخَلُكَ اللَّهِ الْجِنَّةَ. فَقَيْضُ أَرُواحَهُمَا فَاجْتَمَعَا عِنْدَ رَبِّ الْعَالَينَ، فقال لهذا المجتهد أكنت بي عالما؟ أو كنت على مَا فَ بَدى قَادرًا؟ وَقَالَ لِلْمُدْنِبِ: اذْهَبْ فَادْخُلُ الجِنَة بِرَحْمَتِي، وَقَالَ للأَخْرِ: اذْهَنُوا بِهِ إِلَى الثَّارِ. قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ: وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِه لَتَكَلُّمَ بِكَلِمَة أَوْبَقْتُ دُنْيَاهُ وَآخَرَتُهُ ..

وكذلك ما رواه أبو يعلى في مسنده بإسناد جيد عن معاذ رضي الله عنه وروي من حديث حذيفة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن مما أتخوف عليكم رجلاً قرأ القرآن حتى إذا رئيت بهجته عليه، وكان رداؤه الإسلام اعتراه إلى ما شاء الله، انسلخ منه، ونبذه وراء ظهره، وسعى على جاره بالسيف ورماه بالشرك، قلت: يا نبي الله، أيهما أولى بالشرك، المرمي أو الرامى؟ قال: بل الرامى».

فانظروا يا رحمكم الله كيف فعلت الأفكار الهدامة، وبراثن التكفير والمناهج الباطلة في عمل العامل، وكيف وصف النبي صلى الله

عليه وسلم الخارجين على الناس بالسيف بأنهم يخرجون من الدين كما يخرج السهم من الرمية، مع شدة عبادتهم، وكثرة صلاتهم وصيامهم (ل فاللهم أرنا الحق حقًا وارزقنا اتباعه، ولا تجعله ملتبساً علينا فنضل.

#### وصيه:

إن من تأمل مراحل ومنازل الآخرة، وما يمر به منذ خروج روحه، وحياته في عالم البرزخ إلى دار المستقر، إمًا في الجنة أو في النَّار، لهيج الخوف قلبه، وتحركت جوارحه، واستقام عليه لسانه.

فأخطر شيء يقع المرء في شراكه: موت الفجأة، فهو كما جاء في الحديث: «أخذة آسف»: رواه أبو داود وأحمد من حديث عبيد بن خالد السلمي.

فاتقوا اللَّهِ وَاحدْروا مَفَاجأَة ربكم، وإياكم أَن يفاجئكم الموت على معصية، ولات حين مندم « يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آَيَات رَبِّكَ لَا يَنْفَعُ نَفْسًا إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنُ آَمَنتُ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْرًا » (الأنعام،١٥٨).

ثم اعلموا يا رحمكم الله أن سوء الخاتمة لا تكون لمن استقام ظاهره، وصلح باطنه، وألزم نفسه الطاعة، واستمسك بالسبيل القويم، فهذا ما سمع به والحمد لله، وإنما الذي عناه السلف هو الحذر من فساد النية، ونسيان الاخلاص، والإصرار على الذنوب، وإقحام النفس في الكبائر، والإقدام على العظائم، فإنها ثلمة في القلب، تخون العبد أحوج ما يكون إليها عند الموت.

ولذلك كان نبينا صلى الله عليه وسلم يتعوذ بالله من أن يتخبطه الشيطان عند الموت، كما يوسنن أبي داود من حديث أبي اليسر الأنصاري، كعب بن عمرو، فهذا هو النبي صلى الله عليه وسلم المعصوم، فماذا يفعل العصاة الضعفاء أمثالنا 14.

والله المستعان.

التوحيب



# لشائعات ومعاول هدم المجتمعات

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فإن من الظواهر السيئة التي انتشرت في مجتمعنا وأصبحت تهدد قيمنا وحياتنا، تقطع أوصالنا وتلوث أخلاقنا وتأكل حسناتنا، ويزيد من نشر الأدواء والأفات فيما بيننا ظاهرة نشر الإشاعات والترويج لها والتي منها المعلومات الكاذبة والأخبار الزائفة وتناقل الأنباء المغلوطة الأثمة؛ لذا فقد حذر الشارع من هذه الظاهرة، وأرشد إلى معالجتها وتربية الناس على خلق تركها، ولعل من ذلك وأوضحه في كتاب الله عز وجل ما ورد في قصة حديث الإفك الذي اتهمت به الطيبة الطاهرة أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها، زوجة نبينا في الدنيا والآخرة؛ قال الله تعَالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عَانُو بَالإَفْكِ عُصْبَةً مِنْكُو لَا تَعْسَبُوهُ شَرًّا لَكُمْ بَلْ هُوَ خَيْرَ لَكُمْ أمري مِنْهُم مما اكتسب من الإثير واللي تولّ كَثَرَهُ منهُم لهُ عَذَابً عَظِيمٌ » (النور: ١١) إلى قوله تعَالى: «لَهُم مُغْفِرَةٌ وَرِزَقٌ ڪريم (النور: ٢٦).

اتَّفَقَ العُلَماءُ عَلَى أَنَّ هَذِم الآيَات نَزَلَتُ فَي بَرَاءَة أَمَّ الْتُوْمِنِينَ عَائِشَة رَضِيَ اللَّه عَنْهَا مَمًا رَمَاهَا بِه آَهْلُ الإَهْكَ، وَكَانَتْ خَرَجَتْ مَعَ النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلَم فِي غَزُوَة غَزَاهَا، فَنَزَلَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم مَنْزِلاً، ثُمَّ آذَنَ بِالرَّحِيلُ، فَانَطَلَقَتْ لَشَأَنَهَا، هَلَمْ تَرْجَعُ إِلاَ وَقَدْ سَارَ الْحِيْشُ، فَنَزَلَتُ وَكَانَ صَفُوانُ بِنُ الْعُطَلِ السَّلَمِي مِنْ وَرَاء الْجَيْشَ، فَاتَى عَلَى عَائِشَة، فَأَنَاخَ لَهَا رَحَلَتَهُ، وَانُطَلَقَ بِقُودُ فَاتَى عَلَى عَائِشَة، فَأَنَاخَ لَهَا رَحَلَتَهُ، وَانُطَلَقَ بِقُودُ

#### د . عبد العظيم بدوي

بِها، حَتَّى أَذَرَكَ الْجِيْشَ وَقَدْ نَزَلُوا مُوغِرِينَ فِحَرْ الْظُّهِيرَة، فَلَمَا رَاهَا عَبُدُ اللَّه بُنُ أَبِي زَعِيمُ الْنَافَقِينَ لَعَنَهُ اللَّه قَالَ: مَنْ هَذه؟ قَالُوا عَائِشَة، قَالَ: مَنْ مَعَهَا؟ قَالُوا: صَفُوَانُ بَنَ الْعُطَل، قَالَ: انْظُرُوا إلَى نَوْجَة نَبِيْكُمُ، بَاتَتْ مَعَ رَجُلِ حَتَّى أَصْبَحَتْ، ثُمَ انْطَلَقَ يَتُودُ بِها، واللَّه مَا سَلَمَتْ مَنْهُ وَلاَ سَلَمَ مَنْها، وَشَاعَ الْخَبَرُ فَي اللَّدَيْنَة، وَلَاكَتْهُ الْأَلْسَنَة، حَتَّى تَتَذَبُّتِ، وَلاَ مُرَاعَاة لِحُرُمَة رَسُولِ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلَم وَزُوْجِه وَوَالَدَهَا الصَّدِيقَ، وَرَسُولِ اللَّه صلى اللَّه عليه اللَّه عليه وسلم صابرٌ وَسَاكَتَ، لا يَسْتَطِيعُ أَنَ يُبَرُيَ زَوْجَهُ وَإِنْ كَانَ عَنْدُهُ مِنَ الْقَرَائِنِ مَا يَحْعَلُهُ عَلَى يَقِينِ مِنْ بَرَاءَتِهَا.

حُتَى مَضَى شَهْرٌ كَاملٌ، عَاشَه رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم وآلُ بَيْتَه، وَأَبُو بَكُر وَآلُ بَيْتَه، وَصَفُوانَ بُنُ الْعَطلِ وآلُ بَيْتَه، وَالْجُتَمَعُ الإسلاميَ كُلُّهُ فِي الَّدينَة، عَاشُوا شَهْرًا مَنَ الْغَمَ وَالْهَمُ، وَالْحَزْن والنَّكُد، وَانْشَغَالِ الْبَال، عَاشُوا جَمِيعًا شَهْرًا كَاملاً عَلَى أَعْصَابِهم، حَتَّى نَزَلَ الْوَحْيُّ وَالْكُلُ مَشْدُودُ شَائِعَة رَوَّجَ لَهَا مُنَافِقٌ حَاقَدٌ، هَلاَكَتُهَا الأَلْسَنَة دُونَ عَمَرُ وَلَا تَثَبُّت، نَزَلَ الْوَحْيُ بِبَرَاءَة الطَيْبَة زَوْجِ عَمَرَ بِالْبَرَاءَة تَوَعَدًا الَّذِينَ جَاؤُوا بِهَذَا الْاهُكُ، شُمَا عَذَا عَمَ الْوَمِنِينَ مَا كَانَ يَجَبُ عَلَيْهِمُ عَنُدَ الْهُكَ، شَمَاعَ هَذَا عَلَمَ الْقُرْمِنِينَ مَا كَانَ يَجَبُ عَلَيْهِمُ عَنُدَ سَمَاعَ هَذَا

الْكَذَب، وَمَا يَجِبُ عَلَيْهِمْ بَعُدُ ذَلِكَ تَجَاهُ الشَّائِعَات. أولاً: أَثر الإشَاعة من السوء بمكان وذلك على الفرد والأسرة والمجتمع فكم من أسر تفكَّكتُ من جرًاء هذه الإشاعات، وكم من بيوت هدمت، وكَم من أموال ضيعت، وأطفال شُرَّدت؛ كل ذلك مِن أجل إشاعة من مُنافق أو كذَّاب.

وقد أوضح الإسلام من خلال الآيات الكريمات هذا الأثر فنجد من تتبعنا لحادثة الإفك، ونرى كيف أثرت الإشاعة على أفضل وأكرم أسرة على وجه الأرض؛ فهذا هو النبي صلى الله عليه وسلم يَدخُل على عائشة رضي الله عنها ويقول لها، أما بعد؛ فإنه بلغني عنك كذا وكذا، فإن كنت بريئة فسيُبرَئك الله تعالى، وإن كنت ألمت بذنب، فاستغفري الله تعالى وتوبي إليه؛ فإن العبد إذا اعترف بذنبه ثم تاب، تاب الله عليه،، وهذا أبو بكر رضي الله عنه يفيض الألم على لسانه، وهو الصابر المحتسب القوي على الألم، فيقول: "والله ما رُمينا بهذا في جاهلية، أفنرضَى به في الاسلام؟".

وهي كلمة تحمل من المرارة ما تحمل، حتى إذا قالت له ابنته الريضة المعذبة؛ أجب عنى رسول الله صلى الله عليه وسلم قال في مرارة هامدة: والله ما أدرى ما أقول لرسول الله صلى الله عليه وسلم، وهذه أم رومان زوج الصديق رضى الله عنهما وهي تتماسك أمام ابنتها المفجوعة في كل شيء، فتقول لها؛ يا بُنيَّة، هوني على نفسكَ الشأن؛ فوالله لقلما كانت امرأة قط وضيئة عند رجل يُحبُّها ولها ضرائر إلا أكثرن عليها، فتقول لها عائشة؛ أجيبي عنى رسول الله صلى الله عليه وسلم فتقول كما قال زوجها من قبل؛ والله ما أدرى ما أقول لرسول الله صلى الله عليه وسلم وها هو صلى الله عليه وسلم بَثقل عليه العبُّء وحدَّه، فيَبعث إلى أسامة بن زيد؛ حبِّه القريب إلى قلبه، ويُبعث إلى عليَّ بن أبي طالب؛ ابن عمُه وسنده؛ يَستشيرهما في خاصَّة أمره، هكذا وصل الحال بأكرم أسرة على وجه الأرض؛ جرًّاء هذه الإشاعات المغرضة، والافتراءات الكاذبة.

تؤثّر على العلاقات والوشائج بين أفراد المجتمع الواحد:

فها هو المجتمع المسلم المتماسك ينقسم على نفسه وكادت أن تحدث الفتنة بين الأوس والخزرج بسبب عرض الصحابة من الأوس تأديب من قال بالإفك من المنافقين وعلى رأسهم رأس المنافقين عبدالله ابن أبي بن سلول لولا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم وعظهم وهو المصاب في نفسه وأهله ومنع الفتنة من وقوعها، وكذلك أثرت على علاقة الرحم التي كانت بين مسطح رضي الله عنه وكان من أرحام أبي بكر وممن يحسن إليه الصديق رضي الله، وقد خاض مسطح مع من خاض.

لذا فما كان لمثل هذه الظاهرة أن يهملها ديننا الذي يربي الناس على كل خير وطيب، وقد عالج الإسلام هذه الظاهرة من خلال هذه الآيات على خطوتين:

أولاهما: خطوة الدليل الباطني.

الثانية: طلب الدليل الخارجي والبرهان الواقعي. ١- أما خطوة الدليل الباطني وذلك بتحديد هؤلاء الغرضين الناشرين للشائعات وأهدافهم، ثم بتطمين المؤمنين وتسليتهم ممن أصابهم الأذى بسبب هذه الشائعات، وأن ذلك رفعة لدرجاتهم، ثم تعليم المؤمنين وارشادهم بما يجب عليهم تجاه الشائعات وقد وجدنا سلوك القرآن نحو تحقيق ذلك ما يلى:

الله تَعَالَى الآيَات بِدَمْعِ الرَّامِينَ عَائِشَةً رَضِيَ اللَّه عَنْهَا بِالْكَذِبِ، فَقَالَ، ﴿نَ الَّذِينَ جَاءُوا بِالْإِفْكِ عُضْبَةٌ منْكُمٌ، وَالإَفْكُ هُوَ الْكَذَبُ البِالغَ فَيه، وَأَصْلُهُ الأَقْكُ، وَهُوَ الْقَلْبُ، لِأَنَّهُ قَوْلٌ مَأْفُوكٌ عَنْ وَجْهِه، لأَنَّ عَائِشُة رَضِيَ اللَّه عَنْهَا كَانَتْ تَسْتَحَقَّ الثَّنَاءَ لَمَا كَانَتْ عَلَيْهِ مَنَ الْحَصَانَة وَالشَّرُف، فَمَنْ رَمَاهَا بَالسُّوء قَلَبَ الأَمْرَ عَنْ وَجَهِهِ. (الْتَفْسِير الكَبِيرَ(١٢٣/٢٣)).

وَقُوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ عُصْبَةٌ مَنْكُمٌ ﴾ أَيُّ: جَمَاعَةٌ ذَاتُ هَدَف وَاحد، وَلَمْ يَكُنُ عَبْدُ اللَّه بْنُ أَبُيَّ وَحْدَهُ هُوَ وَهُوَ يُمَثُّلُ عُضَبَة الْيَهُود أَو الْنَاهَتِينَ، الَّذِينَ عَجَزُوا عَنْ حَرْبِ الإسلام جَهْرَةَ فَتَوَارَوْا وَزَاءَ سَتَار الإسلام لَيكيدُوا لَلإسلام حَهْرَةَ فَتَوَارَوْا وَزَاءَ سَتَار الإسلام إِحْدَى مَكَائِدهمُ الْقَاتَلَة، ثُمَّ خُدعَ فِيهمُ الْسُلَمُونَ فَخَاصَ مِنْهُمَ مَنْ خَاصَ فِي حَدِيتَ الإَفْك، كَمَنْتَهَ

التوحيد

بِنْت جَحْش، وَحَسَّانَ بِنِ ثَابِت، وَمسْطَح بْنِ أَثَاثَة، وَقَدَّ بَدَأَ ٱلسَّيَاقُ بِبَيَانَ تَلْكُ الْحَقِيقَة لَيَكْشفَ عَنْ ضَخَامَة الْحَادثَ، وَعَمْقَ جُدُورِه، وَمَا وَرَاءَهُ مَنْ عُصْبَة تَكِيدُ للإسلام وَالْسُلَمِينَ هَذَا الْكَيْدَ الدَّقَيقَ الْعَمِيقَ اللَّئِيمَ. ثُمَّ سَارَعَ بَتَطْمِينِ الْسُلمينَ مَنْ عَاقَبَة هَذَا الْكَيْد، هَقَالَ تَعَالَى، «لَا تَحْسَبُوهُ شَرًا لَكُمُ بَلَ هُوَ خَيْرُ لَكُمْ».

وَالْحَطَّابُ فيه لَنْ سَاءَهُ ذَلِكَ مِنَ الْقُمِنِينَ، وَخَاصَةً رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم وَأَبِي بَكَر وَعَائشَة وَصَفُوانَ لَنِ الْمُطَّل رضي اللَّه عنه، وَمَعَنَى كَوْنِه حَيْرًا لَهُمْ أَنَّهُمُ اكْتَسَبُوا هيه الثَّوَابَ الْعَظيمَ، لأَنَّهُ كَانَ بَلاءَ مُبِينًا، وَمَحْنَةَ ظَاهرَةَ، وَأَنَّهُ نَزَلَتُ فِيه ثَمَانِي عَشَرَةَ آيَةَ، كُلُّ وَاحدَةَ مَنْهَا مُسْتَقلَّةُ مَنها، وَتَطْهيرُ لأَهُل الْبَيْت، وَتَهْوِيلَ لَمْ تُكَلَّم فِي اللَّه عَنْهَا، وَتَطْهيرُ لأَهُل الْبَيْت، وَتَهْوِيلَ لَمْ تُكَلَّم فِي ذَلِكَ، أَوْ سَمَع بِه هَلَمْ تَمُجَّهُ أَذْنَاهُ، وَعَدَّةُ أَلْطَافَ لَمُسْلمينَ وَالتَّالَينَ إِلَى يَوْم الْقِيامَة، وَهَوَائدُ دَينيَّةٌ، وَأَحْكَامٌ وَآدَابٌ لاَ تَحْفَى عَلَى مُتَامَلِيها. (الكَشاف. وَأَحْكَامٌ وَآذَابَ لاَ تَحْفَى عَلَى مُتَامَلِيها. وَالكَشَاف.

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: «لَكُلُ امْرِيْ مِنْهُمْ مَا اكْتَسَبَ مِنَ الْإِثْمَ» أَيْ: لَكُلُ مَنْ تَكَلَّمَ فِ هَذَه الْقَضِيَة، وَرَمَى أَمَّ الُوْمُنِيَنَ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّه عَنْهَا بَشَيْءَ مِنَ الْفَاحِشَة، نَصَيِبُ عَظَيمٌ مِنَ الْعَذَاب، «وَالَّذِي تَوَلَّى كِبْرَهُ مِنْهُمْ» وَهُوَ عَبْدُ اللَه بْنُ أُبِيٌ بَنْ سَلُولَ قَبْحَهُ اللَّه وَلَعَنَهُ، «لَهُ عَذَابٌ عَظَيمٌ، عَلَى ذَلِكَ. (ابن كثير: ٣٧٢/٣).

ثُمَّ تَوَجَّهُ اللَّهُ تَعَالَى بِالْخِطَّابِ لِلْمُؤْمِنِينَ يُؤَدِّئِهُمُ وَيُعَلَّمُهُمْ وَيُرْشَدُهُمْ إَلَى مَا يَجَبُ عَلَيْهِمْ تَجَاهَ وَمُرَوَّحِي الشَّائِعَاتَ مَنْ ذَلِكَ الْيَوْم لَمَ تَخْمُدُ، وَمَرَوَّحِي الشَّائِعَاتَ لاَ يَضْعُفُونَ، وَلاَ يَكَلُون، وَلاَ يَمَلُونَ، قَدْ يَقَصَدُونَ فَرْدَا مِنَ الأَفْرَاد، وَقَدْ إِنَّمَا يَقْصَدُونَ جَمَاعَة مِنَ الْجَمَاعَات، وَهُمْ فِي الْحَقِيقَة أَنْ يَعْلَمَ أَنَّ مِنْ أَشَرَ النَّاسِ عَلَيْهِ وَأَخْطَرِهِمُ الْمُرَوَحِينَ النَّالَعَات، الَّذِينَ يَقُولُونَ مَا لا يَعْلَمُونَ، فَلَوْ أَنَّ النَّاسَ تَأَذَّبُوا بِمَا أَدَّبَهُمُ اللَّه بِهِ فِي هَذَهِ الآيَاتِ النَّاسَ تَأَذَبُوا بِمَا أَدَّبَهُمُ اللَّه بِهِ فِي هَذَهِ الآيَاتِ الْتَاسَ تَأَذَبُوا بِمَا أَدَّبَهُمُ اللَّه بِهِ فِي هَذَهِ الآيَاتِ الْنَاسَ تَأَذَبُوا بِمَا أَدَّبَهُمُ اللَّه بِهِ فِي هَذِهِ الآيَاتِ أَنْ يَتَخْرُجَ مِنَ الْسَائِعَات، اللَّذِينَ يَقُولُونَ مَا لَهُ يَعْمَونَ فَنَوْ أَنَّ

يَقُولُ الله تَعَالَى: «لَوْلاً ، أَيْ هَلاً «إِذْ سَمِعْتُمُوهُ أَيْ

الإفْكَ، «ظَنَ الْمُؤْمَنُونَ وَالْقُمْنَاتُ بِأَنْفُسِهِمْ خَيْرًا، أيَ بَاخوانهم لأَنَّ منَ الايمانَ أَنْ يُحَبَّ الْلَزَءُ لأَحْيه ما يُحيُّه لنَفْسه، هَهَذه الآيَةُ كَقَوْلَه تَعَالَى، «وَلا تَقْرُوا أَشْكُرُ» (النصاء: ١٩)، فَيَحِبُ عَلَى كُلُ مُؤْمن تَقْرُوا أَشْكُرُ» (النساء: ٢٩)، فَيَحِبُ عَلَى كُلُ مُؤْمن أَنْ يَعْلَمُ أَنَّ من كَمَال الايمان أَنْ يُنَزَلَ جَمِيعَ الْمُؤْمنينَ للمُؤْمنينَ وَالْمُؤْمنات، وَمَا يَحْرَهُهُ لَنَفْسه يُحَبُّهُ للمُؤْمنينَ وَاللُّوْمنات، وَمَا يَحْرَهُهُ لَنَفْسه يُحَبُّهُ للمُسْلَمِينَ وَاللُّوْمنات، وَهَمَا أَنَّ الْبَرِيءَ إِذَا سَمِعَ النَّاسَ يَتَهمُونَهُ يَتَعَجَبُ مِنْ ذَلِكَ وَيُنْكُرُهُ هَكَانَ الْوَاجِبُ عَلَى الْمُؤْمنينَ حينَ أَنَّهِ مَتَ عَائِشَة وَصَفُوانُ أَنْ يَظَنُوا بِهِمَا خَيْرًا، وَأَنْ يُبُرُنُوهُمَا بِمُجَرَّدٍ إحْسَانِ الظَنَّ.

وَقَدْ قَيلُ، إِنَّهَا نَزَلَتْ فِي أَبِي أَيُّوبَ خَالِد بِنْ زَيْد الأَنْصَارِيُ وَٱمْرَأَتِه رضي اللَّه عنهما؛ كَمَا قَالُ الإمَامُ مُحَمَّدُ بِنُ الشَّحَاقَ بِن يسَارِ عَنْ أَبِيه عَنْ بِعْض رِجَالَ بَنِي النَّجَارِ أَنَّ أَبَا أَيُوبَ خَالَدَ بِنَ زَيْدِ الأَنْصَارِيُ رضي اللَّه عنه قَالَتْ لَهُ امْرَأَتَهُ أَمُ أَيُوبَ رضي اللَّه عَنْهَا، يَا أَبَا أَيُّوبَ لَمَا تَسْمَعُ مَا يَقُولُ النَّاسِ فِ عَائِشَةَ رَضِي اللَّه عَنْهَا؟ قَالَ: نَعَمْ، وَذَلكَ الْكَذِب، أَكُنْتَ فَاعلَةَ ذَلِكَ يَا أُمَّ أَيُّوبَ؟ قَالَتْ لَهُ مَا يَقُولُ مَا كُنْتُ لأَهْعَلَهُ، قَالَ، فَعَائِشُهُ وَاللَّه خَيْرُ مَنْكَ.

وَقَوْلُهُ، «وَقَالُوا » أَيْ: بِٱلْسِنَتِهِمُ «هَذَا إِقْكُ مُبِينٌ» أَيْ كَذَبُ ظَاهرُ عَلَى أَمُّ الْمُؤْمَنِينَ رَضِيَ اللَّه عَنَّهَا، هَإِنَّ الَّذِي وَقَعَ لَمُ يَكُنْ رِيبَةٌ، وَذَلِكَ أَنَّهَا جَاءَتْ رَاكَبَةَ جَهْرَةً عَلَى رَاحلَة صَفُوانَ بْنَ الْمُعَطِّلِ فِ وَقَت الظُّهِيرَة، وَالْجَيْشُ بِكَمَالَه يُشَاهدُونَ ذَلِكَ، وَرَسُولُ اللَّه صلَى اللَّه عليه وسلَم بَيْنَ أَظْهُرِهِمَ، وَلَوْ كَانَ اللَّه صلَى اللَّه عليه وسلَم بَيْنَ أَظْهُرِهِمَ، وَلَوْ كَانَ يَقْدَمَانَ عَلَى مثْل ذَلِكَ عَلَى رُؤَوَس الأَشْهَاد، بَلْ كَانَ هَذَا يَكُونُ لَوَ قَدَّرَ حَفْيَة مَسْتُورًا، هَتَعَيَّنَ أَنَّ مَا جَاءَ بِهِ أَمَّ الأَقْتِ مَقَا لَحَيْهُ أَشَاحِرَةً، وَلا كَانَا الْكَذِبُ الْبَحْثُ، وَالزُورَ وَالْزُعُونَةُ الْقَاحِرَةُ، وَالْخُورَةُ، وَا وَالْصَفْقَةُ الْجُاسِرَةُ. (إِبِن كَثِيرَ، ٢٧٣/٣)

هَٰذه هِيَ الْخُطُوَةُ الأُولَى فِيَّ الْمَنْهَجِ الَّذِي يَفْرِضُهُ الْقُرْآنُ لُوَاجَهَةِ الشَائعَاتِ، خُطُوَةُ الدَّلِيلِ الْبَاطِنِيُّ الوُجُدَاني.

وللحديث صلة في الحلقة القادمة إن شاء الله، نسأل الله أن يقينا الفتن ما ظهر منها وما بطن.



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم.

أمًا بَعْدُ، يَرَى النَّاسُ فِي مَنَامِهِم رُؤْيَا حَسَنَةً أَوْ أَحْلِامَ مكروهة، فأحببت أن أَذَكَر نَفْسي وطلاب العلم، بآداب الرُؤْيَا الحسَنَة والأحلام الكروهة، فأقول وبالله تَعَالى التوفيق،

#### حقيقة الرؤيا:

قَالَ الْأَمَامُ الْمَازِرِيُّ (رحمهُ الله)؛ مَذْهَبُ أَهْل السُّنَّة في حَقيقة الرُّؤْنِيا أَنَّ اللَّه تَعَالَى يَخْلَقُ فَ قَلْبِ الْنَّائِم اغْتَقَادَات كَمَا يَخْلُقُهَا فِي قَلْبِ الْيَقْطَانَ وَهُوَ سُبُحَانَهُ وَتَعَالَى يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ، لَا يُمُنْعُهُ نَوْمٌ وَلَا يَقَطَّهُ، فَإِذَا خَلَقَ هَذه الاعْتقادَات فَكَأَنَّهُ جَعَلَهَا عَلَمًا عَلَى أُمُور أُخَرَ يَخْلُقُهَا فِي ثَانِي الْحَالِ أَوْ كَانَ قَدْ خَلَقَهَا. (مسلمَ بشرح النووي جَهَ- صر ٢٠).

#### الفرق بين الرؤيا والعلم:

قَـالَ الْإِمَـامُ أَبْنُ الأَثيرِ(رحمهُ اللَّه)، الرَّؤَيَا وَالْحُلْمُ عَبَارَةٌ عَمَّا يَرَاهُ النَّائِمُ فِي نَوْمِه مِنَ الْأَشْيَاءِ، لَكَنُ غَلَبَت الرُّؤْيَا عَلَى مَا يَرَاهُ مِنَ الْخَيْرِ وَالشَّيْءِ الْحَسَنِ، وعَلَبَ الْحِلُمُ عَلَى مَا يَرَاهُ مِنَ الشَّرُ وَالْقَبِيحِ. (النهايَة فِي غريب الحديث-جا - صَـ ٢٤٤).

#### أنواع الرؤيا

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، عَنِ النَّبِيَ صلى اللَّه عليه وسلم، قَالَ، إَذَا اقْتَرَبَ الزَّمَانُ لَمْ تَكَدْ رُؤْيَا الْسُلم تَكَدْبُ، وَأَصْدَقَكُمُ رُؤْيَا أَصْدَقَكُمُ حَدِيثًا، وَرُؤْيَا الْسُلَمَ جُزَءٌ منْ خَمْس وَأَرْبِعِينَ جُزْءًا مَنَ النَّبُوَّةِ، وَالرُؤْيَا تَلَاثَةَ، فَرُوْيَا الصَّالِحَة بُشْرَى مَنَ اللَّه، وَرُؤْيَا تَحْزِينُ منَ الشَّيْطَان، وَرُؤْيَا مَمَا يُحَدُثُ الْلَرْءُ نَفْسَهُ، فَإِنْ رَأَى أَحَدُكُمُ مَا يَكْرُهُ فَلْيَقَمْ فَلْيُصَلُ، وَلَا يُحَدُثُ

بها الناس. (مسلم- حديث٢٢٦٣).

A 1 414

َ قَوْلُهُ: (فَرُؤْيَا الصَّالِحَةِ)، أَيْ، الرُؤْيَا الحسَنة التي يَرَاهَا الْسُلُمُ فِي نَوْمِهِ.

صلاح تجيب الدق

َ قَوْلُهُ:(بُشْرَى مِنْ اللَّهَ) أَيْ: بِشَارَة مِنْ اللَّهِ تَعَالَى للرَّابِي أَوْ الْنُرْبِيَ لَهُ.

فَقُوْلُهُ:(تَحُزِينُ مِنَ الشَّيْطَانِ): أَيْ أَنَّ الشَّيْطَانَ يَجْعَلُ الْسُلَمَ يَرَى فِي نَوْمِه مَا يُصَيِبِهُ بِالحَزْنِ وَالْغَمَ. قَوْلُهُ:(يُحَدُّثُ الَّرْعَ نَفْسَهُ): أَيْ أَنَّ الْهُمُومَ التي تَشْغَلُ الْسُلَمِ وتُلازِمِه في حياته، وَيُفَكَّرُ هَيهَا، يَرَاهَا في نَوْمِهِ. (حَونِ المَعبود- أبو الطيب آبادي- جـ٩- صـ (٢٢٩٨).

الرؤيبا الصالحة من الله والحلم المكروه من ألشيطان،

عَنْ أَبِي قَتَّادَةَ الأَنْصَارِيُ, رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّه، صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم، يَقُولُ: الرُّوُيَا مِنَ اللَّه، وَالحُلُمُ مِنَ الشَّيْطَان، هَاذَا حَلَمَ أَحَدُكُمُ الحُلُمَ يَكْرَهُهُ هَلْيَبْضَقْ عَنْ يَسَارِه، وَلْيَسْتعدْ بِاللَّه مِنْهُ، هَلَنْ يَضُرَهُ. (البخاري- حَدَيث: ٧٠٠٥ ومسلَم- حديث:٢٢٦١).

#### فائدة مهمة:

رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

أَضَافُ النَّبِيُّ،صلى الله عليه وسلم، الرُّؤَيَا الْمُحْبُوبَةَ إلَى اللَّهُ تَعَالى، إضَافَةَ تَشْرِيف بِخلَاف الرُّؤْيَا الْكُرُوهَة، وَإَنْ كَانَتَا جَمَيعًا منْ خَلْقَ اللَّهُ تَعَالَى وَتَدْبِيرِه وَبِإِرَادَتَهَ، وَلَا هَعْلَ للشَّيْطَانِ هَيهِمَا، لَكَنَّ الشَّيْطَانَ يَحْضُرُ الْمُكُرُوهَة وَيَرْتَضِيهَا وَيُسَرُّ بِهَا. (مسلم بشرح النووي- ج٨- صـ ٢٥).

التوحسا

الأُمُرُ بالتَّفُل فيه طَرُدُ للشَّيْطَانِ الَّذِي حَضَرَ رُؤْيَاهُ الْمُرُوهَة وَتَحْقَيراً لَهُ وَاسَتَقْدَارا لَفَعُلَه، وَخَصَّ بِهَا الْيَسَارَ: لَأَنَّهَا مَحَلُ الْأَقْدَارِ وَالْمَكُرُوهَاتَ وَنُحُوهِماً. (مسلم بشرح النووي- حه- صـ ٢٦).

#### معنى الاستعاذة:

الأسْتعَاذَةُ: هيَ: الألْتجَاءُ إلَى اللَّه تَعَالى، وَالاعْتَصَامُ بِهِ، وَالأَلْتَصَاقُ بِجَنابِهِ مَنْ شَرَكُلُ ذِي شَرُ. (تَفسيرابَن كَثيرَ-جا. صَ:١٧٥).

فَالُ الإمَامُ أحمدُ بْنُ حَجَر الْعَسْقَلانِي (رحمهُ الله): التَحَوُّلُ: فَللتَّفَاؤُلُ بتَحَوُّل تَلْكُ الْحَالِ الَّتِي كَانَ عَلَيْهَا. (فتح الباري-جـ١٢- صـ ٧٣).

(٤) عَنْ جَابِر بْن عَبْد الله رَضِيَ الله عَنْهُمَا قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيُ صلى الله عَلَيه وسلم، فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله رَأَيْتُ فَيْ الْنَام

كَانُ رَأْسِي قُطِعَ، قَالَ: فَضَحِكَ النَّبِيُّ صَلَّي اللَّهِ عَلَيْه وَسَلَّمَ، وَقَالَ: إِذَا لَعَبَ الْشَيْطَانُ بِأَحَدِكُمْ فِيَ مَنَامَه، فَلا يُحَدَّثُ بِهِ النَّاسَ. (مسلم- حَدِيثَ: (٢٢٦٨).

#### آداب الرؤيا الصالحة:

نُستطيعُ أَنْ نُوجِزُ آدَابَ الرُؤْيَا الصَّالِحَةِ فِي الأُمُورِ التاليةِ:

(١) يَقُولُ الْسُلَمُ: (الْحِمْدُ لِلَّهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ).

(٢) يَسْتَبْشِرُ الْسَلِمُ بِها، فَإِنها بُشْرَى مِنْ اللهِ تَعَالَى.

(٣) يُحَدُّث الْسُلمُ بِهَا مَنْ يُحِبَ مِنَ النَّاسِ. آداب الأحلام المَروهة

يُسْتَحَبُ للمُسْلِمِ إذا رَأَى فِي مَنَامِهِ مَا يَكُرُه، وأَرَادَ السَّلامَة مِن هَذَا الْحَلُّم أَن يَفْعَلَ الأَمُورَ التَالِية:

 (1) يَقُولُ الْسُلَمُ: (أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيم وَمَن هذا الحُلُم).

(٢) يَتَفَل عَنْ شَمَائه ثَلاث مَرَّات.

(٣) يَتَحَوَّل عَنْ جَنْبِهِ الَّذِي كَانَ عَلَيْهِ.

(٤) لا يُتَحَدَّث بِمَا رَآه إلى أَحَدِ مِنَ النَّاسِ، هَإِنَّهُ لاَ يَضُرُهُ.

(٥) يقوم المسلم من فراشه فيتوضأ ويُصلي
 وِيَدْعُو الله تَعَالى أَنْ يَصُرِفُ عَنهُ هَذا الشَّر الذي رَآه.

#### فائدة مهمة

رجب ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٩ - السنة السابعة والأربعون

هذه الآداب السابقة تنفع الذين يحافظون على الصلاة في أوقاتها.

الوقاية من الأحلام المكروهة

يَستطيعُ الْسُلمُ، أن يُحَصِّنَ نفْسَه مِن الأحلام المُكروهة والمخيفة بالأمور التالية:

(١) إذا أراد المُسْلِمُ النومَ، فإنَّه يتوضأ وينام على
 جَنبه الأيمن.

(٢) يقرآ آية المكرسي: ( الله لا إله إلا هو التي الميوة في التيوم لا تأخذه سنة ولا قرم لله ما في السَموت وما في الأرض من دا الذي يشغم عندة إلا بإذيه عمل ما بن الديهم وما خلفهم ولا يُحِطُون بِسَيْرو مِنْ عليه: إلا بما شاة وسع كُرسيتُهُ السَموت والأرض ولا يتودي حفظهما وهو الملي المطيم ) (البقرة: ٢٥٥)

(٣) يقرأ المُسْلَمُ خَواتَيمَ سُورَة البقرة: (، امَنَ بَاللَّهُ فَرَاتَيمَ سُورَة البقرة: (، امَنَ بَاللَّهُ الرَّسُولُ بِمَا أَتَزِلَ إِلَهُ مِن دَيْمِهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ، امْنَ بَاللَّهُ وَعَالُوا وَمَا يَاللَّهُ وَعَالُوا وَمَا يَاللَّهُ وَعَالُوا مَعْنَ يَاللَّهُ مَعْنَ الْحَدِينِ رَسَّلِهِ وَوَالُوا مُعْنَا عَلَيْنَ الْمَعْنِ وَعَالَهُ مَعْنَ الْمَعْنَ وَاللَّهُ مَعْنَ الْمَعْنَ وَعَالُوا مُعْنَ الْمَعْنَ وَعَالَهُ مَعْنَ الْمَعْنَ وَعَالُوا مَعْنَ وَمَا يَعْنَ مَعْنَ الْمَعْنَ عَلَيْ وَعَالُوا مُعْنَ الْعَمْنَ عَلَيْ وَمَا وَاللَّهُ مَعْنَ الْمَعْنِ وَعَالَهُ وَعَالُوا مُعْنَ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَعْنَ الْعَامَ لَكُمْنَ عَلَيْكَ الْعَمْنُ اللَّهُ مَعْنَا عَلَيْكَ وَمَا لَكُمْنَا عَنْوَا عَلَيْنَ الْعَمْنَ الْعَنْ وَيَعْذَى وَعَالَيْهَا مَا كُمْنَتِ وَعَالَيْهَا مَا كُمْنَا عَلَيْ وَلَكَ الْعَمْنَ وَعَالَيْهَا مَا تَعْذَى وَمَا لَهُ مَعْنَ الْعَمْنَ الْعَنْ وَلَكَ الْعَمْنَ وَعَالَيْهَا مَا كُمْنَتُ وَعَانَهُ وَمَا لَكُمْنَا عَنْ وَلَكَ لَعْنَ وَمَا لَكُمْنَا عَا الْعَمَانَ الْعَمْذَا أَنْ وَالْعَنْ الْمُعْلَيْ وَمَا وَلَكَ الْعَمْنَ وَعَالَيْهُ مَنْ اللَّهُ مُعْذَا إِنَّا لَهُ وَمَعْمَى أَنَا لَهُ مُولَى وَمَا عَلَيْنَا عَلَيْ وَعَانَ وَالْحَمَالَ وَلَاحَدُينَ عَلَيْ وَمَا عَلَيْ الْعَالَة وَالْحَدَى مَنْ عَلَيْنَ وَلَيْ وَمَا وَالْعَنْ الْعَالَيْ وَالْحَذَى مُنَا لَكُولُ وَالْعَنْ الْعَالَيْ وَالْعَالَة مُوالْحَا عَلَيْنَ الْعَالَيْ وَالْعَا عَلَيْ الْعَالَة مَنْ وَالْعَنْ وَالْعَنْ الْعَامَ لَكُلُولُ الْعَامَة مَنْ وَالْعَالَة مَعْنُ وَالْعَامَ وَا عَنْ وَا وَا مُعْنَا مَا عَالَة مَنْ الْعَامُ وَالْعَا مَا مَا مُوالْعَا مَا مَنْ الْعَالَة مَنْ الْعَالَة مَا لَكُونُ وَا مَا وَالْعَا عَلَيْ وَالْحَانَ مُولَى الْنَا الْعَالَيْ الْعَامَ وَعَلَيْ مَعْلَى مَا مَا الْعَامَ وَالْعَا وَعَانَا وَالْعَامَ مُولَى الْعَالَة وَعَامَ مَا لَكُولُ مَعْلَى الْعَالَة مَا لَكُولُولُ مَعْتُ والْعَالَةُ وَعَامُ وَالْعَامَةُ مَا لَكُولُ مُعْتُ مُولُولُكُونَ مُولَى الْعَامُ مُولَا عَامُ مُولَى الْعَامُ مُولَكُونُ مُولُولُ مُولَا الْعَالُولُولُ مَعْتُ مُ مُولَكُ مَعْتُ الْعَالَة مَا مُوا مَا ا

ٱلْقَوْرِ ٱلْكَنْفِرِينَ ) (البقرة: ٢٨٦: ٢٨٦).

(٤) نَجْمَعُ الكفين ونقرأ هيهما بسُورة: (قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ) وسُورة: (قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ) وسُورة: (قُلْ أَعُودُ بِرَبُ الْفَلَقِ) وسُورة: (قُلْ أَعُودُ بِرَبُ الْفَلَقِ) وسُورة: (قُلْ أَعُودُ بِرَبُ النَّاسِ)، ثم ننفث في الكفين ثم نمسح بهما الرأس والوَجْه وَبَاقي الجسم.

(النَّفْثُ): رِيقٌ خَفِيفٌ حِدًّا. نُكُررُ القَرَاءَةَ وَالنَّفْثُ والمُسُحَ عَلى الرأُس والجِسد ثَلاث مرات.

(٥) يَقُولُ: (اللَّهُمُ أَسْلَمْتُ نَفْسِي إلَيْكَ، وَهُوَضْتُ أَمْرِي إلَيْكَ، وَأَلْجَاتُ ظَهْرِي إلَيْكَ، رَهُبَةَ وَرَغْبَةَ إلَيْكَ، لا مَلْجَأَ وَلا مَنْجًا منْكَ إلَّا إلَّيْكَ، آمَتْتُ بِكِتَابِكَ الَّذِي أَتَزَلْتَ، وَبِنَبِيِّكَ الَّذِي أَرْسَلْتَ).

(٦) يَقُول: (باسْمكَ رَبُ وَضَعْتُ جَنْبِي وَبِكَ أَزُهَعُهُ، إِنْ أَمْسَكْتَ نَفْسِي هَارْحَمْهَا، وَإِنْ أَرْسَلُتَهَا هَاحْفَظْهَا بِمَا تَحْفَظُ بِهِ عَبَادَكَ الصَّالِحِينَ).

(٧) يَقُولُ: (باسمكَ اللهُمُ أَمُوتُ وَأَحْيَا).

الدعاء عند القلق والفزع من النوم

يَقُولَ: (أَعُوذَ بِكَلَمَاتَ اللَّهِ التَّامَةِ، مِنْ غَضَبِهِ وَشَرُ عبَاده، وَمِنْ هَمَزَاتَ الْشَيَاطِينَ وَأَنْ يَخْضُرُونِ).

َ، وَأَحْرُ دَعْوَانًا أَنِ الْحَمَدُ لَلَهِ رَبُّ الْعَالَيْنَ. وَصَلَّى اللَّهِ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِينًا مُحَمَّد، وَعَلَى آله، وَأَصْحَابِهِ، وَالتَّابِعِينَ لَهُمْ بِإحْسَانِ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ.





(اللحوة إلى الترجيد الثالص الطبر دبن جميع الشرائب، وإلى حب الله تعالى حبًا صحيحًا صادقًا، يتمثل في طاحته وتشراه، وحب يسرنه صلى الله حليه وسلم حبًا صحيحًا صادقًا، يتمثل في الاقتداء به والتثاذه أسرة حسنة.

### $\circ \circ \circ \circ$



## $\circ \circ \circ \circ$

۱ الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط: عقيدة وعملاً وخلقاً.

### $\bigcirc \bigcirc \bigcirc \bigcirc \bigcirc$

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - فيما لم يأذن به الله تعالى - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه .

جماعة أنصار السنة المحمدية

العمل بالكتاب والسنة بفهم سلف الأمة

