

## رئيس مجلس الإدارة أد. عبد الله شاكر الجنيدي

﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُۥ لَاۤ إِلَّهُ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾



#### صاحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية



#### المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي



#### اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محميد هيكيل د. مرزوق محمد مرزوق محمد عبد العزيز السيد



تحاور رجلان في البَركة؛ هذا ينكرها، والآخر يُثْبتُها. فقال منكرها: ليس هناك شيء اسمه البركة. فسأله صاحبه: أرأيت الكلاب والأغنام؟ قال: نعم. قال: أيُّها تُنجِب أكثر؟

فقال منكر البركة: الكلاب تنجب إلى سبعة في العام، أما الأغنام فتنجب من واحد إلى ثلاثة.

قال له صاحبه: ولو نظرت حولك أيها أكثر؟ قال: الأغنام أكثر.

قال له: أليس الأغنام هي التي تُذبح لإكرام الضيف والأضاحي والمناسبات، ومع ذلك هي الأكثر؟ قال: بلي.

قال الرجل المبارك: هذه هي البركة.

فقال منكر البركة: لماذا استحقت الأغنام البركة دون الكلاب؟

قال الرجل المبارك؛ لأن الأغنام ترقد أول الليل، وتقوم قبل الفجر، فتدرك وقت الرحمة فتنزل عليها البركة، أما الكلاب فتنبحُ طول الليل من أوله، فإذا دنا الفجر هجست ونامت، ويفوت عليها وقت الرحمة، فتُنزع منها البركة.

قال: صدقت.

۸ شارع قولة عابدين ـ القاهرة ت،۲۲۵ ۲۳۹۳۹ ـ فاكس ۲۳۹۳۰۹۲۲

WWW.ANSARALSONNA.COM لركز العام هاتف :۲۷۹۱۹۲-۲۵۱۹۲۲

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM البريد الالكتروني

رئيس التعرير | GSHATEM@HOTMAIL.COM التوزيع والاشتراكات ت:Vrqrqolv; التوزيع والاشتراكات ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

التجارية 🔼

مفاجأة كبرى

دارة التحرير

المارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٢٦ مجالياً مع مجاله التعريب مع 73 messalus

Upload by: altawhedmag.com

#### رئيس التحرير،

## جـمال سعد حاتم

## مدير التحرير الفني: حسين عكط القراط



#### سكرتير التحرير:

مصطفى خليل أبوالمعاطي



## الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي



#### الاشتراك السنوى

١- ق الداخل ٥٠ جنيهاً بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرقق بها الأسم والعنوان ورقم بالتليفون

٢- ية الخارج ٣٠ دولاراً أو ١٠٠ ريال سعودى أو مايعاد لهما ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك قيصل الإسلامي فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة حساب رقم / ١٩١٥٠٠

## ثمن النسخة

مصر ۳۰۰ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ۵۰۰ فلس، الغرب دولار أمريكي ، الأردن ۵۰۰ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو ي هذا العدد

افتتاحية العدد، د. عبد الله شاكر كلمة التحرير باب التفسير، د. عبد العظيم بدوي باب التفسير، د. عبد العظيم بدوي باب الاقتصاد الاسلامي، د. حسين حسين شحاتة فصول من السيرة، عبد الرزاق السيد باب السنة، د. مرزوق محمد مرزوق قواعد واداب في التعامل مع الشيوخ والشباب، فواعد واداب في التعامل مع الشيوخ والشباب،

درر البحار؛ علي حشيش باب فقه المرأة السلمة، د. عزة محمد رشاد منبر الحرمين، د. خالد بن علي الغامدي نظرات في كتاب إحكام الأحكام، محمد عبد العزيز

باب الفقه: د. حمدي طه واحة التوحيد: علاء خضر

دراسات شرعية، د. متولي البراجيلي حراسة ثغور الجوارح، د. عماد عيسى

إدارة الغضب بين التقييم والتقويم؛ د. ياسر لعي الله أغنى الشركاء عن الشرك؛ عبده أحمد الأقرع باب الاسرة المسلمة؛ جمال عبد الرحمن

تحذير الداعية من القصص الواهية: علي حشيش قرائن النقل والعقل: د. محمد عبد العليم الدسوقي

باب التربية، د. عبد العظيم بدوي منهج الصحابة لي تلقي الحديث النبوي: د. بركات الديب

دُراسات قرآنية، مصطفى البصراتي فقر الشاعر، د. محمد إبراهيم الحمد باب القراءات القرآنية، أسامة صابر

ar thereto a

٥٥٥٥ حِدْيِدِياً هِي الكرة والأراب عالى همر الله المالية المدر الالشعال والعرابة والكرابة والكرابة والمرابة المالية المدر الالشعال والعرابة والكرابة والكرابة والمرابة والمراب

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

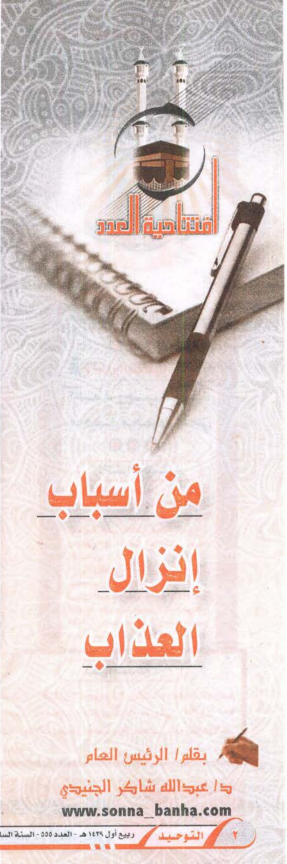
**Upload by: altawhedmag.com** 

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنساء والمرسلين، وعلى آله وصحية ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعدُ:

فقد تحدثت في حلقات سابقة عن وجوب احسان الظن بالله تعالى، وحذرت من البأس والقنوط من رحمة الله سيحانه، ولا يعني ذلك أن يأمن العبد من مكر الله، أو يترك العمل ويضيع الأمر والنهي ويتكل على العفو ، لأن الله- تبارك وتعالى- كما أثبت لنفسه الرحمة والغفران، أثبت أن عذائه أثبه، كما قال الله تعالى: «نَعَةُ عِبَادِيّ أَنَّ أَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ أَنَّ عَذَانِ هُوَ ٱلْمَدَابُ ٱلْأَلِيمُ ، (الحجر: ٤٩-٥٠)، كما جمع بينها في آية واحدة فقال: وغَافر ٱلدِّنُ وَقَابِل ٱلتَّوْبِ شَديد ٱلْعِقَابِ ذي ٱلطَّوْلَ لَا إِلَهُ إِلَّا مُوِّ إِلَيْهِ ٱلْمُصِرُ ، (غافر ٣٠)، ولدفع التهاون والتفريط في حق الله تعالى رأيت أن أنيه هنا إلى أن عذاب الله واقع على أصناف من البشر، لارتكابهم ما حرم الله عليهم، واستحقاقهم لغضيه ولعنته لهم، ومن الأسياب الداعية لانزال العذاب وغضب رب العداد ما يلي:

#### ١ - الكفر والشرك بالله تعالى: الكفر يناقض الإيمان، وهو أن يجحد العبد شيئًا

معلومًا من الدين بالضرورة، أو يكذب بما أنزل على نبيه صلى الله عليه وسلم، أو يأتي ناقضاً من نواقض الإسلام. والشرك؛ أن يتخذ العبد لله ندًا، سواء كان في ربوبيته، أو ألوهيته، أو أسمائه وصفاته، وقد توعد الله سيحانه الكافرين والمشركين بعذابي الدنيا والآخرة، فقال تعالى في محكم التنزيل: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كُفِّرُوا سُفِيقُونَ أَمُولَهُمُ لِنَصُدُّوا عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ فَسَنُنفَقُونَهَا ثُمَّ تَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمَّ يُعْلَبُونَ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوۤ إِلَىٰ جَهَنَّمَ عَنْهُونَ » (الأنفال:٣٦)، ومنطوق الآية صريح وواضح في أنهم سيقع الإنفاق منهم، وستكون عاقبته حسرتهم، لذهاب مالهم، وعدم حصول مقصودهم، وفي آخر الأمر يُغلبون، ثم إلى جهنم يحشرون. كما أخبر الله تعالى عن أن الكفر سبب لحبوط الأعمال؛ فقال: «اللَّذِينَ كَنَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيل اللَّهِ أَضَلَّ أَغْنَلُهُمْ ، (محمد: 1)؛ قال ابن كثير: «يقول تعالى: «الذين كفروا» أي: بآيات الله، «وصدوا» غيرهم، «عن سبيل الله أضل أعمالهم، أي: أبطلها وأذهبها، ولم يجعل لها ثوابًا ولا جزاء، كقوله: «وَقَدَمْنَا إِلَى مَا عَملُوا مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَاهُ هَناءُ مَنْتُورًا ، (الفرقان: ٢٣).



(تفسد ادرکثر ۲۹٤/۱۰).

كما أن الشرك محيط للأعمال، كما قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَيْنَ أَشْرَكْتَ لَيَحْظِنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ الْخَسِرِينَ » (الزمر:٦٥)، وقد أفادت الآية أن الشرك محيط للأعمال، مفسد للأحوال في كل الشرائع، قال الشيخ عبد الرحمن السعدي رحمه الله: «ففي نبوة جميع الأنساء أن الشرك محيط لحميع الأعمال، كما قال تعالى في سورة الأنعام لما عدُّ كثيرًا من أنبيائه ورسله، قال عنهم: ﴿ ذَاكَ مُدَى أَلَّهُ بَيِّدِي بهِ، مَن مَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ، وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُوا سَمَلُونَ » (الأنعام:٨٨)». (تفسير السعدي YIMYY).

وفي الأخرة توعد الله الكافرين والمشركين بعداب الحجيم مع الخلود- عيادًا بالله منها-قال الله تعالى: « إِنَّ ٱلَّذِينَ كُفُرُوا مِنْ أَهُلَ ٱلْكُنَّبِ وَٱلْمُثْمَرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَّهَ خَلِدِينَ فِيهَا أَوْلَتِكَ هُمَّ نُثُّرُ ٱلْرَفَّةِ» (السينة:٦). يقول ابن كثير رحمه الله في بيان معنى هذه الآية: «يخبر تعالى عن هؤلاء الفحار من أهل الكتاب، والمشركين المخالفين لكتب الله المنزلة وأنساء الله المرسلة أنهم يوم القيامة «في نَار جَهَنَّءَ خَالِينَ فَهَا » (السنة:٦) أي: ماكثين، ولا يحولون عنها ولا مِزُولُونِ. «أُولَتِكَ هُمْ شُرُّ ٱلْمَرْيَةِ» (السينة:٦) أي: شر الخليقة التي برأها الله وذرأها ». (تفسير الن كثير ١٤/٥٢٤).

وللشبخ عطية سالم رحمه الله كلام دقيق حول هذه الآية يقول فيه: «وقد تضمنت هذه الأبة مسألتين؛ الأولى منها؛ أن أولئك في نار جهنم خالدين فيها، والمسألة الثانية: أنهم شر البرية، ومن البرية الدواب والطيور، وهناك النص على عمومه، فافهم أن أولئك شر من الحيوانات والدواب، وقد جاء النص صريحًا في هذا المعنى في قوله تعالى: «إِنَّ شَرَّ ٱلدُّوَآبَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلصُّمُّ ٱلبُّكُمُ ٱلَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ » (الأنفال:٢٢).

وقد بين أن الراد بهم الكفار في قوله:

و أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ لَعَنَكُمُ اللَّهُ فَأَصَمَّكُمْ وَأَعَمِينَ أَيْصَدُهُمْ ، (محمد: ٢٣)، وقال عنهم: «أَفَأْتَ تُسَيِعُ الصُّدَّ أَوْ مَهْدِي الْمُعْمَى وَمَن كَاتَ فِي صَلَال مُّبينٍ ،

(الزخرف:٤٠)؛ فهم لصممهم وعماهم في ضلال ميين، وقد ثبت أن الدواب ليست في ضلال ميين، لأنها تعلم وتؤمن بوحدانية الله، كما جاء في هدهد سليمان، أنكر على بلقيس وقومها سحودهم للشمس والقمر من دون الله». (تتمة أضواء السان ١٥/٩).

وقد أخبر الله في كتابه أنه لا بغض لشرك مات على الشرك أبدًا، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكِ بِهِ. وَنَغَفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءً » (النساء:٨٤)، كما أن الحنة عليه حرام، فلا بدخلها أبدًا تصديقًا لقول الله تعالى: «إِنَّهُ، مَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَـرَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَلَهُ النَّارُّ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَادٍ » (المائدة:٧٧)، وبهذا يظهر أن الكافرين والشركين في عماية وشقاء، وجهالة جهلاء، وأنهم أقبح خلق الله، وقد استحقوا بكفرهم وشركهم غضب الله وعذايه، ومن باب النصيحة أقول: ارجعوا إلى ربكم وآمنوا به، واعبدوه وحده، ولا تشركوا معه أحدًا، واتبعوا النبي صلى الله عليه وسلم فيما جاءيه.

#### ٧- ادعاء الربوبية والألوهية:

من المعلوم لدى أصحاب العقول السليمة والفطر المستقيمة أن الذي خلق الكؤن بما فيه هو الله، وأنه الاله الواحد الأحد، ومع كل ذلك ادعى بعض الناس الربوبية والألوهية، وقد زعمها فرعون المعروف بجبروته وطغيانه لنفسه، فقال لقومه كما ذكر القرآن الكريم عنه: ﴿ وَقَالَ فَرْعَوْنُ يُتَأْيِثُهَا ٱلْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُم مَنْ إِلَامِ عَبْرِفِ ، (القصص: ٣٨)، وهذه دعوة منه قسحة وافتراء عظيم، ولم يقتصر فرعون على ذلك، بل كان بهدد ويتوعد من لم يتخذه إلهًا، كما قال لموسى عليه السلام: « قَالَ لَينِ أَغَفَدْتَ إِلَيهًا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ » (الشعراء:٢٩).

ومرة أخرى جمع قومه ونادى فيهم بأنه ريهم

الأعلى، كما ذكر القرآن عنه ذلك في قوله، " فَحَشِّمَ فَنَادَيْ (٣٠) فَقَالَ أَمَّا رَكُمُ ٱلْأَقِلَ" (النَّازِ عات: ٢٣-٧٤)، وهذه دعوى عارية عن الدليل، يل هي من البهتان العظيم.

ولا أعرف رجلا سبقه إلى هذا الضلال بهذا التصريح، وإنى أقرر هنا بأن الأدلة الدالة على وحود الله تعالى وتضرده بالخلق بعدد مخلوقاته فكل ما خلق الله فالسموات والأرض يدل بذاته على وحود الله تعالى وخلقه له، والكون بأسره كان عدمًا ووحد بايجاد الله له، ومن المقرر لدى العقلاء أن من سبق بعدم، فلا يد له من موجد تخرجه من العدم إلى حيز الوجود، وليس ذلك إلا لرب العالمن سيحانه، وقد قرر القرآن الكريم هذه الحقيقة التي لا دمارى فيها إلا مكابر، قال الله تعالى: ، أَمْ خُلِفُواْ مِنْ عَبْرِشَقِي أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُوا ٱلسَّمَاوَتِ وَ ٱلْأَرْضُ مِل لَا تُوقِيُونَ ، (الطور: ٣٥- ٣٦).

وفي هاتين الأستين حجة باهرة قوية، لا تملك العقول لها دفعًا، وهما تقرران ريوبية الله على خلقه، وضرورة الاعتراف بوجوده سيحانه، ولقد صاغ القرآن الكريم هذه الحجة بهذه الأسئلة الإنكارية ومعناها، هل وجدتم من غير شيء؟ وهذا ظاهر الفساد؛ لأن تعلق الخلق بخالق من ضرورة الأمر، فلا بد للمخلوق من خالق، وإذا أقروا بهذه الحقيقة، فهل خلقوا أنفسهم؟

وهذا أيضا من الفساد بمكان، لأن ما لا وجود له، لا قدرة له، فكيف بخلق؟ فلم بيق الا الاعتراف بالخالق الحكيم وحده سبحانه، وقد كان لهاتين الأبتين مكانة عظيمة عن الصحابة لما دلت عليه وقررته من حقائق، فقد أخرج البخاري عن محمد بن جبير بن مطعم عن أبيه رضى الله عنه قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقرأ في المغرب بالطور، فلما بلغ هذه الأينة: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ عَلَرْشَيَّهِ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ (أَنَّ) أُمْ خَلَقُواْ ٱلسَّعَنوَتِ وَٱلْأَرْضَّ بَلِ لَا تُوقِينُونَ ﴿ أَمْ عِندَهُمْ خَزَآنِدُ رَبِّكَ أَمْ هُمُ ٱلْمُصَبِّطِرُونَ ، (الطور: ٣٥-٣٧) كاد قلبي أن يطير .. (البخاري: ٤٨٥٤).

قال ابن حجر رحمه الله في شرح الحديث:

«العني: أم خُلقوا من غير خالق؟ وذلك لا يحوز، فلا بد لهم من خالق، وإذا أنكروا الخالق فهم الخالقون لأنفسهم، وذلك في الفساد والبطلان أشد، لأن ما لا وحود له كيف بخلق؟ وإذا يطل الوحهان قامت الحجة عليهم بأن لهم خالقًا .. (فتح الباري ۲۰۳/۸).

والحاصل أن إنكار الخالق سيحانه يتنافى مع الفطرة والعقل، وأنا لا أورد الحديث عن هذا هنا، ولكنى أريد أن أيين أن حجود فرعون لرب البرية، وادعاء الربوبية والألوهية كان وبالا عليه وقومه، فأصابهم عذاب الله ومقته، وكانت نهائته كما ذكر القرآن الكريم عنه: ﴿ وَفَي مُوسَىٰ إِذْ أَرْسَلْنَهُ إِلَى فَرْعَوْنَ بِشُلْطَيْنِ شَينِ (٣٠) فَتَوَلَّى رُكُنِهِ وَقَالَ سَنِحُرُ أَوْ يَحَنُونُ ﴿ إِنَّ فَأَخَذَنَّهُ وَجُنُودَهُ فَنَيَذَّنَّهُمْ فِي ٱلْمَمَّ وَهُو مُليٌّ » (الذاريات: ٣٨- ٤٠).

وفي الأيات إشارة إلى موسى عليه السلام الذي أتى فرعون بالآيات الواضحات، ولكنه استكبر وأنكر، وبغى وتكبر، ولذلك كان غضب الله عليه شديد، وأخذه له أليم، وقد ذكر رب العالمين في آبات كثيرة من كتابه نهاية فرعون الأليمة. ومن ذلك ما ساقه من قصته في سورة هود، وقوله بعدها: « وَكُذَالِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِذَا - أَخَذَ ٱللُّونُ عِنْ وَهِيَ ظُلِمَةً إِنَّ أَخَذُهُ أَلِيدٌ شَدِيدٌ ، (هود:١٠٢). وفي الصحيحين من حديث أبي موسى رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الله ليملى للظالم حتى أخذه لم يفتله، ثم قرأ الآية «وَكَذَلكَ أَخْذُ رَيْكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَى وَهِيَ ظالمة إنّ أخذهُ أليمُ شديدٌ »». (البخاري: ٢٨٨٦) ومسلم: ٥٨٣).

وقد عامل الله فرعون بنقيض قصده، حيث أراد أن يخرج موسى وقومه من مصر، فأهلكه الله، وجعل موسى مُمكنا في أرض مصر ومعه قومه، كما قال الله تعالى: ﴿ فَأَرَادَ أَنْ يَسْتَفِزَّهُمْ مَنَّ ٱلْأَرْضَ فَأَغْرَقْنَهُ وَمَن مَّعَهُ، جَمِيعًا (١٠٠ وَقُلْنَا مِنْ بَعْدِهِ، لِبَنَّ إِسْرَوِيلَ ٱسْكُنُوا ٱلْأَرْضَ فَإِذَا جَانَةً وَعَدُ ٱلْآيِخِرَةِ جِنْنَا بِكُمْ لَفِيفًا » (الإسراء: ١٠٣- ١٠٤)، وقد أورث الله أرض مصر وخيراتها لموسى ومن معه، كما قال الله تعالى: « كَذَلِكَ وَأُورِثُنَهَا بَنَيَ إِسْرَةِ مِلْ » (الشعراءِ:٥٩). وللحديث صلة باذن رب العالمين.





## العنوسة ظاهرة خطيرة تهدد المجتمعات العربية والإسلامية

الحمد لله الذي خلق الناس من نفس واحدة، وخلق منها زوجها وبث منهما رجالاً كثيرًا ونساء، وأشكره على نعم لا تعد ولا تُحصى.

ويعدُ: ففي ظل ما تعبشه أمتنا من فتن وابتلاءات على كل الأصعدة، وق كل الأقطار؛ فتن كقطع الليل المظلم، ومع ذلك فاننا ننشغل في أحوالنا الغريبة ، وأوصال أقطارنا التي تفتت، بأبدينا وأيدى غيرنا ممن خططوا وتأمروا على توزيع الغنائم، حتى أصبحت الأمة الاسلامية نهنا لكل طامع، وفي الطريق لتحقيق ذلك يشعلون الحروب والفتن في كل أنحاء الأمة للوصول الى منتقاهم، وسط حالة من التبيه والحسرة والهوان تعبشها الأمة، متغافلين عن قضايا تفتت أوصال الأمة وتنهش في عظامها، قضايا اجتماعية نغفل عنها، تستحق منا وقفة متأنية لمحاولة القضاء عليها ومعالجتها، وهذا الشهر تنضرد مجلتنا الحبيبة التوحيد بإفراد بعض الصفحات عن ظاهرتين هما من الخطورة بمكان؛ ظاهرة الطلاق التي تناولها الشيخ جمال عبدالرحمن-حفظه الله-، وهنا نتناول ظاهرة من أخطر الظواهر الاجتماعية في عصرنا بعد الطلاق، وهي ظاهرة العنوسة، وخطرها المحدق على الأمة.. وحسبنا الله ونعم الوكيل.

العنوسة ظاهرة مرضية تضرب في أعماق الأمة

لقد شرع الله سبحانه الزواج، وجعله سكنا ومودة بين البشر، فقال عز من قائل في كتابه العزيز؛ ومِن عَلَيْتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزُوبَا لِلنَّهَا وَيَعْمَلُ بَيْنَكُمْ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزُوبَا لِلنَّهَا وَيَعْمَلُ بَيْنَكُمْ مَوْدَةً وَرَجُمَةً إِنَّ فِي لِنَسْكُمْ أَزُوبَا

فَالِكَ لَاَيْتِ لِقَوْمٍ يَنْفَكُرُونَ ، (الروم: ٢١)؛ فهذه هي الغاية من الزواج الذي شرعه الله تعالى، وجعله سنة كونية بين البشر، ومع هذا التوجيه الإلهي الرباني تنتشر في كل الأوطان العربية والإسلامية ظاهرة مرضية خطيرة. نجدها تقف حائلا أمام تحقيق المودة والرحمة. وهي العزوف عن الزواج، أو ما يطلق عليه اصطلاحا بظاهرة العنوسة ..

والعنوسة تعبير عام يُستخدم ويُطلق على الإناث اللاتي تعدين سن الزواج المتعارف عليه في أوطانهن. مع التأكيد على أن هذا المصطلح عندما يُطلق لا يُراد به النساء فحسب. ويختلف عمر هذه المرأة العانس من مجتمع إلى آخر، في تقدير السن المناسب للزواج، وإذا فاتها السن المتعارف عليه لزواج الفتاة في موطنها، فهي في هذه الحالة تُعدُ عانسًا. بمفاهيم مختلفة في البلدان بعضها عن بعضها في تقدير هذا السن.

إن مشكلة العنوسة تعد من أكبر وأخطر الشكلات التي نعاني منها في مجتمعاتنا، لاسيما أنها تفشت وتضخمت بدرجة كبيرة في الأونة الأخيرة، وان تلك الظاهرة إذا ما استحكمت في أي مجتمع كانت كافية لأن تؤدي إلى انهياره، والعنوسة لا تقف فقط عند حد الفتيات، وإنما تطال الشباب والرجال أيضا.

وظاهرة العنوسة أصبحت تمثل آفة تكاد اليوم أن تكون موجودة في كل بيت من بيوتنا، فلا يكاد يخلو بيت من جود شاب أو فتاة بلغا سن الزواج وتخطود. ولا يزالا يبحثان عن مخرج لأنفسهم

من تلك القائمة البغيضة لنفس الإنسان، وتغرقهم في بحور التيه، ومستنقعات الفساد والضياع، إلا من عصم ربي.

#### معدلات العنوسة في الأقطار العربية

تفاقمت مشكلة العنوسة حتى أصبحت تمثل ظاهرة اجتماعية خطيرة يعاني منها الشباب والفتيات على السواء، وقد دراسة لهيئة الإذاعة الهولندية أظهرت ارتفاع نسب العنوسة في الأقطار العربية؛ حيث شكلت أعلى نسبة على المستوى العالى.

ففي مصر بلغ عدد العوانس ثمانية ملايين أي بنسبة ٤٠٪ من مجموع الفتيات في سن الزواج، وهو رقم مرشح للارتفاع بسبب الأزمة الاقتصادية التي تعيشها مصر.

وفي المغرب أثبتت الدراسات التي صدرت عن أجهزة رسمية بها أن نسبة العنوسة بين الفتيات بلغت أربعة ملايين عانس، وأن ذلك يرجع إلى الظروف المالية والاقتصادية بالدرجة الأولى؛ حيث تكثر البطالة، وتضعف الدخول لغالبية الشباب الذي يقاوم شبح البطالة.

وفي السعودية والأردن بلغت النسبة 20% حيث تعود نسبة العنوسة في المجتمع السعودي لأسباب متعددة؛ من أهمها غلاء المهور، وتكاليف الزواج المرتفعة، وانتشار بعض العادات في المجتمع؛ مما يصعب مسألة الزواج، واشتراط تكافؤ النسب من الناحية الاجتماعية والاقتصادية، واشتراط بعض أولياء الأمور تزويج بناتهن حسب ترتيبهن العمري.

وفي الجزائر نجد أن ظاهرة العنوسة منتشرة وفي التفاع لافت؛ حيث تشير الدراسات إلى أن عدد العوانس في الجزائر يبلغ خمسة ملايين، أي ما يفوق عدد سكان ليبيا الجاورة لها.

أما في تونس فقد أصبح الزواج مؤجلاً لدى غالبية الشباب لعدة عوامل؛ منها تأخر سن الدراسة، والعمل، حيث يرغب الكثير من الشباب في متابعة التحصيل العلمي، والبحث عن وظيفة مناسبة قبل الزواج، وقد بلغت نسبة العنوسة بين الفتيات اللاتي في سن الزواج نحو ٢٢٪.

وفي العراق وسوريا بلغت النسبة ٧٠٪؛ كنتيجة طبيعة للأوضاع الأمنية والاقتصادية المتأزمة هناك، واشتعال الحروب والصراعات التي أدّت إلى عزوف الشباب عن الزواج ورفع معدلات العنوسة بشكل كبير.

وفي الإمارات العربية المتحدة؛ بلغت النسبة الى ٥٧، ويرجع السبب في ذلك إلى الارتفاع الكبير في تكاليف الزواج، وإلى السماح للرجال بالزواج من غير الإماراتيات، بينما يتم التضييق على النساء الراغبات بالزواج من غير مواطني الدهلة.

وفي لبنان ارتفعت النسبة لتصل إلى ٨٥٪ لتسجل لبنان أعلى نسبة عنوسة في الوطن العربي.

وتعد العنوسة مشكلة اجتماعية تعاني منها شريحة واسعة من النساء اليمنيات، ويرجع السبب الرئيس إلى عوامل ترتبط بالفقر والعادات والتقاليد القبلية، وتردي الوضع الاقتصادي والأمنى والعيشي.

وفي الكويت وقطر وليبيا بلغت نسبة العنوسة 87%؛ حيث قدر عدد العوانس في ليبيا بـ ٣٠٠ ألف عانس بسبب وضعها الأمني غير المستقر. أما في الكويت وقطر فيعود سبب ارتفاع تلك الأرقام إلى المغالاة في المهور، وارتفاع تكاليف الزواج وفقاً للأعراف الخليجية، كما يتم التضييق على زواج المواطنات الخليجيات من الرجال الوافدين.

ويُعد من أعظم أسباب انتشار العنوسة في تلك الدول والبلدان التي ذكرناها، هي تلك العادات والتقاليد والأعراف السائدة؛ كالتباهي بالمهور والمفالاة فيها، والتفاخر في التجهيز لمؤن الزواج وتكاليفه كسبب رئيس وعائق كبير أدى إلى نشوء تلك الظاهرة، وباتت شبحًا يهدد أمن واستقرار تلك المجتمعات على الصعيد الاجتماعي والاقتصادي والأمني لتلك البلدان.

#### نهي الإسلام عن النفاخر بالأنساب

وإذا كانت البطالة والفقر، وضعف المستوى الاقتصادي، وأزمة الإسكان والمغالاة في المهور، عقبات تقف في طريق الشباب، وتمثل عائقًا



يقف سداً منيعاً دون زواج الملايين من الشباب والفتيات حتى لا يقعن في فخ العنوسة، فإننا نتوجه إلى ولي أمر كل فتاة بأن لا تجعل ابنتك سلعة تساوم عليها لمن يدفع أكثر ليحوزها ويفوز بها، فإن فعلت ذلك فإنك إذن من الظالمين، فإياك أن تموت وأنت ظالم لمناتك.

وقد جاء الإسلام لإرساء دعائمه في قلوب الناس، ومنع العصبية القبلية وحرَّمها، فلا تفاخر بالأحساب، ولا تعاظم بالأنساب، بل ميزان التفاضل هو قول الله تعالى: « يَتَأَيُّا النَّاسُ إِنَّا خَلَفْتُكُمْ مِن ذَكَر وَأْنَى وَجَلَنْكُو شُعُوبًا وَمَا إِلَى الله عَلَى الله عَلَمُ خَبِرٌ » لِيَا أَيْنَا الله عَلَمُ خَبِرٌ الله عَلَمُ الله عَلَمُ خَبِرٌ الله عَلَمُ خَبِرٌ الله عَلَمُ خَبِرٌ الله عَلَمُ خَبِرٌ الله والدحوات ١٣٠).

والبوم أعاد يعض الناس عادات الحاهلية البغيضة، فلا يقبلون الخاطب الكفء بحجة أنه ليس من القبيلة، أو ليس من ذوى الحسب والنسب، مع أن بلالاً رضى الله عنه كان عبدًا حيشيًا جاء من الحيشة، فأكرمه الله بالاسلام، وأعزه بالإيمان، فدخل الجنة، وسمع النبي صلى الله عليه وسلم دف نعليه في الحنة، وقال عن سلمان الفارسي وهو من فارس وليس من العرب: «سلمان منا آل البيت». وغيرهم الكثير، فهل نفع الحسب والنسب أبا حهل، أو أبا طالب، أو أبا لهب عمًا رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ بل هم في النار، وهم أشرف العرب حسنًا ونسنًا، والحديث النبوى الشريف الذي رواه أبو هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ومن بطّأ به عمله، لم يُسرع به نسبه». (أخرحه مسلم).

فعلينا أن نترك عادات الجاهلية، وإذا تقدم للفتاة الخاطب الطيب صاحب الدين والخُلُق من أي قبيلة، أو من أي مدينة، فعلينا تزويجه وإن لم نفعل فلا نلومن إلا أنفسنا، ولنصغ لقول الحبيب المصطفى صلى الله عليه وسلم: ( مَنْ قُتلَ تَحْتَ رَايَة عَمْيَة يَدْعُو عَصَبِيَّة أَوْ يَنْصُرُ عَصَبِيَّة فَقَتْلَة جَاهِلِيَّة ) (رواه مسلم ٣٤٤٠).

فإذا جاءكم من ترضون دينه وخُلُقُه، وعرفتم عليه سمات الصلاح والخير فلا تترددوا في تزويجه، حتى لا تبقين الفتيات حبيسات

جدران أربعة، فيركبن قطار العنوسة المميت. فالزواج حلم يُداعب خيال كل فتاة لتتوج ملكة على عرشها، وتمارس غريزة إنسانية أودعها الله في قلب المرأة، وهي غريزة الأمومة، فالمرأة سند الرجال، ومربية الأجيال، وهي المدرسة الأولى في حياة كل إنسان.

#### الأسلام بتصدي لظاهرة العنوسة

وينظر الإسلام إلى ظاهرة العنوسة باعتبارها تعطل مقصدًا مهمًا من مقاصده، فقد شرع الإسلام الزواج لمقاصد سامية، منها أنه وسيلة من وسائل العفاف والإحصان والعفة؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «يا معشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج؛ فإنه أغض للبصر، وأحصن للفرج، فمن لم يستطع فعليه بالصوم، فإنه له وجاء». كما أنه سبب لبقاع النوع البشري، ووسيلة إيجابية لتحقيق الأمومة والأبوة، وإقامة مجتمع مسلم.

ولا شك أن الإسلام قد وضع الحلول القويمة لمواجهة «غول» العنوسة الذي يلتهم الشباب والفتيات دون استثناء، وذلك عندما دعا إلى تيسير الزواج وعدم المغالاة في المهور، فالرسول صلى الله عليه وسلم يقول: «إذا جاءكم من ترضون دينه وخُلقه فزوجوه، فإن لم تفعلوا تكن فتنة في الأرض وفسادٌ كبير» رواه الترمذي بسند صحيح.

وحض القرآن الكريم على الزواج؛ لما فيه من مودة وسكن ورحمة؛ في قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ مُودَةٌ وَسكن ورحمة؛ في قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ مُرَدِّمَ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ الللْهُ

ولقد بدأنا ندرك اليوم عظمة ديننا الحنيف مع تزايد طوابير العانسات والمطلقات والأرامل في المجتمع العربي والإسلامي، وبدأ البعض يفكر في تعدد الزوجات في مواجهة العنوسة، وهذا كلام قد يُغضب الكثيرات من النساء.

وعندما أباح الإسلام تعدد الزوجات لم يُبحه

عبثا، وإنما لحكمة عظيمة. يعلمها كل من يفكر في أحوال المجتمع البشري، وطبائع الرجال والنساء، فالرجل لا يلجأ إلى التعدد إلا لتحقيق بعض المسالح والمنافع التي قد لا توفرها له الزوجة الأولى والواحدة. ويكون التعدد في هذه الحالة لتحقيق مصلحة كبيرة تحمي الزوج من اتخاذ الخليلة، أو الوقوع في الحرام والمحظور، بل قد يحقق التعدد للمرأة في كثير من الأحيان مصلحة اجتماعية كبيرة حتى لا تعيش عانسا أو أرملة أو مطلقة دون زوج، ولأن ترضى بنصف أو ربع زوج خير لها من أن تعيش وحيدة بلا رجل على الاطلاق.

ولا شك أن تيسير سبل الزواج، والأخذ بسنة التعدد لهي من أقوم الطرق وأعدلها لمواجهة المشكلات الاجتماعية المترتبة على انتشار ظاهرة العنوسة، ووجود أعداد كبيرة من المطلقات والأرامل، ومعالجة ما قد يصيب المجتمع من أمراض.

#### المفالاة في المهور من أهم أسباب العنوسة

وعندما نستعرض الأسباب المؤدية للعنوسة وطرق علاجها؛ فاننا سنجد أن المعالاة في المهور، والمباهاة الشديدة في إتمام الزواج أصبحت عائقا وسدًا منيعًا وعائقًا يقف في طريق الشباب المقبل على الزواج، ولا بد أن يتواضع الأهل في مطالبهم، وألا يكلفوا الخاطب ما لا يطبق. وأن يطلبوا أيسر المهور. فغلاء المهور عقدة عقدها الناس على أنفسهم، وشددوا فيما يسره الله تعالى عليهم، وقد قال صلى الله عليه وسلم في الزوجات: "أيسرهن مهرا أكثرهن بركة". والصحابة والسلف الصالح من بعدهم لم يكونوا يبحثون عن مال الرجال، وماذا سيدفعون؛ لأن الفتاة ليست سلعة تباع وتشترى. وإنما هي . انسانة، فليبحث لها الأب أو الولى عن إنسان كريم الدين والخلق والطباء. قال صلى الله عليه وسلم: «إذا أتاكم من ترضون دينه وخلقه فروجوه، إلا تفعلوه تكن فتنة في الأرض وفساد عریض 🔐

وقد يترتب على انتشار وشيوع تلك المعوقات، وتلك الظواهر، البحث عن طرق خفية وسهلة

للزواج بين الشباب، مثل الزواج الزواج السري الذي يسمى بالعرفي وهو محرم شرعا، والذي انتشربين طلاب الجامعات. في مواجهة تعقيدات الزواج الرسمي، ومتطلباته الكثيرة، فقد كشفت دراسة إحصائية أجراها المجلس القومي للسكان في مصر، عن تفشي ظاهرة الزواج السري فاصة بين طالبات الجامعات المصرية، وبينت الإحصاءات وجود ٤٠٠ ألف حالة زواج سري، وأن أغلب تلك الحالات تقع بين الشباب والفتيات الذين تتراوح أعمارهم ما بين ١٨-٣٠ سنة، وأن نسبة الزواج السري بين طالبات الجامعات تمثل نسبة الزواج السري بين طالبات الجامعات تمثل دراسة أخرى لمركز البحوث الاجتماعية في مصر عن وجود ٢٠ ألف حالة زواج عرفي بين أصحاب الشركات وسكرتيراتهم.

وفي الوقت الذي تكتوي فيه الدول العربية والإسلام بنار العنوسة وسلبياتها، نجد الأمم المتحدة ومنظماتها تسعى جاهدة إلى نشر مبادئ تتنافى مع تعاليم الدين الاسلامي، وتحارب عفة الرجال والنساء، فهي تعلن الحرب على الزواج المبكر، وتعده عنفا موجها ضد المرأة، وفعلاً مذموماً ينبغي القضاء عليه نهائياً، وفي نفس الوقت تسعى لنشر الاباحية، والتأكيد على حق النساء في إشباع احتياجاتهن الجنسية بالصورة التي يرينها، وفي الوقت الذي تقتضيه الحاجة؛ بغض النظر عن الناحية العمرية التي يمرزن بها، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

وأخيرا فإننا نذكر بحديث النبي صلى الله عليه وسلم: «من نفس عن مؤمن كربة من كرب الدنيا، نفس الله عنه كرب يوم القيامة، ومن ستر مسلما ستره الله في الدنيا والأخرة، ومن يسر على معسر يسر الله عليه في الدنيا والأخر، والله في عون العبد في عون أخيه واله مسلم.

فاللهم احفظ شبابنا، واحفظ نساءنا من كل مكروه وسوء، وارزقهم الأزواج والزوجات الصالحات.

والحمد لله رب العالين.



#### بسم الله الرحمن الرحيم

(n-cak: Y-7).





الحلقة الثالثة

## اعداد الم د عبدالعظيم بدوي

وَأَمَا قَوْلُ الْفُقَهَاءِ لاَ يَصِحُ مِنَ الْكَافِرِ عَبِادةً، وَلَوْ أَسْلَمَ لَمْ يُعْتَدُ بَها، فَمُرَادُهُمْ أَنَّهُ لاَ يُعْتَدُ لَهُ بِها فِي أَحْكَامِ الدُّنْيَا، وَلَيْسِ فِيهِ تَعْرُضُ لِثُوابِ الأَحْرة. فَإِنْ أَقْدَمَ قَائلُ على التَصريح بِأَنَّهُ إِذَا أَسْلَمَ لاَ يَثَابُ عليها فِي الْأَحْرة رُدَّ قَوْلُهُ بِهِذَهِ السِّنَّةُ الصَحِيحة. (شرح النووي على مسلم (١٤٠/٢)).

وهناك معنى أخر وجيه، وفيه بشارة للمؤمنين، قال الضِّحَاكُ: «أَضِيلُ أَعُمَالُهُمْ» أَيْطِلُ كَيْدُهُمْ وَمَكْرُهُمْ بِالنَّبِيِّ صِلَّى اللَّهِ عليه وسلم، وجعَل الدَّائِرةُ عَلَيْهِمْ (معالم التنزيل: ١٥١/٥). فلا يستطيعون صرف الناس عن دين الله عز وجل، يعني أنهم يعملون جاهدين لصد الناس عن دين الله عز وجل «وَاللَّهُ مِن وَرَآيِهِم تَحِطُّ » (البروج: ٢٠) يحبط أعمالهم، ويبطل كيدهم، فلا يبلغون غايتهم، كما قال تعالى: « إِنَّ ٱلَّذِينَ كُفُرُوا مُنْفِقُونَ أَمُولَهُمُ لَصُدُّوا عَن سَبِيلِ ٱللَّهُ فَسَيْنِهِ قُونَهَا ثُمَّ تَكُونُ عَلَيْهِ عَدَدَةً ثُمَّ يُعْلَيُونَ وَٱلَّذِينَ كُفْرًا إِلَّهُ حَيِنْمُ مُحْتُرُونَ ، (الأنفال: ٣٦)، وقال تعالى: «وَلَا زَالُونَ يُقَائِلُونَكُمْ حَتَّى رُدُوكُمْ عَن دسكُمْ إِن أَسْتَطَاعُوا " (البقرة: ٢١٧)، والتقييد بهذا الشرط مُشْعِرُ بِاسْتِبْعَادِ تَمِكُنْهُمْ مِنْ ذِلْكَ، وَقَدْرَتُهُمْ عَلَيْهُ (فتح القدير للشوكاني: ٢٥٠/١)؛ فهو بمعنى: ولن يستطيعوا، كَقُول الرَّجُل لَعَدُوهِ: إِنْ طَفَرْت بِي فلا تَبْق عَلَيَّ، وَهُوَ وَاثقٌ بِأَنَّهُ لا يُظْفُرُ بِهِ. (التَّفسير الكسر: ٦/٧٧)).

ثمُّ إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى لَمَّا بَيِّنَ حَالَ الْكَفَارِ بِينَ حَالَ

### الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، عد:

## فإن أعظم الفضل من الله تعالى أن الكافر إذا آمن أثابه الله على ما عمل من خير في الجاهلية:

عَنْ عُـرُوَةَ عَنْ حَكِيم بُن حَـزَام رضي الله عنه قَالَ: قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهُ أَرَائِتَ أَشِياءَ كُنْتُ أَتَحَنَّثُ بِهَا فَيْ الْجَاهليَّةَ فَهِلَ لِي فَيها مِن شَيء ؟ فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَى الله عليه وسلم: «أَسُلَمْتُ عَلَى مَا أَسَلَفَت مِنْ خَيْرِ». (صحيح مسلم ١٢٣).

قال الامام النووي-رحمه الله-: ذهب ابن بطال وَعَيْرُهُ مِنَ الْحَقْقِينَ إلى أَنْ الْحديث على ظاهره، وَأَنَّهُ الْأَسْلَمُ الْكَاهْرُ وَمَاتَ على الْأَسْلَامُ يُثَابُ على مَا فَعَلَهُ مِنَ الْحَيْرِيِّ حَالَ الْكُفْر، وَاسْتَدَلُوا بِحَدِيثَ أَبِي سَعِيدَ مَنَ الْخَيْرِيُّ حَالَ الْكُفْر، وَاسْتَدَلُوا بِحَدِيثَ أَبِي سَعِيدَ الْخُدْرِيُ رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: «إذا أَسْلَمَ الْكَاهْرُ هَحَسْنَ إِسْلاَمُهُ كَتَبَ اللّه وَكَانَ عَمَلُهُ بَعْدُ الْحَسَنَة زَلْفَهَا وَمَحَا عَنْهُ كُلَّ سَيْنَة زَلْفَها وَكَانَ عَمَلُهُ بَعْدُ الْحَسَنَة بِعَشْرِ أَمْثَالُهَا إلى سَبْعِمائة ضَعْف وَالسَّيْنَةُ بِمِثْلُها إلا أَنْ يَتَجَاوَزَ الله سُبْحَانَة وَتَعَالَى». (صحيح النساني: ٥٠١٥).

قال ابن بطال -رحمه الله تعالى - بعد ذكره الله تعالى - بعد ذكره المحديث وَلله تعالى أَنْ يَتَفضَل على عباده بما يشاء لا اعْتراض لأَحَد عليه قال وَهُوَ كَقُولُه صلى الله عليه وسلم لحكيم بن حزام رضي الله عنه وأسلمت على ما سَلَف منْ خَيْر، وَالله عُلَم .



المؤمنين فقال: « وَالَّذِينَ المَنُوا وَهِلُوا الصَّلِحَتِ وَوَاسُوا بِمَا أَزُلُ عَلَى مُعَمَّدٍ وَهُولَلُمُنُّ مِن رَبِّمْ كَفَرَ عَنَهُمْ سَيِّنَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالْمُمُّ » (محمد: ٢):

"وَالّـذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ" أَيْ آمَنَتْ قُلُوبُهُمْ وسرائرهم، وانقادت لشرع اللَّه جَوَارِحُهُمْ وَبُواطِنْهُمْ وَطُواهِرُهُمْ، "وَآمَنُوا بِمَا نَزْلُ عَلَى مُحَمَّد " عَطَفْ خَاصَ عَلَى عَامٌ، تنويها بِشَانِه، وتنبيها على عَطفْ خَاصَ عَلَى عَامٌ، تنويها بِشَانِه، وتنبيها على سُمؤ مكانه، من بين سائر ما يجبُ الإيمان به، وأنه الأصلُ في الكُلّ، وهو دليل عَلى أَنَّهُ شَرْطُ في صحَة الإيمان بعد بعثته صلوات الله وسلامه عليه. وقوله وتبارك تعالى: "وهو الْحقُ من رَبِّهمْ " جُمْلَة مُعْتَرضَةٌ بَيْنَ الْمُبْتَدَا وَهُو قَوْلُهُ: "وَالَّذِينَ آمَنُوا»، وَبَيْنَ خَبَره وَهُو قَوْلُهُ: "وَالَّذِينَ آمَنُوا»، وهي تتَضَمَّنُ وَهُو قَوْلُهُ: "كَفَر عَنْهُمْ سَيئَاتِهمْ ". وهي تتَضَمَّنُ شَهَادَة الله بِأَنَّ هَذَا الْقُرْآنَ الْمُنْزَلُ عَلَى هَذَا النَّبِي الْمُعَلِد وسلم هُو الْحَقَّ مَنَ اللَّه.

وقوله تعالى: «كَفَّرَ عَنْهُمْ سَيْئَاتَهِمْ» أي:
السَّيْئَات الَّتِي عَملُوهَا فيما مَضَى، فَإِنَّهُ غَفْرَهَا لَهُمْ
بِالْإِيمانَ وَالْعَمَلِ الصَّالَحِ. «وَأَصْلَحَ بَالَّهُمْ» قَالَ ابْنُ
عِباسَ رضي الله عنهما: أيْ أَمْرُهُمْ. وَقَالَ مُجَاهدٌ:
شَأْنَهُمْ. وَقَالَ قَتَادَةُ وَابْنُ زَيْدٍ: حَالَهُمْ وَالْكُلُّ مُتَقَارِبٌ.
(انظر: تفسير القرآن العظيم (١٧٧/٤)، ارشاد العقل السليم لأبي السعود (٣/٨٨)، فتح القدير للشوكاني السليم لأبي التحرير والتنوير لابن عاشور (٢٥/٢٦)، أضواء البيان للشنقيطي (٢٤/٧)).

وَقَيلِ: الْبَالُ: يُطْلَقُ عَلَى الْقَلْبِ، أَيِ الْعَقْلُ وَمَا يَخْطُرُ لِلْمَرْءِ مِنَ التَّفْكِيرِ، وَهُوَ أَكْثَرُ إِطْلَاقِهِ، وَلَعَلَّهُ حَقيقَةٌ فيه.

وَإِصْلاحُ الْبَالِ يَجْمِعُ إِصْلاَحَ الْأَمُورِ كُلُهَا، لأَنَّ تَصَرِفَاتَ الْأَنْسَانَ تَأْتِي عَلَى حسب رَأْيِه، هَالتَوْحِيدُ أَصُلُ صَلاحَ قَالِ الْمُؤْمَنِ، وَمَنْهُ تَنْبَعْثُ الْقَوَى الْقَاوِمَةُ أَصُلُ صلاحَ قِالِ الْمُؤْمَنِ، وَمَنْهُ تَنْبَعْثُ الْقَوْى الْقَاوِمَةُ للأَخْطاءِ وَالأَوْهَامِ اللَّهِ لَتِي تَلْبَسَ بِهَا أَهْلُ الشَّرْكَ، وَحَكَاها عَنْهُمُ الْقُرْآنُ فِي مَوَاضَعَ كَثِيرَةِ، وَالْعُنى؛ وَحَكَاها عَنْهُمُ الْقُرْآنُ فِي مَوَاضَعَ كَثِيرَةٍ، وَالْعُنى؛ أَقَامَ أَنْظارِهُمْ وَعُقُولَهُمْ فَلاَ يُفكّرُونَ إِلاَّ صَالِحًا وَلاَ يَتَدَبِّرُونَ إِلاَّ صَالِحًا وَلاَ يَتَدَبِّرُونَ إِلاَّ مَا لِحَا. (التحرير والتَنوير (٢٦/٥٧)).

وَقَدْ جَاءَ فِي مُقَابَلَة الأَوْصَافِ الثَّلاَثَةِ الْتِي أُثْبِتَتْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا بِثلاثة أَوْصَاف ضَدَهَا للْمُسْلَمِينَ وَهِيَ: الْإِيمَانُ مُقَالِلُ الْكُفُر، وَالْإِيمَانُ بِمَا

نُزُلَ على مُحَمِّد صلى الله عليه وسلم مُقَابِلُ الصَّدُ عَنْ سَبِيلِ اللهِ، وَعَمَلُ الصَّالِحَاتِ مُقَابِلُ بَعْضِ مَا تَضَمَّنُهُ: «أَضَلَ أَعْمَالُهُمْ»، و«كَفْرَ عَنْهُمْ سَيِّنَاتَهُمْ». مُقَابِلُ بَعْضِ آخَرَ مما تَضَمَّنُهُ «أَضَلَ أَعْمَالُهُمْ»، «وَأَصْلِحَ بَالَهُمْ» مُقَابِلُ بَقِيْة مَا تَضَمَّنُهُ «أَصْلُ أَعْمَالُهُمْ»، أَعْمَالُهُمْ». وَزِيد في جَانبِ الْمُؤْمِنينِ التَّنْوِيهُ بِشَأْنِ الْقُرْآنِ بِالْجُمِلَة الْمُعْتَرِضَة قَوْلَهُ: «وَهُو الْحَقِّ مِنْ رَبِّهُمْ» وَهُو نَظِيرٌ لوصَفِهِ بِسَبِيلِ اللهِ فِي قَوْلِهِ: «وَصَدُوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ».

وَعُبُرَ عَنِ الْجَلاَلَةَ هَنَا بِوَصْفِ الرَّبُ زِيادَةً فِي الْتَنْويه بِشَأْنَ الْسُلْمِينَ عَلَى نَحُو قَوْله: ﴿ وَأَنَّ ٱلْكُنْ يَنَّ لَا مَرَلًى لَتَمْ اللهُ ال

ثم بين الله تعالى العلة في كونه أضل أعمال الذين كفروا، وكفّر عن الذين آمنوا سيئاتهم وأصلح بالهم فقال: « ذَلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفُرُوا النَّمُوا الْبَطِلَ وَأَنَّ الَّذِينَ مَنُوا النَّمُوا الْبَطِلَ وَأَنَّ الَّذِينَ كَفُرُوا النَّمُوا الْبَطِلَ وَأَنَّ الَّذِينَ الْمُحُمَّد : ٣) في مَوْضع رَهْع، أي الأَمْرُ ذَلكَ، أَوْ ذَلكَ الْإِضْلالُ وَالْهُدَى الْمُتَقَدِّمُ ذَكْرُهُمَا الْمُمْرُ ذَلكَ، أَوْ ذَلكَ الْإِضْلالُ وَالْهُدَى الْمُتَقَدِّمُ ذَكْرُهُمَا سَبَبْهُ هَذَا. فَالْكَاهُرُ اتّبَعَ الْبَاطلَ، وَالْمُومَن النَّبَعَ الْحَقَ وَالْبِيمَانُ. أَيُ وَالْبِيمَانُ. أَي وَالْمِعْوا الْمُعَلِيدُ وَالْإِيمَانُ. أَي الْأَبرار، وأصلحنا شؤونهم لأن الذين كفرُوا اتّبعوا الْمَعُوا النّباطلَ عَلَى الْحَقُ وَأَنْ الَّذِينَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ رَبُهُمْ

(كُتَالِكُ بِمَرْبُ اللهُ لِلنَّاسِ أَمْتَاهُمْ ) (مُحمَد: ٣) أَيُ كَهَذَا الْبَيَانِ اللّهِ للنَّاسِ أَمْرِ الْحِسَنَاتِ وَالْسَيْئَات. وَالْصَمِيرُ فِي وَالْمَعْنَى؛ كَهَذَا التَّبْيينِ يُبَينُ اللّهِ للنَّاسِ أَمُوالُهُمْ وَالْمَعْنَى؛ كَهَذَا التَّبْيينِ يُبَينُ اللّهِ للنَّاسِ أَحُوالُهُمْ فَلا يَبْقُوا فِي عَفْلَةً عَن شَوُونِ اللّهُ للنَّاسِ أَحُوالُهُمْ فَلا يَبْقُوا فِي عَفْلَةً عَن شَوُونِ اللّهُ للنَّاسِ أَحُوالُهُمْ فَلا يَبْقُوا فِي عَفْلَةً عَن شَوُونِ اللّهُ للنَّاسِ أَحُوالُهُمْ فَلا يَبْقُوا فِي عَفْلَةً عَن شَوُونِ اللّهُ للنَّاسِ أَحُوالُهُمْ فَلا يَبْقُوا فِي كَنْهِهُمْ بحجابِ التَّعَودُ لِنَالاً يَحْتَلَطُ الْخَبِيثُ بِالطّيبِ، وَلَكَيْ يَكُونُوا عَلَى بَصِيْرَةً فِي شَوُونِهُم. وَفِي هَذَا إِيمَاءُ إِلَى وُجُوبِ التَّوسِمُ لَتَمْيِيزِ الْمُنَافِقِينَ عَن الْسُلَمِينَ حَقًا فَإِنْ الْتَوْمِنِ مِنْ الْسُلُورَةِ التَّحْذِيرِ مِنَ الْسُلُمِينَ حَقًا فَإِنْ الْمُنَافِقِينَ. (انظر: الرّحامِعُ لأحكام القرآن (٢٢٥/١٦)، تفسير القرآن العظيم (٢٢٥/١٤)، التحرير والتنوير (٧٧/٢١)).

وللحديث بقية إن شاء الله، نسأل الله الهداية والتوفيق.



# الضوابط الشرعية للسلوك الاستهلاكي

اعداد الم د . حسين حسين شحاتة

الحميد لله والصلاة والسلام على رسول الله، ويعدر

فقد استنبط الفقهاء مجموعة من الضوابط الشرعية للسلوك الاستهلاكي تتعلق بالمنهي عنه شرعاً وتتمثل في المحرمات الواجب تجنبها لأنها تتعارض مع مقاصد الشريعة الإسلامية وهي حفظ الدين والنفس والعقل والعرض والمال، ومن أهم هذه الضوابط ما يلي؛

أولاً: تجنب التقتير: ويقصد بالتقتير اصطلاحا في مجال الانضاق هـ و التضييق عن الواجب أن يكون في ظل الظروف العادية. وبلغة الاقتصاد والمحاسبة هـ و الانضاق دون المعيار أو النمط الواجب أن يكون.

ويعتبر التقتير من أمراض النفس البشرية وهو الشح الذي نهى عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم في قوله: « اتقوا الشح فإنه أهلك من كان قبلكم « (رواد مسلم).

ويقول علماء الاقتصاد الاسلامي أن التقتير

يـؤدي إلى حـدوث الكساد الاقتصادي حيث ينكمش الطلب على السلع والخدمات وهذا بدوره يقود إلى سلسلة من المضاعفات تنتهي بانخفاض الإنتاج وتقليص العمالة وزيادة البطالة، فهناك حـد أدنى للإنفاق حتى ولـو كان الدخل لا يكفي ويعوض الضرق مـن خـلال الـزكاة والصدقـات ونحهها.

ويتمثل الجانب التربوي في تحريم التقتير أنه يحمي النفس البشرية من أفة الشح وظلمها لصاحبها وحرمانه مما أحل الله له، كما أنه يحمي المجتمع من الهالاك، وهذا ما أشار إليه الرسول صلى الله عليه وسلم بقوله، إياكم والشح فإنه أهلك من كان قبلكم، أمرهم بالبخل فبخلوا، وأمرهم بالفجور وأمرهم بالفجور ففح رواية أخرى؛ اتقوا لففجروا، (متفق عليه). وفي رواية أخرى؛ اتقوا الظلم، فإن الظلم ظلمات يوم القيامة، واتقوا الشح، فإن الشح أهلك من كان قبلكم، حملهم على أن سفكوا دماءهم، واستحلوا محارمهم، (رواه

ويتضح من ذلك أنه يجب تربية النفس البشرية على الوسطية والاعتدال وتجنبها التقتير والبحث والاعتدال وتجنبها التقتير والبخل والشح حتى لا يترتب على ذلك ضرراً بالإنسان وبالمجتمع، كما أن التقتير أحياناً يدفع الأولاد إلى مفاسد الأخلاق ومنها السرقة.

ثانيا: تجنب الإسراف: الإسراف لف ق هو مجاوزة الحد في الشيء وهو ما جاوز القصد منه، وشرعًا هو تجاوز الحد الأقصى للإنضاق المباح المسموح به بما يخرجه عن القصد الشرعي منه في ضوء الظروف والإمكانيات المتاحة للمستهلك، ودليل ذلك من القرآن قول الله تبارك وتعالى: والمُنْهِ الله تبارك وتعالى: والمُنْهِ الله تَبُارك وتعالى:

ربيع اول ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٥ - السنة السابعة والأربعون

التوحيد ١١

ذَلِكَ فَوَامًا ، ( (الضرقان: ٦٧) وقوله عز وجل:
« يَبَيَّ عَادَمَ خُلُوا زِيئَكُمْ عِندَكُنَّ مَسْعِدِ وَكُلُوا وَالْمَرُوا
وَلاَ شُرِوْاً إِنَّهُ لَا يُعِبُّ الْسُرِونَ ، (الأعراف: ٣١)
وقوله سبحانه وتعال: « كُلُوا مِن تَمَوِد إِذَا أَشَمَرُ وَمَانُوا حَقَّهُ، يَوْمَ حَصَادِيٍّ وَلاَ شُرُونُوا إِنَّهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ

ولقد ورد في السنة النبوية الشريفة أحاديث عن النهي عن الإسراف منها ما سبق ذكره مثل قوله صلى الله عليه وسلم: «كل ما شئت، واشرب ما شئت، والبس ما شئت، ما أخطأتك اثنتان، سرف ومخلية « (رواه البخاري).

والعلة من تحريم الإسراف أنه يبدد الأموال بدون منفعة معتبرة شرعاً، ومن المنظور الاقتصادي قد يقود الإسراف إلى التضخم والاعتداء على حقوق الأجيال القادمة، ومن المنظور الطبي فإنه يودى إلى الإضرار بالبدن، ولقد وضع رسول الله صلى الله عليه وسلم في مجال الطعام معايير يجب الالتزام بها فقال، مما ملأ ابن آدم وعاء شرًا من بطنه، فإن كان لابد، فثلث للطعام، وثلث للشراب وثلث للنفس، (أخرجه الحاكم)، ومن المنظور الاجتماعي يقود الإسراف إلى الفساد الاجتماعي، فإن كان يقود الإسراف إلى الفساد الاجتماعي، فإن كان هناك سعة من المال فلتوجه إلى الفقراء الذين لا يجدون الضروريات في صورة زكاة أو صدقات أو وقف أو وصايا.

وكذلك ينبغي تجنب التبذير: التبذير لغة هـو الإسراف من رمي البذري الأرض بما لا فائدة منه.

ويعتبر التبذير ضياعاً للمال بدون منفعة معتبرة شرعاً ولقد نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ذلك في قوله: «..وكره لكم قبل وقال، وكثرة السؤال، وإضاعة المال» (متفق عليه).

ولا يختلف البعد الاقتصادي والاجتماعي والصحي والتربوي لتحريم التبذير عما سبق بيانه في حالة الإسراف، فكلاهما تبديد وضياع للمال بدون منفعة كما أنهما من أبواب الترف والفساد في الأرض.

رابعاً، تجنب النفقات الترفيهية والمظهرية، تحرم الشريعة الإسلامية النفقات الترفيهية بصفة قطعية الإسلامية النفقات الترفيهية بصفة قطعية لأنها تودي إلى الفساد والهلاك وهذا التحريم يخص الفرد في ماله الخاص والدولة في الأموال العامة، وأصل ذلك من القرآن الكريم قول الله تبارك وتعالى: ( وَإِذَا أَرْدُنا أَنْ تُهلِكَ الكريم قول الله تبارك وتعالى: ( وَإِذَا أَرْدُنا أَنْ تُهلِكَ الكريم قول الله تبارك وتعالى: ( وَإِذَا أَرْدُنا أَنْ تُهلِكَ الله وقوله جل شأنه؛ ( وَمَا أَرْسَلْنَا فِي فَرْيَةٍ مِن نَدِيرٍ إِلّا قَالَ مُرَفُوها إِنّا يِما أَرْسِلْتُم بِعِ، كَفُرُون ) (الإسراء: ١٦)، وقوله جل شأنه؛ ( وَمَا أَرْسِلْنَا فِي فَرْيَةٍ مِن نَدِيرٍ إِلّا قَالَ مُرَفُوها إِنّا يِما أَرْسِلْتُم بِعِ، كَفُرُون ) الكافرين والكاذبين فيقول جل شأنه؛ ( اللّذِين تعرف الثوران والكاذبين فيقول جل شأنه؛ ( اللّذِين كَمُرُوا وَلَرُقْنَاهُم فِي الْقَبَرَةِ الدُّينَ كَمُرُوا المؤمنون؛

والسنة النبوية حافلة بالأحاديث التي تحدر المستهلك المسلم من حياة الترف وإنفاق المال في الملذات والتفاخر والخيلاء، فقال الرسول صلى الله عليه وسلم: «كلوا واشربوا وتصدقوا والبسوا، ما لم يخالطه إسراف ومخيلة» (رواه ابن ماجه وحسنه الألباني)، ويقول صلى الله عليه وسلم: «إياكم والمخيلة، لا تلام على كفاف» (رواه ابن ماجه)، ويقول صلى الله عليه وسلم: «يأتي على الناس زمان همهم بطونهم، وشرفهم متاعهم، وقبلتهم نساؤهم، ودينهم دراهمهم ودنانيرهم، أولئك شر الخلق، لا خلاق لهم عند الله» (رواه الديلمي)، وعن حذيفة بن اليمان قال: «نهى رسول الله أن نشرب في آنية الذهب والفضة وأن

ناكل فيها، وعن لبس الحرير والديباج، وأن نجلس عليه، (رواه البخاري).

أما الواقع الآن فقد ابتعدنا عن شريعة الإسلام وأصبح الترف والمظهر والتباهي والتفاخر هو الأسلام وأصبح الترف والمظهر والتباهي والتفاخر العرف والمعتاد هو ذلك. فتهتم المرأة عند إعداد الولائم بالمحمر والمشمر والمكسرات والعصائر وغيرها. وربما وهي على يقين تام بأن زوجها قد اقترض هذا المال من الغير، بل والأدهى والأمر أن هناك من الحكومات ما تهتم بالمظهريات والإنفاق المترفي ويوجد في ميزانيتها العجز الذي يقدر بالميارات، وعليها قروض ثقيلة يحتاج سدادها الى أحقاب من الأزمان.

لذلك يجب على المسلم أن يبتعد عن كل سبل الترف في سلوكه الاستهلاكي حتى لا يكون ذلك إحباطاً لعمله وخسراناً له في الدنيا والأخرة، وعلى مستوى البيت يجب على المرأة أن توقن أن الترف والمظهرية يؤديان إلى الاستدانة، والاستدانة تسبب الهم والغم والحزن كما أن الاستدانة أحيانا تقود إلى الكسب الحرام.

ويرى رجال الاقتصاد الإسلامي أن الإنفاق الترفي والمظهري على مستوى الفرد والمنزل والدولة يقود إلى الفساد الاقتصادي واهدار الموارد بدون قيمة مضافة ويعوق التنمية الاقتصادية، كما أن للترف والبذخ جوانب اجتماعية سيئة منها الفساد والهلاك، والتاريخ يعطى نماذج بارزة عن فساد الحكام وظلمهم عندما كان سلوكهم الاستهلاكي هو الترف والبذخ، ولقد أشار الله إلى ذلك في قوله تبارك وتعالى: )، وإذا أردنا أن شيك ذلك في قوله تبارك وتعالى: )، وإذا أردنا أن شيك

(الإسراء: ١٦).

ويتمثل البعد التربوي لتحريم الإنفاق الترقيق والمظهري في كبح هوى النفس البشرية والمحافظة على مشاعر الفقراء والمساكين وتحقيق العدل الاجتماعي بأن توجه الأموال التي تنفق في الترف إلى الفقراء والمساكين واليتامى والأرامل والمرضى وغيرهم في صورة زكاة أو صدقات أو وصايا.

خامسا: تجنب نفضات التقليد والبدع

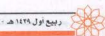
المخالفة لشرع الله: لقد أمرنا الله عـزوجل أن نتجنب تقليد غير المسلمين في سننهم وعاداتهم وتقاليدهـم التي تخالف أحكام ومبادئ الشريعة الإسلامية. وحذرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم مـن ذلك فقال: "لتتبعن سنن من كان قبلكم شبراً بشبر، وباعا بباع، وذراعاً بذراع، حتى لو دخلوا في جُحر ضب لدخلتم فيه، قالوا يا رسول الله اليهود والنصاري، قال: فمن إذا" (رواه ابن ماجة).

كما أوصانا الرسول صلى الله عليه وسلم بالاقتداء به وبالخلفاء الراشدين المهديين، فقال صلى الله عليه وسلم: "عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، عضوا عليها بالنواجند، واياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار" (رواه الترمذي).

وتأسيسا على ذلك بحب على المستهلك المسلم تجنب كافة النفقات التي فيها تقليد لمجتمعات لها عادات وتقاليد تخالف القيم والأخلاق والعادات والتقاليد الإسلامية، كما يحب على الحكومات الإسلامية أن تراقب كافة أجهزة الإعلام وكذلك المجلات والحرائد التي تدفع الشباب دفعا إلى مجاراة شباب الغرب المنحل في تقاليده السبئة، ويسب ارهاف ليزانية البيت والدولية ومدخيلا لفسياد العقييدة واضمحيلال الأخلاق، وفي هذا الزمان. في ظل العولمة والحات والقنوات الفضائية. نرى معظم الشباب والفتيات يقلدون شباب الفرنجة ومن في حكمهم في الطعام والشراب والمليس والسلوك... وهـذا أدى إلى أثار سلبية على أخلاقهم، كما ترتب على ذلك زيادة الطلب على الوارد من الخارج و هذا سبب كسادا في الصناعات الوطنية وانتشار البطالة.

ويتمثل البعد التربوي لذلك في أن الإنسان يقتدي بالصالحين والصالحات ولا يقتدي بالطالحين والطالحات حتى يشعر بالولاء والانتماء للدين والوطن.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب المن.





سنة با

مجا بة

# زواج النبي صلى الله عليه وسلم من صفية بنت حيي رضي الله عنها

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على المعوث رحمة للعالمين، وبعد:

فمن الأحداث التي وقعت في أعقاب غزوة خيبر زواج النبي صلى الله عليه وسلم من أم المؤمنين صفية بنت حيي رضي الله عنها، وكان هذا الحدث مجالا خصبا للحاقدين والحاسدين والمرجفين. وبخاصة أن هناك بعض الروايات في الصحيح ظاهرها التعارض وبعض الروايات الضعيفة، وقد استغل الذين في قلوبهم مرض هذه الأمور، وحاولوا النيل من مكانة النبي صلى الله عليه وسلم، وقالوا عليه بغير علم؛ ذلك لأن قلوبهم لم تتذوق حلاوة الإيمان، ولم تتنسم نفوسهم بشاشته فلم يؤمنوا بالله ورسوله حق الإيمان ولم يعظموا الرسول ويوقروه كما أمرهم الله سبحانه في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلَنَكُ شُهِدًا وَمُبَرًا وَرُنُويرًا ﴿ ).

فالخطاب واضح للنبي أن الله أرسل رسوله محمداً صلى الله عليه وسلم شاهدا ومبشرا ونذيرا. فالخطاب له أولاً، ثم للأمة التي يجب أن تؤمن بالله ورسوله وتعظم الرسول وتنصره، وتسبح ربها بكرة وأصيلاً

## اعداد الم عبدالرزاق السيد عيد

شكرا له سبحانه على هذه النعمة العظيمة. فالإيمان بالله والرسول والتعظيم والتوقير والنصر للرسول والتسبيح لله رب العالمين. وسنحاول بعون الله سبحانه في هذه الوقفة بيان الحق من مصادره ورد شبهات أهل الباطل، وسنسلك بعون الله المسالك الاتية:

#### أولاً: حقائق لابد أن تستقرية القلوب والعقول:

الأولى: في قوله تعالى: وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبِكَ وَحَمَلنَا لَمُمُ أَرْدُمُا وَدُرْيَةً ، (الرعد،٣٨). فالرسول ليس بدعا منهم والذين ينقمون على النبي الكريم تعدد أزواجه غفلوا عما جاء في كتبهم عن نساء داود وسليمان عليهما السلام. فقالوا عن داود عليه السلام كان له منة امرأة زوجة غير الجواري. كما ذكروا عن سليمان أنه تزوج سبعمائة زوجة غير عدد الجواري. كان أمرا مألوفا لا غضاضة فيه حتى كان للرجل كان أمرا مألوفا لا غضاضة فيه حتى كان للرجل الواحد في الجاهلية من عشر إلى عشرين زوجة.

#### الحقيقة الثانية: اختيار الله:

الله سيحانه عالم الغيب والشهادة هو الذي اختار رسله، كما اختار رسوله محمدًا واصطفاه، اختار له أصحابه: ألا بختار له زوحاته أمهات المؤمنين؟ وللتعدد في حياة النبي حكم بالغة ليس محال عرضها الأن

#### الحقيقة الثالثة، عصمة الله لنبيه،

وهنا أمور:

أولاً؛ لقد عاش النبي صلى الله عليه وسلم حتى الخامسة والعشرين من عمره شابًا قوبًا عزبًا نقبًا طاهرًا عفيفًا، وقد ثقبه قومه بالصادق الأمين، بينما كان قومه للرحل الواحد منهم زوحات قد تصل الي عشرين.

الثاني: تزوج النبي صلى الله عليه وسلم من خديجة رضي الله عنها وهي فيسن الأربعين وكان هو ابن الخامسة والعشرين وظل معها زهرة شبابه وشبئا من كهولته حتى توفاها الله وهو في سن الخمسين من عمره ثم تزوج من السيدة سودة بنت زمعة، وكان عمرها خمسه اسنة.

الثالث؛ لوكان الأمر أمر شهوة كما يدعى الأفاكون فما الذي جعل النبي صلى الله عليه وسلم يقضى معظم شبابه وجُزءًا من كهولته بين سيدتين كبيرتين في السن ولم يعدد معهما، هذا مع العلم أن النبي صلى الله عليه وسلم قد آتاه الله قوة ثلاثين أو أربعين رجلاً. لكن الله عصمه من فواحش الحاهلية وآثامها كما عصمه من الناس، قال الله عز وجل: ﴿ يَأْتُمَّا ٱلرَّسُولُ مَلَغُ مَا أَنزِلَ الْمَكَ مِن زَّمَكَّ وَإِن لَّهَ تَفْعَلْ فَمَا يَلَغْتَ رِسَالَتُهُمْ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسُ ، (المائدة:٧٦)، فكما أن الله سيحانه عصم نبيه من القتل حتى جاء أجله السطور في اللوح المحفوظ كذلك فهذه بعض خصائص نبينا محمد خاصة والأنساء عمومًا. لكن أكثر الناس لا يعلمون، ونعوذ بالله من الضلال والبهتان.

### ثانيا: قصة زواج النبي صلى الله عليه وسلم من صفية بنت حيى رضى الله عنها:

والأن وبعد عرض الحقائق السابقة التي يجب أن ترسخ في وجدان كل مسلم وأن يعلمها القاصي والداني حتى يقض كل إنسان عند حدوده ولا يتعداها، نبدأ الأن في بيان تفاصيل قصة زواج أم المؤمنين صفية من إمام المرسلين وخاتم النبيين ورحمة الله للعالمين سيدنا محمد، ونستعين بالله في دفع شبهات المطلبن.

١- يق صحيح الأمام مسلم من حديث أنس رضي الله عنه والحديث طويل نورد منه الحزء الخاص بموضوعنا، قال أنس: «وَأَصَيْنَاهَا عَنُوةً وَحُمِعَ السَّبِّي فَحَاءَهُ دِحْيَةُ فَقَالُ: يَا رَسُولُ اللَّهِ أَعُطِنِي حَارِيةً مِنْ السِّنْي، فَقَالَ اذْهَبُ فَخَذْ حَارِيَّةً، فَأَخَذُ صَفِيَّةً بِنْتَ حُبَيٌّ، فَحَاءَ رَحُلُ الِّي نَبِّ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ فَقَالَ: يَا نَبِيَّ اللَّهِ أَعْطَيْتَ دِخْبَةَ صَفِيَّةً بِنْتُ خُبِيٍّ سَيْد قَرَيْظُهُ وَالنَّصِيرِ، مَا تَصْلُحُ الْأَ لَكَ. قَالَ: ادْعُوهُ بِهَا قَالَ فَجَاءَ بِهَا فَلَمَّا نَظُرُّ النَّهَا النَّبِيُّ صَلَّىٰ اللَّهِ عَلَيْهِ وُسَلَّمَ، قَالَ خُذْ جَارِيةَ مِنْ السَّبْي غَيْرَهَا، قَالَ: وَأَعْتَقَهَا وَتَزُوِّحُهَا، فَقَالَ لَهُ ثَانِتُ: يَا أَنَا حَمْزَةً مَا أَصْدُقَهَا؟ قَالَ: نَفْسَهَا؛ أَغْتَقَهَا وَتَزَوِّحِهَا حَتَّى إِذَا كَانَ بِالطَّرِيقِ جَهَزَتُهَا لَهُ أُمُّ سُلِيْمٍ فَأَهْدَتُهَا لَهُ مِنْ اللَّيْلِ، فَأَصْبَحُ النُّبِيُّ صَلِّي اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَرُوسًا، فَقَالُ مَنْ كَانَ عنْدَهُ شَيْءٌ فَلْيَحِيُّ بِهِ، قَالَ: وَيَسَطُ نَطْعًا قَالَ فَحَعَلَ الرَّجُلُ يَجِيءُ بِالْأَقْطِ، وَجَعَلَ الرَّجُلُ يَجِيءُ بِالتَّمْرِ، وَجَعَلَ الرَّجُلَ بَحِيءُ بِالسِّمْنِ فَحَاسُوا حَيْسًا فَكَانَتُ وَلِيمَةَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ».

٧- وق صحيح المخاري من جديث أنس رضى الله عنه: قَالَ صَلَّى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الصُّبْحَ قَرِينًا مِنْ خَيْنَرَ بِغُلْسٍ، ثُمَّ قَالَ اللَّهِ أَكْثَرُ خُرِيَتُ خَيْنَرُ إِنَّا إِذَا نَزَلْنَا بِسَاحَة قَوْم فَسَاءَ صَبَاحُ الْمُنْذَرِينَ، فَخْرُجُوا يُسْعَوْنَ فِي السَّكُكُ فَقَتُلَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ الْمُقَاتِلَةُ وَسَبِّي الذُّرِّيَّةُ وَكَأَنَ فِي السَّبِّي صَفيَّة فِصَارَتُ إِلَى دُحْيَةَ الْكُلِّيلِي ثُمَّ صَارَتُ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ فَجَعَلَ عَتَّقَهَا صَدَاقَهَا".

وقد أورد صاحب الطبقات الكبرى (١٢٣/٨) عن ابراهيم بن جعفر عن أبيه قال: «لما دخلت صفية على النبي صلى الله عليه وسلم قال لها: لم يزل أبوك من أشد يهود لي عداوة حتى قتله الله .. فقالت: با رسول الله، إن الله يقول في كتابه: «وَلا نَرُ وَازرَهُ وزُرَ أَخْرَى الأنعام:١٦٤). فقال لها رسول الله: اختاري، فإن اخترت الإسلام أمسكتك لنفسى، وإن اخترت اليهودية فعسى أن يعتقك فتلحقى بقومك، فقالت: يا رسول الله، لقد هويت الإسلام وصدقت بك قبل أن تدعوني حيث جدت إلى رحلك وما لي في اليهودية أرب وما لي فيها والد ولا أخ، وخيرتني بين الكفر والاسلام، فالله ورسوله أحب إلى من العتق وأن أرجع إلى قومي. فأمسكها رسول الله صلى الله عليه وسلم لنفسه.

> وهذه الرواية لها أصل من حديث أنس رضى الله عنه عند الامام أحمد



وابن حبان والطبراني، ورجاله رجال الصحيح.

تأمل رحمة النبي صلى الله عليه وسلم كيف ظل يبرر لها كيف قتل الله أباها بسبب شدة عداوته لله ورسوله. ولم يدفعه إلى ذلك إلا رحمته صلى الله عليه وسلم.

#### ثالثًا: استخارُص الثنائج:

يمكن أن نستخلص النتائج التالية بعد عرض الأحاديث السابقة:

ا- من رواية أنس في البخاري مع الفتح يعرض لنا الأمام البخاري نتيجة المعركة وهي انتصار جيش المسلمين على اليهود في خيبر وقد تم قتل المقاتلة منهم أي الرجال المقاتلين وكان عددهم ثلاثة وتسعين وبلغ عدد من استشهد من المسلمين عشرين. ثم سبى الدراري أي النساء والأطفال، وهذا النظام كان سائدا في ذلك الوقت. ومعترفا به في تلك الحقبة التاريخية بلا غضاضة.

أما لو سألت عن أسباب المعركة؟ فقد أجبنا عن هذا السؤال في عدد شهر المحرم الماضي وهو باختصار استمرار حقد اليهود على الإسلام والمسلمين وعداوتهم الشديدة لله ورسوله.

الما في رواية مسلم فيظهر بوضوح عدم علم النبي صلى الله عليه وسلم بصفية أو غيرها، ولذلك قال لدحية: اذهب وخذ جارية من السبي دون تحفظ، ولم يعلم بصفية إلا من خلال مشورة الصحابي الذي أشار على النبي صلى الله عليه وسلم أن صفية لا تصلح الا للنبي؛ لأن أداها ملك وزوجها ملك.

استرد النبي صلى الله عليه وسلم صفية من دحية بهذه الجارية التي لا يوجد مثلها في السبي؛ مما يخشى من تغير نفوس بعض الصحابة أو قد تتعالى على دحية بسب علو مرتبتها.

قال الدكتور أبو شهبة في السيرة: لم يرد النبي من زواجه من صفية قضاء شهوة أو إشباعا لغريزة جنسية كما يزعم الأفاكون، وإنما أراد إعزازها وصيانتها وتكريمها من أن تفترش لرجل لا يعرف شرفها ونسبها في قومها، ولم يكن هناك أليق مما صنعه الرسول صلى الله عليه وسلم معها، كما أن فيه رباط المصاهرة بين النبي صلى الله عليه وسلم واليهود؛ عسى أن يكون هذا ما يخفف من عدائهم للإسلام ويدعوهم للدخول فيه، والحد من مكرهم وسعيهم بالفساد، وقد ضرب النبي صلى الله عليه وسعه

وسلم بذلك مثلاً عظيمًا في التسامح .. (السيرة النبوية د. محمد أبو شهبة ج٢).

أ- ثم يدخل النبي صلى الله عليه وسلم بها إلا بعد أن طهرت من حيضتها، وهذه عدة السبايا، وليس كما يظن من لا يعلم أن عدتها أربعة أشهر وعشرًا.

ولم يجامعها النبي صلى الله عليه وسلم وهي أمة. وكان يمكنه فعله ولن يلومه أحد.

- ولم يجامعها إلا بعد أن أعتقها وأسلمت وتزوجها.

٧- ولم يجبرها الرسول صلى الله عليه وسلم على شيء، بل خيرها بين الإسلام واليهودية فاختارت الإسلام، بل أسلمت قبل أن يدعوها الرسول صلى الله عليه وسلم.

٨- ولم يعاشرها النبي صلى الله عليه وسلم وهي مبغضة له بسبب قتل زوجها وأبيها وأخيها، فظل يعتذر لها ويقول: "إن أباك.. فعل وفعل". حتى ذهب ما في نفسها. كما جاء في حديث ابن عمر، رضي الله عنه، وحسنه الألباني عند ابن حبان.

٩- ويكفيها شرفا بعد إسلامها أن صارت زوجاً ليخاتم النبيين وإمام المرسلين وصارت أمّا لكل مؤمن، وقد أكرم النبي صلى الله عليه وسلم معاملتها ومواساتها، صح عن أنس عند الترمذي وصححه؛ أنه بلغ صفية أن حفصة قالت: بنت يهودي، فبكت صفية. فدخل عليها النبي صلى الله عليه وسلم وهي تبكي، فقال: «ما يبكيك؟ «فقالت: قالت حفصة؛ أني بنت يهودي، فقال لها النبي صلى الله عليه وسلم: «إنك لابنة نبي، وإن عمك لنبي، وإنك لتحت نبي، وفيم تفخر عليك. ثم قال: اتق الله فيها يا حفصة «.

فصفية رضي الله عنها من نسل هارون بن عمران عليه السلام. وعمها موسى بن عمران عليه السلام. وهي زوجة نبي هو أفضل البشر محمد صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين وإمام المرسلين.

١٠- وهذا فضل الله يؤتيه من يشاء، وتأمل كيف يختار الله لنبيه زوجاته أمهات المؤمنين. كما اختار لله أصحابه رضي الله عنهم أجمعين. لكن الذين لا يعلمون يفترون على الله الكذب، ويتهمون رسوله صلى الله عليه وسلم بالكذب وهم يعلمون. نسأل الله الثبات على دينه حتى نلقاه. والحمد لله رب العالمين.

## المقوائد والالدردي حديث موسى Olesan (change) د. مرزوق محمد مرزوق

الحلقة الثانية

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والأه، وبعد:

فقد ابتدأنا في الحلقة السابقة في الكلام عن قصة موسى والخضر عليهما السلام، وذكرنا أنها من روائع القصص لما ورد فيها من صحيح الآثار وعجائب الأخبار، وقد برز فيها من الفوائد العقدية والفقهية والتربوية ما يُنبِغي أن تشكر نعمته وتتفقد فوائده، وقد ذكرنا في الحلقة السابقة الحديث وتخريجه من الكتب الستة ثم ذكرنا غريب الحديث وبدأنا في ذكر بعض ما يستفاد منه؛ فذكرنا من ذلك أن أهل الإيمان يستقبلون نصوص الشرع بالتسليم والإذعان لاكما يستقبله أهل الزيع والطغيان، وأن ألفاظ الْغُضَب قد تَجِيء على غير الْحَقيقَة في الْغَالب لذا بنظر إلى حقيقتها بعين الاعتبار، ثم ها نحن ذا نستكمل ما تيسر من الدرر بعد إعادة عرض حديث موسى والخضر عليهما السلام.

#### الحديث:

روى البخاري رحمه الله بسنده إلى سعيد ابن جبير رحمه الله قال: قلت لابن عباس إن نوفًا البكالي يزعم أن موسى ليس بموسى بني إسرائيل إنما هو موسى آخر؟ فقال كذب عدو اللَّهُ حدثنا أَبِيُّ بِنُ كَعْبٍ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: قَامَ مُوسِي النَّبِيُّ خَطْيِنًا فِي بَنِي إسْرَائِيلَ، فَسُنَلَ: أَيُّ النَّاسِ أَعْلَمُ فَقَالَ: أَنَّا أَعْلَمُ فُعَبَّبَ اللَّهِ عَلَيْهِ إِذْ لَمْ يَرُدَّ الْعَلْمَ اِلَيْهِ فَأُوْحِي الله إلَيْه أنَّ عَبُدًا مَنْ عبَادي بِمَجْمَع الْبَحْرَيْن هُوَ أَعْلَمُ مِنْكَ قَالَ: يَا رَبِّ وَكَيْفَ بِهُ فَقِيلَ لَهُ: احْمِلُ حُوتًا فِي مَكْتُلِ، فَإِذَا فَقَدْتُهُ فَهُوَ ثُمَّ فَانْطَلَقَ، وَانْطَلُقَ بِفَتَاهُ يُوشَعُ بْنِ نُونِ، وَحَمَلاً

حُوتًا فِي مَكْتَل، حَتَّى كَانَا عِنْدَ الصَّخْرَة، وَضَعَا رُوُّوسَهُمَا وَنَامَا فَانْسَلَ الْحُوتُ مِنَ الْكُتَل فَاتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ سَرَيًا وَكَانَ لُوسِي وَفَتَاهُ عَجِبًا فَانْطَلْقَا بَقيَّةَ لَيْلَتهمَا وَيَوْمَهُمَا فَلَمَّا أَصْبَحَ، قَالُ مُوسى لَفَتَاهُ: آتَنَا غُدَاءَنَا، لَقَدْ لَقَينًا مِنْ سَفَرِنَا هِذَا نُصَبًا وَلَمْ يَجِدُ مُوسى مَسًّا مِنَ النُّصَب حَتَّى جَاوَزُ الْكَانَ الَّذِي أَمرَ بِهِ فَقَالَ لَهُ فَتَاهُ؛ أَرَأَيْتَ إِذْ أُوَيْنَا إِلَى الصَّحْرَةِ فَإِنِّي نَسِيتُ الْحُوتَ قَالُ مُوسى: ذَلكُ مَا كُنَّا نَبْغَى فَارْتَدَّا عَلَى آثَارِهِمَا قَصَصًا فَلَمَّا انْتَهَيَا إِلَى الصَّخْرَة، إِذَا رَجُلٌ مُسَجِّى بِثُوْبِ (أَوْ قَالَ تَسَجَّى بِثُوْبِهِ) فُسَلَّمَ مُوسى فَقَالُ الْخَصْرُ: وَأَنَّى بِأَرْضَكَ السَّلامُ فَقَالَ: أَنَا مُوسى فَقَالَ: مُوسى بَني اِسْرَائِيلُ قَالَ: نَعَمُ قَالَ: هَلُ أَتْبِعُكَ عَلَى أَنْ تُعَلِّمَنَى مِمَّا عُلَمْتَ رُشُدًا قَالَ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطيعَ مَعى صَبْرًا بَا مُوسى إنّى عَلَى عَلْم منْ علْم الله عَلَّمَتِيهِ لاَ تَعْلَمُهُ أَنْتُ، وَأَنْتَ عَلَى عِلْم عَلَّمَكَهُ لاَ أَعْلَمُهُ قَالَ: سَتَجِدُني إِنْ شَاءَ اللَّهِ صَّايِرًا وَلاَ أَعْصِي لَكَ أَمْرًا فَانْطَلَقَا يَمْشَيَانِ عَلَى سَاحِل الْيَحْرِ، لَيْسَ لَهُمَا سَفِينَةَ فَمَرَّثُ بِهِمَا سَفِينَةً، فَكَلَّمُوهُمْ أَنْ يَحْمِلُوهُمَا، فَعُرِفَ الْخَصْرُ، فَحَمَلُوهُمَا بِغَيْرِ نُوْلِ فَجَاءَ عُصُفُورٌ فَوَقَعَ عَلَى حَرُف السَفيئَة، فَنَقَرَ نَقْرَةَ أَوْ نَقْرَتُيْنَ فِي الْبَحْرِ فَقَالَ الْخُصْرُ؛ يَا مُوسى مَا نَقَصَ عَلَمي وَعِلْمُكُ مِنْ عِلْمِ اللَّهِ الْأَكْتَقُرَةِ هِذَا الْغُصْفُورِ فِي الْبَحْرِ فَعَمَدَ الْخَصْرُ إِلَى لَوْحِ مِنْ أَلْوَاحِ السَّفِينَةَ فَنَزَعَهُ فَقَالَ مُوسَى؛ قَوْمٌ حَمَلُونَا بِغَيْرِ نُوْلِ، عَمَدُتَ إِلَى سَفِينَتِهِمُ فَخَرُقَتُهَا لْتَغْرِقَ أَهْلُهَا قَالَ؛ أَلُمُ أَقَلُ إِنَّكُ لَنْ تَسْتَطِيعَ مُعي صَبْرًا قَالَ: لا تُؤَاخذُني بِمَا نَسِيتُ فَكَانَت الأولى منْ مُوسى نَسْبَانًا فَانْطَلْقًا، فَاذَا غَالْمُ

يَلْعَبُ مَعَ الغَلْمَانِ، فَأَخَذَ الْخَصْرُ بِرَأْسِهِ مِنْ أَعْلاَهُ فَاقْتَلُعَ رَأْسَهُ بِيَدِهِ فَقَالَ مُوسِي: أَقْتَلْتَ نَفْسًا زَكِيَّةً بَغَيْرِ نَفْسَ قَالَ: أَلَمْ أَقُلْ لَكَ إِنَّكَ لَنُ تَسْتَطيعَ مَعى صَبْرًا فَانطَلَقَا حَتَّى إِذَا أَتَيَا أَهْلَ قَرْيَةُ اسْتَطْعَمَا أَهْلَهَا، فَأَيُوْا أَنْ يُضَيِّفُوهُمَا، فَوَحَدًا فِيهَا حِدَارًا يُرِيدُ أَنْ يَنْقَضَّ، فَأَقَامَهُ قَالَ الْخُصْرُ بِيده فَأَقَامَهُ فَقَالَ لَهُ مُوسى: لُوْ شَنْتَ لَاَتُخَذَّتَ عَلَيْهِ أَجْرًا قَإِلَ: هَذَا فَرَاقَ بَيْنِي وَبَيْنِكَ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: يَرْحَمُ اللَّهِ مُوسى لَوَدُدْنَا لَو صَيْرَ حَتَّى يُقَصَّ عَلَيْنَا مِنْ أَمْرِهِمَا).

واستكمالاً لبعض ما يستفاد من الحديث، نقول:

#### التواضع سلعة غالبة وعبادة مفقودة:

وقد أمر الله بها أنبياءه، فعن عياض بن حمار رضى الله عنهُ قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (إن الله أوحى إليَّ أن تواضعوا حتى لا يفخر أحد على أحد ولا يبغي أحد على أحد) رواه مسلم.

فاذا كان الله قد أمر بها نبيه صلى الله عليه وسلم كان العباد من دون الأنبياء أحوج لها وحالهم أدعى لاقتنائها، فأخلاقنا هي سلعتنا الغالية ويضاعتنا الرائجة، أكرمنا الله بها نحن أمة الاسلام على وجه الخصوص كما أنها ميراث الأنبياء عموما وقد قال الله تعالى: ( أُوْلَيْكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبَهُ دَنْهُمُ ٱقْتَدِهُ ) (الأنعام: ٩٠)،، ونبي الله موسى من أولى العزم من الرسل منزلته عالية ودرجته مرفوعة فهو من سادة عماد الله المتواضعين غير أن الله تبارك وتعالى أراد كونًا أن ينطق نبي الله بما نطق به إن سأله عن أعلم من في الأرض لحكم لا يحصيها الا الله، وموسى عليه السلام من أولى العزم من الرسل، وهو كليم الله، ونزلت عليه التوراة ويعده العلماء في المرتبة الثالثة بين الأنبياء والمرسلين بعد سيدهم محمد وأبيهم إبراهيم عليهما الصلاة والتسليم، ومن كانت هذه حاله فحاشاه أن يكون عنده شيء من الكبر، وقد تكبد المشاق تواضعًا للقاء

العبد الصالح وما استنكف عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام.

هذا والتواضع يكون لله بمعنى الخضوع عقيدة وانقياداً ولا يكون إلا لله.

تواضع لرب العرش علك ترفع

#### فما خاب عبد للمهيمن يخضع

ويكون لعباد الله أدبا وسلوكا وكالاهما عبادة، وهذا سمت طيب النفس رفيع المكانة. تواضع تكن كالنجم لاح لناظر

على صفحات الماء وهو رفيع

وكما قال غيره:

تواضع إذا ما نلت في الناس رفعة

#### فإن رفيع القوم من يتواضع

ثم إنه مما يعين على هذا أن يعلم الغيد حقيقة أمره، كما قال تعالى: (وَلَا نَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ۚ إِنَّكَ لَن تَخْرِقَ ٱلْأَرْضَ وَلَو . يَبْلُغُ ٱلْجَبَالَ ظُلِا) (الإسداء: ٣٧).

ولا تمش فوق الأرض الا تواضعا

### فكم تحتها قوم هموا منك أرفع العلم فريضة شرعية وضرورة حياتية:

وطلب العلم الشرعى فريضة شرعية والنافع من العلم عموما ضرورة حياتية، والآبات والأحاديث في تأصيل هذا لا حصر لها كقوله تعالى: (يَرْفَعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمَّ وَٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ دُرَجَنتُ ) (المجادلة: ١١)، وقوله تعالى: (إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَدُّوُّأً) (فاطر: ٢٨)، وعن أبي الدرداء رضي الله عنه قال: سمعت رَسُول الله يقول: (من سلك طريقاً يبتغى فيه علماً سهل الله له طريقاً إلى الجنة، وإن الملائكة لتضع أجنحتها لطالب العلم رضاً بما يصنع، وإن العالم ليستغفر له من في السماوات ومن في الأرض حتى الحيتان في الماء، وفضل العالم على العابد كفضل القمر على سائر الكواكب، وإن العلماء ورثة الأنساء، وإن الأنبياء لم يورثوا ديناراً ولا درهما إنما ورَثوا العلم، فمن أخذه أخذ بحظ وافر) رَوَاهُ

أَبُو دَاوُدَ وَالْتَرِمِدِيُ.

ثم كان من فضل هؤلاء العلماء أن أمر الناس بالرجوع إليهم في حالة جهلهم أو خلافهم، كما كان من سعيد بن جبير مع ابن عباس رضى الله عنهما وكما قال الله: (فَتَتَأُوّا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لا تَعَمُّونَ ) (النحل: ٤٣)، وكما قال الله (وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْطُونَهُ مِنْهُمٌ ) (النساء: ٨٣).

### الرحلة في طلب العلم من

#### شيم السلف الصالح:

هذا، ولما كان فضل طلب العلم كذلك؛ نالت الرحلة في طلبه هذا الفضل وزيادة، مهما كانت درجة طالبه، إذ العلم بحر لا ساحل له، فقد رحل إليه الأنبياء والمرسلون، وقصص السلف في ذلك وافرة وليس أدل من أن يصنف السلف في ذلك مصنفات مستقلة كما فعله الخطيب في كتابه (الرحلة في طلب الحديث)؛ فليراجعه من شاء فهو ماتع في عاله.

#### من آداب العالم والمتعلم:

وللعالم والمتعلم آداب عنى بها العلماء أكثر من عنايتهم بالتحصيل إذ الخلق غاية والتحصيل وسيلة إليه كما قال صلى الله عليه وسلم: "إنما بعثت الأتمم مكارم الأخلاق"، وقد امتلأ الحديث ببعض منها؛ كخدمة أهل الفضل وصبر المعلم على تلميذه وصبر الطالب على شيخه والتماس الأعذار من كل وغيره كثير في مظانه مثل: (الجامع البغدادي، واقتضاء العلم العمل له كذلك، البغدادي، واقتضاء العلم العمل له كذلك، جامع بيان العلم وفضله الابن عبدالبر، تعليم المتعلم طريق التعلم للشيخ بكر أبي العاصرين حلية طالب العلم للشيخ بكر أبي زيد رحمه الله).

#### ومن الفوائد العقدية:

- أن الحديث حجة بنفسه في العقائد

والأحكام فقد قبل ابن عباس خبر أبي بن كعب وهو يحدثه عن أخبار الأنبياء، وأخبار الأنبياء من علم الغيب الذي هو جزء من العقيدة، وقد بعثالنبي صلى الله عليه وسلم الأحاد من المسلمين يبلغون الناس عقيدة التوحيد، وفي مثل ذلك رسالة بهذا العنوان للشيخ الألباني رحمه الله وقد من الله علي برسالة دكتوراه بعنوان: دور الحديث النبوي بالتأصيل العقدي والرد على المخالفين، وما أكثرهم وتشعب حججهم في هذا الزمان! وقد انتهينا فيها باشراف عميد كلية الدراسات الإسلامية بالأزهر الشريف ومناقشة رئيس قسم العقيدة بالأزهر والشريعة بدار العلوم الى أن السنة النبوية حجة بمفردها في العقائد والأحكام.

#### - معجزات الأنبياء حق:

كما أجرى الله لموسى معجزة الحوت الملح الميت والتي فيها كذلك دليل مشاهد على عقيدة البعث، والتي ينكرها اللادينيون.

#### - الأنبياء بشر:

الخضر بشر لا يعلم الغيب؛ إذ لا يعلم الغيب إلا الله، لذا طلب من موسى أن يعرفه بنفسه.

- والنسيان في حق الأنبياء جائز؛ إذ هم من جملة البشر، فقد نسي موسى ويوشع أمر الحوت حتى جاوزا المكان، غير أنه لا يجوز في حق الله إذ قال تعالى: (وَمَا كَانَ رُبُكَ نَسِيًا) (مريم: ٢٤).

- صلاح الآباء سبب من أسباب صلاح الأبناء: وتلكم فائدة تربوية وعبرة حياتية جعلتها في خاتمة البحث هدية، وهذا كما حصل مع الأيتام، والشواهد على ذلك في الحياة المعاصرة كثيرة، ومن دليله غير ما ذكرنا كما قال الله: (وَلْيَخْشَ اللَّهِيْنَ لُو تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِيَّةٌ ضِعَنْفًا خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلْيَتَّقُوا الله وَلَيْمُونُوا عَلَيْهِمْ فَلْيَتَّقُوا الله وَلَيْمُونُوا وَلَيْكُولُوا فَوَلَا سَدِينًا ) (النساء: ٩).

والحمد لله رب العالمين

## قواعد وآداب في التعامل بين الشيوخ والشباب

# متى وكيف تحكم على المخالف؟

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعدُ: فلا يزال حديثنا موصولاً عن القواعد الشرعية والأداب الاجتماعية في التعامل بين الشيوح والشباب، ونتحدث اليوم عن قضية «الحكم على

المخالف، فنقول وبالله تعالى التوفيق

الحلقة الرابعة

## المساد الم داعبد الرحمن بن صالح الجيران

وضوحًا بقوله؛ فإننا «لا نحكم على الإنسان بالمخالفة بمجرد وقوعه في البدعة حتى يكون قصده مخالفة السنة بهذه البدعة».

ومن هنا نعلم حقيقة بطلان قول من يقول: إن أهل السنة يكفرون جميع المتأولين المخالفين يقول شيخ الإسلام: «وهذا القول لا يُعرَف عن أحد من الصحابة والتابعين لهم بإحسان، ولا عن أحد من أئمة المسلمين، وإنما هو في الأصل من أقوال أهل البدع الذين يبتدعون بدعة ويكفرون من خالفهم كالخوارج والمعتزلة والجهمية». (منهاج السنة ٢٤٠/٥).

#### كيف نحكم على المخالف؟

هناك ضوابط وشروط لا بد منها قبل الشروع في الحكم على المخالف، فلا يكون لطلبة العلم فضلاً عن عامة النّاس بل هو حق العلماء الراسخين في العلم، وعليه نقول من باب التذكير فقط؛ إنّه لا بد من العلم بجنس المسائل المتنازع فيها، ومن أي باب يكون الكلام حولها؟ وهل المصلحة تقتضي باب يكون الكلام فيها؟ أم أنّ المفاسد تربو وتزيد عليها؟ كما أنّه لا يجوز جعل الشيء حقًا أو باطلاً بالشبهات والظنون وخاصة أيام الفتن التي يكثر فيها القيل والقال.

كما يجب العلم بعدم تقرير مذاهب العلماء وأقوالهم من إطلاقات الجمل والعمومات من العبارات، وهنا يوضح لنا شيخ الإسلام خطورة هذا المسلك بقوله: «وأخذ مذاهب الفقهاء من الإطلاقات من غير مراجعة لما فسروا به كلامهم وما تقتضيه أصولهم يجرإلى مذاهب قبيحة». وللحديث بقية أن شاء الله. إن تميز موقف أهل السنة والجماعة بالعدل والتسامح وخاصة مع المخالفين من أهل القبلة لل الأمور التي تفردت بها عن غيرها، فهم لا يتسرعون في الحكم على المخالف إذا كان مجتهدا أو مخطئًا في اجتهاده؛ سواء كان الاجتهاد في مسألة من مسائل العقيدة والإيمان أو المسائل العملية، إذا كان مقصوده الحق بدليله، فهو إذن فقده الحال معذور مأجور على اجتهاده، وهذا المؤاخذة فوق الوسع والطاقة، مثل قوله تعالى؛ وأللزيك المنوف وعياً الصّالحدة فوق الوسع والطاقة، مثل قوله تعالى؛ وسُعَهاً والأعراف؛ ٤).

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «فدلت هذه النصوص على أنه لا يكلف نفسًا ما تعجز عنه، خلافًا للجهمية المجبرة، ودلت على أنه لا يؤاخذ المخطئ المستدل من إمام وحاكم وعالم وناظر ومفت وغير ذلك، إذا اجتهد واستدل فاتقى الله ما استطاع؛ كان هذا هو الذي كلفه الله إياه وهو مطيع لله مستحق للثواب إذا اتقاه ما استطاع».

ومصداق ذلك في قوله صلى الله عليه وسلم: «إذا حكم الحاكم فاجتهد فأصاب فله أجران، وإن أخطأ فله أجري. (متفق عليه).

وتأسيسًا على ما سبق نقول: لا يحكم على المخالف بالمخالفة إلا بعد تحقق أصلين مهمين وهما: الأول: دلالة الكتاب والسنة على أن القول أو الفعل

المون؛ ولا تعالى المحكوم عليه موجب للكفر أو الخروج عن المنهج.

الآخر: انطباق هذا الحكم على القائلِ المعين، أو الفاعل المعين، تم الفاعل المعين بحيث يتم الشروط في حقّه وتنتفي الموانع.

ويزيد العلامة الألباني رحمه الله الأمر الثاني



على حشيش

/314E1 /

الحلقة (٦٤)

٥٨٧- «أمر النبي صلى الله عليه وسلم عليًّا رضي الله عنه أن يتخذ زَوْجَ حمام يذكرُ الله عز وجل عنده هَديله، عندما شكا له الوحشة».

درر البحار في تحقيق

ضعيف الأحاديث القصار

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ ابن السني في «عمل اليوم والليلة» (ح٣١٠) قال: حدثني علي بن إسحاق بن رداء، حدثنا محمد بن يزيد المستملي، حدثنا الحسين بن علوان عن ثور بن يزيد، عن خالد بن معدان معاذ بن جبل مرفوعًا، وعلته الحسين بن علوان، قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢٤٤/١)؛ «حسين بن علوان من أهل الكوفة كان يضع الحديث على الثقات وضعًا، لا تحل كتابة حديثه إلا على جهة التعجب، كذَّبه أحمد ابن حنبل رحمه الله».

٥٨٨- «إياكم وَرَضَاع الحمقى؛ فإن رضاع الحمقى يُعْدِي».

الحديث لا يصح؛ أخرجه الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٣٦٠/٢) (٤٨٩/١٢٠) من حديث الحسين بن علوان عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة مرفوعًا، وآفته الحسين ابن علوان، وقد بيّنا أقوال أئمة الجرح والتعديل فيه آنفًا، وتبيّن أنه كذاب يضع الحديث، وقال ابن عدي: له أحاديث كثيرة، وعامتها موضوعة.

٥٨٩- «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا دهن بدهن جعل في راحته اليسرى، وبدأ بحاجبيه، ثم شاربه، ثم لحيته، ثم رأسه».

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢٤٥/١) من حديث عائشة، وعلته الحسين بن علوان، وقال ابن حبان بعقب هذا الحديث: وما يشبه هذا مما يكثر ذكره، إذا سمعه من ليس الحديث صناعته اتهمه بالوضع». اهـ.

٥٩٠ يكون في آخر الزمان عُبَّادٌ جُهالٌ وقُراءُ فسقةٌ.

الحديث لا يصح: خَرَّجِه وحققه الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء» (٥٨/١) فقال:

«حديث يكون في آخر الزمان عباد جهال .. رواه الحاكم من حديث أنس وهو ضعيف».

قلتُ: لا بد من معرفة العلة والتي بها تعرف درجة الضعيف، فقد زلت بعدم المعرفة أقدام وضلت أفهام، فهذا الحديث أخرجه الحاكم في «المستدرك» (٣١٥/٤) من حديث يوسف بن عطية عن ثابت عن أنس مرفوعًا، وسكت عنه الحاكم فتعقبه الذهبي في «التلخيص» بقوله: «يوسف هالك». اه. وهو حديث «غريب» كما بين ذلك أبو نعيم في «الحلية» (٣٣٢/٢) فقال بعد أن أخرجه: «هذا حديث غريب من حديث ثابت لم نكتبه إلا من حديث يوسف بن عطية». اه.

• أيما ناشئ نشأ في طلب العلم والعبادة حتى يكبر، أعطاه الله يوم القيامة ثواب اثنتين وسبعين صديقاً».

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ الطبراني في «المعجم الكبير» (١٥٣/٨) (ح٠٩٠٠) من حديث أبي أمامة مرفوعًا، وعلته يوسف بن عطية الصفّار، وهو كما بينا آنفًا من أقوال أثمة الجرح والتعديل: هالك لا تحل الرواية عنه، وقال الإمام النسائي في «المتروكين» (٦١٧): «متروك».

#### ٥٩٢- «إن ابن آدم لحريص على مُنعَ».

الحديث لا يصح: أخرجه الديلمي في «الفردوس» (٢٣١/١) (٨٨٥) من حديث يوسف بن عطية عن هارون بن كثير عن زيد بن أسلم عن أبيه عن ابن عمر مرفوعًا، وهو مسلسل بالعلل: يوسف بن عطية هالك منكر متروك كما بينا آنفًا، وقال الذهبي في «الميزان» (٩١٦٩/٢٨٦/٤): «هارون مجهول وزيد عن أبيه نكرة». اهد وذكره الحافظ ابن حجر في «المغرائب الملتقطة من مسند الفردوس» (ح٤١٨).

097- «الظلمةُ وأعوانهم في النار».

الحديث لا يصح: أخرجه الديلمي في «الفردوس» (٢٠٠٢) (ح٠٠٠) من حديث حذيفة مرفوعًا وعلته عنبسة بن عبد الرحمن كما في «الغرائب الملتقطة من مسند الفردوس» (ح٢٠٠٢)، قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٢٣/٦)؛ «سألت أبي عن عنبسة بن عبد الرحمن القرشي فقال: هو متروك الحديث كان يضع الحديث». اه.



رسول الله صلى الله عليه وسلم.

أما يعد: فبعد أن بيِّنا أنواع الإفرازات الخارجة من المرأة وحكمها، يجدر بنا أن نبين أنواء الدماء الخارجة من المرأة وأحكامها، ولا يخفى أن معرفة المرأة لهذه الأنواع وأحكامها من الأهمية بمكان، وسأبدأ بذكر الحيض لأهميته وعظم ما يترتب عليه من أحكام.

قال ابن نجيم في البحر الرائق (١٩٩/١): "ومعرفة مسائل الحيض من أعظم المهمات، لما يترتب عليها ما لا يُحصى من الأحكام؛ كالطهارة، والصلاة، وقراءة القرآن، والصوم، والاعتكاف، والحج، والبلوغ، والوطء، والطلاق، والعدة، والاستبراء وغير ذلك من الأحكام، وكان من أعظم الواجبات؛ لأن عظم منزلة العلم بالشيء بحسب منزلة ضرر الجهل به، وضرر الجهل بمسائل الحيض أشد من ضرر الجهل بغيرها فيجب الاعتناء بمعرفتها، وإن كان الكلام فيها طويلا فإن المحصل يتشوف إلى ذلك".

أولاء الحيض

تعريف الحيض لغة:

حاضت المرأة تحيض حيضًا ومحيضًا، والمحيض يكون اسمًا ويكون مصدرًا، وجمع الحائض: حوائض وحُيِّض، وقال المبرد: سمي الحيض حيضا من قولهم حاض السيل إذا فاض، والحيضة: المرة الواحدة من دفع الحيض ونويه،

المساد (أم تميم )

والحيضات جماعة، وقيل: الحيضة الدم نفسه. وفي الحديث: "إِنْ حَيْضَتُكَ لَيْسَتْ فِي يَدك "-أخرجه مسلم (۲۹۸).

والحيضة، بالكسر: الاسم من الحيض والحال التي تلزمها الحائض من التجنب، والتحيض كالجلسة والقعدة من الجلوس والقعود، وتحيضت المرأة إذا قعدت أيام حيضتها تنتظر انقطاعه، يقول: عدى نفسك حائضًا وافعلى ما تفعل الحائض، وحاضت المرأة: أي بلغت سن المحيض وجرى عليها القلم. والحيضة: الخرقة التي تستثفر بها المرأة،وفي الحديث قيلُ بِا رَسُولُ اللهِ: أَتَتُوضًا مِنْ بِثُرِ يُضَاعُهُ وَهِيَ بِئْرٌ يُطرَحُ فيهَا لِحُومُ الْكَلابِ وَالْحِيضَ وَالنَّانَ؟ فَقَالَ: «الْمَاءُ طَهُورٌ لا يُنجُسُهُ شَيْءٌ» سنن أبي داود (٦٦)، وسنن الترمذي (٦٦) سنن النسائي (٣٢٦) قال النووي في المجموع (١٢٧/١) حديث صحيح، وصححه الحافظ في التلخيص (١٢٧)، ويقع المحيض على المصدر والزمان والدم- لسان العرب لابن منظور (١٤٣،١٤٢/٧).

تعريف الحيض عند أصحاب المذاهب الأربعة: قال الكاساني الحنفي فيبدائع الصنائع (٢٩/١): "الحيض اسم لدم خارج من الرحم لا يعقب الولادة، مقدر بقدر معلوم في وقت معلوم".

وقال ابن جزى المالكي في القوانين الفقهية

(ص:٣١): " الحيض هو الدم الخارج من فرج الرأة التي يمكن حملها عادة، من غير ولادة، ولا مرض، ولا زيادة على الأمد".

وقال الخطيب الشربيني الشافعي في مغني المحتاج (۲۷۷/۱): "الحيض دم جبلة، يخرج من أقصى رحم المرأة، بعد بلوغها، على سبيل الصحة، من غير سبب، في أوقات معلومة". وقال النهوتي الحنيلي في شرح منتهى الارادات

وقال البهوتي الحنبلي في شرح منتهى الإرادات (١١٠/١): "دم طبيعة وجبلة، يرخيه الرحم، يعتاد أنثى إذا بلغت، في أيام معلومة".

#### ألوان دم الحيض

#### ١- السواد:

عن فاطمة بنت أبي حبيش أنها كانت تستحاض، فقال لها النبي صلى الله عليه وسلم: «إِذَا كَانَ دَمُ الْحَيْضَة فَإِنَّهُ أَسُودُ يُعْرَفُ، فَإِذَا كَانَ ذَلكَ فَأَمْسكي عَن الصَّلاَة، فَإِذَا كَانَ الْأَخْرُ فَتَوَضَّنِي وَصَلّي فَإِنَّمَا هُوَ عِرُقٌ» صحيح سنن أبي داود وَصَلّي فَإِنْسائي (٣٦٣)، والإرواء (٢٠٤).

#### ٢- الصفرة والكدرة:

الصفرة: هي لون من ألوان الدم إذا رق، وقيل هو كصفرة السن، أو كصفرة التبن، وأما الكدرة فلون كلون الماء الكدر- المبسوط للسرخسي (١٥٠/٣). قال إمام الحرمين: "هما شيء كالصديد يعلوه صفرة وكدرة ليسا على لون شيء من الدماء القوية ولا الضعيفة". (المجموع للنووي:

اختلف الفقهاء في الصفرة والكدرة هل تعد حيضًا أم لا؟ على ثلاثة أقوال:

القول الأول: الصفرة والكدرة في أيام الحيض حيض وفي غير أيام الحيض لا تعد حيضاً. وإليه ذهب الحنفية (المبسوط للسرخسي ١٥٠/٣)، والحنابلة (المغنى لابن قدامة ٢٤١/١).

وقال أبو يوسف، إن رأت الكدرة في أول أيام الحيض لم يكن حيضًا، وإن رأت ها في آخر أيام حيضها كان حيضًا- (المبسوط ١٥٠/٣).

واستدلوا على أن الصفرة والكدرة في أيام الحيض لا تعد حيضًا:

. بحديث عائشة: «كُنَّ نسَاء يَبْعَثْنَ إِلَى عَائشَةَ

بالدُّرْجَة فَيْهَا الكُرْسُفِ فَيْهِ الصَّفُرَة فَتَقُول؛ لاَ تَعْجُلُنَ حَتَّ وَلِد بِذَلكَ تَعْجُلُنَ حَتَّى تَرِيْنَ القُصَّةَ الْبَيْضَاء، تُريِّد بِذَلكَ الطَّهْر مِنَ الحَيْض» \_ رواه البخاري معلَقًا بصيغة الجزم. (انظر؛ فتح الباري (۲۰/۱). وعن أم عطية قالت؛ «كُنَّا لاَ نَعْدُ الْكُدْرَةَ وَالصَّفْرَة شَيْنًا» - أخرجه البخاري (۳۲۱).

وية روايية «كنا لا نعد الكدرة، والصفرة بعد الطهر شيئًا» رواه أبو داود (٣٠٧)، وصححه الألباني.

قال الحافظ في الفتح (٥٠٧/١): "قوله: (باب الصفرة والكدرة في غير أيام الحيض) يشير بذلك إلى الجمع بين حديث عائشة المتقدم في قولها: «حَتَّى تَريْنَ القُصَّة البَيْضَاء» وبين حديث أم عطية، بأن ذلك محمول على ما إذا رأت الصفرة أو الكدرة في أيام الحيض، وأما في غيرها فعلى ما قالته أم عطية".

جاء في نيل الأوطار للشوكاني (٣٤٠/١): بعد أن ذكر حديث أم عطية المتقدم قال: "والحديث يدل على أن الصفرة والكدرة بعد الطهر ليستا من الحيض وأما وقت الحيض فهما حيض".

وجاء في المغنى لابن قدامة الحنبلي (٢٤٣/١): "إذا رأت في أيام عادتها صفرة أو كدرة فهو حيض، وإن رأته بعد أيام حيضها لم يعتد به. نص عليه أحمد.. واستدل بحديث عائشة وأم عطية كما ذكرنا في الماب".

واستدل أبو يوسف على أن الكدرة في أول أيام الحيض ليست حيضًا، وفي آخر أيام الحيض تعد حيضًا: بأن الكدرة من كل شيء تتبع صافيه، فإذا تقدمها دم أمكن جعل الكدرة حيضًا تبعًا، فأما إذا لم يتقدمها دم فلو جعلناه حيضًا كان مقصودًا لا تبعًا. (المسوط ١٥٠/٣).

القول الثاني: الصفرة والكدرة حيض مطلقًا، سواء أكانت في أيام الحيض أو في غير أيام الحيض. وهو ما ذهب إليه المالكية (المدونة ١٥٢/١)، والشافعية في الأصح بشرط أن يكون في زمان الإمكان (مغنى المحتاج ٢٨٤/١).

جاء في المجموع شرح المهذب للنووي (٣٨٨/٢) "والمذهب أنه حيض لأنه دم صادف زمان الإمكان ولم يجاوزه فأشبه إذا رأت الصفرة

والكدرة في أيام عادتها".

القول الثالث: الصفرة والكدرة ليست حيضا مطلقًا، لا في أيام الحيض ولا في غير أيام الحيض، وهو ما ذهب إليه ابن حزم (المحلي بِالأَثَارِ ١/٣٨٣) والشافعية في الحديد (مغني المحتاج ١/١٨٤).

واحتجوا على أن الصفرة والكدرة ليست حيضا مطلقاه

بما روي عن فاطمة بنت أبي حبيش أنها كانت تستحاض، فقال لها النبي صلى الله عليه وسلم؛ «إذا كان دُمُ الحيضة فإنهُ أَسْوَدُ يُعْرَفُ، فإذا كانَ ذلكَ فأمُسكى عَنِ الصَّلاةِ، فإذا كَانَ الْآخُرُ فَتُوضِئي وَصَلَى فَإِنْمَا هُوَ عَرْقَ»- صحيح سنن أبي داود (۲۸٦)، والنسائي (٣٦٣)، والأرواء (٢٠٤). فدل على أن ما عدا الدم الأسود من صفرة أو كدرة أو غير ذلك لا يعد حيضًا، ولا بمنع من صلاة ولا من صوم ولا من وطء- المحلى بالأثار · ( 1/ PAT).

وعن أم عطية قالت: «كُنَّا لاَ نَعُدُّ الْكُدْرَةَ وَالصُّفْرَةَ شيئا ، - أخرجه البخاري (٣٢٦).

فدل الحديث على أن الصفرة والكدرة لا تعد شيئا لا قبل الطهر ولا بعد الطهر- المحلي بالأثار (١/٥٨١).

الراجح: بعد عرض أقوال الفقهاء وأدلتهم يترجح لدي القول الأول القائل بأن الصفرة والكدرة في زمان الحيض تعد حيضا، وفي غير زمان الحيض لا تعد حيضا، وذلك جمعًا بين حديث عائشة رضي الله عنها وحديث أم عطية؛ فإن إعمال كلا الدليلين أولى من إهمال أحدهما، والله تعالى أعلم.

#### مدة الحيض:

تنازع العلماء في أقل مدة للحيض وأكثر مدة له؛ فمنهم من قال: أقل مدة يوم وليلة وأكثر مدة خمسة عشر يومًا، ومنهم من قال: لم يرد نص يبين أقل مدة للحيض أو أكثر مدة.

ونذكر بعض أقوال أهل العلم في السألة: جاء في المغنى لابن قدامة الحنبلي (٢٢٨/١): "قال الخلال: مذهب أبي عبد الله لا أختلف فيه: أن أقل الحيض يوم وأكثره خمسة عشرة

يومًا. وقيل عنه: أكثره سبعة عشر يومًا. وللشافعي قولان، كالروايتين في أقله وأكثره، وقال الثوري وأبو حنيفة وصاحباه: أقله ثلاثة أيام وأكثره عشرة... ثم قال ولنا: إنه ورد في الشرع مطلقا من غير تحديد. ولا حد له في اللغة ولا في الشريعة، فيجب الرجوع فيه إلى العرف والعادة".

قال الشوكاني في السيل الجرار (٣٣٧/١): "لم يأت في تقدير أقل الحيض وأكثره ما يصلح للتمسك به، بل جميع الوارد في ذلك إما موضوع أو ضعيف، والذي ثبت أنه صلى الله عليه وسلم قَالَ: «تُمُكُثُ إِحْدَاهُنَّ اللَّيَالَى ذُوَاتَ الْعَدَد لا تُصَلِّى»ا.ه أصل الحديث أخرجه البخاري (٣٠٤)، وفيه: "... ما رأيت من ناقصات عقل ودين أذهب للب الرجل الحازم من إحداكن. قلن: وما نقصان ديننا وعقلنا يا رسول الله؟ قال: «أليس شهادة المرأة مثل نصف شهادة الرجل؟» قلن بلى، قال: فذلك من نقصان عقاها، أليس إذا حاضت لم تصل ولم تصم؟ قلن: يلي، قال: فذلك من نقصان دينها ، وأخرجه مسلم (٨٠) باختلاف.

سُئل شيخ الإسلام في مجموع الفتاوي (٦٢٣/٢١) عما يروى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: الحيض للجارية البكر ثلاثة أيام ولياليهن، وأكثره خمسة عشر: هل هو صحيح

فأجاب: أما نقل هذا الخبر عن النبي صلى الله عليه وسلم فهو باطل، بل هو كذب موضوء، باتفاق علماء الحديث. ولكن هو مشهور عن أبي الخلد عن أنس، وقد تكلم في أبي الخلد.

وأما الذين يقولون: أكثر الحيض خمسة عشر، كما يقوله: الشافعي وأحمد ويقولون: أقله يوم، كما يقوله الشافعي وأحمد، أو لا حد له كما يقوله مالك، فهم يقولون: ثم بثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم ولا عن أصحابه في هذا شيء، والمرجع في ذلك إلى العادة، كما قلنا. والله أعلم. انتهي.

وهذا هو الراجح عندي كما قال شيخ الإسلام، والله أعلم.





L Had

د/خالد بن علي الفامدي

إمام المسجد الحرام

والبِّلواء بما يُقرِّيُه مِن ربِّه ويُرضِيه عنه، وبما ينفَعُه في حياته ودُنياه وآخرته.

ولقد بين لنا ربننا-سبحانه وتعالى- كيفية تعامل الإنسان من حيث طبيعته الإنسانية مع حالتي النّعماء والضرّاء، فقال-سبحانه-: (وَلَمِنْ أَذَفَنَا ٱلْإِنكَنِي مِنَا رَحْمَةُ ثُمَّ نَرْعَنَهَا مِنهُ إِنّهُ لِنَهُ لِنَهُ مَسَنَةُ لَيْعُونُ حَكَفُونُ الْإِنكَانُ مَنَاءَ بَعَدُ صَرَّاةً مَسَنَةُ لَيْعُونُ تَعْمَاءً بَعَدُ صَرَّاةً مَسَنَةُ لَيْعُونُ تَعْمَاءً بَعَدُ صَرَّاةً مَسَنَةً لَيْعُونُ اللّهَ يَعْمَاءً بَعَدُ صَرَّاةً وَهُونُ اللّهَ لَعْمَاءً بَعَدُ صَرَّاةً وَهُونُ اللّهَ لَعْمَاءً بَعَدُ صَرَّاةً وَهُونُ اللّهَ لَعْمَ عَنْهُ اللّهُ اللّهَ اللّهَ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللللّ

وفي المُقَابِل نجد أنه يجزَع ويتسخَّط ويقنط من رحمة الله إذا ابتُليَ بالضرَّاء،

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، أما بعد: فاتَّقُوا الله، أما بعد: فاتَّقُوا الله، أيها المُسلمون، واتَّقُوا النارَ ولو بكلمة طيبة؛ فإنَّ الجندَّ خُفَّت بالمكاره، وإن النارَ حُفَّت بالمُشَهُوات.

واعلَموا أن البِرَّ لا يَبِلَى، والإِثمَ لا يُنسَى، والدِّيْانَ لا يُنسَى، والدِّيْانَ لا يموت، وكما تَدينُ تُدان، (وَأَنَّغُواْ أَلَّهُ وَالْمُؤْمِنِينَ) (البقرة: وَاعْلَمُواْ أَنَّكُم مُّلَاقُوهُ وَبَشِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ) (البقرة: ٢٧٣).

معاشر المُسلمين؛ ما من إنسان فهذه الحياة إلا وهو يُتقلَّبُ بين حالتَين لا ينفَكُ عنهما؛ فإما أن يكشوه الله لباسَ النَّعمة والسرَّاء، وإما أن تُنزعَ منه فتُصيبُه حالةُ الضرَّاء والبُوس والباساء.

ولا يخلُو أحدٌ مِن بني البشر مِن هاتَين الحالتَين حتى يقضي أجله في هذه الحياة، كما قال الله: (وَبُنُوُكُم بِالنَّرِ وَالْفَيْرِ فِتْنَةً وَإِلْبَنَا تُرْجَعُونَ ) (الأنبياء: ٣٥).

فيَومٌ علينا، ويومٌ لنا، ويومٌ نُساءُ، ويومٌ نُسَرُ.

وثيس الشأنُ في هذا التَقلُّبِ بِينَ السرَّاءِ والضرَّاءِ فهو حَتمٌ لا مناصَ منه، أنما الشأنُ كلُّ الشأنِ في كيفيَّة التعامُل معهما، ومدى استثمار العاقل المُوفَّق، واغتنامه لحالتي النَّعماء



ونُزعَت منه العافية والرحمة؛ حتى بصلُ به الحَالُ إلى اتُّهام اللَّه في قَدره، والاعتراض عليه ي فضائه، كما قال-سيحانه-: (وَ أَن مَّتَّهُ ٱللَّهُ أَلْمُ فَيَوْشُ فَنُوطٌ ) (فصلت: ٤٩)، وقال: (وَأَمَّا إِذَا مَا ٱبْنَلْنَهُ فَقَدْرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَهْنَنَ) (الضجر: ١٦).

وتلك فتنة.. وأيُّ فتنة؟! ولكنَّ أكثر الناس لا يعلمُون 1

هكذا هو الإنسان، وهذه هي طبائعُه، إلا صنفًا مُوفَّقًا من الناس استثنَّاه الله بقوله: (اللَّا الَّذِينَ صَارُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أَوْلَتِكَ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَحْرُ كَبِرُ ) (هود: ١١).

إنهم المؤمنون الصادقون الذبن صدقوا مع الله، وشكَّرُوا وصبِّرُوا في حالتَى السرَّاء والضرَّاء، فوفقهم ربُّهم لأحسن الأقوال والأعمال والأخلاق، وعلمُوا أن لله-تعالى-عليهم عبوديَّة في حالة النَّعماء والسرَّاء، كما له-سبحانه- عبوديَّة في حالة الضرَّاء والتلواء

فسعوا وبدألوا جُهدهم في تكميل هاتين العبوديَّتين حتى سُعدُوا في حياتهم، وهنتُوا في عَيشهم، ورضُوا عن الله في الحالتين، فرضى الله عنهم وأرضاهم، وما كان ليُوفِق إلى تلك العبوديّة إلا المؤمن.

كما ثبَتَ في "صحيح مسلم"؛ عن النبي-صلى الله عليه وآله وسلم- أنه قال: "عجُمًا الأمر المُؤمن إن أمرَه كلُّه خير، وليس ذلك الأحد إلا للمُؤمن؛ إن أصابَتُه سرَّاء شكرَ فكان خيرًا له، وإن أصابَتُه ضرًّاء صيرَ فكان خيرًا له".

فَالْمُوْمِنُ الصادقُ هو أسعَدُ الناس حظًّا بريِّه، وأكمَل الناس استمتاعًا بهذه الحياة ولذَّاتِها، وأعقَلُ النَّاسِ وأحسَنُهم تصرُّفًا فِي حالتَى الضرَّاء والسرَّاء التي لا ينفَكُ عنهما أحد من البشر.

أيها المُسلمون: إن لله-تعالى- على عبده عبوديَّة في حالة الضِّرَّاء وما يُحبُّ، وله عبوديَّة في حالة السرَّاء وفيما يكرُه، وهاتان العبوديَّتان هما رُكنا السعادة وقَطبًا رحاها،

ومَن كمَّلَهما وأتى بهما فلا أسعَدَ منه، ولا أشرَحَ صدرًا، ولا أكمَلُ طُمأنينةً وسَكينةً منه.

إن نعمَ الله على عباده كثيرةٌ ومُتنوِّعةٌ، وهي تدورُ بين نوعَين،

أعظمُهما وأجلُّهما قَدْرًا: النُّعمُ الدينية الشرعيَّة، والعطايا القلبيَّة الإيمانيَّة، والمنَّحُ الرُّوحيَّةِ والأخلاقيَّةِ، وأعظمُها: نعمةُ التوحيد والإيمان، ونعمة العلم والبصيرة والفقه في الدين، ونعمة الاجتماع والألفة والاعتصام بالكتاب والسنّة.

والنوعُ الثاني: النّعمُ الدنيويّة والمُتّعُ الماديَّة والمعنويَّة التي تُعينُ العبدَ على النُّعم الدينيَّة، وتُكسبُه بهجة الاستمتاع بالباحات والطيِّبَّات؛ كنعمة العافية في الأبدان، والأمن في الأوطان، وعدل السُلطان، ونعمة الأزواج والأولاد والأموال، وغير ذلك.

وكلا النَّوعَين نعمٌ من الله إيجادًا وابتداءً وإمدادًا، ( وَمَا بِكُم مِن نِعْمَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ) (النَّحل: ٥٣)، (وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ اللهِ لَا تَحْصُوهَا ) (إبراهيم: 37).

فالمؤمنُ الصادقُ أمامَ نعم الله المُترادفة عليه يقومُ لله بعبوديّة الشكر والحمد والاعتراف له بأنَّها منه وله، وأنَّها محضُ تكرُّم منه-سبحانه-، وتفضُّل على عباده، ثم يشكُرُّ الله-سيحانه- بلسانه وجوارحه، ولا يستعمل هذه النّعم إلا فيما يُرضى الله-سبحانه وتعالى-، فمَن فعل ذلك فقد أدَّى شكرَ النَّعمة، وقامَ لله بعبوديَّة السرَّاء، واستحقُّ جزاءً الشاكرين الحامدين الذي جاءت النُّصُوصُ مُتكاثرةً ببيانه وبيان فضل الشكر ومكانته، وأنه فريضة الله على عباده.

كقوله-سبحانه-: (كُلُواْ مِن رَزْق رَيْكُمْ وَأَشْكُرُواْ لَهُ.) (سيا: ١٥)، وقوله: (وَكَذَلكَ فَتَنَّا بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَيَقُولُوا أَهْتَوُلُآءٍ مَنَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَا بَيْنِنَأُ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِأَعْلَمَ بِٱلشَّلْكِينَ ) (الأنعام: ٥٣).

أيُّهَا الْسَلَمُونِ؛ إِنَّ عِبُودِيَّةَ الشُّكُرِ هِي قَيدُ النَّعم، وسرُّ بقائها وديمومتها وزيادتها، ﴿ وَإِذَّ

### تَأْذَكَ رَبُّكُمْ لَين شَكَرْتُمْ لَأَزيدَنَّكُمْ وَلَين كَفْرَتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ) (إبراهيم: ٧).

وما حُفظَت النِّعم ولا قُيندت بمثل الشُّكر والحمد، ولا فرَّت ونفرت وشردت ومُحقت بركتها بمثل البطر والأشر، واستعمالها فيما حرَّم الله. وهذا هو عينُ كُفران النُّعم، كما قال-سيحانه-: (وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا قَرْبِيَةً كَانَتْ ءَامِنَةً مُّطْمَينَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدُامِن كُلِّ مَكَانِ فَكَفَرَتْ بِأَنْهُمِ ٱللَّهِ فَأَذَاقَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَضِينُعُونَ ) (التحل: ١١٢).

وتلك سُنَّهُ اللَّه التي لا تتبدُّل ولا تتغيَّر، وكما قصَّ اللَّه علينا نبأ قارُون الذي آتاه اللَّه من الكنوز والأموال ما لا يُوصَف، فحِحَدُ نعمة الله عليه غرورًا وبطرًا، ونسى كيف كإن قبل نعمة الله عليه، وقال: (قَالَ إِنَّمَا ۖ أُوبِيُّتُهُۥ عَلَى عِلْمِ عِندِينَ ) (القصص: ٧٨)، فخسفَ الله به وبداره الأرض، وجعلُه عبرةُ للمُعتبرين.

وإن من أقسَى صُور السَّلب بعد العطاء وأمرُها؛ أن يُسلَبُ الإنسانُ في حياته لذَّةَ الطاعة والإنابَة، وخُشُوعَ القلب وزكاةُ النَّفس، والضرحَ بِاللَّهِ، وقرَّة العين بالحياة مع الله-سبحانه وتعالى- والأنس به.

ويبلغ السَّلبُ بعد العطاء ذروتُه حين يُسلُّ العبدُ الإيمان وشهادة الحقُّ في ساعة الاحتضار، وعند سكرات الموت، فيعاقبُ بسُوء الخاتمة، وشناعة النهاية، وموتة الأسف، ولا يُوفقُه الله لخاتمة حسنة وميتة مرضيَّة سونة.

ولعَمرُ الحقِّ إنها لمن أعجب صُور سلب النعم بعد العطاء، كحال فرعون الذي طغى وبغي وكفر بالله ونعمه، ثم لما أدركه الغرق وعاينَ الموتَ ذهَبَ ليُؤمن، فقيل له: ﴿ ءَٱلْكُنَّ وَقُدُّ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ) (يونس: ٩١)؛ إنها لعبرة.. وأيُّ عبرة؟! ولكنَّ أكثر الناس لا يعلمون!

أمة الإسلام: وإن من العطايا الريَّانيَّة والمنن المرعيَّة التي تستوجِبُ الشُّكرُ والحمدُ: نعمةُ الأمن والأمان التي أمتن الله بها على عباده،

( ٱلَّذِي ٱطْعَمَهُم مِن جُوعٍ وَءَامَنَهُم مِنْ خَوْفٍ) (قريش: ٤)؛ ولفتَ إليها الأنظارَ والعُقُولُ بقوله: ( أَوَلَمْ مَرُواْ أَنَا جَعَلْنَا حَرَمًا عَامِنَا وَيُنْخَطَّفُ ٱلنَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ ) (العنكبوت: ٦٧).

إن شيوع الأمن في مُجتمعات السلمين عامّة ضرورةٌ شرعيَّة وحياتيَّة؛ لتستَقيمَ حياةً الناس، ويقومُوا بعبادة ربُهم.

أيها المُسلمون؛ قال أنس - رضى الله عنه-: "إِن الإيمانَ نصفَانِ؛ نصفُ شكرٌ، ونصفُ صيرٌ".

وهذا يدل على أن تحقيق هاتين العبوديتين علامةُ الإيمان الصحيح، وكما أن لله عبوديَّةُ على عبده في حالة السرّاء والنّعماء بالشكر والحمد، فكذلك له-سيحانه- على عيده عبوديَّةُ بالصبر والرِّضا في حالة البلاء والضرَّاء، تلك الحالة التي لا ينفَكُّ عنها إنسانٌ

فمَن ذا الذي لم يُبتلِّي بمرض وسُقم، أو فقر وذل، أو نقص في الأموال والأنفُسُ والثُمَرات، أو تغيرُ حالُ وهمُ وغمُ وحُزن، أو أذيَّة حاسد وحاقد، أو إدالة الأعداء وانتصارهم على السلمين؟!

ولو نجا من ذلك أحد لنجا الأنبياء والرسلون الذين هم أكرمُ الخلق على الله، وهم أشدُّ الناس بلاءُ وامتحانًا، والرجُلُ يُبتلِّي على قدردينه.

إن الابتلاءُ بالضرَّاء والبأساء سُنَة ماضية، وحتميَّة قدريَّة، والمسلمُ العاقل لا يملك أمام ذلك إلا أن يرضى ويُسلَم أمرَه لله ويصبر، وهو يعلمُ أن لله في ذلك الابتلاء حكمًا وغايات ظاهرة وخفية.

ثم هو أيضًا لا يكتّفي بالرّضا والصبر فحسب؛ بل يتَّخذُ كلِّ الوسائل المُكنة المشروعة لدفع ذلك الابتلاء ورفع الضرَّاء، فيدفعُ قدر الله بقدر الله بالأسباب الشرعيَّة، ويتوكُّل على الله ويستعينُ به، ولا يتواكُّلُ ولا يتخاذَلُ ولا يضعُفُ؛ فَالْوُمنُ القويُّ أحبُّ إلى الله من المؤمن الضعيف.

والله-تعالى- يُحبُّ من عبده أن يسعى في رفع الضَّرر وإزالَة البلاء؛ حتى لا يقع فريسة اليأس والقُنُوط من رحمة الله، فيضعُفُ عن مُواجهة البلاء، فيجزَعُ ويخنعُ وينهَزِمُ، ويستَولي عليه الشيطان.

إن الْمُؤْمنَ الصادقَ تظهرُ عبوديّتُه لربّهسبحانه- أعظمَ ما تظهر حين يُصابُ ببلاء
وكرب، فتجدُه عظيمَ الثُقة بربّه-سبحانه-،
شديد التعلُق بمولاه، دائمَ الاستغاثة
والتضرُّعُ لسيّده، مُتحلِّيًا بالصبر والمُصابَرة، لاَ
يشكُو، ولا يُظهرُ الشّكاية لأحد، ينتظرُ الفَرَجَ
من الله، ولا يياسُ من روح الله، ولا يَشكُ في
أن الله هو فارجُ الهمُ، وكاشفُ الكرب، ومُجيبُ
دعوة المُضطرين، (قُلِ اللهُ يُنَجِّيكُمْ مِنْهَا وَمِن كُلِ كَرْبِ)
دعوة المُضطرين، (قُلِ اللهُ يُنَجِّيكُمْ مِنْهَا وَمِن كُلِ كَرْبِ)

وتعظُمُ الثُقةُ بالله والرَّغبةُ في فرَجه حين يطُولُ أَمَدُ البلاء، ويستطيرُ شَرَرُ الفتنة، ويمتلورُ شَرَرُ الفتنة، ويمتد ُ زمنُ الضرَّاء، (أَمْ صَبِتَتُمْ أَن تَدْخُلُوا الْحَثَةَ وَلَكُمَ أَن تَدْخُلُوا الْحَثَةَ وَلَكَمَ أَن تَدْخُلُوا الْحَثَةُ وَلَكُمْ مَّ سَّتُهُمُ الْبَاْسَاءُ وَلَكَمَ اللهِ وَرُالِولُوا حَقَّ يَتُولُ الرَّمُولُ وَالَّذِينَ عَامَتُوا مَعَهُ. مَقَى ضَمْرُ اللهِ أَلَا يَ مَمْرُ اللهِ أَلَا يَ مَمْرا اللهِ قَربُ ) (المعرة: ٢١٤).

أيها المسلمون؛ إن عبوديَّة الضرَّاء بالصبر والمُصابَرة يُثمِرُ للعبد أهانِينَ الرَّضا والحُبُور والسَّكينة في صحراء البلاء، ووَهَج الضرَّاء، وتستَمطرُ رحمات السماء، وغيثَ اليقين والرَّوح؛ لتُروِّي جَفافَ الباساء، وقَحطَ المِحن والرَّاع،

إن المُسلم إذا صدَقَ مع الله في تحقيق عبوديَّة الضرَّاء، فإن المَحن تكونُ في حقّه منحًا، وتنقلبُ الآلامُ آمالاً، والأحزانُ أفراحًا، ويجعلُ الله له من كلُ ضيق مخرَجًا، ومن كلُ هم فرَجًا، وربما صحَّت الأجسادُ بالعلَل، ورُبَ ضارَة نافعة، ورُبَ بلاءِ كان سببًا لأن يَلِجَ العبدُ ملكُوت السماء.

وكم بدَّدَت شُعلةُ الأمل ظُلمات اليأس! وكم نبَتَت الأزهارُ مِن خُلَل الصُّخُور الصمَّاء! فعلامَ يحمِلُ العبِدُ الهُمومَ، والله بيده كلُّ شيء؟! وعلامَ يحزَن وهو يعلَمُ أن هذه الدنيا

دارُ كَبَدِ والْتُواءِ لا دارُ استقرارِ واستواء، وأن دوامَ الْحَالِ مِن الْمُحال، وأن كَلَّ عُسْرِ فَهُو مُحاطٌ بين يُسرَين.

لقد سطَّر أنبياءُ الله ورُسُلُه أفخمَ الرَّوائِع في إظهار العبوديَّة الحقَّة لله في حالة البلاء والضرَّاء، كما قصَّ الله علينا مِن نبأ نُوح، وإبراهيم، ومُوسَى، وهود، وصالح، ويُونُسُ-عليهم السلام-، وكيف قامُوا لله المقامات العالية في مُواجهة البلايا ومحَن الطريق.

وتنثَني خواصرُ المهمُومين إجلالاً، وتفيضُ دُموعُ المكرُوبين استرواحًا لصبر يعقُوب عليه السلام على فقد ولده الحبيب، وتضجعُه ووَلَهه، وتوكُله على الله، وقوله، (إنَّمَا أَشَكُوا بَقَي رَحُرُنِ إِلَى اللهِ).

وأعجَبُ منه: صبرُ أيوبِ- عليه السلام-على الرضِ والبلاء قُرابةَ ثَماني عشرة سنة-كما قال المُفسِّرُون-، حتى ملَّ مِنه الصِّدِيقُ والقَريبُ، وفقدَ ماله وأهله.

وماكان الله ليَذركهم على ما هم عليه حتى ينجنيهم ويكشف كريهم، وماكان الله ليتخلّى عنهم وهم قد قامُوا له-سبحانه- بعبوديَّة الضرَّاء، فجاءَهم الفرَجُ، ونجَّاهم الله من الهمُّ والغمُّ والبلاء، (وكَدَلِك تُحِي ٱلمُؤْمِنِينَ) (الأنبياء: ٨٨).

أيها المُسلمون؛ مِن أعجب الحوادث التي وقعت بالنبيّ-صلى الله عليه وآله وسلم-، وأشدُها ألمّا وابتلاءً: حادثة الإفك الشَّهيرة التي الله عنها- التي الله عنها عائشةُ-رضي الله عنها- حبيبةُ رسولِ الله-صلى الله عليه وآله وسلم-، وبقدر شدَّة هذه الحادثة وألمها، إلا أنها كانت تحملُ في طيَّاتها الخيرَ والبشائر، كما قال الله: (لاَ قَسَبُوهُ مُرَّا لَكُمْ بِلْ هُوَ خَرِّ لَكُمْ ) (النور: ١١).

ولذلك فقد يُقدِّرُ الله ، ويُجري على عبادِه بعض المقادير التي في ظاهرها الشرُّ والضُّرَر، ولكن في ثناياها الخير، وتكونُ عاقبتُها إلى خير . فلا يأسَ مع رحمة الله وحُسنَ تدبيرِه، ولا قُنُوطَ مع لطفِ الله وحكيم تقديره.

نسأل الله أن يوفقنا إلى ما فيه رضاه.



# إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام لابن دقيق العيد

نظرات في كتاب

الْحَمَّدُ لِلَهِ الَّذِي أَنْزَلُ عَلَى عَبْدِهِ الْكَتَابِ
وَلَمْ يَجْعَلُ لَهُ عَوْجًا قَيْمًا لِيُنْدَرِ بَأْسًا
شَدِيدًا مِنْ دُنْهُ وَيُبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ ا
يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْزَا حَسَنًا.
والصلاة والسلام على إمام المتقين، وخاتم
التبيين، وعلى آله وصحبه، وبعد:

فإن كتاب إحكام الأحكام، للإمام الحافظ الفقيه الأصولي صاحب الفنون ابن دقيق العيد رحمه الله تعالى كتاب عظيم، قل أن تجد له نظيرًا، لا يستغني عنه عالم متقن، ولا طالب علم متوسط، ففيه مباحث شريفة، وفوائد منيفة، وتدقيقات قل أن تجتمع في مثله، وهو من أحسن الكتب التي تربي الملكة في استنباط الأحكام الفقهية، ولذا ستكون عليه تلك الإطلالة، وسنتحدث في هذا المقال حديثًا قصيرًا عن كتابين آخرين للكتاب صلة وعما،

الأول: كتاب: عمدة الأحكام، للإمام الحافظ عبد الغني بن عبد الواحد المقدسي رحمه الله تعالى. وهو الكتاب الأصل الذي شرحه ابن دقيق العيد رحمه الله تعالى.

الآخر: كتاب: العدة، للشيخ العلامة عز الدين أبي إبراهيم محمد بن إسماعيل ابن صلاح بن محمد الحسني، الكحلاني ثم الصنعاني، العروف بالأمير رحمه الله

## محمد عبد العزيز

(المتوفى: ١١٨٢هـ). وهذا الكتاب شرح للشرح (حاشية).

ظهرت المتون العلمية سبواء كانت في الحديث، أو الفقه، أو علوم الآلة، كاللغة والأصبول، ونحوهما عندما استقرت العلوم، واحتاج الطلاب لمصنف جامع يجمع أطرافها في لفظ مختصر ليتصور العلم في ذهن طلاب العلم من أقرب طريق. شم جاءت الحاجة لشبرح تلك المتون العلمية وتفسيرها، بما يفتح مغاليقها، ويبين غريبها، ويوجه استدلال العلماء، ويوضح طريق الاستنباط فيها، فكانت الشروح العلمية، وتلك صنعة المتأخرين بداية من علماء القرن الخامس الهجري تقريبا.

وربما استغلق قول الشارح، أو أطلق ما هو مقيد، أو ذكر عامًا له مخصص، أو ترك مبهمًا لم يبينه، أو ترك ما يستدرك عليه، فظهرت الحاجة لشرح الشروح، وهو ما يعرف اصطلاحًا بالحواشي العلمية، وربما فاقت شهرة هذه الحواشي تلك الشروح.

وربما ترك صاحب الحاشية مسألة لم يتعرض لها، أو ذكر مشكلاً يحتاج لحل، أو أرسل قولاً يحتاج لتوثيق، فظهرت من



هنا الحاجة لشرح تلك الحواشي، فظهر ما يعرف اصطلاحًا بالتقريرات، وهي شروح عظيمة الضائدة لطلاب العلم الذين يدققون في أقوال العلماء.

فتراث الأمة يكاد أن يكون في هذه الأربعة: المتون، والشروح، والحواشي، والتقريرات، إضافة للمختصرات والمطولات.

والنشرع الآن فيما أردنا بيانه في هذا المقال:

#### أولاً: كتاب عمدة الأحكام:

اسم الكتاب: عمدة الأحكام في معالم الحلال والحرام، عن خير الأنام محمد عليه الصلاة والسلام، مما اتفق عليه الشيخان البخاري ومسلم. وهذا الكتاب كما سبق من تأليف الإمام الحافظ تقي الدين أبي محمد عبد الغني بن عبد الواحد المقدسي رحمه الله تعالى (المتوفى: ٢٠٠هـ).

وفكرة هذا الكتاب تتلخص في أمرين: الأول: جمع طائضة مختصرة من الأحاديث التي تدور عليها الأحكام العملية الشرعية.

الأخر: أن تكون هذه الطائفة من أصح أحاديث الأحكام، ولذا انتقاها مما اتفق الشيخان البخاري ومسلم رحمهما الله تعالى كما هو واضح من عنوان الكتاب. وهذا الكتاب مرتب على الأبواب الفقهية فهو يبدأ بكتاب: الطهارة، وينتهي بكتاب: العتق، ويحوي بين دفتيه ستة عشر كتانا.

وقد انتقى فيه ثمانية وأربعين، وأربع مئة حديث (٤٤٨)، هي عيون أحاديث الأحكام مما اتفق عليه الشيخان.

وهـذا الكتاب من أنفع كتب أحاديث الأحكام، ولذا كان يبدأ العلماء بحفظه، ولا يغني عنه مختصر آخر في أحاديث الأحكام، وفيه ما يزيد عن مئتى حديث

متفق عليها ليست في كتاب الحافظ ابن حجر: بلوغ الرام.

والمصنف رحمه الله تعالى قد استل كتابه هذا على ما يبدو من كتابه؛ الأحكام الكبرى، ولذا تجد فيه بعض الهنات التي لا يخلو بشر منها كأن يكون روى الحديث في كتابه؛ الأحكام الكبرى من طريق الشيخين وغيرهما، وقد ساق بعض ألفاظه فيه من طريق هذا الغير، ثم يسهو، ويستله في هذا الكتاب ويعزوه لشيخين، فمن أمثلة ذلك حديث محمد البن عباد بن جعفر قال سألت جابر بن عبد الله؛ «أنهى النبي صلى الله عليه وسلم عن صوم يوم الجمعة؟ قال؛ نعم، ورب الكعبة».

والزيادة في مسلم (حديث: ١١٤٣) بلفظ:
«ورب هذا البيت»، وإنما هذا اللفظ
للنسائي في الكبرى (٢٧٦٠)، وقد ساقه
هكذا المصنف الشيخ عبد الغني المقدسي
في الكبرى (حديث: ١٤١) فنقله هنا سهوًا.
وربما وهم فروى الحديث في كتابه
وشرطه في هذا الكتاب أن يكون متفق
وشرطه في كتابه، وهو الأحدهما،
عليه فيرويه في كتابه، وهو الأحدهما،
فمن أمثلة ذلك حديث عائشة رضي الله
فمن أمثلة ذلك حديث عائشة رضي الله
وسلم يصلي من الليل ثلاث عشرة ركعة،
يوترمن ذلك بخمس، لا يجلس في شيء
يوترمن ذلك بخمس، لا يجلس في شيء
(وقد ذكر هذين المثالين محقق الكتاب
نظر الفريابي).

والمصنف رحمه الله تعالى يسوق لفظ الحديث في الغالب من كتاب: الجمع بين الصحيحين، للحميدي.

#### طبعات الكتاب:

قد طبع الكتاب عدة مرات منها: ١- طبع في مطبعة السنة المحمدية بتحقيق الشيخ العلامة: محمد حامد



الفقي رحمه الله تعالى (المتوفى: ١٣٧١هـ).

٢-طبعة دارالعارف في مصرسنة (١٣٧٣هـ) بتصحيح الشيخ العلامة المحدث أحمد محمد شاكر رحمه الله تعالى (المتوفى: ١٣٧٧هـ).

٣- طبعة دار المأمون للتراث سنة (١٤٠٥ هـ) بتحقيق الشيخ: محمود الأرناؤوط.
٥- طبع في المطبع الأنصاري بدهلي في الهند ضمن مجموعة الحديث النجدية.
٢- طبع في مطبعة المنار بمصر بعناية الشيخ: محمد رشيد رضا رحمه الله الشيخ: محمد رشيد رضا (حمه الله تعالى (المتوفى: ١٣٤٥هـ) ضمن مجموعة الحديث النجدية أيضاً سنة (١٣٤٢ هـ).
٧- طبع في دار الفاريابي للمطبوعات العربية، على سبع نسخ خطية، دراسة وتحقيق: نظر محمد الفاريابي، وهي من التوثيق ما ليس في غيره، وقد قدم له التوثيق ما ليس في غيره، وقد قدم له لدراسة قيمة.

#### شروح الكتاب:

حظي هذا الكتاب بعدد كبير من الشروح قاربت الخمسين شرحًا نظرًا لاهتمام أهل العلم به فمن هذه الشروح:

1- إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام، للشيخ تقي الدين أبي الفتح محمد بن علي بن وهب بن مطيع القشيري المشهور بابن دقيق العيد رحمه الله تعالى، وسيأتي الكلام عنه تفصيلاً.

٢-الإعلام بفوائد عمدة الأحكام، للإمام الحافظ العلامة أبي حفص عمر بن علي بن أحمد الأنصاري الشافعي العروف بابن الملقن المتوفى سنة (٤٠٨هـ) وهو أجل كتبه وأحسنها، وقد توسع في الشرح توسعاً وإضحاً رحمه الله تعالى.

طبع بتحقيق وتخريج وتعليق الشيخ عبد العزيز بن أحمد بن محمد المشيقح الطبعة الأولى سنة (١٤١٧ هـ) نشر دار

العاصمة في الرياض.

٣- كشف اللثام في شرح عمدة الأحكام، لشمس الدين أبي العون محمد بن أحمد بن سالم السفاريني الحنبلي (المتوفى، المهام)، وهو من أوسع شروح الكتاب، وقد طبع في سبع مجلدات، اعتنى به تحقيقًا وضبطًا وتخريجًا؛ نور الدين طالب، الناشر؛ وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية- الكويت، دار النوادر – سوريا، الطبعة: الأولى، ١٤٢٨هـ ٢٠٠٧م.

٤- خلاصة الكلام على عمدة الأحكام، للشيخ فيصل بن عبد العزيز آل مبارك رحمه الله تعالى (المتوفى:١٣٧٦ هـ)، طبع في مجلد واحد أكثر من مرة منها طبعة: شركة الشمرلي للطبع والنشر بالقاهرة سنة: ١٣٧٩هـ، نشرته مكتبة الرياض سنة: ١٣٧٩هـ، وسنة (١٤٠٠هـ).

٥- تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام،
 للشيخ محمد بن صالح العثيمين طبعته
 جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية
 عدة مرات.

1- تيسير العلام شرح عمدة الأحكام، للشيخ عبد الله بن عبد الرحمن بن صالح البسام، طبع عدة مرات منها الطبعة الثالثة سنة: ١٣٩٣هـ، في مجلدين، وهو من أيسر وأسهل شروحه، فيصلح للطالب المبتدئ، ولا يستغنى عنه المنتهى.

٧- نيل المرام شرح عمدة الأحكام، للشيخ حسن بن سليمان النوري، والشيخ علوي ابن عباس المالكي (المتوفى،١٣٩١هـ) رحمه الله تعالى، نشر مكتبة الاقتصادية مكة الكرمة الطبعة الثالثة سنة، ١٣٨٨هـ (انظر، شروح الكتاب، وطبعاتها في جامع المتون العلمية، للشيخ، عبد العزيز بن إبراهيم بن قاسم (ص ٢٦٢)).

هذا ما يسره الله تعالى في هذا المقال، فإن يكن صوابًا فالحمد لله، وإن تكن الأخرى فأستغفر الله منه.



## أحكام الصلاة

## الأشياء التي ورد النهي عنها في الصلاة



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد، فقد تحدثنا في الحلقة السابقة عن بعض الأفعال التي ورد النهي عنها في الصلاة، ونستكمل البحث في هذا العدد، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

### ٤ - التَّلثُم في الصلاة:

أي تغطية الفم بثوب وشبهه. يكره أن يغطي المسلم همه بثوبه، أي يكره التلثّم في الصلاة لما رُوي عن أبي هريرة أنه قال «نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم- أن يغطي الرجل هاه في الصلاة، رواه ابن ماجه. ولما رُوي عنه أيضاً «أن رسول الله- صلى الله عليه وسلم- نهى عن السدل في الصلاة، وأن يغطي الرجل هاه، رواه ابن حبّان وأبو داود وابن خُزيمة والحاكم وصححه ووافقه الذهبي.

وفي علة النهي قال الخطابي فإن من عادة العرب التلثم بالعمائم على الأفواه فنهوا عن ذلك في الصلاة. (عون المعبود- العظيم آبادي ٢٤٥/٢)، وقال ابن حبان؛ لأنه من زي المجوس.

وقال ابن عثيمين: لأنه قد يؤدي إلى الغم، والى عدم بيان الحروف عند القراءة والذكر. (الشرح المبتع على زاد المستقنع ١٩٣/٢)، وقد استدل به على كراهة أن يصلي الرجل ملتثمًا، وهذا بلا خلاف بين أهل العلم ويستثنى منه تغطية الفم عند التثاؤب قال ابن حبان: وإنما زجر عن تغطية الفم في الصلاة على الدوام لا عند التثاؤب بمقدار ما يكظمه لحديث (إذا تثاءب أحدكم فليضع يده على فيه فإن الشيطان يدخل).

## اسلام کے د. حمدي طه

ويستثنى منه أيضاً إن كان حوله رائحة كريهة تؤذيه في الصلاة، واحتاج إلى اللثام فهذا جائز؛ لأنه للحاجة، وكذلك لو كان به زكام، وصار معه حساسية إذا لم يتلثم، فهذه أيضا حاجة تبيح أن يتلثم. (الشرح المتع على زاد المستقنع ١٩٣/٢).

#### ٥- الاعتماد على اليدين:

ويُكره في جلوس التشهد أن يعتمد الرجل على يده أو على يديه، بأن يضعهما على الأرض مستعيناً بهما، كما يكره الجلوس على مقعدته وينصب ساقيه ويضع يديه على الأرض، يُقعي كما يُقعي الكلب والقرد وسائر السباع، وهو الاقعاء المنهي عنه، وهو المسمى عُقْبَة الشيطان، أو عقب الشيطان، فعن ابن عمر رضي الله عنهما قال «نهى رسول الله- صلى الله عليه وسلم- أن يعتمد الرجل على يديه في الصلاة، رواه ابن خُريمة.

وعلته كما قال العيني لأنه يُشبه جلوس المعذبين لما روى أحمد من طريق ابن عمر رضي الله عنهما «أن رسول الله- صلى الله عليه وسلم- رأى رجلاً ساقطاً يده في الصلاة فقال: لا تجلس هكذا، إنما هذه جلسة الذين يعذَّبون». شرح سنن أبي داود.

وقوله في الحديث ساقطاً يده: أي واضعاً يده بجانبه معتمداً عليها، وروى أبو داود عن ابن عمر رضي الله عنه «أنه رأى رجلاً يتكئ على يده اليسرى، وهو قاعد في الصلاة- وقال



هارون بن زيد:
ساقطاً على شقه
الأيسر- فقال له:
لا تجلس هكذا، فإن
هكذا يجلس الذين
يعذَّبون». حديث حسن،
ينظر صحيح وضعيف سنن
أبي داود للألباني.

أما الاعتماد لحاجة فلا يكره، لا تقدم عن أم قيس بنت مُحصِن أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما أسنَّ وحَملَ اللحم اتخذ عموداً في مُصلاه يَعتمدُ عليه. أخرجه أبو داود؛ فالحديث يدلُ على جواز الاعتماد على عمود أو عصا أو نحوهما عند الداعية. (الدين الخالص للسبكي ٢٠٨/١).

#### ٦- التشبيك بين الأصابع:

تشبيك اليد هو إدخال الأصابع بعضها في بعض والاشتباك بها. وقد يفعله بعض الناس عبثا وبعضهم ليفرقع أصابعه عندما يجده من التمدد فيها، وربما قعد الإنسان فشبك بين أصابعه واحتبى بيديه يريد به الاستراحة وربما استجلب به النوم فيكون ذلك سببا لانتقاض طهره فقيل لمن تطهر وخرج متوجها الى الصلاة لا تشبك بين أصابعك؛ لأن جميع ما ذكرناه من هذه الوجوه على اختلافها لا يلائم شيء منها الصلاة ولا يشاكل حال المصلي. (معالم السنن لأبي سليمان الخطابي).

وقد أجمع الفقهاء على أن تشبيك الأصابع في الصلاة مكروه وفي انتظارها أي حيث جلس ينتظرها، أو ماشيًا إليها، والأصل في ذلك ما روي عن أبي أمامة الخياط «أن كعب بن عُجْرَة أدركه وهو يريد المسجد قال؛ فوجدني وأنا مشبئك يدي إحداهما بالأخرى، قال؛ هفتق يدي ونهاني عن ذلك وقال؛ إن رسول الله-صلى الله عليه وسلم-قال؛ إذا توضا أحدكم هأحسن وضوءَه، ثم خرج عامداً إلى المسجد فلا يشبكن يده فإنه في صلاة » رواه ابن حبًان.

وعن أبي سعيد الخدري أن رسول الله- صلى الله عليه وسلم- قال «إذا كان أحدكم في المسجد فلا يُشَبِّكنَّ، فإن التَّشبيك من الشيطان، وإنَّ أحدكم لا يزال في صلاة ما دام في المسجد حتى يخرج منه «رواه أحمد.

وقد يشكل على حديث كعب بن عُجُرَة وأبي سعيد الخدري الحديث الصحيح يَّ تشبيكه صلى الله عليه وآله وسلم بين أصابعه يَّ المسجد وهو في الصحيحين من حديث أبي هريرة في قصة ذي الميدين بلفظ: (ثم قام إلى خشبة معروضة في المسجد فاتكا عليها كأنه غضبان وشبك بين أصابعه)، وفيهما من حديث أبي موسى: (المؤمن للمؤمن كالبنيان وشبك بين أصابعه)، وعند البخاري من حديث ابن عمر أبي موسله النبي صلى الله عليه وآله وسلم أصابعه).

وهذه الأحاديث أصح من حديث الباب، ويمكن الجمع بين هذه الأحاديث بأن تشبيكه صلى الله عليه وآله وسلم في حديث السهو كان لاشتباه الحال عليه في السهو الذي وقع منه ولذلك وقف كأنه غضبان. وتشبيكه في حديث أبي موسى وقع لقصد التشبيه لتعاضد المؤمنين بعضهم ببعض كما أن البنيان المشبك بعضه ببعض يشد بعضه بعضا.

فأما حديث الباب فهو محمول على التشبيك للعبث وهو منهي عنه في الصلاة ومقدماتها ولواحقها من الجلوس في المسجد والمشي إليه. أو يجمع بما ذكره البعض أن فعله صلى الله عليه وآله وسلم لذلك نادرًا يرفع التحريم ولا يرفع الكراهة، ولكن يبعد أن يفعل صلى الله عليه وآله وسلم ما كان مكروها. والأولى أن يقال: إن النهي عن التشبيك ورد بألفاظ خاصة بالأمة وفعله صلى الله عليه وأله وسلم لا يعارض قوله الخاص بهم؛ كما تقرر في الأصول. (نيل الأوطار للشوكاني ٢٨١/٢ بتصرف).

وقد اختلف في الحكمة في النهي عن التشبيك في المسجد كما في حديث أبي سعيد وفي غيره كما في حديث كعب بن عجرة؛ فقيل،



إنه من أحوال اليهود في صلاتهم، ونهي عنه؛ لعدم مشابهتم، ففي سنن أبي داود بإسناد صحيح أن ابن عمر سئل عن التشبيك في الصلاة فقال: (تلك صلاة المغضوب عليهم)، فيحتمل أن يكون المراد بهم اليهود الأنهم هم المغضوب عليهم.

ولكن السنة ثابتة عن النبي- صلى الله عليه وسلم- بالنهي عن التشبيك بين الأصابع إذا خرج إلى الصلاة قال: (إذا عمد أحدكم إلى المسجد فلا يشبكن بين أصابعه فإنه في صلاة)، فلما قال: (فلا يشبكن بين أصابعه فإنه في صلاة) دل على أن العلة في النهي عن التشبيك بين الأصابع كونه في صلاة، ومن هنا أخذ العلماء منه الحكمين: أنه لا يشبك أثناء ذهابه إلى الصلاة؛ لأن الحديث نص على هذه المسألة، ولا يشبك أثناء صلاته؛ لأنه نهي عنه قبل الصلاة؛ لأنه في حكم المصلي، فلا لأنه جمع الحديث النهي عن الأمرين، فلا يشرع له أن يشبك قبل الصلاة، ولا أثناء الصلاة. (دروس عمدة الفقه للشنقيطي ٢٤٠/٢، شرح الزاد للحمد ١٥١/٥ بتصرف).

٧- تسویة ومسح موضع السجود أكثر من مرة: وذلك أن المسلم إذا صلى في مكان فیه تراب خشن أو حصى أو ما یشبه ذلك وأراد السجود، أبیح له أن یمسح بیده موضع جبهته مرة واحدة فحسب، وكره له أن یزید عن واحدة.

والأصل في ذلك ما رواه البخاري ومسلم عن معيقيب رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال في الرجل يسوي التراب حيث يسجد، قال: «إن كنت فاعلاً فواحدة». ولمسلم رواية أخرى بلفظ: «ذكر النبي صلى الله عليه وسلم المسح في المسجد- يعني الحصى- قال: «إن كنت فاعلاً فواحدة».

قال النووي؛ ومعنى الحديث لا تمسح وإن مسحت فلا تزد على واحدة، وهذا نهي كراهة تنزيه، واتفق العلماء على كراهته إذا لم يكن عذر لهذا الحديث. (المجموع: ٩٩/٤).

وقد روى عن جماعة من السلف أنهم كانوا يمسحون الحصى لموضع سجودهم مرة واحدة،

وكرهوا ما زاد عليها، وروى ذلك عن ابن مسعود، وأبي ذر، وأبي هريرة، وروى مالك عن يحيى بن سعيد، قال: إن أبا ذر كان يقول: مسح الحصى مرة واحدة، وتركها خير من حُمر النعم. (شرح صحيح البخاري لابن بطال ١٩٨/٣).

وأفرط بعض أهل الظاهر فقال: إنه حرام إذا زاد على واحدة لظاهر النهي، ولم يضرق بين ما إذا توالى أو لا، مع أنه لم يقل بوجوب الخشوع، والتقييد بالحصى وبالتراب خرج للغالب لكونه كان الموجود في فرش المساجد إذ ذاك، فلا يدل تعليق الحكم به على نفيه عن غيره مما يعطي عليه من الرمل والقذى وغير ذلك. (انظر؛ فتح الباري لابن حجر بتصرف (٧٩/٧).

وقد روي في سبب كراهيته: أن الرحمة تواجه المصلي، فإذا أزال ما يواجهه من التراب والحصى، فقد أزال ما فيه الرحمة والبركة. وروي عن أبي ذر، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا قام أحدكم إلى الصلاة فلا يمسح الحصى، فإن الرحمة تواجهه». (فتح الباري، لابن رجب ٣٩٠٠٣).

والذي يظهر أن علة كراهيته المحافظة على الخشوع، أو لذلا يكثر العمل في الصلاة، لكن حديث أبي ذر المتقدم يدل على أن العلة فيه أن يجعل بينه وبين الرحمة التي تواجه حائلاً، وروى ابن أبي شيبة عن أبي صالح السمان قال: «إذا سجدت فلا تمسح الحصى، فإن كل حصاة تحب أن يسجد عليها». فهذا تعليل آخر. (فتح الباري لابن حجر ٧٩/٣).

وللحديث بقية إن شاء الله، نسأل الله أن يفقهنا في ديننا ويتقبل صالح أعمالنا؛ إنه ولي ذلك والقادر عليه.





عن عمران بن حصين رضى الله عنهما أنهم كانوا يتذاكرون الحديث، فقال رجل: دعونا من هذا، جيئونا بكتاب الله. فقال عمران: «إنك أحمق! أتجد في كتاب الله الصلاة مفسّرة؟ أنجد في كتاب الله الصوم مفسرًا؟ إن هذا القرآن أحكم ذلك، والسنة تفسّر



من معانی الأحاديث (جَبَلُ) في حديث الدعاء ﴿ أَسْأَلُكُ مِنْ خَيْرِهَا وَخَيْرِ مَا جُبِلَتُ عَلَيْهِ ، أي: خُلقت وطُبعت عليه. (النهاية لابن الأثير).

## أجأديث باطلة لها آثار سيئة

(كُنْت كَنْزًا لاَ أَعْرَف، فَأَحْبَبْت أَنْ أَعْرَف؛ فَخَلَقْت خَلْقًا فَعَرَفْتهم بي، فعرفوني). لا أصل له اتفاقًا. قال شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوي ، و د ليس هذا من كالأم النبي صلى الله عليه وسلم، ولا يُعرف له (السلسلة الضعيفة للألباني)



### إعداد: علاء خضر



### خلق حسن فالزمه

عن الحسن قال: «الحياء وَالتَّكُرُم خصلتان من خصال الخير، لم يكونا في عبد إلا

رفعه الله عز وجل بهما، (مكارم الأخلاق لابن أبي الدنيا).



رسول الله

بيوع لا يجوز التجارة بها

عن أبي مسعود الأنصاري رضى الله

عنه أن رسول الله صلى الله عليه

وسلم «نهي عن ثمن الكلب، ومهر

البغي، وحلوان الكاهن».

(صحيح مسلم).

إخبار الرسول ويتنفي بالفتوحات قبل وقوعها

عن نافع بن عتبة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: تغزون جزيرة العرب فيفتحها الله، ثم فارس فيفتحها الله، ثم تغزون الروم فيضتحها الله، ثم تغزون الدجال فيفتحه الله. (صحيح مسلم).

## خلق سيئ

قال ابن المبارك؛ «أول عقوبة الكاذب من كذبه، أنه يُرَدُّ عليه صدقه ،. (دم الكذب لابن أبي الدنيا).

## فاحذره

يعني ، لا يُصدق حتى فيما صدق فيه.

### من فضائل الصحابة بشهادات آل النبت

عن النزال بن سبرة قال: قال علي بن أبي طالب رضي الله عنه: كل أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أصحابي. قالوا، حدثنا عن أبي بكر الصديق. قال: ذاك امرؤ أسماه الله صديقًا على لسان جبريل ولسان محمد، كان خليفة رسول الله على الصلاة رضيه الديننا، ورضيناه لدنيانا، (أصول الاعتقاد)

ربيع أول ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٥ - السنة السابعة والأربعون



## أثر السياق في فهم النص

### تنوع قرائن السياق وأثره على الأحكام الفقهية

### الحلقة (٩٦)

حجاب المرأة المسلمة (٦)

اعداد/

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعد:

تكلّمنا في الحلقة السابقة عن قوله تعالى: 
وإذا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَعَا فَتَعَلَّمُوهُنَ مِن وَرَاءِ حَالٍ ذَلِكُمُ 
أَطْهَرُ لِقُلُودِكُمْ وَقُلُودِهِنَّ » (الأحزاب ٥٣)، وذكرنا 
من أقوال العلماء فيها، ونواصل البحث بإذن 
الله تعالى.

خلاصة ما ذكرنا من أقوال العلماء حول تفسير هذه الآية يتضمن التالي:

الاتفاق على أن هذه الآية نزلت في وجوب الحجاب على أمهات المؤمنين.

٧- الاتفاق على أن هذه الآية توجب على المؤمنين! إذا أرادوا سؤال أمهات المؤمنين عن شيء فليكن ذلك من وراء حجاب، والحجاب يشمل الستر من وراء حائط أو ستار أو هودج ونحو ذلك، وكذلك يشمل ستر جميع البدن بما ي ذلك الوجه والكفين عندما يكون السؤال ليس من وراء جدار ونحوه.

"- الاستدلال من الآية على وجوب ستر الوجه والكفين لغير أمهات المؤمنين، هل هو استدلال مباشر، كما في الأمر الصريح والمباشر الموجه لأمهات المؤمنين في الآية - بلا خلاف - أم أنه استدلال غير مباشر (استنباطي)؟

لا شك أن الاستدلال بالآية يكون بالقياس: فإذا كانت الآية تتوجه بالخطاب والحكم

### د/ متولى البراجيلي

لأمهات المؤمنين، فإن دخول غيرهن من النساء أولى؛ لأن العلة في الآية هي طهارة القلوب، ولا شك في حاجة غيرهم من النساء لطهارة القلوب، فإذا كان أصل اللفظ في الآية خاص بأمهات المؤمنين إلا أن عموم علته يستدل بها على عموم الحكم.

- أ- هل طهارة القلوب لا تتحقق إلا بستر الوجه، وأن عدم ستره غير محقق لها، وبالتائي يجب على المرأة إذا أرادت أن تطهر قلبها أن تستر وجهها؟ هذا استدلال محتمل، لكنه غير ملزم، فلا تلازم بين ستر الوجه وطهارة القلب، وبائتائي فالاستدلال بهذه العلة غير قطعي في محل النزاء.
- وجهه، بل هو مستعمل للزيادة في طهورية وجهه، بل هو مستعمل للزيادة في طهورية القلب مع وجود أصلها في القلوب سواء للنساء أم الرجال، فإن القلوب طاهرة بالتقوى وغض البصر والانتهاء عن ما حرم الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم.

الأية الخامسة (من آيات العجاب): قول الله تعالى: «يَتَأَيُّهَا ٱلنَّيُّ قُل لِأَزْوَجِكَ وَيَتَائِكَ وَيْسَاءِ ٱلْمُقْوِمِينَ يُدْوِيكَ عَلَيْهِنَ مِنْ جَلَيْمِيهِنَّ ذَٰلِكَ أَدْفَىۤ أَنْ



### يُعْرَفْنَ فَالْا نُؤْذُنِّ وَكَاتَ اللَّهُ عَنْفُورًا رَّحِيمًا » (الأحزاب: .(09

### أقوال قدامي المضرين في الأية:

- تفسير الطبري ١٠٠هـ، شيخ المفسرين: عن الآية: «يقول تعالى ذكره لنبيه محمد صلى الله عليه وسلم (يا أيها النبي قل الأزواجك وبناتك ونساء المؤمنين) لا يتشبهن بالإماء في لباسهن إذا هن خرجن من بيوتهن لحاجتهن، فكشفن شعورهن ووجوههن، ولكن ليدنين عليهن من جلابيبهن لئلا يعرض لهن فاسق، إذا علم أنهن حرائر بأذى من قول، ولاريبة ، ثم اختلف أهل التأويل في صفة الإدناء الذي أمرهم الله به فقال بعضهم؛ هو أن يغطين وجوههن ورؤوسهن فلا يبدين منهن إلا عينا واحدة، ذكر من قال

١- حدثني على قال ثنا أبو صالح قال ثني معاوية عن على عن ابن عباس قوله: (يا أيها النبى قل لأزواجك وبناتك ونساء المؤمنين يدنين عليهن من جلابيبهن)؛ أمر الله نساء المؤمنين إذا خرجن من بيوتهن في حاجة أن يغطين وجوههن من فوق رؤوسهن بالجلابيب ويبدين عبنا واحدة (تفسير الطبري ٢٧٤/٢٠).

- سند الأثر، على هو ابن داوود بن يزيد القنطري؛ صدوق (تقريب التهذيب ص ٤٠١)، - أبو صالح؛ هو عبدالله بن صالح الجهني، أبو صالح المصري كاتب الليث، صدوق كثير الغلط، ثبت في كتابه، وكانت فيه غفلة (تقريب التهذيب ص ٣٠٨).

٢- معاوية: هو ابن صالح بن جرير الحضرمي قاضى الأندلس، صدوق له أوهام. (تقريب التهذيب ص ٥٣٨).

على: هو ابن أبي طلحة سالم مولى بني العباس سكن حمص أرسل عن ابن عباس ولم يره، صدوق قد يخطئ (تقريب التهذيب ص ٤٠٢)، وقيل صدوق حسن الحديث لكن روايته عن ابن عباس وكعب بن مالك منقطعة، وقد احتج

به مسلم في صحيحه (انظر تحرير التقريب ٤٦/٣)؛ فالحديث في سنده انقطاع بين على بن أبى طلحة وبين ابن عباس فهو لم يسمع من ابن عياس، قال ابن أبي حاتم؛ سمعت أبي يقول؛ إن على بن أبي طلحة لم يسمع من ابن عباس التفسير، ويقول على بن أبي طلحة عن ابن عباس مرسل، إنما يروى عن مجاهد والقاسم بن محمد وراشد بن سعد ومحمد بن زید (انظر المراسيل لابن أبي حاتم ص ١٤٠).

وضعف هذا الأثر الأثباني في جلباب المرأة السلمة بعلتين:

أ- الانقطاع بين على بن أبي طلحة وبين ابن

ب- ضعف عبد الله بن صالح (انظر جلياب المرأة السلمة ص ٨٨).

٧- حدثني يعقوب قال ثنا ابن علية عن ابن عون عن محمد عن عبيدة في قوله: (يا أيها النبى قل لأزواجك وبناتك ونساء المؤمنين يدنين عليهن من جلابيبهن)؛ فلبسها عندنا ابن عون قال: ولبسها عندنا محمد قال: ولبسها عندي عبيدة قال ابن عون بردائه فتقنع به، فغطى أنفه وعينه اليسرى وأخرج عينه اليمني، وأدنى رداءه من فوق حتى جعله قريبًا من حاجبه أو على الحاجب (انظر تفسير الطبري ۲۰/۲۰).

- سند الأثر؛ يعقوب؛ هو ابن إبراهيم الدورقي، ثقة، من الحفاظ (تقريب التهذيب ص ٢٠٧).
- ابن علية: هو إسماعيل بن إبراهيم ابن علية: ثقة حافظ (تقريب التهذيب ص١٠٥).
- ابن عون: هو عبد الله بن عون بن أرطبان: ثقة ثبت فاضل (تقريب التهذيب ص ٣١٧).
- محمد: هو ابن سيرين الأنصاري أبو بكر: ثقة ثبت عابد كبير القدر. (تقريب التهذيب ص ٤٨٣).
- عبيدة: هو ابن عمرو السلماني: تابعي كبير مخضرم فقيه. (تقريب التهذيب ص ٣٧٩).



فالسند صحيح مسلسل بالثقات. لكنه مقطوع (موقوف على عبيدة السلماني)، يقول العراقي في الألفية:

### وسم بالمقطوع قول التابعي

### وفعله، وقد رأى (للشافعي)

(البيت ١٠٣ من الألفية).

ملحوظة (سنرى خلال البحث هل رفع عبيدة الأثر عن أحد من الصحابة، وخاصة علي وابن مسعود رضي الله عنهما؛ لأنه أخذ منهما أوله متابعة متصلة عن أحد من الصحابة رضي الله عنهم).

- حدثني يعقوب قال ثنا هشيم قال: أخبرنا هشام عن ابن سيرين قال: سألت عبيدة عن قوله تعالى: «قل الأزواجك وبناتك ونساء المؤمنين يدنين عليهن من جلابيبهن»، قال: فقال ثبوته، فغطى رأسه ووجهه، وأبرز ثوبه عن إحدى عينيه. (انظر تفسير الطبري).

سند الأثر؛ يعقوب: هو الدورقي؛ سبق في الأثر السابق.

هشيم هو ابن بشير بن القاسم أبو معاوية ابن أبي حازم الواسطي: ثقة ثبت كثير التدليس والإرسال الخفي (انظر تقريب التهذيب ص ٥٧٤)، ذكره الحافظ ابن حجر في (مراتب المدلسين المرتبة الثالثة، قال: من أتباع التابعين مشهور بالتدليس مع ثقته (انظر تعريف أهل التقديس ص ٤٧).

فائدة، (المرتبة الثالثة من المدلسين؛ هي من أكثر من التدليس فلم يحتج الأئمة من أحاديثهم إلا بما صرحوا فيه بالسماع، ومنهم من رد حديثهم مطلقا، ومنهم من قبله (انظر السابق ص ١٣).

قلت: وقد صرح هشيم في هذا الأثر بالتحديث. هشام: هو ابن حسان الأزدي القردوسي، ثقة من أثبت الناس في ابن سيرين. (انظر تقريب التهذيب ص ٥٧٢).

ابن سيرين: سبق في الأثر (٢) والإسناد إلى عبيدة صحيح لكن كما قلنا في الأثر السابق أنه موقوف على عبيدة السلماني، وهو تابعي فيصير من قبيل المقطوع. ثم ذكر الطبري الأثار الواردة بأن الإدناء هو شد الجلباب على الحياه:

حدثني محمد بن سعد قال ثني أبي قال: ثني عمي قال ثني عمي قال ثني عمي قال ثني أبي عن أبيه عن ابن عباس قوله: «كَانِّهَا ٱلنِّيُّ قُلُ لِأَزْوَجِكَ وَبَنَائِكَ وَنِمَا الْكُوبِينَ لَمُنْوِبِينَ عَلَيْهِنَّ بِأَنْ وَجِكَ وَبَنَائِكَ وَنِمَا الْكُوبِينَ الْمُوبِينَ عَلَيْهِنَ مِن جَلَيْبِيهِنَ » إلى قوله تعالى: (وكان الله غفورًا رحيمًا)، قال: كانت الحرة تلبس للله غفورًا رحيمًا)، قال: كانت الحرة تلبس لباس الأمة فأمر الله نساء المؤمنين أن يدنين عليهن من جلابيبهن، وإدناء الجلباب هو أن تقنع وتشد على جبينها.

### سند الأثر:

محمد بن سعد هو بن محمد بن الحسن بن عطية العوق، قال الخطيب: كان لينًا في الحديث، وروى الحاكم عن الدارقطني أنه لا بأس به. (انظر ميزان الاعتدال ت ٧٥٨٣، لسان الميزان ت ٢٠٨٣).

(أبي)؛ هو سعد بن محمد بن الحسن؛ قال أحمد فيه؛ جهمي، قال؛ ولم يكن هذا أيضًا ممن يستاهل أن يكتب عنه ولا كان موضعًا لذاك. (انظر لسان الميزان ٣٠).

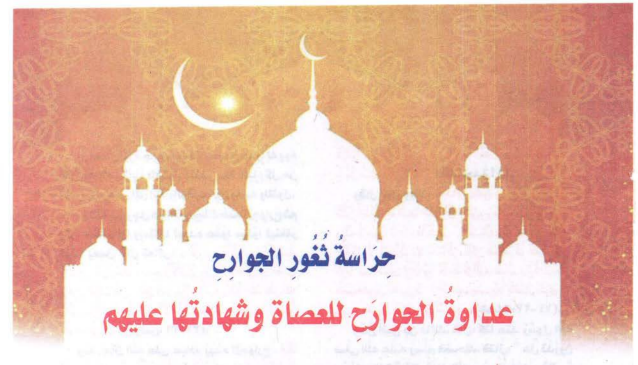
(عمي) وهو الحسين بن الحسن بن عطية العوفي: ضعفه يحيى بن معين وغيره، وقال ابن حبان: روى أشياء لا يُتابع عليها لا يجوز الاحتجاج بخبره. (انظر لسان الميزان ت ١١٥٦). (أبي): هو الحسن بن عطية العوفي: ضعيف (تقريب التهذيب ص ١٦٧).

(أبيه): هو عطية بن سعد العوفي: أبو الحسن: صدوق يخطئ كثيرًا، وكان شيعيًّا مدلسًا (انظر النظر السابق ص٣٩٣).

قلت: الأثر شديد الضعف؛ فهو مسلسل بالعوفيين، وهم ضعفاء.

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.





 الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد سيد الأولين والآخرين، وعلى آله وصحبه أجمعين.

وبعدُ؛ فهذا مقال أوضعتُ إليه ركابَ خاطري، وأنضيتُ فيه ذهني وأشهرتُ من أجله ناظري، وما ذلك إلا لخطورة الخطب وفداحته، مع الغفلة عنه والاشتغال بما هو دونه من صغائر الأمور ومحقراتها، وهي كلمات أرجو أن تورث الإقدام لا الإحجام، وتبعث ترك النقض إلى الإبرام، ذلك أني رَأَيْت زهد أهل الْعَصْرِ في حراسة جوارحهم، وتثاقلهم عَن طلب ذلك وتحصيله، وملك الحهل لقيادهم- والمرء عدو ما يجهل- وَرَأَيْت أَفْضَل ما يعطى الله لعبده إدراكا الأمر آخرته، وسلطانا بملك به نفسه الغوية، وليًّا بقمَع به هُوَاهُ، وعملا صالحا بُرْغم به شيطانه وينضيه كما ينضي الرجل بعيره، وَرَأَيْتُ أَهلَ دَهُرِنَا غَلَبَتَ الشهوات عَلَيْهِم، ووحدت الشيابُ النَّاشِيَّةُ مؤثرين للشهوات صادفين عَن سُبُلِ الْخِيرَاتِ، كتبتُ فِي ذلك وَالنَّقْص في النَّاسِ فَاشِ وَالْعِجِزِ لَهُم شَامِلِ، إلا خَصَائص كدراري النُّجُوم في أطراف الأفق- كما يقول ابنُ دريد في مقدّمة جمهرة اللُّغة - أردتُ أن أبثُ الموعظة في أهلها وأضعها فيمن يعرف قدرها فأقول:

مسال د. عماد عیسی

المفتش بوزارة الأوقاف

مع تَرَادُف الأيام وتطاوُل الأعْوَام يَنْسى كثيرون أنهم محاسَبُون وعلى أعمالهم مجزيون ومدينون حتى إذا خَسَفَ قمرُ العَمُر وكسفتُ شمسُه واقتربتُ المدةُ من انقضائها والمهلةُ من شمسُه واقتربتُ المدةُ من انقضائها والمهلةُ من الفوت، واستعدوا لمغتته وحدروا من غطلته وغفوته ووصلوا إلى غاية الواحد منهم يرضاها ويقول وصلتُ إلى بغيتي وهذه إياها، وهؤلاء خيرٌ من الذين طال نومهُم ولم ينتبهوا إلا ساعة الموت يطلبُون الرَّجْعة بعد الفوات وأنَى لهم ذلك؟!

لذا صارالتنبيه على عداوة الجوارح لأصحابها يوم القيامة أمراً واجباً، والقيام على التحذير من شهادتها عليهم فرض لازب، وبئست الخطة للرجل أن يرْعَى جوارحه بكل مطعم ومشرب، ثم إذا التمس منها الخير أعضلته وإذا أراد منها برًا أعوزته، ونعم المطية للعبد أن تكون جوارحه ناصبة في الطاعة آناء الليل وأطراف النهار فينعقد وينتظم عقد لآليه ويبني من البر مبانية ويجتنب مغاوية ويشيد من الفضل مراشده ويصل من الخير مقاصده.



إِنَّ إِهمال المرء جوارحَه حتى تصبحَ عدوًا له يوم القيامَة لأمر تأباهُ العقولُ وتنفرُ منه طباعُ كل من يومَن بالرُجعى إلى الله والوقوفَ بين يديه والمثول. يومَن بالرُجعى إلى الله والوقوفَ بين يديه والمثول. إنَّ الله عزوجل هو الذي يملك هذه الجوارحَ ثم يكلُ استعمالُها ويملكُها لعبده عَفْوا صَفْوًا لينظر كيف يعملُ قال تعالى: « قُل مَن يَرْزُفُكُم مِنَ السَّمَا وَالْأَصْ المَّيْ مَن السَّمَا وَالْأَصْ المَيْ مَن السَّمَا وَالْأَصْ المَيْ فَعَلُ اللهِ المَّالَةُ فَعَلُ الْمُن فَعَرُ اللهِ المَّالَقُ اللهُ المَّلِقُ المَن المَرْدُقُ المَيْ المَن المَد والمَا المَالِكُ اللهُ رَبُولُ اللهُ المَاللَةُ فَعَالَ المَد اللهُ المَاللَةُ اللهُ اللهُ المَاللَةُ اللهُ المَاللَةُ اللهُ اللهُ المَاللَةُ اللهُ المَاللَةُ اللهُ المَاللَةُ اللهُ اللهُ اللهُ المَاللَةُ المَاللَةُ المَاللَةُ المَاللَةُ المَاللَةُ المَاللَةُ اللهُ المَالِي المَاللَةُ المَاللَةُ المَاللَةُ المَاللَةُ المَاللَةُ المَالِي المَاللَةُ المَاللّةُ المَاللَةُ المَاللَةُ المَاللّةُ المَالمَالِي المَاللَةُ المَالمُولُ المَاللّةُ المَاللَةُ المَاللّةُ المُلِي المُعْلِي المَاللّةُ اللهُ المَاللَةُ المَاللَةُ المُلْكِي المَاللَةُ المَاللّةُ المَاللَةُ المَالِي المَاللَةُ المَاللَةُ المَالمُولُ المَالِي المَالمُولُ المَالمُولُ المَالمُولُ المَالمُولُ المَالِي المَالمُولُ المَالمُولُ المَالمُولُ المَالِي المَالمُولُ المَالمُولُ المَالمُولُ المَالمُولُ المَالِي المَالمُولُ المَالَةُ المَالِي المَالَةُ المَالْمُ المَالمُولُ المَالَةُ ال

وقد امتن الله على عباده بهذه الجوارح « رَاللهُ الْحَرَّكُمُ مِنْ بُطُونِ أُمّهُا على عباده بهذه الجوارح « رَاللهُ الْحَرَّكُمُ مِنْ بُطُونِ أُمّهَا عِلَى عباده بهذه الجوارح « رَاللهُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَلَى وَالْأَنْفِدَةُ لَمَلَكُمْ تَشْكُرُونَ» (النحل: السَّمْعَ خَلْفَهُ وَبَدَأَ السَّمْعَ خَلْفَهُ وَبَدَأَ السَّلَةِ مِن شَلْلَةٍ مِن مُلَا مُن مُلَومِ وَلَا أَنْفَعَ فِيهِ مِن رُوعِهِ وَبَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَنْفِدَةُ وَلِيهُ وَنَعْعَ فِيهِ مِن رُوعِهِ وَبَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَنْفِيدَ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَنْفِدَةُ وَلِيكُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ الل

هَإِن أَخَذَ بِنَصِيبِهِ مِن الصَّلاحِ فَهُو الْمَصِيبُ وإِن غَفْلَ عَنْهُ فَلْيِسَ لَهُ مِن نَصِيبٍ.

وهذه الجوارح كالغراس في الأرض فإذا كانت طيبة وصارت عامرة تنبت النبات الحسن وتثمر الخير وما ينفع وإن كانت خبيثة كانت خرابًا وبورًا وإن أنبتت الحنظل ثم يصبح روضُها مصوحًا وخبرُها مطوّحًا.

ولا يظهر ذلك إلا بالعمل فإن كانت الجوارخ عاملة فهي كالتجارة النفيسة لا تهونُ إضاعتُها ولا تُبخس بضاعتُها.

وإن كانت غيرَ عاملةَ بأن أُهْمِلت أو أُغْفِلَتُ أو عُطِّلت كانت كالعين العمياءِ والأذن الصمَّاء واليد الشلاَّء والرجل البَتْراء وحينئذ يتداعَى ما شُيْدَ من العمل ومبانِيه فقُلُ لي بربُك كيف ينتفع بها.

ويوم القيامة يشتد أندمُ هؤلاء المفرطين ولا ينفعُهم قال الله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذِ ٱلْمُجْرِيُونِ

نَاكِسُواْ رُهُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِ ﴿ رَبِّنَا ۚ أَصَرْفَا وَسَمِعْنَا فَٱرْجِعْنَا نَعْمَلُ صَالِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ> (السجدة ١٧).

وقال جل وعلا: « وَقَالُواْ لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدَتُمْ عَلَيْنَا قَالُوَا أَنطَقَنَا اللهُ الذِّي أَنطَقَ كُلُّ شَيْءٍ وَهُوَ حَلَقَكُمْ أَوْلَ مَرَّوَ وَالْمَهِ نُرْجَعُونَ ﴿ وَهَا كُنتُمْ لَا تَسْتَرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْفُكُو وَلَا أَبْصَدُرُكُمْ وَلَا جُلُودُكُمْ وَلَكِينَ ظَنَتْتُ أَنَ اللهُ لا يَعْلَمُ كَتْبِلُ مِمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ وَوَالِكُو ظَنْكُو اللّذِي ظَنَتُهُ مِنْكُوا أَلَدِي ظَنَتُهُ مِنْكُوا أَذَونَكُمْ فَأَصْمَحْتُم مِنَ ٱلْخُلْسِرِينَ ﴿ فَإِن يَصَدِّولُ فَالشَّالُ مَنُوى لَمُنْهُ وَإِن يَصَدِّولُ فَاللَّمَا وَمَا هُم مِن المُعْتَبِينَ » (فصلت: ٢١-٢٤).

وَعَنْ أَنْسِ بُنْ مَالك، قَالَ؛ كُنَّا عنْدَ رَسُولِ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلْمَ فَصَحِكَ، فَقَالُ: " هَلُ تَدْرُونَ مِمْ أَضْحَكَ: " قَالَ قَلْنَا؛ الله وَرَسُولُه أَعُلَم، قَالَ: " هَلُ تَدْرُونَ مِنْ مُخَاطَبَة الْعَبْدِ رَبّه، يَقُولُ؛ يَا رَبُ أَلَمْ تُجْرُنِي مَنْ الظّلُم؟ قَالَ: فَيقُولُ؛ فَلَى، قَالَ: فَيقُولُ؛ فَإِنّي مَن الظّلُم؟ قَالَ: فَيقُولُ؛ فَلِي الله أَجِيزُ على نَفْسِي إلا شَاهدا مني. قَالَ: فيقُولُ؛ كَفَى بِنَفْسكَ الْيَوْم عَلَيْكُ شَهيداً. وبالْكرام الْكاتبين شَهُوداً، قَالَ: فيخْتَمُ على فيه، فيقالُ لأركانه؛ انْطقي، قالَ: فيخْتَمُ على فيه، فيقالُ لأركانه؛ انْطقي، قالَ: فَمْ يُخْلَى بِينَهُ وَبِينَ الْكلام، قَالَ فيقُولُ؛ بُعْدًا لَكُنْ وَسُحْقًا، فعنكَنْ وَسُحْقًا، فعنكَنْ كَنْتُ أَنْاضَلُ" (رواد مسلم: ٢٩٦٩).

 فَيَقُولُ لَهُ مِثْلَ ذَلِكَ، فَيَقُولُ: يَا رَبُ آمَنْتُ بِكَ، وَبَكَابِكَ، وَبَرُسُلُكَ، وَصَلَّيْتُ، وَصَمْتُ، وَتَصَدَّقُتُ، وَيُثْنِيَ بِخَيْرِ مَا اَسْتَطَاعَ، فَيَقُولُ: هَاهُنَا إِذَا، قَالَ: فَيَثُنِيَ بِخَيْرِ مَا اَسْتَطَاعَ، فَيَقُولُ: هَاهُنَا إِذَا، قَالَ: ثُمُ يَقُلُ لَهُ الْأَنْ نَبْعَثُ شَاهِدَنَا عَلَيْكَ، وَيَتَفَكَّرُ فِي نَفْسِه؛ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْهَدُ عَلَيْ؟ فَيُخْتَمُ عَلَى فيهُ، وَيُقَالُ لَفْخَذِه وَلَحْمِه وَعِظامِه؛ الْطقي، هَتَنْطَقُ وَيُقَالُ لِفْخَذِه وَلِحْمِه وَعِظامِه؛ الْطقي، هَتَنْطَقُ فَخَذُر مِنْ فَخْدُه وَلَحْمُهُ وَعِظامَه، وَذَلِكَ لَيُعْدَرُ مِنْ نَفْسِه، وَذَلِكَ النَّعَدُ مَنْ اللَّه عَلَيْهُ وَوَلَاكَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ (رَوَاه مسلم: ٢٩٦٨).

فانظر كيف نطقتُ الجوارح على أصحابها وشهدت بأعمالها وقامت على أهلها الحجة فأى عاقل يركن إلى جوارحه ويعول في المعاصى عليها؛ فحدُث نفسَك بمؤاخذة جوارحك على ما فيها واعمل على حل عُقد مغازيها واعمل على حمايتها بِاللُّجُوءِ الصادق إلى الله تعالى والاحتماء به فما أمنعُ من احْتُمي بحمَاه وأسعدَ من ازدانَ بحُلاه فمن فعل كان عمله الصالح خيرًا موضولاً يتصل طارفه وتليدُه ولياسًا من التقوى لا ينلي جديدُه وذخرًا لا يفنى عتيدُه لأنه يأمنُ من الفزع يوم التّناد ويسعدُ يوم يأخذُ كتابَه بيمينه أشدُّ ٱلإسعاد لما يَرَى من ثوابه وفوزه بعد البعث والمعاد يوم يرى ما أنعمَ الله عليه من فضله وأجزل له من مثوبته وطؤله مَأْتَا مَنْ أُونَى كِلْنِيمُ لِيسِيدِ، فَقُولُ هَآؤُمُ أَفَرَا كُلْنِيدُ (١١) إِنْ ظَنَيْتُ أَنِّي مُلَاقِ حِسَايِيَّة (٥) فَهُو فِي عِشَةِ رَاضِيَّةِ (١) فِي جَنَّكَةِ عَالِكَةِ اللهُ فَطُوفُهَا دَائِيَةٌ اللهِ كُلُوا وَٱشْرَبُوا هَيْنِيًّا بِمَا ٱسْلَفَتُمْ فِ ٱلْأَبَامِ الْهَالَةِ ، (الحاقة: ١٩- ٢٤).

معرفة السلف بعداوة الجوارح:

كان أسلافنا على بصيرة نافذة ونظر فيه شفوفٌ ولا يُنكر ذلك من له من العقل مُسْكَة ولا يردُه من العقل مُسْكة ولا يردُه من الفهم حُنْكة ومن طالع أخبارهم وَجَدَ أنهم كانوا يرغبون في استعمال جوارحهم في كل أبواب الخير بل كانوا مشغُوفين به يتهالكون عليه، ويُنضون ركابهم إليه، وكان شعارهم، نفسك وجوارحك إن لم تشغلها بالحق شغلتُك بالباطِل.

لذا كانوا بالعمل الصالح في حلً وترُحال لا يمَلُون، ومجاهدة للنفوس ونزال فلا يخافون بل كانوا يبادرون الأنفاس ويسابقون الزمن في العمل لايمانهم بأن أنفاس الرء خطاه إلى أجله وخروجَها إيدانُ برحيله كما قال الحسنُ: "يا ابنَ آدمَ إنما أنت أيامُ فإذا ذهبَ يومُك ذهب بعضُك"؛ فحازوا المحتد الأصيل، وفازوا بالمجد الأثيل، وحصلوا على العزة القعساء، وبلغوا الرئبة الشمّاء، وصارُوا على العزة القعساء، وبلغوا الرئبة الشمّاء، وصارُوا محتن النيدُ، واستقام المرءُ، ولزم المجاهدة، وتمسّك باليقظة، وعضَ على دينه بالنواجذ جاءتُه المتوح من كل باب، وأقبلت عليه البركاتُ والخيراتُ من كلُ مكان، ومع ذلك لما مضَوا لم يجِدُوا لمنهجِهم أولياء وأنصارًا إلا قليلاً.

مُضَى الجميعُ فلا عينٌ ولا أثرٌ مُضِيَّ عاد وفُقْدان الأُولِي إِرَمِ وخلَّفوا معْشرًا يجْدُون لِبْستَهم

أَعُمى من البَهم بل أَعْمى من النَّعَم فجَدُد عهْد السَّلف بما تيسَّر واستعِنْ باللَّه ولاَ تعجِز واحدْرْ الوقوعَ فِي لُوْم النَّفس فإنه دليلٌ فسادِ الباطن وهو شرِّما يكون.

إذا المَّرِءُ لَم يَدنَّسُ مِن اللَّوْمِ عَرِضُهُ فكل رداء يرتديه جميلُ وإنْ هُوَ لَم يضُرحُ عن اللوْم نفسَهُ

فليسَ إلى حسن الثّناء سبيلُ

وهذه العرفة بعداوة الجوارح وإن كانتُ عند السلف عَلَى وجهِها وبحقُها غير أنها غيرُ مقصورة على زمانهم ولا خصَهم الله بها دُون غيرهم بلُ جَعَل ذلك في كل جيلِ مقسَّمًا بينهم على قدر هممهم وتفاوت أقدارهم ونحن وإن كان فينا من هو البَرُق الخُلَب الخَادِع- وهو برقٌ لا مطر فيه- وهو الغالب إلا أن فينا من هو كالمطر الصَّادة.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.





## من أسباب الغضب المزاح الزائد والمشكلات الزوجية

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ەبعد:

فالزاح في حياة الإنسان كاللح في الطعام؛ إذا زاد عن حده انقلب إلى ضده، فإذا أكثر من المزاح تحوَّلت حياته إلى هزل لا جدُّ فيه، وتذهب هيبته، ونستخفأ به

المراح لفة: المراح: الدُّعاية، وهو نقيض الحدُّ، من مزح بمزح مزحا ومزاحا ومزاحاً ومزاحة، وقد مازحه ممازحة ومزاحا، والاسم المزاح، والمزاحة أيضا. (لسان العرب- ابن منظور ٥٩٣/٥).

المراح اصطلاحاً: الماسطة إلى الغير على جهة التَلطُف والمؤانسة، دون أذبّة. (تاج العروس- الزييدي CIOVIV

### ولكن هناك صنفان من الزاح: أولاء المزاح المعزم

هو المزاح الذي يزيح صاحبه عن الحق، ويخرجه عن حد الشريعة، امّا بالكذب أو السَّخرية أو الترويع، أو هَتُكَ الأعراض، والتطاول على الغير، والهمز واللمز...، وما شابه ذلك، وهذا النَّوع قال بحرمته العلماء؛ لما فيه من الخوض في الأعراض، واستجلاب الضغائن، وإفساد

### المسالق الله د. باسر لعي عبد المنعم

العلاقة بين الصديقين، وتعكير الصُّفو بين الأخوين.

قال النُّوويُّ: (اعلم أنَّ أَلْزَاح المنهيِّ عنه، هو الذي فيه افراط ويُداوم عليه، فإنّه يُورث الضّحك، وقسوة القلب، ويُشغل عن ذكر الله، والفكر في مهمَّات الدِّين، ويؤول في كثير من الأوقات إلى الابذاء، ويورث الأحقاد، ويُسخِّط المهائية والوقار، فأمًّا ما سَلم من هذه الأمور، فهو المناح الذي كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يفعله على ندرة؛ الصلحة تطييب نفس المخاطب ومؤانسته، وهو سنة مستحدّة). (مرقاة المفاتيح- الملا على القاري ٣٠٦١/٣).

ففي حديث عبدالرحمن بن أبي ليلي قال حدثنا أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم: أنهم كانوا يسيرون مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في مسير فنام رجل منهم، فانطلق بعضهم إلى نبل معه، فأخذها، فلما استيقظ الرجل فزع فضحك القوم. فقال: ما يضحككم؟ فقالوا: لا إلا أنَّا أخذنا نبل هذا ففزع، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: لا يحل لسلم أن يروِّع مسلماً. (أخرجه أبو داود (٥٠٠٤)).

> قال الطحاوى: (ففي هذا الحديث، ذكر ما فعله الرُّجِل المذكور فيه، من

أَخُذ كَنَانَة صاحبه-ليزتاع بفقدها- على أساس أنَّ ذلك مباحٌ، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم عند ذلك: «لا يحلُّ لمسلم أن يروِّع مسلماً » فكان قوله ذلك له- بعد فعله ما فعله-مماً هو من جنس ما كان فعله نُعيْمان بسويبط، وما كان فعله عبدالله بن حدافة- في حديث علقمة المدلجي- بأصحابه ليضحكوا من ذلك، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم في حديث أبي ليلي لفاعل ما ذُكر فعله إيَّاه فيه: «لا يحلُّ لمسلم أن يروِّع مسلماً ». فكان ذلك تحريماً منه لمثل ذلك، ونسخاً لما كان قد تقدَّمه؛ مما ذكرناه في هذا الباب؛ مما تعلق به من تعلَّق ممن يذهب إلى إباحة مثله، إن كان مباحاً حينئذ، والله نسأل التوفيق). (شرح مشكل الآثار –

«وحاصل الأمر أنَّ اللعب والهزل والمزاح في حقوق الله تعالى غيرُ جائز، فيكون جدُّ القولِ وهزلُهُ سواءَ، بخلاف جائب العباد، ألا ترى أنَّ النبي صلى الله عليه وسلم كان يمزح مع الصحابة ويباسطهم؟ وأما مع ربُه تعالى فيَجِدُ كُلُّ الجدُ ». (إعلام الموقعين- ابن القيم ١٢٥/٣).

من مفاسد المزاح المذموم: أنّه يورث البغضاء، ويسلب البّهاء، ويُسقط الوقار، ويُنبت الغلّ، ويقطع الصّداقات، ويزيح عن الحقّ، ويُسوّد الوجّه، ويُحيي الضّغينة، ويُزرع الحقد، فيفرق بين الأخوين، ويتهاجر بسببه المتآلفون، ومن المزاح ما يسبّب العداوة والتباغض؛ فإنّ باب الشرّ إذا فتح لا يُسدّ، وسهم الأذي إذا أُرسل لا يَرتد، وقد يُعرُض العرض للهتك، والدّماء للسفك. (روضة العقلاء- ابن حبان؛

يقول أبو الحسن الماوردي رحمه الله: «اعلم أنَّ المزاح إزاحةٌ عن الحقوق، ومخرجٌ إلى القطيعة والعقوق، يُصمُ المازح، ويؤدي الممازح؛ فوصمةُ المازح؛ أن يُذهب عنه الهيبة والبهاء، ويُجَرَىٰ عليه الغَوْغاء والسُّفهاء، وأما أذية الممازح؛ فلأنَّه معقوقٌ بقول كريه، وفعل ممضُ، إن أمسك عنه أحزن قلبه، وإن قابل عليه جانب أدبه، فحق على العاقل أن يتقيه، ويُنزه نفسه عن وصمة مساويه». (أدب الدنيا والدين-الماوردي ٢٨٢).

- ويقول الحسين بن عبدالرحمن رحمه الله: «كان يقال: المزاح مَسْلبة للبهاء، مَقْطعة للصداقة». (الصمت- ابن أبي الدنيا ٤٤٧).

الإفراط والمبالغة في المزّاح مَضْيَعة للوقت، وشاغلُ عن ما هو أهم، فالمداومة عليه تدلُّ علي عدم تقدير للزَّمن المهُدر الذي كان ينبغي أن يستغلُ فيما هو أولى.

وقال الحجَّاج بن يوسف لابن القريَّة: (ما زالت الحكماء تكره المزَاح، وتنهى عنه، فقال: المزَاح من أدنى منزلته إلى أقصاها عشرة أبواب: المزاح أوَّله فرح، وآخره تَرح. المزاح نقائض السُفهاء، كالشُعر نقائض السُفهاء، كالشُعر نقائض الشُعراع. والمزَاح يوغر صدر الصَّديق، ويُنفُر المُوفيق. والمزاح يُبدي السَّرائر؛ لأنّه يُظهر المعاير. والمزاح يُسقط المروءة، ويُبدي الخنا. لم يجرَّ المزح خيراً، وكثيراً ما جَرَّ شراً. الغالب بالمزاح واتر، والمغلوب به ثائر.

والمزاح يجلب الشَّتمَ صغيرُه، والحربَ كبيرُه، وليس بعد الحرب إلاَّ عفو بعد قُدْرة. فقال الحجَاج؛ حسبك، الموت خيرٌ من عفو معه قُدْرة). (زهر الأدب وثمر الألباب، القيرواني – ٥٢١/٢).

المُزَاح يؤول في كثير من الأحيان إلى الإيذاء، وتوريث الأحقاد، فينبغي تجنبُه وكثرته تُذهب المهابة من قلوب النّاس لهذا المكثر من المزاح، ويُذهب عنه الوقار.

### ثانيا المزاح المباح:

الْمَزَاحِ مِبِاحٌ، وقد يُسْتَحبُّ إذا كان فِيه تَطْبِيب نفس المخاطب، ومؤانسته بالضوابط الشرعية، وقد يكون منهيا عنه؛ إذا أفرط فيه صاحبه أو داوم عليه، أو كان فيه تحقيرٌ أو استهزاء أو كذب، أو ترويع لمسلم، أو نحوه ممًا فيه ضرر.

الخلاصة؛ إن المزاح خُلق إنساني وسلوك بشري له ضوابطه وحدوده، وهو خُلق يشتمل على المداعبة والمضاحكة والمفاكهة بقصد الترويح عن النفوس وإدخال السرور والبهجة إليها حتى لا تمل ولا تكل لا ننسَ أن الإكثار من المزاح والمداعبة يُسقط الهيبة، ويُزيل المحبة، والاحترام من قبل الأخرين، إننا دائماً ما نمزح مع أصدقائنا بين حين وآخر، ولكن أحياناً نحن نضايق أصدقاءنا في هذه المزحة، أو يضايقوننا



فنغضب ويغضبون. المزاح له حدود، بل له مواضيع محددة، وأوقات معينة، علينا مراعاة شعور أصدقائنا فيها، فلا نستطيع أن نمزح مع صديق بشأن شيء يتحسس منه.. أو نتطاول بالمزح إلى غير حدود، ثم نخلق الكراهية بين الأصدقاء لسبب تافه مثل هذا.. احذروا المزاح.

### المشكلات الزوجية:

المشكلات الزوجية من أكبر أسباب الغضب والانفعال وتؤدي غالباً للفراق بالطلاق، أو الهجر، أو يجلسون معا بنار تشتعل في البيوت. وأردت أن أختم بهذا السبب هذا المطلب الاشتماله على أكثر مواطن الغضب.

بمكن أن نقول: إنه تكاد لا تحلو حياة زوجية من مشكلات، وهذا الأمر طبيعي وليس مستغرباً، فعند اختلاف الثقافات والتجارب والأنماط الفكرية في التحليل والاستنتاج، من السلم به في هذه الحالة أن يكون تنوع الآراء والمواقف هو الحاكم وسيد المُوقف. وهذا عامل قوَّة في الحياة الزوحية وليس عامل ضعف، كما يظنُّ البعض؛ لأنَّ هذا الخلاف من المفترض أن يتحوّل إلى أرضية خصية وصالحة ليدء نقاش بنَّاء وفعَّال بين الزوجين، مع ما سوف يصاحب هذا النقاش من عملية إقناع متبادل، وتلاق في الفكر، ومحاولة لفهم الطرف الآخر أكثر وأكثر؛ ومن ثم نحن أمام فرصة حقيقية لتطوير العلاقة بين الزوجين وتمتينها وتقويتها من خلال الحوار والنقاش الماشر؛ بهدف إيجاد الحلول المناسبة والصحيحة للخلافات والمشكلات التي يمكن أن تطرأ على الحياة الزوجية، ولكن بشرط أن يكون هذا النقاش خاضعا للمعايير والضوابط الدينية والتربوية. والحكمة تكمن في اختلاف الطبائع، ألا تعلم... أن النساء في الغرب يغيطن النساء السلمات على ما أنعم الله به عليهن؛ لأنهن مسؤولات من غيرهن ولا يتحملن مسؤولية أنفسهن، بعكس المرأة في الغرب فإنها مسؤولة عن كل شيء في حياتها، ولا تجد سوى الطريق العام ملجأ وملاذا لها بعد أن تفقد دفء الأسرة وقوامة الرجل، وهذا الدفء يشمل بالطبع: الحب، والاحتواء، وكل المعانى والمشاعر التي تحقق السعادة ورضا النفس لدى جميع أفراد الأسرة.

ليعلم الجميع أن هناك اختلافاً كما قلنا بين الطبائع قال تعالى: «وليس الذكر كالأنثى»..

الاختلاف واضح في الفكر والبنية والنشأة... قال تعالى: ﴿لَا مِنْكُمْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّل

وبالنظر في أحوال المسلمين وجدت أن المشكلات التي نسمع بها ونلاحظها ونجلس بين أهلها تتلخص في ثلاث مشكلات رئيسة يندرج تحتها الكثير والكثير، منها،

١- طلب الرجل لزوجته وتمنعها.

٢- تدخل الأهل في الحياة الزوجية.

٣- الإنفاق أو الإدارة المالية.

على المسلم أن يُحسن إدارة الخلاف الزوجي، ولنتخيل أنها سفينة واحدة ولها قبطانان أو ريانان هل ستغرق؟ نعم ستغرق في أسرع وقت، فهلا علمت المرأة أن لها دوراً وأن لزوجها مهمة القوامة بتكليف من الله: قال تعالى في محكم آياته: ﴿الرَّجَالُ قَرَّمُوكَ عَلَى النِّسَاءَ بِمَا فَضَكُلُ اللهُ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَا أَنفَقُوا مِن أَنوَلهمُ وَ النساء؛ ٣٤).

ولتعلم الزوجة أن الزوج ملك مُتوَّج لهذه الأسرة الصغيرة إن هو حقق هذه القوامة بأركانها، وقدوطها، وآدابها الشرعية.

الخلاصة: لك دور ولزوجك دور، ولكن مع الأسف كل منا يتعدى دوره ويتطلع لدور غيره، أو لأدواته، أو لتهميش الآخر، فكوني له امرأة يكن لك رجلاً صاحب قوامة تعطيه الحق والموافقة في لك رجلاً صاحب قوامة تعطيه الحق والموافقة في يقبل من الصغير والكبير، يقبل من الصغير والكبير، يقبل من الوجيه. وليست قوامة الرجل على المرأة تَعني المتوجيه. وليست قوامة الرجل على المرأة تَعني مجرد القيام بأمرها أو نهيها، وإنما الاهتمام بأمرها كله، والنظر فيما يعنيها ويهمها من أمورها الحياتية والإنفاق عليها ورعايتها والقيام على أمرها في حلها وترحالها، وصيانتها وحمايتها إن قصدت بسوء، ورد وترحالها، وعيانة وعليها حتى تكون عزيزة كريمة ولا تكون مبتذلة، وعليها ألا تثير حفيظته للغضب، فيكون الغضبُ سيد الموقف، وسيصبح الأولاد هم الخاسرين.

أحسنوا إدارة الغضب، هذا وصلي اللهم وسلم على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم.



الحمد لله وحده، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده؛ نبينا محمد صلى الله عليه وآله وسلم.

أما يعدُ:

رِفعن أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: "قَالَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَّى: أَنَا أَغَنَى الشُّرْكَ؛ مَنْ عَمِلَ عَمَلاً أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ". (صحيح مسلم: ٢٩٨٥).

قال النووي رحمه الله: ومعناه: أنا غني عن المشاركة وغيرها، فمن يعمل شيئًا لي ولغيري لم أقبله بل أتركه لذلك الغير، والمراد أن عمل المرائي باطل لا ثواب فيه، ويأثم به.

قلت: جاء عن أبي سعيد بن أبي فضالة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا جمع الله الأولين والآخرين ليوم لا ريب فيه، نادى مناد؛ من كان أشرك في عمل عمله لله أحدًا فليطلب ثوابه من عنده، فإن الله أغنى الشركاء عن الشركاء عن الشركاء كالشرك. (صحيح الجامع: ٤٨٢).

ففي هذا دلالة على رد عمل المرائي عليه، فالإخلاص للأعمال كالروح للأجسام،

### عبده أحمد الأقرع

والأعمال معه ذاتُ كثرة وبركة، وبفقدانها له ذات قلة واخفاق، ولقد ضرب الله تعالى مثلين لن ينفق رئاء الناس ولمن ينفق ابتغاء مرضاة لن ينفق رئاء الناس ولمن ينفق ابتغاء مرضاة الله، قال الله تعالى: « يَكَايُهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا لِبُطِلُوا صَدَقَتِكُمْ بِالْمَنِ وَالْأَذَىٰ كَالَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ رِئَاءَ النَّسِ وَلَا فَيْنِي بُنفِقُ مَالَهُ وَنَاءَ النَّسِ وَلَا فَيْنِي بُنفِقُ مَالَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ فَمَالُهُ كَمْثُلِ صَفُوانِ عَلَيْهِ ثُرَابٌ فَمَثُلُهُ مَسْلَما لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءِ فَمَالُهُ مَالَهُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الفَوْمَ الْكَفِينَ ﴿ وَمَثَلُ مِنَا اللهِ وَتَشِيعًا اللهِ وَتَشِيعًا مَنْ أَنْفُومِ أَسْكُوا وَاللَّهُ فَعَالَتُ مِنْ أَنْفُومِ أَسْكُوا وَاللهُ فَعَالَتُ مِنْ أَنْفُومِ أَسْلَاهُمْ وَاللهُ فَعَالَتُ مِنْ أَنْفُومِ أَسْكُوا وَاللهُ فَعَالَتُ مِنْ أَنْفُومِ أَسْلَاهُمْ وَاللهِ فَعَالَتُ مِنْ أَنْفُومِ أَسْكُوا وَاللهُ فَعَالَتُ مِنْ أَنْفُومِ أَسْكُوا وَاللهُ فَعَالَتُ مَنْ أَنْفُومِ أَسْكُوا وَاللهُ فَعَالْتُ وَاللهُ وَلَاللهُ وَاللهُ واللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَلِلْ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَلِلْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْ وَاللهُ وَلِلْ وَلِلْ وَل

والمعنى في «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لاَ تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمُنُ وَالأَذَى» (البقرة:٢٦٤) أي: لا تحبطوا أجرها بالمنّ والأذى.

«كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِئَاءَ التَّاسِ» أي: كَالْرائي الذي ينفَق ابتغَاءِ مرضاة الناس.

« وَلاَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ، أي: لا يصدق بلقاء الله ليرجو ثوابًا أو يخشى عقابًا.

« فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانِ عَلَيْهِ تُرَابٌ ، أي: مثل



ذلك المرائي بإنفاقه، كمثل الحجر الأملس الذي عليه شيء من التراب، يظنه الظانُ أرضًا طيبةُ منبتةً.

«فَأَصَابَهُ, وَابِلُّ فَتَرَكَهُ صَلَدًا » (البقرة:٢٦٤) أي: فإذا أصابه مطر شديد، أذهب عنه التراب فيبقى صلدًا أملس ليس عليه شيء، كذلك هذا المنافق يظن أن له أعمالاً صالحة فإذا كان يوم القيامة اضمحلت وذهبت، ولهذا قال الله تعالى: «لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِّمَّا كَسَبُواً » (البقرة:٢٦٤) أي: لا يجدون له ثوابًا في الأخرة فلا ينتفع بشيء منها.

### دم الله للمرائن:

قَالَ الله تعالى: «وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيكرِهِم بَطِّرًا وَرِضَاءَ النَّاسِ » (الأنفال:٤٧).

قَالُ اللّٰه تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُثَنِفِقِينَ يُخَذِيعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَى يُرّاءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ (النساء:١٤٢).

وتوعد الله تعالى المرائين بالويل؛ فقال الله تعالى: «فَوَيْلُ اللهُ عَنْ صَلَاتِهِمْ تَعَالَى: «فَوَيْلُ اللهُ صَلَاتِهِمْ صَالَةُ اللهُ عَنْ صَلَاتِهِمْ صَاهُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ صَلَاتِهُمْ صَاهُونَ ﴿ وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ ﴾ سَاهُونَ ﴿ وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ ﴾ (الماعون: ٤-٧).

وقال تعالى: « مَن كَانَ بُرِيدُ ٱلْحَيْوَةُ ٱلدُّيْلَ وَرِينَهُمَا وَرِينَهُمَا وَرِينَهُمَا وَوَيَنَهُمَا وَوَيَ اللَّهُمُ الْمَعْمُ وَهَمَا وَهُمْ وَهَمَا لَا يُبْخَمُونَ ۞ أُولَتَهِكَ اللَّيْنَ لَيْسَ لَمُمْ فِي ٱلْأَخِرَةِ إِلَّا ٱلتَّكَارُّ وَحَجِطَ مَا صَنعُوا فِهَا وَيَهَا وَيَهَا وَكِيطِلُ مَّا صَنعُوا فِهَا وَيَهَا وَيَعْمَلُونَ ﴾ وقود ١٦٠،١٥٠).

عن محمود بن لبيد رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إِنَّ أَخُوفَ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمْ الشُّرْكُ الأَصْغَرُ. قَالُوا: وَمَا الشُّرْكُ الأَصْغَرُ. قَالُوا: وَمَا الشُّرْكُ الأَصْغَرُ. قَالُوا: وَمَا الشُّرْكُ الأَصْغَرُ يَقْمُولُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ لَهُمْ يَوْمَ الْقيَامَة إِذَا جُزِيَ النَّاسُ بِأَعْمَالِهِمْ: اذْهَبُوا إِلَى اللَّذِينَ كُنْتُمْ أَتُوا عُونَ فِي النَّاسُ بِأَعْمَالِهِمْ: اذْهَبُوا إِلَى اللَّذِينَ كُنْتُمْ أَتُوا عُونَ فِي النَّاسُ بِأَعْمَالِهِمْ: هَلْ تَجِدُونَ عَنْدَهُمْ جَزَاءَ». (رواه أحمد: ٤٢٨/٥؛ والمحيحة: والألباني في صحيح الجامع: ١٥٥٥، والصحيحة:

وعن جندب عن عبد الله بن سفيان رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «مَنْ سَمَّعَ سَمَّعَ الله به، وَمَنْ رَاءَى رَاءَى الله به».

(متفق عليه).

سَمَّعَ: معناه: أظهر عمله للناس رياءً. سَمَّعُ الله به: أي: فَضَحَهُ يومَ القيامة.

ومعنى: «مَن رَاءَى» أي: مَنْ أظهر للناس العمل الصالح ليعظم عندهم «راءى الله به» أي: أظهر سريرته على رؤوس الخلائق.

فالإخلاص هو أساس نجاح العبد وفلاحه في دنياه وآخرته، فالطاعات قد تكون في ظاهرها وهيئتها سواء، ولكنها في باطنها متفاوتة، فهي خير للمخلصين، وشر للمرائين، فالناس يقفون جميعًا للصلاة في مصلى واحد وخلف إمام واحد، ويركعون ويسجدون سواء، ومنهم المقبول لإخلاصه، ومنهم المردون لريائه، ويقفون في صف الجهاد تحت قيادة واحدة ويقتلون، ومنهم مَن يُقاد إلى الجنة، ومنهم مَن يُقاد إلى الجنة، ومنهم مَن يُسحب على وجهه ويلقى في النار.

فالأول: جاهد إخلاصًا لله وفي سبيل الله ولاعلاء كلمة الله.

والثاني؛ جاهد مفاخرة ورياء ومباهاة.

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إنَّ أوَّلَ النَّاسِ يُقْضَى يَوْمَ الْقَيَامَةَ عَلَيْهِ رَجُلُ اسْتُشْهِدَ فَأْتَىَ بِهِ فَعَرُفَهُ نِعَمَهُ فَعَرَفَهَا قَالُ فَمَا عَمِلْتَ فيهَا؟ قَالَ: قَاتَلْتُ فيكَ حَتَّى اسْتُشْهِدْتُ. قَالَ: كُذَبْتَ، وَلَكِنَّكَ قَاتَلْتَ لأَنْ يُقَالُ جَرِيءٌ فَقَدْ قيلَ، ثُمَّ أمرَ بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجُهِهِ حَتَّى أَنْقَى فِي الْنَّادِ. وَرَجُلْ تَعَلَّمُ الْعِلْمَ وَعَلَّمَهُ وَقَرَأَ الْقُرْآنَ، فَأَتَّى بِهِ فَعَرَّفُهُ نَعَمَهُ فَعَرَفَهَا، قَالَ: فَمَا عَمِلْتَ فَيهَا؟ قَالَ: تَعَلَّمْتُ الْعِلْمَ وَعَلَّمْتُهُ، وَقَرَأْتُ فِيكَ الْقُرْآنَ. قَالَ: كُذُنْتُ وَلَكُنْكُ تُعَلَّمْتُ الْعَلْمَ لَيُقَالَ عَالْمَ، وَقَرَأْتَ الْقُرْآنَ لَيُقَالَ هُوَ قَارِئٌ. فَقَدْ قَيلَ، ثُمَّ أُمرَ به فَسُجِبَ عَلَى وَجُهه حَتَّى أَلْقيَ فِ النَّارِ. وَرَجُل وَسِّعَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَأَعْطَاهُ مِنْ أَصْنَافَ الْمَالِ كُلُّهِ فَأَتَّى بِهِ فَعَرَّفُهُ نَعَمَهُ فَعَرَفَهَا، قَالَ: فَمَا عَمِلْتَ فَيهَا؟ قَالَ: مَا تَرَكُّتُ مِنْ سَبِيلِ تُحِبُّ أَنْ يُنْفَقَ فِيهَا إِلاَّ أَنْفَقْتُ فِيهَا لَكَ. قَالَ: كَذَيْتَ، وَلَكَنَّكَ فَعَلْتَ لَيُقَالَ هُوَ جَوَادٌ، فَقَدْ قيلَ، ثُمَّ أمرَ بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ ثُمَّ ٱلْقِي فِي النَّارِي.



أخي المسلم: عليك أن تعرف السبيل التي فيها نجاتك، فرُب مستكثر من الأعمال لا بحد إلا التعب منها في الدنيا والعذاب في الآخرة، فلتعلم قبل كل شيء ماذا يشترط للأعمال حتى تقبل، لا بد من أمرين مهمين عظيمين أن يتوافرا فككل عمل والا فلن يُقيل:

أولهما: أن يكون صاحبه قد قصد به وجه الله عز وجل وحده.

ثانيهما: أن يكون موافقًا لما شرعه الله تعالى في كتابه، أو بينه رسولُ الله صلى الله عليه وسلم فسنته

فاذا اختل واحد من هذين الشرطين لم يكن العمل صالحا ولا مقبولا وبدل على هذا قوله تعالى: «فَنَكَانَ رَجُوا لِفَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَلِحًا وَلا نُشْرِكَ بعيادة رَبِّه أَمَّدًا » (الكهف:١١١).

واذا كان الخلقُ بهذا الضعف فلا بلتفت لمراءاتهم إلا ضعيف الدين، على أن رياء المرائي لا يخفى حتى على الخلق غالنًا.

فازهد في مدح من لا يزينك مدحه، وفي ذم من لا يشينك ذمه، وارغب في مدح من كل الزين ف مدحه وكل الشين ف ذمه.

قال الفضيل بن عياض رحمه الله: العمل من أجل الناس شرك، وترك العمل من أجل الناس رياءٌ، والإخلاصُ أن يعافيكُ الله منهما.

وقال بعض السلف؛ من ترك العمل خوفًا من عدم الإخلاص فقد ترك الاخلاص والعمل حمىعا.

وثمة جانب آخرُ: وهو أن السلم بعمل العمل وقد أخلصَ لله فيه، ثم ينشر الله له الثناء الحسن في قلوب المؤمنين وعلى السنتهم فليضرح بضضل الله، وليستيشر بذلك.

فقد سُئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الرجل يعمل العمل من الخير يحمده الناس عليه، قال صلى الله عليه وسلم: «ذلك عاجل بشرى المؤمن». (مسلم: ٢٠٣٤/٤).

فمن أصلح سريرته فاح عبيرُ فضله، وعبقت القلوبُ بنشرطيبه، فالله الله في إصلاح السرائر

فما ينفعُ في فسادها صلاحُ الظاهر.

فاعلم أنها العاقل: أن الخلق لا يكرمون أحدًا الا يقدر ما حعل الله له في قلويهم.

عن ابن عمر رضى الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن قلوب بني آدم بين أصبعين من أصابع الرحمن، كقلب واحد، يصرفه حيث شاء». (صحيح الحامع: ١١٤١، والصحيحة: ١٦٨٩).

وان من خذلان الله للعبد أن يعمى بصيرته فيتقرب للمخلوقين بفعل ما يحيونه، وإن أغضب ريه واستحق مقته.

عن عائشة رضى الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من أرضى الناس بسخط الله وكله الله إلى الناس، ومن أسخط الناس برضا الله كفاه الله مؤنة الناس». (صحيح الحامع: ١٠١٠، والصحيحة: ٢٣١١).

من قصد رضا الخلوق بإغضاب الخالق حجب الله عنه فضله ووكله الى نفسه.

ومن أصلح ما بينه وبين الخلق وأهمل ما بينه وبين ريه انتكس عليه مقصوده، وعاد حمده ذمًا، فلا دينًا أقام، ولا دنيا أصاب، نصبٌ بلا فائدة، وعمل من غير أجر والله أغنى الشركاء عن الشرك.

فعلى الإنسان أن يعمل على اصلاح نبته، حتى تصدر منه جميع الأقوال والأفعال خالصة لوجه الله، وابتغاء مرضاته، ليس فيها شائبة رياء، أو سمعة، أو قصد نفع، أو غرض شخصي، قال الله تعالى: « أَلاَ لِلَّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ ۗ »

وقال الله تعالى: « وَمَا أُمُرُوا إِلَّا لِعَنْدُوا أَلَّهُ مُخْلِصِينَ لهُ الدِّينَ » (السينة:٥).

فالأعمال مع الإخلاص تنمو وتزكو ويبارك فيها وتقبل، وبدونه تقل بركتها وتضمحل وتفشل وترد على صاحبها.

اللهم يا حي يا قيوم ارزقنا الإخلاص في السر والعلن في الظاهر والباطن، إنك ولي ذلك والقادر عليه.



التوحيد



## الطلاق والتفكك الأسري

الماميع العاطية وقالة الوص والغيرة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

لقد أباح الإسلام الطلاق كما أباح الزواج، لكنه شدُّد في طلب الطلاق بغير بأس، ولأسباب واهية، ذلك لأن الطلاق آثاره في الغالب مضرة للزوجين، خاصة في حالة وجود أولاد، وخاصة مع رقة الدين، وضعف الأيمان، وغياب التدين والوازع الديني. أما في حالة الاضطرار إلى التفريق بين الزوحين فلا حناح عليهما، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَإِن يُنْفِرُوا يُدِّن اللهُ كُلُّا مِن سَعَتِهُ وَكَانَ اللَّهُ وَسِعًا حَكَمُنا » (النساء: ١٣٠).

> ولقد انتشرت ظاهرة الطلاق انتشار النارف الهشيم، سواء قبل الدخول أو يعده، والواقع المشاهَد أقوى دليل على ذلك. وقد ذكرنا في الحلقة الماضية السبب الثاني من أسياب وقوء الطلاق والتفكك الأسرى؛ وهو جهل الأبوين بتعليم العروسين مقاصد الزواج، وفي هذا المقال نذكر السبب الثالث من

> أسباب وقوء الطلاق وهو: المفاهيم الخاطئة وقلة الوعى والخبرة.

ان من الأمور العلومة ما يلقيه الشيطان من الخواطر والوساوس والشكوك بين الزوج وزوجته حتى يفرق بين المرء وزوجه كما جاء في صحيح مسلم (٢٨١٣) عِن جَابِر رضِي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ: " إِنَّ إِبْلِيسَ يَضَعُ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ ثُمَّ يَبْعَثُ سَرَايَاهُ فَأَدْنَاهُمْ مِنْهُ مَنْزِلَةَ أَعْظُمُهُمْ فَتْنَةً يَحِيءُ أَحَدُهُمْ فَيَقُولُ فَعَلْتُ كَذَا وَكَذَا فَيَقُولُ مَا صَنَعْتَ شَيْئًا قَالَ ثُمَّ يَجِيءُ أَحَدُهُمْ فَيَقُولُ مَا تَرَكْتُهُ حَتَّى فَرَّقْتُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ امْرَأْتُهُ قَالَ فَيُدْنِيهُ مِنْهُ وَيَقُولُ نَعْمَ أَنْتَ" قَالَ الْأَعْمَشُ؛ أَرَاهُ قَالَ فَيَلْتَرْهُهُ ".

فإذا كانت أعظم جائزة شيطانية هي للشيطان الذي فرق بين زوجين، فإن الذي تبرع بهذه الجائزة هما الزوجان أنفسهما؛ أحدهما أو كلاهما.

### جمال عبد الرحمن

والشيطان يبدأ في المكر والوسوسة بين الزوحين حتى قبل العقد وبعد الرؤية.

### تقسمات فارغة:

لقد أمر الاسلام بتحقيق الرؤية بين الخاطب ومخطوبته، وأكد في النظر الجاد والحاد لتحرى القبول، ولرحاء الألفة والمودة.

عَنِ الْمُغِيرَةِ بْنِ شُغْبَةً، قَالَ: أَتَيْتُ النَّبِيَّ صَلِّي ٱللَّهُ عَلَّنْهُ وَسَلَّمَ فَذَكَرْتُ لَهُ امْرَأَةُ خُطُنُهَا، فَقَالَ: ﴿ اذْهَبْ فَانْظُرْ الْيُهَا، فَانْهُ أَجْدَرُ أَنْ يُؤْدَمَ يَيْنَكُمَا»، فَأَتَيْتُ امْرَأَةَ مَنَ الأَنْصَارِ، فَخَطَبْتُهَا إِلَى أَبَوَيْهَا، وَأَخْبَرْتُهُمَا بِقَوْلِ النَّبِيِّ صَلِّي اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَكَأَنَّهُمَا كُرِهُا ذَلِكُ، قَالَ: فَسَمِعَتْ ذَلِكَ الْمُرْأَةُ، وَهِيَ فِي خَدْرِهَا، فَقَالَتْ، إِنْ كَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَنُه وَسَلَّمَ أَمَرَكُ أَنْ تَنْظُرَ، فَانْظُرْ، وَالْأَ فَأَنْشُدُكُ، كَأَنَّهَا أَعْظَمَتْ ذَلكَ، قَالَ: فَنَظَرْتُ إلَيْهَا فَتَزَوَّجْتُهَا، فَذَكَرَ مِنْ مُوَافَقَتهَا. سنن ابن ماجه (۲۰۰/۱).

وأحيانًا ما يحدث بعد تمام الرؤية والموافقة أن يغير أحد الزوجين رأيه، ويقع ذلك من الخطوية بصورة أكثر. بسبب رؤيتها لزوج صديقتها، أو عيب بعض



زميلاتها لزوحها، ووصفه بالقصر، أو عدم الوسامة، أو ليس وحيهًا في شكله وصورته، فتيدأ الزوجة تكره زوجها، وتقول: كنت أريد زوجًا بمستوى جمالي أفتخر به، وأحيانًا يعبيون اسم الرجل، وأن اسمه غير مقبول في نظرها. كل هذا بؤدي الى وقوء الكراهية والتردد في الاستمرار في الحياة الزوجية، فتفسخ العروس خطبتها لهذه الوساوس والأهواء

### الطلاق بعد العقد وقبل البناء

وقد تطلب الزوجة الطلاق وذلك قبل البناء والدخول بها.

ومن العجبب أيضًا أنه اذا رأت الفتاة زوجها يستشير أبويه في بعض أموره امتعضت لذلك وأعرضت ونأت بجانبها، واعتبرت أنه غيّر اتفاقه معها، بل وتتهمه بأنه (ليس له شخصية). والشخصية عندها أن يطيع أوامرها فحسب ولو كره الوالدان.

ومن الأسباب المتفشية التي تسبب الطلاق قبل الدخول؛ التدخلات الدقيقة ف الأمور الخاصة والتافهة، سواء من حهة أهل الزوج أو أهل الزوجة، ومع قلة خيرة الزوج أو الزوجة ينساق كل منهما مع هذه الطريقة فتسبب الحدل والشقاق الذي يؤدي إلى الطلاق والفراق، وفي النهاية صار الزوجان ضحية تعسف الأبوين في التحكم ومحاولة معرفة كل شيء والتعليق على كل

كذلك يكون أحيانًا للزوجة طموحات مادية غير واقعية خاصة إذا كان الزوج محدود الدخل مع إلزامه بعمل الحفل الختامي (الدخلة) في قاعة تتكلف الآلاف المؤلفة.

قال الله تعالى: «وَأَنكِحُوا ٱلأَيْنَي بِنكُرُ وَٱلصَّلِيمِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَلِمَآبِكُمْ أِن يَكُونُواْ فَقُرَآءٌ يُغْنهمُ

الله مِن فَضِيلِةً وَاللَّهُ وَسِيعٌ عَكِيدٌ » (النور:٣٢).

وقال الله تعالى: «لنُفقَ ذُو سَعَة مِن سَعَتَةً، وَمَن قُدرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ، فَلْيُنفِقُ مِمَّا عَالَيْهُ ٱللَّهُ لَا ثُكُلُهُ، اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَا عَاتَنَهَا سَيَجْعَلُ اللَّهُ بَعْدَ عُسْمِ يُسْرًا » (الطلاق:٧).

فإذا كان الرب سبحانه لا يكلفنا إلا ما نطيقه، فترك المزان الرياني والمدأ السماوي إلى العادات والتقاليد بُعد من كبائر الذنوب التي يحاسب عليها العبد دنيا وآخرة.

ومن المشاكل التي تصاحبه أيام العقد وقبل البناء حالة السيلان العاطفي بين الزوجين مما يؤدي إلى الإسهاب والاسراف في الوعود التي ليس لها حقيقة ولا ظل، وأكثر ما يقع في هذا الصدد يكون من الزوج، فإذا طال الوقت وظهرت بوادر عدم الوفاء، بدأت تتغير سلوكيات الزوجة، ويحتدم النقاش والجدال حتى تتسع الفجوة وبحدث الطلاق.

ومنها أيضًا تطلع الزوجة إلى أن تكون في حياة مستقلة تمامًا، فلا تدخل الى مسكن أم زوجها ولا تأكل معها ولا تشرب، والمالغة في هذا الأمر تسبب حرجًا للزوج ببنه وبين أمه وكذلك بينه وبين زوجته، ولا بد أن تتضح هذه الأمور قبل العقد ويلتزم كل طرف بما اتُّفقَ عليه، «والمسلمون على شروطهم»، وإن أولى الشروط بالوفاء ما استحلت به الفروج.

كذلك فإن المبالغة في أمور الجهاز والمهر نرهق الأسر وبجعلها لا تستطيع اكمال المسيرة فيطلب الزوج كتابة ما نقص في قائمة الزواج ثم يأتي به عند القدرة فيرفض أهل الزوجة الذين لم يقتدوا بسيد البشرية، ولما تزوج سيد البشر نبينا محمد صلى الله عليه وسلم امرأة من أكرم وأجمل نساء العرب، وهي أم سلمة

رضى الله عنها، قال لها قبل البناء بها: «أما إنى لا أنقصك شيئًا مما أعطيته لأختك فلانة» (يعني من المهر وأثاث البيت): رحائين وجرتين ووسادة من أدم حشوها ليف.

ولا نقول للناس الآن: اجعلوها رحائين ووسادة جلدية محشوة لبغًا، ولكن نقول الكلمة الخالدة التي لا تتغير ولا تتبدل عير العصور والدهور؛ إنها كلمة الله تعالى من فوق سبع سماوات: « لِنُنفق ذُوسَعَةِ مِن سَعَبَةٍ مَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ، فَلَنْنفقَ مِمَّا ءَانَنهُ ٱللَّهُ لَا ثُكُلُفُ ٱللَّهُ نَفْسًا الَّا مَا ءَاتَنهَا سَيَجِعَلُ ٱللَّهُ بَعْدَ عُسْرِينيًّا » (الطلاق:٧).

وأيضًا ما قاله رسولنا صلى الله عليه وسلم: «أيسرهن مؤونة، أعظمهن بركة».

ومما يكون سبنًا للطلاق قبل البناء وبعد العقد؛ جهل العروسين بأحكام العقد والبناء، فالعقد يحل للزوج أخذ زوجته إلى بيته الحديد، لكن ما دامت في حوزة أهلها ولم تنتقل إلى العش الجديد، فيسرى عليها أحكام منزل أبيها فقط، فقد بطلب الزوج من والد زوجته أن يخرج بها ويتفسح، أو يخرج ليشترى لها شيئًا، أو يسافر بها داخل بلاده للفسحة أيضًا، ولا يسمح والدها بذلك- ومعه حق-؛ لأن الزوج لكي يأخذ زوجته ويخرج بها ويغيب معها الساعات، ريما اصطحبها إلى مكان خلوة ممكنة، وريما حدث شيء، وهذا وارد ويقع كثيرًا، فصارت الزوجة مدخولاً بها، والعنوان العام لها أنها معقود عليها، فالأب الذي بمتنع عن ذلك معه الحق في أن يحافظ على ابنته حتى تذهب لبيت زوجها، لأنه كثيرًا ما يقع الطلاق قبل البناء والزوجة قد حملت من خلوة بينها وبين زوجها، ولم يعلم بذلك أهلها، ولأن المعروف للجميع أن الزوجة لم يتم الدخول بها، وعليه فكثير من الشباب يعتقد أنه بالعقد قد حلت له زوجته وهي في بيت أبيها أن يفعل ما يشاء، فإذا عُورضَ في ذلك اعتبر ذلك تضبيقًا لأنها زوحته،

وريما طلق لشعوره أن أياها يتحكم فيه ه زوحته.

ومن الشياب من يتصور- يحهل- أن زوجته وهي عند أبيها لا تخرج بدون اذنه كأن تخرج إلى الطبيعة أو الى زيارة عمتها أو خالتها، ويطالب الزوج بحقه حينئذ- ولا حق له- حيث انها مازالت في دائرة سلطان أسها ونفوذه.

كل ما سبق وغيره مما ينتج عن الجهل وعدم الفقه في أحكام العقد والبناء، والجهل بسيرة الرسول صلى الله عليه وسلم وأصحابه وهديهم في الزواج؛ يجعل الزوحين قبل العقد عرضة لرياح الطلاق.

ومن الأزواج من يطلق زوجته وهو في أثناء العقد ولا يعرف أنه يطلاقها حرمت عليه ولا عدة لها، وصارت حلالاً لأي زوج آخر في نفس اللحظة التي طلق فيها، قال الله تعالى: «يَتَأَثُّوا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نَكَحْتُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتِ ثُوَ طَلَقَتْمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُرَ كَمَا لَكُمْ عَلَتُهِنَّ مِنْ عِنَّةٍ تَعْنَدُونَهُمَّا فَمَتِّعُوهُنَّ وَسَرْحُوهُنَّ سَرَاعًا جَمِيلًا » (الأحزاب:٤٩).

والعجيب في هذا كله، أنه مع حالات الطلاق هذه كلها أو تراجع الزوجة بالخلع فإنهم لا يسلكون المسلك الشرعي في الطلاق، والالتزام بأحكام الشرع من جهة الأخلاق أولاً، كما قال الله تعالى: «أَوْتَسْرِيحٌ بِإِحْسَانِ» (البقرة، ٢٢٩)، ولا من جهة العقوق والأخلاق معًا، ثانيًا كما قال الله تعالى: ﴿ وَإِن طَلَّفْتُهُ هُنَّ مِن قَبْل أَن تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَمُنَّ فَرَضْتُمْ لَمُنَّ فَرضَةُ فَنصَفُ مَا فَرَضْتُمْ إِلَّا أَن يَعْفُونَ أَوْيَعْفُواْ ٱلَّذِي بِيَدِهِ - عُقْدَةُ ٱلنِّكَاحُ وَأَن تَعْفُوا أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ وَلَا تَنسَوُا ٱلْفَضْلَ بَنْكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعِيدُ » (البقرة: ٢٣٧).

وقد ذكر الله تعالى في سورة النساء الصغرى وهي سورة الطلاق قوله: «وَمَن يَتَّق ٱللَّهُ يَجْعَل لَّهُ عَزَّجًا آلَ وَبَرْزُقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ » (الطلاق:٣).

وللحديث بقية إن شاء الله.





# قصام إصابه الصحابي زيد بي ثابت بالأرق

الحلقة (٢٠٩)

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ والمتصوفة، ومما ساعد على انتشارها وجودها في كتب السنة الأصلية وكتب الأذكار والتفاسير المشهورة، وإلى القارئ

الكريم التخريج والتحقيق.

### أولاً: المآن:

رُوِيَ عن زيد بن ثابت رضي الله عنه قال: شكوتُ إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم أرقا أصابني، فقال: «قُلِ اللَّهُمَّ غَارَتِ النُّجُومُ، وَهَداتِ العُيُونُ، وَأَنْتَ حَيُّ قَيُومٌ، أَهْدِيُ لَيْلَي، وَأَنْمُ عَيْنِي»، فقلتها فأذهب الله عز وجل عني ما كنت أجدُ. أه.

### ثانيا: التخريج:

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه:

ا- الإمام الحافظ أبو بكر أحمد بن محمد بن إسحاق الدينوري المعروف بابن السني في كتاب «عمل اليوم والليلة» (ح٤٩٧) باب «ما يقول إذا أصابه الأرق» قال: أخبرنا أبو يعلى، حدثنا عمرو بن الحصين، حدثنا ابن علائة، عن ثور بن يزيد، عن خالد بن معدان قال: سمعت عبد الملك بن مروان بن الحكم عن أبيه مروان بن الحكم، عن زيد بن ثابت رضي الله عنه قال: شكوت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم أرقا أصابني.. الحديث.

٧- وأخرجه الحافظ الطبراني في «المعجم الكبير»
 (٥/١٢٤) (ح٤٨١٧) قال: حدثنا حجاج ابن عمران،
 حدثنا عمرو بن الحصين العقيلي، حدثنا محمد
 بن عبد الله بن علاثة، حدثنا ثور بن يزيد به.

٣- وأخرجه الإمام ابن بشران في «الأمالي» (٢٣/٢) ( ( ٢٣/٢ ) قال: أخبرنا أبو أحمد حمزة ابن محمد

### على حشيش

بن العباس، حدثنا محمد بن يونس، حدثنا عمرو بن الحصين، حدثنا محمد ابن عبد الله بن علاثة به.

٤- وأخرجه الحافظ أبو نعيم في معرفة الصحابة ، (١١٥٨/٣) (ح٢٩٢٧) قال : حدثنا حبيب بن الحسن ، حدثنا محمد بن حبان ، حدثنا عمرو بن الحصين ، حدثنا ابن علاثة به .

٥- وأخرجه الحافظ ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (۲۳۱/۵۷) قال: أخبرنا أبو محمد بن الفضل، وأبو محمد هبة الله بن سهل قالا: أخبرنا أبو عثمان البحيري، أخبرنا أبو عمرو بن حمدان- ح وأخبرتنا أم المجتبى العلوية، قالت: قرئ على إبراهيم بن منصور، أخبرنا أبو بكر المقرئ- قالا: أخبرنا أبو يعلى، حدثنا عمرو بن الحصين به.

آ- وأخرجه عبد الوهاب بن محمد بن منده الأصفهاني في «الفوائد» (ص٩٥) (ح١٢) قال: أخبرنا حمزة بن محمد بن العباس، حدثنا محمد بن يونس، حدثنا عمرو بن الحصين به.

٧- وأخرجه الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين»
 (٢٨٠/٢) قال: أخبرنا أحمد بن علي بن المثنى- أبو يعلى- قال: حدثنا عمرو بن الحصين الكلابي قال: حدثنا ابن علاثة به وجعله من مناكير ابن علاثة.

٨- وأخرجه الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل»



(١٥٠/٥) (١٣١٤/٣٤٦) قال: حدثنا ابن المثنى، حدثنا عمرو، حدثنا ابن علاثة به، وجعله من مناكير عمرو بن الحصين.

٩- واشتهر هذا الحديث الذي جاءت به قصة «إصابة الصحابي زيد بن ثابت بالأرق» لوجوده في كتب السنة الأصلية كما بيناه من التخريج أنفًا، ومما زاد من اشتهاره؛ أن الإمام النووي أورده في كتابه «الأذكار» (ص٩١)، وبوب له بابًا سمآه: «باب ما يقول إذا قلق في فراشه فلم ينم»، فقال: «روينا في كتاب ابن السني عن زيد بن ثابت رضى الله عنه قال: شكوت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم أرقا أصابني، فقال: قل اللهم غارت النجوم... ، الحديث. ١٠- ومما ساعد على اشتهاره: أن حديث القصة ذكره الإمام الحافظ ابن كثير في «تفسيره» (١٩٧/٦) سورة الروم الآية (٢٣): « وَمِنْ عَالِينِهِ مَنَامُكُمْ بألَّتِل وَٱلنَّهَارِ ، وعزاه للطبراني مع ذكر السند فقال: «قال الطبراني: حدثنا حجاج بن عمران السدوسي، حدثنا عمرو ابن الحصين العقيلي، حدثنا محمد بن عبد الله ابن علاثة به». اهـ. وختم به الحافظ ابن كثير شرح الآية وسكت عنه، فتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث صحيح، فكم زلت بذلك أقدام، وضلت أفهام! خاصة من حاول اختصار تفسيرابن كثير.

### ثالثًا: أوهام عدم تحقيق هذا العديث:

١- من منهج الحافظ ابن كثير في «تفسيره»: أن يذكر الحديث بإسناد مخرّجه من المصنفين كأصحاب السنن والمسانيد والمعاجم والتفاسير، وتارة يصرح بمرتبة الحديث وذلك من فوائد «تفسيره»، وتارة يسكت وهو الأكثر.

١- ولقد اغتر بسكوت الحافظ ابن كثير وعدم
 التصريح بمرتبة الحديث من جاء ليختصر «تفسير
 ابن كثير» حيث توهم من سكوته الصحة.

٣- فجاء هذا الحديث في الكتاب المسمى «مختصر تفسير ابن كثير» اختصار وتحقيق محمد على الصابوني- أستاذ التفسير بكلية الشريعة والدراسات الإسلامية في جامعة الملك عبد العزيز بمكة المكرمة- هذا ما ذكره الشيخ الصابوني مُعنوئا به اختصاره هذا، واعتبر هذا الحديث الذي جاءت

به القصة صحيحًا بإيراده إياه في «مختصره» وتصريحه في «مقدمته» (ص٩)؛ بأنه اقتصر فيه على الأحاديث الصحيحة، وحذف الأحاديث الضعيفة.

 الله عن الأثباني رحمه الله عن الأثر السيئ لهذا الصنيع ممن اختصر تفسير ابن كثير، ففي «الضعيفة» (٣٦١/٣) في تحقيقه لحديث (١٢١٦): «لما ألقى إبراهيم في النار قال: اللهم إنك في السماء واحد وأنا في الأرض واحد أعبدك». قال الشيخ الألباني: «هذا الحديث ذكره ابن كثير في «التفسير» بإسناد أبي يعلى ساكتًا عنه، فظن بعض الجهلة أن سكوته يعنى أنه صحيح عنده، وليس كذلك، فقد أورده الشيخ نسيب الرفاعي في «مختصر تفسير ابن كثير» (٥٠/٣) وتبعه الصابوني في «مختصره» أيضًا (٥١٤/٢)، وقد زعما كلاهما أنهما التزمافي كتابيهما أن لا يذكرا إلا الأحاديث الصحيحة، وكذبا- والله- فإنهما لم يفعلا، ولا يستطيعان ذلك، لأنهما لم يدرسا هذا العلم مطلقًا، بل وليس بإمكانهما أن يرجعا في ذلك إلى كُتب أهل العلم وإلا لاعتمدا عليهما في ما ادعياه من التصحيح، ولذلك ركبا رأسيهما وجاءا ببلايا وطامات لم يُسبِقا إليها، والله المستعان». اهـ.

قُلْتُ: ولقد نقلنا قول الشيخ الألباني رحمه الله بتمامه ولا يعقله إلا العالمون بعلوم الحديث، حيث إن ما يفعله هؤلاء باختصار تفسير ابن كثير ليس باختصار، فإن ابن كثير هو الحافظ الإمام قال عنه تلميذه الحافظ ابن حجي: «كان أحفظ من أدركناه لتون الأحاديث وأعرفهم بتخريجها ورجالها، وصحيحها وسقيمها وكان أقرانه وشيوخه يعترفون له بذلك».

ذكرابن حجرية إنباء الغمر» (ص٢١) فأنى لهؤلاء الندين اختصروا تفسيره من الصناعة الحديثية حتى خرجوا التفسير وحذفوا الأسانيد، وظنوا أن الأحاديث التي سكت عنها صحيحة ولم يعلم هؤلاء أن الأحاديث التي سكت عنها ذكر أسانيدها من مصنفيها إلى النبي صلى الله عليه وسلم، والقاعدة عند أهل هذا الفن: «أن من أسند فقد أحال» أي أحال إلى معرفة العلل وأحوال الرجال،

وبدقيق هذه الصناعة يستطيع الباحث أن يقف على درجة الأحاديث التي سكت عنها الحافظ ابن كثير في تفسيره، ولكن هؤلاء في اختصارهم للتفسير، اختصروا من وهمهم الأحاديث فحذفوا منها الأسانيد، وظنوا أنه اختصار ولكنه دمار كما بين ذلك الإمام مسلم في «مقدمة صحيحه» عن ابن المبارك قال: «بيننا وبين القوم القوائم» يعني الاسناد. اهـ.

قال الإمام النووي: ومعنى هذا الكلام أن الحديث كالحيوان لا يقوم بغير إسناد كما لا يقوم الحيوان بغير قوائم. اهـ.

قلت: وبهذا الصنيع أفسدوا أحاديث تفسير ابن كثير؛ لأنهم بهذا الحذف فقدوا أصول التحقيق، فجعلوا الأحاديث المنكرة صحيحة كما فعلوا بالحديث الذي جاءت به قصة «إصابة الصحابي زيد بن ثابت بالأرق».

### رابعًا: التحقيق:

القصة واهية والحديث الذّي جاءت به القصة شديد الضعف، وذلك للأسباب الآتية:

ا- من تخريج الحديث الذي جاءت به هذه القصة والذي بيناه آنفًا ذاكرين فيه الأسانيد من المصنفين الذين أخرجوا حديث القصة إلى النبي صلى الله عليه وسلم تبين أن السند غريب، انفرد به عمرو بن الحصين عن محمد بن عبد الله بن علاثة عن ثوربن يزيد، عن خالد بن معدان عن عبد الملك بن مروان بن الحكم عن زيد مروان بن الحكم عن زيد بن ثابت مرفوعًا.

٢- ولقد بين الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (١٥٠/٣) أن هذا الحديث من الغرائب (١٥٠/٣ أن هذا الحديث من الغرائب المنكرة التي انفرد بها عمرو بن الحصين؛ حيث خرجه من بين منكرات عمرو بن الحصين، ثم قال: «وهذه الأحاديث لا يرويها بأسانيدها غير عمرو بن الحصين وهو مظلم الحديث».

٣- وبهذا يتبين أن علة هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة هو عمرو بن الحصين، قال الأمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٢٧٢/٢٢٩/١): «عمرو بن الحصين البصرى

العقيلي روى عن ابن علائة وآخرين سمع منه أبي، وقال: تركت الرواية عنه، ولم يحدثنا بحديثه، وقال: هو ذاهب الحديث ليس بشيء، أخرج أول أحاديث مشبهة حسائا، ثم أخرج بعد لابن علاثة أحاديث موضوعة، فأفسد علينا ما كتبنا عنه فتركنا حديثه.

ثم قال الإمام ابن أبي حاتم: سئل أبو زرعة عنه عندما امتنع من التحديث عنه، وقال: ليس هو في موضع يحدث عنه هو واهي الحديث». اهـ.

قلتُ: وما ذكره الإمام الحافظ ابن أبي حاتم عن أبيه في عمرو بن الحصين من دقيق فقه الجرح والتعديل للإمام أبي حاتم حيث عاصر عمرو ابن الحصين وسمع منه ثم ترك الرواية عنه ولم يحدث ابنه ولا غيره بحديث عمرو ابن الحصين، وبين السبب كما ذكرناه أنفا، وتتبين هذه المعاصرة من قول الإمام الذهبي في «تذكرة الحفاظ» (٥٩٢/٥٦٧/٢) فقال: «أبو حاتم الرازي الإمام الحافظ الكبير محمد بن إدريس بن المنذر الحنظلي أحد الأعلام ولد سنة خمس وتسعين ومائة، وقال: كتبت الحديث سنة تسع ومائتين. وفي ختام ترجمته قال الإمام الذهبي: توفي أبو حاتم في شعبان سنة سبع وسبعين ومائتين، وله اثنتان وثمانون سنة». اهد.

بينما توفي عمرو بن الحصين بعد الثلاثين والمائتين. كذا ذكره الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٦٨/٢) وقال: «متروك».

4- قلت: وفيما ذكرناه ردِّ على من يقول: «إذا كان الحافظ ابن حجر ولد سنة (٧٧٣) وتوفي (٨٥٢). فمن أين له أن يقول في عمرو بن الحصين: متروك». وفي إجابة الإمام الحافظ أبي حاتم الكفاية لعاصرته لعمرو بن الحصين وسماعه منه وكشفه عن كذبه المختلق المصنوع، وأنه ذاهب الحديث ليس بشيء وإخراجه لابن علاثة الأحاديث الموضوعة حتى قال: «فأفسد علينا ما كتبنا عنه فتركنا حديثه». اهـ.

- وأورد هذا الحديث الحافظ الهيثمي المتوفى (١٢٨/١٠) فقال: «رواه الطبراني وفيه عمرو بن الحصين العقيلي وهو

متروك». اه.

قلت: ومما أوردناه آنفًا يتبين من أين أخذ الحافظ الهيثمي قوله في عمرو بن الحصين وبينهما قرون. ٦- وقال الإمام الدارقطني في الضعفاء والمجروحين» (٣٩٠): «عمرو بن الحصين العقيلي، متروك». اهـ.

٧- وأورده الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٢٠/٨): وأقر كلام الأئمة الذي أوردناه آنفًا ثم نقل قول الأزدي فيه: «إنه ضعيف جدًا يتكلمون فيه».

٨- وأورده الامام الذهبي في «الميزان» (٣٥١/٢٥٢/٣) وقال: «عمرو بن الحصين العقيلي، عن محمد بن عبد الله بن علاثة وغيره، وأقرَّ أيضًا أقوال الأئمة في الجرح والتعديل ثم ذكر حديث القصة من منكرات وواهيات عمرو بن الحصين.

الاستنتاج: نستنتج من هذا التحقيق أن عمرو ابن الحصين ترك الأئمة حديثه فهو متروك الحديث، ذاهب الحديث، ليس بشيء، واهي الحديث أخرج لابن علاثة أحاديث موضوعة، وحديث القصة من رواية عمران بن حصين عن ابن علائة فهو موضوع. ٩- وعلة أخرى تزيد الحديث وهنًا على وهن: وهو ابن عُلاثة قال الأمام الحافظ ابن حيان في «المجروحين» (٢٧٩/٢): «محمد بن علاثة القاضي: من أهل الشام كنيته أبو اليسير، كان ممن يروي الموضوعات عن الثقات، ويأتي بالمعضلات عن الأثبات لا يحل ذكره في الكتب إلا على جهة القدح فيه ولا كتابة حديثه إلا على جهة التعجب، اه.

١٠- قلت: ،وما ذكره الامام ابن حبان هو حال من يروي الموضوعات ولذلك قال كان ممن يروي الموضوعات، فالحديث الموضوع كما بينه الأمام السيوطى في «تدريب الراوي» (٢٧٤/١) النوع (٢١) قال: «الموضوع: هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شر الضعيف وأقبحه، ومحرم روايته مع العلم بوضعه في أي معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونًا بسيان وضعه .. اهـ. ١١- ثم بعد أن بين حال ابن علاثة وروايته الموضوعات أخرج له حديث القصة وقال: أخبرناه

أحمد بن على بن المثنى قال: حدثنا عمرو بن

الحصين قال: حدثنا ابن علاثة عن ثور بن يزيد عن خالد بن معدان به.

قلت: وثور بن يزيد قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (۱۲۱/۱): «ثور بن يزيد أبو خالد الحمصى ثقة ثبت». اهـ.

وشيخه خالد بن معدان الحمصي قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٢١٨/١)؛ «خالد بن معدان الحمصي أبو عبد الله ثقة عابد ». اهـ.

قلت: ويما أن محمد بن علاثة روى حديثه القصة عن ثور بن يزيد عن خالد بن معدان فقد ثبت ما قاله ابن حبان: «أن ابن علاثة كان ممن يروي الموضوعات عن الثقات ويأتى بالمعضلات عن الأثبات». اهـ

### وبهذا تكون القصة واهية بعلتين:

١- عمرو بن الحصين وهو ذاهب الحديث، متروك الحديث، ليس بشيء، واهي الحديث، أخرج لابن علاثة أحاديث موضوعة.

٢- محمد بن عبد الله بن علاشة: كان ممن يروى الموضوعات عن الثقات ويأتي بالمعضلات عن الأثبات لا يحل ذكره في الكتب إلا على جهة القدح فيه ولا كتابة حديثه إلا على جهة التعجب. وقال الدارقطني: متروك. وقال الأزدي: حديثه يدل على كذبه. كذافي «الميزان» (١٤٤٣ /٩٤١). قَلتُ: وبهذا التحقيق تصبح القصة واهية ويبرأ الصحابي الجليل زيد بن ثابت مما نُسب إليه من إصابته بالأرق وعدم النوم، وكيف يصاب بالأرق من قلبه مطمئن بذكر الله، بل هو كاتب الوحي لرسول الله صلى الله عليه وسلم، هذا الوحى الذي قال فيه الله تعالى: ﴿ إِنَّا خَنْ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لْخَفِظُونَ » (الحجر: ٩).

وهو الذي أمره أبو بكر الصديق رضى الله عنه كما في صحيح الدخاري ح٤٩٨٦ فقال: إنك رجل شاب عاقل لانتهمك وقد كنت تكتب الوحى لرسول الله صلى الله عليه وسلم فتتبع القرآن فاجمعه فكان القرآن الذي جمعه ربيع قلبه ونور صدره وجلاء حزنه وذهاب همه.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

# (2.)

### قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

طرها من حوارات ومناقشات وردود أئمة السلف إبان وعقيب ظهور الجهم والمريسي وأتباعهما ممن تاولوا الاستواء بالاستيلاء . . وهي – من ثم – ردود على من قال من الأشاعرة بقولهم وارتضى مذهبهم وجنح لطريقتهم

> الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والأد.. وبعد:

فمن الواضح أن قضية الصفات بعامة. وفوقيته تعالى وعلوه واستوائه على عرشه بخاصة، كانت ولا زالت مثار لغط وجدل كبيرين، ولئن جاء قول جُل أئمة السلف الأول في رد تأويلها على نحو ما رأينا في صورة أجوبة يُكتفى بها بمجرد صدورها عنهم، فقد غلب على من تلاهم أن تأتي ردودهم في صورة نقاشات ومواجهات، الأمر الذي يؤكد أن هذه القضايا قد حسم الأمر فيها عن طريق هذه الأجوبة والمناظرات، ويبرهن على أنه من العبث بعد مرور هذه الأزمنة أن يُرجع فيها للباطل مرة أخرى بعد أن أقيمت الحجة وبان فيها وجه الحق وظهر أمر الله.. ونذكر هنا من تلك الحوارات من غير ما وقع من الأمام أحمد بن حنيل:

أأبو سعيد الدارمي يفند مزاعم متأولة الاستواء بالاستيلاء في عصره، ويقرع بأدلة العقل والنقل الحجة بالحجة:

ا-ما كان من أمر عثمان بن سعيد الدارمي ت ٢٨٠، فقد كانت له إبان رده على الجهمية وعلى الريسي المعتزلي صولات وجولات أخذت من كتاب (عقائد السلف) للدكتور (علي سامي النشار) حيزاً كبيراً استغرق ما يقارب المائتين وخمسين صفحة - نذكر مما عرض له بشأن علوه تعالى واستوائه على عرشه، قوله ص ٢٠١ - في رد عادية الجهمية وتحت عنوان:

### د. محمد عبد العليم الدسوقي الاسوقي الاستاذ بجامعة الأذهب

(باب استواء الرب على العرش وارتفاعه إلى السماء وبينونته من الخلق)، وبعد ذكره الآيات \_ في ذلك-:

"أقرت هذه العصابة بهذه الأبات وادعوا الإيمان بها، ثم نقضوا دعواهم بدعوى غيرها، فقالوا: (الله في كل مكان لا يخلو منه مكان)، قلنا: (قد نقضتم دعواكم بالإيمان باستواء الرب على عرشه إذا ادّعيتم أنه في كل مكان)، فقالوا: (تفسيره عندنا أنه استولى عليه)، قلنا: (فهل من مكان لم يستول عليه حتى خصَ العرش من بين الأمكنة بالاستواء عليه وكرر ذكره في مواضع كثيرة من كتابه، فأي معنى إذا لخصوص العرش اذ كان مستويا على جميع الأشياء كاستوائه على العرش؟، هذا محال من الحجج وباطل من الكلام لا تشكُّون أنتم في بطلانه واستحالته، غير أنكم تغالطون به الناس، أرأيتم اذ قلتم هو في كل مكان وفي كل خلق؛ أكان الله إلها واحداً قبل أن يخلق الخلق والأمكنة؟)، قالوا: (نعم)، قلنا: (فحين خلق الخلق والأمكنة أقدر أن يبقى كما كان في أزليته في غير مكان فلا يصير في شيء من الخلق والأمكنة التي خلقها، أو لم يجد بدا من أن يصير فيها، أو لم يستغن عن ذلك؟). قالوا: (بلي)، قلنا: (فما الذي دعا الملك إذ هو على عرشه بائن من خلقه أن يصير في الأمكنة القذرة وأجواف الناس والطير والبهائم؛

ويصير بزعمكم في كل زاوية وحُجْرة ومكان منه شيء، لقد شوهتم معبودهم إذ كانت هذه صفته، والله أعلى وأجل من أن تكون هذه صفته، فلا بد من أن تأتوا ببرهان بين على دعواكم من كتاب ناطق أو سنة ماضية أو إجماع من المسلمين. ولن تأتوا بشيء منه أبدا)".

يقول الدارمي - بعد أن احتجوا بأية (أَلَمْ نَرُ أَنَّ أَلَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلشَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ مَا يَكُوثُ مِن غَبُوكَ ثَلَثَيْهِ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةِ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكُثُرُ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَنَّ مَا كَانُواْ أَثُمَّ لِمُسْتَقَهُم بِمَا عَبِلُوا مَوْمَ الْقَنْفَيْ إِنَّ أَلَّهُ بِكُلِّ ثَقِيهِ عَلِمُ ) المجادلة (٧)-: "هذه الآية لنا عليكم لا لكم، إنما يعنى: أنه حاضر كل نجوي، ومع كل أحد من فوق العرش بعلمه، لأن علمه بهم محيط، وبصره فيهم نافذ، ولا تحجيه شيء عن علمه ويصره.. أقرب إلى أحدهم - من فوق عرشه - من حيل الوريد، قادر على أن يكون له ذلك، لأنه لا يبعد عنه شيء ولا تخفي عليه خافية في السماوات ولا في الأرض، فهو كذلك رابعُهم وخامسهم وسادسهم، لا أنه معهم بنفسه في الأرض كما ادعيتم، وكذلك فسرته العلماء. فقال بعضهم: دعونا من تفسير العلماء إنما احتججنا بكتاب الله، فأتوا بكتاب الله؛ قلنا؛ نعم، هذا الذي احتججتم به هو حق كما قال الله، وبه نقول على المعنى الذي ذكرنا، غير أنكم جهلتم معناها فضللتم عن سواء السبيل وتعلقتم بوسط الآية، وأغفلتم ما تحتها وخاتمتها؛ لأن الله افتتح الآية بالعلم بهم وختمها به .. وفي هذا دليل على أنه أراد العلم بهم وبأعمالهم، لا أنه نفسه في كل مكان معهم كما زعمتم، فهذه حجة بالغة لو عقلتم، وأخرى: أنا لو سمعنا قول الله: (استوى على العرش)، و(استوى إلى السماء).. وما أشبهها من القرآن، آمنا به وعلمنا يقينا أن الله فوق عرشه فوق سماواته كما وصف، بائن

ثم إن الروايات لتحقيق ما قلنا متظاهرة عن رسول الله وأصحابه والتابعين.. ثم إجماعاً من الأولين والآخرين، والعالمين منهم والجاهلين: أن كل واحد مما مضى وممن غبر إذا استفاث بالله أو دعاه أو سأله يمد يديه وبصره إلى السماء

يدعوه منها، ولم يكونوا يدعونه من أسفل منهم، من تحت الأرض ولا من أمامهم ولا من خلفهم ولا عن أيمانهم، إلا من فوق السماء عن أيمانهم ولا عن شمائلهم، إلا من فوق السماء لمعرفتهم بالله أنه فوقهم حتى اجتمعت الكلمة من المصلين في سجودهم؛ (سبحان ربي الأعلى).. حتى لقد علم فرعون أن الله فوق السماء، فقال؛ (تهكن أبن لي مترمًا لَمَلَ أَيْلُغُ ٱلأَسْبَبُ (أَنَّ المُنَكِ الشَّكَوَ وَالسماء، فقال؛ السَّمَوَتِ وَأَلِي الله فوق السماء، فقال؛ السَّمَوَتِ وَأَلِي الله الله بين ودلالة غاهر/٣٠، ٣٧)، ففي هذه الأية بيان بين ودلالة ظاهرة أن موسى كان يدعو فرعون إلى معرفة الله بأنه فوق السماء، فمن أجل ذلك أمر ببناء الصرح ورام الاطلاع إليه.".

ثم ساق رحمه الله في ذلك حديث الحاربة - وفيه سؤاله صلى الله عليه وسلم لها (أبن الله؟)، وقولها: (في السماء)، وشهادته بأنها مؤمنة - وقال: "في الحديث دليل على أن الرَّحٰل إذا لم يعلم أن الله في السماء دون الأرض فلس بمؤمن.. ألا ترى أن رسول الله جعل أمارة المانها معرفتها أن الله في السماء؟، وأن في قوله عليه السلام: (أين الله)، تكذيب لقول من يقول: (هو في كل مكان فلا يوصف بأين)؟، وأنه لا يقال: (أين) إلا من هو في مكان بخلو منه مكان؟. وأن لو كان الأمر على ما يُدّعي هؤلاء الزائغة لأنكر عليها رسول الله وعلمها، ولكنها علمت به فصدَّقها وشهد لها بالإيمان؟، وأن لو كان في الأرض بذاته كما هو في السماء لم يتم حتى تعرفه في الأرض كما عرفته في السماء؟، فالله فوق عرشه فوق سماواته بائن من خلقه، فمن لم يعرف بذلك لم يعرف الهه الذي يعيد ولم يثبت لالهه ما أثبته الاله لنفسه ".

كما ساق حديث أنس -الذي فيه قوله: أصابنا ونحن مع رسول الله مطر، فخرج رسول الله فحسر عنه ثوبه حتى أصابه، وقال لما سُئل عن ذلك، (إنه حديث عهد بربه) - وعلق يقول: "ولو كان ما يقول هؤلاء الزائغة: (إنه في كل مكان)، ما كان المطر أحدث عهدا بالله من غيره من المياه والخلائق". ثم ساق الآيات في نزول الوحي من نحو قوله: (إِنَّا أَنْزُلْنَهُ فِي لِيَلَةِ ٱلْفَدْرِ) المقدر/١)، وعلق يقول: "ولو كان على ما يَدْعي هؤلاء أنه وعلق يقول: "ولو كان على ما يَدْعي هؤلاء أنه

تحت الأرض وفوقها، لقال: (إنا أطلعناه أليك) و(رفعناه إليك) وما أشبه.. ويلكم! إجماع من الصحابة والتابعين وجميع الأمة من تفسير القرآن والفرائض والحدود والأحكام، نزلت آية كذا في كذا في كذا، لا كنا في كذا، فنزلت سورة كذا في مكان كذا، لا نسمع أحداً يقول: طلعت من تحت الأرض ولا جاءت من أمام ولا من خلف، وما يصنع بالتنزيل من هو بنفسه في كل مكان؟".

إلى أن قال بعد أفاض في ذكر الأحاديث والأثار؛ "فهذه الأشياء التي اقتصصنا في هذا الباب، قد خلص علم كثير منها على النساء والصبيان -يعني لموافقتها للفطر السليمة التي فطر الله الناس عليها- ونطق بكثير منها كتاب الله وصدقته الأثار عن الرسول وأصحابه والتابعين، وليس هذا من العلم الذي يشكل على أحد من العامة والخاصة الا على هذه العصابة الملحدة في أيات الله. ولم يزل العلماء يروون هذه الاثار ويتناسخونها ويصدقون بها على ما جاءت. حتى ظهرت هذه العصابة فكذبوا بها أجمع.

وجهلوهم وخالفوا أمرهم، خالف الله بهم". واردف يقول: "ثم ما قد روي في قبض الأرواح وصعود الملائكة بها الى الله تعالى من السماء. وما ذكر رسول الله من قصته حين أسرى به فعرج به الى سماء بعد سماء حتى انتهى به الى سدرة المنتهى التي ينتهى اليها علم الخلادق فوق سبع سماوات. ولو كان في كل مكان كما يزعم هؤلاء ما كان للإسراء والبراق والعراج إذا من معنى!. والى من يعرج به الى السماء وهو -بزعمكم الكاذب - معه في بيته في الأرض، ليس سنه وسنه ستر؟!". الى أن قال: "فمن أمن بهذا القرآن الذي احتججنا منه بهذه الآيات، وصدق الرسول الذي روينا عنه هذه الروايات، لزمه الاقرار بأن الله فوق عرشه، فوق سماواته، والا فليحتمل قرانا غير هذا فانه غير مؤمن بهذا". ب- ويرد عادية الريسي واتباعه من أهل الاعتزال وكذا من حجل بقيدهم من الأشاعرة: وكان مما فاد به في الرد على الريسي. قوله ص٢٩٦ من نفس المصدر بعد أن أفاض وأجاد، "قد اتفقت الكلمة من المسلمين والكافرين أن

الله في السماء.. حتى الصبيان الذين لم يبلغوا الحنَّث قد عرفوه بذلك، إذا حزب الصبي شيء يرفع يديه إلى ربه يدعوه في السماء دون ما سواها، فكل أحد أعلم بالله ويمكانه من الحهمية".. وقوله ص٣٩٩: "لا يقال لله: إنه على العرش كمخلوق على مخلوق، ولكن ملك كريم خالق غير مخلوق، على عرش عظيم مخلوق -مع بينونته من خلقه وبلا مماسة ولا تكييف- فمن لم يؤمن به أنه كذلك فقد كفر يما أنزل الله وجحد آيات الله ورد أخبار رسول الله، وقولك: (ككذا على كذا) و(كمخلوق على مخلوق): تشبيه وكلفة لم نكلف ذلك في ديننا، ولكن نقول كما قال الله: (ٱلرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ) طه/٥). وكما قال الرسول: (انه فوق عرشه الأعلى فوق سماواته العلى) وتلك العروة الوشقي. من انتهى اليها اكتفى، ومن عدل عن دلك اعتدى..

وأما قولك: (إنه غير محوي ولا محاط به)، فكذلك هو عندنا وفي مذهبنا.. وفي قياس مذهبك: هو محوي. محاط به. ملازق مماس، قد اعترفت بذلك من حيث لا تشعر، لأنكم تزعمون أنه في كل مكان في السماوات والأرض، وأنه في كل بيت مغلق وكل صندوق مقفل، فهو على دعواكم محاط به مماس" إ.ه. بتصرف. ح. وابن خزيمة وابن مهدي تلميذ الأشعري، يفعلان الشيء ذاته فيدحضان حجج المتأولة ولا يبقيان لمحتج حجة،

وفي كتابه (التوحيد) ص١٢٩ يقول ابن خزيمة تدا ٣١ تحت عنوان: "باب ذكر استواء خالقنا العلي الأعلى الفعال لما يشاء على عرشه، فكان فوقه وفوق كل شيء. عاليا كما أخبرنا"، ما نصه: "نحن نؤمن بخبر الله أن خالقنا مستوعلى عرشه، لا نبدل كلام الله ولا نقول قولا غير الذي قيل لنا كما قالت المعطلة الجهمية: إنه (استولى).. فبدلوا قولا غير الذي قيل لهم كفعل اليهود لما أمروا أن يقولوا (حطة) لفهم كفعل اليهود لما أمروا أن يقولوا (حطة) الجهمية". وهذا سر قولهم: (لام الجهمية كنون اليهودية).. وطفق رحمه الله يذكر الأحاديث

في ذلك، ويعلق على حديث: (إذا سألتم الله فاسألوه الفردوس..)، بقوله: "فالخبر يصرح أن عرش ربنا فوق جنته وقد أعلمنا أنه مستو على عرشه، فخالقنا عال فوق عرشه الذي هو فوق جنته".

الما علق ص٣٩٨ على حديث: (يجتمع فيكم ملائكة الليل والنهار في صلاة الفجر وصلاة العصر...)، بقوله: "وفي الخبر ما بان وثبت وصح أن الله في السماء وأن الملائكة تصعد إليه من الدنيا، لا ما زعمت الجهمية المعطلة، ولو كان كما زعمت لتقدمت الملائكة إلى الله في الأرض أو نزلت إلى أسفل الأرضين إلى خالقهم، على الجهمية لعائن الله المتتابعة"...

وللامام على بن مهدى الطبرى، قوله -وقد نقله عنه الذهبي ص١٦٩-: "وزعم البلخي أن استواء الله على العرش هو: (الاستبلاء عليه)، وقال: إن العرش بكون (الملك)، فيقال له: إن مما يدل على أن الاستواء هاهنا ليس بالاستيلاء، أنه لو كان كذلك لم يكن ينبغى أن يخص العرش بالاستيلاء عليه دون سائر خلقه، إذ هو مستول على العرش وعلى الخلق، فيان بذلك فساد قوله، ثم يقال له: إن الاستواء ليس هو الاستبلاء الذي هو في قول العرب: (استوى فلان على كذا أي: استولى، إذا تمكن منه بعد أن لم يكن متمكناً)"، ثم ذكر قول ابن الأعرابي: "العرب لا تقول للرجل استولى على الشيء حتى يكون له مضاد، فأيهما غلب قيل: استولى، والله لا مضاد له وهو على عرشه العلي الأعلى القطال لا يشاء ما "بعضأ لمك

قال ابن مهدي: "فإن قيل: ما تقولون في قوله: (وَهُوَ أَشَّ فِي الشَّمَوَتِ وَفِي الْأَرْضِ ) الأنعام (٣/٣)؟، قيل له: إن بعض القراء يجعل الوقف في (السماوات) ثم يبتدئ: (وفي الأرض يعلم)، وكيفما كان؛ فلو أن قائلاً قال: (فلان ملكُ بالشام والعراق)، لدل على أن مُلكه بالشام والعراق، لا أن ذاته فيهما".

د- وكذا فعل الخطابي وابن بطة: ومن غير ما ذكرنا للخطابي إبان الحديث

عن قرائن اللغة.. لا يفوتنا أن نشيد بجهود الإمام الزاهد أبي عبد الله بن بطة شيخ الإمام الزاهد أبي عبد الله بن بطة شيخ الحنابلة ت ٣٨٧، حيث عقد في (الإبانة الكبرى) بابا عنوانه: (الإيمان بأن الله على عرشه بائن من خلقه، وعلمه محيط بخلقه)، وفيه مما نقله عنه الذهبي في العلو ص ١٧٠: "أجمع المسلمون من الصحابة والتابعين أن الله على عرشه فوق سماواته بائن من خلقه، فأما قوله: (وَمُو مَعَوُ بُو الله وأما قوله: (وَمُو الله وأما قوله: (وَمُو الله والله المعلماء؛ علمه، الأنعام ٣٠)، فمعناه: أنه هو الله - المعبود - في الأرض، وتصديقه في كتاب الله: (وَمُو الله يَا الشّعَةِ إله الشّعَةِ إله النّه: (وَمُو الله عَلَه الشّعَةِ إله الله وقائد).

ونصه كما في طبعة دار الفاروق المصرية ١٠/٤ "أهل السنة يُجمعون على الأقرار بالتوحيد وبالرسالة، وبأن. الله على عرشه بائن من خلقه، وعلمه محيط بالأشياء".. كما صرح في كتابه (الشرح والإبانة) المعروف بالإبانة الصغرى ص٧٠٠: بأنه "على عرشه، بائن من خلقه".

وكذا كان الحال إبان القرون المتتالية، حيث لم يكفُ أئمة أهل السنة عن خوض معركة المتأولين المخالفين للنصوص، ولما أجمعت عليه الأمة، ولا عن دحض كلامهم ورد شبهاتهم.. وعليه فلئن جراً أشاعرة الزمان على أن يكرروا كلام أسلافهم من الجهمية والحرورية، فإن الرد عليهم يكون بنفس ما فاه به أئمة أهل السنة والجماعة، فهو خير ما نرد به عليهم..

ويبقى مع كل هذا السوال: ألا يكون لنا ولأزهرنا الشريف في كلام هولاء الأئمة ومن سبقهم ولحقهم، وبخاصة إمام المذهب أبي الحسن الأشعري العظة والعبرة، فنبدأ من حيث انتهوا فيكون لنا فضل الرجوع إلى الحق؟، سؤال لا يزال يفرض نفسه ولا يزال في حاجة ماسة إلى جواب..

والى لقاء آخر نستكمل الحديث.. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

عَنْ أَبِي هُرِيْرَة رضي الله عنه أَنَ أَعُرَابِيًّا بَالَ فَيْ اللهِ عَنْهُ أَنَ أَعُرَابِيًّا بَالَ فَيْ المَّحِيةَ الْمُسْجِد فَأَسْرَعَ النَّاسُ الله هنهاهم النبي صلى الله عليه وسلم وقال: «إنما بُعثْتُمْ مُيسْرِينَ وَلَمْ تُبُعثوا مُعَسِّرِينَ، صُبُوا عَلَيْهُ سَجُلاً مِنْ مَاءٍ أَوْ قَالَ ذَنُوبًا مِنْ مَاءٍ».

الرِّفقُ فِي اللغة ضد العنف، عَنْ عَائِشَةَ رضي الله عنها أَنَّ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم قَالَ «يَا عَائِشَةُ إِنَّ الله رَفِيقُ يُحِبُّ الرِّفْقَ وَيُعْطى عَلَى الرُّفْق مَا لاَ يُعْطى عَلَى مَا الرَّفْق مَا لاَ يُعْطى عَلَى مَا الرَّفْق مَا لاَ يُعْطِى عَلَى مَا سَوَاهُ (رواه مسلم).

والرَّفقُ اصطلاحًا؛ هو لينُ الجانب بالقولِ والفعل، والأخذُ بالأسهل. (فتح الباري: ٤٤٩/١٠).

ولقد امتن الله تعالى على نبيه محمد صلى الله عليه ولقد امتن الله عليه والرفق عليه وسلم بما حباه من الرَّافة والرحمة، والرفق واللين، فقال تعالى: « فَيَا رَحْمَة مِن اللهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوْ كُنَّ فَقًا عَلَيْهُ وَالرَّمْ فَقُلُ عَلَى اللَّهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوْ كُنَّ فَقًا عَلَى اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالسَّعَفِيرُ فَمَا وَهُو مَنْ وَلَوْ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرُ فَلَا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عُمِنَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عُمِنَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عُمِنُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عُمِنُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عُمِنَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عُمِنُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عُمِنَ اللَّهُ إِنَّ اللّهُ عُمِنَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ اللللم

ولقد كانَ صلى الله عليه وسلم المثلَ الإنساني في الرّفق بالعامّة:

عَنْ أَنْسِ بُنِ مَالِكَ رضي الله عنه عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: وإنِّي لأَذْخُلُ فِي الصَّلاَة فَأُرِيدُ إِطَالْتَهَا فَأَسُمَعُ بُكَاءَ الصَّبِيِّ فَأَتَجَوَّزُ مِمَّا أَعَلَمُ مِنْ شَدَة وَجُد أَمَّه مِنْ بُكَانَه ، (البخاري: ٧٠٧).

وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِي اللّٰهِ عَنْهَا قَالَتْ: ﴿إِنْ كَانَ رَسُولُ اللّٰهِ صَلّٰى اللّٰهِ عَلَيْهُ وسلم لَيْدَءُ الْعَمَلَ وَهُوَ يُحِبُ أَنْ يَعْمَلَ بِهِ النَّاسُ فَيُفْرَضَ أَنْ يَعْمَلَ بِهِ النَّاسُ فَيُفْرَضَ عَلَيْهُمْ ﴾(متَفَق عليه).

وَعَنُهَا رَضِي اللَّهِ عَنْهَا أَنَّهَا قَالَتْ: «مَا خُيْرَ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم بَيْنَ أَمْرَيُنِ إِلاَّ أَخَذَ أَيْسَرَهُمَا مَا لَمْ يَكُنْ إِثْمًا »(متفق عليه).

> وكان صلى الله عليه وسلم المثل في الرفق بالخطئ:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةِ رضي الله عنه أَنَّ أَعْرَابِيًّا بَالَ فِي



# التربية على الدفق بالخطئ

المعاد العظيم بدوي



نَاحِيَةِ الْسُجِدِ فَأَسُرَعَ النَّاسُ إِلَيْهِ، فَنَهَاهُمُ النَّبِيُّ صَلَى اللَّهِ عَلَيهُ مُيَسَّرِينَ صَلَى اللَّهِ عَلَيهُ مُيَسَّرِينَ وَقَالَ: «إِنَّمَا بُعِثْتُمْ مُيَسَّرِينَ وَلَا مَا اللَّهِ سَجُلاً مِنْ مَاءٍ أَوْ قَالَ ذَنُوبًا مِنْ مَاءٍ أَوْ قَالَ ذَنُوبًا مِنْ مَاءٍ أَوْ قَالَ ذَنُوبًا مِنْ مَاءٍ " (البخاري: ٢٢٠).

وَعَنْ مُعَاوِيَةَ بُنِ الْحَكَمِ السَّلَمِيُ رضي الله عنه قَالَ: بَيْنَا أَنَا أَصَلَي مَعَ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم إذ عَطَسَ رَجُلُ مِنَ الْقَوْمَ فَقُلْتُ: يَرْحَمُكَ الله ، فَرَمَانِي الْقَوْمُ بِأَبْصَارِهِمْ، فَقُلْتُ: يَرْحَمُكَ الله ، فَرَمَانِي الْقَوْمُ بِأَبْصَارِهِمْ، فَقُلْتُ: وَا ثُكُلَ امْنَاهُ مَا شَأْنَكُمْ تَنْظُرُونَ إلَيَّ؟ فَجَعُلُوا يَضُرِيُونَ الْمَيْهُ مُ يُصَمِّتُونَنِي بَايْدِيهِمْ عَلَى أَفْخَاذِهِمْ فَلَمًا رَأَيْتُهُمْ يُصَمِّتُونَنِي لِكَنِّي سَكَتُ، فَلَمًا صَلَّى رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم فَبابي هُو وَأُمِّي، مَا رَأَيْتُ مُعَلَمًا قَبْلَهُ وَلاَ بَعْدَهُ أَحْسَنَ تَعْلَيمُا مِنْهُ، فَوَالله مَا كَهَرَنِي وَلا ضَرَيَتِي وَلاَ أَحْسَنَ تَعْلَيمُا مَنْهُ، فَوَالله مَا كَهَرَنِي وَلا ضَرَيَتِي وَلا أَحْسَنَ تَعْلَيمًا مِنْهُ، فَوَالله مَا كَهَرَنِي وَلا ضَرَيَتِي وَلا شَيْءَ مُعَلَمًا الله عَلَيه الله مَا كَهَرَنِي وَلا ضَرَيَتِي وَلا أَحْسَنَ تَعْلَيمُا مَانُهُ مُ فَوَالله مَا كَهَرَنِي وَلا ضَرَيَتِي وَلا مَنْ كَلام النَّاسِ، إنما هُو التَسْبِيخُ والتَّكْبِيرُ وقَراءة مَنْ كَلام النَّاسِ، إنما هُو التَسْبِيخُ والتَّكْبِيرُ وقراءة والقُرْنَ (مسلم، ١٣٥).

وَعَنْ أَبِي أَمَامَةُ رضى الله عنه قال: إِنْ فتى شاياً أتى النبيّ صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله ائذن لي بالزنا، فأقبل القوم عليه فزجرود قالوا مَهُ مَهُ، فَقَالَ: ادْنُهُ فدنا منهُ قريبًا. قال فجلس. قال: أتحبُّه لأمُك؟ قال: لا والله جعلني الله فداءك، قال: ولا النَّاسُ يُحِبُونُهُ لأَمْهَاتُهُمْ. قال: أفتحيلُه لابنتك؟ قال: لا والله يا رسول الله جعلني الله فداء ك، قال: ولا النَّاسُ يُحبُّونهُ ليناتهم. قال: أَفْتَحِيلُهُ لأَخْتِكُ؟ قَالَ: لا وَاللَّه جِعلني اللَّه فداءك. قال: ولا النَّاسُ يُحبُّونَهُ لأَخْوَاتِهِمْ، قَالَ: أَفْتُحبُهُ لْعَمْتِكَ؟ قَالَ: لا وَاللَّه جَعَلني اللَّه فداءك. قال: ولا النَّاسُ يُحبُّونَهُ لَعَمَّاتِهِمْ، قَالَ: أَفْتَحبُهُ لِخَالتَك؟ قَالَ: لا وَاللَّه جَعلني اللَّه فداء ك، قال: ولا النَّاسُ يُحبُونه لِخالاتهم، قال: فوضع يده عليه وقال: اللَّهُمَ اغْضُرُ ذَنْبَهُ، وطَهُرُ قَلْبَهُ، وحَصَنْ فَرْجِهُ. فلم يَكُنْ بَعْدُ ذلك الفتي يَلْتَفْتُ إلى شيءٍ ، صحيح: (مسند أحمد: ۲۲۲۱۱).

ولما كتب حَاطِبُ بُنُ أَبِى بَلْتَعَةَ رَضِي الله عنه إلَى أَنَاسِ مِنَ الْشُركِينَ مِنْ أَهُلِ مَكَةً، يُخبرُهُمُ بِما عزم عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم من غزوهم أخبر جبريل النبي صلى الله عليه وسلم فبعث عليًا رضي الله عنه والزبير والمُقداد بُن

الأسود فأحضروا الكتاب، فقال رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: «يَا حَاطِبُ، مَا هَذَا »؟. قال يَا رَسُولَ الله عليه وسلم: «يَا حَاطِبُ، مَا هَذَا »؟. قال يَا رَسُولَ الله عَجْلُ عَلَى، إنِّي كُنْتُ امْراَ مُلْصِقا فِي قَريْش، وَلَمْ أَكُنْ مِنْ أَنْفُسها، وكان مَنْ معك مِن اللهاجرين لَهُمْ قَرَابِاتُ بِمَكَةً، يَحْمُونَ بِهَا أَهْلِيهِمْ وَأَمُوالَهُمْ، فَأَحْبِبُتُ إِذْ فَاتّنِي ذَلْكُ مِن النَسبِ فيهِمْ أَنْ أَتَحْنَ عَنْدَهُمْ يَدَا يَحْمُونَ بِهَا قَرابَتِي، وَمَا فَعَلَتُ كَفُرا وَلا عَنْدهمْ يَذَا يَحْمُونَ بِهَا قَرابَتِي، وَمَا فَعَلَتُ كَفُرا وَلا أَرْتِدَادا ولا رضا بِالْكَفر بِعْد الْإسلام. فقال رَسُولُ الله عليه وسلم: « لقدْ صدقكُمْ». قال الله عَلَى الله دَعْني أَضُربُ عَنْقَ هذا النَّبَافِق. قَالَ: «إِنَّهُ قَدْ شَهِدَ بَدْرًا، وَمَا يُدْرِيكَ لُعَلَ الله أَنْ يَكُونَ قَد اطْلَحْ عَلَى أَهُل بَدْرِ فقالَ اعْمُلُوا مَا شَئْتُمْ، وَقَدَ خَفْرُتُ لَكُمْ» (متفق عليه).

فيجب على كل عالم أن يكون رفيقًا بكل متعلم، وأن يكون رفيقًا بكل متعلم، وأن يكون رفيقًا بكل جاهل، فلا يعنفه، ولا يوبخه، ولا يسبه ولا يشتمه، ولا يضربه لقلة فهمه ولا لسوء حفظه، ولا لخطأ صدر منه عفوا،

ويجب على الداعية ان يكون رفيقا بالمدعوين. الأن الرفق هو اقرب الطرق الى الفلوب. واهم اسباب القبول. ولذلك قال الله تعالى لموسى وهارون عليهما السلام: أَذْمَا إِلَى فَعُونَ إِنَّهُ طَعَى الله عَقْولًا لَهُ عَلَيْهُما السلام: أَذْمَا إِلَى فَعُونَ إِنَّهُ طَعَى الله تَقُولًا لَهُ عَلَيْهُما السلام: أَذْمَا إِلَى فَعُونَ إِنَّهُ طَعَى الله فَقُولًا لَهُ لَمُ الله قولًا لينا هينا لا عنف فيه ولا صلابة. ولا غلظة ولا فظاظة. لعله يتذكر ما ينفعه فياتيه. أو يخشى ما يضرد فيتركه. وقد فسر هذا القول اللين بقوله تعالى: قُلُ مَل لَكَ إِلَى أَن تَرَكَى الله وأمِدِيكَ إِلَى اللين بقوله تعالى: قَلْ مَل لَكَ إِلَى أَن تَرَكَى الله وأمِدِيكَ إِلَى الله فَعَلَيْكَ الله وَلَا الله وَلَهُ وَلَا الله وَلَا المُعْلِي الله وَلَا الله وَلْهُ الله وَلَا الله

والمتامل في هذه الكلمات يرى الرفق واللين ينسابان من كل حرف فيها، فانه أتى بحرف هل الذي يدل على العرض والمشاورة، مما يفيد أنه يجب على الدعاة أن يعلموا أن الدعوة عرض لا فرض، عليك أن تحسن عرض دعوتك ولا يجوز أن تفرضها. والمألت تُكُرِهُ ٱلنَّاسَ حَقَّ يَكُونُوا مُؤْمِنِكَ الله يوسى، ٩٩).

والقاعدة العظيمة في الأسلام لا إِكْرَاهُ فِي النَّسِينِ (البقرة: ٢٥٦) قاعدة عظيمة يجب على الدُعاة أنْ يفقهوها ويعوها لا إكراد في الدين فأعرض دعوتك فانما الدُعوة عرض لا فرض. فأعرض دعوتك

ولا تَفُرضُها، فإنَّ اللَّه تعالى قال لنَّبيْه صلى اللَّه عليه وسلى اللَّه عليه وسلم: « وَقُلِ ٱلْحَقُّ مِن زَيْكُرٌّ فَمَن شُآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءً فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءً فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءً فَلْيُكُمُّرُ \* ((الكهف: ٢٩).

فقلُ الحقُ من ربُكم واتركُ النّاسَ بعدَها أحراراً يختارون لأنفسهم ما شاؤوا من الإيمان والكفر، فجزاء الجميع عند الله سَوْمَ تأَيْ كُلُ نَفْسِ مَّا عَيلَا مِثْمَ تأَيْ كُلُ نَفْسِ مَّا عَيلَت وَهُمَ لَا يُظْلَمُونَ » (النحل: ١١١)، قال تعالى: «إنَّا أَعَدُنَا لِنَظْلِمِنَ نَارًا أَمَاطَ بِهِمْ شُرَادِقُهُما وَلِن يَسْتغِيثُوا بِعَالُوا بِمَا وَلَوْ لَمَا وَلَوْ لَمَا وَلَوْ لَمَا وَلَا يَسْتغِيثُوا بِعَالُوا بِمَا وَلَوْ لَمَا وَلَوْ لَمَا وَلَا يَسْتغِيثُوا بِعَالُوا بِمَا وَلَا لَمَا وَلَا يَسْتغِيثُوا بِعَالُوا بِمَا وَلَا لَمُ اللّهِ وَلَا يَسْتغِيثُوا بِعَالُوا بِمَا وَلَا يَسْتغِيثُوا بِعَالُونَ مِنْ الشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْقَفًا ﴿ اللّهُ لَا اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللل

قالدُّعوةُ عرضٌ لا فرض، فإذا أحسنَ الدَّاعيةُ عرض دعوته، واستخدمَ الأسلوبَ الهادئ والكلمة الطيبة اللينة الرَّقيقة وصلَ إلى قلوب النَّاسِ من أقصر الطرق وأقربها، واستجابَ النَّاسُ لدعوته. أقصر الطرق وأقربها، واستجابَ النَّاسُ لدعوته. ثمَّ تأملَ: «فَقُلُ هَلُ لُكَ إِلَى أَنْ تَزَكَى» فهو يدعوه إلى التَّزكية والتَّطهر، ولكنّه لم يقلُ له: تعال أزكيك، أو أطهرُك، وإنَّما تُزكي أنت نفسك، أنا أذكك وأنت تُزكي نفسك ثمَّ «وَأَهْديكَ إلى رَبُكَ فتحُشَى» «إلى رَبُكَ الله وممًّا لم تسأله، ممًّا فتحُشَى» «إلى رَبُكَ الله وممًّا لم تسأله، ممًّا يوجبُ عليك أنْ تذكر نعم الله وتقابلها بالشكر.

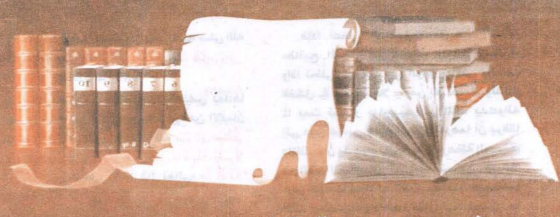
وهكذا يجبُ أَنْ يكونَ الدَّاعيةُ رِفِيقاً، ولا يجوزُ أَنْ يكونَ عنيفاً غليظاً، فإنَّ الدَّاعيةَ إذا كان عنيفاً غليظاً، فإنَّ الدَّاعية إذا كان عنيفاً غليظاً فقد خالف أمر الدُّعاة أَنْ يكونوا فالدُّعاة أَنْ يكونوا هيئنين ليُنعِن، أمرَهم بالرَّفق ونهاهم عن العنف فإذا خالف الدَّاعيةُ فقد خالف أمر الله، وخالف أيضاً هدي رسول الله صلى الله عليه وسلم.

فإذا أعطي الدَّاعية الرُفقَ فقد أعطي مفاتيح النَّجاح في دعوتة وتبليغ رسالته، وإذا تخلَّى الدَّاعية عن الرُفق وتحلَّى بالغنف ففشل في دعوته فلا يلومنَ إلا نفسه. ولذلك ففشل في دعوته فلا يلومنَ إلا نفسه. ولذلك بلعث نستور صاحبيه إلى الملك يدعوانه إلى دين عيسى عليه السلام أمرهما أنْ يرفقا بالملك، وأنْ يدعواه بالحكمة والموعظة الحسنة، بالملك، وأنْ يدعواه بالحكمة والموعظة الحسنة، على الملك فأغلظا له القول وعنفاه، فأخذهما الملك وحبسهما وآذاهما، فقال لهما نستور؛ ما مثلكما إلا كمثل امرأة لم تلد حتى كبرتْ سنها فولدت، فاستعجلتْ شباب ولدها لتنتفع به، فولدت، فاستعجلتْ شباب ولدها لتنتفع به، فاطعمته أكثر مما يطيق فقتلتُه، فلم تحقق فدفها «فيض القدير: ٢٥/١»)، ومن هنا قيل؛ من استعجل الشيء قبل أوانه عوقب بحرمانه.

وما أحسن ما رواه ابْنُ أبِي حَاتِم (١٨٩٤٠) عَنْ يُزِيدُ بْنِ الْأَصَمُ قَالَ: كَانَ رَجُلُ مِنْ أَهُلِ الشَّامِ ذُو بَأْسِ وَكَانَ يَفِدُ إِلَى عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللهِ عَنْهُ فَفَقَدَهُ عُمَرُ فَقَالَ مَا فَعَلَ فُلاَنُ بَنِ فَلاَنُ عَلَانًا فَعَلَ فُلاَنُ عَمْرُ فَقَالَ مَا فَعَلَ فُلاَنُ بَنْ فَلاَنِ، فَقَالُوا يَا أمير المؤمنين تتابع في هَذَا الشَّرَابِ. قَالُ فَدَعَا عُمَرُ كَاتبَهُ: فَقَالَ اكْتُبْ مِنْ عَمَرَ بْنِ الْخَطَابِ الْي فلان بن فلان سَلامٌ عَلَيْكَ فَلاَنْ عَمْرُ لِأَن يَلْ اللهُ إِلَهُ إِلَا هُو عَلْقُرُ النَّذُبِ وَقَابِلُ التَّوْبِ شَديدُ العقابِ ذُو الطول لا الله الله عَنه حَعْلَ اللهِ الله عنه عَلَي الله عنه عَلْمَ الله عنه جَعْلَ الله عنه جَعْلَ فَلَما بلغ الرجل كتاب عمر رضي الله عنه جَعْلَ شَديدُ الْعقابِ، وَقَابِلُ التَّوْبِ الله عنه جَعْلَ فَلْمَا بلغ الرجل كتاب عمر رضي الله عنه جَعْلَ شَديدُ الْعقابِ، قَدْ وَيَقُولُ: غَافْرُ النَّذَبِ وَقَابِلُ التَّوْبِ الله عنه جَعْلَ شَديدُ الْعقابِ، قَدْ حَذَرَنِي عُقُوبُتَهُ وَوَعَدَنِي أَنْ يَغْفَرُ لَي.

قَالُ ابنِ كثير؛ وَرَوَاهُ الْحَافِظُ أَبُو نُعَيْمٍ مِنْ حَدِيثَ جَعْضِ بْنِ بُرْقَانَ وَزَادَ؛ فَلَمْ يَزِلْ يُرَدُّدُهَا عَلَى نَفْسِهِ ثُمَّ بَكَى ثُمَّ نزع فأحسن النزع، فلما بلغ عمر خبره قال: هكذا فاصنعوا، إذا رأيتم أخا لكم زل زلة فسددوه ووثقوه وَادْعُوا الله لَهُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْهُ وَلاَ تَكُونُوا أَعْوَانَا لِلشَّيْطَانِ عَلَيْهُ. (فهل من مدكر).

نسأل الله الهداية والتوفيق.



## منهج الصحابة في تلقي الحديث النبوي

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

اتفق المحدثون على أن الحديث النبوي هو: ما أضيف إلى النبي صلى الله عليه وسلم من قول أو فعل أو تقرير أو صفة خلقية أو خُلُقية أو كتابة أو إشارة أو وهم أو ترك تشريعي.

وكان النبي صلى الله عليه وسلم لا يخلو في ساعات خروجه من بيته من جليس يجالسه، أو رفيق يرافقه في مشيه وسيره، أو متعلم يلتمس علما أو مستفت يستفتيه في مسألة.. كما كانت تعرض عليه القضايا العامة، والخاصة فيبدي فيها رأيه، ويصدر فيها حكمه، فجمع الصحابة-كل بحسب ما تيسر له حفظه- كل ما صدر عنه صلى الله عليه وسلم في خارج بيته.

أما ما كان منه في داخل بيته فتكفلت به أمهات المؤمنين، ومن كان يخدم بالبيت، ومن كان يزوره في بيته بحفظ ذلك كله وروايته.

روى البخاري بسنده عن كريب عن ميمونة . رضي الله عنها - « أَنَّ النَّاسَ شَكُّوا في صيام النَّبِيُ صيام النَّبِيُ صلَّى الله عليه وسلم يوم عرفة ، فأرسَلتَ الله بحلاب (الإناء الذي يُحلَب فيه اللبن) وَهُو وَاقَفُ فِي المُوقِف، فشرب منه والنَّاسُ يَنْظُرُونَ « . وصحيح البخاري ١٩٨٩).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: كان

### 3

### د. بركات الديب

### أستاذ العديث وعلومه بجامعة الأزهر

رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم ، إِذَا اغْتَسَلَ مَنَ الْجِنَابَةِ، غَسَلَ مِنَ الْجِنَابَةِ، غَسَلَ يَدَيْه، وَتَوَضَّا وُضُوءَهُ للصَّلاَة، ثُمُّ أَغْتَسُل، ثُمَّ يُخْلُل بِيَده شَعَرهُ، حَتَّى إِذَا ظَنَّ أَنْهُ قَدْ أَرْوَى بَشَرَتُهُ، أَفَاضَ عَلَيْه المَّاءَ ثَلاثُ مَرَات، ثُمَّ غَسَلَ سَائِرَ جَسَدِهِ، (صحيح البخاري مَرَات، ثُمَّ غَسَلَ سَائِرَ جَسَدِهِ، (صحيح البخاري ٢٧٢).

وهذا ابن عباس رضي الله عنهما يبيت في بيت خالته أم المؤمنين ميمونة رضي الله عنها ويحدثنا بما رآه من صلاة النبي صلى الله عليه وسلم فيقول؛ بت ليللة عند خالتي ميمونة، فقام النبي صلى الله عليه فقام النبي صلى الله عليه وسلم من الليل، فأتى حاجته، ثم غسل وجهه ويديه، ثم نام، ثم قام، فأتى القربة فأطلق شناقها، ثم توضا وضوءا بين الوضوءين، ولم يكثر، وقد أبلغ، ثم قام فصلى، فقمت عن يساره، فأخذ بيدي فأدرني عن يمينه، فتتامت صلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم من الليل ثلاث عشرة ركعة... الحديث (صحيح مسلم ٧٦٣).

وكان ابن عباس في ذاك الوقت صبيًا لم يبلغ الحلم وهو يدل على اشتراك الصبيان مع النساء فضلاً عن الرجال في تحمل الحديث



وروايته

### الوسائل التي يسرت للصحابة رضى الله عنهم تلقى الحديث النبوي:

هذا وقد تعددت الوسائل التي يسرت للصحابة رضي الله عنهم تلقى الحديث النبوي، ومنها:

أولاً، مجالس العلم النبوي، وكانت بحسب مقتضيات الحاجة، واستعداد الحاضرين للتَّلقي والسَّماع، قال ابن مسعود رضي الله عنه « كَانَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ « يَتَخَوَّلْنَا بِالمُوْعِظَةَ فِي الأَيِّامِ، كَرَاهَةَ السَّامَةَ عَلَيْنًا». وفي الحديث إشارة إلى استحباب ترك مداومة الجد في العمل الصالح خشية الملال، وإن كانت المواظبة مطلوبة، لكنها على قسمين: إما كل يوم مع عدم التكلف، وإمّا يوما بعد يوم، فيكون يوم الترك لأجل الراحة ليُقبل على الثاني بنشاط، وأحيانا تكون الموعظة يوما في الأسبوع، وذلك يختلف باختلاف الأحوال والأشخاص. والضابط في الموعظة الحاجة إليها. مع مراعاة وجود النشاط. (انظر فتح الباري: ١٦٣/١).

هذا ومن فاته شيء من هذه الجالس لعذر مثلا، أناب غيره ممن يحضر مجلس النبي صلى الله عليه وسلم، فيخبره بما حدث النبي فيها، يقول عمر بن الخطاب رضى الله عنه: "كنْتُ أَنَّا وجارً لى من الأنصار في بني أمية بن زيد وهي من عوالي المدينة، وكنا نتناوبُ النّزول على رسول الله صلى الله عليه وسلم، ينزل يؤما وأنزل يؤما، فإذا نزلت جئته بخبر ذلك اليؤم من الوحي وغيره. وإذا نزل فعل مثل ذلك. (صحيح البخاري ۸۹).

وفي الحديث من الضوائد: قبول خبر الواحد، والعمل بمراسيل الصحابة، وحرصهم على التعلم والتلقي عن النبي صلى الله عليه وسلم، وفيه أيضا انشغال طالب العلم بأمر معاشه ليعينه ذلك على طلب العلم، وأمور

وهذه المجالس للرجال، وكان النبي صلى الله عليه وسلم يخص النساء ببعض مجالس العلم، مع كونهن يستمعن لخطبة الجمعة، وكثير من

مجالس العلم عقب الصلوات.

روى البخاري بسنده عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قالت النساء للنبي صلى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلَّمَ؛ عَلَيْنًا عَلَيْكُ الرَّجَالِ، فَاجْعَلُ لنَا يَوْمَا مِنْ نَفْسِكَ، فَوَعَدُهُنَّ يَوْمًا لَقَيَهُنَّ فَيِهِ، فوعَظَهُنْ وَأَمَرَهُنْ، فكان فيما قال لهُنَّ: «مَا منكِّن امْرَأَة تقدمُ ثلاثة من ولدها، إلا كان لها حجَابًا من النار، فقالت امرأة: وَاثْنَتَيْن؟ فقال: « وَاثْنَتَيْنَ » (صحيح البخاري ١٠١).

ثانياً؛ الأسئلة التي كان يوجهها الصحابة للنبي- صلى الله عليه وسلم-

فعن أبى موسى الأشعري رضى الله عنه قال: جَاءَ رَجُل إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فقال: يَا رَسُولَ اللَّه، مَا الْقتال فِي سَبِيلِ اللَّه؟ فإنَ أحدنا يُقاتل غضبًا، ويُقاتل حَميّة، فرفع إليه رأسه، قال: وما رفع إليه رأسه الا أنه كان قائمًا، فقال: « مَنْ قِاتِل لِتَكُونَ كُلُمَةُ اللَّهُ هِي الْعُلْمَا، فَهُو في سبيل الله عز وجل « (صحيح الدخاري ١٢٣).

ثالثاً: تصحيح أخطاء وقعت منهم، وذلك بارشادهم الى الصواب:

روى الشيخان عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال: تخلف عنا النبي صلى الله عليه وسلم في سفرة سافرناها فأدركنا-وقد أرْهُقتنا الصَّلاة- ونحن نتوضاً، فجعلنا نمسخ عَلَى أَرْجُلْنَا، فَنَادَى بِأَعْلَى صَوْتَه؛ ﴿ وَيُلِّ لِلْأَعْقَابِ منَ النَّارِ، مرتِّينَ أَوْ ثلاثًا. (صحيح البخاري ٦٠).

وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قام أَعْرَائِيُّ فَبِالَ فِي الْمُسْجِدِ، فَتَنَاوِلُهُ الْنَاسُ. فَقَالَ لهم النبي صلى الله عليه وسلم: ، دعوه وهريقوا على بوله سجلا من ماء، أو ذنوبا من ماء. فإنما بعثتم مُيسَرين. ولم تنعثوا مُعسَرين، (صحبح الدخاري ۲۲۰).

ومن هنا كانت تحفظ السنة عن النبي صلى الله عليه وسلم وتنتشر عن طريق الصحابة رضى الله عنهم الذين تلقوها وتحملوها حتى وصلت إلينا بيضاء نقية، ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها الاهالك.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وأله وأصحابه أجمعن





# المثال الأعلى

اعداد

### مسطفى البصراتي

الأعلى، وهو: الكمال المطلق المتضمن للأمور الوجودية والمعاني الثبوتية التي كلما كانت أكثر في الموصوف وأكمل كان أعلى من غيره، ولما كان الرب سبحانه وتعالى هو الأعلى، ووجهه الأعلى وكلامه الأعلى، وسمعه الأعلى، ويصره وسائر صفاته عليا، كان له المثل الأعلى، وكان أحق به من كل ما سواه، بل يستحيل أن يشترك في المثل الأعلى اثنان، لأنهما إن تكافآ لم يكن أحدهما أعلى من الأخر، وإن لم يتكافآ فالموصوف بالمثل الأعلى أن يكون لمن لله الأعلى أن يكون لمن لله الأعلى أن يكون لمن لله المثل الأعلى مثل أو نظير.

وهذا برهان قاطع على إثبات صفات الكمال لله وعلى استحالة التمثيل والتشبيه، فتأمله فإنه غاية الظهور والقوة، ونظير هذا القهر المطلق، مع الوحدة فإنهما متلازمان، فلا يكون القهار إلا واحدًا، إذا كان معه كفؤ له، فإن لم يكن قهارًا على الإطلاق وإن قهره لم يكن كفؤًا، وكان القهار واحدًا، فتأمل كيف كان قوله سبحانه: ﴿ أَيْسَ كُمِنْلِهِ ﴿ فَهُو الشَّمِيعُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى كَنْ اللَّهُ اللَّهُ المُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُولَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُولَى الْمُولَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُولَى الْمُعْلَى الْمُولَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُولَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُولَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُولَى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْ

المعنى النفصيلي: «لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِثُونَ بِٱلْأَخِرَةِ مَثَلُ السَّوْءُ وَلِلَهِ ٱلْمَثَلُ.

اَلْنَالَ (النحل: ٦٠) كما تقدم، فهي بمنزلة جملة (سبحانه)، غير أن جملة سبحانه جواب بتنزيه الله عما نسبوه إليه، وهذا جواب بتحقيرهم

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

فضي هذا المقال نتحدث عن مثل من الأمثال المقرآنية وهو في قوله تعالى: «لِلَّنِينَ لَا يُؤْمِنُونَ لِللَّاخِرَةَ مَثَلُ السَّوْءُ وَلِهِ الْمَثُلُ الْأَعْلُ وَهُو الْمَرْدُ الْمَكِمُ الْمَكُدُ الْمَكِمُ الْمَرْدُ الْمَكِمُ الْمَدُونَ الْمَرْدُ الْمَكِمُ الْمَدُونَ الْمَرْدُ الْمَكِمُ الْمَدْدُ الْمَدْدُ الْمَدْدُ الْمُعْرَدُ الْمَدُونَ الْمَدْدُ الْمُعْرَدُ الْمَكْمُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرَادُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرَدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرُدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرُدُ الْمُعْرُونُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرُونُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعِلْمُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرُولُ الْمُعْرِدُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمِلُونُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ

### المعنى الإجمالى:

قال ابن القيم: فجعل مَثَل السوء المتضمن للعيوب والنقائص وسلب الكمال للمشركين وأريابهم، وأخبر أن المثل الأعلى المتضمن لإثبات الكمالات كلها له وحده، ولهذا كان المثل الأعلى وهو أفعل تفضيل، أي: أعلى من غيره فكيف يكون أعلى وهو عدم محض ونفي صرف، وأي مثل أدنى من هذا؟ تعالى الله عن قول المعطلين علوًا كبيرًا.

فمثل السوء لعادم صفات الكمال، ولهذا جعله مثلاً للجاحدين لتوحيده وكلامه، وحكمته، لأنهم فقدوا الصفات التي من اتصف بها كان كاملاً، وهي: الإيمان، والعلم، والمعرفة، واليقين، والعبادة، والتوكل عليه والإنابة إليه، والزهد في الدنيا، والرغبة في الأخرة، والصبر، والرضا، والشكر وغير ذلك من الصفات التي اتصف بها من آمن بالآخرة، فلما سُلبت تلك الصفات عنهم، وهي صفات كمال صار لهم مَثل السوء، فمن سُلب صفات الكمال عن الله، وعلوه على خلقه، وكلامه وعلمه وقدرته ومشيئته وحياته، وسائر ما وصف به نفسه، فقد جعل له مثل السوء، ونزهه عن المثل الأعلى فإن مثل لله مثل السوء، ونزهه عن المثل الأعلى فإن مثل السوء هو العدم، وما يستلزمه، وضده المثل



عما يعاملون به البنات مع نسبتهم إلى الله، هذا الصنف الحقر عندهم.

وقد جرى الجواب على استعمال العرب عندما يسمعون كلامًا مكروهًا أو منكرًا أن يقولوا للناطق به: بفيك الحجر، ويقولون: تَربت يداك، وتربت بمينُك، واخساً.

وجملة: «ولله المثل الأعلى» عطفت على جملة: «للذين لا يؤمنون بالأخرة مثل السوء»؛ لأنها بها تكملة إفساد قولهم وذم رأيهم، إذ نسبوا إلى الله الولد وهو من لوازم الاحتياج والعجز.

ولما نسبوا إليه ذلك خصوه بأخس الصنفين عندهم، كما قال الله تعالى: « رَجَعَلُوكَ يِّهِ مَا كُلُوهُ وَالله تعالى: « رَجَعَلُوكَ يِّهِ مَا يَكُوهُ وَالله يَكُوهُ وَالله يَكُوهُ وَالله يَكُوهُ وَالله عَلَى اعتقادهم ومؤاخذة لهم برأيهم.

و(الأعلى) تفضيل، وحُدف المفضل عليه لقصد العموم، أي أعلى من كل مثل في العلو بقرينة المقام.

و(السَّوءُ) بضم السين، الاسم تقدم في قوله تعالى: « بَشُومُونَكُمْ سُوّهُ ٱلْعَلَابِ» (البقرة:٤٩).

و(وهو العزيز الحكيم):

والعزيز؛ فعيلٌ من عزّ إذا قوي ولم يُغلب، وأصله من العزة وهو ضدٌ فكان العلم بأنه تعالى عزيز مستلزم تحققهم أنه مُعاقبهم لا يُفلتهم؛ لأن العزيز لا ينجو مَنْ يُناوئه.

والحكيم: يجوز أن يكون اسم فاعل من حكم أي قوي الحكم، ويحتمل أنه المُحكم للأمور فهو من مجيء فعيل بمعنى مُفعل، ومناسبته هنا أن المتقن للأمور لا يُفلتُ مستحق العقوبة، فالكلام وعيد والا فإن الناس كُلهم يعلمون أن الله عزيز حكيم. (التحرير والتنوير لابن عاشور) بتصرف.

وقال ابن كثير: « لِلَّنِيَّ لَا يُؤْمِثُونَ بِالْآخِرَةِ مَثَلُّ الْسَبِّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

قال ابن القيم رحمه الله: "المثل الأعلى يتضمن الصفات العليا، وعلم العالمين بها ووجودها العلمي والخبر عنها وذكرها، وعبادة الرب سبحانه بواسطة العلم والمعرفة القائمة بقلوب عابديه وذاكريه؛ فهاهنا أربعة أمور؛

الأول ثبوت الصفات العليا لله سبحانه وتعالى في نفس الأمر علمها العباد أو جهلوها وهذا معنى قول من فسره بالصفة.

الثاني وجودها في العلم والتصور، وهذا معنى قول من قال من السلف والخلف: إنه ما في قلوب عابديه وذاكريه من معرفته وذكره ومحبته وإجلاله وتعظيمه، وهذا الذي في قلوبهم من المثل الأعلى لا يشترك فيه غيره معه، بل يختص به في قلوبهم كما اختص في ذاته.

وهذا معنى قول من قال من المفسرين: أهل السماء يعظمونه ويحبونه ويعبدونه، وأهل الأرض يعظمون ويجلونه، وإن أشرك به من أشرك وعصاه من عصاه، وجحد صفاته من جحدها، فكل أهل الأرض معظمون له مُجلُون له خاضعون لعظمته مستكينون لعزته وجبروته، قال الله تعالى: « لاَ عَمَّسُوهُ مَثَرًا لَكُمْ مِلْ هُوَ حَبْرُ لَكُوْ، وأَلَا الله تعالى: « لاَ عَمَّسُوهُ مَثَرًا لَكُمْ مِلْ هُوَ حَبْرُ لَكُوْ، وأَلَا الله تعالى: « لاَ عَمَّسُوهُ مَثَرًا لَكُمْ مِلْ هُوَ حَبْرُ لَكُوْ، وأَلَا الله تعالى: « لاَ عَمَّسُوهُ مَثَرًا لَكُمْ مِلْ هُوَ حَبْرُ لَكُوْ، وأَلَا الله وأَلَا الله الله أكبر في صدره وأكمل وأعظم من كل ما سواه.

الثالث: ذكر صفاته والخبر عنها وتنزيهها عن النقائص والعيوب والتمثيل.

الرابع، محبة الموصوف بها وتوحيده والإخلاص له والتوكل عليه والإنابة إليه، وكلما كان الإيمان بالصفات أكمل، كان هذا الحب والإخلاص أقوى، فعبارات السلف تدور حول هذه المعاني الأربعة لا تتجاوزها". (الصواعق المرسلة (٣٠/٧) وما بعدها)، وانظر: «الفوائد» (ص٣٨) وما بعدها.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

### فقرالمشاعر

## فقر المشاعر بين الجيران

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، وبعدُ،

فإن للجارية الإسلام منزلة عالية، وحرمة مصونة، ولقد بلغ من عظم حق الجار في الإسلام أن قرن الله حق الجار بعبادته وتوحيده تبارك وتعالى، وبالإحسان إلى الوالدين، واليتامى، والأرحام.

قال الله عز وجل: في آية الحقوق العشرة: «وَاعْبُدُوا الله وَلا نُشْرِكُوا بِدِ، سَبَعًا وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِذِى الْفُرْقِ وَالْمُتَنَى وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْفُرْقِي وَالْمِارِ الْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَالْمَا السَّبِيلِ » (النساء:٣١).

فقوله تعالى: ﴿وَلَكِّارٍ ذِي الْقُرْقِ ، : هو الذي بينك وبينه قرابة، وقيل: هو الذي قَرْبَ جواره، وقيل: المسلم، وقيل: الزوجة.

وقوله: ﴿ وَالْجَارِ الْجُنْبِ ﴿ قَيلَ: هُو الذي يعد فِي العرف جارًا وبينك وبين منزله فسحة. وقيل: هو الذي ليس بينك وبينه قرابة، وقيل: الزوجة. وقيل: غير المسلم.

أما السنة النبوية فقد استفاضت نصوصُها في بيان رعاية حقوق الجار، والوصاية به، وصيانة عرضه، والحفاظ على شرفه، وسترعورته، وسد خلته، وغض البصر عن محارمه، والبعد عما يريبه ويسىء اليه.

ومن أجل تلك النصوص وأعظمها ما جاء في الصحيحين من حديث عائشة وابن عمر رضي الله عنهم أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ما زال جبريل يوصيني بالجار حتى ظننت أنه سيورثه « (متقق عليه).

### اعداد المحمد بن إبراهيم الحمد

أي ظننت أنه سيبلغني عن الله الأمر بتوريث الجارمن جاره.

وهذه كلمة جامعة بالغة؛ فإن الوصاية بالجار تشمل كف الشر عنه، واسداء الخير اليه، وقوله صلى الله عليه وسلم: "حتى ظننت أنه سيورثه". يدل على أن الوصاية بالجار كانت على جانب عظيم من التأكد، والحث على رعاية حقوقه.

ومع عظم هذه الوصاية بالجار فإن هناك من فرَط كثيرًا في حق الجار، والذي يعنينا في هذا السياق قلة المراعاة لمشاعر الجيران، وهذا الأمرياخذ مظاهر عديدة منها:

ا- مضايقة الجار؛ وتلك المضايقة داخلة في أذية الجار، وهي تأخذ صورا شتى؛ فمن مضايقة الجار إيقاف السيارات أمام بابه حتى يضيق عليه دخول منزله، أو الخروج منه.

ومن ذلك مضايقته بالأشجار الطويلة التي تطل على منزله، وتؤذيه بتساقط الأوراق عليه.

ومن ذلك ترك المياه تتسرب أمام منزل

ربيع أول ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٥ - السنة السابعة والأربعور

الجار مما يشق معها دخول الحار منزله، وخروجه منه، ومن ذلك إيداء الجيران بالروائح المنتنة المنبعثة من مياه المجاري.

وقد لا يالام المرء على هذا في بداية الأمر، ولكن يلام إذا لم يحرص على إصلاحها أو تعاهدها.

ومن ذلك مضايقتهم بمخلفات البناء وأدواته؛ حيث تمكث طويلا أمام بيوت الحيران يالا داء.

أما إذا احتاج الجار إلى وضع بعض المخلفات أمام منزل جاره، وحرص على إنجاز العمل فلا بأس، فمتطلبات الحياة تستلزم مثل هذا، وتحمل مثل ذلك من حق الجار على الجار.

والقصود أن يعجَل المرء في إماطة الأذي عن جيرانه مع الاعتذار لهم، وشكرهم على

ومن صور مضايقتهم؛ حضر الأبار وتركها مكشوفة دون وضع حماية لها، فتكون عرضة لسقوط أحد أبناء الجيران فيها.

ومن المضايقة للجيران: وضع القمامة أمام ايوايهم.

۱- احتقار الحار والسخرية منه: كأن يحتقر جاره، أو يسخر منه لفقره، أو لحهله، أو وضاعته.

ومن ذلك السخرية بحديثه اذا تحدث، والسخرية بملبس الحار، أو منزله، أو أولاده، أو نحو ذلك.

ويكفى في التنفير من هذا الخلق القبيح قوله تعالى: « يَكَأْنُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسَخَرَ فَوْمٌ مِنْ فَوْم عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءٌ مِن نِسَاتِهِ عَسَىٰ أَن يَكُنُّ خَيْرًا يَنْهُنَّ ، (الحجرات:١١).

واحتقار الجار لا يصدر من ذي خلق كريم، أو دين قويم، وإنما يفعله الذين ضمر إحساسهم، ولم يتربوا تربية فاضلة.

والا لو كانوا كرامًا لما احتقروا جارهم، بل لحرصوا على أن يجلوه، وأن يرفعوا خسيسته.

٣- إيذاء الجار بالجلبة: فمن الجيران من لا بأنف من إيذاء جيرانه بالجلبة، إما برفع الأصوات بالغناء والملاهي، أو برفع الصوت بالشجار بين أهل البيت، أو بلعب الأولاد بالكرة وازعاجهم للجيران، أو يطرق باب الحار وضرب جرس منزله دون حاجة، أو باطلاق الأبواق المزعجة أمام بيت الجار خصوصا في الليل، أو في أوقات الراحة، فلريما كان أحد الجيران مريضا، أو كبيرًا لا ينام الا بشق الأنفس، أو لديه طفل يريد إسكاته وتهدئته، فلا يستطيع ذلك بسبب الإزعاج والجلبة.

٤- قلة المشاركة العاطفية للجيران: فمن الناس من لا هم له إلا خاصة نفسه، وما عدا ذلك لا يعنيه في قليل ولا كثير، ففرخ الناس وحزنهم ومشكلاتهم لا تشغل حيزا من تفكيره.

وتلك آفة سيئة، وأثرة قبيحة، وهي مع الجيران أسوأ وأقبح، فالجار الصالح من يُعنى بشئون جيرانه، فيشاطرهم أفراحهم، ويشاركهم أتراحهم، فإن نالهم فرخ فرح معهم، وزاد من أنسهم، وإن نابهم ترحٌ شاركهم في مشاعرهم، وواساهم، وخفف عليهم مصابهم؛ فإن ذلك دليل الإيمان، وآية المروءة، فالمؤمن للمؤمنين كالبنيان المرصوص يشد بعضه بعضا، والمؤمنون في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم كالجسد الواحد إذا اشتكي منه عضو تداعى له سائر الجسد بالحمى والسهر.

ولقد كان العرب يضربون المثل في حسن الجوار بجار أبي دؤاد، وهو كعب بن أمامة، فيقولون في مثلهم السائر: «جار كجار أبي

فإن كعبًا كان إذا جاوره رجل فمات وداه (أي: أعطى أهله مقدار ديته)، وإن هلك له بعير أو شاة أخلف عليه، فجاءه أبو دؤاد الشاعر مجاورًا له، فكان كعب يفعل به ذلك، فضربت العرب به المثل في حسن الحوار، فقالوا: جار كجار أبي دؤاد.

نسأل الله أن يولف بين قلوب السلمين.

### باك القراءات القرآبية

## جم أنمة القراءات

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله،

فلا يزال الحديث متصلاً عن تراجم علماء القراءات، فنقول وبالله تعالى التوهيق؛ الإمام ابن كثير (٤٥-١٢٠هجرية):

هو عبد الله بن كثير بن عمرو بن عبد الله بن زاذان بن فيروز بن هرمز الإمام أبو معبد الكنائي المكي المقرئ، إمام المكيين في القراءة، مولى عمرو بن علقمة الكناني.

وابن كثير المقرئ غيرابن كثير صاحب التفسير المشهور، واسمه إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي الحافظ عماد الدين أبو الفداء.

قال عنه الإمام الشاطبي رحمه الله:

ومكة عبد الله فيها مقامه

### هو ابن كثير كاثر القوم معتلا

وعنى بالقوم القراء السبعة، وأراد أنه سبقهم بلزومه مكة، وهي أفضل البقاع عند أكثر العلماء، وبقراءته على صحابي وهو عبد الله بن السائب المخزومي، وهو الذي بعثه عثمان رضي الله عنه بمصحف إلى أهل مكة لما كتب المصاحف وسيرها إلى الأمصار، وأمره أن يقرئ الناس بمصحفه، فكان ممن قرأ عليه عبد الله بن كثير.

#### اعداد د/أسامة صاير

أصله فارسى، وكان داريًا بمكة، والداري هو العطار، وقيل في نسبته الداري انه من بني عبد الدار، وقيل نسبوه إلى دارين، وهو موضع بالبحرين يؤتى منه الطيب.

قرأ على مجاهد، ودرياس مولى ابن عباس.

قال عنه الإمام مسلم بن الحجاج: , هو من الطبقة الثانية من التابعين».

لقى من الصحابة عبد الله بن الزبير، وأبا أيوب الأنصاري، وأنس بن مالك رضي الله عنهم.

وقرأ عليه خلق منهم شيل بن عياد، وأبو عمرو بن العلاء، وإسماعيل بن عبد الله بن قسطنطين المعروف بالقسط، وابن جريج، والخليل بن أحمد، وقرة بن خالد.

نقل الإمام الشافعي قراءته، وأثنى عليها، وقرأ على صاحبه إسماعيل بن قسطنطين قارئ أهل مكة، وقال: «قراءتنا قراءة عبد الله بن كثير، وعليها وجدت أهل مكة، ومن أراد التمام فليقرأ لابن كثير».

صفاته؛ كان فصيحًا بليغًا مفوهًا، أبيض اللحية، طويلا جسيمًا، أسمر، يخضب بالجناء،

عليه سكينة ووقال انتهت إليه الإمامة بمكة، وعاش خمسًا وسبعين عامًا.

كان واعظًا يقص على الناس، وإذا أراد أن يقرئ أصحابه جمعهم ووعظهم، ثم قال: إنما أفعل هذا حتى تتقدموا إلى تلاوة القرآن بقلوب خاشعة، ونفوس خاضعة، وعيون دامعة.

وكان يخرج إلى حر الرمضة فيقلب وجهه وخديه فيها، ثم يقول: « بيا ليتني خرجت من هذا الأمر كفافا لا لي ولا على « لا

قال الأصمعي: قلت لأبى عمرو بن العلاء البصري: «قرأت على ابن كثير؟ قال: نعم ختمت على ابن كثير بعد ما ختمت على مجاهد، وكان أعلم بالعربية من مجاهد».

### البزي (۱۷۰-۲۵۰۰)،

هو الإمام أبو الحسن أحمد بن محمد بن عبد الله بن القاسم بن نافع بن أبى بزة المكي، مقرئ أهل مكة ومؤذن المسجد الحرام، من موالى بني مخزوم.

قال البخاري؛ اسم أبي بزة بشار، مولى عبد الله بن السائب المخزومي، وأبو بزة فارسي وقيل حمداني.

قرأ على عكرمة بن سليمان، وعبد الله بن زياد عن إسماعيل بن عبد الله القسط عن ابن كثير، فروايته عن ابن كثير بواسطة.

أذَن بالحرم أربعين سنة، وأقرأ الناس بالتكبير من (والضحى) إلى ختام القرآن.

قال عنه ابن الجزري، كان البزي إمامًا في القراءة، محققًا، ضابطًا، متقنًا لها، ثقة فيها، انتهت إليه مشيخة الإقراء بمكة.

### من أقواله:

قال: سمعت مؤمل بن إسماعيل يقول: «القرآن كلام الله ليس بمخلوق، قال ابن أبي بزة: فمن قال مخلوق فهو على غير دين الله ودين رسوله صلى الله عليه وسلم حتى يتوب».

### قنبل (۱۹۵-۱۹۱هـ)؛

هو محمد بن عبد الرحمن بن محمد بن خالد ابن سعيد بن جرحة الإمام أبو عمر المخزومي مولاهم- المكي- المقرئ.

لقب بقنبل قيل الأنه كان يستعمل دواء يسمى قنبيل، فلما أكثر استعماله عُرفَ به، ثم خفف وقيل له قنبل، وقيل بل هو من قوم يقال لهم القنابلة، وقيل لقب بذلك لشدته، والقنبل؛ الغليظ الشديد.

قرأ على أبى الحسن القواس، عن أبى الإخريط وهب بن واضح، عن إسماعيل، عن شبل ومعروف بن مشكان عن ابن كثير؛ فروايته عن ابن كثير بواسطة، وأخذ عن البزي أيضًا.

وتلا عليه ابن مجاهد، وأبو الحسن بن شنبوذ. ولي شرطة مكة فحُمدَت سيرته، ثم إنه طعن في السن وقطع الإقراء قبل موته بسبع سنين.

قال ابن الجزري؛ كان قنبل إمامًا في القراءة، متقنًا، ضابطًا، انتهت إليه مشيخة الإقراء بالحجاز، ورحل إليه الناس من الأقطار.

### أبو عمرو بن العلاء البصري وراوياه الدوري والسوسى:

أبو عمرو بن العلاء الإمام الكبير المازني المبصري المقرئ النحوي، شيخ القراء بالبصرة. اختُلف في اسمه على أقوال أصحها زبان. ولد سنة ثمان وستين وقيل سنة سبعين.

اخذ القراءة عن أهل الحجاز وأهل البصرة، عُرض بمكة على مجاهد، وسعيد بن جبير، وعطاء، وعكرمة بن خالد، وابن كثير، وغيرهم، وبالمدينة على أبي جعفر، ويزيد بن رومان، وشيبة بن نصاح، وعرض بالبصرة على يحيى بن يعمر، ونصر بن عاصم، والحسن، وغيرهم.

قرأ عليه خلق كثير منهم؛ يحيى بن المبارك اليزيدي، وعبد الوارث التنوري، وشجاع البلخي، وابن المبارك، ويونس بن حبيب النحوي، وغيرهم.

### من أخلاقه

كان أبو عمرو لا يؤم، فاضطر يومًا حتى قَدُمَ إلى الصلاة، فقال للناس؛ استووا فغشي عليه، فما زال الدم يخرج من حلقه، فقيل له في ذلك، فقال: نعم، لما قلت لكم استووا وقع بقلبي في الله خاطر كأنه يقول؛ عبدي استويت لي طرفة عين حتى تقول لخلقي استووا.

قال الأصمعي؛ لقيني أبو عمرو فأخذت بيده



لأقبلها فسبقني فقبل يدي، ثم قال: أنت أحق بهذا.

### من أقواله

من عرف فضل من فوقه عرف له من دونه، ومن جَحَد جُحد.

إنما نحن فيمن مضى كبقل في أصول نخل طوال.

خذ الخير من أهله، ودع الشر لأهله.

لقد حفظت في علم القرآن أشياء لو كتبت لما قدر الأعمش على حملها.

قال للأصمعي: كن على حذر من الكريم إذا أهنته، ومن اللئيم إذا أكرمته، ومن العاقل إذا أحرجته، ومن الفاجر إذا أحرجته، ومن الفاجر إذا عاشرته، وليس من الأدب أن تجيب من لا يسألك، أو تسأل من لا يخيبك، أو تحدُث من لا ينصت لك.

#### ثناء العلماء عليه:

قال أبو عبيدة؛ كان أبو عمرو أعلم الناس بالقرآن، والعربية، وأيام العرب والشعر، وأيام الناس، وكان يختم كل ثلاث. وقال، كانت دفاتر أبى عمرو ملء بيت إلى السقف.

قال إبراهيم الحربي: كان أبو عمرو بن العلاء من أهل السنة.

وقال وهب بن جرير؛ قال لي شعبة تمسك بقراءة أبى عمرو، فإنها ستصير للناس إسنادًا.

مات رحمه الله بالكوفة سنة ١٥٤هـ.

روى عنه الدوري والسوسي بواسطة يحيى بن البارك اليزيدي.

#### الدورى:

هو حفص بن عمر بن عبد العزيز بن صهبان، ويقال صهيب بدل صهبان، الإمام المقرئ أبو عمر الدوري الأزدي النحوي البغدادي الضرير، والدور المنسوب اليها هي محلة بالجانب الشرقي من بغداد.

قرأ القرآن على إسماعيل بن جعفر، وعلى الكسائي، ويحيى اليزيدي، وسليم، وأبي عمارة حمزة بن القاسم الأحول صاحب حمزة الزيات، وسمع الحروف من أبي بكر بن عياش.

وقرأ عليه أحمد بن يزيد الحلواني، وأبو الزعراء عبد الرحمن بن عبدوس، وأحمد بن فرح المفسّر، وأحمد بن حرب شيخ المطوعي، وغيرهم.

قال ابن الجزري: هو أول من جمع القراءات.

قال أبو علي الأهوازي: رحل الدوري في طلب القراءات، وقرأ بسائر الحروف السبعة وبالشواذ، وسمع من ذلك شيئًا كثيرًا، وهو ثقة في جميع ما يرويه، وعاش دهرًا، وذهب بصره في آخر عمره، وكان ذا دين وخير.

قال أبو داود: رأيت أحمد بن حنبل يكتب عن أبي عمر الدوري.

وقال أحمد بن فرح الضرير: سألت الدوري: ما تقول في القرآن؟ قال: كلام الله غير مخلوق.

توفى سنة ٢٤٨هـ، وقيل ٢٤٦هـ.

### السوسي ا

هو صالح بن زياد بن عبد الله بن إسماعيل بن إبراهيم بن الجارود بن مسرح، أبو شعيب الرقي السوسي نسبة لموضع بالأهواز.

قرأ القرآن على يحيى اليزيدي وممن قرأ عليه ابنه أبو معصوم، وموسى بن جرير النحوي، وأخذ عنه الحروف أبو عبد الرحمن النسائي.

قال أبو بكر المروزي: أخبرت أبا عبد الله بن حنبل أن أبا شعيب السوسي زوج بنته رجلاً، فلما وقف في القرآن فرق بينه وبين بنته، وقد كان شاور أبا جعفر النفيلي فأمره أن يفرق بينهما، فقال أحمد: أحسن السوسي، عافاه الله.

توفي رحمه الله سنة ٢٦١ وقد قارب التسعين. وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

تعقيب على مقالة (شبهات حول القراءات) النشورة في عدد ذي القعدة

في قول الله تعالى: "أَسْتِكُارًا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَكُرَ السِّيِّ وَلَا يَحِينُ ٱلْمُكُرُ السِّيْقُ إِلَّا بِأَمْلِهِ ، (سورة فاطر: ٤٣)، قرأ حمزة (ومكر السيء) باسكان الهمزة وصلاً، وقرأ الباقون بكسرها، وأما كلمة (السيء) الثانية في قوله تعالى: "وَلا يَحِيقُ الْمُكُرُ السَّيْئُ الا بأهله»، فلا خلاف في رفع الهمز بين القراء، والله أعلم.







بَ والجَمَارِه إَسْرَة حسرَةٍ، الله يَعَالَى الله حليه وسلم حبًا محيجًا صاحبًا ، البَّرَجَالَ عَلَا الطَّلِي ، البَّرَجَالَ الطَّلِي الطَّلِي الله يَعَالَى حبُهُ البَّهُ حليه وسلم حبًا محيجًا صاحبًا ، ويَشَالُ عَلَا اللَّهُ الرَّاقِيَالَ وَ بَ والجَمَارُه إِسْرَاكُ حليه الله حسرَةً ما الله عليه والجَمْرُ مِنْ حَسِيّ السِّمَالِ الله الله عليه والجَمْ

 $\bigcirc$   $\bigcirc$   $\bigcirc$   $\bigcirc$ 

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين: القرآن والسنة الصحيحة، ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

 $\bigcirc$   $\bigcirc$   $\bigcirc$   $\bigcirc$ 

الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط؛ عقيدةً وعملاً وخُلُقًا.

0000

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرع غيره - فيما لم يأذن به الله تعالى - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.

جماعة أنصار السنة المحمدية

العمل بالكتاب والسنة بفهم سلف الأمة



Upload by: altawhedmag.com