

Upload by: altawhedmag.com

رنيس مجلس الإدارة أد. عبد الله شاكر الجنيدي

Rala permit

مع اطلالة عام جديد

الدين الإسلامي دين التسامح والرحمة، بل ونبي الإسلام بُعثَ بمكارم الأخلاق والرحمة، فكان

وقد وقف الإسلام من المخالفين أروع المواقف حين قال: ( لاَ إِكْرَاءَ فِي الدِّنَّ ( (المقرة: ١٥٢)؛ على خلاف

ما نراه من حقد المتشددين من غير السلمين على

أهل الإسلام؛ حقدًا دفعهم إلى الاعتداء عليهم بغير حق، بل ومحاولة استئصالهم وتمنّى زوالهم

دون مراعاة على الأقل لآدميتهم، أهذا هو العدل

لقد عبر أحد الشعراء وهو من علماء الإسلام، الشاعر العربي أبو الفوارس سعد بن محمد

فلماً ملكَتُمْ سالَ بالدَّم أَبْطَحُ

وكل إناء بالذي فيه ينضخ

غدؤنا عن الأشرى نغف

فالحمد لله الذي هدانا لدين الإسلام،

وكفانا الله شَرَّ أعدائه.

لتحرير

التميمي عن ذلك فقال كلامًا عظيمًا:

مَلَكْنا فكان العَقُو مِنَّا سَحِيَّةُ

وحَلَّلْتُمُ قَتْلَ الأُسَارَى، وطالما

حسبكم هذا التفاوت ببننا

رحمة لجميع العالمين.

الإنساني؟!

536 20



### ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَّهُ ﴾



صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة المحمدية

000

المشرف العام\_ د. عبـد العظيـم بـدوي ج الله العظهم بـدوي الم

اللجنة العلمية جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د. مرزوق محمد مرزوق محمد عبد العزيز السيد

مفاجأة

كبرى

إدارة التحرير المشارع قولة عابدين. القاهرة ٢٣٩٣٠ - حاكس ٢٣٩٣٠ - حاكس ٢٣٩٣٠ - حاكس ٢٣٦٠ المركز العام المستخفي المسلمات ٢٣٩ - ١٥٤٥ ٢٣٩ - ٢٣٩ - ٢٣٩ - ٢٣٩ - ٢٣٩ مالبريد الإلكتروني المسلمات MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتر اكات الترب والاشتر اكات التربي والاشتر اكات التوزيع والاشتر اكات التوزيع

مع مجاليات مجالك رتم كرتم كاملة تحوي 73 مجالياً مع مجاليات مجلة التوحيي حع 73 سطاعات

رئيس التحرير: جمال سعدحاتم

### مدير التحرير الفني: حسين عطا القراط

### ففداالعدد

11

12

11

۲.

11

\*\*

77

۲A

۳.

19

\*\*

٣٨

٤١

22

57

٤A

٥.

07

ov

71

7.5

77

74

#### اهتتاحية العدد الرئيس العام كلمة التحرير : مسلمو الروهيئجا بين عدوان الظائلين ونسيان الغاقلين

باب التقسير، مروحية محمد د. عبد العظيم بدوي فصول من السيرة، غزوة خيبر، عبد الرزاق السيد عيد باب الاقتصاد الإسلامي، د. حسين حسين شحاتة ياب السنة، بداية العام والبشارة بالرضوان، هقر المشاعر، د. محمد إبراهيم الحمد درر البحار، علي حشيش نظرات في كتاب الترغيب والترهيب ومختصر الحافظ له، محمد عبد العزيز

منبر الحرمين، كيف نحيا حياة طيبة، د. حسين عبد العزيز آل الشيخ

حراسة ثغور الجوارح، د. عماد عيسى باب العقيدة، الرقى والتمائم وأحكام التوسل، د. صالح الفوزان

باب فقه المرأة المسلمة، باب الطهارة، د. عزة محمد رشاد

واحة التوحيد، علاء خضر دراسات شرعية، متولي البراجيلي باب الفقه، العمل الكثير في الصلاة، د. حمدي طه فضل شهر الله الحرم ويوم عاشوراء، د. بركات الديب قواعد وآداب بين الشيوخ والشباب،

د. عبد الرحمن بن صالح الجيران وقفة مع النفس في نهاية عام، عبده أحمد الأقرع باب الأسرة، طلب الطلاق بسبب الزواج الثاني، جمال عبد الرحمن

تحدير الداعية من القصص الواهية، علي حشيش قرائن اللغة والنقل والمقل،

د. محمد عبد العليم الدسوقي إدارة الفضب بين التقييم والتقويم، د. ياسر لمي حب الدنيا خراب وهلاك، صلاح عبد الخالق باب القراءات القرآنية، د. أسامة صابر كشاف مجلة التوحيد ١٤٢٨هـ

### الاشتراك السنوى

۱- في الداخل ٥٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

#### ثمن النسخة

مصر ۳۰۰ قرش ، السعودية ٢ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

> ٥٥٥١ جليها شمع الكرتونة للأعراد والهيات والكرسات داخل مصر و٥٥٦ دولارا خارج مصر شامالة سمر الشحع .

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

شريك له، وأشهد أن نبينا محمدًا عبده ورسوله، اللهم صل وسلم وبارك عليه وعلى آله وأصحابه ومن اهتدى بهديه إلى يوم الدين، وبعدُ: فقد تحدثنا في لقاءات سابقة عن وجوب إحسان الظن بالله تعالى، وبقيت بعض المسائل المتعلقة بهذا

الظن بالله تعالى، وبقيت بعض المسائل المتعلقة بهذا الموضوع، وذلك بحسب الحالة التي يكون عليها المسلم؛ من الصحة والمرض، أو الطاعة والمعصية، أو الفتور والنشاط، والعبد يتقلب في حياته بين هذه وتلك، ولذلك رأيت أن أهرد ذلك بالحديث من باب الفائدة، وحرصًا على أن يكون المسلم حسن الظن بربه على كل حال، وأن يلقى ربه وهو على يقين بعفوه وهضله، هاقول وبالله التوهيق:

الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، ولا عدوان الا على الظالمين، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا

#### أولاً: موقف المسلم من حُسن الظن بالله حال صحته ومرضه:

من المشاهد في حداة الناس أن الإنسان في حال الصحة قد يضعف عنده الخوف من الله، بخلاف حاله في المرض الذي يدعوه إلى التقرب إلى ريه ومولاه، ولذلك ذهب كثير من أهل العلم إلى التفريق بين الصحة والمرض، وأن على الصحيح أن يغلب جانب الخوف على الرحاء، وليستعن بذلك على تقوى الله تعالى، بخلاف المريض الذي دنت أمارات الموت منه. قال النووى رحمه الله في شرحه لحديث: « لا يموتن أحدكم إلا وهو يحسن الظن بالله عز وجل»: «قال العلماء: معنى حسن الظن بالله تعالى أن بظن أنه يرجمه وبعفو عنه، قالوا: وفي حالة الصحة يكون خائفًا راجيًا، ويكونان سواءً، وقيل يكون الخوف أرجح، فإذا دنت أمارات الموت غلبُ الرجاء أو محَّضه؛ لأن مقصود الخوف الانكفاف عن المعاصى والقبائح والحرص على الإكثار من الطاعات والأعمال، وقد تعذر ذلك أو معظمه في هذا الحال فاستحب إحسان الظن المتضمن للافتقار إلى الله تعالى، والإذعان له، ويؤيده الحديث المذكور بعده «يُبعث كل عبد على ما مات عليه». (شرح النووي على مسلم ٢١٠/١٧). وللإمام الصنعاني رحمه الله كلام لطيف حول هذا المعنى يقول فيه: «يحسن أن يُذكرَ المريض بسعة

Upload by: altawhedmag.com

محرم ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

الحلقة الرابعة

بقلرا الرئيس العام

دا عيدالله شاكر الجنيدي

www.sonna banha.com

(التوحيد

رحمة الله ولطفه وبره، فيحسن ظنه بريه، لما أخرجه مسلم من حديث جابر سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول قبل موته: "لا يموتن أحدكم إلا وهو يحسن الظن بالله". وفي الصحيحين مرفوعًا من حديث أبي هريرة قال: "قال الله: أنا عند ظن عبدي بي"، وروى ابن أبي الدنيا عن إبراهيم قال: "كانوا يستحبون أن يلقنوا العبد محاسن عمله عند موته؛ لكي يحسن ظنه بريه".

وقد قال بعض أئمة العلم: "إنه يحسن جمع أربعين حديثًا في الرجاء تقرأ على المريض فيشتد حسن ظنه بالله تعالى، فإنه تعالى عند ظن عبده به".

وإذا امتزج خوف العبد برجائه عند سياق الموت فهو محمود، أخرج الترمذي بإسناد جيد من حديث أنس؛ أنه صلى الله عليه وسلم دخل على شاب وهو في الموت فقال؛ كيف تجدك؟ قال؛ والله يا رسول الله إني أرجو الله وإني أخاف ذنوبي، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ لا يجتمعان في قلب عبد في مثل هذا الموطن إلا أعطاه الله ما يرجوه وآمنه مما دخاف، (سبل السلام ١١٩/٢).

قلتُ: ما ذكره الصنعاني رحمه الله أنه يحسن جمع أربعين حديثًا، لم أقف على أثر من السنة يفيد ذلك، ولم يذكر مَن مِنْ العلماء قال ذلك.

#### ثانيًا؛ حال المسلم من حسن الظن الله تعالى عند الطاعة والعصية:

أمر الله بعبادته بطاعته والخضوع لأوامره، كما نهاهم عن مخالفته والتعدي على حرماته، والمسلم مطالب بفعل الخيرات والانكفاف عن السيئات مع حسن ظنه بربه على كل حال؛ ففي حال الطاعة يرجو قبول عمله، والثواب عليه من ريه، ويجتهد في الطاعة والعبادة رجاء القبول، ويدل على ذلك قول الله تعالى: وَالَيْنَ يُؤَوَّنَ مَا الوَّا وَقَلْوَهُمُ وَحِلَةُ آَبُمُ إِلَى رَعِمْ رَحِمُونَ ، (المؤمنون:٢٠)، والآية

تفيد أن من حسن إيمانه يعمل الصالحات، وهو وجل خائف من ربه، وهذا بدفعه إلى اعطاء العبادة حقها، والابتعاد عن الاخلال والتقصير، قال إين كثير في تفسير الأبة: «يعطون العطاء وهم خائفون وَجلون أن لا يتقبل منهم؛ لخوفهم أن يكونوا قد قصرُوا في القيام بشرط الأعطاء، وهذا من باب الأشفاق والأحتياط، كما قال الأمام أحمد: حدثنا يحيى بن آدم، حدثنا مائك بن مغول حدثنا عبد الرحمن بن سعيد بن وهب عن عائشة أنها قالت: يا رسول الله الذين يؤتون ما آتوا وقلوبهم وجلة هو الذي يسرق ويزنى ويشرب الخمر وهو بخاف الله عز وجل؟ قال: "لا با بنت الصديق، ولكنه الذي يصلى ويصوم ويتصدق وهو بخاف الله عز وحل" وهكذا رواه الترمذي وابن أبي حاتم من حديث مالك بن مغول بنجوه، وقال: "لا يا ابنة الصديق ولكنهم الذين يصلون ويصومون ويتصدقون وهم بخافون ألا يتقبل منهم». (تفسير ابن کثیر ۳٤٢/۳).

وقد ذكر البغوي عن الحسن أنه قال في الآية: «عملوا لله بالطاعات واجتهدوا فيها، وخافوا أن تُرَدَّ عليهم». (تفسير المغوى ٣١١/٣).

وقد رغَّب النبي صلى الله عليه وسلم في أحاديث كثيرة المسلم إلى إتقان عمله، وأنه أحاديث كثيرة المسلم إلى إتقان عمله، وأنه له الأجر على ذلك من ربه، وهذا يدفع إلى حُسن العمل وحسن الظن بالله، ومن ذلك مَن العمل وحسن الظن بالله، ومن ذلك عَمَّانَ بِطَهُور وَهُوَ جَالسُ عَلَى الْقَاعد فَتَوَمَّرًا فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ، ثُمَّ قَالَ: رَأَيْتُ النَّبِلُ هَذَا الْوُضُوءَ، ثُمَّ قَالَ: مَنْ تَوَضًا مثل هَذَا الْوُضُوء مَا يَقَدَمَ مِنْ ذَنْبِه. قَالَ: وَقَالَ النَّبِيُّ صَلَى اللَّه مَا تَقَدَمَ مِنْ ذَنْبِه. قَالَ: وَقَالَ النَّبِيُّ صَلَى اللَّه مَا يَقَدَمَ مِنْ ذَنْبِه. قَالَ: وَقَالَ النَّبِيُّ صَلَى اللَّه مَا يَقَدَمَ مِنْ ذَنْبِه. قَالَ: وَقَالَ النَّبِيُّ صَلَى اللَّه مَا يَقَدَمَ مِنْ ذَنْبِه. قَالَ: وَقَالَ النَّبِيُّ صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمَ، لاَ تَغْتَرُوا. (البخاري: ١٢٣٣). عَلَيْه وَسَلَمَ، الأَجر عليه من الرب العمل اليسير، ه انظر أخي الحبيب إلى هذا العمل اليسير، وفي ثم تأمل الأجر عليه من الرب الكريم، وفي

التوحيد

-03

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

قول الذيي صلى الله عليه وسلم في الحديث: «لا تغتروا، إشارة إلى أن رجاء الأجر من الله، لا يعني الاتكال على ذلك وترك العمل أو التهاون فيه؛ لأن هذا من الفرور، وفرق كبير بين حسن الظن وبين الغرور، وللإمام ابن القيم كلام دقيق في التفريق بينهما يقول فيه: «إن حسن الظن إن حمل على العمل، وحث عليه، وساق إليه، فهو صحيح، وإن دعا إلى البطالة والانهماك فمن كان رجاؤه هادياً له إلى الطاعة، زاجرًا له عن العصية، فهو رجاء صحيح، ومن كانت مهالته رجاء، ورجاؤه بطالة وتفريطًا، فهو الغرور. (الجواب الكافي، م٢٤).

وأما حسن الظن عند الوقوع في المعصية فيكون بالمعودة إلى الله والتوبة وإصلاح العمل والإكثار من فعل الخير والندم على التفريط والإضاعة، وليتذكر هنا بعض الآيات التي تعينه على ذلك؛ كقول الله تعالى: « وَمَن يَعْمَلُ سَوَّا أَوَ يَطَلِم نَفْسَهُ شُرَّ قول الله تعالى: « وَمَن يَعْمَلُ سَوَّا أَوَ يَطَلِم نَفْسَهُ شُرَّ وقوله جل وعلا: « وَأَقِد الصَّلَوَ خَرَقَ الَهَارِ وَزُلْغَانَ أَلْتَلَ إِنَّ المَسَتَتِ يُذَهِن السَّيَاتِ ذَلِكَ يَرَى لِلنَّرَين التَرَوُ عَلَى أَنْفَسِهِم لا نَقْسَطُوا مِن رَحْدَ الله يَعْمُرُ الدُنُوبَ جَيعاً إِنَّهُ هُوَ الْمَقُورُ الرَحِمُ (الزمر:٥٢). قَالَتُو الله مَعْلُونَ الله عنه الفتور والنشاط: قَالتُا، حال المسلم عند الفتور والنشاط:

المسلم يعيش حياته بين الطاعة والمعصية، وأحيانًا يكون نشيطًا في الطاعة، مقبلاً على ربه، وأحيانًا ينتابه الضعف والكسل، وهو مُطالَب في كل حال بإحسان الظن بربه، ويكون حسن ظنه بربه حال نشاطه بالاقتصاد في العمل والاعتصام بالسنة، وترك الغلو والتشدد، حتى لا يعبث الشيطان به فيخرجه من حد الاعتدال، يقول ابن القيم رحمه الله: (أن الشيطان يشمُ قلب العبد ويختبره، فإن رأى فيه داعية للبدعة وإعراضًا عن كمال الانقياد للسنة؛ أخرجه عن الاعتصام بها، وإن رأى هيه حرصًا على السنة وشدة طلب

لها؛ لم يظفر به من باب اقتطاعه عنها، فأمره بالاجتهاد والجور على النفس ومجاوزة حد الاقتصاد فيها قائلاً له، إن هذا خير وطاعة والزيادة والاجتهاد فيها أكمل فلا تفتر مع أهل الفتور، ولا تنم مع أهل النوم، فلا يزال يحثه ويحرِضه حتى يخرجه عن الاقتصاد فيها فيخرج عن حدها كما أن الأول خارج عن هذا الحد، فكذا هذا الآخر خارج عن الحد الآخر.

وهذا حال الخوارج الذين يحقر أهل الاستقامة صلاتهم مع صلاتهم، وصيامهم مع صيامهم، وقراءتهم مع قراءتهم، وكلا الأمرين خروجُ عن السنة إلى البدعة، لكن هذا إلى بدعة التفريط والإضاعة، والآخر إلى بدعة المجاوزة والإسراف». (مدارج السالكين

قلتُ: رحم الله ابن القيم الذي أشار فيه- بكلام دقيق- إلى النشاط والفتور، وواجب السلم في كل حالة، وأود أن أنبه هنا إلى أهمية الاقتصاد في العدادة وعدم التشدد فيها، حتى لا يقع فتور بعد نشاط، وقد بوَّب الإمام البخاري ف صحيحه بانًا قال فيه: «باب ما يكره من التشدد في العدادة»، ثم أورد تحته حديث أنس بن مالك رضى الله عنه، وفيه يقول: « دُخُلُ النُّبِيُّ صَلِّي الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَإِذَا حَبْلُ مَمْدُودٌ بَيْنَ السَّارِيَتَيْنِ، فَقَالَ، مَا هَذَا الْحَبْلُ؟ قَالُوا؛ هَذَا حَبْلُ لِزَيْنَبَ؛ فَإِذَا فَتَرَتْ تَعَلَّقْتْ. فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ: "لاَ، حُلُّوهُ؛ لِيُصَلُّ أَحَدُكُمْ نَشَاطُهُ، فَإِذَا فَتَرَ فَلْيَقْعُدْ». (الدخاري: ١١٥٠). قال ابن بطال في شرحه: «إنما يكره ذلك خشية الهلاك المفضى إلى ترك العدادة». (فتح الباري .( "7/"

ولذلك أقول لمن أصيب بالكسل والفتور: الزم السنة، وتمسك بالفرائض، ولا تتهاون في الواجبات، واسأل الله الثبات على الدين، واستعذ بالله من الشيطان الرجيم. وللحديث صلة بإذن الله تعالى، والحمد لله

رب العالمين.

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون



## مسلمو الروهينجا بين عدوان الظالمين ونسيان الغافلين



الحمد لله على نعمة الإسلام وكفي بها نعمة، وبعدًا

فقبل أن يرحل عامنا الهجري الذي انقضى من أعمارنا؛ نستقبل عامًا آخر، وسط أحزان المسلمين وآلامهم، من كثرة الاضطهاد الواقع عليهم في كل بقعة من بقاع العالم الإسلامي يشتعل الصراع فيها ويشتد، وسط اشتعال الفتن، وأعمال القتل والتشريد والحرق والتهجير والابادة، لتفتيت الدول العربية والإسلامية، وفق مخططات استعمارية حيكتُ منذ زمن بعيد، وتقسيم دولي، وتغير وتبديل المواقف بين عشية وضحاها لتنفيذ المخططات حسب المصالح.

أبى العام الهجري أن يرحل حتى نعيش مصابًا جللا في بقعة من بقاع المسلمين فتشتعل أعمال العنف المنهج في «بورما ، على أيد الأغلبية البوذية، وسط صمت العالم المتخاذل، حتى أَشَعَلَت تلك الأحداث التي تُعبرُ عن الهمجية في أبشع صورها العالم، وكسرت حاجز الصمت الدولي المتآمر، ورد الفعل الإسلامي المخزي، بعد أن مات الضمير العالمي، وماتت معه كل معاني الأخلاق الإنسانية، وضُمَتُ بموته كل أصوات العدل والحرية، والمتشدقين بحقوق الإنسان، وسط إبادة جماعية تُذَكّرنا بأساليب الوحوش في الغابات، بعد صدور مناشدات من المنظمات الدولية على استحياء، وتنديد يشوبه الخجل والتردد لإنقاذ المسلمين الروهينجا من عمليات الإبادة، وأعمال العنف والقتل والحرق والتهجير الجماعي لمسلمي الروهينجا في ميانمان، فحسبنا الله ونعم الوكيل.

محرم ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٣ - السنة السابعة والأربعون

التوحيد

#### الغزي الدولي تجاه مسلمي الروهينجا

ان ما بجرى في بورما خلال سنوات مضت تحاه مسلمي الروهينجا يحرقهم وتقطيعهم ودفنهم أحداءً لهو أكبر دليل على أن العالم في القرن الحادي والعشرين لا يزال بعيش حالة من التخلف والتعصب الديني والعرقي منقطعة النظير، في ظل صمت المجتمع الدولي، الذي يعتبر بمثابة وصمة عار سوف تلاحق تلك الحقية من التاريخ، وقد تكون المذابح الحالية تجاه مسلمي الروهينجا والتى ازدادت اشتعالاً منذ عام ٢٠١٢م ليست الأولى من نوعها؛ فقد بدأت مع دخول الاسلام لاقليم «أراكان»، وحتى أصبحت «أراكان» دولة مسلمة الى أن قام باحتلالها الملك البوذي البورمي «بوداياي» في عام ١٧٨٤م، وقام بضم الإقليم إلى بورما خشية استمرار انتشار الاسلام في المنطقة.

ثم قام بعد ذلك بتدمير الآثار الاسلامية من مساجد ومدارس، كما قتل الكثير من العلماء والدعاة، ثم تعرض المسلمون هناك منذ ذلك التاريخ لعمليات اضطهاد وتشريد وطرد، كان أبرزها في القرن العشرين أعوام ١٩٤٢م، ١٩٦٢، ١٩٩١م، وتم طرد نحو مليون ونصف المليون مسلم إلى بنجلادش المجاورة وحدها، إضافة إلى مخيمات أخرى تضم مئات الآلاف في الصين والهند وتايلند ومالبزيا واندونيسيا في ظروف لا انسانية بالغة القسوة، بعد أن كانت الأرقام تتحدث عن نسبة ١٥٪ من المسلمين من بين سكان بورما البالغ عددهم ٥٥ مليون نسمة، والصمت الدولى يخيم على ما يحدث هناك مما أصبح يشكل وصمة خزى وعارق جبين العالم أجمع.

وبعد تجاهل طويل استمر لمئات السنين، اعترفت أخيرًا منظمة العفو الدولية بالانتهاكات الخطيرة والبربرية التي يتعرض لها مسلمو بورما على أيدي تلك

أَبَى العام الهجري أن يرحل حتى نعيش مصابًا جللاً في بقعة من بقاع المسلمين، فتَشتعلُ أعمال العنف المنهج في بورما، وسط صمت العالم المتخاذل { {

66

الجماعات البوذية تحت سمع وبصر العالم أجمع.

99

#### لحة تاريخية عن المسلمين في يورما

تُعرف «بورما» أيضًا باسم ميانمار، ورسميًّا جمهورية اتحاد ميانمار، إحدى دول جنوب شرق آسيا، وقد انفصلت عن حكومة الهند البريطانية؛ حيث كانت إحدى ولايات الهند البريطانية تتألف من اتحاد عدة ولايات هي بورمان، وكان، وكابا، وشان، وكاشين، وشَن في عام ١٩٤٠م، وقد نالت استقلالها أخيرًا في عام ١٩٤٠م، وانفصلت عن الاستعمار قرمن الجماعات المتعددة جماعات الأركان، ومن الجماعات المتعددة جماعات الأركان، هذه الجماعات.

وقد دخل الإسلام بورما عن طريق إقليم «أراكان» بواسطة التجار العرب في عهد الخليفة العباسي «هارون الرشيد»، وقد جاء الإسلام إلى تلك البلاد دون أي نشاط سياسي أو عسكري، بل انتشر الإسلام بفضل صفات المسلمين الخُلقية العالمية التي اتصفوا بها، فكانت أخلاق المسلمين والصفات الحميدة التي اتصف بها العربُ المسلمون سببًا في

محرم ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

دخول سكان أركان الإسلام.

وبعد القرن العاشر كانت البلاد لا تزال بوذية بالرغم من انتشار الإسلام وارتفاع المساجد. وفي القرن الثالث عشر شيدت المساجد، وبرزت في حيز الوجود، ووضع سليمان شاه في عام ١٤٣٠م حجر الأساس لأول دولة إسلامية في أركان بتعاون حاكم البنغال المسلم السلطان جلال الدين شاه، وكان قد لجأ هو في عام ١٤٠٠م إلى غور عند حاكم البنغال، بعد أن أغار ملك بورما البوذي على أراكان ودمر عاصمتها «لنفريت»، وكان «تراميخلة»

وقد أقام «ترامخيلة» في «غور» أربع وعشرين عامًا، وأسلم أثناء إقامته فيها واختار لنفسه الاسم الاسلامي «سليمان شاد»، وفي عام ١٤٣٠ه بعث السلطان جلال الدين شاه جيشًا كبيرًا ببلغ قوامه خمسون ألف جندي بقيادة الجنرال «ولى خان» قائد العسكرية لشرق البنغال، فهزم قوات الاحتلال الموذية وطردهم منها، وأقيمت في أراكان سلطنات إسلامية كثيرة استمرت حكمها قراية ثلاثة قرون ونصف تتابع على حكمها ثمانية وأربعون ملكًا مسلمًا وكانوا يكتبون على العملات كلمة التوحيد وأسماء الخلفاء الأربعة باللغة العربية، وفي عام ١٧٨٤م احتل الملك البوذي مملكة أراكان وضمها الى بورما؛ خوفًا من انتشار الإسلام بالمنطقة، وعندها بدأت معاناة المسلمين هناك، وضاعت فصولها وسط جراحات الأمة المتتالية.

وبدأت معاناة المسلمين المستمرة وحملات القتل والتهجير القسري، ولم يكن أمام المسلمين هناك إلا الفرار بأغلى ما يملكون، وهو دينهم وعقيدتهم، فبدأ المسلمون ينزحون إلى الخارج مهاجرين إلى الله يطرقون أبواب الدول الإسلامية المجاورة كبنجلاديش، وباكستان، وتايلند، والهند، وماليزيا، وبعض دول الخليج، وكلما زاد بطش البوذيين بالمسلمين خرج ثلة منهم وهاجروا

اعترفت منظمة العفو اعترفت منظمة العفو الدولية بالانتهاكات الخطيرة والبربرية التي يتعرض لها مسلمو الروهينجا بعد تجاهل استمرار لمئات السنين.

99

إلى بلدان شتى.

وأما من بقوا داخل ميانمار فقد بقوا وسط معاناة القتل والذبح، ففتكوا بهم ومثَّلوا بجثثهم، وحرقوا ودمروا منازلهم، ونزح الألاف منهم بل مئات الآلاف يعيشون في العراء بلا مأوى ولا غذاء ولا دواء بعد أن رفضت دول الجوار استقبالهم، فمات من مات منهم، ومن عاش فإنه يعاني السقم والضياع والشتات، وسط تجاهل الدول الإسلامية، إلاً من رحم الله.

#### مأساة خذلان مسلمي الروهينجا

سوف يسجِّل التاريخ في صفحات سوداء أن مسلمي الروهينجا قد تعرَّضوا لأبشع الجرائم التي ارتُكبَت على مر العصور لا يضاهيها إلاً أفعال التتار الإجرامية، وإن ما وقع ولا يزال يقع على أيدي البوذيين في ميانمار سيظل بقعة سوداء في السجل الإنساني والأممي، وسيكون شاهدًا على حجم التخاذل لإيقاف مجازر معينة وجرائم الحقد والكراهية التي انسلخت من طبيعتها المشرية لا

صور وحشية مروّعة، تَصدرها للعالم، مصحوبة بالصلف والتحدي، وسوف يسجل

محرم ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٣ - السنة السابعة والأربعون

ائتاريخ تخاذل أمة المليار ونصف المليار مسلم، وتقاعسها عن نصرة إخوة لهم في الدين على مرأى ومسمع من العالم كله؛ نائهم كل أنواع التعذيب والقتل والحرق والأبادة والتشريد على أيدي هذه العناصر الأرهابية في بورما. وإن هذه الجرائم تمثل واحدةً من أسوأ الصور الأرهابية وحشية ودموية، وإن السكوت الميت من قبل الدول الإسلامية تجاه تلك الكوارث المفجعة يعطي الذرائع القوية للمفاهيم السلبية تجاه ما يجب على المنظومة الدولية من شمول عزيمتها وعدالتها التي ماتت وماتت معها ضمائرهم فصوره.

ان ما تمارسه العناصر الأرهابية في بورما لا يمكن لضمير حي أن يتوانى لحظة واحدة في التحرك ضده وتسخير كل الامكانيات لصده، وخاصة دول الجوار ليورما من الدول الاسلامية على وجه الخصوص، وتقديم الارهابيين القتلة من البوذيين للمحاكمة. إن السلام العالى ونظامه الدولي سيكون على محك الثقة والمصداقية عندما يرى المظلومون حرائم الأبادة الحماعية دون تدخل لايقافها ومحاكمة المتورطين فيها، وان من شأن كارثة مروّعة بهذا الحجم أن تنقل الأرهاب المقابل لها في الكراهية والوحشية إلى التموضع في تلك المنطقة، كما هو دأب الأرهاب في توظيف بيئة الصراع والاضطراب والتهييج الديني لصالح أجندته الإجرامية.

#### إحصائية عن حجم الدمار والتشريد لمسلمي

#### الروهينجا

وبحسب المعلومات الصادرة يوم وبحسب الموافق ٢٠١٧/٨/٢٩، فقد بلغ عدد الضحايا ٢٣٣٤، وعدد الجرحى ٨٣٤٩، وعدد النساء المغتصبات ٥٠٠ امرأة، وعدد القرى المحرقة ١٠٣ قرى، وعدد البيوت المحروقة ٢٣٢٥٠ بيتًا،

سوف يُسجِّل التاريخ في صفحات سوداء: أن مسلمي الروهينجا قد تعرضوا لأبشع الجرائم التي ارتكبت على مر العصور.

66

"

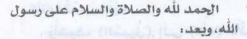
وعدد من أصبحوا بلا مأوى ولا سكن ولا وطن ولا ممتلكات ٣٣٥٠٠٠ فرد، وعدد الأسر النازحة التي وصلت بنجلاديش ٢٤١٦٦ أسرة، وعدد من وصلوا بنجلاديش ١٤٥٠٠٠ وعدد النازحين العالقين المنتظرين على الحدود ١٩٠٠٠٠، وعدد المساجد التي تم هدمها ٢٥٠ مسجدًا، وعدد المدارس والمعاهد التي هُدُمت ٨٠ مدرسة.

#### التمحيص سابق للتمكين والعزة

لقد جرت سنة الله في الكون أنه يجعل الابتلاء والتمحيص سابقًا للتمكين والعزة والرفعة، فأفضلُ الخلق مُحُصُوا وزُلْزِلُوا، قال الله تعالى: « أَمْ حَيدَتُمْ أَن يَدَخُلُوا ٱلْجَنَكَةَ وَلَمَا يَأْتِكُمْ مَثَلُ ٱلَّذِن حَوَّا مِن قَبْلِكُمْ مَسَبَّهُمُ ٱلْأَسْنَة وَالصَرَّة وَزُلْزِلُوا حَتى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ ءَامُتُوا مَعَهُ مَتَ تَمَرُ اللهِ الله تعالى: «إِن يَمَسَنَكُمْ قَنَ فَقَدَ مَسَ وقال الله تعالى: «إِن يَمَسَنَكُمْ قَنْ فَقَدَ مَسَ وقال الله تعالى: «إِن يَمَسَنَكُمْ قَنْ فَقَدَ مَسَ وقال الله تعالى: «إِن يَمَسَنَكُمْ قَنْ فَقَدَ مَسَ التَّاسِ وَلِعَلَمُ اللهُ الذِينَ عَامَتُوا وَيَتَخِذَ مِنْكُمْ فَقَدَ قَائَهُ لا يُحِبُّ الظَّلِينَ » (المعرون: ١٤). قائلهم أنت المستعان، وبك المستغاث، وعليك التكلان، فاللهم فرَّج كربهم، وأهلك أعداءهم، والحمد لله رب العالمِن.

محرم ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٣ - السنة السابعة والأربعون

يسم الله الرحمن الرحيم قال تعالى: (الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيل الله أَضْتُلْ أَعْنَلُهُمْ ). (1: Jaza)



نبدأ في هذا العدد تدبر آيات سورة «محمد» صلى الله عليه وسلم.

وسُمِّيَتْ هَذه السُّورَةُ فِ كُتُب السُّنَة سُورَةَ مُحَمَّد، وَوَجُهُهُ أَنَّهَا ذَّكَرَ هَيهَا اسْمَ النبي صلى الله عليه وسلم في الآيَة الثَّانيَة منْهَا، هَعُرِهَتْ به قَبْلَ سُورَة آل عمْرَانَ الْتَي هَيهَا: «وَمَا مُحَمَّدً إِلَّا رَسُولٌ قَدَ خَلَتَ مِن قَبَلِهِ الرُسُلُ » (آل عمران، ١٤٤).

وَتُسَمَّى سُورَةَ الْقَتَالِ، وَوَجُهُهُ أَنَّهَا ذُكرَتْ فيهَا مَشُرُوعيَّهُ الْقَتَالِ، وَلَأَنَّهَا ذُكرَ فَيهَا لَفْظُهُ فِي قَوْلِه تَعَالَى، «فَإِذَا أُنْزِئَتْ سُورَةٌ مُحْكَمَةٌ وَذُكرَ فَيهَا الْقَتَالُ»

وَهِيَ مَدَنيَّةٌ بِالاتَّفَاقِ، حَكَاهُ ابْنُ عَطِيَّةَ وَصَاحَبُ «الْإِتْقَانِ». (التحرير والتنوير (٢١/٢٦)).

قال الله تعالى: «الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ أَضَلَّ أَعْمَالَهُمْ (١) وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحَات وَآمَنُوا بِمَا نُزُلَ عَلَى مُحَمَّد وَهُوَ الْحَقُّ مَنْ رَئِهِمْ كَفَّرَ عَنْهُمْ سَيُئَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالَهُمْ (٢) ذَلِكَ بِإِنَّ الَّذِينَ



اعداد 📢 د . عبد العظيم بدوي

كَفَرُوا اتَّبَعُوا الْبَاطلَ وَأَنَّ الَّذِينَ آمَنُوا اتَّبَعُوا الْحَقَّ مَنْ رَبِّهِمْ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّه لِلنَّاسِ أَمْثَالَهُمْ»:

اشْتَمَلَتُ الآيَـةُ الأَولَـى عَلَى تَلاَتَةِ ا

الْكُفْرُ، وَالصَّدُ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ، وَضَلاَلُ الأَعْمَالِ النَّاشِيُّ عَنْ إِضَّلاَلِ اللَّهِ إِيَّاهُمْ. (التحرير والتنوير (٧٣/٢٦)).

وأَصل الْكُفَّر تَغْطِيَةُ الشَّيْء تَغْطِيَةُ تَسْتَهْلَكُهُ. وَقَالَ اللَّيْثُ، يُقَالُ إِنّما سُمَيَ الْكَاهَرُ كَاهَرًا لأَن الْكُفْرَ غَطًى هَلْبَهُ كُلَّهُ. قَالُ الْكَاهِرُ كَاهَرًا لأَن الْكُفْرَ غَطًى هَلْبَهُ كُلَّهُ. قَالُ الأَزْهِرِي، وَمَعْنَى هَوْلِ اللَّيْتُ هَذَا يَحْتَاجُ إلى بَيَانِ يَدُلُ عَلَيْه، وَايضاحه أَن الْكُفْرَ فِاللَّفَة التَّفْطِيَةُ، وَالْكَاهَرُ ذُو كُفْرِ أَي ذُو تَغْطِيَةَ لَقَلْبِهَ بِكُفْرِه، كَمَا يُقَالُ للأبِس السَّلَحُ كَاهَرُ، وَهُوَ الَّذِي غَطًاهُ السَّلاَحُ، وَمَتْلُهُ رَجُلُ كَاهَرُ، وَهُوَ الَّذِي غَطًاهُ السَّلاَحُ، وَمَتْلُهُ رَجُلُ

قَالَ، وَهَيه قَوْلُ آخَرُ أَحسن مَمَّا ذَهَبُ إليه، وَذَلكَ أَن الْكَاهَرَ لَّا دَعَاهُ اللَّه إلى تَوْحيده فَقَدُ دَعَاهُ إِلَى نَعْمَة وأَحبها لَهُ إَذَا أَجابَه إلَى مَا دَعَاهُ إِلَيه، هَلَمًّا أَبِي مَا دَعَاهُ إليه منُ تَوْحيده كَانَ كَاهَرًا نَعْمَةَ اللَّه أَي

التوحيد

Upload by: altawhedmag.com

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

مُغَطِّيًا لَهَا بِإبائه، حَاجِبًا لَهَا عَنْهُ.

وَهُوَ-أَيَ الْكُفْرُ- نَقِيضُ الإيمان، آمنًا بِاللَّه وكَفَرُنَا بِالطَّاغُوَتِ. (لَسان العرب (١٤٦-١٤٤/)).

وإذا كان الإيمان شرعاً: أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر (صحيح مسلم: ٨)، كان وتؤمن بالقدر (صحيح مسلم: ٨)، كان الكفر شرعا ضده، قال تعالى: ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ مَا مَنُوا مَا مِنُوا مَا يَلَة وَرَسُولِهِ وَٱلْكِنَبِ الَذِي نَزَلَ عَلَى رَسُولِهِ وَٱلْكِنَبِ الَّذِي آنَزَلَ مِن قَبَلُ وَمَن يَكُفُرُ بِاللهِ وَمَلَيَكَتِه وَكُنُبِهِ وَرُسُلِهِ وَٱلْكِنو الأَخِرِ فَقَدْ صَلَ صَلَكَلَا بَعِيدًا » (النساء: ٢٦٦)، يَكُفُرُ مِنْ تعالى: ﴿ إِنَّ الَذِي يَكُفُرُونَ بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَالْمُور وقال تعالى: ﴿ إِنَّ الَذِي يَكُفُرُونَ بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَلَقُولُونَ وَيُرِيدُونَ أَن يُغَرِقُوا بَيْنَ اللهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ يَتَخِدُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا () أَوْلَتِكَ هُمُ الكَفُرُونَ مَقًا وَاعْدَدًا لِلْكَغِينَ عَذَابًا مُعِياً » (النساء: مَقًا وَاعْدَدًا لِلْكَغِينَ عَذَابًا مُعِياً » (النساء: مَقًا وَاعْدَدًا لِلْكَغِينَ عَذَابًا مُعِياً » (النساء:

عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ الله رضي الله عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّٰه صلى الله عليه وسلم: « لاَ يُؤْمِنُ عَبْدٌ حَتَّى يُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِه وَشَرُه حَتَّى يَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَهُ لَّمْ يَكُنُ لِيُخْطِئَهُ وَأَنَّ مَا أَخْطَأَهُ لَمْ يَكُنُ لِيُصِيبَهُ». (صحيح سنن الترمذي ٢١٤٤).

وَالصَّدُّ: الإعْراضُ والصُّدُوف. صَدَّ عَنْهُ يَصِدُ وَيَصُدُ صََدًا وصُدُودَا: أَعرض.

وَيُقَالُ، صَدَّهُ عَنِ الأَمر يَصُدُّه صَدًا، مَنَعَهُ وَصَرَهَهُ عَنْهُ. قَالَ اللَّهُ عزَّ وحِلَّ، « وَصَدَّهَا مَا كَانَت تَنَبُدُ مِن دُون اللَّهِ (النمل: ٤٣)، يُقَالُ عَن الإيمان العادةُ الَّتي كَانَتْ عَلَيْهَا، لأَنها نشأت وَلَمْ تَعْرِفْ إِلاَ قَوْمًا يَعْبُدُونَ بقَوْلِهِ، «إِنَّهَا كَانَتْ مِنْ قَوْم كَافرينَ عَن إِنَّهُ مَنَ وَقَالْ تَعَالَى، « وَلا يَمُ تَنَكُمُ الشَّيْطَنُ إِنَّذُ لَكُرْ عَدُوً تَبِنَّ (الزخرو: ٢٢)، وقَال

/ التوحيد

تعالى: «وَعَادًا وَثَمُودَ وَقَدْ تَبَيَّنَ لَكُمْ مَنْ مَسَاكَنهِمْ وَزَيَّنَ لَهُمَ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ هَصَدَّهُمَ عَنِ السَّبِيلِ وَكَانُوا مُسْتَبْصِرِينَ» (العنكبوت: ٣٨). (لسان العرب (٣/٥/٣)). وَالسَّبِيلُ: الطريقُ وَمَا وَضَحَ مِنْهُ، يُذَكَر

والسبيل، الطريق وما وضح مِنه، يدكر وَيُوَنَّثُ وَالتانيث فِيهَا أَعْلَبٍ.

وسَبِيلُ اللهِ: طَرِيقُ الْهُدى الَّذِي دَعَا إليه.

قَـالَ، وسَبِيل الله عامٌ يَقَعُ عَلَى كُلُ عَمَلِ خَالص سُلك بِهَ طَرِيقُ التقرُّب إلى اللَّهُ تَعَالَى بُأَداء الْفَرَائِص وَالنَّوَاهِلِ وَأَنوَاعِ التَطَوُّعات، وإذا أُطلق هَهَوَ فِ الْغَالَبِ وَاقَعْ عَلَى الْجِهَادِ حَتَّى صَارَ لكثُرة الأَسْتِعْمَالِ كَأَنه مَقْصُورٌ عَلَيْهِ.

وَأُضِيفَ (السَّبِيلُ) إِلَى (اللَّه) لأَنَّهُ الدُينُ الَّذي ارْتَضَاهُ اللَّهُ لَعبَاده، « إَنَّ الَدِينَ عِندَ الَمَّ الْإِسْتَكُمُّ (آل عمرَانَ: ١٩)).

وَاسْتُعِيرَ اسْمُ السَّبِيلِ للدِّينِ لأَنَّ الدِّينَ يُوصل إلَّى رضا اللَّهَ كَمَا يُوَصَلُ السَّبِيلُ السَّائِرَ هَيهِ إلَى بُغْيَتِهِ. (التحرير والتتوير (٧١/٢٦)).

#### و ثصدُ الذين كفروا عن سبيل الله وجوه كثيرة:

منها؛ صَدُّهُمُ النَّاسَ عَنْ سَمَاعِ الْقُرْآنِ، قال تعالى: « وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَا شَّمَعُوا لِمَنَا ٱلْقُرَّانِ وَالْفَرَافِيهِ لَعَلَكُمْ تَغْلِبُونَ، (فصلت: ٢٦).

ومنها: إخراجهم الرَّسُولُ صلى الله عليه وسلم وَالْمُؤْمِنينَ مِنْ مَكَّةَ، وَصَدُّهُمْ عَن الْعُمْرَة عَامَ الْحُدَيْبِيَة، قال تعالى: « مُمُ الَّذِيكَ كَفَرُوا وَصَدُوَكُمْ عَن السَّحِدِ الْحَرَارِ وَالْمَدْى مَعْكُونًا أَن يَبَلُغُ عَلَمَهُ» (الفتح: ٢٥)، وقال تعالى: « إنَّ الَذِيكَ كَفَرُوا وَيَصُدُونَ عَن سَبِيلِ اللهِ وَالسَّحِدِ الْحَرَاءِ الَذِي جَعَلَنَهُ لِلتَاسِ سَوَاً الْحَكِكُ فِيهِ وَالْبَادِ» (الحج: ٢٥).

وللحديث بقية إن شاء الله،

نسأل الله الهداية والتوهيق.

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٣ - السنة السابعة والأربعون

الحمد لله وحده، صدق وعده، ونصر عبده، وأعز جنده، وهزم الأحزاب وحده، لا إله إلا الله، ولا تعبد إلا إياه، مخلصين له الدين ولو كره الكاهرون، أما بعدُ،

XI Zalat

فحديثنا بعون الله في هذا المقال ينتظم أمورًا نوردها فيما يلى:

اعداد الما عبدالرزاق السيد عيد

#### أولاً: مقدمات: المقدمة الأولى: أمة يبين الله لها أهدافها:

u aim

مجرية

نحن أمام أمة يوجهها الوحي فيبيّن لها أهدافها العليا، فهذه سورة الفتح تنزل على رسول الله صلى الله عليه وسلم أثناء عودته من صلح الحديبية وهو في الطريق إلى المدينة، لم ينتظر الوحي حتى يعود الرسول صلى الله عليه وسلم ويستقر في المدينة ثم يتزل، لا، بل في طريق عودته ينزل الوحي يبين فضل صلح الحديبية وما سيترتب عليه مستقبلاً ويبشر بفتوح تأتي من بعده أولها فتح خيبر، قال الله تعالى، فَقَد رَضِ الله عن المؤسور إذ يابقونك ويبشر بفتوح تأتي من بعده أولها فتح خيبر، قال الله تعالى، فقد رض الله عن المؤسور إذ يابقونك عمر المتحرة فلم ما في قلوم، قازل التكينة عليم وأنهم مكما () ومَعَالَم معاند كثيرة بأخذونها وكان الله عز مكم هذه. وكف أيلك الناس عنكم ولتكرف عاية للمؤسين ويقوين () ومَعَالَم معاند (الفتح ١٠٢).

#### المقدمة الثاذية: وهُعَجَّل لكم هذه: المقدمة الثاذية: الذا عمَّل الله خبير ؟

الأجابة، عجًل الله بفتح خيبر لأنها الأفعى التي ينبعث سمها فيما جاورها، فلا بد من سرعة القضاء عليها حتى لا تكون سببًا في إفساد الآخرين، فمن المعلوم أن زعماء خيبر من اليهود وعلى رأسهم سلام بن أبي الحقيق وحيي بن أخطب، وكنانة بن الربيع، هم من حزّب الأحزاب وأنفقوا الأموال وقلب الأمور حتى يصير الباطل حقًا والحق باطلاً وقلب الأمور حتى يصير الباطل حقًا والحق باطلاً في زعمهم، وقد أخبرنا الله في كتابه عن ذلك فقال سيحاذه، (ألم تَزَر إلى الَّذِينَ أوتُوا نَصِيبًا من الْكتَاب يَشْتَرُونَ الضَّلاَلَة وَيُرِيدُونَ أَنْ تَضِلُوا السَّبِيلَ (15) وَالله أَعْلَمُ بِأَعْدَاتِكَمٌ وَكَمَى بِاللَهِ وَلِياً وَيَياً وَكُفَى بِاللَهِ وَالله أَعْلَمُ بِأَعْدَاتِكَمَ وَكَمَى بِاللَهِ وَلِياً وَكُفَى بِاللَهِ

لم يكتف اليهود بكفرهم وضلائهم بل أرادوا إضلال غيرهم بالكذب

التوحيد

Upload by: altawhedmag.com

مجرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٧ - السنة السابعة والأربعون

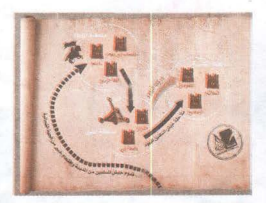
والتزوير، فقالوا لمشركي مكة: أنتم أهدى من النبي محمد وصحبه سبيلاً، لقد دفعهم إلى ذلك حقدهم الدفين وحسدهم للنبي والمسلمين فاستخدموا كل الوسائل الخبيثة للصد عن سبيل الله، واستطاعوا بذلك أن يحشدوا عشرة آلاف مقاتل من قريش فطفان ومن والاهم من الأعراب لمحاولة اجتثاث أهل المدنية والقضاء على الإسلام والمسلمين في أكبر تحَرُّب عرفه التاريخ ضد المسلمين في عهدهم الأول، لكن الله ردَّهم بغيظهم لم ينالوا خيرًا، وكفى الله على الله مني القتال، وعندها قال النبي صلى الله عليه وسلم، دالآن نغزوهم ولا يغزوننا، رواه البخاري. وقد تحقق ذلك لأنه وعد من الله، فهذا وجه من وجوه التعجيل بخيبر للقضاء على مصدر الفتن.

وهناك وجه آخر للتعجيل بخيبر وهو الحصول على المغانم فخيبر منطقة خصبة غنية بالموارد وحصون اليهود مكدسة بالأموال والعتاد والطمام، وأيضًا تقع خيبر في طريق الشام وفي ملتقى طرق كثيرة لتجارة الشام منه واليه، فتأمينها قوة للدولة الناشئة في المدينة النبوية، وتأمين لحدودها الشمالية، وهزيمة اليهود في خيبر بحصونها النيعة ورجالها الأشداء درس لغيرهم ممن غرتهم نفوسهم ممن تبقى من اليهود أو غطفان أو غيرهم، لذلك كان الوعد الإلهي بالتعجيل بها، واستجابة لذبل كان الماء الإلهي بالتعجيل بها، واستجابة النبي صلى الله عليه وسلم وصحبه الأبرار بسرعة النبها بعد عودته من الحديبية بوقت قصير، فكان زلك في شهر الحدم من العام السابع للهجرة النبوية، فالتعجيل بخيبر هو الطريق لم يعدها من قتوح.

ثانيًا: خطة تعريك الجيش الإسلامي وفتح الحصون:

1- لما أراد الرسول صلى الله عليه وسلم الخروج إلى خيبر أعلن ألا يخرج معه إلا راغب في الجهاد، وليس في الغنيمة، فلم يخرج معه إلا أصحاب الشجرة وهم ألف وأربعمائة، وهم الذين مدحهم من المؤريني إذ يابمونك حَتَ التَجرَة فلم ما في فلوم من المؤريني إذ يابمونك حَتَ التَجرَة فلم ما في فلوم من المؤريني إذ يابمونك حَتَ التَجرَة فلم ما في فلوم ما ذلك التكينة عاتم وأنبهم فتما قريباً () ومَدَان مداير ومَدَان الله معالم معانم حيرة تأخلونا، (الفتح،١٩، ١٩)، فعجل لهم مغانم خيبر تعويضًا لهم عن صبرهم وصدقهم مع الله

١٢ التوحيد



ورسوله.

۲-خرج المسلمون بقيادة النبي صلى الله عليه وسلم، وقد خططوا عزل يهود خيبر ومنعهم من الاستفادة من حلفائهم من غطفان، وكذا منعهم من الهروب إلى الشام.

قال ابن إسحاق في السيرة، بلغني أن غطفان لما سمعت بمنزل رسول الله صلى الله عليه وسلم من خيبر جمعت له، ثم خرجوا يظاهرون يهود عليه حتى إذا ساروا مرحلة سمعوا خلفهم في أموالهم وأهليهم حسًا؛ فظنوا أن المسلمين دخلوا ديارهم فرجعوا على أعقابهم وأقاموا في أهليهم وأموالهم وخلوا بين المسلمين وخيبر.

٢- الجيش الإسلامي على مشارف خيبر؛

ب. عن أنس رضي الله عنه قال: إنَّ رَسُولَ الله صَلَّىٰ الله عَلَيْه وَسَلَّمَ أَتَى خَيْبَرَ لَيُلاً، وَكَانَ إِذَا أَتَى قَوْمًا بِلَيْل لَم يَغِرْ بِهِمْ حَتَّى يُصْبِحَ، فَلَمًا أَصْبَحَ خَرَجَتْ ٱلْيَهُودُ بِمَسَاحَيَهِمْ وَمَكَاتَلِهِمْ فَلَمًا رَأَوْهُ قَالُوا، مُحَمَّدٌ وَاللَّه مُحَمَّدٌ وَالْحَمِيسُ (يعني، محمد والجيش) فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ، خَرِيَتْ خَيْبَرُ، إِنَّا إِذَا تَزَلْنَا بِسَاحَةٍ قَوْمٍ فَسَاءَ صَبَاحُ الْمُنْدَرِينَ. (متفق عليه).

وهكذا فاجأ الرسول والمسلمون يهود خيبر من حيث لم يحتسبوا فقد كانوا خارجين إلى حقولهم بفؤوسهم ومكاتلهم فهم أهل زراعة، ولم يتوقعوا رؤية جيش المسلمين فهالهم ما رأوا وهذا من أساليب الحرب وخططه المحكمة- بتوفيق من الله سيحانه-.

Upload by: altawhedmag.com

محرم ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

ولما دنا الرسول صلى الله عليه وسلم من خيبر وصار على مشارفها قال لمن معه: «قفوا، فوقف الجيش فتوجَّه النبي صلى الله عليه وسلم بهذه الدعوات: «اللهم رب السماوات السبع وما أظللن، ورب الأرضين السبع وما أقللن، ورب الشياطين وما أضللن، فإنا نسألك خير هذه القرية، وخير أهلها، وخير ما فيها، ونعوذ بك من شر هذه القرية وشر أهلها، وشر ما فيها، أقدموا بسم الله، صححه الألباني في تحقيقه لفقه السبرة.

#### ٤- حصون خيبر:

تشتهر خيبر بحصونها المنيعة الثمانية، وهي من أشهرها وتوجد في منطقتين يوجد خمسة فيها في منطقة يقال لها (النطاة) و(الشق)، أما الثلاثة التي تقع في النطاه فهم: ١- حصن ناعم ٢- الصعب ٣- حصن قلعة الزبير، وأما الحصنان اللذان يقعان في منطقة (الشق) فهما: ٤- حصن أبي، ٥- حصن النزاد.

أما في الشطر الثاني من خيبر وفيه ثلاثة حصون: حصن القموص، ٢- حصن الوطيح، ٣-حصن السلالم وهم في منطقة تسمى «الكتبة».

#### ٥-كيف تم فتح الحصون؟

هرب اليهود إلى حصونهم وحاصرهم الأسلمون وأخذوا فيفتح حصونهم واحدا تلو الأخر، وكان أول ما سقط من حصونهم حصن ناعم وحصن الصعب ثم حصن القموص، ثم توالى سقوط الحصون، وقد واجه المسلمون مقاومة شديدة وصعوبة كبيرة منذ فتح بعض هذه الحصون ومنها حصن ناعم الذى استشهد تحته محمد بن مسلمة الأنصاري، حيث ألقى عليه مرحب رحى من أعلى الحصن، ثم أعطى النبى صلى الله عليه وسلم الراية إلى علي رضى الله عنه، روى الشيخان من حديث سهل بن سعد «أَنْ رُسُولْ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمَ قَالِ يَوْمَ خَيْسَ، لأعطين هذه الرَّاية غدا رَجُلا يفتح الله على يَدَيْه يُحَبُّ الله وَرَسُولَه وَيُحَبُّهُ الله وَرَسُولُهُ. قَالَ: فَبَاتَ النَّاسُ يَدوكونَ لَيُلتَهُمُ أَيَّهُمْ يُعْطَاهُا، فَلَمَّا أَصْبَحَ النَّاسُ عَدَوًا عَلَى رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَلَّهُمْ يَرْجُو أَنْ يُعْطَاهَا، هَقَالَ: أَيْنَ عَلَى بُنُ أبي طائب؟ فقيل، هُوَ يَا رَسُولَ الله يَشْتَكي عَيْنَيْه. قال؛ فأرْسَلوا إليه فأتى به فبَصَق رُسُول الله صَلَّى

اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم فِي عَيْنَيْه وَدَعَا لَهُ هَبَراً حَتَّى كَأَنْ لَمُ يَكُنْ بِه وَجَعٌ، فَأَعْطَاهُ الرَّابَيَة هَقَالَ عَلَيْ، يَا رَسُولَ اللَّه أَقَاتَلَهُمْ حَتَّى يَكُونُوا مثْلَنَا، هَقَالَ انْفُدْ عَلَى رَسْلَكَ حَتَّى تَنْزَلَ بِسَاحَتِهِمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إلَى الْإِسْلَامِ، وَأَخْبَرُهُمْ بِمَا يَجِبُ عَلَيْهِمُ مِنْ حَقَّ اللَّه فِيه، هَوَاللَّهُ لَأَنْ يَهُدِيَ اللَّه بِكَ رَجُلاً وَاحِدًا خَيْرَ لَكَ مَنْ أَنْ يَكُونَ لَكَ حُمُرُ النَّعَمِ».

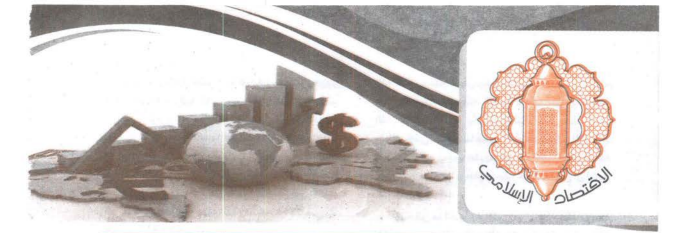
· وتحقق ما أخير به النبي صلى الله عليه وسلم لأنه وحى من الله وفتح الله على يد على رضى الله عنه، وتم فتح حصن ناعم الذي كان ممتنعًا قدل، وقتل الله قائده (مرحب) بضرية من سيف على رضى الله عنه، ويمقتل مرحب تأثرت معنويات اليهود وتوالت هزدمة حصونهم حصنا بعد حصن، وتوجه المسلمون بعد حصن ناعم إلى حصن الصعب بن معاذ، وأبلى حامل الراية الحباب بن المنذر بالأغ حسنًا حتى افتتحوه بعد ثلاثة أيام، ووجدوا فيه الكثير من الطعام والسلاح، بينما كانوا في ضائقة من قلة الطعام، ثم توجهوا بعد ذلك إلى حصن قلعة الزبير الذي اجتمع فيه الهاريون من حصني ناعم والصعب، ويقية ما فتح من حصون اليهود، وحاصر المسلمون حصن قلعة الزبير ومنعوا عنه الماء فاضطر البهود الى النزول للقتال فقاتلما مقاتلة شرسة، لكن السلمين هزموهم بفضل الله وتوالت انتصارات المسلمين وسقوط حصون اليهود، وبذلك سقطت خيبر بيد السلمين، وبعدها سارع أهل فدت في شمال خبير وطلبوا الصلح في مقادل ما يدفعون من أموال.

ثم حاصر المسلمون وادي القرى وهي مجموعة قرى بين خيبر وتيماء فاستسلمت فغنم المسلمون أموالا كثيرة وتركوا الأرض والنخيل بيد اليهود وعاملهم عليها مثل خيبر، وصالحت تيماء على مثل الحصون اليهودية في يد المسلمين، وقد بلغ قتلى اليهود في معارك خيبر ثلاثة وتسعين رجلاً، وسبيت النساء والذراري، منهن صفية بنت حيي، فاعتقها النبي صلى الله عليه وسلم وتزوجها وصارت من أمهات المؤمنين، وقد استشهد من المسلمين عشرون رجلاً على قول ابن إسحاق في السيرة، والله أعلم، والحمد لله رب العالمين، وإلى لقاء بإذن الله ومشيئته.

التوحيد ١٣

Upload by: altawhedmag.com

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

لقد قرن الإسلام بين العقيدة والعمل، وذلك لحفز الإنسان على الإنتاج للحصول على الرزق الحلال الطيب لينفق فيه على حاجاته ولإشباع رغباته، وادخار الفائض واستثماره في الحلال الطيب ليعاد إلى عملية الإنتاج مرة أخرى، ويحدث التطور والنماء ويعود الخير على البشرية، وهذه هي دورة العملية الإنتاجية.

اعداد المراد . حسين حسين شحاتة

## السلوك الاقتصادي الإسلامي

ويحكم سلوك الإنسان خلال هذه الدورة فقه الاقتصاد الإسلامي، والذي يتمثل في مجموعة الضوابط الشرعية التي تتعلق بالإنتاج والاستهلاك والتوزيع والادخار والاستثمار، وذلك لتحقيق عبادة الله عز وجل مصداقًا لقول الله تبارك وتعالى، «وَمَا خَلَفَ ٱلَّذِيَ وَآلَانَ إِلَّا لِعَبْدُونِ (٢) مَا أَرِيدُ مِنْهُم مِن يَزَوْ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِلُونُ (٢) إِنَّ أَمَة هُوَ الزَرَاقُ ذُو الْفُرُو الْسَتِينُ »

(الذاريات: ٥٦- ٥٨).

ويختص هذا الفصل باستنباط الضوابط (المعايير) الشرعية وبيان الأسس الاقتصادية التي تحكم سلوكيات الإنتاج والاستهلاك والاستثماري الاقتصاد الإسلامي، وذلك بشيء من الإيجاز حسب ما يتسع له المقام.

#### ضوابط السلوك الإنتاجي فيَّّ الاقتصاد الإسلامي مفهوم الإنتاج وعلاقته بالحاجات الأصلية للإنسان فيَّ الاقتصاد الإسلامي:

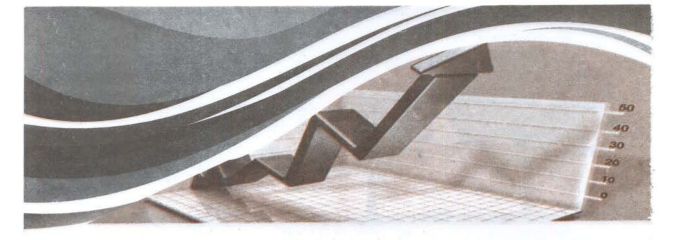
يقصد بالإنتاج بصفة عامة بذل الجهد لاكتشاف واستغلال الموارد الطبيعية المتاحة، وباقتران العمل بالموارد الطبيعية تنتقل هذه الموارد

محرم ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٣ - السنة السابعة والأربعون

إلى إنتاج، الذي يقوم بالمنفعة ويجرى عليه التبادل بين الناس.

ويتسع مفهوم الإنتاج في الاقتصاد الإسلامي ليشمل إنتاج السلع والخدمات المختلفة النافعة والمشروعة التي تفيد المخلوقات جميعًا، وفق ضوابط الشريعة الإسلامية وطبقًا للأسس الاقتصادية المتوافقة معها.

ويعتبر الإنتاج في الاقتصاد الإسلامي من أهم مقومات تعمير الأرض، وتوفير سبل المعيشة الرغدة الطيبة للناس في الحياة الدنيا لكي يستطيعوا عبادة الله عز وجل، والذي أمر بالعمل من أجل إنتاج الطيبات، فقال عز وجل، «هُوَ الذي حَكل لَكُمُ الأَرْضَ دَوْلاً فَاسَتُوافِ مَكَكما وَكُوْامِي وَرَقِعَهُ وَإِلَيه اللَّفُورُ » ((اللك:٥٥)، كما وصف الله الطائفة التي تسعى وتضرب في ومَاخَرُونَ يَعْرَقُونَ في الأَرْضِ يَتَعُونَ مِن مَعْل أَقَدْ وَمَاخَرُونَ الأَرض ابتغاء الرزق بالمؤمنة بقوله سبحانه وتعالى: ومَاخَرُونَ يَعْرَقُونَ في الأَرْضِ يَتَعُونَ مِن مَعْل أَقَدْ ومَاخَرُونَ الأَرض الما على المعال المان عمل من عمل وتضرب في مُواخَرُونَ عَشرَوْنَ في الأَرْضِ مِنتَعُونَ مِن مَعْل أَقَدْ ومَاخَرُونَ الله عليه وسلم على العمل المنتج فقال: «ما أكل أحد طعامًا قط خير من أن يأكل من عمل يده، وأن نبي الله داود كان يأكل من عمل يده، (رواه البخاري)



وقال صلى الله عليه وسلم: « خير الكسب كسب يد العمل إذا نصح « (رواه أحمد)، وقال صلى الله عليه وسلم: « لأن يحتطب أحدكم على ظهره خير له من أن يسأل أحد فيعطيه أو يمنعه « (رواه البخاري)، وهناك علاقة سببية بين الإنتاج والوفاء بالحاجات الأصلية للإنسان، والتي تقسم إلى نوعين هما:

- الحاجات المعنوية الروحية: مثل حاجة الإنسان إلى الأمن والطمأنينة والنوم والترويح والحرية والتقرب إلى الله حتى يعيش سعيدًا مطمئنًا.

- الحاجات المادية: مثل المأكل والملبس والمشرب والمأوى والعلاج والتعليم والزواج، إلى غير ذلك مما هو ضروري لحياة الإنسان، ولإشباع غرائزه المادية المشروعة.

ولتحقيق الحاجات المادية يلزم العمل لإنتاج متطلباتها والتي عبر عنها فقهاء الإسلام بمقاصد الشريعة الخمس وهي: حفظ الدين والنفس والعقل والعرض والمال.

#### التكييف الشرعي للإنتاج في الاقتصاد الإسلامي:

لقد فرض الله على الناس العمل لأجل الإنتاج، ووفقًا للشريعة الإسلامية فالعمل يكون لتحقيق المقاصد الشرعية وهي الضروريات والحاجيات والتحسينات، فقال عز وجل في كتابه الكريم، وقُل أعملُوا فَسَرَى لَقَدْ عَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونٌ وَسَرُدُوسَ إِلَى عَلِهُ الْنَبُ وَالتَّهَدَة فَسَنَكُمُ مَتَمَلُونَ ، (التوبية: ١٠٠) ولقد اعتبر الأسلام العمل المنتج واجب شرعي طبقًا للقاعدة الشرعية التي تقول ، إن ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب،.

ويتحمل مسئونية الإنتاج في الإسلام كل من الدولة والأفراد، كل حسب ما عليه من واجبات

وتبعات، وحسب ما لديه من إمكانيات وطاقات ومسئوليات، وذلك طبقًا لأحكام ومبادئ الشريعة الإسلامية.

#### وتتمثل مسئولية الدولة تجاه العملية الإنتاجية فالنواحي الأتية:

- إنتاج الضروريات والتي يقبل عليها الأفراد لكفاية المجتمع.

- توجيـه الاستثمارات العامة نحـو مشروعات البنية الأساسية اللازمة للإنتاج.

- تهيئة البيئة المناسبة للعملية الإنتاجية.

- توفير المرافق العامة لعملية الإنتاج.

- حماية المجتمع من التلوث بسبب الإنتاج.

- الاطمئنان من الاستخدام الرشيد للموارد الطبيعية.

- المراقبة على إنتاج الأفراد للاطمئنان من أنه يسير وفق الضوابط الشرعية.

- عدم مزاحمة الأفراد في أنشطتهم الإنتاجية.

وتتمثل مسئولية الأفراد تجاه العملية الإنتاجية فالنواحي الآتية:

- توجيه الاستثمارات والطاقات البشرية تجاه المشروعات الإنتاجية النافعة شرعًا.

- عدم الإسراف والتبذير في استخدام الموارد الطبيعية أو تبديدها.

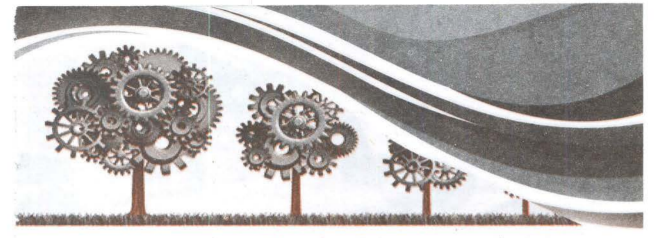
- عدم إحداث تلوث في البيئة أو إحداث ضرر في المجتمع.

- القيام بالمسئولية الاجتماعية تجاة المجتمع. - الالتزام بتوجيهات ولي الأمر ما دامت لا تتعارض مع قواعد الشريعة الإسلامية.

التوحيد

Upload by: altawhedmag.com

محرم ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون



- الالترام بأداء الفرائض والالتزامات المالية للدولة.

ويجب على الدولة تجاه رجال الأعمال المنتجين عدم وضع المعوقات والقيود طالما أنهم ملتزمون بالضوابط الشرعية الإسلامية، وفي هذا الخصوص يقول ابن تيمية «يجب علي ولي الأمر مكافحة الأعمال الضارة باعتبارها منكراً مثل تعاطي الرذيلة وامتهان الفاحشة واقامة الخمارات... وما في حكم ذلك، كما يجب عليه كذلك إجبار العاملين لإنتاج ما يحتاجه الناس بأجر المثل «، ويضيف قائلاً «إن احتاج الناس إلى صناعة طائفة كالفلاحة والنساجة والبناء، وغير ذلك، وعلى ولي الأمر أن يلزمهم بذلك بأجرة مثلهم فإنه لا تتم مصالح المسلمين إلا بذلك، فإذا احتاج الناس إلى من يصنع لهم آلات الجهاد من فإذا احتاج الناس إلى من يصنع لهم آلات الجهاد من

#### ومن بين الضوابط الشرعية التي تضبط الإنتاج ما يلي:

(1) إنتساج الحملال الطيب وتجنب الخبائث، وأساسى ذلك قول الله تبارك وتعالى، «وَعُمِلُ لَهُمُ الطَّيْبَنَتِ وَعُمَرَهُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَيْتِ » (الأعراف: ١٥٧)

(٢) الإنتاج حسب الأولويات الإسلامية، وهي الضروريات ثم الحاجيات ثم التحسينات، وتجنب إنتاج الترفيات.

(٣) تجويد الإنتاج حسب الأشتراطات والمواصفات الفنية، وهذا ما يطلق عليه في الفقه إحسان العمل، ودليل ذلك قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله كتب الإحسان على كل شيء... الحديث « (رواه مسلم).

(٤) إتقان الأخذ بالأسباب والتوكل على الله، وهذا من خصال المؤمن التقي، ولذلك شواب الدنيا وحسن ثواب الآخرة.

والتوحيد

(٥) التركيز على الشروعات الإنتاجية التي تولد الرزق لأكبر عدد من الأحياء، سواء أكان إنسانا أو حيواناً أو طيراً مما هو مفيد للمخلوقات، وأصل ذلك قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: « ما من مسلم يغرس غرساً فيأكل منه إنسان ولا حيوان ولا طير إلاً كان له يوم القيامة، (رواه مسلم).

(٦) التركيز على المشروعات الإنتاجية التي تحسن مستوى المعيشة للفقراء وتشغل أكبر عدد ممكن من العاطلين، وذلك لإحداث التنمية الاقتصادية المتوازنة في المجتمع الإسلامي.

(٧) تحقيق التوازن بين مصلحة الأجيال الحاضرة والأجيال المقبلة وذلك من خلال التنويع بين المشروعات الإنتاجية قصيرة الأجل لتخدم الأجيال الحاضرة، والمشروعات الإنتاجية الأساسية لخدمة الأجيال المقبلة، وهذا مستنبط من قول الله تبارك وتعالى: «وَالَذَيْنَ جَلَوُ مِنْ مَدِهِمْ يَقُرلُونَ رَبَّا الْفَقِرْ لَكَ وَلِإِخْرَاتَا الَذَينَ سَبَقُونَا بِالإِينَى » (الحشر). - (١).

(٨) تجنب المشروعات التي تؤدي إلى تلوث البيئة، وفي حالة المشرورة يلزم اتخاذ الإجراءات اللازمة لمعالجة تلك الآثار، وأساس ذلك قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا ضرر ولا ضرار» (رواه الإمام أحمد).

(٩) اختيار المشروعات التي تحفظ المال وتنميه وتحقق تنمية اجتماعية واقتصادية وتحفظ الدين، والنفس، والعقل، والنسل أو النسب، والمال، والضروريات هي التي تحفظ هذه الأمور الخمسة التي هي عبارة عن عاملين فقط هما الإنسان والمال، فالدين والنفس والعقل والنسل هما للإنسان.

وللحديث صلة إن شاء الله تعالى.

Upload by: altawhedmag.com

محرم ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون



باب السنت

بداية العام والبشارة بالرضوان

الحمد لله الرحمن الرحيم، وسعت رحمته كلَّ شيء من العالمين، وعد الذين أحسنوا بالحسنى وزيادة، فبشر أهل الجنان بعد تفضله عليهم بالرضوان، ولما كان من سنة نبينا البشارة وحسن الظن، قصدنا ي مستهل عامنا تبشير المحسنين، قال تعالى: (وَيَضُوَنُّ شَرَبَ اللَّهِ أَحْرَرُ ) (التوبة: ٧٢).

اعداد الم د. مرزوق محمد مرزوق

وِيْ السنة: روى الإمام البخاري يَ صحيحه عَنْ أَبِي سَعِيد الْخُدْرِيَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ: " إِنَّ اللَّه تَبَارَتُ وَتَعَالَى يَقُولُ لأَهْلِ الحَنَّة: يَا أَهْلَ الْجَنَّةَ؟ فَيَقُولُونَ: ثَبَيْكَ رَبَّنَا وَسَعْدَيْكَ، فَيَقُولُ: هَلْ رَضْيتُمْ؟ فَيَقُولُونَ: وَمَا لَنَا لاَ خَرْضَى وَقَدْ أَعْطَيْتَنَا مَا لَمْ تُعْطَ أَحَدًا مِنْ خَلْقِكَ، فَيَقُولُ: أَنَّا أَعْطِيكُمُ أَفْضَلَ مِنْ ذَبَكَ، قَالُوا، يَا رَبَّ، وَأَيُ شَيْء أَفَضَلُ مَنْ ذَلِكَ؟ فَيَقُولُ: أُحلُ عَلَيْكُمْ رِضُوانِي، فَلاً

#### التغريج:

اتفق عليه الإمامان فضلا عن الترمذي من أصحاب الكتب الستة، وهذا بيانه:

١- رواه البخاري: في كتاب الرقاق، باب صفة الجنة والنار (١١٤/٨)، وفي كتاب التوحيد، باب كلام الرب مع أهل الجنة صحيح البخاري (١٥١/٩) (٧٥١٨).

٢- ورواه مسلم ط الجيل، في كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب إحلال الرضوان على أهل الجنة (٧٢٤٢) (١٤٤/٨).

٣- وفي سنن الترمذي ت شاكر (٢٨٩/٤) (٢٥٥٥).

#### شرح الحديث:

يقول النبي صلى الله عليه وسلم: "إن الله تبارك وتعالى يقول لأهل الجنة: يا أهل الجنة " أي إن الله تعالى ينادي أهل الجنة بنسبتهم إليها تذكيراً لهم بهذه التعمة العظيمة التي أنعم بها عليهم"، فيقولون: لبيك ربنا وسعديك "، أي: إجابة بعد أي هل رضيتم بما أعطاكم ربكم من الجنة ونعميها؟ أو هل رضيتم عن ربكم؟ " فيقولون: وما لنا لا نرضى أو هل رضيتم عن ربكم؟ " فيقولون: وما لنا لا نرضى واحسانك وأعطيتنا ما لم يكن يخطر لنا على بال، " وقد أعطيتنا ما لم تعط أحداً من خلقك ؛ فيقول: أنا أعطيكم أفضل من ذلك، قالوا: يا رب وأي شيء أفضل من ذلك؟ " أي: وهل هناك نعيم أعظم من النعيم الذي نحن فيه"؟ فيقول، أُحل عليكم

رضواني فلا أسخط عليكم بعده أبداً "، أي: فبقول

IV

التوحيد

محرم ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

الله تعالى لهم: نعم هناك ما هو أعظم نعمة، وأكثر سعادة من الجنة وما فيها، وهو الرضوان الإلهي الذي لا يساويه شيء من نعم الله، فإذا أردت أن أمنحكم السعادة العظمى، وقد أردت لكم ذلك منحتكم الرضوان الدائم الذي لا سخط بعده. (وينظر: منار القاري شرح مختصر صحيح البخاري (٣٠٢/٥)، فتح الباري لابن حجر (٢١/١١)، فيض القدير الأثار للقاضي عياض).

#### مما يستفاد من الحديث:

- أن نعيم أهل الجنة لا يعدله نعيم، ولا تساويه سعادة أخرى.

- وأن الله يعطي أهل الجنة ما يرضيهم. - دلالة على أن من صفات أهل الجنة الرضا بدلالة الحديث؛ وكذلك لقول الرجل الذي هو أدنى أهل الجنة منزلة بعدما أنعم الله عليه " رُضيتُ، رُبٌ".

- وأن رضوان الله على أهل الجنة هو أفضل عطاء؛ فهو أفضل ما يعطي الله أولياءه قال الله تعالى: «وَعَدَ أَنَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَالْتُؤْمِنَيَ جَنَّتِ عَرَى مِن عَنْهَا ٱلأَنَّهَ لُمُ حَالِينَ فِهَا وَمَسَكِنَ طَبِّهُ فِي حَتَّتِ عَدْ وَرَضُوانُ مِن ٱللهِ أَحَرُ مَن الله يُحله على أوليائه، هو أكبر ممًا في الجنة من أنواع النعيم من المطاعم، والمشارب، والملابس، ونحوها.

- وفيه أن السعادة ( أي الروحانية ) أفضل من الجسمانية، ومنها سماع كلام رب العالين وأعظم منه خطابهم إياه بتقريره نعمه عليهم، وتعريفه إياهم فضله لديهم.

- وفيه تقرير لسائل عقدية منها:

 ١- أن الله عز وجل يتكلم، ومنه إثبات صفة الكلام لله عز وجل.

٢- وإثبات صفة الرضا لله عز وجل.

وهذه الصفة وأمثالها من الصفات كالحب والغضب والكراهية والسخط والمقت الذي هو أشد البغض، كلها ثابتة لله عز وجل، أهل السنة والجماعة يثبتونها على حقيقتها، ويمرُّونها كما جاءت؛ وذلك خلافًا لغيرهم من المبتدعة المعطلة من المعتزلة والأشاعرة والجهمية ممن ينفون حقيقتها ويؤلونها على غير ما هي عليه.

هذا وقد يوصف المخلوق بهذه الصفات، كما قال الله في شأن الرضا «رَضِيَ الله عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ» في آية واحدة، ولكن ليس الرضا كالرضا، فليست صفة الخالق كصفة المخلوق، ولا صفة المخلوق كصفة الخالق، فيجب إثبات ما أثبته الله لنفسه، بلا تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل.

والتَحريف: معناه: تغيير ألفاظ الأسماء والصِّفات، أو تغيير معانيها، كقول بعض المبتدعة: أنَّ معنى الغضب في حقَّ الله إرادة الانتقام، وأنَّ معنى الرَّحمة كذلك إرادة الأنعام؛ وكلَ هذا تحريف.

والتَعطيل؛ معناه؛ سلب الصَفات ونفيها عَنِ الله تعالى؛ فالجهميَّة وأشباههم قد عطَّلوا الله عَنُ صفاته فلذلك سمُّوا بالعطَّلة، وهو باطل؛إذ لا يعقل وجود ذات بدون صفات، والقُرآن والسُنَّة متضافران على إثبات هذه الصَفات على وجه يليق بجلال الله وعظمته.

والتُكيف، معناه، بيان الهيئة الَّتي تكون عليها الصِّفات، فلا يُقال، كيف اسُتوى؟ كيف يده؟ كيف وجهُه؟ ونحو ذلك، إذ القول في الصِّفات كالقول في الذَّات يحتذى حذوه ويُقاس عليه، فكما أنَّ له ذاتًا ولا نعلم كيفيَّتها، فكذلك له صفات ولا نعلم كيفيَتها، إذ لا يعلم ذلك إلاً هو مع إيماننا بحقيقة معناها.

هذا ونفي الكيفية يعني نفي العلم بالكيفية، فصفاته سبحانه وتعالى لها كيفية

التوحيد معرم ١٤٢٩ ه - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

لكن لا يعلم أحد من الخلق كيفيتها إلا هو، ولهذا نقول: نفي العلم بالكيفية، ولا نقول: نفي الكيفية.

وأمًا التَّمثيل؛ فمعناه؛ التَشبيه، فلا يُقال؛ ذات الله مثل ذواتنا، أو شبه ذواتنا، وهكذا، فلا يُقال في صفاته؛ إنَّها مثل صفاتنا أو شبه صفاتنا، بل على المؤمن أنَّ يلتزم قوله تعالى «لَيْسَ كَمثْله شَيْءٌ» و «هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًا»، والمعنى لا أحدَ يساميه، أيْ: يشابهه.

#### فائدة:

قَالَ شَيْخَ الأَسْلَامِ ابْن تَيميَّة رَحِمَهُ اللَّه: "إذا قَالَ لَكَ نُوُوُلَ معنى الْغضب: إرادة الانتقام، والرَّحمة: إرادة الإنعام؛ فقل: وهل هذه الأرادة تشبه إرادة المخلوق، أم أنَّها إرادة تليق بجلاله وعظمته؟ فإنْ قَالَ الأَوَلَ فقد شَبَّه، وإنْ قَالَ الثَّاني فقُل، ولم لا تقل رحمة وغضب يليقان بجلاله وعظمته، وبذلك تحُجُّه وتَخْصِمُهُ ". (ينظر: التَّنبيهات اللَّطيفة على العقيدة الواسطيَّة" للإمام عبد الرَّحمن بن ناصر السَعدي/تعليق: الشيخ ابن باز. رَحِمَهُمَا اللَّه تَعَالَى./ص. ١٧.

#### شبهة منتشرة في هذه الأيام:

يقولون، أكثرتم من الكلام في مسائل التوحيد وتركتم واقع الأمة وهي في حرب مع أعدائها ولا تجد طعامها فأين فقه الأولويات فيما تدعون إليه؟

وإننا نقول المنقال ذلك وهل تردى واقع الأمة إلا بسبب ضعف التوحيد عند أهلها، إن الإيمان بأنه تعالى يرضى، ويغضب، ويكره، ويمقت يوجب للعبد خوفًا، ورجاء، ويوجب له أن يطلب رضاه، وفي الحديث الصحيح، "أعوذ برضاك من سخطك، وبمعافاتك من عقوبتك، وأعوذ بك منك لا أحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على

نفسك"، فإذا تعلقت نفس العبد بذلك فخاف من الله ولم يخش إلا هو، فقدَّم أمره على كل أمر، وشرعه على كل شرع، فهل تراه يظلم أو يجهل أو يسرق أو يكذب أو يتعدى على غيره بأي درجة من درجات التعدي مهما هانت، وهل تراه يجبن عند لقاء العدو إذا استدعى الأمر الشرعى ذلك؟، هل تراه يفعل هذا وقد استقرت في نفسه عقيدة الخوف من الله، ثم إنه إذا استقرت عنده عقيدة الرجاء أيضًا فهل تراه وهو العاقل الرشيذ يترك بابًا من أبواب الخير لا يطرقه مهما كان هينًا في ظاهره وهو يعلم أن رحمة الله قريب منه، فلا يتخلف عن الإحسان ليل نهار على قدر وسعه، فيتقن عمله ويخدم مجتمعه ويحسن خلقه ويجبر خواطر غيره من المخلوقين، فضلا على تقريه بالتعبد بشرائع الدين لرب العالمين فيصلي ويصوم ويتصدق ويقوم ويتلو ويدعو، ثم هو يدل الناس على ريهم، فيعملهم كيف يتوكلون عليه، وكيف يدعونه ويدعون إليه، كيف يرضون بقدره وقضائه وكيف يؤمنون بأسمائه وصفاته، لا يخضعون إلا له فترتفع رؤوسهم بدعوة التوحيد، وتهدأ نفوسهم بثمرة الإيمان، كل ذلك لتحقق مسائل التوحيد في نفوسهم ولتصحيح عقيدة الإيمان بريهم.

أقول لهؤلاء؛ إنَّ للعلم والإيمان بأسماء الرب وصفاته آثاراً على القلب، وآثاراً على سلوك العبد تورث الموفقين من عباد الله محبته سبحانه، وخوفه، ورجاءه، والتوكل عليه؛ كل هذا من آثار الإيمان بأسمائه وصفاته، وهل يرجى من المجتمع الناجح الفاهم لواقعه أكثر من هذا؟ اللهم لا، وعليه فجوابنا إذن: دعوة التوحيد هي الحل.

نسأل الله أن يصلح أحوالنا وأحوال أمتنا، إنه ولى ذلك والقادر عليه.

التوحيد

محرم ١٤٣٩ هـ - العليد ٢٥٥ - السنة السابعة والأربعون

# فقر المشاعربين الزوجة ووالدي زوجها

#### الحلقة الثامنة

فقر المشاعر

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، أما بعدُ:

فاستكمالاً لحديثنا حول فقر المشاعر بين الزوجة ووالدي زوجها نقول إن تفريط الزوجة في احترام أهل زوجها تفريط في احترام الزوج نفسه، وإذا لم يقابل ذلك- بادي الرأي- بشيء هلن يسلم حبُّه للزوجة من الخدش، والتكدير.

بل هل ترضين أن تعاملي أنت بذلك من زوجات أولادك إذا وهن منك العظم، واشتعل الرأس شيبًا؟

وأخيرًا فإن موقف الزوجة الصالحة ع إعانة زوجها على البر كفيل في كثير من الأحيان- بعد توفيق الله- في حل المشكلات، وتسوية الأزمات، وجمع الشمل، ورأب الصدع؛ لأن الوالدين عندما يشهدان الحبَّ الصادق، والحنان الفياض من زوجة ابنهما- فإنهما سيحفظان ذلك الجميل.

هذا، وقد أرانا العيان أن كثيرًا من الوالدين يحبون زوجات بنيهم كحبهم لبناتهم، أو أشد حبًّا.

وما ذلك إلا بتوفيق الله، ثم بحكمة أولئك الزوجات، وحرصهن على حسن المعاملة لوالدي الأزواج.

ومما يعين الزوجة على التسلل إلى قلوب والدي الزوج- زيادة على ما مضى- أن تصبر على الجفاء، وأن تستحضر الأجر، وأن تنظر في العواقب.

ومن ذلك أن تبادرهما بالهدية، وأن تحرص على حسن المحادثة والاستماع لحديث الوالدين، وأن تتلطف بالكلام، وإلقاء السلام، وحسن التعاهد.

ومن ذلك أن توصي زوجها بمراعاة والديه،

وبألا يشعرها بأن قلبه قد مال عنهما كل الميل إليها.

د. محمد بن إبراهيم الحمد

ومن ذلك أن ترفع أكفُ الضراعة إلى الله؛ كيف يعطف قلوب الوالدين إليها، وأن يعينها على حسن التعامل معهما.

فيا أيتها الزوجة الكريمة استحضري هذه المائي، ولك ثناء جميل، وذكر حسن في العاجل، وأجر جزيل، وعطاءً غير مجذوذ في الآجل.

#### دور أم الزوج:

يا أيتها الأم الكريمة، يا من تحبين ابنك، وترومين له السعادة- لا تكوني معول هدم وتخريب، ولا تجعلي غيرتك نارًا موقدة تحرق جو الأسرة، ولا تستسلمي للأوهام التي ينسجها خيالك؛ فتعكري الصفو، فلا تجعلي علاقتك بزوجة ابنك علاقة الندَ بالندَ، والضرة بالضرة، بل كوني لها أمًّا تكن لك ابنة؛ فيحسن بك أن تحبيها، وأن تتغاضي عن بعض ما يصدر منها، وإذا رأيت خللاً بادرت إلى نصحها بلين ورفق، حينئذ تسعدين وتُسعدين.

بل يحسن بك أن تتوددي إليها بالهدية ونحوها، وأن تسعيها بقلبك الكبير وحنانك الفياض، ودعائك الخالص، وثنائك الصادق.

واستحضري عند حصول أية مشكلة بينك وبين زوجة ابنك- أن هذه المشكلة حدثت بين ابنتك وأم زوجها؛ فماذا ترضين أن تعامل ابنتك به؟

أترك الجواب لك، وأسأل الله يتولاك برعايته، ويمدك بلطفه.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.





-٥٨- «مَنْ أَدْخَلَ عَلَى أَهْلِ بَيْتِ سُرُورَا خَلَقَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلٌ مِنْ ذَلِكَ السُّرُورِ خَلْقًا يَسْتَغْفِرُونَ لَهُ إِلَى يَوْمِ

الحديث لا يصح، أخرجه الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٨٧/١) من حديث جابر بن عبد الله مرفوعًا، وعلته بشر بن عبد الله القصير، قال ابن حبان، «منكر الحديث جدًّا»، وهذا الحديث لا أصل له من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأورد هذا الحديث الإمام الذهبي في «الميزان» (١٢٠٣/٣١٩/١) وقال، هذا حديث منكر جدًّا، ونقله الحافظ ابن حجر في اللسان (١٦١٣/٩١)، وأقر كلام الإمام الذهبي. ٩٨٥- «إذَا أرَادَ اللَّهُ بِأَهْلِ الأَرْضِ عَذَابًا فَنَظَرَ إِلَى ما بِهِمْ منَ الجُوع؛ صَرَفَ عَنْهُم العَذَابَ».

الحديث لا يصح: أخرجه الديلمي (٩٧/١- زهر الفردوس) من طريق عبد الله بن داود التمار الواسطي عن إسماعيل بن عياش عن ثور عن مكحول عن أبي هريرة مرفوعًا، وعلته عبد الله بن داود التمار الواسطي، قال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (٨٢/١/٣)، «عبد الله بن داود أبو محمد الواسطي؛ فيه نظر». اه.

وقال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٣٤/٢)؛ «عبد الله بن داود الواسطي أبو محمد منكر الحديث جدًا، يروي المناكير عن المشاهير حتى يسبق إلى القلب أنه كان المعتمد لها. لا يجوز الاحتجاج بروايته». اهـ.

٥٨٣- « مَا طَلَعَتِ الشَّمْسُ عَلَى أَحَدِ خَيْرِ مِنْ عُمَنَ.

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٢٤٣/٤) (١٠٧١/١٠٤) من طريق عبد الله بن داود الواسطي، حدثنا عبد الرحمن ابن أخي محمد بن المنكدر، عن عمه محمد بن المنكدر، عن جابر أن عمر قال لأبي بكريومًا: «يا سيد المسلمين». فقال: أمًا إذا قلت ذا فإني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول:.. الحديث. وعلة هذا الحديث عبد الله بن داود التمار الواسطي، وهو منكر الحديث جدًا، كما بينا من أقوال أئمة الجرح والتعديل.

وثقد أورد الإمام الذهبي هذا الحديث في «الميزان» (٤٢٩٤/٤١٥/٢)، وقال: «هذا حديث كذب»، وردَّ على ابن عدي قوله: «عبد الله بن داود الواسطي هو ممن لا بأس به إن شاء الله».

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

فقال الإمام الذهبي: "دبل كل البأس به، ورواياته تشهد بصحة ذلك، وقد قال البخاري: فيه نظر، وهو يقول هذا، إلا فيمن يتهمه غالبًا». ثم قال الإمام الذهبي: ومن أباطيله: عن الليث، عن عقيل، عن الزهري، عن ابن السيب، عن مسعد مرفوعًا، «جاءني جبريل بسفرجلة من الجنة فأكلتها فواقعت خديجة فعلقت بفاطمة... الحديث.

فعقب الإمام الذهبي فيقال: «وقد علم الصبيان أن جبريل لم يهبط على نبينا صلى الله عليه وسلم إلا بعد مولد فاطمة بمدة». اه.

فائدة: قال الحافظ ابن كثير في «اختصار علوم الحديث» (ص٨٨): «إذا قال البخاري في الرجل: سكتوا عنه. أو: فيه نظر. فإنه يكون في أدنى المنازل وأردئها عنده، ولكنه لطيف العبارة في التجريح؛ فلُيُعلم ذلك». اهـ.

وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (٩٠/٣) بلفظ: «ما طلعت الشمس على رجل خير من عمر». وقال: «حديث صحيح الإسناد»، فتعقبه الإمام الذهبي في «التلخيص» قال: «عبد الله ضعفوه، وعبد الرحمن متكلَّم فيه، والحديث شبه موضوع». اه.

وأخرجه الإمام الترمذي في «السنن» (٥٧٧/٥) (ح٣٦٨٤) وبيَّن عدم صحته وغرابته، فقال: «هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه، وليس إسناده بذالك». اه.

٥٨٣- «النَّاظرُ إلى عَوْرَة أَخِيه مُتَعَمَّدًا لاَ يَلْتَقِيان فِي الْجِنَّة».

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٢٤٣/٤) من حديث عبد الله بن عمر مرفوعًا، وعلته عبد الله بن داود التمار الواسطي، ولقد بينا حاله من الضعف الشديد آنفًا، والحديث أورده الإمام الذهبي في «الميزان» (٢٩٤/٤١٩/٢) وقال: «هذا كذاب». اهـ.

٥٨٤- «يَا عَائشَةُ دَاومي قَرْعَ بَابِ الْجِنَّةِ. قَالَتْ: بِمَاذَا؟ قَالَ: بِالْجُوعِ».

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (٢٣٢/١) مرفوعًا بصيغة الجزم، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «هذا الحديث لم أقف له على أصل». اه.

٥٨٥- «المُؤْمنُ لَيْسَ بحَقُود».

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (٤٦/١) مرفوعًا بصيغة الجزم، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «هذا الحديث لم أقف له على أصل». اه. ٥٨٦- « عُلَمَاءُ أُمَّتى كَأْنبياء بَنى إسْرَائيلَ».

الحديث لا يصح: أورده الحافظ السخاوي في «المقاصد» (ح٧٠٢)، ثم ذكر أن شيخه الحافظ ابن حجر قال: ومن قبله الدميري والزركشي: «إنه لا أصل له». اهـ.

#### Upload by: altawhedmag.com

تحرم ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأريمون



## نظرات في كتاب الترغيب والترهيب، ومختصر الحافظ له

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا تبي بعده، وبعدُ:

فهذه المقالة الثانية: نظرات في كتاب الترغيب والترهيب، ومختصر الحافظ له، وقد تناولنا في العدد السابق كتاب الترغيب والترهيب، ومنهج الإمام المنذري فيه، وما ينتقد على الكتاب، وعناية أهل العلم بالكتاب، ونتناول في هذه المقالة مختصر الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى، فأقول وبالله التهفية،

66

الانتقاء .

اعتمد منهيج الحافظ لل

اختصاره للكتياب علي

أما المختصر فهو للحافظ: شهاب الدين أبي الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (المتوفى: ٨٥٢ هـ).

وقد اختصر الحافظ من الأصل تسعة عشر كتابًا من أصل خمسة وعشرين كتابًا، بدءًا بكتاب: الإخلاص، وانتهاء

بكتاب الحدود، وترك في أثناء اختصاره كتاب: قراءة القرآن، وهو واقع بين كتاب: الجهاد، وكتاب: الذكر والدعاء، وأحاديث هذا الكتاب تزيد عن مائة حديث.

وهذه الكتب التي اختصرها الحافظ من الكتاب تبلغ ثلثي حجم أصله، وهذا القدر في الكتاب الأصل يبلغ: ٣٧٣٩ حديثًا.

و أحاديث المختصر: ٨٥٨ حديثًا تقريبًا، فقد اختصر الأصل في أقل من ربع حجم أصله.

و لم يتم الحافظ- رحمه الله- اختصار

محمد عبد العزيز

الكتاب فترك منه خمسة كتبِ وهي: . كتاب البر والصلة. . كتاب الأدب. . كتاب التوبة. . كتاب الجنائز. . كتاب البعث والنشور.

إضافة لكتاب: قراء القرآن. وأحاديث هذه الأبواب: ٢١٢٨ حديثًا.

منهج العافظ في الاختصار:

اعتمد منهج الحافظ في اختصاره للكتاب على الانتقاء، فيختار من أحاديث كل باب
 أقوى ما فيه، ويحذف المكررات المتفقة المعنى.

يذكر الحافظ- رحمه
 الله تعالى- في أول كل كتاب فهرسًا بأبوابه
 تسهيلاً على القارئ، وتصويرًا لما يحتويه
 الكتاب.

- قد يذكر الحافظ في فهرسه في أول كل كتاب عنوانًا، ثم لا يذكره عند سرد أبواب المختصر فتخلو منه الأبواب، ومن أمثلة ذلك:

في كتاب الطهارة فهرس لباب، الترغيب في تخليل الأصابع، والترهيب من تركه، ولا وجود لهذا الباب في صلب الكتاب.

في كتاب البيوع فهرس لباب: الترهيب

التوحيد

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

من مطل الغني، والترغيب في إرضاء صاحب الدين، ولا وجود لهذا الباب في صلب الكتاب.

في كتاب اللباس فهرس لباب: الترغيب في الصدقة على الفقير بما يلبسه كالثوب ونحوه، ولا وجود لهذا الباب في صلب الكتاب.

. يختصر الحافظ التعليق الذي يجده في آخر الحديث.

 يختصر الحافظ الحديث، فيختصر أوله، أو آخره.

اختصر الحافظ كتابًا كاملاً فلم يذكر
 من أحاديثه شيئًا، وهو كتاب، قراءة القرآن.

66

اختصر العافظ كتابا

كاميلا فليم بذكير من

99

ومادة.

أحاديثه شيئا.

- قد يذكر الحافظ الضعيف، لأنه أقوى ما في الباب.

 قد يسهو فيذكر شديد الضعف بل والموضوع.

- ومن أمثلة الموضوع: حديث حذيفة ولفظه: قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم .: لا يقبل الله لصاحب بدعة صومًا، ولا صلاة، ولا حجًا، ولا

عمرة، ولا جهادًا، ولا صرفًا، ولا عدلاً، يخرج من الإسلام كما يخرج الشعر من العجين.

- ومن أمثلة شديد الضغف: حديث عمرو بن عوف رضي الله عنه: قال سمعت رسول الله- صلى الله عليه وسلم- يقول: إني أخاف على أمتي من ثلاث: من زلة عالم، ومن هوى متبع، ومن حكم جائر. رواه البزار والطبراني.

مع أن المنذري قال بعده: رواه البزار والطبراني من طريق كثير بن عبد الله، وهو واه، وقد حسنها الترمذي في مواضع وصححها في موضع فأنكر عليه واحتج بها ابن خزيمة في صحيحه.

- جملة ما انتقده الشيخ الألباني من أحاديث هذا المختصر: ١٥٤ حديثًا

بين ضعيف، ومنكر، وشديد الضعف، بل وموضوع.

عدد الأحاديث شديدة الضعف في انتقاء الحافظ، ٢٠ حديثًا.

عدد الأحاديث المنكرة في انتقاء الحافظ: ٩ أحاديث.

عدد الأحاديث الموضوعة في انتقاء الحافظ: ١٢ حديثًا.

فجملة شديد الضعف، والمنكر، والموضوع: ٤١ حديثًا في انتقاد الشيخ الألباني.

#### طبعات الكتاب:

وقبل ذكر طبعات الكتاب أرى أنه من المناسب ذكر أهم، ما يقوم به المحقق من عمل ويتلخص ذلك في أربعة نقاط مهمة:

الأولى: تقديم النَّصُ صحيحاً مطابقًا لما كتبه المؤلف، أو قريبًا منه، مراعيًا للأصول العلمية.

الثانية، توثيق النَّصُ نسبةً،

الثالثة، توضيح مشكل النص، وضبطه.

الرابعة: التنبيه على وهم المؤلف- إن وقع-قدر الطاقة:

فإذا وفَى المحقق هذه النقاط حقها، فقد قام بالأمانة التي تصدَّر لها، وإن انتقصها كان نقصًا في عمله بقدر نقصه.

. طبع الكتاب للمرة الأولى بتحقيق وتعليق: الشيخ المحدث حبيب الرحمن الأعظمي، والفاضلين عبد الحميد النعماني، ومحمد عثمان الماليكانوي، الناشر: إدارة إحياء المارف- ماليكاؤن ناسك ١٣٩٠هـ- ١٩٧٠م. وأعادت طبعه مؤسسة الرسالة.

التوحيل / محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

- أعاد طباعة الكتاب وصححه، وضبطه، محمد الطاهر المجدوب، فضبط المتن بالشكل، وقارنه بأصله، وأحال الأحاديث على أصلها في كتاب الترغيب والترهيب، وأعاد ترقيمه، ووصل بترقيمه إلى ٩٦٩ حديثًا، فرقم كل ما أشار إليه الحافظ.

وقد طبعته دار التراث بالقاهرة، والمكتبة العتيقة بتونس الطبعة الأولى: ١٤٠٠هـ-١٩٨٠م.

- أعاد طباعة الكتاب اعتمادًا على الطبعتين السابقتين دار الفتح، الطبعة الأولى: ١٤٠٥هـ- ١٩٨٥م.

66

جملة ما انتقده الشيخ

الألباني من أحاديث هذا

المختصر: ١٥٤ حديثا.

"

#### و قد قام فيه الحقق بعدد من الأشياء:

استكمل سياق الأحاديث
 التي جاءت مختصرة في صلب
 الكتاب؛ لتتم فائدتها.

- ذكر الروايات التي أشار
 إليها الحافظ في المختصر في
 الهامش.

- أدخل ثماني أحاديث

في صلب الكتاب لم تكن مذكورة فيه؛ لأن الحافظ عنون لها عند فهرسته في أول الكتاب، ثم لما يذكر هذا العنوان في سياق اختصاره.

- زيادة كتاب كامل في آخر الكتاب، وهو كتاب قراءة القرآن؛ لأن الحافظ لم يذكره في اختصاره، وفي هذا الكتاب، ٣٠ حديثًا.

- ذكر أحكام الشيخ الألباني على أحاديث المختصر مستعينًا بالجزء الذي طبع من صحيح الترغيب والترهيب، وقد وافق الشيخ الألباني في حكمه على ضعف 14 حديثًا من أحاديث مختصر الترغيب والترهيب، وخالفه في ٢٧ حديثًا.

فجملة ما رآه الشيخ من انتقاد الشيخ الألباني: ٧٦ حديثًا، لا غير، (وكان قد صدر

في هذا الوقت مجلدة واحدة من صحيح الترغيب والترهيب، وكانت الطبعة الأولى التي استدرك عليه الشيخ الألباني فيما بعد).

فخرجت هذه الطبعة على أن تكون مجرد تحقيق، وتعليق على الكتاب، وقد نبه المحقق على ذلك بقوله على طرة الكتاب: حققه وضبطه وأكمله وعلق حواشيه، وذكر منهجه في مقدمة التحقيق.

- طبعة دار الوسطية، الطبعة الأولى ٢٠١٤هـ-٢٠١٣م، كتب عليها؛ نسخة جديدة

محققة، مخرجة الأحاديث طبقًا لأحكام العلامة، محمد ناصر الدين الألباني.

وتتميز هذه الطبعة بأناقتها، واستكمال ذكر أحكام الشيخ الألباني بعد صدور الطبعة الأخيرة من كتاب: صحيح، وضعيف الترغيب والترهيب، وصحيح وضعيف الجامع الصغير وزيادته.

والا فهي طبعة أ. د. أسامة عبد العظيم بلا زيادة، ولا نقصان، بكل ما سبق فيها من ملاحظات، فلم يكلف العاملون في الدار أنفسهم عناء قراءة المقدمة التي حذفوها من طبعتهم.

- طبعة دار البشائر، ودار السراج، والمكتبة المكية، وقد كتب على طرة الكتاب: حققه، وأتم اختصاره أ. د. سائد بكداش.

ولم تتيسر لي هذه الطبعة حتى أنظر فيها، والظاهر أنه ليس مجرد تحقيق وتعليق على الكتاب كما هو ظاهر العنوان، بل فيها استكمال لاختصار الكتاب.

هذا ما يسره الله لي في هذه العجالة، أسأل الله أن يكتب لي فيها وقارئها الأجر، وأن يعفو عن الزلل.

التوحيد

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

# ليف نجيا حياة طيبة

الحمدُ لله الذي كتبَ السعادةَ والسُّرورَ لعبادِه الطائِعِين، وأشهدُ أن لا إله إلا الله وحدَه لا شريك له إلهُ الأولين والآخرين، وأشهدُ أن نبيَّنا محمدًا عبدُه ورسولُه أفضلُ الأنبياء والمُرسَلين، اللهم صلُّ وسلُم وبارك عليه وعلى آله وأصحابِه أجمعين.أما بعد..

المسمر الشيخ حسين بن عبد العزيز آل الشيخ

فيا أيها المُسلمون: أوصيكُم ونفسي بتقوَى الله- جلَّ وعلا-؛ ففيها السعادةُ والحُبُورَ.

مثير الحرمين

عباد الله، راحة البال واطمئنانُ النفس وسعادةُ القلوب مطالبٌ لجميع الإنسانية، وغاياتٌ لكل البشرية، يسعَون لإيجادِها، ويتناهَسُون في تحصيلها.

ألا وإنه مهما سعوا إلى ذلك بشتى زخارف الدنيا وشهواتها، فلن يجدُوا إلى ذلك طريقًا، ولَنَ يهتَدُوا إلى ذلك سبيلاً؛ ذلكم أن السببَ الحقيقيَ للحياة الطيبة بمُختلَف صُورها يكمُنُ فيما بينه خالقُ البشرية بقوله- جلَّ وعلا-: « مَنْ عَمِلَ مَنْلِكاً مِنْ ذَكَر أَزَ أَنْنَ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَنَضِينَهُ حَيْدً طَيَبَةً وَلَنَصْرِبَهُمُ أَعْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَاوَا بِعَملُونَ » (النحل: ٩٧).

والحياة الطيبة عند المُحقِّقين من المُسَرين

٢٦ 🌽 التوحيد

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

ية هذه الآية: هي الحياةُ الدنيا، فضلاً عمًا عَ الآخرة من الشُرور، والحُبُور، والبهجَة، والنّعيم.

إنه الإيمانُ بالله- جلَّ وعلا-، المُتضمَّنُ الاستسلامَ لله بالطاعة الخالصَة، والخُلُوَ من الشركَ، ذلكم الإيمانُ الذي يجعلُ الإنسانَ سعيدًا ظاهرًا وباطنًا، مُنشرحَ الصدر مُطمئنَّ القلب، حتى ولو أصابَتُه الضرَّاءُ والبأساء، قلبُه دائمًا عَد نعيم ويهجة وسُرور، بالإيمان بالله- جلَّ وعلا-، ومعرَفته ومُحبَّته، والإنابة إليه، والتوكُّل عليه، والإقبالَ على طاعته.

قال ربُّنا- جلَّ وعلا-: «رَمَن بُوَّمِنَ بِأَنَّهِ عَبَدِ قَلْبَدُ »

وقال- صلى الله عليه وسلم-: «عجَبًا لأمر المُؤمن، إن أمرَه كلَّه خيرٌ، وليس ذلك إلا للمُؤمن؛ إن أصابَته ضرَّاءُ صبَرَ فكان خيرًا له، وإن أصابَته

سرًّاءُ شكر فكان خيرًا له »؛ رواه مسلم.

إنه الإيمانُ بالله- جلَّ وعلا- الذي يجعلُ الإنسانَ سعيدًا بما أُعطيَ في هذه الدنيا، راضيًا بما رزقَه الله- جلَّ وعلاً-، قانِعًا بما آتاه- تبارَكَ وتعالى-.

يقول - صلى الله عليه وسلم- مُذكرًا بهذه الحقيقة: «مَن أصبحَ منكم آمنًا في سربه، مُعاهًى في جسَدِه، عنده قُوتٌ يومهُ، فكأنَّمًا حيزَت له الدنيا بحدافيرها»؛ رواه التَرمذي وابن ماجَه.

فالفلاحُ للعبد بما يتضمَّنُه هذا الفلاحُ من الشُرور والنعيم لاَ يكونُ إلا بما أخبرَ به- صلى الله عليه وسلم- بقوله: «قد أفلحَ مَن أسلَمَ ورزقَه الله كفافًا، وقنَّعَه اللهُ بما آتاه،؛ أخرجه مسلم.

وية هذا المعنى يقولُ أحدُ الصالِحين: "والله إنا في سعادة لو علِمَها أبناءُ الْلُوكَ لِجالَدُوناً عليها بالسيُوف".

ويقولُ آخر: "إنه لتمُرُّبي أوقاتُ أقولُ: إن كان أهلُ الجنَّة في مثلِ هذا إنهم لفي عيش طيبِ".

معاشر المُسلمين: في قلوب العباد شعَتُ لا يلُمُه إلا الإقبال على الله- جلَّ وعلا-، وفي قلوبهم وحشة لا يُزيلُها إلا الأُنسُ به- جلَّ شأنُه-، وفيها حزَنٌ- في هذه الدنيا- لا يُنهبُه إلا السُرورُ بتوحيده ومعرفته- عزَّ وجل-، وفَيها نيرانُ حسرات لا يُطَفنُها إلا الرُضا بأمره ونهيه، وقضائه وقدرَه، وهكذَا هي الدنيا.

وية القلوب فاقة لا يسُدُّها إلا محبَّتُه-سبحانه-، والإنابة إليه، ودوامُ ذكره- سبحانه وتعالى-، يقولُ- جلَّ وعلا-، «أَلَّا بِنِحَرٍ أَتَمَ عَلَيْتُ ٱلتَّأَوَبُ ، (الرعد: ٢٨).

ويقولُ- صلى الله عليه وسلم-: «أرحنا يا بلالُ بالصلاة?،؛ رواه أبو داود بسند صحيح.

إنه معنى «أرِحنا بالصلاة» لا "أرِحنا مِن الصلاة".

ويقولُ- صلى الله عليه وسلم-: «وجُعلَت قَرَّةُ عيني فِي الصلاة»؛ رواه النسائي، وصحَّحَه جمعٌ

من الحفاظ.

فَمَن أراد السعادة الدائمة، والراحة التامَّة ظاهرًا وباطنًا، في القلب وفي الجوارح، فعليه أن يضبط نفسَه بأوامر الله- سبحانه-، وأن يعيش بطاعة الله- جلَّ وعَلا- في جميع حياته، وشتَّى تصرُّفاته؛ فإنه سينقلبُ من نعيم إلى نعيم في هذه الدنيا، وفي دار البرزَخ، وفي الدار الآخرة، وعليه دلالة قوله- جلَّ وعلا-: «إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَفِي مَعِيمٍ» (الانفطار: ١٣).

واحدَر- أيها المُسلم- مِن العصيان؛ فوبالله حسرة وخُسران.

قال ابنُ القيم- رحمه الله تعالى-: "إن العبدَ إذا عصَى الله سلَّط الله عليه أمرَين لا ينفَكَّان عنه حتى يثُوبَ إلى الله- جلَّ وعلا-: الأول: الغمُّ، الثاني: الهمُّ، قال- جلَّ وعلا-: « وَمَنْ أَعْرَضَ عَنَ وَحَرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً مَنكاً » (طه: ١٢٤)".

فعلَّق قلبَك- أيها المُسلم- بالله- جلَّ وعلا-، أحسن الظنَّ بربُك، وكُن عبدًا نقيًّا تقيًّا طائعًا؛ تكُنَ سعيدًا فرحًا مسرُورًا، فربُّنا- جلَّ وعلا-يقول: «أَفَمَنَ شَرَحَ اللَّهُ صَدَرَهُ لِلْاسْلَدِ مَعُوَ عَلَى قُوْرِ مَن رَقِحٌ» (الزمر: ٢٢). جعلَنا الله وإياكم في سُرور وحُبُور.

أيها المسلم؛ إن المحبوسَ مَن حُبِسَ قلبُه عنَّ رَبِّه، والمَّاسُورَ مَن أسَرَه هواه، والمهمُّومَ مَن ضيَّع نفسَه في المعاصي، والمعمُومَ مَن عَمَّ نفسَه بخُلُماتِ المعاصي والمُوبقات.

قال بعض العارفين: "مساكين أهل الدنيا خرَجُوا منها وما ذاقُوا أطيَبَ ما هَيها"، قالوا: وما هو؟ قال: "محبَّةُ الله، والأُنسُ به، والشوقُ إلى لقائه، والإقبالُ عليه، والإعراضُ عمَّن سواه".

يقولُ رَبُّنا- جلَّ وعلا-: « إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَنُّلُوا فَلَاحَوَقُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ، (الأحقاف: ١٣).

اللهم ألف بين قلوب المسلمين واجمع كلمتهم على الحق والتقوى.

التوحيد

حرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

# - حرّاسة ثغور الجوارح -

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله.

وبعدُ: هَهَدَه مَقَالاَتُ مُتَتَابِعَةٌ يُلَقَحُ بَعْضَهَا بَعْضًا، وَيَأَخُذُ بَعْضُهَا بِرِقَابٍ بَعْضٍ فِي حِفْظِ الْجَوَارِحِ، وَحِرَاسَتِهَا مِنَ الْمَاصِي، وَحِمَايَتِهَا مِنَ الْوَضَرِ وَالأَدَى، وصِيَانتِها من الذنوب والقبائح؛ بعد أن عمت الخطايا وشاعت وسهلت على فاعليها فلا يكاد يسلم من وهج غبارها وإثارة نقعها إلا من عصمه الله وحماه.

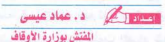
#### أصل هذه الحراسة ومأخذها:

حرَاسَة التُغور وحمَاية الحوارج من أهم المهمَّات؛ إذ إننا صرْنا إلى زُمَانِ سُوء قد يقَعُ المرءُ في أي إثم ويبوء به حتى أصبح غشيان الذنوب أمرًا ميسورًا لا يكاد يمنع منه مانعٌ، ولا يحول بين فاعله وآتيه حائلٌ.

وهذه الحراسة والرعاية مأخوذة من حديث عَبْد الله بْن عُمَرَ، رَضِيَ اللّه عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ، قَالَ " أَلا كُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِه، فَالامام الَّذِي عَلَى النَّاس رَاع وَهُوَ مَسْئُولٌ عَنْ زَعِيَّتِه، وَالرَّجُلُ رَاع عَلَى آهْل بَيْته، وَهُوَ مَسْئُولٌ عَنْ رَعيَّته، وَالأَزْاةُ رَاعيَةٌ عَلَى أَهْل بَيْت زَوْجهَا، وَوَلَدَه وَهِيَ مَسْئُولَةٌ عَنْهُمْ، وَعَبَدُ الرَّجُلِ رَاع عَلَى مَال سَيْده وَهُوَ مَسْئُولٌ عَنْهُ، أَلا فَكُلُّكُمْ رَاع وَكُلُّحُ مَسَئُولٌ عَنْ زَعِيَتِهِ " رواه البخاري (٧١٣٨).

قال الحافظ ابن حجر نقلا عن بعض

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأر يعون



العلماء: "دَخْلَ فِهَدَا الْعُمُومِ الْمُنْفَرِدُ الَّذِي لا زُوْج لَهُ وَلا خَادِمَ وَلا وَلَدَ فَإِنَّهُ يَصْدُقَ عَلَيْهِ أَنَّهُ رَاءٍ عَلَى جَوَارِحِهِ حَتَّى يَعْمَلُ المأمورات ويجتنب المنهيات فغلا ونطقا واعتقادا فجوارحه وقواه وحواسه زعيته وَلا يَلْزُمُ مِنَ الْأَتْصَافَ بِكَوْنِهِ رَاعِيًا أَنْ لا يَكُونُ مَرْعِيًّا بِاعْتَبَارِ آخُرُ. وَجَاءَ فِي حَدِيث أنس مثل حَدَيث ابن عُمَرَ فَزَادَ فِي آخره فَأَعَدُوا لِلْمَسْأَلَة جَوَابًا قَالُوا وَمَا جَوَابُهَا قَالُ: " أَعْمَالُ الْبِرُ " أَخْرَجُهُ ابِن عَدِيُّ وَالطَبَرَانِي فِي الأَوْسَطِ وَسَنَدُهُ حَسَنُ وَلَهُ منْ حَدِيَثَ أَبِّي هُرَيْرَةَ: " مَا مِنْ رَاعِ إِلاَّ يُسْأَلُ يَوْمَ الْقَيَامَة أَقَامَ أَمْرَ اللَّه أَمْ أَضَاعَهُ \* وَلا بْن عَدِيُّ بِسُنَّد صَحِيح عَنْ أَنَّس: " إِنَّ اللَّهُ سَائِلَ كُلِّ رَاعٍ عَمَّا اسْتَرْعَاهُ خُفظَ ذَلِكَ أَوْ ضَيْعَهُ" اه (فتح الباري: ١١٣/١٣- ٧١٣٨).

واعلم رحمك الله أن السلف كانوا أكثر الناس عناية بهذه الحراسة وأشدهم عليها حرصًا لهذا كانوا أبرَ هذه الأمة قلوبًا، وأعظم الناس إيمانًا فما من متين علم ولا قويم رأي إلا ومن مشرقهم مطلعُه، ولا من مغربة فضلٌ إلا وعندهم مَغْربُه وإليهم منزعُه، ولا من كرم أخلاق إلا وجَدتَّه كاملاً فيهم بلا اختلاق، ولا طيب أعراق إلا رأيته فيهم معرقًا أيما إعراق، فلله درهم.

#### سقى الله أيامًا لنا لَسْنَ رُجْعًا

#### وسُقيًا لعَصْرِ العامرِيَّة من عصَرِ تَوَطَنُةُ وَتَهْهِدُ،

إن اللَّه تعالى ببديع صنعته، وبليغ حكمته جعل لكل بلد ثغورًا يتلمسها العدوكي يدخل منها مستخفيًا أو مستعلنًا وكذلك لكل بيت أو دار مدخل أو مداخلً يلج منها الوالج (وَأَتُوا الْبَحُوتَ مِنْ أَيُوَيهاً) (البقرة: ١٨٩). وإذا أحسن التاس حراسة تلك الثغور والمداخل وراعوها حق رعايتها باتوا في أمن من العدو واقتحامه الدور بغتة، بيد أن إهمال هذه الثغور يهيئ والتُغْر: المُوضعُ الَّذي يَكُونُ حَدًا فَاصلاً بَيُنَ بِلاَد الْسُلمينَ وَالْكُفَّار، وَهُوَ مَوْضَعُ الْمَحَافَةِ مِنْ أَطْرَافَ الْبِلاَدِ اهَ. (النهاية: ٢١٣٢).

وهذا المثال نضربه تبيانًا لحال العبد فإن لكل امرئ ثغورًا يتربص بها الشيطانُ تربُّص الذئب بالإنسان كما في الحديث عَنْ مُعَاد بْنَ جَبَل، أَنَّ نَبِيَ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ، "إِنَّ الشَّيْطَانَ ذَنْبُ الأُنْسَانِ كَدْنُبِ الْغَنَم، يَأْخُذُ الشَّاةَ الْقَاصَيَةَ وَالْتَاحِيَةَ، فَإِيَّاكُمْ وَالشِّعَابَ، وَعَلَيْكُمْ بِالْجَمَاعَة وَالْعَامَة وَالْسُجِدِ" (رواه أحمد:

فالشيطان لعنه الله يريد أن يلج منها فيعدهم ويمنيهم ويسول لهم ويملى

ويوسوس في صدور الناس ويضلهم ضلالا بعيدا، لكن من استعان بالله وصدق وجبت لله المعونة، وخفت عليه المؤونة، وإن كانت حاله وهنا على وهن. وإذا كان الصحب الكرام رضي الله عنهم وهم خيرة الناس بعد النبيين والمرسلين، وأعظم الناس مكانه يوم أحد، دخل منه العدو وكان ما مكانه يوم أحد، دخل منه العدو وكان ما وحمزة رضي الله عنهم جميعا- وكَثْرَة الجراح- حتَّى برسول الله صلى الله عليه وسلم-، فكيف بالضعفاء أمثالنا؟ اللهم رحمتك نرجو فلا تكلنا إلى أنفسنا فإنك (رَمَنُ مِن الله فَنَالَة مِن ألْحَيْم) (الحج: ١٨).

#### وجوب المرابطة ودوامها:

المرابطة مما ينبغي أن تضرب إلى تحصيلها أكباد الإبل ويبذل من أجل اعتيادها كل غال ونفيس حتى تكون ملجأ للقاصدين وكهفًا للراغبين وعدة لكل مؤمًل النَّجَاة من كل شدَّة؛ فمن أدركَ ذلك وحقَّقه فتحَ الله عليه فُتَوحَه وخرجتُ له من المخبَّآت كوامتُها، ومن الركاز دفائنُها.

أمًا من فاتته تلك المهمة - المرابطة واليقظة - خُلعت عليه خلْعَة الغفلَة والتُّغْفيل،وتعثَّرَ فِاذيال الشَّقَاوة والتَّجْهيلَ حتى تَضَجَّ الحقائقُ منه ضجيجًا وتعجُّ الأحوالُ منه عجيجًا. فَالْوَاجبُ عَلَى الْعَبْد "لُزُومُ ثَغْر الْقَلْبِ وَحرَاسَتُهُ لِنَالاً يَدْخُلَ منهُ الْعَدُوُ وَلُزُومُ ثَغْر الْعَيْنِ وَالأَدُنِ وَاللَّسَانِ مَنْهُ الْعَدُوُ وَلُزُومُ ثَغْر الْعَيْنِ وَالأَدُنِ وَاللَّسَانِ مَنْهُ الْعَدُوُ وَلُزُومُ ثَغْر الْعَيْنِ وَالأَدُنِ وَاللَّسَانِ مَنْهُ الْعَدُوُ وَلُزُومُ ثَغْر الْعَيْنِ وَالأَدُنِ وَاللَّسَانِ مِنْهُ الْعَدُوُ فَيَجُوسُ خَلالَ الدَيَارويُفْسَدُ مَا فَدَرَ عَلَيْهِ، فَالْذَرَابَطَةُ لُزُومُ هَذه التُغُورَ وَلاَ يُخَلِي مَكَانَهَا فَيُصَادِفَ الْعَدُوُ التَغْرَ خَاليَا فَيَدُخُلُ مَنْهُ "هَ (الدَاء والدواء: ص ٩٧).

وللحديث بقبة إن شاء الله تعالى.

التوحييد ٢٩

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فضي هذا العدد نتناول حكم الرقى والتمائم، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### أ- الرقى

جمع رُقية، وهي: العُوذَةَ التي يُرقى بها صاحبُ الآفة كالحمَّى والصَّرع، وغير ذلك من الآفات، ويُسمونها العزائم، وهي على نوعين:

النوع الأول: ما كان خاليًا من الشُرك، بأن يُقرأ على المريض شيء من القرآن، أو يُعَوَّذ بأسماء الله وصفاته؛ فهذا مُباح؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم قد رَقى وأمر بالرُّقية وأجازها، فعن عوف بن مالك قال: كنا نرقي في الجاهلية فقلنا: يا رسول الله، كيف ترى في ذلك؟ فقال: (اعرضوا عليَّ رُقاكُم، لا بأسَ بالرقى ما لم تكن شُركًا) (رواه مسلم).

قال السيوطي، وقد أجمعَ العلماء على جواز الرقى، عند اجتماع ثلاثة شروط، أن تكون بكلام الله، أو بأسماء الله وصفاته، وأن يُعتقد أن الرقية لا تؤثر بذاتها؛ بل بتقدير الله تعالى ، وكيفيتها، أن يُقرأ وينفتَ على المريض، أو يقرأ في ماء ويُسقاهُ المريض، كما جاء في حديث ثابت بن قيس: (أن النبي صلى الله عليه وسلم أخذ تُرابًا من بُطحان، فجعله في قدح، ثم نفتَ عليه بماء وصبًه

التوحيل

#### اعداد 🚺 د. صالح الفوزان

#### عليه) (رواه أبو داود).

النوع الثاني: ما لم يخلُ من الشَرك: وهي الرقى التي يُستعانُ فيها بغير الله، من دعاء غير الله والاستغاثة والاستعادة به، كالرقى بأسماء الجن، أو بأسماء الملائكة والأنبياء والصالحين؛ فهذا دعاء لغير الله، وهُوَ شركُ أكبر. أو يكون بغير اللسان العربي، أو بما لا يُعرف معناه؛ لأنه يُخشى أن يدخلها كفر أو شرك ولا يُعلمُ عنه؛ فهذا النوع من الرقية ممنوع.

#### ٢- التعائم

وهي جمع تميمية، وهي، ما يعلق بأعناق الصبيان؛ لدفع العين، وقد يعلق على الكبار من الرجال والنساء، وهو على نوعين، النوع الأول من التمائم

ما كان من القرآن؛ بأن يكتب آيات من القرآن، أو من أسماء الله وصفاته، ويعلقها للاستشفاء بها؛ فهذا النوع قد اختلف فيه العلماءُ في حكم تعليقه على قولين:

القول الأول: الجوازُ، وهو قول عبد الله بن عمرو بن العاص، وهو ظاهرُ ما رُوي عن عائشة، وبه قال أبو جعفر الباقر، وأحمد بن حنبل في رواية عنه، وحملوا الحديث الوارد في المنع من تعليق التمائم، على التمائم التي فيها شرك.

محرم ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

القول الثاني: المنع من ذلك، وهو قول ابن مسعود وابن عباس، وهو ظاهر قول حذيفة وعقبة بن عامر، وابن عكيم، وبه قال جماعة من التابعين، منهم: أصحابُ ابن مسعود، وأحمد في رواية اختارها كثير من أصحابه، وجزم بها المتأخرون، واحتجوا بما روادُ ابن مسعود رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (إن الرقى والتمائم والتولة شرك) (رواد أحمد وأبو داود وابن ماحه والحاكم).

والتولة: شيء يصنعونه، يزعمون أنه يحبب المرأة إلى زوجها، والرجل إلى امرأته. وهذا هو الصحيح؛ لوجوه ثلاثة:

الأول: عموم النهي ولا مخصص للعموم. الثاني: سدّ الذريعة فإنَّها تفضي إلى تعليق ما ليس مباحًا.

الثالث: أنه إذا علق شيئًا من القرآن، فقد يمتهنه المعلَّق بحمله معه في حال قضاء الحاجة والاستنجاء ونحو ذلك .

#### النوع الثاني من التمائم

التي تعلق على الأشخاص ما كان من غير القرآن، كالخرز والعظام والودع والخيوط والنعال والمسامير، وأسماء الشياطين والجن والطلاسم، فهذا محرّم قطعًا، وهو من الشرك؛ لأنه تعلق على غير الله سبحانه وأسمائه وصفاته وآياته، وفي الحديث: (من تعلق شيئًا وُكَل اليه) (رواه أحمد والترمذي) أي: وكَله الله إلى ذلك الشيء والترمذي) أي: وكَله الله إلى ذلك الشيء وفوض أمره إليه؛ كفاه، وقرّب إليه كل بعيد، ويسَر له كلّ عسير. ومن تعلق بغيره وكله الله إلى ذلك الذي لا يغني عنه شيئًا، ولا يملك له ضرًا ولا نفعًا، فخسر عقيدته وانقطعت صلته بربه وخذ له الله.

والواجب على المسلم: المحافظة على عقيدته مما يُفسدها أو يُخلّ بها، فلا يتعاطى ما لا يجوز من الأدوية، ولا

يذهب إلى المخرفين والمشعوذين ليتعالج عندهم من الأمراض؛ لأنهم يُمرضون قلبه وعقيدته، ومن توكّل على الله كفاه. ويعض الناس يعلّق هذه الأشياء على نفسه، وهو ليس فيه مرض حسّي، وإنما فيه مرض وهمي، وهو الخوف من العين والحسد، أو يعلقها على سيارته أو دابَته أو باب بيته أو دكانه. وهذا كله من ضعف العقيدة، وضعف توكله على الله، وإنَّ ضعف العقيدة هو المرض الحقيقي الذي يَجبُ علاجه بمعرفة التوحيد والعقيدة الصجيحة.

#### بيان حكم الخلف بغير الله والتوسل والاستغاثة والاستعانة بالخلوق أ- الحلف دغير الله

الحلف: هو اليمين، وهي: توكيد الحكم بنذكر مُعَظّم على وجبه الخصوص. والتعظيم؛ حق لله تعالى، فلا يحوز الحلف بغيره، فقد أجمع العلماء على أن اليمين لا تكون إلا بالله، أو بأسمائه وصفاته، وأجمعوا على المنع من الحلف بغيره ، والحلف بغير الله شرك؛ لما روى ابن عمر-رضى الله عنهما- أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (من حلف بغير الله فقد كفر أو أشيرك) (رواه أحمد والترمذي والحاكم) وهو شرك أصغر، إلا إذا كان المحلوف به معظمًا عند الحالف إلى درجة عبادته له فهذا شرك أكبر، كما هو الحال اليومَ عند عُبَّاد القبور، فإنَّهم يخافون مَنْ يعظمون من أصحاب القيور، أكثر من خوفهم من الله وتعظيمه، بحيث إذا طلب من أحدهم أن يحلف بالولى الذي يعظمه؛ ثم يحلف به إلا إذا كان صادقًا، وإذا طلب منه أن يحلف بالله؛ حلف به وإن كان كاذبًا. فالحلف تعظيم للمحلوف به لا يليق إلا بالله، ويجب توقير اليمين؛ فلا يكثر منها، قال تعالى: « وَلا تُطْعَرُكُ حَلَّافٍ مَّهِين » (القلم:

التوحيد 11 .

Upload by: altawhedmag.com

.(1.

محرم ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

وقال تعالى: ( المائدة ( ١ مند الحاجة ، (المائدة ٨٩). أي، لا تحلفوا إلا عند الحاجة ، وفي حالة فيها يدلان على الاستخفاف بالله ، وعدم التعظيم له، وهذا ينافي كمال التوحيد ، وفي التعظيم له، وهذا ينافي كمال التوحيد ، وفي الحديث أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : (ثلاثة لا يُكلّمهم الله ولا يُزكّيهم، قال : (ثلاثة لا يُكلّمهم الله ولا يُزكّيهم، الله بضاعته لا يشتري إلا بيمينه، ولا يبيع الله بضاعته لا يشتري إلا بيمينه، ولا يبيع فقد شدَّد الوعيد على كثرة الحلف، مما يدلّ على تحريمه احترامًا لاسم الله تعالى، وتعظيمًا له سيحانه.

وكذلك يحرم الحلفُ بالله كاذبًا وهي: اليمين الغُموسُ، وقد وصفَ الله المنافقين بأنهم يحلفون على الكذب وهم يعلمون. فتلخص من ذلك:

١- تحريم الحلف بغير الله تعالى، كالحلف بالأمانة أو الكعبة أو النبي صلى الله عليه وسلم وأن ذلك شرك.

٢- تحريم الحلف بالله كاذبًا متعمّدًا، وهي الغموس.

٣- تحريم كثرة الحلف بالله- ولوكان صادقًا- إذا لم تدعُ إليه حاجة؛ لأنَّ هذا استخفاف بالله سبحانه.

٤- جواز الحلف بالله إذا كان صادقًا، وعند الحاجة.

ب- التوسل بالمخلوق إلى الله تعالى

التُوسَل: هو التقرب إلى الشيء والتوصل إليه، والوسيلة: القربة، قال الله تعالى: «وَابْتَغُوا إلَيه الْوَسِيلَةَ» (المائدة: ٣٥). أي القربة إليه سبحانه بطاعته، واتباع مرضاته.

والتوسل قسمان

رالتوحيد

القسم الأول: توسل مشروع، وهو أنواع ١- الـنـوع الأول: التوسل إلـى الله تعالى بأسمائه وصفاته

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٢٥٧ - السلة السايمة والأريمون

كما أمر الله تعالى بذلك في قوله: «رَبَعَ الأَحَادُ الشَّنَى فَدَعُولُ مَا وَدَرُوا الَّذِينَ لِلْحِدُوتَ فِ السَّنَبِي سَبْخَوْنَ مَا كَانُوا سَمَلُونَ » (الأعراف: ١٨٠).

٢. الشوع الشائي: التوسل إلى الله تعالى بالإيمان والأعمال الصالحة

التي قام بها المتوسل، كما قال تعالى عن أهل الإيمان ، وَمَن إلنا حَجْدًا حَادًا تَحَادًا تَحَادًى عن أهل الإيمان ، وَمَن إلنا حَجْدًا حَادًا تَحَدًا تَحَدًى العَداري وَحَما فَ حَديث الثلاثة الذين انطبقت عليهم الصخرة، فسدت عليهم باب الغار، فلم يستطيعوا الخروج، فتوسلوا إلى الله بصالح أعمالهم؛ ففرج الله عنهم (هذا مضمون الحديث وهو متفق عليه) فخرجوا بمشون.

۳. النوع الثالث: التوسل إلى الله تعالى بتوحيده

كما توسل يونس عليه السلام: «فَتَادَىٰ فِي ٱلظُّلُبَيْتِ أَنَ لَا إِلَهَ إِلَا آَنَتَ سُبْحَناكَ » (الأنبياء: ٨٧).

٤. النوع الرابع: التّوسُلُ إلى الله تعالى بإظهار الضَّعف

والحاجة والافتقار إلى الله، كما قال أيوب عليه السلام: «أَنَى مَسَّقِ ٱلفُّرُ وَأَنَّ أَرْحَمُ ٱلرَّحِيِنَ» (الأنبياء: ٨٣).

٥. النوع الخامس: التوسل إلى الله بدعاء الصالحين الأحياء

كما كان الصحابة إذا أجدبوا طلبوا من النبي صلى الله عليه وسلم أن يدعو الله لهم، ولما تُوفِي صاروا يطلبون من عمه العباس- رضي الله عنه- فيدعو لهم (رواه البخاري). ٦. النوع السادس: التوسُّلُ إلى الله بالاعتراف دالذن

«قَالُ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي»
(القصص: ١٦). وتكمل الحديث عنَ أقسام
التوسل في العدد القادم إن شاء الله.



بسم الله، والحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم.

31 81 m 05

أما بعد، فإن علم الفقه من أفضل العلوم وأشرفها؛ إذ به تصح العبادة، التي هي الغاية من خلق الخلق، قال تعالى، (وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ) (الذاريات:٥٦).

هذا وأتشرف بالكتابة في مجلة طالما أكرم الله دها طلبة العلم قديمًا وحديثا فضلا عن عموم المسلمين؛ مجلة التوحيد الغراء، وفي باب وُلدَ معها منذ نشأتها وزادها حسنا على حسنها وهو باب الفقه، غير أن لجنتها العلمية الماركة رأت أن أستل من هذا الباب ما يناسب المرأة، فأكتب فيه، فلعله بذلك أن يكون منى إلى أخواتي فيكون أقرب للقراءة و الاهتمام، وهذا من تواضعهم وحرصهم على إيصال الخير ونشر الدعوة، وإلا فقد اتفق السلف والخلف وتواردت أخبارهم أن الذين علموا الدنيا هم رجال السلف، وكذلك بعض نسائهم فلا مانع شرعًا أن يتعلم كل من الآخر طالما توافرت ضوابط ذلك، ولسنا بصدد سردها، وما أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها ببعيدة بل ولا أم الكرام كريمة راوية البخاري عن مسامعنا لخافية رحمة الله على الجميع. قال عنها شيخ الإسلام الحافظ الذهبي في سيره (ج١٨ ص ٢٣٣) «الشيخة العالمة الفاضلة المسندة أم الكرام كريمة بنت أحمد .... وقال أبو بكر بن منصور السمعاني: سمعت الوالد يذكر كريمة، ويقول: «وهل رأى إنسان مثل كرىمة؟!».

#### المساد (أم تميم) د/عزة محمد رشاد (أم تميم)

من أجل ذلك وغيره استعنت بالله حسبة وشرفًا في تلبية ما أمروا به جزاهم الله خيرًا فوجدت أن من أهم ما يهم المسلم عامة، و يخص المرأة خاصة من أبواب الفقه هو باب الطهارة، فقلت: أستعين الله عز وحل في المدء به.

#### معنى الطهارة:

الطهارة في اللغة: «النظافة والنزاهة عن الأدناس والأنجاس». مختار الصحاح للرازي(ص١٩٣).

قال ابن فارس في معجم مقاييس اللغة (٤٢٨/٣): «الطاء والهاء والراء أصل واحد صحيح يدل على نقاء وزوال دنس. والتطهر: التنزه عن الذم وكل قبيح. ا.هـ

والطهر: نقيض الحيض. والطهر بالضم: نقيض النجاسة، والجمع أطهار- لسان العرب لابن منظور (٥٠٤/٤).

وفي الشرع: رفع ما يمنع الصلاة من حدث أو نجاسة بالماء أو رفع حكمه بالتراب- المغني لابن قدامة (٣٥/١).

#### أنواع الإفرازات الخارجة من المرأة وحكمها: أولاً: المذي:

وهو ماء أبيض رقيق لزج يخرج عند الشهوة الضعيفة من غير دفق ولا يعقبه فتور، وربما لا يحس بخروجه- المجموع شرح المهذب للنووي (١٤١/٢).

التوحيد

وم 1275 هـ - العدد ٢٥٢ - السنارة السالة

#### ثانيًا؛ الودي:

وهو ماء أبيض ثخين كدر يخرج عقب البول-حاشية ابن عابدين (١٦٥/١).

حكمهما: المذي والودي نجسان ويوجبان الوضوء، ولا يوجبان الغسل. فإن أصاب البدن أو الثوب شيء منهما وجب غسله.

دليل ذلك؛ عن علي رضي الله عنه قال؛ كنت رجلاً مذاء، فأمرت رجلاً أن يسأل النبي صلى الله عليه وسلم- لمكان ابنته- فسأل، فقال: «تَوَضًّا وَاغْسل ذَكَرَكَ»- أخرجه البخاري (٢٦٩)، ومسلم (٣٠٦).

فإذا خرج الذي أو الودي من المرأة فعليها غسل فرجها وعليها الوضوء أيضًا؛ للحديث الصحيح: «النُسَاء شَقَائِق الرِّجَالِ»- صحيح سنن الترمذي (١١٥).

جاء في المدونة الكبرى (١٢٠/١) أَنَّ عُمَرَ بُنَ الخطاب قَالَ: إِنَّي لأَجِدُهُ يَنْحَدُرُ مِنِّي مِثْلَ الْخُرَيْزَةَ، هَإِذَا وَجَدَ ذَلِكَ أَحَدُكُمُ هَلْيَغْسَلُ ذَكَرَهُ، وَلَيْتَوَضًا وُضُوءَهُ الصَلاَةَ، قال مالك: يعني المذي- إسناده صحيح-أخرجه البيهقي في السنن الكبرى (١٣٦٥/١) عن طريق مالك.

الخريزة: تصغير خرزة، والخرز فصوص من جيد الجوهر ورديئه من الحجارة ونحوه – لسان العرب (٣٤٤/٥).

قال الشافعي في الأم (٥٥/١): «وإذا دنا الرجل من امرأته فخرج منه الذي وجب عليه الوضوء».

وقال الشوكاني في نيل الأوطار ( ٧٣/١): « الغسل لا يجب لخروج المذي قال في الفتح: وهو إجماع، وعلى أن الأمر بالوضوء منه كالأمر بالوضوء من البول، وعلى أنه يتعين الماء في تطهيره... واتفق العلماء على أن المذي نجس».

ثالثا: المنى:

مني المرأة، ماء رقيق أصفر يخرج بتدفق وبشهوة ويعقبه هتور. (المجموع شرح المهذب للنووي (١٤١/٢)، وغيره).

دكمه:

التوحييل

أجمع العلماء على وجوب الغسل من المني سواء أكان من احتلام أو جماع.

قال النووي في المجموع شرح المهذب (١٣٩/٢): أجمع العلماء على وجـوب الغسل بخروج المني،

محرم ١٤٣٩ هـ - المدد ٥٥٣ - السنة السابعة والأربعون

ولا فرق عندنا بين خروجه بجماع أو احتلام أو استمناء أو نظر أو بغير سبب، سواء خرج بشهوة أو غيرها، وسواء تلذذ بخروجه أم لا، وسواء خرج كثيرًا أو يسيرًا، ولو بعض قطرة، وسواء خرج في النوم أو اليقظة، من الرجل والمرأة- وانظر المغني لابن قدامة (١٩٨/١).

واختلفوا هل هو طاهر أم نجس على قولين: القول الأول: طهارة المني واليه ذهب الشاهعي- الأم (٧٢/١) وأحمد في المشهور عنه- المغني لابن قدامة (٦٨/٢) وابن حزم - المحلى (١٣٤/١).

#### واحتجوا على طهارة المني بما يأتي:

الدليل الأول؛ عن علقمة والأسود، أن رجلاً نزل بعائشة- رضي الله عنها- فأصبح يغسل ثوبه، فقالت عائشة: «إنَّمَا كَانَ يُجُزئُكَ إِنْ رَأَيْتَهُ أَنْ تَغْسَلَ مَكَانَهُ، هَإِنْ لَمُ تَرَتَضَحْتَ حَوْلَهُ وَلَقَدُ رَأَيْتَتِي أَهْرُكُهُ مَنْ شَوْبَ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسَلَم هَرْكَا هَيُصَلِّي هَيْهِ،. أَخَرِجِهَ مسلم (٢٨٨).

وع رواية: « لَقَدُ رَايْتَنِي وَانِي لاَحُكُهُ مِنْ ثَوْبِ رَسُولِ الله صلى الله عليه وَسلمَ يَابِسُا بِظُفُرِي »- أخرجهُ مسلم (٢٩٠).

هدل ذلك على طهارة المني؛ إذ لو كان نجسًا لما اكتفت بفركه أو بحكه، بل كان لا بد من غسله. وكون عائشة رضي الله عنها تغسله تارة من ثوب رسول الله صلى الله عليه وسلم وتفركه تارة، فهذا لا يقتضي تنجيسه؛ فإن الثوب يُغسل من المخاط والبصاق والوسخ- انظر مجموع الفتاوى لابن تيمية (٢١/٥/٢١)

الدليل الثاني: ولأن الصحابة رضي الله عنهم كانوا يحتلمون على عهد النبي صلى الله عليه وسلم ويصيب المني بدن أحدهم وثيابه ولم يأمرهم النبي صلى الله عليه وسلم بإزائته من أبدانهم وثيابهم، ولو كان نجسًا لأمرهم بإزائته كما أمرهم بالاستنجاء، وكما أمر الحائض أن تغسل دم الحيض من ثوبها- انظر مجموع الفتاوى لابن تيمية (٦٠٤/٢١).

القول الثاني، نجاسة المني واليه ذهب أبو حنيفة-البناية شرح الهداية لبدر الدين العيني (٧١٢/١)، ومالك- بداية المجتهد لابن رشد (٨٨/١)، والإمام أحمد في رواية- المغنى (٢٨/٢).

واحتجوا؛ بما روي عن عائشة- رضى الله عنها-:

أَنْ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّهِ عليه وسلم كَانَ يَغْسِلُ الْمُنَيُّ ثُمَّ يَخْرُجُ إِلَى الصَّلاَةَ فِي ذَلِكَ التَّوْبِ، وَأَنَا أَنْظُرُ إِلَى أَثَرِ الْغُسْلِ فَيهِ»- أخرَجَه الَبِحَارِي

( ٢٣٠ )، ومسلم ( ٢٨٩ ). والغسل لا يكون إلا لشيء نجس.

قال الطحاوي في شرح معاني الآثار (٢٧/١): فلما أختلف فيه هذا الاختلاف، ولم يكن فيما روينا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم دليل على حكمه كيف هو؟ اعتبرنا ذلك من طريق النظر، فوجدنا خروج اللّي حدثًا أغلظ الأحداث، لأنه يوجب أكبر الطهارات. فأردنا أن ننظر في الأشياء التي خروجها حدث كيف حكمها في نفسها؟ فرأينا الغائط والبول خروجهما حدث، وهما نجسان في أنفسهما. وكذلك دم الحيض.... فلما ثبت بما ذكرنا أن كل ما كان خروجه حدثًا، فهو نجس في نفسه، وقد ثبت أن خروج المني حدث، ثبت أيضًا نفسه، وقد ثبت أن خروج المني حدث، ثبت أيضًا أنه في نفسه نجس.

#### الراجح

بعد عرض أقوال الفقهاء وأدلتهم يترجح لدي القول الأول القائل بطهارة المني للأحاديث الصحيحة التي جاءت بذلك، كما تقدم، وأما رواية الغسل التي استدل بها من قال بنجاسة المني فمحمولة على الاستحباب والتنزيه، ويقوي ذلك عندي: أولاً: رواية الفرك، ثانيًا: ما قاله الشافعي في الأم (١٢٤/١)، أن الله تعالى بدأ آدم من ماء وطين، وجعلهما معًا طهارة. وبدأ خلق ولده من ماء دافق، فكان في ابتدائه خلق آدم من الطهارتين اللتين هما ألطهارة، دلالة أن لا يبدأ خلق غيره إلا من طاهر، لا من نجس ا.ه.

أما من استدل على نجاسته بالقياس على البول والغائط والحيض فهو قياس مقابل نص، ومعلوم عند علماء الأصول أن القياس مقابل نص باطل، ولا نسلم أن كل ما كان خروجه حدثا، فهو نجس، فخروج الريح حدث وليس بنجس؛ بدليل أننا ما أُمرنا بالاستنجاء منه، والله تعالى أعلم.

#### رابعًا؛ الصفرة والكدرة؛

الصفرة، هي لون من ألوان الدم إذا رق، وقيل هو كصفرة السن، أو كصفرة التبن، وأما الكدرة هلون كلون الماء الكدر- المبسوط للسرخسي (١٥٠/٣). حكمهما: إذا رأت المرأة الصفرة أو الكدرة في أيام

الحيض فهي حيض، وإن رأت الصفرة أو الكدرة بعد الطهر من الحيض أو قبل الحيض فلا تعد حيضًا.

والدليل على ذلك؛ حديث عائشة رضي الله عنها: «كُنَّ نسَاء يَبْعَثْنَ إلَى عَائشَةَ بِالدُّرجَة هَيْهَا الكُرْسُف هَيْه الصُّفْرَة هَتَقُولَ: لاَ تَعْجَلُنَ حَتَّى تَرَيْنَ القُصَّة البَيْضَاء، تُريْد بِدَلكَ الطُّهْرِ مِنَ الْحَيْض»-رواه البخاري معلقاً بصَيغَة الجرزم- انظر هَتَح الباري (٤٢٠/١).

الكرسف: أي القطن. الدرجة: الخرقة. القصة البيضاء: ماء أبيض يخرج من الرحم عند انقطاع دم الحيض- لسان العرب لابن منظور (٧٧/٧).

قال ابن حزم في مراتب الأجماع (ص، ٤٥): «واتفقوا أن القصة البيضاء المتصلة شهرًا غير يوم طهر صحيح». ١.ه

وعن أم عطية قالت: «كُنَّا لاَ نَعُدُ الْكُدْرَةَ وَالصُّفْرَةَ شَيْئًا»- أخرجه البخاري(٣٢٦).

وفي رواية «كنا لا نعد الكدرة، والصفرة بعد الطهر شيئًا ، رواه أبو داود وصححه الألباني(٣٠٧).

فهذا يدل بمفهوم المخالفة على أن الكدرة. والصفرة في وقت الحيض تعد حيضًا، وهذا يدل على أنهما نجسان.

قال الحافظ في الفتح (٥٠٧/١)؛ قوله؛ (باب الصفرة والكدرة في غير أيام الحيض) يشير بذلك إلى الجمع بين حديث عائشة المتقدم في قولها؛ حَتَّى تَريُنَ القُصَّة البَيْضَاء» وبين حديث أم عطية، بأن ذلك محمول على ما إذا رأت الصفرة أو الكدرة في أيام الحيض، وأما في غيرها فعلى ما قالته أم عطية.

جاء في ذيل الأوطار للشوكاني (٣٤٠/١): بعد أن ذكر حديث أم عطية المتقدم قال: والحديث يدل على أن الصفرة والكدرة بعد الطهر ليستا من الحيض وأما وقت الحيض فهما حيض.

والخلاصة: أن المرأة لا تصلي إذا رأت الصفرة أو الكدرة في أيام الحيض، حتى ترى الطهر بإحدى علامتيه، إما القصة البيضاء (وهي سائل أبيض يخرج من النساء في آخر الحيض، يكون علامة على الطهر). أو الجفاف التام. أما إذا رأت المرأة الصفرة أو الكدرة قبل الحيض أو بعد رؤية الطهر فلا تعد حيضًا ولا تتوقف عن الصلاة.

والحمد لله رب العالمين.

10

التوحيد

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون



# فضل صيام يوم عاشوراء

عن أبي قتادة الأنصاري رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سُئلَ عن صوم عاشوراء؟ فقالً: ميُكَفُر السنة الماضية». (صحيح مسلم).

## فضل الصيام في شهر المحرم

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أفضل الصلاة بعد المكتوبة الصلاة في جوف الليل، وأفضل الصيام بعد شهر رمضان شهر الله المحرم». (صحيح مسلم).

من أقوال السلف عن الحسن البصري رحمه الله قال: «يا أهل السنة: ترققُوا رحمكم الله:فإنكم من أقل الناس». (أصول الاعتقاد)- يعني هم في الناس قليل-.

حكم ومواعظ مفهوم التقوى عن طلق بن حبيب رحمه الله قال، «التقوى أن تعمل بطاعة الله، على نور من الله، ترجو ثواب الله، وأن تترك معصية الله على نور من الله تخاف عقاب الله». (جامع العلوم والحكم):

لتوحيك

من نور كتاب الله

جزاء المتقين

قال الله تعالى: « يَتَأَيَّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِن تَنْقُوا اللَهُ

يْجْعَلْ لَكُمْ فُرْقَانًا وَتُ

اللهُ ذُو أَلْفَضَّ لِ ٱلْعَظِيرِ»

(الأنفال: ٢٩).

Upload by: altawhedmag.com

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون



إعداد: علاء خضر

### اعتقاد صحيح فالزمه

الاعتقاد بأن لله يدين دون تشبيه أوتكييف أوتعطيل: قال الأشعري: .قد سئلنا

أتقولون؛ إن للَّه يدين؟ قيل: نقول ذلك بلا كيف، وقد دلُ عليه قوله تعالى؛ (يد اللَّه فوق أيديهم)، وقوله تعالى؛ (لما خلقت بيدي). (الابانة).

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: «إنّ الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم، ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم»

(صحيح مسلم)

فضل التقوى

وسول الل

# من دلائل النبوة

الأرض تلفظ من كذب على النبي ع

عن أنس رضي الله عنه قال: إن رجالاً كان يكتب للنبي صلى الله عليه وسلم فارتد عن الإسلام ولحق بالمشركين، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «إن الأرض لا تقبله،؛ فأخبرني أبو طلحة أنه أتى الأرض التي مات فيها فوجده منبوذا، فقال، ما شأن هذا؟ فقالوا، دفناه مرارًا فلم تقبله الأرض. (متفق عليه).

> اعتقاد باطل فاحذره تاویل ید الله بالقدرة اوا

قال الأشعري، ،بطل أن يكون معنى قوله تعالى: (بيدي) النعمة، وذلك أنه لا يجوز أن يقول القائل: لي عليه يدي، بمعنى لي عليه نعمتي.

(الإبانة).

من فضائل الصحابة

عن جابر رضي الله عنه أن عبدًا لحاطب جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم يشكو حاطبًا إليه، فقال: يا رسول الله لا ليدخلن حاطب النار. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ،كذبت، لا يدخلها: فإنه شهد بدرًا والحديبية.

(رواد مسلم).

Leis Bill

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون



الحلقة (٩٥)

## حجاب المرأة المسلمة (٤)

اعداد/

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد، في الحلقات السابقة تكلمنا عن آيات الحجاب - حسب ترتيبها في المصحف - فتكلمنا عن قوله تعالى: (وَقُلْ لَلُوُمَنَتِ يَعْصَصُنَ مِنْ أَبْصَرُهِنَّ وَيَعْفَظُنَ مُوُجَهُنَ وَلا بَبُرِنَ زِينَتَهُنَ إِلاَّ مَا طَهُ رَعِنَهَا) (النور: ٣١). وقوله تعالى: (وَالْفَوَعَدُ مِنَ النِّسَاءِ الَّتِي لَا يَرْعُونَ يَكُمُ فَلَهِ مَا عَلَهِ حَمَّاعُ أَنَ يَصَعَن شِابَهُ عَنَ عَبَرُ مَنْ رَحِن بِرِسَعٌ وَأَن يَسْتَعْفِفُ عَبَرُ لَهُ مَ وَاللَّهُ سَعِعُ عَلَي أَن النور: ٢٠). وبدأنا في قوله تعالى: (يَلِسَلَة التَتِي لَسَتُنَ حَامَدِ وبدأنا في قوله تعالى: (يَلِسَلَة التَتِي لَسَتُنَ حَامَدِ

وَلِدَانا فِي قُنُولَهُ فَعَالَى؛ (يَشِيهُ التِي تَسَى كَامَدِ مِنَ النِّسَاءِ إِنِ أَتَقَبَّلُ فَلَا تَغَضَعَنَ بِالْقُولَ فَطَعَمَ الَذِي فِي قَلْمِهِ مَرْضُ وَقُلْنَ فَوَلَا مَعَرُوفًا (\*) وَقَرْنَ فِي بُتُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّحُن وَأَطِعْنَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِنَّهَا بِرِيدُ اللَّهُ لِبُذَهِبَ عَنصَمُ الرِّضِ أَهْلَ الْبَيْتِ وَشَلْهِرُكُ تَطْهِيرًا ) (الأحزاب ٣٣-

وقلنا؛ إن موضع البحث في الآيات سيكون في: هل الخطاب لأمهات المؤمنين خطاب لعموم النساء أم يقتصر عليهن فقط؟ لأشك أن سياق الآيات وسباقها ولحاقها، يدل على أن الآيات تخص أمهات المؤمنين، اللاتي لهن أحكام خاصة من مضاعفة المثوبة والعقوبة، لكن هل الأوامر والنواهي التي في الآيات متعلقة بأمهات المؤمنين فقط ولا تتجاوزهن إلى غيرهن من النساء، أم أن هناك أحكامًا يدخل فيها عموم النساء، بدلالتين:

الأولى ورود نصوص أخرى بها، والثانية؛ قياس

متولى البر اجيلي

الأولى في الآيات سبعة أوامر ونواه، كالتالي: ١- (فلا تخضعن بالقول فيطمع الذي في قلبه مرض): أي لا تلن بالقول للرجال، وأنها لا تخاطب الرجال بكلام ليس فيه ترخيم (ترقيق)، وخضع بالقول: ما يكره من قول النساء للرجال مما يدخل في قلب الرجال الذين في قلوبهم ضعف، يدخل عن أمره يستخف بحدود الله، وإما متهاون بإتيان الفواحش. (انظر تفسير الطبري متهاون باتيان الفواحش. (انظر تفسير الطبري).

ولا شك أن النهي عن الخضوع بالقول يشمل عموم النساء، بل هن أولى بهذا النهي لأسباب؛ منها أن أمهات المؤمنين اختيار الله تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم؛ فهن في قمة الصلاح والعفاف، وهى بيوتهن ينزل الوحي على رسول الله صلى الله عليه وسلم، إضافة إلى حرمتهن على سائر الرجال قال الله تعالى: (النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم وأزواجه أمهاتهم) (الأحزاب: ٢).

٢- (وقلن قولا معروفًا): وبعد أن نهى الله تعالى النساء عن الخضوع بالقول، أمرهن عند كلامهن أن يقلن قولاً حسنًا جميلاً معروفًا في الخير (انظر تفسير ابن كثير ٤٠٩/٦)، أي: ليس له

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

أوجه، فيحمله أصحاب القلوب المريضة على أسوأ وجوهه. ولا شك أن الأمر في الآية يشمل أمهات المؤمنين وغيرهن، بل إن غيرهن أولى كما بينا في عدم الخضوع بالقول.

٣- (وقرن في بيوتكن): أي الزمن بيوتكن فلا تخرجن لغير حاجة، ومن الحوائج الشرعية الصلاة في المسجد بشرطه، كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تمنعوا إماء الله مساجد الله، وليخرجن وهن تفلات»، وفي رواية: «وبيوتهن خير لهن» (تفلات: غير متعطرات) (صحيح سنن أبي داوود وغيره).

فإذا كان هذا في الخروج إلى المساجد وإلى الصلاة التي هي خير أعمال العبد، فما بالنا بخروجها لغيره من عمل أو زيارات أو تحو ذلك)؛ فللمرأة أن تخرج لضروراتها، وأن تلتزم بالضوابط الشرعية التي أمرها الله بها وأمرها بها رسوله صلى الله عليه وسلم، من الالتزام بالحجاب، وعدم الاختلاط، وعدم التعطر وغير ذلك.

٤- (ولا تبرجن تبرج الجاهلية الأولى)؛ ونهى الله تعالى أمهات المؤمنين عن تبرج الجاهلية الأولى، فما هو التبرج؟ قال مجاهد، «كانت المرأة تمشي بين يدي الرجال، فذلك تبرج الجاهلية»، وقال قتادة، وكانت لهن مشية وتكسر وتغنُّج، فنهى الله عن ذلك».

وقال مقاتل بن حيان: «والتبرج: أنها تلقي الخمار على رأسها، ولا تشده فيواري قلائدها وقرطها وعنقها، ويبدو ذلك كله منها». (انظر تفسير ابن كثير ٢٠/٦٤هـ).

فالتبرج يشمل كل ما تظهره المرأة من زينتها ومحاسنها مما يجب عليها ستره. والتبرج كبيرة من الكبائر باتفاق أهل العلم، ففيه مخالفة نهي الله تعالى عن التبرج، والأصل في النهى التحريم، ولا قرينة تنزل به هنا إلى الكراهة أو غيرها، ولأن النبي صلى الله عليه وسلم توعد المتبرجة بعدم دخول الجنة بل ولا شم ريحها؛ كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال، «صنفان من أهل النار لم أرهما؛ قوم

معهم سياط كأذناب البقر يضربون بها الناس، ونساء كاسيات عاريات مميلات مائلات، رؤوسهن كأسنمة البخت، لا يدخلن الجنة ولا يجدن ريحها، وإن ريحها ليوجد من مسيرة كذا وكذا، (صحيح مسلم).

قال الأمام النووي: «هذا الحديث من معجزات النبوة، فقد وقع هذان الصنفان، وهما موجودان، وفيه ذمّ هذين الصنفين» (شرح النووي على صحبح مسلم ١١٠/١٤).

فما هي الجاهلية الأولى؟ عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: (ولا تبرجن تبرج الجاهلية الأولى) قال، كنا نقول تكون جاهلية أخرى. وعن مجاهد: (ولا تبرجن تبرج الجاهلية الأولى) قال: هي الجاهلية التي كانت بين عيسى ومحمد صلوات الله عليهما، وأما أهل اللغة، منهم الفراء، فوجدناه قد قال في كتابه في (معاني القرآن ومشكل إعرابه) قال: (ولا تبرجن تبرج الجاهلية الأولى)، قال: كان ذلك في الزمن الذي ولد فيه إبراهيم صلوات الله عليه، كانت المرأة تلبس الدرع الثياب لا تواري جسدها، فأمرن أن لا يفعلن ذلك. وقيل: إنها التي كانت بين آدم ونوح عليهما السلام، وقيل: إنها كانت بين نوح وإدريس عليهما السلام (انظر تفسير الطبري ٢٦٠/٢٠ ٢٢٠).

وقد تكون جاهلية أولى ولا تكون آخرة، وقد احتج من قال بذلك بقول الله عز وجل: ( وَلَقَدَ عَلَيْ النَّشَاة الْأُولَى ) (الواقعة: ١٢)؛ فهذا يدل على أن النشأة قد كانت أولى، وإن لم يكن بعدها نشأة أخرى. (انظر شرح مشكل الآثار للطحاوي ٢٢/١٢-١٣)، وقال الشوكاني: «ويمكن أن يراد بالجاهلية الأخرى ما يقع في الإسلام من التشبه بأهل الجاهلية بقول أو فعل، فيكون المعنى؛ ولا تبرجن أيها المسلمات بعد إسلامكن تبرجًا مثل تبرج الجاهلية التي كنتن عليها، وكان عليها من قبلكن؛ أي لا تحدثن بأفعالكن وأقوالكن جاهلية تشبه الجاهلية التي كانت من قبل» (فتح القدير الجاهلية التي كانت من قبل» (فتح القدير

التوحيك

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

وذكر الآلوسي في التفسير قول الزمخشري، «يجوز أن تكون الجاهلية الأولى جاهلية الكفر قبل الإسلام والجاهلية الأخرى جاهلية الفسوق والفجور في الإسلام، فكأن المعنى، ولا تحدثن بالتبرج جاهلية في الإسلام تتشبهن بها بأهل جاهلية الكفر.. (تفسير الآلوسي ١٨٩/١١).

وعمومًا فإن النهي هنا عام يشمل نساء النبي صلى الله عليه وسلم وغيرهن من النساء، فمن العلوم بالضرورة أن تبرج المرأة وتزينها حرام يستوي فيه كل النساء.

٥- (وأقمن الصلاة): وهذا لا يحتاج إلى بسط، فهذا الأمر عام لكل المسلمين رجائهم ونسائهم.

٦- (وأتين الزكاة): وكذلك إيتاء الزكاة يقال فيه ما قلنا في إقامة الصلاة؛ إذا توافرت شروط وجوب الزكاة.

٧- (وأطعن الله ورسوله) وهذا الأمر أيضًا عامً لجميع الأمة رجائها ونسائها.

فهذه الأوامر والنواهي المذكورة في الآيات تشمل جميع النساء، ولا تخص أمهات المؤمنين، فإذا كان الله تعالى يحذر أمهات المؤمنين من هذه الأشياء المذكورة مع صلاحهن وإيمانهن وطهارتهن، فغيرهن أولى بالتحذير والإنكار والخوف عليهن من أسباب الفتنة.

ويدل على عموم الأحكام الواردة في الآيات لأمهات المؤمنين وغيرهن قوله تعالى: (وأقمن الصلاة وآتين الزكاة وأطعن الله ورسوله)؛ فهذه أحكام عامة لنساء النبي صلى الله عليه وسلم وغيرهن. (انظر ثلاث رسائل في الحجاب، ابن بازص ٥).

قال ابن كثير: «هذه آداب أمر الله تعالى بها نساء النبي صلى الله عليه وسلم، ونساء الأمة تَبَعٌ لهن في ذلك، (تفسير ابن كثير ٤٠٨/٦).

وقال القرطبي: «وإن كان الخطاب لنساء النبي صلى الله عليه وسلم، فقد دخل غيرهن فيه بالمعنى» (تفسير القرطبي ١٧٩/١٤).

والأَيات التي تعرضنا لها بالشرح في المقالة ليست دليلاً قطعيًّا على وجوب ستر الوجه والكفين، بل هي دليل على عدم التبرج ودليل عل الحجاب. وإن

٤٠ م التوحيد

· · فحرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٢٤٤ - السنة السابعة والأربعون

كانت الآيات مسبوقة بالخطاب لنساء النبي صلى الله عليه وسلم وكذلك متبوعة بالخطاب لهن، فإن الأوامر والنواهي في الآيات التي ذكرناها تشمل أمهات المؤمنين وسائر النساء بدلالة النصوص الأخرى، وبدلالة قياس الأولى. والله أعلم.

#### الأرة الرائعة في أيات العجاب

قال تعالى: (رادا مَأَلَّمُوهُنَ حَتَّعًا فَعَالُوهُنَ مِن وَرَاءٍ حَالًا دَلِحُمُ الْمُهُرُ لِقُلُوكُمُ وَقَلُوبُهُنَ وَمَا كَانَ لَحُمُ إِن تَوْدُوا رَسُولُكَ اللهِ وَلا أَنْ تَنكِحُوا أَزُوجَهُ، مِنْ بِعَدِهِ، أَبْداً إِنْ ذَلِكُمُ كَانَ عِندَ اللهِ عَظِيمًا )(الأحزاب: ٥٣).

أقوال قدامي المفسرين في الآية:

 - (تفسير مقاتل بن سليمان ت ١٥٠هـ): فأمر الله تعالى المؤمنين ألا يكلموا نساء النبي صلى الله عليه وسلم إلا من وراء حجاب. (تفسير مقاتل بن سليمان ٥٠٤/٣).

- (تفسير الطبري ٣١٠هـ)؛ ذكر بسنده عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: «بنى رسول الله صلى الله عليه وسلم بزينب بنت جحش، فبعث داعيًا إلى الطعام، فدعوت فيجيء القوم يأكلون ويخرجون، ثم يجيء القوم يأكلون ويخرجون، فقلت، يا نبي الله قد دعوت حتى ما أجد أحدًا أدعوه، قال: ارفعوا طعامكم، وإن زينب لجالسة في ناحية البيت، وكانت قد أعطيت جمالا، وبقى ثلاثة نفر يتحدثون في البيت، وخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم منطلقا نحو حجرة عائشة، فقال: السلام عليكم أهل البيت، فقالوا: وعليك السلام يا رسول الله، كيف وجدت أهلك؟ فأتى حجر نسائه فقالوا مثل ما قالت عائشة، فرجع النبي صلى الله عليه وسلم؛ فإذا الثلاثة يتحدثون في البيت، وكان النبي صلى الله عليه وسلم شديد الحياء، فخرج النبي صلى الله عليه وسلم منطلقًا نحو حجرة عائشة، فلا أدرى أخبرته، أو أخبر أن الرهط قد خرجوا، فرجع حتى وضع رجله في أسكفة داخل السيت والأخرى خارجه، إذ أرخى الستر بيني وبينه، وأنزلت آية الحجاب. (متفق عليه، والزيادات عند الترمذي وغيره، انظر السلسلة الصحيحة ح ٣١٤٨ والتعليق عليه). وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.



# منهيات الصلاة

أحكام الصلاة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله،

#### وبعد:

فإن الصلاة أقوال وأفعال، وإنها كلها للله رب العالمين، فينبغي أن لا يُفعَل فيها إلا ما هو مشروع من أفعال الصلاة إلا ما جاءت النصوص باستثنائه فيباح، وما يزال الحديث متصلاً عن الأعمال المختلفة التي ورد الإذن بالقيام بها في الصلاة على أن تكون خفيفة، دون أن يعتبرها الشرع قادحة في الخشوع ولا منافية له؛ فنذكر جملة من هذه الأعمال.

#### ١ - قتل العية والعقرب في الصلاة:

يجوز لن كان في صلاة فعَرضت له حية أو عقرب ومثلهما في ذلك كل مؤذ كوحش كاسر؛ يقتله ويمضي في صلاته، والأصل في ذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه (أن النبي- صلى الله عليه وسلم- أمر بقتل الأُسُودَيْن في الصلاة العقرب والحية، رواه أحمد والترمذي. ورواه أبو داود والبيهقي بلفظ (اقتلوا الأُسُودَين.....

وية «صحيح مسلم» أن رجلاً سأل ابنَ عمر: ما يقتل الرجُلُ من الدَّوابُ وهو مُحرم؟ قال: حدثتني إحدى نسوة النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان يأمر بقتل الكلب العقور، والفارة، والعقرب، والحُديًا، والغُراب، والحيَّة، قالَ، وية الصلاة أيضاً. وقال سفيانَ: لا بأس أن يقتل الرجل- يعني: في صلاته-الحية والعقرب والزنبور والبعوضة والبق والقمل، وكل ما يؤذيه. (فتح الباري. لابن رجب ٢٩٨/٦).

وقد اتفق جمهور الفقهاء على جواز قتل الحية والعقرب في الصلاة؛ لحديث أبي هريرة السابق قال الكمال بن الهمام الحنفي: الحديث بإطلاقه يشمل ما إذا احتاج إلى عمل كثير في ذلك أو قليل، وقيل:

#### وساد الم د. حمدي طه

بل إذا كان قليلاً، وفي المبسوط الأظهر أنه لا تفصيل فيه لأنه رخصة. (شرح فتح القدير ٤١٧/١).

وقال المالكية: بالجواز في حال ما إذا كان العقرب أو الثعبان مقبلة عليه، وكرهوا قتلها في حال عدم إقبالها. وصرح الدردير المالكي بأن الصلاة لا تبطل بانحطاطه لأخذ حجر يرميها به. (الشرح الكبيرا / ٢٨٤)، لكن نقل الدسوقي عن الحطاب أن الانحطاط من قيام لأخذ حجر أو قوس من الفعل الكثير المبطل للصلاة مطلقا، سواء كان لقتل عقرب لم ترده أو لطائر أو صيد فالتفريق في ذلك غير ظاهر. (حاشية الدسوقي على الشرح الكبير).

ونصُّوا على كراهة قتل غير العقرب والثعبان من طير أو دودة أو نحلة مطلقًا أقبلت عليه أم لا.

وذهب الشافعية إلى عدم بطلان الصلاة عند قتل الحية والعقرب فيها إذا كان العمل قليلاً، وبطلانها إن كان كثيراً، والمرجع في ضابط العمل القليل والكثير العادة، فما يعده الناس قليلاً لا يضر، وما يعدونه كثيراً يضر، قال النووي: يجوز قتل الحية والعقرب في الصلاة ولا كراهة فيه، بل قال القاضي أبو الطيب وغيره هو مستحب في الصلاة كغيرها للحديث الصحيح فيه. (المجموع 1.00/٤).

وذهب إلى الوجوب بعض أهل العلم، قال الصنعاني في شرحه لحديث أبي هريرة: وهو دليل على وجوب قتل الحية والعقرب في الصلاة، إذ هو الأصل في الأمر. (سبل السلام ٢٩٢/١).

وكره بعض أهل العلم قتل الحية والعقرب في الصلاة قال إبراهيم النخعي: إن في الصلاة لشغلاً،

التوحيد

Restored Robert - 107 state - in 1978 A se

حديث أخرجه أحمد والشيخان أحمد والشيخان عن ابن مسعود، وأجيب بأن حديث وأجيب بأن حديث فالا يعارضه هذا ونحوه من العمومات بل هو يخصها، وهكذا يقال في كل فعل كثير ورد الأذن به كحديث حمله صلى الله عليه وسلم لأمامة. (انظر الفتح الرباني للبنا الساعاتي ٣٦/١. الدين الخالص للسبكى ١٨١/١.

وهذا عجز

#### ٢ - الفصل بين المتخاصمين:

ومن الأفعال التي ورد الترخص بفعلها في المصلاة الفصل بين المتخاصمين، لما روي عن صهيب قال: سمعت ابن عباس يحدث (أنه مر بين يدي رسول الله هو وغلام من بني هاشم على حمار بين يدي رسول الله وهو يصلي، فنزلوا ودخلوا معه فصلوا ولم ينصرف فجاءت جاريتان تسعيان من بني عبد المطلب فأخذتا بركبتيه ففرع بينهما ولم ينصرف). أخرجه أحمد برقم ٢٠٩٥، وأبو داود برقم ٢١٦ قوله في الحديث.

(فضرع بينهما) أي حجر وفرق، يقال فرع وتفرع وقوله: ولم ينصرف: أي لم يقطع صلاته وانما أتمها. وفي رواية أخرى لأحمد قال: (مررت أنا وغلام من بني هاشم على حمار وتركناه يأكل من بقل بين يدي رسول الله فلم ينصرف، وجاءت جاريتان تشتدان حتى أخذتا بركبتي رسول الله فلم ينصرف). أخرجه في المسند برقم ٢٢٥٨.

وفي رواية أخرى قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلي فجاءت جاريتان حتى قامتا بين يديه عند رأسه فنحاهما، وأوما بيديه عن يمينه وعن يساره المسند برقم ٢٩٠١.

وفي دواية أخرى قال: هجاءت جاريتان من بني (عبد) المطلب اقتتلتا فأخذهما. قال عثمان: هَفَرَعَ بينهما، وقال داود: فنزع إحداهما من الأخرى وما بالى ذلك. ( أبو داود ٧١٧ ).

Lisail

اقتتلتا، أي، اختلفتا وتنازعتا وتضاربتا، فنزع

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

إحداهما عن الأخرى وفرق بينهما وما بالى ذلك، أي: ولم يؤثر ذلك على صلاته ولم يكترث به. (شرح سنن أبي داود لعبد المحسن العباد ).

وفي رواية أخرى لأحمد عن ابن عباس قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلي فجاءت جاريتان حتى قامتا بين يديه عند رأسه فنحاهما، وأوما بيديه عن يمينه وعن يساره. برقم ۲۹۰۱.

وهذه الروايات مع اختلاف ألفاظها يستفاد منها معنى واحد، وهو جواز الفصل بين المتخاصمين فأثناء الصلاة.

#### : num - 4

ومما يباح فعله في الصلاة التبسم، دون أن يصل إلى حد الضحك والقهقهة؛ لحديث جابر رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم «التبسم لا يقطع الصلاة ولكن القرقرة» رواه البيهقي وابن أبي شيبة. والقرقرة: هي الضحك العالي. ورواه الطبراني بلفظ «لا يقطع الصلاة الكُشر، ولكن تقطعها القهقهة». والكشر هو إبداء الأسنان بالتبسم. والقهقهة، أي الضحك بصوت.

وقد ذهب جمهور الفقهاء- الحنفية والمالكية والحنابلة- إلى بطلان الصلاة بالضحك إن كان قهقهة، ولو لم تبن حروف، لما روى جابر- رضي الله تعالى عنه- أن التبيّ صلى الله عليه وسلم قال: «القهقهة تنقض الصلاة ولا تنقض الوضوء، رواه الدارقطني والصحيح أنه موقوف. ( انظر إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل للألباني ). ولأنه تعمد فيها ما ينافيها، أشبه خطاب الأدمي.

ونقل ابن المنذر الأجماع على بطلان الصلاة بالضحك. وذهب الشّافعيّة إلى أنّه إن ظهر بالضّحك حرفان بطلت الصّلاة وإلاً فلا، وأمّا التّبسّم فلا، قال النووي تعليقاً علي كلام ابن المنذر السابق، وهو محمول على من بان منه حرفان. وقال أكثر العلماء لا بأس بالتبسم. (المجموع ٤/٨٩).

وقَالَ الْمَالكَيَة، وسواء قَلْتَ أَم كَثَرَتَ، وسواء وقعت عمدًا أم نسيانًا- لكونه في الصَلاة- أو غلبةً، كأن يتعمد النَّظر في صلاته أو الاستماع لما يضحك فيغلبه الضَّحكَ فيها. (الموسوعة الفقهية الكويتية (الارالا/17). وفرَّق الحنفية: بين الضحك والقهقهة، فالأول: هو ما يكون مسموعًا للمصلي فقط دون جيرانه، وحكمه أنه يفسد الصلاة فقط، ولا يبطل الوضوء. وأما القهقهة: فهي ما يكون مسموعًا للمصلي ولجيرانه، وحكمه: أنه يفسد الصلاة ويبطل الوضوء. أما التبسم وهو ما خلا عن الصوت فلا يفسد شيئًا. (الفقه الإسلامي وأدلته ٢٠٣/٢).

وأهل الظاهر يرون أن الضحك والتبسم عمدًا يبطل الصلاة؛ وإن سها بذلك فسجود السهو فقط. قال ابن حزم: وأما القهقهة فإجماع، وأما التبسم فإن الله تعالى يقول: «وقوموا لله قانتين»، والقنوت الخشوع، والتبسم ضحك، قال الله عز وجل «فتبسم ضاحكًا من قولها»، ومن ضحك في صلاته فلم يخشع، ومن لم يخشع فلم يصل كما أمر. فعن محمد بن سيرين أنه سئل عن التبسم في الصلاة، فتلا هذه الآية، وقال؛ لا أعلم التبسم إلا ضحكًا.

ومن طريق القاسم بن محمد بن أبي بكر، أنه أمر أصحابه بإعادة الصلاة من الضحك. وقال ابن حزم: إنما فرق بين القهقهة والتبسم من يقوّل بالاستحسان، فيفرق بين العمل الكثير والقليل، وهذا باطل، وفرق لا دليل عليه إلا الدعوى، ولا يخلو الضحك من أن يكون مباحًا في الصلاة أو محرمًا في الصلاة، فإن كان محرمًا فقليله وكثيره سواء في التحريم. وإن كان مباحاً فقليله وكثيره سواء في الاباحة. (المحلى ٤/٢).

#### 2- إصلاح الثوب:

ومن الأفعال التي يجوز فعلها في الصلاة؛ إصلاحُ الثوب بحركات قليلة، فعن وائل بن حُجر رضي الله عنه قال: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا دخل في الصلاة رفع يديه، ثم كبَّر ثم التحف، ثم أدخل يديه في ثوبه، ثم أخذ شماله بيمينه، ثم ذكر الحديث، رواه ابن خُزَيمة. ورواه مسلم ولفظه «... فلما أراد أن يركع أخرج يديه من الثوب...». (ثم التحف بثوبه) أي تستر به.

وفيه دليل على أنه لا بأس للمصلي إذا كان عليه مشلح مثلاً، وأراد أن يكف بعضه على بعض، ولا يدخل هذا في قوله: «لا أكفُ شعرًا ولا ثوبًا»؛ لأن كلَّ شيء بحسبه، ومن هنا يتبيَّن أن كَفَّ الغُترة في حال الصَّلاة إلى الخلف لا بأس به؛ لأنه من اللبس

المعتاد، فما كففتها كفا أخرحها عن معتاده 6 فيها، التاس وكذلك لو لفها على رقبته فانه لا باس به أيضًا؛ ولو كُفَّ أحد طرقي غترته حول رقبته، وسدل الأخرى، فإنه لا باس به أيضًا؛ لأن كلُّ هذه من الألبسة المعتادة، فلا تُعَدُّ كَفًا خارجًا عن العادة، ولهذا التحف النبى صلى الله عليه وسلم بردائه كما سبق، والالتحاف كفُّ بعضه على بعض. (الشرح الممتع للعثيمين).

#### ٥ - البُصاق والتَنْخم:

ويجوز كذلك البصاق والتنخم على أن يكون ذلك عن يسار المصلي أو تحت القدم اليسرى فحسب، علي ألا يؤذي المصلين ولا يؤدي إلي قذارة المسجد، ولا بأس بفعل ذلك في منديل أو ما شابهه ولا يكون ذلك في جهة القبلة أو عن يمين المصلي والأصل في ذلك حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه «أن النبي- صلي الله عليه وسلم- رأى نُخامة في قبلة المسجد فحكها بحصاة، ثم نهى أن يبزق الرجل عن يمينه أو أمامه، ولكن يبزق عن يساره أو تحت قدمه اليسرى» رواه البخاري ومسلم- زاد البخاري: «فإن عن يمينه ملكا، ولكن يساره أو تحت قدمه».

هذه الأعمال التي ذكرناها وأمثالها لا تتنافى مع الخشوع ولا تُفسد الصلاة.

وينبغي أن يعلم الجميع أن الخشوع لا يعني الجمود، وإنما يعني الاستكانة والتحرك فيما يلزم بقدر ما يلزم، دون عبث أو إكثار يغلب على الصلاة، وبحيث يبقى المصلي َفي خضوع لأمر ربّه، فمن التزم بذلك فليفعل بعد ذلك أي فعل يحتاجُ إليه، وليتحرك أية حركة لازمة.

نسأل الله أن يفقهنا في ديننا، ويتقبل منا أعمالنا.

التوحيد

م ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

# فضل شهر الله المحرم ويوم عاشوراء

الحمد للله رب العالمين، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، واشهد أن محمد عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلم تسليماً كثيراً.أما بعد:

> فإن الله عز وجل فضّل بعض الأزمنة على بعض، كما فضل بعض الناس على بعض، وتفضيل الأزمنة فيكون بما يقع فيها من خيرات ورحمات.

> وشهر المحرم هو أحد الأشهر الحرم التي ذكرها الله عز وجل في كتابه، وحددها النبي صلى الله عليه وسلم في سنته، قال تعالى "إنَّ عدَّةَ الشَّهُور عنْدَ الله اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا في كتَابِ الله يَوُمَ خَلَقَ السَّمَاوَاتَ وَالأَرْضَ منْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ذَلكَ الدينُ الْقَيْمُ فَلَا تَظْلِمُوا فِيَهِنَ أَنْفُسَكُمْ" (سورة التوبة: (٣٦).

> وقوله تعالى: "إنَّ عدَّةَ الشَّهُورِ عنْدَ اللَّه "أي: فَيْ قضائه وقدره، " اثْنًا عَشَرَ شَهْرًا " وَهَي هذه الشهور العروفة " في كتَاب اللَّه" أي في حكمه القدري. تفسير السعدي (٢٣٦٦/١).

وقوله تعالى " منها أَرْبَعَةَ حُرُمٌ " هي التي ذكرها النبي صلى الله عليه وسلم فقال: (إنَّ الزَّمَانَ قَدْ اسْتَدَارَ كَهَيْنَته يَوْمَ خَلَقَ اللَّه السَّمَوَات وَالأَرْضَ السَّنَةُ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا منْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ثَلاَتُ مُتَوَاليَاتُ ذُو الْقَعَدَة وَذُو الْحِجَّة وَالْمُحَرَّمُ وَرَجَبُ مُضَرَ الَّذِي بَيْنَ جُمَادَى وَشَعْبَانَ). متفق عليه من حديث أبى بكرة رضى الله عنه.

#### فضل شهر المحرم

شهر المحرم له فضل عظيم وذلك لأسباب منها: أولاً: هو من أفضل الأشهر الحرم إن لم يكن أفضلها:

قال الحافظ ابن رجب الحنبلي: "وقد اختلف العلماء في أي الأشهر الحرم أفضل فقال الحسن وغيره: أفضلها شهر الله المحرم، ورجحه طائفة من المتأخرين.

قال الحسن؛ إن الله افتتح السنة بشهر حرام

Liseit 6

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

# مسدد 🗐 🦾 د . بركات الديب

أشتاذ العذيث زعلوه يجلسة الأزهر

وختمها بشهر حرام فليس شهر في السنة بعد شهر رمضان أعظم عند الله من المحرم وكان يسمى شهر الله الأصم من شدة تحريمه. (لطائف المعارف).

ثانيا:إن شهر المحرم هو شهر الله:

وقد ذكر ذلك النبي صلى الله عليه وسلم فقال: (أَفْضَلُ الصَّيَام بَعْدَ رَمَضَانَ شَهْرُ اللَّه الْحَرَّمُ وَأَهْضَلُ الصَّلاة بَعْدَ الْفَرِيضَة صَلاَةُ اللَّيْلِ) أَخَرِجه مسلم في الصيام (٨٢١/٢).

هذا ولعل سائلا يسأل عن الحكمة في تَسْمِيَة اللَّحَرَم شَهْر اللَّه وَالشُّهُورِ كُلَهَا للله؟ (

والجواب أنْ يُقَالَ انَّهُ لَمَا كَانَ مَنْ الأَشْهُر الْحُرُم الَّتِي حَرَّمَ اللَّه فِيهَا الْقَتَالَ، وَكَانَ أَوَّل شُهُور السَّنَة أُضَيف الَيْه إضَافَة تَخصيص وَلَم يَصح إضَافَة شَهَر مِنَ الشُّهُوَر إلَى اللَّه -تَعَالَى- عَنْ النَّبِيَ-صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ- إلاَ شَهُر اللَّه الْحَرَّم. هذا الجواب ذكره الحافظ العراقي كما نقله عنه السيوطي فِ حاشيته على النسائى (٢٠٦/٣).

هذا وتسمية النبي صلى الله عليه وسلم المحرم شهر الله وإضافته إلى الله تدل على شرفه وفضله فإن الله تعالى لا يضيف إليه إلا خواص مخلوقاته كما نسب الأنبياء إلى عبوديته ونسب إليه بيته وناقته.

ولما كان هذا الشهر مختصًا بإضافته إلى الله تعالى، وكان الصيام من بين الأعمال مضافًا إلى الله تعالى: "إلا الصوم فإنه لي"، ناسب أن يختص هذا الشهر المضاف إلى الله بالعمل المضاف إليه المختص به وهو الصوم. انظر لطائف المعارف (٣٦/١).

ثالثًا: صيام شهر الله المحرم من أفضل الصيام

#### بعد رمضان:

وقد تقدم الحديث في ذلك آنفا، وهذا الحديث فيه دلالة واضحة على فضل صيام شهر الله الحرم، قال النووي: قَوْلُهُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ: (أَفْضَلُ الصِّيَام بَعْدَ رَمَضَانَ شَهْرُ اللَّه الْحَرَّمُ) تَصْرِيحُ بِأَنَّهُ أَفْضَلُ الشُّهُور لِلصَّوْم وَقَدْ سَبَقَ الْجَوَابُ عَنْ إِكْثَارِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ مِنْ صَوْمِ شَعْبَانَ دُونَ الْحَرَّم وَذَكَرْنَا فيه جَوَابَيْنِ:

أَحَدُهُما لَعَلَّهُ إِنَّمَا عَلَمَ هَضَلَهُ فِي آخر حَيَاتِه وَالثَّانِي لَعَلَّهُ كَانَ يَعْرضُ هَيه أَعْذَارٌ مِنْ سَفَر أَوْ مَرَضَ أَوْ غَيْرِهما، وقَوْلُهُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّه، (وَأَهْضَلُ الصَّلاَة بَعْدَ الْفَرِيضَة صَلاَةُ اللَّيْل) هَيه دَلِيلٌ لَا اتَّفَقَ الْعُلَماءُ عَلَيْه أَنَّ تَطَوَّعُ اللَّيْل أَهْضَلُ مَنْ تَطَوُّع التَّهَار وَهَيه حُجَّةٌ لَأَبِي إِسْحَاقَ الَّذُرُوزِي مَنْ أَصْحَابِنَا وَمَنْ وَاهْتَهُ أَنَّ صَلاَةَ اللَّيْل أَهْضَلُ مَنَ الرَّاتِيَة وَقَالَ أَكْثَرُ أَصْحَابِنَا الرَّوَاتِبُ أَهْضُلُ لاَنَّهَا تَشْبِهُ الْفُرَائضَ وَالأَوَّلُ أَقَوَى وأوهْقَ للحديث واللَّه أعلم. شرح النوي على مسلم (٥/٥٨).

رابعا؛ فيه يوم عاشوراء وهو يوم العاشر من المحرم، حيث أنجى الله فيه موسى-عليه السلام-وقومه، وأغرق فرعون وقومه، فهو يوم له منزلة عظيمة، ومنقبة قديمة، ففي الصحيحين عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: قدم النبي صلى الله عليه وسلم المدينة فرأى اليهود تصوم على الله عليه وسلم المدينة فرأى اليهود تصوم مالح، هذا يوم نجى الله بني إسرائيل من عدوهم، فصامه موسى، قال: «فأذا أحق بموسى منكم»، فصامه، وأمر بصيامه. متفق عليه، وهذا لفظ البخارى.

وعن ابن عباس-رضي الله عنهما- قال:" «ما رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يتحرى صيام يوم فضله على غيره إلا هذا اليوم، يوم عاشوراء، وهذا الشهر يعني شهر رمضان» " متفق عليه واللفظ للبخاري.

ووعد النبي صلى الله عليه وسلم من صامه بفضل عظيم وخير عميم، فعن أبي قتادة قال: سئل النبي عن صوم يوم عرفة؟ فقال، «يكفر السنة الماضية والباقية، قال، وسئل عن صوم يوم عاشوراء؟ فقال، «يكفر السنة الماضية، أخرجه

مسلم فكتاب الصيام (١١٨/٢ رقم ١١٦٢).

قال ابن حجر: "وظاهره أن صيام يوم عرفة أفضل من صيام عاشوراء، وقد قيل في الحكمة في ذلك إن يوم عاشوراء منسوب إلى موسى-عليه السلام-، ويوم عرفة منسوب إلى النبي-صلى الله عليه وسلم-.

#### استحباب صيام تاسوعاء مع عاشوراء :

روى عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: حين صام رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم عاشوراء وأمر بصيامه قالوا: يا رسول الله، إنه يوم تعظمه اليهود والنصارى، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم، «فإذا كان العام المقبل إن شاء الله صمنا اليوم التاسع»، قال: فلم يأت العام المقبل حتى توفي رسول الله صلى الله عليه وسلم. (أخرجه مسلم برقم ١١٣٤).

#### الحكمة من استحباب صيام تاسوعاء:

قال النووي رحمه الله: ذكر العلماء من أصحابنا وغيرهم في حكمة استحباب صوم تاسوعاء أوجهاً: أحدها: أن المراد منه مخالفة المهود في اقتصارهم على العاشر.

الثاني: أن المراد به وصل يوم عاشوراء بصوم، كما نهى أن يصام يوم الجمعة وحده، ذكرهما الخطابي وآخرون.

وقال ابن حجر: ما همَّ به صلى اللَّه عليه وسلم من صوم التاسع يحتمل معناه ألا يقتصر عليه بل يضيفه إلى اليوم العاشر إما احتياطاً له وإما مخالفة لليهود والنصارى، وهو الأرجح، وبه يُشعر بعض روايات مسلم. فتح الباري (٢٤٥/٤).

#### بدع عاشوراء:

الناس في بدع عاشوراء طائفتان، طائفة يتخذون يوم عاشوراء موسمًا كمواسم الأعياد والأفراح، فيقيمون الاحتفالات، ويكتحلون ويضعون الحناء.

وطائفة أخرى يتخذونه مأتما يقيمون فيه الأحزان، من شق الجيوب ولطم الخدود وغير ذلك وكلتا الطائفتين مخطئة خارجة عن السنة.

فالله نسأل أن يجعلنا على سنة نبيه صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلّم تسليمًا كثيرًا، والحمد لله رب العالمين.

التوحيد

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون



واعد وآداب في التعامل بين الشيوخ والشباب الحلقة الثانية

# قواعد شرعية وآداب اجتماعية (مع الشباب)

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ: فقد تحدثنا في عدد سابق عن تعريف الشخصية، والمشكلات التي يتعرض لها الشباب، وخصوصية مرحلة الشباب والتعامل معها، ومرحلة الشيخوخة والتعامل معها، وأنواع الشباب.

> وحديثنا اليوم بعون الله تعالى عن: أنواع الأخطاء وتنقسم الأخطاء في جميع الفنات

العمرية إلى ثلاثة أنواعه

الأولى: الخطأ المحاسبي. الثاني: الخطأ المنهجي.

الثالث: خطأ الاستدلال والتطبيق.

وقد يقع الخطأ إما من الشيخ أو من الشاب أو من كليهما، وعليه فالواجب في مثل هذه الحال تشخيص الداء لمعرفة الدواء، وعدم تحميل الأمر ما لا يحتمل، فالخطأ المنهجي له علاج، والخطأ المحاسبي له علاج، والخطأ الإداري له علاج، وهكذا.

#### الغطأ الماسيي:

وقد يقع الشيخ بخطأ محاسبي محض، سواء كان هذا الشيخ صاحب علم أو صاحب سن في الإسلام، أو صاحب خبرة طويلة في تخصصه، فهنا ينبغي للشباب التروي وعدم العجلة في تجريح الشيخ، ورميه بكل نقيصة؛ خاصة إذا علمنا أن ما وقع إنما هو خطأ بشرى محض، وهكذا.

وإذا تأدب الشباب بهذا الأدب الإسلامي الرفيع يحملهم في هذا الإخلاص لله تعالى والرغبة في الإصلاح وعدم تتبع الزلات، أمكن بعد ذلك تلافي كثيرًا من العقبات التي لو تُركت لاتسعت الدائرة للتشمل أمورًا أخرى لا تمُتُ إلى الخطأ المالي

التوحيد

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

### مسدد الم عبد الرحمن بن صالح الجيران

بصلة، بل ربما حملوا الخطأ المحاسبي أخطاء أخرى، وبذلك تستعصي الأمور عن الإصلاح.

وقد وقع مثل هذا الخطأ، وأعنى به اختلاف النظر حول من الأحق بالمال؛ كالذي حصل في سورة الأنفال، حيث اختلف الصحابة رضى الله عنهم حول الأحق بالمال هل هم الذين حرسوا المعسكر والنبى صلى الله عليه وسلم؟ أم هم الذين تتبعوا المشركين؟ ولما وقع الخلاف أنزل الله تعالى سورة الأنفال أولها لإرشاد الصحابة رضى الله عنهم إلى الأدب الواجب في مثل هذه الحال، وهو تقوى الله تعالى وإصلاح ذات البين؛ بمعنى أنه لا ينبغي أن يكون الخلاف الحالى المحاسبي سببا للقطيعة بينكم، قال الله تعالى: وسَتَلُونَكَ عَن ٱلْأَلْفَالَ قُل ٱلأَنفَالُ لِلَّهِ وَٱلرَّسُولَ فَاتَّقُوا ٱللَّهَ وَأَصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمْ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ: إِن كُنْتُم أُوَّينِينَ » (الأنفال:١).

#### الخطأ المنهجي والموقف منه:

الخطأ المنهجي الذي يقع فيه العالم إما أن يكون في العقيدة أو في المنهج، أو في كليهما، والأمثلة على هذا كثيرة، كما يشمل الخطأ المنهجي «الأقوال الباطلة المبتدعة المحرمة المتضمنة نفي ما أثبته الرسول صلى الله عليه وسلم، أو إثبات ما

نفاه، أو الأمريما نهى عنه، أو النهي عما أمر به». (شرح العقيدة الطحاوية ص٣١٦).

وهنا الواجب أن يقال فيها الحق، ويثبت لها الوعيد الذي دلت عليه النصوص، ويبين أنها كفر، ويقال من قالها فهو كافر، ولا يجوز تعيين إنسان إلا بأمر تجوز معه الشهادة عليه، وهذا لا يتأتى إلا على يد ولي أمر أو من ينيبه ولي الأمر كالقاضي أو عالم راسخ، والله أعلم.

كما يشمل الخطأ المنهجي الوقوع في الظلم، سواء في النفس أو الأموال أو الأعراض وغيرها.

ومما يمدح به أهل العلم الراسخون أنهم يُخطَّوُون ولا يُكَفِّرُون؛ ذلك أنه من كفَّر كلَّ من قال القول المبتدع في الباطن لزمه أن يكفِّر أقوامًا ليسوا في الباطن منافقين، ودليل ذلك: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لَّا خَرَجَ إلَى حُتَين مَرَ بَشَجَرَة للْمُشْرِكِينَ يُقَالُ لَهَا ذَاتُ أَنْوَاط يَعَلِّقُونَ عَمَيْهَا أَسُلحَتَهُمْ، هَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّه اجْعَلْ لَنَا ذَاتَ أَنْوَاط كَما لَهُمْ ذَاتُ أَنْوَاط. هَقَالُ النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ: "سُبُحَانَ اللَّه لَمَا كَمَا قَالَ قَوْمَ مُوسَى اجْعَلْ لَنَا إلَهَا كَمَا لَهُمْ آلهَةٌ، وَالَّذِي مُوسَى اجْعَلْ لَنَا إلَهَا كَمَا لَهُمْ آلهَةٌ، وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِه لَتَرْكَبُنَّ سُنَّةَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمَ".

ومن أمثلة ذلك ما ورد عن عَنْ عَبْد اللَّه بْن أَبِي أَوْفَى، قَالَ، "لَّا قَـرِمَ مُعَاذً مَنَ الشَّام سَجَدَ للنَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم، قَالَ، "مَا هَذَا يَا مُعَادُه "قَالَ، أَتَيْتُ الشَّامَ فَوَافَقْتُهُمْ يَسْجُدُونَ لأَسَاقفَتهمْ وَيَطَارِقَتهم، فَوَددْتُ فِي نَفْسي أَنْ نَفْعَلَ ذَلكَ بِكَ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ: "هَالَا تَفْعَلُوا، هَاتَي نَوْ كُنْتُ آمرًا أَحَدَا أَنْ يَسْجُدَ لَغَيْرِ اللَّه، لَأَمَرْتُ الْدَاةَ أَنْ تَسْجُدَ لِزَوْجِهَا، وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّد بِيَدِه، لاَ تُودَي الْدَرْةُ حَقَّ رَبُهَا حَتَى تُوذَي حَقَّ

زَوْجِهَا.." (هذا لفظ ابن ماجة، وصححه الألباني في صحيح الترغيب: ١٩٣٨).

ومن أمثلة الأخطاء المنهجية ما ورد عن بلال بن عبد الله بن عمر عن أبيه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تمنعوا النساء حظوظهن من المساجد إذا استأذنوكم». فقال بلال: والله لنمنعهن. فقال له عبد الله: «أقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، وتقول أنت: لنمنعهن؟!» (رواه مسلم: ١٠٢٣).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «فأما الصديقون والشهداء والصالحون فليسوا بمعصومين، وهذا في الذنوب المحضة. وأما ما اجتهدوا فيه: فتارة يصيبون، وتارة يخطئون، فإذا اجتهدوا وأصابوا فلهم أجران، وإذا اجتهدوا وأخطأوا فلهم أجر على اجتهادهم، وخطؤهم مغفور لهم.

وأهل الضلال يجعلون الخطأ والإثم متلازمين، فتارة يغلون فيهم، ويقولون: إنهم معصومون، وتارة يجفون عنهم ويقولون: إنهم باغون بالخطأ، وأهل العلم والإيمان لا يُعَصِّمون ولا يُؤَثُّمُون». (مجموع الفتاوى: ٤٤٦/٣).

#### الخطابة الاستدلال والتطبيق:

وقعت أخطاء كثيرة في تاريخنا الإسلامي من أهل الفضل والعلم، ونتج عن هذه الأخطاء إراقة دماء زكية طاهرة؛ حيث أخطأ هـ ولاء بـ الأمر بـ المعروف والنهي عن المنكر، ولم يضعوه في مواضعه الصحيحة، فنتج عنه فتن وقلاقل.

وغاية هـؤلاء إمـا أن يَغلبوا وإمـا أن يُغلبوا، ثم يـزول ملكهم فلا يكون لهم عاقبة.والله يغفر لهم خطأهم.

أما عن كيفية الحكم على المخالف، فهذا ما سنتحدث عنه-إن شاء الله تعالى-في العدد القادم، والله تعالى أعلى وأعلم.

التوحيد

Upload by: altawhedmag.com

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون



# وقفة مع النفس في نهاية عام

الحمد لله وحده، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده نبينا محمد صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه. ومن اقتفى آثارهم وسار على هديهم والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين. أما بعدُ،

> إخواني: إنكم في هذه الأيام تودعون عامًا ماضيًا شهيدًا، وتستقبلون عامًا مقبلاً جديدًا، فليت شعري ماذا أودعتم في العام الماضي من أعمال صالحة ؟! وماذا تستقبلون به العام الجديد ؟! فليحاسب العاقل نفسه، ولينظر في أمره، فإن كان قد فرَّط في شيء من الواجبات فليتب إلى الله وليتدارك ما فات، وإن كان ظائًا لنفسه بفعل

> > المعاصي والمحرمات فليقلع عنها قبل حلول الأجل والفوات وتمنى الرجعة ولكن هيهات هيهات.

> > قَال الله تعالى: دَحَقَ إِذَا جَاءَ أَحَدَمُمُ ٱلَمَوْتُ قَالَ رَبِّ ٱرْحِمُونِ (\*) لَمَنَ أَعْمَلُ مَلِلِحًا فِما زَكَتُ كُلًا إِنّها كَلْمَةُ هُوْ قَالِها وَسَ وَرَابِهم بَرْتَ إِلَى بَوْرِ يَسَتُونَ ، (المؤمنون:٩٩، ١٠٠)، وقال تعالى: دَوَمَ بِأَنِي تَأْوِيلُهُ يَقُولُ ٱلَّذِبَ مَوْهُ بِن قَبْلُ قَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبَا إِلَيْحَ فَعَلَ لَنَا مِن شُعَمَةً فَيَسْفَعُوا لَنَا أَوْ نُرُهُ

فَحُمَلَ عَبَرُ الَّذِي كُلًا فَحَمَلٌ قَدْ خَمِرُوا أَنْفُتُهُمْ وَصَلَّ عَبَّمُ مَا كَاثُوا عَبَرُونَ ، (الأعـراف:٥٣)، وقد تضمنت هذه الآيات التي ذكرنا، وأمثالها في القرآن أنهم يسألون الرجعة فلا يجابون عند حضور الموت، ويـوم النشور ووقت عرضهم على الله تعالى، ووقت عرضهم على النار.

رحم الله من قال: كلنا قد أيقن الموت، وما نرى له مستعدًا، وكلنا قد أيقن بالجنة وما نرى لها عاملاً، وكلنا قد أيقن بالنار وما نرى له

### اعداد المحاد الأقرع

خائفاً، فعلام تفرحون؟ وما عسيتم تنتظرون؟ الموت؟ فهو أولُ وارد من أمر الله بخير، أو بشرً؛ فيا إخوتاه: سيروا إلى ريكم سيرًا جميلاً.

أيها الغافلون اتعظوا؛ فإليكم يُوجه الخطاب؛ أيها النائمون انتبهوا قبل أن تُناخ

للرحيل الركاب! قبل هجوم هادم اللذات ومفرق الجماعات، ومشتت الأحباب، فيا له من زائر لا يعوقه عائق ولا يُضرب دونه حجاب، ويا له من نازل، لا يرحم صغيرًا ولا يوقر كبيرًا ولا يخاف عظيمًا ولا يهابُ، إنه جدير بمن الموت مصرعه، والتراب مضجعه، والدود أنيسه، والقيامة موعده، والجنة أو النار مورده؛ أن لا يكون له فكر الا

في الموت، ولا ذكر إلا له، ولا استعداد إلا لأجله، ولا تدبير إلا فيه، ولا تطلع إلا إليه، ولا تأهب إلا له، ولا تعريج إلا عليه، ولا اهتمام إلا به، ولا انتظار ولا تريص إلا له.

إن حال البعض إذا ذكر بالموت والضرورة إلى الاستعداد والتهيؤ له سَوَّفَ ووعد نفسه وقال ما مضى إلا القليل إلى أن تكبر ثم تتوب وتقبل على الطاعة فلا يزالُ يُمنِّي ويسوُف من الشباب إلى الكهولة إلى الشيخوخة أو إلى رجوع من السفر أو

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

نرى لـه مستعـدًا، وكلنا قد أيقـن بالجنة وما نرى لها عامـلاً، وكلنا قد أيقن بالنار وما نرى له خائفًا.

كلنا قد أيقن الموت، وما

إلى فراغه من تدبير شؤونه أو شؤون أولاده أو نحو ذلك من الأماني التي يتلذذ بذكرها ولا تُجدي شيئًا لكنه يرتاح لها، فلا يزال يُمني نفسه بما يوافق هواها ولا يزال يُغالط نفسه في الحقائق ويتوهم البقاء في الدنيا إلى أن يتقرر ذلك عنده ويظن أن الحياة قد صفت له .

وعَنْ عَبْد الله بن عِباس رَضَيَ الله عَنْهما قَالَ خُطَّ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ خَطًّا مُرَيَّعًا وَخَطَّ خَطًا فَ الْوَسَط خَارِجًا مَنْهُ، وَخَطَّ خُطَطًا صِغَارًا إِلَى هَذَا الَّذِي فَ الْوَسَط مَنْ جَانِبِه الَّذِي فِي الْوُسَط، وَقَالَ هَذَا الْأَنْسَانُ، وَهَذَا أَجُلُهُ مُحَيِطٌ بِهُ أَوْ قَدْ آَحَاطُ بِه، وَهَذَا الَّذِي هُوَ خَارِجُ أَمُلُهُ، وَهَذَه الْخُطَطُ الصَغَارُ الأَعْرَاضَ، قَانَ أَخْطَأَهُ هَذَا نَهِشَهُ هَذَا، وَإِنْ أَخْطَأُهُ هَذَا نَهَشَهُ هَذَا. (البِحارِي، ١٤١٧).

فالمؤمن يسعى لصلاح حاله، بحيث يكون التوبة مب غده خيرًا من يومه، ويومه أفضل من أمسه، وعامه الجديد أفضل من عامه المؤمن يسعى لصلاح حاله،

أمسه، وعامه الجديد أفضل من عامه الماضي، والكيس من حاسب نفسه عند دخول العام الجديد، وراجع حساباته، وفتح صفحة جديدة من حياته، فبدأ جادًا في إصلاح نفسه، وتغير مجرى حياته، وحياة أسرته من الشرّ إلى الخير، ومن المصية إلى الطاعة، ومن التفريط والتهاون والإضاعة إلى التوبة والإنابة.

عَنْ عَبْدِ اللَّه بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُمَا، قَالَ، أَخَذَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ بِمَنْكِبِي، فَقَالٌ، "كُنْ فِي اللَّدُنْيَا كَأَنَّكَ غَرَيَبٌ، أَوْ عَابِرُ سَبِيلِ"، وَكَانَ ابْنُ عَمَرَ يَقُولُ، إِذَا أَمْسَيْتَ فَلاً تَنْتَظُرُ ٱلْصَبَاحَ، وَإِذَا أَصْبَحْتَ فَلاَ تَنْتَظرُ الْسَاءَ، وَخُذٌ مِنْ صَحَتِكَ بَلَرَضِكَ وَمِنْ حَيَاتِكَ بِفُوتِكَ". (البِخارِي، آلالا).

فالعاقل من حاسب نفسه قبل أن يحاسبه الله، يقول الحسن البصري رحمه الله: إن أيسر الناس حسابًا يوم القيامة الذين حاسبوا أنفسهم لله في هذه الدنيا فوقفوا عند أعمالهم فإن كان الذي هموا به لله مضوا فيه، وإن كان عليهم أمسكوا، وإنما يثقل الحساب يوم القيامة على الذين حازفوا الأمور فأخذوها من غير محاسبة

فوجدوا الله قد أحصى عليهم مثاقيل الذر.

وفي انقضاء العام؛ تذكر بانقضاء العمر وسرعة مرور الأيام، تذكر بقرب الرحيل من هذه الدار، وحبذا ليلتان اثنتان يجعلهما الرء في مخيلته؛ ليلة في بيت أهله منعمًا سعيدًا في عيش رغيد، وفي عافية ومسرة يُضاحك أولاده ويضاحكونه، والليلة التي تليها في القبر وحيدًا فريدًا، قال صلى الله عليه وسلم، «يَتْبَعُ المَيْتَ أَهْلُهُ وَمَالُهُ وَعَمَلُهُ هَيَرْجِعُ أَهْلُهُ وَمَالُهُ وَيَبْقَى عَمَلُهُ». (متفق عليه).

فيا إخواني، فلنحاسب أنفسنا قبل أن ر نحاسب، فما كان من طاعة الله فاستقيموا عليه، وما كان من معصية الله فانزعوا عنه واعلموا أن التوبة مبسوطة، وأن ترك الذنب أيسر عليكم

من طلب التوبة، ولا تدعوا ذنبًا يخلف ذنبًا، والخير كله بحذافيره في الجنة فأدلجوا في السير إليها، والشركله بحذافيره في النار، فاجتهدوا في الهرب منها، وزكوا أنفسكم بالأعمال الصالحة من دون السيئات.

فالحياة ميدان فسيح لصالح الأعمال، وها أنتم تزدلفون إلى عام جديد، وقد ودعتم عامًا من عمركم مضى بما أودعتموه

التوحيد

من عمل، والسعيد من استودع مدة عمره صالحًا من عملِه، والشقي من شهدت عليه مدة عمره بقبيح زلله، فاحفظوا أيام عمركم قبل خلوكم في قبوركم، واغتنموا أيام حياتكم قبل الفوات إخواني: التوبة التوبة، قال الله تعالى: رأيما التُوبَةُ عل أشر للَّبِي بَعَمُونَ اللَّهِ عليهُ بَوُبُوَكَ مِن قَرِب فَأُولَتِكَ يَوُبُ اللَّه عليهُ وَكَان الله عَلِما حَكِما () وَلِسَتِ التَوْبَةُ لِلَّبِي يَعْمَلُونَ التَّبِيَاتِ حَقَّ إذا حَمَر أَحَدَهُمُ الْمَوْت قال إلَّ تُعْنَا التَّبِيَاتِ حَقَ إذا حَمَر أَحَدَهُمُ الْمَوْت قال إلَّ عُنْمَ التَّبِيَاتِ حَقَ إذا حَمَر أَحَدَهُمُ الْمَوْت قال إلَّ عُنْ التَّبِيَاتِ حَقَ إذا حَمَر أَحَدَهُمُ الْمَوْت قال إلَّ عَنْهُ التَّبِيَاتِ حَقَ إذا حَمَر أَحَدَهُمُ الْمَوْت قال إلَّ عَنْهُ مَا مَنْ وَلا الَيْنَ بَبُوتُوْت وَهُمَ حَقَارُ أُولَتِكَ أَعْدَمًا عَنْ وَلا الَيْ اللَّهُ مَنْهُ عَلَيْهُ مَعْنَا أُولَتِكَ أَعْدَمًا مَدَعَانَ رَدًا إلَى على ديناك ردًا جميلاً، «يا مقلب القلوب ثبت قلوبنا على دينك ردًا جميلاً، «يا مقلب القلوب ثبت قلوبنا

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

بحيث يكون غده خيرًا

من يوميه، ويوميه أفضل

من أمسه، وعامه الجديد

أفضل من عامه الماضي .



ظلب الطلاق يسبب الزواج الثاني

#### الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ويعد ...

ثقد أباح الإسلام الطلاق كما أباح الزواج، تكنه شدَّد في طلب الطلاق بغير بأس، ولأسباب واهية، ذلك لأن الطلاق آثاره في الغالب مُصَرَّة للزوجين، خاصة في حالة وجود أولاد، وكذلك مع رقة الدين، وضعف الإيمان، وغياب التَدين والوازع الديني تأتي المُساكل تترا.

> أما في حالة الاضطرار إلى التفريق بين الزوجين فلا جناح عليهما، وقد قال الله تعالى: " وَإِنْ يَنْفَرَوًا يُعَنِ اللهُ حَكَرٌ مِن سَعَتِهِ وَكَانَ اللهُ وَاسِعًا حَكَمَ "

(النساء: ١٣٠).

ومما يدل على كراهية الإسلام للتساهل والتسرع في الطلاق، أن هذا المسلك مما يسرُّ الشيطان وأعوانه، فلذلك يعطى الجوائز السخية لمن أفسد زوجة على زوجها حتى طلقها؛ فعن جابر، قال؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " إن إبليس يضع عرشه على الماء، ثم يبعث سراياه، فأدناهم منه منزلة أعظمهم فتنة، يجيء أحدهم، فيقول: فعلت كذا وكذا، فيقول؛ ما صنعت شيئًا، قال: ويجيء أحدهم، فيقول: ما تركته حتى فرقت بينه وبين أهله، قال: فيدنيه منه- أو قال: فيلتزمه-ويقول: نعم أنت أنت "، قال أبو معاوية مرة؛ فيدنيه منه. مسند أحمد (YYO/YY).

وعن ثوبان قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " أيما امرأة

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأزيعون

#### جمال عبد الرحمن

سألت زوجها الطلاق في غير ما بأس فحرام عليها رائحة الجنة ". مسند أحمد ط الرسالة (١١٢/٣٧).

(في غَيْرِ مَا بَأْسِ)؛ أَيْ لغَيْرِ شدَّة تُلْحِئُهَا إِلَى سُوَّالِ الْمُفَارَقَة، وَمَا زَائدَةُ للتَّأكيد، (فَحَزَامٌ عَلَيْهَا رَائحَةُ الْجَنَّة)؛ أَيْ، مَمْنُوعٌ عَنْهَا، وَذَلكَ عَلَى نَهْج الْوَعِيد وَالْبَبَالَغَة في التَّهْدَيد، أَيْ لاَ تَجَدُ رَائحَة الْجَنَّة أَوَّلَ مَا وَجَدَهَا الْحُسَنُونَ، أَوْ لاَ تَجَدُ أَصْلاً، وَهُنَا مَنَ الْبُبَالَغَة في التَّهْديد، وَنَظيرُ ذَلكَ مَنَ الْمُبَالَغَة مَا التَّهُديدَ، وَلاَ بَدْعَ أَنَّهَا مَنْ مَنْ الْمَالَغَة الْمَاتِيحَة وَلَوْ دَحَلَتَ الْجَنَعَة. (مرقاة الماتيح شَرَح مشكاة المَابِيح،

#### طلب الطلاق بسبب الزواج بأخرى:

قد تكون الزوجة قد اشترطت على زوجها عند العقد عليها ألا يتزوج بغيرها في حياتها الزوجية معه، ووافقها الزوج على ذلك فلها هذا الشرط، وقد لا يكون بينهما أيَّةُ اشتراطات في هذا الشأن، ويحدث أن

يقترن الزوج بزوجة جديدة ثانية، فتطلب زوجته الأولى الطلاق منه، فهل يحق لها ذلك، وما الحقوق الواجبة بينهما؟

ية الحالة الأولى ننقل نص الفتوى من فتاوى دار الإفتاء المصرية الفتوى رقم: ١٩٨٨، بتاريخ: ١٨ - ١٠ - ٢٠١٢م كان السؤال:

ما حكم إعطاء الرجل زوجته وعداً بعدم الزواج من ثانية إلا بموافقتها، مع العلم أنه لم يف بوعده؟

الجواب: الحمد لله، والصلاة والسلام على سيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم وبعد .. فلقد أباح الله تعالى للرجل أن يتزوج بأكثر من زوجة بشرط العدل في النفقة والمبيت، فإذا احتاج إلى الزواج بالثانية على أساس الالتزام بإعطاء الحقوق الشرعية لجميع الزوجات؛ فلا حرج في ذلك، ما لم تكن الزوجة قد شرطت على زوجها في عقد الزواج ألاً يتزوج عليها، فإن لم يف الزوج عندها بالشرط؛ فلها طلب فسخ العقد ومطالبته بسائر حقوقها الزوجية؛ لأن في هذا الشرط مصلحة لها، ولا يناقض مقتضى عقد الزواج، قال صلى الله عليه وسلم: (الْسُلمُونَ عنْدَ شُرُوطهمْ مَا وَافَقَ الْحَقّ) رواه الحاكم وغيره.

وقد جاء في المادة (١/٣٧) من قانون الأحوال الشخصية الأردني لعام (٢٠١٠م): "إذا اشترطت الزوجة على زوجها شرطاً تتحقق لها به مصلحة غير محظورة شرعاً، ولا يمس حق غيرها، كأن تشترط عليه أن لا

يخرجها من بلدها، أو أن لا يتزوج عليها، أو أن يسكنها في بلد معين، أو أن لا يمنعها من العمل خارج البيت، أو أن تكون عصمة الطلاق بيدها؛ كان الشرط صحيحاً، فإن لم يف به الزوج فسخ العقد بطلب الزوجة ولها مطالبته بسائر حقوقها الزوجية".

أما إذا كان الوعد شفهياً وغير مودق في العقد، فهذا وعد مجرد لا يمنح الزوجة حق الفسخ، ولكن ينبغي التنبه إلى أن الأصل في المسلم الوفاء بالوعود، وقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم أنّ إخلاف الوعد من صفات المنافقين، حيث قال عليه من صفات المنافقين، حيث قال عليه إذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإذَا وَعَدَّ أَخُلَفَ، وَإذَا اؤْتُمِنَ خَانَ) رواهُ البخاري. والله تعالى أعلم. انتهى نص الفتوى.

#### أين فريضة الصبر ؟ (

حث الله تعالى المؤمنين على الصبر، وبيَّن سبحانه أنه لا دخول للجنة إلا بالنجاح في اختبار الصبر، فقال سبحانه: "أَمَّ حَسِبَتُمَ أَن تَدَخَلُوا الْجَنَةَ وَلَمَا يَعَلَّمُ اللَّهُ ٱلَّذِينَ جَعَلَوا مِنكُمَ وَعَلَمَ الصَّبِينَ " (آل عمران/١٤٢).

"ذكر علماء الإسلام أن تعدد الزوجات من محاسن الشريعة الإسلامية ومن رعايتها لمصالح المجتمع وعلاج مشاكله".

وقد تنبه بعض كتاب الغرب لهذا الأمر واعترفوا بحسن ما جاءت به الشريعة في هذه المسألة رغم مخالفتها لعادتهم وقوانينهم إقرارًا بالحق واضطرارًا للاعتراف به.

وأنا أنقل لك بعض من أقوالهم في ذلك وإن كان في الآيات القرآنية

التوحيد

بحرم ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأريعون

والأحاديث النبوية وكلام علماء الإسلام ما يشفي ويغني عن كلام كُتَّاب الغرب، ولكن بعض الناس يحب معرفة كلامهم، وإن كان نفعه من كلام علماء الإسلام، فلذلك رأيت أن أذكر هنا بعض ما اطلعت عليه من كلام كُتَّاب وكاتبات الغرب.

قال محمد رشيد رضا؛ جاء في جريدة «لا غوص ويكلي ركورد» في العدد الصادر في ٢٠ أبريل ١٩٠١م، نقلاً عن جريدة (لندن ثروت) بقلم كاتبة فاضلة ما ترجمته ملخصًا (لقد كثرت الشاردات من بناتنا وعم البلاء، وقل الباحثون عن أسباب ذلك، وإذ كنت امرأة تراني أنظر إلى هاتيك البنات وقلبي يتقطع شفقة عليهن وحبًا، وماذا عسى يفيدهن بشيء حزني ووجعي وتفجعي وإن شاركني فيه الناس جميعًا، إذ لا فائدة إلا في العمل بما يمنع هذه الحالة الرجسة.

وقد قال العالم (توس) عندما رأى الداء ووصف له الدواء الكافل للشفاء وهو الإباحة للرجل التزوج بأكثر من واحدة، وبهذه الوساطة يزول البلاء لا محالة، وتصبح بناتنا ربات بيوت، فالبلاء كل البلاء في إجبار الرجل الأوروبي على الاكتفاء بامرأة واحدة، فهذا التحديد هو الذي جعل بناتنا شوارد وقذف بهن إلى التماس أعمال الرجال، ولا بد من تفاقم الشر إذا لم يُبَح للرجل التزوج بأكثر من واحدة. أي ظن وخرص يحيط بعدد الرجال المتزوجين الذين لهم أولاد غير شرعيين أصبحوا كلأ وعالة وعارًا في المجتمع الإنساني، فلو كان تعدد الزوجات مباحا لماحاق بأولئك الأولاد وبأمهاتهم

ما هم فيه من العذاب والهوان، ولسلم عرضهن وعرض أولادهن، فإن مزاحمة المرأة للرجل ستحل بنا الدمار. ألم تروا أن حال خلُقتها تنادي بأن عليها ما ليس على الرجل وعليه ما ليس عليها، وبإباحة تعدد الزوجات تصبح كل امرأة ربة بيت وأم أولاد شرعيين. (تفسير المنار ٢٩٥/٤).

ونقل عن كاتبة أخرى أنها قالت: لأن تشتغل بناتنا في البيوت خوادم أو كالخوادم خير وأخف بلاء من اشتغالهن في المعامل، حيث تصبح البنت ملوثة بأدران تذهب برونق حياتها إلى الأبد، ألا ليت بلادنا كبلاد المسلمين فيها الحشمة والعفاف والطهارة حيث الخادمة والرقيق تنعمان بأرغد عيش ويعاملان كما يعامل أولاد البيت، ولا تمس الأعراض بسوء. نعم إنه لعار على بلاد الإنجليز أن تجعل بناتها مثلا للرذائل بكثرة مخالطة الرجال.

فما بالنا لا نسعى وراءها بجعل البنت تعمل بما يوافق فطرتها الطبيعية من القيام في البيت وترك أعمال الرجال للرجال سلامة لشرفها. اه. (نفس المصدر السابق ٢٩٦/٤).

وقال غيره، قال (غوستاف لوبون): إن نظام تعدد الزوجات نظام حسن يرفع المستوى الأخلاقي في الأمم التي تمارسه ويزيد الأسر ارتباطًا ويمنح المرأة احترامًا وسعادة لا تجدهما في أوروبا.

ويقول برناردشو الكاتب، (إن أوروبا ستضطر إلى الرجوع إلى الإسلام قبل نهاية القرن العشرين شاءت أم أبت). وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

Upload by: altawhedmag.com

حرم ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون



نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة الوعاظ والقصاص، ومما ساعد على انتشارها وجودها في كتب السنة الأصلية، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق.

اعداد [

قصة بيت المطيبين بالمدينة

#### أولا: المتن:

رُوِي عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، أَنَّ رَجُلا أَتَى اللَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ، يَا رَسُولَ اللَّه، إِنِّي زُوَّجْتُ ابْنَتِي، وَإِنِّي أَحَبُّ أَنْ تُعِينَنِي بِشَيْء، فَقَالَ، هَا عَنْدِي مِنْ شَيْء، وَلَكُنْ إِذَا كَانَ غَذَا فَتَعَالَ هَجِئْنِي بِقَارُورَةٍ وَاسِعَة الرَّأْسُ وَعُود شَجَر، وَآيَهُ بَيْنِي وَبَيْنَكَ أَنُ أَجِيفَ الرَّأْسُ وَعُود شَجَر، فَجَعَلَ يَسُلَتُ الْعِرْق مِنْ ذَرَاعَيْه الرَّأْسُ وَعُود شَجَر، فَجَعَلَ يَسُلَتُ الْعِرْق مِنْ ذَرَاعَيْه الرَّأْسُ وَعُود شَجَر، فَجَعَلَ يَسُلَتُ الْعِرْق مِنْ ذَرَاعَيْه الرَّأْسُ وَعُود شَجَر، فَجَعَلَ يَسُلَتُ الْعِرْق مِنْ ذَرَاعَيْهِ وَتَطَيَّبُ بِهِ »، قَالَ، فَكَانَتُ إذَا تَطْعِينَ إِنَّا لَقُورَةٍ وَتَطَيَّبُ بِه »، قَالَ، فَكَانَتُ إذَا تَطْيَبُ شَا الْعُود فِي الْقَارُورَةِ وَتَطَيَّبُ بِه »، قَالَ، فَكَانَتُ إذَا تَطْيَبُ الْعُود فِي الْقَارُورَةِ

#### ثانيًا؛ التخريج؛

١- هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه الإمام الحافظ الطبراني في «المعجم الأوسط، الإمام (٢٩١٦) (ح٢٩١٦) قال، حدَّثنا إبراهيم بن هاشم البغوي، قال، حدثنا بشر بن سيحان، قال، حدثنا حلبَس بن محمد الكلابي، قال، حدثنا سفيان الثوري، عن أبي الزناد عن الأعرج، عن أبي هريرة أن رجلاً أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال، يا رسول الله، إنى زوجت ابنتى... القصة.

٢- وأخرجة الأمام الحافظ أبو يعلى الموصلي في «المعجم» (ح١١٨) قال: حدثنا بشر بن سيحان قال: حدثنا حلبس بن غالب به، وأخرجه أيضًا في «المسند، (١٢٩٥/١٨٥/١١) قال: حدثنا بشر بن سيحان به.

٣- وأخرجه الحافظ أبو بكر أحمد بن علي الخطيب البغدادي في «التاريخ» (٢٣/٦) قال: أخبرنا الحسن بن أبي بكر، أخبرنا عبد الله بن إسحاق بن إبراهيم البغوي، حدثنا إبراهيم بن إسماعيل، حدثنا بشر بن سيحان عن حلبس الكلابي به.

على حشيش

٤- وأخرجه الإمام ابن الجوزي في «الموضوعات» (٢٩٢/١) قال، أنبأنا أبو منصور القزاز، قال، أنبأنا أحمد بن علي بن ثابت، قال، أنبأنا أبو سعيد محمد بن موسى، قال، حدثنا أبو عبد الله محمد بن عبد الله الصفار، حدثنا إبراهيم بن إسماعيل السوطي قال، حدثنا بشر بن سيحان عن حلبس به.

٥- وأخرجه الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٤٥٧/٢) (٥٦٧/١٩٨) قال: أخبرنا أبو يعلى، حدثنا بشربن سيحان، حدثنا حلبس بن غالب به.

وأخبرنا أبو عبد الله الخلال، أخبرنا إبراهيم بن منصور السلمي، أخبرنا أبو بكر بن المقرئ قالا، أخبرنا أبو يعلى أخبرنا بشر بن سيحان، أخبرنا حلبس بن غالب به.

#### ثالثًا: التحقيق:

التوحيد

07

١- نستنتج من هذا التخريج أن هذا الحديث الذي

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

جاءت به قصة «بيت المطيبين بالمدينة، حديث غريب،

 أ- فهو غريب عن أبي الزناد تفرد بروايته عنه سفيان الثوري.

ب- وهو غريب عن سفيان الثوري تفرد بروايته عنه حلبس الكلابي.

ج- وهو غريب عن حلبس تفرد بروايته عنه بشر. بن سيحال.

قلت: وهذا ما بينه الإمام الحافظ الطبراني في «المعجم الأوسط» (٤٢٤/٣ - ط المارف بالرياض)، حيث قال: «لم يرو هذا الحديث عن أبي الزناد إلا سفيان، ولا عن سفيان إلا حلبس، تفرد به بشر.. اه.

قلتُ: وهذا له فائدة عظيمة في التحقيق؛ حتى لا يتوهم من لا دراية له من كثرة كتب السنة الأصلية التي أخرجت الحديث أنها تقوية للحديث، وهذا ما يفعله بعض القصاص والوعاظ في سرد لأسماء كتب السنة التي توجد بها القصة، فيتوهم العوام أن القصة ثابتة كما في هذه القصة.

٢- علة هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة هو «حلبس بن محمد الكلابي» تفرد برواية هذا الخبر عن سفيان الثوري.

٣- قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢٧٣/١): «حلبس بن محمد الكلبي: يروي عن سفيان الثوري ما ليس من حديثه؛ لا يحل الاحتجاج به بحال». اه.

٤- قال الإمام الحافظ الدارقطني في «العلل» (١٦٩/٥) س (٨٠١)؛ «حلبس بن محمد الكلابي متروك الحديث». اه.

٥- قال الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل»
 ٥٢/١٩٨) (٢٥٧/٢):

أ- «حلبس بن محمد الكلابي يكنى أبا غالب بصري منكر الحديث عن الثقات».

وأخرج له الحديث الذي جاءت به هذه القصة، ثم قال: «منكر، وحلبس بن غالب المذكور في هذا الإسناد هو عندي حلبس بن محمد الكلابي». اه. ب- وأخرج الإمام ابن عدى في «الكامل» حديثًا آخر

1 التوحيد

محرم ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

غير حديث القصة هو حديث الحوراء وأثرًا عن عطاء، وقال: «لا أعرف لحلبس هذا الحديث غير ما ذكرت». اه.

٢- وأخرج له الإمام ابن الجوزي في «الموضوعات» (٢٩٢/١) الحديث الذي جاءت به هذه القصة كما بينا آنفًا، وقال، «هذا حديث موضوع وهو مما عملته يدا حلبس، قال الدارقطني، هو متروك. وقال الأزدي: واه، وقال ابن حبان، لا يحل الاحتجاج به بحال». اه.

٧- وقال الإمام الحافظ ابن حجر في «اللسان» (٢٩٢٢) (٢٩٢٢/٧٦١)؛ «حلبس الكلابي ذكره ابن الجوزي في «الموضوعات» وقال؛ هذا مما علمت يد حلبس، وجزم ابن عدي في ترجمته، بأن حلبس بن محمد، وحلبس بن غالب واحد، وقال في كل من الحديثين منكر، ثم ذكر له أثرًا عن عطاء، ثم قال؛ لا أعلم له غير ما ذكرت». اه.

قلتُ: وبهذا يكون الحافظ ابن حجر نقل أقوال الإمام ابن الجوزي وابن عدي وأقرها.

٨- ونقل الأمام الذهبي في «اليزان» (٢٢٣٣/٥٨٧/١) أقوال أئمة الجرح والتعديل في حلبس الكلبي وأقرها ثم ذكر الحديث الذي جاءت به هذه القصة الواهية من رواية ابن عدي عن أبي يعلى، ثم قال: «هذا حديث منكر جدًا». اه.

٩- تنبيه:

وقع تصحيف في «اللآلئ المصنوعة» ط. دار المعرفة بيروت لبنان، حيث صُحَف اسم ألراوي (حلبس) إلى (جليس)، وذلك التصحيف غير (الحاء) إلى (جيم)، وغير (الباء) إلى (ياء).

١٠- وذكر الإمام الحافظ الهيثمي هذا الحديث في «مجمع الزوائد» (٢٨٣/٨) وقال: «رواه الطبراني في الأوسط وفيه حلبس الكلبي هو متروك». اه.

١١- تنبيه: وقع تصحيف في مجمع الزوائد، ط دار الكتاب العربي بيروت، لبنان، حيث صُحُف اسم الراوي (حلبس) إلى (حنس).

١٢- قال الأمام الشوكاني في «الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة» (ص٣٢٣): حديث أنه صلى الله عليه وسلم أعطى رجلاً عرق ذراعيه وجعله في الله عليه وسلم أعطى رجلاً عرق ذراعيه وجعله في الله عليه وسلم أعطى رجاً عرق ذراعيه وحمله في الله عليه وسلم أعطى رجاً عرق ذراعيه وحمله في الله عليه وحمله في المولية وحمله في المولية في ال له مولية في المولية في ية في المولية في المولية

قارورة، حتى امتلات، فجعل يتطيب به، فيشم منه أهل المدينة ريحًا طيبة وسموه بيت المطيبين. رواه الخطيب عن أبي هريرة مرفوعًا، وهو موضوع اه. ١٣- ولقد أورد هذه القصة الإمام الحافظ ابن كثير في «البداية والنهاية» (٤٢٩/٨) ط. دار هجر، نقلاً عن أبي يعلى الموصلي في «مسنده» سندًا ومتنًا، ثم قال: «هذا حديث غريب جدًا».

قلتُ: ويستبين معنى قول الإمام الحافظ ابن كثير هذا مما نقله الإمام السيوطي في «التدريب» كثير هذا مما نقله الإمام أحمد بن حنبل أنه قال: «لا تكتبوا هذه الأحاديث الغرائب فإنها مناكير، وعامتها عن ضعفاء». اه.

قلتُ: وهذه قاعدة عظيمة مبنية على ثلاثة أمور عند التطبيق:

الأمر الأول: النهي عن كتابة الأحاديث الغرائب.

الأمر الثاني: الذي به يتبين منه سبب النهي أنها مناكير.

الأمر الثالث: عامتها عن الضعفاء.

فهذه الأمور الثلاثة مهمة جدًّا قد زلق بسبب الجهل بها كثيرٌ ممن لا دراية لهم بالصناعة الحديثية ظنًّا منهم أن الحديث الغريب لا يُكتب على إطلاقه، وفاتهُم أنه مقيَّد بسببين في قول الإمام أحمد: «فإنها مناكير، وعامتها عن الضعفاء». اه.

قلتُ: بهذا البيان يخرج حديث: «إنما الأعمال بالنيات، عن قول الإمام أحمد: «لا تكتبوا هذه الأحاديث الغرائب فإنها مناكير وعامتها عن الضعفاء». اهه.

لأن حديث: «إنما الأعمال بالنيات، مع أنه فرد غريب فهو حديث مسند، اتصل إسناده بنقل العدل الضابط عن العدل الضابط إلى منتهاه وليس شاذا أو معللاً، وهذا ما بينه الإمام ابن الصلاح في «علوم الحديث» (ص١٧٤) النوع (١٣): قال: حديث «إنما الأعمال بالنيات» انفرد به العدل الحافظ الضابط فإنه حديث فرد تفرد به عمر رضي الله عنه، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثم تفرد به عن عمر «علقمة بن وقاص»، ثم عن علقمة: «محمد بن إبراهيم»، ثم عنه: «يحيى بن سعيد » على ما هو

الصحيح عند أهل الحديث». اه.

قلتُ: ولذلك قال محدث وادي النيل الشيخ أحمد شاكر رحمه الله: «حديث الأعمال بالنيات هو حديث فرد غريب صحيح». اهـ.

ولذلك نقل الإمام الحافظ ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (ح١) شرح حديث «الأعمال بالنيات» عن الإمام أحمد بن حنبل نفسه أنه قال: «أصول الإسلام على ثلاثة أحاديث: حديث عمر «إنما الأعمال بالنيات»، وحديث عائشة: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد»، وحديث النعمان بن بشير: «الحلال بيّن، والحرام بيّن»». اه.

أما حديث قصة «بيت المطيبين» فهو الذي ينطبق عليه قول الإمام أحمد تمام الانطباق وهذا هو البرهان:

أ- فهو غريب من الغرائب لقول الإمام الطبراني في «المعجم الأوسط» (ح٢٩١٦): «لم يرو هذا الحديث عن أبي الزناد إلا سفيان، ولا عن سفيان إلا حلبس، تفرد به بشر». اه.

ب- وهذا الحديث الغريب من المناكير، قال الإمام الذهبي في «الميزان» بعد أن أورد حديث القصة كما بينا آنفًا، «هذا حديث منكر جدًا».

ج- وهذا الحديث أيضًا من رواية الضعفاء كما هو مبيَّن آنفًا من علة هذا الحديث وهو حلبس الكلبي متروك الحديث، منكر الحديث، واه لا يحل الاحتجاج به بحال، متهم وهذه أقوال أنمة الجرح والتعديل في حلبس والتي يتبين منها الضعف الشديد.

من هذا التحليل ينطبق قول الإمام أحمد على حديث القصة تمام الانطباق؛ حيث قال: «لا تكتبوا هذه الغرائب، فإنها مناكير، وعامتها عن الضعفاء». اهه.

قلت: وبهذا يتبين ما نقله الإمام السيوطي في «التدريب» (١٨٢/٢) عن الإمام أبي يوسف أنه قال: «من طلب الدين بالكلام تزندق، ومن طلب غريب الحديث كذب». اه.

وبه يتبين قول الإمام ابن الجوزي: «هذا حديث موضوع، وهو مما عملته يدا حلبس». ويتبين معنى

00

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

قول الإمام الحافظ ابن حبان: « حلبس الكلبي يروي عن سفيان الثوري ما ليس من حديث، ومعنى قول الإمام الشوكاني: هذا الحديث موضوع، كما بينا أنفًا، فالقصة واهية منكرة حدًًا.

#### رابعًا: بدائل صحيحة:

١- بعد أن تبين للقارئ الكريم من هذا التحقيق أن هذه القصة واهية ومن الغرائب المنكرة وعلتها راوه متروك الحديث، منكر الحديث، واه لا يحل الاحتجاج به بحال، مُثَّهَم، وبهذا تصبح قصة بيت المطيبين بالمدينة قصة واهية.

٢- ويغني عن هذه القصة الواهية ما أخرجه الإمام مسلم في صحيحه (ح٢٣٣١) كتاب الفضائل، باب: طيب عرق النبي صلى الله عليه وسلم، قال: حَدَّثَني زُهَيْرُ بُنُ حَرْبِ حَدَّثَنَا هَاشَمٌ يَعْني ابْنَ الْقَاسِم عَنْ سُلَيْمانَ عَنْ ثَابِت عَنْ أَنَسٍ بُنِ مَالِكَ قَالَ: دَحَلَ عَلَيْنَا النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم فَقَالَ عنْدَنَا هَعَرِقَ، وَجَاءَتُ أُمِي بِقَارُورَةٍ فَجَعَلَتْ تَسْلَتُ الْعَرَقَ فِيهَا، سُلَيْما، مَا هَذَا النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم فقالَ: «نَا أَمَّ سُلَيْم، مَا هَذَا الَّذِي تَصْنَعِينَ، ٤ قَائَتْ: هَذَا عَرَقَكَ نَجْعَلَهُ في طيبنا، وَهُوَ مَنْ أَطْيَبِ الطيب، اه.

قلت: قال الإمام النووي في «شرح مسلم» لهذا الحديث: «قوله: (فقال عندنا فعرق) أي: نام للقيلولة». اه.

٣- هذا الحديث الثابت الذي جاءت به قصة «قارورة أم سليم وعرق النبي صلى الله عليه وسلم» أخرجه أيضًا الإمام أحمد بن حنبل في «مسنده» (١٣٦/٣) (ح١٢٤١٩) قال: حدثنا هاشم بن القاسم به.

٤- وأخرجه أيضًا الإمام البيهقي في دلائل النبوة (٢٥٧/١) قال: أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، قال: حدثنا أبو العباس محمد بن يعقوب، قال: حدثنا محمد بن إسحاق الصغاني، قال: حدثنا أبو النضر به، قلت: لأن أبا النضر كنية هشام بن القاسم كذا قال الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (١٢٤/٢١٤/١٩): «هاشم بن القاسم أبو النضر الليثي روى عنه زهير بن حرب وآخرون، وروى عن سليمان بن المغيرة وآخرين». اه.

ولذلك قال الإمام البيهقي بعد أن أخرج هذا الحديث في «دلائل النبوة» (٢٥٨/١)، «رواه مسلم

07

عن زهير بن حرب، عن أبى النضر.. اه.

فائدة، نرى أن الإمام البيهقي أخرج هذا الحديث في الدلائل من غير طريق مسلم فاجتمع إسناد البيهقي مع إسناد مسلم في شيخ شيخه أبي النضر هاشم بن القاسم.

أ- وهذا هو أصل منهج المستخرجات، قال الحافظ العراقي في «شرح ألفيته» (ص١٨)؛ «المستخرج موضوعه أن يأتي المصنف إلى كتاب البخاري أو مسلم فيخرج أحاديثه بأسانيد لنفسه من غير طريق البخاري أو مسلم، فيجتمع إسناد المصنف مع إسناد البخاري أو مسلم في شيخه أو من فوقه». اه.. ب- ثم قال الحافظ السخاوي في «فتح المغيث» ب- شم إن أصحاب المستخرجات غير منفردين بصنيعهم بل أكثر المخرجين للمشيخات والمعاجم، وكذا للأبواب يوردون الحديث بأسانيدهم، ثم مسلم أو البهما معًا». اه.. مسلم أو البهما معًا». اه..

ج- لذلك قال الحافظ العراقي في «شرح ألفيته» (ص٢٠)؛ «فهذا البيهقي في السنن الكبرى، والمعرفة، وغيرهما، والبغوي في شرح السنة، وغير واحد يروون الأحاديث بأسانيدهم ثم يعزونها إلى البخاري ومسلم». اه.

#### خامسا: درء الشبهات عن حديث أم سليم:

قد يتقول من لا دراية له من العلمانيين الجاهلين بالصحابة وأنسابهم فمن جهلهم يقولون: كيف كان النبي صلى الله عليه وسلم يدخل بيت أم سليم فينام على فراشها؟

قلت: وردًا على هذه الشبهة المتولدة عن جهلهم نقول: قد ثبت اتفاق العلماء على أن أم سليم كانت محرمًا له صلى الله عليه وسلم، ولقد بيَّن ذلك الإمام النووي في شرحه صحيح مسلم (٤٤) كتاب فضائل الصحابة (١٩)، باب فضائل أم سليم؛ أم أنس بن مالك، الحديث (٢٤٥٥).

ولقد بيَّن الإمام النووي في شرح صحيح مسلم (ح١٩١٢) ذلك فقال: «اتفق العلماء على أنها كانت محرمًا له صلى الله عليه وسلم» وبيَّنه، ثم بيَّن ذلك أيضًا في «شرح صحيح مسلم» الحديث (ح٢٣٣١). هذا ما وفقني الله اليه وهو وحده من وراء القصد.

التوحيد محرم ١٤٢٩ ه - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون



# قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله ( الخبرية ) و( الفعلية ) على ظاهرها دون المجاز

آثار الصحابة والتابعين وتابعيهم من أهل السنة . . تُدحض شبهات الأشاعرة في تأويلاتهم (الاستواء ) و(العرش ) و(الكرسي ) وتبطل حججهم

> الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والآه . . وبعد :

فعلى نحو ما تضافرت النصوص من القرآن والسنة على إثبات علوه تعالى بذاته وحمل صفة استوائه على عرشه على الحقيقة، تضافرت كذلك على ألسنة الصحابة رضوان الله عليهم، ونذكر من ذلك:

# أ- الصحابة الأجلاء على إثبات (العلو) و(الاستواء) على ظاهرهما دون ما تأويل:

قول أبي بكر عقيب وفاة النبي صلى الله عليه وسلم: (أيها الناس إن كان محمد إلهكم الذي تعبدونه فإن إلهكم قد مات، وإن كان إلهكم الله الذي في السماء فإن إلهكم لم يمت).

وقول عمر وقد لقي خولة بنت ثعلبة فاستوقفته، فوقف لها ودنا منها وأصغى إليها حتى قضت حاجتها وانصرفت، فقال له رجل، (يا أمير المؤمنين حبست رجالاً من قريش على هذه العجوز!).قال: (ويلك تدري من هذه؟، هذه امرأة سمع الله شكواها من فوق سبع سموات..). وحديث ابن عمر الموقوف وإسناده صحيح، وفيه قوله: (جعل الله فوق السماء السابعة الماء، وجعل فوق الماء العرش).

وحديث ابن عباس وفيه: (الكرسي موضع القدمين، والعرش لا يُقَدَّر قدره)، وقد أخرجه اللذهبي في (العلو) (٤٥) وقال، "رواته ثقات".. وعنه فيما رواه ابن القيم وغيره، قوله فيمن يكذبون بالقدر، "يكذبون بالكتاب.. إن الله كان على عرشه قبل أن يخلق شيئًا، فخلق الخلق فكتب ما هو كائن إلى يوم القيامة، فإنما يجري الناس على أمر قد فرغ منه".. وعنه أن اليهود

#### د. محمد عبد العليم الدسوقي الاستاذ بوامة الازمر

أتوا النبي فسألوه عن خلق السموات والأرض، فذكر حديثاً طويلاً، قالوا، ثم ماذا يا محمد؟، قال: (ثم استوى على العرش)، قال: أصبت يا محمد، لو أتممت: (ثم استراح)، فغضب غضباً شديداً، فأنزل الله: ( وَلَقَدَ خَلَقْنُ السَّكَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا يَبْنَهُمَا فِي سِتَقَ أَبَارٍ وَمَا مَتَكَا بِن لَغُوبٍ ) ق/٣٨).

وية أثر ابن مسعود: (بين السماء الدنيا والتي تليها خمسمائة عام، وبين كل سماء وسماء خمسمائة عام، وبين السماء السابعة وبين الكرسي خمسمائة عام، وبين الكرسي وبين الماء خمسمائة عام، والكرسي فوق الماء والله فوق الكرسي ويعلم ما أنتم عليه) أخرجه أحمد والترمذي وابن خزيمة في التوحيد والبيهقي قدامة في العارمي في الرد على الجهمية وابن قدامة في العلو وأبو الشيخ في العظمة واللالكائي والذهبي (٨٤)، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد ١/٢٨ رجاله رجال الصحيح، وبعضها بلفظ، (والله فوق العرش لا يخفى عليه شيء من أعمالكم).

ولأم سلمة في قوله تعالى: (ثُمَّ أَسَّوَى عَلَ ٱلْمَرْقِي) الأعراف/٥٤): "الكيف غير معقول والأستواء غير مجهول والإقرار به إيمان والجحود به كفر"، وقد رَوى هذا الأثر عنها شيخ الإسلام في الفتاوى/٣٦٥ وابن حجر١٢/٢١، والصابوني في عقيدة أصحاب الحديث وابن قدامة في العلو (٨٢) وابن أبي العز في شرح الطحاوية ص٢٢٥. وعن أبى أمامة الباهلى فيما ساقه له ابن

التوحيل

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

القيم في اجتماع الجيوش ص13؛ لما لعن الله إبليس وأخرجه من سماواته وأخزاه، قال: (رب أخزيتني ولعنتني وطردتني من سماواتك وجوارث، فوعزتك لأغوين خلقك ما دامت الأرواح في أجسادهم)، فأجابه الرب: (وعزتي وجلالي وارتفاعي على عرشي لو أن عبدي أذنب حتى ملأ السماوات والأرض خطايا، ثم لم يبق من عمره إلا نَفَسٌ واحد، فندم على ذنوبه لغفرتها وبدلت سيئاته كلها حسنات).

وعن عبد الله بن رواحة على إثر قصة حكاها له ويدل على أن هذا قول الصحابة جميعهم: ما رواه ابن القيم عن عدي بن عميرة، قال: (خرجت مهاجراً إلى النبي)، فذكر قصة طويلة وقال فيها: (فإذا هو –يعني رسول الله–ومن معه يسجدون على وجوههم ويزعمون أن إلههم في السماء، فأسلمت وتبعته).

#### ب- والتابعون من خير القرون . . على نهج النبي وصحابته في إثبات (الاستواء) دون ما تأويل

فقد أورد صاحبا (اجتماع الجيوش) و(معارج القبول) عن كعب الأحبار ت٣٢ قوله بحق استوائه تعالى على عرشه: قال الله في التوراة: (أنا الله فوق عبادي، وعرشي فوق جميع خلقي، وأنا على عرشي أدبر أمور عبادي، لا يخفى عليّ شيء في السماء ولا في الأرض، وإليّ مرجع خلقي فأنبئهم بما خفي عليهم من علمي)، قال الذهبي في العلو ص١٢٨: "رواته ثقات".. وقوله: (أن الله خلق سبع سماوات ومن الأرض مثلهن، ثم جعل بين كل سماءين كما بين السماء الدنيا والأرض، وجعل كثفها مثل ذلك، ثم رفع العرش فاستوى عليه فوقه)، رواه أبو الشيخ في العظمة وقال الذهبي: "إسناده نظيف".

وعن الضحاك بن مزاحم ١٠٦ - في تفسير (مَا يَحُونُ مِن نَبَّوَى ثَلَنَيَةٍ إِلَّا هُوَ رَامِعُهُمْ وَلَا خَسَبَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ) المجادلة/٧)-: (هو الله على العرش وعلمه معهم)، وفي لفظه: (هو على عرشه وعلمه معهم)، وفي لفظه: (هو فوق العرش وعلمه معهم أينما كانوا) كذا في العلو ص٩٩.

وعن مقاتل بن حيان: (هو فوق عرشه وهو بكل شيء عليم)، وفي نفظ ثلاثكائي/٣٣٠: (هو على العرش ولن يخلو شيء من علمه)، وفي آخر

للذهبي ص١٠٢: (هو على عرشه وعلمه معهم). وعن ربيعة الرأي شيخ مالك ت١٣٣، قوله –وقد سئل عن الاستواء-: (الاستواء غير مجهول والكيف غير معقول والإيمان به واجب والسؤال عنه بدعة)، وهو لفظ لمالك.. وفي لفظ صح عن ابن عيينة – أخرجه اللالكائي في أصول السنة /٣٢٨ وابن قدامة في العلو ص٢٧ وابن ألقيم في اجتماع الجيوش ص٤٤ -: (الاستواء غير مجهول والكيف غير معقول ومن الله الرسالة وعلى الرسول البلاغ وعلينا التصديق)، قال الذهبي ص٤٢ تعليقاً: "وهو قول أهل السنة قاطبة".

#### ج.: والأئمة الأربعة وتابعو التابعين كذلك . . على إثبات (استوائه تعالى عرشه) . . بالمخالفة لما عليه الأشعرية

ومما أورده الحافظ الذهبي في العلو –وهو في مختصره ص ١٣٦، ١٣٧، ١٤١، ١٨- عن الإمام أبى حنيفة علم التابعين ت١٥٠ في حق من قال: (لا أعرف ربى في السماء أوفي الأرض)، أو أنكر أنه تعالى وعرشه في السماء، قوله: "قد كفر، لأن الله يقول: (ٱلرَّحْنُ عَلَى ٱلْهَوْشِ ٱسْتَوَى) طـه/٥)، وعرشه فوق سماواته"، فجعل علة الحكم: جحد وإنكار وتعطيل ما دلت عليه الآية صراحة من استعلائه تعالى على عرشه وأنه سبحانه في أعلى عليين، وأنه يُدْعى من أعلى لا من أسفل، وكل من هاتين الحجتين فطرية عقلية، فإن القلوب مفطورة على أن الله في العلو وأنه يُدْعى من أعلى، وكذلك أصحابه من بعده كأبي يوسف وهشام بن عبيد الله الرازي، كذا في اجتماع الجيوش ص٤٧، وعنه نقله الألباني في المختصر، كما ينظر شرح الطحاوي ص٢٣٢.

وعن الإمام مالك ت ١٧٩ في التغليظ لن سأل عن وعن الإمام مالك ت ١٧٩ في التغليظ لن سأل عن بدعة، أخرجوه)، (وإني أخاف أن تكون ضالاً) فأمر به فأخرج، مع ما اشتهر عنه من قوله: (الكيف غير معقول والاستواء منه غير مجهول، والإيمان به واجب والسؤال عنه بدعة)، وقوله: (الرحمن على العرش استوى كما وصف نفسه، ولا يقال كيف؟، وكيف عنه مرفوع).

وللشافعي سيد أتباع التابعين ت٢٠٤، قوله فيما جاء في العلو ص١٢٠ واجتماع الجيوش ص٥٩.



"القول في السنة التي أنا عليها ورأيت أصحابنا عليها – أهل الحديث الذين رأيتُهم وأخذتُ عنهم مثل سفيان ومالك وغيرهما – الإقرار بأن الله على عرشه في سمائه يقرب من خلقه كيف يشاء".

ولأحمد بن حنبل إمام أهل السنة وعَلَّمُ أتباع أتباء التابعين ت٢٤١، قوله -وقد سئل: (الله فوق السماء السابعة على عرشه بائن من خلقه، وقدرته وعلمه بكل مكان؟)-: "نعم هو على عرشه ولا يخلو منه شيء"، وقوله -وقد قبل له ما معنى (وَهُوَ مَعَكُر ) الحديد /٤)؟-: "(علمه) محيط بالكل، ورينا على العرش بلا حد ولا صفة"، وقوله لن فسر آية الجادلة/٧: (ألم توأن الله يعلم ما في السموات ومافي الأرض ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم .. الآية) بأنه في كل مكان: "هذا كلام الجهمية، بل علمه معهم، فأول الآية يدل على أنه: علمه" كذا في كتابه (الرد على الجهمية) ص ١٤٣، ١٤٩ وفي العلو للذهبي ص١٣٠ ومختصره ص١٨٩ وأصول السنة للالكائي / ٢٣١ واجتماع الجيوش ص٧٧. ومن آثار خيرة تابعي التابعين في ذلك: ما جاء عن الإمام الأوزاعي، قال: "كنا - والتابعون متوافرون - نقول: إن الله فوق عرشه، ونؤمن بما وردت به السنة من صفاته"، وقال وقد سئل عن قوله تعالى: (ثَرُ أَسْتَوَىٰ عَلَى أَلْعَرْشَ )السجدة (٤): "هو على عرشه كما وصف نفسه"، كذا في الأسبماء للبيهقي صرد٥١ والعلو صر١٠٢ ومختصره١٣٨،١٣٧٠.

وعلى هذا كان معتقد كبار أئمتهم من نحو: سفيان الثوري والليث بن سعد، وقد ساقه عنهم: الوليد بن مسلم، قال -فيما نقله عنه الذهبي في العلوص١٠٢: ١٠٥--: "سألت الأوزاعي والليث ومالكاً والثوري عن هذه (الأحاديث التي فيها الرؤية وغير ذلك) - وفي رواية: (التي فيها الصفات) - فقالوا: (أمضها بلا كيف)"، وفي رواية له ذكرها البيهقي في الأسماء والصفات: "أمروها كما حاءت بلا كيفية".

وكما هو معلوم فإن من ذُكروا، هم أئمة الدنيا وكبار تابعي التابعين، يعني: ممن عناهم النبي بقوله فيما رواه البخاري: (خير أمتي قرني ثم

الذين يلوهم ثم الذين يلونهم).. فالأوزاعي ت١٩٧ إمام أهل دمشق والشام، والثوري ت١٦١ إمام أهل الكوفة والعراق، والليث ت١٧٥ إمام أهل مصر والمغرب، ومالك ت١٧٩ إمـام أهـل المدينة والحجاز.. وقولهم (أمروها كما جاءت): نفى للتأويل، فإنه التكييف الذي يزعمه أهل التأويل، فإنهم هم الذين يُثبتون كيفية تخالف الحقيقة فيقعون في ثلاثة محاذير، نفى الحقيقة، وإثبات التكييف بالتأويل، وتعطيل الرب عن صفاته التي أشتها .. وأما أهل الإثبات فليس أحد منهم يكيف ما أثبته الله لنفسه حتى يكون قول السلف (بلا كيف) رداً عليه، وإنما ردوا على المبتدعة الذين جاءت تأويلاتهم متضمنة التحريف والتعطيل: تحريف اللفظ وتعطيل معناه.. فجاء قول السلف: (أمروها) ردا على المعطلة والمؤولة، وقولهم: (بلا كيف) ردا على المشبهة والمثلة والمجسمة، ويعنى الإمرار على ما تقرر لدى أهل العلم: الإثبات مع تربك الكلام عن حقيقة الصفات وكنهها وكيفية قيامها بذاته تعالى، فإن هذا مما لا سبيل إليه. ومن جليل ما قاله محمد بن إسحاق إمام أهل المغازي ت ١٥٠، قوله فيما أورده الذهبي في العلو ص١٠٩: "كان الله كما وصف نفسه، إذ ليس الا الماء عليه العرش، وعلى العرش ذو الجلال والإكرام، الظاهر في علوه على خلقه فليس فوقه شىء، الباطن لإحاطته بخلقه فليس دونه شيء، الدائم الذي لا يبيد، فكان أول ما خلق النور والظلمة، ثم سمك السموات السبع من دخان، ثم دحا الأرض، ثم استوى إلى السماء فحبكهن وأكمل خلقهن في يومين، ففرغ من خلق السماوات والأرض في ستة أيام، ثم استوى بعد على عرشه".. لكن:

#### د-للذا منهج النبي وصحابته والتابعين وتابعيهم . . دون مذهب الأشاعرة وأثباع جهم الذي يُصرُ الأزهر عليه؟

الجواب ببساطة: أن النبي هو المشرع والمبلغ عن الله عن طريق ما يُوحي إليه به من كتاب وسنة، وقد رأينا كيف أثبت صلى الله عليه وسلم جميع الصفات، قولاً وإقراراً واعتقاداً ولم يتأول أياً منها وكل ذلك حجة، كما أن صحابته والتابعين وتابعيهم، هم: الأقربون منه والفاهمون عنه

التوحيد

Upload by: altawhedmag.com

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

والمبلغون رسائته إلى سائر الأمة والأولى من بعده بالتأسي والاقتداء، ومن ثم فإن منهجهم وما أجمعوا عليه لأسيما في أمور الاعتقاد وفي مقدمتها ما يتعلق بالتعرف على الله بأسمائه وصفاته، هو:

 المعوَّل عليه وحده دون سواه، كونهم المرجع الحقيقي والمباشر في ذلك، والأدرى بلغة العرب ومراميها، والأقدر على فهم صحيح الدين واستنباط أحكامه، ومن تواطئوا على اتباء النبى في إثبات جميع الصفات وعدٍّ ذلك صنوان توحيد الريوبية والألوهية، والمرضى عنهم على الإجمال كما في قوله تعالى: (وَٱلسَّبِقُونَ الأَوَلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنْصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِي أَلَقَهُ عَنَّهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ) التوية/١٠٠) وعلى التفصيل كما نطقت بذلك سورة الحشر٨: ١٠، ولكونهم الثقات العدول الأشات الذبن نقلوا عن النبي سائر الدين، والمشهود لهم بالخيرية والسبق في قول سبد المرسلين: (خبر القرون: الذي بعثت فيه، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم)، والذين أمنت عليهم الفتنة ولم يُفسدوا دينهم بدنياهم ولا بدنيا غيرهم، ولم تتغير الجنيفية السمحة على أيديهم.

ومن ثم كانت التوصية باتباعهم والتمسك بأهدابهم في نحو قول ابن عباس: (عليك بالاستقامة، واتبع الأمر الأول ولا تبتدع)، وقول حذيضة: (خذوا طريق من قبلكم، فوالله لئن سبقتم لقد سبقتم سبقا بعيدا وإن تركتموه بمينا وشمالا لقد ضللتم ضلالا بعيدا)، وقول عليٌّ: (إياكم والاستنان بالرجال، فإن كنتم مستنين لا محالة فعليكم بالأموات)، • وقول ابن مسعود: (من كان مستنا فليستن بمن قد مات فإن الحي لا تؤمن عليه الفتنة)، (إنكم أصبحتم على الفطرة، وإنكم ستحدثون ويُحُدَث لكم، فإذا رأيتم محدثة فعليكم بالهَدى الأول)، (من كان متأسيا فليتأس بأصحاب رسول الله فإنهم كانوا أبر هذه الأمة قلوبا وأعمقها علوما وأقلها تكلفا وأقومها هديا وأحسنها حالاً، قوم اختارهم الله لصحية نبيه وإقامة دينه، فاعرفوا ثهم فضلهم واتبعوهم في آثارهم)، وفي زيادة للحسن المصرى: (فتشبهوا بأخلاقهم

وطرائقهم، فإنهم على الهدى المستقيم)، وقول الأوزاعي: (اصبر نفسك علي السنة وقف حيث وقف القوم، وقل بما قالوا وكف عما كفوا عنه، واسلك سبيل سلفك الصالح، فإنه يسعك ما وسعهم)، وقوله: (عليك بآثار من سلف وإن رفضك الناس، وإياك وآراء الرجال وإن زخرفوه لك بالقول).

وقد سبق بيان أن مكمن الخلل يكمن في خلطنا بين المصدرية والمرجعية، وربط المسلم بالثانية منهما على الرغم من تعارضها مع الأولى، بينا المفترض أن تكون المصدرية هي الأصل الأصيل والأساس الوحيدة، كونها تمثل: الكتاب والسنة بفهم ومرجعية من ذكرنا، وحينما يكون الأمر كذلك فإن الأمة تضمن لنفسها السلامة من زلل ما تقع فيه الآن، كما ضمنت ذلك بحق من كان قَبَلَنا.

٢-كما أنه المتفق والفطرة التي فطر الله الناس عليها، وهي تقضي بأن صفاته التي يعرف بها –فعلية كانت أم خبرية – هي من جنس ذاته، وهي لنا غيب استأثر سبحانه بكيفياتها، كما أنه تعالى الأعرف بصفاته، وهو قد ارتضاها لنفسه وتعبدنا بها، وبالتالي لا يصلح إلا أن تكون بلا استثناء صفات كمال، واعتبارها غير ذلك أو عكسه بزعم أن ظاهرها يوحي بمماثلة الحوادث والله منزه عنها، تقوُّل على الله بغير علم، واتهام له –وحاشاه – بأنه تعبدنا ووصف نفسه بما لا يليق.

وإذا احتكم المخالفون إلى ما يخالف الفطرة، وتحاكموا إلى العقل في إثبات صفات: (القدرة والإرادة والعلم والحياة والسمع والبصر والكلام) دون غيرها بحجة أنها الثابتة بالعقل وبزعم تنزيهه عن مماثلة المخلوقين، فإن الفطرة والعقل يقضيان بأن الصفات السبع تكون للمخلوقين أيضاً ومن ثم ينسحب عليها ما ينسحب على سواها، والا وجب إثبات الجميع بحقه تعالى، أما إثبات البعض منها دون البعض فتعسف لا معنى له، وهيما سبق أن أفضنا فيه من كلام الإمام الجويني كاف في بيان هذا وتقريره.. وإلى لقاء آخر..

والحمد لله رب العالمين.



الحلقة الخامسة

# بواعث الغضب

ادارة الغضب بين التقييم والنعاق

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله.

ذكرت لك في المقال الأول أن الغضب كارثة على المحجة البشرية، وهو من أكثر المشاعر السلبية التي تُصيب الإنسان عند شعوره بعدم الرضا من أمر ما، أو عند الانزعاج من أحد المواقف، وهو نقيض الرضا، ويرافق الغضب تهيج واحمرار في الوجه مع البكاء أو الرغبة فيه في معظم الأحيان – عند النساء وعندما يغضب الإنسان يثور كالبراكين ويُفقده الغضب القدرة على التحمل والتفكير.

وية المقال الثالث كان الحديث عن النوع الأول من الغضب وهو المحمود من أصحاب الفطرة السليمة والطلوب شرعًا والمتعبد به؛ وهو ما كان للله تعالى، وهذا من الإيمان أو من أعمال الإيمان، والتكاسل عنه أو التغافل عنه نقصان في الإيمان، بحيث يغضب المرء ويغتاظ عند ما تنتهك حرمات الله، كذلك مطلوب أن يغضب العبد على أعداء الله؛ من الكفًار، والمنافقين، والطغاة، والمتجبّرين بالضوابط الشرعية.

وية المقال الرابع تكلمنا عن الغضب المذموم وهو الذي نُهي عنه وذُمَ في الأحاديث التي وردت وهو خلق سيئ؛ (لأنه يُخرج العقل والدين من سياستهما، فلا يَبقى للإنسان مع ذلك نظرٌ، ولا فكرٌ، ولا اختيار). (مختصر منهاج

#### اعتداد الم د. ياسر لعي عبد المنعم

القاصدين- ابن قدامة المقدسي ٢٣٢).

والغضب المباح وهو الغضب الفطري ما كان في غير معصية الله- تعالى- ولم يتجاوز حده كأن يجهل عليه أحد بالسب، أو الشتم، أو الاعتداء، وكظمه هنا خير وأبقى قال تعالى: «وَٱلْكَطْبِينَ ٱلْنَبَظُ وَٱلْمَافِينَ عَنِ ٱلتَّاسُ وَٱللَهُ فَمُنُ ٱلْمُعْسِينَ» (آل عمران: ١٣٤) وتكلمنا عن درجات الناس في الغضب وأن على العبد أن يقيم غضبه وعليه أن يقيمه طبقا لشرع حكيم وسنة نبوية مباركة.

#### بواعث الفضب؛ (الفجب والكبر)

فإن المُجب من الآفات الخطيرة التي تصيب كثيرًا من الناس، فانصرافهم عن شكر الخالق إلى شكر أنفسهم، وعن الثناء على الله بما يستحق إلى الثناء على أنفسهم بما لا يستحقون، وعن التواضع للخالق والانكسار بين يديه إلى التكبر والغرور والإدلال بالأعمال، وعن احترام الناس ومعرفة منازلهم إلى احتقارهم وجحد حقوقهم، والتكبر عليهم بنسب أو مال، أو برأي أو بمكانة، وكل ذلك سبب للعداوة إن لم يُضبط بالدين، فسيغضب الناس عليهم ومنهم وإذن لا مكانة لهم في القلوب، ولا تفسح لهم المجالس؛ ومن ثم يغضبون ويثورون.

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٣ - السنة السابعة والأربعون

ومن أشد البواعث على الفضب عند أكثر الجهال؛ تسميتهم الفضب شجاعة، ورجولة، وعزة نفس، وكبر همّة، وتلقيبه بالألقاب المحمودة، غباوة وجهلاً، حتى تميل النفس إليه وتستحسنه، (إحياء علوم الدين-للغزالي ١٧٢/٣).

المُجُب قرين الكبر وملازم له، والكبر من كبائر الذنوب، فعن عبدالله بن مسعود عن النبي صلى الله عليه وسلم: «لا يدخل الجنة مَن كان في قلبه مثقال ذرة من كبر، (أخرجه مسلم (٩١))، وقال النبي صلى الله عليه وسلم: «ائتمروا بالمعروف وتناهوا عن المنكر حتى إذا رأيت شحًا مطاعًا وهوى متبعًا ودنيا مؤثرة وإعجاب كل ذي رأي برأيه فعليك بخاصة نفسك ودع أمر العوام، (أخرجه أبو داوود (٤٣٤١)).

وقال أبو حامد الغزالي رحمه الله: (اعلم أن العُجب مذموم في كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، قال الله تعالى: « لَقَدَ نَصَرَحُمُ اللهُ في مواطِنَ حَثِيرَةٍ وَبَوْمَ حُثَنْ إِذَ أَعْجَبَحُم كَثَرَتُحُم فَلَمُ تَغْنِ عَنَحُمُ شَبْعًا ، (التوبة: ٢٥). ذكر ذلك في معرض الإنكار. وقال: «رَطَنُوا أَنَهُ مَانِعَتُهُمْ حُصُوبُهُم مِنَ أَلَتُهُ فَأَنَتُهُمُ اللهُ مِنْ حَتُ لَا يَحَقِبُوا أَنَهُ وَ الحِشر: ٢) فرد على الكفار في إعجابهم بحصونهم وشوكتهم. وقال تعالى: «رَمُ عَسَرُوا أَنَهُ عَسُونَ مُنعًا ، (الكهف: وقال تعالى: «رَمُ عَسَرُوا أَنَهُ عَسُونَ مُنعًا ، (الكهف: على الكفار في العجابهم بحصونهم وشوكتهم. يعجب الإنسان بالعمل وهو مخطئ فيه، كما يعجب بعمل هو مُصيب فيه. (إحياء علوم الدين-يلفزائى ٣٦٩/٣).

ولهذا فقد كان السلف يُحذرون من أسباب المُجب، ولو لم تكن مباشرة، فعن سليم بن حنظلة قال: بينا نحن حول أبي بن كعب نمشي خلفه إذ رآه عمر فعلاه بالدرة، فقال: انظريا أمير المؤمنين ما تصنع؟ فقال: وإن هذا ذلة للتابع وفتنة للمتبوع،. (أخرجه ابن أبي الدنيا في التواضع (٥١)).

وية حديث أبي ثعلبة، أما والله لقد سألت عنها خبيرًا، سألت عنها رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال، دبل ائتمروا بينكم بالعروف

وتناهوا عن المنكر، حتى إذا رأيت شَحًا مطاعًا، وهوى متبعًا، ودنيا مؤثرة، وإعجاب كل ذي رأي برأيه، فعليك بخاصة نفسك ودع العوامَّ، فإن من ورائكم أيامًا الصبر فيهن كالقبض على الجمر، للعامل فيهن مثل آجر خمسين رجلاً يعملون مثل عملكم، (أخرجه الترمذي (٣٠٥٨)).

ذكر أبو حامد الغزالي في الإحياء: أن العُجب يكون بسبعة أمور، وذكر علاج كل واحد منها:

الأول؛ أن يُعجب ببدنه:

ي جماله وهيئته، وصحته وقوته، وتناسب أشكاله، وحسن صورته، وطيب صوته، فيلتفت إلى جمال نفسه، وينسى أنه نعمة من الله تعالى، وهو معرض للزوال فكل حال.

وعلاجه: هو التفكر في أقذار باطنه في أول أمره وفي آخره، وفي الوجوه الجميلة والأجسام الناعمة.. كيف أنها تتمزق في التراب، وتُنتن القبور..إلخ.

الثانى: العُجب بالبطش والقوة،

كما حكي عن قوم عاد أنهم قالوا، مَنْ أَشَدُ مِنَّا فَوَقٌ ، (فصلت: ١٥).

وعلاجه: أن يشكر الله تعالى على ما رزقه من العقل، ويتفكر أنه بادنى مرض يُصيب دماغه يوسوس ويُجن ألما ومرضًا وخرفًا، هلا يأمن أن يسلب عقله إن أعجب به، ولم يقم بشكره، وليعلم أنه ما أُوتي من العلم إلا قليلاً، وأن ما جهله أكثر مما علمه.

الثالث: الفجب بالنسب:

حتى يظن بعضهم أنه ينجو بشرف نسبه، وأصالة آبائه، وأنه مغفور له، وربما تخيل بعضهم أن جميع الخلق موال وعبيد له (

وعلاجه: أن يعلم أنه مهما خالف آباءه في أفعالهم وأخلاقهم، وظنَ أنه لاحق بهم فقد جهل، وإن أراد الاقتداء بآبائه فما كان من أخلاقهم العجب، بل الخوف وازدراء النفس ومذمتها، ولقد شرفوا بالطاعة والعلم والخصال الحميدة لا بالنسب، فليشرف إن أراد بما شرفوا به.

وثقد ساواهم في النسب وشاركهم في القبائل

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأريمون

من لم يؤمن بالله واليوم الآخر، وكانوا عند الله شراً من الكلاب، وأخسً من الخنازير، ولذلك يبين الله تعالى أن الشرف بالتقوى لا بالنسب، فقال: «إِنَّ أَحَرُمُكُمْ عِندَاتُهُ أَنْمَنكُمْ (الحجرات: ١٣).

الرابع: العُجب بنسب السلاطين الظلمة وأعوانهم، دون نسب الدين والعلم، وهذا غاية الجهل.

وعلاجه؛ أن يتفكر في مخازيهم، وما جرى لهم من ظلم لعباد الله والفساد في دين الله، وأنهم المقوتون عند الله تعالى، ولو اطلع إلى صور أهل النار، وأنتانهم، وأقذارهم، لاستنكف منهم، ولتبرأ من الانتساب إليهم.

الخامس: العُجب بكثرة العدد:

من الأولاد، والخدم، والعشيرة، والأقارب، والأنصار، والأتباع، كما قال الكفار: «وَقَالُوا خَنُ أَحَـنُرُ أَبَوَلَا وَأَوْلَدُا، (سبا، ٣٥).

وعلاجه: أن يتفكر في ضعفه وضعفهم، وأن كلهم عبيد عجزة، لا يملكون لأنفسهم ضرًّا ولا نفعًا، ثم كيف يعجب بهم وهم سيتفرقون عنه إذا مات، فيدهن في قبره ذليلاً مهينًا وحده لا يراهقه أهلٌ ولا ولد، ولا قريبٌ ولا حميمٌ، ولا خليل.

السادس؛ العُجب بالمال:

كما قال تعالى إخبارًا عن صاحب الجنتين «أَنَّا أَكْثُرُ مِنِكَ مَالًا وَأَعَرُّ نَقَبَرًا » (الْكَهف: ٣٤).

وعلاجه: أن يتفكر في آهات المال، وكثرة حقوقه، وعظيم غوائله، وينظر إلى هضيلة الفقراء، وسبقهم إلى الجنة يوم القيامة، وإلى أن المال غاد ورائح، وإلى أن من الكفار من يزيد عليه في المال، وإلى قوله صلى الله عليه وسلم: «بينما رجل يتبختر في حلة له، قد أعجبته نفسه إذا خسف الله به، فهو يتُجلجل إلى يوم القيامة» (أخرجه البخاري (٥٤٥٢)). وأشار إلى عقوبة إعجابه بماله ونفسه.

#### السايع: العُجب بالرأي الخطأ:

قال تعالى: « أَفَنَن زُبِّنَ لَهُ شُوَّ عَملِهِ فَرَاهُ حَسَّلًا » (فاطر: ٨). وقال تعالى: «وَمُ يَسَبُونَ أَبَّمُ يُعْسِوُنَ صُنْعًا » (الكهف: ١٠٤). وجميع أهل البدع والضلال إنما أصروا عليها لعجبهم بآرائهم.

و علاجه : أن يكون متهمًا لرأيه أبدًا، لا يغترُ به إلا أن يشهد له قاطع من كتاب، أوسنة، أو دليل عقلي صحيح جامع لشروط الأدلة، فإن خاض في الأهواء والبدع والتعصب في العقائد هلك من حيث لا يشعر. (إحياء علوم الدين، الغزالي، (٣٧٨/٣).

#### الخلاصة:

أن تغلق هذا الباب وتتواضع للآخرين لقوله: «أَذِلَّه عَلَى الْوُمْنِينَ» وليس معنى ذلك التذلل المَهينُ، بل تواضع يَنفي العُجب، وتذلل يناقي الكبر، تذلل يغلق على الشيطان أبوابه، تذلل يشعر المتحدث بالفوقية، تذلل يشعر الفقير بحقه ق العطية، تذلل يشعر المستمع بالمعية، تذلل يشعر الآخر بأن العجب مفقود، والكبر مُنتف غير موجود، وينبغي أن يكون التواضع سمتك، والبشاشة صفتك... ففي الحديث عن عياض بن حمار رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن الله أوحى إلي أن تواضعوا حتى لا يفخر أحد على أحد. (أخرجه مسلم (٢٨٦٥)).

وفي حديث أبي هريرة رضي الله عنه: وما تواضع أحد لله إلا رفعه. (أخرجه مسلم (٢٥٨٨)).

وفي حديث حارثة بن وهب رضي الله عنه أنه سمع النبي صلى الله عليه وسلم يقول: (ألا أخبركم بأهل الجنة؟ قالوا بلى. قال صلى الله عليه وسلم: كل ضعيف متضعف، لو أقسم على الله لأبره. ثم قال ألا أخبركم بأهل النار؟ قالوا بلى قال: كل عتل جواظ مستكبر (أخرجه البخاري (٤٩١٨)). الجواظ هو الضخم كثير اللحم المختال في مستهه.

هذا ما تيسر ذكره في الباب، والله أسأل أن يحفظكم بحفظه، وأن يبارك فيكم، إنه ولي ذلك والقادر عليه، نلتقي الشهر القادم إن شاء الله مع ما تبقى من بواعث الغضب وأسبابه.

هذا، وصَلُ اللهم وسلُم وبارك على نبينا محمد - صلى الله عليه وسلم- والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

التوحيد

معدرم (١٢٢ هـ - العدد ٥٥٣ - السنة السابعة والأربعون

# حب الدنيا خراب وهلاك

الحمد لله وكفى، والصلاة والسلام على النبي المصطفى، وبعد:

فلا شك أن حب الدنيا رأس كل خطيئة، بل ورأس كل مُصيبة، وبلاء، وهم، وغم، وهذا ملموس عند كل من أحب دنياه وفضَّلها على أخراه فمن أحب دنياه خسر الدنيا والآخرة معًا.

#### من أفات حب الدنيا: ١- الهزيمة النفسية:

, عن زَيْد بُن ثَابِت قال: سَمعْتُ رَسُولُ الله صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ، يَقُولُ: «مَنْ كَانَت الدُّنْيَا هَمَهُ، هَرَقَ اللَّه عَلَيْه أَمَرَهُ، وَجَعَلَ هَتْرَهُ بَيَّنَ عَيْنَيْه، وَلَمُ يَأْتِه مِنَ الدُّنْيَا إِلاَّ مَا كُتِبَ لَهُ، (سنن ابن مَاجه (١٠٩٤) وصححه الألباني).

أ- فتأمل قوله عليه الصلاة والسلام: (جعل الله فقره بين عينيه) فمهما كان عنده من الأموال فلا قناعة تريحه، ويحس دائمًا بأنه منقوصٌ مبخوس ولو كان عنده ملايين، فالشَّرَه سيعذبه، والحرص والجشع سيحطمه، وهكذا لا يستمتع بمال. (دروس للشيخ المنجد (٦/٤٩).

ب- هكذا هُم في هَمَ لازم، وتعب دائم وحسرة لا تنقضي، مهما ذال الشخص منهم شيئًا منها طمحت نفسه إلى ما فوق، وهكذا في عذاب دائم لو كان لابن آدم واديان من ذهب لابتغى لهما ثالثًا. حالهم في الدنيا كحال شارب ماء البحر ، كلما ازداد شريًا ازداد عطشًا. (دروس للشيخ المنجد (٣/١٧٩).

#### ٢- الهزيمة من الأعداء:

لتوحيد

عن البراء بن عازب رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، قَالَ، جَعَلَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ عَلَى الرَّجَالَة يَوْم أُحُد، وَكَانُوا حُمْسِينَ رَجُلاً عَبْدَ اللَّه بُنَ جُبَيْر، فقالَ، «إَنْ رَأَيْتُمُونَا تَخْطَفُنَا الطَّيْرِ قَلاً تَبْرِحُوا مَكَانَكُمُ هَذَا حَتَّى أُرُسلَ إلَيْكُمْ، وَإِنْ رَأَيْتُمُونَا هَرَمُنَا القَوْمَ وَأَوْطَانَاهُمْ، فَلاَ تَبْرَحُوا حَتَى أَرُسلَ إلَيْكُمْ»،

#### اعداد الخالق

فَهَزَمُوهُمْ، قَالَ؛ هَأَنَا وَاللَّه زَأَيْتُ النَّسَاءَ يَشْتَددْنَ، قَدَ بَدَتْ خَلَاحَلُهُنَ وَاَسُوُقَهُنَّ، زَاهَعَات ثِيَابَهُنَ هَقَالَ أَصْحَابُ عَبَد اللَّه بْنِ جُبَيْرِ، الْغَنيمَة آَيْ قَوْم الْغَنيمَة، ظَهَرَ أُصْحَابُكُمَ هَمَا تَنْتَطَرُونَ؟ هَقَالَ عَدًا اللَّه مَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ؟ قَائُوا؛ وَاللَّه لَنَاتَيَنَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ؟ قَائُوا؛ وَاللَّه لَنَاتَيَنَ وَجُوهُهُمْ، هَاقَبْلُوا مُنْهَزِمِينَ. صحيح البخاري ورُجُوهُهُمْ، هَاقَبْلُوا مُنْهَزِمِينَ. صحيح البخاري (٣٠٣٩).

من فقه الحديث: أن حب الدنيا كان دائمًا، وفي جميع الأحوال هو رأس كل خطيئة، وسبب كل هزيمة، فإن المسلمين انهزموا في أُحد وفي حنين بسبب إسراعهم إلى الفنائم وانكبابهم عليها. (منار القاري )(٢٧٥/٤).

#### ٣- تكالب الأمم على المسلمين:

عَنْ ثَوْبَانَ، قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «يُوشكُ الأُمَمُ أَنْ تَدَاعَى عَلَيْكُمُ كَمَا تَدَاعَى الأَكَلَهُ إلى قَصْعَتها، فَقَالَ قَانلُ، وَمِنْ قلَّة ذَحْنُ يَوْمَنْهُ؟ قَالَ، «بَلْ أَنْتُمْ يَوْمَنْهُ كَثِيرٌ، وَلَكَنَّكُمُ غُثَاءٌ كَفُتُاء السَّيْل، وَلَيَتْزَعَنَّ اللَّهُ مَنْ صُدُور عَدُوكُمُ فَقَالَ قَائلٌ، يَا رَسُولَ اللَّه، وَمَا الْوَهُنُ؟ قَالَ، «حُبُ الْدُنْيَا، وَكَرَاهِيَة المُوْتَ» (سنن أبي داود (٤٢٩)). وقة الحديث دلالة وأضحة على ما يجلبه حب الدنيا على الأمة من ذل.



#### ٤- القتل والهلاك والخراب:

- عَنْ عُقْبَةَ بْن عَامر، قَالَ: صَلَّى رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى قَتَلَى أُحُد بَعْدَ ثَمَاني سنين، كَانُودَع للأُحْيَاء وَالأَمْوَات، ثُمَّ طَلَعَ النَّبُرَ قَتَالَ: «إِنِّي بَيْنَ أَيْدِيكُمُ فَرَطٌ، وَأَنَا عَلَيْكُمْ شَهَيدُ، هَذَا، وَإِنَّى لَسُتُ أَخْشَى عَلَيْكُمْ أَنْ تُشْرَكُوا، وَلَكَتِّي أَخْشَى عَلَيْكُمُ الدُّنْيَا أَنْ تَنَاهَسُوهَا»، صحيح البِحاري (٤٠٤٢) وزاد مسلم (٢٢٩٦) "وَتَقْتَتِلُوا، فَتَهْلَكُوا، كَمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ».

قَالَ عُقْبَةُ: «فَكَانَتُ آخَرَ مَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى الْبِنْبَرِي.

#### ٥- الخسف والهلاك:

قَال تعالى: (إِنَّ قَدَرُونَ حَالَ مِن قَوْمِ مُوَحَى فَعَى عَلَيْهِمْ وَاللَّذِيهُ مِن الْكُثُور مَا إِنَّ مَعَاضِهُ لَنَنُوا بِالْمُصْبَحَةِ أَوْلِي الْقُوْةِ إِذْ قَالَ لَمْ قَوْمُهُ لا تَعْتَى إِنَّ اللَّهُ لا يَحِتُ الفَرِحِينَ () وَالْبَعْ فِيماً ، التَّلَكَ اللَّهُ الدَّار الْآخِرَةُ وَلا تَنَى تَصِبَتُكَ مِنَ اللَّذِيلَ أَنَّهُ لا يَعْتُ أَلْمُنْسِدِينَ () قَالَ إِنَّنَا أَوْتِنَهُ عَلَى عَلَي فِي الْأَرْضِ إِنَ اللَّهُ لا يُعْتُ الْمُعْسِدِينَ () قَالَ إِنَّنَا أَوْتِنَهُ عَلَى عَلَي عِن اللَّذِيلَ أَنَّهُ لا يُعْتُ أَلْمُعْسِدِينَ () قَالَ إِنَّنَا أَوْتِنَهُ عَلَى عَلَي عِندَةُ قُوْهُ وَأَحْمَ حَمَّا وَلا يَعْتَلُ اللَّهُ اللَّذِيلَ مَن قُوْدِ مَا تَعْرَى مَا أَوْتَ عَنْ عَلَي اللَّذُيلَ يَعْتَى أَنَّ اللَّهُ لا يَعْتُ أَعْنَ عَنْهُ اللَّهُ اللَّذِيلَ اللَّهُ اللَّذِيلَ اللَّهُ عَلَي عَندَ قُوْمَهُمُ اللَّهُ عَلَيْ أَنَّهُ اللَّهُ اللَّذِيلَ اللَّهُ عَلَي عَلَي اللَّذَيلَ عَنْ عَنْ أَعْتَى اللَّهُ اللَّذِيلَ عَلَى اللَّهُ عَلَي اللَّهُ اللَّذِيلَ عَنْ عَلَي (\*) فَخَرَجَ عَلَى فَوَيهُ مَا مَا أُوقِ فَنُونُ إِنَّهُ اللَّذِيلَ اللَّهُ اللَّذِيلَ عَنْ عَنْ عَلَي اللَّذَي وَقَالَ اللَّذِيلُ اللَّهُ الْمُعْتَى اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ الْمُعْتَقُونَ عَنْ عَلَي وَنَا يَعْتَ اللَّهُ عَلَي اللَّذِي عَالَ اللَّذِيلَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَي وَعَلَي الْتُكَنَّ مِنْ عَنْ اللَّذَي عَالَ الْعَنْ عَالَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَيْ اللَّذَي وَقَالَ الْعَنْ عَالَ اللَّذِيلَ اللَّهُ عَلَي الْعَنْ عَالَمُ عَلَي الْنَا عَلَي وَقَلَ عَلَي اللَّهُ عَلَي وَعَلَي عَالَ الْنَهُ عَلَي عَلَي فَي عَلَي فَي عَلَى اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَى الْنَوْنَ عَالَنَهُ مَنْ عَالَ الْعَالَي عَالَا عَنْ عَالَ عَنْ عَالَ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي عَالَ الْنَا عَلَي عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي عَامَ عَنْ عَالَ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي عَنْ الْتَعْتَعَامَ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي عَالَي اللَّهُ الْعَنْ عَلَى اللَهُ عَلَي اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْعَالَ اللَّهُ عَلَي الَقُولَ عَالَي الْعَالَ عَلَى عَالَي الَعَا الَقُولُ عَنْنُ اللَّهُ عَلَى الْعَالَ

هكذا في جملة قصيرة، وفي لحة خاطفة: «فَخَسَفْنا به وَبداره الأَرْضَ» فابتلعته وابتلعت داره، وهوى في بطن الأرض التي علا فيها واستطال فوقها جزاءً وفاقًا. وذهب ضعيفًا عاجزًا، لا ينصره أحد، ولا ينتصر بجاه أو مال.

#### علاج حب الدنيا:

#### من هذه العلاجات:

#### ۱- اجعل الأخرة أكبر همك؛

- قال تعالى: «وَالآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَى» (الأعلى: ١٧). عَنْ أَنَس بْنِ مَالك، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى

الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "مَنْ كَانَت الآخَرَةُ هُمَّهُ جَعَلَ اللَّهِ غِنَاهُ فِي قَلْبِهِ وَجَمَعَ لَهُ شَمْلَهُ، وَأَتَتْهُ إلدُّنْيَا وَهِيَ رَاعْمَةٌ، وَمَنْ كَانَت الدُّنْيَا هَمَّهُ جَعَلَ اللَّه فَقُرَهُ بَيْنَ عَيْنَيْهِ، وَهَرَقَ عَلَيْهِ شَمْلَهُ، وَلَمْ يَأْتِهِ مِنَ الدُّنْيَا إلاَّ مَا قُدْرَ لَهُ". سنن الترمذي (٢٤٦٥) وصححه الألياني.

#### ٢- ارض بما قسم الله لك:

أ. عَنْ أبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ، قَالَ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ، «مَنْ يَأْخُذُ عَنِي هُوُلاَء الكَلمَات فَيَعْمَلُ بِهِنَّ أَوْ يُعَلَّمُ مَنْ يَعْمَلُ بِهِنَّ» قَقَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ، فَقُلْتُ، أَنَا يَا رَسُولَ اللَّه، فَأَخَذَ بِيَدِي فَعَدً خَمْسًا وَقَالَ، «اتَّق المَحارمَ تَكُنْ أَعْبَدَ النَّاس، وَأَحْسَنْ إلَى بِمَا قَسَمَ اللَّه لَكَ تَكُنْ أَغْنَى النَّاس، وَأَحْسَنْ إلَى جَارِكَ تَكُنْ مُوْمنًا، وَأَحبَّ للنَّاس مَا تَحبُ لَنَفْسَكَ تَكُنْ مُسْلمًا، وَلا تُكْثِر الضَّحَكَ، قَانَ كَثَرَةَ الضَّحَكِ الرَّام (١٠٠). الرَّام (١٠٠).

(وارض بما قسم الله) من الأرزاق (تكن أغنى الناس) الغنى، ضد الفقر، ومن رضي بالقسمة، وعلم أنها جارية على وفق الحكمة لم يأسف على ما فاته من حظوظ الدنيا، ولم يحزنه ما ناله أهلها منها فصار أغنى الناس بقلبه، فإن الغنى غنى القلب. (التنوير شرح الجامع الصغير، ٢١٩/١).

#### ٣- الدعاء:

محرم ١٤٣٩ ه. - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

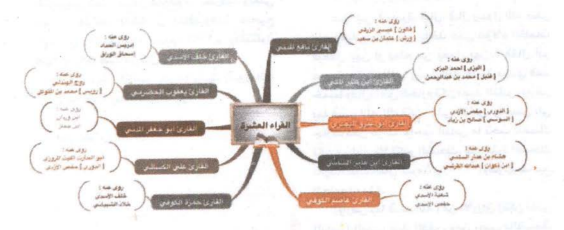
- عن ابْن عُمَرَ، قَالَ، قَلَمَا كَانَ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ يَقُومُ مِنْ مَجْلِس حَتَّى يَدْعُوَ بِهَوْلاء الَدَّعَوَات لأَصْحَابِه، «اللَّهُمُّ اقْسِمُ لَنَا مِنْ خَشْيَتَكَ مَا يَحُولُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ مَعَاصِيكَ، وَمِنْ طَاعَتَكَ مَا تُبَلَّغُنَا بِهِ جَنَّتَكَ، وَمِنَ اليَقَيْ مَا تَهَوَّنُ بِه عَلَيْنَا مُصِيبَاتَ الْدُنْيَا، وَمَتَعْنَا بِأَسْمَاعِنَا وَأَجْعَلُ ثَأَرْنَا عَلَى مَنْ ظَلَمَنَا، وَانْصُرْنَا عَلَى مَنْ وَاجْعَلُ ثَأَرْنَا عَلَى مَنْ ظَلَمَنَا، وَانْصُرْنَا عَلَى مَنْ الدُّنْيَا أَكْبَرَ هَمْنَا وَلا مَبْلَغ عَلْمَنَا، وَانْصُرْنَا عَلَى مَنْ الدُّنْيَا أَكْبَرَ هَمْنَا وَلا مَبْلَغ عَلْمَنَا، وَالْعُسَلَا عَلَى مَنْ الدُّنْيَا أَكْبَرَ هَمْنَا وَلا مَبْلَغ عَلْمَنَا، وَالْا تُسَلَّطُ عَلَيْنَا الدُّنْيَا اللَّذِينَا وَحَسْنَهُ التَرَمَدَي (٢٥٠٢) وحسنه الأَلْنَانِي.

اللهم لاَ تَجْعَل الدُّنْيَا أَكْبَرَ هَمْنَا وَلاَ مَبْلَغَ علْمنا، وَلا تُسَلُطُ عَلَيْنا مَنُ لاَ يَرْحَمُنَا.

التوحيد







الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

فمن حفظ الله عز وجل لكتابه الكريم أن هيَّا له أئمة أعلامًا أقاموا حدوده وحروفه، قال الإمام الشاطبي رحمه الله:

جزى الله بالخيرات عنا أئمة

#### لنا نقلوا القرآن عذبًا وسلسلا

ثم أثنى على القراء السبعة وعلى الرواة عنهم فقد أضـاؤوا سبل الهدى وتخيرهم النقاد لإتقانهم وورعهم

فمنهم بدور سبعة قد توسطت سماء العلا والعدل زهرا وكملا لها شهب عنها استنارت فنورت سواد الدجى حتى تفرق وانجلى وسوف تراهم واحدا يعد واحد مع اثنين من أصحابه متمثلا تخيرهم نقادهم كل بارع

التوحيد

وليس على قرآنه متأكلا

استاد الله د. أسامة صادر

وسعوف ننذكر- بعون الله- شيئًا من تراجمهم على ترتيب الإمام الشاطبي لهم-

### ونبدأ بحبر القرآن الإمام نافع المدني؛

وهو نافع بن عبد الرحمن بن أبي نُعيم الليثي مولاهم، الإمام المقرئ المدني، اختُلف في كنيته فقيل أبو رويم (وهو الأشهر)، وأبو عبد الرحمن، وأبو الحسن، وأبو عبد الله.

#### شيوخه في القراءة:

قال: قرأت على سبعين من التابعين، وقال الذهبي: قد اشتهرت تلاوته على خمسة: عبد الرحمن بن هرمز الأعرج صاحب أبي هريرة، وأبي جعفر يزيد بن القعقاع (أحد العشرة)، وشيبة بن نصاح، ومسلم بن

> جندب الهذلي، ويـزيـد بـن رومـان، وحمل

> > محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٣ - السنة السابعة والأربعون

هـؤلاء عن أصحاب أبي بن كعب، وزيـد بن ثابت، وعمر، رضى الله عنهم.

قرأ عليه؛ مائك، وإسماعيل بن جعفر، وعيسى بن وردان، والليث بن سعد، والواقدي، ويعقوب بن إبراهيم بن سعد، وعيسى بن مينا (قالون)، وعثمان بن سعيد (ورش)، وإسماعيل بن أبي أويس.

روايته للحديث: هو قليل الحديث مع أنه روى عن نافع عن ابن عمر، وعن الأعرج عن أبي هريرة، وجماعة، ولكنه تصدى للإقراء ولم يخرج له شيء في الكتب الستة، وحديثه في رتبة الحسن.

#### سفاته:

كان أسود اللون حالكًا، وأصله من أصبهان، وكان صاحب دعابة وطيب خلق.

مولده، وُلد في خلافة عبد الملك بن مروان سنة سبعين.

#### فضائله:

كان إمام المسجد النبوي، وانتهت إليه الإمامة في الإقراء بالمدينة بعد أبي جعفر، وقال الذهبي: نافع معدود من صغار التابعين، وتدكر في مناقبه قصة مشهورة في كتب القراءات والسير أن رجلا ممن قرأ عليه قال: إن نافعًا كان إذا تكلم يشم منه رائحة المسك، فقال له: يا أبا عبد الله أو يا أبا رويم أتتطيب كلما قعدت تقرئ؟ قال: ما أمس طيبًا، ولكني رأيت النبي صلى الله عليه وسلم في النوم وهو يقرأ في في القرآن فمن ذلك الوقت أشم من في هذه الرائحة، وإلى ذلك أشار الشاطبى حين قال:

> فأما الكريم السر في الطيب نافع فذاك الذي اختار المدينة منزلا قـال الإمـام الدهبي، لا تثبت هذه الحكاية من جهة جهالة

> > راويها.

ويكفي في بيان قدره وعظم شأنه أن مائكا رحمه الله أخذ عنه، وكان يصلي وراءه، وأخذ هو عن مائك الموطأ.

وقال نافع رحمه الله: والله ما قرأت حرفًا إلا بأثر.

وقال: جلست إلى نافع مولى عبد الله بن عمر، واقتبست منه العلم ومالك من الصبيان.

ذكر الهذلي في "الكامل" عن أبي دحية قال: خرجت بكتاب الليث بن سعد إلى نافع فوجدته يقرئ الناس بجميع القراءات، فقلت: سبحان الله يا نافع أتقرئ الناس بجميع القراءات؟ فقال: أو أحرم نفسي الثواب، أنا أقرئ الناس بجميع القراءات حتى إذا جاء من يطلب حرفي أقرأته به.

وجاء في "الكامل" أن الرشيد سأله أن يصلي به لما قدم المدينة التراويح وله بكل ليلة مائة دينار، فشاور مالكًا- رحمة الله عليهما- فقال له: إن الله يعطيك المائة من فضله، وأنت إمام فريما يجري على لسانك شيء؛ لأن القرآن معجز، وأنت محترم، فلا تُعَاود في ذلك لاعتماد الناس عليك، فتسير به الركبان فتسقط، ومعنى ذلك أن مالكًا رحمه الله خشي عليه أن يزل لسانه في التلاوة بخطأ ولن يرده الناس لمهابته فيحمل عنه ذلك ويكون هذا سببًا للقدح فيه.

#### ثناء العلماء عليه:

قال مالك؛ قراءة نافع سنة، وقال لمن سأله عن البسملة: سلوا عن كل علم أهله ونافع م السمالة: الناس في القراءة.

وقال عبد الله بن أحمد بن حنبل: سائت أبي أي قراءة أحب إليك؟ قال: قراءة أهل المدينة، فإن لم تكن فقراءة عاصم.

وقدم الليث بن سعد المدينة هوجد ناهمًا إمام

التوحيد 1۷

محرم ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٣ - السنة السابعة والأربعون

#### الناس في القراءة لا ينازع.

قال ابن مجاهد؛ وكان الإمام الذي قام بالقراءة بعد التابعين بمدينة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكان عالمًا بوجوه القراءات، متبعًا لآثار الأئمة الماضين.

وقال قالون، كان نافع من أطهر الناس خلقًا، ومن أحسن الناس قراءة، وكان زاهدًا جوادًا، صلى في مسجد النبي صلى الله عليه وسلم ستين سنة، وقال، ما قرأ نافع آية ولا أقرأها إلا على طهارة.

#### من أقواله:

إن هذا القرآن لعظيم، جاء من عند عظيم، فإذا قرأت فلا تشتغلن بغيره، وانظر من تخاطب، وإياك أن تمل منه أو تؤثر عليه غيره فإني لم أزل أتردد إلى الأعرج حتى قلت، حسبي منك.

#### وفاته:

لما حضرته الوفاة قال لم أبناؤه؛ أوصنا، قال: (اتقوا الله وأصلحوا ذات بينكم وأطيعوا الله ورسوله إن كنتم مؤمنين)، مات سنة تسع وستين ومائة، وكان من أبناء التسعين رحمه الله.

وقد حظي بشرف التعلم على يديه رواة كثر أبرزهم قالون وورش، قال الشاطبي رحمه الله:

وقالون عيسى ثم عثمان ورشهم بصحبته المجد الرفيع تأثلا

#### ثانيا، قالون؛

وهو عيسى بن مينا بن وردان بن عيسى أبو موسى الزرقي المرهري، مولاهم المحدي المقرئ المحوي. قيل إنه كان ربيب نافع، وهو الذي لقبه قالون لجودة

قراءته، وقالون لفظة رومية، معناه جيد، وقال له نافع، اجلس إلى الأسطوانة حتى أرسل إليك من يقرأ عليك.

كان شديد الصمم، وكان ينظر إلى شفتي القارئ فيرد عليه اللحن والخطأ، ولعل هذا الصمم عرض له بعد كبر سنه، وقيل كان لا يسمع البوق، وإذا قرئ القرآن عليه يسمعه، والله أعلم.

قرأ عليه خلق كثير منهم، ولداه أحمد وإبراهيم، وأحمد بن يزيد الحلواني، ومحمد بن هارون أبو نشيط، وأحمد بن صالح المصري. مات سنة عشرين ومائتين عن نيف وثمانين سنة.

#### ثالثا: ورش:

وهو عثمان بن سعيد بن عبد الله بن عمرو بن سليمان، ويكنى أبا سعيد، شيخ القراء بمصر، ولقبه نافع بورش لشدة بياضه، ويقال لقبه بالورشان، وهو طائر معروف، ثم خفف وقيل ورش، وكان يعجبه هذا اللقب، ويقول؛ أستاذي نافع سمًاني به.

ولد سنة عشر ومائة، وكان أزرق سمينًا مربوعًا، وكان حسن الصوت، لا يمله سامعه، وكان إمامًا في العربية.

قرأ عليه: أحمد بن صالح، وأبو يعقوب الأزرق، ويونس بن عبد الأعلى، وغيرهم.

رحل من مصر إلى المدينة ليقرأ على نافع، وكان يبيت بمسجد النبي صلى الله عليه وسلم ينتظر نافعًا ليقرأ عليه عند الفجر، فيقرأ كل مرة خمسين آية حتى ختم عليه ختمات.

توفي بمصرفي سنة سبع وتسعين ومائة. وللحديث بقية إن شاءالله.

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

|        |                       | المالف مجالة ( المحجج ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 3     |
|--------|-----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|        |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -     |
|        | 280 02                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |
|        |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |
|        |                       | *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | E     |
|        | and the second second | a contra the decision (a to) (data) the spin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |
| العبرد | الكاقب                | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 5     |
|        |                       | (الإفتتاحية):                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
| 18-1   | د . عبد الله شاکر     | فضل العلم وشرف أهله<br>من آداب طالب العلم (1 - ٤ )، جهود أنصار السنة في محاربة فكر الغلو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |
| 11-1   | د ، عبد الله ساحر     | من أذاب عالب العلم (1 - 2 )، جهود الصار السنة في معارية عدر العلو<br>والتطرف (1 - 3 )، وجوب إحسان الظن بالله (1 - 3 )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ata i |
|        |                       | (كلمة التحرير):                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1 Bar |
| 17-1   | جمال سعد حاتم         | مؤتمر الشيشان وإقصاء السلفية، قانون جاستا مؤامرة أمريكية،<br>منع الأذان في فلسطين وحرائق إسرائيل، سقوط حلب والتخاذل<br>العربي والإسلامي، غلاء الأسعار ودعوة للاستغفار، ترامب والعالم<br>الإسلامي وإقصاء العرب عن قضاياهم، القمة العربية وسفينة<br>تتقاذفها الأمواج، الأزهر منارة تطل من مصر على الدنيا، اغتنموا<br>رمضان فقد لا تدركونه مرة ثانية، انقضاء رمضانوعيد المسلمين،<br>أمة تداعت عليها الأمم، ختام عام بالتلبية والعج المبرور  |       |
|        |                       | (باب التفسير)،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |
| 18-1   | د . عبد العظيم بدوي   | سورة الأحقاف تفسير الآيات (٣-٣٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |
| 18-1   | د . مرزوق محمد مرزوق  | (باب السنة): عام جديد ودعوة للتوحيد، لمثل هذا فليعمل العاملون<br>(باب السنة): عام جديد ودعوة للتوحيد، لمثل هذا فليعمل العاملون<br>المسميات وتدمير المجتمعات، بشرى أولي الألباب بالسبعين الذين<br>يدخلون الجنة بغير حساب، وعلى الله هتوكلوا إن كنتم مؤمنون،<br>الاستعداد لرمضان بين التوكل والأخذ بالأسباب، رمضان والسنة<br>هوية تجمع الأمة، ملوك الأرض أمام ملك الملوك؟ تعطير اللسان<br>وصون الجوارح والأركان، أضحية الميد ودعوة التوحيد |       |
|        |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |

#### (القصة في كتاب الله):

لا تحزن إن الله معنا (٢-١)، أسباب النصر من سورة الحشر، الفرق بين معصية آدم ومعصية إبليس (٢-١)، غزوة الأعاجيب وذات الرقاع، فتح القسطنطينية، غزوة تبوك، وننزل من القرآن ما هو شفاء، القرآن شفاء ورحمة، صلح الحديبية بين الرأي والوحي، \_ معالم الهدى في البيت العتيق

#### (باب العقيدة):

#### مدخل لدراسة العقيدة

معنى التوحيد وأنواعه (٢-١)، الكون وفطرته ٢ الغضوع والطاعة، معنى الشهادتين، العبادة.. معناها وشمولها، توحيد الأسماء والصفات، بيان الشرك والانحراف، الكفر والنفاق، أقوال وأفعال تناقح الوحيد

#### (قرائن الثقل والعقل):

الرازي يتوب ويتخلى عن مذهب الخلف (١-٢)، صحة المعتقد وسلامة المنهج، صفات الأفعال بين نفى الأشاعرة، وإثبات أهل السنة، دحض شبهات الأشاعرة في ردهم الصفات الفعلية، حمل صفات الله الخبرية والفعلية على ظاهرها (١ - ٣ )، استواء الخالق على الوجه اللائق به (١ - ٣)

أهل السنة والجماعة، اللقطة واللقيط (١-٥)، فكأنما قتل الناس جميعًا، قيام رمضان وليلة القدر، نظرات في كتاب الترغيب، والترهيب، خير أيام الدنيا

#### منبير الحرمين):

التفكر في آيات الله، العنف الأسرى، سماحة النبي صلى الله عليه وسلم، التحذير من الغضلة، فقه الابتلاء، قيمة العقل في الإسلام، حقيقة السنن الالهية، الاستغفار في الكتاب والسنة، العمل الصالح في رمضان، حال المسلم بعد رمضان، مقاصد الحج، مظاهر تعظيم الست الحرام

د. عبد المحسن القاسم ، ١٢-١ د . سعود الشريم ، د . ماهر المعيقلي ، د . على عبد الرحمن الحذيفي، د . ماهر المعيقلي ، د . صالح بن حميد، د. خالد بن على الغامدي، د.على عبد الرحمن الحذيفي ، د . عبد المحسن القاسم، د. خالد على الغامدي ، د . عبد الرحمن السديسى، د. صالح بن حميد

#### (باب المقه):

سجود السهو (1 - ٣)، الأشياء التي ورد النهى عنها في الصلاة (٢-١)، العمل الكثير في الصلاة (٢-١)، حمل المسحف في الصلاة، الالتفات في الصلاة، زيارة المدينة (٢-١)

(داب الفكر الأسلامي):

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

التوحيد

د . حمدي طه

## Upload by: altawhedmag.com

18-1

18-1 د . محمد عبد العليم

11

14-4

د . صالح الفوزان

11,1+-1

محمد عبد العزيز

عبد الرزاق السيد عيد

18-1

|                |                            | an a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|----------------|----------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 14-1           | اً ـد/ أحمد متصور<br>سبالك | الفكر الإسلامي (٨-١)، سنة النبي وتشريع الصيام، مع الرسول في<br>الميد، الحج في الفكر الإسلامي                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                |                            | (تحذير الداعية من القصص الواهية):                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 14-1           | علي حشيش                   | قصة أحداث عاشوراء، قصة اسم الله الأعظم، قصة بكاء جابر<br>على خروج الناس من الدين، الصداق بالنعلين، موت النبي في حجر<br>عليّ، اللقمة التي أعتق به العسن غلامه، قصة الجند الغربي،<br>قصة الغرانيق، قصة عطايا رمضان، سبب ذهاب بصر يعقوب عليه<br>السلام، إقامة آدم بمكة حتى قبضه الله، أضعية هاطمة بنت النبي<br>صلى الله عليه وسلم                             |
|                | 14                         | (التنمية البشرية)؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 17-1           | د . ياسر لمي               | المسلم بين إرادة التغيير وإدارته ( 1-0) ، الإبداع طريقك نحو<br>قيادة المستقبل ، إذارة الخجل بين النظرية والتطبيق ، إدارة الغضب<br>بين التقييم والتقويم ( 1 ) ، إدارة رمضان ، إدارة الغضب (2-3 )                                                                                                                                                            |
|                |                            | ( الاقتصاد الإسلامي ) :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 14-1           | د . حسين شحاتة             | دور القيم الإيمانية والأخلاقية في الاقتصاد الإسلامي (٢،١)،<br>الضوابط الشرعية للمعاملات الاقتصادية (٢-٣)، أصول منهج<br>التربية الاقتصادية، عوامل الإنتاج في النظام الاقتصادي، العمل في<br>النظام الاقتصادي، الضوابط الشرعية للعمل والعمال والأجر، المال<br>في النظام الاقتصادي، الفروق بين الأرباح والفوائد                                                |
|                |                            | (الأسرة المسلمة):                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 17-1           | جمال عبد الرحمن            | الأسرة المسلمة إيمان وأخلاق (١-٤): الافتتان بالأولاد والإعجاب<br>الزائد بهم، أخطاء الأباء في تربية الأبناء (٥): تنشئة الأولاد على<br>المجن والغوف والفزع، سلوكيات خاطئة في رمضان، أخطاء الأباء<br>في تربية الأبناء (٦)، أخطاء الآباء في تربية الأبناء (٧) تعويد<br>الأولاد على الترف والبذخ، شدة أخطاء الآباء في تربية الأبناء<br>(٨): التقتير على الأولاد |
|                |                            | ( در اسات شرعبة )؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 17-1           | متولي البر اجيلي           | تنوع قرائن السياق وأثره على الأحكام الفقهية (٢- ٧)، حجاب<br>المرأة المسلمة (١)، الدعاء أحكام وآداب، حجاب المرأة المسلمة<br>(٢)، حجاب المرأة المسلمة (٣)                                                                                                                                                                                                    |
| 17-7           | المستشار أحمد السيد        | العمل بالقول الراجح والنهي عن الترخص المذموم ( ( - 3 )، الغلل<br>ية الفهم وليس ية التراث، محادثة الرجال للنساء بين الإفراط<br>والتفريط، فضائل الصيام ية القرآن والسنة ( 1 )، فضائل الصيام ية<br>القرآن والسنة ( Y )، تحذير العباد من مغبة ظهور الفساد                                                                                                      |
| , 7- 1<br>17-9 | عبده أحمد الأقرع           | وقفة مع النفس، الوقاية خير من العلاج، الرشوة فساد شرعي ودمار<br>مجتمعي، وياء المخدرات، فهل أنتم منتهون (١)، وياء المخدرات،<br>فهل أنتم منتهون (٢)، إعلان العرب على المرابين، شهر التوبة،<br>وصايا الحجيج، الأضحية وأحكامها                                                                                                                                 |
| a              |                            | (من روائع الماضي):                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                |                            | · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

محرم ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٣ - السنة السابعة والأربعون

التهج

موقف الإسلام من يوم عاشوراء وليلته ، حاجة الأمة إلى الإصلاح ، صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته ، أوصيك ونفسى ، حجة النبي صلى الله عليه وسلم (٢-١)

محمد حامد الفقى ، زكريا حسيني محمد، محمد حامد الفقى ، زكريا حسيني محمد، زكريا حسيني محمد 18-1 صلاح عبد الخالق

صراتى

محمد حامد الفقى ،

7-1

8-1

9-1

9-1

Y-1

1-1

وجوه ووجوه، معية الله تبارك وتعالى، الشحاذة بين الاحتراف والاحتياج (1 - 3)، قضاء حوائج الناس (1 - ٢)، من دروس تعويل القبلة، مبارك عليكم الشهر، الابتسامة سر السعادة، أهلا وسهلا بالمشيب ومرحبا

| مصطفى البصراة | مثل الجنتين، مثل الذين كفروا بربهم، البكاء من خشية الله، مثل<br>الكلمة الطيبة                                                                                                                                                                                 |
|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| معاوية هيكن   | إعلان النكير على غلاة التكفير (٢-٢)، البيان الجلي في حكم<br>الاحتفال بالمولد النبوي، ولاية الله بين أهل السنة ومخالفيهم،<br>ولاية الله بين أهل السنة ومخالفيهم، إصلاح العقيدة أساس كل<br>صلاح (٢-١)، الوصايا النبوية الجامعة، منهج الأسلاف في فقه<br>الاعتكاف |
|               | (التربية الإسلامية)؛                                                                                                                                                                                                                                          |
|               |                                                                                                                                                                                                                                                               |

التربية الإسلامية في ضوء الكتاب والسنة (١-٢)، التربية على د . عبد العظيم بدوي الصدق، التربية على أداء الأمانة، التربية على بر الوالدين، ليلة القدر، التربية على مراقبة الله عز وجل، التربية على أكل العلال واجتناب الحرام، التربية على أدب الأكل

| أصول الأداب ومكارم الأخلاق، الأمانة في زمن الزمانة، علاج ضعف    |
|-----------------------------------------------------------------|
| الأمانة، الأمانة في زمن الزمانة، من معالم الأخلاق في رمضان، جيل |
| الأمانة هو جيل النصر، جيل الصحابة هو جيل الأمانة                |

مقدمة في علم القراءات ، علم القراءات ووسائل علم القراءات ، أركان القراءة الصحيحة (٣)، بين يدي رمضان، علم القراءات وأثره في العلوم الشرعية ، شبهات حول القراءات

#### احذر هذا الكتاب, احذر هذه البدعة

| ٨-١  | سيد عباس الجليمي      |
|------|-----------------------|
| ٨-١  | رئيس التحرير          |
| 18-1 | علي حشيش              |
| 18-1 | علاء خضر              |
| 12-1 | د. سراج ربيع، د. عبد  |
| 1,   | الحكيم حسام، د . محمد |
|      |                       |

د . عماد عبسی

د . أسامة صابر

9.1 إبراهيم، مصطفى العدوي، صلاح نجيب

(موضوعات متنوعة): الإعجاز اللغوي في القرآن، البلاغة في القرآن، فقر المشاعر (١-٣)، الطلاق ثلاثًا .. الطلاق المعلق، رمضان شهر القرآن، الثقة في رزق الله من الإيمان

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون



