



رئيس مجلس الإدارة

تحسم الحاري الكريم كرتون تكاطلة تحوي 73 مجالداً مع مجالدات مجالة التوحيد مع 73 ستاة كاطلة

Upload by: altawhedmag.com

مفاجأة

كسرى

رئيس التحرير: جمال سعد حاتم

### مدير التحرير الفني: حسين عطا القراط

سكرتير التحرير:

الإخراج الصحفي:

ورقم التليفون

سعودي أو مايعاد لهما

ثمن النسخة مصر ٣٠٠ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران

مصطفى خليل أبو المعاطي

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي محمد محمود فتحي في في في في في الاشتراك السنوي - ق الداخل ١٠٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين . مع إرسال صورة مكتب بريد عابدين . مع إرسال صورة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان

٢- ٢ الخارج ٣٠ دولاراً أو ١٠٠ ريال

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة ، باسم مجلة التوحيد ، أنصار السنة حساب رقم /١٩١٥٩٠

000

### في هذا العدد

|       | (B) (C)                                                   |
|-------|-----------------------------------------------------------|
| ۲     | اهتتاحية العدد؛ د. عبد الله شاكر                          |
|       | منبر الحرمين، أسباب ثبات القلوب،                          |
| 0     | د . صالح بن عبد الله بن حميد                              |
| ٨     | باب التفسير، د. عبد العظيم بدوي                           |
| سرة،  | منهج الاقتصاد الإسلامي في علاج المشكلات الاقتصادية المعاد |
| 1.    | د. حسين حسين شحاتة                                        |
| 15    | أحداث مهمة في تاريخ الأمة؛ عبد الرزاق السيد عيد           |
| 11    | باب السنة: والأخرة خير وأبقى: د. مرزوق محمد مرزوق         |
|       | قواعد وآداب في التعامل بين الشيوخ والشباب،                |
| ۲.    | د. عبد الرحمن بن صالح الجيران                             |
| *1    | درر البحار؛ علي حشيش                                      |
| ۳۳    | باب فقه المرأة المسلمة؛ د. عزة محمد رشاد                  |
| 17    | لزوم الأدب قبل العلم؛ صلاح نجيب الدَّق                    |
| ۳.    | علاج الانفعال الزائد : د . ياسر لمعي                      |
| **    | باب الفقه: د. حمدي طه                                     |
| 24    | واحة التوحيد؛ علاء خضر                                    |
| **    | دراسات شرعية، د- متولى البراجيلي                          |
| کل ٤١ | سبيل المؤمنين في فقه التعامل مع المخالفين، معاوية محمد هي |
| 20    | باب التربية، د. عبد العظيم بدوي                           |
| ٤٨    | ظهور الفاحشة الأسباب والعلاج، أحمد صلاح رضوان             |
| 0.    | باب الأسرة المسلمة، جمال عبد الرحمن                       |
| 07    | تحذير الداعية من القصص الواهية: علي حشيش                  |
| ٥٧    | قرائن اللغة والنقل والعقل، د. محمد عبد العليم الدسوقي     |
| 11    | نظرات في السيرة النبوية؛ د. سعيد صوابي                    |
| 75    | باب القراءات القرآنية، د. أسامة صابر                      |
| 77    | مشروعية الخلاف، د. أحمد سبالك                             |
| 7.5   | دراسات قرآنية، مصطفى البصراتي                             |
|       | ميراث النساء بين الحرمان والتفضيل في العطاء:              |
| v.    | المستشار أحمد السيد على إبراهيم                           |

مطابع الأهرام التجارية قليوب - مصر

٥٥٠١ جعيراً في العرقوقة الأغراد والميعات والمسات

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

### Upload by: altawhedmag.com

. أوروبا ٢ يورو



الحمد لله الواحد الأحد، الذي لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفوًا أحد، والصلاة والسلام على من بعثه ربه هاديًا وبشيرًا، وداعيًا إلى الله بإذنه وسراجًا منيرًا.. وبعدُ:

فقد تحدثت في ثلاثة لقاءات سابقة عن أسباب الفضب الألهي، وإنزال العذاب من لدن رب العباد، وفي هذا اللقاء أجمل القول في هذا الموضوع، فأقول وبالله التوهيق:

### ٧- البطر:

مصدر مأخوذ من مادة «بطر». قال ابن منظور؛ البطر؛ الطغيان عن النعمة وطول الغنى، وفي الحديث: الكبر: بطر الحق، هو أن يجعل ما جعله الله حقًا من توحيده وعبادته باطلاً، وقيل: هو أن يتحير في الحق قلا يراه حقًا». (لسان العرب: ١٩/٤).

وعليه فالبطر هو كفر النعمة، وكفرها إمًا يكون بجحد المنعم، أو بعدم شكره واستخدامها في غير ما خُلقت لأجله والبطر عاقبته وخيمة، وهو من أسباب الهلاك والدمار وزوال النعمة، كما قال الله تتعالى: « وَكُمْ أَمَلَكَنَا مِن مَرْبَحَ بَطَرَتْ مَعِشَتَهَا فَلِلَكَ مَسَكِمُهُمْ لَرَ تُسَكَى مِنْ بَعَرِم إِلَّا قَلِلاً وَصُنَّا غَنُ الْوَرِقِينَ ، مَسَكِمُهُمْ لَرَ تُسَكَى مِنْ بَعَرِم إِلَّا قَلِلاً وَصُنَّا غَنُ الْوَرِقِينَ ، (القصص:٥٨)، قال ابن كثير: «يقول تعالى مُعرَّضًا بأهل مكة في قوله تعالى: « وَكُمْ أَمَلَكَنَا مِن قَرْبَةٍ بِطَرَتَ مَعِشَتَهَا » (القصص:٥٨) أي: طغت وأَشرَتْ وكفرت نعمة الله، فيما أنعم به عليهم من الأرزاق، وكما قال في الآية الأخرى: « وَصَرَبَ أَلَهُ مَثْلًا قَرْبَةً حَانَتْ مَامِنَةً مُطْمِنَةً بِأَنِيهَا رِزُعُهَا رَعَدًا مِن كُلَ مَرَزَق، حَانَتْ مَامِنَةً مُطْمِنَةً إِلَّهُ لِنَا مَعْ مِنْ اللَّرُوق. وكفرت الله منه الله، فيما أنعم به عليهم من الأرزاق، وكما قال في الآية الأخرى: « وَصَرَبَ أَلَهُ عَرَانَهُ وَلَيْ حَانَةُ مَامِينَة مُطْمِنَةً إِلَيْ وَالْحَوْنِ مِنَا حَانَقُوْ بَعْمَ تَعْوَى أَنَهُ مَا أَمَاتَكَانَ الْجُوفِ بِعَانَ عَانَ وَالْحَوْنِ عَانَ مَكَانُوًا بَعْمَ تَعْوَى » (النحان اله الله الله الا عال اله بي ما الأمرين أله مَنْلًا قَرْبَة مَكَانَ مَامَاتُ مُنْ مَعْنَ أَنعم به عليهم من الأرزاق. وكمَنَ أَنَّهُمُ مَعْنَ أَمَاتَكَانَ الْجُوفِ بِعَانَ الله عَانَ الله عَانَ الْمُوع وَالْحَوْنِ مِنَا حَانُوًا بَعْمَ تَعْوَى أَنهُ مَانَهُ إِنَّهُ مَانَ مَنْ أَمَاتَكَانَ الْجُوع وَالْحَوْنِ مِنَا مَكَانُولُ المَالِي إِنْ النه مَعْنَ إِنَهُ أَنْ أَمَاتَ إِنَّهُ إِنَانَ الْجُوعِ وَالْحَوْنِ مِنَا مَا أَنْ الْحَوْنَ الله فَانَ إِنَّهُ مَنَا أَنَهُ عَانَ الله في عانَهُ مَا أَرَانَ مَعْنَالَةُ إِنَّةً مُنْ أَعْمَ مَانَةً مُنْ مَنْ أَنَهُ مِنَانَ الْمُوع وَالْحَوْنِ مِنَا مَنْ أَنَةً مُنَانَةً إِنَانَ أَنُونَ مَنَا أَنَّةً مِنْ مَنْ مَانَهُ مَنْ مُ

والاستثناء الوارد في قوله تعالى: «فَلَكَ سَنَكَتُهُم تُرَ تُتَكَى بَنُ مَدِم إِلَا قَلِلاً وَحُنًا عَنُ الزَرِثِينَ » (القصص:٥٨) يحتمل وجوهًا- منها ما قال ابن عباس رضي الله عنهما: «لم يسكنها إلا المسافر وما زال الطريق يومًا أو ساعة». وقيل: يحتمل أن شؤم معاصي المهلكين بقي أثره في ديارهم، فكل من سكنها من أعقابهم لم يبق فيها إلا قليلاً وكنا نحن الوارثين لها بعد هلاك أهلها. (انظر: مفاتيح الفيب ٢٠٤/١٢). وقد ذكر الله قصة سبأ في كتابه للاعتبار بحال الأمم التي لم تقابل نعم الله بشكره، فأهلكها وبدًل

حالها، قال تعالى: «لَقَدَ كَانَ لِسَبَا فِ سَنَكُهُمْ اَلَةٌ حَنَّانِ عَن بَعِن وَسَالٌ كُلُوا مِن رَزَق رَيْكُمُ وَاَسْكُرُوا لَهُ مَلَهُ عَنَهُ وَرَيْتُ عَفُورٌ () فَأَعَرْضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِ سَنَ ٱلْمَعْ وَيَدَلَعُهُم عِنَتَيْهِ جَنَيْنِ ذَوَانَ أَحُلُ خَطْ وَآلَل وَمَنْ فِي اللَّهُ اللَّهُ مِعَنَيْهِ مَنْتَهُ مِنْكَانَهُم جَرَيْهُم بِمَا كُفُرُوا وَهُمْ عَرَى إِلاَ الْكُفُورَ ، (سبا١٥٠-مَرْسَهُم بِمَا كُفُروا وَهُمْ عَرَى إِلاَ الْكُفُورَ ، (سبا١٥٠-مَرْسَهُم بِمَا كُفُروا وَهُمْ عَرَى إِلاَ الْكُفُورَ ، (سبا١٥٠-مَنْ اللَّهِ لَهُ مَنْهُ القوم قد يَسَر اللَّه لَهُم أسباب الرزق بهاتين الجنتين، وتفضل عليهم بألوان من النعم، منها: الأمن والبلدة الطيبة، ولم يطلب منهم شيئًا كثيرًا، بل أمروا بالأكل من يظلب منهم شيئًا كثيرًا، بل أمروا بالأكل من الشكر له سبحانه - جل في علام-، ولا أعرضوا وتنكروا للمنعم كان من شأنهم ما ذكره الله عنهم.

قال السعدي: «فأعرضوا عن المنعم وعن عبادته، وبطروا النعمة وملوها، حتى إنهم طلبوا وتمنوا أن تتباعد أسفارهم بين تلك القرى التي كان السير فيها متيسرًا، وظلموا أنفسهم بكفرهم بالله وبنعمته، فعاقبهم الله تعالى بهذه النعمة التي أطغتهم، فأبارها عليهم، فأرسل عليهم سيل العرم، أي: السيل المتوعر الذي خرَّب سدَّهم، وأتلف جناتهم، وخرب بساتينهم، فتبدلت تلك الجنات ذات الحدائق المعجبة، والأشجار المثمرة، وصار بدلها أشجارًا لا نفع فيها،. (تيسير الكريم الرحمن ٢٧٠/٦).

وقد نهى الله المؤمنين عن التشبه بالمشركين في البطر والرياء، فقال تعالى: « وَلَا تَكُونُوا كَالَّلِينَ حَرَجُوا مِن مِنوم مَطَرًا وَرِتَاءَ النَّاس وَيَصُدُونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَاللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ تُحِيطً » (الانفال ٤٤)، وهذه الآية تصور ما كان عليه المشركون في غزوة بدر من المفاخرة والاستعلاء المشركون في غزوة بدر من المفاخرة والاستعلاء على المؤمنين، فكانت نهايتهم الهلاك، وقد ساق ابن حجر بسنده إلى عروة أنه قال: لما نجا أبو سفيان بعيره أرسل إلى المشركين أن ارجعوا، فقالوا: والله لا نرجع حتى ننزل بدرًا فنقيم فيه ثلاث ليال ويرانا من غشينا من أهل الحجاز، ففتح الله على رسوله، وأخزى

أئمة الكفر، وشفى صدور المؤمنين منهم». (تفسير الطبري ١٢/١٠).

وكان النبي صلى الله عليه وسلم من أبعد الناس من البطر، كما في حديث أبي عبد الرحمن الفهري أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لبلال: «أسرج لي الفرس، فأخرج سَرَجًا دفتاه من ليف ليس فيه أشرولا بطر.. (انظر: صحيح أبي داود ٩٨٣/٣).

وقد ورد عنه صلى الله عليه وسلم وعيد شديد لمن جرّ إزاره بطرًا، كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لا ينظر الله يوم القيامة إلى من جرّ إزاره بطرًا». (البخاري: ٥٧٨٨).

### ٨- الاستكبار:

الكبر والكبرياء: العظمة والتجبر، والاستكبار: الامتناع عن قبول الحق معاندة وتكبرًا. (انظر: لسان العرب ١٢٦/٥- ١٢٩). وقال الكفوي: «التكبر: هو أن يرى المرء نفسه أكبر من غيره، والاستكبار: طلب ذلك التشبع، وهو التزين بأكثر مما عنده». (الكليات: ص٢٨).

والكبر آفة عظيمة ويقع فيه كثير من الناس، وهو من الكبائر. قال القاسمي رحمه الله: «واعلم أن الكبر ينقسم إلى باطن وظاهر، فالباطن هو خلق في النفس، والظاهر: هو أعمال تصدر من الجوارح، وتلك الأعمال أكثر من أن تُحصى وآفته عظيمة وغائلته هائلة.. ومنشؤه استحقار الغير وازدراؤه واستصغاره، ولذلك شرح رسول الله صلى الله عليه وسلم وفنط الخلق»، أي: ازدراؤهم واحتقارهم وهم عباد الله أمثاله أو خير منه». (موعظة المؤمنين ص٢٨٣).

والكبر كان سبب شقاء إبليس ولعنه وطرده من رحمة الله تعالى، كما قال سبحانه، « وَإِذَّ قُلْنَا لِلْبَلَتِكَةِ ٱسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلاَّ إِلْلِسَ أَنَ وَٱسْتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَفِرِيَ» (البقرة:٣٤)، والآية أهادت أن الله أكرم آدم وأمر الملائكة بالسجود

جمادي الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

له فاستجابت لذلك، وحسده عدو الله إبليس على هذه الكرامة فأبى واستكبر، فلعنه الله وطرده ووسمه بالكفر، وقد تعرَّض القاسمي رحمه الله لعنى السجود الوارد في الآية، وذكر أقوالاً منها: أنه تكريم لآدم، ولم يكن عبادة لآدم، ثم نقل عن بعض أهل العلم أنهم قالوا: السجود كان لآدم بأمر الله وفرضه، وعلى هذا إجماع كل من يسمع قوله، فإن الله تعالى قال: «اسجدوا لآدم»، ولم يقل: إلى آدم، فسجود بها إليه، وهو لآدم تشريف وتعظيم وتكريم، وسجود إخوة يوسف له تحية وسلام. (انظر: تفسير القاسمي ٢/١٠، ١٠٢).

وقد أثنى الله في كتابه على الملائكة باستجابتهم وطاعتهم لله وعدم استكبارهم فقال: «إنَّ أَلَيْنِ عِدْرَيَاكَ لَا يَسْتَكْبُرُونَ عَنْ عِادَيْهِ وَيُسْحُوْنُهُ وَكُمْ يَسْجُدُونَ» (الأعراف:٢٠٦)، كما أخبر عنهم بحسن الطاعة ولزوم العبادة، فقال تعالى: «وَلَهُ مَن فِي ٱلسَنَوْنِ وَالأَرْضُ وَمَنْ عِندُهُ لَا يَسْتَكْبُرُونَ عَنْ عادَتِهِ وَلَا يَسْتَحْبُرُونَ () يُسْتَحُون التِلَ وَالْأَبُونَ عَنْ عادَتِهِ وَلا يستَحْبُرُونَ () يُسْتَحُون ماتِل وَالْبُارَ لَا يَفْنُرُونَ » (الأنبياء: ١٩- ٢٠)، قال ابن كثير: «يعني الملائكة» لا يستكبرون عن عبادته» أي: لا يستنكفون عنها، وقوله: مولا يستحسرون» أي: لا يتعبون ولا يملون، «ولا يستحسرون» أي: لا يتعبون ولا يملون، ومادً، قادرون عليه». (تفسير ابن كثير ركتر/\*

والكبر سبب من أسباب الكفر بالحق وعدم قبوله كما وقع من اليهود، قال الله فيهم: «أفَكُلُما جَاءَكُمْ رَسُولٌ ما لا بَوَى أَسْتُكُمُ استَكْبَرُمُ فَفَرِيعًا كُذَبُمُ وَوَرِيعًا نَقْتُلُونَ» (البقرة:٨٧)، وهذه الآية تبين حقيقة اليهود، وتذمهم في مواجهتهم للأنبياء والمرسلين بالتكذيب والقتل اتباعًا لهوى النفس واستكبارًا في الأرض، قال الطبري رحمه الله: «قال أبو جعفر: «يقول الله جل ثناؤه لهم، يا معشر يهود بني إسرائيل، لقد آتينا موسى التوراة، وتابعنا من بعده بالرسل إليكم، وآتينا عيسى ابن مريم البينات

والحجج، إذ بعثناه إليكم، وقويناه بروح القدس، وأنتم كلما جاءكم رسول من رسلي بغير الذي تهواه نفوسكم استكبرتم عليهم-نجبُرًا وبغيًا- استكبار إمامكم إبليس، فكذبتم بعضا منهم. وقتلتم بعضا. فهذا فعلكم أبدا برسلي». (تفسير الطبري ٢٢١/١).

والمستكبرون هم أعداء الرسل في كل ملة، ومن يتبع آبات القرآن بجد ذلك في غاية الوضوح اقرأ مثلاً قول الله تعالى عن قوم صالح: « قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْثَرُوا مِن قَوْمِهِ لِلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُوا لِمَنْ ءَامَنَ مِنْهُمُ أَتَعْلَمُونَ أَنْ صَلِيحًا مُّتَسَلُّ مِن رَّبَهُ قَالُوا إِنَّا سِكَا أَرْسِلَ بِهِ. مُؤْمِنُونَ ٢٠ قَالَ الَذِينَ أَسْتَكَبَرُوا إِنَّا بِالَّذِي ءَامَنتُم بِهِ. كَفِرُونَ» (الأعراف،٧٥، ٧٦)، والله تبارك وتعالى عقوبة منه للمتكبرين يصرف قلوبهم وعقولهم عن الحق، فلا يجد الخير طريقًا إليهم، كما جاء في القرآن الكريم: « سَأَصْرِفْ عَنْ ءَائِنِي ٱلَّذِينَ يَتَكَبِّرُونَ فِي ٱلأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَإِن تَبَوَّا كُلَّ ءَايَةٍ لَا يُؤْسِئُوا بَهَا وَإِن يَرَوْا سَبِيلَ ٱلرُشْدِ لَا يُتَّخِذُوهُ سَبِيلًا وَإِن يَكَرْوَا سَبِيلَ ٱلْفِي يَتَخِذُوهُ سَبِيلًا ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَذَبُوا بِعَايَنَتِنَا وَكَانُوا عَنْهَا عَنْدَانَ » (الأعراف:١٤٦)، ومآل هؤلاء المستكبرين النار، أعاذنا الله وإياكم منها، قال الله تعالى: « وَبَوْمَ يُعْرَضُ أَلَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى أَلْنَادِ أَذَهَبْتُمْ طَنَنْتَكُو فِي حَبَائِكُمْ ٱلدُّنْيَا وَٱسْتَعَلَّمْ بِهَا فَٱلْوَمَ تُجَرُونَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنْتُرْ تَسْتَكْبُرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقَّ وَبِمَا كُنَّمْ فَسْعُونَ» (الأحقاف: ٢٠).

وأختم هذا بهذا الحديث المبارك الذي يبين فيه النبي صلى الله عليه وسلم صفات أهل الجنة وصفات أهل النار، كما في حديث حارثة ابن وهب أنه سمغ النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ألا أخبركم بأهل الجنة؟ قالوا: بلى. قال: كل ضعيف متضعف لو أقسم على الله لأبره. ثم قال: ألا أخبركم بأهل النار؟ قالوا: بلى. قال: كل عتل جواظ مستكبر». (البخاري . (١٩٢٢، ومسلم: ٢٨٥٣).

والعتل، هو الجافي الشديد الخصومة، والجواظ الجموع المنوع.

أسأل الله سبحانه أن يجعلنا من أهل جنته، وأن يصرف عنا عذابه، والحمد لله رب العالين.



Man algitant signa ta

# سباب ثبات القلوب

الحمد لله، الحمد لله خلق الخلائق وقدر لها أقواتها وكفاها، سبحانه ويحمده، أجزل عطاياه لعباده فنعمُه لا تتناهى، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، شهادةَ مَنْ عرَف معناها، وعمل بمقتضاها، وأشهد أن سيدنا ونبينا محمدا عبد الله ورسوله، أقام أركان الملة. وأعلى ذراها، صلى الله عليه وسلم وبارت عليه، وعلى آله وأصحابه أزكى الأمة، وأبرها وأتقاها، والتابعين ومن تبعهم بإحسان، وسلم تسليما كثيرا.

أما بعد؛ فأوصيكم-أيها الناس- ونفسي بتقوى الله، أوصيكم بتقوى الله وحُسُن الخُلُق، فاتقوا الله-رحمكم الله-، فكل ابن آدم خطاء فاستَرُوا ولا تُجَاهرُوا، واستغفروه ولا تصروا، وإذا أساتم فأحسنوا، السعيد من اعتبر بأمسه، ونظر لنفسه، والحروم مَنْ جمَع لغيره وبخل على نفسه، والحازم من لم يؤجل عمل يومه لغده، واعلم يا عبد الله أن غنى غيرك لا ينقص من رزقك، وسعادته لا تؤخذ من سعادتك، فَكُنُ حَسَنَ الخُلُق طَيْبَ القلب، تحبك القلوب، والزم الشكر والصبر والاستغفار، ( حُوَالَمَوَ وَأَمْ يَالَمُوْ وَالَمْ عَالَمُوا مَنْ عَالَمُوا الشكر والصبر والاستغفار).

أيها المسلمون: ما سُمَّيَ القلبُ قلبًا إلا لتقلبه وتردده تقلبه الظروف والمؤثرات، وتتجاذبه عوامل الخير وعوامل الشر بين لمة الملك، ولمة الشيطان، بين تثبيت الملائكة واجتيال الشياطين، وفي التنزيل العزيز: ( رُقَقَلُ أَنِيدَ تَهُمُ رَأَصَرَهُمُ ) (الأُنْعَام: ١١٠)، وقد بين لنا نبينا محمد-صلى الله عليه وسلَم- عجيب صنع الله في أحوال هذا القلب، حينما أتى-عليه الصلاة والسلام- بهذه في قوله-عليه الصلاة والسلام- كثيراً: "يَا مُقَلُبُ الْقُلُوب وفي قوله-عليه الصلاة والسلام- كثيراً: "يَا مُقلَبُ الْقُلُوب وَمَا يُؤْمَنُنِي وَالْقَلُب بَيْنَ أُصْبَعَيْنِ مَنْ أَصَابِع الرَّحُمن.

مدد الله بن حميد

خطيب وإمام المسجد الحرام

يُقلبُهُ كَيْف يَشاءُ ۖ وِفِي لَفظ آخر: "إِنْ شَاءَ اللَّه أَنْ يُقِيمَهُ أَقَامَهُ، وَإِنْ شَاءَ أَنْ يُزِيغَهُ أَزَاغَهُ ۖ (رواه أحمد، والترمَدي) وإسناده صحيح.

عباد الله: ولا يظهر الثبات على وجهه إلا حينما يرى العبد شُخًا مطاعًا وهوى متبعًا واعجاب كل ذي رأي برأيه، وقد قال بعض السلف، "من علامات الثبات؛ الإنابة إلى دار الخلود، والتجافي عن دار الغرور، والتأهب للموت قبل الورود".

معاشر المسلمين: وإذا كان ذلك كذلك فقد ذكر أهل العلم جملة من الوسائل والأسباب التي تعين على الثبات في مواقف الفتن والمتغيرات:

جمادى الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون التوحيد

وأول الأسباب وأهمها، تحقيق التوحيد قولا وعملا واعتقادا، وتحقيق العبودية التامة لله وحده ومعرفة الله حق المعرفة؛ فمن كان بالله أعرف كان منه أخوف، قال عز شأنه، (إنا يُخْنَى أله من عاوه المُلتَرُأً) (فاطر: ٢٨)، ويتجلى ذلك بالإيمان بأقدار الله، وتفويض الأمور إليه، وحسن التوكل عليه، عجبًا لأمر المؤمن وإن أمره كله خير! إن أصابته سراء شكر فكان خيرًا له، وإن أصابته ضراء مبر فكان خيرًا له، ولا يكون ذلك إلا لمؤمن، فيكون العبد ملازمًا لمقام خوفه، مشفقًا من سلب التوفيق، وقد أمر المؤمن بالإيمان وما ذلك إلا للثبات والاستمرار فقال عز شأنه، (يتأيمًا ألمن ماموًا عاملُوًا) (النُساء، ٢٣١)، وقال عز شأنه، (يتأد الله ماتي إيمان (الدُشر، ٣١)، ويقول طلق بن شانه، (يتاد الفتن بالتقوى.

ومن أسباب الثبات عباد الله؛ لزوم الطاعات والعمل الصالح، والاستقامة على الخير حسب الطاقة والاستطاعة ولزوم الجادة وحب الخير وبذله للناس واحتساب الخير والأجر عند الله، وصاحب الطاعات والأعمال الصالحة لا يخزيه الله أبدًا.

ومن أسباب الثبات: ملازمة العلماء والرجوع إليهم، يقول عز شأنه: (فَتَتَأَوَّا أَهَلَ الذِّكْرِ إِن كُثَرَ لا مَعْلَوْنَ) (النَّحُل: ٤٣)، وقال جل وعلا: (وَوَ رَدُوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُوْلِي الأُمْرِ مِنْهُمْ المَلِمَةُ الَّذِينَ يَسَتَشْطُونَهُ مِنْهُمْ) (النَّسَاء: ٨٣)، فملازمة العلماء عصمة من الضلال والانحراف، يقول الحسن البصري-رحمه الله-: "الدنيا كلها ظلمة إلا مجالس العلماء". والصدور عن توجيهات أهل العلم من أعظم السبل للوقاية من الفتن، والعصمة من الانحراف، والاستقامة على الثبات.

ومن الأسباب: مصاحبة الصالحين والأخيار؛ فالمؤمن مرآة أخيه، والمؤمن أخو المؤمن يَكُفَ عليه ضيعتَه؛ أي، يمنع خسارته ويحوطه من روانه؛ أي: يحفظه ويصونه ويدافع عنه ويثبته، يقول عز شأنه: (رَأَسَرْ نَشَهَ عَمَّ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْمَ دَوْة وَالْشَيْ يُرِيدُونَ وَجَهَةٌ وَلَا عَدُ عَمَاكَ عَمَّمَ). (الْكُهْفِ: ٢٨).

ومن أعظم الأسباب، الدعاء والتضرع والانطراح بين يدي الله الرب الرحيم مقلب القلوب والاشتغال بذكر الله ومناجاته وحُسْن التعلق به، وقد افترض الله على عباده أن يسألوه الهداية في كل ركعة من صلاتهم في قوله عز شأنه، ( أهدا الهداية في كل ركعة من صلاتهم في قوله عز ابن كثير-رحمه الله-: "ولولا احتياج العبد ليلًا ونهارًا إلى سؤال الهداية لما أرشده الله إلى ذلك؛ فإن العبد مفتقر كل ساعة وحال إلى الله-تعالى- في تثبيته على الهداية ورسوخه عليها وتبصره بها، وازدياده منها واستمراره

عليها؛ فإن العبد لا يملك لنفسه نفعًا ولا ضرًا إلا ما شاء الله".

ومن الأسباب: ملازمة كتاب الله-عز وجل-، قال عز شانه: (كَذَلِكَ لِنَبُنَتَ

فَوَادَكُ) (الْفُرْقَانِ: ٣٢)، وقال عَز شانه: (قَدْ جَاءَكُمْ بَصَائِرُ مَنْ رَبِّكُمْ) (الأَنْعَام: ١٠٤)، فتأمل-حفظك الله- العلاقة بَين كتاب الله والبصيرة؛ (قَدْ جَاءَكُم سَتَرُمِينَ رَحَكُمٌ)؛ وإذا رُزَقَ العبدُ البصيرة فرَق بين الحق والباطل، والمصلحة والمفسدة والسنة والبدعة، والمؤمن في زمن المتغيرات والفتن أحوج ما يكون إلى البصيرة؛ فنورها يبدد ظلمات الفتن، يقول حذيفة-رضي الله عنه-، "لا تضرك الفتنة ما عرفت دينَكَ، إنما الفتن إذا اشتبه عليك الحق بالباطل".

ومن أسباب الثبات: العمل بالعلم وبما تعرفه من الأحكام والسنن والآداب، يقول عز شأنه: ( رَلَوَ أَيَّهُمْ نَعَلُوا مَا يُوَعَظُونَ مِد لَكَانَ خَيرًا لَمَّمْ وَأَعَدَ تَشْيِعًا () وَإِذَا لَا تَبْتَعُم مِن لَدُنَا أَيْرًا عَظِيمًا () وَلَهَدَيْتَهُمْ مِنَ ما تُمْ يَعَلَى) (النُسَاء: ٢٦-٢٨)، ومن عمل بما علم رزقه الله علم ما لم يعلم، ومن ثمرات ذلك كله التقوى:قال عز شأنه: ( يَتَأَيُّوا الَّذِي مَامَتُوا إِن تَنْتُوا اللهُ عَمَل لَكُمْ فُرْقَالًا ) (الأُنْفَال: ٢٩).

ومن أعظم الأسباب؛ حَبُس اللسان عن التشكي والصبر وضبط النفس، والتحكم في نزغاتها من العجلة والطيش والغضب والطمع وضبط الملل والسآمة وبخاصة إذا برزت مثيرات الفتن، وهذا كله يورث هداية القلب ومحية الله ومحبة الناس.

ومما يجمع ذلك كله: حسن ظن العبد بربه، وتمام التعلق به، فليس من شأن المؤمن اليأس والقنوت بل تراه دائما خائفا راجيا، ولا يكون حسن الظن على وجهه إلا مع إحسان العمل، والإقبال على الله ودوام الطاعة والعمل الصالح، يقول ابن مسعود-رضي الله عنه-: "والذي لا إله غيره ما أعطي عبد مؤمن شيئا خيرا من حُسن الظن بالله-عز وجل-، والذي لا إله غيره لا يحسن عبد بالله-عز وجل- الظنَّ إلا أعطاه الله ظنَّه ذلك؛ بأنه الخير بيده".

والمؤمن حين يُحسن الظن بريه لا يزال قلبه مطمئنا ونفسه آمنة، تغمره السعادة والرضا بقضاء الله وقدره وخضوعه لريه.

والمسلم حين يحسن الظن بالله تراه كلما رأى المتغيرات ازداد نشاطا في بيان الحق والدعوة إليه، ونشر الفضائل ومحاربة الرذائل؛ فيكون من الصالحين عند فساد الناس والمصلحين لما أفسد الناس.

معاشر الأحبة؛ ومن أعظم وسائل الثبات؛ اليقين بأن

جمادى الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون



العاقبة للتقوى وأن وعد الله حق؛ فيصبر المؤمن على ما يقولون ويصبر لحكم ربه ويعلم أن دين الله محفوظ وجند الله منصورون، قال عز شأنه؛

(يُولُدُنَ لِمُلْتُوَا فَرَرَ لَعَمَ وَالَعَمَ مَعَمَ تُوْرِي. وَلَوَ كَوَ الْكَثِرُونَ () هُوَ الَذِي آرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْمُدَى وَدِينِ لَنْتِي لِلْهُورُهُ عَلَ الذِي كُود أَوَ لَوَ كَرَه الْسَنْرُوُنَ ) (الصَفْ ٩)، يقول شيخ الإسلام

ابن تيمية-رحمه الله-: "كما أن الله نهى نبيه أن يصيبه حزن أوضيق ممن لم يدخل في الإسلام في أول الأمر فكذلك المؤمن منهي أن يحزن عليهم أو يكون في ضيق من مكرهم".

وكثير من الناس إذا رأى التغير في بعض أحوال أهل الإسلام جَزعَ وكَلَّ وناح كما ينوح أهل المصائب، وهو منهي عن هذا بل هو مأمور بالصبر والتوكل والثبات على دين الإسلام، وأن يؤمن بأن الله مع الذين اتقوا والذين هم محسنون، وأن ما يصيبه فهو بذنوبه أو بتقصير منه، وأن وعد الله حق، وليستغفر لذنبه وليسبع بحمد ربه بالعشي والإبكار، وقد قال بعض الصالحين: "لا تخوفوا الناس من الفقر فهذا عمل الشيطان، فلا تكونوا من جنوده وأنتم لا تشعرون، قال عز شائه، ( الشيكل يُوكُمُ الفقر ويأمر عم يالنحسك ) ( البقرة: ٢٦٨ )، واعلم بأن الذي هتح هاك لن ينساك، وما أغلق الله على عبد بابا بحكمته إلا هتح له بابا برحمته.

وبعد عباد الله: فمن توفيق الباري-سبحانه وتعالى-لعبده أن ييسر له الأخذ بالأسباب التي بعونه-سبحانه-تعينه على الثبات عند حلول الفتن وكثرة البلايا، هما كتب للعبد سيكون ولو لم يُرِدْهُ، وما ليس له هلن يصل إليه مهما بذل واجتهد، ومن أصبح وأمسى ليس له هم إلا ربه ومولاه تحمَّل الله عنه حوائجه كلها، وحمل عنه ما أهمَّه وفرَّغ قلبه لحبته، والحي لا تُؤمَن عليه الفتنة، والله يحول بين المرء وقلبه، وأهل الثبات هم أهل الرحمة في قوله عز شانه: (رَلاَ يَرْالُونُ عُنْلِينَ () إلا من رَحَم رَبُكُ ) (هُود: ١١٨-١١٩).

أعوذ بالله من الشيطان الرجيم: ( يُنَبِّتُ أَلَّهُ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا بِالْقَوْلِ التَّابِتِ فِي الْحَبَوْةِ ٱلدَّنِيَا وَفِي ٱلْآخِرُةِ وَيُضِلُ ٱللَّهُ ٱلظَّالِيهِ فَيَقْعَلُ أَلَهُ مَا يَشَالُهُ ) (إبْوَاهِيمَ، ٢٧).

معاشر المسلمين؛ ومن أعظم أسباب الثبات؛ الرضا عن الله، وهو قرين حسن الظن بالله وقد وصف الله به عباده الصالحين في أربعة مواضع من كتابه، وفي كل منها يقول سبحانه؛ (رَضِ اللهُ عَبَمٌ وَرَضُواعَةٌ) (الْمَائدَة؛ ١١٩)، (رَضِي اللهُ عَبَمٌ وَرَضُواعَةٌ) (التُوُبَة، ١٠٠)، (رَضِ اللهُ عَبَمٌ وَرَضُواعَةٌ) (الْمَجَادَلَةِ؛ ٢٢)، (رَضِ اللهُ عَبَمٌ وَرَضُواعَةٌ) (الْمُنْنَة، ٨).

وانظريا عبد الله: هل أنت راض عن ربكَ؛ الرضا عن الله-حفظك الله- هو التسليم بكل مًا قسَم الله لكَ؛ فتؤمن

يقينا أن ربك ما أراد بك في جميع أحوالك وابتلائك إلا خيرا، وإذا رضيت عن ربك قلَّت منك الشكوى للمخلوقين، والتسخط على الأوضاع، ترضى عن ربك إذا أعطاك وإذا منعك، وترضى في حال الصحة كما ترضى في حال المرض، والرضا-رعاكم الله- لا يتعارض مع فعل الأسباب لوحل المشكلات وعلاج الأوضاع، كما لا يتعارض مع الألم الذي تشعر به والحزن الفطري؛ ومن ثم تسعى في علاجه وتخفيفه، وانظر إلى حال عبد لم يرض؛ فهو لو ملك الدنيا كلها فلن يرضى، وفي الحديث: "من رضي قله الرضا، ومن سخط فعليه السخط"، واعلم أن الرضا عن الله من أعظم السبل لرضا عنك.

رضينا بالله ربا وبالإسلام دينا وبمحمد-صلى الله عليه وسلم- نبيا ورسولا.

اللهم ارزقنا حسن الظن بك وصدُق التوكل عليك، وجميل الإنابة إليك حتى نكون بما عندك أوثق مما في أيدينا.

ألا فاتقوا الله-رحمكم الله- واعلموا أن مع كل هذا وذاك فكم لرينا المحسن الكريم الوهاب المنعم من أفضال خفية، وحكم غير مرئية؛ فهو الذي يقلب الكدر صفوا، ويحول الكريات مكرمات وكرامات، والعمل مع الأمل يقتضي السعي بهمة في يقين وثبات، والفرج قريب، والعوض كثير، ولله الأمر من قبل ومن بعد، وهو غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون.

هذا وصلوا وسلموا على الرحمة المهداة والنعمة المسداة نبيكم محمد رسول الله؛ فقد أمركم بذلكم ريكم في محكم تنزيله فقال وهو الصادق في قيله قولا كريما: ( إِنَّ اللَّهُ وَمَلْتَهِ صَلَّوا مَلُوا عَلَيْهِ عَلَى النَّيْ يَتَابَيُ الَّذِينَ عَامَتُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ) (الأُحْزَاب: ٥٦).

اللهم صل وسلم وبارك على عبدك ورسولك نبينا محمد الحبيب المصطفى والنبي المجتبى وعلى آله الطيبين الطاهرين، وعلى أزواجه أمهات المؤمنين، وارض اللهم عن الخلفاء الأريعة الراشدين؛ أبي بكر وعمر وعثمان وعلي، وعن الصحابة أجمعين والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وعنا معهم بعفوك وجودك وإحسانك وإكرامك وكرمك يا أكرم الأكرمين.

اللهم أعز الإسلام والمسلمين، اللهم أعز الإسلام والمسلمين، اللهم أعز الإسلام والمسلمين، وأذل الشرك والمشركين، وخذ الطغاة والملاحدة وسائر أعداء الملة والدين، اللهم أمنا في أوطاننا، اللهم أمنا في أوطاننا، وأصلح أئمتنا وولاة أمورنا، واجعل اللهم ولايتنا فيمن خافك واتقالك،

واتبع رضاك يا رب العالمين.

🗧 جمادي الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

قال الله تعالى، « يَتَأَيَّهَا الَّذِينَ المَنْوَا إِن تَصُرُوا الله يَصُرَكُم وَيُثَيِّت اقدَامَكُم () وَالَذِينَ كَفَرُوا فَتَعَسَا لَمْ وَاصَلَ أَعْدَلَهُم () ذَلِك بِالنَّهُم كَرِهُوا مَا أَخَرَلَ الله فَاحْبَط أَعْدَلَهُم () فَالَذِ يَسِرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ الَذِينَ مِن قَبِّلِهِمْ دَمَرَ الله عَلَيْهِمْ وَلِلْكَفِينَ أَمْتَنَاها () فَلِكَ بِإِنَّ الله مَولَ الَذِينَ المَنُوا وَأَنَّ الكَفِينَ لَا مَوْلَ لَهُمْ () عَلِكَ بِأَنَ الله مَولَ الَذِينَ عَامَنُوا وَأَنَّ الكَفِينَ

### أسباب التصر:

قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَنْصُرُوا اللَّهِ يَنْصُرُكُمُ وَيُثِبُتُ أَقَدَامَكُمْ»:

يقول تعالى يا من رضيتم بالله ربا، وبالإسلام دينًا، وبمحمد رسولاً، يا من صدقتم بالله ورسوله، والكتاب الذي نزل على رسوله، والكتاب الذي أنزل من قبل. «إنْ تَنْصُرُوا الله ، بنصرة دينه، ونصرة كتابه، ونصرة نبيه صلى الله عليه وسلم، ونصرة شريعته، ونصرة سنته، «يَنْصُرُكُمُ» الله على عدوكم «وَيُثَبَتُ أَقَدامَكُمُ » عند اللقاء، ويربط على قلوبكم، فلا تجبنوا عن اللقاء، ولا تفروا إذا لقيتموهم، ويثبتكم بعد ذلك على أداء تكاليف النصر، وهي المذكورة في قوله تعالى: « وَلِتَصُرُكُ اللهُ مَن يَصُرُهُ إن الله لقوي الرَّصِ اللهِ إن مَكْنَهُمْ في الأَرْضِ أَحَامُوا المَكلَوة وَالَوْا الرَّصِ اللهِ إن عنه، (الحج: ٤١،٤٠).

ولقد قـررت هذه الآيـة الكريمة قاعدة الجزاء المشهورة وهي: الجزاء من جنس العمل، وهي قاعدة أكدها الكتاب والسنة:

قال تعالى: « يَبَيَّ إِسْرَويلَ أَذَكُرُوا نِعْبَقَ أَلِّي أَنْعَتْ عَلَيْكُرُ

وَأَوَقُوْا بِعَدِى أُوفِ بِعَدِكُمْ وَإِنِّي قَارَهَبُونِ » (البقرة: ٤٠)، وقـال تعالى: ﴿ فَأَذَّرُونِ أَذَكُرُكُمْ » (البقرة: ١٥٢)، وقال تعالى: ﴿ هَلْ جَزَاءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ » (الرحمن: ٦٠).

۵ د. عبد العظيم بدوي

الحلقة السادسة

عَنُ أَبِى هُرَيْرَةَ رضي اللَّه عِنه قَالَ: قَالَ النَّبِيُ صلى اللَّه عَليه وسلم: «يَقُولُ اللَّه تَعَالَى: أَنَا عَنْدَ ظُنُ عَبْدِي بِي، وَأَنَا مَعَهُ إِذَا ذَكَرَنِي، فَإِنْ ذَكَرَنِي فَي نَفْسِه ذَكَرْتُه فَي نَفْسِي، وَإِنْ ذَكَرَنِي فَي مَلاً ذَكَرْتَه فَ هُمَلاً خَيْرَ مَنْهُمْ، وَإِنْ تَقَرَّبَ إِلَى بِشَبِّرِ تَقَرَيْتَ إِلَيْهِ ذَرَاعاً، وَإِنْ تَقَرِّبَ إِلَى ذَرَاعا تَقَرَّبْ إِلَى مِشْبِرِ تَقَرَيْتَ إِلَيْهِ مَا وَإِنْ أَتَانِي يَمْشَى آتَيْتُهُ هَرُوَلَهُ .. (صحيح البَخَارِي ٧٤٧٥).

وزيَادَةُ فِي تَقُويَة قَلُوبِ المُؤْمَنِينَ أعلمهم الله تعالى ما هوَ فَاعل بِأعدائهم الكَافرين فقال تعالى: «وَالَّذِينَ كَفَرُوا فَتَعْسَا لَهُمُ وَأَضَلَّ أَعْمَالَهُمْ»:

التعسُ: الهلاكُ والعثارُ والسقوط والشرُّ والبعدَ والانحطاطُ. (إرشاد العقَل السليم (٨٥/٦))، وهي كلها ضد ما وعد الله به المؤمنين بقوله: «وَيُثَبَّتُ أَقُدَامَكُمْ».

وقوله تعالى: «وَأَضَـلُ أَعْمَالُهُمْ» أي أبطلها وأحبطها، كما سبق بيانه في أول آية. والعلة فيما فعله بهم من التعاسة والأضلال بينها في قوله سبحانه: «ذَلكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُوا مَا أُنْزَلَ اللَّه فَأَحُبَطَ أَعْمَالُهُمْ»، وقد

Upload by: altawhedmag.com

جمادي الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

### سبق بيانها أيضا في أول آية.

### وجوب الاعتبار بوحدة مصير المكذبين:

قال تعالى: «أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلَهِمْ دَمَّرَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكَافِرِينَ أَمْثَالُهَا ..

يَقُولَ تَعَالَى ذَكَرُهُ الْفَلَمْ يَسرُ هَوُلاً مِ الْكَذَبُونَ مُحَمَّدًا صلى الله عليه وسلم، الْتَكُرُونَ مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْه من الْكتَاب، في الأَرْض سَفَرًا، وَإِنَّمَا هَذَا تَوْبِيخْ من اللَّه لَهُمْ، لأَنَّهُمْ قَدْ كَانُوا يُسَاهرُونَ إلَى الشَّام، هَيَرُوْنُ نَقْمَةُ اللَّه الَّتِي أَحَلَّهَا بِأَهْلِ حَجُرَ ثَمُودٌ، وَيَرَوْنَ فِي سَفَرِهمْ إلَى اللَّه الَّتِي أَحَلَّهَا بِأَهْلِ حَجُرَ ثَمُودٌ، وَيَرَوْنَ فِي سَفَرَهمْ إلَى اللَّه الَّتِي أَحَلَّهُ اللَّهُ عَلَيهِ مَصْرِعَةً عَلَيْ الشَّام، فيرُوُنُ نَقْمَةً اللَّه الَّتِي أَحَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه الَّتِي أَحَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ مَعَالَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ مُونَ عَالَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْوُنَ اللَّهُ اللَّهُ وَقَالَ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْوُنَ مَ اللَّذُونَ اللَّهُ اللَّهُ الْتَعْتَقُولُونَ مَا أَمَنَ اللَّهُ مُنَا أَعَنَي الْمُنَالَةُ مُنْهُ مُنَا أَمَنَ اللَهُ الْعَلَيْنَافُونَ عَلَي الْمُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْتَعْتَقُولُ اللَّهُ مُ الْحُرُقُولُ عَنْ عَنْعُولُ فَي الْمُولَى اللَّهُ مَنْ الْمُولُ اللَّهُ مُنْ أَنْ عَلَيْ الْمُولُولَ عَلَي الْعُمَالَةُ الْمُعَنَى اللَّهُ مُنَا مُولَى اللَّهُ مَنْ الْمُعَالَى اللَهُ عَلَي الْعُمَا الْعُنُولُ عَلَي الْعُمَالَةُ اللَّهُ مُولَى الْعُنَا عَلَي عَلَي مُولُولَ عَلَي الْعُنُولُ عَالَةُ عَلَي الْعُنُولُولُهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي الْعُنُولُ عَالَةُ عَلَي اللَّهُ عَلَي الللَّا عَلَي الْمُنَا عَلَي عَائِنَا عَالَي الْعَامِ مَا اللَّهِ اللَّهُ عَلَي الْعُنُولُ عَلَي الْعَامِ اللَّا عَلَي الْمُ مَا عَلَي مُنْتُولُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَي الْ الْعُنْ عَلَي الْ الْعُنْ عَالَي مُولَى الْعُمَالَ اللَهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي الْ

فَقَالُ تعالى لنَبِيُه صلى الله عليه وسلم وَللْمُوْمِنينَ بِهِ: أَفَلَمْ يَسَرْ هَوُلاً الْلَشُرِكُونَ سَفَرًا فِي الْبِلاَدِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقبَهُ تَكَذيبَ الَّذِينَ مَنْ قَبْلَهُمْ مَنَ الأُمَم الْكَذَبَة رُسُلَهَا، الـرَّادَة نَصَائحَهَا؟ أَلَّمْ نَهْلَكُهَا فَتُدَمَرُ عَلَيْهَا مَنَازَلُهَا وَتُحَرُّبُهَا، فَيَتَعَظُوا بِذَلكَ، وَيَحْدُرُوا أَنْ يَفْعَلُ اللَّهُ ذَلكَ بِهِمْ فِي تَكْذِيبِهِمْ إِيَّاهُ، هَيُنَيبُوا إِلَى طَاعة اللَّه فِلَهُ فِي تَصَدِيقَكَ؟ (

ثمَّ تَوَعَدَهُمْ جَلَ تَنَاؤَهُ، وَأَخْبَرَهُمْ إِنَّ هُمْ أَقَامُوا عَلَى تَكُذيبِهِمْ رَسُولَهُ، أَنَّهُ مُحَلَّ بِهِمْ مِنَ الْغَذَابِ مَا أَحَلَّ بِالَّذِينَ كَانُوا مِنْ قَبْلِهِمْ مَنَ الأَمَّمِ، فَقَالَ: ﴿وَلَلْكَافَرِينَ أَمْتَالُها \* أي: وَلَلْكَافَرِينَ مَنَ قُرُيْشَ الْتُكَذَّبِي رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلَم منَ الْعَذَابِ الْعَاجِلِ أَمْتَالُ عَاقَبَهَ تَكْذِيبِ الأُمَم الَّذِينَ كَانُوا مِنَ قَبْلِهِمْ عَلَى تَكْذِيبِهِمْ رَسُولَهُ مُحَمَّدًا صلى الله عليه وسلَم. (جامع البيان رَسُولَهُ مُحَمَّدًا صلى الله عليه وسلَم. (جامع البيان

ومن الثابت المعلوم أن إنجاء الرسل وأتباعهم المؤمنين كان دائما قرين إهلاك المكذبين، كما صرح ربنا سبحانه وتعالى بذلك في قوله: « وَلَقَدْ أَرْسَلُنَا مِن قَالَ رُسُلًا إِنَ فَوْمِعْ هَامُومُ بِالَبِنَتِ مَأَنْتَمَمًا مِنَ الَّذِينَ لَجُومُواً وَكَاتَ عَقًا عَلَيْنَا نَصُرُ الْمُؤْمِنِينَ » (الروم: ٤٧)، وقد فصّل ربنا سبحانه وتعالى هذا في سورة هود، فقال: « وَلَقَاجَةَ أَمُرُنَا غَيْبَا هُودًا ورَالَذِينَ مَامَوُا مَعَمُ بِرَحْمَةٍ مِنَا وَغَيْبَتَهُمْ مِنْ عَذَابِ عَلِيطٍ » (هود:

ثم بيَّن الله تعالى الحكمة في إنجاء المومنين وإهلاك المكذبين فقال: «ذَلكَ بِأَنَّ اللَّه مَوْلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَأَنَّ الْكَاهَرِينَ لاَ مَوْلَى لَهُمُ»؛

يَقُولُ تَعَالَى ذَكْرُهُ، ذَلِكَ الْفَعْلُ الَّذِي هَعَلْنَا بِهَدَيْنِ الْفَرِيقَيْنِ، هَرِيق الْأَيمَانِ، وَهَرَيق الْكَفْرِ مِنْ نُصَرَتَنَا هَرِيقَ الْأَيمَانِ بِاللَّهِ، وَتَشْيِتَنَا أَقَدَامَهُمْ، وَتَدْميرِنَا عَلَى هَرَيق الْكُفْرِ، بَأَنَّ اللَّهِ مَوْلَي الَّذِينَ آَمَنُوا وَأَنَّ الْكَاهِرِينَ لا مَوْلَى لَهُمَ»، وَبَانَ الْكَاهَرِينَ بِاللَّهِ لاَ وَلِي مَنْ آَمَنَ بِهِ، وَلَطَعَ رَسُولَهُ، وَبِأَنَّ الْكَاهَرِينَ بِاللَّهِ لاَ وَلِي مَنْ آَمِنَ بِهِ، وَاَصَلَ

ولذلك لما نال المشركون يوم أحد من المسلمين ما نالوا وقف أبُو سُفَيَانَ شامتا فقال: أفي الْقَوْم مُحَمَّدٌ؟ ثلاث مَرَّات، فنهاهُمُ النَّبِيُّ صلى اللَّهُ عليهُ وسلم أنْ يُجِيبُوهُ. ثُمَّ قَالَ: أَخِ الْقَوْمِ ابْنُ أَبِي قَحَافَةً؟ ثَلاَتُ مَرَّات، ثمَّ قال أفي الْقَوْم ابْنُ الْخُطَابَ؟ ثلاث مَرَّات، ثمَّ رَجْعَ إلى أَصْحَابِه فقال: أَمَّا هؤلاء فقد قتلوا. فمَا مَلك عُمَرُ نُفْسَهُ فَقَالٍ؛ كَذَبْتَ وَاللَّه يَا عَدُوَّ اللَّه، إِنَّ اتَّذِينَ عَدُدْتَ لأَحْيَاءُ كَلَّهُمْ، وَقَدْ بَقِيَ لِكَ مَا يَسُوؤَكَ. قَالَ: يَوْمُ بِيَوْم بَدْر، وَالْحَرْبُ سَجَالَ، إِنَّكُمْ سَتَجِدُونَ فِي الْقَوْم مُثلة لم آمُرْبها وَلم تسُونني، ثمَّ أَخَذَ يَرْتَجِزُ، أَعْلَ هُبَلْ، أُعْل هَبَل. قَالَ النبيُّ صلِيَ الله عليه وسلم: «ألا تَجِيدُوا له». قالوا: يَا رَسُول الله لا مَا نَقُول ؟ قَالَ: «قُولُوا الله أُعلى وَأَجَل .. قَال: إِنَّ لَنَا الْعُزَى وَلا عُزَى لَكُمْ. فَقَال النبيُّ صلى الله عليه وسلم: «ألا تَجِيبُوا لَهُ». قَالُوا يَا رَسُولَ الله، مَا نَقُولَ؟ قَالَ: «قَولُوا الله مَوْلانًا وَلا مَوْلَى لكم». (صحيح البخاري ٣٠٣٩).

هَـانُ قَـيلُ كَيْفَ الْجَمْعُ بَـبُنُ قَـوُلِه تَعَالَى: «وَإِنَّ الْكَافِرِيَنَ لَا مَوْلَى لَهُمْ»، وَبَيْنَ قَوْلِه تَعَالَى: «ثُمَّ رُدُوا إِلَى اللَّهِ مَوْلاًهُمُ الْحَقُّ» (الأَنْعَام: ٢٢)؟

نَقُولَ: المُوْلِي وَرَدُ بِمَعْنَى: السَّيِّدِ، وَالرَّبِّ، وَالنَّاصِرِ. فَحَيْثُ قَالَ: «لاَ مَوْلَى لَهُمْ» أَزَادَ لاَّ نَاصِرَ لَهُمْ، وَحَيْثُ قَالَ: «مَوْلاَهُمُ الْحَقَّ» أَيْ رَبُّهُمْ وَمَائِكُهُمْ. (التفسير الكبير: ٥٠/٢٨).

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

جمادى الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون



إصلاح سياسى.

الحميد لله والصيلاة والسيلام على رسيول الله، وبعد:

يعاني العالم ولاسيما الدول النامية أو ما تسمى بدول العالم الثالث العديد من المشكلات الاقتصادية، والناجمة عن المشكلة الاقتصادية الرئيسة والتي تتلخص في محدودية الموارد والوسائل، وغير محدودية الغايات والحاجات، ومن بين هذه المشكلات، مشكلة التنمية بهدف زيادة الموارد، ومشكلة الفقر، ومشكلة البطالة، ومشكلة العمال، ومشكلة الغلاء، ومشكلة التضخم، ومشكلة التسعير، ومشكلة الخصخصة، ومشكلة الديونية، ونحو ذلك.

ويرى فقهاء الاقتصاد الإسلامي أن هذه المشكلات ناجمة بسبب تطبيق مفاهيم وأسس وضعية والتركيز على الجوانب المادية، وإهمال الجوانب الروحية، وللإسلام نظرته المتميزة في علاج هذه المشكلات، وهذا ما سوف نتناوله بشيء من الإيجاز في هذا المقال، مع التركيز على ثلاثة محاور في كل مشكلة وهي:

- تحليل طبيعة المشكلة.

- استقراء أسباب المشكلة.

- منهج الاقتصاد الإسلامي في علاج المشكلة.

### أولاً: منهج الاقتصاد الإسلامي في علاج مشكلة التنمية

تتمثل محاور منهج الاقتصادي الإسلامي في التنمية في الآتى:

- الاهتمام بالتكوين الشخصي والتأهيل العلمي والعملي للإنسان العامل المنتجمن حيث القيم والأخلاق والسلوك والمعرفة

جمادى الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

### اعتداد ( ) د . حسين حسين شحاقة الاستاذ يجامعة الازهر

والمهارة حتى ينتج ويبدع ويُجَود، فهو أساس التنمية والنهضة، ولن يتحقق ذلك إلا إذا تم توفير الحرية والعدالة والأمن، وكذلك توفير الحاجات المعيشية الأصلية له ليحيا الحياة الكريمة الرغدة، وهذا بدوره يحتاج إلى

- المحافظة على الملكية الخاصة وتوفير الأمن لرأس المال حتى ينطلق ليؤدي دوره في تمويل المشروعات الاستثمارية، ومن وسائل ذلك تخفيض الضرائب والرسوم ونحوها وحمايته من الفساد بكافة صوره (الرشوة-السرقة- الابتزاز....).

- المحافظة على التوازن بين الملكية العامة والملكية الخاصة في إطار منضبط لتحقيق التنمية الاقتصادية والاجتماعية فلكل منهما دورهام في تحقيق الإصلاح الاقتصادي المنشود، ولا ينبغي إهمال دور قطاع الأعمال العام في التنمية بشرط ترشيده وضبطه.

- التخطيط الاستراتيجي للمشروعات الإنتاجية والخدمية المختلفة في ضوء فقه الأولويات الإسلامية، الضروريات فالحاجيات، فلا يجوز توجيه الإمكانيات والطاقات والموارد لإنتاج الكماليات في الوقت الذي تفتقر فيه الدولة إلى الضروريات والحاجيات.

- تطوير النظم الضريبية وما في حكمها في إطار أن تؤخذ الضريبة بالحق، وتنفق حصيلتها بالحق، ولا يجوز إهدارها في الباطل،كما يجب تطبيق نظام زكاة المال ليساهم بدوره في التئمية الاجتماعية والاقتصادية وفق الضوابط الشرعية.

- ضبط أسواق المعاملات الاقتصادية والمالية بتشريع عادل سليم وفعال، والتصدي لكل صور أكل أموال الناس بالباطل، ومن أمثلة ذلك: الربا والميسر والغش والتدليس والرشوة والاحتيال، والسرقة والحرابة... وما في حكم ذلك، وهذا بدوره يتطلب تطوير نظم الرقابة على الأسواق.

- الإسراع في إصلاح وتطوير النظام النقدي بما يحافظ على قيمة النقد وحمايته من كل الأساليب التي تضعفه، ومنها السوق الخفية (السوداء) وتهريب الأموال إلى الخارج، وتداول الأموال القذرة المكتسبة بأساليب غير مشروعة.

- الأسراع في إصلاح وتطوير النظام المصرية حتى يودي دوره في تحقيق التنمية من خلال تفعيل كل أساليب وأدوات الادخار، وضخ هذه الأموال إلى تمويل المشروعات بنظم المشاركة والتي ثبت نجاحها وتفوقها على نظام الفائدة، والاستفادة بصيغ وأدوات ومنتجات المصرفية الإسلامية والتي بدأت تأخذ بها معظم الدول المتقدمة غير الإسلامية.

- دعم مؤسسات المجتمع المدني وتحريرها من كافة القيود لتنطلق نحو تحقيق مقاصدها الاجتماعية والخيرية والتي لها مردود اقتصادي تنموي، ومن أهمها: مؤسسات الزكاة، مؤسسات الوقف الخيري، المؤسسات الاجتماعية الخيرية، مؤسسات التكاهل الاجتماعي، النقابات، النوادي وما في حكم ذلك.

- الكشف عن مصادر ومنابع الثروة الطبيعية والمحافظة عليها، وحسن وترشيد استغلالها وحمايتها من الاستغلال الأجنبي، فمصر غنية بمواردها وخيراتها.

- إعادة النظرية سياسات وتشريعات التجارة الخارجية من منظور حماية الصناعة الوطنية، والتركيز على الضروريات منها اللازمة لتحقيق

التنمية، فالوطن أولى بالرعاية والحماية.

- بذل المساعي لتقويلة كافلة روابط العلاقات الاقتصادية بين أقطار الأمة العربية والإسلامية، ووضع إستراتيجية للتكامل والتعاون والتي سوف تقود إلى السوق العربية والإسلامية المشتركة حتى تكون أموال الدول العربية والإسلامية لخير العرب والمسلمين.

أولويات التنمية في ضوء منهج الاقتصاد الإسلامي:

من أصغب الأمور تحديد أولويات المشكلات الاقتصادية التي يجب أن تُعطى الأولوية عند الحل والإصلاح حيث إن جميعها خطيرة ملحة وتحتاج الدخول إلى غرف العناية المركزة وإن كان هناك ضرورة للترتيب، فمن منظور الأولويات الإسلامية يجب البدء بالمشكلات التي تتعلق بحفظ الدين والنفس والعقل والعرض والمال، ومنها على سبيل المثال ما يلي:-

(۱) مشكلة التخبيط في إصدار القوانين الاقتصادية وتنقيتها مما تتعارض مع أحكام ومبادئ الشريعة الإسلامية وتمس الدين ومنها على سبيل المثال قوانين الريا والكسب الحرام والقمار (المضاربات).

(٢) مشكلة الحريات الاقتصادية في إطار الضوابط الشرعية مثل حرية الإنسان كعامل ومنتج ومستهلك وصاحب عمل، وفي هذا المقام يجب إلغاء كافة القيود غير المشروعة التي تمس حريته وكرامته.

(٣) مشكلة نقص الحاجات الأصلية للإنسان ومنها: مشكلات الغذاء والشراب والمسكن والعلاج والتعليم وكل ما يدخل في نطاق حفظ النفس.

(٤) مشكلة الزواج بسبب عدم توفير مستلزماته... وهذا بدوره يمس قضية حفظ العرض وحفظ المجتمع.

ومهما يكن من اجتهاد في ترتيب أولويات الإصلاح الاقتصادي فيجب أن نقربان بينها علاقات سببية ومتشابكة

جمادى الأخرة ١٤٣٩ ه. - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون 🔪 النتو حسب

وتحتاج إلى وضع العلاج من منظور تزاوج أساليب المعرفة، وعلينا أن نبدأ بإخلاص وأن نأخذ بالأسباب.

### خطورة مشكلة الفقره

يعتبر الفقر من أهم المسكلات التي تؤثر على عقيدة ومُثل وأخلاق وسلوكيات وفكر وثقافة الفرد والأسرة والمجتمع والدولة، ولقد اهتم الإسلام به اهتماماً بالغاً ووضع الضوابط التي تحجمه وتكبح طغيانه والحلول التي تعالج أسبابه، وذلك بهدف المحافظة على الأمة الإسلامية عزيزة وقوية.

ولقد منَ الله سبحانه وتعالى على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم فقال له: « أَلَمْ عَدْكَ يَتِما فَتَاوَى () وَوَجَدَكَ مَالًا فَهَدَى () وَوَجَدَكَ عَاْبِلاً فَأَغَى (الضحى)، كما منَ على قريش فقال لهم: « فَيَعْبُدُوا رَبَّ هَذَا الَبَيْتِ () أَذِت أَطْعَمُهُ يَن جُوع وَمَامَنَهُم مِنْ خَوْفِه (قريش)، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعلمنا أن ندعو الله فنقول: " اللهم إني أعوذ بك من الكفر والفقر، اللهم إني أعوذ بك من عذاب القبر" (رواه أبو داود) ويقول أيضاً " اللهم إني أعوذ بك من الفقر والقلة والذلة، وأعوذ بك من أن أظلم أو أظلم " (رواه أبو داود، والنسائي، وابن ماجه).

### أثر مشكلة الفقر على العقيدة والأخلاق:

ويربط فقهاء الإسلام بين الفقر وعقيدة الإنسان ومثُله وسلوكياته، فعلى سبيل المثال يقول السلف: "إذا ذهب الفقر إلى بلد قال له الكفر خذني معك".

كما أن الفقر يهيء النفس البشرية ضعيفة الإيمان لتنحرف إلى مسالك المرتشين والمنافقين واللصوص وقرناء الشياطين والكذابين، كما أنه يولد عند بعض الناس الحقد والكراهية والبغضاء من الذين وسَع الله عليهم في الأرزاق، أي أن الفقر أحياناً

يقود إلى رذائل الأخلاق ومنها على سبيل المثال: السرقة، والاغتصاب، والكذب، وهتك الأعراض، والرشوة، ونحو ذلك من أشكال الفساد

### الاقتصادي الأخلاقي.

### أثر مشكلة الفقر على حرية الفرد .

كما أن للفقر آثاراً سيئة على سلوكيات الفرد غير المنضبط إسلامياً، مثل ارتكاب الفواحش، والتعاون مع غير الصالحين، وكثيراً ما نجد من أساليب تجنيد الجواسيس والعملاء لحساب أعداء المسلمين هو المال، كما أن من أساليب إغراء بعض النسوة الفقيرات على ارتكاب الفاحشة هو المال لمعالجة فقرهم.

ومن أخطر آثار مشكلة الفقر أنه يفقد الفرد حريت في إبداء رأيه ويعتمد أعداء الإسلام على ذلك في إذلال المسلمين عن طريق رغيف الخبز، ويعتبر سلاح الجوع والتجويع النموذج العملي الواضح حيث تستغله الدول الغنية للسيطرة على فكر وثقافة الدول الفقيرة.

ويعتبر الحصار الاقتصادي الذي فرضته قريش على رسول الله صلى الله عليه وسلم والذين آمنوا معه من السنة السابعة إلى السنة العاشرة من البعثة ليجعل هؤلاء المسلمين يرتدون عن دينهم نموذجاً فريداً لثبات المسلم على عقيدته ورأيه ضد سلاح الكفر وسلاح الفقر.

وقد جاء أن جارية الإمام أبي حنيفة قالت له يوماً في مجلسه إن الدقيق نفد، فقال لها: "قاتلك الله، لقد أضعت من رأسي أريعين مسألة من مسائل الفقه"، كما أنه قال: "لا تستشر من ليس في بيته دقيق" وكان للفقهاء من السلع صنايع، فهذا حداد، وهذا ساعاتي، وهذا نجار، وهذا خواص ليحصل من هذه الصنعة على رزق يغنيه عن الفقر حتى يكون حراً في فت واه وإبداء رأيه، وألا يكون أسيراً للمال.

ثانياً: المنهج الاقتصادي الإسلامي في علاج مشكلة



وحسل / جمادى الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

الفقر:

لقد وضع الإسلام مجموعة متكاملة من الوسائل العملية الجادة لمعالجة آشار الفقر على

مستوى الفرد والأسرة والدولة منها على سبيل المثال:-

أولا: العمل الجاد والضرب في الأرض البتغاء الرزق الطيب الحالال، وفي هذا يقول الله عز وجل: « فَإذَا تَضْبَتُ العَمَاوَةُ فَأَنتَشرُوا فَ ٱلأَرْضِ وَٱبْنَعُوْا مِن فَصَلَ آلله وَأَذَكُرُوا الله كَبِرًا الله عند وجل: « فاذا تُضْبَتُ العَماوَةُ فأَنتَشرُوا الله صلى الله عليه وسلم: « أطيب الكسب عمل الرجل بيده، وقال: بيع مبرور». (رواه أكل أحد طعاماً قط خيراً من أن يأكل من عمل يده وإن نبي الله داود كان يأكل من عمل يده». (رواه البخاري)، فالعمل في الإسلام من موجبات الحصول على الرزق الحلال الطيب ولا يجوز للفرد والدولة أن تعيش عالة حتى لا يفقدوا حريتهم وعزتهم.

ثانياً: المجرة والضرب في الأرض ابتغاء الرزق الحلال الطيب، ولقد أمرنا الله بذلك هقال: « وَمَن جُاعِر في سَنِيل ألله يَعَد في الأَرْض مُرْعَمًا مُرَعَمًا الله عليه وساء: "ساهروا تصحوا، واغزوا تستغنوا". (رواه أحمد، وصححه الألباني)، ويقول عمر بن الخطاب رضي الله عنه: "ما من حال يأتيني عليها الموت بعد الجهاد في سبيل الله أحب إلي من أن يأتيني وأنا ألتمس من هضل الله"، وأساس ذلك قول الله تبارك وتعالى: « ومَاخَرُونَ مُعَناؤونَ في سَبِيل ألمَّه يَنْتَعُونَ مِن فَضَل اللَّه وَمَاخَرُونَ مُعَناؤونَ في سَبِيل ألمَّه (سورة المزمر، ٢٠٠).

ثالثاً: التعاون بين الأقطار الإسلامية في الاستخدام الرشيد للموارد الطبيعية ولا يجوز أن يكون هناك أنانية وتسلط من دولة إسلامية غنية وتكون هناك دولاً إسلامية فقيرة، وأساس ذلك قول الله تبارك وتعالى:

«وَتَمَاوَنُوا عَلَى أَنْبِرِ وَٱلنَّفَوَى وَلا نَعَاوَنُوا عَلَى ٱلإِنْهِ وَٱلْمَدُونِ وَاتَقُوا أَنَهُ إِنَّ آَنَهُ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ»

(المائدة:٢)، ويقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: "

ليس بمؤمن من بات شبعان وجاره إلى جنبه جائع وهو يعلم " (رواه الطبراني والبيهقي وإسناده حسن)، كما يقول كذلك: "مثل المؤمنين في توادهم وتعاطفهم وتراحمهم، كمثل الجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائل الجسد بالحمى والسهر " (متفق عليه)، ولننظر الآن ماذا يحدث لو أن الدول الغنية تعاونت مع الدول الفقيرة في كافة المجالات لعولجت مشكلة الفقر ولتحققت العزة الإسلامية.

رابعا: زكاة المال والصدقات التطوعية ونظام الوقف الخيري والأهلى ونظام التكافل الاجتماعي الإسلامي من أهم الأساليب لمعالجة الفقر وكافة الأمراض والأوجاء والأزمات الاقتصادية والاجتماعية والسياسية فيقول الله عز وجل: «إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُعَرَآءِ وَٱلْمَسَكَين وَٱلْعَنِمِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلْفَةِ فَلُوْثُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْغَنْرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللهِ وَأَبْنِ ٱلسَّبِيلَ فَرِيضَ مِنَ ٱللهِ وَٱللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ، (التوبة: ٦٠)، ويقول رسول الله صلى الله عليه وسلم لمعاذ بن جبل حين بعثه إلى اليمن: "فأخبرهم أن الله قد افترض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم وتعطى لفقرائهم " (رواه الجماعة عن ابن عباس)، وكما يقول على بن أبى طالب رضي الله عنه: "إن الله فرض على . أغنياء المسلمين في أموالهم بقدر الذي يسع فقراءهم، ولن يجهد الفقراء إذا جاعوا أو عروا إلا بما يصنع أغنياؤهم، ألا وإن الله يحاسبهم حسابا شديدا أويعذبهم عذابا أليما ".

كما أن نظام المدقات والكفارات ونظام التكافل الاجتماعي من أبرز سمات المنهج الإسلامي لمعالجة الفقر علاجاً كريماً طيباً والذي طبق في صدر الدولة الإسلامية وحقق حد الكفاية للمسلمين ٢٢ ما أشد احتياجنا إليه في معالجة مشكلة فقرنا.

وللحديث بقية إن شاء الله.

🗲 جمادى الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعوني 🔪 التو

### الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ:

اليوم نقف بعون الله معًا على حادث عجيب قد اختلفت عبارات المؤرخين في وصفه؛ فمنهم من وصفه (بأعظم حرب دامية خاضها المسلمون في حياة النبي صلى الله عليه وسلم)، ومنهم من وصفه (بالدهش)، ومنهم من وصفه (بالعجيب)، وسنحاول فيما يأتي بعون الله أن نقف على أسرار ذلك الأمر،

### أولا: الفرق بين الفزوة والسرية:

اختلفت عبارات المؤرخين في التفريق بين مسمى الغزوة والمعركة والسرية، فقالوا: الغزوة هي التي يشارك فيها النبي صلى الله عليه وسلم بنفسه كغزوة بدر وأحد مثلاً، أما المعركة فهي لقاء جيش المسلمين مع جيش الكافرين، ولم يشارك فيه النبي صلى الله عليه وسلم بنفسه، أما السرية فعددها يكون أقل، ولم يشارك فيها النبي صلى الله عليه وسلم.

ولهذا تنطبق هذه الأحكام السابقة على غزوة مؤتة؛ فيسميها بعض المؤرخين بالسرية، ويسميها بعضهم بالمعركة، ويسميها آخرون

### عداد الما عبدالرزاق السيد عيد

بالغزوة؛ على اعتبار أن الرسول هو الذي سمًى قادتها واحدًا بعد الآخر، ورسم خطتها وتابعها من خلال الوحي الإلهي، وكذلك لكثرة عدد الجيش عن السرية ولأهميتها.

### ثانيًا: تاريخ غزوة مؤتة ومكانها:

وقعت مؤتة في جمادى الأولى سنة ٨هـ الموافق ٦٢٢٩ .

ومؤتة (بالضم فالسكون) هي قرية بأدنى بلقاء الشام، وهي التي تسمى اليوم (بالكرك).

### ثالثا: سبب الغزوة:

بعث النبي صلى الله عليه وسلم الحارث بن عمير الأزدي بكتابه إلى عظيم بصرى يدعوه إلى الإسلام، فعرض له شرحبيل بن عمرو الغساني عامل الروم على البلقاء من أرض الشام فأوثقه رباطًا ثم قرَّبه، فضرب عنقه.

### رابعًا؛ تجهيز الجيش واختيار القادة؛

اشتد مقتل الحارث بن عمير على الرسول

المراجمادي الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

والسلمين؛ لأن الرسل عادة لا تُقتل، فكان مقتل الحارث وبهذه الطريقة البشعة بمثابة إعلان حرب على السلمين، فجهَّز النبي صلى الله عليه وسلم جيشًا قوامه ثلاثة آلاف مقاتل للذهاب إلى المكان وتأديب القاتل ومن معه، وكان هذا العدد هو أكبر قوة يمكن تجهيزها من المسلمين في هذا الوقت، وقد عين رسول الله صلى الله عليه وسلم أمراء هذا الحيش على الوجه التالي:

١- يحمل الراية ويقود الجيش زيد بن حارثة،وقد عقد له النبيُ اللواءَ وهو راية بيضاء، هإن قُتل زيد؛

٢- فجعفر بن أبي طالب.

٣- فإن قَتل جعفر فعبد الله بن رواحة. (صحيح البخاري).

#### خامسًا؛ وصية الرسول للجيش؛

أوصاهم النبي أن يأتوا من قتل الحارث بن عمير، وأن يدعوا مَنْ هناك إلى الإسلام فإن أجابوا فالحمد للله، وإلا استعانوا بالله عليهم، وقال لهم، «اغزوا بسم الله في سبيل الله، لا تغدروا، ولا تغلوا ولا تقتلوا وليدًا ولا امرأة، ولا كبيرًا فانيًا، ولا منعزلاً في صومعة ولا تقطعوا نخلاً ولا شجرة ولا تهدموا بناء». (صحيح مسلم).

ثم خرج القوم، وخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم معهم مُشَيِّعًا على مشارف المدينة فوقف وودعهم. (ابن هشام).

#### سادسا: مفاجأة الجيش على مشارف الشام:

تحرك جيش المسلمين متجهًا إلى وجهته التي أمر بها رسول الله صلى الله عليه وسلم وهناك في أرض معان على مشارف الشام مما يلي الحجاز الشمالي علم المسلمون أن هرقل نزل بمآب من أرض البلقاء بمائة ألف من الروم، وانضم إليهم من العرب المتنصرين من لخم وجذام وبلقين وبهراء وغيرهم مائة ألف آخرون؛ فبات الجيش المسلم المكون من ثلاثة آلاف قليل العدد والعدة في مواجهة جيش مكون من مئتي ألف مقاتل من الروم وحلفائهم من القبائل العربية كثير العدد والعدة، والفارق ليس بالهين؛ فليس الفارق ضعف

العدد أو حتى عشرة أضعافه بل وصل إلى سبعين ضعفًا فماذا يفعل جيش المسلمين في مواجهة الأمر الذي لم يكونوا يحتسبونه، هل يواجهون هذا البحر الخضم من الجنود أم ماذا؟

### مجلس المشورة العسكرى:

أقام الجيش المسلم بمعان يفكرون في الأمر ويتشاورون فيما بينهم ماذا يفعلون؟ هل يكتبون إلى رسول الله فيخبرونه بعدد عدوهم فيرسل لهم مددًا؟ أو ماذا يأمرنا بأمر فنمضي له.

ولكن عبد الله بن رواحة رضي الله عنه كان له رأي آخر، فما هو؟

قال عبد الله بن رواحة رضي الله عنه: «يا قوم، والله إن التي تكرهون للتي خرجتم تطلبون: الشهادة، وما نقاتل الناس بعدد ولا قوة ولا كثرة، ما نقاتلهم إلا بهذا الدين الذي أكرمنا الله به، فانطلقوا فإنما هي إحدى الحسنيين، إما ظهور وإما شهادة،. فألهبت هذه الكلمات حماس الرجال، وفجرت ينابيع الإيمان في قلوبهم، ودنت من الجميع رائحة الجنة وهبت عليهم نسماتها، فعقدوا العزم على قتال الروم والعرب المتنصرين، ورغب الجيش الذي قوامه ثلاثة آلاف أن يواجه الجيش المكون من مائتي ألف مقاتل بكامل العدد والعدة مهما كان من أمر.

### سابعا؛ كيف سارت المعركة؟

١- بعد أن قضى الجيش الإسلامي ليلتين في معان، تحركوا إلى أرض العدو حيث لقيتهم جموع هرقل بقرية من قرى البلقاء، يقال لها: «مشارف» ثم دنا العدو وانحاز المسلمون إلى مؤتة، فعسكروا هناك وتعبؤوا للقتال فجعلوا على ميمنتهم قطبة بن قتادة العذرى، وعلى الميسرة عبادة بن مالك الأنصارى.

٢- وهناك في مؤتة التقى الفريقان، وبدأ القتال المرير حقًّا بين ثلاثة آلاف مقاتل مسلم يواجهون مائتي ألف من المشركين (هذه معركة مجيبة تشاهدها الدنيا بالدهشة والحيرة، ولكن إذا هبت ريح الأيمان جاءت العجائب). (الرحيق المختوم).

التوحيل

جمادى الأخرة ١٤٢٩هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون 🔪

أ- أخذ الراية بعد استشهاد زيد جعفر بن أبي طالب رضي الله عنه، وطفق يقاتل قتالاً منقطع النظير، حتى إذا أرهقه القتال اقتحم عن فرسه الشقراء فعقرها، ثم قاتل حتى قطعت يمينه، فأخذ الراية بشماله، ولم يزل بها حتى قطعت شماله، فاحتضنها بعضديه، فلم يزل رافعًا إياها حتى قُتل.

روى البخاري عن نافع، أن ابن عمر أخبره: أنه وقف يومئذ وهو قتيل به خمسون طعنة وضربة، وليس منها شيء في دُبره، يعني ظهره. يعني كانت الطعنات في جسده وهو مقبل غير مدبر.

٥- ولما قتل جعفر بعد قتائه بمثل هذه الضراوة والبسائة، أخذ الراية عبد الله بن رواحة وتقدم بها، وهو على فرسه وأخذ يقاتل حتى قتل.

### ثامنا: تحول مسار الحركة:

عندما قتل عبد الله بن رواحة وسقطت الراية من يده واضطرب جيش المسلمين لبرهة حتى التقط الراية رجل من بني عجلان اسمه ثابت بن أقرم- وقال: يا معاشر المسلمين اصطلحوا على رجل منكم، أي: اختاروا لكم قائدًا بعد مقتل عبد الله بن رواحة حتى لا يضطرب أمر المسلمين، فقالوا: أنت. أي اختاروا ثابت بن أقرم، قال: ما أنا بفاعل وسلمًها لخالد بن الوليد وقال: تسلّم يا أبا سليمان الراية، قال خالد: هي لك، قال ثابت: ما تسلمتها إلا لك، فتسلمها خالد بن الوليد رضي الله عنه.

#### تاسعا : قتال خالد رضي الله عنه :

لما أخذ خالد الراية هاجم جيش الروم ومن معهم من المشركين العرب واندفع نحوهم وقاتل قتالاً مريرًا، فقد روى البخاري في صحيحه عن خالد أنه قال: «لقد انقطعت في يدي يوم مؤتة تسعة أسياف، فما بقي في يدي إلا صفيحة بمانية». (صحيح البخاري).

### عاشرا: الوحي يصف المعركة

النبي صلى الله عليه وسلم يصف المعركة كأنه يراها يوم مؤتة، فقال: «أخذ الراية زيد فأصيب، ثم أخذ جعفر فأصيب، ثم أخذ ابن رواحة فأصيب- وعيناه تذرفان- أي عينا النبي تذرفان الدمع- ثم قال: حتى أخذ الراية سيف من سيوف الله حتى فتح الله عليهم». اه أخرجه البخاري.

وهذا فيه بشارة بحسم العركة لصالح المسلمين، واشادة بمكانة خالد بن الوليد الحربية والتي انتقلت بفضل الله من الجاهلية إلى الإسلام.

ويا عجبًا إن وافقت رؤية المسلمين رؤية نبيهم ووافق هواهم ما جاء به الوحي، فهذا إن دل على شيء إنما يدل على إخلاص هؤلاء الرجال وسلامة قلوبهم من الحقد والضغينة وطهارتها ورغبتها في نصرة دين الله وبعدها عن الهوى وحب الظهور وصدق نواياها، فهذا ثابت بن أقرم الأنصاري البدري يتسلم الراية ثم يرى خالدًا أحق بها فيسلمها له ويصر على ذلك ويوافقه المسلمون من المهاجرين والأنصار وخالد حديث عهد بالاسلام لم يمض عليه ثلاثة أشهر بعد إسلامه، لكنه رجل القتال الأنسب في هذا الموقف بغض النظر عن حداثة دخوله في الإسلام، وهذا الاختيار يوافق اختيار الوحى وثناء النبى صلى الله عليه وسلم على خالد وإعطائه أرفع وسام ينائه قائد (سيف الله المسلول)، وكأنه سيف أنزله الله من السماء لينصر به دينه، وهكذا نصر الله دينه بخالد في مؤتة وفي غيرها من الملاحم ىعد ذلك.

### الحادي عشر؛ خطة خالد رضي الله عنه:

وفي الحديث المتقدم والذي جاء فيه قوله صلى الله عليه وسلم: «ثم أخذ الراية سيف من سيوف الله حتى فتح الله عليهم». إشارة إلى أن الله فتح على يد خالد رضي الله عنه وتغير موقف المسلمين من هزيمة كادت تفتك بهم على نصر مؤزر بفضل الله سبحانه، ثم بحنكة خالد الحربية وصبر المسلمين وثباتهم.

والى لقاء آخر إن شاء الله.

التوحيد ممادى الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

Notesta Maria Maria



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فإن متاع الدنيا واقع مشهود، ونعيم الجنة غيب موعود، والناس تصدق بالشهادة أكثر من الغيب، فكيف إذا كان الموعود يُنال بعد الموت؟ من أجل ذلك قارن جل وعلا بين الآخرة والأولى، وبيَّن أن نعيم الجنة خير وأبقى فقال تعالى: « وَٱلْأَخِرَةُ أن نعيم الجنة خير وأبقى فقال تعالى: « وَٱلْأَخِرَةُ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ يَقُولُ: قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ يَقُولُ: وَلَغَدُوَةُ فِيْ سَبِيلِ اللَّه أَوَّ رَوْحَةٌ خَيْرُ مِنْ الدُّنْيَا وَمَا هيهَا، هيها.

### التخريج:

- صحيح البخاري تـ البغا (٥/٨٣٨) (٢٠٥٢) كتاب الرقاق: باب مثل الدنيا في الآخرة.

- وفي سنن الترمذي ت بشار (٢٣٢/٣) باب ما جاء في فضل الغدو والرواح في سبيل الله، وقال: حسن صحيح.

- ولبعضه شاهد في صحيح مسلم (١٤٩٩/٣) من حديث أنس في الإمارة، باب فضل الغدوة والروحة (ولغدوة في سبيل الله أو روحة خير من الدنيا وما عليها).

### مفردات الحديث:

- ( موضع سوط )؛ قدر موضعه.

- والسوط: ما يُضرَب به من جلد ونحوه). - (الغدوة): زمن ما بين طلوع الشمس إلى

### امداد المرزوق محمد مرزوق

### الزوال-

- (روحة): زمن ما بين الزوال إلى الليل، والمعنى قضاء مثل هذا الوقت في سبيل الله أكثر ثوابًا من التصدق بالدنيا وما فيها أو خير لمن فعل ذلك مما لو ملك الدنيا وما فيها.

### المعنى العام للحديث:

يبين رسول الله منزلة الدنيا من الآخرة، بأن جعل موضع سوط من الجنة أو غدوة في سبيل الله أو روحة خير من الدنيا وما فيها، وإنما أراد ثواب الغدوة أو الروحة في الآخرة؛ لينبُه أُمته على هوان الدنيا عند الله تعالى وضعَتها، فهي كما وصفها تعالى «لَعبٌ وَلَهْوٌ وَزِينَةٌ» (الحديد: ٢٠) الآية.

( ينظر: التوضيح لشرح الجامع الصحيح ( ينظر: التوضيح لشرح الجامع)، ( شرح صحيح البخارى لابن بطال (١٤٨/١٠).

### مما يستفاد من الحديث:

أولا من أصول الإيمان الإيمان بالجنة والنار، وأنهما المآل الأبدي للخلق، والجنة دار النعيم التي أعدَّها الله للمؤمنين؛ قال الله تعالى، «إنَ الَذِينَ مَمَوُا وَعَلُوا الصَّلِحَتِ أُوْلَتِكَ هُرُ خَرُ الْلَمِنَةِ () جَزَاؤُهُمْ عِدَ رَبَعُمْ جَنَتُ عَدَنٍ عَمَى مِن عَمْهَا الأَنْهَرُ خَلِينَ فِهَآ أَبَداً رَضِى الله عَمْمُ وَرَصُوا عَنَهُ ذَلِكَ لِمَن خَلَى رَبَهُ » (البينة: ٧- ٨)، وقال تعالى: « فَلَا تعَلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِى هُمْ مِن قُرَةً أَعَيْنِ جَزَاةً بِمَا كَانُوا

ثانيًا: الترغيب في الغدوة والروحة في سبيل

جمادى الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

الله: فالوقت الذي يمضيه المجاهد في سبيل الله وقتٌ نَفِيسٌ لا يقدر بثمن؛ فمقام بضع ساعاتٍ في الجهاد يعدلُ الدنيا وما فيها.

قال الأمام النووي في شرحه لصحيح مسلم: «فضل الغدوة والروحة في سبيل الله وثوابهما خير من نعيم الدنيا كلها لو ملكها الأنسان، وتصور تتعمه بها كلها؛ لأنه زائل ونعيم الآخرة باق، قال القاضي: وقيل في معناه ومعنى نظائره من تمثيل أمور الآخرة وثوابها بأمور الدنيا: أنها خير من الدنيا وما فيها لو ملكها إنسان، وملك جميع ما فيها، وأنفقه في أمور الآخرة، قال هذا القائل: وليس تمثيل الباقي بالفاني على ظاهر إطلاقه،. والله أعلم.

ثالثًا؛ الآخرة خير وأبقى من الأولى:

ونبينًا صلى الله عليه وسلم كثيرًا ما كان يلفتُ الأنظار إلى هذه الموعظة، ومن ذلك ما نحن بصدده من هذا الحديث الشريف المبارك فمن أدرك الفوز في الدار الآخرة فقد أدرك الفوز العظيم، ومن قاتته الآخرة، ووافى ربه يوم القيامة مقصرًا فذلك هو الخسران المبين قال تعالى: «مَلْ إِنَّ لَكَسِنَ ٱلَّذِينَ حَرُوًا أَنْفُتُهُمْ وَأَهْلِمْ بَوَمَ ٱلْيَنَدَةُ » (الزمر، مقصرًا فذلك هو الخسران المبين قال تعالى: «مَلْ ما)، فالعاقل من لم تشغله الفانية عن الماقية، ثم هو يقبل على صلاح آخرته مع قيامه بما يحتاج الميه من أمر معاشه، كما قال تعالى «وَلَدَيَّ فِيمَاً المَنكَ الدَّبَرَ ٱلْأَخِرَةً وَلَا تَنْسَ عَصِيكَ مِن ٱلدُنياً » (القصص: ٧٧).

من أجل هذا كان يتنافس على هذا الفاهمون؛ كما قال تعالى؛ (وفي ذلك فليتنافس المتنافسون)، وقد فهم الصحابة والسلف موعظة رسول الله صلى الله عليه وسلم فكانوا يتنافسون على الآخرة.

ومن دلائل أفعالهم في ذلك ما رواه أبو ذر رضي الله عنه: أن ناسًا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم قالوا للنبي صلى الله عليه وسلم: يا رسول الله، ذهب أهل الدثور بالأجور، يصلون

كما نصلي، ويصومون كما نصوم، ويتصدقون بفضول أموالهم، قال: ((أوليس قد جعل الله لكم ما تصدقون؟ إن لكم بكل تسبيحة صدقة، وكل تكبيرة صدقة، وكل تحميدة صدقة، وكل تهليلة صدقة، وأمر بالعروف صدقة، ونهي عن منكر صدقة، ويَدْ بُضْع أحدكم صدقة))، قالوا: يا رسول الله، أياتي أحدنا شهوته ويكون له فيها أجرٌ؟ فكذلك ((أرأيتم لو وضعها في حرام، أكان عليه وزرٌ؟ فكذلك إذا وضعها في الحلال كان له أجرً))؛ رواه مسلم.

والشاهد هو المنافسة بين الصحابة رضي الله عنهم على ما يقرّبهم إلى الله تعالى.

ومن أقوائهم رضي الله عنهم كما رواه أبو نعيم في الحلية: عن موهب بن عبد الله قال: لما استُخلف عمر بن عبد العزيز، كتب إليه الحسن البصري كتاباً، بدأ فيه بنفسه: «أما بعد، فإن الدنيا دار مخيفة، إنما أهبط آدم من الجنة إليها عقوبة؛ واعلم، أن صرعتها ليست كالصرعة، من أكرمها يُهَن، ولها في كل حين قتيل؛ فكن فيها يا أمير المؤمنين كالمداوي جرحه، يصبر على شدة الدواء، خيفة طول البلاء؛ والسلام». (حلية الأولياء: (عد/١٤/٢).

وعن جابر - يعني: الجعفي - قال: «قال لي محمد بن علي: يا جابر، إني لمحزون، وإني لمشتغل القلب؛ قلت: ولم حزنك، وشغل قلبك؟ قال: يا جابر، إنه من دخل، وقلبه صاف خالص، دين الله شغله عما سواه؛ يا جابر، ما الدنيا، وما عسى أن آو امرأة أصبتها؛ يا جابر، إن المؤمنين لم يطمئنوا أو امرأة أصبتها؛ يا جابر؛ إن المؤمنين لم يطمئنوا عليهم، ولم يصمهم عن ذكر الله ما سمعوا بآذانهم من الفتنة، ولم يعمهم عن نور الله ما رأوا بأعينهم من الزينة، قفازوا بثواب الأبرار؛ إن أهل التقوى أيسر أهل الدنيا مؤنة، وأكثرهم لك معونة؛ إن نسيت ذكروك، وإن ذكرت أعانوك، قوالين بحق الله، قوامين بأمر الله، قطعوا محبتهم بمحبة

جمادى الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

الله عز وجل؛ ونظروا إلى الله عز وجل وإلى محبته بقلوبهم، وتوحشوا من الدنيا لطاعة مليكهم، وعلموا أن ذلك منظور إليهم من شأنهم؛ فأنزل الدنيا بمنزل نزلت به، وارتحلت عنه؛ أو كمال أصبته في منامك، فاستيقظت، وليس معك منه شيء؛ واحفظ الله تعالى ما، استرعاك من دينه وحكمته،. (حلية الأولياء: ١٨٢/٣).

• وخطب عمر بن عبد العزيز فقال: «إن الدنيا ليست بدار قرار، داركم كتب الله عليها الفناء، وكتب على أهلها منها الظعن؛ فكم عامر موثق، عما قليل مخرب؟ وكم مقيم مغتبط، عما قليل يظعن؟ فأحسنوا رحمكم الله منها الرحلة، بأحسن ما يحضركم من النقلة، وتزودوا، فإن خير الزاد التقوى؛ إنما الدنيا كفيء ظلال قلص فذهب، بينا ابن آدم في الدنيا ينافس فيها، وبها قرير العين، إذ دعاه الله بقدره، ورماه بيوم حتفه، فسلبه آثاره ودنياه، وصير لقوم آخرين مصانعه ومغناه؛ إن الدنيا لا تسر بقدر ما تضر، إنها تسر قليلاً، وتجر حزناً طويلاً». (حلية الأولياء: ٩/٢٩٢).

وعن حميد بن عبد الرحمن بن عوف عن أبيه، قال: «دخلت على أبي بكر رضى الله تعالى عنه في مرضه الذي توفي فيه، فسلمت عليه؛ فقال: رأيت الدنيا قد أقبلت ولما تقبل، وهي جائية، وستتخذون ستور الحرير، ونضائد الديباج، وتألمون ضجائع الصوف الأزرى، كأن أحدكم على حسك السعدان؛ ووالله، لئن يقدم أحدكم فيضرب عنقه في غير حد، خير له من أن يسبح في غمرة الدنيا». (حلية الأولياء / ٣٤). وعن شميط بن عجلان قال: «كل يوم ينقص من أجلك وأنت لا تحزن، وكل يوم تستوقي من رزقك؛ قد أعطيت ما يكفيك، وأنت تطلب ما يطغيك؛ لا بقليل تقنع، ولا من كثير تشبع؛ فكيف يستبين للعالم جهل من قد عجز عن شكر ما هو فيه، وهو مغتر في طلب الزيادة؟ أم كيف يعمل للآخرة من لا تنقضى من الدنيا شهوته، ولا تنقضى فيها رغبته؟ فالعجب كل العجب: لمصدق بدار الحق، وهو يسعى لدار الغرون. (حلية الأولياء: ١٢٩/٣).

وكما قال ابن القيم رحمه الله في رائعته في وصف الحنة فحى على جنات عدن فانها منازلك الأولى وفيها المخيم ولكننا سبى العدو، فهل ترى تعود إلى أوطانتنا ونساهم وحى على روضاتها وخدامهما وحى على عيش بها ليس بسام وحى على يوم المزيد وموعد المحسن، طوبي للذي هو منهم وحمى على واد بها هو أفيح تريته من أذفر المسك أعظم ومن حوثها كثبان مسك مقاعد لن دونهم هذا الفخار المعظم يرون به الرحمن حل حلاله كرؤية يدرالتم لايتوهم أو الشمس صحوا ليس من دون أفقها ضباب ولاغيم هناك يغيم فبادراذا ما دام في العمر فسحة وعدلك مقبول وصرفك قبهم فما فرحت بالوصل نفس مهيينة ولأفاز قلب بالبطالة ينعم فجذ وسارع واغتتم ساعة السرى ففى زمن الأمكان (تسعى وتغنم) وسر مسرعا فالسير خلفك مسرع وهيهات ما منه مفر ومهــزم فيا مسرعين السير بالله ربكم

قفوا بي على تلك الريوع وسلموا نسأل الله أن يغفر لنا ويجعلنا من أهل الجنة، والحمد لله رب العالمين.

التوحيد

🔾 جمادى الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون 🔪

### قواعد وأداب في التعامل بين الشيوخ والشباب

## همية تقويم الشخصية

الحلقة الخامسة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

### أهمية تقويم الشخصية:

لقد عالج رسول الله صلى الله عليه وسلم بحكمة وموعظة حسنة جيل الشباب في زمانه وقابل كل طائفة بما يلائمها من علاج حتى استقامت النفوس وزكت الأخلاق.

فهؤلاء الثلاثة نفر الذين سألوا عن عبادة النبي صلى الله عليه وسلم فتقالوها فأرشدهم النبي صلى الله عليه وسلم إلى الوسطية والاعتدال والتوازن بين عمل الدنيا وعمل الآخرة وأخبرهم أن سنته أن يتزوج النساء، وأن يصوم ويفطر ويصلى وينام.

ونصح أبا ذر رضي الله عنه أن ينأى عن تحمل المسئولية وأخبره أنها أمانة، وأنها يوم القيامة خزي وندامة، فهذم نماذج من السيرة العطرة تبين مدى أهمية متابعة العالم الجليل لطلابه وأتباعه في التربية والتعليم وتقويَم جوانب الشخصية فيهم.

ومن أمثلة ذلك ما جاء عن حنظلة رضي الله عنه حين يشكو من ضعف الإيمان والفتور الذي يشعر به المؤمن إذا خالط المال والعيال، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِه إِنْ لَوْ تَدُومُونَ عَلَى مَا تَكُونُونَ عَدْدِي وَبِيَا الذَكُر لَصَافَحَتَّكُمُ المَّلاَئِكَة عَلَى فُرُشْكُمْ وَبِيَ طُرُقِكُمْ وَلَكُنْ يَا حَنْظَلَةُ سَاعَةُ وَسَاعَةُ (مسلم: ٢١٤٢).

ومثله غرس الكمالات في نفس الحسن بن علي في حال صغره حين غرس السؤدد وسلامة الصدر، ومحبة اجتماع الكلمة والألفة بين الناس، والصلح بينهم، وحقن دماء المسلمين بقوله: «إن ابني هذا سيد وسيصلح الله تبارك وتعالى به بين فئتين». (رواه أحمد: ٢٠٣٩).

برك وصلى بعبر للطاقات، وحينما رأى أن أسامة فيه أهلية وانتفع بجميع الطاقات، وحينما رأى أن أسامة فيه أهلية وقد عصب على رأسه عصابة وعليه قطيفة وصعد المنبر فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: «أما بعدً : أيها الناس فما مقالة بلغتني عن بعضكم في تأميري أسامة، ولئن طعنتم في تأميري أسامة لقد طعنتم في تأميري أباه من قبله، وايم الله إن كان لخليقًا وإن ابنه من بعده لخليق للإمارة، وإن كان لمن أحب الناس إلي ( رواه مسلم ٢٤٢٦ ). وهكذا إذا توفر للشاب المعلم الناصح والعالم والمتقن، فإنه

### اعداد [] د. عبد الرحمن بن صالح الجيران

سيرتقي في سلم الكمال الإيماني، وسيحوز على قصب السبق في مضمار العلم والمعرفة.

### من مشكلات الشباب

المشكلة الأولى: المعارضة والتصلب في المواقف وحب الظهور وإلقاء اللوم على الآخرين: وهذا يظهر جليًا في حال الاختلاف في الرأي أو في الأولويات في الدعوة إلى الله.

الحل الشرعي: يقول الله تعالى: «إِنَّمَا ٱلْمُزْمِنُونَ إِخُوَةً فَأَصْلِحُواً بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَإَنْقُوا ٱللَّهُ لَمَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ، (الحجرات: ١٠).

يقول العلامة ابن عثيمين رحمه الله: «فالواجب علينا ع مثل هذا الأمر أن نكون أمة واحدة، وأنا لا أقول أنه لا يخطئ أحد، بل يخطئ ويصيب ولكن الكلام في الطريق إلى الإصلاح إصلاح هذا الخطأ، ليس الطريق إلى إصلاح الخطأ أن أتكلم في غيبته وأقدح فيه ولكن الطريق إلى إصلاحه أن أجتمع به وأناقشه...... (الصحوة الإسلامية ضوابط وتوجيهات (ص٦٠)).

### العل الاجتماعى:

يرى أهل الاختصاص بعلم النفس والاجتماع أن علاج هذه المشكلة يكون بالسماح للشاب بالتعبير عن أفكاره، والإصغاء باهتمام له، مع توجيهه للبرامج العامة النافعة وحثه على التعايش في محيط سليم، مع مراعاة والنافعة وحثه على التعايش في محيط سليم، مع مراعاة والتعاون مع الكبار من أهل الخبرات والتجارب الناهعة. يقول د. عبد الرحمن عيسوي: ومن الوسائل العلمية التي تساهم في حل هذه المشكلة (العمل على حل مشكلات الشباب وتحريره مما يكبل طاقته من الأزمات والصراعات، ومن موقف الإخفاق والإحباط ومن الشعور باليأس والقنوط مع توفر الرعاية الدينية أو الروحية والصحية والنفسية والاجتماعية والتعليمية». اهـ.

### الخلاصة

إذا أخذ الشباب والشيوخ بهذا التوجيه العلمي والعملي فسوق يمكن بإذن الله تعالى تقليل فجوة الخلاف والقضاء ولو جزئيًّا على أسبابه والحد من آثاره على المجمع المسلم.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

Upload by: altawhedmag.com

جمادي الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون



٦١٩- «مَا رَفَعَ أَحَدُ صَوْتَهُ بِعْنَاءِ إِلا بَعَثَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ إِلَيْهِ بِشَيْطَانَيْنِ يَجْلِسَانِ عَلَى مَتْكِبَيْهِ، يَضْرِبَانِ بِأَعْقَابِهِمَا عَلَى صَدْرِهِ حَتَّى يُهْسِكَ ».

الحديث لا يصح: خرَّجه وحققه الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء» (٢٨٢/٢) وقال: «أخرجه ابن أبي الدنيا في ذمَ اللاهي، والطبراني في «الكبير، وهو ضعيف».

قلتُ: لا بد من معرفة العلة والتي بها تَعرف درجة هذا الضعف، فقد زلت بعدم المعرفة أقدام وضلت أفهام لفهذا الحديث أخرجه ابن أبي الدنيا في «ذم الملاهي» (ح٤١)، والطبراني في «الكبير» (٢٤١/٨) (ح٢٨٢٥) عن عبيد الله بن زحر، عن علي بن يزيد، عن القاسم عن أبي أمامة مرفوعًا، قال الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٦٢/٢)؛ «عبيد الله بن زَحر منكر الحديث جدًّا يروي الموضوعات عن الأثبات، وإذا رَوَى عن علي بن يزيد أتى بالطامات، وإذا اجتمع في إسناد خبر عبيد الله بن زحر وعلي بن يزيد والقاسم أبو عبد الرُحمن لا يكون متن هذا الخبر إلا مما عملت أيديهم، فلا يحل الاحتجاج بهذه الصحيفة». اه.

قلتُ: وعلي بن يزيد قال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (٢٥٥): «منكر الحديث». اه. قال محدث وادي النيل الشيخ أحمد شاكر في «شرح اختصار علوم الحديث» (ص٨٩)، قول الإمام البخاري: «منكر الحديث» فإنه يراد به الكذابين؛ ففي «الميزان» للذهبي (٥/١): نقل ابن القطان: أن البخاري قال: «كل من قلت فيه «منكر الحديث» لا تحل الرواية عنه». اه. وبهذا تستبين درجة الضعف فهو في أشدها، فالحديث موضوع.

### 111- « خلق الله الحور العين من الزعفران».

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ الطبراني في «الكبير» (٢٣٧/٨) (ح٢٨١٣) عن عبد الله بن زحر عن علي بن يزيد، عن القاسم عن أبي أمامة مرفوعًا، وهذا من الطامات التي أتى بها ابن زحر عن علي بن يزيد كما بينا آنفًا، وأخرج هذا الحديث أيضًا الطبراني في «الأوسط» (٢٠١/١) (ح٢٨٩) من حديث أبي أمامة مرفوعًا، وهيه أحمد بن رشدين قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٥٣٨/١٣٣/١)، أحمد بن محمد بن الحاج بن رشدين، قال ابن عدي، كنَّ بُوه». اه.

٦١٧- « إِذَا اسْتَقَرَّ أَهْلُ الْجَنَّة فِي الْجَنَّة، قَالَتِ الْجَنَّةُ: يَا رَبُّ، أَلَيْسَ وَعَدْتَنِي أَنْ تُزَيِّنَنِي بِرُكْنَيْنِ مِنْ أَرْكَانِكَ؟ قَالَ، أَوَلَمْ أُزُيَّنْكِ بِالْحَسَنِ وَالْحُسَيْنِ».

الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٢٢٥/١) (ح٣٣٩) من حديث عقبة بن عامر الجهني، وعلته أحمد بن رشدين، وأورد هذا الحديث الإمام الذهبي في «الميزان» (٥٣٨/١٣٣/١) وقال: هذا الحديث من أباطيل أحمد بن رشدين، وأقرَّه الحافظ ابن حجر في «اللسان» (٨٠٥/٢٨٠/١). ٦٦٨- «كان إبليسُ أوَّلَ مَن نَاحَ، وَأوَّلَ مَن تغنَّى».

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (٢٨٢/٢) عن جابر مرفوعًا بصيغة الجزم، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أجد له أصلاً من حديث جابر».

جمادى الأخرة ١٤٢٩ ه. - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

٦١٩- «آفة الدين ثلاثة؛ فقيه فاجر، وإمام جائر، ومجتهد جاهل».

الحديث لا يصح: أخرجه أبو نعيم في «أخبار أصبهان» (٣٠٢/٢)، والديلمي في «مسند الفردوس» (ح٣٢- الغرائب الملتقطة) من حديث نهشل بن سعيد عن الضحاك عن ابن عباس مرفوعًا، فالحديث غريب كما بين ذلك الحافظ ابن حجر في كتابه «الغرائب الملتقطة من مسند الفردوس»، والحديث منقطع، حيث إن الضحاك وهو ابن مزاحم، ذكره الإمام ابن أبي حاتم في «المراسيل» (١٥٢) بسنده عن شعبة قال، قلت لمُشاش، الضحاك سمع من ابن عباس؟ قال، لا، ولا كلمة». اه.

وهناك علة أخرى وهو نهشل بن سعيد القرشي الخراساني الترمذي ذكره الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (٧٠٧٧/١٦٣/١٩) وقال: رُوي عن الضحاك بن مزاحم وآخرين، قال أبو داود الطيالسي، واسحاق بن راهويه: كذاب، وقال يحيى بن معين: ليس بشيء، ليس بثقة، وقال النسائي: متروك، ليس بثقة ولا يُكْتَب حديثه». اه. وقال الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٥٢/٣): «كان ممن يروي عن الثقات ما ليس من أحاديثهم، لا يحل كتابة حديثه إلا على جهة التعجب». اه.

-٦٢٠ « شيئان لا أذكر فيهما؛ الذبيحة والعطاس، هما مُخْلَصَان لله تبارك وتعالى».

الحديث لا يصح: أخرجه الديلمي في «مسند الفردوس» (ح١٨٩٦ - الغرائب الملتقطة) من حديث نهشل عن الضحاك عن ابن عباس مرفوعًا، وهو حديث غريب منقطع كذبٌ مختلق مصنوع كما بينا آنفًا من حال نهشل وإرسال الضحاك.

٦٢١- « من صبر على سوء خُلق امرأته أعطاه الله من الأجر مثلما أعطى أيوب على بلائه، ومن صبرت على سوء خُلق زوجها أعطاها الله مثل ثواب آسية امرأة فرعون ».

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (٤٤/٢) مرفوعًا بصيغة الجزم، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أقف له على أصل». اه.

٦٢٢- « طلب العلم ساعة خيرٌ من قيام ليلة، وطلب العلم يومًا خيرٌ من صيام ثلاثة أشهر.-الحديث لا يصح: أخرجه الديلمي في «مسند الفردوس» (ح٢٠٠٨- الغرائب الملتقطة) من حديث نهشل عن الضحاك عن ابن عباس مرفوعًا وهذا حديث غريب تالف؛ علته نهشل كذاب، والضحاك لم يسمع من ابن عباس كما بينا آنفًا.

٦٢٣- «تَعسَ عَبْدُ الزوجة».

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (٢/٢) مرفوعًا بصيغة الجزم، وهي قوله: «وقد قال عليه السلام...» الحديث، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أقف له على أصل، والمعروف «تعس عبد الدينار وعبد الدرهم»، رواه البخاري من حديث أبي هريرة». اه. ٢٢٤- « الغُدُوُ والرواح في تعلُم العلم؛ أفضلُ عند الله من الجهاد في سبيل الله عز وجل».

الحديث لا يصح: أخرجه الديلمي في «مسند الفردوس» (ح٢٠٩٠ - الغرائب الملتقطة) من حديث نهشل عن الضحاك عن ابن عباس مرفوعًا، وهذا حديث غريب تالف، ونهشل كذاب، والضحاك لم يسمع من ابن عباس؛ فالسند به سقط في الإسناد وطعن في الرواية؛ كما بينا آنفًا. ٦٢٥ - «في آخر الزمان ينتقل بَردُ الروم إلى الشام، وبَرد الشام إلى مصر».

الحديث لا يصح: أورده الحافظ السخاوي في «المقاصد» (ح٢٤٩) وقال: «يجري على الألسنة كثيرًا حتى سمعت شيخنا- يعني ابن حجر- يحكيه بقوله: «يقال مع الإفصاح بأنه لا أصل له». وقد راجعت «أنس الشاتي في الزمن العاتي» لأبي سعد بن السمعاني، لظن حكايته عن أحد، فما وجدته». اه.

جمادي الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

(الحلقة السادسة)

بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، صلى الله عليه وسلم.

أما بعد: فقد ذكرنا في الحلقة السابقة علامة الطهر من الحيض، ومتى يجوز إتيان الحائض إذا طهُرت؟ وهل تحيض الحامل أم لا؟ ونستكمل-بإذن الله تعالى- ما يتعلق بالحيض من أحكام.

### أولا: يحرم على الحائض الصوم والصلاة:

اتفق الفقهاء على أنه يحرم على الحائض الصوم والصلاة، ويجب عليها قضاء الصوم ولا تقضي الصلاة- تبيين الحقائق (٥٦/١)، بداية المجتهد (٦٢/١)، المجموع شرح المهذب (٣٥٤/٢)، الكلية لابن قدامة (١٣٤/١).

### واستدلوا على ذلك بما يأتي:

م فق المراق ال

١- عن أبي سعيد رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «أليس إذا حاضت لم تصلُ ولم تصم»- أخرجه البخاري (١٩٥١)، ومسلم (٨٠) مطولا.

٢- عن عائشة رضي الله عنها قالت، جاءت فاطمة بنت أبي حبيش، إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقالت: يا رسول الله، إني امرأة أستحاض فلا أطهر، أفادع الصلاة؟ فقال: «لا، إنما ذلك عرق وليس بالحيضة فإذا أقبلت الحيضة فدعي الصلاة، وإذا أدبرت فاغسلي عنك الدم وصلي»- أخرجه البخاري (٢٢٣)، ومسلم (٣٣٣).

٣- عن معاذة قالت: سألت عائشة: ما بال

### اعساد (أم تميم) د/عزة محمد رشاد (أم تميم)

الحائض تقضي الصوم ولا تقضي الصلاة؟ فقالت: أحرورية أنت؟ قلت: لست بحرورية، ولكني أسأل، قالت: كان يصيبنا ذلك فنؤمر بقضاء الصوم ولا نؤمر بقضاء الصلاة-أخرجه البخاري (٣٢١)، ومسلم (٦٩- ٣٣٥). (حرورية: طائفة من الخوارج).

قال ابن المنذر في الإجماع (ص:٤١): «وأجمعوا على أن الحائض لا صلاة عليها في أيام حيضتها، هليس عليها القضاء. وأجمعوا على أن عليها قضاء الصوم الذي تفطره في أيام حيضتها في شهر رمضان».

ثانيًا: إذا دخل وقت الصلاة ثم حاضت المرأة قبل أن تصلي فلا يجب عليها القضاء:

ذلك أن الله تعالى جعل للصلاة وقتًا محددًا، وأباح لنا الصلاة في أول هذا الوقت وآخره، فإذا لم يتعين أول الوقت للوجوب، فلا يجب عليها القضاء؛ لأنه لو كانت الصلاة تجب بأول الوقت لكان مَن صلاها في آخر وقتها قاضيًا لها، آثما بتأخيرها عن وقتها، وهذا خلاف ما صح عن النبي صلى الله عليه وسلم حيث صلى الصلاة في أول وقتها وفي آخر وقتها وقال للسائل الذي سأله عن مواقيت الصلاة: «مَا بَيْنَ مَا رَأَيْتَ وَقُتُى، أخرجه مسلم (٦١٣).

كما أن الصحابيات في عهد رسول الله صلى الله

التوحيد

جمادي الأخرة ١٤٣٩ هـ - العند ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

عليه وسلم كن يحضن في كل الأوقات ولم يأمر النبي صلى الله عليه وسلم واحدة منهن بقضاء الصلاة التي فاتتها قبل نزول الحيض، ولو كان القضاء واجبًا لأمرهن بذلك إذ لا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة.

قال السرخسي في المبسوط (١٤،١٥/١): «واذا أدركها الحيض في شيء من الوقت وقد افتتحت الصلاة أو لم تفتتحها سقطت تلك الصلاة عنها، أما إذا حاضت بعد دخول الوقت فليس عليها قضاء تلك الصلاة إذا طهرت عندنا، لكنا نقول ما بقي شيء من الوقت فالصلاة لم تصر دينًا في ذمتها بل هي في الوقت عين، وإنما تعذر عليها الأداء بسبب الحيض وذلك غير موجب للقضاء، فأما بخروج الوقت فتصير الصلاة دينًا في ف دمتها، والحيض لا يمنع كون الصلاة دينًا في ذمتها».

قال الكاساني في بدائع الصنائع (٩٥/١)، «إذا حاضت في آخر الوقت أو نفست والعاقل إذا جُنَّ أو أُغمي عليه والمسلم إذا ارتد- والعياذ بالله-وقد بقي من الوقت ما يسع الفرض لا يلزمهم الفرض عند أصحابنا؛ لأن الوجوب يتعين في آخر الوقت عندنا إذا لم يوجد الأداء قبله فيستدعي الأهلية فيه لاستحالة الإيجاب على غير الأهل ولم يوجد».

قال ابن حزم في المحلى (٣٩٤،٣٩٥/)؛ «وإن حاضت امرأة في أول وقت الصلاة أو في آخر الوقت ولم تكن صلت تلك الصلاة سقطت عنها، ولا إعادة عليها فيها... برهان قولنا؛ هو أن الله تعالى جعل للصلاة وقتا محدودًا أوله وآخره، وصح أن رسول الله صلى الله عليه وسلم صلى الصلاة في أول وقتها وفي آخر وقتها، فصح أن المؤخّر لها إلى آخر وقتها ليس عاصياً؛ لأنه-المؤخّر لها إلى آخر وقتها ليس عاصياً؛ لأنه-عليه السلام- لا يفعل المعصية، فإذا هي ليست عاصية فلم تتعين الصلاة عليها بعد، ولها تأخيرها، فإذا لم تتعين عليها حتى حاضت فقد تأخيرها، فإذا لم تتعين عليها حتى حاضت فقد لكان مَن صلاها بعد مضي مقدار تأديتها من أول وقتها قاضيًا لها لا مصليًا، وفاسقًا بتأخيرها عن وقتها، ومؤخرًا لها عن وقتها، وهذا باطل لا

### اختلاف فيه من أحد».

وهذا لا ينفي وجود خلاف في المسألة قال به بعض أهل العلم، وهو القول بوجوب القضاء على الحائض إذا حاضت بعد دخول الوقت وهو مذهب الشافعية والحنابلة ذلك أن الصلاة تعلقت بذمتها بدخول الوقت، وللمالكية تفصيل في القضاء، نهاية المحتاج (٢٩٧/١) ، كشاف القناع (٢٩٩/١).

ثالثا: إذا طهرت الحائض قبل الفجر ونوت الصيام صح صومها بدون غسل ولا يتوقف صحت صومهما على الغسل: والدليل على ذلك:

١- قوله تعالى: «وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْط الأَسْوَد مِنَ الْفَجْرِ» (البقرة: ١٨٧)؛ فَلما أباح المباشرة إلى تبيُّن الفجر، عُلم أن الغسل إنما يكون بعده- (المغني ١٤٩/٣).

٢- عن عائشة وأم سلمة رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يدركه الفجر وهو جنب من أهله، ثم يغتسل ويصوم-أخرحه النخارى (١٩٢٦)، ومسلم (١١٠٩).

فإذا كان الجنب يغتسل بعد الفجر ويصح صومه فكذا الحائض سواء بسواء- المغنى (١٤٩/٣).

قلال ابن قدامة في المغني (١٤٩/٣)؛ «وكذلك المرأة قال ابن قدامة في المغني (١٤٩/٣)؛ «وكذلك المرأة إذا انقطع حيضها من الليل، فهي صائمة إذا نوت وجملة ذلك أن الحكم في المرأة إذا انقطع حيضها من الليل، كالحكم في الجنب سواء، ويشترط أن ينقطع حيضها قبل طلوع الفجر؛ لأنه إن وجد جزء منه في النهار أفسد الصوم، ويشترط أن تنوي الصوم أيضا من الليل بعد انقطاعه؛ لأنه لا صيام لمن لم يبيت الصيام من الليل».

قال النووي في شرح مسلم (٢٢٣/٧): «وإذا انقطع دم الحائض والنفساء في الليل ثم طلع الفجر قبل اغتسالهما صح صومهما ووجب عليهما إتمامه سواء تركت الغسل عمدًا أو سهوًا بعذر أم بغيره كالجنب، هذا مذهبنا ومذهب العلماء كافة إلا ما حكي عن بعض السلف مما لا نعلم صح عنه أم لا قوله».

قال الحافظ في الفتح (٢٢٦/٤): «ومما يفرق



فيه بين الصوم والصلاة في حق الحائض أنها لو طهرت قبل الفجر ونوت صح صومها في قول الجمهور ولا يتوقف على الغسل».

### رابغا: هل يجوز للحائض قراءة القرآن؟

للفقهاء في هذه المسألة قولان:

أحدهما: تحريم قراءة القرآن للحائض واليه ذهب أبو حنيفة (المبسوط ١٥٢/٣) وكثير من الشافعية (المجموع ٢٥٦/٢) وهو المشهور من مذهب الإمام أحمد (الإنصاف ٢٧/١).

واستدلوا بحديث ضعَفه أهل المعرفة بالحديث، وفيه أن ابن عمر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، «لا تَقْرَأ الحَائض، وَلا الجُنُبُ شَيْئًا منَ القُرَآن، ضعيف سَنَ أبيَ داود (١٣١)، وضعَفه الحافظ ابن حجر في الفتح (١٣٧١) قال: وأما حديث ابن عمر مرفوعًا فضعيف من جميع طرقه- وضعفه شيخ الإسلام في مجموع الفتاوى بالحديث، وضعفه العلامة ابن باز، والعلامة الألباني وغيرهم.

الثاني: جواز قراءة القرآن للحائض، وهو ما ذهب إليه حبر الأمة ابن عباس رضي الله عنهما، والإمام مالك (حاشية الدسوقي وقول في مذهب الإمام أحمد (المغني ١٧٤/١) وابن حزم (المحلى ٩٤/١) وشيخ الإسلام ابن تيمية (مجموع الفتاوى ٢١/٢٦-٢١٤). وهو أيضًا قول الإمام البخاري وداود والإمام الطبري شيخ المفسرين وابن المنذر وغيرهم.

واستدلوا بما يأتي:

١- عندما حاضت عائشة قبل أعمال الحج قال لها رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الْعَلَي كَما يَفْعَلُ الحَاجُ غَيْرَ أَنْ لاَ تَطُوفٍ بِالْبَيْتِ حَتَّى تَطْهُرِي»- أخرجه البخاري (٣٠٥)، ومسلم (١٢١١).

ومن المعلوم أن الحاج يذكر الله، ويقرأ القرآن، فكذلك الحائض لها ذلك.

٢- قوله صلى الله عليه وسلم: «المؤمن لا يَنْجُسُ»- أخرجه البخاري (٢٨٥)، ومسلم (٣٧١).

دل الحديث على نفي النجاسة عن المؤمن، ونفي النقيض يستلزم ثبوت نقيضه؛ لأنه ليس هناك إلا طهارة أو نجاسة، وهذا نص عام يدل على أن المؤمن لا ينجس لا بجنابة ولا حيض ولا غير ذلك.

٣- عن عائشة قائت: أمرني رسول الله صلى الله عليه الله عليه وسلم أن أناوله الخُمُرَة من السجد فقلت: إني حائض، فقال: "تَنَاوَلِيهَا هَإِنَّ الْحُيْضَة لَيُسَتَّ فِي يَدك» أخرجه مسلم (٢٩٨).

وِفِي رواية أبي هريرة، فقال: «يَا عَانَشَةَ، نَاوِلِينِي الثَّوْبَ فَقَالَتْ: إِنِّي حَائِضٌ، فَقَالَ: إِنَّ حَيُضَتَكِ لَيْسَتُ فِي يَدِكَ»- أخرجه مسلم (٢٩٩).

قالوا في هذا الحديث دليل على أن الحائض ليست نجسة.

٤- عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كنت أرَجُل رأسَ رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنا حائض». أخرجه البخاري (٢٩٥)، ومسلم (٢٩٧).

فدل ذلك على أن الحائض طاهرة وليس بنجسة. تعقيب وترجيح:

والذي تطمئن إليه النفس، وينشرح له الصدر هو ما ذهب إليه أئمة الفقه والحديث من جواز قراءة القرآن للحائض؛ وذلك لقوة أدلة المجيزين وضعف أدلة المانعين، ومن المعلوم أيضًا أن النساء كن يحضن على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولم يكن يمنعهن من قراءة القرآن، ولو كانت قراءة القرآن للحائض غير جائزة لمنعن النبى صلى الله عليه وسلم من ذلك؛ إذ لا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة، هذا من حيث أدلة النقل، أما أدلة العقل، فتقتضى الأخذ بهذا القول؛ لأن القاعدة الأصولية تقول: «المشقة تجلب التبسير»، ومن المشقة أن أمنع امرأة من مراجعة ما معها من القرآن مدة حيضها، وكذا النفساء أربعين يومًا، وربما أكثر، وهذا في الغالب يفضى إلى نسيان ما تحفظ، فيجلب لها المشقة في إعادة حفظ ما معها من القرآن فضلا عن نقص الإيمان الذى يحدث إذا اجتمع عليها مع ترك الصلاة ترك تلاوة كتاب الله.

والله تعالى أعلم.

التوحيد

مادي الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون



الُحَمَّدُ لِلَهِ الكريم المُنان، ذي الفضل والاحسان، الذي هدانا للإيمان، وَالصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ عَلَى نَبَيْنَا محَمَّد، الَّذِي أَرْسَلَهُ رَيَّهُ شَاهدا وَمُبَشَّرًا وَتَذِيرَأُ وَدَاعيًا إلَى اللَّهُ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مَنِيرًا. أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ الأَدَبَ هُو زَينة طلاب العِلْم الكرام. فأقول وبالله تعالى التوفيق:

### معنى الأدب:

الأدَبُ: الأَحْثُ بِمَكَارِمِ الأَخْلَاقِ. مَنْزَلَةَ الأدِنِ:

قَالَ الأمامُ ابن القيمِ، أَدَبُ الْمُزَءِ، عُنُوَانُ سَعَادَتِه وَفَلاَحِه. وَقَلَّهُ أَدَبِهِ، عُنُوَانُ شَقَاوَتِه وَيَوَارِهِ.هَمَا اسْتُجْلِبَ حَيْمَانُهُمَا بِمِثْلِ قِلَّهَ الأَدَبِ. الأَدَبِ، وَلاَ اسْتُجْلِبَ حَرْمَانُهُمَا بِمِثْلِ قِلَّهَ الأَدَبِ. (مدارج السائكين-٢/٨/٣).

### نبينا صلى الله عليه وسلم ميزان الأدب

لقد مدحَ الله تعالى نبينا محمد قائلاً له: (وَإِنَّكَ لَعُلَى خُلُق عَظيم)( القلم: ٤).

عَنْ سَعْد بَنِ هِشَام، قَالَ: سَأَنْتُ عَائِشَةً، هَقُلْتُ: أَخْبِرِيَنِي عَنْ خُلُقٍ رَسُولِ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؟ هَقَالَتْ: كَانَ خُلُقُهُ الْقُرْآنَ. (حديث صحيح؛ مسند أحمد- ٢٢/ ١٨٣)

﴿ قَالَ سُفْيَانُ بْنُ عُيَيْنَةَ: «إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ هُوَ الْمَيْزَانُ الأَكْبَرُ، فَعَلَيْه تُعْرَضُ الأَشْيَاءُ، عَلَى خُلُقه وَسيرَته وَهَدْيه، فَمَا وَاهَقَهَا فَهُوَ الْحَقُّ، وَمَا خَالَفَهَا فَهُوَ الْبَاطَلُ» (الجامع لأخلاق الراوي- للخطيب البغدادي-٧٩/١).

حرص السلف على الأدب قبل العلم: (1) قَالَ سُفْيَانَ الثَّوْرِيَِّ،: كَانَ الرَّجُلُ إِذَا أَرَادَ

### مداد الم صلاح نجيب الدق

أَنْ يَكْتُبَ الْحَدِيثَ تَأَدَّبَ وَتَعَبَّدُ قَبْلُ ذَلِكَ بِعِشْرِينَ سَنَةٌ. (حليةَ الأولِياء- لأبي نعيم الأصبَهانَي-٣٦١/٦).

(٢) قَالَ ابْنِ الْمَبَارَكِ: قَالَ لِي مَخْلَدُ بْنُ الْحُسَيْنِ: «نَحْنُ إَلَى كُثِيرَ منَ الأَدَبِ أَحْوَجُ مَنَا إِلَى كَثِيرَ مِنَ الْحَدَيثَ» (الْجَامِعِ لا خَلَاقَ الراويَ-لَلحَطَيبُ الْبِغداديَ إِ/٨٠).

(٣) قَالَ عَبْدُ الله بْنُ الْبَارَكَ: إذَا وُصِفَ لِي رَجُلُ لَهُ عِلْمُ الأَوَّلِينَ وَالْآخرِينَ لَا أَتَأَسَّفُ عَلَى هَوْت لِقَائِهِ، وَإِذَا سَمِعْت رَجُلاً لَهُ أَدَبُ النَّفْسِ أَتَمَنَّى

لِقَاءَهُ وَأَتَأَسَّفُ عَلَى هُوُتِهِ.(الآداب الشرعية-محمد بن مفلح الحنبلي- ٣/٥٢).

(1) قَالَ عَبْدُ الله بْنُ الْبَارَكِ، مَنْ تَهَاوَنَ بِالأَدَبِ عُوقَبَ بِحرُمَانِ السُّنَنِ. وَمَنْ تَهَاوَنَ بَالسُّنَنِ. عُوقَبَ بِحرُمَانِ الْفَرَائض. وَمَنْ تَهَاوَنَ بِالْفَرَائض عُوقَبَ بِحرُمَانِ الْمُؤْهَةِ. (الجامع لأخلاقَ الراوي- / / ٨).

(٥) قَالَ مُحَمَّدُ بُنُ سيرينَ (فَ وَصْف حَالَ التابعين): «كَانُوا يَتَعَلَّمُونَ الْهَدُيَ كَمَا يَتَعَلَّمُونَ الْعَلْمَ» (الجامع لأخلاق الراوي- ٧٩/١).

(٦) قَالَ مَالكُ بْنُ أَنْسِ لْفَتْي مِنْ قَرَيْشٍ: يَا ابْنَ أَخِي تَعَلَّمَ الأَدَبُ قَبْلَ أَنْ تَتَعَلَّمَ الْعلْمَ. (حلية الأولياء- لأبي نعيم الأصبهاني- ٢٣٠/٦).

(٧) وقَالَ أيضاً: حَقًّا عَلَى مَنْ طَلَبَ الْعَلْمَ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَقَارٌ وَسَكِينَةٌ وَخَشْيَةٌ، وَأَنْ يَكُونَ مُتَّبِعًا لأَثَر مَنْ مَضَى قَبُلَهُ. (الجامع لأخلاق الراوي.

Upload by: altawhedmag.com

جمادي الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

(١٥٦/١).
(٨) وقَالَ: كَانَ
ابْنَ سيُرِيْنَ قَدْ مَرضَ
وَتَخَلَّفْ عَنَ الحَجُ، قَكَانَ
يَأْمُرُمَنْ يَحُجَّأَنْ يَنْظُرَ إِلَى
هَدْي القَاسم بِن مُحَمَّد،
وَلَبُوْسَهُ، وَنَاحَيَتَه، هَيُبَلَغُوْنَهُ
ذَلِكَ، هَيَقَتَدي بِالقَاسم. (سير

(1) قَتَالُ ابْنُ وَهُبِ: مَا نَقَلْنَا مِنْ أَدَبِ مَائِكَ، أَكْثَرُ مِمًّا تَعْلَمُنَا مِنُ عِلْمِهِ.(اَلمَصدر المسابَقُ- ٨/ ١٢٣).

(١٠) قال إسماعيل بنُ عُلَيَّة: كَانَ يَجتَمعُ فَيَ مَجْلِسَ أَحْمَدَ نَحْوَ حَمْسَة آلَافَ أَوْ يَزِيدُوْنَ، نَحْوَ حَمْسَة آلَافَ أَوْ يَزِيدُوْنَ، نَحْوَ حَمْسَة آلَافَ أَوْ يَزِيدُوْنَ، نَحْوَ حَمْسَ مَائَةً مَنْهُ حَمْسَ مائَةً - يَكْتُبُوْنَ، وَالبَاقُوْنَ يَتَعلَّمُوْنَ مِنْهُ حُسْنَ الأَدَبُ وَالسَّمْتِ. (نفس المصدر- ١٦/١٦).

(11) كَانَ أَضْحَاب عبد الله بن مسعود يرحلون إلَيْه فَيَنْظُرُونَ إلَى سَمته (حسن الْهَيْئَة) وهَدْيَه (السكينَة وَالْوَقَار) فيتشبهون به. (غريب الحديث- ١/ ٣٨٤).

(١٢) قال عباس العنبرى: كانوا يكتبون قيام عَلي بن اللديني (شيخ البخاري) وقعوده ولباسه، وكل شيء يقول ويفعل أو نحو هذا. (تاريخ بغداد-٢٢١/١٣).

(١٣) قَالُ إبْرَاهِيمُ النخعي: «كَانُوا إذَا أَتَوَا الرَّجُلُ لِيَأْخُذُوا عَنْهُ نَظَرُوا إِلَى سَمْتَهَ وَإِلَى صَلاَتِه وَإِلَى حَالِه، ثُمَّ يَأْخُذُونَ عَنْهُ، (اَلجامع لِأَخْلَاقَ الْراوي- ١/٢٨٠).

(10) قَالَ أيضاً، كُنا إذا أَرَدْنَا أَنْ نَأْخُذَ عَنْ شَيْخ سَأَلْنَاهُ عَنْ مَطْعَمه وَمَشْرَبِه وَمُدْخَله وَمُخْرَجِه، فإن كان على استواء أخذناً عنه وإلاً لم ناته. (الكامل في ضعفاء الرجال- للجرجاني- ١/ ٢).

منْ أَهْلِ بَيْتِهِ وَأَصْحَابِهِ، وَطَرَائِقَ الْمُحَدِّثِينَ، وَمَآثِرِ الْمَاضِيَّ، هَيَأْخُذُوا بِأَجْمَلَهَا وَأَخْسَنَهَا، وَيَصُدَفُوا(يَبتعدوا) عَنْ أَرْدَلِهَا وَأَذُوَنِهَا. (الْجِامع لأخلاق الراوى- ١ /٧٧).

### صور من أدب العلماء:

(1) قَالَ طَاووُسُ بنُ كَيْسَان: «مِنَ السُّنَة أَنْ يُوَقَرَ الْعَالَمُ» (جامع بيان العلم- لابَن عبد البر-١/ ٥١٩).

(٢) قَالَ الْحَسَنُ البصري: رُبْيَ ابْنُ عَبَّاس يَاْخُذُ بِرِكَابِ أَنِيُ بْنِ كَعْبِ، فَقِيلَ لَهُ: «أَنْتَ ابْنُ عَمَّ رَسُولَ اللَّهِ تَأْخُذُ بِرِكَابِ رُجُلَ مِنَ الأَنْصَارِ، فَقَالَ: «إِنَّهُ يَنْبِعَي لِلْحَبَرَ أَنْ يُعَظَّمَ وَيُشَرَّفَ» (الجامع لأخلاق الراوي-١٠٨٦).

(٣) قَالَ عَامرُ الشَّعْبِيِّ، ﴿ أَمْسَكَ ابْنُ عَبَّاسِ بِرِكَابِ زَيْد بْن ثَابِت، فَقَالَ، ﴿ أَتَمْسِكُ لِي وَأَنْتَ ابْنُ عَمَّ رَسُولَ اللَّهَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ﴾ قَالَ، ﴿ إِنَّا هَكَذَا نَصْنَعُ بِٱلْعُلَمَاءِ ﴾ (المصدر السابق- ١٠٨/١).

(٤) قَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بِنِ زَيْد بِنِ أَسْلَمَ، كَانَ يَحْيَى بِنُ سَعِيْد يُجَالسُ رَبِيْعَةٌ بِنُ أَبِي عَبْد الرَّحْمَنِ التَّيْمِيُّ، قَادًا غَابَ رَبِيْعَةٌ، حَدَّثَهُم يَحْيَى أَحْسَنَ الحَديَّتُ وَكَانَ كَثَيْرَ أَلْحَديث هَاذًا حَضَرَ رَبِيْعَةُ، كَفَّ يَخْيَى إِجْلاَلاً لَرَبِيْعَةٌ، وَلَيْسَ رَبِيْعَةُ أَسَنَّ مِنْهُ، وَهُوَ هَيْمًا هُوَ هَيْه، وَكَانَ كُلُ وَاحد مِنْهُمَا مُبِجُلاً لصَاحبَه. (سير أَعلام التبلاء - ٢/ ٢٢).

(٥) قَالَ مُحَمَّدُ بنُ رَافِع، كُنْتُ مَعَ أَحْمَدَ وَإِسْحَاقَ عَنْدَ عَبْد الرَّزَاقِ، هَجَاءنَا يَوْمُ الفَطْر، فَخَرَجْنَا مَعَ عَبْد الرَّزَاقِ إلَى المُصَلَّى، وَمَعَنَا نَاسٌ كَثَيْرٌ، فَلَمًا رَجَعْنَا، دَعَانَا عَبْدُ الرَّزَاقِ إلى الغَدَاء، تُمَّ قَالَ لأَحْمَدَ وَإِسْحَاقَ، رَأَيْتُ اليَوْمَ مَنْكُمًا عَجَباً، لَمْ تُكَبُّرَاهَقَالَ أَحْمَدُ، وَإِسْحَاقُ، يَا أَبَا بَكْرٍ كُنَّا نَنْتَظَرُ هَلْ تُكَبُّرُ، هَنُكَبِّرَ، هَلَمًا رَأَينَاكُ لَمْ تَكَبُرُ أَمَسَكْنَا.قَالَ، وَأَنَا كُنْتُ أَنْظُرُ إِنَيْكُمًا، هَلْ تُكَبُرُنِ، هَأَكُبُرَ.(المصدر السابق- ٩/ ٥٦٢)

(٦) قَالَ الثَّوْرِيُّ: عَنْ أَبِيْه، سَمِعَ أَبًا وَائل سُتْلَ، أَنْتَ أَكْبَرُ أَو الرَّبِيْعُ بنُ خُثَيْم؟ قَالَ، أَنَا أَكْبَرُ مَنْهُ سَنَا، وَهُوَ أَكْبَرُ مِنْي عَقْلاً. (نفس المصدر-١٦٣/٤).

(٧) قَالَ شَعْبَةَ بْنُ الْحَجَّاجِ: «حَدَّثْنِي سَيْدُ الْفُقَهَاءِ أَيُوبُ السختياني» (الجامع لأخلاق

جمادى الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون 🔪 التوحييل

الراوي- ٢/٢٨).

(٨) قَالَ حَاشدُ بنُ إِسْمَاعِيْلَ، كَنْتُ بِالبَصْرَةِ، فَسَمِعْتُ قُدُومَ مَحَمَد بَنِ إِسْمَاعِيْلَ، فَلَمَا قَدَمَ قَالَ بُنْدَارُ: الْيَوْمَ دَخَلَّ سَيَّدُ الْفُقَهَاءِ. (سير أعلام النبلاء - ٢٢/١٢٤).

(٩) جَاءَ مُسْلَمُ بنُ الْحَجَّاجِ، إلَى الْبُخَارِيُ فَقَالَ: دَعْنَي أُقَبِّلْ رجليكَ يَا أُسْتَاذَ الأُسْتَاذِينَ، وَسَيُدُ الْمُحَدَّثِيْنَ، وَطبيبَ الْحَدِيْثِ فِيْ عِلَلِهِ.

(المصدر السابق - ٤٣٢/١٢).

(١٠) لما دخل عز الدين بن عبد السلام مصر بالغ الشيخ زكي الدين المنذري في الأدب معه، وامتنع من الإفتاء لأجله،وقال، كنا نُفتي قبل حضوره،وأما بعد حضوره فمنصب الفتيا متعين فيه. (حسن المحاضرة- للسيوطي ١/ ٣١٥).

### مصاحبة العلماء:

ملازمة العلماء مدة طويلة من أفضل الوسائل لطلب الأدب والعلم.

(1) عَن الأَعْرِج، قَالَ: سَمَعْتُ أَبَا هُرَيُرَةً، يَقُولُ، إِنَّكُمْ تَزْعُمُونَ أَنَّ أَبَا هُرَيُرَةَ، يُكْثُر الْحَدِيثَ عَنْ رَسُولَ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمَ، وَالله الْوُعَدُ, كُنْتُ رَجُلاً مسْكينا، أَحُدُمُ رَسُولَ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمَ عَلَى مَلْء بَطَني، وَكَانَ الله صَلَى الله بَشْغَلَهُمُ الصَّفْقُ بِالأَسُواقِ وَكَانَتِ الأَنْصَارُ يَشْغَلُهُمُ عَلَيْه وَسَلَمَ عَلَى أَمُوَالَهُمْ، فَقَالَ رَسُولُ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمَ، «مَنْ بَبْسُطْ تَوْبِي حَتَى قَضَى حَدِيثَه، عَلَيْه وَسَلَمَ، «مَنْ بَبْسُطْ تَوْبِي حَتَى قَضَى حَدِيثَه، شَمَعَهُ مَتَى » فَبَسَطْتُ تَوْبِي حَتَى قَضَى حَدِيثَه، رَائِه صَمَّةُ إلَى، هَمَا نَسَيَتُ شَيْئًا سَمِعْتُهُ مَنْهُ. (البخاري- حَدَيثَ/مَالم حديث، ٢٤٩٢)

قَوْلُهُ: (وَاللَّه الْمُوْعِدُ) مَعْنَاهُ فَيُحَاسِبُنِي إِنْ تَعَمَّدُتُ كَذِبًا وَيُحَاسِبُ مَنْ ظَنَّ بِي الْسُوءَ.

قَوْلُهُ: (عَلَى ملُء بَطْنِي) أَيُّ أَلأَرْمُهُ وَأَقْنَعُ بِقُوتِي وَلاَ أَجْمَعُ مَالاً لِذَخِيَرَةٍ وَلاَ غَيْرِهًا وَلاَ أَزِيدُ عَلَى قُوتِي.

قَوْلُهُ: (الصَّفْقُ بِالأَسْوَاقِ) أَيُّ البيع والشراء بِالأَسْوَاقِ. (مسلم شَرَح النووي- ١٦/ ٥٣).

(٢) قَالَ أبو حنيفة: صحبت حمادَ بن أبي سُليمان، ثماني عشرة سنة. (تاريخ بغداد-للخطيب البغدادي- ١٥/ ٤٤٤).

### (۳) قال

مَالَكَ بُنَ أَنس: كَانَ الرَّجُلُ يَخْتَلَفُ (يتردد) إلَى الرَّجُل مَلْكُنُنَ سَنَةً يَتَعَلَّمُ منْهُ. (سير أعلام النبلاء - ١٠٨/٨).

(٤) وقَالُ أيضاً: جَالَسَ نُعَيْمُ المُجْمِرُ أَبَا هُرَيْرَةَ عشْرِيْنَ سَنَةٌ. (المصدر السابق-١٠٨٨٨).

(٥) قَالَ ثَابِتُ البُنَانِيَ، صَحِبْتُ أَنَسَ بِنَ مَالِكَ أَرْبَعِيْنَ سَنَةَ مَا رَأَيْتُ أَعَبُدَ منْهُ ( نفس المصدَر- ٥/ ٢٢٢).

(٦) قَالَ ذَاهُعُ بْنُ عَبْد الله: جَالَسْتَ مَالكا إَرْبَعِينَ سَنَةَ أَوْ خَمْسًا وَثَلَاثِينَ سَنَةَ كُلُ يَوْم أَبَكُرُ وَأَهُجُرُ وَأَرُوحُ. (حلية الأولياء- لأبي تعيم الأصبهاني-٦/ ٣٢٠).

(٧) قال ابنُ حبان: كانَ حَامد بن يحيى الْبَلُخي ممَّن أفنى عمره بمجالسَة سُفَيَان بَن عُيْينَةَ. (الثقات- لابن حبان- ٢١٨/٨).

### بركات مصاحبة العلماء:

قال عبد الله بن أبي موسى التستري، قيل لي، حيث ما كنت.فكن قرب فقيه. فأتيت بيروت إلى الأوزاعي. فبينما أنا عنده إذ سألني عن أمري فأخبرته، فقال لي ألك أب ؟ قلت: نعم، تركته بالعراق مجوسياً.قال فهل لك أن ترجع إليه لعل الله أن يهديه على يديك. قلت ترى لي ذلك ؟ قال: نعم. فأتيت أبي فوجدته مريضاً. فقال لي: يا بني أي شيء أنت عليه ؟ فأخبرته أني أسلمت. فقال لي أغرض عَلَي دينك؟ فأخبرته بالإسلام وأهله. قال فإني أشهد أني قد أسلمت. فمات فأخبرته. (تاريخ دمشق- لابن عساكر- ٣٣/. فاري.

### التحذير من الطعن في العلماء:

مَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، إِنَّ اللَّهِ قَالَ، مَنْ عَادَى لِي وَلِيًّا فَقَدٌ آذَنْتُهُ(أَغَلَمْتُهُ) بِالحَرْبِ. (البِخارَي

٢ التوحيد جمادى الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

### حديث: ۲۰۰۲).

قَوْلُهُ: (مِنْ عَادَى لِي وَلِيًّا) الْمَرَادُ بِوَلِيَّ اللَّهِ: هُوَ الْعَالَمُ بِاللَّهِ الْمُوَاظِبُ عَلَى طَاعَتِهِ الْتُخَلِصُ يَّغَ عِبَادَتِهِ.

قُوْلُهُ: عَادَى لِي وَلِيًّا: أَيُّ اتَخَذَهُ عَدُوًّا. (فتح الباري- لابن حجر العسقلاني- ١١/ ٣٤٣)

فكيف حال من رمى أهل العلم بكل نقيصة وبحث عن زلاتهم جهده ١٤

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنِ النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: «مَنْ لَمْ يَرْحَمْ صَغِيرَنَا، وَيَعْرِفْ حَقَّ كَبِيرِنَا، فَلَيْسَ منَّا» (حديثَ صحيح؛ صحيح الأَدبِ المورد للألبَاني- ص-١٤٢).

### الْعُلْمَاءُ العَامِلُونَ هم وَرَثَة الأَنْبِيَاء وصفوة الأوْلِيَاء

قَالَ الإمامُ الشَّاهِعِيُّ: «إِنْ لَمْ يَكُنُ الْفُقَهَاءُ الْعَامِلُونَ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ فَلَيْسَ للَّه وَلِيِّ».(سير أعلام النبلَاء- ١٠/ ٥٣).

قَالُ ابْنِ الْمَبَارَكَ، مَنِ اسْتَخَفُ بِالعُلَمَاءِ، ذَهَبتُ آخِرَتُهُ. (المصدر السابق- ٤٠٨/٨)

قَالُ أَبُو جعفر الطحاوي؛ عُلَماءُ السَّلَف مِنَ السَّابِقِينَ، وَمَنْ بَعْدَهُمُ مِنَ التَّابِعِينَ- أَهْلَ الْخَيْرِ وَالأَكْرَ، وَأَهْلِ الْفَقْهِ وَالَنَّظَرِ- لاَّ يُذْكَرُونَ إِلاَّ بِٱلْجَمِيلَ، وَمَنْ ذَكَرَهُمْ بِسُوءٍ هَٰهُوَ عَلَى غَيْرِ السَّبِيل). (شَرِح العقيدة الطحاوية- ١/ ٥٠٣).

قُالَ الْحَافظَ الْأَمَامَ ابْنَ عَسَاكرَ-: اعْلَمْ يَا أَحْي وَفَقَتَكَ اللَّهُ وَإِيَّانَا، وَهَدَاتَ سَبِيلَ الْحَيْر وَهَدَانَا أَنَّ لُحُومَ الْفُلَمَاءِ مَسْمُومَةً. وَعَادَةَ اللَّه يَعَ هَتُكَ مُنْتَقصهمُ مَعْلُومَةٌ، لَأَن الوقيعة فيهم بِمَا هم مَنْهُ بَرَاءَ أمره عَظيمَ والتناول لأعراضهم بالزور والإفتراء مرتع وخيم والاختلاق على من اخْتَارَهُ اللَّه منْهُم لنعش الْعلم خلق ذميم. (تبيين كذب المفتري- لابن عساكر- ص-٢٩).

وقال أيضاً، كُل مَنْ أَطْلَقَ لَسَانَهُ فِي الْعُلَمَاء بِالثَّلْبِ (الطعن) ابَتلاهُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ قَبْلَ مَوْتِهَ بَمَوْتَ الْقَلْبِ (فَلْيَحْذَر الَّذِينَ يُحَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهُ أَنْ تُصَيبَهُمُ هَتْنَهُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ؛ النورَ؟ ٦٣). (المصدر السابق- ص-٤٢٥).

### أصرار الطعن في العلماء

يمكن أن نوجز أضرار الطعن في العلماء في

الأمور التالية:

(١) الطعن في المعالم سبب في ردً ما يقولَه من الحق.

إن جرح المعالم ليس جرحاً شخصياً، كاي جرح في رجل عامي، ولكنه جرح بليغ الأثر، يتعدى الحدود الشخصية، إلى رد ما يحمله العالم من الحق. ولذلك استغل المشركون الحق. ولذلك استغل المشركون من قريش هذا الأمر، فلم يطعنوا في الإسلام أولاً، بل طعنوا في شخص الرسول-صلى الله عليه وسلم-؛ لأنهم يعلمون-يقيناً- أنهم إن استطاعوا أن يشوهوا مورة الرسول- صلى الله عليه وسلم- في أذهان الناس؛ فلن يقبلوا ما يقوله من الحق، قالوا: إنه ساحر، كاهن، مجنون، ولكنهم فشلوا-ولله الحمد-في ذلك.

1111

(٢) الطعن في العالم يعتبر طعناً في العلم الذي معه.

العلم الذي يحمله الْعَالَمُ هو ميراث النبي-صلى الله عليه وسلم- إذ العَلماء ورثة الأنبياء؛ هَجَرُحُ الْعَالَم جَرُحٌ للنبي-عليه الصلاة والسلام-

قَالَ ابْنِ عَبَّاسٍ: «مَنْ آذَى هُقِيهًا هُقَدْ آذَى رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ، وَمَنْ آذَى رَسُولَ اللَّه هُقَدُ آذَى اللَّه عَزَ وَجَلَ» (المُقيه والمُتفقه-للخَطِيب البغدادي/ ١٤٣).

وعلى ذلك فمن يطعن في العلماء، فهو يطعن في الإسلام من حيث لا يشعر.

(٣) الطعن في العلماء يؤدي إلى ابتعاد طلاب العلم عن علماء الأمة، وحينئذ يسير الطلاب في طريقهم بدون مرشدين؛ فيتعرضون للأخطار والأخطاء، ويقعون في الشطط والزلل.

(٤) الطعن في العلماء تقليل لهم في نظر عامة الناس،وهذا يؤدي إلى ذهاب هيبتهم، وقيمتهم في صدورهم.

وَآجْرُ دَعْوَانا أَنِ الْحَمْدُ للله رَبِّ الْعَالَمِينَ.

التوحيد

Upload by: altawhedmag.com

جمادي الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

### إدارة الغضب بين التقييم والتقويم



### الحلقة الأولى

بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم

أمور مهمة قبل البدء في علاج الأنفعال والغضب:

أولاً : فقتنا بقدرتنا على التغيير، وطلب العون من الله تعالى، وكثرة الدعاء، فنحن لا نستطيع أن نغير الآخرين، أو أن نتجنب الظروف التي تسبب الضيق، لكننا نملك أنفسنا ونستطيع أن نديرها، ونتحكم في ردود أفعالها، بما يعود علينا بالنفع.

ثانياً: إيجاد الجو الصحي المناسب، وطلب المساعدة والمعونة من الأهل، ونحن بدورنا نحتاج إلى التشجيع، وسماع التعزية والتصبر من الآخرين، وكذلك نحتاج إلى من يستمع إلينا ليخفف عنا ما نعانيه لنكف عن الغضب ونكظم الغيظ.

الثانة الصبر على ما يواجهنا من صعوبات في مراحل العلاج، خصوصاً في الأيام الأولى من التصبر، فتحصيل الخير دائماً لا بد فيه من مشقة ومجاهدة للنفس.

رابعاً؛ إعطاء الفترة العلاجية المدة الزمنية اللازمة، دون استعجال للنتائج، وعلماء النفس يحددون هذا الوقت من ثلاثين إلى أربعين يوماً كمتوسط كاف لتغيير السلوكيات.

خامساً: الصدق مع النفس والتقليب داخلها؛ بحثاً عن أسباب الغضب الحقيقية، فقد تكون الأسباب خفية، ففي الغالب هناك سبب نفسي أو تربوي يجب أن نبحث عنه ولا نغفله.

سادسا: معرفة عاقبة الغضب الوخيمة على النفس والبدن، فالدراسات الطبية والنفسية

### د. ياسر لعي عبد المنعم

الحديثة، تفيد أنه بمجرد حدوث الغضب يبدأ الجسم في التحول إلى حالة مزرية.

وأكدت الدراسات أن هذا التوتر القوي يهز الجسم بعمق، فيضعف فيه المناعة الداخلية بشكل ملحوظ، وقد يسبب هذا موت الفجأة الذي أخبرنا نبينا محمد صلى الله عليه وسلم بأنه يكثُر آخر الزمان، لكثرة دواعي الغضب ومسبباته.

الموضوع لم ينته، بل تبقى التقنية المناسبة لمواجهة الغضب بعد وقوعه، وذلك بتنفيذ الطرق الأتية:

### الطريقة الأولى: الوقاية

يُوصي الرسول صلى الله عليه وسلم بدرء الغضب من بدايته، وتعويد النفس على منعه، أو تخفيفه، ومن ذلك أيضاً: إزالة مسببات الغضب والعمل على علاج البواعث المؤدية للغضب، كما ذكرنا وأهمها الكبر والعُجب، وهي:

١- تذكير النفس بالعواقب والآثار المترتبة على التكبر، سواء كانت عواقب ذاتية، أو متصلة بالعمل الإسلامي، وسواء كانت دنيوية، أو أخروية، فلعل هذا التذكير يحرك النفس في أعماقها، ويحملها على أن تتوب، وتتدارك أمرها، قبل ضياع العمر وفوات الأوان.

٢- عيادة المرضى، ومشاهدة المحتضرين، وأهل البلاء، وتشييع الجنائز، وزيارة القبور، فلعل ذلك أيضاً يحرك الغاضب من داخله، ويجعله يرجع إلى

جمادى الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

#### ربه بالإخبات، والتواضع.

٣- الانسلاخ من صحبة المتكبرين، ومصادقة المتواضعين المخبتين، فريما تعكس هذه الصحبة بمرور الأيام شعاعها عليه، فيعود له سناؤه وضياؤه الفطريان، كما كان عند ولادته.

3- مجالسة ضعاف الناس وفقرائهم، وذوي
العاهات منهم، بل ومؤاكلتهم ومشاربتهم، كما كان
يصنع النَّبي صلى الله عليه وسلم وصحبه الكرام،
وكثير من السلف، فإن هذا مما يهذَب النفس،
ويجعلها تُقلع عن غيها، وتعود إلى رشدها.

٥- التفكر في النفس، وفي الكون، بل وفي كل النعم التي تحيط به، من أعلاه إلى أدناه، مَن مصدر ذلك كله؟ ومَن ممسكه؟ وبأيَّ شيء استحقه العباد؟ وكيف تكون حالنا لو سُلبت منا نعمة واحدة.. فضلاً عن باقي النعم؟ فإن ذلك التفكر لو كانت معه جدية، يحرك النفس، ويجعلها تشعر بخطر ما هي فيه، إن لم تبادر بالتوبة والرجوع إلى ربها.

٦- النظر في سير وأخبار المتكبرين.. كيف كانوا؟ وإلى أي شيء صاروا؟ في كل العصور والبيئات، فإنَّ ذلك مما يخوَف النفس، ويحملها على التوبة والإقلاع؛ خشية أن تصير إلى نفس المصير، وإن في كتاب الله تعالى، وسنة النبي صلى الله عليه وسلم، وكتب التراجم، والتاريخ، خير ما يُعين على العبرة والعظة.

٧- حضور مجالس العلم التي يقوم عليها علماء ثقات نابهون، لا سيما مجالس التذكير والتزكية، فإنَّ هذه المجالس لا تزال بالقلوب حتى ترقَّ وتلين، وتعود إليها الحياة من جديد.

٨- حمل النفس على ممارسة بعض الأعمال التي يتأفف منها كثير من الناس ممارسة ذاتية ما دامت مشروعة .

٩- الاعتذار لمن تعالى وتطاول عليهم بسخرية أو استهزاء، بل ووضع الخد على التراب والصاقه به، وتمكينه من القصاص على نحو ما صنع أبو ذر مع بلال. لما عاب عليه النبي صلى الله عليه وسلم تعييره بسواد أمه.

۱۰ تذكير الآخرين بنعمة الله عليهم، وتحدثهم بها- لا سيما أمام المستكبرين- عسى أن يثوبوا إلى رشدهم وصوابهم، ويتوبوا ويرجعوا إلى ريهم، قبل

### أن يأتيهم أمر الله.

١١- التذكير دوماً بمعايير التفاضل، والتقدم في الإسلام: «إن أكرمكم عند الله أتقاكم» (الحجرات: الإسلام: «إن أكرمكم عند الله أتقاكم» (الحجرات: ١٣)، «كلكم بنو آدم، وآدم من تراب، ليدعن رجال فخرهم بأقوام إنما هم فحم من فحم جهنم أو ليكونن أهون على الله من الجعلان». رواه أبو داود (٥١١٦).

١٢- المواظبة على الطاعات: فإنه إذا واظب عليها، وكانت متقنة لا يراد بها إلا وجه الله، طهرت النفس من كل الرذائل وزكتها. (آفات على الطريق- سيد محمد نوح- ص ١٨٠- بتصرف).

### الطريقة الثانية؛ كظم الغيظ والصبر

وهي مقاومة داخلية لأضعاف انفعال الغضب، وتهدئته وتعويد النفس على امتصاص الغضب، وإمساك النفس على ما فيها من الغيظ، ففي حديث ابن عمر رضي الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم: «ما من جرعة أعظم أجراً عند الله من جرعة غيظ، كظمها عبد ابتغاء وجه الله». (أخرجه ابن ماجه (٤١٨٩)).

العلاج بالكظم؛ وهي مقاومة داخلية لإضعاف انفعال الغضب وتهدئته وتعويد النفس على امتصاص الغضب، وإمساك النفس على ما فيها من الفيظ قال تعالى: «الَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي التَرَآءِ وَالشَّرَآءِ وَالْكَنظِينَ ٱلْمَيْظَ وَٱلْمَافِينَ عَن النَّاسُ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْطِينَ ٱلْمَيْظَ وَٱلْمَافِينَ عَن النَّاسُ وَاللَهُ يُحِبُ الْمُحْطِينَ مَانَتَظ وَٱلْمَافِينَ عَن النَّاسُ وَاللَهُ يُحِبُ الْعُيظ، أي: إذا حصل لهم من غيرهم أذية تُوجب غيظهم- وهو امتلاء قلوبهم من الحنق، المضي للانتقام بالقول والفعل- هؤلاء لا يعملون بمقتضى الطباع البشرية، بل يكظمون ما في القلوب من الغيظ، ويصبرون على مقابلة المسيء إليهم. (تيسير الكريم الرحمن- السعدى //١٤٨).

وقال ابن كثير في تفسيره للآية: (أي: سجيتهم وخلقهم وطبعهم، تقتضي الصفح والعفو عن الناس، ليس سجيتهم الانتقام من الناس). (تفسير القرآن العظيم- ابن كثير ٢١٠/١).

وقال تعالى: «وَٱلَّذِينَ يَعَنِّبُونَ كَبَتَرَ ٱلْإِنَّمَ وَٱلْفَرَحِسَ وَإِذَا مَا عَضِبُوا هُمْ يَنْفِرُونَ » (الشورى: ٣٧) أي: قد تخلُقوا بمكارم الأخلاق، ومحاسن الشيم، فصار الحلم لهم سجية، وحسن الخلق لهم طبيعة، حتى إذا أغضبهم أحد بمقاله أو فعاله، كظموا ذلك الغَضَب فلم

التوحيد

Upload by: altawhedmag.com

جمادي الأخر ة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأريمون

ينفذوه، بل غفروه، ولم يقابلوا المسيء إلا بالإحسان والعفو والصفح، فترتب على هذا العفو والصفح من المصالح ودفع المفاسد في أنفسهم وغيرهم شيء كثير. (تيسير الكريم الرحمن- السعدي ٧٩٩/١).

ومما يساعد المسلم على حسن إدارة غضبه والتدرج في علاجه: الصبر واحتمال الأذى في ذات الله تعالى، وتعويد النفس على الاستجابة والخضوع للحق، وتذكر النماذج الحليمة الصابرة المتواضعة، وإقناع النفس بما يقتضيه العقل والمنطق، ومعرفة المخاطر الصحية لكثرة الغضب، ومناقشة الأفكار غير المنطقية وتصحيحها.

والصبر: هو حبس النفس، ويقال: صبرت نفسي على ذلك الأمر أي حبستها. والتصبر: تكلف الصبر. ومن لم يُرزق خلق الصبر المحمود فإنه عليه أن يدرب نفسه على الصبر في المواقف المختلفة ومن أهمها عند الغضب، ويتكلف ذلك مرارا، ويستعد نفسيا لمواجهة أنواء البلاء ويوطن نفسه على ذلك مستعينا بالله «وما صبرك إلا بالله»؛ لأنه بغير الاستعانة بالله لن يستطيع شيئًا لأن الله تعالى إن لم ييسره لم يتيسر، وهو مع ذلك كله يتوسل بالعمل الصالح عامة وبالصدر والصلاة خاصة، محاولا بلا ملل أن يكون من الصابرين، فإن أخفق مرة فليحاول مرة ومرة بلا يأس وليجاهد نفسه على ذلك، مستعينا بطلب العلم فيما يتعلق بعاقبة الصبر في الدنيا والأخرة، وبالسيرة النبوية وسير الصحابة فهذا هو التصبر الذي يُرزق به الصبر. فعن أبى سعيد الخدري رضي الله عنه: إن ناسا من الأنصار، سألوا رسول الله صلى الله عليه وسلم فأعطاهم، ثم سألوه فأعطاهم، حتى نفد ما عنده، فقال: (ما يكون عندي من خير فلن أدخره عنكم، ومن يستعفف يعفه الله، ومن يستغن يغنه الله، ومن يتصبر يصبره الله، وما أعطي أحد عطاءً خيرا وأوسع من الصبر). (أخرجه البخاري (١٤٠٠)).

ومن مواقف النبي صلى الله عليه وسلم في الصبر واحتمال الأذى: حديث خروجه صلى الله عليه وسلم في الصبر من الطائف، وقد ردوه شر رد.. تقول عائشة رضي الله عنها: إنها قالت للنبي صلى الله عليه وسلم: هل أتى عليك يوم أشد من يوم أحد؟ قال: (لقد لقيت من قومك ما ثقيت، وكان أشد ما ثقيت منهم يوم العقبة؟ إذ عرضتُ نفسي على ابن عبد ياليل بن عبد كلال، فلم يجبني إلى ما أردت، فانطلقت وأنا مهموم على

وجهي، فلم أستفق إلا وأنا بقرن الثعالب، فرفعت رأسي، فإذا أنا بسحابة قد أظلتني، فنظرت فإذا فيها جبريل، فناداني فقال: إن الله قد سمع قول قومك لك، وما ردوا عليك، وقد بعث الله إليك ملك الجبال، لتأمره بما شئت فيهم، فناداني ملك الجبال، فسلم علي، ثم قال: يا محمد، فقال: ذلك فيما شئت، إن شئت أن أطبق عليهم الأخشيين؟ فقال النبي صلى الله عليه وسلم: بل أرجو أن يُخرج الله من أصلابهم من يعبد الله وحده، لا يشرك به شيئاً) (أخرجه البخارى(٣٠٥٩)).

وعن أسامة بن زيد رضي الله عنهما قال: أرسلت ابنة النبي صلى الله عليه وسلم إليه: إن ابناً لي قُبض هائتنا، هأرسل يُقرئ السلام، ويقول: (إن له ما أخذ وله ما أعطى، وكل عنده بأجل مسمى، هلتصبر ولتحتسب). (أخرجه البخاري(١٢٢٤)).

وعن صهيب، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «عجباً لأمر المؤمن. إن أمره كله خير. وليس ذاك لأحد إلا للمؤمن. إن أصابته سراء شكر. فكان خيراً له. وإن أصابته ضراء صبر. فكان خيراً له». (أخرجه مسلم (۲۹۹۹)).

قال ابن تيمية- رحمه الله تعالى-: (ما تجرع عبد جرعة أعظم من جرعة حلم عند الغضب، وجرعة صبر عند المصيبة؛ وذلك لأن أصل ذلك هو الصبر على المؤلم، وهذا هو الشجاع الشديد الذي يصبر على المؤلم، والمؤلم إن كان مما يمكن دفعه أثار الغضب، وإن كان مما لا يمكن دفعه أثار الحزن؛ ولهذا يحمرُ الوجه عند الغضب لثوران الدم عند استشعار القدرة، ويصفرُ عند الحزن لغور الدم عند استشعار العجن). (الإمام ابن تيمية- الاستقامة ٢/٢٧٢).

فيجب على المسلم العمل على ترويض النفس، وتربيتها بين الحين والآخر على التحلي بفضائل الأخلاق، وكريم السجايا، وحميد الصفات؛ حتى تعتاد الحلم والصفح، وتألف الصبر والتروي، وتتربى على عدم الاندفاع والتسرع في الرد والانتقام عند الغضب سواء بالقول أو الفعل. وهكذا مرة بعد مرة يُصبح ذلك طبعاً عند الإنسان المسلم مقتدياً فيه برسوله صلى الله عليه وسلم الذي كان يسبق حلمُه غضبَه، وعفوُه عقوبتَه.

هذا، وصل اللهم وسلم على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم .

التوحيين مجمادى الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

باب الفقه

أحكام الصلاة

الحلقة الثالثة

الحالات التي تُكرَه فيها الصلاة الصلاة عند إجهاد البدن وعند الفتور والنعاس

> الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، عد:

بدأنا في الحلقتين السابقتين بالحديث عن الحالات التي تُكره فيها الصلاة؛ فتكلمنا عن كراهة أداء الصلاة بحضرة الطعام، والصلاة عند مدافعة الأخبثين، وتكمل الحديث عن هذه الحالات:

### ٣- الصلاة عند إجهاد البدن وعند الفتور والنعاس:

يُندب للمسلم أن يصلي وبه نشاط وحيوية. وذلك حتى يستطيع الآتيان بالصلاة على وجه أكمل وأفضل، أما إذا كان مجهد البدن من أعمال شاقَّة أو يمكن أن يدخل عليه الفتور من كثرة العبادة أو غلبه النعاس فيكره له الدخول في الصلاة، والأصل في ذلك ما ورد عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: وإذا نعس أحدكم وهو يصلي فأيرقد حتى يذهب عنه النوم، فإن أحدكم إذا صلى وهو ناعس لا يدري لعله يستغفر فيسبُ نفسه، رواه البخاري ومسلم.

وورد في قيام الليل عن أبي هريرة- رضي الله عنه- قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا قام أحدكم من الليل، فاستعجم القرآن على لسانه، فلم يدر ما يقول، فليضطجع»- رواه مسلم.

وعن أنس بن مالك- رضي الله عنه- قال: «دخل النبي صلى الله عليه وسلم فإذا حبلُ ممدودُ بين الساريتين فقال: ما هذا الحبل؟قالوا:

هذا حبل لزينب، فإذا فترت تعلقت، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: لا، حلوه، ليُصل أحدكم نشاطه، فإذا فتر فليقعد ، رواه البخاري ومسلم.

د. حمدی طه

قوله صلى الله عليه وسلم في حديث عائشة رضي الله عنها، (إذا نعس أحدكم) بفتح العين وغلط من ضمها (وهو يصلي) (فليرقد) وفي رواية فلينم وفي أخرى فليضطجع، والنعاس أول النوم والرقاد بالضم المستطاب من النوم ذكره الراغب (حتى يذهب عنه النوم) وهو غشي ثقيل يهجم على القلب فيقطعه عن المعرفة بالأشياء. (فيض القدير- المناوي ٢/٤٧٥).

وقوله صلى الله عليه وسلم: (يذهب ليستغفر فيسب نفسه) قال الحافظ: معنى يسب يدعو على نفسه، وصرح به النسائي في روايته أي يريد ويقصد أن يستغفر فيسب نفسه من حيث لا يدري مثلاً يريد أن يقول اللهم اغفر لي فيقول: اللهم اعفر لي، والعفر هو التراب فيكون دعاء عليه بالذل والهوان وهو تمثيل وإلا فلا يشترط.(تحفة الأحوذي- المباركفوري

أما الشتم فلا محل له هنا، وفي صحيح مسلم من حديث أم سلمة رضي الله عنها: «لا تدعوا على أنفسكم إلا بخير فإن الملائكة يُوَمَنُون على ما تقولونَ، قاله في قصة وفاة أبي سلمة حين ضج

التوحب

جمادى الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

ناس من أهله.

وفي مسلم أيضًا من حديث جابر- رضي الله عنه- «لا تدعوا على أنفسكم ولا على أولادكم ولا على أموالكم لا توافقوا من الله ساعة يسأل فيها عطاء فيستجيب لكم» وفي سنن أبي داود بزيادة قوله: «ولا على خدمكم» وقال في آخره «فيوافق ذلك من الله إجابة» وهذان الحديثان فيمن دعا على نفسه بقصد ذلك، وحديث الباب فيمن جرى على لسانه لغلبة النعاس ونحوه عليه من غير قصد لذلك. (طرح التثريب لأبي الفضل زين الدين العراقي ٨٩/٣).

قوله صلى الله عليه وسلم: «إذا نعس أحدكم في الصلاة فليرقد حتى يذهب عنه النوم إلى آخره، قال النووي: هذا عام في صلاة الفرض والنفل في الليل والنهار وهذا مذهبنا ومذهب الجمهور، لكن لا يخرج فريضة عن وقتها، قال القاضي: وحمله مالك وجماعة على نفل الليل لأنه محل النوم غالبا. (شرح النووي على صحيح مسلم ٢/٤٢).

قال الحافظ ابن حجر: "قال المهلب: (إنما هذا في صلاة الليل لأن الفريضة ليست في أوقات النوم ولا فيها من التطويل ما يوجب ذلك)، وقد قدمنا أنه جاء على سبب لكن العبرة بعموم اللفظ فيعمل به أيضا في الفرائض إن وقع ما أمكن بقاء الوقت". (فتح الباري ٣٦٥/١).

ووقع في حديث عائشة في رواية لمحمد بن نصر في قيام الليل قالت: (مرت برسول الله صلى الله عليه وسلم الحولاء بنت تويت فقيل له يا رسول الله إنها تصلي بالليل صلاة كثيرة فإذا غلبها النوم ارتبطت بحبل فتعلقت به، قال: فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم فلتصل ما قويت على الصلاة فإذا نعست فلتنم) وأخرجه أحمد بن حنبل في مسنده برقم ٢٦٣٠٩، قال شعيب الأرناؤوط: إسناده حسن.

قلت: وأصل الحديث في الصحيحين، فهذا هو السبب الذي أشار إليه الحافظ ابن حجر بقوله وقدمنا أنه جاء على سبب.

جمادي الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

وقوله صلى الله عليه وسلم في حديث أبي هريرة رضي الله عنه: «إذا قام أحدكم من الليل» يحتمل وجهين: (أحدهما) أن القيام هنا على بابه والمراد القيام للصلاة ثم يحتمل على هذا أن يكون القيام على ظاهره وإن لم يشرع في الصلاة ويحتمل أن يراد به القيام للصلاة مع الدخول فيها، ويدل لذلك قوله في حديث عائشة وأنس: «إذا نعس أحدكم في الصلاة».

(ثانيهما) أن يراد بالقيام من الليل نفس صلاة الليل فإنه يقال لصلاة الليل قيام الليل. (طرح التثريب لأبي الفضل زين الدين العراقي (٨٩/٣).

والمقصود من الاستعجام في قوله صلى الله عليه وسلم «فاستعجم القرآن على لسانه» أي ارتج عليه فلم يقدر أن يقرأ كأنه صاربه عجمة وثقلت عليه القراءة كالأعجمي لغلبة النعاس عليه. (فيض القدير- المناوي ٥/٧٤/١ تصرف).

وقوله صلى الله عليه وسلم «فلم يدر ما يقول»، يحتمل معناه أوجها: (أحدها) أنه لنعاسه صارلا يفهم ما ينطق به.

(والثاني) أنه لا يدري لشدة نعاسه ما بعد اللفظ الذي نطق به حتى يأتي به.

(والثالث) أنه لشدة نعاسه لا يقدر على النطق أصلا وهذه مراتب أخفها الأول وأشدها الأخير. (طرح التثريب لأبي الفضل زين الدين العراقي ٨٩/٣)

وظاهر لفظ الحديث يدل علي اختصاص ذلك بصلاة الليل، لكن المعنى يقتضي أن سائر الصلوات في ذلك سواء وأنه لا فرق بين الفرض والنفل لأن الأصل استواؤهما، والعلة فيهما الفرض والنفل في الليل والنهار والتقييد بالقيام من الليل إنما هو لأن الغالب عليه النعاس في صلاة الليل دون صلاة النهار، وما خرج مخرج الغالب لا مفهوم له، وقال بعض أهل العلم: إن المعنى يقتضي اختصاص ذلك بصلاة النفل لجواز الخروج من صلاة النفل دون الفرض. وما

ذهب إليه الجمهور أرجح.

هل الأمر الوارد في هذه الأحاديث (فلينم، فليرقد، فليضطجع) على سبيل الاستحباب أو الإيجاب؟

ما عليه أكثر أهل العلم أنه على الاستحباب، وذهب البعض إلى الوجوب، والبعض إلى التفصيل، قال زين الدين عبد الرحيم العراقى: وظواهر الأحاديث تقتضي وجوب ذلك، فأما من حيث المعنى فإن كان النعاس خفيفا بحيث يعلم المصلى الناعس أنه أتى بواجبات الصلاة فإن صلاته صحيحة فلا يجب عليه الخروج منها، وإن كان بحيث لا يعلم ما أتى به من الواجيات فصلاته غير صحيحة فيجب الخروج منها، ثم إن ذهب عنه النوم بأمر آخر غير الاضطجاع من تبرد بماء أو غير ذلك فلا شك أنه لا يجب ذلك لأنه وسيلة إلى ذهاب النوم وقد ذهب، فإذا حصل المقصد سقطت الوسائل، وإن لم يذهب ذلك إلا بالاضطجاع وجب عليه لأنه مقدمة للواجب، وقال أبو زرعة العراقي؛ والظاهر حمل الأمر في ذلك على الاستحباب مطلقًا، وما دام النعاس خفيفا فلا وجه للوجوب وإذا اشتد النعاس انقطعت الصلاة لشدته فلا يحتاج إلى إيجاب القطع لأنه يحصل بغير اختيار المصلى. (نقلا عن شرح طرح التثريب لأبى زرعة العراقي ٩٠/٣).

ورده المناوي بقوله: "لا اتجاه له: كيف والمدرك في الوجوب خوف أن يغير كلام الله ويأتي بما لا يجوز من تحريف أو تغيير لمعنى أو وضع بعض أركان الصلاة في غير محل أو فعله على صورة غير مرضية فإذا اشتد النعاس بحيث غلب على ظنه الوقوع في ذلك فوجوب القطع في محل القطع. (فيض القدير- المناوي ١/٤٧٥ بتصرف)

هل محل هذا الأمر إذا لم يكن في فريضة قد ضاق وقتها؟

محل هذا الأمر إذا كان في وقت الصلاة متسع فإن ضاق الوقت بأن لم يبق منه زمن يسع صلاة الفرض فليس له الخروج منها، كذا حمله على

ذلك القاضي عياض وقال: إن من اعتراه ذلك في الفريضة وكان في وقت سعة لزمه أن يفعل مثل ذلك وينام حتى يتفرغ للصلاة، فإن ضاق الوقت عن ذلك يصلي على ما أمكنه ويجاهد نفسه ويدافع النوم جهده، ثم إن تحقق أنه أداها وعقلها أجزأته وإلا أعادها (إكمال المعلم شرح

قال زين الدين عبد الرحيم العراقي في شرح الترمذي: وما ذكره هو الذي يمشي على قواعد مذهبنا- أي المذهب الشافعي- كما في مسألة ما إذا قدم الطعام وقد بقي من الوقت ما يسع قدر الصلاة، وفيه وجه حكاه المتولي أنه يأكل وان خرج الوقت، وهو قول أهل الظاهر، وقد يفرق بين البابين بأن الصلاة بحضرة الطعام لا تؤدي وأن من أداه الناعس الذي لا يدري ما يقول، فرح الق النعاس إلى هذه الحالة لا يستمر فرح القرض ولا يسرع فيها حتى يكون على مثرح طرح التثريب لأبي زرعة العراقي (٩٠/٣).

ورد التعليل بالأمر بالنوم أو الرقاد في حديث عائشة بأنه لعله يذهب يستغفر فيسب نفسه وقال في حديث أنس: «حتى يعلم ما يقرأ» وقال في حديث أبي هريرة: «فلم يدرما يقول»، والقدر المشترك في التعليل في هذه الأحاديث خشية التخليط فيما يأتي به من القراءة والدعاء، والأمر في القراءة أشد لوجوبها ولعظم المفسدة في تغيير القرآن. والحث على الإقبال على الصلاة بخشوع، وفراغ قلب ونشاط.

ففي هذا دليل على أن الصلاة لا ينبغي أن يقربها من لا يعقلها ولا يقيمها على حدودها وأن كل ما شغل القلب عنها وعن الخشوع فيها فواجب تركه، واستعمال الفراغ لها بقلب مقبل عليها. (الاستذكار- ابن عبد البر ٢٦/٢).

وللحديث بقية إن شاء الله، نسأل الله أن يفقهنا في ديننا، ويتقبل صالح أعمالنا.

Upload by: altawhedmag.com

ممادى الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون



قال تعالى: « قُلْ أَمَرَ رَبِّ بَالَقِسْطِ وَأَقِيمُوا وُجُوهَكُمْ عِندَ حُلِ مَسْجِدِ وَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ اللِّيْنَ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ » (الأعراف: ٢٩).

### نصائح للولاة

قال الوليد بن عبد الملك لأبيه: يا أبت، ما السياسة؟ قال: هيبة الخاصة مع صدق مودتها، واقتياد قلوب العامة بالإنصاف لها، واحتمال هفوات الصنائع،. (العقد الفريد).

## أحاديث باطلة لها آثار سيئة

(عليكم بلباس الصوف تجدوا حلاوة الإيمان في قلوبكم، وعليكم بلباس الصوف تجدوا قلة الأكل، وعليكم بلباس الصوف تُعُرفُون به في الآخرة، وإن لباس الصوف يورث القلب التفكر...) حديث موضوع. (الموضوعات لابن الجوزي).

من معاني الأحاديث الأحاديث مُجرًا . كنت نهيتكم عن زيارة مُجرًا . في فَحشا. مُجرًا ، أي فُحشا. يقال ، أهجر في منطقه يهجر اهجارا ، إذا أفحش. وكذلك إذا أكثر الكلام فيما لا ينبغي. والاسم، الهُجر، بالضم. وهجر يهجر هُجرًا. (النهاية لابن الأثير)

من حكمة الشعر عن الأصمعي قال: سمعت أعرابيًّا ينشد: وإذا أظهرت أمرًا حسنًا... فليكن أحسن منه ما تُسرَ فمُسرَ الخير موسوم به... ومُسرَ الشرَ موسوم بشرَ

التهج

Upload by: altawhedmag.com

جمادي الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

(العقد الفريد)



## إعداد : علاء خضر

من أقوال السلف

عن أبي العالية قال: من

مات على السنة مستورًا،

فهو صديق. وكان يقول:

الاعتصام بالسنة نجاة،

(السنة للبريهاري).

# من هدي الله

عن أبي هريرة، قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: « الريح من روح الله؛ تأتي بالرحمة، وتأتي بالعذاب فلا تسبُّوها، وسلوا الله خيرها، وعوذوا من شرها». (الأدب المفرد للبخاري)

## من دلائل النبوة

عن السائب بن يزيد قال: ذهبت بي خالتي إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقالت: يا رسول الله ! إن ابن أختي وجع فمسح صلى الله عليه وسلم رأسي ودعا لي بالبركة، وتوضأ فشربت من وضوئه، وقمت خلف ظهره فنظرت إلى الخاتم بين كتفيه فإذا هو مثل زر الحجلة ». (جامع الترمذي)

ومواعظ

حكم

عن يحيى بن معاذ الرازي قال: «هيبة قدر هيبته من الله، وحياؤهم منه على قدر حيائه من الله، وحبهم له على قدر حبه الله عزوجل». (شعب الإيمان)

من فضائل الصحابة

عن علي بن أبي طالب قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ، أبو بكر وعمر سيدا كهول أهل الجنة من الأولين والآخرين إلا النبيين والمرسلين، لا تخبرهما يا عليّ ما داما حيين ، (سنن اين ماجه).

مادى الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

## دراسات شرعية

عية أثر السياق في فهم النص

الحلقة (٩٩)

# حجاب المرأة المسلمة (٩)

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده وبعد: ما زال حديثنا متصلا عن الحجاب، فانتهينا بفضل الله تعالى من الكلام عن آيات الحجاب ثم انتقلنا للأحاديث، فذكرنا منها حديثين: الحديث الأول: حديث أمنا عائشة رضي الله عنها: كان الركبان يمرون بنا ونحن مُحْرمات مع رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ فإذا حاذونا سد لت إحدانا جلبابها على وجهها من رأسها، فإذا جاوزونا كشفناه. الحديث الثاني: حديث الله عليه وسلم قال: «لا تنتقب الحرمة ولا البحث بإذن الله تعالى.

#### الاستدلال من الحديث:

يستدل بمفهوم المخالفة على أن النقاب والقفازين كانا معروفين في النساء لذا أمر النبي صلى الله عليه وسلم المرأة إذا أحرمت أن لا تلبسهما.

ويتضرع عن ذلك سؤالان: السؤال الأول: ما هو مفهوم المخالفة، وهل هو حجة أم ليس بحجة؟

#### ١- المفهوم نوعان:

مفهوم الموافقة، مفهوم المخالفة.

مفهوم الموافقة: هو ما يكون مدلول اللفظ في محل السكوت موافقًا لمدلوله في محل النطق (انظر إرشاد الفحول ٣٩٣/١-٣٩٤) مثال ذلك قوله تعالى: إنَّ ٱلَّذِينَ يَأْصُلُونَ أَمُوَلَ ٱلْمَتَنَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا »

#### اعساد 🚺 د . متولي البر اجيلي

(النساء١٠٠)؛ فمنطوق الآية تحريم أكل أموال اليتامى، ومفهوم الموافقة تحريم كل صور الاعتداء على أموال اليتامى كإحراقها أو إغراقها أو إتلافها.. ومفهوم الموافقة حجة عند الجمهور.

#### ٢- مفهوم المخالفة:

وهو ما يكون مدلول اللفظ في محل السكوت مخالفًا لمدلوله في محل النطق، فيثبت للمسكوت عنه نقيض حكم المنطوق به، مثال ذلك حديث: «وفي كل خمس من الإبل سائمة شاة»، وفيه: وفي كل أربعين شاة سائمة شاة»(صحيح سنن أبي داود وغيره)؛ فالنبي صلى الله عليه وسلم خص الزكاة فالنبي صلى الله عليه وسلم خص الزكاة تعلف): فدل بمفهوم المخالفة أن المعلوفة من الأنعام لا زكاة فيها.

#### ٣- هل العمل بمفهوم المخالفة حجة؟

عمل به الصحابة وأقره النبي صلى الله عليه وسلم، فعن يعلى بن أمية قال: قلت لعمر بن الخطاب «فَلَسَ عَلَيْكُرُ جُمَّعُ أَن نَتَسُرُوا مِنَ الصَّلَوَةِ أَن حَقْتُمُ أَن مَدِيكُمُ اللَّينَ كَثَرُواً » (النساء: ١٠١)؛ فقد أمن الناس، فقال: عجبت مما عجبت منه، فسألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ذلك، فقال: صدقة تصدق الله بها عليكم فاقبلوا صدقته (صحيح مسلم)؛ فالآية تدل على أن قصر الصلاة في السفر يكون من أجل الموف، ومفهوم المخالفة أن المسافر لا يقصر الصلاة إذا كان آمنًا، ولم ينكر النبي صلى الله

جمادي الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

عليه وسلم على عمر رضي الله عنه العمل بمفهوم المخالفة، وإنما بين له أن مفهوم المخالفة لا يعمل به هنا في هذه الآية. قال ابن قدامة: وهذا حجة (مفهوم المخالفة) في قول إمامنا (أحمد) والشافعي ومالك وأكثر المتكلمين، وقالت طائفة منهم أبو حنيفة: لا دلالة له، ثم ذكر الأدلة ورجح العمل به. (انظر روضة الناظر 1/10-111).

#### السؤال الثاني: هل يستدل بمفهوم المخالفة على وجوب النقاب والقفازين لغير المحرمة؟

لا يستفاد من مفهوم المخالفة في الحديث الوجوب، وإنما يستفاد منه مشروعية النقاب والقفازين للنساء وأن هذا كان معروفًا ومشتهرًا بينهن، وإلا فلماذا نهى النبي صلى الله عليه وسلم الحرمة عن ارتدائهما؟ وقد نهى النبي صلى الله عليه وسلم الرجال عن ارتداء العمامة والقميص والسراويل حال إحرامهم، فهل يستدل بذلك على وجوب ارتدائها في غير الإحرام؟، وهذا له نظائر في فهو محرم في وقت الصلاة، مباح في غيرها، فكالأكل والشرب والجماع في نهار رمضان، فهو محرم بالنهار، مباح في غيرها،

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية مستدلا من الحديث: «وهذا مما يدل على أن النقاب والقفازين كانا معروفين في النساء اللاتي لم يحرمن، وذلك يقتضي ستر وجوههن وأيديهن». (مجموع الفتاوي ٣٧٢/١٥).

وقال الشيخ عبد الله بن إبراهيم الجار الله- مستدلا من الحديث على وجوب النقاب بجامع أن كشف الوجه يؤدي إلى الفتنة: وكشف المحرمة وجهها في حال الإحرام أمام الرجال الأجانب فتنة للناظرين، ومشغلة وإذا كان كشفه واجبًا على المحرمة، كما وإذا كان كشفه واجبًا على المحرمة، كما ذهب إليه بعض الفقهاء إذا أمنت الفتنة، فإن ستره أوجب، لأن في كشفه فتنة أو أذي.

وإباحة كشف الوجه للمحرمة دليل على أن الحجاب له، ولو كان الحجاب لغيره، لما كان لهذه الإباحة معنى. (مسئولية المرأة المسلمة ص26-23).

ومن أهل العلم من استدل من الحديث أن الوجه ليس بعورة، وإلا ما نهاها النبي صلى الله عليه وسلم عن تغطيته في إحرامها، هلو كان عورة ما نهى عن تغطيته. يقول ابن بطال: «والمرأة كلها عورة، حاشا ما يجوز لها كشفه في الصلاة والحج، وذلك وجهها وكفاها، فإن المرأة لا تلبس القفازين محرمة، ولا تنتقب في الصلاة ولا تتبرقع في الحج، وأجمعوا أنها لا تصلي منتقبة ولا متبرقعة، وفي هذا أوضح دليل على أن وجهها وكفيها ليس بعورة». (شرح صحيح البخاري ٣٥/٢).

وكذلك قال ابن عبد البرية الاستذكار ٢٠١/٢، وأبو الوليد الباجي في المنتقى شرح الموطأ ٢٠٠/٢).

ويقول الشيخ الألباني عن الحديث: يدل على أن الانتقاب كان معروفًا، لكنه لا يدل على وجوبه (انظر رسالة حجاب المرأة المسلمة لابن تيمية، تحقيق الألباني هامش ص17).

وعلى العموم- والله أعلم- أن الحديث لا يُستفاد منه وجوب النقاب، وإنما يُستفاد منه مشروعيته، أما الوجوب فقد يستفاد من أدلة أخرى.

(فائدة: هل يجوز للمرأة المحرمة أن تغطي وجهها بالنقاب، الجمهور قالوا بالمنع، وأجازه الحنفية وهو رواية عند الشافعية والمالكية، ولم يختلفوا في منعها من ستر وجهها وكفيها بما سوى النقاب والقفازين انظر: فتح الباري لابن حجر ٤/٤٥)، والراجح ما عليه الجمهور لأن الأصل في التحريم، ولا ينتقل عنه إلا بقرينة ظاهرة).

#### الحديث الثالث:

جمادى الأخرة ١٢٢٩ ه. - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون الته حسد

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «كنت عند النبي صلى الله عليه وسلم، فأتاه رجل

فأخبره أنه تزوج امرأة من الأنصار، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم، أنظرت إليها؟ قال: لا، قال فاذهب فانظر إليها فإن في أعين الأنصار شيئًا ». (رواه مسلم).

وبمعناه وردت أحاديث أخرى منها حديث جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا خطب أحدكم المرأة فإن استطاع أن ينظر إلى ما يدعوه لنكاحها فليفعل. (مسند أحمد وقال الأرناؤوط: حسن، وحسنه الألباني في المشكاة).

وعن أبي حميد الساعدي رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا خطب أحدكم امرأة، فلا جناح عليه أن ينظر إليها إذا كان إنما ينظر إليها لخطبة، وإن كانت لا تعلم» (مسند أحمد وقال الأرناؤوط: صحيح وهو في السلسلة الصحيحة للألباني).

#### الاستدلال من العديث:

يقول النووي وفيه (حديث أبي هريرة رضى الله عنه) استحباب النظر إلى وجه من يريد تزوجها، وهو مذهبنا ومذهب مالك وأبى حنيفة وسائر الكوفيين وأحمد وجماهير العلماء، وحكى القاضي عن قوم كراهته، وهذا خطأ مخالف لصريح هذا الحديث ومخالف لإجماع الأمة على جواز النظر للحاجة عند البيع والشراء والشهادة ونحوها، ثم إنه يُبّاح له النظر إلى وجهها وكفيها فقط لأنهما ليسا بعورة، ولأنه يستدل بالوجه على الجمال أو ضده، وبالكفين على خصوبة المدن أو عدمها .. ثم قال: ثم مذهبنا ومذهب مالك وأحمد والجمهور أنه لا يشترط في جواز هذا النظر رضاها، بل له ذلك في غفلتها، ومن غير تقدم إعلام» (انظر شرح النووى على مسلم .(11./9

وقال الحافظ في الفتح: قال الجمهور لا بأس أن ينظر الخاطب إلى مخطوبته، قالوا: ولا ينظر إلى غير وجهها وكفيها،

جمادي الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

وقال الأوزاعي: يجتهد وينظر إلى ما يريد منها إلا العورة. (انظر فتح الباري ١٨٢/٩)؛ فاستدل قوم من الحديث وأمثاله: أن النبي صلى الله عليه وسلم رفع الإثم عن من ينظر إلى المرأة بغرض خطبتها، فدل ذلك على إثم مَن ينظر إلى المرأة وهو لا يريد خطبتها، وحيث إن الجمهور على أن النظر يباح للوجه والكفين، فدل ذلك على وجوب تغطيتهما، وإنما أبيح النظر للضرورة، والضرورة تقدر بقدرها، فلو كانت المرأة كاشفة لوجهها وكفيها فلماذا أذن النبى صلى الله عليه وسلام بالنظر إليها إذن؟ وقال آخرون: إن رفع الإثم عن النظر إلى الوجه والكفين، دل على أنهما ليسا بعورة ولأنهما لوكانا من العورات لما جوَّز النبي صلى الله عليه وسلم النظر اليهما بحال.

ولم يرد في الأحاديث تحديد النظر بالوجه والكفين، لذا تنازع أهل العلم في الموضع الذي يجوز النظر إليه من المخطوبة، فقال الأوزاعي: ينظر إلى مواضع اللحم، وقال داوود: ينظر إلى جميع بدنها، وقال ابن حزم: فينظر إلى ما أقبل منها وما أدبر منها (انظر شرح النووي على مسلم ٢١٠/٩، وفتح الباري ١٨٢/٩).

وأحاديث النظر إلى المخطوبة، ليست نصًّا في وجوب النقاب أو عدم وجوبه، وغاية ما فيها أن ينظر الخاطب إلى من يريد خطبتها؛ لأنه أحرى أن يُؤُدَم بينهما؛ كما ذكر النبي صلى الله عليه وسلم العلة من ذلك. بل ربما تكون هذه الأحاديث في جانب من قال أن الوجه والكفين ليسا من العورات، خاصة إذا نظر إليها دون علمها، ويختبئ لها كما وردت آثار في ذلك، فهو سينظر إلى وجه مكشوف وليس مغطى، وإن كان يرد على ذلك، أن ذلك في مكان أمنت أن يراها الرجال فيه فكشفت عن وجهها، والله أعلم.

وللحديث بقية، إن شاء الله.

والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله غليه وسلم، وبعد:

ففي حديثنا عن «قواعد فقه التعامل مع المخالفين» نكمل مابدأناه في العدد الماضي بالكلام عن القاعدة الثالثة وهي «ضوابط فقه الخلاف وأقسامه» فنقول وبالله التوفيق.

دلت الأدلة القاطعة من الكتاب والسنة على وجود الاختلاف بين بني البشر وتقدير الله ذلك عليهم، فهو أمر قدري كوني؛ قال الله تعالى: «رَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَعَمَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَحَدَةً وَلَا يَرَالُونَ عُنَلِفِينَ (<sup>(0)</sup> إِلَّا مَن رَحِمَ رَبُّكَ وَلِلَاكَ خَلَقَهُمُ وَتَمَتْ كَلِمَةً رَبُكَ لَأَمَالَانَ جَهَتَمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ »

(هود: ۱۱۸، ۱۱۹)

قـال ابن كثير رحمه الله: قـال الحسن رحمه الله: الناس مختلفون على أديان شتى إلا من رحم ربك، فمن رحم ربك غير مختلف. فقيل له لذلك خلقهم؟ قال: خلق هؤلاء لجنته، وخلق هؤلاء لناره، وخلق هؤلاء لرحمته، وخلق هؤلاء لعذابه. وكذا قال عطاء والأعمش. اه.

وقد دلت الأدلة على أن الاختلاف بين الناس واقع لا محالة، وقضاء الله به نافذ لسبق الكلمة منه بتأجيل الفصل والقضاء بين الناس إلى أجل مسمى.

وهذا الاختلاف من قدر الله الذي أمرنًا شرعًا أن نَفرَ منه إلى قدر الله بالائتلاف والاجتماع، فندفع القدر بالقدر، وننازع القدر

المكروه بالقدر المحبوب، والواجب اتباع الشرع والإيمان به، وليس ترك الشرع والاحتجاج بالقدر.

#### قال تعالى: ، وَأَعْتَصِعُوا بِحَبَلِ ٱللهِ جَبِيعًا وَلَا تَتَرَقُولُ ، (آل عمدان: ١٠٣).

فَدَلَت الآية على أن الاجتماع يكون على حبل الله المنزل من السماء إلى الأرض، وهذا هو الاجتماع المأمور به شرعًا.

وهذا يوضح لنا المنهج الصحيح الذي ينبغي أن يكون عليه الاجتماع، وليس كما يظن البعض أن يجتمع الناس على أي شيء، فهذا وهم كبير أن تجتمع القلوب على غير حبل الله المتين وشرع الله القويم.

#### وقال تعالى: « وَلَا تَكُونُوا كَالَدِينَ تَعَرَّقُوا وَاَحْتَلَغُوا مِنْ بَعْدِ مَاجَاتَهُمُ ٱلْبَيْنَتَكُ » (آل عمران: ١٠٥).

«فيه إشارة إلى أن الاختلاف المذموم والذي يودي إلى الافتراق؛ هو الاختلاف في أصول الديانة الذي يفضي إلى تكفير بعض الأمة بعضاً، أو تفسيقه، دون الاختلاف في الفروع المبنية على اختلاف مصالح الأمة في الأقطار والأعصار، وهو المعبر عنه بالاجتهاد. ونحن إذا تقصينا تاريخ المذاهب الإسلامية لا نجد افتراقاً نشأ بين المسلمين إلا عن اختلاف في العقائد والأصول، دون الاختلاف في الاجتهاد في فروع الشريعة.

«والبينات» هي الدلائل التي فيها عصمة من الوقوع في الاختلاف لو قيضت لها أفهام.

التوحيد

جمادي الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

(التحرير والتنويرج ٤/ص٤٢)

وقال النبي صلى الله عليه وسلم ناهيًا عن الاختلاف ومُحَذراً: (قال ذروني ما تركتُكم. هإنما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم) (صحيح مسلم: (١٣٣٧).

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تختلفوا فتختلِفَ قلوبُكُم» (صحيح الترغيب ٥١٣).

والواجب الشرعي عند الاختلاف يكون بأمرين:

(1) السعي إلى التوحد والاجتماع على الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة ومن سار على نهجهم إلى يوم الدين.

(٢) محاربة البدع والأهواء والانحرافات المنهجية التي كانت سبباً في تمزيق شمل الأمة وإضعاف وحدتها.

#### أنواع الخلاف الواقع بين المسلمين:

ينقسم الخلاف الواقع بين المسلمين إلى: اختلاف تنوع، واختلاف تضاد.

واختلاف التضاد ينقسم إلى: خلاف سائغ (أي معتبر غير مذموم)، وخلاف غير سائغ (أي غير معتبر مذموم).

#### أولأ، اختلاف التنوع

وهو ما كانت المناهاة فيه لا تقتضي إبطال أحد القولين للآخر؛ لثبوت صحتها في الشرع. وأمثلة هذا النوع كثيرة منها؛

(1) ما جاء عن عبد الله بن أبي قيس قال: (سألتُ عائشةَ عن وتر رسول الله صلى الله عليه وسلم، كيفَ كانَ يوترُ؛ منَ أوَل اللَّيل، أو من آخره؟ فقالَت: كلُّ ذلك قد كانَ يصنَعُ، ربَّما أوتَرَ من أوَل اللَيل، وربَّما أوترَ من آخره، فقال: الحمدُ لله الَّذي جعلَ في الأمر سَعةَ. فقَلتُ: كيفَ كانت قراءتُهُ؛ أكانَ يُسرُّ بالقراءة أم يجهَرُ؟ قالَت: كلُ قراءتُهُ؛ أكانَ يُسرُّ بالقراءة أم يجهَرُ؟ قالَت: كلُ قالَ: فقُلتُ: الحمدُ للَه الَّذي جعلَ في الأمر سَعةَ. قُلتُ: فكيفَ كانَ يَصنَعُ في الجنابة، أكانَ يغتسلُ قبلَ أن يَنامَ، أم يَنامُ قبلَ أن يغتسلَ؟ قالَتَ: كلُّ ذلك قد كانَ يعمَلُ، ربَّما اغتسلَ هُنامَ، قالَتَ: كلُّ ذلك قد كانَ يعمَلُ، ربَّما اغتسلَ هُنامَ،

الته حسد / جمادي الأخرة ١٤٣٢ ه - المدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

وربَّما تَوضَّا فنامَ، قلتُ: الحمدُ للَّه الَّذي جعلَ فِي الأمر سَعةَ. (صحيح سنن الترمذي، (٢٩٢٤)). والشاهد من هذا ظاهر، وهو جواز الأمرين، في الوتر، والقراءة، والاختسال من الجنابة.

(٢) ومن ذلك أيضًا؛ الاختلاف في وجوه القراءات، وصفة الأذان، والإقامة، وأدعية استفتاح الصلاة، والتشهد، ومحل سجود السهو، وصلاة الخوف، وتكبيرات العيد، وتكبيرات الجنازة، ونحو ذلك مما قد شُرِعَ جَمِيعُه. (ينظر: الاقتضاء (١٣٢/١)، ومجموع الفتاوى (٢٤٢/٢٤).

(٣) ومن هذا الباب: الواجب المخير، مثل: كفارة اليمين، قال تعالى: (وَكَفَرَنُهُ إِلَمَامُ عَشَرَة مَسَكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُقْلِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْكَسُوَتُهُمْ أَوَ عَرِيرُ رَقْبَةٍ ) (المائدة: ٨٩)، فأي واحد من الثلاثة فعل، من الإطعام، أو الكسوة، أو العتق أجزاه، أما الصيام فلا يجوز الانتقال إليه إلا إذا عدمت الثلاثة.

#### ثانيًا: اختلاف التضاد:

وهو أن يكون كل قول من أقوال المختلفين يضاد الآخر ويحكم بخطئه أو بطلانه في أصل الحكم الشرعي لا من جهة الفتوى.

ووقوع هذا النوع من الخلاف بين الملل والأديان من المعلوم بالضرورة والمجمع عليه بين المسلمين، ولم يخالف في ذلك إلا الزنادقة والمنافقون الذين ينادون بوحدة الأديان والمساواة بين الملل وأنها كلها حق وصواب وأنه لا فرق عندهم بين يهودي ونصراني. وقال تعالى: ((وَمَن يَبُتَغ غَيرَ الإسلام ديناً قُلَن يُقْبَلَ منْهُ وَهُوَ فِي الآخَرَة مَنَ الْخَاسَرِينَ))، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «والذي نفسُ محمد بيده، لا يسمع بي أحدٌ من هذه الأمة يهوديً به، إلا كان من أصحاب النار.» (صحيح مسلم: به، إلا كان من أصحاب النار.» (صحيح مسلم: به، إلا كان من أصحاب النار.»

#### أنواع اختلاف التضاد:

ينقسم اختلاف التضاد إلى خلاف سانغ (أي معتبر وغير مذموم)، وخلاف غير سائغ (أي غير معتبر ومذموم).

#### أولاً: الخلاف السائغ المعتبر:

وهو ما لا يخالف نصًّا من كتاب أو من سُنة أو إجماعًا، أو قياسًا جليًّا، وهذا سواء في الأمور الاعتقادية - وهذا نادر - أو في الأحكام بين الفقهاء-

وهذا النوع من الخلاف يرجع إلى تفاوت أفهام العباد، وتفاوت قدراتهم على البحث والاجتهاد.

#### ضوابط الخلاف السائغ:

(1) خَفاءُ الدَليل الراجِح معَ قَصد الحق: كما قال شيخ الإسلام- رحمه الله-: «إنه إذا كان في المسألة نصَّ خَفيَ على بعض المجتهدين، وتعذر عليهم علمه، ولو عَلم به لوجبَ عليه اتباعه، ولكنه لما خَفي عليه اتبع النص الآخر، وهو منسوخُ أو مخصُوص، وهو لم يعلم بالد ليل المُخصَص أو الناسخ أو لم يَصح عندهُ « (مجموع الفتاوى ٢٠/٢٠ - ٢٥).

فالعالم قد يراجع المسألة وهو يريد الحق، لكن خَفي عليه الدليل الواضح الذي يحسم المسألة، فهذا من الخلاف السائغ. وهذا أغلب الخلاف الذي عليه الأئمة الأربعة وغيرهم من علماء الأمة رحمهم الله تعالى، فلا يُظَنُ أبدا بواحد منهم أنه يَتَعمَّدُ مُخالفَة الدَليل.

(٢) عَـدمُ مَخَالَفَةِ النَّصَ الشَّرِعِيَ أو
 الإجمَاع:

وهو ألا يكون في المسألة نصَّ شرعي واضح، ولا إجماعُ مُتَيَقَّنُ مَعلومٌ، فإذا اجتهد الفقيه هيها، وبذل هيها وُسعَهُ، هإن خَالفَ غَيرَهُ من العلماء سواء كانوا سابقين أو معاصرين، هالخلاف يكون سائغاً، كما نصر ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى.

وهذا الضابط من أهم الضوابط، ولبيانه أسوق مثالاً قال تعالى: «حُرِّمَت عَلَيْكُمُ أُمَّهَاتُكم» فمعلوم أن التعبير بكلمة (تحريم) نص في المسألة، ولا يمكن أن يُنَاقَش فنقول: هل هذا حرامٌ أم مَكرُوه؟ فالنَّصُّ واضحٌ وجَليٌ في أعلى درجات الوضوح في دَلاَلة الألفَاظ، فلا يُقبَلُ أبداً مخالفة ما جاء فيه نصٌ التحريم، بخلاف الأدلة التي الظاهر منها هو التحريم،

وغير ذلك من الدلالات التي هي أقل وضوحاً من النص.

وكذلك مثل النص «الاجمَاع»، فإنّ الأمّة معصومة أن تجتمع على ضلالة، والإجماع يدخل فيه ما علم من الدين بالضرورة.

(٣) لا يكُونُ الْخَلَافَ سَائَغاً إلا من أهلِ الْعِلَم والْبَصِيرة والاجتِهَاد والْفِقَهِ فِي الدَّين:

فلا يفتح باب الاجتهاد على مصراعيه لعوام الناس ولكل شخص من طلاب العلم، بل لابد له من ضوابط. وضابط الاجتهاد: أن يبذل العالم الفقية المجتهد أقصى وُسعَه في تحري الحق وقصده، عندئذ يكون الاجتهاد ويكون التَقَلُبُ بين الأجر والأجرَين كما في الحديث: (إذا حَكَم الحاكم فاجتهد فأصاب فله أجران، وإذا اجتهد فأخطأ فله أجرً). (صحيح النسائي: ٥٣٩٦).

وقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية أنواع المجتهدين فقال، «بخلاف الذين أفتوا المشجوج في البرد بوجوب الغسل فاغتسل فمات، فإنه صلى الله عليه وسلم قالً: (قَتلوهُ قتلَهُمُ اللهُ، ألا سألوا إذْ لم يعلَموا؟ (فَإِنَّما شفاءُ العيِّ السُّوَالُ).

فأنكر عليهم «اجتهادهم». فهم اجتهدوا عن غير أهلية، فليس عندهم مؤهلات للاجتهاد، ولذلك أنكر عليهم النبي صلى الله عليه وسلم، ولم يقل كما قال في الحديث الآخر: (إذا اجتهد الحاكم فأصاب قله أجران، وإن اجتهد فأخطأ قله أجر)، وإنما قال: (قَتلوهُ قتلَهُمُ الله، ألا سألوا إذ لم يعلَموا ؟ لا فإنّما شفاءُ العي السُّوالُ) فإن هؤلاء أخطأوا بغير اجتهاد إذ لم يكونوا من أهل العلم». (مجموع الفتاوى

(٤) لاَ يَكُونُ الخِلاَفُ سَائغاً مَع البَغي:

وذلك أن البغي يعارض قصد الحق الذي هو من لوازم الخلاف السائغ، قال تعالى: «وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكتَابَ إلاَّ من بَعْد مَا جَاءَهُمُ الْعلَّمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ « ؛ قالَ شيخ الإسلام، «والبغي إما تضييع للحق، وإما تعد للحق، فهو إما ترك واجب، وإما فعل محرم، هُعُلَمَ أنه

التوحيد

جمادي الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

موجب التفرق هو ذلك».

وقال أيضاً: «وهذا حال أهل الاختلاف المذموم من أهل الأهواء كلهم لا يختلفون إلا من بعد أن يظهر لهم الحق ويجيئهم بالعلم، فيبغي بعضهم على بعض... « (منهاج السنة النيوية: ٦٤/٣٦٤).

فالشخص الذي يريد أن يبغي على مُنَاظره أو على مُخَالفه يحرص عل الاستدلال بأدلةً للانتصار لرأيه أو مذهبه، وهذا البغي يتنافى مع قصد الحق، فقاصد الحق لا بد أن يكون متجرداً عن الهوى.

(٥) لا يَكونُ الخلاف سَائعًا مَع ظهُور الأدلة:

وذلك أن الدليل الظاهر يحسم مادة الخلاف، فإن كان الخلاف سانغاً قبل ظهور الدليل؛ فإنه لا يكون كذلك بعد ظهوره، وفي هذا المعنى يقول شيخ الإسلام رحمه الله: «فلا يجوز لنا أن نعدل عن قول ظهرت حجته بحديث صحيح وَافَقَهُ طَائفةُ من أهل العلم، الحديث صحيح وَافَقَهُ طَائفةُ من أهل العلم، يدفع به هذه الحجّة وإن كان أعلم، إذ تَطَرُق الخطأ إلى آراء العلماء أكثر من تَطُرُقه إلى الأدلة الشرعية؛ فإن الأدلة الشرعية حجة الله على جميع عباده، بخلاف رأي العالم». (مجموع الفتاوى: ٢٠/٢٠).

وقال أيضا في كتاب الإيمان»: «ولهذا اتفق العلماء على أنه إذا عرف شخصٌ الحقَّ لا يجوز تقليد أحد في خلافه» انتهى.

ولذلك كان الشافعي- رحمه الله تعالى يقول-، « إذا صح الحديث؛ فهو مذهبي «(ابن عابدين في « الحاشية « (٦٣/١). فالدليل الظاهر هو الذي يحسم مادة الخلاف.

#### تنبيهات مهمة حول مسائل الخلاف السائغ :

إذا تحقق المسلم بعد البحث في السألة أنها من مسائل الخلاف السائغ: فينبغي له أن يعلم أموراً مهمة:

(۱) أنه ليس له أن يُنكر أو يعيب على
 مخالفه، لأنها من مسائل الاجتهاد.

قال ابن رجب- رحمه الله-: « قال إسماعيل

بن سعيد الشالنجي؛ سألت أحمد- أي: ابن حنبل-: هل ترى بأساً أن يصلي الرجل تطوعاً بعد العصر والشمس بيضاء مرتفعة؟ قال: لا نفعله، ولا نعيب فاعله. قال: وبه قال أبو حنيفة. وهذا لا يدل على أن أحمد رأى جوازه، بل رأى أن من فعله متأولاً، أو مقلداً لمن تأوله، لا يُنكر عليه، ولا يُعاب قوله؛ لأن ذلك من موارد الاجتهاد السائغ ( انتهى من « فتح الباري « لابن رجب (١٢٧/٤).

(٢) ومن باب أولى ألا يحكمَ على مُخَالِفِه بالضَلال أو البدعَة.

قال ابن القيم وحمه الله بعد أن ذكر مذاهب العلماء في قنوت الفجر: «فأهل الحديث متوسطون بين هؤلاء (الذين ينكرون القنوت في الفجر مطلقاً) وبين من استحبه عند النوازل، وغيرها، فإنهم يقنُتُون حيثُ قَنَتَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم، ويتركونه حيث تَركَه، فيقتدُون به في فعله وتركه، ويقولون: فعله سُنة، وتركه سُنة، ومع هذا فلا يُنكرون على من ذاوَمَ عليه، ولا يكرهُونَ فعله، ولا يرونه بدعة، ولا فاعلَهُ مُخالفاً للسُنة، كما لا يُنكرون على من أنكرَهُ عند النوازل، ولا يرون تَركَه بدعة، ولا ومن تركه هُخالفاً للسُنة، بل من قَنَتَ، فقد أحسَن، ومن تركه فقد أحسَن..» (زاد المعاد (١١٥).

(٣) وهذه المسائل لا يجوز معها الافتراق، ولا الهجر، ولا العاداة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: « مسائل الاجتهاد مَن عمل فيها بقول بعض العلماء؛ لم ينكر عليه ولم يهجر، ومن عمل بأحد القولين لم ينكر عليه « انتهى من « مجموع الفتاوى « (۲۰۷/۲۰).

وقال ابن القيم رحمه الله: «وهذا النوع من الاختلاف لا يُوجِبُ مُعاداةً، ولا افتراقاً في الكلمة، ولا تبديداً للَشمل؛ فإن الصَحَابة رضي الله عنهم اختلفوا في مسائل كثيرة من مسائل الفروع...» (الصواعق المرسلة: ٢/١٧٥).

> والله المُوَفَّقُ والمُستَعَانِ، والحَمدُ للَّه رِبُ العَالِمِنِ.

جمادي الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول . الله، وبعد:

عَنْ عَائَشَةٌ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهَا أَنَّهُمْ ذَبَحُوا شَاةً، فَقَالُ النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم: «مَا بَقِي مِنْهَا »؟ قَالَتْ: مَا بَقِيَ مِنْهَا إِلاَّ كَتَفُهَا. قَالُ: «بَقِيَ كُلُّهَا غَيْرَ كَتِفِهَا »(صحيح جامع الترمذي: ٢٤٧٠)

الجودُ والكرمُ صفتان للله عزَّ وجل، ومن أسمائه الحسنى الكريمُ الجواد، فعَنْ سَعْد بن أَبِي وَقَّاص رضي الله عنه أَنَّ رَسُولَ اللَّهَ صَلَى اللَّه علَيه وسلم قَالَ: «إِنَّ اللَّه كَرِيمَ يُحبُّ الْكُرَمَاءَ، جَوَادٌ يُحبُّ الْجَوَدَة، يُحبُّ مَعَالَي الأُخْلَاق وَيَكُرَهُ سَفْسَافَهَا» (سَنن ابن ماجه: ١٧٩٦). قال ابنُ عبد السلام: «الصفاتُ الألهيةُ ضربان: أحدهما يختصُ به كالأزليَّة والأبديَّة والغنى عن الأكوان، والثاني يمكن التخلُّقُ به وهِو ضربان:

أحدهم: لا يجوز التخلَقَ به كالعظمة والكبرياء، والثاني، ورد الشَّرْعُ بالتخلُّق به كالكرم والحود والحلم والحياء والوفاء، فالتخلُّقُ به بقَدْر الأمكان مُرْض للرَحمن مُرْغِمٌ للشَيطانَ». (فيض القدَبر(٢٥١/٢)).

ولما كان النبيُّ صلى الله عليه وسلم أعلمَ الناس بـالله كـان أكـثرَهـم تخلقاً بصفات

#### د. عبد العظيم بدوى

الله التي يمكن الاتّصاف بها ومنها الجود والكرم.

عَن ابْن عَبَّاس قَالَ: «كَانَ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه علَيه وسلَم أَجْوَدَ النَّاس، وَكَانَ أَجْوَد مَا يَكُونُ فِي رَمَضَانَ حينَ يَلْقَاهُ جِبْرِيل، وَكَانَ يَلْقَاهُ فِي كُلُّ لَيْلَة مَنْ رَمَضَانَ فَيَدَارَسُهُ الْقُرْآنَ، فَلَرَسُولُ اللَّه صَلى اللَّه عليه وسلم أَجْوَدُ بِالْخَيْرِ مِنَ ٱلرِّيحِ الْمُرْسَلَةِ» (متفق عليه).

وَعَنْ جُبَيْر بْنِ مُطْعِم أَنَّهُ (بَيْنَمَا هُوَ يَسِيرُ مَعَ رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّه عليه وسلم وَمَعَهُ النَّاسُ مَقْفَلَهُ منْ حُنَيْن فَعَلقَهُ النَّاسُ يَسْأَلُونَهُ حَتَّى اضَطَرُوهُ إلَى سَمُرَة فَخَطفَتُ رِدَاءَهُ فَوَقَفَ النَّبِيُ صلى اللَّه عليه وسلم فَقَالَ: «أَعْطُونِي رِدَائِي لَوْ كَانَ لِي عَدَدُ هَذه الْعضاء نَعَمًا لَقَسَمْتُهُ بَيْنَكُمْ ثُمَّ لا تَجِدُونِيَ بَخَيلاً وَلا كَذُوبَا وَلا جَبَانَا». (صحيَح البَخارِي ٢٨٢١).

وَعَنْ سَهْلِ رضي اللَّه عنه «أَنَّ أَمْرَأَةً جَاءَتَ النَّبِيَّ صلَى اللَّه عليه وسلم بِبُرْدَة مَنْسُوحَة فيهاً حَاشيَتُهَا أَتَـدُرُونَ مَا الْبِرُدَةُ قَالُواً الَشَّمْلَةُ. قَالَ: نَعَمْ. قَالَتْ، نَسَجْتُهَا بِيَدِي فَجِنْتُ لأَكْسُوكَهَا فَأَخَذَهَا النَّبِي صلى اللَّه

جمادى الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون التوحيد

عليه وسلم مُحْتَاجًا إلَيْهَا فَخَرَجَ إلَيْنَا وَإِنَّهَا إِزَارُهُ فَحَسَّنَهَا فُلَانٌ فَقَالَ الْسُنِيهَا مَا أَحْسَنَهَا قَالَ الْقَوْمُ مَا أَحْسَنْتَ لَبِسَهَا الَّتَبِيُّ صلى الله عليه وسلم مُحْتَاجًا إِلَيْهَا ثُمَّ سَأَلْتَهُ وَعَلَمْتَ أَنَّهُ لا يَرُدُ قَالَ إِنِّي وَاللَّه مَا سَأَلْتَهُ لأَنْبَسَهُ إِنَّمَا سَأَلْتُهُ لِتَكُونَ كَفَنِيَ، قَالَ سَهْلٌ فَكَانَتْ كَفَنَهُ (صحيح البِخارَي ١٢٧٧).

وَعَنْ مُوسَى بْنِ أَنَس عَنْ أَبِيه قَالَ: «مَا سُئلَ رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّه علَيه وَسلم عَلَي الإَسْلام شَيْئًا إَلاَّ أَعْطَاهُ قَالَ هَجَاءَهُ رَجُل فَأَعْطَاهُ غَنَمًا بَيْنَ جَبَلَيْنِ هَرَجَع إلَى قَوْمه فَقَالَ يَا قَوْم أَسْلَمُوا هَإَنَّ مُحَمَّدًا يُعْطَي عَطَاءَ لا يَخْشَى الْفَاقَةَ» (صحيح مسلَم:

وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّه عَنْهَا أَنَّهُمُ ذَبَحُوا شاة، ثم طفقوا يتصدقون منها، ثم سأل النَّبِيُّ صلى الله عليه وسِلم: «مَا بَقيَ منْهَا»؟ قَالَتْ عَائشَةَ رَضِيَ اللَّه عَنْهَا؛ مَا بَقِيَ مِنْهَا إلاَّ كَتَفْهَا. فقالَ صلى الله عليه وسلم: «بَقيَ كُلْهَا غَيْرَ كَتفهَا»، يريد بَقى كَلْهَا لنا عند الله، لأننا تصدقنا به، وأما كتفها الذي بقى عندنا فسنأكله فيفنى، وكأنه صلى الله عليه وسلم يشير إلى قول الله تعالى: « مَاعِندَكُمْ يَنفَدُ وَمَاعِندَ أَنَّهِ بَاقٍ » (النحل: ٩٦)، وقد صرح بذلك النبى صلى الله عليه وسلم كما في الحديث عَنْ مُطَرِّف عَنْ أبيه قَالَ؛ أَتَيْتُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم وَهُوَ يَقْرَأ (أَنْهَاكُمُ الْتَكَاثُرُ) قَالَ: «يَقُولُ ابْنُ آدُمَ مَالِي مَالِي. وَهُلْ لَكَ يَا ابْنُ آدَمَ مِنْ مَالِكُ إِلاَّ مَا أَكَلْتَ فَأَفْنَيْتَ، أَوْ لَبِسْتَ فَأَبْلَيْتَ، أَوْ تَصَدَّقْتَ فَأَمْضَيْتَ» (صحيح مسلم: ٢٤٣٠). وَعَن عَبْد الله رضي الله عنه قَالَ: قَالَ النُّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «أَيُّكُمْ مَالَ وَارِثُهُ أَحَبُّ إِلَيْهِ مِنْ مَالِهِ»؟ قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهُ أَمَا مِنَّا أَحَدٌ إِلاَّ مَائَهُ أَحَبُّ إِلَيْهِ. قَالَ: «فَإِنَّ مَالَهُ مَا قَدَّمً، وَمَالُ وَارِثِهُ مَا أَخْدَ،

(صحيح البخاري ٦٤٤٢).

وهكذا علّم صلى الله عليه وسلم أصحابَه الجودَ والكرمَ بفعله، ودعاهم إليه بقوله، ومماِ أُثِرَ عنه في ذلك:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِي اللَّه عنه أَنَّ النَّبِيَّ صلى اللَّه عَليه وسلم قَالَ: «مَا مِنْ يَوْمَ يُصْبِحُ الْعبَادُ فيه إلاَّ مَلَكَانِ يَنْزِلانِ فَيَقُولُ أَحَدُهُمَا اللَّهُمَّ أَغَطَ مُنْفِقًا خَلَفًا وَيَقُولُ الآخَرُ اللَّهُمَ أَعْطِ مُمْسَكًا تَلُفًا» (متفق عليه).

وَعَنْ أَبِيَ أَمَامَةَ رضي الله عنه قَالَ؛ قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم؛ «يَا ابْنَ آدَمَ إِنَّكَ أَنْ تَبْدُلُ الْفَضْلَ خَيْرٌ لَكَ، وَأَنْ تُمْسِكَهُ شَرٌ لَكَ، وَلا تُللامُ عَلَى كَفَاف، وَابْدَأْ بَمَنْ تَعُولُ، وَالْيَدُ الْعُلْيَا خَيْرٌ مِنَ الْيَدِ السُّفْلَى» (صحيح مسلم ١٠٣٦).

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ، قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم، «مَا تَصَدَّقَ أَحَدُ بِصَدَقَة منْ طَيِّب وَلا يَقْبَلُ الله إلا الطَّيُّبَ، إلاَ أَخَذَهَا الرُّحْمَنُ بِيَمِينه وَإِنْ كَانَتْ تَمْرَةَ فَتَرْيُو فِي كَفُ الرُّحْمَنَ حَتَّى تَكُونَ أَعْظَمَ منَ الْجَبَلِ، كَمَا يُرَبِّي أَحَدُكُمْ فَلُوَهُ أَوْ فَصِيلَهُ» (متفق عليه).

ولقد كُثرَ في القرآن الكريم الأمرُ بالكرم والجود، قال تعالى: « امنُوا اللّذِينَ امَنُوا وَأَنفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ شَنتَغَلَفِينَ فِيهُ فَالَذِينَ اللّهُ وَرَسُولِهِ مِنكُو وَأَنفَقُوا لَمُمَ آخَرٌ كَبِرٌ »(الحديد: ۷)، وقال مِنكُو وَأَنفَقُوا لَمُمَ آخَرٌ كَبِرٌ »(الحديد: ۷)، وقال مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمُ لَا بَيْعُ فِيهِ وَلَا خُلَةً وَلَا شَفَعَةً وَالْكَفُرُونَ هُمُ ٱلظَّلِلُونَ » (البقرة: ۲٥٤)، وقال وَالْكَفُرُونَ هُمُ ٱلظَّلِلُونَ » (البقرة: ۲٥٤)، وقال قَاصَدَفَ وَالْفَقُوا مِن مَا رَزَقَنْنَكُمُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي قَاصَدَفَ وَالْكُورُ مِنْ الطَّلِلُونَ » (المقرة: ٢٥٤)، وقال قَاصَدَفَ وَاكُنُ مِنَ ٱلصَلِيحِنَ » (المنافقون: ١٠). قَاصَدَفَ وَاكُنُ مِنَ ٱلصَلِيحِنَ » (المنافقون: ١٠). فَوَمَ الأمر بالجود والكرم يأتي الترغيبُ فيهما ببيان فضلهما وكثرة الأجر والثواب فيهما بيان مُضلهما وكثرة الأجر والثواب أمَوَلَهُمْ فِي سَبِيلَ الَهَ كُمَنَلُ حَبَةٍ أَنَبَيْنَ مُعَقُونَ

Upload by: altawhedmag.com

جمادى الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

سَنَابِلَ فِي كُلُّ سُنْبُلَةٍ مَائَةُ حَبَّةٌ وَٱللَّهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَآهُ وَاللَّهُ وَاسِعُ عَلِيمُ » (البقرة: ٢٦١). وقال تعالى: « ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمَوَلَهُم بِٱلَيْل وَٱلنَّهَار سِتْرًا وَعَلَانِيكَةً فَلَهُمُ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ »(البقرة: ٢٧٤). وقال تعالى:« إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كِنَبَ ٱللهِ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوَةَ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَهُمْ سرًّا وَعَلَانِيَةً تَرْجُونَ بَجَنَرَةً لَّن تَتَبُورَ ٢ لُوَفِيَهُمْ أَجُورَهُمْ وَبَزِيدَهُم مِّن فَضَّله 1 إِنَّهُ غَفُورٌ شَكُورٌ »(فاطَر: ٢٩- ٣٠). وقال تعالى: « وَٱلَّذِينَ صَبَرُوا ٱبْتِغَآ، وَجْهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوْةَ وَأَنْفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَهُمْ سِرًّا وَعَلَانِيَةً وَيَدْرَءُونَ بِٱلْحُسَنَةِ ٱلسَّيْثَةَ أُوْلَتِكَ لَمُمْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ٣٠ جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآيِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِّيَتِهِمْ وَٱلْمَلَتِيكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلُّ بَابٍ (٣) سَلَنُمُ عَلَيْكُو بِمَا صَبْرَتُمْ فِنِعْم عُقْبِي ٱلدَّارِ » (الرعد: ٢٢ - ٢٤).

#### ذم البخل والبخلاء

وكما أخبر سبحانه أنه يُحبُّ الجوادَ الكريم، فقد أخبر أنه يُبغض البخيل، فقال تعالى:«إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ تُخْتَالًا فَخُورًا الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُهُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبُخْلِ وَيَكْنُمُونَ مَا ءَاتَنَهُمُ أَلَمَهُ مِن فَضْلِهِ، وَأَعْتَدْنَا لِلْكَعْنِ عَذَابًا مُّهِينًا »(النساء: ٣٦- ٣٧)، كما قال تعالى:«وَمَنْهُم مَّنْ عَنهَدَ ٱللَّهُ لَـبِثْ ءَاتَـنْنَا مِن فَضْلِهِ، لَنُصَّدَّقَنُّ وَلَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلصَّنِلِجِينَ (٢) فَلَمَا ٓ اتَـنَهُم مِن فَضْلِهِ. بَخِلُوا بِهِ، وَتَوَلُّوا وَهُم مُعْرِضُونَ ٢ فَأَعْقَبُهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْبِرُ يَلْقَوْنَهُ. بِمَا أَخْلَفُوا أَلَثَهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِما كَانُولْ يَكْذِبُونَ» (التوبة: ٧٥- ٧٧). وتوعَّد الله البُخلاءَ بأشد العذاب فقال تعالى:« وَلَا يَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا ٓ ءَاتَنْهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ - هُوَخَيْراً لَمُّمْ بَلْ هُوَ شَرٌّ لَمُمْ سَيُطَوّ قُوْنَ مَا بَغِلُوا بِهِ، يَوْمَ ٱلْقِيكَ مَتَّةِ وَلِلَّهِ مِيزَتُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ وَأَلْتَهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِرُ» (آل عمران: ١٨٠).

وَحَنُّ أَبِي هُرَيُّرَةَ رَضِي الله عنه قَالَ، قَالَ رَسُولُ الله عنه قَالَ، قَالَ رَسُولُ الله عليه وسلم، «مَنْ آتَاهُ

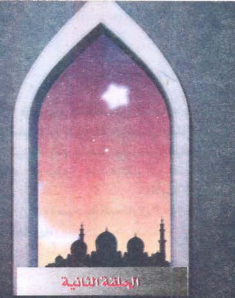
الله مَالا فَلَمْ يُؤَدُ زَكَاتَهُ مُثْلُ لَهُ مَالُهُ يَوْمَ الْقَيَامَة شُجَاعًا أَقْرَعَ لَهُ زَبِيبَتَان يُطَوَّقُهُ يَؤْمَ الْقَيَامَة ثُمَّ يَأْخُذُ بِلَهْزِمَتَيْه يَعْنِي بشدْقَيْه ثُمَّ يَقُولُ أَنَا مَالَكَ أَنَا كَنْزُنَكُ ثُمَّ تَلا « وَلا يَعْتِبَنَ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ » الآية (آل عمران:١٨٠) » (صحيح البخاري ١٤٣). وقال تعالى: «وَالَذِينَ يَكَزُرُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَةَ وَلا يُنِفِقُونَهَا فِ سَبِيلِ اللهِ فَبَشِرْهُم مَكَرَا إِلَي (<sup>(1)</sup> يَوْمَ يُعْمَى عَلَيْهَا فِ نَارِ جَهَدَم فَتَكَوَى بِهَا جَاهُهُمْ وَجُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ فَتَكَوَى بِهَا جَاهُهُمْ وَجُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ مَكَرَا مَا كُمُ

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ؛ قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: مَا مَنْ صَاحِبِ ذَهَبِ وَلا فضَّة لا يُؤَدِّي مِنْهَا حَقَّهَا إَلاَّ إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقَيَامَة صُفَحَتُ لَهُ صَفَائَحَ مَنْ نَار فَأَحْمِيَ عَلَيْهَا فِي نَار حَهَنَّمَ فَيُكُوَى بِهَا جَنْبُهُ وَجَبِيتُهُ وَطَهْرُهَ كُلَّمَا بَرَدَتْ أُعِيدَتْ لَهُ فِي يَوْم كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَة إِلَى الْجَنَّةِ وَإِمَّا إِلَى الْتَارِ. (صحيح مسلَم إِلَى الْجَنَةِ وَإِمَّا إِلَى الْتَارِ.

فيا أرباب الأموال ( ويا ذوي النعم ( ما منوا بالله ورَسُوله وأَنفِقُوا مِمّا جَعَلَكُم شَتَغَلَفِينَ فِيهُ قَالَذَينَ مَامَنُوا مِنكُم وَأَنفِقُوا هُمَّ آجَر كَبُر ﴿ وَمَا لَكُو لا نُوْمِنُونَ بِالله وَالرَسُولُ يَدْعُوكُم لِنُوْمِنُوا بِرَحَكُم وَقَدْ المَذَ مِنتَقَكُم إِن كُمُ مُؤْمِنينَ ﴿ هُو الذِي يُنُزُلُ عَلَى عَبْهِ هِ عَلَيهِ عَكَر لَرُهُوفٌ رَحِم ﴿ وَمَا لَكُم أَلا تُنفِقُوا فِ وَإِنَّ اللَهِ وَالَهِ مِينَ تَبْتَ لَتُحْرَجَكُم مِنَ الظُلُمَاتِ إِلَى النُور مَنْ أَنفَقَ مِن قَبْل الفَتْع وَقَنتَلُ أُوْلَتِكَ أَعَظَمُ دَرَجَةً مِنْ أَنفِقَ مِن قَبْل الفَتْع وَقَنتَلُ أُوْلَتِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِنْ أَنفِقَ مِن قَبْل الفَتْع وَقَنتَلُ أُوْلَتِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مَنْ أَنفِقَ مِن قَبْل الفَتْع وَقَنتَلُ أُوْلَتِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مَنْ أَنفِقَ مِن قَبْل الفَتْع وَقَنتَلُ أُوْلَتِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مَنْ أَنفِقَ مِن قَبْل الفَتْع وَقَنتَلُ أُوْلَتِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مَنْ اللَّذِي أَنفَقُوا مِنَ مَعْرَ وَقَنتَلُ أُوْلَتِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً وَاللَّهُ مِنَا مَعْدًا مَنْ مَعْرُ أَنهُ أُولَتِكَ أَعْظَمُ دَرَجَعَةً وَاللَّهُ مِنا تَعْمَلُونَ حَبِيرٌ ﴾ مَن القَتْتِهِ مَنْ أَنْفَقُوا فَيَنْ اللَهُ مِنْ قَبْلَ الفَتْتِ وَقَنتَلُ أُولَتِكَ أَعْظَمُ دَرَجَعَةً وَاللَهُ مِنَا اللَهِ مُنْعَوْلَ مِنْ قَبْلُونَ مَعْنُونَ وَلَكُونُ وَعَنْتَكُمُ وَيَعَنَى أَنْفُونُ وَيَعْلَى أَنْهُولُ فَيَنَهُ اللَهِ وَاللَهُ المَنْتَ إِنَّهُ أَحْتَ وَقَنتَلُوا أَنْ مُنْتُولُونَ مَنَا لَهُ أَنْهُ اللَهِ مُومَنَ أَنْ مُولَعُ مُ

والحمد لله رب العالمين.

جمادى الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون التوحييد



# ظهور الفاحشة . . الأسباب والعلاج

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والرسلين، نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين، وبعدُ:

فقد ذكرنا في العدد الماضي أن الفواحش ضررها مستطير، وشرَها عظيم، يأتي شوّمها على الأخضر واليابس، وهي شوّم على المعمورة جميعًا.

وأما عن أسباب ظهور الفواحش وعلاجها، فهو ما سوف نسطره في هذا العدد- إن شاء الله تعالى-، هنقول وبالله التوهيق:

#### أسباب الفاحشة وغلاجها

لظهور الفاحشة أسباب رئيسة أدت بدورها إلى الوقوع في أصل الفواحش التي حرم الله تعالى، منها: التساهل في الاختلاط بين النساء والرجال، الخلوة بالمرأة الأجنبية، عدم الالتزام بالضوابط الشرعية في دخول البيوت، التبرج، إطلاق النظر إلى ما حرم الله، الإفراط في إظهار الزينة -حتى أمام المحارم - عدم التفرقة بين الأولاد في المضاجع، إدمان مشاهدة الأفلام والمسلسلات التي تحارب الفضيلة، وتدعو إلى كل رذيلة .... وغير ذلك كثير.

ولما كان الأمر كذلك حرم الله تعالى كل وسيلة تفضي إلى الوقوع في المحرم ، فالشريعة مبنية على سد الذرائع المضية إلى المعاصي والتحرز مما عسى أن يكون طريقاً إلى جلب المفاسد.

التوحيد

#### اعساد الم أحمد صلاح

ولما كان إفساد المرأة أحد العوامل- بل أهم العوامل- الرئيسة فى انتشار الفواحش فلقد اهتم الإسلام بالمرأة أيما اهتمام، وعُنيَ بها عناية فائقة، وكفَل لها حقوقها، وبيَّن لها عملها وواجبها، لكي تقوم بهذه الواجبات على أتم وجه، صانها وحاطها بكل وسيلة تضمن سلامتها للقيام بدورها، فكانت الوصية بها من آخر وصايا رسول الله صلى الله عليه وسلم، حيث قال: «استوصوا بالنساء خيرًا، فإنهن عوانٍ عندكم». (رواه الترمذي).

و في الوقت ذاته حذرنا من تفلّتها عن دينها، واتباعها لهواها: لأن فسادها وبالُ وشرٌ مستطير، فجاء في الحديث: «إن الدنيا حلوة خضرة، وإن الله مستخلفكم فيها، فناظر كيف تعملون؟ فاتقوا الدنيا واتقوا النساء، فإن أول فتنة بني إسرائيل كانت في النساء». (رواه مسلم).

إن من رحمة الله بعباده أن شرَع لهم التدابير الوقائية التي تقطع دابر الفتنة بين الرجال والنساء؛ صيانة لأعراضهم، وحماية لجتمعاتهم، وهي المعنية بقوله تعالى: وَيَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَنَبِعُوا عُطُورَتِ الشَّبِطَنَ وَمَن يَنَّعْ خُطُورَتِ الشَّبِطَنِ فَإِنَّهُ وَأَمُّ بِالفَحْتَاءِ وَالْسُكَرِ (النور: ٢).

وبيَّن الله تعالى لبني آدم مراد الشيطان منهم فقال: «وَيُرِيدُ ٱلشَّبِطَانُ أَن يُضِلَهُمْ صَلَالًا بَعِيدًا »

جمادي الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

#### (النساء:٢٠). وقال تعالى: «إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَنُ أَن يُوفِعَ يَنْتَكُمُ ٱلْمَدَوةَ وَٱلْبَعْضَاءَ » (المائدة:٩١).

ومن هذه الخطوات التي حذرنا الله تعالى منها، والتي توقع في أصل الحرام: التبرج: وإطلاق البصر إلى ما حرم الله، ومصافحة النساء الأجانب، والخلوة المحرمة، والتساهل في معاملة النساء والحديث معهم، والاختلاط من غير مراعاة الضوابط الشرعية، وغير ذلك كثير.

لذا حث الإسلام على قرار المرأة في بيتها، صيانة لها وللمجتمع.

ومن صور الحماية والصيانة أيضا؛ عدم خضوع المرأة بالقول أمام الرجال الأجانب عنها، قال الله تعالى مخاطبًا أطهر نساء الأرض: ويُسَلَّهُ التَّي لَسَتُنَ حَاَمَدٍ مِنَ النَّسَاّةِ إِن اتَقَيَّتُنَ قَلَا عَضَمَن بِأَلْقُول فَطَعَمَ الَّذِي فِي قَلَيهِ مَرَضٌ وَقُلْن قَوْلًا مَعْرُوْناً والأحزاب (٣٢)؛ لأن خضوع المرأة بالقول يفتح باب زنا الأذن، فكم من رجل عشق امرأة من غير أن يراها، وما ذاك إلا بصوتها، ورقَّة كلامها.

فقد روى الإمام مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «كُتب على ابن آدم نصيبه من الزنا، مدرك ذلك لا محالة، فالعينان تزنيان وزناهما النظر، والأذنان تزنيان وزناهما الاستماع، واللسان زناه الكلام، واليد زناها البطش، والرجل زناها الخُطا، والقلب يهوى ويتمنى، ويصدق ذلك الفرج ويكذبه».

#### ومن ذلك أيضا، غض البصر،

فلقد اتفق العلماء على تحريم النظر إلى جميع بدن المرأة؛ لأن النظر بريد الشر، ولذلك جاء الأمر: "قُل المُؤْمِنِينَ يَعْضُوا مِنْ أَبْسَنَوِمْ وَمَعْفَظُوا فَرُوجَهُمٌ ذَلِكَ أَزَقَ لَمُمُ إِنَّ أَلَمَهُ حَبِيرًا بِمَا يَصْنَعُونَ (2) وَقُل الْمُؤْمِنَيْتِ يَعْصُضْنَ مِنْ أَسَنَرِهِنَ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَ » (النور:٣٠، ٣١)، وذلك لأن إدامة النظر سبيل إلى تحصيل اللذة الحرام، وهو سهم مسموم يصيب القلب.

ويتأكد الحكم أيضا في حق النساء كذلك، فقد روى مالك عن عائشة أنها احتجبت من

أعمى، فقيل لها: إنه لا ينظر إليك، قالت: لكني أنظر إليه.

ومما ينبغي التنبيه عليه: أنه لا فرق بين النظر إلى الرجال والنساء على الحقيقة، والنظر إليهما على شاشات التلفاز، أو صور الجرائد والمجلات، وهل تأتي الكوارث إلا من هذا الجانب؟ فينظر الرجال إلى النساء في كامل زينتهن، وينظر النساء إلى الرجال كذلك، فيحقر بعضهم بعضًا، ويذدري كلّ منهم نعمة الله عليه ، ومن هنا يدخل الشر من أوسع الأبواب.

فحرَّم الإسلام على المرأة إظهار زينتها إلا لمن حدَّد الله تعالى، كما في سورة النور، وهم الاثنا عشر صنفا: «وَلَا يَبْيِنَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَاً وَلَمَتْرِينَ عِنْمُهِنَ عَلَ جُوْمِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِيُعُلِيَهِ أَوَ مَا بَلَيهِ أَوَ مَا بَلَهِ بَعُولَتِهِنَ أَوَ لَيْنَابَعِنَ عِنْمُونَ عَلَ جُوْمِينَ وَلَا يَبْدِينَ بَعُولَتِهِنَ أَوَ لَيْنَابَهِ مَا وَ أَنَا عَنْ عَلَ جُوْمِينَ الْحُولَيْهِنَ أَوَ لَيْنَابَهِ عَلَيهِ أَوَ النَّالِي اللهِ لَعُولَتِهِ أَوَ سَآبِهِ الْحُولَيْهِنَ أَوَ اللَّالِينِ الْحُرَابِهِ أَوَ سَآبَهِ اللَّا لِيُعُولَتِهِ أَوَ النَّامَ عَلَيْهِ أَوَ الْحَولَتِهِينَ أَوَ المَا لَيْنَا اللَّا لِعَمْلَهُ أَوَ النَّتَعِينَ عَبْرِ أَوْلِي الإِرْبَةِ مَن وَلَا يَضُونُ بِأَرْجُلُهِنَ إِنَّهِ عَلَيْهِ مَا يَخْفِينَ مِن زِينَتِهِينَ وَقُونُوا إِلَى اللَّهِ جَمِعًا أَيُّهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَيْمُ اللَّهِ عَمَالَةً اللَّهِ عَلَيْهِ مَا يَعْفِينَ مِنْ وَلَيْتَهِ أَنَّ

كما حرم عليها أن تفشي أسرار فراشها وبيتها، وألا تضع ثيابها في غير بيتها، ونهاها عن مصافحة الرجال الأجانب، كل هذا وأكثر، إنما هو صيانة لها ولمجتمعها، لأن الفواحش إذا نزلت بساحة قوم فساء صباح المنذرين.

والناظر في أحوال الأمم وأقوامهم يرى أن مؤشرات التقدم والرقي منوطة بالأخلاق، فكلاهما متلازمان مترابطان، فلا قيام لأمة إلا بالأخلاق، فإذا ذهبت أخلاقهم فكبر عليهم أربعًا، « إنَّ ألَهُ لَا يَظْلِمُ ٱلتَّاسَ شَيْعًا وَلَيْكِنَّ ٱلنَّاسَ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ » (يونس:٤٤).

نسأله تعالى ألا يؤاخذنا بما فعل السفهاء منا، وأن يجنّب مجتمعاتنا الفواحش ما ظهر منها وما بطن.

والحمد لله أولاً وآخرا.

جمادى الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون التوحيد



# استئساد الزوج على زوجته

/21 12L

الطلاق والتفكك الأسري

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

لقد أباح الإسلام الطلاق كما أباح الزواج، لكنه شدًد في طلب الطلاق بغير بأس، ولأسباب واهية؛ ذلك لأن الطلاق آثاره في الغالب مضرة للزوجين، خاصة في حالة وجود أولاد، وكذلك مع رقَّة الدين، وضعف الإيمان، وغياب التدين والوازع الديني. أما في حالة الاضطرار إلى التفريق بين الزوجين فلا جناح عليهما، وقد قال الله تعالى: « وَإِن يَنْفَرَّقَا يُعْنِ اللهُ حُلًا مِن سَعَتِهِ.

ولقد انتشرت ظاهرة الطلاق انتشار النار في الهشيم، سواء قبل الدخول أو بعده، والواقع المشاهَد أقوى دليل على ذلك. وقد ذكرنا في الحلقة الماضية السبب الرابع والخامس من أسباب وقوع الطلاق والتفكك الأسرى، ونكمل إن شاء الله هنقول:

#### من أسباب وقوع الطلاق:

#### سادسًا: استئساد الرجل على زوجته:

والمقصود هذا باستئساد الرجل؛ أن يتعامل مع زوجته بوحشية، ويقسو عليها في معاملتها، إن تلفظ فبالفحش والبذاءة، وإن امتدت يده فبالغلظة والإساءة. إن شتم يهتك ويُجَرِّح، وإن ضرب هالضرب المُبَرِّح. نزعت من قلبه الرحمة، ولم تعرف أخلاقه الشفقة والرأهة، معاملة هظة ساهرة، غليظة منفرة، لا تقيم بيتًا ولا تبني أسرة، ولا تربي أولادًا، ولا تؤمن مستقبلاً.

وقد تعَجَّب الرسول الرحيم صلى الله عليه وسلم من أمثال هؤلاء القساة، ومن أحوالهم المتناقضة، وأوضاعهم غير المستقرة، كيف يعيشون؟ كيف يتذوقون؟ كيف هم أزوج؟ فعَنْ هشَام بْن عُرْوَةَ، عَنْ أَبِيه قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: «أَمَا يَشْتَحْيِي آَحَدُكُمْ أَنْ يَضْرِبُهَا أَوَّلُ النَّهَارِ، ثُمَّ يَضَرِبُ الْعَبُدَ؟ يَضْرِبُهَا أَوَّلُ النَّهَارِ، ثُمَّ عبد الرزاق ألصنعانى: ٢/٩٤).

جمال عبد الرحمن

بل إن الروايات الأخرى للحديث استنكرت أن يضرب الزوج زوجته ضرب الحمير والبهائم، وإن كان لا يجوز القسوة حتى على تلك الحيوانات.

ففي رواية البخاري من حديث عبد الله بن زمعة قال «بمَ يَضْرِبُ أَحَدُكُمُ امْرَأْتَهُ ضَرْبَ الفَحْلِ، أَوِ الْعَبْدِ، ثَمَّ لَعَلَّهُ يُعَانِقُهَا ، صحيح البخاري (١٥/٨).

فليحذر أهل القسوة والشدة والتنكيل؛ من أن يُحرَموا الرحمة من الخالق الجليل، فقد جاء في حديث جَريرَ بْنَ عَبْد اللَّه، عَن النَّبِيِّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالً. «مَنْ لاَ يَرْحَمُ لاَ يُرْحَمُ» صحيح البخاري (١٠/٨). ولْيَتَأْسَ ويقتد بسيد البشرية صلى الله عليه وسلم الذي قال: « خيركم خيرُكم لأهله، وأنا خيركم لأهلى».

التوحيد مادى الأخرة ١٤٢٩ه - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

وقيل عنه: «مَا ضَرَبَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ شَيْئًا قَطْ بِيَدِه وَلاَّ إِمْرَأَةً وَلاَ خَادمًا إلاَّ أَنْ يُجَاهدَ فِي سَبِيلِ الله». قال النووي: فيه أنَّ ضَرْبَ الزُّوْجَة وَالْخَادم وَالدَّابَّة وَإِنَّ كَانَ مُبَاحًا للأَدَبِ فَتَرْكُهُ أَفْضَلَ. ولذلك كره النبى صلى الله عليه وسلم من يقومون بضرب زوجاتهم، ويستسهلون تلك الممارسة، فعن إياس بن عبد الله بن أبى ذباب، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تضربوا إماء الله» فجاء عمر بن الخطاب إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: قد ذئرن (تَجَرَّأَن) على أزواجهن، فرخص لهم في ضريهن، فأطاف بآل رسول الله صلى الله عليه وسلم نساء كثير يشكون أزواجهن، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «لقد طاف بآل محمد نساء كثير، يشكون أزواجهن، ليس أولئك بخياركم». (سنن الدارمي ح٢٢٦٥، وإستاده صحيح).

#### ضعف المرأة:

والرأة أحد الضعيفين، ضعيفة بطبعها وتكوينها، وسماها النبي صلى الله عليه وسلم هكذا:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ، «اللَّهُمَ إِنِّي أُحَرِّجَ حَقَّ الضَّعيفَيْنَ، الْيَتيم، وَالْمُزَاقَ». ابن ماجه ح٣٦٧٨. وحسنه الألباني، ولفظ روايَة الْبَيْهَقِي أحرم (عَلَيْكُم) أيتها الأمة (حق الضعيفين) أي أضيقه وأحرمه على من ظلمهما (الْيَتيم وَالْمُزَاة) وَجه تَسْمِيَتهَا بالضعيفين ظَاهربل محسوس.

وقد كان المختار سيدنا صلى الله عليه وسلم يؤكد على رحمة ضعف المرأة، ويشبهها بالزجاجة التي تنكسر مع أهون الأسباب. فعَنْ أبي قلابة عن أَنَس رضي الله عنه، أَنَّ

النَّبِيَّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم، أَتَى عَلَى أَزُوَاجِه وَسَوَّاقٌ يَسُوقُ بِهِنَّ يُقَالُ لَهُ، أَنَّ مَقَالَ، «وَيْحَكَ يَا أَنْجَشَّهُ رُوَيْدًا سَوْقَكَ بِالْقَوَارِيرِ» قَالَ، قَالَ أَبُو قَلاَبَةَ، «تَكَلَّمَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ بِكَلِمَة لَوْ تَكَلَّمَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى لَعَبْتُمُوهَا عَلَيْهِ، صَحَيح مسلم (١٨١١/٤). والراد به، الرفق في السير، لأن الإبل إذا سمعت الحداء أسرعت في المشي واستلذته، فأزعجت الراكب وأتعبته، فنهاه عن ذلك لأن النساء يضعفن عن شدة الحركة، ويُخاف ضررهن وسقوطهن.

#### وصية الله ورسوله:

قال الله تعالى: «وَعَاشِرُوهُنَ بِالْمَعْرُوفِ فَإِن كَرِهْتُمُوهُنَ فَعَسَى أَن تَكْرَهُوا شَيْعًا وَيَجْعَلَ اللهُ فِيْهِ خَبَرًا كَثِيرًا »(النساء: ١٩).

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ، «اسْتَوْصُوا بِالنِّسَاء، هَإِنَّ المَرْأَةَ خُلقَتُ منْ صَلَع، وَإِنَّ أَعْوَجَ شَيْءٍ فِي الصَّلَعِ أَعْلاَهُ، هَإِنَّ ذَهَبْتَ تُقْتِمُهُ كَسَرْتَهُ، وَإِنْ تَرَكْتَهُ لَمْ يَزَلْ أَعْوَجَ، قَاسْتَوْصُوا بِالنِّسَاءِ». البخاري (٣٣٣١). وفي حديث آخر، خيرُكم خيركم لأهله، وأنا خيرُكم لأهلي».

ألا فليعدل الرجل في أهله ونسائه، وليكن من المقسطين حتى ينال عند الله المنزلة العليا،كما رَوَى مُسْلِمٌ وَغَيْرُهُ: «إِنَّ الْقُسطِينَ عِنْدَ اللَّهِ عَلَى مَنَابِرَ مِنْ نُورِ عَنْ يَمِين الرَّحْمَنِ، وَكَلْتَا يَدَيْهِ يَمِينٌ، الَّذِينَ يَعْدِلُونَ في حُكْمهم وَأَهْليهم وَمَا وَلُوا».

فَإذا لَمَ تَكَنَ الرَّحِمَةَ والرَّافَةَ، والعدل والقسط، ساءت الأحوال، وذهب الود والمودة، وبقي الخلاف والشقاق، ووقع الفراق والطلاق.

#### شبهة والرد عليها:

بعض الرجال يستهتر بضرب النساء جهلأ

01

جمادي الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون 💦 التوحيل

واستهانة بحجة أنهن ناقصات عقل ودين؛ والحق أن ذلك عنصرية بغيضة، ومبرر منحرف.

والحق والصواب ما بينه العلماء في شرح هذا الحديث:

عَنْ عَبْد اللَّه بْنِ عُمَرَ أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسلَم قَالَ: يَا مَعْشَرَ الْتُسَاء تَصَدَّقُنَ وَأَكْثَرْنَ مَنَ الاسْتَغْفَار فَإِنِّي رَأَيْتُكُنَّ أَكْثَرَ أَهْلِ النَّار قَالَت امْرَأَةُ مَنْهُنَّ وَمَا لَنَا يَا رَسُولَ اللَّه أَكْثَر أَهْلِ النَّارِ قَالَ تُكْثرُن اللَّعْنَ وَتَكْفُرْنَ الْمَشِيرَ مَا رَأَيْتُ مَنْ نَاقَصَات عَقْل وَدِينِ أَغْلَبَ لَذِي لُبُ مَنْكُنَّ . قَالَتْ: يَا رَسُولُ اللَّه ! وَمَا نُقْصَانُ الْعَقْلِ وَالدِين ؟ قَالَ: » أَمَا نَقْصَانُ الْعَقْلِ فَشَهَادَةُ أَمْرَأَتَيْن تَعْدَلُ شَهَادَة رَجُل، هَهَذَا مَن نقصان العقل، وتمكث ليالي مَا تُصَلِّي، وَتُفْطَرُ فِي رَمَضَانَ، هَهَذَا نُقْصَانُ

قال ابن عبد البر رحمه الله تعالى: هَذَا الْحَدِيثُ يَدُلُّ عَلَى أَنَّ نُقْصَانَ الدِّينِ قَدْ يَقَعُ

ضرورة لا تَدْفعُ (يعنى؛ لا ذنب على مَن به ذلك، ألا ترَى أَنَّ اللَّهِ جَبَلَهُنَّ عَلَى مَا يَكُونُ نَقْصًا فِيهِنْ؟ قَالَ الله عَزْ وَجَلٍ: «الرَّجَالَ قَوَّامُونَ عَلَى النَّسَاء بِمَا فَضِّلَ اللَّه بَعْضَهُمْ على بَعْض». وَقَدْ فَضَلَ اللَّهُ أَيْضًا بَعْضَ الرُجَالِ عَلَى بَعْض، وَبَعْضَ النُّسَاء عَلَى بَعْض، وَبَعْض الأَنْبِيَاء عَلَى بَعْض، لا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْعَلِيمُ) اهـ. التمهيد لما في الموطأ من المعانى والأسانيد (٣٢٦/٣). وقال النووي رحمه الله: نَقْصُ الدِّين قَدْ يَكُونُ عَلَى وَجْه يَأْثُمُ المرء بِه، كَمَنْ تَرَكَ الصَّلاة أو الصَّوْمَ أَوْ غَيْرَهُمَا مِنَ الْعِبَادَات الواجبة عَليْه بلا عُذر، وَقَدْ يَكُونُ عَلَى وَجُه لا إِثْمَ فِيهِ كَمَنْ تَرَكَ الْحِمْعَة أَو الْغَزْوَ أَوْ غَيْرَ ذَلِكَ مِمَّا لا يَجِبُ عليه لعذر، وَقَدْ يَكُونُ عَلَى وَجُه هُوَ مُكَلِّفَ بِهِ كَتَرِكَ الْحَائض الصَّلاة وَالصَّوْم. شرح النووي على .(71/Y) alua

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.





نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، ومما ساعد على انتشارها وجودها في كتب السنة الأصلية، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

#### أولا: أسباب ذكر هذه القصة

١- قد ذُكرت روايات حول الحروف المقطعة في أوائل السور، أكثرها واهيات وضعها مبتدعة الإسلام، ولقد بيَّن الإمام ابن الجوزي في «الموضوعات» (١/١٥) الأثر السيئ لهذه الواهيات على الأمة فنقل عن أبي الوفا علي بن عقيل أنه قال: «قال شيخنا أبو الفضل الهمداني: مبتدعة الإسلام والواضعون للأحاديث أشد من المحدين؛ لأن المحدين قصدوا إفساد الدين من خارج، وهؤلاء قصدوا إفساد الدين من الداخل، فهم كأهل بلد سعوا في إفساد أحواله، والمحدون كالحاضرين من خارج، فالدخلاء يفتحون الحصن، فهو شر على الإسلام من غير الملابسين له».

٢- ومن هذه الروايات التي تفسد الدين، ما ذكره الإمام النسفي في «تفسيره» (٢٧٩/٤) في تفسير قوله تعالى: «تَ رَالْقَلَمِ رَمَّا يَسْطَرُونَ» (القلم:١)، قال: «الظاهر أن المراد هذا الحرف من حروف المعجم، وأما قول ابن عباس: إنه الحوت الذي عليه الأرض واسمه بهموت فمشكل لأنه لا بد له من الإعراب سواء كان اسم جنس أو اسم علم هالسكون دليل على أنه من حروف المعجم».

قلتُ: إن هذا الإشكال الذي ذكره الإمام النسفي ونسبه إلى الإمام الحبر ابن عباس رضى الله

#### اعداد الم على حشيش

عنهما حيث ذكره بصيغة الجزم، حيث قال: «وقول ابن عباس»، ولم يذكره بصيغة التمريض فيقول: «رُوِيَ عن ابن عباس رضي الله عنهما» أو: «بلغنا عن ابن عباس» كما بين ذلك أئمة علوم الحديث في «التدريب» (٢٩٧/١)، ولو حققه النسفي لعلم واضعه.

٣- لقد خلط هذا الوضّاع الكذاب بين قوله تعالى: «تَ رَالْتَار رَمَا يَسْلَرُونَ » (القلم: ١)، وبين قوله تعالى: «وَذَا النُّونِ » (الأنبياء: ٨٧)، همن إهكه جعل «ن» والتي سكونها دليل على أنها من حروف العجم، مثل «النون» والتي إعرابها يدل على أنها اسم، حيث قال الإمام القرطبي في «تفسيره» قوله تعالى: « رَدًا النُونِ » (الأنبياء: ٨٧)، هو لقب يونس بن متى لابتلاع النون إياه، والنون هو الرحوت». اه.

أ- انظر كيف سوَّلت لهذا الكذاب نفسه أن يفتري على ابن عباس رضي الله عنهما ليفسد الدين بهذه الأباطيل هذا الكذاب ذكره الإمام الذهبي في «الميزان» (٣/٢٥٥/٧٥٧)؛ قال: محمد بن السائب الكلبي أبو النصر الكوفي المفسر الأخباري، قال الجوزجاني وغيره: كذاب، وقال ابن حبان: مذهبه في الدين وضوح الكذب فيه أظهر من أن يحتاج إلى الإغراق في وصفه،

Upload by: altawhedmag.com

جمادى الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

ثم قال: والكلبي يروي عن أبي صالح، عن ابن عباس- التفسير، وأبو صالح لم ير ابن عباس، ولا سمع الكلبي من أبي صالح إلاً الحرف بعد الحرف، فلما احتيج إليه أخرجت له الأرض أفلاذ كبدها لا يحل ذكره في الكتب فكيف الاحتجاج». اه. كذا قاله ابن حبان في «المجروحين» (٢٥٥/٢).

٥- وقال الإمام ابن حبان في «المجروحين» (٢٥٤/٢)؛ سمعت محمد بن يحيى السجستاني، يقول: سمعت عبد الصمد بن الفضل يقول: سمعت أحمد بن هارون يقول: سألت أحمد بن حنبل عن تفسير الكلبي؟ فقال: «كذب»، قلت: يحل النظر فيه؟ قال: «لا». اه.

٦- من هذا يتبين أن محمد بن السائب الكلبى، يروي عن أبي صالح، عن ابن عباس رضي الله عنهما التفسير بهذا السند فيظن من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن هذه الواهيات والأباطيل هي من قول ابن عباس رضي الله عنهما وينسبها إلى الإمام الحبر ابن عباس حتى اتهموا ابن عباس رضى الله عنهما أنه أخذها من الإسرائيليات، لذلك كان من أسباب ذكر هذه القصة تبرئة الصحابى الجليل ابن عباس رضي الله عنهما من هذه الأباطيل، والكشف عن العلل التي في سند تفسير الكلبي عن ابن عباس، وهي نفس العلل في التفسير المسمى «تنوير المقداس من تفسير ابن عباس، لأبي طاهر محمد بن يعقوب الفيروز آبادي الذي ذكره في مطلع ، تنوير المقباس من تفسير ابن عباس ،، فقال: أخبرنا عبد الله الثقة ابن المأمور الهروي، قال: أخبرنا أبي قال: أخبرنا أبو عبد الله، قال: أخبرنا أبو عبيد الله محمود بن محمد الرازي، قال: أخبرنا عمار بن عبد المجيد الهروي، قال: أخبرنا على بن إسحاق السمرقندي، عن محمد بن مروان عن الكلبي عن أبى صالح عن ابن عباس.

٧- ومحمد بن مروان الذي روى هذا التفسير عن الكلبي قال الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (٦١٨٥/٢٠٦/١٢): محمد بن مروان السدي الصغير وهو محمد بن مروان بن عبد الله بن إسماعيل بن عبد الرحمن السدي الكوفي روى

ر البتيه حسيل

32

جمادى الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

محمد بن السائب الكلبي صاحب التفسير، قال عبد السلام بن عاصم عن جرير بن عبد الحميد: كذاب، وقال صالح بن محمد البغدادي الحافظ: كان ضعيفًا وكان يضع الحديث أيضًا، وقال أبو حاتم: ذاهب الحديث، متروك الحديث، لا يكتب حديثه البتة، وقال النسائي: متروك.. اه.

بهذا يتبين أن «تنوير المقباس من تفسير ابن عباس» للفيروزآبادي رواه من طريق، محمد بن مروان السدي الصغير عن الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس، وهذا السند ذكره الفيروزآبادي (۱۱٤) مرة قائلاً: «وبإسناده عن ابن عباس».

٨- قال الحافظ السيوطي في «التدريب» (١٨١/١): «أوهى أسانيد ابن عباس مطلقًا: السدي الصغير محمد بن مروان عن الكلبي عن أبى صالح عنه». اه.

ثم نقل الحافظ السيوطي: أن الحافظ ابن حجر قال: «هذه سلسلة الكذب لا سلسلة الذهب». اه..

٩- كان لا بد من بيان هذه السلسلة سلسلة الكذب حتى تُنسب الأباطيل المنسوبة كذبًا إلى الإمام البحر ابن عباس رضى الله عنهما.

۱۰ بهذه السلسلة «سلسلة الكذب» فسرت الحروف المقطعة في أوائل السور ومنها: «ن وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ» (القلم: ١).

وكذلك: «ق وَالْقُرْآنِ الْمَجِيدِ» (ق:١).

ونسبوا هذا الكذب المختلق المصنوع إلى ابن عباس رضي الله عنهما، ونتج عن هذا التفسير مسألتان،

الأولى: تفسير (ن) بأنها (الحوت)، وأنه ليس كالحيتان، حيث جعلوا بينه وبين الأرض علاقة. والثانية: تفسير (ق) بأنها (الجبل)، وأنه ليس كالجبال حيث جعلوا بينه وبين السماء علاقة.

١١- أما عن المسألة الأولى: وهي تفسير (ن) بأنها الحوت وعلاقته بالأرض، قال الفيروزآبادي في «تنوير المقباس من تفسير ابن عباس» (ص٣٦٣): وبإسناده عن ابن عباس في قوله تعالى: (ن)، يقول: أقسم الله بالنون وهي السمكة التي تحمل

Upload by: altawhedmag.com

\_\_\_\_\_

الأرضين على ظهرها وهي في الماء وتحتها الثور، وتحت الثور الصخرة، وتحت الصخرة الثرى ولا يعلم ما تحت الثرى إلا الله، واسم السمكة ليواش ويقال لوتياء، واسم الثور بهموت، وقال بعضهم، تلهوت، ويقال: ليوتا، وذلك الحوت في بحر يقال له عضواص وهو كالثور الصغير في البحر العظيم، وذلك البحر في صخرة جوهاء، وفي تلك الصخرة أربعة آلاف خرق منها خرق يخرج المياه إلى الأرض». اه.

قلتُ: ولقد انتشر هذا الخبر الباطل في كثير من التفاسير منسوبًا إلى ابن عباس رضي الله عنهما، ومنهم من اختصره، كالإمام النسفي في «تفسيره» (٢٧٩/٤)، حيث نقل عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: «(ن) الحوت الذي عليه الأرض واسمه بهموت». اه.

قلت: قول الفيروزآبادي وبإسناده عن ابن عباس أي لسلسلة الكذب التي بيناها وبها جاء هذا الخبر الباطل في تفسير (ن) بالحوت الذي يحمل الأرض على ظهره وهو في الماء وتحته الثور.

#### ثانيا: قصة جبل (ق) ولون السماء

وهي المسألة الثانية: وهي تفسير (ق) في قوله تعالى: «قَ رَالْتُرَانِ المَحِدِ» (ق:١). قال أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروزآبادي في «تنوير المقباس من تفسير ابن عباس» (ص٣٢٤): «وبإسناده عن ابن عباس في قوله تعالى: (ق) يقول هو جبل أخضر محدق بالدنيا وخضرة السماء منه».

#### ثالثًا: التحقيق:

١- هذا الخبر الباطل جاء بسند من أوهى أسانيد ابن عباس كما بينا آنفًا بسلسلة تسمى «سلسلة الكذب». اه. \*

٢- قال الأمام ابن القيم في «المنار المنيف» (ص١١١): «ونحن ننبه على أمور كلية، يعرف بها كون الحديث موضوعًا» تنبيه (١٢) قال: «أن يكون الحديث مما تقوم الشواهد الصحيحة على بطلانه». ثم قال: «وهذا وأمثاله مما يزيد الفلاسفة وأمثالهم كفرًا». اه.

#### رابعا: قصة جبل (ق) وترفرف السماء عليه:

أخرج الإمام الحافظ ابن أبي حاتم المتوفى سنة (٣٢٧ه) في تفسيره المسمى «تفسير القرآن العظيم» (٢٢٠٧/١٠) (ح١٨٦٤) قوله: (ق) آية (١) عن ابن عباس قال: خلق الله من وراء هذه الأرض بحرًا محيطًا بها، ثم خلق من وراء ذلك جبلاً يقال له (ق) السماء الدنيا مترفرفة عليه، ثم خلق الله من وراء ذلك الجبل أرضًا مثل تلك الأرض سبع مرات، ثم خلق من وراء ذلك بحرًا محيطًا بها، ثم خلق من وراء ذلك جبلاً يقال له (ق) السماء الثانية مترفرفة عليه.

حتى عدّ سبع أرضين، وسبعة أبحر، وسبعة أجبل، وسبع سماوات، قال؛ وذلك قوله تعالى: «وَالْبَحُرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعُدِه سَبْعَة أَبْحُرِ، (لقمان،٢٧). اهـ.

#### خامسا: التحقيق:

قال الحافظ ابن كثير المتوفى سنة (٧٧٤هـ) في «تفسير القرآن العظيم» (٢٢١/٤) ط. الحلبي:

١- قوله تعالى: (ق) حرف من حروف الهجاء المذكورة في أوائل السور، كقوله تعالى: (ص)، و(ن)، و(الم)، و(حم)، و(طس)، ونحو ذلك. قاله مجاهد وغيره.

٢- ثم قال الحافظ ابن كثير: «وقد رُوِيَ عن بعض السلف أنهم قالوا: (ق) جبل محيط بجميع الأرض يقال له جبل قاف».

٣- ثم عقب الحافظ ابن كثير على هذا القول فقال: «وكأن هذا والله أعلم من خرافات بني إسرائيل التي أخذها عنهم بعض الناس لما رأى من جواز الرواية عنهم مما لا يصدق ولا يكذب، وعندي أن هذا وأمثاله وأشباهه من اختلاق بعض زنادقتهم يلبسون به على الناس أمر دينهم، كما افترى في هذه الأمة-مع جلالة قدر علمائها وحفاظها وأئمتها- أحاديث عن النبي صلى الله عليه وسلم وما بالعهد من قدم، فكيف بأمة بني إسرائيل مع طول المدى وقلة الحفاظ النقاد فيهم، وشربهم الخمر، وتحريف علمائهم الكلم عن مواضعه، وتبديل كتب الله وآياته.

00

التوحيد

جمادى الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

الرواية عنهم في قوله: وحدثوا عن بني إسرائيل ولا حرج، فيما قد يجوزه العقل، فأما فيما تحيله العقول، ويحكم فيه بالبطلان، ويغلب على الظنون كذبه فليس من هذا القبيل،.

<sup>0</sup>- ثم قال الحافظ ابن كثير: "وقد أكثر كثير من السلف من المضرين، وكذا طائفة كثيرة من الخلف من الحكاية عن كتب أهل الكتاب في تفسير القرآن المجيد وليس بهم احتياج إلى أخبارهم ولله الحمد والمنة، حتى إن الأمام أبا محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم بن أبي حاتم الرازي رحمة الله عليه أورد ها هنا أثرًا غريبًا لا يصح سنده عن ابن عباس رضي الله عنهما فقال: حدثنا أبي، قال: حُدثت عن محمد بن فقال: حدثنا أبي، قال: حُدثت عن محمد بن من مجاهد، عن ابن عباس رضي الله عنهما عن مجاهد، عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: خلق الله من وراء هذه الأرض بحرًا محيطًا بها، ثم خلق من وراء ذلك البحر جبلاً يقال له (قاف) سماء الدنيا مرهوعة عليه.

ثم خلق الله تعالى من وراء ذلك الجبل أرضًا مثل تلك الأرض سبع مرات، ثم خلق من وراء ذلك بحرًا محيطًا بها، ثم خلق من وراء ذلك جبلاً يقال له (قاف) السماء الثانية مرفوعة عليه، حتى عدّ سبع أراضين، وسبعة أبحر، وسبعة أجبل، وسبعة سماوات، قال وذلك قوله تعالى: «وَٱلْهُمُ مِنْ بَعَدِهِ. سَبْعَةُ أَبْحُرٍ» (لقمان:٢٧)، فإسناد هذا الأثر فيه انقطاع». اه.

قلتُ: ولقد ذكرت كلام الحافظ ابن كثير كلامًا حتى نصَّ الخبر فلا يظن من لا دراية له أني كررت الخبر حيث خرجت الخبر من تفسير الإمام ابن أبي حاتم آنفًا، ولكن بالمقارنة تبين أن: - تفسير ابن أبي حاتم (طبعة المكتبة العصرية ببيروت) هذا الخبر محذوف فيه السند، وقال: حن ابن عباس، بينما عند الحافظ ابن كثير ذكره بسنده عن ابن عباس وتبين أنه أثر غريب لا يصح منقطع.

٢- أما المتن ففي تفسير ابن أبي حاتم لفظه: جبل (ق) السماء (مترفرفة عليه) بينما عند ابن كثير اللفظ الذي نقله عن ابن أبى حاتم:

التوحيد / جمادى الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

جبل (ق) السماء (مرفوعة عليه).

قلت: واللفظان مترادفان بهما تظهر النكارة الشديدة للمتن؛ حيث جعل سبعة أجبل كل جبل يسمى قاف وكل سماء من السماوات السبع مرفوعة على جبل دائري، وهذا كذب، لأن الله تبارك وتعالى رفع السموات بغير عمد، فقال سبحانه: «ألله ألَّذِي رَفَعُ ٱلْمَوْتِ مِغَرِ مَدَرِ تَرَوْنَهَا (الرعد: ٢)، ولقد بين الله كذب هؤلاء الوضاعين فقال تعالى: « حَلَقَ ٱلسَّنُوَتِ مِغَرِ عَدَرِ تَرُوْنَهَا وَأَلْقَى فِي

قلتُ: فهذا الخبر الباطل ينطبق عليه تمام الانطباق أمرٌ من الأمور الكلية التي قال عنها الإمام ابن القيم في «المنار المنيف، فصل (٦) «بها يعرف كون الحديث موضوعًا»، فقال: «ومنها مخالفة الحديث صريح القرآن». اه.

#### سادساً: تبرئة ابن عباس رضي الله عنهما:

بعد بيان هذا الكذب المنسوب لابن عداس ندحض فرية المستشرقين الذين اتهموه بأنه كان يأخذ عن أهل الكتاب ويسألهم، فهذا الافتراء لا يقول به إلا جاهل بالسنة جهلاً مركبًا؛ لأنه جاهل ويجهل أنه جاهل؛ ففي صحيح البخاري رد على هذه الفرية، فقد بوب الإمام البخاري في صحيحه بابًا في كتاب «الاعتصام بالكتاب والسنة» (٢٥) باب قول النبي صلى الله عليه وسلم: «لا تسألوا أهل الكتاب عن شيء» (ح٣٦٣٣): «كَيْفَ تَسْالُونَ أَهْلَ الْكَتَابِ عَنْ شَيْء وَكَتَابُكُمُ الَّذِي أُنْزَلَ عَلَى رَسُولِ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ أَحْدَثُ تَقْرَءُونَهُ مَحْضًا لَمْ يُشَبُ، وَقَدْ حَدَثَكُمُ أَنَّ أَهْلَ الْكِتَابِ بَدَلُوا كِتَابَ اللَّهِ وَغَيَّرُوهُ، وَكَتَبُوا بِأَيْدِيهِمُ الْكَتَابَ، وَقَالُوا هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ ليَشْتَرُوا بِهِ ثَمَنًا قَلِيلاً، ألا يَنْهَاكُمْ مَا جَاءَكُمْ منْ الْعِلْم عَنْ مَسَالَتِهِمْ، لا وَاللَّه مَا رَأَيْنَا مِنْهُمْ رَجُلاً يَسْأَلْكُمْ عَنْ الَّذِي أَنْزَلْ عَلَيْكُمْ». وأخرجه أيضًا الإمام البخاري في «صحيحه» (ح٢٦٨٥) (-vorr) عن ابن عباس قال: «يا معشر المسلمين، كيف تسألون أهل الكتاب عن شيء ... الحديث. هذا ما وفقتى الله إليه، وهو وحده من وَراء القصد.

Upload by: altawhedmag.com



# قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله ( الخبرية ) و( الفعلية ) على ظاهرها دون المجاز

َ جماهير أئمة أهل السنة في القرن الخامس الهجري ، على إثبات استوائه تعالى على عرشه ، وفق نهج النبي عليه السلام وخير القرون . . خلافًا لمن أبوا إلا اتباع الجهم والمعتزلة والخوارج في تأويلهم الاستواء بالاستيلاء

> الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

فمنذ أن ظهرت مقولة الجهم بن صفوان-الدى انتشرت بدعته بترمذ وأخذ منه المعتزلة والكرامية والخوارج القول ينفى صفات الله الأزلية، وبالغ في تعطيلها لحد أن ترك الصلاة أربعين يوماً قائلاً: (إذا ثبت عندى من أعبده صليتُ له)، فما كان من الوالي سالم بن أحوز الا أن أنكر عليه ثم ضرب عنقه- وعسارات أئمة أهل السنة والجماعة تتوالى لرد مزاعمه وطريقته في التعطيل، جزئيًا كان هذا التعطيل أم كليًا .. وقد سبق بيان أن طريقته في نفى صفات الله جاءت مخالفة لما كان عليه النبي وصحابته وأرياب القرون الفاضلة، ثم مَن تبعهم من أئمة القرنين الثالث والرابع، ونذكر من أقوال أئمة القرن الخامس في إثبات صفة الاستواء وبطلان تأويلها بالاستيلاء

أ-طرفاً من نصوص أئمة أهل السنة وأعلام القرن الخامس في إثباك صفة الاستواء وسوقهم الإجماع عليه قول شيخ أهل خراسان، العلامة ابن فورك ت٢٠٦، فيما حكام له تلميذه البيهقي في الأسماء والصفات ص٢٥: "استوى بمعنى: علا"، وقد أمعن قبل في تعطيل صفات الخالق وتأويلها وإخراجها عن ظاهرها، وألف في ذلك: (تأويل مشكل الحديث) وهو ملى بالتأويلات

مسالق ٤ . محمد عبد العليم الدسوقي المسالق المسوقي الأنور

لأخبار ونصوص الصفات، فألف القاضي أبو يعلى تـ٤٨ كتابه (إبطال التأويلات لأخبار الصفات) ردًا على تأويلاته، وحصلت على إثر ذلك فتنة، عندها أمر الخليفة العباسي (القائم بالله ابن القادر بالله) أن يُشهَر ما مُرف بـ (الاعتقاد القادري) الذي فيه: "وأنه تعالى خلق العرش لا لحاجة، واستوى عليه تعالى خلق العرش لا لحاجة، واستوى عليه بعد أن أخذ توقيعات العلماء على الإقرار بأنه المعتقد الصحيح، وكان ابن فورك ضمن من أذعن له، وقال عبارته التي ساقها له ابن الجوزي وغيره: "لا اعتقاد لنا إلا ما اشتمل عليه هذا الاعتقاد".

ويوقد تراجع ابن فورك ما ذكره شيخ الإسلام في (نقض تأسيس الجهمية) ٢٣٢/٢، قال: "المعروف عن ابن فورك، هو ما عليه وأئمة أصحابه، من إثبات أن الله فوق العرش، كما ذكر ذلك في غير ما موضع من كتبه وحكاه عن الأشعري وابن كلاب وارتضاه"، لكن اشأنه شأن غيره ممن تراجعوا- وهذا من شديد ما يؤسف له- تترك مراجعاتهم، ويذاع وينشر ما كانوا عليه قبلُ من ضلال.

هـذا، ومما ذكـره البيهقي تـ٤٥٨ في باب الاستواء، قوله في (الاعتقاد على مذهب

😣 جمادى الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

السلف وأصحاب الحديث) ص ٨٩ وقد نقله عنه الذهبي في العلو ص١٨٥-: "قال تعالى: (ٱلرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ) (طه: ٥)، (مُ أَسْبَوَىٰ عَلَى ٱلْمَرْشِ ) الأعراف/٥٤)، (وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ) الأنعام/٦١)، ( يَعَافُونَ رَبُّهُم مَن فَوْقِهِمْ ) التحل/٥٠)، (إلَّه يَصْعَدُ ٱلْكُلُمُ ٱلْطَيْبُ ) فاطر (١٠)، (مَأْمِنتُم مَّن في ٱلسَّمَلَةِ ) الملك (١٦) وأراد: (من فوق السماء) كما قال تعالى: (في عُدُوع النَّخل )طـه/٧١)، بمعنى: على جذوع النخل وقال: (نَسَجُوا فِي ٱلْأَرْضِ )التوية (٢) أي على الأرض، وكل ما علا فهو سماء والعرش أعلى السماوات، فمعنى الآية: أأمنتم من على العرش، كما صرح به في سائر الآيات، وفيما كتبناه من الآيات دلالة على إبطال قول من زعم من الجهمية بأن الله بذاته في كل مكان، وقوله: (وَهُوَ مَعَكُرُ أَبِّنَ مَاكُتُمُ ) الحديد (٤) إنما أراد بعلمه لا بذاته".

ذلك أن لوكان بذاته "في كل مكان لكان في بطن الإنسان وفمه وفي الخشوش، ولوجب أن يزيد بزيادة الأمكنة إذا خُلق فيها ما لم يكن، ولصح أن يُرغب إليه إلى نحو الأرض وإلى خلفنا ويميننا وشمالنا، وهذا ما أجمع المسلمون على خلافه وعلى تخطئة قائله"، كذا ذكره أبو بكر الباقلاني ت٢٠٠ في (الإبانة) له، وقد نقله عنه الذهبي في العلو ص١٧٣، وكلاماً مثل هذا ذكره في كتاب (التمهيد) له.

وكان الذهبي قد نقل عن القاضي ابن الباقلاني بنفس المصدر وعقيب ما سبق، قوله في كتابه (الـذب عن أبي الحسن الأشعري): "وكذلك قولنا في جميع المروي عن رسول الله في صفات الله إذا صح من إثبات اليدين والوجه والعينين، ونقول: إنه يأتي يوم القيامة في ظلل من الغمام، وإنه ينزل إلى السماء الدنيا كما في الحديث، وإنه مستو على عرشه".. إلى أن قال: "وقد بيّنا دين الأئمة وأهل السنة، أن هذه الصفات تمر كما جاءت بغير تكييف ولا تحديد ولا تجنيس ولا تصوير، كما روي عن الزهري وعن مالك

في الاستواء، فمن تجاوز ذلك فقد تعدى وابتدع وضل".

ولك أن تتأمل ثناء الذهبي على ابن الباقلاني، وعزاءَه فيه وقوله عنه وقد ابتُليا بما ابتُلينا به: "أين مثله في تبحره وذكائه ويصره بالملل والنحل؟، فلقد امتلأ الوجود بقوم لا يدرون ما السلف، ولا يعرفون إلا السلب ونفي الصفات وردها، صم بكم عتم عجم، يدعون إلى العقل ولا يكونون على النقل، فإنا لله وإنا إليه راجعون"، وعبارة الذهبي التي يعرب فيها هو الآخر عن أسفه لحال الأشاعرة، نصها: " لو انتهى أصحابنا المتكلمون إلى مقالة أبي الحسن ولزموها لأحسنوا، ولكنهم خاضوا كخوض حكماء الأوائل في الأشياء، ومشوا خلف المنطق، فلا قوة إلا بالله"، كذا في العلو ص١٦٣.

#### ب-الأئمة: اللالكاني والطلمنكي والأصبهاني والسجزي والصابوني وابن عبد البر يسوقون الإجماع على إثبات استوائه تعالى على عرشه

ومما جاء عن اللالكائي ت١٨ ٤ قوله في (شرح أصول السنة) ١٩/١، "سياق ما روي في قوله: (الرَّحْنُ عَلَّ ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ) طه/٥)، وأن الله على عرشه في السماء": "قال عز وجل: (إلَه يَصْعَدُ الْكَلُرُ الطَّيْبُ وَالْمَلُ الصَلِحُ بَرْفَعُهُ ) فاطر/١٠)، وقال: (مَأْمِنَمُ مَن في السَمَاء ) الملك/٢١)، وقال: (وهُو ٱلقَاعِرُ فَوْقَ عِبَارِهِ) الأنعام/٢١)، فد لت هذه الآيات أنه في السماء وعلمه بكل مكان، رُوى ذلك عن عمر وابن مسعود وابن عباس وأم سلمة، ومن التابعين: ربيعة وسليمان التيمي ومقاتل بن حيان، وبه قال مالك والثوري وأحمد"، وجعل يسوق آثارهم الواردة عنهم في ذلك.

وية حواره مع المخالفين يقول الحافظ أبو عمرو الطلمنكي ت٢٩٩ في كتابه (الوصول إلى معرفة الأصول)- وهو في العلو ١٧٩-: "أجمع المسلمون من أهل السنة على أن معنى قوله: (وَهُوَ مَعَكُرُ أَيْنَ مَاكُنُمٌ) الحديد /٤)، ونحو ذلك من القرآن: أنه علمه، وأنه تعالى هوق

جمادى الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

السماوات بذاته مستوعلى عرشه كيف شاء، وقال أهل السنة في قوله (الرَّحْنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ السَّوَى ) طه/٥)، إن الاستواء من الله على عرشه على الحقيقة لا على المجاز".

ومما جاء عن أبي نعيم الأصبهاني ت٤٣٠ في كتابه (الاعتقاد) قوله: "طريقتنا طريقة السلف المتبعين للكتاب والسنة وإجماء الأمة، ومما اعتقدوه؛ أن الله لم يزل كاملاً بجميع صفاته القديمة، لا يزول ولا يحول.. وأن الأحاديث التي ثبتت في العرش واستواء الله عليه، يقولون بها ويثبتونها من غير تكييف ولا تمثيل، وأن الله بائن من خلقه والخلق بائنون منه، لا يحل فيهم ولا يمتزج بهم، وهو مستو على عرشه في سمائه من دون أرضه". وممن ساق على ذلك الأجماع من غير من ذكرنا: الحافظ أبو نصر السجزي ت٤٤٤، قال في (الايانة) له وهو في العلو ص١٨٠: "أئمتنا كسفيان الشوري ومالك وحماد بن سلمة وحماد بن زيد وسفيان بن عيينة والفضيل وابن المبارك وأحمد وإسحاق، متفقون على أن الله بذاته فوق العرش وعلمه بكل مكان".. وشيخ الإسلام أبو عثمان الصابوني ت ٤٤٩، قال في كتابه (عقيدة السلف وأصحاب الحديث) ص٤٤: "ويعتقد أصحاب الحديث ويشهدون أن الله فوق سبع سمواته على عرشه كما نطق به كتابه"، إلى أن قال بعد أن توسع وبدأ في ذكر الآيات ثم ثنى بذكر الأحاديث والآشار؛ "وعلماء الأمة وأعيان الأئمة من السلف لم يختلفوا أن الله على عرشه، وعرشه فوق سمواته، يثبتون من ذلك ما أثبته تعالى ويؤمنون به، ويصدقون الرب في خبره، ويطلقون ما أطلقه سبحانه من استوائه على العرش ويُمرّونه على ظاهره، وبكلون علمه إلى الله".

ولابن عبد البر حافظ المغرب ت٤٦٣، قوله في التمهيد ٤٥/٤ لما انتهى إلى شرح حديث النزول: "هذا حديث صحيح لا يختلف أهل الحديث في صحته.. وفيه دليل على أن الله

في السماء على العرش فوق سبع سماوات كما قال الجماعة، وهو من حجتهم على المعتزلة والجهمية في قولهم: إن الله في كل مكان وليس على العرش، والدليل على صحة ما قاله أهل الحق في ذلك" وطفق يسرد أي الاستواء والفوقية والعلو والعروج إليه، ثم أتمع ذلك بقوله: "وهذه الآيات كلها واضحات في إبطال قول المعتزلة، وأما ادعاؤهم المجاز في الاستواء وقولهم في تأويل (استوى): (استولى)، فلا معنى له، لأنه غير ظاهر في اللغة، ومعنى الاستيلاء في اللغة: المغالبة، والله لا يغالبه ولا يعلوه أحد" .. وأردف يقول: "ومن حق الكلام أن يُحمل على حقيقته، حتى تتفق الأمة أنه أريد به المجاز، إذ لا سبيل إلى اتباع ما أنزل إلينا من ربنا إلا على ذلك، وإنما يوجه كلام الله إلى الأشهر والأظهر من وجوهه ما لم يمنع من ذلك ما يجب له التسليم، ولو ساغ ادعاء المجاز لكل مدع، ما ثبت شيء من العبارات، وجل الله عن أن يُخاطب إلا يما تفهمه العرب في معهود مخاطباتها مما دصح معناه عند السامعين، والاستواء معلوم في اللغة ومفهوم، وهو العلو والارتضاع على الشيء"، ثم قال بعد أن ساق في ذلك كلام أبى عبيدة وأبى رييعة الأعرابي، ورد شبهات من انتصر لتأويل الاستواء:

"ومن الحجة أيضاً على أن الله على العرش فوق السماوات السبع: أن الموحدين أجمعين من العرب والعجم إذا كربهم أمر أو نزلت بهم شدة، رفعوا وجوههم إلى السماء يستغيثون ربهم، وهذا أشهر وأعرف عند الخاصة والعامة من أن يُحتاج إلى أكثر من حكايته، لأنه اضطرار لم يؤنبهم عليه أحد، ولا أنكره عليهم مسلم"، ثم قال بعد أن رد المزيد من شبهات المعطلة وساق عبارة مالك وربيعة: وأما احتجاجهم بقوله: (مَا يَصُورُ مِن خَرَى تُلكَة إلاً هُوَ رَابِهُمُرً) المجادلة/٧)، فلا حجة لهم في ظاهر هذه الآية، لأن علماء الصحابة والتابعين قالوا في تأويل هذه الآية: هو على

جمادي الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون 🔪 الت

العرش وعلمه في كل مكان، وما خالفهم في ذلك أحد يُحتج بقوله"إ.ه

# المحافظة المحافية على نفس الدرب سار بقية أئمة العام العام المعام العام المعام العام العام العام العام العام ال

ومن غير من ذكرنا، قال العلامة محمد بن موهب المالكي ت٤٠٦ في شرح رسالة ابن أبى زيد: "(قوله: إنه فوق عرشه المجيد بذاته)، فمعنى «فوق» و«على» عند جميع العرب واحد، وفي كتاب الله وسنة رسوله تصديق ذلك)"، ثم ذكر النصوص من الكتاب والسنة، واحتج بحديث الجارية وحديث الاسبراء، وعقب يقول: "وقد تأتى لفظة (ع) في لغة العرب بمعنى (فوق)، كقوله: (فَأَمْشُوا فِي مَنَاكَبُهَا) الملك /١٥)، و(في جُدُوع ٱلنَّحْل) طه/٧١)، و(ءَأَمِنهُم مَّن في ٱلسَّمَاءِ )الملك/١٦)، قال أهل التفسير: وهذا قول مالك فيما فهمه عن حماعة ممن أدرك من التابعين، فيما فهموه من الصحابة، فيما فهموه عن النبي صلى الله عليه وسلم: أن الله في السماء، بمعنى: فوقها وعليها.. فتبين أن علوه فوق عرشه، إنما هو بذاته، لأنه بائن عن جميع خلقه بلا كيف، وهو في كل مكان من الأمكنة المخلوقة بعلمه لا بذاته، إذ لا تحويه الأماكن لأنه أعظم منها، قد كان ولا مكان"، إلى أن قال: "فلما أيقن المنصفون إفراد ذكره بالاستواء على عرشه بعد خلق سماواته وأرضه، وتخصيصه بصفة الاستواء، علموا أن الاستواء هنا غير الاستيلاء، وأقروا بوصفه بالاستواء على عرشه وأنه على الحقيقة لا على المجاز، ووقفوا عن تكبيف ذلك وتمثيله، إذ ليس كمثله شيء".

كما جاء في وصية شيخ الصوفية معمر بن أحمد بن زياد الأصبهاني ت٤١٨ إبان سرده لد "ما كان عليه أهل الحديث وأهل التصوف والمعرفة"، ما نصه، "أحببت أن أوصي بوصية من السنة"، وذكر أشياء إلى أن قال فيها: "وأن الله استوى على عرشه بلا كيف ولا تشبيه ولا تأويل، والاستواء معقول والكيف مجهول،

وأنه بائن من خلقه والخلق بائنون منه، فلا حلول ولا ممازجة ولا ملاصقة.. إلخ".. كما جاء عن الإمام أبي زكريا السجستاني ت٢٢٦، قوله في رسالته، "لا نقول كما قالت الجهمية: إنه تعالى مداخل للأمكنة وممازج بكل شيء ولا نعلم أين هو؟، بل نقول: هو بذاته على العرش وعلمه محيط بكل شيء، وعلمه وسمعه وبصره وقدرته مدركة لكل شيء، وذلك معنى قوله: (وَهُوَ مَعْكُرُ أَنِي مَا مَنَمُ ) الحديد/٤)، وهذا الذي قلناه، هو كما قال الله وقال رسوله" كذا في العلو للذهبي ص١٧٨.١٧٧.

ولأبي الفتح سليم بن أيوب الرازي الفقيه والمفسر ت٤٤٧، قوله في تفسير: (الرَّحْنُ عَلَ الْمَرْشِ السَّوَى) طـه/٥): "قال أبو عبيدة: (علا)"، ثم قال بعد أن ذكر آية: (ثُمَّ السَّوَى عَلَ ٱلْمَرْشِ ) الأعراف/٥٤)، "استوى في اليوم السابع"، قال الحافظ الذهبي في العلو ص١٨٠ معلقاً: "وهكذا سائر تفسيره على الاثنات لا على النفى".

ولشيخ الأسسلام البصير باللغة العالم بالتفسير والحديث أبي إسماعيل الهروي ت٢٨١، وتحت عنوان، "باب استواء الله على عرشه فوق السماء السابعة بائناً من خلقه، من (الكتاب) و(السنة)"، قوله في كتابه (الفاروق) وبعد أن ساق الأدلية من الآيات والأحاديث، "وفي أخبار شتى أن الله في السماء السابعة على العرش بنفسه، وهو ينظر كيف تعملون، وعلمه وقدرته واستماعه ونظره ورحمته في كتاب (الحجة) له: "وأن الله مستو على عرشه، بائن من خلقه كما قال في كتابه"، كذا في العلو ص١٩٠، ١٨٧.

هذا ما تيسر ذكره من نصوص وإجماعات علماء القرن الخامس، والا فالكلام عنهم في ذلك لا ينتهي.. وإلى لقاء آخر نستكمل الحديث.. والحمد لله رب العالين.

جمادي الأخرة ١٤٣٩ ه - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

# نظرات في السيرة الشروية

الحلقة الثانية

بسم الله والحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، أما بعد:

وثمرة دراستها

هان علم السيرة النبوية من أجل وأشرف العلوم الدينية، لأن موضوعه ذاتُ النبي صلى الله عليه وسلم وصفاته، وسيرته وحياته.

فسيرة رسول الله صلى الله عليه وسلم: فسيحة الأرجاء، متسعة الجوانب والأنحاء: حيث انتشرت في طول الزمان، وشملت عموم المكان: فما بعث الله نبيًا إلاً وبشر به قومه، وكلفهم بتصديقه ومؤازرته، والإيمان به ومناصرته: إذا أدركوا زمانه، وشهدوا بعثته وحياته، قال تعالى: « وَإِذَ أَخَذَ أَنَّهُ مِتَقَ الْبَيْنِ لَمَا عَاتَيْتُ مُ مَن تعالى: « وَإِذَ أَخَذَ أَنَّهُ مِتَقَ الْبَيْنِ لَمَا عاتَيْتُ مُ مِن الذا أدركوا زمانه، وشهدوا بعثته وحياته، قال محت وحكمة ثما عاترت وأخذم عل ذيكم إسرة قالوا محت وحكمة ثما عاترت وأخذم عل ذيكم إسرة قالوا مد وَلَتُ مُرْدًا قَال قَاتُهُ وَأَنَّا مَعْكُم مِنَ الشَهِدِينَ (أَل عمران: ٨١-مَدَ ذَلِكَ مُمَ الْنَسِعُوبَ » (آل عمران: ٨١-٢٨).

ولا يوجد في الدنيا حدثَ ولا حركة إلاً ولرسول الله صلى الله عليه وسلم فيه المثل الأعلى، فهو صلى الله عليه وسلم اليتيم المُرَبَّى،

# د. سعيد صوابي الأستاذ بجامعة الأزهر

والأَمِّيُ المُعَلِّم، والتاجر الصدوق، والزوج المثالي... وصدق الله في وصفه له وثنائه عليه إذ يقول: «وَأَنزَلَ أَلَهُ عَلَيْكَ ٱلْكَِنَّبَ وَٱلْحَكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمَ تَكُنُ عَمَلَهُ وَكَانَ فَشُلُ أَلَهُ عَلَيْكَ عَظِيمًا » (النساء: ١١٣).

ولا تكاد سورة من سور القرآن تخلو عن ذكر له تصريحًا؛ كالسور التي اختصت بالحديث عنه صلى الله عليه وسلم، مثل؛ سورة الضحى، والشرح، والكوثر، والنصر... وأما غيرها من سور القرآن الكريم؛ ففي كُلُّ منها حديثٌ عنه صلى الله عليه وسلم أو إشارة إليه تلميحًا، مثل سورة الإخلاص هزان أول لفظ فيها ينبيُ أنه صلى الله عليه وسلم هو المكلف بالتبليغ، وقد بلغ الناس كلَّ ما أوحاه السه ديه: « فَلْ هُوَ المُتُ أَحَدُّ (الإخلاص: ۱).

وسورة المسد؛ فإن أبا لهب وزوجَهُ ما حل بهما اليوار والخسار إلاً بإيذائهمًا لرسول الله صلى الله عليه وسلم وعنادَهُما لدعوته. كما لا تخلو ترجمة أحد من أصحابه صلى الله عليه وسلم من

吴 جمادى الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون 🔪 ال

حديث له أو سيرة عنه، وقد اجتمع منهم حوله صلى الله عليه وسلم في حَجة الوداع نحو مائة وثلاثين ألفًا؛ يقتدون به ويسمعون منه ويتلقُوْنَ عنه، وقد جمع الحافظ ابن حجر أكثر من اثني عشر ألف صحابي وصحابية في كتابه (الإصابة).

ثم إنَّ سيرته صلى الله عليه وسلم ممتدة بعد لاحوقه بالرفيق الأعلى إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها؛ وذلك في شخص كل مؤمن ومؤمنة يُحسن التأسي برسول الله صلى الله عليه وسلم ويتبعُ سنته... فلا يَعمَلُ أحدٌ في الخافقين خيرًا إلاً ورسول الله صلى الله عليه وسلم هو الدال عليه، ولا يُتَوقَّى في الدارين شرّ إلاً ورسول الله صلى الله عليه وسلم قد حَذَر منه، قال سبحانه وتعالى: « وَاعْلَمُوا أَنَّ فِكُمْ رَمُولَ الله لَوَ عَلِيمَكُمْ في كَثِر وتعالى: « وَاعْلَمُوا أَنَّ فِكُمْ رَمُولَ الله لَوَ عَلِيمَكُمْ في كَثِر من الله عليه وسلم قد حَذَر منه، قال سبحانه في الأثر لمنة وَلَيمَ النَّهُ عَلَيمُ وَالْعَمَانَ في تَعَر إليكُمُ الكَثِر وَالْعَمَوا وَالْعَمَانَ أَوْلَتِكَ هُمُ الرَّسِدُوتَ ()

وبهذا: كانت سيرته صلى الله عليه وسلم أكبرَ دليل على نبوته؛ كما قال الإمام ابن حزم في بيان عظمة سيرة النبي صلى الله عليه وسلم ما نصبه: «وأما محمدٌ صلى الله عليه وسلم فلا يختلف أحد في مشرق الأرض ومغربها أنه صلى الله عليه وسلم أتى إلى قوم لقاح (قوم لقاح، أي: لم يخضعوا للملوك، ولم يُملكوا، ولم يُصبهم في الجاهلية سبي. المعجم الوسيط ص: ٨٣٤) لا يُقرّون بملك ولا يطيعون لأحد ولا ينقادون لرئيس، نشأ على هذا آباؤهم وأجدادهم وأسلافهم منذ ألوف من الأعوام، قد سرَى الفخرُ والعزّ والنخوة والكبرُ والظلمُ والأنفة في طباعهم، وهُمْ أعدادُ عظيمة قد ملؤوا جزيرة العرب... قد صارت طباعهم طباع السباع، وهم ألوف الألوف؛ قبائل وعشائر، يتعصب بعضهم لبعض أبدًا، فدعاهم صلى الله عليه وسلم بلا مال ولا أتباع؛ فلم يطعه قومه: بل خذلوه وعادوه ... ثم تبدلتُ طبائعُهم بقدرة الله تعالى من الظلم إلى العدل ومن الجهل إلى العلم ومن الفسق والقسوة إلى العدل العظيم... وأسقطوا كلُّهم أوَّلهُم عن آخرهم طلب الثأر، وصحب الرجُل منهم قاتل ابنه وأبيه وأعدى الناس له: صحبة الإخوة المتحابين؛ دون

خوف يجمعهم، ولا رياسة ينفردون بها .. ولا مال يطلبونه، قال تعالى: «لَوَ أَنفَتْتَ مَا فِ ٱلأَرْضِ حَمِعًا مَا أَلَفْتَ بَيْرَ قُلُوبِهِرَ وَلَكِنَ أَنَهُ أَلَفَ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ عَيْرُ حَكِمٌ (الأنفال: ٢٣).

وأيضا؛ فإن سيرة محمد صلى الله عليه وسلم لن تدبرها؛ تقتضى تصديقة ضرورة، وتشهد له بأنه رسول الله صلى الله عليه وسلم حقًا، فلو لم تكن له معجزة غيرَ سيرته صلى الله عليه وسلم لكفى؛ وذلك أنه صلى الله عليه وسلم نشأ كما قلنا في الد الجهل لا يقرأ ولا يكتب، ولا خرج عن تلك البلاد قط إلا خرجتين، إحداهما: إلى الشام وهو صبى مع عمه إلى أول أرض الشام ورجع، والأخرى أيضا: إلى أول الشام ولم يطل بها البقاء، ولا فارَق قومَه قط، ثم أوطأه الله تعالى رقاب العرب كلُّها فلم تتغير نفسه ولا تغيرت سيرته صلى الله عليه وسلم إلى أن مات؛ ودرعه مرهونة في شعير لقوت أهله أصواع ليست بالكثيرة، ولم يبت قط في ملكه دينارُ ولا دُرهم، وكان يأكل على الأرض ما وجد، ويخصف نعله بيده، ويرقعُ ثوبه، ويؤثرُ على نفسه ... وهذا أمرُ لا تسمح به نفسُ ملك من ملوك الأرض؛ ولا أحد من أهل الدنيا من أصحاب بيوت الأموال بوجه من الوجوه، (الفصل في الملل لابن حزم: ١/١١٢ - ٣٤٣ بتصرف).

فالله جل جلاله هو المتفضل على نبيه صلى الله عليه وسلم بكل خير، والعاصم له صلى الله عليه وسلم من كل شر، قال تعالى: • وَأَوْلَا فَضَلُ اللَّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ هَنَمَت طَابِعَتَهُ مِنْهُمُ أَن يُعْبِلُوكَ وَمَا يُعْبِلُونَ إِلَّا أَنْفُسَهُمٌ وَمَا يَعْبُرُونَكَ مِن شَق وَأَنزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْكِنَبَ وَالْحِكَمَة وَعَلَمَكَ مَا لَمَ تَكُن تَعْلَمُ وَكَانَ فَضُلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَلِيمًا ، (النساء: 11).

وكفى رسول الله صلى الله عليه وسلم عزًا وتكريمًا... ما خصَه به ربه في الدنيا والآخرة؛ كما في قوله سبحانه وتعالى: «إِنَّا أَعْطَبَنَكَ ٱلْكُوْنَرَ أَسُ فَصَلَ لِرَبِكَ وَأَغْمَرُ () إِنَّ شَائِتَكَ هُوَ ٱلْأَبْرُ، (سورة الكوثر: ۱-۳).

ومن ثَمَّ، افْتَرَضَ اللَّهَ على المؤمنين محبته صلى الله عليه وسلم وأوجب عليهم طاعته، قال تعالى: د قُلْ إن كُنتُرُ لَيُجُونَ اللَهَ فَآتَيَعُونِ يُحْبِبَكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ

جمادى الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

لَكُمْ ذُنُونَكُمْ وَاللَّهُ عَمُورٌ رَحِيهُ () قُلْ أَطِيعُوا اللَّهُ وَالرَّسُولَتُ فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّ أَنَّهُ لَا يُحِبُ آلكَنوِينَ ، (آل عمران: ٢١- ٣٢)، وقال سبحانه: « النَّبِيُّ أَوَلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهُمْ ، (الأحزاب: ٦).

وأخرج الشيخان وغيرُهما من حديث أنس بن مالك قال: قَالَ الْنَبِيُّ صلى الله عليه وسلم:

«لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ وَالده وَوَلَده وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ» وِفٍ رواية لَسَلَمَ، «لاَ يُؤْمِنُ عَبَّدٌ حَتَّى أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ أَهْلِهِ وَمَالِهِ وَالنَّاسَ أَجْمَعِينَ».

وعند البخاري وغيره عن عبدالله بْنَ هَشَام قَالَ، كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ صلى اَللَّه عليه وسلمَ وَهُوَ آخِذُ بِيَد عُمَرَ بْن الْخُطَّاب، فَقَالَ لَهُ عُمَرُ، يَا رَسُولَ اللَّهُ لَأَنْتَ أَحَبُّ إَلَيٍّ مَنْ كُلُ شَيْء إلاَّ مَنْ نَفْسِي، هَقَالَ النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلَم، «لَا وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدَهِ، حَتَّى أَكُونَ أَحَبَّ إلَيْكَ مَنْ نَفْسِكَ، هَقَالَ لَهُ عُمَرُ، فَإِنَّهُ الآنَ، وَاللَّه لأَنْتَ أَحَبُّ إِلَيْ مَنْ نَفْسِي، فَقَالَ النَّبِيُ صلى اللَّه عليه وسلم، «اَلآنَ يَا عُمَنَ،

قال القاضي عياض وغيره: «المحبة ثلاثة أقسام: محبة إجلال وإعظام كمحبة الوالد، ومحبة شفقة ورحمة كمحبة الولد، ومحبة استحسان وموافقة كمحبة سائر الناس، فجمع الله لنبيه صلى الله عليه وسلم أصناف المحبة، وحقق فيه كل أسبابها، وكل من استكمل الإيمان: علم أن حق النبي صلى الله عليه وسلم آكد عليه من حق أبيه وابنه والناس أجمعين، لأنه الهادي من الضلال والمنقذ من النار، ومن محبته صلى الله عليه وسلم: نصرة سنته، والذبّ عن شريعته، وتمني حضور حياته، حتى يبذل نفسه وماله فداءً له صلى الله عليه وسلم، (شرح النووي للصحيح مسلم، ٢١٩/١، وفتح الباري: ٢٩٠٥، ٢٠).

ولذا كانت دراسة السيرة النبوية: ليحقق المسلم في نفسه الأسوة في النبي صلى الله عليه وسلم والاقتداء به صلى الله عليه وسلم قولاً وعملاً ومنهجًا وسلوكًا وآدابًا وأخلاقًا... وليؤصُلَ كلُّ مؤمن في قلبه الحبَّ للنبي صلى الله عليه وسلم بمعرفته لأفضاله وخصائصه وصفاته الخلقية منها والخُلُقية، وإن كانت الصفات الجسمية لا

يستطيع أحد أن يتأسى فيها بأحد، لأن الخُلْق بيد المصور سبحانه، لكن حُسن الصورة وكمال الهيئة: أحد أسباب المحبة التي تُتَمَّمُ عناصرَها وتَجمعُ أسبابها؛إذ الحب يكون: لجلب نفع، أو لدفع ضرر، أو لصفة في الشيء ذاته، وقد تحققت هذه الثلاً ثة واجتمعت في شخص رسول الله صلى الله عليه وسلم وصفاته.

ومن هذا؛ كانت دراسة الخصائص والميزات، والخوارق والمعجزات والأوصاف الخلّقية للنبي محمد خير البرية؛ مصاحبة لدراسة الأحداث والعبادات، والأحوال والمعاملات، والصفات الخُلُقية التي بلغ فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم أسمى الدرجات، حتى أثنى عليه ربُّهُ واصفًا ومادحًا بقوله: «وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلَقٍ عَظِيمٍ» (القلم: ٤).

ومما يزيد هذا العلم رفعة وسموًا، وتقديرًا وعلوًا: أن دراسته التحليلية، وقضاياه الأساسية: مستمدة من صريح القرآن الكريم والأحاديث النبوية الحسنة منها والصحيحة؛ التي تجمعُ عناصر البحث وجزئياته وتستوية قضاياه وموضوعاته، وسرد وقائعها مستفاد كذلك من المقبول من الأخبار، والثابت المروي من الآذار؛ بعيداً عن كل زيف ودخيل، أو شُبَه وأباطيل، ونقيًا من كل ما جمعه حاطبو الليل من المؤرخين، أو دسه أعداء الإسلام من المستشرقين، وغيرهم من الحانقين الشانئين لهذا النبي وهذا الدين، وإن دعت حاجة لنقل شبهة فإني أعقب عليها بما يدحضها ويُزيلها.

وبالرغم من وفرة هذه الخصائص، وكثرة تلك الميزات للسيرة النبوية، فإن العجز ملازمٌ لكل مَن كتب فيها، والقصور واضحٌ في كل مَن حاول جمعها، وذلك بسبب وفرة الكمالات في كل حال من أحواله صلى الله عليه وسلم، وكثرة الفضائل في كل شأن من شؤونه صلى الله عليه وسلم، وكل ما دُوَّن من سيرته، وصُنَف في شمائله، إنما هو محاولة للتعرف على حقيقة قدره العظيم وخُلُقه الكريم، وكماله البشري ووصفه الزكي، وغير ذلك من أحواله وشمائله صلى الله عليه وسلم. وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

جمادى الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون 🔪 🛚

## اب القراءات القرآنية

# الحلقة الخامسة تراجى أئمت القراءات الامامان حمزة الزيات وظلف

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فلا بزال الحديث متصلاً عن ترجمة أنمة القراءات، فنقول وبالله تعالى التوفيق.

#### حمزة الزيات:

هو حمزة بن حبيب بن عُمارة بن اسماعيل الأمام أبو عمارة الدؤلى التيمي مولاهم القارئ العلامة، مولى آل عكرمة بن ربعي التيمي الزيات، أحد القراء السبعة. لقب بالزيات لأنه كان يجلب الزيت من العراق إلى حلوان، ويجلب الجبن والجوز منها إلى الكوفة.

ولد سنة ثمانين، وأدرك الصحابة بالسن لا بالأخذ.

قرأ القرآن عرضًا على الأعمش، وابن أبي ليلي، ومنصور، وأبى إسحق السبيعي، وغيرهم.

وحدث عن طلحة بن مصرف، وحسيب بن أبي ثابت، والحكم، وعمرو بن مرة، ومنصور، وغيرهم، وحديثه مخرَّج في صحيح مسلم وفي السنن الأربعة.

وقرأ عليه: الكسائي، وسليم بن عيسى-وهما أجل أصحابه- وسفيان الثوري، وقد عرض عليه القرآن أربع عرضات، وشريك، وأبو الأحوص، وجرير بن عبد الحميد، وزائدة بن قدامة، ويوسف بن أسباط، وإبراهيم ين أدهم، وغيرهم.

واليه صارت الإمامة في القراءة بعد عاصم والأعمش.

#### ة. 150 A 150 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 10

قال الإمام الذهبي: «كان حجة، قيمًا بحفظ كتاب الله، حافظا للحديث، بصيرًا بالفرائض والعربية، عابدًا خاشعًا متبتلا قانتا لله، ثخين الورع، عديم النظير.

قال الامام الشاطبي-رحمه الله-:

#### وحمزة ما أزكاه من متورع

#### امامًا صبورًا للقران مرتلا

جمادي الآخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

قال أبو عبيد؛ حمزة هو الذي صار عُظم أهل الكوفة الى قراءته.

وكان الأعمش إذا رأى حمزة قد أقبل قال: (وبشر

د. أسامة صابر

الخبتين)، هذا حبر القرآن.

وقال محمد بن فضيل: ما أحسسان الله يدفع البلاء عن الكوفة الا بحمزة.

وقال الكسائي عنه، هو امام من أنمة السلمين، وسيد القراء والزهاد.

قال أسودين سالم، سألت الكسائي عن الهمز والادغام ألكم فيه إمام؟ قال؛ نعم، حمزة كان يهمز ويكسر، وهو إمام لو رأيته لقرت عينك من نسكه.

وقال أبو حنيفة لحمزة: شيئان غلبتنا عليهما، لسنا ننازعك فيهما: القرآن والفرائض.

وقال عبيد الله بن موسى؛ ما رأيت أحدًا أقرأ من حمزة.

وما ورد من طعن بعض الأئمة على قراءته فيجاب عليه بأنهم سمعوا من نقل قراءته وبالغ في تحقيق الهمز أو الإمالة حتى خرج عن حد القراءة الصحيحة وكان حمزة رحمه الله ينكر على من فعل ذلك، ويقول لمن يفرط عليه في المد والهمز؛ لا تفعل أما علمت أن ما كان فوق السياض فهو برص، وما كان فوق الجعودة فهو قطط، وما كان فوق القراءة فليس بقراءة، وقال الإمام الذهبي: «والآن فقد انعقد الإجماع على صحة قراءة حمزة، ولله الحمد».

وكان شعيب بن حرب يقول لأصحاب الحديث: «ألا تسألونى عن الدر، قراءة حمزة،.

#### من أخلاقه وأحواله:

الورع: ختم عليه رجل من أهل حلوان من مشاهيرهم، فبعث إليه بألف درهم، فقال لابنه: قد كنت أظن لك عقلا، أفآخذ على القرآن أجرًا، أرجو على هذا الفردوس.

وقال خلف بن تميم؛ مات أبي وعليه دُيْن، فأتيت حمزة ليكلم صاحب الدَّيْنِ، فقال لي: ويحك إنه يقرأ

عليَّ، وأنا أكره أن أشرب من بيت من يقرأ عليَّ الماء.

كثرة التلاوة: قال حمزة: نظرت في المصحف حتى خشيت أن يذهب بصري.

طول الصلاة: قال عبيد الله بن موسى: كان حمزة يقرئ القرآن حتى يتفرق الناس، ثم ينهض فيصلي أربع ركعات، ثم يصلي ما بين الظهر والعصر، وما بين المغرب والعشاء، وحدثني بعض جيرانه أنه لا ينام الليل، وأنهم يسمعون قراءته يرتل القرآن.

وأما ما ورد عن رؤيته لله عز وجل في المنام فلم يثبت إسناد ذلك، وهو منكر جدًّا؛ قاله الذهبي.

#### شيعة والمعالمن أقواله : 20

ما قرأت حرفًا من كتاب الله إلا بأثر. المحاص

#### وفاته:

توفي سنة ستة وخمسين ومائة.

وقد روی خلف وخلاد عن حمزة بواسطة سُليم بن بسی.

قال الإمام الشاطبي رحمه الله:

روى خلف عنه وخلاد الذي

#### رواه سليم متقنا ومحصلا

#### سليم بن عيسى:

هو سُليم بن عيسى بن سليم بن عامر بن غالب الإمام أبو عيسى، ويقال أبو محمد الحنفي مولاهم الكوفي القرئ، صاحب حمزة الزيات وأخص تلامذته به، وأحدقهم بالقراءة وأقومهم بالحروف وهو الذي خلف حمزة في الاقراء بالكوفة.

قرأ عليه خلف بن هشام البزار، وخلاد بن خالد الصيرة، وأبو عمر الدوري، وعدد كثير حتى إن رفقاءه في القراءة على حمزة قرؤوا عليه لاتقانه.

قال خلف: قرأت على سليم مرارًا، وسمعته يقول: قرأت على حمزة عشر مرات.

توفي سنة ثمان وقيل تسع وثمانين ومائة.

#### خلف البزار (100-229هـ)

هو الراوي عن سليم عن حمزة وأحد القراء العشرة، وهو خلف بن هشام بن ثعلب الإمام أبو محمد البغدادي البزار، له رواية عن حمزة بواسطة سليم، وله اختيار وقراءة تنسب إليه.

قرأ على سليم عن حمزة.

قرأ عليه: أحمد بن يزيد الحلواني، وإدريس بن عبد الكريم الحداد، وغيرهم.

وسمع من مالك، وأبي عوانة، وحماد بن زيد، وشريك، وطائفة.

وحدث عنه: مسلم في صحيحه، وأبو داود، وأحمد بن حنبل، وأبو زرعة، وأبو يعلى الموصلي، وأبو القاسم البغوي، وعدد كثير.

#### ثناء العلماء عليه:

وثقه يحيى بن معين والنسائي. وقال الدارقطنى: كان عابدًا فاضلاً.

وقال الحسين بن فهم؛ ما رأيت أنبل من خلف بن هشام، كان يبدأ بأهل القرآن، ثم يأذن للمحدثين

اجداد التربية الما من فضائله والمراجع الم

قال خلف- رحمه الله-؛ أشكل عليّ باب من النحو، فأنفقت ثمانين ألف درهم حتى حذقته.

وقال: حفظت القرآن وأنا ابن عشر سنين.

إسحاق الراوي عن خلف:

هو إسحاق بن إبراهيم بن عثمان بن عبد الله أبو يعقوب المروزي ثم البغدادي الوراق، روى عن خلف اختياره وقام به بعده. توقي سنة ٢٨٦هـ.

إدريس الراوي عن خلف:

هو إدريس بن عبد الكريم الحداد، أبو الحسن البغدادي، إمام ضابط متقن ثقة، روى عن خلف روايته واختياره.

أقرأ الناس ببغداد، وقرأ عليه: أحمد بن بويان، وابن شنبوذ، والحسن بن سعيد المطوعي، وآخرون

توفى سنة ٢٩٢ وقيل سنة ٢٩٣هـ.

خلاد الراوي عن سليم عن حمزة:

هو خلاد بن خالد، ويقال ابن خليد، ويقال: خلاد بن عيسى، الشيباني الصيرية الكوية، إمام في القراءة ثقة عارف محقق.

يكنى أبا عيسى، ويقال: أبو عبد الله.

كان صدوقًا في الحديث والقراءة.

أخذ القراءة عرضا عن سليم وهو من أضبط أصحابه وأجلُهم.

قرأ عليه: محمد بن شاذان الجوهري، ومحمد بن الهيثم، والقاسم بن يزيد الوزان، وغيرهم.

وحدَّث عنه أبو زرعة وأبو حاتم. توفي سنة عشرين ومائتين.

وللحديث بقية إن شاء الله، نسأل الله أن يجعلنا من أهل القرآن.

جمادي الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

من نيروبي عاصمة كينيا الخضراء أكتب هذه المقالة، والتي عقدت العزم أن تكون-كما ذكرنا- عن (الخلاف أصوله وضوابطه)، وستدور هذه المقالات بإذن الله تعالى حول محاور عشرة:

المحور الأول: مشروعية الخلاف. المحور الثاني: أسباب وقوع الخلاف. المحور الثالث: شروط قبول الخلاف.

المحور الرابع: صفات مَن يُعتبر بقولهم في الخلاف.

المحور الخامس: التلفيق وواقعية الخلاف.

المحور السادس: أنواع المسائل الشرعية وأصلها بالخلاف.

المحور السابع: ما يجب عند الخلاف. المحور الثامن: أقسام الخلاف وحكم كل

قسم.

المحور التاسع: ضوابط التعامل مع المخالف.

المحور العاشر؛ الآثار المترتبة على الخلاف.

وليكون المراد على هذه المحاور العشرة بيان لكيفية الفكر ومجالاته عند المسلمين، لا الفكر المزعوم الهدَّام الذي يزعم صاحبه أنه صاحب فكر إسلامي.

فكلامنا في هذه الحلقة سيدور حول المحور الأول؛ ألا وهو: (مشروعية الخلاف). المحور الأولأ أيها القارئ الكريم أن الله تعالى

د . أحمد سيائك

أودَع في قلب كل إنسان أنه يُدرك بها الصالح من الطالح، ألا وهي آلة العقل؛ حيث قال الله تعالى في آية الحج: « أَمَلَرْ بَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَمُمْ قُلُوبٌ بِعَقِلُونَ سَمَاً » (الحج: ٤٦) الآية.

وجعل الله تبارك وتعالى هذه الآية مناط التكليف؛ حيث لا تكليف على مجنون، كما في الحديث: «رُفع القلم عن أمتي في ثلاث». «رواه أبو داود (٢٣٩٨) والنسائي منلاث». «راب ماجة (٤٠٦١)». الحديث. منهم: «المجنون». فالمجنون لا تكليف عليه منهم: «المجنون». فالمجنون لا تكليف عليه بالاتفاق، وحتى وإن كان جنونه في وقت محدد، ثم أنعم الله تعالى عليه بإزالة هذا الجنون، ففي الوقت الذي كان فيه على جنون لا تكليف عليه.

ثم لا بد أن نُدرك أن هذه الآية تتفاوت من إنسان لآخر، فليس بالضرورة أن تكون العقول واحدة، ما تفهمه أنت، قد لا أفهمه أنا، والعكس.

فالعقول متفاوتة حتمًا، ليست متساوية في الفهم، وما تعقله أنت، قد لا أعقله أنا، والعكس، فهذه الفطرة التي فطر الله تعالى عليها هذه العقول.

ولهذا كان التكليف على قدر الطاقة والاستطاعة، كما حكم رب العزة بقوله في هذه الآية: «لا بُكَلِفُ أنَّهُ نَنَّسًا إلَّا وُسَعَهَاً» (البقرة:٢٨٦)، وفي موضع آخر؛ ﴿لَا مَا مَاتَهَاً» (الطلاق:٧).. وهكذا دواليك.

وهذا منطقيًّا صحيح؛ حيث القاعدة المنطقية تقول: «الحكم عن الشيء فرغٌ من

التوحيد جمادى الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

#### تصور الشيء».

فطالما تصور الأشياء يختلف؛ إذن الحكم عليها بختلف.

وهذا- اختلاف التصور- يكون حقيقة لأن كل من يسلك مسلكًا في التصور، يقول المناطقة: يتصور الناس الأشياء: إما عن طريق الحس، أو من طريق التخيل، أو عن طريق التعقل.

فكل منا يأتي بتصوره للشيء بالطريق الذي يسلك، فينتج الخلاف.

فأخرجها لنا قاعدة تقول: «حتمية الخلاف موجودة لتفاوت إدراك العقول». ولهذا صرحت النصوص بوجود الاختلاف، وأنه أمر فطري، كقوله تعالى: «رَلَا بِرَالُونَ عُلَابِينَ» (هود:١١٨).

وكالنصوص التي وردت تحكي عن الخلاف بين صحابة النبي صلى الله عليه وسلم ورضي الله عنهم أجمعين، وقد عقد ابن القيم مقدمة أكثر من رائعة لكتابه الماتع «إعلام الموقعين عن رب العالمين»، جمع فيها من مثل هذه النصوص والوقائع التي كانت بين الصحابة الكرام، وكيف تعاملوا معها في حياتهم، مما يجعلنا نقف مع هذه النصوص الواجب علينا تدبرها والعمل بها في حياتنا، لنتقبل الخلاف بضوابطه.

فنقف مثلاً مع حادثة عمار وعمر رضي الله عنهما حينما أصبحا الاثنين على جنابة واختلفوا في كيفية صلاة الصبح.

وخرج لنا من هذه الحادثة حكم التيمم الذي ندين به إلى قيام الساعة.

وأيضًا حادثة الخلاف على صلاة العصر في بني قريظة التي أخرجت لنا حكم الجمع بين الصلوات (الظهر والعصر)، وغيرها من الحوادث والوقائع التي أخرجت لنا أحكامًا

فقهية نتعبد بها، بل وجعل الإجماع ينعقد على قبول قدر من الاختلاف الذي وقع آنذاك إلى اليوم بل وإلى قيام الساعة.

فحتمية الخلاف واقعة لفطرية المختلفين- كما بينا- ولهذا فالأصل أن المختلفين عليهم تقدير ذلك والبعد عن التعصب والنصرة للنفس والهوى.

فعندما دخل الشافعي مصروكان المذهب السائد فيها مذهب المالكية، حدث خلاف بينه وبين أئمة المذهب (يونس الصفدي)، على مسألة: لمس المرأة ينقض الوضوء أم لا؟

فالشافعي يرى أنه ينقض، والثاني لا يرى ذلك. ومع أن الراجح مع الثاني إلا أن انتصاره لنفسه جعله يترك المجلس وينصرف فذهب له الشافعي؛ لأن الأخوة أقوى من الخلاف، وذكرةً بذلك.

ولهذا أقول دائمًا: إن علم الخلاف والكلام، فيه يُورث الألفة بين المسلمين، لا كما نرى الآن أنه يورث العداء والشقاق بينهم، فأصبح سببًا في تقطيع الأواصر والبغض الشديد المُناقي للدين، فأصبحنا به أكثر تشردمًا من السابق، فاستغله العدو ليضرب وحدة المسلمين في كل مكان، فلا بد أن نعقل أن فطرية الخلاف أمر حتمي واقعي؛ لاختلاف الآلية التي نُدرك ونفهم بها، آلية الإدراك، العقول.

فاختلاف العقول يؤدي إلى اختلاف المعقول.

وطالما العقول متفاوتة فالمعقولات متفاوتة.

جعلنا الله وإياكم من المتحابين فيه، وإلى لقاء في المقال القادم إن شاء الله، وصلى الله وسلم وبارك على محمد وآله وصحبه وسلم.

جمادى الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون 💦 التو

## الأمثال في القرآن

# دراسات قرآنية بحث في «المراد بضرب الأمثال

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

فهذا بحث في المراد بضرب الأمثال في القرآن، ومناسبته أنني ذكرت في العدد السابق عن ضرب الأمثال في القرآن آية: «فَلاَ مَتْمَرُوا بِقَوْ اللَّنْسَالُ إِنَّ اللَّهَ بَعَلَمُ وَأَنْتُرَ لَا مَعْلَمُونَ ، (النحل، ٧٤)، وكذلك الآيات التي تأتي بعد في سورة النحل والإسراء والكهف والحج والعنكبوت والروم ويس والزخرف والتحريم، هفيها ذكر لفظ (ضرب الأمثال)، فأحببت أن أجمع كلمات حول المراد بضرب الأمثال في القرآن؛ لتتم الفائدة.

#### المراد بضرب الأمثال:

يستخدم لفظ "ضرب، في اللغة كثيرًا، وقد جمع أغلب تلك الاستخدامات الراغب الأصفهاني حيث قال: "الضرب إيقاع شيء على شيء، ولتصور اختلاف الضرب خولف بين تفاسيرها، كضرب الشيء باليد والعصا والسيف، ونحوها، وضرب الأرض بالمطر، وضرب الدراهم.. والضرب في الأرض النهاب فيها وهو ضربها بالأرجل.. وضرب الفحل الناقة تشبيها بالضرب بالمطرقة كقولك طرقها وتادها بالمطرق بالمطرقة، وضرب الخيمة بضرب أوتادها بالمطرقة.. وضرب اللبن بعضه على بعض بالخلط، وضرب المثل هو من ضرب الدراهم وهو ذكر شيء أثره يظهر في غيره.. (المفردات في غريب القرآن ص٢٢٤، ٢٩٥).

وضرب المثل يرجع إلى أربعة معان رئيسة، وهي: أولاً، نصب المثال واظهاره للمخاطبين لتستدل عليه خواطرهم كما تستدل على الشيء المنصوب نواظرهم. (الأمثال العربية لقطامش ص١٢). وهو مأخوذ من ضرب الخيمة، أي: نصبها. وهذا المعنى هو الألصق بالأمثال الأنموذجية، والشواهد والحجج المنصوبة للاعتبار أو الاستدلال بها.

## اعداد [ علم مصطفى البصراتي

#### ثانيًا، التقدير،

قال ابن تيمية رحمه الله: «فالأصل فيهما- الذي يقاس عليه- هو المثل، والقياس هو ضرب المثل وأصله- والله أعلم- تقديره، فضرب المثل للشيء تقديره له كما أن القياس أصله تقدير الشيء». (دقائق التفسير لابن تيمية: ٢٠٣/١).

وهذا الأصل لعنى ضرب المثل الذي ذكره ابن تيمية رحمه الله صالح لأن يُرجع إليه ضرب الأمثال بمختلف أنواعها.

حيث يكون أصل ضرب المثل، هو تقدير المعنى، أو الحكمة والحجة والعبرة والقدرة بألفاظ المثل، أو بمعنى آخر، ضرب المثل، هو إنشاء ألفاظ المثل التي يتم بها تقدير الحكمة أو الصفة أو الحجة أو نحوها للمخاطب، أو تقدير المشابه أو الأنموذج أو الأصل الذي يتوصل المخاطب المقايسة والمقارنة والاعتبار به إلى استخلاص المرهان والعبرة ونحوها.

وقد أرجع ابن تيمية رحمه الله جميع المعاني التي استخدم فيها المثل في اللغة إلى معنى التقدير. (دقائق التفسير: ٢٠٣/١).

وهذا المعنى مأخوذ من ضرب الدراهم وهو تقديرها ، وضِرب الجزية والخراج وهو تقديرهما.

ثالثا، ضرب المثل: بمعنى قوله وإطلاقه والتمثل به ع الحالات التي تشبه الحالة الأولى ، وهو ألصق بالأمثال السائرة، مأخوذ من المعنى العام للضرب وهو: إيقاع شيء على شيء، حيث يتم إيقاع المثل السائر على الحالة المناسبة للتشابه بينهما. والمثل السائر هو الذي يشبّه مضربه بمورده. وهو مأخوذ من التمثيل أي: الإنشاد. ويراد بمضرب المثل: الحالات والمواقف المتجددة التي يمكن أن يستعمل فيها المثل، لما بينها وبين مورد

جمادي الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

المثل من التشابه.

ومورد المثل يراد به: الحالة التي قيل فيها ابتداءً. (الأمثال العربية لعبد المجيد قطامش ص١٤). رابعًا: الضرب للمثل بمعنى التلقيح:

قال ابن تيمية رحمه الله: «وضرب المثل لما كان جمعًا بين علمين يطلب منهما علم ثالث كان بمنزلة ضراب الفحل الذي يتولد عنه الولد، ولهذا يقسمون الضرب إلى ناتج وعقيم كما ينقسم ضرب الفحل للأنش إلى ناتج وعقيم». (دقائق التفسير (٢٠٤/١).

وهذا النوع مأخوذ من ضرب الفحل الناقة وهو ألصق بالأمثال القياسية التشبيهية والأنموذجية. فالأمثال القياسية- من جهة- تلقح الأفكار وتنبهها على القياس والتفكر والاعتبار.

ومن جهة أخرى يتم فيها التلقيح بين الفرع والأصل ليحصل النتيجة الموجبة وهي التي تسمى الناتج حيث يُعطي حكم الأصل للفرع، أو تكون نتيجة الاعتبار سالبة وهي العقيم التي لا يلحق بها الفرع بالأصل في الحكم لوجود مانع. خلاصة هذا المطلب:

وخلاصة هذا المطلب أن المراد بضرب الأمثال يختلف باختلاف أنواع المثل فقد يكون المراد بضرب المثل: هو قوله والتمثل به كما في الأمثال السائرة، وقد يكون نصبه وإشخاصه أمام العقول كما في الأمثال القياسية، وقد يكون معنى الضرب يعود إلى تقدير ما فيه من المعاني والحكم والحجم، كما يراعى في معنى الضرب ما ينتج عنه من تلقيح الأفكار والخواطر وإخصابها أو لما يتولد عنه من النتائج.

#### اشتمال المثل على القياس:

القياس هو التقدير؛ يقال قاس الشيء إذا قدره، ويستعمل أيضًا في التشبيه، أي في تشبيه الشيء بالشيء، يقال هذا قياس ذاك، إذا كان بينهما تشابه، والقياس اللغوي رد الشيء إلى نظيره. فالقياس على هذا أوسع مدلولاً من التشبيه، فقد يكون القياس بأسلوب تشبيهي أو بغيره. والقياس في الأمثال يكون بطريقتين؛

أحدهما: التشبيه- كقوله تعالى: «مُثَلَّةُ كَنَلِ ٱلْكَلِّهِ» (الأعراف:١٧٦)، وهذا النوع يقوم فيه المتكلم بإجراء القياس بتشبيه الفرع بالأصل

وبيان وجه المشابهة، وغالبًا ما يوجد فيه أداة من أدوات التشبيه.

الثاني: إبراز النموذج- الذي يراد أن يحتذي به-والشاهد والحجة ليقاس عليها ويعمم حكمها لكل من تحقق فيه وصفها، كقوله تعالى: «مَرَكَ أَلَهُ مَثَالاً لَلَّذِينَ وَاعَنُوا أَمْرَأَتَ فَعَدِنَ » (التحريم: 11). وهذا النوعمن الأمثال يبرز فيه الأنموذج أو الشاهد أو الحجة أو القصة ويترك للسامع تديرها واجراء القياس بالحاق النظير بالحكم أو الوصف العام المدلول عليه المثل، وغالبًا ما يرد لفظ «ضرب» فِجْ أمثلة هذا النوع، نحو: « صَبَتَ اللهُ مَثَلًا رَعُلًا فيه شُركان مَتَنَكَمُونَ» (الزمر:٢٩)، وقوله تعالى: «رَأَضَرِتْ لَمُ مَثَلًا أُصْحَبَ ٱلْقَابَةِ إِذْ جَاءَهَا ٱلْمُرْسَلُونَ » (يس:١٣)، وقد أشار شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى إلى هذين النوعين من الأمثال وأنهما يتضمنان نوعي القياس- قياس التمثيل وقياس الشمول- حيث قال: «وضرب الأمثال في المعاني نوعًا القياس: أحدهما: الأمثال المعينة التي يقاس فيها الفرع

الثاني: (الأمثال الكلية) وقال: «والصواب ما عليه السلف من اللغة الموافقة لما في القرآن.. كليهما قياس وتمثيل واعتبار، وهو في قياس التمثيل ظاهر، أما قياس الشمول فلأنه قياس كل واحد من الأفراد بذلك المقياس العام الثابت في العلم والقول وهو الأصل.

بأصل معين موجود أو مقدر.

فالأصل فيهما هو المثل والقياس ضرب المثل». (مجموع الفتاوى لشيخ الإسلام ١٤/٥٥).

فقول شيخ الإسلام: «فالأصل فيهما هو المثل»: أي أن العلم المدلول عليه بألفاظ المثل المبين لأوصاف الممثل به وحكمه أو حاله هو الأصل الذي يلحق به الفرع في الحكم كما قال قبل ذلك: «فلأنه يقاس كل واحد من الأفراد بذلك المقياس العام الثابت في العلم والقول وهو الأصل».

أما قوله: «والقياس ضرب المثل» أي أن ذلك العلم المدلول عليه بألفاظ المثل ينصب ويبرز للعقول-بضربه مثلاً- ليلحق به ما يشابهه أو يندرج تحته من أفراده في الأحكام والأوصاف المعتبرة من المثل وهذا هو القياس- (الأمثال القرآنية للدكتور عبد الله الجريوع (٩٦/١).

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالين.

التوحيد

جمادي الأخرة ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

# ميراث النساء بين الحرمان والتفضيل في العطاء

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له.

الحلقة الثاند

أما بعد؛ فقد تحدثنا في العدد الماضي عن أن الله تعالى قد قسم المواريث بين عباده بنفسه، ولم يتركها لأحد من البشر أن يقسمها، فجاء نظام المواريث على أكمل وجه، وأعدله، وأمر الله عباده بطاعته، وامتثال أمره، واجتناب نهيه، فمن عباده من أطاعه، ومنهم من أبى، ومن هؤلاء الذين يظلمون المرأة، في الميراث مما يستلزم بيان الحكم الشرعي فيه، وهو ما سنكمل الحديث حوله في هذا العدد:

#### خامسا؛ حرمان النساء من المير الله: ---

وبعد أن قسم الله- بنفسه- المواريث على أصحابها، رغَّب المسلمين في طاعته بالوقوف عند حدوده، ووعد المطيعين بدخول جنته، ونهاهم عن معصيته، وتعدى حدوده التي بينها في آيات المواريث، وتوعد العاصين بالنار، والعذاب المهين، فقال تعالى:

د نيلك حُدُودُ اللَّهُ وَمَن يُطِع اللَّهُ وَرَسُولُهُ يُدْخِلُهُ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَكُرُ حَكَلِيرِن فِيهَا وَذَلِكَ الْفَوَرُ الْمَطْلِمُ اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَكَ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ تَارًا حَكَلِدًا فِيهَا وَلَهُ

عَدَاتٍ مُعِرِثٍ ، (النساء: ١٣- ١٤)، وبالرغم من هذا الوعيد الشديد للعاصين، إلا أن كثيراً من الناس الآن قد تغافلوا عنه، وحرموا النساء من ميراثهم مستندين إلى أسباب أوهى من بيت العنكبوت، وهي:

أ- طمع الأقارب في ميراث المرأة. ويدار

ب- التأخر في تقسيم التركة.

ج- التقاليد والعادات القبلية الجاهلية. د- اعتقاد البعض ان المرأة لا تحسن التصرف في

مالها.

ه- دعوى ضياع أموال الأسرة. أقسام حرمان النساء من الإرث: وحرمان النساء من الإرث، قد يرجع لأمور

#### المسراد المستشار / أحمد السيد على إبراهيم

مختلفة، فقد يكون مرده إلى الشرع فيقرر حرمانها منه لوجود المانع، وقد تحرم المرأة من الميراث استنادا إلى فتوى خاطئة أدت إلى حرمانها، وقد يكون الحرمان مبنيا على اتباع الهوى، وذلك على التفصيل الآتى:

#### أ- الحرمان المبنى على تصوص الشرع:

فقد حرم الشرع بعض من وجد فيه موانع الإرث، من الرجال والنساء، ونحن هنا بصدد الحديث عمن حرمهن الشرع من النساء من الإرث لوجود المانع كالتالى:

أولا القتل؛ فمن قتلت مورثها لا ترث منه شيئا، فعن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ «ليس للقاتل شيء» وإنْ لم يكن لله وارث، فوارثه أقرب الناس إليه، ولا يرث القاتل شيئا، (رواه أبو داود وحسنه الألباني)، ولكونها استعجلت الإرث قبل أوانه فعوقبت بحرمانها منه، لقاعدة: «من استعجل الشيء قبل أوانه عوقب بحرمانه،، ولأنها تعاقب بنقيض قصدها.

#### ثانيا، اختلاف الدين بين المورث والمرأة الوارثة،

ومعناه : أن يكون المورُث (الميت) على دين، والوارث على دين آخر، فاختلاف الدين بين الشخصين يمنع من توارث بعضهم من بعض، واختلاف الدين بين الشخصين له عدة صور منها:

ا أن يكون الميت مسلماً، والوارث كافراً: وفي هذه الحال لا يرث الكافر من قريبه المسلم- بلا خلاف بين العلماء في الجملة- لما رواه أسامة بن زيد أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا يرث المسلم الكافرَ. ولا يرثُ الكافرُ المسلمَ» (رواه البخاري ومسلم).

٢- أن يكون الميت كافراً والوارث مسلماً: وفي هذه الحال لا يرث المسلم قريبه الكافرق قول جمهور أهل العلم بدليل الحديث السابق. فمن أسلمت لا ترث من

حيد محمادى الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

أقاريها غير المسلمين، ولا يرثون منها شيئا.

\*\* أن يكون الميت كافراً من ملة والوارث كافراً من ملة أن يكون الميت كافراً من ملة أخرى: فلا توارث بينهما (لحديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال «لا يتوارث أهل ملتين شتى» (رواه أبو داود وحسنه الألبانى)

وتوجد اختلافات فقهية في تحديد الملة فمنهم من قال الكفر كله ملة واحدة، ومنهم من قال الملل ثلاث، اليهودية ملة والنصرانية ملة وما سواهما من ملل الكفر ملة واحدة.

الرق: وقد جفف الإسلام منابع الرق، فلم يتبق منه شيء الآن.

#### ب- الحرمان المبنى على الخطأ في الفتوى:

وقد تحرم المرأة من الإرث نتيجة فتوى خاطئة، كما حدث من أبى موسى الأشعري، فعن هزيل بن شرحبيل قال: «سُئل أبو موسى عن ابنة وابنة ابن وأخت، فقال: للابنة النصف، وللأخت النصف، وائت بقول أبي موسى فقال: لقد صَلَلْتُ إذا وما أنا من اللهُتَدَين، أقضي فيها بما قضى النبيّ صلى الله عليه وسلم: للابنة النصف، ولابنة الابن السدس تكملة اللهُتَدُين، أقضي فيها بما قضى النبيّ صلى الله عليه وسلم: للابنة النصف، ولابنة الابن السدس قحلة وسلم: للابنة النصف، ولابنة الابن السدس فاخبرُ التُلُتُين وما بقي فللأخت، فاتينا أبا موسى فأخبرُ بقول أبن مسعود، فقال: لا تسألوني ما دامَ هذا الحبرُ فيكم. (رواه البُخاري) فقد أفتى أبو موسى فتوى خاطئة ترتب عليها حرمان ابنة الابن من نصيبها في خاطئة ترتب عليها حرمان ابنة الابن من نصيبها ي يتجرأ على الفتوى، ويسأل إذ لم يعلم، ويحيل الأمر يتجرأ على الفتوى، ويسأل إذ لم يعلم، ويحيل الأمر على التخصصين.

ج- الحرمان المبني على اتباع الهوى:

وقد يكون حرمان المرأة من الإرث نابعًا من اتباع الهوى؛ مصداقًا لقوله تعالى: أَفَرَّمَيْتَ مَنَ أَغَذَ إِلَهَمَّ هَرَنَهُ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلَى رَضَعَ عَلَى سَعِيمِ وَقَلِمِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِنْنَوَةً فَنَنَ جَدِيهِ مِنْ بَعَدِ اللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ » (الحاشية: ٢٣)، ولاتباع الهوى بعض الصور المشهورة في هذا العصر، ومنها:

الصورة الأولى: اشتراط الزوجين تنازل كل منهما عن إرثه:

هناك من الناس من يريد الزواج الثاني، ولا يريد إشراك غير أسرته الأولى في اليراث، حتى لا تفاجأ بالزواج بعد وفاته حال كون الزواج الثاني لا تعلم به الأسرة الأولى، أو حتى لا يكون مانعًا من الموافقة عليه من الأسرة الأولى إن كانوا على علم به.

#### الصورة الثانية، التنازل عن الإرث قبل قيضه،

قد تعتاد بعض المجتمعات تعنيف المرأة وتوبيخها إذا أخذت حقها في الميراث مما يجعل النساء يتنازلن عن ميراثهن ابتداء لعلمهن بما يترتب على أخذ حقهن من اللوم، واعتبارهن خارجات عن التقليد الجاهلي المتبع في واعتبارهن خارجات عن التقليد الجاهلي المتبع في المجتمع. وهذا التنازل لا يجوز، ولا عبرة به، ولا يصير به مال المرأة المتنازلة حلالاً لأنه تنازل عن غير طيب نفس، وقد قال تعالى، « يتأنّها الذين المنوا لا تأكروا أمراكم بينكم بالكول إلا أن تكون في ت

عَن زَائِسٍ مِنكُمٌ » (النساء: ٢٩)، وعنْ حَنيفَهُ الرَّقَاشيُ رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: «لاَ يَحلُّ مَالُ امْرِئَ مُسْلَم إلاَّ بِطِيبِ نَفْسٍ مِنْهُ» (رواه أحمد وصححه الألباني).

إذا تقرر هذا فإن تنازل الوارث- ذكراً كان أو أنثى-عن ميراثه جائزٌ شرعاً بالشروط والضوابط التالية:

أولا: يصح التنازل عن الميراث بعد موت المورُث فقط، وليس حال حياته، أي بعد استحقاق الميراث لا قبله. ومعنى الاستحقاق أن يثبت الحقّ ويجب، وثبوت الميراث للوارث لا يكون إلا بعد موت المورث. وبناءً على ذلك لو تنازل بعضُ الورثة عن ميراثهم قبل وفاة المورث، فالتنازل باطل لا يصح.

ثانياً: يشترط فيمن يتنازل عن ميراثه أن يكون بالغاً عاقلاً رشيداً: فلا يصح التنازل من الصغير – من هو دون البلوغ-ولا من المجنون أو المعتوه، لأن التنازل عن الميراث قد يعود بالضرر عن المتنازل، فلا بد أن يكون راشداً.

ثالثاً: يجب أن يكون التنازل عن الميراث بإرادة المتنازل وبدون إكراه: فلا يصح تنازل المكرّه، وفي معنى الإكراه تعنيفُ المرأة المطالبة بميراثها وتوبيخها، واعتبارها خارجة عن تقاليد العائلة أو القبيلة. فإن حصل التنازل في حالة الإكراه والتعنيف، فهذا التنازل لا عبرة به ولا يصير به مال المرأة المتنازلة وعن أبي حميد الساعدي رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا يحل للرجل أن يأخذ عصا أخيه بغير طيب نفسه، وذلك لشدة ما حرَّم رسول الله صلى الله عليه وسلم من مال المسلم على

جمادي الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون

المسلم» (رواه أحمد وصححه الألباني).

رابعاً، أن يكون التنازل صريحاً لا حياءً؛ لأن ما أخذ بسيف الحياء فهو حرام، فلا يجوز للمسلم أن يأخذ مال غدره بالحياء.

خامساً: يشترط أن يكون التنازل في حال الصحة: لا في حال مرض الموت، لأن تصرفات المريض مرض الموت لها أحكام خاصة، ومرض الموت هو: المرض المخوف الذي يتصل بالموت، ولو لم يكن الموت بسببه، وهذا مذهب جمهور الفقهاء، قال ابن المنذر: «أجمع كل من أحفظ عنه من أهل العلم أن حكم الهبات في المرض الذي يموت فيه الواهب: حكم الوصايا، ١.هـ.

سادسا؛ إذا كان البيراث المتنازل عنه عقاراً، فلا يصح التنازلُ عنه إلا بقبضه؛ وقبض العقار يكون بالتخلية والتمكين من التصرف فيه باتفاق الفقهاء، لأن التنازل عن الميراث يُعدُ هبةً، والهبةُ لا مينه وبين المشتري، بلا حائل دونه، وتمكينه من التصرف فيه، بتسليمه المفتاح إن وجد، بشرط أن يفرغه من متاع غير المشتري عند الشاهعية. واعتبر الحنفية التخلية- وهي: رفع الموانع والتمكين من الخطاب مثل ذلك عن أحمد وشرط مع التخلية التمييز، (الموسوعة الفقهية الكويتية).

إذا تحققت شروط التنازل عن الميراث، فلا يجوز الرجوع فيه لأنه هبة، والهبة لا يجوز الرجوع فيها بعد القبض، ويدل على حرمة رجوع الواهب في هبته لحديث ابن عباس رضي الله عنهما. (رواه البخاري ومسلم) وعنه قال النبي صلى الله عليه وسلم: «ليس لنا مَثُلُ الشَّوْء الذي يعود في هبته كالكلب يرجع في قيئه» (رواه البخاري). قال الأمام البخاري في صحيحه: «باب البحاري). قال الأمام البخاري في صحيحه: «وال البحاري). قال الأمام البخاري في صحيحه: «وال البحاري). قال الأمام البخاري في محيحه، ووال البحاري الموية المحم الرجوع في الصدقة والهبة بعد القبض إلا ما وهبه لولده، وإن سفل» الرجوع فيما وهبه لولده، كما هو مذهب جمهور الفقهاء، لما صح في الحديث عن ابن عمر وابن عباس رضي الله عنهم أن النبي صلى الله عليه وسلم قال:

«لا يحل للرجل أن يعطي عطية أو يهب هبة فيرجع فيها، إلا الوالد فيما يعطي ولده، ومثل الذي يعطي العطية ثم يرجع فيها كمثل الكلب، يأكل فإذا شبع قاء، ثم عاد في قيئه، (رواه أصحاب السنن وأحمد، وقال الترمذي حسن صحيح وصححه العلامة الألباني).

قال الحافظ في الفتح: «وحجة الحمهور في استثناء الأب أن الولد وماله لأبيه، فليس في الحقيقة رجوعا، وعلى تقدير كونه رجوعا، فريما اقتضته مصلحة التأديب ونحو ذلك». وقد ألحق أكثر الفقهاء الأمَّ بالأب في جواز الرجوع في الهدة. قال الشيخ ابن قدامة المقدسى: «وظاهر كلام الخرقي أن الأم كالأب في الرجوع في الهدة، لأن قوله " وإذا فاضل بين أولاده " يتناول كل والد. ثم قال في سياقه "أمر برده "فيدخل فيه الأم، وهذا مذهب الشافعي، لأنها داخلة في قوله «الا الوالد فيما يعطى ولده» ولأنها لما دخلت في قول النبي صلى الله عليه وسلم «سووا بن أولادكم» بنبغي أن يتمكن من التسوية والرجوع في الهدة، طريق في التسوية، وربما تعين طريقا فيها إذا لم بمكن اعطاء الأخرمثل عطية الأول، ولأنها لما دخلت في المعنى في حديث بشير بن سعد، فينبغي أن تدخل في جميع مدلوله لقوله (فاردده)وقوله (فأرجعه)، ولأنها لما ساوت الأب في تحريم تفضيل بعض ولدها بنبغي أن تساويه في التمكن من الرجوع فيما فضله به تخليصا لها من الإثم وإزالة للتفضيل المحرم كالأب.

والمنصوص عن أحمد أنه ليس لها الرجوع، قال الأثرم، قلت لأبي عبد الله الرجوع للمرأة فيما أعطته ولدها كالرجل؟ قال ليس هي عندي في هذا كالرجل لأن للأب أن يأخذ من مال ولده والأم من كسبه وإن ولده من كسبه ، أي كانه الرجل، قال أصحابنا، والحديث حجة لنا، فإنه خص الوالد وهو بإطلاقه إنما يتناول الأب دون الأم، والفرق بينهما أن للأب ولاية على ولده ويحوز جميع المال في الميراث والأم بخلافه، وقال مالك للأم الرجوع في هية ولدها ما كان أبوه حياً فإن كان ميتاً فلا رجوع لها، لأنها هبة ليتيم، وهبة اليتيم لازمة كصدقة التطوع، ومن مذهبه أنه لا يرجع في صدقة التطوع، اهد. (يراجع المغني لابن قدامة) وللحديث بقية إن شاء الله.

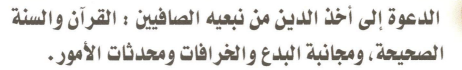
جمادي الأخرة ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٨ - السنة السابعة والأربعون





(اللحوة إلى الترجيد الثالص الطبر دبن جميع الشرائب، وإلى حب الله تعالى حبًا صحيحًا صادقًا، يتمثل في طاحته وتشراه، وحب يسرنه صلى الله حليه وسلم حبًا صحيحًا صادقًا، يتمثل في الاقتداء به والتثاذه أسرة حسنة.

### $\circ \circ \circ \circ$



## $\circ \circ \circ \circ$

۱ الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط: عقيدة وعملاً وخلقاً.

### $\bigcirc \bigcirc \bigcirc \bigcirc \bigcirc$

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - فيما لم يأذن به الله تعالى - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه .

جماعة أنصار السنة المحمدية

العمل بالكتاب والسنة بفهم سلف الأمة

