



د.عبد الله شاكر الجنيدي

# رحلة الوداع

السلام عليكم

استغرقت رحلة حج المصطفى صلى الله عليه وسلم ٢٦ يومًا، بدايتها السبت ٢٦ من ذي القعدة، وكان عدد الحجاج معه المعدة من الميقات ذي الجمع المبارك يوم الأحد ٢٧ من ذي القعدة من الميقات ذي الحليفة بعد صلاة الظهر، وكان الوصول للكة المكرمة ضحى الأحد ٤ من ذي الحجة جلس بمكة ٤ أيام من الأحد للخميس، وفي ضحى الخميس يوم التروية توجه لمنى، عاد صلى الله عليه وسلم من الحج خارجًا من مكة يوم ١٤ من ذي الحجة، ثم عاد إلى المدينة وعاش بعد الحج ٨٠ يومًا مرض في تخرها وتوفي، وكان مجموع أيام مرضه ١٣ أو ١٤ يومًا؛ أسبوعان تقريبًا.

الأسبوع الأخير من حياته من الاثنين للاثنين حيث اشتد عليه المرض، فانتقل من بيت ميمونة إلى بيت عائشة بإذن نسائه جميعًا، رضي الله عنهن، اشتد المرض عليه جدًّا يوم الأريعاء قبل الوفاة به أيام، وفي يوم الخميس صلى آخر صلاة بالمسلمين بالمسجد صلاة المغرب بسورة المرسلات، ولم يستطع الخروج للعشاء.

وية يوم السبت أو الأحد وجد من نفسه خفّة وصحوة- لكنها كانت صحوة الموت- في صلاة الظهر وصلى بالنّاس قاعدًا ويجواره أبو بكر رضي الله عنه، وفي يوم الإثنين آخر يوم في حياته ألقى على أصحابه بالمسجد نظرة الوداع- ثم آخر لقاء مع فاطمة، ثم ثقل في حجر عائشة وهو يقول: بل الرفيق الأعلى. ثم فاضت روحه الشريفة. صلى الله عليه وسلم تسليمًا كثيرًا.

සංග්රීන්ත ක්රීන්ත ක්රීන් ක්රීන්ත ක

ت ۲۲۹۳۰، ۲۲۹۳۰، فاکس ۲۲۹۳۰، ۲۹ **البرید الإلکتروني** MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير، GSHATEM@HOTMAIL.COM <u>قسم التوزيع والاشتراكات</u> ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

اللركز العام: الركز العام: هاتف بالامور ۲۳۹-۲۰۱۵ ۲۳۹

فاعلم أنه لا إله إلا الله

جماعة أنصار السنة المحمدية

د. عبد العظيم بدوي

جمال عبد الرحمن

معاوية محمد هيكل

د.مرزوق محمد مرزوق

محمد عبد العزيز السيد

٨ شارع قولة عابدين. القاهرة

المشرف العام

اللجنة العلمية

WWW.ANSARALSONNA.COM

#### تنويه

إلى الإخوة مشتركي مجلة التوحيد بمصر، برجاء مراجعة مكتب البريد التابع لكم، والاتصال بقسم الاشتراكات في حالة عدم وصول المجلة، والإبلاغ عن اسم مكتب البريد التابع له المشترك: للتواصل مع المستولين في هيئة البريد، ويحث الشكوى: لضمان وصول المجلة للمشترك في موعدها والله الموقق والله الموقق

مفاحأة

کېږ ی

Upload by: altawhedmag.com

التحرير

رئيس التحرير:

جمال سعد حاتم

فی هذا العدد

| ۲   | افتتاحية العدد؛ قتل الأبرياء ليس من الإسلام؛ الرئيس العام |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| 0   | كلمة التحرير، رئيس التحرير                                |
| 4   | باب التفسير، د. عبد العظيم بدوي                           |
| 117 | الجزاء من جنس العمل: د. خالد بن علي الغامدي               |
| 14  | باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق                            |
| 11  | دررالبحار، علي حشيش                                       |
| ۲۳  | منسك الحج آداب وأحكام، محمد عبد العزيز                    |
| TV  | الحج موسم رحمة وسلام: عبده الأقرع                         |
|     | ضرورة توعية الحجاج قبل سفرهم للحج،                        |
| 79  | الشيخ أحمد فهمي، رحمه الله                                |
| -   | الحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة:                       |
| ۳.  | الشيخ محمد علي عبد الرحيم، رحمه الله                      |
| rr  | التبرير وإلقاء المعاذير، المستشار أحمد السيد علي          |
| **  | واحة التوحيد: علاء خضر                                    |
| 177 | أثر السياق في فهم النص: متولي البراجيلي                   |
| ٤١  | باب الفتاوي                                               |
| ٤٥  | باب الفقه، د. حمدي طه                                     |
| 29  | نظرات في سيرة النبي صلى الله عليه وسلم: جمال عبد الرحمن   |
| 01" | تحذير الداعية من القصص الواهية: علي حشيش                  |
| ov  | قرائن اللغة والنقل والعقل، د. محمد عبد العليم الدسوقي     |
| 77  | وسائل الخشوع في الصلاة، صلاح نجيب الدق                    |
| 70  | التعصب وأثره السين في ماضي الأمة وحاضرها: د. عماد عيسى    |
| 79  | الإحسان إلى اليتيم خُلق كريم: صلاح عبد الخالق             |

# مدير التحرير الفني. حسين عطا القراط

محرتير التحرير، مصطفى خليل أبو المعاطي



محمد محمود فتحى



ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرش ، السعودية ۲ ريالات ، الإمارات ۲ دراهم ، الكويت ۵۰۰ قلس، الغرب دولار أمريكي ، الأردن ۵۰۰ قلس، قطر۲ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أورويا ۲ يورو

#### الاشتراك السنوي

۱- في الداخل ٤٠ جنيهاً بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عايدين ، مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها .الاسم والعنوان ورقم التليفون ٢- في الخارج ٢٥ دولاراً أو ١٠٠ ريال سعودى

أو مايعادلهما ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة حساب رقم /١٩١٥٩٠

> ۵۵۵ چیک کمج الکرتوکة تلافیاد والدیکات والگسسات داخل مصر وه ۳۰ دوند را گارچ مصر شادالة سمر الشجع ه

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر



بقلم/ الرئيس العام 13 عبدالله شاكر الجنيدي www.sonna\_banha.com

جماعة انضارالشنة الجمدية

#### الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والرسلين وعلى آلة وصحبه ومن تبعهم إلى يوم الدين.. ويعدُ،

فمما ابتَلي به الناسُ في هذه الأيام؛ ما نراه ونسمع عنه في أنحاء العالم من حوادث التفجيرات، والعمليات الانتحارية؛ التي يسميها البعض خطاً «الاستشهادية»، والتي تقتل -دون تمييز- الأبرياءَ ومعصومي الدم، وما يعقب ذلك من دمار في المرافق، والمساجد، والمنشآت العامة والخاصة، بدون تفريق.

يحدث هذا في بلاد الإسلام، وغيرها من بلدان العالم، مما أدى بكثير من المتعجلين والمتهورين أن يُلصقوا هذه الأعمال بالإسلام، وهو منها براءً، بل إن نبيَّ الإسلام تبرَّأ من مثل هذه الأعمال صراحةً بقوله صلى الله عليه وسلم: «مَن خرَج على أمتي (وفي رواية بسيفه) يضرب برَها وهاجرها، ولا يتحاشى من مؤمنها، ولا يفي لذي عهد بعهده؛ فلستُ منه، وليس مني، (رواه مسلم (ما 184).

ولم تسلم من مثل هذه الأعمال الإرهابية الإجرامية مقدساتُ الإسلام، حتى وصلت إلى مدينة رسول الله صلى الله عليه وسلم.

ففي يوم الاثنين التاسع والعشرين من شهر رمضان المبارك لهذا العام ١٤٣٧ه، وقبل أذان الغرب هُجِعَ أهل المدينة النبوية ومن في مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم بحَدَث عظيم ومصاب جلل؛ عندما فجر أحد الانتحاريين نفسه بجوار المسجد في مجموعة ممن يقومون على حفظ الأمن والنظام وخدمة زائري مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وما فعله يُعدُ من الأعمال الإجرامية التي تتصادم مع العقل والدين، وقد هلك هذا الانتحاري بتفجير نفسه وراح ضحية ذلك عددُ من الجنود الصائمين الموحدين.

وهذه الأعمال الانتحارية تتعارض مع الشريعة. الإسلامية السمحة وتنافيها، وهذه بعض الأدلة على ذلك:

ا- حرم الإسلام ترويع المؤمنين وإدخال الفزع عليهم، كما في حديث عبد الله بن أبي ليلى قال: حَدَّثَنَا أَصْحَابُ مُحَمَّد صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ أَنَّهُمْ كَانُوا يَسيرُونَ مَعَ النَّبَيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ

والفزع هو الذعر والخوف، وكم من مسلم هزع ورُوَّع من هذا الحادث، وقد ذكر المتاوي رحمه الله أن هذا لا يجوز ولو كان الفاعل هازلاً لما فيه من الإيذاء- (انظر: عون المعبود ٢٤/٣٤).

فما بال من يفعل ذلك وهو قاصد متعمد، والإسلام بعالميته ورحمته يحرم مثل هذا الفعل حتى مع الحيوانات، كما في حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال، كُنَّا مَعَ رَسُول اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ في سَفَر هَانْطَلَقَ لِحَاجَته، هَرَايْنَا حُمَرَةً طائر صغير كالعصفور مَعَهَا هَرْخَان هَا حُدْثَا هَرْحَيْهَا، هَجَاءَتْ الْحُمَرَة هَجَعَلَت تَفْرِشُ، هَجَاءَ النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ هَقَالَ، مَن هَجَع هَده بوَّلدها ؟ رُدُوا وَلَدَهَا إلَيْها "، وَرَأَى قُرْنِيَة نَمْل قَدْ حَرَّقْنَاهَا هَقَالَ، "مَن حَرَّقَ هَده؟ قُلْنَا نَحْنَ. قَالَ، "إِنَّهُ لَا يَنْبَغِي أَنْ يُعَذَب بالنَّارِ قُلْنا نَحْنَ. قَالَ، "إِنَّهُ لَا يَنْبَغِي أَنْ يُعَذَب بالنَّارِ عُلْ مَنْ النَّار ". (رواه أبو داود وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢/٥٠٥).

وقد ذكر أبو داود رحمه الله تحت باب بعنوان: «باب في كراهية حرق العدو بالنار، فانظر أيها المسلم إلى رحمة الإسلام بالحيوانات والكفار، ثم انظر إلى فعل هؤلاء البغاة وقتلهم للمسلمين وتحريقهم لهم دون رحمة أو وازع من دين؟

٢- نهى الإسلام عن حمل السلاح على المؤمنين كما في حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من حمل علينا السلاح فليس منا». (البخاري: ٧٠٧٠ ومسلم: ٩٩).

وهذا وعيد شديد لمن حمل السلاح، فما بالك بالقتل والتفجير والتدمير. قال ابن حجر في شرحه: ، ففيه دلالة على تحريم قتال المسلمين والتشديد فيه. وقوله: "فليس منا" أي ليس على طريقتنا، أو ليس متبعا لطريقتنا؛ لأن من حق المسلم على المسلم أن ينصره ويقاتل دونه لا أن يرعبه بحمل السلاح عليه لإرادة قتاله أو قتله،. (فتح الباري: ٢٤/١٣).

بل إن الإسلام حرّم مجرد الإشارة بالسلاح كما في حديث أبى هريرة رضى الله عنه عن

النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا يشير أحدكم على أخيه بالسلاح، فإنه لا يدري لعل الشيطان ينزع لل يديه فيقع لل حضرة من التار، (البخاري: ٢٠٧٢، ومسلم: ٢١٧).

قال ابن حجر: وفي الحديث النهي عما يفضي إلى المحذور وإن يكن المحذور محققا سواء كان ذلك في جد أو هزل.. (فتح الباري: ٢٥/١٣).

وية رواية لمسلم، أن الملائكة تلعن من يشير إلى أخيه بحديدة. يقول أبو هريرة، قال أبو القاسم صلى الله عليه وسلم: دمن أشار إلى أخيه بحديدة فإن الملائكة تلعنه، حتى وإن كان أخاه لأبيه وأمه،. (مسلم: ٢٦١٦).

قال النووي رحمه الله: «فيه تأكيد حرمة المسلم والنهي الشديد عن ترويعه وتخويضه والتعرض له بما قد يؤذيه، وقوله صلى الله عليه وسلم: «وإن كان أخاه لأبيه وأمه، مبالغة في عموم النهي في كل أحد سواء من يتهم فيه ومن لا يتهم، وسواء كان هذا هزلاً ولعبًا أم لا؛ لأن ترويع المسلم حرام على كل حال. (شرح النووي ١٢٠/١٢).

وقد بيَّنت السُّنة النبوية أن دم المسلم حرام لا يحل إلا بإحدى ثلاث كما في حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا يحل دم امرئ مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله إلا بإحدى ثلاث: النفس بالنفس، والثيب الزاني، والمفارق لدينه التارك للجماعة. (المخارى: ١٨٧٨،

ومسلم: ١٠٩).

وقد عظّم الإسلام قتل النفس بغير حق، كما في حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لن يزال المؤمن في فُسُحَة من دينه ما لم يصب دما حرامًا». (البخاري: ٢٨٦٢). قال ابن العربي في معنى الحديث: «الفسحة في الدين سعة الأعمال الصالحة حتى إذا جاء القتل ضاقت لأنها لا تفنى بوزره». (فتح الباري: ٢/١٨٨).

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «أول ما يُقضى بين الناس في الدماء». (البخاري: ٦٨٦٤). وقد دل الحديث على التشديد في الدماء وتعظيم قتل النفس؛ لأن الابتداء إنما يقع بالأهم.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من تردى من جبل فقتل نفسه فهو في نار جهنم يتردى فيها خالدًا مخلدًا فيها، ومن تحسى سُمًا فقتل نفسه فسمه في يده يتحساه في نار جهنم خالدًا مخلدًا فيها أبدًا، ومن قتل نفسه بحديدة فحديدته في يده يجأ بها في بطنه في نار جهنم خالدًا مخلدًا فيها أبدًا». (البخاري: ٥٧٧٨). والحديث أخرجه مسلم في صحيحه تحت باب بعنوان: «باب غلظ تحريم قتل الإنسان نفسه وأن من قتل نفسه بشيء عُذب به في النار، وأنه لا يدخل الجنة إلا نفس مسلمة». والحديث في مسلم برقم (١٠٩).

I tran

وإني لأعجب بعد هذا من مباركة بعض العلماء لهذه الأعمال الانتحارية، كموقف الدكتوريوسف القرضاوي من البوعزيزي قاتل نفسه في تونس، والذي كان سببًا في قيام الثورة هناك، وقد انتقلت الثورات المشؤومة بعد فعله في بعض البلاد الإسلامية، ولأخينا الباحث عبد الحق التركماني رد علمي رصين على ما ذهب إليه الدكتور القرضاوي وأمثاله.

#### كلمة حول العادث الأليم الذي وقع في مدينة النبي صلى الله عليه وسلم:

هذا الاعتداء المشين الذي وقع في نهاية رمضان قرب مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم عمل إجرامي لا يقره عقل سليم ولا دين قويم، وقد حرَّم النبي صلى الله عليه وسلم المدينة، كما في حديث عاصم قال: «قلت لأنس: أحرَّم رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة؟ قال: نعم، ما بين كذا إلى كذا، لا يقطع شجرها، من أحدث فيها حدثًا فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين».

قال ابن حجر؛ عن ابن بطال: «خُصَّت المدينة بالذكر لشرفها؛ لكونها مهبط الوحي وموطن الرسول عليه الصلاة والسلام، ومنها انتشر الدين في أقطار الأرض، فكان لها بذلك مزيد فضل على غيرها،. (فتح الباري: ٢٨١/١٣).

وروى الطبراني عن عبادة بن الصامت مرفوعًا قال: «اللهم من ظلم أهل المدينة وأخافهم فأخفه، وعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين، لا يُقبل منه صرف ولا عدل». قال الألباني: إسناده صحيح. (السلسلة الصحيحة ٢٢٠/١).

فكيف بلعن الله لمن فَجَر نفسه وظلم أهل المدينة وأخافهم بفعله؟{

وفي مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال أبو القاسم صلى الله عليه وسلم: «من أراد أهل هذه البلدة بسوء- يعني المدينة- أذابه الله كما يذوب الملح في الماءي. (مسلم: ١٣٨٦).

وفي هذه الأحاديث بشرى لأهل المدينة، وأن الله يدافع عنهم، وإني لأرجو أن تكون نهاية هؤلاء المجرمين بهذا الحدث، فيذيبهم الله كما يذوب الملح في الماء.

وية الختام أود أن أنبه إلى أمر مهم وهو: أن هذه الأعمال الفاسدة لا يجوز نسبتها إلى الإسلام وهو منها بريء، كما لا يجوز النيل من أهل الحق والدعوة إلى الله ممن يقومون بواجب تبليغ دعوة الإسلام إلى الناس بالحكمة والموعظة الحسنة، فهؤلاء طريقهم على منهاج النبوة وأولنك ضالون مفسدون.

نسأل الله أن يجنب بلاد المسلمين كل سوء ومكروه، وأن يحفظ علينا ديننا وأمننا، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه.

جاة الأمة

في اغتنام

الطاعات

GSHATEM@HOTMAIL.COM GSHATEM@HYAHOO.COM

NIA acmill

بقلم

رئيس التحرير

الحمد لله على إحسانه، والشكر على توفيقه وامتنانه، وبعدُ:

تتوالى الأيام وسرعان ما تنقضي، وتتوالى مواسم الطاعات وسرعان ما تذهب، فبالأمس القريب هُلْ علينا رمضان، وسرعان ما ذهب وانقضى بكل ما حمل وأدركه معنا من أدركه، ورحل عنا من رحل، وهكذا الدنيا، وها نحن ننتظر موسمًا آخر من مواسم الطاعات، يوفَّق الله تعالى اليه مَن قدَّر له سبحانه القبول، إنه موسم الرحج العظيم، وهو رُكن من أركان الإسلام، فرَضه الله سبحانه على المستطيع، ووفق إليه من كتب له الفضل وحسن العمل، فاللهم اكتب لما حجم مقبولة هذا العام بفضلك وكرمك يا أكرم الأكرمين، ولكل من اشتاقت نفسه لزيارة ييتك العتيق، أمين يا رب العالين.

الأمة بين التيه والهوان

وحري بالأمة الإسلامية ونحن نستقبل موسما من مواسم الطاعات، وتجمَّع المسلمين من شتى بقاع الأرض أن يعرف كل مسلم أن ما تعانيه الأمة الإسلامية اليوم من أحداث موجعة وآلام قاسية، وما تمر به في كثير من مواطنها من بلايا متعددة، وما يعيشه المسلمون كل يوم في أصقاع متعددة من عدوان يشهده القاصي والداني، بلا اهتمام ولا اكتراث بحقوق إنسانية ولا أعراف بشرية، ولا مراعاة لمعايير أخلاقية ولا مبادئ حضارية، ممن يُكنُون بُغضًا وحقدًا وكراهية للإسلام والمسلمين، كل ذلك يوجب على المسلمين أن يعلموا أن الخطر قد أحدق، وأن شرًّا قد أوْعَدَ وأَبْرَقَ، وحينئذ يجب علينا في مثل تلك المواسم التي تتوالى علينا أن نتذكر أنه آن الأوان، وحان الوقت أن نقف عند الأسباب الحقيقية للمآسى والمصائب، وأن ندرك جميعًا الواقع المذري والضعف المضنى الذي جعلنا في حالة من التيه والهوان، وجعل أعداء الأمة تتكالب عليها كتكالب الأكلة على قصعتها ({ إن الأمة الإسلامية منذ أكثر من قرن مضى وهى تستجدي الحلول، وتتلقف أسباب النهضة والعزة من تيارات مختلفة المشارب، وتوجهات

متنوعة المآخذ، ومرَّ الزمن وطال العهد ولم تَجد تلك التوجهات إلاَ عارًا وخزيًا ودمارًا وذُلاً وهوانًا، هلا دنيا أقامت، ولا دينًا أبقت، بل ما خلَّفت على المسلمين إلا تأخرًا، وتدهورًا في أحوالها، وضعفًا في بلدانها، وتخبطًا في سياساتها، وفقرًا في اقتصادها، وتأخرًا في ازدهارها.

جَـرَّت ويـلات وويـلات، تعجز الأقـلام عن تسويدها، لا يسعُ الوقت لعرضها، ولا تستطيع الذاكرة استيعابها؛ لأنها توجهات وتيارات لا تستمد تصوراتها من كتاب ربها، ولا تستضيء بهدي رسولها، ولا تأخذ العبرة من سيرة أسلافها.

وها هذا لا بد أن يعلم الساسة ويَفْقُه المُتقفون، ويستدرك العقلاء، وتستفيق الشعوب بأن هذاك أسبابًا حقيقية لواقعهم المؤلم قد غُيبت عن عقولهم وتناستها قلوبهم، وإلاً فمن أراد الرؤية الواضحة والمنطلقات الصحيحة لأسباب الضعف والخزي فلا بد أن يعود لأصل البنيان وأساس الكيان، فالله عز وجل قد اختار هذه الأمة لتكون خير الأمم وهو العليم الخبير، «ألا سلم من علق رمر الليف أغير، (الملك، 1).

أما أن الأوان ليَنصف الغرب الإسلام؟ (

وإذا كنا على أعتاب موسم عالمي من مواسم المسلمين في شتى بقاع المعمورة، ومع انتشار موجة جديدة من موجات الأرهاب والتطرف ممن لا دين لهم في كل بُقعة من أرجاء الدنيا، حتى على الأرض التي آوتهم، وغذت أفكارهم ودربتهم وأمدتهم بالسلاح والمال، وخططت لهم لضرب العالم العربي الإسلامي، وتفتيته والنَّيْل من ثرواته، وتفريق شعوبه أحزابًا وفرقًا، حتى قويت شوكتهم ثم راحوا يتبرءون منهم ومن انتمائهم إليهم، فانقلبوا عليهم وراحوا يحركون كوادرهم في تلك البلدان لنقل عملياتهم إلى عمق تلك البلدان.

وها نحن صباح مساء نسمع ونشاهد حوادت القتل والترويع في فرنسا وألمانيا وبلجيكا، بل في أمريكا نفسها، لم يستثن هذا الأرهاب -الذي عانينا منه في بلادنا وما زلنا- أحدًا، فهو إرهاب غاشم لا يعرف دينًا ولا ملة.

وثقد مر بالعالم صنوف من البلايا، وأنواع من المصائب، تدمر الحرث والنسل اصطلح عليها بالأرهاب، وقد أن للمسلمين وهم على أعتاب تجمعهم العالمي في موسم الحج أن يصدعوا للعالم كله بحقيقة الإسلام، وموقف الإسلام ممن ينسبون أنفسهم ظلمًا وعدوانًا للإسلام والسلمين، وأن يسينوا موقف الإسلام من ذلك. وآن للعالم أن يصغى لأهل الإسسالام بعدما أسكتهم دهرًا، وأن يُنصفهم بعدما ظلمهم، وأساء إليهم في دينهم وكتابهم ونبيهم وقبلتهم، ألا فليعلم العالم أجمع أن ديننا دين الرحمة والخير، دين العدل والهدى، دينٌ يحرِّم الظلم بشتى صوره، وفي الحديث القدسي عن رب العزة جل وعلا: «يا عدادى، إنى حرمت الظلم على نفسى وجعلته بينكم مُحرَّمًا فلا تظالموا». (رواه مسلم).

وحرَّمْ سفك الدماء بغير حقَّ: «وَلَا تَقَـنُّلُوا النَّفَسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقْ والْخيانة، ففي الحديث: «يُنصب لكل غادر لواء غدره عند استه، يُقال يوم القيامة: هذه غدرة هلان بن هلان». (رواه البخاري ومسلم).

وأوجب الوفاء بالعهود، وعصم دم المعاهدين: «يَنَائِهُا ٱلَّذِينَ مَاسَوًا أَرْفُواْ بِالْمُقُودُ » (المائدة:١)، وفي الحديث: «من قتل معاهدًا لم يرح رائحة الجنة». (رواه البخاري).

وحرَّم الفساد في الأرض بكل أنواعه، فحرَّم اختطاف الطائرات والسفن والمراكب ووسائل النقل، وحرم أيضًا الإخلال بالأمن مهما كانت صوره، وحرَّم بث الفساد ونشر المخدرات، وما يسوء الأمة في دينها ودنياها، يقول الله سبحانه وتعالى: «إنَّمَا جَرَّزًا أَلَيْنَ عُارِبُوَ الله وَرَسُولُهُ وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَلُوا أَوَ مُكَلُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَبْدِيهِ وَأَرْهُلُهُم مِنْ خِلَفٍ أَوْ يُفَوَا مِنَ ٱلأَرْضِ (المائدة)، أبعد هذا

يوصف ديننا بالإرهاب؟ ا

لا بد من وقفة صادقة تراجعون بها أنفسكم، وتعودون بها إلى أفكاركم وعقولكم، ولا يكن عليكم وصاية حتى تعلموا موقف الإسلام من تلك البلايا التي نسبت إليه والإسلام منها براء<sup>(1</sup>

#### مقصد التوحيد في الحج

ي هذه الأيام حيث تترقب نفوس المسلمين بصفة عامة انعقاد مؤتمر المسلمين العالي بمكة المكرمة حيث يفد إليها المسلمون من كل فج عميق لأداء مناسك الركن الخامس من أركان الإسلام، إنهم يفدون مستجيبين لأمر الله جل وعلا عندما أمر خليله إبراهيم عليه السلام بقوله: «وَأَذَنَ في التَّاس وَأَلَيْ عليه المالة جل وعلا عندما أمر خليله جل شانه، ونفوسهم في الوقت ذاته مليئة بالشوق أجواء النسك والتنقل في عرصات الماعر المقدسة.

وتتمثل هذه الوقضات في أعظم الحكم والمقاصد لهذا النُسك العظيم، إنها الوقضة مع توحيد الله جل وعلا الذي بُني البيتُ العتيق من أجله، وجُعل قصد الناس إليه من أرجاء المعمورة لإذكاء شعيرة توحيد العبادة وخلوصها لله سبحانه لا شريك له، مراذ بزأت الإبرير مكات ألبت أن لا تُقريف و مَتِنَا وَطُهِرْ بِنِي الطَّابِين وَالْعَابِين وَالْحَع

إن التوحيد الخالص هو عماد خلافة الإنسان في الأرض، وهو أفضل ما يُطلب، وأجلَ ما يُرغب، وأشرف ما يُنسب، لا يُشيد المُلك ويتلاشى إلاً على دعائم التوحيد، ولا يزول ويتلاشى إلاً بزواله، ما عزّت دولة الإسلام إلا بانتشاره، ولا ذلت واستكانت إلاً باندثاره. إلى برَ الأمان والوقاية من زوابع الشرك بالله في ألوهيته وربوبيته والإلحاد في أسمائه والخوف منه، والاستعانة والاستغاثة به، وألا يُحكَم في الأرض إلاً بما شرع الله سبحانه. إلى النقين الخالص، والذي يغمل السمائه إنه التوحيد الذي يغمر قلوب الملمين ما ينه التوحيد الذي يغمر قلوب الملمين ما ينه التوحيد الذي يغمر قلوب المامين ما يتول الماري سبحانه وتعالى: مُنَعًا، يُنْ

#### غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ وَمَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوَ تَهْوِى بِهِ الرَّيحُ فِي مَكَانِ سَحِقٍ، (الرحج:٣١).

ولذا جعل الله الكعبة البيت الحرام قيامًا للناس، وما الحجر الأسود إلاَّ موضع الابتداء ونقطة التمييز في هذا البناء المبارك، وليس للبركة والتبرك محلُّ مع الأحجار غير الاقتداء بالنبي صلى الله عليه وسلم بتقبيله والطواف بالبيت، ولقد صوَّر الفاروق معر -رضي الله عنه- هذا الفهم الحَسَن فِقُولاً أَنِّي رَأَيْتُ النَّبِيَّ صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمُ يُقَبِّلُكَ مَا قَبَلْتُكَ». (أخرجه البخاري).

والمسلم ينبغي أن يعلم علم اليقين عندما يطوف بالبيت، ويقبّل الحجر الأسود، ويستلم الركن اليماني أن النافع الضار هو الله وحده، وأن أيَّ إخلال بهذا المفهوم فإنه يوقع في براثن الشرك بالله، ولذلك بعث النبي صلى الله عليه وسلم أبا بكر رضي الله عنه في العام التاسع بالحج لينادي في الناس يوم النحر، ألا يحج بعد هذا العام مشركٌ، ولا يطوف بالبيت عريان، فعن أبي هريرة رضي الله عنه أن أبا بكر الصديق رضي الله عنه بعثه في الحجة التي أمّره عليها رسول الله صلى الله عليه وسلم قبل حجة الوداع يوم النحر في رهط يؤذن في الناس، «ألا يحج بعد العام مشركٌ، ولا يطوف بالبيت عريان».

وصدق الله: « ذَلِكَ وَمَن يُعْظَمْ حُرُمَتِ ٱللَّهِ فَهُوَ خَبَرٌ لَهُ عِندَ رَبِعُ وَأَحِلَتَ لَحَمُ ٱلأَمْنَمُ إِلَّا مَا يُتَنَى عَلَيْكُمْ فَكَجْتَكِبُوا ٱلرَّحْتِ مِنَ ٱلْأَوْكَنِ وَتَحْتَكِبُوا فَوْكَ ٱلزُورِ » (الحج: ٣٠). مشاهد التوحيد في الحج

إن التوحيد هو الغاية العظمى، وهو رأس

الأمر وعموده.

إن مشاهد التوحيد في الحج كثيرة، يأتي على رأسها التلبية، «لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك لبيك». أي: أجيبك إجابة بعد

إجابة، وأنا مقيمٌ على طاعتك، ففيها التصريح بنبذ ما يخالف حقيقة التوحيد، فاللهم اجعلنا من الموحدين الملبين، المهللين، آمين يا رب العالمين. معانى التكبير في الحج

والحج في الإسلام يُعد نقطة ارتكاز في ميدان التجرد والإيثار والأخوة والمساواة، إضافة إلى دقة أحكامه الشرعية ومسائله الفقهية كباب من أبواب العبادات، وعامة أهل العلم مُطبِقُون على أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يحج إلا مرة واحدة، وهي حجة الوداع المشهورة قبل وفاته صلى الله عليه وسلم بزمن يسير، غير أن آحاد هذه الحجة وصورها كانت وما زالت منهلاً للاعتبار ومنبعًا للأحكام، ومرتعًا خصبًا لجمع الأوابد فيها.

فالله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، إنها كلمة عظيمة تحيى موات النفس الهامدة، لصوتها هدير كهدير البحر المتلاطم، أو هي أشد وقعًا، بل إنها سلاح فتاك في وجوه أعداء الأمة، وأعداء الملة ولصوص الأرض، وهي سيف الحروب الذي لا يُثلم، كيف لا وقد ذكر النبي صلى الله عليه وسلم أن مدينة تفتح في آخر الزمان بهذه الكلمات، فقد قال صلى الله عليه وسلم: «فَإِذَا جَاؤُوهَا نَزْلُوا فَلَمُ يُقَاتِلُوا بسلاح وَلَم يَرْمُوا بِسَهْم، قَالُوا: لا إِلَهُ إِلاَّ اللَّهِ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ، فَيَسْقَطْ أَحُدُ جَانَبَيْهَا. قَالَ ثَوْرٌ، لا أَعْلَمُهُ إلا قال الذي في البَحْر، ثمَّ يَقولوا الثانيَة؛ لا إله إلا الله، وَالله أكبَرُ، فيَسْقط جَانبُهَا الآخرُ، ثُمَّ يَقُولُوا الثالثة؛ لا إلهُ إلا الله وَالله أكبَرُ، فَيُفَرَّجُ لَهُمْ فَيَدْخَلُوهَا فَيَعْنَمُوا». (رواه مسلم: .(191.

3

Le ItatteVY3

-12-1

- السنة الخامسة والأربعون

إن الإيمان بقدرة الله وحده، وقهره وغلبته، هو الشعور الذي يخامر قلوب المسلمين في كل حين وآن؛ لأن ذلك يثمر الإقدام والاعتماد عليه وحده، ويبعث في النفس خُلق الشجاعة وعدم الاستخذاء لصروف الأيام وتكالب الأعداء وتحزيهم ضد أمة الإسلام، وأنه لا ينبغي أن يُصغي المسلمون آذانهم للذين يقولون؛ إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم، بل ينبغي أن يزيدهم ذلك إيمانا مع إيمانهم، وتعلقًا بالله

العظيم، وأن يقولوا: حسبنا الله ونعم الوكيل. الصبر على تقلبات الذهر

إن ما نعيشه في هذه الأونة، وما تتجرعه الأمة من ضريات وطعنات وفتن ومؤامرات تُحاك من أعدائها تجعلنا نقتبس من مواسم الطاعات الصبر على هذه الابتلاءات وتلك الفواجع، فدائمًا ما تكون الدنيا بين هذا وذاك، بين منّح ومحَن، وأفراح وأتراح، وآمال وآلام، فدوام الحال من المحال، والصفو يعقبه الكدر، والفرح فيها مشوب بترح وحذر، وهيهات أن يضحك مَن لا يبكي، وأن يتنعم من لم يتنغص، أو يسعد مَن لم يحزن ل

هكذا هي الدنيا، وهذه أحوالها، وليس للمؤمن الصادق فيها إلاً الصبر، فذلكم دواء دائها، قال الحسن رحمه الله: «جرينا وجرب المجريون، فلم نر شيئًا أنفع من الصبر، به تداوى الأمور، وهو لا يُداوى بغيره».

وقي الحديث: «ما أعطي أحدٌ عطاءً خيرًا وأوسع من الصبرى، وكان أمر المؤمن من بين الناس أمرًا عجيبًا؛ لأنه إن أصابته سراء شكر فكان خيرًا له، وإن أصابته ضراء صبر فكان خيرًا له.

وقد أمرنا الله بالصبر وجعله من أسباب العون والمعية الإلهية، فقال سبحانه: « يَتَأَيَّهُا ٱلَّذِينَ المَنُوا السَتَعِنُوا بِالشَرِ وَٱلسَّلُوَةُ إِنَّ أَلَهُ مَعَ ٱلسَّلِينَ» (المقرة،١٥٣).

ثم أخبر مؤكدا أن الحياة محل الابتلاء بالخوف والجوع ونقص الأرزاق والأموال والأنفس والثمرات، وأطلق البشرى للصابرين، فقال سبحانه: « وَلَنَبَلُوَتَكُم بِتَى مِنَ المَوَقِ وَالْجُوع فيقال سبحانه: « وَلَنَبَلُوَتَكُم بِتَى وَمَنَ الْمَوَقِ وَالْجُوع فيقال سبحانه: « وَلَنَبَلُوَتَكُم بِتَى وَمَنَ الْمَوَقِ وَالْجُوع فيقو مَنَ الْأَمُولِ وَالأَنفُس وَالْتَعَرَبُ وَدِيتَ الْقَنبِرِنَ () أَوْلَتِكَ عَلَيْم مَلَوَتٌ مِن رَبِعٍ وَرَحْمَةً وَأُوْلَتِكَ هُمُ مَعالَيق الأَمور فاللهم اكتبنا من الصابرين، مغاليق الأمور، فاللهم اكتبنا من الصابرين، وإلى بيتك الحرام من الزائرين، وأبرم لهذه الأمة أمر رشداً يُعز فيه أهل طاعتك، ويُهدى فيه أهل معصيتك.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



اللهُ السَّمَات قال تعالى: دوخلق يظلمون عِسْدَوة فَمَن مُديه مِنْ بَعْدِ اللهِ أَفَلا تَذَكُرُونَ الا حانيا إِنْ هُمُ إِلَّا يَظْنُونَ ومَا لَهُم بِلَالِكَ مِنْ عِلْمُ قل (10) كنتغ صدقين ان وَلِلَّهِ مُلْكُ لانعلمون كل المقو تدعمة إلى كند مُ مَا كُنتُو فَنُدْخِلُهُمْ رَبُّهُمْ فِي رَحْمَتِهِ. ذَالِكَ هُوَ ٱلْفُورُ ٱلْمَبِينُ () وَأَمَّا الْدِينَ كَفَرُوا أَفَلَمُ تَكُنَّ فَأَسْتَكْبَرْمُ وَكُمْ قَوْمًا تُجْرِمِينَ (٢) وَإِذَا يَبِلَ إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ حَقٌّ وَٱلسَّاعَةُ لا رَبّ فَهَا قُلْمُ مَا نَدُرى مَا ٱلسَّاعَةُ إِن نَّظُنُّ إِلَّا ظُنًّا وَمَا غَنْ بِمُسْتَيْقِنِينَ » (الجائية: ٢٢- ٣٣).

اعداد/ د. عبد العظيم بدوي

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

قَوْلِهُ تَعَالِى: «وَخَلَقَ أَلَّهُ ٱلسَّيَ »: أي للعَدْل وَالحِقْ، لا لما حَسبَ 1 هؤلاء الجاهلون بالله، من أنَّهُ يَجْعَلُ مَ اجترح ات، فعَصَاهُ وَخَالِفَ أَهْ ره، کالذين آمَنُوا وَعَملوا الصَّالِحات فِي الْحُيَّا وَالْمَاتِ، إِذَ كان ذلك من فعل غير أهل العدل والإنم رفا يَقول جُل ثِنَاؤهُ: فلم يَخلق الله السَّمَاوَات وَالأَرْضَ للظُّلْم وَالْجَوْرِ، وَلَكُنَّا خَلَقْنَاهُمَا للَّحَتْقُ وَالْعَدْلْ، وَمِنَ الْحَتْقُ أَنْ نَحَالَتْ بَيْنَ حُكم المسيء والمُحسن في الْعَاجل والآجل. (جامع البيان (١٤٩/٢٥).

وَقَوْلُـهُ تَعَالَى: «رَلِتُجْزَىٰ كُلْ النَّسِ بِمَا كَسَبَتْ رَهُمُ لَا يُظْلَتُوْنَ ، فِيهِ وَجْهَانٍ:

الأَوَّلُ: أَنَّهُ مَعْطُوفٌ عَلَى قَوْلِهِ «بِالْحَقَّ» فَيَكُونُ التَّقْدِيرُ؛ وَخَلَقَ اللَّهَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ لأَجْلَ إِظْهَارِ الْحَقُ، وَلِتُجْزَى كُلُ نَفْسٍ.

110 41

. ذو القعدة ٢٣٧ هـ - العدد ٢٧٥ - السنة الخامسة والأربعون

الثّاني: أنْ يَكُونَ الْعَطَفَ عَلَى مَحْدَوف، وَالتَّقْدَيَرُ: وَخَلَقَ اللَّهُ السَّمَوَات وَالأَرْضَ بِالْحَقَّ لِيَدُلَّ بِهِمَا عَلَى قُدْرَتَهَ، وَلتَجْزَى كُلُّ نَفْسَ، وَالْعَنَى أَنَّ الْقَصُودَ مَنْ خَلَق هَذَا الْعَالَم إَظْهَارُ الْعَدْلِ وَالرَّحْمَة، وَذَلِكَ لاَ يَتَمُ إِلاَ إِذَا حَصَلَ الْبَعْثُ وَالْقَيَامَةُ، وَحَصَلَ التَّفَاوُتُ فَ الدَّرَجَاتِ وَالدَّرْكَاتِ بَيْنَ الْمُحقَينَ وَبَيْنَ الْبُطَلِينَ.

#### تعس عبد الهوى:

شمَّ عَدادَ تَعَالَى إِلَى شَرْحِ أَحْدَوَالَ الْكَفَارِ وَقَبَائِحِ طَوَائِفِهِمْ، فَقَالَ، «أَفَرَهَ يَتَ مَن أَغَذَ إِلَيْهُ

مَرَندُ ، يَعْني تَرَكُوا مُتَابَعَةَ الْهُدَى، وَأَقْبَلُوا عَلَى مُتَابَعَة الْهَوَى، فَكَانُوا يَعْبُدُونَ الْهُوَى كَمَا يَعْبُدُ الرَّجُلُ الْهَهُ، وَقُرِى «آلَهْتَهُ هَوَاهُ، كُلَّمَا مَالَ طَبْعُهُ إِلَى شَيْءِ اتَّبَعَهُ وَذَهَبَ خَلْفَهُ، فَكَأَذَهُ اتَحْدَذَ هَوَاهُ آلْهَهُ شَتَّى، يَعْبُدُ كُلَّ وَقْتِ وَاحِدًا منْهَا. (التفسير الكبير (٢٦٩/٢٧).

وَهَـذه الآَيَـةَ تَسْلَيَـةَ النَّبِيُ صلى الله عليه وسلم عَـن الْحُرضينَ عَنَ الأَيَمَانَ، أَيْ لاَ تَعْجَلُ به مُ وَلا تَهْتَ مَ بِأَمْرِهِمَ، فَلَيْسَ فِيهِمْ حِيلَةَ لَبَشَر، لأَنَّ الله تَعَالَى أَضَلَّهُمْ.

َ وَقَـّالَ ابْـنُ جُبَـيْرِ رَحمَـهُ اللهِ: قَوْلُـهُ: «إِلْهَهُ هَـوَاهُ إِشَارَةٍ إِنَّى الأَصْنَـامِ، إِذْ كَانُوا يَعْبُدُونَ مَا يَهْوُونَ مَنَ الْحَجَارَةِ.

وَقَالَ قَتَادَةُ زَحِمَهُ اللهِ الْعَنْيَ لاَ يَهْوَى شَيْئًا إِلاَّ رَكِبَهُ، لاَ يَخَافُ اللهِ، وَهَذَا كَمَا يُقَالُ الْهَوَى إِلَّهُ مَعْبُودٌ.

وَهَـنه الآيَـةُ وإنْ كَانَتْ نَزَلَتْ فِهُ هَوَى الْكُفْرِ هُهِيَ مُتَنَاولَهُ جَمِيعَ هَوَى النَّفْسَ الأَمَّارَةِ:

قَسَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ رضي الله عنهُما ، مَا ذَكْرَ الله الْهَوَى إلاَّ ذَمَّهُ . وَقَالَ الشَّعْبِيُّ رَحِمَهُ الله ، سُمَيَ هَوَى لَهَوِيه بِصَاحِبٍ . وَقَالَ سَّهْلُ التَّسْتُرِيُ رَحِمَهُ الله ، هَوَاكَ ذَاقُكَ، هَإِنْ خَالَفْتَهُ هَدُواقُكَ. وَقَالَ أَيْضَا ؛ إذا شَكَكْتَ فِي حَيْر أَمْرِيْن، هَانْظُرْ هَذَا قَوْلُ الْقَائِلِ،

#### إِذَا أَنْتَ لَمْ تَغْصَ الْهَوَى قَادَكَ الْ

ゴムー

20 11221 6 YY 3 4 - - 12412 PYD

- السنة الخامسة والأربعون

هُوَى إلى كل مَا فيه عَلَيْكَ مَقَالَ

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: «مَلْ عَلَى هَالُ ابْنُ عَبَّاس رضي الله عنهما: المُغْنَى: عَلَى علْم من الله تَعَالَى سَابِق. وَقَالَتْ فَرْقَـهُ: أَيْ عَلَى علْم من الله تَعَالَى الضَّالُ بِأَنَّ الْحَقَّ هُوَ الَّذِي يَتْرُكُ وَيَعْرَضُ عَنْهُ، فَتَكُونُ الآيَهُ عَلَى هَذَا مَنْ آيَات الْعَنَاد من نَحُو قَوْلِهِ تَعَالَى: «وَعَمَدُوا ما وَاسْتَقَتَقا أَنْفُسُمُ طَلْمَا وَعَلَى النمار المار الار الحرر الوجيز (٥/٨٢).

وَقَوْلُهُ تَعَالَى، «وَجَمَّمَ عَلَى مَعْمِهِ، وَقَلِّهِ، وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ، غِشَوَةً ، أَيْ سُدً حَلَيْه مَنَاهدُ الْخَيْر

وَالْمُعْرِفَةَ وَالْعَلْم، وَلِذَلِكَ قَالَ، «نَسَ يَبْدِيهِ مِنْ مَنْدِ أَلَشٍ ؟ لا أَيَّ فَمَسَنَّ يُوَهَّقُهُ لا صَابَة الْحَقُّ، وَإِبْصَار مَحَجَّة الرُّشْد بَعْدَ إِضَّالَالا الله إيَّاهُ، «أَفَلَا تَذَكَرُنَ » أَيُّها النَّاسُ، فَتَعَلَمُوا أَنَّ مَنْ فَعَلَ الله بِهِ مَا وَصَفْتَا، فَلَنْ يَهْتَدِيَ أَبَدًا، وَلَنْ يَجِدَ لِنَقْسِهِ وَلِيًا مُرْشَدًا. (جامع البِيان (١٥١/٢٥).

#### إَبْطَالُ حُجَج المشركين على عدم البغث:

يُبْطِلُ الله تَعَالَى إِنْكَارَ الْشَرِكِينَ للْبَعْثِ، وَيُدْحَضُ حُجَجَهُمْ، هَيَدْكُرُ شَبْهَتَهَمْ أَوَّلاً هَيَقُوَلُ:

« وَقَالُوا مَا مِنَ إِلَّا حَلَّنَا اللَّذَيَّا مَتُوَتُ وَعَنَا وَمَا يَتَلَكُمَ إِلَّا التَحَرُّ وَالْمَعْنَى إِنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا هِيَ حَيَاةً وَاحددَةً، وَمَوْتَةً وَاحدَةٌ، يَحْيَا الأَحْيَاءُ ثَمَ يَمُوَتُونَ، وَتُولَدُ مَوَالَيَدُ يَخْلَفُونَهُمْ ثُمَّ بَمُوتُونَ، وَهَكَذَا أَبَدَا، «وَمَا يَبَلَكُمَ إِلَّا التَحْرُ أَي إِلاَّ مُرُورُ الأَيَّام، وَكَرُّ السَّنينَ وَالأَحْوَام، وَهَذَا مِنْهُمْ نَفْيَ لَكُوْنَ اللَّه تَعَالَى هُوَ الَّذِي يُحْيِيهِمْ ثُمَّ يَمِيتُهُمْ. «وَمَاهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلَرً إِنَّ مُ إِلَا يَطْنُونَ »، وَالطَّنُ لاَ يُغْنِي مِنَ الْحَقُ شَيْئًا؛

وَالدُّعَاوَى إِنْ لَمْ تُقَيِمُوا

#### عَلَيْهَا بَيُنَاتِ أَبْنَاؤَهَا أَدْعَيَاءُ

هَكَذَا وَصَفَهُمُ الله بِالْكَذِبِ وَٱلاهْتَرَاءِ، ثُمَّ بَيْنَ مَوْهَفَهُمْ مِنَ الْعلْمِ إِذَا جَاءَهُمْ هَقَالَ، «وَإِذَا تَنَلَ عَلَيْهُمْ عَايَنُنَا بَيْنَتِ مَّاكَنَ حُجَّتُهُمْ إِلَّا أَن قَالُوا أَتَنُوا بِعَابَاتٍنَا إِن كُنتُر مَدِوْنَ »:

يَقُولُ تَعَالَى إِنَّ هَوُلاً مِالْكَاذِبِينَ الْكَذَبِينَ إِذَا تُتَلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُ الله الْبَيْنَاتُ الذَّالاَتُ عَلَى أَنَّ الله يُحْيِبِي المُوْتَى وَيَبْعَتُ مَنْ هِ الْقُبُورِ-وَهِيَ كَثِيرَةٌ عَارَضُوهَا بِقَوْلِهِمْ، «التَّوَلِيابَاتِا إِنَ كُمُتُرُ مَرَوَى ، يَعْتُونَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ فَوْلِكُمْ إِنَّ الله يُحْيِي الْمُوْتَى هَابْعَتُوا مَنْ مَاتَ مَنْ آبَانَدَا.

وَعَمَّلَيَّةُ الْاحَيَاءِ وَالْامَاتَة تَتَكَرَّزُكُلُ لَحْظَة وَلَكَنَّهُمُ لاَ يُبُصرُونَ،كَمَا قَالَ تَعَالَى، «أَنْبَينَا بِالْخَلَقِ ٱلأَوَلِّ بَلَ هُمَ فِي آسِ مِنْ خَلْقٍ حَدِيدٍ » (ق: ١٥)، هُفَ كُلُ سَاعَة بَمُوتُ أَنَّاسُ وَيُولَدُ آخَرُونَ، وَهَذَا مِنْ أَكْبَرِ الأَدَلَة الدَّالَة عَلَى أَنَّ اللَّه يُحْيِي الْوَتَ وَيَبْعَثُ مَنْ غَالَةُ التَّالِيَةِ وَاذَ لَكَ قَالَ اللَّه تَعَالَى: «قُـلِ الله يُحْيِيكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يَجْمَعُكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقَيَامَةِ لاَ رَيْبَ هَيه وَلَكَنَّ أَكْثُرُ النَّاسَ لاَ يَعْلَمُونَ، أَنَّ الَّذِي أَحْيَاهُمْ ثُمَّ أَمَاتَهُمْ قَادِرٌ عَلَى أَنْ يَبْعَثَهُمْ.

وَهَذِه الآيَة كَقَوْله تَعَالَى: دَكَمَ تَكُفُرُونَ اللهِ وَحَصْنَتُم أَمَوْتًا فَأَخِلَصُمْ ثُمَ يُعِيتُكُم مُعْ عُمِيكُم ثُمَ إلَتِه تُحَمُون » (البقرة: ٢٨)، وَكَثِيرًا مَا أَرْشَدَهُمُ الله تَعَالَى إِلَى أَنَّ الَّذِي أَحْيَاهُ مَ أَوَّلُ مَرَّة قَادَرُ عَلَى أَنْ عَلَوْا وَمَرْيَ أَلَدِي تَعْتَنُوا بِلَتْتَى » (النجم: ٣١).

قُسَالُ تَعَالَى: «وَبَقُولُ ٱلإِنَيْنُ أَهِ ذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ أَخْرَجُ حَيَّا () أَوَلَا يَدْكُرُ الإِنسَنُ أَنَّا خَلَقَتُهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْنًا () فَوَرَيُكَ لَتَحْشُرَنَهُم وَالشَيْطِينَ ثُمَ لَتُحْضِرَنَهُم حَوْلَ جَهَمَ حِيْبًا» (مريم: 11- 1۸). وَقَسَالُ تَعَالَى: «أَوَلَدُ يَرَ الإِنسَنُ أَنَا خَلَقْتَهُ مِن تُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ حَصِيمٌ مُينً وَهَى وَمِيهُ فَال مَتَلًا وَلَنِي خَلَقَهُ قَالَ مَن يُحِي الْمِطَمَ وَهُوَ بِكُلْ خَلْق عَلِيهُ » (يس: ٧٧- ٧٧).

وَقَـالَ تَعَالَكَى: «وَلَقَدْ عَلَيْتُمُ النَّنَاءَ الْأُولَى طَوْلًا تَذَكَرُونَ (الواقعة: ٢٢) أَنَّ الَّذِي خَلَقَكُمُ أَوَّلُ مَرَةٍ قَادِرٌ عَلَى أَنْ يُعِيدِكُمُ مَرَّةٍ فَانِيَةً.

#### أهوال القيامة وأخوال الناس فيها:

«وَلِلْهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَى وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاجَةُ يَوْمَئَدْ يَخْسَرُ ٱلْبُطْلُونَ»:

«وَلِلْهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتَ وَالأَرْضَى» فَهُوَ سُبْحَانَهُ الْتَصَرُّفُ فِ مُلْكَه بِمَا يَشَاءُ، وَكَيْفَ يَشَاءُ، وَمَنْ ذَلِكَ أَنَّهُ يُحَيِّيَ وَيُمِيتُ. «وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَتْ ذِيَحْسَرُ الْبُطُلُونَ»، الَّذِينَ آمَنُوا بِالْبَاطَلَ وَكَفَرُوا بِاللَّه، وَكَذَبُوا بِالسَّاعَة، وَأَنْكَرُوا الْبَعْثَ بَعْدَ الْمُوتَ، «وَقَالُوا مَا هِيَ إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهُلُكُنَا إِلاَ الدَّهْنِ.

ثُمَّ ذَكَرَ الله تَعَالَى أَهْوَالَ يَـوْمَ الْقَيَامَة هَتَالَ: «وَتَرَى كُلُّ أُمَّة جَاثِيَةَ، عَلَى زُكْبِهَا مِنْ شِدَّةِ الْهَوْلِ وَالْخَـوُفِ، تَحلَّة قَسَم رَيُّنَا

حَيْثَ قَالَ: هَوَرَيَكَ لَنَحْشَرَنَهُمْ وَالنَّيَطِينَ ثَرَ لَتَحْضَرَ نَهُمْ حَوْلَ جَهَنَّ حِنْيَا » (مريم: 1۸). «كُلُّ أُمَّة تُدْحَى إلَى كَتَابِهَا » الَّذِي أَحْصَى أَعْمَالَهُمْ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: «إِنَّا غَنْ نُتِي الْمُوَتِ وَنَحَتُّ مَا قَنْمُوا وَمَائَدَهُمْ وَكُلُ هُنَهِ الْمُوتِ وَنَحَتُ مَا قَنْمُوا وَمَائَدَهُمْ وَكُلْ هُوَا تَعَالَى: « يَرْمَ نَتْعُوا حَلْ أَنَّاسٍ إِمَدِهِمْ فَمَن أُوتَ تَعَالَى: « يَرْمَ نَتْعُوا حَلْ أَنَّاسٍ إِمَدِهِمْ فَمَن أُوتَ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا () وَمَن كَات في هَذِهِ أَعْمَى وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا () وَمَن كَات في هَذِهِ اعْمَ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا () وَمَن كَات في هَذِهِ الْمَ

«هَذَا كَتَابُنَا يَنْطِقُ عَلَيْكُمْ بِالْحَقِّ»، فَهَلْ تُنْكَرُونَ مَنْهُ شَيْئًا؟

عَنْ عَبُد الله بِن عَمْرٍو بِن الْعَاص رضى الله عنه قال: قال رُسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله سَيْخَلَصُ رَجُلاً من أمْتى عَلى رُءُوس الْخَلائق يَوْمَ الْقَيَامَةِ، فَيَنْشِرُ عَلَيْهِ تَسْعَةً وَتَسْعَينَ سِجِالًا، كُلّ سجل مثل مَدْ الْبَصَر، ثَمَّ يَقول: أَتَنْكَرُ مَنْ هَذا شَيْئًا؟ أَطْلَمَكَ كَتَبَتَى الْحَافَظُونَ؟ فَيَقُولُ لا يَا رَبُّ. فَيَقُولُ: أَفَلَكُ عُذُرُ؟ فَيَقَولُ لا يَا رَبُّ. فَيَقُولُ: بَلَى { إِنَّ لَكَ عَنْدُنَا حَسَنَة، فإنه لا ظلم عَلَيْك اليوم، فتخرج بطاقة فيهًا؛ أشهَدُ أنْ لا إله إلا الله، وَأَشْهَدُ أَنْ مُحَمَّدًا عَبْدَهُ وَرَسُولَهُ. فَيُقبولُ: احْضَرْ وَزَبْلَكَ. فَيَصَولُ: يَا رَبُ { مَا هَذِه الْبِطَاقَة مَعَ هَذه السَّجلات؟ فقال: إنَّكَ لا تَظْلَمُ. قَالَ: فتوضع السُج الآت في كفة، والبطاقة في كفة، فطاشت السُجلات وَثقلت السطاقة، فَالا يَتْقُلُ مَعَ اسْمِ الله شَيْءُ ». (صحيح سنن الترمذي ٢٦٣٩).

- 1/01/5

PY0-

- السنة الخامسة والأربعون

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: «إِنَّا كُنَّا نَسْتَنْسِخُ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ، أَيْ نُكَلُفُ ٱلْلَائِكَة بِكَتَابَة أَعْمَائَكُمْ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: « آمَ أَبَرُمُوا آمَرُ فَإِنَّا مُبَرِمُونَ ۞ آمَ يَمَبُونَ آنَا لا تستم سِرَعْم وَيَوَنِعُمْ بَلَى وَرُسُلًا لدَيم يَكَتُبُونَ آنَا لا تستم سِرَعْم وَيَوَنِعُمْ بَلَى وَرُسُلًا لدَيم مُوَلَكَ خَلَقا آلانسَن وَتَعَلَّمُ مَا قُرَسُ بِدِ نَعْمَتُهُ وَعَنَ أَوَرَبُ إِلَنَ فَيَدُ ۞ مَا أَوْرِيدِ ۞ إِذَيْ لَقَ الْتَقْيَانِ مَن الَيمِي وَعَن إِلَنَ فَيَدُ ۞ مَا أَوْرِيدِ ۞ إِذَيْ لَقَ التَقْيَانِ مَن الَيمِي وَعَن إِنَى فَيْدُ ۞ مَا يَعْنَدُ وَتَعَلَّمُ مَا تُوْنِي فَي اللهُ عَالَى مَا أَوْرِي فَيْ عُنْهُمُ وَعَنَي مَنْ الْمَعْلَى وَعَن فَقَالَ فَيْدُ ۞ مَا يَعْمَلُ وَحَالًا لا يَعْمَلُ مَا أَوْرَا فَقَالَ تَعَالَى وَحَالًا لا مَعْمَلُ مَا يَعْمَلُ مَا أَوْرَا فَقَالَ تَعَالَى وَحَالًا اللَّهُ وَعَالًا مَا الْمَا عَالَهُ مَا أَوْرَا فَقَالَ مَعْلَى اللَّهُ وَعَنْ مَا اللَّهُ مَا أَوْرَا فَا عَنْهُ وَعَنَى مَا الْعَنْ اللَّعْنَ الْنُعْذَا لَي مَا أَوْرَا الْعَنْسُ مَا أَوْرَا فَقَالَ مَعْمَلُونَ الْعَنْكُمُ وَاللَا عَنْ مَا يَعْنَا الْمُعْمَانِهُ مَا الْعَالَ الْعَالَى الْمَا الْمَا الْمَالَا الْنَا الْمُورَا مَنْ الْمَا الْعَنْ مَا أَمَ الْمَا الْمُ مَعْتَى مَا الْمَا مَنْ مَا الْتَعْمَالُي مَا مَا الْعَالَ الْحَالَةُ مَا الْعَنْ الْمَالَا الْعَالَى الْعَالَي الْعَالَ الْعَنْ الْعَالَى الْعَالَى الْمَا الْعَنْهُ عَلَيْنَ مَا الْعَنْ الْمَا الْحَالَ الْعَالَا الْعَالَى الْمَالَا الْعَالَى الْعَالَى الْعَنْ الْمَا الْعَنْ الْعَالَى الْعَالَةُ الْعَالَ الْعَنْ الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَنْ الْعَنْعَانُ الْعَامُ مُعَالًا عَالَا الْعَامُ الْحَالَ الْعَنْ الْعَنْ الْعَالَ الْعَالَ مُعْتَالًا الْحَالَ الْحَالَ الْعَنْ الْعَامُ الْحَالَ الْمَالَةُ الْعَالَ الْعَامَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَامُ مُعْتَلًا الْعَامُ الْعَالُ الْعَالَ الْعَامِ الْعَالَ الْعَامُ الْعَامُ الْحَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَامِ الْعَالَ الْعَامُ الْعَالَ الْعَامِ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَامِ الْعَامِ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَا

قَـالَ الْحَسَنُ الْبَصْرِيُّ رَحَمَهُ اللَّهِ بِيَا ابْنَ آدَمَ بُسطتْ لَكَ صَحِيفَةٌ، وَوَكُلَ بِكَ مَلَكَان كَرِيمَان، أَحَدُهُمَا عَنْ يَمِينَكَ وَالآخَرُ عَنْ شَمَا لِكَ، وَأَمًا الَّـذِي عَـنْ يَمِينَكَ فَيَحْفَظُ سَيِّنَاتِكَ، وَامَّا الذي عـن شما لك فَيَحْفَظُ سَيِّنَاتِكَ، فَاعْمَلْ ما شتْتَ، أَقْل لُ أَوْ أَكُتْر، حَتَّى إِذَا متَ طُويتُ مَا شتْتَ، أَقْل لُ أَوْ أَكُتْر، حَتَّى إِذَا متَ طُويتُ مَا شَتْتَ، أَقْل لُ أَوْ أَكُتْر، حَتَّى إِذَا مَتَ طُويتُ مَا شَتْتَ، أَقْل لُ أَوْ أَكُتْر، حَتَى إِذَا مَتَ طُويتُ مَا شَتْتَ، أَقْل لُ أَوْ أَكُتْر، حَتَى إِذَا مَتَ طُويتُ مَا شَتْتَ، أَقْد لُ أَوْ أَكُتْمَ حَتَى بَعَلَكَ مَعَكَ فَيْعَنْ مُوَا مَا شَتْتَ، أَقْد لُ أَوْ أَكُتْنَ حَتَى بَعَنْ مَعَكَ فَيْ عَنْمَا مَا شَتْتَ، أَقْد لُ أَنْ أَكُتْنَ حَتَى مَعَكَ فَيْ فَعْمَلُ مَا شَدْتَ، أَقَد لُ مَنْ حَتَى مَعَا مَتَ مَعَدَى مَعْتَكَ فَعَامَ مَنْ مَعَكَ فَيَ فَنَا مَنْ مَا شَدْتَ، أَقُد لُ مَنْ حَتَى مَعَدًا مَا لَهُ مَنْ جَعَلَكَ حَسِيبَ مَعْسَبُ (اللَّهُ مَنْ جَعَلَكَ حَسِيبَ مَنْ مَعْتَكَ، (تَعْسَيرَ القَرَان الْعَظَيم، ٢٠/٣).

وَيَٰ هَذه الْمَاني قَالَ بَعْضَهُمْ: مَثْلُ وُقُوَظَكَ يَوْمَ الْعَرْضِ عُرْيَانًا it's

ذو القعدة ٢٣٦٧ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الشامسة والأربعون

مُسْتَوْحِشًا قَلَقَ الْأَحْشَاءِ حَيْرَانًا اقْرَأْ كَتَابَكَ يَا عَبْدَي عَلَى مَهَل فَهَلْ تَرَى فِيه حَرُّفًا غَيْرَ مَا كَانًا لَا قَرَأْتَ وَلَمْ تُتْكَرْ قَرَاءَتَهُ

إِقْرَارَ مَنْ عَرَفَ الْأَشْيَاءَ عِرْهَانَا نَادى الْجَلِيلُ خُدُوهُ يَا مَلَانَكَتِي

وَامْضُوا بِعَبْد عَضَى للثَّارِ عَظْشَانَا الْشُرِكُوْنَ غَدًا فِي الْثَارِ يَلْتَهَبُوا

وَالمُوْمَدُونَ بِدَارِ الْحَلْدِ سُكَانًا (التذكرة بأحوال المُوتِي وأمور الآخرة:

ص،٦٢٠). ثُمَّ بَيَّنَ اللهُ تَعَالَى جَزَاءَ الْمُؤْمنينَ فَقَالَ، «فَأَمًا

اللَّذِينَ آمَنُوا ، بِقُلُوبِهمْ «وَعَملُوا الصَّالِحَات » بِجَوَارِحِهمْ، فَكَانُوَا مُؤْمَنِينَ مُسْلَمِينَ، «فَيُدْ خَلْهُمْ رَبُّهُمْ فَيْ رَحْمَتِه » يَعْتِي الْجَنَّةَ، كَمَا فَيُدْ خَلْهُمْ رَبُّهُمْ فَيْ رَحْمَتِه » يَعْتِي الْجَنَّةَ، كَمَا أَنْتَ رَحْمَتَي أَرْحَمُ بِكَ مَنْ أَشَاءُ مِنْ عَبَادِي » (أَخْرَجِهِ الْبِخَارِي ٥٠ أَهْرَ).

#### وَذَلِكَ هُوَ الْقُوَرُ الْلِينَ

وَهُده الآية كَقَوْله تَعَالَى: ﴿ ٱلْأَخِلَةَ يَوْمِنِمَ بَعَضْهُمَ لَبَعْضَ عَدُوُ الأَالمُتَقِير ﴾ بَعِبَادِ لا حَقْ عَلَكُمُ ٱلْتِعَمَ وَلا أَنْتَدَ عَنَرُوْنَ ﴾ أَلْنِنَ عَامَنُوْا يَابَدِنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ ﴾ انْخُلُوا ٱلْحَنَّةُ أَنْتُم وَأَزُوَ بَعُرُ

«وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا» بِرَيِّهِمْ وَعَصَوًا رُسُلَهُ فَإِنَّ الله يُوَبِّحْهُمْ عَلَى رُؤوسَ الأشهَاد فيَقول: «أَفَلَمْ تكنْ آيَاتي تتلي عَلَيْكُمْ ، عَلَى أَلْسَنَةَ الرُّسُل، «فاسْتَكْبَرْتُم» عَن الْإِيمَان بِهَا وَاتَبَاء الرُّسُل، «وَكَنْتُمْ قَوْمًا مُجْرِمِينَ» فِي أَفْعَالَكُمْ كُمَا كُنْتُمْ مُسْتكبرين في قلوبكم. «وَإذا قيل» أي قالت لَكُمُ الرُّسُلِ وَأَتْبَاعُهُمُ «إِنَّ وَعُدَ الله » لِلْمُؤْمِنِينَ بالجنبة، وَلِلكَافرينَ بِالْنَبَارِ، وَعُدْ «حَقّ» وَلَنْ يُخلف الله وَعْدَهُ، «وَالسَّاعَةَ» آتَبَهُ «لا رَبْبَ فيها، فاستعدوا لها، ماكان جَوَابُكُم إلا أنْ «قَلْتُهُ مَا نُدُرى مَا السَّاعَة إنْ نُظُنَّ إِلاَّ ظُنَّا وَمَا نَحْنُ بِمُسْتَيْقَنِينَ، أَنْنَا إِلَى اللَّه رَاحِعُونَ وَكَانَت الْمُفَاجَاةُ أَنْ رُدُوا إِلَى اللَّهُ مَوْلاً هُمُ الْحَقْ، «وَبِدَا لْهُمْ، أَيْ ظَهَرَ لَهُمْ «سَيِّنَاتَ مَا عَملُوا»، أَمَّا أحْسَنُ مَا عَملُوا فَقَدْ صَارَهَبَاءُ مَنْتُورًا،كَمَا قال تعالى: « وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا أَعْمَلُهُمْ كُرُبِ بِعَيمَةِ يَحْسَبُهُ ٱلظَّمْنَانُ مَلَةً حَتَّى إِذَا جَنَاهُمُ لَهُ يَجِدُهُ شَيْنًا وَوَجَدَ الله عندة، فوَفَسْهُ حِسَابَةً، وَأَللَهُ سَرِيعُ أَلِحُسَابِ» (النسور: ٣٩)، وَقَالُ تَعَالَى: « فَلَنَّدِيفُنَّ ٱلَّذِينَ كُفَرُوا عَذَابًا شَدِيداً وَلَنَجْزِيَتُهُمْ أَسْوَأَ الَّذِي كَانُوا بَعْمَلُونَ» (فصلت: .(YY)

«وَحَاقَ بِهِمْ» أَيْ أَحَاطَ بِهِمْ «مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْرَبُونَ» منَ الْعَذَابِ.

وللحُديث بُقية إن شَاء الله، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله الذي حكمَ وقـدر، وبشر وأنـذَر، أقـامَ هذا الكونَ على الميزان والعدل، وامتنَّ على من شاءَ من عباده بالفضل، أحمدُه- سبحانه- حمدًا يليقُ بحكمته البالغة وقدرته الباهرة، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وسع كلَّ شيء رحمةَ وعلمًا، وأحاطَ بكل شيء قُدرةُ وُحُكمًا.

أما بعدً: فاتقوا الله- عباد الله-وراقبُوه، واعلَموا أنكم إن تتقُوا الله يجعل لكم فُرقانًا ونورًا تمشُون به، ويغفر لكم والله ذو الفضل العظيم.

#### من قبّسات عدل الله وحكمته وقدرته:

إن الله-سبحانة وتعالى- قد أودعَ في هذه الحياة سنناً ثابتة لا تتغيَّرُ ولا تتبدَّلُ، والعاقلُ السعيدُ هو الذي يتعرَّفُ على هذه السُّنن الإلهية ليعمل بمُقتضاها، ولا يُصادمُها ولا يُخالفُها، فيعيشُ في هذه الحياة عيشة الكرام المُوفِّقين السُعداء، وله في الآخرة الأجورُ والنَّعماء.

ومن تلكُم السُّن العظيمة: سُنَّةُ طالمًا كان لها الأشرُ الكبيرُ في حياة الناس، وعاقبة أمورهم ومآلهم، ألا وهي: سُنَّةُ أن «الجزاء من جنس العمل»، إن خيرًا فخير، وإن شرًّا فَشر.

إنها سُنَّةُ إلهيَّةٌ كُبرى، وقبسٌ من قبَسات عدل الله وحكمته وقُدرته التي لا حدود لها، وقاعدةُ الجزاء الربَّاني فِ هذا الكون القائم على العدل والميزان الذي لا يعولٌ ولا يميلُ ولا يُحابِي أحدًا.

ولو تفكَّر الناسُ جميعًا في ظاهر أمرهم وياطنه، وما هم عليه؛ لوجدُوا هذه السُّنةَ تتجلَّى لهم في كل شُوَون حياتهم، ولفقُهُوا طرفًا من حكمة الله البالغة في أقداره وأحكامه، فالبرُّ لا يبلَى، وَالإثمُ لا يُنسَى، والدَيَّانُ لا يموتُ، وكما تدينُ تُدان، وكما تُجازَى تُجازَى. أليس من العجيب أن يرحمَ الله بغيًا؛

لأنها رحمَت حيوانًا كادَ أن يهلك فروَّت عطشَه؟! أليس مَن الله هش أن يخسف الله بقارون وكنوزه الأرض، ويُجرجَره فيها؛ لأنه طغًى وبغًى، وكادَ أَن يفتِنَ الناسَ ويُزَلَزِلَ إيمانَهم بربُهم؟!

وإن تعجَبُوا.. فعجَبٌ ما أصابَ الصحابة يوم أحًد، حتى قالوا: (أَنَّى هَذَا) (آل عمران: ١٦٥)، فجاء الجوابُ من الحكم العدل- سبحانه- فاصلاً قاطعًا: (قُلُ هُوَ مِنْ عَنْد أَنْفُسكُمْ).

#### الجُزاءَ بِالْمَدل ويَالفَضِل الْمَاثِل لعمل العبد ومن جنسه سنة ريانية:

إن هذه السَّنة الربَّانيَّة هي محورُ الجزاء بالعدل وبالفضل المُماثل لعمل العبد ومن جنسه، وهي مُطَّردةٌ شرعًا وقدرًا وزمانًا ومكانًا، دلَّتَ عَليها أكثرُ من مائة آية في كتاب الله، وتكاثرَت النصوصُ النبويةُ في تقريرها وترسيخها في النفوس.

فهل سمعتُم أن الله يقول: (هُلَ جَزَاءُ الأَحْسَانِ إلاَّ الْإِحْسَانُ) (الرحمن: ٦٠)؟ ( وهل قرأتُم قولَه-سبحانه-: (مَنْ يَعْمَلُ سُوءَا يُجْزَبِه وَلاَ يَجِدُ لَهُ مِنْ دُون الله وَلَيَّا وَلاَ نَصِيرًا ) (النساء: ١٢٣)؟ (

ولقد توالَت الآياتُ تلوَ الآيات في بيان أن الله يُجازي أهلَ الإيمان والتقوى بالحياة الطيبة، فيفتحُ لهَم بابَ الأُنس به ومعرفته والفرح به- سبحانه-، ويُسرِ لهمَ أمورَهم، ويكشفُ كُروبَهم ويُنجُيهم، ويحفظُهم في أنفُسهم وَذُرُيَّاتهم ويكفيهم، وينصُرُهم ويُكرمُهم جزاءَ بما كانوا يعمَلون.

ومن اتَّقى اللَّهُ وَأَخَلَصَ لَهُ، وَعَفَّ عَن المُحرَّمات؛ صرفَ اللَّه عنه السوءَ والفحشاءَ، وجعلَ له لسانَ صدق في الآخرين، (كَذَلِكَ لتَصْرِفَ عَنْهُ السُوءَ وَالْفَحُشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عَبَادنَا الْحُلَصِينَ) (يوسف: ٢٤). ومن صدقَ مع اللَّه، وأحسنَ في قوله وعمله؛ صدقَه اللَّه وآتاه علمًا وحكمًا، وأقبلَ عليه بقلوب الحلق، وجعلَها تغذُ إليه بكل الوُدُ والمحبَّة والرحمة.

12501

ie Itaate VY 31 a. - Itate PYO - Itmis Italams elkieeo

وأما عبادُ الله المُستضعَفون المطلُومون المُعَلُويون، فاسمَعوا بماذا يُجازيهم الله: (وَثُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعفُوا عِ الأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمَّ أَتَمَةً وَنَجْعَلَهُمُ الُوَارِثِينَ × وَنُمَكُنَ لَهُمْ عِ الأَرْضِ ) (القصص: ٥، ٣). أيها المسلمون:

حُسنُ العاقبة، وطيبُ المآل من الجزاء الحسن؛ فقد ترى الرجل في شَيبَته يعيشُ حياةُ طيبةُ هنيئةُ رضيَّة، وما ذاك إلا لأنه كان لله في شيابه، مُحافظًا

على طاعات ربُّه ورضاه، فحفظُه الله في الكبَر، كما قال النبي- صلى الله عليه وسلم-: «احفُظ الله يحفَظك، احفَظ الله تجده تُجاهَك، (أخرجه الترمذي وغيرُه).

وقد يُبتلَى المرءُ بمُصيبة فيرضَى ويُسلَم، فيهدي الله قلبَه، ويرضَى عنه، وتَكونُ له العاقبةُ الحسنَةُ، ويُؤتيه الله خيرًا مما أُخذَ منه، وليس ذلك لأحد إلا للمُؤمن، والعاقبةُ للتَقوى.

#### صور من تطبيقات القاعدة الريانية:

واعتبروا- يا عباد الله-، اعتبروا بأولئك الذين يُظلُّهُم الله الكريمُ في ظلَّه، كيف أنهم لما صبَروا لله في هذه الدنيا، وتحمَّلوا المشاقَ في سيبله؛ كانت عاقبةُ أمرهم، سُرورًا وحُبورًا، وظلالاً وارهة باردةً، والناسُ في هول وكرب وشمس لاهبة، (وَجَزَاهُمْ بِمَا صَبَرُوا جِنَّةَ وَحَرِيرًا) (الإنسَان، ١٢).

ومن غضٌ بصرَه، وحفظٌ سمعَه ولسانَه عن الحرام؛ جازاه الله وعوَّضَه بان يُطلقَ له تورَ بصيرته وقلبه، ويفتحَ له من الفهم والعلم وسَدادَ القولَ ما هو أعظمُ لذَة وفرحًا من هذه اللذَّات المُحرَّمة.

والكلمة الطيبة من رضوان الله، يتكلُّمُ بها العبدُ؛ يكتبُ الله له بها رضوانَه إلى يوم القيامة.

ومن برَّ والذَّيه، وَوَصلُ رِحِمَه؛ وصَلَه الله برحمته وكرمه.

ومنَ استغفرَ للمُؤمنين والمُؤمنات؛ كتبَ الله له بكل مُؤمن ومُؤمنة حسنة. ومن سترَ مُسلمًا سترَه الله، ومن يُنفق يُنفقُ الله عليه، ومن كان في عَون أخيه كان الله في عَونه، وإنما يرحمُ الله من عبادِه الرُحمَاءِ.

وذلك كلَّه أثرُ من آثار هذه السنَّة الريانيَّة، فالجزاءُ من جنس العمل.

كما جازَى الله تعالى خليلًه ونبيَّه إبراهيم- عليه وعلى نبيئنا أفضل الصلاة والسلام- بأن جعلَه إمامًا وأملاً يُقتدى به، ونورًا يُستضاءُ بقوله وفعله، بعد أن اختبرَه الله بكلماتِ فأتمَّهنَّ، ووجدَه صابرًا حليمًا أوَّاهَا مُنيبًا.

وهذا يُوسف عليه وعلى نبيّنا أفضل الصلاة والسلام- جرّت له من الخُطوب والكُروب، ما كان سببًا لأن مكَّن الله له في الأرض، وكانت له العاقبة الحسنة.

وسيُّدُ الأولين والآخرين نبيُّنا محمدٌ- صلى الله

عليه وآله وسلم- ابتلي البلاء العظيم، وكمَّل للَه مقامات العبودية كلَّهَا، فكمَّله الله وجمَّله، ورفعَ له ذكرَه في العالمين، وجعلَه إمامَ الخلق كلُهم، في كل المقامات الشريفة في الدنيا والآخرة.

وزوجتُه الصفيَّة الرضيَّة خديجةً- رضي الله عنها-، بشَّرها الله ببيت من الجنة من قصّب؛ لأنها كانت أسرَع الناس إلى الإيمان برسول الله، فحازَ قصبَ السبق والشرف، لا صحَبَ هيه ولا نصَبَ، لأنها أحسنَت صُحبتَه، وواسَته بنفسها ومالها، وقامَت بحقوقه- صلى الله عليه وآله وسلَم- بلا مملل ولا كلل ولا رفع صوت ولا ضجَر. وتتكافَرُ الشواهدُ والأدلهُ والقصَص؛ ليعلَم الناسُ كلَّهم أن الجزاءَ من جنس العمل، (فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَة خَيْرًا يَرَهُ × وَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالً ذَرَةٍ شَرًا يَرَهُ ) (الزَلزلة، ٢، ٩).

من عجائب البيان لهذه السُّنَّة الإلهيَّة:

#### أيها المسلمون:

ومن عجائب البيان لهذه السُّنَّة الإلهيَّة: أن من نسيَ اللَّه نسَيَه اللَّه، فلا يُبالي به، ومن سمَّع بعَمله سمَّع اللَّه به مسامعَ خلقَه وصغَّره وحقَّره، ومن راءَى يُرائي اللَّه به، وَمن تتبَّع عورات المُسلمين تتبَّع اللَّه عورتَه وفضحَه، ومن زاغَ عن الهُدى أزاغَه اللَّه ومدَّ له من العذاب مدًّا، ومن أعرض عن ذكر اللَّه عاشَ ضنكًا ونكَداً.

ومن عرَّض المُؤمنين والمُؤمنات للفتنة والعذاب والقتل والتحريق؛ صرعَه الله شقيًّا ذليلاً مبغُوضًا، وله في الآخرة عذابُ الحريق، (إنَّ الَّذِينَ هَتَنُوا الْمُؤْمنينَ وَالْمُؤْمنَات ثُمَّ لَمْ يَتُوبُوَا هَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَابُ الْحَرِيقِ) (البروج: ١).

والذين نافقوا وأجرَموا، لما سخروا من الذين آمنوا وكانوا منهم في الدنيا يضحَكُون ويتفامَزُون؛ كان الجزاءُ من جنس العمل، (فَالْيَوْمَ الَّذِينَ آمَنُوا مِنَ الْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ \* عَلَى الأَرَائِكَ يَتْظَرُونَ \* هَلُ شُوَّبَ الْكُفَّارِ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ) (المطففين، ٣٤-. ٣٦).

وقد تحايل قومٌ على شريعة الله وأحكامه، فغيَّروا وبدُّلُوا وحرَّهُوا اتباعًا لأهوائهم وأهواء الذين ظلَموا؛ فغيَّر الله صُورَهم وأشكالَهم، ومسخَهم قردةُ خاسئين، وطبَ على قلوبهم هلا

يعرفون معروفًا، ولا يُنكرون مُنكرًا إلا ما أَشرِبَ من هواهُم.

وتوعَد - سبحانه- مانعي الزكاة بكيَّات ثلاث في جباههم وجُنوبهم وظُهَورهم، وهي كيَّاتٌ مُناسَبةً لَسُوءَ عملهم، جزاءَ لهم بنقيض قصدهم.

ومن كتمَ شرعَ الله، وأخفَى العلَمَ الذي يجبُ أن يظهرَ للناس ولم يتُب من ذلك؛ فأولئك يعلنُهم الله ويلعنُهم اللاعنون، ويُلجمُهم الله بلِجامٍ من نارِيوم القيامة، جَزاءَ وِفَاقًا.

وحين نتأمَّلَ -يا عباد الله-، حين نتأمَّلُ العقوبات التي أنزلَها الله بمن عاندَ أمرَه وخالَفَ رُسُلَه، نجدُ أنها مُناسبة أيَّما مُناسبَة لذنوبهم وأعمالهم، كما قصَّ الله علينا هلاكَ قوم نُوح، وعاد، وتُمُود، وأصحاب الأيكة، وقوم لُوط، وفرعُون، وسبا، وغيرهم، (هَكَلَّا أَخَذَتَهُ الصَيْحة وَمَنْهُمْ مَنْ خَسَقْنَا به الأَرْضَ وَمَنْهُمْ مَنْ أَغْرَقْنَا وَمَا كَانَ الله ليُطْلَمُهُمْ وَلَكَنْ كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلَمُونَ) (العنكبوتَ ٤٠).

قَالَ ابنُ عُمر- رضي الله عنهما-: «كان بالمدينة أقوامٌ لهم عيوبٌ، فسكَتُوا عن عيوب الناس، فأسكَتَ الله الناسَ عن عيوبهم، فمَاتُوا وَلا عيوبَ لهم، وكان بالمدينة أقوامٌ لا عيوبَ لهم، فتكلُّموا في عيوب الناس، فأظهرَ الله عيوبَهم، فما زالُوا يُعرَفُون بَها إلى أن ماتُوا..

وقال إبراهيمُ النَّخعيُّ- رحمه الله-: «إني لأرَى الشيءَ مما يُعابُ، فما يمنَعني أن أتكلَّم فيه إلا مخافَةَ أن أبتلَى بمثله».

#### الجزاء من جنس العمل:

إن استشعار سُنَة أن الجزاء من جنس العمل، واستحضارها في كل المواقف والأحداث، يمنَحُ العبدَ اليقينَ بعدل الله وحكمته، وأنه القادرُ على كل شيء، الذي لا تخفّى عليه خافية، ويجعلُ العبدَ يتوقَّعُ الخيرَ من الله، فيُحسنُ ويجعلُ العبدَ يتوقَّعُ الخيرَ من الله، فيُحسنُ وقابه، ويشعُر بالطُمأنينة والرُضا؛ لأنه يعلمُ علمَ اليقين أنه سوفَ يُجازَى الجزاء الأوفَى، فلا عملَ، علمَ اليقين أنه سوفَ يُجازَى الجزاء الأوفَى، فلا عملاً.

ومن جازاه الله الجزاء الحسن، فلا يفتر بذلك

ولا يضحَر؛ بل عليه أن يشكّر الله ويسالُه الزيدَ، لكي يستديمَ هذه النعمة، (تَئِنُ شَكَرْتُمْ لأَزِيدَنْكُمُ) (إبراهيم، ٧).

ومن جازاه الله جزاءَ السَّوء، فلا يقنَط من رحمة اللَّه وعفوه، وعليه بالتوبة والاستغفار والبُعد عنَ مساخط اللَّه وغضبِه، فما نزلَ بلاَءُ إلا بذنبِ، ولا رُفع إلاَ بتوية.

وإن قوم يُونس- عليه السلام- لما آمنوا كشف الله عنهم عذابَ الخزي في الحياة الدنيا ومتَّعَهم إلى حين.

إن سُنَة الجزاء من جنس العمل سُنَة عامَّة على البشريَّة كلُّها، لا تحابي أحدًا، ولا تستثني أحدًا، وهي تحُلُّ وتنزلُ بمن يستحقُّها في الوقت الْمُاسِب في علم الله وحكمته.

فقد كأن بين دعوة مُوسَى- عليه الصلاة والسلام-على فرعون وقومَه؛ (رَبَّنَا إِنَّكَ آتَيْتَ فَرْعَوْنَ وَمَالَهُ زِينَةَ وَأَمْوَالاً فِي الْحِيَاةَ النُّذَيَا رَيْنَا لَيُصَلُّوا عَنْ سَبِيلِكَ رَيَّنَا اطْمِسْ عَلَى آمُوَالهمْ وَاشْدُدَ عَلَى قُلُوبهمُ هَلاً يُؤْمِنُوا حَتَّى يَرَوُا الْعَدَابَ الأليمَ) (يونَس: ٨٨)، كان بين هذه الدعوة وبين استجابة الله لها وهلاك فرعون وقومه أربعُون سنة، كما ذكرَ ذلك المُفَسَّرون، فلا (تَحَسَيَنَ الله غافلاً عَمًا يَعْمُلُ الطَّالُونَ) (إبراهيم: ٤٢).

وقد يُمهلُ الله الظالين المُعتَدين، ولكنه لا يُهملهم، وقد يُمَرَحون بقتل الأبرياء وسفك دمائهم، ويظنُّون كلَّ الظنُ أنهم أفلَتُوا من عَقابِ الله، فتفجؤُهم سُنَّةُ الله من حيث لم يحتسبُوا. أبها المُسلمون؛

إن هذه السنّة الربَّانيَّة تَربُي المَسلمَ على التسليم المُطلَق لله الذي بهرَت حكمتُه العقولَ، وهي تُوْكُدُ على أن بني آدم كلَّهم لا يُحيطُون به- سبحانه-علما، ولا يُدركون أسرارَ قضائِه وقدُره وتدبيرِه العجيب لأحداث الكون.

فقد يعترض بعض بني آدم ويسخطون، وقد يشُكُون حينما يرَون بعض أقدار الله وكيف يرفعُ الله أقواما ويضعُ آخرين، ويفتحُ أبوابا ويُغلَّى أخرى، ويُعطي ويمنَع، ويبتلي ويُعليق، ويُغنَي ويُفقر، ويُكرمَ ويُهين، ويُعزُّ ويُذَلَّ، وأنَّى لاَبنِ آدم أَن يُدرِكَ حكمةَ الله وعلمه؟! ¿ 11221-57731 & - 12212 970 - 12mis 12410mb e1% (1280)

فيا أبنَ آدم إنك إن أسلمتَ قلبَكَ لله، وسلّمتَ لأمر،

ورضيتُ بما قسمَ الله لك، واشتغلتَ بما فرضَ الله عليك، وتركتَ ما لا يعنيك؛ أرحتَ قلبَكَ وسعدتَ فِ حياتك، وكنتَ عند ربَكَ محمُودًا. وإن لم ترضَ بما قسمَ الله لك، وضيَّعتَ ما فرضَ الله عليك، واشتغلتَ بما لا يعنيك؛ أحاطَت بك الهُمومُ والغُمومُ، وأعرضَ الله عنكَ، ثم لا يكونُ لك من الدنيا إلا ما قسمَه الله عنكَ، ثم لا يكونُ لك من الدنيا إلا ما قسمَه الله لك، وكنت عند ربِّك مذمُومًا، فالجزاءُ من إن بيَنَك وبين الله خطايا وذنوبا، ويينَك وبين إن بينك ودين الله خطايا وذنوبا، ويينك وبين الناس هفَوات وهَنَات، فإن أحميتَ أن يغفرَ الله لك ويتجاوز عنكَ، فاقبَل على الله وتُب إليه، وتجاوز عن عباده وسامحهَم، فالجزاءُ من جنس العمل، (وَلا يُظْلَمُ رَبُكَ أَحَدًا).

يا إبنَ آدَما إنك مهما ظلمتَ واستكبرتَ وعلَوتَ، واعتديتَ وآذيتَ، فلن تُفلتَ من العدالة الإلهيَّة، وإن ربَّك لبالمرصاد، إذا أخذَ الطالمَ لم يُفلتُه، فالجزاءُ من جنس العمل، (وَلاَ يَطْلَمُ رَبُّكَ أَحَداً).

يا ابنُ آدَم<sup>1</sup> إن أنت بررتَ وَالدَيك، ووصلتَ رحمَك، ورحمتَ أهلكَ وعيائك، وأحسنتَ للناس كَافَة؛ وجدتَ حلاوةَ ذلك وثوابَه، ورأيتَ بعينيك جزاءَ صنيعك واحسانك، وإن أبيتَ إلا العقوقَ والغي والقطيعة، وأذَى الناس بالحسَد والحقد والخُصومة، فاعلَم أن الجزاءَ من جنس العمل، (ولا يُطْلمُ رَبُّكَ أَحَدًا).

يا ابنَ آدم أمن أطابَ مطعمَه استجابَ الله دعوتَه، ومن عزمَ على ترك الذنوب ذاقَ حلاوةَ الإيمان وأتَتْه الفتوحُ، ومن أصلحَ سريرتَه أصلحَ الله علانيتَه، ومن أصلحَ ما بينَه وبين الله، أصلحَ الله ما بينَه وبين الناس، ومن تركَ شيئًا لله عوَّضَه الله خيرًا منه، ولم يجد حسرةَ فقده، فالجزاءُ من جنس العمل، (وَلا يَظْلُمُ رَيُّكُ أَحْدًا).

يا ابنَ آدم<sup>؟</sup> إنما هي أعمالٌ يُحصيها الله ويكتبُها، وسوف تقرؤُها في صحيفَة أعمالَك يوم تلقاًه؛ فمن وجدَ خيرًا فليحمَد الله، ومن وَجدَ غيرَ ذلك فلا يلُومنَ إلا نفسَه، فالجزاءُ من جنسِ العمل، (وَلاَ يَظْلَمُ رَبُّكَ أَحَدًا).

اللهم أعزَ الإسلام والمسلمين، وانصُر دينَك، وكتابَك، وسُنِّةَ نَبِيُك، وعِبادَك الصالحين.

وصلى الله وسلّم وبارَك على نبيّنا محمدٍ، وآله وصحبه أجمعين.

باب السنة هدى السلف 2 المداومة على العمل الصالح د . مرزوق محمد مرزوق اعداد/

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فمع تعاقب الليل والنهار، وانصرام الليالي والأيسام، انقضى شهر رمضان، ثم تالاه متصلا به شهر شيوال، وقيد حرص فيه الناس على اتصال الأعمال بأعمالهم الصالحة في شهر رمضان، وقدر الله الكوني في خلقه أنه إذا طال بالناس الأمد، وبعُد عهدُهم بشهرهم تسرب الملل إلى نفوسهم، ودبُّ الكسل في بعضهم، فكانت الذكري عبادة الوقت والذكرى تنفع المؤمنين، ومن ذلك ما رواه إمام المحدثين الإمام المخاري -رحمه الله- إذ قال: بابُ القَصْد وَالمُدَاوَمَة عَلَى الْعُمَل، ثم قال: حَدْثِنًا عَبْدَانُ، أَخْبَرُنَا أَبِي، عَنْ شَعْبَةَ، عَنْ أَشْعَتْ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبِّي، قَالَ: سَمِعْتُ مَسْرُوقًا، قَالَ: سَأَلْتُ عَائِشَةً رَضِيَ اللَّهِ عَنْهَا؛ أَيِّ الْعَمَلِ كَانُ أَحَبُّ إِلَى النَّبِيُ صَلَّى الله عَلَيْهُ وَسَلَّمَ؟ قَالَتُ: «الدَّائِمُ، قَالَ: قَلْتُ: فَأَيَّ حين كانَ يَقومُ؟ قَالَتْ: «كَانَ يَقُومُ إِذَا سَّمعُ الصَّارخ»

#### التغريج:

رواه البخاري في كتاب الرقاق، باب القصد والمداومة على العمل (٦٠٩٦)، ورواه في كتاب التهجد، باب من نام من السحر (١٠٨٠)، ورواه في كتاب الإيمان بمعناه باب أحب الدين إلى الله أدومه (٤٣).

ورواه مسلم في كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب صلاة الليل، (٧٤١).

والحديث مروي في سنن أبي داود في الصلاة والصوم، والنسائي في قيام الليل وتطوع النهار، وفي الإيمان وشرائعه، وفي الصيام، وابن ماجة في الصيام والزهد؛ وغيرهم.

#### فائدة

يكتفي المحدثون بتخريج الحديث من الصحيحين إذا كان فيهما؛ إذ إن ذلك فيه غنية وكفاية، لكننى أشرت إلى عناوين

Ē,

1

الأبواب في غيرهما ؛ إذ في ذلك إشارة لما استفادوه الإيم من الرحديث.

#### الشرح:

قوله: باب الْقَصْد وَالْلَدَاوَمَة عَلَى الْعَمَلَ، أي هذا باب يُذكر فيه ما يدل على القصد، وهو سلوك الطريق المعتدلة الموافقة للسنة التي لا إفراط فيها ولا تفريط، وذلك لتحقيق (المداومة على العمل) الصالح وإن قل. وَذَكَرَ البخاري في الباب حَمَانِيَة أَحَادِيثَ أَكْثَرُهَا مُكَرَّرُ، وَفِي بَعْضَهَا زِيَادَةُ عَلَى بَعْض، وَمُحَصَّلُ مَا اشْتَمَلَتْ عَلَيَهِ: الْحِثُّ عَلَى مُدَاوَمَة الْعَمَلِ الصَّالِحِوَانِ قَلَّ، وَأَنَّ أَلْجَنَّهُ لَا يَدْ خُلُهَا أَحَدٌ بِعَمَلَهِ بَلْ بَرَحْمَة الله.

وأول حديث يَّ الْبَاب هُو حديث عبدان، وفيه قال، (حدُثنا عبدان) هو لقب عبد الله بن عثمان بن جبلة بن أبي رواد المروزي قال: (أخبرنا) ولأبي ذر بالإفراد (أبي) عثمان (عن شعبة) بن الحجاج (عن أشعث)، بالمعجمة والمثلثة، بينهما مهملة مفتوحة (قال: سمعت أبي) هو أبو الشعثاء سليم بن الأسود المحاربي (قال: سمعت مسروقًا) هو ابن الأجدع. (قال: أحب إلى النبي-صلى الله عليه وَسَلَّم الا الدائم)؛ الذي يستمر عليه عامله.

(قال) مسروق, (قلت) لها: (فأي حين) أي كان يقوم-صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ- يصلّي من الليل؟ (قالت: كان يقوم) من النوم (إذا سمع الصارخ)، وهو الديك، وهو يصرخ نصف الليل غالبًا. وقال ابن بطال: عند ثلث الليل. والصَّارخ هو الديك، وَالصَّرْخَةُ الصَّيْحَةُ الشَّديدَةُ، وَجَرَت الْعَادَةُ بأَنَّ الديكَ يَصيحُ عنْدَ نصَف اللَّيْل غَالبًا؛ قَالهُ مُحَمَّدُ بن نَاصَر. قَالَ آبن التَّين؛ وَهُوَ مُوَاهق لقوُل ابن عبَّاس: نصف اللَيل أوْ قَبْلهُ بقليل أوْ بعده بقليل. (وَينظَر، فتح الباري لابن حجر (١٧٣))، و(شرح الحديث في إرشاد الساري للقسطلاني).

#### مما يستفاد من الحديث:

أن المداومة علي العمل الصالح من خصائص عباد الله إذ وصفهم الله بهذا فقال «الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلاَتِهِمْ دَائِمُونَ» (المعارج: ٢٣). وفي المداومة على العمل زيادة في الإيمان؛ إذ

الإيمان يزيد بالطاعات وينقص بالمعاصي والغفلات.

وية المداومة على الأعمال سببُ لمحبة ذي العزة والجلال؛ إذ يقول الله تعالى في الحديث القدسي: ".. ولا ينزال عبدي يتقرب إليً بالنواهل حتى أحبه.. الحديث " (أخرجه البخاري ٦١٣٧)، ومحبة الرحمن من بشريات ولاية العبد وكرامته.

وفي المداومة على الأعمال تكميل لما ينقص من الفرائض والتكاليف؛ إذ يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: <sup>3</sup>أِنَّ أَوَّل ما يُحاسَبُ به العبدُ يوم القيامة من عمله صلاته؛ فإنْ صلحت فقد أقلح وأنجح، وإنْ فَسَدتُ فقد خابَ وخسر، فإن انتُقص من فريضته شيء قال الرب- عزَّ وجلَّ-: انظُروا هل لعبدَي من تطوُّع فيكمل بها ما انتقَص من الفريضة، ثم يكون سائر عمله على ذلك"، (أخرجه الترمذي ٤١٣ وصححه الألباني).

وفي المداومة على الأعمال رجاء حسن الخاتمة: يقول الحافظ ابن كثير: "لقد أجرى الله الكريم عادته بكرمه أن من عاش على شيء مات عليه، ومن مات على شيء بعث عليه؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم: (يُبِعَث كل عبد على ما مات عليه) (صحيح مسلم ٢٧٨٧).

ويقول صلى الله عليه وسلم: (إذا أراد الله بعبد خيراً استعمله، قيل، كيف يستعمله يا رسول الله؟ قال: يوفقه لعمل صالح ثم يقبضه عليه) (سنن الترمذي ٢١٤٢ وصححه الألداني).

ريشان التربياني ٢٦٢ وصححته ( لا بباني). وفي المداومة على الأعمال سبب لتكفير المعاصي والآثام؛ إذ قال ربنا تعالى ذكره: ( وَأَقَم الصَّلاَةُ طَرَفٌ النَّهَار وَزُلْفًا مِنَ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَاتَ يُذْهِبُنَ السُيُّنَات ذَلِكَ ذَكْرَى للذَّاكَرِينَ) (هود: ١١٤). ولا شك أن المداومة على الطاعات، بكل ما تقدم، سببُ يُرجَى به دخول الجنات.

#### وأدلة الشرع تضافرت للمعونة على ذلك؛

ومن أجل كل هذه الفضائل وغيرها مما لا يتسع المقام لذكره؛ فإن الله قد شرع لنا ما يعيننا على تلكم المداومة؛ إذ قال صلى الله عليه وسلم كما في الترمذي من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه: (من نام عن حزيه، أو عن شيء منه

فقرأه ما بين صلاة الفجر وصلاة الظهر كتب له كأنما قرأه من الليل) (سنن أبي داود ١٣١٣ وصححه الألباني).

بل إن الله تفضل بالأجر على المستقيم ولو لم يعمل فقال صلى الله عليه وسلم: (إذا مَرضَ العبدُ أو سافر كتَب الله له ما كان يعمَلُ صحيحًا مقيمًا) (صحيح البخاري ٢٨٣٤)؛ وذلك إذا تخلف عن العمل لعذر.

لذا كان من شأن العقلاء التماس الأسباب المعينة على المداومة، ومن ذلك:

أولاء الاستعانة برب العزة والجلال والإكثار من الدعاء وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يعلم أصحابه رضوان الله عليهم كما قال لمعاذ بن جبل رضى الله عنه: (لا تدء أن تقول دبر كل صلاة اللهم أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك) (سنن أبى داود ١٥٢٢ وصححه الألباني).

النيا: التنويع بين العبادات والتدرج في الأعمال طالما وافق العبد السنة فكله خير، وأينما وجد العبد قلبه فثم شرع الله، وهو المراد، يقول ابن قدامة في مختصر منهاج القاصدين (ص: ٥٦) في شأن التنوع: (والنفس متى وقفت على فن واحد حصل لها ملل، فمن التلطف نقلها من فن إلى فن).

ثالثًا: ومما يعين على المداومة على العمل جمع الهمَ على الآخرة والجنة ونعيمها والنار وعذابها، ومقارنة ذلك جميعه بالدنيا وما فيها، وحصر الذهن في ذلك؛ كما ذكر صاحب كتاب علو الهمة قال: "الاجتهاد في حصر الذهن، وتركيز الفكر في معالى الأمور،... وهو توحيد الإرادة، يعنى: إرادة همُ الآخرة بلا منافس؛ لأن الدنيا والآخرة ضرتان، إذا أرضيت إحداهما أسخطت الأخرى.

فمن أسباب الارتقاء بالهمة: نظرية حصر الذهن والتركيز تماما فيما تريد أن تنجزه من الأمور، فالإنسان إذا لم يبادر بأن يشغل نفسه بالحق فإنها تشغله بالباطل، كما قال الحسن: "نفسك إن لم تشغلها بالحق شغلتك بالناطل".

أنت بشغلها بالحق فإنها تتفرق بك في أودية الدنيا.

سئل كثير بن عبيد الحمصي عن سبب عدم سهوه في الصلاة قط، مع أنه أمَّ الناس في حمص حوالى ستين سنة كاملة في الصلوات الخمس، ولم يسهُ في صلاته قط، فسئل عن سبب هذا فقال: "ما دخلت من باب المسجد قط وفي نفسى غير الله".

وهذه هي ثمرة من ثمرات حصر الذهن في مطلب واحد، وإرادة واحدة، وهي إرادة الآخرة وإرادة الله سبحانه وتعالى، فالتركيز بلا شك يثمر هذه النتائج العظيمة.

وقد رأينا مظاهر عجيبة للسلف الصالح رحمهم الله تعالى في موضوع التركيز في طلب الأخرة، فلم يشتتوا همتهم في الدنيا، فهذا الخليل بن أحمد الفراهيدي صاحب العربية ومنشئ علم العروض، كان إماما مفرط الذكاء، والإمام الخليل بن أحمد بقدر ما هو صاحب الشهرة المعروفة في اللغة العربية والعروض، وقد يتصور أن هذه العلوم يكون عند أصحابها جفاء مثلا، لكنه كان من العباد ومن الزاهدين ومن الخيرين... وقد كان متقشفا متعبدا، قال النضر بن شميل: أقام الخليل في خُصَّ له بالبصرة، (يعنى، في بيت من خشب أوبيت من شجر أو من قصب) قال: أقام الخليل في خص له بالبصرة ولا يقدر على فلسين، وتلامذته يكسبون بعلمه الأموال، وكان كثيرا ما ينشد:

## وإذا اهتقرت إلى الذخائر لم تجد

ذخرا يكون كصالح الأعمال

فهو معدود من زهاد العالم القلائل، فرحمه الله تعالى، وكان يقول: "إنى أغلق عليَّ بابي فما يجاوزه همي"، فكان الخليل بن أحمد يخرج من منزله واهتمامه بشيء محدد، هو طلب الأخرة، فكان ينشغل جدًا وتجد شدة تركيز ذهنه في مقصد واحد وهو طلب الآخرة، فكان يخرج من المنزل ولا يشعر بنفسه إلا وهو في الصحراء، ولم برد الصحراء وإنما شغله الفكر الذي هو فيه فلا بد أن تكون النفس مشغولة، وإن لم تبادر | والاستغراق، حتى خرج إلى ما لا يقصده من

الأماكن؛ لشدة استغراقه في أمر محدد، فيذهل عما عداه.

خامسًا، صحبة الأخيار والاطلاع على سيرهم ومنه الوقوف على سير السلف ومن ذلك ما كان من أبي بكر وعمر وعبدالله بن عمرو وعلي بن أبي طالب وغيرهم من الصحابة، فلتطلع سيرهم في هذا في مثل كتاب (أسد الغابة في سير الصحابة).

ومنه ما ورد في شأن عمر بن عبد العزيز-رحمه الله تعالى- في أيام خلافته؛ تقول زوجته فاطمة: كان إذا صلى العشاء قعد في مسجده، ثم يرفع يديه فلم يزل يبكي حتى تغلبه عينه، ثم ينتبه، فلا يزال يدعو رافعاً يديه عينه، ثم ينتبه، فلا يزال يدعو رافعاً يديه وهذا مسروق الأجدع كان يصلي حتى تتورم قدماه، حتى إن امرأته كانت تبكي مما ترى من تعمه ومعاناته.

وأما عروة بن الزبير وهو من فقهاء المدينة فكان يقرأ ربع القرآن كل يوم في المصحف في النهار، ثم يقوم به في الليل، لقد كان يقرأ بمعدل نصف القرآن في يومه وليلته، وما تركه إلا ليلة واحدة حينما قطعت رجله في سفرته المعروفة حينما ذهب إلى الشام.

وهذا عبد الرحمن بن مهدي كان ورده كل ليلة طوال السنة نصف القرآن، وهذا طلّق بن حبيب كان إذا افتتح سورة البقرة في الصلاة لا يركع حتى يبلغ العنكبوت-أي أكثر من نصف القرآن-وكان يقول: أشتهي أن أقوم حتى يشتكي صلبي. وهذا منصور بن المعتمر يقول بعض جيرانه: هذا صبي صغير أو صبية كانوا يرون منصور بن المعتمر يصلي على سطحه يظنونه في الليل خشبة أو عموداً من طول قيامه، فلما مات فُقدَ، التي كانت في سطح منصور قائمة؟، قال يا ونية: ذاك منصور كان يقوم الليل!!

التوحيا

Le Itan 67731 & - Itan PVO

- السنة الخامسة والأربعون

4.

وهذا وكيع بن الجراح كان لا ينام حتى يقرأ جـزأه من كل ليلة ثلث القرآن، ثم يقوم في آخر الليل فيقرأ المفصل، ثم يجلس فيأخذ في الاستغفار حتى يطلع الفجر.

وهذا سفيان الثوري -رحمه الله- جلس مع أصحابه مرة فصار يسألهم رجلاً رجلاً عن

عملهم بالليل ماذا تعملون؟ فأخبروه جميعاً ثم سكت، فقالوا له: يا أبا عبد الله أخبرناك، فأخبرنا كيف تصنع؟ فقال: لها عندي أول نومة تنام ما شاءت لا أمنعها، فإذا استيقظت فلا أقيلها والله، أي أنه ينام نومة فإذا استيقظ فلا يقيل نفسه ولا يرجع إلى فراشه مرة ثانية. وأما الإمام أحمد إمام أهل السنة والجماعة فكان-كما وصفه ابنه عبد الله- لا يفتر من والعشاء، ويصلي بعد العشاء في ورده من صلاة الليل، وكان ساعة يصلي العشاء الآخرة ينام نومة خفيفة، ثم يقوم إلى الصباح يصلي ويدعو.

ورآه المروذي مرة يقوم لورده قريباً من نصف الليل حتى يقارب السحر، قال: ورأيته يركع فيما بين المغرب والعشاء، وكان يقرأ في كل يوم سبع القرآن.

وقد يقول بعضنا؛ قد رقت عظامي ووهنت، وبلغت من الكبر عتياً، فأقول: حتى مع الشيخوخة وتقدم العمر بالإنسان لم يكونوا يفرطون في طاعة الله-تبارك وتعالى.

والأحنف بن قيس بلغ سنا كبيرة، وضعف وشاب فكان يصوم، وكان أهله ومن حوله يقولون: إنك ضعيف، والصوم يضعفك {{ فكان يقول: إني أعده لسفر طويل، وكان عامة صلاة الأحنف بالليل، وكان يضع أصبعه على المصباح ثم يقول: حس، ويقول: ما حملك يا أحنف على أن صنعت في وم كذا كذا وكذا؟.

وبعضهم كان يقسم الليل أثلاثاً لكن بطريقة أخرى، فكانوا يقسمونه على أهل الدار يقوم هذا وينام الآخرون، ثم ينام هذا ويقوم الآخر، ثم ينام هذا ويقوم الثالث، وكان الحسن بن صالح مع أخيه ومع أمه قد قسموا الليل أثلاثا، فلما ماتت أمه قسموه على نصفين يصلي الحسن بن صالح شطراً، ويصلي أخوه الشطر الآخر، فلما مات عليً كره الحسن بن صالح –رحمه الله-أن يقطع عادته من إحياء بيتهم بصلاة الليل، فكان يصلي الليل جميعاً يقوم بورده ويصلي الوقت الذي كان يصلي فيه أخوه وأمه. (ينظر عبادة السلف لصلاح عبد الموجود).

وفي هذا القدر الكفاية، والحمد لله رب العالمين.



## ٤٤٧- "التَّضَلُّعُ مِنْ ماءِ زَمْزَمَ بَراءَةٌ مِنَ النَّفاقِ".

الحديث لا يصح: أخرجه الأزرقي في «أخبار مكة» (٢/٢) ط. دار الثقافة بمكة المكرمة، من حديث ابن عباس مرفوعًا، وآفته الواقدي وهو محمد بن عمر بن واقد الأسلمي الواقدي المدني، قال الحافظ الذهبي في «الميزان» (٧٩٩٣/٦٦٢/٣) قال أحمد ابن حنبل: هو كذاب يقلب الأحاديث، وقال البخاري وأبو حاتم: متروك، وقال أبو حاتم أيضًا والنسائي: يضع الحديث، وقال ابن معين: ليس بثقة. آه.

٤٤٨- " الحَجَرُ الأَسْوَدُ تَزَلَ بِهِ مَلَكٌ منَ السَّماءِ".

الحديث لا يصح: أخرجه الأزرقي في «أخبار مكة» (٣٢٧/١) من حديث ابن عباس مرفوعًا، وآفته إبراهيم بن محمد بن أبي يحيى، قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٠٧/١): سمعت محمد بن المنذر يقول: سمعت العباس يقول: سمعت يحيى ابن معين يقول: إبراهيم بن أبي يحيى: كذاب، وكان رافضيًّا قدريًّا. وأخرج عن يحيى ابن سعيد القطان قال: «أشهد على إبراهيم بن أبي يحيى أنه يكذب». اه.

وقال الذهبي في «الميزان» (١٨٩/٥٧/١)؛ إبراهيم بن أبي يحيى هو أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن أبي يحيى الأسلمي المدني، قال إبراهيم بن عَرْعَرة، سمعت يحيى بن سعيد يقول: سألت مالكًا عنه أكان ثقة في الحديث؟ فقال: لا ولا في دينه. وقال يحيى ابن معين: سمعت القطان يقول: إبراهيم بن أبي يحيى كذاب. اه.

おんち

12 15a1 5 VY31 a

- Italie PYO - Ituis Italous el'éctaei

٤٤٩- « حَلَى الرُّكْنِ الْيَمَانِي مَلَكٌ مُوكَّلٌ بِهِ مُنْذُ خَلَقَ الله السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ، فَإِذَا مَرَرْتُمْ بِهِ فَقُولُوا (رَيَّنَا آتِنَا بِلا الَّذُنْيَا حَسَنَةٍ وَبِلاَ الآخِرَةِ حَسَنَةَ وَقِبْنَا عَذَابَ النَّارِ)؛ فَإِنَّهُ يَقُولُ آمَينَ آمينَ "

الحديث لا يصح: أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٨٢/٥)، والخطيب في «التاريخ» (٢٢٧/١٢) من حديث ابن عباس مرفوعًا، وعلته محمد بن الفضل بن عطية، قال الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (٦١٣٩/١٤٩)؛ «محمد بن الفضل بن عطية أبو عبد الله الكوفي المروزي روى عنه كُرُز بن وَبُرَةَ ومحمد بن سُوقة وآخرون، روى عنه عيسى بن موسى غُنْجار وآخرون، قال الحسين بن الحسن الرازي عن يحيى بن معين كذاب، وقال عمرو بن علي؛ متروك الحديث كذاب، وقال أبو حاتم؛ ذاهب الحديث،

وقال النسائي: كذاب، وقال أبو داود: ليس بشيء، وقال ابن حبان: يروي الموضوعات عن الأثبات لا يحل كتب حديثه إلا على سبيل الاعتبار،. اهـ.

٤٥٠ " الْعُمْرَةُ مِنَ الْحَجُ بِمَنْزِلَةِ الرَّأْسِ مِنَ الْجُسَدِ وَبِمَنْزِلَةَ الزَّكَاةِ منَ الصّيام ".

الحديث لا يصح: أخرجه الديلمي (٨٣/٣) (ح٢٣٤ ) وأورده الإمام السيوطي في «الجامع الكبير» (ح١١٣٢٢)، وعزاه إلى الديلمي عن ابن عباس مرفوعًا، وضعفه كما في منهجه في «التخريج»، وعلته جوبير بن سعيد أبو القاسم الأزدي البلخي صاحب الضحاك، قاله الحافظ الذهبي في «الميزان» (١٩٣/٤٢٧/١). ثم نقل عن ابن معين أنه قال، «ليس بشيء». وقال الجوزجاني: «لا يشتغل به». وقال النسائي والدارقطني وغيرهما: متروك. اه.

٤٥١- " الحاجُ لِيْ ضَمانِ الله مُقْبِلاً ومُدْبِراً، هَإِنْ أَصابَه فِي سَفَرِهِ تَعَبُّ أو نَصَبٌ غضَر الله له بذلك سيئاته، وكان له بكل قدم يرفعه ألف درجةٍ في الجنة، وبكلُ قطرةِ تُصيبه مِن مطرِ أجرُ شهيد".

الحديث لا يصح: أخرجه الديلمي (١٤٩/٢) (ح٢٩٦١) من حديث أبي أمامة مرفوعًا وعلته عبد الله بن محمد بن يعقوب أورده الذهبي في «الميزان» (٤٥٧١/٤٩٦/٢) قال، عبد الله بن محمد بن يعقوب الحارثي قال ابن الجوزي، قال أبو سعيد الرواس: يتهم بوضع الحديث، وقال أحمد السليماني، كان يضع هذا الإسناد على هذا المتن، وهذا المتن على هذا الإسناد، وهذا ضرب من الوضع، وقال الحاكم؛ هو صاحب عجائب وأفراد عن الثقات، وقال الخطيب: لا يحتج به. اه.

٤٥٢- "مَن طافُ أسبوعًا في المطر غُفرَ له ما سلف من ذنويه".

أورده الإمام الشوكاني في دالفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة، في كتاب «الحج» (ح^) ثم نقل عن الإمام الصفاني أنه قال: دهو باطل لا أصل له. ٥٣ها- « سُفهاءُ مكةَ حَشُوُ الحِنَّة «

أورده الإمام السخاوي في دالمقاصل، (ح٢٤) وقال: «قال شيخنا- يعني الحافظ ابن حجر-لم أقف عليه، اه.

٤٥٤- " إِنَّ الله تعالى يحبُّ أَنْ يَرَى عَبْدَهُ تَعباً ع طَلَب الحَلالِ".

Co Iter o

الحديث لا يصح: أخرجه أبو منصور الديلمي في «مستد الفردوس» (٢٤٧/١) قال: أخبرنا عبدوس، أخبرنا أبو طاهر بن سلمة، حدثنا الفضل بن الفضل الكندي، حدثنا محمد بن سهل بن الحسن العطار، حدثتي أبو محمد عبد الله بن محمد البلوي، حدثني إبراهيم ابن عبد الله بن العلاء عن أبيه، عن زيد بن علي عن أبيه، عن جده الحسين عن علي رضي الله عنه مرفوعًا، وعلته: محمد بن سهل العطار ذكره الحافظ ابن حجر في «اللسان» (٢٩/٥) (٢١٩/٥)، قال الدارقطني: كان ممن يضع الحديث، وقال أبو أحمد الحاكم: كذاب، وقال الخلال: كان يضع الحديث. اه.

وذكره الذهبي في «الميزان» (٧٦٥٣/٥٧٦/٣)، وقال: «اتهموه بوضع الحديث». اه.

# منسك الحجّ . . آدابُ وأحكامُ

#### الحلقة الأولى

إنَّ الحمد لله، تحمده، وتستعينه، وتستغفره، وتعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيُئات أعمالنا، من يهده الله؛ فلا مُضِلُ له، ومن يضلل؛ قلا هادي له.

وأشهد أن لا إلـه إلا الله وحـده لا شريك له: وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

#### : 4

#### فالحجّ: هو الركن الرابع من أركان الإسلام العملية، وإنما يجب على من استطاع إليه سبيلاً من المكلفين مرة واحدة في العمر.

أما دليل مشروعيته فالكتاب، والسنة، والإجماع. فمن أدلة مشروعيته من الكتاب قوله تعالى: ووَلِقَو عَلَ ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَهُ غَنَّ عَنَ ٱلْمَنْلَمِينَ ، (آل عمران: ٩٧).

#### ومن أدلة مشروعيته من السنة:

حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنه قال النبي صلى الله عليه وسلم: «بني الإسلام على خمسة: على أن يوحد الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصيام رمضان، والحج، فقال رجل: الحج، وصيام رمضان؟ قال: لا، صيام رمضان، والحج، هكذا سمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم. رواه البخاري (٨)، ومسلم (١٦)، واللفظ له.

وأما الدليل على مشروعيته مرة واحدة في العمر فحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: خطبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: «أيها الناس قد فرض الله عليكم الحج، فحجوا،-فقال رجل: أكل عام يا رسول الله؟ فسكت حتى قالها ثلاثًا-

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لو قلت: نعم لوجبت، ولما استطعتم، ثم قال: ذروني ما تركتكم، فإنما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم

#### محمد عبد العزيز

اعداد/

بالمراكة بالتاريك بالم

واختلافهم على أنبيائهم، فإذا أمرتكم بشيء فأتوا منه ما استطعتم، وإذا نهيتكم عن شيء فدعوه، درواه البخاري (٧٢٨٨)، ومسلم واللفظ له بهذه القصة (١٣٣٧).

وممن نقل الأجماع على ذلك ابن المنذر في الأجماع قال: (ص ٢٨ رقم: ١٣٥): «وأجمعوا على أن على المرء في عمره حجة واحدة، حجة الإسلام، إلا أن ينذر نذرًا فيجب عليه الوفاء دهه.

كم حج، واعتمر النبي صلى الله عليه وسلم؟ اعتمر النبي صلى الله عليه وسلم أريع عمرات كلهن في ذي القعدة.

العمرة الأولى: هي عمرة الحديبية في العام السادس للهجرة، وكان قد أحرم من ذي الحليفة هُصدًه المشركون عن بيت الله الحرام، وعقد معهم عقدًا على أن يعود من عامه هذا فلا يدخل مكة، فنحر صلى الله عليه وسلم البدن، وحلق رأسه، وأمر أصحابه رضي الله عنهم أن يفعلوا ذلك (وكانوا ألفًا وأربع مئة)، وأحلوا من

うろう

Le Illar

640

Italound elkenee

إحرامهم، ورجعوا إلى المدينة من عامهم هذا. العمرة الثانية، عمرة القضية، أو القضاء في العام السابع لهجرة النبي صلى الله عليه وسلم، وإنما سميت بذلك لأن النبي صلى الله عليه وسلم قاضى أهل مكة عليها، وقد أقام النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه بمكة ثلاثًا بعد عمرتهم، ثم خرجوا منها عائدين إلى المدينة.

العمرة الثالثة، عمرة الجغرانة في العام الثامن للهجرة بعد عوده صلى الله عليه وسلم من حنين بعد قسمة الغنائم، وكانت في الليل، فلما قضى عمرته رجع إليها فبات بها، وصلى بها الصبح، ولذا خفيت هذه العمرة على كثير من الناس.

الــرابـعــة: عمرته التي كانت مع حجته في العام العاشر للهجرة، وكـان صلى الله عليه وسلم قارنًا.

العمرة

فهذه أربع عمر اعتمرها النبي صلى الله عليه وسلم فعن قتادة، أن أنسًا رضي الله عنه أخبره: «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم اعتمر أربع عمر كلهن في ذي القعدة إلا التي مع حجته:

W Con Con

おう

ذو القماءة

223

- lerr

940

- I'mits I'milound e'l'actao

عمرة من الحديبية، أو زمن الحديبية في ذي القعدة، وعمرة من العام المقبل في ذي القعدة، وعمرة من جعرائة حيث قسم غنائم حنين في ذي القعدة، وعمرة مع حجته،. رواه البخاري في أربعة مواضع من صحيحه (١٧٧٩ ١٧٧٩)، ومسلم (١٢٥٣).

وقد حج النبي صلى الله عليه وسلم حجة واحدة بعد الهجرة في العام العاشر، وقد عُرِفَتُ عند أهل العلم بحجة الوداع، لأن النبي صلى الله عليه وسلم ودَّع فيها أمته، فكان يقول: لعلّي لا ألقاكم بعد عامي هذا، أو حجة البلاغ، لبلاغه صلى الله عليه وسلم للأمة شرائع الإسلام قولاً وفعلاً،و إشهاده الله على ذلك، أو حجة الإسلام لأنه صلى الله عليه وسلم لم يحج من المدينة بعد الهجرة بعدها، فإنه عاش بعدها ثمانين يومًا ثم قبض صلى الله عليه وسلم.

وأوَّل حج أقامه أهل الإسلام كان في العام الثامن للهجرة بعد فتح مكة، وكان أمير الحج أبا عبد الرحمن عتابَ بن أسيد بن أبي العيص بن أمية رضي الله عنه أميرَ مَكة، وكان قد أسلم يوم الفتح، وله من العمر نيف وعشرون سنة، فولاه النبي صلى الله عليه وسلم على مكة ولم يزل عتاب أميرًا لمكة إلى أن مات بها يوم وفاة أبي بكر الصديق رضي الله عنه، فأقام الحج ذلك العام على ما كانت العرب تحج عليه، بعدما طهرت مكة من الأصنام. ثم أرسل النبي صلى الله عليه وسلم أبا بكر الصديق رضي الله عنهما أميرًا للحج في العام التاسع للهجرة، ثم أردهه على بن أبي طالب رضى

الله عنه مؤذنًا في الناس ألاً يطوف بالبيت عريان، ولا يحج بعد العام كافر.

ثم حج النبي صلى الله عليه وسلم في العام العاشر من الهجرة بعدما طهرت مكة من الشرك، والمشركين فعلم الناس مناسكهم وكان يقول لهم: لتأخذوا عنى مناسككم، فإنى لا أدرى لعلى لا أحج بعد حجتى هذه (رواه مسلم من حديث جابر)، فكل منسك الحج مأخوذ من هذه الحجة الوحيدة التي حجها النبي صلى الله عليه وسلم، لذا فقد اعتنى الأئمة سلفا وخلفا بسياق حجته تلك، وجمع ما ورد فيها، فلأبى محمد بن حزم الظاهري جمع لسياق حجته تلك قد أجاد فيه، وله فيه أوهام نبَّه عليها أبو عبد الله شمس الدين ابن قيم الجوزية فيزاد المعادحين ذكرهديه صلى الله عليه وسلم في حجته، ولابن كثير في البداية والنهاية جمع مستقصى ساق فيه ما ورد في هذا الحجة من أحاديث وآثار مع توجيه معناه، فجزاهم الله خيرًا عن الإسلام وأهله.

وفي هذا المقال، وإلذي يليه نسوق ما يفتح الله به من أحكام، وآداب نسك الحج باختصار حسبما يقتضيه المقام.

#### أنواع النسك:

أنساك الحج ثلاثة: الإفراد، والتمتع، والقران. الإفراد: هو أن يحرم الناسك بالحج وحده. التمتع: هو أن يحرم الناسك بالعمرة في أشهر الحج، ثم يحل منها، ثم يهل بالحج من مكة من عامه ذلك.

القران: هو أن يحرم الناسك بالحج والعمرة جميعًا، أو أن يحرم بالعمرة ثم يدخل عليها الحج. وأعمال القارن كأعمال المفرد على الراجح، وإنما

ويعدل الحري محمد المريد على الرابع، وم

الأول: نية النسك فالمفرد يحرم بالحج وحده، والقارن يحرم بالحج والعمرة جميعًا.

الأخر؛ الهدي، فالقارن عليه هدي واجب، والمفرد ليس عليه هدي واجب، وهدي القران هدي شكران لا جبران على الراجح.

(من الفروق بين هدي الشكر، وهدي الجبر: أن هدى الشكر يآكل منه الناسك، ويهدى، ويدخر، دون هـدي الجـبر فهو في مساكين الحـرم دون غيرهم).

وهذه الأنساك الثلاثة كلها جائز عند جمهور أهل العلم، وإنما اختلفوا في أيُّها الأفضل.

والراجح أن التمتع هو أفضل الأنساك الثلاثة لمن لم يسق الهدي من خارج الحرم لقوله صلى الله عليه وسلم: «لو أني استقبلت من أمري ما استدبرت لم أسق الهدي، وجعلتها عمرة، فمن كان منكم ليس معه هدي فليحل، وليجعلها عمرة». رواه مسلم (١٢١٨).

أما من ساق الهدي فأفضل الأنساك في حقه القران لقوله صلى الله عليه وسلم: «قد علمتم أني أتقاكم لله وأصدقكم وأبركم، ولولا هديي لحللت كما تحلون: درواه مسلم (١٢١٦).

ونحن نبدأ ببيان نسك التمتع، فببيانه تتضح باقي الأنساك.

#### العمرة:

للعمرة أركان، وواجبات، ومستحبات.

(والركن أو الفرض بمعنى الواجب عند الجمهور، إلا في هذا الباب.

فالواجب في هذا الباب، لابد من الاتيان به، لكنه يجبر بدم إذا تركه الحاج أو العتمر عمدًا أو عن غير عمد كالحلق أو التقصير.

والركن: لابد من الإتيان به، لكنه لا يجبر بدم إذا تركه الحاج أو المتمر عمدًا أو عن غير عمد بل لابد من الإتيان به.

#### والركن في الحج والعمرة أنواع:

فمنه: ما لا ينعقد النسك بدونه، وهو الإحرام. ومنه: ما يفوت النسك بفوته، وهو الوقوف بعرفة إذا فات زمنه، وعندها يتحلل المحرم بعمرة.

ومنه، ما يستدرك كطواف الركن، والسعي بين الصفا والمروة عند من قال بركنيته، وهو الراجح، إن شاء الله تعالى).

#### أركان العمرة، وواجباتها؛

أركان العمرة على الراجح ثلاثة: الإحرام، والطواف، والسعي.

وأركان الحج أربعة، الثلاثة، السابقة والوقوف بعرفة.

وواجبات العمرة اثنان؛ أن يكون الإحرام من

الميقات، والحلق أو التقصير. وواجبات الحج سبعة ، الواجبان السابقان وخمسة آخرى هي : - الوقوف بعرفه الى غروب الشمس لمن وقف

نهاراً .

- المبيت بمزدلفة.

- المبيت بمني.

- رمي الجمرات.

- طواف الوداع لأهل الآفاق ممن يريد الخروج من مكة.

الركن الأول: الإحـرام: وهو نية الدخول في النسك، أما الإهـلال (رفع الصوت به) بهذا النسك فمستحب.

ولـلإحـرام محـظـورات، وهـي بالجملة ثلاثة أقسام:

#### القسم الأول: محظورات الترفه وهي:

لبس المخيط، والمراد بالمخيط ما كان مفصلا على العضو كالأكمام، والسراويل (البنطلون)، والقمص ونحوها، وليس المقصود ما دخله خيط.

التطيب بأي نوع من أنواع الطيب في البدن أو الملبس، فإن تطيب في بدنه خاصة قبل الإحرام استصحبه بعد الإحـرام بلا كـراهـة، بل هو مستحب.

لبس الخفاف، والمراد بالخف ما غطى الكعبين، وهما العظمان الناتئان على جانبي الرجل (كالبوت، والبيادة ونحوهما)، أما ما كان تحت الكعبين كالنعلين (الجزمة، والشبشب ونحوهما) فيباح لبسهما.

وتغطية رأسى الرجل بملاصق (كالطاقية، والعمامة)، فأما ما يكون ملاصقًا كالشمسية، وسقف السيارة أو الحافلة، أو الخيمة ونحوها فإنه مباح.

تغطية وجه المرأة بمفصل عليه كالنقاب، إلا أن المرأة إذا كانت بحضرة الأجانب أسدلت على وجهها ما يستره بشرط ألا يكون مفصالاً لحديث

عائشية عائشية رضي الله منها قالت: «كان رضي الله عنها قالت: «كان وتحن مع رسول الله- صلى الله أسدلت إحدانا جلبابها من رأسها على وجهها، فإذا جاوزنا كشفناه،. رواه أحمد (٢٤٠٢١)، وأبو داود

وعن أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما قالت: «كنا نغطي وجوهنا من الرجال، وكنا نتمشط قبل ذلك في الإحرام، رواه ابن خزيمة في صحيحه (٢٦٩٠)، والحاكم في المستدرك (١٦٦٨) وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه. - لبس القفازين.

ويجمع هذه المحظورات حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قام رجل فقال: يا رسول الله ماذا تأمريًا أن نلبس من الثياب في الإحرام؟

فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا تلبسوا القميص، ولا السراويلات، ولا العمائم، ولا البرانس إلا أن يكون أحد ليست له نعلان، فليلبس الخفين، وليقطع أسفل من الكعبين، ولا تلبسوا شيئًا مسه زعفران، ولا الورس، ولا تنتقب المرأة المحرمة، ولا تلبس القفازين، درواه البخاري (١٨٣٨)، ومسلم (١١٧٧).

- قص الأظفار.

うろう

ig Itante VYSI & - Itate PYO - Ituit Italaun el'acteret

.(111")

- إزالة الشعر من البدن.

- الحلق أو التقصير قبل التحلل.

وهذه الثلاثة قد ذكرها ابن المنذر إجماعًا في كتابه الإجماع (ص ٣١٣٠).

فمن فعل واحدًا من محظورات الترفه فهو مخير. بين واحد من ثلاثة أشياء:

ذبح شداة، ويشترط أن يكون ذلك في الحرم لماكينه.

إطعام ستة مساكين، ويشترط أن يكون ذلك في الحرم.

صيام ثلاثة أيام، ولا يشترط فيها مكان. لقوله تعالى: هُنَّ كَانَ مِنكُمْ مَبِعِمًا أَوْ بِعِهَ أَدَّى مَن تَأْسِعِ. نَفِذَكَةٌ مِن مِيَادٍ أَدْ مَدَفَقَ أَوْ شُلُعٍ ، (البقرة: ١٩٦).

وعن كعب بن عجرة، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم رآه وقمله يسقط على وجهه، فقال: «أيؤذيك هوامك؟» قال: نعم، فأمره رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يحلق، وهو بالحديبية، لم يبين لهم أنهم يحلون بها، وهم على طمع أن يدخلوا مكة، فأنزل الله الفدية، فأمره رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أن يطعم فرقًا بين ستة مساكين، أو يهدي شاة، أو يصوم ثلاثة أيام». رواه البخاري (١٢٠١).

فهذا في الحلق دون غيره، وقيست عليه سائر محظورات الترفه.

القسم الثاني من المحظورات: قتل الصيد البري، وهو قسمان:

الأول: ما له مثل من الحيوان الأهلي، فهو مخير بين واحد من ثلاث: ذبح المثل جبرًا، التصدق بقيمته طعامًا على مساكين الحرم، صيام يوم عن إطعام كل مسكين.

الأخرب ما ليس له مثل، فهو مخير بين الأمرين الآخرين.

لقوله تعالى: « يَتَأَيَّبُا الَذِينَ مَامَنُوا لَا نَقْنُلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرَّهُ وَمَن قَلَلُهُ يَسَكُم مُتَعَيدًا فَجَرًا \* يَثْلُ مَا قَلَلْ مِنَ النَّعَدِ يَعَكُمُ مِهِ. وَوَا عَدَلِ مِنكُم هَذَيَّا بَلِغَ الكَمْبَةِ أَوْ كَفَنُوةٌ صَحَامُ مَسَبَكِينَ أَوْ عَدَلُ ذَلِكَ

مِيَامًا » (المائدة: ٩٥).

القسم الثالث: الجماع، والمباشرة، وهذا أعظم محظورات الإحرام وله ثلاثة أحوال:

الأول، أن يكون قبل الوقوف بعرفة فالحج فاسد. إجماعًا، وعليه:

أن يمضى في نسكه، كأنه لم يفسد.

أن يذبح بدنة فداءً عند الجمهور وهو الراجح،و شاة عند الحنفية، وهو مرجوح.

أن يقضي نسكه من العام المقبل.

الثاني، أن يكون قبل التحلل الأول، فحجه فاسد عند الجمهور ويترتب عليه ما سبق، وهو صحيح عند الحنفية، وعليه بدنة؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم: (الرحج عرفة.) رواه أبو داود (١٩٤٩)، والترمذي (٦٠٤)، والنسائي (٢٦٤/٥ – ٢٦٥). الثالث: أن يكون بعد التحلل الأوّل، فحجه صحيح، وعليه شاة على الراجح.

يتبع، والحمد لله أولاً وآخرًا.

NAVE NOW NOW NOW YOUR

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، نبينا وسيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

#### أما يعد:

فإن الحج موسم رحمة وسلام، والمسلم حين ينوي الحج، ويُحرمُ به، يحرم عليه الرفث، والفسوق، والجدال، ومقدمات ذلك، ودواعيه، فقد قال الله تعالى: «الْحَجُّ أَشْهُرُ مَعْلُومَتُ خَمَّنَ مَمَنَ فِيهِنَ لَلْجَ فَلَا رَفَكَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا حِدَالَ فِي الْحَجُ » (البقرة،١٩٧).

والمعنى: أنه من أوجب الحج على نفسه خلال هذه الشهور بأن تلبس به، وألزمه نفسه، فليصنه من الرفث والفسوق الذي هو الخروج عن حدود الشرع بفعل أي محظور يحل بإحرامه، ومن الفسوق الخصومات والفحش واللجاجة بمفهوم النص على ترك والمحش واللجاجة بمفهوم النص على ترك الجدال بقوله سبحانه: «وَلَا حِدَالَ فِي الْحَجُّ» (البقرة: ١٩٧١). والحكمة في النهي عن هذه الأشياء هي تعظيم حرمات الله، قال الله تعالى: « دَالَ وَمَن يُعْظِم شَعَتِم الله فَال

فالحج مدرسة تربوية جامعة يحصل به تهذيبٌ للنفوس وتزكية لها وقرب من الله عز وجل، فإن الحاج حين يصل إلى بيت الله الحرام يجد نفسه وسط جمع غفير من المسلمين أتوا من كل فج عميق يؤدون مناسكهم، ومن حق بعضهم على بعض أن يجد كل منهم الأمن،

والراحة، والهدوء، والسكينة، فالمكان هو أقدس الأماكن في الإسلام، والزمان ليس زمن خصام أو جدال، فيجب على الحاج التحلي بالأخلاق الإسلامية العالية، والآداب الشرعية الرفيعة، والتخلي عن كل ما يخالف الخلق والأدب مع الله سبحانه أو مع عباد الله، والحذر من إيذاء المسلمين بالقول أو الفعل.

عبده الأقرع

إن الحج مدرسة لتعليم الأخلاق الكريمة، والسجايا الحميدة، والشمائل النبيلة، والمثل العليا، من الصبر والتحمل، والتعاون والإيثار، بعيدًا عن العنف والشدة، والمزاحمة والإيداء، ولا يكون ذلك إلا باستشعار عظمة هذه الفريضة العظيمة، واستشعار قول الرسول صلى الله عليه وسلم: ﴿ فَإِنَّكَ إِذَا خُرَجْتَ مِنْ بَيْتِكَ تَوْمُ الْبَيْتَ الْحِرَام لا تَضَعُ نَاقَتُكَ خُفًا وَلا تَرْفِعُهُ إِلا كَتْبَ اللَّهِ لَكَ بِهِ حَسَنَةَ، وَمَحَى عَنْكَ خُطِيئُةَ، وَأَمَّا رَكْعَتَاكَ بَعُدُ الطُّوَافِ كَعَتْق رَقْبَة منْ بَني إسْمَاعِيلَ، وَأَمَّا طَوَافَكَ بِالصَّفَا وَالْمُرْوَةَ بَعْدُ ذلك كعَتْق سَنْعِينَ رَقْبَة، وَأَمَّا وُقُوفَك عَشيَّة عَرَفة، فَإِنَّ الله تَبَارَكُ وَتَعَالَى يَهْبِطُ إلى سَمَاء الدُّنْيَا، فَيُبَاهى بِكُمُ الْلائكَة، يَقُولُ: عَبَادي جَاءُوني شَعْثًا منْ كُلَّ فَجُ عَمِيقٍ يَرْجُونَ جَنْتي، فَلَوْ كَانَتْ ذَنُوبُكُمْ كَعَدَد الرَّمْلِ، أَوْ كَقَطْر المطر، أو كَزَيَد البَحْرِ لَعْضَرَهَا، أو لَعْضَرْتَهَا، أفيضوا عبّادي مَغْفُورًا لَكُمْ وَلَنْ شَفَعْتُمْ لَهُ وَأَمَّا

load by:

i l

4

Le ILEALS V721 &

رَمِيْكَ الْحِمَارَ، فَلَكَ بِكُلِّ حَصَاة رَمَيْتَهَا كَبِيرَةٌ مِنَ الْلُوبِقَات، وَأَمًا نَحُرُكَ فَمَدْخُورٌ لَكَ عَنْدَ رَبُّكَ، وَأَمًا حلاقَكَ رَأْسَكَ فَلَكَ بِكُلُ شَعْرَة حَلَقَتَهَا حَسَنَةٌ، وَيَمْحَى عَنْكَ بِهَا خَطَيَئَةٌ، وَأَمَّا طَوَاهُكَ بِالْبَيْتِ بَعْدَ ذَلِكَ، فَإِنَّكَ تَطُوفُ وَلا ذَنْبَ لَكَ، يَأْتِي مَلَكُ حَتَّى يَضَعَ يَدَيْهِ بَيْنَ كَتَفَيْكَ فَيَقُولُ: اعْمَلُ فيمَا يُسْتَقْبَلُ، فَقَدَ غُفِرَ لَكَ مَا مَضَى،. (صحيح الْترغيب: ١١١٢).

فإذا استشعر الحاج هذا الحديث وما فيه من منح من الله عظيمة، وعطايا كبيرة، فلا تراه إلا ملبيًا أو ذاكرًا، أو داعيًا، وإلا فما يصنع من يؤمُ بيت الله الحرام إذا لم يكن فيه ورع يحجزه عما حرَّم الله، وحلمٌ يضبط به جهله، وحسن صحبة لمن يصحب. وقد توعد الله تعالى كلَّ من يريد اعوجاجًا عن النهج المستقيم.

فقال تعالى: «وَمَن يُرِدِ فِيهِ بِإِلَّكَامِ بِظَلَرٍ نَّذِقَهُ مِنْ عَلَابٍ أَلِيمٍ» (الحج:٢٥)، فرتب الله سبحانه وتعالى العقَّاب على الهمُ والإرادة بالسيئة، وإن لم تفعل، فكيف بمن يريد ويفعل؟ لا ريب أن الأمر أشدُّ وأنكى.

إنَّ فِي هذا التعبير البليغ زيادة فِي التحذير، ومبالغة في التوكيد، ولقد ضرب السلف الصالح-رضوان الله عليهم- أروع الأمثلة في الأدب مع حرم الله.

يقول عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما: «كنا نعدُّ: لا والله، وبلى والله، من الإلحاد في الحرم». وروي عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قوله: «لأن أخطئ سبعين خطيئة بـ (رُكبة) أحبُّ إليَّ من أن أُخطئ خطيئة واحدة في الحرم». معنى: «ركبة» اسم موضع بالحجاز بين غمرة وذات عرق. وروي عن ابن عمر رضي الله عنهما: أنه كان له فسطاطان: أحدهما في طرف الحرم، والآخر في طرف الحلَ، فإذا أراد أن يعاتب أهله

ふくう

20 15al 6 131 a. - 164.2 PYO - 11mis 14

أو غلامه فعل ذلك في الفسطاط الذي ليس في الحرم، يرى أن مثل ذلك يدخل في الألحاد فيه بظلم، فتأمل أخي الحاج فعل ابن عمر رضي الله عنهما، يتحرز من أن يعاتب أهله أو غلامه داخل حدود الحرم خشية أن يقع في الألحاد.

ولقد كان الرجل في الجاهلية يلقى قاتل أبيه أو أخيه في البلد الحرام، فلا يعرضُ له.

فالمسلمون إذن هم أولى وأحق بأن يكرموا بيت الله. فيا وفد الرحمن: عليكم بالتحلي بمكارم الأخلاق، فالرفق والحلم، والأناة، خلال حثً عليها الإسلام، لما لها من آثار عظيمة، على الفرد والمجتمع والأمة.

يقول صلى الله عليه وسلم: «إن الله رفيق يحب الرفق، ويعطي على الرفق ما لا يعطي على العنف، وما لا يعطي على ما سواه». (البخاري: ٦٩٢٧،٦٠٢٤).

يا وقد الرحمن: «لا تباغضوا، ولا تحاسدوا، ولا تدبروا، ولا تقاطعوا، وكونوا عباد الله إخوانًا، ولا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث». متفق عليه.

يا وقد الرحمن: من أحب أن يزحزح عن النار، ويدخل الجنة، فلتأته منيته وهو يؤمن بالله واليوم الآخر، وليأت إلى الناس الذي يحبُّ أن يؤتى إليه. (مسلم: ١٨٤٤).

يا وقد الرحمن: الإيثار الإيثار، فقد أثنى الله على الأنصار، فقال الله تعالى: « وَٱلَّذِينَ نَبُوْءُو الدَّارَ وَالإِيمَنَ مِن مَبَلِحْ يَحْوُنَ مَنَ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلا عَدُونَ فِ صُدُورِهِمْ حَاجَةٌ مِمَا أُوتُوا وَتُؤَيُّرُونَ عَلَى أَنْشَهِمْ وَلَوْ كَانَ بِيَمْ حَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِ، فَأُولَتِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ » (الحشر: ٩).

أسأل الله العظيم رب العرش الكريم أن يكتب لنا ولكل متشوق حج بيته العتيق، إنه ولي ذلك والقادر عليه.

#### من روائع الماضي

# ضرورة توعية الحجاج قبل سفرهم للحج

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ:

فإن شهر ذي القعدة هو الشهر الذي يسافر فيه -غالبًا- أكثر حجاج بيت الله الحرام من بلادهم قاصدين مكة والمدينة للحج والزيارة.

ومن الأخطاء الشنيعة التي ترتكب في حق الحجاج أنهم يذهبون لأداء هذه الفريضة دون أن تقدم لهم التوعية الكاملة في بلادهم قبل السفر، ودون أن تصحح مفاهيمهم حول بعض أمور هذه العبادة، ولو تمت هذه التوعية قبل السفر لكان دعمًا للجهد الكبير الذي تبذلله الأمانة العامة للتوعية الإسلامية في الحج بالملكة العربية السعودية، حيث تقوم بدور التوعية للحجاج في كل أماكن تواجدهم بالملكة منذ وصولهم إليها حتى مغادرتهم أراضيها.

وتصحيح المفاهيم الذي أعنيه في هذه الكلمة السريعة هو ما يتعلق بسلامة التوحيد، وصيانته من صور الشرك المختلفة، فإن الإسلام يركز أولاً على جانب العقيدة قبل العبادات، بمعنى أن المسلم إذا لم يكن توحيده لله خالصًا من كل شوائب الشرك ردت عليه عباداته، وجعلها الله يوم القيامة هباء منثورًا.

ولو استعرضنا بعض المفاهيم الخاطئة لدى كثير من حجاج بيت الله الحرام لعلمنا أهمية التوعية التي نطالب بتقديمها لهم في بلادهم قبل السفر.

أولاً؛ يسافر بعض الحجاج وهم يتصورون أن الغرض الأسمى من هذه الرحلة زيارة قبر النبي صلى الله عليه وسلم، وهذا كل مفهومهم عن الحج، أما أعمال الحج ذاته فهى

Upload by: altawhedmag.com

اعداد/ الشيخ أحمد فهمى - رحمه الله -

رئيس التحرير الأسبق

في نظرهم أمور فرعية.

ثانيًا؛ عند زيارة مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم نرى كثيرًا من الحجاج يتوجهون بدعائهم مستقبلين القبر بدل القبلة، والأدهى من ذلك أن الدعاء ليس موجهًا لله سبحانه، ولكنه موجه لرسول الله صلى الله عليه وسلم، كأنه هو الذي يجيب المضطر إذا دعاه ويكشف السوء (!

ثالثا: بعض الحجاج يظنون أن التمسح بالنافذة المطلة على القبر أمر يدعو إليه الإسلام، لذلك ترى التزاحم وإيذاء المسلمين بعضهم بعضًا مما لا يرضاه الله ورسوله.

بعصبهم بعضا مما لا يرضاه الله ورسوله. رابعًا: يعتقد البعض أن مقام إبراهيم عليه السلام ضريح دفن فيه خليل الرحمن صلى بأيديهم لنيل البركات، ولا يدرون أنه الحجر الذي قام عليه أثناء بنائه الكعبة، بل يظن الكثيرون أن المسجد الحرام دفن فيه كثير من الأنبياء والمرسلين، ويرون أن أفضلية الصلاة فيه، وأنها تعدل مائة ألف صلاة فيما سواه، إنما كانت من أجل الرسل المدفوذين فيه في زعمهم. كل هذه الأمور وغيرها كثير تنافي التوحيد الخالص وتحبط عمل فاعلها، فضلاً عن جهل أكثر الحجاج بجميع المناسك.

ونسأل الله تعالى أن يكون عملنا خالصًا لوجهه الكريم، وأن يوفقنا لما فيه خير الإسلام والمسلمين. وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه.



الحج المبرو

2 41

للشيخ محمد علي عبد الرحيم

اعداد/

in air

¿ ! 12a1 6 YY 31 a. - Ital 6 PYO - 12mi 5 1261 mun 6 12 (1200)

رجمه الله الرئيس العام الأسيق لهُممية أنصار السلة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد،

لما نزل قوله تعالى، «المح أشير مطلومات، (البقرة/١٩٧)، بين النبي صلى الله عليه وسلم هذه الأشهر، همن اين عمر رضي الله عنهما قال، هي شوال، وذو القعدة، والعشر الأولى من ذي الحجة. وعن جابر رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال، ٢٠ ينبغي لأحد أن يحرم الا بإ أشهر الحج إلا العنمر،

وتناسبة إقبال موسم الحج تعين أن أبين الأمور التي تهم القارئ بالتسبة الركن عظيم من أركان الإسلام.

#### حكمة العج:

إن في الحج مظهرًا من مظاهر عز الإسلام، وتوحيد الكلمة بين المسلمين، لو فطنوا لحكمة اجتماعهم في المشاعر العظام لنبذوا أسبباب اختلافهم، وحققوا وحدتهم، وتم التعارف بينهم، الذي من أجله شرع الله صلاة الجماعة والجمعة والعيدين.

وأعظم من ذلك ما اقتضته حكمة العزيز الحكيم، باجتماع المسلمين من المشارق والمغارب بالبلد الأمين، مرة كل عام، ليتدارسوا أحوالهم، ويوحدوا كلمتهم، فيعملوا على نصرة دينهم، وإعلاء كلمة الله تعالى، لتكون لهم العزة والكلمة العليا، «وَلِلَّهِ أَلُمِزَّهُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ»

ترى الناس في مشاهد الحج أجناسًا مختلفة من البشر، تعددت لغاتهم، وتباينت ألسنتهم، ومع ذلك فلا فرق بين غني وفقير، ولا بين أبيض وأسود، ولا بين العامة وأرباب السلطان؛ ذلك لأن الحجاج يشعرون أنهم إخوة متقاربون متعاطفون، انحسر عنهم كبرياء الألقاب، وعزة متباينة، وشعوب متباعدة، فإذا قلوبهم متألفة، تنبض بتوحيد الله، وتهتف ألسنتهم: «لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك».

#### معنى التلبية:

معنى لبيك اللهم لبيك؛ إجابة منا لك يا ربنا بعد إجابة، لقد ناديتنا فأتيناك، وأمرتنا فأطعناك، وكل نعمة مصدرها منك، فالحمد لك وحدك، لا رب سواك، ولا شريك لك في ملكك، وهذا هو منتهى الإخلاص في العبادة.

#### التعجيل بالحج:

إذا كان الحج خامس أركان الإسلام، فليس

معنى هذا أن نأخذه بالتراخي والفتور، بل ينبغي على كل من استطاع إليه سبيلاً أن يتعجل به، فعن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من أراد الحج فليتعجل، فإنه قد يمرض المريض، وتضل الراحلة، وتعرض الحاجة». رواه أحمد وابن ماحه.

وعن ابن عباس قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «تعجلوا بالرجع فإن أحدكم لا يدري ما يعرض له». رواه أحمد.

ومن هذا أخذ بعض الأئمة- كمالك رحمه الله- أن الحج مفروض على الفور عند الاستطاعة. روى سعيد بن منصور في سننه عن الحسن قال: قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: «لقد هممت أن أبعث رجالاً إلى الأمصار، فينظروا كل من كان له جدة (بكسر الجيم وفتح الحدال) ولم يحج، فيضربوا عليهم الجزية، ما هم بمسلمين».

وية ذلك تغليظ شديد لعظم ذنب ترك فريضة الحج.

#### الجماد العج البرورد فالمادي

من مقاصد الحج: التوبة إلى الله، والرجوع إليه من جميع الذنوب والآثام، والابتهال إلى الله تعالى بالدعاء أن يمنع الحاج خيري الدنيا والآخرة، ويتجلى ذلك في الدعاء القرآن: ورَبَّنَاً مَانِنَا فِي ٱلدَّنِكَ وَمَا لَهُ فِي ٱلْآحِرَةِ مِنْ خَلَقٍ آلَنَا فِي ٱلْأَخِرَةِ حَكَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلْآبَارِ »

(البقرة: ٢٠٠ - ٢٠١)، فالحج المبرور هو الذي يستجاب فيه دعاء الحاج، ويكون جزاؤه الجنة.

ولا ينعقد الحج المبرور إلا إذا حسنت النية، وخلص العمل، دون شهرة ولا رياء ولا سمعة- كما يفعل البعض في هذا الزمان، جريًا وراء لقب (حاج) أو لحسن

الأحدوثة بين الناس- فإن ذلك رياء وشرك، والله تعالى أغنى الشركاء عن الشرك، فمن أشرك في العمل غير الله تركه وشركه، كما أن الله لا يقبل العمل من مسمع ولا من مراء ولا منان، قال الله تعالى: «رَمَا أُمْرَدًا إِلَّا لِمَبْدُوا الله عَلِيسِنَ لَهُ الله تعالى: «رَمَا أُمْرَدًا إِلَّا لِمَبْدُوا الله عَلِيسِنَ له الله تعالى: «رَمَا أُمْرَدًا إِلَّا لِمَبْدُوا الله عَلِيسِنَ له الله تعالى: «رَمَا أُمْرَدًا إِلَّا لِمَبْدُوا الله عَلَيسِنَ له الله تعالى: «رَمَا أُمْرَدًا إِلَّا لِمَبْدُوا الله عَلَيسِنَ الله تعالى: «ولا من مراء ولا منان، قال الشرك، كما أن الحج المبرور لا يحمل إلا بالنفقة الطيبة والمال الحلال، وقد أحسن من قال:

إذا حججت بمال أصله سحت

فما حججت ولكن حجت العير ما يقبل الله إلا كل صالحة ما كل من حج ست الله ميرور

#### ويترتب على الحج اللبرور ما يلي:

١- حصول المغضرة من الله عز وجل، إذا حسنت النية وصلح العمل: «من حج فلم يرفث ولم يفسق، خرج من ذنوبه كيوم ولدته أمه».

٢- لما كان الحج نوعًا من الجهاد- منح الله الحاج ما يمنح المجاهد في سبيل الله، فعن عائشة رضي الله عنها قالت: قلت: يا رسول الله، ترى الجهاد أفضل الأعمال، أفلا نجاهد؟ فقال صلى الله عليه وسلم: «أفضل الجهاد حج مبرور». رواه البخاري.

٣- الكسب المضاعف والربح العظيم الذي وعد به رب العالمين، ولا يُنتُون الذي وعد به رب العالمين، ولا يُنتُون واديا الذي فقد صيرة ولا عشر ولا عمر واديا الأ حصن ما كافل وربا المحصن ما كافل وربا، ويقول عز وجل، وما تُنفِقوا من حمر قوف الكم لا يقلبون ، (المقرة ٢٧٢).

6 112a4 6 77 31 a. - 1 tate , 70 - 1 tuits 1 tidous 61 2 cine 0

#### اللهي عن سفر المرأة بدون محرم في الحج وغيره:

عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه سمع النبي صلى الله عليه وسلم يخطب يقول: «لا يخلون رجل بامرأة إلا ومعها

ذو محرم، ولا تسافر المرأة إلا مع ذي محرم». فقام رجل، فقال، يا رسول الله، إن امرأتي خرجت حاجة، وإني اكتُتبت في غـزوة كـذا. قـال، «فانطلق فحج مع امرأتك». متفق عليه.

. . . . . . . . .

وعن ابن عمر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تسافرن امرأة ثلاثة أيام إلا ومعها ذو محرم». متفق عليه.

وعن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم: «لا يحل لامرأة أن تسافر مسيرة يوم وليلة إلا مع ذي محرم». متفق عليه. والمعنى أنه يحرم على المرأة أن تسافر بدون محرم أو زوج، سفرًا يترتب عليه المبيت في الطريق وحدها، سواء كان السفر مباحًا أو لعبادة كسفر الحج، ويشترط في المحرم أن يحرم عليه نكاحها على التأبيد كالأب والأخ والعم والخال.

هذا هو الإسلام الحق الذي يريد للمرأة أن تكون مُكرَّمة في سفرها، يوم بخدمتها زوجها أو محرمها، ويحمل متاعها، ويسهر على راحتها، ويفضي لها شئونها ويرعاها، ويعتبر ذلك تكريمًا للمرأة لا انتقاصًا من حقوقها.

#### وقد رأينا في أسفارنا نوعين من النساء؛

うちょう

ie Itana VYSY a. - Itana PYO - Ituit Italaun el teres

١-امرأة يصحبها محرمها في سفر، فلا تتعرض لمتاعب السفر، فيحمل المتاع، ويهيئ لنا المكان، ويوفر لها وسائل الراحة. ٢- امرأة تسافر وحدها، فتتعرض لوعثاء

السفر ومتاعبه، وتستجدي الرجال لخدمتها وحمل متاعها، وقضاء لوازمها، فيهدر حياؤها، وتمتهن كرامتها. ولو فطن دعاة الانحلال إلى ذلك، لما وقعت المرأة في فتنة لها شر مستظهر.

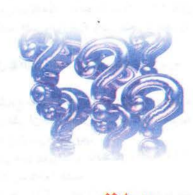
وصفوة القول: أن سفر المرأة وحدها، واجتماعها بالرجال في الفنادق ووسائط النقل والمؤتمرات، يعطينا فكرة عن الحكمة في منع المرأة من السفر بلا محرم، وأقل ما فيه سد ذريعة الاختلاط لما فيه من الإغواء والفساد.

وإذا كانت النسوة في عصرنا الحاضر، يخرجن بملابس تحدد الجسد وتفصله-بتشديد الصاد- ولا يعرفن للحياء معنى، ولا للشرف إلا اسمًا، فإن الإسلام أراد بالمرأة أن تترفع عما يُنقص من قدرها ظعنًا وإقامة، لا سيما وَنحن نجد في سفرنا كشفًا للصدور والنحور، والأذرع والسيقان.

فواجب على المرأة المسلمة أن تترفع عن السفر وحدها، وإذا لم تجد محرمًا فقد سقط عنها الحج ولم تستطع إليه سبيلاً. بهذا أخذ أكثر العلماء- بألا تحج المرأة إلا مع زوج أو ذي محرم- ومنهم أحمد بن حنبل وأبو حنيفة والنخعي وإسحاق، وأما من أجاز خروجها للحج مع رفقة نسائية مأمونة فلا دليل معه، ولله الحجة البالغة. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

## تعزية واجبة أسرة تحرير مجلة التوحيد والمركز العام يتقدمون

بخالص العزاء والمواساة للشيخ عبد الله الطاهر، رئيس فرع هرية رزنه بالزقازيق شرقية في وفاة والدته ، رحمها الله رحمة واسعة، وإنا لله وإنا اليه راجعون.



10

الحلقة الثالثة

م اعداد / المستشار / أحمد السيد على



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه... أما بعد، لا يـزال الحديث مستمرًا عن التبرير والشاء اللوم، وتحدثنا عن الفرق بين التبرير المقبول وغير المقبول،

ونكمل فنقول وبالله تعالى التوفيق: خامسًا: تبرير فعل العرام:

وقد وقع أقوام في الحرام وبرروه بإتباع نهج الآباء، وبأن الله أمرهم به، قال تعالى: ( وَإِذَا نَصَلُوا فَحَمَّةً فَالُوا وَجَدْنَا عَلَيَهَا مَابَآهُنَا وَأَمَّهُ أَمَرْنَا بِمَا قُلْ إِنَ ٱللَّهَ لَا يَأْمُ بِالْفَحْسَلَةِ ٱنْتُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا مَعْلَمُونَ ». (الأعراف ٢٨).

وعن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: «بعثني رسول الله صلى الله عليه وسلم أنا والزبير والمقداد بن الأسود، قال: (انطلقوا حتى تأتوا روضة خاخ، فإن بها ظعينة، ومعها كتاب فخذوه منها). فانطلقنا تعادى بنا خيلنا، حتى انتهينا إلى الروضة، فإذا نحن بالظعينة، فقلنا: أخرجي الكتاب، فقالت: ما معي من كتاب، فقلنا لتخرجن رسول الله صلى الله عليه وسلم فإذا فيه، من حاطب بن أبي بلتعة إلى أناس من المشركين من أهل مكة، يخبرهم بعض أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم، (يا حاطب ما هذا).

قال: يا رسول الله لا تعجل علي، إني كنت امرأ ملصقا في قريش، ولم أكن من أنفسها، وكان من معك من المهاجرين لهم قرابات بمكة، يحمون بها أهليهم وأموالهم، فأحببت إذ فاتني ذلك من النسب فيهم، أن أتخذ عندهم يدا يحمون بها قرابتي، وما فعلت كفرا ولا ارتدادا، ولا رضا بالكفر بعد الإسلام، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (لقد صدقكم). قال عمر: يا رسول الله، دعني أضرب عنق هذا المنافق، قال: (إنه قد شهد بدرا، وما يدريك لعل الله أن يكون قد اطلع على أهل بدر فقال: اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم). قال سفيان، وأي إسناد هذا». (رواه البخاري).

فحاطب بن أبي بلتعة ارتكب فعلاً محرمًا يكمن في إبلاغه قريشًا بعزم النبي صلى الله عليه وسلم فتح مكة، ثم برر فعله هذا بأنه أراد أن يتقرب من سادات قريش حتى يحموا أقاربه الموجودين بمكة، ولم يقتنع النبي صلى الله عليه وسلم بهذا المبرر، وإنما سامحه لأنه شهد معركة بدر، ولأن الفعل وإن كان جرمًا إلا أنه لا يشكل حدًًا.

ومن أمثلة تبرير فعل الحرام الآن: تبرير مصافحة المرأة الأجنبية المحرم باتفاق الأئمة الأربعة على تحريم

مصافحتها، وقائت الحنابلة منهم، سواء كانت المصافحة من وراء حائل أو لا . فعن معقل بن يسار أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « لأن يطعن في رأس أحدكم بمخيط من حديد خير له من أن يمس امرأة لا تحل له، (رواه الطبراني وصححه الألباني) ولا شك أن المصافحة من المس. وعن عائشة رضي الله عنها قالت: «والله ما أخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم النساء قط إلا بما أمره الله تعالى، وما مست كف رسول الله صلى الله عليه وسلم كف امرأة قط، وكان يقول لهن إذا أخذ عليهن السيعة: «قد بايعتكن كلاما». (أخرجه ابن ماجة وصححه الألباني). وعن أميمة بنت رقيقة رضى الله عنها قالت: «أتيت النبيَّ صلى الله عليه وسلم في نسوة من الأنصار ندايعُه، فقلنا: يا رسول الله، نبايعُك على أن لا نشرك بالله شيئا، ولا نسرق، ولا نزنى، ولا نأتي ببهتان نفتريه بين أيدينا، وأرجلنا، ولا نعصيَّكَ في معروف. قال: فيما استطعتن وأطقتن. قالت: قلنا: الله ورسوله أرحمُ بنا. هلمٌ تبايعُك يا رسول الله، فقال رسولُ الله-صلى الله عليه وسلم: إنى لا أصافحُ النساءً! إنما قولي لمائة امرأة، كقولي لأمرأة واحدة أو مثل قولي لامرأة واحدة». (رواه النسائي وصححه الألباني) فلا يصح أن يبرر أحدهم فعله بأن كل الناس يصافحون النساء، وأن أجدادهم وآباءهم كانوا يفعلون ذلك حتى ظهرتم أنتم وحرمتم المسافحة!!

#### سادساء تيرير فعل المكروه، ـــــ

وقد يفعل المسلم المكروه فيبرر فعله بمبررات واهية، فمثلاً: مسألة الأكل والشرب باليد الشمال قد ورد النهي الصريح عنها في أحاديث صحاح فقد روى مسلم عن ابن عمر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا أكل أحدكم فليأكل بيمينه وإذا شرب فليشرب بيمينه فإن الشيطان يأكل بشماله وبشرب بشماله».

وقد اختلف أهل العلم في توجيه النهي الوارد: فذهب أكثر العلماء وهو مذهب الأئمة الأربعة إلى أن النهي على سبيل الكراهة فيكره الأكل والشرب بالشمال ولا يحرم وحجتهم:

أن هذا النهي من باب الأدب والأرشاد وما كان من هذا الباب فمحمول على التنزيه كنظائره لأن مقصود الشارع التكريم، وقد تقرر قاعدة الشارع في استعمال

اليمين في الأمور التي حقها التكريم.

وذهب قلة إلى أن النهي على سبيل التحريم فيحرم الأكل والشرب بالشمال ويأثم الإنسان بذلك قال بذلك ابن عبد البروابن حزم وابن حجر وحجتهم في ذلك:

 ١- أن الأصل في التحريم إلا بصارف ولا يوجد صارف.

٢- ولأن الشارع شبه هذا الفعل بالشيطان وهذه قرينة تدل على أن هذا الفعل محرم؛ لأن التشبيه في هذا المقام يقتضى التحريم.

٣- ولأن النبي دعا على الآكل بالشمال بالشلل وهذا يدل على تحريم هذه الفعلة.

والصحيح مذهب الأكثر وهو القول بالكراهة وذلك للآتي:

١- لأن النهي إذا كان يرجع إلى معنى الأدب والإرشاد ولا يتضمن التعدي على ملك الغير فيحمل على الكراهة.

٢- ولأن معنى هذا النهي يحمل على مقصد استحباب اليمين في الطيبات لأن النبي صلى الله عليه وسلم كان يعجبه التيمن في تنعله وترجله وفي شأنه كله كما ثبت في الصحيح ولذلك ورد في الصحيحين: ديا غلام سم الله وكل بيمينك وكل مما يليك، قال القرطبي: «كل هذه الأوامر من المحاسن المكملة والمكارم المستحسنة والأصل فيما كان من هذا الترغيب والندب،.

٣- ولأن تشبيه الفعل بصفات الشيطان لا تدل على التحريم مطلقا وإنما مقصود الشارع بهذا التشبيه الذم والتنفير وأقلها الكراهة، وتختلف مرتبة هذه الأفعال منها ما هو محرم لقرينة ومنها ما هو مكروه لوجود أدلة تفيد جواز فعلها كالسفر منفردا وترك القيلولة والوقوف بين الظل والشمس ونحو ذلك مما ورد أنها صفات للشيطان في لسان الشرع ومع ذلك فهي مكروهة عند العامة فليس كل تشبه به يقتضى التحريم.

٤- وأما دعاء النبي صلى الله عليه وسلم على من عصاه بالشلل فلا يدل على تحريم الأكل بالشمال وإنما دعا عليه بسبب الكبر واستعلائه على طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم ولا شك أن الكبر من الكبائر الموجبة دخول النار.

أما إذا لم يستطع استعمال اليمين في الأكل والشرب

# دو التمدة ٢٣٤ هـ - المدد ٢٩٩ - السنة الخامسة والأربعون

لعذر منعه من ذلك كمرض وجراحة ونحو ذلك جاز له استعمال الشمال بلا كراهة ولا يدخل في النهي لأنه معذور ولا يكلف الله نفسا إلا وسعها ». اه.

وعن سلمة بن الأكوع: «أن رجلاً أكل عند رسول الله صلى الله عليه وسلم بشماله فقال كل بيمينكقال لا أستطيعقال لا استطعت- ما منعه إلا الكبر- فما رفعها إلى فيه، (رواه مسلم) فهذا الرجل قد برر فعل المكروه بعدم استطاعة الأكل بيمينه، والحقيقة أنه كان قادرا على ذلك ولكن منعه الكبر، فكان جزاؤه أن دعا عليه النبي صلى الله عليه وسلم فشلت يده.

ومن أمثلة تبرير فعل المكروم الأن: أكل بعض الناس وشريهم بشمالهم ثم يبررون ذلك بما أصطلحوا على تسميته « الاتيكيت « فإمساك السكين باليمين والأكل بالشوكة بالشمال، ووصمهم من ينكر عليهم بالرجعية والتخلف، وأن العالم قد تقدم وصعد إلى الفضاء وأنتم مازلتم تنكرون على من أكل بشماله (ل

#### الوقفة الرابعة: موء عاقبة التبرير:

التبرير نتيجته مُرَّة على صاحبه، فهو بمداومته على التبرير ينصرف عن إصلاح ذاته، كما ينصرف عن تفقد عيوب نفسه، وبالتالي يرى أنه دائما على خير وإذا وصل العبد إلى هذا الحال صعب إصلاحه وفقد انسجامه الذاتي ؛ لأنه في الواقع يعيش حالة من الحرب النفسية الداخلية هو فيها الجلاد والضحية.

إن صاحب هذا المرض يكون وبالا على نفسه وعلى الآخرين، كما أنه يكون شديد الخصومة كثير الجدل وعندئذ يكون من أبغض الخلق إلى الله تعالى، ففي الحديث: «أبغض الرجال إلى الله الألد الخصم» (رواه البخاري).

ويخشى على هؤلاء من أن يكونوا ممن ورد فيهم الأشر عن الحسن البصري- رضي الله عنه قال: ليس الإيمان بالتمني ولكن ما وقرية القلب وصدقه العمل، إن قوماً ألهتهم أماني المغفرة حتى خرجوا من الدنيا ولا حسنة لهم، وقالوا: نحسن الظن بالله تعالى وكذبوا لو أحسنوا الظن لأحسنوا العمل.

الوقفة الخامسة: من أسباب الوقوع في التبرير: «إن العقبة الرئيسة في التبرير هي عدم الصراحة

مع النفس، ذلك أننا نفشل لأن نحدث أنفسنا عن واقعنا، وهذا يرجع إلى أننا تعلمنا منذ طفولتنا وصبانا أن نرتفع إلى مستويات أخلاقية، وصفات سامية، وعائية، لا يسهل علينا الوصول إليها غالباً.

ولذلك نعمد إلى إخفاء حقيقتنا في إطار من الأكاذيب على النفس حددته أساليب تربيتنا الأولى (قراءة في مشكلات الطفولة).

كما قد يكون التبرير راجعًا إلى كَبُر أصاب القلب يصعب معه الاعتذار أو الظهور بمُظهر الضعف في ظن هذا المتكبر. ومن أسبابه أيضا حب الدنيا والركون إليها ولعل هذا السبب تحديدا هو ما يحمل الكثيرين على ارتكاب ما نهى الله عنه مبررين ذلك بأسباب واهية، فمن يأكل الربا يزعم أنه مضطر ولو نظرت في حاله لوجدته غالبا غير مضطر، بل ربما غير محتاج أصلا، وقس على ذلك كثيرا من المخالفات التي تقع في عصرنا ويحاول أصحابها تبريرها، اهه.

#### الوقفة السادسة : علاج التبرير والقاء الماذير :

«لا شك أن الصدق مع النفس هو الطريق الواضح، والسبيل اليسير، حتى لا ندخل في متاهات التبرير، فمحاسبة النفس على التقصير والوقوف على خطئها يقيها كثيراً من مصارع السوء، ولا يجعلنا نراكم الأخطاء، والواقع أن الصدق مع الذات من أعلى مراتب الصدق، وأصعبها، وأرجو أن نتدبر قصة توبة الصحابي الجليل كعب بن مالك رضي الله عنه، هإنما أنجاه الله بصدقه .

كما أن من أهم وسائل العلاج مطالعة سير وأحوال من وقعوا في هذه الآفة، وانظر إلى هؤلاء القوم من بني إسرائيل لما سيطرت عليهم العقلية التبريرية فاحتالوا على حكم الله تعالى واصطادوا يوم السبت مسخهم الله قردة وخنازير: « وَلَقَدْ عَلَيْهُمْ الَذِينَ اعْتَدُوًا مِنْكُمْ فِي التَبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ هُوُا فَرَدُةً عَلَيْهُمْ اللهِ مِنْ (البقرة ٦٥).

إنك حين تتدبر هذه العقوبة لمن كان متصفا بهذه الصفة مجترئا على حدود الله تعالى لا شك ستراجع نفسك مرات ومرات قبل الإقدام على فعل تعلم سوء عاقبته.

والحمد لله رب العالمين.

40



## من دلائل النبوة

عن السائب بن يزيد قال: ذهبت بي خالتي إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقالت، يا رسول الله لإن ابن أختى وَجع. فمسح رأسي ودعا لي بالبركة، ثم توضًا فشريت من وضوئه، ثم قمت خلف ظهره فنظرت إلى خاتم النبوة بين كتفيه مثل زرالحجلة. (متفق عليه).

# من هدي رسول الله صلى الله عليه وسلم بشرى للمصلى

عن عثمان- رضي الله عنه- قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «ما من امرئ مسلم تحضره صلاة مكتوبة، فيحسن وضوءها وخشوعها وركوعها. إلا كانت كفَّارة لما قبلها من الذَّنوب. ما لم يؤت كبيرة. وذلك الذهر كله». (صحيح مسلم).



ごうろう

a 1521 5 VY 31 A

- السنة الخامسة والأربعو

# A TAXA BY AN من فضائل الصحابة

عن أيوب السختياني قال: <sup>«</sup>دخلت المدينة والناس متوافرون؛ القاسم ابن محمد وسليمان وغيرهما فما رأيت أحدًا يختلف في تقديم أبي بكر وعمر وعثمان". (السنة للخلال)

# من أقوال السلف

181 181 181 181 181

عن ابن مسعود- رضي الله عنه- أنَّه كان يخطب ويقول: «يا أيَّها النَّاس، عليكم بالطّاعة والجماعة، فإنّهما حبل الله الّذي أمر به» (الدر المنثور)

# من دعاء النبي صلى الله عليه وسلم

الله صلى الله عليه وسلم، علمني دعاء أدعو فاغفر في مغفرة من عندك، وارحمني إنك بِهِ فِي صِلاتِي، قال: «قل اللهمَ إنِّي ظلمت أنت الغفور الرّحيم" (صحيح البخاري).

عن أبي بكر رضي الله عنه قال: "قلت لرسول نفسى ظلمًا كثيرًا، ولا يغفر الذَّنوب إلا أنت،

خُلُق حسن فالزمه قيل: "من عادة الكريم إذا قدر غضر، وإذا رأى زلّة ستر" (نضرة النعيم)

خارات الح عنهما-دا مروءة، وا ومجالسه

خلق سيء فاحثره قال الحسن بن علي - رضي الله عنهما - : اعلموا أنّ الحلم زينة، والوفاء مروءة، والعجلة سَفَه، والسَفر ضعف، ومجالسة أهل الدّناءة شَيْن، ومخالطة أهل الفسق ريبة. (كنز العمال)

> من معاني الأحاديث في حديث النفقة ،وابدأ بمن تعول، أي، بمن تمون وتلزمك نفقتُه من عيالك، فإن فضل شيء فليكن الأجانب. يقال، عال الرجل عياله يعولهم إذا قام بما يحتاجون إليه من قوت وكسوة وغيره. (النهاية لابن الأثير)

> > أحاديث باطلة لها آثار سيئة (الفقر شَيْن عند الناس، وزَيْ ن عتد الله يوم القيامة) الحديث موضوع أخرجه الديلمي.(السلسلة الضعيفة للألباني)

حكم ومواعظ عن عبد الله بن مسعود-رضي الله عنه- قال: «والذي لا إله غيره ما أُعطي عبد مؤمن شيئًا خيرًا من حسن الظَنّ بالله عزّ وجلّ. والذي بالله عزّ وجلّ الظَنّ إلا أعطاه الله عزّ وجلّ ظنّه، ذلك بأنّ الخير في يده» (حسن الظن لابن أبي الدنيا).

# من معاني اللغة

الفرق بين الصمت والسكوت؟ الصمت يتولد من الأدب والحكمة « سَوَلَةً عَلَيْكُو أَدْعَوْتُنُوهُمُ أَمَّ أَنْتُمْ صَنِعِتُونَ ، (الأعـراف:١٩٣). والسكوت يتولد من الخوف « وَلَمَا سَكَتَ عَن مُوسَ ٱلْمَضَتُ، (الأعراف:١٥٤).

من حكمة الشعر لا تعجلنَ فليس الززق بالعجل الززق في اللوح مكتوب مع الأجل فلو صدرنا لكان الززق بطلينا

لكنَّهُ خُلق الإنسان من عجل. (صفوة الأخيار)

ゴムシー

# انر السياق يذني النس تنوع قرائن السياق وأثره على الأحكام الفقهية

السج على الجرولين

دراسات شرعية

#### الحلقة (٨٤)

ذو القعد

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

رأينا في عدد رجب ١٤٣٧ه. أن حديث المغيرة بن شعبة رضي الله عنه في المسح على الجوربين فيه خلاف واسع بين أهل العلم. (وهو الحديث العمدة في هذا الباب). ما بين رده على أنه حديث شاذ – وهذا عليه أكثر المتقدمين – وبين قبوله على أنه زيادة ثقة، غير مخالفة لما رواه الآخرون، واعتبر بعض أهل العلم أنه حديث آخر مستقل.

وزيادة الثقة: هي إذا تفرد الراوي بـزيـادة فيَّ الحديث عن بقية الرواة عن شيخ لهم.

وفي قبولها أو عدم قبولها خلاف مشهور بين أهل العلم، هل تُقبل أم تُرد على أنها شاذة، وقد حكى الخطيب عن أكثر الفقهاء قبولها، وردها أكثر المحدثين، ومن الناس، من قال، إن اتحد مجلس السماع لم تقبل، وإن تعدد قبلت (انظر الباعث الحثيث لابن كثير ص11-17)، وسننظر في قرائن أخرى، تعضد العمل بما في متن حديث المغيرة، من جواز المسح على الجوريين.

### أولا: قرائن لفظية منفصلة:

قول عمر وعلي رضي الله عنهما بجواز المسح على الجوريين وإن كانا رقيقين (انظر المجموع شرح المهذب للنووي (/٥٠٠).

وعمر وعلي رضي الله عنهما من فقهاء الصحابة من ناحية، ومن أقرب الصحابة للنبي صلى الله عليه وسلم من ناحية، وكذلك فنحن مأمورون باتباع هديهما كما في حديث العرباض بن سارية رضي الله عنه، وفيه.... فإنه من يعش منكم يرى اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ..... (صحيح سنن أبي داود وغيره). فما نُقل عنهما من جواز المسح، تضمن أمرين،

أولهما، جواز المسح على الجوريين.

متولى البراجيلي

ذائيهما، عدم اشتراط أية شروط في الجوريين. ٢- ما ورد عن أنس بن مالك رضي الله عنه، ورواه الأزرق بن قيس، رأيت أنس بن مالك أحدث فغسل وجهه ويديه ومسح برأسه، ومسح على جوريين من صوف، فقلت، أنمسح عليهما؟ فقال، إنهما خُفًان ولكنهما من صوف (الدولابي في الكنى والأسماء ح ١٠٠٩).

ووجه الدلالة، أن أنسا رضي الله عنه يرى المسح على جوربي الصوف، وأجاب السائل بذلك، وأنس رضي الله عنه خدم رسول الله عشر سنوات في المدينة، كما بالحديث: خدمت رسول الله صلى الله عشر سنين... (صحيح مسلم) مما يعني قربه من رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومشاهدته في غالب أحواله.

٣- ما ورد عن ثوبان رضي الله عنه قال: بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم سرية، فأصابهم البرد، فلما قدموا على رسول الله صلى الله عليه وسلم، أمرهم أن يمسحوا على العصائب والتساخين (صحيح سنن أبى داود وغيره).

ووجه الدلالة هي المسح على التساخين، وهي لفظة عامة تشمل الخفين ونحوهما، وما قام مقامهما من تسخين القدمين كالجوارب (انظر الشرح الممتع ٢٣٣/١)، فهذا الحديث وإن كان عامًا - في لفظه- إلا أنه شاهد قوي للمسح على الجوريين.

## ثانيا، قرائن عامة:

### ١ - قول وفعل الصحابة رضي الله عنهم:

فقد ذكر القاسمي عدد ستة عشر صحابيًا -رضي الله عنهم - ثبت عنهم المسح على الجوريين وغيرهم من التابعين (انظر المسح على الجوريين والنعلين ص٤٠).

والسؤال: ها رهذا أمر تعبدي أم لا؟

والجواب أنه أمر تعبدي، بمعنى أنه لا مجال فيه للرأي والاجتهاد، وهذا في الصلاة، التي هي خير أعمال العبد بعد الشهادتين.

وقد وضع العلماء شروطًا للعمل بقول الصحابي، ملخصها:

١- أن ينتشر قوله ويعلم.

٢- ألا يخالفه أحد من الصحابة (وهذا يعد من قبيل الإجماع السكوتي).
٣- ألا بخالف نصًا.

(فَائُدَةَ، إذا خَالَفَ قَولَ الصحابي نصًا- غير قابل للتأويل- عُمل بالنص بالإجماع، ومثال ذلك، أن علي بن أبي طالب وابن عباس رضي الله عنهما كانا يريان أن المرأة الحامل إذا توقِ عنها زوجها، اعتدت بأطول الأجلين - بأريعة أشهر وعشرًا، أو الحمل أيهما أطول- وهذا خالف نصًا وهو حديث سبيعة الأسلمية لما نفست (وضعت حملها) بعد ليال من موت زوجها، فأذن لها رسول الله صلى الله عليه وسلم أن تتزوج (والحديث في صحيح البخاري».

فإذا تحققت فيه هذه الشروط صار حجة عند الجمهور، أما إذا خالفه صحابي آخر، فهنا لا يكون قوله حجة (انظر معالم أصول الفقه عند أهل السنة والجماعة للجيزاني ص٢٢٢-٢٢٧).

وفي مسألتنا يوجد نص مختلف فيه، وهو حديث المغيرة، إلى جانب نصوص أخرى عامة، أو خاصة في المسح على الجوريين لكنها ضعيفة. فهؤلاء الصحابة ما كانوا ليمسحوا على الجوريين إلا وقد وقفوا على سُنة فيها عن النبى صلى الله عليه وسلم.

والجمهوريقولون بحجية قول الصحابي الذي لا مجال فيه للرأي، واعتبروه في حكم المرفوع بشروط؛ أن يكون في الغيبيات أو العبادات أو العقائد، وعلى أن لا يُعرف عن هذا الصحابي الأخذ من الإسرائيليات، وأن لا يخالفه صحابي آخر.

فقد ذكر ابن قدامة بعض الصحابة الذين ثبت عنهم المسح على الجوريين، وقال: «ولم يظهر لهم مخالف في عصرهم، فكان إجماعًا».-(انظر المغنى لابن قدامة ٢١٥/١).

وهذه الشروط متوافرة في المسح على الجوريين. لذا وجدنا ابن القيم بعد أن ذكر الصحابة

الذين ثبت عنهم المسح على الجوريين، يقول: «والعمدة في الجواز على هؤلاء - أي الصحابة - رضي الله عنهم-، لا على حديث أبي قيس-وكذلك نص أحمد على جواز المسح على الجوريين، رغم أنه أعل حديث أبي قيس، والعمدة عنده هؤلاء الصحابة».

ويقول ابن القيم: «الذين سمعوا القرآن من النبي صلى الله عليه وسلم وعرفوا تأويله، مسحوا على الجوريين، وهم أعلم الأمة بظاهر القرآن ومراد الله منه» (انظر عون المعبود وحاشيته تهذيب السنن لابن القيم ١٩٧/١-١٩٠).

#### ٢- القياس:

يثار سؤال هل يستخدم القياس في الأحكام الشرعية؟

فقد قال بعض أهل العلم: إنه لا قياس في الأحكام الشرعية؛ لأن في الأحكام الشرعية ما لا يعقل معناه، وبالتالي يتعذر إجراء القياس عليه.

وأجيب عن هذا بأن كل ما جاز إثباته بالنص جاز إثباته بالقياس، فالشريعة ليس بها شيء يخالف القياس، يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: من كان متبحرًا في الأدلة الشرعية أمكنه أن يستدل على غالب الأحكام الشرعية بالنصوص والأقيسة (مجموع الفتاوى

وقـال ابن القيم: «ليس في الشريعة شيء يخالف القياس، ولا في المنقول عن الصحابة الذي لا يُعلم لهم مخالف، وإن القياس الصحيح دائر مع أوامرها ونواهيها وجودًا وعدمًا» (إعلام الموقعين ٢٩/٢-٤٠٠).

فعند قياس الجوربين على النعلين، فإنه لا يظهر بينهما فرق مؤثر، والعلة واحدة وهي مشقة النزع وغسل الرجلين بالماء ثم إدخالهما فالخف مرة أخرى، وهذا موجود في الجوربين، فالحكمة التي شرع من أجلها المسح على الخفين موجودة في المسح على الجوريين.

لذا نُقل عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه قال: المسج على الجوريين كالمسج على الخفين. وتلقى نافع ذلك عنه، فقال: هما بمنزلة الخفين (قال الألباني بصحة الأشرين، انظر المسج على الجوريين ص٥٦-٥٨).

إلا أن فريقًا من أهل العلم ضيَّقوا العلة ووضعوا

الفوحيد

شروطًا لصحة المسح على الجوربين، منها أن يكون نعلهما من الجلد، وأن يكونا صفيقين، وأن يمكن تتابع المشي عليهما وغير ذلك، وقالوا: إن المسح على الخفين على خلاف القياس، فلا يصح إلحاق غيره به، إلا أن يكون في معناه، ولا يكون الجورب في معنى الخف إلا إذا كان مجلدا أو منعلاً. وأجيب عن هذا، أن المسح على الجوريين لم يلحق بالخفين اعتمادًا على القياس وحده، بل اعتمادا على ما ورد من أحاديث عامة وخاصة في المسح على الجوريين، إضافة إلى ما ثبت من فعل الصحابة وأقوالهم، فلو لم يكن إلا فعل الصحابة وأقوالهم لكفى به دليلاً. وما ذكر من هذه الشروط فهو من اجتهاد العلماء، ولا نص صريح في هذه الشروط، لذا هقد اختلفوا فيها.

ففي حديث المغيرة رضي الله عنه، لم ينقل لنا صفة الجوريين اللذين مسح عليهما الرسول صلى الله عليه وسلم. وكذلك الصحابة رضي الله عنهم الذين نقل عنهم المسح على الجوريين، لم ينقل عنهم اشتراط أن يكونا منعلين أو مجلدين أو غير ذلك، يقول المباركفوري: «هذا القول لا يثبت إلا بعد أن يثبت أن الجوريين اللذين مسح عليهما النبي صلى الله عليه وسلم كانا مجلدين، ولم يثبت هذا قط، (انظر تحفة الأحوذي ٢٨٦/١).

هو دلالة اللفظ في اللغة، ويُعتد به طالمًا لم توجد ضوابط شرعية في النص، فلو وجدت الضوابط الشرعية، لا يُلتفت إلى العرف. فكما هو مقرر فإن الحقيقة الشرعية إذا وُجدت فهي مقدَّمة على الحقيقة اللغوية (العرف اللغوي) فاللفظ إن بقي على أصل وضعه لغة، فهذه هي الحقيقة اللغوية (العرف اللغوي)، فإن غيَّره الشرع انتقل إلى الحقيقة الشرعية.

يقول شيخ الإسلام: «إن الألفاظ الموجودة في القرآن والحديث إذا عُرف تفسيرها وما أريد بها من جهة النبي صلى الله عليه وسلم، لم يحتج في ذلك إلى الاستدلال بأقوال أهل اللغة وغيرهم.....(انظر مجموع الفتاوى ٢٨٦/ ٢٨٦). في الأحاديث التي رفعت إلى النبي صلى الله عليه وسلم، أو الآثار التي صحت عن الصحابة رضي الله عنهم، لذا فإننا استخدمنا العرف اللغوي في معنى الجوريين لغة عند العرب. فهل ثبت أن الجورب في لغة العرب، هو ما كان مجلدًا بجلد أو له نعلان، أو له شروط أخرى؟ وبالتالى مكن

تقييد إطلاق الجوربين بالعرف اللغوي؟ فقد رأينا أن الجورب لغة: هو اسم لما يُلف على القدم ليقيها، وقيل: غشاءان للقدم من صوف يُتخذ للدفء، وقيل الجورب: الغلالة. (انظر عدد رجب ١٤٣٧هـ).

#### ٤- تعدي الرخصة إلى مثل معناها:

فالذين ردوا المسح على الجوربين أو وضعوا له قيودًا وأن يكون مجلدًا أو منعلاً أو غير ذلك. قالوا بأن المسح على الخفين رخصة، على خلاف الأصل وهو غسل القدمين، وبالتالي فإن الرخصة لا تتعدى محلها، فالرخصة استثناء من القاعدة، ولا يُقاس على الاستثناء.

ويجاب على ذلك أن سبب الترخيص في المسح على الخفين هي الحاجة إلى ذلك، وهي موجودة في السح على غير الخفين، ومثال لتعدي الرخصة إلى مثل معناها: ثوب المرضعة لولد غيرها، إذا أصابه بول الرضيع هل يعفى عنه في الصلاة للمشقة، قياسًا على ثوب الأم؟ الصحيح العفو إن أضُطرت إلى الأرضاع، أو لم يقبل الولد غيرها، بشرط أن تجتهد في التوقي كالأم (انظر أصول الفقه والقواعد الفقهية د. محمد مصطفى الزحيلي ٢/٧١٧).

#### ٥- حمل الدليل على عمومه ما لم يأت مخصص له:

وحديث المغيرة رضي الله عنه- إذا قلنا به -إضافة إلى الآثار التي صحت عن الصحابة وردت على العموم ولم يأت لها مخصًص، بل رأينا من الصحابة كعمر وعلَي رضي الله عنهما يريان جواز المسح على الخفين الرقيقين. يقول شيخ الإسلام ابن تيمية - بعد كلامه عن العمل بالعام والخاص-: «فإذا غلب على الظن انتفاء مقتضاه (أي: العمل بالعام) غلب على الظن الظن) لا تحصل للمتأخرين في أكثر العمومات الظن) لا بعد البحث عن المعارض (الخاص)». (انظر مجموع الفتاوى ٢٩/٢٦/٢٩).

ونحن لم نقف على تخصيص لعموم حديث المغيرة رضي الله عنه أو للآثار التي صحت عن الصحابة رضي الله عنهم، لذا قلنا بالعموم.

وبعد، فمن خلال استعراضنا على مدى ثلاث حلقات لمسألة المسح على الجوربين، والنظر في القرائن، نـرى-والله أعلم - جواز المسح على الجوربين بـدون شروط فيهما، هذا وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين. ta,

## الحرص على النفقة العلال سا: ما الذي يشرع لن أراد الحج والعمرة؟

من عزم على الرحج، يشرع له قضاء ديونه الرحالَة، أو استئذان أهلها إن عرف منهم الحرص وشدة الطلب، ثم يكتب وصايا وما في ذمته، وما له أو عليه، ثم يصلَي صلاة الاستخارة، ويطلب من ربّه أن يختار له الأصلح ويمضي لما ينشرح له صدره، ويختار الرفقة الصالحين من أهل العلم والدين، ويستصحب معه من الكتب العلمية ما يستفيد منه في أعمال الرحج أو غيرها، ويفيد إخوانه ويكثر من النفقة والنقود والزاد، حتى يعني نفسه عن الحاجة، ويودع أهله وأصحابه عند السفر، ويحرص على أن يكون عمله خالصًا ولا يريد بحجه وعمرته إلا وجه الله.

ثم يحرص على أن تكون نفقته من الكسب الحلال الطيب، ويحرص في سفره ذهابًا وإيابًا على الإتيان بنوافل العبادات وواجبات الدين، ويفيد إخوته ويستفيد من أهل العلم، ويحرص على تكميل واجبات الحج والعمرة، وعلى ما يستطيعه من السنن والأعمال الصالحة رجاء مضاعفة الأعمال.

# (الشيخ ابن جبرين -رحمه الله) الإحرام بعجة واحدة

س٢: هل يصح الإحرام بحجتين أو عمرتين؟ وما هي التلبية وشروطها؟ وما حكمها؟ وما وقتها؟

لا يصح أن يحرم في عام واحد بحجّتين، ولا يجوز إلا حجّةً واحدةً كل عام، وكذلك لا يجوز أن يحرم بعمرتين في وقت واحد، ولا يجعل الحجّة الواحدة عن شخصين ولا

يحرم بعمرة واحدة عن اثنين، فلم يرد فيه من الأدلة شيء من ذلك. وأما التلبية فهي إجابة لنداء الله تعالى في قوله: «وَأَذِنْ فِي النَّاسِ بِالْحَجِّ» (الرحج: ٢٧).

ولفظها: لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك. وحكم التلبية: سنة مؤكدة، وجعلها بعضهم ركّنا؛ حيث إنها شعارٌ ظاهرٌ للحاج والمعتمر.

ووقتها: بعد النية عقب إحرامه وهو في مصلاه، ويأتي بها إذا ركب وإذا نزل وكلما علا مرتفعًا، أو هبط واديًا، أو سمع ملبيًا، أو تلاقت الرَفاق، أو أقبل ليل أو نهار.

#### (الشيخ ابن جبرين -رحمه الله) الاشتر اط من السنة

س٣: إذا خاف المحرم ألا يتمكن من أداء نسكه بسبب مرض أو خوف، فماذا يفعل؟

إذا أحرم يقول عند إحرامه: «فإن حبسني حابس فمحلي حيث حبستني». فإذا كان يخاف شيئًا من الموانع كالمرض، فالسُنَة الاشتراط؛ لما ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلَم أنه أمر ضباعة بنت الزبير بن عبد

المطلب بذلك لما اشتكت إليه أنها

ううう

ie Itaatie VY31 & - Itatie PVO - Itmis Itelnus el'Acteei

مريضة (متفق عليه). (الشيخ ابن باز -رحمه الله) استعمال حبوب منع العادة في العج سع: ما حكم استعمال المرأة لعبوب منع العادة الشهرية في أيام العج؟ لا حرج في ذلك؛ لأنَ فيها فائدة ومصلحة، حتى تطوف مع الناس وحتى لا تعطل رفقتها. (الشيخ ابن باز -رحمه الله)

## حكم وضع الطيب على الرداء س0: ما حكم وضع الطيب على الإحسرام قبل عقد النية والتلبية؟

لا ينبغي وضع الطيب على الرّداء والإزار، إنّما السُنَة تطييب البدن، كرأسه ولحيته وإبطيه ونحو ذلك. أما الملابس فلا يطيبها عند الإحرام. (الشيخ ابن باز-رحمه الله)

#### ثواب الحج للذي نواه

س٧، ما حكم من حجّ عن والدته ، وعند الميقات لبّي بالحج ولم يلب عن والدته؟

ما دام نوى الحج عن والدته ولكن نسي، فإن الحجّ يكون لوالدته، والنية أقوى لقوله صلى الله عليه وسلم: «إنما الأعمال بالنيات»(صحيح البخاري: ١).

فإذا كان القصد من مجيئه هو الحجُ عن أمّه أو عن أبيه ثم نسي عند الإحرام، فإن الحج يكوّن للذي نواه وقصده من أب أو أم أو غيرهما.

# (الشيخ ابن باز -رحمه الله)

#### لا يشترط للإحرام ركمتان س8: هل يشترط للاحرام ركمتان أم لا؟

13

3,

ذو القعل

لا يشترط ذلك، وإنما اختلف العلماء في استحبابها، فذهب الجمهور إلى استحباب ركعتين، يتوضأ ويصلي ركعتين ثم يلبي. واحتجوا على هذا بأن الرسول صلى الله عليه وسلم أحرم بعد الصلاة، أي أنّه صلى الظهر ثم أحرم في حجة الوداع، وقال صلى الله عليه وسلم، (أتاني آت من ربي -وهو بالعقيق- أن صل في هذا الوادي المبارك، وقل، عمرة في حجة، (رواه البخاري (٢٣٣٧)). وهذا يدل على شرعية صلاة الركعتين، وهذا قول جمهور أهل العلم.

> وقال آخرون: ليس في هذا نص، فإن قوله: «أتاني الليلة آت من عند ربي عز وجل، قال: وهو بالعقيق «وقال: صلّ في هذا الوادي المبارك، (رواه أبو داود (١٨٠٠)، وصححه الألباني)، فيحتمل: أن المراد صلاة وليس بنص في ركعتي الإحرام. وكونه أحرم بعد الفريضة لا

يدل على شرعية ركعتين خاصة بالإحرام، وإنما يدل على أنه إذا أحرم بالعمرة أو بالحج بعد صلاة يكون أفضل إذا تيسر ذلك.

(الشيخ ابن باز-رحمه الله)

يجوز تغيير ملابس الإحرام وغسله س4: هل يجوز تغيير لباس الإحرام لفسله؟

لا بأس أن يغسل ملابس الإحرام، ولا بأس أن يغيرها ويستعمل غيرها بملابس جديدة أو مفسولة. (الشيخ ابن باز -رحمه الله)

إن جاءها العيض بعد الطواف والسعي سقط الوداع س١٠ : إذا حاضت الرأة أو نفست بعد أحرامها، هل يصحُ لها أن تطوف بالبيت أو ماذا تفعل؟ وهل عليها وداع؟

إذا نفست أو حاضت حين قدومها للعمرة وقفت عن ذلك حتى تطهر، فإذا طهرت تطوف وتسعى وتقصر وتمت عمرتها. فإذا كان هذا بعد العمرة أو بعد ما أحرمت بالحج في اليوم الثامن فإنها تعمل أعمال الحج من الوقوف بعرفة ومزدلفة ورمي الجمرات وغير ذلك من التلبية والذكر، فإذا طهرت طافت وسعت لحجها، فإن جاءها الحيض بعد الطواف والسعي وقبل الوداع سقط عنها الوداع؛ لأنَ الحائض والنفساء ليس عليها وداع.

يجوز للعائض الجلوس للم السعى س١١ : هل يجوز للمرأة العائض أن تجلس للم المسعى؟ نعم يجوز؛ لأن المسعى لا يعتبر من المسجد الحرام،

ولذلك لو أن المرأة حاضت بعد الطواف وقبل السعي فإنّها تسعى؛ لأن السعي ليس طوافًا ولا تشترط له الطهارة.

(الشيخ ابن عثيمين -رحمه الله) التوكيل لج رمي العمرات س١٢، منى يعوز التوكيل لج رمي العمرات؟ وهل هناك أيام لا يعوز التوكيل فيها؟ يـجـوز الـتـوكـيـل في جميع الجمرات للمريض العاجز عن الرمي، والحامل التي تخاف على المي، والحامل التي تخاف على أطفالها من يحفظهم والشيخ الكبير والعجوز الكبير ونحوهم ممن يعجز عن الرمي، وهكذا ولى الصبى والصبية برمي

عنهما. والوكيل يرمي عن نفسه وعن موكله في موقف واحد عند كل جمرة، يبدأ بنفسه ولا يجوز لأحد أن يستنيب ويسافر قبل إتمام الرمي، بل ينتظر حتى ينتهي وكيله من رمي الجمار ثم يودع البيت.

(الشيخ ابن باز -رحمه الله)

يصلي مع الثاس ثم يكمل الطواف والسعي س١٣ ، ما الحكم إذا أقيمت الصلاة والحاج أو المتمر لم ينته من إكمال الطواف أو السعي؟

يصلي مع الناس، ثم يكمل طوافه وسعيه من حيث انتهى.

(الشيخ ابن باز-رحمه الله)

س14 ، معتمر لم يدر فسعى قبل أن يطوف، هل عليه بعد إعادة الطواف أن يسعى ثانية؟

- ليس عليه إعادة السعي؛ لما روى أبو داود في سننه بإسناد صحيح إلى أسامة بن شريك قال: دخرجت مع النبي صلى الله عليه وسلم حاجًا، فكان الناس يأتونه، فمن قائل: يا رسول الله، سعيت قبل أن أطوف أو قدمت شيئًا أو أخرت شيئًا، فكان يقول: لا حرج»(رواه أبو داود (٢٠١٥)، وصححه الألباني).

(اللجنة الدائمة)

حكم من نسي الحلق أو التقصير

س١٥، ما حكم من نسي العلق أو التقصير في العمرة فلبس المغيط، ثم ذكر أنه لم يقصر أو يعلق؟

من نسي الحلق أو التقصير في العمرة فطاف وسعى ثم لبس قبل أن يحلق أو يقصر، فإنّه ينزع ثيابه إذا ذكر ويحلق أو يقصر ثم يعيد لبسهما، فإن قصر أو حلق وثيابه عليه جهلاً منه أو نسيانًا فلا شيء عليه وأجزأه ذلك ولا حاجة إلى الإعادة للتقصير أو الحلق، ولكن متى تنبه فإن الواجب عليه أن يخلع حتى يحلق أو يقصر وهو محرمٌ. (اللجنة الدائمة)

> الحج عرفة س17: إذا وقف الحاج خارج حدود عرفة -قريبًا منها - حتى غربت الشمس ثم انصرف، فما حكم حجه؟ إذا لم يقف الرحاج في عرفة

في وقت الوقوف فلاحجَ له؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم: «الحج عرفة، فمن أدرك ليلة عرفة قبل طلوع الفجر من ليلة جمع فقد تم حجه»(رواه النسائي (٣٠٤٤)، والترمذي (٨٨٩)، وابن ماجه (٢٤٥٩)، وصححه الألباني).

وزمن الوقوف، ما بعد الزوال من يوم عرفة إلى طلوع الفجر من ليلة النحر، هذا هو المجمع عليه بين أهل العلم. ولا يجوز الانصراف لمن وقف نهارًا قبل الغروب، فإن فعل ذلك فعليه دم؛ لكونه ترك واجبًا وهو الجمع في الوقوف بين الليل والنهار لمن وقف نهارًا.

#### (الشيخ ابن باز -رحمه الله) المبيت في الزدافة واجب

#### س١٧: ما الحكم في قرك البيت للحاج في مزدلفة ليلة العيد؟

البيت بمزدلفة واجب، ويرخص للضّعفة الدَفع في آخر الليل، وفي تركه عمدًا الإثم والفدية عند جمهور أهل العلم، ومع الجهل الفدية فقط، ومع العجز يسقط كسائر الواجبات، ولكن من أدرك صلاة الفجر في أول الوقت وبقي بعد الصلاة يذكر الله ثم دفع، أجزأه ذلك.

(الشيخ ابن عثيمين -رحمه الله) المبت في من واجب

س١٨٠ ما حكم المبيت خارج منى أيام التشريق، سواء كان ذلك عمدًا أو لتعدّر وجود مكان فيها؟ ومتى يبدأ الحاج بالنفير من منى؟

المبيت في منى واجبٌ على الصحيح ليلة إحدى عشرة وليلة اثنتي عشرة، هذا هو الذي رجحه المحققون من أهل العلم على الرجال والنساء

من الحجاج، فإن لم يجدوا مكانًا سقط عنهم ولا شيء عليهم، ومن تركه

بلا عذر فعليه دم. ويبدأ الحاجُ بالنّفير من منى إذا رمى الجمرات يوم الثاني عشر بعد الزوال، فله الرخصة أن ينزل من منى، وإن تأخر حتى يرمي الجمرات في اليوم الثالث عشر بعد الزوال فهو أفضل. (الشيخ ابن باز-رحمه الله) يجوز الرمي من العصي الذي

うかんう

ذو القعلة ٢٣٧ ٢ هـ - العلد ٢٩٩ - السنة الخامسة والأربعون

#### حول الجمار

س١٩ : هل يجوز للحاج أن يرمي من العصى الذي حول العمار؟ يجوز له ذلك؛ لأنَ الأصل أنه لم يحصل به الرمي، أما الذي في الحوض فلا يرمي بشيء منه. (الشيخ ابن باز -حفظه الله)

س ٢٠ : ما حكم من حصل عنده شك بأن بعض الحصى لم يسقط في الحوض؟

من شكَّ فعليه التَّكميل، يأخذ من الحصى الَّذي عنده في منى من الأرض ويكمل بها. (الشيخ ابن باز -رحمه الله)

#### يجوز الرمي بعد الفروب

س٢١٠ هل يجوز رمي الجمرات الثلاث في أيام التشريق ليلا لن ليس لديه عذر؟ وهل يجوز لن دفع من النساء والضّعفة ليلة النحر بعد منتصف الليل من مزدلفة أن يرمي جمرة العقبة أم لا؟

يجوز الرمي بعد الغروب على الصحيح، لكنَّ السُنَة أن يرمي بعد الـزَوال إلى قبل الغروب، هذا هو الأفضل إذا تيسر، وإذا لم يتيسر فله الرّمي بعد الغروب على الصحيح.

ومن دفع مع الضعفة والنساء من المحارم والسائقين وغيرهم فحكمُه حكمهم، يجزئه أن يرمي في آخر الليل مع النساء.

#### (الشيخ ابن باز-رحمه الله)

おうち

ie 15au 3 19 4 - 11au 070 - 11mis 1161 mus e12 (126)

## متى يجب إعادة الطواف؟

س٢٢: رجل طاف شوطين، ولكثرة الزحام خرج من الطواف وارتاح لمدة ساعة أو ساعتين، ثم رجع للطواف ثانية. فهل يبدأ من جديد أم يكمل طوافه من حين انتهائه؟

إذا كان الفصل طويلاً فإن الواجب عليه إعادة الطُواف من جديد، وإن كان قليلاً فلا بأس

> بالإكمال؛ وذلك لأنه يشترط في الطواف وفي السّعي الموالاة، وهي تتابع الأشواط، فإذا فصل بينها بفاصل طويل بطل الأول -أي أول الأشواط- ويجب عليه أن يستأنف الطواف أو السّعي من جديد.

> > أما إذا كان الفصل قصيرًا جلس للدة دقيقتين أو ثلاث ثم قام وأكمل، فلا بأس، أما الساعة والساعتان فهما من الفصل

الطويل الذي يلزمه إعادة الطواف. (الشيخ ابن عثيمين -رحمه الله)

#### هل يجوز أن يخيط الإحرام أو يبدله؟ س٢٣٠: هل يجوز أن يخيط الإحرام إذا تمزق أو سدله؟

له أن يخيطه وله أن يبدله بغيره، والأمر في ذلك واسع والحمد لله. والمخيط المنهي عنه هو الذي يحيط بالبدن كله كالقميص والفنيلة وأشباه ذلك. أما المخيط الذي يكون في الإزار أو في الرداء لكونه مكونًا من قطعتين أو أكثر خيط بعضها في بعض فلا حرج، وهكذا لو حصل به شقَ أو خرق هخاطه أو رقعه، فلا بأس بذلك.

## (الشيخ ابن باز -رحمه الله) س٢٤: ما الذي ينبغي لمن وفقه الله -تعالى - لإنمام نسكه من الحج والعمرة؟ وما الذي ينبغي له بعد ذلك؟

الذي ينبغي له ولغيره ممن من الله عليه بعبادة أن يشكر الله -سبحانه وتعالى- على توفيقه لهذه العبادة، وأن يسأل الله -تعالى- قبولها، وأن يعلم أن توفيق الله إياه لهذه العبادة نعمة يستحق -سبحانه وتعالى- الشكر عليها، فإذا شكر الله وسأل الله القبول، فإنّه حريّ بأن يقبل؛ لأن الإنسان إذا وفق للدَعاء فهو حريّ بالإجابة، وإذا وفق للعبادة فهو حريّ بالقبول. وليحرص غاية الحرص أن يكون بعيدًا عن الأعمال السيئة بعد أن من الله عليه بمحوها، فإن النبي صلى الله عليه وسلم يقول: "والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة" (رواه البخاري (١٧٧٣)).

ويقول صلى الله عليه وسلم: "الصلوات الخمس، والجمعة إلى الجمعة، ورمضان إلى رمضان، مكفرات ما بينهنَ إذا اجتنب الكيائر" (رواه

مسلم (۲۳۳)).

الله)

ويقول صلى الله عليه وسلم: "العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما" (رواه البخاري (١٧٧٣)). وهذه وظيفة كلّ إنسانٍ يمنُ الله -تعالى- عليه بفعل عبادة أن يشكر الله على ذلك، وأن يسأله القبول. (الشيخ ابن عثيمين -رحمه



وحكي الترمذي عن بعض أهل العلم القول بصحة الصلاة دون التسليم، قال: وقد ذهب

Ē

1

ig itatio VY31 a. - Itatic

10- السنة الخامسة والأريسون

بعض أهل العلم إلى هذا، وقال إسحاق بن إبراهيم: إذا تشهد ولم يسلم أجزأه. (انظر الجامع الصحيح للترمذي ٢٦١/٢ بتصرف). وقد مال إلى هذا القول بعض المتأخرين كالشوكاني. (انظر: نيل الأوطار للشوكاني ٣٤٣/٢).

واستدل الجمهور بحديث علي ابن أبي طالب رضي الله عنه قال: قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم - «مفتاحُ الصلاة الطُهور، وتحريمُها التكبير، وتحليلُها التسليم» رواه أحمد والترمذي وأبو داود.

فَقَوْلُهُ: تَحْلِيلُهَا التَسْلِيمُ أَيُّ لاَ يَخْرُجُ مِنَ الصَّلاَة إلاَّ بِه، أي: أنَ كل ما حَرم فعله أو قوله في أثناء الصَلاة يعود حلالاً بمجرد التسليم. وهذا المعنى نفسه يُشكل قرينة على وجوب التسليم؛ لأن الإضافة في قوله (وتحليلها) تقتضي الحصر، فكأنه قال جميع تحليلها التسليم، أي انحصر تحليلها في التسليم لا تحليل لها غيره (انظر الجامع لأحكام الصلاة ٢٩٧/٢).

وفي رد الاستدلال بالحديث قال علاء الدين الكاساني: وأما الحديث فلَيْسَ فيه نَفْيُ التَّحْليل بغَيْر التَّسْليم إلاَّ أَنَّهُ خَصٌ التَسْليمَ لكُوْنه وَاجِبًا. (بدائع الصَنَائع فترتيب الشرائع ١/٩٤/).

واستداوا بحَديث عَامر بْن سَعْد عَنْ أَبِيه قَالَ: كُنْتُ أَزَى النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُسَلَّمُ عَنْ يَمِينِه وَعَنْ يَسَارِهِ حَتَّى أَرَى بَيَاضَ خَدُهِ) رواه أحمد ومُسلَم.

وَلاَنَهُ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ كَانَ يُدِيمُ ذَلِكَ، وَلاَ يُحْلَ بَه، وَقَالَ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونَيَ أُصَلِّي) أخرجه البخاري من حديث مالك بن الحويرث.

à,

4

ie 112au 6 7731 a. - 11au . 970 - 11min 11diams e12 (1ae)

وَاحتج الحنفية بحديث المسيء في صلاته ولم يرد فيه أمر النبي صلى الله عليه وسلم للمسيء بالتسليم في آخر الصلاة، ولم يعلمه النبي صلى الله عليه وسلم ذلك، والقاعدة لا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة.

والجواب عن الاستدلال بحديث المسيء صلاته أنه ترك بيان السلام لعلمه به كما ترك بيان النية والجلوس للتشهد وهما واجبان بالاتفاق (المجموع ٤٨٠/٣).

والأرجح قول الجمهور؛ لقوة أدلتهم. أقَل مَا يُجْزِئُ فِي النَّسْلِيم ا أَقَل مَا يُجْزِئُ فِي التَّسْلِيم عِنْدَ الشَّافِعِيَّة وَالْحَنَابِلَة

قَوْلُهُ: " السَّلاَمُ عَلَيْكُمْ " مَرُةً عنْدَ الشَّاهَعَيَّة، وَمَرَتَيْن عنْدَ الْحَنَابِلَة كَمَا سَبَقَ، وَأَكَمَلُهُ " السَّلاَمُ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَهُ اللَّه " يَمِينَا وَشَمَالاً مُلْتَفتَا فِي الأُولَى حَتَّى يُرَى خَدُهُ الأَيْمَانُ، وَفَق الثَّانِيَة حَتَّى يُرَى خَدُهُ الأَيْسَرُ، وَأَهَل مَا يُجْزِئُ فِي لَفْظَ الشَّلام مَرْتَيْن عنْدَ الْحَنْفَيَّة " السَّلاَمُ " دُونَ قَوْلِهُ " عَلَيْكُمْ ". وَأَكْمَلُهُ وَهُو السُّنَّةُ أَنْ يَقُولَ: " السَّلاَمُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللَه " مَرْتَيْن. (الموسوعة الفقهية الكويتية ١٢/١١).

ودليل جواز الاقتصار على تسليمة واحدة عند الجمهور حديث عَلى - رضي الله عنه - قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: د مفتاح الصَّلَاة الصُّهُورُ وَتَحُريمُهَا التَّكْبِيرُ وَتَحليلُها التَّسْليمُ ،. رواه الترمذي وقالَ: هذا الحديث أصح شيء في هذا الباب. قالوا: هذا لفظ مطلق يصدق بواحدة التسليمة الواحدة يقع عليها اسم تسليم؛ لأن التسليم مصدرٌ، والمصدر يصدق على القليل والكثير، ولا يقتضي عدداً، فيدخل فيه التسليمة الواحدة. (انظر: فتح الباري. لابن رجب ٢١٤/٥ بتصرف).

وأجاب القائلون بوجوب التسليمتين، لا يجزئ تسليمة واحدة ؛ لأن «أل» في «التسليم» للعهد الذهني فالتسليم يرجع إلى ما عهد منه فعله، وهو التسليمتان. (انظر: الشرح المتع ٢١٣/٣ بتصرف).

واستداوا كذلك بحديث عائشة؛ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يسلم تسليمة واحدة تلقاء وجهه. (سنن ابن ماجه برقم ٩١٩، وقال الشيخ الألباني: صحيح).

- وعن ابن عمر قال: (كان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يفصل بين الشفع والوتر بتسليم يسمعناه) - ( صحيح ابن حبان برقم ٢٤٣٤ ) قال شعيب الأرناءوط: صحيح.

وقال الشيخ الألباني أيضاً؛ وقد ثبتت التسليمة الواحدة عن جماعة من الصحابة منهم أنس وابن عمر (إرواء الغليل - الألباني).

وجه الأستدلال من هذه الأحاديث كونه - صلى الله عليه وسلم - قد خرج من الصلاة متحلًالا بتسليمة واحدة دون التسليمة الثانية عن اليسار، هدل ذلك دلالة واضحة على عدم وجوب التسليمة الثانية عن اليسار، إذ لو كان تحليل الصلاة لا يتم إلا بتسليمتين اثنتين لما اكتفى رسول الله - صلى الله عليه وسلم - بالخروج من الصلاة بتسليمة واحدة فحسب. (انظر: الجامع لأحكام الصلاة / ٢٩٩).

000

واستدلوا كذلك بالأجماع أيضاً قال ابن المنذر: أجمع العلماء على أن صلاة من اقتصر على تسليمة واحدة جائزة. وقال النووي: أجمع العلماء الذين يعتد بهم على أنه لا يجب إلا تسليمة واحدة. (انظر: المغني - ابن قدامة مالامرح النووي على صحيح مسلم ٨٣/٥). قلت: ودعوى الأجماع لا تصح.

ودليل إيجاب التسليمتين ما ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم بأحاديث متعددة منها حديث ابن مسعود: ((أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يسلم عن يمينه وعن يساره: السلام عليكم ورحمة الله، السلام عليكم ورحمة الله، حتى يرى بياض خده)) رواه الخمسة.

وحديث عامر بن سعد عن أبيه، قال: ((كنت أرى النبي صلى الله عليه وسلم يسلم عن يمينه وعن يساره، حتى يُرى بياض خده)) رواه أحمد ومسلم.

وقد ثبت محافظته صلى الله عليه وسلّم على التسليمتين حضراً وسفراً، في حضور البوادي، والأعراب، والعالم، والجاهل فهذه الأحاديث مع قوله، «صلُوا كما رأيتموني أصلي، يدلُ على أنه لا بُدَّ منهما. (الشرح المتع ٢١٣/٣).

ولذلك سلك بعضهم مسلك الترجيح قال الشوكاني: "والحق ما ذهب إليه الأولون أي القائلون بوجوب التسليمتين - لكثرة الأحاديث الواردة بالتسليمتين وصحة بعضها وحسن بعضها واشتمالها على الزيادة وكونها مثبتة بعضها واشتمالها على الزيادة وكونها مثبتة فإنها مع قلتها ضعيفة لا تنتهض للاحتجاج، ولو سلم انتهاضها لم تصلح لمعارضة أحاديث التسليمتين لما عرفت من اشتمالها على الزيادة". (انظر: ذيل الأوطار ٢٣٦/٢).

ويجاب عن ذلك بأنه قد ثبت أيضاً عن النبي صلى الله عليه وسلم التسليمة الواحدة في الصلاة ولا يصار إلى الترجيح إلا عند عدم إمكان الجمع بين الأدلة والجمع هنا ممكن.

واحتجوا بحديث جابر بن سمرة عند مسلم أن النبي صلّى الله عليه وسلم قال: «إنما يكفي أحدكم أن يضع يده على فخده، ثم يسلم على أخيه من على يمينه وشماله». وقالوا: إن ما دون الكفاية لا يكون مجزياً.

ورد بأن قوله في حديث جابر: ( إنما يكفي أحدكم ) فإنه يعني في إصابة السنة بدليل أنه قال أن يضع يده على فخذه ثم يسلم على أخيه عن يمينه وشماله وكل هذا غير واجب. (المغني -ابن قدامة ١/٦٢٠).

وبعد عرض أدلة الفريقين يترجح قول جمهور الفقهاء القائلين بوجوب تسليمة واحدة، وأن التسليمة الثانية سنة، وما دامت التسليمة الثانية غير واجبة، وما دام رسول الله - صلى الله عليه وسلم - وصحابته لا يكادون يتركونها فلم يبق لنا إلا أن نقول باستحبابها، وقصر الوجوب على التسليمة الأولى.

قال الإمام ابن قدامة بعد ذكر هذه المسألة وبيان الراجح فيها: "وهذا الخلاف الذي ذكرناه في الصلاة المفروضة، أما صلاة الجنازة والنافلة وسجود التلاوة فلا خلاف في أنه يخرج منها بتسليمة واحدة" (المغنى ٢٢٠/١).

#### ألفاظ التسليم من الصلاة:

وردت عدة صيغ للتسليم أكثرها رواية وأصحُّها إسناداً هي (السلام عليكم ورحمة الله)؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم كان يسلم كذلك كما في رواية ابن مسعود وجابر بن سمرة وغيرهما ولفظ حديث ابن مسعود: ((أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يسلم عن يمينه وعن يساره: السلام عليكم ورحمة الله، السلام عليكم ورحمة الله، حتى برى بياض خده)) رواه الخمسة.

وعن سعد قال: كنت أرى رسول الله صلى الله عليه وسلم يسلم عن يمينه وشماله حتى أرى بياض خده (السلام عليكم ورحمة الله السلام عليكم ورحمة الله) رواه أحمد ومسلم.

وكان أحيانا يزيد في التسليمة الأولى (السلام عليكم ورحمة الله ويركاته)، فعن وائل رضي الله عنه قال: «صليت مع النبي صلى الله عليه وسلم فكان يسلم عن يمينه: السلام عليكم ورحمة الله، ويركاته، وعن شماله: السلام عليكم ورحمة الله، (رواه أبو داود برقم ٩٩٧ وصححه الألباني).

فهذا في التسليمة الأولى، ومرة أخرى في التسليمة الثانية، روى عبد الله رضي الله عنه «أن النبي- صلى الله عليه وسلم- كان يسلم عن يمينه وعن يساره حتى يُرى بياض حَدُه: السلام عليكم ورحمة الله، السلام عليكم ورحمة الله

وبركاته، (رواه ابن حبًّان وقال شعيب الأرناءوط: إسناده صحيح على شُرط مسلم).

فهذا في التسليمة الثانية، كما وردت صيغة (السلام عليكم) فقط دون (ورحمة الله) ودون (وبركاته) كما في حديث جابر بن سمرة رضي الله عنهقال: (كنا نصلي خلف النبي صلى الله عليه وآله وسلم فقال: ما بال هؤلاء يسلمون بأيديهم كأنها أذناب خيل شمس؛ إنما يكفي أحدكم أن يضع يده على فخذه، ثم يقول السلام عليكم السلام عليكم) (رواه النسائي برقم ١٩٨٩، وصححه الألباني).

وكان صلى الله عليه وسلم إذا قال عن يمينه: (السلام عليكم ورحمة الله) اقتصر- أحياذًا صلى الله عليه وسلم على قوله عن يساره: ( السلام عليكم)، فعن واسع بن حبان قال: قلت لابن عمر: أخبرني عن صلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم، كيف كانت؟ قال فذكر التكبير... قال: وذكر السلام عليكم ورحمة الله عن يمينه السلام عليكم عن يساره. (رواه النسائي برقم ١٣٢١، وقال الألباني: حسن صحيح).

وأحيانا كان يسلم تسليمة واحدة: (السلام عليكم) تلقاء وجهه يميل إلى الشق الأيمن شيئاً أو قليلاً كما في حديث عائشة: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يسلم في الصلاة تسليمة واحدة تلقاء وجهه يميل إلى الشق الأيمن شيئا) (رواه الترمذي برقم ٢٩٦).

وعلى هذا نجد أن هديه صلى الله عليه وسلم في الخروج من الصلاة على وجوه:

١- الاقتصار على تسليمة واحدة.

百

4

ie 11anov 1 a. - 1 ant PTO - 1 luis 1 belows e 14 (120)

٢- أن يقول عن يمينه: السلام عليكم ورحمة الله، وعن يساره السلام عليكم.

٣- مثل الذي قبله إلا أنه يزيد في الثانية أيضا ورحمة الله.

٤- مثل الذي قبله إلا أنه يزيد في التسليمة الأولى: وبركاته.

٥- مثل الذي قبله إلا أنه يزيد في التسليمة الثانية، وبركاته. كل ذلك ثبت بالأحاديث (انظر السلسلة الصحيحة، للألباني ١٢٨/١ بتصرف). الالتفات للسلام:

يسن للمصلي أن يلتفت عن يمينه في التسليمة الأولى وعن يساره في الثانية بحيث تظهر صفحة خده لمن يجلس خلفه، ويكون ذلك بأن يبلغ نظرُه أقصى اليمين وأقصى اليسار دون أن يتجاوز ذلك

إلى النظر إلى الخلف، كما يفعل فنّام من الناس، فهذا لا لزوم له ولا أصل له كما جاءت السنة بذلك قال ابن مسعود: (رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يسلم حتى يُرى بياض خده عن يمينه، وعن يساره).

قال عبد الله بن أحمد، قال أبي: ثبت عندنا من غير وجه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان يسلم عن يمينه وعن يساره حتى يُرى بياض خديه.

ولا تشرع حركة الأيدي عند التسليم، لا بالتلويح بها مع كل تسليمة، ولا بالإشارة بها، ولا بالرمي بها، فعن جابر بن سمرة رضي الله تعالى عنه قال: «كنا إذا صلينا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم قلنا: السلام عليكم ورحمة الله، السلام عليكم ورحمة الله، وأشار بيده إلى الجانبين، فقال رسول الله- صلى الله عليه وسلم-: علام تُومنُون بأيديكم كأنها أذنابٌ خيل شُمس؟ إنما يكفي أحدكم أن يضع يده على فخذه ثم يسلم على أخده من على يمينه وشماله، (رواه مسلم).

إذن فَإن الإشارة والإيماء والرمي والرفع للأيدي كل ذلك غير مشروع ومنهي عنه في التسليم وفي غيره ما دام المصلي قاعدا. ويكفي لجمع كل المنهيات قوله عليه الصلاة والسلام: «اسكُنُوا في الصلاة»؛ فالسكون هو المطلوب والمشروع وخلاف ذلك محظور منهي عنه. ولا يستثنى من ذلك سوى تحريك السَبَّابة في أثناء جلسة التشهد. (انظر الجامع لأحكام الصلاة ٢٠٣/٢).

#### حذف السلام:

السنة في التسليم السرعة فيه، وتخفيفه دون مدًّ أو إطالة؛ خلافاً لما يفعله كثير من الأئمة والمصلين. قال العلماء: يستحب أن يدرج لفظ السلام ولا يمد مدًّا لا أعلم في ذلك خلافا بين وغيرهم من أئمة الحديث والفقهاء بحديث أبي هريرة رضي الله تعالي عنه: "قال حذف السلام سنة" رواه الترمذي هكذا موقوفاً على أبي هريرة. ورواه أحمد وأبو داود مرفوعاً إلى النبي صلى الله عليه وسلم، ولكن الموقوف أصح، ولكن قول الصحابي أنَّ فعُلَ كذا سُنَّة يأخذ حكم الرفع قال ابن المبارك معناه لا يمد مدًا. (انظر المجموع قال ابن المبارك معناه لا يمد مدًا. (انظر المجموع ٢٠/٣

والحمد لله رب العالمين.

نظرات في سيرة النبي صلى الله عليه وسلم

# 🖉 اعداد / 👘 جمال عبد الرحمن

الهمة العالية

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ:

فقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يُعود أصحابه على الهمة العالية والنشاط في عبادتهم وأحوالهم علاجًا للفتور والاسترخاء.

عَنْ رَبِيعَةَ بْن كَعْبِ قَالَ: كَنْتَ أَخْدُمُ رَسُولَ الله صلَّى اللهَ عليهُ وسلم، وَأَقَوْمُ لهُ فِيْ حَوَائجه، نهَاري أَجْمَعَ، حَتَّى يُصَلَّى رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم العشاء الآخرة، فِأَجْلس بِبَابه، إذا دَخُلُ بَيْتَهُ، أَقُولُ لُعَلَّهَا أَنْ تَحْدُثَ لَرَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم حَاجَة، هَمَا أَزَالَ أَسْمَعُهُ يَقُولَ رَسُولَ الله صلى الله عليـه وسلم؛ سُبْحَانَ الله، سُبْحَانَ الله، سُبْحَنانَ الله وَبِحَمْدِه، حَتَّى أَمَلَ، فأرْجِعَ، أوْ تَغْلَبُني عَيْنَى، فَأَرْقَدُ، قَالَ: فَقَالَ لى يَوْمًا، لما يَرَى مِنْ خَفْتِي لَهُ وَخَدْمَتِي إِيَّاهُ: سَلِنِي يَا رَبِيعَة، أَعْطَكَ. قال: فَقَلْتُ: أَنْظُرُ فِي أَمْرِي، يَا رَسُولَ الله، ثَمَّ أَعْلَمُ لَكَ ذَلِكَ، قَالِ: فَمْكَرْتَ فِي نَفْسِي، فَعَرَفْتُ أَنَّ الدُّنْبَا مُنقِطعَة وَزائلة، وَأَنَّ لِي فَيهَا رِزْقًا سَيَكْفِينِي وَيَأْتِينِي، قَالَ: فَقَلْتُ؛ أَسْأَلْ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم لآخرتي، فإنه من الله، عَز وَجَل، بِالمُنْزَلِ الذي هُوَبِه، قَالَ: فَجِئْتَ، فقال: مَا فعَلْتَ يَا رَبِيعَة؟ قَال: فقُلْتَ: نَعَمْ، يَا رَسُولِ الله، أَسْأَلُكُ أَنْ تَشْفَعَ لِي إِلَى رَبِّكَ، فيُعْتقني منَّ النَّار، فقَالَ: مَنْ أَمَّرَكُ بِهَذَا يَا رَبِيعُهُ؟ قَال: فَقَلْتُ؛ لا وَالله، الدي بَعَثك بِٱلْحِقْ، مَا أَمَرَنِي بِهِ أَحَدٌ، وَلَكَنْكَ لَمَّا قُلْتَ: سُلْنِي أَعْطِكَ، وَكُنْتُ مِنَ اللَّهُ بِالْمُنْزِلِ الَّذِي أنْتَ بِه، نَظَرْتَ فِي أَمْرِي، وَعَرَفْتُ أَنَّ الدُّنْيَا.

: altawhedmag.com

مُنْقَطِعَةٌ وَزَائِلَةٌ، وَأَنَّ لي فيهَا رَزْقًا سَيَأْتِينِي، فَقُلُتٌ، أَسْأَلُ رَسُولَ اللَّهُ صَلَى اللَّه عليه وَسَلَم لاَّخرَتِي، قَالَ: فَصَمَتَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم طويلاً، ثُمَّ قَالَ لي: إَنِّي فَاعلُ، فَأَعنُ ي عَلَى نَفْسِكَ بِكَثرَةِ السُّجُودِ. (رَواه أحمَد فِي مستده).

الهمة: قالوا: أولها الهم: كقوله صلى الله عليه وسلم: «من هم بحسنة فلم يعملها». وبهذا تكون بدايتها: «توجه القلب وقصده لحصول الكمال، فإذا عَملُت سميت الهمة، وعليه فالهمة هي الباعث على العمل والفعل، وتوصف بالعلو والسفول.

والهمة في الشرع: ألا تكون دون الله، ولا تتعوض عنه بشيء سواه، ولا ترضى به وبرسوله بدلاً.

# أحوال خسيس الهمة:

قال بعض السلف: القلوب جوًّالة، فإما أن تجول حول العرش، وإما أن تجول حول الحُشُ (المكان القذر)، وقال بعضهم: نزول همة الكسَّاح، دلاه في جُب العذرة. خلق الله للحروب رجالاً

# ورجالأ لقصعة وثريد

قَال الله تعالى: «وَلَقَدْ ذَرَأَنَا لِجَهَنَمَ صَبْرِا مَنَ المِنِ وَٱلْإِنسَ لَمُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ جَا وَلَمُمْ أَعَنُ لَا يَتَعَرُونَ جَا وَلَمَمْ عَالَى لَا يَفْقَهُونَ جَا وَلَمُمْ (الأعراف:١٧٩)، وقال تعالى: «وَالَّذِينَ كَثُرُوا يَتَنَعُونُ وَيَأْكُونَ كَمَا تَأَكُلُ الأَنْمَمُ وَالتَّارُ مَتُوى لَمْمَ محمد:١٢)، وسفل ألهمم هو لاء الذين أخبر عنهم الصادق المصدوق بقوله: «وأهل النارخمسة، الضعيف الذي لا زُبْرَ له (أي لا عقل له يمنعه مما لا ينبغي) الذين

اللوحيد الله دو القعدة ١٤٣٧ هـ - العدد ٢٩٩ - المنة الخامسة والأربعون 🖉

هم فيكم تبع لا يبغون أهلاً ولا مالاً». (رواه مسلم).

فهو قانع بأنه ذيل مارق من المسئولية.

وساقط والهمة هم الغثاء الذين قال فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم: «بل أنتم يومئذ كثير، ولكنكم غثاء كغثاء السيل، ولينزعن الله من صدور عدوكم المهابة منكم، وليقذفن في قلوبكم الوَهْن، قالوا: وما الوهن؟ قال: حب الدنيا وكراهية الموت». (رواه الترمذي وغيره).

كلما همَّ أحدهم أن يسمو إلى المعالي ختم الشيطان على قلبه: «عليك ليل طويل فارقد». وكلما سعى لعمل نازعته جيوش عسى وسوف ولعل.

وكلما نظر نظرة إصلاح نازعته نفسه: «أنت أكبر أم الواقع؟ ، هل ستصلح الكون؟

وقد ضرب الله مشلا لخسيس الهمة، فقال: < مَنَلُ ٱلَذِينَ حُيَلُوا ٱلتَوْرَينَةَ ثُمَ لَمَ يَحَيلُوهَا كَمَنَلِ. ٱلْحِمَارِ يَحَمِلُ أَسْفَارًا » (الجمعة: ٥).

وقال فيمن حُرم العلم والبصيرة والهمة والعزيمة: «إنَّ شَرَّ الدَّوَآتِ عِندُ اللهِ المُمُ الْبُكُمُ الَّذِينَ لَا يَمْقِلُونَ » (الأنفال: ٢٢)، وقال تعالى: «أَمْ عَسَبُ أَنَّ أَحَثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوَ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِذَا كَالْأَسْلَمْ » (الفرقان: ٤٤).

وقال: « رَإِذَا رَأَيْنَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُواْ نَسَمَعْ لِقَوْلِمَ ، (المنافقون، ٤).

ثانيًا؛ الشرع يدعو إلى علو الهمة؛

التوحيد

6 115au 7 7 31 a. - Haire PYO - Huits Helnus elt crass

قال الله تعالى: «سَابِقُوا إِلَى مَعْفِرَةٍ مِن زَيْكُرُ وَجَنَةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَاءِ وَٱلأَرْضِ أُعِدَتَ لِلَّابِتِ عَاسُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِعِ » (الحديد ٢٤٠١)، وقال: «وَسَارِعُوا إِلَى مَعْفِرَةٍ مِن زَيْحَمُ وَجَنَةٍ عَهْمُهَا السَّمَوَتُ وَالأَرْضُ أُعِدَتَ لِلْمُنَقِينَ » (آل عمران ١٣٣٠)، « الَذِينَ يَسْتَعِعُونَ الْفَوَلَ فَيَسَعُونَ أَحْسَنَهُ " (الزمر ١٨٠)، وقال: « فَفَرُوا الْفَرَا فَلَيْعَمَلِ الْمَعِلُونَ » (التااويات ٥٠)، «لِيتَل مَذَا فَلَيْعَمَلِ الْمَعِلُونَ » (الصافات ٢١٢)، «شَدَعُونَ فِي الْفَيْرَنِ وَهُمْ هَا سَبِعُونَ » (التومين ١٢)، وقال: « فَدُوا الْقَيْرَاتِ وَهُمْ هَا سَبِعُونَ » (التومين ١٢)، وقَالَ: « فَدُوا مَا الْتَيْرَاتِ وَهُمْ هَا سَبِعُونَ » (التعاقات ٢٢)، وقَالَ: «لَا مَدَوَا مَا يَسْتَوَى الْقَعِدُونَ مِنَ ٱلْمُوالَا مَدِيلُونَ » (التعاقات ٢٢)، وقَالَ: «لَا مَدَوًا مَا يَسْتَوَى الْقَعْلُونَ وَمَا الْمُعَالِي اللهُ عَالَهُ إِنَّ الْتَعْلَى اللَّهُ مَنْ الْتَعْلَى الْنَامَ الْمُعْلُونَ » (التعاقات واللهُ مَعْمَوا أَحْسَنَهُ مَوْنَا اللهُ مَالَهُ عَلَيْ مَعْمَلُونَ مَا الْعُمُونَ فَيَعْرَبُ مُعْتَعُونَ هُ مَا لَعْتَعْلَانَ الْعَمَالَ اللَّعُونَ فَيَعْتَبُونَ مَالْتُولُ اللَّهُ أَوْسَلُونَ مَالْعَنْ الْنَاقُونُ فَيَعْتَعُونَ مَا الْعَنْهُ مَنْ اللَهُ مُعَالًا اللهُ مَعْرَا مَا مَعْتَ عَالَا مَنْ الْعَنْ عَالَ اللَهُ عَلَيْ عَمَالَ اللَهُ الْنَعْرَا مَعْتَعُونَ مَا الْعَنْ عَالَ مَا الْعَالَ اللَهُ الْعَالَ مَالْعَانَ الْنَالِقُونَ فَيَعْتَعُونَ مَا مَعْتَ مَا مُولَا مَا

# مَا أَنْزَلَ إِلَيْكُم مِن زَيْحَكُم مِن فَبْلِ أَن يَأْيُكُمُ مَا أَسَرَا الْمُوَاتُ مُ الْمُعَدَّمُ

وية السُنَّة الشريفة: «إن قامت الساعة وية يد أحدكم فسيلة، فإن استطاع أن يغرسها قبل أن تقوم الساعة فليغرسها »، «إن الله يحب معالي الأمور ويكره سفسافها ». قال المناوي: هي الأخلاق الشرعية والخصال الدينية لا الأمور الدنيوية، فإن العلو فيها نزول. (فيض القدير).

- قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: دمَنْ كَانَتْ الآخرَةُ هَمَـهُ جَعَلَ الله عَنَاهُ فِ قَلْبِه وَجَمَعَ لَـهُ شَمْلَهُ وَأَتَتْهُ الله فَقَرَهُ بَيْنَ عَيْنَيْه كانَتْ الدُّنْيَا هَمَهُ جَعَلَ الله فَقَرَهُ بَيْنَ عَيْنَيْه وَفَرَقَ عَلَيْهِ شَمْلَـهُ وَلَم يَأْتِهِ مِـنْ الدُّنْيَا إِلاَّ مَا قَدُرَ لَهُ».

- وقال صلى الله عليه وسلم: ﴿ لَوْ كَانَ الإِيمَانُ عِنْدَ الثَّرِيَّا لَنَالَهُ رِجَالٌ».

#### ومن أمثلة رفع الهمة في الطاعات:

- داخصُرُوا الذُكْرَ، وَادْنُوا مِنْ الْإَمَامَ هَانَ الرَّجُلَ لاَ يَزَالُ يَتَبَاعَدُ حَتَّى يُوَخُرَ فِي الْجِنَّةِ وَإِنْ دَخَلَهَا، - (رِواهِ أحمد، وحسنه الألباني).

- دلو يُعْلَمُ النَّاسُ مَا فِي النَّدَاء وَالصَّفَ الأَوَل، ثُمَّ لَمْ يَجِدُوا إِلاَّ أَنْ يَسَْتَهمُوا عَلَيْه لاَسْتَهَمُوا، وَلَوْ يَعْلَمُونَ مَا فِي التَّهْجِيرِ لاَسْتَبَقُوا إِلَيْه، وَلَوْ يَعْلَمُونَ مَا فِي الْعَتَمَةَ وَٱلصَّبْحِ لأَتَوَهُمَا وَلَوْ حَبُوًا .. (صحيح البخاري).

وَقَيْ سَوَّالِ الْجَنَفَةِ، «إِذَا سَأَنْتُمُ اللَّهِ فَاسْأَلُوهُ الْفَرْدَوْسَ فَإِنَّهُ أَوْسَطُ الْجَنَّةَ، وَأَعْلَى الْجَنَّةَ أَرَاهُ فَوْقَهُ عَرَشُ الرَّحْمَنِ، وَمِنْهُ تَفَجَّرُ أَنْهَارُ الْجِنَّةِ». (البخاري).

ولذلك سأله ربيعة: أسألك مرافقتك في الجنة.

ومن يصطبر للعلم يظفر بنيله ومن يخطب الحسناء يصبر على البذل ومَنْ لم يذل النفس في طلب العلى يسيرا يعش دهرًا طويلاً أخا ذُلُ ثالثا: المعين على الهمة العالية: ١ - التجلع عن ترف الدنيا ونعيمها:

20000

قال الله تعالى: ( يَتَأَيُّهُمَا الَّذِينَ ) امَنُوا مَا لَكُرُ إِذَا قِبِلَ لَكُرُ أَنِفِرُوا فِي سَبِيلِ اللهِ اثْقَاتَتُمُ إِلَى الْأَرْضِ أَرْضِيتُم بِالْحَيَوْةِ اللَّنْنِيَا مِنَ ٱلْآخِرَةِ فَمَا مَتَنَعُ ٱلْحَيَوْةِ اللَّنْنِيَا فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَا قَلِيلُ» (التوبة:٣٨).

وها هو عمر بن عبد العزيز رحمه الله الذي نشأ في بيت إمارة وخزائن الدنيا بين يديه، عاش عيشة الكفاف، وقد عرفنا كيف عاش نبينا صلى الله عليه وسلم.

٢- أثر الوالدين والمرين في التربية الصالحة: وينشأ ناشئ الفتيان منا

#### على ماكان عوده أبوه

فهذا أريب العرب وألمعيها معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه، كان وراءه أمّ عظيمة هي هند بنت عتبة القائلة عنه، ثكلته أمه إن لم يسد إلا قومه، وذلك لما قيل لها عن معاوية وهو وليد بين يديها، إن ابنك هذا إن عاش ساد قومه، وكان معاوية نفسه إذا افتخر أحد عليه وتباهى بالرأي صدع أسماع خصمه بقوله، أنا ابن هند.

وكذلك عبد الله بن الزبير وراءه أم عظيمة هي أسماء بنت أبي بكر لما نُعي ابنها إليها، قالت: وما يمنعني (أي من الصبر) وقد أهدي رأس يحيى بن زكريا إلى بغي من بغايا بني إسرائيل.

٣- التشجيع؛ وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم لعبد الله بن عمر؛ نعم الرجل عبد الله بن عمر لوكان يصلي من الليل، فكان عبد الله بعد ذلك لاينام من الليل الا قليل، البخاري.

٤- مخالطـة أهـل الهمم وقـراءة سيرتهم واستشارتهم:

قال علي: نعم المؤازرة المشاورة، وبنس الاستعداد الاستبداد.

وقال ابن حزم: ومن طلب الفضائل لم يساير إلا أهلها، ولم يرافق في تلك الطريق إلا أكرم صديق، ومن طلب المال والجاه واللذات لم يساير إلا أمثال الكلاب الكلتة

(أي: المسعورة)، والثعالب الخُلبَة (الماكرة). وقالوا: «قل لي من تصاحبَ أقول لك من أنت».

وكان يقول: «اللهم إني أعوذ بك من الهم والحزن، والعجز والكسل». (رواه البخاري: ٢٠٠٨).

٢- قصر الأمل وتذكر الآخرة: قال ابن عمر رضي الله عنهما: «أخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم بمنكبي فقال: «كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل». وكان ابن عمر يقول: إذا أمسيت فلا تنتظر الصباح، وإذا أصبحت فلا تنتظر المساء، وخذ من صحتك لمرضك، ومن حياتك لموتك. (رواه البخاري).

وقد اتفقت على ذلك وصايا الأنبياء وأتباعهم، قال الله تعالى حاكيًا عن مؤمن آل فرصون، «يَقَوَم إِنَّمَا هَذِهِ ٱلْحَيَوَةُ ٱلدُّنِّيَا مَتَنَعٌ وَإِنَّ ٱلْآخِرَةَ هِيَ دَارُ ٱلْمَكَرَارِ » (خافر ٣٩). (جامع العلوم والحكم: ٣٧٧/٢).

٧- النظر إلى من هو أعلى في الفضائل والأدنى في الدنيا: ولذلك جاء في الحديث: عن أبي هريرة: انظروا إلى من أسفل منكم ولا تنظروا إلى من هو فوقكم فهو أجدر ألا تزدروا نعمة الله عليكم. (مسلم: ٩٦٣).

وقال صلى الله عليه وسلم: «أقلوا الدخول على الأغنياء فإنه قَمِنُ أن لا تردروا نعم الله عزوجل». (رواه الحاكم وصححه عن عبد الله بن الشخير، ووافقه الذهبي).

٨- التفاؤل وعدم الياس: قال الله تعالى حاكيًا عن يعقوب عليه السالم: «بَنبَنَ اَذْهَبُوا فَتَحَكَسُوا مِن بُوسُفَ وَآخِهو وَلَا تَأْتَسُوا مِن زَوْج اللهِ إِنّهُ لَا يَأْتِنَسُ مِن زَوْج اللهِ إِلَا الْقَوْمُ الكَفِرُونَ، (يوسف:٨٧).

وقال الله تعالى: «وَٱلْمَنِبَةُ لِلْمُنَقِبِهُ (القصص: ٨٣)، وقال صلى الله عليه وسلم: «والله ليتمن الله هذا الأمر حتى يسير الراكب من صنعاء لحضرموت لا يخاف إلا الله والذئب على غنمه».

فالتشاؤم يدعو إلى الكسل واليأس والقنوط والإخلاد إلى الأرض والتثاقل.

٩- تعود الإسراع والمبادرة: فالله تعالى يقول: «وَسَارَعُوا»، ويقول يقول: «سَابقوا»، ويقول على عليه وسلم: «بَادروا بِالأعمال، هل صلى الله عليه وسلم: «بَادروا بِالأعمال، هل تنتظرون إلا فقرًا ممسيًا، أو غنَى مطغيًا، أو مرضًا مفندًا، أو موتًا مُجهزًا، أو الدجال، فشر أو الساعة؛ فالساعة أدهى وأمر». (أخرجه الترمذي عن أبي هريرة ح٣٠٦ وقال، حديث حسن).

١٠ - التحول عن البيئة المثبطة:

うかう

- I lake

940

- Itunit

الخامسة والأربعون

في حديث الرجل الذي قتل تسعة وتسعين نفسًا، أنه «سأل عن أعلم أهل الأرض، فدُل على رجل فأتاه فقال؛ إني قتلتُ مائة نفس، فهل لي من توبة؟ فقال؛ ويحك، ومن يحول بينك وبين التوبة؟ اخرج من القرية الخبيثة التي أنت فيها إلى القرية الصالحة، قرية كذا وكذا فاعبد ربك فيها». (ابن ماجه وصححه الألباني).

١١- استشعار المسئولية: قال صلى الله عليه وسلم: «كُلُّكُمْ رَاعِ وَكُلْكُمْ مَسْتُولْ عَنْ رَعيَّته، الأَمَامُ رَاعِ وَمَسْئُولْ عَنْ رَعيَّته، وَالرَّجُلُ رَاع فَيْ أَهْله وَهُوَ مَسْئُولْ عَنْ رَعيَّته، وَالرَّجُلُ رَاع فَيْ أَهْله وَكُمُو مَسْئُولْ عَنْ رَعيَّته، وَالرَّجُلُ رَاع فَيْ أَهْله وَكُمُو مَسْئُولْ عَنْ رَعيَّته، وَالرَّخَلَة رَاع فَيْ مَالَ سَيَده وَمَسْتُولَ عَنْ رَعيَّته، وَالرَّخَلَة وَاللَّهُ تعالى سائل عن هذه الأمانة، هَقال: « فَلَسَعَانَ ٱلَذِي أُرْسِلَ إلَيْهِم وَلَسَعانَ ٱلْمُسْتِلَى وَاللَّهُ تعالى سائل عن هذه الأمانة، هُقال: وَاللَّهُ تعالى سائل عن هذه الأمانة، هُقال: وَاللَّهُ عَمَالَ مَنْتَكَانَ أَرْسِلَ إلَيْهِمُ وَلَنْ عَمَانَ مَقَالَ: مَنْ أَنْ عَرَمُهُ (الأعداد ٥- ٨). مَنْ أَرْعَرُونُ وَمَن يَعْمَلُ مِنْعَالَ ذَرَة مَنْ كَارَمُو (الزلائة، ٧- ٨).

١٢- توطين النفس على الاعتدال حال السراء والضراء،

في حديث صهيب عند مسلم (ح٢٩٩٩) قال

رسول الله صلى الله عليه وسلم: «عَجَبًا لأَمْرِ الْمُؤْمَنِ إِنَّ أَمْرَهُ كُلَّهُ خَيْرٌ وَلَيْسَ ذَاتَ لأَحَد إِلاَّ لِلْمُؤْمَنَ إِنْ أَصَابَتْهُ سَرَّاءُ شَكَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ وَإِنْ أَصَابَتُهُ ضَرَّاءُ صَبَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ». ١٣- الصبر والمصابرة والمرابطة: قال الشاعر:

الصبر مثلُ اسمه مُرُّ مذاقته

لكن عواقبه أحلى من العسل وفي الصبر على طلب العلم قال الشافعي: اصبر على مرً الجفا من معلم فإنَّ رسوبَ العلم في نفراته

ومنُ لم يدق مرَّ التعلم ساعةً تجرَّعَ ذُلُّ الجهل طولَ حياته

ومن فاتهُ التّعليمُ وقّتَ شبابه فكبّر عليَه أربعاً لوفاته

وَذَاتُ الْفَتَى- واللَّه- بِالْعِلْمِ وَالْتُقَى إذَا لِم يكونَا لا اعتبار لذاته

وقال الحسن؛ الصبر كنز من كنوز الخير، لأ يعطيه الله إلا لعبد كريم عنده.

وقال علي رضي الله عنه: الصبر مطية لا تكبو.

١٤- الحرص على الإفادة من الأفراد والمواقف:

وكان هذا منهج النبي صلى الله عليه وسلم، فلما رأى امرأة ملهوفة على ابنها أشد اللهفة، قال لأصحابه: «أرأيتم هذه المرأة طارحة ولدها في النار؟» قالوا: لا؛ فقال: الله أرحم بعبده من هذه بولدها، وغير هذا كثير.

١٥- الإقلال من الشهوات المباحة خاصة الأكل:

عن المقدام بن معد يكرب قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «ما ملأ آدمي وعاءَ شرًا من بطن، حسب الآدمي لقيمات يقمن صلبه، فإن غلبت الآدمي نفسه فثلث للطعام، وثلث للشراب، وثلث للفضل». (ابن ماجه: ٣٣٤٩).

وقالوا: من أكل كثيرًا شرب كثيرًا، نام كثيرًا، فاته الكثير.



نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اغتر بها القبوريون والمتصوفة، واشتهرت على ألسنة الوعاظ والقصاص، وغرُّهم وجود هذه القصة الواهية في كتب السنة الأصلية، وإلى القارئ الكريم سان حقيقة هذه القصة.

اعداد /

عليه السلام

#### 101:10:

رُوي عن المبارك بن حسان الأنماطي قال: رأيت عمرين عبد العزيز فالحجر فسمعته يقول: شكا إسماعيل عليه السلام إلى ريه عز وجل حَرَّ مكة، فأوحى الله تعالى إليه إني أفتح لك بابًا من الجنة في الحجر يجري عليك منه الرَّوْحُ إلى يوم القيامة، وفي ذلك الموضع توفي، قال خالد: فيرون أن ذلك الموضع ما بين الميزاب إلى باب الحجر الغربي فيه قبر إسماعيل. اه. ثانيًا: التخريج:

الخبر الذى جاءت به هذه القصة أخرجه أبو الوليد محمد بن عبد الله بن أحمد بن محمد المعروف بالأزرقي المتوفى سنة (٢٥٠هـ) في كتابه «أخبار مكة وما جاء فيها من الآثار» (٣١٢/١) باب: «ذكر الحجر» قال: حدثني جدى عن خالد بن عبد الرحمن بن خالد بن سلمة المخزومي قال: حدثني المبارك بن حسان الأنماطي قال: رأيت عمر بن عبد العزيز في الحجر.. القصة .. اه.

#### ذالثا: التحقيق:

هذه القصة واهية، والخبر الذي جاءت به من حيث وصوله إلينا كما هو مبين من التخريج لم يكن مرفوعًا بل ولم يكن موقوفًا، حيث إن:

أ- الخبر المرفوع: هو ما أضيف إلى النبي صلى الله عليه وسلم.

على حشيش

ب-والخبر الموقوف هوما أضيف إلى الصحابي. ج- والخبر المقطوع هو ما أضيف إلى التابعي أو من دونه من قول أو فعل.

كذا في «اختصار علوم الحديث» للحافظ ابن كثير، النوع (٦)، والنوع (٧)، والنوع (٨). وبتحقيق الطبقة التي يُنسب إليها عمر بن

عبد العزيز رحمه الله، والذي أضيف إليه هذا الخير الذي جاءت به هذه القصة:

ā

4

20 15aL 6 7731 &

- 11975

940

i

الخامسة والأربعوز

14

قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٥٩/٢): « عمر بن عبدالعزيز بن مروان بن الحكم بن أبى العاص الأموي أمير المؤمنين، أمه أم عاصم بنت عاصم ابن عمر بن الخطاب، ولي إمرة المدينة للوليد، وكان مع سليمان كالوزير، وولى الخلافة بعده، فعُدُ مع الخلفاء الراشدين، من الرابعة مات في رجب سنة إحدى ومائة، وله أريعون سنة، ومدة خلافته سنتان ونصف، روى له الجماعة». اه.

قلتُ: والرابعة هي طبقة تلى الطبقة الوسطى من التابعين جُل روايتهم عن كبار التابعين. اه.. كذافي مقدمة التقريب» (1/1).

اذن عمر بن عبد العزيز رحمه الله في طبقة ما

بين الوسطى والصغرى من التابعين.

وبالنظر إلى هذا الخبر من حيث وصوله إلينا، وبالنظر إلى علم الطبقات، يحكم على الخبر الذي جاءت به هذه القصة: بأنه «مقطوع»، وليس من قول النبي صلى الله عليه وسلم ولا من قول الصحابة رضي الله عنهم حتى يأخذ حكم الموقوف لفظًا المرفوع حكمًا.

إنما هو قول منسوب إلى أمير المؤمنين عمر بن عبد العزيز قال: «شكا إسماعيل عليه السلام إلى ربه عزَّ وجلَّ حرَ مكة...، اه.

قلتُ: فعمن أخذ عمر بن عبد العزيز رحمه الله هذا الخبر، وهو كما بينا آنفًا من طبقة بين الوسطى والصغرى من التابعين، وعلى هذا يكون بينه وبين النبي صلى الله عليه وسلم الوسطى والكبرى والصحابة، فكيف وهذا الخبر يرفع إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وبهذا يكون هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة قد فقد شرطي الحديث المسند من: الاتصال والرفع، مل تجعل هذا الخبر من الكذب المختلق المصنوع علل تجعل هذا الخبر من الكذب المختلق المصنوع المنسوب إلى أمير المؤمنين عمر بن عبد العزيز رحمه الله، وهذا هو البيان:

العلة الأولى: خالد بن عبد الرحمن بن خالد بن سلمة المخزومي:

١- قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٣٤٢/٣)؛ «خالد بن عبد الرحمن المخزومي، وهو ابن عبد الرحمن بن خالد بن سلمة المخزومي سمعت أبي يقول ذلك، ويقول: هو ذاهب الحديث، تركوا حديثه». اه. ちちち

Le 11 al. 6 VY31 & - 1 al. 6 PYO

- السنة الخامسة والأربعون

۵ź

٢- قال الإمام الحافظ أبو جعفر العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٤/٩/٨٢)؛ حدثني آدم بن موسى، قال: سمعت البخاري، قال: خالد بن عبد الرحمن المخزومي مكي ذاهب الحديث. اه. ثم ختم ترجمته فقال: «وله غير حديث منكر عن الثقات». اه.

٣- قال الإمام الحافظ أبو الحجاج يوسف المزي في «تهذيب الكمال» (١٦٦٣/٣٨٦/٥)؛ «خالد بن عبد الرحمن بن خالد بن سلمة المخزومي المكي هو ضعيف مجمع على ضعفه، قال البخاري،

وأبو حاتم، ذاهب الحديث زاد أبو حاتم، تركوا حديثه، اهـ.

٤- فائدة: ذكر الإمام الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (١٦١١/٣٨٤/٥): «خالد بن عبد الرحمن الخرساني أبو الهيثم، ويقال: أبو محمد المروذي من مَرُو الروذ، سكن ساحل دمشق». اه.

قلتُ: ثم فرق بينهما الحافظ المزي فقال في «تهذيب الكمال» (١٦١٣/٣٨٦/٥): «ذكرناهما للتمييز بينهم وقد جعل ابن عدي الخراساني والمخزومي واحدًا، وفرق بينهما العقيلي وغيره وهو الصحيح». اه.

٥- قال الحافظ ابن حجر في «تهذيب التهذيب» (٩٠/٣): «وفرق بينهما أيضًا ابن أبي حاتم، والمخزومي ذكر ابن يونس أنه مات سنة ٢١٢ بمصر، وقال البخاري في «الأوسط»: «رماه عمرو بن علي بالوضع»، وقال صالح بن محمد: «منكر الحديث»، وقال الحاكم أبو أحمد: «خالد بن عبد الرحمن المخزومي الخراساني سكن مكة حديثه ليس بالقائم»، فعقب الحافظ ابن حجر على كلام الحاكم هذا فقال: «وقوله الخرساني خطأ أيضًا». وقال الدارقطني: ضعيف». اه.

قلتُ: وقد يحسب من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن هذا الأمر هين، ولكنه عند أهل الصنعة عظيم، ولذلك في علم أصول الحديث جعله الأئمة نوعًا من أنواع علوم الحديث، حيث قال الإمام ابن الصلاح في «علوم الحديث» (صن٥٥٦)، «النوع الرابع والخمسون: معرفة المتفق والمفترق من الأسماء والأنساب ونحوهما». ثم قال: هذا النوع متفق لفظًا وخطًا، وزلق بسببه غير واحد من الأكابر». اه.

قلتُ: ثم ذكر من أقسامه: «المفترق ممن اتفقت أسماؤهم وأسماء آبائهم».

ومثاله: «الخليل بن أحمد » ستة». اه.

وقوله: «زلق بسببه غير واحد من الأكابر». لم يقله من فراغ، وثكن بعد استقراء تام، وبرهان ذلك ما أوردناه آنفًا بأن الإمام الحافظ ابن عدي جعل خالد عبد الرحمن الخراساني، وخالد عبد الرحمن المخزومي واحدًا».

فقال الإمام المزي: «وفرَّق بينهما العقيلي وغيره

وهو الصحيح». وعندما قال الحاكم أبو أحمد: «خالد بن عبد الرحمن المخزومي الخراساني سكن مكة». وجعل المخزومي والخراساني واحدًا.

ردُ عليه الحافظ ابن حجر فقال: «قوله: الخراساني خطأ». اهـ.

قلتُ: ولذلك فرَّق بينهما الحافظ ابن حجر في المراتب، وهذا مهم جدًّا في الصناعة الحديثية؛ حيث جعل الخراساني في مراتب الاستشهاد، وجعل المخزومي في مراتب الرد والترك.

فقال الحافظ ابن حجرية «التقريب» (٢١٥/١): «خالد بن عبد الرحمن الخراساني، أبو الهيثم، نزيل ساحل دمشق، صدوق له أوهام من التاسعة». اه. ثم ذكر بعده المخزومي فقال: «خالد بن عبد الرحمن بن خالد بن سلمة المخزومي المكي متروك وَهِمَ من جعله الأول من التاسعة، مات سنة أثنتي عشرة ومائتين». اه.

قلت: «قوله: من التاسعة» أي: من الطبقة الصغرى من أتباع التابعين، أما قوله في الخراساني: «صدوق له أوهام» فهو من المرتبة الخامسة من مراتب الجرح والتعديل، وهي من مراتب الاستشهاد.

أما قوله في المخزومي: «متروك» فهو من المرتبة العاشرة، وهي من مراتب الرد والترك، قال فيها الحافظ ابن حجر في «مقدمة التقريب» (١/٥): «العاشرة: من لم يوثق ألبتة وضعف مع ذلك بقادح، وإليه الإشارة بمتروك أو متروك الحديث أو واهي الحديث أو ساقط». اه.

قلت: ولذلك كان لا بد من الفصل بين المخزومي، والخراساني، حتى لا يتقول علينا من لا دراية له بالمتفق والمفترق، خاصة وقد زلق بسببه غير واحد من الأكابر، ولقد طبقنا ذلك في بحثنا هذا كما بينا آنفًا، فقد جعل الإمام الحافظ ابن عدي خالد بن عبد الرحمن الخراساني وخالد بن عبد الرحمن المخزومي واحدًا، وكذلك الحاكم أبو أحمد. ولقد تبين من التخريج والتحقيق للخبر الذي

جاءت به قصة «الباب المفتوح من الجنة في

حجر إسماعيل عليه السلام، أن علة هذا الخبر خالد بن عبد الرحمن بن خالد بن سلمة المخزومي: وتبين من أقوال أئمة الجرح والتعديل: أنه ذاهب الحديث، تركوا حديثه، وهو ضعيف مجمع على ضعفه ورُمي بالوضع متروك.

ولذلك قال الحافظ الذهبي في «الموقظة» (ص٤٨)؛ «وأما قول البخاري؛ «سكتوا عنه» فظاهرها أنهم ما تعرضوا له بجرح ولا تعديل، وعلمنا مقصده بالاستقراء؛ أنها بمعنى تركوه. وكذا عادته إذا قال: «فيه نظر» بمعنى أنه متهم أو ليس بثقة». اه.

وكذلك قال الحافظ ابن كثير في «اختصار علوم الحديث»: «من ذلك أن البخاري إذا قال في الرجل «سكتوا عنه» أو «فيه نظر» فإنه يكون في أدنى المنازل وأردئها، ولكنه لطيف العبارة في التجريح فليعلم ذلك». اه.

قلت؛ فكيف به إذا قال في الراوي: «ذاهب الحديث» كقوله في المخزومي، ولذلك نقل الحافظ ابن حجرفي «تهذيب التهذيب (٩٠/٣) عن الإمام البخاري أنه قال في «الأوسط»: «رماه عمرو بن على بالوضع». اه.

قلتُ: وبهذا يتبين معنى قول البخاري: «ذاهب الحديث» أنه رُمي بالوضع، وبين ذلك الأمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٣٧/٢) فقال: «إذا قالوا ذاهب الحديث، أو متروك الحديث، أو كذاب؛ فهو ساقط الحديث لا يُكتب حديثه». اه.

ولقد نقل الإمام الحافظ ابن أبي حاتم عن أبيه تطبيق هذا المصطلح: «ذاهب الحديث» ودلالته في الراوي خالد بن عبد الرحمن بن خالد بن سلمة المخزومي علة أخرى.

هناك علة أخرى تزيد هذه القصة وهنًا على وهن، وهي البارك بن حسان.

١- قـال الحـافظ الـذهبي في «الميـزان» (٧٠٣٨/٤٣٠/٣): «مبارك بن حسان: قال الأزدي: «يُرْمى بالكذب»، وقال أبو داود: «منكر الحديث»، وقال النسائي: «ليس بالقوي». اه. ٢- وأورده ابن عراق في «تنزيه الشريعة

- Itatie PTO - Itmis Itelams elkciaet

00

المرفوعة عن الأخبار الشنيعة الموضوعة، (٩٨/١) تحت سرد أسماء الوضاعين والكذابين ومن كان يسرق الأحاديث ويقلب الأخبار، ومن اتهم بالكذب والوضع من رواة الأخبار، فذكره في حرف الميم رقم (٤) قال: «المبارك بن حسان، قال الأزدى: رُمى بالكذب». اه.

٣- قال الحافظ في «التلخيص» (٥٤٣/١) مستدرك): «المبارك بن حسان: وام». اه.

٤- قـال الحـافظ ابـن حجر في «التهذيب» (٢٤/١٠)؛ مبارك بن حسان السلمي أبو يونس البصري ثم المكي. قال أبو داود: منكر الحديث، وقال النسائي؛ ليس بالقوي في حديثه شيء، وقال الأزدي: متروك يرمي بالكذب، وقال ابن عدي: روى أشياء غير محفوظة». اه.

رابعًا؛ قبر إسماعيل عليه السلام:

قلتُ: بهذا التحقيق الذي تستبين العلل تصبح قصة «الباب المفتوح من الجنة في حجر إسماعيل عليه السلام، واهية، وما في هذه القصة من قول خالد: حيث جاء في آخر الخبر قال خالد: «فيرون أن ذلك الموضع ما بين الميزاب إلى باب الرجر الغربي فيه قبر إسماعيل». اهه.

قلتُ: هذا الخبر حول قبر إسماعيل عليه السلام لا يصح، وهو من قول خالد وهو ابن عبد الرحمن بن خالد بن سلمة المخزومي، وقد بيَّنا آنفًا من أقوال أثمة الجرح والتعديل أنه ذاهب الحديث، متروك تركوا حديثه، وهو ضعيفٌ مجمَع على ضعفه، رُمي بالوضع، فهو ساقط الحديث لا يُكتب حديثه. فهذا الخبر الذي يتعلق به القبوريون خبر باطل ساقط.

うちょう

ie Itate 7731 a. - Itate PTO - Ituit Itelaunt e Itereo

07

خامسًا: ما صح في حجر إسماعيل عليه السلام وأساس الكعبة:

(ح١٣٣٣) قال: «حدثنا يحيى بن يحيى، أخبرنا أبو معاوية، عن هشام بن عروة به، ولفظه: لولا حداثة عهد قومك بالكفر...».

٢- أخرج الإمام البخاري في «صحيحه» (ح١٥٨٦) قال: حدَّثنا بَيَانُ بُنُ عَمْرو، حدَّثنا يَزِيدُ، حدَّثنا جَرِيرُ بْنُ حَازِم، حدَّثنا يَزِيدُ بْنُ رُومَانَ عَنْ عُرْوَةَ عَنْ عَائِشَةُ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَهَا: "بَا عَائَشَةَ لَوْلَا أَنْ قَوْمَكَ حَدِيثُ عَهْد بِجَاهليَّة؛ لَأَمَرْتُ بِالْبَيْتِ فَهُدِمَ، فَأَدْخُلْتُ فيه مَا أَخْرِجَ مِنْهُ، وَٱلْزَقْتَهُ بِالأَرْضِ، وَجَعَلْتُ لَهُ بَابَيْنِ بَابًا شَرْقِيًا وَبَابًا غُرْبِيًّا، فَبَلَغْتُ بِهِ أَسَاسَ إِبْرَاهَيِمَ، فَذَلكُ الَّذِي حَمَلَ ابْنَ الزَّيَيْرِ رَضَىَ اللَّهِ عَنْهُمَا عَلَى هَدْمه. قَالَ يَزِيدُ، وَشَهدْتُ ابْنَ الزَّبَيْر حِينَ هَدَمَهُ وَبَنَّاهُ وَأَدْخَلُ فِيهِ مِنْ الْحِجْرِ، وَقَدْ رَأَيْتُ أَسَاسَ إِبْرَاهِيمَ حَجَارَةُ كَأَسْتَمَة الْإِبِلَ. قَالَ جَرِيرٌ، فَقُلْتُ لَهُ، أَيْنَ مَوْضِعُهُ؟ قَالَ، أَرِيكُهُ الآنَ، فَدَخَلْتُ مَعَهُ الْحِجْرَ، فَأَشَارَ إِلَى مَكَانَ، فَقَالَ: هَا هُنَا. قَالُ جَرِيرٌ، فَحَزَرْتُ مِنْ ٱلْحِجْرِ سَتَّةَ أَذْرُعِ أَوْ نْحْوَهَا. اه.

۳- أخرج مسلم في «صحيحه» من كتاب «الحج» (ح٤٠٣) قال: حدَّثني مُحَمَّدُ بْنُ حَاتِم، حدَّثنا مُحَمَّدُ بِنُ بَكْرٍ، أَخبِرِنا ابْنُ جُرَيْجٍ قَالُ: سَمِعْتُ عَبْدَ الله بْنَ غُبَيْد بْن عُمَيْر وَالْوَلْيدَ بْنَ عَطَّاء يُحَدِّثان عَنْ الْحَارِث بْن عَبْدَ الله بْن أَبِي رَبِيعَة قَالُ عَبْدُ الله بْنُ عُبَيْدٍ، وَفَدَ الْحَارِثُ بْنُ عَبْدُ الله عَلَى عَبُد الْلَكَ بْنِ مَرْوَانَ فِي خَلَافَتِه، فَقَالَ عَبُدُ الْلَكَ: مَا أَظُنُّ أَبَا خُبَيْبِ (يَعْنِي ابْنَ الزَّبَيْر) سَمِعَ منْ عَائشَةٍ مَا كَانَ يَرْعُمُ أَنَّهُ سَمِعَهُ مِنْهَا؟ قَالَ الْحَارِثُ: بَلَى، أَنَا سَمِعْتُهُ مِنْهَا - قَالَ: سَمِعْتَهَا تَقُولُ مَاذَا؟ قَالُ: قَالَتْ قَالُ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ: "إِنَّ قَوْمَكَ اسْتَقْصَرُوا مَنْ بُنْيَانِ الْنَيْتِ، وَلُوْلاً حَدَّاثَةً عَهْدِهِمْ بِالشَّرْكَ أَعَدْتُ مَا تَرَكُوا مِنْهُ؛ فَإِنْ بَدًا لِقَوْمِكَ مِنْ بَعْدِي أَنْ يَبْتُوهُ فَهَلَمًى لأريَّكَ مَا تَرَكُوا مِنْهُ، فَأَرَاهَا قَرِيبًا مِنْ سَبْعَة أَذْرُعْ". قَالَ عَبْدُ الْلَكَ لِلْحَارِثِ: أَنْتَ سَمِعْتَهَا تَقُولُ هَذاً؟ قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: فَنَكْتَ سَاعَةَ بِعَصَاهُ، ثُمَّ قَالَ: وَدَدْتُ أَنِّي تَرَكَّتُهُ وَمَا تَحَمَّلُ".

هـذا مـا وفقني الله إليـه وهـو وحـده مـن وراء القصد.

قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

# الحلقة (٢٥)

جميع من صنَّفوا من أهل السنة في أمور الاعتقاد لاسيما ما تعلق منها بباب الصفات، على: التمسك بظواهر النصوص، والتحذير من مخالفتها..كونها-دون العقل- هي: مصدر التلقي

د . محمد عبد العليم

اعداد/

الحمد لله، والصبلاة والسبلام على رسبول الله وعلى آليه وصحبه ومن والاه.. وبعد:

فمن غير ما سبق أن ذكرنا-بالحلقة (٢٤)- من عبارات أئمة السلف المصرحة بإجراء الصفات على ظواهرها ونبذ تأويلات الأشاعرة التي لا مستند لها من آية أو حديث، وذلك من خلال كتبهم التي صنَّفوها في (توحيد الصفات).. نذكر طرفاً من عباراتهم المصرحة بذلك في كتبهم التي صنَّفوها في سائر أمور الاعتقاد التي منها توحيد الصفات.

١- أئمة أهل السنة: على التمسك بما عليه ظواهر النصوص وأجمع عليه الصحابة ومن تبعهم: ففيما ذكره الإمام أحمد في هذا الصدد، قوله في (أصول السنة) ص ٢٥ وما بعدها من رواية العطار: «أصول السنة عندنا؛ التمسك يماكان عليه أصحاب رسول الله، والاقتداء بهم، وترك البدع وترك الجلوس مع أصحاب الأهواء، وترك المراء والجدال والخصومات في الدين .. ومن السنة اللازمة التي من ترك منها خصلة، ثم يكن من أهلها: الإيمان بالقدر خيره وشره، والتصديق بالأحاديث فيه والإيمان بها، ولا يقال: (لم؟)، ولا (كيف؟)، إنما هو التصديق والإيمان بها، ومن لم يعرف تفسير الحديث ويبلغه عقله، فقد كَفي ذلك وأحكم له، فعليه الأيمان به والتسليم له .. ومثلُ ذلك: أحاديث الرؤية كلها لا يَرُدُّ منها حرفاً واحداً، وغيرها من الأحاديث المأثورات عن الثقات.. والحديث عندنا على ظاهره كما جاء عن النبي نؤمن به كما جاء على ظاهره، ولا تناظر فيه أحداً».. وفي رواية أبى الفضل التميمي من

<u>እ</u>ት የሚያስት የሆኑ የሆኑ የሆኑ የሆኑ የሆኑ የሆኑ የሆኑ የ

كتاب (اعتقاد المنبَّل أحمد بن حنبل) ص ٢٨ وما بعدها، يقول أحمد: «إن الله موصوف بما أوجبه السمع والإجماع وذلك دليل إثباته، وفي صفات الله ما لا سبيل إلى معرفته إلا بالسمع، ومذهبه؛ أن لله وجهاً لا كالصورة والأعيان المخططة، ومن ادعى أن وجهَه نفسُه فقد ألحد، ومن غير معناه فقد كفر، وكان يقول: (إن لله يدان، وهما صفة في ذاته ليستا بجارحتين ولا بمركبتين ولا من جنس المحدود والتركيب والأبعاض والجوارح) .. وسئل قبل موته بيوم عن أحاديث الصفات، فقال: (تَمرُ كما جاءت ونؤمن بها ولا ذُردُ منها شيئاً إذا كانت بأسانيد صحاح، ولا يوصف بأكثر مما وصف به نفسه بلاحد ولا غاية، ومن تكلم في معناهما: ابتدع)، وكان يقول: (أصحاب الحديث أمراء العلم)». وللإمام ابن جرير الطبري في كتابه (التبصير) ص١٤٨، قوله: «فإن قال لنا منهم قائل: فما أنت قائل في معنى ذلك- يعنى المجيء والنزول ونحوهما-؟، قيل له: معنى ذلك ما دل عليه ظاهر الخبر، وليس عندنا للخبر إلا التسليم والإيمان به، فنقول: يجيء رينا يوم القيامة والملك صفاً صفاً، وينزل إلى السماء الدنيا في كل ليلة، ولا نقول: ينزل أمرُه ...

وية كتابه (التوحيد وإثبات صفات الرب) يشير الحافظ ابن خزيمة عند ذكر كل صفة من صفات الفعل والخبر إلى موافقة خبر النبي للتنزيل، وإلى وجوب اتباعهما في إثبات ظواهرها وحقيقتها دون تشبيه أو تأويل من قبَل أهل الزيغ والضلال، وب «أنا لا نصف معبودنا إلا بما وصف به نفسه، إما في كتاب الله أو على لسان نبيه... ولامام اللغة أبي بكر الأنباري، قوله هيما نقله عنه الأزهري في (تهذيب اللغة) ٢٠٥/٣، «وعين الله لا تفسر بأكثر من ظاهرها، ولا يسع أحداً أن يقول، كيف هي؟، أو ما صفتها؟. ā

3

Le Iterio

ALETV

- Itel

PYO - السنة الخامسة والأربعون

وفي (شرح السنة) للبريهاري ص٩ وما بعدها: «لا يُتكلم في الرب إلا بما وصف به نفسه

ية القرآن وما بين رسول الله لأصحابه.. ولا يقول في صفات الرب لم؟، ولا كيف؟، إلا شاك في الله.. واعلم أنه إنما جاء هلاك الجهمية من أنهم فكروا في الرب فأدخلوا لم؟، وكيف؟، وتركوا الأثر ووضعوا القياس وقاسوا الدين على رأيهم.. واضطرهم الأمر إلى أن قالوا بالتعطيل..

واعلم انه لا يزال الناس في عصابة من أهل الحق والسنة، يهديهم الله ويهدي بهم ويحيي بهم السنن.. ومن خالف الكتاب والسنة فهو صاحب بدعة وإن كان كثير الرواية والكتب.. واعلم أنه من قال في دين الله برأيه وقياسه وتأوَّله من غير حجة من السنة والجماعة، فقد قال على الله ما لا يعلم وهو من المتكلفين، والحق ما جاء من عند الله والسنة ما سنه رسول الله والجماعة ما اجتمع عليه أصحاب رسول الله في خلافة أبي بكر وعمر وعثمان، ومن اقتصر على سنة رسول الله وما كان عليه أصحابه والجماعة فاز على أهل البدعة كلهم، وسلم له دينه..

فالله الله في نفسك، وعليك بالآثار وأصحاب الأثر، والتقليد، فإن الدين إنما هو التقليد يعني: للنبي وأصحابه».. وعن الآجري، يقول الحسن البغدادي في كتابه (المختار في أصول السنة) ص١٦٥. «وأما كتاب (الشريعة) الذي جمعه الآجري ونصح فيه، فجميع أخبار الصفات ساقها فيه، وأمرَها على ظاهرها».

وللكرجي المعروف بالقصاب، قوله كما في السيّر وللكرجي المعروف بالقصاب، قوله كما في السّيّر أو وصفه به نبيه، وكل صفة وصف بها نفسه أو وصفه بها نبيه فهي صفة حقيقية لا صفة مجاز، ولو كانت صفة مجاز لتحتم تأويلها ولفسّرت بغير السابق إلى الأفهام»...

ولإبراهيم بن أحمد بن شاقلا قوله فيما نقله عنه صاحب طبقات الحنابلة ١٣٥/٢ ، هذه الأحاديث- أي: أحاديث الصفات- ليس لأحد أن يمنعها ولا يتأولها ولا يسقطها، لأن الرسول

لو كان لها معنى عنده غير ظاهرها لبيّنه، ولكان الصحابة حين سمعوا ذلك منه سألوه عن معنى غير ظاهرها، فلما سكتوا وجب علينا أن نسكت حيث سكتوا، ونقبل طوعاً ما قبلوا...

وللقاضي عبد الوهاب بن نصر البغدادي قوله كما في شرحه على قول ابن أبي زيد المقيرواني (وأن الله يجيء يوم القيامة): «أثبت نفسه جائياً، ولا معنى لقول من يقول: (إن المراد: جاء أمر ربك)، لأن ذلك إضمار في الخطاب يزيله عن مفهومه ويحيله عن ظاهره».. وللإمام السجزي في رسالته (إلى أهل زبيد) ص ١٢١، قوله: «قول المتكلمين في نفي الصفات، أو إثباتها بمجرد العقل، أو حملها على تأويل مخالف للظاهر ضلال، ولا يجوز أن يوصف الله إلا بما وصف به نفسه أو وصفه به رسوله».

وفي مقدمة كتابه (الإبانة)، يقول الإمام العكيرى المعروف بابن بطة، في سبب تأليفه إياه: «إنى لما رأيت ما قد عمَّ الناس وأظهروه، وغلب عليهم فاستحسنوه من فظائع الأهوال وتحريف سنتهم، حتى صار ذلك سبباً لفرقتهم وفتَحَ باب البلية والعمى على أفئدتهم، فنبذوا الكتاب وراء ظهورهم من بعد ما جاءهم العلم من ربهم، واحتجوا بالبهتان فيما ينتحلوه وقلدوا في دينهم الذين لا يعلمون فيما لا برهان لهم من الكتاب ولا حجة لهم فيه من الاحماء من محدثات البدع، جمعتُ في هذا الكتاب طرفا مما سمعناه وجملا مما نقلناه عن أئمة الدين وأعلام المسلمين مما نقلوه لنا عن رسول رب العالين، وقدمت بين يدى ذلك: التحذير من الشذوذ، وما أمر الله به رسوله من لزوم الجماعة ومباينة أهل الزيغ والتفرق والشناعة، وما يلزم أهل السنة من المجانبة والمباينة لمن خالف عَقْدَهم ونكث عهدهم، فجمعتُ من ذلك ما لا يسع المسلمين

جهله، ولا يُنظر إلى من خالفه وطعن عليه ممن عمي عن رشده حين خالف المصطفى والراشدين».

وراح يعقد أبواباً في التمسك بالسنة ولزوم أهلها، والتحذير من البدع والخصومات وتجنب أربابها، ويسوق ضمن ما أجمع عليه سلف الأمة من أمور الاعتقاد: «الإيمان والقبول والتصديق بكل ما روته العلماء وتقلته الثقات أهل الأثار عن رسول الله وتلقوها بالقبول.. مثل أحاديث الصفات»، وتلقوها بالقبول.. مثل أحاديث الصفات»، «فكل هذه الأحاديث وما شاكلها، تُمَرُّ كما جاءت، ولا تُعارض، ولا تُضرب لها الأمثال، ولا يُواضع فيها القول، فقد رواها العلماء وتلقاها الأكابر منهم بالقبول».

وبنحو ذلك فعل ابن أبي زمنين، ففي مقدمة كتابه (أصول السنة)، عقد باباً (في الحض على لزوم السنة واتباع الأثمة)، وبعد أن حشد في ذلك العديد من الأحاديث والآثار قال: «واعلم: أن أهل العلم بالله وبما جاءت به أنبياؤه ورسله.. ينتهون من وصفه بصفاته إلى حيث انتهى من كتابه وعلى لسان نبيه»، وطفق يعقب ذلك بذكر جملة من الصفات الخبرية والفعلية، وجملة من أمور الاعتقاد..

إلى أن ختم كتابه بقوله تحت عنوان (النهي عن مجالسة أهل الأهواء): «ولم يزل أهل السنة يعيبون أهل الأهواء المضلة، وينهون عن مجالستهم، ويخوفون فتنتهم ويخبرون بخلاقهم، ولا يرون ذلك غيبة لهم ولا طعناً عليهم»..

وينحوه فعل الصابوني في كتابه (عقيدة السلف وأصحاب الحديث)، ومما نقله عنهم ص ٣٩، ٤٤، ٥٠، أنهم في جميع الصفات «ينتهون إلى ما قاله الله وقاله رسوله من غير زيادة عليه ولا إضافة إليه ولا تكييف له ولا تشبيه، ولا تحريف ولا تبديل ولا



تغيير، ولا إزالة للفظ الخبر عما تعرفه العرب وتضعه عليه، بتأويل، ويجرونه على الظاهر.. ويطلقون ما أطلقه سبحانه من استوائه على عرشه، ويُمرُّونه على ظاهره.. ويُثبت أصحاب الحديث نزول الرب كل ليلة إلى سماء الدنيا، ويُمرُّون الخبر الوارد بذكره على ظاهره..

وقال ص ٤٨، «والفرق بين أهل السنة وبين أهل البدعة؛ أن أهل البدعة إذا سمعوا خبراً في صفات الرب ردُّوه أصلاً، ولم يقبلوه أو يسلموا للظاهر، ثم تأولوه بتأويل يقصدون به رفع الخبر من أصله وإعمال حيل عقولهم وآرائهم فيه ... ثم ختم معتقده بالقول بأن «من تمسك اليوم بسنة رسول الله وعمل بها واستقام عليها ودعا إليها، كان أجره أوفر وأكثر من أجر من جرى على هذه الجملة في أوائل الإسلام والملة، إذ الرسول قال: (له أجر خمسين)، فقيل: خمسين منهم؟، قال: (بل منكم)، وإنما قال ذلك لمن يعمل بسنته عند فساد أمته ... وكذا فعل أبو محمد عبد الغني المقدسي في كتابه (الاقتصاد في الاعتقاد).

٢- واللالكائي في (شرح أصول اعتقاد أهل السنة) وابن أبي العزفي (شرح الطحاوية)، أيضاً على حمل نصوص الصفات على ظاهرها: وقريب مما فعل مَن ذكرنا، كان صنيع اللالكائي، فقد بدأ كتابه (شرح أصول السنة)، بباب في فقد بدأ كتابه (شرح أصول السنة)، بباب في (سياق من وُسم بالإمامة في السنة والدعوة والهداية إلى طريق الاستقامة بعد رسول الله) وذكرهم بأعيانهم وطبقاتهم وبلدانهم.

ā

1

ie 1tante 7731 a. - Itatis pro - Itmis Itelams ell'eraes

ثم ثنى بباب في (سياق ما روي في ثواب من حفظ السنة وأحياها ودعا إليها)، ثم (في الحث على الأتباع وأن سبيل الحق هو السنة والجماعة)، ثم في (الحث على التمسك بالكتاب والسنة وعن الصحابة والتابعين ومن بعدهم)، ثم (في النهي عن مناظرة أهل البدع وجدالهم والكالمة معهم والاستماع إلى أقوالهم المحدثة وآرائهم الخبيثة)، ثم في (جمل اعتقاد أهل السنة والتمسك بها والوصية بحفظها قرناً

بعد قرن)، ثم في (وجوب معرفة الله وصفاته بالسمع لا بالعقل).

وذكر النصوص والآثار في كل ذلك، ثم ذكر في اعتقاد أحمد رواية العطار السالفة الذكر، وكلاماً شبيهاً به نقله عن الثوري وابن المديني وأبى زرعة والطبري في معتقداتهم.

ثم ذكر في الجزء الثالث من المجلد الأول أيضاً أقوال السلف في الإثبات وكان مما ذكره عن الوجه والعينين واليدين والنزول، قول ابن المبارك وقد سئل عمن يجد في نفسه شيئاً لائلك، ولكن إذا نطق الكتاب بشيء، وإذا جاءت الآثار بشيء جسرنا عليه، أي قدمنا واجترأنا للكلام به، وقول محمد بن الحسن، «اتفق الفقهاء كلهم من المشرق إلى المغرب على الإيمان بالقرآن والأحاديث التي جاء بها الثقات عن رسول الله في صفة الرب.. ولم يصفوا ولم يفسروا – يعني، بما فسر به جهم ومن تبعه-ولكن أفتوا بما في الكتاب والسنة، فمن قال بقول (جهم) فقد فارق الجماعة، لأنه وصفه بصفة لا شيء».

وقوله عن أحاديث النزول: «إن هذه الأحاديث روتها الثقات فنحن نرويها ونؤمن بها ولا نفسرها »، ثم ذكر عقيب ذكر الأحاديث والآثار في رؤية الله، قول شريك وقد سئل عنها وعن أحاديث النزول وما أشبه: «إنما جاءنا بهذه الأحاديث من جاءنا بالسنن في الصلاة والزكاة والحج، وإنما عرفنا الله بهذه الأحاديث، وقول نعيم بن حماد شيخ الدخاري: «من شده الله بخلقه فقد كفر، ومن جحد ما وصف الله به نفسه فقد كفر، وثيس ما وصف الله به نفسه ولا رسوله تشبيهاً» وتكملته: «فمن أثبت لله ما أثبته لنفسه مما وردت به الآيات الصريحة ووصفه به رسوله مما ورد في الأخبار الصحيحة على الوجه الذي يليق بجلال الله وعظمته، ونفى عن الله النقائص، فقد سلك سبيل الهدى»، وقد ساق هذه الزيادة الشبخ



حكمي صاحب (معارج القبول) ٢٩٥/١ وذلك إبان شرح قوله في (سلم الوصول): وكل ما له من الصفات

أثبتها في محكم الآيات

أوصح فيما قاله الرسول

فحقه التسليم والقبول

نمرها صحيحة كما أتت

مع اعتقادنا لما له اقتضت من غير تحريف ولا تعطيل

وغير تكييف ولا تمثيل

بل قولنا قول أئمة الهدى

طوبى لمن بهديهم قد اقتدى ولشيخ الإسلام الهروي في كتابه (منازل السائرين) ٨٤/٢، قوله في تعظيم حرمات الله: «الدرجة الثانية: إجراء الخبر على ظاهره، وهو: أن تبقى أعلام توحيد العامة الخبرية، على ظواهرها، ولا يُتكلف لها تأويلاً، ولا يُتجاوز ظاهرها تمثيلاً، ولا يُدَعي عليها إدراكا أو توهماً»..

ويقول ابن أبي العز إبان شرحه قول الطحاوي: (ولا يصح الإيمان بالرؤية بوَهم، أو تأولها بفهم) ص ١٥١: «قوله: (أو تأولها بفهم)، أي: ادعى أنه فهم لها تأويلاً يخالف ظاهرها وما يفهمه كل عربى من معناها، فإنه قد صار اصطلاح المتأخرين في معنى التأويل: (أنه صرف اللفظ عن ظاهره، ويهذا تسلط المحرفون على النصوص)، وقالوا: (نحن نؤول ما يخالف قولنا)، فسموا التحريف تأويلاً، تزييناً له وزخرفة ليُقبل، وقد ذم الله الذين زخرفوا الباطل فقال: (وكذلك جعلنا لكل نبى عدوا شياطين الإنس والجن يوحى بعضهم زخرف القول غروراً) (الأنعام: ١١٢)، والعبرة للمعانى لا للألفاظ، فكم من باطل قد أقيم عليه دليل مزخرف عورض به دليل الحق. وكلامه هنا نظير قوله فيما تقدم: (لا ندخل في ذلك متأولين بآرائنا ولا متوهمين بأهوائنا)، ثم أكد هذا المعنى بقوله

هنا: (إذ كان تأويل الرؤية وتأويل كل معنى يضاف إلى الربوبية: ترك التأويل ولزوم التسليم، وعليه دين المسلمين)، ومراده: ترك ما يسمونه تأويلاً، وهو تحريف».

كما أوضح ابن الوزير في كتابه (إيثار الحق على الخلق) أن طرق معرفة الله منحصرة فيما أتى به الأنبياء، وان أهل البدع الواجب الحذر منهم هم من زادوا في الدين أو نقصوا منه، وكان من مظاهر نقصهم: «رد النصوص والظواهر ورد حقائقها إلى المجاز من غير طريق قاطعة تدل على ثبوت الموجب للتأويل، إلا مجرد التقليد لبعض أهل الكلام في قواعد لم يتفقوا عليها»..

وأشار الملاعلي القاري في شرحه للفقه الأكبر ص٩٦ إلى أن صفات «الغضب والرضا الذي يوصف الله به مخالف لما يوصف به العبد، وإن كان كل منهما حقيقة، وصرف القرآن عن ظاهره وحقيقته بغير موجب، حرام»... ومن غير من سبق ذكرهم جاء في منظومة الإمام السفاريني، ما نصه:

فكل ما قد جاء في الدليل

فثابت من غير ما تمثيل

من رحمة ونحوها ك (وجهه)

ويده وكل ما من نهجه

وعينه وصفة النزول

وخلقه فاحذر من النزول فسائر الصفات والأفعال

قديمة لله ذي الجلال كما ذكر العلامة أبو الفضل شهاب الدين محمود الآلوسي في كتابه (غرائب الاغتراب) ص ٣٨٤، ما نصه: «يشهد لحقيقة مذهب السلف في المتشابهات، وهو إجراؤها على ظواهرها مع التنزيه: إجماع القرون الثلاثة الذين شهد بخبرتهم خير البشر صلى الله

وإلى لقاء آخر نستكمل الحديث والحمد لله رب العائين.

Upload by: altawhedmag.com

عليه وسلم»..



الْحَمْدُ للَّه الَّذِي جَعَلَ فَالسَّمَاءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ هَيهَا سِرَاجًا وَقَمَرًا مُنيرًا، وَالصلاة والسلام على نبينا محمد، الذي أرسله ريه هادياً ومبشراً وتذيراً وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً.

الحلقة الثانية

أمًا بَعْدَ، فقد سبق معنا في العدد الماضي الحديث عن بعض وسائل الخشوع في الصلاة، وتكمل في هذا العدد فنقول وبالله تعالى التوفيق، من وسائل الخشوع في الصلاة أيضًا،

(١٣) معرفة أن الخشوع في الصلاة من أسياب مغفرة الذنوب:

من الأسباب التي تجعلُ المسلمَ يخشعُ في صلاته أنَ يَعْلَمُ أنَّ خشوعه في صلاته هو سببُ مغفرة ذنوبه، وحصوله على مرضاة الله تعالى في الدنيا والآخرة,

قال الله تعالى: (قَدَ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمَنُونَ ﴾ ٱلَّذِينَ هُمَ فِي صَلَائِمٍ خَثِيثُونَ ) (المؤمنون، ١-٢) قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: خاشعُونَ خَائفُونَ سَاكَتُونَ. وقَالَ عَلَيُ بْنُ أَبِي طَالَب رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، الْخُشُوعُ

خُشُوعُ الْقُلْبِ. (تَقْسِيرَ أَبِنَ كَثْيَرٍ، ٤٠٢/٥). (١٤) التفكرية معانى أفعال وأقوال الصلاة،

إن تَفَكَّرُ المسلي وتَدَبَّرَهُ فِي المعاني العظيمة للأفعال والأقوال المشروعة في الصلاة، له أَثَرٌ عظيمٌ في خشوعه في صلاته.

أولا: أثناء القيام في الصلاة: ما الم

ゴシー

يجبُ على المصلي أن يتذكر وقوفه بين يدي الله تعالى يوم القيامة للحساب. ثانياً: الركوع والسجود،

روى مسلمٌ عَنْ عَلِيَّ بْنِ أَبِي طَالِبِ، أَنَّ التَّبِيَّ صلى

الله عليه وسلم إذَا رَكَعَ، قَالَ، «اللهُمَّ لَكَ رَكَعْتُ، وَبِكَ آمَنْتُ، وَلَكَ أَسْلَمْتُ، خَشَعَ لَكَ سَمِعِي، وَبَصَرِي، وَمَحْي، وَعَظَمِي، وَعَصَبِي، (مسلم حَدَيث: ٧٧١). يَنْبَغِي لِكَ أَيها المسلم أَنْ تُجَدَد عنْدَ الرُّكُوعِ وَالسُّجُود، ذِكْرَ كَبْرِيَاء الله سُبْحَانَهُ وَتَرْهَعَ يَدَيْكَ مُسْتَحِيراً بَعَفُو اللَّه عَزَّ وَجَلَّ مِنْ عَقَابِه، ثَمَّ تَسْتَأْنَفَ لَهُ ذُلَّا وَتَوَاضُعَا بِرُكُوعِكَ، وَتَجْتَهَدَ عِنْ تَرْقِيقَ قَلْبِكَ هَتُسَبُّحَرَيَّكَ وَتَشْهَدَ لَهُ بِالْعَظْمَةِ وَأَنَّهُ أَعْظَمُ مَنْ كُلُ شَيْء عَظِيم.

ثُمَّ تَرْتَقُعَ مِنْ رُكُوعَكَ مُؤْكُدًا للرَّجَاءِ فِي نَفْسِكَ بِقَوْلِكَ، رَسَمَعَ اللَّه لَنْ حَمدَهُ أَيَ أَجَابَ لَّنْ شَكَرَهُ، ثُمَّ تُرْدِفَ ذَلِكَ بِالشَّكْرِ الْتَقَاضِي للْمَزِيدَ فَتَقُولَ، دَرَيَّنَا لَكَ الْحَمْدُ، وَتَكْثَر الْحَمْدَ بِقَوْلِكَ، دَملُء وَهُوَ أَعْلَى دَرَجَات الأَسْتَكَانَة هَتُمَكَنَّ أَعَزَ أَعْضَانِكَ وَهُوَ أَعْلَى دَرَجَات الأَسْيَكَانَة هَتُمَكَنَّ أَعَزَ أَعْضَانِكَ وَهُوَ الْعَلَى دَرَجَانَ الْتَشْيَاء وَهُوَ اللَّهُ وَقُلْ، دَسَبْحَانَ وَسَانِلاً حَاجَتَكَ وَقَائِلاً، دَرَبُ اغْفَرْ لِي هُ مَنَ أَكُر التَّوَاضُعَ بِالتَّكَرَا هُعُذَا لِي السُّجُودِ فَانِيا كَدَلِكَ مَكَانِ التَوَاضُعَ بِالتَكُرَا وَهَائِلاً، دَرَبُ اغْفَرْ لِي هُ ذَاعَا كَ

أيها المسلم الكريم؛ إذَا جَلَسْتَ للتشهد، فَاجْلسْ مُتَأَدَّبًا وَمُعْتَرِهَا بِأَنَّ جَمِيعَ مَا تقومُ مِنَ الصَّلَوَات وَالطَّيْبَاتِ أَيَ مِنَ الأَخْلَاقِ الطَّاهرَة لَلٰه، وَكَذَلكَ اللَّهُ وَيَرَكَاتُهُ، ثُمَّ تَسَلَّمُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيَّ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَيَرَكَاتُهُ، ثُمَّ تَسْلَمُ عَلَى نَفْسِكَ وَعَلَى عبَاد اللَّهُ الصَّالِحِينَ، شُمَّ تَشْهَدُ لَهُ تَعَالَى بِالْوَحْدَانِيَّةَ دوَلَحَمَد، نَبِيهُ صلى الله عليه وسلم بالرُسَالَة

مُحَـدُدًا عَهْدَ الله سُبْحَانَهُ بِإِعَادَة كَلَمَتَى الشمادة

ثُمَ ادْءُ فِي آخر صَلَاتِكَ بِالدُعَاءِ الْمَأْتُورِ مَعَ التواضع والخشوء والضراعة والانتهال وصدق الرَّجَاء بالإجابَة. وَاسْتَشْعِرْ شُكْرَ الله سُنْجَانَهُ عَلَى تَوْفِيقَهُ لَكُ لاتْمَام هَذه الطَّاعَة، ثُمَّ أَشْعِرْ قَلْبَكَ الْوَجَلَ وَالْحَيَاءَ مَنَ التَّقْصِيرِ فِي الصَّلاَّة، وَخَفْ أَنْ لاَ تَقْبَلُ صَلاَتُكَ وَأَنْ تَكُونَ مَمْقُوتًا بِذَنْبُ ظاهر أو باطن فترد صلاتك ف وخهك وترحو مَعَ ذَلِكَ أَنْ يَقْبَلُهَا بِكَرَمِهِ وَفَضْلِهِ. (موعظة المؤمنين، جمال الدين القاسمي ص ٤، ٤٠).

(١٥) اجتناب المبث بالثياب أو بأعضاء الحسم أثناء الصلاق

انشغال المصلى بالعبث بثيابه أوبأعضاء جسمه يصرفه عن الخشوع في الصلاة، فيجب على المسلم أن يتجنب ذلك، لأن الطمأنينة من أركان الصلاة.

روى عَبْدُ الرَّزَّاقِ، عَنْ مَعْمَرٍ، عَنْ أَبَانَ قَالَ، رَأَى ابْنُ الْسَيِّبِ رَجُلاً بَعْنَتُ بِلَحْيَتِهِ فِي الصَّلاَةِ فَقَالَ: «إِنَّى لأَرَى هَذَا لَوْ خَشَعَ قَلْبُهُ خَشَعَتْ جَوَارِحُهُ» (مصنف عبد الرزاق ٢/٢٦٢، رقم: ٣٣٠٨)

قال ابنُ عثيمين رحمه الله: « يُكْرَهُ عَبَث المُصَلَّى، وهو تشاغله بما لا تدعو الحاجة إليه، وذلك لأن العبث فيه مفاسد:

المفسدة الأولى: انشغال القلب، فإنَّ حركة البَدَن تكون بحركة القلب، ولا نُمكن أن تكون حركة البَدَن بغير حركة القلب، فإذا تحرُّك البَدَن لزم من ذلك أن يكون القلب متحركاً، وفي هذا انشغال عن الصَّلاة.

المفسدة الثانية؛ أنَّه على اسمه عبثُ ولغو، وهو يُتَافِي الحِديَّة المطلوبة من الإنسان في حال الصَّلاة.

المفسدة الثالثة؛ أنه حركة بالجوارح، دُخبَلَة على الصَّلاة، لأنَّ الصَّلاة لها حركات معيَّنة من قيام وقعود وركوع وسُجود .. (الشرح المتع على زاد المستقدع، لابن عثيمين ٢٣٢/٣).

(١٦) المحافظة على السنن الروات قبل الفريضة وبعدها:

إن المحافظة على السنن الرواتب التي قبل صلاة الفريضة يساعدُ القلبَ على الخشوع في الفريضة، والمحافظة على السنن الرواتب التي

بعد الصلاة بحبر التقص، والخلل في الخشوء أثناء اقامة الصلاة المفروضة.

#### (١٧) إذالة ما يشغل المسلم أثناء الصلاة:

يجبُ على المسلم أن دلقي أمور الدندا وهمومها خلف ظهره قبل الدخول في الصلاة، ويحاول أن يتخلص مما يجعله ينشغل في صلاته، فإذا كان جائعا، فعليه أن يتناول طعامه، وإن كان محتاجاً لدخول دورة المياه، فعليه أن يقضى حاجته أولاً، وقد حاءت سُنْة نبينا صلى الله عليه وسلم بذلك.

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهَا قَالَتُ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم يقول: لا صَلاة بحَضرة الطَّعَام، وَلاَ هُوَ (أَي الْمُصَلِّي) يُدَاهِعُهُ الأَخْبَثَانِ. (مسلم حديث ٢٠).

قَالَ الإمامُ النَّوَوِيُّ رحمه الله: هَذَا الحَدِيثَ دَلِيلُ عَلى كَرَاهَة الصَّلاة بحَضْرَة الطَّعَام الَّذي يُرِيدُ أكلهُ لمّا فيه من اشتغال الْقُلْب به وُدُهَاب كَمَالَ الْخُشوع وَكَرَاهَتَهَا مَعَ مُدَافَعَة الأَخْبَثِينَ، وَهُمَا الْبُولِ وَالْعَائِطِ، وَبَلْحَقَ بِهَذَا مَا كَانٍ عَ معناه مما يَشْغُلُ الْقُلْبَ وَيُدْهِبُ كَمَالُ الْخُشُوع. (مسلم بشرح النووي ٢/٥٤).

قال الإمام ابن قدامة: (رجمه الله): إذا حَضَرَ الْعَشَاءُ فِي وَقْت الصَّلاَة، فَالْسُتَحَبُّ. أَنْ يَبْدَأُ بِالْعُشَاءِ، قَبْلُ الصَّلاَةِ؛ لَيَكُونُ أَفْرَغُ لَقُلْبِهِ، وَأَحْضَرُ لِبَالِهِ، وَلا يُسْتَحَتُ أَنْ يَعْجَلَ عَنْ عَشَائِهِ أوْغدائه. (المغنى، لابن قدامة ١/٠٥١).

## تبيئا هو القدوة الحسنة لإ الخشوع:

عَنْ عَبْد الله بْن الشَخير قَالَ: «أَتَيْتُ النَّبِيَّ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم، وَهُوَ يُصَلَّى وَلِحَوْفَه أَزْيِزَ (صَوْت) كأزيز المرجل، يغنى، ينكى. (حديث صحيح) (صحيح سنن النسائي، للألباني ٣٩١/١ حديث: ١٢١٣).

قَوْلَهُ: (كَازِيز الْرَجَل) أَيْ: كَصَوْتَ الْقَدْرِ عِنْدُ غليًانه. (مرقاة المفاتيح، على الهروى ٧٩١/٢). صور مشرقة لصلاة السلف الصالح:

سوف نذكر بعض الصور لصفة صلاة سلفنا الصالح، ولا تركى على الله تعالى أحدراً.

(1) كان أبو بكر الصديق، رضى الله عنه، في صلاته كأنه وتد. (إحياء علوم الدين، للغزالي .(179/1

(٢) قَالَ عَبْدُ الله بْنُ شَدَّاد؛ سَمِعْتُ تَشْيِحُ عُمَرَ

بن الخطاب،رضي الله عنه، وَأَنَّا عِ آخِر الصُّفُوفِ يَقْرَأُهُ (إِنَّمَا أَشُكُو بَثُي وَحُزْنِي إِلَى اللَّهِ) (يُوسُفَ، ٨٦).

النَّشْيجُ: صَوْتٌ مَعَهُ تَوَجُّعٌ. كَمَا يُرَدُّدُ الصَّبِيُّ بُكَاءَهُ فِي صَدْرِهِ. (شرح السنة، للبغوي ٢٤٥/٣).

كان علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب إذا توضأ اصفر لونه، فيقول له أهله: ما هذا الذي يعتادك عند الوضوء فيقول: تدرون بين يدي من أريد أن أقوم؟ (تاريخ دمشق، لابن عساكر ٢ ٢٧٨/٤).

(٣) قَالُ ثَابِتُ البُنَانِيْ، كُنْتُ أَمُرُ بِابْنِ الزَّبِيْرِ، وَهُوَ خَلْفَ الْقَام يُصَلِّي، كَأَنَّهُ خَشَبَةُ مَنْصُوْبَةً لَا تَتَحَرَّكُ. (سير أعلام النبلاء للذهبي ٣٦٩/٣).

(٤) كَانَ عَاصمُ بنُ أَبِي النَّجُوْدِ إِذَا صَلَى، يَنتَصبُ كَأَنَّهُ عُودٌ. (سَير أعلام النبلاء لَلذَهبي ٥/٥٥٩). (٥) قَالَ عَبْدُ اللَّه بْن مُسْلم، مَا رَأَيْتُ سَعيدَ بْنَ جُبَيْرِ قَطُّ يُصَلِّي إِلَا كَأَنَّهُ وَتَذَ. (الطبقات الكبرى، لابن سعد ٢/٢٧٦).

(٦) قَالَ مَيْمُونُ بْنُ حَيَّانَ مَا رَأَيْتُ مُسْلَمَ بْنَ يَسَارِ مُلْتَفْتَا فِي صَلاَتِه قَطْ خَفِيفَةَ وَلاَ طَوِيلَةُ، وَلَقَدَ انْهَدَمَتْ نَاحِيَةٌ مَنَ الْسَجِد فَفَزَعَ أَهْلُ السُّوقَ لَهَدُمه، وَإِنَّهُ لَفِي الْسُجِد فِي الصَّلاَة فَمَا الْتَفَتَ، (حليَةَ الأولِياء، أبو نعيم الأصبهاني ٢٩٠/٢).

(٧) قَالُ الْحُسَيْنِ الْجَاشِعِيِّ، قَيْلُ لَعَامر بِن عَبْد قَيْسٍ، أَتَحَدُّثُ نَفْسَكَ عَ الْصَلَاةَ؟ قَالَ، أَحَدُثُهُا بِالْوُقُوْفِ بَيْنَ يَدَي اللَّهِ، وَمُنْصَرَعٍ. (سير أعلام النبلاء لَلذهبي ١٧/٤).

(٨) سُئل حَاتَم الأَصَمُّ عن صلاته فقال: إذا حانت الصلاة أسبغت الوضوء وأتيت الموضع الذي أريد الصلاة فيه فاقعد فيه حتى تجتمع جوارحي، ثم أقوم إلى صلاتي، وأجعل الكعبة بين حاجبي والجنة عن يميني، والنار عن شمالي، وملك الموت ورائي، أظنها آخر صلاتي ثم أقوم بين الرجاء والخوف، وأكبر تكبيرًا بتحقيق وأقرأ قراءة بترتيل، وأركع ركوعًا بتواضع، وأسجد سجودًا بتخشع وأقعد على الورك الأيسر وأفرش ظهر قدمها وأنصب القدم اليمنى على الإبهام وأتبعها الإخلاص ثم لا أدري أقبلت مني أم لا. (إحياء علوم الدين للغزالي ١/١٥١).

Le Iterto VIII de

- 1011

Pro - Ituit

Itelamb e 12 cuaçi

(٩) قَالُ مَعْمَرٌ، مُؤَذَنُ سُلَيْمَان التَّيْمِي، صَلَى إلَى جَنْبِي سُلَيْمَانُ التَّيْمِيُّ بَعْدَ الْعَشَاءِ الآخرَة، وَسَمِعْتُهُ يَقْرَأُ (تَبَارَكَ الَّذي بِيَده الْلَكُ)(المَلكَ.

(1) قَالَ: فَلَمًا أَتَى عَلَى هَذه الآيَة (هَلَمًا رَأَوْهُ زُلْفَةً سِيئْتُ وُجُوهُ الْدَيِنَ كَفَرُوا) (الملك: ٢٧) حَعَلَ يُرَدُدُهَا حَتَى خَفَّ أَهُلُ الْسُجِد هَانُصَرَقُوا، قَالَ: هَخَرَجْتُ وَتَرَكْتُهُ قَالَ: وَخَدَوْتُ لأَذَانِ الْفَجُر هَنَظْرْتُ فَإِذَا هُوَ فِي مَقَامه، قَالَ: فَسَمِعْتُ هَإِذَا هُوَ هَيهَا لَمْ يَجُزُهُا وَهُوَ يَقُولُ (هَلَمًا رَأَوْهُ زُلْفَةَ سَيئَتْ وَجُوهُ الَّذِينَ كَفَرُوا) (حلية الأولياء أبو نعيم الأصبهاني ٢٩/٣).

(١٠) قال القاسم بن مَعْن إنَّ أَبَا حَن يُفَةً قَامَ لَيُلَةً يُرَدُدُ قَوْلَهُ تَعَالَى: (بَلَ السُّاعَةُ مَوْعَدُهُم، وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَنُ (القَمَرُ: ٤٦)، وَيَبْكي، وَيَتَضَرَّعُ إِلَى الفَجْر. (سير أعلام النبلاء للذهبي ٢٠١/٦).

(11) روى أبو داود عَنْ جَابَر بن عبد الله، قال: نَزْلُ النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْهُ وَسَلَّمَ مُنْزِلاً، فَقَالَ؛ مَنْ رَجُلَ يَكْلُؤُنَّا ؟ (يحرسنا) فَانْتَدَبَ رَجُلَ مَنَ الْمُهَاجِرِينَ وَرَجُلُ مِنَ الْأَنْصَارِ، فَقَالَ: حَوْنًا بِفُم الشُعْبِ»، قال: فلمًا خرَجَ الرُّجُلان إلى فم الشعْب اضْطَجُعَ الْمُهَاجِرِيُّ، وَقَـامَ الأَنْصَارِي يُصَلِ، وَأَتَى رَجُل مِنَ الْمُشْرِكِينَ، فَلَمًا رَأَى شَخْصَهُ (أَي الأنْصَارِي) عَرَفَ أَنَّهُ رَبِيئَةَ لِلقَوْمِ، فَرَمَاهُ بِسَهْم فوضعة فيه فنزعه، حتى رَمَاهُ بِثلاثة أسْهُم، ثُمَّ رَكِعَ وَسَجَدَ، ثُمَّ انْتَبَهُ صَاحِبُهُ، فَلَمَّا عَرَفٌ أَنْهُمُ قَدْ نَدْرُوا بِه(عَلَمُوا بِمِكَانَه) هَرَبَ، وَلَمَا رَأَى الْمُهَاجِرِيُّ مَا بِالْأَنْصَارِيُ مِنَ الدِّمِ، قَالَ: سُبْحَانَ الله ألا أنْبَهْتَني(أيقظتني) إَوَّلَ مَا رَمَي، قَالَ؛ كُنْتَ فِي سُورَة أَقْرَؤُهَا فَلَمُ أَحَبُّ أَنْ أَقْطَعَهَا. (حديث حسن)(صحيح أبى داود للألباني، حديث:١٨٢).

قَوْلُهُ: (كُونًا بِغَمِ الشَّعْبِ) أَيُّ قِفًا بِأُولَ الطَّرِيقَ الذي يلي العَدَّو.

قَوْلُهُ: (رَبِينَةَ لِلْقَوْمِ) الشخصُ الذي يقفَ عَ مِقدِمة الجَيشُ لَحِمايَتِهم من العَدُو.

قَوْلُهُ: (فَنَزْعَهُ) أَيْ نَزَعَ الأَنْصَارِيَّ السَّهْمَ مِنْ جِسَدِهِ وَاسْتَمَرَّ فِي الصَّلَاةِ.

قَبُوْلُهُ: (ثُمَّ رَكَعَ وَسَجَدَ) يعني: رَكَعَ وَسَجَدَ الأَنْصَارِيُ،وَلَمْ يَتْطَعْ صَلاَتَهُ، لا شتغاله بِحَلاَوَتِهَا عَنْ مَرَارَةِ أَلَم الْجُرْحِ. (عون المعبود ٢٣٠/١).

نسأل الله أن يرزقنا الخشوع في الصلاة، وأن يتقبل منا سائر أعمالنا، وآخرُ دَعُوَانا أَنِ الْحَمُدُ للله رَبُ الْعَالَيْنَ. وَصَلَّى الله وسَلَّمَ عَلى نبينا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين. الحمد لله الذي علم بالقلم والصلاة والسلام على نبينا محمد المقدم العلم وعلى آله وصحبه أئمة الهدى ومصابيح الظلم وبعد:

#### أثر قفو الأثر واتباع الشن :

ففي المقال السابق كان الحديث عن محنة التعصب للمذاهب الفقهية والكلامية والتي استمرت قروناً متتابعة.

وَبَعْدُ قَرُونَ خَلَتُ وَخَفْتُ آثار هَذِه الْحُنَةُ (أي: عصبية المذاهب) خَفَتَ أَهْلُهَا، وَبَهَتَ وَشَيَ (أي، نقش) ثَوْنُهَا، وَظَهَرَ فَقْهُ الدَّلِيلُ، وَعَظَمَ قَفُو الأَضَرِ حَتَّى تَهُلَّتُ سُبُحاتُ وُجُوه الْخلصين لأمَّتهمْ فَرِحينَ يَسْتَبْشرُونَ بنعْمَة منَ اللَّه وَفَضَلَ، وَيَبُسَتَ شفَاهُ الرُّمَاة لأَمْتهمْ الْفَاشُينَ لَهَا مَهْمُومينَ مَغْمُومينَ، كَأَنْمَا أَغْشِيَتُ وُجُوهُهُمْ قَطَعًا منَ اللَّبُلُ مُظْلَمًا حَزَاءَ وِفَاقًا.

لتعصب وأثره

السيئ في ماضي

الأمة وحاضره

(داء ودواء)

الحلقة الثالثة

اعداد/

د . عماد عیسی

المفتش بوزارة الأوقاف

وَظْهَرَتْ مَدْرَسَةٌ ابْنِ تَيْمِيَّةَ الَّتِي أَظْهَرَتْ فِي زَمَانِهَا مَعَالَمُ النَّبُوَّةَ وَجَاهَدُوا- فِي اللَّهِ- التَّعُصُّبَ حَقَّ جِهَادِهِ، وَحَارَبُوا الْبِدَعَ وَالْحُدَثَاتَ، وَدَاوَوُا هَذِهِ الْجِرَاحَ حَتَّى عَادَ الْإِسْلَامُ نَقَيًّا صَاهَيًا.

وَقَدْ كَانَ ابْنُ تَيْمِيَّةَ- يَعْ هَذَا الزَّمَنِ الْمَائِجِ بِأَهْلِهِ- رَجُلَ الأُمَّة وَسَهْمَهَا إِذَا طَاشَتْ السُّهَامُ، وَزُكْنَهَا الَشَّدِيدَ حِينَ وَهَتْ الأَزْكَانُ، وَكَانَ قَدْ جَمَعَ الْعُلُومَ فَأَوْعَى،وَدَعَا أَنْوَاعَهَا فَقَالَتْ: سَمْعًا وَطَوْعًا،وَضَمَّ حُسْنَ الْقَرِيحَةِ إِلَى الْفُكْرَةِ الصَّحِيحَة.

فَقَدُ وَاَجَهُ الْتَعَصَّبُهُ فَكَانُوا إِنْبَا عَلَيْه، فَأَثَارُوا عَلَيْه الْوُلاَةَ، وَغَيَّرُوا قُلُوبَهُمْ عَلَيْه وَمَعَ هَذَا هَلَّ جُيوشَهُم، ، فَسَلَّمُوا لِإِمَامَتِه، وانقادوا لَقَوة دليله وسلامته، وَلَمْ يَحِدُوا مَفَراً عَنَ إِذْعَانِهِمْ لَسَعَة عُلُومِه وَتَبَحُر مَعَارِفِه. وَصَارَ عِلْمُهُ فِي النَّاسِ عَظَيمَ الْنَقْعِ، وَفِا لَنْفُوسِ طَيْبَ وَأَصْبَحَتُ عُلُومُهُ مَورِقَةَ الأَشْجَارِ، وَمَعَارِهُهُ جَارَيَةً وَأَصْبَحَتُ عُلُومُهُ مَورِقَةَ الأَشْجَارِ، وَمَعَارِهُهُ جَارَيَةً الْأَنْهَارِ بِالْفَوَاتِدِ الْغَزَارِ، فَاقْتَدَى بَهِ مَنْ أَزَادَ اللَّهُ بِهِ خَيْرًا.

وَنَهَلَ مِنْ عَلَمِهِ مَنْ شَرَحَ اللَّهِ صَدُرَهُ وَقَامَ بِنَشَرِهِ طَائِقَةً مِنَ الْمُحَقِّقَيْنَ قَيَّضَهُمُ اللَّه لَهُ هَنَهَضُوا بَعَلْمِهَ بِرًّا بِهِ وَإَمْتِنَانَا بِجَمِيلِهِ وَعَرْهَانَا بِهِ كَابُنِ الْقَيَّمَ وَاَلَّاَهَبِي وَابَنَ كَثِيرِ وابْنَ عَبْدَ الهَادِي وَغَيْرِهِم هَبَثُوا فِي النَّاسَ حُبَّ السُّنَ وَتَوْقِيرَ أَئِمَةَ الْلَاهِبِ مَعَ عَدَم تَقَديم أَقُوَالِهِمْ علَى قَوْلِ اللَّه وَرَسُولِهِ، وَكَانَ لَهُمُ الأَحْرُ هَيَمَنْ جَاءَ بَعَدِهُمْ بِقُرُونَ مِنْ بَاعَتِي الْيَقَطَة فِي الأَمَةِ وَنَاهِحِي رُوحَهَا فِيهَا كَأَلْصَنْعَانِي وَابْن عَبْدِ الْوَهَابِ وَالشَّوْكَانِي وَغَيْرِهِمَ

ذو القعدة ١٣٧ ٤٧ هـ - العدد ٩٣٩ - السنة الخامسة والأربعون

عَوْدَ إلى العصبية غيرَ حميد، ورجعَ إليّهَا ليس بيميد، مَتَاعٌ قَلَيلُ قَضَتُهُ الأَمَّهُ فِي عَاهَيَةٍ مِنْ دَاءِ التَّعَضُّبِ، ثُمَّ وَقَعَ بِالنَّاسِ خَلَافٌ وَشَرَّ، وَلَمْ يَطُلُ بَقَاءُ هَذَا الصَّبِحِ الَّذِي أَسْفَرَ بِالْهُدَى وَالْعلَم الْتَبْعِ حَتَّى أَدْبَرَ، وَأَقْبَلُ لَيُلُ قَدْ ادْلَهَم ظَلامُهُ، وَذَرَلُ بِنَا سَيْلُ خِلاَفٍ قَدْ انْعَقَدَ عَمَامُهُ.

#### أنكرتها بعد أغوام مضين لها

لا الدارُ دَارَا فَلا الْجِيرَانَ جِيرَانًا فَلَمُ تَلْبَتُ هَذه النَّعْمَةُ طَوِيلاً حَتَّى ظَهَرَتْ عَصَبِيَّةُ جَدِيدَةٌ وَهِيَ غَصَبِيَّةُ الأَهْكَار

وَمَا يُسَمَّى (التيارِات الإسلامَية الْحُتَلفَة) هَظَهَرَتْ جَمَاعَاتٌ مُتَخَالفَةٌ-صَحِيحٌ أَنَّ اللَّه تَعَالَى أَجْرَى عَلَى يَدَيْهَا لِلأُمَةِ خَيْرًا كَثِيرًا هَهُوَ حَقٌ يُذْكُرُ وَحَقِيقَةٌ لاَ تُنْكُرُ-

فَكُمْ مِنْ أَنَاس تَسَبَّبُوا فِي هَدَايَتِهِمْ، وَكُمْ مِنْ ضَالُ اهْتَدَى وَأَصْبَحَ مِنَ الْغُيُورِينَ عَلَى دِينِهِمْ.

بَلْ كُمْ مِنْ أَنَاسَ كَانُوا مَنْ مَرَدَةَ وَشَيَاطِينِ الْإِنْسِ فَأَصْبَحَ ٱلْوَاحِدُ مِنْهُمْ دَاعِيَةَ لِدِينِهِ مُدَاهَعًا عَنْهُ غَيُورًا عَلَيْهِ.

وَمَا شَأَنُ بَغْضِ الْجَمَاعَاتِ الْمُتَغِلَةِ بَالَّدغُوةِ عَنًا بِبَعِيدٍ.

إِنَّ الْلَنْبَعْي بَلُ الْوَاحِبَ أَنْ يَفْهَمَ الْعَامِلُونَ فِي مَضْمَارِ الْدعوة وهداية النّاس وإصلاحهم أن قيام الدين وبعث اللة جَدْعَة فَتَيَّة- كَمَا كَانَ عَنْدَ السَّلَف الأُوَاثل- لَنْ يُسْتَطَاعَ بِطَائِفَة وَاحدَة بَلْ لاَبُدْ مَنْ كَثُرَة كَاثَرَة مُسْتَقيمة عَلَى مُنْهَجَ السَّلف الصَّاكِ جُمْلَة وَتَفْصِيلاً، مُتَرَاحمَة فَيما بَيْنَهُم إخْوَقَ مُتَحَابِينَ كَمَا قَالَ تَعَالَى مُتَرَاحمَة فَيما بَيْنَهُم إخْوَقَ إِالمَتِي وَقَوَاسًا إِلَيْرَمَة () أَوَلَتِكَ أَصَنَ الْيَنَةِ ، (البلد: 19. 10. الأذهم في الأصل كشيء واحد كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الأَنْبِيَاء إخْوَةً تَعَالَاتُ ، أَمْهَاتُهُمْ شَتَى وَدِينُهُمْ وَاحِدٌ ﴿ (صَحيح البخارَي:(٣٤٢٣)).

4

.5

1122L 6 VY 31 & -

(a) (

PTO - Ilmin

الخامسة والأربعون

فكما أن الأنبياء أصل دينهم واحد إنما يتفاوتون في الشرائع فكذلك ينبغي أن يكون العاملون للإسلام أصلهم واحد.

قال الحافظ ابن حجر؛ «وَالْعَالَاتَ بِفَتْحِ الْمُهْمَلَةَ الضَّرَائِرُ وَأَصُلُهُ أَنَّ مَنْ تَزَوَّجَ امْرَأَةَ ثُمَّ تَزَوَجَ أُخْرَى كَأَنَّهُ عَلَ مَنْهَا، وَالْعَلَلُ الشُّرْبُ بَعْدَ الشُّرْب، وَأَوْلاَدُ الْعَلاَتِ الْإِخْوَةُ مِنَ الآب، وَأُمَّهَاتُهُمْ شَتَّى وَقَدْ بَيْنَهُ فِ

د وأمهاتهم شَتَى وَدِينُهُمْ وَاحِدٌ د وَهُوَ مِنْ بَابِ التَّفْسِيرِ كَقَوْلِه تَعَالَى: (إنَّ الْأَنْسَانَ خُلقَ هَلُوعًا إِذَا مَسَّهُ الشَّرُ جَزُوعًا وَإِذَا مَسَهُ الْخَيْرُ مَنُوعًا) وَمَعْنَى الْحَدِيثَ: أَنَّ أَصْلَ دَيَنِهِمْ وَاحِدٌ وَهُوَ التَّوْحِيدُ وَإِنِ اخْتَلَفَتَ هُرُوعُ الشَّرَائِعَ. أَه (هَتَحِ الباري: ٤٨٩٦).

وَأَنْ يَفْهَمُوا أَنَّهُمْ يَحْدُمُونَ فَيْ مَنَاحٍ شَتَى هَمِنْهُمْ مَنْ يَحُدُمُ فِي نَشْر الْعِلْم وَإِحْيَاءِ التَّرَاتُ، وَيَعْتُ مَجِد الأمة وَعَلُوم الْإِسْلَامَ مِنْ جَدِيد- وَهَذَا لَعَمْرِ الْحَقُّ عَمَلُ تَنُوءُ بِحَمْلِهِ الْجِبَالُ الرَّوَاسِي وَتَشِيبُ مِنْ أَجْلِهِ النَّوَاصِي-.

وَآخَرُونَ يَخْدُمُونَ فِي مَجَالِ الدَّعْوَة هَيَطُوهُونَ الْتُلْدَانَ، وَيَمْشُونَ فِي ٱلطُّرَقَاتَ والأَسْوَاقَ، وَيَطُرُقُونَ الأُنْسِوَابَ يَتَحَمَّلُونَ الأَذَى، وَيَبَبُدُلُونَ الأَوْقَاتِ وَالأَعْمَارَ.

ۉۘڹۛۼ۫ڞؙۿؙؗؗؗ؋ؙؽۼ۫ڡؘۘڵؙؠڿؚۮ۫ڡؘڎؚٲؘۿڸٵؗ؇ۣڛ۫ڵٲؘڔ؋ۣۯؚؚۣڝؘٳؽؚڎؚٵؿؙڡٞؗڟؘۯٳءؚ ۉؘٳڵۑؘؚؾؘٵڡؘؽ٠

وَكُلْ هَيه خَيْرٌ وَبَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضٍ وَتَرْجُو أَنْ يَكُونَ كُلُّ مَنْهُمْ مُثَابًا عَلَى قَصْدَهِ هَاِنَّ لِكُلُ وَجُهَ مَنْفَعَةٍ عِ حَدْمَة الْإِسْلَام وَتَشْرِه.

لَكُنُ الْمُشْكَلَةَ تَكْمُنُ فَيِمَنُ يَبِٰذُرُ بُـذُورَ الشُقَاقِ ؛ فَيَطْعَنُ فَي غَيْرِه بغيرَ وجه حق، وَيَدَعي أَنَّهُ عَلَى الْحَقُ، وَأَنَّ غَيْرَةُ عَلَى الْبَاطل،وَتِلْكَ هِيَ الْعَصَبِيَّةُ الَّتِي فَأْتِي عَلَى بُنْيَانِهَا مِنَ الْقَوَاعِدَ.

وَأَحْيِرًا بَعْدُ تَغَيَّر الأَخْوَالِ فَحَمَّرَ وَبَعْض بِلاَدِ الْإَسْلاَم وَالْعُرُوبَة أَتَّسَعَ الْخَرْقَ عَلَى الرَّاقَعَ، وَزَادَ الطَيْن بَلَّة، وَبَاتَتَ هُوَة الخلاف واسعَة فَأَضْحَى الفَرِيقُ الواحدُ هَرَقًا، وَعَادَى الأَخُ أَخَاهُ، وَخَوَنَ الأَشَقَاءُ بَعْضُهُمْ بَعْضًا، وَسَفَّهُ آخَرُونَ عُقُولَ مُخَالفيهم، وَبَاتَ كَلُ حَزْب بِمَا لَدَيْهِمْ هَرُحُونَ، والسِّفَهَاء وَاللَه الْسَتَعَانُ.

ولأبي دلف العجلي:

# وَلَمَ أَرْبِي الْخُطُوبِ أَشَدُ هُوْلِاً

# وأصغب من مُعَادًاة الرِّجَال

(بهجة المجالس لابن عبدالير، ١٦٦/١). لَقَدُ أَصْبَحَتُ الْفَنَةُ الْوَاحِدَةُ أَوْزَاعَا، وَبَاتَ الْكِيَانُ الْوَاحِدُ هَرَهَا وَمِزَهَا.

وَانْظُلُرْ إِلَى بَعْضُ الدَّعَوَاتِ الْقَائِمَةِ فِي مِصْرَ الْتِي كَانَتْ عَلَى النَّهْجَ الصَّحِيحِ كَيْفَ تَحَوَّلُتُ إِلَى أَنْوَانَ مُتَعَدُدَةٍ؟

حَتّى قُلْ مَنْ تَرَاهُ فِيهِمْ مِنْصِفًا لِإِخْوَانِه بَلْ

أَكْثَرُهُمْ يُحَاققُ وَيُحَانقُ، وَيُشَاققُ وَيُضَائِقُ، وَيَتَعَرَّضُ لُخَالَفَيه بِالْأَهَانَة وَالتَّجْرِيح، وَيَرْمِيهِمْ بِالتَّنْقِيص وَالتَّقْبِيح وَلاَ يَمْلَكُ الْرُءُ الا أَنْ يُرَدُدُ مَعَ وَهَدَهُ مَنْ مُرَ التَّمَرَات الَّتي نَجْنيها من الْعَصِيرُ. وَعَدَم الرُويَة وَتَرْك الْعَوْدَة إلَى الْجادَّة هَضْلاً عَنْ عَمَى الْبَصَائِر وَهُسَاد السَّرَائِرَ وَمَا يَقَعُ فِي النُّفُوس مَن الْحَن وَالاَحَن وَتَوَابِعِهَا مَن الضَّرَائِرِ هَا لَلْهُمَ اَحْفَظْنَا هَأَنْتَ ثَقَتْنَا حَيْنَ تَنْقَطِعُ الْحِيلُ، وَمَا لَنَا فِي عَيْرِكَ رَجَاءُ حِينَ يَسُوهُ الظَّنْ.

وَّعَن نَفْسِي أَقُولُ: لَسْتُ أَجْهَلُ وَلا أَجْحَدُ فَضْلَ أَحَد منْ هَؤَلاء وَلا أَثَرَهُمْ فِي الدَّعْوَة وَالْإِصْلاحِ وَهِدَايَة النَّاسَ لَكَنِّي أُحبُ لِإِخْوَانِي مَا أُحبُ لِنَفْسِي مَنَ الْكَمَالَ وَسَلاَمَةِ الصَّدْرِ وَعَدَمِ شَتَاتِ الأَمْرُ فَاللَه الْمُسْتَعَانُ.

#### علاج هذه العصبية والتفرق:

لقد وجب الأخذ بالعلاج وحق البحث عن دُوَاءِ الْمُصَبِيَّة وهو بين أيدينا وعن أيماننا وعنَ شمائلُنا في كتاب الله تعالى وسنة نبينا- صلى الله عليه وسلم- يعرفه من نور الله بصيرته وأزال عن بصره غشاوته ورفع عن قلبه الأكنة وأطلق لفكره وعقله الأعنة فهل من مدكر؟!

#### أؤلاء تقطيم الكتاب والشئة،

وذلك بِتَقْديمِهمَا عَلَى مَا سَوَاهُمَا كَمَا عَ الْعُصُورِ الْزَّاهِيَةَ وَالْعُهُوَدِ الزَّاكِيَة قَانَ هَذَا هُوَ الْحُرُجُ مِنَّ الْفَتْنَةَ وَالْحُلُصُ مَنَ الْحُنَة وَهَذَا يَحْتَاجُ إِلَى صَدَرِ غَنَيٍّ بَالتَقُوْى، ممتليَ بحَبِ اللهِ ورسولِهِ، بَعِيدِ عَنَ الْهَوَى.

قَالُ ابِنِ القيمِ: ﴿ وَكَمَا أَنَّ الْإِيمَانَ هُرْضٌ عَلَى كَلَّ أَحَد هَفَرْضٌ عَلَيْهِ هَجُرَتَانَ فَ كُلُ وَقْتِ: هَجُرَةُ إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَ بَالتَّوْحِيد وَالْأَخْلَصَ وَالْآَنَابَة وَالتَّوَكُلُ وَالْخُوْفَ وَالرَّجَاء وَالْآَحَبَّةَ وَالتَّوْبَةَ، وَهَجُرَةٌ إِلَى رَسُولَه بِالْتَابِعَةَ وَالاَنْقِيَادِ لأَمْرِهِ، وَالتَّصُدِيقَ بِحَبَرِهِ، وَتَقَدِيمِ أَمْرِهِ وَحَبَرِهِ عَلَى أَمُرِ غَيْرِهِ وَخَبَرَهِ،

«فَمَنْ كَانَتُ هَجْرَتُهُ إلَى الله وَرَسُولِه هَهِجْرَتُهُ إلَى
 اللّٰه وَرَسُولِه فَهِجْرَتُهُ إلَى اللّٰه وَرَسُولِه هَهِجْرَتُهُ إلَى دُنْيَا يُصِيبُهَا
 أو امْرَأَة يَتَزَوَّجُهَا هَهِجُرَتُهُ إلَى مَا هَاجَرَ إلَيْهِ، (زاد
 المَاه : ٣/١١).

وهذا الأمر معدود من أهم أنواع الأدب مع رسول الله صلى الله عليه.

قال ابن القيم: «وَمِنَ الأَدَبِ مَعَ الرُّسُولِ صَلَّى الله

عَلَيْه وَسَلَّمَ: أَنْ لاَ يَتَقَدَّمَ بَيْنَ يَدَيْه بِأَمْرِ وَلاَ نَهْي، وَلاَ إِذَن وَلاَ تَصَرُّه. حَتَّى يَأْمُرَ هُوَ، وَيَنْهَى وَيَأَدْنُ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ( ( التَّهَا الَّتِي حَالَيُوْ لَا لَقَرَعُوا بِنَى يَدَى اللَّه وَسَرَيلِيٌ ) ( الحجرات: ١)، وَهَذَا بَاق إِلَى يَوْم الْقيَامَة وَلَمْ يُنْسَخْ. فَالتَقَدُّمُ بَيْنَ يَدَيْ سُنَّته بَعْدَ وَقَاتِه، كَالتَقَدُم بَيْنَ يَدَيْه فِ حَيَّاتِهِ، وَلاَ هَرُقَ بَيْنَهُمَا عِنْدَ ذِي عَقْلِ سَلِيم...

#### من الأدب معدد

أَنْ لاَ تَرْفَعَ الأَصْوَاتَ هَوْقَ صَوْتِه. فَإِنَّهُ سَبَبٌ لِحُبُوط الأَعْمَال هَمَا الظَّنَّ بِرَفْعِ الآرَاءَ، وَنَتَائِج الأَفْكَارَ عَلَى سُنَّتَه وَمَا جَاءَ بِهَ أَتَرَى ذَلِكَ مُوجِبًا لِقَبُولِ الأَعْمَالِ، وَرَفْعُ الصَّوْتَ هَوْقَ صَوْتِهِ مُوجِبًا لَحُبُوطَهَا؟...

#### ومن الأذب مفه :

أَنْ لاَ يَجْعَلُ دُعَاءَهُ كَدُعَاء غَيْره. قَالَ تَعَالَى: د لا عَمَدُوا دُعَاءَ الرَّبُولِ بِيَحَكُمُ كَدُعَاء مَعِيكُم بَعْدًا،

(النور، ٦٣). وَهَيه قَوْلاَن للْمُضَّسِرِينَ... الثَّاني، أَنَّ الْعَنْىَ، لاَ تَجَعَلُوا دُعَاءَهُ لَكُمْ بِمَتْزِلَةَ دُعَاءَ بَعْضَكُمْ بَعْضًا. إِنْ شَاءَ أَجَابَ، وَإِنْ شَاءً تَرَكَ، بَلْ إِذَا دَعَاكُمْ لَمْ يَكُنَ لَكُمْ بُدُّ مِنْ إِجَابَتِهِ، وَلَمْ يَسْعَكُمُ التَّخَلُفُ عَنْهَا أَلْبَتَهْ...

وَمِنَ الأَدَبِ مَعَهُ: أَنْ لاَ يُسْتَشْكَلَ قَوْلُهُ:. بَلْ تَشْتَشْكَلُ الأَرَاءُ لقَوْله: وَلاَ يُعَارَضُ نَصَّهُ بِقِيَاس بَلْ تُهْدَرُ الأَقْيِسَةَ وَتَلْقَى لنُصُوصه. وَلاَ يَحَرَّفُ كَلاَمُهُ عَنْ حَقيقَته لِخَيَال يُسَمَّيه أَصْحَابُهُ مَعْقُولاً، نَعْمْ هُوَ مَجْهُولٌ، وَعَن الصَّوَابِ مَعْزُولٌ، وَلاَ يُوقَفُ قَبُولُ مَا جَاءَ بِهِ صَلَى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى مُوَافَقَة أَحَد، فَكُلُ هَذَا مِنْ قَلَّة الأَذَبَ مَعَهُ صَلَى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّم. وَهُوَ عَيْنُ الْجُزَأَةِ، (مَدارج السالكين: ٢/٧٦٧-٣٦٨.

وقَالَ الشَّيْخُ مُحَمَّدُ عَبْدُ الرَّزَاقِ حَمْزَةَ: «وَلَيْسَ بَيْنَ الْسُلمِينَ الْيَوْمَ إلَى يَوْم الْقَيَامَة وَبَيْنَ الْعَزُ وَالسُّوْدُدَ وَمُزَاحَمَة زَكْبِ الْحِيَاة سَوَى التَّوَجُه إلَى كَتَابَ رَبْهِمْ وسَنَة نبيه صلى اللَّه عليه وسلمَ وَالاَهَتَداء بَهَما والعلاج بادويتهما فِ تصحيح ما هَسَدَ مَنْ عَقَائِدهُم وَأَعْمَائِهِمْ وَأَخْلاَقَهُمْ وَدِينِهِمْ وَدُنْيَاهُمْ بِلاَ تَقَيَّد بِأَحَد مَعَيَّن كَانَنَا مَنْ كَانَ سَوَى التَّقَيَّد بِرَوَايَة المَتَقَاتَ مَنْهُمْ وَإِيضاحِ ما أَبْهَمَ مَمَّا أَثَرَ مِنْ عَلَمِ الصَّحَابَةِ وَالتَّابِعِينَ وَتَابِعِيهِمْ بَإِحْسَانَ.

وَقَدْ حَفْظَ الله الْقُرْآنَ فَضْلاً مِنْهُ، وَإعْدَارًا بِنَصُهِ وَحُرُوفِهِ وَكَلِمَاتِهِ وَمَعْنَاهُ، وَقَيَّضَ بَمَا هَسَرَهُ مِنْ

ā

السُّنَّة النَّبُويَّة مَنْ بَاعُوا أَنْفُسَهُمُ للَّه تَعَالَى فِ تَدُوينَهَا وَتَمْحَيصهَا وَتَهْدِيبِهَا وَتَبُويبِهَا للتَّنَاوُلَ، وَمَا عَلَى النَّاسَ سَوَى الاهْتَدَاء وَالْعَمَلُ وَالاقْتَدَاء وَالْيَقَطَّة بَعْدَ طُول الْنَام وَالْغَظَلَة وَالْجَهَالَة، أَخَدَّ الله بِأَيْدِيبَا وَقُلُوبِنَا وَأَسْمَاعنَا وَأَبْصَارِنَا إِلَى سُلُوكِ الصُرَاطِ الْسُتَقِيم آمِينَ، (التَنكيل: ١٣٣/١).

من أجل ذلك أقولُ؛ إن إقامة الدين لا يكون إلا بنَبْن الْعَصَبِيَّة وَمجانبة التَّعَصُّب، واتباع الدليل، واقتفاء الأثر، وتوظيفه في السلوك، وتوطينه في حياة المسلمين، وسلوك سبيل السلف من الامتثال للكتاب والسنة.

وهذه لعمر الله أمور كافية في إنقاذ الناس من وحل التعصب المقوت (إذا أقاموا كتاب الله وفقهوا ما فيه من البينات التي هي حجج الله، وما فيه من الهدى، الذي هو العلم النافع والعمل الصالح، وأقاموا حكمة الله التي بعث بها رسوله صلى الله عليه وسلم-وهي سنته- لوجدوا فيها من أنواع العلوم النافعة ما يحيط بعلم عامة الناس) (اقتضاء الصراط المستقيم: ١٠٥/١).

ثَانِيَا، يَجِبُ أَنْ نَعْلَمَ أَنَّنَا فِي مَرْكَبِ وَاحِدٍ إِذَا نَجَتُ نِجُوْنَا جَمِيعًا وَإِذَا غَرِقَتْ غَرِقْتْإِ جَمِيعًا،

فَعَن التَّعْمَان بِنَ بَشير رَضِيَ اللَّه عَنَّهُمًا، عَن النَّبِيُ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: « مَثُلُ القَائم عَلَى حُدُود اللَّه وَالوَاقِع هِيهَا، كَمَثَل قَوْم اسْتَهَمُوا عَلَى سَفِينَه: فَأَصَابَ بَعْضُهُمْ أَعْلاَهَا وَيَعْضُهُمْ أَسْفَلَهَا، فَكَانَ الَّذِينَ فِي أَسْفَلَهَا إذا اسْتَقَوْ مِنَ المَاء مَرُوا عَلَى مَنْ فَوْقَهُمْ، فَقَالُوا: لَوْ أَنَا حَرَقْنا فِي تَصِيبَا حَرْقًا وَلَمْ نُؤُذ مَنْ فَوْقَنَا، فَإِنْ يَتُركُوهُمْ وَمَا أَرَادُوا هَلَكُوا جَمِيعًا، وَإِنْ أَخَذُوا عَلَى أَيْدِيهِمْ نَجَوْا، وَتَجَوْا جَمِيعًا « (رَواه البِحَارِي: ٢٤٩٣).

وَعَلَيْهِ هَلاً يَنْتَصِبُ لتَيَادَة النَّاسِ وَالأَخْذ بِرْمَامِهِمْ إِلاَّ ذَوُوَا الْإِنْصَافَ وَالدَّيَانَة وَالنُّصَحِ وَالْحَبْرَةَ وَٱلْعُرْفَة بَحُسْنِ سِيَّاسَة الأُمُورِ مَعَ حُسْنِ خَطَابَ يَشْفِي مَنَ الَدَاء الْمُخَامِرِ وَالْخَبَلِ الذي تَوَطَن رَؤُوسًا وَأَفْسَد أفهاماً وردها على أدبارها حائرة ثكلى، وَجميلِ قَوْلِ يُفِيدُ عَقْلاً وَتَأْدِيبًا.

أَمَّا مَنْ كَانَ أَهْوَجَ غَيْرَ رَشِيد يَغْلُبُ عَلَيْهِ الْعَوِيلَ وَالـزُويـلُ (أي القلق والأَنـزُعاجَ: ينظرَ: السَيرِ، (٢٧٣/٥) مَعَ كَوْنَه غَيْرَ مُبَرًّا عَنَ التَّهْمَة بِالْيُلِ هُنَا أَوْ هُنَاكَ فَلاَ نَتَلَفَتَمُ فِي عَدَمَ مُتَابَعَتِهِ وَلاَ نَتَرَدُدُ فِي ذَهَابِ الْوُكُوق بِنُصْحَهَ.

إِنَّ الْقَائِدَ بِمَعْنَاهُ لاَ بَشَكْلِهِ وَهَوَاهُ ؛ فَقَدْ يَكُونُ الرَّجُلُ

ع مُعْنَاهُ أَرْقٌ مَنَ النَّسِيم، لَكَنَّهُ ع هَيْئَته كَاللَّيْل الْبَهيم، وَمَعَ ذَلكَ يُوَيَّدُ اللَّه بِهَ الْإِسْلَامَ، وَيَفْتَحُ عَلَى يَدَيَّهُ، وَتُحْفَظُ عَنْهُ آثَارُ إِحْسَانِ عَالاً سُلاَم وَأَهْله. بَيْنَمَا تَرَى الرَّجُلَ بَنْتَسَبُ إِلَى الْعَلْم وَيَأْرُ إِلَى حَمَلَته قَدْ طَوَّلَ الأَرْدَانَ وَجَرَ ذَيْلَهُ وَرَاءه كَذَنْبِ الأَتَانَ، وَمَعَ ذَلِكَ لاَ يُرَى عَلَيْهِ أَثَرُ الْعِلْم ولاَ يَعْرِفُهُ بِهِ مِنَا أَحَد.

# أَلَمْ تُرَأَنَّ الْمَاءَ يَخْبُثُ طَعْمُهُ

#### وَلُوَ كَانَ لَوْنَ المَاءِ أَبْيَض صَاهَيًا

فَاحُدُرُ أَنَاسًا حَكْمُوا الْمَطَاهِرَ فِي هَذِهِ الْحَاطِرِ حَتَّى قَصَّرُوا بِالْعَالِي الْقَدْرِ عَنَ دَرَجَتِه، وَرَهْعُوا مَتَضَعَ الْقَدْرِ فَوْقَ مَنْزَلْتَه، وَلَمْ يُعُطُوا كُلَّ ذِي حَقَّ حَقَّهُ؛ فَوَرَّ يَقَدْهُهُ اللَّهُ فِي قَلُوبِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ هَلا قُوَةَ إِلاَّ بِاللَّهِ.

كُمُ وُقَعَتٌ فِي بِلاَد الْأَسْلاَمِ مُنْدُ قَرُونِ خُرُوقٌ لَمْ تُرْتَق، وَهُتُوقٌ لَمُ تُحَطَّ وَلَمْ تُزَقَعْ بَعْدُ بَسَبَبِ الْعَصَبِيَة، وَكَمْ غَابَتْ شَمْسُ حَضَارَتُنَا قُرُونَا بَعْدُ طُولِ اِشْرَاقَ وذلك بالتعصب، وَهَلْ تَشَيَّعَتْ الشَّيعَة، وَخَرَجَتْ الْخُوَارِجُ، وَرَفَضَتْ الرَّافِضَةُ، وَاعْتَزَلَتِ الْعُتَزِلَةَ إِلاَّ بِالْعَصَبِيَةِ؟!

هُقاتَلُ اللَّهُ هَذه الآهَةَ، فَكَمُ أَنْزَلْتُ بِالْسُلِمِينَ مِنْ محَنِ وَاحَنِ فِخَ حَوَاصِرِ الْإِسُلَامِ بَلُ وَبَوَادِيهِ شَرْقِيَّهَا كَالْعِرَاقَ وَغُرْبِيُهَا كَالأَثِّدُلُسُ؟ ا

ثَالِثًا؛ يَحِبُ أَنْ نَعْلَمَ أَنْنَا نَحْدُمُ قَضَيَّةً وَاحِدَةً هِي دِينَّنَا: قَالَ تعالى؛ (إن هذه امتكم أمة واحدة وأنا ربكم فاعبدون) (الأنبياء: ٩٢)، وَكُلُّ يَحْدُمُ بِما يسر الله له بنشر العلم وحفظ السنة وتعليم القرآن ودعوة الناس إلى الله ومساعدة المعوزين وكفالة اليتيم ورعاية الأرامل وغير ذلك من أبواب الخير. فالتنوع لابد منه فلن يكون الناس طيفًا واحدًا، ومن أراد ذلك فقد رام المحال، فلزامُ على المسلمين التعاون والمساندة لا التعادي والمنابذة، فلا

يضيقون واسعًا، ولا يحجرون فضل الله عن أحد. وَلَيْعْلَمْ مَنْ شَاءَ أَنْ مَنْ لَمْ يَعْقَلْ ذَلِكَ الأَمْرَ وَيَفْهَمُ هَذَا الْغُنَى جَيْدَا؛ فَلَيْسَ بِبَعِيد أَنْ يَعْمَلَ لَشَقً عَصَا الْسُلمِينَ وَتَفْرِيق كَلَمْتِهِمْ وَتَشْتِيت جَمَاعَتِهِمْ وَتَمْزِيق وَحَدَتِهِمْ، فَتَهَنُ قُوْتُهُمْ وَتَشْتِيت جَمَاعَتِهِمْ عَدُوْهُمْ، وَقَدْ يَسْتَحْكُمُ التَّنَازُعُ بَيْنَ الْسُلمِينَ فَتَكُونُ نَتِيجَة الْفَشَل الْمُخْزِي لَهُمْ جَمِيعًا وشواهد الواقع وحوادث الأيام لا تَحْفى على اللبيب والله المستعان. وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين. E

Le 12at 6 7731 a. - 1at 1. 970 - 1mis 1141 mus e 14 cine c

. . . . . . . . . . . . . . . .

الحمد لله ذي الجلال والإكرام، والصلاة والسلام على أفضل الأيتام وبعدُ: كيف تؤمن مستقبل ذريتك (أولادك وبناتك) بعد موتك؟

سؤال لا بد أن نبحث له عن إجابات؛ لأن الموت يأتي فجأة، وتصبح ذريتك في عداد الأيتام وأنت مسئول أمام الملك سبحانه عن ذريتك وقبل أن نصل إلى مرحلة الضياع، فعَنْ عَبْد الله بْن عَمْرو؛ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ: (كَفَى بِالْمَرْءِ إِثْمَا أن يَضيعُ من يقُوتُ) (صحيح سننَ أبي داود ١٤٨٥، صحيح الجامع: ٤٤٨١).

وكلمة (كفى إثماً) تدل على عظم هذا الإثم، أي: يكفيه من الإثم أن يضيع زوجته وأولاده. (دروس للشيخ أبي إسحاق الحويني: ٧/٢١).

إذا كان هذا في تضييعهم من جهة الدنيا من الأكل والشرب و... فكيف بتضييعهم من جهة الدين؟! هذا أعظم وأشد.

لا بد من الغوف على الذرية: قدال تعالى: (وَلَحَشَ ٱلَّذِينَ لَوَ تَرَكُّم مِنَ عَلَيْهِمَ ذُرِيَّةً ضِحَاً عَافُواً عَلَيْهِم ) (النساء: ٩). وه كذا تمس اللمسة الأولى شغاف القلوب. قلوب الآباء المرهفة الحساسية تجاه ذريتهم الصغار. بتصور ذريتهم الضعاف مكسوري الجناح لا راحم لهم ولا عاصم. (تفسير الظلال: ١/٨٨٥).

نشعر من خلال هذه الآية بأنه لا بد من الخوف على الذرية من بعدنا وكم من أناس شعروا بهذا فبكوا بكاءً شديدًا عند مرض الموت خوفًا على أولادهم من بعدهم.

مَنْ طَرِقَ حَمَاية الدُرِية أَنْنَاء العياة وبعد الموت: أولاً، حُسن اختيار المنبت الصالح: قال تعالى: (نَاَزُكُمْ حَرُّ لَكُمْ ) (البقرة: (٢٣٣). حَرْثُ لَكُمْ أَيْ مَزْرَعُ وَمَنْبَتُ لِلْوَلَد، وَهَذَا عَلَى سَبِيلِ التَّشْبِيهِ، فَضَرْجُ الْمَرْأَة كَالأَرْض، وَالنُّطُفَة كَالْبَدُر، وَالْوَلَدُ كَالنَّبَاتَ الْخَارِجَ. (مغاتيح الغيب: ٢١/١٤).

Upload by: altawhedmag.com

..........

الحلقة (3)

كيف تؤمن

مستقبل ذريتك

(أولادك وبناتك)

بعد موتك؟

1)121 L

صلاح عبد الغالق

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنِ التَّبِيِّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ، « تُنْكَحُ الْمَزْأَةُ لأَزْبَعِ: بَالهَا، وَلِحَسَبِهَا، وَلِجَمَالهَا، وَلِدِينِهَا، هَاظُفَرْ بِذَاتَ الدِّينِ تَرْبَتُ يَدَاكَ، (رَواهِ البخاري ( ٢٠٦٠ ) ومسلم ( ١٤٦٦).

(فاظفر بـذات الدين تربت يـداك)، وهذا يدل على أن الدين يُغني عن هذه الأشياء كلها، فكم من امرأة فقيرة، ولكن الله سبحانه وتعالى أغناها بالدين وكم من امرأة ضعيفة، ولكن الله قوَّاها وجعل عزَّها بدينها وكم من امرأة يراها الإنسان فيزدريها، ولكن الله جعل فيها قلباً يخافه ويخشاه فيحبها سبحانه لا همثل هذه المرأة الصالحة قد يُكرم الله بها الإنسان فتُخرج له أولاداً صالحين تقر عينه بهم، وخاصة عند المشيب والكبر. (شرح زاد المستقنع: ٤/٢٧٠).

قيل لعمر بن عبد العزيز لما حضرته الوفاة: هلا تركت شيئاً للصبية والأولاد والذرية؟ فقال: إن كانوا صالحين فلن يُضيعهم الله، وإن كانوا عُصاة فلن أضع لهم مالاً يتقوون به على معصية الله، قال الراوي: فوالله لقد رأيت كل واحد منهم حمل على مائة بعير في سبيل الله بأحلاسها وأقتابها وسلاحها؛ لأن غناء الله عطاء لا ينقطع، ومدد لا ينتهي، وجود لا ساحل له. (دروس للشيخ سعد البريك: ٢٩/٤).

دانيا: الاستعاذة والتسمية قبل الزرع:

عَنِ ابْنِ عَبَّاس رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ:
عَنِ ابْنِ عَبَّاس رَضِيَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لَوْ
قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لَوْ
أَنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَأْتِي أَهْلَهُ، هَقَالَ:
بِاسْم اللَّه، اللَّهُمَ جَنَّبْنَا الَشَيْطَانَ وَجَنَّبِ
الشَيْطَانَ مَا رَزَقْتَنَا، هَانَهُ إِنْ يُقَدَرُ بَيْنَهُمَا
وَتَدْ فِي ذَلِكَ لَمْ يَضُرُهُ شَيْطَانَ أَبَدَا». (رواه
وَتَدْ فِي ذَلِكَ لَمْ يَضُرُهُ شَيْطَانَ أَبَدَا». (رواه
البِحَاري (٥١٦٥) ومسلم (١٤٣٤).

60 (Bade 5 1) & altate. " altmik Itelamk etkeret

ا- في مُرْسَلِ الْحِسَنِ عَنِ عَبَدِ الْزَرَاقِ: «إِذَا أَتَى الرَّجُلُ أَهْلَهُ فَلْيَقُلْ بِسُمِ اللَّهُ اللَّهُمَ

بَارِكُ لَنَا فِيمَا رَزَقَتْنَا، وَلاَ تَجْعَلْ للشَّيْطَانِ نَصِيبًا فِيمَا رَزَقْتَنَا فَكَانَ يُرْجَى إِنَّ حَمَلَتُ أَنَ يَكُونَ وَلَدًا صَالِحًا». فتح الباري (۲۲۹/۹).

ب- « ثم يضره شيطان أبداً « أي فإن ذلك الولد يكون في عصمة الله محفوظاً من الشيطان مدة حياته، فلا يمسّه بأذى. (منار القارى: ١١٧/٥).

دالشا: تقوى الله تعالى: قال تعالى: ( وَلِيَخْشَ الَذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ دُرِّيَّةً ضِعَدها خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلَيَتَقُوا الله وَلَيْفُولُوا فَوَلا سَدِيدًا ) (النساء: ٩).

أ- «خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلْيَتْقُوا الله»، فَإِنْ كَانَ لَكَ خَوْفٌ عَلَى صَغَارِكَ وَأَوْلاَدِكَ الْحَاوِيجِ الْسَاكِينِ هَاتَّقِ اللَّهُ فَيَ أَعْمَالِكَ كُلُّهَا لاَ سَيَمَا فَ أَوْلاَدَ غَيْرِكَ، هَإَنَّ اللَّهُ تَعَالَى يَحْفَظُكَ فَ ذُرِّيَتِكَ وَيَنْسُرُ لَهُمْ منْ الْحِفْظ وَالْخَيرِ وَالتَّوْهِيقَ بِبَرَكَة تَقُوَاكَ مَا تَقَرُّ بَه عَيْنُكَ بَعْدَ مَوْتَكَ وَيَنْشَرِحُ بِهِ صَدُرُكَ. (الزواجر عن ارتكاب الكبائر، آ/٢٣).

ب فمن أراد أن يحفظ الله سبحانه وتعالى ذريته من بعده إذا خشي الموت أو غير ذلك؛ فأعظم ذخيرة يدخرها لهم هي أن يتقي الله سبحانه وتعالى في حال حياته، وذلك بامتثال أوامره واجتناب نواهيه، فهذه هي أعظم وثيقة تأمين على الأولاد والذرية، وهي ليست المال، وليست العقارات، وليست أمور الدنيا، ولكن حفظهم بتقوى الله سبحانه. (لماذا نصلي للمقدم (٣/٢).

د- من معاني كلمة التقوى في القرآن: ورد لفظ التقوى في القرآن الكريم على خمسة أوجه:

١- الخوف والخشية كما في قوله تعالى: (بَتَأَيُّهُما النَّاسُ اتَنُوْ رَبَّحَمٌ إِنَ زَلَزَلَةَ التَاعَةِ مَتَى مُ عَظِيرٌ )(الحج: ١).

۲- العبادة كما في قوله تعالى: ( يَزَلُ الْبَلَتِهِ كَذَ يَأْتُولُ الْبَلَتِهِ كَذَ يَأْتُولُ الْبَلَتِهِ كَذَ يَأْتُوهِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَامُ مِنْ عَادِهِ أَنْ

أَنذِرُوا أَنْهُ, لَا إِلَهُ إِلَهُ أَنّا أَنّا فَأَتَقُونِ ) (النحل: ٢).

. . . . . . . . . . . .

٣- ترك المعصية كما في قوله تعالى: (وَأَتُوا ٱلمُعُوتَ مِنْ أَبَوْبِهَا وَأَتَقُوا ٱللهَ الْمَلَكُم نُقْلِحُونَ ) (المبقرة: ١٨٩).

٤- التُوحيد كما في قوله تعالى: (أولَئكُ الَّذِينَ امْتَحَنَ اللَّه قُلُوبَهُمْ للتَقُوَى لَهُمُ مَغْفَرَةُ وَأَجْرٌ عَظِيمٌ) (الحجرَات: ٣).

٥- الإخلاص كما في قوله سبحانه: (ذَلكَ وَمَنْ يُعَظَّمُ شَعَائِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقَوَى الْقُلُوبِ) (الحج: ٣٣).(نَضَرَة التعيم (١٠٨٠/٤).

رابعًا: القول السديد: قال الله تعالى: (وَلَيَحْسَ ٱلَذِينَ لَوَ تَرَكُوا مِنْ خَلَفِهِمْ دُرَيَّةً ضِحَنفًا خَافُوا عَلَيَهِمْ فَلَيَتَقُوا ٱللَّهَ وَلَيَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ) (النساء: ٩).

رابعاً، معرفة أن الجزاء من جنس العمل:

قال تعالى: (وَلِيَخْشَ ٱلَّذِينَ لَوَ تَرَكُّوا مِنْ خَلَفِهِمْ ذُرِيَّةُ ضِحَافًا خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلَيَتَقُوا أَلَّهُ وَلَيَقُولُوا فَوَلًا سَرِيدًا ) (النساء: ٩)، فكافل اليتيم اليوم إنما يعمل لنفسه لو ترك ذرية ضعافاً، فكما تُحسن إلى اليتيم اليوم يُحسَن إلى أيتامك في الغد، وكما تدين تُدان. (فضل كفالة اليتيم للسدحان: (١٤/١).

خامسياً؛ احفظ الله يحفظك في ذريتك:

حَنِ ابْنِ عَبَّاس، قَالَ: كَنْتُ خَلْفَ رَسُولِ الله صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ يَوْمًا، فَقَالَ: يَا غُلاَمُ إِنِّي أُعَلَّمُكَ كَلَمَات، احْفَظ اللَّه يَحْفَظْكَ، احْفَظ اللَّه تَجدْهُ تُجَاهَكَ، إِذَا سَأَبْتَ فَاسْأَلُ اللَّه، وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعَنْ يَنْفَعُوكَ بِشَيْء لَمْ يَنْفَعُوكَ إِلاَّ بِشَيْء قَدْ كَتَبَهُ اللَّه لَكَ، وَلَوْ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ قَدْ كَتَبَهُ اللَّه عَلَيْكَ، وَلَوْ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ

وَجَفَّتْ الصُّحُفُ. (سنن الترمذي ٢٥١٦، وصححه الألپاني).

0 0

e) e) e) e)

6) 6) 6) 6)

. .

e) e) e) e)

0 0

4) (E)

6 6

e) e) e) e)

a)
a)
a)
a)
a)
a)
a)
b)
a)

(1)

0.0

0 0

e) e) e) e)

0 0

6) 6) 6) 6)

0 0

0 0

0 0

•)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •)
 •

0 0 0 0

00

00

00

00

00

00

0 0 0 0

0.0

00

0.0

00

00

(C) (C)

Le Ilasto V

731 a. - Parte , 970 - Punto Palambe Nectabo

0 0

د احْفَظ الله د يَعْني: احْفَظْ حُدُودَهُ، وَحُقُوقَهُ، وَأَوَام رَهُ، وَنَوَاهيَهُ، وَحَفْظُ ذَلكَ: هُوَ الْوُقُوفُ عِنْدَ أَوَامرَه بِالامْتَثَالِ، وَعَتْدَ نَوَاهيه بِالاحْتَثَاب، وَعَنْدَ حُدُوده، فَلاَ يَتَجَاوَزُ مَا أُمَرَ بِه، وَأَذَنَ هَيه إلَى مَا نَهَى عَنْهُ، هَمَنْ هَعَلَ ذَلكَ، هَهُوَ مَنَ الْحافظينَ لِحُدُودِ اللَّهِ. (جَامع العلوم والحكم: ٢٢٢١).

- «احفظ الله يحفظك»، الله عز وجل يحفظ أوليائه في أنفسهم، وفي أهليهم، وفي أموالهم، وفي جوارحهم، وفي أعراضهم، يحفظهم من مكر الأعداء، وكيد الحاقدين، وتدبير المارقين. (فصل الخطاب في الزهد: ٢٩٦/١).

وبالنظر في قصة الغلامين بسورة الكهف: وصلاح أبيهما، قال تعالى: (وأَمَّا الْحِدَارُ فَكَانَ لِنُلْمَيْنِ بَتِمَانِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ مَعْنَهُ كَنَّرُ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُما صَلِحًا فَأَرَادَ رَبُكَ أَنْ يَبْلُغَا أَشُدَهُمَا وَيَسْتَحْمِيَا كَتَرُهُمَا رَحْمَةً مِّن رَبِّهُ ) (الكهف: ٨٢).

لا بد أن العبد الصالح قد أقام الجدار بأسلوب مناسب؛ حيث توقع للجدار عمرًا افتراضيًّا للجدار بحيث إذا بلغ اليتيمان الرشد وقع الجدار أمامهما؛ ليرى كلاهما الكنز، لقد تم بناء الجدار يليرى كلاهما الكنز، لقد تم بناء الجدار إذا بلغا الرشد ينهار الجدار ليأخذا الكنز. إنه توقيت إلهي أراده الله؛ لأن والد اليتيمين كان صالحا، اتقى الله فيما تحت يده فأرسل الله له جنودًا لو يعلمهم ولم يرتبهم ليحموا الكنز لولديه اليتيمين. (تفسير الشعراوي:

- فيه تنبيه على أن سَعْي الخضر وموسى عليهما السلام في ذلك كان لصلاح أبيهما، وفيه دليل على أن الله

تعالى يحفظ أولياءه في ذريتهم.

وقيل: كان بينهما وبين الأب الذي حُفظا به سبعة أجداد. قال محمد بن المنكدر: (إِنَّ اللَّه لَيَحْفَظَ بِالرَّجُلِ الصَّالِحِ وَلَدَهُ وَوَلَدُ وَلَده وَالدُوَيْرَاتِ الَّتِي حَوْلَهُ هَمَا يَزَالُونَ فِي حَفْظ مِنَ اللهِ وَسِتر)، وقَالُ سَعِيدُ بْنُ الْسَيَّبِ لِإَبْنِهِ، لأَزِيدُنَّ فِي صَلاتى منْ أَجْلِكَ، رَجَاءَ أَنْ أَحْفَظَ فِيكَ، ثُمَّ تَلا هَٰذه الآيَةَ «وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا». (تفسير البحر المديد: ٢٦٧/٤).

سادساً؛ اترك ورثتك إغنياء؛

Co

0

0 0 0 

. .

.

.....

. 0

.......... 

.

.

0 ....

.....

.

.0

.

.

. 

.....

.

. . .

- -

Tathe . . - I'mis ! Belams e ! & cise i

- عَنْ سَعْد رَضِيَ الله عَنْهُ، قَالَ؛ كَانَ النُّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ يَعُودُني وَأَنَّا مَرِيَضٌ بِمَكْمٌ، هَقَلْتُ: لِي مَالَ، أوصِيَ بِمَالِي كَلَه؟ قَالَ: «لا» قَلْتُ: فَالشَطْرِ؟ قَالَ: «لا» قُلْتُ، فَالثَّلُثِ؟ قَالَ، «الثُّلُثُ وَالثُّلُثُ كَثِيرٌ، أَنْ تَدَءَ وَرَثَتَكَ أَغْنِيَاءَ خَيْرُ مِنْ أَنْ تَدَعَهُمْ عَالَةَ يَتَكَفَّفُونَ النَّاسَ فِي أَيْدِيهِمْ، وَمَهْمَا أَنْفَقْتَ فَهُوَ لَكَ صَدَقَةً، حَتَّى اللَّقْمَةَ تَرْفَعُهَا فِي فِي امْرَأْتِكَ، وَلَعَلْ اللَّه يَرْفَعُكَ، يَنْتَضِعُ بِكَ ذَاسٌ، وَيُضَرُّ بِكَ آخَرُونَ» (رواه البخاري (٢٧٤٢) ومسلم (١٦٢٨).

لإحظ معي قول النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ: (أَنْ تَدَعَ وَرَثَتَكَ آَغْنِيَاءَ خَيْرٌ مِنْ أَنَّ تَدَعَهُمْ عَالَةً يَتَكَفَّفُونَ النَّاسَ)؛ هَذَا نَصُّ فِي أَنَّ ادْخَارَ شَيْء لِلْوَرَبَّة بَعْدَ أَدًاء الْحُقُوق الْمَالِيَّة الْوَاجِبَة مِنْ زَكَاة وَغَيْرِهَا خَيْرٌ مِنْ عَدَم الترك. (الموسوعة الفقهية الكويتية .( YEA/Y)

- (أن تدع) أي أن تذر وتترك و(العالة) جمع العائل وهو الفقير، و(يتكففون الناس) أي يمدون إلى الناس أكفهم للسؤال. (الكوكب الدرى في شرح البخاري .("/".)

سابعا: القيام بواجب تربية الأولاد:

القيام بالمسئولية التربوية من الآباء والأمهات تجاه الذرية واجب؛ حتى ينشأ الأبناء جيلاً نافعًا له ولوالديه وللناس

جميعًا، والقرآن العظيم غنى بالنصائح الأبوية الكثيرة لإصلاح الدنيا والآخرة، ونشر السعادة والأمن في كل مكان منها مثلاً نصائح لقمان الحكيم، قال تعالى: ( وَإِذْ قَالَ لُقْمَنُ لِأَبْنِهِ. وَهُوَ يَعِظُهُ. يَبُبَى لَا تُشْرِكَ بِٱللَّهِ إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظْلَرْ عَظِيمٌ) (لقمان: ١٣).

والسنة النبوية الصحيحة عامرة بوصايا عظيمة. فيها الهدى والنور والسبعادة والسبرور، منها حديث ابُن عَيَّاس، قَالَ، كُنْتُ خَلْفَ رَسُولِ الله صَلَّى إلله عَلَيْه وَسَلَّمَ يَوْمًا، فَقَالَ؛ يَّا غَلاَمُ إِنِّي أَعَلَمُكَ كَلَمَاتَ، احْفَظ الله يَحْفَظْكَ... (سنن الترمذي: ٢٥١٦).

وبذلك تكون-بإذن الله تعالى- أمنت مستقبل ذريتك الأخلاقي. وإياك وإهمال رعيتك، عن مَعْقل بن يَسَار المزني قال: قَالَ رَسُولَ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ: «مَا منْ عَبْد يُسْتَرْعِيه الله رَعِيَّةُ، بَمُوتُ بَوْمَ يَمُوتُ وَهُوَ غَاشَ لرَعيَّتِهِ، إلاَّ حَرَّمَ الله عَلَيْه الجِنَّة» (صحيح مسلم: ١٤٢).

ثاميًا: الدعاء الدائم بصلاح الذرية:

قَال تعالى: (حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَبَلَغَ أَزْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرْ نِعْمَتِكَ ٱلْتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَى وَلِدَى وَأَنْ أَعْمَلَ صَلِحًا تَرْضَلُهُ وَأَصْلِحٍ لِي فِي ذُرْبَعَةُ إِنَّى ثَيْتُ إِلَيْكَ وَإِنَّى مِنَ ٱلْسُبِلِينَ () أَوْلَتِكَ لَذِينَ نَنْقَبُّلُ عَنَّهُمْ آحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَنَنْجَاوَزُ عَن سَيَعَاتِهِمْ في أَصْحَب ٱلجَنَّةِ وَعَدَ الصِّدْقِ الَّذِي كَانُوا لَوْعَدُونَ ) (الأحقاف: ١٥- ١٦).

«وَأَصْلَحْ لِي فِي ذَرُيَّتِي» أي: اجْعَلْ ذُرُيَّتِي صَالِحِينَ. قَالَ سَهْلَ بْنُ عَبّد الله: المُعْنَى اجْعَلْهُمْ لى خَلْفَ صدْق، وَلَكَ عَبِيدَ حَقّ. وَقَالُ أَبُو عُثْمَانَ اجْعَلْهُمْ أَبْرَارًا لِي مُطيعينَ لك. وَقَالُ ابْنُ عَطَاءٍ: وَفَقْهُمْ لَصَالِحٍ أَعْمَال تَرْضَى بِهَا عَنْهُمْ. وَقَالَ مُحَمَّدُ بُنُ عَلَىٰ: لاّ تَجْعَلْ لَلشَيْطَان وَالنَّفْسِ وَالْهَوَى عَلَيْهِمْ سَبِيلا. (تفسير القرطبي: ١٩٥/١٦). اللهم أصلح لنافي ذرياتنا واجعلهم قرة

عين لنا يا رب العالمين.





Upload by: altawhedmag.com