



ت ۲۳۹۳۰۱۱۲ فاکس ۲۳۹۳۰۱۲۴ المريد الألکتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير، GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات

ت:۲۲۹۳٦٥۱۷ ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM المركز العام:

۲۳۹۱۵٤٥٦-۲۳۹۱۵۵۷۲: هاتف WWW.ANSARALSONNA.COM

#### تنويه

مفاجأة

کبر ی

إلى الأخوة مشتركي مجلة التوحيد بمصر، برجاء مراجعة مكتب البريد التابع لكم، والاتصال بقسم الاشتراكات في حالة عدم وصول المجلة، والإبلاغ عن اسم مكتب البريد التابع له المشترك، للتواصل مع المسئولين في هيئة البريد، وبحث الشكوى: لضمان وصول المجلة للمشترك في موعدها والله الموقق

# رئيس مجلس الإدارة د.عدد الله شاكر الجنيدي

# السارم عليكم

# الإخوة الأعزاء محبي مجلة التوحيد

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ: فإننا منذ ما يزيد عن عامين ونحن في حيرة من أمرنا مع ارتفاع الأسعار، وخاصة أسعار الورق ومستلزمات الطباعة، وكذا رفع أسعار الطباعة ثلاث مرات، ونحن نحاول أن نستمر دون رفع سعر المجلة، ولكن الأمر أصبح حتميًّا، والفرار منه صار محالاً؛ فقد تكبدت مجلتكم في الفترات الماضية خسائر كبيرة؛ نتيجة لارتفاع الأسعار.

والمجلة منذ ظهورها لا تبغي الربح، ولا تحرص عليه، وإنما تحرص على أداء رسالتها الدعوية ابتغاء وجه الله تعالى.

ولقد حاولنا جاهدين عدم تحميل القارئ أي زيادة بسبب ذلك، لكننا اضطررنا آسفين أن نرفع سعر المجلة. لذلك نستسمحكم عذرًا في رفع سعر المجلة إلى ثلاثة جنيهات للنسخة ابتداءً من شهر المحرم ١٤٣٨هـ، راجين أن تلتمسوا لنا العذر، طالبين منكم الدعم والمؤازرة والمشاركة في نشر دعوة التوحيد.

جعلنا الله وإياكم من الموحدين، ووقفنا إلى ما يحب ويرضى، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

رئيس التحرير



رئيس التحرير،

جمالسعدحاتم

Calify The A.S. START ME. Some state

# فى هذا العدد

|      | افتتاحية العدد: الرئيس العام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | منسك الحج آداب وأحكام (٢)، محمد عبد العزيز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 0    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 9    | باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 11"  | دراسات قرآنية، الأمثال في القرآن، مصطفى البصراتي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 17   | باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 11   | درر البحار؛ علي حشيش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۲۳   | منبر الحرمين، د. صالح بن حميد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| YY   | إكمال الدين وإتمام النعمة: عبد الرزاق السيد عيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 171  | أحكام الأضحية، د. حمدي طه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 54   | واحة التوحيد: علاء خضر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۳۸   | دراسات شرعية؛ متولى البراجيلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 24 9 | تأملات فالأخلاق والشمائل النبوية: عبده أحمد الأقر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|      | تحذير الأولياء من المغالاة في تجهيز النساء،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 20   | المستشار أحمد السيد على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٤٩   | باب السيرة: جمال عبد الرحمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 07   | تحذير الداعية من القصص الواهية: علي حشيش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|      | قرائن اللغة والنقل والعقل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ov   | د. محمد عبد العليم الدسوقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|      | التعصب وأثره السيئ في ماضي الأمة وحاضرها:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 11   | د، عماد عیسی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 70   | باب الفتاوى المعاد |
| 79   | فلا تسودوا وجهي: صلاح عبد الخالق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

# مدير التحرير الفني. حسين عطا القراط

محرتير التحرير: مصطفى خليل أبو المعاطي

الإخراج المسحفي: أحسمد رجب مستعمد

محمد محمود فتحي



#### ثمن النسخة

مصر ٢٠٠ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس: الغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس: قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أورويا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوي

۱- ١ الداخل ١٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها ١٠ سم والعنوان ورقم التليفون ٢- ١ الخارج ٢٥ دولارا أو ١٠٠ ريال سعودى

أو مايعاد لهما ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة حساب رقم /١٩١٥٩٠

the relation and the second second

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر

بقلم/ الرئيس العام د/ عبدالله شاكر الجنيدي www.sonna\_banha.com Le l'antes

Ituits Itelaunt elk

مماعة انضاد الشئة المحمدتة

الحمد لله عظيم الإحسان، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة لجميع الأنام، وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان، وبعد:

فإن من الأسس العظيمة التي دعا إليها الإسلام: الوحدة والائتلاف، وجمع الكلمة، وتوحيد الصف على كلمة الإخلاص، وعبادة الله وحده دون سواه، كما قال تعالى: «إنَّ عَذَهِ أُمَّتُكُم أُمَّةً وَحِدَةً وَأَكَا رَبُّكَمْ فَأَعْبُدُونِ » (الأنبياء:٩٢).

وقد امتن الله على هذه الأمة منذ بعثة نبينا صلى الله عليه وسلم بجمع قلوب الصحابة ووقوفهم صفًا واحدًا مع الرسول صلى الله عليه وسلم، وقد أشار القرآن إلى ذلك بقوله، درًان يُرِيدُرا أَن يَعَدَعُوكَ فَإِنَ حَسَبَكَ اللَّهُ هُوَ الَّذِي أَيْكَ يَعْرِهِ وَبَالَمُؤْمِنِينَ (\*) وَأَلْنَ بَيْنَ عَلَيْ عَلَيْهِمْ لَوَ أَنْتَقَتَ مَا فِ الأَرْضِ جَيعًا مَا الْفَتَ بَيْنَ عَلَي عَلَيهِمْ وَلَيْكِنَ اللهُ الْكَ

فألأمة ألأسلامية أمة واحدة منذ الصدر الأول، ومن مظاهر ذلك المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار، ووقوف سلمان الفارسي وصهيب الرومي إلى جانب أبي بكر وعمر في التكاليف الشرعية، والتاريخ يشهد بذلك، فالأتصار قبل الإسلام كانت بينهم حروب وعداوات، ولما نؤر الله قلوبهم بالإسلام أصبحوا كما قال تعالى: «راذ كُرًا مُمَتَ المَوَ عَلَيْهُ أَمَدَهُ فَأَلَى مِن قُرْرِهُمُ فَأَصَبِحُمُ مِعْمَعِ عليه وسلم أشصار بهذه النعمة في غزوة حنين، وفي ذلك يقول: «يا معشر الأنصار، ألم أجدكم مضلالاً فهداكم الله بي؟ وكنتم متفرقين فألفكم الله بي؟ وعالة فأغناكم الله بي، (البخاري: الله بي؟ ومالة فأغناكم الله بي، (البخاري:

قال ابن حجر: «وقد رتب صلى الله عليه وسلم ما منَّ الله عليهم على يده من النعم ترتيبًا بالفًا فبدأ بنعمة الإيمان التي لا يوازيها شيء من أمر الدنيا، وثنَّى بنعمة الألفة وهي أعظم من نعمة المال؛ لأن الأموال تبذل في تحصيلها وقد لا تحصل، وقد كانت الأنصار قبل الهجرة في غاية التنافر والتقاطع لما وقع بينهم من حرب بعاث وغيرها، فزال ذلك كله بالإسلام،. (فتح الباري (٥٠/٨).

والعبادات في الإسلام تعمِّق هذا المعنى وتؤصَّل هذا المعنى وتؤصَّل هذا المفهوم، وهي كلها طريق إلى وحدة الأمة

وجمع الكلمة وتوحيد الصف:

فالصلاة تؤذى خمس مرات في اليوم والليلة في جماعة، حيث يقف المسلم إلى جانب أخيه، لا تفصل بينهم حواجز، أو عصبيات، أو مراكز ومقامات، وقد حث النبي صلى الله عليه وسلم على أداء الصلاة جماعة في المسجد، وذكر لها من الفضل والحسنات الشيء الكثير؛ وذلك لأهمية تلاقى المسلمين واجتماعهم.

وعبادة الزكاة تدفع المجتمع دفعًا إلى الترابط والتماسك، وهي سبب كبير في إزالة الفل والحقد والحسد من النفوس، ولذلك أمر الله تبارك وتعالى بها القادرين وفرضها عليهم، كما قال الله تعالى: «وَمَا أُمرُوا الا لمُنْهُوا لَهُ عُلَمِينَ لَهُ الَذِي حُمَةَ وَعُيمُوا المَنَاوَةَ وَمَرْقُوا الآركوةَ وَذَاك ويُن المُنتيمَ (البينة،٥)، وقد نظمها الإسلام تنظيما دقيقا، وأعلم الأغنياء أنها حق للفقراء، حتى لا يستعلى الغني على الفقير، وفي الوقت ذاته ما يأخذه- من الغني حق له، وقد دل القرآن على ذلك في قوله تعالى: «وَ أُمرُوا المُرافينَ عَلَى لِسَالِ

وية الآية إشارة إلى أن المال الذي في يد الغني ليس كله ملكاً له يستأثر به، وإنما فيه حق للمحتاجين، ليس هبة منه وتفضلاً عليهم، وإنما هو حق فرضه رب للعباد لهم.

وفي الصيام تظهر معاني الأمة الواحدة المجتمعة على الصيام من طلوع الفجر إلى غروب الشمس، فالأمة المسلمة في البلد الواحد يمسكون عن المفطرات في وقت واحد، ويقبلون على تناول الإفطار في وقت واحد وبهذا يتأصل في النفوس معنى الأخوة الإيمانية التي تجمع بين المسلمين في هذه العبادة العظيمة.

وإن نظرة واحدة إلى مظهر المسلمين في الحرمين الشريفين، وقد امتدت أمامهم موائد الطعام وهم جميعًا ممسكون عن تناول شيء منها، فإذا رفع أذان المغرب امتدت أياديهم جميعًا في وقت واحد لتناول طعام الإفطار لتوضح هذا المعنى وتجليه.

أما بالنسبة لفريضة الحج ففيها من إظهار قوة المسلمين ووحدتهم الشيء الكثير، حيث إن حجاج بيت الله الحرام يجتمعون من أصقاع الأرض وأرجاء المعمورة عند بيت الله الحرام،

وقد اختلفت ألسنتهم وألوانهم، وتباينت بلدانهم، ليؤدوا عملاً واحداً في زمان واحد، ومكان واحد، فجميعهم يطوف بالبيت العتيق، ويسعى بين الصفا والمروة، وهم جميعًا يقفون بعرفات، وينزلون إلى مزدلفة ومنى، لا تفرق بينهم حواجز أو حدود، فالغني والفقير، والقادر والعاجز، والقوي والضعيف معًا في عبادة واحدة ولحمة واحدة، فيها يتعارفون ويتعاونون ويتشاورون، وتنعقد بينهم الروابط والمالح الدينية والدنيوية، وهذه بعض مظاهر وحدة المسلمين في الحج،

#### المعمد المريدة - يعبدون إلها واحدة المشاد تا المعما

قبل بعثة النبي صلى الله عليه وسلم كان العرب في الجاهلية يعكفون على عبادة الأصنام، ويتقربون إليها ويدعونها من دون الله، وقد كان حول الكعبة وحدها ثلاثمائة وستون صنمًا، ولما فتح الله مكة لرسول الله صلى الله عليه وسلم طاف حول الكعبة، وكان يضرب بيده الشريفة الأصنام التي حولها، ويقرأ قول الله تعالى، وقَلْ جَهَ الْحَقُّ وَرَهْنَ الْبَطْلُ إِنَّ الْطِلُ كَانَ رَغُومًا ، (الإسراء:٨١)، وطهر بذلك البيت من الأصنام؛ ليتوجه قاصدو البيت إلى الإله الواحد فيعبدوه، وما أمر الله ببناء البيت العتيق إلا لتحقيق التوحيد.

وقد أكد أبو بكر رضي الله عنه هذه الحقيقة في العام التاسع للهجرة عندما أمَّره النبي صلى الله عليه وسلم على الحج في هذا العام، فبعث أبا هريرة في رهط يؤذن في الناس: «أن لا يحج بعد العام مشرك، ولا يطوف بالبيت عريانُ». وقد ساق البخاري رحمه الله هذا الحديث تحت باب عنون له بقوله: «باب لا يطوف بالبيت عريان، ولا يحج مشرك،. انظر البخاري مع الفتح (٤٨٣/٣).

فبيت الله الحرام لم يبن للشرك، ولا للخرافة والدجل، وإنما لعبادة الله وحده، وقد أمر الله تبارك وتعالى خليله إبراهيم عليه السلام أن يرفع بناء البيت على التوحيد، وأن يطهره من كل شرك، كما قال سبحانه، وَإِذَ يَوَأَنَا لإبرو مَكَان البَيْنِ أَنَ لَا تُقْرِيف مِ حَكَا وَمُهْرَ بِنِيَ الْمَايَةِ وَالْتَآبِي وَالْحَجْ التُحُو ، وقد نهى الله كل مشرك من دخول بيته وقد نهى الله كل مشرك من دخول بيته

żę theoph 77 27 c. - their - 30 - thuit Itelanuk e the cuest

الحرام- أو الاقتراب منه، فقال تعالى: « يَتَأَيُّهُمَا الَّذِينَ ، امْتُوَا إِنَّمَا الْمُنْرَكُونَ عَمَنُ فَلَا يَقْرَرُوا الْسَبَعِدَ الْحَرَام مَنَدَ عَامِهِم حَدَاً » (التوبة:٢٨)، وقد حارب النبي صلى الله عليه وسلم الشرك، لأنه يتعارض مع الإيمان ويناقضه، ومن هذا أمر الله سبحانه بالكفر بالطاغوت، ليتحقق التوحيد، قال الله تعالى: « وَلَقَدْ مَنْنَا فِ صُلْ أُمَّةٍ رَمُولًا أَنِ أَعْبُدُوا أَلْهَ وَاحْتَنِهُوا الْطَلْغُوتَ » (النحل:٣٩).

#### ٢ - يلبسون لباشا واحداء

ي الحج يتجرد الرجال من ملابسهم المعتادة، ويلبسون زيًا واحدًا، ويظهرون جميعًا بمظهر واحد، لا فخر فيه ولا خيلاء، غنيهم وفقيرهم فيه سواء، ولا يستطيع الناظر فيه أن يميز بين صاحب المكانة والشرف في قومه، ولا بين فقير الرحال والضعيف بين أهله، ولا بين من جاء من الشرق، ولا من أتى من المغرب، ولا بين العجمي ولا بين العربي فكلهم في لباسهم سواء، لا يتميز فيه واحد عن الأخر.

### ٣- يجتمعون على تلبية واحدة:

التلبية في الرجع والعمرة سُنة، ويستحب للرجال رفع الصوت بها، ومعناها، أن الرحاج والمعتمر يقول لربه، يا رب قد دعوتني لرحج بيتك، وقد يسرت لي ذلك، فلبيك اللهم لبيك، يعني إجابة لك يا رب بعد إجابة، وصفة تلبية رسول الله صلى الله عليه وسلم، دلبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك، مليك، إن الرحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك، وقد تضمنت إثبات التوحيد والبراءة من الشرك، ونحن نشاهد الرحجاج والمعتمرين يهتفون بهذه التلبية، وقد خلفوا وراء ظهورهم الهتاهات الوطنية والشعارات القومية، ونكسوا كل الرايات المحمد رسول الله صلى الله عليه وسلم.

3

ie llanes

4114

- 11974

+ 10 - Ilmin Itelamb e I'd (sae:

#### ٤ - يتوجهون إلى قبلة واحدة:

أول ما فرضت الصلاة كان التوجه فيها إلى بيت المقدس، غير أن النبي صلى الله عليه وسلم كانت تتوق نفسه إلى التوجه إلى الكعبة المشرفة، وكان يسأل ربه ذلك، فأمره الله بالتحول إلى الكعبة، كما قال الله تعالى: «قَدْ زَى تَعَلَّبُ وَجَهِكَ فِ السَّعَلَةِ فَلَنُوَلَتَنَكَ قِبَلَةُ رَضَبَهَا فَوَلَ وَجَهَكَ شَطَرَ أَلْسَبِحِ الْحَرَامِ وَقَدْ الآية أمر باستقبال الكعبة في الصلوات كلها وفي الآية أمر باستقبال الكعبة في الصلوات كلها

فرضها ونفلها، والفائدة من ذلك الاجتماع دون

الافتراق، والمسلمون في مشارق الأرض ومغاربها وهم يتوجهون إلى قبلة واحدة، يصلون أيضًا خلف إمام واحد في المكان الذي يوجدون فيه، ففي كل مسجد تقام فيه الصلاة يتقدم إمام ليؤم الناس، وعلى جميع من خلفه متابعته لقول النبي صلى الله عليه وسلم، «إنما جُعل الإمام ليؤتم به، فإذا كبر فكبروا، وإذا ركع فاركعوا، وإذا سجد فاسجدوا، وإن صلى قائمًا فصلوا قيامًا». (البخارى، ٣٧٨).

وكما يجتمع المسلمون خلف إمامهم في الصلاة ولا يخرجون عن فعله بتقديم أو تأخير، فيلزمهم أيضًا الاجتماع على إمامهم وقائدهم أيًا كان، ملكا أو رئيسًا، أو غيره، وطاعته في العروف، وهو أمر أوجبه الإسلام عليهم حرصًا على جماعتهم ووحدتهم، والأحاديث في ذلك كثيرة، منها أن ابن عمر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «من خلع يدًا من طاعة لقي الله يوم القيامة لا حُجَة له، ومن مات وليس في عنقه بيعة، مات ميتة جاهلية،. (مسلم: ١٨٥١).

وبهذا يظهر بوضوح أن الأسلام يوم شرع الحج للناس، أراد منهم أن يكونوا أمة واحدة، متعاونة متكاتفة، لا تفرق بينهم حدود أو حواجز لأنهم كالجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالحمى والسهر، والمسلمون اليوم وهم يشاهدون التكتلات التي تتم هنا وهناك يجب عليهم وهم يقومون بالتكاليف الشرعية أن يبتعدوا عن الأنانية والشحناء والكراهية، وأن يتعلموا العيش في الحياة بسلام وونام، متعاونين على البر والتقوى، لا على الفساد والإفساد.

وإن أخوة الدين تفرض التناصر والتعاون بين المسلمين، وعلى الحجاج والمعتمرين قاصدي الحرمين الشريفين أن يذكروا أنفسهم بالأخوة فيما بينهم، فيحترم كل واحد منهم حق أخيه، ولا يعتدي عليه أو يظلمه، ليحققوا لأنفسهم أعلى الدرجات والقبول عند رب الأرض والسماوات، ويرجع الحاج وقد غُضر له ما تقدم من ذنبه.

أسأل الله تبارك وتعالى أن ييسر للحاج حجهم، وأن ييسر لنا حج بيته الحرام، وأن يسلم ويحفظ الحجاج والمعتمرين، وأن يعودوا إلى بلادهم سالمين غانمين، وأن يحفظ بلاد الحرمين من كل سوء ومكروه.

وصلى الله وبارك على ذبينا محمد وآله وصحبه وسلم.



إنَّ الحمد لله، تحمده، وتستعينه، وتستغضره، وتعوذ بالله من شرور أنفستا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله؛ فلا مُصْلُ له، ومن بصلل؛ فلا هادي له. وأشهد أن لا اله الا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عيده ورسوله. ويعد؛ فنسوق في هذه المقالة . أن شاء الله تعالى . صفة الحج والعمرة باختصار غير مخل استكمالا لمقال العدد السابق، فأقول وبالله التوفيق: للحج مواقيت مكانية، تحيط بمكة، وهى الأماكن التي حددها النبي. صلى الله عليه وسلم. للإحرام لمن أراد الحج أو العمرة، وهي خمسة مواقيت، يجب على الناسك أن يحرم من أحدها وهي: ذو الحليفة (أبيار على)؛ وهو ميقات أهل المدينة، وهو أبعد المواقبت عن مكة، فيبعد عنها أربعمائة كيلو متر تقريبًا.

- الجحفة، وهو ميقات أهل الشام، ومصر، والمغرب ومن أتى من ناحيتهم، والناس يحرمون الآن من رابغ، وتبعد عن مكة مسافة ثلاثة وثمانين ومائة كيلو متر تقريبًا.

يلملم (السعدية)، وهو ميقات أهل
 اليمن، ومن ناحيتهم جنوب مكة، وهو
 ويبعد عن مكة مسافة مائة وعشرين
 كيلو متر تقريبًا.

 قرن المنازل (السيل الكبير)، وهو ميقات أهل نجد، ومن أتسى من

اعداد/ محمد عبد العزيز

ناحيتهم، ويبعد عن مكة خمسة وسبعين كيلو مترا تقريبًا. ذات عرق: وهو ميقات أهل العراق، ومن جاء من ناحيتهم، والناس يحرمون الآن من الضريبة بوادى العقيق، وهي بعيدة عن هذا الميقات بعشرين كيلو مترا تقريبًا، وتبعد عن مكة عشرين ومائة كيلو متر تقريبًا. فعن ابن عباس رضى الله عنهما أن النبي- صلى الله عليه وسلم-: «وقت لأهل المدينة؛ ذا الحليفة، ولأهل الشام: الجحفة، ولأهل نجد: قرن المنازل، ولأهل اليمن؛ يلملم، هن لهن ولن أتى عليهن من غيرهن ممن أراد الحج والعمرة، ومن كان دون ذلك فمن حيث أنشأ، حتى أهل مكة من مكة،. رواه البخاري (١٥٢٤)، ومسلم .(1111)

فإذا وصل الناسك الميقات، أو حاذاه جوًّا، أو بحرًا، أو مرَّ به، أو كان دون الميقات. بينه، وبين مكة. أحرم منه. و يستحب له أن يغتسل، ويتطيب في رأسه، وبدنه، ويزيل الأشعار، ويقص الأظفار إن احتاج ذلك. الأظفار إن احتاج ذلك. فإن كان رجلاً تجرد من المخيط، ولبس ثوبين، ويستحب أن يكونا أبيضين، أما المرأة فإحرامها في ثيابها غير متبرجة بزينة، غير أنها لا تلبس النقاب وهو المضل على الوجه-، والقفازين في

اليد، فإن كانت في حضرة الأجانب سترت وجهها من خمارها.

فإن كان في وقت الفريضة صلاها ثم أحرم بعدها، وإن لم يكن، وكانت له نافلة فعلها، وأحرم بعدها. صفة الإحرام:

يعقد قلبه على ما أراد من نسك، وينوي الدخول فيه، ويهل بذلك، فإن كان يريد التمتع قال، لبيك عمرة، وإن كان يريد الحج وحده قال، لبيك حجًا، وإن كان يريد القران قال، لبيك حجًا، وعمرة، ثم يقول، لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك، ويكثر من التلبية، وخاصة إذا لقي ركبًا من الحجيج، ولا يزال يلبي حتى يرى البيت، فيقطع التلبية.

إذا دخل المسجد الحرام دخله بيمينه ثم يقول: باسم الله، والسلام على رسول الله، اللهم اغضر لي ذنويي، وافتح لي أبواب رحمتك.

ثم يجعل البيت عن يساره محاذيًا الحجر الأسود، فإن استطاع أن يستلمه فيقبله فعل، وإن لم يستطع أشار إليه، ويضطبع- إن كان رجلاً-(يجعل الرداء تحت إبطه الأيمن ويرمي بطرفيه على كتفه الأيسر)، فيطوف بالبيت سبعة أشواط ويرمل في الثلاثة أشواط الأولى، (يسرع المشي مع مقارية الخطا) ويختار من الدعاء أجمعه، فيدعو بخيري الدنيا والآخرة، ويقول بين الركنين (الركن اليماني والحجر الأسود: وقَنَا عَذَابَ النَّارِي.

ā

3

Le l'acte

& - 1'etc

.20

- السنة الخامسة والأربعون

ثم يصلي ركعتين خلف مقام إبراهيم إن تيسر، وإلا ففي أي مكان من البيت يتيسر له، ويقرأ في الركعة الأولى الفاتحة وسورة الإخلاص، وفي الثانية الفاتحة وسورة الكافرون ثم يشرب فيتضلع من ماء زمزم.

(والطهارة من الأحداث، والأنجاس شرط في الطواف عند جماهير أهل العلم سلفًا وخلفًا).

ثم يأتي المسعى فيبدأ بالصفا فيقرأ: (إن الصفا والمروة من شعائر الله) ثم يقول: أبدأ بما بدأ الله به، ثم يرقي الصفا حتى إذا رأى البيت استقبل القبلة فيوحد الله ويكبره ثم يقول: لا إله إلا الله

وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، لا إله إلا الله وحده، أنجز وعده، ونصر عبده، وهذم الأحزاب وحده، ثم يدعو بخيري الدنيا والآخرة، ثم يعيد مثل هذا ثلاث مرات.

ثم ينزل حتى إذا وصل لبطن الوادي سعى شديدًا، ثم يمشي حتى ياتي المروة، فيفعل عليه ما فعل على الصفا.

فيسعى بين الصفا والمروة سبعة أشواط ذهابه من الصفا إلى المروة شوط، وعوده شوط، فيبدأ بالصفا، وينتهى بالمروة.

فإذا فعل ذلك فإن كان متمتعًا تحلل من عمرته بالحلق إن كان بينه، وبين الحج وقت ينمو فيه الشعر، أو قصر، أيهما فعل أجزأه، ثم ينتظر إلى الدوم الثامن من ذي الحجة (يوم التروية).

وإن كان مفردًا للحج، أو قارنًا، فسعيه الذي سعى هو سعي الحج، وقد قدمه. فليس عليه سعي آخر .. فيبقى على إحرامه إلى يوم التروية. (وليس من شرط السعي الطهارة من الحدث، فيجوز للمحدث السعي، حتى الحائض).

أعمال يوم التروية ( الثامن من ذي الحجة ):

فإذا كان يوم التروية أحرم المتمتع بالحج، ويفعل بمكة ما فعله في الميقات، ثم يقول: لبيك حجًا، ثم يقول: لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك. أما المفرد، والقارن، فإنهما باقيان على إحرامهما. ثم يخرج الجميع إلى منى بعد الزوال، فيصلون فيها خمس صلوات: الظهر والعصر والمغرب والعشاء والفجر، قصرًا للرياعية، غير جمع، ثم يبيت بها.

#### أعمال يوم عرفة ( التاسع من ذي الحجة ) :

إذا كان يوم عرفة فإنه يخرج إليها بعد شروق الشمس حتى يأتي عرفة . وعرفة كلها موقف . فيبدأ وقوفه بها من بعد الزوال إلى غروب الشمس فيشهد فيها خطبة عرفة، ويصلي الظهر، والعصر جمعًا وقصرًا، ولا يصوم هذا اليوم فتلك السنة، ويفرغ للدعاء، وقد كان النبي . صلى الله عليه وسلم . يقول: «خير الدعاء دعاء يوم عرفة، وخير ما قلت أذا والنبيون من قبلي: لا إله إلا الله وحده

لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل إن أ شيء قدير».

فهو من أعظم أيام العام فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: «إذا كان يوم عرفة قإن الله ينزل إلى السماء فيباهي بهم اللائكة، فيقول: انظروا إلى عبادي أتوني شعثًا غبرًا، ضاحين من كل فج عميق، أشهدكم أني قد غفرت لهم. فتقول له الملائكة، أي رب فيهم فلان يزهو وفلان وفلان، قال: يقول الله: قد غفرت لهم». وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «فما من بوم أكثر عتبقًا من النار من يوم عرفة».

والنبي صلى الله عليه وسلم: أتى الموقف فجعل بطن ناقته القصواء إلى الصخرات وجعل جبل المشاة بين يديه، واستقبل القبلة فلم يزل واقفًا يدعو حتى غربت الممس، وذهبت الصغرة قليلاً حتى غاب القرص، ثم دفع إلى المزد لفة. (الوقوف بعد الزوال عند جمهور أهل العلم، وينتهي بفجر اليوم العاشر، فمن فاته الوقوف نهارًا وقف في الليل، وهو مجزئ له).

فإذا أتى المزد لفة صلى بها المغرب والعشاء، بأذان واحد وإقامتين ولم يصل بيتهما شيئًا، ثم يبيت بالمزد لفة إلى الفجر، فإن كان من أهل الأعذار دفع منها عند مغيب القمر.

# أعمال اليوم العاشر من ذي الحجة (يوم الحج الأكبر):

# الله الله المعن المع وهي على الترتيب كالتالي:

١- إذا كان فجر يوم العاشر صلى الصبح بالمزدلفة، ثم يأتي المشعر الحرام. وهو جبل بالمزدلفة، وعنده المسجد الآن . فيستقبل القبلة ثم يدعو الله، ويكبره ويهلله ويوحده فلا يزال واقفًا حتى يسفر جدًّا فيدفع من مزدلفة إلى منى ملبيًا قبل أن تطلع الشمس.

٢- إذا أتى منى فإنه يرمي جمرة العقبة الكبرى - وهي أقرب الجمرات من مكة - بسبع حصيات مثل حصى الخذف يكبر مع كل حصاة، فإذا بدأ الرمى قطع التلبية.

٣- إن كان متمتعًا، أو قاربًا ذبح هديه، وأكل منه

#### إن تيسر له ذلك.

والهدي: يجزئ فيه عن المتمتع والقارن: جذعة من الضأن (لها ستة أشهر)، أو مسنة من المعز (لها سنة)، أو سُبْعُ بدنة مسنة (لها خمس سنوات)، أو سُبْعُ بقرة مسنة (لها سنتان).

لحديثي جابر . رضي الله عنه . قال: نحرنا بالحديبية، مع النبي - صلى الله عليه وسلم-البدنة عن سبعة، والبقرة عن سبعة. رواه مسلم (١٣١٨)، وأبو داود (٢٨٠٩)، والترمذي (٤١٠) و(١٥٧٩)، والنسائي في «الكبرى» (٤١٠٨).

و لحديثه . رضي الله عنه . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (لا تَذْبَحُوا إلا مُسنَّةَ إلا أَنْ يَعْسُرَ عَلَيْكُمْ فَتَذْبَحُوا جَذَعَةَ مِنْ الضَّانِ). رواه مسلم (١٩٦٣).

٤ - يحلق أو يقصر رأسه (هإن قصر أخذ من سائر شعره)، أمَّا المرأة هإنها تجمع شعرها ضفيرة أو ضفيرتين، ثم تقص من أطرافه قدر أنملة.

#### التحلل الأول:

التحلل الأول يكون بفعل اثنين من ثلاثة عند الجمهور وهي: الرمي، والحلق أو التقصير، وطواف الإفاضة. (وليس لذبح الهدي مدخل في التحلل).

فإذا تحلل حل له كل شيء حرم عليه، إلا النساء، والنبي صلى الله عليه وسلم تحلل، ثم أفاض بعدما اغتسل وتطيب في بدنه، ورأسه فطاف حلالاً.

ゴイー

ذو العجة

A1214

-

30- السنة الخامسة والأربعون

٥. طواف الإفاضة، وهو طواف الركن، فيفعله على الصفة السابقة غير أنه لا يسن فيه الاضطباع، والرمل.

فإذا فعل هذه الثلاثة: الرمي، والحلق أو التقصير، والطواف، تحلل الحل كله، وحل له كل شيء كان قد حرم عليه.

٦- السعي بين الصفا والمروة على الصفة السابقة.

وإنما يكون السعي للمتمتع فهو سعي حجه، أما المفرد، والقارن فإن كانا قدَّما السعي على الصفة السابقة فلا سعي عليهما، وإن كانا لم يسعيا بعد طواف القدوم فعليهما السعي. ٧- ثم يعود إلى منى فيسيت فيها (وجوبًا) ليلة

## Upload by: altawhedmag.com

Product State Contraction Contraction Contraction

الحادي عشر، والثاني عشر، والثالث عشر لن لم يتعجل.

هذه هي أعمال يوم العيد وهو أعظم الأيام عند الله تعالى؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: إن أعظم الأيام عند الله تعالى يوم النحر، ثم يوم القرر. والأعمال الخمسة من الثاني إلى السادس على ترتيبها السابق فإن قدم عمل منها أو أخر فلا حرج.

فعن عبد الله بن عمرو بن العاص، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم وقف في حجة الوداع بمنى للناس يسألونه، فجاءه رجل فقال: لم أشعر فحلقت قبل أن أذبح؟ منه كالمسلس ميله مال

فقال: اذبح، ولا حرج.

ā

3

ie 110005 7731 a. - 1121.c

+ 30 - 11min 11kilomin e112 (1200)

فجاء آخر فقال: لم أشعر فنحرت قبل أن أرمى؟ قال: ارم، ولا حرج.

فما سئل النبي صلى الله عليه وسلم عن شيء قدمولا أخرالا قال: افعل ولا حرج .. رواه البخاري (۸۳)، ومسلم (۱۳۰۱).

(وقد سمي يوم القر؛ لأن أهل مني يستقرون فيها): أعمال هذا اليوم؛ هو عمل واحد وهو رمي الجمار الثلاثة: الصغرى، والوسطى، والكبرى كل جمرة بسبع حصيات مثل حصى الخذف يكبر مع كل -aluas

ورمى الجمار مؤقت بوقت فيبدأ بزوال الشمس لحديث جابر رضى الله عنه قال: رمى رسول الله صلى الله عليه وسلم الجمرة يوم النحر ضحى وأما بعد فإذا زالت الشمس.

فإذا رمى الجمرة الصغرى، والوسطى تقدم، أو تنحى بعيدًا عن الزحام فدعا الله تعالى، ويطيل الدعاء. عن الزهري، «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم. كان إذا رمى الجمرة التي تلي مسجد منى يرميها بسبع حصيات، يكبر كلما رمى بحصاة، ثم تقدم أمامها، فوقف مستقبل القبلة، رافعاً بديه بدعو، وكان يطيل الوقوف. ثم يأتى الجمرة الثانية، فيرميها بسبع حصيات، يكبر كلما رمى بحصاة، ثم ينحدر ذات اليسار، مما يلى الوادى، فيقف مستقبل القبلة رافعًا يديه يدعو. ثم دأتي الحمرة التي عند العقبة، فيرميها بسبع

حصبات، يكبر عند كل حصاة، ثم ينصرف ولا يقف عندها».

a start of the second and and and and the

قال الزهري: سمعت سالم بن عبد الله، يحدث مثل هذا، عن أبيه عن النبي صلى الله عليه وسلم وكان ابن عمر يفعله. رواه البخاري (١٧٥٣) (ورمي الجمار من واجبات الحج)

أعمال اليوم الثاني عشر (يوم النفر الأول): أعمال هذا اليوم هو عمل واحد فقط، وهو رمي الجمارعلى الصفة التي رمى فيها الجمار في اليوم الحادى عشر.

فإن أراد أن يتعجل الخروج من منى جاز له لقوله تعالى: ﴿ وَأَذْكُرُوا اللَّهُ فِي أَيْثَارِ مَّعْدُودَتٍ فَمَن تَعَجُلَ في يَوْمَنِن فَكَلاً إِنَّمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأَخَّرُ فَلاَّ إِنَّمَ عَلَيْهُ لِمَن أَتَّقَىٰ وَانْتُعُوا الله وَاعْلَمُوا أَنْصَحْمَ إِلَيْهِ عُشَرُونَ) البقرة: . 7. 1

غير أنه يخرج من منى قبل غروب شمس يوم الثاني عشر، فإن غربت عليه الشمس فيه، لزمه اللبيت وجوبًا عند الجمهور.

أعمال يوم الجادي عشر، يوم القرُّ المُحَدَّ المُعال اليوم الثالث عشر (يوم النفر الثاني)؛

هو عمل واحد وهو رمى الجمرات الثلاثة على نفس الصفة التي رمي عليها الجمار في اليوم الحادى عشر، والثاني عشر.

و بذلك تكون أعمال الحج قد انتهت، ويبقى واجب واحد على أهل الآفاق إذا أرادوا أن يخرجوا من مكة، وهو طواف الوداع، ويسقط هذا الطواف عن الحائض.

لحديثي ابن عباس- رضى الله عنهما- قال كان الناس ينصرفون في كل وجه فقال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: لا ينفرن أحد حتى يكون آخر عهده بالديت. رواه البخاري (١٧٥٥)، ومسلم .( WYA)

وقال؛ أمر الناس أن يكون آخر عهدهم بالبيت إلا أنه خفف عن المرأة الحائض. رواه مسلم (٣٨٠). فاندة: الطواف بالنسبة لحكمه في الحج ثلاثة أنواع:

ركن: وهو طواف الإفاضة، أو الزيارة. واجب: وهو طواف الوداع. مستحب؛ وهو طواف القدوم. هذا ما يسره الله في هذا المقال، والحمد لله رب العالمن. المعاد معاد بالمحمد والمحمد والم

ALLER FRANKING MAN DE MARKED BACK





قسال تعالى: «وَقِيلَ ٱلْيَوْمَ نَنْسَنَكُرُ كَمَّا نَسِيتُمْ لِقَآة يَوْمِكُمْ هَٰذَا وَمَأْوَنَكُمْ ٱلنَّارُوَمَا لَكُرِيْنِ نَّصِرِينَ (\*) ذَلِيكُمُ بِأَنَّكُمُ أَنْخَذْتُمُ ءَابَنَتِ اللهِ هُزُوا وَغَزَّتْكُمُ الْمُبَوَةُ ٱلدُّنيَّأَ فَٱلْيَوْمَ لَا يُخْرَجُونَ مِنْهَا وَلَا هُمْ يُسْتَعْنَبُوْنَ 🕑 فَلِلَّهِ ٱلْحَمْدُ رَبِّ ٱلسَّمَوَتِ وَرَبِّ ٱلْأَرْضِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (6) وَلَهُ ٱلْكَثْرِيَّاة في السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ وَهُوَ ٱلْعَـزِيرُ الحكم (الجاشة: ٣٤-٣٧).

د . عبد العظيم بدوي

اعداد/

<u>اللَّه، ويعد؛</u> الت<mark>َّقَدَيرُ مَنْ نَسْيَانَ يَوْمِ الدَّينِ،</mark> «وَقِيـلَ الْيَوْمَ نَنْسَاكُـمْ ، أَيْ نُعَامِلُكُمْ مُعَامَلَةَ النَّاسَـي لَكُـمْ فِي نَـارِ جَهَنْـمَ، «كَمَـا نَسِيتُـمْ

الحميد لله، والصيلاة والسلام على رسول

الناسي لكم في نارجهنم، «كما نسيتم لقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا، أَيْ فَلَمْ تَعْمَلُوا لَـهُ لَأَنَّكُمُ لَمْ تُصَدِّقُوا بِهِ، وَمَأْوَاكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِنْ نَاصِرِينَ، يَنْصَرُونَكُمْ مِنْ عَذَابِ اللَهِ.

وَقَدْ ثُبُتَ فِي الصَّحيح أَنَّ اللَّه تَعَالَى يَقُولُ لِبَعْض الْعُبِيدَ يَوُمَ الْقَيَامَةَ: «أَلَمُ أَزُوُحُكَ أَلَمُ أَكُر مُكَ أَلَّمُ أَسَحَرْ لَكَ الْحَيْلَ وَالْإِبِلَ وَأَذَرْكَ تَرْأَسُ وَتَرَبَّعُ ؟ هَيَقُولُ، بَلَى يَا رَبَّ. هَيَقُولُ اللَّه أَهَظَنَنْتَ أَنَّكَ مُلاقيَ ؟ هَيَقُولُ، لاَ. هَيُقُولُ اللَّه تَعَالَى، هَالْيَوْمَ أَنْسَاكَ كَمَا نَسِيتَنِي » (صحيح مسلم ٢٩٦٨).

هُ لاَ تَنْسَ يَا عَبْدَ الله أَنْكَ إلَى الله دَاحِعُ، وَبَسْ يَدَى الله مَوْقُوفٌ، وَأَمَامَ الله مَسْتُول هَ إِنَّ هَذَا الْنُسْيَانَ سَبَبُ الْعَدَابِ، قَالَ الله تَعَالَى: «يَا دَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً عِ الْأَرْض فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاس بِالْحِقُ وَلاَ تَتَبَعَ الْهُ وَى فَيُصَلَّكَ عَنْ سَبِيلَ الله إِنَّ الَّذِينَ يَصْلُونَ عَنْ سَبِيلِ الله لَهُمْ عَذَابَ شَدِيدُ بِهَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ» (صَ: ٢٦).

وَقَ الَ تَعَالَى، ﴿ وَمَنْ أَعَرَضَ عَن ذِحَرِى فَإِنَ لَهُ مَع مَع مَن وَحَرَى فَإِنَ لَهُ مَع مَع مَع مَع مُ أَعْمَى اللَّهُ مَع مَع مَع مُع مُ القَ مَن القَ مَع مُع مُع مُ القَ مَع مُ القَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى مَنْ مَنْ مَ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَيْنَ اللَهُ عَلَيْ عَلَى اللَهُ عَلَى مَعْلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ مُواللُهُ عَلَى مُعَالِ عَلَى اللَهُ عَلَى مَعْلَى مَعْلَى مَعْلَى مَعْلَى مَ مَعْلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ مَعْلُ

うちょう

ذو العجة ٢٣٤٧ هـ - العدد • ٢٥ - السنة الغامسة والأربعون

وَقَالُ تُعَالَى: «وَلَوْ تَرَى إِذِ ٱلْمُجْرِعُونَ نَاكِسُوا رُمُوسِمٍ عِندَ رَبِّهِمْ رَبِّنَا أَبْصَرْنَا وَسَيعْنَا فَارْحِعْنَا نَعْسَلُ صَلِحاً إِنَّا مُوَقَنُونَ (\*) وَلَوْ مِنْذَا لَا نَبْنَاكُلُ فَقِسٍ هُدَنِها وَلَكِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنْ مَذَوَقُوا بِمَا فَيَبِشُر لِقَاءَ مَوْمِكُمْ هَاذَا إِنَّا مَعْيَنَتَكُمْ وَذُوقُوا عَمَاتِ الْخُلْدِ بِمَا كُنْتُر تَعْمَلُونَ » (السجدة: 11- 11). وَقَالُ تَعَالَى: « وَادَى آَصَحَتُ الْتَارِ أَصَحَتِ

المجتند أن أيبشوا عليماً مِن الناء أو مِنا رَدَقَكُمُ الله قالوا إن الله خرّمهما على الكليرين () الأين أَنْحَكُدوا مِينَهُم لَهُوا وَلَمِهما وَعَرَّقَهُمُ الحكوة الدُنيا قاليوم تنسيهم حكما تشوا لِتاة يَرْمِهم هَذَا وَمَا كَانُوا بِنَايَنِنَا

## يَجْحَدُونَ » (الأعراف: ٥٠- ٥١). إذ لأَقُرْنُكُمُ الْعَيَاةُ الدُّنْيَا:

ثُمَّ ذَكَرَ الله تَمَالَى علَّةَ مَا هُمْ فيه منَ الْعَدَّابِ فَقَالَ: «ذَلِكُمْ بِأَنْكُمُ اتَّخَدْتُمُ آيَاتَ الله هُزُوًا وَغَرَّتُكُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا فَالْيَوْمَ لاَ يُخْرَجُونَ مِنْهَا وَلاَ هُمْ يُسْتَغْتَبُونَ»:

يَقُولُ تَعَالَى ذَكْرُهُ: يُقَالُ لَهُمْ: هَذَا الَّذِي حَلَّ بِكُمْ مَنْ عَذَابِ اللَّهُ الْيَوْمَ «بِأَنَّكُمُ، فَ اللَّذَيَا «اتَّحَذُ ثُمُ آيَاتَ اللَّهِ، وَهَي حُجَجُهُ وَاَدلَّتُكُمْ، وَآي كَتَابِهِ الَّتِي اَنَزْ لَهَا عَلَى رَسُولِهِ صلى اللَّه عليه وسلَم «هُزُوًا» يَعْنِي سُخْرِيَة تَسْحَرُون مِنْها، «وَعَزَتْكُمُ الْحَيَاةُ اللَّذَيْبَاء يَقَرَولُ، وَحَدَعَتْكُمْ زِينَةُ الْحَيَاة الدُّنْيَا، هَ تَرْزَقُوها عَلَى الْعَمَلِ لَا يُنْحِيكُمُ الْيَوْمَ مِنْ عَذَابِ اللَه. «هَالْيَوْمَ لا يُحْرَجُونَ مَنْهَا، وَعَنَ الْحَيَاةُ اللَه. «هَالْيَوْمَ لا يُحْرَجُونَ مَنْهَا» أَيْ مِنَ النَّالَةِ دَوَلاً هُمْ يُرَدُّونَ إِلَى اللَّذَئِيَا، لَيَتُوبُوا وَيُرَاجِعُوا الْإِنَابَةِ مَمًا عُوقَدُونَ إِلَى اللَّذَئِيَا،

ثُمُمَّ خَتَمَ اللَّهُ تَعَالَى السُّورَةَ الْكُرِيمَةَ بَحَمْدِ نَفْسِه، تَعْلِيمًا لِعبَاده أَنْ يَحْمَدُوهُ، هَقَالَ، «هَللَّه الْحَمَدُ رَبُّ السَّمَاوَات وَرَبَ الأَرْض رَبُّ الْعَالَينَ (٣٦) وَلَهُ الْكَبْرِيَاءُ لِلْ السَّمَاوَات وَالأَرْض وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ» يَقُولُ تَعَالَى ذِكْرُهُ، «هَلِلَهُ الْحَمْدُ» عَلَى

نعَمه وَأَنَاد بِه عَنْدَ خَلْقَه ، فَإِيَّاهُ فَاحْمَدُوا أَيُّهَا الْتَّاسَ، فَإِنَّ كُلُّ مَا بِكُمَ مِنْ نَعْمَة فَمَنْهُ دُونَ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونه مِنْ آَلَهَة وَوَدَنَ ، وَدُونَ مَا تَتَخَذُونَهُ مِنْ دُونَه رَيًّا، وَتَشْرِكُونَ بِه مَعْهُ، دَرَبُ السَّمَاوَات وَرَبُ الأَرْضِينَ آلسَّبْع ، وَ دَرَبُ الْعَالَيِينَ ، أَي مَالكَ جَمِيع الأَرْضِينَ السَّبَع ، وَ دَرَبُ الْعَالَيِينَ ، أَي مَالكَ جَمِيع ما فَيه نَّ مَنْ أَصْنَاف الْخُلْقَ، دولَه الْكَبْرِيَاءَ عَ ما فَيه نَ مَنْ أَصْنَاف الْخُلْقَ، دولَه الْكَبْرِيَاءَ عَ ما فَيه نَ مَنْ أَصْنَاف الْخُلْقَ، دولَه الْكَبْرِيَاءَ عَ ما فَيه نَ مَنْ أَصْنَاف الْخُلْقَ، دولَهُ الْكَبْرِيَاءَ عَ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ، أَي وَلَهُ الْعَلْمَةُ مَنْ السَّعَانَ مَنْ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ، أَي وَلَهُ الْعَلْمَةُ مَنْ السَّبْعِ ، وَ اللَّذَكَان السَّبْع مَا أَوَات وَالأَرْضِ ، أَي وَلَهُ الْعَلْمَةُ وَالسُلْطَانُ عَالَيْ مَا وَاتَ وَالأَرْضَ، وَاللَّهُ عَلَى الْعَلْمَةُ وَالسُلُطَانُ عَاللَّهُ اللَّهُ الْتَعَامِ رُكَلُ مَا دُونَهُ، وَلا يَقْتَهُ مَنْ أَعْذَائِهِهُ عَانَةُ مَا عَدَائَهُ مَنْ أَعْدَائِهُ فَا الْعُمَانَ فَعَمَهُ مَنْ أَعْذَائِهُ اللللَّهُ فَي السُلُطَانُ عَاللَهُ عَلَى اللَّهُ فَوَلَا الْتَنَعْذَائِهُ مَنْ أَعْذَائِهُ الْعَانَة مِنْ أَعْذَائِهُ فَي أَنْ عَلَيْكَ مَا عَانَا عَالَالُ عَالَهُ مِنْ الْعَالَة فَي مَا اللَّا عَالَى عَالَكُ مَعْمَا مَا عَنْ الْعَنْ الْعَالَة الْعَلْعُانُ الْنَا عَالَهُ الْعَالَي الْعَامِ فَي الْعَنْ الْعَالَةُ عَلَى الْعَلَهُ الْعَلَيْ عَالَةُ عَلَى الْعَنْ الْعَالَة الْعَلَيْ عَالَةُ عَلَى الْعَامِ عَالَالُهُ الْعَنْ أَعْذَائِهُ الْعَامَة مَنْ أَعْنَا عَامَة عَانَ عَامَ مَنْ أَعْذَائِهُ الْعَامُ مُنْ عَالَكُمُ مُ فَي أَعْذَائِهُ الْعَامَ مَنْ مَنْ عَامَ عَامَ مَنْ أَعْذَائِهُ الْعَامَة مَنْ أَعْمَا مَا عَامَ مَنْ أَعْذَائِهُ الْعَامَ مَنْ أَعْذَائِهُ مَنْ مَا مُنْ عَامَ مُ مَا مَاءَ مَنْ الْعَامِ مَنْ مَا مَا عَامَ مَنْ مَا مَا عَامُ مُنْ الْعَامِ مَا مَا مَ مَنْ الْعَامِ مَا مَا مُ مُنْ مُنْ مَا مُ مَا مُ مَا مُ مَالُولُ مَا مَ مُنْ مَا مَائِنُ الْحُنُونُ مَالُعُ مُ مَنْ مَا مُ مَا مَا مَ مَا مُنْ مَ

وَهَكذا خَتَمَ الله تَعَالَى يَوْمَ الْقَيَامَة بِالْحَمْد، كَمَا هُعَلَ فِي خَوَاتِيم الزُّمَر؛ حَيْثُ قَالَ تَعَالَى: «رَبَّعَ فَ الشَّرِ فَصَعِقَ مَن فَ السَحَوَتِ وَمَن فِ الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاءَ اللَّهُ ثُمْ نَفِحَ فِيه أُخْرَى فَاذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظُرُونَ ، (الزُمر؛ ٢٨). حُمُ ذَكر مآلَ الْكُفَّارَ وَمَالَ الأَبْرَار، ثُمَّ قَالَ: «رَتَرَى الْمَلَتِ كَةَ عَافَي مِنْ حَوَلِ الْعَرْضِ يُسَتَحُونَ عِمَد رَجِمٌ وَقَعَى الْمَلَتِ كَةَ عَافِينَ مِنْ حَوَلِ الْعَرْضِ يُسْتَحُونَ عِمَد رَجَمٌ وَقَعَى الْمَلَتِ كَةَ عَافِينَ مِنْ حَوَلِ الْعَرْضِ يُسْتَحُونَ عِمَد رَجَمٌ وَقَعَى الْمَلْتِ كَةَ عَافِينَ مَن الْمُولَ الْعَرْضُ مُعَالًا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُوالاً مَن الْمُعَرْنَ عَمَد رَجَع الْمُعْذِي مَعْد الْعَرْضَ مَا مُولَ الْعَرْضُ مُعْتَمُ مَا مَا مَن مَا مَعْنَ مَا الْمُعَرْضَ مُ الْعُمُ مُولَ

|     |                                                                                                                                                                                                    | 1                       |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| ولى |                                                                                                                                                                                                    | ię lianyt v             |
|     | بسم الله الرحمن الرحيم                                                                                                                                                                             | - fair                  |
| 00  | «حمّ () تَنزِيلُ ٱلْكِنَبِ مِنَ ٱللَهِ ٱلْحَرِيزِ ٱلْحَكِيرِ () مَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ<br>وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَآ إِلَّا بِٱلْحَقّ وَأَجَلٍ مُسَمَّى وَٱلَذِينَ كَفَرُوا عَمَّا أُنذِرُوا | - 05-                   |
| Q   | مُعَرِضُونَ » (الأحقاف: ۱- ۳)                                                                                                                                                                      | السنة الظامسة والأربعون |

#### بَيْنْ يَدَي السُورَة :

الأحْقَافُ جَمْعُ الْحِقْفِ، وَهُوَ رَمْلُ مُسْتَطِيلٌ مُرْتَفِعٌ، فِيهِ اعْوِجَاجٌ وَالْجَنَاءُ، وَمِنْهُ احْقَوْقَفَ الشَّيْءُ: اعْوَجَ. (البحر المحيط (٥٣/٨)).

وَوَجْهُ تَسْمِيَة السُّورَةِ «الأحْطَافَ» وُرُودُ لِفُظ (الأحْصَاف) فيهَا، وَلَمْ يَرِدْ فِيْ غَيْرِهَا مِنْ سُوَرِ الْقُرْآنِ. (الْتَحَرِيرِ والتنويرَ (٢٦/٥)).

وَقَالَ الْمُهَابِعِيْ: سُمَّيَتْ بِهَا لأَنَّ مَكَانَهَا مِنْ حَيْتُ قَبُولُ لُهُ سُرْعَة تَأْثِيرِ رِيحِ الْعَدَابِ هَيَهِ كَالدَّلِيلِ عَلَى إِنْدَارِهِ، هَفِيهَ إِشْعَارٌ عَلَى أَنَّ إِلْدَارَاتِ الْقُرْآنِ كَالدَّلاَطُ عَلَى أَنْفُسهَا.

ثُمَ فَ قَصَّتَهُمُ اتْسَاقُ الْأَنْدَارِ إِلَى صَيْرُورَة التَّرُجُوَ مَخُوهًا، قَفِيهِ إِشْعَارٌ بِأَنَّ إِنَّذَارَاتِ الْقُرْآنِ مِمَّا يُحَافُ مِنْهَا صَيْرُورَةَ مَا يَرْجُوهُ الْجُهَالُ مَحُوهًا عَلَيْهِم، وَدَلِكَ مِنْ أَعْظَم مَقَاصِدِ الْقُرْآنِ. (محاسن التأويل(٤/١٥)).

وَمُنَّاسَبَة أَوَّلُهَا لَمَا قَبْلَهَا: أَنَّ فَي آخر مَا قَبْلُهَا: «ذَلِحُمُ بِأَنَّحُمُ اتَحَدُثُمُ آيَاتَ اللَّه هُزُوًا»(الجائية: ٣٥)، وَقَلْتُمْ: آنَهُ صلى اللَّه عليه وسلم اخْتَلَقها، فَقَالَ تَعَالَى: «حمّ () تَزِيلُ ٱلْكِتَبِ مِنَ ٱلْمَوالَّذِيرِ لَقْكِيرٍ، (الأحقاف: ١-٢)، وَهَاتَانِ الصَّفَتَانِ هُمَا آخُرُ تَلْكَ، وَهُمَا آوَلُ هَذِهِ. (البحر المحيط (٥٤/٤)).

وَلَّا حَسَّمَ اللَّهُ تَعَالَى السُّورَةَ الَّتِي قَبْلَهَا بِذِكْرِ التَّوْحِيد وَدَمُ أَهْلَ الشَّرْكِ وَالُوَّعِيد اهُتَتَحَ هَذِهُ بِالتَّوْحِيد كُمَّ بِالتَّوْبِيخ لأَهْلِ الْكُفْرِ مِنَ الْعَبِيدِ (روح المعاني (٤/٣٦)).

وَهِيَ سُورَةُ مَكْيَّةٌ، تُعَالَجُ قَضَيَّة الْعَقِيدَةِ، قَضَيَّة الإيمان بِوَحْدَانَيَّة اللَّه وَرُيُوبِيَّتِه الْتُطْلَقَة الإيمان بووحُدَانَيَّة اللَّه وَرُيُوبِيَّتِه وَالإيمان بِالْوَحْي وَالرُّسَالَة، وَأَنَّ مُحَمَّدًا صلى اللَّه عليه وسلم رَسُولُ سَبَقَتْهُ الرُّسُلُ، أوحيَ إلَيْه التَّزَآنُ مُصَدُقًا لمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ، وَالْإِيمان بِالْبَعْثَ وَمَا وَرَاءَهُ مِنْ حَسَابٍ وَجَزَاء عَلَى مَا كَانَ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا مِنْ عَمَلِ وَكَسُبِ، وَمَنْ إِحْسَان وَإِسَاءَة.

وَهَذِهِ هِـيَ الْأَسُسُ الأولى الَّتِي يُقِيمُ عَلَيْهَا الإسْلَامُ بِنَاءَهُ كُلَّهُ، وَمِنْ ثَمَّ عَالِجَهَا الْقُرْآنُ

الْكريمُ فِحْكُلُ سُوَرِهِ الْكُيَّة علاَجًا أَسَاسيًّا، وَطَلَّ يُدَكُّرُبِهَا فِي سُوَرِهِ الْدَنِيََّة كُلْمَا هَمَّ بِتُوْجِيهِ أَوْ تَشْرِيعٍ- (فَي ظلالُ القرآن (٢٠/٧)). الْقُرْآنُ كَلْأَمُ الله:

«تَنْزِيلُ الْكِتَابِ منَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ»: هَـذَا حَبَرُ مِنَ اللَّهِ عزَوجل عَنْ مَصْدَرِ هَذَا الْكَتَابِ وَتَنْزِيلِهِ «منَ اللَّهِ الْعَزِيزِ» أيْ ذي الْعزَّةِ وَالْعَظَمَةِ وَالْكَبَرِيَاءِ اللَّذِي يَعْلَبُ وَلَا يُعْلَبُ وَيَقْهَرُ وَلاَ يُقْهَرُ، «الْحَكِيمَ» فِي أَقْوَالِهِ وَأَهْعَالِهِ، وَشَرْعِهِ وَقَـدَرِهِ، سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، مُنَزَهُ عَنِ الْعَبَثَ، وَمُنَزَّهُ عَنِ اللَّعِبِ، وَمَنَزَهُ عَنِ الْبَاطِلِ.

وَقَدْ تَكَرَّرَ هَذَا الْتَقْرِيرُ فِ مَوَاضعَ كَثِيرَةٍ، وَلاَ سِيَّمَا فِي هَذه السُّور الْعُزُوفة بِآلِ حَم. وَاكَّدَ رَبُّنَا سُبُحَائَهُ ذَلِكَ بِالْقَسَمِ فِي مَوَاضعَ:

قَسَالُ تَعَالَى: «فَالَا أُمْسَمُ بِمَوَعَةِ ٱلنَّجُمِ () وَلَنَهُ لَقَسَمُ لَوَ تَعْلَمُونَ عَظِيمُ () إِنَهُ لَقَرَالُ كَرِمُ () في كِنَب مَكْنُون () لايتشهُ إلا الشطهرون () تَنْزِيلُ مِن دَبِ الْمَلَينِ ، (الواقعة: ٧٥- ٨٠)، وقالُ تُعَالَى، «فَلا أَمْهُ بِمَا تَعْرُونَ () وَمَا لا تُعْرُونَ () إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولُ كَمِنٍ فَلِلا مَا تَذَكَرُونَ () نَنزِيلُ مِن دَبِ تَوْمُونَ () وَلا بِقُول كَامِنَ قَلِلا مَا تَذَكَرُونَ () نَنزِيلُ مِن دَبِ التَلَينَ، (الحاقة: ٢٨- ٤٤).

فَلَيْسَ لَهَدَا الْقُرْآنِ مَصْدَرٌ سَوَى الله الْوَاحد الْقَهَار، دَرَمَا كَانَ حَدَا الْقُرْمَانُ أَنَ يُفْتَرَى مِن دُوْنِ اَلَّهُ وَلَكِن شَمِدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْدِ وَتَعْصِيلَ الْكُنْبِ لَا رَبَ فِيو مِن رَبِّ الْعَلَيْنِ ، (يونس، ٣٧)، د قُل لَيْ المَتَعَبِّ الإِنْ وَالْحِنَّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِنْلِ هَٰذَا الْقُرْبَانِ لَا يَأْقُونَ بِمِنْهِ وَلَوْ كَانَ بَعْشَهُمْ لِبَعْنِي ظَهِيلَ » (الإسراء: ٨٨).

لماذا خلق اللهُ السَّمَوَات وَالأَرْضَ؟

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: «مَا خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلاَ بِالْحَقِّ»:

أَيْ خَلْقًا مُتَلَبُسًا بِالْحَقَّ. وَالْحَقَّ ضَدُّ الْبَاطلِ، وَمَعْنَى كُوْنِ خَلْقَ لِمَ للسَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ مُتَلَبُسًا بِالْحَقُّ أَنَّهُ خَلَقَهُمَا لَحِكَم بَاهِرَةٍ، وَلَمْ يَخْلَقُهُمَا بَاطلاً، وَلا عَبَدًا، وَلا لَعباً.

هَمِنَ الْحَقَّ الَّذِي كَانَ خَلْقُهُمَا مُتَلَبِّسًا بِهِ إِقَامَةُ الْبُرْهَانِ عَلَى أَنَّهُ هُوَ الْوَاحِدُ الْعُبُوذُ

وَحْدَهُ-جَلَّ وَعَلا-، كَمَا أَوْضَحَ ذَلِكَ فِي آَيَات كَشِيرَة- لا نُكَادُ نُحْصِيهَا- فِي الْمُسْحَفِ الْكَرِيمِ، كَقُوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ أَنَدُ أَلَّنِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ تَكَارُا وَالسَّمَة بِنَآلَة وَصَوَّرَكُمُ وَأَحْسَنَ صُوَرُكُمُ وَرَزِقَكُمْ مَنَ ٱلطَّيْبَكِتْ ذَلِكُمُ أَلَقُهُ رَيُّكُمْ فَتَجَازَكَ أَلَقُهُ رَبُ ٱلْعَنْلَيِينَ ٢٠ هُوَ ٱلْحَتْ آَلَا هُوَ فَادْعُوهُ مُغْلِصِينَ لَهُ اللَّذِي ٱلْمُحَمَّدُ لِلَّهِ رَبَّ ٱلْعَلَمِينَ » (غافر: ٢٤- ٦٥)، وَقَالَ تَعَالَى: «خَلَقَ ٱلسَمَوَةِ وَالأَرْضَ بِالْحَقِّ يُكُورُ الَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكُورُ النَّهَارَ عَلَى ٱلْتِلْ وَسَخَمَر الشَّمْسَ وَٱلْفَمَرُّ كُلُّ بَجْرِي لِأَجَل مُسَمِّقُ أَلَا هُوَ ٱلْحَرِيرُ ٱلْفَقْدُ () خَلَقَكُمْ بْنِ لَقْس وَحِدَةٍ لَمُ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَأَنْزَلَ لَكُم مِّنَ الأَنْعَلَم فَنَسَبَةً أَرْوَحُ يَخْلُقُكُم في بُطُونِ أُمُّهَنِيكُم خَلْقًا مِّنْ بَعْدٍ خَلْق فِ ظُلْمَتِ ثَلَثٍ ذَالِكُمُ اللهُ رَقِكُمُ لَهُ ٱلْمُلْكُ لا إِلَهُ إِلاً هُوَ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ » (الزمر: ٥-٢)، وَقَسَالُ تَعَالَى: « يَأَتَيَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَيَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَلْكُمْ نَنَّقُونَ (٢) الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشًا وَالشَّمَاةَ بِنَاةً وَأَنْزَلُ مِنَ ٱلتَّسَلُّومَاءَ فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمَرْتِ رَزْقًا لَكُمْ فَكَلا تَجْعَلُوا إِلَه أَندَادًا وَأَنتُم تَعَلَمُونَ ، (البقرة: ٢١-.( 77

وَمِنَ الْحَقْ الَّذِي خَلَقَ اللَّهُ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُما، خَلَقَا مُتَلَبِّسًا بِه تَعْليمُهُ خَلَقَهُ أَنَّهُ تَعَالَى عَلَى كُلُ شَيْء قَدِيرٌ، وَأَنَّهُ قَدْ أَحَاطَ بِكُلْ شَيْء عِلْما، وَذَلكَ فَقَوْله تَعَالَى، « أَتَّهُ ٱلَّذِي عَلَى سَبَع سَرَبَ وَمِنَ ٱلأَرْضِ مَلَهُنَ يَنَزَلُ ٱلأَثْر بَيْبَهُنَ لِعَلَمُوا أَنَّ اللَّه عَلَى كُلُ شَيْء عِلْما، وَذَلكَ فَقَوْله تَعَالَى، « أَتَهُ ٱلَذِي عَلَى مَن عَلَى كُلُ شَيْء عِلْما، وَذَلكَ فَقَوْلَه تَعَالَى، « أَتَهُ ٱلَذِي عَلَى اللَّه عَلَى كُلُ شَيء عِلْما التَّعليلِ فِ قَوْله، « لَتَعْلَمُوا أَنَّ مُتَعَلِقَة بِقَوْلِهِ ، حَلَقَ سَبُحَ سَمَوَاتَ وَمَنَ الأَرْضِ مُتَعَلَقَة بِقَوْلِهِ ، حَلَقَ سَبُحَ سَمَوَاتَ وَمَنَ الأَرْضِ وَالأَرْضِينَ السَّبْعَ، وَجَعَلَ الأَمْرَ يَتَنزَزُلُ بَيْنَهُنَّ ، إِلاً

ゴシー

ie 11005 7731 a. - 11aue - 30 - 11mis 11elous e1% (1000

وَمِنَ الْحَقَّ الَّذِي حَلَقَ السَّمَاوَاتَ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا خَلْقَا مُتَلَبُسًا بِهِ، هُوَ تَكْلِيفُ الْخُلْقِ وَابْتِلاَوُهُمْ آيُّهُمْ آحْسَنُ عَمَارَ، ثُمَّ جَزَاوُهُمْ عَلَى أَعْمَالِهِمْ، كَمَا قَالَ تَعَالَى « وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ التَّسَوَّتِ وَالأَرْضَ فِي سِنَّةٍ لَتَارِ وَكَانَ عَرَشُهُ عَلَى اللَّهُ لِبَلُوصُمُ أَئِكُمُ أَمَسَ عَالَى (هود: ٧)، فَالأُمُ التَّعْلِيلِ فِي قَوْلِهِ، «لِيَبْلُوَكُمْ ، مُتَعَلَقَة بِقَوْلِهِ،

«خَلَقَ السَّمَاوَاتَ وَالأَرْضَى»، وَبِه تَعْلَمُ أَنَّهُ مَا خَلَقَهُمَا إِلاَ خَلْقا مُتَلَنُسًا بِالْحَقْ.

وَمِمًا يُوَضِّحُ آنَهُ سُبْحَانَهُ مَا حَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ الاَ حَلْقَ مُتَلَبْسًا بِالْحَقَ قَوْلُهُ تَعَالَى، « وَمَا عَلَقَتُ لَلَنَ وَأَلَاسَ الاَ لِعَبْدُونِ (٢) مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن زَنْقِ رَمَّا أَرِيدُ أَن يُلْعِمُنِ » (الذاريات: ٥٦- ٥٧)، سَوَاءٌ قَلْنَا: إِنَّ مَعْنَى «إلاَ لَيَعْبُدُونِ» أي لاَ مُرَهُمْ يَحَصُلُ بِهَا تَعْطَيمُ اللَّه وَطَاعَتَهُ وَالْخُصُوعُ لَهُ، أَوْ قَلْنَا: إِنَّ مَعْنَى «إلاَ لَيَعْبُدُونِ» أي الأَ ليُقرُوا لي يَحَصُلُ بِهَا تَعْطَيمُ اللَّه وَطَاعَتَهُ وَالْخُصُوعُ لَهُ، أَوْ قَلْنَا: إِنَّ مَعْنَى «إلاَ لِيعَبُدُونِ» أي إلاَ ليُقرُوا لي الْعُبُوديَّة، وَيَحْصَعُوا وَيُدُعَنُونَ أَي الأَ لَيُعَرُوا لي الْقُوْمِنِينَ يَطْعَلُونَ ذَلِكَ طَوْعَا، وَالْكُطَارُ يُذَعِنُونَ

وَمَنُ الْحَقْ الَّذِي حَلَقَ اللَّهُ السَّمَاوَاتَ وَالأَرْضَ خَلْقًا مُتَلَبُسًا بِهِ أَنْ يَسْتَدِنَ أُولُوا الأَلْبَابِ بِحَلْقَهِنَ عَلَى الْبَعْثَ بَعْدَ اللَّوْتَ، كَمَا قَالَ تُعَالَى فِي حَلْقَهِنَ عَلَى الْبَعْثَ بَعْدَ اللَّوْتَ، كَمَا قَالَ تُعَالَى فَا أَرْضَ وَلَمْ يَمْ عَلَيْهِنَ مِقَدِدٍ عَلَى أَنْ يُعْتَى السَّرَوَ وَٱلْأَرْضَ وَلَمْ يَمْ عَلَيْهِنَ مِقَدِدٍ عَلَى أَنْ يُعْتَى السَّرَوَ بَلَ إِنَّهُ عَلَى مَعْلَقُهِنَ مِقَدِدٍ عَلَى أَنْ عُتَى اللَّهُ عَلَى بَلَ إِنَّهُ عَلَى مَعْلَقُهُ مَا يَعْتَى عَلَى اللَّعْطَانِ اللَّهُ اللَّذِي حَلَقَ السَّحَرَي بَلَ اللَّهُ عَلَى أَنْ اللَّهُ اللَّي وَقَالَ مَعْتَقِي اللَّهُ السَّحَاوَاتَ وَالأَرْضَ وَمَنَ الْحَقَقَ الَذِي حَلَقَ اللَّهُ السَّحَوْنِ وَمَا لَهُ اللَّهُ السَّحَوْقِ الْأَرْضَ وَمَنَ الْحَقَ الَذِي حَلَقَ اللَّهُ السَّحَوْنِ وَمَا لَهُ السَّالِ فَا عَمَائِهُ مَنْ الْمُعَالَيْ مَعْدِهِ عَلَى أَنْ يَعْلَقُ مُتَلَبُسُ الِي حَلْقَ اللَّهُ السَّحَوْنِ وَالأَرْضَ وَمَنَ الْحَقَ اللَّهُ السَحَوْنِ وَمَا فِي اللَّهُ السَحَوْنِ وَالأَرْضَ تَعَالَى اللَّاسَمَا وَالاَرْضَ الْتَعْلَى مُنْ عَلَيْنُ اللَهُ السَحَوْنِ وَمَا فِي الْالَاسُ بِأَعْمَائِهُمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ وَالاَنَ

فَقَوْلُهُ تَعَالَى، «وَلِلَّهُ مَا فَ السَّمَاوَاتَ وَمَا فِ الأَرْضَ، أَيْ هُ وَ حَالَقَهُمَا وَمِنْ فَيهِما « لَيَجْزِيَ الَّذِينَ أَسَاءُوا بِما عَمَلُوا وَيَجْزِيَ الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالْحُسْنَى، وَيُوَضِّحُ ذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى، « إِنَّ رَبَّكُرُ اللَّذِينَ اللَّهُ الَذِي خَلَقَ السَّوَتِ وَالْأَرْضَ فِ سَتَّةِ أَيَامِ ثُمَّ أَسْتَرَى عَلَ الْدَرْشِ بُدَرَ الأَثَرُ مَا مِن شَفِيعِ الَّا مِنْ بَعْدِ إِذَيهُ. ذَلِكَ مُ الْمَرْشِ بُدَرَ الأَثَرُ مَا مِن شَفِيعِ الَّا مِنْ بَعْدِ إِذَيهُ. الْمَرْشِ بُدَرَ الأَثَرُ مَا مِن شَفِيعِ الَّا مِنْ بَعْدِ إِذَيهُ. الْمَرْشُ مُعَالًا فَعَدُوهُ أَفَلَا تَذَكُرُونَ () إلَّهُ مَ مَحْمَكُمُ مَعْمَا وَعَدَالَةِ حَقًا إِنَّهُ بَيَدَةًا الْفَاقَ ثُمَ مُعَدِيهُ لَعَالَةُ مَعْرَ الْعَاقِ مَعْمَا وَ مَعْدَالاً مَنْ مُعْتَعُونَ وَالْأَنْنَ عَنْ عَلَيْ مَا مَنْ مَعْتَهُ الْعَالَى الْتَوْنَ عَلَى اللَّذُرُقُ مَعْتَقُولُومُ الْعَالَةُ مَعْنَا مِنْ مَعْتَعُولُومُ اللَّانَ عَلَيْ مُعْتَقُولُ مَعْ الْمُونَ مَعْتَقُولُومُ الْعَالَي مَنْ عَلَيْهُ عَالَي اللَّهُ عَالَيْهُ اللَّهُ اللَّذِي عَنْ عَالَا الْمَاعَانَ مَعْتَقُولُومُ الْعَنْ فَيَعْمَا لَكُونَ مُعْتَعُونَ الْنَا عَامَ مُعْتَعُونَ مُعَنْ الْعَالَى اللَّهُ مُعَالًا الْعَنْعُونَ مَنْ عَنْتُ مُ مُنْتَقُولُهُ مَعْتَى مُنْ عَالَةُ مَعْتَ مُعْتَقُولُ مَعْنَا مَا مَنْ عَالَةُ مَنْ مَعْتَلَا مَنْ مَنْ عَالَةُ مَنْ مُعْتَعَامَ مُوا عَلَيْنَ مَنْ مَعْتَرُ الْنَا عَالَةُ مَنْ مَعْتَا الْعَانَ الْعَاقَا الْعَالَقُ عُنُولُ الْعَانَ مُنَ مُعْتَى مُعْتَعُ مُعْتَعُ الْعَالَي الْعَانَ الْعَالَةُ مَنْ مَا عَالَةً مَنْ مَا عَا عَنْ عَنْ عَالَةُ مَعْتَلُهُ عَلَيْهُ مَا عَالَةُ عَانَ الْعَانَ الْعَانَا عَلَيْنُ مَنْ عَالَةُ عَامَا عَانَ مَعْتَ عَامَةُ مُعَانَا الْعَانَ الْعَانَ الْعَانَ الْعَانَ عَالَةُ عُنُونَ الْعَانَا الْعَالَةُ مَا الْعَالَي عَالَيْنَ عَامَ مُ عَالَةُ مُنَا الْعَانِ الْعَانَ مُنْ عَالِي الْعَالَةُ مَا الْعَانَانَ مَا عَانَ مَالَا الْعَانِي مَا مَا عَالَةُ مُ مَا الْعَانَا الْعَانَانَ مُ مُ مُ الْعَانُ مَا الْعَانَا مُ لَا عَانَ مُعَانِي الْعَانِي مَا عَالَةُ مَنَ مَا لَهُ الْعَانُ مَا مَا مَا مَا الْعَالُونَ

# دراسات قرآنية

# الأمثال في القرآن ثلاثة أمثال مضروبة في مَثَل

اعداد/

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

فَضَي هذا المقال نتحدث عن مثل آخر من الأمثال فِ القرآن الكريم، وهو في قوله تعالى: « أَذَنَ مِنَ السَّنَةِ مَنَهُ صَالَتُ أَوْمِنَهُ عَدَرَهَا عَتَمَا السَّبُلُ ذَيدًا تَأْمِناً وَمِنَا مُوَهُونَ عَلَيه فِ النَّارِ آيَعَالَة عِلَيْهِ أَنْ سَعِ وَنَدُ مَنْهُ كَانِكَ يَعْبُرُهُ اللَّهُ الْحَقَ وَالْبَطِلَ قَامًا الزَيدُ فَيَدْهَبُ جُعَنَةً وَلَمَّا مَا يَعَعُ النَّاسَ فَيَمَكُنُ فِ الأَرْضِ كَانِكَ يَعْبُرُ اللَّهُ الْاحْدان. (الرعد: ١٧). قُضْكُ فِ الأَرْضِ كَانِكَ يَعْبُرُ اللَهُ الْأَدَان.

# الماء: يريد به المطر.

الأودية: جمع واد وهو كل منفرج بين جبلين أو نحوهما يسيل ألماء فيه بكثرة، فاتسع فيه، واستعمل للماء الجاري فيه، وتنكيرها هنا لأن المطر يأتي على تناوب بين البقاع، وإذا نزل لا يعم جميع الأرض ولا يسيل في كل الأودية، بل ينزل في أرض دون أرض، ويسيل في واد دون واد. بقدرها، والقدر- بفتحتين-، التقدير. فقوله: «بقدرها، في موضع الحال من «أودية» وذكره لأنه من مواضع العبرة.

وهو أن كانت أخاديد الأودية على قدر ما تحتمله من السيول بحيث لا تفيض عليها، وهو غالب أحوال الأودية، وهذا الحال مقصود في التمثيل؛ لأنه مثال انصراف الماء لنفع لا ضر معه؛ لأن من السيول جواحف تجرف الزرع والبيوت والأنعام.

«فاحتمل السيل زيدًا رابيًا» أي: فجاء على وجه الماء الذي سال في هذه الأودية زيدٌ عالِ عليه، هذا مثل. (تفسير ابن كثير).

«ومما يوقدون عليه في النار ابتغاء حلية أو متاع زبد مثله»: وهذا مثل ثاني وهو المثل الناري. وهذا كالحديد والنحاس والفضة والذهب وغيرها، فإنها تدخل الكير تتمحص وتخلص

من الخبث فيخرج خبثها فيرمي به ويطرح ويبقى خالصها فهو الذي ينفع الناس. «ابتغاء حلية أو متاع»، مفعول لأجله متعلق بـ «توقدون، ذكر لإيضاح المراد من الصلة ولإدماج ما فيه من منة تسخير ذلك للناس لشدة رغبتهم فيهما.

مصطفى البصراتي

ودالحلية، ما يُتحلى به، أي يتزين وهو المصوغ. ودالتلاع، ما يتمتع به وينتفع وذلك المسكوك الذي يتعامل به الناس من الذهب والفضة. «كذلك يضرب الله الحق والباطل»: إشارة «كذلك، هي إلى التمثيل السابق في جملة «أنزل من السماء ماءً» أي: مثل ذلك الضرب البديع يضرب الله الأمثال وهو المقصود بهذا التنزيل، والإشارة للتنويه بذلك المثل وتنبيه الأفهام إلى حكمته وحكمة التمثيل، وما هيه من المواعظ والعبر، وما جمعه من التمثيل والكناية التعريضية وإلى بلاغة القرآن وإعجازه وذلك من تفسير ابن كثير والحرر الوجيز وبدائع من تفسير التحرير والتنوير وهتح البيان بتصرف).

مما تجدر الإشرارة إليه أن هذه الآية وهي السابعة عشرة من سورة الرعد اشتملت على ثلاثة أمثال ضربها الله تعالى في مثل واحد، وقد بحثت وتأملت في كُتب التفسير فوجدت كلامًا رائعًا للمفسرين في تفسير وتوضيح هذه الأمثلة في الآية المذكورة فرأيت من الضرورة بمكان أن أنقل بعض هذه النقول المهمة من هذه الأقوال حتى يستفيد القارئ من كلام المفسرين فكل مفسر له بعض الإشارات واللطائف التي لا يستغني عنها طالب العلم وغيره ممن له اهتمام بعلم التفسير وبالأخص «الأمثال في القرآن»، فرأيت أن أنقل بعض هذه الإشارات واللطائف تتميمًا للفائدة، والله أسأل أن يوفقني في اختيار هذه اللطائف والإشارات التي تفيد القارئ.

#### المعنى الإجمالي:

قال ابن القيم في الجامع لأمثال القرآن (ص١١٦): هذه ثلاثة أمثال ضربها الله في مثل واحد، يقول: كما اضمحل هذا الزيد فصار جُفاء لا ينتفع به ولا تُرجى بركته، كذلك يضمحل الباطل عن أهله كما اضمحل هذا الزيد وكما مكث هذا الماء في الأرض، فأمرعت هذه الأرض وأخرجت نباتها، كذلك يبقى الحق لأهله كما بقي هذا الماء في الأرض، فأخرج الله به ما أخرج من النبات.

وقد شبه الوحي الذي أنزله لحياة القلوب والأسماع والأبصار بالماء الذي أنزله لحياة الأرض بالنبات.

وشبه القلوب بالأودية، فقلب كبير يسعُ علمًا عظيمًا كواد كبير يسعُ ماءً كثيرًا، وقلبٌ صغيرً إنما يسعُ بحسبه كالوادي الصغير فسالت أودية بقدرها، واحتملت قلوب من الهدى والعلم بقدرها، وكما أن السيل إذا خالط الأرض ومر عليها احتملت غثاءً وزيدًا فكذلك الهدى والعلم إذا خالط القلوب أثار ما فيها من الشهوات إذا خالط القلوب أثار ما فيها من الشهوات والشبهات ليقلعها ويذهبها، كما يثير الدواء وقت شريه من البدن أخلاطه فيتكدر بها شاريه، وهي من تمام نفع الدواء، فإنه أثارها ليذهب بها، فإنه لا يجامعها ولا يساكنها، وهكذا متغرب بها، فإنه راتبيلً ، (الرعد، ١٧).

うちち

ذو العجة

1110

- 1015

-20

- 11mil 11410mb 012 (1400)

ثم ذكر المثل الناري فقال: «وَمِتَا يُوَيَدُونَ عَلَيْهِ فِي النَّارِ الْعِنَّةُ حِلَّةٍ أَرَّ مَتَحَ وَرَدٌ مَنْكُ (الرعد ١٧٠)، وهو الخبث الذي يخرج عند سبك الذهب والفضة والنحاس والحديد فتخرجه النار وتميزه وتفضله عن الجوهر الذي ينتفعُ به فيرمى ويطرح ويذهب جفاءً، فكذلك الشهوات والشبهات يرميها قلب المؤمن ويطرحها ويجفوها كما يطرح السيل والنارُ ذلك الزيد والغثاء والخبث، ويستقرُ في قرار الوادي الماء الصافي الذي يستقى منه الناس

ويزرعون ويسقون أنعامهم، كذلك يستقر في قرار القلب وجذره الإيمان الخالص الصافي الذي ينفع صاحبه وينتفع به غيره، ومن لم يفقه هذين الثلين ولم يتدبرهما ويعرف ما يراد منهما فليس من أهلهما، والله الموفق. (انتهى بتصرف، من الجامع في أمثال القرآن لابن القيم).

#### المعنى التفصيلي:

وأبدأ بكلام رائع للعلامة ابن رجب الحنبلي في روائع التفسير (١٥٨٠/١) يقول رحمه الله: «ولما كانت هذه الشريعة خاتمة الشرائع وعليها تقوم الساعة، ولم يكن بعدها شريعة ولا رسالة أخرى، تبين ما تبدل منها وتجدد ما درس من آثارهما، كما كانت الشرائع المتقدمة تجدد بعضها آثار بعض، وتبينُ بعضها ما تبدل من بعض، تكفلُ الله بحفظ هذه الشريعة ولم يجمع أهلها على ضلالة، وجعل منهم طائفة قائمة بالحق لا تزال ظاهرة على من خالفها حتى تقوم الساعة، وأقام لها من يحملها ويذبُّ عنها بالسيف واللسان والحجة والبيان، فلهذا أقام الله لهذه الأمة من خلفاء الرسل وحملة الحجة في كل زمان من يعتني بحفظ ألفاظ الشريعة وضبطها وصيانتها عن الزيادة والنقصان ومن يعتني بحفظ معانيها، ومدلولات ألفاظها وصيانتها عن التحريف والبهتان.

والأولون أهل الرواية، وهولاء أهل الدراية والرعاية وقد ضرب النبيّ صلى الله عليه وسلم مثل الطائفتين. كما ثبت في الصحيحين عن أبي موسى الأشعري قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، «إن مثل ما بعثني الله به من الهدى والعلم، كمثل غيث أصاب الأرض فكانت منها طائفة قبلت الماء فانبتت الكلأ والعُشب الكثير، وكانت منها أجادبُ أمسكت الماء فنفع الله بها ناسًا فشريوا وزرعوا، وأصابت طائفة منها أخرى، إنما هي قيعان لا تمسك ماء ولا تُنبت كلاً، فذلك مثل من فقه في دين الله ونفعه الله بما بعثني به ونفع به فَعَلَمَ وعَلَم، ومثل من لم يرفع بذلك رأسًا، ولم يتبل هَدى الله الذي أرسلت به».

همثُل النبي صلى الله عليه وسلم العلم والإيمان الذي جاء به بالغيث الذي يصيبُ الأرض، وهذا المثل كقوله تعالى: « أَتَرَلَ بِنَ ٱلْتَنَارِ مَا مُسَالَتَ أَرُبِيَةً

بِعَدَرِهَا وَأَحْتَلُ التَبَلُ زَبُدًا زَايِداً ، (الرعد:١٧)، فمثل تعالى ما أنزله من العلم والإيمان إلى القلوب بالماء الذي أنزله من السماء إلى الأرض، وهو سبحانه وتعالى يمثل العلم والإيمان تارة بالماء كما في هذه الآية، وكما في المثل الثاني المذكور في أول سورة البقرة، وتارة يمثله بالنور كما في المثل المذكور في سورة النور، والمثل الأول المذكور في سورة البقرة وكذلك في هذه الآية التي في سورة الرعد، وذكر مثلاً ثانيًا يتعلق بالنار وهو قوله: «وَمِنَّا ثُوَقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ٱبْتِعَلَّهُ جِلْيَةٍ أَرْ سَنُعٍ زَيَدٌ يَتَلَدُ» (الرعد ١٧٠)، فإن الماء والنور مادة حياة الأبدان، ولا يعيش حيوان إلا حيث هما موجودان، كما أن العلم والإيمان مادة حياة القلوب هما للقلوب كالماء والنور، فإذا فقدهما القلب فقد مات.

وقوله تعالى: «مَالَتُ أَوْدِيَةُ بِقَدَرِهَا » (الرعد:١٧)، شبّه القلوب الحاملة للعلم والإيمان بالأودية الحاملة للسيل، فقلبُ كبيرُ يسعُ علمًا عظيمًا، كواد كبير يسع ماءً كثيرًا، وقلبُ صغير يسعُ علماً قليلا، كواد صغير يسعُ ماء قليلا، فحملت القلوب من هذا العلم بقدرها كما سالت الأودية من الماء يقدرها.

فهذا تقسيم للقلوب بحسب ما تحمله من العلم والإيمان إلى متسع وضيق، والذي ذكره النبى صلى الله عليه وسلم في حديث أبى موسى تقسيمٌ لها بحسب ما يردُ عليها من العلم والإيمان إلى قابل لإنبات الكلأ والعشب وغير قابل لذلك، وجعلها ثلاثة أقسام:

القسم الأول: قسم قبل الماء، فأنبت الكلأ والعشب الكثير، وهـ ولاء هم الذين لهم قوة الحفظ والفهم والفقه في الدين، والبصر بالتأويل، واستنباط أنواع المعارف والعلوم من النصوص، وهؤلاء مثل: الخلفاء الأربعة، وأبي بن كعب، وأبى الدرداء، وابن مسعود، ومعاذ بن جبل، وابن عباس، ثم كالحسن، وسعيد بن المسيب، وعطاء، ومجاهد، ثم كمالك، واللبث، والثوري، والأوزاعي، وابن المبارك، والشافعي، وأحمد، وإسحاق، وأبى عبيد، وأبى ثور، ومحمد بن نصر المروزي، وأمثالهم من أهل العلم بالله وأحكامه وأوامره ونواهيه، وكذلك مثل؛ أويس،

ومالك بن دينار، وإبراهيم بن أدهم، والفضيل بن عياض، وأبي سلمان، وذي النون، ومعروف، والجنيد بن محمد، وسهل بن عبد الله والحر بن أسد، وأمثائهم من أهل العلم بالله وأسمائه وصفاته وأيامه وأفعاله.

القسم الثاني: وقسمٌ حفظ الماء، وأمسكه حتى ورد الناس فأخذوه فانتفعوا به وهؤلاء هم الذين لهم قوة الحفظ والضبط والإتقان، دون الاستنباط، والاستخراج، وهؤلاء كسعيد بن أبى عروبة، والأعمش، ومحمد بن جعفر غندر، وعبد الرزاق، وعمرو الناقد، ومحمد بن بشار بندار، ونحوهم.

القسم الثالث: وقسمُ ثالث وهم شرُّ الخلق، ليس لهم قوة الحفظ ولا قوة الفهم، لا دراية، ولا رواية، وهؤلاء الذين لم يتقبلوا هدى الله ولم يرفعوا به رأسًا.

والمقصود هاهنا أن الله تعالى حفظ هذه الشريعة بما جعل لها من الحملة، أهل الدراية، وأهل الرواية، فكان الطالب للعلم والإيمان يتلقى ذلك ممن يدركه من شيوخ العلم والإيمان، فيتعلم الضابط القرآن والحديث، ممن يعلمُ ذلك، ويتعلمُ الفقه في الدين من شرائع الإسلام الظاهرة وحقائق الإيمان الباطنة، ممن يُعلم ذلك. (اهـ. من روائع التفسير لابن رجب .(01./1

وقال الطاهر بن عاشور في التحرير والتنوير ١١٦/٧ : «جملة «أنزل من السماء ماء» استئناف ابتدائى أفاد تسجيل حرمان المشركين من الانتفاع بدلائل الاهتداء التي من شأنها أن تهدى من لم يطبع الله على قلبه فاهتدى بها المؤمنون.

وجيء في هذا التسجيل بطريقة ضرب المثل بحالى فريقين في تلقى شىء واحد انتفع فريق بما فيه من منافع وتعلق فريق بما فيه من مضار وجىء في ذلك التمثيل بحالة فيها دلالة على بديع تصرف الله تعالى.

ليحصل التخلص من ذكر دلائل القدرة إلى ذكر عبر الموعظة، فالمركب مستعمل في التشييه التمثيلي بقرينة قوله: «كذلك بضرب الله

3

**Lie Hanne** 

V7316 - 11aL

الحق»، شبه إنزال القرآن الذي به الهدى من السماء بإنزال الماء الذي به النفع والحياة من السماء، وشبه ورود القرآن على أسماع الناس بالسيل بمر على مختلف الجهات فهو يمر على التلال والحدال فلا يستقر فيها، ولكنه يمضى إلى الأودية والوهاد فيأخذ منه كل بقدر سعته، وتلك السيول في حال نزولها تحمل في أعاليها زيدًا، وهو رغوة الماء التي تربو وتطفو على سطح الماء، فيذهب الزبد غير منتفع به، ويبقى الماء الخالص الصافي ينتفع به الناس للشراب والسقى، ثم شبهت هيئة تزول الآيات وما تحتوي عليه من إيقاظ النظر فيها، فينتفع به من دخل الإيمان قلوبهم على مقادير قوة إيمانهم وعملهم ويمر على قلوب قوم لا يشعرون به وهم المنكرون المعرضون، ويخالط قلوب قوم فيتأملونه فيأخذون منه ما يثير لهم شبهات والحادًا، كقولهم: «مَلْ سَلَّكُ عَلَى رَجُلٍ يُنْيَشَّكُمُ إِذَا مُزْفَشُرُكُلْ مُمَزَّقٍ إِنَّكُمْ لَغِي خَلَقٍ جَكِدِيدٍ » (سباً:٧)، ومنه الأخذ بالمتشابه، قال الله تعالى: « فَأَمَّا أَلَذِينَ فِي قُلُوبِهِدٍ زَبِيحٌ فَيَنَّبِعُونَ مَا مَشَبْبَهَ مِنْهُ أَبْتِغَاءَ أَلْفِسْنَةِ وَأَيْتِغَلَّهُ تأويله- » (آل عمران ٧٠).

شبه ذلك كله بهيئة نزول الماء فانحداره على الجبال والتلال وسيلانه في الأودية على اختلاف مقاديرها، ثم ما يدفع من نفسه زبدًا لا ينتفع به ثم لم يلبث الزبد أن ذهب وفني، والماء بقي في الأرض للنفع. ولما كان المقصود التشبيه بالهيئة كلها جيء في حكاية ما ترتب على إنزال الماء بالعطف بفاء التفريع في قوله: مسالت "، وقوله، «فاحتمل»، فهذا تمثيل صالح لتجزئة التشبيهات التي تركب منها وهو أبلغ التمثيل. (التحرير والتنوير لابن عاشر (11//

وقال البغوي في معالم التنزيل: وقيل: قوله: أُنْزَلَ مَنَ السَّمَاءِ مَاءَ ، هذا مثل للقرآن والأودية مثل للقلوب، يريد ينزل القرآن، فيحتمل منه القلوب على قدر اليقين والعقل والشك والجهل، فهذا أحد المثلين والمثل الآخر قوله عز وجل: «رَمِتَا يُوَعُرِنَ طَيَّو فِ أَلْتَارِ ، (الرعد: ١٧) أي: ومن الذي توقدون عليه في النار، والإيقاد جعل النار تحت الشيء ليذوب، ابتغاء حلية **ذو العجة 2731 ه. - العدد** 

· 10 - 11mis 11stloms 61% (1800)

أي لطلب زينة وأراد الذهب والفضة؛ لأن الحلية تُطلب منهما، أو متاع، أي: طلب متاع وهو ما ينتفع به، وذلك مثل الحديد والنحاس والرصاص، تذاب فيتخذ منها الأواني وغيرها مما ينفع بها.

«زَيَدٌ مَنْلُدُكْتَلِكَ مَعْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحَقِّ وَٱلْعِلْلَ (الرعد: ١٧) أي: وإذا أذيب قله أيضًا زبد مثل زبد الماء، فالباقي الصاحة في هذه الجواهر مثل الحق والزيد الذي لا ينتفع به مثل الباطل. «مَاناً الزَيدَ» (الرعد: ١٧) الذي علا السيل فيذهب جفاء أي: ضائعًا باطلاً، والجفاء ما رقى به الوادي من الزبد إلى جنباته.

معناه، إن الباطل وإن علا في وقت فإنه يضمحل، وقيل، جفاء أي متفرقًا، يقال: جفأت الريح الغيم إذا فرقته وذهبت به، وأما ما ينفع الناس يعني، الماء والفلز من الذهب والفضة والنحاس فيمكث في الأرض أي يبقى ولا يذهب، كذلك يضرب الله الأمثال جعل هذا مثالاً للحق والباطل، يعني، أن الباطل كالزيد يذهب ويضيع، ويبقى الحق. (معالم التنزيل للبغوي).

وقال ابن الجوزي في زاد المسير، وفيما ضرب له هذان المثلان ثلاثة أقوال،

أحدها؛ القرآن، شبه نزوله من السماء بالماء، وشبه قلوب العباد بالأودية تحمل منه على قدر اليقين والشك والعقل والجهل فيستكن فيها، فينتفع المؤمن بما في قلبه كانتفاع الأرض التى يستقر فيها المطر، ولا ينتفع الكافر بالقرآن لمكان شكه وكفره فيكون ما حصل عنده من القرآن كالزبد وخبث الحديد لا ينتفع به. الثاني: أنه الحق والباطل، فالحق شبه بالماء الباقي الصافي، والباطل مشبه بالزيد الذاهب، فهو وإن علا على الماء فإنه سيمحق كذلك الباطل، وإن ظهر على الحق في بعض الأحوال، فإن الله سيبطله. الثالث: أنه مثل ضريه الله للمؤمن والكافر، فمثل المؤمن في اعتقاده وعمله كالماء المنتفع به، ومثل الكافر واعتقاده وعمله كالزيد. (زاد المسير). والله من وراء القصد، وهو يهدى السبيل.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه وبعد: فمن لطف الله بعباده أن تكرم عليهم بمضاعفة الحسنات، وغفران السيئات، والإثابة على الهم بفعل الخيرات والهم بترك السبيئات، وعلى هذا جميعه تضافرت الأدلة الواضحات من الكتاب والسنة، ومنها ما رواه الأمام البخاري بسنده عَن ابْن عَبَّاسٍ رَضَى الله عَنْهُمَا، عَن النَّبِي صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ، فيمَا يَرُوى عَنْ رَيِّه عَزْ وَجَلَ قَالَ: ﴿ إِنَّ اللَّه كَتَبَ الحُسَنَات وَالسَّيْئَات ثُمَّ بَينَ ذَلِكَ، فَمَنْ هَمَّ بحسنة فلم بعملها كتبها الله له عنده حَسِنة كاملة، فإنْ هُوَ هُمَّ بِهَا فَعَمِلُهَا كَتَبُهَا الله لهُ عنْدُهُ عَشَرَ حَسَنَاتَ إِلَى سَبْعِ مائَة ضعْف إلى أضْعَاف كثيرة، وَمَنْ هُمَّ بِسَيِّئَة فلم يعملها كتبها الله له عنده حسنة كاملة، فإنْ هُوَ هَمَّ بِهَا فَعَمِلُهَا كَتَبَهَا الله لَهُ سنئة واحدق.

#### التخريج:

أخرجه البخاري - كتاب: الرقاق، باب: من هم بالحسنة أو سيئة، (٦٤٩١) (٨/ ١٠٣)، ومسلم - كتاب: الإيمان، باب: إذا هم العبد بحسنة كتبت وإذا هم بسيئة لم تكتب، (١٣١)، (٢٠٧).

#### الشرح:

هذا حديث قدسي شريف بينَ فيه النبي (صلى الله عليه وسلم) تفضل الله على عباده فقال: «إن الله كتب الحسنات

والسيئات»، وكتابته للحسنات والسيئات تشمل معنيين: المعنى الأول: كتابة ذلك في اللوح المحفوظ فإن الله تعالى كتب فيه كل شيء كما قال الله: (إِنَّاكُلُ شَيْءٍ عَلَيْتَهُ مِعْدَرٍ) «القمر: ٤٩ » وقال تعالى: « رَكُلُ صَغير وتعالى كتب السيئات والحسنات في اللوح المحفوظ.

والمعنى الثاني: كتابته إياها إذا عملها العبد فإن الله تعالى يكتبها حسب ما تقتضيه حكمته، وحسب ما يقتضيه عدله وفضله.

فهاتان كتابتان، كتابة سابقة وكتابة لاحقة، ثم بين ذلك أي، ثم بين النبي صلى الله عليه وسلم ذلك كيف يكتب، فبين أن الإنسان إذا هم بحسنة فلم يعملها كتبها الله حسنة كاملة، فإن عملها كتبها الله عشر حسنات إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة.

ومن هم بسيئة فلم يعملها كتبها الله حسنة كاملة كرجل هم أن يسرق ولكن ذكر الله فترك السرقة لله، فأثيب على ذلك كما جاء ذلك مفسراً في لفظ آخر، (فإنما تركها من جراي) أي: من أجلي (متفق عليه) ، فإن عمل السيئة كتبت سيئة واحدة ، ولولا هذا التفضل العظيم لم يدخل أحد الجنة؛ فالأعمال مع كونها سبباً لاستجلاب الرحمات فمهما عظمت لا تدخل صاحبها الجنة كما في الصحيح

14

(لا يُدْخِلُ أحدَكم عملُه الجنة) ( صحيح البخاريَ) فجعل الله الهم بالحسنة حسنة، وجعل الإعراض عن الهم بالحسنة حسنة، بل ومن جميل إنعام الله وعظيمه أن السيئة ألتي تكتب ربما تغفر ففي صَحيح مُسْلم عَنْ أَبَي ذَرَّ، عَنِ النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ، وَيَقُولُ اللَّهُ، مَنْ عَملَ حَسَنَةً، فَجَزَاؤُها مثْلُها أَوْ أَوْ أَزِيدُ، وَمَنْ عَملَ سَيِّئَةً، فَجَزَاؤُها مثْلُها أَوْ البني دقيق العيد (ص: ١٢٢)، شرح صحيح البخاري لابن بطال (١٩/ ١٩٩)، جامع العلوم والحكم ت الأربناءوط (٢/ ٢١٣) (شرح رياض الصالحين لابن عثيمين).

#### ما يستفاد من الحديث:

أولاً: تفضل الله على عباده فلا يهلك على الله إلا هالك، وهـذا أمـر تظاهرت عليه نصوص الشريعة وعقائد السلف فالْحَسَنَة بعَشْر أَمْثَالهَا إلَى سَبْعمائَة ضعْف إلَى أَضْعَاف كَثِيرَةَ، وَقَدَ دَلَّ عَلَيْهَ قَوْلُهُ تَعَالَى: « مَن جَآَءً بِلَلْسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ آَمْثَالِهَا ﴾ (الْأَنْعَام: ١٦٠).

والمضاعفة فوق ذلك دل عليها قَوْلُهُ تَعَالَى، « مَثَلُ ٱلَذِينَ يُنفِقُونَ آمَوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثُل حَبَّة الَبُتَتْ سَبَعَ سَنَابِلَ فِي كُلُ سُبُلَةٍ مَاتَهُ حَبَّةً وَاللَّهُ يُعَنفِفُ لِمَن يَشَآهُ وَاللَّهُ وَصَعْ عَلِمُ (البقرة: ٢٦١) وكذلك من تفضله أن تكتب السَيئة بمثلها، منْ غَيْر من تفضله أن تكتب السَيئة بمثلها، منْ غَيْر مُضَاعَفَة، كَمَا قَالَ تَعَالَى، « مَن جَآة بِالمَسَنَةِ فَلَهُ مُضَاعَفَة، كَما قَالَ تَعَالَى، « مَن جَآة بِالمَسَنَةِ فَلَهُ مَشُرُ أَمَالِهُمْ أَمَا عَمَة بِالسَيْعَة فَلا يُحْزَى إِلاَ مِئلَهَا وَهُمْ عَشُرُ أَمَالِهُمْ أَمَا يَعَالَى، « مَن جَآة بِالمَسَنَة فَلَهُ مَشَرُ أَمَالَهُمْ وَمَن جَآة بِالسَيْعَة فَلا يُحْزَى إِلاَ مِئلَها وَهُمْ عَشُرُ أَمَالَهُمْ وَمَن جَآة بِالسَيْعَة فَلا يُحْزَى إِلاَ مِئلَها وَهُمْ عليه وسلم، «كُتبَتْ لَهُ سَيئَة وَاحدَة» إِشَارَة اللَّه علينا أن السيئة غير مضاعفة في عموم اللَّه علينا أن السيئة غير مضاعفة في عموم اللَّه علينا أن السيئة على مضاعفة في عموم اللَّه علينا أن الما قد تعظم أحيانا رحمة بنا ونحن في ذي الحجة، وقد قَالَ تَعَالَى، « إِنَّ ونحن في ذي الحجة، وقد قَالَ تَعَالَى، « إِنَّ

It's sit

Le 1 Leves 1931 a. - 1 Lake

30 - السنة الخامسة والأربعون

# أَنَّتِهِ يَوْمَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ مِنْهَا آَرَبَعَةً حُرُمٌ ذَلِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيْمُ فَلَا تَظْلِمُوا فِي أَنْفُسَكُمْ » (لتُوْبَة: ٣٦).

قَالَ عَلَيُّ بْنُ أَبِي طَلْحَةَ عَنَ ابْنِ عَبَّاسٍ فِهَذَه الْأَيَهَ: «قَلَا تَظْلِلُوا فِينَ آَنْشَكَمُ » (التوبة: اللَّايَهَ: «قَلَا تَظْلِلُوا فِينَ آَنْشَكَمُ » (التوبة: فَجَعَلَهُنَ حَرَمًا، وَعَظَّمَ حُرُمَاتهنَ، وَجَعَلَ اللَّذْنَبَ فِيهِنَ أَعْظَمَ، وَالْعَمَلَ الصَّالِحَ وَالْأُجْرَ اللَّذْنَبَ فِيهِنَ أَعْظَمَ، وَالْعَمَلَ الصَّالِحَ وَالْأُجْرَ الظُّلْمَ فِي الْأَشْهُرِ الْحُرُم أَعْظَمُ خَطِيئَةَ وَوَزْرًا فَيمَا سَوَى ذَلكَ، وَإِنْ كَانَ الظُّلْمُ فَي كُلُ حَالِ فيما سَوَى ذَلكَ، وَإِنْ كَانَ الظُّلْمُ فَعَكُمُ مَنْ أَمْرِه مَا يَشَاءَ. ينظر: جامع العلوم والحكم تَ الأُربَاءوط (٢/ ٣١٢).

#### ثانيا: ما معنى الهم الذي عناه الحديث؟

يقول آبن رجب في جامع العلوم والحكم (٣١٢/٢): (هُوَ الْعَزْمُ الْمَصَمَّمُ الَّذِي يُوجَدُ مَعَهُ الْحِرْصُ عَلَى الْعَمَل، لَا مُجَرَّدُ الْخَطْرَة الَّتِي تَخَطُرُ، ثُمَّ تَنْفَسَخُ مِنْ غَيْر عَزْم وَلَاَ تَضَمِيم....، وَرُويَ مَنْ حَدِيث عَائِشَةً عَنِ التَّبِيَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ. وَرُويَ عَنْ سَعيد بَنْ ٱلْسَيَّب، قَالَ، مَنْ هَمَ بِصَلَاة، أَوْ صيام، أَوْ جَجَّ، أَوْ عُمْرَة، أَوْ عَزْوَة، فَحِيلَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ ذَلِكَ، بَلَّغَهُ اللَّهُ تَعَالَى مَا نَوَى....، فإنَّ الْهَامَ بِعَمَل الْخَيْر كَفَاعله. وَمَتَى اقْتَرَنَ بِالنَّيَة قَوْلُ أَوْ سَعْيٌ، تَأَكَّدَ الْجَزَاءُ، وَالْتَحَقَ صَاحِبُهُ بِالْعَامِلِ)

وعليه: أولا: من همَّ بالحسنة فلم يعملها على وجوه (كما أفاده الشيخ الصالح محمد بن صالح العثيمين رحمه الله) في شرحه للحديث على رياض الصالحين (ص: ٣٦٨) : الوجه الأول: أن يسعى بأسبابها ولكن لم يدركها، فهذا يكتب له الأجر كاملاً، لقول الله تعالى: (وَمَن يَخُرُجُ مِنْ يَتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدَرِكُهُ ٱلْمَوْتُ فَقَدَ وَقَعَ آجَرُهُ عَلَى اللهِ ) (النساء:

الآية ١٠٠).

الوجه الثاني: أن يهم بالحسنة ويعزم عليها ولكن يتركها لحسنة أفضل منها، فهذا يثاب ثواب الحسنة العليا التي هي أكمل، ويثاب على همه الأول للحسنة الدنيا الوجه الثالث، أن يتركها تكاسلاً، فهذا يثاب على الهم الأول والعزم الأول، ولكن لا يثاب على الفعل لأنه لم يفعله بدون عذر، وبدون انتقال إلى ما هو أفضل. فهو على أحوال:

١- فمن تركها لله، ففي حديث ابن عباس: أنَّها تُكتب حسنة كاملة، وكذلك في حديث أبي هريرة وأنس وغيرهما أنَّها تُكتَبُ حسنة، وفي حديث أبي هريرة قال: ( إنَّما تركها من جرًاي) (مسلم ١٢٩) يعني: من أجلي. وهذا يُكتَبُ له بذلك حسنة ؛ لأنَّ تركه للمعصية بهذا المقصد عملُ صالحٌ. فأمًا إن همَ بمعصية، ثم ترك عملها خوفاً من المخلوقين، أو مراءاة لهم، فقد قيل: إنَّه يُعاقَبُ على تركها بهذه النيَّة ؛ لأنَّ تقديم خوف المخلوقين على خوف الله محرَّم. وكذلك قصدُ الرياء للمخلوقين محرَّم، فإذا اقترنَ به تركُ المعصية لأجله، عُوقِبَ على هذا الترك...

٢- وأمًا إنْ سعى في حُصولها بما أمكنه، ثم حالَ بينه وبينها القدرُ، فقد ذكر جماعةُ أنَّه يُعاقَب عليها حينئذ لحديث: ( ما لم تكلَّم به أو تعمل)، لأن من سعى في حُصول المصية جَهدَه، ثمَ عجز عنها، فقد عمل بها، ودليله قولُ النَّبيَ - صلى الله عليه وسلم -: (إذا التقى المسلمان بسيفيهما، فالقاتلُ والمقتولُ في النَّار)، قالوا: يا رسول الله، هذا القاتلُ، فما بالُ المقتول ؟! قال: (إنَّه كان حريصاً على قتل صاحبه) (رواه

البخاري ٣١ ومسلم ٢٨٨٨). ويدل عليه أيضا حديث أبي كبشة الذي قال فيه الرجل: (لو أنَّ لي مالاً، لعملتُ فيه ما عَملَ فلان) يعني: الذي يعصي الله في ماله، قال النبي صلى الله عليه وسلم: (فهما في الوزرسواء).

٣- ومن هم بها، ثم انفسخ عزمه، بعد ما نواها، فإن كانت مجرد خاطر بقلبه، لم يؤاخذ به، وإن كانت عملا من أعمال القلوب، التي لا مدخل للجوارح بها، فإنه يؤاخذ بها، وإن كانت من أعمال الجوارح، فأصر عليها، وصمم نيته على مواقعتها، فأكثر أهل العلم على أنه مؤاخذ بها. قال النووي رحمه الله ـ بعد ما نقل القاضي بالمؤاخذة عن الباقلاني ـ: «قال القاضي من الفقهاء والمحدثين على ما ذهب إليه القاضي أبو بكر، للأحاديث الدالة على المؤاخذة بأعمال القلوب.

لكنهم قالوا: إن هذا العزم يكتب سيئة، وليست السيئة التي هم بها؛ لكونه لم يعملها وقطعه عنها قاطع غير خوف الله تعالى والإنابة، لكن نفس الإصرار والعزم معصية، فتكتب معصية؛ فإذا عملها كتبت معصية ثانية فإن تركها خشية لله تعالى كتبت حسنة، كما في الحديث إنما تركها من جراى فصار تركه لها لخوف الله تعالى ومجاهدته نفسه الأمارة بالسوء في ذلك وعصيانه هواه حسنة، فأما الهم الذي لا يكتب فهى الخواطر التي لا توطن النفس عليها ولا يصحبها عقد ولا نية وعزم) (ينظر: شرح مسلم للنووي ١٥١/٢، جامع العلوم والحكم: شرح الحديث السابع والثلاثين (٣٥٣-٣٤٣/٢)، طرح التثريب في شرح التقريب (٨/ ٢٣٠).

التوحيد العجة 231 هـ - العدد 20 - السنة الغامسة والأربعون

19

ثالثا؛ هل يستدل بقوله: « إن الله كتب الحسنات والسيئات؛ على الاستدلال بالقدّر على المعصية؟

الجواب: لا، وفي جوابه على هذا السؤال أفاد الشيخ ابن باز رحمه الله تعالى بقوله هذا غلط، لا يحتج بالقدر على هذا، الرسول -صلى الله عليه وسلم- لما قال لهم: (ما منكم من أحد إلا وقد علم مقعده من الجنة ومقعده من النار)، قال الصحابة يا رسول: أفلا نتكل على كتابنا وندع العمل؟ قال: (اعملوا فكل ميسر لما خلق له، أما أهل السعادة فسيُبَسرون لعمل أهل السعادة، وأما أهل الشقاوة فسييسرون لعمل أهل الشقاوة)، شم تلا قوله تعالى: « فَأَمَّا مَنْ أَعْلَى وَإِنَّتَى () وَصَدَقَ بِٱلْحُسْنَى (٢) فَسَنْيَتِرُوُ لِلْيُسْرَىٰ (٧) وَأَمَّا مَنْ يَخِلَ وَٱسْتَغْفَى (٨) وَكَذَبَ بِالْحُسْنَىٰ () فَسَنَيْسَرُو المُسْرَىٰ » (الليل: ٥-١٠). وهل يمكنه أن يحتج بالقدر فيجلس ولا يأكل ولا يشرب ولا يتكسب إن كان صادقاً؟ الجواب: لا، وعليه فكما لا يستدل به العقلاء على طلب أحوال الدنيا فلا يستدل به على أحوال العبادة والآخرة. هذا وقوله «كتب» أي كتب وقوعها وكتب ثوابها، فهي واقعة بقضاء الله وقدره الكونى المكتوب في اللوح المحفوظ كما سبق ببانه، وذلك لسابق

علمه تبارك وتعالى. رابعًا: من أسباب مضاعفة الحسنات بعد تفضل الله جل في علاه أمور منها: うちょう

Lie Harris

A131 @

- 1010

•\$0 - السنة الخامسة والأربعون

۲.

إذا كانت مضاعفة الحسنات محض تفضل وإنعام من الله تبارك وتعالى فإنه لاستجلاب الرحمات أسباب، أولها أن يحسن إسلام العبد بتحقيق ركني الإخلاص والمتابعة ثم بالاجتهاد في الفرائض، ثم النواهل؛ فقد قال الله تعالى في الحديث القدسي «... وما تَقَرَّبُ إِلَيَّ عَبْدِيْ بِشَيْء أَحَبُ إِلَيْ مَمًا افتَرَضْتُ عَلَيْه... (صحيح البخاري). فالعمل الواجب

أفضل من التطوع.

وكذلك بتحري أماكن المضاعفة إذ قال النبي صلى الله عليه وسلم «صلاة في مسجدي هذا أفضل من ألف صلاة فيما سواه إلا المسجد الحرام» (متفق عليه).

وبه تقصد هذه المساجد بالزيارة والصلاة ثم يأتى سبب مضاعفة العمل باعتبار الزمان والتعرض لنفحات الدهر وما توافرت فيه أدلة الشرع ومن ذلك ما كان في العشر الأوائل من ذي الحجة التي أهلت علينا بخيرها وبركتها وقول النبى صلى الله عليه وسلم فيها «مَا منْ أَيَّام العَمَلَ الصَّالحُ فَيْهِنَّ أَحَبُّ إِلَى الله منْ هَذه الأَبَّام العَشر قَالوا: ولا الجهَادُ في سَبِيل الله، قَالَ: وَلا الحِهَادُ فِ سَبِيل الله» هذا وفيها يوم تكرم الله فيه على عباده فقال صلى الله عليه وسلم « صيام يوم عرفه أحتسب على الله أنه يكفر السنة التي قبله والسنة التي بعده « (رواه مسلم). فتلكم النفحات وهذه الرحمات هي نوع من مضاعفة الأعمال التي هي محض إنعام من رب الأرض والسموات.

# خاتمة ؛ لا يَهْلِكُ عَلَى الله إلا هَالِكَ :

هذا وبَعْدَ هَذَه الرَّحْمَة الْوَاسعَة التي كتبها الله على نفسه (كتب ربكم على نفسه الرحمة)، فلا يَهْلكُ عَلَى الله إلَّا مَنْ هَلكَ، وَأَلَّقَى بِيَدَيْه إلَى التَّهْلُكَة، وَتَجَرَّأ عَلَى السَّيِّئَات، وَرَغِبَ عَنِ الْحَسَنَات، وَلهَذَا قَالَ ابْنُ مَشعُود رَضي الله عنه، وَيْلُ لَنْ غَلَبَ وُحْدَانَهُ عَشَرَاتَه، وَرَوَى الْكَلْبِيُ عَنْ أَبِي صَالِح عَنِ ابْن عَبَّاس، مَرْفُوعَا: «هَلكَ مَنْ غَلَبَ وَأُحَدُهُ عَشَرًا» (وينظر جامع العلوم والحكم).

ويعد قالت، عار المسلمون مواهم العامات لاستجلاب الرحمات ومضاعفة الحسنات وغفران السيئات؟؟

والحمد لله رب العالمين.



٢٥٥- " إذَا كَانَ يَوْمُ عَرَهَةَ غَفَرَ الله للْحَاجُ الْمُجْلِصِ، وَإِذَا كَانَتْ لَيْلَهُ مُزْدَلْفَةَ غَفَرَ اللَّهُ لَلتَّجَارِ، وَإِذَا كَانَ يَوْمُ مِنَى غَفَرَ اللَّهُ للْجَمَّالِينَ، وَإِذَا كَانَ عِنْدَ جَمْرَةِ الْعَقَبَةِ غَفَرَ اللَّهُ للسُوَّالِ، وَلا يَشْهَدُ ذَلكَ الْمُوقفَ خَلْقُ مِمَّنْ قَالَ لا إِلَهُ إِلا اللَّهُ إِلا غُفِرَ لَهُ \*.

الحديث لا يُصَع: أخرَجه الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢٤٠/١) قال: حدثنا عمر بن سعيد بمبنج، حدثنا أبو عبد الغني القسطلي، حدثنا مالك عن أبي الزناد، عن الأعرج، عن أبي هريرة مرفوعًا. قلت: قد يغتر من لا دراية له بالصناعة الحديثية بهذا السند حيث قال الحاكم فلت: في معرفة علوم الحديث» (ص٥٣) قال: فدثنا أبو عبد الله محمد بن يعقوب قال: حدثنا محمد بن سليمان، قال: سمعت محمد بن إسماعيل البخاري يقول: «أصح أسانيد أبي هريرة أبو الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة». اه.

فيظن أن هذا الحديث صحيح بل من أصح أسانيد أبي هريرة ولكن علماء الجرح والتعديل كشفوا عن علة هذا الخبر وهو أبو عبد الغني القسطلي، قال الإمام ابن حبان: «الحسن بن علي الأزدي أبو عبد الغني من أهل القسطل موضع في الشام، يروي عن مالك وغيره من الثقات ويضع عليهم، لا تحل كتابة حديثه ولا الرواية عنه بحال، وهذا شيخ لا يكاد يعرفه إلا

أصحاب الحديث لخفائه ولكني ذكرته لئلا يغتر بروايته من كتب حديثه ولم يسبر أخباره». اه.

قلت: وفي ذلك أكبر دليل في الرد على ما ادعاه المستشرقون- جهلاً وبهتانًا بأن المحدثين اعتنوا بالنقد الخارجي، أي من ناحية الرواة، ولم يعتنوا بالنقد الداخلي وهو نقد المتن. اه.

٢٥٦- " إِنَّ مِنَ الذُّنُوبِ ذَنُوبِا لاَ يُكَفِّرُهَا إِلَّا الْوُقُوفُ بَعَرَهَةَ "-

الحديث لا يصح، أورده الغزالي في «الإحياء» (٢٤٠/١) وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أجد له أصلاً». اه.

٢٥٧- <sup>(\*\*</sup> إِنَّ آدَمَ عَلَيْهِ السَّلامُ، لَّا قَضَى مَنَاسِكَهُ لَقَيَتْهُ الْلَائِكَةُ، فَقَالُوا، بِرَّ حَجَّكَ يَا آدَمُ، لقَدْ حَجَجْنَا هَذَا الْبَيْتَ قَبْلَكَ بِأَلْفَي عَام \*.

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام ابن الجوزي في «العلل» (٢/٧٥) ح(٩٣٣) من حديث ابن عباس مرفوعًا وعلته محمد بن زياد، قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢/٢٥٠): «محمد بن زياد المجزري اليشكري الحنفي يروي عن ميمون بن مهران، روى عنه العراقيون، كان ممن يضع الحديث على الثقات ويأتي على الأثبات بالأشياء المصلات، لا يحل ذكره في الكتب إلا على جهة القدح، ولا الرواية عنه إلا على سبيل الاعتبار عند أهل

الصناعة خصوصًا دون غيرهم». اه. وقال ابن الجوزي: «محمد بن زياد كذاب يضع الحديث، قال الفلاس والسعدي والدارقطني هو كذاب». اه.

۲٥٨- " زَيِّنُوا مَجَالسَ نسَاتِكُمْ بِالْغُزْلِ". الحديث لا يصح: أخرجه أبن عدي في «الكامل» (١٣٠/٦) (١٣٠/١١)، والخطيب في «التاريخ» (١٨٠/٥) من حديث ابن عباس مرفوعًا وآفته محمد بن زياد اليشكري وهو كذاب وضاع كما بينا، وقال ابن عدي حدثنا حماد، حدثني عبد الله عن أبيه قال: وسألته عن محمد بن زياد الميموني فقال: أعور كذاب خبيث يضع الحديث». اه.

٢٥٩- " كَبَّرَت الْلَائِتُكُة عَلَى آذَمَ أَزْئِعًا ".
الحديث لا يصح، أخرجه ابن حبان في دالمجروحين، (٢٥١/٢)، وابن عدي في دالكامل، دالمجروحين، (٢٥١/٢)، وابن عدي في دائم محمد بن زياد عن محمد بن زياد واليشكري مرفوعًا وآفته محمد بن زياد واليشكري دالكذاب الخبيث الوضاع. قاله الإمام أحمد بن حنبل كما بين آنفًا.

٢٦٠- "إِنَّ الله تَعَالَى وَعَدَ هَذَا الْبَيْتَ أَنْ يَحْجَهُ هَرَى الله تَعَالَى وَعَدَ هَذَا الْبَيْتَ أَنْ يَحْجَهُ هَرَى نَقَصُوا يَحْجَهُ هَرَى نَقَصُوا أَكْمَلَهُمُ الله بَالْلَائِكَةَ".

ふう

ذو المحف

V314

- Ifaire

02\*

- Hante

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في دالإحياء» (٢٤٢/١) بصيغة الجزم عن النبي صلى الله عليه وسلم، وقال الحافظ العراقي في دتخريج الإحياء»: «لم أجد له أصلاً».

٢٦١- " مَنْ أَحْيَا اللَّيَالِيَ الأَرْبَعَ وَجَبَتْ لَهُ الْجَنَّةُ: نَيْنَةَ التَّرُويَة، وَلَيْنَةَ عَرَفَةَ، وَلَيْنَةَ التَّحْر، وَلَيْنَةَ التَّحْر، وَلَيْنَةَ الْمُطَرَ".

الحديث لا يصح: أخرجه ابن الجوزي في «العلل» (٢/٥٦٨) (ح٩٣٤) من حديث عبد الرحيم بن زيد العمي عن أبيه عن وهب بن منبه عن معاذ بن جبل مرفوعًا، قال الحافظ الذهبي في «الميزان» (٢٠٥/٦٠٥٠):

«عبد الرحيم بن زيد بن الحواري العمي، عن أبيه وغيره، قال البخاري: تركوه، وقال يحيى: كذاب، وقال مرة: ليس بشيء، وقال الجوزجاني: غير ثقة، وقال أبو حاتم: ترك حديثه، وقال أبو زرعة: واه، لذلك قال ابن الجوزي: هذا حديث لا يصح، قال يحيى: عبد الرحيم كذاب، وقال النسائي: «متروك الحديث».

٢٦٢- "مَا عَمِلَ آدَمِيٌّ مِنْ عَمَل يَوْمَ النَّحْرِ أَحَبَّ إِلَى اللَّهِ مِنْ إِهْرَاقَ الَدَّم، وإِنَّهَا لَتَأْتِي يَوْمَ الْقَيَامَة بِقُرُونِهَا وَأَشْعَارَهَا وَأَظْلاَهَهَا، وَإِنَّ الدَّمَ لَيَقَعُ مَنْ اللَّه بِمَكَانٍ قَبُلَ أَنْ يَقَعَ مِنْ الأَرْضِ، فَطِيبُوا بِهَا نَفْسًا".

الحديث لا يصح: أخرجه الترمذي في «السنن» (ح١٤٩٣)، وابن ماجه في «السنن» (ح٢٢٦٦)، والحاكم في «المستدرك» (٢٢١/٤-(٢٢٢) من طريق عبد الله بن نافع عن أبي الثنى سليمان بن يزيد عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة مرفوعًا، وقال الحاكم: عن أبيه عن عائشة مرفوعًا، وقال الحاكم: عن أبيه عن عائشة مرفوعًا، وقال الحاكم: في «التلخيص» بقوله: «قلت: سليمان واه، وبعضهم تركه». اه.

قال الإمام ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٤٩/٢/١): «سمعت أبي يقول: «أبو المثنى هذا منكر الحديث ليس بقوي». اه.

قلت: وهي العلة الحقيقية أما قول الإمام ابن الجوزي- عفا الله عنا وعنه- في «العلل» (ح٢٣٦): «حديث لا يصح عبد الله بن نافع قال البخاري: منكر الحديث، وقال النسائي: متروك». اه. وبالرجوع إلى كتاب «الضعفاء الصغير» للبخاري وجدنا أن هذا الجرح في عبد الله بن نافع مولى ابن عمر رقم (١٩٧)، ما عبد الله بن نافع راوي هذا الحديث هو الصائغ أبو محمد ثقة وتتركز العلة في أبي الثني سليمان.



أما بعد: فأوصيكم- أيُّها الناس- ونفسي بتقوّى الله، هَاتَّقوا الله- رحمكم الله-، هاليزانُ عند الله التقوّى، وليس الأغنَى وليس الأقوى.

فانظُر- يا عبدَ الله- مقامَك عند ربِّك لا عند البشر؛ فكم من مشهورٍ في الأرض، مجهولٍ في السماء، وكم من مجهولٍ في الأرض، معروف في السماء؛

أخفى الله القبول، لتَبقى القلوبُ على وجَل، وأبقى بابَ التوبة مفتوحًا، ليبقى العبدُ على أمَل، وجعَلَ العبرة بالخواتيم، لنبرؤا على أشبهم لا تقتطوا من تحق الله إن الله تقرير الدُوب جمعًا إنه هو الففور التجم وتيبوا إلى ديكم وأسلوا له من قبل أن يأتيكم المداب في لا تشروت () والضعوا احمن ما أذن التكم من دَيت من قبل أن يأنيكم المداب بعنة والتد لا تتعروب () (الزمن

# اعداد/ د. صالح بن عبد الله بن حميد

امام السجد الجرام

#### معاشر السلمين:

لقد جعل الله حياة ابن آدم قائمة على المال، في بقائها، وكمالها، وعزّها، وسعادتها، وعلمها، وصحّتها وقوَّتها، واتساع عُمرانها، وسُلطانها، لقد جعَله-واتساع عُمرانها، وسُلطانها، لقد جعَله-سبحانه- قوام الناس والحياة، فقال- عزّ شأنه-، (ولا تُوْقُ التُنعَة أمراكم ألى حكالة لكر مشأنه-، (ولا تُوْقُ التُنعَة أمراكم ألى حكالة لكر وتقوم عليها المالح العامة والخاصة. ووصفه- سبحانه- بأنه زينة الحياة الدُنيا، فقال- جل وعلا-، (ألمال وَالمُرْدَرُ

وحفظُ المال في الإسلام هو أحد الضروريات الخمس، التي يقومُ عليها الدُين، وتقومُ عليها الدنيا.

يقولُ الحافظِ ابن القيّم- رحمهُ الله-، «واعلَم أنَّ الله جعلَ المَالَ قوامًا للأنفُس، وأمرَ بحفظه، ونهَى أن يُؤتَى السفهاء من الرجال والنساء والأولاد وغيرهم». يقولُ بعضُ السلف، «لا مَجدَّ إلا بفعال، ولا فعالَ إلا بمال».

ومنْ هنا قال عمرُ- رضي الله عنه-، دالخَرَقُ لِجُ الْعيشَة أَخْوَفُ عنْدي عَلَيْكُم منَ الْعَوْنَ وَلا يَقلُ شَيْءُ مَعَ الصَّلاحِ، ولا يَبْقَى شَيْءٌ مَعَ الْفَسَادِ».

والشريعة لم تُحَرَّم اكتسابَ المال، وتنميَتَه وحفظَه؛ بل حثَّت على ذلك، وحضَّت عليه، ولكنَّها حرَّمت الطرقَ المنوعة فِ كسبه وإنفاقه.

# معاشر الإخوة و

تعظّمُ الأمةَ وترقى في سماء العزّة والمُنعَة بحصال، من أكبرها وأظهرها؛ حفظُها لمالها، واقتصادُها في معاشها، وترشيدُها في إنفاقها، لا فضلً لأمة أن تضعَ على موائدها ألوانَ الأطعمة، وصنُوفَ المآكل، إنما فضَلُها أن يكون لها رجالٌ سليمةُ أبدائُهُم، قويَّةُ غزائمُهم، نيرةُ بصائِرُهم، عالِيةُ طُمُوحاتَهُم، عظيمةٌ قِمَمُهم.

إِنَّ الإغراقَ فِي مَلدُّات المطاعم، والتَّكالَبَ على حُطام الدُّنيا، أنزَلُ قَدرًا منَ أَن يُتهافَت عليه على نُحو ما يظهرُ على بعضِ أبـنـاءِ هذا الزمان.

# معاشر الأحبة:

3

VIILE

الإسراف يُفضي إلى الفقر والفاقة، المسرف يُطلقُ يدَهُ في الإنفاق إرضاءَ لشهواته، واتباعًا لنَزَوَاته، وكم من بيوت أسَّسها آباءُ مُقتدرُون، وفي إنفاقهم راشدُون، هُورتَهم أبناءُ مُسرَفون، أطلقُوا لشهواتَهم العَنانَ، هتَهَدَّمَت بيوُتُهم، وتبدَّدت ثرواتُهم، وتلك عاقبةُ المسرفين، ومآلاتُ المُترفين.

التعلَّقُ بلذائذ العيش، ومُشتَهَيات النفوس يُقَوِّي الحرصَ على الحياة، ويُقصي عن مواقع الفداء والعَطاء، والعزَّة وعُلوَ الهمَة. النفوسُ المُسرَفة يضعُفُ طمُوحُها، تصرفُها لذَاتُها عن الأهتمامات الجادَة، وتصُدُّها عن طرُق الإبداع والابتكار.

إن مَن البيُّنَ المعلُوم أن النبوغ والعبقريَّة، والتطلَّعَ إلى المعالي لا تُدرَكُ إلا باحتمال المكاره، وركوب المصاعب، واقتحام الأخطار، والمُسرفُ ضعيفُ العزيَمة، هزيلُ التطلُّع، ومن ربطَ همَّتَهُ بطمُوح كبير واشتغلَ لتحصيله، انصرفَ عن هنون اللهو، وألوان الملذَّات، وَلا يَدَالُ المُنَى إلا منِ هَجَرَ المدائد.

إن الذين يُبالغُون في التَشبُّع والأمتالاء، وابتكار أفانين الطهي وضُروب التلذُّذ، لا يصلُحُون لَلأعمال الجليلة، ولا تُرشُحُهم همَمُهُم القاعدة لعزَّة وتُضحيَة. أَيُّهَا الإخوة في الله:

الإسرافُ يُجُرِّئُ النفوسَ على ارتكاب الجَور والمطالم؛ لأن همَّ المُسرف إشباعُ شَهوتُه، فلا يُبالي أن يأخُذَ ما يأخُذَ، من طُرق مشروعة أو

غير مشروعة، فيمُدُّ يدَه إلى ما في يد غيره بطرق مُلتوية، ووسائل مُريبة. الغاَرقُ فَيْ ملذَّاتُه تضغُفُ أمانتُه، فاتباعُ الشهواتَ عنده طاغ، والميولُ للملذَّات لديه غالب.

الإسراف يدفع بصاحبه إلى الإمساك عن بَذل المعروف، وفعل الخير، فملذًاتُه أخذَت عليه مجامع قلبه، فهمُّه وهمَّتُه، إعطاءُ نفسه مُشتَهَاها، في مطعومه وملبوسه ومركوبه وأثاثه. المُسرفُون يقبضُون أيد يهم، والحرام يبسُطُونها لذوي الحاجات، من الفقراء والمنكوبين والمُشرَّدين، ابتغاءَ رضوان الله، وشعورًا بالمسئولية، واعترافًا بفضلً الله ونعمائه، مع ما يستبطنُونه من بواعث المروءة، وحقوق الأخوَّة، ونُبَل المشاعر.

والسَّرَفُ- حفظكم الله ورعاكم- يعارضُ حفظَ المال، وقد قيل، «مَن حفظَ المالَ حفظَ الأكرَمين، الدُينَ وَالعرض».

ولما بلغَ بشرَ بنَ الحَارِث أن أسرةَ أسرَفَت في الإنفاق من تركة ورِثْتَها، قال لهم، «عليكم بالرُفق والاقتصاد في النفقة؛ فلأن تبيتُوا جياعاً ولكم مالٌ، أحبُ إليَّ من أن تبيتُوا شَباعًا لا مالُ لكم».

ويقول أبو الدرداء- رضي الله عنه -: «إن من فقه الرجل: رفقه في معيشته».

والإنسانُ يطعَفى إذا استغنى، ( وَلَوَ بَسَطَ أَنَّهُ الزَّنَ لِيبَادِهِ لَعَوَّا فِي الأَضِ وَلَكِن يُزَلُ بِقَدَر مَا يَشَاهُ إِنَّهُ يَعَادِهِ حَبَرٌ بَعَيدٌ) (المشورى، ٢٧)، ( كَلَّا إِنَّ الإِنسَنَ لَيَلْيَنَ () أَن دَمَاهُ اسْتَغَنَّ) (المعلق: ٢، ٧). معاشر المسلمين:

لقد ظهر السَّرَفَ في العصور المتأخرة بشكل مُرْرِي، فالواجدُ يُسرف، والذي لا يجد يقترضُ من أجل أن يُسرف، ويلبُي كماليات هو في غنيَ عنها، وهذا من ماديات هذا العصر، وثقافته في غرائزه وشهواته، وغفلته.

#### معاشر الإخوة:

للإسراف آشارُ في الصحة وانحرافها، وفي حديث المقداد بن معد يُكرب- رضي الله

عنه- قال: سمعتُ رسولَ الله- صلى الله عليه وآله وسلم- يقول: «ما ملأ ابنُ آدمَ وعاءَ شرًّا من بطنه، بحسب ابن آدمَ لقيماتٌ يُقمُنَ صلبَهَ، فإن كأن لاَ محالةَ، فتُلتُ لطعامه، وثلتُ لشرابه، وثلتُ لنفسه، (رواه أحمد، والترمذي، والنسائي، وابن ماجه، وقال الترمذي: «حديثُ حسَنٌ»).

الإفراطُ في المآكل والشُّبَع، وإدخالُ الطعام على الطعام، والخضوءُ لمُشتهيات النفوس، كل ذلك إيذاءُ للنفس، وانحرافُ في الصحَّة، وإضاعةُ للمال، وقعودُ في الهمة، والمؤمنُ يأكلُ بأدبِ الشرع، فيأكُلُ في معيَّ واحد، وغيرُ المؤمن يأكلُ بمُقتَضًى الشهوة والشَّرَه والنّهَم، فيأكلُ في سبعة أمعاء. بالحفاظ على اللُقمة، يكونُ الحفاظ على الصحَّة، والحِفاظُ على التُروة.

ومن توجيهات علماء الإسلام، ما قاله ابنُ هُبَيرَة - رحمه الله-، يقول: «لا يَنبغي للمُسلم أن يتناوَل هوق حاجته؛ لأنه قُوتُه وقوتُ غيره، هالقسمةُ بينَه وبين غيره لم يُمكن تقديرُها إلا بالإشارة بحسب الاحتياج، هإذا أخذ شيئًا هو مُشاعٌ بينَه وبين غيره أكثر من حاجته هقد ظلم غيرَه بمقدار التفاوُت».

وقالوا: إن من السَّرَف أن يُلقَى على مائدة من الخبز أضعافُ ما يحتاجُ إليه الآكلُون، ومن السَّرَف أن يضعَ لنفسه ألوانَ الطَّعام. ويقول الإمام أحمد: «المَرَعُ يأكلُ بالسُّرور مع الأخـوان، وبالإيشار مع الفقراء، وبالمروءَة مع أبضاء الدُّنيا، وبالتعلُّم والاتّباع والأدب مع العلماء».

يسير عالَم اليوم بالإسراف، في استهلاكه في طريق هلاكه، قُطعانُ من البشر لا يمتدُّ بصرُها ولا بصيرَتُها أبعَدَ من التراب وما يُشبهُ الترابَ، تلتَهمُ كل ما يُتاحُ لها من خلال ما عُرف ب «حُمَّى الاستهلاك»؛ بل هو، سَمَهُ الاستهلاك.

إسراف في الملابس والأزياء، وجرى وراء أدوات الزينة، ومُحدَثات الأزياء ومُبتكَرَاتها، في نفقات مُرهقة، ومسالك مُهلكة، وتصرُّفات سيئة. إسىرافٌ في المناسبات الاجتماعية، في الأفراح وفي الأتراح، مُغالاة في المُهور والنفقات، والاحتفالات والمأكولات، وأغلُبُ ما يُنفَقُ يذهب إلى صناديق القمامة، ومُوقَ النفايات. فنعوذُ بالله من كُفران النُعَم. إسراف في السفر ونفقاته، ناهيكم إذا كان السفرُ مُحرَّمًا- عيادًا بالله-، فيجتمعُ بالأء إلى بالاء. إسراف في استخدام المرافق من الماء والكهرياء، في الإنارة والتكييف وغيرها، والماء أرخص موجود وأعزَّ مفقود، ويُهدرُ بلا حساب. فاتَّقُوا الله في نعَم الله- حفظكم الله-.

وكما يُنكَرُ سَرِفُ الأَفراد، فيُنكرُ سَرِفُ الجماعات، والهيئات والوسسات، والشركات والسُوَّل، وهو يحملُ آشارًا وخيمة، وأبعادًا خطيرةَ على اقتصاد الدول وثرواتها، مما يؤدي إلى خسائرها، وإعلان إفلاسها- عيادًا بالله-، وهل غَايةُ الإسسراف إلا الحسرة والندامة ( وَلَا غَنَفْكَ مَلْولًا غَشُولًا) (الإسراء: ٢٩).

# وبعد . . عباد الله

فدينُكم يُربِّي على الاستغناء عن الأشياء، وليس الاستغناء بها، حتى لا يكونَ الناسُ عبيدَ الدُرهَم والدِينار، والاستهانة بالقليل تجُزُ إلى الاستهانة بالكثير، ومن ضيَّعَ القليلَ أضاعَ الكثيرَ، يكسبُ في الدُنيا ذمًا، وفي الآخرة إثمًا.

أعودُ بالله من الشيطان الرجيم: ( مَازَلَا كَانَ مِنَ الْنُرُونِ مِن قَبْلَكُمْ أَوَلُوا مِتَبَةٍ بَنَهْوَتَ عَنِ الْفَسَادِ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلِيلًا يَعْلَمُ أَعْرَفُوا فِيهِ مِنْهُمُ وَاتَتَجَ الَذِينَ عَلَمُوا مَا أَقُرُفُوا فِيهِ وَكَانُوا مُعْرِمِنَ () وَمَا كَانَ رَبُكَ لِيُهَاكَ المُرى بِطُلْمِ وَأَهْلُهَا مُعْلِلُحُونَ ) (هود، ١١٦، ١٧٧).

والأربعون

#### معاشر المسلمين:

إن للبدن مطالب اتفق الفقلاء على أن انتقاصها إضرارَ به، والمدموم المقوت هو مسلك المسرفين، فالإسراف المدموم غيرُ قصد الزينة، والملاذ في حدود الاغتدال، المدلول عليه في قوله- سبحانه-: (لبن تأتم عُدُوا زينتكر عدكل مسجد وكالو والمروا ولا تشروا إند لا عي المسرون ) (الأعراف: (٣١)، مرافق أيد لا يم المنه-: (قُلْ مَن حَمَّ زينة ألَّه التي أخرج ليادو والطبين من الزوق قل من حرم مانوا في الحيوة التي عامة يرم اليند كالي مانوا في الحيوة التي عامة يرم اليند كالي نفصل الايت لقوم يتلون ) (الأعراف: ٣٢). وسلوك الوسط هو مسلك عباد الرحمن، المدلول عليه في قوله- عزَّ شانه-: (والليت المدلول عليه في قوله- عزَّ شانه-: (والليت المدلول عليه في قوله- عزَّ شانه-: (والليت المدلول عليه في قوله- عزَّ شانه-: (والليت

والمذمومُ ما أَخِذَ من غيرِ حلُه، ووُضِعَ عَ غيرِ محلُه، واستعبَدَ صاحبَه، وملكَ عليه قلبَه، وشغَلَه عن الله والدار الآخرة، وعن حقوقِ أهلِه وإخوانه.

وحينما قـالـوا: «لا خيرَ في الإســراف»، قالوا: «لا إسرافَ في الخير».

ويقولُ سفيانُ بن عُيينة- رضي الله عنه-: «ما أنفَقتَ في غير طاعة الله إسرافٌ، وإن كان قليلاً». ويقول شيخُ الأسلام ابنُ تيمية-رحمه الله-: «الإسسرافُ في المُباحات هو مُجاوزةُ الحدُ، وهو من العُدوان المُحرَّم، وتركُ فُضُولها من الزُّهد المباح».

بل قالوا: «إن ما صُرِف هَيما ينبغي زائدًا على . ما ينبغي، فهو إسراَفُ مذمُوم».

وويل من أبطَرَته النعمة وسَعَة العيش، فطغى واستغرقَ عُمرَه في الشهوات.

ألا فاتتقوا الله- رحمكم الله-، واعلَمُوا أنَّ على الإعلام بأنواعه ودعاياته كفلاً كبيرًا، ومسئولية عُظمى، بالتوجيه والتوعية، والترغيب والترهيب. والإعلاناتُ التجارية، والاستهلاكية غيرُ الراشدة تتولَّى في ذلك كذلك كبرًا عظيما، فيجبُ ترشيدُها وتهذيبُها، ومُساعدةُ الناسُ على حفظ

# أبدائهم وأموالهم.

هذا، وصلوا وسلموا على الرحمة المهداة، والنُعمة المُسداة، نبيُكم محمد رسول الله؛ فقد أمرَكم بدلك ربُكم، فقالَ- عزَ قائلاً عليما-: (إِنَّ اللَهُ وَمَلَتِكَتُهُ بُصَلُونَ عَلَ التَيْ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا صَلُوا عَلَتِهِ وَسَلِمُوا مَسْلِيماً) (الأحزاب: ٥٦).

اللهم صل وسلّم وبارك على عبدك ورسولك تبيُنا محمد، النبي الأمي الحبيب المُصطفى، والنبي المُحمد، النبي وعلى آله الطيّبين الطاهرين، وعلى أزواجه أمّهات المؤمنين، كما صلَّيتَ على إبراهيم وآل إبراهيم، إنك حميد محيد، وارض اللهم عن الخلفاء الأريعة وعن الصحابة أجمعين، والتابعين ومن تبعَهم بإحسان إلى يوم الدين، وعنًا معهم بعفَوك وجُودك وكرمك وإحسانك يا أكرم الأكرمين. اللهم أعزَّ الأسلام والمسلمين، اللهم أعزً والمسلمين، اللهم أعزً الإسلام والمسلمين، اللهم أعزً الإسلام والمسلمين، اللهم أعزً الإسلام والمسلمين، واذكَل الطغاة والمرحدة وسائر أعداء الملة والدين.

اللهم آمنًا في أوطاننا، وأصلح أنمَّتنا وولاةً أمورنا، واجعَل اللهم ولايتَنَا فيمن خافَك واتَّقاك، واتَبَع رضاك يا رب العالمين-

اللهم أصلح أحوال المُسلمين، اللهم أصلح أحوال المُسلمين في كل مكان، اللهم احقَن دماءَهم، واجمَع على الحقُ والهُدى والسنَّة كلمتَهم، وولُ عليهم خيارَهم، واكفهم أشرارَهم، وابسُط الأمنَ والعدلَ والرخاءَ في ديارهم، وأعذهم من الشُرور والفتن ما ظهرَ منها وما يضَن.

اللهم اغضر ذنوبنا، اللهم اغضر ذنوبنا، واستر عيوبنا، ونفس كروبنا، وعاف مُبتلانا، واشف مرضانا، وارحَم موتانا-(قَالاَ رَبِّنَا ظَلَّنَا أَشُبَا وَإِن لَرَ تَنْفِر لَنَا وَرَتَحَمَّا لَتَكُوْنَ مِنَ الْخَسِينَ ) (الأعراف: ٢٣)-سُبحان ربُك ربُ العزَّة عما يصفون، وسلامُ على المُرسَلين، والحمدُ لله ربُ العالين.

إكمال الدين واتمام النعمة

الحمد لله الذي أكمل لنا الدين وأتم علينا النعمة، ورضي لنا الإسلام دينًا، والصلاة والسلام على النبي الأمي الذي أرسله الله للعالمين بشيرًا ونذيرًا.

وبعد: ففي يوم عظيم مبارك وموقف مهيب، وفي ساعة طيبة مباركة نزل على خاتم النبيين وإمام المرسلين سيدنا محمد قول الحق تبارك وتعالى: «ٱلْوَمَ أكملت لكم وينكم وأتمتت عليكم يعمني ورضيت لَكُمُ ٱلأَسْلَمَ دِيناً» (المائدة: ٣)، قال ابن كثير رحمة الله: «هذه أكبر نعم الله تعالى على هذه الأمة حيث أكمل تعالى لهم دينهم، فلا يحتاجون إلى دين غيره، ولا إلى نبى غير نبيهم صلوات الله وسلامه عليه، ولهذا جعله الله تعالى خاتم الأنبياء وبعثه إلى الإنس والجن، فلا حلال إلا ما أحله، ولا حرام إلا ما حرمه، ولا دين إلا ما شرعه، وكل شيء أخبر به فهو حق وصدق لا كذب فيه ولا خلف كما قال تعالى: «وَتَمَّتْ كَلَّمَتُ رَيِّكَ صِدْقاً وَعَدْلاً» أي صدقاً في الأخبار، وعدلاً في الأوامر والنواهي، فلما أكمل لهم الدين، تمت عليهم النعمة، ولهذا قال تعالى: «الَوْمُ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِبْ لَكُمْ ٱلْأَسْلَيَمَ دِيناً ، أي فارضوه أنتم لأنفسكم، فإنه الدين الذي أحده الله ورضيه، وبعث به أفضل الرسل الكرام، وأنزل به أشرف كتبه».

روى البخاري ومسلم عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن رجلاً من اليهود جاء إلى عمر بن الخطاب، فقال، يا أميرَ المؤمنين، آيةٌ في كتابكم تقرءونها، لو علينا نزَلتُ-مَعْشَرَ اليهود - لاتخذنا ذلك اليومَ عيدًا، قال، فأَيُّ آية؟ قال، «أَلَيْمَ أَكْلَتُ لَكُمْ دِينَكُمْ

درد/ عبد الرزاق السيد عيد ·

# وَأَمَّنْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلإسلَمَ دِيناً »، فقال عمر: إني لأعُلُمُ اليومَ الذي نزلتْ على فيه، والمكانَ الذي نزلت فيه: نزلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم بعرفات، في يوم جمعة».

فهذه الآية العظيمة تاج على رأس كل مسلم، وشهادة إعزاز وتكليف لكل مسلم، وقد أدرك كعب الأحبار عظمة هذه الآية وهو الحبر الكبير من أحبار اليهود وقد أسلم في عهد عمر وهو الذي قال له العبارة المشار إليها، وقد أجاب عمر رضي الله عنه أنه يعرف الآية ويعرف مكانها ويعرف مكان نزولها ووقت نزولها والساعة بالتحديد، وقد نزلت في يوم عرفة، وهو أفضل أيام العام وكان يوم جمعة وهو خير أيام الأسبوع، وفي الساعة الأخيرة منه، وهو على الراجح الساعة التي فيها دعوة مستجابة يدعو بها عبد مسلم، وقد صرح باسم كعب الأحبار جماعة من أهل العلم منهم العلامة الألباني رحمه الله، وفي السطور التالية نتعرف معًا على المقصود بإكمال الدين والفرق بين الإكمال والإتمام، ثم نستخلص بعون الله ما تيسر من فوائد من الآية الكريمة، وبالله تعالى التوفيق:

#### أولا: معنى أكملت لكم دينكم:

يمكننا استخلاص الإكمال حول ثلاثة محاور:

المحول الأول، استكمال مسيرة الأنبياء، إن الدين قد اختاره الله لعباده، وأرسل به رسله، وأنزل به كتبه يدعون الناس

# ALTER ALTER ALTER ALTER ALTER A

إليه على مرَّ التاريخ من لدن آدم حتى ختم بالنبي الأمي، فالدين هو الإسلام، وقد جاء الأنبياء يدعون إلى هذا الدين ابتداء من آدم مرورًا بإبراهيم وإسماعيل وإسحاق وموسى وعيسى، وختامًا بمحمد صلى الله عليه وسلم، وقد صرح النبي صلى الله عليه وسلم بذلك فيما رواه الشيخان البخاري ومسلم وغيرهما.

ومن هذه الأحاديث ما رواه البخاري ومسلم عن أبى هريرة رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن مثلى ومثل الأنبياء قبلي كمثل رجل بني بيتًا فأحسنه وأجمله إلا موضع لبنة من زاوية فجعل الناس يطوفون به ويتعجبون ويقولون؛ هلا وضعت اللبنة، فأنا اللبنة، وأنا خاتم النبيين». وفي رواية في صحيح مسلم: «وأنا اللبنة جئت فختمت الأنبياء». وأخرج الإمام أحمد في مسنده من حديث العرياض بن سارية رضى الله عنه قال صلى الله عليه وسلم: «إنى عبد الله لخاتم النبيين وإن آدم لمنجدل في طينته وسأنبئكم بأول ذلك؛ أنا دعوة أبى إبراهيم، وبشارة أخى عيسى، ورؤيا أمى التي رأت، وكذلك أمهات النبيين ترين». صححه الألباني بدون العبارة الأخيرة، وكذلك صححه الأرناؤوط دون قوله: «وكذلك أمهات النبيين ترين».

176 -

ig Itace VY31 a. - Italic

• 36 - السنة الخامسة والأربعون

إذن ببعثة النبي الخاتم كملت المسيرة الدعوية إلى دين الله، فصار لزامًا على جميع الخلق اتباع هذا النبي الذي لا نبي بعده، ولا كتاب بعد كتابه، ولا دين إلا ما جاءوهو ملة إبراهيم، وجميع الأنبياء، وقد جاء محمد صلى الله عليه وسلم مصدقًا لما جاء به من سبقه من النبيين ولا يقبل الله من أحد دينًا سواه، قال تعالى: «أَفَنَبَرُ وِبِنِ أَلَهُ يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي السَّكُوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرُهًا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ

عَلَى إِبْرَهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَآ أُوْنَى مُوْسَىٰ وَعِيسَىٰ وَالنَّبِيُّوبَ مِن رَبِّهِمْ لَا نُفُوَقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ (\*) وَمَن يَبْتَغ غَيَر ٱلإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُعْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ في ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ » (آل عمران: ٨٣- ٨٥). المحور الثاني: من محاور الإكمال هو إكمال التشريع:

ونحب أن نؤكد هذا أن الدين في أصله واحد لا يتغير ولا يتبدل ولا يزيد ولا ينقص، ألا وهو تعبيد الناس لله سبحانه وتعالى ودعوتهم إلى توحيده عز وجل، وعلى هذا قامت دعوة جميع الأنبياء، قال تعالى: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ إِلَّا نُوْحِيَ إِلَيْهِ أَنَهُ لَا إِلَهُ إِلَا أَنْ فَأَعْبُدُونِ » (الأنبياء، ٢٥).

وقال تعالى: < وَلَقَدْ بَعَنْنَا فِي كُلِ أَيَّةٍ رَسُولًا أَنِ آعْبُدُوا ٱللَّهُ وَلِجَتَنِبُوا اللَّلُعُونَ فَمِنْهُم مَنْ هَدَى ٱللَّهُ وَمِنْهُم مَنْ حَقَّتَ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ فَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَانظَرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَدِّبِينَ» (النحل:٣٦).

والنبى الخاتم محمد صلى الله عليه وسلم لم يخرج عن ذلك، بل جاء يؤكده ويدعو إليه، قال الله تعالى: «الركين أخكت الناد ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيرٍ خَبِيرٍ () أَلَّا تَعْبُدُوَّا إِلَّا ٱللَّهُ إِنَّنِي لَكُرْ مِنْهُ نَذِيرٌ وَكَشِيرٌ» (هُود:٢)، وقال تعالى على لسان نبيه محمد صلى الله عليه وسلم أيضًا: « قُلْ إِنَّمَا أَنَّا بِشَرٍّ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَّمَا إِلَيْهُكُمْ إِلَيْهُ ۖ وَبَحِدٌ فَأَسْتَقِيمُوا إِلَيْهِ وَٱسْتَغْفُرُوهُ وَوَيْلٌ لِلْمُشْرِكِينَ » (فصلت: ٦)، هكذا الدين في أصله واحد أي العقيدة واحدة لا تتغير ولا تتبدل وإنما يحدث الإكمال في التشريع الذى يختلف من أمة إلى أخرى بحسب أحوال كل أمة وطاقتها على التحمل، والله أعلم بأفعال عباده، لذا شرع لكل أمة ما يناسبها، قال الله عز وجل: «لِكُلْ جَعَلْنَا مِنكُمْ شرْعَةُ وَمنْهَاجًا » (المائدة ٤٨).

هذا فيما يتعلق بأحكام الحلال والحرام والفعل والترك جعل الله لكل أمة ما يناسبها من الأحكام التي قد تتفق في

أصولها مع اختلافها في جزئيات الله أعلم بها ولما كان محمد صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين والقرآن آخر الكتب، جعل الله لرسوله من الشريعة أكملها وأتمها، قال الله تعالى رسوله محمد صلى الله عليه وسلم: «ثُمَرَ جَمَلْتَكَ عَلَ شَرِيعَة مِن الأَمْرِ فَأَتَبْعَهَا وَلَا تَتَبِع آمَوْآَهُ الَّذِي لَا يَعْلَمُونَ » ماليه والم، الأنها الشريعة التي ألم (الجاشية، الما يما كما قال تعالى: «وَتَتَتَ كَلَتُ رَبِّكَ صِدْعًا وَعَدْلاً لَا مُبَدِلَ لِكَلِمُتِيمً وَهُوَ السَيمُ الماليم » (الأنعام: ١٥).

AND A HADRE HADRE HADRE

فهذه إشارة إلى الأكمال والتمام التي انتهيت إليه شريعة النبي الخاتم، لذلك جعلها الله شريعة تامة غير قابلة للتبديل ولا التغيير لأنه لا نبي بعد محمد صلى الله عليه وسلم، ولا كتاب بعد القرآن، وشاء الله أن يجعل شريعة القرآن صالحة ومُصلحة لكل زمان ومكان، وبكمال الشريعة، فلا مجال لصاحب هوى أو مبتدع يخالف النص الصريح برأيه الفاسد القبيح، وقد اجتهد العلماء في استخلاص خصائص الشريعة الإسلامية، نذكر أهمها:

١- ربانية المصدر، فالذي شرع هو الله الذي خلق ويعلم من خلق وهو غني عن خلقه لا يظلم مثقال ذرة.

- ٢- الدوام والثيات.
  - ٣- الكمال.
    - \$- المرونة.
  - ٥- الشمول.
  - ٦- الواقعية.
  - ٧- التوازن.
- ٨- الوسطية والدقة.

وهذه إشارة سريعة إلى بعض خصائص التشريع الإسلامي الذي أكمله الله لهذه الأمة عبادة وأخلاقًا ومعاملات والكلام في محاسن التشريع ليس موضوعه هنا لكنها إشارة عادره.

## المحور الثالث من محاور الإكمال: إكمال التمكين:

وهذا المحور أشار إليه الإمام ابن كثير في تفسيره لسورة التوبة، حيث قال رحمه الله: «وأول هذه السورة نزل على رسول الله صلى الله عليه وسلم لما رجع من غزوة تبوك وهم بالحج ثم ذكر أن المشركين يحضرون عامهم هذا الموسم على عادتهم في ذلك، وأنهم يطوفون بالبيت عراة، فكره مخالطتهم وبعث أبا بكر الصديق أميرًا على الجميع تلك السنة ليقيم للناس مناسكهم ويعلم المشركين أن لا يحجوا البيت بعد عامهم هذا، وأن ينادي في الناس بصدر سورة (براءة)، فلما مضى أتبعه بعلى رضى الله عنه ميلغا عن رسول؛ لكونه من عصبه ». اه. ويؤكد ما ذهب إليه ابن كثير ما رواه البخاري رحمه الله عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: «بعثنى أبو بكر في تلك الحجة من المؤذنين الذين بعثهم يوم النحر يؤذنون بمنى: أن لا يحج السبت بعد العام مشرك ولا يطوفن بالبيت عربان».

ثم أردف النبي صلى الله عليه وسلم بعلي بن أبي طالب فأمره أن يؤذن ببراءة، قال، فأذن معنا علي في أهل منى يوم النحر ببراءة ، وأن لا يحج بعد العام مشرك، ولا يطوف بالبيت عريان.

وحاصل هذا أن الحج لما قُرض في العام التاسع الهجري على الراجح من أقوال العلماء، وهم النبي بالحج وكان للمشركين عهد ألا يمنعوا من حج البيت، وكان المشركون يطوفون عرايا رجالاً ونساء ومنهم من يفعل ذلك، فكان أمام النبي صلى الله عليه وسلم أحد أمرين: إما أن يحج مع المشركين ويرى ما يكره، أو يمنعهم عنوة، فكره هذا وهذا، واختار أن يرسل أبا بكر أميرًا على الحج ليقيم

مناسك الحج ويخبر المشركين بانتهاء عهدهم وأن لا مكان لهم في الحج بعد العام. وبهذا أيضًا أرسل رسول الله صلى الله عليه وسلم عليًّا مؤكدًا ومؤازرًا لأبي بكر رضي الله عن الجميع، كما وضحت رواية أبي هريرة رضى الله عنه.

ومن هذا أجَّل النبي صلى الله عليه وسلم حجته للعام العاشر وهي حجة الوداع المشهورة والمعروفة والتي حج فيها النبي صلى الله عليه وسلم دون أن يزاحمه مشرك أو يحج بجانبه عريان، ونزل فيها قول الحق تبارك وتعالى: «ألَوْمَ أَكْلَتُ لَكُمْ وَبِنَكُمْ وَأَتْمَتْ عَلَيْكُمْ مَتَى وَرَضِيتُ لَكُمْ الإِسْلَمَ وَبِنَا (المائدة:٣) في عصر ذلك اليوم وكان يوم جمعة، فجمع الله فيه للمسلمين بين عيدين، وهذا فضل الله يمتن به على من وعلى نبيها عظيمًا، وبعد هذا البيان الذي أفاء الله به نستطيع استخلاص بعض الفوائد التالية:

أ- قال صاحب فروق اللغة: الإتمام لإزالة نقصان الأصل، والإكمال لإزالة نقصان العوارض بعد تمام الأصل، قال ابن القيم رحمه الله: "اختار الله الإكمال للدين والإتمام للنعمة ولعله يقصد بذلك أن الدين ما كان ناقضا ألبتة، بل كان أبدًا كاملاً وكانت الشرائع النازلة من عند الله

うちち

ذو المجة ٢٣٤ هـ - العلد - 26 - السنة الخامسة والأربعون

ية كل وقت كافية في ذلك الوقت بحسب أحوال أهل ذلك الوقت كما سبق البيان، كما أن العقيدة واحدة لا تتقيد.

٢- لا مضر أمام جميع الخلق عربهم وعجمهم إلا أن يدخلوا في دين الله بعث به النبي الخاتم، فهذا هو الحق الذي لا يقبل الله من أحد سواه.

- على المسلمين أن يذكروا نعمة الله عليهم،
 أن اختار لهم الدين وسماهم المسلمين على
 لسان إبراهيم وإسماعيل، وفي القرآن الكريم
 الذي امتن عليهم به وامتن عليهم بالرسول
 الخاتم وليشركوا الله حق شكره حتى يمكن
 لهم كما مكن للرسول وأصحابه دينهم الذي
 ارتضى لهم وبدلهم من بعد خوفهم أمنًا.

أ- في الآية الكريمة رد على طوائف من الروافض الذين أنزلوا الآية على غير مكانها وأولوها بغير تأويلها وزعموا زعمًا باطلاً أنها نزلت في ولاية علي يوم «غديرخم».

٥- الرد على أهل الضلال من القاديانية الذين يزعمون زعمًا باطلاً بنبوة زعيمهم، وهذا من أبطل الباطل.

أ- من إكمال الدين تمكين السلمين من إقامة شعائرهم على الوجه الصحيح، وأن يبسط سلطان الله على أرض المسلمين بتطبيق شرعه.

هذا والله أعلم، والحمد لله رب العالمين.

# تهنئة واجبة

إنه لمن دواعي سروري أن أتقدم بالأصالة عن نفسي ونيابة عن أعضاء مجلس إدارة المركز العام واللجنة العلمية والعاملين بمجلة التوحيد بأرق التهاني والتبريكات لأخي وحبيبي المستشار أحمد السيد إبراهيم، الكاتب بمجلة التوحيد، لترقيته نائبًا لرئيس هيئة قضايا الدولة، متمنين له دوام التوفيق والترقي .

رئيس التحرير

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فمع اقتراب شهر ذي الحجة وحلول عيد الأضحى يكثر الحديث عن سنة الأضحية، وفي هذا العدد نتناول أهم أحكام الأضحية، ونسأل الله التوفيق والسداد.

اعداد/

#### تعريف الأضحية:

لغة؛ الأضحيَّة بتَشْديد الْيَاء وَبِضَمُ الْهَمْزَةِ أَوْ كَسْرِهَا، وَجَمَعُهَا الأَضَاحِيُّ بِتَشْديد الْيَاء أَيُضًا، وَيُقَال لَهَا، الضَّحيَّة بِفَتَح الضَّادَ وَتَشُديد الْيَاء، وَجَمْعُهَا الصَّحايَا، وَيُقَالَ لَهَا أَيْضًا، الأَضْحَاة بِفَتْح الْهَمْزَةِ وَجَمْعُهَا الأَضْحَى اسم لما يضحى بِهَ.

وفقها: اسمٌ لما يُذكى من النُعم تقرباً إلى الله تعالى في أيام النحر بشرائط مخصوصة. (الموسوعة الفقهية الكويتية ٧٤/٥ بتصرف).

#### مشروعية الأصحية:

الأضحية مشروعة بالكتاب والسنة والإجماع: أمَّا الكتَّابُ فقوْلُه تِعَالَى: « نَصَلَّ اربك وأعر، (الكوثر: ٣) قيل في تفسيره: صل صلاة العيد وانحر السُدْن. وقوله تْعَالَى • وَٱلْبُدْنَ جَعَلْنَهَا لَكُمْ مِّن شَعَتِير ٱللَّهِ ، (الحج:٣٦) أي من أعادم دين الله. وَأَمَّا السُّنَّة فأحاديث تحكى فغله صلى الله عليه وسلم لهَا، وَأَخْرَى تَحْكَى قَوْلَهُ. فَمِنْ ذَلِكَ مَا صَحْ منْ حَدِيثُ أَنِّس بِن مَالِكَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قال: وضحى النبي صلى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ بكبشين أملحين أقرنين، ذبحهما بيده، وسمى وكبر، ووضع رجله على صفاحهما». وأجمع المسلمون على مشروعية الأضحية. وَقَدْ شَرِعَت التَضَحِيَة فِي السَّنَة الثَّائِيَة مِنْ الهجرة النبوية، وهي السَّنة التي شرعتُ فيها صلاة العيدين وزكاة المال.

#### الحكمة من مشروعية الأضحية؛

اجْيَاءُ سُنَة سَيُدنا إبْرَاهِيمَ الْخَليل عَلَيْهِ

الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ حِينَ أَمَرَهُ اللَّه بِذَبْحِ الْفَدَاءِ عَنْ وَلَده إِسْمَاعِيلَ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ عَ يَوْم النَّحُر، وَأَنْ يَتَدَكَّر الْوَمْنُ أَنَّ صَبُر إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ عَلَيْهِمَا السَّلاَمُ وَإِيثَارَهُمَا طَاعَة اللَّه وَمَحَبَّتَهُ عَلَى مَحَبَّة النَّقُس وَالُولَد كَانَا سَبَبَ الْفَدَاء وَرَفْعَ الْبَلاَء، فَإِذَا تَذَكَرَ الَّوْمَنُ ذَلِكَ اقْتَدَى بِهِمَا فِ الصَّبَر عَلَى طَاعَة اللَّه وَتَقْدِيم مَحَبَّتَه عَزَ وَجَل عَلَى هُوَى النَّفْسَ وَشَهْوَتَهَا.(الفقَه الإسلامي وأدلته د. وهبة وشَهْوَتها.(الفقه الإسلامي وأدلته د. وهبة الزجيلى ٤٤٥/٤).

د . حمدی طه

and the second second second

٢- شكر الله تعالى على نعمة الحياة، فالله سبحانه وتعالى قد أنعم على الإنسان بنعم كثيرة لا تُعدد ولا تُحصى كنعمة البقاء من عام لعام. ونعمة الإيمان ونعمة السمع والبصر والمال؛ فهذه النعم وغيرها تستوجب الشكر للمنعم سبحانه وتعالى، والأضحية صورة من صور الشكر لله سبحانه وتعالى.

-- التوسعة: فذبح الأضحية وسيلة للتوسعة
 على النفس وأهل البيت وإكرام الجيران
 والأقارب والأصدقاء والتصدق على الفقراء
 وهذه كُلُّها مَظَاهرُ للفَرَح وَالشُّرُورِبِما أَنْعَمَ الله
 به عَلَى الأُنْسَان. وقد مضت السنة منذ عهد
 النبي- صلى الله عليه وسلم- في التوسعة
 على الأهل وإكرام الجيران والتصدق على
 الفقراء يوم الأضحى، فقد ثبت في الحديث
 عن أنس- رضي الله عنه- عن النبي- صلى
 الله عنه- عن النبي- صلى

V131 4 - 1414

· 10 - 12mis Iteloms el'actue:

فليعد.فقال رجل، هذا يوم يشتهى فيه اللحم وذكر هَنَة من جيرانه فكأن رسول الله- صلى الله عليه وسلم- عذره، وقال عندي جذعة خير من شاتين فرخص له النبي- صلى الله عليه وسلم-...) الحديث رواه البخاري ومسلم. قال الحافظ ابن رواه البخاري ومسلم. قال الحافظ ابن حجر، (قوله وذكر فيه هَنَة بفتح الهاء والنون الخفيفة بعدها هاء تأنيث، أي حاجة من جيرانه للحم) (انظر في هذا المصل في أحكام الأضحية د. حسام الدين عفانه ص1 ابتصرف).

1645 PALT

#### حكم الأضعية:

اختلف الفقهاء في حكم الأضحية، هل هي واجبة أم سنة؟

فقال أبو حنيفة وأصحابه واختاره شيخ الإسلام ابن تيمية: إنها واجبة مرة في كل عام على المقيمين من أهل الأمصار، وقال الجمهور: إنها سنة مؤكدة غير واجبة، ويكره تركها للقادر عليها. ودليل الحنفية على الوجوب: هو قوله عليه السلام: «من وجد سعة، فلم يضح، فلا يقربن مصلانا، قالوا: ومثل هذا الوعيد لا يلحق بترك غير الواجب، قال الكاساني: وهذا خرج مخرج الوعيد على ترك الأضحية، ولا وعيد إلا بترك الواجب. (بدائع الصنائع

+ 30 - 1 mis 1 hilams e 14 ciaço

ولأن الأضحية قربة يضاف إليها وقتها، يقال: يوم الأضحى وذلك يؤذن بالوجوب: لأن الإضافة للاختصاص، والاختصاص بوجود الأضحية فيه، والوجوب هو المضي إلى الوجود في الظاهر بالنظر إلى جنس المكلفين (تبين الحقائق شرح كنز الدقائق لفخر الدين الزيلعي ٣/٣).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: (وأمَّا الأضحية فالأظهر وجوبها أيضاً، فإنها من أعظم شعائر الإسلام،وهي النسك العام في جميع الأمصار،والنسك مقرون بالصلاة، في قوله تعالى، إن صلاتي

ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العلمين «، وقد قال تعالى، فصَلَ لرَبُكَ وَانْحَرْ «فأمر بالنحر كما أمر بالصلاة.(مجموع فتاوى شيخ الإسلام ١٦٢/٢٣ ).

states at a

واحتجوا بحديث جندب بن سفيان البجلي- رضي الله عنه- قال: (شهدتُ مع النبي- صلى الله عليه وسلم- يوم النحر، فقال: من ذبح قبل أن يصلي فليعدُ مكانها أخرى ومن ثم يذبح فليذبح ) متفق عليه-فقوله (فليعد ) وقوله (فليذبح ) كلاهما صيغة أمر وظاهر الأمر الوجوب.

واستدل الجمهور على السنية للقادر عليها بادلة منها حديث أم سلمة: •أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: إذا رأيتم هلال ذي الحجة: وأراد أحدكم أن يضحي، فليمسك عن شعره وأظفاره، ففيه تعليق الأضحية بالإرادة، والتعليق بالإرادة يناية الوجوب. قال الشافعي: هذا دليل إن التضحية ليست بواجبة لقوله صلى الله عليه وسلم: (وأراد)، فجعله مفوضًا إلى إرادته ولو كانت واجبة لقال فلا يمس من شعره حتى يضحي. (المجموع ٨/٣٨٢).

وَمِنْهَا أَيْضًا أَنَّ أَبَا بَكُر وَعُمَرَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُمًا كَانًا لا يُضَحِّيانَ السَّنة وَالسَّنتَيْنِ، مَخَافَةً أَنْ يُرَى ذَلِكَ وَاجِبًا. رواه البيهقي وصححه الشيخ الألباني.

وَهَذَا الصَّنيعُ مَنْهُمَا يَدل عَلَى أَنَّهُمَا عَلَمَا من الرَّسُول صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَمَ عَدَمَ الْوُجُوب وروى عن أبي مسعود الأنصاري رضي اللَّه عنه قال: (إني لأدع الأضحى واني لموسر مخافة أن يرى جيراني أنه حتم علي ) وصححه الشيخ الألباني (انظر الأرواء ٢٥٥/٤)، وَلَمْ يُرُوَ عَنْ أَحَد من الصَّحَابَة خلافُ ذَلكَ قال ابن حزم؛ لأ يصح عن أحد من الصحابة أن الأضحية واجبة.قلت؛ وما ذهب إليه الجمهور أرجح وأقوى دليلا والله أعلم.

الشروط الواجب توافرها 14 المصعى؛ الشَّرْطُ الأَوَّلِ، الأَسُـلاَمُ، هَـلاَ تَجِبُ عَلَى الْكَاهِرِ، وَلا تُسَنُّ لَهُ، لاَنَهَا قَرْيَةٌ، وَالْكَاهِرُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِ الْقِرَبِ.

الشَّرْطُ الثَّانَيَّ الْعَنَى وَيُعَبِّرُ عَنْهُ بِالْيَسَارِ-لِحِدِيثَ ، مَنْ كَانَ لَهُ سَعَةٌ وَلَمُ يَضَحُ قَلَا يَقَرَبَنَ مُصَلَّانًا ، وَالسَّعَةُ هِيَ الْعَنَى، قلا تجب علي غير القادر باتفاق. (الموسوعة الفقهية الكويتية ٥/٨٠ بتصرف ).

أما الإقامة والبلوغ والعقل فالأصح من أقوال أهل العلم أنها لا يشترط توافرها في المضحي فتصح الأضحية من المسافر وكذا يصح أن يضحي ولى الصبي والمجنون من مالهما.

الشروط الواجب توافرها لم الحيوان المضحي به: (الشرُط الأوَّل ) وَهُوَ مُتَّفَقَ عَلَيْه بَنِنَ المذاهب: فشرط المجزئ في الأضحية أن يكون من الأنعام وهي الإبل والبقر والغنم سواء في ذلك جميع أنواع الإبل من البخاتي والعراب وجميع أنواع البقر من الجواميس والعراب والدربانية وجميع أنواع الغنم من الضأن والمعز وأنواعهما وسواء الذكر والأنثى من جميع ذلك. ولا يجزئ في الأضحية إلا الأنعام لقوله تعالى: «ولكل أمَّة جعلنا منسكا ليذكروا اسم الله على ما رزقهم من بهيمة الأنعام . سورة الحج/٣٤، ولم ينقل عنه صلى الله عليه وسلم، ولا عن أصحابه التضحية بغيرها، فمن ضحى بحيوان مأكول غير الأنعام، سَوَاءً أكان من الدوابُ أم الطيور، لم تصح تضحيته به (انظر المجموع للنووي ۸/۳۹۳ بتصرف).

والشاة تجذئ عَنْ وَاحد، وَالبَدَنَة وَالبَقَرَة كُلُّ مَنْهُما عَنْ سَبُعَة، لَحَديث جَابِر رَضَيَ الله عَنْهُ قَالَ: نَحَزُنَا مَعَ رَسُولَ الله صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَامَ الْحَدَيْبِيَةِ الْبَدَنَةَ عَنْ سَبُعَةٍ، وَالْبَقَرَةَ عَنْ سَبْعَةٍ.

وتجزئ الأضحية عن الرجل وأهل بيته؛ لما روى عن عَطَاء بُن يَسَار قال: سَأَلُتُ أَبَا أَيُّوبَ

الأنْصَارِيَ كَيْفَ كَانَتُ الضَّحَايَا عَلَى عَهْد رَسُولِ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ ٩ فَقَالَ كَانَ الرُّجُلَ يُضَحِي بِالشَّاة عَنَهُ وَعَنُ أَهْل بَيْته، فَيَأَكُلُونَ وَيُطْعِمُونَ. الترمذي (١٥٠٥) وابَن ماجه (٣١٤٧) صححه الألباني في صحيح الترمذي قال في «تحفة الأحوذي «وهو الرَّجُل وَعَنْ أَهْل بَيْته، وَإِنْ كَانُوا كَثَيرِينَ، وَهُو الْحَقَّ «. (تحفة الأحوذي - المباركَفوري وَهُو الْحَقَّ «. (تحفة الأحوذي - المباركَفوري

(الشرَّط الثاني)؛ أن تكون قد بلغت السن المعتبرة شرعاً، فإن كانت دونه لم تجزئ، وذلك بأن تكون ثنية من الأبل وَالْبَقَر وَالْمُعْز وَجَدَعَة من الضَّأَن، فَلَا تَجَرَى التَضْحَيَة بِمَا دُونَ ذلك، لقول النَّبِي صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّه، لا تَذْبَحُوا إلا مُسَنَّة، إلا أنْ يَعْسُرَ عَلَيْكُم، فتَذْبَحُوا جَدَعَة من الضَّأَن. وَالْسَنَّة من كُل الأَنْعَام هي التَّنيَّة فَمَا هَوْقَهَا. ولَهذا لما قال أبو بردة بن نيار. رضي اللَّه عنه . ولهذا لما قال اللَّه إن عندي عناقاً هي أحب إلي من شاتين أحد بعدك، وهذا يدل على أنه لا بد من بلوغ السن المعتبر شرعاً (انظر الشرح المتع للعثيمين ٤٢٥/٧).

وهذا الشرط مُتفق عليه بين الفقهاء إلا ما نقل عن ابن حزم من عدم جواز التضحية بالجدعة من الضأن عند وجود المسنة (انظر المحلى لابن حزم ٣٦٢/٧)، وقد اختلفوا في تفسير الثنية والجدعة. والأصح من هذه الأقوال أن الثني من المعز، ما أتم سنة، ومن البقر والجاموس ما أتم سنتين، ومن الأبل، ما أتم خمس سنوات، أما الجدع من الضأن فالأصح أنه من أتم ستة أشهر.

الشرط الثالث: سلامتها من العيوب الفاحشة، وهي العيوب التي من شأنها أن تنقص الشَحم أو اللَحم إلاً ما استثني. وبناءً على هذا الشَرط لا تجزئ التُضحية بما يأتى: العوراء البين عورها، وهي التي ذهب

بصر إحدى عينيها، وفسّرها الحنابلة بأنَّها الْتي انخسفت عينها وذهبت، لأنَّها عضو مستطاب، فلو لم تذهب العين أجزأت عندهم، وإن كان على عينها بياض بمنع الإبصار.والعرجاء البين عرجها، وهي التي لا تقدر أن تمشى برجلها إلى المنسك- أي المذبح- وفسرها المالكيَّة والشَّافعيَّة بِالْتِي لا تسير بسير صواحيها. والمريضة الين مرضها، أي التي يظهر مرضها لمن يراها. والعجفاء التي لا تنقى، وهي المهزولة التي ذهب نقيها، وهو المخ الذي في داخل العظام، فإنها لا تجزئ، لأن تمام الخلقة أمرُ ظاهرٌ، فإذا تبين خلافه كان تقصيرا. ومقطوعة الأذنين أو إحداهما والأصل الذي دل على اشتراط السلامة من هذه العيوب كلَّها ما صح عن النَّبِي صلى الله عليه وسلم أنه قال ، لا تجزئ من الضحايا أريع: العوراء البين عورها، والعرجاء البين عرجها، والمريضة البين مرضها، والعجفاء التي لا تنقى،. وما صح عنه عليه الصلاة والسلام أنَّه قال: «استشرفوا العين والأذن» الشمس؛ لأنه هو السنة، واتفقوا على أي تأمّلوا سلامتها عن الأفات، وما صح عنه عليه الصلاة والسلام ،أنه نهى أن يضحى بعضباء الأذن،. وهذه الأحاديث تدل على أنه لا يجزئ في الأضحية ما كان في أحد العيوب المذكورة ومن ادعى أنه يجزئ مطلقا أو يجزئ مع الكراهية احتاج إلى إقامة دليل يصرف النهى عن معناه الحقيقى وهو التحريم المستلزم لعدم الأجزاء ولاسيما بعد التصريح في حديث البراء الجواز (نيل الأوطار للشوكاني -(1VV/0

ā, 3.

ie Itania VYSI a. - Italie - 30 - Italia Italiania eliferacio

وألحق الفقهاء بما في هذه الأحاديث كل ما فيه عيبٌ فاحش. قال ابن قدامة: أما العيوب الأربعة فلا نعلم بين أهل العلم خلافا في أنها تمنع الأجزاء وكذا ما كان في معناها أو أقبح منها كالعمى وقطع الرجل وشبهه (المغنى- ابن قدامة ١٠١/١١

بتصرف).

(الشَرْطُ الرَّابِعُ )؛ أَنْ تَكُونَ مَمْلُوكَةُ لِلدَّابِحِ، أَوْ مَأْذُونًا لَهُ فَيِهَا صَرَاحَة أَوْ دَلالَة، فَإِنَّ لم تكن كذلك لم تجزئ التضحية بها عَنِ الذَّابِحِ، لأَنَّهُ لَيْسَ مَالِكًا لَهَا وَلا تَأَثَّبًا عَنْ مَالِكَهَا. (الموسوعة الفقهية الكويتية .(11/0

MANDARK CONTRACTOR CONTRACTOR

ويشترط لصحة التُضْحيَة من المُضحّى ما يلى نية الأضحية، فلا تجزئ الأضحية بدونها، لأن الذبح قد يكون للحم، وقد يكون للقربة، والفعل لا يقع قربة بدون النية، لقوله عليه الصلاة والسلام: «إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امريُّ ما نوى». (الفقه الإسلامي وأدلته د. وَهْبَة الزَحَيْلِيَ .( YOE/2

#### وقت الأضحية:

للفقهاء خلافات جزئية في أول وقت التضحية وأخره، وفي كراهية التضحية في ليالى العيد. لكنهم اتفقوا على أن أفضل وقت التضحية هو اليوم الأول قبل زوال أن الذبح قبل الصلاة، أو في ليلة العيد لا يجوز عملا بحديث البراء بن عازب، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن أول ما نبدأ به يومنا هذا؛ أن نصلي، ثم نرجع، فننحر، فمن فعل ذلك، فقد أصاب سنتنا، ومن ذبح قبل ذلك، فإنما هو لحم قدمه لأهله، ليس من النسك في شيء» متفق عليه.

قال أحمد؛ لا يجوز قبل صلاة الإمام ويجوز بعدها قبل ذبح الأمام وسواء عنده أهل القرى والأمصار ونحوه عن الحسن والأوزاعي وإسحاق. وقال الثوري يجوز بعد صلاة الإمام قبل خطبته وفي أثنائها. وقال الشافعي وداود وأخرون؛ إن وقت التضحية من طلوع الشمس فإذا طلعت ومضى قدر صلاة العيد وخطبته أجزأ الذبح بعد ذلك سواء صلى أم لا وسواء

and the second second

صلى المضحي أم لا، وسواء كان من أهل القرى والبوادي أو من أهل الأمصار أو من المساهرين. وذهب مالك إلى أنه لا يجوز ذبحها قبل صلاة الإمام وخطبته وذبحه واحتج لذلك بحديث جابر قال «صلى بنا رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يوم النحر بالمدينة هتقدم رجال هنحروا وظنوا أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قد نحر هأمر النبي صلى الله عليه وآله وسلم من كان نحر قبله أن يعيد بنحر آخر ولا ينحروا حتى ينحر النبي صلى الله عليه وآله وسلم « - رواه أحمد ومسلم.

ولا يخفى أن مذهب مالك هو الموافق لأحاديث الباب وبعضها يرد على الآخر. وأما إذا لم يكن ثم إمام فالظاهر أنه يعتبر لكل مضح بصلاته والمقصود بالإمام هنا هو ولي أمر المسلمين. (انظر نيل الأوطار للشوكاني (١٨٧/٥).

وأما آخر وقت الذبح: فقال بعض أهل العلم: إن يوم الذبح هو يوم العيد فقط.وقال بعضهم: يوم العيد ويومين بعده: وتخصيصه بيومين ليس له أصل من السنة، لكنه ورد عن الصحابة . رضى الله عنهم . تخصيصه بيومين بعد العيد. وأصح الأقوال في ذلك أن أيام الذبح أربعة يوم النحر وثلاثة أيام بعده ودليل ذلك؛ أنه قد روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «كل أيام التشريق ذبح»، وهذا نص في الموضوع، ولولا ما أعل به من الإرسال والتدليس لكان فاصلا في النزاع. وكذلك قول النبى صلى الله عليه وسلم: أيام التشريق أيام أكل وشرب وذكر لله )، فجعل حكمها واحدا أنها أيام أكل لما يذبح فيها، وشرب، وذكر لله. وأنها كلها يشرع فيها التكبير، ولم يفرق أحد من العلماء فيما نعلم بين هذه الأيام الثلاثة في التكبير، فهى مشتركة في جميع الأحكام، وإذا كان كذلك فلا يمكن أن نخرج عن هذا الاشتراك وقت الذبح، بل نقول؛ إن وقت الذبح يستمر من بعد صلاة العيد يوم النحر إلى آخر أيام

CARGE STORE AND A CONTRACTOR

التشريق.وهذا هو قول الشافعية واختاره شيخ الإسسلام ابن تيمية، وهو رواية عن الإمام أحمد. (انظر الشرح المتع للعثيمين //٢١/٧).

CONTRACT AND DE DESIGNATION OF THE PARTY OF

#### مسألة، هل يجوز الادخار والأكل من لحوم الأضاحي بعد العيد؟

يجوز الادخار والأكل من لحوم الأضاحي بعد العيد لحديث سلمة بن الاكوع.

ولحديث جابر • أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم نهى عن أكل لحوم الضحايا بعد ثلاث، ثم قال بعدُ : كلوا وتـزودوا وادخـروا • رواه مسلم والنسائي.

#### مسألة: هل يجوز بيع لصوم الأضباحي وجلودها؟

لا يجوز بيع لحوم الأضاحي وجلودها، ولا يعطى الجزار من لحمها شيئا لحديث علي بن أبي طالب عليه السلام قال « أمرني رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أن أقوم على بدنه، وأن أتصدق بلحومها وجلودها وأجلتها، وأن لا أعطي الجازر منها شيئًا وقال نحن نعطية من عندنا « متفق عليه.

#### كيفية توزيع الأضحية؛

がい

Le l'ante

V731 & - 12ale

.30

-felkener.

يسن للمضحي أن يأكل من أضحيته ويهدي الأقارب ويتصدق منها على الفقراء، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « كلوا وأطعموا وادخروا « وقال العلماء: الأفضل أن يأكل الثلث، ويتصدق بالثلث، ويدخر الثلث. وقال بعض العلماء: بل يأكل ما شاء ويتصدق وقال بعض العلماء: بل يأكل ما شاء ويتصدق قال نعال رسول الله صلى الله عليه وآله قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: كنت نهيتكم عن لحوم الأضاحي فوق ثلاثة ليتسع ذوو الطول على من لا طول له، فكلوا ما بدالكم وأطعموا وادخروا « رواه الترمذي ١٥١ وصححه الألباني.

قال: فيه دليل على عدم تقدير الأكل بمقدار وأن للرجل أن يأكل من أضحيته ما شاء وإن كثر ما لم يستغرق بقرينة قوله وأطعموا .. نسأل الله أن يتقبل منا صالح الأعمال.

#### ------من توركتاب الله التقوي خير زاد للحاج قال تعالى: "أَلْحَجُ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَكَ فَهُ فَرَضَ فِيهِ٢ٍ ٱلْمَجَ فَلَا رَفْتَ وَلَا فُسُوفَكَ وَلَا حِدَالُ فِي ٱلْحَجَّ وَمَا تَغْـعَلُوا مِنْ خَبْرٍ يَتْسَلَّمَهُ أَنَّهُ وَتُسَرِّوْدُوا فِبِإِثْ خَبَرُ الْنَفُوَظُ

وَأَتَّقُونَ بِتَأْوَلِي ٱلْأَلْبَكِ " (البقرة: ٧٩١).

#### TERRITOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR CONT من دلائل النبوة

عن السائب بن يزيد قال: ذهبت بي خالتي إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقالت: يا رسول الله ( إن ابن أختى وَجع. فمسح رأسي ودعا لي بالبركة، ثم توضأ فشريت من وضوئه، ثم قمت خلف ظهره فنظرت إلى خاتم النبوة بين كتفيه مثل زرالحجلة. (متفق عليه).

### من هدي رسول الله صلى الله عليه وسلم

عن جابر بن عبد الله قال: رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يرمى الجمرة وهو على بعيره وهو يقول: يا أيها الناس! خذوا عني مناسككم؛ فإنى لا أدرى لعلى لا أحج بعد عامى هذا. (سنن النسائي وصححه الألباني).

التوحيد

V1316

Zinti-02

من فضائل الحج عن عامر بن ربيعة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "الْعُمْرَةُ إِلَى الْعُمْرَة كَفَّارَةُ لَمَّا بَيْنَهُمَا وَالْحَجُّ الْمُبْرُورُ لَيْسَ لَهُ جَزَاءً إلاَّ الْجُنَّةُ" (متفق عليه). TANK OF A SPA SPACE

60 1 60 1 60 1 60

#### فير الدعاء

عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال؛ شهدت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم الأضحى بالصلي، فِلما قضى خطبته نزل من منبره، وأتي بكبش، فذبحه وقال: ، بسم الله، والله أكبر. هذا عني وعمن لم يضح من أمتى .. (صحيح سنن أبي داود: ٢٨١٠. وقال رسول صلى الله عليه وسلم: , من كان له سعة، ولم يضح فلا يقرين مصالانا .. (صحيح سنن ابن ماجه: . 1019

TATAL CONTRACT OF CONT

يعتقد بعض الناس أن حجه يكون أداب حرص الصحابة على الأدب ناقصا إذا ثم يزر قبر النبي صلى الله عليه وسلم ويقف عنده ويدعو ويستشفع به. والصحيح أن هذا ليس من أفعال الحج ولا من واجباته ولا سننه. ولزيارة المسجد والقير

في زيارة المسجد التبوي، فهذا ابن عمر رضى الله عنهما كان إذا دخل المسجد النبوي قال: السلام عليك يا رسول الله، السلام عليك يا أبا بكر، السلام عليك يا أيت، ثم ينصرف.

من سنن وآداب الطواف عن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "الطواف حول البيت صلاة، إلا أنكم تتكلمون فيه، فمن تكلم فيه فلا يتكلمن إلا بخير". (أخرجه

الترمذي وصححه الألباني).

unnananan hannan hastaria.



عن طلحة بن عبيل رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليله وسلم قال: "أفضل الدعاء دعاء يوم عرفة، وأفضل ما قلت أنا والنبيون من قبلي: لا إله إلا الله وحده لا شريك له". (أخرجه الترمذي وحسنه الألباني)



### فضل صيام يوم عرفة

عن أبي قتادة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "صوم يوم عرفة يكفر سنتين ماضية ومستقبلة).

(صحيح مسلم).

فضل العشرة الأول من ذي الحجة عن ابن عباس رضى الله عنهما عن النبي صلى الله

عليه وسلم أنه قال: "ما العمل في الأيام العشر أفضل من العمل في هذه". قالوا: ولا الجهاد؟ قال: "ولا الجهاد، إلا رجل خرج يخاطر بنفسه وماله، فلم يرجع بشيء". (صحيح البخاري).

### من سنن العيد

عن أبي رافع رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم: "كان يخرج إلى العيدين ماشيًا، ويصلي بغير أذان ولا إقامة، ثم يرجع ماشيًا في طريق آخر" (صحيح الجامع).

لتحدث ير نبوي عن أبي هريرة رضي الله عنّه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "من باع جلد أضحيته فلا أضحية له".

(صحيح الجامع).

いろう

· 20 - 1 min 1 min 21 2 (120)

## افرانسياق يانيم النص تنوع قرائن السياق وأثره على الأحكام الفقهية

راسات شرعيه

الحلقة (٨٥)

de lizzen VY31 a. - Ilaine +30 - Ilmin lizione e l'équeei

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، ويعد، مما دعاني إلى الكتابة في موضوع النمص، هو ما قيل وكتب حول النمص من بعض طلبة العلم، وكذلك ما نقل من فتاوى حول هذا الأمر. ونحن نريد أن ننظر في هذه المسألة نظرة

متأملة بعيدًا عن العاطفة أو تسفيه رأى أحد، وسيكون البحث في عناصر، بإذن الله. أولاً: أحاديث النمص:

عن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه قال: «لعن الله الواشمات والمستوشمات، والنامصات والمتنمصات، والمتفلجات للحسن المغيرات خلق الله». قال: فبلغ ذلك امرأة من بني أسد يقال لها أم يعقوب، وكانت تقرأ القرآن، فأتته فقالت: ما حديث بلغني عنك أنك لعنت الواشمات والمستوشمات، والمتنمصات والمتفلجات للحسن المغيرات خلق الله، فقال عبدالله: وما لي لا ألعن من لعن رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ وهو في كتاب الله.

فقالت المرأة، لقد قرأت مابين لوحي المحف فما وجدته، فقال، لئن كنت قرأتيه لقد وجدتيه، قال الله عز وجل، (رَا مَانَكُمُ ٱرْسُلُ فَحُدُرُهُ رَمّا جَكُمُ عَنّهُ فَأَنَهُراً) (الحشر، ٧).

فقالت المرأة: فإني أرى شيئًا من هذا على

الحلقة الأولى

(mm))

اعداد/

متوني البراجيلي

امرأتك الآن، قال: اذهبي فانظري. قال: فدخلت على امرأة عبدالله فلم تر شيئاً، فجاءت إليه فقالت: ما رأيت شيئًا، فقال: أما لو كان ذلك لم نجامعها. (متفق عليه والرواية لمسلم).

وفي رواية للحديث:.. أن امرأة جاءت إلى ابن مسعود، فقالت: أنبئت أنك تنهى عن الواصلة؟.... وفيه فإني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم: نهى عن النامصة والواشرة والواصلة والواشمة إلا من داء.... (مسند أحمد ح٣٩٤٥، قال الأرناؤوط: إسناده قوي، وقال الألباني: صحيح، انظر: غاية المرام ح٩٢).

وفي رواية .... فرأى (ابن مسعود) جبينها (أم يعقوب) يبرق، فقال، أتحلقينه ؟ فغضبت، وقالت: التي تحلق جبينها امرأتك.... (قال الألباني: سنده حسن، حجاب المرأة المسلمة ص٩٨).

وية رواية... أن امرأة أتت عبدالله بن مسعود، فقالت: إني امرأة زعراء أيصلح أن أصل في شعري؟ فقال: لا». (سنن النسائي ح٩٨٥، قال الألباني: صحيح).

وأخرج أبو داود بسنده عن ابن عباس قال: « لُعنت الواصلة والمستوصلة، والنامصة والمتنمصة، والواشمة، والمستوشمة، من غير داء».

قال أبو داود: وتفسير الواصلة: التي تصل الشعر بشعر النساء، والمستوصلة: المعمول بها، والنامصة: التي تنقش الحاجب حتى ترقَّه، والمتنمصة: المعمول بها، والواشمة: التي تجعل الخيلان في وجهها بكحل أو مداد، والمستوشمة: المعمول بها (قال الألباني: صحيح).

وأخرج أحمد بسنده عن عائشة رضي الله عنها: كان نبي الله صلى الله عليه وسلم ينهى عن الواشمة، والواصلة، والمتواصلة، والنامصة، والمتنمصة (-٢٦٢٠٦.).

وهذا سند ضعيف لأن به مجهولة، لكن متنه صحيح يشهد له ما صح من أحاديث أخرى.

وفي السنن الكبرى للبيهقي (ح١٤٨٣٤) نقل عن الفراء: النامصة التي تنتف الشعر من الوجه، ومنه قيل للمنقاش المنماص لأنه ينتف به.

وعن عائشة رضى الله عنها؛ عن امرأة ابن أبي الصقر أنها كانت عند عائشة، فسألتها امرأة؟ فقالت: يا أم المؤمنين، إن في وجهى شعرات أفأنتفهن أتزين بذلك لزوجى؟ فقالت عائشة: أميطي عنك الأذى، وتصنعى لزوجك كما تصنعين للزيارة ... (مصنف عبد الرازق ح١٠٤٥)، قال الألباني: ضعيف: غاية المرام -٩٦. قلت: فيه امرأة ابن أبي الصقر مجهولة، لم أقف على ترجمة لها، وعند الطبري أخرجه من رواية امرأة أبي إسحاق، وهي العالية بنت أيفع، قال الدارقطني عنها: مجهولة لا يحتج بها. (سنن الدارقطني ٤٧٧/٣)، وكذلك قال ابن حزم في المحلى: «لا يدري أحد من الناس من هي « (المحلى .( 1411).

وابن عبد البرقال عنها، مجهولة (التمهيد ٢٠/١٨)، وذكرها ابن حبان في الثقات ترجمة ٤٤٨٦.

ومن المعلوم عند أهل العلم تساهل ابن حبان في توثيق المجاهيل.

وقال عنها ابن التركماني: العالية معروفة، روى عنها ابنها وزوجها وهما إمامان (الجوهر النقى ٥/٣٣٠).

وأيضًا هذا لا يعني توثيقها؛ لأن رواية الثقة عن مجهول لا تعني تعديله، يقول ابن كثير بعد أن ذكر أقوالاً ثلاثة في رواية الثقة عن شيخ، والصحيح أنه لا يكون توثيقًا له، حتى ولو كان ينص على يكون توثيقًا له، حتى ولو كان ينص على عدالة شيوخه، ولو قال حدثني الثقة لا يكون ذلك توثيقًا له على الصحيح، لأنه قد يكون ثقة عنده، لا عند غيره (الماعث الحثيث ص٩٦).

#### ثانيًا: معنى النمص:

لغة؛ رقبة الشعر حتى تراه كالزغب، تتنمص: أي تأمر نامصة فتنمص شعر وجهها نمصًا، أي تأخذه عنها بخيط فتنتفه (انظر كتاب العين للخليل بن أحمد الفراهيدي ت١٧٠هـ.، ١٣٨/٧، وتهذيب اللغة للأزهري ت٣٧٠هـ. ١٤٩/١٢، لسان العرب لابن منظور ت١٧٠هـ ١٠١/٧).

والنمص: نتف الشعر. قال الراجز: يا ليتها قد لبست وصواصًا

#### ونمصت حاجبها تنماضا

3

ég Ibanité

YY31 &. - Italic

•20 - السنة الفامسة والأربعون

ذكر ابن السكيت (توقي ٢٤٤هـ): أن هذا أنشدته امرأة في بنتها تنماضًا: نتفًا (كتاب الألفاظ، وهو أقدم معجم في المعاني لابن السكيت ص٢٤٥) (الوصواص: هو ما يغطى به الوجه كالبرقع ونحوه، والمنماص: المنقاش) (انظر تاج اللغة، أبو نصر الفارابي ت٣٩٣هـ، ٦٠.٣٠٢).

وتنمصت المرأة: أخذت شعر جبينها بخيط (انظر المحكم لابن سيده ت٥٨٩هـ، ٣٤٥/٨) تاج العروس للزبيدي ت ١٢٠٥هـ، ١٩١/١٨).

النمص: ترقيق الحواجب للتحسين (مجمع بحار الأنوار للكجراتي ت٩٨٦هـ، ٤/٧٨٧).

فخلاصة ما ذكر في كتب أهل اللغة عن النمص:

١- نتف الشعر من الوجه بخيط أو ملقاط.
 ٢- نتف الشعر من الجبين بخيط أو ملقاط.
 ٣- ترقيق الحواجب للتحسين.

٤- نتف الحواجب، كما ذكر ابن السكيت في أقدم معجم في المعاني.

ثالثًا: النَّمص: عند فقهاء الذاهب الأربعة:

الفقه الحنفي:

وفي تبيين المحارم؛ إزالة الشعر من الوجه حرام إلا إذا نبت للمرأة لحية أو شوارب فلا تحرم إزالته، بل تستحب. وفي التتارخانية من المضمرات؛ ولا بأس بأخذ الحاجبين وشعر الوجه ما لم يشبه المخنث، ومثله في المجتبى (رد المحتار، ابن عابدين ٣٧٣/٦). والنامصة هي التي تنقص الحاجب لتزينه (انظر البحر الرائق شرح كنز الدقائق لابن نجيم ٨/٨).

وهي التي تنتف الشعر من الوجه (الدر المختار شرح تنوير الأبصار للحصفكي (٦٥٦/١).

الفقه المالكي:

ā,

1

**10 110000** 

V731 & - 1211

• 30 - 11min Iteloma e14 (1800)

وقال عياض: روي عن عائشة رخصة في جواز النمص وحف المرأة جبينها لزوجها، وقالت: «أميطي عنك الأذى» (التاج والإكليل لمختصر خليل / ٢٨٧).

النامصة: هي التي تنتف الشعر من الوجه (الذخيرة للقرافي ٣١٤/١٣، التاج والإكليل لمختصر خليل ٢٨٧/١).

النامصة: هي التي تزيل بعض شعر الحاجب (الفواكه الدواني ٣١٤/٢).

وأما النساء فيجب عليهن إزالة ما في إزالته جمال لها، ولو شعر اللحية، إن كان لها لحية، وإبقاء ما في بقائه جمال (الفواكه الدواني، لأبي زيد القيرواني ٣٠٦/٢). الفقه الشافعي:

فأما النامصة والمتنمصة؛ فهي التي تأخذ الشعر من حول الحاجبين وأعالي الجبهة، والنهي في هذا كله على معنى النهي في الواصلة والمستوصلة. (الحاوي الكبير للمزني ٢٥٧/٢).

هي التي تنتف الشعر من وجهها وترقق حاجبيها. (البيان في مذهب الإمام الشافعي للعمراني ٢/٩٥)، وتحسين وجه المرأة يكون بتنتيفه من الشعر النابت في غير أماكنه، فيستحب إزالته عند الحنفية، وإذا أمرها الزوج بإزالته وجب عليها ذلك عند الشافعية. (انظر حاشية ابن عابدين الموسوعة الفقهية ٢٥٢/١٠).

#### الفقه الحنبلي:

النامصة: هي التي تنتف الشعر من الوجه.. وإن حلق الشعر فلا بأس، لأن الخبر إنما ورد في النتف، نص على هذا أحمد. (انظر المغني ٧/١٧، الشرح الكبير لابن قدامة (١٩٧/١).

قال ابن قدامة: وأما حف الوجه، فقال مهنا: سألت أبا عبد الله (أحمد بن حنبل) عن الحف؟ فقال: ليس به بأس للنساء وأكرهه للرجال (المغنى ١/٦٨).

(الحف: إزالة الشعر بالموس، وقيل تحتف المرأة: تأمر من يحف شعر وجهها نتفًا بخيطين (انظر لسان العرب ٥٠/٩، وكتاب العين ٣٠/٣).

#### رابعًا؛ فقه الأحاديث:

الحديث العمدة في هذا الباب (لعن الله الواشمات والمستوشمات، والنامصات والمتنمصات والمتفلجات للحسن المغيرات خلق الله...) رواه ابن مسعود وابن عباس،

#### وعائشة رضى الله عنهم.

وفي رواية لحديث ابن مسعود - ذكرناها-أن سبب إنكار أم يعقوب، هو نهي ابن مسعود عن وصل الشعر، عندما أتته فقالت: أنبئت أنك تنهى عن الواصلة، وفي رواية أنها قالت: إني امرأة زعراء (قليلة الشعر)، أيصلح أن أصل في شعري؟ فقال: لا.

وهذه الروايات تبين لنا أن سبب إنكار أم يعقوب على ابن مسعود كان بسبب شعرها، وليس بسبب النمص، لكن لما ذهبت إلى ابن مسعود رضي الله عنه – كما في رواية ذكرناها- رأى جبينها يبرق فقال: أتحلقينه، فغضبت، وقالت: التي تحلق جبينها امرأتك. قال: فادخلى عليها، فإن كانت تفعله فهي منى بريئة، فانطلقت، ثم جاءت فقالت؛ لا والله ما رأيتها تفعله، فالذي أغضبها هو إنكار ابن مسعود حلق جبينها، فالقول أن ابن مسعود رضى الله عنه أنكر عليها نمص حاجبيها، يحتاج إلى دليل، والا فيبقى على الاحتمال؛ لأن الحاجبين جزء من الحدين، ثم هو عدر بالحلق وليس بالنمص (أي، النتف)، وإن كان من المكن التعبير بالحلق عن النمص هنا بقرينة أنه رضى الله عنه في إنكاره عليها ذكر لعن النامصة، (وهذا يؤيده ما ذكرناه من كتب اللغة أن الحف يُستخدم على معنيين: الحلق بالموسى، والنتف بالخيط) أو يكون ابن مسعود رضى الله يرى أن الحلق كالنمص سواء.

#### خامسًا:هل النمص يشمل إزالة الشعر من الوجه بكامله أم الحاجبين فقط؟

يقول الإمام النووي: «النامصة: هي التي تزيل الشعر من الوجه... وهذا الفعل حرام إلا إذا نبت للمرأة لحية وشوارب، فلا تحرم إزالته بل يستحب عندنا» (شرح النووي على صحيح مسلم ٢/٢٨٨).

وعلق الحافظ ابن حجر على كلام النووي، فقال، وإطلاقه (إزالة شعر الوجه) مقيد بإذن الزوج وعلمه، وإلا فمتى خلا عن ذلك مُنع للتدليس. وقال بعض الحنابلة: «إن كان النمص أشهر شعارًا للفواجر امتنع، وإلا فيكون تنزيهًا، وفي رواية يجوز بإذن الزوج إلا إن وقع به تدليس فيحرم» (فتح الباري ١٠/٧٨).

وقال ابن حزم: «والنمص هو نتف الشعر من الوجه، فكل من فعلت ذلك في نفسها أو في غيرها فملعونات من الله عز وجل». (المحلى ٢٩٨/٢).

وقال الحافظ ابن حجر: «ويقال: إن النماص يختص بإزالة شعر الحاجبين لترفيعهما أو تسويتهما، قال أبو داود في السنن: النامصة التي تنقش الحاجب حتى ترقه، ثم ذكر فيه حديث ابن مسعود (سبق ذكره) (فتح الباري ١٠ /٣٧٧). ومنع الطبري إزالة أي شعر في وجه المرأة، ورأى أن ذلك من جملة النهى عن النمص، فقال: لا يجوز للمرأة تغيير شيء من خلقتها التي خلقها الله عليها بزيادة أو نقص التماس الحسن لا للزوج ولا لغيره كمن تكون مقرونة الحاجبين فتزيل ما بينهما تتوهم البلج أو عكسه، ومن تكون لها سن زائدة فتقلعها، أو طويلة فتقطع منها، أو عنفقة أو لحية أو شارب فتزيلها بالنتف ... فكل ذلك داخل في النهى، وهو من تغيير خلق الله تعالى. قال: ويستثنى من ذلك ما يحصل به الضرر والأذية كمن يكون لها سن زائدة أو طويلة تعيقها في الأكل أو إصبع زائدة تؤذيها أو تؤلمها فيجوز ذلك. (فتح المارى ١٠ / ٣٧٧). وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

直

3.

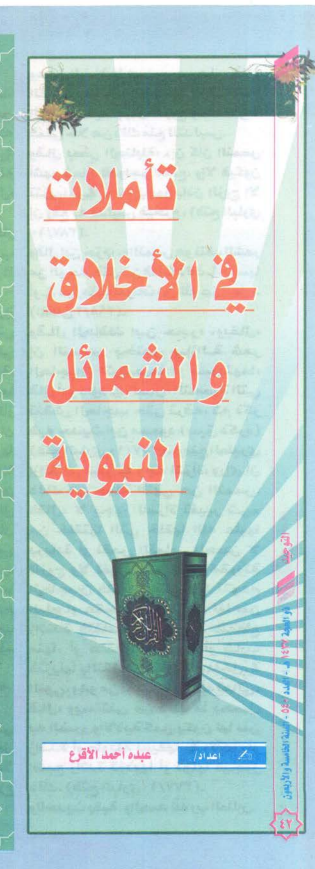
3

-

1111 L

- Italia

· 30 - 1 min 14 min 01 % (1400)



#### الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، سيدنا محمد صلى الله عليه وآله وسلم.. أما بعد:

فإن حاجة الأمة إلى معرفة سيرة الحبيب المصطفى صلى الله عليه وسلم، والاقتباس من مشكاة النبوة، فوق كل حاجة، بل إن ضرورتها إلى ذاك فوق كل ضرورة، فكل من يرجو الله واليوم الآخر، يجعل الرسول صلى الله عليه وسلم قدوته، والمصطفى صلى الله عليه وسلم أسوته، كما قال الله تعالى: و لَقَدَ كَانَ لَكُمْ في رَسُلِ الله أُسُوَةً حَسَنَةً لَسَ كَانَ يَرْجُوا ألله وَاليُومَ الْأَخَرَ وَذَكَرَ اللهُ كَبَرًا ، (الأحزاب: ٢١).

وأهل الإيمان الحق يستمدون من الهدي النبوي كل أمورهم، فبهديه صلى الله عليه وسلم يهتدون، وعلى سنته يسيرون. كيف لا؟ وقد بلغ رسول الله صلى الله عليه وسلم ذروة المثالية في كل أحواله البشرية الخالصة، وحسبه صلى الله عليه وسلم شهادة الله له: ، رَإِنَّكَ لَعَلَ خُلَي عَلِيهِ ، (القلم: ٤).

فيرى في رسول الله صلى الله عليه وسلم مصداق هذه الآية في شأنه كلّه، في مسجده وبيته، في سلمه وحربه، في أصحابه وأهله، في أوليائه وأعدائه، في صبره وحلمه، في قوته وشدته، في رقته وتواضعه، إلى غير ذلك مما أفاء الله عليه صلى الله عليه وسلم من مكارم الأخلاق ومحاسن الصفات وجميل الفضائل.

ومن المؤكد أن كل آية نزلت في وصف خُلق من أخلاقه صلى الله عليه وسلم أو بأمر تربوي أخلاقي أو غيره ما نزلت إلا والمقصود بها أولا هم المسلمون، سواء أكانوا من الصحابة أم كانوا ممن خلفهم، ومهمة الرسول صلى الله عليه وسلم تنفيذها ليكون هو القدوة المائلة أمامهم، فلا يعسر ليكون هو القدوة المائلة أمامهم، فلا يعسر وهذه هي المزية للتربية الإسلامية. للنمض مع القرآن في شوطه الأخلاقي التربوي وهو يشكل للأمة منهجًا متكاملاً صلى الله عليه وسلم.

فنقرأ في الحلم والعفو

#### قوله تعالى: دخُذِ ٱلْمَوَ وَأَمَرُ بِٱلْمَرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْمُهابِ ، (الأعراف: ١٩٩).

ونقرأ قوله تعالى: وأعَفْ عَبَّهُ وَأَسْتَنْفِرْ هُمُ ، (آل عمران: ١٥٩)، وقوله تعالى: ماعف عنه وأصف إِنَّ اللَّهُ عُبْ ٱلْمُحْسِنِينَ ، (المَائدة: ١٣)، فنحس لو أن جبالا من الإساءة اجتمعت وتمحضت للسقوط على الرسول صلى الله عليه وسلم لتحطمت أجزاؤها ولما عُثر لها على أثر إلا ما يتحدث به الناس عنها بمثل الحلم الذي ملأ نفسه صلى الله عليه وسلم، وقد لقى الرسول صلى الله عليه وسلم الكثير الكثير من بعض الأعراب ومن المنافقين والمشركين فما رئي صلى الله عليه وسلم إلا والحلم بملأفي صدره يرسل الكلمات الندية على لسانه فتكون بلسما يذهب كل أذى يقصد به قائله أو فاعله النيل من رسول الله صلى الله عليه وسلم، وينقلب عليه كسيرًا من ندى حلمه صلى الله عليه وسلم ما يبعث السكينة والحب في قلب مؤذيه، ويكون الصحابة من حواليه يرون ويسمعون، فيمضون بها امتثالا وتحقيقا، عن أنس بن مَالكَ قَالُ كُنْتُ أَمْشِي مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهَ عَلِيْهُ وَسَلَّمَ وَعَلَيْه بُرْدٌ نَجْرَانِي غَلِيظَ الْحاشيَة، فادركه أغرابي فجبده بردائه جُبدة شديدة، حَتَّى نَظَرْتَ إلى صَفْحَة عَاتَقَ رَسُولِ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ قَدْ أَخْرَتْ بِهَا حَاشِيَةَ الْبُرُدِ مِنْ شدة جَبْدته، ثمّ قال، يَا مُحَمّد مُرْ لِي مِنْ مَال الله الذي عندك، فالتفت إليه رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم، ثُمَّ ضَحِكَ ثُمَّ أَمَرَ لَهُ بِعُطَاء. (متفق عليه).

وهكذا أرى رسول الله صلى الله عليه وسلم أصحابه العفو واقعًا عمليًّا.

#### ونقرأ في الحياء

قوله تعالى: (لا ذَلِكُمْ كَانَ فَزِدِى الَّتَى فَسَنَى مَكُمٌ ، (الأحزاب: ٥٣)، فنقرأ في حروفها الحياء ماثلاً أمام أعيننا شاخصًا متحركا متلفعًا برداء من الصمت البليغ، عَنْ أبي سَعيد الْخُدْرِي رَضِيَ اللَّه عَنْهُ قَالَ، كَانَ النَّبِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَشَدَ حَيَاءَ مِنْ الْعَدْرَاء فِي خَدْرِهَا، حَدَثْنَي مُحَمَّدُ بْنُ بَشَارِ حَدُّثَنَا يَحَيَّى وَابْنُ مَهْدِيَ قَالاً حَدَثَنَا شَعْبَةُ مَتَلَهُ، وَإِذَا كَرِهَ شَيْنَا عُرِفَ فِي وَجُهِه. (متفق عليه).

فنأخذ الحياء خلقا رفيعًا من أخلاقه صلى الله

عليه وسلم، كأنما سمعناه ورأيناه في آن واحد، نأخذ منه كما أخذ أصحابه صلى الله عليه وسلم.

#### ونقرأ في كرمه صلى الله عليه وسلم

عن جَابِر رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ قَالَ: مَا سُئُلُ النَّبِيُّ صَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ شَيْءٍ قَطُ فَقَالَ لُاً. (متفق عليه).

وعن أنس عن أبيه قالَ مَا سُئلَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ عَلَى الْاسْلَامَ شَيْنًا إلَّا أَعَطَاهُ، قَالَ، فَجَاءَهُ رَجُلُ فَأَعْطَاهُ خَنْمًا بَيْنَ جَبَلَيْن، فَرَجَعَ إلى قَوْمه فَقَالَ، يَا قَوْم أَسْلَمُوا؛ فَإِنَّ مُحَمَّدًا يُعْطِي عَطَاءً لَا يَخْشَى الْفَاقَةَ. (مسلم: ٢٣١٢).

#### ونقرأ في تواضعه صلى الله عليه وسلم:

عن عُمَرَين الخطاب رَضِيَ اللَّه عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ يَقُولُ: لَا تُطْرُونِي كَمَا أَطْرَتُ النَّصَارَى ابْنَ مَرْيَمَ، فَإِنَّمَا أَنَا عَبْدُهُ فَقُولُوا عَبْدُ اللَّه وَرَسُولُهُ. (البخاري، ٣٤٤٥). وعن أبي سعيد رضي الله عنه أنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم قال: دأنا سيد ولد آدم يوم القيامة ولا هخر، وبيدي لواءُ الحمد ولا هخر، وما من نبي يومئذ آدم همن سواه إلا تحت لوائي، وأنا أول شافع، وأولُ مشفع، ولا هخره. (صحيح الجامع، ١٤٦٨).

ومع هذه الخصائص والميزات التي سما بها إلى منزلة لا يساويه فيها غيره من أولي العزم من الرسل- فضلاً عمن سواهم- أضاف إلى ذلك ما يبرئ ساحته من الفخر- وحاشاه من كل نقص-فقال: «ولا فخر».

なって

Le l'and

V7316

- Italia

.30

funis 150

#### وتقرأ يلا إيثاره صلى الله عليه وسلم:

عَنْ سَهُل بْنِ سَعْد السَّاعِدِيُ أَنَّ امْرَأَةَ أَتَتْ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ بِبُرْدَة مَنْسُوحَة فِيهَا حَاشَيْتَاهَا قَالَ سَهُلْ، وَهَلُ تَدْرُونَ مَا الْبُرْدَةَ؟ قَالُوا: نَعَمْ، هِيَ الشَّمْلَةُ. قَالَ، نَعَمْ، فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهُ نَسَجْتُ هَذه بِيَدِي فَجِنْتُ بِهَا لاَكُسُوكَهَا فَأَحَدَهَا النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ فَلَانُ بْنُ فَلَانَ رَجُلُ سَمَّاهُ، فَقَالَ، مَا أَحْسَنَ هَذه الْبُرْدَةَ، اكْسُنَيهَا فَحَرَجَ عَلَيْنَا وَإِنَّهَا لاَزَارُهُ، فَجَسَّهَا وَاللَّه مَا أَحْسَنَهُما وَأَرْسَلَ بِهَا إلَيْهِ. فَقَالَ لَهُ القَوْمُ وَاللَّه مَا أَحْسَنَتَهُ لِيهَا رَسُولَ اللَه. قَالَ بَعَمْ فَلَمَا عَلَيْهُ وَسَلَّهِ مَحْتَاجًا إلَيْهِا، وَأَرْسَلَ بِهَا إِلَيْهِ. فَقَالَ لَهُ القَوْمُ،

عَلَمْتُ أَنَّهُ لَا يَرُدُّ سَائِلًا ؟﴿ فَقَالَ، وَاللَّهِ إِنِّي مَا سَأَنْتُهُ لِأَنْبَسَهَا، وَلَكُنْ سَأَنْتُهُ إِيَّاهَا لِتَكُونَ كَفَتِي يَوْمَ أَمُوتُ. قَالَ سَهْلُ: فَكَانَتُ كَفَنَهُ يَوْمَ مَاتَ. (أحمد: ٢٢٨٧٦).

#### ونقرأ للإزهده صلى الله عليه وسلم:

عَنْ عُرُوَةً عَنْ عَائِشَةَ أَنْهَا قَالَتُ: إِنْ كَنَا لَنَنْظَرُ إِلَى الْهِلَالِ ثُمَّ الْهِلَالِ ثَلَائَةَ أَهلَّةٍ فِشَهَرَيْنِ وَمَا أُوقَدَتُ فَ أَبْيَات رَسُولَ الله صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ ذَانَ هَتُلْتُ يَا خَالَةً مَا كَانَ يُعِيشُكُمُ ٩ قَالَتْ، الأُسُودَانِ التَّمُرُ وَالمَّاءُ، إلَّا أَنَّهُ قَدْ كَانَ لَرَسُولِ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ جَيرانُ مِنْ الْأَنْصَارِ كَانَتْ لَهُمْ مَنَائِحُ، مَنْ أَلْبَانِهِمْ هَيَسْقِينًا. (متفق عليه).

#### ونقرأ لي رفقه صلى الله عليه وسلم:

عن أبي هُرَيُرَة أخبَرَهُ أَنْ أَعُرَابِيًّا بَال فَ الْسُجِد هَتَارَ إِلَيْهِ النَّاسُ لَيَقَعُوا بِهِ فَقَالَ لَهُمُ رَسُولُ اللَّهَ صَلَّى اللَّهَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: دَعُوهُ وَأَهْرِيقُوا عَلَى بَوْلَهُ ذَذُوبَا مِنْ مَاءَ أَوْ سَجُلًا مِنْ مَاءَ، فَإِنَّمَا بُعثَتُمُ مُيَسِّرِينَ وَلَمَ تَبْعَثُوا مُعَسَرِينَ. (متفق عليه). ونقرأ فِ شفقته صلى اللَّه عليه وسلم على أمته: عَنْ جَابِر بْن عَبْد اللَّه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَى اللَّه عليْهُ وَسَلَّمَ، مَثَلَى وَمَثْلَكُمُ كَمَثَل رَجُل أَوْقَد ذَارًا هَجَعَلَ الْفَرَاشُ وَالْجَنَادِبُ يقَعْنَ هَيهًا وَهُوَ يَذْبُهُنَ عَنْهَا، وَأَنَا آخذ بِحُجَرَكُمْ عَنْ النَّارِ وَأَنْتَمْ تَفَلَتُونَ مِنْ يَدِي. (مَسَلَمَ، ٢٩٣٥).

#### وتقرأ يلا عدله صلى الله عليه وسلم:

うちょう

**L**Q || **L** 

V1316

- 1071

. 20

j

الغامسة والأربعو

عَنْ عَائشة أنَّ قَرَيْشًا أَهْمَهُمْ شَأَنَ الْزَأَة الْحَزَومِيَّة الَّتِي سَرَقَتْ فَقَالُوا وَمَنْ يُكلَّمُ فَيهَا رَسُولَ اللَّهُ صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَم فَقَالُوا، وَمَنْ يَجْتَرَى عَلَيْه وَسَلَّم، فَكَلَّمَهُ أَسَامَةً فَقَالَ رَسُولَ اللَّه صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم، أَتَشْفَعُ فَحَدُ مَنْ حُدُود اللَّه عَلَيْهُ عَلَيْه وَسَلَّم، أَتَشْفَعُ فَحَدُ مَنْ حُدُود اللَّه عَلَيْهُ عَلَيْه وَسَلَّم، أَتَشْفَعُ فَعَالَ رَسُولَ اللَّه عَلَيْهُ مَلَى اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَّم، فَكَلَمَهُ أَسَامَةً فَقَالَ رَسُولَ اللَّه عَلَيْهُ عَلَيْه وَسَلَّم، فَكَلَمَهُ أَسَامَةً فَقَالَ رَسُولَ اللَّه عَلَيْهُمْ عَلَيْه وَسَلَّم، فَكَلَمُهُ أَسَامَةً فَقَالَ رَسُولَ اللَّه عَلَيْهُمْ عَلَيْه وَسَلَّم، فَكَلَمُهُ أَسَامَةً فَقَالَ وَسُولَ اللَّه عَلَيْهُمْ عَلَيْه وَلَيْهُمُ أَنْ فَعَالَ مَنْ عَدُودَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ فَاحْتَمُوا اذَا سَرَقَ فَيهِمُ الشَّرِيفَ تَرَكُوهُ، وَإِذَا سَرَقَ فَيْهِمُ الْضَعِيفَ أَقَامُوا عَلَيْهُ الْحَدَ، وَائِمُ اللَّه لَوْ أَنْ عَلَيْهُمُ النَّهِ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ مَ

#### ونقرأ في علاقته مع أهله صلى الله عليه وسلم وهو يتحدث عن نفسه :

عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: خَيْرُكُمْ خَيْرُكُمْ لأَهْلِهِ وَأَنَا خَيْرُكُمْ لأَهْلِي. (صحيح الجامع: ٣٣١٤).

فكان صلى الله عليه وسلم جميل العشرة، دائم البشر، يداعب أهله، ويتلطف بهم، ويوسعهم نفقته، ويُضاحك نساءه، وكان مع ذلك يصبر على ما يراه منهن مما لا يسره.

ونقرأ في صبره على فراق فلذة كبده وثمرة فؤاده صلى الله عليه وسلم؛ قضى رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم يترك من ذريته وراءه إلا ابنته فاطمة رضي الله عنها، فقد أدرك الموت كل بناته وينيه، فذاق في صبر الأنبياء الجميل مرارة فقدهم، وبكاهم واحدًا تلو الآخر، وما زاد صلى الله عليه وسلم حين مات ولده إبراهيم على قوله: «إن المين تدمع، والقلب يحزن، ولا نقول إلا ما يُرضى ربنا، وإنا بفراقك يا إبراهيم لمحزنون». (المحارى: ١٣٥/٣).

#### ونقرأ في بكائه صلى الله عليه وسلم:

عَنْ عَبْد اللَّه بِن مَسْعُود قَالَ قَالَ لِي النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ: اقْرَأَ عَلَيَّ قُلْتُ يَا رَسُوَلُ اللَّهِ اقْرَأَ عَلَيْكَ وَعَلَيْكَ أَنْزَلَ؟ قَالَ: نَعَمُ، فَتَرَأَتُ سُورَةَ النُسَاء حَتَّى أَتَيْتُ إلى هَذه الأَيَة (فَكَيْف إِذَا جَنْنَا مَنْ كُلُ أُمَّة بِشَهِيد وَجِنْنَا بَكَ عَلَى هَوْلاء شَهِيدًا، قَالَ: حَسَّبُكَ الأَن. فَالْتَفْتَ إليه هَاذَا عَيْنَاهُ تَذُرِهَان. (متفق عليه).

وقد أراد الله سبحانه أن يرسل نبيه صلى الله عليه وسلم بهذه الصفات لتتربى الأمة على الكمال الأخلاقي الذي اشتملت عليه في هذه الصفات، فيكون لها من صفاء نيتها حظ تتلاقى به في حياتها، فتسودها الرافة والرحمة، فتكون كما وصف الله نبيه وأصحابه، وإن تباعدت بها الأزمان وتناءت بين أفرادها الديار، وذلك قوله على الْكُفَّار رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكُعًا سُجَدًا » مسحانه، مُحَمَّد رَسُولُ الله وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشَدًاءُ على الْكُفَّار رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكُعًا سُجَدًا » من الثقتح، ٢٩). فإذا هي أمة ليست واحدة في دينها وعقيدتها فحسب، بل أيضًا في صفاتها الربانية التي قبستها من نبيها صلى الله عليه وسلم هتنشرها بين الأمم قاطبة، وتبشر بها الأجيال القادمة، فتنعطف إليها بإيمان وتسليم لما رأت منها.

إننا بحاجة إلى تجديد السار، وتصحيح المواقف، ومدارسة السيرة ما يزيد الإيمان، ويعلو بالأخلاق، ويقوم المسيرة.

اللهم إنا نسألك مرافقة نبيك صلى الله عليه وسلم فالحنة.

# تحذير الأولياء من المغالاة في تجهيز النساء

إن الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلن تجد له وليًّا مرشدًا، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وعلى آله وصحبه وسلم، أما بعد:

فقد كان الزواج في الريف المصري بسيطًا سهلاً ميسورًا، إلا قلة من الناس تشدد في متطلباتها على الأزواج، وبمرور الوقت ونتيجة للبعد عن الله، فقد زاد التشديد في أمور الزواج، ولم يعد قاصرًا على ما يطلبه أهل المرأة، من المتقدم لها، بل شدد أهل المرأة على أنفسهم في تجهيز بناتهم، واشتعلت المنافسة بين أولياء النساء، بناتهم، واشتعلت المنافسة بين أولياء النساء، يا يلزم، حتى أسرفوا وبذروا متغافلين عن قوله تعالى: «وكَ بُيَزَر تَبْدِيرًا () إنّ ألْمَبْذِونَ كَانُوًا إِخُونَ ٱلشَيْطَانِ وَكَانَ ٱلشَيْطَانُ لِرَبِعَ كَنُورًا » (الإسراء ٢٦ - ٢٧).

وهذه المقالة محاولة سريعة لإلقاء الضوء على هذه الظاهرة السيئة التي عمت بها البلوى في الريف المصري، لمعالجتها وفق ضوابط الشرع.

#### الوقفة الأولى: أصل المشكلة، وسببها:

تكمن المشكلة في البعد عن الله – عز وجل-، وعن تعاليم نبيه صلى الله عليه وسلم، التي

#### اعداد/ 🗾 المستشار أحمد السيد على إبراهيم

#### نائب رئيس هيئة قضايا الدولة

تنهى عن نظر المسلم لن فضل عليه في الدنيا، فعن أبى هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «انظروا إلى مَن أسفل منكم. ولا تنظروا إلى مَن هو فوقكم. فهو أجدرُ أن لا تردروا نعمة الله» (رواه مسلم).

قال النووي - رحمه الله - في « شرح مسلم « : «معنى (أجدر) أحق، و(تزدروا) تحقروا.

قال ابن جرير وغيره: هذا حديث جامع لأنواع من الخير: لأن الإنسان إذا رأى من فضل عليه في الدنيا طلبت نفسه مثل ذلك، واستصغر ما عنده من نعمة الله تعالى، وحرص على الازدياد ليلحق بذلك أو يقاربه. هذا هو الموجود في غالب الناس. وأما إذا نظر في أمور الدنيا إلى من هو دونه فيها ظهرت لله نعمة الله تعالى عليه، فشكرها، وتواضع، وفعل فيه الخير، اه.

فقد نظر الفقير إلى الغنى في تجهيزه لابنته، وحاول أن يجاريه في هذا التجهيز بمقولة: «ابنته ليست أفضل من ابنتي، وترتب على مخالفة هذا الهدى المبارك، الوقوع في المخالفة الثانية لهديه صلى الله عليه وسلم، والتي رواها المسور بن مخرمة رضى الله عنه،

أنه قال: «والله ما الفقرَ أخشى عليكم. ولكني أخشى عليكم أنَ تُبسطَ الدنيا عليكم كما بُسطتُ على من كان قبلكم. فتنافَسوها كما تنافَسَوها. وتُهلككم كما أهلكتُهم «. وفي رواية، وتُلهيكم كما ألهَتهم ص (رواها مسلم).

فتنافس أولياء أمور النساء في التجهيز، ولم يسلم من ذلك غني ولا فقير، ليذكروا عند الناس بأفضلية جهاز بنتهم على من سواها.

ومن ذلك أيضاً تغليب العادة والعرف على الشرع فإذا حدثت الفقير في هذا الشأن وأنه يخالف هدي النبي صلى الله عليه وسلم قال لك: هذا هو العرف السائد بيننا.

#### الوقفة الثانية: بعض صور الإسراف للا التجهيز:

قد لا يتخيل القارئ الكريم حجم المشكلة، وضخامتها، إلا إذا وقف على بعض صورها، ولك أن تدرك أخي الكريم أن تجهيز الفتيات في الريف المصري قد تخطى حاجز المائة وخمسين ألف حنيه.

#### وهذه أمثلة لما وقعوا فيه من الإسراف والتبذير: ١- في مجال فرش الفرف:

عن جابر بن عبدالله رضي الله عنهما قال: إن رسولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّمَ قال له: «فراشُ للرجل. وفَراشُ لامرأته. والثالثُ للضَّيف. والرابعُ للشيطان، (رواه مسلم).

قال النووي - رحمه الله - غ د شرح مسلم د: «قال العلماء: معناه أن ما زاد على الحاجة فاتخاذه إنما هو للمباهاة والاختيال والالتهاء بزينة الدنيا، وما كان بهذه الصفة فهو مذموم، وكل مذموم يضاف إلى الشيطان؛ لأنه يرتضيه، ويوسوس به، ويحسنه، ويساعد عليه.

وقيل؛ إنه على ظاهره، وأنه إذا كان لغير حاجة كان للشيطان عليه مبيت ومقيل، كما أنه يحصل له المبيت بالبيت الذي لا يذكر الله تعالى صاحبه عند دخوله عشاء. وه.

فتجد المنافسة في شراء أطقم الفراش، فمنهم من يشترى أكثر من مائة طقم، وأكثر من عشرين بطانية، وعشرات الألحفة، مع أن غالبية البيوت

لا يزيد بها الفراش عن ثلاثة {{ ٢- في محال الأجهزة الكهريائية: أ- شسراء غسسالات: فول أتوماتيك، وعادية، وأطفال، وأطباق.

ب - شراء اثنين شاشة تليفزيون على الأقل، وربما في كل غرفة من غرف البيت.

ج - اشتراطهم وجود جهاز للكمبيوتر في التجهيز، ثم تطور الأمر إلى جهاز لاب توب، ثم الآي باد والتابلت حتى ولو كان الزوجان لا يقرآن.

#### ٣- في مجال مستلزمات الحمام:

أ- شراء أكثر من ستين فوطة.

ب – شراء عشرات الأنواع من الصابون، والشامبو، بكميات مبالغ فيها.

#### ٤- في مجال ثياب المرأة:

قيام البعض بشراء أكثر من مائة عباءة خروج للمرأة، وعشرات الأحذية.

#### ٥- في مجال السيارات الناقلة للجهاز،

تأجير أكبر عدد ممكن من سيارات النقل يوضع بكل سيارة قطع صغيرة من العفش، مع إمكانية حمله في سيارة واحدة أو اثنين على الأكثر، وإنما الرغبة في المباهاة أمام أهل القرية.

#### ٢- في مجال المأكولات:

وجوب إحضار الزوجة لكثير من الطيور لبيت حماتها ليلة الدخلة، واشتراط عددها وأنواعها، فيشترطون عددًا من البط والأوز، والدجاج، والرومي، وهكذا.

#### الوقفة الثالثة؛ الحكم الشرعي للمسألة؛

قيام أولياء الأصور بشراء ما يلزم بناتهم مما تدعو إليه حاجتهن، لا حرج فيه، وإن نووا شراءه بنية إعانتهم على العفة، وتكوين الأسرة المسلمة التي تقوم على شرع الله، أثيبوا على نيتهم، أما إن قاموا بشراء ما لا حاجه لهم فيه، أو ما زاد على الحاجة، فقد وقعوا في الإسراف والتبذير المقوتين المحرمين، قال ابن عابدين- رحمه الله - في د حاشيته د: دالتبذير يستعمل في المشهور بمعنى الإسراف، والتحقيق أن بينهما فرقاً، وهو أن الإسراف، صرف الشيء فيما ينبغى زائداً على ذو الحجة 124 هـ - العدد 200 - السنة الخامسة والأريعون

4

#### ما ينبغي، والتبذير؛ صرف الشيء فيما لا ينبغي». ا.ه.

والإسراف والتبذير من مساوئ الأخلاق التي تعود على صاحبها وعلى المجتمع والأمة بالكثير من الأضرار فإن الله عز وجل قد نهى عباده عنه فقال: ويَبَيّ ادَمَ خُذُوا زِينَكُرْ عِندَكُلْ مَسْجِدٍ وَكُلُوا وَأَشْرَبُوا وَلا تُسْرِفُوا إِنَّهُ. لا يُحِبُ ٱلْمُسْرِفِينَ » (الأعراف: ٣١). وقال: «وَلَا بُذِر بَنِيرًا () إِذَ ٱلْبُنَذِينَ كَانُوا إِخْرَنَ ٱلشَّيْطِينُ وَكَانَ ٱلشَّيْطَنْ لرَبِّهِ. كَفُورًا» (الإسراء ٢٦-٢٧)، وقال تعالى ممتدحا أهل الوسطية في النفقة الذين لا يبخلون ولا يسرفون: « وَٱلْلِيْنَ إِذَا الْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وكانَ بَيْنَ ذَلِكَ قُوَامًا ، (الفرقان: ٢٧).

وقال البخاري - رحمه الله - في كتاب اللياس؛ (باب قول الله تعالى: «قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده،، وقال النبي صلى الله عليه وسلم: «كلوا واشريوا والبسوا وتصدقوا في غير إسراف ولا مخيلة»، وقال ابن عباس؛ «كُلْ ما شئت والس ما شئت ما أخطأتك اثنتان؛ سرف أو مخيلة، ).

#### الوقفة الرابعة؛ الأثار السلبية المترتبة عليها؛

ونتيجة لهذه السلوكيات الخاطئة، ولتنافس الفقراء مع الأغنياء على الدنيا الحقيرة، شق الله عليهم، فترى كثيرًا من الأسر تستدين لتأتى لبناتها بما سبق ذكره، ثم يعجزون عن الوفاء، لأصحاب المحلات بأموالهم، فتكون النتيجة الطبيعية، امتلاء السجون بأولياء أمور وأمهات كثير من النساء، كما قد يلجأ بعض غير القادرين - ممن لا يخشون الله إلى الطرق غير المشروعة – مثل الرشوة والاستيلاء والاختلاس للمال العام، أو السرقة - لاكتساب المال لتجهيز بناتهم، فضلا عن اشتمال فعلهم على الآثار السليبة الأتية:

#### ١- عدم محية الله لهم:

قال تعالى: «إنه لا يُحبُّ الْسُرفينَ» (الأنعام: .(121).

#### ٢- مشاركه الشيطان في حياتهم:

فالذى يسرف ويبذر معرض لمشاركة الشيطان في مسكنه، ومطعمه، ومشريه، وفراشه، لحديث النبى صلى الله عليه وسلم السادق: «فراش للرجل، وفراش لامرأته، والثالث للضيف، والرابع للشيطان».

#### ٣- كونهم من إخوان الشياطين: قال تعالى: «وَلَا نَبَدَّر تَبْذِيلُ () إِنَّ ٱلْبُدُونَ كَانُوا إِخْوَنَ ٱلشَّيْطِينُ وَكَانَ ٱلشَّيْطَنْ لرَبِّهِ. كَفُول (الإسراء: ٢٧-٢٦).

قال السعدي رحمه الله في «تفسيره»: (لأنْ الشيطان لا يدعو إلا إلى كل خصلة ذميمة، فيدعو الإنسان إلى البخل والإمساك، فإذا عصاه دعاه إلى الإسراف والتبذير. والله تعالى إنما يأمر بأعدل الأمور وأقسطها ويمدح عليه، كما في قوله عن عداد الرحمن الأبرار « وَٱلْنِينَ إِنَّا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِقُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَمْ أَنْفَتُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قوامًا، « الفرقان: ٢٧ »).

#### ٤- محاسبتهم على فعلهم في الأخرة:

فعن أبى برزة الأسلمي، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تزول قدما عبد يوم القيامة حتى يُسأل عن عمره فيما أفناه، وعن علمه فيم فعل، وعن ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه، وعن جسمه فيم أبلاه، (رواه الترمذي وصححه الألباني).

#### ٥- إسرافهم وتنذيرهم عاقبته وخيمة:

قال ابن الجوزي رحمه الله في وصيد الخاطي: «العاقل يدبر بعقله عيشته في الدنيا، فإن كان فقيرًا؛ اجتهد في كسب وصناعة تكفه عن الذل للخلق، وقلل العلائق، واستعمل القناعة، فعاش سليمًا من منن الناس عزيزًا بينهم. وإن كان غنيًّا، فينبغى له أن يدبر في نفقته، خوف أن يفتقر، فيحتاج إلى الذَّل للخلق، ومن البلية أن يبذر في النفقة، ويداهى بها ليكمد الأعداء، كأنه يتعرض بذلك-إن أكثر- لإصابته بالعين ... وينبغي التوسط في الأحوال، وكتمان ما يصلح كتمانه، وإنما التدبير حفظ المال،

4

والتوسط في الإنفاق، وكتمان ما لا يصلح إظهاره»

#### ٦- إضاعة المال:

اهـ.

ゴムシー

YY31 a. - Itatic + 30 - Itmis Italoms elkigaei

فإن المرأة لا يمكن لها بحال من الأحوال أن تستخدم كل ما جاء لها طيلة حياتها، وتكون النتيجة الطبيعية، احتفاظها بكثير مما اشتراه لها أهلها دون استخدام فترة طويلة من الزمن، حتى يهلك وتنتهي منفعته، فتضطر المسكينة إلى إلقائه، وعدم الاحتفاظ به.

#### الوقفة الخامسة: جهاز فاطمة بنت محمد صلى الله عليه وسلم:

كان زواج عليّ من فاطمة رضي الله عنهما زواجا سهلاً مُيَسراً مباركاً، لزوجين لا تعرف الدنيا لقلبهما طريقاً، وأما جهاز وأثاث زواجهما فكان: قطيفة، وقرْبَة، ووسادة من جلد حشوها ليف أو نبات، فعن علي رضي الله عنه قال: «جهُرْ رسول الله صلى الله عليه وسلم فاطمة في خميل (قطيفة)، وقرْبة، ووسادة أدم (جلد) حشوها إذخر (نبات رائحته طيبة، (رواه أحمد وصححه أحمد شاكر).

وية رواية ابن حبان: «وأمَرهم أنْ يُجهُزوها فجعَل لها سريرًا مُشرَطًا بالشَّرطِ ووِسادةَ مِن أَدَمٍ حَشْوُها ليفٌ».

لقد كانت فاطمة رضي الله عنها تعلم أنها بنت سيد المرسلين وخاتم النبيين وسيد ولد آدم صلوات الله وسلامه عليه، ومع ذلك رضيت بالقليل، ولم تطمع في متاع الحياة الدنيا، ولم تطمح نفسها إلى العيش الراغد، بل ضُرب بها المثل في زواجها اليسير المهر، القليل المؤنة.

ولم تكن حياتها في بيت زوجها مُترفة ولا ناعمة بل كانت أقرب إلى التقشف والخشونة؛ لأن علياً رضي الله عنه-على عظم مكانته لم يكن صاحب حظ من مال، ومن ثم فقد عاشت رضوان الله عليها في بيتها حياة بسيطة متواضعة، فهي تطحن وتعجن خبزها بيديها مع إدارة كافة شؤون بيتها الأخرى، إضافة إلى حقوق زوجها عليها، وحين تعبت من عمل البيت وأثَرَ عمل الرَحَى في يديها، طلبت من أبيها صلى الله عليه وسلم خادماً

يساعدها، فأرشدها النبي صلى الله عليه وسلم لما هو أفضل لها، روى مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه: «أنَّ فاطمة أتت النبيَّ صلى الله عليه وسلم تسأله خادماً، وشكتَ العمل، فقال صلى الله عليه وسلم: (ما أَلْفَيتيه عَندنا) قال: (ألا أدُلُك على ما هو خيرٌ لك منَ خادم؟ تسبّحين ثلاثاً وثلاثين، وتحمَدين ثلاثاً وثلاثين، وتُكبِّرين أربعاً وثلاثين حين تأخذين مضجعك».

قال ابن حجر - رحمه الله - غ « فتح الباري « : «قال القرطبي: إنما أحالها على الذكر ليكون عوضاً عن الدعاء عند الحاجة، أو لكونَه أحب لابنته ما أحب لنفسه من إيثار الفقر، وتحمل شدته بالصبر عليه تعظيماً لأجرها ، اه

الوقفة السادسة: الحلول المقترحة لمالجتها:

ولحل هذه النازلة التي ألمت بكثير من الأسر. الفقِيرة قبل الفنية فنرى الحلول الآتية:

أولا: شعور كل مسلم بالمسئولية الكبيرة الملقاة على عاتقه - لاسيما مع الحالة الاقتصادية المصعبة التي تمر بها البلاد- وألا ينجر وراء تلك المنافسة المذمومة، وليمتثل قوله صلى الله عليه وسلم: «يسروا ولا تعسروا» (رواه البخاري) وليعلم أن «خير النكاح أيسره» (رواه ابن حبان. وصححه الألباني).

ثانيًا: الاقتصار على ما هو لازم وضـروري في الزواج: شريطة ألا يكون هناك إسراف أو تبذير في شِرائه.

ثالثا: نشر الوعي بين أولياء الأمور، بحرمة الإسراف والتبذير، وما يترتب عليهما من آثار مدمرة.

رابعًا: العمل على إنشاء صندوق للزواج في الريف المصري، وغيره، يعمل على مساعدة الأسير الفقيرة على زواج بناتها.

#### الوقفة السابعة؛ نداء إلى طلبة العلم الشرعي:

وهذا نداء ورجاء لطلبة العلم الشرعي لنشر هذه المقالة في أماكنهم لتعم بها الفائدة، ولعل الله أن يفتح بها الآذان والقلوب، ويكتب لها القبول، فتكون سببا في وقف الآثار السلبية لهذه الظاهرة. والله الموقق.



نظرات في سيرة النبي صلى الله عليه وسلم

الحمد لله الذي فضًل بعض مخلوقاته على بعض لحكم كثيرة وأسرار، وجعل الأزمنة مواقيت لأداء عبادته بفعل الأوامر واجتناب المحرَّم والضار.

والصلاة والسلام على سيد الأخيار والأبران، وآله وصحبه والتابعين، ما تعاقب الليل والنهان، ويعدُ:

فإن من أعظم الأسباب المعينة على أداء العبادات على الوجه اللائق بها معرفة فضل زمانها بعد معرفة واجباتها وأركانها، ومعرفة ثواب تلك العبادة وأجرها.

#### أي شِهر هذا؟

عَنْ أَبِي بَكْرَةَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ قَالَ: خَطَبُنَا النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمَ النَّحْرِ قَالَ: أَتَدْرُونَ أَيْ يَوْم هَـذَا؟ قُلْنًا؛ الله وَرَسُولُـهُ أَعْلَمُ، فَسَكَتَ حَتَّى ظُنَّنَّا أَنَّهُ سَيُسَمِّيه بِغَيْرِ اسْمِه، قَالَ: أَلَيْسَ يَوْمَ النُحْر. قَلْنا: بَلِّي. قَالَ: أَيُّ شَهْرِ هَـذَا؟ قَلْنَا: الله وَرَسُولُهُ أَعْلَـهُ، فَسَكَتَ حَتَّى ظَنَنْا أَنَّهُ سَيُسَمِّيه بِغَيْرِ اسْمِهِ، فَقَالَ: أَلَيْسَ ذا الْجَجِّة؟ قُلْنَا: بَلَى، قَالُ: أَيُّ بَلَّد هَذَا؟ قَلْنَا: الله وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، فَسَكَتَ حَتَّى ظَنَنًا أَنَّهُ سَيُسَمِّيه بِغَيْرِ اسْمِه، قَالُ: أَلَيْسَتْ بِالْبَلْدَةِ الْحِرَامِ؟ قَلْناً: بَلَى قَالَ: هَإِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامُ كَحُرْمَة يَوْمَكُمْ هَذَا، فِشَهْرِكُمْ هَذَا، فِي بَلْدَكُمْ هَذَا إِلَى يَوْم تَلْقَوْنَ رَبِّكُم، أَلا هَلْ بَلْغُتُ؟ قَالُوا: نَعَمْ. قَالَ: اللَّهُمَّ اشْهَدْ، فَلْيُبَلَغْ الشَّاهِدُ الْغَائِبَ، فَرُبَّ مُبَلِّغ أوْعَى منْ سَامع، فلا تَرْجعُوا بَعْدي كَفَارًا يَضْرِبُ بَعْضَكُمْ رِقَابَ بَعْضٍ. (رواه البخاري: ١٦٥٤). سبب تسميته بذي الحجة:

قـال علم الديـن السخاوي رحمـه الله تعالى: الحجَّة بكسر الحاء، قلتُ: وبفتحها، سمى بذلك

pload by: altawhedmag.com

### اعداد / جمال عبد الرحمن

تعرّف على شهر

ذي الحجة

#### لإيقاعهم الحج فيه. (تفسير ابن كثير: ١٩٦/٧). فضل شهر ذي العجة:

قـال ابن رجب رحمـه الله تعالى: «وقي مسند الإمـام أحمد عـن أبي سعيـد أن النبي صلى الله عليه وسلم قال في خطبته في حجة الوداع يوم النحر: «ألا إن أحرم الأيام يومكم هذا، وأحرم البلاد بلدكم هذا،، وهذا كله يدل على أن شهر ذي الحجة أفضل الأشهر الحرم، حيث كان أعظمها حرمة، وروي عـن الحسن: أن أفضلها المحرم». (فتح الباري لابن رجب: ٢٢٢٦٦)، باب فضل العمل في أيام التشريق).

ورجح ذلك أيضًا الشيخ ابن عثيمين رحمه الله بقوله: «هذا الشهر هو أفضل الأشهر الثلاثة الحرم، لأنه يُعمل فيه من الأعمال الصالحة ما لا يعمل في غيره». (فتاوى اللقاء الشهري (٣٣١/١).

إذن فشهر ذي الحجة أحد الأشهر الحرم، ثم إن أغلب أعمال الحج تقع فيه، ثم هناك فضل للعشر الأول منه على سبيل الإجمال، ويعض أيام العشر على سبيل الخصوص، وكذا أيام التشريق، فأما العشر الأول منه فقد بين الله تعالى فضلها في كتابه الكريم، وأقسم فقال: «وَالنَّجْرِ () ذَلَال عَشْر، (الفجر: ١-٢)، والله تعالى لا يقسم إلا بما هو عظيم عنده.

- Ler

·30 - 12min 11410min 01% (140

KOOO

وقد أخرج الطبري بسنده عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «إن الليالي العشر التي أقسم الله بهن هن الليالي الأول من ذي الحجة.. (تفسير الطبري، ٢٤/٣٩٦).

وهى من جملة الأربعين ليلة التى واعدها الله عز وجل لموسى عليه السلام في قوله تعالى: «ورُعَدْنَا مُوسَى تُلْثِينَ لَيْلَةُ وَأَتْمَمْنَنَهَا بِعَشْرِ فَتَمَّ مِيقَنْتُ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَتِلَةُ » (الأعراف: ١٤٢)، أخرج الطبري بسنده عن مجاهد قال: ذو القعدة، وعشر ذي الحجة، قال ابن جريج: قال ابن عباس مثله. (تفسير الطبري .(110/1.

وهي: العمل الصالح فيها أحب إلى الله تعالى من العمل في غيرها من الأيام؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم: «ما العمل في أيام أفضل منها في هذه، قالوا: ولا الجهاد في سبيل الله، قال: ولا الجهاد؛ إلا رجل خرج يخاطر بنفسه وماله فلم يرجع بشيء». (البخاري: ١٦٩).

وفي هذه الأيام يوم عرفة.

#### سبب تسميته عرفة:

قال ابن مفلح رحمه الله تعالى: «قيل: سمى بذلك للوقوف بعرفة فيه، وقيل: لأن جبريل حج بإبراهيم عليهما السلام. فلما أتى عرفة قال: قد عرفت؟ قال: قد عرفتُ. وقيل: لتعارف آدم وحواء يها». (الفروع: ٥/٨٧).

وفي تفسير البغوي (١٨٤/١) ذكر أقوالاً في سبب تسميته بعرفة، فكان مما قال: وقيل: سمى بذلك؛ لأن الناس يعترفون في ذلك اليوم بذنوبهم، وقيل: سمى بذلك من العُرْف: وهو الطيب.

#### فضل يوم عرفة

قال النبى صلى الله عليه وسلم: دخير الدعاء دعاء يوم عرفة». (الترمذي وحسنه الألباني). وقال: «صيام يوم عرفة أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبلها والسنة التي بعده». (مسلم: (1177

ذو المجة

V731 & - 11211

قال العلامة ابن بازرحمه الله في معنى: «وشاهد ومشهود»: للعلماء في هذا كلام كثير، وأحسن ما قيل فيه: إن الشاهد يوم الجمعة، والمشهود يوم عرفة، يشهده الناس (الحجاج)، وقيل غير ذلك، لكن هذا أحسن ما قيل. (فتاوى ابن باز).

شم إن يوم عرفة يوم عيد، ولذلك قال صلى الله عليه وسلم: «يوم عرفة ويوم النحر وأيام التشريق عيدنا أهل الإسلام، وهي أيام أكل وشرب». (أبو

#### -(YE19:29).

جاء رجل من اليهود لعمر رضى الله عنه وقال: يا أمير المؤمنين، لو علينا نزلت هذه الآية: «أَلَوْ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرُضِيتُ لَكُمْ أَلْإِسْلَمَ دِيناً ، (المائدة:٣) لاتخذاا ذلك اليوم عيدًا، فقال عمر؛ إني لأعلم أي يوم نزلت هذه الآية، نزلت يوم عرفة في يوم جمعة. (رواه البخاري).

فائدة: والفارق بين اتخاذ اليهود الأعياد وبين أعياد المسلمين أن اليهود يتخذون أعيادًا من اختراعهم، لكن أهل الإسلام يُعيدون بما جعلهِ الله لهم عيدًا، قال صلى الله عليه وسلم: «إنَّ الله قَدْ أَبْدَلَكُمْ يَوْمَيْن خَيْرًا مِنْهُمَا يَوْمَ الْفَطْرِ وَيَوْمَ النُّحْرِ. وذلك لااقدم المدينة ووجدهم يعيدون بأعياد من أهوائهم، فاليهود أهل اختراع، والمسلمون أهل اتباع.

#### فضل يوم النحر

ويوم النحر هو اليوم العاشر من ذي الحجة، وسبب تسميته بيوم النحر؛ لنحر الأضاحي منه، ويسمى كذلك بيوم الأضحى.

قال ابن عثيمين رحمه الله: وسمى بيوم النحر تغليبا لما هو أكبر وأفضل وهي الإبل وإلا ففيه نحر وذبح.

ومقصد الشيخ أنه لا يمكن أن يقال نحر الغنم، وإنما ذبح الغنم ونحر الإبل، ولأن الإبل التي قال الله فيها: ﴿ وَٱلْبُدُنَ جَعَلْنَهَا لَكُرِينَ شَعَتَهِ اللَّهِ لَكُر فِيهَا خَيْرٌ فَأَذَكُرُوا أَسْمَ ٱللهِ عَلَيْهَا صِبُوَافٌ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا ٱلْقَانِعَ وَٱلْمُعْتَرَ كَذَلِكَ سَخَّرْنِهَا لَكُرْ لَعَلَّكُمْ تشكرون ، (الحج:٣٦).

قال صلى الله عليه وسلم: «إن أعظم الأيام عند الله تبارك وتعالى يوم النحر، شم يوم القرر. (أبو داود: ۲۵۲۵).

والمقصود بيوم القرهو يوم استقرار الحجاج في منى وهو يوم الحادي عشر من ذي الحجة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «أفضل أيام الأسبوع يوم الجمعة باتضاق العلماء، وأفضل أيام العام هو يوم النحر، وقد قال بعضهم: يوم عرفة، والأول هو الصحيح، لما جاء في السنن عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: أفضل الأيام

· 30 - 11mis 1141 mus elkeine 000000000 **OOO** Upload by: altawhedmag.com

عند الله يوم النحر ثم يوم القرر.

وقد سماه النبي صلى الله عليه وسلم ديوم الحج الأكبر، في إشارة إلى قول الله تعالى: د وَأَذَنَّ مِنَ الشَّرِكِينَ وَرَسُولُهِ إِلَى النَّاسِ مَوْمَ لَلَيَجَ الأَحْبَرِ أَنَّ اللَّهُ بَرِيَّ مِنَ الْشُرِكِينَ وَرَسُولُهُ ، (التوبة: ٣)، فقال صلى الله عليه وسلم: دأي يوم هذا؟ قالوا يوم النحر، قال: هذا يوم الحج الأكبر. (أبو داود: (1920).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: دوعيد النحر أفضل من عيد الفطر، ولهذا كانت العبادة فيه النحرمع الصلاة، والعبادة في ذاك الصدقة مع الصلاة، والنحر أفضل من الصدقية لأنه يجتمع فييه العبادتيان البدنية والمالية، فالذبح عبادة بدنية مالية، والصدقة والهدية عبادة مالية، ولأن الصدقة في الفطر تابعة للصوم، لأن النبي صلى الله عليه وسلم فرضها طهرة للصائم من اللغو والرفث وطعمة للمساكين، ولهذا سُن أن تخرج قبل الصلاة، كما قسال تعالى: دقد أقلم من تَزَكَّن ( ) وَذَكَر أَسْمَ رَبِّهِ- نَصَلَّى » (الأعلى:10). وأما النسك فإنه مشروع في اليوم نفسه عبادة مستقلة، ولهذا يشرع بعد الصلاة، كما قال الله تعالى: ﴿ فَصَلْ لَهُ وَأَعْرَ () إِنَّ شَايَعَكَ هُوَ ٱلأَبْرُ ، (الكوثر: ٢- ٣). (مجموع الفتاوي: ٢٢٢/٢٥).

ومما يحتويه ذلك الشهر العظيم- شهرذو الحجة- أيام التشريق، وهي الأيام الثلاثة الحادي عشروالثاني عشر والثالث عشر التي تلي يوم النحر، وسميت بذلك لأنهم كانوا يشرقون اللحم وهو تقديده: دأنا ابن امرأة كانت تأكل القديد بمكة، وهو اللحم المحف الذي شرَقُوه أي نشروه في الشمس.

وقيل: سميت بذلك لأنها أيام تضحية (ذبح)، فكانوا لا يذبحون حتى تشرق الشمس.

فضل أيام التشريق:

قـال صلى الله عليه وسلم: «أيام التشريق أيام أكل وشرب،. وفي روايـة: «وذكر لله،. (مسلم: ١١٤١)، والحديث دليل على فضل أيام التشريق، وهـى مـن الأيـام الفاضلـة والمواسـم العظيمـة،

وهي الأيام المعدودات المذكورة في قوله تعالى، مراد عروا الله في أيتار مَحَدُوكَتْ ، (البقرة ٢٠٣٠)، ولا خلاف في ذلك كما نقله غير واحد، وهذه الأيام أيام ذكر لله تعالى، وذلك بالتكبير عقب الصلوات وفي كل الأوقات والأحوال الصالحة لذكر الله تعالى، ولا مانع من التوسع في الأكل والشرب ولا سيما اللحم، لأن الرسول صلى الله عليه وسلم وصفها بأنها أيام أكل وشرب، ما لم بنعم الله تعالى هعلى المسلم أن يحذر الغفلة عن بنعم الله تعالى هعلى المسلم أن يحذر الغفلة عن وترك أخره، وقال النبي صلى الله عليه وسلم، ديوم عرفة، يوم النحر، وأيام التشريق، عيدنا أهل الإسلام». (الترمذي، ٢٧٣، وقال، حديث محيح حسن).

ولا يجوز صيام أيام التشريق مطلقًا، لا للحاج ولا لغيره، فلا يصوم يوم الاثنين ولا الخميس إذا كان منها، ولا الثالث عشر إذا كان يصوم أيام البيض، ويستثنى من ذلك المتمتع الذي لم يجد الهدي، لقول عائشة رضي الله عنها: «لم يرخص في أيام التشريق أن يصمن إلا لمن لم يجد الهدي، (البخاري: ١٨٩٤).

#### وهـل يؤخر بعض أعمال الحج إلى نهاية شهر. ذي الحجة؟

ゴー

1

10

والجواب؛ قـال الله تعالى: «الْحَجَّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ، (البقرة:١٩٧)، وقد اختلف أهل التأويل في ذلك. فقيل؛ إن أشهر الحج شوال وذو القعدة وذو الحجة كله، يريدون بذلك، وأن أشهر العمرة سواهن من شهور السنة، وقيل؛ يعني بالأشهر المعلومات شوالاً وذا القعدة وعشرًا من ذى الحجة.

وقد صوَّب الطبري ذلك القول؛ لأن ذلك من الله خيرٌ من ميقات الحج، ولا عمل للحج يعمل بعد انقضاء أيام منى. (الموسوعة الفقهية: ٥/٥٥).

قـال الشيخ سيد سابق في «فقـه السنـة» (١٥١/١): وثمرة الخلاف تظهر، فيما وقع من أعمال الحج بعد النحر، فمن قال: إن ذا الحجة

كله من الوقت، قال: لم يلزمه دم التأخير. ومن قال: ليس إلا العشر منه قال: يلزمه دم التأخير.

#### النص الكامل لغطبة الوداع:

قـال الشيخ الغـزالي رحمـه الله تعالى في فقه السيرة (ص٤٥٣)؛ ونظر رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى الألوف المؤلفة وهي تلبى وتهرع إلى طاعة الله، فشـرح صدره انقيادها للحق، واهتداؤها إلى الإسلام وعزم أن يغرس في قلوبهم لباب الدين، وأن ينتهز هذا التجمع الكريم ليقول كلمات تبدد آخر ما أبتت الجاهلية من مخلفات في النفوس، وتؤكد ما يحرص الإسلام على إشاعتـه من آداب وعلائق وأحكام. فألقى هذه الخطبة الجامعة:

أيهـا الناس اسمعوا قولي، فـإني لا أدري، لعلى لا ألقاكم بعد عامي هذا، بهذا الموقف أبدا.

أيها الناس: إن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام إلى أن تلقوا ريكم، كحرمة يومكم هذا، وكحرمة شهركم هذا. وإنكم ستلقون ريكم فيسألكم عن أعمالكم وقد بلغت. همن كانت عنده أمانة فليؤدها إلى من ائتمنه عليها، وإن كل ربا موضوع، ولكن لكم رءوس أموالكم، لا تظلمون ولا تُظلمون. قضى الله أنه لا ريا، وإن ريا العباس بن عبد المطلب موضوع كله. وإن كل دم كان في الجاهلية موضوع، وإن أول دمائكم أضع دم رييعة بن الحارث ابن عبد المطلب. وكان مسترضعا في بني ليث فقتلته هذيل. فهو أول ما أبدأ به من دماء الحاهلية.

うちょう

6 1 mar

V131 6

- line

-30 - Imis

أما بعد . أيها الناس ، إن الشيطان قد يئس أن يعبد في أرضكم هذه أبدا، ولكنه إن يُطع فيما سوى ذلك فقد رضي به، مما تحقرون من أعمالكم، فاحذروه على دينكم ‹ ( أيها الناس · « إنّا النّي : زيادةً في الصُغْرِ يُسَلُ به الَّذِي كَثَرًا فَيُعَوُّرًا عَامًا وَمُحَرَّمُ اللَّهُ فَيُحَوُّرًا مَعَمَّكَ اللَّهُ فَيُحَوُّرًا مَا التَوْمَ الصَّرِي . (التوبة ٢٧).

وإن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السموات والأرض، وإن عدة الشهور عند الله اثنا عشر شهرًا، منها أربعة حرم، ثلاثة متوالية، ورجب الذي بين جمادى وشعبان.

أما بعد أيها الناس؛ فإن لكم على نسائكم حقا، ولهـن عليكم حقا لكـم عليهن ألا يوطئن فرشكم أحدًا تكرهونه، وعليهن ألا يأتين بفاحشة مبينة. فإن فعلن، فإن الله قـد أذن لكـم أن تهجروهن في المضاجع، وتضريوهن ضربًا غير مبرح، فإن انتهين، فلهن رزقهن وكسوتهن بالمعروف.

واستوصوا بالنساء خيرا، فإنهن عندكم عوان لا يملكن لأنفسهن شيئا. وإنكم إنما أخذتموهن بأمانة الله، واستحللتم فروجهن بكلمة الله، فاعقلوا أيها الناس قولي فإني قد بلغت.. وقد تركت فيكم ما إن اعتصمتم به، فلن تضلوا أبدا، أمرا بيننا، كتاب الله وسنة نبيه..

أيها الناس، اسمعوا قولي واعقلوه؛ تعلمن أن كل مسلم أخ للمسلم، وأن المسلمين إخوة، فلا يحل لامرئ من أخيه إلا ما أعطاه عن طيب نفس منه، فلا تظلمن أنفسكم، اللهم هل بلغت؟

قَالُوا: اللهم نعم، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: اللهم اشهد.

(قال الشيخ الألباني: جاء سندها في أحاديث متفرقة، وقسم كبير منها رواه مسلم).

#### شهادة غير المسلمين لخطبة الوداع:

يقول هريرت جورج ولز (١٨٦٦-١٩٤٦م) الكاتب والأديب البريطاني المعروف: «حج محمد صلى الله عليه وسلم حجة الوداع من المدينة إلى مكة، قبل وفاته بعام، وعند ذاك ألقى على شعبه موعظة عظيمة..

إن أول فقرة فيها: «إن دماءكم وأعراضكم وأموالكم حرام عليكم»، تجرف أمامها كل ما بين المسلمين من نهب وسلب ومن ثارات ودماء، والفقرة الأخيرة منها (كل مسلم أخ للمسلم) تجعل الزنجي المؤمن عدْلاً للخليفة، إنها أسَّست في العالم تقاليد عظيمة للتعامل العادل الكريم، وإنها لتنفخ في الناس روح الكرم والسماحة، كما أنها إنسانية السمة، ممكنة التنفيذ، فإنها خلقت جماعة إنسانية يقل ما فيها مما يملأ الدنيا من قسوة وظلم اجتماعي، عما في أي جماعة أخرى سبقتها.

نسأل الله القبول وحسن الخاتمة.





الحلقة (١٩٤)

قصة بدء خلق الجراد نواصل في هذا التحدير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة، وحتى لا يتجرأ من لا دراية له بالصناعة الحديثية من منكري السنة، خاصة في هذه

الأدام، فيتخذ هذه القصة تشكيكًا في السنة بحجة وجودها في كتب

السنة الأصلية، ووجودها في كتب التفاسير المشهورة، وإلى القارئ

121121

الكريم التخريج والتحقيق،

#### أولا: المتن: 1

رُوي عن جابر، وأنس بن مالك، أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا دعا على الجراد قال: «اللهم أهلك كباره، واقتل صغاره، وأفسد بيضه، وأقطع دابره، وخذ بأفواهها عن معايشنا وأرزاقنا، إنك سميع الدعاء». فقال رجل، يا رسول الله، كيف تدعو على جند من أجناد الله بقطع دابره، قال: «إن الجراد نثرة الحوت في البحر». اه.

قلت: لكي تتبين لنا حقيقة هذا المتن فلا بد من معرفة غريب ألفاظ الحديث الذي جاءت به قصة «بدء خلق الجراد».

ومن أهم ما جاء في المتن من غريب الحديث: «نثرة الحوت».

قال الإمام ابن الأثير المتوفى سنة ٢٠٦هـ في كتابه «النهاية في غريب الحديث والأثر، باب «النون مع الثاء» (ص ٩٠٠)؛ «وفي حديث ابن عباس: «الجراد نثرة الحوت» أي: عطسته». اه.

- وأقره العلامة ابن منظور المتوفى سنة (٧١١هـ) في كتابه «لسان العرب» (١٩١/٥) فقال: «وفي حديث ابن عباس: «الجراد نثرة الحوت» أي: عطسته». اه.
- قلتُ؛ وهذا الموقوف عن ابن عباس باطل؛ أخرجه ابن أبي حاتم في «تفسيره» (١٥٤٦/٥) (ح٨٢٨٨) قال: حدثنا المنذر بن شاذان، حدثنا يعلى، حدثنا سفيان، عن أبي خالد، عن ابن عباس قال: «الجراد نثرة من حوت في البحر». قلت: وآفته أبو خالد وهو عمرو بن خالد، كوفي تحول إلى واسط، قال أحمد بن حنبل: كذاب،

وقال الدارقطني: كذاب، وقال يحيى: كذاب غير ثقة، كذا نقله عنهم الإمام الذهبي في «الميزان» (٦٣٥٩/٢٥٧/٣).

على حشيش

#### ثانيًا؛ تخريج حديث جابر وأنس المرفوع؛

١- هذا الحديث الذي جاءت به قصة «بدء خلق الجراد ، أخرجه الإمام الحافظ أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني ابن ماجه (٢٠٧-٥٩٧ه) في «السنن» (٢٠٧٣/٢) (ح٢٢١٥) قال: حدثنا هارون بن عبد الله الجمال، حدثنا ماشم بن القاسم، حدثنا زياد بن عبد الله بن علاثة، عن موسى بن محمد بن إبراهيم، عن أبيه، عن جابر وأنس بن مالك: أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا دعا على الجراد، قال: اللهم اهلك كباره.. الحديث.

٢- وأورد هذا الحديث الإمام القرطبي في تفسيره «الجامع لأحكام القرآن» (٢٣٣/٤) الآية (الأعراف: ١٣٣)، وعزاه لابن ماجه فقال: «روى ابن ماجه عن جابر وأنس بن مالك أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا دعا على الجراد قال: اللهم أهلك كباره...».

#### ذائثًا: التحقيق:

هذه القصة التي جاء بها هذا الخبر واهية والخبر لا يصح، وعلته موسى بن محمد بن إبراهيم.

١- في «سؤالات أبي إسحاق إبراهيم بن الجنيد للإمام يحيى بن معين» (١٥٨-٢٣٣هـ) (٨٩٣)؛ «قال يحيى وأنا أسمع؛ موسى بن محمد بن

20 12005 4731 4. - 1 lat. + 30 - 1 lmin 1501 mun 012 (1983)

إبراهيم: ليس حديثه بشيء». اه.

٢- قال الإمام البخاري (١٩٤- ٢٥٦) في «الضعفاء الصغير» (٣٤٧): «موسى بن محمد بن إبراهيم التيمي في حديثه مناكير». اه.

٣- وقال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (٢٩٥/١/٤): «موسى بن محمد بن إبراهيم بن الحارث التيمي حديثه مناكير». اهـ.

٤- قال الإمام ابن أبي حاتم (٢٤٠ - ٣٢هـ) في «الجرح والتعديل» (١/١/٤) : «سألت أبي (١٩٥-٢٧٧) عن موسى بن محمد بن إبراهيم التيمي فقال: ضعيف الحديث منكر الحديث». اهـ.

٥- وقال ابن أبي حاتم: «سئل أبو زرعة (٢٠٠-٢٦٤هـ) عن موسى بن محمد بن إبراهيم فقال: منكر الحديث». اه.

٦- قال الإمام النسائي (٢١٥- ٣٠٣هـ) في كتابه «الضعفاء والمتروكين» (٥٥٦)؛ «موسى بن محمد بن إبراهيم التيمى، منكر الحديث». اهـ.

٧- قال الإمام العقيلي المتوفى سنة (٢٢٢هـ) في كتابه «الضعفاء الكبير» (١٧٤٢/١٦٩/٤): «موسى بن محمد بن إبراهيم التيمي عن أبيه، عن أنس، مديني، لا يُتابع على حديثه، ولا يُعرف إلا به». اهـ.

ثم قال الإمام العقيلي؛ حدثني آدم، قال: سمعت البخاري قال: «موسى بن محمد بن إبراهيم عن أبيه، عن أنس؛ منكر الحديث». اه.

قلت: وهذا المصطلح عند البخاري له معناه حيث يفيد الضعف الشديد كما بين ذلك الإمام الذهبي في «الميزان» (٦/١) فقال: «نقل ابن القطان أن البخاري قال: كل من قلت فيه منكر الحديث فلا تحل الرواية عنه». اه.

ā

4

ذو العجة

A151 @

- 11011

02+

-177

Itelomia e l'Actuaci

لذلك قال الحافظ السيوطي في «تدريب الراوي» (٣٤٩/١): «البخاري يطلق: فيه نظر وسكتوا عنه فيمن تركوا حديثه، ويطلق منكر الحديث على من لا تحل الرواية عنه». اه.

قلت: وهذا ما بينه الإمام الذهبي في «الميزان» فيما نقله ابن القطان، قال الحافظ الذهبي في «تذكرة الحفاظ» (١١٣٠/١٤٠٧/٤): «ابن القطان هو الحافظ العلامة الناقد قاضي الجماعة أبو الحسن علي بن محمد بن عبد الملك بن يحيى بن إبراهيم الحميري الكتامي الفاسي الشهير بابن القطان، قال الأبار في ترجمته: كان من

أبصر الناس بصناعة الحديث وأحفظهم لأسماء رجاله وأشدهم عناية بالرواية رأس طلبة العلم بمراكش، مات (٦٢٨هـ)، - اهـ -

قلت: هذا هو الشهير بابن القطان كما بين ذلك الإمام الذهبي حتى لا يحدث عند البعض خلط بينه وبين الإمام يحيى بن سعيد القطان والذي أورده أيضًا الإمام الذهبي في «تذكرة الحفاظ» (٢٨٠/٢٩٨/١) حيث قال: «يحيى بن سعيد بن هروخالإمام العلم سيد الحفاظ أبو سعيد التميمي مولاهم البصري القطان ولد سنة (١٢هـ) ومات سنة (١٩هـ) قال ابن المديني: «ما رأيت أحدًا أعلم بالرجال منه». اه.

٨- المتفق والمفترق هذا النوع من علوم الحديث أورده الإمام ابن الصلاح في «علوم الحديث» (ص٥٢٥) النوع الرابع والخمسون وقال: «المتفق والمفترق: هذا النوع متفق لفظًا وخطًا، وقد زلق بسبيه غير واحد من الأكابي. وهو أقسام:

الأول من اتفقت أسماؤهم وأسماء آبائهم كالخليل بن أحمد ستة أولهم شيخ سيبويه..... اه.

قلت: وبتطبيق هذا على علة هذا الخبر وهو (موسى بن محمد)، فلقد بين الإمام الذهبي في «الميزان» (٢١٨/٤) أن من اتفقت أسماؤهم وأسماء آبائهم ممَّن اسمه (موسى بن محمد) تسعة من ترجمة رقم (٨٩١٤) حتى رقم (٨٩٢٢).

ثم بالبحث وجدنا من بين هوَلاء التسعة من الرواة اثنين اتفقت أسماؤهم وأسماء آبائهم وأسماء أجدادهم ممن اسمه (موسى بن محمد بن إبراهيم) فرَّق بينهم الإمام الحافظ أبو جعفر محمد بن عمرو بن موسى بن حماد العقيلي ق كتابه «الضعفاء الكبير» (١٢٤١/١٦٨/٤) قال: «موسى بن محمد بن إبراهيم المديني الهذلي، روى عنه الواقدى لا يتابع». اه.

ثم ذكر الثاني في كتابه «الضعفاء الكبير» (١٧٤٢/١٦٩/٤) فقال: «موسى بن محمد بن إبراهيم التيمي عن أبيه، عن أنس، مديني، لا يتابع على حديثه ولا يعرف إلا به». اه.

قلت: وجه التفريق الأول: الهذلي، وروى عنه الواقدي التالف، والثاني: التيمي، وروى عن أبيه عن أنس.

والثاني: هو علة الخبر الذي جاءت به القصة وأقر هذا التفريق الذي بينه الحافظ العقيلي الإمام

الحافظ الذهبي في «الميزان» (٨٩١٦/٢٢٠/٤)؛ وكذلك في «الميزان» (٨٩١٤/٢١٨/٤)، وهذا التفريق من الحافظ العقيلي وإقرار الحافظ الذهبي له لا يعرف قدره إلا أهل الصناعة الحديثية، فقد قال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٣٧)؛ «الذهبي هو من أهل الاستقراء التام في نقد الرجال».

٩- ولقد بين الحافظ الذهبي في «الميزان» (٨٩١٤/٢١٨/٤) حال التيمي الذي هو علة الخبر الذي جاءت به قصة «بدء خلق الجراد» فقال: موسى بن محمد بن إبراهيم بن الحارث التيمي المدني عن أبيه وغيره، ثم نقل أقوال أئمة الجرح والتعديل فيه والتي أوردناها آنفًا وأقرها ونقل عن الدارقطني قوله: «متروك». اه.

قلت: قال الإمام الحافظ أبو الحسن علي بن عمر الدارقطني (٣٠٦- ٣٨٥هـ) في كتابه «الضعفاء والمتروكين» (٥١٨): «موسى بن محمد بن إبراهيم بن الحارث التيمي عن أبيه والزهري ومجاهد». اه.

قلت: يظن من لا دراية له بمناهج المحدثين من أئمة الجرح والتعديل أن الحافظ الدارقطني لم يذكر فيه جرحًا ولا تعديلاً وذكر الاسم فقط وحدده.

ولكن بين منهج الحافظ الدارقطني في كتابه «الضعفاء والمتروكين» أخص تلاميذه وهو الإمام الحافظ أبو بكر أحمد بن محمد بن غالب الخوارزمي البرقاني (٣٣٦- ٤٢هـ) قال في مقدمة «الضعفاء والمتروكين»، «طالت محاورتي مع ابن حمكان لأبي الحسن علي بن عمر الدارقطني عفا الله عني وعنهما في المتروكين من أصحاب الحديث فتقرر بيننا وبينه على ترك من أثبته على حروف المعجم في هذه الورقات». اه.

قلت: وهذا ينطبق تمام الأنطباق على موسى بن محمد بن إبراهيم التيمي حيث اثبته في كتاب «الضعفاء والمتروكين» (٥١٨)، وبهذا يكون متروكًا أجمع على تركه الأئمة الثلاثة الدارقطني وابن حمكان والبرقاني، قال الرحافظ الذهبي في «تذكرة الرحفاظ» (٩٨٠/١٠٧٤/٣): «البرقاني الإمام الرحافظ

شيخ الفقهاء والمحدثين حدث عنه البيهقي والخطيب». اهـ.

قلت: وبهذا ثبت أن موسى بن محمد بن إبراهيم التيمي: متروك أيضًا.

١٠- قـال الإمـام الحافظ ابـن حبان في دراب في دراب المحروحين» (٢٤١/٢)، «موسى بن محمد بن «المجروحين» (٢٤١/٢)، «موسى بن محمد بن يروى عن أبيه ما ليس من حديثه فلست أدري أكان المعتمد لذلك، أو كان فيه غفلة فيأتي بالمناكير عن أبيه والمشاهير على التوهم وأيما كان فهو ساقط لا يحتج بحديثه». اهـ. ٢٠٢٥هـ) كان فهو ساقط لا يحتج بحديثه». اهـ. في «الكاما» (٢٤٢/٦٠) درموسى بن محمد بن إبراهيم بن الحارث التيمي مديني». المحمد بن إبراهيم بن الحارث التيمي من الما يروحي بالمناكيم. محمد بن محمد بن الحارث التيمي مديني». محمد بن إبراهيم بن الحارث التيمي مديني». محمد بن إبراهيم بن الحارث التيمي مديني». المحمد بن إبراهيم بن الحارث التيمي مديني».

أ- ثم أخرج بسنده عن يحيى بن معين قال: «موسى بن محمد بن إبراهيم بن الحارث التيمي ليس بشيء، ولا يُكتب حديثه». ب- وأخرج بسنده عن البخاري قال: «موسى بن محمد بن إبراهيم بن الحارث التيمي عنده مناكير». اه.

ج- وعن النسائي قال: موسى بن محمد بن إبراهيم التيمي منكر الحديث. اه.
د- ثم أخرج بسنده أن موسى بن محمد بن

إبراهيم: ينكر الأئمة أحاديثه. اهـ. رابغا: الاستنتاج:

نستنتج مما أوردناه آنفا من أقوال أئمة الجرح والتعديل أن موسى بن محمد بن إبراهيم بن الحارث التيمي: «ليس بشيء ولا يكتب حديثه، منكر الحديث، لا تحل الرواية عنه، متروك فيه غفلة يأتي بالمناكير عن أبيه والمشاهير وهو ساقط لا يحتج بحديثه».

قلت: وهو علة هذا الخبر الذي جاءت به قصة «بدء خلق الجراد». فالخبر لا يصح والقصة واهية.

لذلك أخرج الأمام ابن الجوزي الخبر الذي جاءت به هذه القصة بسنده حيث اجتمع مع الأمام ابن ماجه في شيخه هارون بن عبد الله حيث قال في «الموضوعات» (١٤/٣) أنبأنا أبو منصور القزاز، أنبأنا أبو بكر أحمد بن علي، أنبأنا الحسن بن علي الجوهري، حدثنا عمر

بن محمد بن على، حدثنا محمد بن على الحفار، حدثنا هارون بن عبد الله به، ثم ذكر الحديث وقال: «هذا لا يصح عن رسول الله صلى الله عليه ا وسلم، قال يحيى: موسى بن محمد ليس بشيء، ولا يُكتب حديثه، وقال النسائي: منكر الحديث، وقال الدارقطني: متروك». اه.

قلت: هذه أقوال أئمة الجرح والتعديل التي نقلها الأمام ابن الحوزي، وقد خرجناها بالتفصيل آنفا، وبها حكم ابن الجوزي بأن الحديث لا يصح، وأقره السيوطى في «اللآلئ المصنوعة في الأحاديث الموضوعة» (٢٣٣/٢)، ولم يتعقبه بشيء إلا قوله: «قلت: أخرجه ابن ماجه». اه.

#### خامسا: نقد المتن:

نبين في هذه المسألة الرد على فرية المستشرقين بأن المحدثين لم يعنوا بالنقد الداخلي، حيث إن من مزاعم المستشرق «شاخت» ما دعاه- جهلا وبهتانا- بأن المحدثين اعتنوا بالنقد الخارجي، أي من ناحية الرواة، ولم يعتنوا بالنقد الداخلي وهو نقد المتن. اه.

قلت: إن هـ ولاء المستشرقين ومن تبعهم من الأحداث الذين لا دراية لهم بالصناعة الحديثية لم يعرفوا مناهج أئمة الجرح والتعديل في حكمهم على الرواة، ولقد ردّ على هذه الفرية المحدث العلامة المعلمي اليماني في كتابه «الأنوار الكاشفة» (ص٢٦٣)، فقال: «من تتبع كتب تواريخ رجال الحديث، وتراجمهم، وكتب العلل، وجد كثيرًا من الأحاديث يطلق الأئمة عليها: «حديث منكر»، أو «باطل»، أو «شبه موضوع» وكثيرًا ما يقولون في الراوى: «يحدث بالمناكير» أو يقولون: «صاحب مناكير»، أو «عنده مناكس» أو «منكر الحديث». الم

ā

4

ذو الحجة

V731 6

- 1015

· 30 - السنة الخامسة والأربعون

07

ولماكان الأئمة قدراعوا فيتوثيق الرواة النظرية أحاديثهم، والطعن فيمن جاء بمنكر، صار الغالب ألا يوجد حديث منكر إلا وفي سنده مجروح أو خلل، فلذلك: صاروا إذا استنكروا الحديث نظروا في سنده فوجدوا ما يبين وهنه فيذكرونه، وكثيرًا ما يستغنون بذلك عن التصريح بحال المتن، انظر موضوعات ابن الجوزي وتدبر، تجده: إنما يعمد إلى المتون التي يرى فيها ما ينكره، ولكنه قلما يصرح بذلك، بل يكتفى غالبًا بالطعن في السند، وكذلك كتب العلل، وما يعلل 📄 هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد ـ

من الأحاديث في التراجم، تجد غالب ذلك مما ينكر متنه، ولكن الأئمة يستغنون عن بيان ذلك بقولهم: منكر، أو تحوه». اه.

#### سادسا؛ تطبيق ذلك على خبر القصة؛

ما ذكره المعلمي اليماني من أقوال أئمة الجرح والتعديل في نقدهم للمتون نجده ينطبق تمام الانطباق على موسى بن محمد بن إبراهيم التيمي، وهو علة هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة، فقد بينا آنفا قول ابن معين: «ليس حديثه بشيء». وقول البخاري: «حديثه مناكير»، وقول أبي حاتم: «ضعيف منكر الحديث»، وقول أبو زرعة: «منكر الحديث»، وقول النسائي: «منكر الحديث»، وقول ابن حبان: «ساقط يأتي بالمناكير عن أبيه لا يحتج به»، وقال الدارقطنى: «متروك». اه.

قلت: من أجل ذلك ذكر هذا الحديث الإمام الذهبي في «الميزان» (٨٩١٤/٢١٨/٤)، وجعله من مناكير موسى بن محمد بن إبراهيم التيمي، وأخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» كما بينا آنفا بما ينطبق مع ما قاله المعلمي اليماني: «انظر موضوعات ابن الجوزي وتدبر تجده إنما يعمد إلى المتون التي يرى فيها ما ينكره».

#### سابغا: المتن يخالف العقل الصريح:

قال شيخ الإسسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (٨٠/١٢): «إن العقل الصريح لا يخالف النقل الصحيح». لقد بينا من بحثنا هذا «أن الجراد نثرة الحوت في البحر»، لا يصح عن النبي صلى الله عليه وسلم فالنقل غير صحيح، أما العقل الصريح المبنى على العلم اليقيني المعروف بعلم السيتولوجي، وهو العلم الذي يبحث في دراسة الخلية التي هي وحدة التركيب في الكائنات الحية من حيوان ونبات، وبها يتميز كل كائن حي عن غيره، فذكور الجراد جعل الله الخلية من خلاياه الجسدية نواتها ذات (٢٣) كروموسوم، أما أنثى الجراد فنواة خليتها ذات (٢٤) كروموسوم، أما الحوت فنواة خلاياه ذكر أو أنثى تحتوى على (٤٢)، كروموسوم فمن المستحيل أن يلتقي الحوت مع الجراد، فسبحان «قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِي أَعْطَى كُلُّ شَيْءٍ خَلْقَهُ, ثُمَّ هدى (طه: ٥٠).

## قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

إمام المذهب (أبو الحسن الأشعري)، وقوَّام السنة (الإمام الأصبهاني):هما كذلك على التمسك بظواهر النصوص والتحذير من مخالفتها...كونها --دون العقل – هي مصدر التلقي

#### الحلقة (٢٦)

#### 🗠 اعداد/ د. محمد عبد العليم الدسوقي

### الأستاذ يجامعة الأزهر

#### الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى أله وصحبه ومن والاه.. ويعد:

فلما عظمت البلية بحمل معانى النصوص على غير ظواهرها، وبإعمال العقول معها لا في فهمها، وبإقحام تلك العقول المخلوقة في صفات الخالق، بل وفي جُل ما كلف تعالى به عباده من أمور الاعتقاد وأحكام الشريعة لدرجة أفسدتهما على العامة والخاصة، اقتضى المقام أن نستزيد من عبارات الراسخين من أئمة العلم الأثبات، لبيان أن ما ذكرنا كان سبب كل بلاء حل بأمة الإسلام في الحاضر والماضي، عل ما تحمله عباراتهم من معان تصب في احترام هذه النصوص وعدم تأويلها أو التلاعب بها أو انتهاك حرماتها، تكون نيراسا لأهل الحق وإقامة للحجة لن جهل الهدى وابتغاه وإبراء للذمة لن حاد عنه وقلاه..

فما أوتيت الأمة على مدار تاريخها العريض، إلا من قبِّل تفريطها في نصوص الوحي وفهم الصحابة ومن تبعهم لها، وتأويلها بحملها على غير ظواهرها، وصرفها عن معانيها وحقائقها الموضوعة لها في اصطلاح التخاطب، والتكلف في وضعها في غير موضعها، وتفسيرها على غير مرادها.

#### ١- الإمام الأصبهاني، يكشف حقيقة أن التمسك بطواهر النصوص، هي سمة أهل السنة:

ونذكر فيما يخص (توحيد الصفات)، قول الحافظ أبى القاسم إسماعيل الأصبهاني المعروف بـ (قوام السنة)، في كتابه (الحجة

في بيان المحجة) ١٩٤/٢ - بعد أن ذكر حديث البخاري (قال الله: كذبني ابن آدم وما ينبغي له أن يكذبني، وشتمني وما ينبغي له أن يشتمني، أما شتمه إياي فقوله: إن لي ولدا، وأنا الله الأحد الصمد الذي لم ألد ولم أولد ولم يكن لي كفوا 🕅 أحد، وأما تكذيبه إياي فقوله؛ لن يعيدني كما بدأني، وليس أول الخلق بأهون عليَّ من إعادته) - قال: "في الحديث دليل على أن.. تكذيب الله هو جحود ما قاله، وشتمه أن يصفه بما لا يليق به، فالساكت في هذا الباب أقرب إلى السلامة

والمتكلم فيه بغير علم أقرب إلى المقت والملامة". إلى أن قال: "قال أهل السنة: نصف الله بما وصف به نفسه، ونؤمن بذلك إذ كان طريق الشرع الاتباع لا الابتداء، مع تحقيقنا أن صفاته لا يشبهها صفات وذاته لا يشبهها ذات، وقد نفى الله عن نفسه التشبيه بقوله: (ليس كمثله شيء)، فمن شبه الله بخلقه كفر، وأثبت لنفسه صفات فقال: (وهو السميع البصير .. الشورى/١١)، وليس في إثبات الصفات ما يفضى إلى التشبيه، كما أنه ليس في إثبات الذات ما يفضى إلى التشبيه".

وفي رد زاعمى أنهم أهل سنة ممن ليسوا من أهلها، يقول بنفس المصدر ٢٣٧/٢ وما بعدها - نقلا عن أبى المظفر السمعاني في كتابه (الانتصار لأصحاب الحديث) -: "زعم كل فريق - من المبتدعة ومنهم بالطبع الأشاعرة كونهم تأولوا آي وأحاديث الصفات وصرفوها عن ظواهرها أنه هو المتمسك بشريعة الإسلام، وأن الحق

الذي قام به رسول الله هو الذي يعتقده وينتحله، غير أن الله أبى أن يكون الحق والعقيدة الصحيحة إلا مع أهل الحديث والآشار، لأنهم أخذوا دينهم وعقائدهم خلفاً عن سلف وقرناً عن قرن إلى أن انتهوا إلى التابعين، وأخذه التابعون من أصحاب رسول الله، وأخذه أصحاب رسول الله عنه، ولا طريق إلى معرفة ما دعا إليه الناس من الدين المستقيم والصراط القويم، إلا هذا الطريق الذي سلكه أصحاب الحديث.

وأما سائر الفرق فطلبوا الدين لا بطريقه، لأنهم رجعوا إلى معقولهم وخواطرهم وآرائهم، فطلبوا الدين من قبله، فإذا سمعوا شيئا من الكتاب والسنة عرضوه على معيار عقولهم، فإن استقام قبلوه وإن لم يستقم في ميزان عقولهم ردوه، فإن اضطروا إلى قبوله حرفوه بالتأويلات البعيدة والمعاني المستكرهة، فحادوا عن الحق وزاغوا عنه ونبذوا الدين وراء ظهورهم وجعلوا السنة تحت أقدامهم" .. إلى أن قال: "أهل الحق جعلوا الكتاب والسنة إمامهم، وطلبوا الدين من قبِّلهما، وما وقع لهم من معقولهم وخواطرهم عرضوه على الكتاب والسنة، فإن وجدوه موافقا لهما قبلوه وشكروا الله حيث أراهم ذلك ووفقهم إليه، وإن وجدوه مخالفًا لهم تركوا ما وقع لهم وأقبلوا على الكتاب والسنة، ورجعوا بالتهمة على أنفسهم، وهذا معنى قول أبي سليمان الداراني: (ما حدثتني نفسي بشيء إلا طلبت منها شاهدين من الكتاب والسنة، فإن أتت بهما والا رددته فنحرها).

ومما يدل على أن أهل الحديث هم على الحق، أنك لو طالعت جميع كتبهم المصنفة من أولهم إلى آخرهم قديمهم وحديثهم مع اختلاف بلدانهم وزمانهم وتباعد ما بينهم في الديار وسكون كل واحد منهم فُطراً من الأقطار، وجدتهم في بيان الاعتقاد على وتيرة واحدة ونمط واحد يجرون فيه على طريقة لا يحيدون عنها، قولهم في ذلك واحد ونقلهم واحد، لا ترى بينهم اختلافاً ولا تفرقاً في شيء ما وان قل، بل لو جمعت جميع ما جرى على ألسنتهم ونقلوه عن سلفهم وجدته كأنه جاء من قلب واحد وجرى على لسان واحد، وهل على الحق دليل أبين من هذا ١٤. 110 01

3.

Interior

11310

- l'ett

• 20 - السنة الخامسة والأربعون

وأما إذا نظرت إلى أهل الأهواء والبدع، فلا تكاد

تجد اثنين منهم على طريقة واحدة في الاعتقاد، يبدع بعضهم بعضا .. تراهم أبدا في تنازع وتباغض واختلاف، تنقضى أعمارهم ولما تتفق كلماتهم، (تحسبهم جميعا وقلوبهم شتى ذلك بأنهم قوم لا يعقلون .. الحشر/١٤ ) .. وإنما كان السبب في اتفاق أهل الحديث: أنهم أخذوا الدين من الكتاب والسنة وطريق النقل فأورثهم الاتفاق والائتلاف، وأهل البدعة أخذوا الدين من المعقولات والآراء فأورثهم الافتراق والاختلاف، فإن النقل والرواية من الثقات والمتقنين قلما يختلف، وإن اختلف في لفظة أو كلمة فذلك اختلاف لا يضر الدين ولا يقدح فيه، وأما دلائل العقل فقلما تتفق، بل عقل كل واحد يرى صاحبه غير ما يرى الآخر، وهذا بين والحمد لله". وبعد أن ميَّز وضرب الأمثلة بما ساغ من خلاف بين أهل السنة وما لم يسغ بما يمنع الفرقة، قال الأصبهاني في معرض رده على من لم يحتج بخبر الأحاد ولا أوجب به العلم اليقيني: "صاحب السنة لا يألوا أن يتبع من السنن أقواها ومن الشهود عليها أعدلها وأتقاها، وصاحب الهوى كالغريق يتعلق بكل عود ضعيف أو قوى ولا يتبعُ إلا ما يهوى وإن كان عند العلماء أوهاها، وكل ذي حرفة وصناعة موسوم بصناعته، معروف بآلته"..

ثم جعل ينقل عن بعض أهل العلم رده على الذين تلاعب بهم الشيطان وادعوا أن العقل يهديهم إلى الصواب، ويقول: "وإذا تأملت تعمقهم في التأويلات المخالفة لظاهر الكتاب والسنة، وعدولهم عنهما إلى زخرف القول والغرور لتقوية باطلهم وتقريبه إلى القلوب الضعيفة، لاح لك الحق وبان الصدق، فلا تلتفت إلى ما أسسوه ولا تبال بما زخرهوه والزَم نص الكتاب وظاهر الحديث الصحيح اللذين هما أصول الشرعيات، تقف على الصراط المستقيم".

ثم أشاد الأصبهاني بصنيع عثمان الدارمي في: عقده باباً في توقير الأحاديث أن تُعارض بشيء من المقاييس أو تُنفى بتأويل القرآن..

وساق في ذلك حديث: (ألا إني أوتيت القرآن ومثله معه)، وأشر يحيى بن أبي كثير وفيه: (القرآن أصول محكمة مجملة لا تفسر السنة، والسنة تفسرها وتبين معانيها وكيف يأتي الناس بها.. ثم راح يعقد بنفس المصدر ٤٤/٢ فصلاً في (التمسك بالسنة)، وآخر في (اجتناب البدع والأهواء)، وآخر

ية (التحذير من رد حديث رسول الله والقول بخلافه)، وية (الحض على اتباع الصحابة بعد الكتاب والسنة)، ويذكر ضمن هذا، قول بعض العلماء: (الأصول التي ضل بها الفرق، سبعة أصول:

القول في ذات الله، والقول في صفاته، والقول في أفعاله، والقول في الوعيد، والقول في الإيمان يعنى بعدم إدخال العمل في مسماه، والقول في القرآن، والقول في الإمامة.. فأهل التشبيه ضلت في ذات الله، والجهمية ضلت في صفاته، والقدرية ضلت في أفعاله، والخوارج ضلت في الوعيد، والمرجئة ضلت في الإيمان، والمعتزلة ضلت في القرآن، والرافضة ضلت في الإمامة.. وأهل السنة هى الفرقة الناجية المتمسكة بدين الله الذي نزل به كتابه وبينته سنة رسوله).. ووالله إنه لأثر يحتاج من أهل التجرد لعمل دءوب ورسائل في (التخصص) و(الدكتوراه) تكشف عمن سقط في بعض هذا ممن يزعمون من المتكلمة وخوارج العصر والمرجئة أنهم على السنة، وما هم منها في شيء، وتكشف عن حقيقة هذا الذي عمت به البلوى مما لا بادرة أمل في إصلاحه أو العدول عنه، إلا أن يشاء الله رب العالمين.

هذا، ومما قائله صاحب (الحجة) ٥٠٢/٢ "جميع آيات الصفات التي في القرآن والأخبار الصحاح التي نقلها أهل الحديث، واجب على جميع السلمين أن يؤمنوا ويسلموا بها، ويتركوا السؤال فيها وعنها لأن السؤال عن غوامضها بدعة، وذلك.. مثل: (النفس واليدين والاستحياء والدنو والتجلي والوجه والقدّم والقهر والمكر)، وغير ذلك مما ذكر الله من صفاته في كتابه وما ذكره الرسول في أخباره"..

وكان الأصبهاني قد نقل بنفس الصفحة عن بعض علماء السنة قوله: "حرام على كل أحد أن يصفه تعالى إلا بما وصف به نفسه في كتابه أو وصفه به رسوله في أخباره الصحيحة عند أهل النقل والسلف المشهورين بالسنة المعروفين بالصدق والعدالة".. ثم قال بعد أن عدَّ الكثير منها: "فعلى العبد أن يؤمن بجميع ذلك، ولا يؤوله تأويل المخالفين، ولا يزيد فيه ولا ينقص عنه ولا يفسر منه إلا ما فسره السلف ويُمرُه على

ما أمروه.. يقبل ما قبلوه ولا يتصرف فيه تصرف المعتزلة والجهمية، هذا مذهب أهل السنة، وما وراء ذلك بدعة وفتنه".

ثم جعل ينقل عن الهروي قوله: "نؤمن بصفاته تعالى كما وصف نفسه في كتابه المنزل وبما ثبت عن رسول الله بنقل العدول والأسانيد المتصلة، ونطلقها بألفاظها كما أطلقها، وتنعقد عليها ضمائرنا بصدق وإخلاص أنها كما قال صلى الله عليه وسلم، ولا نفسرها تفسير أهل التكييف والتشبيه ولا نضرب لها المثال، بل نتلقاها بحسن القبول تصديقاً ونطلق ألفاظها تصريحاً"..

إلى أن قال ٥٤٩/٢، "وأهل السنة يطلقون ما أطلق الله في كتابه وما أطلقه رسوله في سنته من غير تكييف ولا تشبيه، ولا ينفون صفاته كما نفت الجهمية.. ولا يعارضون سنة النبي بالمعقول، لأن الدين إنما هو الانقياد والتسليم دون الرد إلى ما يوجبه العقل، لأن العقل، هو: ما يؤدي إلى قبول السنة، فأما ما يؤدي إلى إبطالها فهو جهل لا عقل".

والحق أن الكتاب كله دعوة لجعل المرجعية ومصدر التلقي ظواهر النصوص، وهو واحد من كتب التراث التي يجب على الأزهر أن يقررها ويعض عليها - ومعها كتب الأشعري (الإبانة) و(رسالة أهل الثغر) و(مقالات الإسلاميين) -بالنواجذ، إن كان بحق يريد إصلاحاً وتجديداً للخطاب الديني، إذ الخير كل الخير في الاتباع والشركل الشرفي الابتداع.

#### ٢- والأشعري أيضًا لم باب الصفات وغيره: على ما عليه أهل السنة من التمسك بالنصوص والأخذ بطواهرها:

وقد سبق أن ذكرنا في الحلقات القليلة الماضية، عبارات أبي الحسن الموافقة لما أجمع عليه جماعة أهل السنة في عد الوحي دون العقل مصدراً للتلقي، كون الأخير عاجزاً عن معرفة ما لله من صفات، ولم يفته - رحمه الله - أن يصرح بوجوب مضات، ولم يفته - رحمه الله - أن يصرح بوجوب مدا واضحاً عند رد الرأي القائل بأن المقصود من هذا واضحاً عند رد الرأي القائل بأن المقصود من قوله تعالى «إن يُهاتلونه (القيامة/٢٣)؛ دواب ربها، فبين في الإبانة ص ٥٦ أن "دواب الله؛ غيره"، وأن من ظاهره إلا بحجة، وإلا ههو على ظاهره".

Alternative statistics

and a loss

يقول في علم ذلك: "ألا ترى أن الله لما قال: صلوا لي واعبدوني - يعني في قوله: (فاعبدني وأقم الصلاة للذكري .. طه/١٤) - لم يجز أن يقول قائل، إنه أراد غيره، ويُزيل الكلام عن ظاهره، فكذلك لما قال: (لَ رَبِّ الْلِرَةِ)، لم يَجز لنا أن نُزيل القرآن عن ظاهره بغير حجة "، ويؤكد الأشعري هذا المبدأ عند مناقشته لرأي الخصوم في قوله تعالى: (لا تدركه الأبصار .. الأنعام/١٠٣).

ثم هو في تناوله لقول بعضهم عن إثبات (أيدي) مجتمعة لله، يبين وجوب الرجوع إلى إثبات (يدين)، معللاً ذلك في الإبانية ص ٣٣؛ بر "أن الدليل قد دل على صحة الإجماع - يعني: على بطلان أن لله (أيدي) - وإذا كان الإجماع صحيحاً وجب أن يُرجع من قوله: (أيدي) إلى (يدين)، لأن القرآن على ظاهره، ولا يزول عن ظاهره إلا بحجة، فوجدنا حجة أزلنا بها ذكر (الأيدي) عن الظاهر إلى ظاهر آخر، ووجب أن يكون الظاهر الآخر على حقيقته لا يزول عنها إلا بحجة".

ويتمسك الأشعري بنفس الأصل عند مناقشته نحو قوله تعالى: (يد الله فوق أيديهم)، قولهم بأن الله أراد يدا واحدة، هأوضح أن الله قد "ذكر (أيدي) وأراد (يدين)، لأنهم أجمعوا على بطلان قول من قال (أيدي كثيرة)، وقول من قال (يدأ واحدة)»، يقول مؤكداً نفي أي تأويل لصفة اليد: "وقلنا: (يدان)، لأن القرآن على ظاهره، إلا أن تقوم حجة بأن يكون على خلاف الظاهر".

كما لم يفته أن ينبه على وجوب التمسك دائما وعند كل شيء بالآية والحديث، ونص على ذلك في مقدمة كتابه الإبانة.. إلى أن قال: "ديانتنا التي ندين بها: التمسك بكتاب الله وبسنة نبينا محمد وما روي عن السادة الصحابة والتابعين وأثمة الحديث، ونحن بذلك معتصمون" ا.ه.

#### ٣- وعلى درب الصحابة ومن تبعهم في التمسك بظواهر النصوص، كان شيخ الإسلام وتلميذه،

وعن حال الصحابة في تلقيهم الوحي مع تسليمهم بظاهره يقول ابن تيمية في مجموع الفتاوى بنظاهره ٢٥١/١٣، "لم يكن أحد منهم - صحابة النبي - يعتقد في خبره وأمره ما يناقض ظاهر ما بيّنه لهم ودلهم عليه وأرشدهم إليه، ولهذا لم يكن في الصحابة من تأول شيئاً من نصوصه على خلاف ما

دل عليه، لا فيما أخبر به من أسمائه وصفاته، ولا فيما أخبر به عما بعد الموت"..

وفي تفاصيل ما قيل في إجراء نصوص الصفات على ظاهرها أو العكس، ذكر في الحموية ص ٢٦ -وبنحوه في التدمرية - أن هناك من الطوائف من "يجريها على ظاهرها ويجعل ظاهرها من جنس صفات المخلوقين، فهؤلاء: (المشبهة)، ومذهبهم باطل أنكره السلف، وهناك من يجريها على ظاهرها اللائق بجلال الله، وهذا هو المذهب الذي حكاه الخطابي وغيره عن السلف، وعليه يدل كلام جمهورهم وكلام الباقين لا يخالفه"، ثم يقول عمن يصرفون من الأشاعرة النصوص عن ظواهرها، أو يفوضون علمها إلى الله ظنا منهم أن هذا هو معتقد السلف: "وأما الذين يثبتون بعض الصفات وهي الصفات السبعة، فهؤلاء أيضا قسمان؛ قسم يتأولونها مثل قولهم: (استوى بمعنى: استولى أو بمعنى علو المكانة والقدر)، وقسم يقولون: (الله أعلم بما أراد الله بها)"، ومقصوده: أن هؤلاء وأولئك على خلاف ما كان عليه السلف.

وعلى طريقة شيخ الإسلام في بيان ووجوب اعتقاد مذهب السلف، سار تلميذه ابن القيم فكان مما قاله في الصواعق: "صرح الناس قديماً وحديثاً بأن الله لا يجوز أن يتكلم بشيء ويعني به خلاف ظاهره، قال الشافعي: (وكلام رسول الله على ظاهره).

وقـال صاحب المحصل، (لا يجوز أن يعني الله بكلامه غير ظاهره)، وعلى هذا هنقول؛ (إذا كان ظاهر كلام الله ورسوله والأصل فيه الحقيقة، لم يجز أن يُحمل على مجازه وخلاف ظاهره البتة، فإن المجاز لو صح كان خلاف الأصل والظاهر، ولا يجوز الشهادة على الله ولا على رسوله أنه أراد بكلامه خلاف ظاهره وحقيقته، ولا في موضع واحد البتة، بل كل موضع ظهر فيه المراد بذلك التركيب فهو ظاهره وحقيقته، لا ظاهر له غيره ولا حقيقة له سواه".. على أن جميع ما ذكرنا يُعدُّ قليلاً من كثير مما قاه به أئمتنا، والا فكتبهم وعباراتهم في ترسيخ توحيد الصفات في النفوس على الوجه الصحيح باثباتها جميعاً وحملها على ظاهرها دون ما تفرقة، أكثر من أن تحصى..

والى لقاء آخر نستكمل الحديث.. والحمد لله رب العالمن. ذو المعجة ١٢٠ م - العدد ٥٠٠٠ - السنة المفامسة والأربعون

176 ----

التعصب واتره السب في ا الأمة وحاضر

الحمد لله الذي علم بالقلم، والصلاة والسلام على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أئمة الهدى ومصابيح الظلم، وبعد: فما يـزال الحديث مستمرًا عن سبل علاج التعصب، فنقول ويالله تعالى التهفيق،

رَابِعا، تَرْبِيَةُ الأَجْيَالِ عَلَى الأَتْصَافِ بِالأَنْصَافِ وَهُوَ مَطْلَبٌ عَزِيزٌ، هَإِنَّ مَنْ هَقَدَهُ هَقَدْ هَقَدَ، ومَنْ تَزْمَهُ وَجَدَ وَجَدَ، والإِنْصَافُ أَنْ لا يَحْجَدَ الَّرْءُ مَا لَغَيْرِهِ مِنَ هَضْلِ مُوَاهِقًا كَانَ أَوْ مُخَالَظًا، مُعَادِيًا كَانَ أَوْ مُوَالِقًا. أَمَا الْعَصَبِيَّةَ فَهِيَ جُحُودُ الْفَضَائِلَ وَإِنْكَارُ الشَّمَائِلُ، وَبِهَا تَعْقَدُ ٱلْوِيَةَ الْفِتْنَةِ. وَتُطْلَقُ أَعَنَّهُ الْحُنَةِ.

وَلَمْ تَزَلْ فَلَهُ الْإِنْصَافِ قَاطِعَةَ ××× بَيْنَ الرُّجَالِ وَإِنْ كَانُوا دَوِي رَحِمَ فَيُصبحُ غَيرُ الْمُنْصِفِ خَصْمًا لِإِخْوَانِهِ،

وَعَيْبَةَ الْفُتَرَاءِ عَلَيْهِمُ (وَقَدْ خَابَ مَنِ أَفْتَرَىٰ ) (طه: ٦١).

وَالْعَجَبُ أَنَّكَ إِذَا نَصَحْتَ أَحَدَ هَوُّلاً مِ قَـرْطَمَ الكَـلاَمَ، وجعلَه جُـدَادًا، وصارَ يَهْدِي كَالْحُمُومِ وَيَتَكَلَّمُ بِكَلاَمٍ غَيْرِ مَفْهُوم.

وَقَدْ شَكَى مثْلَ ذَلِكَ الأَمَامُ الأَدِيبُ النَّقَادُ ابنُ قُتَيْبَة بِنَحُو قُوُلُه:

النفاذ ابن قليبة بنخو قوله: قد كنا زمانًا نعتذر عن الجهل فقد صرنا الآن نحتاج إلى الاعتذار من العلم، وكُنًا فُوَّمُلُ شَكْرَ النَّاس بِالتنبيه وَالدُلائة قصرَنا نُرضَى منَّهُمُ بالسلامة، وليس هذا بعجيب مع انقلاب الأحوال وتغير الزمان، وفي الله خلف وهو المستعان. اه العصبية والحمية لنفسه أو لشيخه أو مذهبه أو نحو ذلك لن تصبح فاعلة فينا وقاضية على هذه الآفات وما فيها من فاحش الأوابد وسيئ العوائد وكثرة من فاحش الأوابد وسيئ العوائد وكثرة يزماننا وكأنها ادخرت لأهله حتى إيكون في طلب الحق كناشد ضائلة لا يفرق بين أن تظهر الضائة على يده أو

اعداد/ د. عماد عیسی

الحلقة الرابعة

على يد من يعاونه ويرى رفيقه معيناً لا خصما ويشكره إذا عرفه الخطأ وأظهر له الحق كما لو أخذ طريقاً في طلب ضالته فنبهه صاحبه على ضالته في طريق آخر فإنه كان يشكره ولا يذمه ويكرمه ويضرح به.

فانظر إلى مناظري زمانك اليوم كيف يَسْوَدُ وَجُهُ أحَدِهِمُ إذا اتضح الحق على لسان خصمه؟ وكيف يخجَل بَه؟ وكيف يجهد في مجاحدته بأقصى قدرته؟ وكيف يذم من أفحمه طول عمره؟ ثم لا يستحي من تشبيه نفسه بالصحابة رضي الله عنهم في تعاونهم على النظر في الحق) (إحياء علوم الدين: ٤٤/١).

إِنَّ مَا نَزَل بِنَا مِنْ شَدَّة الفَوَاقر وِبَأَسِ الْبَوَاقر وِعُقْمِ الْعَوَاقر وكثرَة الْعَجَائب وانتشار الغرائب التي اجتَمَعت في زماننا وكَانَها اذُخرتُ لأهْله إِنَّما كَانَ بِسِبَبِ عَدَمٍ عَزَسِ الإِنصَافِ في نُفُوسَ النَّاشئَةِ والشَّبِيبَة.

ولن تصح هذه التربية ولن تؤتي أكلها إلا إذا اتصف بها المشتغلون بالعلم أولاً ثم اقتدى بهم أتباعهم ومن بعدهم.

وقد كان هذا دأب الأئمة الأربعة وغيرهم من كبار علمائنا كما تقدم في حكاية أقوالهم الداعية إلى ترك العصبية والتقليد.

إن العالم إذا تعصب فقد غيرُه القدوة فيه، ونفرَ عامة الناس وصدوا عن دعوته فلا يكون ممَّن نفَع الله به المسلمين ولا يكون ممَّن حافظ على وقته وانتفع به في ذات نفسه حتى يرجع منها بخفي حنين ويكون كالمُثبَت الذي لا أرضًا قطع ولا ظهرًا أبقى، ونعوذ بالله من الخذلان.

3

in the

ALEN

- 11011

10 - Imit

الخامسة والأربعون

قال أبو حامد الغزائي: «التعصب سبب يرسخ العقائد في النفوس وهو من آهات علماء السوء فإنهم يبالغون في التعصب للحق، وينظرون إلى المخالفين بعين الازدراء والاستحقار هتنبعث منهم الدعوى بالمكافأة والمقابلة والمعاملة وتتوفر بواعثهم على طلب نصرة الباطل ويقوى غرضهم في التمسك بما نسبوا إليه.

ولو جاؤوا من جانب اللطف والرحمة والنصح في الخلوة لافي معرض التعصب والتحقير لا نجحوا فيه.

ولكن لما كان الجاه لا يقوم إلا بالاستتباع ولا يستميل الأتباع مثل التعصب واللعن والشتم

للخصوم اتخذوا التعصب عادتهم وآلتهم وسموه ذباً عن الدين ونضالاً عن السلمين وفيه على التحقيق هلاك الخلق ورسوخ البدعة. (إحياء علوم الدين: (٤٠/١).

إِنَّ كَلامَ الْتَعَصُّب لا يُقَامُ لَهُ وَزَنٌ لَفَقَد الْإِنْصَافِ، فَتَرَاهُ يَسْتَوْلِدُ الْخِلافَ، وَيَسْتَنْبُتُ التَّزَاعَ بِغَيْرِ دَاعَ، وَيَبْدُرُ بِحُلامِ مُهْدَرٍ بَدَلا من استيلاد الوفاق، ونَشَرَ الْمُوَالَفَةَ بِينَ النَّاس، بِنُسَ للظَّالِيَنِ بَدَلاً.

وَلِلَّهِ دَرُّ الشَّافِعِيُّ حِينَ قَالَ: «بِنُسَ الزَّادُ إِلَى الْمَعَادِ الْعُذُوَانُ عَلَى الْعَبَادَ» (السيرِ: ٢٢/١٠).

وَمِنَ الْمُوَاقِفِ الْبُدَيعَة لِلْمُحَدَّثِ الْلَّهَمِ عُمَرَ بْنِ الْخُطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ الَّتِي تَدُلُّ عَلَى الْصَافِهِ مِنْ نَفْسِهِ.

مَا رواه ابن أبي حاتم بسنده عن الشعبي قال: سَاوَمَ عُمَرُ رَجُلاً بِغَرَس فَرَكِبَهُ لِيَشُورَهُ فَعَطَبَ فَقَالَ لِلرَّجُلِ: خُدُ فَرَسَكَ، فَقَالَ الرَّجُلُ: لا، قَالَ عُمَرُ، اجْعَلُ بَيْتِي وَبَيْنَكَ حَكْمًا.

قال الرجل: شريح. فتحاكما إليه فقال شريح: يا أمير المؤمنين خذ بما ابتعت أو رد كما أخذت فقال عمر وهل القضاء إلا هذا؟ سر إلى الكوفة، فَبَعَتُهُ قاضيًا عَلَيْهَا، قال: وإنه لأول يوم عَرَهَهُ فيه، (الجَرح والتعديل: ٢٣٣/٤).

وقال مُحَمَّدُ بنُ هُلَيْحِ، «نَهَانِي مَالكُ عَنْ شَيْحَيْنِ مِنْ قَرَيْش، وَقَدْ أَكْثَرَ عَنْهُمَا فَيْ (الْمُوَطَّا)، وَهُمَا مَمَّنْ يُحْتَجُ بِهِمَا، وَلَمْ يَنْجُ كَثَيْرُ مَنَ النَّاسِ مَنْ كَلاَم بَعَضِ النَّاسِ هَيْهِم، نَحْوَ مَا يُدُكَرُ عَنْ إِبْرَاهِيْمَ مِنْ كَلاَمِه قِ الشَّعْبَيُ، وَكَلام الشَّعْبِي فِي عَكْرِهَهُ، وَهُنْ كَلاَمَه قَبْلَهُم، وَتُتَاوَلَ بَعَضَهُم فِي العَرْضِ وَالتَّفْسِ، وَتَمْ يَلْتَشْتُ أَهْلُ العلم فِي هَذَا النَّحو إِلاَ بِبَيَانِ وَحُجَة، وَلَمْ تَسْقُطْ عَدَا لَتَنْهُم. إِلاَ بِبُرْهَانِ كَابِتِ، وَحُجَة، وَلَمْ تَسْقُطْ عَدَا كَتَيْهُ.

قَلْتُ (الذهبي)؛ لَسْنًا نَدَّعي فِي أَنْمَة الجَرْحِ وَالتَّعُدِيْلِ العِصْمَة مِنَ الْعَلَطَ النَّادِرِ، وَلا مَنَ الكَلاَمِ بِنَفْسَ حَادً هَيْمَنْ بَيْنَهُم وَبَيْنَهُ شَحْنَاءُ وَإَحْنَةٌ.

وَقَدْ عُلَمَ أَنَّ كَثِيْراً مِنْ كَلاَمِ الأقَرَانِ بَغْضَهِم فِيَّ بَعْض مُهَدَرٌ، لا عَبْرَةَ بِهِ، وَلا سَيَّمَا إِذَا وَثَقَ الرَّجُلَ جَماعَةُ يَلُوحُ عَلَى قَوْلِهُمُ الإِنِصَافُ، اه (السير: ٤٠/٧).

وَقَـالَ الإَمَـامُ الذَّهَبِيُّ: كَـلاَمُ الأقْـرَانِ بِعضهم فِيْ بعض لا يُعبأ به، لأسيما إذا لاح لك أنه لعداوة أو

لمذهب أو لحسد، وما ينجو منه إلا من عصم الله. وما علمت أن عصرًا من الأعصار سلم أهله من ذلك سوى الأنبياء والصديقين، ولو شئت لسردت من ذلك كراريس. (ميزان الاعتدال ١١١/١). وَقَالَ السُّبْكِي: «وَمِمَا يَنْبَغِي أَنْ يُتَفَقَّدَ حَالُ

الْمَقَائِدِ وَاحُتَلَاهُهَا بِالنَّسْبَةِ إِلَى الْجَارِحِ وَالْجُرُوحِ، فَرُبَّمَا خَائفَ الْجَارِحُ الْجُرُوحَ فِي الْمَقِيدَةِ، هَجَرَحَهُ لذلكَ.

#### خامسا؛ غرس خلق الرجوع إلى العقَّ:

وهي سمة قليلة وخلق عَزَّ وجوده، من تمسك بها كثر من المنصفين شاكروه وقل منهم شاكوه. ولا يعني هذا أنه لن يوجد من يعترض عليه، فهذا ما لا يكون

#### إذا أنْتَ لَمْ تَشْرَبْ مِرَارًا عَلَى الْقَدَى 🚽

#### ظَمِئْتَ وَأَيَّ النَّاسِ تَصْفُو مَشَارِ بُهُ؟

لا سيما في ذمان الأثقاض والأمتعاض والتَّمَضْمُض بالاعتراض حتَّى قَرضَتُ أَعُرَاضُ بِقَبِيح أَعُرَاض ورُبَّما منْ أَجْلِ حِفْنَةٍ أَعْوَاضٍ وللهِ الأُمُرُ مِنْ قِبْلُ وَمِنْ بَعُدً.

وَلَمْ يَزَلْ الأَئِمَةُ يَرْجِعُ بِعِضُهم عَنْ قَوْلُه إلَى مَا ظَهَرَ له رُجُحاتُه ومَنْ نَظَر إلى تَرَاجُعاتَ الحافظ الشهاب ابن حجر لأدرك قدرَ الإنصَافِ الَّذي مُنحُوهُ ورُزِقُوهُ.

ومن ذلك ما قاله الإمام ابن الصلاح:

وَهَـذَا الْقَسْمُ جَمِيعُهُ مَقْطُوعٌ بِصِحَتِهِ وَالْعَلْمُ الْيَقِينِيُ الْنَظَرِيُّ وَاقِعٌ بِه، خلافًا لَقَوْلَ مَنْ نَضَى ذَلكَ، مَحْتَجًا بِأَنَّهُ لاَ يَفِيذَ عِ أَصْلِهِ إِلاَّ الظَّنُّ، وَإِنَّمَا تَلَقَتْهُ الأُمَّة بِالْقَبُولِ؛ لأَنَّهُ يَجِبُ عَلَيْهِمُ الْعَمَلُ بِالظَّنُ، وَالظَنُّ قَدْ يُخْطَىُ.

وَقَدْ كُنْتُ أميلُ إلى هَذَا وَأَحْسَبُهُ قَوِيًا، ثُمَّ بَانَ لِي أَنَّ الْلَّهُمَبَ الَّذِي احْتَرْنَاهُ أَوَّلا هُوَ الصَّحِيحُ، لأَنَّ ظَنُّ مَنْ هُوَ مَعْصُومٌ مَنَ الْحَطَا لا يُحْطِيحُ. وَالأَمَة فِي إَجْمَاعَهَا مَعْصُومَة مَنَ الْحَطَا لا يُحْطِيحًا كَانَ الْأَجْمَاعُ التَّنَبِّنِي عَلَى الاجْتِهَاد حُجَّة مَقْطُوعًا بِهَا، وَأَكْثُرُ التَّنُوعُ الأَوَّلُ: مَعْرِقَةَ الصَّحيح مِنَ الْحَدِيثِ: ص ٢٨). فانظر كيف لم يتحرج الأمام من الرَجوع عما كان عميل إليه ويحسبه قويًّا إلى ما اختاره بعد ذلك ألا حامسًا: إذْ رَاكُ قَدْرِ الْمُضَادَةِ الْتَرَبُّبَةِ عَلَى ذَلِكَ مِنَ التَّذَابُر والْقَطيعَة وَالْبَغْضَاء.

بَلْ وِتَمَنِّي التَّلَفِ وَالْوُتِ لِلْمُحَالِفِ، وَلا سِيَّمَا بَيْنَ

أَهْلِ الْعِلْمِ وَالْتُتَدَيِّنِينَ.

فَقَاتُلَ اللَّهُ العَصَبِيَّة كَمْ عَادَتْ عَلَى صَاحِبِهَا كَلًا، وَأَوْرَكَتُهُ ذُلاً، وَأَصْبُحَتْ فِي رَقَبَتِه غَلًا. قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ بْنُ مَتْدَهُ: خَدُثُتُ عَنِ الرَّبِيْعِ، قَالَ:

رَأَيْتُ أَشْهَبَ بُنَ عَبْدِ الْعَزِيْزِ سَاجِدًا يَقُوْلُ فِيَّ سُجُوُدِهِ، اللَّهُمَّ أمت الشَّافِعِيَّ، لاَ يَدُهَبُ عِلْمُ مَالِكٍ، فَبَلَغَ الشَّافِعِيَّ، فَانَشَا يَقُوْلُ،

تَمَنِّى رِجَالُ أَنْ أَمُوتَ وَإِنَّ أَمُتُ فَتَلَكَ سَبِيْلُ لَسْتُ فِيْهَا بِأَوْحَدِ فَقُلْ لِلَذِي يَبْغِي خِلَافَ الَّذِي

مَصَى تَهَيَّا لاَحُرَى مِثْلِهَا فَكَانُ قَدِ وَقَدْ كَلِمُوا لَوْ يَنْفَعُ العَلْمُ عِنْدَهُمْ لَنْنَ مِثْمَا الدَّاعِي عَلَيْ بِمُخَلَد

السير:١٠/٧٢.

وَقَارَنْ ذَلِكَ بِقُوْلِ الشَّاهِعِيِّ:

مَّا ئَأْطُرْتُ أَخَداً فَتْ عَلَى الْعَلَبَةِ، وَبِودِي أَنَّ جَمِيْعَ الحُلق تَعَلَمُوا هَذَا الكثابَ – يَعْني: كُثْبَهُ- عَلى أَنَّ لاَ يُنْسَبُ إِلَى مِنْهُ شَيْءٌ (السير ١٠/٧٦)

إِنَّ الْخِلُافَ بَيْنَ الْتَعَصِّبَةَ أَشَدُ مِنْ الْخِلَاف بَيْنَ الْتُيُوسَ- حِينَ تَعَارُ فِ زُرُبِهَا- حَدُهَا وَقَدُهَا، وَنَطْحَا وَرَفُسًا، ونعوذ بالله مَن مثل السَّوْءِ.

لهَذَا تَجِدُ أَمْرَاضَ النَّفُوسِ بَيْنَهُمْ تُسامي الذُّبَابَ كَتُرَةَ وَعَدَدَا؛ هَهُمْ بَيْنَ كَذَّابَ وَشَغَّابٍ، وَقَتَّاتَ وَيَهَّاتٍ، وَهَمَّادٍ وَلَّازٍ، وَنَمَّام وَقَادَفُ وَيَاغٍ لُلْبُرَءَاءَ الْعَنَتُ، وَبَاعِثْ لِرُهَاتِ الْخِلَافِ وَهُوَ رَمِيمٌ فِي قَائِمَة يَطُولُ ذَكُرُهَا مَنْ صَفَاتَ أَهْلَ الرَّيَبِ وَالطَّرَائِقِ الْدُمُومَةِ؛ هَاللَّهُمْ سَلَمْنَا وَعَاهَنَا لَا إِلَهَ إِلاَ أَنْتَ.

#### سادساء هجر الخصومات

وَالْعَمَلُ عَلَى بَعْثِ الْإِيلَافِ بَيْنَ الْسُلِمِينَ، وَلا سِيَّمَا بِينِ مَنْ يَحْدُمُونَ دِينَهُمْ.

ie last

WY3 1 da - Hatte . 30 - Hunik Heisuns elk ( 1200

وَلا رَيْبَ أَنَّ هَذَا مَنْ تَمَامِ الْعَقْلِ وَكَمَالِهِ، هَانَّ الْخُصُومَات تُورِثُ غَلَّا للَّذِينَ آمَنُوا، وَتُوغِرُ الْصُّدُورَ، وَنَعُودُ بِاللَّهِ مِنْ فِتْنَهِ الْصَّدْرِ، وشَتَاتِ الأَمْرِ.

قَالَ عَلَيْ بْنُ أَبِي طَائِبٍ، إَنَّ لِلْحُصُومَاتِ قُحَمًا وَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَحْشُرُهَا اهْ.

(الْقُحَمُ: هِيَ الْأُمُورُ الْعَظِيمَةُ الشاقَة، واحدِتْها: قُحُمة، النّهاية: ١٩/٤)

وَحَسْبُكَ مِنْ شَرُّ حُضُورُ الشَّيْطَانِ فِيهِ، (وَمَنْ يَكُنِ الشَّيْطَانُ لَهُ قَرِيتًا فَسَاءَ قَرِينًا) النساء

وهذا جَعْفَرَ بِنَ مُحَمَّدٍ، يَقُوْلُ: إِيَّاكُم وَالْخُصُومَة عِ

الدُيْنِ، هَإِنَّهَا تَشْعَلُ الْقَلْبَ، وَتُورِثُ النَّطَاقَ۔ (السير، ٢٦٤/٦).

وقالَ حَاتِمُ الأَصَمُّ، مَعِي كَلاَتُ خِصَالٍ، أَظْهَرُ بِهَا عَلَى خَصْمِي، قَالُوا، مَا هِيَ 8 قَالَ، أَفَرَحُ إِذَا أَصَابَ خَصْمِي، وَأَحْفَقُ ذِلْكَ أَحْمَدَ بُنَ حَتْبَلِ هَقَالَ، أَتْجَاهَلُ عَلَيْه، فَبَلَغَ ذَلْكَ أَحْمَدَ بُنَ حَتْبَلِ هَقَالَ، سُبْحَانَ اللَّه مَا كَانَ أَعْقَلَهُ مِنْ رَجُلِ (الْأَنْتَظِم لابن الجوزي: ٢٥٤/١١)

ويرحم الله أبَا يُوْسُفَ إِذْ كَانَ يَقُوْلُ، العِلْمُ بِالْخُصُوْمَة وَالكَلامِ جَهلٌ، وَالْجَهْلُ بِالْخُصُوْمَة وَالْكَلامِ عِلْمٌ.قَلْتُ (الذهبي)، مِثَالُهُ شُبَهُ وَاشْكَالاَتُ مِنْ نَتَاتِجَ أَفَكَارِ أَهْلِ الْكَلام، تُوَرَدُ فِي الْحِدَّالِ عَلَى آيَاتِ الْصُفَاتِ وَأَحَادِيْتِهَا، فَيُكَفَّرُ هَذَا هَذَا، وَيَنْشَأُ اللاَعْتَزَالُ، وَالْتَجَهَّمُ، وَالْتَجِسِيْمُ، وَكُلُّ بَلاءٍ حَسْأَلُ

#### ثامناء إحداث الإيلاف ونشر المؤذة .

وَذِلْكَ بِبَعْثُ رُوحِ التَّآلُف، وَعَدَمِ اهْتَعَالِ الْخِلَاف، وَنَبْدُ ثَلْبِ أَهْلِ الْعِلْمِ والْفَضْلِ، وَتَرْكَ امْتَهَانِهِمْ فَإَنَّ دَلِكَ يُوقَعُ الاحْتَلَافَ وَيَرْفَعُ الْوِفَاقَ وَيُقَطِّعُ الْعِصَمَ وَيُحْدِثُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ وهُمَا يُعْمِيَانِ وَيُصِمَّانِ كَمَا أَنَّ الْهَوَى يُعْمِي وَيُصِمَّ.

روى البخاري بسنده عن عَبْد اللَّه بن مسعود رضي الله عنه، أنَّهُ سَمِعَ رَجُالاً يَقَرَأ آيَة سَمِعَ النَّبِي صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ خِلافَهَا، فَأَحَدُتُ بِيَده، فَانْطَلَقْتُ بِهِ إِلَى النَّبِي صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ، «كَلاكُمَا مُحْسِنٌ فَاقَرَآ « أَكْبَرُ عِلْمِي، قَالَ، « فَإِنَّ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمُ أَحْتَلَفُوا فَأَهْلِكُوا « قَال ابن حجر، فيه الْحَضُ عَلَى الْجَمَاعَة وَالأَلْفَةِ وَالتَحْذِيرُ مِنَ الْفُرْقَة وَالاحْتَلَافِ اهِ

うちょう

Le l'acte

711 4 - 11auc

\* 20 - 11min 12010mh e1k (1400)

قَالَ شَيْحُ الْإِسْلامِ ابْنُ تَيْمِيَّة، وَتَعْلَمُونَ أَنَّ مِنْ الْقَوَاعِد الْعَظِيمَة الَّتِي هَيَ مِنْ جِمَاع الدِّينِ، تَالِيفَ الْقُلُوبِ وَاجْتَمَاعَ الْكَلَمَة وَصَلاحَ ذَات الْبَيْنِ فَإِنَّ اللَّهُ تَعَالَى يَقُولُ، «فَاتَقُوا اللَّهُ وَأَصْلحُوا ذَات بَيْنَكُمْ، وَيَقُولُ، «وَاعْتَصمُوا بِحَبْلِ اللَّهُ جَمِيعًا وَلاَ تَعْرَقُوا، وَيَقُولُ، «وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَعْرَقُوا وَاحْتَلَفُوا مِنْ بَعْد مَا جَاءَهُمُ الْبَيْنَاتُ وَأُولَئِكَ لَهُمُ عَذَابٌ عَظَيمٌ». وَأَمْتَالُ ذَلِكَ مِنْ اللَّصُوصَ ائَتِي تَأْمُرُ بِالْجَمَاعَة والائتلاف وَتَنْهَى عَنْ الْفُرْهَةِ وَالاحْتَلَافِ.

وَأَهْلُ هَذَا الأَصْلِ: هُمْ أَهْلُ الْجَمَاعَة كَمَا أَنَّ الْخَارِجِينَ عَنْهُ هُمُ أَهْلُ الْفُرْقَة. وَجِمَاعَ السُّنَّة:

طَاعَةُ الرُّسُول.

وَلِهَذَا قَالَ النَّبِيُّ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِيْ الْحَدِيث الصَّحِيح الَّذِي رَوَاهُ مُسْلِمٌ فَ صَحِيحِهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ (إِنَّ اللَّهَ يَرْضَى لَكُمْ تَلاَكَا، أَنَ تَعْبُدُوهُ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَأَنْ تَعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلا تَغَرَقُوا وَأَنْ تُنَاصِحُوا مَنْ وَلَاهُ اللَّهُ أُمُورَكُمْ).

وَبِي السَّبَّنِ مِنْ حَدِيتُ زَيْدٍ بَنِ كَابِت وَابْنِ مَسْعُود - فَقَيهَي الصَّحَابَة - غَنْ النَّبِيُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَمَ أَنَّهُ قَالَ: " نَضَرَ اللَّهُ أَمْراً سَمِعَ مَنَا حَدِيتًا فَبَلَعْهُ إلى مَنْ ثَمْ يَسْمَعْهُ قَرُبَّ حَامَل فِقَه عَيْد فَقيه وَرُبَّ حَاملِ فِقه إلى مَنْ هُوَ أَفَقَهُ مَنْهُ. تَلَأَتُ لاَ يُعْلُ عَلَيْهِنَ قَلْبُ مُسْلِمٍ: إخْلاصُ الْمُمَلِ للَّه وَمُنَاصَحَة وُلاَة الأَمْرِ. وَلُزُومُ جَمَاعَةِ الْسُلمِينَ فَإِنَّ دَعُوتَهُمْ تُحَيِطُ مَنْ وَرَاعَهُمْ ).

وَقَوْلُهُ "لا يُعْلُ " أَيْ لا يَخْقَدُ عَلَيْهِنَّ. هَالا يُبْغِضُ هَذِهِ الْحِصَالُ قَلْبُ الْسُلِمِ بَلْ يُحِبُّهُنَّ وَيَرْصَاهُنَّ. اه (مَجْموع الفتاوي: ١٨/١٨ - ٢٥).

وهذا وإن كان شاقًا في زماننا إلا أنه يسير على من يسره الله تعالى عليه.

وإذا كان شيخ الإسلام- وهو من هو- قد اشتكى غرية الزمان فكيف بنا؟؟ قال ابن كثير، وَسَمِعْتُهُ كثيرًا منْ شَيْخِنَا الْعَلاَمَةِ أبى الْعَبَّاس ابْن تَيْميَّة- رَحِمَهُ اللَّهُ- بُنْشدُ،

ابِي العباس ابن تيميه- رحمه الله- يَنْشِدُ: عَوَى الدُّثُبُ هَاسُتَانَسُتُ لِلدُّثُبِ إِدُّ

عَوَى وَصَوَّتَ إِنْسَانُ فَكِدْتُ أَطِير

(البداية والنهاية، ١٨٤/١٥). كتب العتَّابيُّ إلى مالكِ بنِ طَوْقٍ يستَزيده ويستهديه ويدعوه إلى صلة الرحم والقرابة

بينه وبينه وكان مما كتب:

إِنَّ قَرَابَتَكَ مِن قَرُب منَكَ خَيرُه، وإِنَّ ابِنَ عَمِّكَ مِن عَمَّ نَفَعُه، وإِنَّ عَشيرتَكَ مِن أَحسنَ مَعَاشرَتَكَ، وإِنَّ أَحبَّ النَّاسِ إِلَيْكَ أَجُدَاهُم بِالْمَنْعَةِ عَلَيْكَ، وإِنَّ أَهْدَاهُم إِلَى مَوَدَّتِكَ مَنُ أَهْدَى إِلَيْكَ، ولَدَ لَكَ أَهْوَلُ:

ولقد بلوث الناس ثم سيرثهم

ووصلتُ ما قطَعُوا من الأَسْبَابِ هَإِذَا القَرَابِةَ لا تُقَرُبُ قَاطِعاً

وإذا المُوَدُّةُ أَهْرَبُ الأَنْسَّابِ (ديوان المعاني لأبي الهلال العسكري: ٢٥٣/٢). والحمد لله رب العالمن.

### من فتاوى الأزهر الشريف واللجنة الدائمة للإفتاء

ترك طواف الوداع 🚊 الحج 🚬 المات 🔄

السؤال: أدى مناسك الحج ولكنه نسى طواف الوداع ولما تذكره لم يتيسر له الطواف لشدة الزحام ولوجود زوجته وأولاده بعيداً عن بيت الله الحرام فلم يستطع تركهم والعودة لتأدية طواف الوداع. فما الحكم الشرعى؟

الجواب: قال الله سبحانه وتعالى «وأتموا الحج والعمرة لله ، البقرة ١٩٦ ، وقال صلى الله عليه وسلم (خذوا عنى مناسككم) ومناسك الحج منها الأركان التي لا يصح الحج بدونها ومنها الواجبات والسنن وطواف الوداع بفتح الواو ويسمى طواف الصدر بفتحتين وطواف آخر عهد بالبيت وهو الطواف عند إرادة السفر من مكة وهو واجب عند الحنفية والشافعية والحنابلة لغير الحائض والمكي أي من هو مقيم بمكة فلا يجب على من كان داخلها ولا على الحائض ودليل ذلك حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال أمر الناس أن يكون أخر عهدهم بالبيت إلا أنه خفف عن المرأة الحائض. أخرجه الشيخان. ومن نسيه ولم يتمكن من أدائه لزمه دم سنها ستة أشهر على الأقل أن كان من الضأن وسنة إن كان من المعز ولا يختص ذبحه بزمان أو مكان فله أن يذبحه بأى زمان أو مكان شاء. بشرط ألا يكون المسئول عنه مقيما بمكة فإن كان مقيما بها فلأ يجب عليه طواف الوداع وبالتالي فلا يجب عليه بتركة فداء. والله سيحانه وتعالى أعلم. (المتى الشيخ: عبد اللطيف

حمزة). تُقطة العرم المسؤال: أشناء وجودي في مني

وجدت مبلغا من النقود نحو ثلاثين دسنارا فأخذتها وقررت التصدق بها بعد عودتي لبلدي على أن أهب ثوابها لصاحبها فهل يجوز ذلك؟ الجواب: لقطة الحرم يحرم أخذها إلا لتعريفها فقد صح في الحديث «إن هذا البلد حرمه الله تعالى، لا يلتقط لقطته إلا من عرفها، وجاء أيضا «لا يرفع لقطتها إلا منشدها» أي المرف بها، قال العلماء في بيان حكمة ذلك: إن حرم مكة مثابة للناس يعودون إليه المرة بعد المرة، فريما يعود مائكها من أجلها أو يبعث في طلبها، فكأنه جعل ما له محفوظا عليه، كما غلظت الدية فيه. وقالوا: من التقطها يلزمه الاقامة وعدم السفر وذلك للتعريف بها أو يدفعها إلى الحاكم إذا كان أمينا ليقوم بالتعريف عنها، ويوجد الآن جهاز خاص في الحرم للأشياء المفقودة فيجب تسليمها إليه، ثم قال العلماء إن لم يسلمها إلى الحكومة لا يجب بعد معرفة علاماتها أن يحفظها، سواء أكانت حقيرة أم خطيرة، وتبقى وديعة عنده لا يضمنها إذا تلفت إلا بالتعدي، ثم ينشر خبرها في مجتمع التاس بكل وسيلة، فإن جاء صاحبها وعرفها دفعت إليه، وإن لم يجيء عرفها الملتقط لدة سنة، فإن لم

مرفها الملتقط لمدة سنة، فإن لم يظهر صاحبها بعد سنة حل له أن يتصدق بها أو الانتفاع بها، هذا هو حكم المسألة ولك الخيارية إرسالها إلى حكومة السعودية لتتولى التعريف عنها، أو التصرف فيها على ضوء ما علمت.

(المقتي الشيخ، عطية صقر) الانانة لا الطواف

#### السؤال: أصابني مرض بعد الوقوف بعرفة لم أستطع معه أن أطوف طواف الإفاضة، فهل يمكن أن ينوب عنى أحد فيطوف بدلي؟

الجواب: طواف الإفاضة الذي يكون بعد الوقوف بعرفة هو ركن أساسى لا يصح الحج بدونه، ولا يجزئ عنه دم ولا غيره، ووقته ممتد فيمكن للإنسان أن يأتي به حتى لو انتهى شهر ذي الحجة، ولا يلزم بتأخيره دم ولا غيره كما قال بعض الفقهاء. وجعل الله أداءه ميسورا حتى على ذوى الأعدار غير القادرين على المشي، فيجوز الطواف من ركوب، كما يشاهد الآن فيمن يطاف بهم راكبين على «محفات « وعلى هذا فلا يجوز للمريض أن ينيب عنه غيره ليطوف ما دام يستطيع أن يطاف به محمولاً ودليله أن أم المؤمنين أم سلمة رضي الله عنها لما قدمت مكة مرضت، فذكرت ذلك للنبي صلى الله عليه وسلم فقال لها- كما رواه الجماعة إلا الترمذي-،طوق من وراء الناس وأنت راكبة، وورد في البخاري ومسلم أن النبى صلى الله عليه وسلم طاف في حجة الوداء على بعير، يستلم الركن بمحجن-عود معقوف الرأس-ولم أجد نصًا صريحا يجيز للمريض أن ينيب عنه غيره للطواف، مثل ذلك مثل الوقوف بعرفة، لا يوجد عذر يبيح الإنابة فيه. فهو مستطاع على أية حال، كالصلاة تؤدى من قيام أو قعود أو اضطجاء أو إيماء، لا ينوب فيها أحد عن أحد.

ولا يصح أن يقاس الطواف على رمى الجمار، لأن هذا واجب يجبر بدم ولو ترك فالحج صحيح، فالنيابة فيه جائزة، لوجود نص في ذلك وهو حديث جابر، حججنا مع النبي صلى الله عليه وسلم ومعنا النساء والصبيان، فلبينا عن الصبيان ورمينا عنهم رواه أحمد وابن ماجه.

> هذا، وهناك قول لعطاء بن أبى رباح يجيز النيابة في الطواف قياسًا على الإنابة في الحج كله، فالإنابة في بعض أركانه وواجباته جائزة من باب أولى.

÷È

*ie* [**basis**]

VY314 - 11a11

• 26 - السنة الخامسة والأربعوز

لكن القياس مردود ما دام هناك نص لا يجيز الإنابة حيث كانت أم سلمة محتاجة إليها لكن الرسول صلى الله عليه وسلم لم يبحها لها وأمرها أن تطوف راكبة. والنيابة في الرحج كله هي

للعاجز عنه لرض.

#### (الفتى الشيخ: عطية صقر) العشر الأوائل من ذي العجة

السؤال: ما هي الليالي العشر التي أقسم الله بها قوله تعالى دوالفجر وليال عشر، ولماذا أقسم الله بها الجواب: الليالي العشر التي أقسم الله بها ي فول سورة الفجر، قيل إنها العشر الأول من شهر الله المحرم ونسب هذا إلى ابن عباس، وقيل انها عشر ذي الحجة، ونسب هذا إلى مجاهد والسدى والكلبي، بل نسب إلى الرسول من رواية أبى الزبير عن جابر، وإن لم تثبت هذه الرواية، وهذا القول رجّحه الكثيرون، وبخاصة مان الليالي العشر ذكرت مع الفجر، وكثيرون من الفسرين قالوا: إنه فجر يوم النحر. وهي كما قالوا: ليالي أيام عشر.

ويؤكد هذا القول أحاديث وردت في فضلها، فقد روى البخاري وغيره عن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال «ما من أيام العمل الصالح فيها أحب إلى الله من هذه الأيام « يعنى أيام العشر، قالوا: يا رسول الله ولا الجهاد في سبيل الله؟ قال «ولا الجهاد في سبيل الله، إلا رجل خرج بنفسه وماله ثم لم يرجع من ذلك شيء «.

هذا أصحما ورد في فضل هذه الأيام. ولكن ما هو العمل الصالح، هل هو نوع معين من العمل، أو هو كل قرية يتقرب بها إلى الله؟ جاء في بعض الأحاديث النص على بعض القرب، ففي رواية الطبراني بإسناد جيد ، ما من أيام أعظم عند الله ولا أحب إلى العمل فيهن من أيام العشر، فأكثروا فيهن من التسبيح والتحميد والتهليل والتكبير، رواه أحمد وصححه الألماني.

فالعمل هو الذكر لكن جاء في حديث غريب-أي رواه راو واحد فقط-للترمذي قوله «يعدل صيام كل يوم بصيام سنة، وقيام كل ليلة منها بقيام ليلة القدر، سنن الترمزي وضعفة الألباني .

فالعمل هو الصيام والقيام، وجاء في فضل هذه الأيام أيضا بوجه عام كلام رواه البيهقي بإسناد لا بأس به عن أنس ابن مالك قال: كان يقال في أيام العشر: بكل يوم ألف يوم، ويوم عرفة بعشرة آلاف يوم.

إن النص على عمل في هذه الأيام لا يلغى عملاً آخر، لهذا أرى أن أي عمل صالح له ثوابه المضاعف، وبخاصة ما نصَّ عليه في بعض الروايات، من الذكر

والصيام والقيام، وكان سعيد بن جبير يجتهد فيها اجتهاداً شديداً حتى ما كان يقدر عليه.

ولعل الفضل سببه أن هذه الأيام هي التي يكثف فيها الذهاب إلى المسجد الحرام لأداء فريضة الحج والعمرة، ويعيش الناس فيها في ظلال الروحانية والشوق إلى الأماكن المقدسة، سواء منهم من سافر نليحج ومن لم يسافر، والعمل الصالح إذا وقع في ظل هذه الروحانية كان أرجى للقبول ومضاعفة الثواب، وبخاصة أن هذه الأيام فيها يوم عرفة ما من يوم أفضل عند الله من يوم عرفة ، وفيها العيد والحج الأكبر، وهي أيام يتوفر فيها الأمن في البلاد الإسلامية لتهيئة الجو للمسافرين للحج ولن خلفوهم وراءهم وذلك بالانشغال بالعبادة والذكر.

ويقول ابن جحر في فتح الباري ج ٢ ص ٢٣٤؛ والذي يظهر أن السبب في امتياز عشر ذي الحجة، لمكان اجتماع أمهات العبادة فيه وهي الصلاة والصيام والصدقة والحج ولا يتأتى ذلك في غيره، وعلى هذا هل يختص الفضل بالحاج أو يعم المقيم؟ فيه احتمال. انتهى

(المفتي الشيخ: عطية صقر)

من فتاوى اللجنة الدائمة إذا أخذ المال ونقص أو زاد ما العكم؟ س: إذا أعطى رجل رجلاً مبلغاً معيناً لكي يحج عن ميت، ثم ذهب الرجل إلى الحج ثم نقص عليه هذا المبلغ أو زاد، ما حكم ذلك؟ كما أرجو الإفادة هل له أجر إذا أحسن هذه المواقف عن الفاتى؟

ج: المسلمون على شروطهم، فإذا حصل اشتراط بين الداهع والآخذ على أن الآخذ يرد الزائد وعلى أن الداهع يكمل النقص، فعلى كل أن يفي بالتزامه، وإذا لم يكن بينهما شرط فانه يأخذ الزائد ويكمل النقص، أما الأجر قله أجر إن شاء الله أدا أخذ المال بنية صالحة وأدى الواجب عليه. وبالله التوقيق وصلى الله على وبالله التوقيق وصلى الله على الجنة الدائمة للبحوث العلمية والإقتاء

> (السؤال الثاني من الفتوى رقم: (١٨٢٣

وكلت من يحج عن زوجها من عرفات

س، منذ عدة سنوات حجت والدتي، وفي عرفات وكلت أحد الناس بأن يحج عن والدي التوفى، حيث إنه لم يحج في حياته، فهل هذه الحجة كاملة؟ حيث إنها بدأت من عرفات، كما هل يجوز عمل حجة أخرى لزيد من التأكد؟

ج: الإحرام يوم عرفة سواء كان في عرفة أو غيرها من الشخص الذي حج عن والدك صحيح، فإذا كان قد أدى الحج عن نفسه وكمل مناسك الحج ولم يحصل منه ما يبطله فهو مجزئ عن والدك، ولا يلزم حجة أخرى لزيد من التأكد، لكن إن أرادت أن تحج عنه حجة أخرى فهذا إليها، ولها أجرفي ذلك. وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الخامس من الفتوى رقم (٦٢٥٩)

الفصل بين الطواف والسعي بوقت طويل س: ما حكم من طاف طواف الإهاضة ولم يسع حتى غريت الشمس، بعد آخر أيام التشريق؟ وما حكم السعي إذا سعى بعد غروب الشمس من ذلك اليوم، أو بعد أيام التشريق؟

ج: سعيك آخر أيام التشريق أو بعد أيام التشريق صحيح، ولا حرج عليك في تأخيره؛ لأنه ليس من شروط صحته أن يكون متصلاً بالطواف، لكن من الكمال أن يكون بعد الطواف متصلاً به؛ تأسياً بالنبى صلى الله عليه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الأول من الفتوى رقم (٢٤٤٥)

المفرد بالعج لا هدي عليه س، هل يصح الحج بدون قدية بالذبح أو لا يصح؟ ج: إذا كان إحرامك بالحج وحده في أشهر الحج؛ فلا هدي عليك؛ لأنك مفرد بالحج.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإقتاء. الفتوى رقم (٦٤٤٣).

ā

1

ie Itania 121 a. - Italie - 10 - Ituite Italaune eldigee

التلفظ بالنية عند ذيح الأضعية س، هل يجوز التلفظ بالنية مثلا لو أردت أن أذيح أضحية لوالدي المتوفى، فأقول، اللهم إنها أضحية والدي هالان، أم أني أعمل الحاجة بدون تلفظ ويكفى؟

ج: النية محلها القلب، فيكتفي بما قصده في قلبه، ولا يتلفظ بالنية، وعليه بالتسمية والتكبير عند الذبح؛ لما ثبت في الصحيحين عن أنس رضي الله عنه قال: ضحى النبي صلى الله عليه وسلم بكبشين ذبحهما بيده وسمى وكبر، ولا مانع من أن تقول: اللهم إن هذه أضحية عن والدي، وليس هذا من التلفظ بالنية. وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحيه وسلم.

#### اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء. السؤال الثاني من الفتوى رقم (٥٩٢٨). الأضعية للميت

#### س: هل تجوز الأضحية للميت؟

ج: أجمع المسلمون علي مشروعيتها من حيث الأصل، ويجوز أن يضحى عن الميت؛ لعموم قوله صلى الله عليه وسلم: ، إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له، رواه مسلم وأبو داود والترمذي والنسائي والبخاري في الأدب المضرد عن أبي هريرة، وذبح الأضحية عنه من الصدقة الجارية؛ لما يترتب عليها من نفع المضحي والميت وغيرهما.

وبـالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الثاني من الفتوى رقم (١٤٧٤) إعطاء الكافر من الأضعية

س، هل يجوز لن لم يدين بدين الإسلام أن يأكل من لحم عيد الأضحى؟

うちょう

Le Ileres VY31 & - Ileuc

• 10 - 11min 11eilonni e12 (140

ج: نعم يجوز لنا أن نطعم الكافر المعاهد والأسير من لحم الأضحية: ويجوز إعطاؤه منها لفقره أو قرابته أو جواره، أو تأليف قلبه؛ لأن النسك إنما هو لي ذبحها أو نحرها: قرباناً لله، وعبادة له، وأما لحمها فالأفضل أن يأكل ثلثه. ويهدي إلى أقاربه ويتصدق بثلثه على الفقراء، وون زاد أو نقص في هذه وان زاد أو نقص في هذه ولا يعطى من لحم الأضحية حرج، والأمر في ذلك واسع، الأقسام أو اكتفى ببعضها فلا ولا يعطى من لحم الأضحية حربياً؛ لأن الواجب كبته واضعافه، لا مواساته وتقويته بالصدقة، وكذلك

الحكم في صدقات التطوع؛ لعموم قوله تعالى: الأ يَنْهَاكُمُ اللَّه عَنِ الَّذِينَ لَم يُقَاتَلُوكُمُ في الدَّينِ وَلَمُ يَجْرِجُوكُمُ مِنْ دَيَارَكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمُ وَتَقْسَطُوا إِلَيْهُمُ إِنَّ اللَّهُ يَحَبُّ الْقُسطينَ ، ولأن النبي صلى اللَّه عليه وسلم أمر أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنها أن تصل أمها بالمال وهي مشركة في وقت الهدنة.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الثالث من الفتوى رقم (١٩٩٧)

من أراد أن يضحى فلا يأخذ من شعره ولا أظفاره

س؛ الحديث من أراد أن يضحي أو يضحى عنه فمن أول شهر ذي الحجة فلا يأخذ من شعره ولا بشرته ولا أظفاره شيئاً حتى يضحي، فهل هذا النهي يعم أهل البيت كلهم، كبيرهم وصفيرهم أو الكبير دون الصغير؟

ج: لا نعلم أن لفظ الحديث كما ذكره السائل، واللفظ الذي نعلم أنه ثابت عن النبي صلى الله عليه وسلم هو ما رواه الجماعة إلا البخاري، عن أم سلمة رضي الله عنها، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إذا رأيتم هلال ذي الحجة وأراد أحدكم أن يضحي فليمسك عن شعره وأظفاره، ولفظ أبي داود وهو لمسلم والنسائي أيضا: «من كان له ذيح بذيحه فاذا أهل هلال ذى الحجة فلا بأخذ من شعره وأظفاره حتى يضحى»، فهذا الحديث دال على المنع من أخذ الشعر والأظفار بعد دخول عشر ذي الحجة لمن أراد أن يضحى، فالروائة الأولى فيها الأمر والترك، وأصله أنه يقتضى الوجوب، ولا نعلم له صارفا عن هذا الأصل، والرواية الثانية فيها النهى عن الأخذ، وأصله أنه يقتضي التحريم، أي: تحريم الأخذ، ولا نعلم صارفا يصرفه عن ذلك، فتسين بهذا: أن هذا الحديث خاص بمن أراد أن يضحى فقط، أما المضحى عنه فسواء كان كبيرا أو صغيرا فلا مانع من أن يأخذ من شعره أو بشرته أو أظفاره بناء على الأصل وهو الجواز، ولا نعلم دليلا يدل على خلاف الأصل. وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإقتاء السؤال الثالث من الفتوى رقم (١٤٠٧) الحمد لله رب العالمين. فلاتسودوا وجه

الحمد لله على نعمة الإسلام، وكفى بها نعمة، والصلاة والسلام على سيد الأنام،

all Ward Mish Fringer Lines

#### يين مناسبتين :

المناسبة الأولى: دخولنا في أشهر الحج: - قبال تعالى: مَالَحَجُ أَشَهُرٌ مَعْلُومَتَ فَمَن فَرَضَ فِيهِ اللَّجَ فَلَا رَفَتَ وَلَا شُسُوتَ وَلَا حِدَالَ فِي الْحَجُ وَمَا تَغْمَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَسْلَمُهُ اللَّهُ وَتَكَزَوَّدُوا فَإِنَ خَيْرَ الزَّادِ الْتَقْوَىٰ وَاتَقُونِ يَتَأُولِ الْأَلْبَكِ » (المُترة: ١٩٧).

المراد بالأشهر المعلومات عند جمهور العلماء: شوال، وذو القعدة، وعشر من ذي الحجة، فهي التي يقع فيها الإحرام بالحج غالبا. (تفسير السعدي: ٩١/١).

المناسبة الثانية، الصيف وجوه الحار الذي يزداد فيه العرق والأرق، فنحتاج إلى الماء لنطفئ العطش في الدنيا، والحر الأكبر والعطش الأعظم يوم القيامة.

نحاول الربط بين المناسبتين من خلال هذه الوصايا النبوية التي جاءت في أكبر تجمع للصحابة في عهد النبي صلى الله عليه وسلم حيث بلغ مائة وثلاثين ألفا تقريبًا.

#### الهدف من هذه الوصايا: السعادة:

١- في الدنيا: قال تعالى: «قُلْ إِن كُنتُر تُعِبُونَ اللهُ فَأَنَبِعُونِ يُحِبّكُمُ اللهُ وَيَغْفِرُ للمُ وَيَغْفِرُ لَحُرُ فُلُونَكُمُ وَاللهُ عَفُورٌ رَاللهُ عَفُورٌ رَاللهُ عَفُورٌ رَاللهُ عَفُورٌ رَاللهُ عَفُورٌ رَجِبكُمُ اللهُ وَيَغْفِرُ لَحُر فَاللهُ عَفُورٌ مُ عَمَوانَ (٣١).

إِنَّ حَرْقَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنْ رَسُولُ
 اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالُ: «كُلُّ أُمَّتِي
 يَدِخُلُونَ الْجَنَّةَ إِلاَّ مَنْ أَبَى»، قَالُوا: يَا رَسُولُ
 اللَّه، وَمَنْ يَأْبَى؟ قَالُ: «مَنْ أَطَاعَتِي دَخَلَ
 اللَّه، وَمَنْ يَأْبَى؟ قَالُ: «مَنْ أَطَاعَتِي دَخَلَ
 اللَّه، وَمَنْ عَصَانِي هَتَدُ أَبَى»، (صحيح
 الىخارى: ٧٢٨٠).

من خطب يوم الحج الأكبر؛ عن عَمْرُو بْنَ

مُرَة، قَالَ: سَمعْتُ مُرَةَ قَالَ: حَدَثني رَجُلَ منْ أصْحَابِ النَّبِي صلى الله عليه وسلم قال: قام فينا رسول الله صلى الله عليه وسلم عَلَى نَاقَة حَمْرَاءَ مَخَضْرَمَة فَقَالَ: " أَتَدْرُونَ أَيْ يَوْم يَوْمَكُمْ هَذَا؟ " قَالَ: قَلْنَا يَوْمُ الْنُحْرِ، قال: صُدَقْتُمْ يَوْمُ الْحَجُ الأَكْبَرِ، أَتَدُرُونَ أَيْ شهر شهرُكم هذا؟ "قلنا؛ ذو الحجة، قال: "صَدَقَتَمُ شَهْرُ الله الأَصَمُ، أَتَدْرُونَ أَي بَلَد بَلدُكُمُ هَذَا؟" قَالَ: قَلْنَا: الْشَعَرُ الْحِرَامُ، قال: " صَدَقْتُمْ "، قَالَ: " فَإِنَّ دَمَاءَكُمْ وَأَمُوالِكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامٌ كَحُرْمَة يَوْمِكُمْ هَذَا، في شهركم هذا، في بَلدكم هذا ألا وَإِنَّى فرطكم على الحوض أنظركم، وإني مُكاثر بِكُمُ الأَمَمَ، فَلا تَسَوِّدُوا وَجْهِي، أَلا وَقَدْ رَأَيْتَمُونِي وَسَمِعْتَمْ مِنِّي وَسَتَسْأَلُونَ عَنِي، فَمَنْ كُذَبَ عَلَيَّ فَلْيَتَبَوَّأَ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ، ألا وَإِنِّي مُسْتَنْقَدْ رِجَالا أَوْ نَاسًا، وَمُسْتَنْقَدْ مني آخرُونَ، فأقولَ: يَا رَبُ أَصْحَابِي فَيُقَالَ: إِنَّكَ لا تَدْرى مَا أَحْدَثوا بَعْدَكَ" (مسند الإمام أحمد بن حنبل (٢٣٤٩٧) المحقق: الأرناءوط إسناده صحيح، صحيح ابن ماجه (۳۰۰۷).

121201 K

صلاح عبد الغالق

- هـذا الحـديث جمع وصـايا كثيرة وتحذيرات كبيرة، ومن هذه التحذيرات (هَلاَ تُسَوِّدُوا وَجْهِي)، وجاءت هذه الوصية في حديث النبي صلى الله عليه وسلم عن مشهد عجيب من مشاهد يوم القيامة.

المعطش الأكبر: المعطش الأكبر:

لا شك أن يوم القيامة شديد الأهوال التي لا يتخيلها ولا يتحملها إنسان، من هذه الأهوال العطش الشديد والذي من أسبابه ما يلي:

#### ١- اقتراب الشمس من الرؤوس:

عن سُلَيْم بْنُ عَامِرٍ، حَدَّثَنِي المَقْدَادُ بْنُ الأَسْوَدِ، قَالَ: سَمِغَتُ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ، يَقُولُ: «تُدْنَى الشَّمْسُ يَوْمَ الْقَيَامَة منَ الْحُلْقِ، حَتَّى تَكُونَ مَنْهُمْ كَمَقْدَار مِيلَ»- قَالَ سُلَيْمُ بْنُ عَامِرِ: فَوَاللَّه مَا أَدْرَى مَا يَعْنِي بِالْلِيلِ? أَمَسَافَةَ الأَرْضِ، أَمَ الْيل الَّذِي تَكْتَحَكُ بَه الْعَيْنُ- قَالَ: «فَيَكُونُ النَّاسُ عَلَى قَدْرِ أَعْمَائَهِمْ فِي الْعَرْقِ، فَمَنْهُمْ مَنْ يَكُونُ إِلَى مَنْ يَكُونُ إِلَى حَقْوَيْهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَلْجِمَهُ الْعَرَقُ مَنْ يَكُونُ إِلَى حَقْوَيْهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَلْجِمَهُ الْعَرَقُ وَسَلَّمَ بِيَدِه إِلَى هَيهِ. (صحيح مسلم: ٢٨٦٤).

قَالُ أَبِّنُ الْلُكَ؛ إِنَّ قَلْتُ؛ إِذَا كَانَ الْعَرَقَ كَالْبَحْرِ يُلْحِمُ الْبَعْضَ، فَكَيْفَ يَصَلُ إِلَى كَعْبِ الآخَرِ، يُقَالُ يمْسكُ اللَّه تَعَالَى عَرَقَ كُلُ إِنْسَانَ بحَسَبِ عَمَله; فَلا يَصلُ إِلَى غَيْرِهِ مِنْهُ شَيْءٌ، كَمَا أَمْسَكَ جَرْيَةَ الْبَحْرِ لَمُوسَى عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ. (مرقاة المُقاتِيحَ: ٣٥١٧/٥).

#### ٢- حمل الذنوب على الظهر:

in an

ذو العجة ٢٣٦٧ ه. - العدد - 26 - السنة الخامسة والأربعون

- قال تعالى: « لَحَسِلُوا أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةً فَوَعَ ٱلْقِبَسَمَةُ وَمِنْ أَوْزَارِ ٱلَّذِينَ يُعْلُونَهُم عَلَى عَلَمُ أَلَا سَتَآة مَا يَرْرُونَتَ » (المنحل: ٢٥). وقال تعالى: وهُمَّ يَعْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَى ظُهُورِهِمْ أَلَا سَآة مَا يَرْدُونَ» (الأنعام: ٣١).

٣- وجاءت جهنم غاضية:
قال تعالى:
دَ مَانَة بَوْمَهِذٍ بِحَهَنَمُ تَوْمَهُ مِنْهُ عَمَدَ مَعْمَدُ بَعَدَ مَعْمَ بَعَدَ مَعْمَ بَعَدَ مَعْمَ بَعَد بَعَد مَعْم مُعْم مُعْم

حَمَّنْ عَبْد الله، قَالَ؛ قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَّ، ديُوْتَى بِجَهَنَّمَ يَوْمَئَد لَهَا سَبْعُونَ أَلْفَ زِمَام، مَعَ كُلُّ زَمَامِ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكِ يَجُرُونَهَا، مسَلم (٢٨٤٢).

"يُؤتى بجهنم يوم القيامة لها سبعون ألف زمام، مع كل زمام سبعون ألف ملك يجرونها، أربعة مليارات وتسعمائة مليون ملك (٢٠, ٢٠٠, ٢٠٠, ٤) يجرون جهنم، ويزداد الحر حرًا، ولا ينجو إلا من عصم الله".

#### (دروس الشيخ المنجد: ٧/٢). ٤- الزحام الشديد:

كل الناس من لدن آدم عليه السلام إلى يوم القيامة واقفون مجتمعون في مكان واحد. قال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ الْنَاسُ لِرَبِ ٱلْمَلْمِينَ، (المطففين: ٦). وهذا بؤدي إلى شدة العطش.

هذه الأهوال المفزعة وغيرها تؤدي إلى عرق شديد وعطش أكيد، وهم وغم يكثر ويزيد، وفي وسط هذه الأهوال نجد حوضًا واسعًا جدًا به ماء يقف أمامه سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم.

- ففي الحديث يقول صلى الله عليه وسلم: "أَلاَ وَإِنِّي فَرَطُكُمُ عَلَى الْحَوْضِ أَنْظُرُكُمُ، وَإِنِّي مُكَاثِرُ بِكُمُ الأُمَمَ".

- (أَنَا فَرَطَكُم على الحوض-أي: سأسبقكم-يوم القيامة لأقف على الحوض. قُوْله: (أَنا فَرَطَكُمُ على الْحَوْض) الفرط الَّذي يتَقَدَّم الواردين ليصلح لَهُم الْحيَاض والدلَّاء وَتَحْوهَا، وَفِيه بِشَارَة لَهَدَه الأَمَة فهنيئاً لِن كَانَ رَسُولَ اللَّه صَلى اللَّه عَلَيْه وَسلم فرطه. (عمدة القاري شرح صحيح البخاري: (١٣٧/٢٣).

#### من صفات حوض النبي صلى اله عليه وسلم:

- هيا بنا لنتعرف على حوض النبي صلى الله عليه وسلم يوم القيامة لنعلم صفات هذا الحوض والتي منها: ١- مساحة الحوض؛

عَبِدُ الله بْنُ عَمْرُو بْنِ الْعَاصِ رضي الله عنهما، قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ: «حَوْضِي مَسِيرَةُ شَهْرَ، وَزَوَايَساهُ سَنَوَاءٌ...» (صحيح البخاري (٢٥٧٩) ومسلم (٢٢٩٢).

معنى الحديث: يقول النبي-صلى الله عليه وسلم- "حوضي مسيرة شهر" يعني مقدار ما يسير المساهر شهراً كاملاً، وفي رواية: "وزواياه سواء" أي أنه مربع مستوي الزوايا والجوانب كما في حديث أبي ذر: "عرضه مثل طوله" أخرجه مسلم. (منار القاري ٢٠٥/٥). - عن عَنْد الله بن عَمرو بن الْعَاص: قَال رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ: «حُوْضي مَسِيرَةُ شَهْرٍ.. وَرِيحُهُ أَطْيَبُ مِنَ الْمُسْكَ» (رواه مسلم: (۲۲۹۲).

« وريحه أطيب من المسك " أي أحلى رائحة وأجمل طيباً من رائحة المسك. (منار القارى: /٣٠٥).

### ٣- لون ماء الحوض: ٢

عَنْ ثَوْيَانَ، أَنْ نَبِي الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَمَ وَسُئَلَ عَنْ شَرَابِهِ فَقَالَ: «أَشَدُ بَيَاضًا من اللبن ...» (صحيح مسلم: ٢٣٠١).

#### ٤- برودة ماء الحوض؛

عَن عَبُد الله بن عُمَرَ رَضيَ الله عَنهُ عَنِ النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ: " حَوّضي أَبْرَدُ منَ الثَّلْج، مَنْ شَرِبَ منْهُ شَرْيَة لَم يَظْمَأ بَعْدَهَا أَبَدًا.. (صَحَحَهُ الْعَلاَمَة أَحْمَد شَاكر فِي الْسُنَد بِرَقْم: (٦١٦٢) الْعَلامَة الألبَاني في صحيح الترغيب والترهيب (٣٦١٦).

هذا الماء البارد مناسب جدًا لشدة الحر والعطش.

#### ٥- طعم ماء الحوض:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنْ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَمَ قَالَ: «إِنْ حَوْضي .. وَأَحْلَى مَنَ العُسَل باللبن. (صحيح مسلم: ٢٤٧).

-بالله عليك هل شريت عسل نحل أصلياً نقياً مخلوطا باللبن، فما طعم ذلك؟ ولكن هذا المثال للتقريب، وماء الحوض أطعم وألذ يكثير حدًا.

#### ٢- ما عدد أنية الحوض؟:

عَنْ أَبِي ذُرٍّ رضي الله عنه، قَالَ: قَلْتُ: يَا رَسُولَ الله مَا آنيَةَ الْحَوْضِ قَالَ: «وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّد بِيَده لأنيَتُهُ أكثر منْ نُجُوم السَّمَاء وَكُوَاكَبِهَا، ألا في الليَّلة المظلمة المُحِيَة آنيَةَ الجِنْة مَنْ شَرِبَ مِنْهَا لَم يَظْمَأَ» (صحيح مسلم: ٢٣٠٠).

قَالَ أَنُّسُ؛ قَالُ نَبِيُّ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ، «تُرَى فيه أَبَارِيقَ الذَهَبِ وَالْفَضَة

كَعَدُد نُجُوم السَّمَاء» (صحيح البخاري (۲۰۸۵)، وصحيح مسلم (۲۳۰۳)).

- يتضح من هذين الحديثين أن الصادق صلى الله عليه وسلم يُقسم أن عداد آنية الشرب من الحوض أكثر من عدد نجوم السماء أي تبلغ آلاف آلاف الملايين والأباريق واحد من ذهب والآخر من فضة كرمًا للضيافة.

#### ٧- أين بأتي ماء الجوض؟

من حديث ثوبان أنْ نَبِيَّ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَم، قَال.. يَغْتُ فَيَه مِيزَابَان بَمُدَّانه منَ الجِنْةِ، أَحَدُهُمَا مِنْ ذَهَبٍ، وَالأَخْرُ مِنْ ورق» (صحيح مسلم: ۲۳۰۱)).

قَالَ الْهُرُوعُ: وَمَعْنَاهُ يَدْفَقَانَ فِيهِ الْمَاءَ دَفْقًا مُتَتَابِعًا شَدِيدًا، وَقَيلَ يَصُبَّانَ فَيه دَائمًا صَبًا شَديدًا، أيْ، لا يَنْقَطعُ جَرَيَانَهُمًا. (شرح النووي لسلم: ١٥/٦٣).

المعنى؛ يأتى ماء الحوض من أنهار الجنة من خلال أنبوبين كبيرتين أحدهما من ذهب والأخرى من فضة، المياه سريعة قوية شديدة لا تتوقف ولا تنقطع أبدًا عن الجريان، والله أعلم. (( ٣٣٩ ٨٨) عملا

#### ٨- أين مكان الحوض؟

- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنَ النَّبِيُ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: " بَيْنَا أَنَا قَائِمُ إِذَا زَمْرَةَ، حَتَّى إِذَا عَرَفْتَهُمْ خَرَجَ رَجُلَ مَنْ بَيْنِي وَبَيْنِهِمْ، فَقَالَ: هَلَمٌ، فَقَلْتُ: أَيْنَ؟ قَالَ: إلى النَّارِ وَالله، قَلْتُ: وَمَا شَأَنَهُمْ؟ قَالَ: إِنَّهُمُ ٱرْتَدُوا بَعْدَكَ عَلَى أَدْبَارِهِمُ القَهْقَرَى. (صحيح البخاري: .(7010

ā

4

će Itace VY310 - Italic .30 - Itmis Itelomis e It ciseo

هذا الحديث مع صحته أدل دليل على أن الحوض يكون في الموقف قبل الصراط. (التذكرة للقرطبي: ٧٠٣/١).

فلا تسودوا وجهي: قَوْلُهُ: (هَلاَ تُسَوَّدُوا) بِأَنْ تُكْثِرُوا الْمَاصِيَ فَلاَ تَصْلَحُوا لأَنْ يُفْتَخَرَّ بِمِثْلِكُمْ. (حاشَية السندي على سنن ابن ماجه: ٢ /٢٤٨). - فلا تسودوا وجهى" يشير إلى أنه صلى

الله عليه وسلم يستحي من سيئات أمته إذا عرضت عليه" (لطائف المعارف: ٩٠/١).

#### ٩- من المحروم المطرود من أمام الحوض؟

قَالَ الْحَافَظُ ابْنُ عَبْدِ الْبَرُ، "كُلِّ مَنْ أَحْدَثَ عِ الدُين فَهُوَ مِنَ الْطُرُودِينَ عَنِ الْحَوْضِ كَالِخُوَارِج وَالرَّوَافِض وَسَائِرَ أَصْحَابِ الأَهْوَاء، وَكَذَلِكَ الظَلَمَةُ الْسُرِفُونَ فِي الْجَوْرِ وَطَمْسَ الْحَقَّ، وَالْمُلْنُونَ بِالْكَبَائِرِ، قَالَ، وَكُلُّ هُولُاءَ يُخَفِ عَلَيْهِمُ أَنْ يَكُونُوا مَمَّنْ عَنُوا بِهَذَا الْخَبَرِ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ ". (شرح النَّووَي لمسلم، ١٣٧٣).

حَنْ سَهْل - رَضَيَ اللَّه عَنْهُ - قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّه - صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم: " «إِنِّي فَرَطُكُمْ عَلَى الْحُوْض، مَنْ مَرَّ عَلَيَ شَرِبَ، وَمَنْ شَرِبَ لَمْ يَظْمَأْ أَبَدَا، لَيَرَدَنَ عَلَيَ أَقْوَامُ أَعْرِفُهُمُ وَيَعْرِفُونَنِي، ثُمَّ يُحَالُ بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ، فَأَقُولُ، إِنَّهُمْ مِنِي، فَيُقَالُ، إِنَّكَ لاَ تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ؟ فَأَقُولُ: سُحْقًا سُحْقًا لَنْ غَيَرَ بَعْدِي، (مُتَفَقٌ عَلَيْهِ وَاه البخاري (١٥٨٤) ومسَلَم (٢٢٩٠)).

(هَٰاقَولُ: سُحْقًا سُحْقًا): كُرَّرَ للتَّاكيد، أَيْ: بُعْدًا وَهَلاَكًا وَالْجُمُلَةُ دُعَاءُ بِالْعَذَابِ. (مَرقاة المُفاتيح (٣٥٣٨/٨)).

١٠ - من السعيد الذي يشرب من الحوض؟ إذا أردت أن تكون من السعداء الذين يشربون من الحوض بإذن الله تعالى فعليك القيام بعبادات منها ما يأتى:

うちょう

20 10005 V151 & - 10012

10 - السنة الخامسة والأربعون

أولا: الاخلاص لله تعالى في كل طاعة:

- قسال تعالى: «قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسْكِي وَمَعْيَاىَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْمَلَيِينَ () لَا شَرِيكَ لَهُ. وَبِذَاكِ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْشَيْلِينَ، (الأنعام: ١٦٢ - ١٦٣).

- عن عبد الله بن مسعود: يُحشر الناس يوم القيامة أجوع ما كانوا قط، وأظمأ ما كانوا قط، وأعرى ما كانوا قط، وأنصب ما كانوا فمن أطعم لله أطعمه، ومن سقا لله سقاه، ومن كسا لله كساه، ومن عمل لله كفاه، ومن نصر الله أراحه الله في ذلك اليوم. (التذكرة: ٢٥٤/١).

ثانيًا: الاقتداء بالنبي صلى الله عليه وسلم: قال تعالى: « لَقَدَ كَانَ لَكُمْ فِ رَسُولُ اللَّهِ أُسْرَةً

#### حَسَنَةً لِمَنَ كَانَ يَرْجُوا اللهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَنَكُرُ اللهَ كَبِيرًا » (الأحزاب: ٢١).

يَرد الناسُ الحوض كالغمام، فتردهم الللائكة سبعون ألف ملك، مع كل ملك مرزية من حديد يذودونهم عن الحوض إلا أهل السنة، من أراد أن يشرب فليتبع سنة محمد صلى الله عليه وسلم، فإنه سيشرب لا محالة إذا صدق في المتابعة للرسول عليه الصلاة والسلام. (دروس للشيخ عائض القرني: (٢٧/٨٩).

#### ثالثًا: المحافظة على الوضوء وإقامة الصلاة:

أ- قال تعالى: «وَأَقِينُوا ٱلْصَلَوْةَ وَمَاتُوا ٱلزَّكُوْةَ وَإَطْيَعُوْا الرَّسُولَ لَمَلَحُمْ تَرْحَمُونَ (النور: ٥٦).

ب- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةُ أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: «إِنَّ حَوْضِي أَبْعَدُ مِنْ أَيْلَة مِنْ عَدَن لَهُوَ أَشَدُ بَيَاضًا مِنَ التَّلْج، وَأَخْلَى مِنَ الْعَسَل بِاللَّبْن، وَلَآئَيْتُهُ أَكْثُر مِنْ عَدَد التَّجُوم وَإِنِّي لَأَصُدُ النَّاسَ عَنْهُ، كَمَا يَصُدُ الرَّجُلُ إِبَلَ النَّاس عَنْ حَوْضِه، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّه لأَحْد مِنَ الأُمَم تَرِدُونَ عَلَيَّ غُرًا، مُحَجَلِينَ مِنْ أَتَر الْوُضُوء، (صَحَيح مسلم: ٢٤٧).

- قَالَ الإَمَامِ النووي: "اعْلَمُ أَنَّ هُذَه الأَحَادِيثَ مُصَرِّحَةٌ بِاسْتَحْبَابِ تَطْوِيلِ الْغُرَّةَ وَالتَّحْجَيلِ، أَمَّا تَطْوِيلُ الْغُرَّة فَقَالَ أَصْحَابُنَا، هو غَسلَ شيء منْ مُقَدَّم الرَّاْس، وَمَا يُجَاوِزُ الْوَجْهَ زَائِدٌ على الجزء الذي يجب غسله لاستيقان كَمَال الْمُرْفِقَين وَالْكَعْبَيْن، وَهَذَا مُسْتَحَبٌ بِلاَ خلاف الْمُرْفِقَين وَالْكَعْبَيْن، وَهَذَا مُسْتَحَبٌ بِلاَ خلاف وَالْكُعْبَيْن مَنْ غَيْر تَوْقِيت، وَالثَّائِ يُسْتَحَبُ إِلَى وَالْكُعْبَيْن مَنْ غَيْر تَوْقِيت، وَالثَّائِ يُسْتَحَبُ إِلَى وَالْكُعْبَيْن مَنْ غَيْر تَوْقِيت، وَالثَّائِ يُسْتَحَبُ إِلَى وَالْكُعْبَيْن وَالْمُنْتَحَبُ الزَّيادَةُ هُوْقَ الْمُرْفَقَيْ وَالْكُعْبَيْن وَالْتَعْذِي وَالْعَانِ إِلَى وَالْتَائِ يُسْتَحَبُ إِلَى وَالْكُعْبَيْن وَالْتَعْبَين مَنْ غَيْر تَوْقِيت، وَالثَّائِ يُسْتَحَبُ إِلَى وَالْكُعْبَين وَالْرُكْبَتَيْن وَالْتَاق، وَالْتَائِ يُسْتَحَبُ إِلَى فَصْف الْعَضُد وَالسَّاق، وَالْتَائِ اللَّ

اللهم اسقنا من حوض نبيك صلى الله عليه وسلم شرية هنيئة لا نظما بعدها أبدا آمين.. والحمد لله رب العالين.

## أسماء الفائزين في مسابقة القرآن الكريم

### بالمركز العام لأنصار السنة المحمدية

#### أولا: المستوى الأول:

١- محمد عبده عبد العاطى: الإسكندرية: ٢٠٠٠ جنبه. ٢- عبد الله عمار محمد السيد: الىلاشون: ١٨٠٠ جنبه. ٣- أحمد سمير عابدين: كفر الشيخ: . dis 1V .. ٤- أسماء عبد الفتاح سلامة: البلاشون: . Aria 17 .. ٥- تسنيم عرفة عيد؛ أسوان؛ ١٥٠٠ جنيه. ٦- سلمي حمادة مصطفى: ٦ أكتوبر: ۱۰۰۰ جنيه. ٧- أنس شريف خلف الله: ٦ أكتوبر: ١٠٠٠ جنيه. ثانيا : المستوى الثاني : ۱- أحمد صباح سعيد معوض: منشية السكارى: ١٥٠٠ جنسه. ٢- سحر حمدي سعد فرج: الإسكندرية: ١٤٠٠ جنيه. ٣- أحمد محمد عبد المجيد، البحيرة، ١٣٠٠ جنيه. ٤- محمود خالد عمر هشلة: كفر بنهس: ۱۲۰۰ جنيه. ٥- محمد خالد السيد عبد الكريم: الىلاشون: ١٠٠٠ جنيه. ٦- محمود محمد عبد البصير؛ الإسكندرية: ٧٠٠ جنيه. ثالثًا: المستوى الثَّالث: ١- أحمد محمد الشاعر؛ البحيرة؛ ١٠٠٠ جنيه. ٢- ريم إبراهيم عبد المنعم: البلاشون: ۹۰۰ حتيه. ٣- إشراق أحمد عبد الفتاح، البحيرة، ۸۰۰ جنیه.

٤- سارة مصطفى حسن: البلاشون: ٧٠٠ ٥-إسلام سامح عبد المجيد: الاسكندرية: ۲- محمد إبراهيم حافظ: منشبة ٧- ياسمين أحمد أنور؛ إمىابة: ٥٠٠ جنبه. رابعًا: المستوى الرابع: ١- فاطمة أحمد بيومى: بردين: ٥٠٠ ٢- شاهيناز أمين صفاء: البلاشون ٣- منة عدلى صلاح: البلاشون (شرقية) ٤- منارياسر محمد: البلاشون (شرقية) ٥- رحمة محمد طاهر: بردين: ٣٠٠ ٦- عز الدين عرفة عيد أحمد؛ أسوان؛ ٧- روضية عمر إبراهيم: بردين: ٢٥٠ ٨- أميرة عمرو عبد رب النبي: منشية ٩- حفصة أحمد عز الدين: ٦ أكتوبر: وستوزع الجوائز يوم الأحد ٨ محرم ١٤٣٨ الموافق ٢٠١٦/١٠/٩ بمقر المركز هذا وقد حُجبت بعض الجوائز في كل مستوى من المستويات لعدم بلوغها المستوى المطلوب في المسابقة. مدير شئون القرآن مصطفى البصراتي

جنيه. . Aris T... السكاري: ٥٠٠ جنسه. حنيه. (شرقية) ٤٥٠ جنيه. . بع حنيه. . Aui ~ ۳0. جنيه. . ۲۰۰ چنیه. جنيه. البكاري ٢٥٠ جنيه. . Aria 10. العام بعد صلاة الظهر.



Upload by: altawhedmag.com