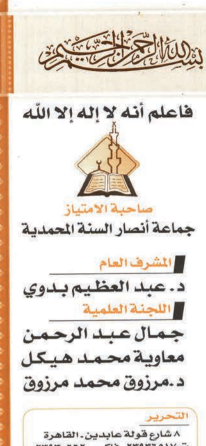


Upload by: altawhedmag.com



ت: ۲۳۹۳۰ م۲۹۹۳ فاکس : ۲۳۹۳۰ البريد الإلکتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير، GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات

**۲۳۹۳٦٥١٧،ت** ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM المركز العام:

**۲۳۹۱۵٤٥٦-۲۳۹۱۵۵۷۰: هاتف** www.ansaralsonna.com

#### تنويه

إلى الأخوة مشتركي مجلة التوحيد بمصر، برجاء مراجعة مكتب البريد التابع لكم، والاتصال بقسم الاشتراكات في حالة عدم وصول المجلة. والإبلاغ عن اسم مكتب البريد التابع له المشترك: التواصل مع المسئولين في هيئة البريد، ويحث الشكوى: لضمان وصول المجلة للمشترك في موعدها والله المفق

مفاجأة

کیر ی

# رئيس مجلس الإدارة د.عبد الله شاكر الجنيدي

# السلام عليكم العبشة الضنك ..

في الوقت الذي يشتكي فيه الناس من تدهور كثير من المرافق والبنية التحتية، والذي ينتج عنه معاناة ومشقة على الناس وخطر على حياتهم، إلا أن الأخطر منه والأشد ضررًا، تدهور البنية الأخلاقية، والجوانب الفكرية والاجتماعية، فنحن نرى الجيل يتبع الجيل من سيئ إلى أسوأ، فترى الأقراح ضجيجًا وعجيجًا وأصواتاً مرتفعة تخرق جدران الصخور، ويحدث مثل ذلك في المآتم، حيث إن الصييت يريد أن يصل صوته إلى كل أنحاء المدينة، خاصة إذا وجر ، هرت بن الشارع لمرور البنية الأخلاقية، سيئ إلى أسوأ، فترى الأقراح ضجيجًا وعجيجًا وأصواتاً مرتفعة الشرق بين إلى أسوأ، فترى الأقراح ضجيجًا وعجيجًا وأصواتاً مرتفعة يريد أن يصل صوته إلى كل أنحاء المدينة، خاصة إذا وجد ، هرح ، في الشارع المجاور للميت، فالغلبة حينها للأعلى صوتًا، عنف بلا حدود الشارع الموارع تجد عنف المركبات ووسائل المواصلات وما تطلقه من أن يحترق الزحام وفي غير حقه في الطريق، ولو أدى ذلك إلى زيادة أن يحترق الزحام وفي غير حقه في الطريق، ولو أدى ذلك إلى زيادة أن يحترق الزحام وفي غير حقه في الطريق، ولو أدى ذلك إلى زيادة وقتل، عنف في كل أنحاء المديق، فالغابق مناب وشائم، وقتال أن يحترق الزحام وفي غير حقه في الطريق، ولو أدى ذلك إلى زيادة أن يحترق الزحام وفي غير حقه في الطريق، ولو أدى ذلك إلى زيادة أن يحترق الزحام وفي غير حقه في الطريق، ولو أدى ذلك إلى زيادة وقتل أن يحترق الزحام وفي غير حقه في الطريق، ولو أدى ذلك إلى زيادة أن يحترق الزحام وفي غير حقه في الطريق، ولو أدى ذلك إلى زيادة أن يحترق الزحام وفي غير حقه في الطريق، ولو أدى ذلك إلى زيادة أن يحترق الزحام وفي غير حقه في الطريق، ولو أدى ذلك إلى زيادة أن يحترق الزحام وفي غير حقه من المريق، ولو أدى ذلك إلى زيادة أن يحترق الزحام وفي غير حقه من الماسمع مديا أو يرى فيلمًا وألن يحترق الزحام وفي أله ألى الحي من يسمع مدياعًا أو يرى فيلما يو الترام من يحم وله أو يرى فيلما يو التراحم، ولي ألمان من عرف في كل أنهاي الحي. أضف إلى ذلك خراب وقتال من النهم، وفساد المامان إلى أمانة.

مَنْ المسئول عن هدم وفساد هذه المنظومة جميعًا؟ لا شك أن انتشار الجهل وضياع العلم وغياب قانون الحق وغياب المسئولية أهم أسباب هذا الخلل.

مَّنُ الأعلم بما يصلح هذا الخلق جميعًا؟ إنه خالقهم، من الذي أصلح حكمُهُ أهل الأرض جميعًا قرونًا متعاقبة؟ إنه العليم الحكيم: «رَمَنَّ أَمْسَنُ بِنَالَهِ مَكْمَا لِقَرِمٍ بُوَقَثَرَنَ » (المائدة: ٥٠).

التحرير

නිග්තු සුදු කියි. ඉති ක්රීම් ක්රී ක්රීම් ක්රීම



رئيس التحرير، جـمـال سـعـد حـاتـم

# في هذا العدد

| ۲   | افتتاحية العدد: الرئيس العام              |
|-----|-------------------------------------------|
| ٦   | منبر الحرمين، د. سعود الشريم              |
| 1.  | باب التفسير؛ د. عبد العظيم بدوي           |
| 12  | أعجل الذنوب عقوبة: عبده أحمد الأقرع       |
| 11  | باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق            |
| 17  | درر البحار؛ علي حشيش                      |
| ۲۳  | الأيمان آداب وأحكام: محمد عبد العزيز      |
| YA  | باب العقيدة؛ د. عبد الله شاكر             |
| **  | دراسات قرآنية: مصطفى البصراتي             |
| 177 | واحة التوحيد؛ علاء خضر                    |
| *** | دراسات شرعية؛ متولي البراجيلي             |
| ٤٣  | باب الفقه: د. حمدي طه                     |
| ٤٥  | القصة في كتاب الله، عبد الرزاق السيد عيد  |
| ٤٩  | باب السيرة: جمال عبد الرحمن               |
| 04  | تحذير الداعية من القصص الواهية: علي حشيش  |
|     | قرائن اللغة والنقل والعقل:                |
| ٥٧  | د.محمد عبد العليم الدسوقي                 |
| 17  | الشتاء والدعاء، صلاح عبد الخالق           |
| 70  | أصول مكارم الأخلاق وجوامعها: د. عماد عيسى |
|     | تذكير المسلمين بأهمية قضاء الدين:         |
| 74  | الستشار أحمل السبل على الراهيم            |

# مدير التحرير الفني: حسين عطا القراط

سكرتير التحرير، مصطفى خليل أبو المعاطي الإخراج الصحفي: أحمد رجب محمد محمد محمود فتحى



#### ثمن النسخة

مصر ٢٠٠ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ قلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ قلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أورويا ٢ يورو

# الاشتراك السنوي

۱- ٤ الداخل ٢٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين . مع إرسال ممورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها . الاسم والعنوان ورقم التليفون ٢ - ٤ الخارج ٢٥ دولارا أو ١٠٠ ريال سعودى . أو مايعاد لهما

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة حساب رقم /١٩١٥٩٠

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر





الحمد لله الذي جعلنا خير أمة، والصلاة والسلام على من ختم الله به النبوة، ويعدُ: فقد ذكرت في اللقاء الماضي طرفًا من المسائل المهمة التي تحصن شباب الأمة من الدعوات المحفيرية المخالفة لمنهج أهل السنة، ووصلاً لما التوهيم، أقول وبالله التوهيم،

خامسًا؛ قد يجتمع في الرجل شعب من الإيمان وأخرى من الكفر ولا يخرج بذلك من الإسلام، وهذه من المسلمات عند أهل السنة والجماعة خلافاً للخوارج الذين جعلوا الإيمان شيئًا واحدًا، وقالوا بأنه لا يتجزأ، وإذا ذهب بعضه ذهب كله، أهل الإيمان في الأحاديث النبوية المقررة، لتفاضل وهذا يصادم الأحاديث النبوية المقررة، لتفاضل أهل الإيمان في الأعمال، وقد أخرج البخاري من النبي صلى الله عليه وسلم قال: «يدخل أهل الجنة الجنة، وأهل النار النار، ثم يقول الله من إيمان، فيخرجون منها قد اسودوا فيلقون من إيمان، فيخرجون منها قد اسودوا فيلقون في نبت الحبة في جانب السيل، ألم تروا أنها صفراء ملتوية. (البخاري: ٢٢، ومسلم، ١٨٤).

وهذا يدل على أن الإيمان لا يزول بزوال بعض الأعمال، لأنهم دخلوا النار ثم أخرجوا منها بما معهم من إيمان وأدخلوا الجنة، يقول ابن تيمية رحمه الله: «وتمام هذا أن الإنسان قد يكون فيه شعبة من شعب الإيمان، وشعبة من شعب النفاق، وقد يكون مسلما وفيه كفر دون الكفر الذي ينقل عن الإسلام بالكلية، كما قال ابن عباس وغيره: كفر دون كفر. وهذا قول عامة السلف، وهو الذي نص عليه أحمد وغيره ممن قال في السارق، والشارب، ونحوهم ممن قال فيه النبي صلى الله عليه وسلم: ‹ إنه ليس بمؤمن ، أنه يقال لهم: مسلمون لا مؤمنون، واستدلوا بالقرآن والسنة على نفى اسم الإيمان مع إثبات اسم الإسلام، وبأن الرجل قد يكون مسلما ومعه كفر لا ينقل عن الملة، بل كفر دون كفر، كما قال ابن عباس وأصحابه في قوله: لَتُرْتِحْكُمُ سِمَّا أَبُولَ اللَّهُ فَأَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْكُفُرُونَ » (المائدة: ٤٤) قالوا: كفر لا ينقل عن الملة، وكفر دون

كفر، وفسق دون فسق، وظلم دون ظلم،- (مجموع الفتاوى ٥٧/٣٥٠، ٣٥١)-

ويقرر ابن القيم رحمه الله هذا المعلم الواضح عند أهل السنة فيقول: «وكذلك الكفر ذو أصل وشعب، هكما أن شعب الإيمان إيمان، فشعب الكفر كفر، والحياء شعبة من شعب الإيمان، وقلة الحياء شعبة من شعب الكفر، والصدق شعبة من شعب الكفر، والصلاة شعبة من شعب الكفر، والصلاة والزكاة والحج والصيام من شعب الإيمان وتركها من شعب الكفر،

من المسلّمات عند أهل السنة والجماعة أنه قد يجتمع في الرجل شعب من الإيمان وأخرى من الكفر.

والطب أن يسمى فقيها ولا طبيبا،ولا يمنع ذلك أن تسمى شعبة الإيمان إيمانًا وشعبة النفاق نفاقا وشعبة الكفر كفرا. وقد يطلق عليه الفعل كقوله: «فمن تركها فقد كفر». «ومن حلف بغير الله فقد كفر»، وقوله: «من أتى كاهنا فصدقه بما يقول فقد كفر ومن حلف بغير الله فقد كفر». رواه الحاكم في صحيحه بهذا اللفظ.

فمن صدر منه خلة من خلال الكفر فلا يستحق اسم

كافر على الإطلاق، وكذا يقال لمن ارتكب محرما إنه فعل فسوقا وإنه فسق بذلك المحرم ولا يلزمه اسم فاسق إلا بغلبة ذلك عليه.». (الصلاة وحكم تاركها، ص٩٤).

وأختم هذه النقطة بكلام دقيق للإمام أبي عبد القاسم بن سلام رحمه الله، وهو يدفع كل شبهة ويزيل كل إشكال ذكره بعد سياقه لقول الله تعالى: «رَمَن لَّرَ عَكُم بِما أَزَلَ أَمَّ فَأَوْلَتِكَ هُمُ الله تعالى: «رَمَن لَرَ عَكُم بِما أَزَلَ أَمَّ فَأُوْلَتِكَ هُمُ الله تعالى: «(المائدة:٤٤)، وقوله: «أَفَتَكُم أَلْهَالِهُ يَتُوَدُّ » (المائدة:٥٠)، «تأويله عند أهل التفسير أن مَن حكم بغير ما أنزل الله وهو على ملة الإسلام كان بذلك الحكم كأهل الجاهلية، إنما هو أن أهل الجاهلية كذلك كانوا يحكمون.

وهكذا قوله: «ثلاثة من أمر الجاهلية الطعن في الأنساب والنياحة والأنواء». مثله الحديث الذي يروى عن جرير وأبي البختري الطائي، «ثلاثة من سنة الجاهلية، النياحة، وصنعة الطعام، وأن تبيت المرأة في أهل الميت من غيرهم». ليس وجوه هذه الآثار كلها من الذنوب: أن راكبها يكون جاهلاً ولا كافراً ولا مناهقاً وهو مؤمن بالله وما جاء من عنده، ومؤد لفرائضه، ولكن معناها أنها تتبين من أفعال الكفار محرمة منهيَ عنها في الكتاب وفي السنة ليتحاماها المسلمون ويتجنبوها فلا يتشبهوا بشيء من أخلاقهم ولا شرائعهم. ولقد رُوي في بعض الحديث: «إن السواد خضاب الكفار.

فهل يكون لأحد أن يقول إنه يكفر من أجل الخضاب؟! والحكم بما أنزل الله من شعب الإيمان، والحكم بغير ما أنزل الله من شعب الكفر، والمعاصي كلها من شعب الكفر، كما أن الطاعات كلها من شعب الإيمان». (كتاب الصلاة وحكم تاركها ص٣٤).

وهذا يدل بوضوح على أن الشخص الواحد قد تجتمع فيه هذه الخصال غير أن المؤمن إذا قام به شيء من ذلك لا يخرج بهذه الماصي عن الإيمان، وقد عقد الإمام البخاري رحمه الله باباً في صحيحه، قال فيه: «باب المعاصي من أمر الجاهلية ولا يكفر صاحبها بارتكابها إلا بالشرك، ثم ساق حديث أبي ذر رضي الله عنه وفيه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال له لما عيره بأمه: «أعيرته بأمه؟ إنك امرؤ فيك جاهلية». (البخاري: ٢٢)، قال ابن حجر في شرحه: «ذكرت قصة أبي ذر ليستدل بها على أن من بقيت فيه خصلة من خصال الجاهلية سوى الشرك لا يخرج عن الإيمان بها، سواء كانت من الصغائر أم الكبائر». (فتح الباري ١٥/٩).

وعلى ما سبق أقول؛ إن من قامت به شعبة من شعب الكفر وهو مؤمن فلا يزول عنه الإسلام؛ لأن أصل الإيمان باق عنده مع ما ارتكب من الموبقات، ويقرر ذلك ابن القيم فيقول رحمه الله: «وها هنا أصل آخر وهو أنه لا يلزم من قيام شعبة من شعب الإيمان بالعبد أن يسمى مؤمنا وإن كان ما قام به إيمانا، ولا من قيام شعبة من شعب الكفر به أن يسمى كافرا وإن كان ما قام به كفرا، كما أنه لا يلزم من قيام جزء من أجزاء العلم به أن يسمى عالما ولا من معرفة بعض مسائل الفقه

وكذلك حديثه في المرأة إذا استعطرت ثم مرت بقوم يُوجد ريحُها «أنها زانية» فهل يكون هذا على الزنا الذي تجب فيه الحدود؟ ومثله قوله: «المستبان شيطانان يتهاتران ويتكاذبان». فهل يُفهم أنه أراد الشيطانين الذين هم أولاد إبليس؟! إنما هذا كله على ما أعلمتك من الأفعال والأخلاق والسنن.

وكذلك كلَّ ما كان فيه ذكر كفر أو شرك لأهل القبلة فهو عندنا على هذا، ولا يجب اسم

الكفر والشرك الذي تزول به أحكام الإسلام ويلحق صاحبه بردة إلا بكلمة الكفر خاصة دون غيرها وبذلك جاءت الآثار مفسرة». (انظر: كتابه الإيمان ومعالمه وسننه واستكماله ودرجاته ص٩٥-٩٧ ضمن مجموع رسائل بتحقيق الشيخ الألباني).

وبناءً على ما سبق تقريره، فقد ذهب أهل السنة إلى أن للإيمان أصولا وفروعًا، وأن أصله لا يزول بزوال فرعه، وأنه مركب من شعب وأجزاء، وأن الناس يتفاوتون فيه ومراتبهم مختلفة، فمنهم السابقون والمقتصدون والظالمون لأنفسهم، ويصور ابن تيمية رحمه الله مذهبهم في ذلك فيقول: «وَقَالَ المُفَسِّرُونَ للذَهْبِهِمْ: إِنَّ لَهُ أُصُولًا وَفَرُوعًا وَهُوَ مُشْتَمِلُ عَلَى أَرْكَان وَوَاجِبَات - لَيْسَتْ بِأَرْكَان - وَمُسْتَحِبَّات ؛ بِمَنْزِلَة اسْمُ الحجُ وَالْصَّلاة وَغَيْرَهِمَا مَنْ الْعَبَادَاتَ ؛ فَإِنَّ اسْمَ الْحِجِّ يَتَناوَل كل مَا يُشْرَعُ فَيهِ مَنْ فَعُل وَتَرْكَ مَثَل الْإَحْرَام وَتَرْكَ مُحْطُورًاتِه، وَالْوُقُوفَ بِعَرَفَة وَمُزْدَلْفَة وَمَنْيَ، والطواف ببَيْت الله الحرام وَبَيْن الحِبَلين المُتَنفين بِه وَهُمًا الْصَفا وَالْرُوَةِ. ثُمَّ الْحَجَّ مَعَ هَذَا مُشْتَمِلْ عَلَى أَرْكان مَتى تركتُ لم يَصحُ الحجُ كَالُوُقُوف بِعَرَفِة. وَعَلَى تَرْكَ مُحْطور مَتَى فَعَلَهُ فَسَدَ الحَجُ وَهُوَ الْوَطَءُ وَمُشْتَمِل عَلى وَاجِبَاتَ؛ مِنْ فَعُلٍ وَتَرْكَ يَأْثُمُ بِتَرِكَهَا عَمْدًا، وَيَجِبُ مَعَ تَرْكَهَا - لَعُدُر أَوْ غَيْرِه - الْجِبْرَانَ بدم كالإحرام من المواقيت المكانية والجمع بين الليل والنَّهَار بِعَرَهَة وَكَرَمَى الجِمَارِ، وَنَحُو ذَلِكَ وَكَتَرِكَ اللباس المُعْتَاد وَالتَطَيُّبُ وَالصَّيْدِ وَعَيْرَ ذَلِكَ.

.g

1731 a. - Italie

-

- السنة الغامسة والأربعون

َوْمُشْتَمِلْ عَلَى مُسْتَحَبَّاتَ مَنَ هَغُلَّ وَتَرْك يَكْمُلُ الْحَجُّ بِهَا ؛ هَلَا يَأْثَمُ بِتَرْكَهَا وَلَا يَجَبُ دَمٌ مَثُلُ رَفْعِ الصَّوْتَ بِالْإِهْلَالِ وَالْإِكْثَارِ مِنْهُ.. لَكَنْ مَنْ أَتَى بِالْسُتَحَبَّ هَهُوَ أَكْمَلُ مَنْهُ وَأَتَمُ مَنْهُ حَجًّا وَهُوَ سَابِق

مقرب ومن درك الكند أتى بركنه كما أن شُعب الايمان حَجَّ حَجًا دَاقَصَ إيمان فَشُعَب الكفر كفر فألحياء من شعب الإيمان بركن الْحَجُ أَفْرِهِ فالحياء من شعب الإيمان وقلته من شُعب الكفر. ومَسْنُونه وَبالْكَمَر

مُقَرَّبُ وَمَنْ تَرَكَ الْمَامُورَ وَفَعَلَ الْحَظُورَ لَكَنَّهُ أَتَى بِرُكْنَه وَتَرَكَ مُفْسِدَهُ فَهُوَ حَاجٍّ حَجًا نَاقَصَا يُثَابُ عَلَى مَا قَعْلَه مِنْ الْحَجَ وَيُعَاقَتُ عَلَى مَا تَرَكَهُ، وَقَدَ سَقَطَ عَنْهُ أَصُلُ الْفَرْضِ بِذَلِكَ مَعَ عَقُوبَته عَلَى مَا تَرَكَهُ، وَمَنْ أَخَلُ فَاسِدُ لَا يَسْقَطَ بِهِ هَرْضَ؛ بَلُ عَلَيْهِ وَانْغُسْلَ إلَى كَامل وَمُجْزِيْ ؛ لَكَنْ وَمَسْنُونِهِ وَبِالْحَمَرِي مَا أَتَى بَمَغْرُوضَهِ وَمَسْنُونِهِ وَبِالْجَزِيْ مَا اقْتَصَرَ عَلَى وَمَسْنُونِهِ وَبِالْحَرَى مَا اقْتَصَرَ عَلَى وَرَحِهِ فَهُذَا عِ دَالَا عَمَالِ الْشُرُوعَة

«. وَكَذَلِكَ فِي دَالْأَعْيَانِ الْشَهُودَة دَفَإِنَّ الشَّجَرَةَ مَثَالًا اسْمٌ لَجُمُوعَ الْحِذْعِ وَالْوَرْقِ وَالْأُغْصَانِ وَهِيَ بَعْدَ ذَهَابِ الْوَرَقَ شَجَرَةٌ وَبِعْدَ ذَهَابِ الْأَغْصَانِ شَجَرَةٌ ؛ لَكَنْ كَاملَةٌ وَنَاقَصَةٌ فَلْيُفْعَلُ مثُلُ ذَلِكَ فِي مُسَمًى الْإِيمَانِ وَالَدَّيِنِ». (مجموع الفتاوَى ٢٢/١٢٤ ع ٤٤).

#### سادساء التفريق بين التكفير المطلق وتكفير المعينء

التكفير المطلق، هو إطلاق لفظ الكفر على ما يناي الإسلام ويناقضه، وإطلاق القول كذلك على فاعله، وأما التكفير المعين، فهو إنزال هذه الأحكام وإطلاقها على الفرد أو المجموعة التي قام بها شيء من نواقض الإسلام، ويجب أن يُعلم أن التكفير المطلق والذي يقال فيه مثلاً: من فعل كذا فهو كافر، أو ملعون، أو غير ذلك من ألفاظ عنه لا يستلزم حمله على المعين الذي قام به شيء من ذلك حتى تحقق فيه الشروط وتنتفي الموانع، لا فرق في ذلك بين الأصول والفروع. (مجموع الفتاوى ٢٠/٢٩).

ومما يؤكد صحة هذا المنهج ما ورد عن النبي صلى الله عليه وسلم في لعنه لشارب الخمر، ولما لعن شخص معين شارب الخمر أمامه نهى عن لعنه عليه الصلاة والسلام، كما في حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن رجلاً كان على عهد النبي صلى الله عليه وسلم كان اسمه عبد الله، وكان يلقب حمارًا، وكان يُضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكان النبي صلى الله عليه وسلم قد جلده في الشراب، فأتي به يومًا فأمر به فجُلد، فقال رجل من القوم: الله عليه وسلم: «لا تلعنوه، فوالله ما علمت أنه الله عليه ورسوله، وفي وواية أبي هريرة قال النبي على الله عليه وسلم. ولا تكونوا عون الشيطان على

أخيكم». (البخاري: ٦٧٨١، ٦٧٨١). فالنبى صلى الله عليه وسلم نهى عن لعن هذا المعين مع شريه للخمر، مع إطلاقه لعن شارب الخمر، وما ذاك إلا لما قام به من محدة الله ورسوله، فدل ذلك على أن الإطلاق العام لا يستلزم الإطلاق الخاص، وهذا أمر مطرد في نصوص الوعيد عند أهل السنة والجماعة.

لاقساه منه

يقول ابن تيمية رحمه الله: «إن التكفير العام كالوعيد العام يجب القول بائتلافه وعمومه، أما الحكم على المعين بأنه كافر، أو مشهود له بالنار، فهذا يقف

على الدليل المعين، فإن الحكم يقف على ثبوت شروطه وانتفاء موانعه، ومما ينبغي أن يعلم في هذا الموضع أن الشريعة قد تأمرنا بإقامة الحد على شخص في الدنيا، إما بقتل أو جلد أو غير ذلك، ويكون في الآخرة غير معذب، مثل قتال البغاة والمتأولين مع بقائهم على العدالة، ومثل إقامة الحد على من تاب بعد القدرة عليه توبة صحيحة، فإنا نقيم الحد عليه مع ذلك، كما أقامه النبى صلى الله عليه وسلم على ماعز بن مالك وعلى الغامدية، مع قوله: «لقد تاب توبة لوتابها صاحب مكس لغفر له .» (مجموع الفتاوى .( 291/14

ويقول ابن أبي العز؛ «إن الأقوال الباطلة المبتدعة المحرمة المتضمنة نفى ما أثبته الرسول صلى الله عليه وسلم أو إثبات ما نفاه، أو الأمريما نهى عنه، أو النهى عما أمريه، يقال فيها الحق، ويثبت لها الوعيد الذي دلت عليه النصوص .. وأما أعظم البغي أن يشهد على معين أن الله لا يغفر له ولا يرحمه بل يخلده في النار، فإن هذا حكم الكافر بعد الموت. ولهذا ذكر أبو داود في سننه في كتاب الأدب: « باب النهي عن البغي،. وذكر فيه عن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: دكان رجلان في بني إسرائيل متواخيين، فكان أحدهما يذنب، والآخر مجتهد في العيادة، فكان لا يزال المجتهد يرى الآخر على الذنب، فيقول: أقصر، فوجده يومًا على ذنب، فقال له: أقصر. فقال: خلني وربي، أبعثت على رقيبًا؟

فقال: والله لا بغفر الله لك، أو لا يدخلك (الله) الحنة، فقبض أرواحهما، فاجتمعا عند رب العالمين، فقال لهذا 🏞 🚺 المجتهد؛ أكنت بي عالما؟ أو کنت علی ما فے یدی قادرًا؟ وقال للمذنب: اذهب فادخل الجنة برحمتي، وقال للآخر: وصرب وسحن، بل دعا اذهبوا به إلى النار. وقال أبو هريرة: (والذي نفسى بيده، لتكلم بكلمة أوبقت دنياه وآخرته». (شرح الطحاوية .(277/7

وقد طبق إمام السلف هذا المنهج، فالإمام أحمد رحمه الله أوذي من الجهمية المعطلة وضرب وسجن، وكان يطلق القول بتكفير الجهمية، ومع ذلك لم يكفر أعيانهم، بل دعا لهم وللأئمة الذين كانوا يحملونه على القول بخلق القرآن، وفي ذلك يقول ابن تيمية رحمه الله: «ومع أن أحمد لم يكفر أعيان الجهمية، ولا كل من قال «إنه جهمي كفر، ، ولا كل من وافق الجهمية في بعض بدعهم، بل صلى خلف الجهمية الذين دعوا إلى قولهم، وامتحنوا الناس وعاقبوا من لم يوافقهم بالعقوبات الغليظة، لم يكفرهم أحمد وأمثاله، بل كان يعتقد إيمانهم وإمامتهم ويدعو لهم، ويرى الائتمام بهم في الصلوات خلفهم، والحج والغزو معهم، والمنع من الخروج عليهم ما يراه لأمثالهم من الأئمة، وينكر ما أحدثوا من القول الباطل الذي هو كفر عظيم، وإن لم يعلموا أنه كفر، وكان ينكره ويجاهدهم على رده بحسب الإمكان، فيجمع بين طاعة الله ورسوله صلى الله عليه وسلم في إظهار السنة والدين، وانكار بدء الجهمية الملحدين، وبين رعاية حقوق المؤمنين من الأئمة والأمة، وإن كانوا جهالا منتدعين وظلمة فاسقين». (مجموع الفتاوي ٥٠٨،٥٠٧).

قلت: رحم الله هؤلاء الأئمة الأعلام الذين علموا الحق وبه كانوا ينطقون ويعملون، ويا ليت سفهاء الأحلام اليوم يتعلمون منهم فيكفون عن إطلاق ألفاظ التكفير والتبديع دون بينة.

والله الموفق والمستعان ، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

منبر الحرمين

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله ، أما بعد؛ فيا أيها الناس!!

إن شريعة الإسلام شريعة غراء، سمَتُها الجُلَى أن يعبد الله وحده في الأرض ولا يشرك به، مُتْبعة بقواعد فرضها رب البرية، هي خير كلها، ونور كلها، وسلام كلها، وقرح كلها، إنَّ الذِرَب عندالَة آلاسَلَةُ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِيبُ أُرقُوا الْكِتَب إلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْهامُ بَشْئًا يَنْنَهُمُ وَمَن يَكَفُر خائِب الله فَإِنَّ اللهُ عَدَامَهُ الْهامُ عَلَيهُمُ وَمَن يَكَفُر خائِب الله وَحده (ال عمران الم (ال عمران ١٩٠)، ومَن يَبْتَعَ غَيْر الإسلام وينا قَلْ يَقْدَلُ مِنْهُ وَهُوَ في الْأَخِرَةِ مِن الْخَسِينَ ، (ال عمران ٥٩).

الله .، ووسيط عصور الانتقال

/ اعداد/

-----

محاسن الدين الإسلامي:

الدين الإسلامي . عباد الله . هو شريعة الله العادلة للعالم أجمع، وما إرساله لخاتم رسله إلا للناس كافة بشيراً ونذيراً، من أجل أن يدخل الناس في دين الله وصبغته، وصنعاً أنه ومن أختن بي الله وصبغة وعَن له عميدون ، (المقرة ١٣٨٠).

الدين الإسلامي - عباد الله - هو شريعة مبناها على الاتباع لا الابتداع، وعلى الاقتداء والتأسي لا على النكوص والتنسّي، ودين المرء لن يكون ديناً حقاً إلا إذا كان الخضوع فيه للحق سبحانه دون سواه.

وإن خير هدي ينتهجه الناهجون هو هدي رسوله صلى الله عليه وسلم، وهيهات هيهات أن يأتي الناس في أعقاب الزمن بأهدى منهما حتى يلج الجمل في سم الخياط، ولوكان من عند عبرالله لوجدوا فل منافر كنت من عند عبرالله هو أهدى فل منافر كنت من عند الله هو أهدى رئيسا أيمة إذ كنت من عند مندوور) رالقصص ٤٩). إنه في أعقاب الزمن . عباد

السنة الخامسة

تتعدد مسالك الحياة، وتتزاحم تداعباتها، هبوطا وصعودا، بمدى قرب الناس من دينهم أو بعدهم عنه، ومكان رسالة خاتم التسبين من ذلك كله أنها دعوة كمال وعدل، فكلما تردد الانسان عبر هذه العصور التي تسمى عصبور الانفتاح ببن طريقين اثنين، أو حارت نفسه في اختيار أحد مسلكين، فإن السنة تدعوه . ولا شك . إلى خيرهما، وإذا تردد العقل في خضم هذه النوازل المدلهمة بين الحق والساطل، والزين والشبن، دعته السنة إلى الحق والزَّبِين ؛ لأن الحق أبلج، والداطل لحلج.

وبهذا يُعلم أن دعوة السنة وسط هذه الزوابع إنما تكون لأصعب الطريقين، وأشق الأمرين بالنسبة لأهواء البشر، المحاطة بعالم أصبح عبر وسائله المختلفة كالكتلة الواحدة، ولا غرو في ذلك فإن النار حُفَّت بالشهوات، والجنة حُفَّت بالمكاره.

ويبدوذلك بوضوح فأن الانحدار مع الهوى سبهل يسبير، ولكن

الصعود إلى العلو من الصعوبة والمشقة بمكان، ألا ترون - حماكم الله - أن الماء ينزل وحده حتى يستقرَّ في عمق الوادي، ولكنه لا يصعد إلى العلو إلا بالجهد والمضخّات.

د . سعود الشريم

أبها المسلمون (! إن البعد عن زمن الندوة مظنة . ولا شك . (للبعد) عن تعاليمها وآدابها، فرسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «خير الناس قربي، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم» (أخرجه الدخارى في الشهادات (٢٦٥٢)، ويقول أيضا: «إنه من يعش منكم فسيرى اختلافا كثيرا، (أخرجه أبو داود في السنية (٤٦٠٧)، والترمذي في العلم (٢٦٧٦)، وصححه الألباني)، ويقول أيضا: «لا يأتى على الناس زمان إلا والذى بعده شر منه، حتى تلقوا ربكم» (أخرجه البخاري في الفتن .(V. JA)

#### وجوب التمسك بالثوابت الشرعية،

ولأجل هذا - عباد الله - فإن الثوابت الشرعية من توحيد الله، والإيمان به، والدعوة إليه، والحب والبغض فيه، قد يذوي

أكثرها أو بعضها مع مرور الزمن، وغلبة الأهواء، وشيوع الهزل، حتى إنها لتحتاج إلى من يرد لها الحياة بعدما اعتراها ما اعتراها من ذبول، إذ لدينا كتاب الله لا تخلق جلدته، ولا تفنى ثروته، ولدينا نور نبوة مُلهمَ السيرة، نقىً السنن.

وإذا كان الأمر كذلك، فكيف تعمى النفس المؤمنة مع هذا الإشعاع؟! بل كيف يستوحش المرء في هذا العالم المؤار، ومصدر الأمن والطمأنينة فوق ظهره محمول؟! شريطة أن لا يغفل عن قوله سبحانه: الآين المؤارزة يتبِسُوا إستنهم يظلم أولتها لما الأمن

وَهُم مُعْتَدُونَ (الأنعام:٨٢). إنه رغم الدمار البالغ الذى تصاب به المجتمعات حينا بعد حين، والوكزات التي تتلقاها أمة الإسلام فجأة، ثم هي تصرع أمامها إثر تقويض الرابطة الإسلامية الجامعة الحقة، وعلى الرغم من المكانة الملحوظة التى وفرها الإسلام للمجتمعات الإسلامية بأسرها، من خلال تعاليمه المحكمة، وثوابته التي لا تتغير، بل يخضع لها كل عصر، وليست تخضع هي لكل عصر، إنه رغم ذلك كله إلا أن ثمة خللا ما، يؤكد أن تلك المجتمعات أحوج ما تكون إلى أن تلتمس لطف الله وعفوه، وترتقب رحمته وإحسانه، وتلزم اللجوء إليه، عاملة بما دعا به المصطفى: تَكَالُوْا إِلَى كَلَمَة سَوَلَهِ بَيْشَنَّا وَتَنْتَكُمُ أَلَّا نَشْبُدُ إِلَّا أَلَهُ وَلَا نُشْرِكَ بِيهِ، شَكَيْنَا وَلَا يُتَّخِذُ بَعَضْنَا بَسْضًا أَرْبَكَانًا بَين دُون اللَّهِ فَإِن تَوَلَّوْا فتغولوا أشهتذوا بأنكا متسلموت (آل عمران: ٢٤). فلا إله إلا الله،

# أَفَعَكَمْ دِينِ أَلَّهِ بَبْغُوْتَ وَلَهُ أَسْتَمَ مَن فِي السَّحُوَّتِ وَالأَثْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ (آل عمران:٨٣).

#### مصدر عزتنا وسر قوتنا:

إنه ينبغي علينا - معاشر المسلمين - أن ندعو إلى دين الله جل وعلا، الذي هو مصدر عزتنا، وسر قوتنا، من خلال التحدث عنه على حقيقته وصورته التي ارتضاها الله جل شأنه، دون استحياء ولا تخوف ولا استجداء، مُتَّبعين ذلك على أنه دين العبودية لله وحده أنه دين العبودية لله وحده صلى الله عليه وسلم، وحذار التحدث عنه فيعدل عن الوجه الصحيح.

ثم إن الدعوة إلى الإسلام برمتها أشبه ما تكون بالقضية العادلة، غير أنها . وللأسف الشديد . قد تقع بين أيدى محامين عنها يفشلون في عرض حقيقة الدفوع، وإيضاح البينات، وما ذلك إلا من خلال التنازل عن ثوابتها وأسسها، بحثا لعرض أو خوفا من عرض. ولا غرو في ذلك . عباد الله !! فلريما نسمع كثيرا لمتحدثين عن الإسلام يحامون عنه، ويودُ المرء منا لو أنهم سكتوا فلم ينبسوا بحرف واحد. إن أمثال هؤلاء. ولا ريب . ثم يفهموا الإسلام بكمائه كما تنزل من عند الله، والنزر اليسير ممن يتحدث عنه، ويدعى فهمه قد لا يحسنون الإبانة عنه من خلال الخلط والمزج بين ما يصح وما لا يصح. ومن هنا يعظم الخطر؛ لأننا في أزمنة خداعة، تحتاج إلى المهرة من

ذوي الأفهام، عبر عصور يتزين فيها القبيح من المبادئ، فتعرض نفسها على الناس في تزاويق خادعة كما تتوارى الشمطاء وراء حجب من الأصباغ والحلي. إن الإسلام دواء ، لا يحتمل أن يجتهد فيه كل محتس له، كما أن الدواء لا يكون دواء لأن مادتيه تحوى أسبياب الشفاء فحسب، كلا، بل لا بد من تناوله بطريقته التي بشير بها الطبيب على الوجه الذي وُضع له الدواء، ومن تكلُّف طريقة من عنده لم يقل بها الطبيب، فلا يلومن (أحداً) حينئذ إذا استفحل الداء، ولات ساعة استشفاء، وهيهات هيهات أن تصلح المجتمعات، وقد وهت فيها حبال مقوماته الشرعية الحقة، وأسس الحياة المحكومة بصبغة الله وشرعته دون اكتراث بما يرضى الله وما يسخطه، فكيف إذا كانت الحال إذاف التشكيك في تلك المقومات، أو السعى الدءوب في إماتتها، أو بث ما من شأنه اتهام المسلمين، أو بذر الفرقة بينهم، أو التطلع إلى إرساء قواعد التراجع عن الدين، أو على أقل تقدير إشعار الغير بأن من يتجرع الإسلام بآدابه وكماله فإنه لا يكاد يسغيها إلا متهوعا، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

## من خصائص رسائة المصطفى:

أيها المسلمون!! من خصائص رسالة المصطفى صلى الله عليه وسلم أنه ما من خير إلا ودنً الأمة عليه، وما من شر إلا وحذًر الأمة منه، وقد كان مما حذر الأمة منه الفتن التي تكون في آخر الزمان وتكاثرها، والغواسق

التي تحيط بالأمة من كل حانب، فتموج بهم كموج البحر، حتى إنها لتدع الحليم حيران، بل وثريما تستمرئها النفوس الضعيفة، وتستشرف لها رويداً رويدا الي أن تلغ في حمئها وهي لا تشعر، فإذا ألفتها لم تكد تتحول عنها الافي صعوبة بالغة بعد أن تفقد خصائصها، ومن ثم تموع وتذوب، ثمَّتُ ما لحرح بميت إسلام، وإذا ثم يغبِّر حائط في وقوعه فليس له بعد الوقوع غيار، حتى تقع النفس في أتون الفتن فتحترق بلا لهب. ففي الصحيحين أن التبنى صبلى الله عليه وسلم قال: «ستكون فتن، القاعد فيها خير من القائم، والقائم فيها خير من الماشي، والماشي فيها خير من الساعي، من تشرف لها تستشرفه، الجديث(أخرجه البخاري في الفتن (٧٠٨١)، يقول الحافظ ابن حجر . رحمه الله .: "معنى قوله: «من تشرف لها» أي تطلع لها بأن يتصدى ويتعرض لها، ولا يعرض عنها" (فتح الباري .« m1/1m)

وية الصحيحين أيضاً أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «يتقارب الزمان، وينقص العمل، ويلقى الشح، وتظهر الفتن، ويكثر الهرج، قالوا: يا رسول الله، وما الهرج؟ قال: «القتل، القتل، (أخرجه البخاري في الفتن (٧٠٦١).

.d

V7310

- 127

-70-1Lmik

الخامسة والأربعوز

#### ما النجاة في خضم هذه الأحداث؟

عباد الله لا إننا في زمن تداعت فيه الفتن كداهية دهياء، فقلت فيه الأمانة، ونزعت فيه الخشية من الله، وتنافس الناس فيه على الدنيا، وحظوظ النفس، وكثر فيه القتل، وبلغ أوج صوره، على

اختلاف تنوعه، حتى لريما لا يدرى القاتل فيم قتل، ولا المقتول فيم قتل، كما قال ذلك النبي صلى الله عليه وسلم (أخرجه مسلم في الفتن (٢٩٠٨)، ولكن لمستفهم أن يقول: ما النجاة في خضم هذه الأحداث، وما موقف المؤمن من متغيرات زمانه، وفجاءة النقمة فيه؟ فالحواب على هذا يبن بحمد الله، فإن لكل داء دواء، علمه من علمه وحمله من حمله، والدواء في مثل هذا كثير التنوع، فمن ذلك: أولا: حمد الله على العافية مما ابتلى به كثيراً من الناس من الفتن والرزايا، والحروب المدمرة، ثم الصبر على أقدار الله المؤلمة، والأدمان بأن ما يريده الله كائن لا محالة، وأن ما أصاب الناس لم يكن ليخطئهم، وما أخطأهم لم يكن ليصبيهم، فما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن، وَالله بَحْكُمُ لَا سُقَبَ لَحُكُمُ وَهُرَ الرعد المار (الرعد ٤١).

عند مسلم في صحيحه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الله كتب مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة، (أخرجه مسلم في القدر (٢٦٥٣)، وَعَندَهُ مُفَاتِعُ ٱلْغَبْ لانعلشها إلاهو وتعلدما ف البر والبخ وَمَا تَسْقُطُ بِن وَرَقَبَةِ إِلَّا يَعْلَنُهُا وَلَا حَبَّةٍ في ظُلْمَكَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا بَاس إلَّا في كُنَّب شين (الأنعام:٥٩). فلا إله إلا الله ما أوسع علم الله، انظروا إلى الأحداث والمستجدات. عباد الله (! كيف تحل بنا فجأة على حين غرة دون أن تقع في ظن أحدنا، أو يدور بخلده أن أحداثا ما ستكون يوما ما، مما يؤكد الاعتصام بكتاب الله وسنة رسوله، واللجوء الله، وخشبته

وحده، بالتوبة والإنابة، وكثرة الدعاء والاستغفار والصدقة، وبذل الخير، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فلا ملجاً من الله الا اليه.

ألا إن من خاف البشر فر منهم، غير أن من خاف الله فإنه لا يفر إلا إليه، فَفَرُوا إِلَى اللهِ إِنِ لَكُمْ مِنْهُ فَذِرٌ مُنَّ (الذاريات،٥٠).

ولقد صح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «لا يردَ القدر إلا الدعاء» (أخرجه أحمد (٦٨/٣٧) (٢٢٣٨٦)، وابن ماجه في المقدمة (٩٠) وحسنه الألباني في السلسلة الصحيحة (١٥٤).

ألا وإن ما يحدث في هذه الأزمنة من كوارث تحل بنا بغتة لبذكرنا باليوم الذي تقوم فيه الساعة، والناس في غفلة معرضون، مع ما يتقدمها من أمارات وأشراط تدل عليها، فقد جاء في الصحيحين أن التبي صلى الله عليه وسلم قال: «لتقومن الساعة وقد نشر الرجلان ثوبهما بينهما فلا يتبايعانه ولا يطويانه، ولتقومن الساعة وقد انصرف الرجل بلبن لقحته فلا يطعمه، ولتقومن الساعة وهو نلبط حوضه فلا يسقى منه، ولتقومن الساعة وقد رفع أكلته إلى فيه فلا يطعمها» (أخرجه البخارى في الفتن (٧١٢١)، كل ذلك عباد الله دليل على فجاءة النقمة، وأن نفسا لا تدری ماذا تکسب غدا، ولا تدری بأى أرض تموت.

وجوب العذر من مشاعر القنوط واليأس: ثم اعلموا . رحمكم الله . أنه ينبغي للمرء المسلم في خضم الأحداث الرهيبة والمتغيرات المتنوعة ألا يصاب بشيء من الاسترسال مع مشاعر القنوط واليأس، وألا

يحبس أنفاسه مع الجانب الذي قد يكلح في وجهه على حين غفلة من جوانب الخير الأخرى في حياته، دون التفات إلى المشوشات من حوله، والتخوفات التي ليس لها ضريب، فليس بلازم عقلا أن تكون تلك المخاوف صادقة كلها، فلريما كانت كاذبة إذ قد تصح الأجسام بالعلل، وقد يكون مع المحنة منحة، ومع الكرب فرج، فَإِنَّ مَعَ ٱلْعَشَر بُشرًا () إِنَّ مَعَ الشر من (الشرح،٥، ٢). ولن يغلب عسر يُسْرَيْن، إِنَّهُ لَا يَأْتِنُسُ مِن زَوْم الله إلا ألقيم الكيفرون (يوسف: ٨٧). يا أيها الناس ١١ إن مما لا شك فيه أن كثرة الفتن تزلزل كيان الناس، وأن فتيل الحروب إذا اشتعل عسر انطفاؤه، وأن التهويش والتشويش، والقيل والقال، والظن والخرص، لما يزيد الأمرسوءا وتعقيدا، والنار اشتعالا واضطراما، ولا جرم فإن النارقد تذكى بالعيدان، كما أن في مبدأ الحرب كلام اللسان.

ولقد كان السلف الصالح أحرص الناس على اتقاء الفتن، والنأي بأنفسهم عن أن يقعوا في شركها، بل يستعيذون بالله منها، وكلما لاحت لهم في الأفق هتنة تمثلوا بما رواه البخاري في صحيحه عن خلف بن حوشب أن السلف كانوا يقولون عند الفتن.

الحرب أوّل ما تكون فتية تسعى بزينتها لكل جهول حتى إذا اشتعلت وشبَّ ضرامها ولَّت عجوزاً غير ذات حليل شمطاء يُكره لونها وتغيرت مكروهة للشم والتقبيل من أدب الإسلام في الفتن:

ثم اعلموا . أيها المسلمون . أن من أدب الإسسلام في الفتن كف

اللسان وحبسه وعدم الزج به فيما لا يعنى، وزمَّه عن الفحش والتفحش، أو الوقوع في الظن والخرص، فإن اطلاق اللسان، وسيلان الأقادم، خائضة في الدلهمات، ولاتة في المتشادهات، والقضايا المزعجات دون زمام ولا خطام لن شأنه أن يضعف إيمان المرء المسلم، ويوقعه مواقع الزلل، غير آبه بوصية النبي صلى الله عليه وسلم لعقبة بن عامر حينما سأله؛ ما النجاة؟ قال: «أملك عليك لسانك، وليسعك بيتك، وابك على خطيئتك، (رواه الترمذي في الزهد (٢٤٠٦) وهو في السلسلة الصحيحة (٨٩١،٨٩٠).

إن اللهث وراء كل حدث وخبر باللسيان ترارة، وبالأقلام أضعافها، في البيت وفي السوق، والمجالس والمتتديات، وعبر شبكات تقنية بكثر فيها اللغط دون ترو أو توثق أو محصّلة من العلم والفهم لمما يقلل العافية والسلامة من الخطأ، فضلا عن أن يقدم حلا عاجلا سوى الخلط والجهل والتضليل، ولله در أبى حاتم البستى حين قال: "إن العافية عشرة أجزاء، تسعة منها في السكوت" (كشف الخفاء (٨٤/٢)، وهو في ضعيف الجامع (۳۸۳۸)، لأن من الناس من لا يكرم إلا بلسانه، ولا يهان إلا به، فالواجب على العاقل أن لا يكون ممن يهان به.

ثم اعلموا.عباد الله. أن الحوارات الشفهية، والمطارحات الورقية، لا ينبغي أن تكون لكل راكب، ولا علكا يلوكه الكل، وأمور الناس بعامة لا ينبغي أن يتصدى لها أي أحد كيفما اتفق، دون تمييز

بين الغث والسمين، وبين ما يعقل وما لا يعقل، وإنه لمن المستكره أن يكون مقدار لسان الإنسان أو قلمه فاضلا على مقدار علمه، ومقدار علمه فاضلا على مقدار عقله، فلقد روى البخاري في صحيحه عن على رضى الله عنه أنه قال: (حدثوا الناس بما يعرفون، أتريدون أن يكذب الله ورسوله؟١)(أخرجه النخاري في العلم (١٢٧)، فمن هرف دما لا يعرف فهو ممن قال الله فيهم: قتل الخراصون (الذاريات ١٠٠)، قال قتادة . رحمه الله .: "هم أهل الغرة والظنون" (أخرجه ابن جربر عنه في تفسيره ... 194/11)

وروى الإمام أحمد وغيره عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إن أمام الدجال سنون خداعات، يكذّب فيها الصادق، فيها الأمين،ويؤتَمن فيها الخائن، فيها الأمين،ويؤتَمن فيها الخائن، ويتكلم الرويبضة»، قيل: وما الرويبضة؟ قال: «الرجل التافه أحمد (٢٢/١٢-٢٥) (٨٢/١٩)، وقال الحافظ في الفتح (٢٤/١٢).

فعلى حملة الأقلام وذوي اللسان أن يتقوا الله سبحانه، وألا يستخفوا بأحد، وأن لا يبغوا على أحد من المسلمين، يقول ابن عبد البر . رحمه الله .. "أحق الناس بالإجلال ثلاثة: العلماء والإخوان والسلطان، فمن استخف بالعلماء أفسد مروءته، ومن استخف بالعلماء أفسد دنياه، والعاقل لا يستخف بأحد" (جامع بيان العلم (٩٩٦).

والحمد لله رب العالمين.

قال تعالى : «حم 🕐 وَٱلْكِتَبِ ٱلْمُبِينِ () إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْـلَةٍ مُّبَذَرَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ۞ فِيهَا يُفَرَقُ كُلُّ أَمَّر حَكِيم أَمْرًا مِنْ عِندِناً إِنّا كُنا مُرْسِلِينَ () رَحْمَةً مِّن زَيِّكَ إِنَّهُ, هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيعُ () رَبِّ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَاً إِن كُنتُم مُوقِنِينَ ٧٧ لَإِلَهُ إِلَّهُ إِلَّا هُوَ يُحْيِ، وَيُمِيتُ رَيْكُو وَرَبُّ ءَابَتَابِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ٢٠ بَلْ هُمْ فِي شَلِي يَلْعَبُونَ () فَأَرْتِقِبْ يَوْمَ تَأْتِي ٱلسَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُبِينٍ () يَعْشَى ٱلنَّاسَ هَندا عَذَابُ أَلِيرُ» (الدخان: ۱- ۱۱).

🗠 إعداد/ 💦 د. عبد العظيم بدوي

الحمد لله والصبلاة والسبلام على و سيدنا رسول الله، وبعد،

بين يدي السورة؛ سورة الدخان سيورة مكيةً، شأنها شأن السور المكية في الاهتمام بترسيخ العقيدة، وبيان أصول الدين وأركان الايمان. باب التفسير

SAMPSE

سورة

الله ظارق

. I

11315

- Ilaht

. Yo- Imit Iteland elk ciego

وقد ركنزت على الأصول الثلاثة، التوحيد، والنبوة، والبعث بعد الموت. استفتحت السورة الكريمة بالحديث عن القرآن الكريم، والنبي الأمين، وموقف المشركين منهما.

وثنت بذكر طرف من نبأ موسى

وفرعون.

ثم تحدثت عن بعض أشراط الساعة، وأهوال القيامة، وانقسام الناس قسمين، مؤيقٌ في المُتَدَ وَفَرِيقٌ في التعبر، (الشورى:٧).

ووجه تسميتها بالدخان وقوع لفظ الدخان فيها، والمراد به آية من آيات الله، أيد الله بها رسوله صلى الله عليه وسلم، فلذلك سميت به اهتمامًا بشأنه. (التحرير والتنوير، ٢٥ (٢٧٥). ومناسبة هذه السورة لما قبلها أنه ذكر في أواخر ما قبلها: « فَنَرَهُمْ عَوْمُوا رَيْلَبَوْا مَقْ بِلَنُوْا وَرَهُمُ الَّذِي يُوَعَدُونَ، (الزخرف:

٨٣)، فذكر يومًا غير معين، ولا موصوفًا، فبين في أوائل هذه السورة ذلك اليوم، يوصف وصفه فقال، و فَرْيَعْتُ يَرْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ يُحْتَان فيني، (الدخان: ١٠)، وأن العذاب يأتيهم من قبلك، ويحل بهم من الجدب والقحط، ويكون العذاب في الدنيا، وإن كان العذاب في الآخرة، فيكون يومهم الذي يوعدون يوم القيامة. (البحر المحيط في التفسير: ٢٢/٨).

وذكر سب حانه هناك قول الرسول صلى الله عليه وسلم: (بَرَبَ إِنَّ هَتَوْلَا قَمْ لَا يُؤْمِنُونَ ، (الزخرف،٨٨)، وهنا نظيره فيما حكي عن أخيه موسى عليهما رفتما رَبَهُ أَنْ عَتَوْلَا قَمْ تُجْرُدُن الصلاة والسلام بقوله تعالى: (الدخان،٢٢) وأيضًا ذكر فيما يَتَلَوْنَ (الـزخـرف،٨٨)، وحكى سبحانه عن موسى عليه السلام مزان عُنَتُ بِق وَرَبَكُو أَن تَرْعَرُن () موق قريبُ من قريب. وهو قريب من قريب.

وهي إحدى النظائر التي كان يصلى بهن رسول الله صلى الله عليه وسلم كما أخرج أبو داود عن علقمة والأسبود قالا: أتى ابن مسعود رجل فقال: إنى أقرأ المصل في ركعة. فقال أهذا كهذ الشعر، ونشرا كنشر الدقل؟! لكن التبى صلى الله عليه وسلم كان يقرأ النظائر، السورتين في ركعة: الرحمن والنجم في ركعة، واقتريت والحاقة في ركعة، والطور والذاريات في ركعة، وإذا وقعت ون في ركعة، وسأل سائل والنازعات في ركعة، وويل للمطفقين وعيس ف ركعة، والمدثر والمزمل في ركعة، وهل أتى ولا أقسم بيوم القيامة في ركعة. وعم يتساءلون والرسلات في ركعة، والدخان وإذا الشمس

كورت في ركعة (صحيح البخاري ا ٧٧٥).

# منى ابتدئ نزول القرآن الكريم؟ مت () وَالَكَتُب الَّذِينِ () إِنَّا أَمَرَلْنَهُ فِي لِتَلَةٍ تُبْتَرَكُةٍ إِنَّا كُمْ شَدِينَ () فِيمَا يُعْرَقُ كُلُ أَمْرِ حكيم () أَمَرَا بِنَ عِدِينًا إِنَّا كُمَّا مَرْسِيلِينَ () تَحْتَهُ بِن وَيْكَ أَيَّةُ هُوَ السَّعِيمُ العَلِيمَ إِن كُمُتُ قُوفِيمِ () لا إِنّا إِلَّهُ إِلَا الأَرْكِينَ () بَرْ هُمْ فِي مَلُقٍ يَلْمَبُونَ ، الأَرْكِينَ () بَرْ هُمْ فِي مَلْقِ يَلْمَبُونَ ، (الدخان؟):

يقسم الله سبحانه وتعالى بالقرآن على القرآن فيقول: وزالكت البين () إنا أنزلنه في ليَنَوَ أُبُرَكُوُ (الدخان:٣):

والكتاب البين هو القرآن الكريم، فهو بينُ في نفسه، ومبينُ للناس ما يحتاجون إليه في دينهم ودنياهم وآخرتهم، كما قال تعالى:

« مَبْرُ رَمَعْنَانَ ٱلَّذِي أُمْرِلَ فِيهِ
« مَبْرُ رَمَعْنَانَ ٱلَّذِي أُمْرِنَا فِيهِ
الْقُرْدَانُ هُدُم لِلْتَحَارِي وَمَيْنَتِ مِنَ
الْهُدَى وَالْفُرْقَانُ ، (البقرة، ١٨٥)،
وقال تعالى، ورَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكُنَب
مَنْنَا لَكُلْ فَيْهِ، (النحل، ٨٩).

وَيَتَ بِعَلَى عَلَى المَعْنَى (المَعْنَى الله) (إِنَّا أَنَزَلْنَهُ فِي لَيَلَمَ القدر، كما الدخان (الدخان) وهي ليلة القدر، كما (القدر، 1)، وهي في شهر رمضان، كما قبال تعالى، «نَبُرُ رَمَكَانَ لَذِي أُنزِلَ فِيهِ القُرْدَانُ هُنَى إِنَّكَاسٍ وَيَتَنَتِ مِنَ الْهُدَى وَالْمُرْكَانُ البقدر من العشر الأواخـر من رمضان، كما في الحديث:

عن ابن عمر رضي الله عنه قـال: قـال رسـول الله صلى الله عليه وسلم: ‹التمسوها في العشر الأواخر - يعني ليلة القدر-، فإن ضعف أحدكم أو عجز فلا يغلبن على السبع الـواقى.. (صحبح

البخاري ٢٠١٥). ومن سالم عن أبيه رضي الله عنه قال: رأى رجل أن ليلة القدر ليلة سبع وعشرين. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «أرى رؤياكم في العشر الأواخر، فاطلبوها في الوتر منها،. (صحيح مسلم (١١٦٥)، والراد بتنزيله، فقد نزل مفرقًا على مدار ثلاث وعشرين

سنة، وكان أول ما ذزل: دافراً يأتم ذلك الذي خلق () خلق الإنسن بن علي () افرا رزان الأفرا () الذي علم بالقلم () علم الإنسن ما أو يتلم، (العلق، ).

ولو لم يكن من بركات هذه الليلة سوى تنزيل القرآن فيها لكفاها بركة، لأن الله تعالى وصف هذا الكتاب الذي أنزل فيها بالبركة، فقال تعالى: «كَتُبُ أَرَلْتُهُ إِلَىٰ مُرَادٌ » (ص٢٩٠).

ومن بركاتها أن الله أفرد لها سورة في هذا الكتاب، سماها سورة القدر، وفيها صرح رينا سبحانه وتعالى ببركاتها، فقال: «إنا أَرْبَنَهُ في لَبَدُ القَدَر () وَمَا أَدْرَبَكَ مَا لَبَدُ الفَدَر () لَبُدُ القَدَر () وَمَا أَدْرَبَكَ مَا لَبَدُ الفَدَر لَبُرُكُ اللَبَكِكُةُ وَالرُبْحُ فِيهَا بِإِذَن رَبْم، مِن كُل آتي () سَلَمُ في خَنْ سَلَعَ الفَتِر. () القدر: ٥).

وإِنَّا كُنَّا مُندرِينَ ، (الدخان:٣):

الإندار هو الإعدار م المصحوب بالتخويف، لما كان من رحمة الله بعياده أن لا يعذبهم حتى ينذرهم، كما قبال تعالى، «رَمَا كُمَّا سُنَبِينَ حَقَّ نَعْتَ رَشُولَا، (الإسمراء ١٥٠)، هنديا بن لَنْنَهُ وَشَيْرَ اللَّوْمِينَ الَّذِينَ سَملُونَ المَنْاحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَمَرًا حَسَا الَّذِينَ قَالُوا الْعَدَ أَنَهُ وَلَدًا () قالَمَ عَمَرُ مِن أَفَوْهِم أَن يَقُولُونَ إِلَا كَذِهَ

(الكفف،٥)، ولم بدك الله سيحاذه التبشير في الدخان لأن الناس في أول الأمر كان أكثرهم مشركين، فكان الاندار هو المناسب لمم ، في يُفَرَقُ كُلُّ أَمَّر حَكِمٍ (الدخان ٤) أي في تلك الليلة الماركة، التر أن أ. فيما القرآن الكردم وتُقْرَقُ (الدخان:٤) ای مقضی ویفصل ، کُلُ آمَر حَکِي (الدخان:٤) أي محكم، أو ذي حكمة، فبأذن الله تعالى للملائكة ف النظر في اللوح المحفوظ، ونسخ المقادير التي كتب الله أن تكون في هذا العام، من الأحياة، والأرزاق، والتكاح والطلاق، والصحة والرض، والغنى والفقر، والتولية والعزل، والسلم والحرب، والقرح والحرن، والعاقبة والبلاء، بتسخون كل ذلك من اللوح المحفوظ، ثم بتقدونه ع التاس وفق ما قدر الله.

ومن التأويلات الخاطئة تأويل تلك الليلة بأنها ليلة النصف من شعبان، ولذلك حرص الناس على احباء تلك الليلة، وخصوها بدعاء، سموه دعاء لبلة التصف من شعبان، وفيه: اللهم إن كنت كتستنى عندك في السمعداء فشتنى، وإن كنت كتبتنى في الأشقياء فامح اسمى من ديوان الأشقياء، واكتبه ف ددوان السعداء. لاعتقادهم أن اللبلة التي « فَهَا يُقْرَقُ كُلْ أَمَر حَكِمٍ (الدخان: ٤)
«
«
»
«
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
«
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
 هى ليلة النصف من شعبان، وهذا خطاً، لأن الله صرح بأن تلك الليلة هى التي أنزل فيها القرآن، وهي ليلة القدر (أَمَرُ مِنْ عِندِناً، (الدخان:٥) نصب على الاختصاص، أي أعنى بهذا الأمر أمرًا حاصلًا من عتدنا، على مقتضى حكمتنا، وهو يدانُ لفخامته الاضافية، بعد بيان فخامته الذاتسة، وسحوز كونه حالًا من (الدخان: ٤)، لتخصيصه بالوصف، أو من ضميره في دخكيم» (الدخان:٤). (إرشاد العقل السليم (٢/٧٤و٤٨)). «إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ» (الدخان:٥)

12 4

P.

A 1274

- 11aL.2 . YO

- السنة الخامسة والأربعون

# , زُسُلًا مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ لِنَلًا يَكُونَ لِلنَّامِي عَلَى أَنَّهُ حُجَّةً بَعْدَ ٱلرُسُلِ

(التساء:١٦٥)، وهذا من رحمة الله بعداده، ولذلك قال: « رَجْمَةٍ مِّن زَلْكَ. (الاسراء:٢٨) بعت أن إدسال إل سان وانزال الكتب من رحمة الله بعباده، لأن الناس قبل الرسل بكونون في ضلال مدين، مشرقين على الهلاك، فاذأ حاءتهم رسلهم بالسنات فاتبعوهم فقد اهتدوا بعد ضلائة، ونجوا من التار بعد اشرافهم عليها، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ آلَتُهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنْفُسِهُمْ تَتَّلُوا عَلَيْهِمْ الكتبوء وتركيم وتعلمهم الكلك وَٱلْجِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي صَلّال شين، (آل عمدان ١٦٤)، وقال تعالى: ( وَأَعْتَعِيمُوا عَبِّل الله جَميعاً وَلَا تَفْتَرْهُوا وَاذْكُرُوا بْعُمْتَ الله عَلَتَكُمْ إِذَ كُنْتُم أَعْدَاء فَأَلْفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم ينعَمَتِهِ إِخْوَنَا وَكُنتُمْ عَلَى شَغَا خُفُرُةٍ مِنَ ٱلنَّارِ فَأَنْقَدْكُم مِنْهَا كَذَلِكَ يُبَينُ ٱللَّهُ لَكُمْ بَالِتِهِ. لَعَلَكُو تَبْتَدُونَ (آل عمران ١٠٣).

«إنه هو السميع» لأقوال عباده، «العليم» بأحوالهم ونياتهم وضمائرهم، وما انطوت عليه قلوبهم، وقد سمع الله منهم الأقوال الباطلة، وعلم من قلوبهم العقائد الفاسدة، فرحمهم، فأرسل إليهم الرسل ليهدوهم سواء السبيل، كما قال تعالى: « وما أرسلتك إلاً رمم للمكيم، (الأنبياء:١٠٧).

أَنَّبُ ٱلْمَنْوَنِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا يَتَهْمَا،
«رَبَ ٱلْمَنْوَنِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا يَتَهْمَا،
«رَبَ بالكسر،
«رَبَ كَ، وقرئت
«رَبَ كَ، وقرئت
«رَبَ كَ، وقرئت
«رَبَ كَ، وقرئت
«رَبَ كَ، وقرئت،
«رَبَ كَ، وقرئت،
«رَبَ كَنْتَم موقتين،
«مَلَةُ شرطيةٌ، جوابها محذوف،
متعلقٌ بما بعدها، وتقدير الكلام،
متعلقٌ بما بعدها، وتقدير الكلام،
إن كنتم موقتين بأن الله هو رب
أن كنتم موقتين بأن الله هو رب
أن كنتم موقتين بأن الله هو رب
معبود بحقٌ غيره، وذلك أنهم كانوا
مقرين بتوحيد الربوبية، منكرين
مترين الله هو الله معبود بحقٌ غيره، وذلك أنهم كانوا
مترين الله هو الرب
معبود بحقٌ غيره، وذلك أنهم كانوا
مقرين بتوحيد الربوبية، منكرين

تعالى: ، وَلَمِ سَأَلَتُهُم مَنَ طَعَهُم لَعَوْلُ اللهُ قَافَ يُؤْقِكُونَ (الزخرف:٧٨)، وقال تعالى: ، وَلَمْ سَأَلَتُهُم مَنَ خَلَقَ اللَّسَوَنِ وَالْأَرْضَ وَسَخَرُ الضَّسَ وَالْعَمَرَ لَعُوْلُ اللَّهُ فَلَقُ يُؤْفَكُونَ ، (العنكبوت:٢١)، هاذا قيل لهم: لا إله إلا الله، قالوا: أننا لتاركوا آلهتنا لشاعه محتون.

#### تناركوا الهنبا الساعر مجدون. توحيد الربوبية يستلزم

#### توحيد الألوهية:

فَاللَّه تَعَالَى يَلْزَمَهُم بِتَوَحِيد الألوهية باقصرارهم بتوحيد الربوبية، وهذا كثير في القرآن، كما قال تعالى، وتأيًّا النَّاسُ أعْدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَكُمُ وَالَّذِي مِن قَبْلِكُمُ لَمَلَكُمُ مَنْتَقُونَ () الذي حَمَلَ لَكُمُ الأَرْضَ فِرَمَا وَالسَّمَاء يَآه وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَة مَا فَأَضَ مُنْدَاة وَأَنْتَم مَنْلَوْتَ رَزَقًا لَكُمُ مَا لَقَتْم مَا فَأَنْ وقال تعالى: وفَلْ مَن بَرَزُقَكُم مِن السَمَة ما فَأَنَي وقال تعالى: وفَلْ مَن بَرَزُقَكُم مِن السَمَة وقال تعالى: وفَلْ مَن بَرَزُقَكُم مِن السَمَة وقال تعالى: وفَلْ مَن بَرَزُقَكُم مِن السَمَة ومَن يُدَرُ الأَمْ مُسَعُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا نَقُونُ (٣) فَذَلِكُمُ اللَّذِي مَنْ وَعُونَ مَنْ مَنْ مَنْ السَمَة المَنْالِقُونَ اللَّهُ مُعْمَانًا مَنْ المَنْ وَعَنْ

فَالْخِالَقَ الْسرازَقَ، الْمُعطَى المَانَع، المحيي المميت، هو الذي يجب أن يفرد بالعبادة دون من لا يملك من ذلك شيئًا، ولذلك قال تعالى: , أَنَّهُ الَّذِي حَلَيْكُمْ ثَنَ مَنْ أَنْ مَنْ يَعْمَلُ مَنْ يَعْمَلُمُ مِن مَيْةً شَتَحَلَّمُ نُعَنَ يَعْمَلُ مِن ذَلِكُمْ مِن مَيْةً شَتَحَلَّمُ مَن يَعْمَلُ مِن ذَلِكُمْ مِن مَيْةً شَتَحَلَّمُ وَتَعْلَى مَن يَتْمَرُونَ مِن دُون اللَّهِ مَا لا يَعْلَى لَهُمْ رَزَقًا مِنَ المَتحَوَّةِ وَالأَرْضِ شَتَا وَلا يَسْتَطِيعُونَ مَا لَا يَعْلَقُ شَيَا وَلا العالى: , أَيْشَرُوْنَ مَا لَا يَعْلَقُ شَيَا وَلا الْعَلَيْ مَا لا يَعْلَقُونَ () وَلا المُتحلِونَ مَن وَلا أَشْسَمُ مِنْمُونَ.

ومن خصائص الإله الحق الإحياء والإماتة، ولذلك قال تعالى: « لا إله إلا هُو يُخي دَرِيُسِتٌ، (الأعراف: ١٥٨)، فالإحياء والإماتة من خصائص الإله الحق، ولذلك لما تبرأ إبراهيم عليه السلام من أبيه وقومه: « قَالَ

أَوَمِتَمَر مَا كُمَنَ مَعْبَدُونَ () أَنْتَر وَالمَاقَضُمُ الْأَفْتَمُونَ () فَإَنَهُمْ عَنُوٌ لَى إِلَا رَبَ الْمَلْمَدِينَ () اللَّذِي عَلَقَنِ قَهُو رَبَدَ مَضْتُ قَهُو بَشْعِينِ () وَالَذِي مُعْبَنُي ثُمَ بَعِينِ (الشعراء:٨٨)، ولا حاج النمرود قال كما قال الله ولا حاج النمرود قال كما قال الله ترتبو أن عائمة المُلكك إذ قال إبتوهم وأُعيتُ قال إبتوهم فإن الذي عالما أخر. وأُعيتُ قال إبتوهم فإن الذي قال أنا أخر. وأيت قال وينوم فإن الذي والمقرب فيلوت الذي كَفَر والله لا يَدوى القرم الفللوين،

رَبْعُرُ وَرَبُّ مَابَعِهُمُ الأَرْلَانَ ، (الشعراء:٢١) فادعوه مخلصين له الدين.

فلما قررتعالى ريوبيته وألوهيته، بما يوجب العلم التام ويدفع الشك، أخبر أن الكافرين مع هذا البيان «في شَقٍ بَعَجُوبَ» (الدخان؟) أي: منغمرون في الشكوك والشبهات، غافلون عما خلقوا له، قد اشتغلوا باللعب الباطل، الذي لا يجدي عليهم إلا الضرر. (تيسير الكريم الرحمن ( ٧/٥)).

#### من علامات الساعة :

ثم قال تعالى: ، فَأَرَقَتْ بَوْمَ تَأَوَ السَّمَاةُ بِدُخَانٍ ثَبِينِ () يَعْتَى النَّاسَ هَذَا عَذَابُ أَلِيرُ () زَبَّا أَكْمَتُ الْأَكْنَ المَذَابُ إِنَّا مُوْمِنُونَ () أَنَّ هُمُ الْأَكْرَى وَقَدْ عَامَهُمْ رَشُولُ ثَبِينُ () ثَمَّ تَوْلَوْا عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّا جَنُونُ () يَوْمَ تَوْلُوا عَنْهُ عَلِلاً إِنَّكُمْ عَالِهُونَ () عَنْ مَوْمَوْنَ () المَحَانِ المَ

اختلف السلف في هذا الدخان الحذي أمر الله تعالى رسوله صلى الله عليه وسلم بانتظاره، وأن الناس إذا غشيهم دعوا الله مخلصين له الدين: , رَّبَنَا ٱكْثِفَ عَنَا المَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ ، (الدخان: ١٢)، وأن هذا الدعاء لا يسمع، وهذا التضرع لا ينفع، كما قال تعالى:

, فَلَمَّا رَأَوًا بَأَسَنَا قَالُوا عَامَنًا بِاللَّهِ وَحَدَمُ وَحَتَّوْنَا بِمَا كُنَا بِهِ. مُشْرِكِينَ (٥) فَلَدْ بِلَى يَنْعَمُهُمْ إِينَتُهُمْ لَمَّا رَأَوًا بَأَسَنَا شَنَتَ اللَّهُ إِلَي قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ وَحَيْرَ هُنَالِكَ الكَفِيُونَ (خاهر ٨٥٠):

فذهب ابن مسعود رضي الله عنه إلى أن المراد بهذا الدخان دخانٌ خيل للناس في سني الجدب والقحط الذي أصابهم بدعاء النبي صلى الله عليه وسلم عليهم حين استعصوا عليه:

عن مسروق قال، كنا عند عبد الله فقال، أن النبي صلى الله عليه وسلم لما رأى من الناس إدبارًا قال، «اللهم سبع كسبع يوسف». فأخذتهم سنة حصت كل شيء حتى أكلوا الجلود والميتة والحيف، وينظر أحدهم إلى السماء فيرى وينظر أحدهم إلى السماء فيرى الدخان من الجوع، فأتاه أبو سفيان فقال، يا محمد لإنك تأمر بطاعة الله وبصلة الرحم، وإن قومك قد هلكوا، فادع الله لهم. قال الله تعالى: « قارقت يوم تأني التماء يدغان مبور (الدخان، إ) إلى قوله، « إلا كمون المناب قليلا إلكر عايدة () كمون المناب قليلا إلكر عايدة ()

(الدخان،١٦). فالبطشة يوم بدر، وقد مضت الدخان والبطشة واللزام وآياة الدروم. (صحيح البخاري ٤٧٧٤).

وذهب ابن عباس رضي الله عنه إلى أن الدخان علامة من علامات الساعة الكبرى، لما يظهر بعد.

ومن المقسرين من وافق ابن مسعود، ومنهم من وافق ابن عباس، ومنهم من جمع بين القولين، فقالً: الدخان الذي أراده ابن مسعود خيل إليهم، والذي أراده ابن عباس سوف ياتيهم قبل يوم القيامة، ولا تعارض بين القولين.

وذهب شيخ المفسرين ابن جرير الطبري إلى ما ذهب إليه ابن مسعود، وعلق القول على ما قال ابن عباس بصحة الحديث، قال،

فإن صح الحديث فإن القول قوله، فإنه لا أحد أعلم بالله من رسول الله. (جامع البيان(١١٤/٢٥)). قلت، وقد صح الحديث، فقد

روى مسلم في صحيحه: عن حذيفة بن أسيد الغفاري رضى الله عنه قال: اطلع النبي صلى الله عليه وسلم علينا ونحن نتذاكر فقال: «ما تذاكرون»؟ قالوا نذكر الساعة. قال: «إنها لن تقوم حتى ترون قبلها عشر آيات، فذكر الدخان، والدجال، والداية، وطلوع الشمس من مغربها، وتزول عيسى ابن مريم صلى الله عليه وسلم، ويأجوج ومأجوج، وثلاثة خسوف، خسف بالمشرق، وخسف بالغرب، وخسف بجزيرة العرب، وآخر ذلك نارُ تخرج من اليمن تطرد الناس إلى محشرهم. (صحيح مسلم .(YAEY).

فالراجع أن الدخان علامة من علامات الساعة الكبرى. والدليل على رجحان هذا القول من الآيات نفسها، حيث قال تعالى: و قرَّقَتْ يَوْمَ تَأْنِ السَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُعِنِي، (الدخان،١٠) أي بين ظاهر واضح، لا خيالا، والدخان الذي أصابهم حقيقة.

وقوله تعالى: « يَغْتَى أَنَّاسَ، (الدخان: ١١) أي كلهم، فيملا فاه الكافر ومنخره، فيحمر، حتى يكون كالشاة الشوية على الجمر، وأما المؤمن فلا يصيبه منه إلا كهيئة الزكام. فإذا غشيهم قالوا: مَنَدًا عَدَابُ أَلِيَرُ، (الدخان: ١١)، أو قيل لهم تقريعًا وتأذيبًا وتوبيخًا، تقريرُن () أَسَحَرُ هَذَا أَمَ أَسَرُ لا تَعْبَرُونَ () أَسَحَرُ هَذَا أَمَ أَسَرُ لا شَعْرُونَ () أَسَحَرُ هَذَا أَمَ أَسَرُ لا مَعْبُوا سَرًا عَلَيْكُمْ إِنَا عُرَوْنُ مَا كُفَتْر مَعْبُوا سَرًا عَلَيْكُمْ إِنَا عُرَوْنُ مَا كُفْتُر مَعْبُوا سَرًا عَلَيْكُمْ إِنَا عُمَرُوا أَو لا مَعْبُوا مَا المُورا (الطور: ١٢). أعجل الذنوب عقوبة

الحمد لله وحده، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده سيدنا محمد صلى الله عليه

وآثه وسلم، وبعد:

فإن صلاح الأسرة طريقُ أمان الجماعة، وصلة الرحم سبيل حفظ الأمة، لذا كثرت الوصايا القرآنية، وكذلك الأحاديث النبوية بالحث على صلة الرحم.

12121 12

قبال الله تعالى: «إِنَّ أَلَمَهُ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَٱلإحْسَنِينَ وَإِيتَآيَ ذِي الْقُرْبَ » (النحل: ٩٠٠). وقبال تعالى: «وَأَوْلُوا ٱلأَرْجَاءِ بَعَشْهُمْ أَوْلَن بِبَعْضٍ فِي كِنَبِ ٱللهِ (الأحزاب:٢).

واقترن حق الله، وحق الوالدين وحق الأقربين في أكثر من آية ووصية، قال الله تعالى، «وَأَعْبُدُوا الله وَلَا نُشْرِكُوْا بِهِ، شَيْعًا وَبَالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنًا وَبَدِى ٱلْقُرْبَى » (النساء:٣٦).

ā

3

.9

V731 da - 11alue

• 10 - السنة الخامسة والأربعون

وق ال تعالى، «وَقَضَى رَبَّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَا إِيَّاهُ وَبَالَوْلِدِينِ إِسْتَنَا اِمَا يَبْلُغَنَ عِندَكَ الْكَبَر أَحَدُهُمَا أَوْ كَلَاهُمَا فَلَا تَقُل لَمُمَا أَفِ وَلَا نَتَهْرَهُما وَقُل لَهُمَا قَوْلا كَرِيمًا (\*) وَأَخْفِضْ لَهُمَا جَنَحَ الذَّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رَبْ آرَحْمَهُما كَمَا يُفَوْسِكُرُ الرَّحْمَةِ وَقُل رَبْ آرَحْمَهُما كَمَا يُفَوْسِكُرُ الرَّحْمَةِ وَقُل رَبْ آرَحْمَهُما كَمَا فَوَلا مَعْيرًا (\*) وَيُعْمَدُ أَعْلَمُ بِمَا فِي نَفُوسِكُرُ الذَوْبَينِ عَفُولاً (\*) وَمَاتِ ذَا القُرْبَ بَذَوْ مَنْ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلا بَذِيْرَ تَبْذِرْ الإِسْرَاءِ ٢٢-٢٦ ).

وفي مقام آخر قُرنت الرحم بحقَّ الله في التقوى، قال الله تعالى: «وَالْنُوْا الله الَذِي تَعَلَّوُنَ بِهِ وَالأَرْطَمُ » (النساء: ١). أي: اتقوها أن تقطعوها، واعرفوا حقَّها أن تهضموها، فأسرة الإنسان وقرابته هم عدته وسنده، وهم أصله وقوته، لذا فإنه حين قلَتُ عشيرةُ نبي الله لوط عليه السلام وضعف ركن قرابته أعذر نفسه بقوله: «لَوَ أَنَ لِي بِكُمْ قُوَّةُ أَوْ الْوِي إِلَى رَكْنِ سَدِيدٍ »

ومن بعد لوط قال قوم شعیب لشعیب علیه السلام: «وَلَوَلَا رَهُطُكَ لَرَجَنَنَكَ » (هود:۹۱).

وقد قال علي رضي الله عنه: عشيرتك هم جناحك الذين بهم تُحلِّقُ، وأصلك الذي به تتعلق، ويدك التي بها تصول، ولسانك الذي به تقول، هم العدة عند الشدة، أكرم كريمهم، وعُد سقيمهم، ويسر على معسرهم، ولا يكن أهلك

أشقى الخلق بك، بصلة الرحم تقوى المودة وتزيد المحبة وتشتد عرى القرابة وتضمحل المغضاء.

عدد أحمد الأقرع

عن أبي هريرة رضي الله عنه: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «تعلموا من أنسابكم ما تصلون به أرحامكم، فإن صلة الرحم محبة في الأهل، مثراة في المال، منسأة في الأثري. (صحيح الحامم: ٩٦٥).

#### بركة صلة الرحم

بصلة الرحم تزيد الأعمار، وتعمر الديار وتبارك الأرزاق، وتستجلب السعادة، وتتقى مصارع السوء.

عن أنس رضي الله عنه، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من أحب أن يُبسط له ع رزقه، وينسأ له في أثره، فليصل رحمه». (متفق عليه).

وعـن عائشة رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لها: «إنه من أُعطى حظه

من الرفق، فقد أُعطي حظه من خير الدنيا والأخرة، وصلة الرحم وحسن الجوار-أو حسن الخلق- يعمران الديار، ويزيدان في الأعمار،. (صحيح الترغيب: ٢٥٢٤).

#### شؤم قطيعة الرحم

وبي المقابل فإن قطيعة الرحم شوم وخراب، وسبب للعنة وعمى البصر والبصيرة، قال الله تعالى: • نَهَلَ عَمَيْتُر إِن تَوَلَّتُمَ أَنَهُ عَلَّمَتَكُمُ أَنَهُ أَوَلَتِكَ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمُ أَنَهُ عَلَّمَتَكُمُ أَوَلَتِكَ الَذِي لَمَتَهُمُ أَنَهُ عَلَّمَتَكُم أَوَلَتِكَ بَمَمَرَهُمْ الله تعالى: • وَالَذِي يَتُعْمُونَ مِعَدَ الله يعالى: • وَالَذِي يَتُعْمُونَ مَا أَبُرَ الله يعالى: • وَالَذِي يَتُعْمُونَ الدَر أَنَهُ بِعَدَ أَنَهُ عَلَى اللَّذَي وَعَلَيْ مَنْ الدَر الرُعد بِهِ عَلَى الله مَنْ أَلَهُ الله في أَنْهُمَا الله مُعَالى وَعُلَيْهُ وَعَلَيْ مَنْ

كما بين رسول الله صلى الله عليه وسلم أن تقطيع الأرحام من أعظم كبائر الذنوب، وعقوبتها معجلة في الدنيا قبل الآخرة.

عن أبي بكرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما من ذنب أجدر أن يعجل لصاحبه العقوبة في الدنيا- مع ما يدخر له في الأخرة- من البغي وقطيعة الرحم». (صحيح الجامع: ٢٧٥٥).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إن أعمال بني آدم تعرض كل خميس ليلة الجمعة، فلا يقبل عمل قاطع رحم».

بَين رسول الله صلى الله عليه وسلم أن تقطيع الأرحام من أعظم كبائر الذنوب، وعقوبتها معجلة في الدنيا قبل الآخرة .

(صحيح الترغيب: ٢٥٣٨). عن عائشة رضي الله عنها عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الرحم معلقة بالعرش تقول: من وصلني وصله الله». ومن قطعني قطعه الله».

وعن عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله عله قال: سمعت وسلم يقول: «قال الله عز وجل: أنا الله، وأنا الرحمن، خلقت الرحم، وشققت لها نسمًا من اسمي، فمن وصلها وصلته، ومن قطعها قطعته». الترغيب: ٢٥٢٨).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: إنَّ الله خَلَقَ الْخَلُقَ حَتَّى إذَا هَرَعَ مَنْ خَلْقه قَالَتْ الرَّحِمُ: هَذَا مَقَامُ الْعَائَذ بِكَ مَنْ الْقطيعَة قَالَ: نَعَمُ أَمَا وَأَقْطَعَ مَنْ قَطَعَكَ قَالَتَ: بَلَى يَا رَبِهُ قَالَ: هَهُوَ لَكِ. قَالَ رَسُولُ الله صَلَى اللهُ عَلَيْه وَسَلَمَ، هَاقُرَوُوا إِنْ شَنْتُمُ:

Upload by: altawhedmag.com

« فَهَلْ عَمَيْنُمْ إِن تَوَلَيْتُمْ أَن تُفْسِدُوا فِ الْأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَتَحاتَكُمْ () أُوْلَتِكَ الَذِينَ لَمَنَهُمُ اللهُ فَأَصَنَعُرُ وَأَعْمَى آَبُصَرُهُمْ » (محمد: ٢٣). (متفق عليه).

وعنه رضي الله عنه قال: سمعتُ رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إن الرحم شجنة من الرحمن تقول أسيء إلي قطعت يا رب إني أسيء إلي يا رب إني ظلمت يا رب فيجيبها ألا ترضين أن أصل من وصلك وأقطع من قطعك». (صحيح الترغيب: قرابة مشتبكة كاشتباك

#### فقه صلة الرحم

ومن ثمَّ هَان النبي صلى الله عليه وسلم أمر أن تصلهم وإن جفوا، وتحلم عليهم وإن جهلوا، وتحسن إليهم ولو أساؤوا.

فإن مقابلة الإحسيان بالإحسيان مكافأة، ولكن الصلة الواصلة: «من إذا قطعت رحمه وصلها»، عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لَيْسَ الوَاصلُ بِالْكَافِيْ، وَلَكن الوَاصلُ الَّذِي إذا قُطعَتُ رحمُهُ وَصَلَهَا». (البخاري: (٩٩٩).

وعَن أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَجُلًا قَالَ، يَا رَسُولُ اللَّه إِنَّ لِي قَرَابَةَ أَصلُهُمُ وَيَقْطَعُونِي وَأُحْسَنُ إِلَيْهِمْ وَيُسِيتُونَ إِلَيَ وَأُحْلَمُ عَنَهُمْ وَيَجْهَلُونَ عَلَى هَالَ

التوحيك السند 200 مفر 2014 هـ - العدد 200 - السنة الغامسة والأربعوز



لَحْنُ كُنْتَ كَما قُلْتَ فَكَأَنَّما تُسَفَّهُمُ الْلَ وَلَا يَزَالُ مَعَكَ مَنْ ذَلِكَ (صَحيح مسلم: ٢٥٥٨). معنى: «الملل» هو الرماد الحار، أي: كأنما تطعمهم الرماد الحار، وهو تشبيه لما يلحقهم من الأثم بما يلحق آكل الرماد من الألم، ولا شيء على المحسن بلتقصيرهم في حقه، وإدخالهم الأذى عليه، والله أعلم.

وكما قيل: لا تقطع القريب وإن أساء، فإن المرء لا يأكل لحمه لو جاع.

فالنفس الرحيمة الواصلة، الكريمة الباذلة، يورث الله لها ذكرًا حسنًا في الحياة وبعد المات، الألسنُ تلهج بالثناء والأيدي تمتدُ بالدعاء، تعيش بين الناس بذكرها وذكراها أمدًا طويلاً، يبارك لها في الحياة فتكون حافلة بجليل الأعمال وجميل الفعال وعظيم المنجزات أحبه الله وأحبه الناس.

うちんギ

.J

1731E

- 110112

-20-

- Imile

الخامسة والأربعون

فاعلم أن من حق أهلك وأرحامك أن تعود مريضهم، وتواسي فقيرهم، وتتفقد محتاجهم، وترحم صغيرهم، وتكفل يتيمهم، وتوقر كبيرهم، وتلين لهم في القول، وتحسن لهم في المقول، وتحسن فوستر الزلة، وإن تغفر الهفوة، ويعظم الفضل وتسمو النفس حين تحسن الظن بهم، وتحمل أخطاءهم على المحمل الحسن.

مقتضيات الصلة حكي عن بنت عبد الله بن

مطيع أنها قالت لزوجها طلحة بن عبدالرحمن بن عوف أجود قريش في زمانه، فقالت له امرأته يوماً: ما رأيت قوما أشد لؤماً من إخوانك... (١

قال: ولم ذلك..؟ قالت: أراهم إذا اغتنيت لزموك. وإذا افتقرت تركوك، فقال لها: هذا والله من كرم أخلاقهم. يأتوننا في حال قدرتنا على إكرامهم. ويتركوننا في حال عجزنا عن القيام بحقهم.

فانظروا كيف تأول بكرمه هذا التأويل، وفسر بنبيل أخلاقه هذا التفسير، حتى جعل قبيح فعلهم حسناً، وظاهر غدرهم وفاء.

وهذا محض الكرم ولباب الفضل، وبمثل هذا يلزم ذوي الفضل أن يتأولوا الهضوات، ويمحوا الزلات من إخوانهم وأرحامهم وأصهارهم.

أيسن هددا من أنساس ماتت عواطفهم، وغلب عليهم لؤمهم؟ فلا يلتفت إلى أهل، ولا يسأل عن قريب، ولا بود عشيرة، إن قربوا أقصاهم، وإن بعدوا تناساهم، بل يبلغ به اللؤم أن يقرب أصحابه وزمالاءه، ويجفوا أهله وأقرباءه، يحسن للأبعدين، ويتنكر للأقريين، بطون ذوي رحمه جائعة، وأمواله في الأصدقاء والصحاب ضائعة. تراه يحاسب لهفوة صغيرة، ويقطع رحمه لزلة عابرة، إما يسبب كلمة سمعها، أو وشاية صدقها، أو حركة أساء تفسيرها.

من لم يصل رحمه ويتعاهد

#### بخيره أقاربه فلاخير فيه ولا

نفع منه. «إِمَّا يَنْذَكُرُ أُوْلُوْا ٱلأَلَيْنِ فَضُونَ آلَمَ يَنْذَكُرُ أُوْلُوْا ٱلأَلَيْنِ فَوْفُونَ بِمَهْدِ آمَةٍ وَلا يَنْقَشُونَ آلَمِينَى () الَّذِينَ يُوفُونَ بِمَهْدِ آمَةٍ وَلا يَنْقَشُونَ آلَمَة بِهِ أَنَّ يُوضُلُ وَخَشَوْتَ رَبَّهُمْ وَيَعَافُونَ شُوَهُ آلَمِينَى مَبْرُوا الْتَعَامُ وَخَشَوْتَ رَبَّهُمْ وَيَعَافُونَ شُوهُ آلَمَ يَنْ وَيَعَافُونَ شُوهُ أَلَيْنَ مَبْرُوا الْتَعَامُ وَخَشَوْتَ رَبَّهُمْ وَيَعَافُونَ شُوهُ آلَيْنَ يُعَادُونَ اللَّهُ بِهِ مَبْرُوا الْتَعَامُ وَعَنْفُونَ شُوهُ أَلَيْنَ مَبْرُوا الْتَعَامُ وَعَنْفُوا اللَّعْلَى مَبْرُوا الْتَعَامُ وَعَنْفُونَ شُوهُ وَلَيْعَافُوا الْتَعْلَى وَيَعْمُونَ اللَّهُ وَيَعْمُونَ اللَّهُ وَيَعْمُوا الْتَعْلَى وَيَعْمُونَ اللَّهُ وَيَعْمُ وَالْعَنْفُوا التَعْلَيْنَ وَمَانَعُوا يَعْتَمُونَ التَعْتَقُونَ مَنْوَى الْتَعْتَقُونَ اللَّهُ وَيَعْمُونَ الْتَعْتَقُونَ الْتَعْتَقُونَ مُتَعْمُ وَعَنْعَنُونَ اللَّهُ وَالْعَنُونَ الْتَعْتَقُونَ الْتَعْتَقُونَ الْتَعْتَقُونَ الْتَعْتَقُونَ الْتَعْتَقُونَ الْتَعْتَعُمُ وَقَنْعَمُونَ الْتَعْتَعُنَ وَيَعْهُ وَلَوْ الْتَعْتَقُونَ الْتَعْتَقُونَ الْتَعْتَعَانَ وَقَنْ الْتَعْتَقُونَ وَيَعْهُونَ الْتَعْلَى وَقَتَعْهُ وَالْتَعْتَقُونَ الْتَعْتَعُونَ وَعَنْ وَالْتَعْتَقُونَ وَتَعْتَعَانَ وَقَتَعَامُ وَقَنْتَعَانُ أَنْتَعْتَ وَ أَنْعَانَهُونَ الْتَعْتَعَانَ وَقَتَعَانَ وَقَتَعَانَ وَقَتَنَا مَنْ أَعْتَعَانَ وَقَتَعَامُ وَقَتَعَانَ وَقَتَعَانَ وَقَتَعَانَ وَيَعْتَعُونَ اللَّي الْتَعْتَعَانَ وَقَتَنَا عَالَيْنَ الْنَالِي الْنَا الْتَعْلَى الْنَالَةُ اللَّالُكُونَ الْنَا لَكُونَ الْتَعْتَعُونَ الْنَائُونَ أَنْ أَنْ أَعْتَنَا الْتَعْتَعَانَ الْنَا الْنَالَةُ الْذَانِ الْنَا الْعَانَ الْنَالَكُونَ الْنَا الْعُنُونَ الْنَا الْتَعْتَعُونُ الْعُنَانُ الْنَا الْتَعْتَعَانَ وَالْنَا الْعَانَ الْنَعْنَ الْنَعْتَعَانُ وَالْتَعْتَعَانَ الْنَا الْعَانَ الْعَانَ الْعُنْ الْعُنْتَنَا مُ الْنَا الْعَانَ الْعَنْعَانَ الْنَالَةُ مَالَكُنَا وَعْنَا الْعُنْتَ الْعَانَ الْعَالَيْنَ الْنَالَةُ الْعُنْ الْنَا الْعُنْتُ أَنَا الْنَالَةُ الْعَانَا الْعُنْ الْنَا الْعَانَا الْعُنْ الْعُونُ الْعَاعَا الْعُنْ الْنَا الْعَالَيْنَ الْعُنَا الْعَال

على اللهِ مر الواصل نعت أم المؤمنين وحسب الواصل نعت أم المؤمنين خديجة رضي الله عنها للنبي صلى الله عليه وسلم: «كَلا أَبَشَرُ هَوَاللَّه لَا يُخْزِيكَ اللَّه أَبَدًا هُوَاللَّه إِنَّكَ لَتَصلُ الرَّحمَ وَتَصُدُقُ المُحَدَيثَ وَتَحُملُ الْكَلَّ وَتَحُسبُ المَعَدُومَ وَتَقُرِي الضَّيْفَ وَتَعَينُ عَلَى نَوَائِبِ الْحَقَيْ.

صلة كريمة تحوطها السماحة، ويظللها الحلم، ويحيط بها العفو، ويحكمها ضبط النفس، ولا يعين على هذه الخصال إلا الاستعانة بالصدر.

فالصبر عنهم ونسيان معايبهم، وإن لم يعتذروا : من كرم النفس، وعلو الهمة، ومن أخلاق أهل الفضل، فالزم جانب العفو، ودع شر وبلاء، الرابح فيها خاسر، والمنتصر مهزوم، وكل رحم آتية يوم القيامة أمام صاحبها تشهد له بصلة إن كان وصلها وتشهد عليه بقطيعة إن كان قطعها. اللهم اجعلنا من الواصلين لأرحامهم، العافين عن زلاتهم.

باب الست عَلَيْه وَسَلَّمَ فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله، أَي النَّاس خَيْرٌ؟ قَالَ: رَجُل جَاهَدَ بنفسه وماله، ورجل في شغب من الشُعَابِ يَعْبُدُ رَبَّهُ وَيَدَعُ النَّاسَ مِنْ شَرُه». وتناولنا فيه تخريج الحديث من الكتب الستة، ثم تناولنا بعضا من المواقف التربوية مما رواه الإمام الذهبي في ترجمته للإمام الزهري مما يدل على إمامة الزهري وصدقه وتثبته، وقوته في الحق وعدم مداهنته، وكان في ذلك بعض رد على من اتهم كذبًا الإمام الزهري أنه واضع للسنة مؤلف لها، ولم يكن ذلك إلا لأنه أول مَن دوَّتها. كما تناولنا باختصار شديد جواب

الحلقة الثانية

الحمد لله والصلاة والسلام على

رسول الله وآله وصحبه ومن والاه

ففى لقائنا هذا نتناول بعض

الأفكار التي قد يُلبِّس بها البعض

على الناس في شأن هذه القضية.

لقد تكلمنا في اللقاء الماضي في شهر

الله المحرم عن شرح حديث أبي

سعيد الخذرى رضى الله عنه الذي

د . مرزوق محمد مرزوق

وبعد:

قال فيه:

1) اعداد/

أهل العلم عن أيهما أفضل العزلة أم الاختلاط؟

رِجَاءَ أَعْرَابِي إلى النَّبِي صَلَّى اللَّهِ

وفي لقائنا هذا نتناول ما أنكره بعض الناس من طرح هذه القضية بالمرة بل وأنكروها قائلين، وهل السنة والدين يدعوان الناس إلى الانطواء وكراهية الأخرين؟ وقالوا حتى لو صح هذا الطرح أهذا وقته؟ والأمة ممزقة ومفككة تحتاج معالجة ما هو أهم من ذلك بكثير فلا تضيعوا أوقاتنا.

ولسان حالهم ومقالهم أن المردود عقلا لايصح نقلا ونقول في مثل هذا: إن هذه دعوى قديمة في معناها، حديثة متغيرة في مبناها ومقتضاها بتغير أحوال الناس وادعاءاتهم وثقافاتهم، وعمومًا هي كما يقولون: (شنشنة نعرفها من أخزم)، وهى مسألة متفرعة على مسألة إنكار النصوص بالاحتجاج بالعقل، والجواب عليها يحتاج إلى مساحة كبيرة الكنناا واختصارًا للوقت ،نقول؛ لا يتعارض نقل صحيح صريح مع عقل وفهم صحيح أبدا، هذه واحدة فطالما صح النقل في مسألة ما فلا يجوز إنكارها ويكون المعول والاجتهاد

ā 3 · g A1114 - 110110 .10 - السنة الخامسة والأربعون

فقط على كيفية فهمها، والمسلم يسلم نفسه للله، ويدعو أن يرزقه الله الفهم، فإن رزقه فالحمد لله والا فهو مُطالَب بالتسليم ابتداء، وهل بعدما ذكرنا من صريح صحيح السنة نحتاج إلى مناقشة إثبات مسألة بسيطة كهذه؟! إنها قضية مجمع عليها في شرعنا وشرع من قبلنا أشار إليها القرآن في غير ما موضع هل بعد هذا كله ينكره من ينكره؟! فيا عجبًا من زمن تنكر فيه البدهيات! وهل عدم فهم السنة يستدعي إنكارها أم يتوجب تعلمها؟!

#### إلى أي عقل نحتكم ؟ [

إننا لو اتبعنا هذا المنهج من الوقوف أمام كل قضية متحاكمين إلى أصل سميناه: تحكيم العقل لن ننتهى بل وسنصل في النهاية إلى أحكام مختلفة بحكم درجات الأفهام والعقول المختلفة والسؤال المحير، إلى أي عقل نحتكم؟ ومن الذى سيرضى بحكم عقل الآخر؟ إننا لا ننكر تحكيم العقل في النصوص، ولكننا نريد أن نتفق على عقل واحد؛ لأن كل واحد لن يتنازل للآخر لعلمه يقينًا - وهو محق - أنه ليس أحد معصومًا، إذن لن نصل إلا إلى نتيجة حتمية وهي: أننا نتفق على عقل النبي صلى الله عليه وسلم فهو الذي ارتضاه رب العباد ناقلاً مبلغًا للشرع نصًا وفهمًا، وهذه قضية بحثها الأئمة من قديم وأفاضوا في بحثها والجواب عنها، وأحيلك لمزيد من البحث والفهم في هذا على مثل كتاب شيخ الإسلام ابن تيمية: (درء تعارض العقل والنقل).

4

- and

A1214

-iar

-20

ALL!

الخامسة والأربعوز

ومن النصوص في ذلك ما قد قرأت من حديث ومن النصوص في ذلك ما قد قرأت من حديث الباب وغيره وقبلها من إشارة القرآن في كثير من آياته كما قال تعالى حكاية عن إبراهيم عليه الصلاة والسلام: «رَأَعْبُرْلَكُمْ وَمَا نَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّه وَأَدْعُوْا رَبِي عَمَى آلَا آكُونَ بِدُعَاة رَبِي مَعْبَا (أ) فَلَمَا أَعْبَرُهُمُ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّه وَهَبْنَا لَهُ إِسْحَقَ وَمَعْفُرَ وَكُلًا جَعَلَنَا نَبِياً» (مريم: ٤٩،٤٩)، وبحديث عقبة بن عامر الجهني رضى الله

عنه قال: قلت: يا رسول الله؛ ما النجاة؟ قال: «أمسك عليك لسانك، وليسعك بيتك، وابك على خطيئتك». (سنن الترمذي وحسنه الألباني في الصحيحة رقم ٨٨٨).

ولقد جاء في العزلة خبر من قبلنا وبقي منها بقايا في شرعنا، وجاءت بها نصوص وآثار، وجاءت بضدها نصوص أيضًا وآثار، فكان أن تنازعهما طرفان من أهل العلم- رحمهم الله-، فبين مستحب لها على المخالطة، وبين مستحب للمخالطة على العزلة، والأمر فيه تفصيل.

هذا ولردنا على قولهم؛ «وحتى لو صح هذا الطرح أهذا وقته؟ والأمة متشردمة مفككة تحتاج معالجة ما هو أهم من ذلك بكثير فلا تضيعوا أوقاتنا».

نقول لهم: ما بالكم والذي تكلم في هذه القضية وأثارها هو النبي صلى الله عليه وسلم بنفسه وهو في معرض تأسيس الدولة الإسلامية، ألم يكن النبي محيطًا بالواقع ملمًّا به؟ حاشاً لله، أكان النبي مضيعًا للوقت بإثارته مثل هذا، ولكننا نقول: إنها قضية تريوية المقصد منها كغيرها من القضايا التربوية تربية المسلم والعلو بإيمانه إلى كماله، فإذا علا إيمان المسلم عبد ربه حق عبادته، وهو المقصد الأول من خلقه، ثم تأتي بعد ذلك اهتماماته الأخرى من القيام بواجبه نحو القضايا الكبيرة التي يذكرون.

#### السلف لم يكونوا جامدين تجاه القضايا

والناظر إلى تناول السلف لهذه القضية لا يجدهم يقفون جامدين أمام نص أو منغلقين على حكم، بل تجدهم يدورون مع ما يعلو به إيمان المسلم، وتتحقق مصلحته فأينما قوي إيمانه فثم فقهم رحمهم الله.

فتجدهم في فتاواهم يفرقون بين حال الإنسان في حالة الفتن، وبين ما ينبغي أن يكون عليه في غير الفتن، ففي الفتن يفتون بالعزلة، قال في (عمدة القاري شرح صحيح

البخاري (1 /٣٧٧ »: «قال الكرماني: المختار في عصرنا تفضيل الانعزال لندور خلو المحافل عن المعاصي. ١.ه

وقال ابن كثير: «وهذا هو المشروع عند وقوع الفتن في الناس، أن يفر العبد منهم خوفًا على دينه، كما جاء في الحديث: «يوشك أن يكون خيرُ مال أحدكم غنمًا يتبع بها شعف الجبال ومواقع القَطْر؛ يفر بدينه من الفتن» ففي هذه الحال تشرع العزلة عن الناس». اه تفسير ابن كثير (١٤٢/٥).

ولأنها ليست فتاوى جامدة كما أسلفنا نجدها تتغير مع تغير الأحوال ومع نظرتهم لواقع المستفتى:

لذا قال الغزالي رحمه الله: «إن وجدت جليسًا يذكّرك الله رؤيته وسيرته فالزمه ولا تفارقه (إحياء علوم الدين ٢٣٢/٢).

وكان الحافظ ابن حجر من أفضل من فصل في ذلك وبين أنه يصعب التفضيل المطلق لأحدهما على الآخر، كما لا يمكن الاستغناء بأحدهما عن الآخر، فلكل منهما ما يناسبه. فقال الحافظ في الفتح: (١٣ /٤٢) بعدما عرض رأى النووى وتفريقه بين من خاف على نفسه الفتنة وبين من أمن قال: وقال غيره: بختلف باختلاف الأشخاص؛ فمنهم من يتحتم عليه أحد الأمرين، ومنهم من يترجح، وليس الكلام فيه بل إذا تساويا فيختلف باختلاف الأحوال، فإن تعارضا اختلف باختلاف الأوقات، فمن يتحتم عليه المخالطة من كانت له قدرة على إزالة المنكر فيجب عليه إما عينا وإما كفاية بحسب الحال والإمكان، وممن يترجح من يغلب على ظنه أنه يسلم في نفسه إذا قام في الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، وممن يستوي من يأمن على نفسه، ولكنه يتحقق أنه لا يطاع، وهذا حيث لا يكون هناك فتنة عامة، فإن وقعت الفتنة ترجحت العزلة لما ينشأ فيها غائبًا من الوقوع في المحذور، وقد تقع

العقوبة بأصحاب الفتنة فتعم من ليس من أهلها كما قال تعالى: «واتقوا فتنة لا تصيبن الذين ظلموا منكم خاصة»، ويؤيد التفصيل المذكور حديث أبي سعيد أيضًا «خير الناس رجل جاهد بنفسه وماله ورجل في شعب من

الشعاب يعبد ريه ويدء الناس من شره». وأفاض شيخ الإسلام رحمه الله مبينا أن أحكام العزلة والخلطة ليست ثابتة مطلقا فقال في (مجموع الفتاوى ١٠٠ /٤٢٥)؛ وأمًا قوْلهُ: هَلِ الأفضل للسَّالكَ العُزِلة أوْ الخِلطة ؟ فَهَده « الْسَالَة « وَإِنْ كَانَ النَّاسُ يَتَنَازَعُونَ فيهَا؟ إمَّا نَزَاعًا كَلَيًّا وَإِمَّا حَاليًّا. فَحَقيقَة الأَسْرِ: أَنْ « الْخُلْطَةَ « تَارَة تَكُونُ وَاجِبَةَ أَوْ مُسْتَحْبَة وَالشَّحْصُ الْوَاحِدُ قَدْ يَكُونُ مَامُورًا بِالْحَالَطَة تَارَةُ وَبِالأَنْفَرَادِ تَارَةً. وَجِمَاءُ ذَلِكَ: أنَّ « المخالطة « إنَّ كَانَ فَيهَا تَعَاوُنُ عَلَى الْسُرِّ وَالْتَقَوَى فَهِيَ مَأْمُورٌ بِهَا وَإِنَّ كَانَ فَيِهَا تَعَاوُنَ عَلى الإثم وَالْعُدُوَانِ فَهِيَ مَنْهِيَّ عَنْهَا «اهـ. ثم يتمم لنا الإمام ابن القيم هذه القضية بتعرضه في هذه المرة ليس إلى تصنيف الذي يختار، ولكن تصنيف الناس بحسب احتياجنا إليهم أي تتعلق بالآخر فنجده في (بدائع الفوائد (٢ /٤٩٨ ،) في بيانه لقاعدة نافعة فيما يعتصم به العبد من الشيطان، ويستدفع به شره، ويحترز به منه، وذكر في ذلك عشرة أسباب؛ بدأها بالاستعادة بالله من الشيطان، ثم ذكر من الأسباب المعينة اجتناب فضول المخالطة، فقال: إن فضول المخالطة هي الداء العضال الجالب لكل شر، وكم سلبت المخالطة والمعاشرة من نعمة! وكم زرعت من عداوة ( وكم غرست في القلب من حزازات تزول لها الجيال الراسيات وهي في القلوب لا تزول، ففضول المخالطة فيه خسارة الدنيا والآخرة، وإنما ينبغي للعبد أن يأخذ من المخالطة بمقدار الحاجة، ويجعل الناس فيها أريعة أقسام متى خلط أحد الأقسام بالآخرولم يميز بينهما دخل عليه

الشر.

أحدها: مَنْ مخالطته كالغذاء لا يستغنى عنه في اليوم والليلة، فإذا أخذ حاجته منه ترك الخلطة، ثم إذا احتاج إليه خالطه، هكذا على الدوام، وهذا الضرب أعز من الكبريت الأحمر، وهم العلماء بالله تعالى وأمره ومكايد عدوه وأمراض القلوب وأدويتها الناصحون لله تعالى ولكتابه ولرسوله ولخلقه فهذا الضرب في مخالطتهم الربح كله.

القسم الثاني: مَنْ مخالطته كالدواء يحتاج إليه عند المرض فما دمت صحيحًا فلا حاجة لك في خلطته، وهم من لا يستغنى عن مخالطتهم في مصلحة المعاش، وقيام ما أنت محتاج إليه من أنواع المعاملات والمشاركات والاستشارة والعلاج للأدواء ونحوها.....

وحتى ما سبق من مخالطة تكون السلامة ثم يبدأ الخطر من بعد ذلك فيقول: فإذا قضيت حاجتك من مخالطة هذا الضرب (أي من القسم الثاني) بقيت مخالطتهم من القسم الثالث (والذي هو بداية الضرر).

القسم الثالث: وهم من مخالطته كالداء على اختلاف مراتبه وأنواعه وقوته وضعفه، فمنهم من مخالطته كالداء العضال والمرض المزمن، وهو من لا تربح عليه في دين ولا دنيا.. فهذا إذا تمكنت مخالطته واتصلت فهي مرض الموت المخوف، ومنهم من مخالطته كوجع الضرس يشتد ضربًا عليك فإذا فارقك سكن الألم.

ومنهم من مخالطته حمى الروح وهو الثقيل البغيض العقل الذي لا يحسن أن يتكلم فيفيدك، ولا يحسن أن ينصت فيستفيد منك ولا يعرف نفسه فيضعها في منزلتها، بل إن تكلم فكلامه كالعصي تنزل على قلوب السامعين مع إعجابه بكلامه وفرحه به، فهو يحدث من فيه كلما تحدث، ويظن أنه مسك يطيب به المجلس وإن سكت فأثقل من نصف الرحى العظيمة

التي لا يطاق حملها ولا جرها على الأرض. ويذكر عن الشافعي -رحمه الله- أنه قال: «ما جلس إلى جانبي ثقيل إلا وجدت الجانب الذي هو فيه أنزل من الجانب الآخر»، ورأيت يومًا عند شيخنا قدس الله روحه رجلاً من هذا الضرب والشيخ يحمله، وقد ضعف القوي عن حمله فالتفت إلي وقال: مجالسة الثقيل حمى الرَّبْع، ثم قال: لكن قد أدمنت أرواحنا على الحمى، فصارت لها عادة أو كما قال. وبالجملة فمخالطة

كل مخالف حمى للروح عرضية ولازمة. ومن نكد الدنيا على العبد أن يبتلى بواحد من هذا الضرب، وليس له بدّ من معاشرته ومخالطته فليعاشره بالمعروف حتى يجعل الله له فرجًا ومخرجًا.

القسم الرابع: من مخالطته الهلك كله، ومخالطته بمنزلة أكل السم، فإن اتفق لأكله ترياق وإلا فأحسن الله فيه العزاء، وما أكثر هذا الضرب في الناس لا كثرهم الله، وهم أهل البدع والضلالة الصادون عن سنة رسول الله الداعون إلى خلافها الذين يصدون عن سبيل الله ويبغونها عوجًا، فيجعلون البدعة سنة والسنة بدعة والمعروف منكرًا والمنكر معروفًا، اه.

وها أنت ذا قد رأيت أن السلف لا يقفون جامدين أمام نص، بل يضعون نصب أعينهم هدفهم الأول وهو المقصد من الخلق ثم يدورون حول النص – طالما صح – يدورون حوله فهمًا لتطويعه لهذه القضية قضية العبودية، إذن فلا نتعجل بالاعتراض والإنكار والفلسفة التي تحيد باللاعتراض والإنكار والفلسفة التي تحيد باللمام عن طريق الحق والخير، ولننظر إلى أفهام السلف ،فقد رزقهم الله بصيرة مستنيرة بنور الطاعة والانقياد، وليكن شعارنا دائمًا هو قول المؤمنين: «سمعنا وأطعنا».

والحمد لله رب العالمين.

التوحيف 🗾 صفر 222 هـ - العدد 20 - السنة الغامسة والأربعوز

۲.



# ٣٧٠- " ثَلَاثَةٌ لَا يُعَادُ صَاحِبُهُنَّ؛ الرَّمَدُ وَالضُّرْسُ وَالدُّمَّلُ ".

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ الطبراني في «الأوسط» (ح١٥٢) من حديث أبي هريرة مرفوعًا وقال: «ولم يَرْو هذا الحديث عن الأوزاعي إلا مَسْلَمة بن علي» ومسلمة هو علة، هذا الحديث قال الحافظ الذهبي في «اليزان» (٨٥٢٧/١٠٩/٤)؛ «مسلمة بن علي الخشني، شامي واه، تركوه، قال دحيم؛ ليس بشيء، وقال أبو حاتم؛ لا يشتغل به، وقال البخاري: منكر الحديث، وقال النسائي، متروك، وقال ابن عدي، عامة أحاديثه غير محفوظة. وقال ابن حبان في «المجروحين» (٣٣/٣)؛ «كان ممن يقلب الأسانيد ويروي عن الثقات ما ليس من أحاديثهم توهمًا فلما فحش ذلك منه بطل الاحتجاج به» روى عن الأوزاعي والزبيدي وابن جريج، روى عنه أهل الشام.

٣٧١- "اتخذ الله إبراهيم خليلاً، وموسى نجيبًا، واتخذني حبيبًا، ثم قال، وعزتي لأوثرن حبيبي على خليلي ونجيبي".

الحديث لا يصح: أخرجه الواحدي في «أسباب النزول» (ص١٢٦) الآية (النساء: ١٢٥) من طريق سعيد بن أبي مريم عن مسلمة قال: حدثني زيد بن واقد عن القاسم بجيد عن أبي هريرة مرفوعًا، وعلته: مسلمة بن علي الخشني قال الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (٢/١٩/١٠/١٠٥): «روى عن زيد بن واقد.. وآخرين، وذكر أقوال أئمة الجرح والتعديل التي أوردناها آنفًا وزاد؛ قال الحاكم أبو أحمد: «ذاهب الحديث». اه. وقال الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (١٣٣/١٠): قال الحاكم: «روى عن الأوزاعي والزبيدي الما المناكير والموضوعات». اه. وتخريج الحاكم إياه بالوضع هو شر من الكذب، كما لا يخفى على أهل الصناعة الحديثية. وذلك على تساهل الحاكم كما لا يخفى من استقراء «المستدرك».

ゴシクト

A20,4 1731 a

- late

PTO - Itmin Italaund eldigeoi

# ٣٧٢- "العنكبوتَ شيطانٌ مَسَخَه الله فاقْتُلُوه".

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في «الكامل» (١٧٩٩/٣١٦/١) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص مرفوعًا، وعلته مسلمة بن علي الخشني، وقد بينا حاله من الجرح الشديد، وقال ابن حزم في «المحلى» (٤٣٠/٧): «وكل ما جاء في المسوخ في غير القرد والخنزير فباطل، وكذب موضوع». اه.

٣٧٣- « وَمَنْ قَرَأ سُورَةَ الطَّارِقِ أَعْطَاهُ الله بِعَدَدِ كُلُ نَجْمٍ فِي السَّمَاءِ عَشْرُ حَسَنَاتٍ «. الحديث لا يصح: أخرجه الثعلبي في تفسيره المسمى «الكشف والبيان» (١٧٧/١٠)،

والواحدي في «تفسيره» (٤٦٤/٤) (ح١٣٢٤)، والزمخشري في «الكشاف» (٥٧٦/٤) من حديث أبي بن كعب مرفوعًا: وعلته سلام بن سليم الطويل المدائني، قال الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٥٣٥/١): «يروي عن الثقات الموضوعات كأنه كان المتعمد لها». اهـ.

وبيانه أنه: كذاب، غير ثقة، ليس بشيء متروك، وعلة أخرى: هارون بن كثير مجهول، وعلة ثالثة: زيد بن سالم عن أبيه نكرة، كذا في تحقيق الحديث (٣٦٩) العدد (٣٩) من هذه السلسلة بالتفصيل لأقوال الجرح والتعديل.

٣٧٤- " مَنْ قَرَأ سُورَةَ عبس وتولى جَاءَ يَوْمَ الْقَيَامَة وَوَجْهُهُ ضَاحِكٌ مُسْتَبْشَرُ. "

الحديث لا يصح أخرجه الثعلبي في «تفسيره» (١٣٠/١٠) والواحدي في تفسيره المسمى «الوسيط في تفسير القرآن المجيد» (٢٣٢/٤) (ح١٢٧٧)، والزمخشري في «تفسيره» «المكشاف» (٢٤/٤٥) من حديث أبي بن كعب مرفوعًا، وعلته سلام بن سليم الطويل الكذاب وعلة أخرى هارون بن كثير مجهول، وعلة ثالثة: زيد بن سالم عن أبيه نكرة كما بينا آنفًا.

٣٧٥- " مَنْ قُرَأَ، " إذَا الشَّمْسُ كَوَرَتْ أعَاذَهُ الله أنْ يَفْضَحَهُ حِينَ تُنْشَرُ صَحِيفَتُهُ "

الحديث لا يصح: أخرجه الواحدي في «تفسيره» (٤٢٧/٤) (ح١٢٨٠)، والزمخشري في تفسيره «الكشاف» (٥٥٤/٤) من حديث أبي بن كعب مرفوعًا وعلته سلام بن سليم الكذاب، وعلة أخرى هارون بن كثير مجهول، وعلة ثالثة: زيد بن سالم عن أبيه نكرة، وهذه العلة تزيد الحديث وهنًا على وهن.

٣٧٦- " من صلى ليلة الجمعة بين المغرب والعشاء اثنتي عشرة ركعة، يقرأ في كل ركعة فاتحة الكتاب مرة، وقل هو الله أحد إحدى عشرة مرة؛ فكأنما عَبَدَ الله تعالى اثنتي عشرة سنة صيام نهارها وقيام ليلها".

الحديث لا يصح، أورده الغزائي في «الإحياء» (٢٠١/١) من حديث جابر مرفوعًا فقال الحافظ العراقي في «تخريجه»: «الحديث باطل لا أصل له». ثم قال: «ليس يصح في أيام الأسبوع ولياليه شيء».

٣٧٧- " كَانَ يَكُرُهُ أَنْ يَرَى الرَّجُلَ جَهِيرًا رَفِيعَ الصَّوْت، وَكَانَ يُحِبَ أَنْ يَرَاهُ خَفِيضَ الصَوْت". لا يصح: أخرجه الطبراني في «الكبير» (٢٠٨/٨) (ح٢٧٣٦)، وأبن عدي في «الكامل» (٣١٤/٦) (١٧٩٩/١٧٨) من حديث مسلمة بن علي عن يحيى بن الحارث الذماري عن القاسم عن أبي أمامة مرفوعاً، وقال ابن عدي: «لا أعلم يرويه عن يحيى إلا مسلمة ، وكل أحاديثه أو عامتها غير محفوظة». اه. ومسلمة متهم كما بينا آنفاً.

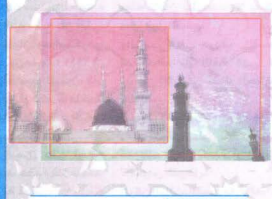
#### ٣٧٨- " ليغسل موتاكم المأمونون".

الحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجه في «السنن» (٢٩/١١) (ح١٤٦١) عن بقية بن الوليد عن مبشر بن عبيد عن زيد بن أسلم عن عبد الله بن عمر مرفوعًا، قال أحمد بن أبي بكر البوصيري في «مصابيح الزجاجة في زوائد ابن ماجه» (٢٧٢/١) (ح٥١٥): بقية بن الوليد مدلس ، وقد رواه بالعنعنة ، وشيخه قال فيه أحمد بن حنبل: أحاديثه كذب موضوعة، وقال البخاري: منكر الحديث، وقال الدارقطني: متروك الحديث يضع الأحاديث ويكذب». اهـ. قاله الدارقطني في «السنن» (٢٣٦/٤) في مبشر بن عبيد.

# اله بیمان . . داب وأحكام

الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله ، فلا مُضِلٌ له، ومن يضلل ، قلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، وبعد،



إعداد/ مجمد عبد العزيز

فاليمين بالله عبادة من العبادات، فيه تعظيم للخالق- سبحانه وتعالى-، وفيه تأكيد للأخدار والإنشاءات (العقود) التي تحتاج للتأكيد، وقد أمر الله-سبحانه وتعالى- نبيه- صلى الله عليه وسلم-بالقسم فمواضع ثلاثة من كتابه تأكيدا للخبر فقال: ويَسْتَنْبُوْنَكَ أَحَقُّ هُوَ قُلْ إى وَرَبَّ إِنَّهُ لَحَقٌّ وَمَا أَنْتُع بِمُعْجِزِينَ » (سورة يونس: ٥٣ )، وقال: « وَقَالَ أَلَيْنَ كُفُرُوا لا تَأْتِيناً ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَلَىٰ وَرَبِّي لَتَأْتِبَتَّكُمْ عَلِم ٱلْغَيْبَ ، (سورة سبا: ٣)، وقال: «رَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا أَن لَن سَعَنُوا قُلْ بَلَى وَرَبْيَ لَتُعَنَّى » (سورة التغابن: ٧). فاليمين بالله معظمة، ولذا نهى المكلف أن يسرع إليها كلما بدا له أمر، أو أراد أن دمنع نفسه من البر والتقوى أن يقسم به قال تعالى: «وَلا تَجْعَلُوا اللهُ عُرْضَكَةُ لِأَيْسَلِيكُمْ أَن تَبَرُوا وَتَتَّقُوا وَتُصْلِحُوا بَنْنَ ٱلنَّاسُ وَاللَّهُ

سَمِعُ عَلِيتٌ » (سورة البقرة: ٢٢٤).

وقد أمر الله بحفظ الأيمان إذا ما وقعت ، قال تعالى: وَأَحْفَظُوا أَيْنَكُمُ ﴾ (سورة المائدة: ٨٩)

وأمر سبحانه بعدم نقض اليمين إذا ما عقدت قال تعالى: «وَأَوْفُوا مِمَهَدِ اللَّهِ إِذَا عَهَدَتُمَ وَلَا نَتْقُمُوا ٱلْأَمَنَ بَعَدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُهُ اللَهُ عَلَيَكُمْ كَيْدِلاً إِنَّ اللَّهَ يَمْلَهُ مَا

مَعْعَلُوك ، (سورة النحل: ٩١).

والمراد من نقض الأيمان هنا عدم الوفاء بها.

والكذب في اليمين كبيرة من كبائر الإثم ، ، سواء كان الحلف على ماض أو حاضر أو مستقبل.

وأعظم ذلك أن يحلف اليمين كذبًا ليروج به سلعته إن كان بائعًا، أو يقتطع بها حق امرئ مسلم.

قال تعالى: «إِنَّ الَذِينَ يَشْرُونَ سَهَدِ اللَّهِ وَأَيْمَنَتِمَ تُمَا قَلِلاً أَوَلَتَهَكَ لا خَلَقَ لَهُمْ فِي الْآحِرَةِ وَلا يُحَلِّهُمُ اللَّهُ وَلا يَنَظُّر إِلَهُمْ فِيمَ الْفِيكَمَةِ وَلا يُرْحَجِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِمَ » (سورة آل عمران:٧٧).

وعن عبد الله بن عمرو - رضى الله

ゴー

.9

VY31 & - 11at. . VO - 11min 1641 mun 012 (1400)

عنهما - قال: (جاء أعرابي إلى النبي - صلى الله عليه وسلم -فقال يا رسول الله ما الكبائر؟ قال: «الإشراك بالله». قال: شم ماذا؟ قال: شم ماذا؟

قال: «اليمين الغموس».

قال: قلت: وما اليمين الغموس؟ قال: «الذي يقتطع مال امرئ مسلم هو فيها كاذب».) رواه البخاري (٦٩٢٠).

وعن أبي ذر- رضي الله عنه-قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم-: (ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا ينظر إليهم ولا يزكيهم ولهم عذاب اليم (ثلاثًا).

قال أبو ذر رضى الله عنه، خابوا وخسروا، من هم يا رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ قال: المسبل إزاره. والمنفق سلعته بالحلف الكاذب. والمنان عطاءه، رواه مسلم (١٠٢)، وأبو داود (٢٠٨٧)، والنسائي (٢٥٦٣) والترمذي (١١٢١)، وابن ماجه (٢٢٠٨).

ويمكن تصور أحكام اليمين وأقسامه بتصور أركانه التي ينبني عليها، وشرائط تلك الأركان التي يجب أن تتصف بها.

أركان اليمين أو القسم وشرائطها: وأركان اليمين أو القسم أربعة أركان:

> ۱۔القسم۔ ۲۔ أداة القسَم۔

3

4

Į.

V731 2

- larr

.10

- Imis

الخامسة والأربعوز

۲. المقسّم به، أو له. ٤- المقسم عليه.

الركن الأول، المقسم: وهو

صاحب اليمين أو القسم، ومن

شرائطه حتى تنعقد يمينه: ١. أن يكون مميزًا، وسن التمييز عند الفقهاء سبع سنوات، فإن كان غير مميز فلا تنعقد يمينه. ولا تجب الكفارة في يمين الميز إذا حنث، بل تستحب لأنه غير مكلف، فلا تجب الكفارة بالحنث إلا على البالغ.

۲- أن يكون عاقلاً، فالعقل مناط التكليف، فإن كان مجنونًا فلا تنعقد يمينه.

ودليل هذين الشرطين حديث عائشة رضي الله عنها: أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم -قال: (رفع القلم عن ثلاثة: - عن النائم حتى يستيقظ. - وعن المبتلى حتى يبرأ.

. وعن الصبى حتى يكبر) رواه أبو داود (٢٣٩٨)، وابن ماجه (٢٠٤١)، والنسائي في «الكبرى» (٥٩٩٦).

۲- أن يكون مختارًا، فإن كان مكرهًا فلا تنعقد يمينه.

أ- أن يكون ذاكرًا ليمينه، فإن حلف ناسيًا فلا تنعقد يمينه. حلف ناسيًا فلا تنعقد يمينه. ودليل هذين الشرطين حديث النه عنهما- وسلم-: «إن الله وضع عن أمتي؛ فال رسول الله وضع عن أمتي؛ الخطأ، والنسيان، وما استكرهوا هد أن يكون قاصدًا لليمين، فإن كان مخطأ بأن أراد كلامًا هأخطأ بذكر اليمين، فلا تنعقد اليمين لما مرمن الحديث السابق.

وإن جرى اليمين على لسانه دون أن يقصد عقده فلا تنعقد اليمين لقوله تعالى: «لَا يُوَاعِدُكُمْ اللَّهُ بِاللَّنُو فِي أَيْنَتِكُمْ وَلَتَكَى يُوَاعِدُكُمْ بِمَا كَتَبَتْ قُلُونُكُمْ وَاللَهُ عَفُورُ حَلِمٌ »(سورة البقرة: ٢٢٥).(٣٢٦/٣)

قال ابن كثير (٣٢٦/٢) : «أي لا يعاقبكم ولا يلزمكم بما صدر منكم من الأيمان اللاغية، وهي التي لا يقصدها الحالف بل تجري على لسانه عادة من غير تعقيد ولا تأكيد».

1- أن يكون عالماً بالحكم، والمراد إجمالاً وهو يعلم أن الله عظم اليمين وأوجب الصدق والوفاء بها.

الركن الثاني: أداة القسم: وأدوات القسم ثلاث: الباء، والواو، والتاء.

فالباء: أوسعها استخدامًا في اللغة، فإنها تدخل على الاسم الظاهرفتقول: بالله، وبالرحمن وتدخل على الاسم المضمر تقول: به أقسم، وأحلف به . ويذكر معها فعل القسم فتقول: أقسم بالله، أحلف بالرحمن.

ويحذف معها فعل القسم فتقول: بالله لأصلين جماعة. والواو: أكثرها استعمالاً على ألسنة الناس وإن كانت أقل استخدامًا في اللغة، فهي لا تدخل إلا على الاسم الظاهر فلا تدخل على المضمر تقول: والله لأفين بالوعد. ولا يذكر معها فعل القسم.

والتاء؛ أقل حروف القسم استخدامًا في اللغة فهي لا تدخل إلا على لفظ الجلالة كقوله: « وَتَأْشَو لَأَكِيدَنَّ أَمْنَتَكُمْ » (سورة الأنبياء:٥٧).

وقد تدخل على لفظ الرب كقولك: ترب الكعبة أو البيت لأصومن النواهل.

الركن الثالث: المقسم به أو له: أما المقسم به: فيشترط لانعقاد القسم أن يكون بأسماء الله الحسني، أو صفة من صفاته

العُلى، فإن كان القسم بغير. الله فلا ينعقد اليمين. والقسم بغير الله لا يجوز، وهو من شرك الألفاظ؛ لحديث ابن عمر - رضي الله عنهما-أنه أدرك عمر بن الخطاب في ركب وهو يحلف بأبيه.

فناداهم رسول الله - صلى الله عليه وسلم -: «ألا إن الله ينهاكم أن تحلفوا بآبائكم، فمن كان حائفًا فليحلف بالله، وإلا فليصمت». رواه البخاري (٦١٠٨)، ومسلم (٦٦٠٦).

وعن سعد بن عبيدة أن ابن عمر سمع رجلًا يقول: لا والكعبة.

فقال ابن عمر؛ لا يُحلّف بغير. الله.

فإني سمعت رسول الله -صلى الله عليه وسلم- يقول: «من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك». رواه الترمذي (١٦٢٠).

وإن أقسم بغير الله تعظيمًا للمقسم به كتعظيم الله فهذا من الشرك الأكبر المخرج من الملة بلا خلاف.

ومن الأقسام التي تدور على ألسنة الثاس أيضًا:

الحلف بآيات الله: وهذا يحتمل معنيين: آيات الله يحتمل معنيين: آيات الله يعني كلامه، وآياته الكونية فان أراد بآيات الله القرآن فهو مفة من صفاته، وإن أراد آيات الله وهو صفة الكونية فهي مخلوقة فلا يجوز الحلف بها، وهذا من شرك الألفاظ كما مر.

الحلف بالنبي صلى الله
عليه وسلم، والعرش، والكعبة

وغيرها؛ وهذا من القسم بغير الله- سبحانه وتعالى- فلا يجوز، ولا تنعقد به اليمين وهو من الشرك الأصغر أحديث ابن عمر السابق.

- الحلف بالأمانة والذمة ونحوهما: هو أيضًا من الحلف بغير الله فلا يجوز لحديث بُريدَةً - رضي الله عنه -: أنَّ رسولَ الله - صلى الله عليه وسلم -، قَالَ: «مَنْ حَلَفَ بالأمَانَة فَلَيْسَ مِنًا، رواه أبو داود (٣٢٥٣).

أما المقسم له، فقد عدَّ بعض أهل العلم هذا القسم من جملة الأيمان، وعليه فإنه داخل في هذا الركن فهو قسم منه.

وهو أن يلتزم شيئًا لله إن فعل كذا، أو ترك كذا، كأن يقول عليَّ أو يلزمني الطلاق أو العتاق إن فعلت كذا أو تركت كذا- فصورته صورة نذر اللجاج، وقد سبق الحديث عنه في المقال السابق (النذر أحكام وآداب)- وهو قول الحنفية وإحدى الروايتين عن أحمد وهو اختيار شيخ الاسلام ابن تيمية.

قال شيخ الإسلام «مجموع الفتاوى، جمع الشيخ عبد الرحمن بن القاسم « (٣٣ / ١٢٥، ١٢٦): «النوع الثاني «أيمان المسلمين فإن حلف باسم الله فهي أيمان منعقدة بالنص والإجماع وفيها الكفارة إذا حنث.

وإذا حلف بما يلتزمه لله كالحلف بالنذر والظهار والحرام والطلاق والعتاق مثل أن يقول: إن فعلت كذا فعلي

عشر حجج، أو فمالي صدقة، أو: علي صيام شهر، أو: فنسائي طوالق: أو عبيدي أحرار، أو يقول: الحل علي حرام لا أفعل كذا، أو الطلاق يلزمني لا أفعل كذا وكذا. أو إلا فعلت كذا. وإن فعلت كذا فنسائي طوالق، أو عبيدي أحرار ونحو ذلك؛ فهذه الأيمان أيمان المسلمين عند الصحابة وجمهور وقال طائفة: بل هو من جنس الحلف بالمخلوقات فلا تنعقد. والأول أصح وهو قول

الصحابة؛ فإن عمر وابن عمر وابن عباس وغيرهم كانوا ينهون عن النوع الأول.

وكانوا يأمرون من حلف بالنوع الثاني أن يكفر عن يمينه ولا ينهونه عن ذلك، فإن هذا من جنس الحلف بالله والنذر لله،.

ثم قال: «والصحيح أن هذه الأيمان كلها فيها كفارة إذا حنث، ولا يلزمه إذا حنث لا نذر ولا طلاق ولا عتاق ولا حرام.

وهذا معنى أقوال الصحابة فقد ثبت النقل عنهم صريحًا بذلك في الحلف بالعتق والنذر، وتعليلهم وعموم كلامهم يتناول الحلف بالطلاق، وقد ثبت عن غير واحد من السلف أنه لا يلزم الحلف بالطلاق طلاقًا كما أبي جعفر وجعفر ابن محمد. فهو الصحيح. ومنهم من لم وهو الصحيح. ومنهم من لم فللعلماء في الحلف بالطلاق

10

أكثر من «أربعة أقوال»

قيل: يلزمه مطلقا؛ كقول الأربعة.

وقيل: لا يلزمه مطلقًا؛ كقول أبي عبد الرحمن الشافعي وابن حزم وغيرهما.

وقيل: إن قصد به اليمين لم يلزمه، وهو أصح الأقوال. ومن الصور المحرمة لهذا النوع

(المقسم له): أن يلتزم ملة غير الإسلام.

كالحلف بالحرام من الدين أو بالبراءة من الإسلام، فمن حلف أنه حرام من دينه أو بريء من الإسلام إن فعل كذا وكذا؛ فإن أبواب الكبائر، وإن صدق فلن يرجع للإسلام سالماً؛ لحديث بُريدَة - رضي الله عنه - قال بُريدَة - رضي الله عنه مقال الإسلام، فإن كان كاذبا فهو كما الإسلام، فإن كان كاذبا فهو كما قال، وإن كان صادقًا فلن يرجع قال، وإن كان صادقًا فلن يرجع وابن ماجه (٢١٠٠).

الحلف على ملة غير الإسلام: كأن يقول هو يهودي أو نصراني إن فعل كذا، أو إن ترك كذا من الإثم العظيم لحديث ثابت بن الضحاك- رضي الله عنه- قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم -: «من حلف بملة غير الإسلام كاذبًا متعمدًا، فهو كما قال، رواه البخاري (١٣٦٣)، التوحيل

J.

A1214

- ([ert

- 10 - 11min 11210mh 218 (1200)

ولا كفارة له فهي يمين غير منعقدة، وعليه أن يتوب إلى الله توبة نصوحًا.

الركن الرابع: المقسم عليه: فهو ينقسم في الجملة إلى قسمين:

الأول: أن يقسم على مشروع، فإما أن يكون واجبًا، فيجب عليه الوفاء بيمينه ويحرم عليه الحنث، وإما أن يكون مستحبًا فيستحب له الوفاء باليمين، ويباح له الكفارة، وإما أن يكون مداحًا فقد يكون غيره خيرًا منه فيستحب له أن يكفر عن بمينه ويأت الذي هو خير لحديث أبى موسى الأشعرى قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم -: «إنى والله إن شاء الله لا أحلف على يمين فأرى غيرها خيرا منها، إلا كفرت عن يميني، وأتيت الذي هو خير، رواد البخاري (٦٧١٨)، ومسلم (١٦٤٩)، وأبو داود (٣٢٧٦)، وابن ماجه (۲۱۰۷).

الآخر؛ أن يقسم على غير مشروع كترك واجب أو فعل محرم، فهذا يحرم الوفاء به، وتجب الكفارة.

#### كفارات الأيمان:

المراد بالكفارة في باب الأيمان ما يخرج الحانث من يمينه، والإجماع منعقد على أنه لا تجب إلا بالحنث.

قال ابن عبد البرية الاستذكار (٥ / ١٩٧): «فإن الكفارة لا تتعلق باليمين عند الجميع، وإنما تتعلق بالحنث».

فإذا حنت في يمينه أخرجته الكفارة، قال شيخ الأسلام ابن تيمية «مجموع الفتاوى، جمع الشيخ عبد الرحمن بن القاسم « (٣٥ / ٢٥١) «وكانوا في أول الإسلام لا مخرج لهم من اليمين قبل أن تشرع الكفارة».

والكفارة مشروعة بالكتاب والسنة، وقد انعقد الأجماع عليهما، فأما الكتاب فقوله

أَسْكُرُونَ "(سورة المائدة: ٨٩). وأما السنة فمنها حديث أبي هريرة- رضي الله عنه- قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم-: «من حلف على يمين فرأي غيرها خيرًا منها، فليكفر عن يمينه وليأت الذي هو خير، رواه مسلم (١٦٥٠).

وقال ابن المنذر في الإجماع (ص ١٣٧): «وأجمعوا على أن من حلف باسم من أسماء الله تعالى، ثم حنث أن عليه الكفارة».

واليمين التي تدخلها الكفارة هي ما توفر فيها شروط أريعة: ١. أن تكون باسم من أسماء الله، أو بصفة من صفاته، فإن كانت

بغير ذلك فلا تدخلها الكفارة. ٢. أن يقصد بها المكلف اليمين : فتلك اليمين المنعقدة، فإن كانت لغوًا فلا تدخلها الكفارة. ٣. أن تكون على أمر مستقبل، فإن كانت على أمر ماض فإما

هإن كانت على امر ماض قاما أن يكون صادقًا، أو ظانًا صدق نفسه فأخطأ، فلا تدخلها الكفارة، أما إن كان كاذبًا فتلك اليمين الغموس على قول، والصحيح أنها لا تدخلها الكفارة.

قال ابن المتذرية الإشراف (٧ / ١١٧): «وقال الحسن: إذا حلف على أمر كاذبًا متعمدًا، فليس فيه كفارة.

وهذا قول مالك، ومن تبعه من

أهل المدينة.

وبه قال الأوزاعي ومن وافقه من أهل الشام وقول الثوري وأهل العراق.

وبه قال أحمد، وإسحاق، وأبو ثور، وأبو عبيد، وأصحاب الحديث، وأصحاب الرأي من أهل الكوفة.

قال أبو بكر؛ وقول النبي-صلى الله عليه وسلم - من حلف على يمين فرأى غيرها خيراً منها، فليات الذي هو خيرٌ، وليُكفَر عنٍ يَمينه».

وقوله - صلى الله عليه وسلم -: فليكفر عن يمينه، ويأتِ الذي هو خيرٌ.

يدل على أن الكفارة إنما تجب فيمن حلف على فعل يفعله فيما يستقبل فلا يفعله، أو على فعل ألا يفعله فيما يستقبل، فيفعله.

وية هذه المسألة قول ثان: وهو أن يكفر، وإن أثم وعمد الحلف بالله كاذباً، هذا قول الشافعي.

قال أبو بكر؛ ولا نعلم خبراً يدل على هذا القول، والكتاب والسنة دالان على القول الأول».

ألا يستثني في يمينه فإن استثنى خرج من يمينه بلا كفارة.

والاستثناء أن يقول: إن شاء الله، كأن يقول: والله لا أفعل كذا إن شاء الله.

لحديث ابن عمر قال: قال رسول الله -صلى الله عليه وسلم-: «من حلف فاستثنى فإن شاء رجع وإن شاء ترك غير حنث». رواه أبو داود (٣٢٦٤)، والنسائى (٣٧٩٣)،

والترمذي (١٦٦٦)، وابن ماجه (٢١٠٥). وَلَفْظُ ِ الْتُرْمِدِيُّ: «فَقَالَ: إِنْ شَاءَ اللَّهُ فَلَا حِنْثُ عَلَيْه».

والاستثناء الرافع للكفارة ما اتصل باليمين لفظًا، فإن استثنى في نفسه لم ينفعه الاستثناء.

قال ابن المنذر في الإشراف (٧ / ١٢٠- ١٢١): «ولا يكون الاستثناء بالقلب، وإنما يكون مستثنى باللسان، لقوله: «فقال: إن شاء الله.

وهذا قُول مالك بن أنس، والثوري، والأوزاعي، والليث بن سعد، والشافعي، وأحمد، وإسحاق، وأبي ثور.

وممن حفظنا عنه أنه قال: لا يكون مستثنى حتى يظهر الاستثناء بلسانه، الحسن البصري، والنخعي، وحماد، والثوري، والكوفي، وأحمد، وإسحاق وهو يشبه مذهب الشافعي، وأبي ثور.»

فإن اجتمعت تلك الشروط في يمين، وحنث المكلف فيها وجبت الكفارة، وإن تخلف منها شرط فلا تجب.

قال ابن هبيرة في الإفصاح (٢ / ٢٣١)، «وأجمعوا على أن اليمين المنعقدة هو: أن يحلف على أمر من المستقبل أن يفعله أو لا يفعله، فإذا حنث وجبت الكفارة».

## بم يكفر الحانث؟

كفارة اليمين تنقسم في الجملة إلى قسمين على الترتيب، فلا ينتقل من القسم الأول إلى الآخر إلا بالعجز. القسم الأول: الحانث في يمينه مخير فيه بين خصلة من

ثلاث: ۱- عتق رقبة مؤمنة. ۲- إطعام عشرة مساكين، من

أوسط طعامه. ٣- كسوة عشرة مساكين، ويجزئ فيها ما يسمى كسوة كسراويل- بنطلون-، أو قميص..

القسم الآخر: مرتب على القسم السابق فإن عجز عن خصاله انتقل إليه، وهو صيام دلائة أيام

قال تعالى: « فَمَن لَمْ عَدْ فَصِيَامُ ثَلَيْتُهُ أَيَّامٍ ذَالِكَ كَثَرَهُ أَيْمَنيَكُمْ إِذَا حَلَنْتُمَ (سورة المائدة: ٨٩).

# متى يكفر عن يمينه؟

أجمع أهل العلم على أن الكفارة عن اليمين بعد الحنث مجزئة، وذهب بعض أهل العلم إلى جوازها عند إرادة الحنث قبل وقوعه، وهو الأسعري قال رسول الله -صلى الله عليه وسلم -: «إني والله إن شاء الله لا أحلف على يمين فأرى غيرها خيرًا منها، إلا كفرت عن يميني، وأتيت قريبًا.

وموضع الشاهد فيه تقديم الكفارة على الحنث.

「ふうす

Į.

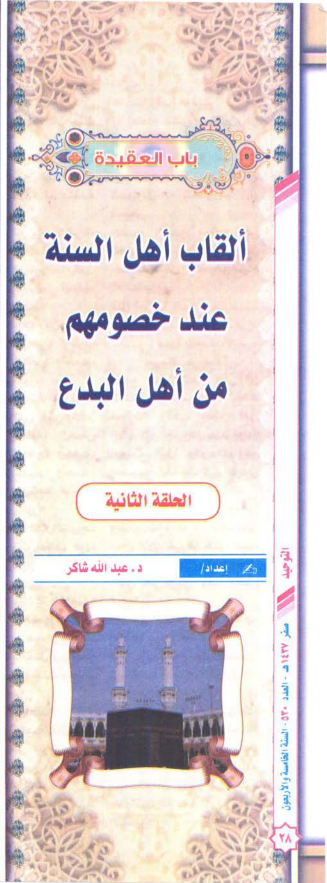
YY31 & - 1644

• VO - Ilmin Itelama eI'd cueci

TY

فإن لم يستطع أحد القسمين ثبتت في ذمته الكفارة إذا تمكن من أداء أحدهما.

هذا ما يسر الله عرضه في هذا المقال، وهو يجمع جُلَّ أحكام اليمين فله الفضل وحده بما فيه من إصابة وتوفيق، وأسأله سبحانه أن يغفر لي زللي، وخطئي؛ إنه نعم المولى ونعم النصير.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فقد تناولنا في العدد الماضي بعض الألقاب التي أطلقها خصوم أهل السنة عليهم حقدًا وجهلاً، وفي هذا العدد نذكر باقي هذه الألقاب وكيف تعامل أهل السنة مع هذه الاتهامات الغرضة، فنقول وبالله تعالى التوفيق: نبز أهل السنة بالقاب: ناصبة، وعامة، وجمهور، والرد عليهم:

هذه الألقاب أيضًا من الألقاب الشنيعة التي رماهم بها الرافضة، وهذه الألقاب يطلقونها - أي: لقب ناصبة بالذات - على كل مَن قَدَّم أبا بكر وعمر وعثمان على علي رضي الله عنهم في الخلافة والفضل.

وعند الرافضة: كل من لم يبغض أبا بكر وعمر رضى الله عنهما فقد أبغض عليًّا؛ لأنه لا ولاء لعلى إلا بالبراءة منهما، ثم جعلوا كل من أحب أبا بكر وعمر ناصبيًّا. ويبرز صاحب كتاب (الزينة)؛ وجهًا آخر لإطلاق لقب ناصبي، فيقول؛ أوردت الشيعة في قراءتهم؛ أن جعفر بن محمد رضى الله عنه قرأ الآية التي في قوله: «أَلَرْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ» (الشرح: ١) قرأ خاتمتها، بقوله: «فإذا فرغت فانصب» بكسر الصاد، وقالوا: إذا فرغت من إكمال الشريعة، فانصب لهم عليًّا إمامًا لفقالت الشيعة؛ لما أمر الله عز وجل بذلك نصب النبي صلى الله عليه وسلم عليًّا، وأشار إليه، وأهَّله للإمامة، وقال: «اللهم وال مَن والأه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله». فمن نازعه في الإمامة ودَعًا إلى مخالفته ونصب إمامًا بإزائه غيره، فقد ناصب رسول الله صلى الله عليه وسلم وآله العَداءَ؛ لأنه نصّب عليًّا، وهذا نصب غيره، وخذل عليًّا وعاداه، وترك تصرته، وصار مع عدوه حريًا عليه، فهو مناصب؛ لأنه ناصب النبق صلى الله عليه وسلم.

قال الإمام الطحاوي رحمه الله ي «عقيدته»: ونحب أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا نفرُط في حب أحد منهم، ولا نتبرأ من أحد منهم، ونبغض مَن يبغضهم،

Upload by: altawhedmag.com

وبغير الخير يذكرهم، ولا نذكرهم إلا بخير، وحبهم دين وإيمان وإحسان، وبغضهم كفر ونفاق وطغيانٌ.

فَقَوْمٌ هذا اعتقادهم في أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم بما فيهم آل بيت النبي صلى الله عليه وسلم أيصح بعد ذلك أن يُرموا بالنصب ومعاداة آل البيت؟ هؤلاء الصحابة الكرام، وأئمة أهل السنة عمومًا الذين يحبون أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم ويثنون عليهم، ويترضون عليهم، ويعرفون لهم حقهم، ولا يقعون في واحد منهم بحال.

والرافضة هم الذين ناصبوا أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم العداءَ، بل وقالوا بكفرهم وارتدادهم بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم عَدَا قلة منهم تُعد على الأصابع.

هؤلاء الرافضة كفروا سائر أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم ولم ينج من تكفيرهم إلا النذر اليسير جدًا، فكيف بعد ذلك يقولون في قوم ترضُّوا عن جميع الأصحاب، وأحبوا جميع الأصحاب، يقولون عنهم بأنهم نواصب أو ناصبة، أو يبغضون آل بيت النبي صلى الله عليه وسلم إن هذا والله لهو الباطلُ بعينه.

أيضًا من الألقاب: العامة والجمهور، والعامة خلاف الخاصة، وهذا اللقب فرض الرافضة إطلاقه على أهل السنة، فيجعلون أنفسهم الخاصة للمؤمنين، ويعدون أهل السنة عامة، لا خَلاقَ لهم، بل هم عندهم: كُفَّارٌ، ونَجَسٌ، لا تَحَلُّ ذبائحُهم، وتُستباحُ دماؤُهم، وأموالُهم.

وهذه بعض نصوص القوم من كتبهم، توضح في جلاء إطلاقهم لقب العامة على أهل السنة:

نقل الخنساري في كتاب: (روضات الجنات) عن صاحب: (معالم العلماء) أنه قال في ترجمة أبي نُعيم: الحافظ أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصفهاني «عامي» إلا أنه له منقبة الطاهرين، ومرتبة الطيبين. كما نقل عن محمد حسين الخاتون أبادي قوله: وممن اطلعت على تشيعه من مشاهير علماء «العامة»، هو الحافظ أبو نعيم، وهو يريد بقوله: «عامي» و«عامة»: أنه من أهل السنة.

ويقول الدكتور الصباغ، ولو أردنا أن نناقش

القائلين بهذه التسمية، ونسألهم عن مسوغات إطلاق مثل هذا اللقب على مَن كان متبعًا لسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم لأعياهم الجواب، والحق: أن هذه التسمية بهم ألصق؛ لأن العامي هو الذي يُعطَّل عقله، ويصدق كل ما يقال له، ولو كان مما يصادم الحس كما تجد في أقوالهم التي يدعون بها العصمة لغير الأنبياء، وزعمهم أن هناك باطنًا للنصوص الدينية غير ظاهرها، وأن هذا الباطن لا يعرفه إلا أئمتهم، إن هذا وأمثاله من العقائد والسلوك هو الذي دجعل المتصف به جديرًا بأن يدعي عاميًا.

وأما لقب الجمهور، فقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله تعالى -عن الرافضة: أنهم يسمون أهل السنة الجمهور، والجمهور في اللغة: الرمل الكثير المتراكم، وجمهور كل شيء: معظمه، وجمهور الناس: جلهم، والمراد به - أي: بإطلاق لقب الجمهور في اصطلاح الرافضة منهم، فهو بمعنى العامة عندهم، ومرادف له، فلهم، فهو بمعنى العامة عندهم، ومرادف له، فالمراد أيضًا بلقب الجمهور تنقيص قَدْر أهل السنة والجماعة في ذلك، وأن جمهورهم كعامة الناس، ليس عندهم شيء من العلم أو الفقه أو غير ذلك.

إن أهل السنة والجماعة هُم أهل العلم والفضل والخير أينما حَلُوا، وأينما كَانُوا، فنبزهم بالألقاب الشنيعة الباطلة كلفظ، «المشبهة» أو «المجسمة» - مثلًا - أو أنهم يقال عنهم: بأنهم «مجبرة» كما ذكرتْ ذلك القدرية والمعتزلة، أو «نقصانية» و«مخالفة» و«شُكاك» كما ورد ذلك عن المرجئة، أو «ناصبة» و«عامة» و«جمهور» كما ذكرت ذلك الرافضة، كُلُّ هَذَا كَالاَمُ بَاطلُ-

وهذه الفرق المنحرفة المخالفة لأهل السنة والجماعة، هم أولى وأحق بهذه الألقاب، فهي تليق بهم؛ لأنهم لم ولن يصلوا إلى واحد فقط من أهل السنة والجماعة؛ لما هم عليه من حق وخير وفضل.

#### نبز أهل السنة بلقب؛ , حشوية , والرد عليهم :

هذا اللقب من أشنع الألقاب التي نبزهم بها مخالفوهم، وهو بسكون الشين، من الحشو، فيقال: حشُوية، وهو أن يودع الشيء وعاءً

باستقصاء، يقال: حشوته، أحشوه، حشوًا، ويقال: فلان من حشُوة بني فلان، أي: من رذا لهم.

وهو في اصطلاح من أطلقه يراد به أحد المعاني الآتية:

الأول: يراد به العامة، الذين هم حشو الناس ورذالتهم وجمهورهم، وهم غير الأعيان والمتميزين، وهم عند الشيعة والروافض: السواد الأعظم من هذه الأمة، كما جاء في (فرق الشيعة) للنوبختي؛ حيث نبز كل من لم يقل بإمامة علي رضي الله عنه بعد النبي صلى الله عليه وسلم بأنه من أهل الحشو.

وية ذلك يقول: فلما قُتل عليَّ رضي الله عنه التقت الفرقة التي كانت معه والفرقة التي كانت مع طلحة والزبير وعائشة، رضي الله عنهم أجمعين، فصاروا فرقة واحدة مع معاوية بن أبي سفيان، إلا القليل منهم من شيعته ومن قال بإمامته بعد النبي صلى الله عليه وسلم، وهم السواد الأعظم وأهل الحشو وأتباع الملوك وأعوان كل من غلب، أعنى: الذين التقوا مع معاوية.

الثاني: أن هذا اللقب يراد به رواة الأحاديث من غير تمييز لصحيحها من سقيمها. قال ابن الوزير: فإن الحشوية إنما سموا بذلك؛ لأنهم يحشون الأحاديث التي لا أصل لها في الأحاديث المروية عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أي: يدخلونها فيها وليست منها.

ونقل عن صاحب كتاب (ضياء العلوم) قوله: إن الحشوية سموا بذلك؛ لكثرة قبولهم الأخبار من غير إنكار. おうち

.1

V731 & - 1414

• 10 - السنة الخامسة والأربعون

وقد بين ابن الوزير براءة أهل الحديث والسنة من هذا اللقب، وهو الصواب حقًّا، أنهم برآء من ذلك؛ ولذلك قال ابن الوزير - رحمه الله -: أكثر عامة المسلمين لا يدرون من الحشوية، ولا يعرفون أن هذه النسبة غير مرضية، ومن كان له أدنى تمييز عرف أن نقاد الحديث وأئمة الأثر هم أعداء الحشوية وأكره الناس لهذه الطائفة الغوية.

الثالث: هو معنى التجسيم، كما نقل التهانوني عن السبكي، أنهم سموا بذلك؛ لأنهم مجسمة، أو هم هم، يعني: هم المجسمة، والجسم حشو.

ونسب ابن القيم رحمه الله لجهلة الجهمية أنهم لقبوا أهل السنة بذلك؛ لأنهم - بزعمهم - جعلوا

ربهم حشو هذا الكون؛ بإثباتهم له صفة الفوقية والاستواء وأنه في السماء.

فهذه المعاني الثلاثة أو أحدها، هي المسوغات التي اعتبرها مخالفو أهل السنة وهم ينبزونهم بهذا اللقب الحائر.

نماذج لقرق نيزت أهل السنة بهذا اللقب - أي: لقب الحشوية - وذِكْر بعض الطوائف والقرق التي رمتهم بذلك،

ومن هذه الفرق المعتزلة؛ وأول مَن تولى كبر ذلك هم هؤلاء القوم، وقد عُرف عنهم أنهم أدخلوا عقولهم في مسائل الدين، وتكلموا على حسب ما تمليه أهواؤهم فيه، وأول من عُرف أنه تكلم في الإسلام بهذا اللفظ، عمرو بن عبيد.

وعمرو بن عبيد هذا هو رئيس المعتزلة وفقيههم وعابدهم، وقد ذكر كلامًا شديدًا عن الصحابي الجليل عبد الله بن عمر رضي الله عنهما وذلك لما ذُكرَ له عن ابن عمر شيء يخالف قوله؛ قال: كان ابن عمر حشويًا.

وقال ابن العماد في ترجمة عمرو بن عبيد هذا: وكانت له جرأة:فإنه قال عن ابن عمر: هو حشوي. قال: فانظر هذه الجرأة والافتراء، عامله الله بعدله.

وقد ظل المعتزلة يتوارثون نبز أهل السنة والحديث بلقب الحشوية في مؤلفاتهم ومقالاتهم، فها هو القاضي عبد الجبار، مؤلف أهم مصنفات المعتزلة التي وصلت إلينا بعد كتاب (الانتصار) للخياط، يصم أهل السنة بهذا اللقب كلما وجد فرصة مناسبة لذلك، وقد لقب الأشاعرة أيضًا أهل السنة بهذا اللقب؛ لأن الأشاعرة تلقوا هذه مالتركة عن المعتزلة، وهم يتابعونهم على ما درجوا عليه من نُبْز أهل السنة والأثر بهذا اللقب الجائر، وهذه ثلة من أقوالهم في ذلك:

يقول أبو المعالي الجويني - رحمه الله -: وذهبت الكرامية وبعض الحشوية، إلى أن الباري - تعالى عن قولهم - متحيز مختص بجهة فوق، وقصد بالحشوية: من أثبت الفوقية لله عز وجل وهم أهل السنة والحديث - كما أشار المحقق إلى ذلك في الحاشية - وإن كان أهل السنة والحديث لم ينطقوا بلفظ التحيز والجهة نفيًا ولا إثباتًا - كما هو منهجهم - وإنما أثبتوا لله - تبارك وتعالى - ما

أثبته لنفس من الفوقية.

وهذا الأمام الغزالي - رحمه الله - يجعل من أثبت رؤية الله عز وجل في جهة من الحشوية أيضًا، ولا شك أن رؤية المؤمنين لربهم في الدار الآخرة ثابتة بالقرآن الكريم وبسنة النبي صلى الله عليه وسلم فكيف ينبز من قال بهذه الصفة التي أثبتها رب العالمين سبحانه لنفسه؟!

أيضًا الخوارج لقبوا أهل السنة بهذا اللقب، وقد نسب ذلك إليهم الإمام أحمد بن حنبل - رحمه الله تبارك وتعالى - حيث قال في كتابه (السنة) في معرض حديثه عما أحدثه أهل الأهواء والبدع والخلاف من أسماء شنيعة قبيحة سموا بها أهل السنة، فقال، وأما الخوارج فيسمون أهل السنة نابتة وحشوية.

# وللرد على هؤلاء جميعًا نقول:

أولاً: إن هذا اللقب - أي: لقب حشوية - لقب مبتدع ما أنزل الله به من سلطان؛ فليس هو في كتاب الله ولا في سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا نطق به أحد من سلف الأمة وأئمتها نفيًّا ولا إثباتًا؛ فالذم به ذم للناس بأسماء ما أنزل الله بها من سلطان، بل هو من قبيل التنابز بالألقاب المنهي عنه.

ثانيًا؛ إن الطائفة إنما تتميز باسم رجالها أو بنعت أحوالها؛ فالأول كما يقال مثلا، الجهمية، هذه الجهمية طائفة تميزت باسم رجالها ورجل هذه الطائفة هو الجهم بن صفوان، وقد نسبت الجهمية إليه، والكلابية قيل لهم: «كلابية» نسبة لابن كلاب وهو عبد الله بن سعيد بن قطان بن كلاب. والثاني كما يقال ألا وهو نعت الأحوال الرافضة، يعنى: أنهم سموا رافضة لرفضهم إمامة زيد بن على رضى الله عنه وسميت القدرية قدرية لحالها الذى كانت عليه: ألا وهو قولهم بالقدر وأن الله - تبارك وتعالى - لم يخلق أفعال العباد، والمرجئة سموا مرجئة أيضا للصفة أو الحالة التي كانوا عليها: ألا وهو قولهم بالإرجاء في الإيمان، أي: تأخير الأعمال وأنها لا تدخل في الإيمان، أما لفظ الحشوية؛ فليس فيه ما يدل على شخص معين ولا على مقالة معينة.

فالثاء أنتم نبزتم أهل السنة بهذا اللقب لأنهم -

بزعمكم - يروون الأحاديث بلا تمييز ولا إنكار؛ وهذا خلاف الواقع، فإن أهل الحديث والسنة هم الذين اختصوا بالذب عن سنة النبي صلى الله عليه وسلم وهم الذين ميزوا صحيحها من سقيمها، ثم إنكم أيها المخالفون لهم أحق الناس بهذا اللقب؛ لأنكم تستشهدون لذهبكم بما يؤيده من الأحاديث وإن كان ضعيفًا أو موضوعًا عند أهل الفن؛ ولأنكم تحشون أقوالكم ومصنفاتكم بالكلام الذي لا تعرف صحته بل يعرف بطلانه؛ لمخالفته لكتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم.

رابعًا؛ أما معنى التجسيم الذي لُبَّستم أهل السنة بالحشو لأجله؛ فإنه ليس في قول أهل السنة تجسيم؛ لأنهم إنما أثبتوا لله ما أثبته لنفسه، أو أثبته له رسوله صلى الله عليه وسلم من الصفات مع نفي المشابهة والمائلة للمخلوقات، ثم إن لفظ التجسيم عندهم من الألفاظ المبتدعة فلم ينطقوا به نفيًا ولا إثباتًا؛ فهذا اللفظ من الألفاظ الحادثة، من الألفاظ التي لم تشرع؛ لأنها لم ترد في الكتاب والسنة، ولم يتكلم بها أحد من أئمة السلف؛ فكيف ينسب إليهم إذا، أو ينسبون إلى قول أو صفة لم يذهبوا إليها ولم يقولوا بها؟

صلعه لم يدهبوا إليها ولم يقولوا بها .. خامسًا: ينبغي أن ينظر في الموسومين بهذا الاسم وفي الواسمين لهم به أيهما أحق؟ وهذه مسألة مهمة؛ لأن النظر بتمعن في ذلك نجد أن الواسمين لأهل السنة بهذا الاسم هم أحق الناس به، وقد علم أن هذا الاسم مما اشتهر عن النفاة ممن هم مظنة الزندقة، كما ذكر العلماء كأبي حاتم وغيره أن علامة الزنادقة، تسميتهم لأهل الحديث حشوية.

ويكفي أن نعرف أن أول الواسمين به هو عمرو بن عبيد، زعيم المعتزلة - كما تقدم - وأن أول الموسومين به هو عبد الله بن عمر بن الخطاب رضي الله عنه الصحابي الجليل، ثم أحمد بن حنبل إمام أهل السنة والجماعة - رحمة الله تعالى عليه - ونحن إذا عرفنا ذلك نعلم منزلة الواسم والموسوم إذا.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



فضي هذا المقال نتحدث عن مثل آخر من الأمثال في القرآن وهو من سورة الأعراف الآيات. الخامسة والسبعون بعد المائة والسادسة والسبعون بعد المائة والسابعة والسبعون بعد المائة.

اعداد/

قوله تعالى: «وَآتَلْ عَلَيْهِمْ نَبَأَ أَلَّذِي عَاتَيْنَهُ عَالَيْنَا فَأَسَلَحَ مِنْهَا فَأَبْعَهُ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينَ () وَلَوْ شِنْنَا لَنْعَنْهُ يَا وَلَكَكُهُ أَخَلَا إِلَى ٱلْأَرْضِ وَأَنَّمَ هُوَنَهُ فَنَتَلَهُ كَمَنَلِ ٱلْكَلَّهُ أَخَلَا إِلَى ٱلْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هُوَنَهُ فَنَتَلَهُ كَمَنَلِ ٱلْكَلَّهِ مِنَا الْقَوْمِ اللَّيْنَ كَلَّبُوا بِعَاتِيْنَا فَاقْصُصِ ٱلْقَصَصَ لَمَلَهُمْ يَتَفَكَّرُونَ () سَلَة مَلًا ٱلْقَرْم الَلَيْنِ كَذَبُوا بِعَاتِيْنَا وَأَنْسَهُمْ كَلُولُونَ اللَيْنَ عَلَيْهِنَ (الأعراف 100-100).

#### المعنى الإجمالي:

ñ,

4

.9

V7316

- 110-11

.10- 1min

الخامسة والأربعون

«شَبِّه سبحانه من أتاه كتابه وعلمه العلم الذي منعه غيره فترك العمل به واتبع هواه وآثر سخط الله على رضاه، ودنياه على آخرته، والمخلوق على الخالق؛ بالكلب الذي هو من أخبث الحيوانات وأوضعها قدرًا وأخسها نفسًا وهمته لا تتعدى بطنه وأشدها شرهًا وحرصًا. ومن حرصه أنه لا يمشي إلا وخطمُه في الأرض، يتشمم ويتروح حرضا وشرها ولا يزال يشم دبره دون سائر أجـزاءه، وإذا رميت له بحجر رجع إليه ليعضه من فرط نهمته وهو من أمهن الحيوانات وأحملها للهوان وأرضاها بالدنابا، والجيف القذرة المروحة أحب إليه من اللحم الطري، والعذرة أحب إليه من الحلوى، وإذا ظفر بميتة تكفى مائة كلب، لم يدع كلبًا يتناول معه منها شيئا إلا عز عليه وقهره لحرصه وبخله وشرهه، ومن عجيب أمره وحرصه أنه إذا رأى ذا

هيئة رثة وثياب دنية وحال رذية، نبحه وحمل عليه كأنّه يتصور مشاركتّه له ومنازعته ف قوته، وإذا رأى ذا هيئة حسنة وثياب جميلة وضع له خطمه بالأرض، وخضّع له وُلم يرفع إليه رأسه ١١

مصطفى البصراتي

تشبيه من آثر الدنيا وعاجلها على الله والدار الآخرة مع وهور علمه بالكلب في حال لهثه سر بديع، وهو أن هذا الذي حاله ما ذكره اللَّه من انسلاخه من آياته واتباعه هواه إنما كان لشدة لهفه على الدنيا لانقطاع قلبه عن الله سبحانه وتعالى والدار الآخرة، فَهو شديد اللهف عليها ولهفه نظير لهف الكلب الدائم في حال إزعاجه وتركه، واللهف واللهث شقيقان وأخوان في اللفظ والمعنى.

قال ابن جريج: الكلب منقطع الفؤاد، لا فؤاد له، إن تحمل عليه يلهث أو تتركه يلهث، فهو مثل الذي يترك الهدى لا فؤاد له، إنما فؤاده منقطع، قال ابن القيم: ومراده بانقطاع فؤاده أنه ليس له فؤاد يحمله على الصبر وترك اللهث، وهكذا الذي انسلخ من آيات الله لم يبقى معه فؤاد يحمله على الصبر عن الدنيا وترك اللهف عليها، فهذا يلهف على الدنيا من قلة صبره عنها، وهذا يلهث من قلة صبره عن الماء، فالكلب من أقل الحيوانات صبرًا عن الماء، وإذا عطش أكل الثرى من العطش وإن كان صبر على

الجوع، وعلى كل حال فهو من أشد الحيوانات لهناً، يلهث قائمًا وقاعدًا وماشيًا وواقفًا، ذلك لشدة حرصه، فحرارة الحرص في كبده توجب له دوام اللهث، فهكذا مشبهه شدة حرارة الشهوة في قلبه توجب له دوام اللهث، فإن حملت عليه الموعظة والنصيحة فهو يلهف، وإن تركته ولم تعظه فهو يلهف. قال مجاهد: وذلك مثل الذي أوتي الكتاب ولم يعمل به،. (قاله ابن القيم في الجامع

#### المعنى التفصيلي

لأمثال القرآن صد ١٠٤).

(وَاتَّلَ عَلَيْهِمْ)؛ أعقب ما يفيد أن التوحيد جعل في الفَطرة بذكر حالة اهتداء بعض الناس إلى نبذ الشرك في مبدأ أمره، ثم تعرض وساوس الشيطان له لتحسين الشرك.

ومناسبتها للتي قبلها إشارة العبرة من حال أحد الذين أخذ الله عليهم العهد بالتوحيد والامتثال لأمر الله، وأمده الله بعلم يعينه على الوفاء بما عاهد الله عليه في الفطرة ثم لم ينفعه ذلك كله حين لم يقدر الله له الهدى المستمر.

وشأن القصص المفتتحة بقوله (وَاتْلُ عَلَيْهِمْ) أن يقصد منها وعظ المشركين بصاحب القصة بقرينة قوله (ذَلكَ مَثُلُ الْقَوْم) إلخ، ويحصل من ذلك أيضًا تعليم المثل قوله، (واتل عليهم نبأ نوح – واتل عليهم نبأ إبراهيم – نتلو عليك من نبأ موسى وفرعون بالحق)، ونظائر ذلك، فضمير (عَلَيْهِمْ) راجع إلى المشركين الذين وجهت إليهم العبر والمواعظ من أول هذه السورة وقصت عليهم قصص الأمم مع رسلهم على أن توجيه ضمائر الغيبة إليهم أسلوب متبع في مواقع كثيرة من القرآن.

ومناسبة فعل التلاوة لهم في قوله (وَاتَلُ) أنهم قوم تغلب عليهم الأمية، فأراد الله أن يبلغ إليهم من التعليم ما يساوون به حال أهل الكتاب في التلاوة، فالضمير المجرور بـ "على" عائد إلى معلوم بالسياق وهم المشركون، وكثيرًا ما يجيئ ضمير جمع الغائب في القرآن مرادًا به المشركون، كقوله (عم يتساءلون).

أما عن المعني به في الآية، فقيل: إنه أمية بن أبي الصلت الثقفي، وروي هذا عن عبد الله بن عمرو بن العاص بأسانيد كثيرة عند الطبري وعن زيد بن أسلم، وقال القرطبي في التفسير هو الأشهر وهو قول الأكثر، ذلك أن أمية بن أبي الصلت الثقفي كان ممن أراد اتباع دين غير الشرك طالبًا دين الحق، ونظر في التوراة الإنجيل فلم يرى النجاة في اليهودية ولا النصرانية، وتزاهد وتوخى الحنيفية دين إبراهيم، وأخبر أن الله يبعث نبيًا في العرب، فطمع أن يكون هو، ورفض عبادة الأصنام وحرم الخمر.

فلما بعث محمد صلى الله عليه وسلم أسف أن لم يكن هو الرسول المبعوث في العرب وقد اتفق أن خرج إلى البحرين قبل البعثة وأقام هناك ثمان سنوات، ثم رجع إلى مكة هوجد البعثة وتردد في الإسلام، ثم خرج إلى الشام ورجع بعد وقعة بدر فلم يؤمن بالنبي صلى الله عليه وسلم حسدًا ورثى من قُتل من الشركين يوم بدر وخرج إلى الطائف بلاد قومه فمات كافرًا، وقد قال فيه النبي صلى الله عليه وسلم، كاد أمية بن أبي الصلت أن يسلم.

ومعنى (آتَيْنَاهُ آيَاتَنَا) أن الله ألهم أمية كراهية الشرك وألقى في نفسه طلب الحق ويسر له قراءة كتب الأنبياء وحبب إليه الحنيفية، فلما انفتح له باب الهدى وأشرف نور الدعوة المحمدية، كابر وحسد وأعرض عن الإسلام، فلا جرم أن كانت حاله أنه انسلخ عن جميع ما يُسر له ولم ينتفع به عند إبان الانتفاع فكان الشيطان هو الذي صرفه عن الهدى فكان من الغاوين إذ مات على الكفر بمحمد صلى الله عليه وسلم.

على المشرب على التي التي التي وتعار وقيل نزلت في أبي عامر بن صيفي الراهب واسمه النعمان الخزرجي، وهو قول سعيد بن المسيب، وذهب كثير من المسرين إلى أنها نزلت في رجل من الكنعانيين وكان في زمن موسى عليه السلام يقال له بلعام بن باعور، فخلطوا وغيروها واختلفوا فيها، والتحقيق أن بلعام هذا كان من صالحي أهل مدين وعرافيهم في زمن مرور بني إسرائيل على أرض (مؤاب)، ولكنه لم يتغير عن حال الصلاح، فلا ينبغي الالتفات إلى هذا القول لاضطرابه واختلاطه.

والإيتاء هنا مستعار للإطلاع وتيسير العلم، مثل قوله (وآتاه الله العلم والحكمة).

والآيات (دلائل الوحدانية). (التحرير والتنوير للطاهر لابن عاشور ١٧٣/٥).

(فانسَلَخ منْهَا) كفر بها وتركها وراء ظهره مبتعدًا عنها، وقال ابن عباس: نُزع منه العلم، والإنسلاخ هو التعري من الشيء.

(فأَتْبَعَهُ الشَيْطَانُ) أي عند انسلاخه عن الآيات، أي لحقه فأدركه وصار قرينًا له أو فأتبعه خطواته وصيره تابعًا لنفسه، وقيل اتبعه بمعنى استتبعه.

(فَكَانَ مِنْ الْغَاوِينَ) أي المتمكنين في الغواية وهم الكفار. (فتح البيان لصديق حسن القنوجي (٦١٧/٢).

وقوله تعالى: (وَلَوْ شَنَّنَا لَرَهَعُنَاهُ بِهَا) أفاد أن تلك الآيات شأنها أن تكون سببًا للهداية والتزكية، لو شاء الله له التوفيق ووعصمه من كيد الشيطان وفتنته فلم ينسلخ عنها، وهذه عبرة للموفقين ليعلموا فضل الله عليهم في توفيقهم، فالمعنى؛ ولو شئنا لزاد في العمل بما آتيناه من الآيات فلرفعه الله بعمله.

والرفعة مستعارة لكمال النفس وذكائها؛ لأن الصفات الحميدة تخيل صاحبها مرتفعًا على من دونه، أي لو شئنا لاكتسب بعمله بالآيات فضلاً وذكاءًا وتميزًا بالفضل، فمعنى "لرفعناه" ليسرنا له العمل بها الذي يشرف به.

وقوله (وَلَكَنَّهُ أَخَلَدُ إِلَى الأَرْضِ) أي ركن ومال إلى الأرض، والكلّم تمثيل لحال المتلبس بالنقائص والكفر بعد الإيمان والتقوى بحال من كان مرتفعًا عن الأرض، فنزل من اعتلاء إلى الأسفل، فبذكر الأرض علم أن الإخلاد هنا ركون إلى الشفل، أي تلبس بالنقائص والماسد، وأصل الإخلاد: اللزوم، يقال أخلد فلان بالمكان، إذا قام به ولزمه، والمعنى أنه مال وسكن إلى الدنيا ورغب فيها ورضي بها واطمئن وآثرها على الآخرة.

ومعنى (إلى الأرض) هي هنا عبارة عن الدنيا لأن بها المفاوز والقفار والمدن والضياع والمعادن

والنبات ومنها يُستخرج ما يُعاش به في الدنيا، فالدنيا كلها هي الأرض.

وقوله (وَاتَّبَعَ هَـوَاهُ) أي ما يهواه وترك العمل بما يقتضيه العلم الذي علمه الله وهو حطام الدنيا، وقيل كان هواه مع الكفار، وهذه الآية من أشد الآيات على العلماء الذين يريدون بعلمهم الدنيا وشهوات النفس ويتبعون الهوى. وقوله تعالى (فمَثلهُ كَمَثل الْكُلُبِ إِنْ تَحْمِلُ عَلَيْه يَلَهَتْ أَوْ تَتَرِكَهُ يَلَهَتُ) قَالَ ابن عاشور فِي التحرير والتنوير (١٧٧/٥)؛ وهذا التمثيل من مبتكرات القرآن، فإن اللهث حالة تؤذن بحرج الكلب من جراء عثر تنفسه عن اضطراب باطنه إن لم يكن لاضطراب باطنه سبب آت من غيره، فمعنى (إنْ تحمل عَلَيْه ) أي إن تطارده وتهاجمه، مشتق من الحمل الذي هو الهجوم على أحد لقتاله، يقال حمل فلان على القوم حملة شعواء أو حملة منكرة، وقد أغفل المفسرون توضيحه وأغفل الراغب في مفردات القرآن هذا المعنى لهذا الفعل.

فهذا تشبيه تمثيل مركب منتزعة فيه الحالة المشبهة والحالة المشبه بها، فهذا التمثيل بأن يشبه الضال بالكلب، ويشبه شقاؤه واضطراب أمره في مدة البحث عن الدين بلهث الكلب في حالة تركه في دعة، تشبيه المعقول بالمحسوس، ويشبه شقاؤه في إعراضه عن الدين الحق عند مجيئه بلهث الكلب في حالة طرده وضربه تشبيه المعقول بالمحسوس.

والكلب حيوان من ذوات الأربع ذو أنياب وأظفار كثير النبح في الليل قليل النوم فيه كثير النوم في النهار يألف من يعاشره ويحرس مكانه من الطارقين الذين لا يألفهم ويحرس الأنعام التي يعاشرها ويعدو على الذئاب ويقبل التعليم ويلهث إذا أتعب أو اشتد عليه الحر، ويلهث بدون ذلك لأن في خلقته ضيقًا في مجاري النفس يرتاح له باللهث، واللهث سرعة التنفس مع امتداد اللسان لضيق النفس.

قال صديق حسن القنوجي في فتح البيان: والمعنى مثله كمثل الكلب حال كونه متصفًا بهذه الصفة: أي إن هذا المنسلخ عن الآيات لا يرعوي عن المعصية في جميع أحواله سواءً وعظه الواعظ وذكره المذكر وزجره الزاجر أو - العلد ٥٣٠ - السنة الخامسة والأربعون

٣٤

#### ثم يقع شيء من ذلك.

قال القتيبي: كل شيء يلهث فإنما يلهث من إعياء أو عطش إلا الكلب فإنه يلهث في حال الكلال وحال الراحة وحال المرض وحال الصحة وحال الري وحال العطش فضربه الله مثلاً لمن كذب بآياته فقال إن وعظته ضل وإن تركته ضل، فهو كالكلب إن تركته لهث وإن طردته لهث، كقوله تعالى (وان تَحْوُهُم إِلَى الْمُدَى لاَ يَتَعَوْلُمُ سَوَاءً عَلَيْ أُدْعَوْتُوهُم أَمْ التَرْ صَعْبُونَ ) (الأعراف ١٩٣).

وقوله تعالى (ذَلكَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَبُوا بِآيَاتَنَا)، (ذلك) أي التمثيل بتلك الحالة الرحسيسة، (مثل القوم الذين كذبوا بآياتنا) من اليهود بعد أن علموا بها وعرفوها فحرفوا وبد لوا وكتموا صفة رسول الله صلى الله عليه وسلم وكذبوا بها، وقيل، عم هذا المثل جميع من كذب بآيات الله وجحدها وهو الحق لأن الاعتبار بعموم اللفظ لا بخصوص السبب. (فَاقَصُصُ الْقَصَصَ) الذي هو صفة الرجل المنسلخ عن الآيات عليهم، فإن مثل المذكور كمثل هؤلاء القوم المكذبين من اليهود الذين نقص عليهم.

(لَعَلَّهُمْ يَتَغَكَّرُونَ) فِي ذلك ويُعملون فيه أفهامهم فينزجرون عن الضلال ويقبلون على الصواب، وقيل هذا المثل لكفار مكة ولا وجه لتخصيصه لفرد دون فرد والأولى هو العموم.

(سماء مثلاً القوم الذين كذبوا بآياتنا وأنفسهم كانوا يظلمون)

(ساء مثلاً) هذه الجملة متضمنه لبيان حال هؤلاء القوم البالغة في القبح إلى الغاية، يقال ساء الشيَّ، قبح، فهو لازم، وساءه يسوءه مساءة، فهو متعد وهو من أفعال الذم كبئس والمخصوص بالذم.

(القوم الذين كذبوا بآياتنا وأنفسهم كانوا يظلمون) أي ما ظلموا بالتكذيب إلا أنفسهم، لا يتعداها ظلمهم إلى غيرها ولا يتجاوزها، وقيل المعنى أنهم جمعوا بين التكذيب بآيات الله وظلم أنفسهم وهذا أفيد. (فتح البيان لصديق حسن القنوجي ٦١٩/٢).

#### فوائد الآيات

١- قوله (آتيناه آياتنا)، فأخبر سبحانه أنه هو الذي آتاه آياته، فإنها نعمة والله هو الذي أنعم بها عليه فأضافها إلى نفسه ثم قال: (فانسلخ منها) أي خرج منها كما تنسلخ الحية من جلدها، وفارقها فراق الجلد ينسلخ عن اللحم، ولم يقل فسلخناه منها، لأنه هو الذي تسبب إلى انسلاخه منها باتباعه هواه. ۲- ومنها قوله تعالى (فأتىعه الشيطان) أى لحقه وأدركه كما قال سبحانه ( فَأَبْعُوهُم مُنْرَقِينَ) (الشيعراء ٢٠). وكان محفوظا محروسًا بآيات الله محمى الجانب بها من الشيطان، لا ينال منه شيئا إلا على غرة وخطفة، فلما انسلخ من آيات الله ظفر به الشيطان ظفر الأسد بفريسته، فكان من الغاوين العاملين بخلاف علمهم الذين يعرفون الحق ويعملون بخلافه كعلماء السوء.

٣- ومنها أنه سبحانه وتعالى قال (ولو شئنا لرفعناه بها)، فأخبر سبحانه أن الرفعة عنده ليست بمجرد العلم، وإنما هي باتباع الحق وإيثاره وقصد مرضاة الله، فإن هذا كان من أعلم أهل زمانه ولم يرفعه الله بعلمه ولم ينفعه به، فنعوذ بالله من علم لا ينفع، فأخبر سبحانه أنه هو الذي يرفع عبده بما شاء بما آتاه من العلم وإن لم يرفعه الله فهو موضوع لا يرفع أحدًا به رأسًا، فإن الخافض الرافع هو الله سبحانه وتعالى، خفضه ولم يرفعه، والمعنى؛ لو شئناه فضلناه وشرفناه ورفعنا قدره ومنزلته بالآيات التي آتيناها. (هذه الفوائد الثلاثة لابن القيم في الجامع لأمثال القرآن صر١٠).

٤- ومنها أن المُغني بالآية فارق الإيمان مفارقة من لا يعود إليه أبدا، فإنه انسلخ من الآيات بالجمله كما تنسلخ الحية من قشرها ولو بقى معه منها شىء لم ينسلخ منها.

ه- أن الشيطان أدرك ولحقه بحيث ظفر به وافترسه، ولهذا قال (فأتبعه الشيطان) ولم يقل (تبعه)، فإن في معنى أتبعه، أدركه ولحقه، وهو أبلغ من (تبعه) لفظًا ومعنى. وآخر دعوانا أن الحمد للله دب العالمن.

#### CONTRACTOR OF CO

### من نور كتاب الله التحذير من الفُرقة

قال تعالى: « وَلَا تَكُونُوا كَالَذِينَ تَفَرَقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَدِ مَاجَاتُهُمُ الْبَيِنَتُ وَأَوْلَبَهَكَ هُمَّ عَذَاتٌ عَظِيمٌ » (آل عمران: ١٠٥).

من دعائه صلى الله عليه وسلم

عن أبي بكر الصَدَيق رضي الله عنه قال، قلت لرسول الله صلّى الله عليه وسلّم، علّمني دعاءً أدعو به في صلاتي، قال، «قل اللهم إنّي ظلمت نفسي ظلمًا كثيرًا ولا يغفر الذَنوب إلّا أنت، هاغفر لي مغفرة من عندك، وارحمني إنّك أنت الغفور الرّحيم، (صحيح البخاري).

### من هدي رسول الله صلى الله عليه وسلم

عن عبد الله بن عمر- رضي الله عنهما- أنه قال : قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: «ثلاثة لا ينظر الله- عزَ وجلّ- إليهم يوم القيامة: العاقَ لوالديه، والمرأة المترجّلة، والذيّوث. وثلاثة لا يدخلون الجنّة: العاقَ لوالديه، والمدمن على الخمر، والنّأن بما أعطى». (رواه النسائي

# من دلائل النبوة

عن جابر بن سمرة قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «لتفتحنَّ عصابة (أي: جماعة) من المسلمين كنز آل كسرى الذي في الأبيض، (رواه مسلم ٢٩١٩). قلت: أي بلاد فارس، التي هي إيران الشيعية الآن، أعادها الله إلى السنة.

### من فضائل الصحابة

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن أهل الدرجات العلى يراهم من أسفل منهم كما يُرى الكوكب الطالع في الأهق من آهاق السماء، وأن أبا بكر وعمر منهم وأنعما». (سنن ابن ماجه ٢٦ وصححه الألباني).

> من حكمة الشعر محذير للكتاب والمحفيين: وما من كاتب الأستيقي

> > فلا تكتب بكفك غير شىء

ゴイ

1731a - 1auc

Y0 - Ilmin Ibilamb elkcine

**من أقوال السلف** عن الحسن البصري قال، «إنّما هلك من كان قبلكم حين

تشعَبت بهم السَبل، وحادوا عن الطُريق فتركوا الأثار وقالوا في الدين برأيهم فضلُوا وأضلُوا، (الاعتصام للشاطبي).

#### Upload by: altawhedmag.com

a for a stand and a substantial and a s

كتابته وإن فنيت يداه

يسرك في القيامة أن تراه

(العقد الفريد)

### حكم ومواعظ

1-1-Le

عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: «توشك القرى أن تخرب وهي عامرة». قيل: وكيف تخرب وهي عامرة؟ قال: «إذا علا هجًارها أبرارها، وساد القبيلةً منافقوها».

الغاية من طلب العلم عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «كفاك من علم الدين أن تعرف ما لا يسع جهله، وكفاك من علم الأدب أن تروي الشاهد والمثل». (العقد الفريد).

#### من فضل العلماء

120 120 120 120

عن الشعبي قال، ركب زيد بن ثابت، فأخذ عبد الله بن عباس بركابه؛ فقال، «لا تفعل يا ابن عمَ رسول الله صلّى الله عليه وسلم،. فقال، «هكذا أُمرنا أن نفعل بعلمائنا». (سير أعلام النبلاء).

# من معاني الأحاديث

(قمم): فيه ،أعوذ بكلمات الله التامات، إنما وصف كلامه بالتمام؛ لأنه لا يجوز أن يكون في شيء من كلامه نقص أو عيب كما يكون في كلام الناس. وقيل: معنى التمام هاهنا أنها تنفع المتعوذ بها وتحفظه من الأهات وتكفيه. (النهاية في الغريب والأدر)

# أحاديث باطلة لها آثار سيئة

من سره أن يحيا حياتي، ويموت مماتي، ويسكن جنة عدن غرسها ربي، فليوال عليًّا من بعدي، وليوال وليه، وليقتد بالأئمة من بعدي، فإنهم عترتي، خلقوا من طينتي، رزقوا فهمًا وعلمًا، وويل للمكذبين بفضلهم من أمتي، القاطعين فيهم صلتي، لا أنالهم الله شفاعتي،۔ موضوع من وضع الشيعة. (السلسلة الضعيفة)

### خلق سيء فاحذره

إخاء للول، ولا محبَّ لسِّيء الخلق».

(العقد الفريد).

# خلق حسن فالزمه

j

. YO - Itmik Itelamk elk (.....

قيل لقيس بن عاصم: ما الح لم؟ قال: أن تصل من قطعك، وتعطي من حرمك، وتعفو عمَن ظلمك. (العقد الفريد).

تنوع قرائن السياق وأثره على الأحكام الفقهية

الطادق في الحيض الثالثة

دراسات شرعية أثر السياق في فهم النص

الحمد للله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعدُ؛ مايزال حديثنا متصلاً عن النظرية أدلة الجمهور القائلين بوقوع الطلاق أثناء الحيض، وقد وصلنا إلى الدليل الرابع. وهو أن ابن أبي ذئب ذكر أن نافعًا أخبره أن ابن عمر طلق امرأته وهي حائض، فسأل عمر رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ذلك، فقال: «مره فليراجعها ثم يمسكها حتى تطهر... وهي واحدة، ورأينا بعضًا من كلام أهل العلمية توجيه «وهي واحدة، ونستأنف البحث بإذن الله تعالى.

اعداد/

يقول الشيخ أحمد شاكر – يرحمه الله - عن حديث نافع الذي فيه «وهي واحدة» بعد أن ساق كلام الإمامين ابن حزم وابن القيم، - يرحمها الله : أن الكلمة يحتمل ألا تكون من كلام النبي صلى الله عليه وسلم، أي كأنها مدرجة من الراوي، أو يتأولاها بتأول غير جيد. قال: والصحيح الواضح أن قوله «هي واحدة « إنما يراد به الطلقة التي ستكون في الطهر الثاني في قُبل العدة؛ لأنها أقرب مذكور إلى الضمير، بل إنه لم يذكر غيرها في اللفظ النبوي الكريم، وطلقة الحيض أشير إليها فيه فقط.

التوحيا

.1

12312

- Ifaire

. TO - Ilmin Itelama elkeredi

(الحلقة ٧٧)

ويكون معنى قوله: «هي واحدة «إن طلق كما أمركانت طلقة واحدة ولا تكون طلقة ثانية؛ لعدم الاعتداد بالأولى التي كانت لغير العدة، فتكون هذه الرواية مؤيدة

ثرواية أبي الزبير (ستأتي الرواية) (نظام الطلاق في الأسلام صـ ٢٢).

متولى البراجيلي

قلت: هذا التوجيه ليس بقريب؛ لأن سؤال عمر رضي الله عنه لرسول الله صلى الله عليه وسلم عن واقعة طلاق ابن عمر، والجواب من النبي صلى الله عليه وسلم ينصب على الواقعة المسؤول عنها، ففي قوله صلى الله عليه وسلم في نهاية الحديث: « وهي واحدة « متوجه إلى واقعة الحلاق التي سئل عنها، وليس عن طلاق بعد المراجعة قد يقع أولا يقع. وأما قوله إن الضمير يعود إلى أقرب مذكور، نعم تلك هي القاعدة، كما توضحها الأمثلة التالية، قوله تعالى: ( وَمَاتَيْنَا مُوسَى الكُنْبَ وَحَلْنَهُ هُدَى لَنَيَ إِسَرَيلَ ) (الإسراء: ٢) فالمذكور، في الكية، موسى عليه السلام، والكتاب،

إعمالا للقاعدة فالضمير في قوله تعالى: المارى ٩/٥٥٥).

(وجعلناه) يعود على أقرب مذكور: وهو الكتاب قوله تعالى: (إِنَّ مَثْلَ عِسَمَ عِندَ ٱللهِ كَمَشَل مَادَمَ خَلَقَكُ. مِن تُرَابٍ ثُمَرَ قَالَ لَهُ. كَن فَيَكُونُ ) (آل عمران:٥٩) فألمذكور في الآية عيسى وآدم عليهما السلام، إعمالا للقاعدة، يعود الضمير في قوله فقال ثم قال له، على آدم عليه السلام لأنه أقرب مذكور لكن قد لا يعود الضمير على أقرب مذكور لقرائن، كما في قوله تعالى: | احتساب تطليقة ابن عمر. (وَتَرَى ٱلْمَلَتَبِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوَّلِ ٱلْعَرْشِ نُسَبِّحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّهِمْ وَقُضِيَ بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَقِبْلُ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبّ أَلْعَالِمِينَ) (الزمر ٧٥)، ففي قوله تعالى (وقضى بينهم بالحق) الضمير هنا لا يعود على أقرب مذكور وهم الملائكة، بل يعود على العباد المذكورين قبل ذلك في الآيات، فيقضى بينهم بالعدل، أهل الجنة يساقون زمراً إلى الجنة، وأهل النار يساقون زمرا إليها.

> فالقرينة الصارفة في الحديث عن عودة الضمير إلى أقرب مذكور « حتى تطهر « أن مدار السؤال عن طلقة وقعت في الحيض، فالإجابة تكون عن المسؤول عنه وليس عن أمر غير مسؤول عنه. وقد أخرج الإمام مسلم أن عبيد الله (أحد رواة الحديث عن نافع) قال: قلت لنافع: ما صنعت التطليقة؟ قال هي واحدة اعتد بها، ونافع هو راوي الحديث الذي فيه «وهي واحدة»، مما يبين أن الضمير يعود على طلقة ابن عمر في الحيض (صحيح مسلم ح ( ١٤٧١ ).

> ٥- أورد الحافظ ابن حجر – برحمه الله - في الفتح: وعند الشافعي عن مسلم ابن خالد عن ابن جريج أنهم أرسلوا إلى نافع يسألونه؛ هل حسبت تطليقة ابن عمر على عهد النبي صلى الله عليه وسلم فقال نعم: ولم يحكم عليه الحافظ بشيء (مسند الشافعي ١٩٣/١ فتح

وبالنظرية سند هذه الرواية: مسلم بن خالد المخزومي: ضعفه كثير من أهل العلم، وقال فيه الحافظ ابن حجر: فقيه صدوق كثير الأوهام (انظر تقريب التهذيب ١/٥٢٩. تهذيب التهذيب ١٢٨/١٠- ١٣٠) فهو يعتد به في المتابعات والشواهد وهوفي هذا الحديث لم ينفرد به، بل جاء على وفق ما جاء عن نافع في

ابن جريج: عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج: ثقة فقيه فاضل إلا أنه كان يدلس ويرسل (تقريب التهذيب ٢٦٣/١) قال عنه الدارقطنى: شر التدليس تدليس ابن جريج، فإنه قبيح التدليس لا يدلس إلا فيما سمعه من مجروح (تعريف أهل التقديس صـ ٤١)، وقد حدث عن نافع وبذلك يندفع الإرسال.

أما تدليسه في هذه الرواية فمحتمل لأنه لم يذكر أنه سمع. إنما قال: إنهم أرسلوا. وعلى العموم فهذه الرواية جاءت مطابقة لما رواه الآخرون، وفيها الرد على من قال: إن تطليقة ابن عمر حسبت بعد وفاة النبى صلى الله عليه وسلم، لقول نافع حين سئل: «هل حسبت تطليقة ابن عمر على عهد النبي صلى الله عليه وسلم. فقال: نعم».

おうち

.1

V731 & - I'LLL

-70 - Ilmik Itelomk elk(trei

💤 في رواية سائم بن عبد الله بن عمر صرح فيها عن أبيه قوله: «فراجعتها وحسبت ثها التطليقة» هذه الرواية أخرجها الإمام مسلم في الصحيح. وهذا الحديث نص صريح في المسألة، وقد جاء على لسان ابن عمر رضى الله عنهما، وهو أعرف بأمره من غيره فلماذا إذن ثم يرفع الخلاف؟ من ناحية سنده، فهو مسلسل بالثقات (إسحاق بن منصور، ثقة ثبت. یزید بن عبد ریه؛ ثقة. محمد بن حرب: ثقة. الزييدى: ثقة ثبت. الزهرى:

الإمام العلم الفقيه الحافظ)، والحديث في صحيح مسلم، وهو ما تلقته الأمة بالقبول كما تلقت صحيح البخاري.

بقى معنا المتن، وقد قال بعضهم بأن الحاسب للتطليقة هو ابن عمر أو عمر رضي الله عنهما، ولا حجة في أحد دون رسول الله صلى الله عليه وسلم وأجاب الحافظ ابن حجر عن ذلك بأن النبى صلى الله عليه وسلم هو الآمر بالراجعة وهو المرشد لابن عمر فيما يفعل إذا أراد طلاقها بعد ذلك، وإذا أخبر ابن عمر أن الذي وقع منه حسبت عليه تطليقة كان احتمال أن يكون الذي حسبها عليه غير النبى صلى الله عليه وسلم بعيداً جداً... وكيف يتوهم أن ابن عمر يفعل في القصة شيئا برأيه وهو ينقل أن النبى صلى الله عليه وسلم تغيظ من صنيعه، كيف لم يشاوره فيما يفعل في القصة المذكورة ..... (انظر فتح الباري .("0"/9

الله بن عمر) فقلت: يا رسول الله لو طلقتها الله بن عمر) فقلت: يا رسول الله لو طلقتها ثلاثاً كان لي أن أراجعها؟ قال: إذاً بانت منك وكانت معصية. قال الهيثمي: رواه الطبراني وفيه على بن سعيد الرازي. قال الدارقطني: ليس بذاك وعظمه وغيره، وبقية رجاله ثقات (مجمع الزوائد/٣٣٦).

ふう

.]

V131 0

- 1977

- 04-

السنة الخامسة والأربعون

وية لسان الميزان: قال الدارقطني: حدَّث بأحاديث لم يتابع عليها. وقال في نفسي منه وقد تكلم فيه أصحابنا بمصر، وأشاربيده، وقال: هو كذا كذا، ونفض بيده يقول: ليس بثقة (لسان الميزان ٢٣١/٤).

فالحديث ضعيف ولو صح، لكان فيه الرد الصريح على من قال باحتمال أن من احتسب التطليقة هو ابن عمر أو عمر رضي الله عنهما.

الله ما ورد عن ابن عباس رضي الله منهما: الطلاق في أربعة أوجه: وجهان حلال عنهما: الطلاق في أربعة أوجه: وجهان حلال منهما: الطلاق في أربعة أوجه: وجهان حلال منهما: الطلاق منهما: الطلاق في أربعة أوجه: وجهان حلال منهما: الطلاق في أربعة أوجه: وجهان حلال منهما: الطلاق في أربعة أوجه: وحمان منهما: المهمان منهما: الطلاق في أربعة أوجه: وحمان منهما: المهما: الطلاق في أربعة أوجه: وحمان منهما: أربعة أوجه: وحمان منهما: الطلاق في أربعة أوجه: وحمان منهما: الطلاق في أربعة أوجه: وحمان منهما: الطلاق في أربعة أوجه: وحمان منهما: أوجه: وحمان منهما: أولوم في أولوم فيي أولوم في أولوم في أولوم فيوم في أولوم في أولوم في أولوم في أو

ووجهان حرام، فأما اللذان هما حلال، فأن يطلق الرجل امرأته طاهرًا من غير جماع أو يطلقها حاملاً مستبيناً حملها، وأما اللذان هما حرام، فأن يطلقها حائضًا أو يطلقها عند الجماع لا يدري اشتمل الرحم على ولد أم لا. قال الحافظ ابن حجر: الحديث موقوف (إتحاف المهرة ح ٤١٢).

والحديث أخرجه عبد الرزاق في المصنف ح ١٠٩٣٠، ١٠٩٣٠، والدارقطني في السنن ح ٢٩٩٠، ٣٩٩٠، والبيهقي في الصغرى ح ٢٦٥٨، والكبرى ١٤٩١٦ والحديث مداره على وهب بن نافع الصنعاني، ترجم له البخاري في التاريخ الكبير ترجمة ٢٥٦٦ وسكت عنه، وكذلك ابن أبي حاتم، ترجمة ١١٢ وسكت عنه، وذكره ابن حبان في الثقات ت ١١٤٥٥.

#### فوائد حديثية مهمة:

أله لا يعد سكوت البخاري عن الراوي في التاريخ توثيقاً أو تجريحاً له، فهو على الاحتمال (مستور)، وقد ذكر ذلك غير واحد من أهل العلم، فقال الحافظ المزي في ترجمة عبد الكريم بن أبي المخارق، نقلاً عن الحافظ الأشبيلي... بين مسلم جرحه في صدر كتابه، وأما البخاري فلم ينبهه من أمره على شيء، فدل على أنه على الاحتمال، لأنه قد قال في التاريخ، كل من لم أبين جرحه فهو على الاحتمال، وإذا قلت فيه نظر فلا يحتمل (تهذيب الكمال

بيه وكذلك سكوت ابن أبي حاتم عن الراوي، وقد بين منهجه فيمن سكت عنهم، فقال.... على أنا قد ذكرنا أسامي كثيرة مهملة من الجرح والتعديل، كتبناها ليشتمل الكتاب على كل من روى عن العلم، رجاء وجود الجرح والتعديل فيهم، فنحن ملحقوها بهم من بعد إن شاء الله تعالى (الجرح والتعديل ٣٨/٣). وانظررد الألباني على الغماري في السلسلة الضعيفة ٣٩/٣. ج- ابن حبان يعد من المتساهلين في كتابه « الثقات « فهو عمد إلى جماعة من المجهولين فذكرهم في كتابه، وقد تعقبه أهل العلم كالحافظ ابن حجر فقال.....وهذا الذي ذهب إليه ابن حبان من أن الرجل إذا انتفت جهالة عينه كان على العدالة إلى أن يتبين جرحه، مذهب عجيب، والجمهور على خلافه، وهذا هو مسلك ابن حبان في كتاب الثقات الذي ألفه (لسان الميزان ١/٤١)، وللتوسع في هذه الفوائد راجع رسالتي للماجستير: معالم منهج الشيخ أحمد شاكر في نقد الرحديث).

وأجيب عن قول ابن عباس أنه لا حجة فيه، لأنه قول صحابي ليس بمرفوع، ومن المعلوم أن قول الصحابي له حكم الرفع بضوابط، منها: أن يكون لا مجال فيه للرأي والاجتهاد، وأنه لا يعرف عن الصحابي الأخذ من الإسرائيليات. وفي رواية ابن عباس التي نحن بصدد الكلام عنها، لا علاقة لها بالإسرائيليات؛ لأنها تتكلم عن مسألة شرعية من صميم شرعنا.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: «وأما أقوال الصحابة فإن انتشرت ولم تنكر في زمانهم فهي حجة عند جماهير العلماء، وإن تنازعوا رُدَّ ما تنازعوا فيه إلى الله والرسول - صلى الله عليه وسلم - ولم يكن قول بعضهم حجة مع مخالفة بعضهم له باتفاق العلماء، وإن قال بعضهم قولا ولم فيه نزاع، وجمهور العلماء يحتجون به فيه نزاع، وجمهور العلماء يحتجون به وعند الشافعي في أحد قوليه، (مجموع الفتاوى ١٤/٢٠).

قلت: ولو صحت هذه الرواية عن ابن عباس فقد تكون في الحقيقة اجتهاداً من ابن عباس استنبطه من آيات وأحاديث

الطلاق، ولو قلنا لها حكم الرفع، فلا حجة فيها للجمهور المجوزين للطلاق في الحيض، لأن العلماء أجمعوا على أن مرام. ورواية ابن عباس وفق ما أجمعوا عليه، فالخلاف ليس في التحريم، وإنما الخلاف هل يقع الطلاق أم لا يقع؟، وهذا لم تشر إليه رواية ابن عباس، وغاية ما فيه للاحتجاج أنه سماه طلاقا.

الخرج الإمام مسلم بسنده عن عبد الله (ابن عمر) أنه طلق امرأة له وهي حائض تطليقة واحدة، فأمره رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يراجعها، ثم يمسكها حتى تطهر ثم تحيض عنده حيضة أخرى، ثم يمهلها حتى تطهر من حيضتها، فإن أراد أن يطلقها فليطلقها حين تطهر من قبل أن يجامعها، فتلك العدة التي أمر الله أن يُطلق لها النساء، وزاد ابن رمح (أحد رواة الحديث) في روايته: وكان عبد الله إذا سئل عن ذلك، قال لأحدهم: أما أنت طلقت امرأتك مرة أو مرتين، فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمرنى بهذا، وإن كنت طلقتها ثلاثا، فقد حرمت عليك، حتى تنكح زوجًا غيرك، وعصيت الله فيما أمرك من طلاق امرأتك. قال مسلم: جوّد الليث في قوله تطليقة واحدة (صحبح مسلم .(121)

3

.9

1131 C

- 12414

- 70 - 11min 14410min 612 ciaeci

21

وفي الحديث: رد على من قال: إن لفظة (وهي واحدة) تعود على الطلقة التي ستقع في الطهر؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم قال في الحديث..... فإن أراد أن يطلقها فليطلقها حين تطهر.... فالطلاق قد يوقعه الرجل أو لا يوقعه، فهو على الاحتمال، فكيف يعدل عن توجيه الضمير على الطلاق الذي وقع والمسئول عنه إلى الاحتمال.

والحصك لله رب العالمان.



# التشهد الأول والتشهد الأخير في الصلاة

حكمهما - صفتهما - ما سقال فسهما) (العلقة الثانية

تكلمنا في اللقاء السابق عن حكم التشهد الأول والتشهد الأخير ، ونتكلم في هذا العدد عن صيغ التشهد الواردة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وقد علم رسوّل الله صلى الله عليه وسلم صحابته الكرام رضوان الله عليهم أنواعًا من صيخ التشهد منها:

اعداد/

د . حمدي طه

١- ما جاء عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: وقو عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال يعني الد من عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال يعني الد «كنا إذا صلينا مع النبي - صلى الله عليه وسلم داود واب - قلنا: السلام على الله قبل عباده، السلام على الدعاء أ جبريل، السلام على ميكائيل، السلام على قلان، ٢٧١/٢) فلما انصرف النبي - صلى الله عليه وسلم - أقبل وقد علينا بوجهه فقال: إن الله هو السلام، فإذا جلس لرجحان أحدكم في الصلاة قليقل:

> التحيات لله والصلوات والطيبات، السلام عليك أيها النبى ورحمة الله وبركاته، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، فإنه إذا قال ذلك أصاب كل عبد صالح في السماء والأرض، أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدًا عبده ورسونه، ثم نيتخير بعد من الكلام ما شاء» رواه البخاري ومسلم. ورواه أحمد والتسائي وأبو داود. قوله السلام على فلان - وفي رواية: السلام على فلان وفلان -: يعنى من الملائكة. بدلالة ما جاء في رواية ابن ماجه: «... السلام على جبرائيل وميكائيل، وعلى فلان وفلان، يعنون الملائكة...». وفي رواية للبخاري ومسلم)لتشهد ابن مسعود: قال: (علمنى رسول الله صلى الله عليه وسلم التشهد - (و) كفى بين كفيه - كما يعلمني السورة من القرآن: الحديث وفيه: (وهو بين ظهرانينا فلما قيض قلنا: السلام على النبى)

.

وقوله: ليتخير بعدُ من الكلام: الكلام هنا يعني الدعاء. بدلالة رواية النَّساني وأحمد وأبي داود وابن خُزَيمة وهي «... ليتخير أحدكم من الدعاء أعجبه إليه...».(الجامع لأحكام الصلاة ٢٧١/٢).

وقد بدأت بحديث ابن مسعود رضي الله عنه لمرجحات ذكرها أهل العلم منها:

- أنه أصح حديث في الباب .

- اتفاق الرواة عن ابن مسعود رضي الله عنه علي لفظه فلم يختلفوا في حرف منه ، بل نقلوه مرفوعًا على صفة واحدة مع كثرة الروارة عن ابن مسعود رضي الله عنه.

- العمل عليه عند أكثر أهل العلم من أصحاب النبي صلى الله عليه و سلم ومن بعدهم واليك بعض أقوال أهل العلم في ذلك.

قال النووي الأحاديث الواردة في التشهد أشدها صحة باتفاق المحدثين حديث ابن مسعود (أنظر المجموع شرح المهذب ٢/٧٣ بتصرف).

وقال أبو عيسى الترمذي: حديث ابن مسعود أصح حديث (روي) عن النبي صلى الله عليه و سلم في التشهد والعمل عليه عند أكثر أهل العلم من أصحاب النبي صلى الله عليه

وسلم ومن بعدهم من التابعين وهو قول سفيان الثوري وابن المبارك وأحمد وإسحق(ستن

#### الترمذي ١/١٨).

وقال البغوي: قال أهل المعرفة بالحديث: أصح حديث روي عن رسول الله صلى الله عليه و سلم في التشهد حديث ابن مسعود، واختاره أكثر أهل العلم من الصحابة، والتابعين، فمن بعدهم، وهو قول الثوري، وابن المبارك، وأحمد، وإسحاق، وأصحاب الرأي. (شرح السنة (١٨٣/٣)

وقال الذهلي: إنه أصح حديث روي في التشهد ومن مرجحاته أنه متفق عليه دون غيره وأن رواته لم يختلفوا في حرف منه بل نقلوه مرفوعًا على صفة واحدة (نيل الأوطار - الشوكاني ٢١٥/٢)

مسألة: توجيه قول ابن مسعود رضي الله عنه فلما قبض قلنا: السلام على النبي.

قال ابن عثيمين رحمه الله: وأما ما وَرَدَ عَ «صحيح البخاري» عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أنهم كانوا يقولون بعد وفاة الرسول صلّى الله عليه وسلّم: «السَّلامُ على النَّبِيَ ورحمة الله وبركاته ، فهذا من اجتهاداته رضي الله عنه التي خالفه فيها مَنْ هو أعلَمُ منه؛ عُمرُ بن الخطاب رضي الله عنه، فإنه منه؛ عُمرُ بن الخطاب رضي الله عنه، فإنه عليه وسلّم وقال عَ التشهُد: «السَّلامُ عليك أَيُّها النبيُّ ورحمة الله »، وقائه عُمرُ بمحضر الصّحابة رضي الله عنهم وأقرُوه على ذلك.

ثم إن الرَّسولَ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ علَّمه أمَّته، حتى إنه كان يُعَلَّم ابنَ مسعود، وكَفَّه بين كفَّيه من أجل أن يستحضر هذا اللَّفظَ، وكان يُعلَّمُهم إيَّاه كما يُعلَّمُهم السُّورة من القرآن، وهو يعلم أنه سيموت؛ لأن الله قال له: «« إلَّكَ سَتَّ وَإِنَّهُ مَتَوَى » (الزمر ٣٠) ولم يقلُ بعد موتي قولوا، السَّلامُ على النَّبي، بل عَلَّمَهم التشهُّدَ كما يُعلَّمُهم السُّورة من القرآن بلفظها. ولذلك لا يُعَوَّلُ على اجتهاد ابن مسعود، بل يُقال: «السَّلامُ عليك أيُّها النبيُ». (الشرح المتع مراتمً ورف).

#### ٢ - تشهد عبد الله بن عباس رضي الله عنهما:

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: (كان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يعلمنا التشهد كما يعلمنا السورة من القرآن فكان

يقول التحيات المباركات الصلوات الطيبات لله السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدًا رسول الله).

قال: الشوكاني: رواه مسلم وأبو داود بهذا اللفظ، ورواه الترمذي وصححه كذلك لكنه ذكر السلام منكرا ورواه ابن ماجه كمسلم لكنه قال: (وأن محمدًا عبده ورسوله) ورواه الشافعي وأحمد بتنكير السلام وقالا فيه: (وأن محمدًا) ولم يذكرا (أشهد) والباقي كمسلم. ورواه أحمد من طريق آخر كذلك لكن بتعريف السلام. ورواه النسائي كمسلم لكنه نكر السلام وقال: (وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله) - الحديث أخرجه أيضًا الدارقطني في أحد روايتيه وابن حبان في صحيحه بتعريف السلام الأول وتنكير الثاني. وأخرجه الطبراني بتنكير الأول وتعريف الثاني (نيل الأوطار - الشوكاني ٢٥/٢).

قال أبو عيسى الترمذي؛ وذهب الشافعي إلى حديث ابن عباس في التشهد (سنن الترمذي ٨٣/٢).

وقال النووي: قال أصحابنا إنما رجح الشافعي تشهد ابن عباس على تشهد ابن مسعود لزيادة لفظة المباركات ولأنها موافقة لقول الله تعالى « تحية من عند الله مباركة طيبة» ولقوله «كما يعلمنا السورة من القرآن» ورجحه البيهقي قال بأن النبي صلى الله عليه وسلم علمه لابن عباس وأقرانه من أحداث الصحابة فيكون متأخرا عن تشهد ابن مسعود وأضرابه. (المجموع شرح المهذب ٢/٧٥).

٣ - تشهد عمر بن الغطاب رضي الله عنه:

عن عبد الرحمن بن عبد القاري عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه كان رضي الله عنه يعلم الناس التشهد وهو على المنبر يقول: قولوا: (التحياتُ لله الزاكياتُ لله الطيباتُ الصلواتُ لله، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله)، قال الألباني رواه مالك والبيهقي بسند صحيح (صفة صلاة النبي صلى الله عليه وسلم لمحمد ناصر الدين

ā

#### الألباني ص ١٦٣).

قال ابن عبد البر؛ وأما التشهد فإن مالكًا وأصحابه ذهبوا فيه إلى ما رواه في الموطأ عن ابن شهاب عن عروة بن الزبير عن عبد الرحمن بن عبد القاري أنه سمع عمر بن الخطاب وهو على المنبر يعلم الناس التشهد يقول... الحديث (التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد (١٨٦/١٦).

وقال القرائي: ترجيحنا أن عمر رضي الله عنه كان يقوله على المنبر من غير نكير، فجرى مجرى التواتر والإجماع لأن فيه زيادة الزاكيات، والتسليم بالتعريف أبلغ لإفادة العموم (الذخيرة ٢١٤/٢).

#### ٤ - تشهد أبي موسى الأشعري رضى الله عنه

عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال «... إن رسول الله - صلى الله عليه وسلم -خطبنا، فبين لنا سُنَّتنا وعلَّمنا صلاتنا فقال... وإذا كان عند القعدة فليكن من أول قول أحدكم: التحياتُ الطيباتُ الصلواتُ لله، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، رواه مسلم. ورواه النَّسائي وأبو داود وأحمد. وزاد ابن ماجه سبع كلمات هن تحية الصلاة

#### ٥ - تشهد عبد الله بن عمر رضى الله عنهما:

عن ابن عمر رضي الله عنهما عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال في التشهد: اللوحيد

.9

1210

- 12110

• 70 - 11min 11chome e14 (1000)

(التحيات لله (و) الصلوات (و) الطيبات السلام عليك أيها النبي ورحمة الله - قال ابن عمر، زدت فيها، وبركاته - السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين أشهد أن لا إله إلا الله -قال ابن عمر، وزدت فيها، وحده لا شريك له -وأشهد أن محمدًا - عبده ورسوله) (رواه أبو داود والدارقطني وصححه) (صفة صلاة النبي صلى الله عليه وسلم لمحمد ناصر الدين الألباني ص - (170).

#### ٣ – تشهد عائشة رضى الله عنها

قال القاسم بن محمد كانت عائشة تعلمنا التشهد وتشير بيدها تقول:

(التحياتُ الطيباتُ الصلواتُ الزاكياتُ لله، أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن

محمدًا عبده ورسوله، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، السلام عليكم) وهذه الصيغة رواها مالك والبيهقي عن عائشة موقوفة عليها، وقد جاء فيها التشهد مقدَّمًا على السلام على النبي - صلى الله عليه وسلم -.

وقد قال العلماء بجواز التشهد بأي تشهد صح عن النبي صلى الله عليه وسلم

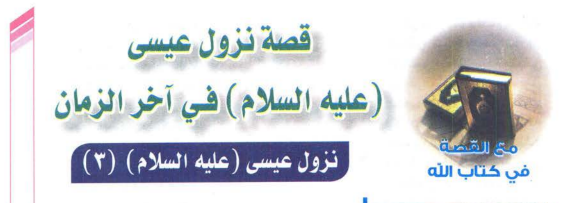
قال النووي: وقد أجمع العلماء على جواز كل واحد منها، وممن نقل الإجماع القاضي أبو الطيب (المجموع شرح المهذب ٤٥٧/٣).

وقال الشنقيطي: وقد بين المحققون -ومنهم الإمام الحافظ ابن عبد البر، وشيخ الإسلام ابن تيمية كما قرره في القواعد النورانية، وابن عبد البرفي الاستذكار، وكذلك الإمام ابن القيم رحمه الله في غير ما موضع من كتبه- أن الأمر واسع، فإن شئت تشهدت بتشهد ابن مسعود، أو بتشهد عبد الله بن عباس، أو بتشهد عمر بن الخطاب. وكأنهم يرون أن هذا الخلاف إنما هو من اختلاف التنوع، وليس من اختلاف التضاد، فالأمر واسع، فإن شئت تشهدت بهذا، وإن شئت تشهدت بهذا. (شرح زاد المستقنع ٢٥/٢).

قلت: وهذا الاتساع لا ينفي القول بأولوية صيغة على غيرها، مع جواز الكل طبعًا. فرواية ابن مسعود أولي وأكثر استحباباً من غيرها من الصيغ لما ذكرناه من مرجحًات معتبرة عند أهل العلم لها على ما سواها من الروادات.

#### مسألة ،هل يجمع بين أكثر من تشهد ؟ قال ابن عثيمين رحمه الله:

الجواب أنَّ العلماء رحمهم اللَّه اختلفوا فَي مثل هذه الوجوه، وهذا بعد أن نعلم أنه لا يمكن جَمْع الذُّكْرَين فِي آن واحد، أمَّا إذا كان يُمكن أن نجمعهما فِي آن واحد فجمعُهما أولى، إلا إذا كان هناك قرينة تدلُّ على أن كلَّ واحد منهما يُقال بمفرده كما فِ دعاء الاستفتاح. فائتشهُدُ عَلَّمَه النبيُّ صلّى اللَّه عليه وسلّم عَبدَ اللَّه بن مسعود، وعَلَّمَه عبدَ اللَّه بن عبَّاس وكلاهما صحيح، وليس بينهما إلا اللَّه بن عبَّاس وكلاهما صحيح، وليس بينهما إلا اختلاف يسير مما يدثنا على أن كلَّ واحد منهما يُقال بمفرده، وأن هذا الاختلاف اليسير مما جاءت به السُنَّةُ. (الشرح المتح ٢٧٣ بتصرف) وللحديث بقيد إن شاء اللَه



الحمد لله المبدئ المعيد الفعال لما يريد، والصلاة والسلام على خاتم النبيين وإمام المرسلين والمبعوث رحمة للعالمين، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعدُ:

أخي القارئ الكريم وقفنا بك في اللقاء السابق مع أعظم الأحداث في مسيرة مسيح الحق في آخر الزمان، ألا وهي قتله لسيح الضلالة عند باب لد، وهزيمة أتباعه ومعظمهم من اليهود، وبذلك يتم القضاء على مصدر عظيم من مصادر الشرقي الأرض وخلاص العباد من أخطر فتنة وقعت على الأرض. وبهلاك الدجال ومن معه من فلول اليهود الذين جاءوا خلفه من أصفهان تزول عن المسلمين المرابطين بأكناف بيت المقدس فتنة عظيمة وكرب شديد، وذكرنا هناك أن الشام، وبالتحديد بيت المقدس وما حوله استكون آنذاك مقرًّا للخلافة الإسلامية التي وعد بها النبي صلى الله عليه وسلم والتي ستكون في آخر الزمان، وذكرنا الأحاديث التي دلت على ذلك.

/31261 An

عن سيؤالين طرحناهما في نهاية المقال السابق، ووعدنا بالاجابة عليهما اليوم؛ لصلتهما الوثيقة بموضوعنا وهما:

۱- هـل سـتکون هـذه الخلافة سابقة لظهور المهدى أم معه؟

٢- هل هذه الخلافة حتمية؟ ولاذا؟

أما عن السبوال الأول المتعلق بعودة الخلافة قىل المهدى أم لا، فمن أهل العلم

والآن نبدأ بالإجابة استزداد إلى أن يظهر المهدى من ولد فاطمة فيُظهر الإسلام ويحيى العدل.

ومن أهل العلم من وبخاصة الصوفية. يرى ضرورة قيام خلافة إسلامية على منهاج النبوة قبل المهدى، ومن المنافحين عن هذا الاتجاه: هو الشيخ العلامة الألباني رحمه الله قال: «واعلم يا أخى المسلم أن كثيرًا من المسلمين اليوم قد انحرفوا عن الصواب في هذا الموضوع، فمنهم من استقر في نفسه أن دولة من يرى أن غربة الإسلام الإسلام لن تقوم إلا بخروج

المهدى وهده خرافة وضلالة ألقاها الشيطان في قلوب كثير من العامة،

عبد الرزاق السيد عيد

وليسي في شيريء من أحاديث المهدى ما يشعر بذلك مطلقًا، بل هي كلها لا تخرج عن أن النبي صلى الله عليه وسلم بشر المسلمين برجل من أهل بيته، ووصفه بصفات بارزة أهمها؛ أنه يحكم بالإسلام وينشر العدل بين الأنام، فهو في الحقيقة من المجددين الذين يبعثهم

うちんうち .1 1272 a - 1204-6 .10

الله على رأس كل مئة سنة كما صبح عنيه صلى الله عليه وسلم، فكما أن ذلك لا يستلزم ترك السعى وراء طلب العلم والعمل به لتجديد الدين، فكذلك خروج المهدي لا يستلزم التواكل عليه وترك الاستعداد والعمل لإقامة حكم الله في الأرض، بل العكس هو الصواب، فإن المهدى لن يكون أعظم سعيًا من نبينا محمد صلى الله عليه وسلم الذي ظل ثلاثة وعشرين عاما، وهو يعمل لتوطيد دعائم الإسلام، وإقامة دولته فماذا عسى أن يفعل المهدي لو خرج اليوم فوجد المسلمين شيعًا وأحزابًا، وعلماؤهم - إلا القليل منهم - اتخذهم الناس رؤوسًا للن يستطيع أن يقيم دولة الإسلام إلا بعد أن يوحد كلمتهم ويجمعهم في صف واحد، وتحت راية واحدة، وهذا بلا شك يحتاج إلى زمن مديد الله أعلم به. فالشبرع والعقل معا

فالشرع والعقل معا يقتضيان أن يقوم بهذا الواجب المخلصون من المسلمين، حتى إذا خرج اللهدي، لم يكن بحاجة إلا أن يقودهم إلى النصر، وإن لم يخرج فقد قاموا هم بواجبهم. (سلسلة الأحاديث الصحيحة ā

3

2

A 127V

- ifelic

.20

- Ilmit

الغامسة والأربعون

روج المهدي لا ضروج المهدي لا يستلزم التواكل عليه وترك الاستعداد والعمل لإقامة حكم الله في الأرض .

وهكذا نرى الشيخ رحمه الله يستدل على ما ذهب إليه بدليل في غاية القوة ألا وهو: أن النبي صلى الله عليه وسلم أخبر «أن الله يبعث في الأمة على رأس كل مئة عام من يجدد لها أمر دينها » فكما أن المسلمين لا يتوقفون عن العلم والعمل انتظارًا لهذا المجدد، فكذلك لا يتوقفون عن العلم والعمل والجهاد لنصرة الدين انتظارًا لخروج المهدي وهو واحد من هؤلاء المجددين، بل إن أشيد الناس غلوًا في ذلك وهم الروافض تراجعوا عن فكرة الانتظار لخروج المهدى واخترع لهم الخميني ما أسماه ولاية الفقيه وصاروا يسعون في الأرضى فسادًا وينشرون مذهبهم الباطل بحجة تهيئة الأجواء لظهوره بينما أهل السنة والحماعة وهم أهل الحق تتآكل الأرض من تحت أقدامهم

في كل يوم وما ذلك إلا أنهم تفرقوا شيعًا وأحزابًا، إن الانكسارات المتعددة ينبغي أن توقظنا من سباتنا. فنعود أكثر استمساكًا بكتاب الله وسنة رسوله معلى الله عليه وسلم وسنة الخلفاء الراشدين المديين، بل نعضً عليها بالنواجذ كما أخبر النبي محدثات الأمور، فهذا هو الطريق.

ويمكن تعقب هذا القول بأن المهدي سيظهر بالفعل في خرابة؛ لقول النبي مسلى الله عليه وسلم: «يملأ الأرض قسطًا وعدلاً كما مُلئت ظلمًا وجورًا»-وإن كنا نوافق على العمل الدؤوب لإعلاء كلمات الله عز وجل في الأرض، لكن ظهور المهدي بهذا الوصف تمهيد وخلافة.

إجابة السؤال الثاني عن حتمية ظهور الخلافة الراشدة: أقول وبالله التوفيق: لا بد من ظهور الخلافة الإسلامية سواء مع المهدي أو قبله وهو الراجح والله أعلم.

ولا يستبعدن أحد ذلك؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا يزال الله يغرس في هذا الدين غرسًا يستعملهم فيه بطاعته الي يوم

القيامة، من حديث أبي عتبة الخولاني حسنه الألبانى في صحيح الجامع رقم (٧٥٦٩)، والقضية التى يجب أن يستوعبها المسلمون استيعابًا لا يقبل الشك ولا الربب أن الله سبحانه وتعالى أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ونصَّ على ذلك بوضوح في قوله تعالى: « هُوَ ٱلَّذِيَ أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْحُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقَ ليُظْهِرُهُ. عَلَى ٱلدِّينَ كَلِّهِم وَلَوْ كُرْهُ المشركون» (الصف: ٩)، وهذا الأظهار الذى أراده الله سيحانه هو ما دلت عليه الأحاديث الصحيحة الآتية:

- «إن الله زوى لي الأرض، فرأيت مشارقها ومغاربها وإن أمتي سيبلغ ملكها ما زوى لي منها» الحديث، وهوصدر حديث ثوبان رضي الله عنه رواه مسلم برقم (۲۸۸۹).

- وعن تميم الداري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ليبلغن هذا الأمر ما بلغ الليل والنهار ولا يبقى بيت مدرولا وبرإلا أدخله الله هذا الدين بعز عزيز أو بذل ذليل عزًا يدل به الإسلام وذلاً أحمد والطبراني وابن

ر ر الله سبحانه وتعالى أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ونصً على ذلك بوضوح.

"

منده في كتاب الإيمان، وصححه في الصحيحة برقم (٢).

ويتضحمن هذين الحديثين ومافي معناهما أن الإظهار المقصود في الآية هو الذي يعم الكرة الأرضية مشرقها ومغريها شمالها وجنوبها؛ بحيث لا يبقى بيت في الأرض إلا ودخله الإسلام حتى لايدان بدين إلا الإسلام، ولا يعبد في الأرض إلا الله، وهذاهوالإظهارالذى وعد الله به وما حدث في عهد النبوة الكريمة هو مرحلة وكذلك ما حدث في أيام الخلافة الراشدة هى مرحلة؛ لأن الدين ثم يغط الكرة الأرضية كما جاء في الأحاديث وثم يبلغ ما بلغ الليل والنسهار، ولـذلـك وعـد النبى صلى الله عليه وسلم بخلافة راشدة على منهاج النبوة تكون بعد

الحكم العضوض والحكم الجبري.

وهذهالخلافةالراشدة التي وعد بها النبي صلى الله عليه وسلم والتى ستبدأ قبل المهدي أو معه، ثم تختم بعيسى عليه السلام، فهو على مكانته المحفوظة والمعلومة من كونه نبياً كريماً من أولى العزم فسيكون في هذه الأمة يكمل المهمة التي أرسله الله بها فلا يقبل من التاس إلا الإسبلام وتكون الملة واحدة وهي الإسلام ولا يُعبد إلا الله في الأرض، وقدل أن ننتقل إلى عمل آخر من أعمال عيسى عليه السلام نشير بعض الفوائد العلمية المستفادة مما سبق:

المستعادة مما شبق؛ ا- البعض يبالغ ويحاول أن يؤكد أن الدجال يحكم الأرض ممن يسمي نفسه باحثًا في أشراط الساعة أو مثل هذه الأسماء وتنشر أقواله مصورة متتالية، وهناك من يرفض فكرة الدجال أصلاً وينكر أحاديثها بالجملة ونزول عيسى.

.1

سة والأربعون

والحق الني لا ريب فيه هـو ما صـرَحت به الأحـاديـث الصحيحة

وهو تزامن ظهور المهدى مع عيسى مع الدجال والذي سيقوم عيسى عليه السلام بقتله، كما أوضحنا، وواجب المسلم المتبع لمنهج أهل السنة والجماعة أن يؤمن بأشراط الساعة كما أخبر بها النبى صلى الله عليه وسلم بغير إفراط ولا تفريط كما أننا لا نستطيع أن تحدد لها زمانًا مجددًا ولا ننزلها على أشخاص معينين ولا جماعة بعبنها كما فعل بعض المتاجرين بالدين، واستغلوا ضعف الأمية وحالية الانكسيار التي تعانى منها وتجرؤوا جرأة عجيبة على تحديد مواقيت لحوادث كبار، فقال بعضهم وزعم أن المدى يظهر في يوم الثلاثاء الموافق ٢٥ محرم ١٤٢٠هـ، ويحدد كذلك المدةبين ظهور المهدى ونزول عيسى عليه السلام بأنها ثمانية أشهر، وقد سبقه لذلك من حدد ظهور المهدى في عام ١٤٠٠ وفي المحرم منه، وقاموا باحتلال الحرم المكى فعلأ وقدموا المهدى المزعوم للصلاة في الفتنة المعروفة بفتنة جهيمان، وادعى بعضهم أن ظهور عيسى عليه السلام ستكون عام ۲۰۰۰م ووفاته ستكون ٢٠٠٧م، وأن نهاية العالم ستكون ۲۰۱۰م، وقد كذب الواقع كل هذه التخرصات

3.

1

A1114

- 10-10

-10 - 1min

الخامسة والأربعوز

الحق السذي لا ريب فيه هو ما صرّحت به الأحاديث الصحيحة وهو تزامن ظهور المهدي مع عيسى مع الدجال والسذي سيقوم عيسى عليه السلام بقتله.

"

والحمد لله.

وكل هؤلاء المتخرصين وقعوا فيما وقع فيه أهل الكتاب، ونحن نبرأ إلى الله من كل ذلك.

٢- إن من الحكم العظيمة كون المسيح عليه السلام هو الذي يسلطه الله على الدجال كما صح في الأخبار عن سيد الأبرار أن عيسى عليه السلام ينزل آخر الزمان، قبل يوم القيامة من السماء فيقتل مسيح الضلالة الدجال على بعد خطوات من باب مدينة اللد، ويُظهر دين الله وتوحيده، ويقضى على أعدائه الذين رموه وأمله بالعظائم، وحاولوا أن يقتلوه ويصلبوه، كما سيقتل أيضا أعداء الدين وسوف تعود الملل في زمنه واحدة وهي ملة إبراهيم حنيفا والتى أمرالله رسوله محمدًا أن يتبعها وهى ملة جميع الأنسياء

من لدن آدم حتى ختمهم الله بمحمد النبي الأمي، وذلك أن عبسى عليه السلام حين بعث في قومه أول مرة قال كما أخبر الله عنه في كتابه الكريم: «رَإِذَ قَالَ عِسَى آَيْنُ مَنْ يَمَ يَتَبَيْ إِسْرَاءٍ مِلْ إِنَّى رَسُولُ ٱللهِ إِلَيْكُمُ تُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ بَدَيَّ مِنَ ٱلتَوْرَيْةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ بِأَتِي مِنْ بَعْدِي ٱسْمُهُو أَخْمَدُ فَلَمَّا جَآءَهُم بِٱلْبَيْنَاتِ قَالُوا هَٰذَا سِخْرٌ مَّبِينٌ () وَمَنْ أَظْلَمُ مِتَن ٱفْتَرَك عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُوَ يُذْعَنَ إِلَى أَلْإِسْلَكُمْ وَأَمَّدُ لَا يَهْدِي ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ » (الصف: ٦-٧). فلما رفض اليهود ما جاءهم به عيسي عليه السلام من البينات الواضحات ومن تبشيره بالنبى الخاتم الذي يأتيهم بدين الإسلام الذى اختاره الله للعالمين، وقعوا في ظلم عظيم وكذب مبين، فكان الجزاء من جنس العمل، فكانوا أتباء أكذب خلق الله وصاحب أعظم فتنة على دين الناس منذ خلق الله آدم حتى قيام الساعة، فأراد الله سيحانه أن يكون مقتل الدجال وهزيمة أتباعه على يد عيسى ابن مريم فتكون هزيمة كبرى للباطل وأهله أمام الحق وأهله، الباطل الذي يمثله الدجال وأتباعه من اليهود وغيرهم، والحق الذى يمثله عيسى ابن مريم وأتباعه من المسلمين الموحدين.

والحمد لله رب العالمين.



تاريخ إدخال حجرات النبى (صلى الله عليه وسلم) في مسجده

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد..

تحدثنا في الحلقة السابقة حول وفاة النبي صلى الله عليه وسلم، وأنه مات في بيته في حجرة أم المؤمنين عائشة رضي الله تعالى عنها، وكانت حجرتها وجميع حجرات نساء النبي صلى الله عليه وسلم خارج مسجده، ولما مات عليه الصلاة والسلام دُفن حيث مات، فكان قبره في غرفتها، وظل قبره عليه الصلاة والسلام في بيته خارج المسجد عشرات السنين بعد موته صلى الله عليه وسلم، وموت الخلفاء الراشدين الأربعة؛ بل وعامة الصحابة، فكيف أدخلت الحجرة النبوية داخل المسجد؛ ومتى كان ذلك؟؛ نقول وبالله التوفيق:

#### إدخال الحجرة النبوية في المسجد :

قال ابن كثير رحمه الله: كَانُ الْوَلِيدُ بْنُ عَبْدِ الْلَكَ حين ولى الإمارة في سَنَّة سَتُ وَثُمَانِينَ قَدْ شَرَعَ فِي بناء جامع دمشق وكتب إلى نائبه بالمدينة ابن عُمُه عُمَرَ بْنَ عَبْدِ الْعَزِيزَ أَنْ يوسِّع في مُسْجِدَ الْمُديَّنَة فوَسْعَهُ حَتَّى مَنْ نَاحَيَهُ الشرق فدخلت الحجرة النبَويَّة فيه. وفي الطبرى: أمرالوليد سنة ٨٨ه بهدم مسجد رسيول الله صلى الله عليه وآله وهدم بيوت أزواج رسول الله صلى الله عليه وسلم وإدخالها في

man and

DA

المسجد. البداية والنهاية (٥/ ٢٩٣).

اعداد/

وقال أيضًا: ذَكَرَابِن جرير: أنه في شَهْر رَبِيع الْأُوَّلِ مَنْ هَذَهَ السَّنَهَ سَنة ٨٨هـ قَدِمَ كَتَابُ الْوَلِيد عَلَى عُمَرَ بْنَ عَبْد العزَيزَ يَأْمُرُهُ بِهَدُم الْسُجِدَ النَّبَوِي وَإِضَافَة حُجَر أَزْهَاجٍ رَسُول الله (صَلَى اللَّه عَلَيْهَ وَسَلَّمَ).

### موقف السلف من إدخال الحجرة النبوية والقبر في المسجد النبوي

فجَمَعَ عَمَرُبْنَ عَبْدِ الْعَزِيزِوُجُـوهَ النَّاسَ وَالْفُقَهَاءَ الْعَشَرَةَ وأهلَ المدينة وقرأ عليهم كتاب

**Upload by: altawhedmag.com** 

أمير المؤمنين الأوليد، فَشَقَّ عَلَيْهِمْ ذَلِكَ وَقَالُوا هَذِه حُجَرٌ قَصيرَةُ السُّقُوفَ، وَسُقُوفُهَا مَنَ جَرِيد النَّخْلَ، وَحيطَانُهَا مَن جَرِيد النَّخْلَ، أَبْوَابِهَا الْسُوحُ، وَتَرْكُهَا عَلَى الْحُجَّاجُ وَالزُّوَارُوالْلْسَاهَرُونَ، وَإِلَى بُيُوت النَّبِيُ (صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ) فَيَنْتَفعُوا بِذَلِكَ وَيَعْتَبُرُوا بِه، وَيَكُونَ لَلْه عَلَيْه وَسَلَّمَ) فَيَنْتَفعُوا يَ الدُّنيا، فَلَا يُعَمَرُونَ فيهَا يَ الدُّنيا، فَلَا يُعَمَرُونَ فيهَا يَ سِتُرُونَ فيهَا

جمال عبد الرحمن

فَعَنُّدَ ذَلِكَ كَتَبَ عُمَرُ بْنُ عَبْدَ الْعَزَيزِ إِلَى الْوَلِيدِ بِمَا أَجْمَعَ عَلَيْهِ الْفُقَهَاءَ

التوحيف المالي متقر ١٤٢٧ هـ - العدد ٢٥٠ - السنة الخامسة والأربعون

الْعَشْرَةَ، فَأَرْسَلَ إِلَيْهِ يَامُرُهُ بالخراب (أي هدم المسجد والحجرة) وبناء المسجد على مَا ذَكَرَ، وَأَنْ يُعَلَى سُقُوفَهُ، فَلَمْ يَجِدْ عُمَرُ بُدًا مِنْ هَدْمِهَا، وَلَمَّا شرَعُوافيالْهَدُم صَاحَ الْأَشْرَافَ وَوُجُوهُ الْنَّاسِ مَنْ بَنِي هَاشِم وَعْيْرِهِمْ، وَتَبَاكُوْا مَثْلَ يَوْمُ مات النُّبِيَ (صلَّى الله عليهَ وسلم)، فأَدْخَلَ فِيهِ الْحَجْرَةَ النُّبَوِيَّةَ - حُجْرَةَ عَائِشَةَ -فدُخُل القُبْرُ فِي الْسُجد .... وَيُحْكى أَنَّ سَعِيَدَ بْنَ الْسَيِّبِ أنكر إدخال حُجْرَة عَائشَةُ في المُسْجد - كَانَهُ خَشَى أَنْ يُتَخَذ الْقَبْرُ مَسْجِدًا - وَاللَّه أعْلمُ». البداية والنهاية (٩/ .(14

#### فائدة:

Į.

- السنة الغامسة والأربعوز

ومعلوم أن فقهاء المدينة هم كما قال ابن القيم رحمه الله تعالى: وَكَانَ المُفْتُونَ بالمُدينَة من التَّابِعينَ: ابْنَ الْسَيَبَ، وَعَرْوَةَ بْنَ الزُّبَيْرِ، وَالْقَاسَمَ بْنَ مُحَمَّد، وَخَارِجَة بْنَ زَيَد، وَأَبَا بَكُر بْنَ عَبْد الرَّحْمَنُ بْن حَارِثَ بْن هشام، الله بْنَ عَبْد الله بْن عُتْبَة بْن مَسْعُود، وَهَوُلاء هُمَ الْفُقَهَاءُ، وَقَدْ نَظَمَهُمْ الْقَادِلُ فَقَالَ.

لنست عن العلم

فقل: هم عبيد الله عروة

شعيد آثو تكر شلب

خارجه

المسجد النبوي أسسه النبي صلى الله عليه وسلم على تقوى من الله تعالى ورضوان منه سبحانه، ولم يقبر فيه النبي صلى الله عليه وسلم بعد موته، بل قبر في حجرة عائشة رضي الله عنها.

وبعض المحدثين يجعلونهم عشرة أو يجعلون أحد التابعين مكان أحدهم، ومن أشهر هؤلاء التابعين: سالم بن عبد الله بن عمر بن الخطاب، وأبو سلمة بن عبد الرحمن بن عوف، وأبان بن عثمان بن عفان. أعلام الموقعين عن رب العالمين ١٩/١.

يتبين مما سبق أن فقهاء المدينة لم يقبلوا إدخال الحجرة بما فيها القبرغ المسجد، وأن ذلك تم رغمًا عنهم بأمر الوليد بن عيد الملك، وكذا عامة أهل المدينة قد رفضوا ذلك، ومما يؤكد هذا المعنى ما قالته اللجنة الدائمة: (المسجد النبوي أسسه النبى صلى الله عليه وسلم على تقوى من الله تعالى ورضوان منه سيحانه، وثم يقبر فيه النبى صلى الله عليه وسلم بعد موته، بل قبر في حجرة عائشة رضى الله عنها، ولما مات أبو بكر رضي الله عنه دفن معه في الحجرة ثم مات عمر رضى الله عنه فدفن معه أيضا في

Upload by: altawhedmag.com

الحجرة، ولم تكن الحجرة في المسجد ولا في قبلته، بل عن يسار المصلي خارج المسجد، ولم تدخل فيه حينما وسع عثمان رضي الله عنه المسجد النبوي، وإنما أدخلت بعد زمن الخلفاء الراشدين رضي الله عنهم.) فتاوى اللجنة الدائمة (١/ ٤٠٩).

وقد نتج عن هذا أن وقع الكثيرون ممن لا يحتاطون لدينهم بعد إذ نهى النبى صلى الله عليه وسلم عن اتخاذ القبور مساجد، وعن بناء المساجد على القبور أو العكس؛ فوقعوا فيما نهى النبى صلى الله عليه وسلم عنه فبنوا قبورا في المساجد، صارت هذه القبور فتنة للكثيرين ممن يدعون عندها، ويتوسلون بأصحابها، وهم موتى « َ يخلقون شيتا وهم بخلقون ولا يَعْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا ولا يملكون موتا ولا حياة ولا نَشُوراً » (الفرقان / ٣).

#### شبهات وجوابها:

قد يقول قائل: إذا كان من المقرر شرعا تحريم بناء المساجد على القبور فهناك أمور كثيرة تدل على خلاف ذلك منها:

أولاً، قوله تعالى في سورة الكهف (قال الذين غلبوا على أمرهم لنتخذن عليهم مسجدا) (آية: ٥٥).

#### والجواب:

كيف يمكن أن يكون اتخاذ المساجد على القبور من



الشرائع المتقدمة مع ما سمعت من لعن النبي صلى الله عليه وسلم اليهود والنصارى حيث اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد، والآيسة ليس فيها أكثر من حكاية قول طائفة من الناس وعزمهم على فعل ذلك، وليست خارجة مخرج المدح لهم والحض على التأسى بهم فمتى لم يثبت أن فيهم معصوما لا يدل على عزمهم على مشروعية ما كانوا بصدده. وغاية ما في الآية أن جماعة من الناس قالوا:» لنتخذن عليهم مسجدا»، فليس فيها التصريح بأنهم كانوا مؤمنين، وعلى التسليم فليس فيها أنهم كانوا مؤمنين صالحين متمسكين بشريعة نبى مرسل، بل الظاهر خلاف ذلك. قال الحافظ ابن رجب في فتح الباري في شرح البخاري « (٢٥ / ٢٨٠) من « الكواكب الدراري « حديث لعن الله اليهود اتخذوا قىور أنىيائهم مساجد «: وقد دل القرآن على مثل ما دل عليه هذا الحديث وهو قول الله عز وجل في قصة أصحاب الكهف:» قال الذين غلبوا على أمرهم لنتخذن عليهم مسجدا». «فجعل اتخاذ القبور على المساجد من فعل أهل الغلبة على الأمور، وذلك يشعر بان مستنده القهر

والصحابة رضي الله عنهم والصحابة رضي الله عليه حينما دفتوه صلى الله عليه وسلم في الحجرة إنما فعلوا ذلك كي لا يتمكن أحد بعدهم من اتخاذ قبره مسجدا .

والغلبة واتباع الهوى، وأنه ليس من فعل أهل العلم والفضل المنتصر لما أنزل الله على رسله من الهدى. اه (تحذير الساجد من اتخاذ القبور مساجد ص٥٥ بتصرف يسير).

الشبهة الثانية، كون قبر النبي صلى الله عليه وسلم في مسجده الشريف ولو كان ذلك لا يجوز لما دفنوه صلى الله عليه وسلم في مسجده. الجواب عن الشبيعة

#### الثانية:

قال الشيخ الألباني: وأما الشبهة الثانية وهي أن قبر النبي صلى الله عليه وسلم في مسجده كما هو مشاهد اليوم ولو كان ذلك حراما لم يدفن فيه.

والجواب: أن هذا وإن كان هو المشاهد اليوم فإنه لم يكن كذلك في عهد الصحابة رضي الله عنهم، فانهم لما مات النبي صلى الله عليه وسلم دفنوه في حجرته التي كانت بجانب مسجده وكان يفصل

pload by: altawhedmag.com

بينهما جدار فيه باب، كان النبى صلى الله عليه وسلم يخرج منه إلى المسجد، وهذا أمر معروف مقطوع به عند العلماء ولا خلاف في ذلك بينهم، والصحابة رضي الله عنهم حينما دفنوه صلى الله عليه وسلم في الحجرة إنما فعلوا ذلك كى لا يتمكن أحد بعدهم من اتخاذ قبره مسجدا، كما سىق بيانه، في حديث عائشة وغيره، ولكن وقع بعدهم ما لم يكن في حسبانهم ذلك أن الوليد بن عبد الملك أمر سنة ثمان وثمانين بهدم المسجد النبوى وإضافة حجر أزواج رسول الله صلى الله عليه وسلم إليه فأدخل فيهالحجرة النبوية حجرة عائشة فصار القبر بذلك في المسجد. (تحذير الساجد من اتخاذ القبور مساجد ص٢٥).

قال: ولهذا نقطع بخطأ ما فعله الوليد بن عبد الملك عفا الله عنه، ولئن كان مضطرا إلى توسيع المسجد فإنه كان باستطاعته أن دون أن يتعرض للحجرة الشريفة، وقد أشار عمر بن الخطاب إلى هذا النوع من الخطأ حين قام هو رضي الله عنه بتوسيع المسجد من الجهات الأخرى ولم إنه لا سبيل إليها «. فأشار

3

4

.1

- Itmit



رضي الله عنه إلى المحذور الذي يترقب من جراء هدمها وضمها إلى المسجد. الشبهة الثالثة: صلاة النبي صلى الله عليه وسلم في مسجد الخيف مع أن فيه قبر سبعين نبيا كما قال صلى الله عليه وسلم.

وأما الشبهة الثالثة وهي أن النبي صلى الله عليه وسلم صلى في مسجد الخيف وقد ورد في الحديث أن هيه قبر سبعين نبيا.

فالجواب: أننا لا نشك في صلاته صلى الله عليه وسلم في هذا المسجد ولكننا نقول: إن ما ذكر في الشبهة من أنه دفن فيه سبعون نبيا لا حجة فيه من وجهين:

الأول: هذا الحديث ضعيف لا تقوم بمثله حجة؛ لأنه لم يروه أحد ممن عني بتدوين الحديث الصحيح ولا صححه أحد ممن يوثق بتصحيحه من الأئمة المتقدمين ولا النقد الحديثي يساعد على تصحيحه فإن في إسناده من يروي الغرائب. (انظر: تحذير الساجد).

الجواب عن الشبهة الرابعة: وأما ما ذكر في بعض الكتب أن قبر إسماعيل عليه السلام وغيره في الحجر من المسجد الحرام وهو أفضل مسجد يتحرى فيه فالجواب:

لا شك أن المسجد الحرام أفضل المساجد والصلاة فيه بمائة ألف صلاة، ولكن هذه الفضيلة أصلية فيه منذ

# "

لم يثبت في حديث مرفوع أن إسماعيل عليه السلام أو غيره من الأنبياء الكرام دفنوا في المسجد الحرام ولم يرد شيء من ذلك في كتاب من كتب السنة المعتمدة .

# 66

رفع قواعده إبراهيم مع ابنه إسماعيل عليهما السلام، ولم تطرأ هذه الفضيلة عليه بدفن إسماعيل عليه السلام فيه لو صح أنه دفن فيه، ومن زعم خلاف ذلك فقد ضل ضلالا بعيدا وجاء بما لم يقله أحد من السلف الصالح رضي الله عنهم ولا جاء به حديث تقوم الحجة به.

فالجواب: كلا شم كلا، وهاك البيان من وجوه:

لم يثبت في حديث مرفوع أن إسماعيل عليه السلام أو غيره من الأنبياء الكرام دهنوا في المسجد الحرام ولم يرد شيء من ذلك في كتاب من يرد شيء من ذلك في كتاب من الستة ومسند أحمد ومعاجم الطبراني الثلاثة وغيرها إلا الطبراني الثلاثة وغيرها إلا نعيفا بل موضوعا عند بعض المحقين، وغاية ما رُويَ في ذلك من آثار معضلات بأسانيد واهيات موقوفات، أخرجها الأزرقي في « أخبار مكة « (ص ٣٩ و ٢١٩ و

Upload by: altawhedmag.com

ساقها بعض المبتدعة مساق المسلمات. ونحو ذلك ما أورد السيوطي في « الجامع « من روايـة الحاكم في « الكنى « عن عائشة مرفوعا بلفظ: إن قبر إسماعيل في الحجر.

وتنزلا وافتراضا أن القبور المزعوم وجودها في المسجد الحرام غير ظاهرة ولا بارزة، ولذلك لا تقصد من دون الله تعالى فلا ضرر من وجودها في بطن أرض المسجد فلا يصح حينئذ الاستدلال بهذه الآشار على جواز اتخاذ المساجد على قبور مرتفعة على وجه الأرض لظهور الفرق بين الصورتين، وبهذا أجاب الشيخ على القاري رحمه الله تعالى، فقال في «مرقاة المفاتيح» (1 / ٤٥٦)؛ وهذا جواب عالم نحرير وفقيه خريت ، وفيه الإشارة إلى ما ذكرناه آنفا وهو أن العبرة في هذه المسألة بالقبور الظاهرة وأن ما في بطن الأرض من القبور فلا يرتبط به حكم شرعى من حيث الظاهر بل الشريعة تنزه عن مثل هذا الحكم لأننا نعلم بالضرورة والمشاهدة أن الأرض كلها مقبرة الأحياء كماقال تعالى: «ألم نجعل الأرض كفاتا أحياء وأمواتًا». قال الشعبى: بطنها لأمواتكم وظهرها لأحيائكم.

هــذا مـا تـيــر جمعه مختصـرًا في هــذا المقـال، والحمد لله رب العالمين. التوحيد

.1

223

1

5

j

الخامسة والأربعون





نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية حتى نقف على حقيقة هذه الواهيات التي اشتهرت وانتشرت على ألسنة المدرسين والطلاب، خاصة في هذا العام، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

اعداد /

#### أولا: الأسباب التي تحتم بيان هذه الواهيات:

إن الأزهر الشريف - حفظه الله من الواهيات والمنكرات-جعل موضوع «آفات المناظرة» لأبي حامد الغزالي من مقررات يدرس على طلاب هذه المرحلة يدرس على طلاب هذه المرحلة في كتاب «المطالعة والإنشاء» (ص ٤- ٤٥) في أكثر من مائة سطر، ط- قطاع المعاهد الأزهررية، الإدارة المركزية المناهج بالأزهر الشريف العام الدراسي (٦٤٣٢- ١٤٣٧ه).

ولقد جاء في بيان هذه اللجنة في مقدمة الكتاب: «أن هذا الكتاب في شكله الجديد في إطار مساعي الأزهر الشريف للتطور والتجديد، وضمن خطته المتنامية للمراجعة والتدقيق، وقد ضم هذا الكتاب

عشرة موضوعات راعت التنوع التراثي والعصري والديني والاجتماعي.. وقد شارك ية إعداد الكتاب لفيف من المتخصصين الذين قاموا على إعداد المستوى التعليمي ونخبة من التربويين الذين وضعوا الأهداف التربوية.. اه..

#### ثانيًا : بيان عن موضوع ، آفات المناظرة ، :

هذا الموضوع قد نقلته لجنة إعداد وتطوير المناهج بالأزهر الشريف من كتاب «إحياء علوم الدين، لأبي حامد الغزالي كتاب «العلم»، باب «آفات المناظرة» (٥/١٩-٨٤)، هذا الموضوع أسست عناصره على أحاديث جُعلَتُ أصولاً ونُسبَتُ إلى النبي صلى الله عليه وسلم من غير تخريج ولا تحقيق، وبالنظر إلى هذا الكتاب المقرر على الصف

الثالث الشانوى بالأزهر الشيريف، وبالبحث في حاشيته لعلى أجد تخريجًا وتحقيقا لهذه الأحاديث-التي لم يخرجها ولم يحققها أبوحامد الغزالي-كما تقتضيه الدراسة في المعاهد العلمية فما وجدت تحقيقا، بل وجدت بعض الأحاديث لم تخرج ولم تحقق، والبعض الآخر خرج تخريجا مقتضبا بغير تحقيق، وهذه الأحاديث هي أصبول هذا الموضوع، وبغير صحة الأصول لا يمكن الوصول، خاصة وأن هذا الموضوع لم يكن لعامة الناس، ولكن لطلبة علم في أهم مرحلة من مراحل التعليم في الأزهر الشريف- حفظه الله-بعدها يتوجهون إلى الكليات المختلفة (!

4

F.

12731 a

- 1101.6

• 10 - السنة التفامسة والأربعون

على حشيش

ولقد بين الشيخ الألباني

رحمه الله خطر هذا الأمر في د تخريج أحاديث الحلال والحرام» (صرع) قال: «لا يعفيهم من المسئولية ما جرى عليه جمهور كبير من الكتاب اليوم، وفيهم بعض من ينتسب إلى الحديث- ألا وهو تخريجهم الحديث في حاشية الكتاب بعزوه إلى كتاب من كتب السنة دون بيان مرتبته من الصحة أو الضعف ولو بالنقل عن بعض الأئمة، متوهمين أنهم قد قاموا بما يجب عليهم من التحقيق، والحق أن هذا الصنيع لا يسمن ولا يغنى من جوع، بل هو أقرب إلى الغش والتدليس على القراء فيه إلى نصحهم ونفعهم، ولو أنهم لا يقصدون ذلك، لاسيما أولئك الذيين يتوسعون في التخريج توسعًا مملا، فيسودون به عدة أسطر، يسهل لهم ذلك الفهارس العلمية التي وضعت في هذا الزمن، فهذه الظاهرة من التخريج وإن كانت تبشر بخير من حيث دلالتها على اهتمام الكتاب اليوم بعلم الحديث وكتبه، فذلك غير كاف، بل هو يوهم ما قد لا يقصدونه من الصحة، ذلك لأن عامة القراء لا يفرقون بين التخريج والتحقيق، فيتوهمون من مجرد العزو لإمام من أئمة الحديث الصحة: «لا تلازم بينهما إلا تادرا». اه..

うならい

F.

1277

9

- 10-0

5

- Imile

التفامسة والأربعون

قلتُ: قوله: «ولا تلازم بينهما إلا نادرًا، كعزو الحديث إلى الإمام البخاري في «صحيحه، أو الإمام

مسلم في «صحيحه»، وهذا ما يعنيه الاستثناء.

#### ثالثاء تخريج وتعقيق الواهيات المتكررة في أفات المناظرة: الحديث الأول:

١- هذا الحديث أورده أبو حامد الغزالي في «الإحياء» (٤٥/١) بسيغة الجزم فقال: «وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب»، وذلك تحت آفة النار الحطب»، وذلك تحت آفة وتطوير المناهج من المتخصصين بصيغة الجرزم وخرجته في حاشية الكتاب قالت: «أخرجه أبو داود من حديث أبي هريرة».

قلت: وهذا التخريج بغير التحقيق لا يليق بمعاهد علمية في أشد الحاجة إلى التحقيقات الحديثية حتى يستطيع الطالب أن يعرف درجة الحديث من حيث الصحة أو الضعف، خاصة وأن المؤلف قد أورده ملى الله عليه وسلم وسبقها حرف «قد، الذي يدخل على الفعل الماضي فيفيد التأكيد كذا في «المعجم الوجيز» (ص٤٩١)

۲- التخريج والتحقيق لهذا الحديث:

الحديث أخرجه أبو داود في «السنن» (٢٧٦/٤) (د٤٩٠٣) من طريق إبراهيم بن أبي أسيد، عن جده، عن أبي هريرة مرفوعًا بلفظ: «إياكم والحسد،

فإن الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب،.

وأخرجه الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (٢٧٢/١/١) وقال: «إبراهيم بن أبي أسيد المدني البراد عن جده عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم: «إياكم والحسد، فإن الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب»، ولا يصح». اه.

أستاذ الأستاذين وسيد المحدثين وطبيب الحديث في علله بأن الحديث لا يصح.

وقال الحافظ ابن حجرية «التهذيب» (٩٣/١)، وإبراهيم بن أبي أسيد روى عن جده ولم يسمه عن أبي هريرة». اه.

يسمه عن ابي هريرد»، اهـ. فالحديث مبهم، قال البيقوني في «منظومته»: «ومبهمٌ ما فيه راو لم يُسَمُ».

قلت: الحديث الذي قالت فيه لجنة تطوير المناهج بالأزهر الشريف من المتخصصين في حاشية الكتاب: «أخرجه أبو داود من حديث أبي هريرة»، حكم عليه أمير المؤمنين في الحديث بأنه: «لا يصح».

#### رابغا: أوهام حول شاهد:

وقد يتوهم البعض أن للحديث شاهدًا أخرجه ابن ماجه

في سننه من حديث أنس في جملته الأولي، وهذا هو تخريج وتحقيق الشاهد: أخرجه ابن ماجه في «السنن» (۲/۸/۲) (۲۱۰۶) قال: حدثنا هارون بن عبد الله الحمال وأحمد بن الأزهر، قالا: حدثنا ابن أبى فديك عن عيسى بن أبل عيسى الحناط عن أبى الزناد، عن أنس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب، والصدقة تطفئ الخطيئة، كما يطفئ الماء النار، والصلاة تور المؤمن، والصبام جُنة من النار».

قلت: وعلة هذا الحديث عبسي بن أبى عيسى الحناط.

١- قال الإمام الذهبي في «الميزان» (۲۰/۳۲۰/۳): «عيسى بن أبى عيسى الحناط ضعفه أحمد وغيره، وقال الفلاس، والنسائي: متروك». ٢- وقال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (۱۱۷/۲): عیسی بن أبی عيسى الخياط وهو الذي يقال له الخياط والحناط؛ لأنه كان خياطا في أول أمره ثم ترك الخياطة وصار حناطا، وكان سيئ الفهم والحفظ كثير الوهم فاحش الخطأ استحق الترك لكثرته. اه.

وهذا تطبيق لقاعدة ذكرها الحافظ العراقي في «فتح المغيث» (ص٧): «من كثر الخطأ

في حديثه وفحش استحق الترك وإن كان عد لا». اه. قلت: لذلك أورده الحافظ ابن حجر في «التقريب» (١٠٠/٢) وقال: «عيسى بن أبي عيسى الحناط: متروك». اه.

وبهذا يتبين أن حديث أنس في جملته الأولى لا يصلح أن يكون شاهدًا كما هو معلوم عند أهل الصناعة الحديثية، ولقد بين ذلك الحافظ ابن كثير في «اختصار علوم الحديث، (ص٣٣) حيث قال: «قال الشيخ أبو عمرو؛ لا يلزم من ورود الحديث من طرق متعددة أن يكون حسنًا لأن الضعف يتفاوت فمنه ما لا يزول بالمتابعات. يعنى لا يؤثر كونه تابعًا أو متبوعًا كرواية الكذابين والمتروكين». اه.

#### خامسا؛ أوهام حول متابع لحديث انس:

قد يتوهم أيضا من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن هناك متابعًا آخر لحديث أنس الذي أوردناه آنضا.

فقد أخرج الحافظ الخطيب في «تاریخ بغداد» (۲۲۷/۲) قال: أخبرنا الحسن بن أبى بكر، قال: أنبأنا عبد الله بن إسحاق بن إبراهيم البغوي قال: أنبأنا محمد بن الحسين بن حريقا البزار قال: أنبأنا الحسن بن موسى الأشيب قال: أنبأنا أبو هلال عن قتادة عن أنس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الحسدُ يأكل الحسنات

#### كما تأكلُ النارُ الحطب، اه. تحقيق هذا الطريق:

هذا الطريق فيه علل يرد بها منْ سَفَط في الإسناد وطَغْن في الراوى:

الأولى: الطعن في الراوي وهو أبو هلال:

١- قال الحافظ المزى في «تهذيب الكمال» (٥٨٤٥/٣١٨/١٦): «محمد بن سُلَيْم أبو هلال الراسبي من أهل البصرة كان نازلا في بني راسب فنسبَ إليهم، كان يحيى القطان لا يحدث عنه، كان يخطئ كثيرًا من غير تعمد حتى صار يرفع المراسيل ولا يعلم، وأكـثر مـا كـان يحدث من حفظه فوقع المناكير في حديثه من سوء حفظه.

وقال: «أخبرنا الهمداني قال: حدثنا عمروبن على قال: كان يحيى بن سعيد لا يحدث عن أبى هلال».

وقال: «وسمعت الحنبلي يقول: سمعت أحمد بن زهير يقول: سمعت يحيى بن معين يقون: كان أبو هلال الراسبي: حدثنا P. أحمد بن الحسين، حدثنا A1274 محمد بن عبد الله بن عمار قال: كان يحيى بن سعيد لا - العليد - 01 - السنة الخامسة والأربعون يعبأ بأبى هلال». اه.

قلت: ثم أخرج ابن عدى عدة أحاديث من منكرات أبي هلال الراسبي من طريق أبى هلال عن قتادة، عن أنس مرفوعًا ثم قال: «هذه الأحاديث لأبي هلال، عن قتادة، عن أنس كل

ā 3

ذلك أو عامتها غير محفوظة». اهـ.

قلت: ولقد أقرر ذلك أئمة الجرح والتعديل كما هو مبين في كتاب «الحرح والتعديل» (١٤٨٤/٢٧٣/٧) للامام الحافظ ابن أبى حاتم قال: «قال: حدثنا على بن أبى طاهر فيما كتب إلى حدثنا أبوبكر الأثرم قال: سألت أبا عبد الله أحمد بن حنبل عن أبى هلال يعنى الراسبي قال: قد احتمل حديثه إلا أنه يخالف في حديث قتادة وهو مضطرب الحديث في قتادة». اه.

ثم قال: حدثنا الحسين بن الحسن قال: سألت يحيى بن معين عن أبى هلال الراسيي كيف روايته عن قتادة؟ فقال: فيه ضعف». اهـ. ومن قبل بينا أنه قال: هو ضعيف الحديث». قلت: وهذا من دقيق فقه العلل عند أهل الصناعة الحديثية فقدبين ذلك الحافظ ابن رجب في «شرح علل الترمذي» (٦٢٤/٢) في بيان معنى قول ابن معين «هو عن قتادة ضعيف». اه. يعنى ليس بشيء.

٥- قلت: ولما كان حديث «الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب، عن الخطيب في «التاريخ» من رواية أبى هلال عن قتادة عن أنس مرفوعًا كما بينا آنفا ورواية أبلى هلال عن قتادة شديدة الضعف مضطرية ليست بشىء الخامسة والأربعون غير محفوظة فالحديث واه. العلة الأخرى له: التدليس: قتادة بن دعامة السدوسي البصرى ذكره الحافظ ابن حجر

·J

- Italic

20

in the

في «طبقات المدلسين» المرتبة الثالثة رقم (٢٦) وقـال: «هو مشهور بالتدليس، اه. وقد بين في مقدمة هذا الكتاب منهجه في هذه المرتبة فقال: الثالثة: من أكثر من التدليس فلم يحتج الأئمة من أحاديثهم إلا بما صرحوا فيه بالسماع».

ولما كان الحديث كما تبين من التخريج آنفا أخرجه الخطيب في «التاريخ من رواية أبي هلال عن قتادة عن أنس مرفوعًا ولم يصرح فيه قتادة بالسماع، بل رواه معنعنا، فالحديث مردود بالسقط في الإسناد سقطا خفيًا بالتدليس وبالطعن في الراوي أبى هلال خاصة وأن روايته عن أبى هلال خاصة وأن روايته عن أبى هلال باطلة فهذه الرواية أيضا تزيد الحديث وهنا على وهن.

هذا الحديث الذي خرجته لجنة إعداد وتطوير المناهج بالأزهر الشريف تخريجا في الحاشية بغير تحقيق بل تخريجًا مقتضبًا من رواية واحدة. قالت: أخرجه أبو داود من حديث أبي هريرة، ويا ليتهم خرجوا رواية أبي هريرة كاملة، ولوأنهم فعلوا ذلك لوجدوا رواية أبى هريرة هذه أخرجها أمير المؤمنين في الحديث في «التاريخ الكبير، كما بينا آنفا وحكم على الحديث بأنه «لا يصح».

#### سادسًا: الحديث الثاني

«المؤمن ليس بحقود» هذا الحديث أورده أيضًا أبو حامد الغزالي في «الإحبياء»

(٤٦/١) في كتاب «العلم» باب «آفات المناظرة» تحت «آفة العقد، بصيغة الجزم فقال: «ومنها الحقد فلا يكاد المناظر بخلوعنه وقد قال صلى الله عليه وسلم: «المؤمن ليس بحقود».

قلت: ولقد نقلته لجنة إعداد وتطوير المناهج من المتخصصين بالأزهر في كتاب «المطالعة والإنشياء» (صرا٤) المقرر على الصف الثالث الثانوي بالأزهر الشريف بصيغة الجزم، وهذا الحديث لم تذكر له اللجنة تخريجًا ولا تحقيقا في حاشية الكتاب، وهو الحديث الوحيد الذي ذكره أبو حامد الغزالي في هذه الآفة اللجنة وجعله أساسًا لها.

#### سابغا: التحقيق:

١- قال الحافظ العراقي في «تخريج الأحياء» (٤٦/١): «حديث المؤمن ليس بحقود؛ لم أقف له على أصل، اه.

والله أسسال أن يجزي عن الإسلام والمسلمين لجنة تطوير المناهج بالأزهر الشريف خير الجزاء والتي قامت هذا العام بحذف قصة «الحوت المسمى بهموت، والذي يحمل الأرض على ظهره» من مقرر الصف الثانى من تفسير النسفى حيث أوردنـــا هــذه القصة في هذه السلسلة: «سلسلة تحذير الداعية من القصص الواهية» الحلقة (١٥٤) عدد شعبان 

هذا ما وفقنى الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

# قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المحاز الحلقة

اجماع أئمة السلف المتبعين على اثبات الصفات الفعلية وغيرها من صفات الخبر دون ما تفرقة بينهما وصفات المعاني، وعلى نفي التشبيه والتجسيم عن الحميع

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه .. وبعد ،

فبعد أن أوضحنا خطأ ما عليه المعطلة ومن تابعهم في قضية إنكار أو تأويل صفات الفعل بزعم تنزيه الله عما يوهم التشبيه أو التجسيم، قول ابن الماجشون ت ١٦٤، وأن التنزيه لا يعنى تعطيل ما وصف الله به نفسه في كتابه نقلناه عنه آنفاً، وإبّان رده على وعلى لسان رسوله، وإنما الجهمية خوضهم في الكيف يعنى: التسليم للنصوص المثبتة لها مع نفى مشابهة صفات الله لصفات خلقه، وبعد أن سقنا لذلك كلام الأمام الجويني وكلام إمام المذهب أبى الحسن الأشعرى في ترسيخ هذه المعاني، من المهم - حتى نقطع الطريق على من يتعصبون إلى مذهب جهم بن صفوان تاركين وراء ظهورهم ما كان عليه سيد الموحدين وصحابته الغر الميامين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين أن نشير إلى أن جميع أئمة الدين من أهل السنة على ذلك ولم يشذ منهم أحد .. ونذكر

هنهم :

#### ١ - أقوال أئمة الإسلام في نفى التشبيه والمثلبة عن صفات الأفعال وغيرها، مع اثباتها:

اعداد/

فقد نص - قبيل ما سبق أن الذي أفضى بهم إلى التشبيه فالتعطيل - على أن الجهمية «إنما أمرُوا بالنظر والتفكر فيما خلق، وإنما يقال: (كيف)

أجمع أنمية السليف على اثبيات صفيات الله تعاليي الفعلية وغيرها من صفات الخبر دون تفرقة سنهما.

لن لم يكن مرة ثم كان، أما من لا يحول ولا يزول ولم يزل وليس له مثل، فإنه لا تعلم كيف هو إلا هو ... وقول أبي يوسف القاضي يعقوب ت ١٨٢، كما في التوحيد ٣٠٦ /٣ لابن مندة، قال: «أمَرنا الله أن نوحده، وليس التوحيد بالقياس لأن القياس بكون في شيء له شبه ومثل، والله تعالى وتقدس لا شبه له ولا مثل له ... وقول فقيه العراق وتلميذ أبى حنيفة محمد بن الحسن ت ١٨٩: «اتفق الفقهاء كلهم من المشرق إلى المغرب على الإيمان بالقرآن والأحاديث التي جاء بها الثقات عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في صفة الرب من غير تفسير - يعنى: قال به الجهمية والمؤولة الذين ابتدعوا تفسيرات للصفات تخرجها عن ظاهرها وتفضى إلى تعطيلها - ولا وصف ولا

د . محمد عند العليم الدسوقي

تشبيه، فمن فسر شبئاً من ذلك فقد خرج مما كان عليه النبي وفارق الجماعة، فانهم لم يتفوا ولم بفسروا، ولكن آمتوا يمافي الكتاب والسنة ثم سكتوا، فمن قال بقول جهم فقد فارق الجماعة، لأنه وصفه بصفة لا شيء»، وكان جهم هذا قد سُئل عن صفة الله فدخل بيته ثم خرج بعد أيام فقال: (هو هذا الهواء مع كل شيء وفي كل شيء)، قال أبو معاذ اللخي معلقاً: (كذب عدو الله، بل الله على العرش كما وصف نفسه)، فأثبت له تعالى فعل الاستواء الذى نفاه جهم وتبعه في نفيه متأولة الأشاعرة إلى يوم الناس هذا، فإنهم ما أوَّثوا إلا بعد أن شبهوا ثم عطلوا.

وممن نصّوا على نفى التشبيه عن عموم الصفات مع إثباتها: نعيم بن حماد ت ٢٢٨ - وذلك فيما ذكره له الذهبي في العلم واللالكائي في شرح السنة -قَالْ: «مَن شَبِّه الله بخلقه فقد كفر، ومن أنكر ما وصف به نفسه فقد كفر، وليس فيما وصف الله به نفسه ولا رسوله تشبيهاً ... وشيخ البخاري إسحاق بن راهويه ت ٢٣٨ قال -وقد نقله عنه الذهبي في العلو -: «إنما يكون التشبيه لو قيل: (يد كيد، وسمع كسمع أو مثل سمع)، فإذا قال: (سمع كسمع أو مثل سمع) فهذا التشبيه، وأما إذا قال: (يد وسمع وبصر كما قال الله)، ولا يقول: (كيف؟)، ولا يقول: (مثل)، فهذا لا يكون تشبيها، وهو كما قال الله: (ٹیس کمثله شيء)».

4

F.

12310

- 110115

.10

- I mile

الخامسة والأربعون

ر ر من عطل شيئاً من صفات الله ياخراجها عن ظاهرها فقد خرج مما كان عليه النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه، فإنهم لم ينفوا ولم يفسروا .

ولأحمد بن حنبل ت ٢٤١ قبيل موته قوله: «أخبار الصفات تمركما جاءت بلا تشبيه ولا تعطيل»..وللمزني فقيه الديار فيما نقله عنه الذهبي في العلو: «الحمد لله.. جلّ عن المثل، فلا شبيه له ولا عديل.. صفاته غير مخلوقات، دائمات أزليات، ليست محدثات فتبيد، ولا كان من شبه المخلوقين، عال على مربنا ناقصاً فيزيد، جلت صفاته عرشه بائنٌ من خلقه»..

وللدارمي ت ٢٨٠ قوله في (الرد على المريسي) ومن قال بقوله، كما في (عقائد السلف) للنشار ص ٢٩٤، «أما قولك؛ إن كيفية هذه الصفات وتشبيهها بما هو موجود في الخلق خطأ، فإنا لا نقول إنه خطأ كما قلت بل هو عندنا كفر، ونحن لكيفيتها وتشبيهها بما هو موجود في كما لا نشبهها ولا نكيفها، لا نكفر بها ولا نكذب، ولا نبطلها بتأويل الضَّلاَل.

وكان مما جاء في عبارة ابن سريج فقيه العراق بعد أن ذكر

الكثير من صفات الفعل والخبر، قوله كما في العلو واجتماع الحيوش: «اعتقادنا في حميع ما نطق به المصطفى وفي الآي المتشابهة - يعنى من ناحية الكيف -: أن تقبلها ولا تردها ولا نتأولها بتأويل المخالفين ولا نحملها على تشبيه المشبهين ولا نزيد عليها ولا ننقص منها ولا نكيفها، ولا نترجم عن صفاته بلغة غير العربية، ولا نشير إليها بخواطر القلوب ولا بحركات الحوارح، بل نطلق ما أطلقه الله ونفسر ما فسره النبى وأصحابه والتابعون والأئمة المرضيون من السلف المعروفين بالدين والأمانة، ونجمع على ما أجمعوا عليه ونمسك عما أمسكوا عنه ونسلم للخبر الظاهر والآبة الظاهر تنزيلها، لا نقول بتأويل المعتزلة والأشعرية والجهمية واللحدة والمجسمة والمشبهة والكرامية والمكيفة، بل نقبلها بلا تأويل ونؤمن بها بلا تمثيل، ونقول: الإيمان بها واجب والقول بها سنة وابتغاء تأويلها بدعة، ١.ه وعن شيخ المالكية في عصره محمد بن القاسم المصرى ت ٣٥٥ قوله - كما في العلو -: "الحمد لله أحق ما بدا .. جل عن المثل، بلا شبَه ولا عدل" .. وعن الإمام الخطابي ت ٣٨٨ كما في الفتح ١٣/ ٤١٧ قوله: "وليس اليد عندنا الحارحة إنما هي صفة جاء بها التوقيف، فنحن نطلقها على ما جاءت ولا نكيفها، وهذا مذهب أهل السنة والجماعة"، وقوله كما فالعله: فأما الكلام في الصفات وما

جاء منها في الكتاب والسنن الصحيحة، فإن مذهب السلف: إثباتها وإجراؤها على ظاهرها ونفي الكيفية والتشبيه عنها"..

وعن ابن أبي زمنين ت ٣٩٩ في كتابه (أصول السنة) قوله: "صفات رينا التي وصف بها نفسه ف كتابه ووصفه بها تبيه صلى الله عليه وسلم، ليس في شيء منها تحديد ولا تشبيه ولا تقدير".. وعن الأمام الزاهد معمر بن زياد ت ٤١٨، قوله في وصبة له، "أحست أن أوصى أصحابي بوصية من السنة، وأجمعُ ما كان عليه أهل الحديث وأهل التصوف والمعرفة"، إلى أن قال: "وأن الله استوى على عرشه بلا كيف ولا تشبيه ولا تأويل".. وعن أبي بكر الخطبب ت ٤٦٣ فيما نقله عنه الذهبي في العلو وابن قدامة في (دم التأويل)، قوله: "أما الكلام في الصفات، فأما ما روى منها في السنن الصحاح فمذهب السلف اشاتها واجراؤها على ظواهرها، ونفى الكيفية والتشبية عنها، والأصل في هذا أن الكلام في الصفات فرع عن الكلام في الذات ونحتذى في ذلك حذوه ومثاله، وإذا كان معلوما أن إثبات رب العالمين إنما هو إثبات وجود لا إثبات تحديد وتكبيف، فكذلك إثات صفاته، فإذا قلنا، (يد) و(سمع) و(بصر)، فإنما هو إثبات صفات أثبتها الله لنفسه، ولا نقول: إن معنى

77 استواء الله تعالى على عرشه معلوم ، وكيفيته مجهولة ، والسسؤال عن ذلك من البدع المحدثات .

(اليد): (القدرة)، ولا إن معنى (السمع) و(البصر): (العلم).. ولا نقول: إنها جوارح وأدوات للفعل، ولا نشبهها بالأيدي والأسماع والأبصار التي هي جوارح وأدوات للفعل، ونقول: إنما وجب إثباتها لأن التوقيف ورد بها، ووجب نفي التشبيه عنها".

ومما أورده الذهبي في العلو عن الأصبهاني ت ٥٣٥. قوله: "مذهب مالك والثوري والأوزاعى والشافعي وحماد بن سلمة وحماد بن زيد وأحمد والقطان وابن مهدى وابن راهوبه: أن صفات الله التنى وصف بها نفسه ووصفه بها رسوله من السمع والبصر والوجه واليدين وسائر أوصافه، إنما هي على ظاهرها المعروف المشهور، من غير كيف يتوهم فيها، ولا تشبيه ولا تأويل" .. ومن كلام الحافظ الذهبي نفسه في العلو ص ١٠٤ تعليقا على ما قاله ماثك من أن (الأستواء معلوم والكيف مجهول): "وهو قول أهل السنة قاطبة، أن: كيفية

الاستواء لا نعقلها بل نجهلها، وأن استواءه معلوم كما أخبر في كتابه، وأنه كما يليق به، لا نتعمق ولا نتحذلق ولا نخوض في لوازم ذلك نفياً ولا إثباتاً، بل نسكت ونقف كما وقف السلف، ونعلم أن لو كان له تأويل لبادر إلى بيانه الصحابة والتابعون، ولا وسعهم إقراره وإمراره مع ذلك أن الله لا مثل له في صفاته ولا في استوائه ولا في نزوله، تعالى عما يقول

الظالمون علواً كسراً". ويقول ابن قدامة المقدسي ت ٢٢٠ ٢ لعة الاعتقاد -وبنحوه في ذم التأويل - بعد أن ذكر جملة من الصفات: "فهذا وما أشبهه مما صح سنده وعُدلت رواته، نؤمن به ولا نرده ولا تحجده، ولا نتأوله بتأويل بخالف ظاهره، ولا نشبهه بصفات المخلوقين ولا بسمات المحدّثين، ونعلم أن الله لا شبيه له ولا تظبر، وكل ما تخيل في الذهن أو خطر بالبال فإن الله بخلافه".. ويقول الحافظ ابن كثير ت ٧٧٤ في تفسيره (ثم استوى على العرش .. الأعراف/ ٥٤) - وبنحوه في رسالة (العقائد) -: "الظاهر المتبادر إلى أذهان المشبهين منفى عن الله، فإن الله لا يُشبِهُه شيء من خلقه وليس كمثله شيء وهو السميع البصير، بل الأمركما قال الأئمة، منهم، نعيم بن حماد الخزاعى شيخ البخارى قال من شبه الله بخلقه كفر ،

التوحيك المشر ١٤٢٧ هـ - العدد ٥٣٠ - السنة الخامسة والأربعون

ومن جحد ما وصف الله به نفسه كفر، وليس فيما وصف الله به نفسه ولا رسوله تشبيه، فمن أثبت لله ما وردت به الآيات الصريحة والأخبار الصحيحة على الوجه الذي يليق بجلال الله، ونفى عنه النقائص فقد سلك سبيل الهدى".. والحق أن كلام الأئمة في هذا أكثر من أن

#### يحصى. 7 -نصوصهم - وعلى رأسهم الأشعري-لِلا نَضِ النّجسيم والحدوث عن صفات الأفعال مع إثباتها:

وقد كثرت مقولات أئمة الهدى في تفى التجسيم بجميع لوازمه عن صفات الأفعال وغيرها، ونذكر منها على سبيل المثال: مقولة إمام المذهب أبى الحسن الأشعري، فقد ذكر في كتابه (مقالات الإسلاميين) ص ٢١١ - ونقله عنه كالمؤيدين له صاحبا الحموية والعلو - ما نصه: "قال أهل السنة وأصحاب الحديث - وبالطبع فالأشعري في آخر ما ختم به حياته بمثل إماما ورأسا من رؤوسهم -: ليس سبحانه بجسم ولا بشبه الأشياء، وأنه على العرش كما قال: (الرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ أَسْتَوَى ) طه/ ٥)، ولا نقدم بين يدى الله في القول، بل نقول: استوى بلا كيف، وأنه نوركما قال: (أللهُ نُوَرُ ٱلسَمَوَتِ وَٱلأَرْضِ) التور/ ٣٥)، وأن له وجها كما قال: (وَبَبْغَى وَجُهُ رَبِّكَ ) الرحمن/ ٢٧ )، وأن له يدين كما قال: (خَلَقْتُ بِيَدَى ) ص/ ٧٥)، وأن له عبنين كما قال: (تجرى بأغينا) القمر/ ١٤)، وأنه يجيء يوم القيامة هو وملائكته كما قال: ( وَجَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلُكُ صَفًا صَفًا) الفجر/ ٢٢)،

ā.

3.

P.

V731 & - 1ate - YO

- السنة الخامسة والأربعون

**77** أجمع السلف على أن الله يجيء يوم القيامة والملك صفا صفا لعرض الأمم وحسابها وعقابها وثوابها .

# "

وأنه ينزل إلى السماء الدنيا كما جاء في الحديث، ولم يقولوا شيئاً إلا ما وجدوه في الكتاب أو جاءت به الرواية عن رسول الله".

وفي كلام له في غابة الدقة والأهمية، يقول الأشعري في الأجماع الخامس برسالته إلى أهل الثغر ص ٢١٨: "لا يجب إذا أثبتنا هذه الصفات ثه عز وجل على ما دلت العقول واللغة والقرآن والإجماع عليها، أن تكون محدّثة، لأنه تعالى ثم يزل موصوفا بها، ولا يجب أن تكون أعراضاً لأنه لم يكن جسما وإنما توجد الأعراض في الأجسام، ويُدل بأعراضها فيها وتعاقبها عليها على حدثها.. كما لا يجب أن تكون نفس الباري عزوجل جسما أوجوهرا أو محدودا أوفي مكان دون مكان أو في غير ذلك مما لا يجوز عليه من صفاتنا لمفارقته لنا". وفي كلام لا يقل أهمية عن سابقه يقول في الاجماء الثامن ص ٢٢٧: "وأجمعوا على أنه يجيء يوم القيامة والملك صفا صفا لعرض الأمم وحسابها وعقابها وثوابها، فيغفر لن

يشاء من المذنبين ويعذب منهم من يشاء كما قال، وليس مجيئه حركة ولا زوالا، وإنما يكون المجيء حركة وزوالا إذا كان الجائى جسما أو جوهراً، فإذا ثبت أنه عز وجل ليس بجسم ولا جوهر ثم يجب أن يكون مجيئه نقلة أو حركة، ألا ترى أنهم لا يريدون بقولهم: (جاءت زيدا الحمي)، أنها تنقلت إليه أو تحركت من مكان كانت فيه إذ ثم تكن جسما ولا جوهرا، وإنما مجيئها إليه وجودها به، وأجمعوا على أنه عز وحل ينزل إلى السماء الدنيا وليس نزوله نقلة، لأنه ليس بجسم ولا جوهر، وقد نزل الوحى على

النبى عند من خالفنا". ه. فهؤلاءهم أهل السنة والجماعة، يسوق الأشعرى إجماعهم الذى ثم يخرمه ولا يتأتى لأحد مهما عظم أمره أن يخرمه بمخالفته، والذي تمثل في: أن تنزيه الله إنما يكون بإثبات كل ما أطلقه على نفسه بما في ذلك ما جاءت به الأيات والأحاديث التي أسماها الأشاعرة بالظواهر الموهمة، إثباتا بلا كيف ولا تأويل، وتنزيها بدون تعطيل أو تجسيم أو تشبيه تصفات المخلوقين، وهذا هو صواب ما أخطأ فيه الأخرون في معنى تنزيه الله تعالى.. فالأشعرى حاله في تنزيه الله كحال السلف، هو محافظ على مبدأ التنزيه، مقاوم للمعطلة بتأويلاتهم غير المستندة على نص الذين ينفونها.

وإلى لقاء آخر نستكمل الحديث. والحمد لله رب العالمين.

السلام على التباري ال ار الشتاء تحدث فيه حاذن الله تعالى-تقات يقمنا زهده الحالات احتى تعود علينا بالنفع والأحمد الكثيبة

121201 Cn

#### أولاء الرياح والريح،

-الرياح والربح في كتاب الله: - جاءت كلمة الرباح فالقرآن الکریم فے عشر آیات کلھا رحمة وعطايا وخيرات فمثلا قوله تعالى: ( وَمِنْ وَإِيَنِهِ: أَن رُسِلَ ٱلرَائِحَ مُبَشِّرَتِ وَلِيُذِيقَكُمُ مِن رحميد) (الروم: ٢١).

- وجاءت كلمة الربح في القرآن الكريم في عشرين آية معظمها عذاب وعقاب وخراب فمثلا: قوله تعالى

(يَيْحُ فِيْهَا عَذَابُ أَلِيمُ ۞ تُدَمِّرُ مَّتِيءٍ بِأَمَر رَبُّهَا فَأَصْبَحُوا لَا يُرَيّ إِلَّا مُسْكِنَّهُمْ كَذَلِكَ خَجْرَى ٱلْقَوْعَ المجرين) (الأحقاف: ٢٤- ٢٥). ٢- فزع النبي صلى الله عليه وسلم من الريح:

أ- عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: ما هبت الريح إلا جثا رسول الله صلى الله عليه وسلم على ركبتيه وقال «اللهُمُ احقلها رحمة ولا تجعلها عَدْابًا، اللَّهُمَ اجْعَلْها رِياحًا، وَلا تَجْعَلْها رِيحًا». (صحيح أخرجه الإمام الشافعي في

(YOT /1: AXI) ب عن عَائشة، زَوْجَ النُّبِيُ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ، تَقُولُ؛ كَانَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ إِذَا كَانَ يَوْمُ الرِّيح وَالْغَنَّمِ، عُرِفَ ذَلِكَ فِ وَحُهِهُ، وَأَقْتَلَ وَأَدْتَرَ، فَاذًا مَطَرَتُ سُرَّ به، وَذَهَبَ عَنْهُ ذَلِكَ، قَالَتُ عَائشَةُ: فَسَأَنْتُهُ، فَقَالَ: «إِنِّي خُشيتُ أَنْ بَكُونَ عَذَابًا سُلَّطُ عَلَى أَمَّتى»، وَيَقُولُ، إِذَا رَأَى المطرّ: «رَحْمَة» صحيح مسلم (199).

ج - كان أَنْسَ بْنُ مَالِكَ، بَقُولُ: «كَانَت الرِّيحُ الشَدِيدَةُ اذَا هَنْتُ عُرِفٍ ذَلِكَ فِي وَجُهِ النَّسِيُّ صَلّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ» صحيّح الدخارى (١٠٣٤).

- معنى الحديث: يقول أنس رضى الله عنه: كانت الريح الشديدة إذا هبت غرف ذلك في وجه النبي صلى الله عليه وسلم أي: أصابه فرّع شديدٌ وظهرت آثار الخوف والقلق على وجهه الشريف، خشية أن تكون تلك الريح إعصاراً ١- لا تسب ولاتشتم الريح:

مدمراً، أو عقوبة سماوية، كتلك التي وقعت لقوم هود، فكانت عليهم عاصفة شديدة، قلعت أشجارهم وهدمت ديارهم، كما قال تعالى في وصف ما أحدثته فيهم من كوارث (تَدَمَرُ كُلُ شَيْء بِأَمْر رَبِّهَا)، حتى أنها كانت ترفع المرأة بين السماء والأرض كأنها جرادة، وكانت ترميهم بالحجارة فتدق أعناقهم، ولهذا كان صلى الله عليه وسلم إذا اشتدت الريح بخشى أن تصاب أمَّتُه بما أصبب به أو لتلك.

صلاح عبد الغائق محمد

ويُستفاد من الحديث، أنه يُستحب استشعار الخوف عند هيوب الرياح والعواصف الشديدة، وذلك من الفطنة؛ لأنّ الريح كثيراً ما تكون دماراً خرابا وعذابا، كما تدل عليه الجوادث المتكررة على مر العصور والأزمان. منار القاري .(14./4)

#### - ماذا أفعل مع الريح؟

- Ituit Ibilamk elk (paço

- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ اقَالَ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ: • لَا تُسْبُوا الرُيح قَائَها مَنْ رَوْح اللَّه تَأْتِي بِالرِّحْمَة وَالْعَذَابِ، وَلَكَنُّ سَلُوا اللَّه مِنْ خَيْرِهَا وَتَعَوَّدُوا بِاللَّه مِنْ شَرِّهَا، صحيح سنن ابن ماجه (٣٧٢٧)، وأبي داود (٥٠٨٨).

- قال الشافعي رحمه الله: لا ينبغي لأحد أن يسبُّ الرياحَ؛ فإنها خلقٌ لله تعالى مطيع، وجندٌ من أجناده، يجعلُها رحمةً ونقمةً إذا شاء. الأذكار للنووي (١٨٠/١).

- لا تشتموها-أي الريح - ولا تلعنوها للحوق ضرر فيها؛ فإنها خلق من خلق الله مقهور مدبر، وإنما تَهب بمشيئة الله وقدرته، فلا يجوز سبّها فيرجع السب إلى من خلقها وسخرها.

- النهي عن سب الريح؛ لكونها إنما تَهب عن إيجاد الله لها وأمره إياها، فلا تأثير لها إلا بأمر الله، فمسبتها مسبة لله تعالى واعتراض عليه، وهو قدح في التوحيد. حاشية كتاب التوحيد (٢٥٦/١).

ā

4

.g

V731 a

- العدد • ٥٢ - السنة الخامسة والأربعون

- قَوْلُهُ، (هَانَّهَا مَنْ رُوح اللَّه) قَيلَ: الرُوحُ النَّفَسُ وَالْقَرَجُ وَالرِّحْمَةُ هَانُ قَيلَ: كَيْفَ يَكُونُ الرُيحُ مِنْ رَحْمَةَ هَانُها تَجِيءُ بِالْعَدَابِ. قُلْتُ: إذا كانَ عَدَابًا لَنْظَلَمَةً هَيَكُونُ رَحْمَةَ لِلْمُؤْمِنِينَ. الْجَاتِي مِنْ حَضْرَةِ اللَّه بَامُرَهُ الْجَاتِي مِنْ حَضْرَةِ اللَّه بَامُرَهُ قَلَا يَعِيبُ هَانَهُ تَأْدِيبُ وَالتَّأْدِيبُ حَسَنُ.حاشيةَ السَدِي حَسَنُ.حاشيةَ السَدي

لا لا الريح كثيراً ما تكون دماراً وخراباً وعذاباً، كما تدل عليه العوادث المتكررة على مر العصور والأزمان .



۲- اللجوء إلى الله تعالى بالدعاء:

- عَنْ عَائشَةَ، زَوْجِ النَّبِيَ صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم، أَنَّهَا قَالَتْ: كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ إِذَا عَصَفَت الرِّيحُ، قَالَ، دَاللَهُمَّ إِنَّي أَسْأَلُكَ خَيْرِهَا، وَخَيْرَ مَا هَيهَا، وَخَيْرَ مَا أَرْسِلَتْ بِه، وَأَعُوذُ بِكَ مَا أَرْسِلَتْ بِهِ، صحيح مسلم مَا أَرْسِلَتْ بِهِ، صحيح مسلم (٨٩٩).

- أرشدهم صلى الله عليه وسلم بالرجوع إلى خالقها وآمرها الذي أزمَّة الأمور كلها بيده، ومصدرها عن قضائه أن يسألوه خيرها وخير ما فيها، والاستعادة به من شرها وشر ما فيها، فما استجلبت نعمه بمثل طاعته وشكره، ولا استدفعت نقمه بمثل الالتجاء إليه والتعوذ به والاضطرار إليه ودعائه، شرع الله لعباده أن يسألوه ما ينضعهم، ويستعيدوا به من شر ما يُضرهم، فقيه عبودية الله وحده، والطاعة له، والإيمان به، واستدفاء الشرور به، والتعرض لفضله ونعمته، وهذه حال أهل

التوحيد. حاشية كتاب التوحيد (٣٥٦/١).

للنبا: البرق والرعد: - قال تعالى: (هُوَ الَّذِي يُرِيكُمُ الْبَرْفَتُ حَوْفًا وَطَعَمًا وَيُنَيْئُ الْتَحَابُ الْنِقَالَ ) (الرعد: ١٢). البرق: يخاف منه الصواعق والهدم وأنواع الضرر، على بعض الثمار ونحوها ويطمع في خيره ونفعه. تفسير السعدي (١/٤/١).

البرق، ضوء قويَ يَلمعُ فِيَ السَّماء على أَثَر تفريغ كَهْريائيَ فِي السُحاب. (معجم اللغة العربية الماصرة، (١٩٢/).

۲- قال تعالى: ‹ وَيُسَيّحُ ٱلرَّعَدُ بِحَمْدِهِ. وَٱلْمَلَتِكَةُ مِنْ خِفَيْهِ. وَيُرْسِلُ ٱلْشَوْعِنَ فَيْصِيبُ بِهَا مَن يَشَلَهُ وَهُمْ يُجْدِلُونَ فِي ٱللهِ وَهُوَ شَدِيدُ لِلْحَالِ، (الرعد: ١٣).

بسبح الرعد له تسبيحاً مقترناً بحمده والثناء عليه وتسبيخ الرعد حقيقة دنً عليها القرآن فنؤمن بها وإن لم نفهم تلك الأصوات فهو تعالى لا يخبر إلا بما هو حقًّ كما قال دران مِن سَنَ، إلَّا يُسَخُ خِيمِهِ. (الإسراء: ٤٤). صفوة التفاسير (٢١/٢).

- الرعد: صوت يُدوّي في السَّماء عقب وميض البرق، وهو ناتج عن اصطكاك السحاب، (معجم اللغة العربية الماصرة (٩٠٧/٢).

#### ومن الأداب والأدعية والأذكارية البرق والرعد:

أ- عُنْ ابْن عَبَّاس، قَالَ أَقْبَلَتْ يَهُودُ إِلَى النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ، فَقَالُواً، يَا أَبَا القَاسِم،

أَخْبِرْنَا عَنِ الرَّعْد مَا هُوَ؟ قَالَ: «مَلَكُ مَنَ الْلَائِكَة مُوَكَّلُ بالسَّحَاب مَعَهُ مَخَّارِيقُ مِنْ شَاءَ اللَّه، فَقَالُوا: فَمَا هَذَا الصَّوْتُ الَّذِي نَسْمَعُ؟ قَالَ: «زَجْرَةُ بِالسَّحَابِ إِذَا زَجَرَهُ مَتَى يَنْتَهِيَ إِلَى حَيْثُ أُمَرَ، قَالُوا: صَدَقْتَ. سن الترمذي (٣١١٧) صححه الألباني.

ب عن عبد الله بن الزيير: أنه كان إذا سمع الرعد ترك الحديث، وقال: «سبحان الذي يسبَح الرعد بحمده. والملائكة من خيفته، (الرعد، ١٣) ثم يقول: «إن هذا لوعيد شديد لأهل الأرض، صحيح الأدب المفرد.(٥٦٠).

ج - عَنْ أَبْنِ عَبَّاس رَضِيَ اللَّهُ عَبَّهُمَا قَالَ: كُنَّا مَغَ عُمَرَ رَضِيَ اللَّه عَنْهُ فِي سَفَر، فَاصَابَنَا رَعْدُ وَبَرَقٌ وَبَرَدٌ، فَقَال ثَنَا كَعُبُ رَضِيَ اللَّه عَنْهُ: مَنْ قَال حين يَسْمَحُ الرَّعْدَ، شَبْحَانَ مَنْ يُسَبُحُ الرَّعْدَ، فَقَلْنَا فَعُوفَيْنَا. مَنْ خيفته - ثَلاَثًا - عُوفَي مَنْ ذَلِكَ الرَّعْد، فَقَلْنَا فَعُوفَينًا. أخرجه الطبراني وحسنه ابن حجر كما في الفتوحات الريانية لابن علان ( ٤ / الريانية لابن علان ( ٤ /

#### ثالثا: الأمطار: من الآداب المختصة بالملر، منها:

۱- لا يدري متى يجيء المطر الا الله سيحانه:

أ - قال تعالى: ( إِنَّ أَلَهُ عِندَهُ. عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُتَزَلُفُ الْغَنِثَ وَيَعْدَرُ مَا فِي ٱلأَرْحَارُ وَمَا تَدْدِى نَفْشٌ مَاذًا تَصِحِبِ غَمَّا وَمَا تَدْرِى نَفْشٌ بأَى

ع الحديث: اطلبوا ع الحديث: اطلبوا استجابة الدعاء عند التقاء الجيوش، وإقامة الصلاة، ونزول الفيث.

أَيْضِ تَعُوثُ إِنَّ أَلَقَهُ عَلِيدُ خَيدًا ) (تقمان: ٣٤).

ب عن أبن عُمَر، قَالَ، قَالَ وَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَفْتَاحُ الْغَيْب حَمْسُ وَسَلَّمَ: «مَفْتَاحُ الْغَيْب حَمْسُ لاَ يَعْلَمُهَا إلَّا اللَّه: لاَ يَعْلَمُ أَحَدٌ مَا يَكُونُ فِي الأَرْحَام، وَلاَ يَعْلَمُ أَحَدٌ ما يَكُونُ فِي الأَرْحَام، وَلاَ تَعْلَمُ نَفْسُ مَاذَا تَكْسَبُ مَتَى يَجِيءُ المَرُر « صحيح البخاري (١٠٣٩).

-، مفتاح الغيب خمس «وإنما وصف هذه الخمسة وسماها مفتاح الغيب، لأنها أهم الأمور الغيبية التي حجبها الله عن علم الإنسان وإدراكه الحسي والعقلي، ولأن بعض الكهنة ولهذا ذكرها - صلى الله عليه وسلم -، ونفى أن يعلم بها أحد،

فقال ، لا يعلمها إلا الله. - أما معرفة الإنسان بنزول المطربواسطة الأرصاد الجوية فإن ذلك بعد ظهور العلامات، وليس غيباً، وكذلك معرفة الطبيب بالجنين ذكراً أو أنثى فإنه بعد التخلق وليس غيباً.

منار القاري (٢٩٣/٣). ٢ - الدعاء إذا رأى المطر: أ- روى الشافعي في د الأم عن مكحول، عن النبي -صلى الله عليه وسلم- أنه قال: «اطلبوا استجابة الدعاء عند التقاء الجيوش، وإقامة الصلاة، ونزول الغيث، صحيح الجامع (١٠٢٦).

ب- لحديث عائشة رضي الله عنها أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - كان إذا رأى المطر قال: «اللهم صيبا نافعًا» صحيح البخاري (١٠٣٢).

- معنى الحديث: تحدثنا - معنى الحديث: تحدثنا مائشة رضي الله عنها: «أنَ وسلم - كان إذا رأى المطر قال: صيباً نافعاً « أي: يسأل الله تعالى ويتضرع إليه أن يجعل هذا المطر كثيراً غزيراً نافعاً هذا المطر كثيراً غزيراً نافعاً للإنسان والحيوان سقيا رحمة، تُنْبتُ بها الأرض أعشابها، وتخرج من خيراتها، وتدر المواشي من ألبانها، لا سقيا عذاب تهدم وتغرق. ويستفاد منه: استحباب الدعاء عند نزول الأمطار،

ويستفاد منه: استحباب الدعاء عند نزول الأمطار، كما كان - صلى الله عليه وسلم - يدعو: لأن الدعاء عندها مستجاب. منار القاري (۲۹۰/۲).

٣ - ما يفعل إذا أصابه المطر: قال تعالى: (وَأَزَلْنَا مِنَ السَّمَا، مَامَ طَهُورًا ) (الفرقان: ٤٨).

عن أنس رضي الله عنه قال: أصابنا ونحن مع رسول الله صلى الله عليه وسلم مطر، قال: فحسر رسول الله صلى

כיו / מעל איזול - ולבונ

-10-11min

Itelaund elk (peet

ā

الله عليه وسلم ثوبه حتى أصابه من المطر، فقلنا يا رسول الله لم صنعت هذا؟ قال: «لأنه حديثُ عهد بربه، صحيح مسلم (٨٩٨).

- فَقُولُهُ حَسَرَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ حُوْيَهُ حَتَّى أَصَابَهُ الْطَرُ، فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ الله لم صَنَعْتَ هَذَا؟ قَالَ: (لأَنَّهُ حَدَيْتُ عَهْد بِرَيْه) مَعْتَى حَسَرَ، كَشَفَ، أَيْ كَشَفَ بَعْضَ بَدُنه وَمَعْنَى حَدِيثُ عهد بربه أي بتكوين ريه إياه، ومعناه أنَّ الْطُرَ رَحْمَةٌ وَهِيَ قَرِيبَةُ الْعَهْدِ بِخُلْقِ اللَّهِ تَعَالَى لَهَا فَيُتَبَرِّكُ بَهَا. وَفِي هَذَا الْحَدِيث دَلِيلُ لقول أصْحَابِنَا أَنَّهُ بُسْتَحُبُّ عند أوَّل الْمَطَر أَنْ يَكْشفَ غَيْرَ عَوْرَتِه ليَناله المطر، واسْتَدَلُوا بِهَدًا، وَفِيهِ أَنَّ الْمُضُولَ إِذَا رَأَى مَنَ الْفَاصَلَ شَيْئًا لَا يَعْرَفُهُ أَنْ يَسْالُهُ عَنْهُ لَيُعَلَّمُهُ فَبَعْمَلَ بِهِ وَيُعَلَّمُهُ غيره. (شرح النووي: .(197/7

٤- إذا كثر المطروزاد عن حده: عَنْ أَنَس بْن مَإلك، قَالَ: كَانَ عَنْ أَنَس بْن مَإلك، قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم يَخْطُبُ يَوْمَ جُمْعَة، فَقَامَ النَّاسُ، فَصَاحُوا، فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّه، قَحَطَ المَطْرُ، وَاحْمَرَت الشَّجَزُ، وَهَلَكَت الْيَهَائم، هَا ذَرُى فَي يَسْقِينا، هَقَالَ: «اللَّهُمَ اسْقِنا» مَرْتَيْن، وَايْمُ اللَّه، مَا ذَرَى فِي السَّمَاء قَزَعَة مَنْ سَحَابَ مَن النَّبِر فَصلَى، فَلَمًا انْصَرَف مَن تَزَلُ تُمُطر إلَى الجُمْعَة الَّتِي عَلَيْهِ وَسَلَمَ يَخْطُبُ، صَاحُوا عَلَيْهِ وَسَلَمَ يَخْطُبُ، صَاحُوا عَلَيْهِ وَسَلَمَ يَخْطُبُ، صَاحُوا

PA.

4

.g

V1310

- Ilahu

• ٥٢- السنة الخامسة والأربعون

رح عندماكان ينزل الطر كان النبي صلى الله عليه وسلم يحسر ثوبه ليتبليل ويقول: «حديث عهد بربه».

إلَيْه تَهَدَّمَت البُيُوتُ، وَانْقَطَعَت السُّبُلُ، هَادَعُ اللَّه يَحْبِسُهَا عَنَّا، هَتَبَسَّمَ النَّبِيُ صَلَّي اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم، ثُمَّ قَالَ، «اللَّهُمَّ حَوَالَيْنَا وَلاَ عَلَيْنَا، هَكَشَطَتُ المَدِينَة، فَجَعَلَتْ تَمُطُرُ حَوْلَهَا وَلاَ تَمَطُرُ المَدِينَة وَإِنَّهَا لَفِي مِثْلِ الإِكْلِيلِ. صحيح البخاري(١٠٢١).

(احمرت الشجر) تغير لونها من الخضرة إلى الحمرة من شدة اليبس. (فكشطت) انكشفت. (الإكليل) كل ما أحاط بالشيء والعصابة تزين بالجواهر) قد سمى الله كثرة المطر أذى فقال: (إن كَانَ بِكُمْ أَذَى مِن مَطَرٍ)

- فيه من الفقه: استعمال أدب النبي، (صلى الله عليه وسلم)، المهذَب وخلقه العظيم؛ لأنه لم يدع الله ليرفع الغيث جملة لتلا يرد على الله فضله وبركته وما رغب إليه فيه، وسأله إياه فقال: (اللهم على رءوس الجبال والأكام وبطون الأودية ومنابت الشجر) ؛ لأن المطر لا يضر نزوله في هذه الأماكن وقال: -

قال: (اللهم حوالينا ولا علينا)، فيجب امتثال ذلك في نعم الله إذا كثرت ألا يسأل أحد قطعها وصرفها عن العباد. شرح صحيح البخارى لابن يطال (١٣/٣).

الذكر بعد نزول المطر؛ عَنْ زَيْد بْن خَالد الْجَهَنِي، قَالَ: صَلَّى بِنَا رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ صَلاة الصُّنح بِالْحِدَنِيبَة فِ اثْر السَّمَاء كَانَتْ مِنَ اللَّيْلِ، فَلَمَّا انْصَرَف أَقْبَلْ عَلَى النَّاسِ فَقَالَ: «هَلْ تَدْرُونَ مَاذَا قَالَ رَبِّكُمْ؟» قَالُوا: الله وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: « قَالَ: أَصْبَحَ مَنْ عَبَادِي مُؤْمِنُ بي وَكَافَرُ، فأَمَّا مَنْ قَالَ: مُطَرْنَا بِفَضْلِ اللهِ وَرَحْمَتِهِ فَذَلِكَ مُؤْمِنُ بِي كَافِرُ بِالْكَوْكِ، وَأَمَّا مَنْ قَالَ: مُطْرَبًا بِنُوْءٍ كَذَا وَكَذَا فذلك كافريي مُؤمن بالكؤكب، صحيح البخاري (١٠٣٨) صحيح .(VI) alue

- قال العلماء؛ إن قال مسلم؛ مُطرنا بنوء كذا، مريداً أن النَّوْءَ هو الموجد والفاعل المحدثُ للمطر، صارَ كافراً مرتداً بَلا شكَّ. وإن قاله مُريداً أنه علامة لنزول المطر، فينزل المطر عند هذه العلامة، ونزوله بفعل الله تعالى وخلقه ، لم يكفر. واختلفوا في كراهته، والمختار أنه مكروه، ولأنه من ألفاظ الكفار، وهذا ظاهر الحديث، ونصَّ عليه الشافعي رحمه الله في الأم وغيره، والله أعلم.

ويُستحبّ أن يشكر الله سبحانه وتعالى على هذه النعمة، أعني نزول المطر. (الأذكار للنووي، (١٨٢/١).

والحمد لله رب العالمين.

أصول مكارم الأخلاق وجوامعها

الحلقة الثانية

مَآثرُ الصِّدَق وَأَثْرُهُ فِي حَيَاة المُسْلِمِينَ

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، ويعدُ،

فنكمل حديثنا عن الصدق في هذه الحلقة، فنقول وبالله تعالى التوفيق،

#### الصدق مع النفس:

الصادقُ مع نفسه نَقِيُّ المدخل والمخرج، حَسَنُ السَّيرَة، مُحسنُ السريرة، صَاحَة المَشرَبَ، طيبُ المطلب، وقد كان سلفنا الصالحُ أكثرُ الناس صدقًا مع أنفُسهم، هكانُوا فيه الغاية حتى بَلغُوا منهُ- أو كَادُوا- النَّهايَة، ومَعَ هَذَا كَانُوا يَتَهمونَها ويُـزِرُونَ عَلَيْها.

رَوَى هَشَامُ بِنُ حَسَّانَ، عَنْ مُحَمَّد بِن وَاسعِ: قَيْلَ لَهُ: كَيْفَ أَصْبَحَتَ؟ قَالَ: قَرِيْباً أَجَلي، بَعيْدا أَمَلي، سَيِّناً عَمَلَي (السير ١٢١٦) وَقَارَنْ هَذَا بِمَا حَكَاهُ الأَصْمَعِيُّ عَنْهُ قَالَ: لاَ صَافَ قُتَيْبَهُ بِنَ مُسْلِم قَالَ: لاَ صَافَ قُتَيْبَهُ بِنَ مُسْلِم قَالَ: لاَ صَافَ قُتَيْبَهُ بِنَ مُسْلِم قَالَ: اللَّمَاءِ فَالَهُ أَمرُهم، سَأَلُ هُوَ ذَاكَ فَ المَيْمَنَةِ جَامِحُ عَلَى قَوسه، يُبَصِيصُ بِأَصْبُعِه نَحْوَ أَحَبُ إلَيْ مَنْ مائَةَ أَلْف سَيْف شَهِيْر، وَشَابً طَرِيْرِ (السير، السَر).

وَلَقَدُ كَانُوا يَعُدُّونَ ذَلِكَ مِنْ

علاَج النُّفُوسِ وَشفَاء الصُّدُونِ بَلَ قَالَ بِعضَهم: أَنْفَعُ الصُدُقَ أَنْ تُعَرَّ للَهِ بِعُيُوبِ نَفْسِكَ (الحلية: ٢/٩٦).

12111 /m

وَقَالَ بَعْضُهُمْ؛ لاَ يَشَمُّ رَائحَةَ الصِّدْق عَبْدٌ دَاهَـنَ نَفْسَهُ أَوْ غَيْرَةً اه مدارج السالكين ٢٦٤/٢ ، الفوائد : ص ٩٩. قَالَ الوَلِيْدُ بِنُ مُسْلِمٍ: سَأَلْتُ الأَوْزَاعَـيَ ، وَسَعِيْدَ بَنَ عَبْدِ العَزِيْزِ، وَابْنَ جُرَيْجٍ: بَنْ طَلِبِتُمَ

العلمَ؟ كُلُّهُم يَقُوْلُ: لنَفْسِي، غَيْرَ أَنَّ ابْنَ جُرَيْجٍ، فَإَنَّهُ قَالَ: طَلبْتُهُ إِلنَّاسِ.

قُلْتُ: مَا أَحْسَنُ الصَّدْقَ، وَالْيَوْمَ تَسْلُلُ الْمَقَيْبَ الْعَبِيَّ: لَنْ طَلِبِتَ العَلْمَ؟ فَيُبَادرُ، وَيَقُوَّلُ، طَلِبتُهُ للَه، وَيَكَدْبُ، إِنَّمَا طَلِبَهُ لِلدُّنْيَا، وَيَا قَلَّهُ مَا عَرَفَ مِنْهُ (السير،٣٢٨/٦).

#### الكذب أدوى الأدواء :

الكذبُ داءٌ من أدوَى الأَدْوَاءِ، سبيلُ أصحابها أسوأُ سبيلَ، ومَقيلُ أهلها شَرُ مَقيل، مَن ابتُلى به فَنَفَعُه قليلُ، وَضَرِرُه

وَبِيلَ، بل لا يُرجَى فلاحُه، ولا يلُوحُ نَجاحه، إنه يصُمُّ الآذانَ عن الحقَّ ويُعمي البصائرَ، ويخلـمُ القلوبَ، ويفسدُ السرائرَ، ويُوقع في النُفوس من المحن والإحن ضرائرَ، ويخالفُ بصاحبه المطريقَ، ويضرُق من الناس الفريق، ويضرُق الوجهَ حتَّى كانَه مسْحُ أَسُودُ، قال تعالى: " وَيَوَمَ ٱلْيَسَة تَرَى الْذِيلَ كَنَواً عَلَى الله وَجُوهُهُم أَسَرَدُهُ " الزمر: ٢٠.

د . عماد عبسی

وما مَنْ كَاذَبِ إلاَّ وعَلَيْه سَرَابِيلُ منَ الْخَيبة والعَارِ، وتَغْشى وَجْهَه سَحَابَة ذُلُّ وهَـوَانِ، يَعْرِفُ ذلكَ الْمَتَفَرُّسونَ، ومَنَ بَلَغَ هذَا الْمِلغَ فَبِطَنُ الأَرْضِ - وَالله- خيرٌ لَهُ من ظهرهاً، ومخالطَةُ الْوحوشِ أَسلَمُ مَن مُخَالطَته.

ومًا أصابَنا ما أصابَنا من الهزيمة- بل الهزائم – إلا بتخلُف الأُمَّة عن فضيلَة الصدقَ.

فالكَدْبُ آفةُ قاتلةُ، وكم قَصَمَ الكَدْبُ طُهورًا فَرِدُها عَلَى

أَدْبَارِهَا حَائِرةَ ثَكَلَى؟ وَكُمْ خَيَّبَ مَسْعَى أَقُوَامٍ بَعُدَ مَا كَانَ يُرْجَى خَيْرُهُمْ؟ وَقَدْ خَابَ مَنْ كَذَبَ واقْتَرَى.

وَمِنْ حَرْمَانِه وَخُذُلانِه مَا قَالَهُ رَاهَعُ بَنُ أَشْرَسٍ، كَانَ يُقَالُ، مِنْ عُقُوبَة الكَذَّابِ أَنْ لاَ يُقْبَلَ صَدْقُهُ. وَأَنَا أَقُولُ، مِنْ عُقُوبَة الْفَاسِقِ اللُبْتَدِعِ أَنْ لاَ تُذْكَرُ مَحَاسِنُهُ الهُ شَرَحِه ١/٩٠. لاين رَجِه ١/٩٠.

لَقَدُ اقْشَعَرَتْ الأَرْضُ وأَظْلَمَتْ السَّمَاءُ وَظهرَ الْفسادُ فِي الْبرُ وَالْبَحْرِمن كَذب الْكَاذبِينَ، وَذَهَبِتُ الْبِرِكَاتُ وِقَلْتِ الْخِيرَاتُ وتسكد درت الحسياة من نفاق المنافقينَ، وَبَكَى ضوءُ النَّهَارَ وظلمة الليل من الأغمال الخبيثة والأفعال الفظيعة وشكا الكرام الكاتبون والمعقبات إلى رَبِّهم منْ كَثرة الْفُوَاحش وغلبة المنكرات والقبايح وهذا وَاللَّه مُنْدَرُ بِسَيْل عَدَاب قَدْ انْعَقَدَ غَمَامُهُ وَمُؤذنُ بِلَيْل بلاء قد ادلهم ظلامه والنجاة في البُعْد عَنْ هَذَا الطريق ومجانبة هَذَا السَّبِيل بتَّوْبَة نُصُوحٍ مَا دَامَت التَّوْبَةُ مُمكنَةً وبابُها مَفْتُوحٌ، قَبْلَ أَنْ يُقَال إِنَّ الْبَابَ قَدْ أَعْلَقٍ، والأَمِرَ قَدْ عُلَق، «وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنْقَلْبٍ يَنْقَلْبُونِ».

ふう

.l

V7314 -

(a) (

• 20 - السنة الخامسة والأربعون

ولَئَنْ كَانَتُ الحسناتَ بالصّدق تَزْكُو وتَنْمو، هَإِنَّها بالكذب تضيعُ وتذهبُ إلى الغَيْر، وإنَّ يومًا يفرُّ المرء من أمّه وأبيه، ويشحُ بحسناته من أهْله وذويهَ، لحقيقٌ بأن يحافظ عَليها ولا يدعُها نَهْبًا للمَعَاصِي والسيِّئاتِ وحقوق العباد.

ر ر الكـذبُ داءً مـن أدوَى الأدواء، سبيـل أصحابها أسـوأ سبيل، ومقيـل أهلها

"

فَاحْرِصْ عَلَى الصِّدق حرْصَ مَنْ أَقْلَتَتْ مِنْهُ نَاقَتُه وعَلَيْهَا طَعَامُه وِشَرَابُه وَهُو بِأَرْضِ فلاة، وابْحَتْ عَنْهُ بَحْثَ مَنْ ضَاعَ غَ التُّرِب حَاتَمُه، فإنَّكَ إِنْ فَعَلْتَ خَرَجَ الكذبُ مِنَ القَلْبِ فَلاَ يَجِدُ إِلِيهِ رَجُوعًا وَلا مَنَابَاً. وِمَا أَجْمَلَ قَوْلِ القَائِلِ:

ولا تَتَرَيَدُ فِي حَدِيثُ سِمعتَهُ

بِكَذِبٍ فَإِنَّ الكَذَبِ لَلْمَزْءِ وَاصْعُ ولَمَّ أَرْ مُثْلُ الصَّدِقِ أَسَنَى لَأَهْلَهَ إِذَا جَمَعَتْهِمٍ وَالَرُجَالَ الجامعُ

(تهذيب الكمال: ٥٢٧/١٢) واعلم أن الصدق والكذب ضدان كالماء والنار، أو كالضبُّ والحوتَ لا يجتمعان، قال مَالكُ بن دينار، الصُدْقُ وَالْكَذِبُ بَعْتَرِكَان في القلب حتى يُخرج أحدهما صاحبة (حلية الأولياء ٢/٢٦٠) وقال ابن القيم: الصُدْقَ بَرِيدُ الإيمان ودليله ومركنه وسائقه وَقَائِدُهُ وَحَلْيَتُهُ وَلِبَاسُهُ، بَلْ هُوَ لَبُهُ وَرُوحُهُ، وَالْكَدْبُ: بَرِيدُ الكفر والنفاق وذليله ومركنه وسائقه وقائده وحليته ولباسه وَلَيْهُ، فَمُضَادَة الْكَذَبِ للإيمَان كَمُضَادَة الشُرْكَ لَلتَّوْحَيد، فلأ يَجْتَمعُ الْكَذَبُ وَالإِيمَانُ إلا وَيَطْرُدُ أَحَدُهُمَا صَاحِبَهُ،

وَيَسْتَقَرُّ مَوْضِعَهُ اهـ زاد المعاد ١٧/٣ هَ

الكَدْبُ أَسَّاسُ الشَّجُورِ، كَمَا قَالَ النَّبِي- صلى اللَّه عليه وسلم -: " إِنَّ الْكَدْب يهدي إلَى الْفُجُور وَإِنَ الْفُجُوَر يهدي إلَى النَّارِ"

والكُذَّابُ صاحبُ نفس مَهينة، فَلا يَكْذِبُ الْكَاذِبُ إِلاَّ مَنْ مَهَانَة نَفْسه عَلَيْه، وكَما أن كُل عمل صَالح، ظاهر أو دَاطن منشؤة الصَدْقُ، فَكَذَلِكَ كُلْ عمل فاسد ظاهر أو باطن منشؤه الكذب، وخطورة الكذب في كونه يقلب الحقائق والتصورات فيجعل الحق باطلا والناطل حَقًا وَالْخَيْرِ شَرًّا وَالشَرِ خَيرًا، ويقيم البدع مَقَام السَبْن، وَيُنزل النفس مقام العقل، ويجعل الهوى مقّام الرُّشد، ويضع الضلال موضع الهدى، وَالمُنكرَ مقام المُعْرُوف، وَالْجِهِلْ مَقَامَ العلم، والرياء مقامَ الإخلاص، وَالْبَاطِلِ مِقَامَ الْحِقْ، وِالْدَاهِنَة مقام النصيحة، والظَّلم مقام الْعدْل، فَيُفْسدُ عَلَى العبد كلُّ فعل وقول فلا ينتفع بلسانه ولا بأغماله.

قَال ابَنَ القيم: الْكَذَبُ أساسُ الْفَجُور... وَأُولُ مَا يسري الْكَذِبُ مَنَ النَّفس إلَى اللُّسَانَ فيفسَدُهُ ثمَّ يسري إلَى الْجَوَارِح فيفسد على اللُّسَان أَقُوَاله هَيعم أقسد على اللُّسَان أَقُوَاله هَيعم الْكَذَب أَقْوَاله وأعماله وأحواله فيسَتحكم عَلَيْه الفسياد ويترامى داؤه إلَى الَهلكة إن لم تُدْركهُ رحمةُ اللَّه بدواء الصَدْق يقْلَع تلْكَ من أَصْلَهَا اه الفوائد،

وكـــمْ مــن أنــاســن تَـظَـاهَـرُوا بِالْصُدق وِهُمْ لَيْسُوا كَذَلِكَ كَمَا قَالَ الْقَائِلُ:

#### أمًا الدُيَارُ فَإِنَّهَا كَدَيَارَهُمُ

وَأَرَى رِجَالُ الحَيْ غَيرَ رِجَالُها وهَ وَلَا مَ إِذَا دَخَلُوا الكيرَ وامتُحثُوا حَقَّتُ الحقائقَ، وطاحَتُ الدقائقُ وزاغتُ الأبصارُ وطَغَتُ، فانقلبوا بحرمانِ نعمة الله وفضله، لأجل متاع قَليل، وكَانَ مَا كانَ مَن الكذب والأفتراء، ولاَ يخفَى هذا عَلى كلُ حَاذقِ يصير.

#### غراس الصدق:

لكلُ شجرة بذرةٌ تُبدَرُ، وغَرِسٌ يُغرِسُ، فَاذا زَكَى المَنبَتُ، وطَابتُ التريةُ، ووضَعَ البِذرةَ صاحبُها وتعاهَدَها بالسَّقي والزَّرع فإنها تَنبُت نباتًا حسنًا باذن ربها.

وَلَّا غرسَ كعبُ بنُ مالك شجرةَ الصدق وسقاها ورواها حتى صارت كالنخل باسقات لها طلعٌ نضيدٌ، وأضحَى أصلَهَا ثابتًا وفرعُها في السماء أدرك (تَوْفِيقُ الله كعبًا وَصَاحبَيْه فيما جَاءُوا بِهِ مِنَ الصِّدْق، وَلَم يَخْذَلْهُمْ حَتَّى كَذَبُوا وَاعْتَذَرُوا بِغَيْرِ الْحَقِ، فَصَلَحَتْ عَاجِلْتَهُمْ وَفَسَدَتْ عَاقَبَتُهُمْ كُلِّ الْفُسَادِ، وَالصَّادقونَ تَعَبُوا فِي الْعَاجِلَة بَعْضَ التَّعَبِ فَأَعْقَبُهُمْ صَلاحَ الْعَاقبَة وَالْمُلاَحَ كُلْ الْفَلاح، وَعَلَى هَذَا قَامَت الدُنْيَا وَالأَحْدَرَةَ، فَمَرَارَاتُ الْمُبَادى حَلاوات في الْعَوَاقِب، وَحَلاوات الْمُنَادى مَرَارَاتَ فِي الْعَوَاقِب) اه زاد المعاد ٣/٥٠٥. وقد شهد النَّبِيُّ- صَلَّى الله

قسم سُبَحانة الخلق إلى قسمين؛ سُعداء، وأشقياء، فجعل السُعداء هم أهل المستدق والشَصيديق، والأشقياء هم أهل الكذب والتُكذيب.

# "

عَلَيْهِ وَسَلَمَ - لكعب بقوله: (أَمَّا هَذَا فَقَدْ صَدَقٌ) رواه البخاري.

قالَ ابنُ القيم- في فوائد قصة تخلف كعبِ بَنِ مالكِ عَنَ غزوةِ تبولكَ-:

وَمَنْهَا؛ عظَم مقْدَار الصَّدْق، وَتَعْلِيقُ سَعَادَة اللَّنْيَا وَالآخرَة، وَالـنَّجَاة منْ شَرَهما بَهَ، هَمَا أَنْجى اللَّه مَنْ أَنْجَاهُ إِلاَّ بالصَّدْق، وَلاَ أَهْلَكَ مَنْ أَهْلَكَهُ إِلاَّ بِالْكَذِب، وَقَدْ أَمَرَ اللَّه سُبْحَانَهُ عَبَادَهُ الْمُؤْمِنِينَ أَنْ يَكُونُوا مَعَ الصَّادِقينَ، فَقَالَ: وَكُونُوا مَعَ الصَّدِقِينَ ، (التوبة: (119).

وَقَدْ فَسَّمَ سُبْحَانَهُ الْخَلْقَ إلَى قَسْمَيْنِ: سُعَدَاءَ، وَأَشْقَيَاءَ، هُجَعَلَ السُّعَدَاءَ هُمْ أَهْلَ الصَّدْقِ وَالتَّصْدِيقِ، وَالأَشْقَيَاءَ هُمْ أَهْلَ الْكَدْبِ وَالتَّحُدِيبِ، وَهُوَ قَالسَّعَادَةُ دَاسَرَةٌ مَعَ الصَّدْقِ وَالتَّصْدِيقِ، وَالشَّقَاوَةُ دَائِرَةٌ مَعَ الْكَدْبِ وَالتَّحْدِيبِ اه زاد الماد در المَحد

وقد وصَف مَالكُ بنُ دينًار

ناشئَةَ الصِّدْقِ وَصُفًا دَقِيقًا فقَالَ:

انَ الصَّدْقَ يَبْدُو فِي الْقَلْبِ ضَعَيفًا كَمَا يَبْدُو نَبَاتُ النَّخْلَة بَبْدُه غُصْنًا وَاحِدًا فَاذَا نَتَفَهَا صَبِيٍّ ذَهَبَ أَصْلُهَا وَإِنْ أَكَلَتُهَا عَنْزُ ذَهَبَ أَصْلُهَا فَتُسْقَى فتنتشر وتسفى فتنتشر خثى يَكُونَ لَهَا أَصْلُ أَصِيلٌ يُوطَأ وَظلَ يُسْتَظلَ بِهِ وَثَمَرَةً يُؤكلُ منْهَا، كَذَلِكَ الْصَدْقُ مَنْدُو في القلب ضعيفًا فيتفقده صاحبه ويزيده الله تعالى وَيَتَغَقّدَهُ صَاحِبُهُ فَيَزِيدُهُ الله حَتَّى يَجْعَلَهُ اللَّه بَرَكَة عَلَى نَفْسه وَيَكُونَ كَلاَمُهُ دَوَاءُ للخاطئين "حلية الأولياء . MAO/Y

وقال أيضًا: " أَتَـدُرُونَ كَيْفَ يَنَبُتُ الْبِرُ ؟ كَرَجُل غَرَزَ عُودًا فَـإِنْ مَرَّ صَبِيٌ فَنَتَفَهَا ذَهَبَ أَصْلُها وَإِنْ مَرَّتْ بِه شَاةٌ أَكَلَتْهَا ذَهَبَ أَصْلُها وَيُوشَكُ إِنْ سُقِيَ وَتَحُوهِدَ أَنْ يَكُونَ لَهُ طَلً يُسْتَطَلُّ بِه وَثَمَرَةٌ يُوْكَلُ مِنْهَا "

(حلية الأولياء ٢٢/٢٣). وإذا تربى البيت على الصدق صار موروثا لهم، قَال عَبْد الرحمن بْن مهدي: كان أَبُو جعفر(عُمَيربن يزيد بْن عُمَير) وأبوه وجده قومًا يتوارثون الصدق بعضُهم عَنْ بعض (تهذيب الكمال:

#### جزاء الصدق:

اعلم – رحمني الله وإياكَ – أنَّه لا أنفعَ من الصدق، ومن أجمل ما في الصدق أنه ينفعُ صاحبَهَ في الدنيا والآخـرة هينالُ به العبدُ منُ أَنْوَاع الْسَرَّاتِ وَحَلَاوَةِ

الرُّضًا وَخَلَع الْقَبُولِ ما كُتِبَ له، وما منْ خَيرَ تَلْقَاهُ وَشَرُّ تُوَقَّاهُ إِلا وسَبِبُه الصدَقُ.

قَـالُ تَعَالَى: " هَـذَا يَـوُمُ يَنْفَعُ الصَّـادقين صدقهم "، وَقَـالُ أيضًا: " فَـاذَا عَـزَمَ الأُمْـرُ فَلَوْ صَدَقُوا اللَّه لَكَانَ خَيْراً لَهُم "

#### ومن جزاء الصدق أمورً:

الأول: صدْقُ الله عبدَه: يُفصحُ عَن هذَا مَوقفٌ لصحَابِيً لا يَكَادُ يُعرفُ اسمُهُ، لكنَّه كُتبَ بشهادة نبوية وتزكية مصطفويَّة من الصادقينَ، فهنينًا لَهُ أنَ لا يعرفه أهلُ الأرض، وحسبُه أن يعرفه أهلُ السَّمَاء.

عن شدًّاد بن الهاد: " أنَّ رجلاً من الأعراب، جاءً إلى النبي صلى الله عليه وسلم فآمنَ به واتَّبِعَه، ثم قال: أهاجرُ معَكَ، فأوصَى به النبيُّ صلى الله عليه وسلم بعض أصحابه، فلمًا كانتُ غزوة خيبر غنم النبي صلى الله عليه وسلم فيها شيئًا، فقسم، وقسَمَ له، فأعطى أصحابَه ما قسم له، وكان يَرْعَى ظهرَهم، فلما جاءَهم دفعوه إليه، فقال: ما هذا؟ قالوا: قال: قسمته لك، قال: ما على هذا تبعتك، ولكن اتبعتك على أن أرمى إلى ههنا-وأشار إلى حلقه- بسهم فأموت، فأدخل الجنة، فقال: إن تصدق الله يصدقك، فلبثوا قليلا، ثم نهضوا في قتال العدو، فأتى به النبى صلى الله عليه وسلم يحمل، قد أصابه سهم حيث أشارَ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم أهُوَ هُوَ؟ قالوا: نعم، قال: صَدَقَ الله فصدقَهُ، ثُمَّ كَفْنُه النبيُّ صلى الله عليه وسلم

ā

F.

1

j

-177

الخامسة والأربعون

ومن أجمل ما لا الصدق أنه ينفغ صاحبه لا الدنيا والأخرة فينال به العبد من أنواع المزات وحلاوة الزضا وخلع أنقبول ماكتب له.

ي جُبَّة النبي صلى الله عليه وسلم، ثم قدَّمَه فَصَلَّى عليه، فكان فيما ظهرَ من صلاته، اللهمَّ هذا عبدُك، خَرَجَ مهاجَرًا في سبيلك، فتُتلَ شهيدًا، أنا شهيدٌ على ذلكَ ".

أخرجهُ النسائي بإسناد صحيح (٢٧٧/١)، وانظر أحكامُ الجِنائز ص: ٦٣-

الثاني: التوفيق لخيري الدنيا والأخرة:

من أخذ بناصية الصدق وقادهُ ع الحلُ والتَّرحَال، وأمسك بزمامه وسَاقَهُ ع رفقَ وجَمَال، كان أمامًا همامًا لا يُداهَع، وفاضلاً مُناضلاً لا يُنازَعُ، وذلك لتوفيق الله له إلى كلُ خَير.

قــالَ أَبَــنَ القَـيمِ، وَاللَّهُ يُثِيب الصَّـادِق بــانَ يوفقه للْقَيَام بمصالحَ دُنْـَيَـاهُ وآخـرتـه هَمَا استجلبت مصالحالدُنْيَا وَالآخرَة بمثل الصدُق اهـ الفوائد، ص

وقَالَ أَحْمَدُ بْنُ عَاصِمِ الأَنْطَاكِيُّ: (أَنْضَعُ الصِّدُقَ مَا نَفَى عَنَكُ الْكَذِبِ فِي مَوَاطِنِ الصُدُقِية (الْحِلَيَةُ: ١٨٣/٩) .

الثالث: مَنْحُ العبد قَدَمَ الصَّدْقِ، وَمَقْعَدَ الصَّدْقِ فِيَ الآخرة

إذا كانَ الصدقُ يُكسبُ صاحبَه في الدنيا هيئة بهية وحلة زهية، فإنه ينزلُ أهلَه في الدار الباقية المنازل الشريفة والمقاعد والرتب المنبغة.

قال ابن القيم: وجزاهم أي الصادقينَ بما صَدَقُوا أمرينَ: قَدَمَ الصَدُق، وَمَقْعَدَ الصَّدُقَ فَقَالَ تَعَالَى «وَبَشَر الَّذِينَ آمَنُوا أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صدُقَ عَنّدَ رَيُهِمْ» (بونس، ٢) وَقَالَ أيضَا، «إِنَّ الْتَقِينَ فِي جَنَّاتِ وَنَهَرٍ فِي مَقْعَدِ عَدَ مَا يُ

أَمًا قَدَمُ الصَّدْقِ، فَفُسُرَ بِالْجَنَّة، وَفُسُرَ بِمُحَمَّد صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهَ وَسَلَّمَ، وَقُسُرَ بِٱلأَعْمَالِ الصَّالِحَة، وَحَقِيقَةُ الْقَدَمِ مَا قَدَّمُوهُ، وَمَا يُقَدَّمُونَ عَلَيْهِ يَوْمَ الْقِيَامَة، وَهُمْ قَدَّمُوا الأَعْمَالَ وَالايمانَ بِمُحَمَّد صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلُّمَ، وَيَقْدَمُونُ عَلَى الْجَنَّة الَّتِي هِيُ جَزَاءُ ذَلِكَ.

هَمَنَّ فَسَّرَهُ بِهَا أَزَادَّ، مَا يَقْدَّمُونَ عَلَيْهِ، وَمَـنَّ فَسَّرَهُ بِالأَّعْمَالِ وَبِالنَّبِيُ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. هَلَأَنَّهُمْ قَدَّمُوهَا، وَقَدَّمُوا الإِيمَانَ بِهِ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ، هَالثَّلاَثَهُ قَدَمُ صَدْقٍ.

وَأَمَّا مَقْعَدُ الصُدْقِ، فَهُوَ الْجَنَّةُ عِنْدَ الرَّبُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى.

وَوَصْفُ ذَلْكَ كُلُّه بِالصَّدُق مُسْتَلْزِمٌ ثُبُوتَهُ وَاسَتقَرَارَهُ، وَأَشَهُ حَتًّى، وَدَوَامَهُ وَنَفْغَهُ، وَكَمَالَ عَائدَته. فَاتَهُ مُتَصَلٌ بِالْحَقُ سُبْحَانَهُ، فَاتَنُ بِهِ وَلَهُ، فَهُو صِدْقٌ غَيْرُ كَذَبَ، وَحَقَّ غَيْرُ بَاطل، وَدَائمٌ غَيْرُ زَائل، وَنَاهَعْ غَيْرُ ضَارًا، وَمَا لَلْبَاطل ومُتَعَلَّقَاتَهُ إلَيْه سَبِيلٌ وَلاَ مَدْخُلُ وللحديث بقية إن شاء الله.



alul بأهمية قضاء ا

اعداد/

المستشار؛ أحمد السيد على إبراهيم

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعدُ: فلقد تواترت نصوص الكتاب والسنة وإجماع الأمة سلفاً وخلفاً على فضل القرض وثوابه للمقرض، بل إن القرض في الشريعة الإسلامية من أبرز مبادئها، وأظهر معالها الدالة على سعيها للتيسير والتسهيل على قرَضًا حَسَدًا فَتُمَنِعَهُ لَهُ أَضَعَافاً حَثِيرةً وَاللَّهُ يَقْبِضُ فَرَضًا حَسَدًا فَتُمَنِعِفَهُ لَهُ أَضَعَافاً حَثِيرةً وَاللَّهُ يَقْبِضُ

كما أنَّ هذا الدين العظيم جاء بالحثَّ على التكافل بين أفراده، والحضَّ على التكافل بين أفراده، ومن صور هذا التكافل والتعاون، مشروعيَّةالقرض،فأباح للمحتاج أن يستدين عند حاجته، قال تعالى: «يتَأَيُّهَا الَّذِينَ المَوَّا إذَا تَدَايَنَمُ بِدَنٍ إلَنَهُ أَجَلٍ مُسَحَى فَاً حَتُبُوهُ » (البقرة: إلَهُ أَجَلٍ مُسَحَى فَاً حَتُبُوهُ » (البقرة: الآخرين قربة يتقرَّب بها العبد لربه تعالى، ففي الحديث: «ما من لربه تعالى، ففي الحديث: «ما من مسلم يُقرض مسلمًا قرضًا مرَّتَيْن إلا كان كُصدقتها مرَّة» (رواه ابن ماجه وصحَّحه الألباني).

#### استدانة في غير محلها:

هذا، وإن كانت الاستدانة للمقترض تأخذ الأحكام الشرعية الخمسة، فإن نذكر صورة اعتاد عليها الناس غير مستحبة، وقد تصل إلى التحريم، فمن الناس من يستدين لأمور تافهة، ليس لها أصل ولا محل من النظر، فتجده يستدين، ويوهن كاهله بالدين، ويرهق نفسه، ويريق ماء وجهه، من أجل غرض دنيوي زائد عن حاجته، أو أمر كمالى ليس له داء، كمن يستدين لشراء أثاث منزلى مع أن لديه أثاثًا جديدًا جيدًا، ولكن من باب المفاخرة والمجاراة، أو يشترى سيارة فارهة فاخرة باهظة الثمن، ولديه غيرها تقضى له متطلباته وحاجياته، فهذه الأمور وغيرها لا تستدعى أبدأ أن يستدين الإنسان، فريما استدان ومات فيحبس عن دخول الجنة، ويأتيه شعور الغم والهم في قبره، والوحدة والوحشة، والعذاب،

a

3.

F.

in the

5

السنة الغامسة والأربعوز

فلا يجد إلا ألم الدين. وكثير من المدينين غافلون عن خطورة عدم قضائهم لديونهم في الدنيا والآخرة، فأحببت أن أنبه هؤلاء إلى أهمية قضاء ديونهم من خلال الوقفات الأتية:

#### الوقفة الأولى: معنى الدين في اللغة والاصطلاحد

· معنى الدين في اللغة:

قال ابن منظور - رحمه الله - في تسان العرب: «الدَّين: واحد الديون، معروف. وكل شيء غير حاضر دَيِنٌ، والجمع أدْيُن مثل أغين، ودُيونُ ا ..... ودَنْتُ الرجل؛ أقرضته مَدينُ ومَدْيون.

معنى الدين في الاصطلاح:

قال ابن نجيم رحمه الله في فتح الغفار شرح المنار: «الدين لزوم حق في الذمة» فيشمل الحقوق المالية والحقوق غير المالية كصلاة فائتة وزكاة وصيام وغير ذلك، كما يشمل ما ثبت بسبب قرض أو بيع أو إجارة أو إتلاف أو جناية أو غير itte.

وطلب القرض ليس من المسألة المذمومة: الوقفة الثانية:

.9

9

- field

السنة الخامسة والأربعون

كتابة الدين والإشهاد عليه: الإشهاد على الدين أمر رياني قرآني، فيه حفظ للأموال من التلف أو الضياع، أو أن تكون طى النسيان، وقد أمر الله عباده بذلك فقال سبحانه: « يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ وَاصْوَا إِذَا تَدَايَنهُم بِدَين إِلَّهُ أَجَالِ مُسَعَى فَأَحْتُبُوهُ .... آية الدين (البقرة ٢٨٢).

وقال تعالى: (واستشهدوا شهيدين من

رجالكم) أمر بالإشهاد مع الكتابة لزيادة التوثقة، خطرا الديس يظهر على من (فإن لم يكونا رجلين فرجل 🕼 وامرأتان) وهذا إنما يكون ف الضروريات ولا الأموال وما يقصد به المال، وإنما أقيمت المرأتان مقام الرجل لنقصان عقل المرأة، كما جاء بالآبة: «أن تَضلُ إحداهما فتُذَكّر إحداهُما الأخرى».

#### اشتراط العدالة في الشهود

هذا، وقد استدل العلماء من قوله: (ممن ترضون من الشهداء) أنه دلالة على اشتراط العدالة في الشهود، وهذا مقيد، حكم به الشافعي على كل مطلق في القرآن، من الأمر بالإشهاد من غير اشتراط. وقد استدل من رد المستور بهذه الآية الدالة على أن يكون الشاهد عدلا مرضيا۔

الوقفة الثالثة: الترغيب في قضاء الديون: رغب الشرع في حسن القضاء، فهم ۱-من خيار الناس في الدنيا:

عن أسلم القبطي أبي رافع مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم، أنَّ رسولُ الله صلى الله عليه وسلَّمَ استسلفَ من رجل بَكرًا. فقدَمتْ عليه إبلَ من إبل الصدقة. فأمر أبا رافع أن يُقضى الرجلُ بكره. فرجع إليه أبورافع فقال: لم أجد فيها إلا خيارًا رياعيًّا. فقالُ: أعطه إداهُ. أنَّ خدارُ الناس أحسنُهم قضاء» (رواه مسلم).

والبكر- بفتح الباء-: هو الصغير، من الإبل والخيار الرباعي هو ما استكمل ست سنين.

وفي هذا الحديث: جواز الاقتراض والاستدانة، وإنما اقترض النبي صلى

#### Upload by: altawhedmag.com

يسن لأشيساء لأداعس

التي يمكن أن يستغني عنا

ات، بل معن الكماليات

الله عليه وسلم للحاجة، وكان صلى الله عليه وسلم يستعيد بالله من طلب القرض ليس من السؤال المغرم، وهو الدين. ٢- خيار عباد الله يوم القيامة: عن جابر بن عبدالله رضي الله عنهما قال، بالله من الغرم وهو الدين. قال رسول الله: «رحم الله رجلاً سمحاً إذا باء، وإذا اشترى، وإذا اقتضى» (رواه المخاري).

> وعن ثوبان مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: «من فارقَ الرُّوحُ الجسدَ وَهوَ بريءُ من ثلاث، دخلَ الجِنَّةَ: منَ الْكبر، والغُلول، والدَّين» (رواه ابن ماجه وصححه الألياني).

الوقفة الرابعة : الترهيب من الاقتراض

#### ومن عدم قضاء الدين:

ومع جواز الاقتراض، إلا أن الشرع قد رهب منه، ومن عدم قضائه بذكر بعض مثاليه ومنها:

۱- الدين خوف للنفس بعد أمنها:

عن عقبة بن عامر رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لا تُخيفوا أنفسَكم بعد أمنها. قالوا: وما ذاك يا رسولُ الله؟ قال: الدَّيْنُ.» (أورده المنذرى في الترغيب والترهيب وصححه الألياني).

۲- الذين يدعو إلى الكذب وخلف الوعد:

عن عائشة رضى الله عنها؛ أنَّ النبيَّ صلّى الله عليه وسلَّمَ كان يدعو في الصلاة «اللهمَّ إنى أعوذُ بك من عذاب القبر. وأعودُ بك من فتنة المسيح

الدَّجَال. وأعودُ بك من فتنة المحيا والممات. وأعود بك من المأثم والمغرم، قالت: فقال له قائلٌ: ما أكثر ما تستعيدُ من المغرم ما دسولَ الله؛ فقال « أنَّ الرحلَ اذا غرم، حدَّث فكذَب، ووعد فأخلَفَ» (رواه مسلم). 

" اللدفرية

المذميوم ، وقبد اقترض النبي

صلى الله عليه وسليم للجاحة

لكنه ف الوقت نفسة يستعين

في بداية عصر الاسلام،

كان النبي صلى الله عليه وسلم لا يُصلى على من مات وعليه دين، جزاءً لتهاونه، وحفظاً لمال غيره، فعَنْ أبي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، أنَّ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم، «كَانَ يُؤْتَى بِالْرَجُلِ الْلَبُتِ عَلَيْهِ الدَّيْنُ، فَيَسْأَلُ: هَلْ تَرَكَ لَدَيْنَه مِنْ قَضَاء؟ «فَإِنْحُدُثَأَنَّهُ تَرَكَوَفَاءَصَلَّى عَلَيْه، وَإِلاَّ قَبَالَ: صَلُّوا عَلَى صَاحِدَكُمْ، فَلَمَّا فَتَحَاللَّه عَلَيْهِ الْفُتُوحَقَالَ الْذَاوُلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ، فَمَنْ تُوُيُّغَ وَعَلَيْهِ ذَيْنٌ فَعَلَيَّ قَضَاؤُهُ، وَمَنْ تَرَكَ مَالاً فَهُوَ لْوَرَثْتَهَ» (متفق عليه).

1- تعذيبه في قبره وحبسه عن دخول الحنة:

عن جابر رضى الله عنه قال: «توُعُ رجلٌ فغسَّلْناه وحتَّطناه وكفبَّاه ثم أتينا به رسولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّمَ يُصلِّي عليه فقلنا تُصلِّي عليه، فخطا خُطًى ثم قال أعليه دَبِنُ قلنا ديناران فانصرف فتحمَّلها أبو قَتادةً فأتيناه فقال أبو قُتادةُ الديناران على فقال رسولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّمَ أحقَّ الغريمُ وبرئَ منهما اللِّتُ قال نعم

فصلى عليه ثم قال بعد ذلك بيوم ما فعل الديناران، فعاد إليه من الغد فقال قد قضيتهما فقال رسول الله صلى الله عليه وسلَّمَ الآنَ ونشعر بالعداب الحسدي بِرَدَتْ جِلدتُه» وفي رواية: الآنَ بَرَّدَتْ عَلَيْه جِلْدَهُ ، (أخرجه أحمد وحسنه دينه. الأثباني). فهذا الحديث يدل على

أن من مات وعليه دين،

بالعذاب الجسدى والنفسى حتى يؤدى عنه دينه، فيبقى في هذا العذاب حتى يُقضى عنه دينه.

فعلى المسلم أن يبادر إلى قضاء دينه في الدنيا، وعلى ورثته المسارعة إلى ذلك حتى لا يحبس عن دخول الجنة.

فعن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «نفس المؤمن معلقة، ما كان عليه دين» (أخرجه الترمذي وصححه الألياني). ومع ما للشهيد من خصال حميدة، ذكرها المقدام بن مَعْد يكَرِبَ، عن رسولُ الله صلى الله عليه وسلم قال: « للشَّهيد عندَ الله ستَّ خصال: يُغْفَرُ لَه فِي أوَّل دَفعة، ويَرى مقعدَه من الجنَّة، ويُجارُ من عداب القبر، ويأمنُ منَ الفَزعِ الأكبر، ويُوضعُ على رأسه تاج الوقار الياقوتة منها خير منَ الدُّنيا وما فيها، ويزوَّجُ اثنتَين وسبعينَ زُوجة منَ الحور العين، ويُشفِّعُ فِ سِيعينَ من أقاربه» (رواه الترمذي وصححه الألباني).

.J

- 11ab. - 10 - 11mile 1 belows & 18 (120)

وبغض له بشهادته كل ذنب، إلا أنه

نفسه تبقى معلقة يدينه والنفسي حتى يؤدي عنه

سيسأل عن الدين، فعَنْ عَبْدالله بْن عَمْرو بْن الْعَاص فقال إنما مات أمس فقال من مات وعليه دين، فإن رضي الله عنهما، أنَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم قَالَ: « يُغْفَرُ للشَّهِيد كُلَّ ذَئْب، إلاً الدُّيْنَ» (أخرجه مسلم). ٥- عدم تكفير ذنوب المدين: ولعظم دين المؤمن، وكثرة آثاره السيئة، نظر الإسلام لذلك نظرة عظيمة، حتى استثناه الله عز وجل من قاعدة المكفرات، وأصول

فإن نفسه تبقى معلقة بدينه، ويشعر الماحيات، عَنْ سَمُرَةَ بْن جُنْدُبٍ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ قَالَ: «خطينا رسولُ اللهُ صلّى الله عليْه وسلَّم، فقال: هاهنا أحَدُ، من بني فلان؟ فلم يجِنْهُ أحدٌ، ثمَّ قال: هاهنا أحدٌ من بني فلان؟ فلم يجنهُ أحدٌ، ثمَّ قال: هاهنا أحدُ من بني فلان؟ فقامَ رجِلْ، فقال: أنا يا رسولُ الله، فقالُ صلّى الله عليْه وسلم: ما منعَكَ أن تُجِيبَني في المرَّتين الأولَيين؟ إنَّى لم أنوَّه بكم إلَّا خيرًا، إنَّ صاحبَكُم مأسورٌ بدَينه، فلقد رايتُهُ أدًى عنْهُ حتَّى ما بِعَىَ أحدٌ يطلبُهُ بشيء» (أخرجه أبو داود، والنسائي، والحاكم إلا أنه قال: «إنَّ صَاحِبَكُمْ حُبِسَ عَلَى بَابِ الْجُنَّة بِدَيْن كَانَ عَلَيْه ».

زَادَ فِي رَوَايَة، «فَإِنْ شَنْتُمْ فَاقْدُوهُ، وَإِنْ شَنْتُمْ فَأَسْلَمُوهُ إِلَى عَذَابِ الله، فَقَالَ رَجُلْ: عَلَى دَيْنُهُ، فَقَضَاهُ» (قَالَ الْحاكم: صحيح على شرط الشيخين وصححه الألباني رحمه الله تعالى). وزاد الإمام أحمد: قال: « لقد رأيت أهله ومن يتحزن له قضوا عنه حتى ما جاء أحد يطليه ىشىء».

وللحديث بقبة إن شاء الله



جماعة انصار اسنة المحمدية

(1) اللحوة إلى الترحيك الكالص الطبر من جميع الشرائب، وإلى حب الله تعالى حبًا محيحًا صادقًا، يتمثل لإطاحته وتشراه، وحب رسيرك صلى الله طبه وسلم حبًا محيحًا صادقًا، يتمثل لإ الاتحكام به والتكاذه أسرة حسنة.

# $\bigcirc \bigcirc \bigcirc \bigcirc \bigcirc$

17

102

جماعة انصار السنة المحمدية

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين : القرآن والسنة الصحيحة، ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور .

## $\circ \circ \circ \circ$

۱۲ الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط: عقيدة وعملاً وخلقا.

## 0000

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - فيما لم يأذن به الله تعالى - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه .

العمل بالكتاب والسنة بفهم سلف الأمة

