

Upload by: altawhedmag.com

## CAN TO BE VILLE

فاعلم أنه لا اله الا الله



صاحبة الامتياز جماعة أنصار السنة الحمدية

المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د.مرزوق محمد مرزوق

التحرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت،۲۳۹۳۱۵۱۷ . فاكس ،۲۳۹۳۲۵۱۷

البريد الإلكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير،

GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات

ت:۲۰ (۲۹۳۹ Y۳۹۳۹ ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM الركز العام:

لا ۲۳۹۱۵۶۵۲-۲۳۹۱۵۵۷۲ هاتف Www.ansaralsonna.com

تنويه

إلى الأخوة مشتركي مجلة التوحيد بمصر، برجاء مراجعة مكتب البريد التابع لكم، والاتصال بقسم الاشتراكات في حالة عدم وصول المجلة، والإبلاغ عن اسم مكتب البريد التابع له المشترك؛ للتواصل مع المسئولين في هيئة البريد، وبحث الشكوى؛ لضمان وصول المجلة للمشترك في موعدها

والله الموفق

## مضاجأة كبرى

## رئيس مجلس الإدارة د عبد الله شاكر الجنيدي

## السلام عليكم

## تعظيم قدر الصلاة

بقدر ما تتعدل صلاتك تتعدل حياتك، وبقدر ما تصلح صلاتك يصلح سائر عملك الذي يكون عليه جزاؤك.

ألم تعلم أن الصلاة اقترنت بالفلاح؟ ففي النداء الشريف: «حي على الصلاة، حي على الفلاح»، فكيف تطلب من الله الفلاح وأنت لحقه عليك غير مجيب؟! إذا هانت عليك صلاتك فما الذي بعز عليك؟!

يُحْكى أن فأرة رأت جَمَلا فأعجبها، فَجَرَت خَطامه (حَبْله) فَتَبِعَهَا، فلما وصلت إلى باب بيتها وقفت متحيرة، ووقف الجَمل متأملاً؛ لصغر باب بيت الفأرة وحجمه الكبير جدًا، وقال للفأرة، إما أن تتخذي دارًا تليق بمحبوبك؛ أو تتخذي محبوبًا يليق بدارك. قال ابن القيم رحمه الله بعد أن أورد الأسطورة السابقة في كتابه «بدائع الفوائد» مخاطبًا كل مؤمن ومؤمنة: «إما أن تصلي صلاة تليق بمعبودك، أو تتخذ معبودًا يليق بصلاتك».

فمن تعود على تأخير الصلاة فليتهيأ للتأخير في كل أموره، في الزواج، في الذرية، في العافية، في التوفيق، وآخر ذلك التأخير عن دخول الجنة، فأين سيذهب إو أين سيقف إذا أخر عن دخول الجنة ؟ إ

### التحرير

## رئيس التحرير: جـمـال سـعـد حـاتــم

## مديرالتحريرالفني: حسين عطا القراط

## سكرتير التحرير: مصطفى خليل أبو العاطي

### الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد



#### ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرش ، السعودیة ۱ ریالات ، الإمارات ۱ دراهم ، الکویت ۵۰۰ فلس، الغرب دولار أمریکي ، الأردن ۵۰۰ فلس، قطر۱ ریالات ، عمان نصف ریال عماني ، أمریکا دولاران ، أورویا ۲ یورو الاشتراك السنوی

١- ق الداخل ١٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الحوالة القورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

۲- قالخارج ۲۰ دولاراً أو ۱۰۰ ریال سعودی
 أو مایعاد لهما

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة حساب رقم//١٩١٩

## في هذا العدد

| *  | الافتتاحية: الرئيس العام                       |
|----|------------------------------------------------|
| 7  | الكلمة الطيبة صدقة: د. عبد العظيم بدوي         |
| 1. | باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي                |
| ١٤ | الإحسان إلى الجار: عبده أحمد الأقرع            |
| 17 | باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق                 |
| 71 | دررالبحار؛ علي حشيش                            |
| 74 | منبر الحرمين: د. عبد الرحمن السديس             |
| ٧٧ | باب العقيدة: د. عبد الله شاكر                  |
| 71 | نظرات في الإجماع ومدونات نقله: محمد عبد العزيز |
| 47 | واحة التوحيد؛ علاء خضر                         |
| ۳۸ | دراسات شرعية: متولي البراجيلي                  |
| 24 | باب الفقه: د. حمدي طه                          |
| 20 | مع القصة في كتاب الله: عبد الرزاق السيد عيد    |
| 29 | الخوارج شر الخليقة: جمال عبد الرحمن            |
| 04 | تحذير الداعية من القصص الواهية: علي حشيش       |
|    | قرائن اللغة والنقل والعقل:                     |
| ٥٧ | أ. د. محمد عبد العليم الدسوقي                  |
|    | نبينا صلى الله عليه وسلم هو القدوة الحسنة:     |
| 11 | صلاح نجيب الدق                                 |
| 77 | أصول مكارم الأخلاق وجوامعها: د. عماد عيسى      |
|    | تذكير السلمين بأهمية قضاء الدُّيْن،            |
| 79 | المستشار أحمد السيد إبراهيم                    |
|    |                                                |

On of a fall and a fal

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر

فقد تحدثت في المقالين السابقين عن ست مسائل تحدر من التكفير أو المسارعة إليه، وأواصل في هذا اللقاء الحديث عن هذا الموضوع، فأقول مستعيثًا بالله تعالى سائلاً إياه التوفيق والسداد؛

#### سابعًا: لا بد من تحقق الشروط وانتمَّاء الموانع لإجراء الأحكام على المخالفين:

لقد وفَق الله أهل السنة إلى التأني والتثبت عند إجراء الأحكام على المكلفين، ولهذا وضعوا هذا الضابط، وهو ضرورة تحقق الشروط وانتفاء الموانع، وكان المقصود من وراء ذلك؛ التحقق من أهلية المكلف، وصلاحيته الشرعية لإجراء الأحكام عليه، وأبدأ هنا بذكر الشروط المعتبرة في هذا الباب، وهي كما يلي؛

#### ١- قيام الحجة على الشخص المعين:

قرر أهل السنة والجماعة أن التكفير لا يكون إلا بعد قيام الحجة، فمن لم يبلغه حكم الله في مسألة من المسائل، فلا يترتب عليه حكم فيها؛ لأن التكليف لا يثبت في حق المكلف إلا بعد بلوغه له، وقد دلت نصوص القرآن الكريم والسنة النبوية على ذلك، ومنه قول الله تعالى: ﴿ إِنَّا كَانَ ٱللَّهُ لِيُصِلُّ قَوْمًا بَعَدَ إِذْ هَدَنْهُمْ حَتَّى مُبِّنَ لَهُم مَّا يَتَّقُونَ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيدًى (التوبية ١١٥). وقد ذكر الإمام البخاري هذه الآية في الصحيح تحت باب عَنْوَنه بقوله: «باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم»، وقول الله تعالى: « 💢 كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِلُّ قَوْمًا بَعَدَ إِذْ هَدَنِهُمْ حَتَّى الْبَعْنَ لَهُم مَّا يَنْقُونَ إِنَّ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهُ ، (التوبة ١١٥)، قال العيني رحمه الله في شرحه: «أشار البخاري بهذه الآية الكريمة إلى أن قتال الخوارج والملحدين لا يجب إلا بعد إقامة الحجة عليهم، وإظهار بطلان دلائلهم والدليل عليه هذه الآية، لأنها تدل على أن الله لا يؤاخذ عباده حتى يبين لهم ما يأتون وما يذرون، (عمدة القاري ٣٦٩/١٩).

وهذا ما فهمه أثمة التفسير من هذه الآية؛ فهذا ابن جرير رحمه الله يقول فيها: «يَقُولُ تَعَالَى ذَكْرُهُ: وَمَا كَانَ الله ليَقْضَى عَلَيْكُمْ فِي



اسْتَغْفَارِكُمْ لَوتَاكُمُ الْمُشْرِكِينَ بِالضَّلاَلِ يَعْدَ إِذْ رَزَقَكُمُ الْهِدَائِةَ وَوَفَقَكُمُ للايمَانِ به وَيرَسُولِهِ، حَتَّى يَتَقَدُّمُ إِلَيْكُمْ بِالنَّهِي عَنْهُ فَتَتْرُكُونَ الانْتَهَاءَ عَنْهُ؛ فَأَمَّا قَبْلَ أَنْ نُمَيِّنَ لَكُمْ كَرَاهِمَةَ ذَلِكَ بِالنَّهِي عَنْهُ ثُمَّ تَتَعَدُّوا نَهْيَهُ إِلَى مَا نَهَاكُمْ عَنْهُ، فَإِنَّهُ لاَ يَحْكُمُ عَلَيْكُمْ بالضَّلال». (تفسير الطيري (TA/1)

وقال الشيخ رشيد رضا رحمه اللُّه: «أَيْ وَمَا كَانَ مِنْ شَأْنِ اللَّه تَعَالَى فِي حِلْمِهِ وَرَحْمَتِهِ وَلَا مِنْ

سُنَنه في خُلْقه الْتي هي مَظْهَرُ عَدْله وَحكْمَته أَنْ يَصِفَ قَوْمًا بِالضَّالِأَلِ، وَيُجْرِي عَلَيْهِمْ أَحْكَامُهُ بِالذُّمُّ وَالْعَقَابِ، بَغْدُ إِذْ هَدَاهُمْ إِلَى الإيمَان، وَشُرَحَ صُدُورَهُمْ بِالْإِسْلامِ، بِمُجَرَّدِ قَوْلِ أَوْ عَمَل صَدَرَ عَنْهُمْ بِخَطَّا الْأَجْتَهَادَ، حَتَّى يُنَبِّنَ لَهُمْ مَا يَتْقُونَ مِنَ الْأَقْوَالُ وَالْأَفْعَالُ، بَيَانًا حَلِيًّا وَاضِحًا لا شُبْهَةُ فيه وَلا إشكالُ». (تُفسير المنار: ١١/١). وقال الله تعالى: ﴿ مِّن ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِةٍ ۗ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّـهَا يَضِلُ عَلَيْهَا ۚ وَلَا نَرَرُ وَازِرَةٌ وِزَرَ أَخْرَىٰ وَمَا كُمَّا مُعَذِّبِينَ حَقَّى نَعْتَ رَسُولًا، (الإسراء: ١٥)، وقد بينت الآية أن من سنن الله تعالى المنبة على الحكم البالغة ألا يعذب أحدًا الا بعد اقامة الحجة الرسائية عليه.

قال ابن كثير: ﴿إخدار عن عدله تعالى، وأنه لا يعذب أحدًا إلا بعد قيام الحجة عليه بارسال الرسول إليه». (تفسير ابن كثير ٤٢/٣). ولقد أفاد وأجاد في تفسير هذه الآية العلامة محمد الأمين الشنقيطي رحمه الله، ومما قال فيها: «ظُاهِرُ هَدْه الآية الْكَريمَة؛ أَنَّ اللَّهِ جَلَّ وَعَلاً لا يُعَذُّبُ أَحَدًا مِنْ خُلْقِهِ لا فِالدُّنْيَا وَلا فِي الآخرة. حَتَّى يَبْعَثُ إِلَيْهِ رَسُولاً يُنَّذِرُهُ وَيُحَذِّرُهُ، فَيُغْصَى ذَلكَ الرَّسُولُ، وَيُسْتَمَرُّ عَلَى الْكُفْرِ وَالْعُصِيةَ يَعْدَ الإندار والإغدار.

وَقُدْ أَوْضَحُ جَلَّ وَعَلا هَذَا الْعُنى فِي آيَات كثيرَة، كَفُّولُهُ تُعَالَى: ﴿ زُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنِدُرِينَ لَثَلَّا تَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى أَلْقِ حُبُّنًّا بِعَدَ ٱلرُّسُلِ ،(النساء:١٦٥)،

التكفير لا يكبون الا بعد قيام كُلُّ أُحَد بارْسَال الرُّسُل، الحجية، فمن لم تتلفيه حكم الله في مسالة من المسائل، فلا بت تب عليه حكم فيها؛ لأن التكليف لا بثبت لا حق الكلف الا بعد بلوغه له . أَهْلَكُنَنهُم بِعَذَابِ مِن قَبْلُه، لَقَالُهُ أَ

وغزي (طه: ۱۳٤). وَأَشَارَ لَهَا فِي سُورَة الْقَصَص بِقُولِهِ: (وَلَزُلاَ أَن تُصِيبَهُم مُصِيبَةً بِما فَدَّمَتَ أَيْدِيهُمْ فَيُقُولُوا رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتُ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَّبِعُ مَايِئِكُ وَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِينَ ) (القصص: ٤٧)، وَقُوْلُهُ حَلَّ وَعَلاً: ( ذَالِكَ أَن لَمْ يَكُن زَبُّكَ مُهَاكَ ٱلْقُرَىٰ بِطُلْمِ وَأَهْلُهَا غَيْفِاُونَ ) (الأنعام: ١٣١)، وَقُوله: ( يَاأَهُلُ ٱلْكِنْبِ فَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبِيِّنُ لَكُمْ عَلَى فَثَرَةً بَينَ الرُّسُلِ أَن تَقُولُوا مَا خَامَنَا مِنْ بَشِيرِ وَلَا نَذِيرٌ فَقَدْ جَآءَكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ ) الآمة (المائدة: ١٩)، وكُفَّهُ له: (وَهَلْنَا كِنَنْتُ أَزَلْنَهُ مُسَارَكُ فَأَتَّعُوهُ وَاتَّقُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحُونَ ﴿ أَن تَقُولُوا إِنَّمَا أَنِنَ لَا أَنْ لَا ٱلكِئْبُ عَلَى طَالِهَتَيْنِ مِن قَبَلِنَا وَإِن كُنَّا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَعَنفِينَ ﴿ إِنَّ أَوْ نَقُولُوا لَوْ أَنَّا أَوْلَ عَلَيْنَا ٱلْكِنْتُ لِكُنَّا أَهْدَىٰ مِنْهُمْ فَقَدْ جَآءَكُم يَنَةً مِن زَبْكُمْ وَهُدُى وَرَحْسَةً ) الآمة (الأنعام: ١٥٥- ١٥٧)، إلى غَيْر ذلك من الآمات.

فَصَرَّحَ فَ هَذه الآبَة الْكُريمَة

بِأَنْ لاَ نُدُّ أَنْ يَقْطُعُ خُخُةُ

مُنشرينَ مَنْ أَطَاعَهُمْ بِالْجَنَّةَ،

وَهَٰذُهِ الْحُجِّةُ الَّتِي أَوْضَحَ

هُنَا قُطَعَهَا بِإِرْسَالُ الرُّسُلِ

مُنشَرِينَ وَمُنْذُرِينَ، يَبْنَهَا فَ

آخر سُورَة طه يَقَوْله: ﴿ وَلَّوْ أَنَّا

رَبُّنَا لَوْلَا أَرْسِلْتَ الَّتِنَا رَسُولًا

فَنَتَّبِعُ ءَاكِيْكَ مِن قَبِّل أَن نَّذِلَّ

وَمُثْدُرِينَ مَنْ عَصَاهُمُ ٱلثَّارَ.

وَيُوضَحُ مَا دُلْتُ عَلَيْهِ هَذهِ الآيَاتِ الْلَاكُورَةُ وَأُمْثَالُهَا فِي الْقُرْآنِ الْعَظِيمِ مِنْ أَنَّ اللَّهِ جَلَّ وَعَلاَّ لاً يُعَذِّثُ أَحَدًا إِلاَّ يَعْدُ الْائْذَارِ وَالْإِعْدَارِ عَلَى أَنْستَةَ الرُّسُلِ عَلَيْهِمُ الصَّلاَّةُ وَالسَّلاَّمُ، تَصْريحُهُ جَلْ وَعَلا فِي آيَات كَثيرَة: " بِأَنْ لَمْ يُدْخِلُ أَحَدُا الثَّارُ إِلاَّ بَعْدَ الْإِغْدَارُ وَالْإِنْدَارِ عَلَى أَنْسَنَة الرُّسُل، فَمِنْ ذَلِكَ قُولُهُ جَلْ وَعَلاَ: ﴿ كُمَّا ۖ الْفِي فِيا تَأْتُكُو نَذُورٌ ﴿ ﴿ ﴾ قَالُوا بِلَيْ قَدْ جَلَّمْنَا نَذِيرٌ فَكُذَّ ثِنَا وَقُلْنَا مَا نَزَّلُ أَلِنَّهُ مِن شَقَّتِهِ ، (الملك ٨٠٩).

وَمَعْلُومٌ أَنَّ قَوْلُهُ جَلَّ وَعَلاَّ: «كُلُّمَا أَنْقَىَ فِيهَا فَوْجٌ يَعُمُّ جَمِيعَ الأَفْوَاجِ الْلُقِينَ فِي النَّارَ».

(أضواء السيان ٤٧٢/٣).

وقول الله تعالى: « وَمَن يُشَاقِق قال الشافعي الله تعالى أسماء ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا لَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وصفات لا يسلع أحدا قامت عليه وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولُهِ، مَا تَولَّى وَنُصَالِهِ، جَهَنَّمُ وَسَآءَتُ مَصِيرًا ، (النساء ١١٥). ففي هذه الآية وعيد شديد لن خالف ما جاء به النبي صلى الله عليه بالرواية والفكن. وسلم، غير أنها اشترطت أن تقع المخالفة بعد البيان، وأن يقف المخالف على الهداية من خلال الوحي الإلهي، وهذا ما فهمه منها أئمة التفسير. قال ابن

> كثير: «ومن سلك غير طريق الشريعة التي جاء بها الرسول صلى الله عليه وسلم، فصارية شق والشرع في شق، وذلك عن عَمْد منه بعدما ظهر له الحق وتبين له واتضح له، (تفسيرابن كثير ٢٦٢/١).

> وقال الشوكاني في تفسيرها: «المشاقة: المعاداة والمخالفة، وتبين الهدى ظهوره، بأن يعلم صحة الرسالة بالبراهين الدالة على ذلك ثم يفعل المخالفة». (فتح القدير ١/٥١٥).

وقد دلت السنة القولية والعملية على ما دُل عليه القرآن، ومن ذلك ما رواه أبو هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمِّد بِيَده لا يَسْمَعُ بِي أَحَدٌ منْ هَذه الأمَّة يَهُودِي وَلا نَصْرَانِي ثُمَّ يَمُوتُ وَلَم يُؤْمِنُ بِالَّذِي أرْسلت به إلا كان من أصْحَابِ النَّارِي. (مسلم: ١٥٣). قال القرطبي: «وفيه دليل على أن من لم تبلغه دعوة الرسول صلى الله عليه وسلم ولا أمره، لا عقاب عليه ولا مؤاخذة، وهذا كما قال الله تعالى: رُومًا كُنَا مَعَذِينِ حَتَى نَعَتُ رَسُولًا » (الإسراء ١٥)، ومن لم تبلغه دعوة الرسول صلى الله عليه وسلم ولا معجزته فكأنه لم يبعث إليه رسول». (المفهم: 1/177).

وقال النووى: «فيه نسخ الملل كلها برسالة نبينا صلى الله عليه وسلم، وفي مفهومه دلالة على أن من لم تبلغه دعوة الإسلام فهو معذور، وهذا جار على ما تقدم في الأصول أنه لا حكم فيه قبل ورود الشرع على الصحيح، والله أعلم». (شرح النووي

على مسلم ١٨٨/٢).

الحجية ردها، فإن خاليف بعد ثبوت

الحجية عليه فهو كافير، فأمنا قبل

ثبوت الحجة عليله فمعدور بالجهل!

لأن علم ذلك لا يسدرك بالعقل، ولا

ومن السنة العملية الموضحة لذلك ما رواه البخاري عن الرَّبِيِّع بنتِ معوِّد قالت: «جَاءَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ فَلَاخُلُ حَيِنَ بُنِّيَ عَلَيَّ فَجَلْسُ عَلَى فَرَاشِي كَمَجُلْسكَ منى فجَعَلتُ جُوَيْرِيَاتَ لَنَا يَضَرِيْنَ بالدف وَيَنْدُبُنَ مَنْ قَتْلُ مَنْ آبَائي يُوْمَ بُدُر إِذْ قَالَتُ إِحْدَاهَنَ وَفَينَا نبيِّ يَعْلَمُ مَا فِي غَد، فَقَالَ: «دَعي هَده وَقولي بالذي كنت تقولينَ». (البخارى: ١٤٧٥).

فهذه الجارية نسبت علم الغيب للنبي صلى الله عليه وسلم وهو صفة لله وحده، ومع هذا لم يحكم عليها بكفر أو غيره بسبب جهلها، واكتفى بنهيها عن ذلك.

عَنْ عَبْد اللَّه بْن أبِي أَوْفَى قَالَ: لَّا قَدمَ مُعَاذُ منْ الشام سَجَدُ للنّبِيّ- صَلَى اللّه عَلَيْه وَسَلّمَ-. فقال: "مَا هُذَا يَا مُعَاذَ؟ " قَالَ: أَتَيْتُ الشَّامَ فَوَافَقْتُهُمْ يَسْجُدُونَ لأَسَاقَفَتهمْ وَيَطَارِقَتهمْ، فَوَدِدْتُ فِي نَفِسِي أَنْ نَفْعَل ذلك بِك، فَقَالَ رَسُولُ اللَّه- صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ-؛ "فلا تِفْعَلُوا، فإنَّى لَوْ كُنْتُ آمرًا أَحَدًا أَنْ يَسْجُدُ لَغَيْرِ اللَّهِ، لأَمَرْتِ الْمُرَاةِ أَنْ تَسْجُدُ لْزُوْجِهَا، وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّد بِيَدِه، لا تَوُدِّي الْمُرْأَةُ حَقَّ رَبُّهَا حَتَّى تَؤَدِّيَ حَقَّ زَوْجِهَا، وَلَوْ سَأَلُهَا نَفْسَهَا، وَهِيَ عَلَى قتب، لم تمنعُهُ". (صحيح سنن ابن ماجه: ۱/۲۱۳).

فهذا معاذ بن جبل سجد للنبي صلى الله عليه وسلم والسجود لغير الله شرك، ومع هذا لم يحكم عليه بشرك أو كفر، وعلى هذا جرى المحققون من علماء أهل السنة، فلم يطلقوا ألفاظ التكفير قبل البيان وبلوغ الحجة وانتفاء الشبهة.

قال يونس بن عبد الأعلى: سمعت الشافعي يقول: قال الشافعي «لله تعالى أسماء وصفات لا يسع أحدًا قامت عليه الحجة ردِّها، فإن خالف بعد ثبوت الحجة عليه فهو كافر، فأما قبل ثبوت الحجة عليه فمعذور بالجهل؛ لأن علم ذلك لا يدرك بالعقل، ولا بالرواية والفكر». قال الألباني: ورواه الهكاري وغيره بإسناد كلهم ثقات. (مختصر

وكلام الشافعي رحمه الله صريح وواضح في اشتراط الحجة، قال ابن تيمية : فليس وأن من لم تقم عليه فمعذور بالجهل، وقد قرر هذا أيضا الامام ابن تيمية رحمه الله، ونص على أنه لا يجوز تكفير المعين إلا بعد إقامة الحجة الرسالية حنى تقام عليه الحجة عليه، وفي هذا يقول: «وإذا عرف هذا فتكفير " المعين " من هؤلاء الجهال وأمثالهم- بحيث يحكم عليه بأنه من الكفار- لا يجوز الإقدام عليه إلا بعد أن تقوم

> على أحدهم الحجة الرسائية التي يتبين بها أنهم مخالفون للرسل وإن كانت هذه المقالة لا ريب أنها كفر. وهكذا الكلام في تكفير جميع " المعينين " مع أن بعض هذه البدعة أشد من بعض وبعض المبتدعة يكون فيه من الإيمان ما ليس في بعض قال بن تيمية : فليس لأحد أن يكفر أحدًا من المسلمين وإن أخطأ وغلط حتى تقام عليه الحجة وتبين له المحجة. ومن ثبت إيمانه بيقين لم يزل ذلك عنه بالشك ؛ بل لا يزول إلا بعد إقامة الحجة وإزالة الشبهة». (مجموع الفتاوي ۱۲/۵۰۰،۵۰۱).

> وبهذا يظهرأن التكليف لا يكون إلا بالشرع، وأنه لا يثبت في حق المكلف التكليف إلا بعد بلوغه له ووقوفه عليه، وهذا هو الراجح من أقوال أهل العلم. يقول ابن تيمية: « وأصل هذا: أن حكم الخطاب ؛ هل يثبت في حق المكلف قبل أن يبلغه؟ فيه ثلاثة أقوال في مذهب أحمد وغيره. قيل: يثبت. وقيل: لا يثبت، وقيل: يثبت المبتدأ دون الناسخ. والأظهر أنه لا يجب قضاء شيء من ذلك، ولا يثبت الخطاب إلا بعد البلاغ، لقوله تعالى «الأنذركم به ومن بلغ» وقوله: «وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا » (الإسراء ١٥) ولقوله: «لِنَلْا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةً بِعَدَ ٱلرُّسُلِ »(النساء:١٦٥)، ومثل هذا في القرآن متعدد، بين سبحانه أنه لا يعاقب أحدًا حتى يبلغه ما جاء به الرسول. ومن علم

وتس له الحجة.

أن محمدًا رسول الله فآمن بذلك، ولم يعلم كثيرًا مما جاء به لم يعذبه الله على ما لم يبلغه، فإنه إذا لم يعذبه على ترك الإيمان بعد البلوغ، فإنه لا يعذبه على بعض شرائطه إلا بعد البلاغ أولى وأحرى. وهذه سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم المستضضة عنه في أمثال ذلك. فإنه قد ثبت في الصحاح أن «طائفة من أصحابه ظنوا أن قوله

تعالى «الخيط الأبيض من الخيط الأسود» هو الحبل الأبيض من الحبل الأسود، فكان أحدهم يربط في رجله حبلا، ثم يأكل حتى يتبين هذا من هذا فبين النبي صلى الله عليه وسلم أن المراد بياض النهار، وسواد الليل، ولم يأمرهم بالإعادة». (مجموع الفتاوي ٤١/٢٢)، .( ٤ ٢

وقد طبِّق ابن تيمية هذا المنهج الذي ذكره في كتبه، فكان من أبعد الناس عن تكفير المسلمين، بل كان يحذر من ذلك وينهى عنه، وفي ذلك يقول: «هذا مع أنى دائمًا ومن جالسني يعلم ذلك مني: أني من أعظم الناس نهيًا عن أن يُنسَب معين إلى تكفير وتفسيق ومعصية، إلا إذا علم أنه قد قامت عليه الحجة الرسالية التي من خالفها كان كافرًا تارة وفاسقًا أخرى وعاصيًا أخرى، وإني أقرر أن اللَّه قد غفر لهذه الأمة خطأها: وذلك يعم الخطأ في المسائل الخبرية القولية والمسائل العملية. وما زال السلف يتنازعون في كثير من هذه المسائل ولم يشهد أحد منهم على أحد لا بكفر ولا بفسق ولا معصية... وكنت أبين لهم أنما نقل لهم عن السلف والأثمة من إطلاق القول بتكفير من يقول كذا وكذا فهو أيضا حق، لكن يجب التفريق بين الإطلاق والتعيين». (مجموع الفتاوي: ٢٢٩/٣، ٢٣٠).

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

CHE INGO 1731 a - Italic 170 - السنة الخامسة والأربعون الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

عَنْ عَدِى بُنِ حَاتِم رضي الله عنه أَنَّ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم ذَّكَرَ النَّارَ هَاْشَاحَ بِوَجْهِهَ فَتَعَوَّذَ مِنْهَا، مُنْهَا، ثُمَّ ذَكَرَ النَّارَ فَأَشَاحَ بِوَجْهِهَ فَتَعَوَّذَ مِنْهَا، ثُمَّ قَالَ: «اتَّقُوا النَّارَ وَلُوْ بِشِقُ تَمْرَةً، فَمَنْ لَمْ يَجِدُ فَبِكَمَة طَيْبَة». (صحيح البخاري (٢٠٣٣). فَبِكَلَمَة طَيْبَة». (صحيح البخاري (٢٠٣٣). وانظر شرحه في الأدب النبوي (ص: ١٢٤).

ذكر النبي صلى الله عليه وسلم النار وسعيرها وشررها، وتمثلها أمامه كأنه يراها رأي العين، «فَأَشَاحَ بِوَجْهِه» أي: أعرض بوجهه عنها مُتَكَرُهًا لها، كأن لفحها يكاد يصل إليه، فحوَّل عنها وجهه، «قَتَعَوَّدُ مِنْهَا» أي: قال: أعوذ بالله من النار، أي: ألجأ إليه، وأتحصن به من شرها وهولها، ثم ذكرها مرة أخرى فصنع مثل ما صنع في الذكرى الأولى.

إن النارحرُها شديد، وقعرُها بعيد، وماؤها صديد، وماؤها صديد، قال تعالى: ( وَاسْتَفْتُحُوا وَخَابَ كُلُ جَمَّادٍ عَنِيدٍ وَالْمَعْدِيدِ عَنِيدٍ وَالْمِدِيدِ وَالْمَعْدُهُ وَيُشْعَىٰ بِن مَّأُو صَدِيدٍ وَاللهِ بَعَدَهُمُ وَيُشْعَىٰ بِن مَّأَو صَدِيدٍ اللهُ يَتَجَرَّعُهُ وَوَلَّاتِهِ الْمُوْتُ بِن صَلَّالٍ مَكَانٍ وَمَا هُوَ بِعَيْتٍ وَهِن وَرَآيِهِ عَذَابٌ عَلِيدًا )

(إبراهيم ١٥- ١٧). وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: كُنَّا مَعَ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم إذ سَمِعَ وَجْبَهَ، فَقَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «تَدُرُونَ مَا هَذَا؟ قَالَ، قُلْنَا الله وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: هَذَا حَجَرٌرُمي به فِي النَّارِ مُنْدُ سَبْعِينَ خَرِيفًا فَهُوَ يَهُوي فِي النَّارِ الأَنَ حَتَّى انْتَهَى إِلَى قَعْرِهَا ». (صحيح مسلم ٢٨٤٤).

وَعَنْهُ رِضِي اللّهِ عَنْهِ أَنَّ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: «نَارُكُمُ هَده الَّتِي يُوقَدُ ابْنُ آدَمَ جُزْءُ مِنْ سَبْعِينَ جُزْءًا مِنْ حَرِّ جَهَنَّمَ. قَالُوا: وَالله إِنْ كَانَتُ لَكَاهِيَةَ يَا رَسُولَ الله! قَالَ: قَالَ: قَالَةً فَضَلَتَ عَلَيْهَا بِتَسْعَة وَسَتُينَ جُزْءًا كُلُها مِثُلُ حَرَهَا». عَلَيْها بِتَسْعَة وَسَتُينَ جُزْءًا كُلُها مِثُلُ حَرَهَا». (صحيح البخاري ٣٢٦٥).

وقد أمر الله تعالى عباده المؤمنين باتقاء النار، فقال: (يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ اَتَفَاء النار، فقال: (يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ اَمَنُوا لا تَأَكُّوا الرِّبَوَ الْمَعْنَةُ وَاتَمُوا الله لَمْلَكُمْ تُقْلِحُونَ ﴿ الله وَاتَمُوا التَارَ الله الله الله الله الله الله الله وقال الله أَيْدَتُ لِلكُونِينَ (آل عمران ١٣٠و١٣١)، وقال تعالى: (يَأَيُّهُا اللِّينَ اَمْوُا فَوْ أَنْسُكُو وَأَقْلِكُو نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَلَلْهُمْ مَلْكُمُ فَعَلَالًا مِنْدَادُ لاَ بَعْضُونَ الله مَا لاَنْسُ مَا لَيْنَ مَا مُلْكُمُ فَعَلَالًا مُلْكُمُ فَعَلَالًا مُلْكُمُ مَلْكُونَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللل

الكلمة الطيبة صدقة

د. عبد العظيم بدوي

اعداد/

دبيع الأول ١٤٩٧ هـ - العدد ١٣٥ - السنة الخامسة والأربعون

部

部

香

TO SERVICE AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN ASSESSMENT OF THE PERSON

وقد أمر الله النبي صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم بأخذ الصدقات فقال تعالى: (خُذَينَ أَمَوَلِمْ صَدَفَةٌ تُطَهَرُهُمْ وَمُرْكَمِم مِا وَصَلِ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنَّ لَمُ وَمُلِ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنَّ لَمُ وَاللهُ سَعِيعُ عَلِيهِ ﴿ أَنَّ مَلَوْتَكَ سَكَنَّ لَمُ اللهِ هُو اللهُ هُو يَقْبَلُ النَّوْيَةُ عَنْ عِبَادِهِ وَوَأَخُذُ اللهِ هُو التَّوَابُ الرَّعِيمُ السَّدَقَتِ وَأَنَّ اللهَ هُو التَّوَابُ الرَّعِيمُ السَّدَةُ السَّلَا السَّدَةُ اللهُ التَّوْيةُ عَنْ عِبَادِهِ وَوَأَخُدُ السَّدَةُ اللهُ التَّوْيةُ عَنْ عِبَادِهِ وَوَأَخُدُ الرَّعِيمُ السَّدَةُ المَّذَا اللهُ التَّوْيةُ عَنْ عِبَادِهِ وَوَالتَّوابُ الرَّعِيمُ السَّدَةُ السَّدَةُ السَّدَةُ السَّدَةُ السَّدَةُ السَّهُ المَّوْيةُ عَنْ عِبَادِهِ وَوَالتَّوْلُ السَّوْيةُ عَنْ عِبَادِهِ وَوَالتَّوْلَ السَّوْيةُ عَنْ عِبَادِهِ وَالتَّوْلَ اللهُ السَّدَةُ اللهُ السَّدَةُ السَّهُ السَّهُ السَّدَةُ السَّهُ السَّوْلَةُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَاسُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَاسُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَاسُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَاسُ السَّهُ السَاسُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَاسُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَاسُ السَاسُ السَاسُ السَّهُ السَّهُ السَاسُ السَ

(التوبة ١٠٣ او١٠٤). وحث سبحانه عليها ورغب فيها فقال: (إِنَّ ٱلْمُصَّدِقِينَ وَٱلْمُصَّدِقَتِ وَأَفَرَشُوا آللَّهُ فَرَضًّا حَسَمًّا يُصَنَعَفُ لَهُمَّ وَلَفَرَشُوا آللَّهُ فَرَضًّا حَسَمًّا يُصَنَعَفُ لَهُمَّ

وقال تعالى (وَٱلْمُتَصَدِّقِينَ وَالْمُتَصَدِّقَتِ وَالْصَنِّيمِينَ وَالْصَنِّمِينَ وَالْمُتَصَدِّقَتِ فَالْصَنِّمِينَ وَالْصَنِّمِينَ وَالْمُنْكِرِينَ فَرُوجَهُمْ وَالْحَدْفِظَاتِ وَالذَّكِرِينَ أَعَدَّ اللهُ فَمُ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا وَالذَّكِرَتِ أَعَدُّ اللهُ فَمُ مَغْفِرةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ) (الأحزاب ٣٥).

وقال تعالى: (إِنْ بُسَدُوا الصَّدَقَاتِ
فَيْمِمَا هِنَّ وَإِنْ تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا
الْفُعَلَّةُ فَهُو خَيْرٌ لَكُمْ وَيُكَفِّرُ
عَنكُم فِن سَيِّنَاتِكُمُ وَاللَّهُ بِمَا
مَنكُونَ خِيدٌ) (البقرة ٢٧١).

وقال تعالى: (يَسْحُقُ اللهُ الْيُواْ وَيُنْفِي الْمُسَكِّنُ اللهُ الْيُواْ وَيُنْفِي الْمُسْتَدَقَّةً وَاللهُ لا يُعِبُّ كُلُّ كُفَّادٍ الْبِي) (المنقرة ٢٧٦).

وحث سبحانه وتعالى على المبادرة بالصدقة قبل فوات الأوان فقال: أَمْرُهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ) (التحريم ٦).

ولما كان الرسول صلى الله عليه وسلم بأمته رءوفًا رحيمًا، حريصًا على سعادتها، ووقايتها مما يضرها، فقد أرشدها إلى ما تتقي به النار، وتنأى به عن هول الجحيم، فقال صلى الله عليه وسلم: «اتَّقُوا النَّارَ وَلُوْ بِشِقُ تَمُرَة». رَسُولُ اللَّه عليه وسلم رَسُولُ اللَّه عليه وسلم قَالَ نَها اللَّه عليه وسلم قَالَ لَهَا: «يَا عَائِشَةُ اسْتَتري مِنَ اللَّه عليه وسلم قَالَ لَهَا: «يَا عَائِشَةُ اسْتَتري مِنَ اللَّه عليه وسلم قَالَ لَهَا: «يَا عَائِشَةُ اسْتَتري مِنَ النَّه عليه وسلم قَالَ لَهَا: «يَا عَائِشَةُ اسْتَتري مَنَ النَّه عَلْمَ أَنَّهُا اللَّه عَلْمَ مَنَ النَّه عَلْم أَنْ الْجَائِع مِسَدَّها مَنَ الشَّهُ السُتري الشَّهُ السُتري التَّهيب التَهيب التَ

وعَنْ أبي سَعيد الْخُدْرِيُ رضي الله عنه قَالَ: خُرجَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم في أَضْحَى-أَوْ فَطْرِ- إِلَى الْمُصَلِّي، فَمَرَّ عَلَى النِّسَاء فَقَالَ: «نَا مَعْشَرُ النِّسَاء تَصَدُّقْنَ، فَانْمِي أَرْبِتُكُنَّ أَكْثُرُ أَهْلِي النَّانِ. فَقُلْنَ وَبِمَ يَا رَسُولُ اللَّهِ إِذَا قَالُ: ﴿ تُكُثُرُنَّ اللَّعْنَ ، وَتَكُفُّرُنَّ الْعَشيرَ. (صحيح البخاري ٣٠٤). قال الحافظ ابن حجر رحمه الله في ذكر فوائد الحديث: وَفِيهِ أَنَّ الصَّدَقَةَ مِنْ دَوَاهِمِ الْعَدَابِ لأَنَّهُ أُمَرَهُنَّ بِالْصَّدَقَةَ ثُمَّ عَلَّلَ بِأَنَّهُنَّ أكُـثرُ أَهْلُ النَّارِ لِمَا يَقَعُ مِنْهُنَّ مِنْ كُفْرَانِ النِّعَمِ وَغَيْدِ ذَلِكَ. (فتح الباري لاين حجر (٢/ ٤٦٨)).

والصَّدقَةُ هي ما يُخْرِجُهُ الإنسسانُ من ماله على وَجُهِ القُرْبَةِ كَالزَّكَاة، لَكَنَّ الصَّدقةَ فِيُ الأَصُلِ تُقَالُ للمتطوَّع بِه، والزَّكَاة للواجب.

وهي في ألَّغة مُشْتَقَةٌ من الصُدُقِ لأَنَّها تدلُّ علَى صدُقِ العبُوديَّة للَّه تعالى (نضرة النعيم (٢٥١٧/٦)). ولذلك قال صلى الله عليه وسلم:

(يَائِمُ اللَّذِينَ ءَامَثُوا لَا نُلْهِكُو اَمُولُكُمُ وَلَا أَوْلَدُكُمُ وَلَا أَوْلَدُكُمُ عَن دِحْدِ اللّهِ وَمَن يَفَ اللّهِ وَمَن يَفَ اللّهِ وَمَن يَفَ اللّهِ وَمَن يَفَ اللّهِ وَمَن يَفَعَلُ اللّهِ عَلَيْهُ أَلْمُونُ فَيَعَمُ الْخَيْرُونَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

#### وكذلك حث النبي صلى الله عليه وسلم على الصدقة ورغب فنها:

عَنْ يَزِيدَ بُنَ أَبِى حَبِيبِ أَنَّ أَبَا الْخَيْرِ حَدَّثَهُ أَنَّهُ سَمِعَ عُقْبَةَ بُنَ عَامِرِضِي الله عنه يَقُولُ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم حَتَّى يُقُولُ: «كُلُّ امُرِئَ فِي ظِلَّ صَدَقَتِه سنن ابن ماجه ٢٩٨٦). أَوْ قَالَ سنن ابن ماجه ٢٩٨٦). أَوْ قَالَ وَكَانَ أَبُو الْخَيْرِ لَا يُخْطِئُهُ يَوْمُ وَكَانَ أَبُو الْخَيْرِ لَا يُخْطِئُهُ يَوْمُ وَكَانَ أَبُو الْخَيْرِ لَا يُخْطِئُهُ يَوْمُ الْأَتَصَدَّقَ فِيهِ بِشَيْءٍ وَلَوْ كَعْكَةَ أَوْ لَكِلَا يَصَلَقُ أَوْ كَذَا.

وَعَنْ أَبِى هُرَيْرَةَ رضي الله عنه عَنِ اللهِ عنه عَنِ النَّهِ عِليه وسلم عَنِ النَّه عليه وسلم قَلَ (سَبُعَة يُظلُّهُمُ اللَّه تَعَالَى فِي ظلَّه يَوْمَ لاَ ظَلَّه اللَّه تَعَالَى فِي ظلَّه يَوْمَ لاَ ظَلَّه اللَّه وذكر منهم «وَرَجُلُ تَصَدَقَة فَيَاحُ شَمَالُهُ مَا فَأَخْفَاهَا حَتَّى لاَ تَعْلَمَ شَمَالُهُ مَا تُنْفِقُ يَمِينُهُ» (صحيح البخاري آبَدُ).

وَعَنْ مُعَاد بْن جَبَل رضي الله عنه قَالَ كُنْتُ مَعَ النَّبِيُ صلى الله عليه وسلم في سَفْر قَاصْبَحْتُ يَوْمًا فَرَيْبًا مِنْهُ وَنَحْنُ نَسِيرُ فَقُلْتُ يَا رَسُولَ الله عَلَيه مَرْبُول الله أَخْبرني بِعَمَل يُدْخلُني الْجَنَّة وَيُبَاعِدُني مِنَ الْنَارِ. قَالَ: «لَقَدْ سَأَلْتَنِي عَنْ عَظِيمٍ وَإِنَّهُ لَيَسِيرٌ عَلَى مَنْ يَسْرَهُ الله عَليْهِ وَإِنَّهُ لَيَسِيرٌ عَلَى مَنْ يَسْرَهُ الله عَليْهِ وَإِنَّهُ وَتَعْبَدُ الله عَليْه وَلَا تُشْرِكُ بِه شَيْنًا وَتُحْبَدُ الله عَليْه وَتَعْبَدُ الله عَليْه وَتَعْبَدُ الله عَليْه وَتَعْبَدُ الله عَليْه وَتَعْبَدُ الله عَليْه وَلَا تُشْرِكُ بِه شَيْنًا وَتُحْبَدُ الله عَليْه وَتَعْبَدُ الله عَليْه وَتَعْبَدُ الله عَليْه وَتَعْبَدُ الله وَلا تَشْرِكُ بِه شَيْنًا وَتَعْبَدُ الله وَلا تَشْرِكُ بِه شَيْنًا وَتَعْبَدُ مُ الْمَنْدُ وَتَحْبُ أَلْبَيْتَ، وَتُحْبَعُ أَلْبَيْتَ، وَلُو تَعْبَدُ الله وَلا تَشْرِكُ بَه مَنْ يَسْرَهُ الله عَلَيْه وَتَعْبَدُ وَتَعْبَدُ وَلَا تَشْرِكُ بِه شَيْنًا وَتَعْبُدُ وَرَهُ وَمُضَانَ وَتَحْبُعُ أَلْبَيْتَ، وَثُمْ وَمُضَانَ وَتَحْبُعُ أَلْبَيْتَ، وَثُونَا الله وَلا تُعْبَدُ الله وَلا تُصْرِكُ بِه شَيْنًا وَتَعْبُدُ وَتَعْبُونُ وَتَعْبُ وَلَهُ وَلَا تَعْبُولُ اللهُ وَلا تَعْبُدُ وَلَهُ وَلَا تَعْبُولُ وَلَيْنَ مَا الْمَالِيْنَ وَتَعْمَ وَالْمُ اللهُ وَلَا تُعْبُدُ الله وَلا تَعْمَعُ مِيْمَا لَهُ وَلَا تَعْمُ لِهُ الْمُعْرِقُ وَلَهُ وَلَا تُعْمُلُهُ وَلَا تُعْمِلُهُ وَلَا تُعْمُ اللهُ وَلَا تُعْمُ الْمُعْتَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْلُولُهُ اللهُ وَلَا تُعْمُ اللهُ وَلَا تُعْمُ اللهُ وَلا تُعْمُ الْمُعْلَى اللهُ عَلَيْهِ وَلَا لَعْمُ الْمُ اللهُ الْمُعْلَى اللهُ اللهُ الْمُعْلِقُولُهُ اللهُ الْمُعْمِ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُعْلِقُولُ اللهُ الْمُعْلِقُولُ اللهُ الْمُعْلَى اللهُ الْمُعْلَى اللهُ الْمُعْلَى اللهُ الْمُعْلَى اللّهُ الْمُعْلَى اللهُ الْمُعْلَى اللهُ الْمُعْلَى اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ا

はか

ربيع الأول ٢٣١٧ هـ - العدد ١٣١١ - السنة الخامسة والأرقيعون

قَالَ: «أَلاَ أَذُلُّكَ عَلَى أَبْوَابِ الْخَيْرِ الصَّوْمُ جُنَّهُ وَالصَّدَقَةَ تُطْفِئُ الْخَطِيثَةَ كَمَا يُطْفِئُ الْلَاءُ النَّارَ». (محرورة) من التروزي الآلة

(صحيح سنن الترمذي ٢٦١٦). ومَعنَاهُ أَنَّ الإنسانَ إذا أذنبَ ذنْباً ثم تصدِّق فإنَّ الصَّدقة تمحو هذا الذُّنب، وتكفَّر هذه السَّيِّئَةُ، وتحطُّ هذه الخطيئة، إذا كانتُ فيما بينه وبين الله، وإذا كانت بَيْنَه وبينَ النَّاسِ فَإِنَّ ذَا الْحِقُّ مِنِ النَّاسِ بِأَخِذُ حقّه يومَ القيامة من شواب هذه الصَّدقة، وقد قال تعالى: ﴿ وَأَنِي ٱلصَّدَلُوهُ طَرُفَ ٱلنَّهَارِ وَزُلَفًا مِنَ ٱلَّيْلُ إِنَّ ٱلْمُسَنَدَةِ يُذْهِبُنَ ٱلسَّيْعَاتُ ذَيْكَ ذَكَّرَى لِلْذَكِينَ) (هـود ١١٤). وقال صلى الله عليه وسلم: ﴿ وَأَتُّبِعُ السَّيِّئُةَ الْحَسَنَةَ تُمْحُهَا ، (صحيحَ الترمذي: ١٩٧٨). وحَسَنةُ الصَّدقة من أفضل الحسنات.

عَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِر رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم: «إِنَّ الصَّدَقَةَ لَتُطْفِئُ عَنْ أَهْلِهَا حَرُ الْقُبُورِ، وَإِنَّهَا يَسْتَظِلُ النُّوْمُنُ يَوْمَ الْقَيَامَة فِي ظَلُ صَدَقَتَه. (صحيح الْقَيَامَة فِي ظَلُ صَدَقَتَه». (صحيح التَرغيبُ والتَرهيب؛ آلاً).

وَعَنْ مُطَرِّف عَنْ أَبِيه رضي الله عنه وَعَنْ مُطَرِّف عَنْ أَبِيه رضي الله عنه قَالَ: أَتَيْتُ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم وَهُو يَقُرأ (أَلْهَنَكُمُ التَّكَارُّ) (التكاثر ۱)، قَالَ: «يَقُولُ ابْنُ آدَمَ مَنْ مَالِي وَهَلْ ثُلُكَ يَا ابْنَ آدَمَ مِنْ مَالَكَ إلاَّ مَا أَكَلْتَ فَأَفْنَيْتَ، أَوْ لَبِسْتَ فَأَنْبَيْتَ، أَوْ لَبِسْتَ وَالْبَيْتَ، أَوْ لَبِسْتَ (صحيح مسلم ۲۹۵۸).

وكان صلى الله عليه وسلم يحث على الصدقة قبل فوات أوانها: وعن أبي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: جَاءَ رَجُلُ إلَى النّبيّ صلى الله عنه عليه وسلم فقالَ يَا رَسُولَ الله أيُّ عليه وسلم فقالَ يَا رَسُولَ الله أيُّ الصَّدَقَة أَعْظُمُ أَجُرًا؟ قَالَ: «أَنْ تَصَدِيحٌ شحيحٌ، تَحْشَى الْفَقْرُ وَتَأْمُلُ الْغَنَى، وَلاَ تَمْهُلُ حَتَّى الْفَقْرُ وَتَأْمُلُ الْغَنَى، وَلاَ تَمْهُلُ حَتَّى

إِذَا بَلَغَتِ الْحُلُقُومَ قُلُتَ لِفُلاَنِ كَذَا، وَلِفُلاَنِ كَـذَا، وَقَـدُ كَـانَ لِفُلاَنِ ». (صحيح البخاري ١٤١٩).

وفي قوله صلى الله عليه وسلم:

«اتَّقُوا النَّارَ وَلَوْ بِشِقٌ تَمْرَةٍ» إشارة

إلى أن قليل المال- مَمن لا يستطيع
غيره إذا أعطاه بطيب نفس
وإخلاص قلب- كثيرٌ عند الله،
فهو سبحانه يربي التمرة الصغيرة
بل شقها حتى تكون كالجبال
الشامخة:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ، قَـالَ رَسُـولُ الله صلى الله عليه وسلم، «مَنْ تَصَدَّقَ بِعَدْلِ تَمْرَة مِنْ كَسْبِ طَيْب وَلاَ يَقْبَلُ الله إلاَّ الطَّيِّبَ كَسْبِ طَيْب وَلاَ يَقْبَلُ الله إلاَّ الطَّيِّبَ وَإِنَّ الله يَتُقبَّلُهَا بِيمِينه ثُمَّ يُرَفِيها لِصَاحِبه كَمَا يُرَبِّي أَخَدُكُمْ هَلُوهُ خَتَى تَكُونَ مِثْلَ الْجَبَلِ».(صحيح مسلم ١٠١٤).

فلا تحقرن المعروف وإن قل، ولا تستقل الصدقة وإن كانت بشق من تمرة، أو قطعة من رغيف، فربما سدت حاجة من جانع، بل ربما أنقذت نفسا أشرفت على الهلاك، ما بدلوا وهو منتهى جهدهم وغاية وسعهم، فقال: ( ٱلّذِيكَ يَبَوُونَ ٱلْمُقَرِعِينَ مِن ٱلْمُقَمِينِينَ وَاللّذِينَ لا يَهِدُونَ إِلّا فِي السَّدُونَ مِنهُمْ مَنْهُمْ وَهُمْ فَيَهُمْ وَهُمْ أَنْهُمْ وَهُمْ اللهُ مِن السَّدُونَ إِلّا فِي السَّدُونَ مِنهُمْ سَخِرُ اللهُ مِنهُمْ وَهُمْ فَيَاتُ وَالتوبة وهم عَنهُمْ وَهُمْ وَهُمْ فَلَمْ أَلَهُمْ ) (التوبة ٤٧).

عَنْ أَبِي مَسْعُودِ رضي الله عنه قَالَ: لَّا نَزَلَتُ آیَهُ الصَّدَقَة كُنَّا نُحَامِلُ، هَجَاءَ رَجُلُ هَتَصَدَّقَ بِشَيْءِ كَثَيرِ هَقَالُوا مُرَائِي. وَجَاءٍ رَجُلٌ هَتَصَدَّقَ بِصَاعِ هَقَالُوا إِنَّ الله لَهْنِيُّ عَنْ صَاعِ مَصَاءِ هَقَالُوا إِنَّ الله لَهْنِيُّ عَنْ صَاعِ هَذَا. هَنْزَلْتَ الْآیَةَ.

وَعَنْ عُـرْوَةَ أَنَّ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَـالَتُ: جَـاءَتَ امْـرَأَةٌ وَمَعَهَا ابْنَتَانِ لَهَا هَلَمْ تَجِذْ عِنْدي شَيْئاً غَيْرَ تَمْرةٍ وَاحِدةٍ هَاعُطَيْتُهَا إِيَّاهَا

فَأَخَذَتُهَا فَشَقَتُهَا بَيْنَ ابْنَتَيْهَا وَلَمْ تَأَكُلُ مِنْهَا شَيْنًا ثُمَّ قَامَتْ فَخَرَجَتْ عَلَى وَابْنَتَاهَا، فَدَخَلَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم عَلَى تَفِينَة ذَلِكَ فَحَدُّثُتُهُ حَدِيثُهَا فَقَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «مَن ابْتُلِي مِنْ صلى الله عليه وسلم: «مَن ابْتُلِي مِنْ هَدْهِ الْبَنَات بِشَيْء فَأَحْسَنَ إلْيَهِنَ كُنَّ سِتْراً لَهُ مَنَ الْنَاسِ. (صحيح كُنَّ سِتْراً لَهُ مَنَ الْنَاسِ. (صحيح البخاري ١٤١٨).

فصدقة المال نافعة، ومن النار واقية، جلّت أو قلّت، ما دام ذلك الجهد.

قبان لم يجد المرء ما يمد به يده للسائل والمحروم فليحرك لسانه وليتكلم بالكلم الطيب، قال تعالى: (فَوَلُّ مَعْرُوكٌ وَمَعْفِرَةً خَيْرٌ مِن صَدَقَةِ يَبْعُهُمَّا آذَى وَأَلَلهُ غَيْنً حَلِيدٌ) (المبقرة ٢٦٣).

فمن رد السائل بالقول الجميل، أو وعده العطاء عند اليسار كان له ذلك صدقة (وَإِنَّا ثُمْضَنَّ عَنْهُمُ أَيْنَا لَهُ رَحْوَةً مِنْ الْمُمْ وَلَا مَنْهُمُ أَيْنَا لَهُ رَحْوَةً مِنْ رَبِكَ رَحْوَهًا فَتُل لَهُمْ فَوْلاً مَنْسُولًا)

(الإسراء ٢٨). وحض أهل اليسار على إطعام

وحص اهل اليسار على إطعام المسكين، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، والإصلاح بين الناس، كل ذلك صدقات، فإن أعوزك المال فلن يعوزك المسان، قال تعالى: (لَّا حَبَرَ فَي كَثِيرِ مِن نَجُولُهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ مِسَدَفَةً أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَتِج بَيْرَكَ النَّاسِ وَمَن يَجُولُهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ مِسَدَفَةً يَوْمَن وَلَمْ وَمَن يَجُولُهُمْ أَمْ يَالِنَاسُ وَمَن يَجُولُهُمْ أَلِّا اللهِ مَنْ وَمَن يَجُولُهُمْ أَلَا اللهِ مَن أَمْر مَسَدَفَةً يَعْمَلُ ذَلِكَ أَبْتِغَا مَ مَضاتِ اللهِ فَسَوَق يَعْمَلُ وَلَا النساء ١١٤).

قَـالُ ابن بَطَّالِ رَحِمَهُ اللهُ: طيبُ الْكَلَامِ مِنْ جَلِيلِ غَمَلِ الْبِرِّ لَقَوْلُهُ الْكَلَامِ مِنْ جَلِيلِ غَمَلِ الْبِرِّ لَقَوْلُهُ تَعَالَى: (آنْفَعَ بِالَّتِي هِيَّ آَحَسُنُ السَّيِّنَةُ السَّيِّنَةُ أَعَلَمُ مِمَا يَعِيقُونَ) (المؤمنون ٩٦)، وَالدَّفْعُ قَدْ يَكُونُ بِالْقَوْلِ كَمَا يَكُونُ اللّهُ فَلَ اللّهُ فَيْ الْقَوْلُ كَمَا يَكُونُ اللّهُ فَيْ اللّهُ لَا لَهُ لَيْ لَعْنَ اللّهُ فَيْ اللّهُ فِي الْمُعْلِى اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فِي اللّهُ فِي اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فِي اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

ب سير. وَوَجُهُ كَوْنِ الْكَلِمَةِ الطَّيْبَةِ صَدَقَةَ أَنَّ إِعْطَاءَ الْمَالِ يَفْرَحُ بِهِ قَلْبُ الَّذِي يُعْطَاهُ وَيَدُهُبُ مَا فِي قَلْبِه، وَكَذَلْكَ

الْكَلامُ الطيبُ فاشتبها من هَذه الْحَيْثَيَّة. (فتح الباري لابن حجر ((٤٤٩٥٤٤٨/١٠)

وتتأكد الكلمة الطبية في الدعوة إلى الله والحوار والمناظرة، فقد قال الله تعالى: ﴿ وَقُل لِمِبَادِى يَقُولُوا الَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ ٱلشَّيْطُانَ يَنْزُغُ بِيِّنَهُمْ إِنَّ ٱلشَّيْطُلَانَ كَاكَ لِلْإِنسَانِ عَدُوًّا مُّبِينًا) (الإسراء ٥٣).

قال الرازي: «لله ذَكَرَ الْحُجْهَ الْيَقينيَّةَ فِي إِبْطَالِ الشَّرْكُ وَهُوَ قُولُهُ : (قُل لَّو كَانَ مَعَدُهِ عَالْمَةٌ كَمَا نَقُولُونَ إِذًا لَاتِنْغَوْا إِلَى ذِي ٱلْمِرْشِ سَيلًا) (الإسراء : ٤٢) وَذَكَرَ الْحَجَّةَ الْيَقِينيَّةَ فِي صحَّة الْمُعَاد وَهُوَ قُولُهُ : (قُلْ ٱلَّذِي فَطْرَكُمْ أُوِّلُ مَرَّةً ) (الإستراء : ٥١) قَالَ فِي هَٰذِهِ الأَيْهَ وَقُلُ يَا مُحَمَّدُ لْعَبَادِي: إِذَا أَرَدُتُمْ إِيـرَادَ الْحَجَّةَ عَلَى الْمُخَالِضِينَ فَاذْكُرُوا تَلْكُ الدُلائل بالطريق الأحسن . وهُو أَنْ لا يَكُونَ ذَكُرُ الْحِجَّةَ مَخْلُوطًا بِالشُّتُم وَالسِّبُ ، وَنَظِيرُ هَـدُه الآية قُولُهُ: ( آدَعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بألحكمة والموعظة المسنة وحدلهم بِأَلِّقِ هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبِّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِعَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِٱلْمُهُمَّدِينَ ) (النَّحُل : ١٢٥) وَقَوْلُهُ : (وَلا يُحُدِلُوا أَهْلَ ٱلْكِتَبِ إِلَّا بِٱلَّهِ هِيَ أَحْسُنُ) (الْعَنْكَيُوت : ٤٦) وَذَلِكَ لأَنَّ ذَكَرَ الحجَّة لو اختلط به شيءٌ منَ السُّبُ وَالشُّتُم لَقَابِلُوكُمْ بِمثله كُمَا قَالَ : ( وَلَا تَسُوُّا ٱلَّذِينَ يَدَّعُونَ

مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُمُّوا اللَّهَ عَدْوًا بِغَيْرِ عَلَّمِ) (الأنْعَام : ١٠٨) وَيَـزْدَادُ الْغَضَبُ وَتَتَكَامَلُ النَّفْرَةُ وَيَمْتَنَّعُ خُصُولُ الْمُقْصُود ، أَمَّا إِذَا وَقَعَ الاقتصَارُ عَلَى ذكر الحجَّة بالطريق الأحسن الْخَالِي عَن الشُّتُم وَالْإِيدُاءِ أَثْرَ فِي الْقُلْبِ تَأْثِيرًا شَدِيدًا فَهَذَا هُوَ الْسَرَادُ مِنْ قَوْلِهِ : (وَقَسَلُ لَعِبَادي يَهُولُوا الْتِي هِيَ أَحْسَنُ) ثُمَّ إِنَّهُ تُعَالَى ثَبُّهُ عَلَى وَجُهُ الْنَفْعَة فِي هَذَا الطُّريقِ فَقَالَ ؛ (إنَّ الشَّيْطَانَ يَنْزُغُ بَيْنَهُمُ) جَامِعًا للْفُريقُيْنِ أَيْ : مَتَّى صَارَتَ الْحُجَّةُ مَرَّةٌ مَمْزُوجَةٌ بِالْبَدْاءَة صَارَتُ سَنِبًا لِثُورَان الفتنة. ثمّ قال : (إنّ الشّيطانَ كَانَ للإِنْسَانِ عَدُوًّا مُبِيثًا) وَالْمُعْتَى : أَنَّ الْعَدَاوَةَ الْحَاصِلَةَ يَثْنَ الشَّيْطَانِ وَبَئِنَ الْإِنْسَانِ عَدَاوَةٌ قَديمَةً ».

(التفسيرالكبير(٢٠/٢٠)). وإذا كان هذا ما أمريا الله به مع من خالفنا في الدين، أفلا يكون الموافق لنا فيه أولى بأن تكون دعوتنا له ومناظرتنا له بالتي هي أحسن، مهما خالفنا في بعض المذاهب والمسائل والأراء؟! وما أحسن تلك الكلمة الطيبة التي قالها أحد العلماء الريانيين في الوصية للمختلفين بالرفق واللين؛ رفقا أهل السنة بأهل السنة!! (رسالة صغيرة الحجم كبيرة النفع، كتبها سماحة الشيخ عبد المحسن العباد-حفظه الله-).

ويدخل في الكلم الطيب ذكر الله، بل هو أصل الكلم الطيب:

عَنْ أبى ذُرِّ رضى الله عنه عن النُّبِيُّ صلى الله عليه وسلم قال: «يُضْبِحُ عَلَى كُلُ سُلاَمَى مِنْ أَحَدِكُمْ صَدَقَةً، فَكُلُ تَسْبِحُةً صَدَقَةً، وَكُلُّ تُحْمِيدُة صَدَقَةٌ، وَكُلُّ تَهْلِيلَة صَدَقَةً، وَكُلِّ تَكْسِرَةً صَدَقَةً، وَأَمْرُ بِالْغُرُوفِ صَدَقَةً، وَنَهْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ صَدَقة، وَيُجْزِئُ مِنْ ذَلِكُ رَكَعَتَان يَرْكُفُهُمَا مِنَ الضَّحَى» (صحيح مسلم ۲۲۰).

كما يَدْخُلُ فيهَا السَّلاَّمُ، وَتَشْمِيتُ العاطس، والقراءة لمن لا يُطبق الْكَلامَ، إمَّا لأَفْلة في لسَانه، أَهُ لعُجْمَة في لغته، أو علة في بصره. فأكثروا-عباد الله- من ذكر الله كما أمركم، واعلموا أنَّ رَسُولُ اللَّه صِلى الله عليه وسلم قَالَ: وإنَّ الله اصطفى من الكلام أربعاً: سُبْحَانَ اللَّهِ وَالْحِمْدُ لِلَّهِ، وَلا اللَّهُ إلا الله، وَاللَّه أَكْبَرُ. فَمَنْ قَالَ سُنْحَانَ اللَّه كَتَبَ اللَّه لَهُ عَشَرِينَ حَسَنَة، أَوْ حَطَ عَنْهُ عَشْرِينَ سَيِّنَةً. وَمَنْ قَالَ الله أَكْبَرُ فَمِثُلُ ذَلِكَ، وَمَنْ قَالَ لا الله الأ الله فَمِثُلُ ذَلِكَ، وَمَنْ قَالُ الْحِمْدُ لِلَّهِ رَبُ الْعَالَينَ مِنْ قَيِل نَفْسِهِ كُتَيَتْ لَهُ ثِلاثُونَ حُسَنَةً، وَحُطَّ عَنْهُ ثُلاَثُونَ سَيُئَةً». (صحيح الترغيب والترهيب:١٥٥٤).

والحمد لله رب العالمين.

## عزاء واجب

تتقدم أسرة تحرير مجلة التوحيد والعاملون بالمركز العام لجمعية أنصار السنة المحمدية بخالص العزاء للأستاذ جمال سعد حاتم، رئيس التحرير، في وفاة شقيقته. نسأل الله تبارك وتعالى أن يتغمدها بواسع رحمته، وأن يلهم أهلها الصبر والسلوان، وإنا لله وإنا إليه راجعون.

# تفسير سورة الدخان

الحلقة الثانية

إعداد/ د. عبد العظيم بدوي

الحمد لله والصلاة والسلام على سيدنا رسول الله، وبعد:

" رَبِّنَا آكَيْفُ عَنَا الْعَدَابِ إِنَّا مُؤْمِثُونَ ، هَذَا دُعَاوُهُمْ الْأَدُ الْأَكَدُ بِينَ، كَمَا قَالَ الْأَ الْوَالَّهُ الْعُدَابِ، وَتِلْكَ عَادَةُ الْكَدُبِينَ، كَمَا قَالَ الْعَدَالَى، ﴿ إِنَّ النِّبِينَ حَقَّتَ عَلَيْمٍ كَلِيتُ رَبِّكَ لَا يُوْمِوُنَ ﴿ وَإِنَّ اللَّهِ مَنْ مَلْ الْلَايمانُ، كَمَا قَالَ اللهِ تَعَالَى، ﴿ وَلَنْ يَنْفَعَهُمْ هَذَا الاِيمانُ، كَمَا قَالَ الله تَعَالَى، ﴿ وَلَنْ يَنْفَعَهُمْ هَذَا الاِيمانُ، كَمَا قَالَ اللهِ وَحَدَهُ وَكَمْ الله تَعَالَى، ﴿ وَلَنْ يَنْفَعَهُمْ مَذَا الاِيمانُ، كَمَا اللهِ وَحَدَهُ وَكَمْ اللهِ وَحَدَهُ وَكَمْ اللهِ وَحَدَهُ مَا اللهِ اللهُ اللهُ وَحَدَهُ وَكَمْ اللهِ اللهِ وَحَدَهُ مَا اللهِ اللهُ وَلَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ اللهُ

حِينَ أَعْرَضُوا عَنْهُ كَفُوا عَنْ أَذَاهُ، وَلَكَنَّهُمْ كَذَّبُوهُ

وَاتَهَمُوهُ، «وَقَالُوا مُعَلَّمٌ مَّجْنُونٌ» يَعْنُونَ أَنَّهُ أَحَدُ رَجُلَيْنِ، مُعَلَّمٌ، جَلَسَ إلَى مَنْ عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الأَوَّلِينَ هَتَعَلَّمَ مِنْهُ، أَوْ مَجْنُونَ، فَبَرَأَهُ الله مِمَّا قَالُوا، فَقَالُ تَعَالَى: ﴿ وَلَنَّذَ نَمْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُمُلِّمُهُ بَشَرُّ لِسَاتُ اللّهِ عَلَيْدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌ وَهَنَا لِسَانً

يَقُولُ تُعَالَى مُخْبِرًا عَنِ الْشُركِينَ مَا كَانُوا يَقُولُ تُعَالَى مُخْبِرًا عَنِ الْشُركِينَ مَا كَانُوا يَقُولُونَهُ مِنَ الْكَذبِ وَالاَهْترَاءِ وَالْبَهْتِ، أَنَّ مُحَمَّدًا إِنْمَا يُعَلِّمُهُ هَذَا الَّذِي يَتْلُوهُ عَلَيْنَا مِنَ الْقُرْآنِ بَشَرٌ، وَيَشْيرُونَ إِلَى رَجُلِ أَعْجَمِي كَانَ بَيْنَ أَظُهُرِهِمْ، غُلام لَبَعْضَ بُطُونِ قُرَيْشٍ، وَكَانَ بَيْنَ أَظُهُرِهِمْ، عَنْدَ الصَّفْا، وَرُيْمَا كَانَ رَسُولُ الله صلى الله عليه عَنْدَ الصَّفْء، وَذَاكَ وَسُلم يَجْلَسُ إِلَيْهِ وَيُكَلِّمُهُ بَعْضَ الشَّيْء، وَذَاكَ كَانَ أَعْجَمِيً الله عَلَيه كَانَ أَعْجَمِيً الله عَلَيه كَانَ أَعْجَمِي الله عَلَيه كَانَ أَعْجَمِي الله عَلَيه كَانَ أَعْرَبِيَّة، أَوْ أَذَهُ كَانَ يَعْرِفُ الْعَرَبِيَّة، أَوْ أَذَهُ كَانَ يَعْرِفُ الْمُرَبِيَّة، أَوْ أَذَهُ كَانَ فَيمْ فَي الله تَعَالَى رَادًا عَلَيْهِمْ فَيمَا لا الله تَعَالَى رَادًا عَلَيْهِمْ فَيمَا لا يَعْرَفُ الْمَانِ وَلَا الله تَعَالَى رَادًا عَلَيْهِمْ

ربيع الأول ٢٣٤١هـ - العليد ٢٥٠١ السنة الخامسة والأربعون

وقَالَ بَعْضُ الْمُفَسُرِينَ:

﴿إِنَّكُمْ عَائِدُونَ، أَيْ رَاجِعُونَ

﴿لَى اللّٰهِ تَعَالَى يَـوْمَ الْقَيَامَةِ،

﴿لَيَجْزِيَ اللَّذِينَ أَسَياءُوا بِمَا
عَملُوا وَيَجْزِيَ الَّذِينَ أَحْسَنُوا

بِالْحُسْنَى، (النّجِمَ: ١١).

﴿يَــوْمَ نَبْطِشُ الْبَطْشَـةَ

﴿لَكُبْرَى إِنَّا مُنتَقَمُونَ»:

قَالَ ابْنُ مَسْعُود رضي اللّٰهِ

قَالَ ابْنُ مَسْعُود رضي الله عنه؛ الْبَطْشَةُ الْكُبْرَى يَوْمَ بَـدْنِ فَقَدْ جَمَعَ الله تَعَالَى بَيْنَ أَوْلِيَائِهِ الْوَمْنِينَ وَأَعْدَائِهِ الْكَافِرِينَ بَعْدَ الْهِجْرَة بِسَبْعَةُ عَشَرَ شَهْرًا، عَلَى غَيْر ميعَاد، فَنَصَرَ أَوْليَاءَهُ عَلَى قَلْتِهِمْ وَضَعْفِهِمْ، وَحْذَلُ أَعْدَاءَهُ عَلَى كَثْرَتَهُمْ وَقُوْتَهِمْ.

وَقَالُ ابْنُ عَبُاسِ رضي الله عنه: ابْنُ مَسْعُودُ رضي الله عنه يَضُولُ: الْبَطْشَةُ الْكُبْرَى يَوْمَ بَدْر، وَأَنَا أُقُولُ ابْن يَوْمَ الْقَيَامَة. فَعَلَى قَوْل ابْن عباس رضي الله عنه يَكُونُ الله تعالى يَتَوَعَدُ الْكَاهِرِينَ بيوْم الْقيامَة، وَمَا يَنْتَظَرُهُمْ فِيهِ مَنْ أَهُوالُ عظام، وَخُطُوبِ جَسَام، كما قَالَ تَعَالَى: « فَكَان تَعَالَى الله عنه يَكُونُ فَيه مَنْ أَهُوالُ عظام، وَخُطُوبِ جَسَام، كما قَالَ تَعَالَى: « فَكَن حَسَام، كما قَالَ تَعَالَى: « فَكَن حَسَام، كما قَالَ تَعَالَى: « فَكَن حَسَام، كما قَالَ تَعَالَى: « فَكَن الْكَاهُ عَلَى الله عَسَام، كما قَالَ تَعَالَى: « فَكَنْ الْكَاهُ عَلَى الله عَلَى الْكَاهُ عَلَى الْكُوبُ الْكَاهِرِينَ عَلَيْهُ الْكُوبُ الْكَاهُ الْكَاهُ الْكُوبُ اللهُ الْكُوبُ ا

في افترائهم ذلك: ولكات الله المترائهم ذلك: ولكات الله المتحدث الله المتحدث الميد المتحدث المتحدد المت

العظيم (٩٨٦/٢).
وَكَذَلْكَ بَرْأَهُ مِنَ الْجُنُونِ،
فَقَالَ: ﴿ فَلَكَ بَرْأَهُ مِنَ الْجُنُونِ،
فَقَالَ: ﴿ فَلَكَ بِعَنْوِنِهِ (الطور:
رَبِّكَ بِكَاهِنِ وَلَا يَخْتُونِهِ (الطور:
فَقَالَ: ﴿ تَ وَالْقَامِ وَمَا يَنْظُرُونَ ﴾
مَا أَنْ بِعْنَة رَبِكَ بِمَخُونِ ﴾ وَإِنَّكَ لَقُلَ مَا أَنْ رَبِكَ لِمَحْدُونِ ﴾ وَإِنَّكَ لَقُلَ عَلْمِ مَنْوُنِ ﴾ وَإِنَّكَ لَقُلُ عَلَى الْمِنْوُنَ ﴾ وَإِنَّكَ لَقُلُ عَلَى الْمِنْوُنَ ﴾ وَإِنَّكَ لَقُلُ عَلَى الْمِنْوَنَ ﴾ وَإِنَّكَ لَقُلُ عَلَى الْمِنْوُنَ ﴾ وَإِنَّكَ لَقُلُ عَلَى الْمِنْوُنَ ﴾ وَإِنَّكَ لَقُلُ عَلَى الْمِنْوَنَ ﴾ وَإِنَّكَ لَقُلُ عَلَى المِنْوُنَ ﴾ وَإِنَّكَ لَقُلُ عَلَى المِنْوَنَ ﴾ وَالْكَ لَقُلُ عَلَى الْمِنْوَنَ ﴾ وَإِنَّكَ لَقُلُ عَلَى المِنْوَنَ أَنْ إِنَّ الْمَنْوَنَ أَنْ إِنَّ الْمَنْوَنَ أَنْ وَالْكُونَ الْمُنْ الْمِنْ عَنْ سَيلِهِ وَهُو أَعْلُمُ وَمُ الْعَلْمُ الْمِنْ عَنْ سَيلِهِ وَهُو أَعْلُمُ إِنْ مَنْلُ عَنْ سَيلِهِ وَهُو أَعْلُمُ إِنِّ مَنْلُ عَنْ سَيلِهِ وَهُو أَعْلُمُ إِنْ مَنْلُ عَنْ سَيلِهِ وَهُو أَعْلُمُ إِنْ مَنْلُ عَنْ سَيلِهِ وَهُو أَعْلُمُ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُ

إِلَّهُ تَكِنَّ (القلم: ١-٧).
وَقَوْلُهُ تَعَالَى: «إِنَّا كَاشَفُو
الْعَدَّابِقَلِيلاً إِنَّكُمْ عَائِدُونَ»:
قَالَ الْعُلَمَاءُ: يَقُولُ سُبْحَانَه وَتَعَالَى: لَوْ اسْتَجَبْنَا لَكُمْ،
وَرَفَعْنَا عَنْكُمُ الْعَدَابَ،
لَرَجَعْتُمْ إِلَى الْكُفْرِ وَالتَّكْذيب،
وَلَمْ تَضُوا بِمَا عَاهَدْتُمُ الله
وَلُمْ تَضُوا بِمَا عَاهَدْتُمُ الله
عَلَيْه مِنَ الأَدِمَان.

وَهَــدُّا كَفُوْلُهُ تَعَالَى:

﴿ وَلَوْ مَنَ الْهُ فَعُنُواْ عَلَى النَّادِ

فَقَالُواْ يَكْتِنُنَا ثَرُةٌ وَلَا تَكَذِبَ

عِنَادِتِ رَبِّنَا وَتَكُونَ مِنَ النَّوْمِينَ

﴿ يَاكِتِ رَبِّنَا وَتَكُونَ مِنَ النَّوْمِينَ

﴿ يَاكِتِ رَبِّنَا وَتَكُونَ مِنَ النَّوْمِينَ

فَلَا لَكُونُ وَدُواْ لَمَادُواْ لِمَا جُوا عَنْهُ وَإِنَّهُمْ

لَكُونِهُونَ ﴾ (الأنعام: ٢٧- ٢٨).

تَنْقُونَ إِن كُفَرْتُمْ لَوْمًا عَمَالُ ٱلْوِلْدَانَ شِيبًا ١٠٠٠ السَّمَالُةُ شُنفَطِرٌ بِهِمْ كَانَ وعده، مفعولا ، (المزمل: ١٧ - ١٨). وَالْمَطْشُ مَعْمَاهُ الْأَخْمِدُ بشدّة، قَالُ تَعَالَى: ﴿إِنَّ بَلْسُ رُيِّكُ لَشُدِيدٌ، (السيروج: ١٢)، وَقَالُ تَعَالَى: ﴿ وَكُذَاكَ أَمَّدُ رَيِّكَ إِذَا أَخَذَ ٱلْقُرِّينِ وَهِي ظُلِمُةً إِنَّ أَخَذُهُۥ أَلِيدٌ شَيِيدُ ، (هود: ١٠٢). فَقُولُهُ تَعَالَى؛ «يَـوْمَ تَنْطشُ الْبَطْشَةَ الْكُنْرَى إِذَا مُنتَقِمُونَ» أَيْ مِنْ أَعْدَاءِ اللَّهِ، الْكُذُدِينَ رَسُبولَ الله صلى الله عليه وسلم، وَلا شَكَ أَنْ كُلْ عَذَاب فِي الدُّنْيَا فَهُوَ دُونَ عَذَابِ الآخَرَةُ، وَكُلُ أَهُوَالُ الدُّنْيَا دُونَ أَهُوَالُ الأخرة، ولذلك قال تَعَالَى

(الفجر: ٢٥-٢٦).

عَنْ يَوْمِ الْقَيَامَةِ: ﴿ فَيُوْمِنِ لَا يُعَذِّبُ

عَذَابُهُ وَأَحَدُ (اللهِ وَلا يُوثِقُ وَثَاقَهُ وَأَسَدُّ اللَّهُ

قَصْةُ مُوسَى عَلِهُ السَّلَامُ وَلَ صَدْ فَ فَتَنَا قَبْلَهُمْ قَوْمَ فَرْعَوْنَ وَجَاءَهُمْ رَسُولُ كَرِيمٌ (١٧) أَنْ أَذُوا إِلَيْ عِبَادَ اللَّهِ إِنِي كُمُ رَسُولُ أَمِينُ (١٨) وَأَنْ أَذُوا إِلَيْ عِبَادَ اللَّه إِنِي اللَّهُ إِنِي اللَّهُ إِنِي اللَّهُ إِنِي اللَّهُ إِنِي وَأَنْ كُمُ مَنُوا وَأَنْ كُمْ مَنُوا وَانْ لَمْ تُومْنُوا وَانْ لَمْ تُومْنُوا لِي فَاعْتَرْلُونِ (٢٠) وَإِنْ لَمْ تُومْنُوا لِي فَاعْتَرْلُونِ (٢٠) وَإِنْ لَمْ تُومْنُوا لِي فَاعْتَرْلُونِ (٢٠) فَدَعَا رَبَّهُ أَنْ لَيْ فَاسُر بِعِبَادِي لَيْلاً إِنَّكُم أَنْ وَأَسْر بِعِبَادِي لَيْلاً إِنَّكُم أَنْ وَالْبَحْرَ رَهُوا إِنَّهُمُ مُجْرِمُونَ (٢٢) وَاتَرُكُ مُنْ الْبَحْرَ رَهُوا إِنَّهُمْ أَنْ الْبَحْرَ رَهُوا إِنَّهُمْ مُجْرِمُونَ (٢٢) وَاتَرُكُ مُنْ الْبَحْرَ رَهُوا إِنَّهُمْ أَنْ الْبَحْرَ رَهُوا إِنَّهُمْ مُجْرِمُونَ (٢٢) وَاتَرُكُ وَلَيْكُمْ الْبُحْرَ رَهُوا إِنَّهُمْ مُجْرِمُونَ (٢٢) وَاتَرُكُ مُنْ وَنْ رَكُمُ وَلُونَ (٢٤) وَاتَرُكُ خُنِدُ مُونَوْنَ (٢٤) وَاتَرُكُ خُنِدُ مُونَ وَنَ لَا مُغْرَقُونَ (٤٢) وَانْ لَمْ يُعْرَفُونَ (٤٤) وَانْ لَمْ مُغْرِقُونَ (٤٤) وَانْ لَمْ يُعْرَفُونَ (٤٤)

كُمْ تَرَكُوا مِنْ جَنَّاتِ وَعُيُونِ (٢٥) وَزُرُوعَ وَمُقَامٍ كَرِيمٍ (٢٦) وَنَعْمَةَ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ كَانُوا فِيهًا فَاكِهِينَ (٢٧) كَذَلِكَ

五十

وَأُوْرَثُنَاهَا قَوْمًا آخْرِينَ (٢٨) فَمَا بَكُتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ وَمَا كَانُوا مُنظَرِينَ (٢٩) وَلُقَدُ نَجُيْنَا بَني إِسْرَائِيلَ مِنَ الْعَذَابِ المهين (٣٠) من فرعون إنه كَانَ عَالِيًا مَنَ الْسُرِفِينَ (٣١) وَلَقُد اخْتُرْنَاهُمْ عَلَى عَلَم عَلَى الْعَالَمِينَ (٣٢) وَآتَيْنَاهُم مَنَ الآيات مَا فيه بَلاَءُ مُّبِينْ»:

هَذَا طَرُفٌ مِنْ قَصَّة مُوسَى عليه السلام مُعَ فرْعَوْنَ، أَرَادَ الله تَعَالَى به تَسْليَهُ النّبيّ صلى الله عليه وسلم ومُواسَاتُهُ فيمَا يَلْقَى مِنْ قَوْمِهِ مِنْ اضْطَهَاد، وَيَسْمَعُ مِنْهُمْ مِنْ أَذَى، وَفيه بشارَةُ للنّبيّ صلى الله عليه وسلم وَمَنْ أَمَنَ مَعَهُ بِأَنَّ الْعَاقَبَةَ لَهُمْ كُمَا كَانَتْ لُوسَى وَمَنْ آمَنَ مَعَهُ، وَفيه أَيْضًا تُحذيرُ للْكَافِرِينَ الْكَذَبِينَ أَنْ يَأْخُذُهُمُ الله كُمَا أُخَـٰذُ فَرْعَوْنَ وَقَوْمَهُ، كُمَا قَالُ تُعَالَى: ﴿إِنَّا أَرْسُلُنَا النكو رَسُولًا شُنهدًا عَلَيْكُوكُمْ أَرْسُلُنَا إِلَىٰ فَرْعَوْنَ رَسُولًا (اللهُ فَعَصَىٰ فِرْعَوْثُ ٱلرَّسُولَ فَأَخَذُنَهُ أَخَذًا وَبِيلًا، (المزمل: ١٥- ١٦)، فَأَطْبِعُوا الرَّسُولَ وَلا تَعْصُوهُ، حَتَّى لا يَأْخُذُكُمُ اللَّه كَمَا أَخُذُ فَرْعَوْنَ.

«وَلَـقَـدُ فَتَنَّا قَبْلَهُمْ قَـوْمَ فرعون»؛

الْفَتْنَةُ مَعْنَاهُا الانتلاءُ وَالاخْتِنَارُ وَالامْتِحَانُ، قَالُ تَعَالَى: «أُحَيَّبُ ٱلنَّاسُ أَن يُقْرَكُوا أَن يَقُولُوا والمنكا وهم لا تفتنون (١) وَلَقَدُ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن فَيْلُهُمُّ فَلَيْعَلُّمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِيكَ صَدَقُوا وَلَتَعْلَمَنَّ ٱلْكُندِينَ ع

(العنكبوت: ٢-٣).

وَمَعْنَى: «وَلَقَدْ فَتَنَا قَبْلُهُمْ قَـوْمَ فَـرْعَـوْنَ، أي اخْتَبَرْنَاهُمْ وَامْتَحَنَّاهُمْ بِبَعْثُهُ مُوسَى عليه السلام، « وَجَاءَهُمْ رَسُولُ كَرِيمٌ »، كريمٌ فِي نَفْسه، كريمٌ عَلَى رَبُّه، فَقَالُ لَهُمْ: «أَنْ أَدُّوا إِلَى عَنَادَ اللَّهِ الأَدَاءُ مَعْنَاهُ الدَّفْعُ، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمِنْ أَهَلَ ٱلْكِتُكِ مَنْ إِنْ تَأْمَنُهُ بِقِنطَارِ يُؤَدِّوهِ إِلَيْكَ ، (آل عمران: ٧٥) أيْ يَدْفَعُهُ، وَعِبَادُ الله هُمْ يَثُوا اسْرَائِيلَ، كُمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَأَتِنَا فَرْعَوْنَ فَقُولًا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلْمِينَ ١٠ أَنْ أَرْسِلْ مَعَنَا يَقِيَّ إِسْرُوبِلَ ، (الشعراء: ١٦ - ١٧)، وَقَالُ تَعَالَى: ﴿ فَأَلِيَاهُ فَقُولًا إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ فَأَرْسِلُ مَعَنَا بَنِيِّ إِسْرَةِ مِلْ وَلَا تُعَذِّبُهُمْ ، (طه: ٤٧)، لأنَّ فرْعَوْنَ كَانَ قَدْ بَغَى عَلَيْهِمْ، كُمَا قَالَ تَعَالَى: «إِنَّ فَرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجُعَكُ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ طَآبِفَةً مِنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَآهُ هُمْ وَيَسْتَحَى بِسَآهُ هُمُّ إِنَّهُ كَاتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ أَنَّ وَثُرِيدُ أَن تُمُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُوا فِ ٱلأَرْضِ وَتَجْعَلَهُمْ أَبِمَّةً وَيَجْعَلُهُمُ ٱلْوَرِثِينَ أَنَّ وَنُمَكِّنَ لَمُمَّ فِي ٱلْأَرْضِ وَثْرِي فِرْعُونَ وَهُنُمُن وَجُنُودَهُما مِنْهُم مَّا كَانُوا يَعَذَرُونَ »

(القصص: ٤- ٦)، فَلَمَّا أَرَادُ اللَّه أَنْ يُنْجِزُ وَعْدَهُ، وَيُنْجِيَ بَنِي إسْرَائِيلَ مِنَ الْعَدَابِ الْمُهِينِ، أَرْسَلَ مُوسَى إِلَى فَرْعَوْنَ، وَكُلَّفُهُ أَنْ يَقُولُ لُهُ: «أَنْ أَدُّوا الِّي عَبَادَ اللَّهُ إِنِّي لَكُمْ رَسُولُ أَمَينٌ »: أَيْ أَمِينً عَلَى مَا حُمُلْتُ مِنْ رِسَالُةَ رَيُكُمْ الْيُكُمْ، فَأَنَا أَبِلَغُكُمُوهَا بِكُلِّ دَقَّة وَأَمَانَةً، مِنْ غَيْرِ زِيَادَةً وَلَا نَقْصٍ، «وَأَن لا تَعْلُوا عَلَى اللَّهِ ايْ لا تَسْتَكْبِرُوا، وَلا تَسْتَنْكَفُوا عَنْ عِبَادَةُ الله، «انِّي آتِيكُمُ بِسُلْطَانِ مُّينِ» أَيْ يِحُجِّة بَيْنَة، وَدُلاَلة قَاطَعُة، تَدُثُكُمْ عَلَى صَدْقَى فيمًا جُنْتُكُمْ بِهِ مِنْ رَبِّكُمْ، ﴿ قَالَ إِن كُنتَ جِئْتَ بِثَايَةِ فَأَتِ بِهَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِيقِينَ ١٠٠ فَٱلْفَى عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ ثُعْبَانٌ مُّبِينٌ ﴿ وَنَزَعَ يَدُهُ فَإِذَا هِيَ بَيْضَاءُ لِلنَّظِرِينَ » (الأعراف: ١٠٦ - ١٠٨)، وَلَكِنَ الْقَوْمَ كَذَّبُوهُ، «وَأَصَرُّواْ وَأَسْتَكْتَرُواْ أَسْتِكَارًا » (نوح: ٧)، كُمَا قَالُ تُعَالَى: « قُلَّا جَآءَهُم بِٱلْحَقِّ مِنْ عِندِنَا قَالُوا ٱقْتُلُوا أَنْنَاءَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ. وَاسْتَحْبُوا نِسَاءَهُمْ وَمَا كَيْدُ ٱلْكَفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالِ 🔞 » (غافر: ٢٥- ٢٦)، فَلَمْ يَجِدُ مُوسَى عليه السلام أَمَامَهُ إِلاَّ أَنْ يَسْتَعِيدَ بِاللَّهِ مِنْ كَيْدِهِمْ، ﴿ وَقَالَ مُوسَى إِنِّي عُذُتُ برَقِي وَرَيْكُم مِن كُلِّ مُتَكْبِر لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ ٱلْمِسَابِ ، (غافر: ٢٧)، وَقَالُ هُنَا: ﴿إِنِّي عُدْتُ بِرَيِّي وَرَيْكُمْ أَن تَرْجُمُونِ» أَي الْتَجَأْتُ إِلَيْهِ، وَاعْتَصَمُّتُ بِهِ، وَهُوَ حَافظتي منْكُم، وَمَانعتي من كيدكم.

ثُمَّ تُلُطُّفُ مَعَهُمْ فِي الْحِوَارِ، فقال: «وَإِن لَم تَـوْمنُوا لَي فاعتزلون»

ا مُوسَىٰ رَبِّنا إِنَّكَ ءَالَيْتَ فَرْعَوْنَ وَمَلَأَمُ رِبَّةً وَأَمْوَلًا فِي ٱلْحَيَّوةِ الدُّنْيَا رَبُّنَا لِيُضِلُّوا عَن سَبِيلِكُ رَبُّنَا ٱلْمُمِسَ عَلَىٰ أَمْوَلِهِمْ وَأَشْدُدُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُوا حَقَّ مَرُوا الْعَدَابَ ٱلأَلَمَ (١٠) قَالَ قَدْ أُجِيبَت دُّعُونُكُما فأَسْتَقِيمَا وَلَا نَتَبِعَآنِ سَبِيلَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ،

(پونس: ۸۸ - ۸۸).

فَلُمَّا جَاءَ أَجَلُهُمْ أَوْحَى اللَّه تَعَالَى إِلْى مُوسِين ﴿ فَأَسُر بعبَادي لَيْلاً إِنَّكُم مُّتَّبَعُونَ،

أي اخْرُجْ بِبَنِي إِسْرَائِيلَ مِنْ مضر بالليل، حَتَّى لا يَشْعُرَ أَحَدُ بِخُرُوجِكُمْ، وَاعْلَمْ أَنَّهُمْ سَيَضْقَدُونَكُمْ فَيَخْرُجُونَ فِي طُلْبِكُمْ، فَإِذَا جَاوَزْتُ بِبَنِي إسرائيل البخر فاترك البخر كَمَا سَلَكْتُهُ، طَرِيقًا بَنَسًا، حَتَّى يَجْتريُّ فَرُعَوْنُ عَلَى دُخُولُه، فَيَكُونَ مِنَ الْغُرُقِينَ، «وَاتْــرُكُ الْبُحْرَرَهُــوَا إِنْهُمْ جُندٌ مُغْرَقُونَ» أَيْ سَاكِنًا عَلَى حَالِتُهُ وَهَيْئَتُهُ، بَعْدُ أَنْ ضَرَيْتُهُ وَدَخُلْتُهُ، مَعْنَاهُ لا تَامُرُهُ أَنْ يَرْجِعَ، اتْرُكْهُ حَتَّى يَدْخُلُهُ آلُ فرْعَوْنَ، وَأَصْلُ الرَّهُو: السُّكُونُ.

وَلاَ تَقْتُلُونِي، وَخَلُوا بَيْنِي وَبِينَ النَّاسِ، فَإِنْ لَمْ تُؤْمِنُوا أَنْتُمْ فَالا تَمْنَعُونِي أَنْ أَبَلْغَ رسَالُهُ ربِّي، وَلا تَمْنَعُوا النَّاسَ مَنَ الإيمَانِ، وَهَـذَا مَا دَعاهُمُ إلَيْهُ مَنْ آمَنَ مَنْهُمْ، كُمَا قَالَ تُعَالَى: « وَقَالَ رَجُلُ مُؤْمِنٌ مِّنَ عَالَ فَرْعُونَ بَكْنُهُ إِيمَانُهُ لْفَتْلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَفِي اللَّهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِٱلْبَيْنَاتِ مِن زُبِّكُمْ وَإِن يَكُ كَنِيبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبِّكُم بَعَثُى الَّذِي يَعِدُكُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كُنَّابٌ ، (غافر: ٢٨).

وَلَـبِثُ فيهِمْ مَا شَياءِ الله، وَأَظْ هُرَ اللَّهُ عَلَى يَدَيْهُ مِنَ الأيات مَا يَدْعُوهُ مُ الَّهِ الإيمَان، وَلَكِنَّ الأَمْرَ كُمَا قَالَ الرَّحْمَنُ: «إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَلَوْ جَآءَ تُهُمْ كُلُّ ءَايَةٍ حَتَّىٰ مَرُوا ٱلْعَدَابَ ٱلأَلِيدَ ، (يونس: ٩٦ - ٩٧)، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم بِثَايِنِينًا إِذَا هُم مِنْهَا يَضْعَكُونَ ﴿ ﴿ وَمَا نُرِيهِم مِنْ مَايَةِ إِلَّا هِيَ أَكْبَرُ مِنْ أَخْتِهَا وَأَخَذَتُهُم بِالْعَذَابِ لَعَلَّهُمْ يَرْجَعُونَ ، (الزخرف: ٤٨)، فَلَمْ يَرْجِعُوا، بَلُ صَرَّحُوا بِاصْرَارِهِمْ عَلَى الْكُفْرِ وَالِتَّكُذِّيبَ، فَقَالُوا كُمَا قَالُ الله تَعَالَى: « وَقَالُوا مَهْمًا تَأْلِنَا بِهِ، مِنْ ءَايَةِ لِتَسْحَرَنَا بِهَا فَمَا يَحَنُّ لكَ بِمُؤْمِنِينَ » (الأعراف:

١٣٢)، فَلَمْ يَجِدُ مُوسَى عليه السلام بُدّا من الدُّعَاءِ عَلَيْهِمْ، «فَدُعَا رَيِّـهُ أَنْ هَــوُلاءِ قَـوُمُ مُجْرِمُ ونَ » مُصَرُّونَ عَلَى الْكُفْرِ وَالتَّكْذَبِبِ، فَانْتَقِمُ مِنْهُمُ، كُمَا قَالَ تَعَالَى: « وَقَالَ

قَالُ قَتَادَةً-رَحِمَهُ اللَّه-؛ لَمَّا قَطَعَ مُوسَى الْبَحْرَ وَخَرَجَ بِمَنْ مَعَهُ مِنْ بَنِي إِسْرَاتِيلَ، فَتَظَرَ إِلَى الْبَحْرِ فَإِذَا هُوَ عَلَى حَالِه لَمْ يَلْتَنْمُ، فَعَطَفَ ليَضْرِبَ الْبَحْرَ بِعَصَاهُ لِيَلْتَنْمَ، وَخَافَ أَنْ يَتْبَعَّهُ فَرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ، فَقِيلَ لَهُ: اتْـرُكُ الْبَحْرَ رَهْـوَا كَمَا هُوَ، إِنَّهُمْ جُنْدٌ مُغْرَقُونَ، أَخْبَرَ اللَّهُ مُوسَى أَنَّهُ يُغْرِقُهُمْ ليُطمئن قلبه ف تركه الْنَحْرَ كُمَا جَاوَزَهُ. (معالم

التنزيل:٥/٥١١). وَكَانَ مَا كَانَ، ممَّا قَصُّهُ اللَّه تَعَالَى فِي أَكْثَرُ مِنْ سُورَة، قَالَ تُعَالَى: ﴿ فَأَتَّبُعُومُم ثُنَّهِ فِي ﴿ أَنَّ عُومُم ثُنَّهُ فِيكَ ﴿ أَنَّ عُلَّا اللَّهُ عَالَمُ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عِلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلّالِّ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَّا عَلَيْكُ عَلَّ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّ عَلِي عَلَيْكُمِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّ عَلَيْ فَلَمَّا تَرَّهَا الْجَمْعَانِ قَالُ أَصْحَلُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ١٠٠ قَالَ كَلَّا إِنَّ مَعَى رَتَى سَنَدِين (اللهِ فَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُومَىٰ أَنِ أَضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرُ فَأَنفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فرق كَالطُّودِ ٱلْعَظِيمِ (١١) وَأَزْلَفْنَا ثُمَّ ٱلْأَخْرِينَ ١٠٠ وَأَيْضِنَا مُومَىٰ وَمَن مَّعَهُ أَجْمِينَ (0) ثُعَرِ أَغْرَفْنَا ٱلْآخَرِينَ (1) إِنَّ فِي ذَالِكَ لَايَةً وَمَا كَانَ أَكُثُرُهُم مُوْمِينِ اللهِ وَإِذَ رَبُّكَ لَمُو ٱلْعَزِيرُ ٱلرَّحِيدُ ﴾ (الشعراء: ٦٠ - ٦٨)، وقال تَعَالَى: «وَجَوَزُنَا بِيَنْ إِشْرُومِلَ ٱلْحُورَ فَأَنْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَعْبًا وَعَدَوًّا حَقَّحَ إِذَآ أَذُرَكَهُ ٱلْغَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ أَنَّهُۥ لا إِلَّهُ إِلَّا ٱلَّذِي ءَامِنَتْ بِهِدِ بُنُواْ إِسْرَةٍ مِلْ وَأَنَّا مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ أَنَّ مَالْتُنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ

(پونس: ۹۰-۹۲). وللحديث بقبة أن شاء الله، والحمد لله رب العالمن.

اللهُ فَٱلْيُوْمَ نُنَجِيكَ يِكَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ

عَالِيَةً وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ ٱلنَّاسِ

عَن مَايِنِيناً لَعُلِفلُونَ ،

/31JE1



الحمد لله وحده، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده سيدنا محمد صلى الله عليه وآله وصحبه وسلم تسليمًا كثيرًا.أما بعد،

عبده أحمد الأقرع

فاعلم أخي- وفقنا الله وإياك لما يحبّه ويرضاه- أن للجار على جاره حقًا عظيما في ويرضاه- أن للجار على جاره حقًا عظيما الجار ويحترمون العربُ كانوا يعظمون حق المجار ويحترمون الجوار في الجاهلية قبل الإسلام، ويعتزون بثناء الجار عليهم ويفخرون بذلك، والضعيف إذا جاور الأقوياء صار قويًا بإذن الله، له ما لهم وعليه ما عليهم، وحين جاء الإسلام أعزَّهُ وأكد حقَّ الجوار وأنزل فيه قرآنا يتلى إلى يوم القيامة، قال الله تعالى: ورَاعَبُدُوا الله وَلا تَشْرَرُوا الله والمسكين والسلام والمسكين والمسلوب والمسلوب والمسلوب والمسلوب والمسلوب والمسلوب المسلوب والمسلوب والمسلوب والمسلوب المسلوب المسان إلى المحار

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من يأخذ عني هذه الكلمات فيعمل بهن أو يُعلم من يعمل بهن؟» فقال أبو هريرة: قلتُ: أنا يا رسول الله. فأخذ بيدي فعد خمسًا، فقال: «اتق المحارم تكن أعبد الناس، وارض بما قسم الله لك تكن أغنى الناس، وأحسن إلى جارك تكن مؤمنًا، وأحبً للناس ما تحبُّ لنفسك تكن مسلمًا، ولا تكثر الضحك، فإن كثرة الضحك تميتُ القلب». (صحيح الجامع: ١٠٠).

عنوان الإيمان.

وجعل من علامات الإيمان بالله واليوم الآخر كف الأذى عن الجار، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤدي جاره، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر، فليكرم ضيفه، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر، فليقل خيرًا أو ليسكت». متفق عليه.

وعظُم الإسلام حق الحار حتى كاد أن يورثه. عن ابن عمر وعائشة رضي الله عنهما قالا: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما زال جبريل عليه السلام يُوصيني بالجار حتى ظننت أنه سيورثه». متفق عليه.

وبين أن حُسن الجواريعمر الديار، ويزيد في الأعمار؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «صلة الرحم، وحُسن الخلق، وحُسن الجوار، يعمران الديار، ويزيدان في الأعمار، (أخرجه أحمد: ١٥٩/٦) والصحيحة: ٥١٩).

وجعل الجار الصالح من السعادة: عن نافع

12

"

من سعادة المسرء: الجارُ الصالح، والمركبُ الهنيء،

والمسكن الواسع.

66

سوء يؤذيه فيصبر على أذاه حتى يكفيه الله إياه بحياة أو موت». (صحيح الترغيب: ٢٥٦٩).

وجعل صلى الله عليه وسلم شهادة الجار يعتد بها عند الله. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما من مسلم يموت فيشهد له أربعة من أهل أبيات جيرانه الأدنيين أنهم لا يعلمون عنه إلا خيرا، إلا قال الله تبارك وتعالى: قد قبلت قولكم، أو قال: بشهادتكم، وغفرت له ما لا تعلمون». (أخرجه أحمد: ما لا تعلمون». (أخرجه أحمد: للألباني ص ٤٠).

وبين أن الإنسان يعرف نفسه أنه محسن أو مسيء من شهادة الجيران. عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رجل للنبي صلى الله عليه وسلم: يا رسول الله، كيف لي أعلم إذا أحسنت أو أسات؟ فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «إذا سمعت جيرانك يحولون: قد أحسنت، فقد أحسنت، فقد أحسنت، وإذا سمعتهم يقولون؛ قد أسات». (صحيح الجامع: ١٦٠).

وفي المقابل نفى رسول الله صلى الله عليه وسلم الإيمان عن

الذي لا يأمن جاره شره، عن أبي هريرة رضي الله عنه، أن رسول الله عليه وسلم قال: «والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، رسول الله؟ قال: «الذي لا يأمن جاره بوائقه». يعني: شروره. متفق عليه.

سبحانه الله! يقسم صلى الله عليه وسلم ويكرر القسم ثلاثًا بنفي الإيمان عن الذي لا يأمن جاره شره، ومع هذا يحسبه الكثير هيئًا وهـو عند الله عظيم. فيا ليت قومي يتذكرون ويكفون، كما بين صلى الله عليه وسلم أنه لا يدخل الجنة من لا عليه وسلم أنه لا يدخل الجنة من لا عليه وسلم: «لا يستقيم إيمان عبد حتى يستقيم قلبه، ولا يستقيم قلبه، ولا لسانه، ولا يدخل الجنة حتى يستقيم ليمان عامن جاره بوائقه». (صحيح يأمن جاره بوائقه». (صحيح يأمن جاره بوائقه». (صحيح يأمن جاره بوائقه». (صحيح الترغيب: ٢٥٥٤).

وقال صلى الله عليه وسلم: «المؤمن من أمنه الناس، والمسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، والمهاجر من هجر السوء، والمذي نفسي بيده لا يدخل الجنة عبد لا يأمن جاره بوائقه». (صحيح الترغيب: (۲٥٥٥).

الله أكبرا يحرم الإنسان الجنة دار النعيم، دار الخلد، دار المقامة، دار الإسلام، «فيها ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر» من النعيم السرمدي بسبب أذية الجارعلى فلم رسول الله صلى الله عليه وسلم بقوله: «والذي نفسي بيده لا يدخل الجنة

بن عبد الحارث رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله علي الله عليه عليه وسلم: «من سعادة المرء، الجارُ الصالح، والمركبُ الهنيء، والمسكن الواسعُ». (البخاري في الأدب المفرد: ١١٦).

وفي حجة الوداع يوصي رسول الله صلى الله عليه وسلم بالجار: عن أبي أمامة رضي الله عنه قتل الله عليه وسلم وهو على صلى الله عليه وسلم وهو على ناقته في حجة الوداع يقول: «أوصيكم بالجار» حتى أكثر، فقلت: إنه يورُشه. (صحيح فقلت: إنه يورُشه. (صحيح كما أخبر رسول الله صلى الله

عليه وسلم أن الصبر على أذى الحار من أسباب محبة الله. عن مُطرِّف- يعني ابن عبد الله- قال: كان يبلغني عن أبي ذر حديث، وكنت أشتهي لقاءه، فلقيته، فقلت: يا أبا ذر، كان يبلغني عنك حديث، وكنت أشتهى لقاءك. قال: لله أبوك، لقد لقيتني فهات. قلتُ: حديث بلغنى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم حدثك، قال: «إن الله عز وجل يحب ثلاثة وينغض ثلاثة». قال: فما إخالني أكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم. قال: فقلت: فمن هؤلاء الثلاثة الذين يحبهم الله عز وجل؟ قال: رجل غزا في سبيل الله صابرًا محتسبًا فقاتل حتى قتل، وأنتم تجدونه عندكم مكتوبًا في كتاب الله عز وجل، شم تلا: «إِنَّ أَلِلَهُ يُحِبُّ ٱلَّذِينَ يُقَنِّتُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًّا كَانَّهُم

يعينون في سبيليد صفا الا بُنْيَانُ مُرْصُوصٌ » (الصف: ٤).

قلت: ومن؟ قال: «رجلٌ له جارٌ

10

عبدٌ لا يأمن جاره بوائقه». فإذا حُرم الإنسان أغلى سلعة وهي الجنة فماذا يرجو بعد ذلك؟

الجله فمادا يرجو بعد دلت:
كما بين صلى الله عليه وسلم
صراحة أنَّ أذى الجار من موجبات
دخول النار. عن أبي هريرة رضي
الله عنه قال: قال رجل: يا رسول
الله، إن فالانه يذكر من كثرة
صلاتها وصدقتها وصيامها، غير
أنها تؤذي جيرانها بلسانها. قال:
فإنَّ فلانة يُذكر من قلة صيامها
وصدقتها وصلاتها، أو أنها تتصدق
بالأشوار (الأشياء القليلة)
من الأقط، ولا تؤذي جيرانها
بلسانها، قال: «هي في الجنة».

معنى «الأشوار» جمع شور وهي القطعة من الأقط، والأقطا شيء يتخذ من مخيض اللبن الغنمي. كما بين صلى الله عليه وسلم أن الذنب يعظم إذا ارتكب في حق الجار ويضاعف إثم فاعله.

سُئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن أعظم الذنب عند الله فذكر ثلاث خصال. قال: «أن تجعل لله ندًا وهو خلقك، وأن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك، وأن تزني بحليلة جارك». متفق عليه.

وعن المقداد بن الأسود رضي الله على عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لأصحابه: «ما تقولون في الزنا؟» قالوا: حرام، الله ورسوله، فهو حرام الى يوم القيامة. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لأن يزني الرّجل بعشر نسوة أيسر عليه من أن يزني بامرأة جاره». قال: «ما تقولون في السرقة؟» قالوا:

"

اصبر أخي على جارك السوء وصابر ، واحذر أن يضيق صدرك عليه فتؤذيه فتأثم .

66

حرمها الله ورسوله فهي حرام. قال: «لأنْ يسرق الرجل من عشرة أبيات، أيسر عليه من أن يسرق من بيت جاره». (رواه أحمد: ٢٥٤٦). وصحيح الترغيب: ٢٥٤٩).

فاصير أخي على جارك السوء وصابر ، واحذر أن يضيق صدرك عليه فتؤذيه فتأثم. عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: جاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم يشكو جاره، فقال له صلى الله عليه وسلم: «اذهب فاصس. فأتاه مرتين أو ثلاثا، فقال: «اذهب فاطرح متاعك في الطريق». ففعل، فجعل الناس بمرون ويسألونه، فيخبرهم خبر جاره، فجعلوا يلعنونه؛ فعل الله به وفعل، وبعضهم يدعو عليه، فجاء جاره فقال: ارجع فإنك لن ترى منى شيئا تكرهه. (البخاري في الأدب المفرد: ١٢٤).

ويُسروى أن رجالاً جاء إلى ابن مسعود رضي الله عنه، فقال له: إن لي جارًا يؤذيني ويشتمني ويضيق عليً، فقال: «اذهب فإن هو عصى الله فيك فاطع الله فيه». (إحياء علوم الدين:

وقال الغزالي رحمه الله: «وجملة حق الجار؛ أن يبدأه،بالسلام ولا يطيل معه الكلام، ولا يكثر عن حاله السؤال ويعوده في الرض ويعزيه في المسيبة، ويقوم معه في العزاء، ويهنئه في الفرح ويظهر الشركة في السرور معه ويصفح عن زلاته، ولا يتطلع من السطح إلى عوراته، ولا يضايقه في وضع الجذع على جداره ولا في مصب الماء في ميزابه، ولا في مطرح التراب في فنائه، ولا يضيق طرقه إلى الدار، ولا يتبعه النظر فيما يحمله إلى داره ويسترما ينكشف له من عوراته، وينعشه من صرعته إذا نابته نائبة، ولا يغفل عن ملاحظة داره عند غيبته، ولا يسمع عليه كالاما ويغض بصره عن حرمته، ولا يديم النظر إلى خادمته، ويتلطف بولده في كلمته، ويرشده إلى ما يجهله من أمر دينه ودنياه".

وقال أيضًا رحمه الله: "واعلم أنه ليس حق الجوار كف الأذى فقط بل احتمال الأذى فإن الجار أيضا قد كف أذاه فليس في ذلك قضاء كق ولا يكفي احتمال الأذى بل لابد من الرفق واسداء الخير والمعروف قال النبي صلى الله عليه وسلم: «كم من جار متعلق بجاره يقول: يا رب، سل هذا: لم أغلق عني بابه ومنعني فضله؟»

فكن أخي خير الجيران فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خير الأصحاب عند الله خيرهم لصاحبه، وخير الجيران عند الله خيرهم لجاره». (صحيح الترغيب: ٢٥٦٨).

والحمد لله رب العالمين.

روى الإمام البخاري رحمه الله تعالى في كتاب الاعتصام من صحيحه من حديث: أبي مُوسَى، عَنِ النَّبِيُ صَلِي الله عليه وسَلَم قَالَ: "إِنَّما مَثَلِي وَمَثَلُ الله عَلَيه وسَلَم قَالَ: "إِنَّما مَثَلِي وَمَثَلُ مَا بَعَثَنِي الله به، كَمَثُلِ رَجُلِ أَتَى قَوْمًا، فقال: يَا قَوْم، إني رَأَيْتُ الجِيْشِ بعَيْنَيْ، وَانْ فَقَالَ: يَا قَوْم، إني رَأَيْتُ الجِيْشِ بعَيْنَيْ، وَانْ فَقَالَ: يَا قَوْم، فَأَدْ لَجُوا، فَانْطَلَقُوا عَلَى مَهَلَهم، أَنَا النَّذِيرُ المُرْيَانِ، فَالنَّجَاء، فأطاعَلُ طَائِفَة مَنْ فَقَم، فَأَحْبَحُوا مَلْ مَنْ أَطاعِني فَاتَبْع مَا فَذَلِكُ مَثُلُ مَنْ أَطاعِني فَاتَبْع مَا وَجُنْتُ بِمَا جِنْتُ بِهُ مِنَ الْحَقْ بِهَا فِمْنَا لَمَنْ عَصَانِي وَكَذَّبَ بِمَا جِنْتُ بِهُ مِنَ الْحَقْ.

#### التخريج

رواه البخاري في كتاب الرقاق باب الانتهاء عن المعاصي (٦٤٨٢). عن المعاصي (١٢٦/٨). ورواه في كتاب الاعتصام باب وجوب اتباعه صلى الله عليه وسلم (٧٢٨٣) ط الشعب (١١٥/٩) قال حَدَّثنا أَبُو كُرَيْب، حَدَّثنا أَبُو كُرَيْب، حَدَّثنا أَبُو الْسَامِة، عَنْ أَبِي بُرُدَةً، عن أبي أَرْدُةً، عن أبي أَرْدُةً،

ورواه مسلم في كتاب مناقبه صلى الله عليه عليه وسلم باب شفقته صلى الله عليه وسلم على أمته ومبالفته في تحذيرهم مما يضرهم (٢٢٨٥).

موسى الأشعري، فذكره.

تعريف مختصر يرجال الاسناد

 الندير السنة العريان والطريق إلى الرحمن

الحمد لله الذي أرسل رسوله بشيرًا ونذيرًا وداعيًا إلى الله بإذنه وسراجًا منيرًا، صلى الله وسلم وبارك عليه كما وحد الله عز وجل وعرفنا به ودعا إليه ، وبعد:

د . مرزوق محمد مرزوق

/alaci Z



يتوارثون العلم والعبادة (وانظره في الفتح في شرحه للحديث في كتاب الرقاق). فهو من رواية الأبن عن جده عن أبيه.

من مناقب أبي موسى الأشعري رضي الله عنه:

هو الصحابي الجليل عبدالله بن قيس وقد اجتمعت له ولقومه صفة كانت علما على شخصيتهم جميعًا ألا وهي:رقة قلوبهم: وما أحوجنا إليها في هذه الأيام، وقد شهد لهم النبي صلى الله عليه وسلم، فعَنْ أنس بْنِ مَالك أَنْ رَسُولَ الله، صَلَّى الله عليه وسلم، فعَنْ أنس بْنِ مَالك عَلَيْكُمْ قَوْمٌ أَرَقُ مَنْكُمْ قُلُوبًا»، فقدمَ الأشْعَريُونَ، عَلَيْكُمْ قَوْمٌ أَرُقُ مَنْكُمْ قُلُوبًا»، فقدمَ الأشْعَريُونَ، وَفيهِمُ أَبُو مُوسَى، فكَانُوا أَوَّلَ مَنْ أَظْهَرَ اللهَ الْصَافَحَة فَيْعُولُونَ، غَدًا نَلْقَى الأَحِبَّة... مُحَمَّدًا وَحِزْيَهُ»، وَيَتُولُونَ، غَدًا نَلْقَى الأَحِبَّة... مُحَمَّدًا وَحِزْيَهُ»، أخرجه البخاري.

#### تواضعه:

ولأن القلب هو قائد الجوارح فنلاحظ انطلاء ذلك على باقي صفاته ولعل هذا مما ظهر على صفاته لما كان أميراً فوجدناه خادماً متواضعاً لا أميرا مخدوماً لما ولاه عمررضي الله عنه البصرة سنة سبع عشرة بعد عزل المغيرة، فجمع أهلها وخطب فيهم قائلاً: "إن أمير المؤمنين عمر بعثني اليكم، أعلمكم كتاب ربكم، وسنة نبيكم، وأنظف لكم طرقكم"، فدهش الناس لأنهم اعتادوا ألا يفقههم الأمير ويثقفهم، لا أن يخدمهم وينظف لهم طريقهم.

#### أبو موسى والقرآن:

بل ولعل رقة قلبه ظهر أثرها في قراءته للقرآن مع جمال صوته فميزته به فعن أبي بُرُدَةَ عن أبي مُوسَى قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لأبي مُوسَى: «لَوْ رَأَيْتَني وأنا أَسْتَمِعُ لَقَرَاءَتكَ البَارِحةَ! لَقَد أُوتيتَ مِزْمَاراً من مَزَامير آلِ دَاوُدَ»، (أخرجه مسلم وكان عمر يدعوه للتلاوة قائلاً: "شوقنا إلى ربنا يا أبا موسى).

#### الخوف من الله

بل وظهرت هذه الصفة في خوفه وعبادته فنجده صواماً من أهل العبادة المثابرين وفي الأيام القائظة كان يلقاها مشتاقًا ليصومها قائلاً: "لعل ظمأ الهواجر يكون لنا ريًا يوم القيامة"،

فكان أبو موسى لا تلقاه إلا صائمًا في يوم حار، بل ونجده يجتهد في عبادته حين يضعف الناس في آخر أيامهم ضارباً لنا المثل ودالاً لنا إلى الخير ولمًا قاريت وفاته زاد اجتهاده، فقيل له في ذلك، فقال: "إنّ الخيل إذا قاريت رأس مجراها أخرجت جميع ما عندها، والذي بقي من أجلي أقل من ذلك"، وجاء أجل أبي موسى الأشعري، وكست محياه إشراقة من يرجو لقاء ربه وراح لسانه في لحظات الرحيل يردد كلمات اعتاد قولها دومًا: "اللهم أنت السلام، ومنك السلام"، ثم توفي بالكوفة في خلافة معاوية رضي الله عنهما.

#### المعنى العام للحديث:

(إنما مثلي ومثل ما أرسلت به) أي علاقة الشبه والنظير أنا وما أرسلت به والذي بعث الله به نبيه صلى الله عليه وسلم هو الهدى والعلم، ووجوب طاعته صلوات الله وسلامه عليه.

(كمثل رجل أتى قومه) التنوين في رجل للتعظيم، والقوم وإضافة قومه إليه تُشعر بنصحه لهم، وخوفه عليهم، واهتمامه بأمرهم (فقال إني أرى الجيش بعيني): أي: فحذر قومه لما رأى هذا الجيش الذي يريد الغارة عليهم وقد رآه قبلهم وهم لم يبصروه بعد فحذرهم و اللام في الجيش للعهد، والمراد الجيش المعهود عداوته للمخاطسن.

(وإني أنا النذير العريان) وقد شبه نفسه وهو يحذرهم أنه نذير عريان، هذا القول مَثَل في يحذرهم أنه نذير عريان، هذا القول مَثَل في الإنذار عند المخافة، وأصله- كما قال الشراح-؛ إن الرجل إذا أراد إنذار قومه وإعلامهم بما يُوجِب المخافة نزع ثوبه وأشار به إليهم إذا كان بعيدًا منهم؛ ليُخبرهم بما دهمهم، وإنما يفعل ذلك؛ لأنه أبين للناظر وأغرب وأشنع منظرًا، فهو أبلغ في استحثاثهم على التأهب للعدو، وقيل: معناه أنا النذير الذي أدركني جيش العدو فأخذ ثيابي، فأنا أنذركم عريانًا أو أن ذلك حدث له دون أن يشعر وهو مهتم بالصياح لتحذير قومه وقد عُلم بقوله هذا أن الإنذار من صفاته صلى الله عليه وسلم.

(فالنجاء) أي فاطلبوا النجاء وأسرِعوا في الهرب.

(فأطاعه طائفة من قومه فأدلجوا على مهلهم) فاستجاب لتحذيره طائفة من قومه وهم الطائفة الناجية التي استجابت لنصح هذا الناصح المحذر لهم فتحركوا ليلا وهو الإدلاج.

(فنجوا) أي لما صدقوا تحذيره واستجابوا لنصحه وتحركوا بعيداً عن غارة الجيش المغير نجوا منه.

(وكذبت طائفة منهم فأصبحوا مكانهم فصبحهم الجيش فأهلكهم واجتاحهم)، وهذه هي الفرقة الثانية التي لم تصدق بالدعوة، ولم تستجب للنصح، فظلوا على حالهم دون استجابة فجاءهم التحذير الذي أنذرهم به منذرهم فأتاهم الجيش صباحا فاجتاحهم وأهلكهم.

(فذلك مثل من أطاعني فاتبع) بالفاء ولأبي ذر عن الحموي والمستملي (واتبع ما جئت به ومثل من عصاني وكذب بما جئت به من الحق). قال الحافظ: قال الطيبي: هذا التشبيه من التشبيهات المفرقة شبه ذاته-صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ- بالرجل وما بعثه الله به من إنذار القوم بعذاب الله القريب بإنذار الرجل قومه بالجيش المسبح وشبه من أطاعه من أمته ومن عصاه بمن كذب الرجل في إنذاره وصدقه.

(وانظر: عمدة القاري شرح صحيح البخاري: ٢٩/٢٥ ، ٢٥/٢٣، ٣٠/٢٥ ، شرح القسطلاني (إرشاد السياري لشرح صحيح البخاري (٢٧٦/٩)، (فتح الباري لابن حجر (٢١٦/١١)،) قال النووي في شرحه على مسلم (٤٨/١٥) وشرح ابن عثيمين لكتاب الرقاق من صحيح البخاري ص ١٠٩)، زهر الأكم في الأمثال والحكم: (٩١/).

#### بعض ما يستفاد من الحديث

#### ١- الانتهاء عن المعاصى:

وهى ما استفاده من الحديث شيخ الحدثين البخاري رحمه الله وذلك من تبويبه عليه في كتاب الرقاق، والرقاق المقصود بها ما ترق به أو له القلوب، وعليه فكأن إمامنا البخاري يقول لنا أيها الناس إن الذي يقرأ هذا الحديث يرق

قليه؛ لأنه يسمع تحذير النبي له كتحذير النذير العريان لقومه، فيستجيب لهذا الانذار فيفكر أول ما يفكر فيه أنه ينتهي عن المعاصي بالكلية، وهي أخص مراتب الاستجابة لأن النبي صلى الله عليه وسلم يقول: (اذا نهيتكم عَنْ شَيْء فَاجْتَنبُوهُ، وَإِذَا أَمَرْتُكُمْ بِأَمْرِ فَأَتُوا منه ما استطعتم) رواه البخاري (٧٢٨٨) ومسلم (١٣٣٧)، والا فإن فعل الطاعات وترك المنكرات كله من الاستجابة لله ولرسوله وعليه فأول مراتب النجاة هو الانتهاء عن المعاصى بالكلية والانتهاء عن المعاصى؛ كما قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: إن الإنسان بجب أن يبادر بالانتهاء عنها، والمعاصى جمع معصية وهي مخالفة الأمر إما بترك المأمور، وإما بفعل المحذور، والواجب على العبد أن يكون مستقيماً بهذا ولهذا فيقوم بالأوامر وبدء النواهي (ينظر: شرح كتاب الرقاق لابن عثيمين ص -(1.9

#### ٢- وجوب اتباعه صلى الله عليه وسلم:

وهي الفائدة الثانية التي تعلمناها من شيخ المحدثين رحمه الله تعالى؛ حيث بوب على الحديث بهذا التبويب في كتاب الاعتصام، والمفهوم من ذلك أن هذا الحديث يدلنا على وجوب الاعتصام والتمسك بسنة النبي صلى الله عليه وسلم ووجوب اتباعه وفي شرح صحيح البخاري لابن بطال (٣٣٣/١٠) قال المؤلف: "أمر الله عباده باتباع نبيه والاقتداء المؤلف: "أمر الله عباده باتباع نبيه والاقتداء الله مي الله وكلماته وَاتبعوه لمنافئ النبي يُوْمنُ بالله وَكلماته وَاتبعوه لمن خالف تَهتدُونَ) (الأعراف: ١٥٨)، وتَوعد من خالف يخالفُونَ عَنْ أَمْرِه أَن تُصيبهمُ هَتْنَةٌ أَوْيُصِيبَهُمُ عَذَابٌ أَلِيمٌ) (النور: ٣٣)، وهذه الآيات مصدقة يُخاديث هذا الباب".

#### شبهة وجوابها

ولا يضرنا في هذا ما نسمعه ويطرح على آذاننا ممن فتح الإعلام لهم بابه على مصراعيه من طائفة منكري السنة، أؤلئك القوم الذين زعموا حبهم لها ليلبسوا بذلك علينا ديننا وإن

والغريب أنه يصدر كتابه هذا بقوله: إلى حبيبي رسبول الله، وإننى وغيري عندما يقرأ هذا التصدير قد يغتر بأمثال هؤلاء فتكون المشكلة أكبر لأن أمثال هؤلاء يصيرون بهذا ثقة لدى الناس فينطلى على الناس طعن هؤلاء على السنة النبوية وقريبا رأيت بنفسى رجلا عقد درسا فضائيا على قناة شهيرة فتحت أبوابها لأمثال هؤلاء الطاعنين، رأيته بنفسي وقد صدر كلامه بمحبته لرسول الله فجذبني حديثه كما يجذب المحب لرسوله ثم إذا به يفاجأني بقوله وتقريره: إن سنة النبي صلى الله عليه وسلم ليس بواجب علينا اتباعها، وظل يتهجم على من قرر هذا الأصل ودلل عليه من علماء السلف من القدامي والمحدثين، بل والمعاصرين حتى انتهى بشيخ الأزهر السابق رحمه الله، فنقل قولا له قد نشر في جريدة الأهرام أفاد فيه إجماع علماء الإسلام على وجوب اتباع سنة النبي صلى الله عليه ثم ظل يعترض عليه كما اعترض وسخر من غيره. وللرد على مثل هذا أكتفى بكلام رياني للشيخ اين باز رحمه الله في تفريغ نصى لكلام له عن السنة النبوية ووجوب اتباعها قال: وقد أجمع علماء الإسلام على أن الأصول المجمع عليها ثلاثة: الأصل الأول: كتاب الله. والأصل الثاني: سنة رسول الله عليه الصلاة والسلام. والأصل الثالث: إجماع أهل

وقد دل على هذا المعنى إجماع أهل العلم قاطبة، على وجوب الأخذ بها والإنكار على من أعرض عنها أو خالفها.

وية نفس السياق يرد رحمه الله على من أنكر السنة من أمثال هؤلاء ممن سموا أنفسهم بالقرآنيين يقول؛ ونبتت نابتة بعد ذلك تسمى هذه النابتة الأخيرة القرآنية ويزعمون أنهم أهل القرآن، ولا يأخذون إلا بالقرآن فقط، وقد ضلوا عن سواء السبيل،.... فإن الله عز وجل أمر بطاعة رسوله عليه الصلاة والسلام واتباع ما جاء به، ولو كان رسوله لا يتبع ولا يطاع لم يكن للأوامر قيمة، فدل ذلك على أن سنته صلى الله عليه وسلم واجبة الاتباع، وعلى أن طاعته واجبة على جميع الأمة، كما تجب طاعة الله تجب طاعة رسوله عليه السلام.

٣- شفقته صلى الله عليه وسلم على الناس جميعاً،
 وهو ما يدعو ذلك إلى وجوب محبته:

وهي فائدة أفادها الإمام النووي في شرحه على مسلم (٤٨/١٥) في تبويبه على هذا الحديث من صحيح مسلم فقال: باب شَفَقَته صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمَ عَلَى أُمَّته وَمُبَالَغَته في تَحْدُيرهم مِمَّا يَضُرُّهُم. وهذه الشفقة منقبة من مناقبه صلى الله عليه وسلم لذا وضعه النووي في كتاب مناقب النبي صلى الله عليه وسلم، وهذه المنقبة وغيرها هي قائدنا إلى محبته صلى الله عليه وسلم.

#### محبته صلى الله عليه وسلم:

ألا تستدعى فرط محبته لنا وشفقته علينا ومبالغته في التحذير لنا مما يضرنا وإرشادنا لما ينفعنا ألا يستدعى ذلك كله محبتنا له عليه الصلاة والسلام؟! إن محية رسول الله ليست واجية فقط بل هي فطرة متمكنة من نفوس المؤمنين كيف لا وقد رأيناه بنا رءوفاً رحيمًا كما قال الله (لَقَدُ جَآءَكُمْ رَسُوكِ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِيتُمْ حَرِيضٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوثُ رَحِيدٌ) (التوبة:١٢٨)، ولذلك أرجاً استجابة دعوته شفاعة لأمته غدا يوم القيامة، وهذه المحبة لا يكمل إيمان المرء بدونها كما قال صلى الله عليه وسلم في الصحيحين من حديث أنس: (لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين)، فصارت بذلك محبته مسألة عقدية وضيرورة إيمانية والمحبة دليلها الطاعة، وهي طريقنا الأوحد إلى ربنا الرحمن تبارك وتعالى. والحمد لله رب العالمن.

**Upload by: altawhedmag.com** 

## درر البحار في تحقيق ضعيف الأحاديث القصار



الحلقة (٤١)

على حشيش

اعداد/

٣٧٩- "اسْمُ اللَّهِ الأَعْظَمِ الَّذِي إِذَا دُعِيَ بِهِ أَجَابَ فِي هَذِهِ الآيَةِ مِنْ آلِ عِمْرَانَ: «قُلِ اللَّهُمَّ مَالكَ اثْلُك تُوْتَى اثْلُكَ مَنْ تَشَاءُ» إِلَى قَوْله: «وَتَرْزُقُ مَنْ تَشَاءُ بِغَيْر حسَابِ».

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ الطبراني في «الكبير» (١٧٣/١٧) (ح١٢٩٢) قال: حدثنا محمد بن زكريا الغلابي، حدثنا جعفر بن جسر بن فرقد، حدثنا أبي عن عمرو بن مالك عن أبي الجوزاء عن ابن عباس مرفوعًا، وعلته الغلابي، قال الإمام الحافظ الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين» (٤٨٤): «محمد بن زكريا الغلابي بصري يضع الحديث»، وعلة أخرى جسر بن فرقد القصّاب قال الإمام يحيى بن معين: «ليس بشيء». أخرجه العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٢٤٩/٢٠٢١)، وعلة ثالثة ابنه جعفر، قال العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٢٣٢/١٨٧١)، وحفظه فيه اضطراب شديد قال العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٢٣٢/١٨٧١) بصري وحفظه فيه اضطراب شديد

٣٨٠- " مَنْ قَالَ: سُبْحَانَ اللّٰهِ وَبِحَمْدِهِ غَرَسَ اللّٰهَ لَهُ أَنْفَ أَنْفَ نَخْلَة فِي الْجَنَّة، أَصْلُهَا ذَهَبٌ، وَقُدُوعُهَا دُنِّ، وَطَلْعُهَا كَثَدْيِ الْأَبْكَارِ أَخْلَى مِنَ الْعَسَلِ، وَأَلْيَنُ مِنَ الزُّيْدِ، كُلِّمَا أُخِذَ مِنْهَا شَيْءٌ عَادَ كَمَا كَانَ ".
 عَادَ كَمَا كَانَ ".

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (١٥٠/٢) (٣٤٤/١٩) قال: حدثنا حذيفة، حدثنا أبو أمية، حدثنا جعفر بن جسر بن فرقد القصاب، عن أبيه، عن ثابت عن أنس مرفوعًا وعلته جعفر بن جسر أخرج له هذا الحديث من بين عدة أحاديث وقال: ولجعفر بن جسر مناكير غير ما ذكرت من الأسانيد والمتون التي يرويها. ولقد بينا قول الحافظ العقيلي فيه، وقول الإمام يحيى بن معين في ابن جسر أنه «ليس بشيء».

٣٨١- "إِنَّ المُلائكةَ تَعْجَب من المسلم يَمُز عَلَى المسلم وَلا يُسَلِّم عليه".

الحديث لا يصح: أورده الغُزالي في «الإحياء» (٢/١/٢) وقال مخرجه الحافظ العراقي: «لم أقف له على أصل». اهـ.

٣٨٢- "إِنِّ أَحَبٌ مَا يَقُولُ الْعَبْدُ إِذَا اسْتَيْقَظَ مِنْ ثَوْمِهِ: سُبْحَانَ الَّذِي يُحْيِي الْمُوْتَى وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءَ قَديرٌ ".

الحديث لا يصح: أخرجه الخطيب في «التاريخ» (٢٧٩/١١) من حديث ابن عمر مرفوعًا وعلته عثمان بن عبد الرحمن الوقاصي، قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (١١/٢): «متروك وكذبه ابن معين». اه.

قلت: يتبين ذلك من «سؤالات إبراهيم بن الجنيد» للإمام يحيى بن معين (٢٦٦) قال: «سألت يحيى بن معين عن الوقاصي؟ قال: لا يكتب حديثه». ثم قال: كان من ولد سعد بن أبي وقاص. اه. قلت: ولقد بين ذلك الحافظ ابن حجر في «التقريب»، فقال: عثمان بن عبد الرحمن بن عمر بن سعد بن أبي وقاص الزهري الوقاصي أبو عمرو المدني ويقال: المالكي نسبة إلى جده الأعلى أبي وقاص مالك. اه. وقال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٩٨/٢): «كان ممن يروي عن الثقات الأشباء الموضوعات؛ لا يجوز الاحتجاج به». اه.

٣٨٣- " إِنَّ الرَّجُلِ إِذَا وُلِّي ولا يِهُ تباعَد الله عز وجل عَنه ".

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (١٤٥/٢) بصيغة الجزم من حديث أبي ذر مرفوعًا، وقال مخرجه الحافظ العراقي: «لم أقف له على أصل».

٣٨٤- "مَنْ قرأً سورةَ التحريم آتاه الله توية نصوحًا".

الحديث لا يصح: أخرجه الثعلبي في «تفسيره المسمى: الكشف والبيان» (٣٤٣/٩) والواحدي في «تفسيره» (٣٤٣/٤) من حديث أبي بن كعب مرفوعًا ، وعلته سلام بن سليم الكذاب، وعلة أخرى هارون بن كثير مجهول، وعلة ثالثة زيد بن سلام عن أبيه نكرة ، وهذه العلل المتوالية تزيد الحديث وهنًا على وهن ، وأورده الزمخشري في الكشاف (٤٣٠/٤).

٣٨٥- " وَمَنْ قَرَأَ سُورَةَ الْحَاقَة حَاسَبَهُ الله حسَابًا يُسيرًا ".

الحديث لا يصح: أخرجه الثعلبي في تفسيرُه «الكشف والبيان عن تفسير القرآن» (٢٥/١٠)، والحديث لا يصح: أخرجه الثعلبي في تفسير القرآن المجيد» (٣٤٣/٤)، وأورده الزمخشري في تفسيره «الكشاف» (٤٦٠/٤) من حديث أبي بن كعب مرفوعًا وآفته سلام بن سليم الطويل كذاب يروي الموضوعات كما في «المجروحين» (٣٣٥/١) لابن حبان، وعلة أخرى هارون بن كثير مجهول، وعلة ثالثة زيد بن سالم عن أبيه نكرة كما هو مفصل في تحقيق الحديث (٣٦٥) العدد (٣٩) من هذه السلسلة.

٣٨٦- " ما من ليلة إلا وينادي مناد، يا أهل القبور من تغبطون؟ قالوا، نغبط أهل المساجد؛ لأنهم يصومون ولا نصوم، ويصلون ولا نصلى، ويذكرون الله ولا نذكر".

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (٢١٠/٢) بصيغة الجزم مرفوعًا، وقال مخرجه الحافظ العراقى: «لم أجد له أصلاً».

٣٨٧ «يُدعى الناسُ يوم القيامة بأمهاتهم، سترًا من الله عزوجل عليهم».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في «الكامل» (١٧٣/٣٤٣/١) من حديث أنس مرفوعًا، وعلته إسحاق بن إبراهيم الطبري كان بصنعاء، قال ابن عدي: منكر الحديث، ثم قال: وهذا حديث منكر المتن بهذا الإسناد، وقال ابن حبان في «المجروحين» (١٣٧/١): منكر الحديث جدًّا يروي عن الثقات الأشياء الموضوعات لا يحل كتابة حديثه إلا على جهة التعجب، ولقد بوب الإمام البخاري بابًا في كتاب الأدب من صحيحه الباب (٩٩) باب «ما يدعى الناس بآبائهم»، وحديث الباب متفق عليه من حديث ابن عمر مرفوعًا: «إن الغادر يرفع له لواء يوم القيامة يقال: هذه غدرة فلان بن فلان». وهذا يدل على نكارة حديث دعوى الناس بآمهاتهم.

إن الحمد لله، نحمدُه ونستعينُه ونستعينُه ونستغفرُه، نزَل الفُرقان على عبده ليكون للعالمين نذيرًا، نحمدُه- سبحانه- جعل الحمدَ فاتحة أسيراره، وخاتمة تصاريفه وأقداره، وأشهدُ أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له جعل القرآن تبيانًا لكل شيء وهُدَى ورحمة وبُشرى للمُسلمين، وأشبهدُ أن نبيّنا وسيُدنا محمدًا عبدُ الله ورسولُه أيده ربُه يكتابِه البُين الذي ظهرَت مُعجِزاتُه، وبهرت الخلق آياتُه، وقهرت ذوي العناد بيئناتُه، صلى الله عليه وعلى الها وصحبه الذين نُصِرَت بهم ألوية الحق وراياتَه.

صلاةً تندَى طيوبًا ومسكًا سُحبُها دِيمًا تُمنَى بها لَلمُنَى غاياتُها شُكرًا تُضاحكُ الزهرَ مسرورًا أسرَّتُها

مُعرَّفًا عرفُها الآصالُ والنُّكُرَا

#### أما بعد:

فاتقوا الله- عباد الله-؛ فالتقوى خيرُ نبراس، وأعظمُ معيار ومقياس، (إنَّ آحَرَمَكُمْ عِندَاسِ، (إنَّ آحَرَمَكُمْ عِندَاسُ، (الحجرات: ١٣). واعلَموا أن خيرَ الحديث كتابُ الله، فهو الهُدى والنور، (قَدْ جَاءَ حُمْ مِن الله الله مُن وَكَ عَندَ الله مَن الله مَن الله مَن الله مَن الطُّلُمنَتِ إِلَى النُّورِ وَيُخْرِجُهُم مِن الطُّلُمنَتِ إِلَى النُّورِ وَيَعْدِيهِمْ مِن الطُّلُمنَتِ إِلَى النُّورِ وَيَعْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُستَقِيمٍ) والمائدة، ١٥، ١٥، ١٠).

معاشر المسلمين 11

إن أولَى ما أُعمِلَت فيه القرائح، وعلقت به الأفكارُ اللواقح؛ الكشفُ عن حقائق المتنزيل، وسَبرُ أغوار التأويل، وتبين أسرار الكتاب الجليل. فيه تقومُ المعالم، وقو العصمةُ الواقية، والنعمةُ الباقية، والحُجّةُ البالغة، والحكمُ العدار، في العدار، عند والدلالةُ الدامِغة. وهو شفاءُ الصدور، والحكمُ العدلُ عند مُشتبهات الأمور.



(m)

بغيره. فمن رام الاطلاع على كليات الشريعة، وطمع في إدراك مقاصدها، واللَّحاق بأهلها، لزمَه ضرورةً أن يتُخذه سميرَه وأنيسَه، وأن يجعلُه قعيدُه وجليسَه، على مرِّ الأيام والليالي نظرًا وعملاً". السئة الخامسة والأربعون

لا تذكروا الكتب السوالف عنده طلع الصباح فأطفؤوا القنديلا أمة الإسلام 11

وصرفه بأبدع معنى وأعذب

أسلوب، لا يستقصي معانيه

فهمُ الخلق، ولا يُحيطُ بوصفه

على الإطلاق ذو اللسان الطلق.

فالسعيدُ من صرف همَّتُه إليه،

ووقت فكره وعزمه عليه،

والمُوفِّقُ من وفقه الله لتدبُّره،

واصطفاهُ للتذكير به وتذكره،

فهو يرتعُ منه في رياض، وينهَل

أندًى على الأكباد من قطر

وألذ في الأجفان من سنة الكرى

يملأ القلوبَ بشرًا، ويبعث

القرائح شذى ونشرًا، يُحيى

القلوبَ بأوراده، ولهذا سمَّاه اللَّه

روحًا، فقال: ﴿ وَكُذَلِكَ أُوْحَيْنَا إِلَيْكَ

رُوحًا مِنْ أَمْرِناً) (الشورى: ٥٧).

أمة القرآن 22

إن فضل القرآن على سائر الكلام

يقول الإمام الشاطبيُّ- رحمه

الله-: "والقرآنُ الكريمُ هو

كلية الشريعة، وعُمدة الملة،

وينبُوع الحكمة، وآيةُ الرسالة،

ونورُ الأبصار والبصائر، فلا

طريق إلى الله سواه، ولا نجاةً

الله أكبر 22

طلعت به شمسُ الهداية للورَى

وكتابه أقوى وأقوم قيلا

وأبالها وصف الكمال أفولا

الله أكبر إن دين محمد

كفضل الله على خلقه.

منه في حياض.

التدي

والمفاهيم المنتكسة حبال الشريعة الريانيَّة، لا بُدَّ من وأسس المدنية الخالدة، ولذلك الناس بالقرآن، بل كان كثيرًا ما ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَتُكُم مَوْعِظَةٌ مِن رَّبِكُمْ لِلْمُؤْمِنِينَ ) (يونس: ٥٧).

وإن كتابَ الله أوثقَ شاهع وأغنى غناء واهبا متفضلا

فما أجمل أن نعيش أفضل لحظات في عصر التحديات، في رحاب آيات بينات، نستلهمُ النفحَات والعظات، ونجني أطايب الشمرات، من سُورة الآداب والأخلاق "سورة الحجرات"، التي تُؤسُسُ للأدب مع الله تعالى، ومع رسوله- صلى الله عليه وسلم-، بإدراك العبد حدوده، فيلزمُها ولا يتجاوزُها. ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنْقُوا ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيُّعُ عَلِيمٌ) (الحجرات: ١)، وهذا مقصدٌ من

وفي هدا العصر الزاخر بالصراعات المادية والاجتماعية، والظواهر السلوكية والأخلاقية، الفيئة إلى أخلاق القرآن وآدابه؛ ففيه حقائقُ التربية الفاضلة، كانت سُنَّةُ رسيولُ الله- صلى الله عليه وسلم- كُثرة موعظة بخطُّ النَّاسَ به، ( فَذَكِّرْ بِٱلْقُرْءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدٍ ) (ق. ٥٤)، (يَتَأَيُّهَا وَشِفَآةٌ لِمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدُى وَرَحْمَةٌ

وخيرُ جليس لا يُملُ حديثُه وترداده يزداد فيه تجملا

( يَثَايُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدِّي أعظم مقاصد الشريعة الغرّاء: إخراجُ العبد من داعي الهوي

المطاع إلى تحقيق العبودية وتمام الاتباع؛ إذ المقصد الشرعيُّ من وضع الشريعة: إخراجُ الْكُلُّف عن داعية هواه، حتى يكون عبدًا للهُ اختيارًا كما هو عيدٌ لله اضطرارًا.

وما الحضارة الإسلامية القعساء التي وطدتها شريعتنا الغراء، وسعدت بها الدنيا عبر التأريخ، إلا صُوَّةُ وقَادةُ مِن التَّزامِ أوامر الله تعالى وهدي نبيِّه- صلى الله عليه وسلم-.

وإذا كانت المآسى تلفح وجه الأمة في كل شبير وواد، وفي مختلف الأصبقاء والوهاد، فليس أرجَى ولا أنجَى من تَلمُّس العقيدة والمقاصد الشرعية، واتَّباع السُّنَّة المُحمديَّة، فهما مناطُ العزُ والنصر، وأجلَّى لَغات العصر؛ حيث يُؤصِّلان للأمة العلوُّ والتمكين، واسترداد سابق عزها وتليد مجدها. أمة الفرقان 11

وإذا كانت سُورةُ الحجرات قد بدأت بتأصيل هذا الأساس المكين من العبوديّة، فإنها توَّجَت هذا الأصلَ بأدب رفيع، وخُلُق سام مع نبيِّ الإنسانية- عليه الصلاة والسيلام-، ( يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصَوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّبِيِّ وَلَا تَجْمَهُرُوا لَهُۥ بِٱلْفَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَن تَعْبَطُ أَعْمَلُكُمْ وَأَنْتُولًا نَشْعُرُونَ ) (الحجرات: ٢).

وقد أجمع أهلُ العلم على أن الأدب مع النبي- صلى الله عليه وسلم- حالُ موته كالأدب معه في حياته.

يقول الإمام ابن مُفلح- رحمه الله-: "ولا تُرفعُ الأصبواتُ

عند حُجرته- عليه الصلاة والسلام-، كما لا تُرفعُ فوق صوتِه؛ لأنه في التوقير والحُرمَة كحياته".

وقال الإمام مالك- رحمه الله-لن رفع صوته في مسجد رسول الله- صلى الله عليه وسلم-: "يا هذا! لا ترفع صوتك في مسجد رسول الله- صلى الله عليه وسلم-؛ فإن الله- عز وجل- أدَّب قومًا فقال: (لا ترْفعُوا أَصْوَاتكُمْ فَوْقَ صَوْت الِنَّبِيِّ)، ومدحَ قومًا فقال: (إِنَّ ٱلَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصُوتَهُمْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ أُوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ ٱلْمَتَحَنَّ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقْوَى لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرُ عَظِيمً (الحجرات: ٣)، وذمَّ قومًا فقال: ( إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآءِ ٱلْمُجُرَّتِ أَكَثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ (الحجرات: ٤)، وان حُرِمتُه ميتًا كحُرِمته حبًّا".

إخوة الإيمان !!
وإن من أعظم الآداب التي جاءَت بها سُورةُ الحُجرات، والتي هي بحقً منهجٌ لاستقامة الأفراد والمُجتمعات؛ التَثبُت وحُسن الظنَّ بالمُسلمين، في وحُسن الظنَّ بالمُسلمين، في النَّينَ المَنوَّا إِن جَاءَكُرُ فَاسِقٌ بِنَا الْمَنْ الْمُ الْمَنوَّا إِن جَاءَكُرُ فَاسِقٌ بِنَا الْمَنْ الْمَنوَّا إِن جَاءَكُرُ فَاسِقٌ بِنَا فَتَالَيْنَ أَلْ الْمَنْ الْمَنوَّا إِن جَاءَكُرُ فَاسِقٌ بِنَا فَتَالَيْنَ أَلْ اللهُ مُنْ اللهُ الله

(الحجرات: ٦).

وقد قال نبينًا- صلى الله عليه وسلم-: «إياكم والظنّ؛ فإن الظنّ أكذبُ الحديث» (متفق عليه).

وإن في غَمرة الأحداث المتسارعة الدامية، والأوقات المستعرة الحامية، تُحاولُ

بعضُ النفوس الضعيفة شرخَ تلاحُم الأمة، وثلم وحدتها، وثلبُّسُ على النُّزهاء البُراء زعومًا ودعاوَى، بشائعات باطلة، وأكاذيب مُلفَقة، يفترون على الناس الكذب، ويُقبِّحون كل رائيق عذب، ويناسَوا قولَ النبي صلى الله عليه وسلم-: «المُسلمُ من سلمَ المُسلمون من لسانِه ويدِه».

وكلما اتسعت رُقعةُ الشائعات الباطلات، والأراجيف الذائعات التي يُروِّجُها ذو قحة وغلالة صفيقة، مُستغلُّنُ تقانات العصر فيما هو أطمُ، فكان إثمُه عند الله أعظم.

فعلى المسلم العَفُ أمام هذه

الإفرازات النفسية الداكنة، أن يتمثّل قولَ الحقُّ- جل أن يتمثّل قولَ الحقُّ- جل حسلالُه-. (إِنّهَا الْمُؤْمِثُونَ إِخْوَةً فَأَصِلِحُوا بَيْنَ أَخْوَيَكُرُ (الحجرات: ١٠). تحقيقًا لللُخوَّة الإسلامية، وسعيًا في دُروب الصّلح والإصلاح بين المُسلمين، للأبعد المُنتَام عند الأزمَات، للبُعد

التحديات.
كما يتمثّلُوا قولَه- سبحانه-:
(يَّالَّهُمُّ الَّذِينَ ءَمَثُوا اَجْتَنِوُا كِيْرًا مِنَ الظَّنِ
إِنَّا يَّهُمُّ الَّذِينَ ءَمَثُوا اَجْتَنِوُا كَثِيرًا مِنَ الظَّنِ
إِنَّ بَعْضَ الظَّنِ إِنْمُ لَا غَسَسُوا وَلَا
يَقْتَ بَعْضُكُم بَعْضًا ) (الحجرات:

عن الصراعات، ومُحافاة

۱۷)، وقولُه- جل وعلا-: ( فَلْوَلَآ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَنَّا أَنْ تَتَكَلَّمُ بِهُذَا سُبْحَنْكَ هَلَا بُهْتَنَّ عَظِيمٌ

(التور: ١٦).

عن حمَّاد بن زيد وحمه الله قال: "بلغني أن محمد بن واسع كان في مجلس فتكلَّم

رجلٌ فأكثر الكلام، فقال محمد: ما على أحدكم لو سكت، فتنقّى وتوقّى".

وقال الإمام أحمد- رحمه الله-: "ما رأيتُ أحدًا تكلَّم في الناس إلا سقَط".

وقال شيخُ الإسلام ابن تيمية-رحمه الله-: "والكلامُ قالناس يجبُ أن يكون بعلم وعدل، لا بجهل وظُلم، والوقيعةُ فَي أعراض الناس أشدُ من سرِقة أموالهم".

أمة الإيمان !!

وفي عصر الفضائيات، وشبكات العلومات، ووسائل التواصُل الاجتماعي، يجبُ أن نكون الاجتماعي، يجبُ أن نكون للمهازيل الأغرار، وخفافيش الظلام الذين ينشرُون الإفك الظهتان، والأقاويل المفسدة بين المسلمين، بالتدابر والمهجران والغيبة والنّميمة، والنّمام بوصف تقشعرُ منه والنمّام بوصف تقشعرُ منه الأبدان، فقال سبحانه الأبدان، فقال سبحانه المبينة المحرات المبينة المحرات المبينة المحرات.

كما يجبُ ألا نُجارِيَهم في سُخريتهم في سُخريتهم من أهل الفضل والإيمان: ( يَكَانُّهُا الَّذِينَ عَامَنُوا لَا يَخَرُ فَرَّمٌ مِن فَوْمٍ عَنَىٰ أَن يَكُونُوا خَيْرًا فِي الْمَخْرُ فَرَمٌ مِن فَوْمٍ عَنَىٰ أَن يَكُونُوا خَيْرًا فَيْرًا وَيُؤْمُوا خَيْرًا فَيْرًا (١٤).

وفي عصرنا غدا فينامٌ من الناس- وخصوصًا مع زمجرة الإعلام الحديث- أصبحوا لا يستكن لهم قسرار، أو هدأة واصطبار إلا بتمزيق الأعراض بصواعق الألفاظ،

10

وهمَزات الألحاظ، واستهامها كالأغراض، وبِنْسَت الغايات العايات الأغراض؛

يكتبون السزُوروبه تجري أقلامُهم، ويكتُمون الحقَّ وبه تأمرُهم أحالامُهم، يلمزون الشرفاء الأطهار، ويسخُرون من الصالحين الأبرار، في تفتيت لوحدة الأمه الإسلامية، والأُحوة الإيمانيَة، واللُّحمة الوطنية.

فاحفظ لسائك من طعن على أحد من العباد ومن نقل ومن كذب وانصف ولا تنتصف منهم وناصحهم وقم عليهم بحق الله وانتدب إخوة الإيمان (1

وقد ختم الله- سبحانه- آية التحذير من السخرية بقوله: (وَمَن لَمَّ يَتُبُ فَأُوْلَكِكَ مُمُ الطَّالِمُونَ) (الحجرات: ١١).

فَاذا كان هاذا في مُجرد السخرية.. فكيف بسفك السخرية.. فكيف بسفك الدم الحرام، والعتو في الأرض والإجرام، والتطاول على بيوت الله، والإضرار بالمساجد ودور العبادة وانتهاك حُرماتها، وترويع الساجدين الأمنين؟ (وَمَنَ أَظْلَمُ مِثَن مَنَعَ مَسَاحِدُ اللهِ أَن يُذَكّرُ فِهَا أَسْمُهُ وَسَعَى فَي خَرَابِها أَوْلَتِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَن يَدْخُلُوها إِلّا غَلِيمِ لَيُهُمْ فِي اللهُ فَي اللهُ فَي اللهُ فِي اللهُ فَي اللهُ فِي اللهُ فَي اللهُ فِي اللهُ فَي اللهُ فِي اللهُ فَيْ اللهُ فَي اللهُ فِي اللهُ اللهِ اللهُ ال

إنها أضاليلُ أناسِ تهصرُ مساكَ المُجتمعات، وتصهرُ مساكَ المُجتمعات، وتصهرُ ملاكَ القيم الرضيّات، بمسالكَ نافُوقاء مُعوجَة، ورعونات سَحماء فجّة، يُخالفون صريحَ قول ربّ العزّة؛ (يَتَأَبُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْتُكُمُ

(البقرة: ١١٤).

مِن ذَكْرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُرُ شُعُوبًا وَهَآ إِلَّ لِتَعَارَفُواً ) (الحجرات: ١٣).

أي: ليعرف بعضُكم بعضًا، لا لتتناخروا وتتناخروا وتتباغضُوا وتتشاخنوا وتتشاخنوا وتتقاتلوا وتتصارَعوا.

وهنا يُؤكّدُ على أنه لا علاقة للإسلام بالإرهاب بكل صُوره وأنماطه المُعاصرة؛ إذ الإرهابُ لا دينَ ولا وطنَ ولا جنسيّة له، والإسلامُ دينُ الرُفق والرحمة واليسر والحوار، والتعايش والتسامُح والسلام.

وإن التفجيرات والاعتداءات والهجمات والأعمال الأرهابية والهجمات والأعمال الأرهابية ولا عقل الدموية لا يُقرَّها دين ولا عقل ولا نظر سديد، وهي تتنافى مع كل الشيرائع والأعراف والمواثيق، والإسلام بريءٌ من هذه التصرُّفات الشائنة التي لا تتماشى مع أصوله العادلة، وقيمه الإنسانية السامية التي جاءَت رحمة للعالمين.

والـدعـوةُ مُوجَههٌ لتكثيف الجهود في مُحارية الإرهـاب بكل صُوره وأشكاله، ومُكافحَته بحزم وعزم وقُوَّة، فكرًا وتمويلاً ومُمارَسة، وتحفيف منابعه، واستنصال شأفته، لإحلال الأمن والسّلم العالميَّين.

وهنايُحاذُرُمان الصاق تُهمة الارهاب بالاسلام وأبنائه المُتُصفين بالاعتدال والوسطيّة، ولا عبرة بالتصرُفات الشاذّة، والمُمارسة الخاطئة.

وأخطَرُ من ذلك: الإرهابُ الصهيونيُّ ضيدً المسجد الأقصَى، وإرهابُ إلقاء براميل

التفجير والتدمير من طاغية الشام ضد إخواننا في سُوريا. فالإسلام بتعاليمه إنما يُتمَّمُ نُبلَ الأخلاق والمكارم تتميمًا، ويعضدُ الأخُوَّة والتَالُف أغرَّ وسيمًا، ونشرُ التسامُح بين أبناء المُجتمع جاء مُؤكَّدا فيه لَزيمًا،

أمة القرآن ١١

مُدبِّجًا رقيمًا.

والحبُّ الرباني على صفحات

القلوب بين تعاليمه أضحى

وتُختتمُ السورة بذكر صفات المُوْمنين، شم النهي عن من المنانين، فالمن لله وحده، كما النبيّ- صلى الله عليه وسلم- للأنصاريوم حُنين: «ألم أجدكم ضُللًا فهداكم الله بي؟! وكنتم مُتفرُقين فألفكم الله بي؟! وعالمة فأغناكم الله بي؟!»، كلما قال شيئًا قالوا؛ الله ورسولُه أمن (رواه البخاري ومسلم).

(بَلِ اللّهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَىٰكُمْ الْإِيمَانِ إِن كُنتُمْ صَادِقِنَ ﴿ إِنَّ اللّهُ يَعَلَمُ عَيْبَ السَّمَوَٰتِ وَالْأَرْضِ وَاللّهُ بَصِيرًا بِمَا

نَّمَمُونَ ) (الحجرات: ١٨،١٧). ألا فاتقوا الله- عباد الله-، وتدبروا آيات كتابه، وطبقوها في حياتكم واقعًا ملمُوسًا، مُشاهَدًا محسُوسًا؛ تُحقُقوا

خيري الدنيا والآخرة.

ثم صلوا وسلموا على النبي المصطفى الكريم، ذي القدر المجليل العظيم، كما أمركم الموليل العظيم، كما أمركم المولي المولي المرحيم في التنزيل الحكيم، فقال- جل جلاله-: النّي تَعَابُهُ اللّهِ عَمَالُونَ عَلَى النّي يَعَابُهُ اللّهِ عَمَالُونَ عَلَى النّي يَعَابُهُ اللّهِ عَمَالُونَ عَلَى النّي يَعَابُهُ اللّهِ عَمَالُونَ عَلَى النّبِي عَمَالُوا مَعَلُوا مَعَلُوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا مَعْلُونَ عَلَى اللّهُ عَمَالُوا مَعْلُونَ عَلَى وَسَلِمُوا مَعْلُوا مَعْلُوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا مَعْلُوا مَعْلُوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا مَعْلُوا مَعْلُوا مَعْلُوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا مَعْلُوا مَعْلُوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا مَعْلُوا مَعْلُوا مَعْلُوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا مَعْلُوا مَعْلَى اللّهِ عَلَيْهِ وَمِلْهِ اللّهِ عَلَيْهِ وَمِلْهُ وَاللّهُ وَمِلْهُ وَمُعْلَقُونُ عَلَيْهِ وَمِلْهُ وَمِلْهُ وَمِلْهُ وَمِلْهُ وَمِلْهُ وَمِلْهُ وَلَهُ وَمِلْهُ وَمِلْهُ وَمِلْهُ وَالْعَلَيْمُ وَالْهُ وَالْمِلْهُ وَالْهُ وَالْهُ وَلَهُ وَالْمُلْهُ وَالْمُلْهُ وَالْمُلْهُ وَلِهُ وَلِهُ وَالْمُلْهُ وَلَهُ وَالْمُلْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَالْهُ وَلَهُ وَالْعُلُولُ وَلَهُ وَلَهُ وَالْعُلُولُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ ولِهُ وَلَا مِلْهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ لَا عَلَاهُ وَلِهُ وَالْمُوا مِلْهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ لَا مِل



اليهم ويوضح ما خفي عليهم. جاء في (الصحيح): أن عائشة زوج النبي صلى الله عليه وسلم، كانت لا تسمع شيئا لا تعرفه إلا راجعت فيه حتى تعرفه، وأن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من نُوقِش الحساب عذب»، وفي رواية: «مَن حُوسِب عُذب». فقلت: أوليس يقول الله تعالى: «مَسَوَّق مُحَاسَبُ حِسَابٌ بَسِرٌ» (الانشقاق: ٨).

قالت: فقال: «إنما ذلك العرض؛ ولكن من نوقش الحساب يهلك».

ومع ذلك لم يرد قط من طريق صحيح، ولا سقيم، عن أحد من الصحابة رضي الله عنهم على اختلاف طبقاتهم وكثرة عددهم أنه سأل رسول الله صلى الله



Upload by: altawhedmag.com

صفوان المعطل.

عليه وسلم ،عن معنى شيء مما وصف الرب سيحانه به نفسه الكريمة في القرآن الكريم أو على لسان نبيه محمد صلى الله عليه وسلم بل كلهم فهموا معنى ذلك، وسكتوا عن الكلام في الصفات، وربما اختلفوا (رضى الله عنهم) في شيء من الأحكام وأمور الحلال والحرام؛ لكنهم لم يختلفوا في أسماء الله وصفاته وإثبات ما ورد منها.

(ب) بيان مذهب رجهم بن صفوان المعطل في الصفات:

في الحقيقة لم يصل إلينا شيء من كتب الجهمية الأوائل؛ لأننا لم نقف على كتب لهم، وقد فتش كثير من أهل العلم المكتبات سابقًا في عصور متقدمة، وحتى فهذه الأزمان المتأخرة فلم يجدوا شيئا تركه أصحاب هذا الفكر بأقلامهم؛ غير أننا نستطيع أن نقف على الكثير من أقوالهم، واعتقاداتهم من خلال ما دونه عنهم بعض الأئمة ومؤلفو كتب الفرق والمقالات، وما سجله بعض المؤرخين من مقالاتهم في ثنايا تراجمهم وأخبارهم.

ولا شك أن أهل العلم الصادقين كانوا بتحرون النقل بأمانة؛ فإذا كتبوا، كتبوا بصدق ووعى ودراية، ومما بلغنا من قولهم في ذلك ما ذكره الإمام أحمد بن حنبل (رحمه الله تبارك تعالى) في كتابه: (الرد على الجهمية والزنادقة) حيث قال: وزعم - أي: جهم- أن من وصف الله بشيء مما وصف به نفسه في كتابه، أو حدث عنه رسوله صلى الله عليه وسلم في سنته؛ كان كافرًا وكان من المشبهة، وإذا سألهم الناس عن قول الله: ﴿ لَنَّسَ كُمُنَّالِهِ ﴿ شَيْ إِنَّ وَهُوَ ٱلسَّبِيعُ الشورى: ١١) يقولون: ليس كمثله شيء من الأشياء، وهو تحت الأراضين السبع كما هو على العرش، ولا يخلو منه مكان، ولا يكون في مكان دون مكان، ولم يتكلم ولا يتكلم، ولا ينظر أحد إليه في الدنيا ولا في الأخرة، ولا يوصف ولا يعرف بصفة. هذا ملخص ما ذكره الإمام أحمد عن جهم بن

ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية- رحمه الله تعالى-: ولهذا كان جهم وأمثاله يقولون: إن الله ليس بشيء، وروي أنه قال: لا يسمى باسم يسمى به الخلق؛ فلم يسمه إلا بالخالق القادر؛ لأنه كان جبريًا يرى أن العبد لا قدرة له.

(ج.) بيان مَدُهُبِ الْمُتَزِلَةُ فِي الأسماءِ وَالْصَفَّاتِ؛

أخذ المعتزلة عن الجهمية القول بنفي الصفات،

والقول بخلق القرآن، ونفي رؤية الله «عز وجل» في الآخرة، وقد أشار الإمام أحمد- رحمه الله تعالى-إلى أن بعض أصحاب عمرو بن عبيد أحد رؤوس الاعتزال-كما هو معلوم- قد تبع جهم بن صفوان على مقالته وأخذ عنه، وكان بين جهم وواصل بن عطاء زعيم المعتزلة الأول مكاتبات، وقد أخذ بشر المريسي المعتزلي مقالة الجهم بن صفوان واحتج لها، وجرَّد القول بخلق القرآن وناظر عليه.

يقول ابن المرتضى المعتزلي في بيان ما أجمعت عليه المعتزلة:

وأما ما أجمعوا عليه، فقد أجمعت المعتزلة على أن للعالم محدثًا قديمًا قادرًا عالمًا حيًّا، لا لعان، ليس بجسم ولا عرض ولا جوهر عينًا واحدًا لا يُدرَك بحاسة، وقوله: لا لعان معناه: أنهم يثبتون كونه عزوجل قادرًا، عالمًا حيًّا، أسماء مجردة لا تدل على صفات، فهو قادر بلا قدرة، عالم بلا علم، حي بلا حياة.

ويوضح هذا قول الشهرستاني- رحمه الله تعالى-: والذي يعم طائفة المعتزلة من الاعتقاد القول بأن الله تعالى قديم، والقدم أخص وصف ذاته، ونفوا الصفات القديمة أصلا فقالوا: هو عالم بذاته، حي بذاته، لا بعلم وقدرة وحياة؛ هي صفات قديمة ومعان قائمة به، لأنه لو شاركته الصفات في القدم الذي هو أخص الوصف لشاركته في الالهدة.

(د) بيان مذهب الأشاعرة ر

الأشاعرة هم الذين أثبتوا الأسماء وبعض الصفات، ونفوا أو أولوا بعضها الآخر، وهؤلاء قد اتفقوا على إثبات بعض الصفات التي يسمونها صفات المعاني: وهى القدرة والإرادة والعلم والحياة والسمع والبصر والكلام، وقالوا: إن العقل والسمع دلا على هذه الصفات ولذلك أثبتناها. وفي ذلك يقول البغدادي-وهو من أئمة المذهب الأشعري-: أجمع أصحابنا على أن قدرة الله عزوجل وعلمه وحياته وإرادته وسمعه وكلامه صفات له أزلية. واتفقوا على وجوب تأويل بعض الصفات ونفيها عن الله عز وجل وذلك مثل صفة المحبة والرضا وغيرها من الصفات الاختيارية التي تقع بمشيئة الله وارادته.

بيان أقوال أهل التشبية والتعطيل

وهم الذين شبهوا الخالق بالمخلوق، وجعلوا ما ورد من صفات الله عز وجل مماثلا ومشابها لصفات المخلوقين، وهذا النوع من التشبيه يكثر في الروافض؛ بل هم أهله؛ فإن من أشهر من قال بهذا النوع من التشبيه منهم: هشام بن الحكم الرافضي، الذي شبه معبوده بالإنسان، وزعم أنه سبعة أشبار بشبر نفسه، وأنه جسم طويل عريض، وروى عنه: أنه كسبيكة الفضة؛ تعالى الله عزوجل عما يقول الظالمون علوًا كبيرًا.

ومذهب الرافضة مذهب غريب عجيب؛ فهم كانوا في أول حالهم في الصفات مشبهة يشبهون الله عز وجل بخلقه، ويمثلون صفات رب العالمين بصفات المخلوقين، ثم بعد ذلك انقلبوا على الضد لما تتلمذوا على أيدي المعتزلة قالوا بقولهم وذهبوا إلى مذهبهم، في نفي الصفات عن الله وتأويل صفات رب العالمين تبارك وتعالى، حل في علاه.

ولا شك أن هذا من الانحراف الذي وقع فيه هؤلاء الناس بسبب تركهم للكتاب والسنة، وعدم اعتصامهم بما جاء به الخبر عن الله، وبما صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وممن قال بالتشبيه من غير الرافضة: مقاتل بن سليمان المفسر؛ فهذا الإمام العظيم الذي كان إمامًا في التفسير ليس من طائفة الرافضة، ولكنه (رحمه الله تبارك تعالى) وقع في بعض ألوان التشبيه؛ ولهذا قال فيه الإمام أبو حنيفة (رحمه الله تبارك تعالى)؛ أتانا من المشرق رأيان خبيثان جهم معطل، ومقاتل مشه.

#### بيان قول أهل السنة والجماعة في أسماء الله وصفاته

أهل السنة والجماعة (رحمهم الله) هم أهل الوسط، هم أهل الاعتدال، وقفوا بين هؤلاء وهؤلاء؛ ولذلك كانوا على الحق والصراط المستقيم؛ ولذلك لابد من بيان مذهبهم في ذلك، والإشارة إلى ما كانوا عليه (رحمهم الله):

فأهل السنة والجماعة كان من أصولهم التي يدينون بها رب العالمين تبارك وتعالى: إثبات ما ورد في كتاب الله عز وجل أو على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم من أسماء الله وصفاته، لا يفرقون بين أسماء الله وصفاته، ولا بين بعض صفاته (جل في علاه) وبعض آخر؛ بل قولهم في الجميع واحد، لا ينفون ولا يؤولون شيئا منها، ولا يكيفون أو يشبهون شيئا منها بصفات المخلوقين. ولذلك صور الإمام ابن عيد البر (رحمه الله

تبارك تعالى): مذهب أهل السنة والحديث -وهم أهل سواء السبيل في صفات الله تبارك وتعالى- فقال: أهل السنة مجمعون على الإقرار بالصفات الواردة كلها في القرآن والسنة، والإيمان بها، وحملها على الحقيقة لا على المجاز؛ الا أنهم لا يكيفون شيئا من ذلك، ولا يحدون فيه صفة محصورة، وهذا حق؛ فأهل السنة بثبتون ولكنهم لا يشبهون ولا يكيفون.

وقد قرر شيخ الإسلام ابن تيمية (رحمه الله تبارك تعالى) قررمذهبهم تقريرًا شافيًا واضحًا، وهو إمام عالم جليل عرف مذهب السلف ونشره وأذاعه رضى الله عنه وقد صور مذهبهم ف ذلك فقال:

مذهب سلف الأمة وأئمتها: أن يوصف الله عزوجل بما وصف به نفسه، ويما وصفه به رسوله صلى الله عليه وسلم من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف وتمثيل، يثبتون لله ما أثبته لنفسه من الصفات، وينفون عنه مماثلة المخلوقات، يثبتون له صفات الكمال، وينفون عنه ضروب الأمثال، ينزهونه عن النقص والتعطيل، وعن التشبيه والتمثيل، إثبات بلا تشبيه، وتنزيه بلا تعطيل «ألَّمْ كَفْلِهِ، شُوْعِيٍّ» (الشورى: ١١) رد على المثلة، «وَهُوَ ٱلسَّمِعُ ٱلْصَارُ » (الشورى: ١١) رد على العطلة، فمذهبهم إذا بين التمثيل والتعطيل دائر على الإثبات والتنزيه.

#### قواعد أهل السنة في اثبات الأسماء والصفات:

إن أهل السنة والجماعة قعدوا قواعد ساروا عليها في إثبات أسماء الله العلى وصفاته تبارك وتعالى جل في علاه، وكانت هذه القواعد، يفضل الله، عز وجل المستمدة من القرآن وصحيح السنة فيها عصمة لهؤلاء القوم:

#### القاعدة الأولى

وهي أعظمها: هو أنه لا يوصف الله عز وجل الا بما وصف به نفسه، أو وصفه رسوله صلى الله عليه وسلم لا يتجاوز القرآن والحديث.

#### القاعدة الثانية:

القطع بأنه ليس فيما وصف الله به نفسه، أو وصفه به رسوله صلى الله عليه وسلم تشبيه لصفاته بصفات خلقه؛ كما تقدم قول نعيم بن حماد: (من شبه الله بخلقه كفر؛ ومن جحد شبئا

مما وصف الله به نفسه كفر؛ وليس فيما وصف الله به نفسه أو وصفه به رسوله صلى الله عليه وسلم تشبيه أو تمثيل).

#### القاعدة الثالثة:

قطع الطمع عن إدراك كيفية صفات الله تبارك وتعالى وكل من حاول إدراك ذلك خرج إلى ضرب من التشبيه؛ فالواجب ألا يتطلع الإنسان إلى معرفة كنه الصفة وحقيقتها وما هو للرب تبارك وتعالى في حقيقة الأمر؛ بل عليه أن يفهم الصفة على مقتضى لغة العرب، وكما بينها النبي صلى الله عليه وسلم وكما فهمها الصحابة من النبي صلى الله عليه وسلم.

#### القاعدة الرابعة:

القول في بعض الصفات كالقول في البعض الآخر، وهذا أصل مهم وعظيم من أصول أهل السنة والجماعة في إثباتهم للأسماء والصفات، وردوا بهذا الأصل على من أثبت بعض الصفات ونفى البعض الآخر، ومن نفى بعض الصفات وأثبت بعضها غفل عن هذا الأصل العظيم، وإننا نقول له بأن: القول في بعض الصفات كالقول في البعض الآخر؛ إذ لا فرق بين ما نفاه النافي وبين ما أثبته، لأن الكلام في الصفات كله من باب واحد، والقول فيها واحد، وكذلك القول في أسماء رب العالمين تبارك وتعالى.

#### القاعدة الخامسة:

الكلام في الصفات فرعٌ عن الكلام في الذات، يحتذى في ذلك حذوه ومثاله، وهذه قاعدة مهمة أيضًا ونرد بها على الجهمية الذين نفوا صفات رب العالمين تبارك وتعالى ويقولون بأننا نثبت الله- تبارك وتعالى ويقولون لهم، إثبات ذات الله- تبارك وتعالى- على ما يليق بجلاله وكماله يدفعنا إلى أن نثبت أيضًا صفات رب العالمين تبارك وتعالى على ما يليق بجلاله وكماله أثبت ذاتًا لا تشبه ذوات المخلوقين، نقول له أيضًا أثبت لله صفات لا تشبه صفات المخلوقين؛ لأنه أبنات وجود لا إثبات رب العالمين عزوجل إنما هو إثبات وجود لا إثبات تحديد صفاته إنما هو إثبات تحديد

#### القاعدة السادسة:

الاعتصام بالألفاظ الشرعية الواردة فيهذا الباب

نفيًا واثباتًا، والتوقف في الألفاظ التي لم يرد نص بذكرها نفيًا ولا إثباتًا؛ كلفظ الجسم والحيز والجهة والمكان.. ونحو ذلك، والاستفصال عن مراد من أطلقها؛ فإن كان المعنى الذي أراده صحيحًا قبل وعبر عنه باللفظ الشرعي لا باللفظ البدعي الذي أتى به؛ وإن كان معنى باطلاً لم يقبل.

#### وسطية أهل السنة والجماعة في القدر؛

#### أ- نشأة الكلام في القدر، ونزاع الناس فيه:

الحديث عن القدر والنزاع والمخاصمة فيه، والاحتجاج به؛ من الأمور التي صاحبت الإسلام منذ نشأته؛ بل إنا لا نعدو الحقيقة إذا قلنا؛ بن جذور الكلام والخوض فيه تمتد إلى ما قبل الإسلام، ويؤكد ذلك نصوص من كتاب الله عز وجل ومن سنة الرسول صلى الله عليه وسلم فقد جاء فيهما ما يدل على أن كفار قريش خاصموا رسول الله صلى الله عليه وسلم في القدر ونازعوه فيه واحتجوا به، يقول الصحابي الجليل أبو هريرة رضي الله عنه؛ جاء مشركو قريش يخاصمون رسول الله صلى الله عليه وسلم في غناصمون رسول الله عليه والمحابي الجليل أبو القدر فنزلت: ﴿ مَنْ أَنْ مُعْمُونٌ فِي النّارِ عَلَى نُعُوفِهِمْ ذُرْقُواْ مَنَى اللّه عليه وسلم في القدر فنزلت: ﴿ مَنْ أَنْ مُعْمُونٌ فِي النّارِ عَلَى نُعُوفِهِمْ ذُرْقُواْ مَنَى اللّه عليه وسلم في القدر فنزلت: ﴿ مَنْ أَنْ مُعْمُونٌ فِي النّارِ عَلَى نُعُوفِهِمْ ذُرْقُواْ مَنَى اللّه عليه وسلم في الله من الله عليه وسلم في القدر فنزلت: ﴿ مَنْ أَنْ مُعْمَونَ فِي النّارِ عَلَى نُعُوفِهِمْ ذُرْقُواْ مَنَى اللّه عليه وسلم في الله عنه عليه وسلم عنه الله من الله عليه وسلم في القدر فنزلت: ﴿ مَنْ مُنْ مُنْ النّا فِي النّارِ عَلَى نُعُوفِهِمْ ذُرْقُواْ مَنَى اللّه عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلْهُ الْعَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ ا

قَالُ الأِمَّامِ ابنِ الْقَيمِ- رَحَّمِهُ اللَّهُ تَعَالَى- فِي هَذَهُ اللَّهِ قَالَى- فِي هَذَهُ الأَيةِ: والمخاصمون فِي القدر نوعان:

أحدهما: من يبطل أمر الله ونهيه بقضائه وقدره، كالذين قالوا: « لوَ هَامَا وُنَا مَا أَشْرَكُمَا وَلاَ مَامَا وُنَا اللهُ عَمَا أَشْرَكُمَا وَلاَ مَامَا وُنَا مَا اللهُ عَامَا وُلاَ مَامَا وُلاَ عَامَا وُلاَ مَامَا وَلاَ اللهُ عَامَا وَلَا عَامَا وَلَا عَامَا وَلَا اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ

والثاني: من ينكر قضاءه وقدره السابق. والطائفتان خصماء الله عزوجل.

وَلَلْحَدُيثُ بِقِيةً إِنْ شَاءَ اللَّهُ:



# نظرات في الإجماع ومدونات نقله

إِنَّ الْحِمِدَ للَّهِ، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيِّئات أعمالنا، من يهده الله؛ فلا مُضلَّ له، ومن بضلل؛ فلا هادى له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله. وبعد،

الشيخ محمد عبد العزدز

Jaluet A

كذا، إذا اتفقوا عليه.

الإجماع اصطلاحًا:

قال الأمدي في الإحكام في أصول الأحكام ( ١٩٦/١): «الإجماع عبارة عن: اتفاق جملة أهل الحل والعقد، من أمة محمد صلى الله عليه وسلم، في عصر من الأعصار، على حكم واقعة من الوقائع».

فمراده بقوله: "اتفاق": ما يعم الأقوال والأفعال، والسكوت والتقرير، وبه يخرج اختلافهم، فلا ينعقد الإجماع مع اختلاف بعضهم.

ومراده بأهل الحل والعقد هنا: أهل الاجتهاد، فلا يدخل فيه غيرهم من العوام.

ومراده بقوله: "من أمة محمد صلى الله عليه وسلم": أن إجماع الأمم قبلهم ليس بحجة إذ لم تثبت لجماعتهم العصمة.

ومراده بقوله: "في عصر من الأعصار": أن الإجماع ينعقد بمجرد الاتفاق على الصحيح، فلا يشترط فيه انقراض العصر.

ومراده بقوله: "على حكم واقعة من الوقائع": أي على حكم مسألة من المسائل.

فهذه خمسة أركان لا ينعقد الإجماع، بانتقاص واحد منها.

> المطلب الثاني: حجية الإجماع: من أدلة حجية الإجماع من القرآن:

فالإجماع هو الدليل الثالث من أدلة التشريع المتفق عليها، وهو دليل تبعي لا يستقل وحده بالتشريع، وإنما لابد له من مستند من كتاب أوسنة يقوم عليه، وهو قاطع للخلاف إن وجد، ولذا فقد اهتم به أهل العلم اهتمامًا بالغًا، وحرصوا على نقله في كتبهم، ومنهم من أفرده بمصنف، وسموا مخالفه شاذًا، فهو عندهم من أدلة التشريع القطعية التي لا يجوز لأحد مخالفتها.

وهذه كلمات جمعتها في الأجماع ومدونات نقله، كتبتها تنبيهًا وتنشيطًا لذهن طالب العلم، وقد جعلت هذه المقالة في سبعة مطالب.

المطلب الأول: تعريف الإجماع لفةً، واصطلاحًا: الإجماع لفة يرد لثلاثة معان:

أحدها: العزم على الشيء والتصميم ومنه قوله تعالى: «فَعَلَ اللّهِ وَصَالَتُ فَأَجْعُوا أَمْرَكُمْ وَلِهِ لَوَكَلْتُ فَأَجْعُوا أَمْرَكُمْ واعزموا عليه. (يونس: ۱۷)، أي: أحكموا أمركم، واعزموا عليه. ومن ذلك حديث حفصة زوج النبي رضي الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من لم يجمع الصيام قبل الفجر فلا صيام له» أي: من لم يعزم. رواه أبو داود (٢٤٥٤)، والترمذي أي: من لم يعزم. رواه أبو داود (٢٤٥٤)، والترمذي (٧٣٩)، والنسائي (٢٦٥٤)، وابن ماجه (١٧٠٠). الثاني: تجميع المتفرق ومنه قوله تعالى: «فِمُ

الثالث: الاتفاق، ومنه يقال: أجمع القوم على

المطلب الثالث: أهمية الإجماع، وحكم منكره:

الإجماع حجة قطعية لا يعارضه شيء من الأدلة، ولا يجوز لأحد بعد انعقاده أن ينصب الخلاف. قال الشافعي في الرسالة (ص٢٠٦): "وأجمعوا أنه لا يجوز لأحد أن يخرج على أقاويل السلف فيما أجمعوا عليه.

وعما اختلفوا فيه أوفي تأويله. فإن الحق لا يجوز أن يخرج عن أقاويلهم".

وقال الخطيب في الفقيه والمتفقه (٤٣٤/١): الإجماع على ضرين:

أحدهما اجماع الخاصة والعامة

وهو مثل: إجماعهم على القبلة أنها الكعبة، وعلى صوم رمضان، ووجوب الحج، والوضوء، والصلوات وعددها، وأوقاتها، وفرض الزكاة وأشباه ذلك.

والضرب الأخراه و إجماع الخاصة دون العامة، مثل ما اجتمع عليه العلماء من أن الوطء مفسد للحج، وكذلك الوطء في الصوم مفسد للصوم، وأن البينة على المدعي واليمين على المدعى عليه، وألا تنكح المرأة على عمتها ولا على خالتها، وأن لا وصية لوارث، وأن لا يقتل السيد بعبده، وأشباه ذلك.

- فمن جحد الإجماع الأول استتيب، فإن تاب والا قتاء.

- ومن رد الإجماع الآخر فهو جاهل يُعلَّمُ ذلك، فإذا عَلَمَ د ثلث، فإذا عَلَمَ دم رده بعد العلم، قيل له: أنت رجل معاند للحق وأهله."

وقال الجويني في البرهان (٤٣٦/١): "والإجماع عصام الشريعة، وعمادها، واليه استنادها."

وقــال ابـن تيمية " مجموع الفـتــاوى جمع ابن القاسم" (١٠/٢٠): "وإذا ثبت إجماع الأمة على حكم من الأحكـام، لم يكن لأحــد أن يخرج عن إجماعهم، فإن الأمة لا تجتمع على ضلالة"

و الإجماع الدي عناه أهل العلم، هو الإجماع المتيقن، وهو إجماع العامة المنقول عن سائر أمة الإجابة كالإجماع على الأركان الخمسة، أو إجماع الخاصة المنقول عن مجتهدي الأمة، فلا يدخل فيه العامة ولا أهل البدع والأهواء ونحوهم.

قال ابن حزم في مراتب الإجماع (ص ١٢): "وصفة الإجماع هو:

ما يتيقن أنه لا خلاف فيه بين أحد من علماء الإسلام".

قول الله تعالى: ﴿ وَكُذَاكِ جَعَلْنَكُمْ أَمَدُ وَسَمَّنَا لِنَكُووُا ثُجُدَاءً عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًاً ، (المقرة: ١٤٣).

وقول الله تعالى: ﴿ وَأَغْتَصِحُوا مِحْبَلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا لَنَّهِ جَمِيعًا وَلَا اللَّهِ عَلَيمًا وَلَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالِيلَّالِيلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّالِيلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُلْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِيلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِيلَالِمُ اللَّالِيلَا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّل

وقوله تعالى: « كُنُمُ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ» (آل عمران: ١١٠).

وقوله تعالى: « وَمَن يُشَافِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعُدِ مَا لَبَرِّنُ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيُقَبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ قُولُهِ. مَا قُولُ وَنُصَّالِهِ. جَهَنَّمُّ وَسَآءَتُ مَعِبِرًا، (النساء: ١١٥).

وهذه الآية استدل بها الإمام الشافعي-رحمه الله- في إثبات حجية الإجماع ، وهو أول من استدلً بها.

وقوله تعالى: « يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ اَمَنُوْا أَلِيغُوا اللهِ وَأَلَيْعُوا أَللَّهُ وَأَلِيعُوا أَللَّهُ وَأَلْطُولِ إِن وَأُولِي الْلَّمْ مِنكُرُ فَإِن نَتَرَعُمُّمْ فِي هَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَأَلْسُولِ إِن ثُمُّمُ \* تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَأَلْبُورِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَآحَسَنُ تَأْوِيلًا» (النساء: ٥٩).

وقوله تعالى: « وَمَا أَخَلَفَتْمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَخُكُمُهُۥ إِلَى اللَّهِ

ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبِّي عَلَيْتِ مُوَكَلِّتُ وَإِلَيْهِ أَيْبُ» (الشورى:

#### ومن أدلة السنة،

حديث ابن عباس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من فارق الجماعة شبرًا، فمات، فميتة جاهلية» رواه البخاري (٧٠٥٤)، ومسلم (١٨٤٩).

والجماعة جماعتان: جماعة أديان، وجماعة أبدان.

حديث ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «نضر الله امرأ سمع مقالتي فوعاها وحفظها وبلغها، فرب حامل فقه إلى من هو أفقه منه، ثلاث لا يغل عليهن قلب مسلم: إخلاص العلم لله ومناصحة أئمة المسلمين، ولزوم جماعتهم فإن الدعوة تحيط من ورائهم» رواه والترمذي (٢٥٠٦)، وأبو داود (٣٦٦٠)، وابن ماجه (٢٣٠) من حديث زيد بن ثابت، وقد عد يا

وأدئة حجية الإجماع كثيرة منتشرة، وما يرد عليها، وما ردت به الإيبرادات من المشتهرات، لذا أعرضت عن ذكر موضع الاستدلال، وما يرد عليه من استشكال، وما رُدِّ به الاستشكال لما هو أهم، وبخاصة أنه دليل متفق على حجيته. ثم قال: "وإنما نعني بقولنا "العلماء": من حفظ عنه الفتيا من الصحابة، والتابعين، وتابعيهم، وعلماء الأمصار، وأئمة أهل الحديث ومن تبعهم رضى الله عنهم أجمعين.

ولسنا نعني أبا الهذيل، ولا ابن الأصم، ولا بشر بن المعتمر، ولا إبراهيم بن سيار، ولا جعفر بن حرب، ولا جعفر بن مبشر، ولا ثمامة، ولا أبو عفان ولا الرقاشي، ولا الأزارقة، والصفرية، ولا جُهَال الإباضية، ولا أهل الرفض.

فإن هؤلاء لم يعتنوا من تثقيف الآثار ومعرفة صحيحها من سقيمها، ولا البحث عن أحكام القرآن لتمييز حق الفتيا من باطلها بطرف محمود.

بل اشتغلوا عن ذلك بالجدال في أصول الاعتقادات. ولكل قوم علمهم".

المطلب الرابع: التوسع في دعوى الإجماع:

قد توسع قوم جدًا في دعوى الإجماع، حتى ادعى أناس الإجماع بمجرد الاستقراء الناقص، أو عدم علمه بالمخالف، ومنهم من ليس من أهل الاستقراء أصالة، ومنهم من يدعي الإجماع في مسائل فيها خلاف مشهور لا يكاد يخفى على طالب علم، ومنهم من ينقل الإجماع ويريد به إجماع أهل مذهبه، أو إجماع أصحاب المذاهب الأربعة، أو إجماع أهل بلدة خاصة....

قال ابن حزم في المحلى (٢١٠/١): "ودعوى الإجماع بغير يقين، كذب على الأمة كلها، نعوذ بالله من ذلك."

وانظر لنقل الزركشي في البحر المحيط (٣٨٤/٦) عن الشيخ أبي إسحاق الإسفراييني تعلم عظم هذه الدعوى قال: "وقال الأستاذ أبو إسحاق الإسفراييني في "شرح الترتيب": نحن نعلم أن مسائل الإجماع أكثر من عشرين ألف مسائلة.

وبهذا يرد قول الملحدة إن هذا الدين كثير الاختلفوا فيه، الاختلفوا، إذ لو كان حقًا لما اختلفوا فيه، فنقول: أخطأت بل مسائل الإجماع أكثر من عشرين ألف مسائلة.

ثم لها من الفروع التي يقع الاتفاق منها وعليها، وهي صادرة عن مسائل الإجماع التي هي أصول أكثر من مائة ألف مسألة، يبقى قدر ألف مسألة هي من مسائل الاجتهاد."

فقد ادعى الشيخ أبو إسحاق الإسفراييني

أن مسائل الإجماع تبلغ أصولها عشرين ألف مسألة، وأن فروعها التي تنبني عليها مائة ألف مسألة، وهو من هو منزلة.

وهذه الدعوى فيها كثير من التساهل ولو تُؤُلِّ له، أما أن مسائل الإجماع كثيرة فنعم، وأما أنها تبلغ هذا القدر فلا، ولا قريب منه.

قال شيخ الإسلام في الفتاوى الكبرى (٣٧٠/٣): "ولا تعبأ بما يُفرض من المسائل ويُدَّعى الصحة فيها بمجرد التهويل، أو بدعوى أن لا خلاف في ذلك.

وقائل ذلك لا يعلم أحداً قال فيها بالصحة، فضلاً عن نفى الخلاف فيها.

وليس الحكمُ فيها من الجُليّات التي لا يُعذر الخالف فيها.

وفي مثل هذه المسائل قال الإمام أحمد: "من ادعى الإجماع فهو كاذب.

فإنما هذه دعوى بشر وابن علية يريدون أن يبطلوا السنن بذلك".

يعني الإمام أحمد أن المتكلمين في الفقه من أهل الكلام إذا ناظرتهم بالسنن والآثار، قالوا: هذا خلاف الإجماء"

المطلب الخامس: توجيه ما ورد عن الإمام أحمد -رحمه الله- فيما ظاهره رد الإجماع وتأويل أهل العلم لذلك:

جاء عن أحمد ما يوهم رده للإجماع، وتعذر نقله، والإنكار على من نقله فمن ذلك:

ما نقله عبد الله بن أحمد بن حنبل (مسائل أحمد بن حنبل (مسائل أحمد بن حنبل رواية ابنه عبد الله (ص أحمد بن حنبل الرجل فيه الإجماع هذا الكذب، من ادعى الإجماع فهو كذب، لعل الناس قد اختلفوا، هذا دعوى بشر المريسي والأصم، ولكن لا يعلم الناس يختلفون، أو لم يبلغه ذلك ولم ينته إليه، فيقول لا يعلم الناس اختلفوا.

وقال المسروذي: "قال أحمد: كيف يجوز للرجل أن يقول: أجمعوا؟! إذا سمعتهم يقولون: أجمعوا فاتهمهم، لو قال: إني لم أعلم لهم مخالفاً جاز."

وقال أبو طالب: قال أحمد: "هذا كنب ما عَلَمَه أن الناس مجمعون؟ ولكن يقول: لا أعلم فيه اختلافاً فهو أحسن من قوله: إجماع الناس".

وقال أبو الحارث: "قال أحمد: لا ينبغي لأحد أن يدعي الإجماع لعل الناس اختلفوا" (قلت: انظر هذه النقول الثلاثة في العدة (١٠٦٠/٤)، والمسودة (ص ٣١٥، ٣١٦)، وأعلام الموقعين (٣٤٧/٢)).

وهذا محمول كما مرَّ على من توسع جدًا في دعوى الإجماع حتى ادعاه لمجرد عدم علمه بالخلاف. وقد تقرر عند العلماء عامة وعند الحنابلة خاصة أن الإمام أحمد يرى حجية الإجماع وقد استدل به في كثير من المسائل فمنها:

مانقلهابنقدامة في المغني صريحًا (١٢٧٠/٧٧/٤)؛ "قال في رواية الأثرم يعني الإمام أحمد: أما المقيم إذا ذكرها في السفر، فذاك بالإجماع يصلي أربعًا، وإذا نسيها في السفر، فذكرها في الحضر، صلى أربعًا بالاحتياط، فإنما وجبت عليه الساعة.

قَدْهَبُ أَبِو عَبِدَ اللَّهُ رحمهُ اللَّهُ، إلى ظَاهَرِ الْحَدِيثُ: " قليصلها إذا ذكرها ».

وما نقله الحافظ في فتح الباري (٢٧٢/٤): "وقال أبو داود عن أحمد، لا أعلم عن أحد من العلماء خلافًا أنه مسنون».

#### المطلب السادس: أنواع الإجماع

قسم أهل العلم الإجماع باعتبارات مختلفة منها: - اعتبار ذاته، قسموه إلى قسمين:

إجماع صريح (قولي، أو عملي، أو إقراري، أو مركب

إجماع سكوتي(وهو العلم بعدم المخالف، أو عدم العلم بالمخالف).

٢- باعتبار أهله، ينقسم إلى قسمين:
 إجماع عامة.

إجماع خاصة.

- باعتبار عصره، ينقسم إلى قسمين:

إجماع الصحابة (وهنذا النبوع هو الذي يحتج به داود الظاهري دون غيره، وهذا القول؛ غير مرضي عند عامة أهل العلم.) إجماع غير الصحابة.

العتبارنقله، ينقسم إلى قسمين:

متواتر. آحاد.

#### ما اختُلف في عده إجماعًا:

وما سبق من تعريف الإجماع بشروطه الخمسة

ذَكُر بها مختصرًا، هو المعتمد في دعوى الإجماع، وقد ادعى بعض أهل العلم انعقاد بعض أنواع الإجماع مع مخالفة الشرط الأول خاصة: اتفاق الأمة فمنها:

 أ- قول الأكثر مع مخالفة الواحد أو الاثنين حجة عند جمع من أهل العلم منهم:

ابن المنذر.

ابن جرير الطبري.

محمد بن نصر المروزي.

ابن عبد البر.

أبو بكر الرازي الحنفي.

أبو الحسين الخياط.

أحد الروايتين عن أحمد.

ابن خويز منداد المالكي.

وهو اختيار الجويني، والغزالي، والأمدي، وابن الحاجب، ابن حمدان الحنبلي.

ولابن المنذر من هذا النوع: ١٢٤ مسألة، تبدأ من المسألة: ٣، وتنتهي بالمسألة: ٧٤٦ في كتابه الإجماع.

١- إجماء العشرة المبشرين بالجنة.

 إجماع الأربعة (أبي بكر، وعمر، وعثمان، وعلي رضى الله عنهم).

 إجماع الشيخين (أبي بكر، وعمر رضي الله عنهما).

 إجماع العترة (والراد بالعترة: أهل بيت النبي صلى الله عليه وسلم خاصة).

- إجماع أهل الحرمين.

٧- إجماع أهل المدينة.

٨- إجماع أهل الكوفة.

٩- إجماع أهل البصرة.

١٠- الإجماع على أقل ما قيل.

١١- الإجماع على أكثر ما قيل.

#### المطلب السابع؛ من أهم الكتب التي تنقل الإجماع؛

اهتم عدد غير قليل من أهل العلم بنقل الأجماع وتتبعه في مصنفاتهم ومن أكثرهم نقلاً للإجماع وتتبعه في مصنفاتهم ومن أكثرهم نقلاً للإجماع الطحاوي في شرح معاني الآثار، وابن عبد البرف كتابيه والأوسل والأوسل والإقتاع، والماوردي في الحاوي الكبير، والطبري في اختلاف الفقهاء وتهذيب الآثار، والمروزي في اختلاف العلماء، وابن رشد الجد والحفيد، والنووي في الجموع، وابن قدامة في المغني، والحافظ ابن حجر

رف معند الله الجبرين، مكتبة الرشد، الرياض، ط٢، ١٤١٤هـ.

و كلها بفضل مطبوع كما سبق، وقد خدمت هذه الكتب الخدمة التي تستحقها، خلا كتاب الإجماع فإنه ما زال بحاجة لمن يخدمه الخدمة اللائقة به.

قال أبو حماد صغير أحمد في مقدمة كتاب الأوسيط (٣٦/١) عن كتاب الإجماع: "جمع فيه المؤلف المسائل المجمع عليها، ومعظمها مستنبطة من آيات القرآن، وأحاديث الرسول، وآثار الصحابة، وهي كلها مذكورة في كتاب:

الأوسيط، والإشيراف، والإقتاع ومستخرجة منها».

- عدد المسائل التي نقل فيها الإجماع: ٧٦٧ مسألة.
- عدد المسائل التي نقل فيها الإجماع مع مخالفة الواحد أو الاثنين: ١٢٤ مسألة.
- الأبواب التي ذكر أنه لا إجماع فيها خمسة أبواب وهي:

كتاب المتعة، قال: لم يثبت فيه إجماع.

كتاب اللقطة، قال: لم يثبت فيه إجماع.

كتاب العمرى والرقبى قال: لم يثبت فيه إجماع.

كتاب الساحر والساحرة

وكتاب تارك الصلاة، قال: لم أجد فيهما إجماعًا.

هذا ما يسره الله في هذا المقال ، وللحديث بقية إن شاء الله تعالى. في الفتح، وغيرهم من أهل العلم سواء نقلوا الإجماع عن غيرهم أو استقرؤوه بأنفسهم، وإنما ذكرت هنا بعض من كان له اهتمام خاص بنقل الإجماع. وقد أفره بعض أهل العلم مسائل الإجماع

### كتاب الإجماع لابن المنذرا

بمصنفات خاصة فمن أهمهاء

والإمام أبو بكر محمد بن إبراهيم بن المنذر إليه المنتهى في نقل الإجماع وفي معرفة مذاهب علماء الأمصار، لذا أكثر أهل العلم جدًّا من النقل عنه في هذين الأمرين.

قال النووي في الجموع (١٩/١): "وأكثر ما أنقله من مذاهب العلماء من كتاب الإشراف والإجماع لابن المنذر وهو الإمام أبو بكر محمد بن إبراهيم بن المنذر النيسابوري الشافعي القدوة في هذا الفن."

وقال ابن تيمية " مجموع الفتاوى جمع ابن القاسم" (٥٩/٢١): "وقال أبو بكر بن المنذر، وعليه اعتماد أكثر المتأخرين في نقل الإجماع والخلاف."

### مادة كتاب الإجماع لابن المنذر:

مادة كتاب الإجماع استخرجها ابن المنذر رحمه الله تعالى بعد التحرير التام من ثلاثة كتب له وهي:

الأول: الأوسط من السنن والإجماع والاختلاف. ومن أحسن طبعاته طبعة دار الفلاح، راجعه وعلق عليه: أحمد بن سليمان، الطبعة الثانية ١٣١١هـ.

الثاني: الإشراف على مذاهب العلماء.

تحقيق: صغير أحمد الأنصاري أبو حماد، الناشر: مكتبة مكة الثقافية، رأس الخيمة-

### تهنئة واجية

أسرة مجلة التوحيد تهنى الباحث /محمد محمد علي جميل؛ لحصوله على الماجستير بتقدير جيد جيدًا، من كلية الزراعة جامعة الزقازيق، وقد تكونت لجنة المناقشة من: أ. د/ سيد مجدي الحفناوي، وأ. د/ فريد محمد سامي، وأ. د/ محمد ممتاز جاد. وتهنئة خاصة من الزميل/ محمد محمود فتحي متمنياً له دوام التقدم والنجاح.

40

من نوراكتاب الله

سعادة الحقيقية في هداية القرآن

قال تعالى: ﴿ إِنَّا النَّاثِ قَدْ عَادْكُمْ تَوْعِطْ أَنَّا مِن زُيْكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الصُّدُورِ وَهُدُى وَرَحْمَةً لِلْمُؤْمِدِينَ ﴿ قُلْ يَقَمْدُنُ اللَّهِ وَرَجَّمُونِهِ فَيَذَٰوْكُ الْفُرَجُوا هُوُ خَيْرُ مِمَّا يَعْمَعُونَ \*

(يونس: ٥٧ - ٥٨).

(سيرأعلام النسلاء).

### مَنْ هُدي رسول الله صلى الله عليه وسلم كان في حاجة الناس

عن أنس بن مالك قال: "كان النبي صلى الله عليه وسلم رحيمًا، وكان لا يأتيه أحدٌ إلا وعده، وأنجز له إن كان عنده، وأقيمت الصلاة، وجاءه أعرابي فأخذ بثوبه فقال: إنما بقي من حاجتي يسيرة؛ وأخاف أنساها، فقام معه حتى فرغ من حاجته، ثم أقبل فصلى" (صحيح الأدب المفرد للألباني).

### من دلائل النبوة

الملائكة تقاتل مع النبي صلى الله عليه وسلم في معاركه عن سعد بن أبي وقاص-رضي الله عنه- قال: رأيت عن يمين رسول الله صلى الله عليه وسلم وعن شماله يوم أحد رجلين عليهما ثياب بيض يقاتلان كأشد القتال ما رأيتهما قبل ولا بعد يعنى جبريل وميكائيل". (متفق عليه).

### من فضائل الصحابة

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله منهم كما يرى الكوكب الطالع

صلى الله عليه وسلم: «إن أهل الدرجات العلى يراهم من أسفل في الأفق من آفاق السماء، وإن أبا بكر وعمر منهم وأنعما». (سنن ابن ماجه ۹۲ وصححه الألباني)-

### من حكمة الشعرية حسن السيرة

YY316 - 11616

170-1 Lais Iteland el'Krisa

وأحسن الحالات حال امرئ تطيب بعد الموت أخبارُه يضنى ويعقى ذكره بعده إذا خلت من شخصه داره

### حكم ومواعظ

قيل لمحمد بن واسع: إنك لترضى بالدُّون؟ فقال: "إنما رضى بالدون من رضى بالدنيا".

وقال سفيان: "ترك لكم الملوك الحكمة فاتركوا لهم الدنيا". (عيون الأخبار).

(عبون الأخبار)



### من سير الخلفاء

قال الوليد لعبد الملك: يا أبت ١١ ، ما السياسة؟ قال: "هيية الخاصة مع صدق مودَّتها، واقتياد قلوب العامة بالإنصاف لها، واحتمال هفوات الصنّائع" (عيون الأخبار).

### موقف العلماء من الاحتفال بالمولد النبوي

ذكر العلامة محمد حامد الفقى (مؤسس جماعة أنصار السنة) بدء الاحتفال بمولد النبي ورفع القباب والقبور، ثم قال: "وهذه البدع كلها أول من ابتدعها الدولة اليهودية الباطنية المجرمة الخبيثة الفاسدة المفسدة دولة العبيديين المتسماة كذبًا وزورًا وخداعًا وتغريرًا باسم" الفاطميين "وهي بريئة منهم. (مجلة الهدي النبوي).

### من دعائه صلى الله عليه وسلم

عن أنس رضي الله عنه قال: إن رسول الله صلى اللَّه عليه وسلم كان يُكثر أن يقول: "يا مقلب القلوب ثبِّت قلبي على دينك"، فقلت: يا رسول الله ( آمنا بك ويما جئت به، فهل تخاف علينا؟ قال: نعم؛ إن القلوب بين إصبعين من أصابع الله يقلبها كيف يشاء". (سنن الترمذي).

### من معانى الأحاديث

ومنها لفظة ، (دمن) رويت في حديث "إياكم وخضراء الدمن"، 🖷 لدمن جمع دمنة، وهي ما تدمنه والغنم بأبواتها وأبعارها، أي تلبده في مرابضها، فريما نبت فيها النبات الحسن النضير. (النهاية لابن الأثير). والحديث ضعيف جدا

### خلق سيئ فاحذره

(النميمة)

قال الحسن البصري-رحمه الله تعالى-: "من نم اليك نم عليك" (نضرة النعيم).

### خلق حسن فالزمه

(العفاف)

قال لقمان الحكيم-رحمه الله تعالى-: "حقيقة الورع العفاف".

(الورع لابن أبي الدنيا)

## دراسات شرعية أثر السياق في فهم النص

(الحلقة ٧٨)

تنوع قرائن السياق وأثره على الأحكام الفقهية



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعدُ:

ما زال حديثنا موصولاً حول الطلاق في الحيض، ونحن ننظر نظرة متأنية بغية تحرير المسألة والوقوف على كلام أهل العلم فيها. ولقد وصلنا في الحلقة السابقة إلى الدليل التاسع من أدلة الجمهور القائلين بوقوع الطلاق في الحيض، وهو ما أخرجه الإمام مسلم بسنده عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه طلق امرأة له وهي حائض تطليقة واحدة... الحديث (سبق بتمامه في الحلقة السابقة)، ورأينا أن لفظة (تطليقة واحدة) فيها رد على من قال: إن لفظة (وهي واحدة) في حديث ابن أبي ذئب عن نافع (سبق) تعود على الطلقة التي ستقع في الطهر. وأن الضمير في الحديث يعود على أقرب مذكور-كما ذكرنا القاعدة في ذلك في الحلقة السابقة .. ونستأنف البحث بحول الله تعالى،

### متولي البراجيلي

اعداد/

يقول الإمام النووي في شرحه على مسلم: "أما قوله: (أمرني بهذا) فمعناه أمرني بالرجعة، وأما قوله: (أما أنت): فقال القاضي عياض –رحمه الله- هذا مشكل. قيل إنه بفتح الهمزة من (أما) أي: أما إن كنت، فحذفوا الفعل الذي يلي أن، وجعلوا ما عوضا من الفعل، وفتحوا أن وأدغموا المنون في ما وجاءوا بأنت مكان العلامة في كنت، ويدل عليه قوله بعده: وإن كنت طلقتها ثلاثاً فقد حرمت عليك (شرح النووي على مسلم ١٥/١٠ \_ ٦٦).

### نظرة إلى سند الحديث ومتنه:

أولاً؛ السند؛ مسلسل بالثقات الأثبات؛ يحيى بن يحيى التميمي؛ ثقة ثبت إمام (تقريب التهذيب ص٥٩٨)، قتيبة بن سعيد؛ ثقة ثبت (السابق ص ٤٥٤)، ابن رمح؛ محمد

بن رمح ابن المهاجر؛ ثقة ثبت (السابق ص ٤٧٨)، الليث بن سعد؛ ثقة ثبت فقيه إمام مشهور (السابق ص ٤٦٤)، نافع؛ أبو عبد الله المدني؛ مولى ابن عمر ثقة ثبت فقيه مشهور (السابق ص ٥٠٥)، والزيادة التي في رواية ابن رمح، هل تحتمل منه أم لا؟ بمعنى هل هي من قبيل زيادة الثقة ؟ وهل زيادة الثقة تقبل على إطلاقها؟

يقول الحافظ ابن حجر عن قبول زيادة الثقة: شرطه أن يكون الراوي عدلاً ضابطًا، ثم قال: والحق في هذا أن زيادة الثقة لا تقبل دائماً، ومن أطلق ذلك من الفقهاء والأصوليين (أي: قبولها بإطلاق) فلم يصب، وإنما يقبلون ذلك إذا استووافي الوصف، ولم يتعرض بعضهم لنفيها لفظاً أو معنى (النكت على كتاب ابن

الصلاح ٢/٢١٢-١١٣).

### فذكر الحافظ شرطين:

ا- الاستواء في الوصف، وهذا متوافر في ابن رمح فهو في أعلى درجات التوثيق (قال فيه الإمام النسائي: ما أخطأ في حديث واحد، ولو كتب عن مالك لأثبته في الطبقة الأولى من أصحابه. (تهذيب التهذيب ١٦٥/٩).

٢- عدم التعرض لروايات الآخرين بالنفي، وابن رمح زاد في روايته ولم ينف ما قاله الآخرون. فتحقق الشرطان في زيادة ابن رمح.

ثانيا المتن أعلوه بذات العلة في الأحاديث السابقة أن احتساب الطلقة ليس من قول رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهو من قول وفعل عمر أو ابن عمر رضي الله عنهما.

ويجاب عن ذلك بما سبق أن قلنا؛ إن الأصل عدم الإعلال، وأن هذا تشريع لا يقال بالرأى: أو الاستحسان.

وهذا الدليل متوجه للجمهور الذين قالوا بوقوع الطلاق في الحيض.

۱۰- قولهم: إن الطلاق البدعي مندرج تحت الآيات العامة للطلاق، ولا يوجد ما يخرجه عن آيات عموم الطلاق. وهذا القول للجمهور، استدل به المانعون لوقوع الطلاق في الحيض أيضا، حيث قالوا: إن الطلاق البدعي لا يقع تحت الآيات العامة في الطلاق، لأنه ليس من الطلاق الذي أذن الله به، بل هو من الطلاق الذي أمر الله بخلافه.

### أدلة المانعين بوقوع الطلاق في الحيض:

1- أمر الرسول صلى الله عليه وسلم برد الطلاق (المراجعة) فهذا يشعر بعدم وقوعه، وفي الحديث عن عائشة رضي الله عنها: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من عمل عمل ليس عليه أمرنا فهو رد» (متفق عليه).

قلت: وهذا وجه احتمال، بدليل قولهم " يشعر "؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم تغيظ لوقوع الطلاق في الحيض لأنه خلاف ما أمر الله به المسلمين في الطلاق، وأمره صلى

الله عليه وسلم لابن عمر بالمراجعة، ليس فيه دليل يرجح عدم وقوع الطلاق، بل إن الجمهور - كما رأينا - قالوا عن المراجعة إنها دليل وقوع الطلاق، وإلا ما أمر النبي صلى الله عليه وسلم ابن عمر بها. والحديث المستدل به (كل عمل ليس عليه أمرنا....) لا يعارض وقوع الطلاق في الحيض طالما أن النبي صلى الله عليه وسلم احتسب تطليقة ابن عمر، وبالتالي صار الطلاق في الحيض داخلاً في أمرنا، وهو منه وليس مردودًا.

٢- قولهم أن الطلاق البدعي لا يندرج تحت الآيات العامة للطلاق لأن الله تعالى لم يأذن به وأمر بخلافه، وهذا الاستدلال أورده الجمهور - أيضا كما سبق - وقالوا بأنه لا يوجد ما يخرج طلاق البدعة عن آيات عموم الطلاق. فالدليل تطرق إليه احتمال ما ذهب إليه الفريقان، ومن المعلوم أن الدليل من كتاب الله تعالى إذا تنازع فيه كل فريق وأورده في أدلته، فيكون الترجيح بسنة النبي صلى الله عليه وسلم، فالسنة كما هو معلوم: تخصص عموم القرآن، وتقيد مطلقه، وتفسر مجمله.... وهذا سيعود بنا إلى ما سبق أن بيناه: هل الشروط التي اشترطها الشرع في الطلاق هي شروط صحة واجزاء أم هي شروط كمال وتمام؟ (تراجع المقالة الأولى).

٣- ما رواه ابن حزم في المحلى، بسنده المتصل عن ابن عمر رضي الله عنهما: أنه قال في الرجل يطلق امرأته وهي حائض: لا يعتد لذنك.

### أولا: سند الحديث كما أورده ابن حزم:

نا يونس بن عبيدالله، نا ابن عبدالله بن عبد الرحيم، نا أحمد بن خالد، نا محمد بن عبدالسلام الخشني، نا ابن بشار، نا عبدالوهاب بن عبد المجيد الثقفي، نا عبيدالله بن عمر عن نافع مولى ابن عمر عن ابن عمر...الحديث المحلى ٣٧٥/٩).(«نا» اختصار وحدثنا)

### رجال السند:

ا- يونس بن عبيدالله: لم أجده في هذه الطبقة، فلعله تصحيف، والصحيح: يونس بن عبدالله بن مغيث، وهو من أهل العلم بالفقه والحديث، كثير الرواية، ذو ذهن ثابت، وعنى بالحديث جدا (انظر سير الأعلام ١٩٥/٥٠ قضاة الأندلس ٩٥/١، كشف الظنون ١٧٠٦/٢).

١- أحمد بن عبد الله بن عبد الرحيم: أبو عمر أحمد بن عبد الله اللخمي المحدث المتقن.... ذكره ابن الفردي، فقال: سمع الناس منه كثيرا، وكان ثقة خيارا كان من أوثق ما كتبنا عنه (انظر سير الأعلام ٢٥/١٦-٢٢).

"- أحمد بن خالد: ابن الجبّاب: الإمام الحافظ، الناقد، محدث الأندلس، وكان في الحديث لا ينازع، قال بعضهم: ما أخرجت الأندلس حافظا مثل ابن الجباب وابن عبدالبر (انظر سير الأعلام ٢٤٠/١٥٠، لسان الميزان ٤٢/١٤، تاريخ علماء الأندلس ٤٢/١).

أ- محمد بن عبد السلام الخشني: الإمام الحافظ المتقن: أحد الثقات الأعلام (انظر سير الأعلام 170/1) تذكرة الحفاظ 177/1-178.

محمد بن بشار؛ بندار ثقة (تقریب التهذیب ص ٤٦٩).

آ- عبد الوهاب بن عبد المجيد الثقفي: ثقة، تغير قبل موته بثلاث سنين، لكن اختلاطه هنا غير مؤثر لأنه لم يحدث بعد اختلاطه (تقريب التهذيب ص ٣٦٨، انظر الكواكب النيرات ٣١٤/١-٣١٨).

٧- عبيدالله بن عمر؛ ثقة ثبت (تقريب التهذيب ص ٣٧٣).

مشهور (السابق ص٥٩٥) فالإسناد صحيح وقد أورده ابن القيم في الزاد في رده على القائلين بوقوع الطلاق في الحيض، وقال: فلو كان هذا الأثر من قبلكم لصلتم به وجلتم (زاد المعاد ٢١٨/٥).

وذكره أيضاً في تعليقاته على سنن أبي داود، وقال: ذكره الإشبيلي في الأحكام من طريق محمد بن عبد السلام الخشني، قال: حدثنا محمد بن بشار حدثنا عبد الوهاب بن عبد المجيد الثقفي حدثنا عبدالله بن عمر عن نافع عن ابن عمر....الحديث، وقال: هذا إسناد صحيح. (انظر عون المعبود و حاشية ابن القيم الا/١٧).

وقال الشيخ أحمد شاكر: وهذا إسناد صحيح جداً (نظام الطلاق في الإسلام ص٠٧) وكذلك صديق حسن خان في الروضة الندية: قال: إسناده صحيح (الروضة الندية ٤٩/٢).

### ثانيًا: من الحديث:

قال ابن عبد البر؛ واحتج بعض من ذهب الى أن الطلاق لا يقع (في الحيض) بما روي عن الشعبي، قال: إذا طلق الرجل امرأته وهي حائض لم يعتد بها في قول ابن عمر. قال ابن عبد البر؛ وليس معناه ما ذهب إليه، وإنما معناه لم تعتد المرأة بتلك الحيضة في العدة، كما روي ذلك عنه منصوصا أنه قال يقع عليها الطلاق، ولا تعتد بتلك الحيضة. قال الحافظ ابن حجر؛ وقد روى عبد الوهاب الثقفي عن ابن عمر عن نافع عن ابن عمر نحوا ما نقله ابن عبد البرعن الشعبي، أخرجه ابن حزم بإسناد صحيح، والجواب عنه مثله (فتح حزم بإسناد صحيح، والجواب عنه مثله (فتح الباري ٢٥٤/٩).

قلت: والحديث بروايته هذه يحتمل ما ذهب إليه المجوزون لوقوع الطلاق في الحيض، وأن الضمير في قوله (لا يعتد بذلك) يقع على الحيضة التي وقع فيها الطلاق. ويحتمل أيضا ما قاله المانعون لوقوع الطلاق في الحيض، وأن الضمير في قوله (لا يعتد بذلك) يعود على التطليقة. فالدليل متنازع فيه بين الفريقين، وليس صريحا في احتساب التطليقة أو عدم احتسابها. لكن وردت رواية لهذا الحديث عند ابن أبي شيبة أطول من هذه الرواية:عن ابن عمر، في الذي يطلق امرأته وهي حائض، قال: لا تعتد بتلك الحيضة.

ففي هذه الرواية يكون السؤال عن الحيضة هل تحتسب من العدة أم لا؟ ولا علاقة لها بالسؤال عن الطلاق.

والحديث من نفس مخرج حديث ابن حزم، وبالتالي فلا حجة فيه للقائلين بعدم وقوع الطلاق في الحيض، والله أعلم. (مصنف ابن أبي شيبة ح١٧٧٥٢).

<sup>4</sup>- زيادة أبي الزبير، قال عبد الله بن عمر؛ فردها عليّ ولم يرها شيئاً . وهذا الدليل هو أقوى ما احتج به المانعون لوقوع الطلاق في الحيض، وسننظر في سنده ومتنه وكلام العلماء حوله.

أولا: سند الحديث: عن أبي الزبير أنه سمع عبد الرحمن بن أيمن - مولى عروة-يسأل ابن عمر، وأبو الزبير يسمع، قال: كيف ترى في رجل طلق امرأته حائضاً؟ قال: طلق عبدالله ابن عمر امرأته وهي حائض على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، فسأل عمر رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: إن عبدالله ابن عمر طلق امرأته وهي حائض، فردها على، ولم يرها شيئًا، وقال: إذا طهرت فليطلق أو ليمسك قال ابن عمر: وقرأ النبي صلى الله عليه وسلم: (يا أيها النبي إذا طلقتم النساء فطلقوهن في (قبل) عدتهن) (رواه أبو داود، ومسلم والنسائي بغير زيادة أبي الزبير (ولم يرها شيئا) قال أبو داود عقب إيراد الحديث: روى هذا الحديث عن ابن عمر: يونس بن جبير وأنس بن سيرين، وسعيد بن جبير، وزيد بن أسلم، وأبو الزبير، ومنصور عن أبي وائل، معناهم كلهم أن النبي صلى اللَّه عليه وسلم أمره أن يراجعها حتى تطهر ثم تحيض ثم تطهر ثم إن شاء طلق وإن شاء أمسك، وروى عطاء الخراساني عن الحسن عن ابن عمر نحو رواية نافع والزهري، والأحاديث كلها على خلاف ما قاله أبو الزبير.

قلت (الألباني) كذا قال، وأبو الزبير ثقة حجة، وإنما يخشى منه العنعنة، لأنه كان مدلسا، وهنا قد صرح بالسماع، فأمنا شبهة

تدليسه، وصح بذلك حديثه، والحمد لله (إرواء الغليل ١٢٩/٧).

قال الحافظ في الفتح: وأعظم ما احتجوا به ما وقع في رواية أبي الزيير عن ابن عمر عند مسلم وأبي داود والنسائي، وفيه: فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: ليراجعها، فردها وقال: إذا طهرت فليطلق أو يمسك... لفظ مسلم وللنسائي وأبى داود فردها على، زاد أبو داود (ولم يرها شيئاً)، وإسناده على شرط الصحيح، فإن مسلماً أخرجه من رواية حجاج بن محمد عن ابن جريج، وساقه على لفظه، ثم أخرجه من رواية أبي عاصم عنه، وقال: نحو هذه القصة، ثم أخرجه من رواية عبد الرزاق عن ابن جريج، قال: مثل حديث حجاج وفيه بعض الزيادة، فأشار إلى هذه الزيادة، ولعله طوى ذكرها عمداً، وقد أخرج أحمد الحديث عن روح بن عبادة عن ابن جريج فذكرها، فلا يتخيل انفراد عبد الرزاق بها.... (فتح الباري ٣٥٤/٩).

وقد قال فريق من أهل العلم عن زيادة أبي الزبير: إنها منكرة، فقال ابن عبد البر: قوله، «ولم يرها شيئاً» منكر، لم يقله غير أبي الزبير وليس بحجة فيما خالفه فيه مثله فكيف بمن هو أثبت منه، ولو صح فمعناه عندي-والله أعلم- ولم يرها شيئاً مستقيماً؛ لكونها لم تقع على السنة.

وقال الخطابي: قال أهل الحديث لم يرو أبو الزبير حديثا أنكر من هذا ، وقد يحتمل أن يكون معناه ولم يرها شيئاً تحرم معه المراجعة أولم يرها شيئاً جائزاً في السنة..... ونقل البيهقي في المعرفة عن الشافعي أنه ذكر رواية أبي الزبير، فقال: نافع أثبت من أبي الزبير، والأثبت من الحديثين أولى من يؤخذ به إذا تخالفا وقد وافق نافعاً غيره من أهل التثبت، ثم أول الشافعي زيادة أبي الزبير؛ أنه لم يعدها شيئاً صواباً (انظر فتح الباري).

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

21



# (أحكام الصلاة) التشهد في الصلاة

### (حكمهما-صفتهما-مايقال فيهما)

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

تكلمنا في اللقاء السابق عن صيغ التشهد الواردة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، ونتكلم في هذا العدد عن هيئة وصفة الجلوس في التشهد الأول والأخير.

### د . حمدي طه

هيئة الجلوس للتشهد وردت لها صور في عدة أحاديث، وقد بين أهل العلم ما يتعلق بهذه الصور من حيث الإجزاء والأفضلية ، ونبدأ بذكر الأحاديث التي عليها مدار هيئة الجلوس للتشهد.

الحديث الأول: عَنْ رِفَاعَة بْنِ رَافِع عَنِ النَّبِيِّ-صلى الله عليه وسلم- في قصَّة (المسيء صلاته) وَقَالَ فَيِهِ «فَإِذَا جَلَسْتَ فِي وَسَطَ الصَّلاة فاطمَئنَ وَافْتَرِشَ فَخَذَٰكَ الْيُسْرَى ثُمَّ تَشَهِّدُ ثُمَّ إِذَا قَمْتَ فمثل ذلك حتى تفرع من صلاتك،. (رواه أبو داود ح ٨٦٠) قال الألباني: حسن.

الحديث الثاني: عن محمد بن عمرو بن عطاء: (أنه كان جالسا في نفر من أصحاب النبي (صلى الله عليه وسلم) فذكرنا صلاة النبي (صلى الله عليه وسلم) فقال أبو حميد الساعدي: أنا كنت أحفظكم لصلاة رسول الله (صلى الله عليه وسلم)، رأيته إذا كبر جعل يديه حذو منكبيه وإذا ركع أمكن يديه من ركبتيه، ثم هصر ظهره، فإذا رفع رأسه استوى حتى يعود كل فقار مكانه، فإذا سجد وضع بديه غير مفترش ولا قابضهما، واستقبل بأطراف أصابع رجليه القبلة، فإذا سجد في الركعتين جلس على رجله اليسرى، ونصب اليمني، فإذا جلس في الركعة الآخرة قدم رجله اليسرى، ونصب الأخرى وقعد على مقعده. (رواه البخاري في صحيحه ٢١٢/١--(414

وفي رواية لأبي داود (٧٣٠) عن أبي حميد الساعدي قال سمعته- وهو في عشرة من أصحاب النبي (صلى الله عليه وسلم)، أحدهم أبو قتادة بن ربعى- يقول: أنا أعلمكم بصلاة رسول الله (صلى الله عليه وسلم) قالوا: ما كنت أقدمنا له صحبة، ولا أكثر له إتيانا ١١ قال: بلي، قالوا: فاعرض، فقال: الحديث.... وفيه (حتى كانت الركعة التي تنقضي فيها صلاته، أخر رجله اليسرى وقعد على شقه متوركا، ثم سلم قالوا صدقت هكذا كان يصلى صلى الله عليه وسلم). وفي رواية للترمذي إن رسول الله صلى الله عليه و سلم جلس يعنى للتشهد فافترش رجله اليسرى وأقبل بصدر اليمنى على قبلته ووضع كفه اليمنى على ركبته اليمنى وكفه اليسرى على ركبته اليسرى، وأشار بإصبعه يعنى السبابة قال (أبو عيسى)؛ وهذا حديث حسن صحيح وبه يقول بعض أهل العلم.

قلت: وحديث أبي حميد الساعدي أصل في بيان سنن وهيئات الصلاة وإليه المرجع في الترجيح لأنه ورد على جهة التعليم، وكان بمحضر من جمع من الصحابة رضي الله عنهم.

الحديث الثالث: عَنْ وَإِنْل بُن حُجْرِ قَالَ: قُلْتُ: لأنظرَنْ إلى صَلاة رَسُول الله-صلى الله عليه وسلم-كَيْفَ يُصَلِّي فَقَامَ رَسُولَ الله-صلى الله عليه وسلم-فَاسْتَقْبَلُ الْقَبْلَةَ فَكَبِّرَ فَرَفْعَ يَدُيْهِ حَتَّى حَاذَتَا

يأُذُنَيْه، ثُمَّ أَخَذَ شَمَالُهُ بِيَمِينِه، فَلَمَّا أَرَادَ أَنْ يَرْكَعُ رَفَعَهُمَا مثلُ ذَلكَ، - قَالَ - ثَمَّ جَلَسَ فَافْتَرَش رِجْلَهُ الْيُسْرَى وَوَضَعَ يِدَهُ الْيُسْرَى عَلَى فَخَذه الْيُسْرَى، وَحَدُّ مِرْفَقَهُ الْأَيْمَنَ عَلَى فَخَذه الْيُمْنَى وَقَبَض ثنْتَيْن وَحَلَّق حَلَقَهُ وَرَأَيْتُهُ يَقُولُ هَكَذَا وَحَلَّقَ بِشُرٌ الْإِبْهَامَ وَالْوُسْطَى وَأَشَارَ بِالسَّبَابَةِ. رواه أبو داود (٩٥٨).

ورواه أحمد ولفظه .... ثم قعد فافترش رجله اليسرى، فوضع كفه اليسرى على فخذه وركبته اليسرى، وجعل حدَّ مرفقه الأيمن على فخذه اليمني، ثم قبض بين أصابعه، فحلَّق حلقة ثم رفع أصبعه، فرأيته يحرِّكُها يدعو بها،.

الحديث الرابع، عن أبي الجوزاء عن عائشة قالت: (كان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يفتتح الصلاة بالتكبير والقراءة بالحمد لله رب العالمين، وكان إذا ركع لم يرفع رأسه ولم يصوبه وكان بين ذلك، وكان إذا رفع رأسه من الركوع لم يسجد حتى يستوي قائما، وإذا رفع رأسه من السجود لم يسجد حتى يستوي جالسا، وكان يقول في كل ركعتين التحية، وكان يفرش رجله اليسرى وينصب رجله اليمنى وكان ينهى عن البيسرى وينصب رجله اليمنى وكان ينهى عن حقب الشيطان وكان ينهى أن يفترش الرجل خراعيه افتراش السبع وكان يختم الصلاة ذراعيه افتراش السبع وكان يختم الصلاة بالتسليم) رواه أحمد ومسلم وأبو داود.

قال الألباني: وهذا الإسناد ظاهره الصحة، ولذلك أخرجه مسلم ثم أبو عوانة في صحيحيهما، لكنه معلول، فقال الحافظ ابن عبد البرفي (الإنصاف فيما بين العلماء من الاختلاف): (رجال إسناد هذا الحديث كلهم ثقات إلا أنهم يقولون (يعني أئمة الحديث): إن أبا الجوزاء لا يعرف له سماع من عائشة وحديثه عنها إرسال.

الحديث الخامس: عن عبد الله بن الزبير رضي الله عنه قال: كان رَسُولُ الله-صلى الله عليه وسلم- إذا قَعَدَ في الصّلاة جَعَلَ قَدَمَهُ اللّهُ اللّه وسلم- إذا قَعَدَ في الصّلاة جَعَلَ قَدَمَهُ اللّهُ اللّهُ سُرَى بَيْنَ هَحَده وَسَاقَه وَقَرْشَ قَدَمَهُ اللّهُ مُنَى وَوَضَعَ يَدَهُ اللّهُ مُنَى عَلَى رُكبَتِهِ الْيُسْرَى وَوَضَعَ يَدَهُ اللّهُ مُنَى عَلَى فَحْده اللّهُ مُنَى وَأَشَار بإصبَعه. ورواه النّسائي بلفظ فيه رواه أحمد ومسلم ورواه النّسائي بلفظ فيه اختلاف، وجاء فيه «وأشار بالسّبّابة لا يجاوز بصرة أشارته».

الحديث السادس؛ عن عبد الله بن عبد الله ن عبد الله أنه كان يرى عبد الله بن عمر رضي الله عنهما يتربع في الصلاة إذا جلس ففعلته وأنا يومئن حديث السن فنهاني عبد الله بن عمر وقال؛ إنما سنة الصلاة أن تنصب رجلك اليمنى وتثني اليسرى. فقلت: إنك تفعل ذلك؟ فقال: إن رجلي لا تحملاني. رَوَاهُ البُخارِي.

قال البدر العيني: لم يبين فيه ما يصنع بعد ثنيها هل يجلس فوقها أو يتورك. ووقع في (الموطأ) عن يحيى بن سعيد أن القاسم بن محمد أراهم الجلوس في التشهد فنصب رجله اليمنى وثنى اليسرى، وجلس على وركه اليسرى ولم يجلس على قدمه، ثم قال أراني هذا عبد الله بن عبد الله بن عمر رضي الله تعالى عنهم، وحدثني أن أباه كان يفعل ذلك فظهر من رواية القاسم الإجمال الذي في رواية ابنه. (عمدة القاري شرح صحيح البخاري (٣٣٩/١١).

قال النووي: مذهبنا أنه يستحب أن يجلس في التشهد الأول مفترشا وفي الثاني متوركا، فإن كانت الصلاة ركعتين جلس متوركا، وقال مالك: يجلس فيهما متوركا، وقال أبو حنيفة والثوري: يجلس فيهما مفترشا، وقال أحمد: إن كانت الصلاة ركعتين افترش، وإن كانت أربعا افترش في الأول وتورك في الثاني، وقال الطبري: إن فعل هذا فحسن، كل ذلك فعل هذا فحسن، كل ذلك قد ثبت عن النبي عليه السلام. (المجموع شرح المهذب 20/4)، وانظر الاستذكار- ابن عبد البر

وصفة الافتراش أن يضع رجله اليسرى على الأرض، ويجلس على كعبها، وينصب اليمنى ويضع أطراف أصابعها على الأرض موجهة إلى القبلة، والتورك أن يُخرج رجليه وهما على هيئة الافتراش من جهة يمينه، وينصب اليمنى ويمكن وركه الأيسر من الأرض ويقعد على مقعدته. (انظر المجموع شرح المهذب ٤٥٠/٣)، شرح الزاد للحمد ١٢٦/٢٤).

وقد استدل أبو حنيفة والثوري على الجلوس فيهما مفترشا بحديث أبي حميد: (أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم جلس «يعني للتشهد، فافترش و رجله اليسرى وأقبل بصدور اليمنى على قبلته) الحديث، وبحديث

24

عائشة وبحديثي وائل بن حجر رفاعة بن رافع. ووجه الاستدلال بهذه الأحاديث أن رواتها ذكروا هذه الصفة لجلوس التشهد ولم يقيدوه بالأول واقتصارهم عليها من دون تعرض لذكر غيرها مشعر بأنها هي الهيئة المشروعة في التشهدين جميعا، ولو كانت مختصة بالأول لذكروا هيئة التشهد الأخير ولم يهملوه لا سيما وهم بصدد بيان صلاة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وتعليمه لن لا يحسن الصلاة ، فعلم بذلك أن هذه الهيئة شاملة لهما. (انظر نيل الأوطار- الشوكاني

واستدل مالك بما رواه في الموطأ عن يحيى بن سعيد أن القاسم بن محمد أراهم الجلوس في التشهد فنصب رجله اليمنى وثنى رجله اليسرى، وجلس على وركه الأيسر ولم يجلس على قدمه، ثم قال: أراني هذا عبد الله بن عبد الله بن عمر وحدثني أن أباه كان يفعل ذلك وفي رواية أخرى ذكر عبد الله بن عمر أن ذلك من سنة الصلاة. (التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد لأبي عمر يوسف بن عبد البر ٢٤٩/١٩).

وبحديث ابن مَسْعُود، أَنَ رَسُولَ اللّهِ صَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ عَلَمُهُ التَّشَهَّد، فَكَان يَقُولُ إِذَا جَلَسَ عَلْيهُ وَسَلَّم عَلَمُهُ التَّشَهَّد، فَكَان يَقُولُ إِذَا جَلَسَ فِي وَسِطِ الصَّلَاةِ وَفِي آخِرِهَا عَلَى وَرِكِهِ الْيُسْرَى؛ لَا تَحْمَانُ إِلَى قَوْلُهُ عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ قَالَ: ثُمَّ إِنْ كَانَ فِي وَسَطِ الصَّلَاةِ نَهُضَ حِينَ يَضْرَغُ مِنْ تَشَهُّدِه، وَإِنْ كَانَ فَي وَسَطِ الصَّلَاةِ نَهُضَ حِينَ يَضْرَغُ مِنْ تَشَهُّدِه، وَإِنْ كَانَ فَي عَلَى الصَّلَاةِ نَهُضَ حِينَ يَضْرَغُ مِنْ تَشَهُّدِه، وَإِنْ كَانَ فَي اللّهُ أَنْ يَدْعُو، فَإِنْ كَانَ يَدْعُونَ عَلَى اللّهُ أَنْ يَدْعُونَ ثُمُ يُسَلّمَ. قَال الأَلْبَاني: مَنكر بهذا التمام. أخرجه أحمد (٢٠٨/٣٥٠/١)، وابن خزيمة (٢٠٨/٣٥٠/١)

واستدل الشافعي وأحمد على الجلوس في التشهد الأول مفترشا، وفي الثاني متوركا بحديثي وائل بن حجر وأبى حميد، وفيه حتى كانت الركعة التي تنقضي فيها صلاته، أخر رجله اليسرى وقعد على شقه متوركا، ثم سلم قالوا صدقت هكذا كان يصلي صلى الله عليه و سلم.) وقد ورد في الحديث الهيئتين فحملوا المطلق في الأحاديث الأخرى على المقيد في حديث أبي حميد.

قال النووي: قال الشافعي والأصحاب فحديث أبي حميد وأصحابه صريح في الفرق بين التشهدين، وباقي الأحاديث مطلقة، فيجب حملها على موافقته، فمن روى التورك أراد الجلوس في

التشهد الأخير ومن روى الافتراش أراد الأول، وهذا متعين للجمع بين الأحاديث الصحيحة لا سيما وحديث أبي حميد وافقه عليه عشرة من كبار الصحابة رضي الله عنهم. (انظر المجموع شرح الهذب ٢٠٠/٥).

وزاد ابن قدامة، وهما متأخران عن ابن مسعود، وإنما يؤخذ بالآخر فالآخر من أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقد بين أبو حميد في حديثه الفرق بين التشهدين فتكون زيادة، والأخذ بالزيادة واجب (المغني ٢٢١/٢).

وبعد أن اتفق الشافعي وأحمد من حيث الجملة اختار الشافعي الجلوس متوركًا في كل تشهد أخير سواء كانت الصلاة ثنائية أم رياعية.

قال ابن دقيق العيد: ورجح الشافعي من جهة المنى بأمرين ليسا بالقويين.

أحد هما! أن المخالفة في الهيئة قد تكون سببًا للتذكر عند الشك في كونه في التشهد الأول أو في التشهد الأخير.

والثاني؛ أن الافتراش هيئة استيفاز فناسب أن تكون في التشهد الأول؛ لأن المصلي مستوفز للقيام والتورك هيئة اطمئنان فناسب الأخير والاعتماد على النقل أولى. (إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام لابن دقيق العيد (١٤٩/١).

واختار أحمد إن كانت الصلاة أربعًا افترش في الأول، وتورك في الثاني، أما إذا كانت الصلاة ليس فيها إلا تشهد واحد فإنه يجلس مفترشاً للأصل؛ فإن الأصل أن الجلوس في الصلاة هو الافتراش كما في حديث وائل بن حجر وغيره من أحاديث الياب.

والتفصيل الذي ذهب إليه أحمد يرده قول أبي حميد في حديثه ، فإذا جلس في الركعة الأخيرة. وفي رواية لأبي داود حتى إذا كانت السجدة التي فيها التسليم. وقد اعتذر ابن القيم عن ذلك بما لا طائل تحته. (انظر نيل الأوطار- الشوكاني ٢٠٩/٢).

واعلم أخي القارئ أن الذي ذكرناه من كلام أهل العلم إنما هو في حق الرجال، أما صفة الجلوس للمرأة فقد اختلفوا هل هو كجلوس الرجل أم لله هيئة مخصوصة، وأكتفي بما ورد في صحيح البخاري؛ قال الإمام البخاري؛ باب سنة الجلوس في التشهد وكانت أم الدرداء تجلس في صلاتها جلسة الرجل وكانت فقيهة.

والحمد لله وب العالمين،

## نزول عيسى عليه السلام في آخر الزمان (١٢)

### هلاك يأجوج ومأجوج



الحمد لله الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله، ووعده وعد الحق، وقال وقوله الصدق: « هُوَ ٱلَّذِي أَرْسَلَ رَسُولُهُ بِٱلْهُدَىٰ وَدِينَ ٱلْحَقِّ لِظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِينِ كُلِه، وَلَوْ كَرَهُ ٱلْمُشْرِكُونَ ، (التوبة: ٣٣)، والصلاة والسلام على النبي الأمي الكريم وعلى آله وصحيه أجمعين، أما بعد:

### عبد الرزاق السيد عيد

مر بنا فيما مضى من لقاءات الحديث عن أعمال عيسى عليه السلام بعد نزوله في آخر الزمان من كسرالصليب وقتل الخنزير وقتل الدجال الذي هو رأسى الشر وأصبل الفتنة والابتلاء.

وعلمنا مما سبق أن الله سيحانه سلط عيسي ابن مريم عليه وعلى أمه | وقد غضب الله على اليهود البتول أفضل السلام أن الله سلطه على الدجال فيذوب الدجال عندما يرى المسيح كما يندوب الملح بحيث لو تركه المسيح عيسى لمات من نفسه، لكنه سيرميه بحربته رمية واحدة فيقتله بإذن الله عند باب اللد الشرقى.

وبمقتل الدجال يتفرق

أتباعه ومعظمهم من اليهود ويسلط الله عليهم جنده من المسلمين فيقتلونهم فلا يبقى شيء مما خلق الله يتوارى خلفه البهود الا قال: يا عبد الله السلم هذا يهودي ورائي فتعال فاقتله، وهدا جزاء من غضب الله عليه، فكل شيء في الأرض وفي السماء يغضب عليه، ولعنهم في كل كتاب وعلى كل لسان إلا من وافقهم من أهل الباطل فهم مثل شجر الغرقد الذي يزرعه اليهود

وبعد مقتل الدجال وأتباعه تجتمع الأمة على عيسى عليه السلام الذي يحكم بين الناس ويكون فيهم حكمًا عدلًا وإمامًا

بكثرة.

مهديا يحكم بشريعة محمد صلى الله عليه وسلم وعلى ملته، وتكون الدعوة واحدة والدين واحد وهو دين الإسلام الذي هو دين جميع الأنبياء وهو الذي أرسل الله به محمدًا صلى الله عليه وسلم ليظهره على الدين كله، وتأتى مهمة عيسى عليه السلام في آخر الزمان، حيث لا يقبل من أهل الأرضى إلا الإسبلام، وهذا معنى أن تكون الدعوة واحدة والملة واحدة، وصدق رسول الله صلى الله عليه وسلم حين قال: «والـذي نفسى بيده ليوشكن أن ينزل فيكم ابن مريم حكمًا مقسطا فيكسر الصليب ويقتل الخنزير ويضع الجزية ويفيض المال حتى

لا يقبله أحد». متفق عليه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

واليوم أيها الأخ الكريم نتحدث عن عمل آخر في سيرة عيسى ابن مريم الإصلاحية في آخر الزمان، وهو يتعلق بفتنة أخرى تقع لعيسى ومن معه من السلمين، والآن نقرأ معًا الجزء الخاص بيأجوج ومأجوج مع عيسي عليه السلام، والذي جمعه الإمام الألباني رحمه الله من أحاديث صحيحة للامام مسلم ومن مستد الإمام أحمد وغيرهما من حديث النواس بن سمعان وأبي هريرة وغيرهما، وقد ساقها المؤلف على الوجه التالي بعد أن جمع أطرافها: (وما وضعته هكذا توضيح لبعض الفقرات): «ثم يأتي عيسي ابن مريم قوما قد عصمهم الله منه (أي من الدجال) فيمسح عن وجوههم ويحدثهم بدرجاتهم ف الجنة (هدا بعد مقتل الدجال)، ثم يواصل الشيخ الألباني نقل القصة من الأحاديث كما يلي:

«فبينما هو كذلك؛ إذ أوحى الله إلى عيسى أني قد أخرجت عبادًا لي لا يدان لأحد بقتالهم فحرًز عبادي إلى الطور، ويبعث الله يأجوج ومأجوج وهم من كل حدب ينسلون، فيمر أوائلهم على بحيرة طبريا،

يحسر نبي الله عيسى وأصحابه حتى يكون رأس الشور لأحدهم خيرًا من مائة دينار لأحدكم اليوم.

"

فيشريون ما فيها، فيمر آخرهم فيقولون: لقد كان بهذه ماء، ثم يسيرون حتى ينتهوا إلى جيل الخمر، فيقولون؛ لقد قتلنا من في الأرض هلم فلنقتل من في السماء، فيرمون بنشابهم إلى السماء، فيرد الله عليهم نشابهم مخضوية دماء، ويحصرُ نبي الله عيسي وأصحابه حتى يكون رأس الثور الأحدهم خيرا من مائة دينار لأحدكم البوم، فيرغب نبى الله عيسى وأصحابه إلى الله، فيرسل الله عليهم النّغف في رقابهم فيصبحون موتى كموت نفس واحدة، ثم يهبط نبي الله وأصحابه إلى الأرض فلا يجدون في الأرض موضع شير إلا ملأه زهمهم ونتنهم.

فيرغب نبي الله عيسى وأصحابه إلى الله، فيرسل الله طيرًا كأعناق البخت فتحملهم فتطرحهم حيث شاء الله، ثم يرسل الله مطراً لا يكنُ منه بيت مدرولا وبر

فيغسل الأرض حتى يتركها كالزلقة».

هذه قصدة يأجوج ومأجوج في مسيرة عيسى عليه السدلام كما جاءت في الأحاديث، وقد جمعها ورتبها الشيخ الألباني رحمه الله، ولنا معها الوقفات التالية:

ا سسرد مجمل ثلاحادیث فے نقاط یوضح بعض غوامضها.

٢- استخلاص الحقائق
 العلمية والفوائد الإيمانية
 المستفادة منها.

### أولاً: عرض توضيحي لأحداث القصة في نقاط:

ا- بعد أن قضى الله على السلام، وطهر الله الأرض من حرية عيسى عليه السلام، وطهر الله الأرض من شرة وشرأتباعه من اليهود والمشركين، وأخذ أصحابه ويجمع صفوفهم ومنهم قوم من المسلمين تحصنوا من الدجال ووقاهم الله من فتنته فيمسح نبي على وجوههم مبشرًا لهم بدرجاتهم في الحنة.

٧- وبينما هو كذلك إذ أوحى الله إليه إني أخرجت عبدادًا لي وهم يأجوج ومأجوج لا يستطيع أحد قتالهم فحصن من معك من المؤمنين بجبل الطور. والله أعلم (هكذا قال صاحب أعلم (هكذا قال صاحب

المفهم في شرحه صحيح مسلم).

٣- يبعث الله يأجوج وماجوج من كل حدب ينسلون فيمرون على بحيرة طبريا فيشربون ما فيها حتى يمر آخرهم فيقولون، لقد كان بهذه ماء، ويواصلون مسيرتهم حتى ينتهوا إلى جبل الخمرية بيت المقدس، وقد سمى بهذا الاسم لكثرة الأشجار حوله والتي تستر من خلفها كما تستر الخمر العقل، ويظن قوم يأجوج ومأجوج أنهم قتلوا من في الأرض، فيأخذهم الغرور، فيقولون: هيا نقتل من في السماء، فيرمون بسهامهم إلى السماء فيملى لهم الله، ويرد عليهم سهامهم وفيها آثار دماء.

3- في تلك الأثناء قد اشتد الحصار على عيسى ومن معه من المسلمين، في توجهون إلى الله بالدعاء أن يخلصهم من شرياجوج ومأجوج.

٥- فيرسل الله سبحانه نوعا من الدود يسمى (النغض) في رقابهم فيموتون جميعًا كنفس واحدة.

آ- يـنــزل عيســى
عليه الســلام وأصحابه
إلــى الأرضــ فيجدونها
قـد امــــلأت مـن جثثهم
ونتنهم فيتوجهون إلى الله

"

إن خروج يأجوج ومأجوج من علامات الساعدة التي أخبر بها النبي صلى الله عليه وسلم الدي لا ينطق عن الهوى، وهي من علم الغيب الذي أخبره الله يه.

66

بالدعاء ليطهر الأرض منهم ومن نتنهم.

٧- فيرسل الله طيرًا ضخمة لها أعناق مثل أعناق الإبل الضخمة فتحمل هنده الجثث وتطرحها حيث يشاء الله مطرًا يعم جميع الأرض ليغسلها من آثار جثث يأجوج ومأجوج ويتركها وقد تطهرت تمامًا

### ثَانيًا: الحقائق العلمية والدروس الإيمانية:

ا- أولى هذه الحقائق أن خروج يأجوج ومأجوج من علامات الساعة التي أخبر بها النبي صلى الله عليه وسلم الذي لا ينطق عن الهوى، وهي من علم الغيب الهذي أخبره الله به وتصديق خبره صلى الله عليه وسلم من شروط الإيمان به، ونحن نصدق الله عليه وسلم من شروط بخبر نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وسلم وعلى

بناه ذو القرنين والذي سيفتح في الوقت الذي أراد الله كما أخبر سبحانه في

كتابه الكريم: وحَقِّ إِذَا فَيُحَتَّ يَأْجُوجُ وَمُلْجُوجُ وَمُلْجُوجُ وَمُلْجُوبُ وَمُلْجُوبُ وَمُلْجُوبُ وَمُلْجُوبُ وَمُلْجُوبُ وَمُلْجُوبُ وَمُلْجُوبُ الله الذي يحجز ياجوج السد الذي يحجز ياجوج

الوجه الذي حاء يه.

وقدعلمنامن

النصوص المتقدمة أن زمن

خروج يأجوج ومأجوج

سیکون بعد نزول عیسی

عليه السلام في آخر الزمان،

وقت انقضاء فتنة الدحال

وأتباعه، وفي هذا رد على

المشككين في خروج يأجوج

ومأجوج بل يشككون في

وجودهم من الأساسى،

ويشككون في السد الذي

عند الخروج حتى يأذن الله، وفي الوقت الذي يشاء، وهذا يفسره قول الحق تبارك وتعالى في سورة

الكهف: «قَالَ هَلَا أَرْحَمَّ مِن ثَنِي فَإِذَا جَاءَ وَعَدُ رَئِي جَعَلَهُ، دَكُلُّهُ وَكَانَ وَعَدُ رَبِّ حَقًا » (الكهف: ٨٨)،

وقد علمنا من الأحاديث التي سقناها في قصة نزول عيسى عليه السلام زمان هذا الوعد كما بيناه آنفًا.

كما في ذلك رد على الندين قالوا: إن يأجوج ومأجوج هم الترك أو المغول أو الصينيون أو الروس أو كل مفسد في الأرض، وقد خرجوا وانتهى زمانهم، وكل هذه التخرصات تدحضها

٤٧

هذه الحقائق الواضحة فقد علمنا صفاتهم وزمان خروجهم من الأحاديث الصحيحة فلا محال لقول قائل بعد ذلك.

وثاني هذه الحقائق: مكانة الدعاءية رفع البلاء:

إن شأن الدعاء في الاسلام شيأن عظيم ومكانته فيه سامية ومنزلته في رفع البلاء عالية وخصوصًا اذا فقد المرء الأسساب المادسة المشروعة في رفع البلاء كما رأينا فيما تقدم، فإن الله أوحى لعيسى عليه السلام: «أنى قد أخرجت عبادًا لى لا يدان لأحد بقتالهم، أي: لا يستطيع أحد قتالهم أو ردهم، ولذلك طلب الله من نبیه عیسی أن بحصّن المسلمين بالحسل، والله سبحانه يعلم أن يأجوج ومأجوج لن يصعدوا إلى الجيل، ولن ينتيهوا إلى وجود أحد هناك، أو لعل الله منعهم من ذلك- والله أعلم-، ولما فعل عيسى عليه السلام ما أمره الله به من أسباب يقدر عليها، ألا وهو تحصين من معه من السلمين بجبل، ثم توجه إلى الله بالدعاء هو ومن معه من المؤمنين أن يخلصهم من شر يأجوج ومأجوج، فاستجاب دعاءهم وصرف عنهم شر القوم، وأرسيل عليهم دودًا صغيرًا فأهلكتهم جميعًا مرة

ثم توجه عيسى ومن معه

الدعاء هـو روح الدين، وزاد المؤمنان المتقان، وعنوان الخضوع والتذلل لرب العالمين، وهو حقيقة العبادة.

66

من المؤمنين مرة أخرى إلى الله بالدعاء أن يطهر الأرض من جثثهم ونتنهم، فأرسل الله طيرًا حملتهم إلى حيث شاء، ثم أرسل مطرًا مدرارًا وماء طهورًا لم يترك الأرض إلا وقد جعلها كالمرآة في نقائها ونظافتها.

وهكذا ندرك شرف الدعاء ومكانته في دفع البلاء، فالدعاء هو روح الدين، وزاد المؤمنين المتقين، وعنوان الخضوع والتذلل لرب العالمين، وهو حقيقة العبادة، وقد عرض علينا القرآن الكريم في مسيرة الأنساء والصالحين كيف كانوا يدعون رب العالمين خوفًا وطمعًا ورغبًا ورهبا، وسيرة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم حافلة بذلك ولولا مخافة الاطالة لعرضنا عليكم أمثلة لذلك وهي كثيرة.

ثالثاً: لله تعالى جنود السماوات والأرض نعم لله تعالى حنود

(غافر ٥١). اللهم اجعلنا من الذين يؤمنون بوعدك ويصدقون بخبرك، وخبر نبيك صلى الله عليه وسلم وتوفنا مسلمين، وألحقنا

القوم الظالمن. وعلى المؤمنين في كل زمان ومكان أن يوثقوا صلتهم بِاللَّهِ- سبحانه- وأن يثقوا في وعده، وأن يستحليوا ذلك بنصرة دينه سيحانه - كما أخير سيحانه فقال: «إن نَصُرُوا الله يَضُرُكُمْ وَيُثَيِّتُ أَقْدَامَكُمْ » (محمد: ٧)، وقال تعالى: « إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فِي ٱلْحَيَوْقِ ٱلدُّنْيَا وَبَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشْهَادُ

السماوات والأرضى برفع

البلاء عن عباده بما يشاء

ويسلط أضعف خلقه على من

يشاء من الطغاة والحيادة،

وانظر كيف سلط الله على

هؤلاء القوم المتجبرين دودًا

صغيرة الحجم عظيمة

الأثر، وانظر كيف سلط على

النمرود الطاغية ذياية،

فأهلكته، أو يعوضة، والله

أعلم، وكيف سلط على

أصحاب الفيل طيرًا أبابيل

ترميهم بحجارة من سجيل

فجعلتهم كعصف مأكول.

وكيف أغرق أقواما بالماء

وخسف بآخرين الأرضى،

وسلط الريح على غيرهم

وأهلك أقوامًا بالصيحة، فهو

سبحانه إذا أراد شيئًا هيأ

له أسبابه ولا يرد بأسه عن

بالصالحين، آمين.

قإن الله تعالى بعث نبيتا محمدًا صلى الله عليه وسلم بالحق بشيرًا ونديرًا، ليخرج الناس بإذن ربهم من الظلمات إلى النور، ويهديهم إلى صراطه المستقيم، ويدلهم على الخير ويحذرهم من الشر، وقد أخبر هو صلى الله عليه وسلم بما يوضح ذلك فقال فيما رواه عنه صاحبه عبد الله بن عمرو رضى الله عنه: "إِنَّهُ لَمْ يَكُنْ نَبِيُّ قَبْلِي إِلاَّ كَانَ حَقًا عَلَيْهِ أَنْ يَدُلُّ أُمَّتَهُ عَلَى خَيرِ مَا يَعْلَمُهُ لَهُمْ، وَيُنْذِرَهُمْ شَرَّ مَا يَعْلَمُهُ لَهُمْ، وَإِنَّ أُمْتَكُمْ هَذِهِ جُعِلَ عَافِيَتُهَا فِي أَوْلِهَا، وَسَيُصِيبُ آخِرَهَا يَلْكُمْ وَأَمُورُ تُنْكُرُونَهَا ". صحيح مسلم (ح١٨٤٤).

جمال عبد الرحمن

اعداد/

وقد حدث في حياته صلى الله عليه وسلم أحداث ووقائع كان هديه فيها أحسن الهدي، وكان المسلمون بأشد الحاجة لمعرفة صحيح السلوك وسقيمه إزاء هذه الحوادث.

صَلاته مُعَ صَلاتهم، وَصيامَه مُعَ صيامهم، يُقرَؤُون القرْآن لا يُجَاوِز تَرَاقَيَهُمْ، يَمْرُقُونَ منَ الدين كمَا يَمْرُقَ السَّهُمُ منَ الرُّميَّة... آيَتَهُمْ رَجُلُ أَسْوَدُ، إحدى عضديه مثل ثدي المرأة، أو مثل النضعة (قطعة اللحم) تـــدُرُدُرُ (تضطرب وتهتز)، وَيَخْرُجُونَ عَلَى حين فرقة من الناس (أي في وقت افتراق يَقَعُ بَيْنُ الْسُلمينَ وَهُوَ الافتراق الذي كان بين علي وَمُعَاوِيَةً رَضِيَ اللَّهُ عنهما». قال أبو سعيد: فأشهد أني سمعت هذا الحديث من رَسُول الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ، وَأَشْهَدُ أَنَّ عَليَّ بْنَ أَبِي طالب قاتلهُمْ وَأَنَا مَعَهُ، فَأَمَرَ

بِهِ، حَتَّى نَظَرْتُ إِلَيْهِ عَلَى نَغْتَ النَّبِيُّ صلى اَللَّهَ عليه وسلمَ الَّذِي نَعَتَهُ. (صحيح البخاري: ح٣٦١).

CLAS 1895 VY 31 at - Hand 170 - Hand Hallows el Hela

4

بذلكُ الرَّجُلِ فَالْتُمِسُ فَأَتَّى

الله صَلَّى الله عَلَيْه وسَلَّمَ: «إنى إنَّمَا فَعَلْتُ ذَلكَ لَأَتَالُفَهُمْ» فَجَاءَ رَجُلُ كُثُ اللَّحْيَةَ، مُشرف الْوَجْنَتَيْن، غَائِرُ الْعَيْنَين، نَاتَئُ الجبين، مُحْلُوقَ الرَّأْسِ، فَقَالَ: اتِّقَ اللَّهِ، يَا مُحَمِّدُ، قَالَ: فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «فَمَنْ يُطع الله انْ عَصَيْتُهُ، أيامَ نَسْبي عَلَى أَهْلِ الأَرْضِي وَلا تَأْمَنُونِي؟، قَالَ: ثُمَّ أَدْبُرَ الرَّجُلُ، فَاسْتَأْذُنَ رَجُلُ مِنَ الْقَوْمِ فِي قَتْلِهِ- يُـرَوْنَ أَنْـهُ خَالِدُ بِنَّ الْوَلِيدِ- فَقَالَ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَمَ: «إِنَّ مِنْ صَنَّضَيَّ هَـذَا قَوْمًا يَـضُرُؤُونَ الْصُرْآنَ لا يُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمْ، يَقْتُلُونَ أَهْلَ الإسلام، وَيُدَعُونَ أَهْلِ الأَوْثَانِ، يَمْرُقُونَ مِنَ الْإسلام كَمَا يَمْرُقَ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ، لَنُنْ أَدْرَكَتُهُمْ لأَقْتَلْنُهُمْ قَتْلُ عَادٍ،. (صحيح

مسلم: ح ١٠٦٤). قال الشيخ أبو شهبة في (كتابه السيرة النبوية على ضوء القرآن والسنة)(٤٨٢/٢): كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعلم أن بعض النفوس عبيد الإحسان فتألفهم بذلك، وهو ضرب من ضروب السياسة الشرعية الحكيمة، ولهذا جعل الشارع الحكيم للمؤلفة قلوبهم سهمًا في الزكاة، ونعمًا فعل الرسول، فإن كثيرين ممن لم يسلموا قد أسلموا، وكثيرين ممن أسلموا ولم تشرب قلوبهم حب الإيمان قد صاروا بعد من أجلاء المسلمين، وأعظمهم نفعًا للإسلام. ولما قسم النبي غنائم حنين وأعطى للمؤلفة قلوبهم ما أعطى جاء رجل يقال له:

طُغيان الطاعة والغرور بالهيئة والمنظر جعل مؤسس الخوارج يقول للنبي: اتق الله واعدل، فإنك لم تعدل ((

"

(ذو الخويصرة) من بني تميم فقال: يا رسول الله اعدل، فقال الرسول: دويلك، ومن يعدل إن لم أعدل؟ لقد خبت وخسرت إذا لم أعدل، فقال عمر بن الخطاب: يا رسول الله ائذن لي أضرب عنق هذا المنافق، فقال النبي: دمعاذ الله أن يتحدث الناس أني أقتل أصحابي، دعه فإن له أصحابا يحقر أحدكم صلاته مع صيامهم، يقرؤون القران لا يجاوز تراقيهم، ويمرقون من يجاوز تراقيهم، ويمرقون من الرمية ، إلى

ولم يكن رسول الله يفعل هذا لهوى نفسه، فحاشاه من ذلك، وإنما الأمركما قال: «إني أعطى قومًا أخاف هلعهم وجزعهم، وأكل قوما إلى ما جعل الله في قلوبهم من الخير والغنى،

قَالُ ابن حجر رحمه الله:
"فَقَالُ أَصْحَابُهُ صلى الله عليه وسلم: أَلاَ تَضْرِبُ عُنْقَهُ? فَقَالَ: لاَ أَرِيدُ أَنْ يَسْمَعَ الْشُركُونَ أَنْي أَقْتُلُ أَصْحَابِي، وَلُسُلمَ مِنْ خَديثَ أَبي حَديثَ أَبي

سَعيد وَفيه، فَقَالُ عُمَرُ، دَعْني
يَا رَسُولَ اللّهَ فَاَقْتُلَ هَذَا الْنَاقَقَ،
يَا رَسُولَ اللّهَ فَاَقْتُلَ هَذَا الْنَاقَقَ،
فَقَالَ: مَعَاذَ الله أَنْ يَتَحَدَّثَ
النَّاسُ أَنِّي أَقْتُلُ أَضْحَابِي، إِنَّ
هَذَا وَأَضْحَابِه يقرؤون الْقُرْآنَ
لاَ يُجَاوِزُ حَناجِرَهُمْ يَمُرُقُونَ

ويظهر من هذا المشهد أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يسارع في تكفير هذا الشاب مع أنه قال كلمة الكفر، ولم يسارع في عقوبته مع أنه يستحق قطع الرقبة كما طلب ذلك بعض الصحابة، وكذلك كانت نظرة النبي صلى الله عليه وسلم أعمق وأوفق، فكيف يصد الناس عن دعوته بأن يروا أنه يقتل من أسلم معه، وهذا الذي يقع فيه الكثيرون من متهوري

قال ابن حجر؛ لكنَّ الْقَصَّة التي في حَديث جَابِر صَرَّحَ فِي حَديثه بأنها كانتُ مُنْصَرَف النبي صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ من الحِعْرَانة وكان ذلك في ذي القعدة سنة ثمان وكان الذي قَسَمَهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسُلُّمَ حَيِنَئِذَ فَضُهُ كَانَتُ فِي ثوب بالأل وكان يُعطى كل من جَاءُ مَنْهَا. أما القصَّة التي في حدیث أبی سعید (عند مسلم) صَرِّحَ فِي رَوَايِـةَ أَبِي نَعَيْمِ عَنْهُ أَنْهَا كَانْتُ بَعْدُ بَعْثُ عَلَي إلَى اليُمَن وَكَانَ ذَلِكَ فِي سَنَةَ تَسْع، وَكَانَ الْقُسُومُ فِيهَا ذَهَبًا، وَخُصَّ به أرْبَعَة أَنْفُس. فَهُمَا قَصَّتَان في وقتين، اتفق في كل منهما إِنْكَارُ الْقَائِلِ وَصَرَحَ فِي حَدِيث أبي سَعيد أنَّهُ ذُو الَّخُويْصرَة

التَّميميُّ، وَلَمْ يُسَمُّ الْقَائِلَ فِي حَديث جَابِر وَوَهُمَ مَنْ سَمَّاهُ ذا الْخُويْصِرَة ظانا اتحادَ الْقَصَّتَيْنِ،.. وَسَمَّاهُ مُحَمَّدُ بْنُ اسْحَاق، بِسَنْد حَسَن عَنْ عَنْ الله بن عُمَر.. فيُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ تَكُرُّرَ ذَلكَ منْهُ فِي الْمُوضِعَيْنِ عند قسمة غنائم خنين وَعَنْدَ فَسُمَةَ الدُّهُبُ الَّذِي بَعَثُهُ عَلَى. قَالَ الاسمَاعيليُّ: والحديث في تحرك القتل للمُنْفرد؛ والجميع إذا أظهروا

### لاذا ترك النبي صلى الله عليه وسلم قتل الخارجي؟

رَأْيَهُمْ وَنُصَبُوا لَلنَّاسَ الْقَتَالَ

وَجَبَ قتالهُم.

لا ينزال الكلام لابن حجر قَالَ: وَإِنَّمَا تُرَكُّ النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ قَتْلَ الْمُذَّكُورِ لأَنَّهُ لَمْ يَكُنْ أَظْهَرَ مَا يُسْتَدُلُّ به عَلى مَا وَرَاءَهُ، فَلُوْ قَتُلُ مَنْ ظاهرُهُ الصَّالاحُ عندُ النَّاس قبل استحكام أمر الاسبلام وَرُسُوحُهُ فِي الْقُلُوبِ لَنَصْرُهُمُ عَنِ الدُّخُولِ فِي الإسْلامِ، وَأَمَّا بَعْدَهُ صلى الله عليه وسلم فلا يَجُوزُ تَرْكُ فَتَالَهُمْ إِذَا هُمْ أظهروا رأيهم وتركوا الجماعة وَخَالُفُوا الْأَنْمُ لَهُ مَعَ الْقُدْرَة عَلَى قَتَالَهُمْ. (فتح الباري: -( 791/17

النطق بكلمة الكفر

وقال ابن حجر أيضًا: قَوْلُهُ: فقال: اعدل يا رسول الله وفي رواية... فقال: يَا مُحَمَّدُ قد رأنت الذي صنعت، قال: وَكُنِفُ رَأْنِتُ؟ قَالَ: لم أَرك عُدُلتُ. فقال له النبي صلى الله عليه وسلم؛ وَمَنْ يَعْدَلُ إِذَا

النبى صلى الله عليه وسلم يراعى المحافظة على سمعة السلمين ، فلم يقتل من رأى منه وسمع

قول الكفرحتي لا يقال: ان محمدا يقتل أصحابه.

لم أعدل؟ وفي رواية: ومن يطع الله إذا لم أطعه؟ وعند مسلم قال: أو لستُ أحق أهل الأرض أَنْ أَطِيعَ اللَّهِ ۚ وَفِي حَدِيثٍ: عند من يُلتمسن العَدْلُ بَعْدى؟ وَفِيْ رَوَايُدَ: فَغَضْبَ صلى الله عليه وسلم وقال: العدل إذا لم يكن عندي فعند مَنْ يُكُونَ؟ وَفِيْ حَدِيثُ أَبِي بَكْرَةُ: فَغَضْبُ صلى اللَّهُ عَلَيْهُ وسلم حَتَى احْمَرْتُ وَجُنْتَاهُ، وَمِنْ حَدِيثُ أَبِي بِرْزُةً قَالَ: فغضب صلى الله عليه وسلم غُضُبًا شُديدًا وَقَالَ: وَاللَّهُ لا تجدُونَ بَعْدي رَجُلا هُوَ أَعْدُلُ عَلَيْكُمْ مِنِّي". فَقَالَ عُمَرُ بْنُ الْخُطَابِ؛ يَا رَسُولُ الله؛ اثْذُنْ لى فَأْضُرِبَ عُنْقَهُ...وَفِي رَوَايَة مُسْلِم فَقَالَ خَالِدُ بْنُ الْوَلِيدِ: دعني أقتله. ووجْه الجمع بَيْنَهُمَا أَنْ كَالَّا مِنْهُمَا سَأَلِ. ثُمَّ رَأَيْتُ عَنْدُ مُسْلَم... فَقَامَ عُمَرُ يْنُ الْخطاب فقال: يَا رَسُول الله؛ ألا أضربُ عُنْقُهُ؟ قَالَ: لا، ثُمَّ أَذْبُرَ عِمْرٍ، فَقَامَ إِلَيْهِ خَالِدُ بْنُ الْوَلِيدُ سِيْفُ اللَّهُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله؛ أَضْرِبُ عُنْقُهُ؟ قَالَ: لا . فَهَذَا نَصُّ فِي أَنْ كُلا

Upload by: altawhedmag.com

منهُمَا سَأَلُ...

وهكذا ترك النبي عليه الصلاة والسلام قتله لظاهر الاسسلام مع ما نطق به من كلمة الكفر، ولم يكفره في نفس الوقت فليستفد من هذا الذين يكفرون الناس بالعصية ويقتلونهم بالشبهة. وَأُمَّا حَدِيثُ عَبْدِ اللَّهِ بْن عَمْرِو فَإِنَّهُ فِي قَصَّةً قَسُم وقع بالجعرانة من غنائم حُنين، وَالسَّائِل فِي قَتْلُهُ عُمَرُ بنُ الْخطاب جَرْمُ الله فقال صلى الله عليه وسلم: مَا أنا بالذي أقتل أصْحَابي.. وَهَذَا لَا يقتضى تَرْكُ قَتْله مَعَ مَا أَظِهَرَهُ مِنْ مُوَاجِهَةَ النَّبِيِّ صَلَّى الله عليه وسلم بما واجهه، فيختمل أن يكون لمصلحة التألف كما فهمَهُ الْبُخَارِيُ لأنَّهُ وَصَفَهُمْ بِالْبَالِغَةَ فِي العبَادَة مَعَ إظهَارَ الإسلام، فلوُ أذنَ في قتلهم لكانَ ذلك تنفيرًا عَنْ دُخُولِ غَيْرِهِمْ فِي الإسلام. فتح الساري لاين حجر (۲۹۲/۲۹۲). بتصرف

«وقوله صلى الله عليه وسلم: دَعْهُ، فَإِنَّ لُهُ أَصْحَابًا يَحْقرُ أَحَـدُكُمْ صَلاتَهُ مَعَ صَلاتهم، وصيامه مع صيامهم، يعنى أنهم عندهم شدة في العبادة والاجتهاد ليست عند غيرهم حتى وصفهم ابن عباس بقوله:" دخلت على قوم لم أر قوما قط أشد اجتهادا منهم، أيديهم كأنها ثفن الإبل (خشنة كركب الإبل) ووجوههم معلمة

واختصار

من آشار السجود". انتهى. مصنف عبد الرزاق الصنعاني (١٥٨/١٠). ومع هذا لم تغن هذه العبادة الكثيرة عن ضلال مذهبهم وفساد معتقدهم.

قَوْلُه: يقرؤون القرآن لا يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُمْ: مَعْنَاهُ أَنَّ قَوْمًا ليس حَظهُم من الصّرْآن الا مُرُورُهُ عَلَى الْلسَانِ، فلا يُجَاوِز تَرَاقِيَهُمْ لَيُصِلَ قَلُوبَهُمْ وَلِيسَ ذلك هو المطلوب بل المطلوب تعظله وَتَـدُبُّرُهُ بِـوُقّـوعــه فِي القلب. قاله النووي في شرح صحیح مسلم (۱۰۵/۱).

متعمقون في الدين

وعندهم ضلال ميين وعن أبي سَعيد: يَقْتُلُونَ أَهْل الإسلام وَيَدْعُونَ أَهْلِ الأَوْثَانِ، يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمْرُقَ السِّهُمُ...ووَقَعَ فِي حَدِيثُ عَنْد اللَّهُ بْنِ عَمْرِهِ مِنْ رِوَايِـةٌ مِقْسَمٍ: فإنه سيكون لهذا شبعة يَتَعَمَّقُونَ فِي الدِّينِ يَمْرُقُونَ منَّهُ، الحديث؛ أيْ يَخْرُجُونَ منَ الإسلام بغتة كخروج السَّهُم إذا رَمَاهُ رَامَ قُويُ السَّاعِدُ فَأَصَابُ مَا رَمَاهُ فَنُفُذَ مِنْهُ بِشُرْعَة بِحَيْثُ لا يَعْلَقُ بِالسَّهُم وَلا بِشَيْء منْهُ من المرمي شيء - من دم الصيد-فإذا التمس الرّامي سهمه وجَـده ولم يجد الذي رَمَاهُ، فينظرُ في السَّهُمَ ليَعْرِفُ هُل أَصَابَ أَوْ أَخْطَأً، فَإِذَا لَمْ يُرَهُ عَلَقَ فيه شيءٌ من الدُّم وَلا غيرُهُ ظنَّ أَنَّهُ لَم يُصِيُّهُ، وَالْفَرْضُ أَنَّهُ أَصَابُهُ. وَإِلَى ذَلِكُ أَشَارَ بِقُولِهِ سَبِقَ (السهم) الضُرْثُ وَالدُّمُ، أَيُّ جَاوُزهُمَا وَلَم يَتَعَلَقُ فِيهُ مِنْهُمَا شيءٌ بَل خَرْجًا بَعْدُهُ... كَذَلْكُ

من صفات الخوارج: يَقْتُلُونَ أَهْلَ الإسْلام وَيَدَعُونَ أَهْلَ الأُونُان، يَمْرُقُونَ مِنْ الدِّين كُمَا يُمْرُقُ السَّهُمُ مِنْ الرمية.

هُ وُلاء لم يَتَعَلَقُوا بشيء من الإسسلام ... وعند الطبري من حديث أنس رضى الله عنه: لا يُرْجِعُونَ إلى الإسلام حَتَى يرتد السهم إلى فوقه! أ... وَفِيْ روايدة عَنْ أَبِي بَكْرَةً: يَأْتِيهُمُ الشيطانُ مِنْ قَبِل دينهم. وعَنْ عَلَيْ أَنْ نَاسًا يَحْرُجُونَ مِنَ الدِّين كُمَا يُخْرُجُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةَ ثُمَّ لا يعُودُونَ فيه أبداً. فتح الباري لابن حجر (۱۲/۱۲).

### من علامات النبوة

قوله: علامتهم: رجل إحدى عضديه مثل ثدي المرأة تدردر، أو مثل البضعة أي القطعة من اللُّحْم تَـدُرُدُرُ، وَأَصْلُهُ تَتَدُرُدُرُ وَمَعْنَاهُ تَتَحَرَّكَ وَتُذْهَبُ وَتَجِيءُ... وَعَايَةَ ذَلِكَ أَنَ فِيهِمُ رُجُلًا لِهُ عَضْدٌ، لَيْسَ لَهُ ذَرَاعٌ، على رأس عضده مثل حَلمَة الثدي عَليْه شعَرَات بيض... وَقَدْ ذَكْرَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ للْخُوَارِجِ عَلامَةَ أُخْرَى، فَفي روَايَة مَعْبُد بْنِ سيرينَ عَنْ أبي سُعيد قيل؛ مَا سيمَاهُمْ؟ قال؛ سيمَاهُمُ التَّحْليقُ، وَفِي حَديث أنس عَنْ أبي سَعيد: هُمْ منْ

جلْدَتْنَا وَيَتَكُلُّمُونَ بِأَلْسِنَتِنَا، قيل: يَا رَسُولِ اللَّهِ مَا سِيمَاهُمْ؟ قَالَ: التَّحْلِيقُ. قَوْلُهُ: يَحْرُجُونَ على حين فرقة من الناس، أي في وقت افتراق واختلاف، جاء في رواية أنس عَنْ أبي سَعيد عند أَبِي ِ دَاوُدَ ؛ مَنْ قَاتَلُهُمْ كَانُ أَوْلَى بالله منهم ...قال أبو سعيد: سمِعتُ هَذا مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ وَأَشْهَدُ أَنْ عَلَيْا قَتَلَهُمْ...وَحَضَرْتَ مَعَ عَلَيْ يَـوْمَ قَتلهُمْ بِالنَّهْرُوَانِ...وعَنْ عَلَى رضِي اللَّهُ عنه أَمَرَ النَّبِيُّ صَلى الله عَليْه وَسَلَّمَ بِقُتْلَهُمْ، وَلَفْظَهُ: ﴿ فَأَيْنَمَا لَقِيتُمُوهُمْ فَاقْتُلُوهُمْ». (فتح الباري لابن حجر: ۲۹۲/۱۲).

### من صفات الخوارج:

«عَنْ عَبْد الله بْن مَسْعُود رضِي الله عنه، قال: قال رَسُول الله صلى الله عليه وسلم: «يَخْرُجُ فِي آخر الزَمَان قَوْمُ: ١- أحداث الأسنان.

٧- سفهاء الأخلام.

٣- يَقُولُونَ مِنْ خَيْرِ قَوْل الناس.

٤- يَقْرُءُونَ الْقُرْآنَ لَا يُجَاوِزُ تراقيهم.

٥- يَمْرُقُونَ مِنَ الْإِسْلام كُمَا يَمْرُقَ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ.

٦- فَمَنْ لَقَيْهُمْ فَلْيَقْتَلُّهُمْ، فَإِنَّ قَتْلَهُمُ أَجْرُ عَنْدَ اللَّهُ لَنْ قَتَلَهُمْ ». وصححه الألباني.

وإلى أن نكمل صفات الخوارج التي حددها رسول الله صلى الله عليه وسلم والتي تصل الي قريب من ٢٠ صفة سيئة، حتى ذلك الحين نلقاكم على خير إن شاء الله رب العالمن.



# المناظرة (رواية القاص الواهي)

تابع الواهيات المتكررة في آفات

الحلقة (١٨٥)

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه الواهيات التي اشتهرت وانتشرت على ألسنة الدرسين والطلاب خاصة في هذا العام، حيث إن الأزهر الشريف- حفظه الله من الواهيات والمنكرات- جعل موضوع «أَفَاتُ الْمُنَاظِرِةِ» لأبي حامد الغزالي من مقررات الصف الثالث الثانوي لعام ١٤٣٦- ١٤٣٧هـ في كتاب والمطالعة والإنشاء، من (ص٤٠-٤) في أكثر من مائة سطر، حيث شارك في إعداد هذا الكتاب لفيف من المتخصصين من لجنة إعداد وتطوير المناهج، ونقل الموضوع بتمامه من كتاب راحياء علوم الدين، لأبي حامد الغزالي، حيث بني عناصر هذا الموضوع على أحاديث لم يذكر لها تخريجًا ولا تحقيقًا.

على حشيش

اعداد/

واللجنة- عضا الله عنا وعنها- لم تقدم تحقيقًا لهذه الأحاديث، ولو أن الأمر اقتصر على أبي حامد الغزالي وكتابه هذا لتركناه فقد مضى عليه ما يقرب من ألف عام حيث ولد عام ٤٥٠هـ بطوس من إقليم خراسان، ولكن الأمر لما أصبح منهجًا يُدرس لطلبة العلم بالأزهر الشريف- حفظه الله- وانتشر في جميع بلاد مصر لانتشار المعاهد بها، كان واجبًا علينا أن نقدم بحوثًا علمية حديثية تليق بمكانة هذه المعاهد، وحتى يستطيع طالب العلم من خلالها أن يقف على درجة هذه الأحاديث

خاصة في هذه المرحلة التي هي من أهم المراحل في الأزهر الشريف.

ولقدتيين مماقدمناف الحلقة السابقة من البحوث العلمية حول الأحاديث التي خرجناها وحققناها من أحاديث «آفات المناظرة»:

١- أن لجنة إعداد وتطوير المناهج بالأزهر الشريف-حفظه الله- لم تحقق الأحاديث.

٢- بل هناك أحاديث لم تخرجها ولم تحققها، والتي خرجتها كان تخريجها السخاوي. مقتضبافضلاعنعدم تحقيقها

التخريج والتحقيق، وأهميته لطلاب العلم خاصة في هذه المعاهد حفظها الله.

٤- وتبين من هذه البحوث العلميةالحديثيةمن التخريج التام لها ثم التحقيق أن من هذه الأحاديث ما حكم عليه أستاذ الأستاذين وسيد المحدثين وطبيب الحديث في علله الإمام البخاري بأنه «لا يصح».

وأن منها ما حكم عليه الحافظ العراقي بأنه لم يقف له على أصل وأقره عليه الحافظ

وفي هذا البحث نواصل التخريج والتحقيق لهذه من حيث الصحة والضعف، ٣- ولقد بينا الفرق بين الواهيات المتكررة في آفات ﴿ ٣٧

المناظرة لعل طالب العلم في هذه المعاهد العلمية يقف على بحوث علمية حديثية تلبق بمكانة هذه المعاهد بالأزهر الشريف حفظه الله من هذه الواهيات.

### أولا: الحديث الثالث:

«إذا تعلم الناس العلم، وتركوا العمل وتحابوا بالألسن، وتباغضوا بالقلوب، وتقاطعوا في الأرحام لعنهم الله عند ذلك فأصمهم وأعمى أبصارهم».

هذا الحديث أورده أيضًا أبو حامد الغزالي في «الإحياء» (۱/۷۱) في كتاب «العلم» باب «أفات المناظرة» تحت آفة «النفاق» بصيغة الجزم فقال؛ «فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذا تعلم الناس العلم وتركوا العمل...» الحديث.

قلت: ولقد نقلته لجنة إعداد وتطوير المناهج من المتخصصين بالأزهرية كتاب «المطالعة والإنشاء، (ص٤٣) المقرر على الصف الثالث الثانوي بالأزهر الشريف هذا العام بصيغة الجنزم أيضا، وخرّجته في حاشية الكتاب فقالت: «رواه ابن أبي الدنيا ورواه الحسن في مراسيله»، اه.

### قلت: وفي هذا التخريج نظر:

١- فهذا تخريج بغير تحقيق لا يليق بمعاهد علمية في أشد الحاجة إلى التحقيقات العلمية الحديثية حتى يستطيع الطالب أن يعرف درجة الحديث من حيث الصحة أو الضعف خاصة وأن المصنف قد أورده بصيغة الجزم: «قال رسول الله

صلى الله عليه وسلم» وسبقها حرف «قد» الذي يدخل على الفعل الماضي فيفيد التأكيد، ولقد بينا في التحذير السابق الأثسر السيئ للتخريج بغير تحقيق.

٢- قول اللجنة في الحاشية: «الحديث رواه ابن أبي الدنيا» لا يليق بطلبة علم يريدون أن يقفوا على سند هذا الحديث عند ابن أبي الدنيا الذي له أكثر من خمسة وستين مصنفا، ففي أي مصنفات ابن أبي الدنيا هذا الحديث؟كما تقتضيه الصناعة الحديثية من التخريج؛ حيث إن اللجنة ذكرت اسم المصنف من غير ذكر المصنف الذي يستدل به على موضوع الحديث الذي أخرجه الحافظ ابن أبي الدنيا عن شيخه بإسناده إلى النبي صلى الله عليه وسلم.

٣- قول اللجنة في الحاشية: «ورواه الحسن في مراسيله»: قلت: هذا عطف على قولهم: «رواه ابن أبي الدنيا، يوهم طالب العلم أن الحديث في مصنف آخر عند الحسن يسمى «المراسيل»، وهذا شيء عجيب ولو رجعت اللجنة إلى «الرسالة المستطرفة لبيان مشهور كتب السنة الشرفة» للحافظ الكتاني صر(٦٤) قال: «ومنها كتب في المراسيل ككتاب المراسيل لأبى داود صاحب السنن في جزء لطيف مرتب على الأبواب، ولابن أبي حاتم وهو مرتب على الأبواب أيضا، ومن أبوابه في أوله باب: ما ذكرية الأسانيد المرسلة

الدين أبى سعيد خليل بن كيكلدي العلائي مجلد سماه: «جامع التحصيل في أحكام المراسيل رتبه على ستة أبواب، ولبرهان الدين الحلبي حواشي عليه». اه.

٤- وبهذا يتبين أن الحسن البصري لم يصنف لنفسه كتابًا سماه «مراسيل الحسن» حتى عند التخريج يقال: «رواه الحسن في مراسيله، كما قالت اللجنة.

٥- بل كما هو ميين من قول الكتاني أن من الذين صنفوا في هذا الفن الإمام أبو داود صاحب السنن في كتابه «الراسيل»، ومن هذا يمكن عند التخريج أن نقول: رواه أبو داود في مراسيله. ٦- والحسسن البصري من التابعين.

وبرهان ذلكما قاله الحافظ ابن حجر في «التقريب» (١٦٥/١)؛ «الحسسن بسن أبسى الحسسن البصري، واسم أبيه يسار كان يرسل كثيرًا ويدلس، قال البزار، كان يروي عن جماعة لم يسمع منهم فيتجوز ويقول: حدثنا وخطبنا يعنى قومه الذين حدثوا وخطبوا بالبصرة، وهو رأس أهل الطبقة الثالثة». اهـ. قلت: والطبقة الثالثة بينها الحافظ ابن حجر في مقدمة «التقريب» فقال: «الثالثة الطبقة الوسطى من التابعين».

٧- قال الحافظ العراقي في كتابه «فتح المغيث بشرح ألفية الحديث، (ص٦٣): «المشهور أن أنها لا تثبت بها حجة، ولصلاح المرسل ما رفعه التابعي». اه.

200

لذلك قال تلميده الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٤١): «المرسل هو ما سقط من آخره من بعد التابعي». ثم قال: وصورته: أن يقول التابعي سنواء كان كبيرًا أو صغيرًا: قال رسول الله صلى بالقلوب». الحديث.

قلت: وصورته التطبيقية ما

أخرجه أبو داود في «المراسيل»

(ح١٠٥) قال: حدثنا محمد

ين سليمان الأنباري، حدثنا

كثير بن هشام، عن عمر بن

سليم الباهلي عن الحسن

قال: قال رسول الله صلى الله

عليه وسلم: «حصنوا أموالكم

بالزكاة، وداووا مرضاكم

بالصدقة، واستقبلوا أمواج

البلاء بالدعاء والتضرع». اه.

قلت: ولقد أخرج أبو داود في

«الراسيل» من حديث الحسن

مرسلاً هذه الأحاديث (ح٢،

111211.0101177,77111111

117 . 170 . 1TT . 1T. . 110

PPI, P.Y. . 17, 177, PTY,

037, P37, 3VY, APY, YYY,

TYT, OTT, TYT, VOT, POT,

VIT, OVT, TAT, VAT, 1PT,

0PT, .. 3, 0.3, 7/3, 703,

3A3, VP3, 310, V10, TYO,

قلت: وهذا «المدخل إلى المرسل»

من مقتضيات البحوث العلمية

الحديثية وموجباتها أمام

هذا التخريج الذي خرجته

لجنة إعداد وتطوير المناهج

بالأزهر الشريف للمعاهد

الأزهرية، والتي انتشرت في

.(040

وقولهم في الحاشية: «رواه ابن أبي الدنيا، ورواه الحسن في مراسيله». اه.، وثقد بينا فيما قدمناه آنفًا ما في هذا التخريج من نقص وأوهام؛ مما اقتضى بل أوجب علينا البيان.

### ثانيا: التخريج العلمي والصناعة الحديثية:

والأمم» (ح١٠) قال: «حدثنا حدثنى صالح المريعن الحسن قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذ الناس أظهروا العلم، وضيعوا العمل، وتحابوا بالألسن وتباغضوا بالقلوب، وتقاطعوا في الأرحام، لعنهم الله عند ذلك فأصمهم وأعمى أبصارهم». اه.

### ثالثا: التحقيق

الحديث من الواهيات مردود بالسقط في الإسناد والطعن في الراوي.

### العلة الأولى: السقطية الاستاد:

حيث حاء الحديث كما هو ميين في التخريج: «عن الحسن قَالَ: قَالَ رسولَ الله صلى الله

بالأد مصر، ولكن يقف طالب الله عليه وسلم كذا. اهـ.

الحديث أخرجه الحافظ ابن أبى الدنيا في كتابه والعقوبات الالهية للأفراد والجماعات عبد الله قال: حدثني إسماعيل بن إبراهيم، قال:

العلم ف مرحلة من أهم المراحل على حقيقة تخريج اللجنة لحديث: «إذا تعلم التاس العلم، وتركوا العمل وتحابوا بالألسن، وتباغضوا

عليه وسلم».

مرسلء

وبتطبيق حد المرسل، وصورته

كما بينافي «المدخل إلى

المرسل، آنضًا يتبين أن الحديث

فالحديث أخرجه ابن أبي

الدنيا في كتاب «العقوبات

الإلهية، (ح١٠) من حديث

وحكم مراسيل الحسن بينها

الحافظ العراقي في «فتح

الغيث بشرح ألفية الحديث»

في شرح نظم (٢٣٧) قال:

«ومراسيل الحسن عندهم

قلت: ومن لا درايسة له

بالصناعة الحديثية يحسب

أن هذا المصطلح هين، ولكنه

عند أهل الصناعة الحديثية

عظيم، يتبين منه أن مرسلات

الحسن شبه لا شيء، والسياق

اللذى ذكرفيله الحافظ

العراقي هذا الحكم على

مراسيل الحسن يدل على ذلك

حيث قال الحافظ العراقي:

حديث رحب الدنيا رأسى

كل خطيئة، لا أصل له من

حديث النبي صلى الله عليه

وسلم إلا من مراسيل الحسن

البصري كما رواه البيهقي في

شعَب الإيمان في الباب الحادي

والسبيعين منه ومراسيل

قلت: ولقد نقل السيوطي

في «التدريب» (٢٠٤/١) قول

العلة الثانية: الطعن فالراوي:

وهناك علة أخرى حيث إن

الحافظ العراقي وأقره. اهـ.

الحسن شبه الريح. اه.

شبه الريح». اه.

الحسن البصري مرسلاء

الحديث أخرجه ابن أبي الدنيا في «العقوبات الإلهية» قال: حدثنا عبد الله قال: حدثني إسماعيل بن إبراهيم قال: حدثني صالح المري عن الحسن مرسلاً. فالعلة هنا صالح المري: ١- قال الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (۲۷۸۰/۹/۹): «صالح بن بشير بن وادع بن أبي بن أبي الأقعس القارئ أبو بشر البصري القاصُ المعروف بالمري من ولد عامر بن حنيفة بن حارثة بن مرة بن الحارث بن عبد القيس: روى عن الحسين البصري وآخرین، روی عنه إسماعیل بن إبراهيم الترجماني،. اه. قلت: وهذا ينطبق على الإسناد تمام

٢- وقال إبراهيم بن يعقوب الجوزجاني المنوفي سنة ٢٥٩هـ في كتابه أحسوال الرجال» (٢٠٠): «صالح المري، كان قاصًا واهي الحديث». اهـ.

الانطباق.

"- وقال الإمام البخاري في الضعفاء الصغير، (١٦٥): «صالح بن بشير: أبو البشر المري البصري القاص، منكر الحديث، اله.

قلت: وهذا المصطلح عند البخاري له معناه حيث قال الحافظ الذهبي في «الميزان» (٣/٦/١): «نقل ابن القطان أن البخاري قال: كل من قلت فيه منكر الحديث لا تحل الرواية عنه». اه. ونقله السيوطي في «التدريب» (٣٤٩/١) وأقره.

الم وقال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٣٠٠): «صالح المري: متروك الحديث

بصري». اهـ.

قلت: وهدا المصطلح عند النسائي له معناه: حيث قال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (صس٧٧): «مذهب النسائي ألا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». اهد.

٥- وقال الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٩١٢/٥) (٩١٢/٥): «صالح بن بشير أبو بشر المري بصرى:

أ- سمعت ابن حماد يقول: قال السعدي: صالح المري كان قاصًا واهي الحديث. قلت: والسعدي هو الجوزجاني.

ب- ثم قال ابن عدي: حدثنا ابن ابي عصمة، حدثنا أبو طالب، سألت أحمد بن حنبل عن صالح المري قال: صالح صاحب قصص، يقص على الناس، ليس هو صاحب حديث ولا إسناد ولا بعرف الحديث.

ج- ثم قال ابن عدي: حدثنا أحمد بن علي المطيري، حدثنا عبد الله الدورقي، قال يحيى: صالح المري ليس بشيء.

قلت: ثم أخرج له ثمانية عشر حديثًا منكرًا، ثم قال: «ولصالح غير ما ذكرت وهو رجل قاصَ حسن الصوت من أهل البصرة وعامة أحاديثه التي ذكرت والتي لم أذكر منكرات ينكرها الأئمة عليه وليس هو بصاحب حديث، وإنما أتي من قلة معرفته بالأسانيد والمتون». اهـ.

#### الاستنتاج

نستنتج من هذا البحث أن هذا الحديث الذي أورده أبو حامد

الغزالي في كتابه «الإحياء» (٤٧/١) ونقلته لجنة إعداد وتطوير المناهج من المتخصصين بالأزهر في كتاب المطالعة والإنشاء» (صي٤٢) وخرجته في الحاشية بأنه: «رواه ابن أبى الدنيا، ورواه الحسن في مراسيله»، قد تبين من أقوال أئمة الجرح والتعديل في بحثنا هـذا النقص والأوهـام حـول هذا التخريج فضلا عن عدم التحقيق الذي تبين منه أن الحديث واه؛ علته قصاص، منكر الحديث. متروك الحديث، واهي الحديث، ليس بشيء، ليس هو صاحب حديث ولا إسناد ولا يعرف الحديث ومع هذا الطعن جاء الحديث مرسلا من مراسيل شبه الريح.

قال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء» (٤٧/١): «حديث إذا تعلم الناس العلم وتحابوا بالألسن وتباغضوا بالقلوب.. الحديث عند الطبري من حديث سلمان بإسناد ضعيف». اهه.

قلت: وظننا بلجنة إعداد وتطوير المناهج بالأزهر الشريف خيرًا، وأنها لا يغيب عنها تخريج الحافظ العراقي لهذا الحديث، ولكنها عدلت عنه لتضعيف العراقي له، ولجأت إلى عزو الحديث إلى البن أبي الدنيا توهما أن فيه الصحة، ولكن هيهات هيهات كما بينا آنفًا، فالإسناد تالف والحديث واه.

والله وحده من وراء القصد.

## قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز



شبهات المعطلة والأشاعرة بشأن صفات الأفعال... تدحضها عبارات المثبتين من علماء أهل السنة والجماعة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

الأستاد بجامعة الأزهر

فعقب نفينا تهمتي التشبيه (القدرة والإرادة والعلم والحياة القوة كلها له وكذا العزة والسمع والبصر والكلام)، يُرُدُّه تضافر أهل السنة المثبتين على نقض هذه القاعدة، ومن ثم كان نفي التشبيه لديهم غير مستلزم لنفي الصفات، ذلك أنه ثبت بالعقل الصريح والنقل الصحيح أن الله لا يصف نفسه إلا يكل كمال، وأنه أحق بالكمال من كل ما سواه، وأنه بحب أن تكون

نفي التشبية عند أهل

السنية غير مستلزم

لنفي الصفات.

والعلم والقدرة والكلام وسائر صفات الجمال والجلال، على ما دل عليه قول الله تعالى: (أَنَّ ٱلْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا) (البقرة: ١٦٥)، وقوله: (إنَّ ٱلْمِرْةَ لِلَّهِ جَسِمًا) (يونس: ٦٥).. كما قام البرهان السمعي والعقلي على أنه بمتنع أن يشترك في الكمال التام اثنان، وأن الكمال التام لا يكون الا لواحد هو الله، فلو أنك مثلا فرضت جمال الخلق كلهم من أولهم إلى آخرهم قد اجتمع لشخص واحد منهم، ثم كان الخلق كلهم على جمال ذلك الشخص، لكان نسبته إلى جمال الرب دون نسبة سراج ضعيف إلى جرْم الشمس، وكذلك قوته سبحانه وعلمه وسمعه وبصره وكلامه وقدرته ورحمته ووجوده وسائر صفاته، وهذا

والتجسيم عن مثبتي صفات الأفعال من أئمة أهل السنة، وعلى رأسهم إمام المذهب أبى الحسن الأشعري، وذلك عن طريق سوق عباراتهم في نفيهما عن تلك الصفات وغيرها، من المهم أن نعرف أن أصل ذلك عند الأشعري وغيره من أئمة السلف ممن ذكرنا وممن لم نذكر: قول الله تعالى: (وَلَا يُحطُّونَ بهِ. علمًا) طه/١١٠) وقوله: (لَسَيَ كَمِثْلُهِ، شَيْ يُّ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ أَلْصِيرُ) الشوري/١١) وقوله: ( وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُوا أَحَدُّ) الإخلاص/٤) .. وعليه فما تضافر عليه المتكلمة من ترسيخ قاعدة أن (الاشتراك في الاسم بوجب الاشتباه في معناه)، والتي بموجبها

تم تأويل كل ما عدا صفات:

- 1 Labe ١٣٥ - السنة الخامسة والأربعوز

مما دلت عليه آياته الكونية والسمعية، وأخبرت به رسله كما يق الصحيح عنه: (.. حجابه النور، لو كشفه الأحرقت سبُحات وجهه ما انتهى إليه

بصره من خلقه). فإذا كانت سبحات وجهه الأعلى لا يقوم لها شيء من خلقه، ولو كشف حجاب النور عن تلك السبحات لأحرق العالم العلوي والسفلي، فما الظن بجلال ذلك الوجه الكريم وعظمته وكبريائه وكماله وجلاله وجماله؟، وإذا كانت السموات مع سعتها وعظمتها بجعلها على إصبع من أصابعه التي تليق بذاته، والأرض على إصبع والبحار على إصبع والجبال على إصبع، فما الظن باليد الكريمة التي هي صفة من صفات ذاته؟.. وإذا كان يسمع ضجيج الأصوات باختلاف اللغات على تفنن بأقطار الأرض الحاجات والسموات فلا تشتبه عليه ولا تختلط عليه ولا يغلطه سمع عن سمع، ويرى دبيب النملة السوداء على الصخرة الصماء تحت أطباق الأرض في الليلة الظلماء، ويعلم ما تسره القلوب وأخفى منه، ولو كان البحر المحيط بالعالم مدادا ويحيط به من بعده سبعة أبحر كلها مداد، وجميع أشجار الأرض أقلام يُكتب لها، لنفدت الأقلام والبحار وما ينفد كلامه، فكيف يُظن بأن مجرد اشتراك الخالق والمخلوق في ألفاظ القوة والعزة والجمال والسمع والوجه والأصبع واليد والبصر .. الخ

ليس مجرد اشتراك الخالق والمخلوق في ألفاظ: القوة والعرزة والجمال والسمع والبصر إلىخ .. يوجب الاشتياه في معانيها.

66

يوجب الاشتباه في معانيها؟. دحض فرية الأشاعرة في مسألة، (الاشتباه في الألفاظ وأنه مستلزم لنفي الصفات).. بأدلة العقل؛

وفي إطار ترسيخ المثبتين لقاعدتهم القاضية بأن (نفي التشبيه غير مستلزم لنفي الصفات)، لم يكف أهل السنة عن ترداد قاعدة؛ أن الألفاظ التي تستعمل في حق الخالق والمخلوق لا تخرج عن أن تكون؛ إما مقيّدة بالخالق بأن تضاف إليه مثلا كاستوائه سبحانه ومجيئه فيجب أن تكون حقيقة بحقه، أو بالمخلوق كاستواء زيد على دابته ومجيئه بها فيجب أن تكون حقيقة بحقه، أو تُجرُّد عن كلتا الإضافتين وتوجد مطلقة فيجب أن تكون حقيقة بحقهما كل بحسبه وبما يليق به، ويستعان بمعونة القرائن والسياقات على تمييز ما لكل.. وأن كل ما فعله جهم وأتباعه هو أنه خرج عما اقتضته هذه القسمة العقلية وارتضاه عامة العقلاء فجعل جهة

كون الصفات حقيقة: تقيدها بالمخلوق وفقط، فاستلزم كلامه أن تكون مجازاً بحق الخالق سبحانه فوقع في التناقض والتحكم المحض.. والواقع ولغة التخاطب تشهدان بصدق ما اقتضته القسمة العقلية وكذب ما فاه به جهم، ذلك أن لفظ (اليد) مثلاً لم تضعه العرب ليد الإنسان وحده وإنما وضعوه ليد الطائر والحيوان والحشرة، وكذا الوجه والسمع والعين والبصر والنزول والمجيء.. إلخ، فمن لم يفرق بين ما لكل من خصائص هذه الصفات، ولا يعتد بنسبة كل إلى ما يضاف إليه منها، كان - بحق - مكابراً جاهلاً، وإذا كان أمره كذلك في الحكم على المخلوقات، فما الظن بما يقع منه من تجاهل لما بين المخلوق والخالق جل جلاله؟!.. ولاين القيم باع طويل وكلام نفيس في ترسيخ هذه المعالم في (مختصر الصواعق) لا يسوغ لمتبحر في هذه القضايا أن يتجاهله، فليرجع إليه من أراد الاستزادة. وما ذكرناه آنفا هو موضع اتفاق بين جميع أهل السنة دون متكلمة الأشاعرة للأسف، فإن نفى صفات الله بزعم إيهامها التشبيه أو التجسيم - على ما أفاده شارح العقيدة الطحاوية ص ٥١ وغيرها - "موضع اضطرب فيه كثير من النظار؛ حيث توهموا أن الاتفاق في مسمى هذه الأشياء يوجب أن يكون الوجود الذي للرب كالوجود الذي للعبد، وأصل هذا الخطأ والغلط هو: توهمهم

أن هذه الأسماء العامة الكلية، يكون مسماها المطلق الكلي، هو بعينه ثابتاً في هذا المعين وهذا المعين، وليس كذلك. فان ما يوجد في الخارج لا يوجد مطلقاً كليًا، بل لا بوجد الا معينًا مختصًا، وهذه الأسماء إذا سُمِّي اللَّه بها كان مسماها معينًا مختصًا، فإذا سُمِّي بها العبد كان مسماها مختصاً به، فوجود الله وحياته لا يشاركه فيها غيره، بل وجود هذا الموجود المعين لا يشركه فيه غيره من الموجودات الأخرى، فكيف بوجود الخالق؟" ا.هـ من كتاب (مدخل إلى عقيدة التوحيد) د. خضر سوندك

ص ١٤٠.

وبيانه على ما نص ابن أبي العزية شرحه على الطحاوية ص ٤٠٨: "أن وجود العبد، هو كما يليق به، ووجود الباري تعالى كما يليق به، فوجوده تعالى يستحيل عليه العدم، ووجود المخلوق لا يستحيل عليه العدم.. وما سَمِّي به الرب نفسه وسَمِّي به مخلوقاته، مثل (الحي) و(العليم) و(القدير)، أو سَمَّى به بعض صفاته ک (الغضب) و(الرضا)، وسَمِّي به بعض صفات عباده، هو كذلك.. فنحن نعقل بقلوبنا معانى هذه الأسماء في حق الله وأنه حق ثايت موجود، ونعقل أبضاً معانى هذه الأسماء في حق المخلوق، ونعقل أن بين المعنيين قدرا مشتركا، لكن هذا المعني لا بوجد في الخارج مشتركا

شبهة النفي: رد وتكذيب لما جاء به الرسول، وشبهة التشبيه: غلو ومجاوزة للحد فيما جاء به، وتشبيه الله بخلقه كفر.

66

وإنما معيناً مختصاً، فيَثبتُ في كل منهما على ما يليق به". ومما سبق يُعلم أن اتخاذ الأشاعرة من صفة (مخالفته تعالى للحوادث) ذريعة لنفي صفات الأفعال والصفات الخبرية بزعم أنها موهمة للتشابه، واستدلالهم العقلي بأن لو كان مماثلاً للحوادث لكان حادثا مثلها وكونه حادثا محال فبطل ما أدى إليه، لا حجة لهم فيه؛ لكون صفات الفعل والخبر هي الأخرى وبموجب الشرع ينسحب عليها قوله تعالى: (ليس كمثله شيء وهو السميع البصير)، ولكونهما بموجب العقل مخالفة للحوادث ومنفيا عنها كذلك - وبالبداهة - مشابهة المخلوقات.

والحق أن الزعم بأن (ورود صفات لله التي جاءت الفاظها متعلقة بالمخلوقين، مستلزم للتشابه بين الخالق والمخلوق)، وبأن (نفي التشبيه عن الله مستلزم لنفي صفاته) – وهو ما تذرع به المعتزلة والجهمية

والخوارج والشيعة وتبعهم فيه أهل الكلام ومتأخرو الأشاعرة، لنفي استوائه تعالى وفوقيته على عرشه، ومن وراء ذلك سائر صفاته تعالى الخبرية والفعلية، بما يتضمنه ذلك من تكذيب كلام الله وحديث رسوله وآثار الصحابة وتابعيهم إلى يوم الدين – هي أحد شبهتين عظيمتين وقع فيهما المخالفون.

ونوَّه عنهما ابن أبي العز في شرحه للطحاوية ص ١٥٦ قائلاً: "والشبهة التي في مسألة الصفات: نفيها وتشبيهها"، قال: "وشبهة النفي أردأ من شبهة التشبيه، فإن شبهة النفى: رد وتكذيب لما جاء به الرسول، وشبهة التشبيه: غلو ومجاوزة للحد فيما جاء به، وتشبيه الله بخلقه كفر فإن الله تعالى يقول: (ليس كمثله شيء)، ونفي الصفات كفرفإن الله تعالى يقول: ( وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ) الشوري/١١)"، وإذا كان هذا الضرب من التشبيه وهو تشبيه الخالق بالمخلوق هو داء هذه الأمة ما بين متلبس به فواقع فيه أو ناف على إثره للصفات وما بين مدعيه على غيره، فإن الضرب الثاني منه وهو تشبيه المخلوق بالخالق كان داء الأمم الأخرى كعباد المسيح وعزير والشمس والقمر والأصنام والملائكة والنار والماء والعجل والقبور والجن وغير ذلك، وقد

أرسل الله رسوله صلى الله

عليه وسلم لنبذ هذا وذاك

ولأجل الدعوة إلى عبادة الله وحده والتعرف عليه من خلال أسمائه وصفاته.

## دحض أئمة السلف شبهات مدعي التشبيه والتجسيم على أهل السنة:

وفيترسيخ معنى ماتضافر عليه أئمة السلف في بيان حقيقة المشبهة والمجسمة وأن نفي التشبيه والتجسيم لا يستلزم نفى الصفات، يقول الحافظ أبو عمر الطلمنكي ت٢٩١ه، كما في العلو: "إن الاستواء من الله على عرشه على الحقيقة لا على المجاز، فقد قال قوم من المعتزلة والحهمية: لا يحوز أن يُسمِّي الله عز وجل بهذه الأسماء على الحقيقة، ويسمى بها المخلوق، فنفوا عن الله الحقائق من أسمائه وأثبتوها لخلقه.. فإن سئلوا: ما حملهم على هذا الزيغ؟ قالوا: الاجتماع على التسمية بوجب التشبيه، قلنا: هذا خروج عن اللغة التي خوطبنا بها، لأن المعقول في اللغة أن الاشتباه لا بحصل بالتسمية، وإنما بتشبيه الأشياء بأنفسها أو بهيئات فيها، كالبياض بالبياض eltmele بالسواد، والطويل بالطويل والقصير بالقصير، ولو كانت الأسماء توجب اشتباها لاشتبهت الأشياء كلها لشمول اسم الشيء لها وعموم تسمية الأشياء به، فنسألهم: أتقولون إن الله موجود؟ فإن قالوا: نعم، قيل لهم: يلزمكم على دعواكم أن يكون مُشبها للموجودين، وإن قالوا: موجود

و و كانت الأسماء توجب اشتباها لاشتبهت الأشياء كلها لشمول

اسم الشيء لها .

66

ولا يوجب وجود الاشتباه بينه وبين الموجودات، قلنا، فكذلك هو: حي عالم قادر مريد سميع بصير متكلم.. يعني: ولا يلزم من ذلك اشتباهه بمن اتصف بهذه الصفات"، وهذا هو.

"تأويل اليد المضافة إلى الله تعالى: زعمت المشبهة أن يدي الله جارحتان وعضوان فيهما كفان وأصابع ككفي الإنسان وأصابعه، وزعم بعض القدرية أن اليد المضافة إليه بمعنى القدرة، وهذا التأويل لا يصح على مذهبه مع قوله: إن الله تعالى قادر بنفسه بلا قدرة، وزعم الجبائي أن اليد المضافة إليه تعالى بمعنى النعمة،

وهذا خطأ لأن الله أخسر أنه خلق آدم بيديه والنعمة مخلوقة، والله لا يخلق مخلوق بمخلوق، ولأن الله تعالى خص آدم بهذه الخاصية، ولا يجوز عند الحيائي تخصيص بعض الكلفين بنعمة دون بعضهم، فيطل تأويله من هذين الوجهين".. إلى أن قال: "واختلفوا في تأويل قوله تعالى: (الرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوْيٰ ) طه/٥)، فزعمت العتزلة أنه بمعنى استولى .. وهذا تأويل باطل، لأنه يوجب أنه لم يكن مستوليا عليه قبل استوائه عليه، وزعمت المشبهة أن استواءه على العرش بمعنى كونه مماساً لعرشه من فوقه، وأبدلت الكرامية لفظ الماسة بالملاقاة، وزعم بعضهم أنه لا يفضل منه على العرش شيء.. وزعم آخرون أنه أكبر من العرش، وأنه لو خلق عن يمين العرش وعن يساره عرشين آخرين كان ملاقيا بجميعها من فوقها بلا واسطة، وهذا يوجب أن يكون كل عرش كبعضه فيكون متبعضاً"، تعالى الله عما يقولون علوا كبيراً.. وقال - رحمه الله - في (الفرق بين الفرق) ص ٢١٤: "اعلموا أسعدكم الله - أن الشبهة صنفان: صنف شبهوا ذات الباري بذات غيره، وصنف آخرون شبهوا صفاته بصفات غيره"، ثم شرع في بيان فرقهم. والى لقاء آخر نستكمل

وإلى لقاء احر تستمل الحديث.. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

يقول الله تعالى: (لَّقَدَّكَانَ لَكُمْ فِي رَسُول ٱللَّهِ أُسْوَةً حَسَنَةً لِّمَن كَانَ يَرْجُوا ٱللَّهَ وَٱلْهُومَ ٱلْآخِرَ وَذَكُرُ ٱللَّهُ كُمِيرًا ) (الأحزاب: ٢١).

قال الإمامُ ابن كثير (رحمه الله): هَذه الآيَةُ الْكَرِيمَةُ أَصْلُ كِبِيرٌ فِي التَّأْسُي برَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ فِي أَقْوَالُهُ وَأَفْعَالُهُ وَأَحْوَالُهُ؛ وَلَهَذَا أَمْرَ النَّاسُ بِالتَّاسِّي بِالنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسُلُّمَ، فِي صَبْرِهِ وَمُصَابِرَتِهِ وَمُرَابِطُتِهِ وَمُجَاهَدَتِهِ وَانْتَظَارِهِ الْفَرَجَ مِنْ رَيِّهِ، عَزَّ وَجُلْ، صَلُوَاتُ اللَّهِ وَسَلاَمُهُ عَلَيْهِ دَائمًا إِلِّي يَوْمِ الدِّينِ؛ وَلَهَذَا قَالَ تَعَالَى للَّذين تَقَلْقُوا وَتَضْجُرُوا وَتَزَلْزَلُوا وَاضْطَرَبُوا فِي أَمْرِهِمْ يَوْمَ إِلاَحْزَابِ: (لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسُوةٌ حَسَنَةً) أَيْ: هَلا اقْتَدَيْتُمْ بِهِ وَتَأْسَيْتُمْ بِشَمَائِله؟ (تفسيرابن كثيرجه صد: ٣٩١).

(١) نبينا صلى الله عليه وسلم القدوة في العيادة

 عَنْ عَائشَةَ رَضَى الله عَنْهَا أَنَّ نَبِي الله صلى الله عليه وسلم كَانَ يَقُومُ مِنْ اللَّيْلِ حَتَّى تَتَفَطَّرَ قَدَمَاهُ فَقِالَتْ عَائِشَهُ لِمُ تُصْنَعُ هَذَا يَا رَسُولُ اللَّهِ وَقَدْ غَفَرَ اللَّهِ لْكُ مَا تَقَدُّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخُرَ؟ قَالَ: أَفْلا أَحِبُ أَنْ أَكُونَ عَبْدًا شَكُورًا، فَلَمَّا كَثُرَ لُحُمُهُ صَلَّى جَالْسًا فَإِذَا أَرَادَ أَنْ يَرْكُعَ قَامَ فَقَرَأَ ثُمَّ رُكِّعَ. (البخاري حديث٤٨٣٧)، ومسلم حدیث ۲۸۲).

 أَنْ عُذَيْفَةً قَالَ: صَلَيْتُ مَعَ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم ذاتُ لَيْلَة فَافْتَتُحَ الْبَقَرَةَ فَقُلْتُ يَرْكُعُ عِنْدَ الْائَةَ ثُمَّ مَضَى فَقُلْتُ: يُصَلِّي بِهَا فِي رَكْعَة فَمَضَى فَقُلْتُ يَرْكُعُ بِهَا ثُمَّ افْتَتَحُ النِّسَاءَ فَقَرَأَهَا ثُمَّ افْتَتَحَ آلُ عَمْرَانَ فَقَرَأَهَا يَقْرَأُ مُتَرْسُلاً اذًا مَرّ بِآية فيهَا تُسْبِيحُ سَبّحَ وَإِذَا مَرّ بِسُوَّال سَأَلُ وَإِذَا مَرَّ بِتَعَوِّدَ تَعَوَّدَ ثُمَّ رَكَعَ فَجَعَلَ يَقُولُ سُبْحَانَ رَبِّيَ الْعَظيمِ فَكَانَ رُكُوعُهُ نُحُوا مِنْ قَيَامِهِ ثُمَّ قَالَ؛ سَمِعَ اللَّهِ لَنْ

(صلى الله عليه وسلم)

هو القدوة الحسنة

الْحَمْدُ لللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد، وعلى آله وأصحابه أجمعين. أما بعد:

فإن نبينا محمد صلى الله عليه وسلم هو القدوة الحسنة التي ينبغي لكل مسلم أن يقتدي بها في أقواله وأفعاله ليسعد فالدنيا والآخرة.

/31461

أَحَنْ عبد الله بْنِ عُمَرَ قَالَ: إنْ كُنَّا لَنَعُدُّ لَرَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم في الْجُلسِ الْوَاحد مائه مَرَّة رَبُ اغْضَرُ لي وَتُبْ عَلَيُّ إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحيمُ. (حديث صحيح) (صحيح أبي داود للألباني حديث: ١٣٤٢).

### (٢) نبينا صلى الله عليه وسلم

القدوة في الصبر على البلاء:

ا- عن عُرْوَةَ بُنِ الزُبيْرِ قَالَ:

سَأَلْتُ ابْنَ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ

أَخْبِرْنِي بِأَشَدُ شَيْءِ صَنَعَهُ

الْشُركُونَ بِالنّبِيُ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلِّم يُصَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم يُصَلِّى عَثْبَهُ إِذْ أَقْبَلَ عُقْبَهُ فَيْ حَجْرِ الْكَعْبَة إِذْ أَقْبَلَ عُقْبَهُ فَيْ الله عَلَيْه وَسَلَّم يُصَلِّى عُثْبَة وَخَنْقَهُ خَنْقًا شديدًا فَرَقَعَ مَوْبَه فِي قَالَ أَبِي مُعَيْطٍ فَوَضَعَ ثَوْبِه فِي قَالَ الله عَلَيْه وَسَلَّم قَالَ (أَتَقْتُلُونَ بِمُثَلِّيه وَسَلَّم قَالَ (أَتَقْتُلُونَ رَجُلاً أَنْ يَقُولَ رَبُي الله )

رَجُلا أَنْ يَقُولَ رَبُي الله )

1860

- lake

- السنة الغامسة والأربعون

إلى عَنْ عبدِ الله يْنِ مَسْعُودٍ قَالَ: بَيْنَمَا رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلْيهِ وَسَلَّمَ يُصَلِّي عَنْدَ الْبَيْتِ عَلْيهِ وَسَلَّمَ يُصَلِّي عَنْدَ الْبَيْتِ وَأَبُو جَهْلٍ وَأَصْحَابٌ لَهُ جُلُوسٌ وَأَبُو جَهْلٍ وَأَصْحَابٌ لَهُ جُلُوسٌ وَقَدْ نُحِرَتْ جَزُورٌ بِالأَمْسِ

فَقَالَ أَبُو جَهْلِ أَيُّكُمْ يَقُومُ إِلَى سَلاً جَزُورِ بَني فَلاَنِ فَيَأْخُذُهُ فَيَضَعُهُ فِي كُتفَيْ مُحَمِّد إِذَا سَجَدَ فَانْبَعَثَ أَشْقَى الْقَوْم فَأَجْذَهُ فَلَمَّا سَجِدَ النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ وَضُعُهُ بَيْنَ كَتَفَيْهُ قَالُ فَاسْتَضْحَكُوا وَجَعَلَ بَغْضُهُمْ يَمِيلُ عَلَى بَعْض وَأَنَا قَائِمُ أَنْظُرُ لَوْ كَانَتُ لِي مَنْعَِهُ طُرَحْتُهُ عَنْ ظَهْرِ رَسُولِ الله صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالنَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ سَاحِدُ مَا يَرْفَعُ رَأْسَهُ حَتَّى انْطُلُقَ إنسانٌ فأخبر فاطمة فجاءتُ وَهِيَ جُويْرِيَةٌ فَطَرَحَتُهُ عَنْهُ ثُمُّ أَقْبَلَتُ عَلَيْهِمْ تَشْتَمُهُمْ. (البخاري حديث ٥٢، ومسلم حديث ١٧٩٤).

الله عَنْ أَنسِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْه وَسَلَّمَ لَقَدْ الله عَلَيْه وَسَلَّمَ لَقَدْ أَخَفْتُ فِي الله عَلَيْه وَسَلَّمَ لَقَدْ أَخَفْتُ فِي الله وَمَا يُخَافُ أَحَدُ وَلَقَدْ أُوَدِيتُ فِي الله وَمَا يُؤذَى مَنْ أَحَدُ وَلَقَدْ أَتَتُ عَلَيَّ دَلاَدُونَ مِنْ بَيْن يَوْم وَلَيْلَة وَمَا لي وليلاًل بَيْن يَوْم وَلَيْلَة وَمَا لي وليلاًل طَعَامُ يَأْكُلُهُ ذُو كَبِدَ إِلاَّ شَيْءُ يُوَارِيهِ إِيْطُ بِلاَلٍ. (حديث يُوَارِيهِ إِيْطُ بِلاَلٍ. (حديث صحيح) (صحيح الترمذي للألباني حديث (٢٠١٢).

### (٣) نبينا صلى الله عليه وسلم القدوة في الزهد:

ا- عَنْ عَائِشَةَ أَنَّهَا قَالَتْ؛ مَا شَبِعَ آلُ مُحَمَّد صلى الله عليه وسلم من خُبُزِ شَعيرِ يَوْمَيْنِ مُتَتَابِعَيْنَ حَتَّى قُبِضَ رَسُولُ الله عليه وسلم. (البخاري حديث ٥٤١ ، ومسلم حديث ٢٩٧٠).

٧-عَنْ عَائشَةَ قَالَتُ؛ كَانَ فرَاشُ

رَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم مِنْ أَدَّم وَحَشُوهُ مِنْ لِيفِ (البخاري حديث٦٤٥٦).

الله عليه وسلم يَضُرُب قَالَ: مَنْ سَمَاكَ بُنِ حَرْبِ قَالَ: سَمِعْتُ النَّعْمَانَ يَخْطُبُ قَالَ لَأَكْرَ عُمَرُ مَا أَصَابَ النَّاسُ مَنْ الدُّنْيَا فَقَالَ لَقَدْ رَأَيْتُ رَسُولٍ صلى الله عليه وسلم يَظَلَّ الْيَوْمَ يَلْتُوي مَا يَجِدُ دَقَالًا (رديء التمر) يَمْلَأُ بِهِ بَطْنَهُ. (مسلم حديث٢٩٧٨).

أَ عَنْ عُرْوَةَ عَنْ عَائشَةَ رَضِيَ الله عَنْهَ أَكُلُ آلُ الله عَنْهَا فَالَتْ: مَا أَكُلُ آلُ أَلُ مُحَمَّد صلى الله عليه وسلم أَكُلْتَيْنَ فِي يَوْم إِلاَّ إِحْدَاهُمَا تَمْرُ. (البخاري حَدَيث ٦٤٥٥).

### (٤) نبينا صلى الله عليه وسلم القدوة في العفو:

١- عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ قَالَ غَزُوْنَا مَعَ رَسُولِ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ غُزُوةَ نَجْد فَلَمَّا أَذْرَكَتُهُ الْقَائِلَةُ وَهُوَ فِي وَاد كَثير الْعضَاه فَنَزَلَ تَحْتَ شُجَرَة واسْتَظُلُ بِهَا وَعَلْقَ سَيْفُهُ فَتَفَرِّقَ النَّاسُ فِي الشَّجِر يَسْتَظلُونَ وَبَيْنَا نِحُنُ كَذَلكَ إِذْ دَعَاثًا رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَجِئْنَا فَإِذَا أَعْرَابِيُّ قَاعِدٌ بَيْنَ يَدَيْهِ فَقَالَ إِنْ هَذَا أتَانِي وَأَنَا نَائِمُ فَاخْتَرِطُ سَيْفي فَاسْتَيْقَظْتُ وَهُوَ قَائمٌ عَلَى رَأْسِي مُخْتَرِطٌ صَلْتَا قَالَ مَنْ يَمْنَعُكَ منَّى قُلْتُ اللَّه فَشَامَهُ ثُمَّ قَعَدَ فَهُوَ هَذِا قَالَ وَلَمْ يُعَاقِبُهُ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ. (البخاري حديث .( \$149

اللَّهُ عَنْ أَنْسَ بِنْ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ

ب لما فتح الرسول صلى الله عليه وسلم مكة، اجتمع له أهلها عند الكعبة ثُمَ قَالَ: يَا مَعْشَرَ قُرَيْشِ مَا تُرَوْنَ أَنَي فَاعِلٌ فيكُمْ؟ قَالُوا: خَيْرًا، فَاعِلٌ فيكُمْ؟ قَالُوا: خَيْرًا، أَخْ كَرِيمٍ. قَالَ اذْهَبُوا فَأَنْتُمْ الطَّلَقَاءُ. (سيرة ابن هشام جـ٤ صـ٤١).

### (٥) نبينا صلى الله عليه وسلم

القدوة في العدل: ١- عَنْ عَائشَةَ رَضِيَ اللَّه عَنْهَا أَنَّ قَرَيْشًا أَهُمُّهُمْ شَأْنُ الْكُرُأَةِ الْكُخْزُومِيَّةِ الْتِي سَرَقَتْ فَقِالُوا وَمَنْ يُكِلِّمُ فيهَا رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ فَقَالُوا وَمَنْ يَجْتَرِئُ عَلَيْهِ إِلاَّ أَسَامَةُ بِنُ زَيْد حبُّ رَسُولُ اللَّه صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ فَكُلُّمَهُ أَسَامَةُ فَقَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ أِتَشْفَعُ فِي حَدُّ مِنْ خُدُودِ اللَّهِ ثُمَّ قَامَ فَاخْتَطَبَ ثُمَّ قَالَ إِنَّمَا أَهْلَكَ الْدَيِنَ قَبْلُكُمْ أَنَّهُمْ كَانُوا إِذَا سَرَقَ فيهم الشّريفُ تَرَكُوهُ وَإِذَا سَعَرَقَ فيهم الضَّعِيثُ أَقَّامُوا عَلَيْهِ الْحَدُّ وَايْمُ اللَّهِ لَوْ أَنَّ فَاطْمَةَ بِنْتَ مُحَمِّد سَرَقَتْ لَقَطَعْتُ يَلَهَا. (البخاري حديث ٧٤٧٥مسيلم

حديث١٦٨٨).

٢- عن جابر بن عبد الله أنَّ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم قال الله عَلَيْه وَسَلَّم قال ودنك في حجة الوداع) وَربَا الْجَاهليَّة مَوْضُوعُ وَأُوَّلُ رِبَا أَضْعُ رِبَانَا رِبَا عَبَّاسِ فِنْ عَبْد النَّطلب قَائِنَهُ مَوْضُوعُ كُلُهُ. (مسلم حدیث ۱۲۱۸).

## (٦) نبينا صلى الله عليه وسلم القدوة في الشجاعة:

١- عَنْ أَنُس بِن مَالِكَ قَالَ: كَانَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم أحْسَنَ النَّاسِ وَكَانَ أَجْوَدَ النَّاسِ وَكَانَ أَشْجَعَ النَّاسِ وَلَقَدُ فَرْعَ أَهْلُ الْمُدينَة ذَاتَ لَيْلُهُ فَانْطُلُقَ نَاسٌ قِبَلُ الصَّوْت فَتَلَقَّاهُمُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم رَاجِعًا وَقَدْ سَبَقَهُمْ إِلَى الصَّوْتَ وَهُوَ عَلَى فَرَسِ لَأْبِي طَلْحَةَ عُرْي فِي غُنُقه السَّيْفُ وَهُوَ يَقُولُ: لَمْ تُرَاعُوا لَمْ تُرَاعُوا. قَالَ: وَجَدْنَاهُ بَحْرًا أَوْ إِنَّهُ لَبَحْرٌ. قَالَ: وَكَانَ فَرَسًا يُبِطُأ (أي معروف بالبطء والعجز وسوء السير). (مسلم حدیث ۲۳۰۷).

٧- عن الْبَرَاءِ قال: «كُنَّا وَاللهِ إِذَا احْمَرً الْبَاسُ (القتال) نَّتَقي بِهِ، وَإِنَّ الشَّجَاعَ مِنَّا للَّذِي يُحَادِي بِهِ، يَعْني النَّبِيُ صلى الله عليه وسلم، (مسلم حدیث ۱۷۷۱).

## (٧) نبينا صلى الله عليه وسلم القدوة في الوفاء:

عَنِ حُدَيْفَةَ بْنِ الْيَمَانِ،
 قَالَ: مَا مَنَعَنِي أَنْ أَشْهَدَ
 بَدْرًا إِلاَّ أَنِّي خَرَجْتُ أَنَا وَأَبِي
 حُسَيْلٌ فَأَخَذَنَا كُفَّارُ قُرَيْشٍ،
 قَالُوا: إِنَّكُمْ تُرِيدُونَ مُحَمَّدًا،

فَقُلْنَا؛ مَا نُرِيدُهُ، مَا نُرِيدُ إِلاَّ الْمَدِينَةَ، فَأَخَذُوا مِنَا عَهْدَ اللهِ وَمِيثَاقَهُ لَنَنْصَرِفَنَ إِلَى الله وَمِيثَاقَهُ لَنَنْصَرِفَنَ إِلَى الْمَدِينَةَ، وَلاَ نُقَاتِلُ مَعَهُ، فَأَتَيْنَا رَسُولَ الله صَلّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَأَخْبَرْنَاهُ الْخَبَرَ، فَقَالَ؛ وَسُلَّمَ، فَأَخْبَرْنَاهُ الْخَبَرَ، فَقَالَ؛ وانْصَرِفَا، نَفِي لَهُمْ بِعَهْدِهِمْ، وَنَسْتَعِينُ الله عَلَيْهِمْ» (مسلمٌ وَنَسْتَعِينُ الله عَلَيْهِمْ» (مسلمٌ حديثُ ١٧٨٧)

٢- عَنْ أَبِي رَافِع، قَالَ: بِعَثْتُني قَرَيْشُ إِلَى رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَلَمَّا رَأَيْتُ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ أَنْقَىَ فِي قَلْبِي الْإِسْلاَمُ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي وَاللَّهِ لاَ أَرْجِعُ إِلَيْهِمْ أَبِدًا، فَقَالَ رَسُولُ اللهُ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ: «إِنِّي لا أخيسُ(أي أنقض) بالْعَهْد وَلا أَحْبِسُ الْيُرُدُ (حامل الرسالة)، وَلَكن ارْجِعْ فَإِنْ كَانَ فِي نَفْسكَ الَّذِي فِيْ نَفْسكَ الآنَ فَارْجِعْ». قَالَ: فُذَهَبْتُ، ثُمُّ أَتَيْتُ الْنَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ فَأَسْلَمْتُ. (حدیث صحیح) (صحیح أبى داود للألباني حديث FPYY).

٣- عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: مَا غَرْتُ عَلَى إَجَد مِنْ نَسَاءِ النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا غَرْتُ عَلَى خَديجَةً وَسَلَّمَ مَا غَرْتُ عَلَى خَديجَةً وَمَا رَأَيْتُهَا وَلَكِنْ كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ يُكُثرُ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ يُكثرُ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ يُكثرُ عَلَى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ يُكثرُ يَقَطَعُها أَعْضَاءُ ثُمَّ يَبْعَثُها فِي يَقَطَعُها أَعْضَاءُ ثُمَّ يَبْعَثُها فِي مَدَائِق خَديجَة، فَرُبَّمَا قُلْتُ صَدَائِق خَديجَة، فَرُبَّمَا قُلْتُ مَدَائِق خَديجَة، فَرُبَّمَا قُلْتُ لَهُ: كَأَنَّهُ لَمْ يَكُنْ فِي الدُّنْيَا الدُّنْيَا المُرْأَةُ إِلاَّ خَدِيجَة، فَرُبَّمَا قُلْتُ المُرْأَةُ إِلاَّ خَدِيجَة، فَيَقُولُ:

دييع الأول ٢٣٩١ هـ - العدد ٢٣٥ - السنة الخامسة والأربعون

ا عَنْ اَيْنِ عَبْاسِ قَالَ كَانَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَجْوَدَ النَّاسِ بِالْخَيْرِ وَكَانَ أَجْوَدَ مَا يَكُونُ فَيْ شَهْرِ رَمَضَانَ أَجْوَدَ مَا يَكُونُ فَيْ شَهْرِ رَمَضَانَ إِنَّ جِبْرِيلَ عَلَيْهِ السَّلاَم كَانَ يَلْقَاهُ فِي كُلُّ سَنَة فِي رَمَضَانَ حَتَّى يَنْسَلِخَ فَيَغْرِضُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الشُّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم أَجُودَ بِالْخَيْرِ مِنْ الرُيحِ الثَّرْسَلَةِ .

إيض أنس قال ما سُئل رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَى اللهِ سَلْمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَى الإسلام شَيْئًا إلا أَعْطَاهُ غَنَمًا بَيْنَ فَجَائِينَ فَرَجَعَ إلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمٍ فَقَالَ يَا قَوْمٍ فَقَالَ يَا قَوْمٍ فَقَالَ يَا قَوْمٍ أَسُلُمُوا فَإِنَّ مُحَمَّدًا يُعْطِي عَطَاءَ لا يَخْشَى الْفَاقَة (مسلم عَطَاءَ لا يَخْشَى الْفَاقَة (مسلم حدیث۲۳۱۲).

### (٩) نبينا صلى الله عليه وسلم القدوة هِ تكريم المرأة واحترام رأيها:

ا- عَنْ خَنْسَاءُ بِنْتُ خَذَامِ الْأَنْصَارِيَّة أَنْ أَبَاهَا زَوْجَهَا وَهِيَ لَا نَصَارِيَّة أَنْ أَبَاهَا زَوْجَهَا وَهِيَ ثَيْبٌ(أي تزوجت قبل ذلك) فَكرهَتْ ذلك، فَأَتَتْ النَّبِيَّ صلى اللَّه عليه وسلم فَرَدً نِكَاحَهَا. (البخاري حديث ١٣٨٥).

1860

VY31 & - Italic

١٧٥ - السنة الخامسة والأربعون

آ- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم: لاَ تُنْكَحُ الأَيْمُ حَتَّى تُسْتَأْمَرَ وَلاَ تُنْكَحُ الْبِكْرُ حَتَّى تُسْتَأْدَنَ قَالُوا كَيْضَ إِذْنُهَا؟ قَالَ: أَنْ تَسْكُتَ. (البخاري حديث أَنْ تَسْكُتَ. (البخاري حديث

٥١٣٦، ومسلم حديث ١٤١٩).

٣- عَنْ جَابِر بْنِ عَبْدِ اللهِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَى اللهِ عَبْدِ اللهِ أَنَّ وَسُولَ اللهِ صَلَى اللهِ عَلَيه وسلم، قَالَ في حَجة الوداع: اتَّقُوا الله في النَّسَاء، فَإِنَّكُمْ أَخَذْتُمُوهُنَّ بِأَمَانِ اللهِ، وَاسْتَحْلَلْتُمْ هُرُوجَهُنَ بَاللهِ، وَاسْتَحْلَلْتُمْ هُرُوجَهُنَ بَالمَانِ الله، وَاسْتَحْلَلْتُمْ هُرُوجَهُنَ بَاكُمَة الله، وَاسْتَحْلَلْتُمْ هُرُوجَهُنَ بَعْكَمَة الله، وَاسْتَحْلَلْتُمْ هُرُوجَهُنَ بَعْكَمَة الله، وَاسْتَحْلَلْتُمْ هُرُوجَهُنَ يُوطِئُنَ هُرُشِكُمْ أَحَدًا تَكْرَهُونَهُ، فَوَلَمْنَ هَلَيْكُمْ فَإِنْ عَلَيْكُمْ وَلَهُنَ عَلَيْكُمْ رَزُقُهُنَ وَلِكَ فَاصْرِيُوهُنَ وَلُهُنَ عَلَيْكُمْ رَزُقُهُنَ وَكِسُوتُهُنَ بِالْعُرُوفِ. رَزْقُهُنَ وَكِسُوتُهُنَ بِالْعُرُوفِ. وَلَهُنَ عَلَيْكُمْ (مسلم حديث: ١٢١٨).

£ عَنْ أُمَّ هَانِئُ بِنْتِ أَبِي طَالِبِ قَالَتْ: ذَهَبْتُ إِلَى رَسُولِ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم عَامَ الفَتْح، فَوَجَدْتُهُ يَغْتَسلُ وَفَاطَمَهُ ابْنَتُهُ تَسْتُرهُ، فَسَلْمْتُ عَلَيْه، فَقَالُ: «مَنْ هَده؟»، فَقُلْتُ: أَنَّا أُمُّ هَانِي بِنْتُ أَبِي طَالْبٍ، فَقَالَ: «مَرْحَبُا بِأُمْ هَاتَيْ »، فَلَمَّا فَرَغُ مِنْ غُسُله، قَامَ فَصَلَّى ثَمَاني رَكَعَات مُلْتَحِفًا فِي ثُوْبِ وَاحِدَ، فَقُلْتُ: يًا رَسُولَ اللَّهِ زُعَمَ ابْنُ أُمِّي عَلَيُّ بْنُ أبي طالب أنه قاتل رُجُلا قَدْ أَجَرْتُهُ فَإِلاَنُ بْنُ هُبَيْرَةً، فَقَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ قُدُ أَجَرُنَا مَنْ أَجَرُتَ يَا أُمَّ هَانِيُّ \*، قَالَتْ أُمُّ هَانِيُّ: وَذَلكَ ضُحَى (البخاري حديث: ٣١٧١، ومسلم حديث: ٣٣٦).

### (١٠) نبينا صلى الله عليه وسلم القدوة في معاملة غير المسلمين:

ا- عَنْ أَنْسِ بِنِ مالكَ أَنَّ غُلاَمًا مِنْ الْيَهُودِ كَانَ يَخْدُمُ النَّبِيِّ صَلَّى الْلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَمَرضَ فَأَتَاهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ يَعُودُهُ وَهُوَ بِالنَّوْتَ قَدَعَاهُ إِلَى الإِسْلامِ فَنَظَرَ الْغُلامُ إِلَى الْمَا اللَّهُ الْعُلَمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُلْمُ اللْمُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْ

أَبِيهِ وَهُوَ عِنْدَ رَأْسِهِ فَقَالَ لَهُ أَبُوهُ أَطِعُ أَبَا الْقَاسِمِ فَأَسْلَمَ ثُمَّ مَاتَ فَخُرَجَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلِّمَ مِنْ عِنْدِهِ وَهُوَ يَقُولُ عَلَيْهِ وَسَلِّمَ مِنْ عِنْدِهِ وَهُوَ يَقُولُ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْقَدَهُ بِي مِنْ النَّارِ. (حَديث صحيح) (مسنَد أحمد جـ٢١ حديث ١٣٣٧٥).

## (١١) نبينا صلى الله عليه وسلم هو القدوة في بيته:

المَّشُود قَالَ سَأَلْتُ عَائِشَةً مَا كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَائِشَةً مَا كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ يَصْنَعُ فِي بَيْتِهِ قَالَثُ كَانَ يَكُونُ فِي مِهْنَة أَهْلَهُ تَعْنِي خِدْمَة أَهْلِهُ فَإِذَا حَضَرَتَ تَعْنِي خِدْمَة أَهْلِهُ فَإِذَا حَضَرَتَ الصَّلاة أَهْلِهُ فَإِذَا حَضَرَتَ الصَّلاة أَهْلِهُ فَإِذَا حَضَرَتَ الصَّلاة أَهْلِهُ فَإِذَا حَضَرَتَ الصَّلاة أَهْلِهُ فَإِذَا حَضَرَتَ السَّلاة أَهْلِهُ فَإِذَا حَلَى السَّلاة إلَى السَّلاة السَّلاق السَلاق السَّلاق السَلاق السَّلاق السَّلاق السَّلاق السَلاق السَّلاق السَلاق السَّلاق السَّلاق السَلاق السَّلاق السَّلاق السَلاق السَّلاق السَّلاق السَّلاق السَّلاق السَّلاق السَّلاق السَلاق السَّلاق السَّلاق السَّلاق السَّلاق السَّلاق السَلاق السَلاق السَلاق السَلاق السَلاق السَلاق السَّلاق السَلاق السَلاق السَّل

٧- عَنْ عُرْوَةَ بِنِ الزَّبْيرِ قَالَ:
سَالَ رَجُلُ عَائِشَةٍ هَلْ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ يَعْمَلُ فِي بَيْتِهِ شَيْئًا قَالَتْ نَعَمْ كَانَ رَسُولُ اللَّه عَلَيْه وَسَلَمَ اللَّه عَلَيْه وَسَلَمَ يَخْصفُ نَعْلَهُ وَيَخيطُ وَسَلَمَ يَخْمَلُ فَي بَيْتِهِ كَمَا يَعْمَلُ أَحَدُكُمْ فِي بَيْتِهِ كَمَا يَعْمَلُ أَحَديث مَحيح) (مسند أحمد جـ٢٤ صحيح) (مسند أحمد جـ٢٤ حديث ديث ٢٥٣٤١).

(۱۲) نبينا صلى الله عليه وسلم

إ-عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم مَرَّ عَلَى غِلْمَانِ فَسَلَّمَ عَلَيْهِمْ. (مسلم حديث٢١٦٨).

الله عَنْ سَهْل بْنِ حُنَيْف، رَضِيَ الله عَنْهُ، وَضَيَ الله عَنْهُ، قَالَ: كَانَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم «يَأْتِي ضُعَفَاءَ (فقراء) الْسُلمِينَ، وَيَعُودُ مَرْضَاهُمْ، وَيَعُودُ مَرْضَاهُمْ، وَيَعُودُ مَرْضَاهُمْ، ويَعُودُ مَرْضَاهُمْ، لحديث ويَشْهَدُ جَنَائِزَهُمْ». (حديث صحيح) (صحيح الجامع للألباني حديث ٤٨٧٧).

"- عَنْ ابْنِ عَبْاسِ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ صلَى الله عليه وسلم: «يُجْلسُ عَلَى الأُرْضِ، وَيَأْكُلُ عَلَى الأَرْضِ وَيَعْتَقِلُ (يحلب) الشَّاةَ، وَيُجِيبُ دَعْوَةَ اللَّمْلُوكِ عَلَى خُبْزِ الشَّعيرِ، (حديث صحيح) (صحيح الجامع للألباني حديث (١٩١١).

أ-عن الْبَرَاء بن عازب قَالَ: كَانَ رَسُولُ الله صَلَى الله عليه وسلم يَوْمَ الأَحْزَابِ يَنْقُلُ مَعَنَا التَّرَابَ وَلَقَدْ وَارَى التَّرَابُ بَيَاضَ بَطْنه وَهُو يَقُولُ: وَالله لَوْلاَ أَنْتَ مَا اهْتَدَيْنَا وَلاَ تَصَدَّقْنَا وَلاَ صَلَيْنَا اهْتَدَيْنَا وَلاَ تَصَدَّقْنَا وَلاَ صَلَيْنَا فَأَنْزَلَنْ سَكِينَةٌ عَلَيْنَا. إِنَّ الْمَلاَ قَدْ أَبُوا عَلَيْنَا إِذَا أَرَادُوا فِتْنَةً أَبَيْنَا وَيَرْفَعُ بِهَا صَوْتَهُ. (مسلم حديث ١٨٠٣).

## (۱۳) نبينا صلى الله عليه وسلم القدوة في تربية الشباب:

روى أحمدٌ عَنْ أَبِي أُمَامَةَ قَالَ: إِنَّ فَتَى شَابًا أَتَى الثَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله الْدَنْ لَى بِالرُّذَا،

اكْسُنِيهَا مَا أَحْسَنَهَا قَالَ الْقَوْمُ مَا أَحْسَنْتَ لَبِسَهَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُحْتَاجًا إِلَيْهَا ثُمَّ سَأَلْتَهُ وَعَلَمْتَ أَنَّهُ لاَ يَرُدُ قَالَ إِنِّي وَاللَّهِ مَا سَأَلْتُهُ لاَ لَبْسَهُ إِنَّمَا سَأَلْتُهُ لَتَكُونَ كَفَنِي قَالَ سَهْلٌ فَكَانَتْ كَفَنَهُ. (البخاري حديث ١٢٧٧).

## (10) نبينا صلى الله عليه وسلم القدوة في الرفق بالناس:

ا-عن أبي هُرَيْرَةَ أَنَّ أَعْرَابِيًّا بَالَ فِي الْسُجِدِ فَثَارَ إِلَيْهُ النَّاسُ لِيَقَعُوا بِهِ فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ دَعُوهُ وَأَهْرِيقُوا عَلَى وَسَلَّمَ دَعُوهُ وَأَهْرِيقُوا عَلَى بَوْله ذَنُوبًا مِنْ مَاءٍ أَوْسَجْلاً مِنْ مَاءَ أَوْسَجْلاً مِنْ مَاءَ قَانِمًا لُعَثْتُمْ مُيسَرِينَ وَلَمْ تُبْعُثُوا مُعَسِّرِينَ. (البخاري حديث ۲۲۰).

٧- عن أَنِس بْنِ مَالِكَ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمٌ قَالَ إِنِّي كَلَّهُ ذُخُلُ فِي الصَّلاَةِ وَأَنَا أُرِيدُ إِطَالَتَهَا فَأَسْمَعُ بُكَاءَ الصَّبِيَ فَأَتَجَوَّزُ فِي صَلاَتِي مِمًّا أَعْلَمُ مَنْ شَدَّةً وَجْدِ أُمِّهُ مِنْ بُكَائِهِ مَنْ بُكَائِهِ مِنْ شَدَّةً وَجْدِ أُمِّهُ مِنْ بُكَائِهِ (البخاري حديث ٧٠٩مسلَم حديث ٤٧٠مسلَم

" عَنْ أَبِي مُوسَى الأَشعري قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الذَّا مِثْ أَحَدًا مِنْ أَصْحَابِهِ فِي بَعْضَ أَمْرِهِ قَالَ: بَصْرُوا وَلاَ تُنَفَّرُوا وَلاَ اللهِ عَديث١٧٣٢). تَعْشَرُوا. (مسلم حديث١٧٣٢). وآخرُ دعوانا أن الحمدُ لله رَبِّ العالمين. وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى على نبينا محمد وعلى الله وسحبه والتابعين لهم

بإحسان إلى يوم الدين.

لاً وَالله يَا رَسُولَ الله، جَعَلَني الله فَدَاءَكَ. قَالَ: وَلاَ النَّاسُ يُحبُّونَهُ لَبَنَاتِهِمْ. قَالَ: أَفَتُحبُّهُ لاَّ إِللهِ مَعَلَني لاَ وَالله، جَعَلَني لاَّ وَالله، جَعَلَني الله فَدَاءَكَ قَالَ: لاَ وَالله، جَعَلَني يُحبُّونَهُ لاَ خَوات هِمْ. قَالَ: لاَ وَالله، جَعَلَني الله فَدَاءَكَ قَالَ: لاَ وَالله، جَعَلَني الله فَدَاءَكَ. قَالَ: لاَ وَالله، جَعَلَني الله فَدَاءَكَ. قَالَ: لاَ وَالله، أَفَتُحبُهُ لَخَوْلُهُ لِعَمَّاتِهِمْ. قَالَ: وَلاَ أَفَتُحبُهُ لَخَوْلُهُ لَعَمَّاتِهِمْ. قَالَ: وَلاَ أَفَتُحبُهُ لَخَالَتَكَ؟ قَالَ: لاَ وَالله، أَفَتُحبُهُ لَخَالَتَكَ؟ قَالَ: لاَ وَالله، وَلاَ أَفَتُحبُهُ لَخَالَتَكَ؟ قَالَ: لاَ وَالله، وَلاَ النّاسُ يُحبُونَهُ لَخَالاَتِهُمْ. قَالَ: وَلاَ النّاسُ يُحبُونَهُ لِخَالاَتِهُمْ. قَالَ: وَلاَ النّاسُ يُحبُونَهُ لِخَالاَتِهُمْ. قَالَ: وَلاَ

فَأَقْبَلَ الْقَوْمُ عَلَيْهِ فَزَجَرُوهُ

قَالُوا: مَهُ مَهُ. فَقَالَ صلى الله عليه وسلم: اذنه. فَدَنَا مِنْهُ

قَريبًا، قَالَ: فَجُلَسَ، قَالَ:

أَتُحيُّهُ لَأُمِّكَ؟ قَالَ: لاَ وَاللَّه،

جَعَلْني الله فداءَكَ. قَالَ: وَلا

النَّاسُ يُحبُّونَهُ لأمَّهَاتهم.

قَالَ: أَفْتُحِنُّهُ لَائْنَتِكَ؟ قَالَ:

### (١٤) نبينا صلى الله عليه وسلم القدوة في الإيثار:

فُوَضَّعَ يَدُهُ عَلَيْهِ وَقَالَ: اللَّهُمَّ اغْفرْ ذَنْبَهُ وَطَهُرُ قَلْبَهُ وَحَصُنْ

فَرْجَهُ، فَلَمْ يَكُنْ بَعْدُ ذَلِكَ الْفَتَى

يَلْتَفْتُ إِلَى شُبِيْءٍ. (حديث

صحیح) (مسند أحمد ج٥ص

۲۰۲ حدیث ۲۲۲۰).

روى البخاري عَنْ سَهْلِ رَضِيَ اللّٰهِ عَنْهُ إِنَّ امْرَاَةَ جَاءَتْ النَّبِيَ صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِبُرْدَة مَانَسُوجَة فيهَا حَاشَيَتُهَا مَنْسُوجَة فيهَا حَاشَيَتُهَا أَتَدْرُونَ مَا البُرْدَة قَالُوا الشَّمْلَةُ قَالُ نَعَمْ قَالَتْ نَسَجْتُهَا بِيَدِي قَالَ نَعَمْ قَالَتْ نَسَجْتُهَا بِيَدِي فَالنَّ نَسَجْتُهَا بِيَدِي النَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُحْتَاجًا إِلَيْهَا فَحَرَيَ إِلَيْنَا وَإِنَّهَا إِزَارُهُ فَحَسَّنَهَا فُلاَنْ فَقَالَ وَإِنَّهَا إِزَارُهُ فَحَسَّنَهَا فُلاَنْ فَقَالَ وَإِنَّهَا إِزَارُهُ فَحَسَّنَهَا فُلاَنْ فَقَالَ وَإِنْهُا إِزَارُهُ فَحَسَّنَهَا فُلاَنْ فَقَالَ

70

لكلُّ شيءِ سببُ داع إليه ومعينٌ عليه، والصدقُ له علاماتٌ وأمورٌ هادية للوقوفِ على عتبة بابه ثم الولوج إلى ساحتِه ورحابه، ومن دواعيه ما يلي: أولاً: الفلهة:

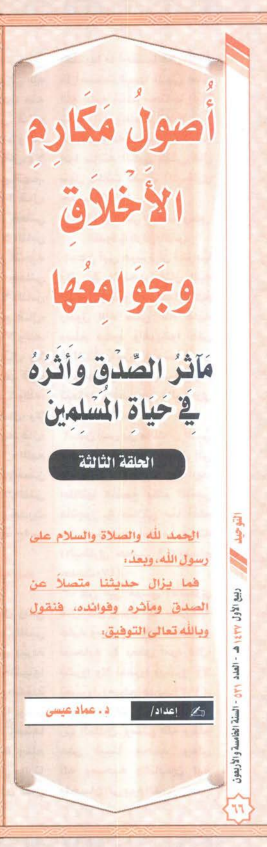
الخلوة دواء نافع، وعلاج ناجع لكثير من الآفات، بيْد أَنْ كثيرًا من الناس عن طريقها لناكبون، إَذْ فيها راحةٌ من قرناء السوء، وفيها قَلهُ الكلام الذي فيها راحةٌ من قرناء السوء، وفيها قلهُ الكلام الذي هو بابهُ اللغو والزَّل، وفيها أيضًا مجانبهُ الناس فيما لا ينفعُ وفيما يضرُ ثم هي معينة على المحافظة على الأوقات، ومن خلا بنفسه كثيرًا سَهلُ عليه إدراكُ الصدق فإنه لا يتصنعُ شيئًا ليس فيه ولا يَدْعي ما لايستطيعُه – وابنُ آدم كما قال الحكيم المترمذيء: ضعفُ ظاهرٌ ودعوى عريضة – فمن ترك الدعوى لم يُحْرم الصدق بل هو منه قاب قوسين أو أدنى، جمعنا الله – تعالى على الصادقين في الدنيا والآخرة.

قَالَ ذَوِ النُّونِّ: مَنْ أَحَبُّ الْخَلُوةَ فَقَدْ تَعَلَّقَ بِعَمُودِ الإَخْلاَصِ وَاسْتَمْسَكَ بِرُكْنِ كَبِيرِ مِنْ أَزْكَانِ الصَّدْقَ (الْحَدْقَ (الْحَدْقَ (الْحَدْقَ (الْحَدْقَ (الْحَدْقَ (الْحَدِيةِ ) 71/9)

وَقَالَ أَيضًا: وَمَنُ تَدَرَّعَ بِدِرْعِ الصِّدْقِ قَوِيَ عَلَى مُجَاهَدةِ عَسْكَرِ الْبَاطِلِ وَاعْتَدَلَ خَوْفُهُ وَرَجَاؤُهُ وَرَجَاؤُهُ (الحلية: ٣٨٠/٩)

ثانيا: صحبة الصادقين:

يا أَخَا الاسلام- حفظكُ الله وَتَوَلاَكَ، وَسَدَدُكَ وَرَعَاكُ- أَجُمِعُ رَايِكَ وَاحْرَمُ أَمرَكَ على صحبة الصادق الذي يُسددُك في رأيك ويصوبُك في منطقك، فإن من صَدق سَبق، والصادقون هم السابقون، وهم الصفوة في كل زمان، ولهذا تجدهم قلّة على مر الأزمَان، لأنها خصلة عزيزة، ولا قلّة على مر الأزمَان، لأنها خصلة عزيزة، ولا يكرمُ الصادقين إلا من صدق، لهذا أمر الله تعالى بصحبتهم فقال: «يَتَأَيُّا الَّذِينَ المَوْلُ الله تعالى وكُونُوا مَعَ الصَدوين الله الموادقين ليأخذ من خصالهم ويقتبس من لَحْظهم ولفظهم، لا أن يكذبهم ويتهمهم ويتهمهم الشبيبة منهم خاصة والغي فالله الأيال الشبيبة منهم خاصة والغي فكلُ هذا لا يُقالُ إلا الشبيبة منهم ويخسا بحقوق العباد وتطفيفا، ومَنْ كُثر الشبيبة ومَنْ كُثر المَا المَا يُعَالُ إلا الشبيبة ومنه وبين الناس شائع، وبين الشبيبة وينها، وبحسًا بحقوق العباد وتطفيفا، ومَنْ كُثر المَّذِيفَ المَّذِيفَ المَّذِيفَ المَّذِيفَ اللهُ الله المَّذَا لا يُقالُ الا المُّنْ وين كُثر المَّذِيفَ المَّذِيفَ المَّذَا اللهُ المَّذَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المَّذَا اللهُ المَّذَا اللهُ المَّذَا اللهُ المَّذَا اللهُ المَّذَا اللهُ المَّذَا اللهُ اللهُ المَّذِيفَ المَّذَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المَّذِيفَ اللهُ اللهُ



,

إنَّ أكثرَ الناسِ عيوبًا ونقائص أكثر هم اشتغالاً بعيوب الناسِ فإنَّ العاقلَ من شغل بنفسه فإذا فَرَغَ منها شُغل ياصلاح غيره.

66

محسنون « وبين الآيتين تمازج وتداخلُ بديع فإن الله تعالى أمرَ في الآية الأولَى بالتقوى ومعية الصادقين، وأخبرَ في الثانية بمعيتِه للمتقين والحسنين.

قال صلى الله عليه وسلم: « احْفَظ الله يَحْفَظُكَ، احْفَظ الله تَجِدْهُ تُجَاهَكَ « رواه الترمذي وأحمد.

قُلَالُ أَحْمَدُ بِنِ الخضرِ، مَنْ أَحْبَ أَنْ يَكُونَ الله مَنْ أَحْبَ أَنْ يَكُونَ الله مَعَ هُلْيَلْزُمَ الصَّدْقَ قَإِنَّ الله مَعَ الصَّدَقِينَ (الحلية:)

رابعًا: قلة العرص:

الحرصُ علَى الدُّنيَا مدعاة للكذب لأنّه يدعُو السي المراوعُة والخِدرَاع والاحتيال على النّاس من أجُل تحقيق المراد، فضلا عن الغشوا المُثلم والعُدْوانِ عمن الغشوات القلب الصادق ومن عَلاَ مَا الحرصُ على الدُّنيَا، إذ إنَّ الحرصَ عليها يدعو إلى منافاة الصدق يدعو إلى منافاة الصدق يدعو إلى منافاة الصدق

اتهامُه للناس وعيبُه لهم لا سيما الأفاضُلُ منهم فهو المتهمُ، بل إنَّ أكثر الناسِ عيوبًا ونقائصَ أكثرهم اشتغالاً بعيوب الناس فإنَّ العاقلَ من شُغلَ بنفسه فإذا فَرغَ منها شُغلَ بإصلاحَ عيره وهيهاتَ أن يضرُغ من نفسه، فاللهم بصرْنا بعيوبنا واشغَلْنا بِهَا عن عيوب غيريا.

قَالٌ عَلَيَ بن عثمان بن نفيل، في نفيل، قلت الأحمد بن خنيل، إن أبا قتادة يعني الحسراني كان يتكلم في وكيع، وعيسى بن يونس، وابن المبارك، فقال، من كذّب أهل الصدق فهو الكذابُ (٦٨/٢٣)

قال سفيان بن عيينة: كان محمد بن المنكدر من معادن الصدق يجتمع إليه الصالحون (الجرح: ٢/١٤) (٢٥٤)

ثالثًا: الطمع في معية الله:

مَنْ أحبَّ أَنْ يكُونَ مَعَهُ الْحارسُ الني لا ينامُ الحارسُ الني لا ينامُ والهادي الني لا يضلُ، فعليْه بَالصدق، ومن صَدق الله، صَدقَهُ الله وكان معَهُ حفظًا وعناية، وصَوْنًا ورَعَايَة، وكَلاَءَة وحمَايَة. قَالَ تعالى: ﴿ ﴿ يَكَأَيُّا اللَّهِ اللَّهِ عَالَى: ﴿ ﴿ يَكَأَيُّا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

السَّدِقِبُ » (التوبة، ١١٩) « وقال أيضًا « إن الله مع الذين اتقوا والذين هم

بالوقوع في نُوَاقضه. إِنَّ وُلُوجَ اللَّهُ ثِيا قُلْبًا وسُكُنَّاهَا إياهُ تَجِعَلُهُ مِنَ الصدق قَفْرًا يَبَابُا، ولا يَظُنُّن ظُانٌ أَنَّ المراد من ذلك الخروج من المال والأولاد فليس هذا بمراد قطعًا، وإنما المقصود عدمُ انشغال المرء بدنياهُ، فإذا حصّل معاشه وما يُقيمُ حياتُهُ فَرَغُ إِلَى رَبِّه « فَإِذَا فرغت فانصب وإلى ربك فارغب « وقد كان نبيُّنا -صلى الله عليه وسلم - وهو القدوة لنا عنده تسعة أبيات ومن بَعْده أصحابُه - رضى الله عنهم - كانتُ عندهم أشغالهم من صفق بالأساواق وزرع الأرضى لكنهم لم ينشغلوا من ذلك بشيئ عن آخرتهم.

قَالُ إِبْرَاهِيمَ بِنُ أُذْهَـمَ: « قَالُ إِبْرَاهِيمَ بِنُ أُذْهَـمَ: « قَلَهُ الْحِرْصِ وَالطَّمِعِ تُورِثُ الْصَـدُقَ وَالْلِـورَعَ، وَكَـثَرَةُ الْحِرْصِ وَالطَّمِعِ تُورِثُ كَثْرَةَ الْحِرْصِ وَالطَمِعِ تُورِثُ كَثْرَةَ الْغَمُ وَالْجَزَعِ «

خامسًا: إخفاء العمل الصالح:

مَنْ صَدَقَ فِي سيرِه إلى الله لم يُحَادِعْ نَفْسَهُ، ولم يُحبَّ أن يَطَّلعَ أحدٌ على عمله، بل يَعدُ صالحَ العملِ عورة يجتهدُ فيسترها وإخفائها، وهَــذَا هُـو حَـالُ السلف الصالح المقتدى بهم، فقد كان الرجلُ منهم يُخفي قيامَهُ الليلَ وصيامَه النهارَ وسائرَ عمله من صدقة ونحوها عن روجته التي

îv)

هي ألصقُ الناسِ به مبالغةَ في الصّدقِ والإخلاصِ فلله درهـم، وعنده سبحانه جزاؤهم.

قال بعض الصالحين: شُلاَثَةُ مِنْ أَعْلَامُ الصَّدْقِ: مُلاَثَهُ الصَّدُقِ: مُلاَزَمَةُ الصَّدُقِ: مُلاَزَمَةُ الصَّدونَ عَنْدَ مَلَارَاهَةً فَوسينَ، وَوجْدَانُ الْكَرَاهَةِ لاطلاع الْخَلْقِ عَلَي الْخَلْقِ عَلَي الشَّرَائِر اسْتقامَةً عَلَى الْحَقُ سِرًّا وَجَهْرًا، لايتارِرَبُ الْعَالَمِينَ (الحلية: ٣٩٣/٩)

تَرْكُ حَبُ التزينَ عندَ الناسِ؛ بِـنْرَةُ الكذبِ خبيثةٌ تكدّة، فال تعالى: «وَالْبَلَدُ الطَّيْبُ خَبُثُ لا يَحْرُجُ إلاَّ نَكدَا مَبُثُ لا يَحْرُجُ إلاَّ نَكداً مَبُثُ لا يَحْرُجُ إلاَّ نَكداً مَبُثُ لا يَحْرُجُ إلاَّ نَكداً ما تَنبُثُ خَبُثُ المعراف؛ لا، وكثيرًا ما تَنبُثُ تُصبحَ مُخْضَيرَةً - في أرض التزيد وحُبُ الثناءِ والرغبة لي الشَّهرَة، وأصلُ هذه الآفاتَ من حُبُ التزين وإيثارِ محبة الله والذكر عندهم على مَحْبة الله والذكر عندهم على مَحْبة الله والذكر عندهم على اللا الأعلى.

قيلٌ لشعبةً؛ ما بَالُ هَوْلاءِ اللذينَ يكذبونَ (أي يَخَ الحديث)؟ قَالَ: يُريدُونَ أن يُعَظّموا بذلك.

ومنْ أعجبِ ما طالعتُ في مشاهد الصدق ما حَكَاه ميمونُ بن أبي شَبيب قَالَ: ميمونُ بن أبي شَبيب قَالَ: حلستُ مرة أَكْتبُ كتابًا فعرض لي شيءٌ إنْ أَنَا كتَبْتُهُ فِي كَتَابِي وكنتُ قَدْ كَذَبَتُهُ وإنْ أَنَا تَرَكتُهُ كَذَبَتُهُ وَانِ أَنَا تَركتُهُ كَانَ فِي كَتَابِي بعضُ القُبح وكنتُ قَد

رر العرصن على الدُّنيا مدعاةُ للكذبِ لأنَّه يدعُو إلى المراوغَة والخِدَاعِ والاحتيال على النَّاس.

66

صدقتُ، فقلتُ مرةَ أكتبُهُ ومرةَ لا أكتبُهُ، فأجمعتُ رأيي عَلَى تركِه فتركتُه، فنادَاني مناد من جانب البيت (يثبَت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة) (تهذيب الكمال: ٢٠٨/٢٩). فسبحان من يصيب برحمته من يشاء.

اخي

اصدق اليوم لينفعك الصدق غدًا في يوم ينفعُ الصادقينَ صدقهم، واشبتر نفسك الْيَوْم فإن السُّوق قَائمَة لم تَنْفُضُ، وَالثمنَ مَوْجُودٌ لَم يُفقدُ ولم يُرفض، والبَيْعة لم تُرَدُّ ولم تَنْقَضْ، والبضائعَ رخيصة وفيرة غير غالية ولا شحيحة، والزمان يسمح بكل نفيسة وغالية، والعمرُ فيه بقية لا تحتمل عَبثا ولا لاغية، والحال جاهزة ناجزة لا مزجاة ولا عَاجِزَةً، فَعَجُلُ منْ قبل أن يَأتي على تلك السوق والبضائع يَوْمٌ لا تصل فيهَا إِلَى قَلِيلَ وَلا كثيرِ ذَلْكُ الْوَكِيلِ.

يَوْمُ التَغابِن (وَيَوْمُ يَعَشُّ الظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَكُولُ يَلَيَّتَنِي اَتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلًا ﴿ يَنَوْبُلَنَى لَيْتَنِي لَوْ أَشِّذْ فُلَانًا خَلِيلًا ﴿ لَقَدْ أَضَلَنِي عَنِ الذِّحْرِ بَعَدْ إِذْ جَآءَنِيُّ وَكَانَ الذِّحْرِ بَعَدْ إِذْ جَآءَنِيُّ عَذُولًا ) (الضرقان: ٢٧- ٢٩).

فَإِنْ أَعِيالُكَ الأَمِلُ فَلاَ تَياأَسُ بِلْ قَارِبُ وسَـدُدْ فَإِنَّ مِن لِم يَجِدْ المَاءَ تَيَمَّمَ، ومِنْ رَأَى خَلَلاً أَوْ نَقْصًا تَمَمَّ.

اللهم اللهم اللهم اللهم اللهم اللهم اللهم اللهم المحدق ونق وأحسن بواطننا وصف وأحسن بواطننا وصف مشركنا وطيب مطلبنا، اللهم اجعلنا ممن شكرت مسعاه، وجعلت الجنة داره ومثواه، اللهم إنا نسالك في هذا الزمان عصمة من الزيغ والأشر، ونعوذ بك من العجب والبَطر، ونستهديك السبيل الأرشد، ونستجديك الطريق الاقصد، إنك بكل جميل كفيل، وأنت حسبنا ونعم جاء في معجم المعاني: «مدين موسر: مدين مليء وقادر على سداد ديونه في حينها»، ولحث الموسرين على سرعة قضاء ديونهم فقد خصهم الشرع ببعض الخصائص منها: أ- معية الله للدائن:

عَنْ عَبْد اللّه بْنِ جَعْفَر رَضَيَ اللّهُ عَنْهُمَا قَلْ عَبْد اللّه عليه وسلّم؛ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عليه وسلّم؛ «إِنَّ الله مع الدَّائِن جَتى يَقْضِيَ دَيْنَهُ ما لَمْ يَكُنْ فيما يكرهُهُ الله. قال: وكَان عبدُ الله بُنُ جَعْفَر يقولُ لِخَازِنه؛ اذْهَبْ فَخُذْ لِي بِدَيْن ؛ فإني أَكْرُهُ أَنْ أَبِيتَ لَيلة إلا والله مَعي ؛ بعد فإني أَكْرُهُ أَنْ أَبِيتَ لَيلة إلا والله مَعي ؛ بعد إذ سمعْتُهُ من رسولِ الله. » (أورده المنذري في الترغيب والترهيب وصححه الألباني)

ب – أداء الله عنه: وعنه رضى الله عنه أر

وعنه رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه عليه عليه وسلم قال: «ما من أحد يدان دينا يعلم الله منه أنه يريد قضاءه إلا أداه الله عنه في الدنيا» (رواه النسائي وابن ماجه وابن حبان، وصححه الألباني).

وعن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «مَن أَخَذُ أموالُ الناس يُربِدُ أَداءَها أَدِي اللَّهُ عِنْهُ، ومَنْ أَخَذُها يُريدُ إِتلافَها أَتْلُفُهُ اللَّهِ » (أخرجه البخاري). ومن القصص العجيبة الدالة على ذلك مِا رواه أبو هُرَيْرَةَ رَضَىَ اللَّه عَنْهُ، أَنَّ رَسُولُ اللَّه ذَكْرَ رُجُلاً مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ، سَأَلُ بَعْضَ بَني إسْرَائِيلَ أَنْ يُسْلِفُهُ أَلْفُ دينَارٍ، فَقَالَ: ائْتَنِّي بِالشَّهَدَاءِ أَشْهِدُهُمْ، فَقَالَ: كَفَى بِاللَّهِ شَهِيداً، قَالَ: فَانْتني بِالْكَفيلِ، قَالَ: كُفِّي بِاللَّه كَفيلاً، قال: صَدُقت، فدفعها إليه إلى أجل مُسَمِّى، فَخْرُجُ فِي الْبَحْرِ فَقَضَى حَاجَتُهُ، ثُمُّ الْتُمُسَ مَرْكُبا يُرْكِبُهُ، وَيَقْدُمُ عَلَيْهِ للأَجِلِ الذي أجُّلهُ، فلمُ يَجِدُ مَرْكِباً، فأخذ خَشية فنَقرَها، فَأَذْخُلُ فِيهَا أَلْفُ دِينَارٍ، وَصَحِيفُةُ مِنْهُ إِلَى صَاحِبِهَا، ثُمَّ زُجِّجَ مَوْضَعُهَا، ثُمَّ أُتَّى بِهَا الْيَحْرَ فَقَالَ: اللَّهُمَّ إِنَّكَ تَعْلَمُ أَنِّي تَسَلَّفْتُ فَلَانَا أَلْفٍ دينار، فسَأَلْنَى كَفِيلاً فَقُلْتُ؛ كَفَى بِاللَّه الحلقة الثانية

تذكير المسلمين بأهمية قضاء الدَّين

المستشار: أحمد السيد علي إبراهيم

اعداد/

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعدُ:

الوقفة السادسة: أنواع المدينين: والمدينون ليسوا سواء، فمنهم الموسر، ومنهم المعسر، ومنهم الماطل، ولكل منهم حكمه وأحكامه:

100

79

كفيلا، فرَضيَ بك، فسألني شهيداً، فَقُلْتُ؛ كَفَي بِاللَّهِ شَهِيداً، فَرَضَى بِكَ، وَإِنِّي جَهَدُتَ أَنْ أَجِدُ مَرْكُما أُبْعَثُ إِلَيْهِ الَّذِي لَهُ قَلَمْ أَقْدِرْ، وَإِنِّي أَسْتُوْدِعُكُهَا، فْرَمَى بِهَا فِي الْبَحْرِ، حَتَّى وَلَجِتْ فِيهِ، ثُمَّ انْصَرَف وَهُوَ فِي ذَلِكَ يَلْتُمسُ مُرْكِباً يَخْرُجُ إِلَى بِلَده، فَخْرَجَ الرَّجُلِ الَّذِي كَانَ أَسْلَفُهُ، يَنْظُرُ لَعَلَ مَرْكَباً قَدْ جَاءَ بِمَالِه، فَإِذَا الْخَشَبَةُ الْتِي فِيهَا الْأَالُ، فَأَخَذَهَا لأَهْلِه حَطِّياً، فَلَمَّا نَشَرَهَا وَجَدَ الْمَالُ وَالصَّحِيفَةَ، ثُمَّ قَدِمْ الَّذِي كَانَ أَسْلَفُهُ، وَأَتَى بِالْأَلْفِ دِينَارٍ، فَقَالُ: وَاللَّه مَا زَلْتُ جَاهِداً فِي طلب مَرْكب لأتيك بمَالك، فمَا وَجَدْتُ مَرْكَبِا قَبْلَ الْذِي جِئْتُ فِيهُ، قَالَ: هَلْ كُنْتَ بَعَثْتُ إِلَي بِشَيْءٍ، قَالَ: أَخْبِرُكُ أَنِي لَمْ أَجِدُ مَرْكُبِا قَبْلِ الذي جِئْتُ فيه، قال؛ فإنَّ الله قَدْ أَدِّي عَنْكُ الَّذِي بَعَثْتَهُ فِي الْخَشْبَةِ، فَانْصَرِفْ بِالأَلْفِ الدِّينَارِ راشدا ، (أخرجه البخاري معلقاً مجزوماً، والنسائي وغيره مسنداً، وصححه الألباني) ومعنى زجِّج: أي طلى نقر الخشبة بما يمنع سقوط شيء منه.

فسبحان الله، الذي حفظ المال في لجج البحر، حتى أوصله لصاحبه، وأدى عن المدين الصادق الملتزم بالسداد في ميعاده.

### ثانيا: المدين المعسر:

#### عريفه

جاء في معجم المعاني: «المدين المعسر هو غير القادر على أداء دينه ويجد عسرافي ذلك. عاجز عن سداد ديونه في حينها اه.

وجاء في الموسوعة الفقهية في تعريف الإعسار أنه: «عدم القدرة على النفقة، أو عدم القدرة على أداء ما عليه بمال ولا كسب» اهـ.

وضابط الأعسار عند الفقهاء هو ألا يجد المدين وفاء لديونه من أموال نقدية أو عينية كالعقارات والأراضي ونحوها، وقد حدد مجمع الفقه الإسلامي ضابط الإعسار في قراره المتعلق ببيع التقسيط حيث ورد في القرار؛ «ضابط الإعسار الذي يوجب الإنظار؛ ألا يكون للمدين مال زائد عن حوائجه الأصلية يفي بدينه نقدا أو عينا»، فالمعسر الذي عنده أموال عينية كالأراضي أو العقارات وهي زائدة عن حوائجه الأصلية، يلزمه العقارات وهي زائدة عن حوائجه الأصلية، يلزمه بيعها لقضاء ديونه، ولا يلزمه أن يبيع بيته الذي يسكن فيه، أو أرضه الزراعية التي يعتاش منها، أو

سيارته التجارية التي يشتغل عليها. ولعجز المدين المعسر عن سداد دينه، فإن مات وهو عازم على السداد فإن الله يؤدى عنه: أ-أداء الله عنه:

عن عبد الرحمن بن أبي بكر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «يدعو الله بصاحب الدَّيْن يومَ القيامة حتى يُوقف بين يديه فيقالُ: يا ابنَ آدمَ فيم أخَذتَ هذا الدَّيْنَ وفيم ضيَعتَ حقوقَ الناس فيقولُ: يا ربِّ إنك تعلمُ أني أخذتُهُ فلم آكل ولم أشرب ولم ألبس ولم أُضيعُ ولكن أتى على يدي إمًا حَرقٌ وإما سَرقٌ وإما ضيَعةٌ فيقولُ الله عزَّ وجلُ؛ صدِق عبدي أنا أحقُ من قضى عنك اليومَ فيدعو الله عزَّ وجلُ بشيء فيضعُهُ في كفَّة ميزانه فترجحُ حسناتُهُ على سَيئاتِه فيدخلُ الجنة بفضل رحمته، (رواه أحمد وحسنه أحمد شاكر، وضعفه الألباني)

وقد حث الشرع الدائنين على الصدقة على العسر، ووضع الدين عنه:

### ب- استحباب الصدقة على المعسر:

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةَ فَنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةِ وَأَنْ تَصَدُّقُوا خَيْرٌ لِّكُمْ إِن كُنتُمُ تَغَلَّمُونَ ﴾

قال القرطبي رحمه الله: وندب الله تعالى بهذه الألفاظ إلى الصدقة على المعسر وجعل ذلك خيراً من إنظاره وانتظار سداده، اهـ.

وعن محمد بن كعب القرظي: «أن أبا قتادة كان له على رجل دين، وكان يأتيه يتقاضاه فيختبئ منه، فجاء ذات يوم فخرج صبي فسأله عنه، فقال: نعم هو في البيت يأكل خزيرة، فناداه يا فلان اخرج، فقد أُخْبرتُ أنك ههنا، فخرج اليه، فقال: ما يغيبك عني؟ قَال: إني معسر وليس عندي، قال: يغيبك عني؟ قَال: إني معسر وليس عندي، قال: الله أنك معسر؟ قال: نعم، فبكى أبو قتادة، ثم قال: نفس عن غريمة أو محا عنه، كان في ظل العرش نفس عن غريمة أو محا عنه، كان في ظل العرش يوم القيامة، (أخرجه أحمد) وفي رواية: «عن أبي قتادة رضي الله عنه أنه طلب غريما له فتوارى عنه ثم وجده، فقال: إني معسر، قال: الله، قال: قال، قال: قان سمعت رسول الله على الله عليه وسلم يقول: "من سرّه أن ينجيه الله من كرب يوم وسلم يقول: "من سرّه أن ينجيه الله من كرب يوم القيامة فلينفس عن معسر أو يضع عنه» (رواه

وَعَنْ أُبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولِ اللهِ صلى الله عليه وسلم: «... وَمَنْ يَسَرَ عَلَى مُعُسر، يَسَرَ الله عَلَيْهِ في الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَالله مُعُسر، يَسَرَ الله عَلَيْهِ في الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَالله في عَوْنِ أَخِيهِ...» فَعُنْ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ أَخِيهِ...» (أخرجه مسلم).

وعن أبي هريرة رضيَ الله عنه، عنِ النبيُ صلى الله عليه وسلم قال: «كان تاجِرٌ يُداينُ الناسَ، فإذا رأَى مُعسراً قال لفتيانه: تَجاوَزُوا عنهُ لعل الله أن يَتجاوَزُوا عنه، (متفق عليه واللفظ للبخاري).

وعن حديفة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «تلقت الملائكة روح رجل ممن كان قبلكم، فقالوا، عملتُ من الخير شيئا؟ قال: لا، قالوا: تذكر، قال: كنت أداين الناس فآمر فتياني أن ينظروا المعسر، ويتجوزوا عن الموسر، قال الله: تجاوزوا عنه، (رواه البخاري ومسلم). وفي رواية لسلم وابن ماجة عن حديقة أيضًا عن النبي صلى الله عليه وسلم: «أن رجلاً مات فدخل الحنة، فقيل له: ما كنت تعمل؟ قال: فإما ذكر وإما ذُكرَ، فقال: كنت أبايع الناسَ، فكنت أنظر المعسرَ، وأتحوز في السَّكة، أو في النقد فغفر له، (التجوز والتجاوز معناهما المسامحة في الاقتضاء والاستيفاء وقبول ما فيه نقصٌ يسير) كما قال النووي في شرح صحيح مسلم، وفي رواية للبخاري ومسلم عنه أيضًا قال: «سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: إن رجلاً ممن كان قبلكم أتاه الملك ليقبض روحه، فقال هل عملت من خير؟ قال: ما أعلم، قيل له: انظر، قال: ما أعلم شيئًا غير أنى كنت أبايع الناس في الدنيا، فأنظر الموسر، وأتحاوز عن المعسر، فأدخله الله الجنة». وعن أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «كان رجل بداين الناس، وكان بقول لفتاه: إذا أتيت معسرًا فتجاوز عنه، لعل الله عز وجل يتجاوز عنا، فلقى الله فتجاوز عنه ، (رواه البخاري ومسلم)، وفي رواية للنسائي: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إن رجلاً لم يعمل خيرًا قط، وكان يداين الناس، فيقول لرسوله: خذ ما تيسر، واترك ما عسر وتجاوز،

لعل الله يتجاوز عنا، فلما هلك قال الله له: هل عملت خيرًا قط؟ قال: لا، إلا أنه كان لي غلام، وكنت أداين الناسَ، فإذا بعثته يتقاضى قلت له: خذ ما تيسر، واترك ما عَسُر، وتجاوز، لعل الله يتجاوز عنا، قال الله تعالى: قد تجاوزت عنك»، وعن أبي مسعود البدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «حُوسب رجل ممن كان قبلكم، فلم يوجد له من الخير شيء "، إلا أنه كان يخالط الناس، وكان موسرًا، وكان يأمر غلمانه أن يتجاوزوا عن المعسر، قال الله تعالى: نحن أحق بذلك، تجاوزوا عنه (رواه مسلم).

ج- استحباب الوضع عن المدين:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: «سمع رسولِ
الله صلَّى الله عليه وسلَّم صوتَ خُصوم بالبابِ
عاليَة أَصُواتُهما، وإذا أحدُهما يَسْتَوْضِعُ الأَخْرُ
ويَسْتُرْفِقُهُ فِي شَيء، وهو يقول؛ والله لا أفعلُ،
فخرج عليهما رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم
فقال: (أين المُتَالِّي علَى الله لا يفْعَلُ المعروف).
فقال: أذا يا رسول الله، ولهُ أيُّ ذلك أحَبَّ. » (رواه

قال الحافظ في الفتح: «قوله: (سمع رسول الله- صلى الله عليه وسلم- صوت خصوم بالباب عالية أصواتهم) في رواية "أصواتهما"، وكأنه جمع باعتبار من حضر الخصومة وثنى باعتبار الخصمين، أو كأن التخاصم من الجانبين بين جماعة فجمع ثم ثنى باعتبار جنس الخصم، وليس فيه حجة لمن جوز صيغة الجمع بالاثنين كما زعم بعض الشراح، ويجوز في قوله: "عالية "الجرعلى الصفة والنصب على الحال.

قوله: (وإذا أحدهما يستوضع الآخر) أي يطلب منه الوضيعة، أي الحطيطة من الدين.

قوله: (ويسترفقه) أي يطلب منه الرفق به. وقوله: (في شيء) وقع بيانه في رواية ابن حبان فقال في أول الحديث " دخلت امرأة على النبي صلى الله عليه وسلم- فقالت: إني ابتعت أنا وابني من فلان تمراً فأحصيناه. لا والذي أكرمك بالحق ما أحصينا منه إلا ما نأكله في بطوننا أو نطعمه مسكيناً، وجئنا نستوضعه ما نقصنا "

Cong 1262 and de - Take pro - Think Italiant of Secret

تمكن في الإسلام فيحضه على الازدياد من نوافل

الخير. وفيه سرعة فهم الصحابة لمراد الشارع،

وطواعيتهم لما يشير به، وحرصهم على فعل

الخير، وفيه الصفح عما يجري بين المتخاصمين

من اللغط ورفع الصوت عند الحاكم. وفيه جواز

سؤال المدين الحطيطة من صاحب الدين خلافا

لن كرهه من المالكية واعتل بما فيه من تحمل

de - Hate

الحديث، فظهر بهذا ترجيح ثاني الاحتمالين

المذكورين قبل، وأن المخاصمة وقعت بين البائع

وبين المشتريين ولم أقف على تسمية واحد منهم،

وأما تجويز بعض الشراح أن المتخاصمين هما

المذكوران في الحديث الذي يليه ففيه بُعد لتغاير

قوله: (أين المتألى) بضم الميم وفتح المثناة والهمزة

وتشديد اللام المكسورة أي الحالف المالغ في

اليمين، مأخوذ من الألية بفتح الهمزة وكسر اللام

وتشديد التحتانية وهي اليمين، وفي رواية ابن

حبان "فقال:آلىأن لا يصنع خيرا ثلاث مرات فيلغ

ذلك صاحب التمر". قوله: (فله أي ذلك أحب) أي

من الوضع أو الرفق، وفي رواية ابن حيان: " فقال

إن شئت وضعت ما نقصوا إن شئت من رأس المال،

فوضع ما نقصوا " وهو يشعر بأن الراد بالوضع

القصتين، وعرف بهذه الزيادة أصل القصة.

المنة. وقال القرطبي: لعل من أطلق كراهته أراد أنه خلاف الأولى. وفيه هبة المجهول، كذا قال ابن التين، وفيه نظر لما قدمناه من رواية ابن حبان والله أعلم.» اهـ.

### أحكام المدين العسر:

جاء في الموسوعة الفقهية الكويتية: «أوْلاً: مطل المدين المعسر الذي لا يجد وفاءً لدينه:

ذهب جمهور الفقهاء إلى أنّه يمهل حتّى يوسر، ويُترك يطلب الرّزق لنفسه وعياله والوفاء لدائنيه، ولا تحل مطالبته ولا ملازمته ولا مضايقته، لأنّ المولى سبحانه أوجب إنظاره إلى وقت الميسرة فقال: «وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ».

قال ابن رشد؛ لأنّ المطالبة بالدّين إنّما تجب مع القدرة على الأداء، فإذا ثبت الإعسار فلا سبيل إلى المطالبة، ولا إلى الحبس بالدّين،، لأنّ الخطاب مرتفع عنه إلى أن يوسي.

وقال الشّافعي: لو جازت مؤاخذته لكان ظالماً، والفرض أنه ليس بظالم لعجزه، بل إنّ ابن العربي قال: إذا لم يكن المدين غنياً، فمطله عدل، وينقلب الحال على الغريم، فتكون مطالبته ظلماً، لأنّ الله تعالى قال: «وَإِن كَانَ ذُو عُسْرةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَى مَنْسَرة ».

وأجاز الحنفية ملازمة الدائن لمدينه المعسر مع استحقاقه الإنظار بالنص.

وقد بين المصطفى صلى الله عليه وسلم فضل انظار المعسر وثوابه عند الله تعالى، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال، سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «من أنظر معسراً أو وضع له أظله الله يوم القيامة تحت ظل عرشه يوم لا ظل الا ظله».

واختلف الفقهاء في المدين المعسر إذا لم يكن القدر الذي استحق عليه حاضراً عنده، لكنّه قادر على تحصيله بالتكسب مثلاً، هل يجب عليه ذلك أم لا ؟ قال الحافظ ابن حجر، أطلق أكثر الشّافعيّة عدم الوجوب، وصرّح بعضهم بالوجوب مطلقاً. وفصّل آخرون بين أن يكون أصل الدين يجب بسبب يعصي به فيجب، والا فلا «اهـ.

وللحديث بقية إن شاء الله.

## إعلان مسابقة فضيلة الشيخ : محمد صفوت نور الدين ، (رحمه الله)

يسر جمعية أنصار السنة المحمدية ، فرع بلبيس ، أن تعلن عن الحلقة الثانية عشرة من مسابقة فضيلة الشيخ محمد صفوت نور الدين، رحمه الله، في القرآن والحديث والعقيدة ، وهي على النحو التالي :

### المستوى الأول:

- حفظ أربعة وعشرين جزءًا من (سورة الفاتحة إلى آخر سورة فصلت).
  - ۲- تفسير سورة يس.
  - حفظ مائة حديث من التجريد الصريح من
     (۱۲۰۱الى ۱۲۰۰) مع شرح عشرة أحاديث منها.
- ٤- دراسة الباب الرابع والخامس والسادس من القول
   المفيد شرح كتاب التوحيد.
- مقال (الصحابة أئمة الهدى) للشيخ صفوت نور
   الدين رحمه الله.

### المستوى الثاني :

- حفظ القرآن الكريم من قوله تعالى \*وَقَالُ اللَّذِينَ
   لا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا ﴿ [الفرقان: ٢١إلى آخر القرآن
   الكريم مع التجويد.
  - ٢- تفسير الربع من قوله تعالى \*وقال الذينَ لا يَرْجُونَ لقَاءَنَا ﴿ [الفرقان: ٢١
- حفظ خمسين حديثاً من مختصر صحيح مسلم للمنذري من (٥٠١ - ٥٥٠) مع شرح عشرة أحاديث منها.
- ٤- دراسة الباب الثالث والرابع من القول المفيد شرح
   كتاب التوحيد.
  - مقال (فضل العلم وأهله) للشيخ صفوت نور
     الدين رحمه الله.

### المستوى الثالث :

- ا- حفظ ستة أجزاء من أول سورة الشورى إلى سورة الناس مع التجويد.
- ٢- معانى كلمات من (سورة المرسلات إلى سورة الجن).
- حفظ خمسة وعشرين حديثاً من كتاب رياض
   الصالحين

٤- حفظ عشرين سؤالاً وجوابهم من كتاب (٢٠٠)
 سؤال وجواب للشيخ حافظ حكمي )
 موعد السابقة :

سيكون امتحان جميع المستويات بإذن الله تعالى يوم السبت ٢/ ١٦/٢م ، ويبدأ الامتحان من الساعة الثامنة صباحاً بمجمع التوحيد بمدينة بلبيس. الشروط:

- ألا يزيد عمر المتسابق في المستوى الثاني عن ٣٠ عاماً، والثالث عن ١٨ عاماً.
- ٢- يدفع المتسابق في المستوى الأول ٣٥ جنيها ، والثاني ٣٠ جنيها ، والثالث ٢٥ جنيها ، كمصاريف إدارية في المسابقة ولا تدخل في الجوائز.
- ٣- يتم الامتحان في جميع المواد تحريرياً للمستوى الأول والثاني (ما عدا القرآن الكريم)، وأما المستوى الثالث فيكون شفوياً في جميع المواد.
- التم تسجيل الأسماء ودفع الاشتراكات بالمركز العام – الدور السابع – مجلة التوحيد ، أو بمجمع التوحيد بمدينة بلبيس ، على أن يكون آخر موعد لتسجيل الأسماء ودفع الاشتراكات يوم الخميس ١٦/١/٢٨ ولن تُقبل أي أسماء بعد هذا الموعد.
- و- يتم تسليم نسخة تشمل منهج السابقة لكل من يسجل اسمه.
- تتم إعلان النتيجة وتوزيع الجوائز في حفل كبير يقام يوم الجمعة ٢٠١٦/٢/٢٦م بعد صلاة العصر بمسجد التوحيد ببلبيس.
  - جوائز المسابقة قيمة، وجائزة الفائز الأول في المستوى الأول والمستوى الثاني، عمرة إلى بيت الله الحرام.

والله ولي التوفيق.

