

Upload by: altawhedmag.com

## رئيس مجلس الإدارة د.عبد الله شاكر الجنيدي

# فاعلم أنه لا إله إلا الله



جماعة أنصار السنة المحمدية

#### المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

#### اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د.مرزوق محمد مرزوق

٨ شارع قولة عابدين ـ القاهرة ت:۱۷۱۰۲۳۹۰ فاکس ۲۲۲۰۱۹۲۱

#### البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

GSHATEM@HOTMAIL.COM

#### قسم التوزيع والاشتراكات

TYPTTOIVE ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM الركز العام:

ماتف :٢٧٥١٥٢٣٦-٢٥٤٥١٩٣٢ WWW.ANSARALSONNA.COM

إلى الإخوة مشتركي مجلة التوحيد بمصر، برجاء مراجعة مكتب البريد التابع لكم، والاتصال بقسم الاشتراكات في حالة عدم وصول المجلة. والإبلاغ عن اسم مكتب البريد التابع له المشترك؛ للتواصل مع المسئولين في هيئة البريد، وبحث الشكوى؛ لضمان وصول الجلة للمشترك في موعدها

# السلام عليكم

هم العدو فاحذرهم .

تنتمى طائفة القرامطة إلى الإسماعيلية إحدى طوائف الشيعة، كانوا يسكنون البحرين، يكرهون السلمين أهل السنة كراهيتهم للعمى أو أشد، هاجموا الحجيج في بداية القرن الرابع الهجري، حتى هاجموا الحرم المكي واقتلعوا الحجر الأسبود، وصعد أحدهم فوق الكعبة لخلع ميزابها، فوقع فاندقت عنقه فلم يخلعوه، وجردوا الكعبة من كسوتها، وسلبوا مقتنيات الكعبة وما كان على كسوتها من ذهب وفضة، وخلعوا باب الكعبة، وسلبوا أمتعة الحجيج وكل ما معهم، والأدهى من ذلك قاموا بقتل الحجاج، فقتلوا منهم قرابة الثلاثين أَلْفًا داخل الحرم وخارجه، وكانوا يقولون لن يقتلونه؛ أنتم تقولون: «وَآمَنَهُم مَنْ خُوف » (قريش:٤). فما آمنكم من خوفنا، وضرب أحدهم الحجر الأسود بمثقل ليخلعه وهو يقول: أين الطير الأبابيل؟ وأين الحجارة التي من سجيل؟

وظل الحجر الأسود عندهم بعيدًا عن الكعبة ٢٢ عامًا، كانوا يرجون خلالها أن تتوجه أنظار الناس إليه عندهم، فلما لم يتجه إليهم أحدَ رَدُّوه إلى الكعبة سنة ٣٣٩هـ، ولا يزال غلاتهم ومتشددوهم يُعملون القتل في أهل السنة في العراق وسوريا بالألوف المؤلفة، ثم بعد ذلك يدرفون دموع التماسيح على مئات ماتوا وهم يؤدون عبادة ربهم في الحج، ثم يتحدثون عن التدخل لتنظيم الحج والحجيج!! فاعرفوا أعداءكم يا مسلمون.

التحرير

SINGSAM & SO TO SANSILON SANDES SON SANDES SAND

مفاجأة

# مديرالتحريرالفني حسين عطا القراط

# جمال سعد حاتم

## سكرتير التحرير

مصطفى خليل أبو المعاطي

## الإخراج الصحفي

أحمد رجب محمد



#### ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ،أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوي

ا- في الداخل ، أ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد . ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

٢- قالخارج ٢٥ دولاراً أو ١٠٠ ريال سعودى
 أو مايعادلهما

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة ـ باسم مجلة التوحيد ـ أنصار السنة حساب رقم//١٩٩٩

# في هذا العدد

| 7   | افتتاحية العدد: د. عبد الله شاكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦   | كلمة التحرير؛ رئيس التحرير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1.  | باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 11  | أمسك عليك لسانك: عبده أحمد الأقرع 🗼                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 14  | باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 71  | درراثبحار: علي حشيش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 77" | النذر آداب وأحكام: محمد عبد العزيز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     | حوار مع الرئيس العام بشأن الأحداث الجارية:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| YV  | رئيس التحرير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 17  | ثمرات الإخلاص: صلاح نجيب الدق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٣٦  | واحة التوحيد؛ علاء خضر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| **  | دراسات شرعية؛ متولي البراجيلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤٢  | باب العقيدة؛ د. عبد الله شاكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 20  | مع القصة في كتاب الله: عبد الرزاق السيد عيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     | نظرات في سيرة النبي صلى الله عليه وسلم: إعداد:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 29  | جمال عبد الرحمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| or  | تحذير الداعية من القصص الواهية: علي حشيش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | قرائن اللغة والنقل والعقل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٥٧  | د. محمد عبد العليم الدسوقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 11  | إليقين سفينة النجاة (٢)؛ صلاح عبد الخالق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 70  | أصول مكارم الأخلاق وجوامعها: د. عماد عيسى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| V.  | المارة المحادث عام المحادث الم |

منفّذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر

بقلم / الرئيس العام الله شاكر الجنيدي www.sonna\_banha.com - Ituit Italmas elkenee

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا ثبي بعده، وعلى آله وصحبه، وبعدُ،

فإنه بين الحين والآخر تخرج علينا طوائف من المبتدعة تؤجج نار الفتنة بين المسلمين، وتدفعهم إلى مزيد من التفرق والضياع، ومن هؤلاء من يجتهدون في إحياء ونشر فكر الخوارج بين المسلمين، وقد ظهرت تلك ورايات متنوعة، وقد كنت وإخواني في أنصار السنة نحذر من هذا الفكر ونرد على قائليه كبير الأثر في إظهار الحق وبيانه، ومن باب كبير الأثر في إظهار الحق وبيانه، ومن باب ودرءًا للفتنة عن ديار المسلمين، رأيت أن أحذر مرة أخرى من فتنة التكفير، صيانة لشباب مرة أخرى من فتنة التكفير، صيانة لشباب وذلك في ذقاط محدودة كما يلى،

#### أولاً: كلمة في التحدير من الغلو:

إِلَّا الْحَقِّ " (النساء: ۱۷۱) ، وقد حذر النبي صلى الله عليه وسلم أمته من الوقوع فيما وقع فيه من قبلهم طلبًا للسلامة والنجأة، كما في حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم غداة العقبة وهو على ناقته: «القط لي حصى، فلقطت له سبع حصيات، وهن حصى الخذف، فجعل يَنْفُضهن في كفه ويقول: أمثال هؤلاء فارموا، ثم قال: يا أيها الناس إياكم والغلوفي الدين؛ فإنه أهلك من كان قبلكم الغلوفي الدين، (صحيح سنن ابن ماجه ۱۷۷/۲).

كما بين النبي صلى الله عليه وسلم عاقبة الغلاة وأن مصيرهم إلى الهلاك، كما في حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «هلك المتنطعون، قالها ثلاثا». (مسلم: ٢٦٧٠).

قال النووي رحمه الله: «أي المتعمقون الغالون المجاوزون الحدود في أقوالهم وأفعالهم» - (شرح النووي على مسلم ٢٢٠/١).

لا يزول عنه إلا بيقين، وهذه قاعدة كبيرة من قواعد الشريعة الإسلامية، وقد قررها الفقهاء، وبنوا عليها كثيرًا من أحكام الشريعة، يقول عنها الامام السيوطي رحمه الله: «اعلم: أن هذه القاعدة تدخل في جميع أبواب الفقه، والمسائل المخرجة عليها تبلغ ثلاثة أرياء الفقه أو وازالة الشبهة. أكثر. (الأشباه والنظائر/١١٥). وقد قرر علماء الاعتقاد في

الأبعد اقامة الحجة

عظیمة، ما به بعرف دین العبد وعقله ورزانته، بخلاف المستعجل للأمور في بدايتها قبل أن يتبين له حكمها، فإن

ذلك يؤدي إلى ما لا ينبغي». (تيسير الرحمن · (144/4

واضحة. فالواضحة السُنة لأ

تحتاج إلى تثبت وتبين، لأن

ذلك تحصيل حاصل. وأما الأمور المشكلة غير الواضحة

فإن الإنسان يحتاج إلى

التثبت فيها والتبين، ليعرف

فإن التثبت في هذه الأمور

يحصل فيه من الفوائد

الكثيرة، والكف لشرور

هل يقدم عليها أم لا؟

كما دلت السنة النبوية على هذه القاعدة، كما في حديث أسامة بن زيد رضى الله عنهما قَالَ: «بَعَثْنَا رَسُولَ اللَّهِ صَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إلَى الحرقة فصَنَّحْنَا القومَ فَهَزَّمُنَاهُمْ وَلحِقْتُ أَنَّا وَرَجُل مِنْ الأَنصَارِ رَجُلا مِنْهُمْ فَلَمَّا غَشَينَاهُ قَالَ لا إله إلا الله فكف الأنصاري فطعنته برُمْحي حتى قَتَلْتُهُ فَلَمًّا قَدَمُنَا بَلَغَ النَّبِيُّ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ فقال: يَا أَسَامُهُ أَقْتَلْتُهُ يَعْدُ مَا قَالَ لا الله الا الله؟ قِلْتَ: كَانَ مُتِعَوِّدًا ، فَمَا زَالَ يُكَرِّرُهَا حَتَّى تَمَنَيْتَ أنى ثم أكن أسلمت قبل ذلك اليوم». (البخاري: ٤٢٦٩، ومسلم: ٩٦). وقد قال الأمام الشافعي وابن القصار المالكي في معنى الحديث: أن من قال: لا إله إلا الله أصبح معصوم الدم ويحرم قتله. (انظر: شرح النووي على مسلم ١٠٦/٢).

ويلاحظ من الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم أنكر على أسامة فعله إنكارًا شديدًا لدرجة أن اسامة تمنى أن لم يكن قد أسلم وقتئذ، ويستفاد منه أنه لا يجوز اتهام الناس بالباطل وأخذهم بالظن والشك، وإطلاق الأحكام فيهم، وقد توعد الله من يؤذي المؤمنين والمؤمنات، فقال في كتابه الكريم: ﴿ وَالَّذِينَ يُؤَدُّونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُوْمِئِنَاتِ بِغَيْرِ مَا أَكْتُسَبُّوا فَقَدِ أَحْتَمَلُوا بُهْتُنَا وَإِنَّمَا نُسُا ، (الأحزاب،٥٨)، وأختم الكلام حول هذه القاعدة بهذا الكلام النفيس للشوكاني رحمه الله: «اعلم أن الحكم على الرجل السلم بخروجه من دين الإسلام، ودخوله في الكفر لا ينبغي لسلم يؤمن بالله واليوم الآخر أن يقدم عليه الا الإسلام وأعلنه، طارحة الشك والارتياب في الأشخاص.

كتبهم، وكانت بفضل الله مانعة

من إطلاق التكفير على من دخل

ثانيًا؛ من ثبت إسلامه بيقين

يقول ابن تيمية رحمه الله: «وليس لأحد أن يكفر أحدًا من المسلمين وإن أخطأ وغلط حتى تقام عليه الحجة، وتبين له المحجة، ومن ثبت إسلامه بيقين لم يزل ذلك عنه بالشك، بل لا يزول إلا بعد إقامة الحجة، وإزالة الشبهة». (مجموع الفتاوي: ٤٦٦/١٧).

وقال ابن نجيم رحمه الله: «ثم ما تيقن أنه ردة يحكم به، وما يشك أنه ردة لا يحكم به، إذ الإسلام الثابت باليقين لا يزول بالشك، وينبغي للعالم إذا رفع إليه هذا ألا يبادر بتكفير أهل الإسلام». (البحر الرائق ج٥/١٢٥).

فتأمل- أخي القارئ الكريم- تقرير هذين العلمين لهذه القاعدة، واتفاق كل منهما في أن اليقين الثابت لا يزول بالشك العارض، قال البغوى رحمه الله: وهو قول عامة أهل العلم.. (شرح السنة ج١/٢٥٤).

وقد دل القرآن الكريم على هذه القاعدة كما في قوله تعالى: ﴿ يَتَأْتُهَا ٱلَّذِينَ ءَامُنُواْ إِذَا ضَرَبْتُهُ فِي سَسَا لِللَّهِ فَنَيْتُوا وَلَا نَقُولُوا لِمَنْ أَلْقَىٰ إِلَيْكُمُ ٱلسَّلَامُ لَسْتَ مُؤْمِنًا تُلْتَغُونَ عَرَضَ الْحَمَاةِ ٱلدُّنْكَا فَعَندً ٱللَّهِ مَعَانِهُ كَثِيرَةٌ كَذَالِكَ كُنتُم مِّن قَبْلُ فَمَرِي أللهُ عَلَيْكُمْ فَتُبِيِّنُوا إِنَّ اللَّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ مَا » (النساء: ٩٤).

قال السعدي رحمه الله: «يأمر تعالى عباده المؤمنين إذا خرجوا جهادًا في سبيله وابتغاء مرضاته أن يتبينوا ويتثبتوا في جميع أمورهم المشتبهة. فإن الأمور قسمان: واضحة وغير

بيرهان أوضح من شمس النهار». (السيل الجرار ٤/٨٧٥).

أحوالهم دون ما تخفيه سرائرهم:

إن الحكم على الناس في الدنيا يكون بحسب ما يظهر من أحوالهم، ونكل ما يضمرون في بواطنهم إلى علام الغيوب سبحانه، وعلى هذا فمن كان ظاهره الإيمان والاستقامة حُكمَ له بدلك، ومن كان ظاهره عكس ذلك حكم عليه به، ولم يأمرنا الشرع الحنيف أن نفتش عن بواطن الناس، وقد

صرَّح بذلك نبينا صلى الله عليه وسلم، كما في الصحيح من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، (وهو طويل)، وفيه أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقسم قسمة بين بعض أصحابه، فقال رجل من أصحابه: «كنَّا نَحْنُ أَحَقَّ بِهَذَا مِنْ هُوْلاء قال فَبَلغ ذلك النّبيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ فقال ألا تأمَنوني وَأَنا أَمِينَ مَنْ فِي السَّمَاء يَأْتيني خَبُرُ السَّمَاءِ صَبَّاحًا وَمَسَاءُ قَالَ فَقَامَ رَجُلُ غَائِرُ الْعَيْنَيْنَ، مُشْرِفُ الْوَجْنَتَيْنَ، نَاشَزُ الْجِبْهَةَ، كُثُ اللَّحْيَةُ، مُحُلُّوقَ الْرَّأْسِ، مُشَمِّرُ الإزارِ، فقال؛ يَا رَسُولُ اللَّهُ اتَّقَ اللَّهِ، قَالَ: وَيُلِكُ أُولُسُتُ أَحَقَ أَهُلُ الأَرْضِ أَنْ يَتَقَىَ اللَّهِ ؟! قَالَ: ثِمُّ وَلَى الرَّجُلِ، قَالَ خالد بْن الوليد؛ يَا رَسُولِ اللَّهِ، أَلَا أَصْرِبُ عُنْقَهُ؟ قَالَ: لا، لَعَلَّهُ أَنْ يَكُونَ يُصَلَّى، فَقَالَ خَالِدٌ: وَكُمْ مِنْ مُصَل يُقول بِلسَانه مَا لَيْسَ فِي قَلِيهُ ؟! قَالَ رَسُولَ اللَّه صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ: إنَّى لَمَ أُوَمَرْ أَنْ أَنْقَبَ عَنْ قلوب الناس ولا أشق بُطونهُمْ». (البخاري: ٤٣٥١). وفي بعض روايات حديث أسامة السابق في قتله للرجل الذي قال لا إله إلا الله، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال له: «أفلا شققت عن قلبه حتى تعلم أقالها أم لا ». (مسلم: ٩٦).

قال النووي في شرحه للحديث: «أفلا شققت عن قلبه، فيه دليل للقاعدة العروفة في الفقه والأصول: أن الأحكام يعمل فيها بالظواهر، والله يتولى السرائر». (شرح النووي على مسلم .(1.V/Y

ومما يدل أيضا أن الأحكام تجرى على الظاهر حديث ابن عمر رضي الله عنهما وفيه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «أمرت أن أقاتل

الله، وأن محمدا رسول الله، ويقيموا ثالثًا: العكم على الناس بظاهر الأن الحكم على الناس في الدنيا الصلاة، ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا إلا بحق الإسلام، وحسابهم على أحوالهم، ونكل ما يضمرون في بواطنهم إلى علام الغيوب

وقال ابن حجر في شرحه للحديث: «فيه دليل على قبول الأعمال الظاهرة، والحكم يما يقتضيه الظاهر، والاكتفاء في قبول الإيمان بالاعتقاد الحازم خلافا لمن أوجب تعلم الأدلة». (فتح الساري ۱ /۷۷)۔ وقد كان النبي صلى الله عليه

الناس حتى يشهدوا أن لا اله إلا

ذلك عصموا منى دماءهم وأموالهم

اللَّه». (البخاري: ٢٥، ومسلم: ٢٢).

وسلم يعامل الناس بحسب ما يظهر له من حالهم، حتى ولو كانوا على خلاف ذلك في الباطن كحال المنافقين الذين أخبره الله تعالى بنفاقهم وقد تعلم منه أصحابه ذلك، وساروا عليه، كما جاء عن عبد الله بن عتبة أنه قال: «إنّ أناسًا كَانُوا يُؤْخُذُونَ بَالْوَحْي فِي عَهْد رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ وَإِنَّ الْوَجْيَ قَدْ انْقَطَعَ وَإِنْمَا نَأْخُذُكُمُ الْأَنَّ بِمُا ظُهَرَ لنا من أعُمَالِكُمْ فَمَنْ أَطْهَرَ لِنَا خَيْرًا الْمِنَاهُ وَقَرَّيْنَاهُ وَلَيْسَ إِلَيْنَا مِنْ سَرِيرَته شَيْءٌ اللَّه يُحَاسِبُهَ فِي سَرِيرَتُهُ وَمَنْ أَطْهَرَ لَنَا سُوءًا لَمْ نَأْمَنُهُ وَلَمْ نَصَدُقُهُ وَإِنْ قَالَ إِنْ سَرِيرَتِهُ حَسَنَةً ». (البخاري: ٢٦٤١).

ولا شك أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه فهم ذلك من حال رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولهذا قال ابن حجر في شرحه: «هذا إخبار من عمر عما كان الناس عليه في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وعما صار بعده». (فتح الباري: ٢٥٢/٥).

ولا شك أيضا أن عمر رضى الله عنه قال ذلك بمحضر من الصحابة ولم ينكر عليه أحد، وللإمام الشاطبي رحمه الله كلمات دقيقة حول هذا المعنى، ومما قال: «فإن أصل الحكم بالظاهر مقطوع به في الأحكام خصوصًا، وبالنسبة إلى الاعتقاد في الغير عمومًا أيضًا، فإن سيد البشر صلى الله عليه وسلم مع إعلامه بالوحى، يجري الأمور على ظواهرها في المنافقين وغيرهم، وإن علم بواطن أحوالهم، ولم يكن ذلك بمخرجه عن جريان الظواهر على ما جرت عليه». (الموافقات ٢٧١/٢).

ومما تجدر الأشارة إليه هنا أن أهل السنة والجماعة لا يشهدون لعين من أهل القبلة بالجنة أو النار، إلا إذا ورد نص في ذلك، وإن كانوا يرجون

أحسنت إلى إحداهن الدهر ثم رأت منك شيئًا قالت: ما رأيت خيرًا قط». (البخاري: -( 49 كذليك المعاص قال ابن حجر: «قال

القاضي أبو بكر بن العربي في شرحه: مراد المصنف أن يبين أن الطاعات كما تسمى إيمانا، كذلك المعاصى تسمى كفرًا، لكن حيث يطلق عليها الكفر لا يراد الكفر المخرج من الملة». (فتح الباري ۱/۸۳)، وقد ورد تقسيم الكفر من أعلام الصحابة والسلف كابن

عباس، وطاووس، عطاء بن أبي رباح، وغيرهم. (انظر تفسير الطبري ١٦٥/٦، ١٦٦)، وقال الامام أبو عبيد القاسم بن سلام رحمه الله: «وأما الآثار المرويات بذكر الكفر والشرك ووجوبهما بالمعاصى، فإن معناها عندنا ليست تثبت على أهلها كفرًا ولا شركا يزيلان الإيمان عن صاحبه، وإنما وجوهها أنها من الأخلاق والسنن التي عليها الكفار.. (كتاب الإيمان/٢٤).

وما يقال في لفظ الكفر يقال في لفظ الشرك والظلم والنفاق، وقد عقد البخاري في صحيحه بابًا قال فيه: «باب ظلم دون ظلم»، ثم ساق قول عبد الله بن مسعود رضي الله عنه، ونصه: «١١ نزلت الآية: ﴿ الَّذِينَ مَامَنُوا وَلَمْ بِلَبِسُوا إِيمَنَهُم بِظُلِّمِ ﴿ (الأنعام: ٨٢). قال أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم: أينا ثم يظلم؟ فأنزل الله: ﴿ إِنَّ ٱلشِّرْكَ لظام عظِيدٌ ، (لقمان:١٣) ». (البخاري: ٣٢).

قال ابن حجر في شرحه: «باب ظلم دون ظلم» (دون) يحتمل أن تكون بمعنى غير، أي أنواء الظلم متغايرة، أو بمعنى الأدنى، أي: بعضها أخف من بعض، وهو أظهر في مقصود المصنف، وأن المعاصى لا تسمى شركا، وأن من لم يشرك بالله شيئا فله الأمن وهو مهتد ». (فتح الباري ١/٨٧-٨٩).

ثم إن الكفر الأكبر يكون كفر نوع لا ينزل على الأعيان إلا بقيام الشروط وانتفاء الموانع والتكفير حكم قضائي لا إفتائي لا يقوم به أحاد الناس ولكن يقوم به الراسخون في العلم من أهل الحل والعقد من اهل السنة والجماعة ، لاصغار طلبة العلم.

وفقنا الله لما يحمه ويرضاه.

للمحسنين الجنة، ويخافون على المسيئين من النار، قال الطحاوي رحمه الله: «ولا ننزل أحدًا منهم الطاعات كما تسمى المانا، جنة ولا نارًا». قال الشارح: «يريد: أَنَّا لا نَقُولُ عَنْ أَحَد مُعَيِّن مِنْ أَهْلِ القبلة إنه من أهل الجنة أو من أهل النار، إلا مَنْ أَخْبَرُ الصَّادقَ صَلَى الله عَليْه وسَلمَ أنه من أهل الجنة، كَالْعَشْرَةِ رُضْيَ اللَّهُ عَنْهُمْ. وَإِنْ كَنَا نَقُولُ: إِنَّهُ لَا بُدَّ أَنْ يَدْخُلِ النَّارِ مِنْ الْخُرِج مِنْ الْلَّهِ. أهل الكِبَائر مَنْ شاءِ اللَّه إِدْخَالُهُ النار، ثم يُخرُجُ منها بشفاعة الشافعين، وَلكنا نقف في الشخص المعين، فلا نشهد له بجنة ولا نار

إلا عَنْ عِلْمِ؛ لأَنْ الحَقَيقَةُ بَاطِنَةً، وَمَا مَاتَ عَلَيْهُ لا نحيط به، لكن نرجو للمحسن، ونخاف على المسيئ». (شُرح الطحاوية لابن أبي العز ٥٣٧/٢). وقال الطحاوي أيضا في هذا السياق: «ولا نشهد عليهم بكفرولا بشرك ولا بنفاق، ما لم يظهر منهم شيء من ذلك، ونذر سرائرهم إلى الله تعالى ». قال الشارح: « لأنا قد أمرنا بالحكم بالظاهر، ونهينا عن الظن، واتباع ما ليس لنا به علم، قال تعالى: « كَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لا يُسَخِّر قُومٌ مِن قُومٍ ، (الحجرات:١١)، وقال تعالى: «يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱجْتَنِبُوا كِيرًا فِنَ ٱلطَّنِّ إِنَّ الظن إنم " (الحجرات:١٢) . (المرجع السابق ١٩٩/٢). رابعا: أقسام الكفر:

عند الحديث عن التكفير لا بد من بيان أقسامه وذكر حكم كل قسم، وذلك لأن بعض الناس أطلق ألفاظ التكفير دون فقه لمرادها، وتفرقة بينها، ونصوص الشريعة تدل على أن الكفر قسمان: كفر أكبر مخرج من الملة، وهو خمسة أنواع، ذكرها ابن القيم رحمه الله، وعرَّف بكل قسم في كتابه. (مدارج السالكين ٢٦٦/١).

والنوع الثاني: الكفر الأصغر، وهو إطلاق لفظ الكفر على بعض المعاصى والذنوب، وهو كفر لا ينقل عن الملة، وصاحبه يدور في فلك الإسلام، ويطلق عليه كفر دون كفر، أو الكفر العملي تغليبًا، وقد عقد الإمام البخاري رحمه الله في صحيحه بابًا قال فيه: «باب كفران العشير وكفر دون كفرى. ثم ساق حديث ابن عباس وفيه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أريت النار، فإذا أكثر أهلها النساء يكفرن، قيل: أيكفرن بالله؟ قال: يكفرن العشير، ويكفر الأحسان، لو الحمد لله الذي جعل الليل والنهار خلفة لمن أراد أن يذكر أو أراد شكورًا، والحمد لله الذي جعل الشمس ضياء والقمر نورًا، وبعدُ: بداية عام هجري جديد يهلُ علينا بما حمل من أوزارنا وتقصيرنا، بعد أن ودعنا بالأمس القريب عامًا مضى ولم تنقشع آلامه ومآسيه، ذهبت أيامه حلوها ومرَها، وتصرمت لياليه بزَيْنها وشينها، ولد

عامًا مضى ولم تنقشع آلامه ومآسيه، ذهبت آيامه بحلوها ومرَها، وتصرمت لياليه بزَيْنها وشينها، وُلد أناسٌ ومات آخرون، وشفي مرضى وابتُلي معافون، وقامت حروبٌ وسقطت حكومات، وحدثت متغيرات، وبرزت مستجداتُ.
وبرزت مستجداتُ.

ويُقبل علينا عام جديد، يجب على كل مسلم في بدايته أن يحاسب نفسه عما مضى، ويجب أن توقظ الهمم، وأن تستيقظ الضمائر النائمة، فالأمر جدُ خطير، والعمر مهما طال قصير، ومآلك أيها الإنسان إلى موت ورحيل.

وإن تكاثب أعداء الأمة يبشر باجتماعها، فسيف الأمة بعضها على بعض يزيد تفرقها، وبسيف عدوها يزيدُ اجتماعها، «وبمشيئة الله لن يجمع الله على هذه الأمة سيفين؛ سيفًا منها وسيفًا من عدوها».

ومع إشراقة عام هجري جديد، فإن المتأمل يجد أن أحوال الأمة من سيئ إلى أسوأ، تتدافعها الابتلاءات من كل المناحي، وإن الذي يُحزن قلب كل مؤمن حيٌّ غيور على دينه وأمته، أن العالم الإسلامي يعيش اليوم مرحلة من عُمره، تُعدُ من أسوأ المراحل التي مرت عليه، فالقلب ينزف، والعين تزرف دمعًا وهو يرى من حوله أحوال أمته، وقد تكالب عليها الأعداء من كل فج عميق، فسوريا ومآسيها وما يحدث فيها ويضعل بشعبها، والعراق مكافأة الشيعة من أمريكا والغرب لتنفيذ خططها والقضاء على سُنة العراق، وجعلها مرتعًا للتكفيريين تحت اشراف إيران، واليمن وأحقاد الحوثيين الذين دمروا البلاد، وليبيا التي أصبحت أطلالا وأكثر بداوة، حتى يصب بترول العراق وليبيا في إسرائيل، ويصبح مصدرًا رئيسًا لها، ناهيك عما يحاك بالدول الإسلامية الأخرى، والأقصى ينهار على يد اليهود المجرمين، في غفلة من المسلمين، وإيران تستغل بوقاحة ما ابتلي به المسلمون في حادثة رافعة الحرم، والتدافع أثناء رمى الجمرات لتشويه جهود الملكة السعودية ورجالها، وحسبنا الله ونعم الوكيل، ولا حول ولا قوة الا بالله العلى العظيم.

والأمة تتدافعها 五年 الابتلاءات محرم ١٤٣٧ هـ - العلد ١٩٧٥ - Itunia Italouna el Lecaci رئس التحرير GSHATEM@HOTMAIL.COM GSHATEM@HYAHOO.COM

تصرم الأعوام، وتلاحق الشهور، وتتابع الدهور

ومع بداية عام هجري جديد يجب على الإنسان التفكر الجاد، والتأمل الصادق في سُرعة مرور الأيام، وتصرُّم الأعوام، وتلاحق الشهور، وتتابع الدهور، وانتقال الإنسان من مرحلة إلى أخرى في مثل لح البصر، فطفُلُ الأمس قد غدا اليوم شابًا يافعًا، وشاب الماضي قد أصبح اليوم كهلاً وقورًا، والذي كان قبل كهلاً قد صار اليوم شيخا جليلاً، أو طاعنًا في السنُ عليلاً، وانظر بوعي وادراك كم فقدت ممن كانوا معنا من أب وأم وأخ وأخت، وقريب وبعيد، وجار وصديق، بل تأمل ما فات من عمرك كيف مضى وكأنه أحلام نائم، أو خيال يقظان، حتى أمسك القريب، تأمل كيف مضى وكأنه لم يمربك.

واعلم أن ما تستقبله من دنياك كذلك، سيأتي سريعًا ثم يرحل عاجلاً، فكيف إذا علمت أن ما مضى لن يعود ؟ أو أن ما فات لا يُستدرك، وأن أعمار هذه الأمة قصيرةٌ، وبقاءهم في هذه الدار قليل، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ وأعمار أمّتي ما بَيْنَ السّتُينَ إلَى السّبْعينَ وَاقَلْهُمْ مَنْ يَجُوزُ ذَلكَ» (صحيح سننَ الترمذي: ٥٥٠). وعَنْ عَبَد الله بَن عُمَرَ رضيَ الله عنهُما، قال؛ أخذ رسُولُ الله بَن عُمَرَ رضيَ الله عَنهُما، قال؛ فقال: « كُنْ في الدُّنيا كأنَّك غَريبٌ، أوْ عابرُ سَبِيل فقال: « وكانَ ابْنُ عُمَرَ يَقُولُ؛ إذا أَمْسَيْت قَلَا تَنْتَظِرُ النساءَ، وَخُذْ رَسُولُ الله عَمْ يَقُولُ؛ إذا أَمْسَيْت قَلَا تَنْتَظِرُ النساءَ، وَخُذْ من صَحَتَكُ لِمُرضكَ وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمُوتِكَ. (رواه من صَحَتَكَ لِمُرضكَ وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمُوتِكَ. (رواه البخاري: ٣٠٥٪).

والمرء إذا كان في دار غُرية فإنك تجده قلبل الانبساط إلى الناس، بل لا تراه إلا متوحشا منهم، ذليلا في نفسه، خانفا ممن حوله، وكذلكم عابر السبيل والمسافر لا يُبعد في سفره إلا بقدر ما يقوى عليه، وهو في هذا خفيف من الأحمال والمشقل، غير مُتسبب ولا مُنشغل بما يَمْنعَهُ من الأحمال إتمام سفره، ليس معه إلا زاد وراحلة يُبلغانه إلى بُغيته وقصده، ور كُلُّ نَفْسِ ذَابِقَةُ ٱلمُوْتُ وَاتَمَا وَمُوْتَ مَن اللَّمِيَةُ المُنْتِ اللَّمِيَةُ المُنْتِ وَاللَّمِيَةُ المُنْتِ وَاللَّمِيَةُ المُنْتِ وَاللَّمِيَةُ اللَّمِيِّ وَاللَّمِينِ اللَّمِينِ اللَّمُ اللَّمِينِ اللَّمُ اللَّمِينِ اللَّمُينِ اللَّمِينِ اللَّمِينِ اللَّمِينِ اللَّمِينِ اللَّمِينِ اللَّمِينِ اللَّمِينِ اللَّمِينِ اللَّمُ اللَّمِينِ اللَّمُ اللَّمِينِ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمِينِ اللَّمِينِ اللَّمِينِ اللَّمِينِ اللَّمِينِ اللَّمِينِ اللَّمِينِ اللَّمِينِ اللَّمِينِ الْمُثَالِينِ الْمُثَالِينِ الْمُثَالِينِ الْمُثَالِينِ الْمُثَالِينِ الْمُثَالِينِ الْمُثَالِينِ الْمُثَالِينِ اللَّمِينِ اللَّمِينِ الللَّمِينِ اللَّمِينِ الللَّمِينِ الْمُثَالِينِ الْمُثَالِينِ الللَّمِينِ اللْمُنْ اللْمُنْ اللَّمُنِينِ الْمُثَالِينِ الْمُنْ الْ

وليكن لنا في رسولنا صلى الله عليه وسلم الأسوة والاقتداء، فعن عَبُد الله بن مسعود رضي

الله عنه قَالَ: نَامَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى حَصِيرٍ فَقَامَ، وَقَدْ أَثَرَ فِي جَنْبِهِ، فَقَلْنَا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، لَوْ اتَّحَذْنَا لَكَ وطَاءَ \* فَقَالٌ، مَا لِي وَمَا للدُّنْيَا، مَا أَنَا فِي الدُّنْيَا إِلَّا كَرَاكِ اسْتَظَلُ تَحْتَ للدُّنْيَا، مَا أَنَا فِي الدُّنْيَا إِلَّا كَرَاكِ اسْتَظَلُ تَحْتَ شَجَرَةٍ، ثُمَّ رَاحُ وَتَرَكَهَا. (رواه الترمذي، ٢٣٧٧، وصححه الألباني).

فإِذًا إلى الله صائرون، وعما عملناهُ مسئولون، وعلى ما قدمنا محاسبون ومجزيون، وسَيَعْلُمُ ٱلَّتِينَ طُلُورًا أَيَّ مُنقَلَب يَنقَلُمُنَ » (الشعراء:۲۲۷).

شهر الله المحرم . . واستحباب صيام عاشوراء

وقد أهل علينا شهر الله المحرم، وهو أحد الأشهر الحرم، وهو أحد الأشهر الحرم، التي قال الله فيها: «إِنَّ عِدَّةً الشَّهُورِ عِندَاللهِ أَثْنَاعَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَبَ اللهِ فَوَمَ خَلَقَ السَّهُونِ عِندَاللهِ أَثْنَاعَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَبَ اللّهِ فَوَمَ خَلَقَ السَّمَونِ وَالْأَرْضَ مِنْهَا أَرْتَعَاقً حُرُمٌ ذَلِكَ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ

ويوم العاشر من المحرم من الأيام التي لها شأن عظيم عند السلمين، فيوم عاشوراء يوم عظيم من أيام الله؛ ذلك أن الأنبياء كانت تصومه، فقد صامه موسى بن عمران كليم الرحمن، عليه السلام، وصامه سيد الأولين والآخرين محمد صلى الله عليه وسلم، وقد أمر الله نبينا محمدا صلى الله عليه وسلم أن يقتدي بمن مضى من قبله: «أُوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبَهُدَدُهُمُ ٱفْتَادِةً» (الأنعام: ٩٠)، وكان هذا اليوم يصومه أهل الحاهلية في حاهليتهم، فعن عبدالله بن عُمَر رَضَىَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنْ أَهْلِ الْحِاهِلِيَّةَ كَانُوا يَصُومُونَ يَوْمَ عَاشُورًاءَ، وَأَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَامَه وَالمُسْلِمُونَ قَبْلِ أَنْ يُفترض رَمَضْانُ، فَلَمَّا افترض رَمَضَانَ قال رَسُولَ الله صَلَى الله عَليْه وُسَلَّمَ: «إِنْ عَاشُورًاءَ يُوْمُ مِنْ أَيَّامِ اللَّهُ فَمَنْ شَاءَ صَامُه وَمِنْ شَاءَ تَرَكِهِ». (رواه البُخاري، ومسلم، واللفظ لسلم). وصامه صلى الله عليه وسلم حتى وفاته.

وكان اليهود يصومون هذا اليوم (يوم عاشوراء)، فَعَنْ ابْنِ عَبْاسِ رَضِيَ اللّه عَنْهُمَا وَلَا اللّه عَنْهُمَا أَنَّ النّبِيَ صَلّى اللّه عَلَيْه وَسَلّمَ لّا قدمَ اللّدينَة، وَحَدَهُمْ يَصُومُونَ يَوْمًا، يَعْني عَاشُورَاءَ، فَقَالُوا؛ هَذَا يَوْمٌ عَظِيمٌ وَهُوَ يَوْمٌ نَجَى الله فيه مُوسَى وَأَغْرَقَ آلَ فَرْعَوْن فَصَام مُوسَى شُكْرًا لِلّه، فَقَالُ: وَأَغْرَقَ آلَ فَرْعَوْن فَصَام مُوسَى شُكْرًا لِلّه، فَقَالُ: وَأَغْرَقَ آلَ فَرْعَوْن فَصَام مُوسَى شُكْرًا لِلّه، فَقَالُ: وَأَنَا وَلَى بَمُوسَى مَنْهُمْ فَصَامهُ وَأَمرَ بَصِيامه، وأمر الناسُ (رواه البخاري، ومسلم). فصامه وأمر الناسُ بصيامه من باب المتطوع لا من باب الفرض، بعياس وَسُئلَ عَنْ صيام عَاشُوراءَ قال؛ فعن ابْنَ عَبْاسٍ وَسُئلَ عَنْ صيام عَاشُوراءَ قال؛ مَا عَلْمُ صَامَ يَوْمًا مَا عَلْمُ صَامًا مَوْمًا

يُتَحَرَّى فَضْلَهُ عَلَى الأَيَّامِ إِلَّا هَذَا الْيَوْمَ، يَعْنِي شَهْرَ رَمَضَانَ وَيَوْمَ عَاشُورَاءَ. (رواه البخاري ومسلم، وغيرهمإ).

ولما أخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم في آخر حياته أن اليهود والنصاري يصومونه قال: «لَثنْ بَقِيتُ إِلَى قَابِلِ لأَصُومَنَّ التَّاسِع». (رواه مسلم: ١١٣٤)، ولكنّه توفي صلى الله عليه وسلم قبل أن يصومه، وقال للمسلمين: «صوموا يومًا قبله أو يومًا بعده، خالفوا اليهود».

وعن أبي قتادة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «صيامُ يَوْم عَرَفَة أَخْتَسَبُ عَلَى الله أَنْ يُكَفِّرُ السَّنَةَ الَّتِي قَبْلُهُ وَالسَّنَةَ الَّتِي بَعْدَهُ، وَصِيَامٌ يَوْم عَاشُورَاءَ أَخْتَسَبُ عَلَى الله أَنْ يُكَفِّرُ السَّنَةَ التَّتِي بَعْدَهُ، وَصِيَامٌ يَوْم عَاشُورَاءَ أَخْتَسَبُ عَلَى الله أَنْ يُكَفِّرُ السَّنَةَ التَّتِي قَبْلُهُ». (رواه مسلم: ١١٦٢).

بترول العراق . . مكافأة لاسرائيل

نستقبل عامنا الهجري وأحوال أمتنا، وأوجاع المسلمين تحزية النفوس، وتقض المضاجع، وما يقوم به الغرب بقيادة أمريكا من محاولات مستميتة لتفكيك الدول العربية والإسلامية الموجودة حول إسرائيل، وتحويلها لدويلات صغيرة متهالكة بفعل الحروب التي أشعلتها في معظم البلدان العربية؛ تحقيقا لإضعاف كل القوى العربية وتفتيتها، ونهب ثرواتها في نمط استعماري جديد، نجد العراق التي مزقتها أمريكا وحلفاؤها الغربيين، بعد أن حولتها إلى ساحة للحروب وقطعتها إربًا، لتمهد الطريق لإسرائيل لجنى الثمار، ففي تقرير نشره موقع صحيفة الفاينتشال تايمز البريطانية في الأيام القليلة الماضية، حول مصادر الطاقة في إسرائيل، جاء فيه: «أن إسرائيل قد استوردت ١٩ مليون برميل بترول من الأكراد في العراق خلال الشهور الأخيرة، وأن الأموال التي تدفعها إسرائيل قيمة هذا البترول تساعد الأكراد على تمويل حربهم ضد تنظيم داعش الإرهابي بما يقدر ثمنه بمليار دولار، وتشكل ٧٥٪ من البترول الذي تستهلكه إسرائيل.

والأطماع الإسرائيلية في بترول العراق قديمة، ففي شهر يونيو من عام ٢٠٠٣م توقع بنيامين نتنياهو -وكان يشغل في ذلك الوقت منصب وزير المالية- إعادة تشغيل خط أنابيب البترول بين العراق وإسرائيل بعد إغلاقه وتوقفه عن العمل لمدة تزيد على خمسين عامًا منذ إعلان قيام إسرائيل عام ١٩٤٨م، وقال نتنياهو يومها: «إنه لن يمر وقت طويل حتى يبدأ البترول العراقي في التدفق على ميناء حيفا في شمال إسرائيل ممتدًا من مدينة الموصل العراقية إلى حيفا عبر الأردن».

وينظرة سريعة إلى الوراء وما سبق ترديده حول هذا الموضوع أيام الاعتداء الأمريكي البريطاني وغزوهم للعراق بالحجج الواهية التي كذبوا بها على العالم كله، تتضح خفايا إسرائيل، وتنكشف نياتهم عندما قام الإسرائيليون في ذلك الوقت بجمع العلومات - حسب صحيفة هارتس الإسرائيلية عن خط أنابيب البترول بين كركوك وحيفا، وبحث الحرب، وتغيير النظام في العراق، وأن إعادة تشغيل خط البترول المذكور من شأنه توفير التكلفة الباهظة لنقل البترول من روسيا بالصهاريج، ويكون ذلك المنفذ الوحيد للبترول العراقي إلى البحر الباهضاء من والمناه المعاريج، ويكون أرض المعراق بينها وبين إيران من قبل الدول الغربية أرض العراق بينها وبين إيران من قبل الدول الغربية أومريكا الأوانا الله وإنا إليه راجعون.

#### المؤامرة على السعودية بعد أحداث مكة

يُقبلُ علينا عام هجري جديد، وقد تألمنا لوقوع حادثتي مكة، سقوط الرافعة في الحرم، ثم حادث التدافع الذي وقع قرب جسررمي الجمرات بمني، وما نتج عن الحادثتين من وقوع وفيات وإصابات لجموع كبيرة من الحجيج، ندعو الله سبحانه أن يحشر من توفي منهم مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، ونحسبهم عند ربهم من الشهداء.

وتتعرض الملكة العربية السعودية إثر ذلك لحملة بغيضة هي بمثابة مؤامرة كبرى تديرها أمريكا من خلف الستار بالاتفاق مع إيران، وبعض الدول من حلفائهما، وهي إطلاق نغمة عالية بإبعاد الملكة عن إدارة شئون الحجيج، وأن يتم تمثيل عدد من الدول الإسلامية بإدارته؛ بدعوى منع تكرار الحوادث والكوارث التي حدثت في موسم الحج هذا العام، والتي يحاولون تشويه الصورة من خلالها بالمبالغة والكذب في واقعة الرافعة أو التدافع بمنى بشكل ضخم، وقد تناسوا تاريخهم الأسود، وإلحادهم في الحرم، وإدخال الأسلحة لقتل المسلمين فيه 11

ويكشف هذا البغض الإيراني عما تكنّه إيران للسعودية، بل وللمسلمين جميعًا، من حقد دفين، وهذه المؤامرة يجب أن تتصدى لها الدول الإسلامية والعربية، مع الوقوف بجوار المملكة العربية السعودية، وأن يتم استنكار تلك النغمة الخبيثة، والتأكيد على ثقة الدول الإسلامية والعربية يا السعودية، وفي جهودها الجبارة التي تبذلها من أجل خدمة الحجيج، فلم تبخل السعودية بأي جهد، أو مال في خدمة ضيوف الرحمن والتخفيف عنهم،

أرض الاحتلال على المسجد الأقصى في ظل حالة لعيان التيه الذي تعيشه الدول الإسلامية.

ومن المؤلم أنه في خضم ما تعانيه مدينة القدس، والمسجد الأقصى من عملية ممنهجة لتهويدها، تكتفي الدول العربية وجامعتها المينات الشجب والإدانة ضد ما يمارسه الكيان الصهيوني من هدم للبيوت، وتهجير للفلسطينيين والاستيلاء على المقدسات الإسلامية على اختلافها، وانتهاء بمحاولتها الحالية تحجيم الوجود الإسلامي على أرض الأقصى الشريف، فهل آن الأوان أن يفيق العرب والمسلمون قبل فوات الأوان، وضياع الأقصى والله سبحانه حافظ دينه، وحافظ بيته، قائلهم احفظ الإسلام وأعز المسلمين.

#### مصر إسلامية . . . وليست علمانية

ونحن نستقبل عامًا هجريًا جديدًا، يخرج علينا وزير الثقافة المصري بتصريح يقول فيه، «إن مصر علمانية بالفطرة «إلى فوقت يُحارَب فيه الإسلام، وأعداء الإسلام يتربصون به ويسعون جاهدين لهدم الدين الإسلامي وتشويهه.

ولم يكن تصريح وزير الثقافة هو الأول الذي يثير الجدل منذ توليه مسئولية وزارة الثقافة، بل إن الوزير قد صرح أيضًا به أن الفقه الإسلامي فضيحة، وأنه يجب إراقة الدماء لحفظ علمانية مصر ١٤٠

ونقول لوزير الثقافة: إن مصر دولة تدين بالدين الإسلامي الذي نعتز ونفتخر به بين الدول، ونتباهى بأننا من الدول الإسلامية الكبرى على مستوى العالم، ومصر الأزهر لن تكون أبدًا علمانية، فشعب مصر شعب متدين بفطرته، وليس علمانيًا بفطرته، والجميع بعترمنا لأننا نحافظ على هويتنا الإسلامية، ومصر دولة إسلامية بنص الدستور تتعايش فيها كل الديانات السماوية، وتتسع لكل الثقافات، مع احتفاظنا بهويتنا وشخصيتنا الإسلامية التي أنعم الله تعالى بها علينا، وقدوتنا في ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم عندما هاجر رسول الله صلى الله عليه وسلم عندما هاجر الرسالات السماوية الثلاثة، وعاش فيها أصحاب المستقدات الأخرى جنبنًا إلى جنب مع المسلمين.

نسأل الله سبحانه أن يُعمر أوقاتنا بالطاعات، وأن يعيننا على ذكره وشكره وحسن عبادته، وأن يجعل عامنا عام عز وتمكين لديننا ولمصرنا وأمتنا، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. والتيسير لهم، وتأمينهم من بداية وصولهم أرض السعودية، حتى مغادرتها بسلام وشهود العيان هم من أخبروا بذلك.

ولا يستطيع أحد أن ينكر حجم التوسعات الكبيرة المستمرة في كل المشاعر على مدى التاريخ لاستيعاب زيادة الحجيج كل عام، والتوسعة الحالية في المسجد الحرام خير شاهد، والتي تشير إلى الحجم المذهل من المشروعات التي ترفع طاقته الاستيعابية للمصلين والزوار، إضافة إلى ما تتكبده السعودية من المليارات لذلك ولدعم شبكة الطرق في المنطقة المحيطة بالحرمين، وكذلك توسعة المسعى، وبناء ثلاثة أدوار جديدة، وزيادة طاقة الطاف ليستوعب ١٣٠ ألف طائف، بدلا من خمسين ألف طائف في الساعة، وتطوير منطقة زمزم، ومشروعات أخرى مذهلة في الحرم النبوي الشريف، وقطار المشاعر الذي ينقل نصف مليون حاج من عرفة إلى المزدلفة في ٦ ساعات ليستغنى به عن ثلاثون ألف حافلة، وكذلك جسر الحمرات الذي تكلف مليارات الريالات، وقطار مكة المدينة المنورة بتكلفة قدرها ٤٢ مليار ريال، ويعتبر أحد أكبر مشروعات السكك الحديدية في العالم بطول ٥٠٠ كم، وسينتهي العمل فيه بنهاية ٢٠١٦م.

لذلك نقول: إن كل هذه المشروعات وغيرها لخدمة الحرمين الشريفين، ومن ينكرها ففي قلبه مرض، أو في غفلة أو هوى؛ فالجهود لا يستطيع مُبصر إلا أن يراها رؤيا العين، ليرد على التصريحات العدائية من إيران تجاه السعودية.

#### عام جديد . . والأقصى بئن بلا مجيب

نستقبل عامًا جديدًا، وما زالت الابتلاء تتدافع، وفي خضم انشفالنا بدرء الفتن التي عمَّت أرجاء شاسعة من عالمنا العربي يقوم الكيان الصهيوني بحركات استباقية؛ لتحقيق حلمه المزعوم، وهو بتر أقدام المسلمين قبل الوصول إلى الأقصى الشريف، في فصل جديد من التوتر المتصاعد بالأقصى المحتل، وارتكاب اليهود مجزرة بشعة بحق أبناء الشعب الفلسطيني في قطاع غزة، والضفة الغربية والقدس الشرقية، ومقتل العشرات وإصابة المئات، واقتحام الأقصى أكثر من سبعين مرة خلال شهر من المستوطنين الإسرائيليين في حراسة جنودهم المدججين بالسلاح، فقد وصل عدد الشهداء ١٧ فلسطينيًا-نحسبهم كذلك، والله حسينهم- معظمهم من الأطفال والنساء، وأكثر من ألف قتيل حتى كتابة هذه السطور، وفرض حصار عسكري من جيش

#### د. عبد العظيم بدوي 🕳 🌑 🌚

اعداد/

«وَنَادَوْا يَا مَالِكُ، وَهُوَ كَبِيرُ
 هُ النَّارِ، «لَيَقْضَ عَلَيْنَا رَبُّكَ»
 هُ النَّارِ، «لَيَقْضَ عَلَيْنَا رَبُّكَ»
 لَيْمِتْنَا حَتَّى نَسْتَرِيحَ، مِنْ
 مُكْثهمْ في النَّارِ وَخُلُودِهمْ فيها،
 يَ عَلَيْه، إِذَا أَمَاتَهُ. وَالْغَنَى:
 قَطَالٌ: «لَقَدْ جَنْنَاكُم بِالْحَقّ» أَيْ

عَلَى أَلْسِنَة رُسُلِنَا، ﴿ وَلَكَنْ أَكْثَرُكُمْ لَلْحَقَ كَارِهُونَ، فَكَذَّ بُتُمُوهُمْ، وَلَمْ تَتَبِعُوهُمْ، وَلَمْ تَتَبِعُوهُمْ عَلَى مَا جَاءُوا بِهِ مِنْ الْحِيَّةُ مِنْ الْحِيْمُ ، وَأَسْتَكَبَرُمُ

رَكُمُ قَوْمًا تَجْرِينَ ، (الحاشية: ٣١)، , قَالِيْوَمَ تَجْرَونَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنتُمْ مَسْتَكْبِرُونَ فِي ٱلأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِ وَعَاكُنُمُ فَسُمُونَ ، (الأحقاف: ٢٠).

وَإِنْمَا نُسِبْت كَرَاهَةُ الْحَقَ إِلَى أَكْثَرِهِمْ ذُونَ جَمِيعِهِمْ لأَنْ الْنُشْرِكِينَ هَرِيقَانِ، أَحَدُهُمَا: سَادَةٌ كَبَرَاءٌ، وَهُمْ الَّذِينَ يَصُدُّونَ النَّاسَ عَنِ الإيمَانَ بِالتَّرْغيب وَالتَّرْهِيبَ. وَثَانِيهِمَا: دُهَمَاءُ وَعَامَّةٌ، وَهُمْ تَبَعٌ لأَنْمَة الْكُفْر. وَعَامَّةٌ الْمُارِثِ إِلَى ذَلِكَ آيَاتٌ كَثِيرَةٌ، منها قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ لاَ تَبَرَّا كَثِيرَةً،

التُعُوا مِنَ الَّذِينَ التَّعُوا وَرَأَوُا الْعَنَابَ
وَتَغَطَّعَتَ بِهِمُ الْأَسْبَابُ » (البقرة:
الآمَا). فَالْفَرِيقُ الأَوْلُ هُمُ الْبُرَادُ
مِنْ قَوْلِه تَعَالَى: «وَلَكِنَّ أَكْثَرِكُمُ
لَلْحَقَ كَارِهُونَ». وَأُولُـئِكَ إِنَّمَا
كُرهُوا الْحَقَ لأَنَّهُ يَرْمِي إِلَى زُوالِ
سُلَطَانِهِمُ وَتَعْطِيلِ مَنَافِعِهِمُ.
(التحرير والتنوير (١٧/٧٧)).

وَيَعْدَ مَا ذَكَرَ اللّهِ سُبْحَانَه وَتَعَالَى نَعِيمَ أَهْلِ الْجَنَّةِ، وَعَذَابَ أَهْلِ النَّارِ، انْتَقَلَ للْحَدِيثِ عَنْ مُشْرِكِي مَكَةً، وَمَوْقِفَهِمْ مِنَ النَّبِيُ صلى الله عليه وسلم وَكَيْدِهِمْ لَهُ، وَمَكْرِهِمْ بِهِ مُكْزًا كُبَّارًا، فَقَالُ

«أُمُّ أَبُرَمُوا أَمُرَا هَالِنَا مُبْرِمُونَ»:

يُقَالُ: أَبَرَمَ الأَمْنَ إِذَا أَحْكَمَهُ وَأَتْقَنَهُ، كَمَا لَيُقَالُ: أَبَرَمَ الْحَبُلَ، وَأَتْقَنَهُ، كَمَا فَقَالُ: أَبَرَمَ الْحَبُلَ، إِذَا فَتَلَهُ فَأَحْكَمَهُ وَأَتْقَنَهُ، وَأَتْقَنَهُ، وَأَلْغَنَى: إِنْ كَانَ الْمُشْرِكُونَ أَبْرَمُوا

النّار الكُرِّي (اللهُ عُلَّ اللهُ وَ فَهَا وَلاَ يَحَى اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ ا

- السنة الخامسة والأربعون

وَوَالْنَرَهُمُ وَكُلُّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَامِ تُين » (يس: ١٢)، وَقَوْلُهُ تَعَالَى؛ « وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَسَلُوهُ فِي ٱلزُّبُرِ (٣) وَكُلُّ صَغير وَكبير مُستَطر » (القمر: ٥٢--(04

وَمُقْتَضَى الْكتَابَة أَنَّ اللَّه سَيَجْزِيهِمُ بِأَعْمَالِهِمُ التي كتبتها اللائكة في صُحفهم. «قُلُ إِنْ كُأْنَ لِلرَّحْمَٰنِ وَلَدُ

فأنا أوَّل الْعَابِدِينَ،

يَقُولُ الله تَعَالَى لرَسُوله صلى الله عليه وسلم: قبل يا نَسِينًا لهَوُلاء الْشُركينَ الْدينَ جَعَلُوا الْمُلائِكَةَ بِنَاتَ الله، قُل لَّهُمْ: «إِنْ كَانَ للرَّحْمَنِ وَلَدٌ فَأَنَا أوِّل الْعَابِدِينَ»:

اخْتُلُفُ الْمُسْرُونَ فِي «إِن»: فَجَعَلُهَا بَعْضُهُمْ تَافِيَةً، وَجَعَلُهَا بعضهم شرطية.

فَالأُوِّلُونَ قَالُوا: «إِنَّ» نَافِيَة بِمَعْنَى (مَا)، كُمَا فِي قُولُه تَعَالَى: «إِن كَانَتَ إِلَّا صَيْحَةً وَحِدَةً فَإِذَا هُمْ خَسَدُونَ » (يس: ٢٩) أَيْ: مَا كَانَتُ الا صَيْحَةُ وَاحِدَةً، وَتَقُولُ الْعَرَبُ؛ إِنْ كَانَ هَذَا الْأَمْرُ قَطْ، أَيْ مَا كَانَ هَذَا الْأُمْرُ قَطْ. فَقَالُوا: اللَّه تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَمَرَ رَسُولُهُ صلى الله عليه وسلم أنْ يَـرُدُ عَلَى الْمُشْرِكِينَ الْدَيِنَ زُعَمُوا أَنَّ الْلَائِكَةَ بَنَاتُ الله، أَنْ يَقُولَ لَهُمْ: ﴿ مَا كُانَ للَّهِ أَنْ لَنَّخِذَ مِن وَلَدِّ شَيْحَنَهُ ۚ إِذَا قَضَيحِ أَمْرًا فَانْمَا نَفُولُ لَشَكْرَ فَكُونُ » (مريم: ٣٥)، وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ أَيُّنَّكُمُ مِالْحَقِّ وَإِنَّهُمْ لَكَنذِبُونَ ﴿ مَا أَغَمَٰذَ ٱللَّهُ مِنْ وَلَهِ وَمَا كَانَ مَعَدُ مِنْ إِلَيْهِ إِذًا لَدُعَبَ كُلُ إِلَيْهِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى نَعْضٌ أَسُبْحَليَ الله عَمَا يَصِفُونَ » (المؤمنون: ٩٠-

وَالْدَينَ جَعَلُوا ﴿إِنَّ شُرُطيَّةً

لرَسُولْنَا أَمْرًا، وَكَادُوا لَهُ كَيْدًا، وَمَكَرُوا لَهُ مَكْرًا، فَإِنَّا مُنْرِمُونَ أَمْرًا يَنْقَضُ أَمْرَهُمُ، وَيُنْطَلُ كَيْدُهُمْ، كُمَا قَالَ تَعَالَى ﴿ إِنَّهُ يَكِدُونَ كِيدًا ﴿ وَأَكِدُ كَيْنًا ﴿ فَهَل الكنوين أنهلهم رويداً » (الطارق: ١٥-١٧)، وَقَالُ تَعَالُى: « أَمْ رُبِدُونَ كَنَدُّ فَأَلَّذِينَ كُفرُوا فَمُ الْمَكِنُونَ » (الطور؛ ٤٢)، وقال تُعَالَى: « وَإِذْ يَمْكُمُ لِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لِنُشِتُوكَ أَوْ مَشِّتُلُوكَ أَوْ تخرجُوكُ وَتَمَكُّرُونَ وَتَمَكُّرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَارُّ النكرين » (الأنفال: ٣٠).

 أمْ يَحْسَبُونَ أثا لا نَسْمَعُ سرَّهُمْ وَنْحِوَاهُم»:

الاسْتَفْهَامُ للإِنْكَارِ، وَالْعُنَى: أيحسبون لجهلهم بالله وأسمائه وَصَفَاتِهِ، أَنَّ اللَّهِ لا يُسْمَعُ سرَّهُمْ، وَهُوَ مَا يُحْفُونَ فِي صُدُورِهِمْ ممَّا يَكِيدُونَهُ لرَسُولَ اللَّه صَلَى اللَّه عليه وسلم، ولا يَسْمَعُ نَجُواهُم، وَهِيَ مَا يَتَحَدُّثُونَ بِهِ وَيُخْفُونَهُ منَّ كَيْفِيَة الْحَاقِ الْأَذَى بِرَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم، قلدُ لكُ هُمْ يَمْكُرُونَ وَيَكِيدُونَ، وَكَأَنْهُمْ فِي مَأْمَن ؟! قَالَ تَعَالَى: «بَلَى» نَسْمَعُ سرَّهُمْ وَنَجُواهُمْ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: « وَإِن تَعْهَرُ بِٱلْقُولِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ ٱلسِّرَ وَأَخْفُى » (طه: ٧)، وَقُوْلُهُ تَعَالَى: «وَرُسُلْنَا لُدَيْهِمْ يَكْتُبُونَ» أي مَا يَقُولُونَ وَمَا يَعْمَلُونَ.

وَهُدُهِ الْآيَةَ كُفُولُهُ تَعَالَى؛ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا تُوسُوسُ بِهِـ اللَّهُ مَا تُوسُوسُ بِهِـ فَمْسُدُّهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبِّلِ ٱلْوَرِيدِ (١) إِذْ يَنْلَغَى ٱلْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ ٱلْيَهِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ فَعِيدٌ ( مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلِ إِلَّا لَدَيْهِ رَفِيبٌ عَيِيدٌ » ·(11-17:79)

وَقَـدُ صَـرَّحَ رَبُّنَا سُبْحَانَهُ بكتَابَة أَعْمَالُ الْعبَادِ فِي آيَات كَثيرَة، منْهَا قُولُهُ تَعَالَى؛ ﴿ إِنَّا غَنْ نُحْى ٱلْمَوْلَى وَنَكَمُّهُمُ مَا قَلْمُوا

قَالُوا: هَذَا مِنْ بَابِ الثَّنْزُلِ مَعَ الْخُصْمِ فِي الْمُجَادَلَة، لَلْوُصُولَ إِلَى إِبْطَالُ الْبَاطِلِ الْذَي هُوَ عَلَيْهِ. يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى لَنَّسِيُّهُ صلى اللَّه عليه وسلم: قُلْ يَا نَسِينًا للَّذِينَ قَالُوا اتَّخَذُ اللَّهِ وَلَـدًا: «إنْ كَانَ للرَّحْمَن وَلَدُ فَأَنَا أُوَّلُ الْعَابِدِينَ» لَهَذَا الْوَلَد، لأَنَّ الْوَلَد جُزَّءُ مِنْ وَالده، وَتَغْطَيمُهُ تَغْطَيمُ لُوَالده، وَأَنَّا أَعْلَمُ الْخُلْقِ بِاللَّهِ، أَثْبَتُ لُهُ مَا أَثْبَتُهُ لِنَفْسِهُ، وَأَنْفَى عَنْهُ مَا نَفَاهُ عَنْ نَفْسِهِ، قَلَوْ كَانَ لِلَّهِ وَلَدٌ كُنْتُ أَنَا أَوْلُ مَنْ يُثْبِثُ ذَلِكُ لَهُ، لأنَّ نَفْيَ مَا أَثْنَتُهُ اللَّهِ لَنَفْسِهِ لا يَجُوزُ، كَمَا لا يَجُوزُ اثْنَاتُ مَا نَفَاهُ، وَهُوَ سُنِحَانَهُ قَدْ نَفَى أَنْ يَكُونَ لَهُ وَلَـدٌ، وَنَـزَّهُ نَفْسَهُ عَن الولد في آيات كثيرة:

كَقُولُهُ تُعَالَى: « قَالُهُ أتَّذِيدُ اللَّهُ وَلَيًّا سُتَحَنَّةً، فَقَ ٱلْفَيْنُيُّ لَلَّهُ مَا فِي ٱلسَّفَوَاتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضُ إِنَّ عِندَكُم مِن سُلَطُنن بَهِندَآ أَتَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لاَّ مَّلَمُونَ » (يونس: ٦٨)، وَلَدُلْكُ نَـزْهَ نَفْسَهُ هُنَا عَمًا وَصَـفُوهُ بِه، فقَالَ تَعَالَى: «سُبْحَانَ رَبِ السَّمَاوَاتَ وَالأَرْضِي رَبِّ الْعَرْشَ عَمًّا يُصفُونَ ». ,

ثُمَّ أُمَرَ اللَّه تَعَالَى رَسُولُهُ صلى الله عليه وسلم أنْ يَتْرَكَّهُمْ وَمَا اخْتَارُوا لِأَنْفُسِهِمْ مِنَ الشَّرْكَ حَتَّى يَأْتَيَهُمْ وَعْدُ اللَّه، وَيَنْزِلَ بهم عَدْائِهُ، فَقَالُ تَعَالَى: «فَذُرْهُمْ يَخُوضُوا وَيَلْعَنُوا حَتَّى يُلاقوا يَوْمَهُمُ الَّذِي يُوعَدُونَ»؛ أي اتْرُكَهُمْ يَا نَبِيَّنَا يَحْوضوا فِي بَاطِلِهِمْ، وَيَلْعَبُوا فِي دُنْيَاهُمُ الَّتِي اتَّخَذُوهَا لَهُوَا وَلَعبًا، «حَتَّي يُلاَقُوا يَوْمَهُمُ الْذي يُوعَدُونَ»

وَهُوَ يَوْمُ الدِّينِ، يَوْمُ الْفَصْلِ، يَوْمُ الْحُمْعِ، ﴿ يُوْمَ يَغُرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَانِ سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصُبِ يُوفِصُونَ ﴿ ثُلَّ خَيْعَةً أَيْصَنُّوهُمْ مَرْهَفُهُمْ ذِلَٰةً ذَالِكَ ٱلْبُومُ ٱلَّذِي كَانُوا وُعَدُونَ» السَّمَاء. (المعارج: ٤٤-٤٣)، « يَوْمَ يَـدُّعُ ٱلدَّاعِ إِلَىٰ شَيْءٍ نُكُر (أ) خُشِّعًا أَيْصَنُوْهُمْ

> وَعُ عَيِينَ (القمر: ٦-٨). «وَهُوَ الَّذِي فِي السَّمَاءِ اللَّهُ

وَفِي الأَرْضِ إِلَّهُ وَهُوَ الْحَكْيِمُ الْعَليمُ »:

يَخْرَجُونَ مِنَ ٱلأَجْدَاثِ كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُنْتَشِرٌ

٧٠) مُهطِعِينَ إِلَى ٱلدَّاعَ يَقُولُ ٱلْكَفِيرُونَ هَذَا

الإِلَّهُ مَعْنَاهُ الْمُعْيُودُ، وَالْمُعْنَى أَنَّ اللَّهِ تَعَالَى هُوَ الْإِلَّهُ الْحَقَّ، هُوَ إِلَّهُ مَنْ فِي السَّمَاءِ، وَهُوَ إِلَّهُ مَنْ فِي الْأَرْضِ، أَيْ يَغْبُدُهُ أَهْلُ السَّمَاءِ، وَيَعْبُدُهُ أَهْلَ الأَرْضِ، وَهَده الآيَةَ كَفُولِه تَعَالَى: « وَهُوَ اللَّهُ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَفِي ٱلْأَرْضِ ، (الأنعام: ٣) أي هُوَ الْمَالُوهُ (أَيُ الْمُعْبُودُ) فِي السَّمَوَات، وَهُوَ الْمُأْلُوهُ فِي الأَرْضَ.

وَلَيْسَ فِي الآيَتَيْنَ مَا يَدُلَ عَلَى أَنَّ اللَّهُ فِي كُلُّ مَكَانٍ، كُمَّا يَعْتَقِدُ بَعْضُ النَّاسِ، إِنَّمَا اللَّهِ فِي السَّمَاءِ، عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى، كُمَّا أَخْتَرَ عَنْ نَفْسِهِ، وَكُمَا أَخْتَرَ عَنْهُ رَسُولُهُ صلى الله عليه وسلم، وَهُوَ أَعُلُّمُ الْحُلْقِ بِرَيِّهِ.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ ءَأُمِنتُمْ مِّن فِي ٱلسَّمَاتِهِ أَن يَغْمِفَ بِكُمُ ٱلأَرْضَ فَإِذَا هِي تَمُورُ ١ أَمْ أَمِنتُم مِّن فِي السَّمَلَةِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا فُسَتَعَلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرِ، (11112: 71-11).

وَقُسَالُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ رَبِّكُمْ أَلَنَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِيَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ أَسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرِّشِ، (الأعراف: ٥٤). وَتَكَرَّرَ التَّصْرِيخُ بالاستواء عَلَى الْعَرْش في سَنْعَة مُوَاضِع، هي الأغراف، وَيُونس، وَالرَّعْد، وَطْهُ، وَالْفُرْقَان،

وَالسَّجْدُةِ، وَالْحِديدِ.

وَكُذُ لِكَ صَرَّحَ الرَّسُولُ صلى الله عليه وسلم بأنَّ الله تَعَالَى في

عَنْ أبى سَعيد الْخَـدُريّ رضى الله عنه قال لن اعترض على تقسيمه بعض الأموال: «ألا تَأْمَنُونِي وَأَنَّا أمينُ مَنْ فِي السَّمَاءِ يَأْتَينَى خَيْرُ السَّمَاءِ صَنَاحًا وَمُسَاءً ». (صحيح مسلم

وَعَنْ أبي هُرَيْرَةَ رضى الله عنه قال: قال رَسُول الله صلى الله عليه وسلم: (( وَالَّذِي نَفْسي بِيَده! مَا مِنْ رَجُلِ يَدْغُو امْرَأْتُهُ إِلَى فَرَاشَهَا فَتَأْنِي عَلَيْهِ، إِلاَّ كَانَ الَّذِي فِي السَّمَاءِ سَاخَطًا عَلَيْهَا حَتِّي يُرْضَى عَنْهَا )) (صحيح -(1847 plus

«وَهُـوَ» سُنْحَانَهُ «الْحِكيمُ» في أفعاله وأقواله، وقضائه وَقَـدَره، وَأَمْرِهِ وَنَهْيِهُ، «الْعَلِيمُ» بِكُلُ شَيْء، فَلاَ يَخْفَى عَلَيْه شَيْءٌ فِ السَّمَاءِ وَلا فِ الأرض، « وَعِندُهُ مُفَاتِحُ الْفَيْبِ لَا يُعْلَمُهَا ۚ إِلَّا هُوُّ وَيَعْلَمُ مَا إِلَّا هُوُّ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْمِرْ وَالْبَحْرُ وَمَا فَسَقُطُ مِن وَرَقَهُ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَاحَبَّةِ فِي ظُلْمَنتِ ٱلأَرْضِ وَلَا رَطِّبِ وَلَا يَامِسِ إِلَّا فِي كِنْبِ تبين، (الأنعام: ٥٩).

«وَتَــبَــارَكَ الْــدِي لَــهُ مُلْكَ

السَّمَاوَات وَالأَرْض وَمَا بَيْنَهُمَا»: تَبَارَكُ: فَعْلَ مَاضَ جَامِدُ، مُخْتَصُّ بِمَدْحِ الرَّبِّ سُبْحَانَهُ، فَالاَ يُمْدَحُ بِهُ غَيْرُهُ، وَمَعْتَاهُ: كَثُرَتْ خَيْرَاتُهُ، وَعَمَّتْ بَرَكَاتُهُ، وَعَظُمَتُ أَفْعَالُهُ، هُوَ مَالِكُ الْمُلْك، وَبِيَده مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْء، « وَعندُهُ » سُنْحَانَهُ وَحْدَهُ «عَلْمُ السَّاعَة» فَلاَ يَعْلَمُ مَتَى السَّاعَةُ أَحَدُ مَنْ

خَلْقه، كُمَا قَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم لجُبْريلُ وَقَدْ سَأَلَهُ عَن السَّاعَةِ. قَالَ: (( مَا الْسُتُولَ عَنْهَا بِأَعْلَمُ مِنَ السَّائِلِ )) (صحيح البخاري ١١٤).

«وَالْيُهُ تُرْجَعُونَ» يَـوْمَ الْقيامَةُ «ليَجْزِيَ الْذينَ أَسَاءُوا بمَا عَملُوا وَيُحِرِي الْدينَ أَحْسَنُوا بِالْحَسْنَى» (النجم: ١٦)، كُمَا قِالَ تَعَالِي: « إِنَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَبِعًا وَعَدَ اللَّهِ حَفًّا إِنَّهُ مَدُولًا ٱلْغَلَقُ ثُمَّ مُسِدُّهُ، لِيَحْزِي ٱلَّذِينَ عَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَاتِ بِٱلْقِسْطِ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمَّ شَرَابٌ مِنْ جَيبِ وَعَذَابٌ أَلِيثُ بِمَا كَانُوا بِكُفْرُونَ ، (يونس: ٤).

«وَلا يَمْلك اللَّذِينَ يَدْعُونَ من دُونه الشفاعة»؛ هَذَا نَفِيُّ لُنا اغْتُقُدَهُ الْشُركُونَ فيمَنْ عَبِدُوهُمْ مِنْ دُونَ اللَّهِ، حَيْثُ اعْتَقَدُوا أَنَّهُمْ شُهِعَاؤُهُمْ عنْدُ الله، كُمَا قَالُ تَعَالَى: ر وَنَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا بَعْثَرُهُمْ وَلَا بِنَفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَتُولاء شُفَعَتُونا عِندَ اللَّهِ قُلْ أَتُنبَعُونَ اللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضُ سُبْحُنَنَهُ وَتَعَلَلُ عَمَّا بُشْرِكُونَ ، (يونس: ١٨)، فأنْكُرُ الله تَعَالَى عَلَيْهِمْ هَذَا الْاعْتَقَادَ، وَبَيْنَ أَنَّ الشَّفَاعَةَ لُهُ وَحُدَهُ، فَقَالَ تَعَالَى: « أَمِر أَغَّنَانُوا مِن دُونِ اللَّهِ شُفَعَاةً قُلْ أُولَةِ كَانُواْ لَا يَعْلِكُونَ شَيْعًا وَلَا يَمْ فِلُونَ (أَنَّ) قُل لِلَّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا لَّهُ مُلكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ » (الزمر: ٣٤ - ١٤).

فَالشَّفَاعَةُ للهِ، لا نَمْلكُهَا غَيْرُهُ، وَلاَ يَشْفَعُ أَحَـدٌ عَنْدُهُ الأ باذنه، كَمَا قَالَ تَعَالَى: « فَيَ ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ ۚ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۗ ، (البقرة: ٢٥٥)، وقَالَ تَعَالَى: « وَكُم مِن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَاتِ لَا تُغْفِي

شَفَعَنَّهُمْ شَيًّا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَنْ يَشُلُّهُ وَيُرْضَيُّ ، (النجم: ٢٦)، وَقَيِلَ تَعَالِي: ﴿ وَقَالُواْ ٱتَّحَدُ ٱلرِّحْمَنُ وَلَمُ أُ شُبْحَنَهُ بَلَ عِبَادٌ مُكُرَمُونَ اللهِ يَسْمِقُونَهُۥ بِٱلْقَوَّلِ وَهُم بأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ اللهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَكُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ، مُشْفِقُونَ، بِمَكَانِ أَنْ يُغْدَدُ مِنْ لاَ يَخْلُقُ.

(الأنسياء: ٢٦- ٨٢).

وَقُوْلُهُ تَعَالَى: «إِلاَّ مَن شَهِدَ

بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ » مَعْنَاهُ: فَإِنَّ

الله يُشَمُّعُ فيهمُ مَنْ شَاءَ منَ

الشَّافِعِينَ، إِكْرَامًا للشَّافِعِ وَإِظْهَارًا

لفَضْله، وَبِـرًا وَرَحْمَةَ بَالْشَفُوعِ

لاَ اللَّهُ إلاَّ اللَّهِ، وَلاَّبُدُّ فيهَا منَ

« لَا يُمْلِكُونَ ٱلشَّفَعَةَ ۚ إِلَا ۚ مَنِ ٱتَّخَذَ

عِندُ ٱلرَّحْنَنِ عَهِدًا ، (مريم: ٨٧)،

وَالْجَهْدُ هُوَ شَهَادَةُ أَنْ لَا إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ إِلَّا

عنه أنَّهُ قَالَ: قُلْتُ بِا رَسُولَ اللَّه!

مَنْ أَسْعَدُ النَّاسَ بِشَفَاعَتِكَ يَوْمَ

الْقيامَة؟ قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صلى

الله عليه وسلم: (( لُقَدْ ظَنَتْتُ

يَا أَبَا هُرَيْرَةَ أَنْ لاَ يَسْأَلُني عَنْ

هَذَا الْحَديثُ أَحَدُ أُوِّلُ مِنْكُ، لَمَا

رَأَيْتُ مِنْ حَرْصِكَ عَلَى الْحَديث،

أَسْعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِي يَوْمَ

القيامة من قال لا إله إلا الله،

خَالصًا مِنْ قُلْبِهِ أَوْ نَفْسِهِ ))

«وَلَئِن سَأَلْتَهُم مِّنْ خَلْقَهُمْ

هَذَا إِعْالُمُ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى

بِمَا كَانَ الْمُشْرِكُونَ مُقرِّينَ بِهِ منْ

(صحيح البخاري ٩٩).

ليَقولنَ الله »:

عَنْ أبي هُرَيْرَةَ رضي الله

الله، وَلدُ لكَ جَاءَ فِي الْحَديث:

العلم والنقان.

وَشُهَادَةُ الْحِقِّ هِيَ شَهَادَةً أَنْ

وَهُدْهُ الْآئِيةُ كَقَوْلِهِ تَعَالَى:

مُقرِّينَ بِأَنَّ اللهِ خَالِقُهُمْ، فَاذَا المه ١٩ ﴿ أَيْشُرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ عُلْقُونَ اللَّ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَمُمْ نَصَرًا وَلا أَنْفُسُهُمْ يَنْصُرُونَ ، (الأعراف: 191-191).

قرئت هده الكلمة عُلِّي السَّاعَةِ، فِي قُولِهِ تَعَالَى: «وَعِنْدُهُ عِلْمُ السَّاعَةِ ، أَيْ وَعِنْدُهُ علمُ قيله. وَعَلَى قَرَاءَة النَّصْب تَكُونُ مُعْطُوفَةً عَلَى «سَرَّهُمُ وَنَجُواهُمْ ، فِي قُولُهُ تَعَالَى: «أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجُواهُم » أَي وَيَحْسَبُونَ أَنَّا لا

وَالْضَّمِيرُ عَائِدٌ عَلَى النَّبِيِّ

تَوْحِيدِ الرُّيُوبِيَّةِ، بَقُولُ اللَّهِ تُعَالَى لَنُسِهُ صلى الله عليه وسلم: « وَلَئَن سَأَلْتَهُم مِّنْ خَلْقَهُمْ لَيُقُولُنَّ اللَّهُ ، وَتَوْحِيدُ الرُّيُوبِيَّة يَسْتَلْزُمُ تَوْحِيدُ الْأَلُوهِيَّةِ، فَمَنْ أُفَّرَ بِأَنَّ اللَّهِ خَالِقُهُ يَجِبُ أَنْ يُفْرِدُ الله بِالْعِبَادَةِ، فَمِنَ الْجِهَالَة

لَكِنَّ الْكُشِّسِرِكِينَ كَانُوا قَيِلَ لُهُمَّ: اعْبُدُوا رَيَّكُمُ الَّـذَي خُلَقَكُمُ اسْتَكْبَرُوا، وَأَصَرُّوا عَلَى عبَادَة غَيْرِه، قَالَ تَعَالَى: «فَأَنِّي يُؤْفَكُونَ ، ؟ أَيْ: فَكَيْفَ يُصْرَفُونَ عَنْ عَبَادَتِهِ إِلَى عَبَادَة غَيْرِه، مَعَ اعْتَرَافِهِمْ بِكُوْنِ الْكُلِّ مَخْلُوقِينَ

« وَقيله يَا رَبَ إِنَّ هَـوُلاَء قَوْمٌ لا يُؤمنون »:

« وَقَيِلُهُ » بِالْجِرِّ وَالنَّصْبِ، فَعَلَى قَرَاءَة الْحِرُ تَكُونُ مَعْطُوفَةً نسمع قبله.

صلى الله عليه وسلم، وكأنَّهُ صلى الله عليه وسلم اشتكى إِلَى رَبِّهُ عَدُمَ إِيمَانَ قُوْمِهُ، وَهَذه الشُّكُونَى كُمَا فِي قَوْلِهُ تَعَالَى: « وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَنْرَبَ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُواْ

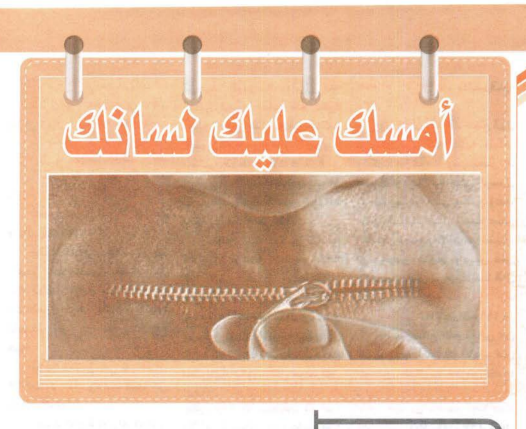
هَلْذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْجُولًا الضرقان:

وَالْمُرَادُ أَنَّ اللَّهِ قَدُ سَمِعَ قَوْلَ نبيّه صلى الله عليه وسلم، وَشَكُواهُ مِنْ قُوْمِهِ، وَسَيَنْتَصِرُ لَهُ، عَاجِلاً أَوْ آجِلاً، وَمَا عَلَى الرَّسُول إلا أَنْ يَصْبِرَ حَتِّي بِأَتِي وَعُدُ الله، وَلَـذَلُكُ قَـالُ لِنَبِيِّهُ صلى الله عليه وسلم: «فَاصْفَحْ عَنْهُمْ» أيْ أَعْرِضْ عَنْهُمْ، وَاصْبِرْ عَلَى أَذَاهُمْ، «وَقَلْ سَلِأُمْ»، كُمَا قَالَ تَعَالَى: « خُلِ ٱلْعَفْوَ وَأَمْنَ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ ، (الأعراف: ١٩٩).

وَقَدْ مُدُحَ الله تَعَالَى مَن اسْتَجَابَ لَـذَلِكُ الأَدُبِ مِنْ الْمُوْمِنِينَ، فَقَالَ فِي مَعْرِضِ اللَّهُ ح: « وَعَبَادُ ٱلرَّحْكَنِ ٱلْآيِنِ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبُهُمُ ٱلْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلَنمًا ، (الضرقان: ٦٣)، وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا سَيَعُوا ٱللَّغُو ٱعْرَضُوا عَنَّهُ وَقَالُوا لَنَّا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ سَلَمُ عَلَيْكُمْ لَا نَبْنَعِي ٱلْجَلِهِلِينَ ، (القصص:

ثُمَّ تُوعُدُ اللَّهِ تَعَالَى الَّذِينَ لا يُـوْمِنُ ونَ فَقَالَ: «فَسَـوْفُ يَعْلَمُونَ »، وَالْعَلُومُ مَسْكُوتٌ عَنْهُ هُنَا، وَقَدْ صَرَّحَ بِهِ رَبِّنَا سُنْحَانَهُ فِي قَوْله: ﴿ قُلْ يَنْفُومِ أَعْمَلُوا عَلَى مَكَانَيْكُمْ إِنَّ عَنَمِلٌ فَسُوْفَ تَعْلَمُونَ اللهِ مَن يَأْتِيهِ عَذَابُ يُخْزِيهِ وَيَحِلُ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُقَيِّى (الزمر: ٣٩- ٤٠)، وَقَالَ تَعَالَى: ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِٱلْكِتَكِ وَمِمَّا أَرْسَلْنَا بِهِم رُمُسُلَنَا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ الْ الْأَغْلَالُ فِي أَعْتَنقهم وَالسَّلَاسِلُ نُتَحَبُّونَ ﴿ فَ لَلْمَيْدِ ثُمَّةً فِي ٱلنَّارِ يُسْجَرُون ، (٤ اغافر: ٧٠ ٧٢). نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ النَّارِ، وَنَسْأَلُهُ

والحمد لله رب العالمن.



الحمد لله الذي ألف بين قلوب المؤمنين، وجعلهم اخوة متحابين متراحمين، على الخير متعاونين، ، وللفحش والزور محتنيين، وعن أعراض اخوانهم ذايين ومدافعين، وأصلى وأسلم على خاتم النبيين وإمام المتقين، وعلى آله وصحبه والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، أما بعد،

الإسلامي: أنه مجتمع مودة وتراحم، وتكاتف وتلاحم، ومحية وتلاؤم، ولكن فيه من لا تحجزه مروءة ولا يردعه دين أو أدب، جرَّد لسانه مقراضًا للأعراض بكلمات تنضح فحشا، وألفاظ تنهش نهشا، يسرف في التجني على عباد الله بالسخرية واللمز، فهذا طويل وذاك قصير وهذا أحمق وذاك جهول، وكأنه قد وُكل

فمن أهم ما يميز المجتمع إليه تجريح عباد الله، ويزدادُ الأمر وتعظمُ البلية حين ترى عليه علامات اللوم وملامح الاحتشام، سيما الوجاهة، وهيئات العلماء، ومع هذا المظهر الخداء، يصم بالخوض في الباطل أذنى جليسه، لا يدع لأصحاب فضل فضلاً.. يحمل عليهم الحملات الشعواء أحياء وأموات ترى ما هذا الداء إنه «داءُ الفيعة»، قل أن تسلم منه المحالس، وبندرُ أن بنفك منه

مجتمع من المجتمعات، إلا من رحم ربي.

فالغيبة هي: الداء العضال، والسم الذي عند بعض الألسن أحلى من الزلال، وقد جاء الإسلام بتحريم الغيبة تحريمًا قاطعًا، وقد جعلها من أوتى جوامع الكلم صلى الله عليه وسلم عديلة قتل النفس، وغصب المال فقال صلى الله عليه وسلم: «كل السلم على السلم حرام، دمه وماله

وأعظم من ذلك وأجلَّ كلام ربنا عز وجل: ﴿ وَلا يَغْتُ بَعْضُكُم بِعَضًا أَيْفُ أَحَدُكُمُ أَن يَأْكُلَ لَحُمَ أَخِهِ مِنْنَا فَكُرْهُنُوهُ ، (الحجرات:١٧). فتأمل أخى المسلم رحمك الله هذا الأسلوب البليغ، في النهي المقرون بالمثال الذي يزيد الأمر شدة وتغليظًا، والعمل تقبيحًا وتشنيعًا، أَعْتُ أَحَدُكُ، أَن

وعرضه». (مسلم: ٢٥٦٤).

يَأْكُلَ لَحَمَ أَخِيهِ مَيْنًا فَكَرَهْتُمُوهُ »

فإن أكل لحم الإنسان من أعظم

ما يستقذر جبلة وطبعًا، بل

فكيف إذا كان ميتا وجيفة؟

عن عمرو بن العاص رضى الله

عنه: أنه مر على بغل ميت

فقال لبعض أصحابه: « لأن

يأكل الرجل من هذا حتى بملأ

بطنه، خيرٌ له من أن يأكل لحم

رجل مسلم». (صحيح الترغيب:

فسبحان الله، ما أعظم خطر

الغيية وما أشنع جرمها، ويا

سبحان الله، ما أكثر تساهل

التاس بها اليوم، حتى لكأنها

مائدة مجالسهم، والغبية ذات

أسماء ثلاثة، كلها في كتاب الله عز وجل (الغيبة والإفك

والبهتان)، فإذا كان في أخيك

ما تقول فهي الغيبة، وإذا قلت

فيه ما بلغك عنه فهو الافك،

وإذا قلت فيه ما ليس فيه فهو

وللمغتابين نسوق هذا الوعيد قال صلى الله عليه وسلم: «با

معشر من آمن بلسانه، وثم

يدخل الإيمان قليه، لا تغتابوا

المسلمين ولا تتبعوا عوراتهم،

فإنه من اتبع عوراتهم، يتبع الله

(الحجرات:١١).

.(ATA)

المهتان

محالسهم

وعن أبى بكرة رضى الله عنه

ما أعظم خطر الغيبة وما أشنع جرمها، وبا سبحان الله، ما أكثر تساهل الناس بها اليوم، حتى لكأنها مائدة

عورته، ومن يتبع الله عورته، يفضحه في بيته». (رواه أحمد: . (Y . / É

وعن أنس بن ماثك رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لما عُرج بي، مررت بقوم ثهم أظفار من نحاس يخمشون وجوههم وصدورهم فقلت: من هؤلاء يا جبريل؟ قال: هؤلاء الذين بأكلون لحوم الناس ويقعون في أعراضهم». (سنن أبي داود: ٤٨٧٨).

معنى: يخمشون: يخدشون ويحرحون.

قال: بينا أنا أماشي رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو آخذ بيدي، ورجل عن يساره، فإذا نحن بقبرين أمامنا، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنهما ليعذبان، وما يعذبان في كسير، وبلى، فأيكم يأتيني بجريدة؟» فاستبقنا، فسبقته فأتيته بجريدة، فكسرها نصفين، فألقى على ذا القبر قطعة، وعلى ذا القبر قطعة، وقال: «إنه يهون عليهما ما كانتا رطبتين، وما يعذبان إلا في الغيبة

والبول». (صحيح الترغيب: - (YAE)

وقال قتادة: ذكر لنا أن عذاب القير من ثلاث أثلاث: ثلث من الغيبة، وثلث من النول، وثلث من النميمة، وقال عمر رضي الله عنه: «عليكم بذكر الله، فإنه شفاء، وإياكم وذكر الناس، فانه داءً ..

ويقولُ بعض السلف: «الغيبة أشد من الزني، قيل: وكيف؟ قال: الرجل يزنى ثم يتوب، فيتوب الله عليه، وصاحب الغيبة لا يغفر له حتى بغفر له صاحبه». (كتاب الصمت: ص ١٦٤).

واغتاب رجل آخر عند بعض السلف، فتهره، فقال: «يا هذا، اياك ولوغ الكلاب». (الصمت: ص ۲۹۹).

ويقول الحسن رحمه الله: «إذا رأيت الرجل يشتغل بعيوب غيره، ويترك عيوب تفسه، فاعلم أنه قد مُكر به». (الصمت: ۱۹۸).

ويقول بعض السلف: «أدركنا السلف الصالح وهم لا يرون العبادة في الصوم والصلاة ولكن في الكف عن أعراض الناس.

ويروى أن معروفًا الكرخي رحمه الله إذا اغتاب عنده أحد قال: «يا هذا، اذكر الكفن والقطن والحنوط إذا وضعن عليك، (سيرأعلام التبلاء: ٣٤١/٩).

ويا سلوى لن اغتابهم الناس الستفادتهم من حسناتهم، يُروى أنه لما بلغ الحسن البصري أن رجلا اغتابه، أرسل إليه طبقًا من رطب، وقال له: «بلغني أنك أهديت إلى حسناتك- أي:

التوصل

بغيبتك لي- فأردت أن أكافئك عليها، فاعذرني، فاني لا أقدرُ على مُكافأتك على التمام». (احياء علوم الدين: ١٦٤/٣). وقبل لبعض الصالحين: لقد وقع فيك فلأن حتى أشفقنا عليك ورحمناك، قال: عليه فأشفقوا وإياه فارحموا. وقال رجل للحسن؛ بلغني أنك تغتابني، فقال: لم يبلغ قدرك عندى أن أحكمك في حسناتي.

#### أسباب ويواعث الغيبة

وإذا بحثنا عن الأسباب والبواعث لهذا المرض الخطير، وحدناها لا تعدو: ضعف الايمان، وقلة الوازء، وعدم الخوف من الله، فالذي يغتاب الناس يقول بلسان حاله: «أنا الكامل، والناسُ مخطئون، وأنا المحق، والناس ميطلون».

واعلم أخي الحبيب أنَّ المستمع

للغبية شربك للمغتاب، فقد قبل: أنَّ التصديق بالغيية غيية والساكتُ شريك للمغتاب، يقول ابن المبارك- رحمه الله-: «فرَّ من المغتاب فرادك من الأسد.

وكان ميمونُ بن سياه لا بغتابُ أحدًا ولا بدء أحدًا بغتاب أحدًا عنده، بنهاه فإن انتهى والا قام من المحلس.

فيا ترى أين هو المؤمن القوى الذي بابي أن يُغتاب أحدٌ في مجلسه؟ أين المؤمن الذي يأبي أن تسمع أذناه عبب أخبه السلم؟

أبن المؤمن الذي بريد أن يرد الله عن وجهه الناريوم القيامة؟ عن أبي الدرداء رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من رد عن عرض أخيه، رد الله عن وجهه النار دهم القيامة،. (صحيح الترغيب:

٢٨٤٨). وحسب المغتاب أنه بالغبية متعرض لسخط الله تعالى ومقته، وأنَّ حسناته تُنقل إلى من اغتابه ، وإن لم يكن له حسنات نقل البه من سيئات خصمه، فمن استحضر ذلك لم يُطلق لسانه بالغيية.

فيا أخي الحبيب: أمسك عليك لسانك، وليسعك بيتك، وابك على خطىئتك. (صحيح الترغيب: ٢٨٥٤). وسارع في رد المظالم.

عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لتؤدن الحقوق الى أهلها يوم القيامة حتى بقاد للشاة الحلحاء من الشاة القرناء». (مسلم: ٢٥٨٢).

وخذ بلسانك وقل: «با لسان: قل خيراً تغنم، واسكت عن شر تسلم، من قبل أن تندم».



عن عبيد الله بن أبي يزيد : أنه سمع ابن عباس، وسئل عن صيام يوم عاشوراء؟ فقال : « ما علمت أن رسول الله-صلى الله عليه

وسلم- صام يوما يطلب فضله على الأيام الا

هذا اليوم ، ولا شهرا إلا هذا الشهر- يعنى : رمضان ».

قال ابن قيم الحوزية في زاد المعاد ( ٢ / ٧٢ ): «فمراتب صومه ثلاثة :

- أكملها : أن يصام قبله يوم وبعده يوم -

- ويلى ذلك أن يصام التاسع والعاشر وعليه أكثر الأحاديث.

أخرجه البخاري (٢٠٠٦) ، ومسلم (٢٧١٨)، . ويلى ذلك إفراد العاشر بالصوم».

الله

كثيرا ما يصل الحال ببعض الأخيار أنهم يفكرون في اعتزال الناس، وذلك لفرط ما يلاقونه من معاناة في زمن الفرية، ثم ما يلبث الواحد منهم يوازن بين المسالح والمفاسد في هذا القرار، وأيهما أخير له، وأفضل لدينه، وفي هذا الشأن

#### د . مرزوق محمد مرزوق

يروى لنا الإمام البخاري في صحيحه بسنده إلى أبي سعيد الخدري رضى الله عنه قال: ير جَاءَ أَعْرَائِي إلى النَّبِي صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: يَا رُسُولُ اللَّهُ أي الناس خير؟ قال: رُجِل جَاهد بنفسه وماله ورجل في شعب من الشعاب يعبد ريه ويدء الناس منشره

#### عزو الحديث للكتب السنة:

كتاب الرقاق باب العزلة راحة من خلاط السوء (١٤٩٤) رواه البخارى في

قال حَدُثنا أَبُو الْيَمَانُ أَخْبُرُنا شُعَيْبٌ عَنْ الزَّهْرِي قَالَ حَدَثني عَطاءُ بْنَ يُزِيدُ أَنْ أَبَا سَعِيد حَدُثُهُ قَالَ قَيلَ يَا رَسُولُ اللَّه... وَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ يُوسُفُ حَدَّثنا الأوزاعي حَدَثنا الرَّهْرِي عَنْ عَطاء بن يَزيدُ اللَّيْثِيُ عَنْ أبي سَعيد الخدري فذكره،

ثم قال البخاري:

تَابِعَهُ الزُّبِيْدِيُّ وَسُلَيْمَانَ بْنُ كَثير وَالْنُعْمَانَ عَنْ الْزَهْرِي وَقَالَ مَعْمَرُ عَنْ الزهْرِي عَنْ عَطاءِ أَوْ غَبِيْد الله عَنْ أبي سَعيد عَنْ النّبِيّ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ وَقَالَ يُونَسُ

وَابْنَ مُسَاهِرِ وَيَحْيَى بَنَ سَعيد عَنْ ابْن شهَابِ عَنْ عَطاء عَنْ بَعْضُ أَصْحَابُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ عَنْ الْنَبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ وأخرجه في كتاب الجهاد (١٥/٤) (٢٧٨٦) باب أفضل الناس مُؤمن مُجَاهِدُ بِنفسِهِ وَمَالِهِ فِي سَبِيلِ

وأخرجه مسلم في كتاب الجهاد (باب فضل الجهاد والرياط) (۱۸۸۸و أبسوداوود في كتاب الجهاد في ثواب الجهاد (٢٤٨٧) (٣١٢/٢) وابن ماجة في باب العزلة ) ٣٩٧٨) والترمذي/ باب أي الناس أفضل (١٨٦/٤) ( (177.

والنسائي/فضل مَنْ يُجَاهِدُ فِيْ سَبِيلِ الله بِنفسه وَمَاله (٣١٠٥) ترجمة الإمام الزهري:

هوالإمام العلم محمد بن مسلم بن عبيدالله بن عبد الله بن شهاب بن عبد الله بن الحارث بن...، الامام العلم، حافظ زمانه أبو بكر القرشي الزهري المدنى نزيل الشام. وقد روى له الجماعة

ونحن إذ نترجم للإمام ابن شهاب فإنا نترجم له غير كونه إمام علم يتعلم من سيرته الكثير، لأن عليه مدار هذا الحديث كما رأيتم- فكل أسانيد الرواة تلتقي عنده-، ولأنه قد لمزه كثير من منكري السنة بأنه واضع للسنة، حيث إنه هو أول من دون السنة النبوية المطهرة، ومع هذا فترجمتنا له ليست كما يوافق ضوابط التراجم العلمية وأصولها، لكننا نستل من سيرته بعضا مما يدلل على هذا الهدف العلمي التربوي، ومن ذلك ما رواه الذهبي في السير في ترجمته للإمام الزهرى:

ففي علو همته وطلبه للعلم وملازمته وخدمته لشيوخه،

قال أبو الزناد: كنا نطوف مع النزهري على العلماء ومعه الألواح والصحف، يكتب كلما سمع.

وقال معمر عن الزهري، قال: مست رکیتی رکیه سعید بن المسيب (شيخه) ثماني سنين. وروى الزبير في " النسب " له: حدثني محمد بن حسن، عن

مالك، عن ابن شهاب، قال: الأحد قط: أعد على. كنت أخدم عبيدالله بن عبد الله، حتى إن كنت أستقى له الماء المالح، وكان يقول لجاريته من بالباب؟ فتقول: غلامك الأعيمش- فتظن أنى غلامه-وإن كنت لأخدمه حتى لأستقى له وضوءه. (وانظره في حلية الأولياء)

> وقال ابن أبى الزناد، عن أبيه، قال: كنا نكتب الحلال والحرام، وكان ابن شهاب يكتب كلما سمع، فلما احتيج إليه، علمت أنه أعلم الناس، ويصر عيني به ومعه ألواح أو صحف، يكتب فيها الحديث، وهو يتعلم يومئد.

وقال إسحاق بن محمد الفروى: سمعت مالكا يقول: دخلت أنا وموسى بن عقبة، ومشيخة على ابن شهاب، فسأله إنسان عن حديث، فقال: تركتم العلم، حتى إذا صرتم كالشنان (القرب البالية ) قد توهت، طلبتموه ؟ إ والله لا جئتم بخيرا أبدا. فضحكنا.

#### وفي قوة حفظه وتثبته واسناده للرواية وتوثيقه يروي الذهبي،

عن ابن وهب، عن الليث، كان ابن شهاب، يقول: ما استودعت قلبي شيئا قط فنسيته ....

قال عثمان الدارمي، حدثنا موسى بن محمد البلقاوي، سمعت مالكا، يقول: حدث الزهري بمئة حديث، ثم التفت إلى، فقال: كم حفظت يا مالك؟ (أي بمجرد سيماع مالك من الزهري) قلت: أربعين، فوضع يده على جبهته، ثم قال: إنا لله كيف نقص الحفظ!!

وعن معمر، عن الزهري: ما قلت

وروى محمد بن الحسن بن زيالة، عن الدراوردي، قال: أول من دون العلم وكتبه ابن شهاب.

قال الشافعي: قال ابن عيينة: حدث الزهري يومًا بحديث، فقلت: هاته بلا إسناد، قال: أترقى، السطح بلا سلم؟.

وبسنده إلى الزهري قال: لقد أدركت في المسجد سبعين ممن يقول: قال فلان، قال رسول الله، وإن أحدهم لو ائتمن على بيت مال، لكان به أمينا.

وعن توثيق علماء السلف له فيكاد يبلغ مبلغ التواتر في معناه: ينقل الذهبي عن عبد الوهاب الثقفي، عن يحيى بن سعيد

الأنصاري قال: قال عمرين عبد العزيز: ما ساق الحديث أحد مثل الزهري.

وعن أبي سلمة المنقري: حدثنا ابن عيينة، عن عمرو، قال: جالست ابن

عباس، وابن عمر، وجابرا، وابن الزبير، فلم أر أحدا أنسق للحديث من الزهري.

وعن بقية: عن شعيب بن أبي حمزة، قيل للحول: من أعلم من لقيت؟ قال: ابن شهاب، قيل: ثم من؟ قال: ابن شهاب، قيل: ثم من؟ قال: ابن شهاب.

وعن ابن المديني: دار علم الثقات على ستة، فكان بالحجاز الرهري، وعمروبن دينار، وبالبصرة قتادة، ويحيى بن أبي كثير، وبالكوفة أبو إسحاق والأعمش

وعن أبى صالح، عن الليث بن سعد، قال: ما رأيت عالما قط أجمع من ابن شهاب، يحدث في

الترغيب، فتقول: لا يحسن إلا هذا، وإن حدث عن العرب والأنسباب، قلت: لا يحسن إلا هـذا، وإن حـدث عـن الـقـرآن والسنة، كان حديثه

وعن صدقه وقوته فالحق وعدم مداهنته نجد ما برد كيد الكائدين وإدعاء الطاعنين في علمه وأنه وضع الحديث مداهنة للملوك فانظر إلى ما رواه الذهبي:

عن يعقوب السدوسي: حدثني الحلواني، حدثنا الشافعي، حدثنا عمى، قال: دخل سليمان بن يسارعلى هشام بن عبدالملك، فقال: يا سليمان: من الذي تولى كبره منهم؟ قال: عبد الله بن أبي ابن سلول، قال: كذبت، هو على، فدخل ابن شهاب، فسأله هشام، فقال: هو عبد الله بن أبي، قال: كذبت هو على، فقال: أنا أكذب لا أبا لك، فوالله لو نادى مناد من السماء، إن الله أحل الكذب ما كذبت، حدثني سعيد وعروة وعبيد وعلقمة بن وقاص، عن عائشة؛ أن اللذي تولى كبره عبد الله بن أبي، قال: فلم يزل القوم يغرون به، فقال له هشام: ارحل فوالله ما كان ينبغي لنا أن نحمل على مثلك، قال: ولم؟ أنا اغتصبتك على نفسى، أو أنت اغتصبتني على نفسي؟ فخل عنى، فقال له: لا (يعنى : لا نستغنى عنك).

وعن عبادته وعمله بعلمه وإنفاقه فحدث ولا حرج، فقد أفاض في ذلك الإمام الذهبي في ترجمته له في سير أعلام التبلاء فلتراجع لتمام الفائدة.

شرح عبارات الحديث

١- قوله: باب العزلة راحة للمؤمن من خلاط السوء: أي أن فقه البخاري للحديث هو أن العزلة راحة للمؤمن من الاختلاط بأهل السوء.

٢- قوله جاء أعرابي: يقول الحافظ ابن حجر «لم أقف على اسمه وأن أبا ذر سأل عن ذلك، لكن لا يحسن أن يقال في حقه اعرابی».

٣- قوله أي الناس خير؟؛ أي خير عند الله، وورد بألفاظ أخرى كقوله أي الناس أفضل؟ ٤- قوله: (قال رجل جاهد) هذا لا ينافي جوابه الآخرفي الإيمان أن خير الناس من سلم الناس من لسانه ويده ولا غير ذلك من الأجوية المختلفة لنفس السؤال لأن الاختلاف في ذلك بحسب اختلاف الأشخاص والأحوال والأوقات كما تقدم تقريره.

قلت: فالايتمسكن محب للخير بشعبة واحدة من شعب الخير تعلمها، فيقف عندها لا يتجاوزها، بل قد ينكر على غيره الذي تميز بشعبة أخرى فنقول كله خيروأعمال الخير واسعة، وكل ميسر لما خلق له، طالمًا أن الكل يعمل تحت مظلة

٥- قوله: «ورجل في شعب من الشيعاب.. إلىخ» بكسر الشين المعجمة الطريق في الجبل، ومسيل الماء، وما انضرج بين الجبلين، هو محمول على أنه من لا يقدر على الجهاد فيستحب في حقه العزلة ليسلم ويسلم غيره منه، يقول الحافظ: والذي يظهر أنه محمول على ما بعد عصرالنبي صلى الله عليه وسلم

٦- وقوله: «يعبد ريه ويدع الناس من شره»: يقول الحافظ: زاد مُسْلِمُ مِنْ وَجُهُ آخَرَ وَيُقِيمُ الصَّلاة وَيُؤْتِي الزِّكاة حَتَّى يَأْتَيَهُ الْيَقِينَ لَيْسَ مِنَ النَّاسِ إلا في خَيْر، وَللنَسَائِئُ مِنْ حَديث ابن عَبَّاسُ رَفْعَهُ: أَلَا أَخْبِرُكُمْ بِخَيْر النَّاسُ؟ رَجُلُ مُمْسَكُ بَعِثَانَ فرسه الحديث وفيه ألا أخبركم بالذي يُتلوهُ؟ رَجُل مُعْتَزِلُ فِي غنيْمَة يُـؤدي حَقَّ اللَّه فيها... وأخرجه الترمذي واللفظ له.

٧- فائدة : شيرح معنى قول البخاري: تابعه الزيئدي وَسُلِيْمَانَ بُنَ كَثِيرِ وَالنَّعْمَانُ عَنْ الزهري وقال معمر عن الزهري عَنْ عَطاء أَوْ عُبَيْدِ اللَّهِ عَنْ أَبِي سَعيد عَنْ النّبِيِّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ وَقَالَ يُونَسُّ وَابْنُ مُسَافِر وَيَحْيَى بْنُ سَعِيد عَنْ ابْنَ شَهَاب عَنْ عَطَاءِ عَيِنْ بَعْضُ أَصْحَابُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ النبئ صلى الله عليه وسلم

قلت: أي أن الأئمة الثلاثة: الزبيدي ( محمد بن الوليد السامى نسبة إلى زييد) وسليمان بن كثير، والنعمان ( بن راشد الجزري) ثلاثتهم، رووا الحديث عن الإمام أبن شهاب الزهري عن عطاء عن أبي سعيد الخدري به (متابعة لشعيب ) ورواه معمر( بن راشد ) عن الزهري شيخه كما رووه لكنه اختلف عنهم في عطاء شيخ الزهري فقال عَنْ الزهري عَنْ عَطاءِ أَوْ عُبَيْدِ اللَّهِ عَن أبي سَعيد به

وهذا الشك والتردد بين عطاء وعبيد الله (بن عبد الله ) هو من معمر كما أفاد ذلك الحافظ ابن حجر قائلا:

هو بن عبد الله بن عتبة كذا بالشك وكذا أخرجه أحمد عن عبد الرزاق، وقال في سياقه معمر يشك، وقد أخرجه مسلم عن عبد بن حميد عن عبد الرزاق عن معمر فقال عن عطاء بغير شك، وكذا وقع لنا بعلو في مسند عبد بن حميد ولم يشك في قوله. (فتح الباري لابن حجر -( 444/11

ثم قال البخاري: وقال يُونسُ وَابْنَ مُسَافِر وَيَحْيَى بْنَ سَعِيد عَنْ ابْنِ شَهَابِ عَنْ عَطَاءِ عَنْ بَعْض أَضْحَابُ النّبِيِّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهُ وَسُلُّمَ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

أي أن ثلاثتهم: الأئمة ( يُونسُ وَائِنُ مُسَافِرِ وَيَحْيَى بُنَ سَعِيد) رووه أيضا عَنْ ابْن شهَاب عَنْ عطاء لكنهم لم ينصوا على روايته عن أبي سعيد فقالوا: عَنْ بَغْضُ أَضْحَابِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ عَنْ النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهَذَا لَا يَتَعَارِضَ مع رواية الأئمة السابقين عن الزهري والتي نصوا فيها على الصحابي أبي سعيد كما قال الحافظ: (لأن الذي حفظ اسم الصحابي مقدم على من أبهمه). «وانظر شرح الحديث في: عمدة القاري شرح صحيح البخاري (۲۷٥/۳۳) ( فتح الباري- ابن حجر(۱۱/۱۳۲-۲۳۲)

#### مما يستفاد من الحديث:

إن أول ما يرد بالذهن ويستفاد من الحديث هو سوال يطرح نفسه: أيهما أفضل العزلة أو الاختلاط بالناس؟ وهي مسألة مهمة لما يتعلق بها من مصالح تتعلق بالفرد والحماعة،

وللجواب على هذا اختصارا في هذه الحلقة نحيل على جواب إمامين، واحد من القدامي، وواحد من القدامي، نتوسع في عرض مباحث مهمة تتعلق به، من خلال تراجم من خرجه من الأئمة في لقاء قادم ان شاء الله:

يقول الحافظ ابن حجر في الفتح (٣٣٢/١١): الْمُرَادَ بِخَيْرِيَّةِ الْعُزْلَةَ أَنْ تَقَعَ فِي آخر الزَّمَّانِ.

وَأَمَّا زَمَنُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَكَانَ الْجِهَادُ فَيهِ مَطْلُوبَا حَتَّى كَانَ يَجِبُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ أَدُا خَرَجَ كَانَ يَجِبُ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الرَّسُولُ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ غَازِيًا أَنْ يَخْرُجَ مَعَهُ إِلاَّ مَنْ كَانَ مَعْدُورًا.

وَأَمَّا مَنْ بَعْدَهُ فَيَخْتَلفُ ذَلكَ باختلاف الأخوال... وأما الاجتماء والافتراق بالأبدان فَمَنْ عَرَفَ الْأَكْتَفَاءَ بِنَفْسِهُ فِي حق مُعَاشِه وَمُحَافِظَة دينه فالأؤلى له الانكفاف عَنْ مُخَالِطُهُ النَّاسِ، بِشُرْطُ أَنْ يُحَافِظُ عَلَى الْجَمَاعَة وَالسَّلام وَالرَّدُ وَحُقُوقَ الْسُلَمِينَ، مِنَّ العيادة وشهود الجنازة، وَنُحُو ذلك، والطلوبُ إنما هُوَ تَرْكُ فُضُولِ الصَّحْبَةِ لمَّا فِي ذَلِكَ مِنْ شغل البال، وتضييع الوقت عَن المهمَّات، وَيَجْعَلُ الاجْتَمَاعَ بمنزلة الاحتياج إلى الغداء وَالْعَشَاءِ، فَيَقْتَصَرُ مَنَّهُ عَلَى مَا لا بُدُ لَهُ مِنْهُ، فَهُوَ أَرْوَحُ لَلْبَدُنَ وَالْقُلْبِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ ».

ثم يبرر لنا الحافظ ابن حجر سببا آخر للعزلة (هو في نظري) أهـم مما سبق، وذلك لاتهام المرء فيه نفسه، يقول: «وَقَالَ الْقُشَيْرِيُ فِي الرِّسَالَةِ طَرِيقُ مَنْ

آشَرَ الْعُزْلُةَ أَنْ يَعْتَقَدَ سَلاَمَةَ النَّاسِ مِنْ شَرِّهِ لَا الْعُكْسُ فَإِنَّ الْنَّاسِ مِنْ شَرِّهِ لَا الْعُكْسُ فَإِنَّ الْأَوَّلَ يُنْتَجُهُ اسْتَضْغَارُهُ نَفْسَهُ وَالثَّانِي صَفَةُ النَّتُواضِع، وَالثَّانِي شَهُودُهُ مُزَيَّةً لَهُ عَلَى غَيْرِه، وَهَدُه صَفَةَ المُتَكِبر، انتهى من الفتح. صفة المتكبر، انتهى من الفتح. ٢- شم يوافق ذلك ويفصله الشيخ ابن عثيمين رحمه الله يق الشيخ ابن عثيمين رحمه الله يق تعليقه على فهم الإمام البخاري وترجمته على الحديث قائلا:

(العزلة راحة من خُلاَّط السوء)، وصدق رحمه الله-؛ فإن العزلة راحة إذا لم يكن إلا اختلاطٌ مع أهل السوء، ولا شك أن الراحة خير من التعب، لا سيما التعب فيما لا يُرضي الله عزوجل.

وقد اختلف العلماء-رحمهم الله- أيهما أفضل العزلة أو الاختلاط بالناس؟

فقال بعض العلماء: (إن العزلة أفضل؛ لأنها أسلم لدين المرء) وقال بعض العلماء: (بل الاختلاط بالناس أفضل لما يُتوقع من أمر بمعروف ونهي عن منكر ودعوة إلى الخير، وغير ذلك والصحيح:

أن الاختلاط بالناس أفضل؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "المؤمن المذي يخالط الناس ويصبر على أذاهم خير من المؤمن الذي لا يخالط الناس ويصبر على أذاهم"، إلا إذا كان في الاختلاط شر على المرء في دينه، فحينئذ تكون العزلة غيراً، لكنها مُوقتُه، بمعنى: أنه إذا زالت الموانع اختلط بالناس؛ دعوة للخير، أمر بمعروف، نهي عن منكر، معرفة لأحوال الناس، عن منكر، معرفة لأحوال الناس، عن منكر، معرفة لأحوال الناس، عن منكر، معرفة لأحوال الناس،

المصالح الكثيرة،

والعزلة ينطوي الإنسان فيها على نفسه، وربما ينفتح عليه في هذه العزلة أبواب لا يستطيع سدها من الوساوس والتفكيرات السيئة حتى يذهب بذلك دينه ودنياه، ولهذا قيَّدها البخاري-رحمه الله- قال: (راحة من خلاط السوء)، يعنى: (لا مُطلقاً)، وقول من قال: (إن العزلة أسلم) فيه نظر؛ لأن كثيرا من الناس يبنون السلامة على التخلي عن الشيء، وهذا خطأ، فالتخلي عن الشيء قد لا يكون سلامة؛ لأنه إذا وجب عليك الخروج للناس والدعوة إلى الخيروالأمر بالمعروف والنهى عن المنكر لم تكن العزلة سلامة، بل تكون العزلة ندامة ومسؤولية واضاعة، فالتخلي عن الشيء ليس سلامة على كل حال، بل قد يكون فيه الندامة والملامة....

#### ثم يبين الشيخ من خلال شرحه وفهمه للحديث متى تكون العزلة أفضل؟ فيقول:.

وقوله صلى الله عليه وسلم: (ورجل في شعب من الشعاب يعبد ربه ويدع الناس من شره): يقول: وهذا في حال الفتن وحال الشر باختلاط الناس؛ فتكون خيراً من الاختلاط بالناس لما فالجهاد في حال مشروعيته-فالجهاد في حال مشروعيته-العزلة، والعزلة في حالة الفتنة والمترمن الاختلاط. انتهى. ولحديث صلة إن شاء الله. والحمد لله رب العالمين.

# درر البحارفي تحقيق ضعيف الأحاديث القصار



على حشيش

/ slue! /

٣٦٤- «اللهم إنك أخرجتني من أحبُ البلادِ إليَّ، فأسكِنِّي أحب البلادِ إليك، فأسكنهُ اللهُ اللهُ

الحديث لا يصح: أخرجه الحاكم في «المستدرك» (٣/٣) من حديث أبي هريرة مرفوعًا، وقال: «هذا حديث رواته مدنيون من بيت أبي سعيد المقبري»، فتعقبه الإمام الذهبي في «التلخيص» قال: «لكنه موضوع، فقد ثبت أن أحب البلاد إلى الله مكة، وسعيد لبس بثقة».

قلتُ: والحديث من طريق سعد بن سعيد بن أبي سعيد المقبري عن أخيه عبد الله، قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٣١١٠/١٢٠/٢): قال ابن عدي: «عامة ما يرويه لا يتابع عليه»، فقال الذهبي «لأن الكل عن أخيه عبد الله وعبد الله ساقط بمرة». اهـ.

ولذلك نقل الحافظ الذهبي في «الميزان» (٤٣٥٣/٤٢٩/٢) أقوال أئمة الجرح والتعديل في عبد الله؛ قال ابن معين: ليس بشيء، وقال الفلاس: منكر الحديث متروك، وقال يحيى بن سعيد: استبان لي كذبه في مجلس، وقال الدارقطني: متروك ذاهب، وقال أحمد: متروك، وقال الدخارى: تركوه». اه.

فائدة: تحقيق الحافظ الذهبي كما أوردناه آنفًا يشمل السند والمَّّنَ معًا، وفي هذا رد على فرية المستشرقين بأن علماء الحديث اقتصروا على نقد السند، هذا افتراؤهم لعدم تبحرهم: «مَا عَبُدُنَهُمُّ مَّا لَهُم بِنَالِكَ مِنْ عِلَمِّ إِنَّ عَمِّرُصُونَ » (الزخرف،٢٠).

٣٦٥- «عليُّ أمير البررة، قاتل الفجرة، منصورٌ من نصره، مخذول من خذله، ثم مدَّ بها صوته». الحديث لا يصح: أخرجه الحاكم في «المستدرك» (١٢٩/٣) من حديث جابر بن عبد الله مرفوعًا، وقال: «هذا حديث صحيح»، فتعقبه الحافظ الذهبي في «التلخيص» قال: «بل والله موضوع، وأحمد كذاب فما أجهلك على سعة معرفتك». اهـ.

قلت: وأحمد هذا: هو أحمد بن عبد الله بن يزيد المؤدب أبو جعفر، قال ابن عدي في «الكامل» (٣٢/١٩٢/١) كان ساحرًا يضع الحديث». اهـ. ثم أخرج له هذا الحديث وقال: «وهذا حديث منكر موضوع».ا هـ.

٣٦٦- «لا يزال الرجل يذهب بنفسه حتى يُكتب في الجبارين فيصيبه ما أصابهم». الحديث لا يصح، أخرجه الترمذي في «السنن» (ح٢٠٠)، والطبراني في «المعجم الكبير» (٣١/٧) (ح٥٤٢٠) بلفظ: «يتكبر ويذهب بنفسه» من حديث سلمة بن الأكوع مرفوعًا وعلته عمر بن راشد، قال النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٤٧٤): «عمر بن راشد اليمامي ليس بثقة»، اه.

وقال الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (٤٨١٥/٦٥/١٤): «قال الجوزجاني: سألت أحمد بن حنبل عنه فقال: لا يسوي حديثه شيئًا». اهـ، وفي «سؤالات أبي إسحاق إبراهيم بن الجنيد» (٨٥٢) للإمام يحيى بن معين قال: سمعت يحيى يقول: عمر بن راشد اليمامي ليس بشيء». اهـ.

٤٦٧ - «مَن شرّ الناس منزلة مَن أذهبَ آخرته بدنيا غيره».

الحديث ليس صحيحًا: أخرجه ابن ماجه (ح٣٩٦٦)، وأبو نعيم في «الحلية» (٦٥/٦) من حديث أبي هريرة مرفوعًا وعلته شهر بن حوشب، قال الحافظ الذهبي في «الميزان» (٣٧٥٦/٢٨٣/٢)؛ روى النضر بن شميل عن ابن عون قال: إن شهرًا تركوه، وقال النسائي وابن عدي: ليس بالقوي، وقال أبو حاتم: لا يحتج به، وقال الدولابي: شهر لا يشبه حديثه حديث الناس، وقال ابن عدى: شهر لا يحتج به ولا بتدين بحديثه. اهـ.

وعلة أخرى: عبد الحكم بن ذكوان، قال الذهبي في «الميزان» (٤٧٥٣/٥٣٦/٢): عبد الحكيم بن ذكوان بصري عن شهر لا أعرفه. اهـ.

٣٦٨- «يأتي على الناسِ زمانٌ يستحلُّ فيه السُّحتُ بالهدية، والقتلُ بالموعظةِ، يقتلُ البريء ليوعظُ به العامةُ». اهـ.

الحديث لا يصح: أورده العراقي في «تخريج الإحياء» (١٥٤/٢) وقال: «لم أقف له على أصل». اهـ.

٣٦٩- «مَن قرأ سورةَ ، وإِذَا جَاءَ نَصْلُ (النصر ١٠) أُعطِيَ مِن الأَجرِ كَمَن شَهِدَ مع محمدٍ يومَ فتح مكة ..

الحديث لا يصح: أخرجه الثعلبي في تفسيره المسمى: «الكشف والبيان» (٣٨٨/١٠)، والواحدي في «الوسيط في تفسير القرآن المجيد» (٥٦٦/٤)، وأورده البيضاوي في «أنوار التنزيل وأسرار التأويل» (٣٤٤/٥)، والزمخشري في «تفسير الكشاف» (٤٤٦/٤) واللفظ له من طريق سلام بن سليم، عن هارون بن كثير عن زيد بن سالم عن أبيه عن أبي أمامة عن أبي بن كعب مرفوعًا.

قال الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (٢٦٣٧/٢٢٢/٨): «سلام بن سليم روى عن هارون بن كثير أحد الضعفاء روى عنه «فضائل القرآن»، وقال عبد الرحمن بن خراش؛ كذاب، وقال الجوزجاني: غير ثقة». اهـ. وفي «سؤالات إبراهيم بن الجندي للإمام يحيى بن معين» (٨٧١)؛ قال: سألت يحيى بن سلام بن سليم الطويل المدائني؟ فقال: ليس بشيء. اهـ.

وفي رواية ابن طهمان عن يحيى بن معين (٣٧٨) قال: «سلام الطويل ليس بثقة»، وقال النسائي في «الضعفاء الصغير» في «الضعفاء الصغير» «عن زيد القمى، تركوه». اهه.

وعلة أخرى: هارون بن كثير مجهول، وعلة ثالثة زيد بن سالم عن أبيه نكرة، ذكره الحافظ ابن حجرية «اللسان» (٢١٨/٦) (٨٨٧٦/٢٠)، ثم قال: «ووقع ية بعض طرقه زيد بن أسلم، وهو تحريف، والصواب زيد بن سالم».

إنَّ الحمد لله، نحمـده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيِّئات أعمالنا، من يهـده الله فلا مُضِلَّ له، ومن يضلل فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.. أما بعد:

#### محمد عبد العزيز

#### اعداد

#### مشروعية النذر:

وقال: «إِنَّ ٱلأَبْتِرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسِ كَاتَ مِرْاجُهَا كَافُورًا ﴿ عَنَا يَشْرَبُ يَهَا عِبَادُ ٱللَّه يُفَجِّرُونَهَا تَشْجِيرًا ﴿ فَهُونَ وَالنَّذِ وَعَافُونَ يَوْمَاكَانَ شُرُّهُ مُسْتَطِيرًا » (الإنسان: ٥-٧).

فجعله الله تعالى من أخص صفات المؤمنين التي يمدحون بها.

والنذر قرية من القرب وعبادة قديمة قال الله عز وجلْ: « إذْ قَالَتِ أَمْرَاتُ عِمْرَنَ رَبِّ إِنِّ نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُمْرَّا فُتَعَبِّلٌ مِنْ إِنِّ نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُمْرَّا فُتَعَبِّلٌ مِنْ إِنِّ إِنَّ أَنْتَ ٱلنَّبِيعُ ٱلْعَلِيمُ » (آل عمدان: ٣٥).

فنذرت امرأة عمران ما في بطنها لله، ورجت منه القبول.

وأمر الله . تعالى . مريم بنذر الصمت . وهذا يدل على مشروعيته في شريعتهم . فإذا رأت من البشر أحدًا فسألها عن ولدها أخبرته بذلك.

قَالُ الله. تعالى .: «فَإِمَّا نَوْنَ مِنَ ٱلْبَشَرِ أَلُهُ مُرَدُّ لِلرَّحْنَى صَوْمًا فَلَنْ أَلْمَشَرِ أَخَدَا فَقُولَ إِنِي نَذَرْتُ لِلرَّحْنَى صَوْمًا فَلَنْ أَكُومً إِنْسِيمًا » مريم: ٢٦

#### تعريف النذر:

النذر: إيجاب المكلف على نفسه، ما لم يجب عليه بأصل الشرع. والمكلف: البالغ، العاقل، الفاهم للخطاب، المختار، العالم بحكمه. فغير البالغ، والمجنون، والغافل عن الخطاب: كالنائم والناسي والساهي، والمكره، والجاهل بحكمه، لا يجب عليهم الوفاء به، لو أوجبوه على أنفسهم.

وأما الكافر لو نذر فإنه يجب عليه الوفاء به، وهو في ذمته لو أسلم لحديث ابن عمر- رضى الله عنهما- أن عمر سأل النبي- صلى الله عليه وسلم- قال: كنت نذرت في الجاهلية أن أعتكف ليلة في المسجد الحرام؟

قال: «فأوف بنذرك». رواه البخاري (۲۰۳۲)، ۲۰۶۷)، ومسلم (۲۸۹۷).

#### الحكم العام للندر:

نذر الطاعة المطلق مستحب على الصحيح، ولذا امتدح الله الوفاء به، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ لِيُقْشُواْ فَنَكُمُهُمْ وَلَيُطَّوَّقُواْ مِالْبَيْتِ وَلَيَطَّوَّقُواْ مِالْبَيْتِ المِحِجِ ٢٩ المُتَسِيقِ » المحجِ ٢٩

وإنما يكره النذر المعلق، الذي يعلقه الناذر على تحقق شرط،

فصار كعقد المعاوضة، وهذا قادح في نية القرية الخالصة.

عن ابن عمر . رضي الله عنهما. قال: نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن النذر، وقال:

«إنه لا يرد شيئًا، وإنما يستخرج به من البخيل» رواه البخاري (٦٦٠٨)، ومسلم (١٦٣٩).

#### أحكام النذر وصوره:

للنذر أحكام يمكن إجمالها بتصور أقسامه، ويمكن تقسيم النذر إلى ثلاثة أقسام إجمالاً باعتبارات مختلفة.

القسم الأول: باعتبار حال الناذر: وينقسم إلى قسمين:

١. تذرالرضى

وحكمه يعرف (بمتعلقه من التقسيم القادم).

٢ . نذر اللجاج (الغضب)، وسمي بذلك لأن اللجاج والغضب يحملان عليه غالبًا.

وهو كل نذرينذره الكلف يريد به منع النفس من فعل شيء أو تركه أو تأكيد شيء لا يريد بذلك وجه القربة على التحقيق، كأن يقول؛ إن فعلت كذا، أو تركت كذا فعليً لله صوم كذا، أو صلاة كذا.

وحكمه: أنه لا يجب الوفاء به

sace 1878 a. - Itale 970 - Ilmin Italiams elliceago

高

وكفارته كفارة يمين على الراجح، عن عمران بن حصين . رضى الله عنه . أن النبي . صلى الله عليه وسلم . قال: «لا نذر في غضب، وكفارته كفارة يمين. ، رواه النسائي (٣٨٤٦)، وأحمد (٤٣٣/٤)، وأبو داود الطيالسي (۸۷۸)، وهو بما ندر. حديث ضعيف فيه مُحَمَّدُ بْنُ الزيير الحنظلي وقد رواه عن أبيه

> عن عمران. قَالَ أَبُو عَبْدِ الرَّحْمَنِ النسائي؛ «مُحَمَّدُ بْنُ الزَّبَيْرِ ضَعِيفَ لا يَقُومُ بمثله خُجَّةً، وَقَدَ اخْتَلفَ عَليْهِ فِي هذا الحديث».

وقال: " وقيل: إن الزبير لم يسمع هذا الحديث من عمران بن حصين

وهي فتوي أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، فزينب بنت أم سلمة، وحفصة، وابن عمر، رضي الله عنهم، أمروا ليلي بنت العجماء بالتكفير عن بمينها مع نذرها للعتق والصدقة، وهما قريتان؛ لأنها لم ترد بهما التيرر (الطاعة)، وإنما أرادت مجرد حمل النفس على الفعل.

قال ابن قدامة في المغنى (۲۱/۱۳): «إذا أخرج النذر مخرج اليمين، بأن يمنع نفسه أو غيره به شیئا، أو یحث به علی شیء مثل أن يقول: إن كلمت زيدًا، فلله على الحج، أو صدقة مالي، أو صوم سنة. فهذا يمين، حكمه أنه مخير بين الوفاء بما حلف عليه، فلا يلزمه شيء، وبين أن يحنث، فيتخير بين فعل المنذور، وبين كفارة يمين، ويسمى نذر اللجاج والغضب، ولا يتعين عليه الوفاء به،

وقال الصردفي في المعاني البديعة (٤١٤/١)؛ «مُسْأَلُة؛ عندُ الشافعيُ وعمر وابن عَبَّاس وأبي هريرة

وعائشة وحفصة وأم سلمة وأحمد واسْحَاق إذا نذر قرية في لجاج أو غضب، فإن قال؛ إن كلمت فلانا فلله على صلاة، أو صدقة مالي، أو مالي في سبيل الله، أو صدقة فهو بالخياربين كفارة بمين وبين الوفاء

وعند عطاء يلزمه كفارة يمين، وله إسقاطها بأن يفي بما نذر إن كان أكثر من الكفارة، وإن كان أقل لم يكن له ذلك، وهو قول الشافعي

وعند أبى حنيفة يلزمه الوفاء يما نذر بكل حال، وهو قول للشافعي أيضاء

#### القسم الثاني: باعتبار متعلق التذره

وينقسم إلى ثلاثة أقسام إجمالا: ١ . نذر الطاعة (سواء كانت واجبة عند من قال بجوازه، مثل أن يقول: لله عليَّ أن أصلي، أو أصلي فِي أُوِّلِ الوقت، أو مستحبة كصوم أو صلاة أو صدقة أو نحوها...)

حكمه: يجب الوفاء به إذا كان تحت الطاقة والسعة والقدرة، ولايجب الوفاء به إن خرج عنها، وكفارته كفارة يمين.

٢ . نذر المنهي عنه (سواء كان معصية كنذر شرب الخمر،أو نذر المرأة صوم أيام حيضها، أو مكروها كنذر صيام يوم الجمعة مفردًا) حكمه: لا يجوز الوفاء به، قال ابن حزم في مراتب الإجماع (ص ٢٥٩ الإجماع رقم: ١٠٠٧ بترقيمي): «واتفقوا أن من ندر معصية، فإنه لا يجوز له الوفاء بها.

واختلفوا أيلزمه لذلك كفارة أم

قلت: وفيه الكفارة لتعلق الإيجاب بالنفس عند ابن عباس وابن مسعود وعمران بن حصين وسمرة

بن جندب رضى الله عنهم، وهو مذهب الحنفية وهو الراجح.

. لحديث عائشة . رضى الله عنها - قالت: إن رسول الله - صلى الله عليه وسلم. قال:

"لا نذرية معصية، وكفارته كفارة اليمين» رواه النسائي (٣٨٣٤)، (قال الألباني: صحيح).

- وعن ابن عباس أن رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم . قال: رمن نذر نذرًا لم يسمه فكفارته كفارة يمين

ومن ندر ندرًا في معصية فكفارته كفارة يمين

ومن نذر نذرًا لا يطيقه فكفارته كفارة يمين

ومن نذر نذرًا أطاقه فليف به، رواه أبو داود (۳۳۲۲)

قال أبو داود؛ روى هذا الحديث وكيع وغيره عن عبد الله بن سعيد بن أبي الهند أوقفوه على ابن عباس.

وذهب الجمهور المالكية والشافعية ورواية عن أحمد إلى أنه لا كفارة فيه وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تىمىة.

لحديث عائشة- رضى الله عنها-: قالت: سمعت رسول الله- صلى الله عليه وسلم- يقول:

من ندر أن يطيع الله فليطعه، ومن ندر أن يعصيه فلا يعصه، أخرجه البخاري (٦٦٩٦، ٦٧٠٠)، وأبو داود (۳۲۸۹)، والترمذي (۱۵۲۲)، والنسائي (۳۸۰۲)، واين ماچه (۲۱۲۱).

وليس في حديث عائشة . رضي الله عنها . ذكر للكفارة، وأيضا هذا النذريجب على الناذر ألا يفي به، فلا ينعقد أصالة.

قال الصردية في المعاني البديعة (١٤/١): «مَسْأَلَةً: عَنْدُ الشَّافَعِيُّ نذرت أن أضرب على رأسك بالدف. قال: «أوفى بنذرك».

قالت: اني نذرت أن أذبح بمكان كذا وكذا ـ مكان كان بذيح فيه أهل الحاهلية..

قالت: لا.

قال: «لوثن». قالت: لا.

قال: «أوفي بنذرك». رواه أبه داود (MMIY).

٣ ـ نذر الماح، كأن ينذر المشي أو

حكمه: لا بجب الوفاء به، وليس فيه كفارة على الراجح.

لحديث عقبة بن عامر ـ رضى الله عنه . قال: ندرت أختى أن تمشى إلى بيت الله، وأمرتنى أن أستفتى لها النبي- صلى الله عليه وسلم-فاستفتيته

ولتركب». رواه البخاري (١٨٦٦)،

وفي رواية: نذرت أختى أن تمشى الى ست الله حافية.

فلم يأمرها- صلى الله عليه وسلم-بوفاء ولا كفارة.

وعن ابن عباس قال: بينا النبي-صلى الله عليه وسلم- يخطب، إذا هو برجل قائم، فسأل عنه؟ فقالوا: أبو إسرائيل نذر أن يقوم ولا يقعد، ولا يستظل، ولا يتكلم،

فقال النبي- صلى الله عليه وسلم-: «مره فليتكلم، وليستظل، وليقعد، وليتم صومه.» رواه البخاري (٦٧٠٤)، وأبو داود .(٣٣..)

فأبو إسرائيل نذر أمورًا أربعة، . أن يضحى في الشمس فلا يستظل، وهذا ليس مشروعًا. . الصمت عن الكلام كله الماح

ومالك وبعض الصحابة والتابعين اذا كان المنذور لأحله معصية لم ينعقد، ولا يلزمه كفارة يمين.

قال: «لصنم».

وعند أبى حنيفة وأحمد واسحاق ومن الزُّبُديَّةُ النَّاصِرِ بِلزَمِهُ كَفَارَةً

- ومن نذر العصبة النذر للمشاهد

والقيور، وهذا من الشرك الأكبر

- وأما النذر لله عند القبور أو في

الأماكن التي بذبح فيها لغير الله

فهو من ذرائع الشرك لذا ورد النهي

عن ثابت بن الضحاك قال: نذر

رجل على عهد النبي . صلى الله عليه وسلم . أن ينحر إبلا بيوانة،

فأتى النبي ـ صلى الله عليه وسلم

. فقال: إنى نذرت أن أنحر إبلا

فقال النبي . صلى الله عليه

وسلم ـ هل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية يعبد؟

قال: هل كان فيها عيد من

قال النبي . صلى الله عليه وسلم .:

«أوف بنذرك، فإنه لا وفاء لنذر في

معصية الله ولا فيما لا يملك ابن

آدم. ، حديث صحيح، رواه أبو داود

وبوانة: هي هضبة من وراء ينبع قريبة من ساحل البحر، واسم

موضع بأسطل مكة، والأول هو

أما إن تقرر التوحيد، واندرست

هذه العبادات التي كانت يتقرب

بها لغير الله، فإنه يجوز الذبح

هنالك لحديث عبد الله بن عمرو

بن العاص . رضى الله عنهما . أن

امرأة أتت النبي-صلى الله عليه

وسلم- فقالت: يا رسول الله إني

المراد، والله أعلم.

«مان»

سوانة؟

قالوا: لا.

أعبادهم؟

قالوا: لا.

·(4414)

ئىس بعينه ونحوه.

فقال عليه السلام: «لتمش ومسلم (٤٣٣٩).

ويصوم.

وغيره، وهذا ليس مشروعًا ك شرعنا.

- أن يقوم فلا يقعد، وهذا ليس مشروعًا التعبدية في غير الصلاة. - ونذر أن يصوم، وهذا هو المشروء فيما ندر.

فأمره . صلى الله عليه وسلم . بالشروع منها، ورد عليه باقيها.

وهل يجوز له الوفاء بالماح؟ الاحاية: نعم، لحديث عبد الله بن عمرو السابق، ولحديث بريدة . رضى الله عنه . قال: خرج رسول الله-صلى الله عليه وسلم- في بعض مغازيه فلما انصرف جاءت حاربة سوداء فقالت: يا رسول الله: إنى كنت نذرت إن ردك الله سالمًا أن أضرب بين بديك بالدف وأتغنى.

فقال لها رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: «إن كنت ندرت فاضربي والا فلا ».

فجعلت تضرب فدخل أبو بكر وهي تضرب، ثم دخل على وهي تضرب، ثم دخل عثمان وهي تضرب، ثم دخل عمر فألقت الدف تحت استها ثم قعدت عليه.

فقال رسول الله- صلى الله عليه وسلم-: «إن الشيطان لبخاف منك يا عمر إنى كنت جالسًا وهي تضرب فدخل أبو بكر وهي تضرب، ثم دخل على وهي تضرب، ثم دخل عثمان وهي تضرب، فلما دخلت أنت يا عمر ألقت الدف». رواه الترمذي (٣٦٩٠)، وقال: هذا حدیث حسن صحیح غریب من حديث بريدة.

القسم الثالث: باعتبار اللفظ وهو ينقسم إلى أربعة أقسام إجمالا، ١-ندرما لم يسم (ندراليهم) كأن يقول: لله على نذر، ولا يسميه. حكمه: فيه كفارة بمين لحديث

الوفاءيه.

ابن عباس السابق.

لنذر المقيد، كأن يقول: لله علي نذر كذا، ويذكر متعلقه سواء طاعة أو منهي عنه أو مباح.

حكمه: حكم متعلقه وقد سبق. ٣ . النذر المنجز: وصورته في المثال

 الندر النجز: وصورته في المثال السابق، وحكمه، حكم متعلقه كما سبق.

 النذر المعلق: وصورته أن يقول مثلاً إن حدث كذا فلله عليً نذر كذا.
 حكمه: مكروه كما سبق، ويجب الوفاء به إن كان نذر تبرر (طاعة) تحت الطاقة والسعة وإلا ففيه كفارة بمين.

#### والخلاصة

أن النذر الذي يجب الوظاء به: ندر الرضى للقُرب التي تحت الوسع سواءً كان منجَزاً أو معلقاً، فإن طراً عليه ما يعجزه عن الوظاء كمرض لا يرجى برؤه أو شيخوخة أو نحوها، فكفارته كفارة يمين.

وعدم الوفاء بالنذن محرم.
قال تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مَنْ عَنهَدَ اللّهُ لَهِنْ الْمَنْ اللهِ اللّهُ لَهِنْ الْمَنْ اللّهِ اللّهُ لَهِنْ الْمَنْ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

من نذر نذرًا من جنس القربات المالية كالصدقة، أو المالية البدنية كالرحج والعمرة، أو الصوم خاصة من العبادات البدنية المحضة، جاز الوفاء عنه بنذره، أما الصلاة من العبادات البدنية فلا يجوز بإجماء.

عن ابن عباس- رضي الله عنهما-

أن امرأة من جهينة جاءت إلى النبي- صلى الله عليه وسلم- النبي- صلى الله عليه وسلم- فقالت: إن أمي نذرت أن تحج، فلم تحج حتى ماتت أفأحج عنها؛ قال: نعم، حجي عنها، أرأيت لو كان على أمك دين أكنت قاضيته؟ اقضوا الله، فالله أحق بالوقاء». رواه البخاري (١٨٥٢).

وعن ابن عباس- رضي الله عنهما-أن امرأة أتت رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ فقالت: إن أمي ماتت وعليها صوم شهر؟

فقال: أرأيت لو كان عليها دين أكنت تقضينه؟

قالت: نعم.

قال فدين الله أحق بالقضاء. رواه البخاري (١٩٥٣)، ومسلم (١١٤٨). قال النووي في شرح مسلم (١٤٤/٤):

واختلف العلماء فيمن مات وعليه صوم واجب من رمضان، أو قضاء أو ندر أو غيره، هل يقضى عنه؟

وللشافعي في المسألة قولان مشهوران:

أشهرهما: لا يصام عنه، ولا يصح عن ميت صوم أصلاً.

والثاني: يستحب لوليه أن يصوم عنه، ويسح صومه عنه ويبرأ به الميت، ولا يحتاج إلى إطعام عنه. وهذا القول هو الصحيح المختار الذي نعتقده، وهو الذي صححه محققو أصحابنا الجامعون بين الفقه والحديث لهذه الأحاديث الصحيحة الصريحة.

وأما الحديث الوارد " من مات وعليه صيام أطعم عنه " فليس بثابت، ولو ثبت أمكن الجمع بينه وبين هذه الأحاديث بأن يحمل على جواز الأمرين، فإن من يقول بالصيام يجوز عنده الإطعام، فثبت أن الصواب المتعين تجويز

الصيام، وتجويز الإطعام، والولي مخير بينهما.

- والمراد بالولي القريب، سواء كان عصبة أو واردًا أو غيرهما

- هذا تلخيص مذهبنا في المسألة، وممن قال به من السلف: طاووس والحسن البصري والزهري وقتادة وأبو ثور، وبه قال الليث وأحمد وإسحاق وأبو عبيد في صوم النذر دون رمضان وغيره.

. وذهب الجمهور إلى أنه لا يصام عن ميت لا نذر ولا غيره، حكاه ابن المنذر عن ابن عمر وابن عباس وعائشة، ورواية عن الحسن والزهري، وبه قال مالك، وأبو حنيفة، قال القاضي عياض وغيره: هو قول جمهور العلماء، وتأولوا الحديث على أنه يطعم عنه وليه.

وهذا تأويل ضعيف، بل باطل، وأي ضرورة إليه وأي مانع يمنع من العمل بظاهره مع تظاهر الأحاديث، مع عدم المعارض لها. قال القاضي وأصحابنا:

و أجمعوا على أنه لا يصلى عنه صلاة فائتة.

. وعلى أنه لا يصام عن أحد في حياته، وإنما الخلاف في الميت. والله أعلم.»

#### فاندة

هذا ما يسره الله فإن كان صوابًا ففضل من الله، وإن كان خطأ فمني ومن الشيطان والله ورسوله بريئان منه، والله من وراء القصد وهو يهدي السبيل.



# حوارمع الرئيس العام لأنصار السنة المحمدية الدكتور عبدالله شاكر الجنيدي بشأن الأحداث الجارية

في مطلع عام هجري يهل علينا، ولا يعلم ما فيه إلا علامُ الغيوب، ندعو الله العلى القدير أن يكون عام خير ووحدة ونصر وتمكين لمصرنا الغالية، ولأمتنا الإسلامية، التي تعيش فترة زمنية من أحلك فتراتها

وكذلك تمر مصرنا الغالية بمنعطفات خطيرة، تجعل الإنسان منا يترقب ما حوله، متابعًا الأحداث والمنعطفات والتقليات، فكان لزامًا علينا أن نستجلي الكثير من هذه الأمور في حواريتسم بالشفافية، وذلك من خلال حديثنا عن الكثير مما يدور بخلد كل مسلم، أو من كان يتوق إلى التعرف على آراء ومواقف جمعية أنصار السنة، نستجلي الحقائق، ونتعرف على المواقف والآراء من خلال حوار مع السنول الأول عن جمعية أنصار السنة المحمدية، الرئيس العام الدكتور عبد الله شاكر الجنيدي، حيث دار الحوار التالي:

## جمال سعد حاتم

رنيس التحرير

# أنصار السنة جماعة دعوية ليس لها علاقة بالأمور

التوحيد؛ نعلم من خلال تصريحاتكم وكتاباتكم المختلفة أنكم دائمًا ترددون أنكم جمعية دعوية لا علاقة لها بالمارسات السياسية، فهل ما زلتم تتبنون هذا الاتجاه مع ما ترونه من متغيرات على الساحة؟

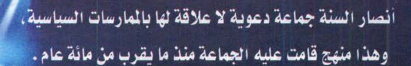
يقول الرئيس العام: إنَّ ما أعلناه وتفضلتم بذكره من بيان (أننا جماعة دعوية لا علاقة لنا بالممارسات السياسية) إنما هو منهج وأصل، عليه قامت دعوتنا المباركة، منذ نشأتها من قرابة المائة عام، وعليه فهذا الأصل بالنسبة ثنا ثابت من الثوابت، ثذا ظلت الجماعة على هذا المنهج لم تغيره منذ نشأتها مع مرور المجتمع من حولها بمتغيرات شتى، وليس أدل على ذلك ما حدث من حولنا من أحداث في الفترة الزمنية الماضية، والتي عشناها جميعًا، وتهافت الناس فيها على تعاطى السياسة وممارستها، وظللنا نحن على منهجنا الذي

أعلناه مرازًا، لم نغيره، بل وأكدنا على هذا المنهج في هذه الفترة فأعلنا أننا لن نؤسس حزيًا، ولن ندعم أحزابا، فنحن جمعية دعوية، وهذا الوقت (كما تعلمون) كانت ممارسة السياسة كلأ للجميع، حتى سمعنا عن نوادر في أناس شاركوا فيها لم يخطر ببالنا أن لأمثالهم بها

إذن؛ فهذا الأصل نتبناه عن قناعة حتى نكاد نقول: إنه من ضرورات دعوتنا.

#### التحليل والتحريم حق خالص لله عز وجل التوحيد: وهل بعدكم عن الممارسات السياسية،

وإصراركم على هذا يعنى أنكم تحرمونها؟ ويرد الدكتور عبد الله شاكر قائلا: أولا: لفظ (تحرمونها) يحتاج إلى تعديل، فيمكنك أن تقول سائلا: (تفتون بتحريمها؟) فنحن لا نحرم ولا نحلل، ولا يحق لنا، ولا لغيرنا أن يفعل ذلك، فالتحليل والتحريم إنما هو تشريع وهو حق خالص لله عز وجل، أما الفتوي فهي مجرد اظهار لحكم الله عز وحل الذي حكم يه،



لذا فإن هذا المفتي إنما هو عبد لله عزوجل، الإرهاب بشتى صور ينقل شرع الله للناس، لذا فله ضوابط وأصول بمحاولات هدم مصر دين الله إلا بعلم، وبما يوافق أصول وضوابط المارسات السياسية؟ النتوى عند أهل العلم، فالمفتي الذي يبلغ ويجيب الدكتور عبد الناس الحلال والحرام، إنما يبلغ عن الله عز وجل، لأجل هذا قد وسم الإمام ابن القيم من نعماها أن لا يقوم بهذه المهمة أنه يوقع عن الله في الأرض، على لسان الأمين العافق فعنون لكتاب له بعنوان «إعلام الموقعين عن يفهم من معناها أن لا وبالعالمين» ومن هنا فإننا نناشد من يتعرضون المناي يستغل الدين الفتي يستغل الدين عن تحصيل علمي مؤهل بشروطها، وأسبابها، الحقيقة مخالف لديم ومراعاة التخصص، وإجازة أهل العلم لهم معتد على حق الإنسان بذلك.

بيساد اليس معنى أننا لا نمارس السياسة أننا نرى تحريمها أبدًا، ولكن باختصار شديد نحن دعاة إلى الله، والداعي لابد أن يكون على مسافة واحدة من الجميع، ليتمكن من إيصال الدعوة إليهم، ولا شك أن السياسة تحمل التباين والاختلاف في وجهات النظر، فضلا عن أنها متغيرة، وبالتالي فإن الذي يمارس السياسة من الدعاة لا شك أنه سيخسر شريحة كبيرة من الناس تختلف معه في وجهة النظر السياسية، فتصعب عليه مهمة وعوتهم، والتي هي مهمته الأساسية، هذا فضلاً عن أننا لا نحسن السياسة، والذي لا يحسن الشيء أفضل له أن يبتعد عنه، حتى يحسن الشيء أفضل له أن يبتعد عنه، حتى يحسن الشيء أفضل له أن يبتعد عنه، حتى لا يضر نفسه ويضر غيره.

## نرفض الإرهاب بشتى صوره وندعو للاستقرار والمحافظة على الأمن

التوحيد: تذكرون أنكم لا علاقة لكم بالمارسات السياسية، ثم إننا نجد لكم من

آن لآخر بعض البيانات التي تدينون فيها الإرهاب بشتى صوره، وأنكم لن تسمحوا بمحاولات هدم مصر، أليس هذا نوعًا من المارسات السياسية؟

ويجيب الدكتور عبد الله: أولاً: أود أن أوضح العبارة التي تفضلتم بذكرها وهي قولنا: (لن نسمح بمحاولات هدم مصر) هي عبارة نشرت على لسان الأمين العام في بعض الجرائد، ولا يفهم من معناها أن لنا من السلطة التي بها نقاوم هذه الجماعات الإرهابية، ولكن معناها أننا سنقاومهم دعويًا ببيان الحق للناس، وأن الذي يستغل الدين استغلالاً خاطئاً لهدم البلد، وتقويض أمنها واستقرارها، هو في البلد، وتقويض أمنها واستقرارها، هو في الحقيقة مخالف لدين الله مخالفة صريحة، معتد على حق الإنسان في أمنه، فكيف يتسنى للعبد أن يعبد الله عز وجل وهو غير آمن؟!

ثانيا، إن ديننا وشريعتنا الغراء جاءت لتحصيل المصالح وتكميلها، وتعطيل المفاسد وتقليلها، فأينما وجدت المصلحة فثمَّ شرع الله، لذا جاءت الشريعة لتحافظ للناس على دينهم، وأنفسهم، وعقولهم، وأعراضهم، وأموالهم، فكل محارب لهذا مانع له، هو في الحقيقة محارب للدين.

ومما سبق يتبين أن إدانتنا للإرهاب بشتى صوره، ومواطنه، ودعوتنا للاستقرار، والمحافظة على الأمن بما يتناسب مع إمكانياتنا كدعاة، هي من صميم الدين الذي نتعبد به لربنا، والذي يحكم جميع مناحي الحياة، وهذا لا علاقة له بالمارسات السياسية من قريب ولا من بعيد.

#### ليس لنا مرشحون لجلس الشعب

التوحيد: إذن: ومن قبيل منهجكم هذا في المحافظة على مصلحة البلد هل ستشاركون في المحافظة على مصلحة المحافظة المحافظ

ندين الأرهاب بشتى صوره، وندعه للاستقرار والحافظة على الأمن. فديننا وشريعتنا قد حاءت لتحصيل المصالح، وتعطيل المفاسد.

> الانتخابات البرلمانية من خلال مرشحين من أنصار السنة؟

ويرد فضيلته بنبرة تخلو من الهدوء قائلا قولا واحدًا لا يحتمل التفكير والتأويل: لا ليس لنا مرشحون لجلس الشعب، ولا نسمح بذلك، والسبب بسيط جدًا؛ هو أننا نرى أن هذه المشاركة هي ممارسة سياسية، تتعارض مع طريقنا الذي اخترناه، وهو الدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة، والتي هي على مسافة واحدة من الجميع، وهذا لا يعني السلبية، فنحن سنشارك، ولكن سنشارك كمواطنين، لنا حق اختيار القوى الأمين، الذي نتوسم فيه العمل لتحقيق مصالح البلاد والعياد

المارسات السياسية تعطل الدعوة إلى الله عزوجل التوحيد: ذكرتم أنكم لا مرشحين لكم، ولا تسمحون بذلك، ولكن الواقع قد يتعارض مع كلامكم، فقد سمعنا عن مرشح أو أكثر على المقاعد الفردية ممن ينتسبون لأنصار السنة فما تعليقكم؟

وبحبب الدكتور عبد الله: نحن حمعية دعوية تدعو إلى الكتاب والسنة، والدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة، والوصول إلى تحقيق الحكمة من الخلق من عبودية الإنسان لربه بأبسر الطرق، تأسيًا بالنبي صلى الله عليه وسلم، لذا فقد منَّ اللَّه علينا واقتنع بمنهجنا كثير من الناس، بل وصاروا دعاة إلى الله ينفس هذا المنهج الذي اقتنعوا به، فصار انتسابهم لأنصار السنة من هذه الوجهة، ولكن مثلهم مثل أي مواطن قد يرى من نفسه القدرة على خدمة بلده في هذا المجال، ونحن في هذا لا نجرمه، ولكن ننصحه بالإعراض عن

هذا؛ لأن ذلك يتعارض مع منهجنا الدعوى، فإن استحاب فيها ونعمت، والا كان عمله شخصيًا يتحمل مسئوليته وحده، ولا يعير عن منهجنا، حتى لا ينسب الى الحمعية أي ممارسات سياسية تعطل دعوتها الى الله.

#### لتشابه الأحداث، نتكلم أحيانا، ونسكت أخرى

التوحيد؛ بعض الناس يقولون أنكم تتكلمون وتخرجون ببيانات في بعض المواقف، ثم تسكتون عن مواقف أخرى ينتظرون كلامكم فيها، فينكرون عليكم هذا، فما تعليقكم؟

يقول الدكتور عبد الله: أولا: نحن دعاة الي الله، ومن مهام الداعية بيان صحيح الدين للناس تجاه ما يحدث حوله من أحداث، لكن ليست هذه هي كل مهام الداعية، بل هي جزء بسيط من مهامه، فمهمته الأولى هي كما ذكرت سالفًا، هي دعوة الناس العامة الشاملة للعمل بالكتاب الكريم وصحيح السنة النبوية المطهرة، بالحكمة والموعظة الحسنة، وسلوك أيسر الطرق لتحقيق ذلك، لذا فإننا ننشط أحيانا في بعض المواقف، فنيين للناس موقف الاسلام تجاه بعض الأحداث، ثم ننصرف بعد ذلك إلى مهامنا الدعوية الأساسية، ولو أننا تتبعنا كل الأحداث ما استطعنا أن نمارس مهامنا الدعوية؛ لأنك كما تعلم وترى تجد أن الأحداث بومية ومتلاحقة، لكننا نحرص عندما نبين من أن لآخر أن يكون بياننا عامًا شاملا صالحا لما حدث، أو ما قد يحدث، على قدر استطاعتنا؛ لأن ما نتكلم به هو دين، والدين قواعده وأصوله ثابتة ولتشابه الأحداث ومراعاة باقى المهام نتكلم أحيانا ونسكت أخرى. بين الله المسعلة بعظاه الأ

التوحيد: البعض يفسر سكوتكم هذا نوع من

640



أنصار السنة ليس لها مرشحون لجلس الشعب، ولا ندعم أحداً بعينه، ونحن نرى هذه المشاركة هي ممارسة سياسية تتعارض مع طريقنا الدعوى الذي اخترناه.

### التعاون بين أنصار السنة وبين الأزهر والأوقاف قائم على مر العصور

التوحيد: ذكرتم أنكم مصرح لكم رسميًا من الدولة بمعاونة وزارة الأوقاف في مهمتها الدعوية، فكيف يتفق هذا مع ضوابط الوزارة وشروطها، فيمن يمارس مهام الدعوة إلى الله؟ ألا ترون فيها عائقًا لكم، وحائلاً دون تحقيق هذا التعاون؟

يقول الدكتور عبد الله: إن المطلع على تاريخ الجماعة منذ نشأتها يجد هذا التعاون والاتفاق والتسديد بين الجمعية وبين وزارة الأوقاف المعنيين بالدعوة إلى الله، بل وقبل ذلك مع شيوخ الأزهر الشريف وعلمائه، الذين هم شيوخ الأوقاف والدعاة إلى الله في جميع أنحاء بلدنا العامر، وليس أدل على ذلك في وقتنا الحاضر من تصريح وزارة الأوقاف، بل وترحيبها بفتح معاهد إعداد الدعاة الخاصة بالجمعية في جميع أنحاء الجمهورية تحت اشرافها ومساعدتها لناء

#### التحذير من أصحاب الأفكار المنحرفة

التوحيد: انتقالا من دوركم داخل البلد إلى دوركم الدعوى، وتاريخكم على المستوى الإسلامي عمومًا، ألا ترون أن إنكاركم للأفكار والعمليات الإرهابية في بياناتكم المختلفة والتى اطلعنا عليها لايتناسب مع دوركم العلمي والدعوي على مستوى العالم الإسلامي؟

يقول الدكتور عبد الله شاكر: نحن كجمعية دعوية نشأت وترعرعت وكتب الله لها القبول والانتشار في رحم دولتنا المصرية، نرى أن من منهجها في الدعوة إلى الله أننا كما ندعو الناس إلى توحيد ربهم عز وجل، واتباع سنة نبيهم صلى الله عليه وسلم، فانتا تدعوهم

أنواع التخاذل، فما تعليقكم؟ نقول لهم: نحن نحيكم في الله، ونحمد غيرتكم على دينكم، لكن الغيرة والمشاعر التي لا تنضبط بشرع الله عز وجل، قد تنحرف بصاحبها إلى طريق لا يعلمه إلا الله، فشرع اللَّه بعيد عن الانفعالات الحماسية، والمشاعر غير المنضبطة، وما ضل من ضل من الفرق الا ىمثل هذا.

إذن.. نقول لهؤلاء الأفاضل: قلوبنا مفتوحة للجميع، واسمعوا منا، لا تسمعوا عنا، ونحن نرحب بكم في أي وقت، وشرع الله يسعنا جميعًا، والحمد لله، ونحن إذ ننصح لغيرنا فإننا نشكر ونرحب بمن يسدى إلينا النصح، أو يهدي لنا عيبًا، لكن شريطة أن يكون تحت مظلة الشرع.

التوحيد: تذكرون أنكم جمعية دعوية مهمتكم الدعوة إلى الله، ألا ترون أن هذه المهمة قد تعطلت بسيطرة الأوقاف على كل مساجد البلد ؟

يقول الدكتور عبد الله: بداية نحن نتحفظ على كلمة «سيطرة»؛ لأن الأوقاف لا تسيطر على بيوت الله، ولا يسيطر عليها أحد، ولكن وزارة الأوقاف تشرف على المساجد، وهذا دورها ووظيفتها، وهي الأمانة التي سيسألها الله عنها، ونحن كجمعية دعوية تحتسب دورها الدعوى إلى الله، نرى أننا مكملون لهم في دورهم، فهم الجهة المكلفة رسميًا بهذا الدور من قبل الدولة، ونحن الجهة الأهلية المتطوعة المصرح لها رسميًّا من جهة الدولة، بالعاونة والتعاون مع وزارة الأوقاف في القيام بهذا الدور للوصول في النهاية إلى تحقيق المصلحة الشرعية على أكمل وحه.



الغيرة والمشاعر التي لا تنضبط بشرع الله عز وجل، قد تنحرف بصاحبها إلى طريق لا يعلمه إلا الله، فشرع الله بعيد عن الانفعالات الحماسية والمشاعر غير المضبطة.

> للمحافظة على بلدهم، لذا كانت عنايتنا ببلدنا التي نحيا نحن عليها، وتحيا هي في قلوينا، لكننا ومع هذا لا ننسى ولا نهمل- على قدر وسعنا- التحذير من مثل هذه الأعمال الإرهابية، والأفكار المنحرفة، التي قد تقع في أي قطر من الأقطار الإسلامية لأننا نرى أن انكار مثل هذه الأفكار، والتحذير منها هو واجب شرعى، ومطلب ديني، ومن الثوابت المنهجية العقدية التي لا تتغير ولا ترتبط بقطر دون آخر، ومن أمثلة؛ ذلك ما كتيناه مرارًا عن هؤلاء الذين سموا أنفسهم بالدواعش، الذين أباحوا لأنفسهم قتل السلمين وغيرهم، واستباحوا أموالهم، وأعراضهم، وديارهم، أي دين دعاهم إلى هذا، كما كتبنا وحذرنا مرارًا من الأفكار التكفيرية، والتي هي الأصل الذي أوصل مثل هؤلاء، ومن على شاكلتهم، إلى ما وصلوا إليه من انحراف وضلال، لكننا مع هذه الكتابات والصيحات التحذيرية نعترف بتقصيرنا وضعفنا، والله نسأل أن يعيننا على القيام بما يحمه ويرضاه.

> > علاقتنا بفروعنا تتسم بالترابط المبني على الحية في الله ووحدة النهج

التوحيد: ذكرتم أنكم اتفقتم مع وزارة الأوقاف على استمرار معاهدكم الدعوية في جميع فروعكم، وهل في ظل هذه المتغيرات لا زالت سيطرتكم على الفروع مستمرة؟

يقول الدكتور عبد الله شاكر؛ نحن لا زئنا نتحفظ على كلمة سيطرة، فنحن لا سيطرة لنا على أحد، ولكن يمكنك أن تقول؛ علاقتكم بالفروع تحافظون عليها؟ عندئذ أقول؛ علاقتنا بأبنائنا وإخواننا في الفروع هي علاقة تتسم بالترابط المبني على الحب في الله، وذلك لأنها مبنية على الاعتقاد، وعلى المنهج

الواحد، المنبثق من الكتاب والسنة، ونحن في ظل هذه المتغيرات التي نجدها على الساحة لا نرى من علاقتنا بفروعنا إلا أنها تزداد ترابطًا يومًا بعد يوم، ذلك لشعورهم ولتأكدهم كل يوم من صحة المنهج الذي اعتقدوه، ودعوا إليه وليس أدل على ذلك من التواصل المستمر مع كل الفروع والمشورات التي تأتي من إخواننا وزياراتنا لهم أو زيارتهم لنا بين الحين والآخر، على قدر المستطاع.

#### مجلة التوحيد لسان حال أنصار السنة ومنبرها الدعوي والإعلامي

التوحيد: والآن وبخصوص مجلة التوحيد، يشاع أن الأعداد الشهرية التي تطبعونها تراجعت عما كانت عليه من قبل، وبعض الناس يرجع هذا التراجع إلى موقف وزارة الأوقاف مؤخرًا من المجلة، وبعضهم يرجعه إلى تقاعس بعض الفروع عن توزيع المجلة، فما تعليقكم على هذا؟

يقول د. عبد الله: أولاً: مجلة التوحيد هي لسان حال الجمعية، وهي من أهم منابر الدعوة إلى الله، التي من الله علينا بها، والحمد لله الصحافة الإسلامية في أنصار السنة عمرها الآن يزيد على التسعين عامًا في بلدنا العامر، وهو منهج الجماعة الذي أشرنا إليه في غير ما موطن.

ثانيًا: هذه المجلة الرسمية نحرص على ايصالها إلى أغلب الجهات الرسمية في بلدنا (شهريًا) ساعد على ذلك ما نجده من ترحيب، وتشجيع، وثناء من هذه الجهات على مجلة التوحيد وعلى منهجها، إذن فدعوى أن لوزارة الأوقاف موقفًا، كان سببًا أو عائقًا أمام انتشار المجلة غير صحيح، ونجد من إخواننا في الوزارة كل ترحيب وثناء، فجزاهم الله خيرًا.



أنصار السنة حذرت مرارا وتكرارا من أصحاب الأعمال الإرهابية. والأفكار المنحرفة التي تقع في مصر أو في أي قطر من الأقطار الإسلامية. فالتحذير منها واجب شرعي ومطلب ديني.

ثالثا: إن مثل هذه الشائعات التي ذكرتموها في صدر سؤالكم، والتي تتردد على ألسنة البعض تجعلني أقول: إن المجتمع المصري كما أنه مجتمع مملوء بالنفوس الطيبة المحبة للخير والاستقرار، فقد تجد فيه بعض النفوس التي تحب وتسعى لنشر الشائعات، وما ذكرته أنت هو من قبيل ذلك، فالله نسأل لنا ولهم الهداية والرشاد.

رابعًا: أما فيما يخص الفروع، فإخواننا في الفروع بَشرٌ، يعتريهم ما يعتري البشر، من النشاط أحيانًا، وعكسه أحيانًا أخرى، ولعلك تلحظ الأحداث المتسارعة والمستجدات على الساحة في الجتمع الذي نعيشه، فلعل هذا كان سببًا في تقاعس بعضهم عن نشاطهم الذي كانوا عليه من قبل، في توزيعهم لجلتهم، لسان حالهم المعبرة عن منهجهم، ونحن إذ نذكر ذلك فإننا نذكر إخواننا وأبناءنا في الفروء بأهمية عودتهم إلى سابق نشاطهم، من نشر هذه المجلة الدعوية الهامة، التي تدعو إلى توحيد الله عز وجل، واتباع رسوله صلى الله عليه وسلم، والدعوة إلى ذلك بالحكمة والموعظة الحسنة، واتباع أيسر الطرق لتحقيق ذلك، والتي هي-ولا شك- بمثابة الصدقة الجارية، نسأل الله العظيم أن يجعلها في ميزان حسناتنا جميعًا. خامسًا (وأخيرًا)؛ فبشأن تراجع الأعداد

عمومًا، فَهذا ليس في مجلة التوحيد فحسب، بل هي ظاهرة في الصحف المقروءة عمومًا، حيث إن كثيرًا من الصحف العالمية المشهورة قد توقفت، وأغلقت أبوابها في ظل تأثير عوامل كثيرة، وتقنيات حديثة، حدَّت كثيرًا من إقبال الناس على المطبوعات المقروءة، إضافة إلى الأحداث المتلاحقة في أنحاء العالم، والتي جعلت الناس يهتمون أكثر بالتقنيات الإعلامية الأخرى السريعة في نقل الأحداث،

ولم يعد هناك وقت كاف للقراءة، بل أصبح العزوف سمة لكثير من الناس في العالم أجمع، إلا من رحم ربي، ومع هذا فإن استقراءنا للأحوال، وتتبعنا لهذه الظاهرة في الصحف عامة نجد أن مجلتنا هي من أفضل المجلات وأوسعها انتشارًا، ولا أتجرأ فأقول؛ أفضلها على الإطلاق، ومع هذا وذاك فإننا بحمد الله بصدد إعداد خطة قوية شاملة، لإعادة المجلة لسابق عهدها وأفضل إن شاء الله، ونسأل الله التوفيق للجميع لما يحبه ويرضاه.

#### نصيحة توجهونها إلى شعب مصر (عامة) وأنصار السنة (خاصة)

التوحيد: وأخيرًا: هل من نصيحة للشعب المسري (عامة) وأبنائكم في أنصار السنة (خاصة)؟

يقول الدكتور عبد الله: نصيحتنا للمسلمين (عمومًا) هي تقوى الله عز وجل، فهي وصية الله للأولين والآخرين، قال تعالى: «وَلَقَدْ وَصَّيْنًا الله للأولين والآخرين، قال تعالى: «وَلَقَدْ وَصَّيْنًا الله لليه أُوثُوا الْكِسَبُ مِن قَبلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ اتَّقُوا الله (النساء: ١٣١).

وللشعب المصري (خاصة): المحافظة على بلدكم، واستقرارها، فمناخ الاستقرار هو مناخ لازم لعبادة الله عز وجل، وعمارة الأرض، ففضل بلدكم عليكم كبير.

وأخيرًا: لأبناء الجمعية: حافظوا على جمعيتكم الدعوية، التي من الله عليكم بها، وعلى منهجها المبارك، الذي أسسها عليه علماؤها الأوائل، وعلى مجلتكم التي هي لسان حال أنصار السنة والناطقة باسمها.

نسال الله العظيم رب العرش الكريم أن يرزقنا وإياكم البر والتقوى، وأن يحفظ بلادنا، وبلاد المسلمين من كل مكروه وسوء، إنه ولي ذلك والقادر عليه.

وَالْحُمِّدُ لَلَّهِ قَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ حَاعِلِ الْلَائِكَةِ رُسُلاً أُولِي أَخْنِجَةٍ مُثْنَى وَثُلاّتَ وَرُبَاءَ فِي الْخُلُق مَا يَشَاءُ انْ اللَّهُ عَلَى كُلْ شَيْء قَدِينٌ (فاطر:١)، والصلاة والسلام على نبينا محمد الذي أرسله ريه هادياً ومنشراً ونذيراً وداعياً إلى الله باذنه وسراحاً منبراً أما يعد:

#### صلاح نجيب الدق

#### اعداد/

فإن الأخلاص هو أساس قبول الأعمال الصالحة عند الله تعالى فالعبادة بدون إخلاص عبادة مردودة على صاحبها. من أجل ذلك أحست أن أذكر نفسي واخواني الكرام بحقيقة الاخلاص وبعض ثمراته في الدنيا والأخرة.

معنى الاخلاص:

فأقول وبالله التوفيق:

الإخلاص في اللغة:

الأخلاصُ: مُشتق من مادة خلص ومعناها تَنْقِيَةُ الشِّيْءِ وَتَهُدُينُهُ. (مقاييس اللغة لاين فارس حاصا٠٠)

الخالص: الصَّافِي يُقَالَ: خُلصَ الماءُ مِنْ الْكَدُرِ: أَيْ أَصْبَحَ صَافِياً. (الصباح المنير للفيومي صـ١٧٧)

الاخلاص في الشرع؛

الأخلاص: هُوَ أَنْ يَقْصِدُ الْسُلُّمُ بعمله رضا الله تعالى والتقرب اليه وحده. (مدارج السالكين لاين القيم ح ٢ص ١٩)

عدد مشتقات كلمة الاخلاص في القرآن: و المالية المالية

جاءت كلمة الاخلاص بمشتقاتها المختلفة في القرآن الكريم ثلاثون مرةً. (العجم الفهرس لألفاظ الفرق بين الأخلاص والصدق:

(١) الصدق أصلُ؛ وهو الأول، والاخلاص فرعُ؛ وهو تابع.

القرآن ص ۲۳۸)

(٢) الاخلاص لا يكون الا بعد الدخول في العمل، وأما الصدق فيكون بالنبة قبل الدخول في العمل. (التعريفات للحرحاني (1800

الإخلاص وصية رب العالمن:

(١) قَالَ الله تَعَالَى: (وَمَا أُمُوا الله لِعَبُدُوا أَلَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِينَ ) (السينة: ٥) (٢) قال سيحانه لنسنا صلى الله عليه وسلم: (قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وتحياى ومُمَافِ يَلْهِ رَبِ ٱلْعَالَمِينَ (١١٠) لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أَمْرَتُ وَأَنَا أُوَّلُ ٱلْمُسْلِمِينَ (الأنعام: ١٦٢ (: ١٦٣)

(٣) وقال الله تعالى: (تَتَرِيلُ ٱلْكِتَبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْمُتَكِيمِ أَنَّ إِنَّا أَنْزَلْنَا ٓ إِلَّكَ ٱلْكِتَنُ مَالُحَقِ فَأَعْبُدُ اللَّهُ مُخْلِصًا لَّهُ ٱلدِّبَ (أَنَّ) أَلَا فَهُ ٱلدِّنُّ ٱلْخَالِمُ ۗ وَٱلَّذِينَ

التَّخَذُوا مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِكَاءَ مَا نَعَبُدُهُمُ إِلَّا لِيُقْرَبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَيِّ إِنَّ اللَّهَ يَعَكُمُ بَيْنَهُمْ فَي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ إِنَّ ٱللَّهَ لَا تَهْدِي مَنْ هُوَكُنْدِبُ كَفَارٌ) (الزمر: ١:٣) (٤) وقال حل شأنه: (قُلْ إِنَّ أُمْرُتُ أَنَّ أَعْدُ ٱللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ ٱللَّهِنَ (١١) وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ وَلَ ٱلْمُسْلِمِينَ ) (الزمر: ١١: ١٧)

(٥) قال سُبحانه: ( هُوَ ٱلَّذِي يُرِيكُمُ ءَاينتِهِ- وَيُنزَكُ لَكُمْ مِنَ ٱلسَّمَا و رِزْقاً وَمَا مُنَذَكِّهُ إِلَّا مَن يُنْتُ (٣) فَأَدْعُوا ٱللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِينَ وَلَوْ كُرهُ ٱلْكَنفُرُونَ ) (غافر:۱۳:۱۳)

(٦) وقال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلْحَقُّ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُوَ فَادَعُوهُ مُعْلَصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ أَفْتُمْذُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ) (غافر: ٦٥) الأخلاص من صفات الأنبياء:

(١)قال الله تعالى: ( وَأَذَكُّرْ عِنْعَمَّا إِنَّ هُمَّ وَاسْحَنَّ وَمُقُوبَ أَوْلِي ٱلْأَبْدِي وَٱلْأَبْصَادِ (اللَّ إِنَّا لَخَلَصْتُهُم بِخَالِصَةِ ذِكْرَى ٱلدَّارِ (١٠) وَلِنَّهُمْ عِندُنَا لِّمِنَ ٱلْمُصْطَفَيْنَ ٱلْأَخْيَارِ) (ص: ( EV : 50

(۲) وقال سنحانه عن بوسف صلى الله عليه وسلم (وَرُودَتُهُ أَلْقَي هُوَ فِي بَنْتِهَا عَن نَّفْسِهِ، وَغَلَّقَتِ ٱلْأَثُواَبَ

١٤٣٧ هد - الحدد ٢٩٩ - السنة التقامسة والاربعون

وَقَالَتَ هَيْتَ لَكَ قَالَ مَعَاذَ اللهِ إِنَّهُ, رَيِّ الْحَسَنَ مَثُوائُ إِنَّهُ, رَيِّ الْخَلِيمُونَ الْظُلِيمُونَ وَهُمَّ يَهَا لَوْلَا أَنْ زَمَا رُهُونَ رَيِّهِ عَلَيْكُ الطَّلِيمُونَ بَرُّهُ هَمْ يَهَا لَوْلَا أَنْ زَمَا بُرُهُنَ رَيْهٍ حَكَذَٰلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّونَ وَالْفَحْشَاءُ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُتَخْلَصِينَ ) مَقَالًا وَلَا الْمُتَخْلَصِينَ ) مَقَالًا عَلَيْ اللّهُ فَلَيْ الْمُتَخْلَصِينَ ) وَالْفَرْدُ فَيْ اللّهُ اللّهُ فَلَيْ فَيْ اللّهُ فَلَيْسِينَ ) مَقَالًا مُقَالًا اللّهُ فَلَيْسَادِهُ وَالْفَالِينَا الْمُتَعْلَمِينَ ) وَالْفَرْدُ فَيْلِينَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

(٣) وقال جَلَّ شانه: (وَاَذَكُرُ فِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

الإخلاص شرط لقبول الأعمال الصالحة: قال الله تعالى: (فَنَكَانَ يَرَجُواْ لِقَاءَ رَبِهِ، فَلْيَصْلَ عَمَلًا صَلِاحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِهِ،

أَحَدًا) (الكهف: ١١٠) قال الإمامُ ابنُ كثير (رحمه الله): هَذَانَ زُكْنَا الْعَمَلِ الْتَقَبَّلِ. لاَ بُدَّ أَنْ يَكُونَ خَالِصًا لِلْه، صوابُا عَلَى شرِيعَةِ رَسُولِ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ

(تفسيرابن كثير جاصه ٢٠٥) (١) عن عُثمَانَ بُن عَفَّانَ قال: قال رسُولِ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَنْ بَنَى مَسْجِدًا يَبْتَغِي بِه وَجُه اللَّه بَنَى اللَّه لَهُ مَثَلَهُ فَيَّالُحِيْةَ.

. (البخاري حَديثُ ٤٥٠ / مسلم حديث ٥٣٣)

(٢) عَنْ أَبِي مُوسَى الأشعري قَالَ: جَاءَ رَجُلُ إَلَى النّبِيُ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ الرَّجُلُ: يُقَاتِلُ حَمِيَّةً، وَيُقَاتِلُ رَيَاءَ (لَيراه وَيُقَاتِلُ رَيَاءَ (لَيراه النّاس ويثنوا عليه)، فَأَيِّ ذَلكَ فِي النّاسِ الله ؟ قَالَ: «مَنْ قَاتِلَ لَتَكُونَ كَلَمُةُ الله هِيَ العُلْيَا، فَهُوَ فِي سَبِيلِ

(البَخاري حديث: ٧٤٥٨/مسلم حديث: ١٩٠٤)

رُّ عَنْ أَبِي أُمَامَةَ الْبَاهِلِيُ قَالَ: جَاءَ رَجُلُ إِلَى النَّهِ الْبَاهِلِيُ قَالَ: عَاءَ رَجُلُ إِلَى النَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فقالَ: أَرَأَيْتُ رَجُلاً غَزَا يَلْتَمِسُ الأَجْرَ وَالذَّكْرَ، مَالِهُ؟ فقال رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لاَ شَيْءَ لَهُ» فَأَعَادَهَا ثَلاثَ مَرَات، وَلاَ شَيْءَ لَهُ» فَأَعَادَهَا ثَلاثَ مَرَات،

الإخلاص والمتابعة ركنا عمل المرء ، لايقبل الله تعالى عمالاً سقط منه أحد الركنين .

66

يَقُولُ لَهُ رَسُولُ اللّهِ صَلّي الله عَلَيْهِ
وَسَلّمَ، ﴿لا شَيْءَ لَهُ، ثُمْ قَالَ: ﴿إِنّ
اللّهُ لا يَقْبَلُ مِنَ الْعَمَلِ إلا مَا كَانَ لَهُ
خَالِصًا، وَابْتُغَي بِهِ وَجَهُهُ» (حديث حسن صحيح) (صحيح النسائي للألباني جـ٢ص٣٨٣)

### نبينا صلى الله عليه وسلم يحثنا على الإخلاص:

(١) عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ، صَلَّى, اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: «تَكَفَّلَ اللَّهِ لَمْنْ جَاهَدُ فِي سَبِيلِهِ، لا يُخْرِجُهُ إلا الجِهَادُ فِي سَبِيلَهَ، وَتَصْدَيقُ كَلَمَاتِهِ بَأَنْ يُدْخِلُهُ الجَنَّةِ، أَوْ يَرْجِعَهُ إِلَى مَسْكَنه الَّذِي خَرَجَ مِنْهُ، مُعَ مَا نَالَ مِنْ أَجْرَ أَوْغَنيمَةً،

(ُالْبِخَارِي حَدِيثُ: ٣١٢٣ /مسلم حديث: ١٨٧٦)

(٢) عَنْ أَنْسِ بْنِ مَائِكِ، قَالَ: قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَمَنْ طَلَبَ الشَّهَادَةَ صَادِقًا، أَعْطِيَهَا، وَلَوْ لَمْ تُصِبْهُ، (مسلم حديث، ١٩٠٨)

(٣) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالٍَ: قَالَ رَسُولُ الله صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ، "قَالَ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى: أَنَا أَغْنَى الشَّرَكَاءِ عَنِ الشُّرُك، مَنْ عَمِلَ عَمَلاً أَشْرَكَ فيه مَعِي غَيْرِي، تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ " (مسلم حديث: ٢٩٨٥)

(4) عَنْ جُبِيْرِ بُنِ مُطِعِمِ قَالَ: قَامُ رَسُولُ اللهِ صَلَّيَ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِالْحُيْفِ مَنْ مَنَى، فَقَالَ: " نَضَرَ اللهِ امْرَأَ سَمِعَ مَقَالَتِي، فَبَلَغَهَا، قَرُبَّ حَامِلِ فَقْه، غَيْرُ فَقِيه، وَرُبَّ حَامِلِ فَقَه إِنِّي مَنْ هُوَ أَفْقَهُ مِنْهُ، ثَلاَثُ لاَ يُغِلُّ عَلَيْهِنْ قَلْبُ مُؤْمِن؛ إخْلاصُ الْعَمَلِ للله، وَالنَّصِيحَةُ لُولاَةِ الْسُلْمِينَ، وَلُزُومُ جَمَاعَتِهم، فَإِنَّ دَعُوتَهُم، تُحيطُ مِنْ وَرَاثِهم فَإِنَّ دَعُوتَهُم، تُحيطُ مِنْ وَرَاثِهم ماجه للألباني حديث: ٢٤٨٠)

(١) قَالٌ مَكُحُولُ الشَّامَيِ: مَا أَخْلَصَ عَبْدٌ قَطُّ أَرْبِعِينَ يَوْمًا إِلاَّ ظَهَرَتُ يَنَابِيعُ الْحِكْمَةِ مِنْ قَلْبِهِ عَلَى لِسَانِهِ. (مَدارِج السالكينَ لابن القيمَ جـ٢صـ٩٦)

(٢) قُالَ الْجُنَيْدُ: الإخْلاَصُ سِرُّ بَيْنَ اللهِ وَيَنْنَ الْعَبْدِ. لاَ يَعْلَمُهُ مَلَكٌ فَيَكْتُبُهُ، وَلاَ شَيْطَانُ فَيُفْسِدُهُ. وَلاَ هَوَى فَيُمِيلُهُ. (مدارج السالكين لابن القيم جـ٢صـ٩٩)

(4) قَالَ أَبُو سُلَيْمَانُ الدَّارَانيُ: إِذَا أَخُلَصَ الْعُبُدُ انْقَطَعَتُ عَنْهُ كَثُرَةُ الْوَسَاوِسِ وَالرُيّاءِ. (مدارج السالكين لابن القيم جـ٢صـ٩٦)

(٥) قال ابِنُ القيم: الْعَمَل بِغَيْر إخلاص وَلا اقْتَدَاء كالمسافر يَمْلاً جرابه رملا يُثَقلُهُ وَلاَ يَنْفَعهُ. (الفوائد لابن القيم صـ٤٩)

(١) قَالَ بَعْضُ السَّافِ: الإَخْلاَصُ أَنْ لاَ تَطْلُبَ عَلَى عَمَلِكَ شَاهِدًا غَيْرَ اللَّهِ، وَلاَ مُجَازِيًا سِوَاهُ. (مدارج السالكين لابنِ القيم جـ٢صـ٩٥) (٧) قَالَ بَعْضُ السَّلَفِ: الإخْلاصُ

الاخلاص سرّ بن الله

وتبن العبد. لا تعلمه مَلَكُ فَنَكْتُلُهُ ، وَلاَ شَيْطَانٌ

فَيْفُسُّاهُ . وَلاَ هَوْي فَيْمِ لَهُ .

أَمْضَ لأَصْحَابِي هَجْرَتُهُمْ، وَلاَ تَرُدُّهُمْ عَلَى أَعْقَابِهُمْ. (البخاري حديث: ١٢٩٥/مسلم حديث: (140.

اخلاص النية سيل العسنات:

(١) عَنْ عُمْرُ بِنِ الخطابِ أَنْ رَسُولِ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: «الأَعْمَالُ بِالنَّيَّةِ، وَلَكُلُ امْرِيْ مَا نوى، فمن كانت هجرته الى الله وَرَسُولِهِ فَهِجْرَتُهُ الَّي اللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَمَنْ كَانْتُ هَجْرَتُهُ لَدُنْيَا بُصِينُهَا، أُو امْرَأَة نَتَزُوِّجُهَا، فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجِرَ إِلَيْهِ ، (البخاري حديثُ: ١٥٤/ مسلم حديث: ١٩٠٧)

(٢) عَنْ أَنْسَ بِن مَالِكَ رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، أَنْ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وُسُلُمُ رُجِعَ مِنْ غَزُوةَ تَنُوكَ فَدُنَا مِنْ المدينة، فقال: «إنْ بالمدينة أقوامًا، مَا سَرْتُم مُسَيِرًا، وَلاَ قَطَعْتُمْ وَاديا الا كانوا مَعَكَمْ»، قالوا: يَا رَسُول الله، وَهُمْ بِالْدِينَةِ؟ قَالَ: «وَهُمْ بِالْدِينَةِ، حَبِّسَهُمُ الْعُذْرُ (البخاري حديث: ٤٤٢٣)

(٣) عَنْ أَبِي الدُّرْدَاءِ، يَبْلغ بِهِ النّبِيّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلَّمَ، قَالَ: ﴿ مُنْ أَتَّى فرَاشُهُ وَهُوَ يَنُوي أَنْ يَقُومَ يُصَلَّى منَ الليل فغلبَتُهُ عَيْنَاهُ حَتَى أَصْبَحَ كُتِبَ لَهُ مَا نُوَى وَكَانَ نُوْمُهُ صَدَقَةً عَلَيْهُ مِنْ رَبُّهُ عَزْ وَجِلْ. ، (حديث

نَسْبَانُ رُؤْيَةَ الْخُلْقِ بِدُوَامِ النَّظْرِ إلى الخالق. (مدارج السالكين لاين القيم حاص ٩٥)

(٨) قبلُ لسَهْل بن عبد الله التَسْتُرِي: أَيُّ شَيْءَ أَشُدُ عَلَى النَّفْسِ؟ فقال: الآخلاص؛ لأنه لُنْسَ لَهَا فيه نَصَيبُ. (مدارج السالكين لابن القيم حـ٢صـ٩٥)

الاخلاص بعصم المؤمنين من الشيطان: قَالَ سُبحانه: ﴿ قَالَ كَالْلِثُ مَا مُنْعَكَ أَن نَسْجُدُ لِمَا خَلَقْتُ سَدَئَّ أَسْتَكُمْرَتَ أَمْ كُنتَ مِنَ ٱلْعَالِينَ (٣٠) قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِّنْلَةٌ خَلَقْنَنِي مِن لَّادٍ وَخَلَقْنَهُ. مِن طِين اللَّ قَالَ فَأَخْرُمُ مِنْهَا فَإِنَّكُ رَحِيُّ (١٠) وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعُنَتِيَ إِلَى يَوْمِ ٱلدِّينِ اللهُ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرُكَ إِلَى تَوْمِ يُبْعَثُونَ (٧) قَالَ فَاتَّكَ مِنَ ٱلمُنظِينَ (١٠) إِلَى يَوْمِ ٱلْوَقْت ٱلْمَعْلُومِ (١٨) قَالَ فَبِعِزَٰلِكَ لَأُغُوبَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ (١) إِلَاعِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ) (ص: ۷۰: ۸۳)

> الإخلاص يرفع درجات السلم في الجنة:

عَنْ سَعْد بْنِ أَبِي وَقَاصٍ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ يَعُودُني عَامٌ حَجَّة الوَدَاعِ مِنْ وَجِعِ اشْتَدُ بِي، فَقَلْتُ؛ إِنِّي قَدْ بَلَغَ بِيَ مِنَ الْوَجْعِ وَأَنَا ذُو مَّال، وَلا يُرِثُنِّي إِلَّا ابْنَهُ، أَفَاتَصَدْقَ بِثُلْثَىٰ مَالَى؟ قَالَ: ﴿لا ﴿ فَقُلْتُ؛ بَالشَّطْرِ؟ فَقَالَ: «لاً» ثُمَّ قَالَ: «الثُلُثُ وَالثُلُثُ كُثيرٌ،إِنْكُ أَنْ تَذُرَ وَرَثَتُكُ أَغْنِيَاءَ، خَيْرٌ مِنْ أَنْ تَدْرَهُمْ عَالَةً بَتَكَفَّفُونَ النَّاسَ، وَإِنْكَ لَنْ تَنْفَقَ نَفْقَهُ تَنْتَغَى بِهَا وَجُهُ اللَّهُ إلا أجرت بها، حتى ما تجعل فِي فِي امْرَأْتِك، فقلت: يَا رَسُول الله، أَخُلُفُ (أبقى في مكة) بَعْدُ أَصْحَابِي؟ قَالَ: ﴿إِنَّكَ لَنْ تَخَلَّفَ (أَي سوف يطول عمرك) فتعمل عملا صَالِحًا إلا ازْدُدْتَ بِهِ دُرَجَةً وَرِفْعَةً، ثُمُّ لَعَلْكُ أَنْ تَخَلُّفَ حَتَّى يَنْتَفْعَ بِكُ أَقْوَامٌ، وَيُضَرَّ بِكَ آخَرُونَ، اللَّهُمَّ

صحيح) (صحيح النسائي للألماني (071/20)

الأخلاص سبيل الحصول على شفاعة نبينا صلى الله عليه وسلم:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَة أَنَّهُ قَالَ: قيل نَا رَسُولُ اللَّهِ مَنْ أَسْعَدُ الثَّاسِ بشَفَاعَتِكَ بُوْمُ القيامَة؟ قَالَ رُسُولَ الله صلى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ: «لَقَدْ ظننت باأنا هُرَيْرَةً أَنْ لا يَسْأَلُني عَنْ هَذَا الْحَديثُ أَحَدُ أُوَّلُ مِنْكَ لَمَا رَأَيْتُ من حرصك على الحديث أسعد النَّاسِ بِشَفَاعَتِي يَوْمُ الْقِيَامَةِ، مَنْ قال لا اله الا الله، خالصًا مِنْ قليه، أَوْ نَفْسِهُ ، (البخاري حَدِيثُ: ٩٩) الأخلاص سبيل النجاة من النار:

قال سيحانه عن المحرمين؛ (الله لَذَآيِهُوا ٱلْعَدَابِ ٱلْأَلِيمِ (أَمَّ) وَمَا يُخِزُونَ إِلَّا مَا كُنْمُ نَعْمَلُوكَ (٣) إِلَّا عِنَادَ أَلِلَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ الله الله عَلَمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ ١٠٠٠ فَوَكُهُ وَهُم مُكْرَمُونَ أَنَّ فِي جَنَّنْتِ ٱلنَّعِيمِ ) (الصافات: (24:47)

روى الشيخان عَنْ عِتْبَانَ بْن مَالك الأنصاري، رضي الله عَنْهُ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ: انَّ اللَّهُ حَرَّمُ عَلَى النَّارِ مَنْ قَالَ: لا إِلَّهُ إلا الله، يَبْتغي بِذَلْكَ وَجُهُ اللَّهِ. (البخاري حديث: ٥٤٠١/مسلم حديث: ٣٣)

الأخلاص سبب لأجابة الدعاء

قال تعالى: «فأدعوا الله مخلصين لهالدين»

ويظهر ذلك واضحا في قصة أصحاب الغار الذي دعوا الله بأعمال أخلصوا فيها له. فأجاب دعوتهم .. والحديث طويل كما بصحيح البخاري ومسلم.

وآخرُ دعوانا أن الحمدُ لله رُبُ العالمن.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.



## فضائل شهر المحرم

عن أبي هريرة رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: أفضل الصلاة بعد المكتوبة الصلاة في جوف الليل وأفضل الصيام بعد شهر رمضان شهر الله المحرم. (صحيح مسلم).

# من نوركتاب الله

من صفات الإله المعبود: النفع والضر

قال الله تعالى:﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَكُولُونَ تَوُلاَّءِ شُفَعَتُونَا عِندَ اللَّهِ ، (يونس: ١٨)

## من هدى رسول الله صلى الله عليه وسلم تحذيرات نبوية

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من حلف على ملة غير الإسلام فهو كما قال، وليس على ابن آدم نذر فيما لا يملك، ومن قتل نفسه بشيء في الدنيا عذب به يوم القيامة، ومن لعن مؤمنا فهو كقتله، ومن قذف مؤمنا بكفر فهو كقتله، (صحيح البخاري).

# 2 / 62 / 62 / 63 من دلائل النبوة

#### حنبن جذع الشجرة

عن ابن عمر رضي الله عنهما، كان النبي صلى الله عليه وسلم يخطب إلى جدَّع، فلما اتخذ المنبر تحول إليه فحن الجذع فأتاه فمسح يده عليه " (صحيح البخاري).

## من فضائل الصحابة عثمان بن عفان

قَالَ النَّبِي صلى اللَّه عليه وسلم: «من يحضر بنر رومة فلا الجنة .. فحفرها عثمان، وقال: من جهز جيش العسرة فله الجنة، فجهزه عثمان. (صحيح البخاري).

# من دعائه صلى الله عليه وسلم

*هِن شكل بن حميد قال: قلت: يا رسول الله! علمني* دْعاء أنتفع به. قال: "قل: الله عافني من شرسمعي، وبصري، ولساني، وقلبي، وشر منيي". قال وكيع، منيي" يعني: الزنا والفجور. (الأدب المفرد).

## من أقوال السلف في أهل البدع

عن مسروق قال: لا يأتي عليكم زمان إلا وهو أشر مما كان؛ وما ذاك بكثرة الأمطار وقلتها ولكن بذهاب العلماء، ثم يحدث قوم يفتون في الأمور برأيهم فيثلمون الإسلام ويهدمونه. (فتح الباري لابن حجر).

# إعداد ا

## حكم ومواعظ

عن طلق بن حبيب قال: «اعمل بطاعة الله على نور من الله ترجو ثواب الله؛ فالتقوى ترك معاصي الله على نور الله مخافة عقاب الله، (الزهد لأحمد بن حنبل).

#### من سير الخلفاء

لما استخلف عمر بن عبد العزيز بكى وقال: يا أبا قلابة هل تخشى علي؟ قلت: كيف حبك الدرهم؟ قال: «لا أحبه، قال: «لا تخف إن الله عز وجل سيعينك» (الزهد لأحمد بن حنبل)

# أحاديث باطلة لها آثار سيئة

(الدين هو العقل، ومن لا دين له لا عقل لله). قلتُ: إن فضل العقل لله عقل لله). قلتُ: إن فضل العقل في الإسلام أمر ثابت ومحمود، فقد أمرنا الله بالتدبر والتفكر في آياته، أما أن نقدم العقل على الكتاب والسنة في العقائد والأحكام، فهذا أمرٌ مذموم ومن سمات أهل البدع.

# من أهم صفات العُنَاد

عن سليمان بن المغيرة قال: سمعت ثابتاً البناني يقول: لا يسمى الرجل أبدا عابدًا وإن كان فيه كل خصلة خير حتى تكون فيه هاتان الخصلتان: الصوم والصلاة ؛ لأنهما من لحمه ودمه. (سير أعلام النبلاء).

## فوائد تغوية

التحسس والتجسس

التحسّس: تتبع أخبار الناس بالخير «أذْهَبُوا فَتَحَنَّسُوا مِن يُوسُفّ، (يوسف:۸۷) التّجسّس: معرفة أسرار الناس

بالشر (ولا تجسسوا).

## خلق حسن فالزمه

عن الأحنف بن قيس قال: "لا أغتاب جليسي إذا قام من عندي، ولا أدخل في أمر قوم لم يدخلوني معهم" (الزهد لأحمد بن حنبل).

#### خلق سيئ فاتركه

قال رجل لآخر؛ بلغني عنك أمر قبيح، فقال؛ يا هذا، إنّ صحبة الأشرار ربما أورثت سوء ظن بالأخيار. (عيون الأخبار)

# دراسات شرعية أثر السياق في فهم النص

تنوع قرائن السياق وأثره على الأحكام الفقهية



الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد،

في الحلقة السابقة ذكرنا أدلة الجمهور القائلين بوقوع الطلاق أثناء الحيض، وأدلة الخالفين لهم القائلين بعدم وقوعه. وفي هذه الحلقة- بإذن الله- ننظر في هذه الأدلة وكيفية توجيهها .

متولى البراجيلي

#### أولا: أدلة الجمهور:

١- قول النبي صلى الله عليه وسلم لعمر رضى الله عنه: مره فليراجعها. (متفق عليه) والرجعة لا تكون إلا بعد طلاق.

وقد رد المخالفون على هذا الدليل، بأن المراجعة لفظ مشترك له معان كثيرة غير معنى الإمساك والإعادة بعد الطلاق.

يقول ابن القيم: فالمراجعة قد وقعت في كلام الله ورسوله على ثلاثة معان:

أحدها: ابتداء النكاح، كقوله تعالى: «فَإِن طَلَقَهَا فَلَا يَحِلُ لُدُ مِنْ بَعْدُ خَتَّىٰ تَنكِحَ زُوجًا غَيْرَةً فَإِن طَلَّقَهَا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعَا إِن ظُنَّا أَن يُقِيمَا حُدُودَ ٱللَّهِ وَتِلْكَ حُدُودُ ألله » (البقرة: ٢٣٠).

ولا خلاف بين أحد من أهل العلم بالقرآن أن المطلق ها هنا هو الزوج الثاني، وأن التراجع بينها وبين الزوج الأول، وذلك نكاح مبتدأ. وثانيهما: الرد الحسي إلى الحالة التي كانا عليها أولاً، كقوله لأبي النعمان بن بشير لما نحل ابنه غلامًا خصه به دون ولده: ردُّه.

ثم قال ابن القيم؛ ومن هذا قوله لن فرق بين جارية وولدها في البيع، فنهاه عن ذلك،

ورد البيع. وليس هذا الرد مستلزمًا لصحة البيع، فإنه بيع باطل، بل هو رد شيئين إلى حالة اجتماعهما كما كانا، وهذا الأمر بمراجعة ابن عمر امرأته ارتجاع ورد إلى حالة الاجتماع كما كانا قبل الطلاق، وليس في ذلك ما يقتضي وقوع الطلاق في الحيض البتة. (زاد المعاد لابن القيم: ٢٠٨/٥).

وحمل بعض المخالفين المراجعة على معناها اللغوي كابن حزم وغيره، وتعقب بأن الحمل على الحقيقة الشرعية مقدم على اللغوية اتفاقًا. (انظر فتح الباري لابن حجر: - ( TOT/9

قال ابن تيمية رحمه الله؛ وقول النبي صلى الله عليه وسلم لابن عمر: «مره فليراجعها». مما تنازع العلماء فيه في مراد النبي صلى الله عليه وسلم، ففهم منه طائفة من العلماء أن الطلاق قد لزمه، فأمره أن يرتجعها ثم يطلقها في الطهران شاء... وفهم طائفة أخرى أن الطلاق لم يقع، ولكنه لما فارقها ببدنه كما جرت العادة من الرجل إذا طلق امرأته اعتزلها ببدنه واعتزلته ببدنها، فقال لعمر: مره

300

一百十

فليراجعها، ولم يقل فليرتجعها، والمراجعة مفاعلة من الجانبين، أى ترجع إليه ببدنها فيجتمعان كما كانا... بل قالوا لأنه لم يأمر البن عمر بالإشهاد على الرجعة ، كما أمر الله ورسوله صلى الله عليه وسلم ولو كان الطلاق قد وقع وهو يرتجعها لأمر بالاستشهاد، ولأن الله تعالى لما ذكر الطلاق في غير آية لم يأمر أحدًا بالرجعة عقيب الطلاق، بل قال: « فَإِذَا بِلْرَجِعة عقيب الطلاق، بل قال: « فَإِذَا بِلْمَرَ مِنْ الْمَلْدِي لاَنْ تَعْمَدُونِ » (الطلاق: ٢) (انظر: الفتاوي الكبري لان تبمية "كملا") (انظر:

0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

ويرد عليه أن الإشهاد ليس شرطًا لصحة الرجعة، فقد ذهب الحنفية والمالكية والجديد من مذهب الشافعي وإحدى الروايتين عن أحمد إلى أن الإشهاد على الرجعة مستحب، وهذا القول مروي عن ابن مسعود، وعمار بن ياسر رضي الله عنهما، فمن راجع امرأته ولم يشهد صحت الرجعة لأن الإشهاد مستحب. وذهب الشافعي في القديم من المذهب وأحمد في الرواية الثانية بأن الإشهاد على الرجعة واجب، وقال النووي: إن الإشهاد على الرجعة ليس شرطًا ولا واجبًا في الأظهر. (انظر، الموسوعة الفقهية ١١٤/١٣/٢١).

٢- تصريح ابن عمر لسعيد بن جبير؛
 حُسِبَتْ عليَّ تطليقة. (صحيح البخاري).

وهذا نص صريح عن ابن عمر غير قابل لتأويله، والنظر إليه يكون من جهتين:

الجهة الأولى: صحة الحديث. الجهة الثانية: على من يعود الفعل البنى للمجهول في قول ابن عمر: حسبت على تطليقة.

أما من ناحية الجهة الأولى: فالحديث في صحيح البخاري أخرجه بسند متصل لسس معلقًا- فلا مجال للغمز فيه. وراوي الحديث عن ابن عمر وهو سعيد بن جبير من أجلاء علماء التابعين، فهو ليس راويًا فقط ولكنه أحد أعلام الإسلام وكبار علمائه، وكان ابن عباس رضي الله عنهما إذا أتاه أهل الكوفة يستفتونه، يقول: أليس فيكم ابن أم الدهماء؟ يعني سعيد بن جبير. (سير أعلام النبلاء للذهبي ٢٥/٤).

فلا مجال للكلام عن تفرد سعيد بن جبير مع ضبطه وفقهه وعدم مخالفته للروايات الأخرى التي وردت عن ابن عمر إلا رواية أبي الزبير (وهذه سنتكلم عنها إن شاء الله) فمن الجهة الأولى- جهة صحة الحديث- لا مجال لرد الحديث.

الجهة الثانية: وهي على من يعود الضمير في الفعل المبني للمجهول «حسبت» فبالسبر والتقسيم البدائل ثلاثة في احتساب طلقة ابن عمر، هي:

١- أن الذي حسبها هو ابن عمر نفسه.

٢- أن الذي حسبها هو عمر رضي الله عنه. ٣- أن من حسبها هو رسول الله صلى الله عليه وسلم.

نأتي للبديل الأول بأن الذي حسبها هو ابن عمر رضى الله عنهما، وهذا بعيد، لأنه لو أراد الكلام عن نفسه وفعله، لقال: حسبتها تطليقة، ونسب الفعل الى نفسه، أما البديل الثاني: أن الذي حسبها هو أبوه عمر رضي الله عنه، وهذا أيضاً بعيد، لأن عمر رضى الله عنه ذهب يستفتى رسول الله صلى الله عليه وسلم فيما وقع من ابنه، فهل يسأل النبي صلى الله عليه وسلم، ولا يجيبه النبي صلى الله عليه وسلم بشيء، فيقوم هو بإفتاء ابنه؟ هذا في غاية البعد فلماذا إذن رفع الأمر للنبي صلى الله عليه وسلم؟ فالزمان زمان تشريع والنبي صلى الله عليه وسلم رفعت إليه المسألة. وهذا أمر - الطلاق في الحيض - مما تعم به البلوي وسينتشر بين الناس، فهل يترك بلا توجيه، والله تعالى يعلم ما سيكون من أحوال الناس. وهو بكل شيء عليم. فلم يبق بين أيدينا إلا البديل الثالث - وهو الصواب- أن الضمير بعود على رسول الله صلى الله عليه وسلم-كما ذهب البه جمهور أهل العلم.

وأجاب الحافظ ابن حجر عن قول ابن حزم: حسبت عليَّ تطليقة. بأنه لم يصرح بمن حسبها عليه، ولا حجة في أحد دون رسول الله صلى الله عليه وسلم. وتعقب بأنه مثل قول الصحابي: أمرنا في عهد رسول الله

صلى الله عليه وسلم بكذا، فإنه ينصرف إلى من له الأمر حينئذ وهو النبي صلى الله عليه وسلم كذا قال بعض الشراح، وعندي أنه لا ينبغي أن يجيء فيه الخلاف الذي في قول الصحابي أمرنا بكذا فإن ذاك محله حيث يكون اطلاع النبي صلى الله عليه وسلم على ذلك ليس صريحًا، وليس ذلك في قصة ابن عمر هذه، فإن النبي صلى الله عليه وسلم هو الأمر بالمراجعة وهو المرشد لابن عمر فيما يفعل إذا أراد طلاقها بعد ذلك. وإذا أخبر ابن عمر أن الذي وقع منه حسبت عليه تطليقة، كان احتمال أن يكون الذي حسبها عليه غير النبي صلى الله عليه وسلم بعيدًا جدًا، مع احتفاف القرائن في هذه القصة بذلك. وكيف يتوهم أن ابن عمر يفعل في القصة شيئا برأيه وهو ينقل أن النبي صلى الله عليه وسلم تغيظ من صنيعه ... (فتح الباري للحافظ ابن حجر ۹/۳۵۳).

فمن الجهة الثانية؛ يستبعد قول من قال إن الحاسب للطلاق ليس رسول الله صلى الله عليه وسلم.

٣- قول ابن عمر ليونس بن جبير عندما سأله: أتعتد بتلك التطليقة؟ فقال: فمه، أو إن عجز واستحمق. (متفق عليه).

وفى مسند أحمد، رواية أتم، وفى أولها أنه سأل ابن عمر عن رجل طلق امرأته وهي حائض... وفيه: فقال مُرهُ فليراجعها ثم إن بدا له طلاقها طلقها في قبُل عدتها، وفى فبُل طهرها قال: قلت لابن عمر، أفَتَحْتَسِبُ طلاقها ذلك طلاقا؟ قال: نعم أرأيت إن عجز واستحمق؟! وأخرجه مسلم من وجه آخر عن محمد بن سيرين مطولاً ولفظه فقلت له: إذا محمد بن سيرين مطولاً ولفظه فقلت له: إذا التطليقة؟ قال:فمه أو إن عجز واستحمق. التطليقة؟ قال:فمه أو إن عجز واستحمق. وفى رواية له فقلت: أفتُحْتَسَبُ عليه... قوله: فما، وهو استفهام فيه اكتفاء، أي فما يكون إن لم تحتسب. ويحتمل أن تكون الهاء أصلية، وهي كلمة تقال للزجر، أي كفعن عن هذا الكلام فإنه لابد من وقوع الطلاق عن هذا الكلام فإنه لابد من وقوع الطلاق

بذلك. قال ابن عبد البر؛ قول ابن عمر؛ فمه معناه فأي شيء يكون إذا لم يعتد بها إذ إنكارًا لقول السائل؛ أيعتد بها، فكأنه قال؛ وهل من ذلك بُدُّ ؟ وقوله؛ أرأيت إن عجز واستحمق أي ان عجز عن فرض فلم يقمه، أو استحمق فلم يأت به، أيكون ذلك عذرًا له، وقال الخطابي؛ في الكلام حذف، أي أرأيت إن عجز واستحمق أي أرأيت إن عجز واستحمق أي أرأيت أن عجز واستحمق أي أرأيت أن عجز واستحمق نسقط عنه الطلاق حمقه أو يبطله عجزه، وحذف الجواب لدلالة الكلام عليه. ثم نقل الحافظ ابن حجر عن بعض أهل العلم توجيهًا آخر للحديث، وهو؛ أنه فعل فعلاً توجيهًا آخر للحديث، وهو؛ أنه فعل فعلاً يصيره أحمق عاجزًا فيسقط عنه حكم الطلاق عجزه أو حمقه. (انظر؛ فتح الباري).

قلت: وإن كان التوجيه الأول للحديث-أرجح - من حيث السياق إلا أن النص هكذا ليس صريحًا لكل من المؤيدين والمعارضين.

3- أورد الحافظ ابن حجر في « الفتح « أن ابن وهب أخرج في مسنده عن ابن أبى ذئب أن نافعًا أخبره أن ابن عمر طلق امرأته وهي حائض، فسأل عمر رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ذلك، فقال: مره فليراجعها ثم يمسكها حتى تطهر، قال ابن أبي ذئب في الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم: وهى واحدة.

قال ابن أبى ذئب وحدثنى حنظلة بن أبي سفيان أنه سمع سالًا يحدث عن أبيه عن البيه عن النبي صلى الله عليه وسلم بذلك. وأخرجه الدارقطني من طريق يزيد بن هارون عن ابن أبي ذئب وابن إسحاق جميعًا عن نافع عن ابن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: هي واحدة، وهذا نص في موضع الخلاف فيجب المصير إليه. (ابن أبى ذئب الذي عليه مدار هذه الروايات هو: محمد بن عبد الرحمن بن المغيرة ثقة فقيه فاضل. تقريب التهذيب من المغيرة ثقة فقيه فاضل. تقريب التهذيب حزم، فأجابه بأن قوله: هي واحدة، لعله ليس من كلام النبي صلى الله عليه وسلم، فألزمه بأنه نقض أصله لأن الأصل لا يدفع فألزمه بأنه نقض أصله لأن الأصل لا يدفع

بالاحتمال. ثم أورد الحافظ عن الدارقطني بسنده.... فقال عمريا رسول الله أفتحتسب بتلك التطليقة؟ قال: نعم ورجاله إلى شعبة (راوي الحديث) ثقات، وأورده عنه أيضًا بسنده عن نافع عن ابن عمر: أن رجلاً قال: إني طلقت امرأتي البتة (طلاقًا نهائيًّا) وهي حائض، فقال: عصيت ربك وفارقت امرأتك. قال: فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمر ابن عمر أن يراجع امرأته، قال: إنه أمر ابن عمر أن يراجعها بطلاق بقي له، وأنت لم تبق ما ترتجع به ادرأتك، وفي هذا السياق رد على من حمل الرجعة في قصة ابن عمر على المعنى من حمل الرجعة في قصة ابن عمر على المعنى اللغوي. (انظر: فتح الباري ٣٥٣/٩).

قلتُ: في كلام ابن حزم (هي واحدة) لعله ليس من كلام النبي صلى الله عليه وسلم. يعنى مدرجة، والمدرج؛ هو زيادة لفظ في الحديث من كلام أحد الرواة وليس من كلام النبي صلى الله عليه وسلم. وقول ابن حزم « لعله « يفيد عدم تحققه من أن هذه المقولة مدرجة في الحديث، وكما هو معلوم فإن الأصل عدم الإدراج إلا ببينة على ذلك، قال في «تدريب الراوي»: وكله، أي الإدراج حرام بإجماع أهل الحديث والفقه وعبارة ابن السمعاني وغيره: من تعمد الإدراج فهو ساقط العدالة، وممن يحرف الكلم عن مواضعه، وهو ملحق بالكذابين، ثم قال السيوطى: إن ما أدرج لتفسير غريب لا يمنع، ولذلك فعله الزهري وغير واحد من الأئمة. (انظر: تدريب الراوي للسيوطي ٣٢٢/١). وأورد الشيخ الألباني طرق الحديث ورواياته، ثم أورد كلام ابن القيم عن قوله: (وهي واحدة) «فلعمر الله، لو كانت هذه اللفظة من كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم ما قدمت عليها شيئًا ولصرنا إليها بأول وهلة، ولكن لا ندري أقالها ابن وهب من عنده، أم ابن أبي ذئب، أو نافع؟ فلا يجوز أن يضاف إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ما لا يتيقن أنه من كلامه، ويشهد به عليه، ونرتب عليه الأحكام، ويقال هذا من عند

الله بالوهم والاحتمال».. قلت (الألباني): وفي هذا الكلام صواب وخطأ أما الصواب اعترافه بكون هذه اللفظة نصًا في المسألة يجب التسليم بها والمصير إليها لو صحت. وأما الخطأ فهو تشككه في صحتها، ورده لها بدعوى أنه لا يدري أقالها ابن وهب من عنده... وهذا شيء عجيب من مثله، لأن المتفق عليه بين العلماء أن الأصل قبول رواية الثقة كما رواها، وأنه لا بحوز ردها بالاحتمالات والتشكيك، وأن طريق المعرفة هو التصديق بخبر الثقة، ألا ترى أنه بمكن للمخالف لابن القيم أن يرد حديثه (فردها على ولم يرما شيئًا) بمثل الشك الذي أورده هو على حديث ابن وهب بالطعن في أبي الزبير، ونحو ذلك من الشكوك، وقد فعل ذلك بعض المتقدمين وقد تقدمت الإشارة إلى ذلك، وكل ذلك مخالف للمنهج العلمي المجرد عن الانتصار لشيء سوى الحق. على أن ابن وهب لم يتفرد بإخراج الحديث بل تابعه الطيالسي فقال: حدثنا ابن أبي ذئب عن نافع عن ابن عمر: أنه طلق امرأته وهي حائض فأتى عمر النبي صلى الله عليه وسلم فذكر ذلك فجعله واحدة وتابعه أيضًا يزيد بن هارون: أخبرنا ابن أبي ذئب (كما عند الدارقطني) وتابع ابن أبي ذئب ابن جريج عن نافع عن ابن عمر: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: هي واحدة. (أخرجه الدارقطني). وتابع نافعًا الشعبي بلفظ أنه صلى الله عليه وسلم قال: لم يحتسب بالتطليقة التي طلق أول مرة. وهو صحيح السند. يقول الألباني: وكل هذه الروايات مما لم يقف عليها ابن القيم رحمه الله عليه، وظنى أنه لو وقف عليها لتبدل الشك الذي أبداه في رواية ابن وهب، ولصار إلى القول بما دل عليه الحديث من الاعتداد بطلاق الحائض. (انظر: إرواء الغليل ٧/٤٢١-١٣٥).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

# ألقاب أهل السنة عند خصومهم من أهل البدع



باب العقيدة

الحلقة الأولى

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

فمن الأساليب التي استعملها أهل البدع والضلال- في القديم والحديث- لجذب الناس إليهم، وتحبيبهم فيما هم عليه من البدع، وصرفهم وتنفيرهم عن معتقد أهل السنة والجماعة، هو وصفهم لأهل السنة بأشياء ينفر عنها كثير من الناس؛ لأنهم يريدون أن ينفروا الناس عن أهل السنة، فيأتون بألفاظ يشنعوا بها عليهم، ويتكلمون بحقهم فيها.

د. عبد الله شاكر

اعداد/

#### فالبندعة يُسيئون إلى أهل السنة في القديم والعديث:

يقول الإمام أحمد رحمه الله تبارك وتعالى:
وقد أحدث أهل الأهواء والبدع والخلاف أسماء
شنيعة قبيحة يسمون بها أهل السنة، يريدون
بذلك الطعن عليهم، والإزراء بهم عند السفهاء
والجهال، فكل فرقة أو طائفة مخالفة لأهل
السنة والجماعة، تذكرهم بلقب أو أكثر، وربما
اتفقت طائفتان أو أكثر على نبز أهل السنة
ببعض الألقاب، حتى أصبح من أبرز علامات
أهل البدع وأظهر ما يميزهم، هو الوقيعة في
أهل السنة. قال الإمام ابن أبي حاتم رحمه الله
تبارك وتعالى: وعلامة أهل البدع الوقيعة في

وقد عد العلماء (كشيخ الإسلام ابن تيمية) وقوع هذا الأمر- ألا وهو نبز أهل البدع والأهواء لأهل السنة والجماعة بالألقاب الشنيعة- من علامات الإرث الصحيح، والمتابعة التامة، فإن مشركي مكة الذين كذبوا رسول الله صلى الله عليه وسلم وأعرضوا عن الهدى والنور الذي جاء به، كانوا يسمون النبي صلى الله عليه وسلم بأسماء قبيحة، فتارة كانوا يسمونه وسلم بأسماء قبيحة، فتارة كانوا يسمونه

مجنونًا، وتارة ساحرًا، وتارة شاعرًا، وتارة كاهنًا، وتارة كاهنًا، وتارة مفتريًا، وهو بأبي وأمي صلى الله عليه وسلم كان بريئًا من هذه الأسماء والأثقاب. (الفتوى الحموية).

ولم يسلم أتباعه صلى الله عليه وسلم من بعده من هذه المسبة والافتراء والبُهتان، فكل من سارعلى هديه واستن بسنته، نال نصيبًا من الرمي بالباطل، والاتهام بشتى التهم والألقاب الشنيعة من أتباع أهل الباطل والأهواء، ويصرف الله الأذى عن أتباع نبيه صلى الله عليه وسلم ويحميهم من كل تهمة باطلة، وافتراء جائر، ولقب قبيح، فأهل السنة ليس لهم إلا اسم واحد، وهذه الأوصاف لا تنطبق عليهم، لا من قريب ولا من بعيد، وإنما هي أوصاف مخالفيهم من أهل الفرقة والأهواء، وقديمًا قيل: «رَمتني بدائها وانسلت».

ِ فَكُلُّ مَنْ نَبَزَ اهْلَ السُّنَّة بِاسْمِ أَوْ لَقْبِ، وَكَانَ هَذَا اللَّقْبُ بَاطِلاً، فَهُوَ احْقُ بَهُ وَاوْلَى.

#### نبز أهَل السنة بلقب مشَّبَهة والرد عليهم:

هذا اللقب- لقب مشبهة- من أشنع الألقاب التي نبزهم بها مخالفوهم في باب الأسماء والصفات من الجهمية، والمعتزلة، والأشاعرة،

وذلك أن أهل السنة والأثر يصفون الله عز وجل بكل ما وصف به نفسه، أو وصفه به رسوله صلى الله عليه وسلم من غير تعطيل، ولا تأويل، ولا تشبيه، ولا تمثيل.

وأقدم ما وصل إلينا من النصوص التي تشير إلى نبزهم أهل السنة والأثر بلقب مشبهة، ما رواه ثبتت لله عز وجل. الإمام اللالكائي عن إسحاق بن راهویه، قال: علامة جهم وأصحابه دعواهم على أهل

الجماعة وما أولعوا به من الكذب، أنهم مشبهة. وما أورده الإمام أحمد بن حنبل في كتابه القيم: (الرد على الجهمية والزنادقة) عن الجهمي: أن الجهم زعم أن من وصف الله بشيء مما وصف الله- تبارك وتعالى- به نفسه في كتابه، أو حَدَّث عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم كان كافرًا، وكان من المشبهة. وكذلك قول أبي حاتم: وعلامة الجهمية تسميتهم أهل السنة مشبهة.

وأما المعتزلة: فنجد أن المعتزلة هم ورثة الجهمية، ورثوا عنهم القول بنفي الصفات، ونبز مَن أثبتها بالتشبيه، فهذا أبو موسى الردار-والذي يعد من علماء المعتزلة، ومقدميهم-ينقل عنه الخياط؛ أنه كان يزعم أن من قال؛ إن الله يُرى بالأبصار على أي وجه قال، فمشه لله بخلقه، والمشبه عنده كافر، ومعلوم؛ أن من أصول مذهب أهل السنة إثبات رؤية المؤمنين ريهم في الحنة.

والإمام الرازي-رحمه الله- يذكر أن جماعة من المعتزلة ينسبون التشبيه إلى الإمام أحمد بن حنبل، وإسحاق بن راهویه، ویحیی بن معين، قال: وهذا خطأ منهم، فإنهم منزهون في اعتقادهم عن التشبيه والتعطيل.

ويذكر شيخ الإسلام ابن تيمية-رحمه الله-: أَن جُل المعتزلة تدخل عامة الأئمة وذلك من أمثال مالك وأصحابه، والثوري وأصحابه، والأوزاعي وأصحابه، والشافعي وأحمد وأصحابه، وإسحاق بن راهويه، وأبي عبيد

أهل السنة والجماعة من أشد الناس مُقتا للمشبهة والتشبيه! بما قام في قلوبهم من جلال فأما الجهمية: فإن من أهم الخالق وعظمته، مع إثباتهم صفات الجيلال والكميال التي

فقد أثبت الأشاعرة سبع صفات فقط سموها صفات المعاني- وهي الصفات التي دل عليها العقل والشرع كما قالوا-وذلك مثل: الحياة، والعلم،

وغيرهم، في قسم الشبهة.

وأما الأشاعرة؛ فإنهم لما

كانوا لا يثبتون إلا بعض

الصفات، ويؤولون البعض

الآخر، فقد نبزوا من يثبت

لله جميع ما وصف به نفسه،

أو وصفه به رسوله صلى الله

عليه وسلم بالتشبيه.

والقدرة، والإرادة، والسمع، والبصر، والكلام. أما الصفات الخبرية التي لا مجال للعقل فيها، والتي دلنا عليها النقل الصحيح عن الله عز وجل أو عن رسوله صلى الله عليه وسلم فهم يؤولونها، وبالتالي لما أولوها وصرفوها عن ظاهرها المراد واللائق بها لله عز وجل زعموا، أن من أطلقها في جانب رب العالمين (سيحانه)، يكون مشبهًا.

بعض أقوال الأشاعرة الذين وصفوا أهل السنة بهذا اللقب- ألا وهو مشبهة- يقول الجويني-رحمه الله-:

واعلموا أن مذهب أهل الحق: أن الرب سبحانه يتقدس عن شغل حيز، ويتنزه عن الاختصاص بجهة، هكذا قال. وذهب الشبهة: إلى أنه- تعالى عن قولهم- مختص بجهة فوق.

ومن خلال هذا العرض لهذه النماذج من أقوال الجهمية والمعتزلة والأشاعرة التي وصموا فيها أهل السنة بالتشبيه؛ يتضح لنا أن القوم يعدُّون إثبات الصفات التي وصف الله بها نفسه، أو وصفها بها رسوله صلى الله عليه وسلم تشبيهًا، وكل من أثبتها مشبهًا، والحق: أن أهل السنة لم يزيدوا في هذا الماب على أن قالوا كما قال ربهم وخالقهم عن نفسه: ﴿لَسُ كُمِثُلِهِ عَا شَيْءٌ وَهُوَ الشَّمِيعُ الْبَصِيرُ » (الشورى: ١١). فأثبتوا لله تعالى على ضُوء هذه الآية ما أثبت الله عز وجل لنفسه من الصفات، مع قطعهم بنفى المشابهة والمماثلة بين صفاته وبين صفات

المخلوقات، فهم يصفون الله يما وصف به نفسه، أو وصفه أحدث أهل الأهواء والبدع به رسوله صلى الله عليه وسلم من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل.

> والمشبهة هم الذين بمثلون صفاته بصفات خلقه، كما قال الإمام إسحاق بن راهويه-رحمه الله-: إنما يكون التشبيه لو قيل: يد كيد، وسمع كسمع، أما إذا قيل: يد وسمع تليق بعظمة الباري وجلاله من غير مشابهة أو مماثلة ليد وسمع المخلوق

اللائق بعجزه وافتقاره، فلا يعد ذلك تشبيهًا.

وأهل السنة والجماعة من أشد الناس مُقْتًا للمشبهة والتشبيه؛ بما قام في قلوبهم من جلال الخالق وعظمته، مع إثباتهم صفات الجلال والكمال التي ثبتت لله عزوجل.

وقال إسحاق بن رأهويه؛ مَن وصف الله فشيه صفاته بصفات أحد من خلق الله، فهو كافر بالله

#### نبز أهل السنة بلقب مجبرة، والرد عليهم:

هذا اللقب- ألا وهو لقب مجبرة- نبزهم به المعتزلة والقدرية؛ وذلك لأن أهل السنة والأثر يقولون؛ كل شيء بقدر الله، وأن ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن. وهذا القول عند القدرية جبر؛ لأنهم يرون أن أفعال العباد هم المُحدثون لها، وليست مخلوقة لله، وأن أفعال الشر من الكفر والمعاصى تقع من العبد، وهو المحدث لها من غير إرادة من الله، ولا تقدير لها، وكل من قال: إنها تقع بإرادة الله وقضائه وقدره، عَدُوه حِبْريًا.

وقد نقل الخياط المعتزلي عن أبي موسى المردار: أن من وصف الله بأنه يقضى المعاصى على عباده، ويقدرها، فمُسَفَّهُ لله في فعله، والسفه لله كافرُ به، والشاك في قول المشبهة والجبر فلا يدري أحق قوله أم باطل؟ كافر بالله أبضا!

تأملوا إلى أين وصل هذا الرجل، حيث عُدُ الشك في قول المشبه كذلك كفرًا أيضًا، وأن الشاك كافر.

#### نيز أهل السنة بألقاب: نقصانية، مخالفة. شكاك:

هذه الألقاب الثلاثة أيضاء المبتدعة- نبزوا بها أهل السنة والجماعة؛ وذلك لأن الرجئة-يسمون بها أهل السنة، على اختلاف طوائفهم- يَرُوْنَ؛ أن الأعمال لا تدخل في مسمى الإيمان، إذ الإيمان عند بعضهم المعرفة فقط، وعند فريق آخر النطق باللسان فقط، وعند أمثلهم هو اعتقاد بالقلب ونطق باللسان.

وقد قالوا: إن الإيمان لا يزيد ولا ينقص، ولا يجوز الاستثناء فيه، فليس للمرء أن يقول: أنا مؤمن إن شاء الله، أو مؤمن أرجو، وإنما يقطع بإيمانه، وعدوا مَن أدخل الأعمال في مسمى الإيمان، وقال بزيادته ونقصانه، وجوز الاستثناء فيه، مخالفا، ومن ثم نبروا أهل السنة والجماعة بالألقاب القبيحة، فقالوا: نقصانية؛ لقولهم: إن الإيمان يزيد وينقص

تأمل كيف اشتقوا أسماء باطلة، وأطلقوها على أهل السنة والجماعة من معتقد صحيح عليه أهل السنة والجماعة، فأهل السنة لما قالوا: إن الإيمان يزيد وينقص سموهم نقصانية؛ لأنهم لا يقولون بزيادة الإيمان ولا نقصائه، وسموهم أيضا مخالفة؛ لأنهم خالفوا مذهبهم، وقالوا عنهم أيضا بأنهم شكاك؛ لأنهم يستثنون في الإيمان.

وقد روى الإمام اللالكائي عن أبي حاتم، أنه قال: وعلامة المرجئة تسميتهم أهل السنة مخالفة ونقصانية.

وقال الإمام أحمد في كتاب (السنة): وقد أحدث أهل الأهواء والبدع والخلاف أسماء قبيحة شنيعة يسمون بها أهل السنة، يريدون بذلك الطعن عليهم، والإزراء بهم عند السفهاء والجهال، فأما المرجئة فيسمون أهل السنة شكاكا. وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب

العالمن.

والخلاف أسماء قبيحة شنيعة

يريدون بذلك الطعن عليهم،

والإزراء بهم عنبد السفهاء

والجال.

# قصة نزول عيسى (عليه السلام) في آخر الزمان



# مقتل الدجال (٢)

الحمد لله الذي أرسل رسوله بالهدي ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون، والصلاة والسلام على خاتم النبيين وإمام المرسلين، سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد: فنتابع معك أيها القارئ الكريم استخلاص الحقائق الإيمانية والفوائد العلمية من أحاديث نزول عيسى عليه السلام في آخر الزمان، ونقف معك على حدث من أهم الأحداث في مسيرة مسيح الحق، ألا وهو قتله لسيح الضلال.

#### عبد الرزاق السيد عيد

رآه الدجال ذاب كما تذوب الشحمة، فيقتل الدجال ويضرق اليهود فيقتلون، حتى إن الحجر يقول: يا عبد الله السلم، هذا يهودي فتعال فاقتله». وعند البخاري وأحمد- رحمهما الله- من حديث سمرة بن جندب رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم في معرض حديثه عن الدجال: «.. وإنه سيظهر على الأرض كلها إلا الحرمين وبيت المقدس، وإنه يحصر المؤمنين في بيت المقدس فينزلون زلزالا شديدا فیصیح عیسی ابن مریم فيهم، فيهزمه الله وجنوده..» من اليهود وغيرهم.

«ينزل عيسى ابن مريم، فإذا وفحديث أبي أمامة

خامسًا: مقتل المسيح الدجال: لا شك أن مقتل المسيح الدجال هوقتل لأعظم فتنة تقع على الأرضى، وإغلاق لأخطر باب من أبواب الشر، وقد ثبت بالأحاديث الصحيحة أن هذه المهمة العظيمة سيقوم بها المسيح عليه السالام بعد نزوله إلى الأرض وسيجعل المولى عزوجل نهاية الدجال على يديه، ونذكر ببعض الأحاديث الصحيحة التي سجلت هذا الحدث العظيم: روى الشيخان وأحمد من حديث عبد الله بن عمر رضى الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال:

الطويل الني وصححه الألباني، وأضاف إليه ما صح من طرق أخرى، قال صلى الله عليه وسلم: «كيف أنتم إذا نزل ابن مريم فيكم وإمامكم منكم فرجع ذلك الإمام ليتقدم عيسى فيضع عیسی یده بین کتفیه ثم يقول تقدم فصل فيصلى بهم إمامهم، ثم يأتي الدجال جبل إيلياء فيحاصر عصابة من المسلمين. إلى أن قال عليه السلام: فيذهب عيسى بحريته نحو الدجال فإذا نظر إليه الدجال ذاب كما يدوب الملح في الماء فلو تركه لانزاب حتى يهلك ولكن بقتله الله بيده فيريه دمه على حريته فيدركه عند

باب اللد الشرقى فيقتله فيهزم الله البهود ويسلط عليهم المسلمون فالا يبقى شيء مما خلق الله يتوارى به يهودي إلا أنطق الله ذلك الشيء لا حجرولا شجر، ولا حائط، ولا داية، إلا الغرقد فإنها من شجرهم لا تنطق، إلا قال: يا عبد الله يا مسلم، هذا يهودي ورائي فتعالى فاقتله».

ونحن بعون الله نستخلص مما سبق ومن الأحاديث التي وردت بعض الفوائد الجملة ثم نقف مع بعضها وقفات للتأمل:

#### أولا: بعض الفوائد إجمالا:

١- يتزامن نـزول عيسي عليه السلام مع المهدى ومع الدجال.

۲- يصلي عيسي عليه السلام خلف المهدى ليؤكد تبعيته لشريعة محمد صلى الله عليه وسلم.

٣- القدس وأكناف بيت المقدس ستكون مسرخا لأحداث النهاية وسيكون القدس وماحولها مقرا للخلافة الإسلامية آنذاك.

٤- يخرج الدجال أول ما يخرج من جهة المشرق وبالتحديد من يهودية أصبهان وسيتبعه سبعون ألفا من يهودها وسيتبعه كذلك كثير من النساء والدهماء من

٥- يعيث الدجال في الأرض فسادا وبدهب بمبتا

يخبرج اللجبال أول منا يخرج من جهة المشرق وبالتحديد من يهودية أصبهان وسيتبعه سبعون ألفا من يهودها .

"

وشمالا وتمنعه الملائكة من دخول مكة والمدينة فيتحول إلى الشام حيث يلقى حتفه هناك بعد حصاره للمسلمين هناك.

٦- يجعل الله سيحانه وتعالى خلاص العباد والبلاد من شرالدجال على يد عیسی ابن مربم علیهما السلام.

ثانيًا: هنا نناقش قضية انتقال الخلافة الإسلامية إلى أرض الشام وما يترتب عليها من أمور.

- لقد دلت الأحاديث الصحيحة والصريحة على انتقال الخلافة إلى بيت المقدس، نورد منها ما يلي:

وضع النبي صلى الله علیه وسلم بده علی رأسی ابن حوالة- رضى الله عنه-وقال: «يا ابن حوالة، إذا رأيت الخلافة قد نزلت الأرض المقدسة فقد دنت الزلازل والسلايا والأمور العظام، والساعة يومئذ أقرب الي الناس من يدى هذه على

راسك». (أخرجه أحمد وصححه الألباني في صحيح أبي داود (٥٢١٠)).

ومنها: ما رواه معاد بن جبيل رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسيلم: «عمران بيت المقدس خراب يثرب، وخراب يثرب خروج الملحمة، وخروج الملحمة فتح قسطنطينية، وفتح القسطنطينية خروج الدجال». ثم ضرب بيده على فخذي أو منكبي، ثم قال: «إن هذا لحق كما أنك هاهنا أو كما أنك قاعد». رواه أبو داود، وحسنه الألباني برقم (٣٦٠٩). والشاهد معنا من الحديث قوله: «عمران بيت المقدس خراب يـ ثرب». وهو إشارة إلى انتقال الخلافة إلى بيت المقدس، ومن الأحاديث التي تشير إلى أن بيت المقدس وأكنافه سيكون مكانا للملاحم آخر الزمان وأن الطائفة المقاتلة هناك هم أهل السنة والجماعة الطائفة المنصورة:

عن عمران بن حصين رضى الله عنهما قال: قال رسيول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تـزال طائفة من أمتى بقاتلون على الحق ظاهرين على من ناوأهم حتى يقاتل آخرهم المسيح الدجال». (رواه أحمد وأبو داود وصححه الأثباني برقم: · (YIV.

ومنها حديث أبي أمامة

ثم برفعها الله إذا شياء أن يرفعها، ثم تكون خلافة على منهاج النسوة، ثم سكت». (أخرجه الإمام أحمد من حديث النعمان بن بشير والطيالسي والبزار والطبراني في الأوسط، وصححه الحافظ العراقي والألباني في السلسلة الصحيحة برقم (٤)).

فهذا بيان نبوى كريم لراحل الحكم في الدولة الإسلامية فيما مضى وما يستقبل من النرمان، وقد مرت المراحل الأولى (النبوة) ثم الخلافة الراشيدة على منهاج النبوة، كما مرَّت كذلك مرحلة الملك العاض، الذي بدأ مع دولة بني أمية، ونحن الآن في مرحلة الحكم الجبري والتى سيرفعها الله إذا شاء أن يرفعها، فالأمركله لله، يرفع ويخفض، يؤتى الملك من يشاء، وينزع الملك ممن يشاء، ثم تأتي مرحلة الخلافة الراشدة التي وعد بها النبي صلى الله عليه

رضي الله عنه قال: قال رسيول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تـزال طائفة من أمتى على الدين ظاهرين، لعدوهم قاهرين، لا يضرهم من جابههم إلا ما أصابهم من الأواء، حتى بأتبهم أمر الله وهم كذلك». قالوا: أبن هم يا رسول الله؟قال: ببيت المقدس وأكناف بيت المقدس. (المسند: ٥/٢٦٩، وقال الهيثمي: رجاله ثقات).

ومنها: ما رواه جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تزال طائفة من أمتى بقاتلون على الحق ظاهرين الى بوم القيامة، فينزل عيسى فيقول أميرهم: تعال صل بنا. فيقول: لا، إن بعضكم على بعض أمراء، تكرمة الله لهذه الأمة». (رواه أحمد ومسلم).

وهدده الخلافة التي ستكون ببيت المقدسي هي التي وعد النبي صلى الله عليه وسلم ويشربها في قوله: «تكون النبوة فيكم ما شاء الله أن تكون، ثم يرفعها الله إذا شاء أن يرفعها ثم تكون خلافة على منهاج النبوة، فتكون ما شاء الله أن تكون، ثم يرفعها الله إذا شياء أن يرفعها ثم تكون مُلكًا عاضًا فيكون ما شاء الله أن يكون، ثم يرفعها الله إذا شياء أن يرفعها، ثم تكون ملكًا حبريًّا فتكون ما شاء الله أن تكون،

وسلم وسكت بعدها، مما يشير الى أن خلافة راشدة لا بد أن تقع في آخر الزمان وعاصمتها القدسي

#### تنبيه ويبان:

نحن لا نستطيع إسقاط الأحاديث السابقة على طائفة بعينها، ولا أشخاص بأعينهم، كما هو منهج السلف الصالح، وانما تفسير هذه الأحاديث هو وقوعها كما أخبر بها النبي صلى الله عليه وسلم، ونحن على بقين من وعد الله ووعد رسوله صلى الله عليه وسلم، وتعلم أن الله بغرس لدينه غرسًا يستخدمهم لنصرة دينه وقتما شاء وكيفما شاء، قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَمُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن نَرْتَذَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ، فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحَبُّهُمْ وَيُحَبُّونَهُ ۚ أَذِلَّهِ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةِ عَلَى ٱلْكَيْفِرِينَ يُحِنِّهِدُونَ في سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَعَافُونَ لَوْمَةَ لَآيِمُّ ذَالِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاآهُ وَٱللَّهُ وَسِمُ عَلِيدٌ (المائدة:٥٤)، وقال تعالى: «وَإِن تَتَوَلُّواْ مَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْثَلَكُمْ » (محمد ۲۸۰)، فاذا كان هذا الخطاب قد وُجِّه للصحابة في المقام الأول، وهم على مكانتهم العظيمة من الجهاد والعمل فنحن أولى بذلك منهم، أقصد أننا أولى بهذا اللوم والتحذير من الصحابة الكرام، وعمومًا فالعبرة ليست بخصوص السبب ولكن بعموم اللفظ، فهذا التوجيه للصحابة رضى الله عنهم ولن

يأتي بعدهم إلى ما شاء الله.

هذا التنبيه، أما البيان: فإن الأحاديث الشريفة التي تشير إلى انتقال الخلافة إلى بيتالمقدس تدل على حتمية زوال دولة إسرائيل الحالية، وأن محاولاتهم لاستعادة هيكلهم المزعوم، وحكم العالم من القدس ستذهب هباء منثورًا، بقدرة القوى القاهر-سبحانه وتعالى- أما ما جاء في الأحاديث من قتال لليهود بعد مقتل الدجال فهذا قتال للذين جاءوا خلف الدجال من أصبهان ومن غيرها مما تبقى من اليهود بعد زوال دولتهم الحالية بإذن الله.

نحن وهم، يقول عبد العزيزمصطفى فكتابه «قبل أن نهدم الأقصى»: إن اليهود والنصارى بين أيديهم أخبار غير موثوقة، وتفسيرات غير مأمونة، وعقائد مضطربة تزيدها التأويلات اضطرابا واختلافًا فيما بينهم في

لا يجوز للمسلمين اليوم أن يتركوا العمل للإسلام وإقامة دولته على وجه الأرض، انتظارًا منهم لضروج المهدي،

أو نزول عيسى عليهما السلام.

66

الأصول والضروع يستحيل معها الجمع بين الأقوال، ومع ذلك فهم جعلوا هذه الأخبار وتلك النبوءات مسارًا يسيرون على ضوئه خلال أحقاب طويلة). اهـ.

فماذا فعلنا نحن، ونحن نحمل الحق الذي لا يأتيه الباطل من بين يبديه ولا من خلفه، ونرى أمام أعيننا في كل يوم محاولات اليهود لاختراق المسجد الأقصى، وارهاب القائمين، والعاكفين فيه، وتخريبه،

تمهيدًا لهدمه- لا مكنهم الله من ذلك- هل ننتظر الهدي أو عيسى ليقوم بذلك؟!

يقول العلامة الألباني رحمه الله: «لا يجوز للمسلمين اليوم أن يتركوا العمل للإسلام وإقامة دولته على وجه الأرض، انتظارًا منهم لخروج المهدي، أو نزول عيسى عليهما السلام، يأسًا منهم، أو توهمًا أن ذلك غير ممكن قبلهما فإن هذا توهم باطل ويأس عاطل». اهـ. باطل ويأس عاطل». اهـ. (قصة المسيح الدجال ص٣٦).

أخي الكريم: أختم معك هذه الوقضة بسؤالين: الأول: لماذا إقامة الخلافة الراشدة على منهاج النبوة حتمية؟ والثاني: هل ستكون الخلافة هذه قبل المهدي أم ستكون مع ظهوره؟ ونجيب على هذين السؤالين في اللقاء القادم إن شاء الله استودعكم الله الذي عليكم ورحمة الله وبركاته.



#### تهنئة واجبة

حصلت الباحثة / وسام سمير محمود الزحلان على درجة الماجستير بتقدير عام إمتياز مع مرتبة الشرف من كلية التربية جامعة عين شمس قسم الصحة النفسية في رسالة بعنوان: (المناخ المدرسي وعلاقته بالهوية الثقافية ) تحت اشراف أ.د/سميرة محمد شند ، د/طه ربيع طه وأسرة تحرير مجلة التوحيد يتقدمون بخالص التهاني للباحثة متمنين لها دوام التوفيق.



# تاريخ إدخال حجرات النبي (صلى الله عليه وسلم) في مسجده

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم وبعد...

فقد ذكرنا في الحلقة الماضية أن النبي صلى الله عليه وسلم بنى حجرات نسائه؛ لكل زوجة حجرة من قطعتين؛ غرفة من الطين تفتح على فناء من الجريد المستور بكساء الشّعر، وبينا كيف كانت محتويات هذه الحجرات، والحياة الزاهدة المتواضعة لنبي الله تعالى في تلك الحجرات التي بناها كلها

خارج مسجده، حتى خرج من الدنيا،

جمال عبد الرحمن

اعداد/

وكان قد أخير بعض أصحابه أنه ما من نبي يموت إلا قبر ودُفن حيث مات، فكانت وفاته صلى الله عليه وسلم في حجرته حجرة أم المؤمنين عائشة رضي الله تعالى عنها ، وعليه فقد كان قيره فيسته فخارج مسجده. وكان صلى الله عليه وسلم بحدر كثيرًا من الخلط بين القيور والساجد، فلا يبني قبرية مسجد، ولا يبنى مسجد على قبر أيًا كان صاحب القبر؛ فقال: «اللهم لا تجعل قبري وثناً يعيد، اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد»، وقال: «لا تجعلوا قبري عيدًا». وقبل الحديث عن ملابسات ادخال الحجرات بما فيها القبر داخيل السيجد؛ نشير بعض الأشبارات عن وفاته صلى الله

وهاة النبي صلي الله عليه وسلم ذكر الشيخان في الصحيحين

وسلم بوعكة المرض الذي نزل به أواخر صفر من السنة الحادية عشرة، وبدأت آلامه صداعًا حادًا، عاناه في سكون حتى ثقل عليه الوجع وهو في بيت زوجه ميمونة.. فلم يستطع الخروج. وأذن له نساؤه أن يمرض في بيت عائشة؛ لما رأين من ارتباحه إلى خدمتها له، وذلك في الأسبوع الأخير من حياته صلى الله عليه وسلم ، فخرج من عند ميمونة بين الفضل بن العياس وعلى بن أبي طالب رضي الله عنهم وكان الألم قد أوهى قواه، فلم يستطع مسيرًا. فانتقل بينهما معصوب الرأس، تخط قدماه على الأرض حتى انتهى إلى بيتها. رواه ابن هشام: ٢/٢٦ و٢٦٨، وصححه الألباني.

وعندما أحسّى الرسول صلى الله عليه وسلم بأن سورة الحرّ خفّت عن بدنه، استدعى الفضل ابن عمه العباس فقال: «خذ

من حَديث عُمَدَ بْنِ الْخَطَّابِ رضى الله عنه أنه قال: نزل قوله تَعَالَى، الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتُّمُمْتُ عَلَيْكُمْ نَعْمَتِي ورضيت لكم الاسلام دينا، يوم الحمعة وَرُسُولُ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليهُ وسلم واقف بعرفة قال ابن كثير رحمه اللَّه: وَرُونِنَا مِنْ طَرِيقٍ جَيِّد: أَنَّ عُمَر بن الخطاب حين نزلت هذه الأنه بكي، فقيل: مَا يُنكيك؟ فَقَالَ: انْـهُ لَيْسَ بَعْدَ الْكَمَالِ إلا النَّقْصَانُ. وَكَأَنَّهُ اسْتَشْعَرَ وَفَاةً النبيُّ صلى الله عليه وسلم. وقد أشار عُلِيْهِ السِّلامِ إلى ذلك فيمًا رَوَاهُ مُسْلِمُ مِنْ حَدِيثِ جَابِرٍ، أَنْ رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليهُ وسلم وَقَفَ عِنْدَ جَمْرَةَ الْعَقَبَةَ وَقَالَ لنا: ﴿ خُذُوا عَنِي مُنَاسِكُكُمْ، فَلَعَلَى لا أحُجُ بَعْدُ عَامِي هَذَا «. السيرة النبوية لابن كثير (٤٧٧/٤).

(شكوى النبي صلى الله عليه وسلم ومرضه الأخير) :

شعر الرسول صلى الله عليه

LA YY31 a. - Italia 970 - Ilmis Italams elikera

عليه وسلم .

"

معصوب الرأس، قال الفضل؛ فأخذت بيده حتى دخل المسجد، وجلس على المنبر. ثم قال: دناد في وجلس على المنبر. ثم قال: دناد في الناس، فاجتمعوا إليه. قال أنس رضي الله عنه: ، خَرَجَ النّبِيُ صَلًى رأسه عَلَيْه وَسَلَم وَقَدْ عَصَبَ عَلَى رأسه حَاشيَة بُرْد، قال: فصعد المنْبَر، وَلَمْ يَصْعَدُهُ بَعْدَ ذَلكَ اليّوْم، فَحَمدَ الله وَأَثْنَى عَلَيْه، ثُمُّ قال: وأوصيكُمْ بِالأَنْصَار، فَإِنَّهُمْ كَرشي وَعَيْبَتِي، وَقَدْ قَضُوا الَّذِي عَلَيْهمْ،

بيدي يا فضل، . وهو موعوك

قال الغزالي رحمه الله تعالى: وكانت ظهيرة تظللها الكآبة، وتغمرها الرقة، اشبرأيت فيها الأعناق إلى الرجل الذي أحيا موات القلوب، وأخرجهم وذرياتهم ونساءهم من الظلمات إلى النور، تطلعت إليه الأعين الحائرة فرأته متعبا. انهزمت العافية في بدنه الجلد أمام سطوة المرض العاتي. وعاد النبي صلى الله عليه وسلم إلى بيته اللاصق بالمسجد لينام في فراش السقام، وهو الذي لم يتعود أن يركن إليه أو يهدأ فيه. وإذا استطاع أن يخرج في فترات قليلة تخف فيها حدة المرض، فإلى المسجد، ليلقى نظرات أخيرة على الأمة التي صنعها، والرجال الذين أحبهم. فقه السيرة للغزالي (ص: ۲۲٤).

مُحْسنهم، وَتجاوزوا عَنْ مُسيئهم ».

صحيح البخاري (٣٥/٥).

وي يوم الأربعاء تحديدًا وقبل الوفاة بخمسة أيام اشتدت وطأة المرض على رسول الله صلى الله عليه وسلم، واتقدت حرارة العلّة في بدنه. فطلب أن يأتوه بما يتبرد به ... ماء كثير، وقال: «أهريقوا عليّ سبع قرب من آبار شتّى ...».

قَالُ رسول الله صلى الله على الله علي الله عليه عليه عليه وسلم : (أُوصِيكُمْ بِالأَنْصَارِ، فَإِنَّهُمْ كَرِشِي

66

قالت عائشة: فأقعدناه في مخضب (إناء كبير من الخشب) لحفصة، ثم صببنا عليه الماء، حتى طفق يقول: دحسبكم، حسبكم، (مجمع الزوائد (٤٦/٩) ورجالة ثقات).

وفي يوم الخميس وقبل الوفاة بأربعة أيام كان صلى الله عليه وسلم لا يزال مع معاناته وشدة مرضه يصلي بالناس في المسجد وقد صلى بهم وهو مريض أحد عشر يوماً، ومجموع أيام مرضه الأخير كان ثلاثة عشر أو أربعة عشريوما، حتى كان يوم الخميس صلاها بهم في المسجد. عَنْ أُمُ صلاة المغرب أخر صلاة المغرب أخر صلاة المغرب أخر ما النبي صلى الله عليه وسلم: «يَقرأ المغرب بالمُرسَلات عُرفاً، ثُمَّ مَا صَلَّى النَّا بَعْدَها حَتَى قَبَضَهُ الله». في المسجد المخارب (٩/١).

وعند صلاة العشاء من ذلك اليوم الخميس اشتد عليه ثقل المرض فلم يستطع الخروج إلى المسجد.

عن عائشة قالت: ثقُلَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ فَقَالَ: «أَصَلَّى النَّاسُنَ؟» قُلْنَا: لاَ، هُمْ يَنْتَظُرُونَكَ، قَالَ: «ضَعُوا لي مَاءَ

في المُخضَب (وعاء من خشب)». قَالْتُ؛ فَفُعِلْنَا، فَاغْتَسَل، فَدُهُبَ ليُنُوءَ (ينهض) فأغمى, عَليْه، ثم أفاق، فقال صلى الله عَليْه وسَلَمَ: «أصلَى النَّاسُ؟» قَلْنَا: لإ، هُمْ يَنْتَظُرُونَكَ يَا رَسُولُ اللَّهِ، ثلاث أو أربع مرات والناسُ عُكُوف في الشجد، يَنْتَظرُونَ النّبيُّ عَلَيْه السَّالامُ لصالاة العشاء الآخرة، فَأَرْسَلُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلْمَ إِلَى أَبِي بَكُر بِأَنْ يُصَلِّي بِالنَّاسِ، فِأَتَّاهُ الرَّسُولُ فَقَالَ: إِنَّ رَسُولُ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ يَأْمُرُكُ أَنْ تَصَلَّى بِالنَّاسِ، فَصَلَّى أَبُو بَكُرِ تَلْكُ الْأَيَّامُ. (صحيح البخاري ١٣٨/١).

وعن أنس بن مالك قال: كانت عامّة وصية رسول الله صلى الله عليه وسلم- حين حضره الموت-: «الصلاة وما ملكت أيمانكم»، حتى جعل رسول الله صلى الله عليه وسلم يغرغر بها صدره، وما يكاد يفيض بها لسانه . أخرجه ابن ماجه: ١٥٥/٢؛ وأحمد:

وفي يوم السبت أو الأحد قبل الوفاة بيوم أو يومين؛ قالت عائشة: ثمَّ إنْ النبيُّ صلى الله عليه وسلم وُجَـدُ مِنْ نفسه خفة، فَخْرَجَ بَيْنَ رَجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا الْعَبَّاسُ- والآخر على- لصلاة الظهر وأبو بكر يُصلى بالناس، فلمًا رَآهُ أَبُو بَكُر ذَهَبَ لَيَتَأْخُرَ، فَأُوْمًا إِلَيْهِ الْنَبِيُّ صَلَى اللَّه عليه وسلم بأنْ لا يَتَأْخُرَ، قَالَ: أَجُلسَاني إلى جَنْبِه، فَأَجُلسَاهُ إلى جَنْبِ أَبِي بِكُرِ، قَالَ: فَجَعَلَ أَيُو بَكْرِيْصَلَى وَهُوَ يَأْتُم بِصَلاة النبي صلى الله عليه وسلم، والناسُ بصَلاة أبي بكر، وَالنبيُّ صلى الله عليه وسلم قاعد. صحيح

غشل رسول صلى الله

عليـه وسلـم ودفـن في

حجرته خارج مسجده.

ثم دُعَاهًا فَسَارُهَا فَضَحِكُتُ، قَالْتُ؛ فَسَأَلْتُهَا عَنْ ذَلِكُ، فَقَالُتُ-فيما بعد- : ﴿ سَارُّنِي النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَخْبَرُّنِي أَنَّهُ يُقْبَضُ فِي وَجَعِهُ الذي تُوفِظُ فيه، فَيَكَيْتُ، ثُمُّ سَارُّني فَأَخْبَرُني أَنِّي أوَّل أَهْل بَيْتِه أَتَّبَعُهُ فَضَحَكَتُ». صحيح البخاري (٢٠٤/٤).

فلما رأته فاطمة رضي الله عنها يعانى من دخول الموت عليه قالت: وَا كَرْبُ أَبِاهُ، فَقَالَ لهَا: «لَيْسَ عَلَى أَسِكَ كُرْبُ بَعْدُ اليَّوْم،. صحيح البخاري (١٥/٦). قالت عائشة رضى الله عنها: وعاد رسول الله صلى الله عليه وسلم من المسجد فاضطجع في حجري، ووجدت رسول الله يثقل في حجري. فذهبت أنظر في وجهه. فإذا نظره قد شخص، وهو يقول: «بل الرفيق الأعلى من الجنَّة». قلت: خيرت فاخترت والندى بعثك بالحق، وقبض رسول الله صلى الله عليه وسلم. رواه این هشام: ۳۷۱/۲ وصححه الألباني.

وتقول رضى الله عنها:»، وَبَينَ يَدَيْهُ رَكَوَةً أَوْ عُلْبَةً فَيهَا مَاءٌ، فَجَعَل يُدُخل يَدُيْه فِي المَّاء فْيَمْسَحُ بِهِمَا وَجْهَهُ، يَقُولُ: ﴿ لاَ إله إلا الله، إنْ للمؤت سَكرات، وبذلك يكون أبو بكر رضي الله عنه صلى بالناس تلك الأيام بدءًا من صلاة العشاء يوم الخميس إلى صلاة فجريوم الإثنين الذي توفي فيه صلى الله عليه وسلم بمجموع سبع عشرة صلاة قبل رحيل المصطفى صلى الله عليه وسلم.

البخاري (١٣٨/١).

صحوة الموت ونظرة الوداع:

وفي يوم الاثنين آخريوم في حياته صلى الله عليه وسلم: يروى أنسن بن مالك رضى الله عنه أن السلمين بينا هُمْ في صلاة الفَجْرِ مِنْ يَوْمِ الاثْنَيْنِ، وَأَبُو بَكُر يُصَلى لهُمْ، لم يَفْجَأْهُمْ إلا رَسُول الله صلى الله عليه وسلم قد «كشفُ ستر حُجْرَة عَائشَةَ، فَنَظرَ النيهم وَهُمْ فِي صُفُوفِ الصَّالَاةِ، ثُمَّ تَبِسُّمَ يُضْحُكَ»، فَنْكُصُ أَبُو بُكُر عَلى عَقْبَيْهِ ليصل الصَّف، وَظنَّ أنْ رَسُول الله صلى الله عليه وسلم يُريدُ أَنْ يَحْرُجَ إِلَى الصَّالَة، فقال أنسُ، وَهُمَّ الْسُلمُونَ أَنْ يَضْتَتَنُوا فِي صَلاتهم، فرَحًا بِرَسُولِ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم، فأشارَ إليهم بيده رُسُول الله صلى الله عليه وسلم: «أَنْ أَتَمُوا صَلاتَكُمْ ثُمُّ دُخُل الحجْرَة وَأَرْخَى السُّتْرِي. صحيح البخاري (١٢/٦).

ثم لم يأت على النبي عليه الصلاة والسلام وقت صلاة أخرى حتى مات، وفي ضحى هذا اليوم وقبل الوفاة بقليل، كان له صلى الله عليه وسلم آخر لقاء مع فلذة كبده فاطمة رضي الله تعالى

عنها. فماذا دار في ذلك اللقاء؟ عَنْ عَائشَةَ رَضِيَ اللَّهِ, عَنْهَا، قَالَتْ: دَعَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وسلم فاطمة ابنته فشكواه الذي قبض فيه فسَارُهَا بشيء فبكت،

(17/71). وكان يقول : «اللهُمُ اغفرُ لي وَارْحَمْنِي، وَأَلْحَقْنِي بِالرَّفِيقَ». صحيح البخاري (١١/٦).

ثمُّ نصَبَ يَـدُهُ، فَجَعَلَ يَشُولُ: «في الرَّفيق الأعلى» حتى قبض

وَمُالِثَ يُلدُهُ. صحيح البخاري

فلمًا مَات قالت فاطمة رضي الله عنها: يَا أَبَتَاهُ، أَجَابُ رَيًّا دَعَاهُ، بِيَا أَبِتَاهُ، مَنْ جَنَّهُ الضَّرْدُوسِ مَأْوَاهُ، يًا أَبُتَاهُ، إلى جِبْرِيلِ نَنْعَاهُ، فَلَمَّا دُفنَ، قَالَتُ فَاطَمَةُ عَلَيْهَا السَّلاَمُ: يَا أَنْسُ أَطَابَتُ أَنْفُسُكُمْ أَنْ تَحْثُوا عَلَى رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلُّمَ النُّرابِ. صحيح البخاري

(غُسَل الرسول صلى الله عليه وسلم ودفته ي حجرته خارج مسجده)

(10/7)

عَنْ عَائشة، زوج النبيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ؛ لَمَا أَرَادُوا غَسْل رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وسَلَّمُ اخْتَلْقُوا فيه، فقالُوا: واللَّه مَا نَـدُرِي كَيْفَ نَصْنَعُ؟ أَنْجَـرُدُ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ كمَا نجِرُدُ مَوْتانا أَمْ نَعْسُلُهُ وَعَلَيْهُ ثيَابُهُ؟ قَالَتْ: فَلَمَّا اخْتَلَفُوا أَرْسَل اللَّهُ عَلَيْهِمُ السِّنَّةُ، حَتَّى وَاللَّهُ مَا منَ القوم من رُجُل إلا ذقتُهُ فِي صَدره نأَنْمًا، قَالَتْ: ثُمَّ كَلَّمُهُمْ مَنْ نَاحِيَةَ الْبَيْتِ، لَا يَـدُرُونَ مَنْ هُوَ، فقال: ﴿ اغسلوا النبيُّ صَلى الله عَليْه وَسَلمَ وَعَليْهُ ثَيَابُهُ هَالْتُ: فَثَارُوا إلْيُهُ، فَغُسَّلُوا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ وَهُوَ فِي قميصه يُفاض عَليْه الماءُ وَالسُّدُرُ، وَيُدلكه الرُّجَال بالقميص «، وكانت تقول، لوُ اسْتَقْبَلْتُ مِنْ الأَمْرِ مَا اسْتَدْبَرْتِ مَا غَسَّل رَسُولُ اللَّهُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلَمَ إِلَّا نَسَاؤُهُ. مسند أحمد (۳۳۲/٤٣) واستاده حسن.

وأخرج البخاري (١٢٦٤) ، ومسلم (٩٤١) عن عائشة رضى الله عنها قالت: كفن رسول الله صلى الله عَليْه وَسَلَّمَ فِي ثلاثة

ليس فيها قميص ولا عمامة. دفن الرسول ومن تولى دفنه والصلاة عليه

أثواب بيض سحولية من كرسف

« فلمًا فرغ من جهاز رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم الثلاثاء، وُضعَ في سَريره في بَيْته، وقد كان السلمون اختلفوا في دَفْنه. فَقَالَ أَبُو بَكِي: إِنَّى سَمِعْتَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلَّمَ يَقُولُ؛ مَا قبض نبيّ إلَّا دُفنَ حَيْثُ يُقْبَضُ، هَرُفعَ فراش رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ الَّذِي تَوْفِي عَلَيْه، فَخُفْرُ لَهُ تَحْتُهُ.

عَنْ أَبِي عَسيب، أَوْ أَبِي عَسيم، قال بَهْز؛ إنه شهد الصلاة على رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، قالوا، كيف نصلي عَليه؟ قال: « ادْخُلُوا أَرْسَالا أَرْسَالا «، قَال: « فكانوا يُدخلون من هذا الباب فيُصَلُونَ عَلَيْهُ، ثُمُّ يَخْرُجُونَ مِنَ البَّابِ الآخرِ ﴿، قَالَ: ﴿ فَلَمَّا وُضِعَ في لحده صلى الله عليه وسلم، قال المغيرة؛ قد بقى من رجليه شَيْءُ لَمْ يُصْلِحُوهُ، قَالُوا؛ فَادْخُل فأصلحه، فدُخل، وَأَذْخُل يُدُهُ فَمِسٌ قَدَمَيْه، فقال: أهيلوا عَلَي التراب، فأهالوا عَليْه التّراب، حَتَّى بَلغ أنصَاف سَاقَيْه، ثُمَّ خَرَجَ، فكانَ يَقُولُ أَنَا أَخِدَثُكُمْ عَهْدًا بِرَسُول الله صلى الله عليه وسلم .. مسند أحمد (٣٦٥/٣٤)، وإسناده صحيح ورجاله ثقات رجال الشيخين.

وصيته صلى الله عليه وسلم بخصوص

عَنْ عَائشةَ رضي الله عنها، قَالَتْ: قَالَ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى

قال الشافعي رحمه الله: وأكره أن يعظم مخلوق حتى يجعل قبره مسجدا مخافة

الفتنة عليه وعلى من بعده من

الناس.

الله عَلَيْه وَسَعَلَمَ: فِي مَرَضِهِ الذي لم يَقَمْ منه ولعَنَ الله الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى، اتَّخَذُوا قَنُورَ أَنْبِيَائِهِمْ مُسَاجِدٌ ، قَالَتْ: ﴿ فَلَوْلا ذَاكُ أَبْرِزُ قَبْرُهُ، غَيْرَ أَنْهُ خَشَى أَنْ يُتَخذ مُسْجِدًا». صحيح مسلم (٣٧٦/١)، والبخاري وغيرهما.

قال أبو اسحاق الشيرازي المتوفى سنة ٤٧٦هـ (ويُكره أن يُبنى على القبر مسجداً، لما روى أبو مرثد الغنوي أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى أن يصلى إليه وقال: «لا تتخذوا قبري وثنا فإنما هلك بنو إسرائيل لأنهم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» قال الشافعي رحمه الله: وأكره أن يعظم مخلوق حتى يجعل قبره مسجدا مخافة الفتنة عليه وعلى من بعده من الناس. المهذبي فقة الإمام الشافعي للشيرازي .(1/09/1)

والكراهة هنا الشرعية، وهي تعنى التحريم؛ كقوله تعالى: «وَكَـرَّهَ إِلَيْكُمُ الْكَفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعَصْيَانُ» (الحجرات: ٧).

وقسال الألبساني رحمه الله: (كشير من الناس نراهم يأتون إلى بعض القبور منسوية

لأنبياء أو صالحين فيدعون عندها وقد يصلون إليها مع أن النبي- صلى الله عليه وآله وسلم- نهى عن ذلك أشد النهى، فقال: «اللهم لا تجعل قبري وثنا يعبد، اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد وقال: « لا تَجعَلُوا قَبْري عيدًا).،. موسوعة الألباني في العقيدة (١٤/٤).

وروى مسلم قوله صلى الله عليه وسلم في مرضه الذي مات منه قبل موته بخمس «فلا تتخذوا القبور مساجد، فإنى أنهاكم عن ذلك».

وهكذا رأينا أن النبي صلى الله عليه وسلم قد بني حجرات نسائه خارج المسجد، ودُفن صلى الله عليه وسلم عند موته في حجرة أم المؤمنين عائشة، وكانت خارج المسجد، وكان يحذر عليه الصلاة والسلام في مرض موته ما صنع اليهود والنصاري من اتخاذ القبور مساجد، وعقبت أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها على تحديره هذا بأنه لولا خوفه من أن يُتْخَذَ قيره مسجدًا بقولها: ولولا خوفه من ذلك لأبرز قبره عليه الصلاة والسلام، لكنه دعا الله ألا يكون قبره مكانا يعتاده الناس حتى يكون وثنا يُعدد.

وظل قبر النبي صلى الله عليه وسلم في بيته خارج المسجد عشرات السنين بعد موته صلى الله عليه وسلم، فكيف دخلت الحجرة بما فيها القبرإلى المسجد، ومتى كان ذلك؟ هذا ما نتحدث عنه في العدد القادم، إن شاء الله.

والحمد لله رب العالمين.



# قصة الشاب الأنصاري الذي عاش بعد الموت مع أنس (رضي الله عنه)

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ ووجدت في كُتب السنة الأصلية وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

اعداد /

#### على حشيش

#### and the same of the same

#### أولاد المآن

رُوِيَ عن أنس بن مالك قال: «عدت شابًا من الأنصار، فما كان بأسرع من أن مات، فأغمضناه، ومددنا عليه الثوب.

فقال بعضنا لأمه: احتسبيه. قالت: وقد مات؟

قلنا: نعم.

قالت: أحق ما تقولون؟ قلنا: نعم.

فمدت يدها إلى السماء، وقالت: اللهم إني آمنت بك وهاجرت إلى رسولك، فإذا أنزلت بي شدة شديدة دعوتك ففرجتها، فأسألك اللهم ألا تحمل عليً هذه المصيبة اليوم.

قال: فانكشف الثوب عن وجهه فما برحنا حتى أكلنا وأكل معنا». اهـ.

أخرج هذا الخبرالذي جاءت به هذه القصة الحافظ أبو بكر عبد الله بن محمد بن أبي

ومائة، ثم قال:

i- وقال جعفر بن أبي عثمان الطيالسي عن يحيى بن معين (١٥٨-٢٣٣هـ): «كان قاصًا وكان كل حديث يحدث به عن ثابت باطلاً». اهـ.

قلت: وهذا الخبر الذي جاءت به القصة كما هو مبين آنفًا من التخريج عن ثابت وبتطبيق قول الإمام يحيى بن معين عليه خبر باطل.

ب- وقال صالح بن محمد البغدادي: «كان يقصُّ وليس هو شيئًا في الحديث، يروي أحاديث مناكير عن ثابت البناني». اه. قلت: وهذا القول ينطبق تمام الانطباق على هذا الخبر فيصبح منكرًا أيضًا.

جـ- وقال إبراهيم بن يعقوب الجوزجاني: «كان قاصًا واهي الحديث». اهـ.

قلت: وبتطبيق هذا القول على

الدنيا في كتابه «من عاش بعد الموت» (ح١) قال: حدثنا خالد بن خداش بن عجلان المهبلي، وإسماعيل بن بسام قالا: حدثنا صالح المري، عن ثابت البناني، عن أنس بن مالك قال: «عدت شابًا من الأنصار...» القصة.

#### ثالثا: التحقيق

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة آفته صالح الُرُي.

ا- قال الحافظ جمال الدين أبو الحجاج يوسف المزي في «تهذيب الكمال» (٢٧٨٠/١٠/٩)؛ «صالح بن بشير بن وادع بن أبي بن أبي الأقعس القارئ البصري القاص المعروف بالمري، روى عن ثابت البناني. وآخرين، وروى عنه إسماعيل بن إبراهيم الترجماني، وخالد بن خداش. وتخريس، مات سنة اثنتين وسبعين ومائة، وقال البخاري؛ يقال مات سنة ست وسبعين ومائة، وقال البخاري؛ يقال مات سنة ست وسبعين ومائة،

محرم 121 هـ - العدد 770 - السنة الخامسة والأربعون

04

هذا الخبريصبح واهيًا والقصة واهمة

٢- قال الإمام البخاري في والضعفاء الصغيري (١٦٥): «صالح بن بشير: أبو البشر المرري البصري القاص، منكر الحديث».

قلت: هذا المصطلح من الإمام البخاري له معناه: قال الحافظ الذهبي في «الميزان» (٣/٦/١): «نقل ابن القطان أن البخاري قال: كل من قلت فيه منكر فلا تحل الرواية عنه». اه.

٣- قال الامام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٣٠٠): «صالح المرى: متروك الحديث بصري» - اهـ

وهددا المصطلح من الامام التسائي له معتاد.

قال الحافظ ابن حجر في مشرح النخية» (ص٧٢): «كان مذهب النسائي ألا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». اهـ

٤- قال الإمام الحافظ ابن حيان ق دالمحروحين، (١/٣٦٧): « صالح بن بشير المري كنيته أبو بشر من أهل البصرة، ظهر في رواياته الموضوعات التي يرويها عن الأثبات واستحق الترك عند الاحتجاج». اه.

٥- قال الحافظ ابن عدى في «الكامل» (١٠/٤) (٩١٢/٥): أ- صالح بن بشير أبو بشر المرى بصرى: حدثنا أبو طالب، سألت أحمد بن حنبل، عن صالح المرى قال: «صالح صاحب قصص يقص على الناس، ليس هو صاحب حديث ولا إسناد، ولا

الإمام البخاري رحمه الله له مصطلح في الحكم على الراوى يقول : كل من قلت فله منكر فلا تحل الرواية عنه.

بعرف الحديث». اهـ. ب- وقال ابن عدى أيضا: «سمعت ابن حماد: قال السعدي: صالح المري كان قاصًا واهى الحديث». اهـ.

ج- ثم ختم ترجمته بعد أن أخرج لصالح المري ثمانية عشر حديثا قال: «ولصالح غير ما ذكرت وهو رجل قاص حسن الصوت من أهل البصرة، وعامة الأحاديث التي ذكرت والتي لم أذكر منكرات ينكرها الأئمة عليه، وليسي هو بصاحب حديث وإنما أتى من قلة معرفته بالأسانيد والمتون». اه.

٦- وقال الحافظ الذهبي في «الميزان» (۲۸۹/۳۷۷۳)؛ «صالح بن بشير الزاهد، أبو بشرالمري الواعظ بصري شهير عن الحسن وابن سيرين وثابت، قال الفلاس؛ منكر الحديث جـدا». وروى حـاتم بـن الليث (الجوهري) عن عفان (هو ابن مسلم) قال: «كنا نحضر مجلس صالح المري فإذا أخذ في قصصه كأنه رجل مذعور، يفزعك أمره من حزنه، وكثرة بكائه، كأنه

ثكلى، وكان شديد الخوف من الله كثير البكاء،

قلت: وهذا حال أكثر القصاصين الذين لا دراية لهم بالصناعة الحديثية، وهذا ما بينه الإمام أحمد بن حنيل أنه صاحب قصص يقص على الناس ليس هو صاحب حديث ولا إسناد.

وبين ذلك الإمام يحيى بن معين: «أنه كان قاصًا، وكان كل حديث يحدث به عن ثابت باطلاً ».

وهذا ما بينه أيضًا صالح بن محمد البغدادي: «كان يقصُّ وليس هو شيئا...».

قلت: وهذا ما بينه الإمام الجوزجاني: «كان قاصًا واهي الحديث».

وهذا ما بينه الإمام البخاري: «صبالح المسرى القياص منكر الحديث».

قلت: وهذه من أشد العبارات في الجرح عند البخاري، كما بينا معناها من قول البخاري نفسه؛ لأن صاحب البيت أدرى بما فيه. كذا قال الحافظ ابن حجر في «شرح النخية» (ص١٨).

(فمنكرالحديث)عند البخاري يقولها: "في كل من لا تحل الرواية عنه ». اه.

قلت: وهذا حكم رواية الحديث الموضوع كما بين ذلك الإمام السيوطى في «تدريب الراوي» (٢٧٤/١) قال: «الموضوع تحرم روايته مع العلم بوضعه». اه. وهذاما بينه الحافظ ابن حبان بقوله: «ظهر في روايته الموضوعات فاستحق الترك عند الاحتجاج». اه.

قلت: وبهذا يتبين الضرق بين

العلماء المحدثين، وبين الوعاظ والقصاصين، وبهذا التحقيق يتبين أن القصة واهية باطلة منكرة موضوعة.

#### رابعًا: شاهد أخرجه العافظ ابن أبي الدنيا عقب هذا الغير:

لقد أخرج الحافظ ابن أبي الدنيا شاهدًا لهذه القصة الواهية في كتابه «من عاش بعد الموت» (ح٢) قال:

حدثنا عبد الله قال فحدثني محمد بن محمد بن أبي الأسود التميمي عن أبي النضر هاشم بن القاسم عن صالح المري قال: حدثت بهذا- أي بالخبر السابق- حفص بن النضر السلمى فعجب منه ثم لقيني الجمعة الثانية فقال: إني عجبت من حديثك فلقيت ربيعة بن كلثوم فحدثني أن رجلا حدثه أنه كانت له جارة عجوز كسيرة صماء عمياء مقعدة ليس لها أحد من الناس إلا ابن لها هو الساعي عليها فمات فأتيناها فناديناها احتسبي مصيبتك على الله تبارك وتعالى فقالت: وما ذاك؟ أمات ابني؟ مولاي أرحم بي ولا يأخذ منى ابنى وأنا صماء عمياء مقعدة ليس لي أحد، مولاي أرحم بي من ذاك».

قال: قلت: ذهب عقلها فانطلقت إلى السبوق فاشتريت كفنه وجئت وهو قاعد». اهـ.

#### خامسا: التحقيق

هذا الخبر الذي أخرجه ابن أبي الدنيا شاهدًا لا يصلح أن يكون شاهدًا لأن العلة واحدة في الخبرين، وهي صالح المري،

على طالب العلم أن يتبين الفرق بين العلماء

المحدثين، وبين الوعاظ

والقصاصين.

66

الذي حدث حفص بن النضر السلمي بقصة الشاب الأنصاري النذي عاش بعد الموت مع أمه والمتي رواها صالح المري عن ثابت البناني عن أنس بن مالك فتعجب منها حفص بن النضر ثم لقي صالح المري مرة أخرى وأخبره بالعجب، وأن العجب زال بقصة مماثلة قد وقعت لعجوز مع ابنها الذي يسعى عليها حيث أنباه بهذا ربيعة بن كلثوم عجوز كبيرة صماء عمياء....

وآفة قصة العجوز هذه هو صالح المري القصاص الذي بينا آنفًا بالاستقراء التام الأقوال أنمة الجرح والتعديل أنه متروك الحديث، منكر الحديث، واهي الحديث، يحدث بالواهيات والمنكرات، وظهرت في رواياته الموضوعات، الا تحل الرواية عنه، ويرداد هذا السند وهنًا على وهن.

حيث إن قصة العجوز سندها: عن صالح المري، عن حفص بن النضر السلمي، عن ربيعة بن

كلثوم، عن رجل حدثه أنه كانت له جارة عجوز.

ا- فصالح المري قد بينا حاله
 وكفى به آفة تنسيف هذا
 الخبر نسفًا في يم الموضوعات
 والمنكرات.

٢- وهذا السند من الأسانيد المنكرة التي يأتي بها حفص بن النضر السلمي، فقد قال الإمام الخافظ ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل» (٨١٢/١٨٨/٣): مسألت أبي عن حفص بن النضر السلمي روى عن عامر بن خارجة بن سعد فقال: هذا إسناد منكي. اهـ.

قلت: والدليل على أن هذا السند منكر: قول حفص بن النضر فلقيت ربيعة بن كلثوم فحدثني أن رجلاً حدثه. اه. فقوله: «حدثني أن رجلاً حدثني أن رجلاً مبهمًا، حيث لم يصرح باسم الرجل، والمبهم هو الخبر الذي فيه راو لم يصرح باسمه.

قلت: وحكم روايت ه: عدم القبول، وهذا الحكم بالنسبة للمبهم بينه الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٤٤) قال: «ولا يقبل حديث المبهم ما لم يُسم؛ لأن شرط قبول الخبر عدالة راويه، ومن أبهم اسمه لا تعرف عينه فكيف تعرف عدالته؟».

وبهذا التحقيق يتبين قول الإمام أحمد بن حنبل الذي أوردناه آنفًا: «صالح المري صاحب قصص على الناس، ليس هو صاحب حديث...».

ويتحقق فيه قول السعدي؛

100

«صالح المري كان قاصًا واهي الحديث». اهـ.

وبهذا تصبح قصة «الشاب الأنصاري الذي عاش بعد الموت» قصة واهية، وشاهدها قصة «العجوز وابنها الذي يسعى عليها، باطل يزيدها وهنا على

#### سادشا: تنبيه:

لما كان كتاب ومن عاش بعد الموت، للحافظ ابن أبي الدنيا (٢٠٨- ١٨٨هـ) من كتب السنة الأصلية، وهي الكتب التي جمعها مؤلفوها عن طريق تلقيها عن شيوخهم بأسانيدها مرفوعة كما في الحديث (٥٠) أو موقوفة كما في الحديث (١) عن أنس بن مالك فيجب إعطاء أخبار هذا الكتاب الصحيح، وذلك بالرجوع إلى أصول الجرح والتعديل حتى يقف أعلى حقيقة الرواة، وذلك حتى لا يغتر الخطباء والوعاظ بالأخبار يرويها هؤلاء القصاص.

#### سابعًا: بدائل صحيحة:

هناك بدائل صحيحة «لمن عاش بعد الموت» تغني عن هذه القصص الواهية أنزلها الله في القرآن الكريم لحكمة فيها رد على منكري البعث الذين بين الله حالهم، فقال تعالى: ووَأَشَحُوا بِالله حَالَهم، فقال تعالى: الله من يَحُوثُ بَلَى وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًا وَلِيكِنَّ أَكُنْ النّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ، وَلَيكِنَّ أَكْنُ النّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ، وَلَيكِنَّ أَكْنُ النّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ، والنّحل المناسِ لا يعْلَمُونَ ، والنّحل المناسِ الله يعْلَمُونَ ، والنّحل النّاسِ لا يعْلَمُونَ ، والنّحل النّاسِ لا يعْلَمُونَ ،

وقال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ مَا هِنَ إِلَّا حَيَاتُنَا اللَّهُ فَلَ اللَّهُ وَأَلُواْ مَا هِنَ إِلَّا حَيَاتُنَا اللَّهُ فَرُ اللَّهُ اللَّهُ فَلَ اللَّهُ فَرْ اللَّهُ اللَّهُ فَرْ اللَّهُ اللَّهُ فَرْ اللَّهُ اللَّهُ فَلْمُنُونَ ﴾ وَمَا لَمُنْ اللَّهُ فَرْ إِلَّا يَظُنُونَ ﴾ (الحائمة: ٢٤).

قضية البعث وقضية التوحيد هما القضيتان اللتان هزتا المجتمع الكي، ولقد كذب بهما من كان

قبلهم.

2

وهذا على سبيل المثال لا الحصر لأن قضية البعث وقضية التوحيد هما القضيتان اللتان هزتا المجتمع المكي، ولقد كذب بهما من كان قبلهم قال تعالى: «كُذَبَ مَنْ لَهُمْ وَقَمُ نُحَ وَأَصَّتُ الرَّينَ وَنُعْتُ الرَّينَ وَأَصَّتُ الرَّينَ الرَّينَ وَأَصَّتُ الرَّينَ المِنْ الرَّينَ الْمِينَ الرَّينَ الرَّينَ الرَّينَ الرَّينَ الرَّينَ الرَّينَ الرَ

ومن البدائل التي تدل على أن الله سبحانه يبعث من يموت، وتدل على أن الله يحيي الموتى هذه القصص؛

١- قصة البقرة والتي بدأت بقوله تعالى: «وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ بقوله تعالى: «وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِعَوْمِهِ إِنَّ الله يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْبَعُوا بَقْرَةً وَاللّهَ اللّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُذْبَعُوا بَقْرَةً وَاللّهَ اللّهَ اللّهَ عَوْدٌ بالبقرة: ٢٧). البقرة: ٢٧). نَفْسًا قَادَرَةُ ثُمْ فِيمًا وَاللّهُ عُرْجٌ مَا كُنتُمْ تَكُنبُونَ » (البقرة: ٢٧). وقوله تعالى: « وَقُلْنَا اَضْرِفُوهُ بِبَعْضِماً كَذَلِكَ تَعَلَيْ اللهُ الْمُوقَى وَرُبِيكُمْ عَايَتِهِ لَعَيْ اللهُ الْمُوقَى وَرُبِيكُمْ عَايَتِهِ لَعَلَيْ اللهُ الْمُوقَى وَرُبِيكُمْ عَايَتِهِ لَعَلَيْ لَكَ لَكُمْ اللّهُ الْمُوقَى وَرُبِيكُمْ عَايَتِهِ لَعَلَيْ لَكَ اللّهُ ا

٢- قصة الذي مر على القرية الخاوية:

قال الله تعالى: « أَوْ كَالَّذِي مَكِّ

عَلَى قَرْيَةِ وَهِى خَاوِيَةً عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ اللهُ يُعَدِّ مَوْقِهَا فَأَمَاتَهُ اللهُ يُعَدُّ مَوْقِهَا فَأَمَاتَهُ اللهُ مِائَةً مِائَةً عَامِر ثُمَّ بَعَثَهُ قَالَ حَمْ لِنِثَتُ قَالَ لَكُمْ لِنِثْتُ قَالَ لَكُمْ لِنِثْتُ وَقَالَ بَل وَشَرَايِكَ لَمْ يَتَسَنَّةٌ وَانْظُرْ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَايِكَ لَمْ يَتَسَنَّةٌ وَانْظُرْ إِلَى طَعَامِكَ حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَاكِةً لِلنَّاسِ حَمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَاكِةً لِلنَّاسِ وَانظُرْ إلى طَعَامِكَ وَانظُرْ إلى طَعَامِكَ وَانظُرْ إلى طَعَامِكَ وَانظُرْ إلى طَعَامِكَ وَانظُرْ إلى طَعَمَالُكَ ءَاكِةً لِلنَّاسِ وَانظُرْ إلى المِطْلَمِ حَيْفَ وَانظُرْ اللهِ مَنْ الله عَلَى اللهُ عَلَى حُلْلِ مَنْ الله عَلَى حُلْلِ مَنْ الله عَلَى حُلِلَ مَنْ الله عَلَى حُلْلِ مَنْ اللهُ عَلَى حُلْلِ مَنْ الله عَلَى حُلْلِ مَنْ اللهُ عَلَى حُلْلِ مَنْ الله عَلَى حُلْلِ مَنْ الله عَلَى حُلْلِ مَنْ الله عَلَى حُلْلِ مَنْ الله عَلَى الله عَلَى حُلْلُ الله عَلَى حُلْلُ الله عَلَى حُلْلُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله الله المَنْ الله عَلَى حَلْلُ اللهُ عَلَى حُلْلُ اللهُ عَلَى الله الله الله الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله الله الله المَنْ الله عَلَى الْعَلَى الله الله الله المَنْ الله عَلَى الله الله الله الله الله الله الله المَنْ الله عَلَى الله المَنْ الله الله المَنْ الله عَلَى الله المَنْ الله الله الله المَنْ الله الله المَنْ الله الله الله المَنْ الله المَنْ الله المَنْ الله المَنْ الله المَنْ الله الله المَنْ الله المَنْ الله المُنْ الله المَنْ الله المَا

٣- قصة أصحاب الكهف في شماني عشرة آية من سورة الكهف (٩- ٢٦):

قال الله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ ٱلْكُهْفِ وَٱلرَّفِيمِ كَانُوا مِنْ ءَايَنِتِنَا عَجِبًا ﴿ أَنَّ إِذْ أُوِّي ٱلْفِشِيَةُ إِلَى ٱلْكُهِفِ فَقَالُوا رَبِّناً عَالِنا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةُ وَهَمِّعْ لَنَا مِنْ أَمْرِنَا رَشَكَا ١٠ فَضَرَيْنَا عَلَىٰ ءَاذَانِهِمْ فِي ٱلْكَهْفِ سنين عَدُدًا ، (الكهف: ٩-١١). الى قوله تعالى: « وَكَذَاكَ بَعَثْنَهُمْ لِيَسَاءَلُوا بَيْنَهُمْ قَالَ قَابِلُ مِنْهُمْ كُمْ لِنَتْعُ قَالُوا لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْرِ قَالُوا رَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَا لَنْتُمْ » (الكهف:١٩). إلى قوله تعالى اللذي فيه تستبين منه الحكمة، قال عزوجل: «وَكَذَالِكَ أَعَثَرُنَا عَلَيْهِ لِيَعْلَمُواْ أَنَ وَعْدَ اللهِ حَقٌّ وَأَنَّ السَّاعَةَ لَا رَبَّ فها » (الكهف: ٢١). إلى قوله تعالى: « وَلَيْثُواْ فِي كَهْفِهِمْ ثَلَاثُ مِأْتَةِ سِنِينَ وَأَزْدَادُواْ تِسْعًا (٥٠) قُل اللهُ أَعْلَمُ بِمَا لَيثُوا لَهُ عَيْثُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ أَبْصِرْ بِهِ وَأُسْمِعْ مَا لَهُ مِين دُونِيهِ . مِن وَلِيَ وَلَا يُشْرِكُ فِي خُكْمِهِ أَحَدًا » (الكهف:٢٦).

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

# العلقة (۱۷)

صفات الأفعال بين النافين لها والمثبتين

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

فعلى نحو ما ثبتت بقرائن اللغة والنقل والعقل صفات الخبر لله تعالى على وجه يليق بجلاله

وليست تشبه صفات المخلوقين، فقد ثبتت بها كذلك كما سنرى:

#### د . محمد عبد العليم الدسوقي

اعداد/

حادث من نحو إيجاد الخلق، شيئاً فشيئاً.

مقارنة بين نفاة صفات الفعل من أهل البدعة والضلالة، وبين مثبتيها من أهل السنة والعماعة:

وأهل السنة والجماعة على الإيمان والإقرار بنصوص صفات الفعل وحملها على ظاهرها، خلافاً لأهل البدع والضلال من المعطلة والجهمية ومتكلمة الأشاعرة وغيرهم ممن نفوا عن الله ما أثبته لنفسه وأثبتوا له من معاني تأويلات هذه الصفات: ما لم

"

تضافرت الأدلة على أن الله معبة وكرها، وفرحاً وغضبا، ورضاً وسخطا، واستواء ونرولا، وضحكا وإعراضا، وغيرة وتعجباً واستحياء وملالاً، ومجيئاً وإتباناً ورؤية، وتخليقاً وتدبيراً.

66

ينزل الله به سلطانا ولا كان لهم عليه دليل، فكانت بدعهم في هذا الباب وسواه وعلى مدى القرون المتطاولة والعصور المتتالية فتنة عمياء وجهالة جهلاء، ضل وأضل بسببها جموع المسلمين إلا من رحم الله.. وكان ممن رُحم فسار على درب الصحابة وتابعيهم وتابعي تابعيهم من القرون الفاضلة -: جمع غفير من أئمة السلف "زادوا - حتى نهاية القرن التاسع – عن العشرة آلاف نفس " على حد قول ابن المبرد يوسف بن حسن بن عبد الهادي (٩٠٩٠) في كتابه: (حمع الحبوش والدساكر علی ابن عساکر) ص ۲۸۱، نذکر منهم ممن لخص أو نظم عقيدة أهل السنة وذيع شرحها:

الإمام أبو جعفر المصري الطحاوي (ت٢٢١)، يقول في متن العقيدة المنسوبة إليه - ويا ليت رجالات الأزهر يقررونها باعتبارها تمثل العقيدة الوسطية بحق، على أبنائنا الطلاب في مختلف المراحل -: "ولا تَثُبُتُ قَدَمُ الإسلام إلا

الأدلة على أن لله تعالى بدأ ووجها وعينا ونفسا إلى آخر ما ذكرنا من صفات ذاته، وأنها صفات قديمة أبدية، فإنها تضافرت كذلك على أن له محمة وكرها، وفرحا وغضياً، ورضا وسخطاً، واستواء ونزولا، وضحكا وإعراضا، وغيرة وتعجيا واستحياء وملالا، ومجيئا واتيانا ورؤية، وتخليقا وتدبيرا -الى آخر ما تعلق من صفات أفعاله بارادته: أن شاء فعله وأن شاء لم يضعله مصداقا لقوله: ( أَوْ أَلْمَتْ المُصِدُ (أَنَّ) فَعَالُ لَيَا رُبِينًا (البروج: ١٥، ١٦)،أو يما هو جائز في حقه تعالى من فعل المكنات مصداقا لقوله: (وَرَنْكَ عَلَقُ مَا نَشَاتُ وَعَدَالًا) (القصص: ٦٨)- فإن جميع هذه الصفات باعتبار الجنس؛ صفات قديمة أبدية، كونه تعالى لم يزل

ولا يزال فعالا لما يريد، لم يأت

عليه وقت كان معطلا عن الفعل

ثم اتصف به، وإن وقعت أنواع

أفعاله وآحادها المتعلقة بما هو

صفات الاختيار المعروفة بصفات

الفعل.. وعلى نحو ما تضافرت

١١٤ هـ - العلمة ١٩٠٩ - السنة الخامسة والأربعون

على ظهر التسليم والاستسلام، فمن رام علم ما حُظرَ عنه علمه، وثم يقنع بالتسليم فهمُه، حَجَبَه مرامه عن خالص التوحيد وصافي المعرفة وصحيح الإيمان، فيتذبذب بين الكفر والإيمان، والتصديق والتكذيب، والإقرار والإنكار، مُوسُوساً تائها، زائغاً شاكا لا مؤمنا مصدقا ولا جاحدا مكذبا .. ومن لم يتوق النفي والتشبيه، زل ولم يُصب التنزيه، فإن رينا جل وعلا موصوف بصفات الوحدانية، منعوت بنعوت الفردانية، ليس في معناه

أحد من البرية". كما تذكر ممن ولى ما ذكرنا من القرون: الإمامَ السفاريني (ت١١٨٨)، يقول في منظومته المنسوبة إليه والمسماة بـ (الدرة المضية في عقد الفرقة المرضية) وتحت عنوان؛ (فصل في ترجيح مذهب السلف)

اعلم هُديتُ أنه جاء الخبر عن النبي المقتفى خير البشر بأن ذي الأمة سوف تفترق بضعا وسبعين اعتقادا، والمحق ما كان في نهج النبي المصطفى وصحيه من غير زيغ وحفا وليس هذا النص جزما يعتبر في فرقة إلا على أهل الأثر فأثبتوا النصوص بالتنزيه من غير تعطيل ولا تشبيه فكل ما جاء من الأيات

أوصحية الأخبار عن ثقات من الأحاديث نمره كما

قد جاء فاسمع من نظامي واعلما ولا نرد ذاك بالعقول

لقول مفتريه جهول فعقدُنا الإثباتُ يا خليلي من غير تشبيه ولا تعطيل

ومن لم يتوق النفي والتشبيه، رًا، ولم نصب التنزيه ، فان رينا جل وعلا موصوف بصفات الوحدانية، منعبوت بنعبوت الفردانية، ليس في معناه أحد من البرية.

وكل من أول في الصفات كذاته من غير ما اثبات

فقد تعدى واستطال واجترى وخاض في بحر الهلاك وافترى ألم تراختلاف أصحاب النظر

فيه وحُسْنَ ما نحاه ذو الأثر فإنهم قد اقتدوا بالمطفى

وصحبه فاقتع بهذا وكفي الى أن قال تحت عنوان (فصل في: ذكر الصفات التي بشتها السلفيون ويجحدها غيرهم): وليس ربنا بجوهرولا

عرض ولا جسم، تعالى ذو العلا سبحانه قد استوى كما ورد من غير كيف قد تعالى أن يُحد فلأ يحيط علمنا بذاته

كذاك لا ينفك عن صفاته فكل ما قد جاء في الدليل فثابت من غير ما تمثيل

من رحمة ونحوها كوجهه ويده وكل ما من تهجه وعينه وصفة النزول

وخلقه فاحذر من النزول فسائر الصفات والأفعال

قديمة للهذى الحلال

لكن بلا كيف ولا تمثيل رغما لأهل الزيغ والتعطيل فمرها كما أتت في الذكر

من غير تأويل وغير نكر ويستحيل الجهل والعجزكما قد استحال الموت حقا والعمى فكل نقص قد تعالى الله

عنه فيا بشرى لن والاه وكذا الشيخ العلامة حافظ بن أحمد حُكمي (١٣٨٨)، حيث يقول في منظومته التي أسماها: (سُلمُ الوصول إلى علم الأصول) والمأمول أن تقرر على أبناء الأزهر وسائر معاهد العلم الشرعي-وذلك بعد أن ذكر من الصفات: صفات العلو والقرب والنزول والمجيء وغيرها-:

وكل ما له من الصفات أشتها في محكم الآيات أو صَحَّ فيما قالِه الرسول فحقه التسليم والقبول

نمرها صريحة كما أتت مع اعتقادنا لا له اقتضت

من غير تحريف ولا تعطيل وغير تكبيف ولا تمثيل

بل قولنا قول أسمة الهدى طوبي لن بهديهم قد اهتدي

وسَمَّ ذَا النَّوعِ مِنْ النَّوحِيدِ توحيد إثبات بلا ترديد

لكن معطلة الجهمية وقد تبعهم متأخرو الأشاعرة، فهموا من الصفات الفعلية وكل ما لم ترقه عقولهم القاصرة من الصفات الذاتية والخبرية: فهموا منها ما يليق بصفات المخلوقين، فطفقوا - من ثم - يتجاهلونها تارة، ويُضوضون معانيها تارة، ويعطلون نصوصها ويعمدون إلى تأويلها وإخراجها عن ظاهر معناها تارة، وهذا جُرم بحق هذه الأمة وعقيدتها تبعهم فيه كثيرون، وقد تولى كبر هذا الحرم صوفي يُدعى: إبراهيم اللقاني

(ت ۱۰۶۱)، الذي ما كان منه إلا أن عطل - كنظرائه ممن سبقوه أو لحقوا به، وبزعم تنزيه الله عن مشابهة الحوادث - جميع ما ثبت من صفات الخبر والفعل في نصوص الكتاب وصحيح السنة،

وذلك بجرة قلم وببيت واحد من

القصيد قال فيه: وكل نص أوهم التشبيها

أوله أو هوض ورم تنزيها فدعا في الشطر الثاني منه إلى: تعطيل النصوص بنفي ما اقتضته من صفات كماله سيحانه ونعوت حلاله، فإن المؤوِّل - على نحو ما أفضنا في كتابنا: (موقف السلف من تفويض الصفات) - ما أوّل إلا بعد أن شبه أولا واعتقد أن ظاهر كلام الله محال وباطل، ثم عطل ثانيا، ثم نسب المتكلم بالنصوص (وهو الله ورسوله) إلى ما هو ضد البيان والهدى والارشاد، ثم تلاعب بعد ذلك بالنصوص وانتهك حرمتها.. كما دعا فيه إلى استجهال الأنبياء والرسلين وعلى رأسهم سيد ولد آدم ولا فخر ومن ورائه الصحابة والتابعين وتابعيهم إلى يوم الدين، واتهمهم بأنهم كانوا يقرؤون آي وأحاديث الصفات ولا يعرفون معناها ولا ما أريد بها، والحق أن التضويض إنما يكون فقط في الكيف كما في عبارة الإمام مالك الآتي ذكرها.. كما أنه كذلك أخطأ طريق التنزيه الذي كان عليه سيد الموحدين صلى الله عليه وسلم وجيل الصحابة ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، والذي حذر منه الطحاوي موضحا بأن من أوهم التشبيه: زل ولم يصب التنزيه.. ذلك أن

التنزيه في شرع الله ولدى جماعة

"

التسليم المطلق للنصوص بعدم تعطيلها، مع تنزيه الله تعالى عن صفات المخلوقين وعن الأعراض والأبعاض والأعضاء والأجنزاء، سبيل أهل السنة.

66

الحق وأهل السنة والراسخين في العلم، يعني:

التسليم المطلق للنصوص بعدم تعطيلها، مع تنزيه الله تعالى عن صفات المخلوقين وعن الأعراض والأبعاض والأعضاء والأحزاء، واعتبارها أطلقه تعالى على نفسه من صفات الذات وكذا ما أطلقه على نفسه من صفات الأفعال: صفات كمال، يجب أن تحمل على ظاهرها لأننا لسنا مكلفين يتأويل هذه النصوص تأويلا بخرجها عما تقتضيه قرائن اللغة والشرع، وبخاصة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم والخلفاء الراشدين من بعده لم يخوضوا في هذه الصفات ولا تأولوها، وإنما أثبتوها على أنها صفات للذات بلا تفريق بينها، وأن العقل قاصر عن ادراك الذات الإلهية ومن ثم فهو قاصر عن إدراك صفاتها.

ويُمثل هذا المنهج؛ مالكُ إمام دار الهجرة وشيخه ربيعة، بقولهما – تأثراً بما ورد في ذلك عن أم سلمة زوج النبي- عليه السلام-، وفيما نقله الذهبي في (العلو) ص ٩٨، نقله وغيره – وقد سئلا عن قوله تعالى: (الرَّحَنُ عَلَ الْمَرْقِ اَسْتَرَقِ)

(ط4/0): (الاستواء غير مجهول والكيف غير معقول).. كما يمثله أحمد والشافعي وأبو حنيفة من المتقدمين، وجاء من المتأخرين ممن لا يحصى عددهم من يَدْعَمُ هذا المذهب وينصرُه، فهو من ثمّ دون سواه: قول أهل السنة والجماعة قاطبة.

ويقرد ما ذكره اللقاني وكل من قال بقوله - نظما أو متنا، قبلا أو بعدا، وما أكثرهم! - من متهمى المثنتين بالتشبيه بزعم أن نصوص الصفات موهمة للتشبيه.. يقول الإمام الجويني ت ٤٣٨ والد إمام الحرمين أبو المعالى في رسالته المسماة بـ (النصيحة في صفات الرب جل وعلا) ص ٤٠: ٣٤ وهو بمختصر العلو للألباني ص ٢٩: ٣١ ومجموعة الرسائل المتبرية ١/٤/١: ١٨ - وذلك بعد تراجعه بالطبع (أي الإمام الجويتي) عما كان يعتقده من تأويلات وبعد أن هداه الله لترث طريق أهل الكلام إلى طريق أهل الحق، على ما أفضنا في كتابنا: (سيراً على خطى الأشعري.. أئمة الخلف يتراجعون إلى ما تراجع إليه) ص ٦٩: ٧٢ - يقول ما نصه: "والذي شرح الله به صدري في حال هؤلاء الشيوخ الذين أولوا (الاستواء) بـ (الاستيلاء) و(النزول) بـ (نزول الأمر)، و(اليدين) بـ (النعمتين والقدرتين)، هو: علمي بأنهم ما فهموا في صفات الرب إلا ما يليق بالمخلوقين، فما فهموا عن الله استواء بليق به، ولا نزولا بليق به، ولا يدين تليق بعظمته بلا تكييف ولا تشبيه، فلذلك حرفوا الكلم عن مواضعه، وعطلوا ما وصف الله به نفسه .. نقول - في

كلام له يُتجه به بتعقل، إلى كل متأول مدع الانتساب إلى الأشعري دون ما أخذ بقوله ولا إذعان بمعتقده:-

لا ريب أنا نحن وإياهم، متفقون على إثبات صفات (الحياة والسمع والبصر والعلم والقدرة والارادة والكلام) لله تعالى، ونحن قطعا لا نعقل من (الحياة) إلا هذا العرض الذي يقوم بأجسامنا، وكذلك لا نعقل من (السمع والبصر) إلا أعراضا تقوم بجوارحنا، فكما أنهم يقولون: (حياته ليست بعرض، وعلمه كذلك، ويصره كذلك، وإنما هي صفات كما يليق به لا كما يليق بنا).. فكذلك نقول نحن: (حياته معلومة وليست مكيفة، وعلمه معلوم وليس مكيفا، وكذلك سمعه وبصره معلومان وليس جميع ذلك أعراضا، بل هو كما بليق به .. ومثل ذلك بعينه: فوقيته واستواؤه ونزوله، فضوقيته معلومة ثابتة كثبوت حقيقة السمع وحقيقة البصر، فإنهما معلومان ولا بكيفان.. وكذلك فوقيته معلومة ثابتة غير مكيفة كما يليق به، واستواؤه على عرشه معلوم ثابت كثبوت السمع والبصر غير مكيف.. وكذلك نزوله ثابت معلوم غير مكيف بحركة وانتقال يليق بالمخلوق، بل هو كما يليق بعظمته وجلاله.. وصفاته معلومة من حيث الحملة والثبوت، غير معقولة له من حيث التكييف والتحديد).

فيكون المُؤْمِنُ بها مبصراً من وجه، أعمى من وجه.. مبصراً من حيث الإثبات والوجود، أعمى من حيث التكييف والتحديد... وبهذا يحصل الجمع بين الإثبات

حياة الله معلومة وليست مكيفة، وعلمه معلوم وليس مكيفاً، وكذلك سمعه وبصره معلومان وليسن جميع ذلك

أعراضاً، بل هو كما يليق به.

66

لما وصف الله به نفسه، وبين نفي التحريف والتشبيه والوقوف، وذلك هو مراد الله تعالى منا في ابراز صفاته لنا لنعرفه بها، ونؤمن بحقائقها وننفي عنها التشبيه، ولا نعطلها بالتحريف والسامع، ولا بين الاستواء والسمع، ولا بين النزول والبصر،

فإن قالوا لنا في (الاستواء): شبهتم، نقول لهم في السمع: شبهتم، ووصفتم ربكم بالعرض (.. وإن قالوا: لا عَرض بل كما يليق به، قلنا: في الاستواء والفوقية لا حصر، بل كما يليق به، فجميع ما يُلزموننا في الاستواء والنزول واليد والوجه والقدم والضحك والتعجب من التشبيه.. نلزمهم به فكما لا يجعلونها أعراضا، كذلك نحن لا نجعلها جوارح ولا مما يوصف به المخلوق (ا.

وليس من الإنصاف أن يفهموا في الاستواء والنزول والوجه واليد صفات المخلوقين، فيحتاجون إلى التأويل والتحريف.. فإن فهموا في هذه الصفات ذلك، فيلزمهم أن يفهموا في الصفات السبع صفات المخلوقين من الأعراض!!.. فما

يُلزموننا به في تلك الصفات من التشبيه والجسمية، نُلزمهم في هذه الصفات في العرضية، وما ينزهون ربهم به في الصفات السبع وينفونه عنه من عوارض الجسم فيها، فكذلك نحن نعمل في تلك الصفات التي ينسبوننا فيها إلى التشبيه سواء بسواء.

ومن أنصف، عرف ما قلناه واعتقده وقبل نصيحتنا، ودان الله بإثبات جميع صفاته هذه وتلك، ونفى عن جميعها التعطيل والتشبيه والتأويل والوقوف. هذا مراد الله منا في ذلك، لأن هذه الصفات وتلك، جاءت في موضع واحد وهو الكتاب والسنة، فإذا أثبتنا تلك بلا تأويل، وحرفنا هذه وأولناها، كنا كمن آمن ببعض الكتاب وكفر ببعض، وفي هذا بلاغ وكفاية". ه

والحق أن كلام الإمام الجويني هذا - ويا ليته يدرس أيضا على أبنائنا بالأزهر بدلا من دخن اللقاني ودخله - أبلغ رد وأقوى حجة وأدمغ برهان على دحض دعوى لزوم إثبات صفات الخبر والأفعال لمعانى التشبيه والتجسيم، تلك الدعاوي العريضة التي هوى بسبها منكرو الصفات إلى أحط درجات الإسفاف، وكفروا بسينها - قديما وحديثا - ثلة من علماء سلفنا الصالح وتابعيهم باحسان، وردّ كذلك على اتهامهم المثبتة بأنهم حشوية ومجسمة ومشبهة.. الخ.. وهو في مجمله لا بختلف عما ذكره سابقوه ولاحقوه من الأئمة المعتد بعلمهم على ما سيأتي.

فإلى لقاء آخر نستكمل الحديث.. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. الحمد لله رب العالمين، والصالة والسلام على سيد أهل البقين..

وبعدُ: هيا بنا نحاول أن نركب سفينة النجاة في وسط أمواج الفتن المتلاطمة التي لا تنتهي حتى تنجو بسلام وأمان ونصل إلى شواطئ الجنة.

اعلم أخي في الله: أن اليقين بالله للمسلم كالماء والهواء ، فإذا حقق المسلم اليقين بالله حصل السعادة وذاق النعيم في الدنيا والآخرة.

#### صلاح عبد الخالق محمد

اعداد/

الشنقيطي (١٢/٢٧).

ومن الآثار الحسنة لليقين بالله:

أولاً: النجاة من أهوال القبر:

عَنْ أَبِي ِ هُرَيْرَةً ، عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم، قال: " إِنَّ الْمُيْتَ يَصِيرُ إِلَى الْقَبْرِ، فيُجْلسُ الرَّجُلِ الْصَالِحُ فِي قَبْرِه، غَيْرَ فَزْع، وَلا مَشْعُوف، ثمَّ يُقَالَ لَهُ: فيمَ كَنْتُ؟ بالله، فصار الحزن فرحا، فيَقُول، كنتَ في الإسلام، فيُقال له: مَا هَذَا الرَّجُلِّ؟ فَيُقُولُ: مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ، جَاءَنَّا

بالبينات من عند الله

وقد تكلمنا عن فضائل اليقين بالله في اللقاء السابق وملخصه:

-أعظم زاد للسائر إلى الله عز وجل اليقين بالله، فهو المثبت على صراط الله حتى يُلقى العبد ربه، فإذا ادلهمت الخطوب، واحلولك الظلام، وعيست في وجهك الأيام تصدى لذلك اليقين والضيق سعة، والعسر يسرا. فأعظم باليقين للمؤمن من دواء، وأنعم به من شفاء. دروس للشيخ محمد المختار

فَصَدُقْنَاهُ، فَيُقَالُ لَهُ: هَلُ رَأَيْتُ اللَّهِ؟ فَيَقُولُ: مَا يَنْبَغَي لأحَد أَنْ يَرَى اللَّه، فَيُضْرَجُ لَهُ فَرْجَةُ قَبِلَ الثَّارِ، فَيَنْظُرُ الَّيْهَا يَحْطُمُ بِغُضْهَا بِغُضًا، فَيُقَالُ لهُ: انْظُرْ إِلَى مَا وَقَالَتُ اللَّهِ، ثُمَّ يُفْرَجُ لَهُ فَرْجَةً قَبَلُ الْحِنْةُ، فَيَنْظُرُ إِلَى زَهْرَتَهَا، وَمَا فِيهَا، فيُقَالُ لَهُ: هَذَا مَقْعَدُكَ، وَيُقَالُ لَهُ: عَلَى الْيَقِينِ كَنْتَ، وَعَلَيْهِ مُتُ، وَعَلَيْهُ تَنْعَثُ، إِنْ شَاءَ اللَّهِ، وَيُجْلَسُ الرَّجُلُ السُّوءُ فِي قَبْره، فَزِعًا مَشْعُوفًا، فيُقَالُ لُهُ: فيم كَنْتَ؟ فيقول: لا أدرى، فيُقال له: مَا هَذَا

الرَّجُلُ؟ فَيَقُولُ؛ سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ قَوْلاً، فَقُلْتُهُ، فَيُنظُرُ فَيُفَرِّحُ لَهُ فَقَلْتُهُ، فَيُنظُرُ فَيُعْرَجُ لَهُ قَبَلَ الْجَنَّة، فَيَنظُرُ لَهُ: انْظُرْ إلَى مَا صَرَفَ اللَّه عَنْكَ، ثُمَّ يُفْرَجُ لَهُ فُرْجَةٌ قَبَلَ النَّالِ، فَيُقَالُ لَهُ: هَنْكَ النَّالِ، فَيَقَالُ لَهُ: هَنْكَ النَّالِ فَيَنظُرُ إلَيْهَا، يَحْطَمُ بَعْضُا، فَيُقَالُ لَهُ: هَذَا بَعْضُا، فَيُقَالُ لَهُ: هَذَا مَقْعَدُكَ، عَلَى الشَّكُ كُنْتَ، مَقْعَدُكَ، وَعَلَيْهِ تَبْعَثُ، إنْ وَعَليْهِ تُبْعَثُ، إنْ وَعَليْهِ تُبْعَثُ، إنْ فَيَقالُ لَهُ: هَذَا لَيْهَاءَ اللَّهُ تَعَالَى " سنن ابن ابن الجاهِ الجامع الجامع الجامع الجامع

#### فى هذا الحديث بشارات لأهل اليقين منها:

 الأمن من عذاب القبر؛ لا فزع ولا خوف لأهل اليقين، بل هم في أمن وأمان، واليقين سفينة النجاة

٢- شهادة الملائكة بأنك عشت
 فى الدنيا على اليقين ومت
 على اليقين وتبعث على اليقين

#### ثالثاً: السعادة والنعيم يوم القيامة:

هيا بنا نواصل ركوب سفينة النجاة باليقين بالله حتى نصل بسلام وأمان إلى شواطئ الحنة

"

# اليقين بالله

هو المثبت على الصراط

يوم تزل الأقدام.

66

قال الله تعالى: « وَالَّذِينَ بُوْمِوْنَ مِا أَيْلِ الله تعالى: « وَالَّذِينَ بُوْمِوْنَ مِا أَيْلِ مِن قَبْلِكَ وَإِلَّا فِيرَهُ مُ يُوفِوُنَ () أُولَتِكَ مَلَ مُدْعَ فِن رَفِهِمْ وَأُولَتِكَ مُمُ المُنْفِحُونَ ؟ هُمُ الله قدرة: ٤ ، ٥ ).

- وقال الله تعالى: «وبالآخرة هم يُوقِنُونَ» "الآخرة هم يُوقِنُونَ» "الآخرة"؛ اسم لما يكون بعد الموت، وخصه (بالذكر)، لأن الايمان باليوم الآخر، أحد أركان الايمان؛ ولأنه أعظم باعث على الرغبة والرهبة والعمل. تفسير السعدى (٤٠/١).

فمن حقق اليقين بالآخرة قولا وعملا نال الهداية على الصراط المستقيم، والهداية والفوز بالسعادات ومنها:

الله و الله المُفْلِحُونَ: أَي اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ ورُسُلهُ من اللهُ ورُسُلهُ من اللهُ ورُسُلهُ من اللهُ ال

٢- البشارة بالجنة، عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال رسول الله صلى الله عليه

وسلم: «اذهَبْ فَمَن لَقِيتَ وَرَاءَ هَذَا الْحَائِطِ يَشْهَدُ أَنْ لا الله إلاَّ الله، مُسْتَيقتنا بِهَا قَلبُهُ فَبَشَرْهُ بِالْجَنَّةِ». صحيح مسلم(٥٢).

- هذه بشارة عظيمة أن من شهد أن لا إله إلا الله مستيقنا بها قلبه لابد أن الني يقول هذه الكلمة مستيقنا بها قلبه لابد أن يقوم بأوامر الله، ويجتنب نواهي الله، لأنه يقول لا معبود بحق إلا الله، أما من قالها بلسانه ولم يوقن بها قلبه والعياذ بالله فإنها كل تنفعه، فهاهم المنافقون. شرح رياض الصالحين لابن عثيمين (٨٧٠/١).

ما قيمة هذا القيد؛ (مستيقناً بها قلبه)؟ يستحيل لرجل يستيقن أن الله تبارك وتعالى وحده لا شريك له ثم يُشرك به، ويستحيل على رجل يعتقد اعتقاداً جازماً أن الله تبارك وتعالى هو المشرع وله الحكم والأمر ثم يحتكم إلى غيره، ويستحيل على رجل مس والأيمان قلبه أن يعصي الله تبارك وتعالى مستمرئاً للمعصية، هذا كله مستحيل. (دروس للشيخ أبى اسحاق الحوينى: ١٠/١٢٠).

٣- هو من أهل الجنة، عن شدًاد بن أؤس رضي الله عَنْهُ: عَنِ النَّبِي صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: " سَيْدُ الاستغْفَارَ أَنْ تَقُولَ: اللَّهُمَ أَنْتَ رَبِي لاَ إِلَهٌ

إِلاَّ أَنْتُ، خَلَقْتَنِي وَأَنَا عَبْدُكُ، وَأَنَا عَبْدُكُ مَا وَأَنَا عَبْدُكُ مَا اسْتَطَعْتُ، أَعُودُ بِكَ مَنْ شَرُ مَا صَنْعْتُ، أَبُوءُ لَكَ بِنَعْمَتكَ عَلَيْ، وَأَبُوءُ لَكَ بِنَعْمَتكَ لِيَ، وَأَبُوءُ لَكَ بِنَعْمَ اللَّذَنُوبَ إِلاَّ يَعْفَرُ الْذَنُوبَ إِلاَّ أَنْتَ " قَالَ: «وَمَنْ قَالَهَا مَنْ النَّهَارِ مُوقَنًا بِهَا، فَمَاتَ مَنْ النَّهُارِ مُوقَنًا بِهَا، فَمَاتَ مَنْ أَهْلِ الْجَنَّة، وَمَنْ قَالَهَا مِنَ اللَّيْلِ وَهُو مَنْ أَهْلِ الْجَنَّة، وَمَنْ قَالَهَا مِنَ اللَّيْلِ وَهُو مَنْ أَهْلِ الْجِنَة، وَمَنْ قَالَهَا مِنَ اللَّيْلِ وَهُو مَنْ أَهْلِ الْجِنَة، وَمَنْ أَهْلِ الْجِنَة. يُصْبِحَ، قَهُو مِنْ أَهْلِ الْجِنَة. يُصْبِحَ، قَهُو مِنْ أَهْلِ الْجِنَة. (صحيح البخارى: ٢٣٠٦).

- (سيد الاستغفار) أي أفضل أنواع الأذكار التي تطلب بها المغضرة هذا الذكر الحامع لمعانى التوبة كلها، والاستغفار طلب المغضرة، والمغضرة الستر للذنوب والعفو عنها. قال الطيبي: لما كان هذا الدعاء جامعا لمعانى التوبة كلها استعير له اسم (السبد) وهو في الأصل الرئيس الذي يُقصد في الحوائج ويُرجع اليه في المات. من قالها من النهار مُوقِنا بها (أي مخلصا من قلبه مُصدقا بثوابها)، فمات من يومه ذلك قبل أن يُمسى (أي يُدخل في المساء) فهو من أهل الجنة، أي ممن استحق دخولها مع السابقين الأولين أو بغير سبق عذاب). (فيض القدير: ١٥٧/٤).

- اليقين الكامل يحصل للعبد بأربعة أمورهي: المسلمة المرادة الم

الأول: أن يعلم العبد بأنه لا حول ولا قوة إلا بالله، ولا تصريف ولا تدبير لجميع

ر و من اليقين: أن يعلم

العبد أنه لا حول ولا قوة الا بالله وحده.

66

المخلوقات إلا بأمر الله وحده، فكل المخلوقات والموجودات ليس بيدها شيء. والأشكال والأسباب، والبواعث والنتائج، لا تأتى ولا تحصل ولا تفعل إلا بأمر الله وإذنه وإرادته سبحانه، ولا ينفع شيء في الكون ولا يضر إلا بإذن الله. الثاني: أن يتيقن العبد أن الله هو القادر وحده لا شريك له، وأن قدرته مطلقة، وأنه يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد ولا يحتاج لغيره في إرادته وأفعاله، وأنه خالق كل شيء، وبيده الأمر كله، وهو العبود الذي يستحق العبادة وحده دون سواه وهذا معنى (الا الله).

الثالث: أن السعادة والفلاح في الدنيا والآخرة هي بالإيمان والتقوى، ولا يمكن أن ينالها الإنسان في حياته إلا باقتدائه بالأسوة الحسنة محمد صلى الله عليه وسلم في جميع أحواله، كما قال سبحانه: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ أَلِيَّ أُسْوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ فِي رَسُولِ أَلِيَّ أُسْوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ فِي رَسُولِ أَلِيَّ أُسْوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ فَي رَسُولِ أَلِيَّ أَلْسَوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ فَي رَسُولِ أَلِيَّ أَلْسَوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ فَي رَسُولِ أَلْسَ وَأَلْوَمُ أَلْاَحْرَ وَذَكَرُ أَلْسَ كُمْل »

(الأحزاب: ٢١).

- فقد علمنا رسول الله صلى الله عليه وسلم كيفية الاستفادة من خزائن الله بالإيمان والتقوى، وإن كانت كيفية العبادة وأوقاتها، وكيفية المعاشرات والمعاملات وأداءالحقوق والحلال والحرام، وكل ما تحتاجه الإنسانية لسعادة الدارين. والأشكال والأسباب والأعمال الرسول صلى الله عليه وسلم، لا تفيد بغير طريق ومنهج الرسول صلى الله عليه وسلم،

الرسون صلى الله عليه وسلم، فالتجارة والصناعة والزراعة، والوظائف والعاملات، والحكم والولايات هي وأصحابها في خطردائم إن لم يكونوا جميعاً

على طريق محمد- صلى الله عليه وسلم. موسوعة فقه القلوب (٧٩٦/١)

كيف نقوى اليقين بالله في قلوبنا؟

- قَالُ سَهُلْ: الْيَقِينُ مِنْ زِيَادَةِ الْإِيمَانَ وَلاَ رَيْبَ أَنَّ الْإِيمَانَ كَشْبِيٍّ. وَالتَّحْقِيقُ: أَنَّهُ كَشْبِيٍّ بِاعْتَبَارِ أَشْبَابِه. مدارَج السالكين (٣٧٥/٢). ومنه:

١- دعاء الله تعالى:

عن ابْنِ عُمَرَ، قَالَ: قَلَمَا كَانَ دَلُهَ كَانَ رَسُولُ الله صَلَى الله عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَكَانَ وَسُلِمَ يَقُومُ مِنْ مَجْلسِ حَتَّى يَدْعُو بِهَوْلاَءَ الدَّعُواَتَ كَنَا مِنْ لَأَصْحَابِهِ: «اللَّهُمَّ اقْسِمْ لَنَا مِنْ خَشْيَتَكَ مَا يَحُولُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ مَعاصيكَ، وَمِنْ طَاعَتِكَ مَا تَبُلُفُنَا بِهِ جَنْتَكَ، وَمِنْ طَاعَتِكَ مَا تَبُلُفُنَا بِهِ جَنْتَكَ، وَمِنَ طَاعَتِكَ مَا تَبُلُفُنَا بِهِ جَنْتَكَ، وَمِنَ الْيَقِينِ

ر ر أهل اليقين مفاتيح للخير في كل زمان ومكان.

66

الألباني
- في هذا الحديث يعلم النبي
صلى الله عليه وسلم الأمة
كلها أن كل شيء في هذه الحياة
إنما هو بقدر الله تعالى،
فيوقن المسلم بأن كل شيء
مكتوب ومقدر، فيزداد يقينا
وتثبيتا بأنه وحده بيده النفع
والضر، وأن هذا أمر مكتوب في
اللوح المحفوظ.

قَالُ تعالى: « وَأَصْبِرُ نَفْسَكَ مَعَ الْفَدُوْةِ الْفَيْدُوْةِ وَالْصَبِرُ نَفْسَكَ مَعَ الْفَيْدُوْةِ وَالْفَيْدُوْةِ وَلَيْهُمْ وَلَكَ مَدُّةً وَلَا تَعْدُ عَيْمَالُكُ عَنْهُمْ أُرِيدُ زِينَةً ٱلْحَيَوْةِ عَيْمًا لَيْدُ زِينَةً ٱلْحَيَوْةِ

ٱلدُّنْيَّأُ وَلَا نُطِعَ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُۥ عَن فِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هُونَهُ وَكَاتَ آمُرُهُۥ فُرُطًا» (الكهف: ٢٨).

أ- الإكثار من ذكر الموت:
- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: "أكثروا دذكر هَادم اللّذَات يَعْني المُوْتَ فَإِنَّهُ مَا ذَكَرهُ أَحَدٌ فِي ضيق إلاً وَسُعَهُ الله وَلاَ ذَكَرهُ فَغِ سَعَة إلاً سَعَة الله وَلاَ ذَكَرهُ فَغِ سَعَة إلاً طَيْرةً مَا يَعْني عَلَيْهِ... (صحيحَ الجامع: ١٢١١).

- قال القرطبي: ذكر الموت يورث استشعار الانزعاج عن هذه الدار الفانية والتوجه في كل لحظة إلى الآخرة الباقية ثم إن الإنسان لا ينفك عن حالين ضيق وسعة، ونعمة ومحنة، فإن كان في حال ضيق ومحنة فذكر الموت يسهل عليه ما هو فيه من الاغترار بها والركون إليها. (فيض القدير: ١٠٩/٢).

٥- الإكثار من الاستغفار؛
- عَنْ جَابِرِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم: " تَعْلَمُوا سَيِّدَ الاسْتَغْفَار: اللهُمَّ أَنْتَرَبِّي، سَيِّدَ الاسْتَغْفَار: اللهُمَّ أَنْتَرَبِّي، عَبْدُك، عَلَى عَهْدِكَ وَوَعْدِكَ مَا اسْتَطَعْتُ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرْ مَا صَنَعْتُ، أَبُوءُ بِنِعْمَتِكَ عَلَي، مَا صَنَعْتُ، أَبُوءُ بِنِعْمَتِكَ عَلَي، وَأَبُوءُ بِنَذْبِي، فَاغْفِرْ لِي ذَنْبِي، وَأَبُوءُ بِنَذْبِي، فَاغْفِرْ لَي ذَنْبِي، إِنَّهُ لا يَغْفَرُ الدُّنُوبَ إِلاَ أَنْت صحيح البخارى (٢٠٣٦)، والسنن الكبرى للنسائي. والسنن الكبرى للنسائي. والسنن الكبرى للنسائي. والسنن الكبرى النسائي.

فأكثروا من هذا الدعاء والحمد لله رب العالمين. ٢- تربية النفس والأولاد على
 البقان بالله:

مَا تَهُونُ بِهِ عَلَيْنَا مُصِيبَات

الدُّنْيَا، وَمَتُعْنَا بِأَسْمَاعِنَا

وَأَبْصَارِنا وَقُوتِنا مَا أَحْبَيْتِنا،

وَاجْعَلُهُ الْوَارِثُ مِنًّا، وَاجْعَلُ

ثأرَنا عَلَى مَنْ طَلَمَنَا، وَانْصُرْنَا

عَلَى مَنْ عَادَانَا، وَلاَ تَجْعَلْ

مُصِيبَتُنَا فِي ديننَا، وَلا تَجْعَل

الدُّنْيَا أَكْبُرَ هَمُّنَا وَلا مَنْلُغُ

علمنا، ولا تُسَلَّطُ عَلَيْنَا مَنْ

لا يَرْحَمُنَا» (سنن الترمذي

(٣٥٠٢)، وحسنه الأثباني). (ومن اليقين) أي وارزقنا

من اليقين بك (ما يهون)

أي يسهل (علينا مصائب

الدنيا) بأن نعلم أن ما قدرته

لا يخلو عن حكمة ومصلحة

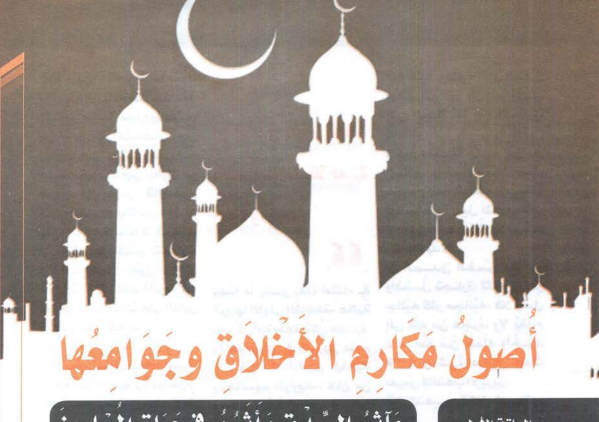
واستجلاب مثوية، وأنك لا

تضعل بالعبد شيئا إلا وفيه

صلاحه. (فيض القدير:

-(14/0

عَنْ ابْنِ عَبَّاسِ، قَالَ: كَنْتُ خلف رَسُول الله صلى الله عَلَيْهُ وَسُلُّمَ يَوْمًا، فَقَالَ: «يَا غلامُ إنى أعَلَمُكَ كَلَمَات، احفظ الله يحفظك، احفظ الله تَجِدُهُ ِتَجَاهَكَ، إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلُ اللَّهِ، وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فاستعن بالله، واعلم أنَّ الأمَّة لو اجْتَمَعَتْ عَلَى أَنْ يَنْفُعُوكَ بِشَيْء ثُمْ يَنْفُعُوكَ إلا بشيء قد كتبه الله لك، وَلُوْ اجْتُمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّوكَ بشيء لم يضِرُوك إلا بشيء قُدُ كَتُبُهُ اللَّهِ عَلَيْكُ، رُفَعَتُ الأقلام وَجَفَتْ الصَّحْفُ» سنن الترمذي (۲۵۱٦)وصححه



مَآثِرُ الصِّدْق وَأَثَرُهُ فِي حَيَاةَ الْمُسْلِمِينَ

الحلقة الأولى

الحُمد لله الذي علم بالقلم، والصلاة والسلام على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أئمة الهدى ومصابيح الظلم.. وبعدُ:

د . عماد عیسی

اعداد/

فقَدْ جاءَتْ جوامعُ أخلاق نبينا صلى الله عليه وسلم- والتي تُعدُ أصولَ الأخلاقِ الكريمة والشمائلِ النبيلة- في حديثَ بحدثتْ بدء الوحي حينَ تحدثتْ خديجة الطاهرة الزكية- رضي الله عنها- يومَ قائتُ قولةَ رُشْد حفظها التاريخُ لها فلا تُنسَى عَلَى مَرِّ الدَّهْرِ؛ "إنَّك فلا تُتسَى عَلَى مَرِّ الدَّهْرِ؛ "إنَّك لتصلُ الرحمَ وتَقري الضيف لتحملُ الكلَّ وتَكْسَب المعدومَ الكلَّ وتَكْسَب المعدومَ الكلَّ وتَكْسَب المعدومَ الكلَّ وتَكْسَب المعدومَ الكلَّ

إمًّا إِلَى الأَقَارِبِ أَوْ إِلَى الأَجَانِبِ، وَامَّا بِالْبَدَنِ أَوْ بِالْأَلْ، وَامًّا عَلَى مَنْ يَسْتَقلُ بِأَمْرِهِ أَوْ مَنْ لا يَسْتَقلُ، وَذَلِكَ كُلُهُ مَجْمُوعٌ فيما وصَفتَهُ بِهِ) اهد فتح الباري ۲٤/۱ (٣)

وَنَبِدَا بَاجَلُ الأَوْصَافِ وَأَشْهَرِهَا وَأَخْصُهَا بِرَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّهِ عليه اللَّهِ عليه وسلَم وَهُوَ خُلُقُ الصَّدْقِ كَمَا جَاءَ فِي الحَديث: "وتَصْدُقُ الحَديث: "وتَصْدُقُ الحَديث: "وتَصْدُقُ الحَديث: "فقدْ عُرفَ الصَّدقُ الحَديث

وتُعينُ على نوائبِ الحقُّ وفي بعض الروايات كما في فتح البروايات كما في فتح الباري ٢٥/١ (٣): "وتصدقُ الجديثُ وتؤدي الأمانةَ"

قأُصُولُ الْأَخْلَاقِ اجَتَمَعَتُ فِي هَذَا الْحَدِيثِ، قَالَ الْحَافِظَ ابْن حَجْرَ رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَىَ؛ ابْن حَجْرَ رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَىَ؛ (ثُمَّ اسْتَدْلُثُ عَلَى مَا أَقْسَمَتْ عَلَى مَا أَقْسَمَتْ عَلَىٰ مَا أَقْسَمَتْ عَلَىٰهُ مِا أَقْسَمَتْ اسْتَقْرَائِيُ وَصَفَتْهُ بِأُصُولُ مَكَارِم الْأَخْلاقِ، لأَنَّ الإحْسَان، مَكَارِم الْأَخْلاقِ، لأَنَّ الإحْسَان،

azec 1731 a. - late PTO - Italia Italiams elsectati

عَنْهُ صلى الله عليه وسلم منذ طُفُولته وَصبَاهُ فَضُلاً عمًا بَعْدَ ذَلكَ مَنْ مَرَاحِل عُمْرِه ودَعُوته. وَقِ صَبحِيحَ البُحَارِيِّ مَنْ حَديث ابن عباس رَضَيَ الله عَنْهُمَا فِي قَصَّة أبي سفيان مَعَ عَنْهُمَا فَالَ هَرَقْلُ: قَالَ: هَهَل كُنْتُمْ تَنَّهُمُونَهُ بِالكَذِبِ قَبْلَ أَنْ يَقُولُ مَا قَالَ ؟ قُلْتُ: لَا ، ثم قال: وَسَالْتُكَ، هَلْ كُنْتُمْ تَتَّهُمُونَهُ بِالكَذِبِ قَبْلَ أَنْ يَقُولَ مَا قَالَ: فَذَكَرْتُ أَنْ لا ، فَقَدْ أَعُرِفُ أَنْهُ فَذَكَرْتُ أَنْ لا ، فَقَدْ أَعْرِفُ أَنْهُ أَنْ لَا أَنْ يَقُولُ مَا قَالَ ،

من مأثر الصدق:

وَيَكُذبَ عَلَى اللَّهُ اهـ.

لُمْ يَكُنْ لِيَدْرَ الكَدْبَ عَلَى النَّاس

إِنَّ الصدقَ عنوانُ سعادةِ العبد، وعلامةُ فلاحه في أُولاهُ وَأُخْراهُ، وهو لفظ رائقٌ ووصف لائقٌ بكلِ من عَرف قيمتَه، وهو كلمة عليها بهاءٌ ونورٌ، ومهابة وجلالٌ، وطلاوةٌ وحلاوةٌ.

قَالَ الْفُضَيْلُ؛ لَمْ يَتَزَيَّنِ النَّاسُ بِشَيْء أَفْضِلُ مِنَ الصِّدُق، وَطُلَب الْحِلاَلِ (السير: ٢٦/٨) وهو مَنزلة عالية يُسمَّى أهلُها الصديقون، فهو لقبُ أهلُها وإليه يُنسبون فما أشرهَه مَن

قالُ ابن القيم: وَلَدُلكُ كَانَ لَا ابن القيم: وَلَدُلكُ كَانَ لَا اللهِ عَنْهُ وَأَرْضَاهُ: ذَرْوَةُ سَنَامِ اللهُ عَنْهُ وَأَرْضَاهُ: ذَرْوَةُ سَنَامِ الصِّدُيقَ سَنَامِ عَلَى الأَطلَاقِ، وَالصَّدُيقُ أَبْلغُ مِنَ الصَّدُوقُ أَبْلغُ مِنَ الصَّدُوقُ أَبْلغُ مِنَ الصَّدُوقَ أَبْلغُ مِنَ الصَّدُوقِ وَالصَّدُوقُ أَبْلغُ مِنَ الصَّدُوقَ أَبْلغُ مِنَ الصَّدُوقَ أَبْلغُ مِنَ الصَّدُوقِ وَالصَّدُوقُ أَبْلغُ مِنَ الصَّدُوقَ أَبْلغُ مِنَ الصَّدُوقَ أَبْلغُ مِنَ الصَّدُوقِ وَالصَّدُوقَ أَبْلغُ مِنَ الصَّدُوقَ المَدارِجِ السَالكينِ المَدْرِدِ السَالكينِ المَدْرِدِ السَالكينِ المَدْرِدِ السَالكينِ المَدْرِدِ السَالكينِ المَدْرِدِ السَالكينِ المَدْرِدِ السَالكينِ الصَّدُوقُ المَدْرِدِ السَالكينِ المَدْرِدُ الصَّدِرِ السَالكينِ المَدْرِدُ الصَّدِرِ السَالكينِ المَدْرِدُ الصَّدِرِ الصَّدِرِ السَالكينِ المَدْرِدِ السَالكينِ المَدْرِدُ الصَّدِرِ السَالكينِ المَدْرِدِ السَالكينِ المَدْرِدُ السَالكينِ السَالكينِ السَّالِي المَدْرِدُ السَالكينِ المَدْرِدُ السَالكينِ المَدْرِدُ المَدْرِدُ السَالكينِ المَدْرِدُ السَّدُونَ الصَّدُونَ الصَّدُونَ الصَّدِرِدُ السَالكينِ السَالكينِ الصَّدُونَ الصَالَيْنِ الصَدِينِ الصَدِينِ الصَدِينِ الصَدْرِقِ السَالِينَ الصَدْرِينَ الصَدْرِينَ الصَدْرِينَ الصَدْرِينَ الصَدْرِينَ الصَدْرِينَ الصَدْرَاقِ السَالَيْنَ الصَدْرِينَ الصَدْرِينَ الصَدْرِينَ الصَدْرَاقِ السَالَّذِينَ الصَدْرِينَ الصَدْرِينَ السَالِينَ السَالِينَ السَالِينَ السَالِينَ السَالِينَ السَالِينَ السَالِينَ السُلْونَ السَالِينَ السَالِينَ السَالَّذِينَ السَالَّذِينَ السَالِينَ السَالِينَ السَالَيْنَ السَالِينَ السَالَيْنَ السَالَّذِينَ السَالَيْنَ السَالِينَ السَالَيْنَ السَالِينَ السَالَيْنَ السَالِينَ السَالِينَ السَالِينَ السَالِينَ السَالِينَ السَالِينَ السَالْيَعِينَ السَالِينَ السَالَيْنَ السَالْيَ السَالَيْنَ السَالَيْنَاسَالَيْنَاسُ السَالِينَاسُ السَالَيْنَ السَالِينَ السَالِينَا

وهو من الصفات التي تُعقدُ عليها مراشدُ الأمة، فما أفلحتُ أمةٌ إلا بصدق أبنائها وأجيالها،

"

إن الصدق عنوان سعادة

العبد وعلامة فلاحه في

أولاه وأخراه.

66

وهذا ما يُفسُر بِقاءَ أمتنا- في قرونها الأولى الفاضلة- عالية على كل أمة وفائقة كلّ حضارة، ولكم قيلً, في كثيرين منهم المحالسهم الراوية-؛ كان من معادن الصّدق، ومن هؤلاء؛ الرّبِينِ عُ بنُ خُشَيْم، وعمرو بن مرة، ومُحمَّدُ بنُ المُنْكدر، بن مرة، ومُحمَّدُ بنُ المُنْكدر، وغيرهم، كما قيل في كثيرين أيضًا، من أوعية الصّدق، وكان يتحرى الصدق.

وهذا واضح الدلالة على أنَّ القومَ لم يُؤتوا من قبل الصدق فقد كانَ وافرًا لديهم ميسورًا لهم، كما كانُوا مُعَانينَ على تُحصيله.

والصدق هو رأس الفضائل، والصدق هو رأس الفضائل، وقائد إلى كل خير، وقاتل لكل شر وضير، وماذً الصفات الحميدة، وهو وعاء الخصال المجيدة، وهو من أرسيخ الأخسلاق عرقا، وأطيبها عدقاً، فرعه باسق من دوعة الأخلاق، وطلعه نضيد عدائق الفضائل، وزهرته عبيقة من روضة الكارم.

أُوَلُّمْ يِكَفِّنَا قَوْلً نَبِيِّناً - صلى

الله عليه وسلم - " إِنَّ الصدقَ يهدي إلى البرُ وإنَّ البرُ يَهُدي إلى الجَنة "١٤ رواه البخاري ومسلم

فأكرمُ بفضيلة تَدْعُو إلى دَارِ السَّلَام، وأنعمُ بخصلة تَدُلُّ علَى دَارِالْقَامَة والإِنْعَام، يَسلُك بها صَاحبُها سبل اَلكارم دُلُلاً، لَا يبْغي عنْها حِوَلاً، ولا يَرْضَى بسواها بَدَلاً.

إَن الصدق أنفسُ بضاعة وأفضلُ تجارة، لكنّه لما عزُّ جانبُه كثر مجانبُه، فَلا يَصِلُ إلى الله من هَجَرهُ، ولا يُقدَّم عندَ الله من هَجَرهُ، ولا يُقدَّم فالصدقُ شيءٌ عزيزٌ، ونعتُ نفيسٌ كالذهب الإبريز.

قال الذهبي-يَ كلام له ممتع-

فَقَدْ تَرَى الرَّجُلُ وَرِعِا فِي مَأْكُلُه، وَمُلْبُسِه، وَمُعَامَلَتُه، وَإِذًا تَحدُّثُ يَدُخُلُ عَلَيْهُ الدَّاخُلُ منْ حَديثه، فَإِمَّا أَنْ يَتَحَرَّى الصِّدْقَ، فلا يَكمُل الصَّدْق، وَإِمَّا أَنْ يَصُدُقَ، فَيُنَّمُقَ حَديثه ليُمدُحُ عَلَى الفَصَاحَةِ، وَإِمَّا أَنْ يُظهرَ أَحْسَنَ مَا عَنْدَهُ لَيُعَظَّمَ، وَإِمَّا أَنْ يُسكَّتَ فِي مُؤْضِعِ الكَّلامِ ليُّثْنَى عَلَيْه، وَدَوَاءُ ذَلْكُ كُلُهُ الانقطاعُ عن النّاس، إلا من الجمَّاعَة اهـ (السير: ٨/٤٣٤) وهذا الكلام من الذهبي كلام فائق رائق لا يتدبره إلا كل ذائق كما أنه دال على دراية بالنفوس وعللها، فرحم الله مؤرخ الإسلام الذهبي الذي برأه الله مما قالوا عن جمود المحدثين وكودنة النقلة.

ولا عجب من شيأن الذهبي

اليه لم يحكم إلا إياه.

كَلْمَتُهُ.

الحلال.

فسطاط الْيَقين.

فَهُوَ رُوحُ الأَعْمَالِ، وَمَحَلَّ

الأحْوَالِ، وَالْحَامِلُ عَلَى اقْتَحَام

الأهْوَالْ، وَالْسَابُ الَّهْ يَ ذَخُلُ

منه الواصلون إلى حَضْرَة ذي

وَهُوَ أَسَّاسُ بِنَاءِ الدِّينِ، وَعَمُودُ

وَدُرَجَتُهُ تَالِيَٰهُ لَدُرَجِهُ النَّبُوَّة

الْتِي هِيَ أَرْفِعُ دَرَجَاتِ الْعَالِمِنَ،

وَمِنْ مُسَاكِنَهِمْ فِي الْحِنَاتِ تَحِرَى

الْعُيُونَ وَالْأَنْهَارُ إِلَى مَسَاكِن

طلب الصدق:

صِدْقِ وَأَجْعَل لَى مِن لَدُنكَ سُلُطَكُنَّا

نُصِيرًا » (الإسسراء: ٨٠) وَأَخْسِرَ

عَنْ خليله إِبْرَاهِيمَ صَلَّى اللَّه

عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، أَنَّهُ سَأَلُهُ أَنْ يَهَبَ

لله لسان صدق في الآخرين.

فقال «وَاجْعَل لَى لَسَانَ صَدُق

في الآخرين » (الشعراء: ٨٤) اهـ

مدارج السالكين ٢/٠/٢ - ٢٦١

الأُوَّلُ: صدَّقَ المُنْطق واللَّسَانِ:

صدُقُ اللَّسَانِ هُوَ رَأْسُنِ مَال

الْعَبْد فَإِنْ حَفظُهُ رَبِحَ، وإنَّ

وقال إستحاق بن مُحَمّد:

الصُدُق موافقة الحق في السرّ

وَالْعَلَانْيَةَ، وَحَقَيْقَةَ ٱلْصُدُقَ

القول بالحق في مواطن الهلكة

فقده فقد فقد.

(1tmm,:01/777)

أنواع الصدق:

مِنْ كَذَبَهُ ولَوْ كَانَ الْقَريبَ المصافياء

وفي جُمْلَة الأمر يَعْتَرِفَ المرءُ بتقصيره في وَصْنِف هَـنه الخصلة الزكية، التي مَهْمَا تَضَاصِحَ وَأَبْلُغَ فِي الثُّنْاءَ لَمْ يَبُلُغُ مُرَادُه مِنْهَا وِلَمْ يُوفِّهَا حَقَّهَا حَتَّى وِلْوُ كَانَ مِنْ خُطِيَاءِ إِيَادِ أَوْ فصَحَاءِ قَوْمِ عَاد.

فضل الصدق،

في كلام وجيز فقال في مدارج السالكين؛

مَثْرَلَهُ الصَّدُق وَهِيَ مَثْرَلَةً الْقَوْمِ الْأَعْظِمُ، الذي منه تنشأ جَميعُ مَنَازِلِ السَّالِكِينَ،

وَالْطُرِيقُ الْأَقْوَمُ الَّذِي مَنْ لَمْ يُسرُ عَلَيْه فَهُوَ مِنَ ٱلْمُثْقَطِعِينَ الهالكان.

وَبِهُ تَمِيَّزُ أَهْلُ النَّفَاقِ مِنْ أَهْلُ الأيمان، وسُكانُ الْجِنانِ مِنْ أَهْلِ

وَهُوَ سَيْفَ اللَّهِ فِي أَرْضِهِ الَّذِي مَا وضع على شيء إلا قطعه، ولا وَاجِهُ بَاطْلاً إِلا أَرْدَاهُ وَصَرَعَهُ، مَنْ صَالَ بِهِ لَمْ تَرَدُّ صَوْلَتُهُ، وَمَنْ نَطَقَ بِلَهُ عَلَتْ عَلَى الْخُصُوم

فقد كان من تالمدة الامام الهمام حسنة الأيام شيخ الإسلام ابن تيمية صاحب الأحوال الرشيدة، والمطارحات السيديدة، والمحاهدات الحميدة، ألحقنا الله بهم على أحسن حال ورزقنا محاورتهم في دار السلام.

ولله درُّ إمام الكوفة وكيع بن الجرراح حين جَمع الصدق في كلمة فقال: الصيدق النية (الجرح: ٢٢٣/١) السبر:٩/٨٥١)

والصدق هوالغاية من كل شيء ومنتهاه قال الشافعي: غَايَةً كُلُ أَمْرِ الصَّدْقَ (السير؛ ٤١/١٠) لهذًا يكون السؤال عنه يوم القيامة، قال تعالى: " لَيَسْتَلَ ٱلصَّدِيقِينَ عَن صِدْقهم وَأَعَدُ لِلْكُنفرينَ عَذَابًا أَلْمًا" الأحزاب-٨، ثم يكون عليه الجزاء قال تعالى: " لَيَحْزَى أَللَّهُ ٱلصَّندَقِينَ بِصِدْقِهِمْ وَيُعَذِّبُ ٱلْمُنْتَفِقِينَ إِن شَاءَ أَوْ سُوْبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُورًا رُحِمًا "الأحزاب-٢٤.

والصدقُ صفوٌ لا كدر فيه، ونقاءُ لا شُوبَ فيه، من وُفْقَ إليه وألهمه لم يأتم بسواه، ولم يحكم إلا إياه، بل يتخذه موردًا لا يتعدَّاه، وسبيلاً لا يَتَخطَّاهُ، ما استطاعتُ إلى ذلك قواه، وقدرما سعت إليه خطاه. أمَّا مَنْ قَلَّ أَحْدُه بِـ ٨، وضعُفَ

سىيرُهُ خَلفَهُ؛ فقصر فيه بَاعُـهُ، وتَقَاصَرَعَنْ جَنْي ثمَارها ذرَاعُهُ، فَقَدْ فَاتَتُه أَهُمُ الفضائل.

والصَّادقُ صديقُه مَنْ صَدَقَهُ ولُوْ كَانَ الْبِعِيدُ الْمُنَاوِيَا، وعَدُوُّهُ

الصُّدِّيقِينَ. كَمَا كَانَ مِنْ قَلُوبِهِمْ إلى قلوبهم في هَذه الدَّار مَدَّدٌ مُتَصل وَمُعينَ اهـ لعَظِيم مُثْرِلَة الصُّدُق (أمر الله تعالى رَسُولُهُ: أَنْ بَسَأَلُهُ أَنْ يَجْعَلُ مُدْخَلُهُ وَمُخْرَجَهُ عَلَى الصَّدْقِ. فَقَالَ و وَقُل رَّبِّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ

جَمَعَ ابِنُ القَيْمِ فَضَائِلَ الصدُق

التيران،

وقال ابن القيم: الصُّدُقَ فِي

الأقوال: استواءُ اللسان على

الأقوال، كَاسْتُواءِ السُّنْئُلَة عَلَى

مَنْ صَدُقَ فِي مَقَالِهُ دَخُلُ كَلامُهُ

الأذن بلا إذن، وانشرح لحديثه

القلبُ وانفسَحَ، وهَـذا شأنُ كل

صادق، فما صدق عبد مع الله

إلا أقبل بقلوب النّاس عليه،

لأن الصَّدق يأسرُ النَّفُوسَ من

حيث لا تشعر، قال محمد

بْنَ وَاسع، قال: إذا أَقْبَلُ الْعَبُدُ بِقُلْبِهُ عَلَى اللَّهُ، أَقْبَلُ اللَّهُ

بِقَلُوبِ الْعِبَادِ عَلَيْهُ (السيرِ:

وَرُوَى: أَنَّ قَاصَا كَانَ يَقْرَبُ

مُحَمِّد بِنَ وَاسع، فقال: مَا لي أرَى القَلُوْبَ لا تُخشعُ، وَالغُيُوْنَ

لا تدمعُ، وَالْجِلُوْدُ لا تَقْشَعِرُ ؟

فقال مُحَمِّدُ؛ يَا فَالأَنُ! مَا أَرَى

الشُّومُ أتوا إلا منْ قبَلك، إنَّ

الذُكْرُ إِذَا خُرْجَ مِنَ الطُّلُبِ وَقَعَ

وَلا يستطيعُ غيرُ الصَّادقينَ أنْ

يتسوروا حَرَمَ الصدقِ يَحْبُونَ

فيه ويُضعونَ لأنَّ اللَّه يجعل

بينه وبينهم حجابًا مَسْتُورًا

يُدفعُ افتراءَ المفترينَ، وتقوّل

المتقولين، ويُلجمُ أَفْوَاهُهم،

إنَّ الصدق رَاحَة للقلب لما عليه

من طلاوة، ولما له حلاوة، ولهذا

كانُ النبي- صلى الله عليه

وسلم - يَقُول في جوامع كلمه:

(دُعْ مَا يَرِيْبُكُ إِلَى مَا لا يَرِيْبُك،

فإنَّ الصِّدُقَ طَمَأنيْنَة، وَالْكَذب

وَلله دُرُّ القائل عَنْ العلم-

وأظنه وكيعًا-: هذه صناعة

ريسة) رواه الترمذي

ويردع أهواءهم.

على القلب (السير: ١٢٢/٦)

(171/7

ساقها اهمدارج السالكين

إن الصدق راحية للقلب

لما عليمه من وطلاوة ولما

لله حيلاوة.

المهالك.

الثاني: صدف الأعمال:

وهوالصدق العملي الذي يعذب

(أي العلم) لا يُفلحُ فيهَا إلا الصّادقون.

فَالصَّدُقَ يُصلحُ كُلُّ شَيْئٌ ولا يَصْلُحُ لَكُلُ شَيءٍ.

والقلوب الصادقة الصحيحة يُقبِل كلامُ أصْحَابِها وَلُوْ كَانتُ غير فصيحة ؛ لأن الكلام قبل أَنْ يَكُونَ بِلَفْظَهِ يَكُونَ بِمُعْتَاهُ وفحواهُ، وصدق قصده ومغزاه، وكم من الناس من بكتسي من بلاغة الكسائي - اللغوي الشهير-بكسياء، وبرتدى من فصاحة الضرّاء - اللغوي المعروف- بضراء، ومع ذلك فكلامه مرغوب عنه لا فيه، يُجْعِل دُبُرَ الأَذِنِ، ورُبِّمَا تَحْتُ القدم، لفقدانه الصّدق الذي هو عَمَادُ قَبُولَ القَوْلِ وعَمُودُه فاللهم غفرًا.

يًا أخي ١٤ لا تغتر بزخرف الألفاظ حتى ترى - أو يرى لك متأهل- ما وراءها، فإنها ألفاظ لها فتنة ورنين، مملوءة وهما وإيهامًا، تضطرمُ كما تضطرم الجمرة، ثم تجدها طبالا فارغا من المعاني، وزقا منضوحًا ملوَّهُ هُوَاءِ لا فَائِدُةً مِنْهُ، وَتَأْخِذُ بِكُ إلى كلُ فاتك، وتُسلكُ بكُ سبيلُ

ذكرُه عَلى القلب واللسّان، ويَهْدي صاحبَه إلى التَّمَسُكَ بالطاعات والعض عليها بالنَّوَاجِدْ وشَغْلِ وقْتِه بِهَا حتَّى تصبح حياته مزدحمة بالعمل الصالح بحيث لا يستطيعُ أن يَضْرِغُ مِنْ أَوْراده وأحواله مع اللَّه، وإنْ فَرَغُ مِنْ عَمَل نَصَبَ إلَى غَيْره، فَلا يَمْلكَ أَنْ يُضَيّعَ مَنْ وَقَتْهُ شَيْئًا، وَمثل هَذَا الصُّنْف من الناس- مع شدة معاناته وَاجْتَهَاده- تَجِدُهُ أَسْعَدُ النَّاسِ قلبًا، وأشرَحهمُ صَدْرًا، وأطبَبَهم نَفْسًا، وأعظمهم طمأنينة وأسرُّهم خاطرًا، لا يمشى إلا في سَداد، ولا يَسْلك إلا سُعيل الرِّشاد، وهَذه أمُورٌ تَحْتَاجُ إِلَى

القيم رَحمَهُ اللّه: قَـالُ ابِنُ القَيِّمِ: وَالصِّدْقَ فِي الأعمال: استواء الأفعال على الأمر والتابعة، كاستواء الراس على الحسد.

الشرح الكافي والبيان الشأفي

طلبًا للأجر الوافي واليك ذلك

مَعَ إِمَامَ هَـٰذَا الْشَأْنُ وَهُـوَ ابْنُ

وُلهذا أُخْبِرَ تَعَالَى عَنْ أَهْل البرِّ، وَأَثْنَى عَلَيْهِمُ بِأَحْسَنَ أعمالهم؛ من الإيمان، والإسلام، وَالصَّدُقَةِ، وَالصَّبْرِ، بِأَنْهُمُ أَهْلَ الصدق فقال:

«وَلَئِكِنَّ ٱلْبَرِّ مَنْ ءَامَنَ بَاللَّهِ وَٱلْبَوْمِ ٱلْآخِر وَٱلْمَلَيْكِةِ وَٱلْكِنَابِ وَٱلنَّبِيِّنَ وَمَاتَى ٱلْمَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ - ذَوَى ٱلْقُرْدَانِ وَٱلْمِتَكُونَ وَٱلْمَسَكِينَ وَأَبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَٱلسَّآبِلِينَ وَفِي ٱلرَقَابِ وَأَفَامَ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتَى ٱلزَّكُوٰةَ وَٱلْمُوفُونَ

Upload by: altawhedmag.com

استقامة القلب بالإخلاص

وحب السنةوالمتابعة .

66

وإِذَا أَخَذَ الْعَبْدُ بِالْصِّدِقِ وَعَامَلَ اللهِ بِهِ وَعَـرَفَ قَـدُرَ الصِّدِقِ وَعَامَلَ اللهِ بِهِ وَعَـرَفَ قَـدُرَ الصِّدِقِ وَرَعَاهُ اللهُ وَرَعَاهُ حَقَّ رِعَايَتِه، جِعلَه اللهَ للناس إمامًا، ونصَبَبُهُ لَهُم عَلَمًا همامًا، وهل عَلاَ مَنْ عَلاَ، وارتفع من ارتفع إلا بالصدق؟!

عَنْ مَالِكُ بِن دِينَار، أَنَّهُ بَلَغَهُ أَنَّ لُقُمَانَ الْحَكِيمَ، قَيلَ لَهُ: مَا بَلَغَ بِلَكَ مَا نَرَى؟ قَالَ: صَدْقُ بَلَغَ بِكَ مَا نَرَى؟ قَالَ: صَدْقُ الْحَدَيث، وَأَدَاءُ الأَمَانَة، وَتَرْكِي مَا لاَّ يَعْنَيني (الحلية: ٣٧٨/١) أمّا الذينَ كَذَبوا الله ورسوله فباعُوا بَاقيًا بِفَانِ ونَفيسًا فِبَاعُوا بَاقيًا بِفَانِ ونَفيسًا بِخسيس وعَظيمًا بِحَقير فَهَاذَا لَهُ وَالشَّامِ اللهَ وَالْمَاذَا اللهَ وَالْمَادَا اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالْمَادُوا اللهُ الله

وانما يُكَالَ للعبد بمثل ما كَالَ بَحْسًا ببحْس، وايفاء بإيفاء فمنْ وَفَى وُكُ لَهُ ومنْ طَفْفَ طُفْف عَلنْه.

إِذَا كَانَ هَذَا فَعُل عَبْد بِنَفْسه فَمَنْ ذَا لَهُ مِنَ بَعْد ذَلْكَ يُكْرَمُ ونعُوذُ بِاللّهِ مِنْ هَـوُلَاء الْكَذَبَة يِمَهْدِهِمْ إِذَا عَهَدُواً وَالصَّدِينَ فِي الْبَالِسُ أَوْلَتِيكَ الْبَالِسُ أَوْلَتِيكَ الْبَالِسُ أَوْلَتِيكَ الْبَالِسُ أَوْلَتِيكَ الْبَالِسُ أَوْلَتِيكَ اللَّهِ مَنْ الْمُنْقُونَ »

(البقرة: ۱۷۷) وَهَـنَا صَرِيحٌ فِي أَنَّ الصَّدُقَ بِالأَعْمَالِ الطَّاهِرَةِ وَالْبَاطَنَة، وَأَنَّ الصَّدَقَ هُوَ مَقَامُ الإِسْلاَمِ وَالإِيمَانِ اهـ

الثالث: الصدفي في الأحوال اعلم أيها المسترشد؛ أنَّ من البدائه المسلمة التي لا شية فيها والأظهر ظهورًا من الشمس الساطعة في ضُحَاها أنَّ استقامَة القلب هي مالاتُ الأمر كُله، القلب هي مالاتُ الأمر كُله، القلب بالإخلاص وحب الستقامة والمتابعة وبَدْل الجهد بالاجتهاد والمتابعة وبَدْل الجهد بالاجتهاد الأمرين معا فقد بلغ المنزل «وإن كلنت لكبيرة إلا على الذين الذين

قَالَ البِنُ القَيِّمِ: الصِّدُقُ فِي الأَحْوَالِ: اسْتَوَاءُ أَعْمَالِ الْقَلْبِ وَالْجَوَالِ: اسْتَوَاءُ أَعْمَالِ الْقَلْبِ وَالْجَلَوص، وَالْجَلَوص، وَالْجَلَاص، فَبِذَلْكَ يَكُونُ الْعَبْدُ مِنَ الَّذِينَ فَبِذَلْكَ يَكُونُ الْعَبْدُ مِنَ الَّذِينَ خَبَاعُوا بِالصِّدْق، وَبِحَسَبِ كَمَالِ هَذَهِ الْأَمُورِ فِيهِ وَقَيَامِهَا بِهِ: تَكُونُ صَدِيقِيَّتُهُ، وَلِذَلَكَ كَمَالِ هَذَهِ الْأَمُورِ فِيهِ وَقَيَامِهَا بِهِ: تَكُونُ صَدِيقِيَّتُهُ، وَلِذَلَكَ كَمَالِ هَذَهِ الْأَمُورِ فِيهِ وَقَيَامِهَا بِهِ: تَكُونُ صَدِيقِيَّتُهُ، وَلَذَلَكَ كَانَ لاَبِي بِكُرِ الصَّدِيقِ رَضِي اللَّه عَنْهُ وَأَرْضَاهُ: ذُرُوةً سَنَامِ الصَّدِيقِ رَضِي الصَّدِيقِ رَضَي عَلَى اللَّهِ الْمَلَدِيقِ الصَّدِيقِ مَنَامِ مَنَ الصَّدِيقِ الْمُلْغِ مِنَ الصَّدِيقُ أَبْلُغُ مِنَ الصَّدُوقُ أَبْلُغُ مِنَ الصَّدُوقُ أَبْلُغُ مِنَ الصَّدُوقُ أَبْلُغُ مِنَ الصَّدُوقُ أَبْلُغُ مِنَ الصَّدُوقَ وَالصَّدُوقُ أَبْلُغُ مِنَ الصَّدُوقَ الْمَادِقَ اهَ

الصِّدَقُ مَعَ الله:

الصُّدْقُ مَع الله تَعَالَى مَنْزِلَةُ عَظِيمَةُ مَا أَسُنَاهَا وَأَخْلاَهُا، وخَصْلَةُ بَهِيَّةٌ مَا أَجَلَها وَأَجْلاَهَا،

الذينَ إِذَا تَصَبَّحَ الْمَرْءُ بِطَلْعَةَ أَخْدَهُم مَا حَيَّاهُ وَلاَ فَدَاهُ، بَلُ أَبْغَضَهُ فيه وعَادَاهُ، وتَعَوَّدُ بِاللّهِ مِمْن لا يُفلحُ في دينه وَلا دُنْيَاهُ. وَهَذَا موقَضْ وَاللّهُ يَنْضَدعُ منهُ قلبُ المَوْمِنِ ويَهُزُ رَأْسَلُهُ طَرَبًا ويُقَلُبُ كَفْيه عَجَبًا مِن طَرَبًا ويُقلُبُ كَفْيه عَجَبًا مِن بُلُوغِ الصِّدُقِ هَذَا الْبَلِغ.

عنَ هشام بَنِ عُرُودَ، كَنْ أَبِيْه، عَنْ أَبِيْه، عَنْ أَبِيْه، عَنِ الْبَنِ الْمُؤْدَةِ عَنْ اللَّهُ اللَّلَّالِمُلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ الللّهُ اللللّهُ ال

فَقَمْتُ إِلَى جَنْهِهُ، فَقَالَ ، يَا بُنَيَ ا إِنَّهُ لاَ يُقْتَلُ الْيَوْمَ إِلاَّ ظَالِمْ أَوْ مَظْلُوْمٌ، وَإِنِّي لاَ أَرَانِي إِلاَّ سَأَقْتَلُ الْيَوْمَ مَظْلُوْماً، وَإِنَّ مِنْ أَكْبَر هَمِّي لَدَيْني، أَفْتَرَى دَيْنَنَا يُبْقِي مِنْ مَالْنَا شَيْناً؟

يَا بُنَيَّ لِبِعُ مَا لَنَا، فَاقَضِ دَيْنِي، فَأَوْضِي دَيْنِي، فَأَوْضِي بَالثُّلُث، وَثُلُث الثَّلُث إِلَى عَبْد اللَّهَ، فَإِنَّ فَضَلَ مِنْ مَالنَا بَعْدَ قَضَاءِ الدَّيْنِ شَيْءٌ، فَثُلُثُ لَهُ لَدُلُثُ لَهُ لَدُلُثُ لَهُ لَدُلُثُ لَهُ لَا لَدَيْنِ شَيْءٌ، فَثُلُثُ لَهُ لَدُلُثُ لَهُ لَدُلُثُ لَهُ لَا لَدَيْنِ شَيْءٌ، فَثُلُثُ لَهُ لَدُلُثُ لَهُ لَا لَدَيْنِ شَيْءٌ، فَثُلُثُ لَهُ لَدُلُدُ.

قَالَ هَشَامٌ، وَكَانَ بِعُضُ وَلَد عَبْدِ اللّٰهِ قَدْ وَازَى بَعْضَ بَنِي الْزُّبِيْرِ، خُبِيَّبْ، وَعَبَادٌ، وَلَهُ يَوْمَنْذِ تِسْعُ بَنَات.

قَالَ عَبْدُ الله: فَجَعَلَ يُوصِيْني بِدَيْنِهِ، وَيَضُوْلُ: يَا بُنَيَّ ا إِنْ عَجِزْتَ عَنْ شَيْءٍ مِنْهُ، فَاسْتَعِنْ بِمَوْلاَي.

قَّالَ: فَوَاللّٰهِ مَا دَرَيْتُ مَا عَنَى حَتَّى قُلْتُ: يَا أَبَةٍ، مَنْ مَوْلاَكَ؟ قَالَ: اللّٰه-عَزْ وَجَلٍّ-.

قَالَّ: فَوَاللَّهِ مَّا وَقَعْتُ فِي كُرْبَةٍ مِنْ دَيْنِهِ، إِلاَّ قُلْتُ: يَا مَوْلَى اَلزَّبَيْرِ اَقْضَ عَنْهُ، فَيَقْضِيَهُ. (السير: ١٥/١ - ٦٦).

للحديث بقية إن شاء الله تعالى.

الوصا

محرم 1244 هـ - العدد 749 - السنة الخامسة والأربعون

# التشهد الأول والأخير في الصلاة

(حكمهما-صفتهما-ما يقال فيهما)

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، ويعدُ:

فحديثنا في هذا العدد حول التشهد الأول والأخير في الصلاة، وعن حكمهما، وصفتهما، وما يُقال فيهما، فتقول وبالله تعالى التوفيق،

التشهد في وسط الصلاة هو التشهد الأول، والذي في آخرها هو التشهد الأخير، وهذان التشهدان واجبان، لا يجوز تركهما أو ترك أحدهما والبك تفصيل الكلام عليهما.

د . حمدي طه

اعداد/

اولا: حکمه:

١- التَشهد الأخير؛ التَشهد في القعدة الأخيرة في الصلاة واجب عند الحنفية، فالفرض عند الحنفية في هذه القعدة هو الجلوس فقط،

أمّا الْتَشَهّد فواجب، يجبر بسجود السّهو إن ترك سهوًا، وتكره الصّلاة بتركه تحريمًا، والمذهب عند المالكيّة أنّه التشهد في وسيط الصلاة الشّافعيّة والحنابلة أنّه ركن من أركان الصّلاة، وهذا ما يسمّيه أركان الصّلاة، وهذا ما يسمّيه بعضهم فرضاً أو واجباً وبعضهم ركناً، تشبيها له بركن البيت تركهما أو ترك أحدهما. الذي لا يقوم إلا به. وفي الفرق بين الفرض وبين والواجب عند بين الفرض وبين والواجب عند الحنفيّة، ومعنى الوجوب عند غيرهم تفصيل يرجع فيه غيرهم تفصيل يرجع فيه

إلى مظانّه من كتب الأصول. (انظر الموسوعة الفقهية الكويتية ٣٠/١٣).

واحتج الحنفيّة، بقوله صلى الله عليه وسلم في حديث الأعرابيّ: «إذا رفعت رأسك من آخر سجدة، وقعدت قدر التّشهّد، فقد تَمَّث صلاتُك»

وَوَجِهُ الاستدلال أَنَّهُ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ (عَلَقَ التَّمَامُ) أَيْ تَمَّامُ الصَّلاَةِ (بِالْفَعْلِ قَرَأَ أَوُ لَمُ يَقْرَأُ) ؛ لأَنَّهُ عَلَقَهُ بِأَحَدِ الْأَمْرَيْنَ مِنْ قَرَاءَةِ التَّشَهُدُ وَالْقُعُودِ وَأَحَدهما وَهُوَ الْقَرَاءَةُ لَمْ تُشْرَعُ

بَدُونِ آخَرَ حَيْثُ لَمْ يَفْعَلُهُ رَسُولٌ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّم اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّم الأَه عَلَيْهِ وَسَلَّم الأَه عَلَيْهِ وَسَلَّم الأَه عَلَيْهِ وَسَلَّم الأَه عَلَيْهِ وَسَلَّم الأَجْمَاعُ فَكَانَ الْفَعْلُ مَوْجُودًا عَلَى تَقْديرِ الْقَرَاءَة أَلْبَتَّهُ فَكَانَ هُوَ الْعَلَّقَ بِهَ الْقَرْاءَة أَلْبَتَّهُ لَا شَتْلُزَامِهِ الآخُرَ (العناية شَرَح الهداية ١/٢٤٤). (ألعناية شَرَح الهداية الْقَعْدَة (وَمِنْهَا) التَّشَهُدُ فِي الْقَعْدَة وَمِنْدَ الشَّافِعِيُّ فَرْضُ وَمِنْهُ أَنَ النَّبِيِّ صَلَّى الله وَجْهُ فَوْلُهُ أَنَّ النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْه فِي عَمْدِه وَعَنْدَ السَّافِعِيُ فَرْضُ عَلَيْه فَوْلُهُ أَنَّ النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْه فَوْلُهُ أَنَّ النَّبِيِّ صَلَّى الله عَمْدِه عَمْدِه وَهَذَا وَلَيْلُ الْفُرْضِيَّة.

وَرُويَ عَنْ عَبْدِ اللهِ بُنِ مَسْعُودِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَذَهُ قَالَ: «كُنَّا نَقُولُ قَبْلُ أَنْ يُضْرَضَ التَّشَهُدُ: السَّلامُ عَلَى اللَّهِ السَّلامُ عَلَى جِبْرِيلَ وَمِيكَائِيلَ، هَا ثُتَفَتَ الْيُنَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّم فَقَالَ: قُولُوا: الْتَحِيَّاتُ للَّهِ»، أَمَرَنَا بِالتَّشَهُّدِ بِقَوْلِهِ: « قُولُوا: « وَنَصَّ عَلَى هَرْضِيَّتِهِ بِقَوْلِهِ هَبْلَ أَنْ « قُولُوا « ، وَنَصَّ عَلَى هَرْضِيَّتِهِ بِقَوْلِهِ هَبْلَ أَنْ أَنْ

قُوْلُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حِمِيهِ وَ أَهُ أَخْرِ سَجْدَة وَقَعَدْتَ قَدْرَ التَّشَهِّد عِل

وقد وافق مالك والجمهور على وجوبه. (المجموع شرح المهذب -( \$74/4 ٢- التشهد الأوسط: ذهب الحنفيّة في الأصحّ، والمالكيّة في قول، وهو المذهب عند الحنابلة

لا يعقبها السلام،

ويرى الحنفية في قول، والمالكية في المذهب، والشَّافِعيَّة، والحنابلة في رواية: سنِّيَّة التَّشهِّد في هذه القعدة. (الموسوعة الفقهية الكويتية ٣٠/١٣، ونيل الأوطار للشوكاني ٣٠١/٢).

على وجوبها ولم يذكر القعود

للتشهد وقد وافق أبو حنيضة

على وجوبه ولم يذكر السلام

وهو قول الليث وإسحاق وإليه

ذهب داود وأبو ثورورواه النووى

عن جمهور المحدثين. إلى: أنّ

التشهد واجب في القعدة التي

قال شهاب الدين القرافي محتجاً للمالكية ومن وافقهم: وفي الصحاح أنه صلى الله عليه وسلم ترك الجلسة الوسطى فسجد قبل السلام وفي الترمذي أنه سبح به فلم يرجع وهذا شأن السنن. (الذخيرة ٢١٣/٢).

واحتج الحنابلة بحديث ابن مسعود قال: (أن محمدًا صلى الله عليه وآله وسلم قال: إذا قعدتم في كل ركعتين فقولوا التحيات لله والصلوات والطيبات السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته السلام علينا وعلى عباد اللَّه الصالحين أشهد أن لا إله إلا اللَّه وأشهد أن محمدا عبده ورسوله ثم ليتخير أحدكم من الدعاء أعجبه إليه فليدع به ربه عز وجل). رواه أحمد والتسائي.

قال الشوكاني: فيه دليل لمن قال بوجوب التشهد الأوسط ورواه النووي عن جمهور المحدثين. ومما يدل على ذلك إطلاق الأحاديث الواردة بالتشهد وعدم تقييدها بالأخير ولأنه يجب بتركه سجود السهو. (نيل الأوطار--(4.1/4

قال ابن حجر: واحتج الطبري لوجوبه بأن الصلاة فرضت أولا ركعتين وكان التشهد فيها

فُرْضيَّته، وَقَدْ قَامَ هَهُنَا وَهُوَ مَا ذَكَرْبًا فَكَانَ وَاحِبًا لاَ فَرْضًا وَاللَّهِ أَعْلَمُ وَالْأَمْرُ فِي الْحَدِيث يَدُلُ عَلَى الْوُجُوبِ دُونَ الْفَرْضِيَّةَ ؛ لأَنَّهُ خَيَرٌ

يُفْرَضَ التَّشَهُدُ.

قال الكاساني في الرد على ذلك:

للأغرابي (إذا رَفَعْتُ رَأْسَكُ مِنْ

فقد تمت صلاتك) أثبت تمام

وَلُوْ كَانَ التَّشَهُّدُ فَرْضًا لَمَّا ثُبَتَ

التَّمَامُ بِدُونِهِ، دَلَ أَنَّهُ لَيْسَ

بِفُرْضِ لَكُنَّهُ وَاحِبُ بِمُوَاظِّيَةً

ٱلنَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ

وَمُوَاظَبَتُهُ دَلِيلُ الْوُجُوبِ(١)،

فيمًا قَامَ دُليلٌ عَلَى عَدُم

الصَّالاَة عندَ مُجَرِّدِ الْقَعْدَة.

وَاحِدٌ (٢) وَأَنَّهُ يَضُلُحُ لِلْوُجُوبِ لَا لَلْفَرْضِيَّة (بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ١٤٦/٢)

واحتج المالكية بقوله صلى الله عليه وسلم للأعرابي (ثم اسجد حتى تطمئن ساجدًا ثم اجلس حتى تطمئن جالسًا ثم افعل ذلك في صلاتك كلها، فإذا فعلت هذا فقد تمت صلاتك) ولم يذكر التشهد. (الذخيرة، لشهاب الدين أحمد بن إدريس القرافي ٢١٣/٢).

واحتج الشافعية والحنابلة بحديث ابن مسعود رضى الله عنه قال «كنا نقول في الصلاة قبل أن يُضرض التشهدُ: السلام على الله، السلام على جبريل وميكائيل، فقال رسول الله- صلى الله عليه وسلم-: لا تقولوا هكذا، فإن الله عزُّ وجِلُّ هو السلام، ولكن قولوا: التحياتُ لله والصلواتُ والطيبات ... ، رواه النِّسائي قال النووي قال أصحابنا وفيه وجهان: أحدهما: قوله قبل أن يضرض التشهد فدل على أنه فرض. والثاني: قوله صلى الله عليه وسلم « ولكن قولوا التحيات لله ﴿ وهذا أمر والأمر للوجوب ولم يثبت شيء صريح في خلافه. (المجموع شرح المهذب ٣/٣٢٤).

وأما الجواب عن حديث المسيئ صلاته فقال أصحابنا إنما لم يذكره له لأنه كان معلوما عنده ولهذا لم يذكر له النية وقد أجمعنا

واجبًا فلما زيدت لم تكن الزيادة مزيلة لذلك الواجب، وأجيب بأن الزيادة لم تتعين في الأخيرتين بل يحتمل أن يكونا هما الفرض الأول والمزيد هما الركعتان الأوليان بتشهدهما ويؤيده استمرار السلام بعد التشهد الأخير كما كان. (فتح الباري لابن حجر ٢١٠/٢).

قال الشوكاني: ولا يخفى ما الصلاة. في هذا التعقب من التعسف وغاية ما استدل به القائلون بعدم الوجوب أن النبي صلى

الله عليه وآله وسلم ترك التشهد الأوسط ولم يرجع إليه ولا أنكر على أصحابه متابعته في الترك وجبره بسجود السهو فلو كان واجبا لرجع إليه ولأنكر على أصحابه متابعته ولم يكتف في تجبيره بسجود السهو ويجاب عن ذلك بأن الرجوع على تسليم وجوبه للواجب المتروك إنما يلزم إذا ذكره المصلي وهو في الصلاة ولم ينقل إلينا أن النبي صلى الله الصلاة ولم ينقل إلينا أن النبي صلى الله ابه قد روى أن الصحابة سبحوا به فمضى حتى فرغ كما يأتي وذلك يستلزم أنه علم

به. وترك إنكاره على المؤتمين به متابعته إنما يكون حجة به متابعته إنما يكون حجة بعد تسليم أنه يجب على المؤتمين ترك متابعة الإمام إذا ترك واجبا من واجبات الصلاة، وهو ممنوع والسند الأحاديث ترك متابعة الإمام إذا وتجبيره بالسجود إنما يكون ترك واجبا من واجبات وتجبيره بالسجود إنما يكون دليلاً على عدم الوجوب إذا لصلاة.

"

٣٠١/٢). هذا، والحمد لله رب العالمين، وللحديث بقية إن شاء الله.

يجبر به المسنون دون الواجب وهو غير مسلم. (نيل الأوطار

#### هوامشيء

 ا- وهذه القاعدة عند أهل العلم في الصلاة خاصة استدلالاً بقوله صلى الله عليه وسلم:
 «صلوا كما رأيتموني أصلي».

٢- وعلمًا بأن جمهور أهل الحديث (المالكية، والشافعية، والحنابلة على ثبوت الفرضية بالخير إذا دلَّ على اللزوم سواء كان قطعي الثبوت والدلالة أوظنيهما).

# شكروتقدير

للأستاذ الدكتور/ عمرو نويرا، أستاذ المسالك البولية، على الجراحة الناجحة التي أجرها

للشيخ أشرف وهيب، الداعية بضرع أنصار السنة ببلبيس.

وأسرة التحرير تتقدم له بخالص الشكر والتقدير، ومزيد من التوفيق.

# عزاء واجب

تتقدم أسرة مجلة التوحيد بخالص العزاء إلى الأخ الشيخ/ لطفي السيد، الداعية بفرع

البلاشون، شرقية، لوفاة والده، رحمه الله رحمة واسعة، وجعل الجنة مثواه.





بَ والجَمَارِه إَسْرَة حسرَةٍ، الله يَعَالَى الله حليه وسلم حبًا محيجًا صاحبًا ، البَّرَجَالَ عَلَا الطَّلِي ، البَّرَجَالَ الطَّلِي الطَّلِي الله يَعَالَى حبُهُ البَّهُ حليه وسلم حبًا محيجًا صاحبًا ، ويَشَالُ عَلَا اللَّهُ الرَّاقِيَالَ وَ بَ والجَمَارُه إِسْرَاكُ حليه الله حسرَةً ما الله عليه والجَمْرُ مِنْ حَسِيّ السِّمَالِ الله الله عليه والجَمْ

 $\bigcirc$   $\bigcirc$   $\bigcirc$   $\bigcirc$ 

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين: القرآن والسنة الصحيحة، ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

 $\bigcirc$   $\bigcirc$   $\bigcirc$   $\bigcirc$ 

الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط؛ عقيدةً وعملاً وخُلُقًا.

0000

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرع غيره - فيما لم يأذن به الله تعالى - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.

جماعة أنصار السنة المحمدية

العمل بالكتاب والسنة بفهم سلف الأمة

