# المؤامرات على الأمة. . والمنح تأتي من المحن



Upload by: altawhedmag.com

## رئيس مجلس الإدارة

# د.عبد الله شاكر الجنيدي



# فاعلم أنه لا إله إلا الله



صاحبة الامتياز جماعة أنصار السنة المحمدية

## المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د.مرزوق محمد مرزوق

#### التحاب

۸ شارع قولة عابدين ـ القاهرة ت،۷۲۹۳٦۹۱۷ ـ فاكس ،۲۲۹۳۰۹۲۲

البريد الإلكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

GSHATEM@HOTMAIL.COM

#### قسم التوزيع والاشتراكات

ت.۷۲۹۳٦٥١٧ ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM الدكة العام:

WWW.ANSARALSONNA.COM

#### تنويه

إلى الإخوة مشتركي مجلة التوحيد بمصر، برجاء مراجعة مكتب البريد التابع لكم، والاتصال بقسم الاشتراكات في حالة عدم وصول المجلة، والإبلاغ عن اسم مكتب البريد التابع له المشترك، للتواصل مع المسئولين في هيئة البريد، وبحث الشكوى؛ لضمان وصول المجلة للمشترك في موعدها والله الموقق

# السلام عليكم

# بائعو الكلام وحائزو الأوهام

قال ابن حسّان: «كان عندنا رجل فقير، وكان له أخ له مال كثير، مع بُخل وفير. فقال له أخوه الفقير يومّا: «ويحك، أنا فقير كثير العيال، وأنت غنّي خفيف الحِمْل، ولا تعينني على الزمان، ولا تواسيني يبعض مالك، ولا تساعدني بأي شيء؟ والله ما رأيت قط، ولا سمعت، بأبخل منك».

فقال أخوه الغني البخيل: «ويحك! ليس الأمر كما تظن، ولا المال كما تحسب، ولا أنا كما تقول في البخل ولا أنا كما تقول في البخل ولا في اليسر. والله لو أعطاني الله ألف ألف درهم (مليون) لوهبت لك منها خمسمائة ألف درهم (نصف المليون). يا ناس؛ اشهدوا؛ هل رأيتم رجلاً مثلي يهب خمسمائة ألف درهم دفعة واحدة يقال له بخيل»؟!

# التحرير

SINDESTANS RESENTATIONS OF THE SENTING OF THE SENTI

مفاجأة كبرى

## رئيس التحرير،

# جمال سعد حاتم

# مدير التحرير الفني: حسين عطا القراط

# سكرتير التحرير:

مصطفى خليل أبو المعاطي

الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي



#### ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، الغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو -

#### الاشتراك السنوي

ا- في الداخل ٤٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد ، على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

 ۲- ق الخارج ۲۰ دولاراً أو ۱۰۰ ریال سعودی أو مایعاد لهما

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة حساب رقم /١٩١٥٩٠

# في هذا العدد

| ۲   | افتتاحية العدد؛ د. عبد الله شاكر 🔠 🥌      |
|-----|-------------------------------------------|
| 7   | كلمة التحرير: رئيس التحرير                |
| 1.  | باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي           |
| 1 2 | القصة في كتاب الله: عبد الرزاق السيد عيد  |
| 14  | باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق            |
| 71  | دررالبحار؛ علي حشيش على إلى والقاملي      |
|     | منبر الحرمين: الدعاء فضائل وآداب وأحكام:  |
| 77  | د. علي بن عبد الرحمن الحذيفي              |
| YA  | البركة والسبيل إليها: أحمد صلاح           |
| ٣٢  | نظرات في مدونات الإجماع: محمد عبد العزيز  |
| 77  | واحة التوحيد؛ علاء خضر                    |
| 44  | دراسات شرعية: متولي البراجيلي             |
| ٤٢  | منزلة الأم : د. عماد عيسى المناسطة المسا  |
| 27  | باب العقيدة: د. عبد الله شاكر الله عليه   |
| ٤٩  | الخوارج شر الخليقة، جمال عبد الرحمن       |
| ٥٣  | تحذير الداعية من القصص الواهية : علي حشيش |
|     | قرائن اللغة والنقل والعقل:                |
| ٥٧  | د. محمد عبد العليم الدسوقي                |
| 71  | الداعية الصابر: عبده أحمد الأقرع          |
| 70  | باب الفقه: د. حمدي طه                     |
|     | تذكير السلمين بأهمية قضاء الدين:          |

الستشار أحمد السيد على إبراهيم

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر

Upload by: altawhedmag.com

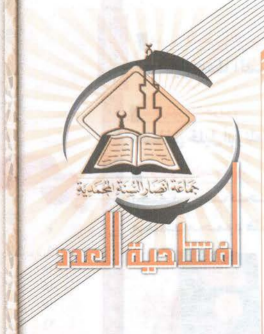
الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجًا، والصلاة والسلام على من علمه الله الحكمة والكتاب وعلى آله وصحيه.. وبعد: فأواصل الحديث- في هذا اللقاء- عن موانع تكفير المعين، وقد ذكرت فيما مضي المانع الأول. وهو: الجهل، أما المانع الثاني: فهو الخطأ، وقد اعتبره علماء أهل السنة مانعًا من موانع اطلاق التكفير على المعين، والخطأ هو: ضد الصواب، وهو الأمر الذي لم يتعمده الفاعل. وفي لسان العرب: «المخطئ من أراد الصواب فصار إلى غيره». (لسان العرب: ١٩٦١، ٦٧).

ومن نعمة الله على هذه الأمة أن عصمها من أن تجتمع على خطأ أو ضلالة، كما في حديث ابن عمر رضى الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الله لا يجمع أمتى- أو قال: أمة محمد- على ضلالة، ويد الله على الحماعة». (صحيح سنن الترمذي ٢٣٢/٢).

ويفهم من الحديث أن آحاد الأمة غير معصومين من الخطأ، كما في حديث أنس عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «كل ابن آدم خطاء، وخير الخطائين التوابون». (وحسنه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٢/٥٠١).

وقد وردت نصوص قرآنية ونبوية دلت على رفع المؤاخذة عن المخطئ وإعذاره فيما وقع فيه ومن ذلك، قول الله تبارك وتعالى: ﴿ رَبُّنَا لَا تُوَّاخِذُنَا إِنّ نَّسِينَا أَوْ أَخْطَأُنَّا رَبِّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إَصْرَا كُمَّا حَمَّلْتُهُ عَلَى الَّذِيكَ مِن قَبِلِنا ﴾ (المقرة:٢٨٦). وهذا دعاء من المؤمنين وتضرُّع لربهم حتى لا يؤاخذهم بالنسيان والخطأ، وقد استجاب الله دعاءهم، كما فحديث ابن عباس رضى الله عنهما قال: لا نزلت هذه الآمة: ﴿ وَإِن تُنْهُواْ مَا فِي أَنْشِيكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبَكُمْ ﴿ أَنَّهُ ﴿ الْبَصْرَةِ: ٢٨٤ ﴾، قال: دخل قلوبهم منها شيء، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «قولوا: سمعنا وأطعنا وسلمنا». قال: فألقى الله الإيمان فِي قلوبهم، فأنزل الله تعالى: ﴿ لَا يُكُلُّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا أَلَهَا مَا كُسِبَتِتْ وَعَلِيْهَا مَا ٱكْتَسَيَتْ رَبِّنَا لَا تُؤَاخِذُكَ ۖ إِنْ نَسِيناً أَوْ أَخْطَأُناً ، (البقرة: ٢٨٦)، قال: قد فعلت. (رواه مسلم: ۱۲۲).

قال الشيخ أبو بكر الجزائري: «وفعلا قد عضا عنهم في النسيان والخطأ، وخفف عنهم في



دا عبدالله شاکر الدنیدی www.sonna banha.com

التشريع». (أيسر التفاسير ٢٨٠/١).

وقد قرقت النصوص القرآنية بين قتل العمد وقد قرقت النصوص القرآنية بين قتل العمد وقتل الخطأ، فقال تعالى في العمد: « وَمَن يَعْتُلُ مُوْمِنَا مُغْمِنَا فَحَرْآوُهُ جَهَنَّهُ حَلِمًا فِيهَا وَعَضِبَ الله عَلَيْهِ وَلَعَنَّهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ، وقال في الخطأ: «وَمَا كَاتَ لِمُوْمِنِ أَن يَعْتُلُ مُؤْمِنًا خَطَّا فَتَحْرُدُ أَن يَعْتَلُ مُؤْمِنًا خَطَّا فَتَحْرُدُ أَنْ يَعْتَلُ مُؤْمِنًا خَطَالًا فَتَحْرُدُ اللهُ الْعَلَادِ اللّهُ الْعَلَادُ اللّهُ الْعَلَادُ اللّهُ الْعَلَى اللّهُ الْعَلِيمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَى اللّهُ اللّه

(النساء: ٩٢)، ويلاحظ الفرق الكبير بين العمد والخطأ في الإثم والوعيد والأحكام المترتبة على كل، وسبب نزول الآية يدل على ذلك، وقد ذكر ابن كثير عن مجاهد وغيره أنها نزلت في عياش بن أبي ربيعة أخي أبي جهل لأمه، وذلك أنه قتل رجلاً كان يعذبه مع أخيه على الإسلام، وهو الحارث بن يزيد الغامدي، فأضمر له عياش السوء، فأسلم ذلك الرجل وهاجر وعياش لا يشعر، فلما كان يوم الفتح رآه، فظن أنه على دينه، فحمل عليه فقتله، فأنزل الله هذه الآية. (تفسير ابن كثير الالالام).

وقال القاسمي: «أي: ما جاز ولا صح لمؤمن قتل أخيه المؤمن، فإن الإيمان زاجر عن ذلك، إلا على وجه الخطأ، فإنه ربما وقع لعدم دخول الاحتراز عنه بالكلية تحت الطاقة البشرية». (تفسير القاسمي ١٤٤٢/٥).

وفي حديث ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الله وضع عن أمتي الخطأ والنسيان وما استُكرهوا عليه». (صحيح سنن ابن ماجه ٣٤٨/١).

وقد ذكر الإمام النووي هذا الحديث في الأربعين، وشرحه ابن رجب وذكر كلامًا نفيسًا حوله وضمنه بعض الأحكام التي يحسن ذكر بعضها هنا، منها قوله: «الخطأ؛ هو أن يقصد بغضها شيئًا فيصادف فعله غير ما قصده، مثل؛ أن يقصد قتل كافر فصادف قتله مسلمًا، والنسيان؛ أن يكون ذاكر الشيء فينساه عند الفعل، وكلاهما معفو عنه، يعني؛ لا إثم فيه، ولكن رفع الأثم لا ينافي أن يترتب على نسيانه ولكن رفع الأثم لا ينافي أن يترتب على نسيانه متطهر قلا إثم عليه بذلك، ثم إن تبين له أنه متطهر قلا إثم عليه بذلك، ثم إن تبين له أنه كان قد صلى بغير طهارة فإن عليه الإعادة».

قلت: وهذا تمامًا ما ذكرته الآية السابقة في حكم قتل الخطأ، فإن الخطأ مع رفعه إلا أن الآية أوجبت كفارة على هذا الخطأ كما ذكر فيها، وقد عذر النبي صلى الله عليه وسلم الرجل الذي نطق بكلمة الكفر مخطئًا بسبب شدة فرحه، كما أخرج مسلم في صحيحه عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لله أشد فرحًا بتوبة أحدكم حين يتوب إليه من أحدكم كان على راحلته بأرض فلاة، فانفلتت منه وعليها طعامه وشرابه، فأيس منها، فأتى شجرة يضجع في ظلها قد أيس من راحلته، فبينا هو كذلك إذا هو بها قائمة عنده، وأخذ بخطامها ثم قال من شدة الفرح، (مسلم، ٢٧٤٧).

فهذا الرجل قال كلمة كبيرة عظيمة عندما نسب الربوبية لنفسه، والعبودية لربه، وهذا كفر صريح، ولكنه هنا لا يكفر لخطئه وعدم قصده. يقول ابن تيمية: «وقد اتفق أهل السنة والجماعة على أن علماء المسلمين لا يجوز تكفيرهم بمجرد الخطأ المحض، بل كل أحد يؤخذ من قوله ويترك إلا رسول الله صلى الله عليه وسلم، وليس كل من يترك بعض كلامه لخطأ خطأه يكفر ولا يفسق، بل ولا يأثم، فإن الله تعالى قال في دعاء المؤمنين: «ربنا لا تؤاخذنا النه عليه وسلم أن الله تعالى قال، قد فعلت». والنه عليه وسلم أن الله تعالى قال، قد فعلت».

وأود التنبيه هنا إلى أمر مهم وهو: أنه يجب على العبد بذل الوسع والطاقة في اتباع القرآن والسنة مع حسن القصد وسلامة النية والحرص على الطاعة، فإن أخطأ بعد ذلك فهو معذور- إن شاء الله-، وفي ذلك يقول ابن تيمية: «فمن كان خطؤه لتفريطه فيما يجب عليه من اتباع القرآن والإيمان مثلاً، أو لتعديه حدود الله بسلوك السبل التي نهى عنها، أو لاتباع هواه بغير هدى من الله، فهو الظالم لنفسه، وهو من أهل الوعيد، بخلاف المجتهد في طاعة رسول الله صلى الله عليه وسلم باطنا وظاهرا الذي يطلب الحق باجتهاده كما أمره الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، فهذا مغفور له خطؤه». (مجموع عليه وسلم، فهذا مغفور له خطؤه». (مجموع الفتاوى ٣١٧/٣).

وقال ابن الوزير رحمه الله: ولذلك أجمعت الأمة على العفو عن المجتهدين من أئمة العلم في معرفة أحكام الدماء والقتل في الحدود والقصاص في مسائل الفروع المختلف فيها المعمول فيها بأقوالهم كالخلاف في قتل تارك الصلاة وقتل الحر بالعبد ونحو ذلك، حيث لم يكن الهوى سبب اختلافهم وظهر منهم التحري في الصواب، وبذل الجهد في تعرفه وتوفية الاجتهاد حقه». (إيثار الحق على الخلق ص ٤١٤).

ويمكن أن يستدل على ذلك بما جاء في قوله تعالى: « آدَعُوهُمْ لاَّبَابِهِمْ هُرُ أَفْسَطُ عِندَ ٱللَّهِ فَإِن لَّمْ تَعْلَمُواْ وَاللَّهِ عَندَ ٱللَّهِ فَإِن لَمْ تَعْلَمُواْ وَاللَّهِ مَا فَالْمَا مُنْ وَمَوْلِكُمْ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ وَكَانَ ٱللَّهُ جُنَاحٌ فِيماً أَخْطَأْتُم بِهِ. وَلَكِن مَا تَعَمَدَتَ قُلُوكُمْ وَكانَ ٱللَّهُ وَكَانَ ٱللَّهُ رَفع عَفْرُا رَحِمًا» (الأحزاب:٥)، فالآية بينت أن الله رفع الحرج والإثم عن المخطئ بخلاف المتعمد.

قال ابن كثير في تفسير قوله تعالى: «وَلَسَّ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا أَخْطَأْتُهُ بِهِ، (الأحزاب،٥). أي: إذا نسبتم بعضهم إلى غير أبيه في الحقيقة خطأ، بعد الاجتهاد واستفراغ الوسع، فإن الله قد وضع الحرج في الخطأ ورفع إثمه. (تفسير ابن كثير ٦٣٣/٣).

وقد دلت السنة النبوية على أن العبد إذا قام بفعل مشروع نافع له، ولكنه وضعه في غير موضعه خطأ فإنه يؤجر ويثاب كما في صحيح مسلم عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «قال رُجُل لأتصَدُقنَ اللَّيْلة بصَدُقة فَخْرَجَ بِصَدَقَتُهُ فُوضِعَهَا فِي يَد زَانِيَةً، فَأَصْبَحُوا يَتَحَدُثُونَ: تَصُدُقَ اللَّيْلَةَ عَلَى زَانِيَةً، قَالَ: اللَّهُمَّ لكُ الحمْدُ عَلَى زَانيَةٍ. لأَتَصَدُقَنُ بِصَدُقَةً، فَحَرَجَ بصَدَقته فوضعَهَا فِي يَد غنيٍّ، فأَصْبَحُوا يَتَحَدُثُونَ: تُصُدُق عَلى غنيٍّ. قال: اللهُمَّ لك الحمدُ عَلى غنيٍّ. لأتصدقن بصدقة، فخرَجَ بصدقته فوضعَها في يَد سَارِق، فأَصْبَحُوا يَتَحَدُثُونَ؛ تَصُدُق عَلى سَارِق. فقال: اللَّهُمَّ لِكَ الْحِمْدُ عَلَى زَانْيَةً، وَعَلَى غَنْيُ، وَعَلَى سَارِق. فأتى فقيل له: أمَّا صَدُقتك فقد قبلت، أمَّا الزانية فلعَلهَا تستعف بهَا عَن زِناهَا، وَلَعَلَ الْغَنيُّ يَعْتَبِرُ فَيُنفق ممَّا أَعْطَاهُ ٱللَّهِ، وَلَعَلَ السَّارِقِ يَسْتَعِفُ بها عُن سَرقته». (مسلم: ١٠٢٢).

وقد بوَّب لَهُذا الحديث بقوله: «باب ثبوت أجر المتصدق وإن وقعت الصدقة في يد هاسق ونحوه». قال النووي: «وفيه ثبوت الثواب في الصدقة وإن كان

الأَخَذَ فاسقاً .. (شرح النووي على مسلم ١١٠/٧). والحديث دليل صريح وواضح في أن المخطئ معذور مأجور على فعله بعد بذل الجهد في اتباء الحق وتحريه، وهذا لا يكون إلا لمن كانت أصولهم صحيحة وعلى منهج أهل السنة والجماعة، أما أهل الأهواء والبدع فلا عذر لهم ولا كرامة، وقد درج أئمة أهل العلم على ذلك، وللحافظ الذهبي رحمه الله كلام دقيق حول هذا المعنى ذكره في ترجمة شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، وفيه يقول: «وكل أحد يؤخذ من قوله ويترك، والكمال للرسل، والحجة في الإجماع، فرحم الله امرأ تكلم في العلماء بعلم، أو صمت بحلم، وأمعن في مضايق أقاويلهم بتؤدة وفهم، ثم استغضر لهم ووسع نطاق المعذرة، وإلا فهو لا يدري ولا يدري أنه لا يدري، وإن أنت عذرك كبار الأئمة في معضلاتهم، ولا تعذر ابن تيمية في مفرداته، فقد أقررت على نفسك بالهوى وعدم الإنصاف، بل مسائله المقررة يحتج لها بالقرآن أو بالحديث، أو بالقياس ويبرهنها ويناظر عليها، وينقل فيها الخلاف، ويطيل البحث أسوة بمن تقدمه من الأئمة، فإن كان قد أخطأ فيها فله أجر المجتهد من العلماء، وإن كان قد أصاب فله أجران، وإنما الذم والمقت لأحد رجلين: رجل أفتى في مسألة بالهوى ولم يُبد حجة، ورجل تكلم في مسألة بلا علم، ولا توسع في نقل، فنعوذ بالله من الهوى والجهل». (تاريخ الإسلام للحافظ للذهبي -(YYO/OF

ويقرر الإمام ابن القيم ذلك بفقه ووضوح، فيقول:
«ولا بد من أمرين أحدهما أعظم من الآخر: وهو
النصيحة لله ولرسوله صلى الله عليه وسلم وكتابه
ودينه، وتنزيهه عن الأقوال الباطلة المناقضة لما
بعث الله به رسوله صلى الله عليه وسلم من الهدى

والثاني: معرفة أنمة الإسلام ومقاديرهم وحقوقهم ومراتبهم، وأن فضلهم وعلمهم ونصحهم لله ورسوله صلى الله عليه وسلم لا يوجب قبول كل ما قالوه، وما وقع في فتاويهم من المسائل التي خفي عليهم فيها ما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم فقالوا بمبلغ علمهم والحق في خلافها لا يوجب اطراح أقوالهم جملة، وتنقصهم والوقيعة فيهم.

بينهما، فلا نؤثم ولا نعصم، ومن له علم بالشرع والواقع يعلم قطعًا أن الرجل الجليل الذي له في الإسلام قدر صالح وآثار حسنة وهو من الإسلام وأهله بمكان قد تكون منه الهفوة والزلة هو فيها معذور، بل ومأجور باجتهاده، فلا يجوز أن يُتبع فيها، ولا يجوز أن تُهدر مكانته وإمامته ومنزلته من قلوب المسلمين». (إعلام الموقعين ٢٩٤/٣).

ولعل القارئ الكريم يلحظ من كلام هؤلاء الأئمة الأعلام أن المخطئ لا يُتابع على خطئه، بل يجب أن يبين الحق له مع رعاية مكانته وقدره إن كان من أئمة المسلمين وعلمائهم.

وأختم حديثي هذا بقول العلامة صالح الفوزان- حفظه الله-: «نأخذ من أقوال العلماء والفقهاء ما وافق الدليل من كتاب وسنة، ونترك ما خالف الدليل، ونعتذر للعلماء في خطئهم ونعرفهم قدرهم ولا ننقصهم، قال صلى الله عليه وسلم: «إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران، وإذا حكم فاجتهد فأخطأ فله أجر واحد »، أما الجاهل أو المبتدئ في طلب العلم، فهذا ليس له اجتهاد، ولا يجوز له أن يجتهد، وهو آثم باجتهاده أخطأ أو أصاب، لأنه فعل ما ليس له فعله». (الأجوبة المفيدة عن أسئلة المناهج الجديدة ص٤٧، سؤال رقم، ٢٥).

#### المانع الثالث العجر:

الشريعة الإسلامية مبناها على اليسر ورفع الحرج والتكليف فيها مرتبط بالاستطاعة، كما قال « لا يُكِنِّفُ اللهُ فَسَا إِلَّا وُسَعَها أَ » (البقرة ٢٨٦٠)، وقال تعالى: ﴿ رَبِّدُ اللهُ بِكُمُ اللهُ مَنْ وَلا يُربِدُ بِكُمُ اللهُ مَنْ وَلا يُربِدُ بِكُمُ اللهُ مَنْ هنا كانت الأحكام الشرعية في حالة الاضطرار مختلفة عن حالة السعة والاختيار، وهذا من حكمة أرحم الراحمين.

حِلةً وَلا يَمْتُونَ سَبِلا (الله الله الله أَن يَنْفُو عَنْهُمْ وَكَا الله عُفُراً عَفُورًا (النساء: ٩٩- ٩٩). قال ابن كثير: «إلا المستضعفين» إلى آخر الآية: هذا عذر من الله لهؤلاء في ترك الهجرة، وذلك أنهم لا يقدرون على التخلص من أيدي المشركين، ولو قدروا ما عرفوا يسلكون الطريق، ولهذا قال: «لا يستطيعون حيلة ولا يهتدون سبيلاً»، وقوله يسلكون "تعالى: «قَارُلْتِكَ عَبَى الله أَن يَمْفُر عَنْهُمُ » أي: يتجاوز الله عنهم بترك الهجرة، وعسى من الله موجبة. الله عنهم بترك الهجرة، وعسى من الله موجبة. (تفسير ابن كثير؛ (٧٤٦/١).

وقال الشيخ عبد الرحمن السعدي رحمه الله: "وفي الآية الكريمة دليل على أن من عجز عن المأمور من واجب وغيره فإنه معذور، كما قال تعالى في العاجزين عن الجهاد: "ليس على قال تعالى في العاجزين عن الجهاد: "ليس على الأعمى حرج ولا على الأعرج حرج ولا على المريض حرج"، وقال في عموم الأوامر: "فاتقوا الله ما استطعتم"، وقال النبي صلى الله عليه وسلم: "إذا أمرتكم بأمر، فأتوا منه ما استطعتم". ولكن لا يعذر الإنسان إلا إذا بذل جهده، وانسدت عليه أبواب الحيل. (تيسير الكريم الرحمن عليه الرحمن).

ويقول ابن تيمية: «والحجة على العباد إنما تقوم بشيئين: بشرط التمكن من العلم بما أنزل الله والقدرة على العمل به، فأما العاجز عن العمل فلا أمر عن العلم كالمجنون أو العاجز عن العمل فلا أمر عليه ولا نهي، وإذا انقطع العلم ببعض الدين، أو حصل العجز عن بعض، كان ذلك في حق العاجز عن العلم أو العمل بقوله، كمن انقطع عن العلم بجميع الدين، أو عجز عن جميعه كالمجنون مثلاً. (مجموع الفتاوى ٥٩/٢٠).

ويقول في موطن آخر؛ «فمن ترك بعض الأيمان الواجب لعجزه عنه؛ إما لعدم تمكنه من العلم، مثل ألا تبلغه الرسالة، أو لعدم تمكنه من العمل، لم يكن مأمورًا بما يعجز عنه، ولم يكن ذلك من الايمان والدين الواجب في حقه، وإن كان من الدين والإيمان الواجب في الأصل، بمنزلة من الديض، والخائف والمستحاضة وسائر أهل الأعدار الذين يعجزون عن إتمام الصلاة، فإن صلاتهم صحيحة بحسب ما قدروا عليه». (الرجع السابق: ص84).

وللحديث صلة إن شاء الله تعالى.



Upload by: altawhedmag.com

السنوات الأخيرة لحملة شرسة، تجاوزت تحميله- ظلمًا وعدوانًا- مسئولية بروز ظاهرة العنف المشوائي التي تروع الأمنين، وتُستخدم القوة لفرض الأراء، وتجاوزت ذلك إلى تجريح ثوابت الإسلام، والطعن في التراث الفكري والحضاري، الذي جعل من أمتنا العالم الأولى على ظهر هذه الأرض التعلمتة أوربا في بناء نهضتها الحديثة.

ان هذه الحملة الظالمة تأتي نتاجًا لبروز ظاهرة «الإسبلام فوبيا» في الغرب حتى كأنهما جناحان لنزعة كراهية الاسلام وتشويه صورته، وتزييف تراثه الذي كان الأزهر ولا يزال حارسه الأمين على امتداد تاريخ هذا المعهد العريق، ولقد تجاوز الأمر كل ألوان النقد إلى الطعن الفج في ثوابت التراث، ومذاهب أهل السنة والجماعة المجسدة لهوية الأمة، وتميزها الحضاري، بالدعوة إلى إحراق هذا التراث وإهانة الأثمة الأعلام العدول الذين أسهموا في إبداعه وفي حمله جيلاً بعد جيل. وتقف وراء تلك الحملة فضائيات تصف كتب التراث الإسلامي التي قامت على خدمة الكتاب والسنة بأنها كتب «النفايات البشرية»، التي مَثْلَتُ لعنة حلت على الأمة، والتي يجب حرقها ودفنها، ومجلات ثقافية تتهم أئمة الإسلام بأنهم أَنْمِةَ الثقافة التكفيرية، وتعدُّ الأئمة كالشافعي ومالك وأبى حنيفة وابن حنيل والبخاري والشهرستاني، وأمثالهم في زمرة التكفيريين!!

إن تلك الحملة الشرسة التي يقودها فريق من الكارهين للأزهر الشريف، من أصحاب التيارات التي تتمنى

أن ينقلب الشرق يومًا إلى جزء من الغرب يحاكي ثقافته وحضارته وقيمه التي لا يُراعى فيها دين ولا خلق، وهـ ولاء لا يبكون قليلاً ولا كثيرًا على الضروق العلمية والتكنولوجية والسلوكية بيننا وبينهم، ويعتبرون أن الأزهـ هو العقبة الكئود التي تقف في طريق تحقيق أحلامهم.

وهناك فريق آخريتشدد فالتدين، ويرى أن الأزهر بوسطيته لا يحقق الصورة التي يُخلُّم بها من طريقة التدين، وهي طريقة فرض أمور على الناس تنحصر في الشكليات لا أكثر ولا أقبل، ولا يعنيهم العلم ولا تقدم المسلمين ولا قوتهم ولا اقتصادهم، ومن ثم فكالهما مُفْرط ومُفرُط يرون أن الأزهر حجر عثرة في سبيل تحقيق أحلامهم المريضة؛ لأن المتشدد لا يقل في أحلامه مرضا عن المتميع الذي يريد أن يميع المجتمع، وكلا الفريقين خطرٌ على الإسلام، وعلى وسطيته، والأزهر هو ضمير الأمة الإسلامية قديمًا وحديثًا على مدار ما يزيد على الألف عام شاء هؤلاء المتطرفون والمتميعون أم أبوا.

والنبي صلى الله عليه وسلم حذرتا من اتباع الآراء الشاذة، وأمرنا بما يوافق الشرع، حيث قال صلى الله عليه وسلم: «عليكم بسنتي وسُنة الخلفاء الراشدين المهديين، عَضُوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومُحدَثات الأمور؛ فإن كل محدَثة بدعة، وإن كل بدعة ضلالة، (رواه الترمذي وصححه الألباني).

## الولى سبحانه يقدّر المحنّ والابتلاءات ليظهر علمه للناس

وقد سبقت كلمة الله التي لا مردً لها ولا مخالف أنَّ عباده المدافعين عن الحق هم الغالبون لغيرهم،

المنصورون من ربهم نصرًا عزيزًا، يتمكنون فيه من إقامة دينهم، إلا أنه سبحانه قدَّر محنًا وابتلاءات ليُظهر علمه في الناس، فيجازيهم بما ظهر منهم في عالم الشهادة، لا بما يعلمه سبحانه في عالم الغيب، لأنهم قد يحتجون على الله بأنهم لو ابتلوا لثبتُوا، لذلك قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ حَتَّى نَعْلَمُ الْجَاهِدِينَ مِنكُمْ وَالصَّابِرِينَ وَنَبْلُو أَخْبَارُكُمْ، (مَحمد،١٣).

قال ابن عباس: «حتى نعلم أي: حتى نُميِّن، وقد صدق رضى الله عنه، فالابتلاء بالسراء والضراء، وبالنعماء والبأساء، وبالسعة والضيق، وبالفرج والكرب.. كلها مواقف وحالات تكشف عما هو مخبوءٌ من معادن النفوس، وما هو مجهول من أمرها حتى الأصحابها، فالفتن كاشفة كما يقول الحكماء. ومما لا شك فيه أن الكارهين للإسلام الحاقدين على أهله مهما كتموا حقدهم وأخضوا كرههم ضإن الله تعالى مُطلعُ أهل الحق على بعضه، قال تعالى: ﴿أَمْ حُسبَ الْدَينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ أَن لَن يُخْرِجَ اللَّهُ أَضْفَانَهُمْ، (محمد،٢٩)، وهذا ظنّ لا يليق بحكمة الله عالم الغيب والشهادة الذي يعلم السر وأخضى، بل سيوضح أمرهم ويفضح شأنهم حتى يفهم ذوو البصائر، فإنه ما أسرَّ عبدٌ سريرةُ إلا أبداها الله على صفحات وجهه، وفلتات لسانه، وما أسر أحدُ سريرةُ إلا كساه الله رداءها إن خيرًا فخير، وإنْ شرًّا فشر.

فمن قنط من رحمته، وأيس من روحه، فقد ظنَّ به ظنَّ السوء.

# جرس الإندار؛ فاتورة العرب على سوريا، وخطة التقسيم والتهجير 11

تتابع المؤامرات على الأمنة من الداخل والخارج، فبينما تجري

خطة تقسيم سوريا بموافقة صريحة من نظام الأسيد العلوي، ويدعم عسكري مناشر من ايران وروسيا، وتخطيط أمريكي، والخطة ليست جديدة على نظام الأسيد، وطالما وصفها المراقبون بالخطة البديلة لديه في حال لم يستطع استعادة السيطرة على كامل سوريا، وتتضمن تقسيم سوريا إلى خمس دويالات جديدة، ودولة شبعية، ودولة كردية، كما سيؤدى التقسيم إلى استحداث دولة لبشار الأسد بطلق عليها دولة العلويين، أما الدولة السنية فالأرجح أنها ستنقسم الى قسمين: القسم الأول: يمثل تنظيم داعش في المناطق الخاضعة له في كل من سوريا والعراق، بينما الجزء الثاني ستمثله جمهات المعارضة السورية المسلحة.

وقد بدأ الخطر بسياسة التهجير التى اتبعها الأسيد بشن حملته العسكرية في شهر يوليو من العام الماضى بمساندة الميلشيات الشبعية، والحرس الشورى الإيسراني ومقاتلي حزب الله لحاصرة السنة في ريف دمشق وحمص والحدود اللبنانية وتهجيرهم، في محاولة لتوزيع ديمجرافي جديد بعد أن دمروا المدن عن بكرة أبيها، وحرقوا الأراضي الزراعية، وقطعوا أشجارها، وتم تهجير أهالي البلدان من ذات الأغلبية السنية من مدنهم، وتضييق الخناق عليهم، وقد تم تهجير نحو ٤٠ ألفاً من السنة في ريف دمشق إلى مضايا، وقد خضعت البلدة لحصار قاس ومستمر منذ أكثر من ستة أشهر، ومن قبل مضايا كانت مدينة الزيداني، والقصير وغيرها، وكلها بلدات تولى حزب الله السيطرة عليها مع قوات النظام السبوري في مخطط واضح ومؤامرة مدعومة من قوى الظلام في الغرب وأمريكا وإيران وروسيا لايجاد

شريط ممتد من دمشق حتى حمص وحماة وصولاً إلى اللاذقية يخلو من وجود أهل السنة!!

ويعلن الأسد الخطة على الملأ، ففي إحدى اللقاءات التليفزيونية حيث قال: «إن الوطن ليس لمن يسكن فيه، ويحمل جواز سفره، وإنما لمن يدافع عنه ويحميه».

وتعتبر إيران السلاعب الأكبر في هذه اللعبة؛ إذ إنها تخطط لبشار الأسد، وتقدم له الدعم الكامل من مقاتلين وأسلحة زعمًا بأن سوريا من المحافظات الادرانية!!

#### فاتورة العرب في سوريا ٣٥ مليار تدفعها دول المنطقة

ناقوس الخطر ينذر بإنفاذ المؤامرة، وتخريب اقتصاديات دول الحوار العربية؛ تنفيذًا لخبوط المؤامرة العنكبوتية إذ أعلن البنك الدولي في تقديرات نشرها عن أن التكلفة الاقتصادية للحرب في سوريا وانعكاساتها على دول المنطقة بلغت ٣٥ مليار دولار، وتشمل هذه التكلفة خسائر الاقتصاد السورى وخمس دول مجاورة هي العراق ومصر ولبنان والأردن وتركيا، التي تأثرت بدرجات متفاوتة مباشرة من النزاع السوري الذي خلف نحو ٢٦٠ ألف قتيل في خمس سنوات، ولا تشمل هذه التكلفة الموارد التي خصصتها دول الجوار لسوريا لتقديم الخدمات الأساسية والمعيشية للاحئين الذبين تدفقوا خصوصًا على لبنان والأردن بحسب تقرير البنك الدولي.

وقدر البنك الدولي تكلفة اللاجئين سنويًا على لبنان وحدها بـ ٢,٥ مليار دولار، وقال التقرير؛ إن أغنى مصدري البترول في المنطقة وهم السعودية وقطر والكويت والإمارات لديهم احتياطيات كبيرة تمكنهم من مواجهة العجز خلال السنوات المقبلة، ولكن

بتدني الإيسرادات لانخفاض أسعار البترول فإن تلك الدول قد تستنفد احتياطياتها بحلول نهاية هذا العقد.

## الصراع الإيراني التركي . . وسط غيبة العرب ( (

وفي مقال نشرته جريدة القدس العربي بعنوان: وأين العرب من الصراع التركي الإيراني في العراق؟! ». قالت فيه: إن موقف تركيا هو ما يقلق إيران وحلفاءها الطائفيين، بما فيه الحليف الطائفي الجديد بوتين، الذي يدعي تخوفه مما يسميه والإرهاب الإسمالامي في روسيا والقوقاز والشيشان وغيرهما، وهو بذلك يكشف عن تحالفه الطائفي مع إيران

ضد السلمين السنة في تلك السلاد. وقال الكاتب: إن إيران تنظر إلى العراق كجزء من الإمبراطورية الفارسية أولاً، وتنظر لها كمعبر رئيس إلى مناطق نفوذها المستقبلية، سواءُ إلى جنوب العراق في الحزيرة العربية أو إلى غريه في بلاد الشام، وإلى شماله في تركيا، والمناطق السنية العربية في محافظة ديالي هي المعبر الرئيس للسيطرة على العاصمة العراقية بغداد، التي من خلالها تهيمن على القرار العراقي بالكامل، ولذلك فإن إيران وفيلق الحشد الشيعي التابع للحرس الشوري الإيسراني يحارب بكل قسوة ضد تمكين أهل السنة في المستوى السياسي أولاً، وضد التمكين في المستوى العسكرى ثانيًا، ولذلك تتلاعب اسران بكل التركسة السياسية في العراق وحكومته، فوزير الدفاع العراقي السنى لم يستطع منع الحشد الشيعي من دخول ديالي والمقدادية، فضلا عن أن يستطيع منعها من ارتكاب الموبقات وانتهاك الحرمات فيها ضد أهل السنة؛ وذلك لأن إيران لا تسمح له إلا أن يكون وزيرًا على الورق، وأمريكا تعلم ذلك

من خلال التفاهمات مع المصالح الإيرانية.

إن دعم العرب السنة في العراق ينبغي أن يكون مسئولية العرب أولاً، والأتراك ثانيًا، وكل المسلمين السنة في العالم ثالثًا، ولا بد من استعادة العراق، ووقف تنفيذ باقي أطراف المامرة:!

#### النجيفي يؤكد على الدور الإيراني الغيث في العراق

وتأكيدًا على الدور الإيراني الخبيث في المعراق يكشف مستول عراقي سابق عن معلومات مهمة بشأن سقوط مدينة الموصل العراقية في بيد تنظيم داعش، مؤكدًا على الدور الإيراني الخبيث وتهديداته للمساومة على الدينة قبل سقوطها. فقد أكد رئيس البرلمان العراقي السابق أسامة النجيفي أن مستولاً إيرانيًا شمالي العراق في دالتنظيم في يونيه شمالي العراق في دالتنظيم في يونيه طهران، أو أن تسقط المدينة في يد تنظيم الدولة الداعشي.

وأوضيح في مكالمة نشرت له: «إن مسئولاً بحزب الله ساومه أيضًا على دور الإيران في العراق مقابل تحرير الموصل من تنظيم الدولة.

ورفض النجيفي وهو شقيق محافظ 
نيتوى المُقال مؤخرًا أثيل النجيفي، 
أن تدخل الحشد الشيعي في عملية 
استعادة الموصل، مؤكدًا أن السياسة 
الطائفية للحكومة العراقية كانت 
سببًا في سيطرة داعش على الموصل. 
عدم وجود مراجعات فكرية للعائدين من داعش 
قال مرصد الأزهر الشريف في أحدث 
تقاريره: «إن هناك تزايدًا في أعداد 
المنشقين عن داعش، والعائدين 
لأوطانهم، نتيجة خيبة أملهم في 
التنظيم الأرهابي بعد أن عاينوا 
التنظيم الأرهابي بعد أن عاينوا

سلوكه على أرض الواقع، وإن المعالجة الأمنية والقانونية والقضائية هي المسيطرة على الدول الأوروبية، في تعاطيها مع قضية اللاجنين إلى أوطانهم، مشيرًا إلى عدم وجود أي مراجعات فكرية وفقهية للعائدين بهدف تصحيح مسارهم الفكري».

وأوضيح المرصد في تقريره أنه لا يقتصر الانضمام لتنظيم داعش على الشباب المسلم في دول المشرق العربي الإسلامي فحسب، بل إن هناك أعدادًا كبيرة من شباب أوريا وأمريكا يلتحقون بهذا التنظيم الأرهابي للقتال بين صفوفه، أو تقديم الدعم الفني والإعلامي واللوجيستي، وتحتل أوريا الغربية المرتبة الثالثة بين أكثر المناطق الحفرافية طردا للمتطرفين المنضمين إلى داعش بتعداد وصل الى ٥٠٠ مقاتل نهاية ٢٠١٥م، بينما تأتى منطقة الشرق الأوسط والغرب العربي في المرتبتين الأولى والثانية، أما على مستوى الدول فتأتى تونس كأعلى دولة من حيث عدد المقاتلين المنضمين إلى داعش منها بتعداد وصل ٢٠٠٠ مقاتل، ثم السعودية ۲۵۰۰ مقاتل، ثم روسیا ۲٤۰۰، ثم تركيا ٢١٠٠، ثم الأردن ٢٠٠٠، وعلى مستوى أوربا الغربية تأتى فرنسا في المقدمة بتعداد ١٧٠٠ مقاتل، ثم بريطانيا وأثانيا بتعداد ٧٦٠ مقاتل لكل منهما.

المرات على الأهدّ.. ومع المعن تأتي من المنح تمر على الإنسان في حياته مواقف كثيرة، يتعرض في بعضها للأذى والضيق، وفي بعضها للرفعة والسعة، وقد يتخذ في بعضها القرارات التي يعتقد أنها صائبة، فيضرح بتحصيل شيء ويحزن على ضياء شيء، وهو لا يعلم الخير على وجه الحقيقة،

ققد يجلب لنفسه شرًا وهو لا يعلم، وقد يُبعد عن نفسه خيرًا وهو لا يعلم، وهو من جراء حكمه على المواقف والأحداث بالظاهر، ومن قلة علمه بالغيب والباطن، فالله هو المستأثر بعلم الفيب، ولو علمه أحد من البشر لاستكثر من الخير وأبعد عن نفسه الشر، قال الله تعالى على لسان نبيه: ﴿ وَلَوْ كُنتُ أَعَلَمُ الْغَيْبُ لَسُنّيَ لَسُانَ نَبِيهُ: ﴿ وَلَوْ كُنتُ أَعَلَمُ الْغَيْبُ لَاسْتَكُثُرُتُ مِنَ الْخَيْدِ وَمَا مَشَنِي السُوعُ ( الأعراف ١٨٨٠).

وقد علم الله تعالى المسلمين الا يحزنوا على ما فاتهم من متاع الدنيا الزائل، وألا يفرحوا بجلب هذا المتاع وذلك في قوله تعالى: «لَكَيْلاً تَأْسُوا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ، عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ، يترك الإنسان السعي، بل عليه أن يترك الإنسان السعي، بل عليه أن يسعى في تحقيق المطالب المباحة لنفسه، وهذا مطلوب، فهو لا يعلم في أي شيء يكون الشر، ويخاصة الابتلاءات يكون الشر، ويخاصة الابتلاءات والأمور القدرية التي ليس للإنسان دخل فيها.

وكم من أناس رزقهم الله المال هكان سببًا في بلائهم؛ لأنهم لم يراعوا حق الله فيه، فالعبرة هاهنا أن الإنسان قد يحب الشيء ويكون فيه هلاكه، وقد يكره الشيء ويكون فيه صحته عليكم المقتال وهُو كُره لَكُمْ وَعَسَى أَن عَلَيْكُمُ المُقتَالُ وَهُو كُرهٌ لِّكُمْ وَعَسَى أَن تَكْرَهُوا شَيْنًا وَهُو خَيْرٌ لَّكُمْ وَعَسَى أَن تَحَبُوا شَيْنًا وَهُو شَرّ لَّكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ، (البقرة: ٢١٦)، والنم ودائما من المن تأتى المنح.

فاللهم انصر دينك وكتابك، وثبت عبادك المؤمنين، وألف بين قلوبهم، واجمع كلمتهم، وشتت شمل أعدائهم، واجعل الدائرة عليهم يا رب العالمين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين،



الحمد لله والصالاة والسالام على سيدنا رسول الله، ويعد:

غذات الثارة

«إِنَّ شَجَرَتَ ٱلزَّفُومِ ﴿ أَنْ طَعَامُ ٱلأَثِيمِ ﴿ كَالْمُهُلِ يَعْلِي فِي الْبُطُونِ (١) كَعْلَى الْحَمِيدِ (١) خُذُوهُ فَأَعْتِلُوهُ إِنَّ سُوْلَةِ ٱلْجَجِيدِ (اللَّهُ مُنْ صُبُّوا فَوْقَ رُأْسِهِ. مِنْ عَذَابِ ٱلْخَسِيدِ @ ذُقْ إِنَّكَ أَنْ ٱلْمَائِرُ ٱلْكَرِيمُ (١) إِنَّا هَلَا مَا كُنْهُ

شَجَرَةُ الزُّقُوم هيَ الشَّجَرَةُ الْلُعُونَـ لَهُ فِي الْقُرْآن



اعداد/ د. عبد العظيم بدوي



Upload by: altawhedmag.com

gales 1862 VT 31 a - 1 tate TTO - 1 tails 1 tal num E 18 cene

«يُصَبُّ مِنْ فَوَقِ رُوُوسِهُ ٱلْحَسِمُ الْكَسِمُ اللَّهِ يُصَهِّرُ بِدِءِ مَّا فِي يُطُونِهِمْ وَٱلْخِلُودُ » (الحج: ١٩- ٢٠). ثُمَّ يُقَالُ لَهُمْ تَوْبِيخًا وَتَأْنِينًا، وَسُخْرِيَّةُ وَاسْتَهْزَاءُ: « ذُقْ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْكُرِيمُ (٤٩) إِنَّ هَــذًا مَا كُنتُم بِهِ تَمْتَرُونَ \*، يَعْني إِنَّ هَــذَا الْعَذَابَ الَّــذي ذُقْتُمُــوهُ هُوَ الَّذي كُنْتُمْ تُكَذَّبُونَ بِهِ فِي الدُّنْيَا وَتَسْتَنْعِدُونَهُ، كُمُا قَالُ تَعَالَى: « يَوْمَ يُدَغُونَ إِلَّى نَارِ جَهَنَّمَ دَعًا اللهُ هَذِهِ الشَّادُ الَّتِي كُنتُم بِهَا تُكُذِّنُونَ السَيْحُ مَلَدًا أَمْ أَنْتُمْ لَا لَيْمِيرُونَ (١٠) السَّلُوهَا فَأَصْبُرُوا أَوْ لَا تَصْبُرُوا سَوَاءٌ عَلَيْكُمْ إِنْسَا غُرِّونَ مَا كُنُتُمْ فَسَلُونَ » (الطور: ١٣- ١٦)، وُقَالَ تَعَالَى يَ ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فَسَقُوا فَمَأْوَنَهُمُ ٱلنَّادُّ كُلِّما أَرَادُوا أَن يَغْرُهُما مِنْهَا أَعِدُوا مِمَا وَفِيلَ لَهُمْ دُوقُواْ عَذَابَ ٱلنَّارِ ٱلَّذِي كُنتُم بِهِ، ثُكُلُونِكِي (السجدة: ٢٠)، وَقَالَ تَعَالَى: « أَلَيْهُ لَا يَمْاكُ بَعْشُكُمْ لِعَضِ نَفْعًا وَلَا ضَبَرًا وَنَقُولُ للَّذِينَ طْلَمُوا دُوقُوا عَذَابَ النَّارِ الَّتِي كُنتُونَ ﴾ ظُلُمُوا دُوقُوا عَذَابَ النَّارِ الَّتِي كُنتُونَ ﴾

## نعبق المنة:

وَعَلَى طَريقَة الْقُرْآنِ الْكَريم في الْجَمْع بَيْنَ التَّرْهِيبِ وَالتَّرْغِيبِ، لَّا ذَكَرَحَالُ الأشقياء أهل النارأتيعة بذكر حال السُّعَدَاء أَهْلِ الْجَنَّة، فَقَالَ تَعَالَى: «إِنَّ الْتُتَّقِينَ فِي مَقَام أمين (٥١) فِي جَنَّات وَعُيُون (٥٢) يَلْبَسُ وِنَ مِن سُندُس وَاسْ تَنْرُق مُتَقَابِلِينَ (٥٣) كَذَلِكَ وَزُوَّجْنَاهُم بِحُور عين (٥٤) يَدْعُونَ فيهَا بِكُلِّ فَاكهَة آمنينَ (٥٥) لا يَدُوفُ ونَ فيهَا الْمُوْتَ إِلاَّ الْمُؤتِّلةَ الأُولَى وَوَقَاهُمْ عَدَابَ الْجَحِيمِ (٥٦)

الْكُريم، الَّتِي قَـالُ الله فيهَا: « إِنَّهَا شَحَـةٌ " تَغْرُجُ فِي أَصْلِ ٱلْمُحِمِدِ (أَنَّ) طَلَقُهَا كَأَنَّهُ الْمُوسُ ا الشَّيَطِينِ» (الصافات: ٦٥)، يَـأْكُلُ منْهَا الأُثيمُ، الَّذي ارْتَكَبَ الإثْمَ، بتُرْكِه الْوَاجِبَ، وَانْتَهاكِهِ الْمُحَرَّمَ، وَالْمُرَادُ بِهِ هُنَا الْكَافِرُونَ، الْكُذُّبُونَ بِيَوْمِ الدِّين، كَمَا قَالُ تَعَالُى : ﴿ إِنَّ كَانُواْ مِنْكَ ذَلِكَ مُثَرِّفِكِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللّ وْكَانُوا نِصْرُونَ عَلَى لَلْمَنْ ٱلْمَطْيِمِ ﴿ وَكَانُوا بِمُوْلُونَ أَبِدًا مِنْنَا وَكُمَّا ثُرُانًا وَعِظَامًا لَّوِنَّا لَمَعُوثُونَ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الرَّمَا عَلَيْهِ الْأَوْلُونَ (١٠) عُلَى إِنَّ الْأُولِينَ وَالْاَحْرِينَ الله المتحدُوعُونَ إِلَى مِيفَاتِ بَوْهِ مُعْلُوهِ (﴿ أَ) أَمَّ إِلَّكُمْ أَيُّهَا ٱلصَّالُونَ ٱلذُّكَذِيُّونَ ﴿ اللَّهِ لَاكِلُونَ مِن شَخَرٍ مَن زَقُورٍ اللهُ فَالِثُونَ مِنْهَا ٱلْتُعَلِّدُنَ اللهِ فَتَكُونُونَ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمُسْرِ ( ) مَعَدرِبُونَ شُرْبَ اللَّهِ ( ) حَذَا نُزُلُخُمْ مَوْمَ اللَّينِ » (Italeas: 03-70).

ثُمَّ يَصفُ الله تَعَالَى مَا يَفْعَلُ الزَّقُومُ فِي الْبُطُون، فَيَقُولُ تَعَالَى: «كَالْهُل يَغْلي فِي الْبُطُ ون (٤٥) كَغَلَى الْحَمِيمِ، وَالْغَنَى أَنَّ هَذه الشَّجَرَةَ إِذَا طَعِمَهَا الْكَافِرُ صَارَتْ فِي (سىأ: ٢٤). جَوْفِهِ تَفْعَلُ كَمَا يَفْعَلُ الْلَهْلُ السَّحْنُ مِنَ الإحْرَاقِ وَالْفَسَادِ.

> ثُمَّ يَقُولُ الله تَعَالَى لزَيَانيَـة النَّارِ: «خُـــُدُوهُ فَاعْتلُــوهُ إِلَــى سَــوَاءِ الْجَحيــم» أَيْ خُــدُوهُ فَادْفَعُـوهُ دَفْعًا قَوْيًا، وَسُـوقُوهُ سَـوْقًا شَـديدًا، إلَى أَصْـل الْجَحيـم، كَمَا قَالَ تَعَالَى: « نَوْمُ يُدَغُونَ إِنَّى نَارِ جَهَنَّمَ دَعًّا » (الطور: ١٣). «ثُمَّ صُبُّوا فَوْقَ رَأْسه منْ عَـذَابِ الْحَميـمِ ، وَهُـوَ الْمَاءُ الْمُغْلَيُّ الَّذِي اشْتَدَتْ دُرَحَـهُ غَلَبَانِهِ. وَقَدْ وَصَفَ اللَّهِ تَعَالَى مَا يَضْعَلُهُ الْحَمِيمُ بِهِمْ، فَقَالَ تَعَالَى:

قَضْلاً مِن رَبِّكَ ذَلِكَ هُو الْفَوْزُ الْعَظِيمُ»:
الْنُتَقُونَ هُمْ أَصْحَابُ الْعَقِيدَةِ الصَّالِحَةِ،
السَّلِيمَة مِنْ شَوَائِبِ الشَّرْكِ، وَأَصْحَابُ الْعَمَلِ الشَّلِيمِ مِنْ شَوَائِبِ الْبِدْعَة،
الْعَمَلِ الصَّالِحِ، السَّلِيمِ مِنْ شَوَائِبِ الْبِدْعَة،
قَالَ تَعَالَى: « لَيْسَ الْبِرَّ أَن تُولِّ وَلَكِنَ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ قَبَلَ الْنَّشِرِقِ وَالْمُعْرِبِ وَلَكِنَ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ الْبَيِينِينَ » وَهَذِه هِيَ الْعَقيدَةُ، «وَآتَى الْمُالَّ وَالنَّينِينَ » وَهَذِه هِيَ الْعَقيدَةُ، «وَآتَى الْمُالَّ وَالْبَينِينَ » وَهَذِه هِيَ الْعَقيدَةُ، «وَآتَى الْمُالَّ وَالْبَينِينَ » وَهَذِه هِيَ الْعَقيدَةُ، «وَآتَى الْمُالَلِينَ وَلِهُ الرِقَابِ وَأَقَامَ وَالْسَائِينَ وَلِهُ الرِقَابِ وَأَقَامَ وَالْسَائِينَ وَلِهُ الرِقَابِ وَأَقَامَ الصَّالِحَةُ وَالْمُولُونُ وَنَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا وَالصَّابِرِينَ فِي الْأَعْمَالُ الصَّالِحَةُ،
عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْأَعْمَالُ الصَّالِحَةُ،
عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْأَعْمَالُ الصَّالِحَةُ،
عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْأَعْمَالُ الصَّالِحَةُ، وَعِينَ الْبَاسِ » وَهَذِه هِيَ الْأَعْمَالُ الصَّالِحَةُ،
وَحِينَ الْبَاسِ » وَهَذِه هِيَ الْأَعْمَالُ الصَّالِحَةُ،
ثُمَّ قَالَ تَعَالَى: «أُولَتِهِكَ ٱلِّذِينَ مَنَعُلُّ وَأُلْتِهِكَ مُمُ وَالْمَعَالُ الصَّالِحَةُ، وَالْمَنْوَنَ » (البقرة: ۱۷۷).

التعون "(البهورة: ۱۲۷۱).

«إنَّ الْمُتَقِينَ فِي مَقَام أَمِينِ " يَأْمَنُونَ فِيهِ مِنْ كُلُّ مَا يَخَاهُونَ وَيَحْذَرُونَ، يَأْمَنُونَ مِنَ الْمُوْتِ، كُلُّ مَا يَخَاهُونَ مِنَ النَّوْتِ، وَيَأْمَنُونَ مِنَ الْمُوْتِ، وَيَأْمَنُونَ مِنَ الْمُوْتِ، وَيَأْمَنُونَ مِنَ الْمُوْتِ، وَيَأْمَنُونَ مِنَ النَّهَمِ وَالتَّعَبِ، وَيَأْمَنُونَ مِنَ النَّهَمُ وَالْمَنِ تَامٌ ، وَأَمْنِ كَاملِ. اللهَم وَالْحَزَنِ، فَهُمْ فِي أَمَانِ تَامٌ ، وَأَمْنِ كَاملِ. «فِي جَنَّاتٍ وَحَدَائِقَ وَبَساتِينَ، الأَمِينِ، فَهُمْ فِي جَنَّاتٍ وَحَدَائِقَ وَبَساتِينَ، فَيها مِنْ كُلُ الثَّمَ رَات، وَعُيُونَ وَأَنْهَالِ كُمَا أَنْتُونَ فِيهَا أَبْرُ فَي فَي مَنْ الْمَانِ لَذِي لَوْ لَيْ نُودَ الْمُنْفُقُ وَلَهُ إِنَا الْمُعْلَى فَلَا اللَّهُ وَلَا لِنَالِكُونَ وَأَنْهُالِ مِنْ الْمَالِينَ وَأَنْهُرُ مِنْ لَبَنِ لَدَ يَنْفَرَ طَعْنَهُ وَأَنْهُونَ فِيا مِن كُلِ النَّمَ مِنْ الْمَالِ مُنْ الْمَانِ لَدَى الْمَانِ وَالْمَرُ مِنْ الْمَالِ مُنْ وَالْمَرُ مِنْ وَأَنْهُ وَالْمَالِ مِنْ اللّهِ لِلْهُ لِلْمُ لِلّهِ لِلْهُ لِلْمُ لِلّهِ لِلْمُ لِلَا لِمُنْ الْمَالِ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الْمُونَ وَأَنْهُونَ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

سَرِي رَسِيرَهُ رَسِّ رَمِّحَمَدَ، ١٥٠). وَلَّنَا ذَكَرَ سُبْحَانَـهُ طَعَامَهُـمْ وَشَرَابَهُـمْ ذَكَرَ ثِيَابَهُمْ، فَقَالَ: «يَلْبَسُونَ مِن سُندُسِ وَاسْتَبْرَقَ»؛ السُّنْدُسُ هُو مَا رَقَّ مِنَ الْحَريرِ، وَالْإِسْتَبْرَقُ مَنَا غَلُظَ مِنْـهُ. وَهُـمْ فِيهَـا

«مُتَقَابِلِينَ» غَيْرَ مَتَدَابِرِينَ، وَذَلِكَ لِكَمَالِ الْحَبِّة، كَمَا قَالَ تَعَالَى: «وَنَزَعْنَا مَا فِي مُدُورِهِم فَنْ عَلِّ إِخْوَنًا عَلَى سُرُرِ مُنْفَسِلِينَ» (الحجر: ٤٧). فَقُ عِلَّ إِخْوَنًا عَلَى سُرُرِ مُنْفَسِلِينَ» (الحجر: ٤٧). وَقُولُهُ تَعَالَى: «كَذَلِكَ» أَي الأَمْرُ كَمَا وَصَفْنَا، «وَزَوَجْنَاهُم بِحُورِ عَينِ» أَيْ وَكَمَا أَنْعَمْنَا عَلَيْهِمْ بِمَا ذَكَرْنَا كَذَلِكَ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِمْ بِزُوْجَاتِ مِنَ الْحُورِ الْعِينِ. قَالُوا: سُمِّينَ حُورًا لِأَنَّ الْعَيْنَ تَحَارُ فِي وَصُف حُسْنِهِنَّ، فَلاَ يَقْدرُ لِأَنَّ الْعَيْنَ تَحَارُ فِي وَصُف حُسْنِهِنَّ، فَلاَ يَقْدرُ لَا كَذَلكَ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِمْ وَلَا الله عَليه وسلم؛ أَحَد أَنْ يَصِفَ جَمَالُهُ نَّ وَحُسْنَهُ نَ. كَيْفَ وَقَد قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم؛ وَقَد قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم؛ وقَد قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم؛ ((لَـوْأَنَّ الْمُزَأَةُ مِنْ نِسَاءِ أَهْلِ الْجَنَّةُ اطَلَعَتْ مَا بَيْنَهُمَا، وَلَلاَتْ مَا إِلْحَمَارَ لِكَالْ أَنْ الْمُنْ أَنْ مِنْ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا - يَعْنَى الْخِمَارَ لِخَارِي ٢٥٦٨) وَلَنْ عَلَى الله عَليه الله عليه وسلم: غَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا - يَعْنَى الْخِمَارَ حَدِي ٢٥٨٤) ). (صحيح خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا)). (صحيح البخاري ٢٥٦٨)

وَيَقُولُ ابْنُ الْقَيِّمِ فِي وَصْفِهِنَّ:
تَفَكَّهُ مِنْهُا الْعَبْنُ عَنْدُ اجْتِلاَئِهَا

﴿ فَوَاكِهُ شَتَّى طَلْعُهَا لَيْسَ يُعْدَمُ

عَنَاقِيدُ مَنْ كَرْمِ وَتُفَاحُ جَنَّةً

وَرُمَّانُ أَغْصَانَ بِهِ الْقُلَّبُ مُغْرَمُ

وَلِلْوَرْدِ مَا قَدْ ٱلْبِسَتْهُ خُدُودُهَا ﴿ وَلِلْوَرْدِ مَا قَدْ ٱلْبِسَتْهُ خُدُودُهَا ﴿ وَالْ

وَلِلْحَمْرِ مَا قَدْ ضَمَّهُ الرِّيقَ وَالْضَمُ

تَقَسِّمُ مِنْهَا الْحُسْنَ فِي جَمْعِ وَاحِدِ

فيًا عُجَبًا مَنْ وَاحِدٍ يَتَقَسَّمُ

لَهَا فَرِقَ شَتِّي مَنَ الْحُسْنِ أَجَمَعْتُ

بِجُمْلَتِهَا إِنَّ الشُّلُقِّ مُحَرِّمُ

تُذَكُّرُ بِالرَّحُمَٰنِ مِنْ هُوَ نَاظِرٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا الرَّحُمَٰنِ مِنْ هُوَ نَاظِرٌ ﴿ اللَّهِ

فَيَنْطِقُ بِالتَّسْبِيحِ لاَ يَتَلَعْثُمُ

إِذَا قَابَلْتُ جَيْشَ الْهُمُوم بِوَجُهِهَا

تُولِّي عَلَى أَعْقَابِهِ الْجَيْشُ يُهْزَمُ

# فِيَا خَاطِبَ الْحَسْنَاءِ إِنْ كُنْتُ راغِبًا وَدُخُ ولُ الْجَنَّةِ نَعْمَـٰةٌ أُخْرَى، «وَذَلِكَ فَهَذَا زَمَانُ الْهُرِ فَهُوَ الْمُقَدَّمُ ٱلْفَوْرُ ٱلْمَظِيــهُ » (النساء: ١٣)، كَ (حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح: ص: قَالَ تَعَالَى: «كُلُ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمُوْتِ وَإِ

(حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح: ص: (١)

«يَدْعُونَ فِيهَا بِكُلِّ فَاكِهَةَ آمِنِينَ » أَيْ يَطْلُبُونَ مِنْ خَدَمِهِمْ أَنْ يَأْتُوهُمْ بِالْفَاكِهَة، وَطُلُبُونَ مِنْ خَدَمِهِمْ أَنْ يَأْتُوهُمْ بِالْفَاكِهَة، فَيَأْتُوهُمْ بِكُلِّ فَاكِهَة، «كُلِّمَا رُزِقُوا مِنْهَا مِن ثَمَرَةٍ رِزْقًا فَالُوا هَنذَا الَّذِي رُزِقْنَا مِن قَبْلُ وَأَتُوا بِهِ مُتَشَدِهُا » (البقرة: ٢٥).

وَلَّا كَانَ ذَكُرُ الْمُوْتَ وَالْخَوْفِ مِنْهُ يُعَكِّرُ الصَّفْوَ، وَيُنَغِصُ الْغَيْشَى، آمَنَهُمُ الله مِنَ الْمُوْتَ، فَقَالَ تَعَالَى، ﴿ لاَ يَذُوقُ وَنَ فِيهَا اللهُ وَنَ الْمُوْتَ الْأُولَى» الَّتِي ذَاقُوهَا فِي الْمُوْتَ فَا الْأُولَى» الَّتِي ذَاقُوهَا فِي الْمُوْتَ فَا الْهُولَى، الَّتِي ذَاقُوهَا فِي الْمُديث:

عَنْ أبي سَعِيدَ الْخُدْرِيُّ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: ( • يُوْتَى بِالْمُوْتَ كَهَيْنَة كَبْشِ أَمُلَحَ، فَيُنَادي مُنَاد؛ يَا أَهْلَ الْجَنَّة ( فَيَشُرَئِبُونَ فَيَتُولُونَ هَيْنَادي مُنَاد؛ يَا أَهْلَ الْجَنَّة ( فَيَشُرِئِبُونَ فَيَتُولُونَ فَيَتُولُونَ هَذَا الْمُوْتُ، وَكُلُّهُمْ قَدْ رَآهُ، فَيَتُولُونَ نَعَمْ هَذَا الْمُوْتُ، وَكُلُّهُمْ قَدْ رَآهُ، وَيَتُلُونَ فَيَتُولُونَ نَعَمْ هَذَا الْمُوْتُ، وَكُلُّهُمْ قَدْ رَآهُ، وَيَتُلُونَ هَذَا الْمُوْتُ، وَكُلُّهُمْ قَدْ رَآهُ، وَيَتُولُونَ نَعَمْ هَذَا الْمُوْتُ، وَكُلُّهُمْ قَدْ رَآهُ، فَيَتُولُونَ نَعَمْ هَذَا الْمُوْتُ، وَكُلُّهُمْ قَدْ رَآهُ، فَيَتُولُ؛ يَا أَهْلَ النَّارِ الْجَنَّة ( خُلُودُ فَلاَ مَوْتَ، وَيَا أَهْلَ النَّارِ الْجُلُودُ قَلاَ مَوْتَ. فَيَا أَهْلَ النَّارِ الْجُلُودُ قَلاَ مَوْتَ. فَيَا أَهْلَ النَّارِ الْجُلُودُ قَلاَ مَوْتَ. فَيَا أَهْلَ النَّارِ الْجُلُودُ قَلاَ مَوْتَ. وَيَا أَهْلَ النَّارِ الْجُلُودُ قَلاَ مَوْتَ. وَلَا أَهْلُ الذَّنُومُ مُولَا عَلَهُ فَيُ الْمُلُ الذُّذِيا، ﴿ وَقُمْ لَا يُوْمِنُونَ » . (صحيح أَهُلُ الدُذِيلَ ، ﴿ وَهُمْ لاَ يُوْمِنُونَ » . (صحيح الله خارى ٤٧٠٠).

وَلَّا ذَكَرَمَا أَنْعَمَ عَلَيْهِمْ بِهِ مِنْ نَعِيمِ الْجَنَّةَ ذَكَرَمَا أَنْعَمَ عَلَيْهِمْ بِهِ مِنْ النَّجَاةِ مِنْ النَّبَارِ فَقَالَ تَعَالَى: «ووَقَاهُمْ عَذَابَ الْجَحيم»، قَالُوقَايَـةُ مِنَ النَّارِ نِعْمَـةٌ،

وَدُخُولُ الْجَنَّة نِعْمَةُ أُخْرَى، «وَذَلِكَ الْجَنَّة نِعْمَةُ أُخْرَى، «وَذَلِكَ الْفَوْرُ الْمَظِيعُ » (النساء: ١٣)، كَمَا قَالَ تَعَالَى: «كُلُّ نَقْسِ ذَابِقَةُ اللَّوْتُ وَإِنَّمَا نُوفَوْتَ أُجُرَكُمْ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ فَمَن رُخْخِعَ عَنِ النَّارِ وَأُدْخِلَ الْجَكَةَ فَقَدْ فَاذَ » (آل عمران: ١٨٥).

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: «فَضْلاً مِن رَّبِكَ » يَعْنِي أَنَّ مَا أَنْعَمَ الله بِهِ عَلَيْهِمْ فَضْلٌ، تَفَضَّلُ الله بِهِ عَلَيْهِمْ فَضْلٌ، تَفَضَّلُ الله بِهِ عَلَيْهِمْ فَضْلٌ، تَفَضَّلُ الله عليه وسلم: ((سَدُدُوا قَالُ صلى الله عليه وسلم: ((سَدُدُوا وَقَارِبُوا، وَأَبْشرُوا، فَإِنَّهُ لاَ يُدْخِلُ أَحَدًا الْجَنَّةَ عَمَلُهُ)). قَالُوا؛ وَلاَ أَنْ يَتَغَمَّدَنِي الله عِلْهُ إِلاَّ أَنْ يَتَغَمَّدَنِي الله عِلْهُ إِلاَّ أَنْ يَتَغَمَّدَنِي الله عِلْهُ الله عَلَى الله

ثُمَّ يَقُولُ اللهُ تَعَالَى لنَبِيهِ صلى الله عليه عليه عليه وسلم، «فَإِنَّمَا يَسَّرْنَاهُ بِلسَّانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَ رُونَ» أَيُ إِنَّمَا يَسَّرْنَاهُ بِلسَّانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَ رُونَ» أَيْ إِنَّمَا يَسَّرْنَا ذَلِكَ الْقُرْانَ الْقُرْانَ الْعُرْبِيَة، لُغَتكَ وَلُغَة قُومِكَ، لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَرُونَ مَا يَنْضَعُهُمْ فَيَحْتَنبُونَهُ، وَمَا يَضُرُّهُمْ فَيَحْتَنبُونَهُ.

﴿ هَارْتَقَبْ إِنَّهُم مُّرْتَقَبُونَ ﴾ أَيُّ هَانْتَظَرْ يَا نَبِيَّنَا حَتَّى يَأْتِي وَعُدُ الله لَكَ بِالنَّصْرِ وَالتَّمْكِينِ، وَلْيَنْتَظِرُوا هُمْ وَعْدَ الله لِهُمْ بِالْهَزِيمَة وَالْخِذْ لاَن.

كَمَا قَالَ تَعَالَى: «فَهَلَ يَنْظِرُونَ إِلَّا مِثْلَ أَنْظِرُونَ إِلَّا مِثْلَ أَتَامِ الَّذِيكَ خَلَوْا مِن قَبِلِهِ مُّ قُلُ قَائَطِرُوا إِنِّ مَثْلُمُ مِنَ اللَّشَعَظِرِينَ (أَنَّ لَتُحَقِي أَنَّ لَتُحَقِي رُسُلُنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا كَذَيكَ حَقًا عَلَيْنَا نُنْجِ اللَّمُونِينَ » (يونس: ١٠٢-١٠٣).

وبهذا ينتهي تفسير سورة الدخان، وإلى لقاء جديد مع سورة جديدة، والحمد لله رب العالمن. أخي الكريم: عشنا في اللقاء السابق مع طيب العيش وسعة الرزق والبركة التي وضعها الله في الأرض وأنزلها من السماء بعد نزول عيسى ابن مريم عليه السلام، وحكمه الأرض بالعدل، وتوحيد الكلمة والملة، فصار الدين واحدًا، والملة واحدة، والكلمة هي كلمة الإخلاص «لا إله إلا الله»، والدين هو دين نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، والملة هي ملة إبراهيم حنيفًا وما كان من المشركين، وبهذا ساد العدل وانتشر الأمن وحلت البركة في الزرع والضرع، وعاش المسلمون في أمن وأمان، وبركة ورخاء تظلهم شريعة سمحاء ويؤمهم إمام عادل، وقد وصوله وقوته ومدده نناقش عددًا من القضايا نبدؤها بذكر النصوص الواردة:

#### أولا: النصوص المتعلقة بموضوع اليوم:

ا- أورد الشيخ الألباني رحمه الله في كتاب قصة المسيح الدجال تحت رقم (٤٥): «فيمكث عيسى عليه المسلام في الأرض أربعين سنة ثم يتوفى، فيصلي عليه المسلمون، من حديث أبي هريرة عند الإمام أحمد وابن حبان وغيرهما.

 الحديث ذكره الحافظ ابن كثير في النهاية وقال عنه: إسناده جيد: «الأنبياء إخوة لعلات، أمهاتهم شتى ودينهم واحد، وإني أولى الناس بعيسي ابن مريم؛ لأنه لم يكن بيني وبينه نبي، وإنه نازل، فإذا رأيتموه فاعرفوه، إنه رجل مربوع إلى الحمرة والبياض، عليه ثوبان ممصران كأن رأسه يقطر ماء وإن لم يصبه بلل، فيدق الصليب، ويقتل الخنزير، ويضع الجزية، ويدعو الناس إلى الإسلام، ويهلك الله في زمانه الأمم كلها إلا الإسلام، ويهلك الله في زمانه المسيح الدجال، ثم تقع الأمنة على الأرض حتى ترتع الأسود مع الإبل، والنمور مع البقر، والذئاب مع الغنم، ويلعب الصبيان بالحيات، فيمكث أربعين سنة، ثم يتوفى ويصلى عليه المسلمون». والشاهد هنا على موضوعنا اليوم هي العبارة الأخيرة: «فيمكث في الأرض أربعين سنة، ثم يتوفى ويصلي عليه المسلمون». وإن كان الحديث قد لخص قضايا كثيرة أشرنا إليها في مقالاتنا السابقة بشيء من التفصيل.

#### ثانيًا؛ قضية حياة عيسي عليه السلام وموته؛ 🥛

القول الفصل في حياة عيسى عليه السلام وموته هو أنه عليه السلام حي عند ربه قد رفعه الله إليه كما أخبر في كتابه الكريم، ونجاه من الصلب والقتل، ولن يموت عيسى عليه السلام إلا بعد نزوله من السماء مرة أخرى آخر الزمان كما قدمنا في الأحاديث السابقة، وسيموت عيسى عليه السلام في آخر الزمان بعد أن يبقى في عيسى عليه السلام في آخر الزمان بعد أن يبقى في



# موت عیسی (علیه السلام) ودفنه

الحمد لله الباقي بعد فناء خلقه، فهو سبحانه الحي القيوم، والخلق جميعًا يموتون لا فرق في موت الخلق بين ملك مقرّب أو نبي مرسل، وقد وجّه الله بهذا لحبيبه ومصطفاه محمد بن عبد الله، فقال سبحانه: « إِنَّكُ بَيْتُ وَابَّمُ مَيْشُنَ» (الزمر: ٣٠).

عبد الرزاق السيد عيد

الأرضى أربعين سنة على القول الراجح، وبعد أن ينتشر الإسلام والعدل والأمن والأمان في الأرضى، عند ذلك يموت عيسى عليه السلام ويغسل ويكفن ويصلى عليه المسلمون. هذا هو معتقد أهل السنة والجماعة في عيسي عليه السلام من قبل، والآن وحتى أخر الزمان، ولم يخالف في ذلك من المسلمين إلا الفرق الضالة التي لا يأتي منها خيرولا يُعتد بقولها في شيء، وكذلك بعض المسلمين الذين يقدمون عقولهم على النصوص الصحيحة المتواترة ولم تستوعب عقولهم طلاقة القدرة الإلهية، وليتهم أعملوا عقولهم في فهم النص، وما استغلق عليهم أوكلوه إلى الله والى أولى العلم منهم، ونحن نقول لهؤلاء الذين لم يستوعبوا أن عيسي حيُّ عند الله لم يمت للآن، نقول لهم كما استوعيتم أن الله خلق عيسى من أم بغير أب، كذلك استوعبوا أن عيسي حي عند الله، وأنه سينزل آخر الزمان، ثم يموت بعد أن يستوفي رزقه وأجله الذي كتبه الله له، واعلموا أن الله جعل عيسي وأمه آية للعالمين، فاستوعبوها، كما قال الله تعالى: وألَّق الحسان فرجها فنفضا فنهكا مِن زُّوجِنَا وَيَحَلَّلُهَا وَأَبْنَهَا عَالَيَةً العَلَينَ ، (الأنبياء: ٩١). وهكذا شاء الله أن يجعل في

ميلاد عيسي آية، وفي حياته

آية، وفي المعجزات التي أجراها

على يديه بإذنه سيحانه

آيات، وفي رفعه إليه آية، وفي

أضل الشيطان أهل 2 امر عسب، ع

السلام

إنزاله مرة أخرى إلى الأرض آية، وفي موته بعد نزوله آية، فهي آيات واضحات تنزل على قدرة الله سبحانه ومشيئته استوعيها من استوعيها، وأضل الشيطان بها أقوامًا آخرين.

أضل الشيطان أهل الكتاب ضلالا بعيدًا في أمر عيسى عليه السيلام؛ أضيل اليهود فأنكروا الأسات ونسبوها للسحر، وكفروا بعيسى عليه السلام، واتهموا أمَّه بالزني-ولا حول ولا قوة الا بالله- أما النصاري فكانوا على النقيض من ذلك، فقالوا: انه الله، أو قالوا: ثالث ثلاثة، أو قالوا: هو ابن الله، وقالت طائفة الحق هو عبد الله ورسوله، ولكن هذه الطائفة غلبت على أمرها وانتهت قبل بعثة النبي صلى الله عليه وسلم الذي بعثه الله بالحق الذي كانوا فيه بمترون. والخلاصة التي عليها أهل الحق أن عيسى عليه السلام رفعه الله إليه وهو حي عند اللَّه الآن، وحياته حتى اليوم والى أن يشاء الله لا تجعله الها ولا ابن الله، بل هو بشر ممن خلق الله وقد استثناه الله من الموت حتى الآن، وإلى أن بشاء

استثنى بعض مخلوقاته من الموت لحكمة أرادها ولا يجعلها هذا الاستثناء في مصاف الألهة، ومعلوم أن الله لم يكتب الفناء على بعض المخلوقات مثل الجنة والنار والكرسي والقلم واللوح، ولا يقول عاقل: إن هذه الأشياء آلهة.

أما عيسى عليه السلام فسيموت بعد نزوله إلى الأرض واستكمال مهمته فيها بالقضاء على مصادر الشر المتمثلة في الدجال وأتباعه من اليهود، وكسر الصليب وقتل الخنزير، وتخليص الأرض من يأجوج ومأجوج، وبعد أن تكون الملة واحدة والدعوة واحدة، وهي الإسسلام، ويعم السلام والرخاء والأمن، ويبقى عيسي فالأرض أربعين سنة ثم بموت باذن الله.

## فالثا: الصحيح في مدة بقاء عيسي عليه السلام في الأرض:

جاء في حديث أبى هريرة المنكور معنا أن مدة بقاء عيسى في الأرض أربعون سنة، وجاء في حديث عبد الله بن عمروبن العاص رضى الله عنهما الذي أخرجه مسلم وأحمد: ... يخرج الدجال في أمتى، فيبعث الله عيسى ابن مريم فيطلبه فيهلكه، ثم يمكث الناس سبع سنين ليس بين اثنتين عداوة». والحديثان صحيحان، وللنظرة المتعجلة يظهر أن بينهما تعارضا، والحق أنه لا تعارض بينهما للمتأمل، وخصوصًا أن هناك رواية للحديث عند الإمام أحمد فيها: «ثم يلت الناس بعده سبع سنين ئيس بين

لحكمة يعلمها سيحانه، كما

"

اثنين عداوة». وقد وجُه المحققون من أهل العلم عودة الضمير في «بعده» على عيسى عليه السلام، أي بعد موته، وإلى هذا ذهب الإمام البيهقي رحمه الله، ونقله عنه الإمام ابن كثير في النهادة: «يحتمل أن يكون قوله في حديث ابن عمرو: «ثم يلبث الناس سبع سنين ، أي: بعد وفاة عيسى عليه السلام، فلا يكون مخالفًا للأول فترجح عندي هذا التأويل؛ لأن الحديث ليس نصًا في الإخبار عن مدة بقاء عيسي، وذاك نص فيها؛ لأن ثم ما يؤيد هذا التأويل، وكذلك قوله: «بلبث الناس بعده»، والضمير لعبسي؛ لأنه أقرب مذكور، ولأنه لم يرد في ذلك سوى الحديث المحتمل، ولا ثاني له، وورد في مكث عيسي أربعين سنة في عدة أحاديث من طرق مختلفة، فهذه الأحاديث المتعددة وغيرها، أولى من ذلك الحديث المحتمل». اهـ.

وهكذا يرى الامام السهقي ويوافقه ابن كثير أن حديث عبد الله بن عمرو ليس نصًّا في الإخسار عن المدة، وهو يحتمل التأويل، أما حديث أبى هريرة وغيره فهو نص صريح في مدة بقاء عيسى عليه السلام، وحديث عبد الله بن عمرو حديث واحد محتمل، والأحاديث التي تثبت بقاء عيسى أربعين سنة كثيرة ومتعددة، وبذلك ترجح من عدة وجوه أن مدة بقاء عيسى عليه السلام في الأرضى بعد نزوله وقبل موته أربعين سنة، والله أعلى وأعلم. (وليس ألف عام

كما يظن أصحاب الألفيات).

بين يدي الساعة: يبقى شرار الناس في خفة

الطير، وأحلام السباع، لا يعرفون معروفًا، ولا

ينكرون منكرا.

"

رابعا: مكان دفق عيسى:

أين سيدفن عيسى بعد موته؟ في المدينة أم بالشام؟

هذا موضع خلاف بين أهل العلم، فقد نقل ابن كثير في النهاية عن القرطبي في آخر كتاب التذكرة أن وفاة عيسى ستكون بالمدينة النبوية، فيصلى عليه هناك، ويدفن في الحجرة النبوية أيضا، وقد ذكر ذلك أبو القاسم ابن عساكر، ولم يؤكد ابن كثير هذا أو ينفيه، وقد وردت عدة أحاديث في هذا الساب لكنها ضعيفة، منها ما جاء عند عبد الله بن سلام رضى الله قال: نجد في التوراة أن عيسى ابن مريم عليه السلام يُدفن مع محمد صلى الله عليه وسلم، وقد روى البخاري في التاريخ الكبير عنه: «يدفن عيسى ابن مريم مع رسول الله صلى الله عليه وسلم وصاحبيه فيكون قبره رابعًا .. ولما كانت هذه الأحاديث قد

ولما كانت هذه الأحاديث قد ضعفها كثير من أهل العلم، منهم الشيخ عبد العزيز بن باز، والشيخ العلامة الألباني، رحمهما الله، وغيرهما من السابقين، فإننا لا نستطيع أن نجزم القول بشأن مكان دفن

عيسى عليه السلام بعد موته آخر الزمان أفي المدينة يدفن أم بالشام.

خامسًا؛ ماذا يحدث بعد موت

عيسى عليه السلام:

الذي سيحدث بعد موت عيسى السلام كما ظهر من الأحاديث التي سبق بيانها أن ظاهرة الخير والأمن والأمن التي كانت في حياته ستبقى بعده سبع سنوات؛ «ثم يلبث الناس بعده سبع سنين ليس بين اثنين حالة الصلاح والخير التي كانوا عليها في حياة عيسى سبع سنين بعد وقاته، ثم تتغير الأحوال ويأتي الفساد شيئا فشبئاً.

واليك ما ورد في ذلك باختصار: «فىينما هم كذلك؛ إذ بعث الله ربحًا باردة من قبل الشام فتأخذهم تحت آباطهم، فتقبض روح كل مؤمن وكل مسلم فلا يبقى على وجه الأرض أحد في قلبه مثقال ذرة من إيمان إلا قيضته حتى لو أن أحدهم كان في كبد جبل لدخلت عليه، ويبقى شيرار الناس في خفة الطير، وأحلام السباء، ولا يعرفون معروفا، ولا يتكرون منكرًا فيتمثل لهم الشيطان فيقول: ألا تستجيبون؟ فيأمرهم بالأوثان فيعبدونها، وهم في ذلك دارة أرزاقهم حسن عيشهم يتهارجون تهارج الحمر فعليهم تقوم الساعة».

أما عن الساعة وقيامها فهذا حديث له موضع آخر، ولنا مع نبي الله عيسى عليه السلام وقفة أخيرة نتذكر فيها الخطوط العريضة والخلاصة المفيدة، إن شاء الله تعالى.

العزود

رواه البخاري (٦٥١٤)، ومسلم (٢٩٦٠)، والنسائي في سننه (١٩٣٧).

الشرح:

#### ومعنى الحديث:

أن الرجل إذا مات تبعه إلى قبره ثلاثة: تبعه أهله، وهم أولاده وأقاربه وأهل صحبته ومعرفته، وتبعه ماله، ومنه عبيده وإماؤه ودابته، وتبعه عمله، وهو ما أسلفه من خير أو شر. فيرجع أهله وماله، ويبقى معه عمله. انظر: "مرقاة المفاتيح" (٨/٣٣٥/٨)

وقال الحافظ ابن حجر رحمه الله:

" قَوْلُهُ (يَتْبَعُهُ أَهْلُهُ وَمَالُهُ وَعَمَلُهُ) هَذَا
يَقَعُ فِي الأَغْلَب، وَرُبَ مَيْت لاَ يَتْبَعُهُ إِلّا
عَمَلُهُ فَقَطْ، وَالْرَادُ مَنْ يَتْبَعُ جِنَازَتَهُ مَنْ
أَهْله وَرُفْقَته وَدَوَابِه عَلَى مَا جَرَتْ به عَادَةُ
الْعَرَب، وَإِذَا انْقَضَى أَمْرُ الْحُزْن عَلَيْه رَجَعُوا،
سَوَاءٌ أَقَامُوا بَعْدَ الدَفْنِ أَمْ لاَ وَمَعْنَى بَقَاءِ
عمله: أَنْهُ يَدْخُلُ مَعَهُ الْقَبْر.



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه، وبعدُ:

فإن الموت هو الحقيقة الغائبة؛ قلما يفكر فيه الناس مع أنه واقع مشاهد، فالناس يرونه كل يوم، لا يخفى على أحد، حقيقة سلم بها كل مخلوق، وأيقن بها كل إنسان، جعله الله فاصلاً بين حياتين؛ الحياة الدنيا والحياة الآخرة، لذا كان من الحكمة اختيار الرفيق فيه.

د . مرزوق محمد مرزوق

اعداد/

L SALD 18 glo VY31 a - Itake YYO - Ituis Italiams el'ace

يَحِيءُ بِالْخَيْرِ. فَيَقُولُ: أَنَا عَمَلُكَ الصَالِحُ. فَيَقُولُ: رَبِّ أَقِّمُ السَّاعَةَ حَتَى أَرْجِعَ إِلَى أَهْلِي وَمَالِي) (رواه أحمد (٣٦٢/٤) وصححه الأثباني في "أحكام الجنائز" (١٥٦)).

وفي تفسيره للمال كيف يتبع صاحبه قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: "قال أهل العلم رحمهم الله تعالى: هذا في الميت الذي له أرقاء يتبعونه، والأرقاء أمواله يباعون ويشترون. وقال بعض العلماء: المراد بماله هو ما يكرم من أجله، يعني أن الناس غير أقاربه وغير أهله: يخرجون معه من أجل ماله إذا كان تاجرا، فعبر بالمال عن التابعين من أجل المال... فالمعنى إما أن يقال: إن المراد بالمال العبيد الأرقاء، أو يراد بالمال ما يكرم به من أجله، وهو كثرة الناس الذين ليسوا من أهل الميت. والله أعلم ". (وانظر: مجموع فتاوى ورسائل العثيمين" (١/١/ ٢٤٤-٤٠٠).

#### التقصيل

فإذا مات ابن آدم، وانتقل من هذه الدار، لم ينتفع من أهله وماله بشيء إلا بدعاء أهله له، واستغفارهم، وما ثبت من الشرع من الصدقة عن الميت، وبما قدمه من ماله بين يديه، قال صلي الله عليه وسلم: «إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية، وعلم يُنتفع به، أو ولد صالح يدعو له».

#### صلاح الأصحاب:

فأما الصاحب الأول: الأهل، فأهله لا ينفعه

منهم بعد موته إلا كما تقدم ذكره والله أعلم، وقد لا يفعل، وقد يكون الأجنبي أنفع للميت من أهله كما قال بعض الصالحين؛ أهلك يقتسمون ميراثك، وهو قد تفرد بحزنك يدعو لك، وأنت بين أطباق الثرى، فمن الأهل من هو عدو، كما قال تعالى: « يَنَا أَمُّا اللَّيْنَ عَامَنُوا إِلَى مِنْ أَزْوَهُمُ وَأَوْلَدِكُمُ وَأَلْكَ عَدُوا كُمْ وَأَوْلَدِكُمْ وَأَوْلَدِكُمْ عَدُوا لَكَمْ فَأَعْدَرُوهُمْ » (التغابن؛ ١٤). وَمَرْ أَقَارِبي جنبات قبري

كأنَّ أقاربي لا يعرفوني ١١

ذوو الميراث يقتسمون مالي

ولا يألون إن جحدوا ديوني ١١

وقد أخذوا سهامهم وعاشوا

فيا لله أسرع ما نسوني ١١

وأما الصاحب الثاني: وهو المال.

روى مسلم في صحيحه من حديث مطرف عن أبيه قال: أتيت النبي- صلى الله عليه وسلم- وهو يقرأ: «أَلْهَكُمُ النَّكَاثُرُ» (التكاثر: ١)، قال: "يقول ابن آدم من ابن آدم: مالي، قال: وهل لك يا ابن آدم من مالك إلا ما أكلت فافنيت، أو لبست فأبليت، أو تصدقت فأمضيت؟!

وروى البخاري من حديث عبدالله بن مسعود-رضي الله عنه-: أن النبي- صلى الله عليه وسلم-قال: "أيكم مال وارثه أحب إليه من ماله؟ قالوا: يا رسول الله ما منا من أحد إلا ماله أحب إليه من مال وارثه، قال: فإن ماله ما قدم ومال وارثه ما أخر".

فالعاقل هو من قدم من ماله ما يحبه، فيفوز به في دار الإقامة، فإن من أحب شيئًا استصحبه. قال الحسن: بئس الرفيقان الدرهم والدينار؛ لا ينفعانك حتى يفارقانك (.

وقد أحسن من قال:

السقم في جسمي له تزداد

والعمر ينقص والذنوب تزاد

وكان علي- رضي الله عنه- يقول في الليل: "آهِ من قلة الزاد، وبعد السفر، ووحشة الطريق".

يا جامع المال ما أعددت للحُفر

هَل يُغفل الزاد من أضَحى على السفر؟!

أما الخليل الثالث: فهو العمل الذي يدخل مع صاحبه في قبره فيكون معه فيه، ومعه إذا بعث،و

معه في مواقف القيامة، وعلى الصراط، وعند البيزان، وبه تقسم المنازل في الجنة والنار، قال تعالى:

« مَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفُرُهُ وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلاَ نَفْسِمٍ مِ مَهَ دُونَ » (الروم: 22).

فالعمل الصالح يكون مهاذًا لصاحبه بعد الموت، حيث لا يكون للعبد من متاع الدنيا فراش ولا وساد ولا مهاد، بل كل عامل يفترش عمله ويتوسده من خير أو شر، وقال بعض السلف؛ اعمل للدنيا على قدر مكثك فيها، واعمل للأخرة على قدر مكثك فيها.

#### فائدتان من العديث:

أولاً: صلاح الرفقاء باتباع الوحي (قرآنًا وسنة): وإن كانت هذه مسلمة- أي أن الإنسان لا يبقى معه في قبره أنيس إلا عمله الصالح- لذا فهو أول ما يهتم به من الرفقاء وصلاح هذا الرفيق لا يكون إلا باتباء الوحي كتابًا وسنة.

وهذا ليس معناه إهمال الرفيقين الأوليين أبداء بل معناه توجههما أيضًا لأن يصيرًا عملا ينتفع به فدعاء الأهل ينتفع به الميت والولد من كسب أبيه، وما تصدق من ماله وأنفق في سبيل الله قبل موته ينتفع به الميت، وما أوصى به في أوجه البروالخيرحتى ولوتصدق به بعد موته ينتفع به من أوصى بل حتى لو نوى الصدقة، ومات وحال دون صدقته عذر ينتفع به إن شاء الله، فالأعمال بالنيات وهي مقبولة طالما اجتمعت مع النية موافقة السنة، وهما شرطا القبول والحمد لله، بل ينتفع من ماله بصدقة حارية يتصدق بها أبناؤه بهذه النية، وفي هذا كله يقول النبي صلى الله عليه وسلم فيما رواه الإمام مسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه: "إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثالث: صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح ىدعو له".

فسبحان الله حتى الرفيقين الأوليين اللذين يفارقه يفارقان العبد قد تحولا إلى عمل لا يفارقه باتباع تعاليم الشرع (الوحي) فيهما كما في الحديث السائف؛ فإن أحسن تربية ابنه على شرع الله عز وجل فقد استثمره كعمل يؤانسه

الفائدة الثانية؛ لا يخفى على كل ذي قلب منصف ما يعانيه من كان همه من تربية أبنائه هو تحصيل الدنيا مناصبها ومظهرها على حساب الآخرة، لا يخفى على الجميع ما يعانيه أمثال هؤلاء من معاناة؛ لأنهم يرون رأي العين أن أبناءهم قد خسروا كل شيء، فلا حصلوا دنيا ولا عمروا آخرة بل ولا حتى قد حصلوا هم كآباء برهم، وأنى يتأتى هذا البر والولد لم يرب على الوحى الذي يعلم الناس البر حقيقته يرب على الوحى الذي يعلم الناس البر حقيقته

بعد أن يقبر.

وكيفيته.

سأل أحد المعلمين تلميذه عن أبيه، وكان الأب قد كبر سنه ومرض، فقال الولد لمعلم الناس الضير ادع لمه، فأجاب المعلم: بماذا؟ فسكت الولد، وقال: لقد اشتد به المرض، ففهم المعلم أن الولد ربما يقصد ادع له بأن يريحه الله من المرض وقد كبر سنه فعلمه الشيخ قائلاً؛ لوكنت تقصد موته حتى ولو كان بقلبك فهذا ليس من البر، بل تمن له الراحة والشفاء، ولا تتمن له الموت مهما كبر، وظننت أن الموت مريحه، فلو أن ابنك مريض وأخبرك الأطباء أنه ميئوس من ابنك مريض وأخبرك الأطباء أنه ميئوس من تتوان عن الحركة والبحث والإنفاق لماذا؟ لأنك تحب ابنك حبًا حقيقيًا يدفعك لبره.

وهكذا لا تجد هذه المعاني إلا في تربية الوحي الذي يحيى قلوب العباد ويرفقها.

إذن فمرد أمرنا كله لله وشرعه (وحيه) فلوصلح هذا القصد فينا لتحولت حياتنا (عباداتها وعاداتها) إلى أعمال صالحة تكون للمرء أنيسًا ورفيقًا لا يتركه.

#### براعة البخاري ودفاع عن السنة

وسبحان الله لنا هنا وقفة عجيبة لها ارتباط بموضوعنا كما أنها مرتبطة بفقه إمام من أئمة المسلمين يستهدفه الناس في هذه الأيام وما استهدفوه لذاته، ولكنهم فعلوا هذا معه لدوره تجاه السنة حتى صارعلمًا على حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي يريد أعداء الإسلام أن يأتوا الإسلام من قبله.

أما العالم فهو الإمام البخاري، وأما موضوع الوقفة فهو أننا قد اتفقنا أن حل الأمر كله مرده لاتباع الوحي، وللإمام البخاري في هذا عمل عجيب ألا وهو: أنه قسم كتابه المشهور العروف لدى الصغير والكبير (بصحيح البخاري) قسمه إلى ٩٢ كتابًا من أبواب العلم المختلفة؛ ككتاب العلم وكتاب الصيام والصلاة والزكاة والحج...إلخ، ثم وفقه الله عز وجل إلى بدء هذا السفر العظيم بكتاب سماه (بدء الوحي) ثم ختمه بكتاب سماه (كتاب التوحيد)، فكأن الإمام البخاري أراد أن يقول لنا رسالتين:

١- إن الذي سأذكره لكم في هذا السفر العظيم ليس من عندي، ولا من تأليفي ولكنه وحي من الله لرسوله صلى الله عليه وسلم لذا أبدأ بكتاب (بدء الوحي) وقول الله تعالى: (إذا أوحينا إليك كما أوحينا إلى نوح والنبيين من قبلك).... وهو رد على من قال: إن البخاري وضع هذه الأحاديث من عنده.

٢- أن من أراد أن يموت على التوحيد والذي سمى به البخاري آخر كتاب في صحيحه (كتاب التوحيد)، والذي هو المقصد من خلق الله للعبيد من أراد أن يموت عيه فلا سبيل إليه إلا الوحي الذي نقلته لكم بين (كتاب بدء الوحي) وبين (كتاب التوحيد).

### البشري: (لا تحسبوه شرا لكم):

الله أكبر، والبخاري كسائر الخلق لا يعلم الغيب (قل لا يعلم من في السموات والأرض الغيب إلا الله) فلم يكن يعلم البخاري أن الناس سيتهمونه بالوضع في هذه الأيام، ولم يكن يعلم أن الناس ستنكر الوحي ولكنه وفق لهذا التبويب وهذا الترتيب، ولا نرى هذا إلا من كرامات حفظ الله لدينه على أيدي أوليائه رحمهم الله، وبهذا أزف

البشرى؛ فلا يجزع المسلم الذي يدمع فؤاده لما أصاب أهل الإسلام من ضعف، ولما رأى من اجتماع جيوش الأعداء على كتابنا الذي شرفنا الله به (كتاب الله) وعلى سنة رسول الله ينالون منهما في حملة شرسة ممنهجة منظمة من الخارج والداخل فنالوا من مؤسساتنا الرسمية والأهلية ومن علمائنا ومن تراثنا ومن تعاليمنا ومن ثوابتنا بمسميات كاذبة في مضمونها مرفوضة في شكلها مكشوفة للقاصى والداني لا يضرنا كل هذا؛ فالله ناصر دينه لا محالة قال تعالى: ((والله متم نوره ولو كره الكافرون)) علينا فقط أن نقوم بواجب عبادة الوقت وما ذلك إلا باتباء الوحى (كل الوحي) ثم يأذن الله بنصره وقتما يشاء ويأذن ((وما النصر إلا من عند الله)) بل إن هذه الحملة على نبي الإسلام وأهله هي من بشريات النصر (ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله- في كتابه المشهور: "الصارم المسلول على شاتم الرسول" قال رحمه الله: ((حدثني العدول من أهل الفقه والخبرة أنهم كانوا يحاربون بني الأصفر-الروم- فتستعصى عليهم الحصون ويصعب عليهم فتحها ويحاصرونها أكثر من ستة أشهر، حتى إذا وقع أهل الحصن في عرض رسول الله صلى الله عليه وسلم استبشرنا خيرًا بقرب فتح الحصن، يقول فوالله لا يمريوم أو يومان الا وقد فتحنا الحصن عليهم بإذن الله حل وعلا.

ا حاتمة :حديث كهذا ألا يذكرنا بالموت وما بعده؟ ا

قال تعالى: « وَجَآهَ تُ سَكَرُهُ ٱلْمَوْتِ بِٱلْمَقِّ ذَٰلِكَ مَا كُنَ بِنَهُ عَلَيْ مَا كُنَ مِنْهُ عَلَيْ مَا كُنَ مِنْهُ عَلَيْ مَا كُنَ مِنْهُ عَلَيْ مَا كُنَ مِنْهُ

وَقَالَ تَعَالَى: « وَأَنفِقُوا مِن مَّا رَزَقَنكُمْ مِن قَبْلِ أَن يَأْقِ أَحَدُكُمُ اللهِ اللهِ اللهِ الْحَدَكُمُ اللهُ وَقَالَ اللهُ ا

ومما يعين على ما سبق بيانه:

ومما يعين على ذلك زيارة القبور، وحضور مجالس الوعظ، وسماع أخبار الصالحين؛ فمن حضر مجالس الوعظ، وداوم على سماع أخبار الصالحين، وعلم ما كانوا عليه من الزهد في الدنيا والتطلع إلى الآخرة رق قلبه وصلح حاله ومن أقوى ما يعين على ذلك تلاوة كتاب الله عز وجل، والحمد لله رب العالمين.

# درر البحار في تحقيق ضعيف الأحاديث القصار



الحلقة (٢٤)

على حشيش

٣٩٥- "زُبِّ طاعم شاكر أُعُظُمُ أَجْرًا من صائم صابر".

الحديث لا يصح: أخرجه القضاعي في «مسند الشهاب» (٣١٠/٢) (ح١٤٦٧) في «الكامل» (١٤٦٧) (ح١٤٦٧) في «الكامل» (١٣/٢) (٢٥٠/٧): «منكر الحديث عن الثقات والأئمة، وهو بين الضعف جدًّا، وروايته التي يرويها عمن يروي غير محفوظة، وهو عندي ممن يضع الحديث على الثقات».

٣٩٦- "كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا أَرَادَ الْحَاجَةَ أَوْثَقَ فِي خَاتَمه خَيْطًا".

اعداد/

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في الكامل (١٣/١) عن واثلة بن الأسقع الليثي، وعلته إبراهيم بن بشر، رواه عن الأوزاعي عن مكحول عن واثلة به، قال الحافظ العقيلي في «الضعفاء الكبير» (١٤٧/١٤٢/١): «بشر بن إبراهيم الأنصاري عن الأوزاعي بأحاديث موضوعة لا يتابع عليها». اهـ. وقال ابن عدي: ما ذكرته عنه عن الأوزاعي كل ذلك بواطيل وضعها عليه.

٣٩٧- " رُهبَانيَّةُ أُمَّتي القعودُ في الساجدِ".

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (٣٥٩/٤) بصيغة الجزم عن النبي صلى الله عليه وسلم، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أجد له أصلاً». اهـ.

٣٩٨- " مَنْ قَرَأَ سُورَةَ ص أُعْطِيَ مِنَ الأَجْرِ بِوَزْنِ كُلِّ جَبَلِ سَخَرَهُ اللَّهُ لِدَاوُدَ حَسَنَاتٍ، وَعَصَمَهُ اللَّهُ، تَعَالَى، أَنْ يُصِرِّ عَلَى ذَنْب صَغِيرًا أَوْ كَبِيرًا ".

الحديث لا يصح: أخرجه الواحدي في تفسيره «الوسيط» (٣٧/٣) والثعلبي في تفسيره «الكشف والبيان» (١٧٥/٨) وعلته سلام بن سليم الكذاب ليس بشيء يروي الموضوعات كذا في «تهذيب الكمال» (٢٦٣٧/٢٢٢/٨)، و«الميزان» (٣٣٤٣/١٧٥/٢) للذهبي، والمجروحين (٣٣٥/١) لابن حبان وعلة أخرى هارون بن كثير مجهول روى عنه سلام بن سليم، وعلة ثالثة زيد بن سالم عن أبيه نكرة فالحديث موضوع على الصحابي أبي بن كعب مرفوعًا ومسلسل بالعلل التي تزيده وهنًا على وهن، وأورده الزمخشري في «الكشاف» (٣٥/٤).

٣٩٩- " سَطَعَ نُورٌ فِي الْجَنَّة فَرَفَعُوا رُؤُوسَهُمْ، فَإِذَا هُوَ مِنْ ثَغْرِ حَوْرًاءَ ضَحِكَتْ فِ وَجُه زَوْجِهَا".

الحديث لا يصح: أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٣٧٤/٦)، وابن عدي في «الكامل» (٤٥٧/٢) (٤٥٧/١) من حديث عبد الله بن مسعود مرفوعًا، وعلته: حلبس بن محمد الكلابي، قال ابن عدي: منكر الحديث عن الثقات، وأورد هذا الحديث الحافظ الذهبي في «الميزان» (٢٢٣٣/٥٨٧/١) وجعله من منكرات حلبس الكلبي وقال: «هذا باطل»، وقال الدارقطني: حلبس الكلبي متروك الحديث. وقال ابن عدى: هذا حديث منكر.

# · ٤٠٠ " مَنْ أَرَادَ أَن يُؤتيه الله علما بغير تعلُّم وهدّى بغير هداية؛ فليزُهَدْ فِي الدُّنيَا".

الحديث لا يصح أورده الغزالي في «الإحياء» (٢١٩/٤) بصيغة الجزم عن النبي صلى الله عليه وسلم وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أجد له أصلاً».

## ٤٠١- " مَن قرأ سورة المجادلة كُتب من حزب الله يوم القيامة".

الحديث لا يصح: أخرجه الثعلبي في تفسيره «الكشف والبيان» (٢٥٢/٩) والواحدي في تفسيره «الوسيط» (٢٥٨/٤) من حديث أبي بن كعب مرفوعًا وعلته سلام بن سليم الطويل أبو أيوب المدائني؛ كذاب، وهارون بن كثير مجهول، وزيد بن سالم عن أبيه نكرة كما قال الحافظ في «اللسان» (٢١٨/٦)، والحديث أورده الزمخشري في تفسيره «الكشاف» (٢١٨/٦) فالحديث موضوع.

# ٤٠٢- " مَنْ نَظُرَ فِي كَتَابِ أَحْيِهِ بِغَيْرِ إِذْنِهِ فَكَانُّمَا يَنْظُرُ فِي النَّارِ ".

الحديث لا يصح: أخرجه القضاعي في «مسند الشهاب» (٢٨٤/١) (ح٢٤٤)، ورواه ابن حبان في «المجروحين» (٨٨/٣)، والحاكم في «المستدرك» (٢٧٠/٤) من حديث ابن عباس مرفوعًا، وعلته هشام بن زياد أبو المقدام، قال الإمام ابن حبان في «المجروحين»: «كان هشام ممن يروي الموضوعات عن الثقات، والمقلوبات عن الأثبات حتى يسبق إلى قلب المستمع أنه كان المتعمد لها، لا يجوز الاحتجاج به». اهـ. وقال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» رقم (٦١٢): «هشام بن زياد أبو المقدام، متروك الحديث». اهـ.

قلت: وهذا المصطلح عند الإمام النسائي له معناه حيث بيَّنه الحافظ ابن حجرية «شرح النخبة» (ص٧٣) فقال: «ومذهب النسائي ألا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». اهـ.

## ٤٠٣- " الوضوءُ على الوضوء نورٌ على نور".

الحديث لا يصح وهو مشهور على الألسنة، أورده الغزالي في «الإحياء» (١٣٤/١)، وقال الحافظ العراقي في «المغني عن حمل الأسفار في تخريج ما في الإحياء من الأخبار» (١٣٤/١): «لم أجد له أصلاً». اهـ.

التوحيا

الحمد لله رب العالمين، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ذو العزَّة والكبرياء، وأشهد أن نبيِّنا وسيِّدُنا محمدًا عبدُه ورسوله المعوث بالشريعة التامّة الغرّاء،

أما بعد:

فلقد قدر الله أسباب كل خير وسعادة في الدنيا والآخرة، وقدّر أسبابٌ كل شرُّفٍ الدارين، فمن أخذ بأسباب الخير والفلاح، ضمنَ الله له صلاحَ دُنياه، وكان له في الأخرة أحسن العاقبة مُخلَدًا في جنات النعيم، فائزًا برضوان الربِّ الرحيم، قال الله تعالى: ( مَلَ جَزَآهُ ٱلإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَانُ ) (الرحمن: ٦٠).

ومن عمل بأسباب الشرُّ، حصد جزاء عمله شرًّا في حياته وبعد مماته، قال الله تعالى: ( لَيْسَ بِأَمَانِيَكُمْ وَلَا أَمَانِيَ أَهْلِ ٱلْكِتَبُ مَن يَعْمَلُ سُوَّءًا يُجْزَ بِهِ. وَلَا يَجِدُ لَهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ) (النساء: ١٢٣).

ألا وإن من أسباب الصلاح والإصلاح والفلاح، وتتابُع الخيرات، وصرف النوازل والعقوبات، ورفع المصائب الواقعة والكُرُبات: الدعاءَ بإخلاص، وحضور قلب، والحاح، فالربُّ- جل وعلاً- يُحبُّ الدعاء

والدعاءُ ينفع مما نزل ومما لم ينزل، قال اللَّه تعالى: (وَقَالَ رَبُّكُمُ أَنعُونَ أَسْتَجِبُ لَكُو إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكُمْرُونَ عَنْ عِبَادَقِي سَيَدْخُلُونَ جَهُنَّ دَاخِرِينَ) (غافر: ٦٠).

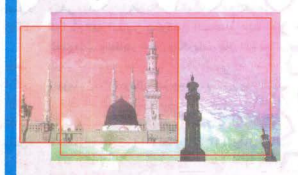
والدعاءُ هو العبادة، كما في حديث النّعمان بن بشير- رضى الله عنه-، عن النبي-صلى الله عليه وسلم- قال: «الدعاءُ هو العبادة، (رواه أبو داود والترمذي، وقال: «حديث حسن صحيح).

وعن أبي هريرة- رضي الله عنه- قال: قال رسولُ الله- صلى الله عليه وسلم-: «ليس شيءُ أكرمَ على الله من الدعاء» (رواه الترمذي وابن حبان في محيحه، والحاكم، وقال: «صحيحُ الإسناد»).

والدعاءُ مُرغَبُ فيه في كل وقت، فهو

منبر الحرمين

الشيخ د. على بن عبد الرحمن الحذيفي اعداد/ امام المسجد النبوي



عبادةٌ يُثيبُ عليها الربُّ أعظمَ الثواب، وهو مُحقَّقٌ للمطالب كلُها الخاصَّة والعامَّة، الدينية والدنيوية، في الحياة وبعد المات.

ولمنافع الدعاء العظيمة شرعَه الله في العبادات المفروضة وجوبًا أو استحبابًا، رحمة من ربنا- سيحانه-، وتكرُّمًا وتفضُّلاً لنعمل بهذا السبب الذي علمنا الله إياه، ولو لم يُعلَّمنا الدعاء لم نهتد إليه بعقولنا، قال الله تعالى: (وَعُلِنتُم مَّالِرٌ تَمْاَوُا أَنتُرُ وَلاَ عَالَى: (وَعُلِنتُم مَّالِرٌ تَمَاوُا أَنتُرُ وَلاَ عَالَى).

فلله الحمدُ حمدًا كثيرًا طيبًا مُبارَكًا فيه، كما يُحبُّ رِيْنَا ويرضَى.

وتشتد الحاجة إلى الدعاء دائمًا خاصَة في هذا العصر، مع تظاهر الفتن وكثرتها، وحُلول الكوارث المُدمّرة، ونزول الكُريات بالمُسلمين، وظهور الفرق المُبتدعة التي تُفرّقُ صفَ المُسلمين، وتستحل الدماء والأموال المعصومة، وتجفُوا العلم وأهله، وتُفتي بالجهل والضلال.

ومع تماليً أعداء الإسلام عليه، وتآمُرهم على أهل الإيمان، والتخاذُل والفُرقة والاختلاف بين السلمين، ومع الأضرار التي لحقت بكل فرد مُسلم أخرج من دياره بظُلم ومسه الضُرُ، وتعسَّرتَ عليه حوائجُه، وضاقت عليه الأرضُ بما رحبت، تشتدُ الحاجة إلى الدعاء في هذه الأحوال العصيبة التي يصطلي بنارها المُسلمون في بُلدان شبَّت فيها الفن. ولقد أثنى الله على الذين يدعُونه، ويتضرَّعون إليه على الذين يدعُونه، ويتضرَّعون اليه على الذين يدعُونه، ويتضرَّعون والسدائد، قال الله تعالى عن أبوي البشر- عليهما الصلاة والسلام-: (قَالا رَبِّنَا طَلَّنَا أَنْهُمَنَا وَإِن لِّرَ تَنْفِرُ لَنَا وَرَّحَمْنَا والسلام-: (قَالا رَبِّنَا طَلَّنَا أَنْهُمَنَا وَإِن لِّرَ تَنْفِرُ لَنَا وَرَّحَمْنَا والسلام-: (قَالا رَبِّنَا طَلَّنَا أَنْهُمَنَا وَإِن لِّرَ تَنْفِرُ لَنَا وَرَّحَمْنَا والسلام-: (قَالا رَبِّنَا طَلَّنَا أَنْهُمَنَا وَإِن لِّرَ تَنْفِرُ لَنَا وَرَّحَمْنَا والشدائد،

وقال تعالى: ( وَلْنَبُلُونَكُمْ بِنَيْءِ مِنَ الْغُوفِ وَالْجُوعِ وَنَقْقِ مِنَ الْأَمْولِ وَالْأَنْفُسِ وَالْغَرَبُّ وَشِي الْقَيْبِينِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ عنه قال الله عنه قال الله عله وسلم: «دعوة ذي قال رسولُ الله عملي الله عليه وسلم: «دعوة ذي النّون إذ دعاه وهو في بطن الحوت، لم يدعُ بها رجل النّون إذ دعاه وهو في بطن الحوت، لم يدعُ بها رجل

مُسلمٌ فِي شيءٍ قطُّ إلا استجابَ اللَّه له، (رواه أحمد والترمذي والرحاكم، وقال: «صحيحُ الإسناد»).

ولما دعا النبيِّ- صلى الله عليه وسلم- ثقيفًا إلى الإسلام، ردُّوا عليه دعوتُه، ورمُّوه بالحجارة حتى أدمَت عقبينه، فدعا ربِّه قائلاً: «اللهم أشكو إليك ضعفُ قَوَّتي، وقلَّةَ حيلتي، وهواني على الناس، يا أرحم الراحمين (إلى من تكلني (إلى بعيد يتجهَّمُني، أم إلى عدوُّ ملكتُه أمري؟ إن لم يكن بكُ غضبٌ عليَّ فلا أبالي، ولكن عافيتُك أوسعُ لي، أعوذُ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات، وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة أن يحلُّ بي غضبُك، أو ينزل بي سخَطُك، لك العُتبَى حتى ترضى، ولا حولُ ولا قوَّة إلا بك. فبالدعاء تستقبل الشدائدُ والكُرُبات اذا لم يقدر البشرُ على دفعها، عن ثوبان، عن النبي- صلى الله عليه وسلم- قال: « لا يرد القدر إلا الدعاء، ولا يزيد في العُمر إلا البرِّ، وإن الرجلُ ليُحرِّم الرزقُ بالذنب يُصيبُه» (رواه ابن حيان في «صحيحه» والحاكم، وقال: «صحيح الاستاد»).

وعن ابن عُمر- رضي الله عنهما-، عن رسولِ الله-صلى الله عليه وسلم- قال: «إنّ الدعاء ينفعُ مما نزل، ومما لم ينزل، فعليكم- عباد الله- بالدعاء» (رواه الترمذي والحاكم).

وعن أبي هريرة- رضي الله عنه- قال: قال رسولُ الله- صلى الله عليه وسلم-: «إن الله تعالى يقول: أنا عند ظن عبدي بي، وأنا معه إذا دعاني» (رواه البخاري ومسلم).

وكفَى بهذا ثوابًا وفضلاً أن يكون الله مع الداعي. كما ذمَّ الله الدين يتركون الدعاء عند نزول العقوبات، وتظاهُر الفتن والكُريات، قال الله تعالى: (وَلَقَدْ أَخَذْتَهُم بِالْمَذَابِ فَمَا الشّكَانُواْ لِرَهِمْ وَمَا يَنْفَرَّعُونَ ) (المؤمنون: ٢٧)، وقال-عزوجل-: (وَلَقَدْ أَسَلَنَا إِلَى اللهِ مِن قَبِلِكَ فَأَخَذَتَهُم بِالْمَاسَلِ وَالفَرِّلِهِ لَمَاهُمْ بَفَرَعُونَ (اللهُ فَلَولاً إِذَ مَن قَبِلِكَ فَأَخَذَتَهُم بِالْمَاسَلِ وَالفَرِّلِهِ لَمَاهُمْ بَفَرَعُونَ (اللهُ فَلَولاً إِذَ مَن عَلَيْهُم بَاللهُ اللهُ عَلَي اللهُ عَلَي اللهُ عَلَي اللهُ عَلَي اللهُ عَلَي اللهُ عَلَي اللهُ اللهُ اللهُ عَلَي اللهُ الل

وتركَ الدعاء في الكُرُبات إصرارٌ على الذنوب، واستخفافٌ ببطش الله الشديد، قال الله-سبحانه-: (إِنَّ بَطْشَ رَبِّ لَثَيِدُّ) (البروج: ١٢).

والدعاءُ سببٌ عظيمٌ لنزول الخيرات والبركات، ودفع الشرِّ أو رفعه عن الداعي.

والدعاء أقوى الأسباب للخروج من الشرّ الذي وقع، والمكروه الذي حلّ، قال الله تعالى: (وَأَيُّوبُ وَقع، والمكروه الذي حلّ، قال الله تعالى: (وَأَيُّوبُ إِذَ نَادَىٰ رَبِّهُۥ أَنِي مَسَّنِي الْعَبْرُ وَأَتَّى أَرْحِمُ الرِّعِينَ أَنَّكُم الرَّعِينَ اللهُ وَمَاتَيْنَاهُ أَلَى مَسَّنِي الْعَلَيْنَ اللهِ مِن ضُرِّ وَمَاتَيْنَاهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُم مَعَهُمْ رَحَّهُ مِنْ عِنْدِنَا وَذِكْرَىٰ لِلْعَلِينِ ) أَلْمُنْ عُمِينُ الْمُعْدِينَ ) (الأنبياء: ٨٤، ٨٤)، وقال تعالى: (أَمَن عُمِينُ الْمُضْطِرُ لِلْعَالِينَ ) لِنْ الله الله تعالى: (أَمَن عُمِينُ الْمُضْطِرُ لِنَامِلِينَ ) يَعْمُلُ اللهُ تعالى: (الله مَا: ٦٢)؛ أي: لا أحد يفعلُ ذلك إلا الله تعالى.

وقال- سبحانه-: (قُلْ مَن يُنَجِيكُمْ مِن ظُلُنتِ ٱلْبَرَ وَٱلْبَحْرِ نَدَّعُونَهُ تَضَرُّعُا وَخُفْيَةً لِّبِنَ أَنْجَنَا مِنْ هَلِهِ مَلَكُونَنَّ مِنَ ٱلشَّكِرِينَ ) (الأنهام: ٦٣).

والمُسلمُ عليه أن يرغبُ إلى الله في إصلاح شأنه كله، وأن يرفعَ إلى ربه حوائجَه كلها، ويسأله كل شيء، وأعظمُ مطلوبِ الجنة والنجاة من النار، قال الله تعالى في الحديث القدسيُ: «يا عبادي؛ كلكم ضالٌ إلا من هديتُه، فاستَهدوني أهدكم، يا عبادي؛ كلكم جائعٌ إلا من أطعمتُه، فاستَطعموني أطعمتُه، يا عبادي؛ كلكم عار إلا من كَسَوتُه، فاستَكسُوني أكسُكم، يا عبادي؛ الكم تخطئون بالليل والنهار، وأنا أغفر الذنوب جميعًا، فاستغفروني أغفر لكم، (رواه مسلم من حديث أبي ذرّ- رضي الله عنه-). ومعناه: اسألوني حديث أبي ذرّ- رضي الله عنه-). ومعناه: اسألوني الهداية والإطعام والكسوة والغفرة.

اللهم اهدنا وأطعمنا واكسنا واغفِر لنا يا أرحم الراحمين.

وفي الحديث: «ليسأل أحدُكم ربِّه حتى شِسْع نعلِه وملحَ طعامه».

وكم دعوة غيَّرَت مجرَى التاريخ من شرِّ إلى خير، ومن حسن إلى خير، ومن حسن إلى أحسن، قال الله تعالى عن أبينا إبراهيم- عليه الصلاة والسلام-: (رَبَّنَا وَأَبْتَنَ فِيهِمْ رَسُولًا فِنْهُمْ الْكِنْبَ وَالْمِكُمُةُ الْكِنْبَ وَالْمِكُمَةُ وَرُسُولًا فِنْهُمْ الْكِنْبَ وَالْمِكُمَةً وَرُسُولًا فِنْهُمْ الْكِنْبَ وَالْمِكَمَةً وَرُسُولًا فِنْهُمْ الْكِنْبَ وَالْمِكْمَةً وَرُسُولًا فِنْهُمْ الْكِنْبَ وَالْمِكْمَةً وَرُسُولًا فِنْهُمْ الْلِكِنْبَ وَالْمِكْمَةً وَرُسُولًا فِنْهُمْ الْلِكِنْبَ وَالْمِكْمَةً وَرُسُولًا فِيهُمْ الْلِكِنْبَ وَالْمِكْمَةً وَالْمُعْرَادُ وَالْمُعْرَادُ وَالْمُعْرَادُ وَالْمِنْهُمْ الْلِكِنْبَ وَالْمُعْرِادُ وَالْمُعْرَادُ وَالْمِنْفِرَةُ وَالْمُعْرَادُ وَالْمُعْرَادُ وَالْمُعْرِادُ وَالْمُعْرِادُ وَالْمُعْرِادُ وَالْمِنْفِرَةُ وَالْمُعْرَادُ وَالْمُعْرِادُ وَالْمِنْفِرَادُ وَالْمِنْفِرَادُ وَالْمُعْرِادُ وَالْمِنْفِرَادُ وَالْمُعْرِادُ وَالْمِنْفِرِيْكُومُ وَالْمُعْرِادُ وَالْمُعْرِادُ وَالْمِنْفِرِيْكُمْ وَالْمُعْرِادُ وَالْمِنْفُولُومُ وَالْمُعْرِقُومُ وَالْمُعْرِقُومُ وَالْمِنْفُومُ وَالْمُعْرِقُومُ وَالْمُعْرِقُومُ وَالْمِنْفُومُ وَالْمُعْرِقُومُ وَالْمِنْفُومُ وَالْمُعْرِقُومُ وَالْمُعْرَادُ وَالْمُعْرِقُومُ وَالْمُعْرِقُومُ وَالْمُعْرَادُ وَالْمُعْرِقُومُ وَالْمِعْرِقُومُ وَالْمُعْرِقُومُ وَالْمُعْرِقُ وَالْمُعْرِقُومُ وَالْمُعْرِقُومُ وَالْمُعْرِقُومُ وَالْمُعْرِقُومُ وَالْمُعْرِقُومُ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعْرِقُومُ وَالْمُعْمِعُمُ وَالْمُعْمِعُمُ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعْمِعُومُ وَالْمُعْمِعُمُ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُومُ وا

عَنْ أَبِي أَمَامِة - رضي الله عنه - قال: قلت: يا رسول الله! ما كان بدء أمرك؟ قال: «دعوة أبي إبراهيم، وبُشرى عيسى، ورأت أمي أنه خرجَ منها نوز أضاءَت له قصورُ الشام، وكذلك أمهات الأنبياء يريُن، (رواه أحمد).

فالمُسلمون في الخير الدائم بهذه الدعوة، والأرضُ نالَتها هذه الدعوةُ المُبارَكة.

ودعوةُ نوح- عليه الصلاة والسلام- كانت خيرًا ونجاةَ للمُؤمنين المُوحَدين، وشرًّا على المُشرِكين وهلاكا.

ودعوة عيسى- صلى الله عليه وسلم- وأصحابه الذين يُحصرون في الطور في آخر الزمان، تكون نصراً للمُسلمين، وهالاكا ليأجوج ومأجوج الذين هم كالجراد الذي يعمُّ الأرض، شرِّ الخلق والخليقة، وأشدُهم فسادًا وطُغيانًا وجبروتًا.

وفي حديث النواس بن سَمعان- رضي الله عنهبعد قتل عيسى- صلى الله عليه وسلم- للمسيح
الكذاب الدجال الذي يعيثُ في الأرض فسادًا،
يقول في الحديث: «إذ أوحَى الله تعالى إلى
عيسى- صلى الله عليه وسلم-؛ أني قد أخرجتُ
عبادًا لي، لا يَدان لأحد بقتالهم- أي؛ لا طاقةَ
لأحد بهم-، فحرز عبادي إلى الطور، ويبعثُ الله
يأجوج ومأجوج، وهم من كل حدّب ينسلون، فيمرُ
أوائلهم على بُحيرة طبريَّة فيشربون ما فيها من
ماء، ويمر آخرُهم فيقولون؛ لقد كان بهذه مرة

ويُحِصَرُنبِيُّ اللَّه- صلى اللَّه عليه وسلم- وأصحابُه بالطُّور، حتى يكون رأسُ الثَّور لأحدهم خيرًا من مائة دينار لأحدكم اليوم، فيرغَبُ نبيُّ اللَّه عيسى- صلى الله عليه وسلم- وأصحابُه إلى اللَّه-عز وجل- فيدعُونه، فيُرسلُ الله عليهم النَّغَف في رقابهم- وهو الدُّود-، فيُصبِحون موتى كموت نفس واحدة.

ثم يهبط نبي الله- عليه الصلاة والسلام-وأصحابُه إلى الأرض، فلا يجدون في الأرض موضع شبر إلا ملأه زهمُهم ونتنهم، فيرغَبُ نبي الله عيسى- صلى الله عليه وسلم- وأصحابُه إلى الله يدعُونه، فيُرسلُ الله تعالى طيرًا كأعناق البُخت، فتحمِلُهم فتطرحُهم حيث شاءَ الله، (رواه مسلم).

ودُعاءُ النبي محمد- صلى الله عليه وسلم- سيّد البشر وأصحابه في بدر، كان نصرًا للإسلام إلى الأبّد، وخذ لانًا للكفر إلّى الأبّد، قال الله تعالى؛ (إذْ تَسْتَغِمُونَ رَبِّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِي مُيدُكُمْ بألْفِيَنَ

40

ٱلْمَلْتَبِكَةِ مُرْدِفِينَ ) (الأنفال: ٩).

ودعا النبيُّ- صلى الله عليه وسلم- وألحَّ في الدعاء ببدر حتى سقط رداؤه، فالتَزَمه أبو بكر من ورائه-رضي الله عنه-، وقال: كفَى مُناشدتُك ربَّك يا رسول الله، فإن الله مُنجز لك ما وعدك، فقال: «أبشريا أبا بكر، هذا جبريلُ- عليه السلام- يزَعُ الملائكَة، على ثناياه النَّقْع».

ولم تُقاتل اللائكةُ مع نبيً قبلَه، خُصَّ بذلك لكمال فضله- عليه الصلاة والسلام-، وقوَّة يقينه وتوكُّله على الله، وإخلاص أصحابه- رضي الله تعالى عنهم-

والدعاءُ بنصر الحقُ ودحض الباطل نُصحُ لله ولاتها و ولائمة المُسلَمين وعامَّتهم، فلا يزهَدُ في الدعاء ولا يهجُرُه إلا من أضاعَ حظَ نفسه في الدنيا والآخرة، وأضاعَ ما يجبُ عليه للإسلام والمُسلمين، وفي الحديث: «من لم يهتمَ بأمر المُسلمين فليس منهم».

ولو تتبّعنا آثارَ الدعاء وبركاته وخيراته ونتائجَه العجيبة الطيبة، لطال السّردُ، وحسبُنا ما أشرنا البه.

وللدعاء شُروطٌ وآداب؛ فمن شروط الدعاء؛ أكلُ الحلال، ولُبس الحلال، قال النبي- صلى الله عليه وسلم- لسعد لله أطب مطعمًك تُستجب دعوتُك.

ومن شروطه: التمسُّك بالسنَّة، والاستجابةُ لله تعالى بفعل أوامره واجتناب نواهيه، فمن استجابَ لله لله استجابَ الله استجابَ الله لله، قال الله تعالى: (وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِّ قَرِيبٌ أُجِبُ دَعْوَةً ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانُ فَلَيسَّ تَجِيبُوا لِي وَلِيُؤْمِنُوا بِي لَمَلَهُمْ يَرْشُدُونَ) (البقرة: المَّلِكَ وَقَالَ تعالى: (وَيَسَّتَجِبُ اللَّهِنَ ءَامَوُا وَعَمُوا الصَّلِكَتِ وَرَبِيدُهُمْ مِن فَضَلَةً ) (الشوري: ٢٦).

وأما المظلّوم فيُستجابُ له ولو كان كافرًا أو مُبتدعًا. ومن شرط الدعاء: الإخلاصُ وحُضور القلب، والإلحاحُ على الله، وصدقُ الالتجاء إلى الربُ تعالى، قال- سبحانه-: (فَأَدْعُوا الله عُزِيصِينَ لَهُ ٱللِّينَ وَلَوْ كُرِهَ اللهُ عُزِيصِينَ لَهُ ٱللِّينَ وَلَوْ كُرِهَ اللهَ عُزِيصِينَ لَهُ ٱللَّيْنَ وَلَوْ كُرِهَ اللهَ عُزِيصِينَ لَهُ اللّهَ عُزِيصِينَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ ال

وفي الحديث: «لا يقبلُ الله الدعاءَ من قلبِ ساهِ لاهِ

ومن شروطه؛ ألا يدعُو بإثم ولا قطيعة رحِم، وألا

يعتدي في الدعاء.

ومن أسباب إجابة الدعاء؛ الثناء على الله تعالى بأسمائه الحسنى وصفاته العلى، والصلاة على النبي- عليه الصلاة والسلام-، وفي الحديث؛ أن رسول الله- صلى الله عليه وسلم- سمع رجلاً يقول؛ اللهم إني أسألُك بأني أشهد أنك أنت الله لا إله إلا أنت، الأحد الصمد، الذي لم يلد ولم يُولد، ولم يكن الله كُفُوا أحد، فقال: «لقد سألتُ الله بالاسم الأعظم الذي إذا سُئل به أعطى، وإذا دُعيَ به أجاب» (رواه أبو داود والترمذي، وقال: «حديث حسن»، وابن ماجه وابن حبان والحاكم من حديث بُريدَة- رضي ماجه وابن حبان والحاكم من حديث بُريدَة- رضي

وعن فُضالة بن عُبيد- رضي الله عنه- قال: بينما رسولُ الله- صلى الله عليه وسلم- قاعد، إذ دخل رجلُ فصلَّى، فقال: اللهم اغفر لي وارحَمني، فقال- عليه الصلاة والسلام-: «عَجلتُ أيها المُصلِّي، إذا صلَّيتَ فقعدتَ فاحمَد الله بما هو أهله، وصلُ علي، ثم ادعُه، (رواه أحمد وأبو داود والترمذي، وقال: «حديثُ حسن»).

ومن آداب الدعاء وشروط قبوله: ألا يستعجل الإجابة، بل يصبرُ ويُسداومُ على الدعاء، ففي الحديث: «يُستجابُ لأحدكم ما لم يعجَل، يقول: دعوتُ فلم يُستجَب لي» (رواه البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة- رضى الله عنه-).

قدوامُ الدعاء معه الإجابة، وق الحديث: «ما على وجه الأرض رجلٌ مُسلمٌ يدعُو الله بدعوة إلا آتاه الله إياها، أو صرفَ عنه من السوء مثلَها ما لم يدعُ بإثم أو قطيعة رحم، فقال رجلٌ: إذا نُكثر؟ قال: «الله أكثر، (رواه الترمذي، وقال: «حديثٌ حسنٌ صحيح»).

ورواه الحاكم من رواية أبي سعيدٍ، وزادَ فيه: «أو يدَّخُرُ له من مثلها».

وعلى المسلم أن يتحرَّى أوقاتُ الإجابة، قيل لرسولِ الله- صلى الله عليه وسلم-: أيُّ الدعاء أسمَع؟، قالَ: «جوفُ الليل الآخر، ودُبُرِ الصلوات المكتوبات، (رواه الترمذي، وقال: «حديث حسن»، من حديث أبي أمامة- رضي الله عنه-.

وفي الحديث: «ينزلُ ربننا إلى السماء الدنيا ثُلث الليل الآخر، فيقولَ: هل من داع فاستجيب له؟ هل

من سائل فأعطيه هل من مُستغفر فأغفر له؟، (رواه البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة-رضى الله عنه-.

وبين الأذان والإقامة لا يُردُّ الدعاء، ويِهُ الحديث: «أقربُ ما يكونُ العبدُ من ربِّه وهو ساجِد، فأكثروا الدعاءَ» (رواه مسلم من حديث أبي هريرة).

وعند رؤية الكعبة، وعند نزول الغيث، وعند الاضطرار، وبعد خُتم القرآن، وبعد الصدقة.

فما أعظمَ سعادة وفلاحَ وأجرَ من عكَفَ قلبُه على الله -تعالى-، يدعُوه ويرجُوه ويتوكّلُ عليه، ويلخُ في الدعاءَ على الله، وما أشقى وما أشدَّ شركَ وكُفرَ من يدعُو الأضرحة والقبور وأصحاب القبور، أو يستغيثُ بالأنبياء- عليهم الصلاة والسلام-، أو الأولياء، أو يدعُوهم من دون الله تعالى، أو يرفع حاجاته للك مُقرَّب، أو نبيً مُرسَل. فإن الأنبياء- عليهم الصلاة والسلام- جاؤوا لدعوة الناس أن يخصُوا الله تعالى جائدعاء، ويُفردوه وحدَه بالعبادة والدعاء.

والأولياءُ أمرنا بالعمل بمثل عملهم، وبمحبَّتهم والأولياءُ أمرنا بالعمل بمثل عملهم، وبمحبَّتهم والاقتداء بهم، ونُهينا عن دعائهم، قبال الله تعالى: (وَأَنَّ الْسَاجِدُ لِللهِ فَلاَ تَدْعُوا مَعَ اللهُ أَحَدًا) (الجن: ١٨)، وقالَ تعالى: (قُلُ إِنَّمَا أَدْعُو رَبِّي وَلاَ أَشْرَكُ بِهُ أَحُدًا) (الجن: ٢٠).

والغَائبُ والموتى لا يستجيبُ أحدٌ منهم الدعاء؛ لأن الدعاء لا يقدرُ على إجابته إلا الله- عز وجل-، قال- سبحانه-؛ (للهُ دَعُوةُ الْحَقُ وَاللّذينَ يَدُعُونَ مَنْ دُونه لا يَسْتَجِيبُونَ لَهُمْ بِشَيْء إلا كَبَيْكُمْ هَاهُ وَمَا هُوَ بِبَالْغَهُ وَمَا كُمْيُه إلَى اللّاء لَيبُلُغُ هَاهُ وَمَا هُوَ بِبَالْغَهُ وَمَا دُعَاءُ الْكَافرينَ إلا في ضَلال (الرعد: غَل)، وقال دُعَاءُ الْكَافرينَ إلا في ضَلال (الرعد: غَل)، وقال تعالى: (وَمَنَ أَضَلُ مَمْنُ يَدُعُو مِنْ دُونِ اللّه مَنْ لا يَسْتَجِيبُ لَهُ إلَى يَوْمِ الْقيامَة وَهُمْ عَنْ دُعَائهِمْ غَلْدُوا لَهُمْ أَعْدَاءً وَكَانُوا عَمْادَةً وَكَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءً وَكَانُوا بِعِمَادَتِهُمْ كَافِرِينَ (الأحقاف: ٥،٢).

وَقَالَ تَعَالَى يَخْبِرُ عَن أَفْعَالُهُ وَتَدْبِيْرِهِ: (يُولِخُ اللَّيْلُ عِيْ النَّهَارِ وَيُـُولِخُ النَّهَارَ فِي اللَيْلُ وَسَخْرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَكُلُّ يَجُرِي لاَّجَلِ مُسَمَّى ذَلَكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْلُكُ وَالَّذِينَ تَدَّعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمُلكُونَ مِنْ قَطْمِيرِ × إِنْ تَدْعُوهُمْ لاَ يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلُوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقَيَامَة يَكُفُرُونَ

بِشْرُكِكُمْ وَلاَ يُنْبُئُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ) (فاطر، ١٣، ١٤). وَلَمَ يَاذَنِ اللّٰهِ فِي دَعَوةِ أحد من دونه مهما كان مُقَرِّبًا، قال الله تعالى: (وَقَالُ الْسَيْحُ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اعْبُدُوا اللّٰهِ رَبِّي وَرَيَّكُمْ إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ يَاللّٰهِ فَقَدْ حَرَّمَ الله عَلَيْهِ الْجَنَّةُ وَمَاأُواهُ النَّارُ وَمَا لَلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ) (المائدة: ٧٧)، وقال-سبحانه-: (ولا يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَتَّخذُوا المُلاَئكَةُ وَالنَّبِينِينَ أَرْبَائِا أَيَامُرُكُمْ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ) (آل عمران: ٨٠).

وفي الحديث: رمن مات وهو يدعُو من دون الله ندًا دخل النار، (رواه البخاري من حديث ابن مسعود- رضى الله عنه-).

أيها السلم:

ولا يُقلَد أحدُ أحدًا في الضلال والشرك، فما وقعَ الشركُ والكفرُ في بني آدم إلا بالتقليد، واتباع الضائين المُشركين، قال الله تعالى: ( إِنَّهُمْ أَلْفُوا آبَاءَهُمْ ضَالَينَ × فَهُمْ عَلَى آثارِهِمْ يُهُرْعُونَ) (الصافات: ٦٢- ٧٠).

قَالَ اللَّه تعالى: (ادُّعُوا رَبِّكُمْ تَضَرُّعُا وَخُفْيَةً ) (الأعراف: ٥٥ / ٥٥).

عباد الله:

كُونوا إلى الله راغبين، ولدُعائه مُداومين، فليسأَل كلُّ أحد ربَّه ما يعلمُه خيراً له، وليستعِد بالله مما يعلمُه شرًّا.

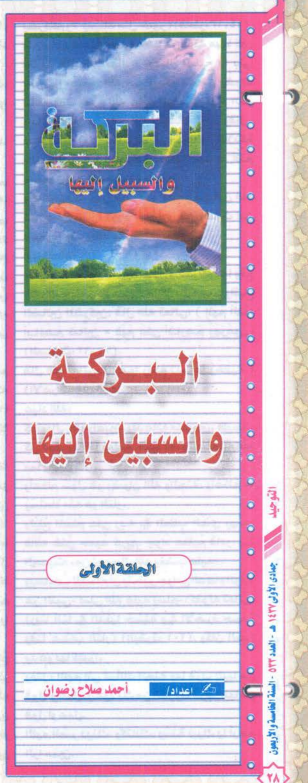
وأعظُمُ سُولِ هو رضوانُ الله والجنة، وأعظمُ ما يُستعاذُ منه هو النار.

وَلَيُلِحَ الْمُسلِمُ عَلَى رَبِّهُ فِي الْمُطلَبِ الَّذِي يَهِمُّهُ، فاللَّهُ غَنيُّ حميدٌ كريم، جِوادٌ عَظيمٌ قادر، وفِيْ الحديث: «من لم يسأل الله يغضَب عليه».

ويُستحبُّ للمُسلم أن يتخيَّر جوامع الدعاء الوارد عن النبي- صلى الله عليه وسلم-؛ كقوله تعالى: (رَيَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةٌ وَقِنَا عَدَابُ النَّارِ) (البقرة: ٢٠١)، وَكَانَ النبي يدعُو بها كثيرًا.

ومثلُ: اللهم إني أسألُك الجنة وما قرَّبَ إليها من قول أو عمل، وأعودُ بك من الناروما قرَّب إليها من قولُ أو عمل.

اللهُم انصُر دينَك، وكتابَك، وسُنَّة نبيِّك يا أرحم الراحمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحمه والتابعين، أما بعدُ:

قبان من الظواهر التي عمّت وطمّت، وأحسً الكثير من الناس بها، قلّة البركة في الأموال والأولاد والنفس والثمرات، وهي حالة طبيعية، وسنّة ريانية للحالة الدينية والأخلاقية المتردية في الأمة، وربما لا يشعر بذلك أحد، فلا ألفة، ولا مودة، ولا رحمة (الله عمومً ومشاكل وخلافات وقضايا، لماذا؟ لأن الله لم يبارك في زمان ولا مكان أعرض أهله عن طاعة مولاهم.

العمر.. هو أغلى ما يملك الإنسان في الدنيا، قد تمر عليه السنون والأعوام ولم يُحصُل شيئًا من نفع الدنيا والآخرة، فتراه بين يدي الله تعالى يوم القيامة عاريًا من خير زادٍ، لباسِ التقوى خير لباس التقوى خير لباس ال

ومما يزيد الأمر خطورة أننا سوف نُسأل عن أعمارنا؛ فيم قضيناها؟ فقد روى الترمذي عن ابن مسعود رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا تَزُولُ قَدَمَا ابْن آدَمَ يَوْمَ الْقيامَة مِنْ عِنْد رَبِّه حَتَّى يُسْأَلُ عَنْ خَمْس؛ عَنْ عُمُره فيمَ أَفْنَاهُ، وَعَنْ شَبَابِه فيمَ أَبْلاَهُ، وَمَالِه مِنْ أَيْنَ اكْتَسَبَهُ، وَفِيمَ أَنْفَقَهُ، وَمَاذَا عَمِلَ فيمَا عَلَمَ».

قال ابن الجوزي في «صيد الخاطر»: «"ينبغي لمن عرف شرف الوجود أن يُحصّل أفضل الموجود أن يُحصّل أفضل الموجود فإن هذا العمر موسم والتجارة تختلف، والعامة تقول: عليكم بما خف حمله وكثر ثمنه. فينبغي للمستيقظ أن لا يطلب إلا النفيس وأنفس الأشياء في الدنيا معرفة الحق عز وجل».

إن للبركة صورًا وأشكالاً لا تعدُّ ولا تحصى، وكلُّ بحسبه، فهناك بركةٌ في الزمان والمكان والأحوال، وغير ذلك، دعت الشريعة الغراء إلى الاستباق إليها جميعًا، وما ذاك إلا لخير أراده الله تعالى للأمة.

## تعريف البركة:

البركة هي: النماء والزيادة، وهي شيء من خير يجعله الله تعالى في بعض مخلوقاته، وتكون

في الأموال والأولاد والأنفس والثمرات، وكل ما لا غنى للعبد عنه، حتى الأنبياء وللرسلون لا غنى للعبد عنه، حتى الأنبياء والمرسلون لا غنى لهم عن بركة الله تعالى. فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ الله عَنْهُ أَنَّ النَّبِيُ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ، بَيْنَا أَيُّوبُ يَغْتَسُلُ عُرْيَانَا فَخَرَّ عَلَيْه جَرَادُ مِنْ ذَهَب فَجَعَلَ أَيُّوبُ عُرْيَانَا فَخَرَّ عَلَيْه جَرَادُ مِنْ ذَهَب فَجَعَلَ أَيُّوبُ يَعْتَسُلُ يَحْتَشِي فِي ثَوْبِه قَتَادَاهُ رَبِّهُ يَا أَيُّوبُ أَلَمْ أَكُنْ يَحْتَشِي فِي قَوْبِه قَتَادَاهُ رَبِّهُ يَا أَيُوبُ أَلَمْ أَكُنْ أَكُنْ نَعْنَى بِي عَنْ بَرَكَتِكَ. (صحيح البخاري، وَلَكنْ ٢٧٥).

وكما أن الرزق من الله، فالبركة فيه من عند الله وحده، ولا تُطلب إلا منه، فهو الذي يبارك، ويجعل الشيء مباركًا، لكنَّ ما عند الله لا يُطلب إلا بطاعته، فأين الأمة من البركة وأين البركة من الأمة ؟

#### سبل تحصيل البركة

# ١- تقوى الله عز وجل؛ «إنها مفتاح كل خير» مفلاق كل شرى:

إن من أعظم أسباب جلب البركات، وتنزل الرحمات تقوى الله تعالى، قال الله تعالى: «وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُدَرَىٰ مَامَنُوا وَاتَّقُوا لَفَلَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكْتِ مِنَ ٱلسَّمَالِ وَٱلْأَرْضِ » (الأعراف:٩٦). فقد أخبر الله تعالى أن أهل القرى لو آمنوا إيمانًا صادقًا، صدقته الأعمال، وتركوا ما حرم الله، لفتح عليهم بركات السماء والأرض كيعاسيب النحل، فكان عيشهم كأحسن ما يكون، لا عناء ولا تعب، ولا كدُّ ولا نصب، ولكنهم خالفوا وعصوا فكان الحزاء، «فَأَخَذْنَهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ » (الأعراف:٩٦). بالعقوبات والبلايا ونزع البركات وكثرة الآفات، وهي بعض جزاء أعمالهم!! فلو أخذهم بجميع ذنوبهم ما ترك عليها من دابة، قال الله تعالى: « ظهر ألفساد في ألم وأليم بِمَا كُسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِي عَيِلُواْ لْمَلْهُمْ رَجِعُونَ » (الروم: ١٤)، فكم من أمة كانت في سعة من الرزق، ورغد من العيش، وسالمة في الأبدان، وأمن في الأوطان، ولكنها حادت عن منهج الله تعالى، فحل عليها العقاب، ونزل بها العداب إلى قال الله تعالى: ﴿ وَكُلِّن مِّن قُرْيَةٍ عَنْتُ عَنْ أَمْ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ . فَحَاسَبْنَهَا حِسَابًا شَلِيدًا »

(الطلاق: ٨)، وقال الله تعالى: «وَضَرَبَ اللهُ مَثَلُا قَرَيَةً كَانَتُ عَامِنَةً مُّطْمَبِنَةً يَأْتِيهَا رِزْفُهَا رَغَدًا مِن كُلِّ مَكَّانٍ فَكَفَرَتْ بِأَنْمُ اللهِ فَأَذَفَهَا اللهُ لِبَاسٌ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا بِصَّنْعُونَ » (التحل: ١١٧)، وقال الله تعالى: «لَقَذَكَانَ لِسَبَإِ فِ مَسْكَنِهِمْ عَايَةً » (سبأ: ١٥).

إنها سنن الله في كونه وملكوته، «دَلِكَ بِأَنَّ الله لِمُ يَكُ مُغَرِّرًا فَيْمَةً أَنْمَنَهَا عَلَى قَوْمٍ حَنَّ يُغَرِّرُوا مَا بِأَنْشِيمَ » (الأنفال: ٥٣). فما يُصيبُ الناس من أزمات ونكبات هو نتيجة أعمالهم، فالله حكمٌ عدل، فهم يعيشون تحت بركة حسناتهم، أو شؤم سيئاتهم، وكلما استقام العباد على طاعة الله، استقامت لهم الدنيا، وتنزلت عليهم الخيرات والبركات، وهذه الخيرات والبركات وهذه الخيرات والبركات لا يُنغضُها على إلعبد إلا الذنبُ يصيبه.

فعن عَنْ عَبْد اللَّه بِن عُمَر، قَالَ: أَقْبَلَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ، فَقَالَ: " يَا مَعْشَرَ الْهَاجِرِينَ، خَمْسُ إِذَا ابْتُلِيتُمْ بِهِنَّ، وَأَعُودُ بِاللَّهِ أَنْ تَدْرِكُوهُنَّ، لَمْ تَظْهَرِ الْفَاحِشَةَ في قوم قط، حَتَّى يُعْلِنُوا، بِهَا إِلاَ فَشَا فِيهِمُ الطاعُونُ وَالْأُوْجَاعُ، الْتِي لَمْ تَكُنْ مَضَتْ فِي أَسْلافَهُمُ الَّذِينَ مَضُوًّا، وَلَمْ يَنْقُصُوا الْكُيَالُ وَالْمِيزَانُ، إِلاَ أَخِذُوا بِالسُّنينَ، وَشَدَّة الْمُثُونَة، وَجَـوْرِ السُّلْطَانِ عَلَيْهِمْ، وَلَمْ يَمْنَعُوا زَكَاةً أَمْوَالِهِمْ إِلَّا مُنْعُوا الْقَطْرَ مِنَ السَّمَاءِ، وَلَوْلاً الْبَهَائِمُ لَمْ يُمْطَرُوا وَلَمْ يَنْقَضُوا عَهْدَ اللَّهِ، وَعَهْدَ رَسُولِهِ إِلاَّ سَلْطُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ عَدُوًّا مِنْ غَيْرِهُمْ، فَأَخَذُوا بَعْضَ مَا فِي أَيْدِيهُمْ وَمَا لُمُ تَجْكُمُ أَنْمُتُهُمْ بِكِتَابِ اللَّهِ، وَيَتَخَيِّرُوا مَمَّا أَنْزُلَ الله إلا جُعَلَ اللَّهُ بَأْسَهُمْ بَيْنَهُمْ " (أَخْرَجِهُ ابِن ماجه: ١٩٠٤).

وهكذا الذنوب إلا ما حلَّت نذرها بساحة قوم إلا ساء صباح المنذرين.

قال ابن القيم في «زاد المعاد »: «ولم تزل أعمال بني آدم ومخالفتهم للرسل تُحدث فيهم من الفساد العام والخاص ما يجلبُ لهم من الآلام والأمراض والأسقام وسلب بركات الأرض». وروى الإمام أحمد أنه وجد في خزائن بعض بني أميَّة صُرةً فيها حنطة أمثال توى التمر، مكتوب عليها: هذا كان ينبت أيام العدل.

(رواه ابن أبي شيبة، وابن معين في تاريخه). فالمعاصي تمحق بركة العمر، وبركة الرزق، وبركة العمل، وبركة الزمان وبركة العلم، وبركة الزمان والمكان معا، فإذا أظهر العباد ذنوبًا تتابعت عليهم العقوبات، وكلما قلت المعاصي في الأرض ظهرت فيها آثار البركة من الله تعالى، قال الله تعالى: «وَأَلَو السَّعَعْمُواْ عَلَى الطَّرِهِة لَالْتَقْبَنَهُم مَّلًا عَدَقًا» (الجن: ١٦). والماء الغدق هو: الكثير، أي: لسطنا لهم في زرقهم ووسعنا عليهم.

وعلى العكس «وَمَن يُعْرِضُ عَن ذِكْرِ رَبِّهِ يُسَلُّكُهُ عَذَابًا صَعَدًا» (الجن ١٧٠)، فالجزاء من جنس العمل.

٧- إقامة شرع الله تعالى:

قال الله تعالى: «وَلَوْ أَنَّ أَهْلُ ٱلْكِتَبِ ، آمَنُوا وَالْمُقَوْلُ لَكَمْ الله تعالى: «وَلَوْ أَنَّ أَهْلُ ٱلْكِتَبِ ، آمَنُوا وَالْمُقَوْلُ لَكُورَهُ وَالْإِنْ اللهُ عَبَيْنَ وَمَا أَزِلُ اللّهِمِ فِن رَبِّهِم لَأَكْلُوا مِن فَوْقِهِدُ وَمِن تَحْتِ أَرَّفُلِهِم اللهِ اللهِ وَمَا أَزِلُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَمَا اللهُ وَلَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَعَ وَمُن تَحْتِ أَرَّفُلِهِم اللهُ وَمَعَ وَمِن تَحْتِ أَرْفُلِهِم اللهُ وَقَهُم ومن تحت أرجلهم من فيض الرزق، ووفرة فوقهم ومن تحت أرجلهم من فيض الرزق، ووفرة النتاج، وحُسن التوزيع، وصلاح أمر الحياة.

تقرر الأيتان حقيقة مهمة بمناسبة الحديث عن انحراف أهل الكتاب عن دين الله تعالى، وأكلهم أموال الناس بالباطل، وأن ذلك كان سببا في منع البركة عنهم، بسبب عدم إقامتهم لدين الله تعالى وما أنزل البهم.

فَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "حَدُّ يُعْمَلُ بِهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "حَدُّ يُعْمَلُ بِهِ عَلَيْهِ الأَرْضِ مِنْ أَنْ يُمْطِرُوا أَزْيَعِينَ صَبَاحًا". (رواه ابن ماجة: ٢٥٣٨).

### ٣- دعاء رب الأرض والسماء:

قالدعاء والالتجاء إلى الله تعالى من أعظم الأمور التي يُفتتح بها بابُ البركات على العباد، فالله تعالى هو الملاذ وهو العاذ، فقد كان دعائه صلى الله عليه وسلم: «اللَّهُمَّ اغْفرْ لي ذَنْبِي وَوَسَعْ لي فِي دَارِي وَبَارِكُ لي فيما رَزَقَتِي مباركاً محفوفاً الترمذي). أي: اجعل رَزقي مباركاً محفوفاً بالخير، ووفقني للرضا بالمقسوم منه، وعدم الالتفات لغيره.

وأما قوله: «ووسّع لي في داري» أي: وسّع لي في

مسكني في الدنيا؛ لأن ضيق مرافق الدار يُضيقُ الصدر، ويجلب الهم، ويشغلُ البال.

وقد دعا رسول الله صلى الله عليه وسلم للمدينة النبوية والشام واليمن بكل خير ويركة، فعن أنس رضي الله عَنْهُ عن النبيّ صَلَّى الله عَنْهُ عن النبيّ صَلَّى الله عَنْهُ عَنْهُ اجْعَلْ بَالْدينَة ضِعْفَيْ مَا جَعَلْتَ بِمَكَّةَ مِنْ الْبَرَكَة". (البخاري: ضِعْفَيْ مَا جَعَلْتَ بِمَكَّةَ مِنْ الْبَرَكَة". (البخاري: ١٧٨٦). (أي: من بركة الدنيا).

ومما ورد في الشرع ببركة أرض الشام: ما ذكره الله تعالى في شأن انتقال بني إسرائيل إلى الشام: «وَأَوْرَثُنَا الْقَوْمَ الَّذِينَ كَانُوا يُسْتَضَعَفُونَ الشام: «وَأَوْرَثُنَا الْقَوْمَ الَّذِينَ كَانُوا يُسْتَضَعَفُونَ مَسْكِوفَ آلَاَيْمِ بَرَكُنَا فِيهَا » الشام: (الأعراف:۱۳۷۱)، وقال تعالى مخبرًا عن هجرة «وَغَيْنَكُ وَلُوطًا إِلَى الْأَرْضِ الَّتِي بَرَكُنَا فِيهَا السلام إلى الشام: «وَغَيْنَكُ وَلُوطًا إِلَى الْأَرْضِ الَّتِي بَرَكُنَا فِيهَا لِلْمَلْكِينَ » وَلُوطًا إِلَى الْأَرْضِ الَّتِي بَرَكُنَا فِيهَا لِلْمَلْكِينَ » (الأنبياء: ۱۷)، و«سُبْحَنَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لِيَلَا مِنَ الْمُسْجِدِ الْأَقْصَا اللَّذِي بَرَكُنَا فِيهَا اللَّذِي بَرَكُنَا فِيهَا اللَّذِي بَرَكُنَا فِيهَا اللَّذِي بَرَكُنَا فِيهَا الْمَسْجِدِ الْأَقْصَا اللَّذِي بَرَكُنَا فِيهَا اللَّهُ بَيْرَكُنَا فِيهَا الْمُسْجِدِ اللَّهُ فَيَا الْمُسْجِدِ اللَّهُ فَيَا الْمُسْجِدِ الْأَنْفِيا اللَّهُ بَيْرَكُنَا فِيهَا اللَّهُ بَيْرَكُنَا فِيهَا الْقَامِ الْقَامِ الْمُسْتِدِ اللَّهُ مِنْ الْمُسْجِدِ اللَّهُ فَي الْمُسْتَعِدِ اللَّهُ الْمُسْتَعِدِ اللَّهُ مِنْ الْمُسْتِعِدِ اللَّهُ الْمُسْتَعِدُ اللَّهُ عَلَامُ اللَّهُ الْمَسْتِعِدِ اللَّهُ الْمَسْتَعِدُ اللَّهُ الْمُسْتَعِدُ اللَّهُ الْمُسْتَعِدُ اللَّهُ الْمُسْتَعِدُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْعُلِي الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُل

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «اللَّهُمَّ بَارِثُ لَنَا فِي مَدِينَتِنَا وَفِي مُدُنَا وَفِي مَدينَتِنَا وَفِي مَدينَتِنَا وَفِي مُدُنَا وَفِي مَدينَتِنَا وَفِي مَدينَتِنَا وَفِي مَدينَتِنَا وَفِي مَدينَتِنَا وَفِي مَدينَتِنَا وَفِي مَدينَتِنَا وَفِي مَدينَا وَقِيْ مَدينَا وَفِي مَدينَا وَالْمِنْ وَالْمَالِي وَالْمِنْ وَالْمَالِي وَالْمِنْ وَالْمَالِ وَلَا مِنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُ وَالْمُنْ وَالْمُ وَالْمُنْ وَل

ولكن..كون الرجل من غيرهذه البلاد لا يستلزم أنه مذموم إذا كان صالحًا مطيعًا حافظًا لحدود الله تعالى، والعكس بالعكس، فكم في مكة والمدينة والشام من فاسق وفاجر (الفضيلة الدائمة في كل زمان ومكان بالإيمان والعمل الصالح، فإن الأرض لا تُقدِّسُ أحدًا، وإنما يُقدِّس المرعَ عملُه الصالحُ أينما كان.

ولحرص الإسلام على حلول البركة في البيوت من أول يوم قامت فيه: شُرع الدعاء للزوجين بالبركة عند النكاح.

فَعَنَ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ إِذَا رَقَّا الإِنْسَانَ إِذَا تُرَوَّجُ قَالَ: "بَارَكَ اللَّهُ لَكَ وَبَارَكَ عَلَيْكَ وَجَمَعَ بَيْنَكُمَا فِي الْخَيْرِ". (سنن الترمذي: ١٠٩١).

وكانت ترفئة الجاهلية للمتزوج أن يقولوا له: بالرُفاء والبنين، والرُفاء؛ الالتئام والاتفاق، فنهى صلى الله عليه وسلم عن هذه الترفئة،

وأرشد على خير منها، كما في الحديث، وهو الدعاء بالبركة، لأن دعاءهم في الجاهلية: «بالرفاء والبنين، قصد به الدعاء بإنجاب الذكور فقط دون الإناث، وذلك لبغضهم البنات، ولهذا سن النبي صلى الله عليه وسلم لأمته خيرًا من هذا، بل هو القائل صلى الله عليه وسلم: «لا تكرهوا البنات، فإنهن المؤنسات الغاليات». (رواه أحمد عن عقبة بن عامر).

وعن عبد الله بن محمد بن عقيل، قال، تَرَوَّجَ عَلَيْنَا فَقُلْنَا عَنْ ذَلِكَ فَإِنَّ مَلْنَا عَنْ ذَلِكَ فَقَالَ عَنْ ذَلِكَ فَقَالًا عَنْ ذَلِكَ وَقَالًا فَيكَ فَبَارَكَ لَكَ فَقَالًا فَيكَ وَبَارَكَ لَكَ فَيهَا. (رواه أحمد).

مُما تَجدر الإشارة إليه؛ أن حلول البركة في النواج مرتبطة بالتيسير والتسهيل في أمر الزواج، وأن أوفر الزوجات وأكثرهن بركة ما قلت المؤونة والكلفة في نكاحها؛ لما رواه ابن حبان والحاكم من حديث عائشة رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم قال؛ «من يُمن المرأة تسهيل أمرها، وقلة صداقها» (والبُمن هو البركة).

وفي رواية: «إن من يُمن المرأة تيسير خطبتها، وتيسير صداقها، وتيسير رحمها». رواه ابن حبان. ومعنى: «تيسير رحمها»: أي: للولادة، بأن تكون سريعة الحمل، كثيرة النسل.

ومن صور البركة التي رغب الإسلام فيها لأرباب البيوت: أنهم إذا دخلوا على أهليهم سُلًموا عليهم، فقد روى الترمذي عن أنس رضي الله عنه قال: قال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يا بني إذا دخلت على أهلك فسلم، يكن بركة عليك وعلى أهل بيتك».

فيكون السلام سببًا في زيادة البركة، وكثرة الخير والرحمة؛ لما ورد عَنْ جَابِر بْنِ عَبْدِ اللهِ أَنَّـٰهُ سَمِعَ النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْهُ وَسَلْمَ لَلله عَلَيْهُ وَسَلْمَ لَيْتُهُ فَذَكَرَ الله عَنْدَ كُرَ الله عَنْدَ كُرَ الله عَنْدَ دُخُولِهِ وَعِنْدَ طَعَامِهِ قَالَ الشَّيْطَانُ؛ عِنْدَ دُخُولِهِ وَعِنْدَ طَعَامِهِ قَالَ الشَّيْطَانُ؛

لاَ مَبِيتَ لَكُمْ وَلاَ عَشَاءَ، وَإِذَا دَخَلَ فَلَمْ يَذْكُرُ اللّٰهُ عِنْدُ كُرُ اللّٰهُ عِنْدُ كُرُ اللّٰهُ عِنْدُ ذُرُكُتُمْ النَّبِيتَ، وَإِذَا لَمْ يَذْكُرُ اللّٰهَ عِنْدَ طَعَامِهِ قَالَ النّبِيتَ، وَإِذَا لَمْ يَذْكُرُ اللّٰهِ عِنْدَ طَعَامِهِ قَالَ أَذْرَكْتُمْ الْلّٰبِيتَ وَالْعَشَاءَ ". (رواه مسلم).

وعن عن أنس بن مَالك رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ يَقُولُ: 'مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُبْسَطُ لَهُ فِي رِزْقَهِ أَوْ يُنْسَأَ لَهُ فِي أَثْرِهِ فَلْيُصِلُ رَحِمُهُ" (رواه البخاري: ١٩٦١). ويسط الرزق هو: توسيعه، وكثرته، والبركة فيه، وأمَّا التأخير في الأجل بقوله: «بنسأ له فِي أَثْره » أي: يؤخر في أجله، فكيف يكون؟ مع العلم بأن الآجال والأرزاق مقدرة لا تزيد ولا تنقص، وفَإِذَا جَاءُ أَجَلُّهُمْ لا يَسْتَأْخُرُونَ سَاعَةً وَلا يَسْتَقْدُمُونَ» (الأعراف: ٣٤). فالجواب المرضى في ذلك؛ أن هذه الزيادة بالبركة في عمره، والتوفيق للطاعات، وتحصيل المنافع، وعمارة الأوقات بذكر الله، وما ينفعها بين يدي الله تعالى، وعدم ضياعها في غير ذلك. وقيل: إن الزيادة والنقصان تكون بالنسبة إلى ما يظهر للملائكة بما في أيديهم من القدرة، فيظهر لهم أن عمره ستون سنة، إلا أن يصل الرحم، فإن وصلها زيد في عمره أربعون سنة أخرى، وقد علم الله تعالى ما سيقع له من ذلك، وهو من معنى قوله تعالى: «يَمْحُو اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِثُ» (الرعد:٣٩). أما بالنسبة إلى علم الله تُعالى وما سبق به قدره فلا زيادة ولا نقصان.

عَنْ عَائِشَهَ رضي الله عنها أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ: «صلة الرحم، وحسن الخُلق، وحُسن الجوار: يُعَمِّرانِ الديار، ويزيدان في الأعمار»..

وعن أبي بكرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن أعجل الطاعة ثوابًا لصلة الرحم، حتى إن أهل البيت ليكونون فجرة، فتنمو أموالهم، ويكثر عددهم، إذا تواصلوا». ومع الرضا بما قسم الله وقدر، والتعفف عما في أيدى الناس.

وللحديث بقية في العدد القادم إن شاء الله، والله الموفق والمستعان. الحلقة الثالثة

# نظرات في الإجماع مدونات نقد الإجماع

محمد عبد العاب

اعداد/

إِنَّ الْحِمِدِ لللهِ، تحمده، وتستعينه، ونستغفره، وتعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيُناتُ أعمالنا، من يهده الله؛ فلا مُضِلَّ له، ومن يضلل؛ فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.وبعد،

فقد سبق أنه قد عنى أهل العلم بنقل الإجماعات في مسائل العلم في مصنفاتهم، وهم في ذلك بين مقل ومستكثر، ومنهم من صنف في ذلك مصنفا كالكتب السابقة، ومنهم من بثها في مصنفاته كمحمد بن نصر الروزي-وهو من أعلم الناس بخلاف أهل العلم كما قال الذهبي- ومن هؤلاء الطحاوي في شرح معانى الأشار، وابن المنذرية كتبه الإشراف والأوسيط،والإقتاع، والطبري في اختلاف الفقهاء، وتهذيب الأثار، والمروزي في اختلاف العلماء، وابن عبد البرفي كتابيه التمهيد والاستذكار، وابن هبيرة في إجماع الأئمة الأربعة واختلافهم، وهو جزء من كتابه الإفصاح الذي شرح به الجمع بين الصحيحين للحميدي، وكابن رشيد الجيد والحفيد، والنووي، وابن قدامة، وابن تيمية، وابن القيم، وابن بطال، وابن حجر غيرهم من أهل العلم، وقد سبقت الإشارة إلى ذلك.

وهذا النقل للإجماعات في غالبه يقوم على الاستقراء لأقوال أهل العلم، وقد يكون

- 1 Luis 1 Lie out 6 1 1 Cine

الأستقراء تامًا أو ناقضًا، وقد يكون صاحبه واسع الاطلاع على مذاهب علماء الأمصار أو لا، وقد يكون واسع الدعوى فيرى ما ليس إجماعًا، إجماعًا، وقد يكون متحققًا مما يقول لكنه يقول ببعض أنواع الإجماع المختلف فيها. لذا فالمحققون من أهل العلم لا يسلمون بالدعوى المجردة في هذا الباب، بل يدرسون هذه الدعوى فإن تحققت والا ردوها، وقد سبقً كلام الشافعي وأحمد وغيرهما من أهل العلم في هذا الباب.

وقد قال شيخ الإسلام في الفتاوى الكبرى ( ( ولا تعبأ بما يُفرض من المسائل ويُدّعى الصحة فيها بمجرد التهويل، أو بدعوى أن لا خلاف في ذلك.

وقائل ذلك لا يعلم أحدًا قال فيها بالصحة، فضلاً عن نفى الخلاف فيها.

وليس الحُكُمُ فيها من الجَّليّات التي لا يُعذر المُخالف فيها.

وفي مثل هذه المسائل قال الإمام أحمد: "من ادعى الإجماع فهو كاذب.

فإنما هذه دعوى بشر وابن علية يريدون أن يبطلوا السنن بذلك".

يعنى الإمام أحمد أن المتكلمين في الفقه من أهل الكلام إذا ناظرتهم بالسنن والآثار، قالوا: هذا خلاف الإجماع)). × × × ×

لذا عنى أهل العلم بدراسة الإجماعات المدعاة في كثير من المسائل ولم يسلموا بمجرد الدعوى، وقد بثوا ذلك في كتبهم فلم يفردوا هذا النوع بمؤلفات خاصة فيه، ولا أعلم على مَرّ التاريخ سوى مؤلف واحد في هذا الباب، وصاحبه- رحمه الله- لم يصرف عنايته لتتبع كل مسألة أدعى فيها الإجماع كما سيأتي، وقد اهتم أهل العلم في هذا العصر بهذا النوع من الدراسة- علم نقد الإجماع- وأفردت له بعض المصنفات، وهذه المصنفات هي موضوع هذا المقال- بعون الله تعالى وتوفيقه-

## لكن قبل الشروع فيه أشير إلى الفرق الدقيق بين قولنا: نقد، ونقض.

فالأولى؛ نقد، تعنى التمييز (كالتمييز بين الغث، والسمين)، فقد جاء في لسان العرب؛ النقد والتَنْقادُ: تمييزُ الدراهم وإخراجُ  $\times \times \times \times \times \times \times \times$  الزيف منها.

أما الثانية؛ النقض، فهي تعني إثبات الخطأ، وهدمه أو إزالته أو إبطاله، جاء في لسان العرب:النَّقْض: إفْسادُ مَا أَبْرَمْتَ مَنْ عَقْدُ أُو

## وسأذكر في هذا المقال بعض المصنفات التي عنيت بنقد مرويات الإجماع، وهذا أوان

١- كتاب نقض مراتب الإجماع المنسوب خطأ لشيخ الإسلام ابن تيمية- رحمه الله تعالى-وقد عنى في كتابه بنقض بعض الإجماعات التي ينقلها ابن حزم في كتابه: مراتب الإجماع في العبادات والعاملات والاعتقادات.

وقد انتقض عليه ٤٢ إجماعًا من جملة ١٠٩٤ إجماعًا، نقلها لكن المؤلف لم يرد بهذا الإجماع والصحيح أنه: نقض بالضاد.

الاستيعاب وإنما أراد مجرد التمثيل، فقد نقض مثلا ١٤ إجماعًا على المصنف في كتابي الطهارة والصلاة من جملة ١٢٩ إجماعًا نقلها في هذين الكتابين، والإجماعات المنتقدة على ابن حزم في هذين البابين ضعف هذا العدد تقريبًا كما في كتاب أحكام الإجماع والتطبيقات عليها للدكتور خلف الحمد. قال المصنف- رحمه الله تعالى- (في نقض مراتب الإجماع المطبوع مع مراتب الإجماع 

((وقد ذكر رحمه الله تعالى إجماعات من هذا الجنس في هذا الكتاب، ولم يكن قصدنا تتبع ما ذكره من الإجماعات التي عُرف انتقاضها، فإن هذا يزيد على ما ذكرناه.

مع أن أكثر ما ذكره من الإجماع هو كما حكاه، لا نعلم فيه نزاعًا، وإنما المقصود أنه مع كثرة اطلاعه على أقوال العلماء وتسرزه في ذلك على غيره، واشتراطه ما اشترطه في الإجماع الذي يحكيه، يظهر فيما ذكره في الإجماع نزاعات مشهورة، وقد يكون الراجح في بعضها خلاف ما يذكره في الإجماع.

وسبب ذلك:

- دعوى الإحاطة بما لا يمكن الإحاطة به. - ودعوى أن الإجماع الإحاطي هو الحجة لا

فهاتان قضيتان لا بد لن ادعاهما من التناقض إذا احتج بالإجماع.

فمن ادعى الإجماع في الأمور الخفية بمعنى أنه يعلم عدم المنازع، فقد قفا ما ليس له به علم، وهؤلاء الذين أنكر عليهم الإمام

وأما من احتج بالإجماع بمعنى عدم العلم بالمنازع، فقد اتبع سبيل الأنمة، وهذا هو الإجماع الذي كانوا يحتجون به في مثل هذه المسائل)).

## قلت: لابد من التنبيه على أمور:

الأول: طبع الكتاب باسم، نقد مراتب

الثاني: أن الكتاب لابن شيخ السلامية حمزة بن موسى بن بدران المعروف بابن شيخ السلامية؛ قال الشيخ عبد الله التركي في كتابه المذهب الحنبلي «دراسة في تاريخه وسماته وأشهر أعلامه ومؤلفاته، (٢ / ٣٨٧): (ويوجد في عالم المطبوعات كتاب بعنوان "نقض مراتب الإجماع"، وهو مطبوع بهامش "مراتب الإجماع"، منسوباً إلى شيخ الإسلام ابن تيمية، ولم أجد له في المصادر التي ذكرت تصانيفه أن له كتاباً بهذا العنوان أو بعنوان مقارب، والذي يبدو في النظر أن هذا الكتاب المطبوع هو نفس كتاب ابن شيخ السلامية، ولكن ظن ناشره أو ناسخه أنه لابن تيمية من أجل كثرة النقول عنه في هذا الكتاب، ولا غرابة في ذلك، فقد كان ابن شيخ السلامية-كما قال مترجموه- من المعتنين بضتاوي شيخ الإسلام، المنتصرين لآرائه وأقواله فليحرر. والله أعلم).

الثالث: أن الكتاب لم يعتن مصنفه بدراسة، وتتبع الإجماعات التي يذكرها ابن حزم لكنه أراد أن يبين، أن ابن حزم لم يوف بمنهجه الذي ذكره في أول كتابه، فنقض عليه شرطين التزمهما ولم يوف بهما وهما:

( دعوى الإحاطة بما لا يمكن الإحاطة به.

ودعوى أنَّ الإجماع الإحاطي هو الحجة لا

ويعنى بهذا إن نقل جمهور الإجماع الموجود في كلام الفقهاء بل، وفي كلام ابن حزم إنما هو عد العلم بالمخالف، أما الإجماع الإحاطي بصورته المثلى الموجودة في كتب الأصول، والتي ادعى ابن حزم التزامه بها فإنه غير موجود واقعًا. ولذا قال: ((وأما من احتج بالإجماع بمعنى عدم العلم بالمنازع، فقد اتبع سبيل الأئمة، وهذا هو الإجماع الذي كانوا يحتجون به في مثل هذه المسائل)).

وقد عنى كثير من الباحثين المعاصرين بدراسة الإجماعات التي ينقلها بعض الأئمة فمن هذه

كتاب: أحكام الإجماع والتطبيقات عليها، من خلال كتابي:

- ابن المنذر، وابن حزم، في بابي الطهارة والصلاة تأليف د؛ خلف محمد الحمد، وقد تتبع من الكتابين ١٧٣ إجماعًا.

وهي على التفصيل:

٨٥ إجماعًا لابن المندر.

١٢٩ إجماعًا لابن حزم.

اشتركا في بعضها، وانفرد كل واحد منهما عن الأخرية بعضها، وغالب هذه الانفردات لابن حزم.

وجملة ما انتقده عليهما الباحث في هذا الكتاب ٣٠ إجماعًا في كتابي الطهارة والصلاة من جملة: ١٧٣ إجماعًا.

وقد سبق ذكر بعض الدراسات التي دارت حول كتابي ابن المنذر، وابن حزم- رحمهما الله-.

- كتاب إجماعات ابن عبد البرفي العبادات جمعًا ودراسة، لعبد الله بن مبارك البوصي. وهو كتاب جيد، والباحث يذكر فيه عبارة ابن البرفي نقل الإجماع ثم يتبعها بذكر من وافقه على نقل الإجماع، ثم يذكر مستند الإجماع سواء ذكره ابن عبد البرأو لم يذكره.

فإن انتقد ابن عبد البرفي نقله للإحماء، ذكر من خالفه من أهل العلم.

والمسائل في الكتاب غير مرقمة تسلسليًا. وعدد الإجماعات التي أحصاها: ٣٣٥ إجماعًا، منها ٨٦ مسألة ذكر فيها الإجماع مع وجود مخالف.

وعدد الإجماعات التي انفرد ابن عبد البر بنقلها في هذا الباب: ٤٩ إجماعًا، والإجماعات التي شاركه غيره في نقلها: ٧٨٥.

- كتاب الإجماع عند الإمام النووي من خلال شرحه لصحيح مسلم، دراسة أصولية تطبيقية.

لعلى بن أحمد بن محمد الراشدي- رسالة ماجستير ١٩٤١هـ من جامعة أم القرى كلية الشريعة، وقد طبعته دار الفضيلة.

وهو كتاب يجمع بين التأصيل لدليل الإجماء

ونهاية المقتصد).

- والإجماعات الفقهية في فتح الباري للحافظ ابن حجر وقد تم في عدد من الرسائل في الجامعة اليمنية، وجامعة أم درمان الإسلامية

- ومن هذه الجهود أيضًا جمع جهود العلماء في نقض دعاوى الإجماع غير الصحيحة كرسالة الإجماعات الفقهية (من كتاب الطهارة والصلاة والزكاة والصيام والحج) التي نقضها الحافظ ابن حجر العسقلاني في كتابه فتح الباري للباحث: عثمان علي فارح.

#### أكبر مشروعات جمع الإجماعات ودراستها:

- وأكبر مشروعات جمع الإجماعات ودراستها فيما أعلم مشروع مسائل إجماع الفقه الإسلامي، وهو جمع لإجماعات خمسين كتابًا فقهيًّا وحديثيًّا.

وقد سجلت فيها ست عشرة رسالة دكتوراه في جامعة الملك سعود، وكان نصيب كل رسالة ثمان مئة إجماعات المدوسة اثني عشر ألف وثمان مئة إجماعات (١٢٨٠٠).

بل وهناك جهود تبذل لجمع الإجماعات في علوم أخرى غير الفقه كالإجماع في التفسير، وقد سبق إلى هذا العمل د: محمد عبد العزيز الخضيري، والإجماع في الأصول، وقد سبق إلى هذا العمل مصطفى بو عقل في كتابه: إجماعات الأصوليين (جمعاً، ودراسة) وقد ذكر المصنف ١٢٥ مسألة في جميع أبواب الأصول صحت فيها دعوى الإجماع في نظره، وباقي المسائل التي جمعها لم تصح فيها هذه الدعوى.

وهذه الجهود وغيرها تنتظر من يجمع بينها في نظم واحد لتكون أيسر في التناول والتنظير، وهو جهد كبير لا يقوم به إلا المؤسسات العلمية.

هذا ما يسر الله لي ذكره في هذا المقال، فإن يكن صوابًا فالحمد لله وحده، وإن كانت الثانية فأسأل الله أن يغفر لي خطئي وزللي. عند الإمام النووي وبين استقراء الإجماعات التي ذكرها الإمام ودراستها، والباحث لم يرقم مسائل الإجماع تسلسليًّا ليعرف عدد الإجماعات.

وقد خلص الباحث إلى عدد من النتائج الإحصائية منها:

- عدد المسائل التي ذكر النووي فيها حكاية الإجماع، ولم يثبت: ٣٤ مسألة.
- عدد المسائل التي خالف فيها ابن حزم في حكاية الإجماع: ٩ مسائل.
- عدد المسائل التي خالف فيها ابن عبد البر في حكاية الإجماع: ٦ مسائل.
- كتاب إجماعات القاضي عياض في الفقه الإسلامي.

رسالة دكتوراه ١٤١٨هـ، د / صالح بن عثمان بن محمد العمري، جامعة أم القرى، كلية الشريعة.

وقد استقرأ الباحث عددًا من كتب القاضي عياض، فاستخرج منها ٣١٢ حكاية إجماع على النحو التالي:

- كتاب إكمال العلم بشرح مسلم: ٢٨٤ إجماعًا. - كتاب التنبيهات: ١٧ إجماعًا.
- كتاب الشفا بحقوق المصطفى: ١٠ إجماعات.
- كتاب الإعلام بحدود وقواعد الإسلام: إجماع واحد.

عدد المسائل التي لم يتحقق فيها الإجماع في نظر الباحث: ٦ مسائل. \* \* \* \* \*

كما أن هناك عددًا من الجهود تبذل الاستقراء مؤلفات بعض أعلام أهل العلم الاستخراج حكايتهم للإجماع ودراستها، مثل:

- إجماعات ابن قدامة في كتاب المغني جمعًا ودراسة وقد تم في عدد من الرسائل الجامعية في جامعة أم القرى.
- واجماعات ابن رشد الحفيد (دراسة وتحقيق من خلال كتابه بداية المجتهد

40

قال تعالى: "قُلِّ إِنَّمَا أَنَّا شَرٌّ مِثْلُكُمْ نُوحَىٰ إِلَىٰٓ أَنَّمَاۤ إِلَيْهُ ۚ إِلَٰهُ ۗ وَحِدُّ فَأَسْتَقِيمُوا إِلَيْهِ وَأَسْتَغَفْرُوهُ وَوَيْلٌ لِلْمُشْرِكِينَ " (فصلت: ٦).

من هدي رسول الله صلى الله عليه وسلم عن أبي الدرداء، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "ألا أنبئكم بدرجة أفضل من الصلاة، والصيام، والصدقة؟"، قالوا: بلي. قال: "صلاح ذات البين، وفساد ذات البين هي الحالقة". (صحيح الأدب المفرد).

#### من فضائل الصحابة

#### بشهادات أل الست

عن جعفر بن محمد عن أبيه قال: جاء رجل إلى أبي فقال: أخبرني عن أبي بكر قال: عن الصديق تسأل؟ قال: وتسميه الصديق؟ قال: ثكلتك أمك، قد سمَّاه صدِّيقًا من هو خير منى؛ رسولُ الله- صلى الله عليه وسلم-، والمهاجرون والأنصار فمن لم يسمُّه صدِّيقًا فلا صدَّق الله قوله". (سيرأعلام النبلاء).

### من دلائل النبوة

إخباره بميعاد الريح

عن أبي حميد الساعدي قال: غزونا مع النبي صلى الله عليه وسلم غُرُوة تبوك، هلما أتيناً تبوك قال: وأما إنها ستهبُّ الليلة ريخ شديدة، فلا يقومن أحد، ومن كان معه بغير فليعقلها»، فعقلناها، وهبت ريح شديدة، فقام رجل، فالقته بجبل طيء (صحيح البخاري)

#### من أقوال السلف

عن أبي رياح شيخ من آل عمر قال: رأى سعيد بن المسيب رجلاً يصلي بعد العصر الركعتين يكثر، فنهام عن ذلك فقال له، يا أبا محمد أيعذبني الله على الصلاة؟ قال: لا ولكن يعذبك الله بخلاف السنة. (سنن الدارمي)

#### حكم ومواعظ

عن محمّد بن كعب القرظيّ: قال: إذا أراد الله بعيد خيرًا أزهده في الدُّنيا، وفقُّهه في الدِّين، وبصَّره عيوبه، ومن أوتيهن فقد أوتى خيرًا كثيرًا في الدّنيا والأخرة (المنهاج في شعب الإيمان للحليم

#### من حكمة الشعر

عن الأصمعي قال: سمعت أعرابيًا ينشد، وإذا أظهرت أمرًا حسنًا ومُسرَ الشرَ موسومَ بشرَ.

منه قولهم؛ من صدق الله نجا. ومنه قولهم: سبني واصدق. وقالوا: الكذب داء، والصدق شفاء، وقولهم؛ لا يكذب الرائد أهله، معناه أن الذي يرتاد الأهله منزلا لا يكذبهم فيه. (العقد الفريد).

#### فوائد لغوية

الفرق بين شرقت الشمس وأشرقت الشمس! الأولى بمعنى " طلعت " والثانية بمعنى " أضاءت"، (وأشرقت الأرض بنور ربها)

#### من دعائه صلى الله عليه وسلم

عن شداد بن أوس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقول في صلاته: "اللهم إنى أسألك الثبات في الأمر، والعزيمة على الرشد، وأسألك شكر نعمتك، وحسن عبادتك، وأسألك قلبًا سليمًا، ولسانًا صادقًا، وأسألك من خير ما تعلم، وأعوذ بك من شرما تعلم، وأستغضرك لما تعلم". (سنن النسائي)

### أحاديث باطلة لها آثار سيئة

(السماء قبلة الدعاء) قال الشيخ الألباني: ثم أقف له على أصل.. بل ظاهر كلام شارح "العقيدة الطحاوية": ابن أبي العز وغيره أن هذا الحديث المزعوم هو من قول بعض المؤولة، أو المعطلة الذين ينكرون علو الله على خلقه. (سلسلة الأحاديث الضعيفة).

#### من غريب الحديث

«اللهم إنا نعوذ بك من وعثاء السفر، أي: شدته ومشقته. وأصله من الوعث، وهو الرَّمْل، والمشي هيه يشتد على صاحبه ويشق. يقال: رمل أوعث، ورملة وعثاء.

# (النهاية لابن الأثير)

#### خلق حسن فالزمه

قال القرطبيّ- رحمه الله تعالى-: "إنَّ ﴿ الحياء ما يحمل صاحبه على الوقار، بأن يوقر غيره، ويتوفّر هو في نفسه". (نضرة النعيم).

#### خلق سيئ فاحذره

قال الحسن- رضى الله عنه-: "إنّ من الخيانة أن تحدُّث بسر أخيك " (احياء علوم الدين)

(الحلقة ٨٠)

تنوع قرائن السياق وأثره على الأحكام الفقهية



# الطلاق في الحيض الساسة

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده.

وبعد: وصلنا في بحثنا في هذه المسألة إلى كيفية استخراج واستخدام القرائن بأنواعها المختلفة في التوجيه والترجيح، فذكرنا من القرائن العامة أولاً: أن الأحكام الشرعية لا تؤخذ من الأحاديث الضعيفة، وذكرنا الأحاديث الضعيفة التي وردت في ثنايا البحث واستبعدناها.

ثم ذكرنا: ثانيًا: جمع روايات الحديث، حديث ابن عمر - العمدة في هذا الباب، وزيادة أبي الزبير، فذكرنا ثلاثة عناصرية هذه الجزئية ونستأنف البحث - ياذن الله تعالى-:

#### متولى البراجيلي

اعداد/

 ابن عمر عمر الحديث ابن عمر رضى الله عنهما: أنه قال في الرجل يطلق امرأته وهي حائض لا يعتد بذلك (انظر المحلي ٣٧٥/٩)، فوجدنا رواية للحديث عند ابن أبي شيدة في المصنف أطول من ذلك: أن ابن عمر سأل عن طلاق المرأة وهي حائض: أيعتد بتلك الحيضة؟ فقال: لا. فهذه الرواية بينت أن السؤال لابن عمر لم يكن عن احتساب الطلقة من عدمه، إنما هو في احتسابها من عدة المطلقة أم لا. والحديث من نفس مخرج حديث ابن حزم (انظر مصنف ابن أبي شيدة ح ١٧٧٥٢).

٥- رواية الإمام مسلم لحديث ابن عمر (ح ١٤٧١) وفيه: أنه طلق امرأة له وهي حائض تطليقة واحدة، قال الإمام مسلم: جود الليث في قوله: تطليقة واحدة.

وهذه الرواية فيها الرد على من قال: إن لفظة (وهي واحدة) في الحديث تعود على الطلقة التي ستقع في الطهر بعد المراجعة التي أمر بها النبي صلى الله عليه وسلم.

#### ثالثًا: لا قياس مع ورود النص الصريح:

القياس هو المصدر الرابع من مصادر التشريع عند الجمهور، وهو حجة، لكن حجته تكون عند عدم وجود نص خاص في المسألة، فإذا لم يوجد النص عمل بالقياس، ويكون هذا الحكم شرعيا ويسع المكلف اتباعه والعمل به. لكن اذا ورد في المسألة نص وهو قاطع للنزاع، يعنى ليس نصا محتملا لعدة تأويلات، فهنا لا يجوز القياس، فالقياس كالتيمم عند فقد الماء. فكما يكون التيمم طهارة في السفر عند فقد الماء، فإذا ما وجد الماء- وهو النص- لم يجز التيمم.

التوحيا

وقد رأينا نصًّا صريحًا وهو قول ابن عمر رضي الله عنهما تسعيد بن جبير: حُسبت عليًّ تطليقة (صحيح البخاري).

وكذلك رواية سالم بن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما التي صرح فيها سالم عن أبيه قوله: فراجعتها وحُسبت لها التطليقة (صحيح مسلم).

يقول الحافظ ابن حجر في رده على ابن القيم: "ثم أطال من هذا الجنس- أي: القياس- بمعارضات كثيرة لا تنهض مع التنصيص على صريح الأمر بالرجعة، فإنها فرع وقوع الطلاق على تصريح صاحب القصة (ابن عمر) بأنها حسبت عليه تطليقة)، والقياس في معارضة النص فاسد الاعتبار" (فتح الباري ٩/ ٣٥٥).

ومن ذلك استدلالهم على عدم وقوع الطلاق في الحيض قياسا على قاعدة: النهي يقتضي الفساد (وقد فصلنا الكلام عن ضوابط هذه القاعدة في العدد ٧٩) ففي مسألتنا لا يقاس على هذه القاعدة، لماذا؟ لأنه سيكون استخداما لها مقابل النصوص التي تؤكد أن الطلقة قد احتسبت فالمشرع الذي نهى عن إيقاع الطلاق في الحيض، هو الذي أمر باحتساب تطليقة ابن عمر رضي الله عنهما، وبالتالي فلا مجال للقياس على هذه القاعدة في مسألتنا هذه.

#### رابفا: الترجيح:

وهو تقوية أحد الدليلين على الآخر، ولا يصار إليه إلا بعد محاولة الجمع بين الأدلة المتعارضة فالجمع – إن أمكن- مقدم على الترجيح ولا يجوز ترجيح أحد الدليلين المتعارضين على الآخر بدون دليل. وأوجه الترجيح بين المتعارضين كثيرة جدا، لا يمكن حصرها، يقول الزركشي: "واعلم أن التراجيح كثيرة، ومناطها ما كان إفادته للظن أكثر فهو الأرجح، وقد تتعارض هذه المرجحات، كما يق كثرة الرواة، وقوة العدالة وغيره، فيعتمد المجتهد في ذلك على ما غلب على ظنه" (البحر المحيط في أصول الفقه ١٨٨١/٨).

وقد استخدمنا في بحثنا - الطلاق في الحيض - وجهين من أوجه الترجيع:

ا-الترجيح بكثرة الرواة وذلك في رواية أبي الزبير لحديث ابن عمر (ولم يرها شيئًا)، فقد روى الحديث جمع غفير عن ابن عمر بدون هذه الزيادة مثل: يونس بن جبير، وأنس بن سيرين، وطاوس، ونافع مولى ابن عمر، وسالم بن عبدالله بن عمر، وسعيد بن جبير... وغيرهم. يقول الحافظ ابن حجر؛ ولا شك أن الأخذ بما رواه الأكثر والأحفظ أولى من مقابله عند تعذر الجمع عند الجمهور (انظر فتح الباري).

٢- الترجيح بما ورد في الصحيحين عن غيرهما: فروايات حديث ابن عمر في الصحيحين، ليس فيها زيادة أبي الزبير (ولم يرها شيئًا).

٣- ترجيح رواية الأعلى رتبة (عدالة وضبطًا) على الأقل (عند تعذر الجمع)؛ فقد رأينا من ترجمة أبي الزبير أن حاله لا يحتمل تفرده ومخالفته لكل من رووا حديث ابن عمر رضي الله عنهما، خاصة الأثبات في ابن عمر، كنافع مولاه، وسالم ابنه. بل رأينا أن الرواة عن أبي الزبير اختلفوا عليه في إثبات هذه الزيادة (ولم يرها شيئا).

3- ترجيح رواية صاحب القصة على غيره: فلو روى صاحب القصة أو الواقعة حديثا وروى غيره حديثا يخالفه قدمنا صاحب القصة أو الواقعة، لأنه أدرى بها، فهي وقعت له، وهذا أدعى أن يضبطها ولا ينساها. وابن عمر صرح بأن الطلقة قد احتسبت عليه وكان إذا سُئل عن طلاق الحائض – كما في رواية نافع – يفتي باحتسابها.

#### خامشًا؛ لا يعارض الدليل الخاص ية المسألة بالدليل العام:

ان لم يكن هناك دليل خاص في المسألة عمل بالدليل العام، لكن إذا ورد الدليل الخاص لا يحتج عليه بالعموم. وهذه المسألة ليست على إطلاقها، ومرد ذلك إلى أهل العلم المجتهدين الذين وقفوا على الشرع ويعلمون عمومه وخصوصه، فالغالب أن هؤلاء عندما يحتجون بالعموم فإنهم يعلمون عدم ورود دليل خاص

فيها، وفى الطلاق في الحيض احتج بعض أهل العلم بأدلة عامة منها حديث عائشة رضي الله عنها عن النبي صلى الله عليه وسلم من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهورد (متفق عليه). وحديث... وكل بدعة ضلالة (مسلم وغيره)، وبعموم آيات الطلاق أمام حديث ابن عمر الذي هو نص خاص في المسألة.

#### سادسًا: الحمل على الحقيقة الشرعية مقدم على الحقيقة اللغوية:

تنقسم الألفاظ إلى أربعة أقسام: ١- حقيقة لغوية. ٢- حقيقة عرفية. ٢- حقيقة عرفية. ٢- مجاز. فاللفظ إن بقي على أصل وضعه لغة، فهذه الحقيقة اللغوية، فإن غيره الشرع انتقل إلى الحقيقة الشرعية. وإن كان من ناحية عرف الاستعمال فهو الحقيقة العرفية، وإن كان من قبل استعمال اللفظ في غير موضعه لدلالة قرينة عليه، فهو المجاز.

وكلامنا هنا ينصب على تقديم الحقيقة الشرعية على اللغوية عند التعارض، يقول شيخ الإسلام، ومما ينبغي أن يعلم أن الألفاظ الموجودة في القرآن والحديث إذا عرف تفسيرها وما أريد بها من جهة النبي صلى الله عليه وسلم، لم يحتج في ذلك إلى الاستدلال بأقوال أهل اللغة ولا غيرهم.

وقال: فلهذا يجب الرجوع في مسميات هذه الأسماء إلى بيان الله ورسوله فإنه شاف كاف (انظر مجموع الفتاوى ٢٨٦/٧-٢٨٧).

وقد حمل بعض القائلين بعدم وقوع الطلاق في الحيض (المراجعة) في الحديث على المعنى اللغوي، كابن حزم وغيره، وتعقب بأن الحمل على الحقيقة الشرعية مقدم على اللغوية اتفاقا (انظر فتح البارى للحافظ ابن حجر ٣٥٣/٩).

#### سابعًا: عدم الإلزام في المسائل الخلافية طالما يحتملها الدليل:

فهذه المسائل تكون محل اجتهاد لأنه لم يأت فيها نص صريح (قطعي الدلالة)، وقد رأينا فيها نص صريح (قطعي الدلالة)، وقد رأينا في بحثنا أن هناك من احتج على عدم احتساب الطلاق في الحيض بأن النبي صلى الله عليه وسلم لم يأمر ابن عمر رضي الله عنهما بالإشهاد على مراجعته لامرأته، كما أمر الله تعالى ورسوله صلى

الله عليه وسلم، ولو كان الطلاق قد وقع لأمره بالاشهاد.

والأشهاد على الرجعة من الأمور الخلافية بين أهل العلم، فأكثر أهل العلم أن الإشهاد على الرجعة مستحب، وهو القول المروي عن ابن مسعود وعمار بن ياسر رضي الله عنهما، فمن راجع امرأته ولم يُشهد صحت الرجعة. قال النووي: "إن الإشهاد على الرجعة ليس شرطًا ولا واجبًا في الأظهر" (انظر الموسوعة الفقهية ١١٣/٢٢ - ١١٤).

#### ثامنا: رجوع الصحابة رضي الله عنهم فيما يقع لهم من أحداث إلى النبي صلى الله عليه وسلم:

فالزمان زمان تشريع والنبي صلى الله عليه وسلم بين ظهرانيهم، يهرعون إليه في كل ما يجد لهم من وقائع وأحداث، في كبير الأمور وصغيرها، بل كانوا يسألون النبي صلى الله عليه وسلم عما يرون في منامهم من رؤى وأحلام، فمن البعيد جدًا أن تقع واقعة طلاق ابن عمر لزوجته في الحيض، ويعلم أبوه عمر رضي الله عنه، عنها، ويذهب ويستفتي فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم، والرسول لا يفتيه بشيء، فيعود هو ليحتسب الطلقة على ابنه، أو يحتسبها ابنه على نفسه الطلقة على ابنه، أو يحتسبها ابنه على نفسه كيف والزمان زمان تشريع؟ فقد كان الصحابة يستدلون على جواز أفعالهم بأنها وقعت في عهد النبي صلى الله عليه وسلم، حتى وان لم يخبروه بها، لأن الله محيط بكل شيء.

كما يقول ابن عمر رضي الله عنهما: كنا نأكل على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ونحن نمشي ونشرب ونحن قيام (صحيح سنن الترمذي وغيره).

وكما قال جابر رضي الله عنه: كنا نعزل (أي عن النساء) والقرآن ينزل (متفق عليه).

لذا يقول الحافظ ابن حجر: "وإذا أخبر ابن عمر أن الذي وقع منه حسبت عليه بتطليقة، كان احتمال أن يكون الذي حسبها عليه غير النبي صلى الله عليه وسلم بعيدا جدا، مع احتفاف القرائن في هذه القصة بذلك. وكيف يتخيل أن ابن عمر يفعل في القصة شيئا برأيه، وهو ينقل أن النبي صلى الله عليه وسلم تغيظ من صنيعه" (فتح الباري ٣٥٣/٩).

#### تاسفا: الدليل إذا تطرق إليه الاحتمال سقط به الاستدلال:

وليس معنى هذا أن الدليل لا يستدل به مع كل احتمال بل المراد الاحتمال القوي الذي احتفت به القرائن واعتضد بالاعتبارات لا بأي احتمال، لأنه ما من دليل إلا وتطرق إليه الاحتمال، ولو فتح باب الاحتمال لم يبق شيء من الأدلة إلا وسقط الاستدلال به بدعوى تطرق الاحتمال إليه.

وقد رأينا فقول ابن عمر ليونس بن جبير عندما سأله: أتعتد بتلك التطليقة؟ فقال: فمه، أوإن عجز واستحمق (متفق عليه). وهي كلمة تقال للزجر، لكن وجهها كل فريق لما يرى من رأيه، فالقائلون بوقوع الطلاق في الحيض وهم الجمهور – قالوا معناه: فأي شيء يكون إذا لم يعتد بها، إنكارا لقول السائل: أيعتد بها؟ أفيسقط عنه وقوع الطلاق في الحيض بها؟ أفيسقط عنه وقوع الطلاق في الحيض

#### حمقه وعجزه.

والفريق الآخر القائلون بعدم وقوع الطلاق في الحيض، وجهووا الحديث توجيها آخر؛ وهو أنه فعل فعلا يصيره أحمق عاجزا فيسقط عنه حكم الطلاق عجزه أو حمقه (انظر فتح الباري).

وإن كان التوجيه الأول للحديث وهو ما ذهب إليه الجمهور أرجح من حيث السياق إلا أن النص ليس صريحًا لكل من المؤيدين والمعارضين، لاحتمال أن يحمل على هذا أو ذاك.

#### عاشرا: لا يدفع اليقين بالاحتمال:

وهذا تفريع على القاعدة الفقهية الكبرى اليقين لا يرفع (لا يزول) بالشك، ففي رواية ابن أبي ذئب لحديث ابن عمر رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم: وقال ابن أبي ذئب أنه سمع سالما بن عبدالله بن عمر يحدث بذئك. (كما أخرج ذئك ابن وهب في مسنده) وقد أورد بعض العلماء هذه الرواية على ابن حزم فأجابه، بأن قوله: (هي واحدة) لعله ليس من كلام النبي صلى الله عليه وسلم، فألزمه بأن نقض أصله؛ لأن الأصل لا يدفع بالاحتمال (انظر فتح الباري ٣٥٣/٩).

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

#### عزاء واجب

تتقدم أسرة تحرير مجلة التوحيد بخالص العزاء للأستاذ حسين عطا القراط مدير التحرير بالمجلة في وفاة المغفور لها بإذن ربها السيدة والدة زوجته ، ونسأل الله أن يتغمدها بواسع رحمته وأن يلهم أهلها ومحبيها الصبر والسلوان، وإنا الله وإنا إليه راجعون.

#### عزاء واجب

توية الشيخ عبد الكريم عبد المجيد حسن- رحمه الله تعالى- رئيس فرع أنصار السنة بحلوان، وكان رحمه الله من قدامى رجال جمعية أنصار السنة المحمدية، نسأل الله تعالى أن يتغمده بواسع رحمته، وأن يلهم أهله ومحبيه الصبر والسلوان، وإنا لله وإنا إليه راجعون.



فَهَذِهِ مَقَالُةٌ كَتَبْتُهَا صَبِيحَةٌ وَفَاة وَالدَتي - بَرَّدَ الله مَضْجَعَهَا - بَعْدَ أَنْ جَاءَنَيَ الْخَبَرُ يَجُزُ النَّفِيرَ، وَقَدْ هَمْهَمَتِ النَّفْسُ بِالصُّعَدَاء، وَيُهَيِّجُ النَّفْسُ بِالصُّعَدَاء، وَجَرَى مِنَ الْيَفْسُ بِالصُّعَدَاء، وَجَرَى مِنَ الْيَاسُ وَالْقَنُوط، وَجَرَى مِنَ الْيَاسُ وَالْقُنُوط، الصَّدُرُ بِالله مِنَ الْيَاسُ وَالْقُنُوط، وَأَخَدَتُ بِالله مِنَ الْيَاسُ وَالْقُنُوط، وَأَخَدَتُ بِالله مِنَ الْيَاسُ وَالْقُنُوط، وَأَخَدَتُ بِلِجَامِ الْقَلَمِ قَبْلَ أَنْ يَضْطرب وَيُلْحَقَهُ السُقُوطُ، وَاسْتَعْنْتُ بِرَبِي الْبَصِيرِ فَهُوَ نِعْمَ الْوْلَى وَنْعُمَ الْمُولَى وَنَعْمَ الْمُولَى

وَهَيَ مَقَالُهٌ تُنْبِئُ الْبَصِيرَ الْحَاذِقَ وَالْغُفْلَ الرَّيُضَ عَلَى السَّوَاءِ بِقِيمَةِ الْأَمْ وَفَضْلَهَا، وَعَظِيمِ الأَجْرِ وَالْتُثُوبَةِ الْتَرَتَّبَةَ عَلَى الْبِرِّ بِهَا، لاَسِيَّمَا وَنَحْنُ فِيَ زَمَانِ كَسَدْتُ فِيهِ سُوقَ الْبِرِّ، وَخَوَى فِيهِ نَجْمُ الْخَيْرِ، وَبَارَتْ يَضَائِعُ أَهْلَه.

وَقد ذَكَرْتُ فِي هَذَهِ الْقَالَة كَلِمَات مِن غُرَرِ الْعَرَبِيَّة وَمُفْتَاخُ وَعُيْدَ وَعُيْدَ وَعُيْدَ وَعُيْدِ وَعُيْدِ وَعُيْدِ وَعُيْدِ وَعُيْدِ وَعُيْدِ الْعَلْمَ وَآلَتُهُ وَمُفْتَاخُ النَّفَقَّة فِي الدِّينِ وَسَبَبُ إصْلاَح الْعَاشِ وَالْعَادِ (فقه التَّفَقَّة فِي الدِّينِ وَسَبَبُ إصْلاَح الْمُعَاشِ وَالْعَادِ (فقه اللّغة وسر العربية: ص ١٥ لأبي منصور عبد الملك بن محمد بن إسماعيل الثعالبي)- تَفِيضُ مَعَانِيَ وَهُهُومًا، وَتَحُوى نَصَائِحَ وَعُلُومًا.

كُمَا أَنَّ هَيهَا مَنْ وَصْفَ قَدْرِ الأُمُّ وَجَلاَلَة مَنْزِئَتِهَا وَكَرِيمِ شَأْنِهَا مَعَانِ بَاكِيَة، عَبَّرْتُ عَنْهَا بِأَلْفَاظِ وَاهِيَةٍ تَجْعَلْهَا تَذْكَرَةً وَتَعِيَهَا أَذُنْ وَاعِيَةٌ.

وَأَرْجُـو أَنْ لَا تَغِيضَهَا نَفَقَةٌ وَلاَ يُنْقِصُهَا بَذْلٌ وَلاَ عَطَاءٌ؛ فَإِنَّ الْعِلْمَ يَزْكُو بِالإِنْفَاقِ وَالسَّخَاءِ وَيَزِيدُ بِالْإِنْفَاقِ وَالسَّخَاءِ وَيَزِيدُ بِالْجُودِ وَالْعَطَاءِ، بَيْنُمَا الْأَالُ تُنْقَصُهُ النَّفَقَةُ.

وَّالْحُمْدُ لَلَهِ عَلَى مَا عَلَمَ وَأَلْهَمَ، وَالشُّكْرُ لَهُ عَلَى مَا أَوْلَى بِهِ وَأَنْعَمَ، وَالشُّكْرُ لَهُ عَلَى مَا أَوْلَى بِهِ وَأَنْعَمَ، وَأَسْأَلُهُ سُبْحَانَهُ الْزَيدَ مِنْ فَصْلِهِ مَعَ الشُّكْرِ فِي قَرْنِ وَاحد، وَمِنْ اللهِ أَسْتَمِدُ الشِّدَادَ وَمِنْ اللهِ أَسْتَمِدُ الشِّدَادَ وَأَسْتَلْهُمُهُ تَعَالَى التَّوْفِيقُ لِسُلُوكِ سَبِيلِ الرَّشَادِ إِنَّهُ سَمِيعٌ قَرِيبٌ كَرِيمٌ جَوَّادٌ.



إِنَّ مَنْزِلَةَ الْأُمِّ فِي الْإِسْلام رَفِيعَةُ فِي قَدْرِهَا، عَالْيَةُ السِّنَام في فضَّلهَا، عَظْمَ الْإسْلامُ شَأْنُهَا، وَأَعْلَى مَقَامَهَا، وَفَضْلُهَا أَشْهَرُ مِنْ أَنْ يُذْكُرَ، وَأَعْرَفُ مِنْ أَنْ يُنْكُرُ.

وَعَلَى هَذَا تَعَاضَدَتْ الآيَاتُ الْبَيِّنَاتُ وَتَنَاصَرَتْ الأحَادِيثُ الصِّحَاحُ السَّنيَّاتُ؛ فَطُوبِي لَمْ انْتَبَهَ لهَذه الْمُنْزِلَة وَأَخَذ بِرْمَامِهَا وِعَمِلَ عَلَى إِحْيَائِهَا. وَقَدْ جَاءَ لُفْظ « الْأَمِّ « صَرِيحًا فِي كَتَابِ اللَّه تَعَالَى فِي سَبْعَة مَوَاضَعَ وَفِي هَذَا دَلالُهُ عَلَى الأهمية.

الْأُوُّلُ: ﴿ قُلْ فَكُن يُمِّلِكُ مِنَ ٱللَّهِ سَيِّكًا إِنَّ أَرَادَ أَن يُهْلِكَ ٱلْمُسِيحَ ٱبْنَ مَرْكِمَ وَأَمَّكُهُ. وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا » (المائدة-١٧ ). والثاني: «مَا الْمُسيخُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَأُمُّهُ صِدِّيقُهُ كَانَا يَأْكُلاَنِ الطِّعَامُ (٥)» المائدة. والثالث: «وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَنْعِيسَى أَبِّنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِي وَأُتِيَ إِلَنهَيْنِ مِن دُونِ ٱللَّهِ قَالَ سُبْحَلْنَكَ » (المائدة-١١٦).

والرابع: « وَجَعَلْنَا أَتِنَ مَرْيَحُ وَأُمَّهُ عَلَيْةً وَعَاوَيْنَهُمَا إِلَى رَوْوَ ذَاتِ قَرَارِ وَمَعِينِ» (المؤمنون-٥٠).

والخامس:« وَوَصِّينَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ. وَهِنَّا عَلَىٰ وَهُن وَفِصَالُهُۥ فِي عَامَيْنِ أَن ٱشْكُرْ لِي وَلُوْلِدَيْكَ إِلَىٰ النصار ، (لقمان-١٤).

والسادس: «وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بَوْالدِّيِّهِ إِحْسَانًا حَمَلَتُهُ أُمُّهُ كُرْهَا وَوَضَعَتْهُ كُرُهُمَّ وَحَمَلُهُ، وَفَصَنْلُهُ، ثَلَثُونَ شَهِّرًا » (الأحقاف-١٥).

والسابع: « يَوْمَ يَفِرُ ٱلْمَرَّهُ مِنْ أَخِدِ ۞ وَأَيْدِ وَأَبِيهِ » (عبس

مِنْ مَعَانِي لَفُظَةً ، الأُمْ ، فِي الْعَرْبِيَّةُ ؛

الأمَّ بِمَعْنِي أَصْلِ الشيء وَأَصْلَ وُجُوده وَإِصْلاحِه وَتَرْبِيَّتِه، فهي اسم يطابق مسماه ولفظُ يوافق

الأم أصل راسخ وفرع شامخ ومجد باذخ وعنصر نفيس كريم ومعدن في النفاسة صميم.

قال الرَّاعَبُ الأصفهاني: الأُمُّ بِإِزَّاءِ الأَبِ، وَهِيَ الْوَالدَةُ الْقَرِيبَةَ الَّتِي وَلَدَتْهُ، وَالْمَعِيدَةُ الْتَي وَلَدَتْ مَنْ وَلَدَتْهُ.

وَلَهَذَا قَيِلَ لَحُوَّاءَ: هِيَ أَمُّنَا، وَإِنْ كَانَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهَا

وسائط.

وَنُقَالُ لَكُلِّ مَا كَانَ أَصْلاً لُوجُود شَيْء أَوْ تَرْبِيَتُه أَوْ إِصْلاحِهِ أَوْ مَنْدَتُهُ أُمِّ.

قَالَ الْخَلِيلَ: كُلِّ شَيْء ضُمَّ إلَيْه سَائِرُ مَا يَلِيه يُسَمَّى أَمَّا، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِنَّدُ فِي أَيِّ ٱلْكِتَابِ » (الزخرف: ٤) أي: اللوح المحفوظ وذلك لكون العلوم كلها منسوية اليه ومتولّدة منه. وقيل لَكُهُ:أُمُ القرى، وَذَلكُ لَمَا رُويَ: (أَنَّ الدُّنْيَا دُحِيَتْ مِنْ تَحْتِهَا)، وَقَـالَ تَعَالَى: «وَلِنُنِذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلًا " (الأنعام: ٩٢)، وَأَمُّ النَّجُوم: الْجَرَّةُ. قَالَ: بحَيْثُ اهْتَدَتْ أَمُّ النَّجُومِ الشَّوَالِكَ

وَقَيلَ؛ أَمُّ الْأَضْيَافِ وَأَمُّ الْنُسَاكِينَ، كَقَوْلِهِمْ: أَيُو الأَضْيَاف، وَيُقَالُ للرَّئيس؛ أَمُّ الْجَيْش كَقَوْل الشاعر؛

وَأُمُّ عِبَالِ قَدْ شَهِدت نَفُوسِهُمْ.

وقبل لفاتحة الكتاب؛ أمّ الكتاب لكونها مبدأ الكتاب. وقوله تعالى: « فَأُمُّهُ هَاوِيَّةٌ » (القارعة: ٩)، أي: مثواه النار فجعلها أمّا له، قال: وهو نحو « مَأْوَنِكُمُّ ٱلنَّارُّ » (الحديد: ١٥).

وسمّى الله تعالى أزواج النبيّ صلّى الله عليه وسلم أمهات المؤمنين فقال: «وَأَزْوَجُهُ، أَمَهُنُّهُمْ» (الأحزاب: ٦) لما تقدم في الأب. اه. (المفردات: -( 74 - 44).

الأم صبح شامس ونور يبدد ظلام كل ليل دامس، كأن الشمس تجرى في جبينها والغمام من بمينها

الأم بركة من بركات الدنيا إذ تكون الأمور صعابًا فإذا انتهت إليها ذابت الصعاب وذللت الهضاب وحَلّ الْعداتُ مَحلُ الْعَداب.

وَقَدْ يَكُونُ الشِّيْءِ كَأَنَّمَا ضُرِيَتْ عَلَيْهِ الأَقْفَالُ، وَوُضِعَتْ عَلَيْهِ الْأَغْلاَلُ؛ فَهُوَ دُونَ صَاحِبِهِ مُرْتَج، وَأَمَامَ طَالِيهِ مُغْلَقٌ، فَمَا تَقُومُ الأَمُّ لَهُ حَتَّى يُمْسِي وَيُصْبِحَ سَهُلاً وَيُضْحِيَ وَيَبِيتَ ذَلُولاً مَيْسُورًا. كَمَا قَالَ الْقَائِلُ:

يَكُونُ أَجَاجًا دُونَكُمْ فَإِذًا مَا انْتَهَى

البكم تلقى نشركم فيطيب

إِنَّ الْأُمَّ نَعْمَةٌ لاَ يُؤَدِّي شُكْرَهَا إِلاَّ مَنْ أَرَادَ اللَّه بِهِ خَيْرًا وَذَلُلُ لَهُ سُيلُ الْخِيْرَاتِ ذَلْلاً.

الْأُمُّ مَحَاسِنُ جَمَةٌ وَأَيَادِي بَيْضًاءُ وهذه حقيقة

- Calc - Ilmis Itelams elkereci

Sole 1866 1731 a

التوطيا

لا تُنقض وحجة لا تُدحض فكم أعطت وكم جادت؟!

الأُمُّ زَهْرَةٌ عَبِقَةٌ وَرَوْضَةٌ نَضِرَةٌ يَفُوحُ مِنْهَا شَذَا الرَّيَاحِينِ الْفَيَّاحِ.

الأُمُّ حَضَٰنْ حَصَّينٌ وَرُكٰنٌ رَكِينٌ وَأَصُلٌ أَصِيلٌ بَانَ فَضِٰلُهُ وَمَتُنُ حَبْلُهُ.

الأُمُّ دُعَاءٌ مُسْتَجَابٌ وَثَنَاءٌ مُسْتَطَابٌ فَكُمْ فَازَ بِدَعُوْتِهَا فَاثِزٌ، وَحَازَ الْخَيْرَ بِرِضَاهَا حَاثِزٌ، بَيْنَمَا خَسرَ دُعَاءَهَا آخَرُونَ وَرَجَعُوا بَخُفَيْ حُنَيْنُ وَصَفْقَة الْمُفْبُونِ فَكَمْ يَكُونُ الْبَوْنُ وَالْبُعْدُ بَيْنَهُمَا ؟ فَاللهم لا تجرمنا فضلك وجودك يا منان.

الْأُمُّ ثُورٌ سَنَاهُ لاَ يَتَنَاهَى بَلْ يَمْحُو دُجَى اللَّيْلِ إِذَا

إِنَّ الْأُمَّ لَفُظَةٌ نَقِيَّةٌ وَكَلَمَةٌ تَقِيَّةٌ وَمَعَانِ فِي الْبِرِّ وَالْعَطْفِ وَالإِحْسَانِ لاَ مَزِيْدَ عَلَيْهَا، هَمَهُمَا طَالًا مِنَ الْمُرْءِ فِي الْبِرِّ بَاعُهُ وَرَحُبَ فِي النَّفْعِ ذِرَاعُهُ لاَ يَبُلُغُ مَدَاهَا وَلاَ يُوفِيهَا حَقَهَا وَلاَ مَعْنَاهَا هَشْكَرَ اللَّه مَسْعَاهَا وَآتَاهَا سُبُلُهَا وَهُدَاها.

إِنَّهَا كَلِمَةٌ يَتَضَاءَلُ دُونَ مَعْنَاهًا كُلُّ شيء؛ هَهِيَ كَالشَّجْرَة النِّي أَوْرَاقَهَا وَنَيْقُهَا كَقلاَلِ هَجْر حامية عَلَى الشَّوَاء مِنَ الْحُرُ وَالطَّلُ، عَظْيِمَة الظُّلُ، يَأُويُ عَلَى الشَّوَاء مِنَ الْحُرُ وَالطَّلُ، عَظْيِمَة الظُّلُ، يَأُويُ إِلَى ظَلِّهَا مَنْ لَفْحَهُ هَجِيرُ الْحَيَاةِ، أَوْ آذَاهُ لَظَاهًا، وَيُوْمُهُا مَنْ الْقَاصِي وَالدَّانِي فَلاَ تَرُدُ سَائِلَهَا وَلاَ تُحَجُّلُ وَيُومُهُا مَخَائِلَ الْكَرَم، فَانْلَهَا، تَقْرَأُ عَلَى صَفْحَة وَجُههَا مَخَائِلَ الْكَرَم، وَتَلْمَحُ فِي قَسَمَاتِهَا وَيَاتُ الشَّيَم. سَمَاتُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ فِي قَسَمَاتِهَا سَمَاتُ وَالشَّهُ فَي الشَمَاتِهَا مَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ فَي السَمَاتِهَا وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْمَاتِلُ الْجُودِ، وَتَلْمَحُ فِي قَسَمَاتِهَا سَمَاتُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْمَاتِلُ الْجُودِ، وَتَلْمَحُ فِي قَسَمَاتِهَا السَّاسُ وَآيَاتُ الشَّيَم.

الْأُمُّ خَلَقٌ عَظِيمٌ وَأُمَعْنَى جَسيمٌ، جَمَّةُ الْفَوَاصٰلِ
كَثِيرَة الْنَوَاهِلَ، رَاسِخَةُ الْعِزْقِ طَيِّبَةُ الْعَذْقِ، بَلْ
هِيَ شَيء مَغْطاءٌ تَمْنَحُ قَبْلَ السُّوَّالِ وَتُنْيلُ هَوْقَ
مَا تُسْتَثَالُ، تَبْدُلُ مَا يَضِنُ بِهِ النَّاسُ، وَتَسْمَحُ بِمَا
تَشْحُ بِهِ النَّفُوسُ، هَهِيَ فِيْ جُمُلَتِهَا جُودٌ بِغَيْرِ مَنْ،
وَإَحْسَانُ بِلا ضَنْ.

الْأُمُّ قَدْرُّ عَالِ وَشِيء غَالِ، سَنِيَّةُ الْبُنْنَى سَمِيَّةُ الْمُغْنَى، هِيَ لَلدَّنْيَا شَمْسُ ضُحَاهَا وَبَـدْرُ سَنَاهَا وَبَـدْرُ سَنَاهَا وَبَـدْرُ سَنَاهَا وَبَـدُرُ سَنَاهَا

الْأُمُّ مِٰيزَانُ عَدْلِ لاَ يَجِدُ الْنُرُءُ فِي نَفْسِهِ حَرَجًا مَمًّا تَقْضِيهِ وَلاَ فِي صَدْرِهِ ضِيقٌ مِمًّا تُمْضِيهِ.

الأُمُّ شِفَاءُ الْعِلَٰلِ وَزَوَاءُ الْغَلَٰلِ وَبِلَّةَ الصَّدَى وَنَقَاءُ قَطُر النَّدَى.

لَقَدُ قَضَتُ فِي الْحَدُمَةِ وَالرُّعَايَةِ مَا لَمْ يَقْضِهِ غَيْرُهَا فِي حَمْلِ وَوَضْعِ وَرَضَاعِ وَهَطَام وَاطْعَام وَرَضَاعِ وَهَطَام وَاطْعَام وَرَعَايَة وَعَايَة وَعِنَايَة فِيهَا غُنْيَةٌ وَكَفَايَةٌ حَتَّى يَسْتَوِيَ الْوَلَدُ عَلَى الأَشُدُ وَهَذَا بِالأَرْيَبِ عُمْرُ إِنْسَانِ فَهَلَ الْوَلَدُ عَلَى الأَشُدُ وَهَذَا بِالأَرْيَبِ عُمْرُ إِنْسَانِ فَهَلَ يَسْتُوي مَنْ قَضَى فِي شَأْنُ عَدَدَ سِنِينَ وَمَنْ قَضَى فِي شَأْنُ عَدَدَ سِنِينَ وَمَنْ قَضَى فِيهِ يَوْمُ الْ وَبُعْض يَوْمُ الْ حَقًا، إِنَّهَا عَطَاءٌ جَزْل، وَإِخْسَانُ فَضْل لا عَدْل.

الْأُمُّ أَدَبُّ جَمِّمٌ، وَرُوحٌ تَرُّفَعُ الْهَمَّ وَتُزيلُ الْغَمَّ، تُوَدُّبُ
وَتُهَذَّبُ، وَتُعَلَّمُ وَتُنْشَىُ الْجِيلُ وَتُرَبِّي هَاظُفَرُ بِهَا
تَرِيَتْ يَمِينُكَ، هَ إِنَّ مَنْ هَاتَهُ أَدَبُ الأُمُّ وَخُلُقُهَا
الْحَسَنُ هَقَدْ هَاتَهُ خَيْرٌ كَثِيرٌ سَيَنْدَمُ عَلَيْهِ لاَ
مَحَالُةً.

كَمَا قَالَ الْقَائلُ:

وَمَن لَّمْ يُؤَدِّبْهُ أَبُوهُ وَأُمُّهُ

تُؤَدُّبِهُ رَوْعُاتُ الرَّدَى وَزُلاَّرُكُهُ وَقَدُ لاَ يُجْدِي ذَلِكَ لِفَوَاتِ زَمَانِهِ وَذَهَابِ أَوَانِهِ كَمَا قَالَ بَعْضُهُمْ:

يُقَوِّمُ مِنْ مَيْلِ الْغُلاَمِ الْمُؤَدِّبُ

وَلَّا يَنْفَعُ التَّأْدِيبُ وَالرَّأْسُ أَشْيَبُ فَقَدُ الأَمْ

فَقْدُهَا يُعَدُّ خَسَارَةً كَبِيرَةً يُورِثُ حَسْرَةً وَيُجْرِي عَبْرَةً، وَوَفَاتُهَا رُزْءٌ أَصَابَ وَهَمُّ أَنَاخَ بِالْبَابِ، وَبَابٌ إِلَيِ الْجِنَّةِ أُغْلِقَ دُونَ صَاحِبِهِ.

وَكُلُّ مُلِمَّاتِ الزُّمَانِ وَجَدِتْهَا

سوى فَرْقَة الأَحْبَابِ هَيْنَةُ الْخُطْبِ
وَعِنْدَ فَقْدِهَا تَرْتَفِعُ الأَصْوَاتُ بِالْبُكَاءِ وَيَكْثُرُ
الضَّجِيجُ خَتَى إِنَّ الْمُرْءَ لَيُحْيَلُ إِلَيْهُ أَنَّ الدُّنْيَا كُلَهَا
الضَّجِيجُ خَتَى إِنَّ الْمُرْءَ لَيُحْيَلُ إِلَيْهُ أَنَّ الدُّنْيَا كُلُهَا
مِنْ خَوْلِهِ تَبْكِي بُكَاءُ وَاحِدًا، وَلَيْسَ هَذَا بِعَجِيبِ
فَإِنَّ مَنْ لَمْ يَبْكِي عَلَى فَقْدِهَا مَتَى يَبْكِي وَعَلَى مَنْ
فَإِنَّ مَنْ لَمْ يَبْكِ عَلَى فَقْدِهَا مَتَى يَبْكِي وَعَلَى مَنْ
يَبْكِي وَعَلَى مَنْ

إِذَا لَمْ يُغَبِّرُ حَائِظٌ فِي وُقُوعِهِ

فَلَيْسَ لَهُ بَعْدَ الْوُقُوعِ غُيَارُ

هَقُدُ الأُمُّ كَسرَاجِ خَبَا وَثَوْبِ بَلِيَ وَمِصْبَاحٍ انْطَّفَا بَلْ هُوَ حَسْرَةُ الإَبَدِ وَجَمْرَةٌ لاَ تَنْطَفِئُ بِلْ تَتَقِدُ.

فَضُلَ الأَمْ وَفَضُلُ بِرْهَا فِي الشُّنَةِ الْطَهْرَةِ للأُمُّ فَضَائلُ لاَ تُحْصَى وَمَنَاقَبُ لاَ تُسْتَقْصَى، هَهِيَ: بَابٌ إِلَى الْجَنَّةَ بَلْ الْجَنَّةُ عَنْدَر جَلَيْهَا.

وكفى بهذه الفضيلة منقبة بكرًا تدل على نفاسة برالأم وكونه عملاً عظيمًا.

west for

عَنْ أَبِي الدَّرُدَاءِ، أَنَّ رَجُلاً أَتَاهُ فَقَالَ اِنَّ لِيَ امْرَأَةَ وَإِنَّ أَبِي امْرَأَةَ وَإِنَّ أَبَي الْمَرَأَةَ وَإِنَّ أَمَّى الْدُو الْدَّرْدَاء وَإِنَّ أَمُّي اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ يَقُولُ وَلَا اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ يَقُولُ وَلَه الْوَالِدُ أَوْسَطُ أَبْوَابِ الْجَنَّة ، فَإِنَّ شَنْتَ فَأَضِعُ ذَلِكَ الْبَابَ أَوْ احْفَظُهُ ». (رواه الترمذي (١٩٠٠) وابن ماجه (٢٠٨٩) وقال الترمذي : هَذَا حَديثٌ

صحيخ).

وروى ابن حبان في صحيحه من طريق عطاء بن السَّائب، عَنْ أبي عَبْد الرَّحْمَن السُّلَميُّ: أنَّ رَجُلا أَتِّي أَبُا الدُّرْدَاء، فقَالَ: إِنَّ أَبِي لَمْ يُزَلِّ بِي حَتَّى تَزُوِّجْتُ، وَإِنَّهُ الْآنَ يَأْمُرُنِّي بِطَلاَقَهَا، قَالَ: مَا أَنَا بِالَّذِي آمُرُكُ أَنْ تَعُقُّ وَالدَّكَ، وَلاَ أَنَا بِالَّذِي آمُرُكَ أَنْ تُطَلِّقَ امْرَأْتَكَ، غَيْرَ أَنْكَ إِنْ شِئْتَ، حَدَّثْتُكَ مَا سَمِعْتُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّىَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، سَمِعْتُهُ، يَقُولُ: «الْوَالِدُ أَوْسَطُ أَبْوَابِ الْحِنْة، فَحَافِظْ عَلَى ذَلِكَ إِنْ شَنْتَ، أَوْ دَعْ »، قَالَ: فَأَحْسِبُ عَطَاءُ، قَالَ: فَطَلْقَهَا. (صحيح ابن حبان: ٤٢٥). وَعَن طَلْحَة بِن مُعَاوِيَة السّلمِيّ رَضِي اللَّه عَنهُ قَالَ: أتيت النَّبي صلَّى الله عَلَيْه وسلم فقلت يَا رَسُولِ اللَّهِ إِنِّي أَربِدِ الْحِهَادِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ قَالَ: أمكُ حَيَّة، قُلت: نعم قَالُ النَّبِي صُلَّى اللَّه عَلَيْه وَسلم: « الزم رجلها فثم الْجِنَّةَ». (رَوَاهُ الطّبرَاني في الكبير (٨١٦٢) وهو صحيح).

تُوصَلُ وَهِيَ مُشْرِكَةٌ وَتُبَرُّ وَهِيَ عَلَى نَقِيضِ الْلِّهِ الْحَنيفِيَة.

الشرك بالله يقطع الأواصر المتدة النواحي المتشعبة الأطراف والنوادي غير أنه لا يَفْصِمُ العرَى بين المرء ووالديه إذ إنهما أصل وجوده وسر لحوقه بالحياة والله أعلم.

عَنْ أَسْمَاءَ بِنْتَ أَبِي بَكْرِ رَضِيَ اللَّه عَنْهُمَا، قَالَتْ: قَدَمَتْ عَلَيْ أَمْي وَهِيَ مُشْرِكَةً فِي عَهْد رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ، فَاسْتَفْتَيْتُ رَسُولِ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ، قُلْتُ: وَهِيَ رَاعْبَةَ، أَفَاصِلُ أَمْي؟ قَالَ: «نَعَمْ صِلّى أَمْي؟ (رَوَاهُ البُخَارِيّ (٢٦٢٠) وَمُسلم (٢٦٢٠).

وَأَبُو دَاوُد وَلَفظه عَنْ أَسُمَاءَ، قَالَتْ: قَدَمَتْ عَلَيَّ أَوْمُواءَ، قَالَتْ: قَدَمَتْ عَلَيَّ أَمُّي رَاغِمَةٌ مُشْرِكَةٌ، أَمُّي وَهِيَ رَاغِمَةٌ مُشْرِكَةٌ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّه، إِنَّ أَمِّي قَدَمَتُ عَلَيَّ، وَهِيَ رَاغِمَةٌ مُشْرِكَةٌ، أَفَاصِلُهَا؟ قَالَ: «نَعَمْ، فَصِلِي

أُمُّكِ». قال المنذري، راغبة، أي طامعة فيما عِنْدي تَسْأَلْنِي الإِحْسَان إِلَيْهَا، راغمة: أي كارهة للأشْلام.

صَلْتُهَا كُفَّارَةٌ لِلذُّنُوبِ وَبِرُّهَا مَحْوُ لِلْخَطَايَا.

إِنَّ كَفَّارَةَ الذُّنُوبِ مَطْلُبٌ غُظِيمٌ لاَ يَنْطَوِي إِلاَّ عَلَي خَيْرٍ وَلاَ يَدْخُلُ أَهْلُ الْجَنَّةَ الْجَنَّةَ بِغَيْرِهِ بَلَ لاَبُدَ أَنْ يُنَقَّوْا مِنْ ذُنُوبِهِمْ وَيُمِحَصُوا مِنْ خَطَايَاهُمْ.

قَالُ تَعَالُیٰ: إِنَّ ٱلَّذِینَ یَخْشُونَ رَبَّهُمْ بِٱلْغَیْبِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجِّرُّكِيرٌ » (الملك -١٢).

وِيْ حَدِيثُ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، «يَخْلُصُ الْوُمْنُونَ مِنَ النَّارِ، فَيُحْبَسُونَ عَلَى قَنْطَرَة بَيْنَ الْحَنْية وَالثَّارِ، فَيُقَصُّ لَبَعْضِهِمْ مِنْ فَيْقَصُّ لَبَعْضِهِمْ مِنْ بَعْض مَظَالُمُ كَانَتْ بَيْنَهُمْ فِي الدُّنْيَا، حَتَّي إِذَا هُذُبُوا وَنُقُوا أَذِنَ لَهُمْ فِيْ دُخُولِ الْجَنَّة، فَوَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّد بِيَدِه، لأَحَدُهُمْ أَهْدَى بِمِنْزِلِه فِي الْجُنَّة مِنْهُ بَمَنْزِلِه فِي الدُّنْيَا».

عُنْ ابْنَ عَمْرِ رَضَيَ اللّٰهُ عَنْهُمَا قَالَ أَتَى النَّبِي صلى الله عَلَيْهِ وَسلم رجل فَقَالَ إِنْي أَذنبت ذَنْبا عَظيما فَهَل إِنْي أَذنبت ذَنْبا عَظيما فَهَل لي من تَوْبَه فَقَالَ هَل لَك من أم قَالَ لا قَالَ فَعِم قَالَ فَعِرها.

رُوَاهُ التَّرْمِذِي وَاللَّفْظ لَهُ وَابْن حَبَان فِي صَحيحه وَالْحَاكِم إِلاَّ أَنْهُمَا قَالاً هَل لَك والدان بالتَثنية وَقَالَ الْحَاكِم صَحيح على شَرطهما.

وَعِنْ طَيْسَلَةُ بِٰنِ مَيَّاسِ قَالَ: كُنْتُ مَعَ النَّجَدَاتِ، فَأَصَبْتُ دُنُوبًا لاَ أَرَاهَا إلاَّ مِنَ الْكَبَائِرِ، فَذَكَرْتُ ذَلكَ لابْنِ عُمَرَ. قَالَ: مَا هَيَ؟ قَلْتُ: كَذًا وَكَذَا.

قَالَ: لَيْسَتُ هَذه مِنَ الْكَبَائِرِ، هُنَّ تَسْعٌ: الْإِشْرَاكُ عِاللَّهِ، وَقَتْلُ نَسَمَة، وَالْفَرَازُ مِنَ الْزَحْف، وَقَدْفُ الْخُصَنَة، وَأَكْلُ مَالَ الْيَتِيم، وَالْحَادُ فِي الْخُصَنَة، وَأَكْلُ مَالَ الْيَتِيم، وَالْحَادُ فِي الْمُضَوقَ، قَالَ: لِي النُّنُ عُمَرَ: أَتَفْرَقُ النَّالَ وَتُحِبُ الْغُفُوقِ، قَالَ: لِي النُّ عُمَرَ: أَتَفْرَقُ النَّالَ وَتُحِبُ أَنْ تَدُخُلَ الْجَنَّةَ ؟ قُلْتُ: إي، والله لَ قال: أحي والداك؟ قُلْتُ: إي، والله لَ قال: أحي لها الْكَلام، وَأَطْعَمْتَهَا الطَّعَامَ، لَتَدْخُلُنَ الْجَنَّة مَا اجْتَنَبْتَ الكَبَائِر. (الأدب المفرد: (٨) وهو حديث صحيح).

نسأل الله العظيم أن يرحم آباءنا وأمهاتنا، وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

TO CALL

Soles 1260 7731 a. - Itake 770 - Itain Italamis elificises



قواعد وضوابط الاستكلال على مسائل الاعتقاد عند أهل السنة والجماعة

د. عبد الله شاكر

gales 1866, 77\$1 a. - Hate 770 - Hmis Halaus gikejegi

اعداد/

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعد:

فهذه كلمات يسيرات في قواعد وضوابط الاستدلال على مسائل الاعتقاد عند أهل السنة والجماعة، فنقول وبالله تعالى التوفيق: خصائص منهج أهل السنة والجماعة في تقرير مسائل الاعتقاد:

امتاز أهل السنة والجماعة في مسائل الدين - أصوله وفروعه- بخصائص جعلتها أكثر موافقة للحق واصابة له.

الخاصية الأولى: وحدة المصدر:

فوحدة المصدر من أميز مناهج أهل السنة والجماعة وخصائصهم، وهي: أن السلف الصالح (رضوان الله عليهم) كانوا لا يتلقون أمور دينهم إلا عن مشكاة النبوة، فلا يعتمدون على العقل أو الذوق أو الكشف، بل هذه الأمور إن صحت ووافقت الصحيح كانت معضدة لحجة السمع -ونعني بحجة السمع الكتاب والسنة- فكيف إذا عارضت هذه الأمور دلائل الكتاب والسنة، وكانت أكثرها جهالات وخيالات فاسدة.

قال الإمام الحافظ ابن عبد البر- رحمه الله تعالى-: ليس في الاعتقاد كله في صفات الله وأسمائه إلا ما جاء منصوصًا في كتابه الله، أو صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أو أجمعت عليه الأمة، وما جاء من أخبار الآحاد في ذلك كله أو نحوه يسلم له، ولا يناظر فيه. يعنى: يتلقى كل ما جاء عن النبي صلى الله عليه وسلم بالقبول والتسليم.

الخاصية الثانية : المنهج توقيفي:

هو منهج يقوم على التسليم المطلق لنصوص الكتاب والسنة، لا يردون منها شيئا، ولا يعارضونها بشيء، لا بعقل، ولا ذوق، ولا منام، ولا غير ذلك، بل يقفون حيث تقف بهم النصوص، ولا يتجاوزونها إلى إعمال رأى أو قياس أو عقل أو ذوق؛ لأن هذا هو معنى أن منهج أهل السنة منهج توقيفي. لاذا؟ لأن هذا المنهج التوقيفي يعنى أنه موقوف على الوحى الرياني، وقد التزم أهل السنة والجماعة بهذا المنهج، واستندوا على ذلك بقول الله- تعارك

وتعالى-: «يَّتَأَبُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَتُواْ لَا نُقَلِّمُواْ بَيْنَ بِكِي اللَّهِ وَرَسُولِكِّـُ وَأَشُواْ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ سِيِّعُ عَلِيٍّ » (الحجرات: ١)

الخاصية الثالثة: أنهم كانوا يتجنبون الجدل والخصومات في الدين:

وبناء على ذلك كان لهم موقف واضح وصريح في مسائل الاعتقاد، من الجدل والخصومات، حتى عدوا الكلام والتمحل فيها من البدع، التي شددوا النكير على مقترفيها، وقال مالك بن أنس رضي الله عنه؛ الكلام في الدين أكرهه، ولم يزل أهل بلدنا يكرهونه وينهون عنه، وذلك كالكلام في بلدنا يكرهونه وينهون عنه، وذلك كالكلام في رأي جهم الذي قد حمل لواء إنكار صفات الله عز وجل وكذلك الكلام في القدر وكل ما أشبه ذلك، ولا أحب الكلام إلا فيما تحته عمل، فأما الكلام في دين الله وفي الله عز وجل فالسكوت أحب إلي؛ لأني رأيت أهل بلدنا ينهون عن الكلام في دين الله إلا فيما تحته عمل.

الخاصية الرابعة: الاتفاق في مسائل العقيدة: لقد كان من ثمرة صحة المنهج وصدق قضاياه: أن يتفق أهل السنة على مسائل الاعتقاد مع اختلاف أعصارهم، وتباعد أمصارهم.

يقول الإمام الأصبهاني رحمه الله: ومما يدل على أن أهل الحديث هم أهل الحق، أنك لو طالعت جميع كتبهم المصنفة من أولهم إلى آخرهم، قديمهم وحديثهم، مع اختلاف بُلدانهم وزمانهم، وتباعد ما بينهم في الديار، وسكون كل واحد منهم قطرًا من الأقطار، وجدتهم في بيان الاعتقاد على وتيرة واحدة ونمط واحد، يجرون على طريقة لا يحيدون عنها، ولا يميلون فيها، قولهم في ذلك واحد، ونقلهم واحد، لا ترى فيهم اختلافا ولا تفرقًا في شيء ما وإن قل، بل لو قحمت جميع ما جرى على السنتهم، ونقلوه عن سلفهم، وجدته كأنه جاء عن قلب واحد، وجرى على للمن واحد، وجرى على السنتهم، ونقلوه عن على لسان واحد، وهل على الحق دليل أبين من

#### القاعدة الأولى من قواعد الاستدلال عند أهل السنة والجماعة: الإيمان بجميع نصوص الكتاب والسنة (أ) فقه القاعدة:

إن أهل الإسلام جميعًا آمنوا أن الله تعالى ربهم ومليكهم، وأنه حكيم عليم، قدير رحمن رحيم، أرسل الرسل لهدايتهم، وأنزل معهم الكتاب

والميزان؛ فما أخبر به الرسول صلى الله عليه وسلم عن الله فالله أخبر به، وهو سبحانه إنما يخبر بعلمه، ويمتنع أن يخبر بنقيض علمه، وما أمر به الرسول صلى الله عليه وسلم فهو من حكم الله، والله أمر به، وهو العليم الحكيم. قال رب العالمين (تبارك تعالى): « لَكِنَ اللهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنْزَلُ إِللهُ عَلَيْهُ وَالْمَلْتِكَةُ يَتْهَدُونَ وَكُفَى بِاللهِ لَهِ الله المحكيم.

وهذا يقتضي أن ما بلغه الرسول صلى الله عليه وسلم حق من عند الله يوافق علم الله ومراده؛ فالواجب على كل أحد أن يقابل ما أخبر به الرسول صلى الله عليه وسلم عن ربه بالتصديق الجازم والتسليم المؤكد، وأن يقابل ما أمر به أو نهى عنه بالطاعة والانقياد؛ فمن قبل عن الرسول صلى الله عليه وسلم ما أخبر به، فعن الله قبل، ومن أطاع الرسول صلى الله عليه وسلم فقد أطاع الرسول صلى الله عليه وسلم فقد أطاع الله.

والإيمان بنصوص الكتاب والسنة على ضربين: أحدهما: إيمان مجمل: وهذا من فروض الأعيان؛ يعني: أنه يجب على كل أحد ممن أسلم وجهه لله تعالى، ورضي بالإسلام دينًا، وبالرسول (صلى الله عليه وسلم- نبيًا ورسولاً، الإيمان بنصوص الكتاب والسنة، ساواء أظهرت له معانيها، ووضحت مدلولاتها أم لا، فهذا حظ العامة، ومن لا يفهم العربية ومن في معناهما ممن اشتبه عليه معنى آية أو حديث.

ثانيهما؛ الإيمان المفصل؛ وهذا من الفروض الكفائية وهو خاص بكل من قام عنده الدليل، وبان له المدلول، وظهر معناه فإذا حصل ذلك عنده صار الإيمان في حقه فرضًا متعينًا، وإلا فالأصل فيه أنه كفائي.

قال شارح (الطحاوية)؛ ولا ريب أن معرفة ما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم على التفصيل فرض على الكفاية؛ لكن من قدر عليه وجب عليه تحصيله، طلبًا لحماية الدين، وكفاية المسلمين بتعليمهم وتفهيمهم إياه، وهو بحر تتفاوت فيه همم الطالبين، وتتطاول عنده أعناق الراغبين، وبقدر المعرفة به تكمل المعرفة بالله وبدينه، قال الله تبارك تعالى: «يَرْفِع اللهُ اللّهِ عَامَوُ إِمِيكُمْ وَاللّهِ أَرْفُوا اللّهِ دَرَكُمْ المجادلة؛ ١١).

٤٧

(ب) أدلة هذه القاعدة: المن الما الما الكريم الما الما الكريم الكريم الما الكريم الكري

أ- قال تعالى: « فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَقَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شُجَرَ يَنْهُمْ ثُمَّ لا يَجِيدُواْ فِي أَنفُيهِمْ مُرَّعًا مِّمَا لَقَسِم من فَضَيْتَ وَيُمُلِمُوا مَسْلِيمًا » (النساء: ٦٥)، فهذا قسم من الله تعالى بذاته الكريمة، مما يدل على عظم الأمر وهي تدل على النفي وتظهر قوة هذا القسم، ثم ايضًا أنها كررت بعد القسم؛ زيادة في التأكيد على النفي: «فلا وَرَبُّكَ لا يُوْمنُونَ» ثم قال بعد ذلك: مَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ، فنفى الله تعالى الإيمان عن كل أحد، وعلق حصوله ووقوعه على التحاكم للرسول صلى الله عليه وسلم وذلك على الأدلة. في الأمور الإخبارية والإنشائية وغير ذلك من الأدلة.

#### ثانيًا: السنة النبوية المطهرة:

أ- ما رواه الإمام أحمد في «مسنده» عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده، أنه قال: «لقد جلست أنا وأخي مجلسًا، ما أحب أن لي به حمر النعم، أقبلت أنا وأخي، وإذا مشيخة من صحابة رسول الله أعليه وسلم جلوس عند باب من أبوابه، فكرهنا أن نفرق بينهم، فجلسنا إذ ذكروا آية من القرآن، فتماروا فيها، حتى ارتفعت أصواتهم، فخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم مغضبًا، قد احمر وجهه، يرميهم بالتراب، ويقول؛ مهلاً يا قوم، بهذا أهلكت الأمم من قبلكم، باختلافهم على أنبيائهم، وضربهم الكتب بعضها ببعض، إن القرآن لم ينزل عرفتم منه فاعملوا به، وما جهلتم منه فردوه إلى عرفتم منه فاعملوا به، وما جهلتم منه فردوه إلى عالم ورسوله صلى الله عليه وسلم.

ب- ما ذكره الإمام الترمذي- رحمه الله تعالى- يقط سننه عن أبي رافع وغيره، يرفعه إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وفيه يقول: «لا ألفين أحدكم متكنًا على أريكته، يأتيه الأمر مما أمرت به، أو نهيت عنه؛ فيقول: لا أدري ما وجدنا في كتاب الله اتبعناه، ففي هذا الحديث الإنكار الشديد على من آمن وصدق بالكتاب دون السنة، إذ هو تفريق بين الله ورسله، وإيمان ببعض وكفر ببعض، وعقد الإيمان يقتضي التصديق بجميع ما بلغه وأخبر

به الرسول صلى الله عليه وسلم من آيات الله والحكمة.

#### (ج) فوائد الالتزام بهذه القاعدة؛

الفائدة الأولى: تحقيق معنى الإيمان بالله ورسوله صلى الله عليه وسلم ؛ لأن متابعة الرسول صلى الله عليه وسلم ؛ لأن متابعة الرسول صلى الله عليه وسلم فيما يخبر ويأمر به شرط في تحصيل الإيمان، قال تعالى: « فَلا وَرَبِكَ لا يُؤْمِثُونَ حَقَّ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ يَنْتَهُمْ ثُمُّ لا يَعِدُوا فِي الفُسِهِمْ عُمَّ اللهُ يَعِدُوا فِي الفُسِهِمْ عُمَّا اللهُ اللهُ

الفائدة الثانية: مجانبة مسالك الأمم الضالة، الذين ردوا على الرسل ما أخبروا به، واعترضوا عليهم بالاعتراضات الباطلة، كما قالت اليهود لموسى (عليه الصلاة والسلام): «لَن نُوْمِنَ لَكَ حَقَّ لَوَسى (عليه الصلاة والسلام): «لَن نُوْمِنَ لَكَ حَقَّ بَرِّي الله جَهْرَةً» (البقرة: ٥٥)، فكل من أوقف الإيمان بالنصوص على شيء خارج منها كان فيه شبه من اليهود، وكذا ممن قال: «لَن نُوْمِنَ حَقِّ نُوْقَى مِثْلَ مَا أُولَى رُسُلُ أَلَّهِ» (الأنعام: ١٢٤).

الفائدة الثالثة: بطلان كون العقل وحده يستقل في تحصيل المعرفة الدينية، أو كونه شرطًا في تحصيلها، بحيث لا نؤمن بالنص حتى يوافقه العقل فيما دل عليه، ويقال هذا أيضًا في الكشف والذوق، فالعقل ليس شرطًا في أن يفهم ما جاء عن الله- تبارك وتعالى- ويدرك حقيقته، بل عليه أن يسلم، وأن يكل علمه إن اختلط عليه فهم شيء من ذلك إلى عالمه.

الفائدة الرابعة: من جعل الأيمان بالنصوص موقوفًا على موافقة العقل أو الذوق، لا فرق عنده بين وجود الرسول صلى الله عليه وسلم ووجود أخباره، وبين عدم وجوده وعدم وجود أخباره، وكان ما يذكر من القرآن والحديث والأجماع في هذا الباب عديم الأشر عنده، (والعياذ بالله تعالى) ومعنى ذلك: أن من لم يسلم للنصوص، ويوافق لها، ويشترط أن يقبل عقله هذا النص أو يجده في قلبه أو يميل إليه بذوقه أو غير ذلك، إذن هذا لم يسلم في الحقيقة للنبي صلى الله عليه وسلم ولا فرق عنده بين إرسال الرسول صلى الله عليه وسلم من عدمه؛ لأن إرسال الرسول صلى الله عليه وسلم عنده لم يستفد من ورائه شيئًا.

وللحديث بقية إن شاء الله والحمد لله رب العالمين.

# الخوارجُ شُرًّالخليقة

## ما الذي فعله معهم أمير المؤمنين عليٌّ قبل قتالهم؟

الحلقة الثالثة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعدُ:

فقد وصلنا في الحلقة الماضية إلى الصفة الثامنة عشرة من صفات الخوارج وهي اختلاف العلماء في ثبوتها بهم وهي الكفر، وذكرنا قول الخطابي بإجماع علماء المسلمين على أن الخوارج مع ضلالتهم فرقة من فرق المسلمين.

ولضيق المساحة المتاحة للمقال لم نذكر قول ابن حجرية فتح الباري وهو يشرح حديث الرسول صلى الله عليه وسلم في وصف الخوارج حيث يقول:

جمال عبد الرحمن

اعداد/

وَفِي الحديث أَنَّ مِنَ الْسُلِمِينَ مَنْ يَخْرُجُ مِنَ الدِّينِ مِنْ غَير أَنْ يَقْصِد الْخُـرُوجِ مِنْهُ، وَمِنْ غَيْرِ أَنْ يَخْتَارَ دِينَا عَلَى دَين الإسلام، وَأَنَّ الْخُوارِجَ شُرُّ الْفَرَقَ اللَّبْتَدعَة مِنَ الأُمِّة المُحمَّديَّة وَمِنَ الْيَهُود وَالنَّصَارَى. قُلَتُ؛ وَالأَخْسِيرُ مَبْنِي عَلَى الْقَوْلِ بتكفيرهم مُطْلَقا.

ُ وَفِيهُ مَنْقَبَةٌ عَظِيمَةٌ لِعُمَرَ لشدَّته فِي الدِّينِ.

وَفيَهُ أَنْهُ لا يُكْتَفَى فِي الْتَغْدِيلِ بِظَاهِرِ الْحَالِ وَلَوْ بَلَغَ الْتَغْدِيلِ بِظَاهِرِ الْحَالِ وَلَوْ بَلَغَ الْمُشْهُودُ بِتَغْدِيلِهِ الْغَايَة فِي الْعَبَادَة وَالْتَقَشُّفَ وَالْوَرَعِ حَتَى يُخْتَبَرَ بَاطِنُ حَالَهِ. قلت: يعني مهما بلغ مظهر الرجل وكلامه وعباداته وشعاراته فلا يكفي دنك لتعديله والقول بهدايته دنك لتعديله والقول بهدايته

فَهَوْلاءِ خَمْسَةَ وَعَشْبِرُونَ نَفْسًا مِنَ الصَّحَابَةَ وَالطُّرُقَ إِلَى كَثْرِتَهِمْ مُتَعَدِّدُةَ كَعَلَيْ وَأَبِي الَّى كَثْرِتَهِمْ مُتَعَدِّدُةَ كَعَلَيْ وَأَبِي سَعِيد وَعَبْد اللَّه بْنِ عُمَر وَأَبِي بَكْرةَ وَأَبِي بَرْزَةَ وَأَبِي ذَرْ فَيُفْيِدُ مَجْمُوعُ خَبَرِهِمَ الْقَطْعَ بِصِحَةِ ذَلِكَ عَنْ رَسُولِ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم. فتح الباري لابن حجر (۲۰۲/۱۲).

#### ما النذي فعله معهم أمير المؤمنين عليٌ قبل قتالهم؟

قال ابن عباس: إنه لما اعتَزَلَت الخوارجُ؛ (قوله: اعتزلوا"، قال السندي: أي: اعتزلوا عن جماعة المسلمين الذين كانوا مع علي، وكانوا أولاً معهم، وقالوا: لو كان علي أمير المؤمنين، كيف محا اسمه ذلك من كتاب الصلح الذي جرى

إلى الطريقة الشرعية حتى يُعرض حاله ومقاله على منهج السلف ويوافقه وإلا فلا.

#### نفوسهم ليست محترمة في الشرع:

أَخْرَجَ الطَّبَرَانِيُّ فِي الأَوْسَطَ بِسَنَد جَيِّد مِنْ طَرِيقِ الْفَرَزْدَقَ الْشَرَدْدَقَ الْشَرَدْدَقَ الْشَاعِرِ أَنَّـهُ سَمِعَ أَبَا هُرَيْرَةَ وَأَبَا سَعِيد وَسَأَلَهُمَا فَقَالَ: إنِي رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الْمَشْرِقَ وَإِنَّ قَوْمًا يَخْرُجُونَ عَلَيْنَا لِيَقْتُلُونَ مَنْ يَخْرُجُونَ عَلَيْنَا لِيَقْتُلُونَ مَنْ قَالَ لا إله إلا الله ويُومَنُونَ مَنْ سواهُمْ فَقَالاً لي سَمِعْنَا النَّبِيَ سَلَى الله عليه وسلم يَقُولُ فَيَ: السَعْدَة 19:

" مَنْ قَتَلَهُمْ قَلَهُ أَجُرُ شَهِيد وَمَنْ قَتَلُوهُ قَلَهُ أَجُرُ شَهِيد". ومع ذلك لم يهدر الشرع دمهم حتى يحملوا السيف.

Lane Win Lough ! Link! - As

126 VT31 6

بينه وبين معاوية).

لما اعتزلت الخوارجُ دخلوا دارا وهم ستة آلاف، وأجمعوا أن يخرجوا على على بن أبي طالب رضى الله عنه وأصحاب النبى صلى الله عليه وسلم معه. قال: وكان لا يزال يجيء إنسان فيقول: يا أمير المؤمنين، إن القوم خارجون عليك- يعنى عليًا- فيقول: دَعُوهُم، فإني لا أقاتلهم حتى يقاتلوني، وسوف يفعلون. قال ابن عباس: فلما كان ذات يوم، أتيته قبل صلاة الظهر فقلت له: يا أمير المؤمنين، أبردنا بصلاة، (أي انتظر قليلا عن إقامة الصلاة) لعلى أدخل على هولاء القوم (الخوارج) فأكلمهم.

#### الصفة ٢٠ (دمويون معتدون لا يؤمن جانبهم)

فقال على: إنى أخافهم عليك. فقلت: كلا، وكنت رجلا حسن الخلق لا أوذي أحداً، فأذن لي، فلبست حُلة من أحسن ما يكون من اليمن، وترجلت، ودخلتُ عليهم نصف النهار، فدخلت على قوم.

#### الصفة ٢١ (شدة عبادتهم)

لم أرقوما قط أشيد منهم اجتهادا، جياههم قرحت من السجود، وأيديهم كأنها ثَفنُ الإبل (أي: ركبها الغليظة)، وعليهم قُمُضُ مُرَحضَة (أي: مغسولة)، مشمرين مسهمة وجوههم (أي: متغيرة ألوانها) من السهر، فسلمت عليهم، فقالوا: مرحيا يا ابن عياس، ما جاء بك؟ قال: قلت: أتيتكم من عند المهاجرين والأنصار ومن

عند صهر رسول الله صلى الله عليه وسلم على، وعليهم نزل القرآن، وهم أعلم بتأويله.

#### الصفة ٢١: (تشددهم وضيق صدورهم من خصومهم)

فقالت طائفة منهم: لا تخاصموا قريشا فإن الله قال: (بَلْ هُرْ قُومٌ خَصِمُونَ ) (الرخرف: .(01

فقال اثنان أو ثلاثة: لنكلمنه. فقلت لهم؛ ترى ما نقمتم على صهر رسول الله صلى الله عليه وسلم، والمهاجرين والأنصار، وعليهم نزل القرآن، وليس فيكم منهم أحد، وهم أعلم بتأويله منكم؟ قالوا: ثلاثاً. قلت: ماذا؟ قالوا: أما إحداهن: فإنه حُكم الرجال في أمر الله عز وجل، وقد قال الله عز وجل: (إن ٱلْمُكُمُ إِلَّا يِّهِ) (الأنعام: ٥٧، ويوسف: ٤٠ و٢٧)، فما شأن الرجال والحكم بعد قول الله عز وجل؟ فقلت: هذه واحدة، وماذا؟ قالوا: وأما الثانية: فإنه قاتل ولم يَسْب ولم يَغنَم، (يعني: قاتل معاوية وأصحابه ولم يأخذ منهم الغنائم والسبايا الأسرى) فلنن كانوا (أصحاب معاوية) مؤمنين ما حُل لنا قتالهم وسياهم. قلت: وماذا الثالثة؟ قالوا: إنه مُحَا نفسه من أمير المؤمنين، إن لم يكن أمير المؤمنين، فإنه الأمير الكافرين.

قلت: هل عندكم غير هذا؟ قالوا: كفانا هذا، فقلت لهم: أَرَائِتُ مُ إِنْ قَرَاتُ عَلَيْكُمْ مِنْ كتاب الله جل ثناؤه وَمنْ سُنَة نبيه صلى الله عليه وسلم ما لاَ تَنكرون ومَا يُرِدُّ بِهِ قُوْلُكُمْ

أتَرْضُونَ؟ قَالُوا: نَعُم، قلت لهم: أما قولكم: حُكم الرجال في أمر الله عز وجل، أنا أقرأ علىكم في كتاب الله عز وجل ما ينقض قولكم، أفترجعون؟ قالوا: نعم. قلت: فإن الله عز وجل قد صَبّر من حكمه إلى الرجال في ربع درهم ثمن أرنب، وتلا هذه الآمة؛ ( يَكَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَقَنُلُواْ ٱلصَّيْدَ وَأَنَّمُ حُرُمٌ وَمَن قَنْلَهُ مِنكُم مُتَعَمِّدًا فَجَزَآءٌ مِثْلُ مَا قَلْلُ مِنَ ٱلنَّعَمِ يَعَكُمُ بِهِ عَرْوا عَدُّلِ مِنكُمْ) إلى آخر الآية. (المائدة: ٩٥)، وفي المرأة وزوجها، قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَنْهِمَا فَأَبْعَثُوا حَكُمًا مِنْ أَهْلِهِ، وَحَكُمًا مِنْ أَهْلِهَا إِن تُرِيدًا إِصْلَنْحًا يُولِقِي أَلِلَّهُ بِيَنْهُمَا إِنَّ اللَّهُ بِيَنَّهُمَا إِنَّ اللَّهُ مِنْهُما أَلَّهُ كَانَ عَلِيمًا خَيرًا) إلى آخر الأية (النساء،٣٥)، فنشدتكم بِاللَّهِ، هِل تعلمون حُكمَ الرحال في إصلاح ذات بينهم، وحقن دمائهم، أفضل، أم حكمهم في أرنب وبُضع امرأة؟ فأيهما ترون أفضل؟ قالوا: بل هذه.

قال: خرجتُ من هذه؟ قالوا:

قلت: وأما قولكم: قاتل ولم يسب ولم يغنم، فتسبون أمكم عائشة؟ فوالله لئن قلتم؛ ليست بأمنا، لقد خرجتم من الإسلام، ووالله لئن قلتم: نسبها نستحل منها ما نستحل من غيرها، لقد خرجتم من الإسلام، فأنتم بين الضلالتين، إن الله عز وجل قال: (ٱلنَّيُّ أَوْلَى بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ وأزونجاء أمهانهم) (الأحرزاب: ٢)، فإن قلتم: ليست بأمنا، لقد خرجتم من الإسلام، أخرجت من هذه؟ قالوا: نعم.

وأما قولكم: محا نفسه من

أمير المؤمنين، فأنا آتيكم بمن

ترضون: يوم الحديبية، كاتب

النبى صلى الله عليه وسلم

المشركين؛ أبا سفيان بن حرب

وسهيل بن عمرو، فقال: "يا

على، اكتب: هذا ما اصطلح

عليه محمد رسول الله"، فقال

المشركون: والله لو نعلم أنك

رسول الله ما قاتلناك. فقال

رسيول الله صلى الله عليه

وسلم: "اللهم إنك تعلم أنى

رسولك، امْحُ يا على، اكتب: هذا

ما كاتب عليه محمد بن عبد

الله"، قال ابن عباس: فوالله

لرسول الله صلى الله عليه

وسلم خير من على، فقد محا

نفسه. قال: فرجع منهم ألفان،

وخرج سائرهم فقتلوا. انتهى.

وأخرجها عبد الرزاق

(۱۸۹۷۸)، ویعقوب بن سفیان

إن الله تعالى بعث نبينا

محمدًا صلى الله عليه وسلم

بالحق بشيرًا ونذيرًا، ليخرج

الناس بإذن ربهم من الظلمات

إلى النور، ويهديهم إلى صراطه

المستقيم، ويدلهم على الخير

ويحذرهم من الشر، وقد أخبر

هو صلى الله عليه وسلم بما

يوضح ذلك فقال فيما رواه عنه

صاحبه عبد الله بن عمرو

رضى الله عنهما:" إنه لم يكن نَبِيُّ قَبْلِي إِلاَّ كَانَ حَقًّا عَلَيْهِ أَنْ

يَدُلُ أُمَّتُهُ عَلَى خَيْرِ مَا يَعْلَمُهُ

لَهُمْ، وَيُنْذَرَهُمْ شَرَّ مَا يَعْلَمُهُ

لَهُمْ، وَإِنَّ أُمَّتَكُمْ هَـدْه جُعلَ

عَافِيتُهَا فِي أُولِهَا، وَسَيُصِيبُ

آخرَهَا بِلاءٌ، وَأَمُورٌ تَنْكُرُونِهَا ".

صحيح مسلم (ح١٨٤٤).

في "المعرفة والتاريخ "١/٥٢١.

أخبر عنها المصطفى صلى الله عليه وسلم حادثة الخوارج وأصلهم، وأوصافهم وخطرهم. ولنستمع إلى هذا الإندار من

سيد الأبرار صلى الله عليه وسلم

"عَنْ مُعَاوِيَة بُنِ أَبِي سُفْيَانَ رضى الله عنه، أنَّهُ قيامَ فينا فقال: ألا إنّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم قامَ فينا فقال:" ألا إِنَّ مَنْ قَبْلِكُمْ مِنْ أَهُلِ الْكُتَّابِ افترقوا على ثنتين وسبعين ملة، وَإِنْ هَذِهِ الْمُلَّةُ سَتَفْتَرِقَ عَلَى ثلاث وسَبْعِينَ، ثنْتَانِ وَسَبْعُونَ في النار، وواحدة في الجنة، وَهِيَ الْجُمَاعَةُ". (سنن أبي داود (ح٤٥٩٧) وصححه الألباني). قال الخطابي في "معالم السنن ٤/٥٥١ في الحديث دلالة على أن هذه الفرق كلها غير خارجة من الدين، إذ قد جعلهم النبي صلى الله عليه وسلم كلهم من أمته. وفيه أن المتأوّل لا يخرج من الملة وإن

ويشبه هذا الحديث حديث عرباض بن سارية رضي الله عنه قال: صلى لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم الْفُجْرَ، ثمَّ أقبَل عَلَيْنا، فوعظنا مُؤعظة بَليغة، ذرفت لها الأعُينُ، وَوَجِلْتُ

أخطأ في تأوُّله. مسند أحمد

منْهَا الْقُلُوبُ، قُلْنَا أَوْ قَالُوا: يَا رَسُولَ الله، كَأْنُ هَذه مَوْعظة مُودُع، فَأُوْصِنَا قَالَ: "أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى الله والسَّمْع والطَّاعَة وَإِنْ كَانَ عَبْدُا حَبَشَيًّا، فَإِنَّهُ مَنْ يعش منكم يرى بعدى اختلافا كَثيرًا، فَعَلَيْكُمْ بِسُنْتِي وَسُنْة الخلفاء الرَّاشدينَ اللهُديِّينَ، وَعَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاحِدُ، وَإِيَّاكُمْ وَمحْدَثَاتَ الْأَمُورِ، فَإِنَّ كُلُ مُحْدَثُة بِدُعَةً، وَإِنَّ كُلُّ بِدْعَة ضَلالَة ".مسند أحمد (ح٤٤٢) (صحيح).

#### متى بدأ هذا الافتراق؟

مما تقدم يُرى أن (رأسي الخوارج) على قول بدر الدين العيني، ونواة وبنزرة وأصل الاختلاف حتى على رسول الله ظهر في صورة هذا الرجل ذي الخويصرة التميمي الذي قال للنبي صلى الله عليه وسلم: اتق الله يا محمد، اعدل فإنك لم تعدل. وقال أكثر من هذا، مما جعل النبي صلى الله عليه وسلم يقول: فمن يُطع الله إِنْ عَصَيْتُهُ، أَيَامُنْنِي عَلَى أَهُل الأرْض ولا تأمنوني؟»، ويقول: «وَمَنْ يَعْدِلُ إِذَا لَمْ أَعْدِلُ»، ويقول: «وَيْلَكُ، أُولُسْتُ أَحَقَ أَهْلِ الأَرْضِ أَنْ يَتَّقِيَ اللَّهِ ١٤٤

قال البريهاري: واعلم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ستفترق أمتى على ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدة، وهي الجماعة، قيل: يا رسول الله من هم؟ قال: ما أنا عليه اليوم وأصحابي».

وهكذا كان الدين إلى خلافة عمر وهكذا كان في زمن عثمان،

Gales 1866 YY31 a - Italia - السنة الخامسة والأربعون

Upload by: altawhedmag.com

.(140/12)

فلما قتل عثمان جاء الاختلاف والبدء، وصيار الناس أحزابًا وصياروا فرقا، فمن الناس من ثبت على الحق عند أول التغيير، وقال به ودعا الناس إليه، فكان الأمر مستقيمًا حتى كانت الطبقة الرابعة في خلافة بني فلان انقلب الزمان وتغير الناس جـدا، وفشت البدع، وكثرت الدعاة إلى غير سبيل الحق والجماعة، ووقعت المحن في شيء لم يتكلم به رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولا أصحابه، ودعوا إلى الفرقة شرح السنة

#### طريق تعقيق النجاة لأهل السنة والجماعة في العاقبة

للبريهاري (ص: ٩١).

وقال : اعلم أن الذي تحقق لهُم هُذه الصّفة أمور منها قوله تَعَالَى ﴿ قُلِّ إِنْ كُنْتُم تَحْمُونَ اللَّهُ فاتبعوني يحسكم الله ويغفر لكم ذنوبكم وَاللَّه غَفُور رَحيم، والمحبة من الله تعالى في مُتابعة الرَّسُول سَبَبِ محبَّة الربِ للعَبِد فكل من كان متابعته للرسول صلى الله عَلَيْه وسلم أبلغ وأتم كانت المحدّة لله من الله أكمل وَأَتِم وَلَيْسَ فِي فَرِقَ الْأَمَةَ أَكْثَر متابعة لأخبار الرسول صلى الله عليه وسلم وأكثر تبعا لسنته من هَـوُلاء وَلهَذا سموا أَصْحَاب الحديث وسموا بأهل السنة والحماعة.

وَمِنْهَا أَنِ النَّبِي صِلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وسلم لما سُئل عَن الفرقة الناجية قال: مَا أَنَا عَلَيْهِ وأصحابِي وَهَذه الضفة تقررت الأهل الشنة لأنهم ينقلون الأخبار والآثار عَن الرَّسُول صلى الله عَليه

وسلم والصحابة رضى الله عنهم ولا يدخل في تلك الحملة من يطعن في الصَّحَابَة من الْحَوَارج وَالرُّوافض وَلا مِن الْقَدَريَّة.

إن شهَادَة اثنين من أهل صفين غير مُقبُولة على باقة بقل ومن ردهم وطعن فيهم لا يكون متابعًا لهُم وَلا ملابسا بسيرتهم ومنها مَا جَاءَ فِي رُوَايِهُ أَخْرَى أَنَّهُ صلى الله عَليْه وسلم سُئل عَن الفرقة الناجية فقال الحماعة وَهَـدْه صفة مختصة بنا لأن جَميع الخاص والعام من أهل الفرق المختلفة يسمونهم أهل السنة والحماعة وكيف يتناول هذا الأسم الخوارج وهم لا يرون الجماعة والروافض وهم لا يرون الجماعة والمعتزلة وهم لا يرون صحَة الإجماع وكيف تليق بهم هَذه الصَّفَّة الْتَي ذكرهَا الرَّسُول صلى الله عليه وسلم.

ومنها أنهم يستعملون فالأدلة الشرعية كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم وإجماء الأمة والقياس ويجمعون بين جميعها في فروع الشريعة ويحتجون بجميعها وما من فريق من فرق مخالفيهم إلا وهم يردون شيئًا من هذه الأدلة فيان أنهم أهل النجاة باستعمالهم جميع أصول الشريعة دون تعطيل شيء منها.

ومنها أن أهل السنة مجتمعون فيمًا بينهم لا يكفر بعضهم يغضا وليسى بينهم خلاف يوجب التبرىء والتفكير فهم إذا أهل الجماعة القائمون بالحق والله تعالى يحفظ الحق وَأَهْلُهُ كُمَّا قَالَ تَعَالَى ﴿إِنَّا نَحِنَ

نزلنا الذكر وَإِنَّا لَهُ لِحَافِظُونِ» قَالَ الْمُسْرُونَ أَرَادَ بِهِ الْحِفْظِ عَن التناقض وما من فريق من فرق المخالفين إلا وفيمًا بينهم تكفير وتبرى يكفر بعضهم بغضا كما ذكرنا من الخوارج والروافض والقدرية حتى اجتمع سنعة منهُم في مجلس واحد فافترقوا عَن تَكفير بعضهم بعضا وكانوا بِمَنْزِلَةَ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى حِينَ كفر بعضهم بعضا حتى قالت اليهود ليست النصاري على شيئء وقالت النصاري ليست اليهود على شيئء وقيال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى «وَلُـو كَانَ من عند غيرالله لوجدوا فيه اختلافا كثيرا».

ومنها أن فتاوى الأمة تدور على أهل السنة والحماعة فريقي الرأي والحديث ومعظم الأئمّة ينتحلون منهبهم ويجتمعون على طريقهم وَهُوَ الْغَالِبِ على بالد السلمين فهم إذا أهل الجماعة من سائر الوجوه وكلهم متفقون على رد مُذْهُب الروافض والخوارج والقدرية من أهل الأهواء والبدع ".التبصير في الدين وتمييز الفرقة الناجية عن الفرق الهالكين (ص: ١٨٦).

أماعن الأوصاف الأخرى للخوارج، وغيرهم من الفرق الأخرى، ووجود هذه الضرق من دلائل النبوة فقد أخبر بذلك. وحديث افتراق الأمة. ونوع الاختلاف، والفرقة الناجية ووصفها، فهذا ما سيكون لنا معه. وقفات في العدد القادم إن شاء الله،

والحمد لله رب العالمن.



## قصة الأملاك التسعة وحرارة الشمس

الحلقة (١٨٧)

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة وحتى لا يتجرأ من لا دراية له بالصناعة الحديثية من منكري السنة خاصة في هذه الأيام فيتخذ هذه القصة تشكيكا في السنة بحجة وجودها في كتب السنة الأصلية، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

على حشيش

«الموضح» (٣٨٨/٣٥٢/٢) قال: أخبرنا محمد بن

الحسين القطان، أخبرنا عثمان بن أحمد بن عبد

الله الدقاق، حدثنا أيوب بن سليمان الصفدي،

حدثنا أبو اليمان الحكم بن نافع وعبد الحميد بن إبراهيم قالا: حدثنا عفير بن معدان عن سليم

بن عامر الخيائري عن أبي أمامة الباهلي رضى الله

قلت: أخرجه الخطيب البغدادي تحت ذكر الراوي

رقم (٣٨٨) قال: «ذكر عفير بن معدان الشامي»،

ثم أخرج هذا الحديث الذي أوردناه آنفا ثم قال

بعقبه: وهو أبو عائد المؤذن الذي روى عنه بقبة

بن الوليد- أخيرنا القاضي أبو بكر الخيري، حدثنا

أبو العباس محمد بن يعقوب الأصم، حدثنا أبو

عتبة أحمد بن الفرج، حدثنا بقية، حدثنا أبو

/ slace 6

#### أولا: المن:

«وُكل بالشمس تسعة أملاك، يرمونها بالثلج كل يوم، ولولا ذلك ما أتت على شيء إلا أحرقته».

#### ثانيا: التخريج:

نذكر في هذا التخريج المصادر الأصلية التي أخرجت هذه القصة بأسانيدها من مصنفيها إلى النبي صلى الله عليه وسلم حتى تستبين:

ا- علة هذه القصة.

ب- الاعتبار وذلك بتتبع الطرق لمعرفة التفرد أو المشاركة حتى نقف على حقيقة العلة كما سنبين من تعقب بعض الأئمة على بعض.

ح- بيان التصحيف الذي وقع عند أحد المحدثين رحمه الله عند تحقيقه لهذا الخبر الذي جاءت به القصة.

١- أخرجه الحافظ الطبراني في «الكبير» (١٩٧/٨) (ح٥٠٧٧) فقال: حدثنا أبو زيد الحوطي، حدثنا أبو اليمان- وحدثنا أحمد بن محمد بن يحيى بن حمزة الدمشقى، حدثنا على بن عياش قالا: حدثنا عفيربن معدان، عن سليم بن عامر عن أبي أمامة الباهلي أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ﴿ وُكُلُّ بِالشَّمِسِ تَسْعَةُ أَمَلانَكُ يِرِمُونَهَا بِالْتُلْحِ كل يوم، لولا ذلك ما أتت على شيء إلا أحرقته». ٢- وأخرجه الإمام الحافظ الخطيب البغدادي في

عائذ المؤذن قال: حدثني سليم بن عامر، عن أبي

فائدة:

أمامة قال: بنحوه.

عنه، بنحوه.

للقارئ الكريم ولطالب علوم الحديث خاصة في معرفة مناهج المحدثين؛ فبعزو هذا الحديث إلى «الموضح» للخطيب البغدادي، نتبين أن هذا المصنف اسمه بالتفصيل: «موضح أوهام الجمع والتفريق».

وهوكتاب جليل المنفعة عظيم القدر اعتمد عليه

المصنفون فيما بعد ومنهم الحافظ ابن حجر فنراه يذكر في كتاب «التهذيب» جملاً مقتطفة من كتاب «الموضح» حيث نقل في «التهذيب» (۲۷۹/۹) في ترجمة محمد بن عبد العزيز أبو روح الراسبي البصري الجرمي فقال: «وذكر الخطيب في «الموضح»: أن البخاري فرق بين الجرمي والراسبي شم ذكر محمد بن عبد العزيز الكوفي. قال الخطيب: الثلاثة واحد يقال له الراسبي والجرمي والتيمي ويكنى أبا سعيد وأبا روح والله تعالى أعلم». اهـ.

قلت: وبهذا يتبين من هذا الاختصار الشديد موضوع مصنف «موضح أوهام الجمع والتفريق»، فالجمع عدُ الاثنين فأكثر واحدًا، والتفريق عدُ الواحد اثنين فأكثر.

وبتطبيق هذا على تخريج هذا الخبر الذي جاءت به القصة بين الحافظ الخطيب البغدادي أن عفير بن معدان الشامي في الطريق الأول هو نفسه أبو عائد المؤذن في الطريق الثاني، وقد يتوهم من لا علم له بهذا الفن الدقيق أنهما اثنان فوضّحه الحافظ الخطيب في موضح أوهام الجمع والتفريق ،، وهذا الأمر مهم جدًا في الصناعة الحديثية كما سنبين من التحقيق حيث إن العلة مركزة حول هذا الراوي.

"- وأخرجه الحافظ أبو القاسم المهرواني في الفوائد المنتخبة، (ح١٧) قال: أخبرنا أبو القاسم عبد العزيز بن محمد بن نصر الستواري حدثنا عثمان بن أحمد، حدثنا أيوب بن سليمان الصفدي حدثنا أبو اليمان الحكم بن نافع وعبد الحميد بن إبراهيم قالا: حدثنا عفير بن معدان به كما في الطريق الأول للخطيب في الموضح سندًا ومتنًا.

أ- وأخرجه الإمام الحافظ أبو الشيخ الأصبهاني في «العظمة» (ح٣٦) قال: حدثنا محمد بن إبراهيم بن سعيد، حدثنا عمر بن الخطاب السجستاني حدثنا أبو اليمان الحكم بن نافع، حدثنا عفير بن معدان اليحصبي، عن سليم بن عامر الخبائري عن أمامة الباهلي رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «وكل بالشمس سبعة أملاك يرمونها بالثلج ولولا ذلك ما أصابت شيئا إلا أحرقته». اه.

٥- وأخرجه أبو عمرو السمرقندي في «الفوائد

المنتقاة، (١٦١/١) (ح٥٢) قال: حدثنا أبو أمية حدثنا ابو اليمان، وعلي بن عياش أنبأنا عفير بن معدان عن سليم بن عامر عن أبي أمامة الباهلي مرفوعًا.

آ- وأخرجه ابن عدي في «الكامل» (٣١٧/٦) (١٧٩٩/١٧٨) قال: حدثنا عمر بن سنان، حدثنا هشام بن عمار، حدثنا سلمة، حدثنا عفير بن معدان عن سليم بن عامر، عن أبي أمامة بنحوه. ثم قال: «وهذا لا أعلم يرويه غير مسلمة بهذا الاسناد». اه.

قلت: ومسلمة: هو مسلمة بن علي أبو سعيد الخشنى الشامي.

٧- وأخرجه ابن الجوزي في «الواهيات» (٢٩٦) (٢٩٣) من طريق ابن عدي فقال: «أنبأنا إسماعيل بن أحمد، قال: حدثنا ابن مسعدة، قال: أخبرنا حمزة بن يوسف، قال: أخبرنا ابن عدي، قال: أخبرنا عمر بن سنان به، ثم قال: لا يرويه غير مسلمة، قال يحيى: ليس بشيء، وقال النسائي: متروك». اهـ.

#### ثالثا: بيان تصحيف:

قال الإمام السيوطي في «التدريب» (١٩٣/٢) النوع (٢٥): «معرفة المصحف: هو فن جليل مهم، وإنما يحققه الحذاق من الحفاظ، والدارقطني منهم». فقد أورد محدث الديار الشامية الألباني رحمه الله هذا الخبر الذي جاءت به القصة في «الضعيفة» (٢٦١/١) (ح٣٩٣) وعزاه إلى ابن عدي، وابن الحجوزي، والطبراني في «الكبير»، وأبو عمرو السمرقندي في «الفوائد المنتقاة»، والخطيب في «الموضح»، كلهم عن عفير بن معدان عن سليمان بن عامر الخبائري عن أبي أمامة مرفوعًا. اهـ.

قلت: بالنظر إلى هذا الإسناد نجد أن عفير بن معدان روى هذا الحديث عن سليمان بن عامر الخبائري، وهذا لا يصح باستقراء جميع طرق الحديث عن عفير بن الحديث عن سليم بن عامر الخبائري، فحديث عفير بن معدان عن «سليم بن عامر الخبائري، فحديث عفير بن معدان عن «سليم بن عامر الخبائري» صُحُف فقال، «عن سليمان بن عامر الخبائري».

قلت: ولقد تتبعث الطبعات التي ذكر فيها الشيخ الألباني رحمه الله هذا الخبر من طبعة المكتب الإسلامي لسنة ١٣٩٨هـ حتى طبعة دار العارف

بالرياض لسنة ١٤٢٠هـ كلها جاءت بهذا التصحيف «سليمان بن عامر الخبائري».

ا- قلت: هذا ما بينه استقراء جميع طرق الخبر، وكذا باستقراء من روى عن الصحابي الجليل صُدي بن عجلان أبو إمامة الباهلي في «تهذيب الكمال» (٢٨٥٥/٩٣/٩) للإمام المزي نجد «سُليم بن عامر الخبائري» روى عن أبي أمامة ولم يوجد ما يسمى «سليمان بن عامر الخبائري».

٧- قلت: كذلك بالبحث في ترجمة سليم بن عامر الكلاعي الخبائري في «تهذيب الكمال» (٢٤٦٩/٤٧٦/٧) نجده روى عن أبي أمامة ونجده أيضًا روى عنه «عفيربن معدان».

#### رابعا: التحقيق:

ا- قال الحافظ أبو بكر الخطيب البغدادي في التخريج الفوائد المنتخبة للمهرواني، (ح١٧): «هذا حديث غريب من حديث سليم بن عامر عن أبي أمامة واسمه صُدي بن عجلان لا أعلم رواه غير عفير بن معدان الحضرمي، ويكنى أبا عائذ، واسناد هذا الحديث مما روى أبيوب بن سليمان الصفدي كلهم حمصيون، اهد.

٧-من هذا يتبين أن هذا الخبر الذي جاءت به قصة «الأملاك وحرارة الشمس خبر غريب انفرد به عفير بن معدان الحضرمي، وهو علة هذا الخبر».
٣- لذلك أورده الحافظ الهيثمي في «مجمع النوائد» (١٣١/٨) وقال: «رواه الطبراني وهيه عفير بن معدان وهو ضعيف جدًا». اهـ.

ولقد أكد هذا التفرد والغرابة الحافظ العقيلي
 والضعفاء الكبير» (١٤٧٧/٤٣٠/٣) قال: «عُفير
 بن معدان عن سليم بن عامر ولا يتابع على حديثه
 ولا يعرف إلا به».

ثم قال: حدثنا محمد بن عيسى، حدثنا عباس، قال: سمعت يحيى قال: «عفير بن معدان ليس بثقة».

ثم قال: حدثني أحمد بن محمود، حدثنا عثمان بن سعيد، قال: قلت ثيحيى: عفير بن معدان قال: ثيس بشيء اهـ.

ه قلت: وبالرجوع إلى «تاريخ عثمان بن سعيد الدارمي» (٥٣٦ )قال: «قلت ليحيى بن معين: فعفير بن معدان؟ فقال: ليس بشيء؟».

٦- وقال ابن عدي في «الكامل» (٣٧٩/٥)

(۱۰٤٤/۵۷٦): «عفير بن معدان يكنى أبا عائذ» ثم أخرج بسندين عن يحيى بن معين قال: عفير بن معدان حمصي وليس بثقة، وفي سند ثالث قال: «ليس بشيء». اهه.

ثم أخرج بسنده عن أحمد بن حنبل: قال: «عفير بن معدان منكر الحديث ضعيف».

ثم أخرج بسنده عن أبي مسهر عن محمد بن شعيب قال: «أبرأ إليكم من حديث عفير وسعيد بن سنان».

قلت: وهذه البراءة التي جمعت بين عفير وسعيد بن سنان لتدل على دقة أئمة الرجرح والتعديل؛ فالاستقراء التام يدل على تمام التطابق بينهما، فسعيد بن سنان قال فيه يحيى بن معين: ليس بثقة، ومرة أخرى ليس بشيء، وقال البخاري: منكر الحديث، وقال النسائي، متروك، وقال الجوزجاني؛ أخاف أن تكون أحاديثه موضوعة. نقله الذهبي يُظ الميزان، (٣٢٠٨/١٤٣/٢).

ثم أخرج الحافظ ابن عدي لعفير بن معدان أربعة عشر حديثًا منكرًا ثم ختم ترجمته فقال: ولعفير بن معدان غير ما ذكرت من الحديث وعامة رواياته غير محفوظة. اه.

٧- ونقل الحافظ الذهبي ما أخرجه ابن عدي من منكرات عفير، وأقوال أئمة الجرح والتعديل وأقرها في الميزان (٥٦٧٩/٨٣/٣).

٨- قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٩٥/٣٦/٧)؛ «سألت أبي عن عفير بن معدان فقال؛ هو ضعيف الحديث يكثر الرواية عن سليم بن عامر عن أبي أمامة عن النبي صلى الله عليه وسلم بالمناكير وما لا أصل له لا يشتغل دروايته». اهـ.

قلت: وهذه الإجابة من الإمام الكبير أبي حاتم لابنه عبد الرحمن من دقيق فقه علل الحديث ونقلها الحافظ في «الميزان» (۸۳/۳) وأقرها.

وقال الحافظ الإمام ابن حبان في «المجروحين» (١٩٨/٢): «عفير بن معدان ممن يروي المناكير عن أقوام مشاهير فلما كثر ذلك في روايته بطل الاحتجاج بأخباره». اهد وأخرج بسنده عن يحيى بن معين قال: «عفير بن معدان ليس بشيء». اهد.

خامسًا: التعقيب على دعوى تفرد مسلمة الخشئي:

قال المناوي في فيض القدير شرح الجامع الصغير،

00

عليه وإسناده ضعيف والوقف هو الأشبه، والله أعلم. اهـ.

قلت: قول الشيخ الألباني رحمه الله عن هذا الحديث الموقوف: «إسناده ضعيف» والذي جاء من حديث أبي عائد المؤذن عن سليم بن عامر.

وقوله رحمه الله عن هذا الحديث المرفوع أنه موضوع متناً مع ضعفه الشديد إسنادًا، وجعل علته عفير بن معدان وعصب الجناية برأسه وحده.

قلت: وكأني الآن أمام الحافظ الجهبذ الخطيب البغدادي وهو يرد على هذا الوهم، حيث إن السند في المرفوع والموقوف واحد، فقد أخرج هذا الخبر الحافظ الخطيب البغدادي في «موضح أوهام الجمع والتفريق» (٣٨٨/٣٥٢/٢) مرفوعًا من قال: أخبرنا القاضي أبو بكر الخيري حدثنا أبو قال: أخبرنا القاضي أبو بكر الخيري حدثنا أبو العباس محمد بن يعقوب الأصم، حدثنا أبو عتبة أحمد بن الفرج حدثنا بقية، حدثنا أبو عائذ المؤذن قال: حدثنا سليم بن عامر عن أبي عائد أمامة موقوفًا.

فبعد أن رواه مرفوعًا من حديث عفير بن معدان قال: وهو أبو عائد المؤذن، ثم رواه بهذا الاسم موقوفًا حتى لا يتوهم ويعد الواحد اثنين وكأني أمام الخطيب في كتابه ،موضح أوهام الحمع والتفريق»، وهو يحقق قول أستاذ الأستاذين وسيد المحدثين وطبيب الحديث في علله الإمام البخاري في كتابه «التاريخ الكبير»، كما أوردناه آنفا فيما نقله الحافظ ابن حجر في «التهذيب»، وكأنى في هذا التحقيق أمام الخطيب البغدادي وهو يخرج الخبر مرفوعًا وموقوفا ويبين أن السند واحد، وأن العلة واحدة عفير بن معدان وهو نفسه أبو عائد المؤذن، وهو ليس بشيء وليس بثقة منكر الحديث رواياته غير محفوظة، كثرت المناكير في روايته، ويطل الاحتجاج بأخباره، يكثر الرواية عن سليم بن عامر عن أبي أمامة عن النبي صلى الله عليه وسلم بما لا أصل له لا يشتغل بروايته، تبرأ من حديثه الأئمة والصحابي الجليل صُدي بن عجلان أبو أمامة الباهلي بريء من هذه الواهيات والمنكرات مرفوعة وموقوفة.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

(٣٦٣/٦) (ح٩٦٢٩) بعد أن نقل عزو السيوطي الخبر الذي جاءت به القصة؛ (طب عن أبي إمامة) أي الطبراني في «الكبير» عن أبي أمامة قال: «قال الهيثمي: فيه عفير بن معدان ضعيف جدًا». اه. ثم قال المناوي: «وتعصيب الجناية برأس عفير وحده يوهم أنه ليس فيه من يُحمل عليه سواه والأمر بخلافه، ففيه مسلمة بن علي الخُشني، قال في «الميزان»؛ واه، تركوه واستنكروا حديثه، ثم ساق له أخبارًا، هذا منها، وقال ابن الجوزي؛ لا يرويه غير مسلمة، وقد قال يحيى؛ ليس بشيء، وانسائي متروك». اه.

وقد أخرجه الحافظ الخطيب البغدادي في الموضح، عن أبي اليمان وعبد الحميد بن إبراهيم قالا: حدثنا عفير فأين دعوى تضرد مسلمة الخشني عن عفير؟

قلت: وانظر إلى دقة فقه الحافظ ابن عدي في قوله: «لا أعلم يرويه غير مسلمة بهذا الإسناد»، فقيده بعلمه هو، أما ابن الحوزي أطلق وجزم بالتفرد فقال: «لا يرويه غير مسلمة» واغتر بذلك المناوي ورد تعصيب الجناية برأس عفير وحده ولم يتتبع طرق الحديث كما بينا آنفاً.

سادسا: نقد الشيخ الألباني للمتن:

قال الألباني رحمه الله في «الضعيفة» (٤٦١/١) (ح٢٩٣):

وهذا الحديث مع ضعفه الشديد إسنادًا، فإني لا أشك أنه موضوع متناً؛ إذ ليس عليه لوائح كلام النبوة والرسالة، بل هو أشبه بالإسرائيليات، ويؤيد وضعه مخالفته لما ثبت في علم الفلك أن السبب في عدم حرق الشمس لما على وجه الأرض، إنما هو بُعدها عن الأرض بمسافات كبيرة جدًا؛ يقدرونها بمائة وخمسين مليون كيلو متر تقريبًا، كما في كتاب علم الفلك، للأستاذ طالب الصابوني عدرس في الصف الحادي عشر في سوريا، اهد

سابعًا: دعوى الوقف على الصحابي أبي أمامة:

قال الشيخ الألباني في ختام كلامه على هذا الخبر؛ «ثم رأيت الحديث رواه أبو العباس الأصم في «حديثه» (١/١١٤٥/٣) (رقم ٧٧- من نسختي) موقوفًا على أبي أمامة، فقال؛ حدثنا أبو عتبة، حدثنا بقية، حدثنا أبو عائذ المؤذن، حدثني سليم بن عامر عن أبي أمامة قال؛ فذكر موقوفًا

#### الحمد لله والصلاة والسلام على رسول

اللَّه وعلى آله وصحبه ومن والأه.. وبعد:

فمن غيرشبهتي (الاشتباه فالتسمية) و(ادعاء التجسيم على المثبتين) اللتين أفضنا في دحضهما لرد دعاوى الإيهام، وفي إطار تبريرهم لصرف نصوص الصفات الخبرية والفعلية إلى المجاز على ما هو الشائع في عرف الأشاعرة، صرح جمع غفير من متأخريهم بإحاثة العقل حمل غير (صفات المعاني) على الحقيقة، وتلك شبهة أخرى عظيمة دفعت أهل السنة على مدار القرون الماضية لأن يقرروا أن مصدر التلقى لدى الأشاعرة هو العقل وليس النقل وأن ذلك يناقض مذهبهم في التحسين والتقبيح الشرعي، وكان غاية ما جنح إليه أولئك الأشاعرة أن نصوص هذه الصفات أو (الظواهر الموهمة) كما يسمونها، مجرد "ظنيات سمعية، في معارضة كليات عقلية".

وتلك هي عبارة السعد التفتازاني ت ۷۹۲ في كتابه مقاصد الطاليين ٣/ ٣٦، وقد وقع في هذه الجريرة النكراء، كل من الفخر الرازي ت ٢٠٦ - قبل تراجعه بالطبع - والأمدى ت ٦٣١ والإيجي ت ٧٥٦ والسنوسي ت ٨٩٥، وغيرهم ممن حجل بقيدهم وانخرط في عداد المتكلمة من يوم أن ظهرت الفرق وإلى يوم الناس هذا.. وكان مما قالوه واتكنوا عليه في هذا الصدد: إنه (إذا تعارض العقل والنقل، قدم العقل وأوِّلُ النقل)، وكان غاية ما استدلوا به على ذلك: "أنا لو قدمنا النقل - في حال التعارض - على العقل، لبطل العقل وهو أصل النقل، وللزم بالتالي بطلان العقل والنقل، فتعين تقديم العقل" كذافي أساس التقديس للرازي ص ١٩٣، ١٩٤ .. هذا مجمل ما دانوا الله به في معتقد توحيد الله في صفاته الخبرية والفعلية.

趣 1007 大田子

施

施

00

The same

學

施

命

施

學

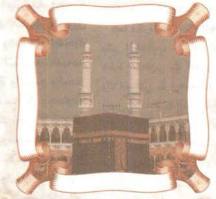
施

قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و (الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

محكى شيمات الكشامية القاهمية पाउन पिरस्त्राम निगविद्यो पिरस्त्राम निगमस्त्राप التطاوقي طلح ما وجيرا

أ.د. محمد عبد العليم الدسوقي

الأستاذ بجامعة الأزهر



-

#### دحض مرّاعم الأشاعرة في تأويلاتهم الصفات الخبرية والفعلية تحت دعاوى الإيهام ومناطاة العقل:

وجوابه: أن قولهم بأن نصوص الصيفات الخيرسة والفعلية "ظنيات سمعية" لا تفيد البقين، يرد عليه: هذه القرائن الوضعية والعقلية والشرعية المتواترة والمتضافرة والقطعية الدلالة والثبوت، والتي لا زلنا ننصبُها ونفيض فيها ونستدل بها على عدم إحالتها بحقه تعالى.. كما يرد عليه: أن القول بمجازية هذه الصفات قاض بنفيها وعدم إثباتها على الحقيقة، ومؤد لا محالة إلى نفي سائر ما أثبتوه من صفات الذات وإلى تعطيلها وعدم القطع بثبوتها هي الأخرى، ذلك "أنا وإياهم، متفقون على إثبات صفات (الحياة والسمع والبصر والعلم والقدرة والإرادة والكلام) لله تعالى، ونحن قطعا لا نعقل من (الحياة) الاهذا العرض الندي يقوم بأجسامنا، وكذلك لا نعقل من (السمع والبصر) إلا أعراضا تقوم بجوارحنا، فكما أنهم يقولون: (حياته ليست بعرض، وعلمه ويصره كذلك، لكونها صفات كما تلبق به لا كما تليق بنا).. فكذلك نقول نحن: (مثل ذلك بعينه: فوقيته واستواؤه .. وكذلك نزوله ثابت معلوم غير مكيف بحركة وانتقال يليق بالمخلوق، بل هو كما بليق بعظمته وجالاله.. وصفاته معلومة من حيث الحملة والثبوت، غير معقولة له من حيث التكييف والتحديد)..

وبهذا يحصل الجمع بموجب

#### "

وأجمعوا على أن صبقته عز وجل لا تشبه صفات الحدثين كما أن نفسه لا تشبه أنفس المخلوقين .. وعلى وصف الله يجميع ما وصف به نفسه ووصفه به نبيه من غير اعتراض فيه ولا تكييف له، وأن الايمان بذلك واجب وترك التكييف له لازم.

66

العقل بين الإثبات لما وصف الله به نفسه، وبين نفي التحريف والتشبيه والتجسيم، وذلك هو مراد الله منا في إبراز صفاته لنا لنعرفه بها ونؤمن بحقائقها وننفي عنها الحدوث، ولا نعطلها بالتحريف والتأويل، لا فرق بين (الاستواء والسيمع)، ولا بين (النزول والبصر)، لأن الكل ورد في النص، فإن قالوا لنا في ورد في النص، فإن قالوا لنا في (الاستواء)؛ شبّهتم، نقول لهم في (السمع)؛ شبهتم، ووصفتم ربكم بالعَرض إ...

وإن قالوا: لا عُرضَ بل كما يليق به، قلنا: في (الاستواء والفوقية) لا حصر، بل كما يليق به، فجميع ما يُلزموننا في (الاستواء والنزول واليد والوجه والقدم والضحك والتعجب) من التشبيه.. نُلزمهم والبصر والعلم)، فكما لا يجعلونها أعراضاً، كذلك نحن لا نجعلها جوارح ولا مما يوصف به المخلوق، وليس من الإنصاف أن يفهموا في والستواء والنزول والوجه واليد) صفات المخلوقين، فيحتاجون إلى التأويل والتحريف.. فإن فهموا

ية هذه الصفات ذلك، فيلزمهم أن يفهموا ية الصفات السبع أيضاً صفات المخلوقين من الأعراض 11...

صفات المحلوقين من الاعراص المنافرة فما يُلزمهنا به في الك الصفات في هذه التشبية والجسمية، نُلزمهم وما ينزهون ربهم به في الصفات السبع وينفونه عنه من عوارض الجسم فيها، فكذلك نحن نعمل في الك الصفات التي ينسبوننا فيها الله المنافرة التشبية سواء بسواء" انتهى باختصار من كلام الإمام الجويني باختصار من كلام الإمام الجويني ت ٢٨٤ في رسالته (النصيحة) من عن ٣٤ وهو بمختصر العلو لللباني ص ٢٩: ٣١ ومجموعة الرسائل المنيرية ١/ ١٨١ وما بعدها..

وقد سبق أن ذكرنا من كلام الأشعري في رسالته إلى أهل الثغر ص ٢١٦، ٢٣٦، قوله: "وأجمعوا على أن صفته عز وجل لا تشبه صفات المُحدَثين كما أن نفسه لا تشبه أنفس المخلوقين.. وعلى وصف الله بجميع ما وصف به نفسه ووصفه به نبيه من غير وأن الإيمان بذلك واجب وترك

كما ذكرنا من كلام الحافظ أبي بكر الخطيب، قوله فيما نقله عنه الذهبي في العلو ص ١٨٥ والألباني في مختصره ص ٢٧٦ وابن قدامة في (ذم التأويل) ص وابن قدامة في الصفات فرع عن الكلام في الذات ونحتذي في ذلك حذوه ومثاله، وإذا كان معلوماً أن اثبات رب العالمين إنما هو إثبات وجود لا إثبات تحديد وتكييف، وغذلك إثبات صفاته إنما هو

إثبات وجود لا إثبات تحديد وتكييف، فإذا قلنا: (يد وسمع وتكييف، فإذا قلنا: (يد وسمع أثبتها الله لنفسه، ولا نقول: إن معنى (اليد): (القدرة).. ولا نقول: إنها جوارح وأدوات للفعل، ونقول: إنها جوارح وأدوات للفعل، ونقول: إنما وجب إثباتها لأن التوقيف ورد بها، ووجب نفي التشبيه عنها"، فأنى لها بعد أن تكون موهمة أو غير يعينية أو يأباها العقل ولا يدل عليها، إلا في ذهن مدّعى ذلك؟.

من أدلة القرآن على تآخي وعدم تعارض العقل الصريح للنقل الصحيح . . وإنزال ذلك على مسألة الصفات:

والحق أن القول بتنافي الشرع مع العقل سواء في مسألة الصفات أو غيرها، باطل، فيطل ما أدى اليه.. ذلك أن السمع الصحيح لا ينفك عن العقل الصريح، بل هما أخوان وَصَل اللَّه بِينَهِما فِي نحو قوله: ( وَلَقَدُ مَكَّنَّهُمْ فِيمَّا إِنَّ مُكَنَّكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمَّعًا وَأَنْسُلُوا وافتدة فيا أغنى عبه سمعهم ولا أَنْسَئُرُهُمْ وَلَا أَفْعِدُنُّهُم مِن شَيْءٍ إِذْ كَانُوا يُحْمَدُونَ عَائِنَتِ ٱللَّهِ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ) الأحقاف/ ٢٦)، حيث ذكر في علة ما حل يهم مع الحجود والتكذيب للوحى: عدم استعمال ما ينتناول به العلوم وهي السمع والبصر والفؤاد الذي هو محل العقل.. وقوله: ( وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْفِلْ

وقوله: (وَقَالُوا لَوْ كُنَا شَمَعُ أَوْ مَعْفِلُ مَاكُمًا فِي أَصْبِ السَّعِيرِ ) الملك/ ١٠)، حيث أُخبِروا أنهم خرجوا عن موجب السمع والعقل.. وقوله:

والحق أن القول بتنافي الشرع مع العقل سواء في مسألة الصفات أو غيرها، باطل، فبطل ما أدى

اليه.

"

(إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنَ لِقَوْمِ بِمَعْوْكِ) الروم/ ٢٣)، (إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنِ لِقَوْمِ بِمَعْوُرِكِ)، (إِنَّ النَّرَوَلَاكِ)، (أَفَلاَ يَمْتَرُونَ النَّعْمَاكُ النَّحَمَاكُ أَلَّا يَعْوَمُ الْفَرَهَاكُ النَّعْمَاكُ أَلْمُ النَّعْمَاكُ النَّعْمَاكُ النَّعْمَاكُ النَّعْمَاكُ النَّعْمَاكُ النَّعْمَاعُمِ وتدبرها بعقولهم.. سبحانه إلى استماع آياته بأسماعهم وتدبرها بعقولهم.. وقووله. (إِنَّ فِي ذَلِكَ لَلْكَرَىٰ لِلْمُكْنَىٰ لَلْمُ قَلْمُ أَوْ أَلْفَى النَّعْمَ وَهُو لِهُمَا لَيْمَاكُ النَّعْمَ وَهُو لَعْمَا العقل والسمع وأقام بهما حجته على عباده، فلا ينفك أحدهما عن صاحبه..

بل إن مما يدل على مكانة وأهمية وقدر العقل في القرآن قوله تعالى: ( عُل أَرْمَيْمُ مَا مَدْعُرت قوله تعالى: ( عُل أَرْمَيْمُ مَا مَدْعُرت مِن مُونِ اللهِ أَرُفِ مَاذَا خَلْقُوا مِنَ الأَرْفِ مِن مُونِ اللهِ أَرُفِ مَاذَا خَلْقُوا مِنَ الأَرْفِ مِن مَنْ خَلْقُوا مِن الأَرْفِ مِن عَلْمِ إِن مَن عَلْمٍ إِن المُن السمعي والعقلي.. ولله در التنزيل!، لا يتأمل العالم آية في ذلك من والعقلي. إلا أدرك لطائف لا تسع الحصر، وتأكد له أن الكتاب المنزل والعقل المدرك متآخيان المنزل والعقل المدرك متآخيان

على عكس ما ادُّعيَ، وأنهما معاً حجة الله في خلقه، وأن قرآنه الدي قرر ذلك هو الحجة العظمي.

وما ذُكر هنا ينسحب على ما ادُعى من تعارض العقل والنقل في باب الصفات الخبرية والفعلية، إذ يُسرَدُ على تلك الدعوى بما يلي:

ا- أن العقل جازم بإثبات صفات الكمال له وامتناع أن يصف سبحانه نفسه أو يصفه رسوله بصفة تُوهم نقصاً، ولا يختلف عاقلان في أن كل صفة دل عليها الكتاب والسنة - ومن ذلك بالطبع صفات الخبر والفعل - هي صفة كمال.

Y- أنه من هذا المنطلق نخاطب بالعقل من ارتضوا بالتحاكم اليه من الأشاعرة، ونقول لهم؛ إذا كان الدليل العقلي قد دل لديكم على ثبوت (الحياة والقدرة والعلم والإرادة والسمع والبصر) وأنها صفات كمال، فقد دل نظيره على سائرصفات الفعل والخبر، وإذا كان الدليل العقلي قد دل فيما تدينون الله به على أنه سبحانه فاعل بمشيئته واختياره، فقد دل كذلك على قيام أفعاله به وعلى أن ذلك هو عين الكمال...

يوضح هذا؛ أن أدلـة مباينة الله لخلقه وعلوه على جميع مخلوقاته - مثلاً - أدلة عقلية فطرية توجب العلم الضروري بمدلولها، وأدلة السمع على ذلك تقارب الألف دليل، فكيف بكم تثبتون ما هنائك من (صفات المعاني) وتتأولون ما هاهنا؟!،

09

وأنى بتأتى لكم أن تؤمنوا ببعض الكتاب دون البعض ١٤.

٢- ان نفى الشبية والمثيل والنظير - التي تتذرعون بها لنفى الصفات الخبرية والفعلية - لا يكون كمالا ولا مدحا الا اذا تضمن كون من نفي عنه ذلك قد اختص من صفات الكمال بصفات باين بها غيره، وخرج بها عن أن يكون له فيها شيبه أو مثيل أو نظير، فهو لتفرده بها عن غيره صح أن يُنفى عنه الشيه والمثل، إذ لا يقال لن لا سمع له ولا بصر ولا حياة ولا علم ولا كالم ولا فعل: ليس له شبه ولا مثل الا من باب النام والعيب، وهنذا هو الذى عليه نظر الناس وعقولهم واستعمالاتهم، فعكس العطلة هذا المعنى فجعلوا (ليس كمثله شيء) جنة يتترسون بها لنفي علوه تعالى على عرشه وإثبات صفات الكمال له.

ان العقل السليم لا يمكن بحال أن بصطدم أو بتعارض مع ما جاء به النقل الصحيح، بل إن العقل يشهد له ويؤيده لسبب بسيط ومنطقى يتمثل في: أن اللذي خلق العقل وهو الله، هو الندى أرسيل إليه النقل وجعله صالحا له في كل وقت وحين.. ولأن الإنسان صنعة خالقه كان هو سيحانه أعلم يصنعته ويما يصلحه في كل زمان ومكان، فإذا وضع رب العباد نظاما فببالغ حكمته وعلمه ولصلاح صنعته (أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَيْرُ ) الملك/ ١٤)، وإذا ألزم عياده بمنهجه وشرعته، كان من المحال

أن يضلوا أو يشقوا أو يعيشوا تحت

الكتباب المنزل والعقبل المدرك متأخبان على عكس ما ادْعي، وأنهما معا حجة الله في خلقه، وأن قرآنه اللذي قرر ذللك هو العجة العظمي

مظلته معيشة ضنكا.. ومعلوم بالضرورة أن أولى من يضع نظام التشغيل للمصنوعات -ولله المثل الأعلى - هو صانعها..

ومن هنا ساغ لابن القيم لأن يقرر ذلك في الصواعق ولشيخه لأن يضع قاعدته التي فيها يقول في مجموع الفتاوي ١٢/ ٨١، ٦/ ٥٢٥: "كل ما يدل عليه الكتاب والسنة فإنه موافق لصريح المعقول، والعقل الصريح لا يخالف النقل الصحيح، ولكن كثيرا من الناس يغلطون إما في هذا وإما في هذا، فمن عرف قول الرسول ومراده به، كان عارفاً بالأدلة الشرعية، وليس من المعقول ما يخالف المنقول"، وإن "من قال بموجب نصوص القرآن والسنة، أمكنه أن يناظر الفلاسفة مناظرة عقلية يقطعهم بها ويتبين له أن العقل الصريح مطابق للسمع الصحيح"..

وهذا عينه ما سلكه الأشعري عندما ترك سبيل المعتزلة والمتكلمة، ونهج نهج سلف الأمة وعلى رأسهم أحمد بن حنيل، وكان منه ما كان من تأثيفه كتب:

(الايانة) و(مقالات الاسلاميين) و(رسالة الى أهل الثغر)، تلك الكتب التي دحض من خلالها بالحجة والسرهان وأدلية العقل قبل النقل، كل طريق بخالف طريق النبي وصحابته وتابعيهم باحسان.

٥- إن القول بتعارض العقل مع النقل: مفض بالمعتقدين به إلى أنهم لا يستفيدون من جهة الرسول شيئاً من الأخبار المتعلقة بصفات الرب وأفعاله، إذ عندهم أن تلك الأخبار أنواء: منها: ما يُقرُّ به، ومنها: ما يحب تأويله واخراحه عن حقيقته دون ما أصل في ذلك برجعون إليه ولا دليل يستدلون به عليه، ومفض كذلك الى أن وجود الرسول عندهم كعدمه في المطالب الإلهية ومعرفة الربوبية، بل الى أن وجوده أضر من عدمه، لأنه فضلا عن أنهم لا يستفيدون من جهته علما بهذا الشأن، احتاجوا إلى دفع ما جاء به إما بتكذيب، وإما بتأويل، واما بإعراض وتفويض، فإن قالوا: إنه منزه عن ذلك وممتنع عليه، قبل: فهذا إقرار باستحالة معارضة العقل للسمع، وبدا يكون اثبات التعارض قد استحال من الأساس، وعُلم أن جميع أخباره لا تناقض العقل، وأضحى الأمركما

#### قعد النقل سالماً من مُناف

قال الشاعر:

واسترحنا من الصداء جميعا والى لقاء آخر نستكمل الحديث..

> وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمن.

الحمد لله وحده، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده، سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، أما بعد،

فالعلمُ اقضل مكتسب، وأشرف منتسب، وأنفس ذخيرة تُقتنى، وأطيب ثمرة تُجتنى، نور زاهر، وقوت هنى، تنشرحُ به النفوس، وتُسرُ به الأفندة.

#### عبده الأقرع

اعداد/

ولقد عُني الإسلام بالعلم أبلغ عناية وأتمها دعوة إليه، وترغيبًا فيه، وتعظيمًا لقدره، وتنويهًا بأهله، وامتن الله على الأنبياء الكرام بما آتاهم من العلم وذكر الله هذا الفضل العميم في كتابه فقال عن يوسف الصديق عليه السلام: «رَلْنًا بَلْغَ أَشُدُهُ وَالْبَنَهُ مُكْمًا وَعِلْمًا» (يوسف:٢٢).

وقال عن كليمه موسى عليه السلام: «وَلَنَا فِلْمُ أَشْدُهُ وَالسَّوَى الْبَعَهُ حُكُما وَعِلْماً » (القصص: 13). وقال تعالى لنبيه محمد صلى الله عليه وسلم: «وَأَنزَلَ اللهُ عَلَيْكَ الْكِنْبَ وَالْمِكَمَةُ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا » مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا » (النساء: ١١٣).

والدعوة إلى الله سبحانه من أبرز سمات هذه الأمة- أمة محمد صلى الله عليه وسلم التي فاقت بها سائر الأمم، يقولُ الله جل وعلا: « كُنتُم خَيْرَ أَمْةٍ أُخْرِجَتْ لِلتّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَعَلا: « كُنتُم خَيْرَ أَمْةٍ أُخْرِجَتْ لِلتّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَعَلا: « كُنتُه فِن عَنِ الْمُنصَّرِ وَتُوْمِنُونَ بِاللهِ " (آل عمران: ۱۱)، والمهمة الكبرى للأنبياء والمرسلين والصالحين، قال الله لنبيه محمد صلى الله عليه وسلم: « قُلْ عَلَوْهِ سَبِيلِ أَدْعُوا إِلَى اللهُ عَلَى بَصِيرَةِ عليه وسلم: « قُلْ عَلَوْهِ سَبِيلِ أَدْعُوا إِلَى اللهُ عَلَى بَصِيرَةِ اللهُ وَمَن الْمُعْمَلُ مَن الْمُعْمَلِي اللهُ عَلَى بَصِيرَةِ اللهُ وَمِن اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ

وقد كرر الله تعالى في القرآن الخطاب اليه صلى الله عليه وسلم بأمره بالدعوة اليه سبحانه والاستمرار عليها وعدم التخلي عنها، فقال سبحانه، «وَلَدَعُ إِلَى رَبِّيُ إِنَّكُ لَبَيْنَ

مُدُف مُسْتَقِيمٍ » (الحج: ٦٧) ، وقال سبحانه: 
«إِنْمَا أُرْبُ أَنْ أَغُدُ اللّهَ وَلاَ أَشْرِكَ بِهِ إِلَيْهِ أَدْعُواْ وَإِلِيَّهِ 
مَنَابٍ » (الرعد: ٣٦) ، وقد قضت سنة الله أن 
ذوي العصيان أكثر عددًا ممن يطيع الرحمن 
قال الله تعالى: «وَإِنَّ كَثِيرًا فِنَ النَّاسِ لَفَسِعُونَ » 
(المائدة: ٤٩) ، وقال تعالى: «وَإِنْ تُطِعْ أَكُثَرُ مَن 
فِي الْأَرْضِ يُضِلُوكَ عَن سَبِيل اللهِ " « (الأنعام: ١١٦).

إذن لا بد للداعية إلى الله من زاد وافر من الصبر، صابرًا على ما يدعو إليه، صابرًا على ما يعترضه ما يعترض دعوته، صابرًا على ما يعترضه من الأذى، فهذا هو الداعية الأول للأمة خاتم الرسل وأفضلهم محمد صلى الله عليه وسلم بدأ الوحي يتنزل عليه بالعقائد والشرائع، فبدأت بواعث الحسد والسوء تتحرك تجاهه في شدة لا تهدأ، وأخذ المستكبرون يرون في شدة لا تهدأ، وأخذ المستكبرون يرون في أنفسهم أحقيتها بما يدعيه محمد صلى الله عليه وسلم لو كان صحيحًا، فقالوا: «أَولًا ثُولً هَذَا المُرَّانُ عَلَى رَجُلُ مِن الْقَرْيَانُ عَظِيم » (الزخرف:٣١).

بَدِّلَهُ » (يونس:١٥٠).

الوحيد

gales 1866, 1775 a. - Itake 770 - Ituis 1selams el Resagg

ويعلل هذا فيقول: «إِنِّ أَغَاثُ إِنْ عَمَيْتُ رَفِي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيرٍ » (يونس، ۱۵) » ثم يتبع الله تعالى ذكره تعريف نبيه الحجة على هؤلاء الذين قالوا له: «أَنْتِ بِقُرْءَانِ غَيْرِ هَذَا ٱلْ بَرَلَّةُ » (يونس، ۱۵) » فيقول له: قل لهم: «قُل لَّوْ شَلَةُ اللَّهُ مَا تَلَوْتُهُ عَيْتِكُمْ وَلاَ أَذَرَنكُمْ بِقِّ فَقَدَ لِلْذَ فِيكُمْ عُمُرًا غَنْ فَبَاءً أَنْلا تَمْقَلُونَ » (يونس، ۱۹).

يقول الإمام القرطبي في ذلك: "أي لو كنت منتحلاً ما ليس لي من القول لكنت انتحلته في أيام شبابي وحداثتي، وقبل الوقت الذي تلوته عليكم، فقد كان لي اليوم- لو لم يُوح إلي ولم أومر بتلاوته عليكم- مندوحة عن معاداتكم، ومتسع في الحال التي كنت بها منكم قبل أن يوحى الي بتلاوته عليكم". (تفسير الطبري، الجزء الخامس عشر).

ولم يَدَعُوا سبيلاً يرون أن لهم فيه نهاية إلى غاية يرونها دانية أو بعيدة في محاولة إبطال الوحي أو صرف النبي صلى الله عليه وسلم إلا سلكوها، متناسين مكانته فيهم التي أقروا له جميعًا بها فسموه «الأمين»، فإن لم يفلحوا في صرف النبي صلى الله عليه وسلم عن الوحي فلا أقل من أن يُدخلوا الربية منه في قلوب من حوله ممن أمن به وممن لم يؤمن به، ولو إلى حين، لا يحملهم على ذلك إلا وغرصدورهم بالحسد، وإلا يحملهم على ذلك إلا وغرصدورهم بالحسد، وإلا ما أنشب فيها من إلف الباطل، وحجتهم: «إِنَّا وَعَرْدُنَا عَلَى عَالَيْهِم مُهْتَدُونَ» (الزخرف: عَالَيْهم مُهْتَدُونَ» (الزخرف:

سلكوا أولاً سبيل الاستكبار والإعراض، وجاهروا به حتى يراهم الأتباع فيصنعوا مثل ما صنعوا، ويجحدوا كما جحدوا، يرجون أن يقع اليأس في قلب النبي صلى الله عليه وسلم، ويسكت عن ضلالهم فلا يدعوهم إلى الله، قال الله عنهم: ﴿ وَمَالَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَهُ وَالنَّوَ الْمَانُونَ وَالنَّوَا لِللَّهُ عَلَهُ وَالنَّوا لِللَّهُ عَنهم: ﴿ وَمَالَ النَّيْنِ كُفُرُوا لَا تَسْمَعُوا لِمُلّا الْقُرْمَانِ وَالنَّوا فِيهِ ﴾ (فصلت: ٢٦).

وقال الله تعالى: « وَقَالَ اللَّهِ مِنْ كُفْرُولُ اللَّهِ يَعَالَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَعَالَى اللَّهِ مُعَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

وهال فعالى: «وإذا ذائرت ربك في الفرّمان وحده، ولوا أَرْسُرِهِمْ نَفُورًا » (الإسراء: ٤٦).

فلما رأوا أنهم لم يصيبوا نجحًا سلكوا ثانيًا

سبيل الهزء والسخرية، قال الله تعالى: «وَإِذَا رَهَاكَ اللَّهِ تَعَالَى: «وَإِذَا رَهَاكَ اللَّهِ مُذُوّاً» (الأنبياء:٣٦).

وقد عصم الله نبيه صلى الله عليه وسلم من المستهزئين وكفاهم مكرهم، فليس لهم إليه من سبيل.

قال الله تعالى: « إِنَّا كَيْنَكَ ٱلْمُسَهِّرِةِ بِيَ » (الحجر، ٩٥).

وقال الله تعالى: «غَنَّ أَغَازُ مِنَا يَسْتَعِعُونَ بِهِ: إِذَّ يَسْتَعِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ مُ تَتَوَى إِذْ يَقُولُ الطَّلِامُونَ إِنْ تَنْعِعُونَ إِلَّا رَجُلًا لِنَاعِي تَعَوِّدٍ » (الصافات:٣٦). ثم يدفع القرآن هذه التهمة دفعًا قويًّا، ويردها عليهم، قال الله تعالى: «وَمَا عَلَّتَكُ النِّنِ وَعَالِمَتُعَى لُهُ إِلَّ لِلْإِكْرُ وَفُوْلًا ثُنِينًا » (بس:٦٩).

بأن هذه التهمة قد ألقيت على الأنبياء قبله،

فلا ييأس ولا يحزن، قال الله تعالى: ﴿ كَالَّهُ مَا إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى:

أَلْذِينَ مِن قَيْلِهِم مِن رَسُولِ إِلَّا فَالْوَا سَلِيمُ أَوْ يَعَنُونُ ﴿ إِنَّا الْوَاسِوا ا

ويستغلق الحقد في قلوبهم حتى يصفوا الرسول صلى الله عليه وسلم بأنه شاعر، وقد

بِيرِ إِلَى فَيْمَ فِي اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ مِنْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ مَا عَلَيْ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلِيمٌ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِيمٌ عَلَيْ عَلِيمٌ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِيمٌ عَلَيْ عَلِيمٌ عَلَيْ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلَيْ عَلِيمٌ عَلَيْ عَلِيمٌ عَلَيْ عَلِيمٌ عَلَيْ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلَيْ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِيمٌ عَلَيْ عَلِيمٌ عَلَيْ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلَيْكُ عِلْمُ عَلَيْ عَلِيمٌ عَلَيْ عَلِيمٌ عَلَيْكُ عِلْمُ عَلِيمٌ عَلَيْكُ عِلَيْكُ عِلَيْ عَلَيْكُ عِلَيْكُ عِلَيْكُ عِلَى عَلَيْكُ عَلَيْكُ عِلَيْكُ عِلْمُ عَلَيْكُ عِلْمُ عَلَيْكُ عِلْمُ عَلَيْكُ عِلْكُولُ عَلَيْكُ عِلْمُ عَلَيْكُ عِلْكُولُ عَلَيْكُ عِلْكُ عَلَيْكُ عِلْكُ عَلَيْكُ عِلْكُولُ عَلَيْكُ عِلْكُولُ عَلَيْكُ عِلْكُ عَلَيْكُ عِلْكُ عِلْكُولُ عَلَيْكُ عِلْكُ عِلْكُولُ عَلَيْكُ عِلْكُ عَلِي عَلَيْكُ عِلْكُ عِلْكُ عِلْكُ عِلْكُ عَلِيكُ عِلْكُ عِلْكُ عِلْكُ عِلْكُ عِلْكُ عِلْكُ عِلْكُ عَلَيْكُ عِلْكُ عِلْ

جمع مع الشعر الجنون.

وقال الله تعالى: «فَلَا أَثْنِيمُ بِنَا لَيُعِرُونَ ﴿ وَلَا لَا عَرُونَ اللَّهِ مَعَالِمُ وَلَا لَا عَرُولَ لَكُونَ اللَّهِ النَّالُمُ لِنَوْلُ رَسُولِ كَرِيمِ ﴿ وَمَا هُو يَعْوَلُ شَاعِرُ فَلَيْلًا

مَّا نَوْمِتُونَ ﴿ إِنَّ } وَلَا مِقُولِ كَاهِنَ قَلِيكُ مَّا نَذَكُرُونَ ﴿ أَنَّ لَتُرَبِّلُ مِنْ رَبْ

أَلْنَاسِينَ ، (الحاقة:٣٨).

وتكرر المعنى نفسة في موضع آخر بلفظ أخر، وذلك قوله سبحانه: «أَلَقَ النَّكُرُ عَلَمُ مِنْ

يَّنِا بَلْ هُوَ كَنَّابُ إِلَيْ » (القمر: ٢٥)، ويأتيهم الرد في سرعة باهُرَّة في تهديد قاطع أنهم سيلقون عاقبة افترائهم يوم القيامة: «سَيِّنَائِنَ عَنَّا سَيَّ الكَنَّابُ الْأَمْنُ » (القمر: ٢٦)، ولا ينبغي للنبي أن

يياس أويضجر أويتولى عنهم فلا يدعوهم.

وقال الله تعالى: «فَ نَعْلَمْ إِنَّهُ لِبَحُرُنُكَ الَّذِي يَعُولُونَّ فَاللَّهِ يَعُولُونَّ الْفَالِمِينَ يَعْلَونَ الْفَالِمِينَ يَعْلَيْتِ اللهِ يَجَمَّلُونَ الْفَالِمِينَ يَعْلَيْتِ اللهِ يَجَمَّلُونَ (اللهُ عَن فَيْكَ فَصَعُوا عَلَى مَا كُذِيواً وَلَوْدُوا حَيَّ النَّهُم فَصَرُنًا وَلا مُبْوَلَ لِكُمِسَتِ اللهِ وَلَقَدْ حَلَمُكُ مِن نَبْعِي الْفَرْضِ اللهِ عَلَيْكَ إِعْراضِهم مِن نَبْعِي الفَقَا فِي الْأَرْضِ أَوْ سَلَمًا فِي السَّمَاءَ وَلَا تَبْعَى فَقَا فِي الْأَرْضِ أَوْ سَلَمًا فِي السَّمَاءَ وَلَوْ سَامَة اللهُ لَجَمَعُهُمْ عَلَى الْهُدَى فَلَا تَنْكُونَ اللهُدَى فَلَا تَنْكُونَ الْمُؤْمِنَ عَلَى الْهُدَى فَلَا تَنْكُونَ أَوْ سَلَمًا فِي السَّمَاءَ وَلَوْ سَامَة اللهُ تَنْكُونَ اللهُدَى فَلَا تَنْكُونَ اللهُدَى فَلَا تَنْكُونَ اللهُدَى فَلَا تَنْكُونَ اللهُدَى فَلَا تَنْكُونَ اللّهُ اللهُدَى فَلَا تَنْكُونَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

مِنْ الْجَهِلِينَ » (الأنعام: ٣٣- ٣٥).

سَخُوا » (الإسراء:٤٧).

ثم استطالوا بتهمة الجنون، وهي أشد وأعظم من التهمة بالسحر.

وقد سجل القرآن الكريم هذه التهمة في كل حالاتها التي صورت حقيقة نفوسهم وهم يقذفون بها رسول الله صلى الله عليه وسلم، فتارة يصرخون بهذه التهمة صرخًا لا يملكون معه إخفاء ما تجيش به نفوسهم من حقد باطن: قال الله تعالى عنهم: ﴿ وَقَالُوا مِنَا اللَّهِ تَعالى عنهم: ﴿ وَقَالُوا مِنَا اللَّهِ تَعالى عنهم: ﴿ وَقَالُوا مِنَا اللَّهِ تَعالى عنهم: ﴿ وَقَالُوا مِنَا اللَّهِ لَعَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

(الصافات:٣٦).

وتارة يقولونها وهم أشبه ما يكون في حالة يأس وقنوط من قناعتهم هم أنفسهم بهذه التهمة.

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: «ثُمُّ قَرَّلُوا عَنْهُ وَقَالُوا ثُمَلًا غَنُونٌ » (الدخان،١٤٤).

وتارة يحكونها وقد اعترتهم البغضاء والحسد في أشد حالاتهما ظانين أنهم يقنعون أنفسهم بها، قال الله تعالى: «وَإِن يَكَادُ ٱللَّهِ كَنُوا لِبُرُلْوُلِكَ إِلْهُ لِللَّهِ تَعَالَى: «وَإِن يَكَادُ ٱللَّهِينَ كَنُوا لِبُرُلُولُونَ إِنْهُ لَهُمُوا اللَّكُو وَيُعُولُونَ إِنَّهُ لَجَدُنَ »

(القلم:٥١).

ويحكي تعالى استخفافهم واستغرابهم بالفهم عقيدتهم المتوارثة الباطلة مما جاءهم به من عقائد غريبة عنهم.

قَالَ اللّٰه تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ اللَّهِ كَفَرُوا ۚ هَلَ مَذَلُكُمْ عَلَى رَجُلِ مُسْتَكُمُ إِذَا مُزِفْتُوكُمْ أَنَ مُمَزِّقٍ إِلَّكُمْ لَقِي خَلْقٍ جَدِيدٍ رَجُلُ مُسْتَكُمُ إِذَا مُزِفْتُوكُمْ أَمَا مِنْ حِنَافُ أَمْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّه

ويثبت القرآن من قلب النبي صلى الله عليه وسلم وهو يأمره أن يذكر الناس بما أرسل به من عند ربه غير ناظر إلى ما يقولون داحضًا بقوة تلك الفرية، قال الله تعالى: « شَكِرٌ مَا آتَ

يِعْتَ رَيِكَ بِكَاهِنِ رَلَّا تَحْتُونِ » (الطور:٢٩).

ولكنهم كانوا يصفونه بالحكمة والعقل، قال الله تعالى: « آوَلَمْ يَنَفَكُّرُواْ مَا بِسَاحِبِم مِن حِنَّةً إِنَّ هُوَ إِلَّا لِيْرُ ثُبِينًا » (الأعراف:١٨٤).

ويذكر القرآن النبي صلى الله عليه وسلم

1 120 L. 1721 de - 1 Late 770 - 1 Luis

وقال تعالى: « فَإِن كَذَّبُوكَ فَثُل زَّيُّكُمُ ذُو رَحْمَةٍ وَسِمَةٍ» (الأنعام:١٤٧).

وهكذا آذوا النبي صلى الله عليه وسلم بكل القاب السوء والسخرية، ولم يقتصروا على ذلك فحسب بل آذوه بالأذى الفعلي.

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال: بينما رسول الله صلى الله عليه وسلم بفناء الكعبة، إذ أقبل عقبة بن أبي معيط فأخذ بمنكب رسول الله صلى الله عليه وسلم ولوى ثوبه يق عنقه فخنقه خنقا شديدًا، فأقبل أبو بكر رضي الله عنه فأخذ بمنكبي عدو الله ودفعه عن النبي صلى الله عليه وسلم، وقال: ﴿أَنَهُ تُلُونَ عَنْ اللهِ عَلَيْهُ وَقَدْ جَاءَكُمْ إِلْكِيَنَتِ مِن رَبِّكُمْ ، وَعَلْدَ مِن رَبِّكُمْ ، وَعَلْدَ مِن رَبِّكُمْ ، (خَافَر ، ﴿ كَالْمَ اللهِ عَلَيْهُ وَقَدْ جَاءَكُمْ إِلْكِيَنَتِ مِن رَبِّكُمْ ، (خَافر ، ﴿ كَالْمَ اللهِ عَلَيْهُ وَقَدْ جَاءَكُمْ إِلْكِيَنَتِ مِن رَبِّكُمْ ، (خَافْر ، ﴿ كَالْمَ اللهِ عَلَيْهُ وَقَدْ جَاءَكُمْ إِلْكِيَنَتِ مِن رَبِّكُمْ ، (خَافْر ، ﴿ كَالْمَ اللهُ عَلَيْهُ وَقَدْ جَاءَكُمْ إِلْكِيَنَتِ مِن رَبِّكُمْ ، (خَافْر ، ﴿ كَالْمُ اللهُ عَلَيْهُ وَقَدْ جَاءَكُمْ إِلْكِيَنَتِ مِن رَبِّكُمْ ، (خَافْر ، ﴿ كَالْمُ اللهُ عَلَيْهُ وَقَدْ جَاءَكُمْ إِلْكِيَنَتِ مِن رَبِّكُمْ ، (خَافْر ، ﴿ كَالْمُ اللهُ عَلَيْهُ وَقَدْ جَاءَكُمْ إِلْكِيَنَتِ مِن رَبِّكُمْ ، (خَافْر ، ﴿ كَالْعُلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَقَدْ جَاءَكُمْ إِلْكِيَنَتِ مِن رَبِّكُمْ ، (خَافْر ، ﴿ كَالْمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَوْلُ رَبُولُ كُلّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَوْلُهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَوْلُهُ وَلَوْلُ وَلَهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَوْلُونَ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَوْلُهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَوْلُ رَبِّي كُمْ إِلْمُؤْمِنَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَعْمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَوْلًا وَلَوْلًا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَوْلًا وَلِكُمْ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَالْهُ عَلَيْهُ وَلَالْمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَوْلًا عَلَيْهُ وَلَالُهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَالْهُ عَلَيْهُ وَلَوْلًا عَلَيْهُ وَلَوْلًا وَلِهُ الللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الْمُنْتُونُ اللّهُ الْعَلْمُ عَلَيْهُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ

ولما اشتد به الأذى صلى الله عليه وسلم من قومه خرج إلى الطائف رجاء أن يؤوه ويمنعوه من قومه، فلقي منهم أشد ما يلقى من أذى، وقالوا: أخرج من بلادنا، وأغروا به سفهاءهم يقفون له في الطريق ويرمونه بالحجارة حتى أدموا عقبيه، وشُج رأسه.

وَعَنْ عَائِشُهُ رَضَىَ اللَّهِ عَنْهَا، أَنْهَا قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّه! هَلَ أَتَى عَلَيْكَ يَوْمٌ كَانَ أَشَدٌ مِنْ يَوْمِ أَحُد؟ فَقَالَ: (لَقَدُ لَقِيتُ مِنْ قَوْمِكَ، فَكَانَ أَشَدُ مَا لَقِيتُ منْهُمْ يَوْمَ الْعَقَبَة، إِذْ عَرَضْتُ نَفْسي عَلَى ابْن عَبْد يَاليلَ بن كَلال، فَلَمْ يُجِبني إلى مَا أَرَدْتَ، فَانْطَلَقْتُ وَأَنَّا مَهْمُومٌ - عَلَى وَجْهِي، فَلَمْ أَسْتَفَقَّ إِلاَّ بِقَرْنِ الثُّعَالِب، فَرَفَعْتُ رَأْسي، فَإِذَا أَنَا بِسَحَابَةَ قَدْ أَطْلَتْني فَنْظُرْتُ فَإِذَا فِيهَا جِبْرِيلَ، فَنَادَانِي فَقَالَ: إِنَّ اللَّه قَدْ سَمِعَ قَوْلَ قَوْمِكَ وَمَا رَدُّوا عَلَيْكَ، وَقَدْ بَعَثَ إِلَيْكَ مَلَكَ الْجِبَالِ لِتَأْمُرَهُ بِمَا شَنْتَ فِيهِمْ). قَالَ: (فَنَادُاني مَلَكَ الْجِبَالِ، فَسَلَّمَ عَلَىَّ ثُمَّ قَالَ: يَا مُحَمَّدُ { إِنَّ اللَّهِ قَدْ سَمِعَ قُولَ قُومِكَ، وَأَنَا مَلَكَ الْجِبَالِ، وَقَدْ بَعَثني رَيُّكَ إِلَيْكَ لِتَأْمُرَني بِأَمْرِكِ، إِنْ شَنْتَ أَنْ أَطْبِقَ عَلَيْهِمُ الأُخْشَبُينَ) قَالَ رَسُولَ الله- صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمَ: (بَلُ أَرْجُو أَنْ يُخْرِجَ اللَّهِ مِنْ أَصْلاَبِهِمْ مَنْ يَعْيُدُ اللَّهِ وَحُدُهُ، وَلا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا). مُتَفَقَّ عَلَيْهِ.

ولم يجد صلى الله عليه وسلم في أحب البلاد اليه ملجأ من الله إلا إليه، وصار ينظر أيمن منه فلا يرى إلا عدوًا متربصًا، وينظر أيسر منه فلا

يرى إلا نصيرًا ضعيفًا، وينظر ورائه فلا يرى إلا سهامًا مصوبة على ظهره، وينظر أمامه فلا يرى إلا هزوًا وسخرية تتقيؤها أفواهُ، وأشواكا وحجارة موضوعة في طريقة، فنظر إلى السماء فوجد الرجاء كله، نورًا يمزق ركام الظلام الذي يحيط بمكة وما حولها، فتوجه إلى الله يسأله أن يجعل له ولأصحابه المستضعفين فرجًا ومخرجًا، وهو صلى الله عليه وسلم يرى أصحابه تهوي بهم قطعُ العذاب، وتأكل أجسادهم سياط العذاب، وقد امتد حبل هذا السلوك الشائن إلى المدينة بعد الهجرة، فأمسك المنافقون به بعد إفلاته من يد المشركين في مكة، وجعلوا يسخرون سرًا-وجهرة أحيانًا- من الرسول صلى الله عليه وسلم وأصحابه، لا يحجزهم فزع من عداب، ولا حرمة لجوار، فتشابه السلوكان والتقيا على طريق واحدة، ويصعد الرسول صلى الله عليه وسلم بعد رحلة في الزمن، دامت ثلاثة وستين عامًا، حمل فيها هم الدعوة والأمة- وما أثقله حملا- ويجتاز قنطرة الحياة، وهو أسعد ما يكون حالا، وأرضى ما يكون نفسًا، أن خلف وراءه جيلاً من الحواريين، وساروا على أحسن ماكان عليه في حياته صلى الله عليه وسلم، فاستحقوا منه الثناء كله والتحذير للناس أن ينالوا من واحد منهم ولو بكلمة.

قال صلى الله عليه وسلم: «لا تسبوا أصحابي، فوالذي نفسي بيده لو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبًا، ما بلغ مد أحدهم، ولا نصيفه». (مختصر مسلم: ١٧٤٦).

ففي الحقيقة أن حياة الداعية ليس معناها أن تبقى روحه في جسمه فقط، بل أن تبقى مقالته حية بين الناس، اللهم صبرنا على العلم والعمل والدعوة إليك، إنك ولي ذلك والقادر عليه.



# الصلاة على رسول الله في الصلاة

الحلقة الأولى

(حكمها-مايقال فيها)

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فقد انتهينا في اللقاء السابق من الحديث عن التشهد في الصلاة، ونبدأ في هذا اللقاء بالحديث عن الصَّلاَةِ عَلَى النَّبِيُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الصلاة.

#### د . حمدی طه

اعداد/

#### أولاً: مشروعية الصَّلاة علَى النَّبِيِّ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

- اعلم أخي القارئ أنه لا خلاف بين الفُقهاء في مشرُوعية الصلاة عَلَى النّبِي صلَّى اللّه عَلَيْه وَسلّم، للأمربها، قال تَعَالَى، صلَّى الله وَمَلاَدْكَتُه يُصلُونَ عَلَى النّبِي يَا أَيُها اللّه وَمَلاَدْكَتُه يُصلُونَ عَلَى النّبِي يَا أَيُها الّذِينَ آمَنُوا صَلُوا عَلَيْه وَسَلّمُوا تَسْليما، قَالَ ابْنُ كثير في تَفْسِير الأيدة، المُقْصُودُ مَنْ هذه الأَيْه: أَنْ الله- سُبْحانَه وَتَعَالَى- مَنْ هذه الأَيْه: أَنْ الله- سُبْحانَه وَتَعَالَى- الْلا الأُعْلَى؛ بَأَنَّه يُتَنِي عَلَيْه عَنْدَه في الْمُلاَئكَة أَنْ الله عَبْده وَنَبِيه عَنْدَه في المُقرَبِين، وَأَنِّ الْلاَئكَة تُصلِي عَلَيْه. ثَمَّ الله المُعالَى عَلَيْه. ثَمَّ المَّلَى عَلَيْه. ثَمَّ الله المُعالَى عَلَيْه. وَالتَسْليم عَلَيْه. وَلَا الله المُعالَىٰ المُعالَىٰ المُعالَىٰ وَالْعُلُويَ جَمِيعًا وَالْتَسْليم عَلَيْه المُنْ الْعَالَىٰ المُعالَىٰ المُعالَىٰ وَالْعُلُويَ جَمِيعًا وَالْعُلُويَ جَمِيعًا وَالْعُلُويَ جَمِيعًا وَالْعُلُويَ وَالْعُلُويَ الْمُدَالَى المُعْلَىٰ وَالْعُلُويَ جَمِيعًا وَالْعُلُويَ وَمِيعًا وَالْعُلُويَ وَالْعُلُويَ وَمِيعًا وَالْعَلَى وَالْعُلُويَ وَمِيعًا وَالْعُلُويَ وَالْعُلُويَ وَمُويَا وَالْعَلَى وَالْعُلُويَ وَمِيعًا وَالْعُلُويَ وَمَلَيْه الْمُ وَالْعُلُويَ وَمُعَلِى الْمُدَالَى وَالْعُلُويَ وَمِيعًا وَلَيْه الله وَالْمُلْكِ وَالْعُلُويَ وَمِيعًا وَلَا الله وَلَى الله وَلَى الْمُ الْمُؤْلِي وَالْعُلُويَ وَمُعَلِيهِ الْمُؤْلِي وَالْعُلُويَ وَمِنْ الْمُؤْلِي وَالْعُلُويَ وَالْعُلُولَى الْمُؤْلِ الْمُؤْلِي وَلَيْهِ وَالْعُلُولَى وَعَلَيْه وَالْعُلُولَى وَعَلَى الْمُؤْلِي وَالْعُلُولَى وَالْعُلُولَى وَعَلَيْد الله وَالْعُلِي وَالْعُلُولَى وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولَ وَالْعُلُولُ وَلَيْهِ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَلَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ و

وَقَدْ جَاءَتْ الْأَجَادِيثُ الْتَوَاتِرَةُ عَنْ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِالأَمْرِ بِالْأَمْرِ بِالطَّلاَةِ عَلَيْهِ مَلَيْهِ مِنْكَمَ بِالأَمْرِ بِالطَّلاَةِ عَلَيْهِ مِنها: بِالصَّلاَةِ عَلَيْهِ مِنها: ما رَوَى الْبُخَارِيُّ عِنْدَ تَفْسير هَذه الأَيْهَ عن كعب بن عُجْرَةَ قال: قيل لُرَسُولُ اللَّه، اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: يَا رَسُولُ اللَّه، أَمَّا اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: يَا رَسُولُ اللَّه، أَمَّا السَّهُ مَلَيْكَ فَقَدْ عَرَفْنَاهُ، فَكَيْفَ أَمَا السَّهُ المَّالَةُ السَّلامُ عَلَيْكَ فَقَدْ عَرَفْنَاهُ، فَكَيْفَ

نُصَلِّي عَلَيْكَ؟ قَال: قُولُوا: اللَّهُمَّ صَل عَلَى مُحَمَّد، وَعَلَى آلِ مُحَمَّد، كَمَا صَلَيْتَ عَلَى مُحَمَّد، كَمَا صَلَيْتَ عَلَى اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ بَارِكُ عَلَى مُحَمَّد، وَعَلَى آل مُحَمَّد، كَمَا بَارِكُ عَلَى مُحَمِّد، وَعَلَى آل مُحَمِّد، كَمَا بَارِكُ عَلَى آل مُحَمِّد، كَمَا بَارِكُ عَلَى آل مُحَمِد، وَعَلَى آل مُحَمِيدٌ مَجِيدٌ بَارِكُ تَعْلَى آل إِبْرَاهِيمَ، إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ (صحيح البخاري بَابِ قَوْله ﴿إِنَّ اللَّهُ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُوا عَلَيْه وَسَلُمُوا تَسْليمًا»).

#### ثانياً: مُوضع الصَّلاة عَلَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الصَّلاَةِ:

ليس في النصوص التي بين أيدينا نصً واحد معتبرُ عن رسول الله - صلى الله عليه وسلم- صحيح أو حسنٌ يدل على تحديد مكانِ أو موضع الصلاة الإبراهيمية للصلاة على رسول الله عليه وسلم- على رسول الله- صلى الله عليه وسلم- في الصلاة. أما ما درج عليه المسلمون من قول هذه الصلاة عقب التشهد الأخير، وأنَّ كلمتهم قد اتفقت على ذلك، فإنه أمر نُقل إلينا عملياً جيلاً عن جيل، فكان ذلك متواتراً. (الجامع لأحكام الصلاة لمحمود عويضة ٢٥٥/٢ بتصرف).

أما الصلاة على النبي- صلى الله عليه وسلم- في التشهد الأول فلم يُتفق على

10

مشروعيتها لا نظريًا ولا عمليًا وقد اختلفوا فيه فهي سُنَة في الْقَوْل الْجَديد للشَّافِعيُ فقد قال رحمه الله في «الأم» يصلى على النبي فقال التشهد الأول لكنه يستحب وليس بواجب، وقال في القديم لا يزيد على التشهد أمًّا الْحَنفيَةُ، وَالْمَالِكِيَّةُ فَالصَّلاَةُ عَلَيْهِ صَلَّى الله عَلَيْهُ وَسَلَّم في التَّشَهْد الأُول لَيْسَ بِمَشْرُوع الله المُقتهية الكويتية ٢٣٧/٢٧٧ بتصرف)، وسيأتي الفقهية الكويتية ٢٣٧/٢٧٧ بتصرف)، وسيأتي على النبي حكم الصلاة على النبي على الله عليه أما الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم وقد قال أما الصلاة على النبيء صلى الله عليه وسلم وقد قال

أما الصلاة على النبي- صلى الله عليه وسلم - في الصلاة. عند الدعاء فقد قال العلامة ابن قيم الجوزية: «له ثلاث مراتب؛ إحداها: أن يصلي عليه قبل الدعاء وبعد حمد الله تعالى.

والمرتبة الثانية: أن يصلي عليه في أول الدعاء وأوسطه وآخره.

والثالثة أن يصلي عليه في أوله وآخره ويجعل حاجته متوسطة بينهما.

فأما المرتبة الأولى: فالدليل عليها حديث فضالة بن عبيد صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم رجلا يدعو في صلاته لم يمجد الله ولم يصل على النبي صلى الله عليه وسلم فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (عَجِل هذا) ثم دعاه فقال له أو لغيره: (إذا صلى أحدكم فليبدأ بتمجيد الله والثناء عليه ثم يصلي على النبي صلى الله عليه وسلم ثم يصلي على النبي صلى الله عليه وسلم ثم يحلي على النبي صلى الله عليه وسلم ثم يحلي على النبي صلى الله عليه وسلم ثم يحلي على النبي صلى أحمد برقم ٢٩٩٨٢ وإسناده صحيح (جلاء ألافهام- ابن قيم الجوزية ١/ ٣٧٥ بتصرف).

قلت: وأما المرتبة الثانية والثالثة: فلم يأت العلامة ابن القيم بحديث صحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم يدل لما ذهب.

أما الصلاة على النبي الصلاة عليه آخر القنوت في الوتر استحبه الشافعي ومن وافقه واحتجوا بحديث ضعيف ولذلك قال العزبن عبد السلام في «الفتاوى»: «ولم تصح الصلاة

على رسول الله (صلى الله عليه وسلم) في القنوت ولا ينبغي أن يزاد على صلاة رسول الله (صلى الله عليه وسلم) شيء، وهذا الله (صلى الله عليه وسلم) شيء، وهذا هو الحق الذي يشهد به كل من علم كمال الشريعة وتمامها وأنه (صلى الله عليه وسلم) ما ترك شيئًا يقربنا إلى الله إلا وأمرنا به قلت، ثم أطلعت على بعض الأثار الثابتة عن بعض الصحابة وفيها صلاتهم على النبي بعض الشحابة وفيها صلاتهم على النبي فقلت بمشروعية ذلك وسجلته في تلخيص صفة الصلاة «(إرواء الغليل الألباني ١٧٧/٢).

وهو مستحب في قنوت رمضان ولا بأس من جعل القنوت بعد الركوع ومن الزيادة عليه بلعن الكفرة والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم والدعاء للمسلمين في النصف عهد عمر رضي الله عنه فقد جاء في آخر حديث عبد الرحمن بن عبد القاري (وكانوا يلعنون الكفرة في النصف؛ اللهم قاتل الكفرة ليعنون الكفرة في النصف؛ اللهم قاتل الكفرة ولا يؤمنون بوعدك وخالف بين كلمتهم وألق في قلوبهم الرعب وألق عليهم رجزك وعذابك إله الحق)، ثم يصلي على النبي صلى الله عليه وسلم ويدعو للمسلمين بما استطاع من خير ثم يستغفر للمؤمنين (قيام رمضان- الألباني ص٣٠).

وقد ساق العلامة ابن قيم الجوزية المواطن التي يستحب فيها الصلاة عَلَى النّبِيُ صَلّى الله عَلَيْهِ وَسَلّمَ فأوصلها إلى واحد وأربعين موطناً ذكر ما صح منها أو قارب دون تفصيل:

الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم عند دخول المسجد وعند الخروج منه

الصلاة على النبي عند ذكره صلى الله عليه وسلم.

الصلاة عليه عند كتابة اسمه صلى الله عليه وسلم.

الصلاة على النبي عند الوقوف على قبره صلى الله عليه وسلم. الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم في كل موطن يجتمع فيه لذكر الله تعالى. الصلاة عليه صلى الله عليه وسلم يوم الحمعة.

الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم عند التذكير عند تبليغ العلم إلى الناس عند التذكير والقصص والقاء الدرس وتعليم العلم في أول ذلك وآخره.

الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم على الصفا والمروة وهذا من توابع الدعاء.

الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم عند الفراغ من التلبية وهذا أيضا من توابع الدعاء.

الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم عند استلام الحجر.

الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم عند اجتماع القوم قبل تفرقهم.

الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم إذا خرج الإنسان إلى السوق أو إلى دعوة أو نحوها.

الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم إذا قام الرجل من نوم الليل.

الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم عند الهم والشدائد وطلب المغفرة (جلاء الأفهام- ابن قيم الجوزية ا ٣٢٧ وما بعدها بتصرف).

#### ثَالثاً: كَيْفِيةَ الصَّلاَةَ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ فِي الصَّلاَةِ:

ليست للصلاة على رسول الله-صلى الله عليه وسلم- صيغة واحدة يجب الالتزام بها، ذلك أنه رُويت عدة صيغ لهذه الصلاة منسوبة لرسول الله-صلى الله عليه وسلم- من طرق عدّة عن صحابة رسول الله-صلى الله عليه وسلم-، بل وردت عدة صيغ من طريق الصحابي الواحد، وهذه الطرق صحيحة وحسنة صالحة للاستدلال. كل صيغة منها تُجزئ وتكفي، فالمسلم بالخيار بين أي من هذه الصيغ.

ويستحب أن يستخدم هذه الصيغ

تباعاً مع الوقت إن أمكنه ذلك، لصيب أجر تطبيق السنة في عمومها .

وسنبدأ بذكر الصيغ التي اتفق على روايتها الشيخان البخاري ومسلم.

من حديث ابن أبي ليلي قال: لقبني كَعْبُ بِنُ عُجْرَةً فَقَالَ: إِلاَّ أَهْدِي لَكَ هَدِيَّةً خُرِجَ عَلَيْنَا رَسُولَ اللّه-صلى الله عليه وسلم- فقلنا: قد عَرَفنا كَيْفُ نَسَلَمُ عَلَيْكَ، فكينف نصلى عَليْك؟ قال: «قولوا اللَّهُمَّ صَل عَلَى مُحَمِّد وَعَلَى آلِ مُحَمِّد كُمَا صَلَيْتَ عَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنْكَ حَمِيدٌ مُحِيدٌ، اللَّهُمَّ بَارِكُ عَلَى مُحَمَّد وَعَلَى آلِ مُحَمَّد كَمَا بَارَكْتُ عَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنْكَ حَمِيدٌ مُحِيدٌ ». رواه البخاري بَابِ قَوْلُهُ «إِنَّ اللَّهِ وَمَلاَئكَتُهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْه وَسَلَمُوا تَسُلِيمًا »، ومسلم باب الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم بعد التشهد وأحمد برقم ١٨١٣٠، وزاد البخاري لفظ «عَلَى إِبْرَاهِيمَ» في الجملتين في رواية أخرى.

وبلفظ البخاري الأخير أخرجه النسائي من حديث طلحة بن عبيد الله قال: قلنا: يا رسول الله كيف الصلاة عليك؟ قال: قولوا اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم إنك حميد مجيد وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم وآل إبراهيم وآل إبراهيم وآل إبراهيم وآل إبراهيم إنك حميد مجيد مجيد.

الشّاعدي السّاعدي أبي حُمَيْد السّاعدي أنَّهُمْ قَالُوا يَا رَسُولَ الله كَيْفَ نُصَلِّي عَلَيْكَ قَالُ «قُولُوا اللَّهُمَّ صَلَّ عَلَى مُحَمَّد وَأَزْوَاجِه وَذُرِيَّتِه كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ، وَبَارِكَ عَلَى مُحَمَّد وَأَزْوَاجِه عَلَى مُحَمَّد وَأَزْوَاجِه وَذُرِيَّتِه كَمَا بَارَكَتَ عَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ، وَبَارِكَ عَلَى مَحَمَّد وَأَزْوَاجِه وَذُرِيَّتِه كَمَا بَارَكَتَ عَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ وَأَزْوَاجِه وَذُرِيَّتِه كَمَا بَارَكَتَ عَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنْكَ حَمِيدٌ مِحِيدٌ» رواه على آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنْكَ حَمِيدٌ مِحِيدٌ» رواه البخاري بَاب قَوْله «إنَّ اللَّه وَمَلاَئِكَتَهُ يُصَلُّوا صَلُوا يَسْلِيمَا» ومسلم باب الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم بعد على التشهد وزاد مسلم في روايته لفظ «علي»

وهذه حملة من الصبغ المأثورة الأخرى التي وردت ولم يتفق على اخراجها البخاري ومسلم أو لم يخر حاها:

- عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيُ قَالَ: قُلْنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ هَذَا التَّسْلِيمُ فَكَيْفَ نُصَلِّي عَلَيْكَ قَالُ (قُولُوا اللَّهُمُّ صَلَّ عَلَى مُحَمِّد عَبْدك وَرَسُولِكَ كُمَا صَلَيْتَ عَلَى آلِ انْرَاهِيمَ وَبَارِكُ عَلَى مُحَمِّد وَعَلَى آلِ مُحَمِّد كُمَا يَارَكُتُ عَلَى إِبْرَاهِيمَ، قَالَ أَبُو صَالِحِ عَنْ اللَّنْتُ عَلَى مُحَمِّد وَعَلَى آلِ مُحَمَّد كُمَا يُارَكُتُ عَلَى آلِ الْرَاهِيمَ حَدُثْنَا إِبْرَاهِيمُ بِنْ حَمْزَةً حَدُثْنَا ابْنُ أبي حَازِم وَالدُرَاوِرْدِي عَنْ يَزِيدُ وَقَالَ كُمَا صَلَّنْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَبَارِكُ عَلَى مُحَمَّد وَآلِ مُحَمَّد كُمَا بِأَرْكُتُ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَآلِ إِبْرَاهِيمَ) (رواه البخاري باب قوله «إن الله وملائكته نصلون عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُوا عَلَيْهُ وَسَلَمُوا تَسُلِيمًا » وأحمد برقم ١١٤٥١).

 عن أبى مسعود الأنصاري قال أتانا رسول الله صلى الله عليه وسلم ونحن في مجلس سعد بن عبادة فقال له بشير بن سعد أمرنا الله تعالى أن نصلي عليك يا رسول الله فكيف نصلى عليك؟ قال فسكت رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى تمنينا أنه لم يسأله، ثم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: قولوا اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على آل إبراهيم، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على آل إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد والسلام كما قد علمتم. رواه مسلم باب الصلاة على النبى صلى الله عليه وسلم بعد التشهد

ولأحمد في لفظ آخر نحوه وفيه: (فكيف نصلى عليك إذا نحن صلينا في صلاتنا).

ورواه أحمد بلفظ (فقولوا اللهم صل على محمد النبي الأمي وعلى آل محمد كما صلبت على إبراهيم وآل إبراهيم، وبارك على محمد النبي الأمي كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد) برقم ١٧١١٣.

وزاد أبو داود فذكر مَعْنَى حَديث كَعْب

بُن عُجْرَةَ زَادَ فِي آخره «فِي الْعَالَانُ انَّكَ حَمِيلٌ

٥- عن رحل من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان يقول (اللهم صل على محمد وعلى أهل سته وعلى أزواحه وذريته كما صلبت على أل الراهيم انك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل ببته وعلى أزواحه وذريته كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد) رواه أحمد برقم ٢٣٢٢١ وجهالة الصحابي هنا لا تضر لأن الصحابة كلهم ثقات عدول وهذه الصيغة أشمل وأطول صيغة في صيغ الصلاة على رسول الله- صلى الله عليه وسلم.

واذا كان الاختيار بين الصبغ السابقة جائز فهذا لا بنافي تفضيل بعض هذه الصيغ، فقد يكون التفضيل بالاسناد والأخذ بأقوى هذه الصيغ من حيث الإسناد. وهي بلا شك ما اتفق على روايتها الشيخان البخاري ومسلم، وقد اتفق الشيخان على الصيغتين الأوليين من هذه الصيغ العديدة فالأولى اختيار واحدة من هاتين الصيغتين، وقد يكون التفضيل بحسب جهة التبليغ قال العلامة الألباني: واعلم أن النوع الأول من صبغ الصلاة عليه صلى الله عليه وسلم- يشير إلى حديث أبى حُمَيْد السَّاعدي- وكذا النوع الرابع-يشير إلى حديث أبي مسعود الأنصاري- هو ما علمه رسول الله صلى الله عليه وسلم أصحابه لما سألوه عن كيفية الصلاة عليه صلى الله عليه وسلم (قلت: وكذلك حديث كَعْبُ بْنَ عُجْرَة وحديث أبي سَعيد الْخَدْرِيُ فقد وردت فيهما صيغة الصلاة عليه صلى الله عليه وسلم على جهة التعليم)، وقد استدل بذلك على أنها أفضل الكيفيات في الصلاة عليه صلى الله عليه وسلم لأنه لا يختار لهم- ولا لنفسه- الا الأشرف والأفضل (صفة الصلاة)، وقد يكون التفضيل بأكثرها اشتمالا على الألفاظ فتكون الصبغة الأخبرة أفضل من هذا الوحه.

وللحديث يقية إن شاء الله.

Italound elktinet.

1

Sales 1862

- | [4]

ما يزال الحديث مستمرًّا عن أمر الدُّيْن، وما يتعلق به من أحكام، ونكمل فنقول وباللَّه تعالى

الله عليه وسلَّمَ فقال له: يا

عبدُ الله، إنا قد ابتغنا منك

جزورًا -أو جزائرً- بوسق من

تمر الدُخرة، فالتمسناهُ فلم

نجدُه، قال: فقال الأعرابي:

واغدراهُ، قالت؛ فهم الناسُ

وقالوا: قاتلكَ الله، أيغدرُ

رسول الله صلَّى الله عليه

وسلم؟ قالت: فقال رسول الله

صلَّى اللَّه عليه وسلَّمَ: دَعُوهُ،

فإنْ لصاحب الحقّ مقالاً، ثم

عاد رسولُ الله صلَّى الله عليه

وسلَّمَ فقال: يا عبدَ اللَّه، انَّا

ابتعنا منك جزائر ونحن

نظنُ أن عندنا ما سمِّينا لك،

فالتمسناه فلم

نجــده،

التوفيق

المستشار أحمد السيد على

اعداد

#### الوقفة السابعة؛ بعض آداب قضاء الديون؛

جاءت الشريعة بمحاسن الأداب في جميع المجالات، ومنها قضاء الديون، فحثت على جملة من الأداب منها: أمر الدائن بحسن الطلب: عن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من طالب حقًا فليطلبه في عضاف واف أو غير واف» (رواه ابن ماجه وصححه الألباني).

#### الترفق بالدائن وإن لصاحب الحق مقالاً:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: «ابتاع رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم من رجل من الأعراب جزورًا - أو جزائر بوسق من تمر الدُّخرة (وتمرُ السدُّخرة العجوة)، فرجع به رسولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّم الى بيته والتمس له التمر فلم يجده، فخرج إليه رسولُ الله صلَّى الله فخرج إليه رسولُ الله صلَّى الله فخرج إليه رسولُ الله صلَّى الله فخرج إليه رسولُ الله صلَّى

فقال الأعرابيُّ: واغدراهُ، فنهمه الناسُ وقالوا: قاتلكُ الله أيغدرُ رسولُ الله صلّى الله عليه وسلَّمَ؟ فقال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: دَعُوهُ، فإنْ لصاحب الحق مقالا، فردد رسول الله صلى الله عليه وسلم ذلك مرتبن أو ثلاثا، فلما رآه لا يفقه عنه قال لرجل من أصحابه: اذهب إلى خولة بنت حكيم بن أمية فقل لها: رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول لك: إن كان عندلك وسق من تمر الذخرة فأسلفيناهُ حتى نؤديه إليك إن شياءَ الله، فدهب إليها الرجل، ثم رجع فقال: قالت: تعم، هو عندي يا رسولُ الله، فابعث من يقبضه، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم للرجل: اذهب بهفأؤفهالذي له، قال: فذهب به فأوفاهُ الذي له،

قالت: فمرّ الأعرابيُّ

برسول الله صلَّى الله

عليه وسلم وهو جالس في

أصحابه، فقال: حزاك الله خيرًا، فقد أوْفَيْتَ وأَطْيَبْتَ، قالت: فقال رسولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّمَ أولئكَ حُيَادُ عياد الله عندَ الله يومَ القيامة: المُوفُونَ المُطيبُونَ» «رواه أحمد وحسنه الألباني).

عن عبدالله بن ربيعة رضي الله عنه قال: «استقرض منى الثبيُّ صلى الله عليه وسلم أربعين ألفًا، فجاءَه مال، فدفعه إليه، وقال: بارك الله لك في أهلك وماثك، انما حزاء السَّلْف، الحمد والأداء.» (رواه النسائر)

كثير من المدينين لا يعلمون

التفصيل الآتى:

١- قضاء الدين والضروريات

الضروريات: هي النفقات

فانظر - راعاك الله - كيف ترفق النبي صلى الله عليه وسلم بالدائن ونهى أصحابه عن سبه، مبينا لهم أن لصاحب الحق مقالا.

#### جزاء السلف العمد والأداء:

وصححه الألباني).

الوقفة الثامنة: المفاضلة بين قضاء الدين وغيره:

فقه أداء الدين، فتراهم يتساهلون في قضاء ديونهم فيؤخرونهاحيثيحرم التأخير، ظنا منهم أن هذا جائز، أو يقدمونها حيث لا يجوز التقديم، ويعود هذا

إلى عدم التفرقة بين الواجب والأوجب منه، والواجب وغير الواجب، وذلك على

الضرورية التي لا قوام للأسرة الا بها، كالطعام والشيران واللياس والسكن، فلابد له من بیت بسکنه بواریه عن أعس الناس ويجعله في أمن

من العادين والباغين، وطعام بحفظ به نفسته، ومليس للصيف والشيتاء، وعلاج

يحفظ به نفسه، وقد تتضمن أمورا أخرى لايد منها في قيام مصالح الدين والدنيا.

فاذا كان للإنسان مال يكفيه حاجاته الأساسية له ومن يعول، ويفي بقضاء دينه، فتقدم حاجاته الأساسية على

قضاء دينه، فإن بقي شيء بعد الإنفاق على حاجاته الأساسية له ومن يعول، قضى دينه كله،

أو يعضه.

والعلة في ذلك أن ضروريات الإنسان واجبة وقضاء الدين واجب، إلا أن ترك الضروريات يترتب عليه مفسدة عظيمة، ودرء المفاسد مقدم على حلب المصالح، فيقدم الانفاق على الضروريات على قضاء الدين.

٢- قضاء الدين والحاجبات والكماليات

الحاجيات: وهي التي تسهم في جعل الحياة أكثر راحية وتيسيرا، ومن البديهي أنها تأتى بعد استكمال المصروفات الضرورية.

الكماليات: وهي النفقات الزائدة عن حدود الضروريات والحاحيات، والانفاق في هذه الأمور ليس واجيا، ومن ثم فان الواجب تقديم قضاء الدين على الأنفاق عليها، وكثير من الناس ترل أقدامهم في هذه السألة.

#### ١- القناعة -

فإن المسلم لو قنع بحاله ومستوى معيشته، وعيشة الكفاف لا له ولا عليه، حتى له كانت بسيطة جداً لم يتطلب أكتر من ذلك، ولحلت له هذه القناعة مشكلة الاستدانة، ولما لجأ إلى الدين، لكن الناس لا يقنعون، فينظرون إلى من فوقهم في المعيشة، والرسول صلى الله عليه وسلم بطلب من السلم أن ينظر إلى من دونه في المعيشة، وإنما ينظر الى من هو أعلى منه في الدين والورع والعبادة والتقوى، إذا أردت أن تنظر إلى الأعلى فانظر إلى صاحب الدين، وفي المعشة تنظر إلى من هو أسفل منك حتى تحصل عندك القناعة، فلا تغتم وتهتم، وتلجأ إلى الدين.

٢- الزهدية الدنيا:

وكذلك من الأمور المهمة:

مضهوم الزهدية الدنيا، فلو زهد الإنسان في الدنيا ومتاعها، وزينتها، اا شعر بالدافع إلى التزود فيستدين، ولكن قد تقع الاستدانة لضرورة في مثل علاج ضيروري لا بملك قیمته، أو مسكن وأثاث لطالب زواج يريد أن يعف نفسه، وهو يخشى على نفسه العنت والوقوع في الحرام، فلا يستطيع الزواج من المهر والتأثيث إلا بالاستدانة، هنا تكون استدانته وجيهة، ومع ذلك لا ينسى الوفاء، والبحث عن تجارات طيبة، أو صفقات فورية حلال يسدد بها دينه والله قد تكفل لن يريد الوفاء بصدق أن يعينه.

#### الوقفة العاشرة: أدعية قضاء الدين:

المسلم مأمور بالأخذ بالأسباب وعدم الاعتقاد فيها، وعدم تركها، ومن أعظم الأسباب، الأسباب الشرعية، وأعظمها الدعاء، فهذه جملة من الأدعية الخاصة بقضاء الدين، والعامة بتفريح الكرب، التي تعين على قضاء الدين:

ا- عن أبى سعيد الخدري رضي الله عنه قال:

«دَخَــل رَسُنـولُ الله الله صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم ذَاتَ يَوْم المَسْجِدَ هَاذَا هُوَ بِرَجُلِ مِنَ الأَنْصَارِ يُقَالُ لَكُ أَبُو أَمَامَةً، فَقَالً: يَا أَمَامَةً المَالِيُ وَالسَامِةً عَالَمَةً عَالَ عَالِي أَرَاكَ جَالساً عِنْ

السُجد في غير وقت الصلاة؟ قَالَ: هُمُومٌ لَرْمَتني، وَدُيُونٌ يَا رسول الله، قال: « أَفَلا أَعَلَمُكَ كلاماً، إذا أنت قُلْتُهُ، أَذْهَبَ اللّه هَمْك، وَقَضَى عَنْكُ دَيْنَكُ؟ قال: قلت: بَلِّي يَا رسولُ الله، قَالَ: « قُلُ إِذَا أَصْبَحْتَ وَإِذَا أُمْسَيْتُ: اللَّهُمُّ انِّي أَعُوذُ بِكُ مِنْ الْهُمْ وَالْحِزْنِ، وَأَعِودُ بِكَ مِنْ الْعَجْزِ وَالْكُسَلِ، وَأَعُوذُ بِكُ مِنْ الجين والبُخل، وأعود بك من غلبَة الدِّين، وَقَهْرِ الرِّجَالِ، قَالَ: فَفَعَلْتُ ذَلكَ، فَأَذْهَبَ الله هَمْي، وَقَضَى عَنْي دَيْني» (أخرجه أبو داود وضعفه الألباني)

الله الله عليه رضي الله عَنْهُ، أَنْ مُكَاتَبا جَاءَهُ، فَقَالَ: الله الله فَقَالَ: أَلاَ أُعَلَّمُكَ مَا عَنْ مُكَاتَبَتِي فَقَالَ: أَلاَ أُعَلَّمُكَ فَأَعِنْي، فَقَالَ: أَلاَ أُعَلَّمُكَ كَلَمَات عَلْمُنيهِنَّ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم، لَوْ كَانَ عَلَيْكَ مِثْلُ جَبَلِ صَبِيرِ دَيْنا، وَلَمُ اللّهُ عَلَيْكَ مَثْلُ جَبَلِ صَبِيرِ دَيْنا، وَلَمُكَانَ أَدْاهُ اللّهُ عَنْكَ قُل: ﴿ اللّهُمُ الْمُعْنِي بِعَلَالِكَ عَنْ حَرَامِكَ، وَأَغْنِنِي بِفَضْلِكَ عَمْنْ سِوَاكَ» وَأَغْنِنِي بِفَضْلِكَ عَمْنْ سِوَاكَ» (أخرجه الترمذي (أخرجه الترمذي

وحسنه الألباني).

٣- عَنْ أَنْس بْن مَالِك رَضِيَ الله عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم لمُعَاد: «أَلاَ أَعَلَمُكَ دُعَاءُ تَدْعُو بِهِ، لَوْ كَانَ عَلَيْكَ مثلُ جَبَلِ أَحُدُ دَيْنا لأَدَّاهُ اللَّهِ عَنْكَ؟ قُلْ بَا مُعَادُ: « اللُّهُمْ مَالِكَ الْمُلْكَ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ، وَتَنْزِعُ الْلَكَ مِمْنَ تشاءُ، وَتَعزُ مَنْ تَشَاءُ، وَتَدْلُ مَنْ تشاءُ، بيدك الخيرُ إنك عَلى كل شيء قديرٌ، رَحْمنَ الدُّنيَا وَالآخِرَةُ وَرَحِيمَهُمَا، تَعْطيهمَا مَنْ تَشَاءُ، وَنَمْنَعُ منْهُمَا مَنْ تَشَاءُ، ارْحَمْني رَحْمَة تَعْنيني بِهَاعَنُ رَحْمَة مَنْ سَوَاكَ» (أَحْرِجِهُ الطبراني في الصغير باسناد جيّد، وحسنه الأثباني).

#### الوقفة العادية عشر:

#### أثر الموت في قضاء الدين:

قال الشيخ وليد عكاس على سيد، في رسالته للماجستير « قرّة العين في أحكام الدّنيّ «: «دلت الأحاديث على التشديد ية أمر الدين، وأن نفس المدين محبوسة عن دخول الجنة ومرتهنة بهذا الدين حتى يقضى عنه دينه، ودلت على أن الموت لا يؤثر في سقوط ما على المدين بالنسبة لأحكام الآخرة، وإنما يكون الدين باقيا في ذمته حتى يقضى عنه، ولها حالتان: أ. من مات وعليه دين وخلف وفاء: فانه لا

وزر عليه إذا لم يقض عنه

**Upload by: altawhedmag.com** 

بعد موته ؛ لأن التقصير حينئذ يكون من الوصي أو من الورثة،حيث إن جميع ما عليه من دين يتعلق أداؤه بتركته، المدين الميت بالوصية بسداد ديونه وكتابتها ونحو ذلك، بحيث أن الورثة أو الوصي بحيث أن الورثة أو الوصي خصوصاً إذا لم يكن لدائنيه بينة على الدين، فإن هذا لا يعضه أمام هذه الحقوة:

فعن سعد بن الأطول رضي الله عنه: «أنْ أخاه مات وترك عيالاً، ثلاثمائة درهم، وترك عيالاً، قال: فأردتُ أن أنفقها على عياله، قال: فقال لي النّبي صلى الله عليه وسلّم: إن أخاك محبّس بدينه فاذهب فاقض منه، فذهبت فقضيت عنه، فدهبت فقضيت عنه الا دينارين قد قضيت عنه إلا دينارين المعتهما امراة، وليست لها بينة، قال: أعطها فإنها مُحقّة، وليسة. صادقة. (رواه وجعه الألياني).

ب. من مات وعليه دين ولم يخلف وفاء فلها صورتان:

الصورة الأولى: إذا كان الدين في معصية أو بنية عدم الوفاء. فإنه مؤاخذ عنه يوم القيامة ؛ لأنه غير معذور بالاستدانة ؛ ولأنه قصد استهلاك مال مسلم بغير وجه حق، وهذا من أكل أموال الناس بالباطل.

الصورة الثانية: إذا كان الدين

ي مباح وبنية الوفاء، فمن مات قبل الوفاء من غير تقصير منه، فإن الله عز وجل يقضي عنه دينه يوم القيامة فيعوض دائنيه فضلا منه وتكرماً، وأما المدين فلا مؤاخذة عليه لعدم تقصيره أو تفريطه.

قال ابن حجر: «من مات قبل الوفاء بغير تقصير منه كأن يعسر مشلاً... وكانت نيته وفاء دينه، ولم يوف عنه يا الدنيا.... الظاهر أنه لا تبعة عليه والحالة هذه في الأخرة، بحيث يؤخذ من حسناته لصاحب الدين، بل يتكفل الله عنه لصاحب الدين، بل يتكفل الله

#### الوقفة الثانية عشر:

#### سداد الدين لي حالة وفاة المدين:

إذا مات المدين ولم يخلف مالا لسداد دينه، فيستحب لورثته، قضاء دينه:

فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «أتى رجل النبيً صلى الله عليه وسلم فقال له: إنْ أختي ندرت أن تَّصُجُّ وإنها ماتت، فقال النبي صلى الله

عليه وسلم: « لو كان عليها دَينُ أكنتَ قاضِيكُ؟ قال: نعم، قال: « هاقض الله، فهو أحقُ بالقضاء» (أخرجه البخاري ومسلم).

وعَن ابْن عَبْاس رَضَيَ اللّه عَنْهُمَا قَالُ: «جَاءَ رَجُلُ إلي النّبِيِّ صلى اللّه عليه وسلم فَقَالُ: يا رَسُولَ اللّهُ لِ إِنْ أُمِّي مَاتَتْ وَعَلَيْهَا صَوْمُ شَهْر، أَفَاقَضِيه عَنْهَا؟ فَقَالَ: «أرأيت لَوْ كَانَ على أُمُكَ دَيْنٌ، أَكُنْتَ قَاضِيهُ عَنْهَا؟ « قَالَ: نَعَمْ، قَاضَيهُ عَنْهَا؟ « قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: « فَدَيْنُ اللّهُ أَحَـقُ أَنْ يُقْضَى» (متفق عليه).

فإن لم عجزوا فإن وفاء دين الميت يكون من بيت مال المسلمين، وولي الأمر ولي من لا وفاء له لا ولي له، وولي من لا وفاء له فعن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أنا أولي بالمؤمنين من أنفسهم، فمن مات وعليه دين ولم يترك مالا فلورثته» (أخرجه ومن البخاري).

وفى النهاية؛ لعلى أكون قد أبرزت للقارئ الكريم أهمية المسارعة إلى قضاء الديون، للسلامة في الدنيا والأخرة، فعلى كل مسلم أن يحرص على هذا، والله أسأل أن يعين المسلمين المدينين على قضاء ديونهم، وأن يغننا بحلاله عن حرامه، وأن يكفنا بغضله عمن سواه، آمين.



# العادية بالمركز العام

اجتمع مجلس إدارة المركز العام لجمعية أنصار السنة المحمدية بتاريخ ٣١ يناير ٢٠١٦م بالمركز العام (٨ ش قوله- عابدين)، وقد قرر المجلس دعوة الجمعية العمومية العادية للانعقاد عقب صلاة الظهرفي الساعة الواحدة ظهرًا يوم السبت ٢ أبريل ٢٠١٦م للنظر في حدول الأعمال التالية:

- ١- مناقشة تقرير مجلس الإدارة عن عام ٢٠١٥م.
- ٢- عرض حسابات الإيرادات والمصروفات والميزانية العمومية لعام ٢٠١٥م.
  - ٣- تعيين مراقب الحسابات عن عام ٢٠١٦م، وتحديد أتعايه.
    - عرض الميزانية المقترحة لعام ٢٠١٦م.
      - ٦- ما يُستجد من أعمال.

والله الموفق والمستعان.

الأمين العام د. مرزوق محمد مرزوق .117....ovo\_.1....£.77.

