# مثل الأعمى والأصم والبصير والسميع



**Upload by: altawhedmag.com** 

# Control of the second

## رئيس مجلس الإدارة دعبد الله شاكر الجنيدي

## فاعلم أنه لا إله إلا الله



صاحبة الامتياز جماعة أنصار السنة الحمدية

#### المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

#### اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د.مرزوق محمد مرزوق

#### التحاب

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت. ۲۳۹۳٦۵۱۷ . فاكس :۲۳۹۳۲۵۱۷

اثبريك الإلكتروني MGTAWHEED@HOTMAII..COM رئيس التحرير، GSHATEM@HOTMAII..COM

#### قسم التوزيع والاشتراكات

Y۳۹۳٦٥١٧: ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

المركز العام:

ماتف: ۲۳۹۱۵۵۷۱-۲۳۹۱۵۵۷۱ www.ansaralsonna.com

#### diai

إلى الأخوة مشتركي مجلة التوحيد بمصر؛ برجاء مراجعة مكتب البريد التابع لكم، والاتصال بقسم الاشتراكات في حالة عدم وصول المجلة، والإبلاغ عن اسم مكتب البريد التابع له المشترك؛ للتواصل مع المسئولين في هيئة البريد، وبحث الشكوى؛ لضمان وصول المجلة للمشترك في موعدها والله الموقة.

## مفاجأة كبري

# السلام عليكم

# شؤم المعاصي 11

إِنْما تَتَنْزِلُ رحمات الله تعالى بِالطاعة، ويِتَنْزِلُ سخطه بِالعصية، عَنْ عَبْدِ الله بِنِ عُمْرَ، قَالَ : أَقْبَلَ عَلَيْنَا رَسُولُ الله صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ : «يَا مَعْشَرَ الْهَاجِرِينَ، خَمْسٌ إِذَا ابْتُلِيتُمْ بِهِنَّ، وَأَعُوذُ بِاللَّهُ أَنْ تُدْرِكُوهُنَّ:

- لُمْ تَظُهَرِ الْفُاحِشَةَ فِي قَوْمِ قَطَّ، حَتَّى يُغَلَنُوا، بِهَا إِلاَّ فَشَا فِيهِمُ الطَّاعُونُ وَالأُوْجَاعُ، الَّتِي لَمْ تَكُنْ مَضَتْ فِي أَسُلاَفِهِمُ اللَّذِينَ مَضَوْا. الَّذِينَ مَضَوْا.

- وَلَمْ يَنْقُصُوا الْكُيَالَ وَالْمِيزَانَ، إِلاَّ أَخِذُوا بِالسَّنِينَ، وَشَدَّةِ الْنُونَة، وَجَوْرِ السُّلُطَانِ عَلَيْهِمْ.

- وَلَمْ يَمْنَعُوا زَكَاةَ أَمُوالِهِمُ إِلاَّ مُنِعُوا الْقَطْرَ مِنَ السَّمَاءِ، وَلُوْلاَ الْيَهَائِمُ لَمْ يُمْطَرُوا.

- وَلَمْ يَنْقُضُوا عَهْدَ اللّهِ، وَعَهْدَ رَسُولِهِ إِلاَّ سَلَطَ اللّهِ عَلَيْهِمُ عَدُوا مِنْ غَيْرِهِمْ، فَأَخَذُوا بِغِضَ مَا يِثِّ أَيْدِيهِمْ.

- وَمَا لَمُ تَحَكَّمُ أَنْمُتَهُمُ بِكِتَابِ اللَّهَ، وَيَتَخَيَّرُوا مِمَّا أَنْزَلَ اللَّهُ إِلاَّ جَعَل اللَّه بَأْسَهُمُ بَيْنَهُمُ». (رواه ابن ماجه: ٩١٠٤، وصححه الألباني).

فإذا كان نزول البلايا بسبب ذنوب العباد؛ فإنها لا ترتفع الا بتوبتهم.

فاستجلبوا بركات الله بطاعته، فما عند الله من اليسر والخير والبركة لا يُنال إلا بطاعته.

فاللهم ارفع عنا البلاء والغلاء والفتن.. أمين.

#### التحرير

كالمائي الكريم كريم كريم كريم كريم كريم الكراك وكريم الكراك وكريم الكريم كريم الكراك وكريم الكراك وكريم الكراك وكريم الكراك المواجدة المو

#### رئيس التحرير،

# جمال سعد حاتم

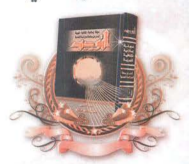
## مديرالتحريرالفني: حسين عطا القراط

#### سكرتيرالتحريره

مصطفى خليل أبو المعاطي

#### الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد



#### ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ،أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوي

 إ- في الداخل ١٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

۲- ق الخارج ۲۰ دولاراً أو ۱۰۰ ریال سعودی
 أو مایعاد لهما

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة حساب رقم / ١٩١٥٩٠

# في هذا العدد

| فتتاحية العدد؛ الرئيس العام                       |
|---------------------------------------------------|
| فلمة التحرير: الشيخ صفوت الشوادية رحمه الله       |
| باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي                   |
| منير الحرمين: العلم فضائله وثماره:                |
| د. عبد المحسن محمد القاسم                         |
| باب السنة: خير الكلام وشعب الإيمان:               |
| د. مرزوق محمد مرزوق                               |
| دررالبحار: علي حشيش                               |
| رقفات مع القصة في كتاب الله: عبد الرزاق السيد عيد |
| دراسات قرآنية: الأمثال في القرآن: مصطفى البصراتي  |
| باب العقيدة: د. عبد الله شاكر                     |
| منزلة الأمية الإسلام: د. عماد عيسى                |
| واحة التوحيد: علاء خضر                            |
| دراسات شرعية: متولى البراجيلي                     |
| لعقيقة آداب وأحكام: محمد عبد العزيز               |
| لبركة والسبيل إليها: أحمد صلاح                    |
| التبرير والقاء المعاذير؛ المستشار أحمد السيد على  |
| تحذير الداعية من القصص الواهية: على حشيش          |
| قرائن اللغة والنقل والعقل:                        |
| د. محمد عبد العليم الدسوقي                        |
| مضهوم الأمانة في الإسلام: عبده أحمد الأقرع        |
| من معجزات نبينا صلى الله عليه وسلم:               |
| صلاحنجيبالدق                                      |
| ياب الفقه: د. حمدي طه                             |

OO OL OL OL OL SELECTION OF THE CHAMMEN OF THE CONTRACTOR OF THE CHAMMEN OF THE CONTRACTOR OF THE CHAMMEN OF THE CONTRACTOR OF THE CONTRAC

منّفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر

14

44

47

44

£Y

27

19

04

OV

11

70

79

الحلقة الثالثة

بقام / الرئيس العام دا عبدالله شاکر الجنيدي www.sonna banha.com

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.. وبعدُ:

فقد ذكرت في اللقاء الماضى ثلاثة من موانع التكفير، وبقى نوع رابع وهو آخرها أتحدث عنه في هذا اللقاء، ألا وهو التأويل، فأقول وبالله التوفيق، التأويل له معان صحيحة ومعان باطلة، فمن الصحيح أنه يأتي بمعنى التفسير، وهذا ما عناه الإمام أحمد بن حنيل رحمه الله في كتاب له بعنوان: الرد على الجهمية والزنادقة فيما شكوا فيه من متشابه القرآن وتأولوه، أي: فسروه على غير تفسيره، وقد استعمل المفسرون كلمة التأويل بهذا المعنى، فهذا الإمام ابن جرير الطبري رحمه الله يستعمل كلمة التأويل ويعني بها التفسير والبيان، فيقول مثلا عند سياق تفسيره للآية، القول في تأويل قول الله تعالى، ثم يذكر الآية، وكأن يقول، وتأويل الآية عندنا، ثم يشرع في تفسيرها، كما وردت كلمة التأويل في القرآن الكريم بمعنى الحقيقة التي يؤول إليها الكلام، قال الله تعالى: «وَلَقَدْ حِثْنَهُم بِكِنْبِ فَصَّلْنَهُ عَلَى عِلْمِ هُـُدُى وَرَحَـــُةً لِقَوْمِ تُؤْمِنُونَ ﴿۞ هَلْ يَظْرُونَ إِلَّا تَأْوِيلُهُ. نَوْمَ يُنَاتِي تَأْوِيلُهُ، يَقُولُ ٱلَّذِينَ نَسُوهُ مِن قَبْلُ قَدْ جَآءَتْ رُمُثُلُ رَتَّنَا

إِلْنَيْ (الأعراف: ٥٢- ٥٣)، قال ابن جرير في معنى كلمة التأويل الواردة في الآية: «هل ينتظر هؤلاء المشركون الذين يكذبون بآيات الله ويجحدون لقاءه إلا تأويله، يقول: إلا ما يؤول إليه أمرهم من ورودهم على عذاب الله وصليهم جحيمه .. ثم ذكر عن قتادة أنه قال: تأويله، يعني: عاقبته. (انظر: تفسير الطبري (۱٤٥/٨).

وقال ابن القيم بعد سياقه للآية: «فمجيء تأويله مجيء نفس ما أخبرت به الرسل من اليوم الآخر والمعاد وتفاصيله والجنة والنار، ويسمى تعبير الرؤيا تأويلاً بالاعتبارين، فإنه تفسير لها وهو عاقبتها وما تؤول إليه، (الصواعق المرسلة ١٧٦/١).

وأما المعاني الباطلة للتأويل فهو مثل ما ذهب إليه الجهمية والمعتزلة وغيرهم من صرف النصوص عن ظاهرها المراد إلى معان أُخر لا يدل اللفظ عليها، ومنه ما ذهبت إليه الباطنية بفرقها المختلفة، حيث أولوا الشريعة بتأويلات تؤدي إلى بطلان

الشريعة، ومن أراد الوقوف على شيء من ذلك فليراجع كتاب: بيان مذهب الباطنة وبطلانه لحمد بن الحسن الديلمي.

وهذا التأويل يأثم صاحبه ولا يعذر، وهذا النوع من التأويل لا أقصده ولا أعنيه هنا، وإنما أعني التأويل الذي يعذر صاحبه عند الوقوع فيه، وهو الشخص المؤمن الصادق المسلم لنصوص الوحيين، ولكنه عرضت له شبهة في فهم النصوص فخالف بسببها الصواب والحق، ومن أمثلة ذلك ما جاء في حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، وفيه يقول: «جاء بلال إلى النبي صلى الله عليه وسلم بتمر برني- نوع من التمر- فقال له النبي صلى الله عليه وسلم بتمر برني- نوع من التمر- فقال له النبي كان عندي تمر رديء، فبعت منه صاعين بصاع لنطعم النبي صلى الله عليه وسلم، فقال النبي صلى الله عليه وسلم عند ذلك: أوّه أوّه، عين الربا، لا تفعل، ولكن إذا أردت أن تشتري، فبع التمر ببيع اخر، ثم اشتريه في (المخارى: ٢٣١٢).

فبلال رضي الله عنه ذهب إلى صحة هذا الفعل متأولاً، فعذره النبي صلى الله عليه وسلم ولم يرتب حكمًا على فعله، وقد وقع في هذا الأمر غيره من الصحابة والتابعين، يقول ابن تيمية رحمه الله: «ثم إن الذين بلغهم قول النبي صلى الله عليه وسلم؛ «إنما الربا في النسيئة». فاستحلوا بيع الصاعين بالصاع يدًا بيد، مثل: ابن عباس رضي الله عنهما وأصحابه: أبي الشعثاء، وعطاء، وطاووس، وسعيد بن جبير، وعكرمة، وغيرهم من أعيان المكيين الذين هم صفوة الأمة علمًا وعملاً، وأعيان المكيين الذين هم صفوة الأمة علمًا وعملاً، من قلده بحيث يجوز تقليده تبلغهم لعنة آكل الربا، لأنهم فعلوا ذلك متأولين تأويلاً سائغًا في الجملة، (مجموع الفتاوى ٢٦٣/٢٠).

ومن الأدلة أيضًا على عدر من تأول تأويلاً سائفًا فأخطأ ما أخرجه البخاري عن سالم عن أبيه عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: «بعث النبي صلى الله عليه وسلم خالد بن الوليد إلى بني جذيمة فدعاهم إلى الإسلام فلم يحسنوا أن يقولوا: أسلمنا، فجعلوا يقولون: صبأنا، صبأنا، فجعل خالد يقتل منهم ويأسر، ودفع إلى كل رجل منا أسيره، حتى إذا كان يومُ أمر خالد أن يقتل كل رجل رجل منا أسيره، فقلت: والله لا أقتل أسيرى ولا

يقتل رجل من أصحابي أسيره حتى قدمنا على النبي صلى الله عليه وسلم- فذكرناه، فرفع النبي صلى الله عليه وسلم يديه، فقال: اللهم إني أبرأ إليك مما صنع خالد مرتين، (البخاري: ٤٣٣٩). فقتل خالد الأسرى كان بسبب تأويل منه حيث لم يفهم من قولهم: صبأنا، أسلمنا، ويلاحظ أن النبي صلى الله عليه وسلم تبرأ من فعل خالد، ولم يتبرأ منه ذاته، لأنه كان متأولاً مجتهدًا، قال ابن حجر في معنى قول ابن عمر في الحديث: «فلم يحسنوا أن يقولوا: أسلمنا، فجعلوا يقولون: صبأنا، صبأنا، صبأنا،

هذا من ابن عمر راوي الحديث يدل على أنه فهم أنهم أرادوا الإسلام حقيقة، ويؤيده فهمه أن قريشا كانوا يقولون لكل من أسلم صبأ، حتى اشتهرت هذه اللفظة وصاروا يطلقونها في مقام الذم، ومن ثم لما أسلم ثمامة بن أثال، وقدم مكة فلما اشتهرت هذه اللفظة بينهم في موضع أسلمت استعملها هؤلاء، وأما خالد فحمل هذه اللفظة على ظاهرها، لأن قولهم، صبأنا، أي: خرجنا من دين إلى دين، ولم يكتف خالد بذلك حتى يصرحوا بالإسلام، وقال الخطابي: يحتمل أن يكون خالد نقم عليهم العدول عن لفظ الإسلام، لأن قوع منهم على سبيل لأنف فهم عنهم أن ذلك وقع منهم على سبيل الأنفة ولم ينقادوا إلى الدين فقتلهم متأولاً.

وقد ذكر ابن تيمية رحمه الله أمثلة كثيرة لهذا النوع وقعت في عهد النبي صلى الله عليه وسلم وبعضها في عهد الصحابة، وعذر النبي صلى الله عليه وسلم وسحبه الكرام من وقع في شيء من ذلك متأولاً، وفي هذا يقول، د.. ولهذا لم يعاقب النبي صلى الله عليه وسلم من أكل من أصحابه حتى يتبين له الخيط الأبيض من الخيط الأسود، لأنهم أخطؤوا في التأويل، ولم يعاقب أسامة بن زيد لما قتل الرجل الذي قال؛ لا إله إلا الله، لأنه ظن جواز قتله، لما اعتقد أنه قالها تعوذا، وكذلك خالد بن الوليد لما قتل بني جذيمة لما قالوا صبأنا، لم يعاقبه لتأويله، ولم أمنهاج السنة ١٨٨٨، ٨٩).

كما ذكر ابن تيمية أن المبتدعة أطلقوا ألفاظ التكفير والتفسيق على المخطئين والتأولين، وفي

لا الله عليه وسلم لا يكفر، بل ولا يفسق إذا المتهد المرسول على الله عليه وسلم لا يكفر، بل ولا يفسق إذا اجتهد فأخطأ، وهذا مشهور عند الناس في المسائل العملية، وأما مسائل العقائد فكثير من الناس كفر المخطئين فيها، وهذا القول لا يعرف عن أحد من الصحابة والتابعين لهم بإحسان، ولا عن أحد من أئمة المسلمين، وإنما هو في الأصل من أقوال أهل البدع، الذين يبتدعون بدعة ويكفرون من خالفهم، كالحوارج والمعتزلة والجهمية، ووقع ذلك في كثير من أتباع الأئمة، كبعض أصحاب مالك والشافعي وأحمد وغيرهم». (المرجع السابق ١٣٧٩-٢٤٠).

وقد ذكر الشيخ عبد الرحمن السعدي رحمه الله أن الصحابة والتابعين أجمعوا على عدم تكفير أهل القبلة المتأويلين، ونص كلامه:

«إن المتأولين من أهل القبلة الذين ضلوا وأخطؤوا في فهم ما جاء في الكتاب والسنة، مع إيمانهم بالرسول واعتقادهم صدقه في كل ما قال، وأن ما قاله كان حقاً والتزموا ذلك، لكنهم أخطؤوا في بعض المسائل الخبرية أو العملية، فهؤلاء قد دل الكتاب والسنة على عدم خروجهم من الدين، وعدم الحكم لهم بأحكام الكافرين، وأجمع الصحابة رضي الله عنهم والتابعون ومن بعدهم من أئمة السلف على ذلك».

وما سبق ذكره من تقريرات لا ينطبق إلا على التأويل السائغ الصادر من المؤمن المصدق المسلم للنصوص، من بني دينه على أصول فاسدة، وذهب ليطوع الحق بالرأي والتأويل ليكون تابعًا موافقًا لهواه، فهذا عين الضلال، ولا يدخلون معنا في هذا الباب، وهذا كمن يشتمل تأويله على تكذيب ما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم، أو جحود أصول لا يقوم الدين إلا بها، كتأويلات الباطنية والفلاسفة ودعاة الحلول والاتحاد ونحوهم، فهؤلاء لا عذر لهم؛ وذلك لأن هذه التأويلات تصادم صراحة المعلوم من الدين بالضرورة من دين الإسلام. وبعضها يؤدي إلى إنكار اليوم الآخر وما فيه من حشر الأجساد وقيام العباد لرب العالمن.

ومنها ما يفضي إلى تعطيل الأحكام العملية، كتأويل الفرائض والأحكام بما يخرجها عن حقيقتها الشرعية، وبما يستبيحون معه ترك الفرائض واستحلال المحرمات، والوقوع في الإباحية المطلقة، حيث ذهبوا إلى سقوط التكاليف عن

بعضهم، وإباحة المحرمات لهم.

قال ملا علي القاري: «وأما من يؤول النصوص الواردة في حشر الأجساد وحدوث العالم، وعلم الباري بالجزئيات، فإنه كفر، لما علم قطعاً من الدين أنها على ظواهرها». (شرح الفقه الأكبر/٦٩).

وقال ابن الوزير: «وكذلك لا خلاف في كفر من جحد ذلك المعلوم بالضرورة للجميع وتستر باسم التأويل فيما لا يمكن تأويله كالملاحدة في تأويل جميع الأسماء الحسنى، بل جميع القرآن والشرائع والمعاد الأخروي من البعث والقيامة والجنة والنار». (إيثار الحق على الخلق ص٧٧٧).

وقد ذكر محمد رشيد رضا رحمه الله أن أئمة الباطنية زنادقة، لأنهم تعمدوا هدم الإسلام بالشبهات والتأويلات المشككات. (انظر تفسيره ٤٧١/٦).

ويظهر مما سبق تقريره في الحلقات السابقة وما ذكرته هنا ضرورة الاحتياط والتأني عند إطلاق الأحكام على الخلق، وأن أهل السنة والجماعة لا يكفرون ولا يفسقون إلا بعد قيام الحجة، وذلك بتوفر العلم وانتفاء الجهل، والمقصود من ذلك التحقق من أهلية المكلف وصلاحيته الشرعية لإجراء الأحكام عليه، ويعبر أهل العلم عن ذلك بعبارة معلومة عندهم وهي: ضرورة تحقق الشروط وانتفاء الموانع قبل إجراء الأحكام علي المكلفين.

وخلاصة مذهبهم في ذلك كما ذكره ابن تيمية، أن المقالة التي هي كفر بالكتاب والسنة والإجماع يقال عنها: هي كفر، ولا يجب أن يحكم في كل شخص قال ذلك بأنه كافر، حتى يثبت في حقه شروط التكفير وتنتفي موانعه. (انظر، مجموع الفتاوي ١٦٥/٣٥).

فقد أمر الله في الآيتين بالرجوع إلى أهل العلم وسؤالهم والاستفادة منهم.

يقول الإمام ابن القيم رحمه الله: «ولما كان التبليغ عن الله سبحانه يعتمد العلم بما يبلغ، والصدق فيه لم تصلح مرتبة التبليغ بالرواية والفتيا إلا لمن اتصف بالعلم والصدق، فيكون عالمًا بما يبلغ، صادقًا فيه، ويكون مع ذلك حسن الطريقة، مرضيً السيرة، عدلاً في أقواله وأفعاله، متشابه السر والعلانية في مدخله ومخرجه وأصوله، وإذا كان منصب التوقيع عن الملوك بالمحل الذي لا ينكر فضله، ولا يجهل قدره، وهو من أعلى المراتب السنيات، فكيف بمنصب التوقيع عن رب الأرض والسماوات». (إعلام الموقعين عن رب الأرض والسماوات». (إعلام الموقعين

قلت: رحم الله هذا الإمام العلم، وأين المتعالمون الأصاغر منه، وقد تكلموا وخاضوا في دماء المسلمين وأعراضهم دون علم، وهذا من أمارات الساعة، وقد أخرج ابن المبارك ألية الزهد أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن من أشراط الساعة أن يلتمس العلم عند الأصاغر». (وحسنه الألباني، وذكر ابن المبارك أنه قال: «الأصاغر: أهل المدع». السلسلة الصحيحة ٢١٦/٢).

ولهذا وجب على من لا علم عنده أن يلزم غرزه وأن يقف عند حده استجابة لقول الله تعالى: « وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ. عِلْمُ إِنَّ ٱلسَّمَعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوْادَ كُلُّ أُولَٰتِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا » (الإسراء:٣٦). قال الشنقيطي رحمه الله في معنى هذه الآية: «نهى جل وعلا في هذه الآية الكريمة عن اتباع الإنسان ما ليس له به علم. ويشمل ذلك قوله: رأيت ولم ير، وسمعت ولم يسمع، وعلمت ولم يعلم. ويدخل فيه كل قول بلا علم. وأن يعمل الإنسان بما لا يعلم. وقد أشار جل وعلا إلى هذا المعنى في آيات أخر؛ كقوله: « إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بِٱلسُّوِّءِ وَٱلْفَحْشَآءِ وَأَن تَقُولُوا عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ » (البقرة: ١٦٩)، وقوله: قُلْ إِنَّمَا حُرَّمَ رَبِّي ٱلْفَوْنِحِشِّي مَا ظُهُرٌ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِنْمَ وَٱلْبَغْيَ بِغَيْرِ ٱلْنَحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللَّهِ مَا لَوْ يُنْزِلُ بهِ . سُلَطَنَا وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا نَعَلُمُونَ ، (الأعراف: ٣٣)، وقوله: « يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَاسُّوا ٱجْتَنِبُوا كَيْبِرًا فِنَ ٱلظَّنَ إِنَّ بَعْضَ ٱلظَّنَ إِنْهُ » (الحجرات: ١٢)». (أضواء البيان: -(OVV ,OV7/Y

وهذا الكلام ينطبق أول ما ينطبق على مسائل

أصول الدين، ومنها قضية الإيمان والكفر التي يترتبت على من يخوض فيها أحكام كبيرة للحق المحكوم عليه في الدنيا والآخرة، كاعتقاد ردته وخروجه من دين، وإباحة دمه، وعدم الصلاة عليه والدعاء له، وأما في الآخرة فالحكم عليه بأنه خالد مخلد في النيران، ولا تنفعه شفاعة الشافعين.

وقد لمسنا في الأونة الأخيرة آثار خطيرة ترتبت على تكفير الأفراد والمجتمعات على رأسها التفجيرات التي يقوم بها الأثمون هنا وهناك والتي أزهقت أرواح شيوخ ونساء وأطفال، وفيعت كثيرًا من الأموال، وأفسدت كثيرًا من المنشآت والمؤسسات العامة والخاصة، كما بين الكبير والصغير، كما نالت عدداً من غير المسلمين في بلادهم، وعدداً ممن لهم عهد وأمان المسلمين في بلادهم، وعدداً ممن لهم عهد وأمان من ولي أمر المسلمين، أو من أهل البلاد الأصليين في بلاد المسلمين، وهذه الأعمال التخريبية كانت سبباً في تشويه صورة الإسلام وأهله عند أعدائه، وصورهؤلاء الأعداء المسلمين على أنهم أداب بشرية سفاكون للدماء، وغير ذلك.

وكان لوسائل الإعلام الفاسدة دور كبير في الطعن على ثوابت الدين وسنة النبي صلى الله عليه وسلم، والإسلام بصورته الصحيحة بريء من هؤلاء ومن أعمالهم، وأرى أنه من الواجب علي أن أوجه نداء لشباب الأمة الإسلامية بأن يبتعدوا عن هذه الأفكار التكفيرية المنحرفة وعن أصحابها، وأن يقاطعوا الكتب التي كانت سببا في رواج هذه الأفكار وأن يقبلوا على علماء أهل السنة والجماعة السائرين على منهاج الصحابة والتابعين لهم بإحسان، وعلى الشباب وأولياء أمورهم الحذر واليقظة من التحاقهم بهذه المتنظيمات التي تزعم أنها جهادية وحقيقة أمرها إنها تخريبية دموية خارجة عن السمع والطاعة مفسدة للبلاد والعباد والواقع العاصرين بؤيد ذلك.

وإني في الختام أشكر الله على توفيقه وعونه في كتابة هذه المقالات، كما أشكر من راسلوني أو اتصلوا بي، وأسأل الله تعالى للجميع التوفيق والسداد، والهداية والصلاح، والحمد لله الذي ينعمته تتم الصالحات.



Upload by: altawhedmag.com

فالإفساد في الأرضى قد يحدث من الأغنياء والتجار وأصبحاب الأمسوال، ويعبر القرآن عن ذلك في حديثه عن قارون.

وقد يكون الفساد في قرية أو مدينة، وقد ذكر القرآن لها أمثلة كثيرة منها قرية لوط، وقرية سيا.

وقد ينتشر الفساد والإفساد في شعب بأكمله كما هو شأن ياجوج وماجوج «قالوا يا ذا الظرنين إنْ يَاجُوج وَمَاجُوج مُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ ، (الكهف: רא), וציום.

إن هذا السيد الدي بناه ذو القرنين بين الصلحين والمفسدين نحتاج إلى أمثاله في حياتنا.

ويذكر القرآن لنا نموذجًا آخر للشعوب المفسدة هم اليهود. وهم شرار الخلق عند الله، وأئمة المفسدين، ولذلك وصفهم القرآن بالإصرار والتكرار «كُلُمَا أَوْقَــِدُوا نَـارًا للحرب أطفأها الله»، وهم لا يفسدون فقط وإنما « وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا »

#### وفي كتاب الله تنبيه على قضيتان مهمتان :

(المائدة: ١٤).

الأولى: إشباعة الفاحشة وهي صورة خطيرة من صور الإفساد وأسلوب خبيث من أساليب المفسدين في الأرض يعبر القرآن عنه في قوله: «إِنْ الْدَيِنَ يُحِبُونَ أَنْ تَشْيِعَ

القد نزعت البركة فعلا من أرزاقنا، وأوقاتنا فلم نعد ننتفع بها على الوجه الذي كان عليه الأياء والأجداد والقرون

الصالحة

الْفَاحِشَةَ فِي الْنَائِينَ آمَنُوا لَهُمُ عَذِابُ ٱليمْ فِي الدُّنيَا وَالْآخِرَةَ والله يغلم وأنتم لا تعلمون، (الثور:۱۹).

وقد جاء هذا الوعيد الشديد شاملا من يفعلون الفاحشة، ومن يهيئون لها الأسباب والذين ينشرون أو يتناقلون أخبارها أو يتلذذون بذكرها، أو يضرحون بانتشارها، أو يرضون بذلك، فكل هؤلاء يحبون أن تشيع الفاحشة. من أجل هذا عبر القرآن عنهم بلفظ (يحبون) وليس بلفظ (يفعلون)۔

وأما القضية الثانية التي نبه عليها القرآن الكريم:

ففى قوله تعالى: «ظهر الْفَسَادُ فِي الْمَرْ وَالْمُحْرِ بِمَا كسبت أيدي الناس ليديقهم بغض الدي عملوا لعلهم يَرْجِعُونَ (الروم: ١٤)، ونقف خاشعين أمام هذا الإعجاز، فالقرآن يتحدث عن فساد في البر، وفساد في البحر، ويتحدث العلماء عن هذا الفساد فيقولون إنه نزع البركة من الأرزاق والأوقات!! وننظرية واقعنا فنرى البركة

قد نزعت فعلاً من أرزاقنا، وأوقاتنا فلم نعد ننتضع بها على الوجه الذي كان عليه الآباء والأجداد والقرون الصالحة!.

ثم نرجع البصركرتين فنرى القرآن يرجع ذلك إلى أقوالنا وأفعالنا «بما كسبت أيدى النّاس، فنحن الذين نهدم دنیانا بایدینا، فتنزل العقوبات الريانية على قوم هذا شأنهم «ليُديقهُمُ ليُديقَهُمْ بَعْضَ الَّذِي عَملُوا لْعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ»، وليس كل الذين عملوا، وقد تنفع العقوبة فتعيد الناس أو بعضهم إلى الله فيرجعون إليه تائبين ويرجعون عن معاصيه نادمين.

ومع هدا فإن كشيرا من المسلمين اليوم يعيشون حياة الغفلة عن دينهم وهم لا يشعرون، فهم أداة العدو لهدم الإسالام، وهم وسيلته لتخريب عقيدة المسلمين وتدمير أخلاقهم، فهل يفيق السلمون من غفلتهم ويهبوا من رقدتهم دفاعًا عن دينهم وعقيدتهم؟ ١

#### منكرات أصبحت عادات:

إن السلف الصالح كانوا يأمرون بالعروف، وينهون عن المنكر، ويتواصون بالحق والصبر، ويتناصحون، ويخافون على أنفسهم من النفاق!

وكانوا أبعد الناس عن المنكرات والموبقات، يضرون منها فرار الخائف من الأسد، حياتهم طاهرة، وقلوبهم بالإيمان عامرة، أقاموا حياتهم على منهج الله «أشدَّاءُ عَلَى الْكَفَّارِ

calco (8 de VYS) a. - Itale 370 - Italia Italama el Kesagi

رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَراهُمْ رُكَعُا سُجِدًا يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضُواناً سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمُ مِنَ أَشَرِ السُّجُودِ (الْفتح: ٢٩). وهدفهم الأعلى في الحياة الاستعداد للقاء الله: كانوا كما وصفهم الله في كتابه: ينفقون وصفهم الله في كتابه: ينفقون الغيظ، ويعفون عن الناس؛ قال جل وعلا عنهم: ويُنفقُون قال جل وعلا عنهم: ويُنفقُون قال جل وعلا عنهم: ويُنفقُون الْفَيْطُ وَالْضَرَاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْفَيْطُ وَالْفَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّه يُحِبُ الْمُسِنِينَ (آل عمران:

يستغضرون لذنوبهم ولا يصرون على معصيتهم، تخشع قلوبهم لذكر الله وما نزل من الحق، يحبون من هاجر إليهم! ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة.

يحتكمون إلى الشريعة فيما شجر بينهم، ويعضون عمن ظلمهم.

يخافون ربهم من فوقهم ويفعلون ما يؤمرون!! خوفهم من الله أبكى قلوبهم فكان لها أزيزكأزيز المرجل!

وخشيتهم لله أسالت دموعهم حتى جفت مآقي العيون، وكادت دموع الخشية أن تكون دما الرسان والليل فرسان بالليل فرسان بالنهار.

فأين هم الآن؟ هل تحس منهم من أحد أو تسمع لهم ركزًا؟!
لقد أفضوا إلى ما قدموا، وانتقلوا إلى الرفيق الأعلى ولم يخرجوا من الدنيا إلا وقد رضي الله عنهم ورضوا عنه!! لقلوب شم نقص الإيمان في القلوب شيئًا فشيئًا حتى ذهب بهاؤه من الوجود وحلاوته من

ومكارم الأخلاق وآخرون يدعون إلى الفضيلة ومكارم الأخلاق وآخرون يدعون إلى الرزيلة واشاعة الفاحشة.

"

القلوب.

وأحاطت بنا خطايانا، وأصبحنا نعيش في فتن كقطع وأصبحنا نعيش في فتن كقطع الليل المظلم، وكما أن الذي يعيش في الظلمات إذا أخرج يده لم يكد يراها، فكذلك من قارف منكرا لم يكد يراها، وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ الله لله لُهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ، (النور؛ ٤٠).

ثم طال علينا الأمد فقست قلوبنا وتمردت جوارحنا، وأصبحنا من الذين يحادون الله ورسوله فجعلنا الله في الأذلين! وأصبحت منكرات الأمس هي عادات اليوم!

فما كان منكرًا عند أجدادنا قد أصبح عادة عندنا، والدليل على ذلك أمران:

الأول: أن كل مسلم لو نظر في بيته وهذا واجب عليه فسوف يرى أن جانبًا من عادات الأسرة اليومية هو في الأصل من المنكرات.

وثاني الأمرين؛ أن موقف السلم من المنكر يختلف شرعًا عن موقفه من المعادة، وكلا الأمرين يحتاج إلى مزيد بيان.

فأما الأمر الأول وهو انتشار العادات التي أصلها منكرات، فإن هذا أمرواقع في داخل البيت وخارجه ونحن عنه غافلون!

- فالجلوس أمام الأفلام والمسلوحيات الساقطة والمساحيات الساقطة والهابطة من المنكرات والموبقات التي يراها الناس، عادة وتسلية، وترفيها ( وهل يرى المسلم راحة نفسه، وتخفيف آلام ومتاعب بدنه في معصية ربه ؟ (

- واختلاط الضيوف بأهل البيت والريارات العائلية المختلطة بين النساء والرجال من أشد المنكرات الظاهرة، ومع هذا تراها بعض الأسر المسلمة عادة من العادات.

- وما يتخلل هذه النيارات من مصافحة بين النسباء والرجال هو أيضًا من المنكرات الظاهرة التي اعتادها الناس في حياتهم!

- ومجالس الغيبة والنميمة - خاصة بين النساء- لا يتناهى عنها المسلمون في مجالسهم، وقد عدها العلماء من الكبائر! - وفي كل صباح يخرج كثير من الزوجات والبنات إلى الشوارع متبرجات، والأزواج والآباء يقرون لهذا المنكر، بل إنهم يشجعون عليه بدفع أموالهم لشرائه، وقد قال الله لهم؛ وقلا تُوتُوا السُّفَهَاءَ أَمُوالكُمُ

(النساء:٥)، وقد يجبرون عليه بالنهي عن الحجاب الذي أمر الله به (

- والتدخين في البيوت وخارجها قد أصبح أمرًا واقعًا، وقد ينسى المدخن صلاته وقراءته لكتاب

في فتن كقطع الليسل المظلم، وكما أن اللذي يعيش في الظلمات إذا أخرج بده لم يكد براها، فكذلك من أظلم قلبه اذا فعل فاحشة أو قارف منكرا لم یکد پراه ۱

- وأما الأمر الشاني: وهو موقف المسلم من المنكرات التي يفعلها الناسي في البيوت ووسائل المواصلات، أو في الأعمال والوظائف، أو الأفراح والماتم، فقد بينت الشريعة أن المنكر يجب تغييره مع القدرة، فيغيره المسلم بيده إذا وقع ممن له سلطان عليه، كحاكم ووالد وزوج وقاض ومدير ونحوه، ويغيره بلسانه مع أقرانه ومن لا يخشى منه أذى على نفسه أو ماله أو عرضه، ويغيره بقلبه مع أهل البطش والظلم وكل من يعجز أن يغير منكرهم بلسانه.

ومن صور التغيير التي كان السلف الصالح يحرصون عليها غاية الحرص هجر مجالس المعصية امتثالا لقوله تعالى: «وقيدُ نزل عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمُ آيَاتُ اللَّهُ يُكُفِّرُ بِهَا وَيُسْتُهُرُا بِهَا قِلا تَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَى يَحْوضُوا فِي حَديث غَيْره إنَّكُمْ إذًا مثلَهُمْ، (Itimla: 12).

ريه، ولكنه لا ينسى التدخين في الأوقات التي اعتادها، فهو ينظم الأوقات التي يفعل فيها المنكرات!

- ومن أعظم العادات خطرًا، وأشدها ضررًا: الجهل بأحكام الدين ومسائله، فإن الجاهل كالأعمى؛ ولهذا ترى الرجل الجاهل والمسرأة الجاهلة: يقضى كل منهما وقته في اللهو والعبث والوقوف أمام الرآة، ليجمل نفسه القبيحة، ويخرج على الناس في زينته، وقليه هواء 12

- وإذا انتقلنا من البيت إلى الشارع فسنجد أن أعظم المنكرات شيرًا وانتشبارًا: الاختلاط وهو منكر قسح موجب لسخط الله ومقته وغضيه على هذا المجتمع.

والعجيب أن كل طبقات المجتمع قد رضيت بهذه الفواحش اليومية، وأقرتها حتى أصبحت جزءًا من حياتنا، فالعلماء لم يقوموا يما أوجب الله عليهم من البيان وعدم الكتمان إ والسلمون بعامة لم يتعاونوا تعاونا صادقا على حل هذه المشكلات.

- وما يحدث في المؤسسات والشركات ودواويين الحكومة من اختلاط وأقوال فاحشة وكلام ساقط ورشوة مقررة ومكررة! كل ذلك من المنكرات والموبقات التي يضعلها من يفعلها على أنها عادة وأن سلامة القلوب تجعل المعصية طاعة! وخلو الجيوب يجعل الرشوة ضرورة!!

وقد كان الإمام أحمد بن حنبل رضى الله عنه وغيره من السلف إذا دعى إلى وليمة عرس ونحوها أجاب الدعوة، فإذا رأى منكرًا لا يقدر على تغييره رجع ولم يشارك، وأسقط حق صاحب الدعوة؛ الأجل هذا المنكر، ونحن-البيوم- نجامل أصبحاب المنكرات ونرضيهم بسخط الله 2

ولك أن تتصور أيها القارئ الكريم ماذا يفعل صاحب الوليمة لو رأى الناس قد هجروه وقاطعوه لأجل منكره، وصاحب السرادقات الفخمة في الماتم وقد هجره الناس لأجل بدعته، والمجلات الخليعة والمحاربة السلام وقد هجرها السلمون لما فيها من منكر القول وقبيح الأخلاق؟!

وقسس ما تركناه على ما ذكرناه، فسترى أنك أنت من أهم أسباب انتشار المنكرات عندما تكون مشاركا أو راضيًا أو ساكتًا! وبإمكانك أن تكون سببًا في إزالتها عندما تنصح أهلها أو تهجرهم. وعندها تكون ممن يقتدي بسلفه الصالح ويأتسي.

إننا بحاجة إلى إخلاص يكون لنا إمامًا، وإلى غيرة تحرك فينا الهمم وإلى عزيمة تحيى موات قلوبنا والى علم يزيدنا من الله قريا وإلى عمل صالح نلقى به ريتاء

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه.

cole 2 12 ec a VY 31 a. - Itale 370 - Italia Italianie el le crae





إعداد/ د. عبد العظيم بدوي

قال تعالى : «حمّ اللهُ تَنزِيلُ ٱلْكِنْبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ

اللهُ إِنَّ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ لَآيَاتٍ لِلْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَا

يَبُثُ مِن دَآبَةٍ ءَايَنَ ۗ لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ۗ وَأَخْلِنَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَمَآ

أَنْزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مِن رِّزْقٍ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَتَصْرِيفِ

ٱلرِّينَج ءَاينتُ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ (٥) » (الجاثية: ١-٥).

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

سُ وِرَةُ الْجَاشِيَةِ سُ وَرَةُ مَّكَيْةٌ، شَ أَنْهَا شَ أَنُ السُّوَرِ الْكُيَّةِ فِي الاَهْتِمَام بِتَرْسِ يخِ الْعَقِيدَةِ، وَبَيَانِ أَصُولِ الدِّينَ وَأَرْكَانَ الإِيمَانِ.

وَقَـَدْ رَكِّـزَتْ عَلَـيَ الأَصُـولِ الثَّلاَثَـةِ: التَّوْحِيدُ، وَالنَّبُوَّةُ، وَالْبَغِثُ بَعْدَ الْمُوْت.

وَالْحُورُ الأَسَاسُ الَّذِي تَدُورُ عَلَيْهِ هُـوَ دَلاَئِلُ التَّوْحِيدِ فِي الآيَاتُ الْكَوْنِيَّةَ وَالإِنْسَانِيَّةَ.وَسُمِّيَتِ الْتَوْحِيدِ فِي الآيَاتِ الْكَوْنِيَّةَ وَالإِنْسَانِيَّةَ.وَسُمِّيَتِ الْجَاثِيَةَ : «وَتَّرَى كُلُّ أُمَّةَ جَاثِيَةً»، وَسُمْيَتْ سُورَةَ الشَّرِيعَة لَقُولِ اللَّه تَعَالَى فيها: «ثُمَّ جَعَلْنَاكَ عَلَى شَرِيعَة مَنَ الأَمْرِ فَاتَبِعْهَا فيها: «ثُمَّ جَعَلْنَاكَ عَلَى شَرِيعَة مَنَ الأَمْرِ فَاتَبِعْهَا وَلاَ تَتَبِعْهَا مَنَ الْأَمْرِ فَاتَبِعْهَا وَلاَ تَتَبِعْ أَمْتُ سُورَةً لَيْعَلَمُونَ»، وَسُمْيَتُ سُورَةً سُورَةً فَا اللَّهُ لَكُونَ»، وَسُمْيَتُ سُورَةً لَيْعَلَمُونَ»، وَسُمْيَتُ سُورَةً لَيْعَلَمُونَ»، وَسُمْيَتُ سُورَةً لَيْعَالِهُ فَي اللّهُ لَيْعَلَمُونَ»، وَسُمْيَتُ سُورَةً لَيْعَالِهُ فَي اللّهُ لَيْعَلَمُونَ»، وَسُمْيَتُ سُورَةً لَيْعَالِهُ فَي اللّهُ وَعَلَيْهِ فَيْعَالِهُ فَي اللّهُ لَيْعَلَمُونَ اللّهُ وَلَا تَتَبْعُ

الْدَّهْ ِ لِقَـوْلِ اللَّهِ تَعَالَى فِيهَا: ﴿ وَقَالُوا مَا هِيَ إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُ وتُ وَنُحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلاَّ الدَّهْرُ وَمَا لَهُم بِذَٰلِكَ مِنْ عِلْمِ إِنْ هُمْ إِلاَّ يَظُنُّونَ ﴾.

اللهُ أَنْ كَلاَهُ اللَّهِ

، تَنزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ»، ، تَنزِيلُ، مَرْفُوعٌ عَلَى أَنَّهُ خَبَرٌ لِلْبُتَدَا مِحُدُوفٍ، تَقْدِيرُهُ؛ هَذَا.

وَقَيلَ: «تَنزيلُ الْكِتَابِ» مُبْتَدَأَ، وَخَبِرُهُ «مِنَ اللَّه». (الجامع لأحكام القرآن (٢٥٦/١٦))، و «الْكِتَابِ» الْذُرَادُ بِهِ الْقُرْآنُ الْكَرِيمُ، وَالذَّكُرُ الْحَكِيمُ.

«مِنْ اَللَّهِ»، فَالْقُزُانُ الْكَرِيمُ كَلاَمُ اللَّهِ، أَنْزَلَهُ عَلَى عَبْده وَمِنْ اللَّهِ، أَنْزَلَهُ عَلَى عَبْده وَمُضَطَّفَاهُ مُحَمَّد صَلَى اللَّه عليه وسلم، وَلَمْ يَتَقَوَّلُهُ مُحَمَّدٌ مِنْ نَفْسَه، كَمَا زَعَمَ الْشُركُونَ، قَالَ تَعَالَىي: «وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَــذَا إِلاَّ إِفْكُ افْتَرَاهُ تَعَالَىي: «وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَــذَا إِلاَّ إِفْكُ افْتَرَاهُ

وَأَعَانَـهُ عَلَيْهِ قَـوْمٌ آخَـرُونَ فَقَدْ جَـاءُوا ظُلْمًا وَوَرُورًا (٤) وَقَالُـوا أَسَـاطِيرُ الأُوَّلِينَ اكْتَتَبَهَا فَهِيَ تُمْلَـى عَلَيْـه بُكْرَةً وَأَصَـيلاً (٥) قُـلُ أَنزَلَهُ الَّذِي يَعْلَمُ السِّرِّيِّةِ السَّمَاوَاتِ وَالأُرْضِ إِنَّهُ كَانَ غَفُورًا رُحِيمًا ، (الفرقان: ٤-٢).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا كَانَ هَذَا الْقُرْآنُ أَنْ يُفْتَرَى مِن ذُونِ اللّهِ وَلَكِن تَصْدِيقَ الْفُرْيَ بَينَ يَذَيْهِ وَتَفْصِيلَ الْحَتَابِ لَا رَيْبَ فَيهِ مِن رَبِّ الْعَالَمِينَ (٣٧) أَمُ يَقُولُ وِنَ الْعَالَمِينَ (٣٧) أَمُ يَقُولُ وِنَ الْعَارَاهُ قُلُ فَأْتُوا بِسُورَةٍ مَثْلُه وَادْعُوا مِن اللّهِ إِن كُنتَمَ وَادْعُوا مَنِ اللّهِ إِن كُنتَمَ صَن دُونِ اللّهِ إِن كُنتَمَ مَا دُونِ اللّهِ إِن كُنتَمَ

وَقَالَ تَعَالَى: «الم (١) تَنزيلُ الْكِتَابِ لاَ رَيْبَ فيه مِن رَّبِ الْعَالَيْنَ (٢) أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ بَلْ هُوَ الْحَقِّ مِن رَّبِكَ لتَنذرَ قَوْمًا مَّا أَتَاهُم مِن نَّذِيرِ مِن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ ، (السجدة: ١-٣).

وَّأَقْسَمَ رَبُّنَ اسُبْحَانَهُ عَلَى ذَلِكَ فَقَالَ: ﴿ فَلاَ اللَّهِ مَا لَى ذَلْكَ فَقَالَ: ﴿ فَلاَ أَقْسَمُ لَـوْ أَقْسَمُ لَـوْ أَقْسَمُ لَـوْ أَقْسَمُ لَـوْ أَقْسَمُ لَـوْ رَقِهُ (٧٧) فَيَ نَعْلَمُونَ كَرِيمٌ (٧٧) فَيَ نَعْلَمُونَ (٧٧) فَيَسَمُ أَلِا الْأَطْهُرُونَ (٧٧) كَتَابٍ مَّكُنُونَ (٧٨) لا يَعَسَمُ إلا الْطَهُرُونَ (٧٩) تَنْزيلُ مَن رَبِّ الْعَالَمِنَ ، (الواقعة: ٧٥- ٨٠).

وَقَدَالُ تَعَالَمَى: ﴿ فَلَا أَقْدُمُ مِنَالْبَعِرُونَ ﴿ وَمَا لَا لَبُعِرُونَ ﴿ وَمَا لَا لَبُعِرُونَ ﴿ وَا يَدُهُ لَقُولُ مَسُولًا مَا لَدُكُونَ ﴿ وَمَا لَا لَعَمِرُونَ فَيْلَا مَا لَوَكُونَ ﴿ فَا لَكُونَ ﴿ فَا لَكُونَ لَا مَا لَذَكُونَ ﴿ فَا لَكُونَ اللَّهُ مِنْ لَكُونَ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مَنَ اللَّهُ وَلَيْكُمُ مَنَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ الْعَلَيْنِ فَعَلَى عَلَيْكُمُ مَنَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ الْعَلَيْنِ مَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ الْعَلَيْدِينَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ الْعَلَيْدُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مَنْ الْعَلَيْدُ مِنْ الْعَلَيْدُ مِنْ الْعَلِيدُ مَنْ الْعَلَيْدُ مِنْ الْعَلِيدُ مَنْ الْعَلَيْدُ مِنْ الْعَلِيدُ مَنْ الْعَلَيْدُ مِنْ الْعَلِيدُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ الْعَلِيدُ مَنْ الْعَلِيدُ مَنْ الْعَلِيدُ مَنْ الْعَلِيدُ مِنْ الْعَلِيدُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ الْعَلِيدُ مِنْ الْعَلِيدُ مِنْ الْعَلِيدُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ الْعَلِيدُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ الْعَلِيدُ مِنْ الْعَلِيدُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مُنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مُنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مُنْ اللَّهُ الْعُنْكُمُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ الْعَلَيْكُمْ مُنْ اللَّهُ الْعُنْكُمُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الْعُلْمُ عَلَيْكُمْ مُنْ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُعُلِمُ الْعُلِيلِيْكُولُ مِنْ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللّ

فَانْقُرْآنُ كَلَامُ الله تَعَالَى، سَمِعَهُ جَبْرِيلُ مِنْ رَبِّ الْعَالَينَ، سَمِعَهُ جَبْرِيلُ مِنْ رَبِّ الْعَالَينَ، فَبَلَغَهُ سَيِدَ الْنُرْسَلِينَ مُحَمَّدًا صلى الله عليه وسلم على ألله عليه وسلم عَلَى أَصْحَابُهُ عَلَى مَنْ بَعْدَهُمْ، عَلَى أَصْحَابُهُ عَلَى مَنْ بَعْدَهُمْ، وَهَكَذَا إِلَى قَلْدُولُهُمْ الْقُرْآنُ إِلَى مَنْ الْعَدَا إِلَى أَنْ يَعُودَ الْقُرْآنُ إِلَى مَنْ أَنْزَلُهُ قَنَيْلُ قَيَام الْقَيَامَة.

ثُمَّ وَصَفْ اللَّهُ نَفْسُهُ بِمَا يَشْهِدُ بِأَنَّ الْقُرْآنَ كُمُّ وَصَفْ اللَّهُ نَفْسُهُ بِمَا يَشْهِدُ بِأَنَّ الْقُرْآنَ كَلَامُهُ فَقَالَ: «مِنَ اللَّه الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ»، فَكَوْنُهُ عَزِيزًا يَدُلُّ عَلَى كَوْنِهِ قَادِرًا عَلَى كُلُ الْمُكْنَات، وَكَوْنُهُ حَكِيمًا يَدُلُّ عَلَى كَوْنِهِ عَالِمًا بِجَمِيعِ الْعُلُومَات، عَنْيًا عَنْ كُلُ الْحَاجَات، وَيَحْصُلُ لَعَلَى عَزِيزًا حَكِيمًا لَيَا مِنْ مَجْمُوعٍ كَوْنِه تَعَالَى عَزِيزًا حَكِيمًا كُونُهُ قَادِرًا عَلَى جَمِيعِ الْمُمْكِنَات، عَالمًا بِجَمِيعِ كَوْنُهُ قَالَى عَزِيزًا حَكِيمًا الْعُلُومَات، عَالمًا بِجَمِيعِ الْمُمُكِنَات، عَالمًا بِجَمِيعِ الْمُعْلَى أَلْ الْحَاجَات، وَكُلُ مَا الْعُلُومَات، وَكُلُ مَا الْعُلُومَات، وَكُلُ مَا

كَانَ كَذَلكَ امْتَنَعَ منْهُ صُدُورُ الْعَبَثِ وَالْبَاطلِ، وَإِذَا كَانَ كَذَلكَ كَانَ ظُهُ ورُ الْعَجرِ دَليلاً عَلَى وَإِذَا كَانَ كَانَ ظُهُ ورُ الْعَجرِ دَليلاً عَلَى الصَّدْقِ، فَهَذه فَائدةً وَصْفِ اللّه نَفْسَهُ فِي هَذَا الْقَصَام بِكَوْن هُ عَزيزًا حَكِيمًا . (التَفسير ٱلكبير (الكبير (۲۸۸٬۲۷) بتصرف).

#### دَلَائِلُ النَّوْحِيدِ الْعَقْلِيَّةُ:

﴿إِنَّ هِ السَّمَاوَاتُ وَالأُرْضِ لَآيَاتَ لَلُمُوْمِنِينَ (٣) وَهِ خَلْقَكُمْ وَمَا يَبُثُ مَن دَائِهُ آيَاتُ لَقَوْم يُوقنُونَ (٤) وَاخْتَالاَهُ أَلْلَيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَا أُنزَلَ اللَّهُ مِن السَّمَاءِ مِن زِزْقَ فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتَهَا وَتَصْرِيفَ الرَيَاحِ آيَاتُ لَقَوْم يَعْقَلُونَ»:

ذَكَّرَ سُبْحَانَهُ يَّا هَذه الأَيَاتُ-مِنَ الْآيَاتُ الْأَيَاتُ الْآيَاتُ الْآيَاتُ الْآيَاتُ الْآيَاتُ الْكَهُ الأَيَاتُ الْكَهُ الأَلْهُ الأَيْكُ لَا إِلَهُ اللهُ وَهَذَا السُيَاقُ أَشْبَهُ مَا يَكُونُ بِقَوْلِهُ تَعَالَى: «وَقَ الْأَرْضُ وَالدُّ لَصُونَ " وَقَ أَشُسِكُمْ أَلَالاً تُصُونَ "

« وَفِي الأَرْضِ مَاينَ لِأَسُوقِينِ أَنْ وَفِي انفَسِكُمُ اللهِ (الذاروبات: ٢٠- ٢١).

دَانَ عَلَى السَّمَاوَاتِ نَفْسِهَا، وَارْتَفَاعِهَا، وَارْتَفَاعِهَا، وَالْأَرْضَى، نَفْسِهَا، وَوَضْعِهَا، وَقَلْمَ عَهَا، وَقَلِيلَ فَيَالُمُكَلاَم مَحُذُوفَ صَرَّحَ بِهِ رَبُّنَا سُبْحَانَهُ فِي مَوَاضِعَ، وَهُوَ وَلَنَّ فِي السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضِ».

قَالُسْ مَوَاتُ وَالأَرْضُ بِذَاتِهِمَا دَلِيلُ عَلَى وَجُود خَالِقَهِمَا وَوَحُدَانَيْتِهِ، وَفِي خَلْقِ السَّمَاءِ عَلَى هَـٰذَا الْجَمَالِ وَوَحُدَانَيْتِهِ، وَفِي خَلْقِ السَّمَاءِ عَلَى هَـٰذَا الْجُمَالِ وَالْبَهَاءَ، وَهَذَهِ الْشُوّةِ وَهَذَا الإَحْكَام، وَفِي خَلْقِ الأَرْضِ عَلَى هَدَه السَّغة وَعَلَى هَـٰذَهِ الأَلْوَانِ، السَّبْخَة، وَالصَّلْبَة، وَالصَّلْبَة، وَالصَّلْبَة، وَالصَّلْبَة، وَالصَّلْبَة، وَالصَّلْبَة، وَالْفَلْفِقَهُ اللَّهُ مَا اللَّذِينَ لَا السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ لَا يَهُمُ اللَّذِينَ النَّعَلَى اللَّهُ مَا اللَّذِينَ التَّعَلَى اللَّهُ مَا اللَّذِينَ وَلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ وَالْمَالِ وَالْمَلْوِ وَالْمَالِ وَالْمُلْوَالْمَالِ وَالْمَالِ وَالْمَالِ وَالْمُلِلِ وَالْمَالِ وَالْمَالِ وَالْمَالِ وَالْمَالِ وَالْمُلْوِي وَالْمَالِ وَالْمَالِ وَالْمَالِ وَالْمَالِ وَالْمَالِ وَالْمَالِ

عمران: ۱۹۱). أَمَّا غَيْرُهُمْ فَقَدُ قَالَ اللهُ تَعَالَى عَنْهُمْ: «وَكَأَيْن مِنْ ءَايَةٍ فِ ٱلسَّنوَتِ وَٱلْأَرْضِ بِمُرُونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْياً مُعْرِضُونَ » (يوسف: ۱۰۵).

وَقُوْلُهُ تُغَالَى : ﴿ وَكِ خَلْقِكُمْ ۚ أَيْ ﴿ وَكِ خَلْقَكُمْ ۗ ﴾ أَنْ ﴿ وَكِ خَلْقَكُمْ ۗ ﴾ أَنْتُمُ أَيُّهُ النَّاسُ آيَاتُ تَدُلُّ عَلَى عَظَمَةِ الْخَالِقِ وَوَحُدَائِيَّتِهِ . وَوَحُدَائِيَّتِهِ .

فَلُوْ تَأَمَّلُ الإنْسَانُ فَيْ أَيُّ عُضُو مِنْ أَعْضَائِهِ، وَأَيُّ جَارِحَهِ مِنْ أَعْضَائِهِ، وَأَيُّ جَارِحَه مِنْ جَوَارِحِهِ، لَرَأَى فِيهَا مِن الآيَاتَ الْكثيرَ وَالْكَثيرَ مَمًّا يِشْهَدُ لَلْهِ بِالْوَحْدَاثِيَّة، « فَتَبَارِكَ اللهُ وَالْكَثيرَ اللهُ عَلَى اللهُ بِالْوَحْدَاثِيَّة، « فَتَبَارِكَ اللهُ الْكَثيرَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ مِن أَلَيْتَ أَخْتَنَ كُلُّ مِن عَلِينٍ ﴿ اللهُ مَن اللهُ مِن طُبِنٍ ﴿ اللهُ مَن مَلِينٍ ﴿ اللهِ مَن مَلِينٍ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهِ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهِ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مَا اللهُ مُن اللهُ مِن اللهُ اللهُولِلْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

(السجدة: ٧- ٩).
وَقَوْلُهُ تَعَالَى: «وَمَا يَبُثُ مِن دَابَة » تَدبُ عَلَى وَجْهِ
الأَرْض، ابْتَدَاءَ بِالنَّمْلَة، وَانْتهاءَ بِالْفيل، فَفي هَذه 
الأَرْض، ابْتَدَاءُ بِالنَّمْلَة، وَانْتهاءَ بِالْفيل، فَفي هَذه 
اللَّدُوَابُ دَلاَلُهُ عَلَى عَظْمَهُ الْخَالْقَ وَوَحُدُانيَّتِه، 
فَاللَّه وَحُدُهُ هُوَ الَّذِي خَلَقَهَا عَلَى اخْتلاف خَلْقهَا 
فَاللَّه وَحُدُهُ هُوَ الَّذِي خَلَقَهَا عَلَى اخْتلاف خَلْقهَا 
وَهُو اللَّه يَ يَرْزُقُها أَيْنَهَا كَانَتْ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: « وَاللَّهُ 
عَلَى رِجَلِين وَنِهُم مِّن يَعْفِى عَلَى بَعْنِي عَلَى بَعْنِي عَلَى بَعْنِي 
عَلَى رِجَلِين وَنِهُم مِّن يَعْفِى عَلَى اللهُ عَلَى ال

وَوَجْهُ دَلاَ لَتَهَا عَلَى وُجُود الإله الْقَادر الْحُتَارِ الْمُخْتَارِ الْأَجْسَامِ مُتَسَاوِية، فاخْتَصَاصُ كُلُ وَاحد مِنَ الأَجْسَاءِ بِكُونِهِ الْمُعَيِّن، وَصَفَتِهِ الْمُعَيَّنَة، وَشَكُلُهِ الْأَعْضَاءِ بِكُونِهِ الْمُعَيِّن، وَصَفَتِهِ الْمُعَيَّنَة، وَشَكُلُهِ الْمُعَيِّن، لاَ بُدُ وَأَنْ يَكُونَ بِتَخْصَيصِ الْقَادر الْمُخْتَار، وَيَدْخُلُ فِي هَـذَا الْبَابِ انْتَقَالُهُ مَنْ سِنَ إِلَى سِنَ وَيَدْخُلُ فِي هَـذَا الْبَابِ انْتَقَالُهُ مَنْ سِنَ إِلَى سِنَ آخَر، وَمَنْ حَالِ إلَى حَالِ آخَر. (التفسير الكبير الكبير (٢٠ /٥٩/٤٠)).

«وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُثُ مِن دَابَة آيَاتٌ لَقَ وُم يُوقَدُ وَنَ » بَغْني : حُجَجًا وَأَدلَّهُ لَقَّ وْم يُوقَدُونُ بِحَقَائِقِ الأَشْيَاءِ، فَيُقرُونَ بِهَا، وَيَغْلَمُونَ صِحَتَهَا. (جامع السان (١٤٠/٢٥)).

والخت الآف اللّيْ ل والنّهار، في الطّول والقصر، والخت الله من والخرور والظّلام، والحرّ والبُرْد، "ومَا أَنْزَلَ اللّهُ مَن السّماء من رَزْق» يَعْني المُطَرَ لاأَنَّهُ سَبَبُ الرُزْق، السّماء من رَزْق» يَعْني المُطَرَ لاأَنَّهُ سَبَبُ الرُزْق، وللنّ لللّه مَن بعُدَ مَوْتها» والأَرْض بَعْدَ مَوْتها» وأخْرَج به نَبَات كُلُ شَيْء، كَمَا قَالَ تَعَالَى: "هُو النّ تَعَالَى: "هُو النّرَ أَنْ أَنْدُ شُرَابٌ وَمِنْهُ شَحَرٌ فِي الزّع وَالزَّبُونِ وَالْتَعْنِ وَمِن عُلِي النّرَع وَالزَّبُونِ وَالنّ فِي الزّع وَالزّبُونِ وَالنّ فَي النّ مَن السّماء مَا الله الله مَن الله مَن الله وَالله الله وَالله الله وَالله الله وَالله الله وَالله وَاله وَالله و

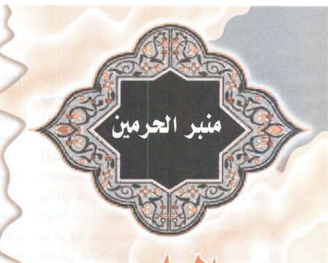
(عبس: ٢٤- ٣٣)، وَقَالُ تَعَالَى: ﴿ وَنَزَلَنَا مِنَ السَّمَاءِ مَلَهُ مُلَهُ مُلَهُ مُلَهُ مُلَهُ مُلَكُمْ السَّمَاءِ مَلَهُ مُنْزُكًا فَأَنْبَقَنَا بِهِ عَنَدِ وَخَبَّ الْمُصِيدِ (أَنَّ وَالْخَفْلُ بَالِسِقَتِ لَمَا طَلْعُ فَضِيدٌ (أَنَّ وَزَقًا لِلْعِبَادِ وَأَخْمِينَا بِهِ عَلَمَهُ مَنْتُنَا كَذَلِكَ لَلْكُورُهُ (ق: ٩- ١١).

وَقُوْلُـهُ تَعَالَى: «وَتَصْريف الرّياح»: أيْ جَنُوبًا وَشَـمَالًا، وَدَبُـورًا وَصَـبًا، بَرُيْـةَ وَبَحَرَيْـةَ، لَيْليَّـةَ وَنَهَارِيْكَ، وَمِنْهَا مَا هُوَ لِلْمَطْرِ، وَمِنْهَا مَا هُوَ لِلْقَاحِ، وَمِنْهَا مَا هُوَ عَـٰذَاءٌ للأَرْوَاحِ، وَمِنْهَا مَا هُوَ عَقْبِمٌ لَا يَنْتَجُ، فِي ذَلِكَ الْمُذْكُورِ كُلُّه ﴿ لَأَيَّاتَ لُقُوْمِ يَعْقُلُونَ ﴾. وَقَالَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أُوِّلاً: لَآيَاتَ لِلْمُوْمِنِينَ، ثُمَّ يُوقِنُ وَنَّ مُمَّ يَعْقِلُونَ ، وَهُوَ تَرَقُ مِنْ حَالٍ شَريف إِلَّى مَا هُوَ أَشْرَفُ مِنْهُ وَأَعْلَى، وَهَذه الآياتَ شَبِيهَة بَآيَسة الْبَقَرَة وَهِيَ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِلَّهُمُّ إِلَّهُ ۗ وَحِدُّ لا إِلَّهُ إِلَّا هُوَ ٱلرَّحْمَانُ ٱلرَّحِيمُ (١٠٠٠) إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّكَنُونِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّتِيلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱلْفُلْكِ ٱلَّتِي تَجْمَرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّكَمَاءِ مِن مَّاءٍ فَأَخْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِن كُلِّ دَآبَةِ وَتَصْرِيفِ ٱلرَيْنِجِ وَٱلشَّحَابِ ٱلْمُسَخِّرِ بَيْنَ ٱلسَّكَمَاءِ وَٱلْأَرْضِ لَأَيِّنتِ لِّقَوْمِ يَعْقِلُونَ » (البقرة: ١٦٤ - ١٦٤). (تفسير القرآن العظيم(٤/٧٤ و١٤٨)).

وقالَ الزَّمَخْشَرِيُّ: وَالْمُعْنَى أَنَّ الْأَنْصِفِينَ مِنَ الْعِبَادِ، إِذَا فَظَرُوا فِي السَّمَوَات وَالأَرْضِ النَّظُرَ الْصَّحِيحَ، عَلَمُ وا أَنَّهَا مَصْنُوعَةً، وَأَنَّهُ لاَ بُدَ لَهَا مُنْ صَانِع، فَآمَنُوا بِاللَّهِ وَأَقَرُوا. فَإِذَا نَظَرُوا فِي خَلْق أَنْفُسهُمْ وَتَنَقَّلُهَا مَنْ حَالِ إِلَى حَالِ وَهَيْتُ وَإِلَى هَيْئَة، وقِي وَتَنَقَّلُهَا مَنْ حَالِ إِلَى حَالِ وَهَيْتُ وَالَّى هَيْئَة، وقِي خَلْق مَا عَلَى ظَهْرِ الأَرْضِ مِنْ صُنُوفِ الْحَيُوان، ازْدَادُوا إِيمَانًا وَأَيْقَنُوا وَانْتَفَى عَنْهُمُ اللَّيْسِ. فَإِذَا نَظُرُوا فِي سَائِر الْحَوَادِث النَّيْ تَتَجَدَّدُ فِي كُلُ وَقَت، كَاخْتَ الْا اللَّيْلِ وَالنَّهَار، وَذُرُولِ الأَمْطَار، وَحَيَاة الأَرْضَ بِهَا بَعْدَ مَوْتَهَا، وَتَصْرِيفِ الرَّيَاحِ جَنُوبَا وَشَمَالاً، وَقَبُولاً وَدَبُورًا، عَقَلُوا وَاسْتَحْكَمَ عِلْمُهُمْ وَخَلَصَ يَقِينُهُمْ. (الكشاف (٢٣١/٣٤)).

وَقَالُ أَنُو عَيْدِ اللّٰهِ الرَّازِيُّ: وَأَظُنُّ أَنَّ سَبِبَ هَذَا التَّرْتِيبِ أَنَّ هُ قَيلَ إِنْ كُنْتُمْ مِنَ الْمُوْمِنِ فَافْهَمُوا التَّرْتِيبِ أَنَّ هُ فَيلَ إِنْ كُنْتُمْ مِنَ الْمُوْمِنِ الْمُؤْمِنِينَ فَافْهَمُوا هَذهِ مَنْ الْمُوْمِنِينَ فَالْهُمُ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ بَلْ أَنْتُمُ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ فَلَا هُمُ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ وَلَا مَنْ أَنْتُمُ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَلاَ مَنَ اللّٰهُ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ وَلاَ مَنَ اللّٰوِقِنَى اللّٰهُ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَلاَ مَنَ اللّٰوقِنَينَ فَلاَ مَنْ أَنْ تَكُونُوا مِنْ زُمُزَةِ الْعَاقِلِينَ فَاجْتَهِدُوا فِي مَعْرَفَةَ هَدِهِ الدَّلاَئِلِ. (التفسير الكبير (٢٧/ ٢٠٤و ٢١٤)).

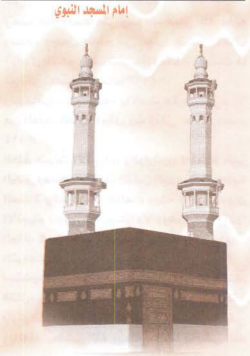
وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.



# فضائله

الشيخ د . عبد المحسن بن محمد القاسم

اعداد/



إن الحمد لله، نحمده ونستعينُه ونستغفرُه، ونعوذُ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مُضلُ له، ومن يُضلل فلا هادي له، وأشهدُ أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهدُ أن محمدًا عبدُه ورسولُه، صلَّى الله عليه وعلى آله وأصحابه، وسلّم تسليمًا كثيرًا. أما نعد:

فاتَّقوا الله- عباد الله- حقَّ التقوى؛ فتقوى الله نورُ البصائر، وبها تحيا القلوبُ والضمائر.

أيها المسلمون:

عبادة الله وحدّه هي حكمة الخلق والأمر، ولأجلها بُعثَت الرُّسُل وأنزلَت الكتب، وبها شرفُ الخلق وسعادتُهم وفلاحُهم ونجاتُهم، ومنازلُ العباد عند الله بحسب منازلهم فيها، (إنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ) (الحجرات:

ومن فضل الله وكرمه أن نوَّع العبادات ليُنوِّع لِخلقه اللذَّات، ويُعلىَ لهم بها الدرجات، وعبادةً في الدين عظيمةً سابقة لغيرها، ومُصحّحة لما سواها، الظافرُ بها فائزٌ، والمُفرِّطُ فيها نادم. امتدح الله أهلها وفضَّلهم لأجلها، تهدي العبدَ إلى ربِّه وتُنيرُ له دروبَ حياته، كمالُ الإنسان ونجاتُه مُتوقَّفٌ عليها، وما عُبد الربُّ بمثلها، فيها يُعرفُ ويُعبَدُ ويُذكرُ ويُمجِّد، ويُعلَمُ حقوقُ الخالق والمخلُّوقين، ويُميَّزُ الحلال من الحرام.

تَوْنِسُ صاحبَها في الخلوة، وتَذكرُه عند الغفلة، طلبها طاعة، وبذلها قَرِيةٌ، زينةٌ لأهلها وأمانٌ لأصحابها، تُنيرُ القلوبَ والبصائر، وتُقوّي الأذهانَ والضمائر، أهلُها للأرض كالنجوم للسماء، فبهم يُقتَدى، وهم زينةٌ للبريَّة وجمالُها، وحصنُ الأمة ودِرعُها، ولولاهم لطُمسَت معالمُ الدين.

بها صلاحُ الأمة ورفعتُها، واستقامةُ النفوس وزكاتُها، وهدايةُ البشريَّة وسعادتُها، وتحصينُ الأجيال وسلامتُها.

الحاجةُ إليها فوقَ كلُ الحاجات، وبدونِها خرابُ العالَم وفسادُه.

قال الإمام أحمد- رحمه الله-: «الناسُ أحوجُ إلى العلم منهم إلى الطعام والشراب؛ لأن الطعامَ والشرابَ يُحتاجُ إليه في اليوم مرَّةَ أو مرَّتين، والعلمُ يُحتاجُ إليه في كل وقت».

أَمَّتُنَا أَمَةُ علم، أُولُ آية أُنزِلَت فِي الْحَثُ عليه: (اقْرَأْ بِاسْم رَيُّكَ الَّذِي خَلَقَ) (العلق: ١).

قال ابن كثير- رحمه الله-: «فأولُ شيءِ نزلَ من القُرآن هذه الآياتُ الكريماتُ الْبُارَكَاتُ، وهنَّ أولُ رحمةِ رحِمَ الله بها العبادَ، وأولُ نعمةٍ أنعمَ الله بها عليهم».

سمَّى الله ذاتَه بالعليم، ووصفَ نفسَه بالعلم، وتعرَّف إلى خلقه به، فقال: (الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ × عَلَّمَ الإنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ) (العلق: ٤،٥).

والرسالة كلها علم وعمل، فالعلم شطرُها، قال تعالى: (هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى) (التوبة: ٣٣) أي: بالعلم النافع (وَدِينِ الْحَقُ) أي: بالعمل الصالح.

امتنَّ اللَّه على آدم- عليه السلام- وأظهرَ فضلَه على الملائكة بعلم: (وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاءَ كُلِّهَا ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى الْمَلَاثِكَةِ فَقَالَ أَنْبِئُونِي بِأَسْمَاءِ هَوُلاَءِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ) (البقرة: ٣١).

واصطُفَى الله- سبحانه- بالعلم أنبياءَه ورُسُلَه ومن شاءَ من خلقه، فبشرَت الملائكة امرأة إبراهيم بإسحاق غُلام عليم.

ويُوسُف- عليه السلام- قال الله عنه: (وَلَّا

بَلَغَ أَشُدَّهُ آتَيْنَاهُ حُكُمًا وَعِلْمًا) (يوسف: ٢٢)، وتحدَّث بنعمة الله قائلاً: (إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ) (يوسف: ٥٥).

ومُوسى- عليه السلام- أكرم بدلك، فقال الله: (وَلَّمَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَاسْتَوَى آتَيْنَاهُ حُكْمًا وَعِلْمًا) (القصص: ١٤).

وقال عن داود وسليمان- عليهما السلام-: (وَكُلاَّ آتَيْنَا حُكُما وَعَلْمًا) (الأنبياء: ٧٩).

وذكّر به عيسى- عليه السلام- فقال: (اذْكُرْ نَعْمَتِي عَلَيْكَ وَعَلَى وَالدّتِكَ إِذْ أَيّدُتُكَ بِرُوحِ الْقُدُسِ تُكَلِّمُ النَّاسَ فِي اللهَدِ وَكَهْلاً وَإِذْ عَلَمْتُكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَالتَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ) (المائدة:

والخضرُ لما فضَّلُه الله بعلم ليس عند غيره، رحلَ إليه نبيٌ من أُولِي العَزم، (فُوَجَدا عَبْدًا مِنْ عِنْدِدَا وَعَلَّمْنَاهُ مِنْ عِنْدِدَا وَعَلَّمْنَاهُ مِنْ لَكُنَّا عَلْمُنَاهُ مِنْ لَكُنَّا عَلْمُنَاهُ مِنْ لَكُنَّا عَلْمُنَاهُ مِنْ اللهُفِيةِ 30).

وجنودُ سُليمان- عليه السلام- كان أعلمُهم أقواهم، (قَالَ الَّذِي عَنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدُ إِلَيْكَ طَرْفُكَ) (النمل: ﴿ وَهَالَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلَّ اللَّالَةُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللّ

وعدَّد الله نعَمَه على رسولِه- صلى الله عليه وسلم- وجعلَ العلمَ من أجلُها قدرًا، فقال: (وَأَذْزَلَ الله عَلَيْكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا ثَمُ تَكُنْ تَعْلَمُ) (النساء:١١٣).

ولم يأمُره- سبحانه- بالاستزادة من شيء الا من العلم، فقال: (وَقُلُ رَبُّ زِدْنِي عِلْمَا) (طه: ١١٤).

العلمُ ميراثُ الأنبياء، والوارِثون لعلمِهم خيرُ الخلق بعدَهم، وأقربُ الناسِ اليهم، قال عليه الصلاة والسلام-: «العلماءُ ورثةُ الأنبياء، وإن الأنبياء لم يُورِّثُوا دينارًا ولا درهمًا، إنما ورَثُوا العلم، فمن أخذَ به أخذَ بحظُ وافِر، (رواه الترمذي).

استشهَدَ- سبحانه- أهلَ العلم على ألوهيّته، فقال: (شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لاَ إِلَهُ إِلاَّ هُوَ وَالْمُلاَئِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ) (آلَ عمران: ١٨). وبالعلم يُخشَى الله ويُطاع، (إنَّمَا يَخْشَى الله

الرحمةُ تغشَّى مجالسَ العلم، والسَّكينةُ تتنزَّلُ عليهم، والملائكةُ تحُفُّ أهلَها، «وإن الملائكة لتضع أجنحتها رضًا لطالب العلم» (رواه الترمذي).

قَالَ ابن القيّم- رحمه الله-: «ولو لم يكن في العلم إلا القُربُ من ربِّ العالَمين والالتحاقُ بعالُم الملائكة وصُحبةُ الملا الأعلى، لكفّى يه فضلاً وشرفًا، فكيف وعزَّ الدنيا والآخرة متُوطٌ به ومشرُوطٌ بحُصوله».

أهل العلم بالله وبأمره ونهيه هم للأمة خيرُ قَدوة، نضعُهم مُتعدُّ إلى الغير بعد نضع أنضُّسهم، ولهذا الكلُّ يُثنى عليهم ويدعُو لهم، قال- عليه الصلاة والسلام-: «إن الله وملائكتُه وأهلَ السماوات والأراضين، حتى النَّملة في جُحرها، وحتى الحُوت ليُصلُون على مُعلُّم الناس الخير، (رواه الترمذي).

السعيُ في تحصيله من العمل في سبيل الله، قال أبو الدرداء- رضى الله عنه-: «من رأى الغُدوَّ والرَّوَاحِ إلى العلم ليس بجهاد فقد نقَصَ في عقله ورأيه».

التنافسُ فيه محمودٌ، فلا حسَدُ إلا في اثنتَين: مُحسن بعلمه أو ماله، وما عداهُ لا يُغبَطُ أهلُهُ عليه؛ قال- عليه الصلاة والسلام-: «لا حسدُ إلا في اثنتَين: رجل آتاه الله مالاً فسلطه على هلكته في الحقِّ، ورجل آتاه الله حكمة فهو يقضى بها ويُعلِّمُها»؛ متفق عليه.

وقد تظاهَرَ الشرعُ والقدرُ أن الجنزاءَ من جنس العمل، والعلمُ يدلُّ على الله من أقرَب الطريق إليه؛ فمن سلكُ طريقَ العلم وصلُ إلى الله وإلى الجنة من أقرب الطّرق وأسهَلها ؛ قال- عليه الصلاة والسلام-: «ومن سلك طريقًا يلتمسُ فيه علمًا سهَّل الله به طريقًا إلى الجنة» (رواه مسلم).

العلمُ الشرعيُّ حصنٌ للأمة من الفتن؛ قال الإمام مالكُ- رحمه الله-: «إن أقوامًا ابتغُوا العبادةَ وأضاعُوا العلمَ، فخرجوا على أمة محمد- صلى الله عليه وسلم- بأسيافهم،

منْ عباده الْعُلْمَاءُ) (فاطر: ٢٨). قَالُ الزُّهريُّ- رحمه الله-: «ما عُبِد الله بمثل العلم».

نَيلُه خيرٌ وفلاح: «من يُرد الله به خيرًا يُضْفُهه في الدين» (متفق عليه).

وخيارُ الناس أعلمُهم، قال- عليه الصلاة والسلام-: «خيارُهم في الجاهليّة خيارُهم في الإسلام إذا فقهوا»؛ متفق عليه.

العلمُ ميزانُ تضاوُت الأعمال ودرجاتها، وبه صلاحُ العلم وزكاتها، ولن تصفو للمرء عقيدتُه ويُحقِّق الإخلاصَ لريِّه إلا بالعلم، قَالِ- سيحانه-: (فَاعْلَمْ أَنَّهُ لاَ إِلَّهَ إِلاَّ اللَّهَ) (محمد: ١٩)، فبدأ بالعلم قبل القول والعمل.

وما دامَ العلمُ باقيًا في الأرض فالناسُ في هُدًى، ومن عبد الله بغير علم كان ما يُفسدُ أكثر مما يُصلحُ، وما فشًا الشركُ والبدعةُ إلا لقلَّة العلم والبُعد عن أهله، والضلالُ ثمارُ الجهل، ولذا أمرَنا الله بالاستعادة من طريق أهل الضلال في كل ركعة من صلاتنا: (غَيْر الْمُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلاَ الضَّالِّينَ) (الفاتحة: ٧). والله نضَّى التسوية بين أهل العلم وغيرهم، فلا يستوُون كما لا يستوي الحيُّ والمَيْتُ، والأعمَى والبصيرُ، قال- سبحانه-: (قُلُ هَلْ يَسْتُوي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ) (الزمر: ٩).

بِالْعِلْمُ حِياةُ الْعِبَادِ وِنُورُهُمْ، (أُوَمَنْ كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشى بِهِ فِي النَّاسِ كُمَنْ مَثَلُهُ فِي الظَّلُمَاتَ لَيْسَ بِخَارِجِ مِنْهَا) (الأنعام: ١٢٢).

وحُسنُ السَّمت والفقه في الدين من أخصً صفات المُؤمنين، فصُدورُهم مُستنيرةٌ بِالعلمِ: (بَلُ هُوَ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ الَّذينَ أوتُوا المعلم) (العنكبوت: ٤٩).

وخصَّ اللَّه أهلَ العلم بتعضُّ أمثال القرآن العظيم وإدراك معانيها، (وَتَلُكُ الْأَمْثَالُ نَضْرِيُهَا للنَّاسِ وَمَا يَعْقَلُهَا إلاَّ الْعَالَمُونَ) (العنكبوت: ٤٣).

ولو ابتغُوا العلم لحجزَهم عن ذلك». ولعظيم نفعه جاء الأمرُ بابلاغ ولو شيء منه ونشره في الأفاق؛ قال- عليه الصلاة والسلام-: «بلغُوا عنى ولو آية» (رواه البخاري).

والله أمر بسُوال أهل العلم والرجوع إليهم: (فَاسُأَلُوا أَهْلَ الذُّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ) (النحل: ٤٣).

ودعا النبيُّ- صلى الله عليه وسلم- لأهله بالنّضارة، وهي البهجةُ وحُسن الوجه، والفرحُ، وانشراحُ السدر، فقال: «نضّر الله امراً سمع منّا شيئًا فبلّغَه كما سمع، فرُبّ مُبلّغِ أوعَى من سامع» (رواه الترمذي).

ودعا النبيُّ- صلى الله عليه وسلم- لمن يحبُّه أن يكون من أهل العلم، فقال الابن عباس- رضي الله عنهما-: «اللهم فقّهه في الدين» (رواه البخاري).

بالعلم رفعةُ الدرجات في الحياة وبعد المات، قال تَعالى: (يَـرُفَع اللّه الّذيـنَ آمَنُـوا مِنْكُمُ وَالّذيـنَ أُوتُوا الْعلْمَ دَرَجَات) (المجادلة: ١١).

والدين القيم رجمه الله: «من علم وعمل وعلم فال ابن القيم رحمه الله: «من علم وعمل وعلم فنفه يدعى عظيما في ملكوت السماء». ونفعه يلحق صاحبه بعد الموت؛ قال عليه الصلاة والسلام: «إذا مات الإنسانُ انقطع عمله الا من ثلاثة؛ إلا من صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له» (رواه مسلم). ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له» (رواه مسلم). ما نبع من الكتاب والسنة، وأعظمه العلم بالله وأسمائه وصفاته، وهو المدوح في النصوص؛ وأسمائه وصفاته، وهو الغاية من خلق الله وأمره؛ قال سبحانه: (الله الذي خَلق سبع وأمره؛ قال سبحانه: (الله الذي خَلق سبع لتعلم بالله تعلم بالله تعلم بالله المنافق المنافق المنافق المنافق المنافق المنافق المنافق المنافق المنافقة لله المنافقة ال

ويجبُ على كُلُ مُسلم السعيُ في تحصيلِ الفرض من العلم، والذي يُصحِّحُ به توحيدَه وعبادتَه من صلاته وصومه وغيرهما، وأن يبدُل زمنا من وقته في ذلك، ولا يستثقلُ حِلْقَه ومجالسه، وعلى طالبِه تعظيمُ قدرَه، وسُؤالُ الله النافِع منه، مع حُسن الظنُ به-

سبحانه- ومُلازمة التقوى فهي خيرُ عونِ لنيله.

وأن تكون نيّتُه خالصةً لوجه الله، لا يُمارِي بعلمه السُّفهاء، ولا يُجادِلُ به العلماء، ومن عملَ بما علمَ أورثَه الله علمَ ما لم يعلَم.

#### وبعد . . أيها السلمون:

فقد وعد الله أن من طلب العلم يسره له وأعطاه منه ما لم يحتسبه بكرمه-سبحانه-، فقال: (اقرزا ورَبُكَ الأُكْرَمُ) (العلق: ٣).

وطريقُ العلم سهلٌ يسيرٌ، حفظٌ لكتاب الله العظيم، وشيءٌ من سُنَة النبي- صلى الله عليه وسلم-، ومُختاراتٌ من مُتون أهل العلم، مع فهم ما تقدَّم والعمل به، ومن زادَ عليه طلبه زادَت رفعتُه. وبهذا ينالُ المرءُ رضا الله وأعالي الجنان. أعودُ بالله من الشيطان الرجيم: (وَمَا كَانَ اللهُوْمَنُونَ لِيَنْفُرُوا كَافَةَ فَلُولاً نَفَرَ مِنْ كُلُ فَرْقَة مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنْدُرُوا قَوْمَهُمْ إذا رَجَعُوا إلَيْهِمْ لَعَلَهُمْ الْمَارِقَ لَي الله لَعَلَهُمْ لَعَلَهُمْ الْعَلَهُمْ الْمَارِقَ لَهُ الْمَارُونَ ) (التوبة: ١٢٧).

#### أيها المسلمون:

العلماءُ بالله وبأمره ونهيه من السابقين واللاحقين لا يُذكرون إلا بالجَميل، فحقهم على الأمة عظيم، بمحبّتهم واحترامهم وتوقيرهم والرجوع إليهم والأخذ عنهم، وتعظيمُ أهل العلم من تعظيم الدين؛ فهم حمَلتُه والمُؤتمنون عليه، ومن حاد عن هذا الطريق فقد ضل سواءَ السبيل.

وبُغضُهم ومُعاداتُهم نقصٌ في العقل، وانحرافَ عن الفطرة، وذاكَ مُؤذنٌ بحربِ الله وعقوبته؛ عن الفطرة، وذاكَ مُؤذنٌ بحربِ الله وعقوبته؛ قال الله تعالى في الحديث القُدسيّ: «من عادَى لي وليًّا فقد آذنتُه بالحربِ» (رواه البخاري). قال النوويُّ- رحمه الله-: «قال الإمامان أبو حنيضة والشافعيُّ- رحمهما الله-: إن لم يكُن العلماءُ أولياءَ الله فليس لله وليّ».

اللهم أعِزَ الإسلام والمُسلمين، وأصلح أحوالَ المُسلمين في كل مكان، اللهم رُدَّهـم إليك ردًا جميلاً، اللهم اجعَل ديارَهم ديارَ أمنِ وأمانِ يا قوي يا عزيز.

#### تخريج الحديث:

هذا الحديث خرجاه من طرق عن أبي هريرة، وفي بعض ألفاظها "فلا يؤذي جاره"، وفي بعض ألفاظها، "فليحسن قيرى ضيفه"، وفي بعضها، "فليصل رحمه"، بدل ذكر الجار، وقد روى هذا الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم عائشة وابن مسعود، وعبد الله بن عمرو، وأبو أيوب الأنصاري وابن عباس، وغيرهم من الصحابة.

وقد أخرجه البخاري في كتاب الأدب، بالله واليوم الآخر فلا باب من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذ جاره (ح ٢٠١٨)، وفي كتاب الرقاق بابُ حفظ اللسان (١٠٠/٨).

وأخرَجه مسلم رقم (٤٧)، ووضعه النووي في كتاب الإيمان باب الحث على إكرام الجاروالضيف.

وفي سنن أبي داود (٥١٥١) كتاب الأدب، باب ما جاء في حق الجوار، وفي سنن الترمذي ت شاكر (٢٥٠٠) (أبواب صفة القيامة والرقائق والورع)، وفي السنن الكبرى للنسائي: عزاه المزي في «تحفة الأشراف» (١١٩٥١) إلى النسائي في الرقائق، وفي سنن ابن ماجه في كتاب الأدب باب حق الجوار (٣٦٧٢)، في كتاب الفتن، باب كف اللسان في الفتنة (٣٩٧١). فقاعدة: إذا صح الحديث ظهرت عليه دلائل الإعجاز (وقد توفرهذا في حديثنا).

أولا: هذا حديث صحيح بل وفي أعلى درجات الصحة؛ فقد اتفق عليه الشيخان فضلاً عن غيرهما، والحديث إذا صح تجد فيه شيئًا عجيبًا هو من دلائل النبوة وصدقها، وذلك أن الحديث الصحيح تجد فيه أمرين؛

ا- اشتماله على جميع شرائع الدين على الإجمال ثم إنه يقودك إلى المقصد من الخلق وهو قضية العبودية: فحديثنا يتكلم عن شرائع الدين جميعًا فتجده يتكلم عن (العقائد)، فهو يتكلم عن بعض شعب الإيمان والتي لا يكتمل



# خير الكلام ..

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، ويعدُ،

فعن أبي هريرة رضي الله عنه، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرًا أو ليصمت، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم جاره، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم جاره، ومن ضبفه" (متفق عليه).

د . مرزوق محمد مرزوق



اعداد/



الإيمان الواجب إلا بها، فبدأ صلى الله عليه وسلم بقوله: "لا يؤمن أحدكم.....، ثم هو قد تكلم عن (بعض الأحكام)، فتكلم في أحكام الصمت والكلام ومتى يتكلم العبد ومتى يصمت، ثم تكلم في (المعاملات) عندما تناول هذه الشعب الإيمانية الثلاث: (فليقل خيرا أو ليصمت، فليحسن إلى جاره، فليكرم ضيفه)، وهكذا فإن لكلام النبوة نورًا تظهر فيه دلائل الإعجاز وبواعث الإيمان، وكيف لا وهو نور الوحي، والله متم نوره ولو كره الكافرون.

٢- الأمر الثاني هو أن الحديث إذا صح فإنه يوجز معاني كثيرة بحيث لو ترك العلماء العنان لانفسهم ما انتهوا من شروحها حتى تمتلئ بها دواوينهم، ولو طبقنا ذلك في حديثنا نجد البخاري يضع الحديث في كتاب الرقاق فهو دافع لترقيق القلب وقربه من خالقه، ووضعه في كتاب الأدب فهو يعلم العبد الأخلاق والآداب، ثم وضعه النووي في كتاب الإيمان في تبويبه على صحيح مسلم، فهو مفيد في باب العقائد ووضعه ابن ماجه في كتاب الفتن فهو مفيد في كأ للسان عن ماجه في كتاب الفتن فهو مفيد في كلب المقتائد ووضعه ابن الفتنة.... وهذا مصداق لقوله صلى الله عليه وسلم: (بعثت بجوامع الكلم)، وكل ذلك دليل على صدق نبوته صلى الله عليه وسلم، وأنه لا ينطق عن الهوى.

#### دخول الأعمال في مسمى الإيمان:

ثانيًا: من أهم الفوائد أيضًا فائدة عقدية تربوية علمية وعظية، وهي مستفادة من قوله صلى الله عليه وسلم: "من كان يؤمن بالله واليوم الآخر.." إلخ، والسؤال: ما هو المقصود من هذا الاستهلال من النبي المختار بأداة الشرط من؟ هل معنى ذلك أن ما بعدها وهو الإيمان بالله لا يتحقق إلا بتحقق جواب الشرط (الثلاث شعب الإيمانية الواردة في الحديث)؟؟

والجواب: إن المقصود من هذا الحديث لا كما يتسرع البعض فيحكم ظناً منه أن هذه الأعمال شرط في تحقق أصل الإيمان طالما جاءت بهذا اللفظ الذي يدل على الشرط، ولكن المقصود أن هذه الشعب الإيمانية الثلاث ونظيراتها مما جاءت بها الأحاديث نحو قوله صلى الله عليه وسلم: (لا يؤمن أحدكم حتى يأمن جاره بوائقه)،

ونحو قوله صلى الله عليه وسلم (لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه)... المقصود منها جميعا هو كمال الإيمان الواجب، وليس أصل الإيمان.

هذا ويتفرع على هذه الفائدة فائدة عقدية أخرى ألا وهي دخول الأعمال في مسمى الإيمان، ودليله فضلاً عن هذا الحديث قوله تعالى: «وَمَاكَانَ اللهُ لِيُضِعَ إِيمَنَكُمْ » (البقرة: ١٤٣)، والمراد بإيمانكم يعني صلاتكم كما ثبت في حديث البراء وغيره " أنه مات على القبلة قبل أن تحول رجال..." فأنزل الله «وَمَاكَانَ اللهُ لِيُضِعَ إِيمَنَكُمُ »، ومن فقه البخاري رحمه الله أن وضع هذا الحديث في باب: الصلاة من الإيمان.

ومن الأدلة الظاهرة على دخول الأعمال في مسمى الأيمان حديث وقد عبد القيس وقيه: "آمركم بالأيمان بالله وحده "، أتدرون ما الإيمان بالله وحده؟ قالوا الله ورسوله أعلم. قال: "شهادة أن لا إله إلا الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وأن تعطوا الخمس من المغنم) فجعل كل هذه الأعمال مع الشهادة في معنى الايمان.

وعليه فقد تقرر أن كل الأعمال التي حث عليها الشرع هي من شعب الإيمان، وأن كل هذه الشعب تدخل في مسمى الإيمان.

هذا ولا يفوتنا تلكم المسألة التربوية الخطيرة التي تتفرع على هذه المسألة العلمية التي قررناها من معنى استهلاله صلى الله عليه وسلم بقوله: (لا يؤمن) والفائدة التربوية هنا ألا يتسرع العبد في الأحكام بل لا يقحم نفسه ابتداء فيما ليس مكلفًا به من أحكام على الآخرين، ومن هنا فنحن نناشد الجميع مذكرين ومنذرين يا أيها المتسرعون في الأحكام ما جعل الله لكم على العباد من سلطان، فلا تظلموا في ذلك أنفسكم فتكلفوها بما لا تطيق بما لم يكلفكم الله به، نقول هذا حتى ولو صح استدلالكم ولم تكونوا من أهل الاختصاص ممن كلفوا قضاء بهذا، فما بالكم وقد جمعتم بين السوءتين؛ أنكم قد جانبكم الصواب في استدلالكم فلستم من أهل الاختصاص، فضلا عن كونكم كلفتم أنفسكم بما لم يجعل الله لكم به سلطانا وثم يعقد لكم به وكالة فرويدا رويدا أيها العباد.

#### ثالثًا: عناية الإسلام بتقوية أواصر المجتمع:

وهل المجتمع إلا الجار الذي أوصانا به، أو الضيف الذي أمرنا الشارع بالإحسان إليه، أو الرحم الذي أمرنا بصلته بل وأمرنا بالاحسان إلى المجتمع كله حين أمر بحفظ اللسان، ونحن إذ نقف عند هذه الجارحة (جارحة اللسان) فلأن الشارع قد أولاها عناية خاصة فقضى فيها قضاء شديدًا حيث قال جل ذكره: (مَا يَلْفِظُ مِن فَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَفِيبٌ عَيِدٌ ) (ق: ١٨)، قال ابن كثير: الأية تفيد العموم، وقال القرطبي في تفسيره: قال: مجاهد يكتب على الإنسان كل شيء حتى الأنين في مرضه، وقال عكرمة؛ لا يُكتب إلا ما يؤجربه أو يؤزر عليه، وقيل يكتب عليه كل ما يتكلم به، فإذا كان آخر النهار مُحي عنه ما كان مباحاً نحو انطلق اقعد كل مما لا يتعلق به أجر

هذا وقد حذر النبي صلى الله عليه وسلم من هذه الجارحة فقال لمعاذ: (وهل يكب الناس على مناخرهم إلا حصائد ألسنتهم)، بل وأرشد الشارع إلى أن أكثر النجوى بين الناس لا خير فيها كما قال تعالى: (لَّا خَيْرَ فِي كَثِيرِ مِن نَّجُونهُمْ إِلَّا مَنَّ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفِ أَوْ إِصْلَيْجِ بَتْنَ أَلنَّاسِ) (النساء: ١١٤).

لذ أسقط علماء السلف أكثر الكلام ودعوا إلى تركه كما نقل أبو إسحاق الفزاري عن إبراهيم بن أدهم قال: "الكلام على أربعة وُجوه: فمن الكلام كلامٌ ترجو منفعته، وتخشى عاقبته (فيه نفع وضرر)، والفضل في هذا؛ السلامة منه. ومن الكلام كلام لا ترجو منضعته ولا تخشى عاقبته (لا نفع فيه ولا ضرر)، فأقل ما لك في تركه خفة المؤنة على بدنك ولسانك. ومن الكلام كلام لا ترجو منفعته ولا تأمن عاقبته (فيه ضررولا نفع فيه)، فهذا قد كفي العاقل مؤنته. ومن الكلام كلام ترجو منضعته وتأمن عاقبته (فيه نفع ولا ضرر فيه)، فهذا الذي يجب عليك نشره. قال خلف بن تميم: فقلتُ لأبي إسحاق: أراهُ قد أسقط ثلاثة أرياء الكلام؟ قال: نعم.

وكما حذر الله تعالى من هذه الجارحة فقد شرفها بأن جعل عبادة الذكر منوطة باللسان،

ثم جعل هذه العبادة أفضل العبادات كما قال الله تعالى: (وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَكَّبُرُ) (العنكبوت: ٤٥)، فذكر الله أكبر من كل شيء.

فسبحان الله! إنسان يعيش ويعلم أن لسانه تحت هذه المراقبة فماذا عساه أن يفعل؟! ان إنسانا في يومياتنا التي نحياها في هذه الأيام وقد دخل مكانا ووجد تحذيرا يقول: احذر فالمكان مراقب أستحلفك الله كيف يتصرف فسبحان من جعل لدى الإنسان رقيبًا عتيدًا!! أبعد هذا يتجرأ على ما يؤاخذ عليه؟!

#### من صمت نجا:

لذا كان فصل الخطاب في هذه القضية ما ذكره صلى الله عليه وسلم، حيث قال: "من صمت نجا". (رواه البخاري)، فكان السلف يميلون إلى الصمت وجعلوها خصلة تُتعلم، قال مورّق العجُلى رحمه الله: "تعلمت الصمتَ في عشر سنين، وما قلتُ شيئًا قـط-إذا غضبتُ- أندمُ عليه إذا زال غضبي".

وعزا البيهقي في الشعب لأبي العتاهية في ذلك قولا بلىغا:

#### الصمت زين والسكوت سلامة

فإذا نطقت فلا تكن مكثارا

فإذا ندمت على سكوتك مرة

#### فلتندمن على الكلام مرارا

قال أبو حاتم البستي في روضة العقلاء ونزهة الفضلاء (ص٤٢): "الواجب على العاقل أن يلزم الصمت إلى أن يلزمه التكلم، فما أكثر من ندم إذا نطق وأقل من يندم إذا سكت".

وعن الأعمش عن إبراهيم قال: كانوا يجلسون فأطولهم سكوتًا أفضلهم في أنفسهم.

وقال فضيل بن عياض رحمه الله: "ما حجٌّ، ولا رباطُ ولا اجتهاد أشد من حبس اللسان، ولو أصبحت يُهمُّك لسانك أصبحتَ في غمُّ شديد". وعن عمربن عبد العزيزقال: "إذا رأيتم الرجل يُطيل الصمت ويهرب من الناس، فاقتريوا منه؛ فإنه يُلقن الحكمة".

وقال عبد الله بن أبي زكريا: "عالجتُ الصمت عشرين سنة، فلم أقدر منه على ما أريد".

وعن مسلم بن زياد قال: "كان عبد الله بن أبي زكريا لا يكاد أن يتكلُّم حتى يُسأل، وكان من

أبشُ الناس وأكثرهم تبسُّمًا".

وقال خارجة بن مصعب: "صحبت ابن عون ثنتي عشرة سنة، فما رأيته تكلّم بكلمة كتبها عليه الكرامُ الكاتبون".

قال محمد بن واسع لمالك بن دينار: "يا أبا يحيى، حفظ اللسان أشدُّ على الناس من حفظ الدينار والدرهم".

وما أحسن مقولة الإمام الجليل أبي محمد عبدالله بن أبي زيد إمام المالكية في زمنه: "جماع آداب الخير يتضرع من أربعة أحاديث:

قول النبي صلى الله عليه وسلم: "من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرا أو ليصمت "متفق عليه. وقوله صلى الله عليه وسلم: " من حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه "حديث حسن رواه الترمذي وغيره والمحفوظ أنه مرسل.

وقوله صلى الله عليه وسلم للذي اختصر له الوصية: "لا تغضب". رواه البخاري.

وقوله صلى الله عليه وسلم: "لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه". رواه البخاري. (انظر: منحة العلام للفوزان ج١٠ ص١٠٤).

ومن أجمل ما قيل في هذا قول الشافعي الإمام: إذا شئت أن تحيا سليما من الأذي

وحظك موفور وعرضك صين

لسانك لا تذكر به عورة امرئ

فكلك عورات وللناس ألسن

وعينك إن أبدت إليك معاييا

فصنها وقل يا عين للناس أعين

وعاشر بمعروف وسامح من اعتدى

وفارق ولكن بالتي هي أحسن

رابعا: الإسلام يدعو إلى مكارم الأخلاق:

هذا ويتفرع على الفائدة السابقه فائدة دعوية عظيمة وهي أن الإسلام جاء ليدعو الناس إلى القيم، ويحفز الناس على تمام مكارم الأخلاق، (إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق) وقد أخطأ فئام من الناس نهلوا من ثقافات غير المسلمين وعاداتهم وتقاليدهم وأعجبوا بهم أخطأوا، عندما ظنوا أن الأخلاق هي عند هؤلاء تتعلم منهم.

يا قوم: إن نبينا الذي، جاء بالعقائد والأحكام والمعاملات جميعا، قال: (إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق)، فجعل آية النجاح في كل هذه المناحي والشعب، وثمرته هوما يظهر على العبد من مكارم الأخلاق بمفهوم الشرع لا بمفهوم آخر مخالف

للشرع مهما تظاهر هذا المفهوم الآخر وتسمى بمسميات خداعة يزعم فيها أن ما يفعلونه هو الأخلاق، إذن فالأخلاق هي ما قررته الشريعة أنه أخلاق، وديننا هو الدين الحق الخاتم الذي جاء لتمام مكارم الأخلاق، وهذه عقيدة بالنسبة لنا.

وعليه فإنه لا داعي أبدا لهذه الهزيمة النفسية والانحراف السلوكي الذي قاد فئامًا من الناس إلى تبني ثقافات وعادات ومناهج وسلوكيات بعضها حق وبعضها باطل بزعم أن هذه أخلاق أو رقي أو أي مسمى جديد لا يصلح تسطيره في مقال بحثي وعظي لا داعي لهذا حتى ولو عندهم وما الداعي وعندنا النبع الصافي والشرع الوافي والتراث الكافي والصحيفة البيضاء التي نجد فيها، كامل الأخلاق والقيم.

#### خامسًا: ديننا يأمر بوحدة المصدر:

وهي فائدة تتفرع على الفائدة السابقة، وإن قضية وحدة المصدر وقصره على ما صح من الشرع حتى لا تضل الأمة قد أرشد إليه الإسلام في غير ما حديث، ويكفينا في الدلالة على ذلك حديث عمر رضى الله عنه حينما كتب صحائف من التوراة فرآها عليه الصلاة والسلام فسأله عنها، فقال: إنه كان له صديق يهودي، وإنه نسخ منه بعض الصحائف من التوراة، فغضب رسول الله صلى الله عليه وسلم غضبا شديداً، وقال: (أمتهوكون أنتم؟! كما تهوكت اليهود والنصاري! واللذي نفسي بيده! لو كان موسى بن عمران حيا لما وسعه إلا أن يتبعني) (حسنه الألباني في الارواء برقم ١٥٨٩)، فلا يجوز لأحـد أن يكون متبعا وإماما، إلا رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولا يجوز للمسلمين أن يأخذوا دينهم، ولا هدايتهم، ولا إرشادهم، ولا أخلاقهم، ولا كل شيء من الأشكال والتصورات والقيم والسلوك عن أي أمة أخرى لأن الله عز وجل أرسل إليهم الهدى كاملا، واختصهم بالفضل عاماً شاملاً، فليسوا بحاجة إلى هدى آخر، ولا إرشاد قوم آخرين، فقد أخبرهم الله عز وجل بأنه أكمل لهم الدين، وأتم عليهم النعمة، ورضى لهم الإسلام ديناً: (ٱلِّوَمّ أَكْمَلْتُ لَكُمْ وِينَكُمْ وَأَنْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتَى وَرَضِيتُ لَكُمُ ألاسكم دينًا ). (المائدة:٣)،

والحمد لله رب العالمين.

# درر البحار في تحقيق ضعيف الأحاديث القصار



الحلقة (٣٤)

على حشيش

#### /31JE1 6

#### ٤٠٤- " الْحَيَاءُ يَمْنَعُ الرَزْقَ ".

الحديث لا يصح: أورده الإمام الصغاني في «الموضوعات» (ح٨٢)، وقال: «موضوع»، ونقله الإمام الشوكاني في «الضوائد» كتاب «المعاملات» (ح٥٤)، وأقره.

6.3- "إِنْكُمْ لا تَسَعُونَ النّاسَ بِأَمْوَالِكُمْ وَلَكِنْ يَسَعُهُمْ مِنْكُمْ بَسْطُ الْوَجْهِ وَحُسْنُ الْخُلُقِ". الحديث لا يصح: أخرجه الحاكم في «المستدرك» (١٢٤/١) من حديث أبي هريرة مرفوعًا وعلته: عبد الله بن سعيد المقبري رواه عن أبيه عن أبي هريرة قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٤٣٥٣/٢٩/٢): «واه بمرة»، ونقل عن ابن معين قوله: «ليس بشيء».

وعن الفلاس: «منكر الحديث، متروك»، وعن يحيى بن سعيد: «استبان لي كذبه في مجلس»، وعن الدارقطني: «متروك ذاهب»، وأورد هذا الحديث من مناكيره.

\* 10 - 1 - "إنَّ أكثر الناس أمانًا يوم القيامة أكثرهم فكرًا في الدنيا، وأكثر الناس ضحكًا في الآخرة أكثرهم بكاء في الدنيا، وأشدُ الناس فرحًا في الآخرة أطولُهم حزنًا في الدنيا". الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (٧٦/١) بصيغة الجزم عن النبي صلى الله عليه وسلم، وقال العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أجد له أصلاً». اهـ.

٠٠٧- " مَنْ جَمَعَ بَيْنَ صَلاتَيْن منْ غَيْر عُذُر فَقَدْ أَتَى بَابًا منْ أَبُوَابِ الْكَيَائر".

الحديث لا يصح: أخرجه الحاكم في «المستدرك» (٢٧٥/١) من حديث حنش عن عكرمة عن ابن عباس مرفوعًا، وعلته حنش، ولكن الحاكم قال: «حنش هو ابن قيس ثقة»، فتعقبه الإمام الذهبي في «التلخيص» وقال: «بل تركوه»، وبين ذلك الإمام الذهبي في «الميزان» (٢٠٤٣/٥٤٦/١) قال: حَنَش هو: حسين بن قيس الرحبي الواسطي، أبو في «الميزان» (قال أحمد: «متروك»، وقال أبو زرعة وابن معين: «ضعيف»، وقال ليعلى، وقال معين: «ليس بثقة»، وقال مرة: «تركوه»، وقال السعدي: «أحاديثه منكرة جدًّا»، وقال الدارقطني: «متروك»، ومن مناكيره، وذكر هذا الحديث.

فائدة: هذا بيان لقاعدة جيدة وتطبيق الإمام الذهبي لها في هذا الحديث، هذه القاعدة بينها الحافظ العراقي في «فتح المغيث» (ص١٥١) قال: «إن الجرح مقدم مطلقًا ولو كان المعدلون أكثر، ونقله الخطيب عن جمهور العلماء، وقال ابن الصلاح: إنه الصحيح». اه. ومن حديث حنش أخرجه الترمذي في «السنن» (ح١٨٨)، والطبراني في «الكبير» (ح١٥٤٠)، وأبو يعلى في «المسند» (ح٢٥٥٠).

(m)

٨٠٤ = " الدنيا حلْمٌ، وأهلها مجازون ومعاقبون".

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (٢١٠/٣) بصيغة الجزم عن النبي صلى الله عليه وسلم وقال العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أجد له أصلاً». اهـ.

٩٠٤- " من قرأ سورة الرحمن؛ أدى شكر ما أنعم الله عليه ".

الحديث لا يصح: أخرجه الثعلبي في تفسيره «الكشف والبيان» (١٧٦/٩)، والواحدي في تفسيره «الوسيط» (٢١٧/٤) من حديث أبي بن كعب مرفوعًا، وعلته: سلام بن سليم الطويل أبو أيوب المدائني؛ كذاب، وهارون بن كثير مجهول، وزيد بن سالم عن أبيه نكرة كما قال الحافظ في «اللسان» (٢١٨/٦)، والحديث أورده الزمخشري في تفسيره «الكشاف» (٣٢٦/٤) فالحديث موضوء.

١١٠- "إِذَا أَرَادَ أَحَدُكُمُ سَفَرًا فَلْيُسَلِّمُ عَلَى إِخُوَائِهِ، فَإِنَّهُمْ يَزِيدُونَهُ بِدُعَائِهِمُ إِلَى دُعَائِهِ خَدْرًا".

الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في «المعجم الأوسط» (٤٠٢/٣) (ح٢٨٦٣)، وأبو يعلى في «المسند» (٤٢/١٢) (ح٢٨٦٦) عن عمرو بن الحصين قال: حدثنا يحيى بن العلاء الرازي البجلي قال: حدثنا سُهيل بن أبي صالح عن أبيه عن أبي هريرة مرفوعًا، وقال الطبراني: «لم يرو هذا الحديث عن سهيل إلا يحيى، تفرد به عمرو» - اهـ.

قلت: وبين علته الحافظ الهيثمي في «المجمع» (٣/ ٢١٠) فقال: «رواه الطبراني في الأوسط، وفيه يحيى بن العلاء البجلي وهو ضعيف». اهـ.

قلت: ولا بد من الوقوف على درجة ضعف يحيى حتى تستبين درجة ضعيف الحديث فقد زلت بسببها أقدام، قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٩٥٩١/٣٩٧/٤)؛ قال الدارقطني؛ «متروك»، وقال أحمد بن حنبل؛ «كذاب يضع الحديث»، وعلة أخرى؛ عمرو بن الحصين العقيلي؛ قال الإمام ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٢٧٢/٢٢٩/٦)؛ «قال أبي؛ عمرو بن الحصين ذاهب الحديث ليس بشيء» ثم قال؛ سئل أبو زرعة عنه عندما امتنع من التحديث عنه فقال؛ «ليس هو في موضوع من يحدث عنه هو واهي الحديث». اهد فالحديث موضوع.

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحباء» (٢٨٤/٣) بصيغة الجزم عن النبي صلى الله عليه وسلم قال العراقي في «تخريج الإحباء»: «لم أجد له أصلاً».

113- "من قرأ سورة النجم أُعطي من الأجر عشر حسنات بعدد من صدَّق بمحمدِ وَمَن جحد به بمكة".

الحديث لا يصح: أخرجه الثعلبي في تفسيره «الكشف والبيان» (١٣٤/٩)، والواحدي في تفسيره «الوسيط» (١٩٢/٤) من حديث أبي بن كعب مرفوعًا، وعلته سلام بن سليم الطويل المدائني، كذاب، وهارون بن كثير مجهول، وزيد بن سالم عن أبيه منكرة، والحديث أورده الزمخشري في «الكشاف» (٢٠٦/٤)، فالحديث موضوع.

كما اتفق اليهود والنصاري- فعملوا على ما اتفقوا عليه وتركوا ما اختلفوا فيه إلى حينه، فما يحدث في منطقتنا العربية وما يحدث من تقارب بين الرافضة والغرب، وما يحدث في العراق وسوريا واليمن، كل ذلك له صلة واضحة بأمن إسرائيل،



Upload by: altawhedmag.com

وتوسع إسرائيل وبقائها؛ لأن عقيدة القوم تقوم- بحسب زعمهم- على ثلاثة إشارات إلهية حتى يعود السيح: الأولى: قيام دولة إسرائيل من النيل إلى الفرات.

الثانية: إقامة هيكل سليمان والذي يزعمون أنه تحت المسجد الأقصى ويسعى اليهود اليوم لإعادته على أنقاض المسجد الأقصى- لا مكنهم الله من ذلك

واعلم أخي أن ما ذكرته لك الآن ليس رجمًا بالغيب، ولا توهمًا لنظرية المؤامرة، ولكني قدمت خلال ما سبق الأدلة الدامغة على هذه الحقائق ومن كان له نظر يرى به أو سمع يسمع أو عقل يستوعب يكتشف هذه الحقيقة من خلال ما يقع حوله اليوم ويشاهده بأم عينه ويعقله بعقله، ولكن أملك وللأسف هذا الكثير ولا حول ولا قوة إلا بالله ولأهمية هذا الموضوع وخطورته أحاول أن أضع بين يديك الخطوط العريضة والخلاصة المفيدة لما سبق بيانه، والله المستعان، وعليه التكلان، ولا حول ولا قوة إلا به، ونبدأ بها

#### أولاً: حقيقة السيح كما بينها القرآن وكما يعتقدها السلمون:

ا المسيح عيسى ابن مريم عبد الله ورسوله وأمه صديقة، قال الله تعالى: «مَّا الْمَسِيحُ ابْنُ مُرْسِدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتُ مِن قَبِهِ الرَّسُلُ وَأَنْتُهُ صِدِيقَةً كَانَا يَأْكُلُونِ مَنْ فَرَا الله تعالى: «مَّا الْمُسَلِّ وَأَنْتُهُ صِدِيقَةً السلام عبد أنعم الطّعام ميد أنعم الله عليه بالرسالة وأمه صديقة اصطفاها الله وطهرها واصطفاها على نساء العالمين، ولم يكونا من الملائكة فضلاً أن يكونا آلهة، والدليل أنهما كانا يأكلان الطعام، ويترتب على أكل الطعام الحاجة إليه والحاجة إلى إخراج الفضلات، وتعالى الله عن ذلك علوًا كبيرًا، وحتى الملائكة لا تأكل ولا تشرب، فكيف برب العالمين؟

الله عيسى ابن مريم وأمه آية للعالمين، فجعل سبحانه في ميلاد عيسى آية وفي عنايته سبحانه بأمه آية، وفي حديثه في المهد آية وفي دحديثه في المهد آية وفي دهو الله ومعجزاته التي أيده الله بها آية، وفي رفعه إلى السماء آية، وفي نجاته من الصلب والقتل آية، وفي عودته مرة إلى الأرض ومدة بقائه بها ودعوته ثم موته في الأرض والبركات التي تصاحبه وانتصاراته على أعدائه آية.

إلى يعتقد المسلمون اعتقاد الحق أن الله رفع عيسى إليه ونجاه من الصلب والقتل وهو حي يرزق الأن عند ربه في السماء لم يمت حتى ينزل مرة أخرى، وهو مع ذلك ليس إلها ولا ابن الإله، وليس جالسًا على يمين الرب كما يعتقد ذلك أهل الباطل.

إلى كما يعتقد المسلمون أن نزول عيسى عليه السلام في آخر الزمان لن يكون صاحب رسالة جديدة، بل سيكون حكمًا عدلاً وإمامًا مصلحًا من أئمة المسلمين المصلحين لأن دين الله واحد والأمة واحدة من آدم مرورًا بنوح وابراهيم وموسى وعيسى ابن مريم ومحمد صلى الله عليه وسلم والذي ختم الله به النبوة والرسالة وبعثه رحمة للعالمين، وقد بلغ موسى وعيسى قومهم بذلك وبشروهم بالنبي الخاتم بلغ موسى وعيسى قومهم بذلك وبشروهم بالنبي الخاتم المبعوث آخر الزمان، وهو الذي دعا إبراهيم ربه أن يبعثه في من ذرية إسماعيل وهي الأمة التي ورثت الكتاب بعد فساد وإفساد بني إسرائيل.

#### ثانياً؛ فساد اليهود وافسادهم؛

ا- اليهود هم شياطين الإنس في الأرض جعلوا الأنفسهم مهمة واحدة ذكرها ربنا عز وجل في قوله تعالى: ووَسَعُونَ فَي الْأَرْضِ فَسَادًا» (المائدة ٣٣٠). فعمل اليهود الأساسي هو السعي بالفساد في الأرض، وأعظم هذا الفساد هو إفساد الدين، وإذا فسد دين البشر كان من السهل قيادهم إلى كل

 إقد بدأ اليهود بإفساد التوراة ثم الإنجيل، وحاولوا إفساد دين محمد صلى الله عليه وسلم ألا وهو الإسلام.

- الله سبحانه وتعالى أهلك القرون الأولى لما ظلموا وخرجوا على دين الله وحاربوا رسل الله، ثم أرسل موسى وعيسى بالبينات ثم أرسل محمدًا وختم به النبوات والرسالات، قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ مَا لَيْنَا مُوسَى النبوات والرسالات، قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ مَا لَيْنَا مُوسَى النبوات والرسالات، قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ مَالَيْنَا مُوسَى النبوات والرسالات، قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ مَالْمُنْ المُنْرُونَ الْأُولَى المُنْوَلِي المُولِي المُنْوَلِي المُنْوَلِيل المُنْوَابِي وَعْمِوهِ وَعْمِوهُ وَعْمِوهُ وَعْمِوهُ وَعْمِوهُ وَعْمِوهُ وَعْمِوهُ وَعْمِوهُ وَعْلَمُونَ المُؤْوِلُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلِيلُ المُنْعُولُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلِيلُ المُنْعُلِيلُهُ المُنْعِلُونُ المُنْعِلُيلُ الْمُنْعِلِيلُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلُ المُنْعِلُ المُنْعِلُ المُنْعِلُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلُ المُنْعِلُ المُنْعِلُ المُنْعِلُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلُ المُنْعِلُ المُنْعِلُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلُ المُنْعِلُ المُنْعِلُ المُنْعِلُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلِيلُولُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلُ المُنْعِلُ المُنْعِلُ المُنْعِلُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلِيلُولُ المُنْعِلِيلُولُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلِيلُولُ المُنْعِلِيلُولُ المُنْعِلُ المُنْعِلِيلُولُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلِيلُولُ المُنْعِلُ المُنْعِلُ المُنْعِلِيلُولُ المُنْعِلِيلُولُ المُنْعِلِيلُولُ المُنْعِلِيلُولُ المُنْعِلِيلُولُ المُنْعِلُولُ المُنْعِلُولُ المُنْعِلِيلُولُ المُنْعِلِيلُ المُنْعِلِيلُولُ المُنْعِل
- وكما بعث الله موسى بعث عيسى وزكريا ويحيى وهارون من قبلهم أرسل إبراهيم وهود وصالحًا ونوحًا ثم محمدًا من بعد الجميع.
- ه قال الله تعالى: ﴿ ثُمَّةُ مَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِلْبَ تَعَامًا عَلَى الله قال الله تعالى: ﴿ ثُمَّةً مَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِلْبَ تَعَامًا عَلَى اللّهِ عَلَى وَمُعْمَةً لَعَلَهُم لِلْتَاءِ رَبِّهِمْ فُومُونَ ﴿ ﴿ وَهَذَا كِنَابُ أَرْلَتُهُ مُبَارِكُ قَاتَبِعُوهُ وَأَنْفُوا لَعَلَيْهُمُ أَرْبُعُونَ ﴾ (الأنعام: ١٥٤، ١٥٥)، فكما طلب الله من عباده اتباع موسى كذلك طلب اتباع محمد الذي أنزل عليه الكتاب الذي وصفه بالمبارك وجعل في اتباعه سبيل الرحمة.
- فماذا فعل اليهود؟ حرَّفوا ما جاء به موسى وكفروا بعيسى وحاولوا قتله، واتهموا أمه الصديقة وقتلوا يحيى وزكريا وكفروا بمحمد صلى الله عليه وسلم وحاولوا قتله مرازًا.

1200

جلس على يمين الرب، (ومما يؤسف له أن هذه المعتقدات صارت هي المسيحية في العالم).

٥- قال: إن جميع أحكام التوراة باتت منسوخة لأنها لعنة، وقال: شريعة موسى كالمؤدب تعد الناس لمجيء المسيح كان الناس بحاجة إليها لشعورهم بالخطبئة، أما وقد جاء المسيح فلا حاجة إلى المؤدب ولذلك بطلت الشريعة وزالت.

ب- أما المظهر الثاني فهوفي القرن السادس عشر الميلادي على يد مارتن لوثر الألماني مؤسس البروتستانت، وصحيح لم يكن مارتن لوثر يهوديًا لكنه كان مدفوعًا من اليهود بشدة، وإذا كان بولس قد أبطل شريعة التوراة؛ فإن لوثر على العكس أعلى من شأن التوراة، ودعا إلى التمسك بحرفيتها، ويكفي أن أنقل إليك عبارته التالية ولا أزيد عليها: وإن الروح القدس (يقصد الله) شاءت أن تنزل كل أسفار الكتاب المقدس عن طريق اليهود وحدهم، إن اليهود هم أبناء الرب ونحن الضيوف الغرباء، وعلينا نحن النصارى أن نرضى كالكلاب التي تأكل من فتات مائدة أسيادها.

وبهذا الفكر ظهرت الصهيونية النصرانية قبل اليهودية، واستطاع اليهود أن بمتطوا ظهور النصاري في أوربا وخصوصًا إنجلترا ثم أمريكا التي شبهوا الهجرة إليها بخروج بني إسرائيل الأول مع موسى.

وبعد : كنت أود أن أنتهي في هذا التلخيص في هذا المقال، لكن سأضطر إلى لقاء آخر، إن شاء الله تعالى، فإلى ذلك، والله الموفق. ٧- لقد تاجر اليهود بوحى الله واشتروا به ثمنًا قليلاً، فحرفوا دين الله، وحرفوا التوراة والإنجيل، وحاولوا تحريف القرآن، فلم يستطيعوا ولن يستطيعوا ولو اجتمع معهم كل من في الأرض لأن الله سيحانه هه المتكفل بحفظه، وهذا من أعظم الأدلة على أن هذا القرآن من عند الله وليس من عند محمد صلى الله عليه وسلم، وأنه آخر الكتب كما أن محمدًا خاتم الأنبياء.

٨- وكما حرف بولس- شاؤول- اليهودي دين النصاري حاول عبد الله بن سبأ اليهودي أن يحرُف دين الإسلام، فلم يتمكن إلا أنه استطاع أن يحدث في الإسلام ثلمة وجرحا عميقا وشقا كبيرا بظهور فرقة الروافض الذين ليس لهم سَعي إلا في هدم الإسلام ونقض عراه وإفساد قواعده، وإن تسموا مسلمين ولكنهم في حقيقة الأمر يريدون إعادة الإمبراطورية الفارسية إلى عهدها الأول على حساب الإسلام والمسلمين من أهل السنة والجماعة. القد تلاعب اليهود بدين النصارى تلاعبًا واضحًا وأهم مظهرين لهذا التلاعب هما:

أ- موقف القديس بولس الذي يدعونه بالرسول وهو يهودي اعتنق المسيحية في القرن الأول الميلادي بهدف إفسادها، وقد كان له ما أراد، وكانت أهم تحريفاته:

١- نقل المسيحية من التوحيد إلى الشرك، فجعل المسيح ابن الله.

٢- نقل المسيحية من دين خاص باليهود إلى دين عالمي. ٣- كرُّس عقيدة صلب المسيح تكفيرًا لخطايا البشر.

٤- قال بقيامة عيسى عليه السلام من الأموات وأنه

### تهنئة واجبة

يسر أسرة تخرير مجلة التوحيد، واللجنة العلمية بالمجلة أن تتقدم بخالص التهاني لأحد أبناء الجماعة، وهو الباحث أحمد صلاح رضوان؛ وذلك بمناسبة حصوله على درجة الماجستير بتقدير ،امتيان، قسم العقيدة والفلسفة، كلية الدراسات الإسلامية بالجامعة الإسلامية العالمية، وعنوان رسالته: ,جماعة أنصار السنة المحمدية بمصر ودورها في محاربة الغلق.

وقد أشرف على الرسالة: الأستاذ الدكتور عبدالله شاكر، الرئيس العام لأنصار السنة، وأستاذ العقيدة بالجامعة الإسلامية العالمية، وناقشه كلُّ من:

- أ. د . بدران محمد شلبي العياري، أستاذ الحديث وعلومه بجامعة الأزهر .
- أ. د. أحمد منصور سبائك، أستاذ الفقه وأصوله بجامعة الأزهر، ورئيس الجامعة الإسلامية العالمية.

فقد أنزل الله تعالى على نبيه محمد عليه الصلاة والسلام كتابًا عزيزًا لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، فاستمع إليه المؤمنون بآذانهم ووعته قلوبهم، وانشرحت له صدورهم وامتلأت به مشاعرهم، واقشعرت لجلاله أفئدتهم ولانت من خشيته جلودهم فكانوا به على هدى من ربهم ونور.

أما المشركون الذين طمس الله على أبصارهم وبصائرهم، وأهل الكتاب الذين أضلهم الله على علم، وختم على سمعهم وقلوبهم وجعل على أبصارهم غشاوة- أما هؤلاء وأولئك ممن غضب الله عليهم ولعنهم- فهم والمؤمنون على طريخ نقيض لا يجتمعان على خير، ولا يشتركان في مصير. يلتقيان على هدى، ولا يشتركان في مصير. وقد ضرب الله مثلاً بليغاً يبين فيه الفرق بينهما ويكشف عن حال كل منهما فقال جل وعلا في سيورة هود: «مَثَلُ الْفَرِيقَيْنِ كَالْمَعْنَ عَلَى مُثَلًا أَفَلا وَلَالْمَعْنَ وَالْمُعْنِي مَثَلًا أَفَلا وَلَا مُحَمِد دراسة وَلَافُمْنَ (الأمثال القرآنية دراسة تحليلية، د/محمد بكر اسماعيل ص١٢٩).

المعنى الاجمالي:

قال ابن كثير في تفسيره: لما ذكر الله تعالى الأشقياء ثنى بذكر السعداء وهم الذين آمنوا وعملوا الصالحات فآمنت قلوبهم وعملت جوارحهم الأعمال الصالحة قولاً وفعلاً، من الإتيان بالطاعات وترك المنكرات، وبهذا ورثوا الجنان المستملة على الغرف العاليات والسرر المصفوفات، والقطوف الدانيات، والفرش المرتضعات والحسمان الخيرات، والمضواكم المتنوعات، والمآكل المشتبهات، والمسارب المستلذات، والمنظر إلى خالق الأرض والمسماوات، وهم في ذلك خالدون لا يموتون، ولا يهرمون، ولا يمرضون، ولا ينامون ولا يتغوطون، ولا يبصقون ولا يتمخطون، إن يعرقون.

ثم ضرب تعالى مثلاً للكافرين والمؤمنين، فقال: «مثل الفريقين»، أي: الذين وصفهم أولاً بالشقاء، والمؤمنين بالسعادة، فأولئك دراسات قرآنية

الأمثال في القرآن

مثل الأعمى والأصم والبصير والسميع

مصطفى البصراتي

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:

اعداد/

ففي هذا المقال نتحدث عن مثل آخر من الأمثال في القرآن وهو قول الله تعالى: «مَثَلُ الْفَرِيقَيْنِ كَالْأَعْمَىٰ وَالْأَصَرِ وَالْبَصِيرِ وَالْبَصِيرِ وَالْبَصِيرِ وَالْبَصِيرِ وَالْبَصِيرِ وَالْبَصِيعِ هَلْ يَسْتَوِيانِ مَثَلًا أَفَلًا لَلْكُرُونَ ، وقال أن نتحدث (هود:٢٤)، وقبل أن نتحدث عن التفسير الإجمالي فهناك مدخل ومقدمة للكلام حول هذه المثل وهذا المثل.

كالأعمى والأصبم، وهولاء كالبصير والسميع، فالكافر أعمى عن وجه الحق في الدنيا والآخرة لا يهتدي إلى خير ولا يعرفه، أصم عن سماع الحجج فلا يسمعُ ما ينتفع به، « وَلَوْ عَلِمَ اللهُ فِيهِمْ خَيْرًا لَانْفال ٢٣٠).

وأما المُومنُ: ففطنُ ذكيُ لبيبٌ بصيرٌ بالحقُ يُميزُ بينه وبين الباطل، فيتبعُ الخير ويتركُ الشرَّ للحُجة يفرقُ بينها وبين الشبهة فلا مُروَّج عليه باطل، فهل يستوي هذا وهذا. اهد (من تفسير ابن كثير بتصرف).

#### المعنى التفصيلي:

قوله: «مثل» والمثل بالتحريك: الحالة والصفة كما في قوله تعالى: «مَثُلُ ٱلْجَنَّةِ وَالصفة كما في قوله تعالى: «مَثُلُ ٱلْجَنَّةِ الْفَريقين الْمُشركين والمؤمنين تشبه الفريقين المشركين والمؤمنين تشبه حال الأعمى الأصم من جهة وحال البصير السميع من الجهة الأخرى، فالكلام تشبيه وليس استعارة لوجود كاف التشبيه وهو أيضًا تشبيه مفرد لا كاف التشبيه وهو أيضًا تشبيه مفرد لا مركب، والفريقان هما المعهودان في الذكر فركب، والفريقان هما المعهودان في الذكر وفريق المؤمنين، إذ سيق ما يؤذن بهذين وفريق المؤمنين، إذ سيق ما يؤذن بهذين الفريقين من قوله: « وَمَنْ أَظْلَمُ مِنَى ٱفْتَكَلَ عَلَى ٱللَّهِ عَلَى ٱللَّهِ حَنْ أَلَمُ المَنْ وَلَهُ اللَّهُ المَنْ أَلَاكُمُ مِنْ أَلْكُمُ مِنْ أَلْكُمْ مِنْ أَلْكُمْ مِنْ أَلْكُمُ مِنْ أَلْكُمْ مِنْ أَلْكُمْ مِنْ أَلْكُمْ مِنْ أَلْكُمْ مِنْ أَلْكُمْ وَلَاهُ أَلْكُمُ مُنْ أَلْكُمْ مُنْ أَلْكُمْ مِنْ أَلْكُمْ مِنْ أَلْكُمْ مِنْ أَلْكُمْ مُنْ أَلْكُمْ مُنْ أَلْكُمْ مِنْ أَلْكُمْ مِنْ أَلْكُمْ مِنْ أَلْكُمْ مِنْ أَلْكُمْ مَنْ أَلْكُمْ مُنْ أَلْكُمْ أَلْكُمْ مُنْ أَلْكُمْ مُنْ أَلْكُمْ مُنْ أَلْكُمْ أَلْكُمُ مُنْ أَلْكُمْ مُنْ أَلْكُمُ مُنْ أَلْكُمُ أَلْكُمُ أَلْكُمُ مُنْ أَلْكُمْ أَلْكُمُ مُنْ أُلْكُمُ أَلُونُ أَلْكُمُ مُنْك

واللَّفْريق: الجماعة التي تفارق، أي: يخالف حالها حال جماعة أخرى في عمل أو نحلة (أي صفة)، وتقدم عند قوله تعالى: «فَأَيُّ ٱلْذَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِٱلْأَمْنِ إِنْ كُنتُمُ مَعْلَمُونَ » (الأنعام: ١٨).

شبه حال فريق الكفار في عدم الانتفاع بالنظر في دلائل وحدانية الله الواضحة من مخلوقاته بحال الأعمى، وشبهوا في عدم الانتفاع بأدلة القرآن بحال من هو اصم.

وشبه حال فريق المؤمنين في ضد ذلك بحال من كان سليم السمع فهو في هدى ويقين. (التحرير والتنوير لابن عاشور: ٢٠/٦).

قال ابن القيم في قوله: «مَثَلُ ٱلْفَرِيقَيْنِ » (هـود:۲۶) فإنه ذكر الكفار ووصفهم بأنهم ما كانوا يستطيعون السمع وما كانوا يبصرون.

ثم ذكر المؤمنين، ووصفهم بالإيمان والعمل الصالح والإخبات إلى ربهم فوصفهم بعبودية الظاهر والباطن، خعل أحد الفريقين كالأعمى والأصم من حيث كان قلبه أعمى عن رؤية الحق أصم عن سماعه فشبه بمن بصره أعمى عن رؤية الأشياء، وسمعه أصم عن سماع الأصوات، والفريق الآخر بصير القلب سميعه كبصير العين وسميع الأذن، فتضمنت الآية قياسين وتمثيلين الفريقين، ثم نفى التسوية عن الفريقين بمن يُستَويان مثلاً » (هـود؛ ٢٤).

وقوله: «هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلاً » (هـود ٢٤٠)
أي: هل يستوي هـذان الفريقان على
اختلاف حالتيهما في أنفسهما عندكم
أيها الناس؟ كلا، فإنهما لا يستويان،
فكذلك حال الكافر والمؤمن لا يستويان
عند الله.

«مثلاً» أي: حالاً وصفة. قال ابن عطية في المحرر الوجيز و«مثلاً» نصب على التمييز، ويجوز أن يكون حالاً.

وقال أبو حيان، والظاهر التمييز، وأنه منقول من الفاعل، وأصله هل يستوي مثلاهما؟ ولم يذكر القرطبي في إعرابه غير التمييز.

قوله: «أفلا تذكرون» أي: أفلا تعتبرون وتتعظون أيها المشركون والملحدون والمنافقون فتتوبون إلى ربكم في هذه الحياة وتستقيمون على ما فيه صلاحكم

وسعادتكم في الدنيا والآخرة إن كانت لكم عقول تعقلون بها وآذان تسمعون بها وأعين تبصرون بها. (تفسير القرآن بالقرآن لأحمد القاسم ١٧٧/٣).

والهمزة في قوله: «أفلا» استفهام وانكار انتفاء تذكرهم واستمرارهم في ضلالهم. والقصود تنبيه الشركين لا هم فيه من الضلالة لعلهم يتداركون أمرهم فلذلك فرع عليه بالفاء حملة «أفلا تذكرون». وقرأ الحمهور «تذكرون» بتشديد الذال وأصله تتذكرون، فقلبت التاء دالا لقرب مخرجيهما وليتأتى الادغام تخفيفا.

وقرأه حفص وحمزة والكسائي- يتخفيف الذال- على حذف احدى التاءين من أول الفعل. (التحرير والتنوير ٢٣/٦).

#### من فوائد الأية:

١- أن الداعي إلى عطف صفة (الأصم) على صفة (الأعمى) أنه ملحوظ فيه أن فريق الكفار حالين كل حال منهما جدير يتشبيهه يصفة من تبنك الصفتين على حدة، فهم يُشبهون الأعمى في عدم الأهتداء إلى الدلائل التي طريقة ادراكها البصر ويشبهون الأصبم في عدم فهم المواعظ النافعة التي طريق فهمها السمع، فهم في حالتين كل حال منهما مشيه به.

ففي قوله تعالى: «كالأعمى والأصبى» تشبيهان مفرقان، والذي في الأية تشبيه معقولين بمحسوسين، واعتبار كل حال من حالي فريق الكفار لا محيد عنه لأن حصول أحد الحالين كاف في حر الضلال اليهم حال اجتماعهما، اذ الشبه يهما أمر عدمي فهو في قوة المنفي.(التحرير والتنوير).

٢- أن الداعي إلى العطف في صفتي (البصير والسميع) بالنسبة لحال فريق المؤمنين فيخلاف ما قررنا في حال فريق الكافرين لأن حال المؤمنين تشبه حالة مجموع صفتي (البصير السميع)، إذ الاهتداء يحصل بمجموع الصفتين فلو ثبتت إحدى الصفتين وانتفت الأخرى لم يحصل الاهتداء إذ الأمران المشبه بهما أمران وجوديان، فهما في قوة الاثبات فتعين أن الكون الداعي إلى عطف (السميع) على (البصير) في تشبيه فريق المؤمنين هو المزاوحة في العمارة لتكون العمارة عن حال المؤمنين مماثلة للعبارة عن حال الكافرين في سياق الكلام والزاوجية من محسنات الكلام ومرجعها إلى فصاحته. (المصدر السابق بتصرف). وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمن.

تم بحمد الله تعالى قيد جمعية أنصار السنة المحمدية فرع كفر أشليم مركز قويسنا محافظة المنوفية؛ طبقًا لأحكام القانون رقم (٨٤) لسنة ٢٠٠٢ تحت اشراف إدارة الجمعيات بمديرية الشئون الاجتماعية برقم (١٩٧٤) بتاريخ ٢٠١٦/١/٢٧م.

## انا لله وانا اليه راجعون

تحتسب جماعة أنصار السنة المحمدية بمنشأة البكاري بالجيزة اثنين من رجالها الأوائل وهما: الشيخ حافظ رزق حافظ، والشيخ محمد عبود أبو فاطمة، رحمهما اللَّه رحمة واسعة، ولا نقول إلا ما يرضى رينًا؛ وإنا للَّه وإنا الله راجعون.





# قواعد وضوابط الاستدلال على مسائل الاعتقاد عند أهل السنة والجماعة

الحلقة الثانية

اعداد/

د . عبد الله شاكر

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد: فما بنال الحديث متصلاً عن قماعد

فما يزال الحديث متصلاً عن قواعد وضوابط الاستدلال على مسائل الاعتقاد عند أهل السنة والجماعة، فنقول وبالله تعالى التوفيق،

القاعدة الثانية: اشتمال الكتاب والسنة على أصول الدين (أ) فقه القاعدة:

التقسيم الصحيح لمائل الدين هو أن نقسمه إلى: خبر وطلب؛ لأن هذا هو الذي ينضبط، وكلا القسمين تدخل فيه الفروع والأصول، وما يكون دليله القطع أو الظن، وما يكفر جاحده أو لا يكفر، وكذا يستدل عليهما بالشرع وبالعقل، وليس العقل خاصًا بأحد القسمين دون الآخر.

قال الإمام ابن تيمية (رحمه الله تبارك تعالى): إن رسول الله صلى الله عليه وسلم بين جميع الدين أصوله وفروعه، باطنه وظاهره، علمه وعمله، فإن هذا الأصل هو أصل أصول العلم والإيمان، وكل من كان أعظم اعتصامًا بهذا الأصل كان أولى بالحق علمًا وعملاً.

(ب) أدلة هذه القاعدة:

أي: أدلة «اشتمال الكتاب والسنة على أصول الدين» أولاً: القرآن الكريم:

دل القرآن الكريم على هذه القاعدة من وجوه، نذكر طرفًا منها:

أ- بيان شمول الدين واتساعه لكل ما ينفع الناس إجمالاً وتفصيلاً، كما في قفوله تعالى: ﴿مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتْبِ مِن شَيْعِ، (الأنعام: ٣٨)، وقوله تعالى: ﴿وَثَرَلْنَا مَا كُنْ الْكِتْبُ بِبَيْنَا لِكُلِّ شَيْعِ، (النحل: ٨٩).

ب- أن الله عز وجل وصَف القرآن
 الكريم بأنه الحق، وأن الهداية والنجاة
 معقودة على اتباعه والتزامه؛ تصديقًا

Sald.

PH

وتحكيمًا، قال تعالى: «وَاللهُ يَغُولُ الْخَقُ وَهُو يَهُدِي الْسَكِيلَ » (الأحزاب: ٤)، وقال تعالى: « إِنَّ هَذَا الْقُرَّانَ وَقَالَ تعالى: « إِنَّ هَذَا الْقُرَّانَ وَقَالَ تعالى: « وَقَالَ تعالى: « وَقَالَ تعالى: « فَدَ جَاهَ حُمْ مِنَ اللهِ فُورٌ وَحِتَتُ مُبِيثُ ﴿ وَاللَّهُ مَنِ اللَّهِ فُورٌ وَحِتَتُ مُبِيثُ اللَّهَ مَنِ النَّهِ فُورٌ وَحِتَتُ مُبِيثُ اللَّهَ لَا يَعْفَلَى اللَّهُ مَنِ النَّهُ عَرِضُونَهُ سُمُلُ اللَّمَانِي . وَمَا حَالَ اللَّمَانِي . (المائدة: ١٥، ١٢)، وقال تعالى: « وَمَا حَالَ اللَّمَانَ اللَّهُ لَلَّهُ مَنَ اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مَا يَتَغُونَ .) المُوبِلة: ١١٥، ١٤).

فترك العباد من غير هداية وارشاد يُنافي حكمة الله تعالى في محبّته لذلك؛ لأن الله عز وجل يحب الهداية والرشاد محبة دينية شرعية، وقد أنزل القرآن الكريم وهو يحب أن يلتزم الناس بأحكامه؛ فكيف لا يكون القرآن الكريم إذن مشتملاً على أصول الهداية؟!

#### ثانيًا: السنة النبوية الطهرة:

هناك أكثر من دليل على أن النبي صلى الله عليه وسلم بين أصول الدين، وعلى أن الكتاب والسنة اشتملا على أصول الدين، نذكر منها:

أ- ما رواه ابن ماجه، عن أبي الدرداء رضي الله عنه أنّ النبي (عليه الصلاة والسلام) قال: «وايْمُ الله لقد تركتكم على مثل البيضاء، ليلُها ونهارها سواء، قال أبو الدرداء رضي الله عنه: «صدق والله رسول الله صلى الله عليه وسلم تركنا والله على مثل البيضاء ليلها ونهارها سواء».

ب ما رواه الإمام أحمد في «مسنده»، عن أبي ذر رضي الله عنه أنه قال: «لقد تركّنا محمد صلى الله عليه وسلم وما يحرُك طائر جناحيُه في السماء إلا ذكر لنا منه علمًا».

#### (ج.) فوائد الالتزام بهذه القاعدة:

الفائدة الأولى: وجوب النظر إلى الشريعة بعين الكمال لا بعين النقصان، واعتبارها اعتباراً كليًا في العقائد والعبادات والمعاملات، وعدم الخروج عنها البتة؛ لأن الخروج عنها تيه وضلال، ورمي في عمايا. كيف وقد ثبت كمالها وتمامها؛ فالزائد والمنقص في جهتها هو المبتدع بإطلاق، المنحرف عن جادة الصواب، وهذا هو ألذي أغفله المبتدعون، فدخل عليهم بسببه الاستدراك على الشرع.

الفائدة الثانية، وجوب النظر في نصوص الكتاب والسنة وكالم السلف لعرفة مسائل الاعتقاد،

وأدلّتها السمعية والعقلية، ومباشرة ذلك بالإيمان والتصديق والاستجابة، والبعد عن استحداث الأمور البتدَعة وتكلّف الأدلة العقلية والذوقية لها، قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله؛ وكل من كان أعظم اعتصامًا بهذا الأصل، كان أوْلى بالحق علمًا وعملاً.

الفائدة الثالثة، الاستغناء بالكتاب والسنة عن النظر في الكتب المتقدمة، كالتوراة والزبور، لما أصابها النظر في الكتب المتقدمة، كالتوراة والزبور، لما أصابها الكريم كتاب مستقل بنفسه، ناسخ لما قبله، لم يُحوج الله تعالى أهله إلى كتاب آخر، كما هو حال أهل الزبور والإنجيل والتوراة والقرآن اشتمل على جميع ما في الكتب الأخرى من المحاسن، وعلى زيادات كثيرة لا توجد فيها، مع ضمان الحفظ، ونزاهة النص عن التحريف؛ ولهذا كان مصدُقًا لما بين يديه من الكتاب ومهيمنا عليه، يقرر ما فيه من الحق، ويبطل ما حُرف منه، وينسخ ما نسخه الله تعالى.

القاعدة الثالثة؛ رد التنازع إلى الكتاب والسنة؛

#### (i) فقه القاعدة:

لقد وقع الاختلاف والتنازع في الدين بين هذه الأمة، وقع أسوة بالأمم قبلها من اليهود والنصارى في أصول الدين وفروعه، وذلك على ما أخبر به الوحي، كما في قوله تعالى: «ولا يَرَالُونَ عُنَالِقِينَ ﴿ اللّهِ مِلَا مِرَالُونَ عُنَالِقِينَ ﴿ اللّهِ مِلْ مَرَالُونَ عُنَالِقِينَ ﴾ إلّا من رَحِمَ كَالَّذِينَ تَفَرَقُوا وَاخْتَلَعُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَمُ الْبَيْنَثُ وَأُولَئِكَ مَمُ كَالَّذِينَ تَفَرَقُوا وَاخْتَلَعُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَمُ الْبَيْنَثُ وَأُولَئِكَ مَمُ كَالَّذِينَ تَفَرَقُوا وَاخْتَلَعُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَمُ الْبَيْنَثُ وَأُولَئِكَ مَمُ كَالَّذِينَ تَفَرَقُ وَالْتَهُ عَلَى الله عليه وسلم: «تَفرَقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة، أو وسلم: «تَفرَقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة، أو النتين وسبعين فرقة، أو النتار إلا ملة واحدة، قالوا: ومن هي يا رسول الله الله قال: ما أنا عليه وأصحابي.

والأختلاف المذكورية القرآن الكريم قسمان: القسم الأول: من جهة مدحه أو ذمه.

القسم الثاني من جهة ذاته.

القسم الأول: الاختلاف من جهة مدحه أو ذمه: ينقسم إلى نوعين:

الأول: أنه تعالى يدم الطائفتين المختلفتين جميفًا، كما في قوله تعالى: « ذَاكَ بِأَنَّ اللَّهُ تَنَّ لَ الْكِنْكِ بِالْحَقِّ وَإِنَّ الْذِينَ الْفَكَافُوا فِي الْكِتَابِ لَقَ شِقَاقِ بَعِيدٍ» (البقرة: ١٧٦)،

وقال تعالى: «إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُواْ دِيثُهُمْ وَكَاثُواْ شِيْعًا لِّسْتَ مِنْهُمْ فِي ثَنَيَّ إِلَّمَا آخُرُهُمْ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ يَنْتِثُهُم عِاكَانُواْ يَشْعَلُونَ ، (الأنعام: ١٥٩).

الثاني: اختلاف حمد الله تعالى فيه إحدى الطائفتين وذمَ الأخرى، كما في قوله تعالى: وللهُ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُم عَلَى بَعْضِ مِنْهُم مِّن كُلِّم اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دُرَجُنتُ وَءَاتَيْنَا عِيسَى أَبْنَ مُرْيَعَ ٱلْبَيْنَاتِ وَأَيَّدُنَالُهُ بُرُوج ٱلْقُدُسِ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ مَا ٱقْشَكَلَ ٱلَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِم مِّنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ ٱلْبَيْنَاتُ وَلَكِن ٱخْتَلَقُواْ فَمِنْهُم مِّنْ ءَامِّنَ وَمِنْهُم مَّن كُفَّرٌ وَلَوْ شَاءً ٱللَّهُ مَا ٱقْتَــَنَّلُوا وَلَكِكِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُربِيدُ ، (البقرة: ٢٥٣). فقوله سبحانه: ﴿ وَلَكُن ٱخْتَلَهُوا فَمِنْهُم مِّنْ ءَامَنَ وَمِنْهُم مِّن كَفَرْ ، (البقرة: ٢٥٣): حمد لإحدى الطائفتين وهم المؤمنون، وذمَ للأخرى، والاختلاف الذي تنذم فيه جميع الطوائف المتنازعة يكون سببه تارة فساد النية بسبب البغى والحسد، وإرادة العلوُّ في الأرض بالفساد ونحوه، كما قال تعالى: ﴿ مَا ٱخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ أُوتُونُ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَ تُهُدُ ٱلْبَيْنَاتُ بَعْنَا بَيْنَهُمْ ، (البقرة: ٢١٣)، وتارة يكون بسبب جهل المختلفين بحقيقة الأمر الذي يتنازعون فيه، أو الجهل بدليله أو دلالته. القسم الثاني، الاختلاف من جهة ذاته، ينقسم إلى نوعين،

الأول: اختلاف تنوع، وهو على وجوه:

أ- أن يكون كل واحد من القولين أو الفعلين حقًا مشروعًا، كالاختلاف فيها الصحابة، فزجَرهم النبي صلى الله عليه وسلم عن الاختلاف، وقال: «كلاكما محسن» ومن ذلك أيضًا الاختلاف في صفة الأذان والإقامة والتشهدات وصلاة الخوف، إلى غير ذلك مما شرع جميعه، وقد يقال، إن بعض أنواعه أفضل من بعض.

ب- أن يتُفق القولان في المعنى والحُكم، ويختلفان في اللفظ والعبارة، كالاختلاف في الحدود-أي: التعريفات- والتعبير عن المسميات، وتقسيم الأحكام، وغير ذلك.

أن يكون المعنيان مختلفين لكنهما لا يتنافيان؛
 فهذا قول صحيح، كاختلاف
 الصحابة في صلاة العصر أثناء سيرهم إلى بني
 قريظة.

الثاني؛ اختلاف تضادً، وهو القولان المتنافيان؛

فالخطب فيه أشد، لتنافي القولين، وقد يكون مع أحد المتنازعين بعض الحق، أو دليل يقتضي حقه؛ فرد ذلك من الباطل، كالاختلاف بين المشبّهة والمعطّلة في الصفات، فمع المشبّهة بعض الحق وهو أصل الاثبات، ومع المعطّلة بعض الحق وهو أصل الاثبات، ومع المعطّلة بعض الحقين أصل التنزيه، والصواب والنجاة في ضم الحقين والجمع بينهما. وهذان النوعان-أي، اختلاف التنوع والتضاد- إنما يكون المخرج منهما بالرد إلى الله ورسوله صلى الله عليه وسلم وبذلك يظهر لنا وللمختلفين ما خفي من الدليل أو الدلالة، ويرتفع التنازع، ويندفع البغي، ويتبين وجه الحق والصواب؛ ثم يطالب المبطل بالإذعان والانقياد.

وهي قاعدة؛ رد التنازع إلى الله وإلى رسوله صلى الله عليه وسلم وأدلة هذه القاعدة أيضًا من القرآن والسنة وإجماع الأمة، وأقوال السلف والعلماء، والنظر الصحيح؛

#### أولاء القرآن الكريم:

وذلك من وجوه كثيرة، أذكر منها وجهين فقط؛
الوجه الأول؛ وفيه بيان أنّ الوحي إنما نزل لرفع
الخلاف، ودفع النزاع بين الناس، في أمر دينهم
ومعتقداتهم، فمن ذلك؛ قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنْزَلْنَا
مَلْنَكَ ٱلْكِتَبَ إِلَّا لِثَبْيَنَ هُمُ ٱلَّذِى ٱخْتَلَنُواْ فِيهُ وَهُدَى
مَرْخَهُ لِقَوْرٍ بُوْمِنُونَ ، (النحل؛ ٢٤)، فمن أعظم
مقاصد الكتاب رفع الخلاف القائم بين الناس،
فهو الفرقان والفيصل، وفيه الهدى والرحمة
يجمع شتات القلوب، ويوحُد نوازع الآراء.

الوجه الثاني؛ أمر الله تعالى المتنازعين أن يردّوا ما تنازعوا فيه إلى الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، ومن ذلك ما جاء في قوله تعالى: هَإِن تَنزّعُمُ وَسِلم، ومن ذلك ما جاء في قوله تعالى: هَإِن تَنزّعُمُ وَمَنْ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ تَعْلَى وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مِاللّهُ مِالله مجاهد وغير واحد من السلف الردّ إلى الله بالرد إلى الله عليه وسلم بالردّ إلى عليه وسلم بالردّ إلى عليه على مماته، والى سنته بعد مماته، وقد حكى ابن القيم الإجماع في ذلك.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العائين.

الحلقة الثانية

د ـ عماد عیسی

اعداد/

المفتش بوزارة الأوقاف

إنَّ الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيُنات أعمالنا، من يهده الله؛ فلا مُضِلَّ له، ومن يضلل؛ فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.وبعد،

الحمد لله، وأشهد أن لا إله إلا وحده لا شريك له، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

فما يزال حديثنا مستمرًّا عن منزلة الأم في الإسلام، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

غُفُوقٌ الأُمْفُوقَ لَفْظَةٌ مَا أَبْشَعَهَا، وَفَعْلَةٌ مَا أَشْنَعَهَا، تَقَفُّ مِنْ لَفْظُهَا الشَّعُورُ، وَتَقْشَعرُ مِنْ ذَكْرِهَا الْجُلُودُ، مَنْ لَكْظَهَا الشَّعُورُ، وَتَقْشَعرُ مِنْ ذَكْرِهَا الْجُلُودُ، وَيُسْأَلُ مِنْ مَثْلَهَا الْعُاهِيَةُ وَلِيَسْأَلُ مَنْ مَثْلَهَا الْعُاهِيَةُ وَالْسَلَامَةُ، وَيُحْشَى عَلَى هَاعِلهَا الْحَسْرَةُ وَالْعَثْرَةُ وَالْعَثْرَةُ، وَالْعَثْرَةُ، وَالْعَثْرَةُ وَالْعَثْرَةُ، وَالْعَثْرَةُ وَالْعَثْرَةُ، وَالْعَثْرَةُ وَالْعَثْرَةُ، وَالْعَثْرِدُ، وَالْعَثْرِةُ وَالْعَلْمَةُ وَالْفَاقِيةُ وَالْعَرْقُ وَالْعَثْرِةُ وَالْعَرْقُ وَالْعَرْقُ وَالْعَرْقُ وَالْعَلْمُ وَالْمَالُونُ وَالْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَالْمُعُولُ وَالْعَلْمُ وَالْمُعْرُونِ وَالْعَلْمُ وَالْمُعْرُونِ وَالْعَلْمُ وَالْمُعْرُونِ وَالْعَلْمُ وَالْمُعْرُونِ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْلُونُ وَالْمُشْرَاقُ وَالْمَعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُونُ وَقَالُمُ وَالْمُ وَالْمُالُونُ وَالْمُؤْنِ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُونُ وَالْمُعُونُ وَالْمُونَاقُ وَالْمُونُ وَالْمُلُونُ وَالْمُهُمُ وَالْمُنْ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَلَى الْمُعْمُلُونُ وَالْمُؤْلُونُ وَالْمُؤْنُ وَالْمُؤْنُ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنُ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنُ وَالْمُؤْنُونُ وَالْمُؤْنُونُ وَالْمُؤْنُ وَالْمُؤْنُونُ وَالْمُؤْنُونُ وَالْمُؤْنُونُ وَالْمُؤْنُ وَالْمُؤْنُ

فَهُوَ وَهَنَّ فِي الدِّيَائَةِ وَضَعْفُ فِي الْاِيَمَانِ وَرِقَّهٌ فِيَ إِسْلاَم صَاحِبِهَا وَاضِحَهٌ مَكْشُوهَةٌ. قَالِ ابنِ فَارِسٍ:

وَقَلْهُ فِي الْعَقْلِ، وَطَيْشُ فِي الْفَعْلِ، وَبِالْحُمْلَةِ

الْعَيْنُ وَالْقَافُ أَصْلٌ وَاحِدٌ يَدُلُّ عَلَى الشَّقُّ، وَالْيَهِ يَرْجِعُ قُرُوعُ الْبَابِ بِلُطْف نَظَرٍ.

قَالَ الْخَلِيلَ: أَصْلُ الْعَقُ الشَّقُّ.

قَالَ: وَإِلَيْهِ يَرْجِعُ الْعُقُوقُ... وَالْعُقُوقُ: قَطِيعَةُ الْوَالدَيْنِ وَكُلُ ذَي رَحِم مَحْرَمٍ. يُقَالُ عَقَّ أَبَاهُ فَهُو يَعُقُّهُ عَقًّا وَعُقُوقًا.

قَالُ زُهَيْرٌ؛

فَأَصْبَحْتُمَا مِنْهَا عَلَى خَيْرِ مَوْطِنِ بَعِيدَيْنِ فِيهَا مِنْ عُقُوقِ وَمَأْثَم

وَهِ الْلَثَلِ: ﴿ ذُقْ عُقَقُ ﴿ وَهِ الْحَدِيثِ أَنَّ أَبَا سُفْيَانَ قَالَ لِحَمْزَةَ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - وَهُوَ مَقْتُولٌ: ﴿ قَالَ لِحَمْزَةَ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - وَهُو مَقْتُولٌ: ﴿ ذُقْ عُقَقُ ﴿ يُرِيدُ يَا عَاقُ. وَجَمْعُ عَاقٌ عَقَقَهٌ. وَيَقُولُونَ: ﴿ الْمُقُوفِقُ ثُكُلُ مَنْ لَمْ يِثْكُلُ ﴿ ، أَيُ إِنَّ مَنْ عَقَهُ وَلَدُهُ وَلِنْ كَانُوا أَحْيَاءً. مَنْ عَقَهُ وَلَدُهُ الْمَنْ لَمْ يَثْقُلُ وَلَدُهَا. وَ هُو أَعَقُ مِنْ ضَبُ ﴿ ; لأَنَّ الضَّبَ تَقْتُلُ وَلَدَهَا. اهـ (معجم مقاييس اللغة: ٤/٢ – ٥).

عقوبة العقوق:

إِنَّ النَّفْسَ الْتِي تَعُقَّ الْأَمْ نَفْسَ مَهِينَةٌ، تَمِيلُ إِلَى صَنيعِ الأَلْاَثِمِ وَتَرُغَبُ عَنْ صَنيعِ الأَكَارِم، وَمَع صَنيعِ الأَلَاثِمِ وَتَرُغَبُ عَنْ صَنيعِ الأَكَارِم، وَمَع أَنَّهَا قَدْ تَعِيشُ طَاعِمَةَ نَاعِمَةً لَكَنَّ هَذَا لَايُغُني عَنْهَا شَيْنًا فَرُبَّ مُتَحَوِّضَ فِي نَعِمَ اللَّه وَمَالُه عَنْهَا شَيْنًا فَرُبَّ مُتَحَوِّضَ فِي نَعِمَ اللَّه وَمَالُه عَنْدَ اللَّه مِنْ خَلَاقٍ، وَمَهُما طَالَتُ بِهِ الأَيَامُ قَلاَ بُدً اللَّيَامُ قَلاَ بُدً أَنْ يَتَحَسَّى مَرَارَةَ الدَّهْرِ قَانَ الْكاسِ التي يَسْقي بِهَا يَشْرَبُ مِنْهَا وَزِيَادَةً قَانً الْبَادِي لاَ بُد يَنْ بُدَانُ.

الْعُقُوقُ ظَاهِرَةٌ مُّوْلَكُهُ، وَرِزَيْهَ تَجِيئُ بِالْخَاطِئَة، وَرِزَيْهَ تَجِيئُ بِالْخَاطِئَة، وَبَلِيَّة خَاهِضُة غَيْرُ رَاهْعَة، تَرْتَعَدُ مِنْ شُنَاعَتِهَا فَرَائِصُ أَهْل الْخَيْرِ وَالْبِرْ.

وَمِنَ الْعَجِيبِ أَنَّهُ هَبَّتُ فِي زَمَانِنَا رِيحٌ مِن الْعُقُوقِ
عَاصِفٌ عَقِيمٌ مَا تَذَرُ مِنْ شَيء مِن الْبِرُ اتَتْ
عَلَيْهِ إِلاَّ جَعَلَتْهُ كَالرَّمِيم، وَلاَ يَزُالُ نَقَعُهَا فِي
زَمَانِنَا ثَائِرٌ، وَغُبَارُهَا قَائِمٌ، وَإِلَى اللهِ إِيَابُ
الْخَلَق، وَعَلَيْه حسَابُهُمْ.

وَدَبَّتُ هِ ۚ زَمَانَنَا عَقَارِبُ الْعُقُوقِ فَلَسَعَتْ مِنْ كَانَ عَاقًا مُشَاقًا وَسَامَتُهُ رَيْبَ الْمُثُونِ وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكُنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلَمُ مَا تَكُنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلَمُونَ.

جمادي الأخرة 124 هـ - العدد 166 - السنة الخامسة والأربعور

#### تَعْجِيلُ عُقُوبِةِ الْعُقُوقِ:

إن العقوق لوم يورث الشوم ولا يمكن للعاق أن يهرب من عاقبة العقوق ولا أن يجد منه مَلْجَأُ أَوْ مَغَارَاتٍ أَوْ مُدَّخَلاً ولو ولوا إليه وهم

عَنْ أَبِي بَكْرَةَ، عَنِ النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: «مَا مِنْ ذَنْبِ أَجْدَرُ أَنْ يُعَجَّلُ لَصَاحِبِهِ الْعُقُوبَةُ مَعَ مَا يَدْخُر لَه؛ مِن الْبُغْي وَقَطَيعَةَ الرحم» رَوَاهُ ابْن مَاجَه وَالتُرْمِدي وَقَالَ: حَديثَ الرحم» رَوَاهُ ابْن مَاجَه وَالتُرْمِدي وَقَالَ: حَديثَ حسن صَحِيح، وقَالَ الْحاكم، صَحِيح الإسْنَاد. إِنَّ الْعُقُوقَ مَرْكَبٌ صَعْبٌ تَعَزُ النَّجَاةُ عَلَى راكبِهَا إِذْ هِيَ مَرْكَبٌ مَعِيبَةٌ تُغْرِقُ أَهْلَهَا فَكُلُهَا خُزُوقٌ وَقُلْتُهَا فَكُلُها خُزُوقٌ وَقُلْتُهَا فَكُلُها خُزُوقٌ وَقُلْتُهَا فَكُلُها خُزُوقٌ وَقُلْتُونَ .

قَالَ يُوْنَسُ بْنُ عُبَيْدٍ، يُرجَى لِلرَّهِقِ بِالبِرِّ الْجَنَّةُ، وَيُحَافُ عَلَى الْمُتَأْثُهِ بِالْغُقُوقِ الْنَّارُ. (السير:٢٩٢/٦).

العقوق يفسخ المودة وينسخ المحبة ويولد البغضاء ويهتف بريح الشقاء ويأتي بجهد البلاء ويحل درك الشقاء ويجعل البلاد مجدبة والحال مسغبة، وَنعوذ بالله من مفاتيح الشر، لا رُعُوا.

فأفق أيها النائم وانتبه أيها الحالم ولا تغرنك أضغاث أحلام كاذبة ولا تخدعنك آمال غير أضغاث أحلام كاذبة ولا تخدعنك آمال غير صائبة ومطامع دنيا خائبة قد غرت قبلك سوالف القرون فما أغنت عنهم شيئًا « أَفَرَيْتُ إِن مِّنَعْنَكُهُمْ سِينَ ﴿ أُوَ مَا مُعُم مُّا كَانُوا مُوعَدُونَ الشعراء: ٢٠٥- ﴿ الشعراء: ٢٠٥- ٢٠٠).

واياك والعقوق فإنه مشوار كثير العثار، وصاحبه معثر مخذول، يعض على يديه وهو ناكص على عقبيه، نادمًا ندامة الكسعي يمسح خديه بنعليه ذلاً وهوانًا « وَمَن يُمِنِ اللهُ فَنَا لَهُرُونِ أُمَّرُ مُرِنِ (الحج: ١٨).

واعلم أن كل ذُخائر الدنيا ذاهبة إلى المتالف الا ذخيرة البر وعقيلة الإحسان، لا سيما الى الأم، فاستعصم بعرى البر، واستمسك بأهدابه، والله تعالى معك لا يترك، ولا يلتك من عملك شيئًا، بل هو سبحانه يوفيك أجرك ولا يسألك شيئًا فلا تخف ظلمًا ولا هضمًا « وَمَا يَعْمَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَكَن يُصَّعَوُوهُ وَالله تعالى لك بألنَّتَمِيكِ» (آل عمران: ١١٥)، والله تعالى لك

خير معين وأكرم مسؤول وأعظم مأمول. عُقُوقُ الأُمْهَات مِنْ أَكْبَر الْكَبَائِر:

الأُمُّ خَلْقٌ ضَعِيفٌ هَيُنْ فَهِي عَلَى شَدَّة تَحَمُّلهَا الأُمُّ خَلْقٌ ضَعِيفٌ هَيْنُ فَهِي عَلَى شَدَّة تَحَمُّلهَا الأَ أَنْهَا عَطْفٌ وَإِحْسَانٌ وَبِرٌ وَامْتنَانٌ، مَنْ أَجْلَ هَذَا صَرَّحَتُ الآيات ونصرتها الأَحَاديثُ الصحيحات والآشار الواضحات بالتَّحُذير مِنْ عُقُوقٌ الُوالدَيْنِ عُمُومًا وخَصَّتْ عُقُوقٌ الأُمُ بِقَسْط مُفْرَد وَاف تَحْديرًا مِنْهُ وَنَذيرًا بِهِ، قَلَرْنِمَا أَطْمَعَ الشَّيْطَانُ بَعْضَ بَنِي آدَمَ فِي الأُمُ فَأَدْخَلَ عَلَيْهَا مَا يُوْديهَا وَهُوَ مَا نُشَاهِدُهُ وَنُطالعُهُ، إنَّه وَاقَعٌ مُرُّ أَليهُ حَاصلٌ بَيْنَنَا.

قال تَعَالَى: « وَقَضَى رَبُّكَ أَلَا نَعْبُدُواً إِلَّا إِيَّاهُ وَإِلْوَالِدَيْنِ إِلَّا اللَّهُ وَإِلْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا إِمَّا أَقَاهُ وَإِلْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا إِمَّا أَمْ كُمُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَوَلًا كَمُمَا فَوَلًا كَمُمَا فَوَلًا كَرْبِمَا فَوَلًا كَمُمَا فَوَلًا كَمُمَا فَوَلًا كَمُمَا جَنَاحَ الذَّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رَبِ اللَّهُ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رَبِ اللَّهُ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رَبِ النَّهُ اللهِ اللَّهُ مَا جَنَاحَ الذَّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رَبِ

وَعَنِ النَّغِيرَةِ بِنِ شُغْبَةَ، قِالَ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: « إِنَّ اللَّهُ حَرَّمَ عَلَيْكُمَّ: عُقُوقَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: « إِنَّ اللَّهُ حَرَّمَ عَلَيْكُمَّ: عُقُوقَ الأُمَّهَات، وَقَالْدَ الْبَنَات، وَمَنْعَ وَهَات، وَكُرِهَ لَكُمُ قِيلَ وَقَالَ، وَقَالَ، وَكُرِهُ لَكُمُ قِيلَ وَقَالَ، وَقَالَ، وَكُرِهُ لَكُمْ قَيلَ وَقَالَ، وَقَالَ، وَاضَاعَةٌ المَالِ « (رواه البَخاري (۲٤۰۸) ومسلم (۹۵۳)).

قَالُ الْحَافِظُ ابْنُ حَجَرِ: «قيلَ خَصَّ الأُمَّهَاتِ بِالذَّكْرِ؛ لأَنَّ الْمُقُوقَ إلَيْهِنَّ أَسْرُعُ مِنَ الأَبَاءِ للشَّعْفِ النِّسَاءِ، وَلِيُبَبِّهَ عَلَى أَنَّ بِرَّ الأَمُ مُقَدَّمٌ عَلَى بِرَّ الأَبِ اللَّهُمُ مُقَدَّمٌ عَلَى بِرِّ الأَبِ النَّسَاءِ، وَلِيُبَبِّهُ عَلَى أَنَّ بِرِّ الأَبْمُ مُقَدَّمٌ عَلَى بِرِّ الأَبِ اللَّهُ مُقَدَّمٌ عَلَى بِرِّ الأَبِ اللَّهُ التَّلْطُفُ وَالْحُنُو وَنَحُو ذَلِكَ. اهدر (٤٤٠٨ (٢٤٠٨)).

وعَنْ أَنْسِ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ، قَالَ: سُئِلَ النّبِيُّ صَلّهِ اللّهُ عَنْهُ، قَالَ: سُئِلَ النّبِيُّ صَلّهِ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ عَنِ الْكَبَائِرِ، قَالَ: « الإشسرَاكُ بِاللّهُ، وَعُقُوقُ الوَالدَيْنِ، وَقَتْلُ النّفْضِ، وَشَهَادَةُ الزُّورِ « (رواه البخاري (٢٦٣٥) ومسلم (٨٨)).

وَعَنْ عَبْدِ اللّٰهِ بُنِ عَمْرِو، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهُ وَلَكَبَائِنُ الاشْرَاكُ بِاللّٰه، وَكَيْهُ وَعُضُونُ الوَشْرَاكُ بِاللّٰه، وَعُضُونُ الوَالدَيْنِ، وَقَتْلُ النُّفْسِ، وَالْيَمِينُ الْغُمُوسُ» (رواه البخاري (٦٦٧٥)).

#### أيُّهَا الْعَاقَ:

ارجع إلى رشدك والزم الصواب وكن على جادة البرواحذر العقوق فإن من عق تخلى الله عنه وسلط عليه من يصرعه لليدين وللفم.

فلا تغررك الليالي ما سلمت ففي عواقبها يدرك الكدر، لذا لا مفر للعاق ولا محيد له إذا الرشد والنَّصَفَة إلا أن يرجع إلى رشده ويتوب ويعود إلى صوابه ويثوب وإلا فإن الله لا يعجزه من هرب ولا يفوته من طلب « يَقُولُ ٱلْإِسَنُ بِّرَبِدٍ أَنَّ ٱلْمَرُّ لَا لَكُمْ لا يُولُدُ الْمَالِي اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

لا مفر لك أيها العاق من العقاب الشاق فهيئ للبلايا أسبابًا، وتدرع للرزايا جلبابًا، فإنها سكون للبلايا أسبابًا، فإنها سكون لك بالمرصاد وإن رمت التحقق فاقرأ أول النحل وآخر ص قال تعالى، أنّى أَمْرُ الله قَلاَ تَسْتَغُجِلُوهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ» (النحل: ١)، وقال أيضًا: « وَلَتَعْلَمُنَّ نَبَأَهُ بَعْدَ حِينِ» (ص: ٨٨)، ومن الكاس نفسها - كاس العقوق - لأبد أن تسقى.

واشرب بكأس كنت تسقي بها

أُمَّرُ فِي الْحُلْقِ مِنَ الْعَلْقَم

قَ<mark>صة تثيرُ العِبْرَة وَتَبَعَثُ العَبْرَة :</mark> عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قُالَ: سَمِعْتُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ يَقُولُ:

«مَا تَكُلَّمَ مُوْلُودٌ مِنَ النَّاسِ فِي مَهْدِ إِلاَّ عيسى
ابن مَرْيَمَ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ وَصَاحِبُ جُرَيْجٍ»
قيل: يَا نَبِيَّ اللَّه { وَمَا صَاحِبُ جُرَيْجٍ ؟ قَالَ: «فَإَنَّ قَيل: يَا نَبِيَ اللَّه { وَمَا صَاحِبُ جُرَيْجٍ ؟ قَالَ: «فَإَنَّ جُرَيْجً ا كَانَ رَجُلاً رَاهِبَا فِي صَوْمَعَة لَهُ، وَكَانَ رَاعِيَ بَقَر يَاوِي إِلَى الشَّقِل صَوْمَعَته، وَكَانَت امْرَأَة مِنْ أَهْلِ الْقَرْيَة تَحْتَلف إِلَى الرَّاعِي، فَاتَتُ أَمُّهُ يُوْمًا فَقَالَتْ: يَا جُرَيْجُ } وَهُو يُصَلِّي، فَقَالَ فِي الْفُسِهِ وَهُو يُصَلِّي، فَقَالَ فِي صَلَاتِي ؟ فَرَأَى أَنْ يُؤْثَرَ صَلاَتَي ؟ فَرَأَى أَنْ يُؤْثَرَ صَلاَتَهُ . ثُمَّ صَرَحَتُ بِهِ الثَّانِيَة ، فَقَالَ فِي نَفْسِهَ : أَمْي وَصَلاَتِي ؟ فَرَأَى أَنْ يُؤْثَرَ صَلاَتَهُ . ثُمَّ صَرَحَتُ بِهِ الثَّانِيَة ، فَقَالَ فِي نَفْسِهَ : إِنْ يَوْثَرَ صَلاَتَهُ . ثُمَّ صَرَحَتُ بِهِ الثَّانِيَة . فَمَّالَ فَي وَصَلاَتِي ؟ فَرَأَى أَنْ يُؤْثِرَ صَلاَتَهُ . ثُمَّ صَرَحَتُ بِهِ الثَّانِيَة . فَمَالَ فَي أَنْ يُؤْثِرَ صَلاَتَهُ . ثُمَّ صَرَحَتُ بِهِ الثَّانِية . فَرَأَى أَنْ يُؤْثِرَ صَلاَتَهُ . فَرَأَى أَنْ يُؤْثِرَ اللَّهُ فَالَ الْ فَي وَلَالَ الْ يَعْ اللَّهُ الْ الْ يُؤْثِرَ وَهُو لَا اللَّانِيَة . فَقَالَ فِي النَّالِيَة قَالَ اللَّهُ فَقَالَ : أَمْ يُولُولُ إِلَى أَنْ يُؤْثِرَ صَلاَتَهُ . فَرَاى أَنْ يُؤْثِرَ اللَّهُ اللَّذَة فَقَالَ اللَّهُ فَقَالَ اللَّهُ فَلَالُ اللَّهُ الْمُؤْلِكُ الْمَالَانَ الْمُؤْلِكُ اللَّهُ الْمُؤْلِولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ الْمُؤْلِلُ اللْمُؤْلِولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِلُ اللَّهُ الْمُؤْلِلُ اللَّهُ الْمُؤْلِلَ الْمُؤْلِلُ الْمُؤْلِلِ الْمُؤْلِلَ الْمُؤْلِلُ اللَّهُ الْمُؤْلِلَ الْمُؤْلِولُ اللَّهُ الْمُؤْلِلَ اللَّهُ الْمُؤْلِلُ اللَّهُ الْمُؤْلِلَ الْمُؤْلِلَ الْمُؤْلِلَ الْمُؤْلِلَ اللَّهُ الْمُؤْلِلُ اللَّهُ الْمُؤْلِلُ اللَّهُ الْمُؤْلِلَ اللَّهُ الْمُؤْلِلُ اللَّهُ الْمُؤْلِلُ الْمُؤْلِلُ اللَّهُ الْمُؤْلِولُ اللَّهُ الْمُؤْلِلُ الل

فَلَمَا لَمُ يُجِبْهَا قَالَتُ: لاَ أَمَاتَكَ اللَّهُ يَا جُرَيْجُ لَا خَرَيْجُ لَا تَمْ انْصَرَفَتْ فَأَتَي حَتَّى تَنْظُرَ فِي وَجْهِ الْمُومَسَات. ثُمَّ انْصَرَفَتْ فَأَتَى الْلَكُ بِتلك الْمِرْأَة، وَلَدَتْ فَقَالَ: مَمِّنْ لَا قَالَتْ: مِنْ جُرَيْجٍ قَالَتْ: نَعَمْ قَالَ: الصَّوْمَعَة فَالَتْ: نَعَمْ قَالَ: الْمَوْمُعَة فَالَتْ: نَعَمْ قَالَ: الْمُومِعَة فَالَتْ: نَعَمْ قَالَ الْمُومِعِة فَالَتْ: نَعَمْ قَالَ: الْمُومِعِة فَالَتْ بَعْمُ فَعَلُوا عَدَهُ اللّه عَلَى اللّه مِسَاتَ، بِالْفُومِسِ حَتَّى وَقَعَتْ، فَجَعَلُوا يَدَهُ اللّي عُنْقِهِ بِالْفُومِسِ فَتَالًا فَي مُنْ اللّهُ فَا النَّاسِ، فَقَالَ فَرَاهُنَ فَتَبَسَمْ، وَهُنَّ يَنْظُرْنَ النَّه فِي النَّاسِ، فَقَالَ قَرْعُمُ لَا فَالَ: تَزْعُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ ا

قَالَتْ: نَعَمْ. قَالَ: أَيْنَ هَذا الْصغير؟ قالوا: هذا فِي حِجْرِهَا، فَأَقْبَلَ عَلَيْهِ. فَقَالَ: مَنْ أَبُوكَ؟ قَالَ: رَاعِي الْبُقَر، قَالَ الْلَكَ: انَجْعَلُ صَوْمَعَتَكَ مَنْ رَاعِي الْبُقَر، قَالَ الْلَكَ: انَجْعَلُ صَوْمَعَتَكَ مَنْ

ذَهَبِ ؟ قَالَ: لا ، قَالَ: مِنْ فضَّة ؟ قَالَ: لا . قَالَ: فَمَا نَجْعَلُهَ ؟ قَالَ: لا . قَالَ: فَمَا نَجْعَلُهَ ؟ قَالَ: فَمَا الَّذِي تَجْعَلُهَ ؟ قَالَ: فَمَا الَّذِي تَبَسَّمْتَ ؟ قَالَ: أَمْرًا عَرَفْتُهُ، أَذْرَكَتْنِي دَعُوَةُ أُمَّي، ثُمَّ أَخْبَرَهُمْ » (رواه البخاري).

فانظر إلى هذا العقاب العاجل بدعوة واحدة من أُمُّ تَوَهَّمَتُ شَيْئًا ومع ذلك تحققت الدعوة كما قالتها، بل الأعجب من ذلك أن جريجًا أيقن أن هذا أثر دعوة أمه فإنه لما قيل له؛ فَمَا الذي تَبَسَّمْتَ؟ قَالَ: أَمْرًا عَرَهْتُهُ، أَذْرَكَتْنِي دَعُوةُ أُمِّي. وليس من السهل أن يعرف الرجل من أين أتي إلا إذا كان يقظًا حازمًا مع نفسه.

وقد تقدم عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْهُ قَالَ: «مَا مِنْ ذَنْبُ أَجْدَرُ أَنْ يُعَجَّلُ لِصَاحِبِهِ الْعُقُوبَةُ مَعَ مَا يدخر له؛ من البغى وقطيعة الرحم».

#### أيات فيها البر والعقوق معاء

وهي آيات من سورة الأحقاف جمعت بين مثالين متناقضين ووجهين متخالفين برًا وعقوقًا وقد ذكرتهما مجًا ليدب فينا الأمل ويسري إلينا شيئ من الرجاء فإن من قرأ حوادث الأيام يجد فيها أهوالا وصعابًا ويطالع عجائب وغرائب مما يشعر ألرء بأنه قد أظلنا زمان أضحى البر فيها كسدت سُوقُهُ وتَقَلَّصَتُ بُسُوقُهُ (قال الراغب: والباسق هو الذاهب طولا من جهة الارتفاع، ومنه: بسَقَ فلان على أصحابه: علاهم اها المضردات: ص فلان على أصحابه: علاهم اها المضردات: ص حتى تلفت بضائعه ودرست صنائعه.

الأول: قال تعالى: «وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالدَيْهُ اِحْسَانًا حَمَّاتُهُ كُرْهَا وَوَضَعَتُهُ كُرْهَا وَحَمْلُهُ اِحْسَانًا حَمَّاتُهُ كُرْهَا وَوَضَعَتُهُ كُرْهَا وَحَمْلُهُ وَفِكَ وَفَصَالُهُ ثَلَاثُونِ شَهْرًا حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدُهُ وَيَلِغَ أَرْبِعِينَ سَنَهُ قَالَ رَبُ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشُكُرَ نِعْمَتَكَ النِّي انْغُمْنَ عَلَيْ وَعَلَى وَالدَّي وَأَنْ أَضُكُر نِعْمَتَكَ النِّي انْغُمْنَ عَلَيْ وَعَلَى وَالدَّي وَأَنْ أَصُّكُ مَا لَحَالَ صَالِحا تَرْضَاهُ وَأَصْلِحُ لِي فِي ذُرَيِّتِي اِنِي تُبْتُ اللَّيْكَ وَانِي مَنَ النَّسُلَمِينَ (١٥) أَولَئْكَ اللَّذِينَ نَتَقَبُلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ النَّسُمِينَ (١٥) أَولَنْكَ اللَّذِينَ نَتَقَبُلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَنَتَجَاوَزُ عَنْ سَيَّنَاتِهِمْ فِي أَصْحَابِ الْجِنْهِ وَعُدَ الصَّدُقِ اللَّذِي كَانُوا يُوعَدُونَ » (الإسراء: ١٥-

فتأمل هذه الآيات تجد أنها بدأت بذكر الوصية بالوالدين والإحسان إليهما إجمالاً ثم عطفت التفصيل بما قامت به الأم من أعباء الراحل التعاقبة وهي الحمل وما فيه من تعب وآلام ثم يَأْتِي فِي عَشيَّة أَوْ ضُحَاهَا بَلْ هُوَ يَحْتَاجُ إِلَى الْكُوَلَةِ عَشَيَّة أَوْ ضُحَاهَا بَلْ هُوَ يَحْتَاجُ إِلَى الْكُولَةِ الْمُلَوِيلَةَ، وَهَذَا شَأْنُ كُلُ خُلُقٍ هَتَغْيِيرُهُ يَصْعُبُ عَلَى الْثَرِء وَإِصْلاَحُهُ شَاقٌ يَطُولُ، حَتَى قَالَ الشَّاعِرُ؛

كُلُّ امْرِيْ رَاجِعْ يَوْمًا لشِيمَتِهِ

وَانْ تَغَيَّرَ أُخْلاقًا إِنِّي حِينِ وَهَلْ يَسْتَقِيمُ الْعُودُ إِذا اَشْتَدَّ وَاسْتَوَى عَلَى عوج ١٩

إِنَّ تَّسْرُكَ الْسَرْءِ حَتَّى يُصْبِحَ قَاسِيًا صُلْبًا كَالْحَجَرِ الصَّلْدِ أَوْ حَدِيدًا كَالَّذِي يُعَدُّ للْقَيْدِ لَهُوَ أَشَدُّ مَا يُفْسِدُ الطَّبَاعَ وَيَجْنَي عَلَى الْبِرْ.

ومن التربية على البرا

أَن يُعَوَّدُ الْطُفْلُ عَلَى إِجْلاَلِ أُمُه وَتَوْقيرِهَا-وَمَا يُقَالُ فِي الْأُمُ يَنْسِحِبُ بَدَاهَةٌ عَلَى الْأَبِ -فَيَشَبُّ على الخضوع لَهما والإذعان لأمرهما وهيبتهما وإجلالهما وتقبيل يديهما وغض الصوت عندهما وخفض جناح الذل لهما والدعاء لهما في حياتهما وبعد موتهما وقد جُمعَتْ هذه المعانى كلها في قوله تعالى:

وَفَضَى رَيُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ الحَسَدُنَّا إِمَّا يَبْلُغُنَّ عِندَكَ الْكِبَرُ أَحَدُهُمَا أَوَ كِلَاهُمَا فَلَا يَقُلُ لَهُمَا أَتِّ وَلَا نَنْهُرْهُمَا وَقُل لَهُمَا قَوْلًا كَيْرِهُمَا وَقُل لَهُمَا قَوْلًا كَيْرِهُمَا وَقُل لَهُمَا وَقُل أَنْ الرَّحْمَةِ وَقُل رَبِي (أَنْ وَأَخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذَّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رَبِي الرَّعْمَةِ عَلَى الرَّعْمَةِ وَقُل رَبِي الرَّعْمَةِ وَقُل رَبِي الرَّعْمَةِ وَقُل رَبِي الرَّعْمَةُ وَقُل رَبِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْمَا وَاللهُ اللهُ اللهُو

إِنَّ الْخُلقَ سُجِّيةً وَعَادَةً، فَإِنْ عُود المرء ورُبُي على أحسنه وهو في الصغر أتقنه وبلغ منه المأرب وسهل عليه الركض في ميدانه والجري مع فرسانه وإن أهمل إهمال الأنعام والبهائم لَم يُرْجَ خَيْرُهُ وَلَمْ يَلُحْ فَلاَحُهُ وصار الخلق السيئ عادة له ثابتة وطريقة له لازمة.

فورث أبناءك البر فهو خير ميراث كما قال الشاعر:

خيرما ورث الرجال بنيهم

أدب صالح وطيب ثناء

هو خير من الدنانير والأوراق

في يوم شدة ورخاء

تلك تفنى والعلم والأدب الصالح

لا يفنيان حتى اللقاء

وللحديث بقية في العدد القادم بإذن الله،

والحمد لله رب العالمين.

المخاض وما فيه من مشقة لا تحس بها إلا الأم ثم الوضع والرضاع وفي هذا إشار خفية إلى العناية بالأم أكثر من الأب والحرص على الزيادة في البرلها على الأب والله أعلم.

قَالُ ابِن كَثَيْرٍ، (حَمَلَتُهُ أُمُّهُ كُرْهَا) أَيُّ: قَاسَتُ بِسَبَبِهِ فَ حَالِ حَمْلِهِ مَشَقَّةٌ وَتَعَبَا، مِنْ وحَام وَغَشْيَانَ وَوَقَلٍ وَكَرْبٍ، إِلَى غَيْرٍ ذَلِكَ مَمًّا تَتَالُ الْحَوَامِلُ مِنَ التَّعَبِ وَالْشَقَّةِ، (وَوَضَّعَتُهُ كُرُهَا) أَيْ: بِمُشَقَّةٌ أَيْضًا مِنَ التَّعَبِ وَالْشَقَّةِ، (وَوَضَّعَتُهُ كُرُهَا) أَيْ: بِمَشَقَّةٌ أَيْضًا مِنَ الطَّلْقِ وَشَدَّتِه، (وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلْادُونُ شَهْرًا) (تفسير ابن كثير: ٧٨٠/٧).

الشاني: قبال تعالى: « وَالَّذِى قَالَ لِوَالِدَيْهِ أَفِي لَكُمُمَا أَنْهِدَانِيْ أَنْ أَخْرَجَ وَقَدْ خَلَتِ ٱلْقُرُونُ مِن قَبْلِي وَهُمَا لَكُمُا أَنْهِدَانِيْ أَنْ أَخْرَجَ وَقَدْ خَلَتِ ٱلْقُرُونُ مِن قَبْلِي وَهُمَا لِمَدْاَ لِسَعْضُونُ اللهِ حَقَّ فَيقُولُ مَا هَذَا لَلهِ مَنْ أَلْمِينَ خَقَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُولُ فِي أَنْهُمْ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَلِهِم مِنْ لَلْمِنْ وَالْإِدِينُ إِنَّهُمْ كَانُولُ خَلِيهِم مَنْ لَلْمِنْ وَالْإِدِينُ إِنَّهُمْ كَانُولُ فَي اللهِ مَنْ أَلْمِينَ وَالْإِدِينُ إِنَّامُهُمْ وَهُمْ خَلْهُمْ وَهُمْ لَكُولُونَهُمْ أَعْدَلُهُمْ وَهُمْ لَا يُظَامُونَ » (الأحقاف: ١٧- ١٩).

أما هذا الثاني: فهو إنسان تأفف من والديه بعد أن تحملا منه ما لا يحتمل وأبى أن يؤمن بما آمَنًا به.

قَّالَ ابِنُ كَثِيرِ؛ لَّا ذَكَرَ تَعَالَى حَالَ الدَّاعِينَ لِلْوَالْدَيْنِ الْبَارُيْنِ بِهِمَا وَمَا لَهُمْ عَنْدَهُ مَنَ الْفَوْزُوَالْنَجَاةَ، عَطِفَ بِحَالِ الأَشْقِيَاءِ الْعَاقَيْنِ لَلْوَالْدَيْنِ فَقَالَ: ﴿وَالَّذِي قَالَ لَوَالْدَيْهِ أَفُ لَكُمَا ﴾ -وَهَذَا عَامٌ فِي كُلُ مَنْ قَالَ هَذَا. (تفسير ابن كثير: ٢٨٣/٧).

كيف نربي أولادنا على البر؟ إِنَّ اللَّهُ تَعَالَى مِنْ حَكْمَتِهُ أَنَّهُ جَعَلَ لِكُلُّ شَيْئِ طَرِيقًا وَهَيَّا لَهُ سَبَبَا وَهَنَالك أمور تَعين المرءَ على أن يكون بارًّا بالناس عمومًا وبوالديه وأمه خصوصًا.

أولاً: التربية على البر:

وهذا أعظم أسباب البرطرقًا وأوسعه فجاجًا وأكثرها عونًا عليه فإن من أعياه البرصغيرًا فمطلبه كبيرًا عليه صعب وشديد كما قيل في العلم والفقه:

إذا أنْتَ أَغْيَاكُ التَّفْقُهُ نَاشِئًا

فِمَطْلَبُهُ شَيْخًا عَلَيْكَ شَديدُ

وَتَحْقِيقُ ذَلِكَ بِأَنْ يُعَدُّ الْنُرَّةُ وَيُرَبَّى لَيَنْضَمَّ إِلَى خُمُوعِ الْبَرَرَةِ وَلاَ يُتِم هَذَا إِلاَ بِالتَّرْبِيَةَ عَلَى ذَلكَ وَاعْدَادَ الأَجْيَالَ لَهُ، فَإِنَّهُ خُلُقٌ لاَ عَلَى ذَلكَ وَاعْدَادَ الأَجْيَالَ لَهُ، فَإِنَّهُ خُلُقٌ لاَ

Upload by: altawhedmag.com

قال تعالى: « وَأَفِع ٱلصَّلَاءُ طَا فَي ٱلنَّا وَزُلَفَا مِنَ ٱلْتُلَ إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ مُذِّعِينَ ٱلسَّبَعَاتُ اكَ ذِكْرَى لِلنَّاكِرِينَ» (هود: ١١٤).

### من هدي رسول الله صلى الله عليه وسلَّ أفضل الذكر

عن سمرة بن جندب رضى الله عنه قال: قَالَ رسولَ الله صلَّى الله عليه وسلَّم: "أحبّ الكلام إلى الله أربع: سبحان الله، والحمد لله، ولا اله إلَّا الله، والله أكبر. لا يضرَك بانهن بدأت". (صحيح مسلم).

# من فضائل الصحابة

عن أبي عبيدة رضي الله عنه أنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "خالد سيف من سيوف الله عز وجل، ونعم فتي العشيرة". وفي رواية عن عمر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال:" خالد بن الوليد سيف من سيوف الله سلَّه الله على المشركين".

(صحيح الجامع للألباني).

# من دعائه صلى الله عليه وسلم

عن السائب بن يزيد رضي الله عنه قال: "ذهبت بي خالتي إلى النبي صلى اللَّه عليه وسلم، فقالت، يا

رسولُ اللَّهُ ( إن ابن أَخْتَي وَجِعُ. فمسح رأسي ودعا لي بالبركة، ثم توضأ فشربت من وضوئه، ثم قمت خلف

ظهره فنظرت إلى خاتم النبوة بين كتفيه مثل زر

من دلائل النبوة

للتحصن من الشرك عن معقل بن يسار رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: "والذي نفسي بيده للشرك أخفى من دبيب النمل. ألا أدلك على شيء إذا قلته ذهب عنك قليله وكثيره؟ قال: قل "اللهم إني أعوذ بك أن أشرك بك وأنا أعلم، وأستغفرك إلا أعلم". (الأدب المفرد).

### حكم ومواعظ

ون همام عن كعب رضي الله عنه قال: "إن العبد ليذنب الذنب الصغير فيحقره ولا يندم عليه ولا يستغفر منه، فيعظم عند الله حتى يكون مثل الطود، ويعمل الذنب العظيم فيندم عليه ويستغفر منه فيصغر عند الله عزوجل. (الأدب المفرد).

# من غرب الأحاديث

وفيه «لتركبن سنن من كان قبلكم حذو النعل بالنعل» أي: تعملون مثل أعمالهم، كما تقطع إحدى النعلين على قدر النعل الأخرى. والحذو؛ التقدير والقطع. (غريب الحديث لابن الأثير)

خلق سبئ فاحذره

قال ابن مسعود رضي الله عنه: "الشِّح: منع الزِّكاة، وإدخال الحرام". (نضرة النعيم).

## خلق حسن فالزمه

قال معاوية رضي الله عنه: «عليكم بالحلم والاحتمال حتّى تمكنكم الفرصة، فإذا أمكنتكم فعليكم بالصفح والإفضال،

(نضرة النعيم).

# موقف السلف من معاملة غير المسلم

عن مجاهد قال: كنت عند عبد الله ابن عمرو وغلامه يسلخ شاة فقال: "يا غلام! إذا فرغت فابدأ بجارنا اليهودي". فقال رجل من القوم: اليهودي أصلحك الله؟! قال: إني سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يُوصى بالجار حتى خشينا أو ظننا أنه سيورثه". (الأدب المفرد).

# أحاديث باطلة لها آثار سيئة

﴿إِذَا رَأَيْتُمَ الْعَبِدُ أَنْمُ اللَّهُ بِهِ الْفَصِّرِ وَالْمُرْضُ فَإِنَّ اللَّهُ يريد أن يصافيه ، حديث موضوع. قَلْتُ: "على العبد أن يرضى بما قسمه الله له، ولكن على العبد أن يحذر من التواكل، وعليه الأخذ بالأسباب في دفع ما يكره". (انظر: سلسلة الأحاديث الضعيفة للألباني). B SEN SEN SEN SEN

## من حكمة الشعر

قال أبو العتاهية في وصف الدنيا: هي الدنيا؛ إذا كملت وتم سرورها خذلت

وتفعل في الذين بقوا كما فيمن مضى فعلت (العقد الفريد).

أخطاء عقدية شائعة:

الله بالعقل

سُئل عبد الرحمن بن أبي حاتم عن رجل يقول: عرفت الله بالعقل والإلهام. فقال: "من قال عرفت الله بالعقل والإلهام فهو مبتدع؛ عرفنا كل شيء

وسُئل ذو النون المصري: بماذا عرفت ربك؟ فقال: "عرفت ربي بربي ولولا ربى ما عرفت ربى". (مجموع الفتاوي لاين تيمية).

coles 12 de 6 W 31 a - lane 370 - Ilmis Italome el Recas

西台

**Upload by: altawhedmag.com** 

(الحلقة ٨١)

تنوع قرائن السياق وأثره على الأحكام الفقهية



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده.

وبعد، وصلنا في بحثنا في هذه المسألة إلى كيفية استخراج واستخدام القرائن بأنواعها المختلفة في التوجيه والترجيح، فذكرنا من القرائن العامة أولاً: أن الأحكام الشرعية لا تؤخذ من الأحاديث الضعيفة، وذكرنا الأحاديث الضعيفة التي وردت في ثنايا البحث واستبعدناها.

ثم ذكرنا، ثانيًا؛ جمع روايات الحديث، حديث ابن عمر - العمدة في هذا الباب، وزيادة أبي الزبير، فذكرنا ثلاثة عناصر في هذه الجزئية، ونستأنف البحث - بإذن الله تعالى-،

اعداد/

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد؛

مازال بحثنا متصلاً في استخراج واستخدام القرائن في التوجيه والترجيح، فذكرنا عشرًا من القرائن العامة في العددين السابقين، ونستأنف البحث بإذن الله تعالى.

حادى عشر: الأصل في الحديث عدم الإدراج:

الإدراج هو زيادة لفظ في الحديث من كلام أحد الرواة، وليست من كلام النبي صلى الله عليه وسلم، فيحسب من يسمع الحديث أنها من كلام النبي صلى الله عليه وسلم.

والإدراج قد يقع في المتن، مثل حديث عائشة رضي الله عنها: "وكان النبي صلى الله عليه وسلم يتحنث الليالي ذوات العدد في غار حراء" رواه الزهري بلفظ، "وكان النبي صلى الله عليه وسلم يتحنث - يعني يتعبد الليالي ذوات العدد في غار حراء". فكلمة: يتعبد مدرجة في المتن يبين بها لفظة يتحنث. وإن كان الإدراج لبيان معنى كلمة غريبة

#### متولي البراجيلي

فلا بأس به بشرط أن يذكر الراوي أنها مدرجة.

أما إذا تعمد الإدراج فهذا من التدليس. ويقع الإدراج في السند، ومثال ذلك حديث ثابت بن موسى (الزاهد) عندما دخل على شريك بن عبدالله النخعي وهو في المسجد يملي حديثًا على تلاميذه يرويه عن الأعمش عن أبي سفيان (طلحة بن نافع) عن جابر رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم: "يعقد الشيطان على قافية أحدكم إذا هو رام ثلاث عقد؛ عليك ليل طويل فارقد...". ألحديث، فأملى شريك بن عبدالله الإسناد، ثم توقف لأجل أن يملي المستملي على من شريك يداعبه قائلاً له: "من كثرت صلاته شريك يداعبه قائلاً له: "من كثرت صلاته بالليل حسن وجهه في النهار". فانصرف ثابت بالليل حسن وجهه في النهار". فانصرف ثابت وقد حفظ الإسناد، وهو يظن أن هذا هو متن

خامسة والأربعون

7

ذلك الإسناد، فكان يحدث به، فالحديث بذلك موضوع (انظر سلسلة الأحاديث الضعيفة والوضوعة للألباني، ح ٤٦٤٤).

لكن متن هذا الحديث صحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه وهو في الصحيحين. (وللخطيب البغدادي كتاب في الإدراج: فصل الوصل لما أدرج في النقل)، ويعرف الإدراج بتصريح الراوي، أو بجمع مرويات الحديث. والأصل في الحديث عدم الإدراج – ما لم يصرح الراوي بأنه أدرج في الحديث لفظة وعلى من يقول بالإدراج أن يأتي بدليل قوله، فهذا الأمر لا يقوم على الاحتمال، وإلا رددنا كثيرًا من ألفاظ حديث النبي صلى الله عليه وسلم بدعوى إنها مدرجة.

وقد قال ابن حزم أن لفظة (هي واحدة) في حديث ابن عمر، لعله ليس من كلام النبي صلى الله عليه وسلم، وهذا يعني أنه لم يتحقق من أنها مدرجة، والأصل كما بينا عدم الإدراج. وكذلك قال ابن القيم؛ لا ندرى أقالها ابن وهب من عنده أم ابن أبي ذئب أو نافع وقد جمع الألباني طرق الحديث ورواياته وبين أنها ليست مدرجة، وأنه لا يجوز رد لفظ في الحديث بالاحتمالات والتشكيك (انظر إرواء الغليل

#### ثاني عشر، جواز عدم عودة الضمير على أقرب مذكور؛

إن القاعدة هي عودة الضمير إلى أقرب مذكور، لكن قد لا يعود الضمير على أقرب مذكور إذا جاءت قرينة تصرفه عن العودة على أقرب على أقرب مذكور إلى غيره. ومن ذلك قوله تعالى: «وَرَرَى ٱلْمَلَتِكَةُ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ ٱلْمَرْشِ

يُسَبِّحُونَ عِمَّدِ رَبِّمَ وَقُعِى يَيْنَمُ بِالْكِقِ وَقِيلَ الْكَمْدُ لِيَّوْرِيَ الْكَبْدُ وَقَلَى الْمَرْهِ (الزمر ٧٥)، ففي قوله تعالى: «وقضي بينهم بالحق»، فلو قلنا بعودة الضمير على أقرب مذكور، معنى ذلك أن الضمير سيعود على الملائكة لأنهم أقرب مذكور في الآية، فمن المعلوم أن الملائكة مجبولون على الطاعة، لا تظالم بينهم، فالضمير يعود على العباد المذكورين قبل فالضمير يعود على العباد المذكورين قبل ذلك في الآيات، فيقضى بينهم بالعدل (وقد تم تفصيل هذه القاعدة في الحلقة (٧٧).

فقول الشيخ أحمد شاكر؛ والصحيح الواضح أن قوله (وهي واحدة) إنما يراد به الطلقة التي ستكون في الطهر الثاني في قُبل العدة؛ لأنها أقرب مذكور إلى الضمير... (نظام الطلاق في الإسلام صـ٢٢).

والقرينة التي صرفت عودة الضمير على أقرب مذكور: أن سؤال ابن عمر رضي الله عنه لرسول الله صلى الله عليه وسلم كان عن واقعة الطلاق في الحيض. والجواب من النبي صلى الله عليه وسلم ينصب على النبي صلى الله عليه وسلم ينصب على الواقعة المسئول عنها، هذا من ناحية. ومن ناحية أخرى من مرويات الحديث التي تدور حول واقعة الطلاق في الحيض ما يصرح فيه أن السؤال كان عن طلقة الحيض (كقول نافع عندما سئل ما صنعت التطليقة؟ قال هي واحدة اعتد بها (صحيح مسلم)، ورواية سائم عن أبيه عبدالله بن عمر... فراجعتها وحسبت لها التطليقة (صحيح مسلم).

#### ثالث عشر؛ زيادة الثقة؛

وهي أن ينفرد الراوي بزيادة في الحديث عن بقية الرواة عن شيخ لهم، مثال ذلك أن يحيى بن كثير روى عن جعفر بن أمية الضمري عن أبيه عمرو بن أمية أنه قال؛ رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يمسح على الخفين وعلى العمامة فرواه جماعة عن يحيى ين كثير منهم؛ زيان بن يزيد. وشيبان، على بن المبارك وغيرهم من أقران الأوزاعي، رووه هكذا؛ رأيت النبي صلى الله

#### رابع عشر: من القرائن اللفظية المنفصلة:

ما أورده القائلون بعدم وقوع الطلاق في الحيض من حديث عائشة رضي الله عنها: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد". (متفق عليه).

والحديث المستدل به حديث عام وقاعدة من قواعد الدين، لكن لا يعارض الدليل الخاص والذي فيه أن النبي صلى الله عليه وسلم احتسب تطليقة ابن عمر رضى الله عنهما، وبالتالي صار الطلاق في الحيض داخلا في "أمرنا"، وهو منه وليس مردودًا.

وقد استخدمنا في البحث مجموعة من القرائن المنفصلة، باعتبار أن الأصل هو حديث نافع عن ابن عمر رضي الله عنهما: أن ابن عمر بن الخطاب رضى الله عنهما طلق امرأة له وهي حائض تطليقة واحدة... (سبق ذكر الحديث وهو في البخاري ح ٥٣٣٢).

١- فذكر عمر رضى الله عنه لرسول الله صلى الله عليه وسلم فتغيظ فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم... (البخاري ح ٤٩٠٨).

٢-... حتى تطهر من حيضتها هذه... (صحیح سنن النسائی ح ۳۳۸۹).

٣-... فإذا اغتسلت من حيضتها الأخرى... (صحيح سنن النسائي ح ٣٣٩٦).

٤-... وقرأ رسول الله صلى الله عليه وسلم: (يا أيها النبي إذا طلقتم النساء فطلقوهن (في قبل عدتهن)... وهذه قراءة ابن عباس وابن عمروهي قراءة شاذة لا تثبت قرآنًا بالإحماء (انظر شرح النووي على مسلم ١٠/١٩).

( فائدة جول القراءة الشاذة:

القراءة الشاذة هي التي فقدت شرطا من شروط القراءات المتواترة، والقراءات المتواترة: هي كل قراءة صح سندها بنقل جماعة لا يمكن تواطؤهم على الكذب عن مثلهم من البداية إلى المنتهى، ووافقت العربية مطلقا، ووافقت أحد المصاحف العثمانية ولو تقديرًا، وهي ما أجمع عليه الصحابة من جمع القرآن

عليه وسلم يمسح على الخفين. بدون ذكر رضى الله عنه عنهما. العمامة فهل تقبل هذه الزيادة أم لا؟

> اختلفت آراء العلماء في قبولها أو عدم قبولها، أو قبولها بضوابط.

> يقول الحافظ ابن حجر؛ والحق في هذا أن زيادة الثقة لا تقبل دائمًا، ومن أطلق ذلك عن الفقهاء والأصوليين (أي قبولها بإطلاق) فلم يصب ثم ذكر شرطين لقبول زيادة الثقة: ١-استواء الرواة في الوصف (العدالة والضبط). ٢- عدم التعرض لروايات الآخرين بالنفي (انظر النكت على كتاب ابن الصلاح ٦١٢/٢-117).

> وقد مر معنا في البحث رواية لحديث ابن عمر، فيها زيادة عن ابن رمح؛ وكان عبدالله إذا سئل عن ذلك قال لأحدهم: أما إن كنت طلقت امرأتك مرة أو مرتين فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمرنى بهذا، وإن كنت طلقتها ثلاثا، فقد حرمت عليك حتى تنكح زوجًا غيرك، وعصيت الله فيما أمرك من طلاق امرأتك (متفق عليه).

> فهل هذه الزيادة في رواية ابن رمح تحتمل

بمعنى آخر؛ هل هي زيادة ثقة أم هذه الزيادة شاذة؟

( فائدة: ومما ينبغي التنبيه عليه أن هذه المسألة محل اجتهاد، فقد يرى أحد نقاد الحديث ردها ويرى آخر قبولها، وذلك بناء على دراسة دقيقة لكل زيادة على حدة، قائلها، ومكانته في شيخه الذي روى عنه هذه الزيادة، ومنزلة الذين خالفهم، إلى غير ذلك من القرائن)، فأبو رمح: محمد بن رمح بن المهاجر: ثقة ثبت (تقريب التهذيب ص ٤٧٨). قال عنه الإمام النسائي: ما أخطأ في حديث واحد، ولو كتب عن مالك الأثبته في الطبقة الأولى من أصحابه (تهذيب التهذيب

ومن ناحية أخرى فإنه لم ينف في روايته ما جاء في روايات الأخرين، بل زيادته يعضدها ع ما ذكرناه من روايات متعددة لحديث ابن عمر ا ٥-... فذاك الطلاق للعدة كما أنزل الله عزوجل (صحيح سنن النسائي ح ٣٣٩١).

آ-... فسألت ابن عمر؛ فاعتددت بتلك التطليقة التي طلقت وهي حائض؟ قال: "ما لي لا أعتد بها، وإن كنت عجزت واستحمقت" (مسلم ٢٤٧١).

٧-... حسبت علي بتطليقة (البخاري ح ٥٢٥٣).

٨-... فراجعتها وحسبت لها التطليقة
 التي طلقتها (مسلم ١٤٧١).

 ٩- فردها علي ولم يرها شيئًا (صحيح سنن أبي داوود ٢١٨٥).

١٠-... أنه طلق امرأته وهي حائض فأتى عمر رضي الله عنه النبي صلى الله عليه وسلم فذكر ذلك له، فجعلها واحدة (مسند الطيالسي ح ٦٨ وهو في إرواء الغليل ح ٢٠٥٩).

11- وعن الشعبي؛ طلق ابن عمر رضي الله عنه امرأته واحدة وهي حائض، فانطلق عمر إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخبره، فأمره أن يراجعها ثم يستقبل الطلاق في عدتها، وتحتسب بهذه التطليقة التي طلق أول مرة (سنن الدارقطني ح٢٩١٨، وهو في إرواء الغليل في التعليق على حديث ٢٠٥٩).

17-... فرد على رسول الله صلى الله عليه وسلم ذلك حتى طلقتها وهي طاهر (ابن حبان ح ٤٢٥٠) وهو في إرواء الغليل في التعليق على حديث ٢٠٥٩).

#### خلاصة البحث:

على مدى حلقات البحث السبع استعرضنا (على قدر الطاقة) أدلة وأقوال العلماء القائلين بوقوع الطلاق في الحيض، وهم الجمهور، وكذلك أدلة وأقوال العلماء القائلين بعدم وقوع الطلاق في الحيض، وما وصلت إليه بعد البحث في هذه المسألة، واستخدام قرائن السياق بكل أنواعها، أن النفس تطمئن إلى قول الجمهور بأن الطلاق في الحيض واقع مع إثم من أوقعه، الحالين.

ي عهد أبي بكر وعثمان رضي الله عنهما وهي قداءة الأئمة العشرة، نافع، وابن كثير، وأبو عمرة، وعاصم، وحمزة، والكسائي، وأبو جعفر، ويعقوب، وخلف.

والقراءة الشاذة لا تجوز القراءة بها، وقد نقل ابن عبدالبر الإجماع على ذلك، فلفظها غير معجز، والمعول عليه فيها هو المعنى دون اللفظ. والمقصد من القراءة الشاذة تفسير القراءة المشهورة وتبيين معانيها؛ كقراءة عائشة وحفصة رضي الله عنهما: (والصلاة الوسطى صلاة العصر).

والقراءة الشاذة لا تعني ضعف السند، فقد تكون صحيحة السند وموافقة للغة العربية، ولكنها لم تثبت بطريق التواتر، وهذه القراءات إنما كانت من الصحابة الذين نقلت عنهم على جهة البيان والتفسير، لا أن ذلك قرآن يتلى، قال أبو حيان الأندلسي: "إن ما جاء مخالفًا لخط الصحف هو في الحقيقة تفسير لا قراءة".

وقد ضبطها ابن الجزري بصورة أكثر تفصيلاً بقوله: "كل قراءة وافقت العربية ولو بوجه، ووافقت أحد المصاحف العثمانية ولو احتمالاً، وصح سندها فهي القراءة الصحيحة التي لا يجوز ردها، ولا يحل إنكارها، بل هي من الأحرف السبعة التي نزل بها القرآن، ووجب على الناس قبولها سواء كانت عن الأنمة السبعة أم العشرة أم عن الأئمة المقبولين، ومتى اختل ركن من هذه الأركان الثلاثة أطلق عليها ضعيفة أو شاذة أو باطلة، سواء كانت عن السبعة أم عمن هو أكبر منهم، هذا هو الصحيح عن أئمة التحقيق من السلف والخلف". انظر: (مدخل لدراسة القرآن ص٤٤٢ لابن أبي شهية، تاريخ القرآن الكريم ص١١٤-١١٥، لابن عبد القادر الكردي، مباحث في علوم القرآن ص١٨٧ لمناع القطان، معجم علوم القرآن ص٢٢٠ إبراهيم الجرمي، النشرفي القراءات العشر ١/٩ لابن الجزرى).

13



تعال: وأَلْمَالُ وَٱلْمِنُونَ زِينَةُ ٱلْحَيْوَةِ ٱلدُّنْيَا وَٱلْمِنْقِينَ ٱلصَّيلِحَنُّ خَيِّر

فإذا أدرك المكلف هذا، فليعلم أن كل نعمة تستوجب

وهذا موضوع التكليف كله، لكن ما أردته هنا هو؛ ذكر بعض آداب وأحكام تلك النعمة (الولد)، وإلا لاتسع المقال جدًا، ولاحتاج إلى سلسلة مقالات متتالية ليوفي بعض

والذي أريد أن أخصه بالحديث هنا، إنما هو : آداب وأحكام

وسيجيب هذا المقال عن عدد من السائل المهمة المتعلقة

عند ربك ثوابًا وخير أملا ، (الكهف: ٢٦).

الشكر، والشكر منه الواجب، والمستحب.

آداب وأحكام /31JE1 / محمد عبد العزيز الحلقة الأولى cales 184ce 7731 a. - Hace 370 - Hunts Ideland ellegage

Upload by: altawhedmag.com

العقيقة.

بهذا الموضوع وهي:

- تعريف العقيقة.
- حكم مشروعية العقيقة.
- الحكم التكليفي للعقيقة.
  - مم تكون العقيقة؟
- ما مقدار ما يذبح فيها عن الغلام، والحارية؟
  - عن كم يُجزئ الإبل، أو البقرفي العقيقة؟
    - متى تذبح العقيقة؟
    - هل تجوز العقيقة عن الكبير؟
- هل تجزئ الأضحية عن العقيقة، أو العكس إن اجتمعت معها؟
  - ثم أتطرق لسائل مكملات لهذا الموضوع، وهي:
- حكم مشروعية الأذان والإقامة في أذن الصبي بعد الولادة؟
- هل يشرع حلق شعر الجارية والغلام يوم السابع؟
  - هل يشرع التصدق بوزنه ذهبًا، أو فضة؟
    - متى يسمى المولود؟
    - ما المنوع، والمشروع من الأسماء؟

#### تعريف العقيقة:

العقيقة: اشتهر أنها: اسم لما يذبح عن المولود. وأصلها: شعر الصبي الذي يولد به، فكانوا يحلقونها عنه يوم أسبوعه، ويُهْريقُونَ عنه دمًا ؛ فكثر ذلك عندهم حتى جعلوا الذبيحَة عَقيقة. (المنتّخب من كلام العرب (٦٤٤/١).

قال ابن بطال الركبي (المتوفى: ٦٣٣هـ) في النظم المستعدب (٢١٩/١): وأصل العقيقة: صوف الجزع، وشعر كل مولود من الناس والبهائم، الذي يولد عليه، يقال: عقيقة وعقيق، وعقة أيضا بالكسر. وبه سميت الشاة التي تذبح عن المولود يوم أسبوعه عقيقة؛ لأنه يزال عنه الشعر يومئذ، فسميت باسم ابن أخي سببها ،.

قال أبو الفرج ابن قدامة في الشرح الكبير على المقنع مطبوع مع المغنى (٥٨٥/٣): دقال ابن عبد البر: أنكر أحمد هذا التفسير، وقال: إنما العقيقة الذبح نفسه.

ووجهه أن أصل العق القطع، ومنه عق والديه إذا قطعهما ،

#### حكم مشروعية العقيقة:

والعقيقة مشروعة عند جمهور أهل العلم سلفا وخلفًا، لكن اختلفوا في حكمها بعد اتفاقهم على المشروعية.

وهي من الهدي الذي بقي من شريعة إبراهيم

عليه السلام في أهل الجاهلية، فكانوا يفعلونه، ولكن أدخل عليهم الشيطان ما ليس منها، فكانوا يلطخون رأس الصبي بدم العقيقة بعد ذبحها، فجاء الإسلام فأقرهم على هذه الشعيرة، ونفي عنها ما أحدثوه من أمر الجاهلية.

عن بريدة رضى الله عنه قال: «كنا في الحاهلية إذا وُلِدُ لأحدنا غلام، ذبح شاةً، ولطخ رأسَه بدُمها، فلما جاء الإسلام، كنا نذبح الشاة يوم السابع، ونحلق رأسه، ونلطخه بزعفران». رواه أبو داود (YXXY).

#### دليل مشروعية العقبقة:

أدلة مشروعية العقيقة كثيرة منهاء

- حديث سلمان بن عامر الضبي، قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «مع الغلام عقيقة، فأهريقوا عنه دمًا، وأميطوا عنه الأذى». رواه البخاري (٥٤٧١).

- وعن سمرة بن جندب رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «كل غلام رهينة بعقيقته، تذبح عنه يوم السابع، ويحلق رأسه، ویسیمی، رواه أبو داود (۲۸۳۷) و(۲۸۳۸)، والترمذي (١٥٥٢)، والنسائي (١٦٦/٧).

#### الحكم التكليفي للعقيقة:

اختلف أهل العلم في حكم العقيقة على مذاهب: الأول: الاستحباب، وإليه ذهب جمهور أهل العلم، استدلالا بالنصوص السابقة، ولحديث عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما قال: سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن العقيقة؟

فقال: «لا يحب الله العقوق».

كأنه كره الاسم.

فقالوا: يا رسول الله صلى الله عليه وسلم: إنما نسألك عن أحدنا يولد له؟

قال: «من ولد له ولد فأحب أن ينسك عنه، فلينسك عن الغلام شاتان مكافئتان، وعن الحارية شاة، رواه أحمد (٦٨٢٢)، وأبو داود (٢٨٤٢)، والنسائي (٤٢١٢) وانظر السلسلة الصحيحة (1700)

وموضع الشاهد فيه، قوله: " فأحب أن ينسك عنه ". ففيه التخيير، ولا يكون مع الوجوب. الثاني: الوجوب، وإليه ذهب الحسن، وأبو الزناد، ورواية عن أحمد، وداود، قال ابن حزم في المحلى

(٢٣٤/٦): «العقيقة فرض واجب، يجبر الإنسان

عليها اذا فضل له عن قوته مقدادها.

وهو أن يذبح عن كل مولود يولد له حبًّا، أو مبتا بعد أن يكون بقع عليه اسم غلام أو اسم حارية».

ومما استدلوا به حديث سلمان بن عامر، وحديث سمرة رضى الله عنهما السابقان، ووجه الدلالة من الأول الأمر فقوله: "فأهريقوا "وهو للوجوب عند الظاهرية، والأصل فيه الوجوب عند الجمهور، وهو واضح الدلالة على ما استدلوا به على كل حال.

وحديث سمرة بن جندب رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " كل غلام رهينة بعقيقته". وقد تقدم، ووجه الحجة فيه أنه شبهه بالرهن، وهو لا ينفك الأيالأداء.

الثالث: ليست سنة، وهو للحنفية، ثم يختلفون على أقوال:

- أنها تطوع، قال الحصاص في شرح مختصر الطحاوي (٢٩٢/٧): «والعقيقة تطوع؛ من شاء فعلها، ومن شاء ترکها».

- أنها مباحة، وهو مروى عن محمد بن الحسن، قال الكاساني في بدائع الصنائع (٦٩/٥): «العقيقة: كانت في الحاهلية، ثم فعلها المسلمون في أول الإسلام، فنسخها ذبح الأضحية، فمن شاء فعل، ومن شاء لم ىفعل».

- أنها مكروهة، وهي مروية عن محمد بن الحسن، قال ابن عابدين في الحاشية: «وبأن محمدًا قال في العقيقة: من شاء فعل، ومن شاء لم يفعل.

وقال فالحامع: ولا بعق.

والأول يشير إلى الإباحة، والثاني إلى الكراهة».

وقد استبعد ابن عابدين القول الثاني، وقال: انه لا يدل على الكراهة، لكن يدل على أنه سنة غير

- وقول آخر: أنها بدعة ينسب لأبي حنيفة، قال ابن الملقن في التوضيح (٢٦٣/٢٦): «ويقابله قولان: أحدهما: أنها بدعة، حكى عن الكوفيين، وأبي حنيفة.

وأنكره أصحابه، ويقولون: هو خرق الإجماع، وإنما قوله: أنها مناحة.

وهـ و خـ لاف ما عليه العلماء من الترغيب فيها، والحض عليها ».

وقد رد العيني في عمدة القاري هذا القول، قال :(17/71):

«ونقل صاحب (التوضيح) عن أبي حنيفة والكوفيين؛

أنها بدعة، وكذلك قال بعضهم في شرحه، والذي نقل عنه أنها بدعة أبه حنيفة.

قلت: هذا افتراء فلا يجوز نسبته إلى أبي حنيفة، وحاشاه أن يقول مثل هذا، وانما قال: ليست يسنة. فمراده اما ليست يسنة ثابتة، واما ليست يسنة مة كدة ،،

و لعل قول هذا القائل أخذه من قول ابن المنذر أه نحوه، فقد قال: أنكر أصحاب الرأي أن تكون سنة، وخالفوا في ذلك الآثار الثابتة.

لكن بشكل على هذا ما نقل عن الشافعي، فقد نقل عنه الحافظ في الفتح الإنكار عمن قال بالبدعية فهو نقل قديم، قال الحافظ (٥٠٢/٩): «قال الشافعي أفرط فيها رجلان قال أحدهما هي بدعة، والآخر قال: واحدة.

وأشار بقائل الوجوب، إلى اللبث بن سعد..... قال: «والذي نقل عنه أنها بدعة: أبو حنيفة».

وأهل المذهب أعرف بقول صاحبهم من غيرهم، وقول الشافعي ليس فيه تعيين للقائل.

الرابع: أنها سنة مؤكدة في حق الغلام، لا الحارية، وهو مروى عن أبي وائل، والحسن، رواه عنه ابن أبي شيبة في المصنف (٢٤٢٦٤)، واحتجوا بأشياء منه ما جاء في حديث سلمان بن عامر رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "مع الغلام عقيقة"، وما جاء في حديث سمرة بن جندب رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " كل غلام رهينة بعقيقته" احتجاجًا بمفهوم المخالفة فيهما. وهم محججون بالأحاديث المصرحة بمشروعية العقيقة عن الجارية، ومنها حديث عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما السابق، فيكون ما احتجوا به خرج مخرج الغالب؛ فلا مفهوم له.

الخامس: أنها فرض ما دام في السبع، فإذا تجاوزه كانت مستحبة، وهو قول الليث بن سعد قال ابن عبد البر: وقال الليث بن سعد: يعق عن المولود في أيام سابعه، في أيها شاء، فإن لم تتهيأ لهم العقيقة في سابعه فلا بأس أن يعق عنه بعد ذلك، وليس بواجب أن يعق عنه بعد سبعة أيام.

وكان الليث يذهب إلى أنها واجبة في السبعة الأيام. وأرجح المذاهب، المذهب الأول مذهب الحمهور لما تقدم، والله أعلم.

اتفق أهل العلم القائلون بمشروعية العقيقة أنها

cole 2 12 de TVV at - Hane 370 - Hunte Helonie el Leges

تكون من الغنم- الضأن، والمعز-، ثم اختلفوا هل تجزئ من غيرها كالإبل، والبقر أم لا؟ فالجمهور على أن كل ما أجزأ في الأضحية مجزئ في العقيقة، وهم يستدلون على ذلك بأمور؛ الأول: النصوص المطلقة التي وردت في العقيقة، وقد سىق بعضها.

الثاني: القياس على الأضحية.

الثالث: فعل بعض الصحابة، كأنس وأبي بكرة قال ابن القيم في تحفة المودود (ص٨٣): «قال ابن المنذر: واختلفوا في العقيقة بغير الغنم فروينا عن أنس بن مالك أنه كان يعق عن ولده الجزور.

وعن أبى بكرة أنه نحر عن ابنه عبد الرحمن جزورًا فأطعم أهل البصرة.

ثم ساق عن الحسن قال كان أنس بن مالك يعق عن ولده الجزور ثم ذكر من حديث يحيى بن يحيى أنبأنا هشيم عن عيينة بن عبد الرحمن عن أبيه أن أبا بكرة ولد له ابنه عبد الرحمن وكان أول مولود ولد في البصرة فنحر عنه جزورًا فأطعم أهل البصرة».

وذهب الظاهرية، وهو ظاهر قول أمنا أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها، وعن أبيها، وكبت عدوهما، وقول حفصة بنت عبدالرحمن بن أبي بكر إلى أنها لا يجزئ فيها إلا الغنم، لأنها هي التي ورد مفصلا به النص عن النبي صلى الله عليه وسلم قولاً، وفعلاً. ويدل عليه أحاديث منها:

- حديث عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما وفيه قوله صلى الله عليه وسلم: "فلينسك عن الغلام شاتين مكافئتين، وعن الحارية شاة.

فقد ورد في الحديث التنصيص على الشاة، ولو كانت تجزئ غيرها لنص عليه، فيكون ما

ورد مطلقًا من النصوص مبينًا بهذا، لكن يرد عليه أن الشاة في لغة العرب قد تطلق على غير الغنم، قال في لسان العرب: «الشاة: الواحد من الغنم، يكون للذكر، والأنثي.

وحكى سيبويه عن الخليل: هذا شاة بمنزلة هذا رحمة من ربي.

وقيل: الشاة تكون من: الضأن، والمعز، والظباء، والبقر، والنعام، وحمر الوحش».

لكن الظاهر الأول في لغة العرب هذه، ولو ثبت أنه تطلق على غير الغنم لما أفادهم ذلك، لأن الحديث فيه يذبح عن الغلام شاتان، وعن الجارية شاة، فيلزمهم أن هذا يجرى في البقر، والإبل، ولا قائل به.

ولذا قال ابن حزم في المحلى (٢٣٤/٦): «ولا يجزئ في العقيقة إلا ما يقع عليه اسم شاة: إما من الضأن، وإما من الماعز فقط.

ولا يجزئ في ذلك من غير ما ذكرنا لا من الإبل ولا من البقر الإنسية، ولا من غير ذلك».

لكن لا يلزم من ذكر الشاة أن غيرها لا بجزئ إلا من جهة المفهوم، وهو مفهوم لقب، ومفهوم اللقب من أضعف المفاهيم.

قال الشوكاني في نبل الأوطار (١٦٣/٥): «ولعل وجه ذلك ذكرها في الأحاديث دون غيرها، ولا يخفى أن مجرد ذكرها لا ينفى إجزاء غيرها». فالراجح- إن شاء الله تعالى- ما ذهب إليه جمهور أهل العلم سلفًا، وخلفًا من جواز ذبح ما يجزئ من بهيمة الأنعام في العقيقة، لكن يبقى أن المنصوص عليه فعلا وقولا هو الأفضل. هذا ما يسره الله في هذا المقال، فإن يكن صوابًا فالحمد لله وحده، وإن تكن الأخرى فأسأل الله أن يغفر لي زللي وخطئي، وأستغفر الله منه.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

تهنئ أسرة تحرير المجلة واللجنة العلمية والمركز العام ابنا آخر من أبنائها الباحث أحمد عبد المنعم المسلمي؛ بمناسبة حصوله على درجة الماجستير في موضوع بعنوان: ، الجهود النحوية في كتاب التوضيح لشرح الجامع الصحيح، ، بإشراف أ . د . أحمد محمد عبد الدايم ، وناقشه كل من :

- أ . د . مصطفى أحمد عبد العليم .

- أ. د. عصام عامرية.

وأسرة تحرير المجلة تتمنى لهما مزيدا من التوفيق والسداد.

# البركة والسبيل إليها

الحلقة الثانية

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فما يزال الحديث متصلاً عن البركة وسبل تحصيلها، فنكمل ونقول وبالله تعالى التوفيق؛

أحمد صلاح

إعداد/

 ٥- الرضا بما قسم الله وقدر، والتعفف عما يق أيد الناس:

إن الرزق ليست بكترة السعي، ولا بكترة المال، وإثما العبرة بالبركة فيه، فالقليل من السعي، والقليل من السعي، والقليل من المال، مع بركة الله تفعل الأعاجيب، فقد روى الإمام أحمد من حديث أسامة بن عمير أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الله تبارك وتعالى يبتلي عبده بما أعطاه، فمن رضي بما قسم الله عز وجل له بارك الله له فيه ووسعه، ومن لم يرض لم يبارك له».

وقد سمعنا عمن يملكون الملايين، وحيزت لهم الدنيا، ويسمع لهم ويطاع، ونرى الشقاوة في حياتهم، من مرض ونكد وهم وغم وقساد أولاد وزوجات، ما يجعلهم لا يتلذذون بهذا المال، بل ربما مرض أحدهم ومنعه الأطباء من أكل ما شقي لجمعه سنين عددا، وربما حبس فيه البول، وتمنى أن لو اقتدى بماله كله.

وهدان رجالان؛ الأول منهما له عشرة من الولد، والثاني ليس له إلا بنت واحدة، ربما تنزع البركة من الأول، فهؤلاء العشرة لا ينفعونه بشيء، ربما كانواسبب عذابه وهمه ونكده، إنهم عشرة، ولكنهم قليلو البركة، كثيرو المتاعب، أما الثاني (صاحب البنت الواحدة) فيضع الله له فيها من البركة ما تقر به عينه، وينشرح به

فتقوم البنت بحقه، وترعى شؤونه، مع أنها ربما تكون متزوجة ولها أولادها، ولكنها المنحة الإلهية، والبركة الربانية التي لا تُشترى بالمال، وإنما هي بيد الملك الوهاب، الذي يملك كل شيء،

ويتصرف في كونه بحكمته، فيا عبد الله، لو أفاض الله عليك من بركاته ورحماته (مع قلة الراتب، وانعدام الولد، وضعف المعيشة) فأبشر بكل خير، فما منع عنك إلا لأنه يحبك، ويريد الخير لك.

#### من أسباب قلة البركات:

إن من أسباب قلة البركات تعلق الناس بالمال والدنيا، وغفلتهم عن مآلهم الأخروي، حتى أصبح كثير من العباد عبيدًا للمال، ولا يبالي أمن حلال أكل أم من حرام!

ففي صحيح البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «تعس عبد الدينار، وعبد الدرهم، وعبد الخميصة، إن أعطي رضي، وإن لم يُعط سَخط، تعس وانتكس، وإذا شيك فلا انتقش».

فسماه الشرع (عبدًا) أي: طالبه الحريص عليه، المنفمس في حبه وجمعه كالأسير الذي لا يجد خلاصا وفكاكالا ولم يقل الشرع (مالك الدينار، ولا جامع الدينار)، لا، بل قال: (عبد الدينار)، لأن المذموم هو الجمع والحرص والريادة على قدر الحاجة، والانغماس في

فقد روى البخاري عن حكيم بن حزام رضي الله عنه قال: قال رسول الله على الله عليه وسلم: يا حكيم! إن هذا المال خضرة حلوة، فمن أخذه بسخاوة نفس بورك له فيه، ومن أخذه باشراف نفس لم يبارك له فيه، وكان كالذي يأكل ولا يشبع. (والعرب تسمي كل شيء مشرق ناضر أخضر).

وعند الترمذي من حديث خولة بنت قيس رضي الله عثها أن الثبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن هذا المال خضرة حلوة، من أصابه بحقه بورك له فيه، ورب متخوض فيما شاءت به نفس من مال الله ورسوله ليس له يوم القيامة إلا النار، والتأنيث في خضرة حلوة، وإضافتها للمال باعتبار ما بشتمل عليه المال من زهرة الدنياء

فانظر رحمك الله كيف عبر صلى الله عليه وسلم عن المال بـ «خضرة حلوة» لأن الأخضر والحلو مرغوب فيهما، والأعجاب يهما إذا اجتمعا أشد وأقوى.

وقوله: «بسخاوة نفس» أي: بغير شرة ولا الحاح وكترة سؤال، بورك له فيه.

الستخلف عمرين عبد العزيز رحمه الله، بكي، وقال: يا أبا قلابة، هل تخشى على؟ قال: كيف حيك الدرهم؟ قال: لا أحيه، قال: لا تخف إن الله عز وجل سيعينك. (الزهد الأحمد بن حنيل).

وأما الآخر- عبادًا بالله- فكالذي بأكل ولا يشبع، بل كلما أكل ازداد سقمًا، ولم بحد شبعًا ولا كفاية.

يُحكى أن رجلا دخل على المنصور العباسي رحمه الله يوم بويع بالخلافة، فقال له المنصور: عظني، فقال: يا أمير المؤمنين، أعظك بما رأيت، أم بما سمعت؟ قال: بل بما د است.

فقال: يا أمير المؤمنين، إن عمر بن عبد العزيز أرجب أحد عشر ولدا، وترك ثمانية عشر دينارًا، كفن بخمسة دنانير، واشترى له قيرٌ بأربعة دنانير، ووزع الباقي على أبنائه. وهشام بن عبد الملك أنجب أحد عشر ولذا، وكان نصيب كل ولد من التركة ألف ألف دينار (أي مليونا) ١١ والله يا أمير المؤمنين، لقد رأيت في يوم واحد أحد أبناء عمر بن عبد العزيز يتصدق بمائة فرس للجهاد في سبيل الله، وأحد أبناء هشام يتسول في الأسواق.

وقد سأل الناس عمر بن عبد العزيز وهو على فراش الموت: ماذا تركت الأولادك؟ قال: تركت لهم تقوى الله، فإن كانوا صالحين فالله

تعالى يتولى الصالحين، وإن كانوا غير ذلك قلن أترك لهم ما يعينهم على معصية الله.

فتأمل رحمك الله: كثير من الناس بسعي ويكد ويتعب ليؤمن مستقيل أولاده، ولكن لا يركة فيهم، ولا يركة في المال، ظنًا منه أن وحود المال الكثير في أبديهم بعد موته أمان لهم!! وقد غفل عن الأمان الأعظم، والتأمين الحقيقي الذي ذكره الله في كتابه: ﴿ وَلْنَحْشَ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَامًا خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلْتَغَوُّا اللَّهَ وَلَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا » (النساء ٩٠).

بل ذُكر أن ابنة عمر بن عبد العزيز دخلت عليه تبكي، وكانت طفلة صغيرة أنذاك، وكان ي يوم العيد، فسألها عمر : ماذا بيكيك؟ قالت: كل الأطفال برتدون ثبانًا حديدة، وأنا ابنة أمير المؤمنين أرتدى ثوبا قديما؟ فتأثر عمر ليكائها وذهب إلى خازن بيت المال، وقال له: أتأذن لي أن أصرف راتبي عن الشهر القادم؟ فقال الخازن؛ ولم يا أمير المؤمنين؟ فحكي عمر الحكاية! فقال الخازن: ومن يضمن لي أن تبقى حيا حتى الشهر القادم لتعمل بالأجر الذي تريد؟ فتركه عمر وعاد الى أولاده، فقال لهم: أتصيرون وندخل الحنة حميفا؟ أم لا تصبرون ويدخل أبوكم النار؟ فقالوا: بل تصبر با أباتاء

فيا لبت لنا مثل الخازن وعمر وأبناء عمر، رحمة الله عليهم أجمعين.

#### ٦- الصدق في البيع وعدم الفش والكذب:

فالصادق في بيعه وشرائه ومعاملاته ميارك له في كسيه وإن قل، مترادف عليه الخير، ففي الصحيحين عن حكيم بن حزام رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «البيعان بالخيار ما لم يتفرقا، فإن صدقا وبينا بورك لهما في يتعهما، وأن كذبا وكتما محقت بركة بيعهما».

وقوله: «فإن صدقا وبينا يورث لهما..» أي: بين كل واحد لصاحبه ما يحتاج إلى بيانه من عيب وغيره، وصدق في ذلك، بورك لهما في بيعهما، أما لو كذبا (مُحقَّت بركة بيعهما) أي: ذهبت بركته، وهي؛ زيادته ونماؤه.

ففي حديث رفاعة بن رافع رضي الله عنه

أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: إن التجار هم الفجار، إلا من اتقى وبر وصدق. (رواه ابن حرير).

كذلك كترة الحلف في المبيع يهدم أصول البركة، ففي الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: الحلف منفقة للسلعة ممحقة للبركة.

وهـــذا الحــديث فيـه النهي عـن كـترة الحلف في البيع، فإن الحلف من غير حاجة مكروه، قال الله تعالى: "وَلاَ يَمْكُوا الله عُرْضَةُ الْبيعية، (البقرة:٢٢٤)، بل ربما اغتر المشتري باليمين، وإذا كان النهي يتعلق بكترة الأيمان وإن كانت صادقة، فكيف بالأيمان الكاذبة الفاجرة؟ فقد روى البيهقي عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال؛ ليس شيء أطبع الله تعالى فيه أعجل ثوابا من البغي، الرحم، وليس شيء أعجل عقابا من البغي، وقطيعة الرحم، واليمين الفاجرة تدع الديار بلا قع. ومعنى الديار بلاقع؛ أي فارغة لذهاب المال، جمع بلقع، وهي الأرض القفراء التي لا شيء فيها، أي؛ أن الحلاف يفتقر، ويذهب ما يته من الرزق والبركة.

٧- اتباع هدي النبي صلى الله عليه وسلم وآدابه ق الطعام والشراب، سبب جالب للبركة: إن اتباع هدي النبي صلى الله عليه وسلم جالب للبركة ق كل شيء ق الزمان والمكان وما لا غنى للإنسان عنه، لا سيما ق الطعام والشراب، فانظر كيف حلت البركة ق طعام جابر بن عبد الله رضي الله عنهما يوم الخندق لما أطاع أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم (١)

فالطعام المبارك هو ما أكلته مما يليك، وتجنبت الأكل من وسط الصحفة، وغسلت يديك، وذكرت اسم الله عليه.

فقد روى الترمذي عن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: البركة تتنزل وسط الطعام، فكلوا من حافتيه، ولا تأكلوا من وسطه.

قوله: «كلوا من حافتيه» أي: جانبيه، وليس المراد هنا خصوص التثنية، ففي سنن ابن ماجه عن عبد الله بن بُسر أن النبي صلى الله عليه

وسلم أتي بقصعة فقال؛ كلوا من جوانبها، ودعوا ذروتها يُبارك فيها.

والذروة: بالضم والكسر، أعلى الشيء، والمراد الوسط، فالبركة والنماء والزيادة محلها الوسط، للحديث السابق: «البركة تنزل وسط الطعام». وإن من الأداب- أيضا- أن الإنسان إذا فرغ من أكله فإنه يلعق أصابعه، حتى لا يبقى فيها أشر الطعام، فقد تكون البركة فيما علق فيها أن النبي صلى الله عليه وسلم أمر بلعق الأصابع من الطعام، فقد روى مسلم عن جابر أن النبي صلى الله عليه وسلم أمر بلعق الأصابع والصحفة، وقال: إنكم لا تدرون في أيه البركة. ويا رواية: إذا وقعت لقمة أحدكم ليأخذها، فليمط ما كان بها من أذى، وليأكلها، ولا يدعها للشيطان، ولا يمسح يده بالمنديل حتى يلعق أصابعه، فإنه لا يدري في أي طعامه البركة. (رواه مسلم).

ومعلوم أن النبي صلى الله عليه وسلم لا يأمر أمته بشيء إلا وفيه الخير والبركة.

أما ما يتعلق بالنهي عن الأكل من وسط الصحفة فإنما هو في الطعام الواحد، أما إذا كان الطعام أنواعا وأشكالاً وكان نوع منه في الوسط، وأراد أحد أن يأخذ منه شيئًا فلا بأس، مثل أن يوضح اللحم مثلاً في وسط الصحفة فإنه لا بأس أن يأكل من اللحم ولو كان في وسطها، لأنه ليس له نظير في جوانبها، فلا حرج؛ لما رواه مسلم عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: «إن خياطًا دعا رسول الله صلى الله عليه وسلم لطعام صنعه، فذهبت مع رسول الله عليه وسلم الله عليه وسلم إلى ذلك الطعام، فقرب إلى رسول الله عليه وسلم الله عليه وسلم عنية وسلم عنية وسلم عنية وسلم عنية وسلم عليه وسلم غيرًا ومرقًا فيه دُباءً وقديد، فرأيت النبي صلى الله عليه وسلم يتتبع الدباء من حوالي القصعة، فلم أزل أحب الدباء من يومئذ».

كذلك الاجتماع على الطعام، وعدم التفرق فيه جالب للبركة، ففي سنن أبي داود عن وحشي بن حرب عن أبيه عن جده أن أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم قالوا: يا رسول الله، إنا نأكل ولا نشبع؟ قال: فلعلكم تفتر قون؟ قالوا: نعم، قال: فاجتمعوا على طعامكم، واذكروا اسم الله عليه، يُبارك لكم فيه.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

# التبرير وإلقاء المعاذير

#### الحلقة الأولى

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه... أما بعد:

فقد خلق الله سبحانه عباده ليوحدوه، وبالإلوهية يفردوه، وأمرهم بطاعته، ووعدهم بجنته،

ونهاهم عن معصيته، وخوفهم بناره، وبين نبيه أن كل بني آدم خطاء، وخير الخطائين التوابون.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه وأرضاه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «وَالَّذِي نَفْسِي

بِيَدِهِ لَوْ لَمْ تُذْنِيُوا لَذَهَبَ اللَّه بِكُمْ وَلَجَاءَ بِقَوْمٍ يُذُنِيُونَ، وَيَسْتَغْضِرُونَ اللَّه هَيَغْضَرَ لَهُمْ، (رواه مسلم).

المستشار/أحمد السيد علي إبراهيم

اعداد/

والوقوع في الخطأ ليس عيبًا، إنما العيب في الإصرار على الخطأ والتمادي في الباطل والجدال فيه، والخطأ الأكبر حين يحاول المخطئ إيجاد المبررات ليوهم نفسه ومن حوله بأنه لم يخطئ أصلا، وقد فضح الله هذا الصنف من الناس فقال تعالى: « مَن الإسَنُ عَلَى مَسِّهِ مَسِبِرٌ أَن القيامة ١٤ - مَن مَسِّهِ مَسِبِرٌ أَن القيامة ١٤ - مَا )، وقد يبدو الفعل من وجهة نظر الأخرين خطأ فيضطر المسلم أن يبرر فعله للناس، وسوف نلقي الضوء من خلال تلك المقالة على هذا المداء القاتل ليتجنبه المسلم فيظفر بالسلامة في دينه ودنياه.

#### السلامة في دينه ودنياه. الوقفة الأولى: تعريف التبرير والمعاذير:

أولا: تعريف التبرير:

جاء في معجم المعاني الجامع: «بَرْرَ عمله: زكاه، وذكر من الأسباب ما يبيحه» اهـ.

وجاء في قاموس المعاني: «برّر العمل ونحوه: سوَّغه ؛ زكّاه وذكّر ما يبيحه من الأسباب والمعاذير» اهـ.

وجاء في المعجم الغني: «برر العمل أو غيره: ذكر الأسباب والحجج التي تبيح القيام به». اهـ.

ثانيا، تعريف المعاذير،

جاء في معجم المعاني الجامع: «مَعَادَيْرُ: (اسم) مَعَادَيْرُ: جمع مِعْدَارُ معادَيرُ، المُعْدَرُةُ: عُدْر، حُجَّةٌ يُتَاسَّف بَها لرفع اللَّوم والحَرج والمؤاخدة لم يلتمس أيَّة مَعْدَرة، طَلَبَ مِنْهُ المُعْدَرَةَ، الصَّفْحُ، الْمُسَامحَةَ، اهـ.

### الوقفة الثانية، التبرير والمعاذير المقبولة،

فالمسلم قد يقع في الخطأ، أو ما يظن الآخرون أنه فيبرر الآخرون أنه خطأ، فينكرون عليه فيبرر فعله بتبريرات مقبولة، ومن هذه التبريرات الآتى:

#### أولا: الاعتراف بالخطأ فضيلة:

جمادي الأخرة ١٤٧٧ هـ - العلد ١٣٤٥ - السنة الفامسة والأربعون

عَن تِلَكُمُّا اَلشَّجَرَةِ وَأَقُلُ لَكُمُّا إِنَّ الشَّيْطِانُ لَكُمَّا عَدُوُّ شِينٌ ﴿ ﴿ اللَّهِ مِنَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ

فآدم لم يستخدم أي مبررات نفسية شيطانية رغم وجود مبررات نفسية شيطانية مقنعة مثل:

- ١- وسوسة الشيطان.
  - ٢- النسيان-
- ٣- الضعف البشري.
- ٤- الاحتجاج بالقدر.

كلها فعلاً مبررات مقنعة لكن آدم عليه السلام صادق مع نفسه ومع ربه، كذلك تأمل آدم لم يلم حواء وحواء لم تلم آدم وكلاهما اعترف أنه أخطأ وظلم نفسه واستغفر ربه وهذا هو الذي يجب على المخطئ دوماً أن يقوم بفعله.

#### ثانيا: السكوت وعدم الجدال:

وقد لا يستطيع الإنسان أن يعترف بخطئه، فيسكت عند الإنكار عليه، ليتعلم من خطئه، فيسكت عند الإنكار عليه، ليتعلم من خطئه، فعن أبى واقد الليثي رضي الله عنه قال؛ «خرجنا مع رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم الى حُنين ونحن حُدثاء عهد بكفر وللمشركين سدرة يعكفون عندها وينوطون بها أسلحتهم يقال لها ذات أنواط، فمررنا بسدرة فقلنا؛ يا يُقالُ لها ذات أنواط، فمررنا بسدرة فقلنا؛ يا أنواط فقال صلَّى الله عليه وسلَّم؛ الله أكبر أنواط فقال صلَّى الله عليه وسلَّم؛ الله أكبر أبها السنن قلتم والذي نفسي بيده كما قالت بنو إسرائيل لموسى؛ اجعلُ لنا إلها كما لهم الهم ألهة، لتركبنُ سنن من كان قبلكم، (رواه أحمد وصححه الألباني).

سدرة أي: شُجرة، وقولُهُ: يُقَالُ لَهَا ذَاتُ أَنوَاط، الأنواط: جمع نوط، وهو كل شيء يعلق، وذات الأنواط هي الشجرة التي يعلق عليها هذه المعاليق. قَالَ ابن الأثير في النّهَايَة: هي اسمُ شَجَرَة، بِعَينها كَانَت للمُشركين، يَنُوطُونَ بِهَا سلاحَهُم، أي يُعَلّقُونَهُ بِهَا، وَيَعكُفُونَ حَولَهًا، فَسَأَلُوهُ أَن يَجِعَلَ لَهُم مثلها، فَنَهاهُم عَن ذَلك.

فالصحابة رضوان الله عليهم سكتوا حينما أنكر عليهم النبي صلى الله عليه وسلم قولهم «اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط، ولم يجادلوا، فلم يقولوا مثلاً هل تكفرنا يا رسول

الله ؟ نحن لم نطلب إلها، وإنما طلبنا سدرة نعلق بها أسلحتنا طلباً للبركة، مما يدل على أن العبرة بالمعاني، وليس بالألفاظ فالنبي - صلى الله عليه وسلم - شبه قولهم بقول بني إسرائيل، مع أنهم لم يطلبوا إلها من دون الله صراحة.

وقارن بين ما فعله الصحابة وبين ما يفعله كثير منا الآن، فقد أنكر أحد طلبة العلم على بعض الناس افتراقهم في كل شيء وعدم قبول رأي المخالف، وأنهم تشبهوا باليهود والنصارى الذين قال الله عنهم: ﴿ وَلَيْنَ أَتَبْتَ الّذِينَ أُورُوا الذين قال الله عنهم: ﴿ وَلَيْنَ أَتَبْتَ الّذِينَ أُورُوا الذين قال الله عنهم: ﴿ وَلَيْنَ أَتَبْتَ الّذِينَ أُورُوا الذين قال الله عنهم: ﴿ وَلَيْنَ أَنْتَ بِتَابِعِ فِنْلَهُمْ وَمَا بَعْضَ أَنْتَ بِتَابِعِ فِنْلَهُمْ وَمَا الله عَمْلُ وَمَا الْبَيْتُ وَمَا الله عَمْلُ وقال الله عَمْلُ عَذَاتُ عَظِيدٌ ﴾ (البقرة عمران عمران عمران فولهم إلا أنت تكفرنا وتجعلنا وتجعلنا وتجعلنا وتجعلنا والنصارى؟!

#### ثالثًا: التبرير بالنسيان:

قد يقع المسلم في الخطأ نسيانًا، فينكر عليه، فيبرر وقوعه في الخطأ بالنسيان وأنه لم يقصده، ومن أوضح الأمثلة على ذلك ما جاء بقصة موسى والخضر عليهما السلام، حيث اشترط الخضر على موسى حال مصاحبته لتلقى العلم ألا يسأله عن شيء مما سيراه حتى يفسره له، فلما خرق الخضر السفينة، خالف موسى الشرط و أنكر عليه، فلما أنكر عليه الخضر عدم الالتزام بالعهد، برر فعله بِالنسيانِ: قال تعالى: ﴿ قَالَ لَهُ مُوسَىٰ مَلَ أَنْعُكُ عَلَىَ أَن تُعَلِّمَن مِمَّا عُلِمْتَ رُشْدًا ﴿ إِنَّ قَالَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِعَ مَعِيَ صَبْرًا ١٠٠ وَكُنْفَ تَصِيرُ عَلَى مَا لَوْ يُعِظِّ بِهِ، خَبْرًا (١١٠) قَالَ سَتَجِدُنِيَ إِن شَاءَ ٱللَّهُ صَامِرًا وَلاَ أَعْصِي لَكَ أَمْرًا ﴿ (١٠) قَالَ فَإِنِ ٱتَّبَعْتَنِي فَلَا تَشْفَلْنِي عَن شَيْءٍ حَتَّى ٓ أُحْدِثَ لَكِ مِنْهُ ذَكَّا اللهُ فَأَنظُلُفًا حَتَّى إِذَا رَكِبًا فِي ٱلسَّفِينَةِ خُرِقُهَا قَالَ أَخُرِقُهَا لِلْغُرِقُ أَهْلَهَا لَقَدْ حِنْتُ شَيْتًا إِمْرًا اللهِ قَالَ أَلَتُو أَقُلْ إِنَّكَ لَن تُسْتَطِيعَ مَعِي صَبْرًا ﴿ ﴿ فَالْ لَا نُوْاغِذُنِي بِمَا نَسِيتُ وَلَا تُرهِقُني مِنْ أَمْرِي غُسَمًا ، (الكهف ٦٦- ٧٧).

#### رابعًا: التبرير بالمصلحة الراجحة:

وقد يقع المسلم فيما يبراه الآخرون خطأ فيبرره بجلب المسلحة، ودفع المفسدة، فعن عمرو بن العاص رضي الله عنه قال: «احتَلمتُ في ليلة باردة في غزوة ذات السُّلاسل فأشفَقتُ إن اغتَسَلتُ أن أَهْلِكَ فتيمًمتُ، ثمَّ صلَّيتُ بأصحابي حيث لا يراك أحدٌ مِن الناس. ذَكَره الغزالي فِي " إحياء علوم الدِّينَ ".

#### سادسًا: تبرير الوقوع في المصيبة:

وقد يقع المسلم في المصيبة، فيبررها بالقدر، فعن أبى هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله صلى الله عليه وسلم: «احتج آدمُ وموسى، فقالُ موسَى: يا آدمُ أنتَ أبونا خيبتنا وأخرجتنا من الجنعة، فقالُ لَهُ آدمُ؛ أنتَ موسَى، اصطفاكَ الله بكلامِه، وخطَّ لَكَ بيده، أتلومُني على أمر قدَّرهُ الله علي قبل أن يخلقني باربعين سنة وقال النبيُ صلى الله عليه وسلم، فحجَّ آدمُ موسى، فحجَّ آدمُ موسى، فحجَّ آدمُ عمر وابن عبدة، قالَ أحدُهُما: خطَّ، وقالَ عمر وابن عبدة، قالَ أحدُهُما: خطَّ، وقالَ الاخرُ؛ كتبَ لَكُ التَّوراة بيده» (رواه مسلم).

ولايجوز أن يعتقد البعض جواز الاحتجاج بالقدر على فعل المعصية قال شيخ الإسلام: "إن آدم عليه الصلاة والسلام فعل الذنب، وصار ذنبه سبباً لخروجه من الجنة، لكنه تاب من الذنب، وبعد توبته اجتباه الله وتاب عليه وهداه، والتائب من الذنب كمن لا ذنب له، ومن المحال أن موسى عليه الصلاة والسلام- وهو أحد أولى العزم من الرسل- يلوم أباه على شيء تاب منه ثم اجتباه الله بعده وتاب عليه وهداه، وإنما اللوم على المصيبة التي حصلت بفعله، وهي إخراج الناس ونفسه من الحنة، فإن سبب هذا الإخراج هو معصية آدم، على أن آدم عليه الصلاة والسلام لاشك أنه لم يفعل هذا ليخرج من الجنة حتى يلام، فكيف يلومه موسى؟ وهذا وجه ظاهر في أن موسى عليه السلام لم يرد لوم آدم على فعل المعصية، إنما على المصيبة التي هي من قدر الله، وحينئذ يتبين أنه لا حجة في الحديث لن يستدل على فعل المعاصى. إذا احتج على المصيبة وهي الإخراج من الجنة، ولهذا قال: أخرجتنا ونفسك من الجنة ولم يقل؛ عصيت ربك، فهنا كلام موسى مع أبيه آدم على المسيدة التي حصلت، وهي الإخراج من الجنة، وإن كان السبب هو فعل آدم".

وقال رحمه الله: "اللوم على المصائب وعلى المعائب إن استمر الإنسان فيها".

أما تلميذه ابن القيم- رحمه الله- فأجاب

الصَّبِحَ فَذَكَروا ذلكَ للنَّبِيِّ صلَّى الله عليه وسلَّمَ فقال: يا عَمرو صَلَّيتَ بأصحابِكَ وأنتَ جَنُبُ؟ فقال: يا عَمرو صَلَّيتَ بأصحابِكَ وأنتَ جَنُبُ؟ فأخبرتُهُ بالَّذِي مَنعَني منَ الاعتسالِ وقُلتُ إنَّ إنِي سَمعْتُ الله يقولُ: «وَلاَ تَقْتُلُوا أَنْفُسِكُمْ إنَّ الله عليه وسلَّمَ ولم يَقُلْ شَيئًا» (رواه أبو داود الله عليه وسلَّمَ ولم يَقُلْ شَيئًا» (رواه أبو داود وصححه الألباني)، فالقاعدة أنه إذا وجد الماء، وتيمم وصلى بأصحابه، ومن ثم فقد الماء، وتيمم وصلى بأصحابه، ومن ثم فقد أنكروا عليه فعله وعدوه خطأ وشكوه للنبي الكروا عليه وسلم، فبرر فعله بدفع المفسدة المترتبة على الاغتسال، فأقره النبي صلى الله عليه وسلم على فعله فصار التيمم مع وجود الماء لغير القادر على استعماله، سنة تقريرية عن النبي صلى الله عليه وسلم.

#### خامشا: تبرير الوقوع في الشبهة:

وقد يقع السلم في شبهة، فيبرر للناس ما وقع فيه حتى لا يتهم في دينه، فعن صفية رضي الله عنها قالت: «كان النبي صلّى الله عليه وسلّمَ معتكفًا. فأتيتُه أزورُه ليلاً. فحدثتُه مم قمتُ لأنقلبَ. فقام معي ليُقلبني. وكان مسكنها في دار أسامة بن زيد. فمرَّ رجلان من الأنصار. فلما رأيا النبي صلّى الله عليه وسلّم أسرعا فقال النبي صلّى الله عليه وسلّم على رسلكما إنها صفية بنتُ حُييً " فقالا اسبحان الله إ رسول الله قال: "إنَّ الشيطان يجري من الإنسان مجرى الدم. وإني خشيتُ أن يقذف في قلوبكما شرًا "أو قال " شيئًا " .. يعري ومسلم).

قال الشيخ عبد الرحمن بن عبد الله السحيم في شرحه لكتاب عمدة الأحكام تعليقًا على هذا الحديث: «فيه مسائل.... مشروعية ذبّ المرء عن عرضه، ودفع التهمة عنه فهذا أشرف المُخلق صلى الله عليه وسلم دَفَع عن نفسه ما قد يَقَع في النفس، وأخبر عن المرأة التي معه أنها زوجته صفية رضي الله عنها. اهـ.

وقال عمر رضي الله عنه: مَن عَرَض نفسه للتهمة فلا يلومن مَن أساء به الظن، ومَر برَجُل يُكُلُم امرأة على ظهر الطريق، فَعَلاه بالدُرة، فقال: يا أمير المؤمنين إنها امرأتي! فقال: هلا

بجواب آخر قال: "إن اللوم على فعل المعصية بعد التوبة منها غلط، وإن احتجاج الإنسان بالقدر بعد التوبة من المعصية صحيح. فلو أن إنساناً شرب الخمر، فجعلت تلومه وهو قد تاب توبة صحيحة وقال: هذا أمر مقدر على والا لست من أهل شرب الخمر، وتجد عنده من الحزن والندم على المعصية، فهذا يقول ابن القيم: لا بأس به. وأما الاحتجاج بالقدر الممنوع فهو: أن يحتج بالقدر ليستمر على معصيته، للوم عنه مع أن اللوم قد اندفع بتوبته فهذا لا اللوم عنه مع أن اللوم قد اندفع بتوبته فهذا لا الس به.".

وهذا الجواب جواب واضح يتصوره الإنسان بقرب، وإن كان كلام شيخ الإسلام- رحمه الله- أسد وأصوب، لكن لا مانع بأن يُجاب بما أجاب به العلامة ابن القيم. وقال ابن القيم: نظير هذا أن النبي صلى الله عليه وسلم حين طرق ابنته فاطمة وابن عمه عليًا رضي الله عنهما ليلاً فوجدهما نائمين، فقال: ألا تُصليران؟ فكأنه عاب عليهما، أي لماذا لم تقوما لصلاة التهجد فقال علي رضي الله عنه؛ يَا رَسُولَ الله إِنَ أَنْفُسَنَا بيد علي رضي الله عليه وسلم وَهُو يَضُربُ عَلَي النبي صلى الله عليه وسلم وَهُو يَضُربُ عَلَي فَخذه وَيَقُولُ: " وَكَانَ الإنسانُ أَكثرَ شَيء جَدَلاً فَخذه وَيَقُولُ: " وَكَانَ الإنسانُ أَكثرَ شَيء جَدَلاً الله بانه والله عن دفسه بأمر التهى وانقضى.

ولو أن إنساناً فعل معصية وأردنا أن نقيم عليه العقوبة حداً أو تعزيراً وقال: أنا مكتوب علي هذا. ولنفرض أنه زنا وقلنا: اجلدوه مائة جلدة وغربوه عاماً عن البلد، فقال: مهلاً، هذا شيء مكتوب عليّ، أتنكرون هذا؟ فسنقول: لا ننكره، فيقول: لا لوم عليّ، فنقول: ونحن سنجلدك فيقول: لا أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه فأمر بقطع يده، فقال: مهلاً يا أمير المؤمنين، والله عاسرقت إلا بقدر الله، وهذا جواب صحيح، فقال عمر، ونحن لا نقطعك إلا بقدر الله، فغلبه عمر رضي الله عنه رضي الله عنه رضي الله عنه رضي الله عنه رضي الله عمر المؤمنين بالله عمر المؤمنين عمر ونحن لا نقطعك إلا بقدر الله، فغلبه عمر وشرع الله المائة، فالسارق سرق بقدر الله، لكن لم يسرق بشرع الله، ونحن نقطع يده بقدر الله، وشرع الله، ونحن نقطع يده بقدر الله

ولكن عمر رضي الله عنه سكت عن مسألة الشرع من أجل أن يقابل هذا المحتج بمثل حجته. فتبين الآن أن الاحتجاج بالقدر على المعاصي باطل، والاحتجاج بالقدر على فوات المطلوب باطل أيضاً» اهـ.

#### الوقفة الثالثة: التبرير والمعاذير غير القبولة:

سبق أن ذكرنا أن التبرير المقبول بكون عند وقوع المسلم في الخطأ، أو ما يظنه الناس خطأ، فيبرره السلم، أما التبرير غير القبول فهو عبارة عن أعذار وأسباب تبدو للنظرة العابرة مقنعة ومنطقية ولكنها لبست الأسبياب الحقيقية والدوافع الفعلية وراء السلوك وهي عبارة عن تبرير لسلوك الفرد ومعتقداته الذي بعتقد هو في قرارة نفسه أنه خاطئ، ومن شأن هذا السلوك أن يحرم صاحبه من التبصر بأفعاله والتحكم فيها ومراجعة أخطائه، وبختلف التسرير عن الكذب، بأن الأول (التسرير) يكذب فيه الإنسان على نفسه، في حين يكون الثاني (الكذب) بأن يكذب الإنسان على الناس. وهذه الآلية الدفاعية تقدم أسبابا مقبولة اجتماعنا لما يصدر عن الإنسان من سلوك وهو يخفى وراءه حقيقة الذات.

وهذا النوع من التبرير قد يقع فيه المسلم- كما سيأتي من قصة علي بن أبي طالب رضي الله عنه-

أصل تبرير الخطأ.

وقد بينا آنفا، أن الاعتراف بالخطأ فضيلة، وهو نوع من أنواع التبرير المقبول، وأن أول من فعل ذلك أبونا آدم وأمنا حواء عليهما السلام، وعلى النقيض من فعلهما، كان أول تبرير غير مقبول رفيقهما في القصة، إبليس لعنة الله، حيث أبى أن يسجد لآدم لما أمر بالسجود له، ولما أنكر عليه ربه كان التبرير غير المقبول، فاستحق الطرد من الجنة، واللعن إلى يوم الدين، فاجتمع في قصتهم الجنة، واللعن إلى يوم الدين، فاجتمع في قصتهم نوعا التبرير المقبول وغير المقبول، ليلزم المسلم الأول، ويتأسى بأبويه ويجتنب الثاني، ويهجر فاعله. قال تعالى: «قال ما مَنْكَكُ أَلا مُسْجَدًا إذْ أَمْرُنُكُ قَالَ أَنَا فَعَالَى: «قال مَا مَنْكُ أَلا مُسْجَدًا إذْ أَمْرُنُكُ قَالَ أَنَا فاعله. قال تعالى: «قال ما مَنْكُ ألا أَنَا الله فاعله. قال وقاله في إلى الأعراف ١٢).

وللحديث بقيّة إن شَاءُ اللّه، والحَمد للّه رب العالمين.



# قصة الجنين الذي لبث في بطن أمه أكثر من سنتين

الحلقة (١٨٨)

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي أخرجتها كتب السنة الأصلية وبُنيت عليها آراء فقهية مما أدى إلى اشتهارها وانتشارها في كتب الفقه، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق؛

اعداد /

على حشيش

أولا: أسباب تخريج وتحقيق القصة:

١- إن قصة الجنين الذي لبث في بطن أمه أكثر من سنتين والتي سنبين حقيقتها حيث بُنيت عليها آراء فقهية تولد عنها شرعظيم بارتكاب الفحشاء من بعض النساء بعد وفاة زوجها وحملها وادعاء أن ذلك كان من زوجها ولو مضى على وفاته أكثر من سنتين.

٢- وأخرى سافر زوجها للعمل في بعض البلاد وغاب عنها سنتين، ثم عاد فوجدها حبلي فادعت أن هذا الحمل منه، وجاء لها البعض بآراء فقهية بأن مدة الحمل قد تصل إلى أريع سنين وآراء أخرى تصل فيها مدة الحمل خمس سنين، تلك الآراء بُنيت على قصص واهية لا يعرف عللها إلا أهل الصنعة الحديثية، ولقد تبين بعد ذلك أنها حملت من سفاح كذلك، والتي مات عنها زوجها، انظر لو لم يتبين ذلك لورث من لا حق له ولعاد الغائب ليربي زرع

٣- ومن الأسباب أيضًا التي تقتضي منا تحقيق هذه القصة أنه في ١٩ جمادى الأخرة عام ١٣٦٤هـ قضى أحد القضاة بالمحكمة الشرعية بإحدى البلاد الإسلامية- ولا يهمنا ذكر اسم القاضي ولا ذكر اسم البلد بقدر ما يهمنا

الحكم؛ حيث قضى بإلحاق نسب طفل ولدته أمله بعد موت زوجها بخمس سنين بزوجها الميت، وحكم لأختها بلحوق طفلها بزوجها الذي طلقها قبل أربع سنوات.

٤- من الحقائق العلمية التي لا مرية فيها وهي من سنن الله الكونية في علم الأجنة والتي تبينها الأجهزة الطبية الحديثة والتي تحدد عمر الجنين بدقة والمراحل التي يمر بهافي بطن أمه: «خَلَقًا مِنْ بَعْدِ خَلِّق فِي ظُلْكَتِ ثَلَثٍ » (الزمر:٦). أن الجنين في هذه المراحل يعتمد في غذائه على المشيمة التي خلقها الله سبحانه، فإذا بلغ الحمل نهايته ضعفت المشيمة ولم تعد قادرة على إمداد الجنين بالغذاء الذي يحتاجه لاستمرار حياته، فإن لم تحصل الولادة عاني الجنين من المجاعة فإن طالت المدة ولم تحصل الولادة قضى نحبه داخل الرحم والأصل عدم امتداد الحمل عن المدة المعهودة التي قدرها الله سبحانه وهي تسعة أشهر

٥- من سنن الله الكونية في عالم الأجنة أنه سيحانه قيدر لكل أنثى مدة حمل جنينها فِي بطنها: «فَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ أَلَّهِ تُحُولِلًا» (فاطر:٤٣)، حتى أنثى الحيوانات فالإنسان العادي في مزرعته يعلم مدة الحمل

ente 18 ec 18 to 18 a - Itale 310 - Ilmis Italams elsteres

التي قدرها الله سبحانه في البقر والغنم ولم يجد لهذه السنة تبديلاً ولا تحويلاً.

فالواقع المعاصر يبدد وهم القائلين بامتداد الحمل عدة سنين، حيث يولد في العام الواحد عشرات الملايين من البشر، ولو فرضنا جدلاً وجود أمثال هذا الحمل لتناقلته وسائل الإعلام والأطباء، حيث إنهم يهتمون بنقل ما هو أقل من هذا الحدث بكثير.

هذه الأسباب توجب علينا تخريج وتحقيق هذه القصة الواهية

#### ثانيا: المتن:

رُوي أن رجلاً جاء إلى عمر بن الخطاب فقال: يا أمير المؤمنين، إني غبت عن امرأتي سنتين، فجئت وهي حُبلى، فشاور عمرُ الناس في رجمها، قال: فقال معاذ بن جبل: يا أمير المؤمنين، إن كان لك عليها سبيل، فليس لك على ما في بطنها سبيلٌ، فاتركها حتى تضعَ. فتركها، فولدت غلامًا قد خرجت ثنياه، فعرف الرجلُ الشبه فيه، فقال: ابني ورب الكعبة، فقال عمرُ: عجزت النساءُ أن يلدنَ مِثْلُ معاذٍ، لولا معاذ مَلَكَ عَمر. اهـ.

#### ثالثا: التخريج:

لما كانت هذه الفتوى في خلافة أمير المؤمنين عمر بن الخطاب واغتر كثير بهذه الفتيا وجب تخريج وتحقيق هذه الفُتيا التي جاء بها هذا الخبر.

ا- الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه الإمام الحافظ علي بن عمر الدارقطني في الإمام الحافظ علي بن عمر الدارقطني في السين (٣٢١/٣) (٣٢١/٣) قال: حدثنا أحمد محمد بن نوح الجنديسابوري، حدثنا أبن بن محمد بن يحيى بن سعيد، حدثنا ابن نمير، حدثنا الأعمش، عن أبي سفيان قال: حدثني أشياخ منا، قالوا: جاء رجل إلى عمر بن الخطاب. القصة.

٢- وأخرجه الإمام الحافظ البيهقي في «السنن»
 (٢٤٣/٧) قال: أخبرنا أبو بكر بن الحارث الفقيه الأصبهاني، أنبأنا علي بن عمر الحافظ (الدارقطني) به.

٣- وأخرجه الحافظ ابن عساكر في «تاريخ

دمشق» (٤٢٥/٥٨) قال: أخبرناه أبو القاسم الشحامي، أخبرنا أبو بكر البيهقي به، وذلك في «ذكر من اسمه معاذ» ترجمة (٧٤٨١) «معاذ بن جبل».

٤- وأخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (٣٥٤/٧) (٣٥٤/٧) عن سفيان الثوري عن الأعمش عن أبي سفيان عن أشياخ لهم عن عمر به، وذلك في كتاب «الطلاق» باب «التي تضع لسنتين».

٥- وأخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٦٣/٩) (ح٢٩٣١) قال: حدثنا أبو معاوية، عن الأعمش، عن أبي سفيان عن أشياخه به، وذلك في كتاب «الحدود» باب «من قال: إذا فجرت وهي حامل انتظر بها حتى تضع..».

٢- وأخرجه سعيد بن منصور في «السنن» (٩٤/٢) (ح٢٠٧٦) قال: حدثنا أبو معاوية، أخبرنا الأعمش عن أبي سفيان، عن أشياخه به، وذلك في كتاب «الطلاق»، باب «المرأة تلد لستة أشهر».

قلت: من هذا التخريج يتبين أن الإمام الحافظ سعيد بن منصور (١٣٧-٢٢٨هـ) والإمام الحافظ أبا بكر عبد الله بن محمد بن إبراهيم بن أبي شيبة (١٥٩-٢٣٥هـ) روّيَا عن أبي معاوية وهو محمد بن خازم التميمي السعدي أبو معاوية الضرير الكوفي والذي روى عن سليمان الأعمش وكما هو مبين في «تهذيب الكمال» الأعمش وكما هو مبين في «تهذيب الكمال»

#### رابعا: التحقيق:

إن قصة «الجنين الذي لبث في بطن أمه أكثر من سنتين واهية، والخبر الذي جاءت به غريب مسلسل بالعلل».

#### العلة الأولى: التدليس:

مما أوردناه آنفًا من التخريج وتجميع طرق هذا الخبر يتبين أن الخبر غريب لم يـروه إلا أبو سفيان تفرد به عنه الأعمش وهو سليمان بن مهران.

ا- وسليمان بن مهران الأعمش مدلس ولقد بين ذلك الحافظ ابن حجر في «النكت على كتاب ابن الصلاح» (٦٤٠/٢) فقال: «من أكثروا من التدليس وعرفوا به وهم: فذكر خمسة

وثلاثين مدلسًا منهم سليمان الأعمش».

٢- قال الإمام الذهبي في «الميزان»
 (٣٥١٧/٢٢٤/٢)؛ «سليمان بن مهران الكاهلي
 الكوفي الأعمش ما نقموا عليه إلا التدليس».
 اهـ.

٣- وذكر الذهبي عن الجوزجاني قال: قال وهب بن زمعة المروزي: سمعت ابن المبارك يقول: «إنما أفسد حديث أهل الكوفة أبو إسحاق، والأعمش».

3- قال الذهبي: «وهو- يعني الأعمش - وربما دلس عن ضعيف، ولا يدري به فمتى قال: «حدثنا» فلا كلام، ومتى قال: «عن» تطرق إليه احتمال التدليس إلا في شيوخ له أكثر عنهم: كإبراهيم، وأبي وائل وأبي صالح السمان؛ فإن روايته عن هذا الصنف محمولة على الاتصال.

عدم انطباق هذه القاعدة علي القصة: ابراهيم هو ابن يزيد النخعي، وأبو وائل شقيق بن سلمة الأسدي، وأبو صالح السّمان هو ذكوان أبو صالح السّمان هو ذكوان أبو صالح السمان، رواية الأعمش عنه محمولة على الاتصال، وهذه القاعدة لم تنطبق على الخبر الذي جاءت به القصة حيث يتبين من التخريج أن سليمان الأعمش لم يرو هذا الخبر إلا عن أبي سقيان ولم يصرح فيه بالسماع بل (عنعن) في جميع طرقه، قال الحافظ ابن (عنعن) في جميع طرقه، قال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٣٤): «وحكم من ثبت عنه التدليس إذا كان عدلاً لا يقبل منه الا ما صرح فيه بالتحديث على الأصح». اه.

٥- ومن دقيق فقه الصناعة الحديثية في التدليس وما يتعلق بالأعمش: ما كان من رواية شعبة عن سليمان الأعمش، ففي طبقات المدلسين للحافظ ابن حجر (ص٨٨) نقل الحافظ عن البيهقي قوله في «المعرفة»: «وروينا عن شعبة أنه قال: كفيتكم تدليس ثلاثة: الأعمش، وأبي إسحاق، وقتادة».

قال الحافظ ابن حجر عقب إيراده لهذا القول: «فهذه قاعدة جيدة في أحاديث هؤلاء الثلاثة أنها إذا جاءت من طريق شعبة دلت على السماع ولو كانت معنعنة».

عدم انطباق هذه القاعدة أيضًا:

فلقد تبين من التخريج أن جميع طرق الخبر الذي جاءت به هذه القصة لم تكن من رواية شعبة عن الأعمش.

وبتطبيق هذه القواعد الثلاثة تصبح رواية الأعمش لهذا الخبر مردودة لتدليسه:

١- لأنه عنعن ولم يصرح بالسماع في أي طريق
 كما هو مبين من التخريج.

٢- هذا الخبر لم يكن من رواية الأعمش من شيوخه الذين أكثر عنهم كما بينا آنفًا.

٣- هـذا الخبر لم يكن من روايـة شعبة عن
 الأعمش كما بينا أنفا.

وبعدم توافر هذه الشروط كما هو مبين في قواعد أنمة الجرح والتعديل يصبح هذا الخبر فاسدًا كما هو مبين من قول ابن المبارك آنفًا.

وهذه القواعد عالج بها طبيب الحديث في علله الإمام البخاري تدليس الأعمش عندما يعنعن في صحيحه فتراه في كتاب «الإيمان» باب «ظلم دون ظلم» يأتي بحديث واحد لهذا الباب (ح٢٣) قال: حدثنا أبو الوليد قال: حدثنا شعبة عن سليمان (الأعمش) عن إبراهيم..».

فيظن من لا دراية له بالصناعة الحديثة أن الإمام البخاري روى للأعمش في صحيحه بالعنعنة وهو مدلس كما يزعم الرويبضة في القنوات الفضائية لجهله بهذه القواعد، فالحديث من رواية شعبة عن سليمان الأعمش فهي قاعدة قوية تمحو تدليس الأعمش، والحديث من رواية الأعمش عن إبراهيم النخعي وهي قاعدة أخرى يمحو بها البخاري تدليس الأعمش، هذا عندما يذكر الحديث بالعنعنة للأعمش المدلس.

والبخاري رحمه الله عندما يذكر الحديث من غير رواية شعبة الذي كفانا تدليس الأعمش تجده يصرح بالتحديث للأعمش كما في الحديث (٣٣٦٠) قال: حدثنا عمر بن حفص بن غياث حدثنا أبي حدثنا الأعمش قال: حدثنى إبراهيم.

وهنا أيضًا قاعدتان لمحو تدليس الأعمش: التصريح بالسماع ورواية الأعمش عن إبراهيم

200

هذا هو البخاري أستاذ الأستاذين وسيد المحدثين وطبيب الحديث في علله وهو يعالج تدليس الأعمش في صحيحه إذا عنعن.

وهذه الصناعة الحديثية لم توجد في رواية الأعمش للخبر الذي جاءت به هذه القصة «قصة الجنين الذي لبث في بطن أمه أكثر من سنتين» ففسد الخبر كما بينا آنفًا.
علة أخرى:

#### العلة الثانية؛ أبو سفيان؛

وهو الذي انضرد برواية هذا الخبر ولم يروه عنه إلا الأعمش:

١- والأعمش كما بينا أكثر من التدليس وعرف به حتى قال ابن المبارك أفسد حديث أهل الكوفة هذا بالنسبة لرواية الأعمش إذا لم تعالج بالقواعد الثلاثة التي بيناها.

٢- أما بالنسبة لرواية الأعمش عن أبي سفيان فهناك علة خفية بينها الحافظ ابن حجر فهناك علة خفية بينها الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (١٩٦/٤) فقد نقل عن أبي بكر البزار قوله: «لم يسمع سليمان الأعمش من أبي سفيان شيئًا، وقد روى عنه نحو مائة حديث وانما هي صحيفة عرفت». اهـ.

وأقر الحافظ ابن حجر هذا الإرسال الخفي ومن حاول أن يزحزح الأعمش عن هذا الإرسال الخفي يقروايته عن أبي سفيان خاصة- وما هو بمزحزحه- وقع في تدليس الأعمش عامة كما بينا أنفًا.

"- وأبو سفيان: هو طلحة بن نافع الواسطي قال الحافظ الذهبي في «الميزان» (٤٠١٢/٣٤٢/٢): «أخرج له البخاري مقرونًا بغيره». اهـ. ولم يرو لله احتجاجًا ثم نقل الذهبي عن أحمد بن زهير قوله: «سئل عنه ابن معين فقال: لا شيء ». اهـ. ونقل عن ابن المديني قوله: «كانوا يضعفونه في حديثه». اهـ.

ثم قال الذهبي: «سئل أبو زرعة عنه فقال: أتريد أن أقول هو ثقة؟ الثقة سفيان وشعبة».

#### علة ذائثة،

حيث إن هذا الخبر الذي جاءت به القصة انفرد به أبو سفيان، ولم يروه عنه إلا الأعمش، ورواه

أبو سفيان عن مجاهيل، فقال: «حدثني أشياخ منا»، قالوا: جاء إلى عمر بن الخطاب، كما هو مبين من التخريج في جميع طرق القصة، وهذا النوع من المجهول يسمى: «المبهم»، قال البيقوني في «منظومته»: «وَمُبُهُمْ مَا فيه رَاو لِم يُسَمّ». قال الحافظ ابن حجرفي «شرح النخبة» النوع (٣٩): «ولا يُقبل حديث المبهم ما لم يُسَمَّ لأن شرط قبول الخبر عدالة راويه، ومن أبهم اسمه لا تُعرف عينه، فكيف تعرف عدالته». اهد. قائت: فالقصة بهذه العلل الثلاثة تصبح واهية، والخبرُ ساقطٌ.

#### خامسا: تحقيق الإمام ابن حزم:

١- لقد أخرج هذا الخير الذي جاءت به القصة الإمامُ الفقيه الأصولي أبو محمد على بن أحمد بن حزم في «المحلى» (٤٠٥/١٠) من طريق عبد الرَّزاق الذي بيَّناه آنفًا في التخريج، ثم قال: «وهذا أيضًا باطلُ؛ لأنه عن أبي سفيان- وهو ضعيف- عن أشياخ لهم، وهم مجهولون». اه. ٢- ثم قال الإمام ابن حزم: «ولقد قال أبو حنيفة: يكون الحمل سنتين، واحتج له أصحابه بحديث فيه الحارث بن حصيرة- وهو هالك- أن ابن صيَّاد ولد لسنتين- وهذا كذبٌ باطل- وابن حصيرة هذا شيعيُّ يقول برجعة عليُّ إلى الدنيا. قلت: ونقل الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (۱۲۱/۲)عن العقيلي قوله: «الحارث بن حصيرة له غير حديث منكر لا يُتابع عليه، منها حديث أبى ذرية ابن صياد، وقال الأزدي زائغ». اهـ. ٣- ثم قال الإمام ابن حزم: وقالت طائفة: يكون الحمل أكثر من أربع سنوات: رويناه عن سعيد بن المسيب من طريق فيها على بن زيد بن جدعان-وهو ضعيف- وهو قول الشافعي-، ولا نعلم لهذا

قلتُ، وعلى بن زيد بن جدعان قال أئمة الجرح والتعديل؛ واهي الحديث لا يُحتج بحديثه، ليس بشيء، كان يغلوفي التشيع، يهم ويخطئ، وكثر ذلك منه فاستحق الترك، كذا نقله عنهم الحافظ ابن حجرفي «التهذيب» (٧٨٤/٧).

القول شبهة تعلقوا بها أصلا».

# قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز



تقديم النقل لدى أهل السنة ليس منشؤه التعارض مع العقل.. وإنما كون النقل أصلاً لما صح من جميع المعقولات، وكونه المخبرَ عن مراد الله من عباده بما لا تطيقه عقولهم ولا تدركه

> الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

> فبعد أن رددنا - بما تيسر من الأدلة - فرية الأشاعرة في قولهم بإمكانية تعارض العقل مع النقل، كان لزاماً أن نرد ادعاءاتهم تقديم العقل على النقل - على التنزُّل وفرضية حدوث التعارض فيما بينهما أصلاً - وبخاصة في تأويل صفات الله الخبرية والفعلية.. ونقول بعد توفيق الله تعالى:

# إن أمر تقديم العقل محال ويرده العقل السوى بما يلى:

أولاً، إن القول بأنه (إذا تعارض العقل والنقل، قدُم العقل وأوُل النقل)؛ أمر فيه مغالطة.. ذلك قدُم العقل وأوُل النقل)؛ أمر فيه مغالطة.. ذلك والفعلية: (إن قدمنا النقل، بطل العقل وهو أصل النقل ولازم الطعن في هذا الأصل)، ممنوع.. لأنهم إن أرادوا بذلك: جعل العقل أصلاً في ثبوت النقل في نفس الأمر، فهذا لا يقول به عاقل، لأن النقل ثابت في نفس الأمر وليس موقوفاً على علمنا به، فعدم علمنا بالحقائق لا ينافي ثبوت ثبوتها في نفس الأمر، فما أخبر به الصادق شوتها في نفس الأمر، فما أخبر به الصادق علمناه بعقولنا أم لم نعلمه، وسواء صدَّقه الناس أو لم يصدقوه، كما أن رسول الله حقَّ وان كذبه بعقله من كذبه.

وكما أن وجود الله وثبوت أسمائه وصفاته حق سواء علمناه بعقولنا أو لم نعلمه، فلا يتوقف ذلك على وجودنا فضلاً عن علومنا وعقولنا، لأن الشرع المنزل من عند الله مستغن في نفسه عن علمنا وعقلنا، ولكن نحن المحتاجون إليه وإلى أن نعلمه، فإذا علم العقل ذلك حصل له

أ.د. محمد عبد العليم الدسوقي

الأستاذ بجامعة الأزهر

كمال لم يكن قبل ذلك، وإذا فقده كان ناقصا جاهلا .. وإن أرادوا به: أن العقل أصل في معرفتنا بالنقل ودليل على صحته، قيل لهم: ليس كل ما يعرف بالعقل يكون أصلا للنقل ودليلا على صحته، فإن المعارف العقلية أكثر من أن تحصى، والعلم بصحة السمع يتوقف على ما به يعلم صدق الرسول من العقليات، وليس كل العلوم العقلية يُعلم بها صدقه عليه السلام، بل إن ذلك يعلم بالبراهين والأيات الدالة على صدقه.. فعُلم بذلك أن جميع المعقولات ليست أصلا للنقل، لا بمعنى توقف العلم بالنقل، عليها؛ ولا بمعنى توقف ثبوته في نفس الأمر عليها، كما عُلم أنه لا يلزم من تقديم السمع على المعقول في الجملة، القدح في أصله.. كذا في الصواعق المرسلة ص ٩٩: ١٠٢ ودرء التعارض -11/1

انياً: أن ما جنحوا إليه من أن (تقديم النقل على العقل يتضمن القدح في العقل والنقل معاً)؛ ليس صحيحاً وإنما العكس هو الصحيح.. لأن العقل قد صَدِق الشرع، ومن ضرورة تصديقه له: قبول خبره.. وأيضاً لأن العقل قد شهد الشرع والوحي بأن النقل أعلم منه، وأن نسبة علوم العقل ومعارفه إلى الوحي، أقل من خرد لة بالإضافة إلى جبل، فلو قدم حكم العقل عليه لكان ذلك قد حاً في شهادته، وإذا بطلت شهادته بطل قبول قوله، ذلك أن الشرع فضلاً عن أنه مأخوذ عن الله بواسطة رسوليه؛ الملك والبشر، هو كذلك مؤدّد نشهادة الآدات وظهور البراهين:

على ما يوجبه العقل ويقتضيه تارة، وعلى ما يستحسنه تارة، وعلى ما يجوُّزه تارة ويَضعُف عن دركه تارة.

ومن ثم فلا سبيل إلى الإحاطة بمرامي الشرع، ولا مناص من التسليم له والانقياد لحكمه والإذعان والقبول به.. وبخاصة أن العقول تتفاوت وتختلف في نظرتها إلى الأشياء حُسناً وقبحاً، فما يراه عاقل خيراً يراه غيره شراً، ولذلك تتعارض المذاقات وتشتعل الاختلافات، فلو أخذت أمور الدين بالعقل بدعوى تعارض الأدلة أو ظنيتها، لما اتفق اثنان على شيء، ومن هنا كانت رحمة الله بعباده أن جعل السيادة في الأحكام الشرعية التكليفية من واجبات ومستحبات ومحرمات التكليفية من واجبات ومستحبات ومحرمات الخبرعن الله تعالى من صفات وسمعيات - للنقل، فهو وحده الذي يحكم بحسن الأشياء وقبحها وبثبوتها ونفيها، والعقل فيها تابع للنقل يؤيده ويعضده..

والقول بعكس ذلك أو غيره، من شأنه حتماً أن يُغير ملامح الشريعة وينشرَ البدع والإلحاد بين الناس ويجعلَ الدين ألعوبة في يد كل صاحب هوى متبع أو معجب برأيه مِن كل مَن هب ودب كما هو الحاصل الآن.

فانحصر استخدام العقل إذن، في: المباحات من أمور الدنيا وفي المصالح المرسلة وأمور السياسة الشرعية والدولية التي ليست فيها نصوص صريحة أو أدلة قطعية، فتلك فقط هي التي يجب فيها إعمال العقول وفي إطار من الالتزام بالقواعد العامة لأحكام الشريعة ومراعاة المصالح والمفاسد.. وهذا ما أمر به الرسول وعلمنا إياه في نحو قوله لأصحابه – وقد رآهم يلقحون النخل ونصحهم ألا يفعلوا فنقصت –: (أنتم أعلم بشئون دنياكم).. وقوله – لمن أشار عليه من أصحابه أن ينزل بأدنى ماء بـ (بدر)، وقد سأله أوحي هو؟ برأي سلمان في حفر الخندة.. إلخ، أما ما عدا ذلك من أمور الأحكام والاعتقاد، فالأمر فيه على ما ذكرنا.

الثان أنه ليس في القرآن صفة إلا وقد دل العقل الصريح على إثباتها لله، حيث لا يمكن أن يعارض

ثبوتها دليل صحيح البتة لا عقلي ولا سمعي على ما تقرر في تواطؤ دليلي العقل والسمع وتآخيهما، وعليه فيقال لمن زعم أن من الصفات ما هو مناف للعقل فتأوله، دون ما سواه من صفات المعاني: إن تأولت الجميع وحملته علي خلاف حقيقته، كان ذلك عناداً ظاهراً وجحداً لربوبيته.

فإن قلتُ أثبتُ للعالم صانعاً ولكن لا أصفه بصفة تقع على خلقه، وحيث وصف بما يقع على المخلوق تأولتُه، قبل لك؛ فهذه الأسماء الحسني والصفات التي وصف الله بها نفسه، هل تدل على معان ثابتة هي حق في نفسها أو لا تدل؟، فإن نفيت دلالتها على معنى ثابت كان ذلك غاية التعطيل، وإن أثبتُ قيل لك؛ فما الذي سوغ لك تأويل بعضها دون بعض، ودلالة النصوص على أن له سمعاً وبصراً وعلماً وقدرة وإرادة وحياة وكلاما، كدلالتها على أن له محمة ورحمة وغضما ورضا وفرحاً وضحكا ووجها وبدين ١٩، فإن قلتُ: إن إثبات الإرادة والمشيئة لا تستلزم تشبيها وتجسيما، وإثبات حقائق هذه الصفات يستلزم التشبيه والتجسيم.. قيل لك: جميع ما أثبتُه من الصفات إنما هي أعراض قائمة بالأجسام في الشاهد، فإن قلت: أنا أثبتها على وجه لا بماثل صفاتنا ولا يشبهها، قيل لك: فهلا أثبتَ الجميع على وجه لا يماثل صفات المخلوقين ؟ (.

ثم إن كان ظاهر النصوص يقتضي تشبيها وتجسيماً، فهو يقتضيه في الجميع فاوّل الجميع، وان كان لا يقتضي ذلك لم يجز تأويل شيء منه، وإن زعمت أن بعضها يقتضيه وبعضها لا يقتضيه طولبت بالفرق بين الأمرين.. فإن تأول المتأول مثلاً (الوجه) به (الذات) لزمه في الذات ما يلزمه في الوجه، فإن لفظ الذات يقع علي القديم والمحدّث، وكذلك من تأول (الأصبع) به (القدرة)، فإن القدرة أيضاً صفة قائمة بالموصوف، وعَرض فإن القدرة أيضاً صفة قائمة بالموصوف، وعَرض من أعراضه ففر من صفة إلي صفة، وكذلك من تأول (الرضا) به (الأرادة)، ابنما فرّ من صفة إلي صفة، فهلا أقر النصوص علي ما هي عليه ولم ينتهك حرمتها؟!.

ولم يبق بعدُ إلا واحد من أمرين: إما هذا النفي والتعطيل، وإما وصف الله بما وصف به نفسه وبما وصفه به رسوله، واتباع سبيل السلف الذين

هم أعلم الأمة بهذا الشأن نفياً وإثباتاً، وأشد تعظيماً لله وتنزيهاً له عما لا يليق بجلاله، فإن المعاني المفهومة من الكتاب والسنة لا تُردُ بالشبهات، فيكون ردها من باب تحريف الكلم عن مواضعه، ولا يترك تدبرها ومعرفتها، فيكون ذلك مشابهة للذين لا يعلمون الكتاب الا أماني، بل هي آيات بينات، دالة علي أشرف المعاني وأجملها، قائمة حقائقها في صدور الذين أوتوا العلم والإيمان إثباتاً بلا تشبيه وتنزيها بلا تعطيل، كما قامت حقائق سائر صفات الكمال في قلوبهم كذلك، فكان الباب عندهم باباً واحداً وعلموا أن الصفات حكمها حكم الذات، فكما أن ذاته لا تشبه الذوات فكذا صفاته لا تشبه الصفات. كذا أفاده ابن القيم صفاته لا تشبه الصفات. كذا أفاده ابن القيم

في الصواعق المرسلة ص ٢٠١٨: ٢٣: ٢٣٠. رابعاً: أن غاية ما ينتهي إليه مدعو تقديم العقل أو معارضته للنقل في إثبات نصوص الصفات الخبرية والفعلية، أحد أمور أربعة: إما تكذيبها وجحدها، وهؤلاء خلعوا ربقة الإسلام من أعناقهم..

وإما اعتقاد أن الرسل خاطبوا الخلق بما لا حقيقة له، وإنما أرادوا منهم التخييل وضرب الأمثال وعبَّروا عن المعاني المعقولة بالأمور القريبة من الحس، وهولاء سلكوا طريق التشبيه والإلحاد في أسماء الله وصفاته ولا يقدرون على إقامة حجة على ملحد أبداً، لأنهم وإن خالفوهم في الفروع فقد وافقوهم في الأصل...

وإما اعتقاد أن المراد تأويلها وصرفها عن حقائقها بالمجازات والاستعارات كما يفعل الأشاعرة، وهؤلاء لم يكفهم أن تكلفوا لها وجوه التأويلات المستكرهة والتي هي إلى التحريف أقرب وأشبه منها بالتفسير، حتى أوهموا أن الرسول لم يبين الحق للأمة في خطابه لهم ولا أوضحه، بل خاطبهم بما ظاهره باطل ومحال وضلال واعتقاد خلاف الظاهر وحقيقته، وأنه لم يبين لهم الحق ولا هدى إليه الخلق...

وإما الإعراض عنها وعن فهمها وتدبرها واعتقاد أنه لا يُعلم ما أريد منها إلا الله، وهؤلاء الذين يزعمون أن طريقتهم هذه هي طريقة

السلف، فاتهم أن ما اتهموا أنفسهم وسلف الأمة به مستلزم لأن يكون الأنبياء والمرسلون لا يعلمون ما أنزل الله عليهم من هذه النصوص ولا أصحابُهم ولا التابعون لهم، وأن جميعهم يقرأ كلاماً لا يعقل معناه..

فلم يبق - بموجب القسمة العقلية - إلا اثبات حقائق الأسماء والصفات ونفي مماثلة الحوادث عنها، وتلك هي طريقة أصحاب الصراط السوي، ومذهبهم هدى بين ضلالتين؛ يثبتون له سبحانه الأسماء الحسنى والصفات العلى بحقائقها، ولا يكيفون شيئاً منها (ينظر الصواعق ص ٢٣، ١٢٢ / ١٢٣).

خامساً: أنه وبناء على ما سبق، لو حدث تعارض في الظاهر بين العقل والنقل، فإن ذلك مرجعه لأحد سببين لا ثالث لهما: إما أن النقل لم يثبت فينسب مدعو التعارض إلى دين الله ما ليس منه، كالذين يتمسكون بأحاديث ضعيفة أو موضوعة، وينقلونها للناس دون تمحيص، وإما أن العقل لم يفهم النقل ولم يدرك مراد الله ولا خطاب رسوله رضي الله عنه منه على النحو الصحيح، كما شكك بعض المستشرقين في حديث الذبابة وحديث ولوغ الكلب في الإناء وأحاديث الشفاعة ونحوها.

وفي ذلك يقول شيخ الإسلام في درء التعارض ٧/ ٣٩/ "وما أثبته السمع الصحيح لم ينفه عقل صريح، وحينئذ فلا يجوز أن يتعارض العقل الصريح والسمع الصحيح، وإنما يَظن تعارضَهما من غلط في مدلولهما أو مدلول أحدهما"، يعني: على نحو ما أوضحنا، ومنه يُعلم كذب مدعي العقلانية ومنكري غير صفات المعاني بحجة (مخالفة الله للحوادث)، من أن العقل موضيان أو قاضيان بنفي صفات الله الخبرية مفضيان أو قاضيان بنفي صفات الله الخبرية والفعلية.

افتئات العقل - في تأويل الصفات وعدم حملها على حقيقتها - على النقل:

ذلك أن الذين أرادوا من المتكلمين أن يجعلوا من النقل مطية للعقل، جرَّوُوا الكثيرين على أن يوجَّهوا آيات القرآن وأدلة السنة في غير مسارها الذي أنزلت من أجله أو بعيدًا عن

سياقاتها المحمولة عليها على وجهها الصحيح، كما فعل أصحاب المدرسة العقلية عندما وضعوا أنسقة فكرية في أذهانهم - كفروض يعملون على إثباتها - وغايتهم من ذلك: أن يجدوا بين الآيات والأحاديث ما يؤيد رأيهم ويدعم مذهبهم ولو بتعسف، فإن وجدوا في الأدلة ما يخالف مذهبهم، قاموا - وقد قلدهم الأشاعرة في ذلك - بتأويل الآيات والأحاديث تأويلاً لا تحتمله النصوص ولا يقوم على دليل واضح، أو قاموا برد الأحاديث الثابتة بالسند الصحيح بزعم أنها ظنية من رواية الأحاد التي لا تفيد بزعمهم أيضاً، اليقين في أمور الاعتقاد.

على أن من رسخ القاعدة الصحيحة القاضية ب (موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول)، إنما بناها على أصل وأساس صحيحين، وهو وحوب إعمال العقل والفكر فيما يؤدي إلى إظهار الدين والعمل بمقتضى النقل، والبرد على المخالفين للكتاب والسنة.. وكان يمكن قبول كلام شيوخ الأشاعرة عندما عوَّلوا كثيرا على طريق العقل باعتبار أن الاقتصار على الدلائل النقلية لأهم أصول العقيدة الإسلامية مثل إثبات وجوده تعالى وصفاته، فضلا عن أنه غير كاف لن لم يؤمن بالوحى، هو كذلك مستلزم للدور المحال؛ لأن ثبوت النقل في هذه الأصول متوقف على ثبوت الوحى، وما كان ثبوت الوحى موقوفاً على ثبوته، لا يصح الاستدلال عليه بالنقل، لأن ذلك موجب لتقدم الشيء على نفسه وهو الدور المحال.. فكان العقل بهذا الاعتبار أصلا للنقل وشاهدا على صدقه، وإهماله - إذا كانت دلالته قطعية - ورد مقتضاه، موجب لانهيار أصل النقل وللطعن في شاهده الذي لم يثبت إلا به، فيكون هذا إبطالا للنقل.. أقول: كان يمكن لهذه القاعدة - مع ما عليها - أن تقيل وتسلم، لولا ما ذكرنا من أمر أولئك الذين غاب عنهم هذا الأصل وجعلوا النقل مطبة للعقل في توجيه نصوص الوحى حسب أهوائهم.

فقد أضحينا نرى من يحاول - وباسم تجديد الخطاب الديني أحياناً - تغيير الأفكار الشرعية التي ورد بشأنها نصوص قطعية الثبوت والدلالة، كمن ينكر عقوبة المرتد.. ومن ينادي بمنع ختان الإناث.. ومن يتسلط على فريضة الجهاد بالشبهات

أو يفهمه على غير وجهه.. ومن يطالب بتعطيل الحدود وأحكام الحجاب الشرعي وتعدد الزوجات والطلاق والإرث.. ومن يفسر القرآن بهواه..

ومن يرى بثاقب عقله أن هلاك أبرهة وأصحاب الفيل إنما كان بالجراثيم وبوباء الحصبة والجدري.. وأن نحو شق صدره رضي الله عنه ومعجزة إسرائه ومعراجه، أمور لم يعد العقل يطيق قبولها.. ورأينا من ينكر السنة علانية وبكل تبجح.. ومن يستحل الربا والقينات والمعازف.. ومن يبيح السجائر للصائم في نهار رمضان..

ورأينا من يعتبر القرآن نصاً يخضع كسائر النصوص للنقد باعتباره كتاباً أدبياً.. ومن ينكر النشاعة ومن ينكر عذاب القبر.. ومن يبيح لنفسه في أدبياته لأن ينال من العقيدة ومن الإسلام ومن رسول الإسلام بل ومن الذات الإلهية، معتبراً ذلك فكراً وحرية رأي وليس ازدراءً.. إلى غير ذلك مما يندى له الجبين، ويُعَدُّ جناية على الشريعة ولا يصدر عن صاحب دين.. بل وراح كل أصحاب هذه وحرية الفكر وتحرير العقل – يُلقبون بأفخم وحرية الفكر وتحرير العقل – يُلقبون بأفخم الألقاب والأوصاف وتعقد لهم الندوات والمؤتمرات، وأنسم لهم وسائل الإعلام المقروءة والمرئية والمسموعة الطرق الموصدة باعتبارهم تحرريين أو مفكرين إسلاميين.. ولا ندري أين دور الأزهر من كل هذا؟، وإنا الله وإنا إليه راجعون.

وبالجملة فليس لمسلم – بعد ما سبق ذكره – أن يقول: إني غير راض بحكمه تعالى بل بحكم العقل، فإنه متى رد حكم الله ورسوله فقد رد حكم العقل الصريح والنقل الصحيح معا وعاندهما، والذين زعموا من قاصري العقول تعارضهما وأن العقل يجب تقديمه على السمع حينذاك، إنما أوتوا إما من جهلهم بحكم العقل: فظنوا ما ليس بمعقول معقولاً، وإما من جهلهم بمقتضى السمع: بنسبتهم الى الرسول ما لم يقله، أو نسبتهم إليه ما لم يُرده بقوله، وإما لعدم تفريقهم بين ما يدرك من النصوص بالعقول وبين ما لا يدرك من أمور أوجبت لهم ظن التعارض بين السمع والعقل، أمور أوجبت لهم ظن التعارض بين السمع والعقل، على ما أفاده ابن القيم في الصواعق ص ٧٠.

والى لقاء آخر نستكمل الحديث.. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

تبعهم باحسان إلى بوم الدين.

فالأمانة من الأخلاق الفاضلة، وأصل من أصول الدين، وهي ضرورية للمجتمع الإنساني، والأمانة في نظر الشارع واسعة الدلالة، فهي عمل لكل ما لله فيه طاعة، واجتناب كل ما له فيه مخالفة وعصيان، سواء كان ذلك في عبادة الله أو ق معاملة عياده.

وقد أمر الله تعالى بأداء الأمانة فقال سيحانه: « فَإِنْ أَمِنَ بَعْضُكُم بَعْضًا فَلَيْوَدُ ٱلَّذِي ٱقْتُمِنَ آمَنَتَهُ، وَلْتَتَى آللُهُ رَبُّكُي (البقرة: ٢٨٣)، وقال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤْدُوا الْأَمْتَنَتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا ﴾ (النساء:٨٥).

وقد ضرب الله مثلاً لضخامتها، فأبان أنها تثقل كاهل الوجود كله فلا ينبغي للانسان أن يستهين بها، أو يفرط في حقها، فقال الله تعالى: « إِنَّا عَرْضِينَا ٱلْأُمَانَةُ عَلَى ٱلسِّمَةِ أَنْ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْحِيَالِ فَأَيْرَى أَنْ يَحِيلُنَهُا وَأَشْفَقُنَّ مِنْهَا وَحَلَّهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا » (الأحزاب:٧٢).

ومدح الله أهل الأمانة، ووعدهم الفردوس أعلى درجات الجنة، قال الله تعالى: « وَالنَّهِ مَا لِأَمْنَئَتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُرُ عَلَى صَلَوْتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ أُولَئِيكَ هُمُ ٱلْوَرِقُونَ ۞ ٱلَّذِيكَ يَرِثُونَ الْفِرْدَوْسَ هُمْ فِهَا خَالِدُونَ » (المؤمنون:٨-١١).

وقال تعالى: « وَٱلَّذِينَ هُمْ لِأَمْسَيمَ وَعَهْدِمْ رَغُونَ ﴿ ﴿ ۖ وَالَّذِينَ هُم يَسُهُدُ عِهِم قَامِمُونَ اللَّهِ وَالَّذِينَ هُم عَلَى صَلَاتِهِم يُحَافِظُونَ الله أَوْلَتِكَ فِي جَنَّتِ ثُكُرُهُونَ ، (المعارج:٣٧- ٣٥).

وقد أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بأداء الأمانة، فقال صلى الله عليه وسلم: «أدّ الأمانة إلى من ائتمنك، ولا تخن من خانك». (صحيح الحامع: ٢٤٠).

وبين صلى الله عليه وسلم أن حفظ الأمانة أثر كمال الايمان، فقال صلى الله عليه وسلم: « لا إيمان لن لا أمانة له». (صحيح الحامع: ٧١٧٩).

وحذر الله تعالى من الخبانة، فقال تعالى: « يَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَخُونُوا ٱللَّهُ وَٱلرَّسُولَ وَتَخُونُوا اللَّهُ وَٱلرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمْنَاتِكُمْ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ » (الأنفال: ٢٧).

وبين سبحانه وتعالى أن الخائن مبغوض، فقال تعالى: ﴿ وَإِمَّا تَخَافَكَ مِن فَوْتِهِ خِيَانَةً فَأَنْبِذُ إِلَيْهِمْ عَلَىٰ سَوَآءً إِنَّ أَلَّهُ لَا يُحِبُّ لُفَآيِنِينَ » (الأنفال:٥٨).

والنبى صلى الله عليه وسلم حذر من الخيانة وبين أنها من خصائص المنافقين، فقال عليه الصلاة والسلام: «آبة المنافق ثلاث: اذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا انمتن خان». (متفق عليه).

وبين عليه الصلاة والسلام أن أداء الأمانة من أسباب دخول الجنة، فقال عليه الصلاة والسلام: «اضمنوا لي ستا من أنفسكم، أضمن لكم الجنة: اصدقوا إذا حدثتم، وأوفوا إذا وعدتم، وأدوا اذا اؤتمنتم، واحفظوا فروجكم وغضوا أبصاركم،

gale 2 12 4 6 77 31 a. - Itale 370 - Italia Italiand e 12 ciae

وكفوا أيديكم». (السلسلة الصحيحة: ٢٣٤).

إذا علمت ذلك فاعلم أن الأمانة من الأخلاق الفاضلة وأصل من أصول الدين، وهي ضرورية للمجتمع الإنساني، والأمانة في نظر الشارع واسعة الدلالة، فهي عمل لكل ما لله فيه طاعة، واجتناب كل ما له فيه مخالفة وعصيان، سواء كان ذلك في عمادة الله أوفي معاملة عباده.

فالصلاة أمانة عندك؛ مطلوبٌ منك أن تؤديها هِ وقتها إن لم يكن عذر شرعي كاملة غير منقوصة مستوفية لفرائضها وأركانها وشروطها وسننها وأدائها بقلب مملوء من الخشوء والخضوء.

والزكاة أمانة عندك؛ مطلوب منك أن تؤديها في وقتها كاملة غير منقوصة إذا اجتمعت الشروط، طيبة بها نفسك لكلي تطهر مالك وتزكي نفسك وتبرأ منك ذمتك وتسلم من عقويتها.

والصيام أمانة، مطلوب أن تصوم وأن تصون صيامك عما يفسده وأن تتحرى الحلال للسحور والفطور، وألا يفكر عقلك إلا في الخير ولا ينطق لسانك إلا حسنًا، ولا تسمع أذناك إلا طيبًا، ولا تنظر عينك إلا مباحاً، ولا تمدّ يدك إلا إلى إصلاح، ولا قدمُك إلا في طاعة ومعروف.

والحج أمانة لله في عنقك؛ إن كنت ممن توفرت لديه الشروط وهي الإسلام والحرية والبلوغ والعقل والاستطاعة وتزيد المرأة شرطًا سادسًا وهو وجود محرم لها.

وعليه: فإنه ينبغي للإنسان أن يستحضر في كل ساعة وفي كل نظرة ولفتة وفي كل إشارة وعبادة وفي كل حركة وسكون أنه مطالب بالأمانة فلسانك أمانة عندك إن حفظته من الكذب والغيبة والنميمة والسخرية بعباد الله والقذف والفحش ونحو ذلك مما نهى عنه الشرع واستعملته في تلاوة كلام الله والباقيات الصالحات، فقد حفظت هذه الأمانة.

الأذن أمانة، إن جنبتها استماع المحرمات من الغيبة والملاهي والغناء وغير ذلك مما نهى الله عن استماعه، واستعملته في استماعه ما يعود نفعه عليك في الدنيا والأخرة فقد حفظت هذه الأمانة.

ورجلك أمانةٌ عندك إن استعملتها بالمشي إلى ما أمر الله به وحجزتها عن السير إلى ما نهى الله عنه فقد حفظتها.

وكذلك الفرج: إن جنبته الزنا واللواط والاستمناء باليد وكل ما نهى الله عنه، واستعملته فيما أباحه لك الشرع فقد حفظته، قال الله تعالى: و رَالَّذِينَ هُمُ لِفُرُوحِهِمْ خَفِظُونَ ۞ إِلَّا عَلَى أَرْفَحِهِمْ أَرْ مَا مَلَكَتْ أَنْفُحِهِمْ أَرْ مَا مَلَكَتْ أَنْفُحِهِمْ فَإِنَّمْ غَيْرُ مَلُومِنَ ۞ إِلَّا عَلَى أَبْتَعَى وَرَاءً وَلِكَ مَلَكَتْ أَنْفُحِهِمْ فَإِنَّمْ غَيْرُ مَلُومِنَ ۞ فَنَنِ ٱبْتَعَى وَرَاءً وَلِكَ فَلْكَتْ أَلْكِينَ هُمُ الْعَادُونَ » (المؤمنون،٥-٧).

وكذلك العقل: إن استعملته فيما يعود عليك بالسعادة دنيا وأخرى ولم تستعمله في المكر والدهاء وخداع السلمين والكيد لهم ونحو ذلك فقد حفظته.

ومن معاني الأمانة، وضع كل شيء في مكانه اللائق به، والجدير له، فلا يُسْنَد منصبٌ إلا لن ترفعه كفايته له، أما من يعجز عن القيام به فلا يجوز إسناده إليه. فعَنْ أبي ذَرٌ قَالَ قُلْتُ يَا رَسُولَ الله أَلاَ تَسْتَعْمُلُني قَالَ فَصَرَبَ بيده عَلَى مَنْكبي ثُمَّ قَالَ يَا أَبَا ذَرٌ إِنَّكَ ضَعيفٌ وَإِنَّهَا أَمَانَةٌ وَإِنَّهَا يَوْمَ الْقَيَامَة خَزْيٌ وَنَدَامَةٌ إلا مَنْ أَخَذَهًا بِحَقُهَا وَأَدًى اللّذي عَلَيْهِ فَيها. (مسلم: ١٨٧٥).

والأمة التي لا أمانة لها هي التي تنتشر فيها الرشوة وتعمل على إهمال الأكفاء وإبعادهم وتقديم الندين ليسوا أهلاً للمناصب، وهذا من علامات الساعة إذا وقع.

ففي الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم أن رجلاً سأله، متى الساعة؟ فقال صلى الله عليه وسلم، إذا ضُيعتُ الأمانةُ فَانْتَظِرُ السَّاعَةَ قَالَ كَيْفَ إِضَاعَتُهَا قَالَ إِذَا وُسُدَ الأَمْرُ إِلَى غَيْرِ أَهْلِهِ فَانْتَظِرُ السَّاعَةَ. (البخاري: ٥٩).

ومن معاني الأمانة: أن يحرص الإنسان على أداء واجبه كاملاً في العمل الذي يُناط به وأن يستنفد جهده في تكميله وتحسينه وأن يفي بجميع ما اتفقا عليه عملاً ووقتًا، ومن ثم فالموظفون أمانتهم في وظائفهم أن يقوموا بها على الوجه المطلوب، وألا في أخروا في أعمالهم أو يتشاغلوا بغيرهم إذا حضروا مكان العمل، وألا يتعدوا في أمر لا يعينهم، فإن رمن حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه، (الترمذي:

إن بعض الموظفين يخدعون أنفسهم حينما يحسبون أن التقصير في أداء واجبهم ليس جُرُمًا وبأن هذه الأنظمة ليست أمورًا دينية أو أن الأجرة أو الراتب الذي يأخذه من بيت المال لا يكافئ العمل

ونحو ذلك، وهذه خدعة يغترون بها، فإن الراتب الذي يأخذه من بيت المال إنما تستحقه في مقابلة عمل فإن قمت بالعمل كان الراتب حلالاً لك، والا فما الذي يحلله لك ويحرمه على الآخرين الذي لبسوا في وظيفة؟

فاتق الله أبها المسلم وقم بما يلزمك نحو وظيفتك طاعة لله واتقانا للعمل وابراء للذمة وتحليلا لراتب وظيفتك. (الضياء اللامع ص٦٠٦، للشيخ ابن عثيمين).

وإن من واجب الأمانة في الوظيفة ألا تقدم معاملة أحد على أحد أولى منه لأنه قريبك أو صديقك أو أهدى إليك هدية أو دفع البك رشوة أو ترجو منه أن يسهل لك مهمة أخرى من قبله.

ومن الأمانة: ألا يستغل الانسان منصيه الذي عُين فيه لحر منفعة له أو إلى قريمه.

ومن معانى الأمانة: حفظ الأسرار التي لا يرضى أهلها أن تذاء، فكم من أضرار على الأبدان والأموال والأعراض حصلت بافشاء الأسرار.

ومما يتعين كتمه وستره ما بجرى بين الرحل وامرأته مما يُفضى به أحدهما الى الآخر فان التحدث به خيانة لهذه الأمانة، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ران من أشر الناس عند الله منزلة يوم القيامة: الرجل يُفضى إلى المرأة، وتفضى إليه، ثم ينشر سرَّها». (مسلم: ١٤٣٧).

وعن أسماء بنت يزيد أنها كانت عند رسول الله صلى الله عليه وسلم والرجال والنساء قعودٌ عنده، فقال: «لعل رجلاً يقول ما فعل بأهله ولعل امرأة تُخبر بما فعلت مع زوجها فأزَّمُ القوم- أي سكتوا وجلين- فقلت: أي والله با رسول الله، انهم ليفعلون وإنهن ليفعلن، قال: وفلا تفعلوا فانما مثل ذلك شيطان لقى شيطانة فغشيها والناس ينظرون، (أبو داود: ۲۳۹/۱).

فإلى الله المشتكي مما يحدث بين الموظفين والوظفات، فإن أفواههم لا تفض من الكلام في هذه الأمور قتلا للوقت واذهابًا للملل.

وكذلك الكيل والوزن أمانة إن أداه على الوجه المطلوب بالأ بخس ولا غش فقد حفظها وأداها، وإن بخس أو غش أو دلس فقد خان أمانته.

وكذلك أولادك أمانة عندك ان أحسنت فيهم

وربيتهم تربية صالحة ووجهتهم توحبها حسنا لا سيما في الوقت الذي تكثر فيه الفتن وتشتد فيه المنكرات، فإن الأمانة تحتم عليهم الرقاية أكثر مما اذا خفت الفتن وقلت المنكرات ألسنا في أموالنا إذا كثرت السرقة وكثرت الخيانة نتحفظ فيها أكثر ونطلب لها المكان الأحرز؟ فكذلك بحب علينا في أولادنا بل ملاحظة أولادنا أوحب علينا من ملاحظة المال لما في إهمالهم من الخطر علينا وعلى أنفسهم وعلى الأجيال القبلة كلها إن أولادنا وليس أموالنا هم الذين يصحبوننا في الحنة اذا تبعونا في الإيمان، قال الله تعالى: ﴿ اللَّهِ عَامَتُهُ ا وَأَنْبَعَنَّهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيمَانِ ٱلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّنَهُمْ وَمَا ٱلنَّيْهُم مِنْ عَمَلهم مِن شَيْءِ كُلُّ أَمْرِي عَاكسب رَهِينُ ، (الطور: ٢١).

إن كل واحد من الناس لا يرضى أن يكون منعمًا في الجنة وأولاده معذبين في النار، اننا نحزم أن الشخص لو رأى النارفي الدنيا تأكل ولده أو قريبه لسعى بكل جهده في دفعها عنه، أفلا بعقل ويقيس كيف يرى ولده بسعى في العاصى التي هي أسباب دخول التارثم لاسالي بذلك مع أن اهماله يوجب أن يعذب عليه لأنه عاص لله. (الضباء اللامع للشيخ ابن عثيمين ص٧٠٧).

قَالِ اللَّهُ تَعَالَى: «تَأَثَّىٰ الَّذِينَ ءَامَنُوا فَوْ ا أَنْفُسِكُ وَأَهْلِكُ نَازًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْكُةً غَلَاظٌ شَدَارٌ لَا يَعْضُونَ ٱللَّهُ مَا أَمْرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ » (التحريم:٦).

وكذلك العلم أمانة في عنق العالم يسأله عنه يوم القيامة، إذا لم ينشره بين الناس وينور به قلوبهم يكونُ خائنًا لأمانته وغاشًا لإخوانه، قال الله تعالى: وإِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا أَذِ أَنَّا مِنَ ٱلْمُنْكِبِ وَٱلْمُكُونِ مِنْ بَعْدِ مَا بَيْنَكُ لِلنَّاسِ فِي ٱلْكِنْبُ أَوْلَتِهِكَ يَلْعَنْهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُّهُمُ اللُّعَنُّونَ ، (المقرة ١٥٩٠).

وقال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا تزولا قدما عبد حتى يُسأل عن عمره فيم أفناه، وعن علمه فيم فعل فيه، وعن ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه، وعن جسمه فيم أبلاه،. (الترمذي: ٢٤١٩، وصحيح الجامع: ٧١٧٧).

ومن الأمانة في العلم أنك إذا سئلت عن مسألة خافيًا عليك حكمها أن تقول: لا أدرى غير مستنكف ولا مبال بما يكون لها من أثر عند السائلين والمستمعين، ولأن يُقال سُئل فقال لا أدرى

خيرٌ من أن يقال سئل فأجاب خطأ. وقديمًا قيل:

ومن کان یَهُوي اُن یُری متصدرًا

ويكره لا «أدري» أصيبت مقاتلهُ

والاختبارات أمانة حين المراقبة فعلى المراقب أن يراعي تلك الأمانة التي ائتمنته عليها إدارة المدرسة ومن ورائها وزارة أو رئاسة، وفوق ذلك دولة بل ائتمنه عليها المجتمع كله، فعلى المراقب أن يكون مستعينًا بالله يقظًا في رقابته مستعملاً حواسه السمعية والبصرية والفكرية، يسمع وينظر ويستنتج من الملامح والإشارات، على المراقب أن يكون قويًا لا تأخذه في الله لومة لائم يمنع أي طالب من الغش أو محاولة الغش لقول النبي صلى الله عليه وسلم: «من غش فليس منا». (صحيح الجامع: ٢٨٨٢).

وتمكين الطالب من الغش ظلم لزملائه الحريصين على العلم المجدين في طلبه الذين يرون من العيب أن ينالوا درجة النجاح بالطرق الملتوية، إن المراقب إذا مكن أحدًا من هؤلاء المهملين الفاشلين في دراستهم اذا مكنهم من الغش فأخذ درجة نجاح يتقدم بها على الحريصين المجدين، كان ذلك ظلمًا لهم وكان كذلك ظلمًا للطالب الغاش وهوفي الحقيقة مغشوش حيث انخدع بدرجة نجاح وهمية لم يحصل بها على شقافة ولا علم، ليس له من ثقافته ولا علمه سوى بطاقة يحمل بها شهادة زيف لا حقيقة وإذا بحثت معه في أدنى مسألة مما تنبئ عنه هذه البطاقة لم تحصل منه على علم، إن تمكين الطالب من الغش خيانة لإدارة المدرسة وللوزارة التي من ورائها وخيانة للمجتمع كله.

وإن تمكين الطالب من الغش أو تلقينه الجواب بتصريح أو تلميح ظلم للمجتمع وهضم لحقه حيث تكون ثقافته مهلهلة يظهر فشلها عند دخول ميادين السبق ويبقى مجتمعنا دائمًا في تأخر وفي حاجة إلى الغير وذلك لأن كل من نجح عن طريق الغش لا يمكن- إذا رجع الأمر إلى اختياره- أن يدخل مجال التعليم والتثقيف لعلمه أنه فاشل فيه، وإن تمكين الطالب من الغش كما يكون خيانة وظلمًا من الناحية العلمية والتقديرية يكون كذلك خيانة وظلمًا من الناحية التربوية لأن الطالب بممارسته الغش يكون مستسيعًا له هينًا في نفسه فيتربى عليه ويربي عليه أجيال المستقبل، «ومن سن في الإسلام ويربي عليه أجيال المستقبل، «ومن سن في الإسلام

سنة سيئة فعليه وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة». (صحيح الجامع: ١٠١٨، ومسلم: ١٠١٧).

وكما يقال: «فاقد الشيء لا يعطيه»، إن على المراقب ألا يراعي شريفًا لشرفه ولا قريبًا لقربته ولا غنيًا لماله، إن عليه أن يراقب الله عز وجل الذي يعلم خائنة الأعبن وما تخفي الصدور.

وقوله: «وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرًا» (الطلاق:٤).

وقوله: « فَأَصْرُ إِنَّ ٱلْمَنِقِيةَ لِلْمُنَّقِينَ » (هود: ٤٩).

ومما يتعلق بأمانة الاختبارات التصحيح فإن المعلم الذي يقدر درجات أجوبة الطلبة ويقدر درجات أجوبة الطلبة ويقدر درجات سلوكهم هو حاكم بينهم لأن أجوبتهم بين يدي القاضي فإذا يديه بمنزلة حجج الخصوم بين يدي القاضي فإذا أعطى طالبًا درجات أكثر مما يستحق فمعناه أنه حكم له بالفضل على غيره مع قصوره وهذا جورية الحكم وإذا كان لا يرضى أن يقدم على ولده من هو دونه فكيف يرضى لنفسه أن يقدم أولاد الناس من هو دونهم، وهذا كله خلاف العدل الذي أمر الله به ورسوله فإقامة العدل واجبة بكل حال على من تجب ومن لا تجب، فمن استحق شيئًا وجب إعطاؤه إياه، ومن لا يستحق شيئًا وجب حرمانه منه. (الضياء ومن لا يستحق شيئًا وجب حرمانه منه. (الضياء اللامع للشيخ ابن عثيمين ص٢٠٦).

وبالتالي فما من إنسان منا إلا وعمله أمانة لله في عنقه، فالشعب أمانة في يد الولاة للأمور، والدين أمانة في يد العلماء وطلبة العلم، والعدل أمانة في يد القضاة، والحق أمانة في يد المجاهدين، والصدق أمانة في يد الأطباء، والتلميذ أمانة في يد الأستاذ، والولد أمانة في يد البيه، والوطن أمانة في يد المجتمع، وهكذا باقي الأمانات.

فالأمانة سبيل السعادة والفلاح في الدنيا والأخرة.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

#### تعريف المعجزة:

المعجزة: أمرٌ خارقٌ للعادة يجريه الله تعالى على أيدي الأنبياء والمرسّلين، تأييداً لهم، وتحدياً لأقوامهم. (فتاوى ابن تيمية ج١١ ص١٢:٣١١).

وسوف نذكر بعض معجزات نبينا صلى الله عليه وسلم.

#### (١) القرآن الكريم:

يعتبرُ القرآن العظيم هو معجزة نبينا صلى الله عليه وسلم الكبرى والباقية إلى قيام الساعة.

تعريف القرآن:

القرآن: هو كلام الله حقيقة، المنزل على النبي محمد صلى الله عليه وسلم، يقظة، لا مناما، بواسطة أمين الوحي جبريل عليه السلام. المنقول إلينا بالتواتر، المتعبد بتلاوته، المعجز بلفظه والمتحدى بأقصر سورة منه، المكتوب في المصاحف، المبدوء بسورة الناس. (أصول الفقه لعبد الوهاب خلاف ص٣٧).

قائدة مهمة، يجب أن نعتقد أن الله يتكلم كلاماً يليق بجلاله وعظمته دون تشبيه أو تمثيل أو تكييف أو تعطيل، وكل ما يدور بعقولنا. فكلام الله عز وجل بخلافه، قال الله تعالى في محكم التنزيل: (لَيْسَ كَمِنْلِهِ مَنَّ وَهُو السَّيِعُ الْبَصِرُ) (الشورى: ١١).

#### (٢) الإسراء والمعراج:

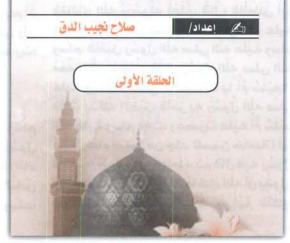
قال الله تعالى عن الإسراء: (سُبْحَنَ ٱلَّذِيّ أَسْرَى بِسَبْدِهِ، لَيْلًا مِنَ الْسَبْدِهِ، لَيْلًا مِنَ ٱلْسَبْدِ الْأَفْصَا ٱلَّذِي مِنْ الْسَبْدِ الْأَفْصَا ٱلَّذِي بِنَرِكْنَا حَوْلُهُ لِلْرَيْهُ، مِنْ الْنِينَّا إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ الْمَصَارُ ) (الإسراء: ١).

وقال سبحانه عن المعراج: ﴿ وَٱلنَّهِ

# من معجزات نبینا صلی الله علیه وسلم

الحَمِدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِنَ والصلاة والسلام على نبي الهدى والرحمة الذي بلغ الرسالة وأدى الأمانة وجاهد في الله حق جهاده حتى أتاه اليقين.

أما بعد: قان الحديث عن معجزات نبينا صلى الله عليه وسلم يؤدي إلى تقوية الإيمان في نفوس المسلمين، وقد أيد الله تعالى نبينا محمداً صلى الله عليه وسلم بمعجزات كثيرة، لتكون دليلاً على صدق رسالته إلى قيام الساعة، فأحببت أن أذكر نفسي وإخواني الكرام ببعض هذه المعجزات. فأقول وبالله تعالى التوفيق:



70

إذَا هَوَىٰ (أَ) مَاضَلَ صَاحِبُكُو وَمَاغُوىٰ (أَ) وَمَا يَعِلِقُ عَنِ الْمُوَىٰ اللّهُ وَمَ أَوْ مِرَوَّ أَنَ اللّهُ وَمَ أَوْ مِرَوَّ أَنَ اللّهُ وَمَ أَوْ مِرَوَّ أَنَ اللّهُ وَمَ أَوْ مَرَوَّ أَلَا أَنْ اللّهُ وَمَ أَلَا اللّهُ وَمَ أَوْ مَرَوَّ فَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَا أَوْ مَنَ اللّهُ وَاللّهُ مَا أَنْ مَا أَوْ مَن اللّهُ وَاللّهُ مَا أَنْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا مَا مُؤَى اللّهُ وَاللّهُ وَا اللّهُ وَاللّهُ وَا اللّهُ وَاللّهُ وَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُو

عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ، أَنَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه عليه وسلم قَالَ: «أُنيتُ بِالْبُرَاقِ (وَهُو دَابَةٌ أَبْيضُ طُويلٌ فَوْقَ الْحَمَار، وَدُونَ الْبُغْل، يَضَعُ أَبْيضُ طُويلٌ فَوْقَ الْحَمَار، وَدُونَ الْبُغْل، يَضَعُ حَتَى أَتَيْتُ بَيْتَ الْمُقْدسِ»، قَالَ: «فَرَبَطْتُهُ بِالْحَلْقَة (حلقة باب مسجَد بيتالمقدس) النَّتي يَرْبِطُ به الأُنْبِيَاءُ»، قَالَ " ثُمَّ دَخُلْتُ الْمُسْجِد، يَوْبُطُ بُهُ الأُنْبِيَاءُ»، قَالَ " ثُمَّ دَخُلْتُ الْمُسْجِد، فَصَلَيْتُ فَجَاءَني فَصَلَيْتُ فَيه رَكْعَتَيْن، ثُمَّ خَرَجْتُ فَجَاءَني جَبْريلُ عَلَيْهُ السَّلَامُ بِإِنَاءِ مِنْ خَمْر، وَإِنَاءِ مِنْ لَكِهُ بِلْرِيلُ صَلَى اللَّه عَلَيْهُ وسلم، اخْتَرْتُ الْفُطْرَةَ، ثُمَّ عُرْدِيلُ صَلَى اللَّه عليه وسلم، اخْتَرْتَ الْفَطْرَةَ، ثُمَّ عُرْدِيلُ صَلَى اللَّه عليه وسلم، اخْتَرْتَ الْفَطْرَةَ، ثُمَّ عُرْدِيلُ صَلَى اللَّه عليه وسلم، اخْتَرْتَ الْفَطْرَةَ، ثُمَّ عُرْدِيلُ صَلَى اللَّه عَلَيْه وسلم، اخْتَرْتَ الْفَطْرَةَ، ثُمَّ عُرَدِيلُ صَلَى اللَّه عَلَيْه وسلم، اخْتَرْتَ الْفَطْرَةَ، ثُمَّ عُرَدِيلُ صَلَى اللَّه عَلَيه وسلم، اخْتَرْتَ الْفَطْرَةَ، ثُمَّ عُرَدِيلُ صَلَى اللَّه عَلَيه وسلم، اخْتَرْتَ الْفَطْرَةَ، ثُمَّ عُرَدِيلُ صَلَى اللَّه عَلَيه وسلم، اخْتَرْتَ الْفَطْرَةَ، ثَمْ عُرَدِيلُ عَلَيْهُ الْسَمَاء (مسلم حَديث ١٦٢٤).

(٣) انشقاق القمر:

هذه معجزة ظاهرة رآها المشركون من أهل مكة جميعاً، لتكون حُجة عليهم.

قَالُ اللّٰه تعالى: (أَفَرَيَتِ السَّاعَةُ وَانَّقَ الْفَمَرُ () وَإِن يَرَوَّا ءَايَةُ يُعْمُوا وَيَقُولُوا سِحْرُ مُسْتَحِرُ () وَكَنْفُوا وَانْجَعُوا أَهْوَاتَهُمْ وَكُلُ أَسَر مُسْتَقِرُ () () وَلَقَدْ جَاتَهُم مِنَ الْأَنْبَاءِ مَا فِيهِ مُزْدَجَدُ () جكمة اللّٰهِ اللّٰهُ فَا تُعْن الْذُرُ () (القهمو: ١-٥).

عَنْ أَنَسَ بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، ﴿أَنَّ أَهُلَ مَكُهُ مَنْهُ ، ﴿أَنَّ أَهُلَ مَكَّةَ سَأَلُوا رَسُولَ اللَّهُ صلَى الله عليه وسلم أَنْ يُرِيَهُمْ آيَةً، هَأَرَاهُمُ الْقَمَرَ شَقَّتَيْن، حَتَى رَأُوْا حَرَاءَ (اسم جبل) بَيْنَهُمَا » (البخاري حديث: ٣٨٦٨).

(٤) نبع الماء من بين أصابع نبينا صلى الله عليه وسلم:

عَنْ سَالِم عَنْ جَابِرِ صلى الله عليه وسلم قَالَ: عَطِشٌ النَّاسُ يَوْمَ الْحُدَيْبِيَة، وَرَسُولُ قَالَ: عَطِشٌ النَّاسُ يَوْمَ الْحُدَيْبِيَة، وَرَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم بَيْنَ يَدَيْه زَكُوةٌ (إناء صغيرمن الجلد) فَتَوَضَّأ مِنْهَا، ثُمَّ أَقْبَلَ النَّاسُ نَحُوهُ، فَقَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم:

«مَا لَكُمْ؟» قَالُوا، يَا رَسُولَ اللَّهُ، لَيْسَ عَنْدَنَا مَا غُدُنَا بِهِ وَلاَ نَشْرَبُ، إِلاَّ مَا فِي رَكْوَتِكَ، وَالَّ مَا فِي رَكْوَتِكَ، وَالَّ مَا فِي رَكْوَتِكَ، قَالَ: «فَوَضَعَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم يَدَهُ فِي الرَّكُوة، فَجَعَلَ المَاءُ يَضُورُ مِنْ بَيْنِ أَصَابِعِهِ كَأَمْثَالِ الْعَيُونِ». قَالَ: فَشَرِيْنَا وَتَوَضَّأَنَا فَقُلْتُ لَجَابِرِ.كَمْ كُنْتُمْ يَوْمَنْدَ؟ قَالَ: لَوْ كُنَّا مائَةَ أَلْف لَكَفَانًا، كُنَّا خَمْسَ عَشْرَةَ مِائَةً. (البخاري كَلَفَانَا، كُنَّا خَمْسَ عَشْرَةَ مِائَةً. (البخاري حديث: ٢١٥٤).

(۵) تكثير الطّعام بين يدي نبينا صلى الله عليه وسلم:

عَنْ أَنِّس بْنِ مَالِكَ قَالَ؛ قَالَ أَيُو طَلْحَةَ لأُمُ سُلَيْمٍ قُدُ سَمِعْتُ صَوْتَ رَسُولِ اللهِ صلى الله عليه وسلم ضَعيفًا أَعْرِفُ فَيهِ ٱلْجُوءَ، فَهَلْ عَنْدُكَ مِنْ شَيْءَ؟ فَقَالَتْ: نَعَمْ، فَأَخْرَجَتْ أَقْرَاصًا مِنْ شُعِيرٍ، ثُمُّ أَخَذَتْ خِمَارًا لَهَا، فَلَفَّت الْخُبْزَ بِيَغْضِهُ، ثُمَّ دَسَّتُهُ تَحْتُ ثَوْبِي وَرَدَّتْنِي بِيَغْضُهُ (جعلت بعضه رداءُ على رأسي)، ثُمَّ أَرْسَلَتْنِي إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم، قَالَ: فَذُهَبْتُ بِهِ، فُوَجَدْتُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم جَالسًا في الْمُسْجِد وَمَعَهُ التَّاسُ، فَقُمْتُ عَلَيْهِمْ، فَقَالَ رُسُولُ اللَّهُ صلى اللَّه عليه وسلم: «أَرْسَلُكُ أَبُو طُلْحَةً»، قَالَ: فَقُلْتُ: نَعَمْ، فَقَالَ: «أَلْطُعَام؟»، فَقُلْتُ: نَعَمْ، فَقَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم لَنْ مَعَهُ: «قُومُوا»، قَالَ: فَانْطَلْقَ، وَانْطَلَقْتُ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ حَتَّى جِئْتُ أَبَا طَلْحَةً، فَأَخْبَرْتُهُ، فَقَالَ أَبُو طَلْحَةً؛ يَا أمَّ سُلَيْم، قَدْ جَاءَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم بالنَّاس، وَلَيْسَ عنْدُنَّا مَا نُطْعمُهُم، فَقَالُتْ: اللَّه وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: فَانْطَلْقَ أَبُو طُلْحَةً حَتَّى لُقِيَ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم، فأقبَل رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم مَعَهُ حَتَّى دُخُلاً، فَقَالَ رَسُولَ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم: «هَلُمِّي مَا عَنْدَكَ بَا أَمَّ سُلَنْمِ؟» فَأَتَتُ بِذُلِكَ الْخُبْنِ، فَأَمَرَ بِهِ رَسُولُ اللهِ صَلى الله عليه وسلم فَفُتُ، وَعَصَّرَتُ عَلَيْهِ أُمُّ سُلَيْم عُكة (وعاء صغير من جلد للسمن خاصة) لَهَا فَأْدَمَتْهُ (جعلت فيه إداما)، ثُمَّ قَالَ فِيه رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم مَا شَاءَ الله أَنْ يَقُولَ، ثُمَّ قَالَ: «اثْذُنْ لَعَشَرَة»، فَأَذَنَ لَهُمْ فَأَكُلُوا

حَتَّى شَبِعُوا، ثُمَّ خَرَجُوا، ثُمَّ قَالَ: «ائْذَنْ لِعَشَرَة»، فَأَذِنَ لَهُمْ فَأَكُلُوا حَتَّى شَبِعُوا، ثُمَّ خَرَجُوا، ثُمَّ خَرَجُوا، ثُمَّ قَالَ: «اثْذَنْ لَعَشَرَة» حَتَّى أَكَلَ الْقَوْمُ كُلُهُمْ وَشَبِعُوا، وَالْقَوْمُ سَبْعُونَ رَجُلاً أَوْ ثَمَانُونَ رَجُلاً أَوْ ثَمَانُونَ. (مسلم حديث: ٢٠٤٠).

### (٦) رؤية نبينا صلى الله عليه وسلم لأصحابه من وراء ظهره:

عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكَ، قَالَ: أَقيمَت الصَّلاةُ فَاقْبِلَ عَلَيْنَا رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم بِوَجُهه، فَقَالَ: «أَقيمُوا صُفُوفَكُمْ، وَتَرَاصُوا، فَإِنِّي أَرَاكُمْ مِنْ وَرَاءِ ظَهْرِي». وَتَرَاصُوا، فَإِنِّي أَرَاكُمْ مِنْ وَرَاءِ ظَهْرِي». (البخاري حديث: ٧١٩).

#### (V) شكوى البعير لنبينا صلى الله عليه وسلم:

عُنْ عَبْدِ اللّهِ بُنِ جَعْضِ قَالَ: أَرْدَفَني رَسُولُ اللّهِ صَلِي اللّه عليه وسلم، ذَاتَ يَوْم خَلْفَهُ، فَأَسَرَ إلَي حَدِيثًا لاَ أُخْبِرُ بِهِ أَحَدَا خَلْفَهُ، فَأَسَرَ إلَي حَدِيثًا لاَ أُخْبِرُ بِهِ أَحَدَا وَكَانَ رَسُولُ اللّهِ صَلى اللّه عليه وسلم أَحَبُ مَا اسْتَتَرَ بِهَ فِي حَاجَتِه هَدَفُ (المكان المرتفع)، أَوْ حَائِشُ نَحْل (النحل الملتف المرتفع)، أَوْ حَائِشُ نَحْل (النحل الملتف المؤنصان، فَإِذَا جَمَلُ قَد أَتَاهُ فَجَرْجَر (صوتَ البعير عند الغضب)، وَذَرَفَتْ عَيْنَاهُ، فَلَمًا لِبعير عند الغضب)، وَذَرَفَتْ عَيْنَاهُ، فَلَمًا وَلَهُ عَيْنَاهُ، فَلَمًا وَذَرَفَتْ عَيْنَاهُ، فَلَمًا وَذَرَفَتْ عَيْنَاهُ، فَلَمًا وَذَرَفَتْ عَيْنَاهُ، فَلَمًا عَلَيه وسلم ، حَنَ عَليه وسلم ، حَنَ عليه وسلم ، حَنَ عليه وسلم سَرَاتَهُ عليه وسلم سَرَاتَهُ عليه وسلم سَرَاتَهُ

(ظهره) وَذَفْرَاهُ (مؤخر رأسه)، فَسَكَنَ، فَقَالَ: مَنْ صَاحِبُ الْجَمَلِ؟ فَجَاءَ فَتَى مِنَ الأَنْصَارِ، فَقَالَ: هُوَ لِي يَا رَسُولَ الله، فَقَالَ: هُوَ لِي يَا رَسُولَ الله، فَقَالَ: أُمَا تَتَقِي الله فِي هَذِه الْبَهِيمَة

الَّتِي مَلَّكَكَهَا اللَّهُ، إِنَّهُ شَكَا إِلَيَّ أَنَّكَ تُجِيعُهُ وَتُدْثِبُهُ(تَجعله يتَعب). (حَديث صحيح: مسند أحمد ج٣ صـ٢٧٤ حديث: ١٧٤٥) (٨) اخبار الذَّنْ لِنَوْة نِسِنَا صِلى اللَّهُ عليه

وسلم:

عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ قَالَ: عَدَا الذُنْبُ عَلَى شَاةً، فَأُخَذَهَا فَطَلْنَهُ الرَّاعِي، فَانْتَزَعَهَا مِنْهُ، فَأَقْعَى الذُّنْبُ عَلَى ذَنَّيهُ، قَالَ: أَلاَ تَتَقِي اللَّهِ، تَنْزِءُ مِنْي رِزْقًا سَاقَهُ الله إلَى، فَقَالَ: يَا عَجَنِي ذَنْتُ مُقْع عَلَى ذَنْهِ، يُكَلِّمُني كَلاَّمَ الإنْسِ، فَقَالَ الَّذُنْتُ؛ أَلاَ أَخْبِرُكُ بِأَعْجَبَ مَنْ ذَلكَ؟ مُحَمَّدُ صلى الله عليه وسلم بيَثْربَ يُخْبِرُ النَّاسَ بِأَنْبَاءِ مَا قُدُ سَنَقَ، قَالَ: فَأَقْبَلَ الرَّاعِي يَسُوقُ غَنْمَهُ، حَتَّى دَخُلَ الْلَدِيثَةَ، فَزُواَهَا إِلَى زَاوِيَةٍ مِنْ زَوَايَاهَا، ثُمَّ أُتِّي رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيهِ وسلم فَأَخْبَرَهُ، فَأَمَرَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم فَنُودِيَ الصَّلاةُ جَامِعَةً، ثُمَّ خُرَجَ، فَقَالَ للرَّاعِي: أَخْبِرُهُمْ. فَأَخْبَرَهُمْ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم؛ صَدَقَ وَالَّذِي نَفْسَى بِيَده، لأ تَقُومُ السَّاعَةَ حَتَّى يُكُلِّمَ السُّبَاءُ الْإِنْسَ، وَيُكُلُّمَ الرَّجُلُ عَذَبَهُ سَوْطه، وَشَرَاكُ نَعْله، وَيُخْبِرَهُ فَحْذُهُ بِمَا أَحْدَثُ أَهْلُهُ بَعْدُهُ. (حديث صحيح: مسند أحمد ج١٨ ص١١٥) حديث: ١١٧٩٢).

#### (٩) حنين الجذع شوقاً لنبينا صلى الله عليه

ه سلم د

عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللّه، أَنَّ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم؛ كَانَ يَقُومُ يَوْمَ الْجُمُعَة إلَي شَجَرَة أَوْ نَخْلَة، فَقَالَت امْرَأَة مِنَ الأَنْصَار، أَوْ شَجَرَة أَوْ نَخْلَة، فَقَالَت امْرَأَة مِنَ الأَنْصَار، أَوْ شَجَرَة أَوْ نَخْلَة، فَقَالَت امْرَأَة مِنَ الأَنْصَار، أَوْ قَالَ: «إِنْ شِئْتُمْ»، فَجَعَلُوا لَهُ مِنْبِرًا، فَلَمَّا كَانَ يَوْمَ الْجُمُعَة دُفِعَ إِلَى المنْبَر، فَصَاحَتِ النَّخْلَة صِيَاحَ الصَّبِيِّ، ثُمَّ نَزَلَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم فَضْمَهُ إِلَيْه، تَثَنَّ أَنِينَ أَنِينَ السَّبِيِّ الله عليه وسلم فَضْمَهُ إِلَيْه، تَثَنَّ أَنِينَ أَنِينَ السَّبِيِّ عَلَى النَّه عَلَى النَّدُر عِنْدَهَا.» عَلَى مَلَ الذَّكْرِ عِنْدَهَا.»

TV.

### (١٠) انقياد الشجر لنبينا صلى الله عليه وسلم:

(١) عن جابر بن عبد الله قَالَ: سرْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّهُ عليه وسلم حَتَّى نَزَلْنَا وَادِيًا أَفْيَحُ (واسعاً)، فَذَهَبَ رَسُولُ الله صلى اللَّهُ عليه وسلم يَقْضى حَاجَتَهُ، فَاتَّمَعْتُهُ بإداوة (إناء) منْ مَاء، فَتَظَرَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم فلم يَرَ شُنْنًا يَسْتَتُرُ به، فإذا شَجَرَتَان بشاطئ الْوَادي(جانبه)، فَانْطَلْقُ رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّه عليه وسلم إِلَى إِحْدَاهُمَا، فَأَخَّذَ بِغُصْنِ مِنْ أَغْصَانِهَا، فُقَالَ: «انْقَادي عَلَيَّ بِإِذْنَ اللَّهُ» فَانْقَادَتْ مَعَهُ كَالْبَعِيرِ الْمُخْشُوشِ (عُود يُجِعِلَ فِي أَنْفِ الْمعير ويشد فيه حبل ليذل وينقاد)؛ الذي يُصَانعُ قَائِدَهُ، حَتَّى أَتَى الشَّجَرَةَ الأَخْرَى، فَأَخَذَ بِغُصْنِ مِنْ أَغْصَانِهَا، فَقَالَ: «انْقَادي عَلَيَّ بَإِذْنَ اللَّهُ ، فَانْقَادَتْ مَعَهُ كَذَلكَ، حَتَّى إِذَا كَانَ بِالْمُنْصَفِ (عند نصف المسافة) ممَّا بَيْنَهُمَا، لَأُمْ بَيْنَهُمَا- يَعْنَى جَمَعَهُمَا- فَقَالَ: «الْتَنْمَا عَلَىَّ بِإِذْنِ اللَّهِ » فَالْتَأْمَتَا، قَالَ جَابِرٌ: فَخَرَجْتُ أحْضرُ (أعدوا وأسعى سعياً شديداً) مَخَافَةَ أنْ يُحسُّ رَسُولَ اللَّه صِلى اللَّه عليه وسلم بِقَرْبِي فَيُنْتَعِدَ، فَجَلَسْتُ أَحَدُثُ نَفْسى، فَحَانَتُ منى لَفْتُهُ (النظرة إلى جنب)، فَإِذَا أَنَا بِرَسُولِ اللَّه صلى الله عليه وسلم مُقْبِلاً، وَإِذَا الشَّجَرَبَّان قَد افْتَرَقَتَا، فَقَامَتْ كُلْ وَاحدَةَ مِنْهُمَا عَلَى سَاق. (مسلم حديث: ٣٠١٢).

(٢) عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم في سَفَر فَإَقْبَلَ أَعْرَابِي فَلَمَا الله عليه وسلم، قَالَ لَهُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم، تَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ الله وَحُدَهُ لاَ شَرِيكَ وَسلم، تَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ الله وَحُدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ وَأَنْ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولَهُ. قَالَ وَمَنْ يَشْهَدُ عَلَى مَا تَقُولُ ؟ قَلَلَ: «هَذه السَّلَمَةُ »(الشجرة) فَدَعَاهَا رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم وَهُوَ فَدَعَاهَا رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم وَهُو بَشَاطَي الْوَادِي (جَانبه) فَأَقْبَلَتْ تَخُدُّ (تشق) الأَرْضَ حَتَى قَامَتْ بَيْنَ يَدَيْهِ فَاسْتَشْهِدُهَا الْأَرْضَ حَتَى قَامَتْ بَيْنَ يَدَيْهِ فَاسْتَشْهِدُهَا وَلَانَا، فَشَهَدَتْ ثَلَاثًا،قَالَ: ثُمَّ رجعتْ إلى منبتها. (حديث صحيح) (مشكاة المصابيح. منبتها. (حديث صحيح) (مشكاة المصابيح. تحقيق الألباني. جـ٣صـ٢٦٦ حديث: ٥٩٥٥). تحقيق الألباني. جـ٣صـ٢٦٦ حديث: ٥٩٥٥).

رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّه عليه وسلم ، فَقَالُ بِمَ أَعْرِفُ أَنَّكَ نَبِيُّ ؟ قَالَ: «إِنْ دَعَوْتُ هَذَا الْعِدُقَ مِنْ هَذه النَّخْلَة تَشْهَدُ أَنِي رَسُولُ اللَّهُ ؟ » فَدَعَاهُ رَسُولُ اللَّه صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ، فَجَعَلَ يَنْزِلُ مِنَ النَّخْلَة حَتَى سَقَطَ إلَى النَّبِيِّ صلى اللَّه عليه وسلم ، ثمَّ قَالَ: «أرْجِعْ فَعَادَ »، فأسْلَمَ الأَعْرَابِيُّ. (حديث صحيح) (صحيح الترمذي للألباني. حديث ٢٨٦٨).

### (١١) تسليم الهجر على نبينا صلى الله عليه وسلم:

عَنْ جَابِرِ بْنِ سَمُرَةً، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهُ صَلَى اللهُ صَلَى اللهُ صَلَى اللهُ صَلَى الله عليه وسلم: ﴿إِنِّي لَأَعْرِفُ حَجَرًا بِمَكَّةَ كَانَ يُسَلِّمُ عَلَيَّ قَبْلَ أَنْ أَبْعَثَ إِنِّي لَأَعْرِفُهُ الْاَنَ ،(مسلم حديث: ٢٢٧٧).

# (١٢) كلام الشاة المسمومة لنبينا صلى الله عليه

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً، قَالَ: كَانَ رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم «يَقْنَلُ الْهَدِيَّةُ وَلاَ نَأْكُلُ الصَّدَقَةُ، حَدَّثَنَا وَهُبُ بْنُ بَقَيَّةَ فِي مَوْضِع آخُرَ عَنْ خَالِد، عَنْ مُحَمِّد بْنِ عَمْرِو، عَنْ أَبِي سَلْمَةً، وَلَمْ يَذْكُرْ أَبَا هُرَيْرَةً قَالَ: كَانٌ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم: «يَقْبَلُ الْهَديَّةَ وَلاَ يَأْكُلُ الصَّدَقَةَ ، زَادَ ؛ فَأَهْدَتْ لَهُ يَهُوديَّةَ بِخَيْبَرَ شَاةً مُصْلِيَّةُ (مَشوية) سَمَّتْهَا فَأَكُلَ رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم منها وَأَكُلُ الْقُوْمُ فَقَالَ:«ارْفَعُوا أَيْدِيَكُمْ فَإِنَّهَا أُخْبَرَتُنِي أَنَّهَا مِسْمُومَةً، فِمَاتَ بِشُرُ بْنُ الْبَرَاءِ بْنِ مَعْرُورِ الْأَنْصَارِيِّ، فَأَرْسَلَ (النبي صلى الله عليه وسلم) إلى الْيَهُوديَّة «مَا حَمَلَكُ عَلَى الَّذِي صَنَعْتَ؟» قَالَتُ: إِنْ كُنْتُ نَبِيًّا لَمْ يُضَرَّكُ الّذي صَنَعْتُ، وَإِنْ كُنْتِ مَلكًا أَرَحْتُ النَّاسَ مِنْكَ، فَأَمَرَ بِهَا رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم فقتلت، ثم قال: في وَجُعِهِ الَّذِي مَاتَ فيهِ «مَازِلْتُ أَجِدُ مِنَ الأَكْلَةَ الْتِي أَكُلْتُ بِخَيْبِرَ فَهَذَا أُوَانُ(وَقَت) قَطَعَتْ أبْهَري (عرق مرتبط بالقلب إذا انقطع مات الإنسان)» (حديث حسن صحيح) (صحيح أبي داود للألباني حديث:٣٧٨٤).

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.















(حكمها - ما يقال فيها)

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعده

بدأنا في اللقاء السابق الحديث عن الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم وتكلمنا أولاً عن مشروعية الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم في الصلاة وأنه لا خلاف بين أهل العلم في مشروعيتها، وتكلمنا ثانياً عن مواضع الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم في الصلاة، وتكلمنا ثالثاً عن كيفية الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم في الصلاة، وتكمل الكلام عن مسائل مهمة تتعلق بكيفية الصلاة على النب صلى الله عليه وسلم

#### المسألة الأولى: هل بقال لفظ السبادة في الصلاة عليه صلى الله عليه وسلم في الصلاة؟

ليس في شيء من صيغ الصلاة عليه صلى الله عليه وسلم لفظ: (السيادة) ولذلك اختلف المتأخرون في مشروعية زيادتها في الصلوات الإبراهيمية ولا يتسع المجال الآن لنفصل القول في ذلك.

قلت: واعلم أخى القارئ أن الأصل في الأذكار الواردة في العبادات الاقتصار على ما ورد دون زيادة أو نقصان لأنها توقيفية أما ما درج عليه كثيرون من قول (اللهم صل على سيدنا محمد وعلى آل سيدنا محمد... وبارك على سيدنا محمد وعلى آل سيدنا محمد...) بزيادة (سيدنا)، فإن هذا لا أصلُ له مُعْتَبراً، إذ هو لم يُنقل عن رسول الله- صلى الله عليه وسلم- في أية رواية صحيحة أو حسنة، قال العلامة الألباني: وأنقل هنا رأي الحافظ ابن حجر العسقلاني في ذلك باعتباره أحد

د . حمدي طه

كبار علماء الشافعية الجامعين بين الحديث والفقه فقد شاء لدى متأخري الشافعية خلاف هذا التعليم النبوي الكريم.

اعداد/

فقال الحافظ محمد بن محمد بن محمد الغرابيلي وكان ملازماً لابن حجر-: (وسئل (أي الحافظ ابن حجر) عن صفة الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم في الصلاة أو خارج الصلاة سواء قيل بوجوبها أو ندبيتها هل يشترط فيها أن يصفه صلى الله عليه وسلم بالسيادة كأن بقول مثلا: اللهم صل على سبدنا محمد أو على سبد الخلق أو على سبد ولد آدم أو يقتصر على قوله: اللهم صل على محمد وأبهما أفضل: الإتيان بلفظ السيادة لكؤنها صفة ثابتة له صلى الله عليه وسلم أو عدم الاتبان به لعدم ورود ذلك في الآثار.

فأجاب رضى الله عنه: نعم اتباء الألفاظ المأشورة أرجح ولا يقال: لعله ترك ذلك تواضعاً منه صلى الله عليه وسلم كما ثم يكن يقول عند ذكره صلى الله عليه وسلم: (صلى الله عليه وسلم) وأمته مندوبة إلى أن تقول ذلك كلما ذكر لأنا نقول؛ لو كان ذلك راجحا لجاء عن الصحابة ثم عن التابعين ولم نقف في شيء من الآثار عن أحد من الصحابة ولا التابعين لهم قال ذلك مع كثرة ما ورد عنهم من ذلك وهذا الإمام الشافعي- أعلى الله درجته وهو من أكثر الناس تعظيماً للنبي صلى الله عليه وسلم- قال في خطبة كتابه الذي هو

coste 18 ec 6 11 to - Hane 370 - Hand Halound el Resege



- 100

- Ilmin

عمدة أهل مذهبه: (اللهم صل على محمد) إلى آخره ولم يذكر لفظ (سيدنا).

وقد عقد القاضي عياض باباً في صفة الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم في كتاب (الشفا بتعريف حقوق المصطفى للقاضى عياض ٦٣/٢) ونقل فيها آثاراً مرفوعة عن حماعة من الصحابة والتابعين ليس في شيء منها عن أحد من الصحابة وغيرهم لفظ: (سيدنا).

قال العلامة عبد المحسن العباد:

لو كانت هذه الكلمة مطلوبة في التشهد ومطلوبة في الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم لبينها الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم؛ لأنه يبين الألفاظ والصيغ التي يتعبد الله بها، وحيث لم يبينه النبي عليه الصلاة والسلام فإنه لا يضاف إليه شيء آخر، وإنما يقتصر على الصيغة الواردة، كما يقتصر على الصيغة التي وردت في الأذان: أشهد أن محمداً رسول الله دون أن يضاف إليها سيدنا. وإطلاق السيد على الرسول صلى الله عليه وسلم جائز، وهو أحق البشر بذلك صلى الله عليه وسلم، ولكن كون الإنسان يلتزمه ولا يأتي بذكر الرسول صلى الله عليه وسلم الا قال: سيدنا فهذا ما جاء عن سلف هذه الأمة من الصحابة الذين هم خير الناس، فنحن نقرأ في الأحاديث: حدثنا فلان حدثنا فلان أن فلاناً الصحابي قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ما قال: قال سيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم، فهذه الأحاديث كثيرة بالآلاف، فهذا صحيح البخاري فيه أكثر من سبعة آلاف حديث، وصحيح مسلم كذلك، وكذلك سنن أبي داود، وغيرها من أمهات الحديث، ليس فيها؛ قال سيدنا رسول الله، نعم هو سيدنا؛ لكن استعمال هذه الألفاظ دائماً وأبداً والإكثار منها ما فعله خير هذه الأمة الذين هم أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ومن بعدهم. (شرح سنن أبي داود ثلعباد).

قال العلامة الألباني-: والمسألة مشهورة في كتب الفقه والغرض منها أن كل من ذكر هذه

السألة من الفقهاء قاطبة لم يقع في كلام أحد منهم: (سيدنا) ولو كانت هذه الزيادة مندوية ما خفيت عليهم كلهم حتى أغفلوها والخير كله في الاتباء وما ذهب إليه الحافظ ابن حجر رحمه الله من عدم مشروعية تسويده صلى الله عليه وسلم في الصلاة عليه اتباعاً للأمر الكريم وهو الذي عليه الحنفية هو الذي ينبغي التمسك به لأنه الدليل الصادق على حيه صلى الله عليه وسلم ( قُلْ إِن كُنتُمْ تُحُونُ ٱللَّهُ فَأَتَّبِعُونِي يُحْمِيِّكُمُ الله عمران: ٣١) (صفة الصلاة يتصرف).

لهذا فينبغي ترك لفظ: (السيادة) والاقتصار على المأثور، وإن أضاف هذه الزيادة عدد من الفقهاء بدعوى أن ذلك من حُسن التأدُّب مع رسول الله- صلى الله عليه وسلم-، فقد حانيهم الصواب فيما قالوا، ذلك أن التأدب معه يكون بطاعته فيما شرعه لنا والاقتصار عليه.

السألة الثانية؛ وهي أن النبي أفضل من البراهيم فكيف طلب له من الصلاة ما لايراهيم مع أن المشبه به أصله أن يكون فوق المشبه فكيف الحمع بين هذين الأمرين المتنافيين؟

ساق ابن القيم أقوالا كثيرة لبيان وجه التشبيه، وقد بلغت نحو عشرة أقوال بعضها أشد ضعفاً من بعض وبين أوجه الضعف فيها الا قولاً واحدًا استحسنه ابن القيم وهو قول من قال: (إن آل إبراهيم فيهم الأنبياء الذين ليس في آل محمد مثلهم، فإذا طلب للنبي صلى الله عليه وسلم ولآله مثل ما لايراهيم وآله وفيهم الأنبياء حصل لآل محمد من ذلك ما يليق بهم فإنهم لا يبلغون مراتب الأنبياء وتبقى الزيادة التي للأنساء- وفيهم إبراهيم- لمحمد صلى الله عليه وسلم فيحصل له من المزية ما لا يحصل لغيره) ثم قال: وهذا أحسن من كل ما تقدمه وأحسن منه أن يقال محمد هو من آل إبراهيم بل هو خیر آل إبراهیم کما روی علی بن أبی طلحة عن أبي طلحة عن ابن عباس رضى الله عنهما في قوله تعالى: (إِنَّ ٱللَّهُ ٱصْطَاعَةِ وَادُمْ وَنُوحًا وَءَالَ إنسره عد وَءَالَ عدرَنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ) (آل عمران ٣٣).

قال ابن عباس رضي الله عنهما محمد من

آل ابراهیم وهذا نص فانه اذا دخل غیره





من الأنبياء الذين هم من ذرية ايراهيم في آله فدخول رسول الله أولى فيكون قولنا كما صليت على آل إبراهيم متناولا للصلاة عليه وعلى سائر التبيين من ذرية ايراهيم، ثم قد أمرنا الله أن نصلي عليه وعلى آله خصوصا بقدر ما صلبنا عليه مع سائر آل ابراهيم عموما وهو فيهم ويحصل لآله من ذلك ما يليق بهم وينقى الناقى كله له (جلاء الأفهام- ابن قيم الجوزية ٢٩٠/١ بتصرف)، وقد مال العلامة الألباني لترجيح هذا القول. وسلك العلامة محمد بن صالح العثيمين مسلكاً آخر فقال: أكثر العلماء يقولون: إنها للتشبيه، وهؤلاء فتحوا على أنفسهم ايراداً يحتاجون إلى الحواب عنه، وذلك بأن القاعدة أن المُشبِّه دون المُشبِّه به، وعلى هذا؛ فأنت سألت الله صلاةً على محمَّد وآله دون الصَّلاة على آل إبراهيم؟ ومعلومُ أنَّ محمداً وآله أفضل من إبراهيم وآله، فلذلك حصل الإشكال؛ لأن هذا يعارض القاعدة المتفق عليها وهي: أن المشبَّه أدنى من المشبَّه به وأجابوا عن ذلك بأجوبة. فقال بعض العلماء: إن آل إبراهيم يدخل فيهم محمَّد عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ، لأنه من آله، فإبراهيم أبوه، فكأنه سُئل للرسول عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ الصَّلاةِ مرَّتين، مرَّة باعتبار الخصوص «اللهم صَلُ على محمَّد»، ومرَّة باعتبار العموم «كما صليت على آل إبراهيم» ولكن هذا جواب فيه شيء، وليس بواضح. وقال بعض العلماء: إنها للتعليل . أي: الكاف - وأنَّ هذا من باب التوسُّل بفعل الله السابق؛ لتحقيق الفعل اللاحق، يعنى: كما أنك سبحانك سُبَقَ الفضل منك على آل إبراهيم؛ فَالْحِقَ الفضلُ منك على محمد وآله، وهذا لا يلزم أن يكون هناك مشنّه ومشنّه به.

فإن قال قائل: وهل تأتى الكاف للتعليل؟ قلنا: نعم، تأتى للتعليل، استمع إليها من كلام العلماء، واستمعُ إلى مثالها.

قال ابن مالك:

# شَبُّه بكاف وبها التَّعليل

#### قد نعني وزائداً لتوكيد ورد

فأفاد بقوله: «وبها التعليل قد يُعني» أنه قد يُقصد بها التعليل،وأمّا المثال فكقوله تعالى: « كُمَّا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِنكُمْ بَتُلُوا عَلَيْكُمْ ،، (البقرة: ١٥١) فإن الكاف هذا للتعليل يا سىق،

وكقوله تعالى: «أَذْكُرُوهُ كُمَا هَدُنْكُمْ » (البقرة، ۱۹۸) أي؛ لهدايتكم، وإن كان يجوز فيها التشبيه، بعني: واذكروه الذُّكرَ الذي هداكم اليه فهذا القول . أعنى: أنَّ الكاف في قوله: «كما صَلْيت» للتعليل من باب التوسل بالفعل السابق إلى تحقيق اللاحق. هو القول الأصحُّ الذي لا يُردُ عليه إشكال. الشرح المتع على زاد المستقنع ١٠/٣.

المسألة الثالثة؛ من الملحوظ أن عامة الأحاديث في الصحاح والسنن كما ذكرنا أولاً بالاقتصار على الآل، أو إبراهيم في الموضعين، أو الآل في أحدهما وإبراهيم في الآخر، فحيث جاء ذكر إبراهيم وحده في الموضعين فلأنه الأصل في الصلاة المخبر بها، وآله تبع له فيها، فدل ذكر المتبوع على التابع، واندرج فيه، وأغنى عن ذكره. وحيث جاء ذكر آله فقط فلأنه داخل في آله كما تقدم تقريره، فيكون ذكر آل إبراهيم مغنياً عن ذكره، وذكر آله بلفظين، وحيث جاء في أحدهما ذكره فقط وفي الآخر ذكر آله فقط كان ذلك جمعاً بين الأمرين، فيكون قد ذكر المتبوع الذي هو الأصل، وذكر أتباعه بلفظ يدخل هو فيهم. قال (شيخ الإسلام): (ولهذا جاء في أكثر الألفاظ: (كما صليت على آل ابراهيم) و (كما باركت على آل إبراهيم) وجاء في بعضها: (إبراهيم) نفسه لأنه هو الأصل في الصلاة والزكاة وسائر أهل بيته إنما يحصل ذلك تبعا وجاء في بعضها ذكر هذا وهذا تنبيها على هذين) (جلاء الأفهام- ابن قيم الجوزية 1/597).

المسألة الرابعة: هل يجوز تلفيق صيغة

## صلاة واحدة من مجموع هذه الصيغ؟

قال الإمام النووي: ينبغي أن تجمع ما في الأحاديث الصحيحة فتقول اللهم صل على محمد النبي الأمي وعلى آل محمد وأزواجه وذريته كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم وبارك على محمد وعلى آل محمد وأزواجه وذريته كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد . الجموع

وقال الإمام العراقي: بقي عليه مما في الأحاديث الصحيحة ألفاظ أخر وهي خمسة يجمعها قولك اللهم صل على محمد عبدك ورسولك النبي الأمي وعلى آل محمد وأزواجه أمهات المؤمنين وذريته وأهل بيته كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد اللهم بارك على محمد النبي الأمي وعلى آل محمد وأزواجه وذريته كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد انتهى وهذه الزيادات التي ذكرها العراقي ثابتة في أحاديث الباب التي ذكرها ابن تيمية في المنتقى (عون المعبود- العظيم آبادي).

وقال الإمام ابن القيم: قاعدة في هذه الدعوات والأذكار التي رويت بأنواع مختلفة كأنواع الاستفتاحات وأنواع التشهدات في الصلاة وأنواع الأدعية التي اختلفت ألفاظها وأنواع الأذكار بعد الاعتدالين من الركوع والسجود

ومنه هذه الألفاظ التي رويت في الصلاة على النبي. وقد سلك بعض المتأخرين في ذلك طريقة في بعضها وهو أن الداعي يستحب له أن يجمع بين تلك الألفاظ المختلفة ورأى ذلك أفضل ما يقال فيها.

قالوا ليصيب ألفاظ النبى يقينا فيما شك فيه الراوي ولتجتمع له الأدعية الأخر فيما اختلفت ألفاظها

ونازعهم في ذلك آخرون وقالوا هذا ضعيف من وجوه:

أحدها: أن هذه طريقة محدثة لم يسبق إليها أحد من الأئمة المعروفين.

الثاني: أن صاحبها إن طردها لزمه أن يستحب للمصلي أن يستفتح بجميع أنواع الاستفتاحات وأن يتشهد بجميع أنواع التشهدات وأن يقول في ركوعه وسجوده جميع الأذكار الواردة فيه وهذا باطل قطعا فإنه خلاف عمل الناس ولم يستحبه أحد من أهل العلم وهو بدعة وإن لم يطردها تناقض وفرق بين متماثلين.

الثالث: أن صاحبها ينبغي له أن يستحب للمصلى والتالي أن يجمع بين القراءات المتنوعة في التلاوة في الصلاة وخارجها قالوا: ومعلوم أن المسلمين متفقون على أنه لا يستحب ذلك للقارئ في الصلاة ولا خارجها إذا قرأ قراءة عبادة وتدبر وكذلك في الاستفتاح إن شاء استفتح بحديث على وإن شاء بحديث أبى هريرة ، وإن شاء باستفتاح عمر رضى الله عنهم أجمعين وإن شاء فعل هذا مرة وهذا مرة وهذا مرة وقد احتج غير واحد من الأئمة منهم الشافعي على جواز الأنواع المأثورة في التشهدات ونحوها بالحديث الذي رواه أصحاب الصحيح والسنن وغيرهم عن النبي أنه قال: أنزل القرآن على سبعة أحرف فجوز النبي القراءة بكل حرف من تلك الأحرف وأخبر أنه شاف كاف ومعلوم أن المشروع في ذلك أن يقرأ بتلك الأحرف على سبيل البدل لا على سبيل الجمع كما كان الصحابة يفعلون.

الرابع: أن النبي لم يجمع بين تلك الألفاظ المختلفة في آن واحد بل إما أن يكون قال هذا مرة وهذا مرة كألفاظ الاستفتاح والتشهد وغيرها فاتباعه يقتضي أن لا يجمع بينها بل يقال هذا مرة وهذا مرة، والله تعالى أعلم. (جلاء الأفهام-ابن قيم الجوزية ٢٩٦/١).

وقال العلامة الألباني: "واعلم أنه لا يشرع تلفيق صيغة صلاة واحدة من مجموع هذه الصيغ وكذلك يقال في صيغ التشهد المتقدمة بل ذلك بدعة في الدين، إنما السنة أن يقول هذا تارة وهذا تارة" (صفة الصلاة- الألباني).

وللحديث بقية إن شاء الله،

والحمد لله رب العالمين.





















Upload by: altawhedmag.com

