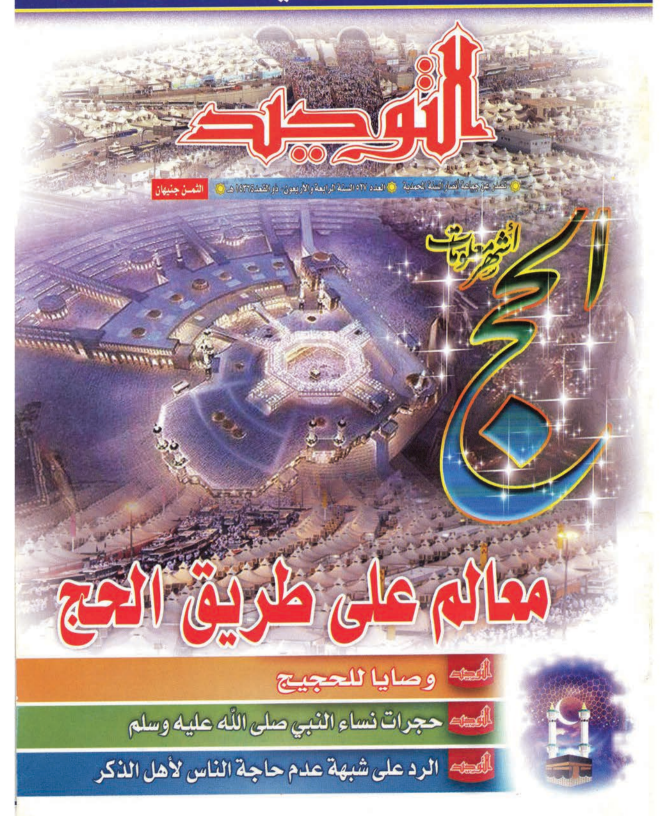
# صون اللسان عن الكلام في العلماء والأعيان



**Upload by: altawhedmag.com** 

# CANCELLE STUDIES

# رئيس مجلس الإدارة د.عبد الله شاكر الجنيدي

# فاعلم أنه لا إله إلا الله



صاحبة الامتباز

جماعة أنصار السنة المحمدية

الشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

# اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د.مرزوق محمد مرزوق

### التحرير

۸ شارع قولة عابدين ـ القاهرة ت ٢٣٩٣٦٥١٧٠ ـ فاكس ٢٣٩٣٠٥١٧١

البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

GSHATEM@HOTMAIL.COM

# قسم التوزيع والاشتراكات

ت،۲۳۹۳۹۰۱۷ ت ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM المركز العام:

هاتف: ۲۳۹۱۵۵۷۱-۲۳۹۱۵۵۷۱ WWW.ANSARALSONNA.COM

### تنديه

إلى الأخوة مشتركي مجلة التوحيد بمصر؛ برجاء مراجعة مكتب البريد التابع لكم، والاتصال بقسم الاشتراكات في حالة عدم وصول المجلة، والابلاغ عن اسم مكتب البريد التابع له المشترك؛ للتواصل مع المسئولين في هيئة البريد، وبحث الشكوى؛ لضمان وصول المجلة للمشترك في موعدها

والله الموفق



الناس يشتكون شدة الحر- ولهم العذر-، فالحرارة إذا ارتضعت أضرت كل شيء حتى الجمادات والسيارات، فكيف بالإنسان؟!

وشدة الحرمن فينع جهنم، أي: من شدتها وهيجانها. وجهنم نفسها تشتكي إلى الله- عز وجل- شدة حرارتها وهيجانها وانحباسها، كما في الحديث: «اشتكت النار إلى ربها، فقالت: رب! أكل بعضي بعضًا، فأذِنَ لها بِنَفَسَيْن، نَفْسِ في الشتاء، ونَفَسِ في الشتاء، ونَفَسِ في الصيف، فأشد ما تجدون من الحرّ فمن حرّها، وأشد ما تجدون من الحرّ فمن حرّها،

فأنفاس الحر الشديد أو البرد الشديد أنفاس جهنمية، ورسالة إلى البشرية، من خالق البرية، تقول: «قُلْ نَارُ جَهَنَّدُ أَشَدُ حَرًّا لَوْ كَاثُوا يَمْفَهُونَ » (التوبة: ١٨).

فاللهم قنًا عذابك يوم تبعث عبادك.



چراباری چر جراح آگریکی چراباری چراگی کی شاخری چراباری چراباری چراباری چراباری چراباری چراباری چراباری پر از ای

مفاجأة كبرى

# رئيس التحرير

# جمالسعدحاتم

# مديرالتحريرالفني حسين عطا القراط

# سكرتيرالتحرير

مصطفى خليل أبو المعاطي

# الإخراج الصحفي

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحی



### ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرش ، السعودیة ۲ ریالات ، الإمارات ۲ دراهم ، الکویت ۵۰۰ فلس، الفرب دولار آمریکی ، الأردن ۵۰۰ فلس، قطر۲ ریالات ، عمان نصف ریال عمانی ، آمریکا دولاران ، آورویا ۲ یورو

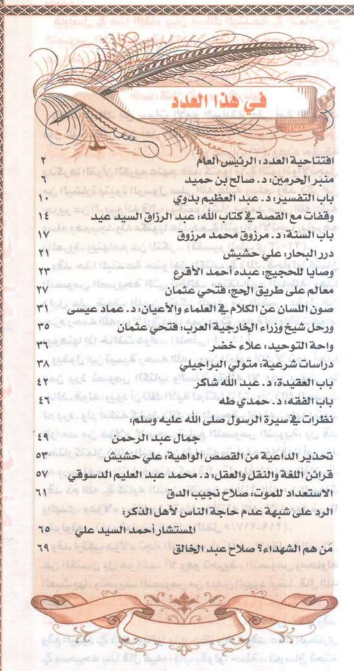
### الاشتراك السنوي

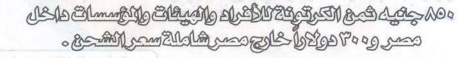
ا- في الداخل ١٠ جنيهاً بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

٢- ١٠٠ (يال سعودي أو ١٠٠ (يال سعودي ...)
 أو مايعادلهما

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة. باسم مجلة التوحيد. أنصار السنة حساب رقم / ١٩١٥٩/

مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر





منفذ البيع الوحيد بهضر مجلة التوحيد الدور السابع الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين، وعلى آله وصحبه ومن اقتفى أشرهم إلى يوم الدين، ويعدُ:

فأواصل في هذا اللقاء بيان مسلك المبتدعة في التعامل مع النصوص الشرعية، وقد ذكرت سابقًا أربعة أمور حادوا فيها عن الطريق القويم، وأشرع الأن- بحول الكريم الرحمن-في ذكر ما وقفت عليه من مسالكهم الباطلة، فأقول وبالله التوفيق، خامسا، كنمان النصوص وتعريفها؛

وهذا المسلك من سمات الأمم السابقة على أمة الإسلام. قال الله تعالى عن أهل الكتاب: « يَتَأَمَّلُ ٱلْكِتَبِ لِمَ تَلِبُورَ ﴾ آخَنَ الله تعالى عن أهل الكتاب: « يَتَأَمَّلُ ٱلْكِتَبِ لِمَ تَلِبُورَ ﴾ آخَنَ الْخَنَ الْخَنَ مَلْمُونَ » (آل عمران: ۷۱)، وهذه حقيقة يذكرها القرآن الكريم عنهم، فقد كتموا ما في التوراة والإنجيل من البشارة بنبوة الرسول صلى الله عليه وسلم، وقد ذكر ابن جرير عن الربيع أنه قال: « يكتمون شأن محمد صلى الله عليه وسلم وهم يجدونه مكتوبًا عندهم في التوراة والإنجيل يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر». (تفسير الطبري ٣٠٠/٣).

وقد حذا المبتدعة حذو أهل الكتاب في ذلك، فحاولوا كتمان النصوص الصريحة التي تخالف معتقداتهم الباطلة، وهذا دليل على ضعف الدين وتمكن الهوي من النفس. يقول ابن حزم رحمه الله: «ولا أرق دينًا ممن يوثق رواية إذا وافقت هواه، ويوهنها إذا خالفت هواه». (المحلى: ١٨٠/٤).

ويقول ابن تيمية رحمه الله: «ومن المعلوم أنك لا تجد أحدًا ممن يرد نصوص الكتاب والسنة بقوله إلا وهو يبغض ما خالف قوله، ويود أن تلك الآية لم تكن نزلت، وأن ذلك الحديث لم يرد، ولو أمكنه كشط ذلك من المصحف لفعله.. ولهذا تجد الواحد من هؤلاء لا يحب تبليغ النصوص النبوية، بل قد يختار كتمان ذلك والنهي عن إشاعته وتبليغه خلافًا لما أمر الله به ورسوله من التبليغ عنه، كما قال: "ليبلغ الشاهد الغائب"، وقد ذمّ الله في كتابه الذين يكتمون ما أنزل الله من البينات والهدى، وهؤلاء يختارون كتمان ما أنزله الله؛ لأنه معارض لما يقولونه». (درء تعارض العقل والنقل ١٧٧٥-٢١٩).

الحلقة الثانية د/ عبدالله شاک الجنبری www.sonna banha.com

التوحيد العدد ٧٧٥ السنة الرابعة والأربعون

أَسْتَاهِهِمْ وَقَالُوا: حَبَّة فِي شَعَرَة .. (البخاري: ١٦٤١).
قال ابن حجر في شرحه: «وَالْحَاصِل أَنَهُمْ خَالْفُوا
مَا أُمرُوا بِهِ مِنْ الْفَعْلُ وَالْقَوْلُ فَانِّهُمْ أُمرُوا بِالسَّجُودِ
عِنْدَ انْتَهَائِهِمْ شُكْرًا لله تَعَالَى وبِقَوْلُهِمْ حِطْة،
قَبْدَ لُوا السَّجُود بِالزَّحْفَ وَقَالُوا حَنْطُةٌ بَدَلَ حَطْهُ،
أَوْ قَالُوا حَطَّةٌ وَزَادُوا فِيهَا حَبَّةٌ في شعيرة. وَرَوَى الْحَاكِم مِنْ طَرِيقَ السُّدِي عَنْ مُرَةٌ عَنْ اَبْن مَسْعُود الْحَاكِم مِنْ طَرِيقَ السُّدِي عَنْ مُرَةٌ عَنْ اَبْن مَسْعُود قَلَلَ " قَالُوا هطى سمقا " وَهِي بِالْعَرِيئَة حِنْطَة حَمْلَة مَنْهُ حَمْرًاء قَويَة فِيهَا شَعِيرَة سَوْدَاء، وَيُسْتَنْبَطَ مِنْهُ أَنْ الْأَقُوالُ الْمَنْصُوصَةَ إِذَا تُعَبِّدُ بِلفَظَهَا لا يَجُوز تَعْيِيرِها وَلُو وَافَقَ الْمُعْنِي " (فتح الباري ۲۰٤/۸).

وَعلى مدار التاريخ حاول فريق من الناس تحريف ألفاظ القرآن الكريم قلم يتمكنوا؛ لحفظ الله له، ومن طريف ما يذكر في ذلك: أن بعض هؤلاء قال لأبي عمرو بن العلاء أحد أئمة القراء السبعة: أريد أن تقرأ: «وكلم الله موسى» بنصب الله، ليكون موسى هو المتكلم لا الله، فقال له أبو عمرو: هب أني قرأت هذه الآية هكذا، فكيف بقوله تعالى: «وَلَمَّا فَرَاتُ هُوْسَى لِمِعَلِينًا وَكُمَّهُ رَبُّهُ» (الأعراف: ١٤٣). فبُهت المعتزلي. (شرح الطحاوية ١٧٧/١).

وهؤلاء إن لم يتمكنوا مع تحريف لفظ القرآن، فقد استطاعوا تحريف المعنى مع بقاء اللفظ على ما هو عليه، وقد استطاعوا بذلك تحريف النصوص عن معانيها الحقيقية وما تدل عليه وفق ما تفهمه العرب من لغتها فضلوا وأضلوا، وحرفوا الناس عن الحق الذي أنزل الله تبارك وتعالى، وللإمام ابن القيم كلمات دقيقة في ذلك يقول فيها: «إذا تأمل المتأمل فساد العالم وما وقع فيه من التفرق والاختلاف وما دفع إليه أهل الإسلام وجده ناشئا من جهة التأويلات المختلفة المستعملة في آيات القرآن وأخبار الرسول التي تعلق بها المختلفون على اختلاف أصنافهم في أصول الدين وفروعه؛ فإنها أوجبت ما أوجبت من التباين والتحارب وتفرق الكلمة وتشتت الأهواء، وتصدع الشمل وانقطاع الحبل، وفساد ذات البين حتى صار يكفر ويلعن بعضهم بعضا، وترى طوائف منهم تسفك دماء الأخرين وتستحل منهم أنفسهم وحرمهم وأموالهم ما هو أعظم مما برصدهم به أهل دار الحرب من المنابذين لهم، فالأفات التي جنتها ويجنيها كل وقت أصحابها على الملة والأمة من التأويلات الفاسدة أكثر من

أن تحصى أو يبلغها وصف واصف، أو يحيط بها ذكر ذاكر، ولكنها في حملة القول أصل كل فساد وفتنة وأساس كل ضلال وبدعة».

وأقول: صدق هذا الأمام في قوله، هما فسدت الدنيا والدين إلا بتحريف النصوص عنظاهرها، وما قتل عثمان وعلي رضي الله عنهما إلا بالتأويل، وما ضلت الباطنية وأنكروا نصوص المعاد والجنة والنار، والصراط والميزان إلا بالتأويل، ومن ألوان التحريف الاستدلال بالنصوص في غير مواضعها تلبيسًا للعامة وصرفًا لهم عن معرفة الحق بالأدلة، وفي ذلك يقول الشاطبي رحمه الله: «يرد الدليل على مناط فيصرف عن ذلك المناطبان واحد وهو من خفيات تحريف الكلم عن مواضعه والعياذ بالله، ويغلب على الظن أن من أقر بالإسلام ويذم تحريف الكلم عن مواضعه لا يلجأ إليه صراحا إلا مع اشتباه يعرض له أو جهل يصده عن الحق» (الاعتصام ۲۶۹/).

# سادساً: إهمال الأحاديث الصعيحة والاعتماد على الصعيف والموضوع:

من المقرر شرعًا أن السنة النبوية كالقرآن في وجوب العمل بها متى كان الحديث مقبولا، ومن هنا اهتم أهل السنة وعلماء الحديث بالسنة النبوية واحتاطوا غاية الاحتياط في تمييز صحيحها من سقيمها، وكانوا يرون حرمة رواية الحديث الموضوع الا للتحذير منه، ولم يستدلوا بالضعيف في مسائل الاعتقاد وأصول الشريعة، وذهب البعض إلى العمل به في فضائل الأعمال بشروط معلومة، أما أهل الأهواء والبدع فخالفوا هذا المنهج واعتمدوا في استدلالهم بالموضوع والضعيف، وقد ذكر الشاطبي رحمه الله أن هذا من مسالك الزائفين عن طريق الحق، وفي ذلك يقول عنهم: «اعتمادهم على الأحاديث الواهية الضعيفة والمكذوب فيها على رسول الله (صلى الله عليه وسلم) والتي لا يقبلها أهل صناعة الحديث في البناء عليها كحديث الاكتحال يوم عاشوراء، واكرام الديك الأبيض، وأكل الباذنجان، وأن النبي (صلى الله عليه وسلم)

تواجد واهتز عند السماع حتى سقط الرداء عن منكبيه وما أشبه ذلك؛ فإن أمثال هذه الأحاديث على ما هو معلوم - لا يبنى عليها حكم، ولا تجعل أصلا في التشريع أبدًا، ومن جعلها كذلك فهو جاهل ومخطئ في نقل العلم... والأحاديث الضعيفة الإسناد لا يغلب على الظن أن النبي (صلى الله عليه وسلم ) قالها فلا يمكن أن يسند إليها حكم، فما ظنك بالأحاديث المعروفة الكذب؟ نعم الحامل على اعتمادها في الغالب إنما هو ما تقدم من الهوى المتبع، اعتمادها في الغالب إنما هو ما تقدم من الهوى المتبع، (الاعتصام / ٢٧٤/١).

ويقول ابن قدامة رحمه الله: «أما الأحاديث الموضوعة التي وضعها الزنادقة ليلبسوا بها على أهل الإسلام، أو الأحاديث الضعيفة، إما لضعف رواتها، أو جهالتهم، أو لعلة فيها، فلا يجوز أن يُقال بها، ولا اعتقاد ما فيها، بل وجودها كعدمها». (ذم التأويل: ص٤٧).

وفريق من هؤلاء يأخذون من السنة ما يوافق قوله فقط، أما ما خالف هواه ومعتقده فلا يقبل منه شيئًا مع صحته وظهوره، ويتجاهل في رده ودفعه أو تأويله بتأويلات باطلة، وقد أشار إلى هؤلاء ابن القيم في قوله: «نظروا في السنة هما وافق أقوالهم منها قبلوه وما خالفها تحيلوا في رده أو رد دلالته وإذا جاء نظير ذلك أو أضعف منه سندا ودلالة وكان يوافق قولهم قبلوه ولم يستجيزوا رده، واعترضوا به على منازعيهم وأشاحوا وقرروا الاحتجاج بذلك السند ودلالته، فإذا جاء ذلك السند بعينه أو أقوى منه في خلاف منه ودلالته كدلالة ذلك أو أقوى منه في خلاف منه ودلالته كدلالة ذلك أو أقوى منه في خلاف منه ودلالته كدلالة ذلك أو أقوى منه في خلاف منه ودلالته كدلالة ذلك أو أقوى منه في خلاف

ويقول ابن أبي العز: «كل فريق من أرباب البدع يعرض النصوص على بدعته، وما ظنه معقولا: فما وافقه قال: إنه محكم، وقبله واحتج به (( وما خالفه قال: إنه متشابه، ثم رده، وسمى رده تفويضا (أو حرفه، وسمى تحريفه تأويلا ((شرح الطحاوية ( ٠٠٠/٧)).

### سابعا: عدم الأخذ بأحاديث الأحاد:

إن الناظر في تعامل المبتدعة مع النصوص يعجب من مسلكهم، فهم كما ذكرت قبل هذا يعتمدون على الضعيف والموضوع من الحديث، ثم هم في نفس

الوقت لا يقبلون أحاديث الآحاد، وخاصة في مسائل الاعتقاد، حتى ولو كانت صحيحة وفي كتب السنة المعتبرة.

وحديث الأحاد: هو الخبر الذي لم ينته إلى حد التواتر، ولم يقصر عن درجة الاحتجاج به، وعرفه ابن حجر بقوله: «وخبر الأحاد بنقل عدل تام الضبط متصل مسند غير معلل ولا شاذ وهو الصحيح لذاته». (شرح نخنة الفكر ص٨).

وقد ذهب الجمهور إلى وجوب العمل به، واستداوا على ذلك بأدلة، منها قول الله تعالى في كتابه: ﴿ تَأْتُمُا الرَّسُولُ بِلِغَ مَا أَنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَّيْكَ وَإِن لَّتَ تَفَعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُۥ وَاللَّهُ يَعْمِمُكَ مِنْ النَّاسِ إِنَّ اللَّهُ لَا يَدِى ٱلْقُومُ ٱلْكُنفرِينَ ، (المائدة: ٧٧). ففي هذه الآية الكريمة أمر الله تعالى النبي صلى الله عليه وسلم أن يبلغ جميع ما أرسل به، وهو شخص واحد، ولو كان خبر الواحد غير مقبول لتعذر إبلاغ الشريعة، فدل ذلك على قبول خبر الواحد، وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يبعث أمراءه إلى البلاد المفتوحة ليعلموا الناس القرآن والسنة ومسائل العقيدة والأحكام وأمور الدين فيهما، ولو كانت الحجة لا تقوم بخبر الواحد لما فعل ذلك النبي صلى الله عليه وسلم، وقد أرسل معاذا إلى اليمن وأمره أن يعلمهم العقيدة والشريعة، كما قال ابن عباس رضى الله عنهما: «لما بعث النبي صلى الله عليه وسلم معاذا إلى أهل اليمن قال له: «إنك تقدم على قوم من أهل الكتاب، فليكن أول ما تدعوهم إلى أن يوحدوا الله تعالى، فإذا عرفوا ذلك فأخبرهم أن الله فرض عليهم خمس صلوات في يومهم وليلتهم، فإذا صلوا فأخبرهم أن الله افترض عليهم زكاة أموالهم تؤخذ من غنيهم فترد على فقيرهم، فإذا أقروا بذلك فخذ منهم وتوق كرائم أموالهم». (البخاري: ٧٣٧٢).

وفي حديث وقد عبد القيس أن النبي صلى الله عليه وسلم أمرهم بالإيمان بالله وحده، ثورقال لهم: 
«أتَدُرُونَ مَا الْإيمَانُ بِالله وَحُدَهُ ﴿ قَالُوا: اللّهُ وَرَسُولُهُ 
أَعْلَمُ. قَالَ: شَهَادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلّا الله ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ 
اللّه ، وَإِقَامُ الصَّلَاة ، وَإِيتَاءُ الزَّكَاة ، وَصيَامُ رَمَضَانَ ، وَأَنْ 
تُعْطُوا مَنْ الْمُغْنَم الْخُمُسَ » (البخاري: ٥٣).

فهذان حديثًان دالان على وجوب قبول خبر الواحد والعمل به، وأنه تقوم به الحجة، وقد أرسل النبي صلى الله عليه وسلم دحية الكلبي رضي الله عنه إلى هرقل عظيم الروم، وبعث معه رسالة جاء

فيها: «بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ مِنْ مُحَمَّد رَسُولِ اللهِ إِلَى هَرَقُلَ عَظِيمِ الرُّومِ، سَلَامٌ عَلَى مَنْ اتَّبَعَ اللهُ إِلَى هَرَقُلَ عَظِيمِ الرُّومِ، سَلَامٌ عَلَى مَنْ اتَّبَعَ اللهُ تَسُلمُ، وَأَسْلَمُ يُؤْتِكَ اللهِ أَجْرَكَ مَرَّتَيْنَ». والمراد بقوله: «أدعوكَ بدعاية الإسلام» يعني إلى كلمة التوحيد، وهي الكلمة الداعية إلى الإسلام. (انظر: شرح النووي على مسلم ١١٠/١٢).

وقد ذكر النووي رحمه الله أن في هذا الكتاب المرسل إلى هرقل جملاً من القواعد وأنواعاً من الفواعد، وأنواعاً من الفوائد، منها، وجوب العمل بخبر الواحد، وإلا فلم يكن في بعثه مع دحية فائدة، وهذا إجماع من يعتد به. (المرجع السابق ١٠٧/١٢).

وقال الإمام الشافعي رحمه الله: ، فإن قال قائل: اذكر الحجة في تثبيت خبر الواحد بنص خبر أو دلالة فيه أو إجماع.

فقلت له: أخبرنا سفيان عن عبد الملك بن عمير عن عبد الرحمن بن عبد الله بن مسعود عن أبيه أن النبي قال: " نَضَرَ الله عبدا سمع مقالتي فحفظها ووعاها وأداها فرب حامل فقه غير فقيه ورب حامل فقه إلى من هو أفقه منه. ثلاث لا يُغل عليهن قلب مسلم: إخلاص العمل لله، والنصيحة للمسلمين، ولزوم جماعتهم، فإن دعوتهم تحيط من ورائهم ".

فلما ندب رسول الله صلى الله عليه وسلم الى الله عليه وسلم الى استماع مقالته وحفظها وأدائها امرأ يؤديها والإمرؤ واحد-: دل على أنه لا يأمر أن يؤدي عنه إلا ما تقوم به الحجة على من أدى إليه لأنه إنما يؤدى عنه حلال يؤتى وحرام يجتنب، وحد يقام، ومال يؤخذ ويعطى، ونصيحة في دين ودنيا...» (الرسالة: ٤٠٣-٤٠١).

كما استدل أيضًا بهذا الحديث على قبول خبرالواحد شيخي العلامة عبد المحسن العباد فقال: «أخبار الأحاد حجة يجب العمل بها، والأدلة على إثبات هذه الحقيقة في الكتاب والسنة لا تحصى، وقد كان صلى الله عليه وسلم يبعث رسله إلى الأفاق لتعليم الدين وتقوم الحجة على الذين أرسلوا إليهم بذلك، ومن الأدلة على ذلك حديث: نضر الله امرأ سمع مقالتي» (كتب ورسائل عبد المحسن العباد 8٨٧/٣).

وقد كان التابعون ومن بعدهم من الفقهاء

يقبلون خبر الواحد
ويعملون به، وكفى
بهذا دلالـة على
قبـولـه.قال
الخطيب البغدادي
الخطيب البغدادي
رحمه الله: «وعلى العمل
بخبر الواحد كان كافة التابعين ومن
بعدهم من الفقهاء الخالفين في سائر
أمصار المسلمين وقتنا هذا، ولم يبلغنا
عن أحد منهم إنكار ذلك، ولا اعتراض عليه،
فثبت أن من دين جميعهم وجوبه، إذ لو كان
فيهم من كان لا يرى العمل به لنقل إلينا الخبر
عنه بمذهبه فيه». (الكفاية في علم الرواية
ص٧٧).

كما قد الإمام البخاري رحمه الله في جامعه الصحيح كتابًا قال فيه: «كتاب أخبار الأحاد»، ثم قال: باب ما جاء في إجازة خبر الواحد الصدوق في الأذان والصلاة والصوم والفرائض والأحكام، وقول الله تعالى: «مَثَرُّ لا نَمْرُ مِن كُلِّ فَرَقَةً مِنْتُهُمْ طَآبِقَةً لِيَّانِينَ وَلِيُنْدِرُوا فَرْسَهُمْ إِذَا رَجْمُوا إِلْتِهِمْ لَمَانَهُمْ لَيَانِينَ وَلِيُنْدِرُوا فَرْسَهُمْ إِذَا رَجْمُوا إِلْتِهِمْ لَمَانَهُمْ لِنَا يَعْمُوا إِلَيْهِمْ لَمَانُهُمْ لَيَانِينَ وَلِينِينَ وَلِينِينَ فَرَانِهُمْ إِذَا رَجْمُوا إِلْتِهِمْ لَمَانُهُمْ لِنَا يَعْمُوا إِلَيْهِمْ لَمَانُهُمْ لَيَانِينَ وَلِينَانِ مِنَ النَّوْمِينَ الْمُعْمَدُ لَقَالُوا مِنْ النَّوْمِينَ الْمُتَالُوا والمحمولات المنافقة للله تعالى: «وَإِنْ طَانِهُمْ إِنْ مِنَ النَّوْمِينَ الْمُتَالُوا » (الحجرات ٩٠٤). (فتح الباري ٢١٣/١٣).

ثم ذكر البخاري عدة أحاديث تؤيد العمل بخبر الواحد، وقد فهم ابن حجر رحمه الله أن هذه الأحاديث تشمل العقائد والأحكام، ومن ذلك قوله: ﴿وَاعْتَرَضَ بَعْضَ الْحَالَفِينَ بِأَنَّ إِرْسَالِهِمُ إِنَّمَا كَانَ لِقَبْضَ الزَّكَاةَ وَالْفُتْيَا وَتَحُو ذَلِكَ وَهِي مُكَابَرَةً، فَإِنَّ الْعَلْمَ حَاصل بِإِرْسَالِ الْأُمْرَاء لأَعَمَ مِنْ قَبْضِ الزَّكَاة وَالْفُتْيَا وَتَحُو ذَلِكَ وَهِي مُكَابَرَة، فَإِنَّ الْعَلْمَ حَاصل بِإِرْسَالِ الْأُمْرَاء لأَعَمَ مِنْ قَبْضِ الزَّكَاة وَالْمُلْمَ عَلَى وَقُو لَمَ يَشْتَهِم مِنْ قَلْمُ لَهُ وَقُولُه لَهُ مَنْ خَيْر وَلِكَ، وَلُو لَمَ يَشْتَهِم أَنَّ الله عَنْ الله عَلَى قَوْم أَهْل كَتَاب فَأَعلمُهُمُ أَنَّ الله فَرَضَ عَلَيْهِمْ " إِلَيْ وَالْأَخْبَار طَاهْحَة بِأَنَّ أَهْلِ كُلُ فَرَصَ عَلَيْهِمْ " إِلَى الله عَنْ الله عَنْهُمْ أَنَّ الله وَيَعْتَمُدُونَ إلى الّذِي أَمُر عَلَيْهِمْ وَيَعْتَمُدُونَ إلى الّذِي أَمُر عَلَيْهِمْ وَيَعْتَمُدُونَ عَلَيْهِ مِنْ غَيْر الْتَقَات إلى قَرْبِينَة ، (فتح الباري ٢٣٥/١٣). هوالمَعَلَمُ الله الله قُرينَة ، (فتح الباري ٢٥/١٥٣) . هوالمُعَلَمُهُمْ اللهُ الله قُرينَة ، (فتح الباري ٢٥/١٥٥) . هوالمُعَلمَة المُعْلَمَةُ الله الله قُرينَة ، (فتح الباري ٢٥/١٥٥) . هوالمُعَلمُ المُعْلَمُهُمْ إِلَى اللهُ المَنْ عَيْر الْتَقَاتِ وَلِيْهُمْ أَنْ اللهِ قَرِينَة ، (فتح الباري ٢٥/١٥٥) . هوالمُعْلَمُ اللهُ المَالِمُ الْمُرْبَعِيْمُ الْمُنْ عَيْمِ الْمُعْلَمِيْهُمْ أَنْ اللهُ الْمُنْ عَلْمُ الْمُعْمَا الْمُنْ عَلْمُ اللهُ الْمُنْ عَلْمُ الْمُنْ عَلْمُ الْمُنْ عَلْمُ اللهُ الْمُنْ عَلْمُ اللهُ المُنْ عَلْمُ اللهُ الْمُنْ عَلْمُ اللهُ المُنْ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْ عَلْمُ اللهُ المُنْ اللهُ ال

والقصود أن معاذًا رضي الله عنه أمر أن يبلغ المقيدة مع الأحكام، وقامت الحجة بخبره وهو واحد، فدل ذلك على قبول خبر الواحد في العقائد والأحكام معًا.

العامة ومقال والله ولي التوفيق والسداد. القالما

# مليبر الحرمين بيها علوتيا يدوه بعبله

الحمد لله، الحمد لله مُنشئ الأمم ومُسدها، وباعث الرمم ومعيدها، أحمده سيحانه شاكرا طائعًا، وأستعينه وأستغفره عابدًا خاضعًا، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له الله مُوحُدًا مُخْلَصًا، وأشهد أن سيدنا وتبيتا محمدًا عبد الله ورسوله، بعثه ربُّه بدين الحق داعيًا وهاديًا، صلى الله وسلم وبارك عليه وعلى آله وأصحابه صلاة

وسلامًا كثيرًا دائمًا مُتُواليًا.

pein Hales 216 Blas 13

أما بعد: فأوصيكم -أيها الناس-ونفسى بتقوى الله -عز وجل-، فاتقوا الله -رحمكم الله-: (وَٱتَّـفُواْ الله ويُعَلِّمُ أَللهُ ) (البقرة: ٢٨٢)، بالعلم يصحُ العمل، وبالعمل تنال الحكمة، وبالحكمة يقوم الزهد، وبالزهد تعرف الدنيا، ومن عرفُ الدنيا رغبَ في الآخرة، ومن رغبَ في الآخرة نال المنزلة، والتوفيق خير قائد، ومن رضى بقضاء الله لم يُسخطه أحد، ومن قنع بعطاء مولاه لم يدخله حسد، ومن فتح له بابُ خير فليُسرع إليه؛ فإنه لا يدري متى

واعلموا أن الموت يعمُّنا، والقبورَ تضمُّنا، والقيامة تَجِمَعُنا، والله يحكمُ بيننا وهو خيرُ الحاكمين: (وَأَسْتَبِعُواْ ٱلْخَيْرَاتِ إِلَى ٱللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَبِثُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ فِيهِ غَنْلِغُونَ) (المائدة،٤٨٤). ٧٠ ح إسال جيمة إسكيمي

أيها المسلمون!! قواعد السلوك ومعايير الأخلاق وآداب التعامُل مقياسُ جليٌ من مقاييس الالتزام بدين الإسلام، وعنوان من عناوين الرُّقيِّ الحضاريِّ، ومُعلمٌ من معالم السمو الإنساني، إنها القواعد والآداب التي تحكم العلاقات بين الناس من كل فئاتهم وطبقاتهم، قواعد

# الشيخ د صالح بن حميد الشيخ د صالح بن حميد

امام السحد العرام

وآداب تبعث على الشعور بالأمان والمحبّة وحُسن المعاشرة وسعادة المجتمع.

والسلمون في تجمّعاتهم تتجلى فيهم هذه المظاهر السلوكية، والتخلق بأخلاق دينهم، والالتزام بتعاليم شرعهم، ومن تحبُّبَ إلى الناس أحبُّوه، ومن أحسن معاملتهم قبلوه.

الدماثة وحُسن الخلق هي اللغة الإنسانية المشتركة التي يضهَمُها كل أحد، ويتجذبُ إليها الكريم، ويُحسن الانصات اليها الحكيم.

الوجه الصبوح خيرُ وسيلة لكسب الناس، وحُسن البشر يُذهبُ السَّخيمة، وذو المروءة الحكيم من يُخاطبُ الناس بأفعاله قبل أن يُخاطبهم بأقواله.

أيها السلمون ١٤ وفي ديننا من التوجيهات والتعليمات ما بيني شبكة واسعة من العلاقات المتبنة مع الدائرة الأسرية والجتمعية، والدائرة الإسلامية الأوسع، ثم الدائرة الإنسانية الأشمَل.

وفي ديننا كذلك: "أكمل المؤمنين إيمانا أحسنهم خَلْقًا". أَخْرِجِهُ أَحْمِدُ، وأَبِو داودٍ، والتَّرْمِدْيِ.

وفي الحديث: "إنكم لن تسعُوا الناسَ بأموالكم، وليسعهم منكم بسط الوجه وحسن الخلق". رواه الترمذي، والحاكم من حديث أبي هريرة -رضى الله عنه- باسناد صحیح.

وفي الحديث عند مسلم عن عبد الله بن عمرو بن العاص -رضى الله عنهما- عن النبي -صلى الله عليه وسلم- قال: "من أحبُّ أن يُزحزح عن النار ويدخل الجنة فلتأته منبَّتُه وهو يُؤمنَ بالله واليوم الآخر، وليأت إلى الناس الذي بُحتُ أن يُؤتي البه".

والناسُ معادن وطبقات ومنازل، ومُعاملتُهم معاملة

واحدةً أمرٌ في الحياة لا يستقيم؛ فما يُلائمُ هذا لا يُلائمُ هذا لا يُلائمُ ذاك، وما يُناسِبُ هذه الفئة لا يُناسِبُ تلك، ويحسُن مع هذا ما لا يجمُلُ مع الأَخر.

والناس يُخاطبون بما يعرفون؛ فالعقولُ مُتفاوتة، والفُهومُ مُتبايئة، والطباعُ مُتغايرة، ولله عِنْ خلقه شُوون؛ من والد وولد، وزوج وأخ، ورئيس ومرؤوس، وسريع الفهم وبطيئه، وحاد الطبع وبارده، وقريب الصلة وغريبها، عِنْ أشخاص وصفات وأحوال؛ من شدة ورخاء، وحُزن وسُرور، والأرواحُ جنودُ مُجنّدة.

وقد قالت الحكماء، "إذا أردت اصطياد السمك فضع في سنارتك ما يُلائم من طعام، وقد تُلائم الديدان لا فاخر اللحوم".

وأولَ ما يُواجِهُ الْمُتَامِّلُ فِي هذه السيرة النبوية الكريمة والهدي المُحمَّدي: مُعاملتُه مع أهله، وسلُوكه فِي بيته عليه الصلاة والسلام-.

لقد كان حبيبُنا ونبينًنا محمد -صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلّم- بشرًا من البشر؛ يفلي ثوبه، ويحلبُ شاته، ويخدمُ نفسَه، وكان في مهنة أهله، فإذا حضرَت الصلاة خرجَ إلى الصلاة. أخرجه البخاري، والترمذي.

وكان يقول -عليه الصلاة والسلام-: "خيرُكم خيرُكم لأهله، وأنا خيرُكم لأهلي". أخرجه الترمذي، وابن ماجه.

ويظن بعض الناس أن الرجُولة والشخصية في عُبوس الوجه، وتقطيب الجبين، واصدار الأوامر والنواهي، وتجنب الباسطة في الحديث مع الأهل، ومُبادلة المسرّات وحُسن الإصغاء.

وحديثُ أم زرع الطويل كان مُسامرةً بين عائشة -رضى الله عنها- وزوجها محمد رسول الله -صلى الله

عليه وعلى آله وسلّم- مُؤانسةٌ ومُباسطة.

ومن حُسن المعاملة، المُشاوَرة في الشؤون الأسريَّة وغيرها: (فَإِنْ أَرَادًا فِصَالًا عَن تَرَاضٍ مِّنْهُمَا وَمَناوُر فَلا جُنَاحُ عَتَهِمًا) (البقرة: ٢٣٣)، وشاور النبيُّ -صلى الله عليه وسلم- زوجُهُ أمَّ سلمَة في شأنِ كبير، وهو: شأنُ صُلح الحُديبية، وأخذ بمشورتها.

وشاور بريرة في قصة الإفك -وهو حدث عظيمُ مُزلزل--

مربرن-بل تأمّلوا وتفقّهوا كيف كان تعامُلُه -عليه
الصلاة والسلام- مع أخطاء الناس وغيرة
النساء؛ فحين كسرَت إحدى زوجاته صحفة
صاحبتها الملوءة طعامًا، ما كان من النبي
الكريم ذي الخُلُق العظيم -عليه أفضل
الصلاة وأزكى التسليم- إلا أن تعامل
برفق، مُقدرًا طبائع النساء قائلاً؛
عارَت أمّكم"، فجمع الطعام
المتناثر، وقال: "طعامُ بطعام،
واناءٌ بَإناء". أخرجه البخاري،

يقول الحافظ ابن حجر -رحمه الله-: "وفيه: عدمُ مُوْاخَدة الغيراء بما يصدُرُ منها؛ لأنها في تلك الحالة يكونُ عقلها محجوبًا لشدة الغضب بسبب الغيرة".

يا هذا إلا القوة والعنف والضرب والشدّة يقدرُ عليها كلُّ أحد، أما الحلمُ والرُفقُ والصفحُ والعفوُ والعفوُ والتسامُح فليس إلا لنوي الإرادات القوية والمُروءات العالية والأخلاق الرفيعة، "وما ضرب نبيّكم محمد -صلى الله عليه وسلم- امرأة ولا خادمًا إلا أن يُجاهدَ في سبيل الله". أخرجه أحمد، وأبو داود أما الأطفالُ والصّبيانُ؛ فحدُث عن هدي نبيّنا

محمد -صلى الله عليه وسلم- في ذلك ولا حرَج: ومن دقيق المُلاحَظة في التعامُل مع الصغار: أنهم لا يُضرِّقون بين أوقات الحِدُ وأوقات اللعب؛ فالطفلُ يظنُ أن الوقت كله له، وقد قدر الإسلامُ هذه المشاعر؛ فها هو رسولُ الله -صلى الله عليه وسلم- يحملُ بنت بنته في الصلاة، فإذا ركع وضعَها، وإذا قام رفعها. متفق عليه.

والحسنُ أو الحُسين -رضي الله عنهما- يرتحِلُ النبيّ -صلى الله عليه وسلم- ويركبُ على ظهره وهو في الصلاة، فيُطيلُ السجود حتى يقضِيَ الطفلُ نُهمَتَه. أخرجه أحمد، والنسائي.

بل وهو يخطبُ على المنبر جاء الحسنُ -رضي الله عنه-، فصعد المنبَر، فضمًه النبيُ -صلى الله عليه وسلم- ومسحَ رأسَه وقال: "ابني هذا سيد، ولعلَّ الله أن يُصلحَ على يديه بين فنتين عظيمتين من المسلمين". أخرجه أبو داود.

أيها المسلمون إلى والطريق الأيسر والأقصرُ والأمتعُ إذا. قُوبِلَ الأطفال والصغار هو ملاطفتهم ومُسن رعايتهم ومنحهم الحنان والاهتمام، وما كان أحدُ أرحمَ بالعيال من محمد -صلى الله عليه وسلم-.

وزحمة الواجبات وكثرة السؤوليات لا يجوز أن تشغّل عن مثل هذا، فهذا من جُملة المسؤوليات والواجبات.

يقول أنسُ -رضي الله عنه-: "كان إبراهيمُ ابن الرسول -صلى الله عليه وسلم-مُسترضَعًا في عوالي المدينة، فكان رسول الله -صلى الله عليه وسلم- ينطلقُ ونحن معه، فيدخلُ البيت وياخذه ويُقبَلُه ثم يرجع ".

مُفردات التعامُل مع الصغار؛ قبلةُ حانية، وحضنُ دافئ، ولعبُ بريء، وهي لغةُ سهلةُ يسيرةُ في تكاليفها، عظيمةٌ في تأثيرها.

مسكين هذا الغليظ القاسي حين يُصورُه ذلك الرجل الذي رأى رسول الله عليه وسلم- يُقبِّلُ سبطه الحسن -رضي الله عنه-، فقال: أوَتُقبُلون يُقبُلُ سبطه الحسن -رضي الله عنه-، فقال: أوَتُقبُلون اطفالكم؟ إن لي عشرة من الولد ما قبَلتُ أحداً منهم، فكان الجوابُ النبوي: "من لا يرحَمُ لا يُرحَمُ"، وفي الصورة الأخرى: "أوَأملِك أن نزعَ الله الرحمة من قلوبكم".

بل إنه -عليه الصلاة والسلام- إذا سمع بكاء الصبيّ وهو في الصلاة خفّف مُراعاة لأمُه أن تفتتن.

معاشر الأحبد أما التعامل مع الخدم والأجراء والعُمَّال فيُجسُّدُه تمام التجسيد مقولة أنس -رضي الله عنه- مع رسول الله -صلى الله عليه وسلم-: "خدمتُ رسول الله -صلى الله عليه وسلم-عشرسنين، فما قال لي لشيء فعلتُه لم فعلتَه، ولا لشيء لم أفعله لم لم تفعله".

وتامّلوا هذه الحادثة مع أنس نفسه -رضي الله عنه-: خرج أنس في حاجة لرسول الله -صلى الله عليه وسلم-، فرأى الصبيان يلعبون في السوق فانشغل معهم؛ لأنه كان صغيرًا في سنّهم، فاستبطأه النبي -صلى الله عليه وسلم-، فخرج يبحث عنه فوجدَهُ يلعبُ مع الصبيان.

يقول أنس؛ فإذا رسولُ الله -صلى الله عليه وآله وسلم- قد قبضَ بقفايَ من ورائي، فنظرتُ إليه وهو يضحَك، فقال؛ "يا أُنيس؛ أذهَبتُ حيثُ أمرتُك؟!". فقلتُ: نعم، أذهبُ يا رسول الله!

هذا هو الدرس؛ إنسانية، وتلطُّف، ورقَّةٌ في النداء؛ "يا أُنيس"، من غير نهْر، ولا نضضٍ يدين، فضلاً عن الصُّراخ والضرب والتعنيف.

وحين شكا رجل خادمه إلى رسول الله -صلى الله عليه وسلم- قائلاً: إنه يُسيء ويظلم، أفأضربُه؟! فقال: "تعفُو عنه كل يوم سبعين مرّة". أخرجه أحمد، وأبو داود، والترمذي.

نعم، أيها المسلمون؛ إن من أعظم ما يتجلَّى فيه آدابُ التعامُل وكريمُ الأخلاق؛ مواقف الناس في معاملاتهم وبياعاتهم ومُدايناتهم؛ "رحمَ الله عبدًا سمحًا إذا باع، سمحًا إذا اشترى، سمحًا إذا قضى، سمحًا إذا اقتضى، ". أخرجه البخاري.

(وَإِن كَانَ دُوعُمْرُو فَنَظِرُهُم إِلَا مَيْسَرَةً وَأَن تَصَلَقُوا خَيْرُ أَكُنُمُ إِن كُنتُمُ تَمْ لَمُونَ ) (المقرة: ٢٨٠).

"ومن سرَّه أن يُنجِيَه الله من كربِ يوم القيامة فليُنفُّث عن مُعسر أو ليضَّع عنه". أخرجِه مسلم.

أما التعامُل أمَام مكر الماكرين، وخيانات الخانتين، وكُفر الكافرين؛ فقد قال الله لنبيه محمد -صلى الله عليه وسلم-: (وَلا أَزَالُ تَطَلِعُ عَلَى خَآبِنَةِ نِنْهُمْ إِلّا قَلِيلاً عَلَى خَآبِنَةِ نِنْهُمْ إِلّا قَلِيلاً مِنْهُمْ أَقَاعَفُ عَنْهُمْ وَأَصْفَحُ إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ ٱلنُّحْسِنِينَ ) نَبْهُمْ أَلْلُهُ عَنْهُمْ وَأَصْفَحُ إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ ٱلنُّحْسِنِينَ ) (المائدة:١٣).

ولو نظرَ المسلمُ إلى المُعاهَدات التي عقدَها النبي -صلى الله عليه وسلم- مع غير المسلمين، لرأى فيها من

صُنوف التسامُح وحُسن الجِدال وضُروبِ العفو والصفح ما لا ينقضي منه العجَب: "من دخل دارَ أبي سُفيان فهو آمِن، ومن ألقى السلاحُ فهو آمِن، ومن ألقى السلاحُ فهو آمِن".

وقال لقريش يوم الفتح، وهم من هم في ماضيهم الأسود، وتاريخهم المظلم مع رسول الله -صلى الله عليه وسلم- وأصحابه، وتعذيب المُستضعَفين، وإيداء المؤمنين، لقد قال لهم، "ما تقولون أني فاعل بكم؟!". فقالوا: أخ كريم وابن أخ كريم، فقال: "أقول كما قال أخي يوسف: (قال لا تَأْرِب عَلَيْكُمُ ٱلْيُومِ يَعْفِلُ الله لكم وابن أخ كريم، فقال: "أقول كما قال اخي يوسف: (قال لا تَأْرِب عَلَيْكُمُ ٱلْيُومِ يَعْفِلُ الله لكم المناوة المنا

وحين قيل له: ادعُ على المشركين. فقال -صلى الله عليه وسلم-: "إني لم أُبعَث لعًانًا، وإنما بُعِثت رحمةً". أخرجه مسلم.

وبعده

عباد الله ١١ إليكم ميزانًا لا يختلف، ومعيارًا لا يُطفَّف، أحبُوا لغيركم ما تُحبُون لأنفسكم، واكرهوا لغيركم ما تكرهون لأنفسكم، وأحسنوا كما تُحبُّون أن يُحسن إليكم، وارضوا من الناس ما تَرضُونَه لأنفسكم، ولا تقولوا ما لا تُحبُّون أن يُقال لكم، ولا تظلموا كما لا تُحبُّون أن يُقال الخم، ولا تظلموا كما لا تُحبُّون أن يُقال الخير مع أهله ومع غير أهله؛ فإن لم يكونوا من أهله فأنتم من أهله.

يا عبد الله (۱ كم من بليّة مُقبِلة دفعها معروفٌ لسلم بدلته، أو هم لهموم فَرَجتَه، أو مُحتاجٌ في ضائقة أعنته، ومن قاسَ هجيرَ صنائع المعروف في الدنيا استظل في ظلال النعيم في الجنّة، وخيرُ الناس اتقاهُم وآمرُهم بالمعروف وأنهاهُم عن المنكر، وأوصلُهم لذي رحمه، ومن يُخالطُ الناس ويصبِرُ على أذاهم خيرٌ ممن لم يُخالطِ الناس ولم يصبِر على أذاهم.

قال تعالى: ( وَلَا سَتُوى الْلَسَنَةُ وَلَا الْسَيْنَةُ أَوْفَعَ بِالَّتِي فِي الْسَيْنَةُ أَوْفَعَ بِالَّتِي فِي الْحَسَنُ وَلِأَ حَمِيثُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

ومن حُسن التعامُل وآدابه: اليقين الجازم بأنه لا أحد يخلو من العيوب؛ يقول سعيد بن المُسيّب -رحمه الله-: "ليس من شريف ولا عالم ولا ذي

فضل إلا وفيه عيوبٌ".

لُكن من الناس من لا ينبغي أن تُذكر عيوبُه؛ فمن كان فضلُه أكثر من نقصه ذهبَ نقصُه لفضله، وكم من الناس تنقُدُهم، فإذاً رأيتَ غيرَهم حمدتُهم.

وقد قال نبيُّنا محمد -صلى الله عليه وسلم- يُّ العلاقات الزوجية: "لا يفرَكُ مؤمنٌ مُؤمنةً، إن كرِهُ منها خُلُقًا رضيَ منها آخَر". رواه مسلم.

والناسُ -رحمك الله- يكرهون من لا ينسَى زلاَّتهم، ويُذكُرهم بأخطائهم، ومُواجهةُ الناس بأخطائهم، ومُواجهةُ الناس بأخطائهم هي أقصرُ طريق للعداوة، ومن ستر مسلمًا ستَرَه الله، والمُتقونَ هم الكاظمون الغيظ والعاهون عن الناس.

وقد رغيرَك تفُر بتقديره، وابتسم للناس يبتسموا لك، وتبسُّمُك في وجه أخيك صدقة، إن استثارة العواطف النبيلة من نفوس الناس طريق كريم حكيم لكسبهم والتأثير فيهم.

وَفِي التعامُل -حفظك الله- اجتنب الحديث عن نفسك ونسبَ الفضائل لها، والقاء التبعَة على الآخرين، فما تتفاخُرُ به قد يراه الناسُ نقصًا وشدَرًا، وأحسن الإنصات، والمقاطعة في الحديث الناسَ لم يشكُر الله، ولا تظُنَّنُ بكلمة خرجَت من أحد سُوءًا وأنت بكلمة خرجَت من أحد سُوءًا وأنت تجدُ لها في الخير محمَلاً. فإن الناسَ وأنت منهم -عواطفُ أولاً، ثم عقولُ ثانيًا.

فاتقوا الله -رحمكم الله-؛ فمن حسُنَ خَلقَه بلغَ درجة الصائم القائم، والمؤمنُ يألفُ ويُؤلف، ولا خيرَ فيمن لا يألفُ ولا يُؤلف، وخيرُ الناس أنفعُهم للناس.

اللهم صلُ وسلُم وبارك على عبدك ورسولك نبينا محمد الحبيب المصطفى، وعن الصحابة أجمعين، والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وعنًا معهم بعضوك وجُودك وإحسانك يا أكرم الأكرمين.



مِنكُمْ مُّلْكِكُةً فِي ٱلْأَرْضِ يَعْلُقُونَ ﴿ وَإِنَّهُ الْعِلْمُ لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمْتُرُكَ بِهَا وَأَشْبِعُونَ اللهُ وَلَا يَصُدُدُنَّكُمُ الشَّيْطِانُ إِنَّهُ لَكُرْ عَدُوٌّ مُّبِينٌ اللَّ وَلَمَّا جَآءَ عِيسَىٰ بِٱلْبَيْنَدِ بِٱلْمِيكُمَةِ وَلِأُبَيِّنَ لَكُمْ بَعْضَ ٱلَّذِي تَخَلِيْقُونَ فِيةٌ فَاتَّقُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُونِ (٣) إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ رَبِّي وَرَقُكُمْ فَأَعْبُدُوهُ فَأَخْتَلُفَ ٱلْأَخْزَابُ مِنْ بَيْنِهِمْ فُوَيْلٌ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْ عَذَابٍ يَوْمِ (١) حَلَى يَظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَن تَأْتِيهُم يَعْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ الْأَحِلَّا ۚ يَوْمَيْذِ بَعْضُهُمْ لَعْضَ عَدُوُّ إِلَّا أَلْمُنَّفِي ﴿ ﴿ ﴾ (الرَّخِرِفِ: ٥٩- ٦٧) ﴿ وَهُمْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ

🔼 اعداد/ د. عبد العظيم بدوي 🚍 🔀

ثم ذكر الله تعالى حقيقة عَيْسَى ابْن مَرْيَمَ، فَقَالَ: «إِنْ هُوَ إِلَّا عَبْدٌ أَنْعَمْنًا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَاهُ مَثَلًا لَبَنِي إِسْرَائِيلَ»:

«إِنْ هُوَ» أَيْ عِيسَى عليه السلام «إلا عَيْدٌ » لا رَبِّ، ولا إله، وَلا انْنُ الْآلَهِ، كَمَا صَرَّحَ بِذُلْكَ هُوَ نَفْسُهُ، وَهُوَ فِي الْهُد صَبِيًّا، « قَالَ إِنَّ عَبْدُ اللَّهِ ءَاتُكُنَّي ٱلْكِئْبُ وَجُعَلَّنِي نَيَا » (مريم: ٣٠)، «أَنْعَمُنَا عَلَيْه» بِالنَّبُوَّةِ وَالرِّسَالَةِ، وَجَعَلْنَاهُ مَثَلًا لْبَنِي اِسْرَائِيلَ، يَسْتَدُلُونَ بِهُ عَلَى كَمَالَ قَدْرَةَ اللَّهُ تَعَالَى، حَيْثُ خُلْقَ عيسَى مِنْ أَنْثَى دُونَ أَنْ يَمَسَّهَا يَشُرُ ،كُمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ قَالَتُ أَنَّى

بَعِيًّا اللَّهُ قَالَ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ هُو عَلَيَّ هَيْنٌ وَلِنَجْمَلُهُ: مَانِهُ لِلنَّاسِ » (مريم: ٢٠- ٢١)، عَلَى كَمَالَ قَدْرَتْنَا، قَانَ اللَّهُ تَعَالَى خُلِقَ آدُمُ مِنْ تَرَابِ،مِنْ غَيْرِ ذَكْرِ وَلا أَنْتَى وَخُلْقَ حَوًّاءُ مِنْ آدَمَ،منْ ذكر بلا أنثى، وَخلق منْ آدُمَ وَحُوَّاءُ رِجَالًا كَثِيرًا ونسَاءُ، ثُمَّ خُلق عيسى من مريم دون أنْ يمسها ذكر، فَتُمِّتُ الْقَسْمَةُ الرُّيَاعِيَّةُ، الْتِي تَدُلُ عَلَى قَدْرَة خَالِقَ الْنَرِيَّة سُنْحَانَهُ وتعالى. «ذَاكَ عِيسَى أَبْنُ مَرْيُمُ قُولَ الْحَقِّ الَّذِي فِيهِ يَعْدُونَ (٦) مَا كَانَ لَلْهِ أَنْ بِنْجِدُ مِن وَلَهِ مُبْيَعَنَهُ; إِنَّا قُضَيَّ أَمْرًا فَإِنَّمَا

يَقُولُ لَهُ أَكُن الْمُرْكِينَ الْمُرْكِمِ: ٣٤- ٣٥).

مُلائكة في الأرض يخلفون »:

يَقُولُ تَعَالَى ذَكُرُهُ: وَلَوْ نَشَاءُ -مَعْشَرَ بِنِي آدَمَ - أَهُلَكُنَاكُمُ، فَأَفْنَيْنَا جَمِيعَكُمْ، وَجَعَلْنَا بَدُلًا مَثُكُمْ فِي الأرض ملائكة يخلفونكم فيها يَعْبُدُونَني. كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّ يَشَأ يُدْهِبُكُمْ أَيُّهَا النَّاسُ وَنَأْتِ يُعَاخِينَ وَكُانَ أَلَتُهُ عَلَى ذَلِقَ فَيْلًا " (النساء: ١٣٣) وكما قال: « وَرَبُّكَ ٱلْغَمُّ ذُو ٱلرَّحْمَةُ إِن يَتَكَأُ يُذُهِ بُكُ وَيْسَ تَخْلِفُ مِنْ مُعْدِكُم مَّا يَشَاهُ كَمَا النَّاكُم مِن دُرْكِةِ قَوْمِ ءَاكْرِينَ » (الأنعام: ١٣٣). (جامع السيان ((A9/YO)).

«وَانَّهُ لَعَلْمُ لَلسَّاعَةَ»؛ قَالَ ابن عَبَّاس رضي الله عنهم: هُوَ خرُوجُ عيسَى ابْن مَرْيَمَ صلى الله عليه وسلم قبل يؤم القيامة. قال ابن كثير- رحمه الله-: ويؤيد هذا القراءة الأخرى: «وَإِنَّهُ لَعِلْمُ لُلسَّاعَةَ» أَيْ: أَمَارَةً وَدُليل عَلى وُقوع السَّاعَة قال مُجَاهِدُ- رَحمَهُ اللّه-: «وَإِنَّهُ لَعلمُ للسَّاعَةِ، أَيْ: آيَة للسَّاعَة خُرُوجُ عيسى ابن مريم عليه السلام قَبْل يُوْمِ الْقَيَامَةِ، وَهَكَذَا رُويَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً وَابْنَ عَبَّاسٍ، وَأَبِّي العَالِيَةَ وَمَالِكَ، وَعَكَرَمَةَ وَالْحِسَنِ، وقتادة والضحاك وغيرهم. وقد تواترت الأحاديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه أخبر بنزول عيسى عليه السلام قَبْل يَوْم القيامة امامًا عادلا، وَحَكَمَا مُقسطا. (ابن كثير ٤٠ 177/ 177/ (177)

وقد روى كل من الإمام أحمد والبخاري ومسلم والترمذي وابن مَاجَةَ هَذُهُ الْأَحَادِيثُ وَتَرْجَمُوا لها: (بابُ تزول عيسى عليه السلام)، بالمالية

قال ابن عطية- رحمه الله-: وَأَجْمَعُتُ الْأُمَّةُ عَلَى مَا تَضَمِّنُهُ الحديث المتواترُ من أنْ عيسَى في السَّمَاء حَيٌّ، وَأَنْهُ يَثْرُلُ فِي آخَر الزَّمَانِ فَيَقْتُلُ الْخِنْزِيرِ، وَيَكْسرُ الصَّليبَ، وَيَقْتَلُ الدَّجَالَ، ويفيض العدل، وتظهر به الملة، ملة مُحمَّد صلى الله عليه وسلم، ويحج النيت ويعتمر وَيَبْقَى فِي الأَرْضِي أَرْبَعِينَ سنة. (البحر المحيط:٢/٣/١).

وقال القرطبي - رحمه الله-

، وَقَدْ تَضُمُّنَتْ تَلْكُ الْأَحَادِيثُ أَنَّ عيسى عليه السلام يتزل ويقتل الدُجَالِ، وَهُوَ مَدْهُبُ أَهُلِ السُّنَّةِ، وَالَّذِي دُلُّ عَلَيْهُ قُولُهُ تَعَالَى: «بَل رَّفْعَهُ اللَّهُ النَّهُ»، وَالأَحَادِيث الكثيرة الصحيحة المنتشرة، وَلَيْسَ فِي الْعَقْلِ مَا يُحِيلُ ذَلْكُ وَلا يَرُدُهُ، فَيَجِبُ الإيمَانَ بِهُ وَالتَصْدِيقِ بِكُلِّ ذَلِكَ، وَلا نَبَالِي بِمِنْ خَالِفَ ذَلِكَ مِنْ الْمُتَدِعَةِ، وَلا حُجَّة لَهُمْ فِي اعْتَمَادُهُمْ فِي نَفَّى ذلك على التمسلك بقوله: ﴿ وَغَاتُمُ النَّبِيْسَنَ » (الأحزاب: ٤٠)، وَبِمَا وَرُدُ في السُّنَّة مِنْ أَنَّهُ لا نبيَّ بَعْدُهُ، وَلا رَسُول، وَلا بِإِجْمَاءِ الْمُسْلِمِينَ عَلَى ذلك، ولا على أنْ شُرْعَهُ لا يُنسَخ، وَهُذَا ثَابِتُ إِلَى بَوْمِ الْقَبَامَةِ، لأنا نقول بمُوجِب ذلك كله، لأنَّ عيسى عليه السلام إنما ينزل لقتل الدُجَال، ولاحباء شريعة مُحَمِّد صلى الله عليه وسلم، وَلَيْعُمِلُ بِأَحُكَامِهَا، وَلَيْقِيمَ الْعَدْلِ على مُقتضاها، وليقهر الكفار، وليظهر للنصاري ضلالتهم ويتنرأ من إفكهم، فيقتل الخنزير، وَيُكُسِرُ الصَّلِيبَ، وَيُضْعَ الْحِزْيَةَ،

وَيَأْتُم يَامَام هَذِهِ الْأُمَّةِ، كَمَا قَالَ

صلى الله عليه وسلم: «كَيْضَ أَنْتُمْ إذا نزل ابْنُ مَرْيَمَ فيكُمْ وَامَامُكُمْ منكم ، (صحيح البخاري ٣٤٤٩).

وَقَالَ صلى الله عليه وسلم: «لا تزال طائفة من أمتى يُقاتلونَ عَلى الحق ظاهرينَ إلى يوم القيامة قال فينزل عيسي ابن مريم صلى الله عليه وسلم فيَقُولُ أميرُهُمْ: تَعَالُ صَلَ لَنَا، فيقول لا، إنْ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْض أَمْرَاءُ، تَكْرِمُهُ اللَّهُ هَدُهُ الْأُمَّةُ ». (صحیح مسلم ۱۵۱)، (الفهم ((Y98979T/V).

وقوله تعالى: «فلا تمترن بها، أي فلا تشكوا فيها،ولا تَرْتَابُوا فِي وُقُوعِهَا، فَإِنَّ اللَّهِ تَعَالَى قال: «إِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَأَيْبُهُ لَا رَبِّ فِيهَا وَلَكِنَّ أَكُنَّ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونِ » (غافر: ٥٩)، وقال تعالى: ﴿إِنَّ التَسَاعَةُ وَالْسِنَةُ أَكَادُ الْحَفْسَا لِتُجْرَىٰ كُلُّ نفس بِمَا تَسْعَىٰ (اللهُ فَلا يَصُدُّنُكُ عَنَّهَا مَن لا يُؤْمِنُ بِهَا وَأَتَّبِعِ هُوَيِنَهُ فَأَرْدَىٰ » (طه: ١٥-١٦).

وأقسم رينا سيحانه على وُقوعهَا،فقال: « وَيَقُولُ ٱلْإِنسَيْ أَهِ ذَا مَا تُ اسوفِ اخرج حيّا (١) أولا بدُكْرُ إنسَنْ أَنَا خَلَقْتُهُ مِن قَيْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْئًا وريك لنحشرنهم والشيطين ثع نَحْصَرُنُهُم حَوْلَ جَهِيْزُ حِثْنًا » (مريم: ٦٦- ٦٨)، وَأَمْرَ اللَّهُ تَعَالَى نَبِيُّهُ صلى الله عليه وسلم أنْ يُقسم عَلَى وُقُوعِهَا، فقال: «وَيَسْتُنُونَكَ حَقُّ هُوَّ قُلْ إِي وَرَفِي إِنَّهُ لَحَقٌّ وَمَا أَنتُهِ بعجزيك ، (يونس: ٥٣)، وقال

تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كُفُرُوا لَا تَأْمِنا عَلِمِ ٱلْغَيْبُ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ دَرَّةِ في التَّسَوَّتِ ولا في الأرض ولا أصغتُ مِن وَالْكَ وَلا أَكِيرُ إِلَّا فَي حَسَّب مُبِينِ ، (سبأ: ٣)، وَقَالُ تَعَالَى: « رَجُ

أُمُّ لَلْنَوْقُ بِمَا عَبِلْتُمْ وَذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يُسِرِّي (التغاين: ٧)، وقال تعالى: «إن كُنُمُ فِي الرَّبِ مِنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا لَعَلَقْتُ كُم مِن تَرَابِ ثُمَّ مِن تَطْفِقِ أَنْدُ مِنْ عَلَقَةِ ثُمَّ مِن ا يُعَى الْمُوقَى وَأَنْفُهُ عَلَىٰ كُلُّ شَقِي فَدِيثٌ وَأَنَّ الْتَاعَةُ عَلِينَةٌ لَا رَبِّ فِيا وَأَتَ اللَّهُ الْمَرِّ، وَتَرْكُ مَا نَهَى عَنْهُ وَزُجْرٍ.

صراط مُستقيم، من جُمْلة كُلام عيسى عليه السلام، يُقُولُ لبني إسْرَائِيلَ: اتَّبِعُونِي عَلَى مَا جِئْتُكُمْ به من تؤحيد الله عزوجل، فهذا أَمْرَكُمُ اللَّهُ بِاتِّبَاعِهِ، كُمَا سَيْأَتِي ۖ تَوْحِيدُ ۖ الْأَلُوهِيَّةِ، وَلَذَلْكُ بَعْدَ آيِتَيْنِ: «إِنَّ اللَّهُ هُوَ رَبِّي وَرَبِّكُمْ فاعْنُدُوهُ هَذَاصِرَاطُمُسْتَقِيمٌ». «وَلَمَا جَاءُ عِيشِي بِالْبَيْنَاتِ

لكم بعض الذي تحتلفون فيه فاتقوا الله وأطيعُون»:

هَذَا بَيَّانُ لُوْقَفَ بَنِي إِسْرَائِيلَ من عيسَى ابْن مُرْيَمَ عليه السلام، يَقُولُ تَعَالَى، «وَلَمَا جَاءَ عيسَى بالْبَيْنَات، أي: الآيات الْوَاضحَات الَّتِي تَدُلُ عَلَى صِدْقَه، وَكُونِهُ رَسُولُ اللَّهُ حَقًّا، ومنها الإنجيل الذي أنزله الله عَلَيْه، وَمِنْهَا إِبْرَاءُ الْأَكْمَه

وَالْأَبْرَصِ، وَإِحْيَاءُ الْمُؤتِّي بِإِذْن

الَّذِينَ كُمْرُوا أَن لَن يُعَمُّوا فَلَ فَلَ وَرَفِ النَّمَدُنَّ اللَّه، وَإِخْبَارُهُ إِيَّاهُمْ بِمَا يَأْكُلُونَ وَمَا يَدْخُرُونَ فِيْ يُيُوتَهِمْ، «قَالَ قَدْ حِنْتُكُم بِالْحِكْمَة وَلَابِينَ لَكُم يُعْضَ الَّذِي تَخْتَلَفُونَ فيه، منْ أمُور دينكُمْ،كُمَا قَالَ الله تعالى لنبينا مُحَمِّد صلى الله عليه وسلم: ﴿ وَمَّا أَتَرَكُنَّا عَلَيْكُ ٱلْكُتُفِ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لِمُنْ ٱلَّذِي أَخْنَلْقُواْ فِيلًا وَهُلَّكِي أُورَحْمَةُ الْقُوْمِ

وَمِنُوكَ ، (النحل: ٦٤)، رفاتقوا الله ، بامْتَثَال أوامره، وَاجْتَنَاب نُوَاهِيهُ، وَأَطْيعُونَ، فَيمَا أَدْعُوكُمُ مِنْ مُنْتَقِيقٌ، (يس: ٦٠- ٦١). النيه من عبادة الله وحُدُهُ لا شريك له، وطاعته بامتثال ما به

> يَعَتُ مَن فِي الْقَبُورِ » (الرحج: ٥-٧). ثُمُ يُؤكُّدُ عليه السلام وَقُوْلُهُ تَعَالَى «وَاتَّبِعُونَ هَذَا عَلَى رُيُوبِيَّةَ اللَّهِ وَالْوهِيَّتِهِ، فَيَقُولُ: «إِنَّ اللَّهُ هُوَ رَبِّي وَرَيُّكُمْ» عَلَيْنَا بِآلَائِهِ، وَأَسْنَغُ عَلَيْنَا بِالْنُهْتَانِ الْعَظِيمِ. نعَمَهُ ظَاهَرَةً وَبَاطِنَةً، وَهَذَا هُوَ قَالَ: «فَاعْبُدُوهُ»، فَمَا دَامُ الله تَعَالَى هُوَ الذي خُلَقْنَا فَسُوَّانًا، وَالْ ثَالَثُ ثَلاثةً. وَصَوِّرَنَا فَأَحْسَنَ صُورَنَا، وَرَزْقَنَا

بالطاعات والقريات، «هذا صراط مُستقيمٌ، لا اعوجاج فيه، ولا زَيْعُ ولا الْحاد. فالصِّرَاطُ الْسُتَقِيمُ هُوَ إِفْرَادُ اللَّهُ بِالْعِبَادَةِ، وَتُرْكُ عِبَادَة كُلُ مَا سَوَاهُ، وَلَذَلكُ إذا كَانَ يَوْمُ الْقَيَامَةُ، يُويُخُ الله تعالى على رُؤُوس الْأَشْهَاد الْشُرِكِينُ الَّذِينَ عَنَدُوا غَيْرَهُ، فَيَقُولُ سُنْحَانَهُ؛ وَأَلَّوْ أَغَهَدُ إِنَّكُ تَكُنَّ مَا فَمُ أَلِّي لَا تَعَنُّدُوا الشَّيْطُومُ إِنَّهُ لَكُو عَنُو مُبِينَ (١) وَإِن أَعَيْدُونَ عَنَا

وفاختلف الأخزاب من بَيْنهمْ، أي الْفَرَقُ الْتَحَزِّيَةَ، اختلافا نشأ من بينهم، لا من قوله تعالى، ولا من قول عيسى، بل ظلمًا وعنادًا،

اللَّهُودُ فَفُرَّطُوا لِهُ حَمَّهُ اللَّهُودُ فَفُرَّطُوا لِهِ حَمَّهُ الَّذَى رَبَّانَا بِنَعَمُه، وَتَفْضُلُ عليه السلام وَقَصَّرُوا، وَرَمُوا أُمَّهُ

وَأُمَّا النَّصَارَى فَقَابَلُوا تَفْريطُ هُوَ الصِّرَاطُ الْسُتَقِيمُ، الَّذِي تُؤْجِيدُ الزُّيُوبِيَّةَ، وَهُوَ يَسْتَلْزُمُ الْيَهُودِ وَتَقْصِيرَهُمُ بِالْافْرَاطِ وَالْغُلُونِ فَمِنْهُمْ مِنْ قَالَ هُوَ اللَّهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ قَالَ ابْنُ اللَّهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ

وَالسُّعَدَاءُ الْوَفْقُونَ قَالُوا قَالَ قَدْ جِئْتُكُم بِالْحِكْمَةَ وَلَأَبِينَ مِنَ الطَّيِّبَاتِ، وَجَبَ أَنْ نُفْرِدُهُ عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ، وَكَلَّمَتُهُ أَلْقَاهَا إلى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ.

وَلَذُلِكَ قَالَ تَعَالَى، «فَوَيْلَ للدين ظلمُوا مِنْ عَداب يَوْم أليم، وَالظُّلُمُ هُوَ الظُّلُمُ الْأَكْبُرُ، وَهُوَ الْكُفْرُ وَالشَّرْكُ، كُمَا قَالَ تَعَالَى؛ ووَالْكُيْفُرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ ، (البقرة:

٢٥٤)، وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ اِلَّ التُرك لظُلُم عَظِيمٌ ، (لقمان: ١٣)، وَلَذُلِكُ قَالَ تَعَالَى فِي مَوْضع آخَرُ: ﴿ فَأَخْتَلْفَ ٱلْأَخْرَابُ مِنْ بَيْنِهُمْ فُوْيَلُ لِلَّذِينَ ظُلُمُوا مِنْ مناب يوم اليد، (الزخرف: ٦٥)،

يُقُولُ تَعَالَى: مَاذَا يَنْتَظُرُ

وَفَهِمُ اللَّهُ دِينَهُمُ الْحَقِّي وَيَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهُ هُوّ

«الْأَخَلَّاءُ يَوْمَنْدُ بَغْضُهُمْ

لْبَغْض عَدُو إِلَّا الْتَقْينَ»:

ٱلْأَخْلَاءُ جَمْعُ خَلِيلٍ، وَالْخَلَّةُ أَعْلَى دُرُجَاتَ الْحَبَّة، وَهُولاء الْأَحْبَابُ الَّذِينَ تَحَابُّوا لْغَيْرِ اللَّهِ، وَاجْتُمَعُوا عَلَى غَيْرِ ذَكْرِهِ، يُعَادِي بَعْضُهُمْ بَعْضًا يَوْمَ الْقيَامَة، وَيَتَبَرَّأُ بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضٍ، ﴿ وَلَا يَتَنَلُّ جَيدُ جَيدًا » (المعارج: ١٠)، كما قال تَعَالَى: « وَقَالَ إِنَّهَا أَتَّخَدُ ثُر مِن دُونِ أَللَّهِ أَوْنَنَا مُودَةً بَينِكُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْكَأْثُمَّ

حُلْماً حَقَّرُ إِذَا الدَّارِكُوا فِيهَا

كُنْ لَكُسُونَ » (الأعراف: ٣٨--( 49

وَقَدْ قَيَلِ: إِنَّ كَلْمَةَ «فَوَدْلِ» كَلْمَة زُجْرِ وَوَعِيدٍ، وَقَيلٍ؛ إِنَّ الْوَيْلِ وَاد في جَهَنَم، تَسْتَغِيثُ جَهَنَمُ بِاللَّه مَنْ شَدَّة حَرْه، فَكَيْفَ بِسَاكِنَهُ ١٩٠٠. تَعُودُ بِاللَّهِ مِنَ النَّارِ.

وهُلُ يُنظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَن تأتيهُم بَغْتَهُ وَهُمْ لا يَشْعُرُونَ »:

الكافرُونَ إِنَّ لَمْ يُعَدِّبُهُمُ اللَّهُ فِي الدُنيا؟! «هُل يَنظرُونَ الا السَّاعَة أَنْ تَأْتَيَهُم بَغْتَهُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ »، وفكا يستطيعون ردَّها ولا لحم عَطْرُونَ » (الأنساء: ٤٠)، « وَمَدِ

الْحَقُّ ٱلنَّبِينُ ، (التور: ٢٥).

النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِن تُنصِرِينَ

(العنكبوت: ٢٥) وَقَالُ تَعَالَى: ﴿ قَالُ آدَخُلُواْ فِي أَلَم فَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُم مِّنَ الجن والإنس في التَّارِ كُلُّمَا وَخُلْتِ أُمَّةً عَيِمًا قَالَتُ الْمُرْتُمُ لِأُولَيْهُمُ رتنا متثلاة أكلونا فعامله عَدَانًا صِعْفًا مِن النَّارِ قَالَ لَكُمَّا فِي ضِعَتُ وَلَكُن لَا نَعَلَمُونَ (٣) وقالت أولك في الأخريهة فياكات لَكُمْ عَلَيْتُ مِن فَضَل فَذُوقُوا ٱلْعَذَابُ بِمَا

سوَاهُمَا، وَأَنْ يُحِبُّ الْنُرْءَ لاَ يُحِنُّهُ إلا لله، وَأَنْ يَكُرُهُ أَنْ يَعُودَ فِي الْكُفْرِ كُمَا يَكُرُهُ أَنْ يُقْدُفُ فِي النَّانِ. (صحيح البخاري: ١٦، ومسلم .( 54

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً رضي الله عنه عَن النّبيّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: «سَبْعَةَ يُظلُّهُمُ اللَّه يَوْمَ الْقيامَة في ظلَّه، يَوْمَ لا ظلَّ إلا ظلُّهُ: إِمَامٌ عَادل، وَشَابٌ نَشَأ في عبادة الله، وَرَجُلُ ذَكْرُ اللَّهُ فِي خلاء ففاضت عَيْنَاهُ، وَرَجُلُ قَلْبُهُ مُعَلَقُ فِي الْسُجِدِ، وَرَجُلانِ تَحَايًا في الله، وَرَجُل دُعَتُهُ امْرَأَةُ ذَاتَ مَنْصِبِ وَجَمَالِ إِلَى نَفْسِهَا قَالَ إِنِّي أَخَافُ اللَّهِ. وَرَجُلُ تَصَدُّقَ بِصَدَقَة فأخفاها، حتى لا تعلم شماله ما صَنَعَتْ يَمِينُهُ ». (صحيح البخاري .(77.

الخطاب رضي عُمْرَ بْنِ الْخطاب رضي الله عنه قال: قال النبيُّ صلى الله عليه وسلم: «إنَّ منْ عَبَاد الله لأناسًا مَا هُمْ بِأَنْسِيَاءَ وَلا شَهَدَاءَ، يَغْبِطَهُمُ الْأَثْنِيَاءُ وَالشَّهَدَاءُ يَوْمَ الْقيامَة بِمَكَانَهِمْ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى .. قالوا، يَا رَسُولِ اللَّهِ تَحْبِرُنا مَنْ هُمْ اللهِ عَلَى: هُمْ قَوْمٌ تَحَابُوا بِرُوح الله، عَلَى غَيْرِ أَرْحَامَ بَيْنَهُمْ، وَلا أَمْوَالَ يَتْعَاطُوْنَهَا، فَوَاللَّهُ إِنَّ وُجُوهَهُمْ لَنُوزٌ، وَإِنَّهُمْ عَلَى ثُورٍ، لا يُخافون إذا خاف النَّاسُ، ولا يَحْزَنُونَ إِذَا حَزِنَ النَّاسُ». وَقَرَأ هُذه الآية ﴿ أَلَّا إِنَّ أُولِيَّةً أَسَّهُ لَا خُوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْمِرُنُونَ »

(یونس: ٦٢). (صحیح سنن أبي داود للألباني: ح٢١٣).

> وللحديث بقية ان شاء الله تعالى.

أُمَّا الَّذِينَ تَحَابُوا فِي اللَّهِ،

وَاجْتَمُعُوا عَلَى ذَكَرِهِ، فَهُمْ فِي

الجِنْة مُتَحَاثِينَ، يَانْسُ يَعْضُهُمْ

بِبَعْض، وَيَسْعَدُ بَعْضُهُمْ بِبَعْض،

ولذلك قال تعالى: «الا المتقبن»

يَعْنِي فَإِنْهُمْ يَزْدَادُونَ يَوْمَ الْقَيَامَةَ

مُحَيِّةٌ وَأَخُوَّةً، وَطَهَارَةً وَصَفَاءً

وَنَقَاءُ، كُمَا قَالَ تَعَالَى: « وَٱلَّذِي

ءَامَنُواْ وَعَكِمُواْ ٱلطَّيْلِحَنْتِ لَا نُكُلِّكُ

لَقُسًّا إِلَّا وُسَعُهَا أَوْلَتُنِكَ أَصَيْتُ

اَلْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خُلِلْدُونَ ﴿ وَكُرْهَنَا مَا

فِي صُيْدُورِهِم بِنَ غِلَ تَجْرِي مِن تَحَلِيمُ

الأنبأر وقالوا الحشائر الله أأليف همدن

حَلَقَتْ رُئِشُلُ رَبُّنَا بِٱلْمَنِّ وَتُودُوۤا أَن يَلَكُمُ

الْمِنَةُ أُورِثُتُمُوهَا بِمَا كُنَّة مِنْ مَنْعُلُونَ »

(الأعراف: ٤٣)، وقال تعالى:

« إِنَّ ٱلْمُلَّقِينَ فِي جَنَّلَتِ وَغُمُّونَ ﴿ (وَا

أَدْخُلُوهَا مِسَلَنِهِ مَامِنِينَ ۞ وَنَزَعْنَا مَا

في خُسُدُورِهِم مِنْ عَلَ إِخْوَانًا عَلَىٰ شُـرُر

مُنْقَلِلُنَ (١٠) لَا يُعَشَّهُمْ فِيهَا نَصِبُّ

وَمَا هُم يَنْهَا بِنُخْرِينِ » (الحجر: 20-

النبي عَنْ أنس عَن النبيّ صلى

الله عليه وسلم قال: «ثلاث من

كنَّ فيه وَجَدُ حَلاوَةَ الايمَانِ: أَنْ

يَكُونَ اللَّهِ وَرَسُولُهُ أَحَتَ اللَّهُ مِمَّا

فالحبُ في الله فضله عظيم:

.( ٤٨



# قصة نزول عيسى (عليه السلام) في آخر الزمان (وصف نزول عيسى وأعماله)

الحلقة الثامنة

عبد الرزاق السيد عيد

/31-12 /

الحمد لله الذي له الدين واصبًا، وإليه يعود الخلق كما بدأهم، منهم من هدى الله ومنهم من حقت عليه الضلالة، اللهم اهدنا فيمن هديت، وتولنا فيمن توليت.

أخي الكريم؛ أن الأوان أن نعيش مع أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم التي تصف لنا الهيئة التي سینزل علیها عیسی ابن مریم عليه السلام آخر الزمان، والمكان الذي سينزل به، والأعمال التي سيقوم بها، والأحوال المواكبة لنزوله ومدة بقائه على الأرض، ذلك الحق الذي سيدفع الباطل الذي نشره أعداء الله، ويصحح التحريف الذي حرفوه عن عمد واصرار ليستخفوا بعقول البشر ويستحلوا ما حرم الله، ويحرموا ما أحل الله ويفسدوا في الأرض، ولنبدأ في المقصود راجين عون المعبود سيحانه وتعالى:

# أولاً: مكان نزوله وهيئته عند نزوله:

روى الطبراني في الكبير عن أوس بن أوس قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، «ينزل عيسى ابن مريم عند المنارة البيضاء في شرقي دمشق». (صحيح الجامع، ٥٠٧٥). من حديث أبي هريرة رضي الله من حديث أبي هريرة رضي الله عليه وسلم؛ «ليس بيني وبين عيسى نبي، وإنه نازل، فإذا رأيتموه فاعرفوه، رجل مربوع إلى الحمرة والبياض، ينزل بين ممصرتين كأن راسه يقطر وإن لم يصبه بلك». (صحيح الجامع، ٥٢٦٥).

ثانيًا؛ إليك الأن أخي القارئ مجموعة من الأحاديث النبوية الكريمة والصحيحة في الصحيحين وغيرهما تصف لنا أعمال عيسى عليه السلام وعلاقته بمهدي أخر الزمان والدجال، ونبدأ بأهم أعمال عيسى عليه السلام نذكرها مجمله ثم نعلق عليها بمشيئة الله:

ا في الصحيحين من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: والذي نفسي بيده، ليوشكن أن ينزل فيكم ابن مريم حكمًا عدلاً فيكسر الصليب، ويقتل الخنزير، ويضع الجزية، ويفيض المال حتى

لا يقبله أحد حتى تكون السجدة الواحدة خيرًا من الدنيا وما فيها ،. 

- الحديث الثاني: في صحيح مسلم من حديث جابر رضي الله عنه قال: ﴿لَا تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أَمْتِي يُقَاتَلُونَ عَلَى الْحِقُ ظَاهَرِينَ إِلَى يَوْم الْقَيَامَة ،. قال: ﴿هَينَزَلُ عِيسَى الْبِنَ مَلْيَهُ وَسَلَّمُ هَيْقُولُ اللهِ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ هَيْقُولُ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ هَيْمُ هَلَيْهُ وَلَى اللهِ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ هَيْمُ هَلَيْهُ وَسَلَّمُ هَيْمُ هَلَيْهُ وَسَلَّمُ هَيْمُ هَلَا إِنَّ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ هَيْمُ هَلَاهُ هَدْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ هَدْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ اللهُ هَدْهُ اللهُ هَدْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللهُ هَدْهُ هَدْهُ اللهُ هُمُنْهُ اللهُ هَدْهُ اللهُ هَدْهُ اللهُ هُولُولُ اللهُ هَدْهُ اللهُ هُمُنْهُ اللهُ هُمُنْهُ اللهُ هُمُنْهُ اللهُ هُمُنْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عُلْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُهُ اللهُ اللهُهُ اللهُ اللهُه

ألحديث الثالث: في صحيح مسلم في كتاب الرحج عن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه الله عليه وسلم أنه قال: «والذي نفسي بيده ليُهلَن ابن مريم بضج الروحاء حاجًا أو معتمرًا أو ليثنيهما».

(والروحاء: اسم لمكان يبعد عن المدينة حوالي سبعين كيلو مترًا طريق المدينة - بدر. (وهو ممربين جبلين وعنده بئر ماء، ويُعرف الآن ببئر الروحاء).

ببتراتروحانها.

- الحديث الرابع رواه الأمام أحمد من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الأنبياء إخوة لعلات أمهاتهم شتى ودينهم واحد، وأنا أولى الناس بعيسى ابن مريم لأنه لم يكن بيني فاعرفوه رجلا مريوعا إلى الحمرة والبياض عليه توبان ممصران كان رأسه يقطر وإن لم يصبه بلل فيدق الجزيم ويبعو الناس إلى فيضل الجنزير ويضع الجزيمة، ويبعو الناس إلى ويضع الجزيمة ويبعو الناس إلى

كُلُهَا إِلَّا الْإِسْلَامَ، وَيُهْلِكُ اللَّهِ فِي كُلُهَا إِلَّا الْإِسْلَامَ، وَيُهْلِكُ اللَّهِ فِي زَمَانِهُ الْسُنِينَ الْأَرْضَ حَتَّى تَرْتَعَ الْأَسُودُ مَعَ الْإِلَى وَالنَّمَارُ مَعَ الْبَقَرِ وَالذَّنَابُ مَعَ الْغَيْمِ وَالذَّنَابُ مَعَ الْغَيْمِ وَالذَّنَابُ مَعَ الْغَيْمِ وَالذَّنَابُ مَعَ الْغَيْمِ وَالذَّنَابُ مَعَ تَضُرُّ هُمْ، فَيَمْكُثُ أَرْبُعِينَ سَنَهَ ثُمَّ لَتُصُرُّ هُمْ، فَيَمْكُثُ أَرْبُعِينَ سَنَهَ ثُمَّ لَيْمُ الْسُلْمُونَ، يُتَوَهِّى وَيُصَلِّى عَلَيْهِ الْسُلْمُونَ، يُتَوَهِّى وَيُصَلِّى عَلَيْهِ الْسُلْمُونَ، وصححه الشيخ أحمد شاكر في السند برقم (٧٨٩٠)، والألباني في السلسلة الصحيحة (٢١٨٧).

ومعنى: «عليه ثوبان ممصران» أي: ثوبان مصبوغان بصفرة.

- الحديث الخامس: وهو حديث طويل (رواه ابن ماجه ٤٠٧٧) وأفرده العلامة الألباني بمؤلف خاص أسماه (قصة المسيح الدجال ونزول عيسى ابن مريم، ط المكتبة الإسلامية عمان، ١٤٢١هـ)، ننقل بعض الفقرات منه استشهادًا:

بسلم- أي النبي صلى الله عليه وسلم- «كَيُفَ أَنْتُمْ إِذَا نَزَلَ ابْنُ مَرْيَمَ فيكُمْ وَإِمَامُكُمْ ». وقد رواية «وأمَّكُمْ مَنْكُم». قال ابن أبي ذئب «تَدُري مَا أَمَّكُمْ مِنْكُمْ قَلْتُ، تُخْبِرُني قَالَ: قَامَّكُمْ بِكَتَابِ رَبُّكُمْ تَبَارَكَ وَتَعَالَى وَسُنَة نَبِيًكُمْ ».

فرجع ذلك الإمام ليتقدم عيسى فيضع عيسى يده بين كتفيه، ثم يقول له تقدم فصل، فيصلي بهم إمامهم.

«ثم يأتي الدجال جبل إيلياء فيحاصر عصابة من السلمين»، «فيقول لهم الذين عليهم؛ ما تنتظرون بهذا الطاغية «إلا» أن تقاتلوه حتى تلحقوا بالله أو يفتح لكم، فيأتمرون أن يقاتلوا

«فبينما هم يعدون للقتال ويسوون الصفوف، إذا أقيمت الصلاة «صلاة الصبح»، «فيصبحون معهم عيسى ابن مريم» «فيقوم الناس، فإذا رفع رأسه من ركعته قال: سمع الله ثن حمده قتل الله المسيح الدجال وظهر المسلمون. فإذا انصرف قال: معه سبعون ألف يهودي، كلهم ذو سيف محلى، فيطلبه عيسى عليه السلام».

إذا أصبحوا».

فيذهب عيسى بحربته نحو الدجال، فإذا نظر إليه الدجال ذاب كما يذوب الملح في الماء، فلو تركه لانذاب حتى يهلك ولكن يقتله الله بيده فيريه دمه في حربته فيدركه عند باب اللد الشرقي فيقتله فيهلكه الله عز وجل عند عقبة أفيق.

فيهزم الله اليهود، ويسلط عليهم المسلمون، ويقتلونهم فلا يتقي شيء مما خلق الله يتوارى به يهودي إلا أنطق الله ذلك الشيء؛ لا حجر ولا شجر، ولا حائط، ولا تنطق إلا الفرقدة فإنها شجرهم لا تنطق إلا قال: يا عبد الله المسلم، هذا يهودي وورائي، فتعال فاقتله. ثم يلبث الناس بعده سنين سبعًا ليس بين اثنين عداوة.

فيكون عيسى ابن مريم ،عليه الصلاة والسلام في أمتي مصدقا بمحمد صلى الله عليه وسلم على ملته حكمًا عدلاً وإمامًا مهديًا مقسطًا فيقاتل الناس على الاسلام، فيدق الصليب ويذبح

الحزية ويترك الصدقة، فلا يسعى على شاة ولا بعير، وترفع الشحناء والتباغض والتحاسد وليدعون إلى المال فلا يقبله أحد ،. وبعد كلام طويل عن يأجوج ومأجوج:

«قال عليه الصلاة والسلام بعد القضاء على يأجوج ومأجوج وتطهير الأرض من زهمهم»، «ثم يرسل الله مطرا لا يكن منه بيت مدر ولا وبر، فيفسل الأرض حتى يتركها كالزلقة، ثم يقال للأرض؛ أنىتى ثمرتك وردى بركتك.

فيومئذ تأكل العصابة من الرمانة ويستظلون بقحفها ويبارك في الرسل حتى أن اللقحة من الإبل لتكفى الفئام من الناس واللقحة من البقر لتكفى، القبيلة من الناس، واللقحة من الغنم لتكفى الفخذ من الناس ويكون الثور بكذا وكذا من المال، وتكون الفرس بالدريهمات، قال صلى الله عليه وسلم: طوبي لعيش بعد المسيح، طوبي لعيش بعد المسيح يؤذن للسماء في القطر ويؤذن للأرض في النبات فلو بذرت حيك على الصفا لنبت، ولا تشاح ولا تحاسد ولا تباغض، (يعنى نعم العيش بعد نزول عيسى إلى الأرض). يا والما صلا م

وتنزع حمة كل ذات حمة، وتقع الأمنة على الأرض).

فيمكث عيسى عليه السلام في الأرض أربعين سنة ثم يتوفى، فيصلى عليه المسلمون. ونكتفي بهذا القدر من الفقرات التي كتبها الشيخ الألباني رحمه الله في هذا

الخنزير، وتجمع له الصلاة ، ويضع السفر العظيم الذي أشرنا إليه أنضا، وقبل أن ننتقل إلى كلام آخر نحاول أن نزيل ما يتوهم أنه تعارض بين قول النبي صلى الله عليه وسلم: «فيمكث عيسى عليه السلام أربعين سنة،. وبين قوله صلى الله عليه وسلم: «ثم يلبث بعده سنين سبعًا ليس بين اثنين عداوق المهرا معاد الما

قال الشيخ الألباني رحمه الله: المقصود أن يلبث الناس بعد هلاك الدجال سبع سنين ليس بين اثنين عداوة، وهذا لا ينافي أن عيسى يمكث في الأرض أربعين سنة.

وقد ضعف الشيخ الرواية التي وردت وتفيد أن عيسى عليه السلام يمكث في الأرض سبع سنين، ورد قول الحافظ في الفتح وخلص رحمه الله إلى القول أن الذي يلبث سبع سنين هم الناس وليس عيسي عليه السلام فلا إشكال، والحمد

وبمراجعة الأحاديث السابقة نلاحظ ما يلي:

١- وصف لنا النبي صلى الله عليه وسلم هيئة عيسى عليه السلام ومكان نزوله، وهذه نظرة سريعة إلى أهم أعمال عيسى عليه السلام، ولنا عودة.

١٠ أوضح لنا سياق الأحاديث أن عيسى عليه السلام لن يأتي بشريعة جديدة، ولكنه سيكون حكمًا عدلا إمامًا مهديًا يحكم بكتاب الله وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وسيكون مأمومًا في الصلاة خلف العبد الصالح المهدي

حین پتزامن نزول عیسی مع وجود المهدي الذي سيكون من آل بيت النبى صلى الله عليه وسلم واسمه على اسم النبي.

- 🧨 سيكون عيسى عليه السلام داعيًا إلى الإسلام تبعًا للنبي الأمي الذي بشريه قومه حين بعثه الله قبل رفعه فكذبه اليهود واتهموه بالسحر.
- استمر كذب اليهود على عيسى عليه السلام حتى ادعوا قتله وصليه، ولكن الله أنقذه منهم ورفعه إليه وهو الآن حي عند الله عز وجل إلى أن ينزل على الأرض آخر الزمان ويموت ويصلى عليه السلمون. ويو يو بليه وسد
- ٥- يبقى عيسى عليه السلام على الأرض أربعين سنة على الصحيح من أقوال أهل العلم يقاتل خلالها أعداء الله من اليهود ومن غيرهم ولا يقبل من أحد غير الإسلام الذي اختاره الله لعباده.
- العد أن يتحقق القضاء على أعداء الدين من اليهود والدجال ويأجوج ومأجوج الذي سيتزامن ذلك كله مع نزول عيسى وفي مدة بقائه بهم؛ ينشر السلام بعد إقامة العدل وتكثر البركة ويعم الأمن بسبب عودة الناس إلى توحيد رب العالمين الذي سيعم الأرض كلها، وبذلك يحق الله على يد عيسى عليه السلام كلمته، ويتم عليهم نعمته كما أتمها على هذه الأمة التي لا أمة بعدها، وهذا النبي الذي لا نبي بعده.

وللحديث بقية إن شاء الله.

### عزو الحديث إلى الكتب الستة:

تفرد الإمام مسلم برواية هذا الحديث عن أصحاب الكتب الستة فأخرجه في كتاب الإيمان، باب وجوب إيمان أهل الكتاب برسالة الإسلام، (١٣٤/١)، قال: حَدَّثني يُونسُ بُنَ عَبْدِ الْأَعْلَى، أَخْبَرَنَا ابْنُ وَهْبِ، قَالَ: وَأَخْبَرَنِّي عَمْرُو، أَنْ أَبِا يُونُسَ حَدَّثُهُ، عَنْ أبي هُرَيْرَةَ فذكره.

## فائدة إسنادية في قول ابن وهب: «وأخبرني عمرو»، بذكر الواو فما فائدتها؟

الجواب: رواية ابن وهب عن عمرو إنما هي صحيحة، وقد روى ابن وهب عن عمرو جملة من الأحاديث، فذكر في أول حديث قال: أخبرني عمرو، ثم قال وأخبرني عمرو ثم قال وأخبرني عمرو وهكذا، أي: أن الواو هذه ذكرت بعد ذلك مع كل حديث وغابت فقط ولم تذكر مع الحديث الأول، وهذا الحديث ليس هو الحديث الأول، وكان يمكن تركها أيضا في هذا الحديث، فلو حذفها لحاز، ولكن لأن يونس سمعها هكذا ولأمانة هؤلاء الرواة وتدقيقهم نقلها كما سمعها، وفيه ردّ على الشككين في عدالة نقلة السنة النبوية.

### المعنى الإجمالي

يوضح النبي -صلى الله عليه وسلم- في هذا الحديث إحدى عقائد الإسلام، وهي عموم بعثته -صلى الله عليه وسلم-إلى الناس كافة من عرب وعجم وإنس وجن، لا فرق في ذلك بين ذكر وأنثى وحر وعبد، فالكل سواء في وجوب الإيمان به والدخول في طاعته، ولا نجاة لأحد سمع به وعرف دعوته إلا بالإيمان به، ولو كان كتابياً من اليهود والنصاري، فضلا عن غيرهم من الوثنيين والملحدين. قال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسُلُنَكَ إِلَّا كَآفَةُ لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَكَذِيزًا وَلَيْكُنَّ أَكْثُرُ ٱلنَّاسِ لَا يُعْلَمُونَ ، (سيا ، ٨٨). وقال: مَبَارَكُ الَّذِي نَزُّلُ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ، لِنَّكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيلٌ ، (الضرقان:١). وقال: ومَا أَرْسَلَنَكَ إِلَّا رحمة للعكسين ، (الأنساء:١٠٧).

### الشرح

قوله: (وَالَّذِي) أَيْ: وَاللَّهُ الَّذِي (نَفْسُ مُحَمَّد) أَيْ: رُوحُهُ، وَذَاتُهُ، وَصِفَاتُهُ، وَحَالَاتُهُ، وَارَادَتُـهُ، وَحَرَكَاتُهُ، وَسَكِنَاتُهُ (بيده) أي كَائِنَةُ بِنَعْمَتِه، وَحَاصِلَةُ بِقُدْرَتِه، وَثَابِتُهُ بِإِرَادَتِه، وَوَجُهُ اسْتَعَارَةَ الْيَد للْقَدْرَةِ أَنَّ أَكْثَرَ مَا يَظْهَرُ سُلُطَانُهَا فَيْ أيْدينًا، وَهِيَ مِنَ الْمُتشابِهَاتِ. (قاله في مرقاة المفاتيح).

قلت: وَمَذْهَبُ السَّلَفَ فَيهَا أَنْهُم يعلمون معانيها ويمررونها على ظاهرها مع تفويض علم كيفيتها إلى الله تعالى مَعَ التُنْزيه عَنْ ظَاهره، وذلك كقول مالك المشهور في الاستواء، » الاستواء معلوم والكيف مجهول والسؤال عنه بدعة « فلم يكن السلف يسألون عن الكيف، بل ويبدعون مجرد السؤال



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحيه ومن والأه،

روى الامام مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: (وَالَّـٰذِي نَفْسُ مُحَمَّد بِيَده لا يسمع بي أحد من هذه الأمة يَهُودي ولا نَصْرَاني، ثُمَّ يَمُوتُ وَلَم يُؤْمِنْ بِالَّذِي أَرْسِلْتُ بِلِحُ إِلَّا كَانَ مِنْ



اعداد/ د. مرزوق محمد مرزوق

قوله: (لا يسمع بي أحد) لا يَعْلَمُ بِرِسَالِتِي (أَحَدٌ) أَيْ: مَمَّنْ هُوَ مَوْجُودٌ أَوْ سَيُوجَدُ ، (منْ هَذه الْأُمَّة) أي: أمَّة الدُّعُوة والتي تشمل الكل، وهي غير أمة الإجابة التي استجابت للدين الحق قوله: (يَهُوديُّ وَلَا نَصْرَاني)؛ صفَّتَان لـ، أحَـدُ ،، أَوْ بِدَلَانِ عَنْهُ، بِدُلُ الْبَعْضِ من الكل وتخصيص اليهود والنصارى بالذكر لأنهم بقايا أهل الكتاب. (ثُمَّ يُمُوتُ)؛ فيه إشارة إلى أنَّهُ وَلَوْ تَرَاحَى المَانَّهُ وَوَقَعَ قَبْلِ الْغُرْغُرَةِ نَفْعُهُ (وَلَمُ يُؤْمِنُ بِالَّذِي أَرْسِلْتُ بِهِ) أَيْ: مِنَ الدين المرضى عند الله.

قوله: (إلَّا كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ) أيُ مُلازميهَا بِالخِلود فيهَا، وَأَمَّا الندي سَمِعَ وَآمَـنَ فَحُكُمُهُ عَلَى العُكس، وَأَمَّا الَّذِي لَمْ يُسْمَعُ وَلُم يُؤْمِنْ فَهُوَ خَارِجٌ عَنْ هَذَا الوَعيد، وتقديرُهُ: ليْسَ أَحَدُ يَسْمَعُ بِهُ ثُمُّ يَمُوتُ وَلَمْ يُؤْمِنُ، أَوْ غَيْرُ مُؤْمِنِ إِلَّا كَانِ مِنْ أَصْحَاب النار. (ينظر: مرقاة المفاتيح: ۷٦/۱) بتصرف.

من أهم ما يستفاد من الحديث: ١- عموم بعثته صلى الله عليه وسلم، وأن كل دين (شريعة) سابق على دين الإسسلام فهو

منسوخ به.

وهنا يرد على شبهة من يسأل، وهل معنى بعثة النبي صلى الله علیه وسلم أن الذي يكذب به ولا يؤمن بعدما وصلته الرسالة (كالوثنيين واليهود والنصارى وغيرهم ممن مات على الكفر) لا يدخل الجنة؟ وهل مجرد الإقرار ببعثته كبعض من يدعى

ذلك - يكفى للنجاة من النار أم لا بد من الايمان به واتباعه؟ ية جوابنا على هذا نقول:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية-رحمه الله- في مجموع الفتاوي (۱۲/۱۲)؛ قد ثبت في الكتاب، والسنة، والإجماء: أن من بلغته رسالته صلى الله عليه وسلم فلم يؤمن به: فهو كافر، لا يقبل منه الاعتذار بالاجتهاد؛ لظهور أدلة الرسالة، وأعلام النبوة.

قلت: وهوقول مجمل من شيخ الاسلام رحمه يحتاج إلى تفصيل لأن من أضر ما يوقع الناس في البدع العمومات والإجماليات الذي قد يفسر من بعض الناس خطأ فيقعون في المخالفات وهم لا يشعرون لذا سيأتي تفصيل لكلام شيخ الاسلام في موضعه في طيات المقال.

- وفي تقريره لذلك قال الأمام النسووي- رحمه الله- عند شرحه لهذا الحديث على مسلم: «أمَّا الْحديث ففيه نَسْخُ الْمُلْلُ كلهًا، ودليلنا على هذا مما قرره علماء السلف- بخلاف حديث الباب -: ما وصف الله به البهود والنصاري في سبورة الفاتحة باليهود (الغضوب عليهم) وذكرنا لليهود والنصاري والنصارى (الضالين)، وإن كان المشتبه عليه يجهل هذا نقول له فماذا نفعل في صريح قوله تعالى في شأن النصارى: ( لَعَدَ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوا إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ أَلْمَسِيحُ أَيْنُ مَهِيمٌ ) المائدة/١٧، وقوله تعالى في شان اليهود والنصارى: (وقالت الْيَهُودُ عُزَيْرٌ ابْنُ اللَّهِ وَقَالَتَ النَّصَارَى الْسَيخُ ابن الله ذلك قولهم بأفواههم يُضاهِنُونَ قُولُ الدينَ كَفُرُوا مِنْ

قَبْلُ قَاتَلَهُمُ اللَّهِ أَنِّي يُؤْفَكُونَ). وقوله تعالى: ( أَغََّ ذُوَّا أَحْسَارَهُمْ وَرُهْبَ نَهُمْ أَرْبُ ابًا مِن دُونِ اللهِ وَٱلْمَسِيحَ أَبْنَ مَوْكَمَ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَّهُا وَحِدُاً لا إلنه إلا هو شيحند عمما يُشَرِكُونَ) (التوبة: ٣١،٣٠).

وما سبق هو ما نقله وقرره من المعاصرين شيخنا فضيلة الإمام الأكبر شيخ الأزهر الأسبق الشيخ جاد الحق على جاد الحق رحمه الله في كتابه الماتع (بيان للناس ) ط/جامعة الأزهر سينة ١٩٩٤م وقد تناول هذه القضية ببراعة علمية ووسطية دعوية مع غيرها من بعض القضايا العاصرة فليراجعه ويستمتع به من أراد الزيادة.

وكذلك أكد عليه ووضحه من مشايخنا في الأزهر الشريف فضيلة الشيخ عطية صقر رئيس لحنة الضتوى وذلك بفتاوى الأزهر المجلد ٨/ص٨٨ إن تقريرنا وقولنا بعدما ذكر من الآيات الواضحات؛ لقد قام الإجماع على كفرهم إنما هو

مجرد تحصيل لحاصل وتقرير

لبدهي لا يحتاج إلى برهان. تحديدا لأنه قد يكونا هما موضع الشبهة وعينها، ثم نقول لن لبس عليه من الناس وللذي لا يعلم ما نقلناه عن عقائد اليهود والنصاري الشركية: ما موقف هؤلاء من نبينا محمد صلى الله عليه وسلم؛ هل هم مؤمنون به، مصدقون له أم مكذبون له ولرسالته؟ لعله لا يخفى على أحد كفرهم بنبينا صلى الله عليه وسلم وقد قال

الله في شأن هـ ولاء وأمثالهم: ( إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلهِ، وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ سَعَضٍ وَنَكَفُرُ مَعْض وَثُرِيدُونَ أَن يَتَعْخُدُواْ يَثَنَ ذَلكَ سبيلًا (أ) أُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْكُفُونَ حَقًا وَأَعْتَدُنَا لِلْكَنفرينَ عَذَابًا مُهِنَّا) (النساء ١٥١/١٥٠).

هذا وإننا بعد ذلك نقول: إذا كان هذا الوعيد في شأن اليهود والنصارى وهم أهل كتاب فما بالنا باللحدين من غير هؤلاء ؟! لاشك أن الحكم يشملهم من باب الأولى. لذا وبعد هذه الآيات الواضحات فإننا نؤكد أنه لا ينفع قول من يقول: نؤمن برسولنا ولا شأن لنا برسولكم محمد صلى الله عليه وسلم نظل على ديننا ولاندين بالاسالام مع زعمهم الاقرار ببعثته، نقول لهم هذا قول مرفوض لأنه لو صدق بالنبي صلى الله عليه وسلم لاتبعه وآمن بدينه وفعله هذا لا يفسر الا أنه نوع من أنواع الكذب والعناد والاستكبار وهو ككفر اليهود الذين شهدوا أن الرسول حق ولم يتبعوه كما لايغرنهم بذلهم المعروف للمسلمين فقد بذله أبوطالب عم رسول الله صلى الله عليه وسلم .

وفي تعريفه لذلك يقول ابن القيم في (مدارج السالكين ٢/٣٣١): ((وأما كفر الإباء والاستكبار: نحو كفر إبليس؛ فإنه لم يجحد أمر الله ولا قابله بالإنكار، وإنما تلقاه بالإباء والاستكبار، ومن هذا كفر من عرف صدق الرسول، وأنه جاء بالحق من عند الله، ولم ينقد له إباء واستكباراً، وهو الغالب على الكفار)).

وفي بيانه لذلك قال محدث

العصر الشيخ الألباني -رحمه الله- في كتابه «فتنة التكفير»، والندي قرظه سماحة الشيخ العلامة: عبد العزيز بن باز-رحمه الله- قال في الفصل الثاني تحت عنوان كفر الرد: (لا بد لتحقيق الإيمان بالرسول صلى الله عليه وسلم ويما جاء به من تصديقه والالتزام الحمل بالشريعة باطنا وظاهراً. وكما أنه لا يكفى لتحقيق الإيمان مجرد تحقيق الالتزام بالشريعة دون التصديق؛ فكذلك لا بكفي مجرد التصديق دون تحقيق الالتزام الإجمالي.

وذلك أن الإقرار بأن محمدا رسول الله يستلزم قبول ما جاء به تصديقا وانقيادا، لأن قبول ما جاء به صلى الله عليه وسلم من الخبريكفي فيه مجرد الاعتقاد والتصديق، وأما الطلب فلابد مع التصديق من تحقيق الالتزام كما قال تعالى «وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رُسُول إلا ليُطاعَ بإذن الله ،، وعلى هذا فكفر الرد إما أن يكون بالتكذيب والاستحلال المناقض للتصديق، وإما أن يكون بالتولى والإعراض المناقض للالتزام، سواء الالتزام الباطن أو الالتزام الظاهر. وكلهذا داخل فيكفر العناد الذي يكون بعد تبين الحجة الرسائية وظهورها للمعين، بحيث لا يكون تكذيبه واستحلاله وتلسه مما يناقض الالتزام المجمل عن تأول وشبهة يعذريها.

ثم يقول رحمه الله في نفس السياق بنفس المصدر مسينا عقوبة هذا الذي عرف الحق وأعرض عنه: ((لكن من قامت عليه الحجة بالرسالة فعاند واستكبر وكذب الرسول ولم يرض

باتباعه قد لا يوفق إلى الهداية ومعرفة الحق بعد جحوده أولا. بل إن من عقوية الله للمعاند أن يضله سواء السبيل، جزاء وفاقاً لما اختاره هو من ذلك «قُلَّ مَن كَانَ فِي ٱلضَّلَالَةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ ٱلرَّحْيَنُ مَدًّا \* (مريم/٧٥)، فينقلب كفر العناد الذي يكون عن بينة إلى كفر ضلالة أو كفر غواية، بحيث يعلم الكافر آيات وتقوم بها الحجة عليه، لكنه لا يوفق لقبولها، بل يقوم بقلبه ما يحسب معه أنه على حق، وكذلك المتخاذل عن الطاعة قد يزين له عمله السيئ، وهذه غاية الخدلان، نعوذ بالله من ذلك)).

ومما يستفاد من الحديث ومما هو من الأهمية بمكان لكونه من أهم عقائد أهل السنة والتي تمايزهم عن أهل البدء والضلالة:

أنه لا حكم قبل ورود الشرع على الصحيح، وأن الجاهل معذور بجهله حتى تقام الحجة عليه. وأن من بلغته الدعوة من الأعاجم ولم يفهمها فهو معذور كمن لم تبلغه الدعوة أصلا.

وذلك يستفاد بداية من قوله صلى الله عليه وسلم في هذا الحديث (لا يسمع بي أحد) فاشترط رسول الله صلى الله عليه وسلم سماع المرء به الإقامة الحجة عليه، هذا فضلا عن توافر أدلة الشرع الدالة على ما قررناه من عقيدة أهل السنة والجماعة في عذرهم للجاهل بجهله والتي منها قوله تعالى: «وما كنا معذبين حتى نبعث رسولا، (الإسراء: ١٥)، وغيرها من الأيات والأحاديث المتوافرة والتي سيق أن أفردنا لها مقالا بعنوان (الحمد لله هذا ديننا) في

مجلتنا الفراء

ويقرر هذه العقيدة (شرط إقامة الحجة وعنذر الجاهل بجهله ) ويفصلها من علماء السلف شيخ الإسلام تقي الدين أبوالعباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني (الشهيربابن تيمية) في مجموع الفتاوي (ج٣٠/٣٣) ، ط/دارالوفاء قائلا: (( وَكُنْتُ دَائمًا أَذُكرُ الْحديث الدي في الصّحيحين في الرَّجُلُ الّذي قال: « «إذا أنا مُتَ فأحُرقوني ثمَّ اسْحَقُوني، ثمَّ ذروني فِي الْيُمُ فَـوَاللَّهُ لَئُنْ قَـدُرَ اللَّهُ عَلَيَّ ليُعَدِّينِي عَدَايًا مَا عَدْيَهُ أَحَدًا من العَالِينَ، فَفَعَلُوا بِـهُ ذَلْكُ فقال الله له: مَا حَمَلكُ عَلَى مَا فعلت. قال خشيتك؛ فغفر لله، « . فَهَذَا رَجُلِ شَكَ فِي قَدْرَةَ اللَّه وَفِي إِعَادَتِهِ إِذَا ذَرُي، بِلَ اعْتَقَدَ أنَّهُ لا يُعَادُ، وَهَذَا كَفُرُ بِاتَّفَاقَ السلمين، لكن كان جاهلا لا يَعْلَمُ ذَلْكُ وَكَانَ مُؤْمِنًا يَخَافَ الله أنْ يُعَاقِبُهُ فَعُفْرَ لَهُ بِذَلْكَ )) وحاصيل ماتقدم: أن من وقع في الكفر جاهلا أو متأوّلا لا يكفّر، حتى تقام عليه الحجِّة الشرعيَّة، وتـزال ما عنده من شبّه أو تأويل باطل؛ فإن الحكم على المعين بالكفر لا بد فيه من توفر الشروط، وانتفاء الموانع، وإقامة الحجة، والله أعلم.

هذا وإذا تقرر لدينا ضرورة إقامة الحجة فإنه يرد علينا سوال مهم وهو: هل يشترط في إقامة الحجة فهمها أم أن إقامتها هو مجرد عرضها؟ والحواب: أن هذه المسألة فيها

خلاف بين أهل العلم لكننا نرى أنه خلاف ظاهري لا جوهري، وأن خلاصة القول في المسألة أن الحجة إذا لم تُعرض بطريقة تفهم فما فائدتها؟

وفي هذا كالم نفيس لشيخ الإسلام رحمه الله في (الجواب الصحيح لن بدل دين المسيح) (١١٤/٢) قال رحمه الله في تفسير قوله تعالى: «فأجرهُ حُتَى يَسْمَعَ كلامَ الله ، قد علم أن المراد أنه يسمعه سمعًا يتمكن معه من فهم معناه، إذ المقصود لا يقوم بمجرد سمع لفظ لا يتمكن معه من فهم المعنى، فلو كان غير عربي لوجب أن يترجم له ما تقوم به عليه الحجة، ولو كان عربيا وفي القرآن ألفاظ غريبة ليست من لغته، وجب أن تبين له معناها، ولو سمع اللفظ كما يسمعه كثير من الناس ولم يفقه المعنى، وطلب منا أن نفسره له ونبين له معناه، فعلينا ذلك، وإن سألنا عن سؤال يقدح في القرآن أجيناه عنه، كما كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا أورد عليه بعض المشركين أو أهل الكتاب أو المسلمين سؤالا يوردونه على القرآن، فإنه كان يجيبهم عنه،

و في تأكيده لذلك وبيان نوع هذا الفهم وأن القصود به ليس الفهم التفصيلي وأن العبرة ليست فقط بإقرار المبلغ أنه فهم بل الأهم من ذلك تقدير المبلغ له أنه أفهمه يقول ابن القيم رحمه الله في (طريق المهجرتين (ص:٤١٢):

«العبرة في قيام الحجة بأن يفهمها ذلك الشخص المعين

فهما يدرك به مخالفته للحجة التي يكفر بخلافها، ولا يشترط فهمه لها فهما دقيقا، كما يفهمها أهل العلم والإيمان، كما لا يشترط إقراره بالفهم بل يرجع ذلك لتقدير المبلغ له هل فهمه أو لم يفهمه، لأن كثيرا من أهل الكفر والنفاق لها وعلمهم بها كما أخبر الله تعالى بذلك عن قوم فرعون في قوله: « وَجَحدُوا بِهَا وَاسْتَيْفَنَتْهَا فَانُّهُمُ ظُلُماً وَعُلُواً .».

ولذا قال رحمه الله (في نفس المصدر السابق ص١٤٥) مبينا أن قيام الحجة ليس له ضابط ثابت وانما تختلف بحسب فهم الناس واختلاف الأزمنة والأمكنة مما يبين أن دين نا دين فهم ومعان وليس فقط دين مظاهر ومبان كما يدعى علينا البعض:

«إن قيام الحجّه يختلف باختلاف الأزمنة والأمكنة والأشخاص؛ فقد تقوم حجة الله على الكفار في زمان دون زمان؛ وفي بقعة وناحية دون أخرى؛ كما أنها تقوم على وتمييزه كالصغير والمجنون؛ واما لعدم فهمه كالذي لا يفهم يترجم له؛ فهذا بمنزلة الأصم الذي لا يسمع شيئا ولا يتمكن من الفهم).

قلت: وفي جميع ما سبق عرضه من اشتراط الشارع قيام الحجة وفهمها ما يؤكد على رحمة هذا الدين وعموم بعثة نبي الرحمة للثقلين جميعًا، وأنه حجة من الله عليهم أجمعين.



# Amail End By Sung Engl By Maril M

الحلقة (٣٦)

/ علي حشيث

# ٣٤٨- " مَنْ حَجَّ الْبَيْتَ وَلَمْ يَزُرُنِي فَقَدْ جَفَاني".

الحديث لا يصح: أخرجه ابن حبان في «المجروحين» (٧٣/٣)، وابن عدي في «الكامل» (١٤/٧)، وابن المحديث لا يصح: أخرجه ابن حبان في «المجروحين» (١٢٧/٢) من حديث محمد بن المنعمان بن شبل عن جده عن المخوري في المناك عن نافع عن ابن عمر مرفوعًا، وعلته النعمان بن شبل، قال ابن حبان: «يأتي عن المثقات بالمطامات، وعن الأثبات بالمقلوبات».

وذكره الذهبي في «الميزان» (٩٠٩٥/٢٦٥/٤)، قال: النعمان بن شبل الباهلي بصري، قال موسى بن هارون: كان متهمًا، ثم أورد هذا الحديث، ثم قال: «هذا موضوع». وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (٢٥/٢٧): «لم يروه أحد من أهل العلم بالحديث، بل هو موضوع على رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومعناه مخالف للإجماع، فإن جفاء الرسول صلى الله عليه وسلم من الكبائر، بل هو كفر ونفاق». اهـ.

ملحوظة؛ ولنا بتوفيق الله وحده بحث دقيق حول هذا الحديث نشرته مجلة التوحيد- حفظها الله- في عدد المحرم ١٤١١هـ في سلسلة «الدفاع عن السنة» (٤٠) في أكثر من تسعين سطرًا، ردًّا على أحد رؤساء قسم العقيدة بجامعة الأزهر، حفظها الله وعفا الله عنا وعنه.

٣٤٩- " مَنْ طَافَ أَسْبُوعًا فِي الْطَرِ غُفِرَ لَهُ مَا سَلْفَ مِن ذُنُوبِهِ"، ومعني «أسبوعاً» أي طاف سبعة أشواط.

الحديث لا يصح: أورده الشوكاني في «الفوائد الجموعة في الأحاديث الموضوعة» في كتاب «الحج»، وقال: «قال الصغاني: هو باطل لا أصل له». اهـ.

قلت: أورده الصغاني في «الموضوعات» (ح١٤٤): وقال: «رواه أبو عقال عن أنس في «الطواف بالطر» باطل لا أصل له». اهـ.

قلت: ذكره ابن حبان في «المجروحين» (٨٦/٣) قال: «هلال بن زيد بن يسار أبو عقال، كان ممن يروي عن أنس بن مالك أشياء موضوعة ما حدث بها أنس قط، منها رواية الثقات عنه، ورواية الضعفاء جميعًا لا يجوز الاحتجاج به بحال، ولا ذكر حديثه إلا على جهة الاعتبار». اهـ.

• ٣٥٠- " بينما نحن نطوف مع رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ رأينا بَرَدَا وَنِدَاءَ. قلنا: ما هذا يا رسول الله؟ قال: عيسى ابن مريم يُسَلِّم عليَّ". اهـ. " عَمَا الله علي الله علي الله عليه الما الله الله علي الم

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في «الكامل» (١١٨/٧) من حديث هلال بن زيد أبو عقال من حديث أنس بن مالك مرفوعًا. قال ابن عدي: "أبو عقال عامة أحاديثه بهذه الأسانيد غير محفوظة". اه.

٣٥١- " يُدْخِلُ اللَّه بِالْحَجَّةِ الْوَاحِدَةِ ثَلاثَةَ نَضَر الْجَنَّةَ: الْمَيْتَ، وَالْحَاجَّ، وَالْمُنْفُذَ ".

الحديث لا يصح: أخرجه البيهقي في «السنن» (١٨٠/٥)، وابن عدي في الكامل (٣٤٢/١) من حديث أبي معشر عن محمد بن المنكدر عن جابر مرفوعًا، وعلته أبو معشر، قال البخاري في «الضعفاء الصغير» (٣٨٠): «نجيح أبو معشر منكر الحديث»، وهذا المصطلح عند البخاري له معناه فقد بينه السيوطي في «تدريب الراوي» (٣٤٩/١) قال: «البخاري يطلق (فيه نظر) و(سكتوا عنه) فيمن تركوا حديثه، ويطلق (منكر الحديث) على من لا تحل الرواية عنه». لذلك أورده الشوكاني في «الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة» كتاب «الحج» (ح١٣٠)، ولذلك قال المعلمي اليماني في «تحقيق الفوائد»: «فانحصر النظر في أبي معشر وهو ضعيف جدًا ولا سيما في بعض شيوخه ومنهم ابن المنكدر، ومع ذلك اختلط قبل موته بمدة».

٣٥٢- " مَن شيئعَ حاجًا أربعين خُطُوة، ثم عَانَقه ووَدَّعَه، لم يفترقا حتى يغفر الله له"، وفي لفظ "أربعمائة خطوة".

الحديث لا يصح: أورده الشوكاني في «الفوائد» (ص١١١) وقال: «في إسناده وضّاع». قلت: وأورده ابن عراق في «تنزيه الشريعة» (٣٦/٢) وعزاه إلى الديلمي من حديث فضالة بن عبيد وقال: فيه محمد بن سعيد البورقي. اهـ.

قلت: ذكره الذهبي في «الميزان» (٧٦٠٦/٥٦٩/٣) قال: «محمد بن سعيد البُورقي كان أحد الوضّاعين، قال حمزة السهمي: كذَّاب حدَّث بغير حديث وضعه». اهـ.

٣٥٣- " الْجُمُعَةُ حَجُّ الْفُقَرَاء "، وفي لفظ، " الْجُمُعَةُ حَجُّ الساكين ".

الحديث لا يصح: أخرجه القضاعي (٧٨) وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء» (١٣٣/٤): «حديث الجمعة حج المساكين أخرجه الحارث بن أبي أسامة في «مسنده» من حديث ابن عباس بسند ضعيف». اه.

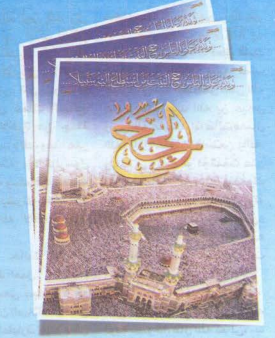
قلت: ودرجة الضعف أنه شر الحديث الضعيف كذا في «التدريب» (٣٧٤/١)؛ لأن الحديث موضوع فهو من طريق عيسى بن إبراهيم الهاشمي عن مقاتل عن الضحاك عن ابن عباس مرفوعًا، ومقاتل ذكره الحافظ الذهبي في «الميزان» (٨٧٤١/١٧٣/٤)، وذكر عن وكيع أنه قال: كان كذابًا، وقال البخاري: سكتوا عنه، وقال يحيى: ليس حديثه بشيء، وقال الجوزجاني: كان دجالاً جسورًا. اهـ. منا مع المناسبة ا

وعيسى بن إبراهيم بن طهمان الهاشمي ذكره الذهبي في «الميزان» (٦٥٤٦/٣٠٨/٣) ونقل عن البخاري أنه قال فيه: منكر الحديث، وقال يحيى: ليس بشيء، وقال أبو حاتم: متروك الحديث، وقال النسائي: متروك الحديث.

٣٥٤- "سُفْهَاءُ مَكَةَ حَشُوُ الْحَنَة".

الحديث لا يصح: أورده الحافظ السخاوي في «المقاصد» (ح٢٥) وقال: «قال شيخنا- يعني: ابن حجر- لم أقف عليه». اهـ. قلت: وذكره الشوكاني في «الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة» (ص١١٣)، ونقل ما قاله الحافظ السخاوي وأقره، وأورد هذا الحديث الإمام الذهبي في «الميزان» (٩٢٦٧/٣١٣/٤)، وجعله من مناكير أبي عقال.





عبده أحمد الأقرع اعداد/

الحمد لله وكفي، وسلام على

عباده الذين اصطفى. فإن من أعظم علامات اليمن، وأمارات الخير، وتباشير النصر لهذه الأمة العظيمة العزيزة بدينها، حبِّها لبيت ربها، تشتاق إليه النفوس، وتتلهف له القلوب، وتثور شجون الحب، وتضج بالأبل القلب، وتنفق فيه الأموال، وتترك من أجله الأوطان، طاعة وعبودية لله، واستجابة لنداء الواحد الديان، لترتوي النفوس، وتطمئن القلوب، وتزكو الحوارح، لتزداد من الحسنات، وتتقرب إلى رب الأرض والسماوات، وترجو الجنات والنجاة من النيران، وتقرّ الأعين بالكعبة والحطيم وزمزم والمقام، دعوة خليل الرحمن إبراهيم عليه السلام: «رَيَّنا إنَّ أَسْكُنتُ مِن ذُرَّيِّتِي بُوَادٍ غَيْرِ ذِي زُرْعِ عِندُ يَبِيكُ ٱلْمُحْرَةِ رَبُّنَا لِيُقِيمُوا الصَّلُوةَ فَأَجْعَلُ أَفْتِدُةً مِنَ ٱلنَّاسِ تُهْوِيَّ إِلَيْهِمْ "

(ابراهیم:۳۷).

وفي هذه الأيام المباركة يفد السلمون من مشارق الأرض ومغاربها إلى بيت الله الحرام الأداء فريضة الحج امتثالا لأمر الله تعالى: ﴿ وَلِنَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِبُّ ٱلْكَيْتِ مِنْ ٱسْتَطَاعُ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كَفُر ۖ قَانَ ٱللَّهُ عَنَّى عَن الْعَلْمِينَ ، (أل عمران: ٩٧)، وقوله سبحانه: ، وَأَذِن فِي ٱلتَّاسِ بِٱلْحَجْ يَأْتُوكَ ريحالًا وعلى كلُّ صَامِر يَالِينَ مِن كُلُ فَعْ عَمِيق ، (الحج: ٢٧). راجين ما أعده الله لهم من عظيم الأجر. عن أبي هريرة رضي للله عنه قال: سَمِعُتُ الْنَبِيِّ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ يَقُول: "مَنْ حَجَّ للَّهُ فَلَمْ يَرْفَثِ وَلَم يفسق رجع كيوم ولدته أمه". (البخاري: ١٥٢١، ومسلم ١٣٥٠). وعنه أنْ رَسُولَ اللّه صَلَّى اللّه عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ: "الْعُمْرَةُ إِلَى العُمْرَة كفارة لما بينهُمَا، والحجُ المبرور ليس له جزاء إلا الجنة". (البخاري: ۱۷۷۳، ومسلم: ۱۳٤۹). وها أنت أخى المسلم قد اصطفاك

البشر لتكون من جملة حجاج بيت الله الحرام هذا العام، فهذه نعمة من أجل النعم، ومنة من أعظم المنن، نعمة تستوجب الشكر، ومنة تستوجب الحمد. عن جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الحجاج والعُمار وقد الله، دعاهم فأجابوه، وسألوه فأعطاهم،. (صحيح الترغيب:

فعليك أخى الحاج أن تجرد الهمة لهذه المهمة التي كتبها الله عليك وجعلها أحد مياني الاسلام، لترجع بحج مبرور، وذنب مغضور، وتجزى بالجنة، فتغسل حويتك، وتعلن توبتك، وترجع من ذنوبك كيوم ولدتك أمك، صافيًا نقيًا كالثوب الأبيض المنقى من الدنس

واليك أخى الحاج بعض التوصيات لتكون على بينة من دينك:

أولاً: يجب على الحاج وغيره أن يخلص نيته وقصده لله تعالى

الله واختارك من بين الملابين من

فيعمل عمله خالصًا لوجهه الكريم حتى يقع أجره على الله، وينال ثوابه، قال الله تعالى: «ومَّا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعَبُّدُوا اللَّهُ تُخلصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنفَاتُهُ وَيُقِيمُوا الصَّلَوْةُ وَيُؤَمُّوا الزَّكُوةُ وَذَالِكَ دِينَ الْمَنِيَةِ » (البينة:٥). فلا رباء، ولا سمعة، ولا انصراف عن الله إلى غيره، وذلك أن الله تعالى لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصًا وابتغي به وجهه. عَن أبي هُرَيْرة قال: قال رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وسَلَمَ: "قَالَ اللَّهُ تَبَارُكُ وَتَعَالَى: أَنَا أَغْنَى الشَّرِكَاءِ عَنِ الشَّرِكَ مَنْ عَمل عَمَلا أَشْرَكَ فيه معى غيري تركته وشركه". (صحيح مسلم: OAPY).

فمن حج يبتغي الذُّكُر والصيت انقلب إليه عمله، ولم يرفع فوق رأسه.

ثانيًا: المتابعة لرسول الله صلى الله عليه وسلم:

فالإخلاص لله دون متابعة لرسول الله صلى الله عليه وسلم لا يكفي ولا يجزئ، فأبى الله أن يقبل عملاً إلا إذا أخلص فيه صاحبه لله وجرد المتابعة لرسول الله صلى الله عليه وسلم، فهو القائل عليه الصلاة والسلام؛ «خذوا عني مناسككم». (مسلم: ١٢٩٧).

وحذر صلى الله عليه وسلم من مخالفته، فقال صلى الله عليه وسلم: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد». (البخاري: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا، فهو رد». (مسلم: ١٧١٨). وفي أمرنا، فهو رد». (مسلم: ١٧١٨). أي: مردود عليه، غير مقبول.

دالدًا، اجتناب الشرك بانواعه وأشكاله،

وذلك أن الشرك أعظم ذنب عُصيَ الله به، وهو محيط للعمل، قَال

الله تعالى: «وَلَقَدْ أُوهِيَ إِنَّكَ وَإِلَى اللّهِ تَعَالَى: «وَلَقَدْ أُوهِيَ إِنَّكَ يَحْطَعُ النِّينَ مِن قَبِلِكَ لَينَ أَمْرَكُنَ لِيحْطَعُ الْفَرْدَةِ مِن الْمُرْدِينَ (الزمر: مُلْقَدُ وَكُنْ مِنَ الْمُنْكِدِينَ » (الزمر: مُلَّا مُحمد ليبطلن عملك الصالح، محمد ليبطلن عملك الصالح، والتكونن في الأخرة من جملة الخاسرين بسبب ذلك، وهذا على سبيل تعليم أمته، وإلا فالرسول سبيل تعليم أمته، وإلا فالرسول طلى الله عليه وسلم قد عصمه الله وحاشا أن يشرك بالله، وهو الذي أرسله الله لإقامة صرح التوحيد.

فالشرك إذا خالط العبادة أفسدها وأحيط العمل.

فالعبادة لا تسمى عبادة إلا مع التوحيد، كما أن الصلاة لا تسمى صلاة إلا مع الطهارة، فاذا دخل الشرك فيها فسدت كالحدث اذا دخل في الصلاة، وأعظم مقاصد الحج تحقيق التوحيد لله، والبعد عن الإشراك به، يقول سبحانه: ووَإِذَ بَوَأْتُنَا لِإِبْرُوسِيمَ مَكَاتَ ٱلْبَيْنِ أَن لَا تُشْرِلْفِ فِي شَيْعًا ، (الحج: ٢٦)، فلا يجوز أن يلجأ العباد في قضاء حاجاتهم وتفريج كرباتهم، وشفاء مرضاهم إلا لن بيده وحده تصريف الأمور، ودفع الشرور، لا إله غيره، ولا معبود بحق سواه، فالتوكل على الله وحده، وتفويض الأمور إليه دون غيره، واعتقاد أنه مالك النفع والضردون سواه، أمورُ يجب على المسلم أن يعتقدها دينا لله الواحد الأحد، لا يشرك فيها أحد من الخلق، قال الله تعالى: «قُلْ أَفْرَءُ بَشُم مَّا تَنْعُونَ مِن دُونِ ٱلله إِنَّ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُرِّ هَلْ هُنَّ كَاشِفَاتُ شُرُّوهِ أَوْ أَرَادَنِي بِرَجْمَةٍ هَلْ هُرَثَ مُنْسِكَاتُ رَحْمَتِهِ ۚ قُلْ حَسْبِيَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ بِتُوَكِّلُ الْمُتُوكُونَ ، (الزمر:٣٨). وقال الله

كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُرٌّ وَإِلَى يُرَدُكُ عِيْرِ هَلَا رَاذَّ لِفَصِّلِهُ بِهُ سُ يُشَاهُ مِنْ عِبَادِةً ، (يونس،١٠٧)، فعلق قلبك بربك أيها الحاج، وضع نصب عينيك وصية المصطفى صلى الله عليه وسلم لعبد الله بن عباس رضي الله عنهما: «إذا سالت فاسال الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أنَّ الأُمَّة لَوْ اجْتَمَعَتْ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بِشِيْء لَمْ, يَنْفَعُوكَ الله بشيء قد كَتَبُهُ الله لك، وَلَوْ الله عليك، رُفِعَتْ الْأَقْلَامُ وَجَفَّت الله عليك، رُفِعَتْ الْأَقْلَامُ وَجَفَّت الشَّحُف، (أحمد، ٢٩٣/١).

رابعاً التوبة النصوح ورد المظالم:
على الحاج أن يتوب من ذنوبه
توبة نصوحًا قال الله تعالى: «يَا
أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللَّه
تَوْبَةَ نَصُوحًا (التحريم،٨). وإنَّ للتوبة النصوح شروطًا:

الأول: الإقلاع عن الذنب، بأن يخلع نفسه من الذنب كما يخلع قميصه.

الثاني، الندم على ما فات، والتأسف عليه.

الثالث، العزم على ألا يعود إلى هذا الذنب أبدًا.

الخامس، إذا كان الذنب متعلقا بعباد الله فإن على التائب أن يرد على العباد حقوقهم إن استطاع، وأن يتحللهم إن أمكن.

تعالى: «وَإِن يَعْسَسْكَ آللهُ بِشَرّ فَلا

خامسًا، الاستعداد للحج بالعلم النافع، والفقه في أحكام التاسك،

فالسلم إنما يعبد الله على بصيرة وعلم، وإذا أوجب الله على العبد أن يحج إلى بيته، وجعل ذلك أحد أركان دينه، كان من الواجب على السلم أن يتعلم ما يلزمه في حجه. فمن الخطأ أن تجد الرجل يحج، ويقتحم أبواب هذه العبادة بغير علم، وإنما يبني عبادته على شيء يظنه أو سمعه ممن لا علم له، ثم يذهب بعد وقوع المحذور فيحجه مستفتيا أهل العلم: وكان الواجب عليه أن يعلم قبل أن يعمل. قال الإمام البخاري في كتاب العلم: «باب؛ العلم قبل القول والعمل، لقول الله تعالى: ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا اللهُ » (محمد:١٩). فيدأ بالعلم. (فتح الباري: ١/١١).

قلا يجوز أن يُعبَد الله على جهل، أو تُؤدى المناسك على غير هدى، وذلك أمر يتبغي أن يُعنَى به الحجاج أيما عناية.

سادسا: التماس الرفيق الصالح:

نهى الإسلام أبناءه عن الوحدة
في السفر، وحثهم على الترافق
واتخاذ الصحبة؛ لما في ذلك
من تلبية لاحتياج النفس إلى
من أنس وتكامل وعون ووقاية
من أنس وتكامل وعون ووقاية
وتبادل خدمة، فقال صلى الله
عليه وسلم: «الراكب شيطان،
والراكبان شيطانان، والثلاثة
ركب». (صحيح سنن الترمذي:

وفي الوقت نفسه جاءت النصوص بالحث على حسن اختيار الرفيق، ومن ذلك: قوله صلى الله عليه وسلم: وإنما مثلُ الْجليس الصالح والْجليس السَّوْء كَحَامَل الْمُسْكَ

وَنافِحُ الْكِيرِ؛ فَحَامِلُ الْسُكُ إِمَّا أَنْ
يَحُدُيكَ، وَإِمَّا أَنْ تَبْتَاعَ مِنْهُ، وَإِمَّا أَنْ
تَجَدُ مِنْهُ رِيحًا طَيبِهَ، وَنَافَحُ الْكِيرِ
إِمَّا أَنْ يُحْرِقَ ثِيَابِكَ، وَإِمَّا أَنْ تَجِدُ
إِمَّا أَنْ يُحْرِقَ ثِيَابِكَ، وَإِمَّا أَنْ تَجِدُ
رِيحًا خبيثَة، (مسلم: ٢٦٢٨).

فاستعن بالله تعالى واسأله أن
يوفقك لحسن الرفقة وطيب
العشرة، والانتفاع بالصحبة،
فينيغي للحاج أن يصاحب رفيقًا
فينيغي للحاج أن يصاحب رفيقًا
يُذكُره إذا نسي، ويقويه إذا عجز،
ويصبره إذا يئس، ويشجعه
ويصبره إذا يئس، ويشجعه
ويدله عليه، يحب له الخير كما
يحبه لنفسه، ينصح له في حله
وترحاله.

# سَابِعًا: التحلي بمكارم الأخلاق وحسن العشرة:

فإن مكارم الأخلاق صفة من صفات الأنبياء والصديقين والصالحين، بها ترفع الدرجات، وتضاعف الحسنات، وهي غاية من بعثة نبيئا صلى الله عليه وسلم، قال عليه الصلاة والسلام: وإنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق، (الصحيحة رقم: 63). الخلق في كل زمان ومكان وكل وقت فالسفر غالبًا يعري الإنسان وحين، ولا سيما في هذا الموطن، فالسفر غالبًا يعري الإنسان طبيعته، وما سُمي السفر سفرًا إلا طبيعته، وما سُمي السفر سفرًا إلا فكن أخى الحاج حَسن الخلق مع

فكن أخي الحاج حَسَن الخلق مع إخوانك؛ فإن حسن الخلق عنوان كمال الإيمان؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أكمل المؤمنين إيمانًا أحسنهم خلقًا». (صحيح الجامع رقم: ١٢٣٧).

ومن ذلك استعمال مفاتيح القلب والولوج من بوابات النفس: من

تبسم الوجه وطلاقته، وكلمة طيبة، وحسن استماع، ومشاركة وجدانية، والحفاظ على المشاعر والحقوق والمتلكات، وإحسان الخشن، والتماس العذر، وتذكر الحسنات، وتغليب التسامح والرحمة على المحاققة، وترك اللامة، وتجاوز الإساءة، والتغافل عن الخطأ، وسرعة الاعتدار عند الزلل، وحسبك قول النبي صلى الله عليه وسلم، «من كظم غيظًا الزلل، وحسبك قول النبي صلى على رءوس الخلائق، حتى يخيره من الحور العين يزوجه منها ما على.

ومن أجمل الأخلاق الاجتماعية:
الرفق، ولقد حث رسول الله
صلى الله عليه وسلم على الرفق
فقال: «إنَّ الله رفيقٌ يُحبُّ الرُفق،
وَيُعْطِي عَلَى الرُفق مَا لَا يُعْطِي
عَلَى الْعُنْف، وَمَا لَا يُعْطِي عَلَى مَا
سواهُ.. (مسلم: ٢٥٩٤).

ويقول عليه الصلاة والسلام: «إنَّ الرفق لا يكون في شيء إلا زانه، ولا يُنزع من شيء إلا شانه». (صحيح أبي داود: ٤٠٢٣).

وقد دفع النبي صلى الله عليه وسلم يوم عرفة، فسمع وراءه زجرًا شديدًا، وضربًا للإبل، فأشار بسوطه إليهم، وقال: «أيها الناس، عليكم بالسكينة، فإن البر ليس بالإيضاع». (البخاري: ١٦٧١).

ومن مكارم الأخلاق حسن معاشرة الزوجة، فمن كان معه أهله في الحج فليحسن إلى أهله ما استطاع إلى ذلك سبيلاً متأسيًا بالنبي صلى الله عليه وسلم، فحين حاضت أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها، ودخل عليها فوجدها تبكي، سلاها وعزاها، قائلاً:

«إن هذا أمر كتبه الله على بنات آدم،. وحين ألحت أن تأتى بعمرة بعد الحج قال: «اذهب بها يا عبد الرحمن فأعمرها من التنعيم». وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم رجلا سهلا، اذا هويت الشيء تابعها عليه. (مسلم: ١٢١١) (1717)

ثامنا، تجنب الرفث والفسوق والحدال:

قال الله تعالى: «الْحَجُّ أَشَهُرٌ مَعْلُومَتُ فَمَن فَرْضَ فِيهِي لَلْمَجْ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوفَ وَلَا جِـدَالَ فِي ٱلْحُيجَ ، (البقرة:١٩٧). يعنى أنه من أوجب الحج على نفسه خلال هذه الشهور بأن تلبس به، وألزمه نفسه فليحترم ما التزمه من شعائر الله، وليصنه من الرفث الذي هو مقارية النساء ما دام محرمًا، ومن الفسوق الذي هو الخروج عن حدود الشرع بفعل أي محظور يخل بإحرامه، ومن الجدال. قال عطاء رحمه الله: «الحدال: أن تجادل صاحبك حتى تغضبه ويغضبك».

تاسعًا: الحدر كل الحدر من مقارفة المعاصى:

قال الله تعالى: «وَمَن يُردُ فِيهِ بِإِلْحَادِ بِظُلْمِ نُدِقَهُ مِنْ عَذَابِ أَلِيمٍ » (الحج:٢٥)، فإذا كان ذلك لجرد الإرادة. فكيف يمن يُريد ويفعل؟ إن في هذا التعبير البليغ زيادة في التحذير، ومبالغة في التوكيد، ولقد ضرب السلف الصالح أروع الأمثلة في الأدب مع حرم الله عز وجل، يقول عبد الله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما: «كنا نعد: لا والله، وبلى والله، من الإلحاد في الحرم، ويروى عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قوله: « لأن أخطئ

سبعين خطيئة بـ ﴿رُكِيهُ،- أحبُّ إلى من أخطئ خطيئة واحدة في الحرم». (المصنف لعبد الرزاق: ٥/٨٧). ومعنى وركبة اسم موضع ٢٠ يدل العروف: بالحجاز بين غمرة وذات عرق،

> عاشرًا: استثمار الوقت في الحج: الحج أيام معدودة، وسويعات محدودة، ينقضى بانقضائها، ويستفاد منه بمقدار استثمارها، فمن صدق فيها رئه فنفر من المعاصى والمنكرات وجد في الطاعات، واستكثر من الخبرات بانيًا عمله على إخلاص واتباء، فحرى به أن ينال عالى الدرجات، ويخرج من الموسم بحج مسرور وسعى مشكور وتجارة لن تبور، بإذن الله، وقد وردت في ثنايا آيات الحج إشارات تحث العبد على الاستكثار من الطاعات وقت أداء النسك، ومن ذلك؛ قوله عز وجل: «وَمَا نَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ ٱللَّهُ وَتُكَرَّوُّدُواْ فَالِكَ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلنَّقُومَىٰ » (المقرة:١٩٧).

ولعل من أهم الطاعات التي ينبغي أن يستكثر منها العبد ويشغل بها وقته أثناء النسك:

١- أعمال القلوب: من إخلاص، ومحبة، وتوكل، وخوف، ورجاء، وتعظيم، وخضوع، وإظهار افتقار، وصدق في الطلب والمسألة، التوية والإناية، والصير، والرضا والطمأنينة.. ونحو ذلك، فهذا من أهم ما ينبغي أن ينشغل به العبد في حجه؛ إذ مدار الإسلام على هذه الأمور.

٢- قراءة القرآن والذكر والاستغفار، وقد أمر الله الحجيج بالذكر والاستغفارية ثنايا آيات الحج، وقال صلى الله عليه وسلم حاثًا على التلبية والذكر: وما أهل

مُهل ولا كبر مكبر الا بُشر. قبل بالحنة؟ قال: نعم». (الصحيحة: 1771).

عَنْ أَبِي ذَرُقَالَ: قَالَ لِي النَّبِيُّ صَلَّى الله عليه وسلم: "لا تحقرن من المعروف شيئا ولو أنْ تلقى أخاك بوجه طلق". (مسلم: ٢٦٢٦). وقوله صلى الله عليه وسلم: وأحب الناس إلى الله أنفعهم للناس». (صحيح الحامع: ١٦٧). **1-استشعار حقيقة الحج**:

إدراك العبد حقيقة الحجا والحكم والأسرار التي شرعت الشعائر من أحلها، بهيئ العبد ليكون حجه مدرورًا، اذ القيام بذلك بمنزلة الخشوع في الصلاة، فمن كان فيها أكثر خشوعًا كانت صلاته أكثر قبولاً، وكذلك الحج، كلما استوعب المرء حقيقة الحج، وروحه، والحكم والغايات التي شرع من أجلها، واتخذ ذلك وسيلة لتصحيح عقيدته وسلوكه، كلما كان حجه أكثر قبولا وأعظم أجرًا، هكذا يجب أن يعي الحاج هذه الفريضة العظيمة، وأن يلتزموا بهذه الوصايا في قلويهم، ويتمثلوها واقعا عمليا بأفعالهم وسلوكهم، « دُلِكَ وَمَن يُعَظِّم حُرُمَنتِ ٱللَّهِ فَهُوَ خَيْلٌ لَهُ: عِندَ رَبِّهُ: » (الحج:۳۰).

فتعظيم شعائر الله بكون باجلالها بالقلب ومحبتها، وتكميل العبودية فيها، نسأل الله تعالى بأسمائه الحسنى وصفاته العلا، أن يكتب لنا ولكل متشوق حج بيته الحرام، وأن يتقبل من الحجاج، وأن يجعل حجهم مسرورًا، وسعيهم مشكورًا، وذنهم مغفورًا، إنه ولى ذلك والقادر عليه.



الحمد لله، وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده؛ نبينا محمد عبد الله ورسوله الأمين. معلم العالمين وإمام المتقين، القائل: "خذوا عني مناسككم" وبعد:

فإن الحج مدرسة إيمانية، وصلة تربوية، يزداد به المرء إيمانا، ويزداد إحسانا وإيقانا، يشعر فيه بالراحة والطمأنينة والأنس، مع وجود المشقة والعناء والتعب، لاسيما مع أعداد الحجاج الهائلة من جميع أنحاء العمورة، يؤدي المسلم فيه هذه الشعائر بروح عالية، ونفس مطمئنة، وحاله تقول، حبذا لو طالت أيام الحج.

في أيام الحج صور وعظات، وعبر وآيات، واكتساب علم وخبرات، وحصول منافع ودفع سيئات، ودوام ذكر وعبرات، قال تعالى: « لِيَنْهَدُوا مَنْفِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اَسْمَ اللهِ فَ أَيْار مُعْلُوا مَنْفِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اَسْمَ اللهِ فَ أَيْار مُعْلُونَتِ» (الحج: ٢٨).

هذه المدرسة الإيمانية لا بد أن تؤدى على وفق ما جاء عن رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي قال: " لتأخذوا عني مناسككم" حتى تؤتي ثمارها، وحتى يتحقق موعود الله فيها بمغفرة الذنوب والسيئات.

فإن في سيرة رسول الله صلى الله عليه وسلم في الدعوة والعبادات تتمثل في

# اعداد/ فتحي أمين عثمان

فمثلاً في رحلة الإسراء والعراج لاذا يصلي رسول الله صلى الله عليه وسلم بالأنبياء ولم يصل بهم في البيت الحرام؟ ذلك لأن معنى أن يصلي الأنبياء جميعاً خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم، أنهم جميعاً قد عهدوا بأمر الدعوة

الى الله اليه وإلى أمته من بعده. فأصبحت الأمة الإسلامية هي أمة البلاغ والشهادة ؛ وأصبحت الأمم الأخرى أمم الاستحادة.

الحج فريضة علم كل كما أن ذلك المظهر مسلم، حجة فم الدهر، الإيماني التعيدي في بيت وقيد حج رسيول الله صلمه المقدس والذي تمثل الله عليه وسلم فأرث بإمامة رسولنا الكريم صلى الله عليه وسلم يدل الناس مناسكهم وأعلمهم على أن ميراث إبراهيم ما يحل لهم فيه حجتهم في المناسك والمقدسات وعمرتهم وما يحرم عليهم. قد آل إلى رسول الله صلى

الله صلى الله عليه وسلم من ما يحل لهم في حجتهم

وعمرتهم وما يحرم عليهم. فتجرد رسول الله وأمر بالتجريد، ونهي

وكان من حكمة التشريع بعد هذه

الفضائل التي عهد بها إلى رسول

البلاغ للشعائر والمناسك

وأن يكون حجة للناس

حميعا فأول بيت وضع

للناس جميعاً، فالحج فريضة على كل مسلم

حجة في الدهر، وقد حج رسول الله صلى

الله عليه وسلم فأرى

التاس مناسكهم وأعلمهم

عن لبس القمص والسراويلات والبرنس والعمائم والخفاف والقلانس.

ولا تنتقب المرأة ولا تلبس القفازين، وما سوى ذلك من ليس الثياب فهو حلال لهن. وأحب ألوان الثباب الى العلماء في الإحرام البياض من غير تحريم لما سواها. ويروى أن عمر بن الخطاب رأى على طلحة بن عبيد الله ثوبين مصبوغين بمشق، فقال: يا معشر هؤلاء النفر، إنكم أئمة يقتدي بكم الناس، يريد المهاجرين الأولين، ولا تلبسوا ثوباً مصبوعاً في الاحرام.

وهنا نحب أن نشير إلى ما كتبه الشيخ خليل هراس حيث يقول: " ومن العبادات البدنية: الحج إلى بيت الله الحرام، وهو آخر فريضة فرضت في الاسلام. ويزيد على الصلاة والصوم: أن فيه عنصر المال إلى جانب ما يشتمل عليه من الأعمال والأقوال.

والحج رحلة إلى الله تعالى يقوم بها-

وَالْمَكِفِينَ وَالرُّكِمِ الشَّيْوِدِ» (البقرة: ١٢٥). بينما نرى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يصلى في مكة كان يعبر عن أن عهدة صيانة وحفظ ورعاية مقدسات إبراهيم عليه السلام مسئوليته ومسئولية أمته من بعده في حفظها إلى قيام الساعة.

الله عليه وسلم وأمته «وعَيدناً

إِنَّ إِبْرَهِتُمَ وَإِسْمَاعِيلَ أَن طَهْرًا يَبْتَي لِلظَّآبِفِينَ

الرسول صلى الله عليه وسلم كان يضع الكعبة وبيت المقدس بين يديه ؛ مما يدل على وحدة الدين ؛ لا وحدة الأديان كما يقول الصوفية، وبينهما فرق كبير.

ثم نرى بعد ذلك رسول الله وقد اشتاق أن تكون الكعبة المشرفة بيت الله الحرام قبلته. ورسول الله صلى الله عليه وسلم هو النبي الذي يجده أهل الكتاب عندهم وعلامته يصلى إلى قبلتين.

كماكان الإسلام أعظم دين والقرآن أصح كتاب، وقد انتهت مهمة البلاغ عن الله إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وأمته، فقد استوجب ذلك أن تكون قبلته أعظم قبلة يتجه إليها الناس، وأمته خير أمة أخرجت للناس، وهي الأمة الشاهدة على الأمم.

المسلم لينال بها إذا هو أداها على السفر وألم الفراق ووحشة الاغتراب، وجهها- طهارة لنفسه من أوزارها كل ذلك في سبيل الاستجابة لنداء حتى يرجع كيوم ولدته أمه، ربه حیث دعاه لزیارة بیته ويفوز على ذلك برضوان الذي اختصه لنفسه وجعله الله وجنته. فالحج أول بيت وضع لعبادته في المبرور: " ليس له جزاء

إن واجب المسلم أن يذعن ويمتثل كل ما أمر به علم الحكمة في ذلك أم لم يعلمها. فإن الاعتراض علم الأمر الليسية قديمة أعاذنا

جاء في الحديث. وكثير من الناس الله منها. لاسيما أدعياء الثقافة والعلوم العصرية لأنهم لا يفقهون الحكمة من هذه الفريضة، تراهم يثيرون الشكوك حول كثيرمن الأعمال التي جعلها الله مناسك للحج، كاستلام الحجر الأسود وتقبيله، ورمي الجمار ونحو ذلك ويتساءلون عن الحكمة فيها.

الا الجنة"(صحيح

البخاري: ١٦٨٣، و

مسلم: ۱۳٤٩). كما

وإذا حاول أحد إقناعهم بما تعكسه هذه الأعمال المختلفة مع ما يلابسها من الأدعية الضارعة والأذكار الخاشعة على النفس من انطباعات وأحاسيس تزيد معنى الإسلام فيها صقلا وجلاء وتشعرها بمعانى العبودية الكاملة الخائفة الراجية، لم يجد الكلام مساغاً لدى هذه القلوب الشاردة الغافلة. ولكننا مع ذلك سنحاول جهد الطاقة أن نقرب إليهم هذه المعاني، وإن كنا لا نرى ذلك واجباً، فإن واجب المسلم أن يدعن ويمتثل كل ما أمربه علم الحكمة في ذلك أم لم يعلمها. فإن الاعتراض على الأمر إبليسية قديمة أعاذنا الله منها.

فالحاج يخرج من بلده بعد أن يكون قد رد الحقوق والودائع إلى أهلها، وتحلل من كل مظلمة ظلمها، تاركا وطنا يحبه ومسكنا يرضاه وأهلأ وأولادا يخاف عليهم وتجارة يخشى كسادها، متحملاً مشقة

ارضه. وما هو إلا أن يبلغ الميقات حتى بتأهب للقدوم على مولاه، فيتجرد من ثياب زينته ويتلفف بثياب العبودية المحضة إزارا ورداء، بعد أن يكون قد اغتسل وتطيب. ثم يهل بعد الصلاة بنسكه من حج أو عمرة، قارنا ذلك بالتلبية: لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك، هذه الكلمات التي تفيض بمعانى التوحيد والإخلاص، وتعلن إقبال العبد على ريه واسراعه في طاعته، وتخصه وحده سبحانه بأن له الحمد كله والنعمة والملك، وتنفى عنه الشريك في ذلك كله.

ثم هو بعد ذلك يلتزم في تصرفاته كلها ما التزمه العبد بحضرة سيده، فلا يصدر منه عدوان أصلا، بل كل شأنه سلم وأمان فلا يقتل حيوانا حتى وله كان من هوام الجسم ولا ينفر صيداً ولا ينتف شعراً ولا يغطى رأساً، متجنباً الرفث والفسوق والمراء والجدال إلى غير ذلك مما يخل بإحرامه.

حتى يقدم مكة بلد الله الحرام فيبادر إلى أداء مناسك عمرته التي هي الطواف بالكعبة المشرفة والسعى بين الصفا والمروة ذاكرا في طوافه وسعيه أنه في جوار ريه الكريم الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات، فيدعوه في ذلة وضراعة أن يحط عنه أوزاره وخطاساه.

مالم على طريق الحد

المنان.

عليه بإغوائه ووسوسته ليجعله من أصحاب السعير.

فكأن السلم حين يرمى هذه الحصيات مكيرا عند كل ومــن عـجـب أن كــل مـلـوك حصاة يريد بذلك أن الدنيا ورؤسائها يتخذون بعلم مخالفته لذلك الشيطان الرجيم، لهم قصورا يؤمها الناس حتى لا نصير من مـن رعيتهم وغيرهـم فمي حنده الخاسرين-المناسبات المختلفة إعرابا وبذكر عندئد ما كان عن ولائهم لهم، فماذا ينكر من أمر إبراهيم وولده اذاً من وجـود بيت الله فم اسماعيل عليهما السلام أرضه يؤمه عباده. حين عرض لهما الشيطان

يريد قتلهما عن تنفيذ أمر الله في ذبح إسماعيل فرجماه، فارتد خاسنا مدحوراً.

فما أحرى الناس أن يتدبروا هذه المعاني السامية حين قيامهم بمناسك حجهم وعمرتهم، حتى يشعروا فيها بطعم العبودية ولا يرين على صدورهم شيء من الشك في حكمتها.

وما أحراهم كذلك أن يذكروا ما في الحج وراء هذه الفوائد الروحية الفردية من فوائد اجتماعية عظيمة تتمثل في ذلك اللقاء والتعارف بين المسلمين الوافدين من شتى أقطار الأرض تظلهم جميعاً راية التوحيد، وتؤلف بينهم أخوة الإسلام، حيث يتبادلون المنافع ويتشاورون فيما يهمهم من عظائم الأمور، مصداق قول الله تعالى لخليلة ادراهيم: « وَأَذِن فِي ٱلتَّاسِ بِٱلْحَيْمَ يَأْتُوكَ رِحَالًا وَعَلَىٰ كُلِّ صَمَامِرِ بَأَلِينَ مِن كُلِّ فَيْمُ عَمِيقَ لِيَشْهَدُوا مَنْنِفِعَ لَهُمْ وَيَدْكُرُوا ٱسْمَ أَلْتُو فِيَ أَيَّامِ مَّعْ أُومَنتِ عَلَى مَا رَزَّقَهُم مِّنْ بَهِيمَةِ ٱلأَنْعَلَيْ فَكُلُواً مِنْهَا وَأَطْمِمُواْ ٱلْبَالِيسَ ٱلْفَقِيرَ » (الحج: ٢٧-٢٨) (مجلة الهدي النبوي العدد الأول مجلد سنة (۱۳۸۱هـ). ". اولان الترسية

والحمد لله رب العالمين.

ومن عجب أن كل ملوك الدنيا ورؤسائها يتخذون لهم قصوراً يؤمها الناس من رعيتهم وغيرهم في الناسبات المختلفة إعراباً عن الدنيا و ولائهم لهم، حتى ولو لم الدنيا و لهم قصا الدنيا و فيها. فماذا ينكر إذا لهم قصا من وجود بيت الله عناولاهم في أرضه يؤمه عباده الهاسبان هم عباده إظهاراً عن ولائه الدين هم عباده إظهاراً الذين هم عباده إظهاراً المتودية، وقياماً إذا من و بواجب الطاعة، وتخففاً أرضه يؤه

للفضل والرحمة من الكريم

وهكذا كل أعمال الحج من السعي والوقوف بعرفة والمزدلفة ورمي الجمار والذبح، لا تخلو كلها من معاني التعبد المحض والتزلف للسيد المالك جل شأنه، كما تتزلف الرعايا ملوكهم، ولله المثل الأعلى.

أما تقبيل الحجر الأسود فإنه لا يخطر ببال مسلم أبداً وهو يقبله أنه ينفع أو يضر، كما صح عن الفاروق رضي الله عنه أنه قال بعد أن قبله (إني أعلم أنك حجر لا تضرولا تنفع ولولا أني رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقبلك. ما قبلتك )(البخاري (١٥٩٧) و مسلم (١٢٧٠).

فنحن نقبله كما قال عمر اقتداء برسولنا صلى الله عليه وسلم وهو عليه السلام لم يفعل ذلك من عند نفسه، بل بوحي من ريه. فماذا إذا في تقبيل حجر تعبدنا الله بتقبيله فنحن نقبله عبادة لله لا عبادة للحجر،

وأما رمي الجمار فإن المسلم يذكر عند الرمي أنه يرجم الشيطان الذي كان سبباً في صرفه عن طاعة ربه، والذي يتسلط الحمدُ لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن ولاه، وبعد: المثال شعامته الثاياسا

والرقيف الفيرة، وولما عُمِنة العلم، فقد كان من

فإن الله جعل العلماءَ للأمَّة حصْنًا حَصِينًا، ورُكْنًا رَكِينًا، وسراجًا وهَاجًا لا ينطفئ، وقمرًا منيرًا يُهْتدي به في ظُلمات الفتن، ولعمر الحق هذه منزلة هم أحقَّ بها وأهلها ؛ فهُمْ يَحْمُونَ الْأُمَّةُ مِنَ الْحِهَالَةِ الْرِدِيةِ، والصَّلَالَةِ الْتَرِدُيةِ، وكم منْ معضلات ومشكلات نُرَلْتُ بِالأُمَّةَ فِكَ اللَّه بِهِم رُمُورُها، حتى أسفر الحقّ فيها عن محضه، وأبدى الليل عن صُبحه، فكانوا حقاهم اللجأ إذا نزلت العضلة.

قَالَ أَحْمَدُ بِنُ صَالِحِ: أَعضَلَتَ الرَّشِيْدُ مَسْأَلَةً، فَجَمَعَ لَهَا فَقَهَاءَ الأَرْضِ، حَتَى أَشْخُصَ اللَّيْثَ، فَأَخْرَجُهُ مِنْهَا(السير

وأمر الله بالرُّجوع البيهم فقال: (مَتَعَلَّمُ أَمْلُ ٱلذِّكُم إِن كُنْمُ لَا مُّنَّامُونَ ) النَّحل؛ ٤٣، الأنبياء؛ ٧ وقال أيضاً (وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِي ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنَّاطُونَهُ مِنْهُمْ ) النساء: ٨٣ فالعلماء أمانُ للْأُمَّة، مَنْ حَفظُهُم سَادَ، وَمَنْ ضَيَّعَهُم سَقُطُ وَيُاذِ ﴿ لِلسِّهِ ١/ ١٧٣٤ ﴾ . ( السَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ول كان الخمينيقا في ملعا له أعمره الشاحاوي: ﴿ وَالْعَلَامُ اللَّهُ مَا السَّامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

لقد كان العلماءُ قديمًا أولى خرمة، وذوى مهاية وجَلالة فِ النَّفُوس، والنِّكُ من ذلك صوراً مُضيئة مُشرقة ومُشرِّفة. عَنْ أَبِي سَلَمَةَ:أَنَّ ابْنَ عَنَّاسِ قَامَ إِلَى زَيْدِ بِنِ ثَابِتٍ، فَأَخَذِ لَهُ بِرِكَابِهِ، فَقَالَ: تَنْحُ يَا أَبْنَ عَمُ رَسُولِ اللَّهِ -صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهُ وَسُلُّمُ-فَقَالَ: إِنَّا هَكَذَا نَفْعَلَ بِعُلْمَائِنًا وَكُنْرَائِنًا (السير

وقَالَ مُحَمَّدُ بِنُ سَيْرِيْنَ؛ جَلَسْتُ إِلَى عَبْدِ الرَّحْمَنِ بِنِ أَبِي لَيْلَى، وَأَصْحَابُهُ نُعَظُّمُونَهُ، كَأَنَّهُ أَمِيْرٌ (السير ٢٦٣/٤). وَكَمَا كَانَ هذا الإِجْلالُ فِي أَصْحَابِهُم الذينَ يُقَدِّرونَ عَلْمَهِم، كَذَلْكُ كَانَ أَيْضًا لِي عَامَّةَ النَّاسُ وسَوَادِهِمِ الْأَعظمِ، سُنَّةً قد خلت من قىل.

ودُونِكَ فِي هَذَا الْعَنِي مُواقَفُ مُورِقَةً غَيْرِ مُؤْرِقَةً:

قال أَبُو حَاتِم الرَّازِيِّ؛ مَا رَأَيْتُ أَحَدًا أَعْظُمَ قَدُرا مِنْ أَبِي مُسْهِر، كُنْتُ أَرَاهُ إِذَا خُرَجَ إِلَى الْمُسْجَد، اصْطَفْ النَّاسُ يُسَلِّمُونَ عَلَيْهِ، وَيُقَبِّلُونَ يَدَه (السير ١٠/٢٣٥) وَقَالَ أَبُوشُهَابِ، رَأَيْتُ سَعِيدُ بْنَ جُبِيْرِ انْقَطْعَ شَسْعُهُ فَخَلَّعَ نَعْلَهُ الْأَخْرَى وَهُوَ يَطُوفَ، فَلَمَّا رَآهُ الْقُوْمُ خَلَعُوا نِعَالُهُمْ اهـ (الحلية ٤/ ٢٨٠)

وقال أَشْغَتُ بِنُ شُغْبَةَ الْصَيْصِيُّ قَدمَ الرَّشِيْدُ الرَّقَّةَ،

Maria reclaimente de las The second of business while ellereduction of the will farmer all signals and recorder the second Bula ell Miles Whiles wall of the same of the /aldel Z

د . عماد عیسی

المفتش بوزارة الأوقاف

فَانْجُفُلُ الثَّاسُ خُلْفَ ابْن الْمَارُك، وتَقَطَّعَت النَّعَالُ، وَارِتَفَعَت الغَيرَةُ، فَأَشرَفَتُ أُمُّ وَلَد الْأُمِيْرِ الْمُؤْمِنِينَ مِنْ يُرْجِ منْ قَصْرِ الخَشْبِ، فَقَالَتُ: مًا هَذَا ؟قَالُوا؛ عَالَمُ مِنْ أَهْلِ خُرُاسَانُ قَدُمُ اللهِ عَدِي اللهِ قَالَتُ: هَذَا -وَاللّه- اللَّكُ، لا

مُلْكُ هَارُوْنَ الَّذِي لا يَجْمَعُ النَّاسَ إلا بشُرَط وَأَعُوان - (السير ٨/٤٨٣).

وَقَالُ مُحَمَّدُ بِنُ يَعْقُوْبَ بِنِ الأخْرَم: سَمِعْتُ أَصْحَابِنَا يَقُوْلُوْنَ؛ لَمَا قَدِمَ البُخَارِيُ نَيْسَابُوْرَ اسْتَقْتَلُهُ أَرْيَعَهُ آلاف رَجُل رُكْمَاناً عَلَى الخيل، سوى الرَّجَّالُة (السير ٢ / ٤٣٧). يَلْ كَانَ الخِلْفَاءُ والسلاطينُ

تجلونهم وينزلونهم المنازل العَالِيةَ، وَهَاكَ طرفاً من ذلك كَمُنْتِراً لا مُنْتِرّاً: إِلَّا وَلَكُ مِعَلَّمَةً

قَالُ أبو مُعَاوِيةَ الضّرين صَبّ عَلَى يَدَى بَعْدَ الأَكُلُ شُخْصُ لا أغرقه.

فقال الرُّشيدُ: تدري من يَضُبُ عَلَيْكَ؟قَلْتُ، لاَّ، قَالَ، أنًا؛ إجُلاًلاً للعلم (السير YAA/A

وقال الذهبي: كَانَ (أي السُّلطانُ الأَشْرَفُ) يُبَالغ في اليُونيني)، تُوضا الفَقيْه يَوْماً، فَوَثَّتُ الْأَشْرَف، وَحل منْ تَخْفَيْفَتِه، وَرَمَاهَا عَلَى يُدى الشَّيْخ ليُنشَّف بهَا، رَأَي ذَلُكُ شَبْحَنَا أَيُو الْحَسَيْنِ، وَحَكَاهُ لَى (السير ١٢٧/٢٢).

وهكذا جرت أمورُ الأمة على السَّداد في الغالب مع أهل العلم، فقد كان من الأمور التي لا تخالجها شكوك، ولا تُمَازِحُها ظُنُونٌ، أنَّ العلمَ يُذكرُ بالنَّبَاهة أصحابُه، ويُنعَتُ بِالرَّحِاحِةِ طُلَابُهُ، ويُستحقُّ الحمدُ عند كلُّ الفضلاء حاويه، ويستوجب الثناء عند جميع العقلاء وَاعِيهُ ؛ لأَنْهِم - للَّهُ دُرُّهُمْ -أَحْيُوا الْكَارِمَ، وَابْتَتُوا الْفَاخِرَ ؛ فالغيرة عَليهم منْ جميل المكارم، بَلُ هِيَ أَخْتُ الغَيْرة على المحارم.

وبلغ الأمرُ بالمُصنَفينَ ذكرُ منْ رَكبَ بغلاً أوْ حمَاراً وَسوى توقيرهم في كتب الاعتقاد، وأصول الديانة.

قال الطحاوي: (وَعُلْمَاءُ السَّلَف من السَّابِقِينَ، وَمَنْ بَعْدُهُمْ مِنَ التَّابِعِينَ - أَهُل الْخَيْرِ وَالْأَثْرِ، وَأَهْلِ الْفَقَّهِ وَالنَّظُرِ - لا يُذْكِّرُونَ الْا بِالْجِمِيلِ، وَمَنْ ذَكَرَهُمْ بِسُوء فَهُوَ عَلَى غَيْرِ السِّبيلِ) أَهُ وقَالُ ابنُ أبي الْعزِّ شَارِحًا

هذا الكلام: (قالَ تَعَالَى: «وَمَنْ يُشَاقَق الرَّسُولَ منْ بَعْد مَا تَبَيِّنَ لُهُ الْهُدَى وَيَتَبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولُهُ مَا تُولِّى وَنْصْله جَهَنْمَ وَسَاءَتُ تَعْظَيْمِ الشَّيْخِ الفَقَيْهِ (يَعْنَى: مَصِيرًا، فَيَجِبُ عَلَى كُلُّ مُسلم بَعْدَ مُواكدة الله ورسوله مُوَالاَةُ الْمُؤْمِنينَ، كَمَا نَطقَ بِهِ | يتكلمُ فيمَن انعقدتُ الكلمةُ الْقَرْآنُ، خَصُوصًا الَّذِينَ هُمْ على محبَّتهم لله وَرَسُوله، وَرَجُهُ الْأَنْبِيَاءِ، الْذِينَ جَعَلَهُمُ الله بمَنْزِلَة النَّجُوم، يُهْدَى بهمْ فِي ظُلْمَاتِ الْيَرُ وَالْيَحْرِ.

وَقَدُ أَجْمَعَ الْمُسْلِمُونَ عَلَى هدايتهم ودرايتهم، إذْ كُلُ أُمِّةٍ قَبْلُ مُنْعَثُ مُحَمَّد صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عُلَمَاؤُهَا شَرَارُهَا، اللا الْسُلِمِينَ، فَإِنَّ عُلْمَاءُهُمْ خَيَارُهُمْ، فَإِنَّهُمْ خُلْفَاءُ الرَّسُولِ مِنْ أُمَّتِهِ، وَالْحُيُونَ لَمَا مَاتُ مِنْ سُنْتِهِ، فيهِمْ قَامَ الْكتَابُ، وبه قامُوا، وبهم نطق الْكتَابُ، وَبِهُ نَطَقُوا) أهُ شرح الطحاوية ص: ٥٠٣.

# حَالُ الثَّاسِ اليومَ مع عُلماتُهم:

كان العلماءُ أشجارَ الوقار، ومعادن الاختبار، وأهل الفهم والاختيار ؛ لأنَّهم أهل البصيرة والفراسة، وأصحاب الدُفاء عن دينهم، والقائمون عليه بالحراسة، ولم يزل أَمْرُهُمْ فِي عُلُوِّ وارتفاع حتى جَرَتُ فِي الْأُمَّةُ وَقَائِعُ وَأَحَدَاثُ، وأمورٌ لم تكن في الحسبان، وضَعُفَ أَمْرُ فَتُهُ مِن النَّاسِ ( فَغُلِبُوا هُنَالِكَ وَأَنقَلَبُوا صَغِينَ ) الأعراف: ١١٩ فأصبح الأمرُ على النَّقيض، تُشنُّ الغارةُ تلوَ الغارة على العُلماء، فليس إلا طعن وشتم، وعُدوانٌ ولُوم، تُجاهُ أهل العلم، من قليلي الفهم، وناقصى المروءة، وبعضهم رقيق الديانة، (ويَحْسَبُونَ أَنْهُمْ مُهْتَدُون) . فساء ظن الناس بالعلماء، وصار من لا يَفْقَهُ ولا يَنْقَهُ، وصَارُوا في مَعْنَاهُم كَلَمَةُ إجماع (قُلْ بِنْكُمَّا يَأْمُرُكُم به المِمْ اللَّهُمْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ )

البقرة: ٩٣. الما يساميا وَمِن أَعَاجِيبِ هَذِهِ الْأَيَّامِ - وَمَا أكثرها - أنَّهُ صَارَ أهلُ السَّفَه وَالْعَتْهُ يَعِينُونَ أَهْلُ الْعَلَم، ممَّن ذاعتُ شهرتهم، وظهر صيتهم، هداهم الله، وإلا فَضَّتُ أَفُواهُهُم (إِنْ يَقُولُونَ إِلَّا كَذَبًا) (فَذُرُهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ). وَمَا اجْتَرِؤُوا عَلَى خُوْض هذه المزالق، والدخول فيها، والتي هي في حقيقتها فرية بلا مرية، إلا لأنَّ الشيطانَ قد استحود على بعض أهل زماننا بحيلة طليت بطلاء الدُّين، تُمُويهًا على الجهَّال والغَافلين، وهي الكلامُ في أهل العلم وهي لعمر الحق محنة عَسيرة، ظنوا أنَّها يُسيرةً (وَتَحْسَبُونَهُ هَيْنًا وَهُوَ عَنْدً الله عظيم).

فترى الذين في قلوبهم مرض يسارعونَ فِي عَيبِهِم، فَيَلُوُونَ ألسنتهم بالكلام ليحسبوه من الحقّ وَمَا هُوَ منَ الحقّ، فلا يعمل عالم عملا إلا عليه تغولوا، ولا يقول الفاضل كلامًا إلا فيه تقوّلوا، حتى صارت عقولهم أسيرة للشياطين، وتُحريرُ العقول أساس لتحرير الجوارح والأَبْدَانِ، ومُحَالُ أَنْ يَتَحَرَّرُ لسانٌ يحمل قلبًا أسيرًا، و(إنَّ رَبُّكَ لِبَالْمِ صَادِ) الفجر: ١٤.

فَلَا ظُفرَتُ يُمِينُكُ حِينَ تَرُمي و شُلْتُ مِنْكُ حامِلَةُ الْبُنانِ

(لسان العرب ٢٠٨/٣).

أصناف الطّاعنين في الفلماء: الطَّاعِنُونَ فِي أَهِلَ العلم لَيْسُوا

سَوَاءُ، فَهُم مَا بَيْنِ مُخْدُوع ومخادع البحد يه مناك المعاد

الصنف الأول: صنفٌ محدوعٌ، مُكرَ بِهِ بِزَيْفِ الدَّعَاوِي، وَزَيْغ الأقاويل، واستدرج حتى أوثق بحيال صيد، ووسائل كيد ؛ فلا يكاد هؤلاء القومُ يستطيعون فكاكًا، اللَّهُمَّ إلَّا إذا أزالوا عن قلوب أقفالها، وهجروا قالة السوء، ومن يَوْزُونهم على الوقيعة أزًّا، مع النَّدم على كلِّ فائت، والعمل على استنارة النصائر، ومع هذا فلابد من طلب المعونة والتوفيق من الله تعالى، واستلهام الصواب مثه سيْحانُهُ، ذلك لأنَّ اللَّهُ جُلَّ وعز قد جعل لكل شيئ سبنا، فأتبع شبناء لال خراشا وي

وَمَفْتَاحُ دَلْكَ كُلُّهُ رَفْعُ الشُّعَارِ الرَّبَّانِي (وَمَا تُوفِيقِي إِلَّا بِأَلَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أَنِيثٍ ) هود: ٨٨ -

وَإِنَّ مِمَّا يِشِدُّ عَضِدُ هُوْلاءِ على الرُّجوع، العلمُ بشديد العقاب على هذه الطعون التي تَنزفُ لَهَا قَلُوبٍ، وتُسخُّ بِهَا عُيونُ الدُّمعَ السَّخينِ.

فإذا عُلمَ مُسْرِفُ القُولِ فِي العُلماء أنَّ عَليْهُ مِنْ اللَّه طليبًا، ومن أعين الخلق رقيبًا، ارْعُوَى، وخَافَ سُوءَ الْعَاقِيةَ فِي الدُّنيا وَالآخرة.

### والمرابع عقابُ الذُنيا: والحالا

أمًا في الدُّنيا فإنَّ منَ الحَقَائق الُّتِي لَا تُمَانَعُ، والحُجْجِ الْتِي لَا تَدَافَعُ: أَنَّ (مَنْ جَرَّ ذَيُولُ النَّاس جَرُّوا ذَيْلُهُ) ميزان الاعتدال ١٠/٤، فلا بُدَّ أَنْ

يَنزلُ به مَا أَنْزلُهُ بِالنَّاسِ، وَمَنْ حَضْرَ لأَخْيِهُ قَلِيبًا وَقَعَ فيه قرينًا (وَلَا يَحِنُّ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّمَّةُ السَّمَّةُ إِلَّا بِأُهْلِهِ } ) فاطر : ٣٤ (يُكَأَنُّهُا ٱلنَّاسُ إِنَّمَا بَغَيُكُمْ عَلَىٰ أَنفُسِكُم ) يونس: MALL BUT SHIP WIND AT

قَالُ الذُّهبِي فِي تُرجِمة الحافظ أبي نعيم الأصبهاني: (صَدُوق، تَكُلُمُ فَيُهُ بِلَا حُجُهُ، وَلَكِن هِذه عقويةٌ من اللَّه لكلامه في ابن مندة بهوى) الميزان ١١١١/١ ا

## دفاعُ الله عن أهل العلم:

وانظر إلى دفاء الله عنْ أهل العلم وخُذُ مِنْ ذَلِكَ العِبْرَةَ. قال بكر بن مُنير، بعث الأمير خالد بن أحمد الذهلي وَالِّي بُخَارَى إِلَى مُحَمَّد بنَ إِسْمَاعِيْلُ أَنْ احملُ إِلَى كتَّابُ (الْجَامِع) وَ (التَّارِيْخ) وَغَيْرِهِمَا لأَسْمُعَ مِنْكَ.

فَقَالُ لُرَسُوْ لَكِ أَنَا لَا أَذَلُ الْعِلْمُ، وَلا أَحْمَلُهُ إِلَى أَبْوَابِ النَّاسِ، فَإِنْ كَانَتْ لَكَ إِلَى شَيْء منْهُ حَاجَةً، فَاحضُرْ فِي مُسْجِدَي، أَوْ فِي دَارِي، وَإِنْ لَمْ يُعْجِنْكَ هَذَا فَإِنْكُ سُلْطَانُ، فَامتعني منَ المُجُلس، ليكُوْنَ لي عَذْرٌ عندُ الله يَوْمَ القيامَة، لأني لا أَكْتُمُ الْعَلْمُ لَقُولُ النَّبِيُّ -صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ-: (مَنْ سُئل عَنْ عِلْم فَكَتَمَهُ أَلْحِمَ بِلَجَام مِنْ نَارٍ) فَكَانَ سَبَبُ الوحشة بَيْنَهُمَا هَذَا.

فَاسْتَعَانَ الأميرُ بحريث بن أبي الوَرْقَاءِ وَغَيْرِه، حَتَّى تكلُّمُوا في مَذْهَبِهِ، وَنَقَاهُ عَن البلد، قُدُعًا عُلَيْهِم، قَلَمُ

يَأْتِ إِلاَّ شَهْرٌ حَتَّى وَرَدَ أَمْرُ الطَّاهَرِيَّة، بِأَنْ يُنَادَى عَلَى خَالِد فِي البِلد، فَنُوْدِي عَلَيْهِ عَلَى أَتَانٍ. وَأَمًا حُرِيثٌ، فَإِنَّهُ الْبُلَكَ

وَأَمَّا حُرِيث، فَإِنْهُ ابْتَلِيَ بِأَهْلِهِ، فَرَأَى فِيْهَا مَا يَجِلُّ عَنِ الْوَصْف. الْوَصْف. وَأَمَّا فَأَلْأَدُه، وَأَمَّا فَلَاثَ، فَانْتُلَى بِأَوْلاَدُه،

حاقَ بالرجُل. (قَتَالُ: مَا رَجُلُ، فَقَالُ: مَا رَجُلُ، فَقَالُ: مَا تَقُوْلُ فِي الإَيْمَانِ ﴿قَالُ: أَنَا مُؤْمِنٌ ؛ فَقَالَ: عَنْدَ اللّٰهِ ﴿ فَقَالَ: عَنْدَ اللّٰهِ ﴿ فَلَا أَقْطَعُ لَنَفْسِي بِذَلِكَ، لأَنِّي لاَ أَذْرِي بَمَ يَخْتَمُ لَى.

فُبُصَقَ الْزَّجُلُ فِي وَجُهِهِ، فَعَمِيَ مِنْ وَقْتِهِ الرَّجُلُ) السير٦٤/١٣

هذه عبرٌ من خَبر من عَبرَ (فَهَلُ مِن مُثَكِر) القمر: ١٥ أَم أَنَّ أَهلَ زَماننا (سَوَاهُ عَلَيْهِمُ عَأَندُرْتَهُمْ أَمْ لَمْ لُندِدُهُ لِا يُؤْمِنُونَ (١٠ خَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَنْهُرُهِمْ غِشَوَةٌ) (البقرة: ٢ -

وإذا كان هذا عقاب من بَهَتَ واحدًا من أهل العلم ؛ فكيف بِمَن بِهَتَ ثِلَةً مِنْهُم، ومَنْ

رَمَاهُم عَن قَوْسِ وَاحدة ؟

نَعُودُ بِاللّٰهِ مِنْ غَضْبِهِ وِعَقَابِهِ
وَشَرِّعبَادِهِ.
وَشَرِّعبَادِهُ.
ثُم إِنَّ هَذَا العقابَ قد يَعُمُ
الْأُمَّة لَاسِيَّما إِذَا دَبَّ إليها
دَاءُ الأُمم وحَالِقةُ الدِّينِ؛
دَاءُ الأُمم وحَالِقةُ الدِّينِ؛
البغضاءُ كما قال تعالى؛
( وَاتَّقُواْفِنَةً لِلا تُصِيبِينَ الَّذِينَ ظَلَوْاً
مِنكُمْ غَاضَةً وَاعْلُمُواْ أَنَّ اللّهِ
سَكِيدُ الْعِقَابِ) الأَفْقالِ: ٢٥

إِنَّ الْأَمَةُ التِي تَجَارِثُ بِهَا النَّهِ الْمُعَانِ بِهَا النَّهِ الْمُعَانِ بِهَا النَّهِ الْمُعَانُ اللَّهُ الْمُعَانُ الْمُعَانُ اللَّهُ الْمُعَانُ اللَّهُ الْمُعَانُ اللَّهُ الْمُعَانُ الْمُعَانُ اللَّهُ الْمُعَانُ اللَّهُ الْمُعَانُ اللَّهُ الْمُعَانُ اللَّهُ الْمُعَانُ الْمُعَانُ الْمُعَانُ الْمُعَانُ اللَّهُ الْمُعَانُ اللَّهُ الْمُعَانُ الْمُعَانُ الْمُعَانُ الْمُعَانُ الْمُعَانُ الْمُعَانُ الْمُعَانُ الْمُعَانُ الْمُعَانُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَانُ الْمُعَانُ اللّهُ اللّهُ

عقابُ الأخرَة: وهيا ا

وأمًّا عقابُ الآخرة فيكفي صاحبَهُ أَنْ تَضِيعَ عَلَيْهِ حَسَنَاتُهُ بِرَدُ الْطَالُم إلى أهلها يومَ التَّغابِنِ، وهلُ أتاكَ خَبِرُ (المُفلسُ مِنْ أَمْتِي) ؟

رَّاحْسُمُ مِنْ الْمَنِيِّ). إِنَّهُ نَدْيِرٌ - وَاللَّهِ - فَلَا تَتَمَارَوْا بِالنُّذُرِ، وَإِنَّها وَاللَّهِ القاصمَةُ بِلَا عَاصمَةٍ، فَهَلْ مِن مَتَدَبِّرِ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُها ؟! أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُها ؟!

الصنفُ الثُّاني: الخادعونَ لله ورَسُولِه، والغاشُونَ لأمتَهم ودينهم، وهؤلاء قومٌ وجَبَ التَّحذيرُ منهُم.

فَهُوَّلَاءِ القَومُ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ إِلَا انتقاصَ دينهم، وَعَيْبَ أَهْلِهُ خَاصَّةُ الْغُلُمَاء، الثنين سَارَتْ بِفُوائِدِهِم الرُّكِبَانُ فِي الأَمْصَار، وطَارَتْ علومُهُم كُلُّ مَطَارِ فِي الْبُلدانِ والأَقْطَارِ.

وَهَ فَهُ وَهُ الْمُسْوَوْمُ وَنَّ لَا يُحْسِنُونَ إِلَّا قَرْضَ الأَعْراض، يُحسِنونَ إِلَّا قَرْضَ الأَعْراض، والتَّمَضْمُضُ بالاعْتِراضَ ،

فيُوقدُونَ نيرانَ الفتْن، لَهُمْ أَشْبِهُ بِمِتَافِقِي المَّدِينَةِ الدَّينَ اللهُمْ اللّهِ بَمِتَافِقِي المَّدِينَةِ الدَّينَ اللّا الرَّكُوا فَضِيلةَ للْمسلمِينَ اللّا دَفَنُوهَا، ولَا وَجَدُوا غَمِيزةَ اللّا أَذَاكُوهَا اللّهِ يَنْ اللّهِ فَكَالُوا اللّهِ يَكُمُ فَإِن كُنَّ اللّهِ فَكَالُوا اللّهِ يَكُمُ فَلْ اللّهُ اللّهُ يَكُنُ مَا اللّهُ اللّهُ يَكُنُ اللّهُ فِينَ نَصِيبُ مَا لَيْ اللّهُ فِينَ نَصِيبُ اللّهُ فِينَ فَاللّهُ اللّهُ يَكُمُ مِنَ اللّهُ فِينَ فَيْكُمُ مِنَ اللّهُ فِينَ فَيْكُمُ مِنَ اللّهُ فِينَا لَهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى النّساء: ١٤١ فأمثالُ هـؤلاء لا نَـزَالُ نطّلعُ على خاننة مَنْهُم.

وَهُوْلاء لَيْس في قُلوبهم واعظُ الله الَّذِي في قُلوبهم أَلله الَّذِي في قَلْب كُلُّ مُسُلم، فَلا يَصْلحُ مَعَهمَ الله مُسُلم، فَلا يَصْلحُ مَعَهمَ الله وَصَدُ هذا الزَّحف المُهُول، وردُّ كُلُ متمَرِّد عِنْ صَرح الاَسْلام المُمَرِّد (مَنَّرَد بِهِم مَنْ خَلْنَهُمُ اللهُ لَعَلَيْهُمُ وَلَيْتَ اللهُول (الأنفال: لَعَلَهُمُ يَدَّدُونَ ) (الأنفال: لَعَلَهُمُ يَدَّدُونَ ) (الأنفال: لَعَلَهُمُ وَيُثِنَد اللهُ يَعُمُرُكُمُ وَيُثِنَد اللهُ اللهُ يَعُمُرُكُمُ وَيُثِنَد اللهُ ال

علاج هذه الأفة:

وَهَذَا يَكُونُ بِتُرْكُ الدُّوافِعِ
النَّهَا، وَاجْتَنَابِ الحَوَامِلِ
عَلَيْهَا، مِنَ الْحَسَد، والْحِدَلُ،
وَضِيقَ الْعَطَنِ والْأَفْق،
والأَجْتَرَاءِ عَلَى أَهْلِ العلْم
والأَجْتَرَاء عَلَى أَهْلِ العلْم
والأَجْتَرَاء عَلَى أَهْلِ العلْم
والاَهْتَرَاء، ومُجَالسَة مَرْضَى
الثُّونِ، وحُمَّى الأَرْوَاحِ الذَّينَ
لا يُنَالُ منهُم إلا حصولُ
العَار، ولْحُوقُ الشَّنَار، وضيقُ
الدِّيار، وَغَلَاءُ الْأَسْعار، فاللَّهُمَّ
إِنَّا نَشْكُو إلَيكَ هَذَا الْغُثَاء.
والى ذكر التفصيل نلتقى في طلقة أخرى.

والحمد لله رب العالمين.

# ورحل شيخ وزراء الخارجية العرب «سعود الفيصل»

سعود الفيصل الذي فقدته الأمة العربية والإسلامية كان أبوه فيصل وجده عبد العزيز وجدته من آل الشيخ، وبهذا يكون سفير ابن ملك وجده في العالمين إمامًا.

فهو بهذا ثمرة من شجرة أصلها ثابت وفرعها في السماء، يأتي خيرها للناس في كل زمان ومكان، فلا غرو أن كان سعود الفيصل كما قال عنه الملوك والرؤساء والأمراء والهيئات الدبلوماسية والمؤسسات الدولية الإسلامية وغير الإسلامية وعلى رأسها الأزهر الشريف حيث نعى الأمير فيصل في بيان له قائلاً: «إن التاريخ سيسطر بحروف من نور مواقفه التاريخية حيال قضايا أمتيه العربية والإسلامية. وهذا القول ليس بجديد على آل سعود وآل الشيخ فيذكر التاريخ للملك عبد العزيز وصيته لأبنائه بمصر وأهلها. ويذكر له مواقفه في دعم ومساعدة مصر وأهلها هو وأبنائه من بعده.

وفيما يتعلق بالملك فيصل فإن موقفه مع مصر في حرب ١٩٧٣م ودعمه في مؤتمر الخرطوم بعد النكسة لا ينكره مصري ولا عربي، فقد كان موقفه سبباً في عزة العرب وغناهم؛ حيث إن البترول أصبح مصدر للثروة لارتفاء الأسعار

أما فيما يتعلق بتشجيعه لأهل العلم والفضل، فقد حدث أن الملك فيصل بعد أن تولى ملك السعودية، ذهبت الوفود تهنئه، وكان من بينها رجل اسمه رشاد الشافعي رئيس جماعة أنصار السنة المحمدية بمصر، ودخل مع الناس ثم وقف مخاطباً الملك فيصل قائلاً: يا جلالة الملك نحن نبايعك لا على أنك ملك للسعودية وخادم الحرمين، ولكن لأنك إمام الموحدين في العالم الإسلامي، ذلك أن الشيخ حامد كان دائماً يذكر الملك عبد العزيز بأنه الإمام العادل، ولا يقول عنه ملك.

كما أن الأمير نايف بن عبد العزيز والد ولي العهد محمد بن نايف زار أنصار السنة وهو صغير، وكان يقول لكل دولة سفير سياسي واحد وللمملكة سفيران أحدهما سياسي والآخر شرعي؛ وأما الشرعي فتمثله جماعة أنصار السنة الحمدية.

وأما العلاقة العلمية بين أنصار السنة وبين أجداد سعود الفيصل من آل الشيخ فكانت تتمثل في خال أبيه الإمام محمد بن إبراهيم آل الشيخ سماحة الشيخ مفتي السعودية سابقاً. من المودة والتعاون العلمي بين الشيخ محمد بن إبراهيم والشيخ محمد حامد الفقي في تحقيق الكتب وتخريجها وطبعها وتوزيعها على العالم الإسلامي والعربي والإفريقي.

وقد ظلت تلك العلاقة بين أبناء العاهد العلمية والجامعات الإسلامية التي ساهم فيها كثير من علماء جماعة أنصار السنة الحمدية وعلى رأسهم الشيخ حامد الفقي الذي كان له سبق إصدار مجلة الإصلاح عام ١٩٢٨م في مكة بتوجيهات من الإمام العادل عبد العزيز بن عبد الرحمن الفيصل. وكذلك الشيخ عبد الرحمن الوكيل رئيس قسم الدراسات العليا في العقيدة بجامعة أم القرى، وكذلك الشيخ خليل هراس رئيس قسم العقيدة والشيخ عبد الفتاح سلامة رئيس قسم التفسير والشيخ عبد الرزاق عفيفي نائب رئيس لجنة الفتوى والبحوث العلمية والإفتاء، وكان لهم تلاميذ في الملكة والعالم الإسلامي عددهم لا يمكن حصره.

هذا وتنعي جماعة أنصار السنة المحمدية سعود الفيصل على أنه أحد رجالات الأمة العربية والإسلامية ونحسبه عند الله، وتحسبه مع النبيين والصديقين والصالحين وحسن أولنك رفيقا، وندعو الله أن يخلف الأمة الإسلامية خير، وأن يعوضهم فيه بأن يحشره مع أكابر أمته من الملوك والأمراء والصالحين والعلماء.

وفي الختام: نعزي الملكة والأمة الإسلامية بما عَزانا به مؤسس الملكة في وفاة أحد رجالنا الشيخ عبد الظاهر أبو السمح أمام الحرم المكي حيث أرسل جلائته يقول عند وفاة الرجل: «مصابكم مصابنا، أسكنه الله الجنة وألهمكم الصبر، وليس أحسن من ذلك عزاء.

كتبه: فتحى أمين عثمان

#### ا من نور كتاب الله

#### التأمل في خلق الإنسان

قال تعالى: " ٱلَّذِي ٓ أَخْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَةٌ وَبَدَّأَ خَلَقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينِ ٧٠ ثُرَّ جَعَلَ نَسْلُهُ مِن سُلَلَافِهِ مِن مَّآءِ مَّهِينِ ﴿ ثُعُ سَوَّدُهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمَعُ وَالْأَبْصَاسُ وَالْأَفْعِدَةُ قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ". (السجدة: ٧،٧)

#### من دلائل الثبوة

عن ابن مسعود - رضى الله عنه - أنه قال: "انشق القمر على عهد رسول الله - صلى الله عليه وسلم - فرقتين؛ فرقة فوق الجبل، وفرقة دونه، فقال رسول الله - صلى الله عليه وسلم: اشهدوا". (صحيح البخاري).

#### من فضائل الصحابة بشهادات آل البيت

عن أبي إسماعيل النواء قال: سألت زيد بن على عن أبى بكر وعمر فقال: "تولهما". قال: قلت كيف تقول فيمن تبرأ منهما؟ قال: تبرأ منه حتى يتوب". (السنة لعبد الله بن أحمد)

La Mayon on my march

#### من أقوال السلف

عن إبراهيم النخعي قال: "ما جعل الله في هذه الأهواء مثقال ذرة من خير، وما هي إلا زينة من الشيطان. وما الأمر إلا الأمر الأول. وقد جعل الله على الحق نورا يكشف به العلماء" (الاعتصام للشاطبي).

ومعنى: «وما الأمر إلا الأمر الأول» أي: الحق ما كان عليه النبي صلى الله وعليه وسلم وأصحابه.

80

RECENT

MINN

#### كانوا لا يتاجرون يدينهم

عن رجاء بن أبي سلمة قال: نُبئت أن ابن محيريز، دخل على رجل من البزازين (بائع الأقمشة) يشتري شيئًا، فقال له رجل: أتعرف هذا؟ هذا ابن محيريز (وكان معروفًا بالزهد والعبادة)، فقام نقال: «إنما جننا لنشتري بدراهمنا ليس بديننا، (الزهد الأحمد).

#### و من دعائه صلى الله عليه وسلم

عن أبي هريرة- رضى الله عنه- أنَ النّبي صلّى الله عليه وسلّم، كان يقول: «اللهمُ إنّي أعوذ بك من الفقر، والقلَّة، والذُّلَّة، وأعود بك من أن أظلم أو أظلم، (سنن ابن ماجه).

#### من سير الخلفاء

عن الحسن البصري قال: "ما ورد علينا قط كتاب عمر بن عبد العزيز إلا بإحياء سُنة، أو إماتة بدعة، أو رد مظلمة. فهؤلاء هم الأئمة الذين هم لله في الأرض حجة". (الاستذكار لابن عبد الير).



#### من كفارات الذنوب

عن عثمان- رضي الله عنه- قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «ما من امرئ مسلم تحضره صلاة مكتوبة، فيحسن وضوءها وخشوعها وركوعها. إلَّا كانت كفَّارة لمَّا قبلها من الذُّنوب. ما لم يؤت كبيرة. وذلك الدهر كله» (صحيح مسلم).

## Balmo Ro

عن علي بن أبي طالب -رضي الله عنه- قال: "للمرائي ثلاث علامات، يكسل إذا كان وحده، وينشط إذا كان في النَّاس، ويزيد في العمل إذا أَثنى عليه، وينقص إذا ذُمُّ". (إحياء علوم الدين للغزالي).

«فطاشت السجلات وثقلت البطاقة ، الطيش : الخفة. وطاش يطيش طيشا، فهو طائش. (النهاية لابن الأثب). Widsmirganine

# أحاديث باطلة لها آثار سيئة

"لما أسري بي؛ رأيت في ساق العرش مكتوبًا: لا إله إلا الله، محمد رسول الله صفوتي من خلقي، أيدته بعليّ ونصرته"، حديث موضوع رواه ابن عساكر، وقال الألباني عن سلسلة الرواة فيه بأنه: موضوع مسلسل بالرافضة. (سلسلة الأحاديث الضعيفة للألباني).

#### من نصائح السلف في الفوضي وأزمان الفتن

قال عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: ﴿ إنها ستكونُ هناتٌ، وأمورٌ مشتبهاتٌ، فعليك بالتؤدة، فتكون تابعًا في الخير، خيرٌ من أن تكون رأسًا في الشي. (مصنف ابن أبي شيبة (٣٨٣٤٣)، والإبانة لابن بطة (١٨٤).

#### خلق حسن فالزمه

قال: "وجدنا الكرم في التّقوي، والغني في اليقين، والشرف في التّواضع". (إحياء علوم الدين للغزالي).

#### خلق سيئ فاحذره

عن أبي بكر الصِّديق -رضى الله عنه - قال ابن مسعود - رضى الله عنه -"الشِّح: منع الزِّكاة، وإدخال الحرام". (لسان العرب)

ذو القعدة ١٤٣٦ هـ

### دراسات شرعية

# أثر السياق في فهم النص

الحلقة (٧٤)

تأثير قرائن السياق على الأحكام الفقهية

الطلاق

الحلقة الثالثة

متولى البراجيلي

/31de / Z

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

بعد أن استعرضنا آراء العلماء في مسألة الطلاق المعلق؛ من وقوعه بإطلاق، وعدم وقوعه بإطلاق، والتفصيل بين صورتيه، بين ما صورته أنه يستخدم كيمين، فهذا ألحق باليمين وتجري عليه أحكامه، وبين الطلاق بصفة وهو الذي يقصد به صاحبه وقوع الطلاق، فهذا طلاق واقع.

بقي لنا في مسألة الطلاق المعلق: النظر في القرائن المستخدمة والترجيح.

#### القرائل العامة:

أولا: الأحكام الشرعية لا تؤخذ من الأحاديث الضعيفة:

وعندنا في هذا المبحث - الطلاق المعلق - مجموعة من الأحاديث الضعيفة:

أ- حديث ابن مسعود رضي الله عنه في رجل قال الامرأته: إن فعلت كذا وكذا فهي طالق، فتفعله، قال: هي واحدة وهو أحق بها (الحديث ضعيف الانقطاع في سنده، بيناه بالتفصيل من قبل).

ب- حديث على رضى الله عنه: أن رجلا تزوج امرأة وأراد سفرا فأخذه أهل امرأته فجعلها طائقا إن لم يبعث بنفقتها إلى شهر، فجاء الأجل ولم يبعث إليها بشيء، فلما قدم خاصموه إلى علي بن أبي طائب، فقال: اضطهدتموه حتى جعلها طائقاً. فردها عليه. (الحديث من مراسيل الحسن البصري (ضعيف، وسبق تفصيل ذلك).

ج-حديث هشام بن عروة والذي فيه أن الزبير ضرب أسماء رضي الله عنهما ولما صاحت بابنها عبد الله فإن الزبير قال له: أمك طالق إن دخلت... فدخل... وطلقت أسماء رضي الله عنها (الحديث مداره على راو متروك الحديث وهو عبد الله بن محمد بن يحيى بن عروة بن الزبير المدني، كما سبق أن فصلنا ذلك).

د- أشر المرأة من آل ذي أصبح الذي فيه أنها حلفت أن مالها في سبيل الله وجاريتها حرة إن لم تفعل كذا وكذا... فأفتى ابن عباس وابن عمر رضي الله عنهم فقالا: أما الجارية فتعتق، وأما مالها فتتصدق بزكاة مالها.

قال ابن القيم: إن هذا الأثر معلول، وحديث ليلى بنت العجماء أشهر إسنادا وأصح منه.

أما ابن عباس فقد روي عنه خلاف ما ورد في هذا الأثر، فيمن حلف بصدقة ماله قال: يكفر عن يمينه.

وغاية هذا الأثر إن صح أن يكون عن ابن عمر روايتان ولم يختلف على عائشة وزينب وحفصة وأم سلمة (انظر إعلام الموقعين ١/١٥).

اله - أثر ابن عباس أنه كان يقول: من قال لامرأته أنت طالق إلى رأس السنة أن يطؤها ما بينه وبين رأس السنة. قال ابن حزم؛ لا يصح سندا لأن به كذابًا مشهورًا بالوضع. (انظر المحلي ٩/٣٨٤). المحلي المحلي

#### ثانيا: حجية قول الصحابي

حديث ابن عمر رضي الله عنهما الذي فيه؛ طلق رجل امرأته البتة إن خرجت؛ فقال ابن عمر: إن خرجت فقد بتت منه، وإن لم تخرج فليس بشيء، فهذا الحديث علقه البخاري في الصحيح بصيغة الجزم، وهو من أقوى أدلة القائلين بوقوع الطلاق المعلق بجميع صوره، لأن ابن عمر رضى الله عنهما لم يسأل الرجل عن نيته، وهل هو يقصد الطلاق أم أنه يهدد فقط، ونحو ذلك.

ا وأجيب عن ذلك بأن هذا اجتهاد صحابي ولم يرفعه النبي صلى الله عليه وسلم، وأن هناك أقوالا أخرى للصحابة تخالف ما ذهب إليه ابن عمر، يقول ابن القيم: فإنهم صح عنهم الافتاء بالوقوع في صور، وصح عنهم عدم الوقوع في صور والصواب ما أفتوا به في النوعين (يقصد التفرقة بين الطلاق المعلق بصفة، وما

يجري مجرى اليمين) (إعلام الا ينبغي الخلاف الموقعين ٨/٣). ا

> وقد جعل العلماء شروطا للعمل بقول الصحابي - وهذا مبحث طويل – ملخصها:

الله ويُعلم، ١- ألا يخالفه أحد من الصحابة (وهذا بصبر من قبيل الإجماع السكوتي) ٣- ألا يخالف نصًا. فإذا تحققت فيه هذه الشروط صار حجة عند الجمهور أما إذا خالفه صحابي آخر، فهنا لا يكون قوله حجة، وعلينا البحث عن الدليل في Huits and a start

#### الثانة هل العمل بالعام واجب حتى يقوم دليل الخصوص؟

المناهمن المسائل التي أطال الأصوليون الكلام فيها ونقل بعض الأصوليين الإجماع على عدم جواز العمل بالعام قبل البحث عن المخصص، وعارضه أخرون بنقل الإجماع على العمل بالعام حتى يطلع على المخصص ولكل فريق أدلته (انظر: التحبير شرح التحرير للمرداوي ت ٨٨٥هـ 7/P7AY-33AY).

وحاول البعض التضريق بين العلماء المجتهدين الذين أحاطوا بغالب نصوص الشريعة، وحصلوا من العلم ما بمكنهم من معرفة مراد الشارع، وسيروا غور النصوص فعرفوا العام والخاص، والناسخ والمنسوخ ومواطن الإجماع والخلاف، إلى غير ذلك فهؤلاء شرح التحرير للمرداوي ت

في أنهم إذا بلغتهم

آية عامة أو حديث عام ولم يبلغهم المخصص على الرغم من تمرسهم بالعلم وسعة اطلاعهم على الأدلة أنهم يجب عليهم العمل بالعام، ولا يلزمهم التوقف إلى أن يبحثوا لاحتمال وجود المخصص.

 أما القسم الثاني وهم العوام ومن يلحق بهم من المنتسسي الي الفقه ولم يأخذوا من العلم ما يصل بهم إلى درجة الإحاطة بالشرع؛ فهؤلاء ليس لأحدهم أن يعمل بالعام إذا بلغه دون أن يسأل أهل العلم المجتهدين، ومراجعة أقوال العلماء ويبذل جهده في الوقوف على السألة، وليس له أن يبادر إلى العمل أو الفتوي بالعام قبل مراجعة ما قاله أهل العلم. يقول ابن تيمية - بعد أن تكلم في هذه المسألة -: فإذا غلب على الظن انتفاء ما يعارضه (أي: يعارض العام) غلب على الظن مقتضاه (أي: العمل بالعام)، وهذه الغلبة (غلبة الظن) لا تحصل للمتأخرين في أكثر العمومات إلا بعد البحث عن المعارض. (انظر مجموع الفتاوي 

فالذين نقل عنهم القول بالعمل بالعام قبل البحث عن المخصص من الأثمة كالشافعي وأحمد، يحمل ما ورد عنهم على أن المراد بذلك أهل الاجتهاد (انظر: التحبير

OANGE, FIPTAY-33AY, البحر المحيط للزركشي ت ۱۹۷۵ ۲۲۹/۲- ۳۰۰ أصول الفقه الذي لا يسع الفقيه جهله لعياض بن نامي السلمي -(477-478-0

فالاحتجاج بعموم حديث النبي صلى الله عليه وسلم: "السلمون على شروطهم"، وأن المعلق للطلاق اشترط شرطا فيجب عليه التزامه بجاب عن ذلك بأن العموم هذا ليس على إطلاقه، بل له ضوابط ينبغي توافرها كما يقول شيخ الاسلام ابن تيمية، فالملتزم لأمر عند شرط إنما يلزمه بشرطين، أحدهما: أن يكون الملتزم قرية، والثاني؛ أن يكون قصده التقرب إلى الله به، لا الحلف به، فلو التزم ما ليس بقرية كالتطليق والنيع والاحارة والأكل والشرب لم يلزمه. ولو التزم قرية كالصلاة والصيام والحج: على وجه الحلف بها لم یلزمه بل تجزیه کفاره یمین عند الصحابة وجمهور السلف وهو مذهب الشافعي وأحمد، وأخر الروايتين عن أبي حنيفة، وقول المحققين من أصحاب اللك ويعجم المالك

التزم وقوعه على وجه اليمين، وهو يكره وقوعه إذا وجد الشرط كما يكره وقوع الكفر الكبري ٢٤١/٣-٢٤٧). إذا حلف به، وكما يكره وجوب تلك العبادات إذا حلف بها (مجموع الفتاوي ٢٣/٥٦/٥٠).

الله عليه وسلم الذي روته أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها في قصة مكاتبة بريدة رضي الله عنه، وفيه: ثم قام رسول الله صلى الله عليه وسلم فحمد اللَّه وأثنى عليه ثم قال: أما بعد فما بال رجال يشترطون شروطا ليست في كتاب الله، ما کان من شرط لیس فے کتاب الله فهو باطل وإن كان مائة شرط... (متفق عليه).

#### رابعا: القياس:

وقد استخدمه القائلون بالتفرقة بين الطلاق المعلق بالصفة، والطلاق العلق الذي يجري مجرى اليمين (كشيخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم ومن وافقهما)، فقال شيخ الإسلام: وهو الذي يدل عليه الكتاب والسنة والاعتبار؛ أن الما خامسًا؛ جمع طرق هذه يمين من أيمان السلمين فيجري فيها ما يجري في أسان المسلمين، وهو الكفارة عند الحنث مستدلا بحديث النبي صلى الله عليه وسلم: "من حلف على يمين فرأى غيرها خيرا منها فليأت الذي هو خير ويكفر عن بمينه" (وهذا يتناول (أيمان) جميع المسلمين لفظا ومعنى، ولم وهنا الحالف بالطلاق وهو يخصه نص ولا إجماع ولا قياس، بل الأدلة الشرعية تحقق عمومه) (انظر الفتاوي

> واستخدموا قياس الأؤلى في اس الطلاق المعلق على العتق المعلق في حديث ليلي وفي حديث النبي صلى ابنة العجماء - سبق بتمامه

-: والذي حلفت فيه بعتق كل مملوك لها إن لم يطلق أبو رافع زوجته، فأفتاها جمع من الصحابة - رضى الله عنهم بالتكفير عن يمينها، ولم يوجبوا عليها عتقا. قال ابن تيمية: "فإذا أفتوا في الحلف بالعتق الذي هو أحب الى الله تعالى من الطلاق أنه لا يلزم الحالف، بل بحزنه كفارة يمين، فكيف يكون قولهم في الطلاق الذي هو أبغض الحلال إلى الله"؟! (مجموع الفتاوي .(0./٣٣

ا فائدة: حديث أبغض الحلال إلى الله الطلاق: حديث ضعیف،انظر تخریحه وطرقه في إرواء الغليل للشيخ الألباني - (1.7/V.Y.E. 7

# و المالحديث: سالم

يؤدى إلى صحة الحكم على الحديث، فلو جمعت طرقا وتركت طرقا، فإن هذا قد يؤدي إلى مجانبة الصواب في الحكم على الحديث، وهذا فعله ابن القيم في "إعلام الموقعين"، ورد على العلة التي أعل بها الإمام أحمد حديث ليلى بنت العجماء، فقد أشار الإمام أحمد إلى تضرد التيمي بذكر العتق في الحديث وبين ابن القيم عدم تفرد "التيمي".

#### سادسا: دعوى الإجماع:

الإجماع هو المصدر الثالث من مصادر التشريع بعد الكتاب والسنة، وقد اتفق أهل العلم على أنه حجة شرعية يجب

الأمة على حكم من الأحكام المجهول، وانفتح باب دعواه، إجماعهم، ولكن كثيرا من من المقلدين إذا احتج عليه إجماعًا، ولا يكون الأمركذلك، خلاف الإجماع، وهذا هو الذي بل يكون القول الآخر أرجح في أنكره أئمة الإسلام، وعابوا من الكتاب والسنة (مع ملاحظة كل ناحية على من ارتكبه، أن اتفاق الأئمة الأربعة فقط لا يعد إجماعًا) (انظر دراسات إعلام الموقعين ١٧٤-١٧٥). في أصول الفقه / متولى

دعوى الإجماع قبل القول بها؛ مسألة العام والخاص ونقل يوجد نص صحيح صريح لأننا كثيرا ما نقف على أقوال غيرهم خلافه (فارجع إليها) بنقل الإجماع، ثم يتبين وفي مسألة الطلاق المعلق، ذكر عدم تحققها، وقد أنكر شيخ بعض أهل العلم الإجماع على في الطلاق المعلق بإطلاق، الإسلام ابن تيمية على بعض وقوع الطلاق المعلق بإطلاق المتأخرين الذين يستسهلون (انظر فتاوى السبكي ٣٠٩/٢، في مسألة البحث العلمي بأن الفتاوي الكبري لابن تيمية ينظروا إلى الأجماع، فإذا ٢٠٧/٣، المجموع للنووي وجدوه لم يلتفتوا إلى غيره (٨٣/٣٢). اعتقدوا أنه منسوخ بنص بأن المقصود به الطلاق المعلق لم يبلغهم. وخطأ هذا الرأى، بصفة، إذا قصد وقوع الطلاق واختار طريقة السلف من بوقوع الشرط (انظر القواعد النظر والبحث عن الأدلة أولا. النورانية لابن تيمية ١/٣٢٩)، يقول شيخ الإسلام: "فلما وذكر ابن القيم أن الطلاق انتهت النوبة إلى المتأخرين ساروا عكس هذا السير، إغاثة اللهفان١٧٣-١٧٤) وقالوا:إذا نزلت النازلة بالمفتى أو الحاكم فعليه أن ينظر أولا: استَخدمت مجموعة من هل فيها اختلاف أم لا؟ فإن لم القرائن المنفصلة لو اعتبرنا يكن فيها اختلاف لم ينظر في كتاب ولا سنة، بل يفتى الذي في البخاري طلق رجل ويقضى فيها بالإجماع..". امرأته البتة... الحديث (سبق

وبين أيضا أنه "حين نشأت ذكره):

اتباعها والمصير إليها، ويحرم هذه الطريقة تولد عنها مخالفته، فإذا ثبت إجماع معارضة النصوص بالإجماع لم يكن الأحد أن يخرج عن وصار من لم يعرف الخلاف المسائل يظن البعض أن فيها الماثر والسنة: قال هذا وكذبوا من ادعاه". (انظر

ومعنا في المقالة مثال البراجيلي صـ ٢١٩-٢٤٢). الذلك في "ثالثا"، من نقل لذا فلابد من التحقق من بعض الأصوليين الإجماع في

حتى وإن وجدوا نصًا خالفه 💎 وأجيب عن هذا الإجماء، المعلق فيه خمسة آراء (انظر

#### قرائن منفصلة:

أن الأصل هو حديث ابن عمر

حديث ليلى بنت العجماء (سبق)۔

٢-فتوى على بن أبى طالب رضى الله عنه أن الحالف بالطلاق لا شيء عليه.

اثر طاوس: ٹیس الحلف بالطلاق شيئا.

أثر عكرمة: أنها من خطوات الشيطان لا بلزم بها شيء. (انظر لهذه الأثار إعلام الموقعين ١/٣٥-٥٥).

الخلاصة: رأينا على مدى حلقات البحث أنه لا يتعلق بالطلاق المعلق، وكذلك رأينا عدم انعقاد الإجماع واختلاف الصحابة وبعض أصحاب المذاهب في الطلاق المعلق المستخدم كيمين. بل رأينا ابن حزم ومن وافقه يقول بعدم وقوء الطلاق المعلق بجميع صوره.

لذا فأنا أرى – والله أعلم – ترجيح ما ذهب إليه ابن تيمية وابن القيم ومن وافقهما بعدم وقوع الطلاق المعلق إن قصد به الحث أو المنع أو التهديد أو الزجر، ففيه كفارة بمين. ووقوع الطلاق المعلق بالصفة، وهو الطلاق الذي يقصد به صاحبه وقوعه حقيقة عند حصول الشرط المعلق عليه (كمن قال: إن جاء رمضان القادم فأنت طالق)، هذا والله -plci

والحمد لله رب العالمي.

# العقيدة

# ظهور البدع في العقائد

# فطورة بدع الاعتزا

#### اعداد/ د. عبد الله شاكر

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

ما يزال الحديث متصلا عن مخاطر البدء العقدية، وذكرنا بدعتي الخوارج والتشيع، وتتمة لهذا الموضوع نعرض لأهم أصول بعض الفرق المتدعة الأخرى، ونبدأ في العدد بإيضاح بدء الاعتزال والحسر والارحاء، ونسأل الله الثبات على الحق، فنقول وبالله تعالى التوهيق؛

#### ثالثًا: بدعة المتزلة:

#### (أ) التعريف بهم:

المعتزلة سُموا بهذا الاسم؛ لأن مؤسس هذه الفرقة هو واصل بن عطاء الذي اعتزل مجلس الحسن البصرى بعد أن اختلف معه ف حكم مرتكب الكبيرة، وذلك أن رجلا دخل المسجد ذات يوم، وكان الإمام الحسن البصري - رحمه الله - يُدرُس فيه، فسأل عن حكم مرتكب الكبيرة، وقبل أن يجيب الحسن البصري - رحمه الله - قال واصل -وكان من تلاميذ الحسن البصري -: إنه في منزلة بين المنزلتين، لا مؤمن ولا كافر، ثم بعد ذلك انحاز وجلس في ناحية من نواحي المسجد بعبدًا عن الحسن البصري؛ لبقرر ما ذهب البه؛ فقيل له ولأتباعه معتزلة.

التاريخ أن الروايات في التاريخ أن الحسن البصري قال: اعتزلنا واصل، اعتزلنا واصل؛ فسموا بالمعتزلة.

أهم أصولهم البدعية:

التوحيد التعليما والعالم

٧- العدل- العدل- الما المناح الما الما

٣- إنجاز الوعيد . . ما استندا

٤- المنزلة بين المنزلتين.

٥- الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

٦- الغلوفي شأن العقل.

(ب) شرح أهم أصولهم البدعية: الأصل الأول: التوحيد:

قد يغتر من يسمع هذه الكلمة فيظن أنهم دعاة إلى توحيد الله عز وجل كما كان عليه السلف، ولكن المعتزلة عنوا بالتوحيد نفي الصفات عن الله - تبارك وتعالى - وقالوا: إن هذه الصفات ليست شيئًا غير الذات؛ لأنها لو شاركت الله في القدم الذي هه أخص وصف لذاته عندهم لشاركته في الإلهية، فلا قديم غير ذاته، إذ محال وجود قديمين، وقد بنوا على هذا الأصل معتقدات فاسدة؛ منها: نَفْيُ علو الله تعالى على خلقه، واستحالة رؤية الله تعالى بالأبصار، وأن كلام الله تعالى محدث في محل؛ لأنهم ينفون صفة الكلام عن الله عزوجل كما اتفقوا على نفى الإرادة والسمع والبصر، وعلى أنها ليست معاني قائمة بذاته، لكن اختلفوا في وجودها ومحامل معانيها؛ فقالوا: إن الله مريد بإرادة حادثة لا في محل، ونفوا السمع والبصر عنه سبحانه، واختلفوا في تأويلها على أقوال، فمنهم مَن حملها على الحياة، ومنهم مَن حملها على نفي الآفة، وحمّلها البغداديون منهم على العلم.

#### الأصل الثاني: العدل:

ومعنى العدل عند هؤلاء: تضمنه لتكذيب القدر، فهم قالوا: إن الله عدل وأنه عادل، وأرادوا بذلك نفي خلق الله لأفعال العباد، وأن يكون الله - تبارك وتعالى - أراد كل ما يقع في هذا الكون؛ لأنه في معتقد هؤلاء أن الله لا يخلق أفعال العباد، والعباد يفعلون ما أمروا به وينتهون عن ما نهوا عنه بالارادة والقُدر التي جعلها الله وركبها فيهم. وقد وقعوا في ذلك لخلطهم بين إرادة الله الكونية وارادته الشرعية؛ فقالوا: إن الله منزه أن يضاف إليه شر وظلم،

خلق الظلم ثم حاسب عليه وعدَّب لكان ظائًا، والله منزه عن ذلك. والعبد عندهم قادر خالق لأفعاله، خيرها وشرها.

#### الأصبل الثالث: الوعيد:

وفي هذا يقولون؛ إنَّ

وعد الله تعالى بالثواب واقع، ووعيده بالعقاب واقع، وأنه تعالى يفعل ما وعد به وما توعد عليه لا محالة، ولا يجوز الخلف، وبنوا على هذا الأصل الفاسد أن الفاسق إذا مات على غير توبة عن كبيرة ارتكبها؛ فإنه يدخل النار مخلدًا فيها؛ لأن الله توعّده بذلك، ولا بد أن ينفذ وعيده، لكن عذابه يكون أخضً من عذاب الكافر الأصلى.

ويقولون أيضًا: إن مَن دخل النار من فساق هذه الله لا يخرج منها أبدًا لا بشفاعة ولا بغيرها؛ ولهذا فهم ينكرون الشفاعة في مرتكبي الكبائر.

#### الأصل الرابع: المنزلة بين المنزلتين:

ويعنون بذلك أن مرتكب الكبيرة ليس مؤمنًا ولا كافرًا، ولكنه في منزلة بين الإيمان والكفر، ولكنه إذا خرج من الدنيا من غير توبة فهو من أهل النار خالد فيها، ولكن تُخفف عنه النار فيخلد في غير طبقة الكفار الأصليين، ولا بأس من معاملة هذا الفاسق معاملة المسلمين في الدنيا؛ لأن التوبة مرجوة، وإن كان لا يسمى مؤمنًا؛ لأن المؤمن اسم مدح، والفاسق لا يستحق المدح، وليس بكافر أيضًا لإقراره بالشهادتين.

# الأصل الخامس: الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر:

ويتضمن هذا الأصل عندهم جواز الخروج على الأئمة، وقتالهم بالسيف، وأيضًا

كانوا يجوزون قتال المخالف لهم من عامة الناس إذا كان في مقدورهم ذلك.

قال الأشعري: قالت المعتزلة: إذا كنا جماعة وكان الغالب عندناأنًا نكفي مخالفينا؛

شيئًا غير الذات.

المعتزلةعنوا

بالتوحيد نفي الصفات

عــن الله - تـــارك

وتعالم = وقالوا: إن

هذه الصفات لست

عقدنا للإمام ونهضنا فقتلنا السلطان وأزلناه، وأخذنا الناس بالانقياد لقولنا، فإن دخلوا في قولنا الذي هو التوحيد، وفي قولنا بالقدر، وإلا قتلناهم.

وأوجبوا الخروج على السلطان على الإمكان والقدرة، ويظهر من كلامهم: أن الخروج على الأئمة وقتال المخالفين واجب، إذا ما وجدت الاستطاعة والقدرة فهو عندهم كالجهاد في سبيل الله.

#### الأصل السادس: الغلوفي شأن العقل:

إن أبرز أسباب انحراف المعتزلة اعتمادهم على المعقل اعتمادًا كليًّا في معرفة حقائق الأشياء وإدراك المعقائد، فقاسوا أفعال الله تعالى على أفعال العباد، وقالوا: ما يحسن من العباد يقبح يحسن منه، وما يقبح من العباد يقبح منه، وعندهم أن التوحيد والعدل من أصولهم المعقلية التي لا يثبت صحة السمع إلا بعدها، والسنة الاستدلال اعتضادًا لا اعتمادًا. فهم بمنزلة من اتبع هواه واتفق أن الشرع جاء بما يهواه.

وكان من آثار غلوهم أيضًا في الاعتماد على العقل أنهم أخذوا يؤولون صفات الله - تبارك وتعالى - بما يلائم عقولهم القاصرة حتى نفوا جميع الصفات عن الله سيحانه.

ومن آثار ذلك أيضًا: طعنهم في كبار الصحابة، حتى زعم واصل بن عطاء أن إحدى الطائفتين

من أصحاب الجمل وأصحاب صفين فاسقة، وكذلك قال في عثمان وقاتليه وخاذليه.

#### رابعا: بدعة الجبرية

(أ) التعريف بهم: يعتقد الجبرية أن العبد ليس له اختيار في أفعاله، وأنه مجبور على

معاصيه، وأن الله إذا عاقب العاصي؛ فإنه ظالم، حيث إن الله تعالى هو الذي قصرهم وجبرهم وأوقعهم في الكفر، وأوقعهم في الكفر، وأوقعهم في المعاصي وألزمهم بها، فإذا عذبهم على ذلك فقد عذبهم بغير ذنب وبغير جُرم يستحقونه، ويزعمون أن العبد مجبور ومقهور ومقصور على فعل الذنب وليس له اختيار، وهم يمثلونه بالشجرة التي تحركها الرياح ليس لها أي اختيار.

ويقولون: إنه مدفوع دفعه الله إلى الكفر وإلى المعصية دفعًا، وهو لا يقدر على الامتناع عن ذلك، وقد مثل قائلهم لهذا المعتقد بقول الشاعر؛

#### القامية البحر مكتوفًا وقال إياك إياك أن تبتل بالماء

ويقولون؛ إن هذا البيت مثل تعذيب الله للعبد عندما يعذبه وقد جبره، وقصره على فعله، فمن ألقى إنسانًا مكتوفًا في البحر، وقال له؛ لا تبتل بالماء، أمر مستحيل لا يمكن أن يكون. وقد قالوا بناء على هذا؛ إن العبد مجبور؛ وبالتالي لا يعاقب، ولا ينبغي أن يعاقب، ولذلك أتوا بباطل ينبغي أن يعاقب، ولذلك أتوا بباطل عظيم للغاية، وجعلوا للعصاة عذرًا في اقتراف المعاصي، وأنهم معذورون بالذنوب التي يرتكبونها؛ لأنهم مجبورون، وليس لهم اختيار فيما يفعلون.

#### (ب) ذكر أهم مبادئهم: المبدأ الأول:

أنهم قالوا: الإنسان مجبورية فعله، فلا يوصَف بالاستطاعة، ولا قدرة له، ولا اختيار، ويخلق الله فيه الأفعال كما يخلقها في الجمادات. إن أنـــز أســـان انـحراق

دملد مهالمتدا قابتعماا

العقل اعتمادًا كليًا مُب

معرفة حقائق الأشياء

وادراك العقائد، فقاسوا

أفعال الله تعالى على

أفعال الغياد،

#### والمناف الثاني المالي المعال

القول بخلق القرآن؛ لإنكارهم صفة الكلام 2= اعتما الما قد الوات

#### المنافئة والمعالية

قالوا: إن الله لا يوصف بصفة يوصف بها خلقُه، هكذا ذهبوا، وقالوا وزعموا؛ لأن هذا يقتضي التشبيه، ولهذا نفوا صفات المعانى عن الله - تبارك وتعالى - وغيرها من الصفات الخبرية الثابتة لرب البرية، وشاركوا بذلك الجهمية والعتزلة. ومشاه سي له ميليا

#### طيله البلدأ الرابع أا نالاء اتنالة ليته

وجوب العرفة بالعقل، والأيمان هو المعرفة، كما أنكروا رؤية الله - تبارك وتعالى - وزعموا أن الرؤية يستلزم منها تشبيه رب العالمين - سيحانه- بخلقه.

#### المبدأ الخامس: يسهلها أنه سالا

القول بفناء الجنة والنار، بعد تلذذ أهل الجنة بنعيمها وتألم أهل النار بحميمها، وقد تأثر الحلولية والاتحادية من أمثال ابن عربي وغيرهم يفكر هؤلاء الناس، وقالوا بفناء الجنة والنار، وأنها تغنى ويبقى أهلها يتلذذون ركذا أخر وهو الرقع من السجود لهيفاد

#### يه والمالية الله و خامسًا: بدعة المرجنة الله

(أ) تعريف بهؤلاء الرجئة، وبالإرجاء؛

الإرجاء هو تغليب جانب الرجاء، وقد ذهب أصحاب هذه البدعة إلى أن الانسان لا تضره العاصي، وأن عليه أن يرجُو رحمة الله ولو الخوارد مع المرجنة طرقا أكثر من الذنوب، ويقولون: إن المعاصى تنمحي إذا كان الانسان موحدًا؛ لأنها لا تضر الموحد، ويقولون: إنه لا يضرمع التوحيد ذنب كما لا ينضع مع يضركم شمء من ذلك. الشرك عمل.

وهذه الطائفة المتدعة قد فتحت الأبواب على مصراعيها للعصاة، وقالت لهم: افعلوا ما تشاءون، وما تقدرون عليه من الدنوب.

وقالوا: بأنه لا علاقة بين العمل وبين الايمان. ويعضهم ذهب إلى أن الإيمان هو العرفة القلبية لله فحسب، فمن عرف ربه بقلبه حتى ولو لم ينطق بلسانه الشهادتين، فهو مؤمن كامل الإيمان-

كما زعموا أيضًا بأن الإيمان بناء على ذلك لا يزيد ولا ينقص، ولا يتفاضل، وأن إيمان الناس كلهم سواء، وهؤلاء قابلوا طائفة الوعيدية، وهم الخوارج، فالخوارج مع المرجئة طرفا نقيض؛ لأن الخوارج تكفر بالذنب، وتقول بخلود أصحاب الكبائرية النار، وهؤلاء يقولون للمذنين: افعلوا ما شئتم من المعاصي والسيئات، فلن يضركم شيء من ذلك.

#### (ب) ذكر أهم مبادئهم:

من مبادئهم: أنهم قالوا: إن الإيمان تصديق ومعرفة، والعمل لا أثر له مطلقًا في الإيمان، وقالوا: لا تضر مع الايمان معصية، كما لا تنفع مع الكفر طاعة، كما زعموا: أن الإيمان اعتقاد بالقلب فقط وإن أعلن الكفر بلسانه وعبد الأصنام، أو لزم اليهودية أو النصرانية في دار الإسلام، ومات على ذلك فهو مؤمن، ولا شك أن مَن وصل أمره إلى اعتقاد هذا كان خارجًا من الملة،

كيف يمكن الإنسان أن يدين باليهودية والنصرانية، ويزعم أنه مؤمن طالما أنه عرف ریه سیحانه ۱۱

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

देश विकार है । इस क

نقتض لأنّ الحوارج تكفر

بالذنب، وتقول بخلود

أصحاب الكباثر شي النال

وهؤلاء يقولون للمذنبين

افعلواما شئتم من

المعاصي والسيئات. قلن

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

نتناول في هذا العدد أحكام الجلسة بين السجدتين وجلسة الاستراحة، فنقول وبالله تعالى التوفيق؛

ولا: حكم الجلسة بين السجدتين

١- حكمها، ذهب المالكية، والشافعية، والحنابلة إلى أنها ركن. وهو قول للحنفية - من أركان الصلاة، سواء أكان في صلاة الفرض أم النفل.

ودليلهم ما روت عائشة رضي الله تعالى عنها قالت: «كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا رفع رأسه من السّجدة لم يسجد حتّى يستوي جالساً». «ولقول النّبيّ صلى الله عليه وسلم للمسيء صلاته: ثمّ ارفع حتّي تطمئن جالساً» فهذا دليلٌ على أنه لا بُد من الجلوس بين السجدتين.

وهي سنّة عند الحنفيّة في المشهور من المذهب، وروي وجوبها. يقول ابن عابدين: وهو الموافق للأدلّة، وعليه الكمال بن الهمام ومن بعده من المتأخرين. (الموسوعة الفقهية ٢٦٦/١٥).

وزاد المالكية والحنابلة قبل هذا الركن ركناً آخر وهو الرّفع من السّجود، والمراد بذلك أن يحصِّل القَعْدة وذلك بالرفع من السجود، فإذا اعتدل من السجود حصل الركن، وهذا الاعتدال أمر به النبي صلى الله عليه وسلم في حديث المسيء صلاته فقال له: (ثم ارفع حتى تستوى جالساً)، فدل على ركنية هذا الرفع من السجود وأنه يُلزم به، وقد ذكره في موضعين؛ في السجدة الأولى وفي السجدة الثانية، فقال: (حتى تستوى جالساً)، وقال: (ثم ارفع حتى تعتدل قائماً)، فدل على ركنين: الركن الأول: الرفع من السجود أو الاعتدال عنه. والركن الثاني: الجلسة بين السجدتين. (شرح زاد المستقنع للشنقيطي ١٠٥/٢).



#### وروي والهية عنينالمطا - ٢٠ على وادن مسمود

هو رُكن عند جمهور الفقهاء ودليله، أنَّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم للَّا عَلَمُ الله عليه وسلّم للَّا عَلَمُ الله عليه وسلّم للَّا عَلَمُ الله عليه وسلّم للَّا رُكن؛ «حتى تطمئنَ»، فلا بُدَّ من استقرار وطمانينة، والحكمة من الطمانينة، أنَّ الصلاة عبادة، يناجي الإنسانُ فيها رَبِّه، فإذا لم يطمئنَ فيها صارت كأنها لَعبُ. والحاصل؛ أنَّ الطُمانينة لا بُدَّ منها، فهي والخشوع روح الصّلاة في الحقيقة. (الشرح المتع ٩٧/٣).

ويُسنُّ للمصلى تطويل الجسلة بين السجدتين لتكون نحواً من قدر السجود، ولا يحل له أن تتواصل حركته بين السجدتين، فعن البراء رضى الله عنه قال «كان ركوع النبي - صلى الله عليه وسلم - وسجوده، واذا رفع رأسه من الرُّكوع، وبين السجدتين قريباً من السواء، رواه البخاري. وعن أنس رضي الله عنه قال وإنى لا آلو أن أصلى بكم كما رأيت النبي - صلى الله عليه وسلم - يصلي بنا، قال ثابت: كان أنس يصنع شيئاً لم أركم تصنعونه، كان إذا رفع رأسه من الركوء قام حتى يقول القائل قد نسى، وبين السجدتين حتى يقول القائل قد نسى» رواه البخاري وفي رواية مسلم «ثم يسجد ويقعد بين السجدتين حتى نقول قد أوهم». (الحامع لأحكام الصلاة ٢/٢٦).

#### الدعاء لي هذه الجلسة: الماء ال

فالجلوس بين السَجد تين يسنّ الاستغفار عند الحنفية، والمالكية، والشّافعيّة، وهو قولٌ عن أحمد وانّما لم يجب الاستغفار، لأنّ النّبيّ صلى الله عليه وسلم لم يعلّمه المسيء صلاته. والمشهور عند الحنابلة أنّه واجب، وهو قول إسحاق وداود، وأقله مرّة واحدة، وأقل الكمال ثلاث، (الموسوعة الفقهية وأقل الكمال ثلاث، (الموسوعة الفقهية قول الجمهور.

وقد رُويت أحاديث في الدعاء في هذه الجلسة نذكر منها:

ا عن ابن عباس أنه قال: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول بين السجدتين:
اللهم اغفر لي، وارحمني، واهدني، وعافني، واردمني وإرزقني، وفي لفظ؛ رب اغفر لي وارحمني (واجبرني) (وارفعني) واهدني - (وعافني) وارزقني). رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه.

الله عليه وسلم، فكان يقول بين السجدتين، «رب اغفر لي، رب اغفر لي». (صفة صلاة النبي صلى الله عليه وسلم محمد ناصر الدين الألبائي ص١٥٥٠).

فإما يُدعى بالدعاء الأول أخذاً بالخير كله. وإن هو أحب الاختصار والاقتصار على دعاء واحد فليقل (رب اغفر لي، رب اغفر لي) يكرُرها.

#### الله السَّجدتين: ﴿ كَيفُيةَ الْجِلُوسُ بِينَ السَّجِدتِينَ:

الجلوس بين السّجدتين يجزئ على أي كيفية كان، ما لم يخرج عن مُسمّى الجلوس. وصفة الجلوس بين السّجدتين عند الشّافعية والحنابلة وأبي يوسف الافتراش.

وعند المالكيّة التّورَك كجلوس التّشهّد، ولا خلاف في وضع اليدين على الفخذين عند الجميع، لأنّه من تمام صفة الجلوس. (الموسوعة الفقهية ٢٦٦/١٥).

أما كيفية الجلوس، فيجلس مفترشاً يسراه. «مفترشاً يسراه» أي، يُسرى رجليه، أي: جاعلاً إيَّاها كالفراش، والفراش يكون تحت الإنسان، أي: يضعها تحته مفترشاً لها لا جالساً على عقبيه، بل يفترشها، وعليه؛ فيكون ظهرُها إلى الأرض وبطنُها إلى أعلى.

ناصبائمناه، أي: جاعلها منتصبة، والمراد؛ القدم، وحينئذ لا بُدَّ أن يخرجها من يمينه، فتكون الرُجلُ اليُمني مخرجة من اليمين، واليسرى مُفتَرشة، أي: أنه يجلس بين السّجدتين هكذا، لا يجلس متورُكا وهذه الصفة متفق عليها. (الشرح المتع ٢٠/٣)

عن أبي خُميد الساعدي قال ... كان النبي - صلى الله عليه وسلم - إذا قام إلى

الصلاة اعتدل قائماً، فذكر بعض الحديث وقال... ثم هوى ساجدا وقال: الله أكبر، ثم ثنى رجله وقعد فاعتدل حتى يرجع كل عظم إلى موضعه ثم نهض». (أخرجه

ويُسنُّ في هذه الجلسة أيضاً الإقعاء، أي الجلوس على العقبين، معتمدا على رؤوس أصابع القدمين، والركبتان على الأرض، أي ينصب القدمين ويجلس عليهما، لما رُوي عن طاووس أنه قال «قلنا لابن عباس في الاقعاء على القدمين في السجود فقال؛ هي السنّة، قال قلنا؛ إنا لنراه جفاء بالرجل، فقال ابن عباس: هي سنة نبيك - صلى الله عليه وسلم

من الأحاديث فإنه غير هذا الإقعاء السنون، وهو أن يُلصق إلْيَيَه بالأرض، وينصب ساقيه ويضع يديه على الأرض يفعل كما يفعل الكلب. أضف إلى ذلك أن بعض أهل العلم يرى أنّ جميع الأحاديث التي ورد فيها النهي عن الإقعاء رويت بأسانيد ضعيفة لا تصلح للاحتجاج. (الجامع لأحكام الصلاة ٢٦٧/٢).

#### ثانيا: جلسة الاستراحة:

هي الجلسة الخفيفة التي تعقب الفراغ من السجدة الثانية وقبل النهوض إلى الركعة الثانية وإلى الركعة الرابعة، أي إذا فرغ المصلى من الركعة الأولى وأراد أن يقوم للركعة الثانية جلس جلسة قصيرة ثم قام، وإذا فرغ من الركعة الثالثة وأراد أن يقوم للركعة الرابعة جلس جلسة قصيرة ثم قام، وتسمى جلسة الاستراحة. (الحامع لأحكام الصلاة ٢/٨٢٢).

وقد ذهب الحنفية والمالكية وهو مقابل الأصح لدى الشافعيّة، والصحيح من المذهب لدى الحنابلة إلى أنَّ المصلى إذا قام من السُجدة الثانية لا يجلس جلسة الاستراحة، ويكره فعلها تنزيها لن ليس به عدر.

وروي ذلك عن عمر وعلى وابن مسعود، وابن عمر وابن عناس رضي الله عنهم، وبه قال الثوري وإسحاق، قال الترمذي؛ وعليه العمل عند أهل العلم، وقال أبو الزِّناد: تلك الترمذي وابن ماجه، وصححه الألباني). السّنة. ويرى الشّافعيّة في الأصح وهو رواية ثانية عن أحمد اختارها الخلال أنه يسنَ بعد الشجدة الثانية جلسة للاستراحة في كل ركعة تقوم عنها، لما روى مالك بن الحويرث: «أنَّ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم كان يجلس إذا رفع رأسه من السُجود قبل أن ينهض في الركعة الأولى». (الموسوعة الفقهية ١٥/٢٦٦).

ولخص مالك بن الحويرث رضى الله عنه -» رواه أبو داود، ورواه الترمذي وابن خزيمة. ﴿ هذا الموضوع بقوله «إنه رأى النبي - صلى أما الإقعاء الذي ورد النهي عنه في عدد الله عليه وسلم - يصلى، فإذا كان في وتر من صلاته لم ينهض حتى يستوى قاعدا، رواه البخاري وأبو داود والترمذي وابن خزيمة. قوله في وتر من صلاته: يعنى الركعات الفردية غير الزوجية، وهما الركعتان الأولى والثالثة. (الجامع لأحكام الصلاة ٢٦٩/٢).

أما كيفية الجلوس، ففي رواية ابن خزيمة الإجابة عليها «ثنى رجله وقعد فاعتدل، حتى يرجع كل عظم إلى موضعه». والمقصود بالرِّجل المثنيَّة الرِّجل اليسري، فالجلسة تكون بأن يثنى رجله اليسرى - أي يفرشها - وينصب الرِّجل اليمني، ثم يقعد على اليسرى، وهي تماثل الحلسة للتشهد الأوسط.

إلا أنه لو أقعى في هذه الجلسة على قدميه المنصوبتين فلا يكون في ذلك بأس، وريما كانت هذه الكيفية أسهل في النهوض، فالأمر موسِّع، والله عزّ وجلّ أعلم. (الجامع لأحكام الصلاة ٢/٩٢٢). المسالية الما

ومن خصائص جلسة الاستراحة - عند من يقول بها - أنها لا يدعو فيها بشيء. (الموسوعة الفقهية ١٥/٢٦٧).



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن اتبع هداه، وبعد،

فإن الله تعالى بعث نبينا محمدًا صلى الله عليه وسلم وجعله لأمته مثلاً وقدوة، وسراجًا منيرًا يضيء الأمة طريقها، فلا تضل ولا تشقى، ورسول الله عليه الصلاة والسلام كان أكرم الخلق على الله عز وجل، ومع ذلك لم يعطه من الدنيا ما أعطى الملوك، وذلك لهوان الدنيا عند الله، ولو كانت الدنيا وزينتها مكرمة وكرامة لكان أوْلَى بِها نبينا صلى الله عليه وسلم، ومع هذا لما خَيْر الله نبيه بين الدنيا والأخرة فاختار الأخرة واكتفى بأن يكون رزق آل محمد قوتًا، أي يومًا بيوم، وأن تكون أبياته وأبيات نسائه بقدر ما يستر ويُكنُّ، ومتاعه فيها بقدر ما يبلغ الحاجة، فاللهم صل عليه وسلم تسليمًا كثيرًا.

#### حجرات نساء النبي صلى الله عليه وسلم:

قال الله عز وجل؛ « إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآءِ ٱلْحُجُرَاتِ أَكُنُومُمْ لَا يَمْفِلُونَ » (الحجرات:٤)، وقد سميت سورة في القرآن الكريم باسم الحجرات التي كانت محل عناية من الشرع الحكيم، لأنها اكتسبت تلك العناية لما كان لساكنيها عند الله تعالى من المنزلة والكرامة، ولذا قال الله تعالى لنساء النبي صلى الله عليه وسلم: « وَأَذْكُرْكَ مَا يُثْلَقُ فِي يُوتِكُنُّ مِنْ مَايُنتِ اللهِ وَالْحِكْمَةِ إِنَّ اللَّهَ كَاتَ لَطِيفًا خَبِرًا ، (الأحزاب:٣٤)، وحفاظًا على حرمة هذه البيوت، قال الله تعالى: « يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا لَا نَدْخُلُوا بِيُونَ النِّي إِلَّا أَن يُؤِذِّنَ لَكُمْ إِلَى طُعَامِ غَيْرَ نَظِرِينَ إِنَالَهُ » (الأحزاب:٥٣).

وقد كانت بيوت النبي صلى الله عليه وسلم وحجرات نسائه عبارة عن قطعتين، البيت الذي تبيت فيه زوجته، وأمامه في القدمة الجزء المخصص الذي يعتبر الحجرة الواسعة، والأول الذي بمثل المسكن يكون من الطوب اللبن، أما الحجرة التي عند

#### جمال عبد الرحمن

الباب كحرم للبيت فهذه كانت من جريد النخل، قال داود بن قيس رحمه الله: رأيت الحجرات من حريد النخل مغشيًا عليها (أي مغطاة) من خارج بمسوح الشعري. (البخاري في الأدب المفرد ص٥٥١ ح٥١١)، وصححه الألباني).

ومسوح الشعر هو الكساء المصنوع من شعر الأنعام. ويُفهم لذلك حديث ابن مسعود رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم: «صلاة المرأة في بيتها أفضل من صلاتها في حجرتها». (أبو داود ح٧٠٠).

فالبيت أستر من الحجرة التي هي أقرب إلى الباب والطريق

#### بناء العجرة بعد الهجرة:

لقد بدأ رسول الله صلى الله عليه وسلم حينما قدم الدينة النبوية ببناء مسجده، ومع بناء السجد بني صلى الله عليه وسلم بيوت نسائه، وانظروا أيها

المؤمنون كيف بني رسولكم سيد البشر وأكرم الخلق على الله تعالى حجرات نسائه، فعن أم المؤمنين عائشة بنت الصديق أبي بكر رضي الله عنهما قالت: «لما هاجر رسول الله صلى الله عليه وسلم خلفنا وخلف بناته، فلما استقر بالمدينة بعث زيد بن حارثة، وبعث معه أبا رافع مولاه، وأعطاهما بعيرين وخمسمائة درهم أخذها من أبي بكر بشتريان بها ما يحتاجان إليه من الظهر، وبعث أبو بكر معهما عبد الله بن أريقط الدؤلي ببعيرين أو ثلاثة، وكتب إلى عبد الله بن أبي بكر أن يحمل أهله (أم أبي بكر، وأم رومان زوجته، وأنا وأخي وأسماء امرأة الزبير)، وخرج زيد وأبو رافع بفاطمة وأم كلثوم وسودة بنت زمعة، وحمل زيد أم أيمن وولدها أيمن، وأسامة.. ثم إنا قدمنا المدينة، فنزلتُ مع عيال أبي بكر، ونزل إلى النبي صلى الله عليه وسلم، ورسول الله صلى الله عليه وسلم يومئذ ببني المسجد، وأبياتًا حول المسجد، فأنزل فيها أهله، فمكثنا فيها أيامًا، ثم قال أبو بكر؛ يا رسول الله؛ فما بمنعك أن تبنى بأهلك؟ قال: الصداق، فأعطاه اثنتي عشرة أوقية ونشأ (ونصفا) فبعث بها إلينا، وبني بي رسول الله صلى الله عليه وسلم في بيتي هذا الذي أنا فيه، وهو الذي توفى فيه، ودفن فيه، وأدخل رسول الله عليه الصلاة والسلام سودة بنت زمعة معه أحد تلك السوت. ال (أخرجه الطيراني في العجم الكبير ٢٤/٢٣ ح٥٠، وفيه محمد بن الحسن، قال عنه ابن تبمية: صاحب أخيار، وهو مضعّف عند أهل الحديث كالواقدي ونحوه، ولكن يستأنس بما يرويه ويعتبر به اقتضاء الصراط الستقيم (٢/ ٢٥٠)). المام المستقيم (٢/ ٢٥٠).

فالخبر السابق ببين متى وكيف بني رسول الله صلى الله عليه وسلم حجرات نسائه رضى الله عنهن، وأنه هاجر وقد ترك أهله وبناته، الا رقية التي هاجرت مع عثمان رضي الله عنهما، وزينب التي بقيت بمكة مع زوجها أبي العاص الذي لم يكن أسلم بعد، ولم يضرق الإسلام بينهما في هذه الفترة.

#### وصف حجرة عائشة رضى الله عنها:

حجرة أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها هي البيت الذي كان النبي صلى الله عليه وسلم يقيم معها فيه، وهي في الحهة الشرقية الحنوبية من السحد النيوي

(يعنى: على شمال الواقف في الروضة الشريفة متجهًا إلى القبلة)، بُني هذا البيت مع بناء السجد النبوي بالطين واللبن والحريد، وغطى بمسوح (أغطية) الشعر، لا تزيد مساحة هذا البيت على ٥٠ ٣,٥٠ متر، لهذا البيت باب من خشب العرعر أو الساج، وهو خشب قابل للتزيين والنقش، هذا الياب جهة الروضة الشريفة في السجد بليه الحوش الذي بالاصق بايه بالروضة.

قال داود بن قيس رحمه الله: «رأيت الحجرات من جريد النخل مغشبًا (مغطى) من خارج بمسوح (كساء) الشعر، وأظن عرض البيت من باب الحجرة إلى باب البيت نحوًا من ست أو سبع أذرع، وحَـزُرْتَ (قدرتُ) البيت الداخل عشرة أذرع، (سبق تخريجه، وصححه الألباني).

والذراع نحو من ٣٥ سم تقريبًا.

وهذا يعنى أن الفرفة الداخلية التي تبيت فيها أم المؤمنين كانت ثلاثة مترات × ثلاثة مترات ونصف المتر، والحجرة الخارجية كانت مترين × ثلاثة مترات ونصف، فيكون المجموع ٥×٥٠ ٣ مترا، وكان باب غرفة أم المؤمنين ذا مصراع واحد (دلفة واحدة)،وياب الحجرة الخارجية ستار وليس من الخشب، وهو مواجه للمسجد مباشرة، وعلى هذا الباب كان النبي صلى الله عليه وسلم يستر أم المؤمنين بحسده وهي تنظر إلى الأحياش الذين يلعبون بالحراب في السجد، وعلى هذا الباب أيضًا كان النبي صلى الله عليه وسلم يدلى رأسه من المسجد وهو معتكف لأم المؤمنين عائشة رضى الله عنها، وهي في الحجرة الخارجية (الحوش) فتمشط شعره صلى الله عليه

وعلى هذا الباب أيضًا (باب الحوش) وقف النبي صلى الله عليه وسلم حين نهض من مرض موته، وقد أمر أبا بكر أن يصلي بالناس، وأخذ النبي صلى الله عليه وسلم ينظر لأصحابه ضاحكا متبسما مسرورا معجبًا بانتظام أمته خلف خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقد رآه الصحابة وكادوا بفتنون لما رأوه معافاً، وتقهقر أبو بكر ليتقدم النبي صلى الله عليه وسلم للصلاة، ولكنه عليه الصلاة والسلام أشار إليهم أن يستمروا في صلاتهم، وأسدل الستر ودخل





إلى منكبي أبي بكر، رضي الله عن الجميع. وظلت الجهة الخلفية الشمالية مسكنًا لأم المؤمنين بقية حياتها وكان بينها وبين القبور ساترٌ (جدار) يحجبها، حتى توفيت ودُفنت بالبقيع، ولم تُسكن الحجرة من بعدها. (كتاب المدينة المنورة تاريخ

يحجبها، حتى توفيت ودُفنت بالبقيع، ولم تُسكن الحجرة من بعدها. (كتاب المدينة المنورة تاريخ ومعالم- مركز بحوث ودراسات المدينة المنورة، بتصرف يسير).

#### أعظم حياء غرف في النساء؛

كانت أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها بعد دفن رسول الله صلى الله عليه وسلم في غرفتها وبعده أبوها الصديق رضي الله عنه؛ تدخل عند قبريهما بثياب بيتها، حاسرة عن رأسها، فهو زوجها وهو أبوها، فلما دُفن عمر رضي الله عنه استحيت من الدخول على القبور هكذا فلبست الحجاب.

قال الإمام مالك رحمه الله: «قُسِم بيت عائشة رضي الله عنها باثنين؛ قسم كان فيه القبور، وقسم كان تكون فيه القبور، وقسم كان تكون فيه عائشة، وبينهما حائط، فكانت عائشة رضي الله عنها ربما دخلت حيث قُبر زوجها وأبوها فُضُلاً (يعني بملابس البيت والعمل)، فلما دُفن عمر رضي الله عنه لم تدخله إلا وهي جامعة عليها ثيابها، (طبقات ابن سعد ٢٥٦/٢).

وعن عمرة بنت عبد الرحمن الأنصارية عن عائشة رضي الله عنها قالت: ما زلت أضع خماري (لا ألبسه)، وأفضل في ثيابي (أي متخففة بثياب زينة) في بيتي، حتى دُفن عمر بن الخطاب فيه، فلم أزل متحفظة في ثيابي حتى بنيتُ بيني وبين القبور جدارًا فتفضّلت بعد. (طبقات ابن سعد ٣٣٧/٣، وصححه الألباني). فسبحان الله ال تستتر عن الميت الأجنبي بجدار، فماذا النساء الكاسيات العاريات لا تخشى عذاب النار؟ قال عليه الصلاة والسلام: رصنفان من أهل النار لم أرهما...، وذكر منهما: «ونساء كاسيات المائلة، لا يدخلن الجنة، ولا يجدن ريحها، وإن ريحها المائلة، لا يدخلن الجنة، ولا يجدن ريحها، وإن ريحها ليوجد من مسيرة كذا وكذا،. (صحيح مسلم ح١٢٧٨) عن أبي هريرة).

فلتقتد أخواتنا وبنات السلمين بنساء النبي صلى الله عليه وسلم الطاهرات العفيفات لتصل عند الله إلى أعلى الدرجات.

Robert Room at those the said gilled of

(البخاري في الأدب المفرد ح ، 63، وصححه الألباني).
وقد توفي رسول الله صلى الله عليه وسلم في حجرة
عائشة رضي الله عنها وهي الغرفة الداخلية المبنية
باللبن، ودُفن فيها عليه الصلاة والسلام من جهة
القبلة، وظل الجزء الشمالي منها سكنا لأم المؤمنين
رضي الله عنها، وعندما توفي الصديق والدها رضي
الله عنه دُفن خلف النبي صلى الله عليه وسلم بدراع،
نازلاً عن النبي صلى الله عليه وسلم بحيث تكون
نارسه عند كتفي النبي صلى الله عليه وسلم، ولما توفي
عمر بن الخطاب رضي الله عنه دُفن فيها أيضا خلف
أبي بكر بدراع نازلاً عن أبي بكر بحيث يكون وجهه

إلى البيت ورجع فاستلمته الحمي ومات في نفس

اليوم فكانت صحوة الموت، وقد ذكر البخاري هذا

ولم تكن أسقف بيوت النبي صلى الله عليه وسلم

وحجرات أزواجة مرتفعة، قال الحسن البصري،

«كنت أدخل بيوت أزواج النبي صلى الله عليه وسلم

زمن عثمان في خلافته فأتناول سقفها بيدي».

الحديث برقم (١٢٠٥)، ومسلم (١٩١٤).

#### موقف لعمر مع عائشة وهو درس للبشرية:

لما طعن عمر بن الخطاب أمير المؤمنين رضي الله عنه وهو يصلي بالمسلمين، تناول يد عبد الرحمن بن عوف فقدمه ليكمل الصلاة بالسلمين، فلما حمل عمر رضى الله عنه إلى البيت قال لابنه عبد الله بِن عمر: انطلق إلى عَائشة أمِّ الْوَمنينَ فَقُلْ: يَقُرَأُ عَلَيْكَ عُمَرُ السَّلامُ وَلا تَقُل أميرُ المؤمنينَ فإني لست اليَوْمَ للمُؤمنينَ أميرًا، وقل يَسْتَأذنَ عُمَرُ بْنُ الْخطاب أَنْ يُدُفِّنَ مَعَ صَاحِبَيْهِ، فَسَلَّمَ وَاسْتَأَذَنَ ثُمَّ دَخَلَ عَلَيْهَا فَوَجَدُهَا قَاعَدُة تَبُكي، فقال (على عمر) يَقْرُأُ عَلَيْكَ عُمَرُ بْنُ الْخطابِ السَّالَامَ وَيَسْتَأْذُنَ أَنْ يُدُفِّنَ مَعَ صَاحِبَيْهِ، فَقَالْتُ: كُنْتُ أُرِيدُهُ لَنَفْسِي وَلأُوثِرَنَّ بِهُ اليَوْمَ عَلَى نَفْسَى، فَلَمَّا أَقْبَلَ قَيِلَ هَذَا عَبْدُ اللَّهُ بْنُ عُمَرَ قَدُ جَاءَ، قال عمر: ارْفعُوني، فأسْتُدَهُ رَجُل إليه فَقَالَ: مَا لَدَيْكَ؟ قَالَ: الذي تُحبُ يَا أَميرَ المؤمنينَ، أذنت. قال: الحمد لله، مَا كَانَ مِنْ شَيْءِ أَهُمَّ إِلَى مِنْ ذلك، فإذا أنا قضيت فاحملوني ثمَّ سَلمٌ فقل؛ يَسْتأذنَ عُمَرُ بْنُ الخطاب، فإنْ أَذَنْتُ لَى فَأَدْخُلُونِي وَإِنْ رَدَّتْنِي رُدُوني إلى مُقابِر المسلمين. (البخاري (ح٣٧٠٠) من حديث عمروبن ميمون). والمتحالة عمروبن ميمون

هذه هي أخلاق الصحابة الكرام، وتلك هي الثمار الجنيّة للتربية النبوية، فأمير المؤمنين عمر رضى الله عنه يشتاق لأن يُدفن بجوار صاحبيه؛ النبي صلى الله عليه وسلم، وأبي بكر الصديق، رضي الله عنهما، إنه كان جاورهم في الحياة، ويحب أن يجاورهم في المات، لكن ذلك ليس بيده ولا بيد أحد من السلمين؛ لأن ذلك في بيت عائشة رضى الله عنها، وفي حجرتها الخاصة، والنبي صلى الله عليه وسلم زوجها، وأبو بكر والدها، أما عمر فلا قرابة بينه وبين عائشة، لكنه أمير المؤمنين في نفس الوقت، وهو سلطان المسلمين الأعظم، لكن ذلك لم يدفعه أن يحرجها أو أن يصل إلى ما يريد بسلطانه، بل استأذنها لتأذن هي أو لا تأذن، وفوق كل ذلك جَرَّد نفسه من السلطان والأمارة التتعامل معه كأحد أفراد المسلمين، لكن أم المؤمنين التي كانت تقول دائمًا: أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم أن ننزل الناس منازلهم؛ تعلم منزلة عمر في الإسلام، وعند المسلمين والدنيا كلها، في الوقت الذي كانت تحب أن تدُفن هي بجوار زوجها وأبيها، وقالت: ولأوثرنه اليوم على نفسي، إنه بَذَل وتنازل ضخم

جدًا، لا يقدر عليه إلا أمثال عائشة، مع أمثال عمر، رضى الله عنهم جميعًا.

وزيادة في كرم النفوس وعفتها عن إيقاع المسلمين في الحرج فإن عمر رضي الله عنه يأمر ابنه عبد الله عند موت عمر ودفنه أن يذهب إلى بيت عائشة رضي الله عنها مرة أخرى، ويسلم عليها ويستأذن مرة أخرى، فلعلها وافقت حرجًا منه وهو حي، فلريما تتراجع بعد وفاته؛ لكن أم المؤمنين عند موقفها الواضح: «ولأوثرنه به اليوم على نفسي». طيب الله نفسك وشراك يا أم المؤمنين، ورحمك الله يا عمر الفاروق، يا من أتعبت الخلفاء والأمراء والحكام بعدك إذا أرادوا أن بتأسوا بك.

#### لاذا كانت هذه القبور الثلاثة فقطه

إن هؤلاء الثلاثة هم قادة البشرية؛ رسول الله صلى الله عليه وسلم، ووزيراه أبو بكر، وعمر، فهذا أبو بكر رضي الله عنه يقول فيه النبي صلى الله عليه وسلم كلامًا لم يقله في غيره، ففي أمره بالصلاة بالمسلمين يقول صلى الله عليه وسلم؛ «يأبى الله والمؤمنون إلا أبا بكر»، وعن عائشة رضي الله عنها، قالت؛ قال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم في مرضه؛ ادعي لي أبا بكر أباك وأخاك حتى أكتب كتابًا، فإني أخاف أن يتمنى مُتمن ويقول قائل؛ أنا أولى، ويأبى الله والمؤمنون إلا أبا بكر. (مسلم: ١٨٥٧/٤).

وقال في عمر رضي الله عنه: «لو كان نبي بعدي لكان عمر بن الخطاب». (سنن الترمذي ٦١٩/٥، وحسنه الألباني).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال صلى الله عليه وسلم: «لقد كان فيما كان قبلكم من الأمم ناس محدثون، فإن يك في أمتي أحد فإنه عمر». وفي رواية عنه: «لقد كان فيمن كان قبلكم من بني إسرائيل رجال يُكلمون من غير أن يكونوا أنبياء، فإن يكن من أمتي منهم أحد فعمر». (صحيح البخاري ١٧/٥).

وثهذه الأسباب وغيرها كانت القبور الثلاثة (رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبو بكر الصديق وعمر بن الخطاب رضي الله عنهما).

وللحديث بقية إن شناء الله لنبين، مكونات وملحقات ومحتويات الحجرة النبوية.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



# قصة حلق رأس آدم حين حج

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت وانتشرت على ألسنة القصاص والوعاظ خاصة الطرقية منهم، ومما ساعد على انتشارها وجودها في كتب السنة الأصلية، والتي أخرجها مصنفوها بأسانيدهم عن شيوخهم إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

الحلقة (١٨١)

#### أولاً: متن هذه القصة:

رُوي عن مُحمّد بن يَحْيى الْعَادي، قال: قال يَحْيَى بْنَ أَكْثُمَ فِي مَجْلِسِ الْوَاثِقِ وَالْفَقْهَاءُ بِحَضْرَتُهُ: مَنْ حَلِقَ رَأْسَى آدُمَ حِينَ حَجَّ؟ فِتَعَايِي القَوْمُ عَنِ الْجِوَابِ، فَقَالَ الْوَاثِقَ أَنَا أَحْضَرُكُمْ مَنْ يُنْتَنَّكُمْ بِالْخُبَرِ، فَيَعَثُ إِلَى عَلَىٰ بُن مُحَمَّد بُن عَلَيٰ بُن مُوسَى بُن جَعْفِرِ بْنِ مُحَمِّدِ بْنِ عَلِيُّ بْنِ الْحِسَيْنِ بْنِ عَلَىٰ بُنِ أَبِي طَالِبِ، فَأَحْضَرَ، فَقَالَ: يَا أَبَا الْحِسَنَ مَنْ حَلَقَ رَأْسَ آدَمَ؟ فقال: سَأَلْتَكَ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ إِلَّا أَعْفَيْتُنِي، قَالَ: أَقْسَمْتُ لْتَقُولُنَّ. قَالَ: أَمَّا إِذَا أَبَيْتَ فَإِنَّ أَبِي حَدَّثَنِي، عَنْ جَدِّي، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدَه، قال: قِال رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: " أَمرَ جِنْرِيلِ أَنْ يَنْزِلُ بِيَاقُوتُهُ مِنَ الْحِنْهُ، فَهَنَط بِهَا، فَمَسَحَ بِهَا رَأْسَ آدَمَ، فَتَنَا ثُرَ الشَّعْرُ مِنْهُ، فُّحَيْثُ بَلَغَ ثُورُهَا صَارَ حَرَمًا "،

#### ثانيا: التخريج:

الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه الحافظ أبو بكر أحمد بن علي الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد (٦٤٤٠/٥٦/١٢) قال: حدثنا الحسين بن حماد المقرئ بقزوين حدثنا الحسين بن مروان الأنباري حدثنا محمد بن يحيى المعاذي قال: قال يحيى بن أكثم في مجلس الواثق.. القصة.

#### ثالثًا: التحقيق:

هذه القصة واهية والخبر الذي جاءت به مسلسل بالعلل، وهذا هو البرهان: العلة الأولى: محمد بن الحسن بن زياد

#### اعداد/ على حشيش

#### المقرئ النقاش:

ا-قال الحافظ الذهبي في «الميزان» (محمد بن الحسن بن محمد بن زياد الموصلي، ثم البغدادي، أبو بكر النقاش المقرئ المفسر، وقال طلحة بن محمد الشاهد: كان النقاش يكذب في الحديث والغالب عليه القصص.

وقال البرقاني: كل حديث النقاش مُنكر. وقال أبو القاسم اللالكائي، تفسير النقاش اشقاء الصدور. الشقاء الصدور. ومات النقاش سنة إحدى وخمسين وثلاثمائة.

قات: وقال السيوطي في «طبقات المفسرين» (صن ٨٠): «صنف التفسير وسماه شفاء الصدور» اهـ.

٢- تأصيل هذه الأحكام في النقاش:

أ- قال الحافظ الخطيب في «التاريخ» (مرح المركة الله بن أبي الفتح عن طلحة بن محمد بن جعفر أنه ذكر النقاش فقال: «كان يكذب في الحديث والغالب عليه القصص».

ب- وقال: سألت أبا بكر البرقاني عن النقاش فقال: «كل حديثه منكر».

ج- وقال: حدثني من سمع أبا بكر ذكر تفسير النقاش فقال: «ليس فيه حديث صحيح». عنا ي ملا سب بد

د- وقال: حدثني محمد بن يحيى الكرماني، قال: سمعت هبة الله بن الحسن

الطبري ذكر تفسير النقاش فقال: «ذاك أشقى الصدور، وليس بشفاء الصدور».

قلت: وهبة الله بن الحسن الطبري، هو أبو القاسم اللالكائي وهو الإمام العلامة الحافظ صاحب كتاب «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة » المتوفى سنة ١٨ ٤هـ. ه- ثم قال الحافظ الخطيب البغدادي: «دلس النقاش ابن صاعد فقال: حدثنا يحيى بن محمد بن عبد الملك الخياط وأقل مما شرح في هذين الحديثين تسقط به عدالة المحدث ويترك الاحتجاج به».

#### العلة الثانية: يحيى بن أكثم: المالم

١- قال الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (۱۵۹/۱۱): «يحيى بن أكثم بن محمد بن قطن بن سمعان التميمي الأسدي أبو محمد المروزي القاضي».

أ- قال جعفر بن أبى عثمان الطيالسي عن ابن معين: «يحيى بن أكثم كان يكذب، جاء إلى مصر فبعث إلى الوراقين فاشترى أصولهم وقال: أجيزوها لي». ﴿ اللهُ السَّا

ب- وقال الساجي عن عبد الله بن إسحاق الجوهري سمعت أبا عاصم يقول: «يحيى ت بن أكثم كذاب». اهـ ما السام السام

ج- وقال محمد بن مخلد عن مسلم بن الحجاج سمعت إسحاق بن راهويه يقول: «ذلك الدجال، يعنى يحيى بن أكثم يحدث عن ابن المبارك». اهـ الله الله الله

د- وقال ابن أبي حاتم؛ سألت أبي عنه فقال: فيه نظر، قلت: فما تقول فيه؟ قال: «نسأل الله تعالى السلامة». اهـ

وقال ابن أبي حاتم: سمعت على بن الجنيد يقول: «كانوا لا يشكون أن يحيى كان يسرق الحديث». اهـ. الكه والقام

هـ وقال صالح بن محمد: كان عنده حديث كثيرإلا أنى لم أكتب عنه وذلك أنه يحدث عن عبد الله بن إدريس بأحاديث لم يسمعها منه، وقال في موضع آخر: أكره الحديث والله عنه وذكر كلمة. اهـ.

و- وقال الأزدي: يتكلمون فيه روى عن الثقات عجائب لا يتابع عليها. اهـ. قلت: فما ترى فيه؟ قال: نسأل الله السلامة.

ثم قال ابن أبى حاتم: سمعت على بن الحسين يقول: «كانوا لا يشكون أن يحيى بن أكثم كان يسرق حديث الناس ويجعله لنفسه». اه.

قلت: ولا يغرنك بعد ما تبين حال يحيى بن أكثم من الكذب والدجل أنه القاضي لو اطلعت من ولأه القضاء.

فقد قال الإمام الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (۷۳۸۲/۱۸/۲۰): «يحيي بن أكثم بن محمد بن قطن التميمي الأسيدي أبو محمد المروزي نزيل بغداد ولاه المأمون القضاء بها».

ولقد بين شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوي» (٢١/٤)؛ حال المأمون فقال:

«وَفِي دُوْلُـهُ " أَبِي الْعَبَّاسِ الْمُأْمُونِ " ظَهَرَ "الْخرمية" وَنَحْوُهُمْ مِنْ الْنَافِقِينَ وَعَرِّبَ مَنْ كَتُبِ الْأُوَائِلِ الْمُجْلُوبَةِ مِنْ بِلَادِ الرُّوم مُا انْتَشْرُ بِسَبِيهُ مَقَالَاتُ الصَّابِئِينَ، وَرَاسَلَ مُلُوكُ الْشُركينَ مِنْ الْهِنْدِ وَنَحُوهِمْ حَتَّى صَارَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُمْ مَـوَدَّةً. فَلَمَّا ظَهَرَ مَا ظُهَرَ مِنْ الْكُفْرِ وَالنَّفَاقِ فِي الْسُلَمِينَ وَقُويَ مَا قَوِيَ مِنْ حَالِ الْمُشْرِكِينَ وَأَهْلِ الْكَتَابِ ؛ كَانَ مِنْ أَثِرِ ذَلِكَ: مَا ظُهَرَ مِنْ اسْتِيلاء الْحِهْميَّة ؛ وَالْرَّافْضَة ؛ وَغَيْرِهِمْ مِنْ أَهْلِ الضَّلَالِ وَتَقْرِيبِ الصَّابِئَةِ وَنَحُوهُمْ مِنْ الْتَفُلْسَفَة. وَذَلَكَ بِنَوْع رَأِي يَحْسَبُهُ صَاحِبُهُ عَقْلًا وَعَدْلًا وَإِنْمَا هُوَ جَهْلِ وَظُلْمُ إِذْ الْتُسُويَةُ بَيْنَ الْوُمِنَ وَالْمُنَافِقِ ؛ وَالْسُلِم وَالْكَافِرِ أَعْظُمُ الظُّلُمِ، وَطَلَبُ الْهُدَى عَنْدَ أَهْلِ الضَّالَالِ أَعْظُمُ الْجَهْلِ فَتُولِّدُ مِنْ ذُلكَ محْنَةَ الْجَهْمِيَّةَ حَتَّى أَمْتُحِنَتْ إِلْأُمَّةُ بِنَفْي الصِّفَاتَ وَالتَّكْذِيبِ بِكُلامِ اللَّهِ وَرُؤَّيْتُهُ وَجَرَى مِنْ مَحْنَةَ ٱلْإِمَّامِ أَحْمَدُ وَغَيْرِهِ مَا جُرَى ممَّا يَطُولُ وَصْفَهُ». اهـ.

قلت: هذا حال المأمون الذي ولي يحيى بن أكثم قضاء البلاد، ثم قال شيخ الاسلام جعفر بن محمد إلى النبي صلى الله عليه ابن تيمية: «وَكَانَ فِي أَيَّامِ "الْمُتَوَكِّلِ" قَدُ عَزَّ وسلم! حاد رحنا! حال إدالها المعد الْاسْلَامُ حَتِّي أَلْزُمَ أَهْلَ الذُّمَّةَ بِالشُّرُوطِ الْفُمَرِيَّةَ ا وَالْرَمُوا الصَّغَارَ فَغَرَّتُ السُّنَّةَ لِي الإسناد بِتَسِن ذلك: والساحة الله المستاد وَالْحَمَاعَةُ وَقُمَعَتُ الْحَهْمِيَّةِ وَالرَّافَضَةُ وَنُحُوُهُمْ » اهم: يلتحيا الوله و التي يضا عليها التي

قلت: ولذلك ختم الحافظ ابن حجر على بن أبي طالب الهاشمي أبو عبد الله ترجمة يحيى بن أكثم فكتابه «التهذيب» (۱۲۱/۱۱) قال: «كان المتوكل بعد تقديمه في ثمان وأربعين ومائة». اهـ. ایاه وسخطه علی أحمد بن أبی داود قد سخط أيضا على يحيى وأخذ منه نحوا من مائة ألف دينار فيما قبل، فسار بحيي اللي مكة وأقام بها ». اهم. المحمد المسالم المالة

#### العلة الثالثة: على بن موسى: أا وله الله

قال الإمام الحافظ المزى في «تهذيب الكمال» (٤٧٢٥/٤٠٨/١٣): «على بن موسى بن جعفر بن محمد بن على بن الحسين بن على بن أبي طالب القرشي الهاشمي أبو الحسن الرضى روى عن أبيه موسى بن جعفر الكاظم وروى عنه ابنه أبو جعفر قال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة»

محمد بن على بن موسى وآخرون ». اه. قال الإمسام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (۱۰٦/۲): «على بن موسى الرضي: يروى عن أبيه العجائب كأنه كان بهم ويخطئ ثم ذكر له حديثًا بهذا النسب سندًا عن آبائه حتى وصل به إلى على بن أبي طالب مرفوعًا إلى التبي صلى الله عليه وسلم قال: السبت لنا والأحد لشيعتنا، والاثنين لبنى أمية والثلاثاء الشيعتهم،، وبإسناده أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « لما أسرى بي إلى السماء سقط إلى الأرض من عرقي فنبت منه الورد فمن أحب أن يشم رائحتي فليشم الورد ،. اهدما القديلة يحوساليم أعمس الم

قلت: وهذا هو نفس السند الذي رويت به قصة «حلق رأس آدم حين حج» الذي رواه على بن محمد عن أبيه محمد عن جده على بن موسى عن أبيه موسى بن جعفر

عن أبيه جعفر بن محمد، ولكن رفعه

# ومن هنا كانت العلة الرابعة: وهو السقط

١-من قول الحافظ ابن حجر في التقريب: «جعفر بن محمد بن على بن الحسين بن المعروف بالصادق من السادسة مات سنة

قلت: والسادسة طبقة عاصروا الخامسة لكن لم يثبت لهم لقاء أحد من الصحابة. كذا قاله الحافظ ابن حجر في «مقدمة التقريب» (٦/١) قال المناوى: «ومتى لم يلاقوا الصحابة لا يكونوا من التابعين، والأليق بهم أن يكونوا من طبقة كبار أتباء التابعين». اهـ، هـ المالية الم

قلت وبهذا يكون فالسند سقط بطبقتين ويكون الساقط راويين على الأقل مع التوالي. وسعة له العبية المنصا

(صس٤٤): «والقسم الثالث من أقسام السقط من الإسناد: إن كان السقط باثنين فصاعدًا مع التوالي فهو المعضل». اهـ.

قلت: وهذا الحد للمعضل أدق مما قاله البيقوني عفا الله عنا وعنه، حيث قال: والعضل الساقط منه اثنان

#### ها مله المال المنا الوما أتى مدلسا نوعان

فقوله: «الساقط منه اثنان». أطلقه ولم يقيده وحصره في اثنين.

قلت: وبهذا يصبح الخبر الذي جاءت به القصة أيضًا فيه سقط في الإسناد سقط منه راويان أو أكثر فهو خبر معضل حيث رواه: على بن محمد بن على بن موسى بن جعفر بن محمد بن على بن الحسين بن على بن أبي طالب وهو الذي بعث إليه الواثق عند ذكر سؤال حول: «من حلق رأس آدم حين حج؟».

فقال: حدثني أبى عن جدى عن أبيه

عن جده قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم فكان الخبر معضلاً حيث رفعه جعفر الصادق إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وهذا الخبر أن أحضر الواثق في مجلسه علي بن محمد قد بين الخطيب في "تاريخ بغداد» (٢٤٤٠/٥٦/١٢) أن علي بن محمد حاله حيث قال: «هو أحد من يعتقد الشيعة والإمامية فيه ويعرف بأبي الحسن العسكرى».

وهذا السند الشيعي كما بينا آنفًا ركبه الكذابون القصاصون كما بين ذلك أئمة الجرح والتعديل.

فالقصة واهية بما فيها من سقط في الإستناد، وطعن في السرواة من كذابين ودجاجلة، وسَرَقَة حديث وضعوا هذه القصة الباطلة، والتي بها كيفية تحديد حدود الحرم؛ حيث في هذا الكذب المختلق المنوع ينسب إلى النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: أمر جبريل أن ينزل بياقوتة من الجنة، فهبط بها فمسح بها رأس آدم، فتناثر الشعر منه، فحيث بلغ نورها صار حرمًا». اهـ. الله عليه حرمًا». اهـ. الله عليه حرمًا».

#### و ابغا: الصحيح في الحرم المكي وحدوده: ا

لقد بوب الإمام البخاري باباً في كتاب الحج الباب فضل الحرم وقوله الباب (٤٣) قال: «باب فضل الحرم وقوله تعالى في سورة النمل: ٩١؛ «إِنَّمَا أَمْرَتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَّ مَعْنَ وَأُمِرَتُ أَنْ أَعْبُدَ أَنْ أَعْبُدَ أَنْ أَعْبُد مَنَ الْمُسْلِمِينَ » (النمل: ٩١)، وقوله جل أنَّ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ » (النمل: ٩١)، وقوله جل ذكره في سورة القصص: ٥٧: «أَوَلَمْ نُمُكُن لَهُمْ مَرَتُ كُلِ شَيْءٍ رَزْقًا مِن لَدُأًا وَلَكِنَ لَهُمْ أَكُرُ مُنْ كُلُ شَيْءٍ رَزْقًا مِن لَدُأًا وَلَكِنَ لَهُمْ أَكُرُ مَنْ مُكْرَتُ كُلِ شَيْءٍ رَزْقًا مِن لَدُأًا وَلَكِنَ المَّمْ أَكُرُ مَنْ كُرُنُ كُلُ شَيْءٍ رَزْقًا مِن لَدُأًا وَلَكِنَ المَّمْ أَكُنُ مَنْ مَنْ كُنْ اللهُ مَنْ اللهُ المَنْ وَرَزْقًا مِن لَدُأًا وَلَكِنَ اللهُ مَنْ اللهُ اللهِ مَنْ اللهُ اللهِ مَنْ اللهُ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهِ مَنْ اللهُ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ

ثم أخرج في هذا الباب الحديث (١٥٨٧) قال: حدثنا علي بن عبد الله حدثنا جرير بن عبد الله حدثنا جرير عن مجاهد عن طاوس عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم فتح مكة: «إن هذا البلد حرمه الله، لا يعضد شوكه، ولا ينضر صيده، ولا يلتقط لقطته، إلا من عرفها». اهد.

قلت؛ ولفظ الإمام مسلم من حديث ابن عباس (ح١٣٥٣) قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم الفتح، فتح مكة: «إن هذا البلد حرمه الله، يوم خلق السماوات والأرض، فهو حرام بحرمة الله إلى يوم القيامة».

وقد أخرج الإمام البخاري في «صحيحه» (ح٢١٢٩) والإمام مسلم في «صحيحه» (ح٢١٣٠) من حديث عبد الله بن زيد بن عاصم- واللفظ لمسلم- أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إن إبراهيم حرم مكة ودعا لأهلها، وإني حرمت المدينة كما حرم ابراهيم مكة».

قلت: وللجمع بين هذين الحديثين قال الإمام النووي في «شرح مسلم» (١٣٦٠): «إن إبراهيم عليه السلام حرمها بأمر الله تعالى له بذلك لا باجتهاده، فلهذا أضاف التحريم إليه تارة، وإلى الله تعالى تارة، والثاني أنه دعا لها فحرمها الله تعالى بدعوته فأضيف التحريم إليه لذلك» اهـ حدود العرم الكي:

قال أبو الوليد ابن الأزرق المتوفى سنة ٠٥٠هـ في «أخبار مكة» (١٢١/٢): باب: «تحريم الحرم وحدوده ومن نصب أنصابه وأسماء مكة وصفة الحرم» في أكثر من مائة وستبن سطرا بمسنده ختمها بذكر حدود الحرم الشريف قال: «من طريق المدينة دون التنعيم عند بيوت غفار على ثلاثة أميال، ومن طريق اليمن، طرف أضاءة لبن في ثنية لبن، على سبعة أميال، ومن طريق جدة منقطع الأعشاش على عشرة أميال، ومن طريق الطائف على طريق عرفة من بطن نمرة، على أحد عشر ميلًا، ومن طريق العراق على ثنية خل بالقطع، على سبعة أميال، ومن طريق الجعرانة في شعب آل عبد الله بن خالد بن أسيد على تسعة أميال». و أبو الله على والعراق المام ا

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد. من الله إليه الما أنه المامة أنا رباه

# قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

القرائن على إثبات صفة (القُدَم) وسائر ما أثبته تعالى لنفسه في كتابه وفيما صح من سنة نبيه، لله تعالى دون تأويل ولا تعطيل



#### الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحيه ومن والام. ويعد:

فيجب التذكير بداية بوجوب اعتقاد أن العمدة في الاحتجاج على صفات الله تعالى والحجة في إثباتها - ومنها بالطبع صفة القدم -: هي نصوص الشرع الصريحة، وأن كل ما ورد من تأويلات ارتآها من جاء بعد القرون الفاضلة، هي على كثرتها مجرد اجتهادات خاطئة لا دليل عليها ولا أساس لها من الصحة ولا مستند لها من آية أو حديث أو إجماع، وأن التمحل في إيجاد قرائن لغوية أو إدخال العقل في مثل هذا، تكلف ورجم بالغيب لكونها وسائر ما أثبته تعالى لنفسه مما استأثر الله بعلم كيفيته وكنهه، وأن الصواب في اعتقادها وإثباتها، أن نقول: إن الواجب الإيمان بها وتنزيهها عن مشابهة ما للمخلوقات من جوارح وأعضاء، وقطع الاستشراف في التنطع في تصويرها أو تكييفها، والجزم بأنها ليست موهمة لكونها واحدة من صفات الكمال التي دلت عليها نصوص الوحي، ولتنزهه تعالى عن صفات الحوادث، بعني: تماماً على نحو ما وجب له في اثبات صفات السمع والبصر والكلام والحياة.. إلخ.

كما أن الواجب تجاه صفة القدم لله تعالى حملها على ظاهرها وحقيقتها اللائقة به من غير تأويل ولا تحريف ولا تمثيل ولا تجسيم، ذلك لأنه سبحانه وصف نفسه بها على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم وهو سبحانه وحده الأعلم بنفسه والأحرف بصفاته، والأحق بأن يصف نفسه بما شاء وكيف شاء (ألل مَ أَنْ أَمْ أَمْ أَمْ أَمْ أَلَهُ أَمْ اللهُ )، (البقرة / ١٤٠)،

#### اعداد/ د. محمد عبد العليم الدسوقي

وأيضاً لأن عقولنا قاصرة عن ادراك ذاته وصفاته بل وعن إدراك ما هو دونهما بعالى الغيب والشهادة، فهو حِل وعلا كما قال: ﴿ لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْسُرُ وَهُوَ رِكُ ٱلْأَبْصَدُرُ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْمُبِدُ )(الأنعام/ ١٠٣)، (لَيْسَ كَمِثْلِهِ مُن يُ وَهُوَ السِّيعُ الْبَصِيرُ) (الشوري/ ١١)، ( وَلَمْ يَكُنْ لُهُ كُنُوا أَحَدُ ) (الإخلاص/ ٤). ومن ثم لزم أن نسوق من الكلام ما يَدْعِم ويرسخ إثباتها وأن نضرب صفحا عما خاض فيه المتكلمون مما أفضى إلى تأويلها أو تعطيلها أو تفويض معناها أو إخراجها عن ظاهرها.. ونذكر مما وجب سوقه قولة مالك رحمه الله تعالى إمام دار الهجرة في رد ما جادت به عقول المؤولة والمعطلة والمتفلسفة والمتكلمة من الأشاعرة وغيرهم: "أو كلما جاءنا رجل أجدل من رجل، تركنا ما جاء به جدريل إلى محمد صلى الله عليه وسلم، لحدل هؤلاء"، وقولة أبي عبيد أحد أقطاب العلم بالقرون الفاضلة (ت ٢٢٤): "نحن نروي هذه الأحاديث ولا نريغ- أي: نطلب - لها المعاني"، وقولة أبي سليمان الخطابي تعليقا - وقد ساقه لهما البيهقي في الأسماء والصفات ص٤٩١ -: "ونحن أحرى بأن لا نتقدم فيما تأخر عنه من هو أكثر علماً وأقدم زماناً وسنا" يعنى: النبي وصحابته وتابعيهم بإحسان. قرائل النقل وأوجه دلالتها على إثبات صفة القدم لله تعالى: هذا، وقد ورد في صفة القدم حملة من الأحاديث الصحيحة نذكر منها مما رواه الشبخان؛

دو القعدة ١٤٣٦ هـ التوحيد

- ما رواه البخاري من طريق أبي هريرة ( ٤٨٥٠) - وبنحوه مسلم ( ٢٨٤٦) - وفيه قوله صلى الله عليه وسلم: (تحاجّت الجنة والنار، فقالت النار؛ أوثرت بالمتكبرين والمتجبرين، وقالت الجنة: مالي لا يدخلني إلا ضعفاء الناس وسقطهم، قال الله تبارك وتعالى للجنة: أنت رحمتي أرحم بك من أشاء من عبادي، وقال للنار؛ إنما أنت عذابُ أعذب به من أشاء من عبادي، ولكل واحدة منهما ملؤها، فأما النار فلا تمتلي حتى يضع رجله فتقولَ: قط قط، فهنالك تمتلي ويُزُوي بعضها إلى بعض، ولا يظلم الله عز وجل من خلقه أحداً، وأما الجنة فإن الله ينشئ لها خلقاً). ومعنى: «قط قط»: أي

المنافق البخاري عنه (٧٤٤٩)، لكن بلفظ: (١ختصمت الجنة والنار إلى ربهما، فقالت الجنة ليا ربّ ما لها لا يدخلها إلا ضعفاء الناس وسَقُطُهم، وقالت النار؛ أوثرت بالمتكبرين، فقال الله للجنة: أنت رحمتي، وقال للنار؛ أنت عذابي أصيب بك من أشاء، ولكل واحدة منكما ملؤها، قال: فأما الجنة فإن الله لا يظلم من خلقه أحداً، وإنه يُنشأ للنار من يشاء، فيُلقون فيها فتقول: هل من مزيد؟ ثلاثاً، حتى يضع فيها قدمَه فتمتلئ ويرد بعضها الى بعض وتقول قط قط قط).

٣- وما رواه من حديث أبي هريرة مرفوعاً (٤٨٤٩)، وهو بلفظ، (يقال لجهنم: هل امتلأت؟ وتقول: هل من مزيد، فيضع الرب تبارك وتعالى قدمه عليها فتقول: قط قط).

إ- وما رواه البخاري أيضاً من حديث أنس بن مالك (٨٤٨)، وفيه قوله صلى الله عليه وسلم: (يُلقى في النار وتقول: هل من مزيد، حتى يضع قدمه فتقول: قَطْ قَطْ).

وما رواه البخاري (٦٦٦١) ومسلم (٢٨٤٨) عن طريق أنس أيضاً، من قوله صلى الله عليه وسلم: (لا تزال جهنم تقول: هل من مزيد، حتى يضع رب العزة فيها قدمَه فتقول: قط قط وعزتك، ويُزوَي بعضها إلى بعض).

٦- وما رواه البخاري (٧٣٨٤) - وينحوه مسلم

(۲۸٤۸) - من حديث أنس كذلك، وفيه قوله صلى الله عليه وسلم: (لا تزال يلقى فيها - جهنم - وتقول: هل من مزيد حتى يضع فيها رب العالمين قدمه فينزوي بعضها إلى بعض، ثم تقول: قَدْ قَدْ بعزتك وكرمك، ولا يزال الجنة تفضّل حتى يُنشِئَ الله لها خلقاً فيُسكنهم فضْل الجنة).

فظاهر الأحاديث أن هذا واقع لا محالة، وأن قول جهنم (هل من مزيد) هو: لطلب المزيد على ما دل عليه سياق الأحاديث، وجاء عن بعض السلف أنه استفهام إنكار مراد به النفي، كأنها تقول: (ما بقي حسبي حسبي، ووقع في بعض النسخ عن أبي ذر: وقطي قطي) بالأشباع، و(قطني) بزيادة نون مشبعة، وهي في بعض الروايات كما رأينا بالدال بدل الطاء (قد قد) وفي بعضها (قدني قدني)، بدل الطاء (قد قد) وفي بعضها (قدني قدني)، خلقه أحداً)؛ إيذان بأن الجنة يقع امتلاؤها بمن ينشئهم الله لأجل ملئها، وأما النار فلا يُنشئ لها خلقاً بل يُضَم بعضها إلى بعض فتصير ملأى ولا تحتمل مزيداً.

وطريق السلف - في معنى صفة القدّم التي صرحت أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم بإيقاع فعل الله تعالى عليه وسلم بإيقاع فعل الله تعالى عليها بغير ما طريق، مرة بقوله: (يضع الرب تبارك وتعالى قدمَه)، ومرة (يضع رب العزة فيها قدمَه)، ومرة (يضع فيها رب العالمين قدمَه)، وأضيفت في جميعها للضمير العائد عليه تعالى انها تُمر كما جاءت ولا يتعرض لتأويلها، بل نجتنب التمثيل والتجسيم المفضيان إلى التأويل والتعطيل أو تفويض معناها، ونعتقد قدمَها واستحالة أن تُوهم النقص على الله تعالى أو توهم البعوارح كما يدعى الأشاعرة.

قال البيهقي في الأسماء والصفات ص ٤٩٦؛ "المتقدمون من أصحابنا لم يفسروا أمثال هذه، ولم يشتغلوا بتأويلها مع اعتقادهم أن الله تعالى واحد غير متبعض ولا ذي جارحة"، ثم ساق في هذا قول يحيى بن معين: "شهدت زكريا بن علي سأل وكيعا فقال: يا أبا سفيان، هذه الأحاديث

يعني: مثل (الكرسي موضع القدمين) ونحو هذا.. فقال وكيع: (أدركنا إسماعيل بن أبي خالد وسفيان ومسعراً يُحَدُّثون بهذه الأحاديث ولا يفسرون شيئاً)"، يعني: من جنس تفسيرات جهم وأشياعه من أهل الاعتزال والكلام.. وبناء على كل ما سبق فإن كل ما قيل من تأويلات من شأنها أن تُخرج هذه الصفة عن ظاهر معناها، هو من ترهات المتأولين وكل من تجرأوا على اتهام الصحابة ومن سار على دربهم من مثبتي التابعين وتابعيهم بالتجسيم، فضلاً عن أنه لا دليل عليه لا من كتاب ولا من سنة ولا من إجماع.

#### قرائن العقل في إثبات القدم له تعالى:

ومما يجب اعتقاده: معرفة أن مهمة العقل المسلم تجاه النقل، تصديق المنقول تصديقا جازما يبلغ العقل به حد اليقين إذا كان خبراً، وتنفيذه ما استطاع إذا كان أمرا، فلا يحل للعقل - الذي شهد شهادة الحق وعرف أن للإيمان شروطا تتمثل في: العلم واليقين والإخلاص والصدق والمحمة والانقياد والقبول والموالاة في الله - أن يسير وراء عقل تحرر من كل هذا، أو يقلده في ادعاءاته أن الاسلام جاء ليجعل العقل أسيرا للنقل، كما لا يجوز له أن يرد دليلا أو يعطل نصا بحجة تعارضه مع العقل، أو بدعوى أن أدلة العقل يقينية قطعية بينما أدلة الشرع ظنية وغير قاطعة، أو بزعم أن في ذلك تغليبا لمصلحة أو مراعاة لقصد من مقاصد الشريعة.. إذ أين يقين العقل أو اعتبار المصلحة أو مراعاة مقاصد الشريعة في إهدار النصوص والابتعاد بالفطرة عن طريق الاتباع، لاسيما وأن أصحاب هذه المقولات من متكلمي الأشاعرة قد تراجعوا عنها وندموا عليها، على ما أوضحناه في كتابنا (سيرا على خطا الأشعري.. أنمة الخلف يتراجعون إلى ما تراجع إليه)؟ الماسية

كما يجب التذكير بأن الكلام عن صفات الله تعالى يجب أن يخضع للنقل، والنقل وحده دون العقل، وذلك – بالإضافة لما قدمنا – لأن العقل الصريح يقضي بأن صفات الله تعالى كر (ذاته)، من شأنها ألا تُدرك بعقول البشر ولا أقيستهم، كونها من

أمور الغيب السماعية التي استأثر الله بعلمها ولا يصح إيمان العبد إلا بتصديقها، وكون تصورها بالتالي والوقوف في كيفيتها فوق طاقة هذه العقول بأقيستها المنطقية، وبخاصة أن العقول تتفاوت، فما يجيزه أو يوجبه عقل قد يحيله عقل آخر، فضلا عن أن من تأول أيا منها ليس عنده الدليل أو القرينة التي تثبت أن ما تأوله يرقى إلى درجة اليقين أو الصواب المحض، وأن من أثبت بعضها لدلالة العقل عليه ليس أمامه سوى أن يثبت ما استبعده أو تأوله منها، لدلالة العقل نفسه على أن ما لم يتأوله ولم يعطله ولم يُشبُه فيه الخالق بالمخلوق ليس أولى بالإثبات مما تأوله وعطله بعد أن شبه ومثل وجسم، وأيضا لدلالة النقل عليها جميعا دون ما تفرقة، يضاف لذلك أن ما يقال عن ذاته تعالى يقال عن صفاته كون الكلام في الصفات فرع عن الكلام في الذات، وكما أنه ليس لذاته ذوات تشبه ذاته فإنه ليس لصفاته صفات تشبه صفاته، وأن صفات الله كلها صفات كمال وكل ما أوجب نقصاً أو حدوثاً فإنه تعالى منزه عنه لكونه سيحانه مستحقا للكمال الذي لا غاية فوقه.

وبمتنع عليه الحدوث لامتناء العدم عليه ولافتقار الحدث إلى محدث ولوجوب وجوده تعالى بنفسه، وأن العقل الصريح لأجل كل ما ذكرنا لا يحيل ما جاء به النقل الصحيح يستوي في ذلك ما جاء في باب الصفات وما جاء في غيره من أمور السماء، وأنه ما دعا المتأول إلى تأويل ما تأوله من الصفات إلا غياب ذلك عنه واعتقاده الحدوث والتجسيم وتشبيه صفات الخالق بصفات المخلوقين، وقد أداه ذلك إلى أن يتلاعب بنصوص الكتاب والسنة ويسعى في تعطيلها ونسبة قائلها إلى التكلم بما ظاهره الضلال والإضلال، مع العلم أن على إثباتها جميعا - من غير ما استثناء ودون ما تأويل أو إخراج لها عن ظاهرها -: صاحبَ الوحي رسول الله صلى الله عليه وسلم وصحابته الكرام وتابعيهم وتابعي تابعيهم، وأنه يجب أن يسعنا في تصديق أخبار الصفات ما وسعهم، وأن كلمة السلف وإجماء

أهل السنة، على اعتقاد كل ذلك وشعارهم فيه: (أن كل ما خطر بمالك فالله بخلاف ذلك).

#### اجماع أنمة الهدي على اثبات صفة القدم لله تعالى:

من هذا المنطلق، كان إثبات وتصديق أنمة الهدى ولا يزال وسيظل إلى قيام الساعة - مهما شغب الشاغبون وأجلب المتكلمون بخيلهم ورجلهم -بصفة (القدم) لله تعالى، ونذكر من أقوالهم: قول الإمام الحافظ أبي القاسم اسماعيل الأصبهاني (ت ٥٣٥)، في كتابه الجليل الشأن والمسمى بـ (الحجة في بيان المحجة)، فبعد أن ذكر ما ذكر من قرائن اللغة والعقل والنقل على رؤية الله تعالى واستوائه على عرشه، قال ٢/ ٢٧٥، ٢٧٩؛ "وكذلك القول فيما يضارع هذه الصفات.. كقول النبي صلى الله عليه وسلم: (يضع الجبار فيها قدمه)، وقوله: (إن أحدكم يأتي بصدقته فيضعها في كفُ الرحمن)، وقوله: (يضع السماوات على أصبع والأرض على أصبع)، وأمثال هذه الأحاديث، فإذا تدبره متدبر ولم يتعصب، بان له صحة ذلك وأن الإيمان به واحد وأن البحث عن كيفية ذلك باطل"، وبعد أن ذكر من القرائن على إثبات اليد والوجه أيضا ما به تقام الحجة، قال: "وكذلك قوله: (حتى يضع الحيار فيها قدمه)، وقوله: (فيضعها في كف الرحمن)، فإن للقدم معان وللكف معان، وليس يحتمل الحديث شبئا من ذلك إلا ما هو العروف في كلام العرب، فهو معلوم بالحديث مجهول الكيفية.. وكذلك القول في جميع الصفات، يجب الإيمان به، ويُترك الخوض في تأويله وإدراك كيفيته"ا.ه...

ومما قاله بنفس المصدر (٢/ ٥٤٩): "أهل السنة يطلقون ما أطلق الله في كتابه وما أطلقه رسوله في سنته مثل: السمع والبصر والوجه والنفس والقدم والضحك من غير تكييف ولا تشبيه، ولا ينفون صفاته كما نفت الجهمية.. ولا نعارض سنة النبي صلى الله عليه وسلم بالمعقول، لأن الدين إنما هو الانقياد والتسليم دون الرد إلى ما يوجيه العقل، لأن العقل؛ ما يؤدي إلى قبول السنة، فأما ما يؤدي إلى إبطالها، فهو جهل لا الحمد لله رب العالمين هذا العدد عليه السنة،

عقل"ا.هـ. ومنقا وحويد يديكا) المدريسة ومما قاله في الجزء الثاني أيضاً ص ٥٠٢ من نفس المصدر: "جميع آيات الصفات التي في القرآن والأخبار الصحاح التي نقلها أهل الحديث، واجب على جميع المسلمين أن يؤمنوا ويسلموا بها ويتركوا السؤال فيها وعنها لأن السؤال عن غوامضها بدعة، وذلك.. مثل النفس والبدين والسمع والبصر والكلام والاستحياء والدنو والأولية والأخرية والحياة والنقاء والتجلي والوجه والقدم والقهر والمكر، وغير ذلك مما ذكر الله من صفاته في كتابه وما ذكره رسول الله في أخباره"... - وسال عاما كي الما المالية

وكان الأصبهاني قد نقل بنفس الصفحة عن بعض علماء السنة - في موقف السلف من صفات الله تعالى الخبرية والفعلية - قوله: "حرام على الخلق أن يكيفوه وعلى الضمائر أن تضمر فيه غير المنقول، وحرام على النفوس أن تتفكر فيه وحرام على الفكر أن بدركه، وحرام على كل أحد أن يصفه تعالى إلا بما وصف به نفسه فكتابه أو وصفه به رسوله صلى الله عليه وسلم في أخداره الصحيحة عند أهل النقل والسلف المشهورين بالسنة العروفين بالصدق والعدالة".

وهذا النص وما قبله فيما يبدو هو من كلام إمام الشافعية في وقته والذي اليه - على حد قول الذهبي - المنتهي في معرفة المذهب: أبي العباس بن سريج (ت ٣٠٦)، ولا يبعد أن يكون قد تأثر فيه بشيخه الإمام الشافعي، وتمامه كما في العلو للذهبي ص ١٥٢، ١٥٣ ومختصره ص ٢٢٦، ٢٢٧ واجتماع الجيوش لابن القيم ص ٢٢- ٦٤: "حرام على العقول أن تمثل الله سيحانه، وعلى الأوهام أن تحدُّه وعلى الظنون أن تقطع وعلى الضمائر أن تُعمِّق وعلى النفوس أن تفكر وعلى الأفكار أن تحيط وعلى الألباب أن تصفه الا يما وصف به نفسه في كتابه أو على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم. ٤ - الملك لا كالدوال - ١١١)

والى لقاء آخر نستكمل الحديث. وآخر دعوانا أن

# 

الْحَمْدُ لِلْهُ، والصلاة والسلام على نبيناً محمد صلّى اللّه عَلَيْهِ وَسَلَّم. من أجل ذلكُ أحببتُ أما بعد : فإن الموتَ هو الحقيقةُ التي لا يستطيع أحدُ من الناس أن ينكرها، من أجل ذلكَ أحببتُ أن أُذكر نفسي واخواني الكرام بوسائل الاستعداد للموت، فأقول وباللّه تعالى التوفيق،

#### المسمى مستال الموت يأتي فجأة:

يجبُ علينا جميعاً أن نعلمَ أن الموتَ يأتي بغتةً، ولا يدري أحدٌ من الناس متى وأين وكيف سينتهي أجله، الذي كتبه الله تعالى.

قال سبحانه: (إِنَّ اللهَ عِندُهُ، عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنْزِلُ الْفَيْتَ وَمِنْدُ مَا فِي الْأَرْجَارِ وَمَا تَدْدِي نَقْشُ مَاذَا تَكُيبُ فَنَا وَمَا تَدْرِي فَشَّ بِأَى أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ اللهَ عَلِيدٌ خَيدٌ ) (لقمان: ٣٤).

ولذا ينبغي على كل مُسْلِم أن يحرصَ على كتابة وصيته، وذلك بأن يُوصي أهله وأقاربه بتقوى الله عز وجل والحرص على طاعته، وذلك بأداء جميع العبادات على وجهها الصحيح، وعليه كذلك أن يكتب ما له وما عليه من إلديون.

روى الشيخان عَنْ عَبْدِ الله بْنِ عُمَرَ رَضِيَ الله عَنْهُمَا أَنْ رَسُولَ الله عَنْهُمَا أَنْ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَنْهُمَا أَنْ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَنْهُمَ قَالَ، مَا حَقُ امْرِئُ مُسْلِم لَهُ شَيْءٌ يُوصِي فيه يَبِيتُ لَيْلَتَيْنَ إِلَّا وَوَصِيَّتُهُ مُسْلِم لَهُ شَيْءٌ يُوصِي فيه يَبِيتُ لَيْلَتَيْنَ إِلَّا وَوَصِيَّتُهُ مَكْتَوْبَهُ عَنْدَهُ. (البخاري حديث ٢٧٣٨ ومسلم حديث ٢٧٣٨).

قَالَ اللّٰهُ تَعَالَى ﴿ حَقَىٰ إِذَا جَاءَ أَحَكُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ أَرْحِمُونِ ﴿ اللّٰهُ تَعَالُمُ أَلْمُونُ قَالُ مِنْ أَرْحِمُونِ ﴿ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ ال

ك إعداد/ صلاح نجيب الدق

روى البخاريُّ عَنْ مُجَاهِد بِن حِبِر، عَنْ عَبْد الله بِن عُمَرَ، رَضِيَ الله عَنْهُما، قَالَ: أَخَذَ رَسُولُ الله صَلّي الله عَلَيْهُ وَسَلَّمَ بِمَنْكِبِي، فَقَالَ: «كُنْ فِي الدُّنْيا كَأَنْكِ غَرِيبٌ أَوْ عَابِلُ سَبِيلَ» وَكَانَ ابْنُ عُمَن يَقُولُ: «إِذَا أَهْسَيْتَ فَلاَ تَنْتَظِرَ الصَّبَاحَ، وَإِذَا أَصْبَحْتَ فَلاَ تَنْتَظِر المَسَاءَ، وَخُذَ مِنْ صَحْتِكَ لَمَضِكَ، وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمُوتِكَ، وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمُوتِكَ، وَالإِذَا السِّاءَ، وَخُذَ مِنْ صَحْتِكَ لَمَنِيكَ، وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمُوتِكَ، وَالإِذَا السِّاءَ، وَخُذَ مِنْ صَحْتِكَ لِمُوتِكَ،

#### وسائل الاستعداد للموت

وسائلُ الاستعداد للموت كثيرةٌ، ويمكنُ أن نُوجِزَها فِي الأُمُورِ الآتية:

أولاً، المُحافظة على ما افترضه الله تعالى على السلم:

يجبُ على المسلم أن يستعد للموت بالمحافظة على أداء كل ما افترضه الله تعالى عليه، من الصلاة والزكاة والحج وصوم رمضان.

روى الشيخان عَنْ ابْن مُمَرَ رَضِيَ الله عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلِّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: بُنِيَ الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسِ شَهَادَةَ أَنْ لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهِ وَإَنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَاةِ وَإِيتَاءَ الزَّكَاةِ وَالْحَجُ وَصَوْمِ رَمَضَانَ. (البَّخَارِي حديثَ ٨ ومسلم حديث ١٦).

وأمرنا الله تعالى باتباع نبينا محمد صلى الله عليه

وسلم في جميع الأمور، بقدر المستطاع، ولا يكلف الله تعالى نفساً إلا وسُعَها.

قَالَ سُبِحانَه: (فَإِنْ نَنْزَعْمُمْ فِي شَيْءٍ وَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُمُمُّ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرُ دَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ) (النساء: ٥٩).

وقال جَلَّ شأنه: (وَمَا كَانَ لِمُوْمِنِ وَلَا مُؤْمِنُةِ إِذَا فَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ آمَرًا أَن يَكُونَ لَمُمْ الْفِيرَةُ مِنْ آمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ صَلَّ صَلَكْ مُسِينًا) (الأحزاب: ٣٦).

وقال تعالى: (رَمَّا مَانَكُمُّ الرَّمُولُ فَخُــُدُوهُ وَمَا بَهَكُمُّ عَنْهُ عَلَّهُ وَقَالِهُ مَنْهُ عَنْهُ وَقَالُ وَمُعَالِهُ وَمَا تَهَكُمُ عَنْهُ وَالْمُعَالِينَ وَالْمِحْسُودِ ٧). فَأَنْهُواْ وَالْمُحْسُودِ ٧).

ثانياً: الإكثار من ذكر الموت،

(() روي الحاكم عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالك، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى اللّه عَلَيْه وَسَلّم، ﴿كُنْتُ نَهَيْتُكُمْ عَنْ زِيَارَةَ الْقَبْوِرِ أَلَا هَزُورُوهَا، هَإِنّهُ يُرِقُ الْقَلْب، وَتُدْمِعُ الْعَيْن، وَتُدْمِعُ الْعَيْن، وَتُدْمِعُ الْعَيْن، وَتُدْمِعُ الْعَيْن، وَتُدْكَرُ الْأَخِرَة، وَلا تَقُولُوا هُجْرًا». (حديث حسن) (أحكام الجنائز للألباني ص ٢٢٨) وقوله (هُجْرًا) أي: الكلام الباطل المخالف لهدي النبي صلّى الله عَلَيْه وَسَلّم.

روي الترمذي عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ: ﴿أَكْثَرُوا ذَكْرَ هَادِم اللَّذَاتَ، يَعْنِي الْمُثَدَّ: (حديث حسن صحيح)(صحيح سنن الترمذي للألباني حديث ١٨٧٧).

(٢) قَالَ أَبُو اللَّرْدَاءِ: ﴿ مَنْ أَكْثَرَ مِنْ ذَكْرِ الْمُوْتِ قَلْ حَسَدُهُ وَقَلَ فَرَحُهُ ﴿ (مصنف ابْنَ أَبِي شيبةَ جـ٧صـ١١٠ ـ رقم: ٣٤٩٨٣).

(٣) قَالُ عَمَّارُ بِنُ يَاسِرِ: كَفَي بِالْمُوْتَ وَاعِظًا، وَكَفَى بِالْيُوْتِ وَاعِظًا، وَكَفَى بِالْيُوبِ الْيَقِينِ غِنْيَ، وَكَفَى بِالْعِبَادَةِ شَغُلاً. (الزهد لأحمد. صـ١٤) رقم: ٩٨٤).

(1) شَكَتُ امْرَأَةٌ إِلَى عَائِشَة، رَضِي اللّه عَنْهَا، قساوة عِنْ قَلْبِهَا فَقَالَت لَهَا، أَكْثَرِي مِن ذَكَر الْمُوْت، يَرِقُ قَلْبُك. فَفَعَلَت، فَرِقَ قَلْبِهَا فَجَاءَت تشكر عَائِشَة. (العاقبَة عِنْ ذَكَر المُوت، لعبد الحق الأشبيلي صـ 11).

علاج قسوة القلب المالا علاج قسوة القلب المالة والما

علاجُ قسوة القلب يكون بأربعة أمور، وهي:

(۱) الإقلاع عن المعصية، وحضور مجالس العلم بالوعظ والتذكر، والتخويف والترغيب، وأخبار الصالحين فإن ذلك مما يلين القلوب.

(٣) ذكر الموت. فالموت هادم اللذات ومفرق الجماعات وميتم البنين والبنات. قال العلماء، تذكر الموت يردع عن المعاصي، ويلين القلب القاسي، ويذهب الفرح

بالدنيا ويهون المصائب فيها.

(٣) مشاهدة المحتضرين، فإن في النظر إلى الميت ومشاهدة سكراته، ونزعاته، وتأمل صورته بعد مماته، ما يقطع عن النفوس لذاتها، ويطرد عن القلوب مسراتها، ويمنع الأجفان من النوم، والأبدان من الراحة، ويبعث على العمل، ويزيد في الاجتهاد والتعب في طاعة الله تعالى.

(١) زيارة القبور. (التذكرة للقرطبي ص١٣٢، ١٣٢).

دالثاً الاستعداد للموت بالتوبة الصادقة،

يجبُ على المسلم أن يستعدُ للموت بالتوبة الصادقة، والحافظة على أداء الفرائض، واتباع سُنة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم في جميع الأقوال والأفعال.

قال الله تعالى: (يَتأَبُّ) الَّذِينَ أَامَوُا ثُوُواْ إِلَى اللهِ قَوْدَةُ فَشُوسًا عَسَى رَثَكُمْ أَن يُكُفِّر عَكُمْ سَيَالِكُمْ رَيْدَخِلَكُمْ جَنْبَ بَحْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُغْزِى اللهُ ٱلنِّيَ وَاللَّيِنَ ءَامَنُواْ مَعْمُ فُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ أَلْهُ مِنْ أَيْدِيمِمْ وَبِأَيْمَتُهِمْ يَقُولُونَ رَبِّنَا ٱلْهِمْ لَنَا قُورَنَا وَأَعْدِرُ لَكُا قُرْدَا وَأَعْدِرُ لَكُا أَيْلُكُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَلِيرٌ ) (التحريم: ٨).

قَالُ الأمامُ ابنِ كثير (رحمه الله): قَوْلُهُ تَعَالَى: (يَا أَيْهَا اللهمامُ ابنِ كثير (رحمه الله تَوْبُهَ نَصُوحًا) أَيْ: أَيْهَا الله تَوْبُهَ نَصُوحًا) أَيْ: تَوْبُهَ صَادِقَةَ جَازَمَةَ، تَمُحُو مَا قَبْلَهَا مِنَ السَّيِّنَاتِ وَتَلْمُ شَعَثَ التَّانِ وَتَجْمَعُهُ، وَتَكُفُّهُ عَمَّا كَانَ يَتَعَاطَاهُ مِن الدَّنَاءَات. (تَفْسير ابن كثير جـ ١٤ ص ٢٠).

. (١٦ م احقا شروط التوبة الصادقة:

قَالَ الْإِمَامِ النِّووِي (رحمِهُ اللَّهِ)، قَالَ الْعَلَمَاءُ: التَّوْبَةُ وَاجِبَةُ مِنْ كُلُ ذَنْبٍ، هَانْ كَانتِ الْعُصِيَةُ بِيْنَ الْعَبْدُ وِيَيْنَ اللَّهِ تَعَالَيِ لاَ تَتَعَلَّقُ بِحِقَ آدَمِيٍّ، فَلَهَا ثَالاَثَهُ شُرُوطٍ:

أَخَدُها: أَنْ يُقلِعَ عَنِ الْعَصيَةِ. ﴿ لِلْهِ الْمِلْهِ الْمُلِيدُ الْمُلِيدُ الْمُلِيدُ الْمُلِيدُ الْمُلْكِ

والثَّالْثُ، أَنْ يَغْزِمَ أَنْ لا يَغُودَ إِلَيْهَا أَبِداً . ـــــا رو

فَإِنْ فَقَدَ أَحَدُ الثَّلاثَة لَمْ تَصِحَ تَوبَتُهُ.وانْ كَانَتُ الْمُصِيةُ تَتَعَلَقُ بِآدَمِي فَشُرُوطُها أَرْبَعَةٌ هذه الثَّلاثة، والرَّبِعُ: هذه الثَّلاثة، والرَّبِعُ: أَنْ يَبْرَأُ مِنْ حَقَ صَاحِبِها، فَإِنْ كَانَتْ مالاً أَوْ نَحُوهُ رَدَّهُ النِّهُ، وإنْ كَانَت حَدَّ قَدُّف ونَحُوهُ مَكَنَهُ مِنْهُ أَوْ طُلَبَ عَفُوهُ، وإنْ كَانَت عَيبَةَ استَحَلَّهُ مِنْهَا. ويجبُ أَوْ طُلَبَ عَفْهُ مِنْهَا. ويجبُ أَنْ يَتُوبُ مِنْ جَعْضَها مَنْهُ اللَّهُ مِنْ بَعْضَها مَحْتُ تَوْبَتُهُ عِنْد أَهْلِ الْحَقِّ مِنْ ذَلِكَ الذَّنْب، وبَقي عَليه البَّاقوي صد ٢٤:٢٥). عليه البَاقي. (رياض الصالحين للنووي صد ٢٤:٢٤).

رابعاً، حسن الظن بالله عند الوت،

روى مسلمٌ عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الْأَنْصَارِيِّ، قَالَ:

سَمِغْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّم، قَبْلَ مَوْته بِثَلَاثَة أَيَّام، يَقُولُ: ﴿ لا يَمُوتَنْ أَحَدُكُمْ إِلَّا وَهُوَ يَحْسِنُ الظَّنَ بِاللهِ عَزَّ وَجَلَّ، (مسلم حديث: ٢٨٧٧). فَالَ الإمامُ النّووي (رحمه الله): قَالَ الْعُلَماءُ هَذَا الحديثُ تَحْدِيرٌ مِنَ الْقُنُوطِ وَحَثُّ عَلَى الرَّجَاءِ عِنْدَ الْخُاتِمةِد (مسلم بشرح النووي جـ٧١صـ٧٩)

روى أحمد عَنْ حَيَّانَ قَالَ: دَخَلْتَ مَعَ وَاثَلَةَ بْنِ الأَسْقَعِ عَلَيْ أَبِي الْأَسْوَدِ الْجُرَشِيُ فِي مَرَضِهِ الَّذِي مَاتَ فِيهِ، فَسَلَمَ عَلَيْهِ، وَجَلَسَ، فَقَالَ لَهُ وَاثَلَةُ، وَاحدةٌ، أَسْأَلُكَ عَنْهَا ؟ قَالَ: وَمَا هِيَ ؟ قَالَ: كَيْفَ ظَنَّكَ بِرِبُكَ ؟ قَالَ: عَنْهَا ؟ قَالَ: كَيْفَ ظَنَّكَ بِرِبُكَ ؟ قَالَ: فَقَالَ أَبُو الْأَسْوَدِ: وَأَشَارَ بِرَأْسِهِ، أَيْ حَسِنَ قَالَ وَاثَلَةُ اللهِ عَلَى الله عَلَى وَسَلَمَ الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ يَعْفِلُ أَنْ عَنْدَ ظَنْ عَبْدي بِي، يَقُولُ: أَنَا عِنْدَ ظَنْ عَبْدي بِي، فَلْيَظُنْ بِي مَا شَاءَ. (حديث صحيح) (مسند أحمد جد ٢٥ ص٢٥ حديث ١٦٠٠١).

روى ابنُ ماجه عَنْ أَنْس بِنِ مالْك، أَنَّ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم، دَخُلِ عَلَى شَابٌ وَهُوَ فِي الْمُوْت، فَقَالَ: «كَيْفَ تَجِدُكَ؟ قَالَ: أَرْجُو اللَّه يَا رَسُولَ اللَّه وَأَخَافُ دُنُوبِي، فَقَالَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم: «لَا نُوْطِن، إلَّا أَعْطَاهُ يَحْتَم عَانِ فِي قَلْب عَبْد فِي مثل هَذَا الْمُوْطِن، إلَّا أَعْطَاهُ اللَّه مَا يَرْجُو، وَآمَنَهُ مَمًا يَخَافُ» (حديث حسن) الله عديث ابن ماجه للألباني حديث ٢٤٣٦).

رصحيح سان ابن ماجه عارباني حديث المن الظُن الإمامُ القرطبي (رحمه الله): حُسنُ الظَّنَ بالله تَعَالَى، ينبغي أن يكون أغلب على العبد عند الموت منه في حال الصحة، وهو أن الله تعالى يرحمه ويتجاوز عنه ويغفر له وينبغي لجلسائه أن يذكروه بذلك حتى يدخل في قوله تعالى: «أنا عند ظن عبدي بي فليظن بي ما شاء». (التذكرة للقرطبي صد ١٧٤).

#### ر من مان خامساً: الاستعداد للموت بذكر و روار من المراز و عروري أعذاب القبر وتعيمه رواً وموراً و

والبعث والحشر، والعرق، والمرور على الصراط، وصحيفة الأعمال، والميزان، والحوض والشفاعة، والجنة والنار، وما أعد الله لأهلهما، والوقوف للحساب أمام الله تعالى.

ج٢ص.٤٧).

قال الله تعالى: (وَنَسَعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْمِسْطَ لِيُورِ ٱلْمَيْمَةِ فَلَا لَطْلَمُ فَشَّ شَيْعًا وَإِن كَانَ مِنْعَالُ حَبَيْةٍ مِنْ خَدِلْ أَلْنَالُهُ لَعْلَمُ فَضَّ شَيْعًا وَإِن كَانَ مِنْعَالُ حَبَيْةٍ مِنْ خَدِلْ أَلْنَالُهُ: لِهَا وَقَالُ جَلُ شَانُهُ: وَقَالُ جَلُ شَانُهُ: وَقَالُ جَلُ شَانُهُ: وَالْمَالِمَةُ مَنَالِمَ مَنْ وَلِيئَةً، فَي فَهُو فِي عِيشَتِهِ وَأَصْبَةً أَنْ وَأَمَّا مِنْ خَفْتُ مَوْرِيئَةً، فَي فَلُو فِي عِيشَتِهِ وَأَنْفُهُ مَا وِيثًا أَنْ وَمَا أَذَهُ مَا وِيثًا أَنْ وَمَا أَذَهُمُ مَا وَيَثًا أَنِيمِهُ وَمُا أَذَهُمُ مَا وَيَعْ أَنْ وَالقارِعَةُ: ٦٠ ١١)، وقال الله تعالى: ( اَلْفَمْ خَيْرُمُ عَلَى أَفُولِهِمْ وَتُكْلِمُنَا أَلِيمِهُمْ وَتُكْلِمُنَا أَلِيمِهُمْ وَتُكُلِمُنَا أَلِيمِهُمْ وَتُكْلِمُنَا أَلِيمِهُمْ وَتُعْلِمُ وَلَيْعُونَا أَلْوَلِهُمْ وَلَيْ اللّهُ عَلَيْمُ وَلَا اللّهُ عَلَيْمُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى: ( اَلْفُوا مِنْ خَيْسُونَ ) (يُسْتِيمُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى: ( اللّهُ وَلَيْمُ مِنْ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ وَلَا عَلَيْمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ فِي عَلِيمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ عَلَيْكُوا مِنْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعُلُولُ اللّهُ عَلَى اللْعُلُولُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعُلُولُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الْعَلَيْمُ عَلَى الْعَلَى عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُ عَلَا عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُولُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُ

روى البخاريُّ عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدِ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: إني فَرَطْكُمُ عَلَى الْحَوْضَ مَنْ مَرَّ عَلَيَ شَرِبَ وَمَنْ شَرِبَ لَمْ يَظْمَأُ أَبَدًا، لَيَرِدَنَ عَلَيَ أَقْوَامُ أَعْرِفُهُمْ وَيَعْرِفُوني، ثُمَّ يُحَالَ بَيَنِي عَلَيَ أَقْوَامُ أَعْرِفُهُمْ وَيَعْرِفُوني، ثُمَّ يُحَالُ بَيَنِي وَبَيْنَهُمْ فَأَقُولُ إِنَّهُمْ مِنْيَ فَيُقَالُ إِنَّكَ لا تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ فَأَقُولُ: سُحْقًا لِمُنْ عَيْرَبَعْدي. أَحْدَثُوا بَعْدَكَ فَأَقُولُ: سُحْقًا لمُنْ عَيْرَبَعْدي. (المنظري حديث ١٥٨٤/٦٥٨٣).

قَالُ اللّٰهُ تَعالَى: (وَلَقَدَ جِئْتُمُونَا فُرُدَىٰ كَمَا خَلَقْنَكُمْ أَوْلَ مَرَّوَ وَرَكْتُم مِّا خَوْلَتَكُمْ وَرَآءً خُلُوْرِكُمْ وَمَا نَرِيْ مَعَكُمْ شُفَعَاءَكُمْ اللّٰهِيْ دَعَتُمُ أَيُّهُمْ فِيكُمْ شُرِّكُونًا لَقَد تَقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنكُم مَا كُنتُمْ رَخْسُونَ ) (الأنعام: ٩٤).

رَّهِي الشَّيِخَانِ عَنْ عَدِي بَنِ حَاتِم قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم: مَا مَنْكُمُ أَحَدُ إِلَّا سَيُكَلَمُهُ رَبِّهُ لَيْسُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ تُرْجُمَانُ فَيَنْظُرُ أَيْمَنَ مِنْهُ فَلَا يَرِي إِلَّا مَا قَدَّمَ مِنْ عَمَلِه، وَيَنْظُرُ أَشْأَمَ مِنْهُ قَلَا يَرِي إِلَّا مَا قَدَّمَ مِنْ عَمَلِه، وَيَنْظُرُ أَشْأَمَ مِنْهُ قَلَا يَرِي إِلَّا مَا قَدَّمَ وَيَنْظُرُ بَيْنَ يَدَيْهِ فَلَا يَرَى إِلَّا النَّارَ وَلَوْ بِشَقِّ تَمْرَةٍ. (البخاري حَديث ١٠١٦).

#### أقوال السلف الصالح عند الاحتضار،

(١) أبو بكر الصديق:

رًا) الْحَبُّضِرَ أَبُو بَكُرِ الصِّدُيقُ (رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ) قَالَتُ عَائشَةُ: ۗ لَا الْحَبُّضِرَ أَبُو بَكُرِ الصِّدُيقُ (رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ) قَالَتُ

لْعَمَّرُكَ مَا يُغْنِي الثَّرَاءُ عَنِ الْفَتَى العَا طَلَا بِاللَّهِ

إِذَا حَشُرَجَتْ يَوْمًا وَضَاقَ بِهَا الصَّدُرُ

فَكَشَفَ أَبُو بُكُن (رَضِيَ اللّٰه عَنْهُ)، غَنْ وَجُهِهِ وَقَالَ: لَيْسَ كَذَلِكَ يَا بُنَيَّهُ، وَلَكِنْ قُوليَ، (رَجَاءَتُ سَكُرُهُ ٱلْبَوْتِ بِلَهْقٌ ذَلِكَ مَا كُنَّ مِنْهُ مِّهُ مِّهُ مُ

(ق: ١٩) (العاقبة في ذكر الموت لعبد الحق الأشبيلي صـ١٤).

الْحَشُّرَجَةُ: الْغَرْغُرةَ عِنْدَ الْمُؤْتِ، وَتَّرَدُهُ النَّفُس. (النهاية في غريب الحديث: لابن الأثيرجـ اصـ ٣٨٩).

الشُّفُونُ مِنْ الْمُعَادُ حَبُّوا لِمُعْمَلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

قَالُ عَبِدُ اللّه بِنُ عُمَّرَ بِنِ الْخَطَّابِ (رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ)، كَانَ رَأْسُ عُمَرَ فِي حَجْرِي فِي مَرَضِهِ اللّهُ اللّهُ عَمَرَ فِي حَجْرِي فِي مَرَضِهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ رَضِ، فَقُلْتُ: وَمَا كَانَ عَلَيْكَ كَانَ فِي حَجْرِي أَوْ عَلَى الْأَرْضِ، فَقُلْتُ: وَمَا كَانَ عَلَيْكَ كَانَ فِي حَجْرِي أَوْ عَلَى الْأَرْضِ، فَقُلْتُ: وَمَا كَانَ عَلَيْكَ كَانَ فِي حَجْرِي أَوْ عَلَى الْأَرْضِ، فَقُلْتُ، ضَعْهُ لا أُمُّ لَكَ، فَوَضَعْتُهُ، عَلَى الْأَرْضِ، وَيْلَى، وَيْلَ لا أُمْي إِنْ لَمْ يَرْحَمْنِي رَبِّي فَقَالَ: وَيْلَى لا أَمْي إِنْ لَمْ يَرْحَمْنِي رَبِي (المحتضرين لابِن أَبِي الدنيا صـ30 وقِم، ٤٢).

وقالَ عُمَرُ بْنُ الْخُطَّابِ(رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ) أيضاً لَّا حَضَرَتْهُ الْوَقَاةُ قَالَ: «لُوْ أَنَّ لِي مَا عَلَى الْأَرْضِ لَافْتَدَيْتُ بِهِ مِنْ هَوْلِ الْمُطَلَعِ» (المحتضرين لابن أبي الدنيا صـ٥٥ رقم: ٤٣).

(۳) عثمان بن عفان ا

لمَّا احْتَضَرُ عُثْمَان بِنْ عَفَّان (رَضِي الله عَنهُ) جعل يَقُول وَدَمه يسيل؛ لَا إِلَه إِلَّه أَنْت سُبْحَانَكَ إِنِّي كنت من الظَّالِينَ، اللَّهُمَّ إِنِّي استعين بك على أموري وَأَسْأَلُك الصَّبْر على بلائي. (العاقبة في ذكر الموت لعبد الحق الأشبيلي صـ١٧٣).

(4) قَالَ مُحَمِّدُ فِي عَلَي بِنِ أَبِي طَالُبِ إِنَّ عَلَيْ بِنِ أَبِي طَالُبِ إِنَّ عَلَيْهِ إِنَّ عَلَيْهِ أَنَّ عَلَيْهِ أَنَّ عَلَيْهِ أَنَّ مَا يَنْطَقُ إِلَّا بِ وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهِ ، خَتَّى قَبَضَهُ اللَّهُ. (المحتضرينَ لا بنَ أَبِي الدَّنِيا صـ 1 (قم: ٥٣).

(٥) مُعَاذُ بِنُ حِيلٍ مِنْ اللهِ عِنْ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

لَّا احْتُصْرُ مُعَادُ بِنُ جِيلِ (رَضِي الله عَنهُ)، جَعَلَ يَقُولُ: أَغُودُ بِاللهِ مَنْ لَيْلَةَ صَبَاحُهَا الثَّالُ، مَرْحَبًا بِالْهُ مَنْ لَيْلَةَ صَبَاحُهَا الثَّالُ، مَرْحَبًا بِالْهُمْ إِني قد كُثْتُ أَخَافُكُ حَبِيبٌ وَأَذَا الْيُومُ أَرْجُوكُ، اللَّهُمَّ إِنَّكَ تَعْلَمُ أَنِي لَمْ أَكُنْ أَحَبُّ اللَّيُومُ أَرْجُوكُ، اللَّهُمَّ إِنَّكَ تَعْلَمُ أَنِي لَمْ أَكُنْ أَحَبُّ اللَّيْوُمُ أَرْجُوكُ، اللَّهُمَّ إِنَّكَ تَعْلَمُ أَنِي لَمْ أَكُنْ أَحَبُّ اللَّيْوَمِ الْأَنْهَارِولَا أَنْعَلَمُ اللَّهُ وَاحِر وَمُكَابِدَةٍ لِعَرْسِ الأَشْجَارِ، وَلَكَنْ لَظُمَا الْهَوَاحِر وَمُكَابِدَةٍ السَّاعَاتُ وَمُزَاحَمَةَ الْعُلَمَاءِ بِالرَّكْبِ عَنْدًا حِلَقَ اللهُ وَاحِر وَمُكَابِدةً الشَّاعَاتُ وَمُزَاحَمَةَ الْعُلَمَاءِ بِالرَّكْبِ عَنْدًا حِلَقَ اللهُ الْخُورَى صَامَ اللهُ وَاحِر وَمُكَابِدةً الشَّاعَاتُ وَمُزَاحَمَةَ الْعُلَمَاءِ بِالرَّكْبِ عَنْدًا حِلَقَ اللهُ الْحُورَى صَامَ اللهُ الْحَرَى اللَّالَاكُ وَالْمُ الْمُولَالِ الْمُولَادِ وَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُلْمَاءِ وَلَيْسِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاحِر وَمُكَابِدَةً الشَّاعَاتُ وَمُزَاحَمَةَ الْعُلَمَاءِ بِالرَّكُ فِي عَنْدًا حِلْقَ اللّهُ اللّهُ وَاحِر وَمُكَابِدَةً اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَالِ الْهُولَادِينَ الْتَعْمُ اللّهُ اللّهُ وَاحِر وَلَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاحِلَى اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ

(١) أبو الدرداء ١٠١٠ الشيك ٢٩٨٥ و ١٥٠

لَّا احْتُضِرُ أَبُو الدَّرْدَاء (رَضِي الله عَنهُ)، جَعَلَ يَقُولُ، أَلا رَجُلُ يَعْمَلُ لِمُثْلِ مَضْرَعي هَذَا؟ أَلا رَجُلُ يَعْمَلُ لَمُثْلِ مَضْرَعي هَذَا؟ أَلا رَجُلُ يَعْمَلُ لَجُلُ يَعْمَلُ لَمُثْلِ يَوْمِي هَذَا لَا وَبَكى فَقَالَتُ لَهُ امْرَأَتُهُ، تَبْكي لَقُلُ كَهُ امْرَأَتُهُ، تَبْكي وَقَدُ صَلى الله عليه وسلم؟ فقال: ومالي لا أَبْكِي وَلا أَدْرِي عَلامَ أَهْجَمُ مِنْ فَتُولِي. (التبصرة لابن الجوزي صـ٢١٦).

قال الأمام القرطبي (رحمام الأمام ما (٧) ا

لَّا اخْتُصْرَ أَبُو هُرَيْرَةَ (رَضِي اللَّه عَنهُ)، بَكَى، فَقَيلُ الْخُتُصْرَ أَبُو هُرَيْرَةَ (رَضِي اللَّه عَنهُ)، بَكَى، فَقَيلُ لَهُ، فَمَا يُبْكيكَ؟ فَقَالُ: بُعْدُ الْمُفَازَةَ (أي بُعْد السفر الشاق) وَقلَّهُ الزَّادِ، وَعَقَبَهُ كَثُودُ، الْهُبِطُ مِنْهَا إِلَى الْجَرَّةَ أَوْ إِلَى النَّارِ. (التبصرة لابن الْجَوْرَى صـ٢١٦).

#### (٨) حذيفة بن اليمان:

لمَّا حضرت حُذُيْفَة بِن الْيَمَان (رَضِي اللَّه عَنهُ)، الْوَقَاةُ قَالَ: اللَّهُمَّ إِنِّي كنت أخافك وَأَنا الْيَوْم أَرِجوك، اللَّهُمَّ إِنَّي كنت أخافك وَأَنا الْيَوْم أرجوك، اللَّهُمَّ إِنَّك تَعلم أَنِي لِم أكن أحب الْبَقَاءِ فِي الدُّنْيَا لَجِرِي الْأَنْهَارِ وَلاَ لَعْرِس الْأَشْجَارِ وَلَكن لَظما اللَّيْل ومكابدة السَّاعات ومزاحمة الْعلماء في حلق الذكر، وَلمَا اشْتَدَّ بِهِ النزع جعل كلما أَفَّاق من غمرة فتح عَيْنَيْه وَقَالَ يَا رَبِ شَدُ شداتك واختق خنقاتك فوعزتَك إنَّك لتعلم أَنِي أحبك. (العاقبة في فوعزتَك إنَّك لتعلم أَنِي أحبك. (العاقبة في ذكر الموت لعبد الحق الأشبيلي ص١٢٦٠).

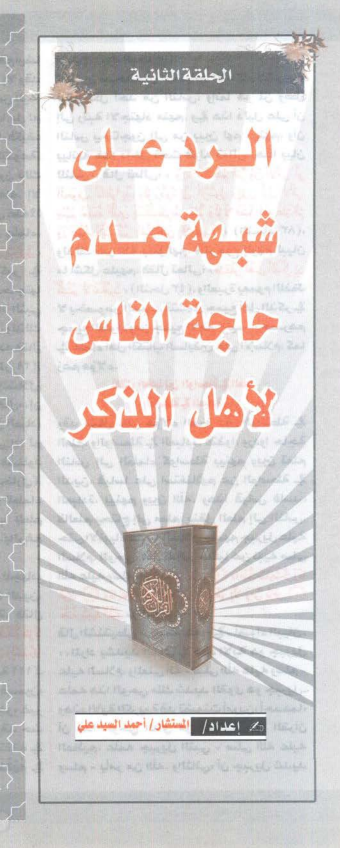
أذا أن الحمد لله رب العالمين.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد، فتكمل حديثنا عن الشبهات التي يثيرها أعداء الإسلام لصرف الناس عن دينهم، وتحدثنا في العدد السابق عن محاولاتهم الطعن في السنة النبوية، والاكتفاء بالقرآن الكريم، وأنه لا حاجة للمسلمين لأهل الذكر، وأن لكل مسلم أن يرجع إلى القرآن هيفتي نفسه بنفسه، وتكمل الرد على هؤلاء في هذا العدد، فتقول وبالله تعالى التوفيق،

ثانيًا: ذكر القرآن والسنة للعلم، والعلماء،
 والفقهاء، دليل على حاجة الناس لهم:

فقد ورد لفظ (العلم) في القرآن الكريم بتصريفاته المختلفة أكثر من سبعمائة وخمسين مرة، مشيفوعا معظمها بالدعوى إلى التدبرفي آيات الله، كما في قوله تعالى: «كِنَكُ فُصِّلَتْ وَايْنَهُ فُرْءَانًا غَرَبِيًّا لِقُوْمِ يَعْلَمُونَ ، (فصلت:٣)، والتفكر في آياته المنظورة، كما في قوله سبحانه: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النُّجُومَ لِلْمُتَدُولَ بِنَا فِي ظُلُمُنَتِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرُ فَلَا فَصَلْنَا ٱلْأَيْنَ لِفَوْمِ يَعْلَمُونَ ، (الأنعام: ٩٧)، غير أن لفظ (العلم) ورد في مواضع من القرآن على معان غير معنى العلم بالشيء، ومعرفته على حقيقته، ومن هذه المعانى، ورد العلم بمعنى (الدين)، ومنه قوله سبحانه: وَلَمِنِ ٱلْبَعْتَ أَهُوَاءَهُم بَعْدَ ٱلَّذِي جَآءَلُهُ مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لُّكَ مِنَ اللَّهِ مِن وَلِيَّ وَلَا نَصِيرٍ ، (البقرة: ١٢٠)، قال أبو حيان: أي: من الدين. وجعله علماً؛ لأنه معلوم بالبراهين الصحيحة. وقال الرازي: أي: من الدين المعلوم صحته بالدلائل القاطعة.

ومن ثم يتضح زيغ وضلال هؤلاء يُّ دعواهم، عدم وجود ما يسمى بعلوم الدين -من فقه وأصوله، وحديث وعلومه، وقرآن وتفسيره، وعقيدة،



وغيرها من أصناف العلوم الشرعية- والواقع أيضا يكذبهم، فلا يوجد شيء من أمور الدنيا، إلا وقد وضع له أهله علما يضبطه، ويهدي الناس إليه، من طب وهندسة، وفلك، ورياضة بأنواعها، بل لم تخل المفاسد من علم يضبطها لأصحابها، فكيف يعترف هؤلاء المضلون بهذه العلوم المتنوعة، ويحترمون أهل الاختصاص فيها، وينفون ذلك عن علم الشرع المطهر، ويستهزئون بأهله، إلا لتحقيق غرضهم الخبيث من صرف الناس عنه ؟ ١ كما أن القرآن قد بين أن لبني إسرائيل علماء، فقال تعالى: « أُولَا بِكُن أَلَمْ عَايَةُ أَنْ يَعَلَيْهُمْ عُلَمَةُ أَنْ إِلَيْهُ مِنْ الْمُرْوَمِلَ » (الشعراء: ١٩٧)، وشريعة الإسلام أكبر في تشريعاتها من كافة الشرائع السابقة فحاجتها للعلماء الربانيين أهل الذكر - بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم - أوكد من باب أولى، ولذلك مدح الله من أوصله علمه لخشيته سيحانه فقال تعالى: «إِنَّمَا يُخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْمُلْمِنَّةُ أَ » (فاطر: ٢٨). وبذهابهم يذهب العلم، ويفشو الجهل والضلال، فعن عبدالله بن عمرو رضى الله عنهما قال: «إن الله لا يقبض العلم انتزاعًا ينتزعُهُ من العباد، ولكن يقيض العلم بقبض العلماء، حتى إذا لم يُنْقَ عَالمًا، اتَّخَذَ النَّاسُ رُؤُوسًا جُهَّالًا، فَسُئُلُوا، فأفتوا بغير علم، فضلوا وأضلوا ، (رواه البخاري)، فلو كان القرآن بيانا بنفسه، ولا يحتاج للعلماء الذين يبينونه للناس، فلماذا يذهب العلم بذهابهم، ولماذا يفشو الحهل بقبضهم، بالرغم من بقائه بعدهم؟١١

وقد نهى الله المسلمين عن خروجهم كلهم للجهاد، وأوجب عليهم قيام بعضهم بالتفقه في الدين، للقيام بواجب تبليغه، وتبيينه للأمة، فقال تعالى: « ﴿ وَمَا كَانِيَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَسِينُهُ لِلْأَمَةُ التَّوْلُا تَعَالَى: « ﴿ وَمَا كَانِي الْمُؤْمِنُونَ لِيَسِينُهُ لِللَّهِ اللَّهِ وَلِمُلِدُهُ لَوْلَا لِمَا اللَّهِ وَلِمُلِدُهُ اللَّهِ اللَّهِ وَلِمُلِدُهُ اللَّهِ اللَّهِ وَلِمُلِدُهُ اللَّهِ وَلِمُلِدُهُ اللَّهِ وَلَمُلِدُهُ اللَّهِ وَلِمُلِدُهُ اللَّهِ وَلِمُلِدُهُ اللَّهِ وَلِمُلِدُهُ اللَّهِ وَلَمُلِدُهُ اللَّهِ وَلِمُلْكِهُ اللَّهِ وَلَمْ اللَّهِ وَلَمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عليه وسلم أمته على التفقه في الدين مقيرًا يُفقُهُهُ في الدين بقوله: «مَن يُردِ اللّه به خيرًا يُفقُهُهُ في الدين بقوله: «مَن يُردِ اللّه به خيرًا يُفقُهُهُ في الدين بقوله: «مَن يُردِ اللّه به خيرًا يُفقَهُهُ في الدين بقوله: «مَن يُردِ اللّه به خيرًا يُفقُهُهُ في الدين بقوله: «مَن يُردِ اللّه به خيرًا يُفقَهُهُ في الدين بقوله: «مَن يُردِ اللّه به خيرًا يُفقَهُهُ في الله الله عليه وسلم أمته على التفقه في الدين بقوله: «مَن يُردِ اللّه به خيرًا يُفقَهُهُ في الدين بقوله: «مَن يُردِ اللّه به خيرًا يُفقُهُهُ في الله الله عليه وسلم أمته على التفقه في الدين بقوله: «مَن يُردِ اللّه به خيرًا يُفقُهُهُ في الله الله عليه وسلم أمّاته على التفقه في الدين بقوله: «مَن يُردِ الله به خيرًا يُفقَعُهُ في الله به خيرًا يُفقَعُهُ في الله به خيرًا يُفعَلِهُ اللهُ به خيرًا يُفعَلِهُ اللهُ به خيرًا يُفعَلَهُ اللهُ الله به خيرًا يُفعَلِهُ اللهُ الله به خيرًا يُفعَلِهُ الله به خيرًا يُفعَلِهُ اللهُ الله به خيرًا يُفعَلِهُ اللهُ به خيرًا يُفعَلِهُ اللهُ به خيرًا يُفعِلْهُ اللهُ به خيرًا يُفعِلُهُ اللهُ به خيرًا يُفعِلْهُ اللهُ به خيرًا يُفعِلُهُ اللهُ به خيرًا يُفعِلُهُ اللهُ به خيرًا يُفعَلُهُ المُنْهُ اللهُ به خيرًا يُفعَلُهُ المُنْهُ المُنْهُ اللّهُ به خيرًا يُفعَلُهُ اللّهُ به خيرًا يُفعَلُهُ المُنْهُ المُنْهُ اللهُ واللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ المُنْهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اله

الدّين، (رواه البخاري).

كما بين سبحانه أن استنباط الأحكام الشرعية ليس لكل أحد من الناس، وإنما هو لمن وصل إلى رتبة الاجتهاد منهم، وفي هذا دليل على أن الناس يحتاجون إلى من يبين لهم دينهم، وأن بيانهم هذا داخل تحت قوله تعالى «هذا بيان للناس»، قال تعالى: « وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِنْ ٱلْأَمْنِ أُو ٱلْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِيُّهُ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَىٰ أَوْلِي ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَلَّبُطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَوْلًا فَضَلَّ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْتُهُ لَاتَّبَعْتُمُ ٱلشَّيْطُانَ إِلَّا قَلِيلًا » (النساء ٨٣)، ولذلك أمر الله بسؤالهم، والرجوع إليهم لبيان ما أشكل عليهم، فقال تعالى: «فَتَعَلُّوا أَهُلَ ٱلدِّكُرُ إِن كُنُّهُ لَا نَّمَامُونَ ، (النحل ٤٣)، والعبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، فتشمل جميع أهل الذكرية جميع العلوم، ومن جميع الأمم، وليس بحصرهم في علماء أهل الكتاب السابقين على الإسلام، كما زعم هؤلاء.

#### ثالثًا: الخلط بين الواسطة في العلم والواسطة في العبادة:

وقد أشكل على هؤلاء الفرق بين الواسطة في العلم، والواسطة في العبادة، فنفوا، وردوا حاجة الناس إلى العلماء كواسطة بينهم وبين تعلم الدين، قياسا على استغنائهم عن الواسطة في العبادة، بينهم وبين الله، وهذا قياس فاسد، العبادة، بينهم وبين الله، وهذا قياس فاسد، فالعلم يحتاج إلى معلم، ينقل العلم إلى الناس، حتى الأنبياء عليهم السلام، علمهم جبريل عليه السلام، الوحي، قال تعالى حاكيا عن نبيه صلى الله عليه وسلم: «وَالنَّجْمِ إِنَّا مَرَىٰ أَنْ مَنْ إِلَّا وَمَنْ بُوحَى الله عَلَيْهُ وَمَا عَلَيْهُ وَمَا عَلَيْهُ وَمَا الله عليه وسلم: «وَالنَّجْمِ إِنَّا مَرَىٰ أَنْ مَنْ إِلَّا وَمَىٰ بُوحَى الله عَلَيْهُ وَمَا النَّهُ عَلَيْهُ وَمَا الله عَلَيْهُ وَمَا الله عَلَيْهُ وَمَا الله عَلَيْهُ وَمَا الله عَلَيْهُ وَالنَّجْمِ الله عَلَيْهُ وَمَا الله عَلَيْهُ وَمَا الله عَلَيْهُ وَمَا الله عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَمَا الله عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُولُولُولُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَلّ

قال الشنقيطي – رحمه الله – في « أضواء البيان» « المراد بشديد القوى في هذه الآية هو جبريل عليه السلام، والمعنى أنه - صلى الله عليه وسلم - علّمه هذا الوحي ملك شديد القوى هو جبريل وهذه الآية الكريمة قد تضمنت أمرين؛ أحدهما أن هذا الوحي الذي من أعظمه هذا القرآن العظيم، علمه جبريل النبي - صلى الله عليه وسلم - بأمر من الله والثاني: أن جبريل شديد القوق» اهـ. علا وعلى الكلام والمتسالا) ع

ولم يعلمهم بشر قال تعالى: «وَلَقَدُ مَعَلَمُ أَنَهُمُ تَقُولُونَ إِنَّمَا يَقَلَقُهُ مَنْ أَنَّ لِلسَّاكُ الَّذِي الْمَدُونَ إِلَّتِهِ أَعْجُعَيٌّ وَهُنَدًا لِسَانُ عَرَبِيٌّ شُنتُ ، (النحل ١٠٣)، ومن ثم فما هم دون الأنساء بحتاجون إلى من يعلمهم، ولا يمكن لهم أن يتعلموا من تلقاء أنفسهم، فالناس ما بين عالم ومتعلم، وعلم الشرع من هذه العلوم التي تحتاج إلى من يتعلمها، ثم يعلمها للناس، قال تعالى: «وَمَا كَاكَ ٱلْمُؤْمِثُونَ لِيُنفِرُوا كَافَّةً فَلَؤَلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فَرْقَةٍ مِنْهُمْ طَآبِفَةً لِينَفَقَهُوا فِي ٱللِّينِ وَلِيُنذِرُوا فَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمْ عَذُرُوكَ » (التوبة ١٢٢)، وعن عثمان رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « خيرُكم مَن تعلُّم القرآنَ وعلَّمه » (رواه البخاري). وروى أبو نعيم في الحلية عن كميل بن زياد قال: أخذ على بن أبي طالب بيدي، فأخرجني إلى ناحية الحنانة، فلما أصحرنا جلس ثم تنفس ثم قال: يا كميل بن زياد القلوب أوعية فخيرها أوعاها، احفظ عنى ما أقول لك: الناس ثلاثة: فعالم رباني، ومتعلمٌ على سبيل نجاة، وهمج رعاء أتباع كل ناعق، يميلون مع كل ريح، لم يستضيئوا بنور العلم، ولم يلجأوا إلى ركن وثيق».

أما العبادة فلا تحتاج إلى واسطة بين العبد وبين ريه، فالله لم يجعل بينه وبين عباده في عبادته واسطة من خلقه، بل الواجب على العباد أن يتقربوا إليه وحده من غير واسطة فهو الستحق لجميع أنواع العبادة، من الخوف والرجاء والحب والصالاة والزكاة وغيرها من العبادات الظلبية والبدنية، قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقَ وَنُشِّكِي وَغَيَّايَ وَمُمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعُنَالِمِينَ ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهِ مُرَبِّكَ لَلَّهُ وَبِلَالِكَ أَمْرَتُ وَأَنَّا أَوْلُ ٱلْسُلِمِينَ » (الأنعام: ١٦٢-١٦٣)، وقال: « وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنَى فَإِنَّى قَرِيثٌ أُجِيبُ دَعُوَّةً ٱلدَّاعِ إِذَا دُعَانٌ فَلْيَسْتَحِيجُوا لِي وَلِيُؤْمِنُوا فِي لَمَلَّهُمْ مُرْشُدُونَ ، (البقرة ١٨٦)، فلم يقل سبحانه وتعالى لنبيه «قل إنى قريب»، وإنما قال «فإنى قريب» لينفي الواسطة بينه وبين عباده، حال عبادتهم له، حتى ولو كانت تلك الواسطة، ملكا مرسلاً، أو نبيًا مقريًا، فهؤلاء أشكل عليهم الفرق بين الواسطة

في العبادة، والواسطة في العلم، فنفوا الثانية، اعتمادا على نفى الأولى.

#### رابعا: سؤال الصحابة ينفي أنه مبين بنفسه:

ومما يؤيد القول بأن الناس محتاجون لن يبين لهم ما أشكل عليهم، وأن هذا البيان لا ينفي عن القرآن أنه «بيان للناس» ما ثبت عن أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم من سؤالهم النبي صلى الله عليه وسلم عما أشكل عليهم من آيات القرآن، فلو كان مبينا بنفسه - في كل ما جاء به - لا احتاجوا إلى سؤاله، ومن هذا:

ا- عن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه قال:

«لما نزلت هذه الآية: «الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا

إِيمَانَهُمْ بِظُلْم، شَقَّ دَلك على أصحاب النبيِّ صلَّى

الله عليه وسَلَّم، وقالوا، أيننا لم يظلم نفسه ؟

فقال رسولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّم؛ (ليس كما

تظنون، إنما هو كما قال لقمانُ لابنه: « يَا بُنَيَ

لا تُشْرِكُ بِاللهِ إِنَّ الشَّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ» (رواه

البخارى).

الله عن عدي بن حاتم الطائي رضي الله عنه قال:

«لما نزلت: «عَنَّ يَتَبَنَّ لَكُو الْخَلْطُ الْأَبْعَثُ مِنَ الْفَيْطِ الْأَسْوَدِ

هِنَّ الْفَحْرِةِ » (البقرة ١٨٧). قال له عدي بنُ حاتم:

يا رسولَ الله (اني أجعلُ تحت وسادتي عقائين:
عقالًا أبيض وعقالًا أسودٍ. أعرفُ الليلَ مَن النهار.
فقال رسولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّمَ: إنَّ وسادتُ
لعريض. إنها هو سوادُ الليلِ وبياضُ النهار» (رواه مسلم).

٣- عن عائشة قائت: قال رَسُولُ الله صَلَى الله عَنْ عَائشة قَائت: قَالَ رَسُولُ الله صَلَى الله عَلْب عَلْيه وَسَلْمَ: (مَنْ حُوسبَ, يَوْمَ الْقيَامَة عُذْب) فَقُلتُ: أَلَيْسَ قَدْ قَالَ الله عَزْ وَجَلِّ: «فَسَوْف يُحاسَبُ حسَابًا يَسيرًا» فَقَال: (لَيْسَ ذَاك الْحِسَابُ، إِنَّمَا ذَاك الْعَرْضُ، مَنْ نُوقشَ الْحِسَابَ يَوْمَ الْقِيَامَة عُذْبَ» (رواه البخاري).

الله صنَّ عائشة رضّي الله عنها قالت: «سألتُ رسولَ الله صنَّى الله عليه وسلَّم عن هذه الآية (وَالَّذِينَ يُوْتُونَ مَا آتَوْا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ) قالت عائشة: أَهُمُ الَّذِينَ يشربونَ الخَمرُ ويسرقونَ؟ قالَ: لا يا بنتَ الصُّدُيق، ولَكنَّهمُ الَّذِينَ يصومونَ ويصلُونَ بنتَ الصَّدُقونَ، وَهُم يَخافونَ أَنْ لا تُقبَلَ منهُم أُولَئكَ ويتصدِّقونَ، وَهُم يَخافونَ أَنْ لا تُقبَلَ منهُم أُولَئكَ

يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَهَا سَايِقُونَ، (رواه الترمذي وصححه الألباني).

خامشا: حاجة الناس لمن يبين لهم ليعدهم عن عهد النبوة:

فقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم عن اختلاس العلم، فعن أبي الدُرْدَاء قال: «كنَّا معَ رسول الله - صلى الله عليه وسلم- فشخص ببصره إلى السَّماء ثمَّ قال: «هذا أوانٌ يُحتَّلسُ العلمُ منَ النَّاسِ حتَّى لا يقدروا منهُ على شيء». فقال زيادُ بنُ لبيد الأنصاريُ: كيفُ يُحتَلسُ العلمُ منًا وقد قرأنا القرآنَ فوالله لنُقرأنُهُ ولنُقرئنُهُ نساءَنا وأبناءَنا؟ فقال: «ثكلتك أمُّك يا زيادُ إن كُنتُ لأعدُّكُ من فَقَهاء أهل المدينة، هذه التوراة والإنجيل عند اليهود والنصارى فماذا تغنى عَنهم؟ ، قال جُبِيرُ: فلقيتَ عُبادةَ بنَ الصَّامت، قلتُ: ألا تسمَعُ إلى ما يقول أخوك أبو الدرداء؟ فأخبرتُهُ بِالَّذِي قَالَهُ أَبِوِ الدِّرداءِ، قَالَ: صدقَ أبو الدُّرداء إن شئتُ لأحدُثنُكُ بِأُوَّلُ علم يُرفِّعُ منَ النَّاسِ الخشوعُ يوشكُ أن تدخل مسجد جماعة فلا ترى فيه رجلًا خاشعًا ، (رواه الترمذي وصححه الألباني).

فلملازمة الصحابة للنبي صلى الله عليه وسلم، لم يكن لهم - رضوان الله عليهم - حاجة لما يسمى بعلوم الآلة، - التي تعين على فهم الدين - لامتلاكهم لها آنذاك - وإن لم تكن مدونة في كتب ومع بُعد الناس عن عهد النبوة الأولى ظهرت الحاجة إليها، فلم يكن الصحابة محتاجين لعلوم اللغة، لفهم القرآن والسنة، فهم أهلها، فلما تغيرت ألسن الناس بدخول العجم - غير العرب – إلى الإسلام، احتاجوا إلى من يضبط لهم لغتهم فظهرت علوم اللغة، ولم يكن لهم حاجة إلى علم الحديث، لسماعه مباشرة من النبي صلى الله عليه وسلم.

ومن لم يسمع مباشرة، طلب من غيره أن يأتي بشاهدين على صحة روايته، فعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: «كنا في مجلس عند أبي بن كعب فأتى أبو موسى الأشعريُّ مُغضَبًا حتى وقف. فقال: أنشدُكمُ الله له لل سمع أحدُ منكم رسولَ الله صلى الله عليه وسلَم يقول:

(الاستئذانُ ثلاثُ. فإن أَذِنَ لك. وإلا فارْجِعُ)؟ قال أُبِيُّ، وما ذاك؟ قال، استأذنتُ على عمرَ بن الخطاب أمسَ ثلاثَ مراتِ. فلم يُؤذَنْ لي فرجعتُ. ثم جئتُ اليومَ فدخلتُ عليه. فأخبرتُه أني جئتُ أمسَ فسلمتُ ثلاثًا. ثم انصرفتُ. قال: قد سمعناك ونحن حينئذ على شُغل. فلو ما استأذنتُ حتى يُؤذنَ لكِ؟ قال: استأذنتُ، كما سمعتُ رسولَ الله صلى الله عليه وسلّمَ. قال: فوالله لا لأُوجعَنَ ظهرَك وبطنك. أو لتأتينُ بمن يشهدُ لك على فدا. فقال أبيُ بن كعب: فوالله لا يقوم معك إلا فحدثنا سنًا. قم. يا أبا سعيد الفقمتُ حتى أتيتُ عمرَ. فقلتُ: قد سمعتُ رسولٌ الله صلّى الله عليه وسلّمَ يقولُ هذا» (رواه مسلم).

ولظهور بعض الكذابين الذين كذبوا على رسول الله صلى الله عليه وسلم، فوضعوا بعض الأحاديث المدسوسة عليه، ظهر علم الحديث الذي وضع ضوابط للناس للتمييز ما بين الصحيح والسقيم، ولعدم علم الناس بلكي والمدني، والخاص والعام، والمطلق والمقيد، والناسخ أصول الفقه، والقواعد الفقهية، وغيرها، وأنشأت الجامعات التي عنيت بهذه العلوم الإخراج المتخصصين فيها، امتثالاً لقوله تعالى: «رَمَّا المتخصصين فيها، امتثالاً لقوله تعالى: «رَمَّا المَّنْ مُلْالِمُنْ لِيَنْفِرُوا فِي النِينِ وَلِيُنْذِرُا فِرَمُهُمْ إِنَّا رَجَمُوا المُنْهُمُ اللهُ اللهُ المتثالاً المتواهدة على: «رَمَّا المَّهُمُ طَالِمَةً لِمُنْ النِينِ وَلِينْدِرُوا فَوْمَهُمْ إِنَّا رَجَمُوا المُنْهُمُ اللهُ اللهُ المُنْهُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْهُمُ اللهُ اللهُ

المان العب المكان والله الموفق. والمدارات

- الشَّهِيد؛ سُمِّيَ بِذَلكَ لِأَنَّهُ حَيَ ؛ لأَنَّ أَرْوَاحِهِمُ شَهِدَتْ دَارِ السَّلَامِ. وَلأَنَّ اللَّه تَعَالَى وَمَلَائِكَته عَلَيْهِمُ السَّلَامِ يَشْهَدُ عَنْى شَهِيد مَشْهُود السَّلَامِ يَشْهَدُونَ لَهُ بِالْحِنَّةِ. فَمَعْنَى شَهِيد مَشْهُود لَهُ وَقِيلَ: هَمَعْنَى شَهِيد مَشْهُود لَهُ وَقِيلَ: لأَنَّ مَلائكَة الرَّحْمَة مَا لَهُ مِنْ الثَّوَابِ وَالْكَرَامَة وَقِيلَ: لأَنَّ مَلائكَة الرَّحْمَة يَشْهَدُونَهُ فَيَالُخُونَ رُوحة وَقِيلَ: لأَنَّهُ شُهِدَ لَهُ يَشْهَدُونَهُ فَيَا خُذُونَ رُوحة وَقِيلَ: لأَنَّهُ شُهِدَ لَهُ الْإِيمَانِ وَخَاتِمَة الْخَيْرِ بِظَاهِرِ حَاله. (شرح النووي: الرَّيمَانِ وَخَاتِمَة الْخَيْرِ بِظَاهِرِ حَاله. (شرح النووي: ٢٦٢/١).

#### أنواع الشهداء:

#### شهيد المركة،

- هو الذي يُقتل في قتال ضد الكفار مُقبلاً غير مُدبر لتكون كلمة الله هي العليا وكلمة الذين كفروا السفلي، دُون غرض من أغراض الدنيا.

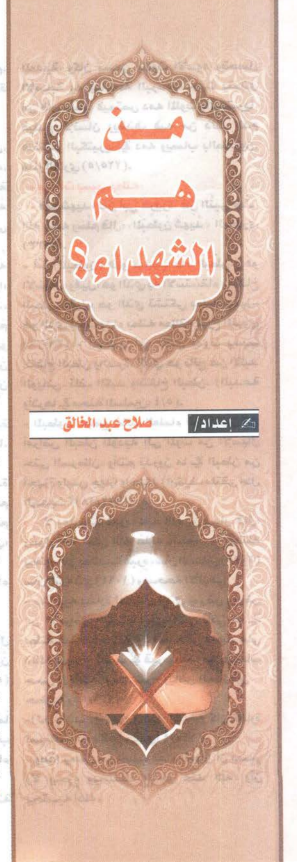
أبي مُوسَى رَضَى الله عَنْهُ، قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النّبِي مُوسَى رَضَى الله عَنْهُ، قَالَ! جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النّبِي صَلّى اللّه عَلَيْه وَسَلّم، فَقَالَ الرَّجُلُ؛ يُقَاتِلُ لَيُرَى لِلْمُغْنَم، وَالرَّجُلُ يُقَاتِلُ لَيُرَى مَكَانُهُ، فَإِمَّنَ عِنْ سَبِيلِ اللّه؟ قَالَ: «مَنْ قَاتَلُ لَتَكُونَ كَلَمَةُ اللّه هِيَ الْعُلْيَا فَهُوَ عِلْ سَبِيلِ اللّه» صحيح كَلْمَةُ الله هِيَ الْعُلْيَا فَهُوَ عِلْ سَبِيلِ الله» صحيح البخاري (۲۸۱۰).

الله عَنْ أَبِي قَتَادَة، عَنْ رَسُولِ الله صَلْى الله عَليْهِ وَسَلَم، أَنَّهُ قَامَ فِيهِمْ فَذَكَرَ لَهُمْ أَنَّ الْجَهَادَ فِي سَبِيلَ الله، وَالْإِيمَانَ بِاللّه أَفْضَلُ الْأَعْمَالِ فَقَامَ رَجُلٌ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله، وَالْإِيمَانَ بِاللّه أَفْضَلُ الْأَعْمَالِ فَقَامَ رَجُلٌ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله مَلْيِهِ الله عَلَيْه وَسَلّم، خَطَايايَ وَقَالَ لَهُ رَسُولُ الله صَلّى الله عَلَيْه وَسَلّم، حَطَايايَ وَقَالَ لَهُ رَسُولُ الله وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلٌ غَيْرُ مُدْبِر، إِلَّا الدَّيْنَ، قَإِنَّ حِبْرِيلَ عَلَيْهِ السَّلامُ فَالْ لِي ذَلكَ، صَحيح مسلم (١٨٨٥).

#### حُكَّمه: حُكَّم الشَّهَدَاء فِي ثُوابِ الْأَخْرَةُ وَفِي أَحْكَام الدُّنْيَا:

ا- لا يُغَسَّل؛ قال الأثباني؛ لا يشرع غسل الشهيد قتيل المعركة، ولو اتفق أنه كان جنبا، وفي ذلك أحاديث منها، عَنْ جَابِر، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلْيْهِ وَسَلَّم؛ وادْفَنُوهُمْ في دَمَانَهُمْ، - يَغَنِي يَوْمُ أُحُد - وَلَمْ يُغَسِّلُهُمْ. صحيح البخاري (١٣٤٦) (وفي رواية) فقال: أنا شهيد على هؤلاء، لفوهم في دمائهم، فإنه ليس جريح يجرح (في الله) إلا جاء وجرحه يوم القيامة يدمي، لونه لون الله، وريحه ربح المسك والكام الجنائز (١٤٤١).

٢- حكم الصلاة على الشهيد: الشهداء الذين قُتلوا أو



ذو القعدة ١٤٣٦ هـ التوحيد

ماتوا في العركة في سبيل الله الإمام مخير فيهم، إن شاء صلى عليهم، وإن شاء ترك، والصلاة أفضل. موسوعة الفقه الإسلامي (٦٧٣/٢).

#### The standard of the standard o

شَهِيد فِي الثُّوابِ دُونِ أَحُكَامِ الدُّنْيَا وَهُوَ الْمُطُونِ، وَالْطُغُونِ، وَصَاحِبِ الْهَدْمِ، وَمَنْ قَتَلَ دُونَ مَالِهِ، وَغَيْرِهِمْ مَمَّنُ جَاءَتُ الْأَحَادِيثُ الصَّحِيحَةِ بتُسْمِيته شهيدًا فَهَذَا يُغَسِّل وَيُصَلِّي عَلَيْهُ وَلَهُ في الآخرة ثواب الشهداء. (شرح النووي على - ( YTY / ) - alma

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَا تَعُدُونَ الشَّهِيدُ فيكُمْ؟ » قَالُوا: يَا رَسُولُ اللَّهِ، مَنْ قَتَلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَهُو شَهِيدٌ، قَالَ: «إِنْ شَهَدَاءَ أُمِّتِي إِذَا لَقَلِيلَ »، قَالُوا: فَمَنْ هُمُ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: «مَنْ قَتَلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَهُو شهيدً، وَمَنْ مَاتَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَهُوَ شَهِيدً، وَمَنْ مَاتَ فِي الطَاعُونِ فَهُوَ شَهِيدً، وَمَنْ مَاتَ فِي الْبَطْنِ فَهُو شهيدٌ » صحيح مسلم (١٩١٥).

- قَالَ الْعُلْمَاءِ: وَإِنْمَا كَانَتُ هَذَهِ الْوُتَاتَ شَهَادَة بِتَفْضُلِ اللَّهِ تَعَالَى بِسَبِبِ شَدَّتَهَا وَكَثْرَةَ أَلْهَا. (شرح النووي: ٢/٣٩٧).

- قال ابن التبن: هذه كلها ميتات فيها شدة تفضل الله على أمة محمد صلى الله عليه وسلم بأن جعلها تمحيصا لذنوبهم وزيادة في أجورهم يبلغهم بها مراتب الشهداء. (فتح الباري: 

هيا بنا نحاول أن نطوف حول بعض شهداء الآخرة لكثرة انتشارها في الآونة الأخيرة:

#### ١- من مات بسبب مرض الطاعون شهيد:

-عن أنس بنُ مَالك رضي الله عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «الطَّاعُونَ شَهَادَةُ لَكُلُ مُسْلِم، صحيح البخاري (٥٧٣٢) وصحيح مسلم (١٩١٦).

أي أن في الإصابة بالطاعون ثوابا عظيما يُضاهى ثواب الشهادة، وأجرها لكل من يُصاب به من السلمين إذا صبر واحتسب ورضى بقضاء الله. (منار القاري: ٢٢٦/٥)

- خطورة الطاعون وكونه من الأمراض الخبيثة

المعدية، وكان يسمى بالموت الأسود وتحصل الإصابة به بواسطة البرغوث حيث يتغذى من فأر مصاب فيمتص دمه الملوث بالبكتيريا، فيلدغ الإنسان ويقذف فيه من ذلك الدم فتنتشر البكتيريا في دمه ويصاب بالطاعون. منارالقاری (۲۲٥/٥).

#### ٢- من مات يسبب يطنه:

- أ- فهو شهيد؛ عَنْ أبي هُرَيْرَةً، عَنْ النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَمَ قَالَ: «الْمُطُونُ شَهِيدٌ » الْمُحَارِي -(OVTT)
- أمَّا (الْمُطُونِ) فَهُوَ صَاحِبِ دَاءِ الْمُطْنِ، وَهُوَ الْاسْهَالِ: وَقَيلِ: هُوَ الذي بِهِ الْاسْتَسْقَاءِ وَانْتَفَاحُ الْبَطن، وَقيل: هُوَ الذي تشتكي بَطنه، وَقيل: هُوَ الذي يُمُوتُ بِدَاء بِطنه مُطلقاً. شرح النووي (٣٩٧/٦) - المنطون أي: الذي يموت بسبب انتفاخ البطن والسرة. الذي هو ناتج عن الكيد الوبائي، تلف الكبد وانتفاخ البطن. (البدعة وأثرها في محنة المسلمين: ١٥/٤).
- المبطون: أجمع غالب العلماء أنها تشمل كل أمراض البطن المؤدية الى الموت من الاسهال حتى السرطان، وأنتم تدرون ما في البطن من أجهزة وليس جهازا واحدالا (أرشيف ملتقي أهل الحديث ٢ (١٨/ ٢٢٢).
- ب- لا يُعذب في قبره؛ عَنْدُ اللَّهُ بْنُ يَسَار، قال؛ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ يَقْتَلُّهُ بطنه، فلن يُعَذَّبَ فِي قَبْرِهِ ، سنن النسائي (٢٠٥٢) سنن الترمذي (١٠٦٤) وصححه الألباني.
- هذا فيه بشارة للإنسان الذي يمرض بمرض من الأمراض الباطنة، -أي: التي تأتي له في بطنه فينتفخ بطنه ويتألم حتى يموت على ذلك، فهذا لا يعذب في قدره، فهذا من علامات حسن الخاتمة أيضاً. شرح رياض الصالحين -حطسة (۱۳۹/۸۸)
- (لم يُعذب في قيره) لأنه لشدته كان كفارة لسيئاته. تحفة الأحوذي (١٤٧/٤).
- وهذا يحمل من أصيب بداء البطن أن يصبر ولا يجزع ويحتسب الأجر عند الله، وأن يحتسيه أهله.

- في هذا الحديث بعض أسباب الموت التي في حُكم الشهادة في سبيل الله تعالى والتي منها:

#### ٣- صاحب ذات الجنب شهيد، ) عالمة عال - ٣

أ- (وَصَاحَبُ ذَاتِ الْجَنْبِ) وَهِيَ قُرْحَةٌ أَوْ قُرُوحٌ تُصِيبُ الْإِنْسَانَ دَاخِلَ جَنْبِهِ ثُمَّ تُفْتَحُ وَيَسْكُنُ الْوَجَعُ وَذَلكَ وَقَتُ الْهَلاك، وَمَنْ عَلامَاتِهَا الْوَجَعُ تَحْتَ الْأَضْلاعِ وَضِيقُ النَّفْسِ مَعَ مُلاَزْمَة الْحُمَّى وَالسُّعَالِ وَهِيَ فِي النساء أكثر. عون المعبود والسُّعَالِ وَهِيَ فِي النساء أكثر. عون المعبود

ب الموت بذات الجنب، مرض يكون في أضلاع الإنسان كأنه خراريج داخلية في أضلاعه، فهو كالورم يعرض في الغشاء المبطن الأضلاع صدر الإنسان فيموت بسببه. شرح رياض الصالحين – حطيبة (١٣٩/٨٨).

# الفريق شهيد، عَنْ أَنِي هُرَيْرَةَ، قَالَ؛ قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللّهِ صَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: ﴿وَمَنْ غَرِقَ فَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ مسلم (١٩١٥).

- اختلف أهل العلم فيمن ركب البحر عاصيا بركوبه، كأن كان الغالب فيه عدم السلامة، أو ركبه لاتيان معصية من العاصي، فغرق هل يعد شهيدا أم لا؟ على قولين. فمنهم من قال: إنه لا يُعد شهيدا، ومنهم من استظهر أنه شهيد ما لم يمت وهو يُقارف العصية. موقع الإسلام سؤال وجواب (٤٥٦١/٥).

ه - صاحب الهدم شهيد ، " عدد اس علاه عالما

- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً رَضْيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم قَالَ: « الشُّهَدَاءُ خَمْسَةٌ: المَطْعُونُ، وَالْمُطُونُ، وَالْغَرِقُ، وَصَاحِبُ الْهَدْم،

وَالشَّهِيدُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴿ صحيحِ البِخارِي

#### حكم إطلاق لفظ الشهيد على المتوفى بسبب حادث سيارة؟

يُرجى لهم الشهادة؛ لأنهم من جنس صاحب الهدم صاحب الهدم شهيد، وصاحب حادث بالسيارة الذي يصدم، أو تنقلب به السيارة حتى يموت هو من جنس صاحب الهدم، نرجو له الشهادة. فتاوى نورعلى الدرب (٤٧٠/١٣)

#### للجالحريق شهيد، بيايا البياد البياد الما يما يما

#### ٧- المرأة الحامل تموت بسبيه، على على ها وها.

أ- عن جَابِرَ بْنَ عَتِيكِ، قَالُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿ وَالْنَرَأَةُ تَمُوتُ بِجُمْعِ شَهِيدٌ. سَنَ أَبِي دَاوِد (٣١١١) عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ الْمُوتُ الْمُعْتِدِ اللَّهِ الْمُعْتِدِ اللَّهِ الْمُعْتِدِ اللَّهِ

- تموت بجُمع أشهر ما قيل عنها: التي تموت حاملاً جامعة ولدها في بطنها. شرح النووي على مسلم(٦٣/١٢).

ب- عن عُبَادَةَ بُنَ الصَّامِتِ يَقُولُ: عَادَني رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي نَفْر مِنْ أَصْحَابِهِ فَقَالَ: ﴿ هَلْ تَدْرُونَ مَن الشُّهَدَاءُ مِنْ أَمْتِي؟ ﴿ ، مُولَّ تَدْرُونَ مَن الشُّهَدَاءُ مِنْ أَمْتِي؟ ﴿ ، مُرَّتَيْنِ أَوْ ثَلَاثًا، هَسَكَتُوا. فَقَالَ: عُبَادَةُ أَخْبَرُنَا يَا رَسُولَ اللهِ شَهِيدٌ، وَالنَّفَسَاءُ وَالْبُطُونُ شَهِيدٌ، وَالنَّفْسَاءُ شَهِيدٌ، وَالنَّفْسَاءُ شَهِيدٌ يَجُزُها وَلَدُها بِسُرَرِهِ إِلَى الْجَنَّةِ ﴿ (مسند شَهِيدٌ يَجُزُها وَلَدُها بِسُرَرِهِ إِلَى الْجَنَّةِ ﴿ (مسند أحمد (۲۲۷۸٤) وصحح إسناده الألباني في أحمام الجنائز ص٣٩).

- المرأة تموت من الولادة وولدها في بطنها قد تم خلقه، وقيل: إذا ماتت من النفاس فهو شهيد سواء ألقت ولدها وماتت، أو ماتت وهو في بطنها. شرح البخاري لابن بطال (٤٤/٥).

#### ٨، موت الغريب شهادة،

أ- له شاهد من حديث ابن عمر عند الدارقطني وصححه: موت الغريب شهادة. انظر فتح الباري (٣/٦) ويكون بهذا الشاهد حسنًا. والله أعلم.

القبس في شرح موطأ ملك بن أنس (٢١٠/١). الما وروت الغريب) عن وطنه (شهادة) يُعد من درجات شهداء الآخرة. التنوير في شرح الجامع الصغير (٤٣٧/١٠).

ب- عَنْ عَبْد الله بْنِ عَمْرِو قَالَ: قَالَ رَسُولَ الله مَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ: ﴿إِنَّ الرَّجُلَ إِذَا مَاتَ بِغَيْرَ مَوْلِدِهِ قِيسَ لَهُ مِنْ مَوْلِدِهِ إِلَى مُنْقَطَعَ أَحْرِهِ فِي مَوْلِدِهِ قِيسَ لَهُ مِنْ مَوْلِدِهِ إِلَى مُنْقَطَعَ أَحْرِهِ فِي الْجَنَّةَ، سَنِ النسائي (١٨٣٢) صححه الألباني - هذا يكون ملكه، رجل هاجر من مصر -مثلاً - هذا يكون ملكه، رجل هاجر من مصر -مثلاً إلى آخر الدنيا، فراراً بدينه من الفتن، ومات غريباً؛ فإنه يُقاس له في الجنة من موضع مولده إلى موضع وفاته. دروس للشيخ أبو إسحاق الحويني (٣/٩٧).

#### ١٠٠ المؤت بلناء السلِّ زيد . ويَعالَ تُومِ وِيَنا

لقوله صلى الله عليه وسلم: «القتل في سبيل الله شهادة، والنفساء شهادة، والحرق شهادة والغرق شهادة، والبطن شهادة «. حسن إسناده الألباني في أحكام الجنائز، صهم.

١١ - مَن مات مدافعًا عن ديئه أو ماله أو أهله عَنْ سُعِيد بْنِ زَيْد قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَم يَقُولُ: «مَنْ قُتِلَ دُونَ مَاله فَهُو شَهِيدٌ، وَمَنْ قُتِلَ دُونَ مَاله فَهُو شَهِيدٌ، وَمَنْ قُتِلَ دُونَ دَينه فَهُو شَهِيدٌ، وَمَنْ قُتِلَ دُونَ دَينه فَهُو شَهِيدٌ، وَمَنْ قُتِلَ دُونَ أَهْلِه فَهُو شَهِيدٌ، سَنن الترمذي (١٤٢١) وسنن أبي داود

#### (٤٧٧٢) وصححه الأثباني. والقط طلا بإرادة والمقاتل من الضائل الشهادة، وهذا والمعاتل

١- غفرن الدنوب والخطايا بشرط، سداد الديون، ١٤ عالم صحح (١٨٧١٦) محما

٢- النجاة من عذاب القبر،
 قَالَ رَسُولُ اللّٰه صَلَّى اللّٰه عَلَيْه وَسَلَّمَ: « مَنْ يَقْتُلْهُ نَطْتُهُ فَ فَلَدْ بُعَذْ بَعَدْ بَعْ قَتْدره».

الحياة في الجنة و المتابع المناع تالما و علامًا على المار

VY

ا الحياه على المجمعة المجمعة الله أَوْلُوا فِي سَهِيلِ اللهِ أَمْوَلُوا فِي سَهِيلِ اللهِ أَمْوَلُنُا قال أَحْبَالُهُ عِندَ رَبِّهِمْ الرَّفُونَ ((()) فَرِحِينَ بِمَا مَا السَّهُمُ اللهُ مِن فَضْلِهِ، وَيَسْتَهُمُونَ بِاللّٰهِنَ لَمْ يَلْمَقُوا بِهِم مِن خَلْفِهِمْ الله خَوْلُ عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ يَحْرَثُونَ ) (آل عمران: 179-

- هذه الآيات الكريمة فيها فضيلة الشهداء وكرامتهم، وما من الله عليهم به من فضله وإحسانه، ولفظ: «عند ربهم» يقتضي علو درجتهم، وقريهم من ربهم، «يرزقون» من أنواع النعيم الذي لا يعلم وصفه، إلا من أنعم به عليهم، ومع هذا «فرحين بما آتاهم الله من فله» أي: مغتبطين بذلك، قد قرت به عيونهم، وفرحت به نفوسهم، وذلك لحسنه وكثرته، وعظمته. تفسير السعدي

#### ٤- مع أهضل خلق الله في الجنة المناه

الاحتساب والصبر من شروط تعصيل الأجري

- عَنْ عَائِشَةَ، زَوْجِ النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، سَاَلَتْ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلِّمَ عَنِ

الطَّاعُونِ، فَاَخْبَرَهَا نَبِيُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ

وَسَلَّمَ: «أَنَّهُ كَانَ عَذَابًا يَبْعَثُهُ اللَّهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ،

فَجِعَلَهُ اللَّه رَحْمَةَ لِلْمُؤْمِنِينَ، فَلَيْسَ مِنْ عَبْدِ يَقِعُ

الطَّاعُونُ، فَيَمُكُثُ فِي بِلَده صَابِرًا، يَعْلَمُ أَنَّهُ لَنْ يُصِيبَهُ إِلَّا كَانَ لَهُ مِثْلُ أَجْرِ

ليصيبَهُ إِلَّا مَا كَتَبَ اللَّه لَهُ، إِلَّا كَانَ لَهُ مِثْلُ أَجْرِ

الشَّهيد، صحيح البخاري (٥٧٣٤).

يُستَفاد من الحديث أيضًا أن من لم يتصف بالصفات المذكورة لا يكون شهيدا ولو وقع الطاعون ومات به فضلاً عن أن يموت بغيره وذلك ينشأ عن شؤم الاعتراض الذي ينشأ عنه التضجر والتسخط لقدر الله وكراهة لقاء الله وما أشبه ذلك من الأمور التي تفوت معها الخصال المشروطة، والله أعلم. فتح الباري

والحمد لله رب العالمين،

# من أخبار الفروع

# رئيس فرع «هرية رزنة» بالشرقية يفوز بجائزة أفضل مُعلم للقرآن على مستوى العالم

تهنئ جمعية أنصار السنة المحمدية وأسرة تحرير مجلة التوحيد، الشيخ الدكتور عبد الله محمد الطاهر، رئيس فرع «هرية رزنة» بالزقازيق- محافظة الشرقية، وذلك بمناسبة حصوله على جائزة أفضل مُعلَّم للقرآن الكريم على مستوى العالم الإسلامي هذا العام من قبل رابطة العالم الإسلامي بجدة.

وقد تم هذا التكريم برعاية ودعوة كريمة من خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبد العزيز- حفظه الله-، وبحضور أصحاب المعالي والفضيلة والسمو الأمير مشعل بن ماجد، أمير جدة، وفضيلة الأستاذ الدكتور/ عبد الله بن عبد المحسن التركي، أمين عام رابطة العالم الإسلامي، وفضيلة الدكتور عبد الله بن علي بصفر، الأمين العام للهيئة العالمية لتحفيظ القرآن الكريم، ونخبة من السادة الأساتذة والعلماء والشيوخ الأجلاء.

وجماعة أنصار السنة المحمدية بالمركز العام وأسرة تحرير مجلة التوحيد إذ تهنئ الدكتور عبد الله محمد الطاهر؛ فإنها تؤكد على استمرار التعاون المثمر- في مجال الدعوة إلى الله تعالى- بين أنصار السنة المحمدية منذ عهد- المغفور له بإذن الله تعالى- الملك عبد العزيز، مؤسس المملكة العربية السعودية، وبين العلماء والمشايخ والأمراء وجميع رجالات المملكة، سائلين الله تعالى التوفيق والسداد.

رئيس التحرير جمال سعد حاتم

