

Upload by: altawhedmag.com





صاحبة الامتياز جماعة أنصار السنة المحمدية

د. عبد العظيم بدوى

جمال عبد الرحمن

معاوية محمد هيكل

د.مرزوق محمد مرزوق

٨ شارع قولة عابدين. القاهرة

ت،۲۳۹۳۰۰۱۷ . فاکس ۲۳۹۳۰۰۱۷

البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات

ت:۲۳۹۳۹۵۱۷ ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

TTA10207-TTA100V7: 010

WWW.ANSARALSONNA.COM

تتويه

إلى الأخوة مشتركي مجلة التوحيد بمصر، برجاء

مزاجعة مكتب البريد التابع لكم، والاتصال بقسم الاشتراكات في حالة عدم وصول المجلة، والإبلاغ عن اسم مكتب البريد التابع له المشترك؛ للتواصل مع المسئولين في هيئة البريد، وبحث الشكوى: لضمان وصول المجلة للمشترك في موعدها

والله الموفق

GSHATEM@HOTMAIL.COM

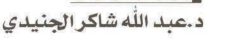
المشرف العام

اللجنة العلمية

التحرير

رثيس التحرير:

المركز العام:



رئيس مجلس الإدارة



المصطفى عليه الصلاة والسلام يرسل رسالة في غاية الأهمية، يقول فيها: «إنما ترزقون وتنصرون بضعفائكم». (أخرجه أبو داود (٤٠٥/١)، والنسائي (٢٥/٢)، والترمذي (٣٢/٣)).

فلعل دعوة من رجل صالح ضعيف، أو امرأة صالحة ضعيفة في جوف الليل صادفت ساعة إجابة ساق الله بها من واسع فضله رزقاً فأخرج الله تعالى بها من مخبوء الأرض، قال الله تعالى: «أَلَا يَسَجُدُوا آَ يَتَو ٱلَّذِي يُخَرِجُ ٱلْحَبَ، فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَيَعَلَّمُ مَا غُفُونَ وَمَا مُعْلِنُونَ » (النما: ٢٥).

فهنينًا لمن جاءه رزق الله فسجد وعبد وشكر ووحد ربه: «لَبِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ » (إبراهيم:٧).

فاستعملوا نعم الله في طاعة الله يُفتح لكم من بركات السماء.

ومهما تربص المتربصون ومكر الماكرون فلن بمنعوا رزق قدره الله، « مَّا يُفْتَح اللهُ لِلتَّاسِ مِن رَّحْمَةِ فَلاَ مُمْسِكَ لَهُمَّ » (فاطر:٢).

فائلهم يا عزيزيا حميد، يا ذا البطش الشديد، كف عن مصركل من أراد بها وبأهلها شرًّا وفقرا، فإنك أمرت نبيك أن يقول للناس عن مصر : «استوصوا بأهلها خيرا». (روه مسلم: ٢٥٤٣).





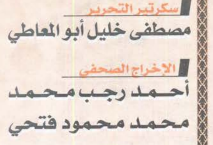
رئيس التحرير حمال سعد حاتم

هذا العدد

افتتاحية العدد: الرئيس ألعام كلمة التحرير، رئيس التحرير باب التفسير؛ د. عبد العظيم بدوي القصة في كتاب الله: عبد الرزاق السيد عيد باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق ١V درر البحار؛ على حشيش منبر الحرمين: د. عبد الرحمن السديس ۲٣ الأضحية آداب وأحكام: محمد عبد العزيز YV صون اللسان عن الكلام في العلماء والأعيان؛ د.عماد عيسى 34 واحة التوحيد: علاء خضر دراسات شرعية: متولى البراجيلي ٣٨ باب العقيدة، د. عبد الله شاكر 27









1.

١٤

17

147

#### ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرش ، السمودية ۲ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، الثقرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطرة ريالات ، عمان تصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوى

١- ١ الداخل ٤٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعثوان ورقم التليفون

٢- ٢ الخارج ٢٥ دولارا أو ١٠٠ ريال سعودي أومايعادلهما

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة. باسم مجلة التوحيد. أنصار السنة حساب رقم/١٩١٥٩٠

مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر

٥٥٨ حقيك فحيج الحيق ولاقعاد والميعاد والتهمسان والع and to a do the grand and the must have a



الإحلام يششاكل العرام

بقام / الرقيس العام حا عبجالله شابكر الجنيجي www.sonna\_banha.com

۲

الحمد لله الذي جعل البيت الحرام مثابة للناس وأمنًا، والصلاة والسلام على خير من طاف بالبيت ولبي، وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم باحسان واقتفى.. وبعدُ:

قان الله تعالى - جلت حكمته وعظمت قدرته - فضًل بعض الأماكن والأزمنة والأشخاص على بعض، وهو سبحانه له الحكمة البالغة في ذلك، قال الله تعالى: «وَرَيُّكَ عَلَّقُ مَا يَكَمَّ وَعَمَارُ ما حَالَ هُمُ اللَّهِ مَعَالى: «وَرَيُكَ عَمَا يُدُرِحُونَ » (القصص:٦٨)، ومن ذلك تفضيل البلد الحرام على غيره من البقاع، وقد جعله الله حرمًا آمنًا ومكانًا مباركًا، واختار منها آخر رسول إلى أهل الأرض، وهي أحب بلاد الله إلى الله، كما قال عليه الصلاة والسلام : (والله إنك لخير أرض الله، وأحب أرض الله إلى الله، ولولا أني أخرجت منك ما خرجت). (انظر: صحيح سنن الترمذي ٣٠/٢٥).

والحديث صريح في تفضيل مكة على غيرها من البلاد، وأنها خير أرض وأحبها إليه، ولو أن أهل مكة أفسحوا المجال لدعوة الإسلام في بدايتها ما خرج منها رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال المباركفوري في شرحه للحديث: «فيه دلالة على أنه لا ينبغي للمؤمن أن يخرج من مكة إلا أن يُخرج منها حقيقة أو حكمًا، وهو الضرورة الدينية أو الدنيوية». (تحفة الأحوذي ٢٦/١٤).

وقد أوجب الله على المستطيعين من عباده قصد البلد الحرام والإتيان إليه بالحج والعمرة، وجعل هذا تكفيرًا للسيئات، ومحوًا للذنوب والآثام، بل لم يجعل لقاصده ثوابًا دون الجنة، كما في البخاري ومسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، «العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما، والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة، (البخاري، ١٧٧٣، ومسلم، ١٣٤٩).

وفي مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من أتى هذا البيت فلم يرفث ولم يفسق، رجع كما ولدته أمه». (مسلم: ١٣٥٠). وقد أدرك المحبون المخلصون مكانة هذا البيت العتيق فأتوا إليه من كل فج عميق، يحدوهم الشوق إلى تعظيمه والطواف به والصلاة عنده، وقد أودع الله في قلوب خلقه الميل إليه، وحب العودة إليه بعد المرة، كما قال الله تعالى: « البن جرير عن ابن عباس في معنى قوله تعالى: « (البقرة، ١٢٥) أنهم لا يقضون منه وطرًا، يأتونه ثم يرجعون الى أهليهم، ثم يعودون إليه، وذكر عن سعيد بن جبير أنه قال: «يحجون ثم يحجون ولا يقضون منه وطرًا. (تفسير الطيرى / ٢٠٤).

وقال الشيخ رشيد رضا- رحمه الله-: «ولما كان البيت معبدًا

التوحيد العدد ٥٣٨ السنة الرابعة والأربعون

وشعارًا عامًا كان الناس الذين يدينون بزيارته والقصد إليه للعبادة يشتاقون الرجوع إليه، همن سهل أن يتوب إليه فعل، ومن لم يتمكن من الرجوع إليه بجثمانه رجع إليه بقلبه ووجدانه، وكونه مثابة للناس أمر معروف في الجاهلية والإسلام، وهو يصدق برجوع بعض زائريه إليه، وحنين غيرهم وتمنيهم له عند عجزهم عنه،. (تفسير المنار (/٢٠٤).

وقد خص الله البلد الحرام بخصائص ومميزات زادت من قدره، ورفعت من شأنه، ومن هذه الخصائص ما يلي؛

أن مسجدها أول مسجد وضع يقالأرض، وعلى هذا فأول بيت عُبد فيه الرب سبحانه وتعالى كان هذا فأول بيت عُبد فيه الرب سبحانه وتعالى كان في هذا الموضع من الأرض، قال الله تعالى: «إن أول يت وضع للتاس للذي يتكم مراكل وعلى للتلبين ، واعلم أن دلالة الآية على الأولية في الفضل والشرف أمر لا بد منه؛ لأن المقصود الأصلي من ذكر هذه الآية بيان الفضيلة، لأن المقصود ترجيحه على بيت المقدس، وهذا إنما يتم بالأولية في الفضيلة الفضيلة بيت المقدس، وهذا إنما يتم بالأولية في الفضيلة الفيلية بيت المقدس، وهذا إنما يتم بالأولية في الفضيلة الفضيلة بيت المقصود ترجيحه على والشرف بيت المقدس، وهذا إنما يتم بالأولية في الفضيلة الفضيلة بيت المقدس، وهذا إنما يتم بالأولية في الفضيلة والشرف والشرف. (التفسير الكبير ٤٧/٤).

وفي الصحيحين عن أبي ذر رضي الله عنه قال: قلت: يا رسول الله، أي مسجد وضع في الأرض أول؟ قال: «المسجد الحرام». قال: قلت: ثم أي؟ قال: «المسجد الأقصى». قلت: كم كان بينهما؟ قال: أربعون سنة، ثم أينما أدركتك الصلاة بَعْدُ فصلُهُ، فإن الفضل فيه. (البخاري: ٣٣٦٦، ومسلم: ٩٢٠).

قال ابن حجرية شرحه: «الحديث يدل على أن المراد بالبيت بيت العبادة، لا مطلق البيوت، وقد ورد ذلك صريحًا على ما أخرجه إسحاق بن راهويه وابن أبي حاتم وغيرهما بإسناد صحيح عنه قال: «كانت البيوت قبله، ولكنه كان أول بيت وضع لعبادة الله،. (فتح الباري: ج/٤٠٨).

وقال النووي رحمه الله: «فيه جواز الصلاة في جميع المواضع إلا ما استثناه الشرع من الصلاة في المقابر وغيرها من المواضع التي فيها النجاسة كالمزيلة والمجزرة، وكذا ما نهى عنه لمعنى آخر فمن ذلك أعطان الأبل». (شرح النووي على مسلم //).

وقد أشكل هذا الحديث على بعض الناس، وقالوا: إن إبراهيم بنى الكعبة وسليمان بنى

بيت المقدس، وبينهما أكثر من ألف سنة، وجواب هذا الإشكال أن الحديث لم يقل إن إبراهيم عليه السلام أول من بنى الكعبة، ولا سليمان أول من بنى بيت المقدس، فعملهما إذا كان تجديد الأصل موجود بينهما هذا القدر من الزمن، قال القرطبي رحمه الله: «إن الحديث لا يدل على أن إبراهيم وسليمان لما بنيا المسجدين غيرهما». (فتح البارى ٢/٨.٤، ٩.٤).

وقال ابن القيم: «وقد أشكل هذا الحديث على من لم يعرف المراد به، فقال: معلوم أن سليمان بن داود هو الذي بنى المسجد الأقصى، وبينه وبين إبراهيم أكثر من ألف عام، وهذا من جهل هذا القائل، فإن سليمان إنما كان له من المسجد الأقصى تجديده، لا تأسيسه،. (زاد المعاد ٢٨/١).

«ويكة» الوارد ذكرها في الآية السابقة، من أسماء مكة المشهورة، قيل، سميت بذلك لأنها تُبكُ أعناق الظلمة والجبارة، بمعنى أنهم يذلون بها ويخضعون عندها، وقيل، لأن الناس يتباكون فيها، أي، يزدحمون. (انظر، تفسير ابن كثير ٥٢٦/١).

<sup>1</sup> - أن الصلاة في المسجد الحرام لا تعدلها ولا تقرب منها صلاة في أي بقعة من بقاع الدنيا، وما ذلك إلا لأن الصلاة في المسجد الحرام بمائة ألف صلاة فيما سواه، وقد أخرج أحمد في المسند وابن حبان في صحيحه عن عبد الله بن الزبير قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «صلاة في مسجدي هذا أفضل من ألف صلاة فيما سواه من المساجد إلا المسجد الحرام، وصلاة في المسجد الحرام أفضل من صلاة في مسجدي هذا بمائة الحرام أفضل من صلاة في مسجدي هذا بمائة صحيح الجامع (٢١٤١)، وقال ابن عبد البر: ماختلف ابن الزين في رفعه ووقفه، ومن رفعه أحفظ وأثبت، ومثله لا يقال بالرأي،. (فتح الباري ٢٧/٣).

وعن جابربن عبد الله رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «صلاة في مسجدي

1 7

التوحيد

ذو العجة ١٤٣٦ هـ

أفضل من ألف صلاة فيما سواه، الا المسحد الحرام، وصلاة فالمسحد الحرام أفضا من ألف صلاة فيما سوام، رواه أحمد في المستد ٣٤٣/٣، وابن ماجه في سنته، وقال الألباني: صحيح. انظر: صحيح سنن ابن ماحه ٢٣٧/١، وقال ابن القيم: «وهذا صريح فح أن المسجد الجرام أفضل بقاء الأرض على الاطلاق، ولذلك كان شد الرحال إليه فرضا، وتغيره مما يستحب ولا يجب». (زاد المعاد ٢٧/١). ومما يؤكد فضل المسجد الجرام ومكانته أن الله جعله قبلة لأهل الأرض قاطبة، ولا تقبل صلاة المصلى الا إذا توجه الله، ولذا حرم استقبالها أو استدبارها عند قضاء الحاجة، وهذا خاص دها دون سواها، ففي الصحيحين عن أبي أيوب الأنصاري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا أتى أحدكم الغائط فلا يستقبل القبلة، ولا يولها ظهره، شرقوا أو غربوا». (البخارى: ١٤٤، ومسلم: ٢٦٤).

<sup>7</sup> أن الله تبارك وتعالى جعل البيت الحرام حرمًا آمنًا، وقد امتن الله بذلك على أهل مكة قائلاً: وأرتم برا أنا حملا حرما علماً ومخطف الناس من حرابهم أواليعلل فضرت وستع الله بكترت، (العنكبوت: ٢٧)، قال ابن كثير رحمه الله: «يقول تعالى ممتناً على قال ابن كثير رحمه الله: «يقول تعالى ممتناً على قريش فيما أحلهم من حرمه الذي جعله للناس سواء العاكف فيه والباد، ومن دخله كان آمناً فهم سواء العاكف فيه والباد، ومن دخله كان آمناً فهم يو أمن عظيم، والأعراب حوله ينهب بعضهم بيضاً، ويقتل بعضهم بعضاً، كما قال تعالى: وماسم من حرب (قريش: ٤-٤). (تفسير ابن كثير ٥/١٧).

وقد تعدى الأمن فيه فشمل الحيوان والنبات والطير والزرع، كما في الصحيحين عن ابن عباس رضي الله عنهما قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم فتح مكة: «إن هذا البلد حرّمه الله يوم خلق السماوات والأرض، فهو حرام بحرمة الله إلى يوم القيامة، وإنه لم يحل القتال فيه لأحد قبلي، ولم يحل لي إلا ساعة من نهار، فهو حرام بحرمة الله إلى يوم القيامة، لا يُغْضَدُ شوكُه، ولا

ينفر صيده، ولا يلتقط لقطته إلا من عرفها، ولا يختلى خلاه». (البخارى: ٣١٨٩، ومسلم: ١٣٥٣). وقد أفاد الحديث أن مكة حرم آمن، وأن القتال ديما حرام، وأن حرمتها داقية داذن الله إلى دوم القيامة، غير أن الخوارج ومن شاكلهم لا يفقهون ذلك حيث قام نفر منهم في مطلع هذا القرن الهجرى فدخلوا البيت الحرام بالسلاح، وقتلوا عددًا من الجنود والزوار في حرم الله الآمن، وهذا من قبيح فعلهم-قاتلهم الله تعالى-، ولهذا أقول: يجب أن تتضافر الجهود لواجهة هذا الفكر الضال المنحرف الذي يقتل ويفجر، وخاصة في أيامنا هذه، حبث استطاء المتحرفون نشر أفكارهم الخبيثة بين الشباب وأسسوا لهم جنهات آخرها ما يعرف اليوم بداعش، سلم الله البلاد والعباد من شرهم، وحفظ بلاد المسلمين من يغيهم، ومن ذلك حرم الله الآمن الذي قال الله عنه في كتابه: «وَمَن دُخله كَانَ آمنًا» (آل عمران:٩٧). وسيبقى الحرم آمنًا- بإذن الله تعالى-الى أن برث الله الأرض ومن عليها.

أن الله تعالى أقسم في كتابه مرتين بهذا البلد المبارك، قال الله تعالى: «لا أقسم عنا البلد في وأت ط عنا الله (البلد: ٢) وقال تعالى: «والني والنون وطور سبين في وهذا البلد الأمن» (التين: ١- ٣)، وهذا القسم يدل على فضل مكة، وأنها أفضل البلدان على الإطلاق، خاصة وقت حلول الرسول صلى الله عليه وسلم فيها، والله سبحانه وتعالى لا يقسم إلا بعظيم، قال الرازي: «لما أقسم بهذا البلد دل ذلك على غاية فضل هذا البلد». (التفسير الكبير احرار ٢٩/١٦).

<sup>9</sup> أنها أم القرى كما قال الله تعالى: « وَعَلَّا كَتُبُ أَرْلَكُهُ مُبَارِكُ مُصَلِقُ اللَّي مِنْ يَدْعِ وَلَتُنَدِ أَمُ الْقَرَى وَمَن حَلَّا ، (الأنعام: ٩٢). وهذا يعني: أنها أصل القرى وغيرها لها تبع، فيجب ألا يكون لها في القرى ندَ الأولى: «وأم القرى مكة والمراد أهلها بالاتفاق، كُنُيت بهذه الكنية لأنها قبلة أهل القرى، أي البلاد التي يجتمع فيها الناس كبيرة كانت أو صغيرة، أو لأن فيها أول بيت وضع للناس، أو لأنها حجمهم ومجتمعهم أو لأنها أعظم القرى شأنًا في الدين، أو لأنهم يعظمونها كالأم،. (تفسير اللنار (٢٢١/٧).

ولا يظن ظان أن إرسال النبي صلى الله عليه وسلم مقصور على أهل مكة وما حولها من القرى

( التوحيد العدد ٥٢٨ السنة الرابعة والأربعون

٤

المجاورة لها، لأن ما حولها يشمل بلاد الدنيا كلها، وقد روى ابن جرير الطبري عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال في الألية: «يعني أم القرى مكة، ومن حولها من القرى إلى المشرق والمغرب». (تفسير الطبري ٧/١٨٠). وقد أوضح الله في آيات أخر أن إنذاره صلى الله عليه وسلم عام لجميع الثقلين، كما قال الله تعالى: «تَنَاكَ الذي مَنَ الْقُرْقَان عَلَى عَمَدِهِ لِيَكُنُ لِلْعَلَمِينَ قَيْلً » (الفرقان: ١).

أن الله حرَّم على أهل الشرك دخول هذه البلدة المباركة، فقال، إنسا الشركون عَسَ فلا يقرقوا المُسْحِد المحرام بَعَد عامِهم هَداً » (التوبة، ٢٨)، قال الشيخ السعدي- رحمه الله- في تفسيره، «وأي نجاسة أبلغ ممن كان يعبد مع الله آلهة لا تنفع ولا تضر، ولا تغني عنه شيئا؟ وأعمالهم ما بين محاربة لله، وصد عن سبيل الله ونصر للباطل، ورد للحق، وعمل بالفساد في الأرض لا في الصلاح، فعليكم أن تطهروا أشرف البيوت وأطهرها عنهم». (تفسير السعدي ٢١٨/،٢١٧/).

<sup>٧-</sup> أن الله حفظها والمدينة النبوية من الدجال، وهذا من خصائص هذين البلدين الكريمين مكة والمدينة، كما في حديث أنس بن مالك عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ليس من بلد إلا سيطؤه الدجال، إلا مكة والمدينة، ليس له من أنقابها نقب إلا عليه الملائكة صافين يحرسونها، ثم ترجف المدينة بأهلها ثلاث رجفات، فيخرج الله كل كافر ومنافق،. (البخاري ١٨٨١، ومسلم: (٢٩٤٣).

<sup>٨</sup> أن الله تبارك وتعالى عاقب من هم بالسيئة في البلد الحرام وإن لم يفعلها، قال الله تعالى، رومن يُود فيه بالحمام في تلقي من عداب ألبو» (الحجنه٢). وقد عدًى فعل الإرادة هذا بالباء لتضمينه معنى الهم، قال ابن القيم رحمه الله: «فتأمل كيف عدًى فعل الإرادة هاهنا بالباء، ولا يقال: أردت بكذا إلا لما ضُمن معنى فعل «هم». (زاد المعاد ٢٩/١).

وقد ورد عن ابن عباس رضي الله عنهما في معنى الظلم الوارد في الآية: أن تستحل من الحرام ما حرم الله عليك من لسان أوقتل، فتظلم من لا يظلمك، أو تقتل من لا يقتلك، وذكر عن مجاهد أنه قال: يعمل فيه عملاً سيئًا، ثم عقب ابن كثير على هذه الأقوال بعد إيرادها فقال:

«وهذا من خصوصية الحرم أن يعاقب البادي فيه الشر، إذا كان عازمًا عليه، وإن لم يوقعه، كما قال ابن أبي حاتم في تفسيره: حدثنا أحمد بن سنان، حدثنا يزيد بن هارون، أنبأنا شعبة، عن السدي: أنه سمع مُرَّة يحدث عن عن السدي: أنه سمع مُرَّة يحدث عن يرد فيه بإلحاد بظلم». قال: لو أن رجلاً أراد فيه بالحاد بظلم، وهو بعدن، أذاقه الله من العذاب الأليم». (انظر: تفسير ابن كثير ٢٩٦/٣).

وقد ذكره ابن حجر في الفتح، وقال: وهذا سند صحيح. (فتح الباري ٢١٠/١٢). ولهذا فإني أذكر نفسي وإخواني الحجاج والزوار، وأهل البلد الحرام والمعتمرين بخطورة الهم والإرادة للمعاصي والذنوب في حرم الله المبارك، لأن الله رتب الوعيد الشديد على مجرد الهم والإرادة، وإن لم تقع، والعاقل يحذر أكثر من الوقوع فيما حرم الله تعالى في حرمه، لأن المعصية فيه ليست كالمعصية في غيره، فهي أشد وأعظم.

قال ابن القيم: «السيئة في حرم الله وبلده وعلى بساطه أكثر وأعظم منها في طرف من أطراف الأرض، ولهذا ليس من عصى المالك على بساط ملكه كمن عصاه في الموضع البعيد من داره وبساطه». (زاد المعاد الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم الله عنهما أن النبي صلى الله ثلاثة: ملحد قال: «أبغض الناس إلى الله ثلاثة: ملحد في الحرم، ومبتغ في الإسلام سنة الجاهلية، ومطَّلب دم امرئ بغير حق ليهريق دمه». (البخاري: ٦٨٨٢).

فيا أهل الإيمان الزموا الآداب الشرعية، وعظموا شعائر رب البرية، واحذروا من سوء الأدب مع الله ومع حرمه ومع عباده، « قَلْكُ وَمَن مُطَمَّ سَعَكَرُ أَمَّ فَإِنَّهَا مِن تَقْرَف التَّأُوبِ» (الحج:٣٢). أسأل الله تعالى أن يتقبل من الحجاج والمعتمرين، وأن يرزقنا حج بيته والصلاة في مسجد نبيه صلى الله عليه وسلم،

وآخر دعواتا أن الحمد لله رب العالين.

4 12 m Azzl az

التوحيد

0

الحمد لله رب العالمين، قيوم السماوات والأرض، مدبر الخلق أجمعين، وبعدً، لن تجد مصيبة تقع. أو مشهد مساوى مُضجع. أو جراح تنخر في عظام آدمية في خضم الحسرة والندامة. وفي أجواء القتل والدمار في كثير من ديار السلمين، ستجد الضحايا هم المسلمون، وبلاد الإسلام التي يتكالب عليها أعداؤهم لهدم كياناتهم، وتدمير أوصالهم، وفي ظل تلك الأجواء التي تقبع على قلوب وفي ظل تلك الأجواء التي تقبع على قلوب السلمين. تخرج علينا منظمة العفو الدولية خالل اجتماعها الدوري الذي انعقد في العاصمة الأيرلندية ، دبلن، بدعوة شيطانية مشبوهة لعدم تجريم الدعارة دوليًا، تُشم من وانحتها السعي لهدم منظومة القيم الإنسانية

الفاصمة الإورندية البيل، بالقوة فيسب مشبوهة لعدم تجريم الدعارة دوليًا. تُشم من والأخلاقية، وامتهان لكرامة الإنسان الذي فضله الله عز وجل على سائر الخلوقات. ومنافاة لفطرته التي فطره عليها، واهدار ليحقوقه التي منحها الله عز وجل إياه، وأقرتها الشرائع السماوية وفي مقدمتها الدين الإسلامي الحنيف.

وتقوم إيران بدورها المشبوه في هدم الكيان الإسلامي في أعز ما نملك؛ الأمين محمد صلى الله عليه وسلم، بعرضها لفيلم بعنوان: «محمد رسول الله، ، يحكي عن طفولة خاتم المرسلين بتجسيده بالصوت والصورة في استهزاء بالرسول صلى الله عليه وسلم، والحط من قدره صلى الله عليه وسلم ، مما يُعد ذريعة للاستخفاف بمقامه الشريف، مما يستدعي العمل من كل الدول الإسلامية على وقف عرض هذا الفيلم في أسرع وقت .

وية جانب مأساوي آخر، حيث أشعلت صورة الطفل السوري الذي يبلغ من العمر ثلاث سنوات ممددًا غريقًا.. ميتًا بحذائله وملابسه الصغيرة كاملة على شواطئ السواحل التركية ‹‹ وموجات من الغضب بين شتى سكان العالم، ليتذكروا أن الماساة هي مأساة شعوب بكاملها تهرب من جحيم الموت والدمار والقتل وانتهاك لكل المحرمات... في

وحيك العدد ٥٢٨ السنة الرابعة والأربعون

الأسال أتحالا

GSHATEM@HOTMAIL.COM

SHATEM@HYAHOO.COM

٦

illäols

بلدان عربية، إنهم المسلمون حيث تقع الكوارث والنكبات.. وإنا لله وإنا إليه راجعون.

#### محاولات الغرب المستميتة لشرعنة الفاحشة

إن الدعوة الخبيئة التي أطلقتها منظمة العفو الدولية، خلال اجتماعها الذي انعقد في العاصمة الأيرالندية في الفترة من ٧- ١١ أغسطس ٢٠١٥م، والتي طالبت فيه دول العالم من خلالها بعدم تجريم ممارسة الدعارة، أو فرض عقوبات على أنشطتها باعتبارها- بحسب زعم المنظمة- حق من حقوق الإنسان.

والإسلام دين الفطرة السليمة، قد حرم الزنا وجعله من أكبر الكبائر، وأعظم الذنوب، فهو مُعدّ من الجرائم التي رُتب على فاعلها عقوبة مغلظة وهي الجلد أو الرجم، فالجلد على غير المحصن مائة جلدة، والرجم حتى الموت على المحصن من الرجال والنساء، وأن ما تدعوا إليه منظمة العفو الدولية لهو دعوة صريحة لارتكاب الزنا، وإشاعة الفاحشة التي تؤدي إلى تقويض بناء المجتمعات الإنسانية واختلاط الأنساب البشرية، وانتشار الأمراض القاتلة، وإن الإسلام يدعوا إلى الطهر والعفة، وكذلك باقي الأديان السماوية من قبله، والله رب العالمين ما شرع شيئًا إلا من أجل مصلحة الخلق، والإسلام خاتم الديانات السماوية ما حرم شيئًا وأغلق بابًا، إلا ووضع له البديل، فقد حرَّم الزنا فشرع الزواج لحفظ الإنسان من الانحدار الخلقي، وانحلال المجتمعات وتفسخها لا

إن الفكر الشيطاني للغرب يسعى جاهدًا من خلال تلك المنظمات لنزع وهدم القيم الإسلامية من مجتمعاتنا العربية والإسلامية لتكون معهم في ركب الفساد والانحلال، حتى لا يكون للمجتمع الإسلامي قيمًا مميزة عن غيره من المجتمعات، والضرر الأكبر الذي ترتب على نشر الرذيلة لدى الدول الغربية أنها لا تستطيع مكافحته أو منع هذه أوساطنا العربية والإسلامية لنكون مثلهم (! أوساطنا العربية والإسلامية لنكون مثلهم !! الرجل والمرأة في إطار الزواج الشرعى، وفق ضوابط

الدين الحنيف الذي حدد له أركانًا وشروطًا لا يتم إلا بها ليحقق المودة والرحمة بين الزوجين، وليس الغرض منه قضاء شهوة لحظية، ينتقل بعدها كل طرف إلى حقوقه وواجباته، فيما يعرض المجتمع كله لمخاطر مفجعة، كما حرم الإسلام جميع العلاقات الآثمة خارج هذا الإطار حماية للإنسانية من السقوط إلى قاع الرزيلة والانحطاط والانحلال الاجتماعي والأخلاقي. بعدم تجريم الزنا، وتقنينه تحت مسمى ان الدعوات التي أطلقتها منظمة العفو الدولية محقوق الإنسان لجريمة كبرى في حق البشرية والأخلاق الإنسانية، ودعوات شيطانية لهدم القيم والأخلاق الإنسانية، والفطرة السليمة التي فطر الله عياده عليها.

إن تلك الدعوات الخبيثة التي تطلقها تلك المنظمات من آن لأخر يراد بها تحويل المرأة إلى سلعة جنسية معروضة للبيع، وتُشجع على الاتجار بالبشر، وتنتهك آدمية المرأة، وتحويلها إلى مجرد أداة لإشباع ملذات الرجل (1

وإن مثل هذه الدعوات المشبوهة تسعى لهدم منظومة القيم الأخلاقية في دول العالم تحت مزاعم الحرية وحقوق الإنسان، في حين أنها في حقيقتها هي امتهان لكرامة الإنسان الذي فضلهُ الله عز وجل على سائر خلقه، ومناهاة لفطرته التي فطره الله عليها، كما أنها استعباد له، ومتاجرة بجسده، وإهدارًا لحقوقه التي منحه الله عز وجل إياها، وأقرتها الشرائع منحه الله عز مقدمتها الدين الإسلامي الحنيف (إ

Y

التوحيد

لذلك يجب علينا أن نحذر من محاولات الغرب المستميتة عبر ما يسمى به «المنظمات الدولية» لشرعنة الفاحشة، ونشر الرذيلة في بلاد المسلمين والعالم بشكل مُقَنن، وأن نتصدى لتلك الدعاوى التي تظهر علينا كل فترة بشكل ممنهج، وضمن خطة مدروسة للوصول

ذو الحجة ٢٣١ هـ

ال\_\_\_\_

#### أهدافها المنشودة.

# الزنامن أكبر الكبائر بعد الشرك

وإذا كانت الشرائع السماوية كلها قد حرمت جريمة الزنا، فديننا الإسلامي الحنيف قد حرّم الزنى، فهو يعدُّ من أكبر الكبائر بعد الشرك والقتل، قال الله تعالى: «رَالَيْنَ لَا يَنْفُونَ مَعَ أَلَهُ إِلَهًا الحَرَ وَلَا يَعْتُلُونَ النَّفَسَ الَتَى حَرَّمَ اللَّهُ إِلَا بِالْحَقَ وَلَا يَرْتُونَ وَمَن يَعْعَلَ وَعَلَّوْ النَّقَسَ الَتَى حَرَّمَ اللَّهُ إِلَا بِالْحَق وَلا يَرْتُونَ وَمَن يَعْعَلَ وَعَلَيْ المَعَانَ (٥) إِلَا مَن تَابَ وَمَامَن وَعَمل عَملاً مَعلاً فَوْ لَتَهَاتَ يُبَرُلُ اللَّهُ سِتَاتِهِم حَسَنتَ وَكَانَ اللَّهُ عَفُوا رَحِماً » (الفرقان: ٦٨-٢٧).

وقوله تعالى: « وَلَا نَقَرَرُوا الرَّبَةُ إِنَّهُ كَانَ فَعَصَدٌ وَسَاتًهُ سَبِيلًا » (الإسسراء:٣٢). قال القرطبي: قال العلماء: قوله تعالى: «ولا تقربوا الزنى» أبلغ من أن يقول: ولا تزنوا. فان معناه: لا تدنوا من الزنى.

وِعَنْ عَنْ عَبْد الله بن مسعود رَضِيَ الله عَنْهُ قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله، أَيُّ النَّنْبِ أَعْظَمُ ٩ قَالَ: « أَنْ تَجْعَلَ لِللَّهُ نَذًا وَهُوَ خَلَقَكَ». قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ ٩ قَالَ: «أَنْ تَقْتُلُ وَلَدَتَكَ مِنْ أَجْلِ أَنْ يَطْعَمَ مَعَكَ». قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ ٩ قَالَ: «إِنَى تُذَاتِي حَليلَةَ حَادِكَ». (متفق عليه).

وقد أجَمع أهل الملل على تحريمه، فلم يُحل في ملة قط، ولذا كان حده أشد الحدود؛ لأنه جناية على الأعراض والأنساب، وهو من جملة الكليات الخمس، وهي حفظ النفس، والدين، والنسب، والعقل والمال. (المغنى لابن قدامة).

إن مسائل تعدد الفراش للمرأة الواحدة، تنطوي على مخاطر عديدة، أكدتها الأبحاث والدراسات العلمية، حتى باتت من المسلمات، ذلك أن المرأة تعتبر وعاءً للرجل، فانتقال العدوى من الرجل للمرأة يكون أكثر من انتقال العدوى من المرأة للرجل، وبالتالي فهناك أكثر من ٤٠ مرضًا يمكن انتقالها من خلال المباشرة الجنسية، وإذا تعدد شركاء الفراش للمرأة، فإن فرصة انتقال المرض لهؤلاء الرجال تكون مرتفعة.

حرمة تجسيد شغص اللبي صلى الله عليه وسلم في الأعمال الفنية وفي ظل تشامي سلسلة

العدد ٨٢٥ السنة الرابعة والأربعون

٨

الته حد

الكيد للإسلام والمسلمين، تتوالى الضربات والنكبات، فتصدر إيران فيلمًا بعنوان «محمد رسول الله»، يحكي طفولة سيد البشرية صلى الله عليه وسلم، ويجسد فيه الرسول الكريم بالصوت والصورة، كحلقة جديدة للمكر الإيراني كونه أول فيلم سينمائي يجسد شخص خاتم الأنبياء الرسلين، وهو ما يحرمه أهل السنة، ويبيحه بعض الشعة.

ويأتي إستاد خصائص الفيلم إلى مراجع شيعية في سرد طفولة خاتم الأنبياء، الأمر الذي يشي به الفيلم لمشاهديه مشاهد مغلوطة عن حياة النبي صلى الله عليه وسلم.

ومع أن «محمد رسول الله» يُعد الفيلم الأضخم في تاريخ السينما الإيرانية، إلا أن عشرات الأفلام الدينية قد سبقته، ما جعل صيت السينما الارانية بقترن بتحسيد الصحابة والأنبياء.

وكانت أبرز تلك الأفلام التي أصدرتها إيران: «مملكة سليمان» الذي كان يجسد في جزأين سيرة نبي الله سليمان، عليه السلام، وعلاقته بملكة سبأ «بلقيس»، ومن أبرز الانتقادات التي واجهها أنه كان يسب نبي الله سليمان، ويظهره كساحر وليس نبي، وكذلك فيلم «إبراهيم خليل الله» الذي قدم قصة إبراهيم عليه السلام، وذبح ابنه إسماعيل، ونبع زمزم بشكل رآه بعض النقاد متجرئًا ومدلسًا في تتاول التاريخ الإسلامي، وهي الاتهامات نفسها التي وجهت للأفلام الإيرانية «أيوب البار»، و«المسيح»، و«النبراس»، الذي كان يجسد حياة الصحابي ورالنبراس»، الذي كان يجسد حياة الصحابي

ويرى صناع الفيلم أن حياة النبي محمد صلى الله عليه وسلم أكبر من اختزالها في فيلم واحد، لذا قرروا عمل ثلاثية سينمائية ترصد حياة الرسول صلى الله عليه وسلم، منذ ولادته حتى وفاته، على أن يتناول الجزء الأول الذي تم إنتاجه وتصويره مؤخرًا سيرة طفولة الرسول الكريم منذ ولادته في

عهد الجاهلية، حتى بلوغه سن الثانية عشرة. وتُعرُّج الأحداث على نشأته وسفره مع عمه أبي طالب إلى الشام، ووصولهما إلى صومعة الراهب «بحيرا»، الذي بشَّر أبا طالب بظهور خاتم الأنبياء

#### بعد المسيح عليه السلام.

وقد جاءت ردود الأفعال قوية وشديدة على خبر عرض الفيلم الإيراني ،محمد رسول الله»، وتضمنت أحداث الفيلم تجسيد شخص النبي صلى الله عليه وسلم خلال مرحلة الطفولة، فقد أثار بداية عرض الفيلم ضجة عارمة.

#### رأي الأزهر الشريف

ومع ظهور الفيلم للعلن جدد الأزهر الشريف رفضه لتجسيد الأنبياء والرسل في الأعمال الدرامية والفنية، وذلك لكانتهم التي لا ينبغي أن تمس بأي صورة في الوجدان الديني. واعتبر الأزهر الشريف في بيان له، أن تجسيد شخصياتهم في هذه الأعمال يُعد انتقاصًا من هذه المكانة الروحية التي يجب الحفاظ عليها، مشددًا على رفضه تجسيد النبي صلى الله عليه وسلم في الفيلم الإيراني «محمد رسول الله»، موضحًا أن رفضه تجسيد الأنبياء لا يقتصر على منع إظهار وجوههم بشكل واضح في هذه الأعمال، ولكن تجسيد الأنبياء صوتًا أو صورة، أو كليهما في الأعمال الدرامية والفنية أمر مرفوض، لأنه يُنزل من مكانة الأنبياء من عليائها وكمالها الأخلاقي، ومقامها العالي في القلوب والنفوس، الي ما هو أدنى بالضرورة.

وإن شركات الإنتاج العاملة في هذا المجال تسعى للريح من خلال تلك الأعمال، وأن النوايا الإيرانية ليست طيبة في تكرار عرض وإنتاج أعمال عن الأنبياء مثل سيدنا يوسف، وسيدنا محمد، وذلك لغزو المنطقة والعالم الإسلامي بفكر شيعي مبطن بشخصيات الأنبياء والرسل والصحابة.

وقد أدانت دار الإفتاء بالملكة العربية السعودية عرض إيـران للفيلم قائلة على لسان سماحة مفتي الملكة: إنه لا يجوز شرعًا، ووصفه بأنه فيلم مجوسي وعملٌ عدو للإسلام، وحذر من تداوله، مشددًا على أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مُنزه عن ذلك، وهولاء يصورون شيئًا غير الواقع فيه استهزاء بالرسول صلى الله عليه وسلم، وحط من قدره صلى الله عليه وسلم؛ لأن هذا عملٌ فاجر ولا دين له، وإنما تشويه للإسلام،

#### وإظهاره بهذا السوء.

وقد أكد سماحة المفتي على أنه من أراد تبيان حياة الرسول المصطفى صلى الله عليه وسلم عليه بنشر سنته، وليس بعمل هؤلاء المسدين، محذرًا من تداول الفيلم ومشاهدته؛ لأن هؤلاء غير مؤتمنين، والكذب عمادهم، وهم غير صادقين في أمورهم.

#### صورة الطفل السوري . . وصمة عارية جين الإنسانية

وكانت صورة الطفل السوري «إيلان كردي، الذي وُجد مسجى على أحد الشواطئ التركية، ستظل تلك الصورة المخزية المحزنة، وصمة عار في جبين الإنسانية، فلم تقتصر مأساة شعب سوريا على اللاجئين والمشردين في أنحاء العالم، وإنما تعدت ذلك إلى مصرع ما يزيد على (٣٠٠٠٠ شخص) لقوا حتفهم بكل أنواع القتل والحرب والتدمير، إضافة إلى ما يربو على حوالي ٥ مليون لاجئ أضعاف هذا العدد من النازحين داخل سوريا، دون أي بارقة أمل في إنهاء الصراع خلال وقت قريب، وعودة هؤلاء إلى ديارهم.

وكان آخر الضحايا للهجرة غير الشرعية، غرق أسرة الطفل السوري الذي أوجع قلوب الملايين «آيـلان كـردي» وشقيقه غالب ضمن ١٢ غريقًا كانوا على متن قاربين متهجين من تركيا إلى جزيرة كوسي اليونانية، ملجأ المهاجرين السوريين، حيث تم العثور على جثة الطفل طافية على شاطئ مدينة «بوردم» الواقعة بين الساحل الجنوبي لتركيا في مشهد هز وجدان العالم، وموجهًا رسالة خزي وعار إلى العالم أجمع، والـدول العربية والإسلامية على وجه الخصوص.

فاللهم نسألك أن ترفع البأس عن أمتنا، وأن تحفظ علينا ديننا، وأن ترحم ضعفائنا، وأن تهيئ لأمتنا أمر رشد يعز فيه أهل طاعتك، ويُذل فيه أهل معصيتك، إنك ولي ذلك والقادر عليه، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمن.

ذو الحجة ١٤٣٦ هـ

التوحيد ٩



قال تعالى : « بَعِبَّادِ لَا خَوْفُ عَلَيْكُمُ ٱلْبُوْمَ وَلا أَنْتُمْ تَحْزُنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كَانَتِنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ (A) انْخُلُوا الْجَنَّةَ أَنْتُمْ وَأَزْوَنُعْكُو تُحْبَرُونَ (\*) يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافٍ مِن ذَهَبٍ وَأَكْوَابٍ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ ٱلْأَنفُسُ وَتَلَذُ ٱلْأَعْثِنُ وَٱنْتُمْ فِيهَا خَلِدُونَ آ وَيَلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَتِي أُورِثْتُمُوهَا بِمَا لَنْتُر تَعْمَلُونَ (؟) لَكُو فَيَا فَكُهُدُ مِنْهَا تَأْكُونَ () إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي Ento عَذَابٍ جَهَيمَ خَلِدُونَ 🖤 لَا يُعَتَّرُ عَنَّهُم وَهُمْ فيه مُبْلِسُونَ (٧٠) وَمَا ظَلَمُنْتُهُمْ وَلَكُن كَانُوا هُمُ مان» (الزخرف: ٢٨- ٧٦).

# دِيَا عَبَادِ لَا خُوْفٌ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ وَلَا أَنتُمُ

وَفِي هَذَا النَّذَاء مَا فَيه, مَنَ التَّكُرِيم وَالتَّشْرَيف، حَيْثُ تَادَاهُمُ اللَّه بِنَفْسه بِلَا وَاسطَه، ثُمَّ نَادَاهُمُ بِأَفْضَل لَقَب وَأَشْرَفَه، وَهُوَ لَقَبُ الَّعُبُودِيَّة، وَهُوَ لَقَبُ عَظِيمٌ، لَقَبَ اللَّه تَعَالَى به خَليلَهُ مُحَمَّدًا صلى الله عليه وسلم فَيَاتَى، وَلَقَبَدُ إِلَيْنَ أَزَلَ عَلَ عَدوالَكُتُ وَتَرَ عَمَل تَعَالَى، وَلَقَبَدُ إِلَيْنَ أَزَلَ عَلَ عَدوالَكُتُ وَتَرَ عَمَل

وَمِنَ التَّكُرِيمِ وَالتَشْرِيفِ الَّذِي تَضَمَّنَهُ هَذَا الَنَّدَاءُ أَنَّ اللَّهُ تَعَالَى أَضَافَ عُبُوديَّتَهُمْ لَهُ سُبْحَانَهُ، فَقَالَ، «يَا عباد لَا خَوْفٌ عَلَيْكُمُ الْيُوْمَ وَلَا أَنْتُمُ تَحْزَنُونَ»، وَنَفْي الْخَوْفِ يُوجِبُ حُصُولَ الْأَمْنِ وَالْأَمَانِ التَّامُ، وَنَفْيَ الْحُزْنِ يُوجِبُ حُصُولَ الْفَرَحِ وَالسُّرُورِ التَّامُ.

قَالُ بَعْضُ السَّلَفَ؛ إذَا قَالُ اللَّه تَعَالَى، «يَا عبَاد لَا خَوْفٌ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ وَلَا أَنتُمْ تَجُرْنُونَ» اَشَرَأَبَتْ لَهَا الْأَعْنَاقُ كُلُّهَا،وَرَجَاهَا كُلُ أَهْلِ الْدُوْقِف، لأَنَّهُمْ كُلُّهُمْ عبَادُهُ،هَقَالَ اللَّه تَعَالَى، «الَّذِينَ آَمَنُوا بِآيَاتَنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ»، هَجَابَتْ آمَالُ الْكَفَرَة الْفَجَرَة، وَانْقَطَعَ رَجَاؤُهُمْ.

وَالْمُرَادُ بِالْفُصُوهِينَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ بِقُلُوبِهِمْ، وَأَسْلَمُوا لَهُ جَوَارِحَهُمْ، وَانْقَادُواً لَطَاعَتَه، فَأَطَاعُوا اللَّه ظَاهِرًا وَبَاطِنًا.

«أَدْخَلُوا الْجِنَّةَ أَنْتُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ تَجْبَرُونَ»: الْنُرَادُ بِالْأَزْوَاجِ أَزْوَاجُهُمْ مَنْ نَسَاءِ اللَّذَيْيَا،كَمَا

1.

قَالُ تَعَالَى: دِجَنَّتُ عَنْنَ بَتُغَلُّمُمَّا وَمَن سَلَعُوْ مِنْ مَالَاسَةِ وَأَوْلَحِهُمُ وَقُرْتَلْتُسَ وَٱلْمَلْتَكَةُ مَدْخُلُونَ عَلَيْهِمْ مَن كُلْ بَاب () سَلَيْمُ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرَتُ فَعْتُمَ عُقْقَ ٱلدَّارِ ، (الرعد: ٢٣ - ٢٤)، ثم يُزَوِّجُهُمُ الله تَعَالَى منَ الْحُورِ الْعِينِ، كَمَا قَالُ تَعَالَى: حَكَالُهُ وَرُؤْجَتُهُم

مر عين» (الدخان: ٥٤).

وقوله تعالى: «تحبرون»: أَصْلَ الْحِبْرَةِ: السُّرُورُ وَالْبَهْجَةَ، لظهور أثره على صاحبه (بصائر ذوى التمييز (٢/ ٢٣٤))، فمَعْني قوله تعالى: «ادخلوا الحنة أنتم (ق: ٣٥). وَأَزْوَاجُكُمْ تَحْبَرُونَ، أَي تَكْرَمُونَ إِكْرَامًا، وَتُنْعَمُونَ نَعِيمًا، تَمْتَلَيُ قُلُوبُكُمْ بِهِ فَرَحًا وَسُرُورًا، فَتَظْهَرُ آثارُ الفَرَح عَلَى وُجُوهِكُمُ نَضْرَةً وحسنا، وجمالا وبهاء، كما قال تُعَالَى: دإنَّ ٱلأَثْرَارَ لَعَى نَعْبِد () عَلَ الأرايك ينظرون (٢) تَدْقُ فِي وُجُرْهُمُوْ فَشَرَةُ ٱلْغَيرِ، (المطففين: ٢٢- ٢٤)، وَقَالُ تَعَالَى: (وَقَائُ أَمَّاتُ اللَّهُ الَّهُمُ عنه أَنَّ النَّبِيُّ صلى الله عليه والمعمر معرة وسرورا» (الإنسان: ١١). ثم ذكر سُبْحَانَهُ بَعْض التَّعيم الَّذي يُكْرَمُونَ بِه فِ الحنة، فقال:

> « ٥ وَتَطْرَفُ عَلَيْهُ وَلَذَانَ عُظَرُونَ عَلَيْهُمُ وَلَذَانَ عُظَرُونَ إِلَيْنَ عُظَرُونَ إِلَيْنَ الْمُؤْلُمُونَ إِلَيْنَ الْمُؤْلُمُونَ إِلَيْنَ الْمُؤْلُمُ وَلَذَانَ الْمُؤْلُمُ وَلَذَانَ الْمُؤْلُمُ وَلَذَانَ اللَّهُ وَلَذَانَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مُؤْلُمُ وَلَذَانَ اللَّهُ عَظَرُ وَلَذَانَ اللَّهُ عَظَرُ وَلَذَانَ اللَّهُ عَظَرُ وَلَذَانَ اللَّهُ عَظَرُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَظَرُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَظَرُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَظَرُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَظَرُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَظَرُ وَاللَّهُ عَظَرُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَظَرُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّ وَعَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَعَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّانَ عُظُولُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّانَ عَلَيْ عَلَيْهُ وَاللَّانِ الْعُلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ وَالْحَالَ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْنَ الْعُلَيْ وَاللَّ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْنَا إِلَيْ عَلَيْنَ الْحَلَيْنَ الْعُلُولُ وَاللَّانَ الْعُزَانَ عَلَيْ عَلَيْنَ وَ وَاللّذَانِ إِلَيْ عَلَيْنَا إِنَّا عَلَيْ عَلَيْنَا وَاللَّانِ وَعَلَيْنَا عَلَيْ عَ وَالْعَلَيْنَا إِنَا عَلَيْ عَلَي والمَا عَلَيْنَا عَلَيْ عَلَي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ إذاراتية حينتهم أولوا تنهوك ( ) وإذا رأت مر رَأَتُ مَعَا وَمَلْكًا كَبِرًا () عَلَيْهُمْ ثِبَابُ سُنَدِي خُضَرٌ وَلِشْتَبَرُقٌ وَخُلُوا أَسَاوَرُ مِن فِضَةٍ وَسَقَنْهُمْ دَيْهُمْ شَرَابًا »

«يُطاف» فعْل مُصْارِعُ لِم يُسَمَّ فَاعلُهُ، وَقَدْ سَمَّاهُ الله تَعَالَى في مواضع أخرى فقال تَعَالَى: «وَيَطَوفُ عَلَيْهِمُ غَلْمَانُ لَهُمْ كَانَهُمْ لَوَلُوَ مُكْنُونَ، (الطور)، وَقَال تعالى: «بَلْهُ عَلَيْهُ وَلَدُنَّ

مُطْلُعُونَ (٧) بِالْكَابِ وَالْبَادِينَ وَكَاسٍ مَّن مَعِن ()) لا يُصَدَّعُونَ عَنَّهَا وَلا مُرْقُونَ »

(الماقعة: ١٧- ١٩)، مقال تعالى: « وَعَلْمَ فَ عَلَيْتُ وَلَدَانَ عَظَلَمُونَ إذا رَأَنْتَهُمْ حَسَنَتُهُمْ لَدَلْمَا تَشْكُرُ » (الانسان: ١٩).

• • وَيَعْلَوْكُ عَلَيْهِمْ وَلَدَكَ عُمَلَكُونَ إِذَارَ أَنْبُشْ، مِنْ ذَهَبِ أَيْضًا، وَالصَّحَافَ جمع صحفة، وهي آنية الطعام، وَالْأَكُوَابُ جَمْعُ كُوبٍ، وَهِي آتِيَةً الشراب، «حينة: إلامًا تشرك ()»، فكل ما يشتهيه أهل الجنة من مَطْعَم أَوْ مَشْرَب، أَوْ مَلْبَس أَوْ غَيْر ذَلك، يَأْتِيهِمْ وُبِزِيَادَة، كَمَا قَالَ تَعَالَى: « هُمُ مَّا يُنَا يُونَ فِهَا وَلَدَيْنَا مَرَ بِدً »

عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِي رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إنَّ الْمُؤْمِنَ إذا اشتهى الولد في الجنة، كان حَمْلَهُ وَوَضْعُهُ وَسِنَّهُ فِي سَاعَة كَمَا اشتهى .. (صحيح سنن الترمذي -(1017-

وَعَنْ أَبِي هَرَيْرَة رِضِي الله وسلم كان تؤمًا بُحَدْث وَعَنْدَهُ رَجُل من أهل السادية (أن رَجُلا من أهل الجنة استأذن رَيَّهُ في الزَّرْع، فقال له: ألست فيمًا شئت؟! قَالَ بَلَى { وَلَكُنَّى أَحَبُّ أَنَّ أَزْرَعَ. قَالَ؛ فَبَدَرَ، فَبَادَرَ الْطُرْفَ نَبَاتُهُ

وَاسْتَوَاؤُهُ وَاسْتَحْصَادُهُ. فَكَانَ أَمْثَالَ الْحِيَالِ، فَيَقُولُ اللهِ: دُونَكَ بَا ابْنَ آدَمَ، فَاتَهُ لا بُشْبِعُكَ شَهْرَةً . فقال الأعراب، وَالله لا تَحدُهُ الأ قَرَشْنًا أَوْ أَنْصَارِنًا، فَاتَّهُمْ أَصْحَابُ زَرْع، وَأَمَّا نَحْنُ فَلَسْنًا بِأَصْحَابِ زَرْعُ. فَضَحِكَ النَّبِّ صَلِي اللَّهُ عليه وسلم. (صحبح البخاري .(YTEA

فَكُلْ مَا فِي الْجِنَّة بَسُرُّ النَّاظرينَ، فَهُمْ يُقَلِّبُونَ أَبْصَارَهُمْ فيما بلذ الأغن، كما قال تعالى: «إِنَّ ٱلْأَثْرَارَ لَتِي تَعِيد (؟) عَلَى ٱلْأَرْآيَكِ يَظْلُونَ (7) تَتَرَفُ في وُجُوهِمِنْ تَعْبَرُهُ ٱلْنُعْمِينَ (المطففين: ٢٢- ٢٤).

ومما بزبدهم فرخا وسرورا ضَمَانُ الْبُقَاءِ، وَدُوَام النّعيم، وَعَدَم الْحُرُوج مِنَ الْحِنَّةِ، وَعَدَم المُوْتَ، وَلَدْ لِكَ قَبَلَ لَهُمْ: وَأَنَّ عَبَلَ

عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخِدْرِي رضى الله عنه قال: قال رَسُول الله صلى الله عليه وسلم: «يُوْتُه بالمؤت كهيئة كيش أملح، فيُنادى مُنَادِ؛ يَا أَهْلِ الْجَنَّةِ، فَبَشَرَئْتُونَ وَيَنْظَرُونَ، فَيُقُولُ: هَلْ تَعْرِفُونَ هَذَا؟ فَيَقُولُونَ نَعَمْ هَذَا الْمُوْتَ، وَكَلَّهُمْ قَدْ رَآهُ، ثُمَّ يُنَادِي: يَا أَهْلَ الثَّار، فَيَشْرَبْئُونَ وَيَنْظُرُونَ، فيَقول: هَل تَعْرِفُونَ هَذَا؟ فيَقولونَ نَعَمُ هَذَا المؤت، وَكَلَّهُمُ قَدْ رَآهُ، فَيُذَبِّحُ ثُمَّ يَقُولُ: يَا أَهْلُ الجنة، خلودٌ فلا مَوْتَ، وَيَا أَهْلَ النار، خلود فلا مَوْت. ثُمَّ قَرَأ: «وَأَنْدَرْهُمْ يَوْمَ الْحَسْرَة إِذ قضى الأمر وَهُمْ فِي عَفْلَةَ، وَهُؤَلاء في غَفلة أَهْلِ الدُنْبَا دوم لا يُعْدَن (مريم: ٣٩). (صحيح المخارى ٤٧٣٠). وَعَنْ أَبِي سَعِيد وَأَبِي هُرَيْرَة

التوحيد 11

ذو العجة ٢٣١ هـ

رضي الله عنهم عَن النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم قال: «بُنَادى مُنَادِ، إِنَّ لَكُمْ أَنْ تَحْيَوْا فَلاَ تَمُوتُوا أَبَدًا، وَانَّ لَكُمْ أَنْ تَصحُوا، فَلاَ تَسْقَمُوا أَبَدًا، وَانَّ لَكُمْ أَنْ تَشْبُوا فَلا تَهْرَمُوا أَبَدًا، وَإِنَّ لَكُمْ أَنْ تَنْعَمُوا فَلاَ تَنْأَسُوا أَبَدًا،. فَذَلكَ قَوْلُهُ تَعَالَى: «وَتَلْكَ الْحَنَّةُ الَّتِي أورثتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ». (محيح مسلم ٢٨٣٧).

# قان قبل، ممن وردوها؟

فالحواب، عَنْ أَنْس رَضِي الله عنه عن النُّبِي صلى الله عليه وسلم قال: «الْعَبْدُ إذا وُضعَ ف قدره، وتولى وذهب أصحابه، حَتَّى انَّهُ لَنَسْمَعُ قَرْءَ نِعَالِهِمْ، أَتَاهُ مَلَكَانَ فَأَقْعَدَاهُ فَيَقُولُانَ لَهُ: مَا كُنْتَ تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلُ مُحَمَّد صلى الله عليه وسلم؟ فيقول: أَشْهَدُ أَنَّهُ عَندُ الله وَرَسُولُهُ. فَبْقَالُ: انْظُرْ الِّي مَقْعَدِكَ مِنَ الثار، أَبُدُلْكَ الله به مَقْعَدًا مَنْ الْجَنَّة. قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى الله عليه وسلم فيراهما جميعًا. وأمَّا الْكَافرُ - أو الْنَافِقَ - فَيَقُولُ لا أَدْرِي، كُنْتُ أقول مَا يَقُول النَّاسُ. فَيُقَالُ: لاَ دَرَيْتَ وَلاَ تَلَيْتَ. ثُمَّ يُضْرَبُ بمطرقة منْ حَديد ضرْيَة بَيْنَ أَذَنَيْه، فَيَصِيحُ صَيْحَة يَسْمَعُهَا مَنْ بَليه إلا الثقلين». (صحيح البخارى ١٣٣٨).

عَنِ السُّدُى -رَحِمَهُ الله-: «وتلك الحنة التي أورثتموها بِمَا كَنتُمْ تَعْمَلُونَ، قَالَ: «ليْسَ من كافر ولا مُؤمن إلا وله في الجنة وَالنَّارِ مُنْزَلٍ. فإذا دَخْل أهْلُ الْحِنَّة الْجَنَّة وَأَهْلُ التار التار، وَدَخْلُوا مَتَازِلَهُمْ، رُفِعَت الْجِنَّة لأَهْلِ النَّارِ فَنَظَرُوا

14

الى مَنَازِلِهِمْ فِيهَا، فَقِيلَ لَهُمْ، هَذه مَنَازِلَكُمْ لَوْ عَمِلْتُمْ بِطَاعَة الله، ثمَ يُقَالُ: يَا أَهْلَ الْجِنَّةَ! رَثُوهُمُ يمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ، فَيُقْسَمُ بَيْنَ أَهْلِ الْجَنَّةِ مَنَازِلُهُمْ». (جامع السيان (٨/ ١٨٥)).

وَلَدُلِكَ سُمِّيَ يَوْمُ الْقَيَامَة يَوْمَ التَّغَائِنِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ 👬 (التغابن: ٩)، لأنَّهُ غَينَ فيه أَهُلُ وَقَعَ التَّبَادُلُ فَحَصَلَ التَّغَايُنُ. وَقَدْ الْجِنَّة أَهُلَ النَّارِ، أَىٰ أَنَّ أَهْلَ الْجَنَّة لَيُخْبَرُ عَنْ هَذَا التَّبَادُل بِالْوِرَاثَة أَخَذُوا الْحَنَّةَ، وَأَخَذَ أَهْلُ النَّارِ النَّارَ عَلَى طَرِيقِ الْمَادَلَة، فَوَقَعَ الغبن لأجل مُنادَلتهم الخنر بالشَّرُ، وَالْجَيَّدَ بِالرَّدِيءَ، وَالتَّعِيمَ بالغذاب.

# بينهما حتى يقع الغبن فيها؟

قيل له: هو تمثيل الغبن ف الشراء والنبع، كما قال تعالى: «أولئك الذين اشتروا الضلالة بالهدى فما ربحت تجارتهم وما كَانوا مُهْتدينَ» (البقرة). وَلما ذكرَ أَنَّ الْكُفَارَ اسْتَرُوا الضَّلَالَة بِالْهُدَى البخاري ٥٦٧٣). وَمَا رَيحُوا فِي تَجَارَتِهِمْ بَلْ خُسرُوا، وَذَكَرَ أَيْضًا أَنَّهُمْ غَيتُوا، وَذَلِكَ أَنَّ أهل الجنة اشترؤا الآخرة بترك الدُنْيَا، وَاشْتَرَى أَهْلُ النَّارِ الدُنْيَا

يتَرْك الأخرَة، وَهَذا نَوْعُ مُبَادَلَةٍ اتساعًا وَمَجَازًا. وَقَدْ فَرُقَ اللَّهُ سُنْحَانَهُ وَتَعَالَى الْخَلْقَ فَرِيقَيْنِ: فريقا للجنة وفريقا للنار، ومَنازلُ الكل مُوضوعَة في الحِنَّة وَالنَّارِ، فقد يسبق الخذلان على العند فَيَكُونُ مَنْ أَهْلَ النَّارِ، فَيَحُصُلُ المُوفق على مَنزل المخذول، ومنزل المُوفق في النار للمَحْدُول، فكأنَّهُ كما في آية الزُخْرِف وَغَنْرِهَا. وَاللَّهُ أعلم. (الجامع لأحكام القرآن .((ITV0177/1A)

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: « مَنْ عَنْكُ الله المُعال المُعال الصَّالح المُعالج المُعال هَانُ قَبِلَ، قَأَى مُعَامَلَةً وَقَعَتُ الَّذِي عَمَلْتُمُوهُ فِي الدُّنْيَا.

وظاهر الآية يتعارض مع قُوْل النُّبِي صلى الله عليه وسلم: «لَنْ بُدُخُل أَحَدًا عَمَلَهُ الْجِنَة». قَالُوا وَلا أَنْتَ بَا رَسُولُ اللَّهُ ؟ ا قَالَ: «وَلا أَنَا إِلا أَنْ يَتَغَمَّدُنِّي الله بفضل وَرَحْمَة». (صحيَح

قال الحافظ ابن حَجَر -رَحمهُ الله-؛ قَالَ ابنُ الْجوزي-رَحمَهُ الله-: يَتَحَصَّلُ عَنْ ذَلِكُ أرْبَعَة أَجُوبَة:

الأول، أنَّ التَوْفِيقَ لِلْعَمَلِ منْ رَحْمَة الله، وَلَوْلا رَحْمَة الله السابقة ما حصل الإيمان ولا الطَّاعَةُ الْتِي يَحْصُلُ بِهَا النَّجَاةُ. الثَّانِي: أَنَّ مَنَافَعَ الْعَبْدِ لسَنَّده، فَعَمَلَهُ مُسْتَحَقَّ لَوُلاهُ، فمَهْمًا أَنْعُمَ عَلَيْه من الجزاء فهو من فضله.

الثالث، جَاءَ فِي بَعْض الأحاديث أنَّ نَفْسَ دُخُول الْحِنَّة بِرَحْمَة الله، وَاقْتَسَامَ الدرجات بالأعمال.

الرابع: أنَّ أعْمَالَ الطَّاعَات كانت في زمن يُسير والثوابُ لا يَنْفُدُ، فَالْإِنْعَامُ الذي لا يَنْفُدُ فِي أَعْلَمُ. (فتح الباري (٢٩٦/١١)). جزاءما ينفد بالفضل لا بمقابلة الأعمال.

وَقَالَ ابْنُ الْقَيْمِ فِي كَتَاب «مفتاح دار السُعَادَة»: الباعُ الْقَتَضَيَةُ للدُخُول غَيْرُ الْبَاء مَوْجُودَة أَبَدًا، لا تَنْقَطعُ، كَمَا الماضية، فالأولى السَّبِيَّة الدَّالة عَلَى أَنْ الْأَعْمَالَ سَبَبُ الدُخُولَ، مَعْظَرِعَةِ وَلَا مَتَّعَيْهِ (الواقعة: ٣٢-المقتضية له كاقتضاء سائر الأَسْبَابِ لمُسَبِّبَاتِهَا، وَالثَّانِيَةَ بِأَءَ المعاوضة، نحو: اشتريت منه بِكَذا. فَأَخْبَرُ أَنَّ دُخُولُ الْجُنَّة تَنَاهَى لا يُوجبُ بِمُجَرِّده دُخُولُ النَّار، لِيَزْدَادَ الَّذِينَ آمَنُوا طَاعَة النَّارِ اخْلُودُ فلا مُوْتَ. ثُمَّ قَرَأ: الجنة، وَلا أَنْ يَكُونَ عَوْضًا لَهَا، لأنَّهُ وَلَوْ وَقَعَ عَلَى الْوَجْهِ الَّذِي يُحبِّه الله لا يُقاومُ نعْمَة الله، بُل جَمِيعُ الْعَمَلِ لا يُوَازِي نَعْمَة وَاحدَة، فتَبْقَى سَائرُ نعَمه مُقتضية لشكرها، وهو لم يوفها حَق شكرها، فلو عَذبَه في هذه الحالة لعَذبَهُ وَهُوَ غَيْرُ ظالم، وَإِذَا رَحِمَهُ فِيْ هَذِهِ الْحَالَةِ كَانُتْ رَحْمَتُهُ خَيْرًا مِنْ عَمَلَهُ، كَمَا فِي اللَّيْنَ وَامَوا صَحْكُونَ (المطففين: حديث أبئ بن كعب الذي أخرجه أبو داؤد وابن مَاجَهَ فِي ذَكَر القَدَر ففيه: لوْ أَنَّ اللهُ عَذَبَ أَهْلَ سماواته وأرضه لعذبهم وهو غَيْرُ ظالم لهُم، وَلَوْ رَحْمَهُمْ كانت رحمته خيرا لهم قال: وَهَذا فَصْل الخطاب مع الجبرية الذين أنكرُوا أن تكون الأعمال سَبَبًا في دُخُول الجنة من كل وَجْه، وَالْقَدُرِيَّة الذين زعموا أن الجنة عوض الْعُمَل، وَأَنَّهَا ثَمَنَهُ، وَأَنْ دُخُولُهَا

بمخض الأعمال، والحديث يُبْطِلُ دَعْوَى الطَائفتَين وَاللَّه

ولكُو فيا فكُفَة كَثِنَ يَبْهَا تأكرر »: هذه الفاكهة من كل الأصناف، كما قال تعالى: «وَلَمْ فَبَا مِن كُل الشَرَبِ» (محمد: 10)، وَهي قال تعالى: « وَفَكْهَة كَبْرَةَ () لا ٣٣)، أي: لا مُقطوعة بزمن، وَلا مُمْنوعَة لغلو ثمَن، كما هُوَ الحال فالدنيا.

وملى طريقة القرآن لَيْسَ فِي مُقَابَلِةٍ عَمَل أَحَد، وَأَنَّهُ الْكَرِيمِ فِي الْجِمْعِ بَيْنَ التَّرغيب لؤلا رَحْمَة الله لعَبْده لما أَدْخَله وَالتَرهيبَ، لما ذكر سُبْحَانه نعيم الجنَّة، لأنَّ العَمَل بمُجَرَّده وَلَوُ أَهْلِ الجِنَةِ أَتَبِعُهُ بِذَكَرِ عَذَابِ أَهْلِ وَإِحْسَانًا، وَيَرْجِعَ الْذِينَ كَفَرُوا عَنْ كفرهم، وَيَتوبُوا إلى رَبُّهم، فقال تعالى: (إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينُ فِي عَذَابٍ جَهَمَ

الْجُرِمُونَ هُمُ الْكَافِرُونَ، كَمَا ٤٧٣٠). يفهم من مقابلتهم بالمسلمين وَالمؤمنينَ، في قَوْله تَعَالى: «أَنْتَجَعَلْ الشامين كَلْجُومِنَ» (القلم: ٣٥)، وقال تَعَالَى: «إِنَّ ٱلَّذِينَ أَجْرَمُوا كَانُوا مِنَ

٢٩). وَهُمْ فِي النَّارِ خَالِدُونَ، كَمَا قال تعالى: « وَالَّدْيَ كَفَرُوا وَكَذَّهُمَا بقاينينا أولتيك أضحنت الثار لهم فبها خَلدُونَ ، (البقرة: ٣٩)

وَعَنْ أَبِي سَعِيد الْخَدْرِي رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يُؤتى بالمؤت كهَيْئَة كَبْش أَمْلَحَ، فَيُنَادي مُناد؛ يَا أَهْلِ الْجِنَّةَ! فَيَشْرَئِنُونَ وَيُنْظَرُونَ. فَيُقَولُ: هَل تَعْرِفُونَ هذا؟ فيَقولون؛ نعم هذا المؤت، وَكُلُّهُمْ قَدْ رَآهُ. ثُمَّ يُنَادِي: يَا أَهْل النارا فيَشرَئبُونَ وَيَنْظرُونَ، فيقول: هل تعرفون هذا؟ فيَقولون نعَمْ هَذَا المُوْتَ، وَكَلَّهُمُ قَدْ رَآهُ، فَيُذَبِّحُ، ثُمَّ يَقُولُ: يَا أَهُل الجنة؛ خلودُ فلا مَوْتَ، وَيَا أَهْل «وَأَنْذَرْهُمْ يَوْمَ الْحِسْرَةِ إِذْ قَضِيَ الأمر وهم في غفلة، وهؤلاء في غفلة أهل الدُنيا ، وَهُم لَا قُوْسُونَ، (مريم: ٣٩) (صحيح البخاري

«لا يُفتر عَنهُم» أي لا يُخفف عَنْهُمُ الْعَدَابَ، وَلَكُنْ كَمَا قَالَ تَعَالَى: «مَأْوَنِهُمْ جَهَنَمُ حَكَلَما خَبَتْ زِدْنَتْهُمْ سَعِبُلَ» (الأسراء: ٩٧)، وَقَالَ تَعَالَى: «فَذُوتُوا فَلَن زَيدَكُمْ إِلَّا عَذَابًا» (النبأ: ٣٠).

«وَهُمْ فَيه مُبْلَسُونَ» أي يَائسُونَ مَنْ رَحْمَةَ الله، لَا يَطمَعُونَ فيهَا، وَلا يَرْجُونَهَا.

«وَمَا ظلمْناهُمْ وَلَكَنْ كَانُوا هُمُ الظالمين، يَعْنى أَنْ هَذَا الْعَدَابَ « جَزَآة وفاقا» (النبا: ٢٦)، أي موافقا لأعمالهم، وما ظلمهم الله، كما قال تعالى: «مَن جَلَّة بِالْحُسْنَةِ فَلَهُ عَشَرُ أَمْثَالِهَا وَمَن جَاءَ بِالسَّيْثَةِ فَلَا تُحْرَى إِلَّا مِثْلُهَا وَهُمْ لَا طَلْبُونَ ، (الأنعام: ١٦٠).

وللحديث بقية إن شاء الله.

ذو الحجة ١٤٣٦ هـ

التوحيد ) ١٣

دی القمة زردی کتاب اللہ

قصة فرول عيسى (عليه السلام) (فقه أحاديث نزول عيسى آخر الزمان «۱» )

12121/1

12

الحلقة التاسعة

عبد الرزاق السيد عيد

التوحيد العدد ٥٢٨ السنة الرابعة والأربعون

نحمد الله عز وجل، ونصلي ونسلم على إمام رسله وخاتم أنبيائه، سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فقد سبق لنا في اللقاء السابق إيراد مجموعة من الأحاديث الصحيحة التي تتناول قصة نزول عيسى عليه السلام في آخر الزمان، وتصف لنا بالتفصيل مكان نزوله وهيئة نزوله في صحبة الملائكة أعماله والصفة التي سينزل بها ودعوته والأحوال المواكبة لنزوله ومدة بقائه على أعماله والصفة التي سينزل بها ودعوته والأحوال المواكبة لنزوله ومدة بقائه على الأرض قبل موته عليه السلام، واليوم بعون الله نتناول شيئًا من فقه هذه الأحاديث انطلاقًا من قول الحق- تبارك وتعالى-: « بَلَ نَقَدِفُ بَالَيْ عَلَ ٱلْبَطِلِ فَدَمَعُهُ فَإِذَا هُوُ زَامِقٌ » (الأنبياء: ١٨).

يتفق اليهود والنصارى على أن المسيح المنتظر سيكون من بنى إسرائيل، وستكون قاعدة ملكه القدس، ويظن كل منهم أنهم سيكونون أتباعه، فحلم النصاري بعودة المسيح إلى الأرض ليقتل اليهود والمسلمين، وكل من لا يدين بدينهم ويعتقدون أن الرب سبعود لينقذهم من حرب نووية يسمونها هرمجدون يُهلك فيها الرب كل الأشرار من اليهود والمسلمين وغيرهم، أما هم- أي التصارى- فيرفعهم الرب فوق السحاب ينجيهم من الهلاك، أما اليهود فيحلمون مملك محارب يسمونه (المسيا) يقتل النصارى والمسلمين ويخضع الناس أجمعين لدولة إسرائيل فيصبح اليهود سادة العالم. والحقيقة أن المسيح عليه السلام حين ينزل لن يكون يهوديًا ولا نصرانيًا ولكنه سبكون حنيفًا مسلمًا كما كان قبل رفعه إلى السماء ولم يكن من المشركين، كما جاء في الحديث: «فيكون عيسى الن مربم- عليه الصلاة

عليه السلام خطيئته منذ الأزل حين وفقه الله تعالى للتوبة والاستغفار، قال الله عبز وجبل: «وعصرة مادم رَبْهُ فَعَدِي ((١٢)) مَرْ أَحْمَالُهُ وَتُقُرُ فَنَابَ عَلَيْهِ وَهُدَى » (طه،١٢٢)، فقد انتهت مشكلة آدم من اللحظة الأولى حبن تاب واستغفر، وهذا الفرق بين معصية آدم ومعصية الليس، وهدذا منهج الاسلام ف المعصبة والتوبة لكل البشر فمن تاب تاب الله عليه، ولا تَـوَرَّث الخطيئة، فكل ابن آدم خطاء، وخبر الخطائين التوابون، والله سيحانه غافر الذنوب حميعًا لأنه هو الغفور الرحيم، وقد قرر ذلك حقيقة لجميع الخلق، وناداهم جميعا بقوله سيحانه: «قُلْ تَعْتَادِي ٱلَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا نَقْسَطُوا مِن زَحْمَةِ أَنْتُو إِنَّ ٱللَّهَ بَغَفُرُ ٱلْذُنُوبَ جَيعاً إِنَّهُ هُوَ ٱلْغَقُولُ ٱلرَّحِمُ، (الزمر:٥٣)، لكن الذين لم يقدروا الله حق قدره قالوا على الله ما لا يعلمون، وللأسف جعلوا هذا الكذب والبهتان أساس عقيدتهم وعظموا الباطل، فمن أهم أعمال عيسى إزائة هذا الباطل بكسر الصليب حقيقة، ورد الناس إلى دين الإسلام الصحيح.

أما قتل الخنزير فقد قال الحافظ في الفتح (٣٤٣/٤): «أي يأمر بإعدام الخنزير

ذي الحجة ١٤٣٦ هـ

التوحيد 10

غد أنه يكون تابعًا لشريعة محمد صلى الله عليه وسلم وحاكمامن حكامهذه الأمة، وقد علمه الله كل ما محتاج الله من أمر هذه الشريعة للحكم بين الناس. أما البهود فحقيقة أمرهم أنهم ينتظرون الدحال وسيكونون من أتباعه وسيهزمون عند مقتله كما سيأتى يبانه لاحقًا إن شاء الله، أما النصاري فينتظرون سرابًا (وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا أَعْنَائُهُمْ كركب يقيقة يحسبه الظمنان مآة حَقَّىٰ إِذَا جَكَآهُ. لَرْ يَجِدْهُ شَيْئًا وَوَجَدَ ٱلله عِندَهُ فَوَقْسَهُ حِسَابَهُ, وَٱللَّهُ سَرِيعُ ألمساب).

# ثانيًا، كسر الصليب وقتل الخنزير،

من أهم أعمال عيسى عليهالسيلامكسر الصليب وقتل الخنزير، وكسر الصليب دليل على إبطال العقيدة الفاسدة التى عليها النصباري، فالنصارى يعظمون الصليب، ويعتقدون أنه رمز عقيدتهم، حيث يزعمون بمقتضى هذه العقيدة أن الرب قد ضحى بابنه البكر والوحيد فمكن اليهود من صلبه، وذلك ليخلص البشرية من الخطيئة التي توارثوها عن أبيهم آدم 11 وهذا قول عظيم يقولونه افتراء على الله. سيحانه وتعالى عما يقولون علوًا كبيرًا، فقد غفر الله لآدم والسيلام- حكمًا عدلاً، ا مصدقًا بمحمد صلى الله عليه وسلم على ملته وامامًا مهدئا مقسطا فبقاتل الناس على الاسلام». هذه هى الصفة التي سينزل عليها عيسى عليه السلام داعبًا إلى الاسبلام الذي حاء به محمد صلى الله عليه وسيلم، وفي رواية الإمام أحمد من حديث أبي هريرة: «ويدعو الناس إلى الإسسلام فيهلك الله اللل كلها إلا الإسلام». إذن هذه هي مهمة عيسي عليه السلام الدعوة الى الاسلام والقتال على ذلك وعلى منهج النبى محمد الذي جاء مىشرًا به في رسالته الأساسية لكن اليهود كذيوه واتهموه بالسحر، ولم يكن عيسى وحده هو الذي بشر بالنبى الخاتم لكنه كان آخر أنبياء بنى إسرائيل تبشيرا بالنبى الأمى فقد بشربه كل الأنبياء، كما قال الله تعالى: «وَإِذْ أَخَذَ ٱللهُ مِيثَاقَ ٱلنَّسْتَنَ لَما حَاتَ اتَّسْتُحُم مِن كتك وحكمة لتم مآءكمة رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمُ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ، وَلَتَنْصُرُنَهُ. قَالَ مَأَقَرَرَتُهُ وَأَخَذَتُمْ عَلَىٰ ذَالِكُمْ إِصْرِيَّ قَالُوا أَقْرَرْبَأَ قَالَ فَأَشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِنَ التَّنهدينَ » (آل عمران:٨١). إذن ينزل عيسى عليه السلام من السماء، بأمر الله ووصف النبوة قائم فيه

منالغة في التحريم، وفيه توبيخ عظيم للنصاري الذبن بزعمون أنهم على طريقة عيسى عليه السلام، ثم يستحلون أكل الخنزير ويبالغون في محيته، فكسر الصلبب اذن هدم للعقائد الساطلة وقستل الخنزير هدم للشريعة الباطلة في استحلال ما حرم الله، حتى يعود الناس إلى دين الله الذى اختاره للناس حميعا ولا يقبل سواه، وقد أرسل به رسوله الخاتم ليظهره على الدين كله وله كره المشركون، وقال الله تعالى: « مُرَ اللَّه أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْمُدَى وَدِينَ الْمُوَى لِظْلِعَتُمُ. عَلَى الدِّين كَلِيم وَلَوْ كُرْهُ ٱلْمُشْرَكُونَ» (الصف: ٩).

#### ثالثًا، ويضع الجزية،

يضع عيسى عليه السلام الحزية، أي يتركها لا يقبلها لأنه لا يقبل من الناس إلا الاسلام، قال الحافظ في «فتح السارى» (٣٥٦/٦): «يضع الجزية أى يتركها ويسقطها؛ لأنه لن يبقى أحد من أهل الكتاب الا ودخل في الإسلام بعد نزول عيسنى عليه السلام فلا يبقى أحد من أهل الذمة ليؤدى الجزية، ويؤيد هذاما ورد عند الأمام أحمد من وجه آخر من حديث أبي هربرة: «وتكون الدعوى واحدة»، أي الملة واحدة وهي الاسبالام، وهذا كله بؤكد

معمة عيسى الأساسية وهي الدعوة الر الاستارم، بل ويقاتل عيسى عليه السلام من أحل تحقيق هذه الغاية العظيمة ولا يقبل من أحد كائنًا من كان الا أن بدخل في دسن الله الدي ادتضاه لعباده وهو الاسلام، فتكون اللة واحدة والدسن واحد لله الواحد الأحد، فتدين الأرض كلها لله وبعم الخير وينشر الاسلام والأمن وتنزل البركة من السماء وتخرج من الأرض كما سيأتى سانه يعون الله.

# رابعا: حج الست الحرام بمكة الكرمة:

من أعمال عيسى عليه السيلام أداء مناسك الحج والعمرة كما وردت بذلك الأحاديث الصحيحة في صحيح مسلم وغيره أنه عليه السلام ينزل بالروحاء ويهل منها حاجًا أو معتمرًا أو يجمع بين الحج والعمرة، وهو بذلك يستكمل مسيرة الأنبياء والسبت الحرام في مكة كما أخبر الله عنه في كتابه فقال سيحافه: «إِنَّ أَوْلَ بَيْتِ وُضِعَ التَّاس لَلْذِي سَكَّة مُبَارًكُ وَهُدًى للعَلَمةُ (٦) فيه مَايَكَ يَتَنَتُ مُعَامُ إِبْرَهِيمَ وَمَن دَخَلَهُ، كَانَ ءَامِنًا وَلَلَّه عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُ ٱلْبَيْتِ مَن ٱسْتَطَاءَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كُفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنَّ عَن العَلَمِينَ» (آل عمران: ٩٧). وهذا البيت قد رفع قواعده وإلى لقاء إن شاء الله تعالى.

إبراهيم وإسماعبل وأمر الله نسه اسراهسم أن يسؤذن في الناس كل الناس بالحج وقد فعل وبلغ الله عنه، وجاء محمد صلى الله عليه وسلم النبي الأمي الذي هو دعوة أبيه ابراهيم وبشرى أخيه عيسي ، وجعل الله أداء فريضة الحج معلمًا واضحًا على اتساعه ملة إبراهيم التى اتبعها محمد صلى الله عليه وسلم، وأضل الشيطان اليهود والنصارى عن ذلك مع ادعائهم الانتساب إلى ايراهيم، وقد كذبهم الله في هذا الادعاء وقال سيحانه: « مَا كَانَ إِنَّاهِهُمْ بَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَتَكُن كَانَ حَسِبِقًا مُسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ المُشْركينَ» (آل عمران:٧٧)، ثم بَنَّ الله مَن أولى الناس بابراهيم فقال: « إن أولَى ٱلنَّاسِ مَا أَهِمَ لَلَّذِينَ أَخْبَعُوهُ وَهَٰذَا ٱلَّتَى وَٱلَّذِيرَ مَاسَنُوْا وَاللَّهُ وَلَى الْمُؤْمِنِينَ » (آل عمران: ٢٨)، فألصق الناس بإبراهيم من آمنوا به في حياته مثل إسماعيل واسحاق ولوط وسارة وهاجر عليهم جميعًا السيلام، ثم النبى محمد وأمته، فعيسى عليه السلام عندما يحج السبت آخر الزمان يؤكد هذه المعانى، ويربط الحاضر بالماضي، ويرد كذب اليهود والنصاري وغيرهم، والله الموفق والمستعان.

17



-

-

-

帝

--飛 -瘤 -帝 帝 ين وصال --瘀 鲁鲁 瘀 aly and and only 帝 -来 會 帝 瘀 爱 --瘀 樂 -泰 -🗠 اعداد/ د. مرزوق محمد مرزوق \* --聯 -\* -瘀 赤 癫 --靈 ----湯 垂 -書 \* -廠 -帝

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله. وصحبه ومن والاه، وبعد:

كثيرا ما نسمع من نقّلة السنة النبوية الصحيحة عن أحاديث متنوعة رُويت في حجة الوداع، وكلها بأسانيد صحيحة متصلة إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فيسأل سائل: أي هذه الأحاديث قالها رسول الله صلى الله عليه وسلم؟

والجواب: نبينا صلى الله عليه وسلم حج حجة واحدة، كانت أعظم حجة في التاريخ وأفضلها، ووافق يوم عرفة يوم جمعة، وفضلها ليس لأنها في يوم جُمعة - وإن كان ليوم الجمعة فضل فعلا؛ لأنه عيد للمسلمين فاجتمع للناس عيدان -، ولكن فضلها لأن إمامها هو معلم البشرية الذي أقام فيها شعائر الله تعالى، وعظم حرماته، وصدع بدينه، وبين للناس مناسكهم، وخطب ينذرهم ويعلمهم ويبشرهم.

وحج معه في هذه الحجة خلائق لا يحصون، فوعظهم النبي صلى الله عليه وسلم في مواضع عديدة، فمن ذلك وهو في طريقه إلى مكة، ومن ذلك يوم عرفات، ومن ذلك ما قاله النبي صلى الله عليه وسلم في منى، ولعل من أهم ما بين صلى الله عليه وسلم في هذه الحجة هو ما تكرر منه الله عليه وسلم في هذه الحجة هو ما تكرر منه على عرفات وفي يوم النحر وفي أيام التشريق من طرق صحيحة من تغليظه على حرمة الدماء والأعراض والأموال.

وقد كنا عزمنا على التذكير ببعض ما ورد في هذه الخطبة العظيمة بما يتعلق بالتأكيد على حرمة هذه العظائم الثلاث والتحذير من الاستهانة بها لفرط ما نراه واقعًا يحياه الناس في هذه الأيام المتأخرة التي تتأذى فيها مسامعنا بمثل هذه الأخبار، فلما هممت بذلك وجدت أن شيخنا الشيخ زكريا حسيني رحمه الله قد سبقني من زمن قريب فقلت لنفسي؛ إن الشيخ قد كفانا والحمد لله، فننصح بمراجعتها والاطلاع عليها في هذا العدد.

ثم إنني عزمت على التذكير بحديث آخر من الأهمية بمكان قاله النبي صلى الله عليه وسلم بمنى في أيام التشريق وهو حديث أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه.

ذي العجة ١٤٣٦ هـ

قال الأمام الترمذي رحمه الله باب منه قال: حدثنا موسى بن عبد الرحمن (الكندي) الكوفي حدثنا زيد بن الحباب أخبرنا معاوية بن صالح حدثني سليم بن عامر قال سمعت أبا أمامة يقول: سمعت رسول الله صلى الله عليه و سلم يخطب فله (ربكم)، وصلوا خمسكم، وصوموا شهركم، وأدوا زكاة أموالكم، وأطيعوا ذا أمركم

وهذا الحديث: تفرد بروايته من أصحاب الكتب الستة الإمام الترمذي (ت٢٧٩ هـ) رحمه الله (٢ / ٥١٦) وقال عنه: هذا حديث حسن صحيح.

وقال الشيخ الألباني رحمه الله ع «السلسلة الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها « ٢ / ٥٥٠ رقم (٨٦٨)، «أخرجه الترمذي والحاكم (١ / ٩، ٩٨٩) وأحمد (٥/ ٢٥١- ٢٥٢) من طريق مايمة بن صالح قال حدثني سليم بن عامر قال؛ سمعت أبا أمامة يقول؛ سمعت رسول الله أمامة يحجة الوداع فقال، فذكره. واللفظ للترمذي وقال، «حديث حسن صحيح.

و لفظ أحمد والحاكم: « اعبدوا الله « ، وقال: « صحيح على شرط مسلم « ووافقه الذهبي. وهو كما قالا. ولفظ ابن حبان: « أطيعوا ربكم « ))(انتهى من الصحيحة). قلت: وأبو أمامة: هو صدي بن عجلان الناهلي، وأفاد الإمام

الذهبي في ترجمته أنه: صاحب رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ونزيل حمص-

روى علما كثيرا، وحدث عن عمر ومعاذ، وأبي عبيدة من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم. وروى أنه بايع تحت الشجرة.

قال المدائني وجماعة: توقي أبو أمامة سنة ست وثمانين وقال غيره غير ذلك. (أفاده الإمام الذهبي في سير الأعالام ط/ مؤسسة الرسالة في ترجمة أبي أمامة صدى بن عجلان).

وفي ترجمته وعرضا لبعض من سيرته العطرة وشيئا من كراماته كما عدها الأمام الذهبي في تاريخه ((٦ /٢٢٩) عندما رزقه الله بثلاثمائة دينار عوضا عن ثلاثة أنفقها ولا يدري من أين أتت ((عن مولاة لأبي أمامة قالت: كان أبو أمامة يحب الصدقة، ولا يقف به سائل إلا أعطاه، فأصبحنا يوما وليس عنده إلا ثلاثة دنانير، فوقف به سائل، فأعطاه دينارا، ثم آخر فكذلك، ثم آخر فكذلك، قلت: لم يبق شيءٌ، ثم راح إلى مسجده صائماً، فرققت له، واقترضت له ثمن عشاء، وأصلحت فراشيه، فبإذا تحت المرفقة (الوسادة) ثلاثمائة دينار، فلما دخل ورأى ما هيأت له حمد الله وتبسم، وقال: هذا خير من غيره، ثم تعشى، فقلت: يغفر الله لك جئت بما جئت به، ثم تركته بموضع مضيعة (أى: بموضع غير آمن تضيع فيه الأشياء)، قال: وما ذاك قلت: الذهب. ورفعت المرفقة، ففزع لما

رأى تحتها وقال: ما هذا ويحك قلت: لا علم لى. فكثر فزعه)) ومن كراماته أيضا أن الله أطعمه وهو نائم عندما امتنع عن طعام المشركين من قومه باهلة الذي لم يذكر اسم الله عليه فكانت الكرامة من أسباب استجابتهم له وإيمانهم ونقله الذهبي في تاريخه (٢٢٨/٦) قال: وقال أبو غالب، عن أبي أمامة قال: أرسلني النبى صلى الله عليه وسلم إلى باهلة، فأتيتهم وهم على طعام لهم، فرحبوا بى وأكرمونى، وقالوا؛ كل، فقلت؛ حِئت أنهاكم عن هذا الطعام، وأنا رسول رسول الله صلى الله عليه وسلم لتؤمنوا به، فكذبوني وردوني، فانطلقت من عندهم وأنا جائع ظمآن، قد نزل بي جهد شديد، فنمت فأتيت في منامى بشرية من ثين، فشريت فشبعت ورويت فعظم بطنى، فقال القوم: رجل من أشرافكم وخياركم رددتموه، اذهدوا إليه فأطعموه فأتونى بطعامهم وشرابهم، فقلت؛ لا حاجة لى في طعامكم وشرابكم، فإن الله قد أطعمني وسقاني، فنظروا إلى حالتي التي أنا عليها، فأمنوا بي ودما جئتهم به من عند رسول الله صلى الله عليه وسلم)).

#### المعنى العام للحديث:

يخاطب النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه في أعظم حجة في الإسلام معلما مرشدا آمرا قائلا: (اتقوا الله ريكم) بفعل ما أمر واجتناب ما نهى عنه وزجر، مستحضرين في ذلك النية ومتبعين في أعمالكم السنة،

والتقوى أمر مجمل أتى بعده يشىء من التفصيل (وصلوا خمسكم) التي فرضها الله عليكم، (وأدوا زكاة أموالكم) ثم يكلل النبي صلى الله عليه وسلم هذه الوصايا بوصية تعين المسلم على قيامه دما سبق من الوصايا وذلك للزومها للمحافظة على الجماعة واستقرارها فقال (وأطبعوا ذا أمركم) أي أوثياء أموركم من الحكام والأمراء وكل من له ولاية عليكم، أطيعوهم جميعا بالمعروف فيكون جزاؤكم عندئذ تفضلا من الله (تدخلوا جنة ربكم) وذلك هو الفوز العظيم.

الشرح التفصيلي مع شيء من الفوائد: ١- قول الترمذي: باب منه:

أي: من الباب المتقدم، والمعنى هذا باب آخر في فضل الصلاة لأن الباب الذي قبله هو: باب ما ذكر في فضل الصلاة.

۲- قوله صلى الله عليه وسلم: ((اتقوا ريكم))، والكلام في التقوى أمر واسع ولازال الناس يتواصون بها فالكلام فيها كثير والعمل به قليل فكثيرا ما تأخذ من الواحد حلو الكلام وإذا بك تصدم حين المحك بعمله وسلوكه وعلى أية حال لن يصرفنا تكرار الكلام أن نذكر بها مرة أخرى فالذكرى تنفع المؤمنين،

والتقوى هي وصية الله للأولين والآخرين قال تعالى ((ولقد وصينا الذين أوتوا الكتاب من قبلكم وإياكم أن اتقوا الله))، والكلام عن التقوى أكثر من أن يوفى نقلا، لكنه أهم من أن

يتغافل تركًا فهي دليل الإيمان وثمرته، لذا نشير إلى بعضه ونحيل إلى بقيته في مظانه من كتب السلف ففيها من الخير الكثير، والتقوى وقاية للإنسان وهو معناها في اللغة ((١٥/ ٤٠١) من لسان العرب)).

وقال عمر بن عبد العزيز، «ليس تقوى الله بصيام النهار ولا بقيام الليل والتخليط فيما بين ذلك، (أي: وارتكاب المحرمات)، ولكن تقوى الله ترك ما حرم الله، وأداء ما افترض الله، فمن رزق بعد ذلك خيرا فهو خير إلى خير،

قلت: (فالموفق هو من تقرب بالفرائض وهذه لأبد منها ثم هو يزداد تقربا بما يتيسر من النوافل).

ولطلق بن حبيب كلمته المشهورة، «التقوى أن تعمل بطاعة الله على نور من الله، ترجو شواب الله، وأن تترك معصية الله على نور من الله تخاف عقاب الله، (أي تحقق يؤاعمالك الإخلاص والاتباع). وقال ابن مسعود في قوله تعالى وقال ابن مسعود في قوله تعالى ينطاع قلا يُعصى، ويُذكر فلا يُنسى، وأن يُشكر فلا يُكفره. فعل الطاعات ومعنى ذكره فلا ينسي ذكر العبد بقلبه

لأوامر الله في حركاته وسكناته وكلماته فيمتثلها ولنواهيه في ذلك كله فيجتنبها، ومن أجمل ما نظموه في ذلك: خل الذنوب صغيرها

وكبيرها ذاك التقي واصنع كماش فوق

## أرض الشوك يحذر ما يرى لا تحقرن صغيرة إن الحمال من الحصي

((هـــذا وقــد أفـــاده بمعناه الحافظ ابـن رجب في جامع العلوم والحكم ص١٥٩ فليراجع لتمام الفائدة ففيه نفائس من المواعظ)).

٣- وقوله صلى الله عليه وسلم: (وصلوا خمسكم):

قال القاري في مرقاة الماتيح شرح مشكاة المصابيح (٣ /٢٠)، «أي صلواتكم الخمس المعلوم فرضيتها من الدين بالضرورة أضافها إليهم لأنها لم تجتمع لغيرهم» (انتهى).

وقال في تحفة الأحوذي: أضاف إليهم ليقابل العمل بالثواب في قوله جنة ريكم، ولينعقد البيع والشراء بين العبد والرب كما في قوله تعالى: (إن الله اشترى من المؤمنين أنفسهم) الآيــــة...وهذه الصفقة يقابلها إضافة فضيلة الضافة إلى وصف الربوبية الشعر بمزيد تربيتهم وتربية نعيمهم بما فارقوا به سائر الأمم (قاله الطيبي))(انتهى). غ- وقوله صلى الله عليه وسلم (وصوموا شهركم):

أي: شهر رمضان ولم يذكر اسمه لشرفه وشهرته ولا زال الناس يهنئون بعضهم بعضا بقدومه بقولهم (مبارك عليكم شهركم)، وقال القاري في المرقاة (٣ /٢٠): (وصوموا شهركم) رمضان، والإضافة للاختصاص... والصوم إذلال النفس لله بإمساكها عما

ذي الحجة ١٤٣٦ هـ

التوحيد 19

تتشوف إليه نهارًا على وجه مخصوص))(انتهى).

٥- قوله صلى الله عليه وسلم: (وأدوا) أعطوا (زكاة أموالكم)، قال الحراني: «... لم يشهد الله بالنفاق جهرا على أحد أعظم من شهادته على مانع الزكاة (قلت: وقد فرق العلماء بين تارك الزكاة مقرا بوجوبها أو غير مقر يوجويها، فإن كان غير مقر فهو كافر بإجماع المسلمين، لإنكاره شيئا معلوما من الدين بالضرورة، وأما إن كان مقرا بوجوبها، لكنه لا يُخرجها بخلا، فلبس بكافر على قول جماهير أهل العلم)، وقدم الصلاة اتباعا للفظ التنزيل، ولعموم وجوبها على كل مكلف، ولأن حسنها في نفسها بالا واسطة بخلاف غيرها وصرح بالمضاف في قوله (زكاة أموالكم) وأضمر في قوله (خمسكم) أي صلواتكم، وأبهم في قوله (شهركم) أي رمضان؛ للدلالة على أن الإنفاق من المال أشبق وأصبعب على النفس ... ذكره الطيبي) (فيض القدير: .(171/1

٦- وقوله: وأطيعوا أمراءكم: قال في تحفة الأحوذي شرح سنن الترمذي (٣ /١٩٢): وقوله: (وأطبعوا ذا أمركم) قال القارى: أى الخليفة والسلطان، وغيرهما من الأمراء، أو المراد العلماء، أو أعم أى كل من تولى أمرا من أموركم، سيواء كان السلطان ولو جائرا ومتغلبا وغيره، ومن أمرائه وسائر توابه، إلا أنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، ولم يقل أميركم إذ هو خاص

17.

عرفا يبعض من ذكر، ولأنه أوفق لقوله تعالى (أطيعُوا الله واطيعُوا الرَّسُولَ وَأَوْلِي ٱلْأَمْنِ مِنْكُرَ ) (النساء: ٥٩) (انتهى كلام القاري). فائدة: (الخيلاف في معنى ذا أمركم):

قال العيني في (عمدة القاري ص ٤٥٥ ج ٨)؛ قوله (وأولى الأمر منكم) في تفسيره أحد عشر قولا:

ثم عدهم واختار القول الأخير فقال: الحادى عشر: عام في كل من ولى أمر شيء، وهو الصحيح، واليه مال البخاري بقوله: (وأولى الأمر) (انتهى كلام العيني).

هذا ولأهمية هذا الأمر وارتباطه بالعواطف والمواقف في ذهبن كشير من الناس بل ولأن كثيرًا من الناس يصنفون الناس بحسب اعتقادهم في هـذه القضية ونحن نقول: يا قوم والله ما نتكلم فيها بضغط من أحد ولا ممالأة لأحد، فلا مصلحة لنا، فنحن محتسبون لا ناقة لنا ولا جمل إلا رجاء الطاعة، فلا عطاء سيمنع ولا منصبًا سيحجب، ولكننا نقول ما نعتقده مرضيا لله، وما بدفعنا لمثل هذا إلا القيام بواجب النصح ووظيفة الوقت. إننا نتكلم في شأن الحكام بما نعتقده من هدى السلف، ودلت عليه التصوص، وأكده الواقع الذي عاشته الأمة على مر الدهور، وإن كان الواقع ليس حكمًا شرعيًا، ولكننا ذكرناه من باب الاستئناس للتنزل في مناقشة الأخر.

وخلاصة منهجنا تجاه الحكام والحمد لله رب العالين.

هو: أنتاكما أننا لا ننابذهم فإننا لا ننافقهم بل نناصحهم على قدر وسعنا، وعلى قدر قبولهم للنصيحة منا، مع مراعاة ضوابطها الشرعية المعروفة لدى الجميع، وتفاصيلها لدى أهل العلم، ثم إننا ندعو لهم بالهداية والتوفيق لطاعة الله واتباع رسوله صلى الله عليه وسلم ورعاية لمصالح البلاد والعباد، لذا فإننا نقول: إن الواجب على الرعية طاعتهم في غير معصية الله أما في معصية الله فلا تجوز طاعتهم، قال الله تعالى: «أَطِيعُوا أَلَهُ وَأَطِيعُوا أَلَهُ وَأَطِيعُوا أَلَرْسُولَ وَأَوْلِ الأن منكر ، (التساء: ٥٩).

يقول الشيخ ابن عثيمين -رحمه الله- في تعليقه على هذه الآية: (فعطف طاعة ولاة الأمور على طاعة الله ورسوله وهذا يدل على أنها تابعة؛ لأن المعطوف تابع للمعطوف عليه لا مستقل،....؛ فهم بشر يصيبون ويخطئون ولهذا جعل طاعتهم تابعة لطاعة الله ورسوله)

#### (انتهى كلامه). ٦- (تدخلوا جنة ريكم):

الذي رياكم في نعمه وصانكم من بأسه ونقمه، قال الطيبي: «أضاف الصلاة والصوم والزكاة والطاعة اليهم ليقابل العمل بالثواب في قوله (جنة ريكم)، ولتتعقد البيعة بين الرب والعبد كما في قوله (إنَّ الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم) الآبة كما سبق بيانه. (التيسير بشرح الجامع الصغير. للمناوى: ١ /٥٦). وفي هذا القدر الكفاية،



# الحلقة (٣٧)

٣٥٥- ﴿ إِذَا كَانَ يَوْمُ عَرَفَةَ غَفَرَ الله لِلْحَاجُ، فَإِذَا كَانَ لَيْلَةُ الْتُزْدَلِفَةِ غَفَرَ اللَّهُ لِلتُّجَّارِ، وَإِذَا كَانَ يَوْمُ مِنَى غَفَرَ اللَّهُ لِلْحَمَّالِينَ، وَإِذَا كَانَ يَوْمُ جَمْرَةَ الْعَقَبَةِ غَفَرَ اللَّهُ لِلسُّوَّالِ، فَلا يَشْهَدُ ذَلِكَ الْمُوْضِعِ أَحَدٌ إِلا غُفِرَ لَهُ».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن حبان في «المجروحين» (٢٤٠/١)، وابن الجوزي في «الموضوعات» (٢١٥/٢)، وعلته أبو عبد الغني الحسن بن علي الأزدي قال ابن حبان: يروي عن الثقات ويضع عليهم، لا يحل كتابة حديثه ولا الرواية عنه بحال، لا يكاد يعرفه إلا أصحاب الحديث لخفائه ونقله الذهبي في «الميزان» (١٨٩٦/٥٠٥)، وأقره، وكذلك الحافظ ابن حجر في «اللسان» (٢٨١/٢) (٢٥٠٤/٣٤٣) وقال: أخرجه الدارقطني في «الغرائب» وقال: باطل وضعه أبو عبد الغني على عبد الرزاق، حيث جاء هذا الحديث من طرق عن أبي عبد الغني الحسن بن علي عن عبد الرزاق عن مالك عن أبي الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة مرفوعًا.

٣٥٦- « الْجِيزَةُ رَوْضَةٌ مِنْ رِيَاض الْجَنْة، وَمَصُرُ خَزَائِنُ الله فِي أَرْضِه ».

الحديث لا يصح: أورده الحافظ السخاوي في «المقاصد» (ح٣٧٧) وقال: «قال شيخنا؛ هو كذب موضوع، وهو في نسخة نبيط الموضوعة». اه.

٣٥٧- « كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ يَكْتَحِلُ كُلُ لَيْلَةٍ، وَيَحْتَجِمُ كُلُ شَهْرٍ، وَيَشْرَبُ الدَوَاءَ عِ

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في «الكامل» (٤٣٣/٣)، ٤٣٤)، ومن طريقه أخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» (٢١٠/٣) من حديث عائشة وعلته سيف بن محمد، قال الذهبي في «الميزان» (٣٦٣٩/٢٥٦/٢): سيف بن محمد الكوفي ابن أخت سفيان الثوري قال أحمد بن حنبل: كذاب، وروى عثمان بن سعيد عن يحيى: كذاب حُبيث.

قلت: وفي «سؤالات عثمان بن سعيد الدارمي لأبي زكريا يحيى بن معين» رقم (٣٦٧) قال: «سمعت يحيى يقول: سيف بن محمد، ابن أخت سفيان الثوري، كان شيخًا هاهنا كذابًا خبيثًا». اهـ.

٣٥٨- « الحجامة في الرأس شفاء من سبع - إذا ما نوى صاحبها -: من الجنون، والجذام، والبرص، والنعاس ووجع الأضراس، والصداع، وظلمة يجدها في عينيه».

الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (٢٩/١١) (ح١٠٩٣٨)، وابن عدي في «الكامل» (٥١/٥) من حديث ابن عباس مرفوعًا، وعلته عمر بن رياح قال ابن عدي: هو ابن أبي عمر العبدي أبو حفص الضرير، ثم قال: حدثنا الجنيدي، حدثنا البخاري، حدثني عمرو بن على قال: عمر

ذو الحجة ١٤٣٦ هـ التوحيد ٢١

بن رياح أبو حفص الضرير البصري، عن ابن طاوس: دجال، ويروي عن ابن طاوس بالبواطيل ما لا يتابعه أحد عليه ، والضعف بين على حديثه.

> قلت: وهذا الحديث من مروياته عن ابن طاوس. ٣٥٩- « السُقْطُ يُثْقِلُ اللَّهُ به الْمَيزَانَ، وَيَكُونُ شَاهَعًا لأَبَوَيْه يَوْمَ الْقَيَامَة ».

الحديث لا يصح، أخرجه الديلمي في «مسند الفردوس» من حديث أنس من طريق أبي هدبة كذا في «تنزيه الشريعة» (٢١٧/٢) لابن عراق.

قلت: وعلته أبو هدبة، قال ابن حبان في «المجروحين» (١١٤/١): «إبراهيم بن هدبة شيخ يروي عن أنس بن مالك.. دجال من الدجاجلة وكان رقاصًا بالبصري يدعى إلى الأعراس فيرقص فيها، فلما كبر جعل يروي عن أنس ويضع عليه».

• ٣٦- « نَهَى رَسُولُ الله صَلّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ أَنْ تُقَصّ الرُؤْيَا عَلَى النّسَاء ».

الحديث لا يصح، أخرجه العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٩٨٩/٣٥/٣) من حديث عائشة مرفوعًا وعلته عبد الملك بن مهران، قال العقيلي، «صاحب مناكير، غلب على حديثه الوهم لا يقيم شيئًا من الحديث، وهذا الحديث ليس له أصل ولا يعرف من وجه يصح».

٣٦١ - « غَطٌ رَأْسَكَ مِنَ النَّاسِ وَإِنْ لَمْ تَجِدُ إِلا خَيْطًا ».

الحديث لا يصح: أخرجه العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٩٩٧/٤٠/٣) من حديث زيد بن ثابت مرفوعًا وعلته عبد الحميد بن يحيى، قال العقيلي: مجهول بالنقل لا يتابع على حديثه، ولا يعرف من غير هذا اللفظ بغير الإستاد من وجه يثبت. اه. وأورد الحافظ الذهبي في «الميزان» (٢/٧٥٤٣/٢) هذا الحديث وجعله من مناكيره، ولقد بين نوع جهالته فقال: ما روى عنه سوى عبد الصمد بن سليمان في علمي. اه.

قلت: ولقد بين الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (٤٠): «فإن سمي الراوي وانفرد راو واحد بالرواية عنه فهو (مجهول العين) كالمبهم فلا يقبل حديثه إلا إذا وثق، وهو لم يوثق ولم يرو أحد له من أصحاب الكتب الستة، كذا في اللسان (٤٨٥/٣) (٤٩٤٣/٥٩٢) للحافظ ابن حجر. ٣٦٣- «إِنَّ أَدْنَى مَا أَصْنَعُ بِالْعَبْدِ إِذَا آثَرَ شَهُوَتُهُ عَلَى طَاعَتِي أَنْ أَحَرِمُهُ لَذِيذَ مُنَاجَاتِي «.

الحديث لا يصح: قال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء» (٥٤/٤- ط الحلبي): «حديث غريب لم أجده». ابه.

٣٦٣- « لَا يَقْبَلُ اللَّهُ لِصَاحِبِ بِدْعَة صَوْمًا، وَلَا صَلَاةً، وَلَا صَدَقَةً، وَلَا حَجًا، وَلَا عُمْرَةً، وَلَا جِهَادًا، وَلَا صَرْهَا، وَلَا عَدْلًا، يَخْرُجُ مِنْ الْإِسْلَامِ كَمَا تَخْرُجُ الشَعَرَةُ مِنْ الْعَجِينِ».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجه في ... (٤٦) من حديث حذيفة مرفوعًا، وعلته محمد بن محصن، قال الإمام ابن حبان في «المجروحين» (٢٧٧/٢)؛ «شيخ يضع الحديث على الثقات، لا يحل ذكره في الكتب إلا على سبيل القدح فيه»، قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٢٠٤/٢)؛ «محمد بن محصن العكاشي نسب إلى جده الأعلى؛ وهو محمد بن إسحاق بن إبراهيم بن محمد بن عكاشة بن محصن الأسدي، كذبوه روى له ابن ماجه، وقال البخاري؛ منكر الحديث، وقال ابن معين؛ كذاب، وقال الدارقطنى؛ يضع الحديث. كذا في «الميزان» (٢٠٢/٢٢/٢) للذهبي.



إن الحمد لله، نحمدُه ونستعينُه ونستغفرُه، نحمدُه - سبحانه - حمدًا يتردَّدُ أنفاسَ الصدور والمكنون، ويتكرَّرُ عددَ لحظات العيون. فالحمدُ لله حمدًا على الآلاء حمدًا كثيرًا جلَّ عن

المراجعة لله حمدة على الالاع حمدة كتيرا جل عن إحصاء

وأشهدُ أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له الكريمُ الوهاب، منَّ علينا بدين حفيَّ بالنشء والشباب، وأشهدُ أن نبينا وسيّدنا محمدًا عبدُ الله ورسولُه المُصطفى الأوَّاب، خيرُ قُدوة للمُتقين الفرائد، وأمثَلُ أُسوة للسالكين وقائد، صلواتُ ربي عليه، وعلى آله وصحبه الخِيرة الأماجد، والتابعين ومن تبعَهم بإحسانِ ما تعاقَبَ الحديدان وأضاءَت الفراقد، وسلَّم يا ذا العُلا تسليمًا كثيرًا إلى يوم الدين.

#### أمابعد

منبرالحرمين

فإن أهل الحجّى يأتون ما هو أحرّى بهم وأحجّى، ألا وإن الأجدَى أن يلُوذَ المرءُ بِالرُّكن الأقوّى، ولا رُكنَ أقوَى- من رُكن التقوّى؛ (التَّقُوا الله يُتَأْوَل الأَلْبَكِ

اعداد/ الشيخ د . عبد الرحمن السديس

إمام المسجد العرام لَمَلَكُمُ تُثَلِيحُونَ ) (المائدة: ١٠٠). لن يُجدك الحسبُ العالِ بغير التُقَى شيئًا هحاذِر واتَّقِ اللهَ وابغ الكرامة في نَبل الفَخارِ

فأكرمُ الناس عند الله أتقاهًا

#### الشباب هم كنز الأمة الثمين:

# أيها المسلمون ال

من استكنّهُ حقّبَ التأريخ تحقيقًا، وسبَرَ أغوارَه فهمًا وتدقيقًا، وشَدَّ إليه الركائبَ والرُحال، ونافسَ فيه العلماء الأقيال، ألفَى بين جماهر الأقوال ومضارِب الأمثال حقيقةُ شاخصة، باسمةُ غيرَ عابسَة، وهي، أن الشبابَ في الأمة كنزُها الثمين، ورُكنُ حضارتها الرُكين.

فحضاراتُ الأمم لا تُشادُ إلا بسواعد أبنائها، ولا تستكرُّ الابعَزَمَات شبابها؛ فالشبابُ الرَيحانةُ الَشريَّة، والسواعدُ الفتيَّة، والأملُ المُشرق، والجَبينُ الوضَّاءُ. أُهدى الشبابَ تحيَّة الإكبار

هم كترَّنا الغالي وسرُّ فخار

ذي العجة ١٤٣٦ هـ

. التوحيد ) ٢٣

# هل كان أصحابُ النبيُ محمد إلا شبابًا شامخُ الأُهكارِ الشباب مرحلةُ الفُتُوَّة والْعُنْفُوانِ، معاشر السلمين لا

مرحلة الشباب مرحلة الفُتُوَّة والعُنفُوان، والقوة والحماسة، فإذا لم تُرشَد هذه الحماسة انقلبَت إلى غوغائيَّة وفوضويَّة، وجرَّت على صاحبها الآهات والحسَرَات، وعلى الأمة الفتنَ المُوبقات، والملايا المُهلكات.

لذا أولَى الإسلامُ السَّبابَ كاملَ العناية، والاهتمام والرعاية؛ لأنهم قلبُ الأمة النابض، وشريانُها المُتدفَّقُ عطاءَ ونماءً. فهَذا عليٍّ - رضي الله عنه -يحملُ الرايةَ يوم بدر وهو ابن عشرين سنة.

وأسامةً يقودُ الجِيشُ وهو ابن ثمانية عشر عامًا.

والبحرُ الحَبرُ عبد الله بن عباس - رضي الله عنهما - مات النبيُّ - صلى الله عليه وسلم - وعمرُه دلات عشرة سنة.

وزيدُ بن ثابت كان عُمرُه إحدى عشرة سنة حين قدمَ النبيُ - صلى الله عليه وسلم - إلى الدينة، فكان كاتبًا للوحي. ومصعبُ بن عُمير الشابُ الداعيةُ الذي ترك الدنيا كلَّها لله ورسوله، والحسنُ والحُسينُ سيدا شباب أهل الجنة - رضي الله عن جميع الصحب الأخيار وأرضاهم

كذلك أخرج الإسلام قومي شيابًا مُخلصًا حُرًّا أمينًا وقد دائوا بأعظمهم يقينًا وعلمًا لا بأجرأهم عيونًا وحود الاهتمام بالشباب ورعايتهم:

45

#### أمة الإسلام ال

ولئن كانت قضية الاهتمام بالشباب ورعايتهم، وتحصينهم وحمايتهم مهمة في كل زمان ومكان، فإنها تزداد أهمية وتأكيداً في هذه الأعصار المتأخرة؛ حيث غلب الانفتاح والتساهُل، وتتابَعَ الغزوُ الفكريُ والأخلاقيُّ، وتعدَّدت قنواتُه، وتنوَّعَت وسائلُه الفزوُ الفكريُ والأخلاقيُّ، المتوحُ لاسيَما الفضائيُ منه في إذكاء نار الخلَل الفكريُ، وتفنَّن الرأي العام، مما جعلَ أمنَ الأمة الفكريُ عُرضةً للاهتزاز ومهبُ الأخطار.

لقد أوحَت هذه الفضائيَّات وشبكاتُ التواصُل والمعلومات للناظرين وكأن هذه الدنيا أصبَحَت هدفًا للفوضَى الفكريَّة والأخلاقيَّة، ومسرحًا للضياع في مباءَات الإغراءات والرذيلَة والإباحيَّة، مما لا يحكمُه دينٌ ولا قيَم، ولا يضبِطُه خُلُقٌ ولا مُثُل.

وقنواتُ أخرى لا تفتأً في إذكاء نار الفتنة بين الرعيَّة والرُّعاة، بدعوَى الإصلاح زعمُوا، وبين الشباب والعلماء، بدعوَى التُّصح والبصيرة، وهم أحوَجُ ما يكونُون البها.

وأخرى بدعوَى الإثارة والبلبَلَة، تدعُو الموتُوريـن إلـى أن تكون منـبرًا لهم؛ حيث لا منـبَرَ لهم، فِ اهتعال لفـتن إرهابيَّـة وطائفيَّة، وهكَذا مُنتَدَياتُ الفضائح والمثالب، والطُّعون والمعائب؛ حيث يُشـحُكون فِي الثوابِت والمُحكَمات، ويطعنون في الأصول والمُسلَّمات،

ويتأوَّلون الآيات البيُنات، ويتَعون المُتشابهات.

فظهر بسُوء فعالهم موجاتُ من التشكيك وفكر الإلحاد، وعاثُوا في الأرض بالإفساد، ( وَإِنَّا قِنَر لَهُمْ لا لُفْسِدُوا في الأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا عَنْ مُصْلِحُون () آلا إِنَّهُمْ مُمُ الْمُغْسِدُونَ وَلَكِنَ لَا يَتْمُرُونَ ) (البقرة: ٢، ١١). مفاسد الخلل الفكرى في حياة

#### الشباب: معاشر الأمنان!!

# الخلَلُ في الأمن الفكري طريقً إلى الخلَل في الجانَب السلُوكي والاجتماعي، وما سلَكَت فنامٌ في الأمة مسالك العُنف والإرهاب، والقتل والتدمير والتفجير وفيسلَت أدمغتُها بما يُسوُغُ لها تنفيذَ قناعاتها، وتحسينَ تصرُّفاتها.

وأنًى لمُسلم عاقل أن ينتهجَ تكفيرَ الخلق، فَيُكفُرُ الْعَيَّن بَالشُّبهة والظنُ؟! ولا يلجُ هذا البابَ إلا صاحبُ خلَلِ فكريٍّ وسلوكيٍّ واحتماعيٌ.

والفكرُ التكفيريُ يسري بقوة في صفوف فئة من شباب هذاً الزمان، وهو مُحيطٌ ملغُوم، ومركبٌ مثلُوم، ومُستنقعٌ محمُوم، وخطرٌ محتُوم، زئّت فيه أقدام، وضلّت فيه أفهام.

وما نراهُ في زماننا من بعض الخوارج ممن شوَّهوا صورَةً الاسلام بنقائه وصفائه



وإنسانيَّته، وانحرَفَوا بأفعالهم عن سماحَته ووسطيَّته إلا صورا ممسُوخة ممن ولَجَ البابَ فأوغَلَ الولوج، وأُرخصَت لديها الأعمار، فقامَت بسَفك الدماء، وقتل الأبرياء، وجلب الدمار، والحاق العار والشَّنار. فالله المُستعان، وما أشبَهَ الليلةَ بالبارحة ل

#### أمة الإيمان (!

إن وجود أجيال من الشباب دون حصانة حقيقيَّة فاعلة، جريمة في حقّهم وحقً الَّجتَمعَ، وجناية على الأمة بأسرها، لذلك كان حقًّا على أهل الأسلام أن يقوموا بمسؤوليَّاتهم في تحقيق هذا الأمر بكل ما أُوتوا من إمكانات، وأن يغرسُوافي نفوس شباب الأمة التوحيد الخالص لله، والعقيدة والسنة، (رَمَن مَعْمِم بِاللَّهِ فَقَد هُدِي الحث على تحصين الشياب

#### وحراستهم:

كما أن على الآباء والمربين أن يُسهمُوا في تحصين الشياب، وترغيبه في طلب العلم الشرعي من أهله الموثوقين، ويختوهم على الالتفاف حول علماء الأمة الراسخين، وتحذروهم من الفتاوى الشاذة المحرضة على العُنف وسفك الدماء المعصومة. يقول شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله -: «فأئمة المسلمين والذين اتبعوهم وسائل وطرق وأدلية بين الناس وبين الرسول - صلى الله عليه وسلم -، يُبلغونهم ما قاله، ويُفهمونهم مراده، بحسب اجتهادهم واستطاعتهم».

كما يتحتَّمُ - يا رعاكم الله -توعيةُ الشباب بالتحديات التي تُواجهُهم في عصر رفعَ الصهاينةُ المُعتَدون عقيرتَهَم في انتهاك حُرمة المسجد الأقصى واستَفزاز مشاعر المُسلمين.

وية زمن طغّت فيه فتن الشهوات من الفضائيات والإلكترونيات، وشبكات المعلومات ومواقع التواصُلات، والتي جرَّت الفتن إلى الأُسُر والبيوت والمُجتمعات، فقوَّضَت أركانَها، وصدَّعَت شامِخ بُنيانها.

وفتن الشبُّهات التي غزَت عقولَ كثير من أبناء هذه الأمة، لتتركهم وقد صارُوا مُسوخًا لأعداء الدين، وأبواقًا تنشرُ دعوات المُرجفين، مع انتشار التنظيمات الأرهابية الخطيرة التي تُزعزعُ الأمن، وتُروُعُ الآمنين،

لذا كان لزامًا على الشباب أن ينتقلُوا من أزمَات الوعي إلى وعي الأزمَّات، حتى يقوموا بالمسؤولية المُنُوطة بهم، ويحذَروا التحديات المُحيطة بهم.

فيا شباب الأمة وعمادَ حياتها، وقلوبها النابضة، وعقودَها المُتلألثة.. يا بُناةَ الحضارة، وصُنَّاع الأمجاد، وثمرات الفؤاد، وفلَذَات الأكباد.. تمسَّكوا بقيَم ولأَذَات الأكباد.. تمسَّكوا بقيَم تغُرَّبكم الثقافاتُ المُستورَدَة الهجينة، والأفكار الدَّخيلة، والمناهجُ الهَزِيلة.

ولا تنشغلوا بالأسماء عن المُسمَّيات، وتحرَّوا تحريرَ المُصطلحات على منهج السلَف الأثبات؛ كالولاء والبراء،

والجهاد والردَّة والتكفير والحريات. فالإسلام الحقُّ هو صائع الحضارة، وموئلُ القيم والفضائل، والمهدُ البديعُ لشَّمُ المُثُل والشمائل، (كُمَّمُ عَبَرُ أُمَّةً أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَتَنْهَوَنَ عَنِ ٱلْمُنصَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهُ) (آل عمران، ١١٠).

وليس بخاف عليكم ما يتناوَشُ الأُمةَ من مَحَنٍ وخُطوب ورزايا، وفتنٍ وكُروبٍ وبلايا، أزَّتُها نحو المآسِي أزًا.

وإن أمتَكم الإسلامية لفي لهَف إلى وَثبَتكم الرشيدة لإقالَتها من هذه الوهاد، فلا تغترُوا بالشُعارات الزائفة البرَّاقة، والمناهج الضالَّة المُزَّافة، وليسَعكم ما وسعَ سلفَكم الصالحين، وعلماءَكم الريًانيين.

# أمة الإسلام 22

يُساقَ ذلك كلَّه بعد أن ضربَت الفتنةُ بكَلكَلها الظالم، فأسفرَت عن الفواجع والعظائم، والدواهي والجرائم، التي قطَّعَت الأكباد، وبخعَت النفوس، وأدرَّت ماءَ الشُّجون. فنُحورُنا منها بدمُوعِنا تتخضَّبُ.

ومن الأسَى العميق أن كان وقودُها شبابًا أغرارًا، مما أهاجَ الغيورَ إلى القول بوجوب تحصين المُجتمع بالأمن الفكريَ، وفي المقام الأعلى هندُ الشباب الغالية؛ لأنهم الصايصي الشاهقةُ للأمة، وحُصونُها المنيعة، ولأن مرحلةَ



ذي الحجة ١٤٣٦ هـ

التوحيد ) [20]

الشباب كما أنها من أبهَى وأزهَى مراحل العُمر، فهي من أخطَرها وأمضًاها. والله المُوهُقُ والهادي إلى سواء السبيل.

# واجب المجتمع والعلماء والآباء نحو الشباب:

## إخوة الإيمان لا

إن من أولَى ما يجبُ الاهتمامُ به وإيلاؤه أوفرَ العناية في هذا المُنعطَف التأريخ المهم: تحصينَ مدارك الشباب وثقافتهم بأحكام الحُدود الشرعيَّة؛ كتحريم قتل النفس المعضومة، وحكم الدُمَّة، وخُطورة أمر التكفير والغُلُو والتطرُف، وإطلاق الأحكام جُراهًا، وترويع الآمنين وانتهاك حُرماتهم، وسلب أموالهم.

والتحذير من آفَّة العصر المُخدُرات وتعاطيها وترويجها، حماية لهم ولُجتَمعاتهم وأوطانهم وأمَّتهم من أنصاف المُتعلَّمين، وسهام المُغرضين، وشباك الخُصوم المحاقدين.

والعبءُ في ذلك يقعُ على عاتق العلَماء والدعاة، ورجال التربية والفكر والإعلام، وحمَلة الأقلام، انتشالاً للجيل من حومة الضياع ومسالك الضلال، وأخذا بُحجزهم عن الهُويُ في سراديب الأفكار عن الهُويُ في سراديب الأفكار ومدالا لتحقيق مآريهم المشبُوهة. الذين يتُخذون الأحداث غرضًا وهد فا لتحقيق مآريهم المشبُوهة. الطيف الرَقيق، والأحما أفراد وبالتوجيه الرَقيق، والترشيد وتراحمهم، وفتح قنوات الحوار الهادئ الهادف، ومليَ فراغهم بالبرامج النافعة المُفيدة، وتهيئة

الفُرص الوظيفية لهم حماية لهم من الفراغ والبَطالة، وتعاوُن الجهات المسئولة مع ذوي اليسار ورجال الأعمال في ذلك، والتكامُل بيتها في تعزيز الوحدة الدينية والمُحمة الوطنية.

يتحقَّقُ للمُجتمع ما يصبُو إليه من تحصين الشباب وحراستهم من المُؤثرات العقدية، واللُوثات الفكريَّة، والتجاوُزات الأخلاقية والسلوكية، حفاظًا على دينهم، وصيانة لعقيدتهم وسلامة أخلاقهم، والعمل على وضع خُطط حازمة لترشيد التعامُل مع وسائل التواصُل، والاستثمار الإيجابي الأمثَل لها.

ومهما يلكُ من شيء فإن شبابَ الأمة في خير والي خير بحمد الله، ولن يُؤثَر جمعُ أصيبَ بالياس والإحباط، ووقعَ في الفُلُو والجفاء، على المجمُوع المُعتدل المُؤثِر للإعمار والبناء والنَّماءَ.

حيُّوا الشبابَ الحَرَيُحييه الأمل قد لوَّن التأريخ هَخَرًا بالعمل

هم يصنّعون غذا بروح فريقه هم يبعَثون حياة فَخر مُكتمَل حمَى الله شبابَنا وشبابَ المُسلمين من كل سُوء ومكروه، وحفظ علينا أمنَنا وأمانَنا، وعقيدتَنا وقيادَتنا، إن ربي قريبُ مُجيب.

هذا وصلُوا وسلُموا - رحمكم الله -على خير الورى، كما أمركم بذلك ربُكم - جل وعلا -، فقال عزَّ من قائل: (إنَّ اللهُ وَمَلَتِكَتُهُ, شَالُونَ عَلَ التَيْ يَتَأَيَّهَا الَّذِينَ عَامَتُوا سَلُوا عَلَيْهِ وَسَلَمُ أَشَلِياً) (الأحزاب: ٥٦).

وقال - صلى الله عليه وسلم -فيما أخرجه مُسلمُ في صحيحه، -: «من صلَّى عليَّ صلاةُ صلَّى الله

## عليه بها عشرًا». فصلاةُ الله مع تسليمه

ما جرى فَلَكُ له يَّ البحر سَبْحُ أبدًا تُهدَى إلى خير الورى من له فِكُتُ الرحمن مدحُ

اللهم أعزَّ الإسلام والمسلمين، وأذلَّ الشركَ والمُشركين، ودمُر أعداءَ الدين، واجعل هذا البلد آمنًا مُطمئنًا، وسائر بلاد المسلمين. اللهم وهُق جميع ولاة أمور المسلمين نتحكيم شرعك، واتباع سُنَّة نبيَّك - صلى الله عليه وسلم -، اللهم اجعَلهم رحمة على عبادِك المُؤمنين.

اللهم ادفَع عنَّا الغلا والوبَا، والرَّبا والزُّنا، والزلازل والحَن، وسُوءَ الفتن ما ظهر منها وما بطَن، عن بلدنا هذا وعن سائر بلادِ المُسلمينَ يا رب العالمين.

اللهم أصلح شبابَ المُسلمين، اللهم أصلح شبابَ المُسلمين، اللهم ارزُقَهم الوسطيَّة والاعتدال إنك أنت الكبير المُتعَال.

اللهم انصر إخواننا المجاهدين في سبيلك في كل مكان، اللهم انصرهم في فلسطين على اليهود الغاصبين المُحتلين، اللهم عليك بالصهاينة المُعتدين الذين انتهكوا حُرمة مُقدَّسات الذين انتهكوا حُرمة مُقدَّسات المُعين، اللهم عليك بهم فإنهم لا يُعجزونك، اللهم شتَتشملهم، وفرق جمعَهم، واجعَلهم عبرة للمُعتبرين.



177

# الأضحية آداب وأحكام

121121

الحمد نلَّه، والصلاة والسلام على رسول الله،

# الأضحية لغة، واصطلاحا: الأضحية لغة فيها أربع لغات،

قال النووي في شرح مسلم (٦ / ٤٨٤): «قال الجوهري: قال الأصمعي: فيها أربع لغات: أضحية، وإضحية بضم الهمزة وكسرها،

وجمعها بتشديد الياء وتخفيفها. واللغة الثالثة: ضحية، وجمعها، ضحايا.

والرابعة: أضحاة بفتح الهمزة، والجمع: أضحى، كأرطاة وأرطى، وبها سمي يوم الأضحى.

قال القاضي: وقيل: سميت بذلك لأنها تفعل في الضحى، وهو ارتفاع النهار. وفي الأضحى لغتان: التذكير لغة قيس، والتأنيث لغة تميم».

وعد المفضل الضبي في كتابه ما تَلحن فيه العامة الرابع (ضحية) لحنًا قال:

«وهي الأضحِيَّة والأضحيَّة. والعامَة تقول: ضَحيَّة».

# والأضحية في الشرع،

ما يذبح من بهيمة الأنعام في يوم الأضحى وأيام التشريق تقربًا إلى الله.

قال الجرجاني في التعريفات (ص ٤٥):

Upload by: altawhedmag.com

«الأضحية اسم لما يذبح في أيام النحر بنية القربة إلى الله تعالى».

محمد عبد العزيز

حكم الأضحية:

اختلف أهل العلم في حكم الأضحية وجمهور أهل العلم على استحبابها، وذهب الحنفية إلى القول بوجوبها.

قال النووي في شرح مسلم (٦ / ٤٨٤): «واختلف العلماء في وجوب الأضحية على الموسر.

. فقال جمهورهم: هي سنة في حقه إن تركها بلا عذر لم يأثم، ولم يلزمه القضاء، وممن قال بهذا أبو بكر وعمر بن الخطاب وبلال وأبو مسعود البدري وسعيد بن المسيب وعلقمة والأسود وعطاء ومالك وأحمد وأبو يوسف وإسحاق وأبو شور والمزني وابن المنذر وداود وغيرهم.

-وقال ربيعة،والأوزاعي، وأبو حنيفة، والليث: هي واجبة على الموسر، وبه قال بعض المالكية. - وقال النخعي: واجبة على الموسر إلا الحاج بمني.

. وقال محمد بن الحسن: واجبة على المقيم بالأمصار.

ذو الحجة ٢٣٦ هـ

التوحيد

YY

. والمشهور عن أبي حنيفة أنه إنما يوجبها على مقيم يملك نصابًا. والله أعلم».

قلت:

ودليل الجمهور حديث أم سلمة أن النبي -صلى الله عليه وسلم- قال: «إذا دخلت العشر وأراد أحدكم أن يضحي فلا يمس من شعره وبشره شيئًا».

قيل لسفيان، فإن بعضهم لا يرفعه؟.

قال: لكني أرفعه. رواه مسلم (٥٢٣٢).

وموضع الشاهد فيه تعليق الحكم بإرادة التضحية.

قال ابن المنذر في الإقناع (١ / ٣٧٦): «عن أم سلمة، عن النبي - صلى الله عليه وسلم - قال: «من رأى منكم هلال ذي الحجة وأراد أن يضحي فلا بأخذ من شعره ولا من أظفاره شيئًا».

فالضحية لا تجب فرضًا استدلالاً بهذا الحديث، إذ لوكَانَ فرضًا لم يجعل ذَلِكَ إِلَى إرادة المضحى».

واستدل أيضًا بتضحية النبي - صلى الله عليه وسلم - عن أمته بسقوطها عنهم وهو ما رواه مسلم (٥٢٠٣) من حديث عائشة - رضي الله عنها -: «أن رسول الله -صلى الله عليه وسلم- أمر بكبش أقرن يطأ في سواد ويبرك في سواد وينظر في سواد فأتى به لمضحى به.

فقال لها: «يا عائشة: هلمي المدية». ثم قال: «اشحذيها بحجر».

ففعلت ثم أخذها وأخذ الكبش فأضجعه ثم ذبحه. ثم قال: «باسم الله اللهم تقبل من محمد وآل محمد ومن أمة محمد». ثم ضحى به».

وفي هذا الاستدلال نظر.

. ودليل من قال بالوجوب حديث أبي هريرة . رضي الله عنه . قال: قال رسول الله . صلى الله عليه وسلم .: " من وجد سعة فلم يضح فلا يقرين مصلانا". رواه أحمد (٢٥٢٦)، وابن ماجه (٣١٢٣)، الحاكم (٢٦١/٤ - ٢٣٢). قال الألباني: حسن.

وقد أعله جمع من الأئمة بالوقف منهم الترمذي وصحح وقفه البيهقي في السنن والطحاوي في مختصر اختلاف العلماء، وابن

العدد ٥٢٨ السنة الرابعة والأربعون

Upload by: altawhedmag.com

عبد البرية التمهيد، وابن حجرية البلوغ، وابن عبد الهادي في التنقيح.

قال الحافظ في الفتح (١٠ / ٣): «و أقرب ما يتمسك به للوجوب حديث أبي هريرة رفعه: (من وحد سعة فلم يضح فلا يقرين مصلانا).

أخرجه ابن ماجه وأحمد. ورجاله ثقات لكن اختلف في رفعه ووقفه والموقوف أشبه بالصواب، قاله الطحاوي وغيره.

ومع ذلك فليس صريحًا في الإيجاب ...

وقوله: ليس صريحًا، لأنه شبيه قول النبي - صلى الله عليه وسلم -: «مَنْ أَكُلَ ثُومًا أَوْ بَصَلاً هَلْيَعْتَرْلْنَا - أَوْ قَالَ - فَلْيَعْتَرْلْ مَسْجِدَنَا، وَلْيَقْعُدْ فِيْ بَيَّتِهِ» - رواه البخاري (٥٥٨) ومسلم (١٢٨١) -

وقد قال النووي في شرح مسلم (٢ / ٣٢٤)، «فهذه البقول حلال بإجماع من يعتد به، وحكى القاضي عياض عن أهل الظاهر تحريمها ؛ لأنها تمنع عن حضور الجماعة».

فليس النهي عن قربان المصلى لمن لم يضح صريحًا في التحريم، كما أن النهي عن قربان المسجد لمن أكل الثوم أو البصل، لم يكن صريحًا في التحريم.

وقد استظهر شيخ الإسلام الوجوب كما في مجموع الفتاوى (٢٣ / ١٢٦) قال:

وأما الأضحية فالأظهر وجوبها أيضًا. فإنها من أعظم شعائر الإسلام.

.وهى النسك العام في جميع الأمصار.

- والنسك مقرون بالصلاة في قوله: «إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالين» وقد قال تعالى: «فصل لربك وانحر» فأمر بالنحركما أمر بالصلاة.

وقد قال تعالى: « وَإِكُلُ أَمَادَ حَمَانًا مَسَكًا لَبَذَكُوا أَسَمَ اللَّهِ عَلَى مَا رَفَعُهم مِنْ بَهِيمَةِ الْأَصْدِ قَالَهُ لَا لَهُ وَحِدٌ فَلَهُ أَسْلِمُوا وَشِي الْمُحْتِينَ ». وقال: « وَالْدُرَتَ حَمَلَتُهَا لَكُمْ مِن شَمَتِهِ اللَّهِ لَكُرْ فَبَا حَبَّرُ فَاذَكُروا أَسَمَ اللَّهُ عَلَيْهَا صَوَافَ فَإِذَا وَحِتَ جُوْبَا فَكُلُوا مِنَها وَالْمُعْمُوا الْقَالِعَ وَالْمُعَارَ كَذَلِكَ سَجَرَتُهَا لَكُر لَمَكُمْ تَشْكُرُونَ ». « لَن يَالُ اللَّهُ لَمُعْمَهَا وَلَا مِمَاؤُهُا وَلَذِكَنِ بِنَالُهُ الْتَقْوَى

# مِنكُمْ كَلَالِكَ سَخَرَهَا لَكُرْ لِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَىٰ مَا هَدَىكُرُ ﴾ وَبَشِرِ ٱلْمُحْسِنِينَ ».

- وهي من ملة إبراهيم الذي أمرنا باتباع ملته.

وبها يذكر قصة الذبيح.

. فكيف يجوز أن المسلمين كلهم يتركون هذا لا يفعله أحد منهم؟.

- وترك المسلمين كلهم هذا أعظم من ترك الحج في بعض السنين».

وهذا كلام متين لو استدل به على الوجوب الكفائي، لا العيني.

وما ذهب إليه الجمهور أرجح لأمرين:

الأول: لأنه لم يعرف عن أحد من الصحابة القول بالوجوب.

قال الطحاوي في مختصر اختلاف العلماء (٣ / ٢٢١):

«وروى الشعبي عن أبي سريحة قال: رأيت أبا بكر وعمر ـ رضي الله عنهما ـ وما يضحيان كراهة أن يقتدى بهما ـ

وقال عكرمة؛ كان ابن عباس يبعثني يوم الأضحى بدرهمين اشترى له لحمًا، ويقول من لقيت فقل هذه أضحية ابن عباس.

وقال ابن عمر، ليست بحتم، ولكن سنة ومعروف.

قال أبو مسعود الأنصاري: إني لأدع الأضحى وأنا موسر مخافة أن يرى جيراني أنه حتم عليً». وقال أبو محمد ابن حزم في المحلي (٦ / ١٠):

ولا يصح عن أحد من الصحابة أن الأضحية واجبة.

وصح أن الأضحية ليست واجبة عن سعيد بن المسيب والشعبي وأنه قال: لأن أتصدق بثلاثة دراهم أحب إلي من أن أضحي.

وعن سعيد بن جبير، وعن عطاء، وعن الحسن، وعن طاوس، وعن أبي الشعثاء جابر بن زيد - وروي أيضا عن علقمة، ومحمد بن علي بن الحسين.

وهو قول سفيان، وعبيد الله بن الحسن، والشاهعي، وأحمد بن حنبل، وإسحاق، وأبي سليمان - وهذا مما خالف هيه الحنفيون جمهور

Upload by: altawhedmag.com

Italala.

الآخر: أن الحديث السابق ليس نصًّا في الوجوب كما مرَّ، مع الخلاف في رفعه، والأصل خلو الذمة من عهدة التكليف.

#### مم تكون الأضحية؟

 الأضحية لا تجزئ إلا من بهيمة الأنعام: الغنم (المعز، والضأن)، والإبل، والبقر (والحاموس).

ولا يجزئ منها إلا المسنة من بهيمة الأنعام أوجذعة من الضأن.

لحديث جابر - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم -:

«لا تذبحوا إلا مسنة إلا أن يعسر عليكم فتذبحوا جذعة من الضأن».

روام مسلم (۱۹۲۳)، وأبو داود (۲۷۹۷)، والنسائي (۷/ ۲۱۸)، وابن ماحه (۳۱٤۱).

والمسنة من الغنم ما بلغت سنة. والمسنة من الإبل ما بلغت خمس سنوات.

والمسنة من البقر ما بلغت سنتين.

والجذعة من الضأن ما بلغت ستة أشهر إلى عشرة أشهر.

قال في المصباح المنير، «قال ابن الأعرابي: الإجذاع وقت وليس بسن.

فالعناق: تجذع لسنة وربما أجذعت قبل تمامها للخصب فتسمن فيسرع إجذاعها فهي جذعة.

ومن الضأن: إذا كان من شابين يجذع لستة أشهر إلى سبعة، وإذا كان من هرمين أجذع من ثمانية إلى عشرة».

وقال ابن قدامة في المغني مسألة (٧٨٦٠): «قال - يعني الخرقي -: (والجذع من الضأن ما له ستة أشهر، ودخل في السابع).

قال أبو القاسم: وسمعت أبي يقول: سألت بعض أهل البادية: كيف تعرفون الضأن إذا أجذع؟.

قال: لا تزال الصوفة قائمة على ظهره مادام حملًا، فإذا نامت الصوفة على ظهره، علم أنه قد أجذع».

التوجيد ] ٢٩

وهل يجزئ أقل من المسنة؟.

ذوالعجة ١٤٣٦ هـ

وهل يقوم التسمين مقام السن؟.

والإجابة: لا يجزئ إلا الثني من الإبل أو البقر أو المعز فإن لم يجد ذبح جذعة من الضأن، للحديث السابق، ووجه الدلالة منه الحصر والقصر في قوله - صلى الله عليه وسلم -: لا تذبحوا إلا مسنة، فإنه يدل على عدم إجزاء غيرها.

ولحديث الْبَرَاء - رضي الله عنه - قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ - صلى الله عَليه وسلم - «إنَّ أَوَّلَ مَا نَبْدَأُ به فِيهُ يُوْمِنَا هَذَا أَنْ نُصَلَى ثُمَّ نَرْجِعَ قُنْنُحَرَ، مَنْ فَعَلَّهُ هُقَدُ أَصَابَ سُنَّتَنَا، وَمَنْ ذَبَحَ قَبْلُ هَانَمَا هُوَ لَحْمٌ قَدَمَهُ لأَهْلِه، لَيْسَ منَ النُسُكَ فِي شَيْءٍ،.

فَقَامَ أَبُوَ بُرْدَةَ بَنُ نِيَارِ وَقَدُ ذَبَحُ فَقَالَ، إِنَّ عنْدي جَدَعَة.

فَقَالَ «اذْبَحْهَا وَلَنْ تَجْزِي عَنْ أَحَد بَعْدَكَ».

قَالُ مُطُرُفَ عَنْ عَامِرِ عَنِ الْبَرَاءِ قَالُ النَّبِيُ -صلى الله عليه وسلم - «مَنْ ذَبَحَ بَغَدَ الصَّلاَةِ تُمَّ نُسُكُهُ، وَأَصَابَ سُنَّةَ الْسُلمينَ».

وهو نص في خصوصية هذا لأبي بردة . رضي الله عنه . وفي بعض روايته رد على من قال : إن التسمين يقوم مقام السن ففي الصحيح أنه قال : «فقام أبو بردة بن نيار فقال : يا رسول الله : فعلت .

فقال: «هو شيء عجلته». قال: فإن عندي جذعة هي خير من مسنتين، آذبحها؟.

قال: «نعم، ثم لا تجزى عن أحد بعدك».

قال عامر : هي خير نسيكته».

#### عمن تجزئ الأضحية؟

وتجزئ شاة واحدة أو سبع بدنة أو سبع بقرة عن الرجل وأهل بيته، لحديث عائشة - رضي الله عنها - المتقدم وفيه أنه - صلى الله عليه وسلم - ذبح شاة واحدة ثم قال: «بسم الله، اللهم تقبل من محمد وآل محمد، ومن أمة محمد، ثم ضحًى به».

ولحديث عطاء بن يسار قال: سألت أبا أيوب: كيف كانت الضحايا على عهد رسول الله - صلى الله عليه وسلم -؟-

فقال: «كان الرجل يضحي بالشاة عنه وعن أهل بيته، فيأكلون ويُطعمون، حتى تباهى

Upload by: altawhedmag.com

الناس فصارت كما ترى، صحيح، رواه الترمذي (١٥٠٥)، وإن ماحه (٣١٤٧)..

# ما لا يجزئ من الأضاحي مما يلغ السن؟. لا يجزئ من الأضاحي،

. العوراء واضحة العور، ولا العمياء من باب الأولى.

العرجاء واضحة العرج، والكسيحة من باب أولى - المريضة واضحة المرض - الهزيلة شديدة الهزال لحديث - عن البراء ، قال: سمعت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يقول:

«لا يجوز من الضحايا أربع: العوراء البين عورها ، والعرجاء البين عرجها ، والمريضة البين مرضها ، والعجفاء التي لا تنقى».

رواه أبو داود (۲۸۰۲)، والنسائي (۲۰۳/۲)، والترمذي (۲۸۳/۱)، وابن ماجه (۳۱٤٤).

قال ابن حزم في مراتب الإجماع (١٥٣): «واتفقوا أن:

العوراء البين عورها . والعمياء البينة العمى . والعرجاء البينة العرج التي لا تدرك السرح . والريضة البينة الرض . والعجفاء التي لا مخ لها .

أنها لا تجزئ في الأضاحي». وقال ابن المنذر في الإقناع (١ / ٣٧٧): وفي هذا دليل أن كل نقص غير الأربع التي خصهن النبي - صلى الله عليه وسلم - جائز، والتام أفضل من الناقص».

فما دون هذه العيوب كمقطوعة الأذن، أو كسيرة القرن، أو التي لا قرن لها، أو مقطوعة الألية، أو الخصي..فعيب غير مؤثر على الراجح، وتجزئ معه الأضحية، وإنما هو نقص في الكمال.

والاستدلال بالحديث السابق قوي ما لم يعارضه معارض، فإن عارضه شيء ففي الاستدلال به تأمل، لأنه استدلال بمفهوم العدد.

#### متى تذبح الأضحية؟

لا تجزئ الأضحية إن ذبحت قبل صلاة عيد الأضحى، ويمتد الذبح إلى غروب شمس آخر أيام التشريق.

لحديث البراء - رضي الله عنه - قال سمعت النبي - صلى الله عليه وسلم - يخطب فقال: «إن أول ما نبدأ من يومنا هذا أن نصلي، ثم نرجع فننحر، فمن فعل هذا فقد أصاب سنتنا، ومن نحر فإنما هو لحم يقدمه لأهله، ليس من النسك في شيء».

ولحديث أنس - رضي الله عنه - عن النبي -صلى الله عليه وسلم - قال:

من ذبح قبل الصلاة فليعد،. وهما في الصحيح.

قال ابن المنذر في الإقناع (١ / ٣٧٦): «ووقت الأضحى يوم النحر، وثلاثة أيام بعده أيام التشريق».

# من آداب المضحى:

. ألا يأخذ من أظفاره وأشعاره شيئًا إذا دخل ذو الحجة، حتى يذبح نسيكته.

لحديث أم سلمة - رضي الله عنها، أن النبي - صلى الله عليه وسلم - قال: «إذا دخلت العشر وأراد أحدكم أن يضحى فلا يمس من شعره وبشره شيئًا».

رواه مسلم (٥٢٣٢).

قال ابن المنذر في الإقناع (١ / ٣٧٧): «وإذا دخل العشر لم يأخذ من شعره وأظفاره شيئا إذا أراد أن يضحي».

وهذا النهي للتحريم عند ابن المسيب، وربيعة، وأحمد، وإسحاق، وداود، وبعض أصحاب الشافعي.

وهو للتنزيه عند الجمهور لحديث عائشة . رضي الله عنها .: «كنتُ أفتل قلائد بُدن النبي . صلى الله عليه وسلم . ثم يقلده ويبعث به، ولا يحرم عليه شيء أحلُه الله حتى ينحر هديه. رواه البخاري (١٦٩٨)، ومسلم (١٣٢١).

. ألا يجعل جلد الأضحية أو شيئًا منها أجرة للجزار، ولا يبيع الجلد، بل يهديه أو يستخدمه لحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم .: «من باع جلد أضحيته فلا أضحية له».

رواه الحاكم (٣٤٦٨)، وقال: حديث صحيح مثل الأول ولم يخرجاه، والبيهقي في الكبرى (١٩٠١٥)، وقد حسنه الألباني.

ولحديث عليٍّ - رضي الله عنه - «أن النبي - صلى الله عليه وسلم - أمره أن يقوم على

بُدنُه، وأن يقسم بُدنه كلها لحومها وجلودها وجلالها، ولا يعطى في جزارتها شيئًا، رواه البخاري (١٧١٧)، ومسلم (١٣١٧).

 أن يباشر الذبح بنفسه إن كان يستطيع،
 ويقول: بسم الله، اللهم تقبل من فلان وآل فلان.

لحديث عائشة ففيه أن النبي - صلى الله عليه وسلم -: «أخذ الكبش فأضجعه، ثم ذبحه، ثم قال: «باسم الله، اللهم تقبل من محمد، وآل محمد، ومن أمة محمد». ثم ضحى به. (سبق تخريجه).

- يستحب له أن يأكل من أضحيته، ويدخر إذا شاء، ويهدي الأهل والجيران، ويتصدق على الفقراء.

لقول الله تعالى: «ليَشْهَدُوا مَنَاهَعَ لَهُمْ وَيَدْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ فِي أَيَّامَ مَّعْلُومَاتَ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِن بَهِيمَةَ الأَنْعَامِ قَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْبَائسَ الْفَقَيْرَ، الْحِج: ٢٨.

وُلِحديثُ أنس بن مالك قال: قال النبي -صلى الله عليه وسلم - يوم النحر: «من كان ذبح قبل الصلاة فليعد».

فقام رجل، فقال: يا رسول الله: إن هذا يوم يشتهى فيه اللحم - وذكر جيرانه).

رواه البخاري (٥٥٤٩)، ومسلم (٥١٩١).

ولحديث عائشة قالت: دف أهل أبيات من أهل البادية حضرة الأضحى زمان رسول الله . صلى الله عليه وسلم ..

فقال: ادخروا ثلاثًا ثم تصدقوا بما بقي. فلما كان بعد ذلك.

قالوا: يا رسول الله: إن الناس يتخذون الأسقية من ضحاياهم ، ويجملون فيها الودك. فقال: وما ذاك؟.

قالواً: نهيت أن تؤكل لحوم الأضاحي بعد ثلاث.

> فقال: إنما نهيتكم من أجل الدافة. فكلوا وادخروا وتصدقوا.

رواه مسلم (٣٦٤٣)، وأبو داود (٢٨١٢)، والتسائي (٢٠٩/٢). تقدر الأمونكوت جاراكي

تقبل الله منكم ضحاياكم.



Shull ! عن الكلام في العُلَماء والأغيان 2.491223 اعداد/ د . عماد عیسے المنتش بهزارة الأوقاف

التوحيد العدد ٥٢٨ السنة الرابعة والأربعون

177

الحمدُ لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن ولاه، وبعدُ: فقد تحدثنا في العدد السابق عن حرمة أكل لحوم العلماء، ووجوب الكف عن الفضلاء، وفي هذا العدد نتناول -بإذن الله تعالى-سبل علاج هذه الآفة، فنقول وبالله تعالى التوفية،

# علاج هذه الأفة:

وَهَذَا يَكُونُ بِتَرْكَ الذَّوَافِعِ إَلَيْهَا، وَاجْتَنَابِ الحَوَاملِ عَلَيْهَا، منَّ الحسَدَ، وَالحِدَل، وَضَيقُ العَطَنَ وَالْأَفْق، والأَجْتَرَاءِ عَلَى أَهْلِ العِلْم الَذَي يَسْتَوْلِد التَّجَنِّي عَلَيْهَم والافْتَرَاءَ، ومُجَالسَة مَرْضَى القُلُوب، وحُمَّى الأَزْوَاح الذَينَ لا يُنَالُ منهُم إلا حصُولُ العَار، ولحُوقُ الشَّنَار، وَضِيقُ الدِّيَار، وَغَلَاءُ الْأَسْعَارِ، فَاللَّهُمَّ إِنَّا نَشْكُو إِلَيكَ هَذَا الْغُثَاءَ.

وُدُونَكَ ذِكْرُ التَّفْصِيلِ والتَّدْلِيلِ، ومَا يكُونُ من الشُفَاءِ بَسَبِيلٍ،

# ١- تركُ المراء والجدل العقيم:

وذلك بتَنْزيه النفس عَنْ مُمَاراة السّفيه، وترك منازعَة اللَّجُوج، والإعراض عَنْ الجَاهلَيْنَ ورَحمَ الله رجلاً أصلَحَ من لُسَانه، فعَنْ أَبِي أُمَامَة، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ، « أَنَا زَعِيمٌ بِبَيْت فَرَيَضَ الْجَنَّة لَنْ عَلَيْه وَسَلَّمَ، « أَنَا زَعِيمٌ بِبَيْت فَرَيَضَ الْجَنَّة لَنْ عَلَيْه وَسَلَّمَ، « أَنَا زَعِيمٌ بِبَيْت فَرَيَضَ الْجَنَة لَنْ عَلَيْه وَسَلَّمَ، « أَنَا زَعِيمٌ بِبَيْت فَرَيَضَ الْجَنَة لَنْ عَلَيْه وَسَلَّمَ، « أَنَا زَعِيمٌ بِبَيْت فَرَيضَ اللهُ صَلَّى عَلَيْه وَسَلَّمَ، « أَنَا زَعِيمٌ بِبَيْت فَرَيَضَ اللهُ عَلَى تَرَكَ الْلهُ مَا أَخَرَ عَلَيْ مَحْقَلُ، وَلَكَنْ كُلُّ شَيء بِمَقِدار. الناسِ فافعلْ، ولكنْ كُلُّ شيء بِمَقِدار.

قيلُ ليزيدَ بن عبد الله بن الشُخُير، ما كان مَطرفٌ يصنعُ إذا هاجَ في الناس هيجُ قال: كانَ يلزمُ قعرَ بيته، ولا يَقُربُ لهم جمعة، ولا جماعةُ حتى تَنجَلي لهم عَمًا انجَلَتُ (طبقات ابن سعد ٧/ ١٤٢ ترجمة: مطرف بن عبدالله).

#### ٢- سعة الصّدر

لا سيَّما عند الخلاف، والخروجُ من دائرة

الجهل الضيقة العطن إلى سعة الفهم والأفق الذي يورث إنزال الناس منازلهم، واحتواء كلّ بما يناسبُهُ، وَعَلى قَدْر الطَّاقة (ليُنْفِقُ ذُو سَعَةَ منْ سَعَتهُ) الطلاق: ٧، وأنت مَعَ ذلك مؤمنٌ بأنَّ إرضياء الناس غاية لا تَدرِكَ، ومَنْ لَه الْحُسْنَى 5,600

٣- الحرض على تَنْقية الصدرمن الحسد قَالُ تَعَالى: ( أَمَّ يَحْسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَى مَا بَاتَنْهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلَهُ ) المنساء: ٥٤ وقال

صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ: (لَا تَحَاسَدُوا). والتُخَلَّى عَنْ ضَغَائن النُّفُوس ؛ فَإِنَّها قَاتَلَةٌ لصاحبها قبل غيره، ولن يضرَّ الحاسدُ الا تَفسَه

(وَمَا هُم بِضَكَآرَيْنَ بِهِ- مِنْ أُحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ) المقرق: ١٠٢ (لَن يَضُرُوكُمُ إِلَّا أذك) آل عمران: ١١١، ومَعَ الصَبْروالتَقْوَى يَدْهَبُ هَذَا كُلُّهُ كَسَرَاب بقيعة (وَإِن تَصْبُواً وتَتَقُوا لَا يَضَرُّكُمُ كَيْدُهُمُ حَيمًا ) آل عمران: ١٢٠. ما ذكره الحصكفي الإمامُ الحَنَفِي في « الدُّرُ المختار «: (مَنْ زَرَعَ الإحَنَ

حَصَدَ المَحَنَ، والْحَسَدُ

ا حَسَكٌ منْ تَعَلَّق بِه هَلكَ، وكفى للحاسد سورة الفلق في اضطرامه بالقلق، ولله درُ الحسد مَا أَعْدَلَهُ، بدأ بصاحبه فقَتَلهُ) ود إِنَّ رَبُّكَ لَالمَرْصَادَ» الفجر: ١٤.

إنَّ الله قسَّم الأرزاقَ بن عباده وخص يفضله من شُباء منهم قال تعالى: «نُصِبْ رَحْمَتْنَا مَن نَشَاتُهُ وَلَا نُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنَةَ» » يوسف: ٥٦ وقال أيضا: « لَتُلَا بَعَلَمَ أَهْلُ ٱلْكَتَبِ أَلَّا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِّن فَضَل ٱللهِ وَأَنَّ ٱلْفَضْلَ بَدِ ٱلله تُؤْتِهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَصْلِ ٱلْعَظِيمِ» الحديد: ٢٩.

هَاهُو العَلَمُ الهمامُ الليثَ بن سعد إمامُ أهل مصرَ كانَ أفقه من إمام دار الهجرة مَالِكَ بُنَ أَنَّسَى، إلا أَنَّ الحظوة والصيت والشهرة كانت بمالك، والناسُ مراتبُ (وَمَا مِنَّأَ إِلَّا لَهُ عَامٌ معلوم ) الصافات: ١٦٤ و(مَدْ Tés 115

# كلما

ارتقاء المرء فالما المانان ومن عقاب الحاسد العالية، وكان قوم الدبانة كلما خلا قليه من الآفات.

لكل شيء قدرًا) الطلاق: ٣، وكلُّمَا ارتَقَىٰ المرء ف الْنَازِلِ الْعَالِيَةِ، وَكَانَ قوقً الدبابة كلما خلا قلبه وسَلم من الآفات.

لا يحمل الحقد من تعله بهالرُبَّبُ ولا يَنَالُ العُلَا مَنْ طَنْعُهُ

الغضب

والتَّحَلَّى بِالرِّضَا بِرزِقِ اللَّهِ وقدره شيئ من الإيمان الدى مقدفه الله ف قلب من شياء من عباده «أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَيِّكَ نَحْنُ قَسَمْنَا بَبْنَهُمُ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقٌ بَعْض دَرَجَات ليَتَخذَ بَعْضُهُمُ بَعْضًا سُخْرِيًّا وَرَحْمَتُ رَيِّكَ خَيْرٌ مِمَّا بَجْمَعُونِ « الزخرف: ٣٢ « وَأَنَّهُ فَضَّلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ فِي ٱلرَّدْقِ يَ « النحل: ٧١ ، فلا يُنال الرُّضًا بِالسُّهام، ولا يُقسمُ بالأزلام، ولا يُورثُ عن الآباء والأعمام، كمَا لَا يَنَالُه ذَوُو الأحْقادَ واللَّئامُ، بَلْ هُوَ زَرْعُ لا يَزْكُو إِلَّا إِذَا صادف من القلب صعيدًا طيبًا، ومن التَوْفيق مَطْرًا صِيِّبًا، ومن اسْتَمدُّ من الله السدادَ، وسألهُ التوفيق لسلوك سبيل الرشاد، رجَعَ صائبًا لأ خائبًا، والله الموفقُ لا ربُّ سواهُ.

التوحيد

ذي الحجة ١٤٣٦ هـ

77

٤- عدمُ الأخذ والسماع إلا من أهلِ الحكمة وذوي السائر

فإنَّ القلوبَ متقلبة، والنفوس نقالة من حال إلى حال (لَتَرَكُنُ طَبَقًا عَن طَبَق) الانتشقاق: ١٩، والناسُ صارُوا يتبعونَ كلُّ ناعق ممَّن (لَمْ بَكُنْ عَلَبُه ضَوْءً فِي دينه) كما يقولُ الذهبي في معجم الشيوخ (٥٨/٢)، وكم سمع الناس كلام رجل سفيه في صورة حكيم، ومعتوه في مشلاخ عَاقلُ ؛ فأصَابَتْهم مَصَائبُ، ووَصَمَتَهِمْ معَايِبُ، حَتَّى أَضْحَى بِابُ الصَوابِ كَأَنَّ المرءَ عنه مصدودٌ، وطريقُ الحق عنًّا كأنه مسدودً. ٥- إن العلماء ليسوا فوق الثقد

فكل يؤخذ منه ويرد عليه خلا رسول الله صلى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ، لَكُنْ إِذَا وَجَبَ ذَلِكَ فَلْيِكُنْ مَنْ أهله، وليُحُسن القصد ؛ فَإِذَا وَقَفْنًا عَلَى شَيء مَنْ ذلك بالنَّقد والتَّمْحيص، فلا يكن الباعث الأزدراء والتُنْقَيصَ، بَلْ يُرادُ الإصلاح مَا اسْتَطَعْنَا، ثُمَّ إمْسَاكُ بِمعْرُوف، أو تُسْرِيحٌ بِإِجْسَانِ. وَرَحْمَ الله أَبِّأَ عَبِدالله الشافعيُّ الذي قال: مَا ناظرت أحدأ على الغلية إلا عَلَى الحقّ عندي.

172

وَقَالَ أَيضًا؛ مَا نَاظَرْتُ أَحَداً إِلاَّ عَلَى النَّصِيحَةِ (السير؛ ١٠/ ٢٩).

ومن المهمات في هذا الشأن استصحاب الإنصاف فإنه يحول بين المرء وشرور نفسه، وسيئات أعماله. قال ابن القيم: (والمنصف نَهُ نُخُطًا الْحُطَيُّ لاصبابته، وسيئاته لحسناته ؛ فهذه سنة الله في عباده جزاء وثوابًا، ومن ذا الذي يكونُ قولُه كله سديدًا، وعمله كله صوابًا، وهل ذلك إلا المعصوم الذي لا يَنْطِقَ عن الهَوَى، ونطقهُ وحيٌّ يُوحَى ؛ فمَا صحَّ عنه فهُو نقل مصدق عن قائل معصوم، وما جَاءَ عن غَيْرَه فثبوتُ الأمرين فيه معدوم؛ فإن صح النقل لم يكنُّ القائلُ معصومًا، وإن لم يصح لم يكنُ وُصوله إليه معلومًا) اه من روضة

المحبين ص/١٤. وقد المحبين ص/١٤. إن العلماء العام ليسوا فوقَ النقد فكلَّ يؤخذُ منهُ ويُردًّ عليه ذَلا رسول الله صَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ

Upload by: altawhedmag.com

قُلتُ في موضع آخر من قبلُ (إنَّ الاتُصافَ بالإنصاف مطلبٌ عزيزٌ، من فَقَدَهُ فَقَدْ فَقَدَ، ومَن لَزْمَه وجَدَ فيه وَجَدَ، والإنصاف أنَ لا يَجْحَدَ المرءُ ما لغيره من فضل موافقًا كان أو مؤالفًا، وأمًا معاديًا كان أو مؤالفًا، وأمًا إذْ هي جُحَودُ الفضائل، وإنكارُ الشمائل، وبها تُغقَدً ألويةُ الفتْنَة، وتُطلقُ أَعنَة المتن والمحن جميعًا.

وَصَدقَ مَن قَالَ: ولم تَزَلْ قلهُ الإنصافِ قاطعةُ

بَيْن الرِّجالِ وإنْ كانُوا ذَوِي رَحم

فَيُصَبِحُ غيرُ المنصف خَصْمًا لأخوانه، وعَيْبَةَ افتراء علَيهم (رَقَدَ حَابَ مَن ويشاقُهم بدَلًا من إسدَاء ويشاقُهم بدَلًا من إسدَاء الشَّكر لهُمْ، ورَحمَ اللَّه ابنَ قتيبة حينَ شكَى مثلَ ذلكَ الشَّكر لهُمْ، ورَحمَ اللَّه ابنَ فتيبة حينَ شكَى مثلَ ذلكَ الناس بالتَّنبيه والدُلالَة، فصرْنا نرضَى منْهُم الناس بالتَّنبيه والدُلالَة، وهو المُستَّعانَ) اه. قَالَ: (أَبَانُ بَن تَغْلَبْ الكُوفِ شِيعيٌ جَلَدٌ، لكَنَهُ

مددوقٌ، فلَنَا صدقُه وعلَيْه بدْعَتُه) اه ميزان

الاعتدال ٥/١. فتَأمَّلُ هذه القاعدةَ، لَنَا صدقَهُ وعَلَيْه بِدْعَتُه، فإنَّنا لو لَمْ نَاخُدْ حديثَه وحديثَ أضرابِ لفاتَ منَ السُّسْن شَيَيْ غيرُ من السُّن شَييَ غيرُ قليل، وَكَذَلكَ إذا هُقَدْنا ما لا يُحصي إلا الله تَعَالَى، فاللهمَ لا تحرمُنا حيددا.

فَيَا أَحْيِ (! جِماعُ الأَمرِ فِي نصيحةٍ مُوجَزةٍ أقولُ فيها:

تمسَّكْ بالسُّنَّة، وكُنْ من أخلاس النُيُوت (أي الملازمين لها) إلا في مصلحة راجحة، والزَّم الصَّمْتَ، ولا تَخْضُ فَيمَا لَا بَعْنيكَ، ومَا أَشْكَلُ عَلَيكَ فَرُدَّهُ إِلَى اللَّه ورَسُوله، فإن أعْبَاكَ فارفعُ بَدَيكَ الَّبَي بادِئ التَّسَم، وَجَالْبِ النَّعَمِ، ورَافَعِ النَّقَمِ، مُرَدِّدًا الدُّعَاءَ ٱلنبويَّ، والأثرَ المُسْطَفويَّ: (اللهُمَّ رَبَّ جَبْرَائِيلَ، وَمِيكَائِيلَ، وَإِسْرَافِيلَ، فَاطَرَ الْسَّمَاوَات وَالْأَرْضِي، عَالِمَ الْغَيْبِ وَالشْهَادَةِ، أَنْتَ تَحْكُمُ بَبْنَ عبَادِكَ فِيمَا كَانُوا فيه يُخْتَلفُونُ، اهْدنى لما اخْتُلفَ فيه من الحق بِإِذْنِكَ، إِنَّكَ تَهْدَى مَنْ تَشَاءُ إلى صراط مُسْتقيم) (رواه

مسلم: ٧٧٠). فَإِن عَجَزْتَ عَنِ الوصُولِ إلَى الحَقُ فَالَا علَيْكَ، فَلَيْس كُلُّ العلم يَلْزَمُك الوصُولُ إلى العلم يلْزَمُك فيه، ومعرفة رَاجحه من مَرَجُوحه، وذَر الطَّنْطَنة لعُشَاقَ المَطَاهر فإنهَا لا تَغُرُ إِلاَ السُّذَجَ.

هَٰلَوْ لَبِسَ الْحِمَارُ ثِيَابَ خَزُ لَقَالَ النَّاسُ: يَا لَكَ مِنْ حمَارٍ {

وَدَع اللَّعْوى للمُتَشَبِّعينَ بما ليس فيهم، فمَن اذَعَى ما ليس فيهم، فمَن اذَعَى شواهد الامتحان، وَهَوُلَاء (قَالَ عَمَا قَلِيلِ لَيُصْبِحُنَّ نَكِمِينَ) المؤمنون: ٤٠.

وَإِنْ رَعْمَتْ أُنُوفٌ مِنْ أُنَاس فَقُلْ: يَا رَبِّ لَا تُرْغِمْ سوَاهًا والله من ورَائهم محيطٌ و(يَــؤُمَــئِــذ يَحْسَـرُ الْبُبْطلُون)، ومَنْ نَظَر فِي الْعَوَاقب تلَقَّحتْ فُهُومُه وفَهِم المَاكَرَ.

alsing

#### تمسك

بالسنة، وكن من أحلاس البيوت، إلا فــــي مـصـلـحـة راجحة،والزم الصمت، ولا تخض فيما لا يعنيك.

## إذا انْجِلَى الغيارُ

أُتَحَتَّكَ فَرَسٌ أَمُ حِمَارُ هـذا مـا أردتُ إسـدَاءَه لإخْـواني، والله سبحانَهُ عندَ مقَالة كلُ قائل، وهُو وحدَه المَسَوُولُ أنْ يُصلحَ قصدي.

نَصَحْتُ لِكُمْ وِإِنَّ الدِينَ نِصحُ ولا أخفى نصائح واجيات ولنقتصر على ذلك مَعَ أَنَّ الخطب شديد، والجاحة إليه ملحَّة، وهُوَ بَحْتَمِلُ أن تكتب فيه كراريس، لكنَّ عُدْرِي أَنِّي قَدْ أَبْلَغْتُ حَاجَتِي، وأَوْضَحْتُ حُجّتى، وَلَيْسَ غَرَضْنَا الاسبيهات في المقول، والأطالة في الكلام، بُلْ قَصْدُنا أَن نَخْتَصرَ وِنُكُملَ، وأنْ نوضَح ونُجْمل، وَلُو فَعَلْنَا ضِدٍّ ذَلَكَ لَّ (قَطَعْنَا منهظمع المتحفظ، وباعدناه من بُغْيَة المُتَأَدِّب؛ وتكلُّفنا من نَقْل الحديث، ما قَدْ وُقَيِنَاهُ وَكَفَيِنَاهُ) اه مقدمة غربب القرآن

لإبن قتيبة ص: ٣.

ألْهَمْنَا اللَّه تَوقيرَ العلماء، ورِعَاية حُرْمتَهم، وَرَزَقنَا سَدادًا من خَلَل، ونجاة منْ زَلَل، والحمدُ لَلْه الذي بنعمتَه تَتمُ الصَّالحاتُ وصلىَ اللَّه وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان.

ذى العجة ١٤٣٦ هـ

التوحيد 107

# من نور كتاب الله

التقوى خير زاد للحاج قال تعالى: «الْحَجُ أَشْهُرٌ مَعْلُومَتَ فَمَن فَرَضَ فِيهِ لَلْجَ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوْتَ وَلَا حِدَالَ فِي الْحَجُ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ بِعَـلَمَهُ أَلَهُ وَتَكَزَوَدُوا فَإِنَّ خَيْرَ ٱلْزَادِ الْنَقْوَىٰ وَالْقُوْنِ يَتَأُوْلِ ٱلْأَلْبَنِ ، (البقرة: ١٩٧).

# من أخطاء الحجيج

اعتقاد بعض الناس أن حجه يكون ناقصًا إذا لم يزر قبر النبي صلى الله عليه وسلم، ويقف عنده ويدعو ويستشفع به. وهذا ليس بصحيح. والصحيح في تمام الحج: ما قاله رَسُولُ اللهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ شَهِدَ صَلَاتَنَا هَذه، وَوَقَفَ مَعَنَا حَتَّى شَهِدَ صَلَاتَنَا هَذه، وَوَقَفَ مَعَنَا حَتَّى تَفَتَهُ، وَقَدْ وَقَفَ بِعَرَهَة قَبُلَ ذَلِكَ تَفَتَهُ، (أخرجه الترمذي (٨٩١) وصححه الألياني).

تحذير نبوى

عن أبى هريرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال:

من باع جلد أضحيته فلا أضحية له.. (رواه الحاكم

وقال صحيح الإسناد وحسنه الألباني في صحيح

التوحيل العدد ٢٨ السنة الرابعة وال

عن عامر بن ربيعة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « الْعُمْرَةُ إِلَى الْعُمْرَةِ كَفَّارَةٌ لِمَا بَيْنَهُمَا، وَالْحَجُ الْبُبُرُورُ لَيْسَ لَهُ جَزَاءٌ إِلَّا الْجَنَّةُ، (صحيح المخارى ١٧٧٣).

من فضل انحج

ي الحج: الدعاء مستجاب عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « الْحُجَّاجُ وَالْعُمَّارُ وَهُدُ اللَّهِ، إِنْ دَعَوْهُ أَجَابَهُمْ وَإِنْ اسْتَغْفَرُوهُ غَفَرَ لَهُمْ (صحيح سنن ابن ماجه: ٢٨٩٢).

1 Ba Malasharahan

## من سنن وآداب الطواف

عن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الطواف حول البيت صلاة؛ إلا أنكم تتكلمون فيه، فمن تكلم فيه فلا يتكلم إلا بخير» (رواه الترمذي وصححه الألباني في صحيح الترغيب (١١٤).

Upload by: altawhedmag.com

## أحاديث باطلة لها آثار سيئة

«للماشي أجر سبعين حجة، وللراكب أجر ثلاثين

حجة،. رواه الطبراني وقال الألباني -رحمه الله-

: موضوع. (السلسلة الضعيفة للألباني).

عنَّ جابر بن عبد اللَّه -رضي اللَّه عنهما- قال: «رأيتُ رسولَ اللَّه -صلى اللَّه عليه وسلم- يَرمي على راحلته يومَ النَّحر، وهو يقول: خُذُوا عَني مَناسِكَكُمْ، لا أدري لَعَلَّي لا أَحُجُّ بعد حَجَّتي هذه. (صحيح مسلم ١٢٧٩).

عَنُ ابْنِ عَبَّاسٍ عَنْ النَّسَى هَ هَ هَ المَعَيَّةُ عَنُ ابْنِ عَبَّاسٍ عَنْ النَّبِيُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ: «مَا الْعَمَلُ فِي أَيَّام أَقْضَلَ مَنْهَا فِي هَذه، قَالُوا: وَلَا الْجِهَادُ؟ قَالَ: وَلَا الْجَهَادُ؛ إِلَّا رَجُلُ خَرَجَ يُخَاطِرُ بِنَفْسِهِ وَمَالِهِ، هَلَمْ يَرُجِعْ بِشَيْءٍ، (صحيح البخاري ٩٦٩).

عن طلحة بن عبيد أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أَفْضَلُ الدعاء دُعاء يوم عرفة، وأفضل ما قلتُ أنا والنَّبِيُونَ من قَبْلي: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، لَهُ الملكُ وله الحمدُ، وهو على كل شيء قديرٌ، (رواه الترمذي ٣٥٨٥ وحسنه الألباني).

دعاء يوم عرفة

# من نوى الأضحية فليحذر الأخذ من شعره وأظفاره

عن أم سلمة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا رأيتم هلال ذي الحجة وأراد أحدكم أن يضحَي؛ فليمسك عن شعره وأظفاره». (صحيح مسلم ١٩٧٧).

# الصحابة والعيد

عن جبير بن نفير قال: «كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا التقوا يوم العيد يقول بعضهم لبعض: «تقبل الله منا ومنك». (فتح الباري).

# من سنن العيد

هن أبي رافع أن النبي صلى الله عليه وسلم: «كان يخرج إلى العيدين ماشيًا ويصلي بغير أذان ولا إقامة، ثم يرجع ماشيًا في طريق آخر. (رواه البيهقي وصححه الألباني في صحيح الجامع رقم: ٢٣٩٤).

ذوالحجة ١٤٣٦ هـ

# دراسات شرعية

الحلقة (٧٥)

أثر السياق

في فهم النص

تنوع قرائن السياق

وأثره على الأحكام

الفقهية

الطلاق

في

rial

الحلقة الأولى

اعداد/

3

متولى البراجيلي

التوحيك العدد ٥٢٨ السنة الرابعة والأربعون

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا تبي بعده، وبعد:

الطلاق له أقسام باعتبارات متعددة، فباعتبار لفظه ينقسم إلى: صريح، وكناية.

وباعتبار صيغته ينقسم إلى: معلق ومنجز. وباعتبار وقوعه: ينقسم إلى: رجعي وبائن (والبائن ينقسم إلى بينونة كبرى، وصغرى).

وباعتبار حكمه ينقسم إلى: سني، وبدعي. وقد تكلمنا عن الطلاق المعلق، وسيكون بحثنا – بإذن الله تعالى – عن قسم من أقسام الطلاق البدعي، وهو الطلاق في الحيض.

#### أولا؛ هناك شروط ينبغي توافرها حتى يكون الطلاق سنيًا (أي يوافق شرع الله تعالى).

١- أن يقع الطلاق في ظهر لم يجامع فيه، قال الله تعالى: (تَأَبَّبا النَّيُ إِذَا طَلَقَتُرُ السَّلَة فَطَلِقُوهُنَ لِعِدَبَى وَأَصُولُ الْمِدَةَ) (الطلاق: ١)، قال ابن مسعود رضي الله عنه - في تفسير الآية - إذا طلقتم... قال: الطهر في غير جماع (تفسير الطبري ٢٣/٢٣، انظر تخريج أحاديث منار السبيل ١١٨/٧).

وصح عن ابن مسعود وابن عباس رضي الله عنهم قالا: طاهراً من غير جماع (إرواء الغليل ح٢٠٥١).

أويطلقها وهي حامل

قد استبان حملها، فعن ابن عمر رضي الله عنهما: أنه طلق امرأته وهي حائض، فذكر ذلك عمر للنبي صلى الله عليه وسلم، فقال: "مره فليراجعها، ثم يطلقها طاهرًا أو حاملا" (صحيح مسلم ح ١٤٧١).

٢- أن يطلق طلقة واحدة فقط لا يتبعها أخرى قبل انقضاء عدتها؛ فإن خالف شرطًا من الشروط السابقة صار الطلاق بدعيًا، كأن يطلقها وهي حائض، أو في نفاسها، أو في طهر جامعها فيه، أو يجمع أكثر من طلقة في المرة الواحدة.

ثانيا: الطلاق البدعي حرام وفاعله آثم، لا خلاف في ذلك، إنما الخلاف هل يقع طلاقه مع إثمه أم لا؟ ثالثا: حكم وقوع الطلاق في الحيض:

ذهب الجمهور إلى أن الطلاق في الحيض واقع، وذهب جماعة من أهل العلم لعدم وقوعه منهم طاووس وخلاس بن عمرو وابن حزم وابن تيمية وابن القيم وغيرهم. (انظرزاد المعاد لابن القيم ١٩٨/٥-٢٠٣.

#### رابعا: منشأ الخلاف:

الخلاف يرجع لأسباب سنقف عليها إن شاء الله- لعل من أهمها الروايات المتعددة لحديث ابن عمر رضى الله عنهما الذي في الباب عندما طلق امرأته في أثناء حيضها وأمره النبى صلى الله عليه وسلم بمراجعتها. فهذا الحديث رواياته متعددة وألفاظه كثيرة فيكتب السنة، مما جعل الشيخ أحمد شاكر يقول: حتى كادت أن تكون اضطرابا (نظام الطلاق في الإسلام. أحمد شاكر صـ ١٩). خامساء روايات حديث ابن عمر رضي الله عنهما:

## وسأورد الحديث بزيادته

الصحيحة في سياق واحد حتى نقف على جميع ألفاظه فنتمكن من توجيهها بعد ذلك. وهذه طريقة بعض كبار المحدثين ووصيتهم: يقول ابن المديني: الباب إذا لم تجمع طرقه لم يتبين خطؤه (مقدمة ابن الصلاح ت ٦٤٣هـ صفحة ١٩) وقال الخطيب البغدادي: قل من يتمهر في علم الحديث، ويقف على غوامضه، ويستسير الخفي من فوائده، إلا يمن جمع متفرقه، وألف مشتته، وضم بعضه إلى بعض ..... (الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع للخطيب البغدادي) (ت٣٢٩هـ٢/٠٨٢).

ويقول الحافظ ابن حجر: المتعين على من يتكلم على

الأحاديثأن يجمع طرقها، ثم يجمع ألفاظ المتون إذا صحت الطرق، ويشرحها على أنها حديث واحد، فإن الحديث أولى ما فسر بالحديث (فتح البارى للحافظ ابن حجرت ٥٢٨هـ ٢/٥٧٦) عن نافع أن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما - طلق امرأة له وهي حائض تطليقة واحدة (البخاري ٥٣٣٢) فذكر عمر رضى الله عنه لرسول الله صلى الله عليه وسلم فتغيظ فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم قال: ليراجعها، ثم بمسكها حتى تطهر (البخاري ٤٩٠٨) من حيضتها هذه. (صحيح سنن النسائي ٣٣٨٩) ثم تحيض عنده حيضة أخرى (البخاري ٥٣٣٢، مسلم ١٤٧١)، سوى حيضتها التي طلقها فيها (مسلم ١٤٧١)، شم بمهلها حتى تطهر من حيضتها (البخاري ٥٣٣٢، مسلم ١٤٧١)، فإذا اغتسلت من حيضتها الأخرى (صحيح سنن النسائي ٣٣٩٦) إن شاء أمسك بعد وإن شاء طلق (البخارى ٥٢٥١، مسلم ١٤٧١)، فإن أراد أن يطلقها فليطلقها حين تطهر من قبل أن يجامعها (البخاري ٥٣٣٢، مسلم ۱٤٧١) أو حاملا (مسلم (1EV). قال ابن عمر، وقرأ النبي صلى الله عليه وسلم (

ٱلنَّمَ إِذَا طَلَقْتُمُ ٱلنَّسَاءَ فَطَلَقُوهُنَّ ) (الطلاق: ١) في قبل عدتهن

(قال النووى: هذه قراءة ابن عباس وابن عمر وهي شاذة، لا تثبت قرآنا بالإجماع (شرح النووي على مسلم ١٠/١٠) وقال: فتلك العدة التي أمر الله -عز وجل أن تطلق لها النساء (مسلم ۱٤٧١) وفي رواية فذاك الطلاق للعدة كما أنزل الله عز وجل (صحيح سنن النسائي ٣٣٩١).

قال أنسى ابن سيرين: فسألت ابن عمر، فاعتددت بتلك التطليقة التي طلقت وهي حائض؟ فقال: "ما لي أعتد بها وإن كنت عجزت واستحمقت (مسلم ۱٤۷۱).

وفي رواية: حسبت على تطليقة (البخاري ٥٢٥٣) وفي رواية: فراجعتها وحسبت لها تطليقة التي طلقتها (مسلم ١٤٧١) وفي رواية: فردها على ولم يرها شيئا (صحيح سنن أبى داود ٢١٨٥، مصنف عبد الرزاق ١٠٩٦٠، سنن البيهقي الكبرى ١٤٧٠٦).

قال نافع؛ فكان ابن عمر إذا سئل عن الرجل يطلق امرأته وهي حائض، يقول: أما إن طلقتها واحدة أو اثنتين فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمره أن يراجعها ثم بمسكها حتى تحيض حيضة أخرى ثم تطهر ثم يطلقها قبل أن يمسها، وأما إن طلقتها ثلاثا فقد عصيت الله فيما أمرك به من طلاق امرأتك وبانت منك امرأتك. (صحيح

ذو المجة ١٤٣٦ هـ

التوحيد | 29

سنن النسائي ٣٥٥٧). وفي رواية: قال ابن عمر - رضى الله عنهما - أنه طلق امرأته وهي حائض، فأتى عمر النبي صلى الله عليه وسلم فذكر ذلك له، فجعلها واحدة (مسند الطيالسي ٨٦، سنن السيهقى ١٤٩٢٨، وصححه الألباني في إرواء الغليل في تعليقه على حديث ٢٠٥٩) وعن الشعبي قال: طلق ابن عمر رضى الله عنهما امرأته واحدة وهي حائض، فانطلق عمر إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخبره، فأمره أن يراجعها ثم يستقبل الطلاق في عدتها وتحتسب بهذه التطليقة التى طلق أول مرة (الدارقطني ٣٩١٨، البيهقي ١٤٩٢٦، وصححه الألباني في إرواء الغليل في تعليقه على حديث ٢٠٥٩، وقال: إسناده صحيح رجاله ثقات على شرط الشيخين، وهو ثانى إسناد صحيح فيه التصريح برفع الاعتداد بطلاق الحائض إلى النبي صلى الله عليه وسلم والأول مضى في بعض الطرق عن نافع في الطريق الأولى (إرواء الغليل ١٣١/٧).

وعن ابن عمر رضى الله عنهما قال: طلقت امرأتى وهي حائض، فرد على رسول الله صلى الله عليه وسلم ذلك حتى طلقتها وهي طاهر

تعليقه على ح ٢٠٥٩). سادسا: أدثة الجمهور (غائبها من حديث ابن عمر رضي الله عنهما يرواياته)؛ السا ١- قول النبي صلى الله عليه وسلم لعمر رضى الله عنه في الحديث مره فليراجعها (متفق عليه) قالوا: والرجعة لا تكون الا بعد طلاق وقع.

۲- تصريح ابن عمر رضى الله عنهما لسعيد بن جبير، حسبت على تطليقة (البخارى).

"- قول ابن عمر رضى الله عنهما ليونس بن جبير عندما سأله: أفتعتد بتلك التطليقة؟ فقال: أرأيت إن عجزواستحمق؟ (متفق عليه).

٤- ما أخرجه الطيالسى بسنده عن ابن أبى ذئب عن نافع عن ابن عمر أنه طلق امرأته وهي حائض، فأتى عمر النبي صلى الله عليه وسلم فذكر ذلك له فجعلها واحدة (مسند الطيالسي ٦٨، وصححه الألباني في تعليقه على حديث ٢٠٥٩، إرواء الغليل). الغليل

٥- وعن نافع... فكان ابن عمر إذا سئل عن الرجل يطلق امرأته وهي حائض يقول: أما أنت طلقتها واحدة أو اثنتين ان رسول الله صلى الله عليه وسلم أمره أن يراجعها ثم

ثم يطلقها قبل أن بمسها، وأما ان طلقتها ثلاثا فقد عصيت ربك فيما أمرك به من طلاق امرأتك وبانت منك. (رواه مسلم وغيره). ۲- عن أنسى بن سيرين قال: سمعت ابن عمر قال: طلق ابن عمر امرأته وهي حائض فذكر عمر للنبى صلى الله عليه وسلم فقال: ليراجعها قلت (القائل أنس) تحتسب؟ قال: فمه؟ (متفق

٧- رواية سالم بن عبد الله بين عمر عن أبيه أنبه قال: فراجعتها وحسبت لها التطليقة التي طلقتها (auta).

عليه).

٨- أخرج الدارقطني بسنده قال: (عبدالله بن عمر) قلت يا رسول الله أرأيت لو أنى طلقتها ثلاثا أكان يحل لى أن أراجعها؟ قال: إذا عصيت ريك وبانت منك امرأتك. (سنن الدارقطني ٢٣٨ وقــال الألـبـاني: منكر ٢٠٥٤ إرواء الغليل).

• ٦- عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: الطلاق على أربعة أوجه، وجهان حلال ووجهان حرام، فأما اللذان هما حلال، فأن يطلق الرجل امرأته طاهراً من غير جماع، أو أن يطلقها حاملا مستبينا حملها، وأما اللذان هما حرام: فأن بطلقها حائضا أو بطلقها (ابن حيان ٤٢٥٠)، وصححه بمهلها حتى تحيض حيضة عند الجماع، لا يدرى اشتمل Upload by: altawhedmag.com

الدارقطني وغيره ٣٨٩٠، قال الحافظ ابن حجر في إتحاف المهرة ٢١٦٨. الحديث موقوف، قلت: ومعناه صحيح).

١٠- أن عمد الله بن عمر كان إذا سئل عن ذلك (طلاق الحيض) قال لأحدهم: إن كنت طلقتها ثلاثا، فقد حرمت عليك حتى تنكح زوجا غيرك، ولو طلقت مرة أم مرتين، فإن النبي صلى الله عليه وسلم أمرني بهذا (أي بالراجعة) (متفق عليه).

11- أن الطلاق الدعى مندرج تحت الآيات العامة للطلاق.

الحيض وقع من مكلف في فغاية الصحة، ٢٠٦/٥). محل الطلاق فإنه يقع.

> ١٢- والطلاق ليس مما يتقرب به إلى الله تعالى فيعتبر لوقوعه موافقة السنة، وإنما هي زوال عصمة فيها حق لآدمي، فكيفما أوقعه وقع، فإن أوقعه لسنة هُدى ولم يأثم، وإن أوقعه على غير ذلك أثم ولزم ذلك، ومحال أن يلزم المطيع ولا يلزم العاصى. سابعا؛ أدلة القائلين بعدم وقوع

#### الطلاق في الحيض:

(ومن هؤلاء شيخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم وابن حزم، والصنعاني، وصديق حسن خان وأحمد شاكر، وغيرهم).

١- أمر الرسيول صلى الله عليه وسلم برد الطلاق (المراجعة) بشعر بعدم وقوعه، وكل عمل ليس عليه

أمرنا فهورد.

٢- الطلاق البدعى لا يندرج تحت الآيات العامة للطلاق، ولأن الله تعالى لم يأذن به وأمر بخلافه.

٣- ما رواه ابن حزم بسنده عن ابن عمر رضى الله عنهما: أنه قال في الرجل يطلق امرأته وهي حائض، لا يعتد بذلك (المحلى لابن حزم ت ٤٥٦هـ، .( "1/9

٤- زيادة أبالي الزييري حديث ابن عمر رضى الله عنهما التي فيها ..... فردها على، ولم يرها شيئًا. (صحيح سنن أبي داود، قال ابن القيم ١٢- ولأن الطلاق في فيزاد المعاد: قالوا وهذا إسناد

٥- قراءة ابن عمر: (يا أيها النبى إذا طلقتم النساء فطلقوهن في قبل لعدتهن)، وهي وإن كانت قراءة شاذة إلا أنها تصلح في التفسير والتوجيه، فبينت أن الطلاق الذى شرعه الله تعالى إنما هو في الطهر الذي لم يمس فيه وهو بداية العدة التي أمر الله تعالى أن تطلق لها النساء.

٦- أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى ابن عمر عن طلاقه في الحيض، والنهى يقتضي الفساد، والصحابة والتابعون كانوا يستدلون على فساد العبادات والعقود بتحريم الشيارع لها، وهذا متواتر عنهم. (انظر مجموع الفتاوي لشيخ الإسلام ابن تيمية ت .(YV - Y . / YT .\_ & YYA

٧- اتفاقهم

على أن الطلاق في الحيض بدعة، وفي الحديث: "وكل بدعة ضلالة" (مسلم وغيره).

۸- قول الشعبى: إذا طلق الرجل امرأته وهي حائض، لم يعتد بها في قول اسن عمر رضى الله عنهما (انظر التمهيد لابن عبد البرت .(77/10.\_217").

٩- ورد من طريق اين لهيعة ما يؤيد صحة زيادة أبى الزيير، أنه روى القصة نفسها سماعا من جابر بن عبدالله رضى الله عنهما .... حدثنا أبو الزيير قال: سألت حايراً عن الرجل يطلق امرأته وهي حائض فقال: طلق عبدالله ابن عمر امرأته وهي حائض فأتى عمر رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخبره بذلك، فقال رسبول الله صلى الله عليه وسلم: ليراجعها فإنها امرأته. (قال الشيخ أحمد شاكر: وهذا إسناد صحيح. (نظام الطلاق في الإسلام ص ١٩) وقال الأرناءوط: إسناده ضعيف، عبدالله بن لهيعة سيئ الحفظ، مسند أحمد، ح .(1010.

وبعد أن سقنا غالب أدلة الجمهور والمخالفين لهم -إجمالا- نستكمل إن شاء الله في العدد القادم النظر في هذه الأدلة وتوجيهها، والله تعالى أعلم.

والحمد لله رب العالمن.

ذو الحجة ١٤٣٦ هـ

التوحيد 15

# باب العقيدة

ظهور البدع في العقائد . . خطورة بدعتي الباطنية والصوفية

#### إعداد/ د.عبد الله شاكر

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

ما يزال الحديث متصلاً عن مخاطر البدع العقدية، وذكرنا فيما مضى بدع الخوارج والتشيع والرجئة والعتزلة والجبرية، وتتمة لهذا الموضوع نعرض لأهم أصول بعض الفرق المبتدعة الأخرى، وية العدد بإيضاح بدع الباطنية والصوفية، ونسأل الله الثبات على الحق، فتقول وبالله تعالى التوفيق:

#### سادسًا؛ بدعة الباطنية؛ (أ) التعريف بهم:

الباطنية فرق متعددة مناوئة للإسلام مثل الإسماعيلية والقرامطة والنصيرية والدروز والبابية والبهائية وغير ذلك، ويجمعهم القول بأن نصوص الدين لها ظاهر وباطن.

إن ضرر الباطنية على فرق المسلمين أعظم من ضرر اليهود والنصارى والمجوس عليهم، بل أعظم من مضرة الدهرية وسائر أصناف الكفرة عليهم، بل أعظم من ضرر الدجال الذي يظهر في آخر الزمان؛ لأن الذين ضلوا عن الدين بدعوى الباطنية من وقت ظهور دعوتهم إلى يومنا أكثر من الذين يضلون بالدجال في وقت ظهوره؛ لأن فتنة الدجال لا تزيد مدته على أربعين يومًا، وفضائح الباطنية أكثر من عدد الرمل والقطر.

وقد حكى أصحاب المقالات: أن الذين أسسوا دعوى الباطنية جماعة منهم: ميمون بن ديصان - المعروف بالقداح - وكان مولى لجعفر بن محمد الصادق، وكان من الأهواز، ومنهم محمد بن الحسين - الملقب بدندان -اجتمعوا کلهم مع ميمون بن ديصان في سجن والى العراق، فأسسوا في ذلك السجن مذاهب الباطنية، ثم ظهرت دعوتهم بعد خلاصهم من السجن من جهة المعروف بدندان، ثم رحل ميمون بن ديصان إلى ناحية المغرب، وانتسب في تلك الناحية إلى عقيل بن أبي طالب، وزعم أنه من نسله، فلما دخل في دعوته قوم من غلاة الرفض والحلولية منهم؛ ادعى أنه من وَلد محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق؛ فقبل الأغبياء ذلك منه على جهل منهم؛ بأن محمد بن إسماعيل بن جعفر مات ولم يعقب عند علماء النسب.

ثم ظهر في دعوته إلى دين الباطنية رجل يقال له: حمدان قرمط؛ لُقب بذلك لقرمطة في خطوه، يعني: كان إذا مشى كان متقارب الخطى في المشي، وكان في ابتداء أمره أكًارًا (يعمل في بستان) من أكرة سواد الكوفة، وإليه تنسب القرامطة. ثم ظهر بعده في الدعوة إلى البدعة أبو سعيد الجنَّابي، وكان من مستجيبة حمدان، يعنى: استجاب لحمدان قرمط، وتغلب على ناحية البحرين، ودخل في دعوته بنو سنير، ثم لما تمادت الأيام بهم؛ ظهر المعروف منهم يسعيد بن الحسين بن أحمد بن عبد الله بن ميمون بن ديصان القداح، فغير اسم نفسه ونسبه، وقال لأتباعه: أنا عبيد الله بن الحسين بن محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق، ثم ظهرت فتنته بالمغرب وأولاده اليوم يستولون على أعمال مصر، ونعنى بهم الفاطميين، وهذا الكلام قد ذكره البغدادي - رحمه الله - في عصره، ولكن هذا قد انتهى بحمد الله عن مصر، فابتعد عنها هؤلاء القوم الذين سموا أنفسهم بالفاطميين. وكانت نجاة مصر من يد هؤلاء على يد صلاح الدين الأيوبي رحمه الله تبارك وتعالى.

وذكر أصحاب التاريخ أيضًا أن الذين وضعوا أساس دين الباطنية كانوا من أولاد المجوس، وكانوا ماطلين إلى دين أسلافهم، ولم يجسروا على إظهاره؛ خوفًا من سيوف المسلمين، فوضع الأغمار منهم أسسًا قَبِلَهَا مَنْ قَبِلَهَا منهم، وهؤلاء كانوا في الباطن يدينون ويفضكون دين المجوس، وتأولوا آيات من القرآن، وبعض أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم وحاولوا أن يجمعوا بينها لتوافق ما أسسوه من باطل.

#### (ب) أغراض الباطنية:

إن المتكلمين قد اختلفوا في أغراض الباطنية، وفي دعوتها إلى بدعتها؛ فذهب أكثرهم إلى أن غرض الباطنية الدعوة إلى دين المجوس بالتأويلات التي يتأولون عليها القرآن والسنة، واستدلوا على ذلك بأن

> زعيمهم الأول ميمون بن ديصان كان مجوسيًّا من سبي الأهواز، ودعا عبد الله بن ميمون الناس إلى دين أبيه، واستدلوا أيضًا بأن داعيهم المعروف بالبزدوي، قال في كتابه المعروف بـ(المحصول): إن المبدع الأول (الإله) أبدع

أَلَّا الذينَ وضعوا أَسَاسَ ديــنَ الـباطلية كانوا مــنَ أولاد الـمــجوس، وكانوا مائلينَ إله دينَ أُسلافهم.

النفس (المبدع الثاني)، ثم إن الأول والثاني مدبران للعالم بتدبير الكواكب السبعة والطبائع الأربع، وقولهم هذا: «إن الأول والثاني يدبران العالم، هو بعينه قول المجوس بإضافة الحوادث لصانعين: أحدهما: قديم، والآخر: محدث، إلا أن الباطنية عبرت عن الصانعين بالأول والثاني، وعبر المجوس عنهما بيزدان وأهرمن، فهذا هو الذي يدور في عقائد الباطنية.

ومنهم من نسب الباطنية إلى الصابئين الذين هم بحرًان، واستدل على ذلك بأن حمدان قرمط - داعية الباطنية بعد ميمون بن ديصان - كان من الصابئة الحرانية، واستدل أيضًا بأن صابئة حرَّان يكتمون أديانهم، ولا يظهرونها إلا لمن كان منهم، والباطنية أيضًا لا يظهرون دينهم إلا من كان منهم بعد إحلافهم إياه على ألا يذكر أسرارهم لغيرهم.

ولذلك قال عبد القاهر البغدادي - رحمه الله تبارك وتعالى -: الذي يصح عندي من دين الباطنية: أنهم دهرية زنادقة، يقولون بقدم العالم، وينكرون الرسل والشرائع كلها؛ لميلها إلى استباحة كل ما يميل إليه الطبع.

ولهذا فهؤلاء الباطنية ملاحدة زنادقة كفار، أرادوا هدم الشريعة، ومحارية دين النبي صلى الله عليه وسلم وقد أسقطوا التكاليف عن أتباعهم.

#### سابعًا: بدعة الفلوع الصالحين والتعلق بهم والمتصوفة: (أ) بدعة الفلوع الصالحين والتعلق بهم:

هناك أيضًا بدع أخرى في الحقيقة قد تكون مُوقِعَة في الكفر ومخرجة من الملة، ولهذه البدعة مقدمات ترجع إلى القرون الوسطى أوالمتأخرة - ونعنى: بدعة

ذو العجة ١٤٣٦ هـ

الغلوية الصالحين والتعلق بهم - لأنه قد غلب الشيطان على بعض الناس من الجهلة، وزين لهم بدعة التعلق بالقبور، وأمرهم برفع القبور وتشييدها، والبناء عليها خلافًا للسنة، ثم زين لهم الشيطان أيضًا الصلاة

التوحيد 1 23

عندها، بل والذبح عليها، والنذر لها، والاعتكاف والإقامة عندها والاعتماد على أهلها، والاعتقاد بأن صاحب القبر ولي من الأولياء، وأنه ينفع ويشفع ويدفع.

وقد أدى بهم تعظيم هذه القبور وبعض المشاهد ونحوها إلى أن يقعوا في الشرك، واعتقدوا أنه أمر سائغ لا حرج فيه، ولا إثم؛ فكان ذلك من البدع المنكرة، ومنهم مَن له شبهات يتعلقون بها، ويسمون ذلك توسلا أو تبركًا أو شغاعة أو تقربًا؛ فشابهوا المشركين الأولين الذين قال الله تعالى فيهم: « ألا بقر ألينُ ألحًا لمُ وَالَّذِينَ المَّذُولَةِ مِن دُونِهِ أوليامة ما مَمْ فِيه يَعْتَلُونُ إِنَّ اللَّهُ وَلَقَيْ إِنَّ اللَّهُ تعالى تَبْهُمُ فِيه عَتَلُونُ إِلَى اللَّهُ وَلَقَيْ إِنَّ اللَّهُ مَعْلى تَبْهُمُ فِيه عَتَلُونُ إِلَ اللَّهُ وَلَقَيْ إِنَّ اللَّهُ مَعْلَى تَبْلُوا كُلُّ نَفْس مَا أَسْلَفَتُ وَرُدُوا إِلَي اللَّهُ مَوْلَاهُمُ الرحق وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَغْتَرُونَ، (يونس: ٣٦)، فشابهوا المشركين الأولين في العمل وإن لم يشابهوهم في القول، وهذه بدعة تمكَّنت في كثير من البلاد.

#### (ب) بدعة المتصوفة:

أما بدعة المتصوفة، فهي تتعلق أيضًا بالعقائد، وكان مبدؤها أن طائفة غلب عليها الزهد والتقشف، والتقلل من زينة الدنيا وشهواتها، ولبسوا الثياب الخشنة، وكانت في ذلك الوقت من الصوف الذي يُنسج من صوف الضأن فسماهم السلف صوفية؛ لأنهم يلبسون هذه الثياب، وقيل في تسميتهم غير ذلك.

ومن بدعهم: أنهم يستعملون الطرب الذي هوشىءمن الرقص وتراهم يترنمون بنغمات هي كالغناء، فإذا سمعوها تواجدوا، وأظهروا الخشوع أكثر من خشوعهم மீத்தலி பீருவீர إذا سمعوا كلام الله تعالى، وللأسف الشديد تجدهم يُكثرون ذلك في الحلقات التي والم وبرام ومحيق يسمونها «حلقات الذكر»، وإن ம பாத முதல் كانوا في الحقيقة يرقصون متشم ما الكير فيها، ويتكلمون بكلمات هي Juliula غناء محض، ولا معنى لها في الغالب.

#### موقف السلف من أهل البدع: ( أ ) موقف السلف من أهل البدع:

إن أهل الأهواء والبدع ليسوا سواءً، فمنهم الجاهل المقلد، ومنهم العرض عن طلب الحق والهدى المنشغل بدنياه، ومنهم مَن تبين له الحق، ولكنه تركه تقليدًا وتعصبًا، أو بُغضًا له ومعاداةً لأصحابه، ومنهم الداعي إلى بدعته، ومنهم المستتريها.

#### ولذلك فقد تنوعت وتعددت مواقف السلف مع أهل البدع، فمن ذلك:

أولاً: دعوتهم بالحكمة والموعظة الحسنة، والتلطف والترفق في ردهم إلى الجادة، وحظيرة السنة، وعلى هذا يتنزل موقف الإمام أحمد -رحمه الله - ممن ناظره من الرافضة تارةً، وممن ناظره من المرجئة تارةً أخرى.

ثانيًا؛ مناظرتهم وإقامة الحجة عليهم، وعلى هذا يُحمل فعل ابن عباس رضي الله عنهما مع الخوارج بأمر من أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنّه.

ثالثًا، النهي عن مناظرتهم، ومجالستهم، وهجرهم، وترك السماع منهم، حيث لم تكن في ذلك مصلحة، أو تحققت المضرة، وعليه يُحمل تحذير السلف من مجالسة أهل البدع والأهواء.

رابعًا؛ قطع شرهم ودَفَع باطلهم بكل ما يتحقق به من أنواع التعزير بالحبس والضرب والنفي، ونحو ذلك، وهذا للإمام خاصة - أي: أن نقطع شرهم، وأن ندفع باطلهم، فهذا يكون لإمام المسلمين - وعلى هذا يتنزل موقف أمير المؤمنين عمر رضى الله عنه مع صبيغ بن عسل.

البدع

مررضي الله عند مع مجيع بن (ب) أسبابُ تفاوتِ الموقف من أهل

لماذا يتفاوت الموقف من أهل البدع؟ لماذا نحبس بعضهم، ونضرب بعضهم، كما فعل أمير المؤمنين عمر رضي الله عنه من صبيغ؟ ولماذا قُتل البعضُ الآخر؟ ما سبب هذا التفاوت؟ ان المواقف النظرية والعملية من أهل البدع تتفاوت تفاوتًا كبيرًا، بَدْءَ من الدعوة والترفق في الرد، وانتهاءَ بالقتل والقتال. وهذا يرجع في الجملة إلى ضوابط وقواعد أرساها أهل السنة في علاقتهم بأهل البدع. وهذا بيانها:

#### أولا: تفاوت مراتب البدع:

وهذا التفاوت بناء على درجة المخالفة، فإن الطوائف المنتسبة إلى متبوعين في أصول الدين والكلام على درجات، منهم من يكون قد خالف السنة في أصول عظيمة، ومنهم مَن خالف السنة في أمور دقيقة - وقد سبق تقسيم البدع إلى، مغلظة ومخففة، اعتقادية وعملية، أو مكفرة ومفسقة - وعلى هذا فمن البدع ما لا خلاف على كفر أصحابها، ومنها ما لا خلاف على إسلام أصحابها، وَيَيْنَ ذلك مراتب.

وعلى هذا يتفاوت النكير على أهل البدع بحسب مرتبة البدعة تحريمًا أو كراهةً، غلظةً أو خفةً، في العقائد أو الفروع، مكفرة أو مفسّقة، من الكبائر أو دون ذلك.

#### ثانيًا، تفاوت مراتب أهل البدع،

إن مراتب أهل البدع تتفاوت، فقد سبق أن من أهل البدع مَن هو جاهل مقلد، لا يستطيع حيلة ولا يهتدي سبيلًا، ومنهم من هو مُعْرض عن دينه، مقبل على دنياه، ومنهم معاند متعصب، ومنهم داع إلى البدعة ورأس فيها، ومنهم مستتر لا يرفع بها رأسًا، وقد يجتمع أهل البدع وتكون لهم شوكة، ولذلك فإن منهج الإنصاف والعدل مع المخالف يقتضي أن يتفاوت الإنكار بحسب حال أهل البدع.

> ولهذا قال الفقهاء؛ إن الداعية إلى البدعة المخالفة للكتاب والسنة، يعاقب بما لا يعاقب به الساكت، فإذا وُجد إنسانٌ يدعو إلى بدعته، وإنسان آخر على نفس البدعة ولكنه ساكت لا يدعو إليها، لا شك أنهم يتفاوتون. فأما مَن كان مستترًا بمعصية، أو مُسرًّا لبدعة غير مكفرة، فإن هذا لا يُهجر، وإنما

أمـــل الأمـــواء واليدم يتقاوتون قـرتا وبـعـدًا عن السلة، قالمعتزلة خير مـن البراقهـة والـــكــوارج في الجملة،

يهجر الداعي إلى البدعة، ولهذا كان الإمام أحمد وأكثرُ مَن قَبْلَه وبعده من الأئمة كمالك وغيره، لا يقبلون رواية الداعي إلى بدعة، ولا يجالسونه، بخلاف الساكت.

وقد أخرج أصحاب (الصحيح) عن جماعات ممَّن رُميَ ببدعة من الساكتين، ولم يخرجوا عن الدعاة إلى البدع.

كما أنه يتفاوت الموقف من أهل البدع؛ ولاءً وبراءً، ومحبةً ويغضًا، بحسب ما فيهم من الخير والشر، فيستحقون من الموالاة والمحبة بقدر ما فيهم من الخير، ويستحقون من المعاداة والبغض بقدر ما فيهم من الشر.

وهذا عينَ العدل والإنصاف، والخير والرحمة والحكمة عند أهل السنة والجماعة، فَهُم مع ولائهم للحق وحده، إلا أنهم أيضًا لا يظلمون المخالف، ويعلمون ويعرفون أن الناس في بدعهم يتفاوتون، ولذلك يُعاملون كلًا بما يمكن أن يقوم به، وما لحقَ به، ويميزون بين الناس. وهذا هو مذهب أهل السنة والجماعة، خلافًا للخوارج والمتزلة ومن وافقهم.

ثم إن أهل الأهواء والبدع يتفاوتون قربًا وبعدًا عن السنة، فالمعتزلة خير من الرافضة والخوارج في الجملة.

ولا بد أن يؤخذ في الاعتبار كذلك تفاوت الدوافع والأحوال والملابسات، التي أحاطت بالبدع وأهلها زمانًا ومكانًا، فعندما تكون الراية للسنة والدولة للإسلام، فلا حجة لمبتدع ولا عذر لسائغ، إذ الحجة ظاهرة والحق

ذو العجة ٢٣٦ هـ

أبلج، أما عندما تكون الدولة للبدعة، والراية للأهواء، وحين تكمم أصوات

الريانيين من أهل العلم، ويُحارب أهلُ السنة وعلماؤهم، فهنا يُلتمس للمتأول والجاهل ما لا يلتمس مثله في واقع التمكين والاستخلاف، وتكون المعاملة مع المخالف إلى التأليف والمداراة أقرب منها من الهجر والمجاهاة. وللحديث بقية إن شاء الله.

201

التوحيد



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا تبى بعده، وبعد:

فإن الحج إلى بيت الله الحرام واجب على أمة الإسلام على من لم يحج وملك القدرة على ذلك، ويجب على كل مسلم توفرت فيه شروط وجوب الحج، أن يحج مرة في العمر، وما زاد عن ذلك فهو تطوع - والحجُ أحد أركان الإسلام -وهو نصيب المرأة المسلمة من الجهاد؛ لحديث عائشة رضى الله عنها أنها قالت: "يا رسول الله هل على النساء جهادُ ؟ قال: نعم عليهن جهادُ لا قتال فيه؛ الحجُّ والعمرة" رواه أحمد وابن ماجة بإسناد صحيح.

وبين أيدينا مسائل تتعلق بالحج واخترت أن تكون من المسائل التي تخص النساء؛ وذلك لبعد كثير من أخواتنا عن مجالس أهل العلم، ولأجل اشتغالهن كثيرافي أمور البيت والخدمة فيه؛ بخلاف الرجال فإنهم أقرب من النساء لأهل العلم في ذلك.

#### أولا : شروط الحج:

الحجُّ له شروط عامة للرجل والمرأة، وهي الإسلام والعقل والحرية والبلوغ والاستطاعة.

وتختص المرأة باشتراط وجود المحرم الذي يسافر معها للحج وهو زوجها أو من تُحرُّمُ عليه تحريما مؤبدا بنسب كأبيها وابنها وأخيها أو بسبب مباح كأخيها من الرضاع أو زوج أمها أو ابن زوجها. وقد نص أحمد على ذلك فقال أبو داود؛ قلت لأحمد امرأة موسرة لم يكن لها محرم هل يجب عليها الحج؟ قال: لا.

وقال أيضا: المحرم من السبيل، وهذا قول الحسن والنخعى وإسحاق وابن المنذر وأصحاب الرأي والدليل على ذلك؛ ما رواه ابن عباس رضى الله عنهما أنه سمع النبى صلى الله عليه وسلم يخطبُ، يقول: "لا يخلونٌ رجُلُ بامرأة إلا ومعها ذو محرم. ولا تسافر المرأة إلاً مع ذي محرم. فقام رجل فقال: يا رسول الله، إن امرأتي خرجت حاجة وإني اكتتبت في غزوة كذا وكذا. قال: فانطلق فحج مع امرأتك" متفق عليه

وعن ابن عمر رضى الله عنهما قال: قال

العدد ٥٢٨ السنة الرابعة والأربعون

رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا تُسافر المرأة ثلاثة إلا معها ذو محرم" متفق عليه.

والأحاديث في هذا كثيرة تنهى عن سفر المرأة للحج وغيره بدون محرم، ويشترط في المحرم الذي تصحبه المرأة في حجها؛ العقل والبلوغ والإسلام؛ لأن الكافر لا يؤمن عليها.

فإن أيست من وجود المحرم لزمها أن تستنيب من يحج عنها.

٢- إذن زوجها في حَجُ التطوع: وإذا كان الحجُ نفار وجب عليها استئذان زوجها لها بالحجّ؛ لأنه يَفُوت به حقه عليها.

قال في "المغنى" (٣٤٠/٣): "فأمًا حَجَّ التطوع فله منعها منه. قال ابن المنذر: أجمع كل من أحفظ عنه من أهل العلم أنَّ له منعها من الخروج إلى الحجِّ التطوُّع. وذلك لأنَّ حقَّ الزوج واجبُ فليس لها تفويته بما ليس بواجب كالسيد مع عبده" انتهى.

#### ثانيًا: الإحرام:

٣- تفعل المرأة عند الإحرام ما يفعل الرجل من حيث الاغتسال والتنظف بأخذ ما تحتاج إلى أخذه من شعر وظفر، ولا بأس إذا تطيبت في بدنها مما ليس له رائحة ذكية من الأطياب، لحديث أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها قالت: (كنا نخرج مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، فنضمد جباهنا بالمسك عند الإحرام، فإذا عرقت إحدانا سال على وجهها فيراها النبى صلى الله عليه وسلم فلا ينهانا). رواه أبو داود.

أما الثياب فعن ابن عمر أن رجلا سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم: ما يلبس المحرم من الثياب؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (لا تلبسوا القميص، ولا العمائم، ولا السراويلات، ولا البرانس، ولا الخفاف، إلا أحد لا يجد نعلين فيلبس الخفين، وليقطعهما أسفل من الكعبين،ولا تلبسوا شيئا من الثياب مسه الزعفران ولا الورس. الحديث أخرجه البخاري (٣/ ٤٦٩) ومسلم (٨/٥٠٨).

قال ابن عبد البر في التمهيد (١٠٤/١٥): وفي معنى ما ذكر في هذا الحديث من القمص والسراويلات والبرانس، يدخل المخيط كله بأسره، فلا يجوز لباس شىء منه للمحرم عند جميع أهل العلم؛ وأجمعوا أن المراد بهذا الخطاب في

اللياس المذكور الرجال دون النساء، وأنه لا بأس للمرأة بلباس القميص والدروع والسراويل والخمر والخفاف؛ وأجمعوا أن الطيب كله لا يجوز للمحرم أن يقربه متطيبا به زعفران أو غيره. انتهى.

ويجوز للمرأة أن تلبس حال إحرامها ما شاءت من الملابس النسائية التي ليس فيها زينة ولا مشابهة للابس الرجال وليست ضيقة تصف حجم أعضائها، ولا شفافة لا تستر ما وراءها، وليست قصيرة تنحسر عن رجليها أو يديها، بل تكون ضافية كثيفة واسعة.

قال ابن المنذر في «الإجماع» (ص١٨)؛ وأجمع أهل العلم على أن للمحرمة لبس القميص والدروع والسراويلات والخمر والخفاف، ولا يتعبن عليها أن تلبس لونا معيناً من الثياب كالأخضر، وإنما تلبس ما شاءت من الألوان المختصة بالنساء مما لا فتنة فيه، ويجوز لها استبدالها بغيرها إذا أرادت.

ولا تلبس النقاب ولا القفازين ولا البرقع ولها أن تغطى وجهها تسدل عليه الثوب سدلا تستتريه عن نظر الرجال.

٤- التلبية: رفع الصوت في التلبية من السنن في الحج والعمرة لحديث خلاد بن السائب عن أبيه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (أتاني جبريل فأمرنى أن آمر أصحابي أومن معى أن يرفعوا أصواتهم بالتلبية أو بالإهلال) أخرجه الأربعة.

وهذا خاص بالرجال أما المرأة فيسن لها أن تلبى بعد الإحرام بقدرما تسمع نفسها وإنما كره لها رفع الصوت مخافة الفتنة بها، قال ابن عبد السرية التمهيد ( ٢٤٢/١٧)؛ وأجمع العلماء على أن السنة في المرأة، أن لا ترفع صوتها، وإنما عليها أن تسمع نفسها، فخرجت من جملة ظاهر الحديث، وخصت بذلك، ويقى الحديث في الرجال. وقال الترمذي، «وقد أجمع أهل العلم على أن المرأة لا يلبى عنها غيرها، هي تلبي عن نفسها، ويكره لها رفع الصوت بالتلبية». جامع الترمذي ٧/٣.

#### ثالثا: الطواف:

الطواف ركن في الحج والعمرة يجب عليها في الطواف التستر الكامل وخفض الصوت وغض البصر وألا تزاحم الرجال وخصوصا عند الحجر أو الرّكن المماني.

ذوالحجة ٢٣٦هـ

التوحيد [ 28]

#### ١- من السنن في الطواف:

أ- الرمل في الأشواط الثلاثة الأولى على الرجال أما المرأة فليس عليها في الطواف رمل في هذه الأشواط بإجماع: - قال شيخ الإسلام ابن تيمية في شرح العمدة (٣ / ٤٦٦) وفي الفتاوى (١٧/ ٣١٤): "وليس على النساء في الطواف رمل ولا اضطباع لأن المرأة مأمورة بالستر ما أمكن وفي رملها تعرض لظهورها".

ب- استلام الركنين: من السنن في الطواف استلام الركنين - الحجر والزَّكن اليماني -وليس على النساء في الطواف استلام للركنين. قال ابن عبد الدرفي التمهيد (٢٢/٢٨): "الاستلام للرجال دون النساء عن عائشة، وعطاء وغيرهما، وعليه جماعة الفقهاء.وطوافها في أقصى المطاف مع عدم المزاحمة أفضل لها من الطواف في أدناه قريبا من الكعبة مع المزاحمة؛ لأن المزاحمة حرام لما فيها من الفتنة. وأما القرب من الكعبة وتقبيل الحجر فهما سنتان مع تيسرهما. ولا ترتكب محرما لأجل تحصيل سُنة. بل انه في هذه الحالة ليس سُنة في حقها؛ لأن السنة في حقها في هذه الحالة أن تشير إليه إذا حاذته". قال الإمام النووي في "المجموع" (٨//٨)؛ "قال أصحابنا؛ لا يُستحبُّ للنساء تقبيل الحجر ولا استلامه إلا عند خلو المطاف في الليل أو غيره لما فيه من ضررهن وضرر غيرهن" انتهى.

مسألة

إذا حاضت المرأة قبل طواف الإفاضة وهي مرتبطة مع رفقة سفر، فماذا عليها أن تفعل ولا يمكنها العودة بعد سفرها؟

تفعل الحائض كل مناسك الحج من إحرام ووقوف بعرفة ومبيت بمزدلفة ورمي للجمار. وطواف الإفاضة ركن من أركان الحج ويُشترط له الطهارة من الحدث فلا تطوف الحائض بالبيت حتى تطهر لقوله صلى الله عليه وسلم لعائشة لما حاضت "افعلي ما يَفعَلُ الحاجُ غير أن لا تطوية بالبيت حتى تطهري" متفق عليه.

ولسلم في رواية: "فاقضي ما يقضي الحاجُ غير أن لا تطوفي بالبيت حتى تغتسلي" قال الشوكاني في "نيل الأوطار" (٤٩/٥): "والحديث ظاهرُ في نهي الحائض عن الطواف حتَّى ينقطع دمها وتغتسل

والنّهي يقتضي الفساد المراد في البطلان فيكون طواف الحائض باطلاً وهو قول الجمهور" انتهى. وقال بعض أهل العلم بغير هذا، والموضع لا يحتمل البسط، فنكتفي الإشارة إلى الخلاف في المسألة.

#### رابعاً: السعي بين الصفا والمروة:

وليس على النساء كذلك هرولة – أي الإسراع -ية السعي بين الصفا والمروة بين الميلين ية الأشواط السبعة بإجماع. قال ية "المغني" (٣٩٤/٣): "وطواف النساء وسعيهن مشيّ كُلُه قال ابن المنذر: أجمع أهل العلم على أنَّه لا رمل على النساء حول البيت ولا بين الصفا والمروة. وذلك لأنَّ الأصل هيهما إظهار الجلد (أي القوة)ولا يقصد ذلك ية حقُ النساء، ولأنَّ النساء يُقصَدُ هيهنَ الستر وية الرمل تعرَضٌ للكشف". انتهى.

#### خامساً: الدفع من مزد لفة ورمي الجمرات:

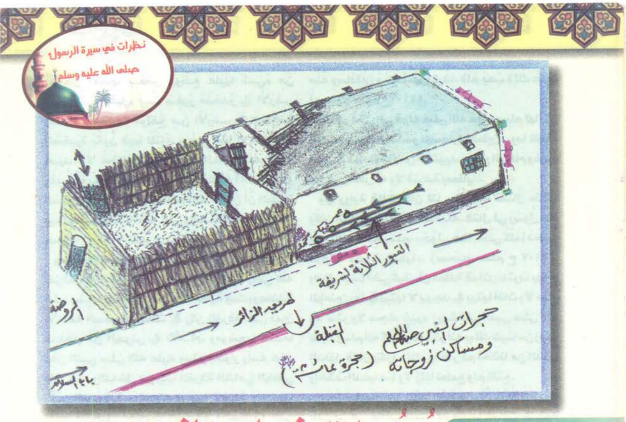
وللمرأة أن تتعجل وتدفع من مزد لفة مع الضعفة بعد مغيب القمر هذا متفق عليه ولها أن ترمي جمرة العقبة عند الوصول إلى منى قبل طلوع الشمس على الصحيح خوفاً عليهنَّ من الزحمة. وقال الإمام النووي" في "المجموع" (١٢٥/٨). قال الشافعي والأصحاب: السنة تقديم الضعفاء من النساء وغيرهن من مزد لفة قبل طلوع الفجر بعد نصف الليل إلى منى ليرموا جمرة العقبة قبل زحمة الناس لحديث عائشة قالت: (استأذنت سودة رسول الله صلى الله عليه وسلم ليلة الزد لفة تدفع قبله وقبل حطمة الناس وكانت امرأة ثبطة قاذن لها) رواه الدخارى ومسلم.

#### سادسا: التحلل:

إذا أراد الحاج أو المعتمر الخروج من إحرامه فعليه التحلل ويكون بحلق شعر الرأس أو تقصيره بعد رمى جمرة العقبة ، وهذا في حق الرجال، أما الرأة فتقصر للحج والعمرة من رؤوس شعر رأسها قدر أنُملة، ولا يجوز لها الحلق. والأنملة رأس الأصبع من المصل الأعلى. لحديث ابن عباس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم "ليس على النساء حلق إنما على النساء التقصير" رواه أبو داود.

نسأل الله أن يوفقنا لحج بيته المعظم. إنه ولى ذلك والقادر عليه.

٤٨ 👖 التوحيد العدد ٥٢٨ السنة الرابعة والأربعون



# العلقة الثانية حجرات نساء النبي علي

الحمد للله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن اتبع هداه، أما بعد: فقد ذكرنا فيما مضى أن حجرات نساء نبينا صلى الله عليه وسلم ومنها حجرة أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها كانت قسمين، أولاً، البيت وهي الغرفة التي كانت تبيت فيها أم المؤمنين، وكان هذا البيت من الطين الله، ثانياً، كان الحجرة الخارجية (الحوش أو الفناء) وكان مبنيًا بالجريد المُليَّس بالطين أو المغطى بكساء الصوف أو الشَّعر. ومن هنا نفهم معنى حديث عَائشة، رضي الله عنها لما قائتً، «كَانَ رَسُولُ الله صَلَى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّم يُصَلِّي في الْحُجْرَة وَأَنَا في الْبَيْتِ، هَيَفْصَلُ بَيْنَ الشَّفْعِ وَالْوَتَر بِتَسْلِيم يُسْمِعْنَاهُ «. (مُسَد أحمد ح ٢٤٥٣٩) حديث صحيح.

> وكانت مساحة الغرفة النبوية في حدود ١٠ مترات مريعة بها فراش النبي صلى الله عليه وسلم وزوجته عائشة، ويها السهوة وبها بعض المتاع، فلا مجب حينئذ عند معرفة هذا الحديث عَنْ عُرْوَةَ، دأَنَّ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم كَانَ يُصَلِّي وَعَائشَةُ مُعْتَرِضَةٌ بَيْنَهُ وَبَيْنَ القَبْلَة عَلَى الفرَاش الَّذي يَنَامَانِ عَلَيْهِ، (صحيح البخاري ح ٣٨٣). وحديثها رضي الله عنها: د لَقَدْ رَأَيْتُ رَسُولَ الله ديصلي وَأَنَا مُعْتَرِضَةٌ بَيْنَ يَدَيْهِ هَإِذَا أَرَادَ أَنْ يُسْجُدَ غَمَرَ رَجْلي

#### اعداد/ جمال عبد الرحمن

فَضَمَمْتُهَا إِلَيُّ، ثُمَّ يَسْجُدُ».(سنن أبي داود ح ٧١٢). وصححه الألباني. فانظروا رحمكم الله إلى صغر مساحة الفرفة.

#### ثالثا: السَهوة:

وكان بداخل حجرة أم المؤمنين رضي الله عنها «سَهْوَة «- وهي؛ صُفَّةٌ منْ جَانبِ الْبَيْت وَقِيلَ؛ الْكُوَّةُ (طاق)، وَقِيلَ: الرَّفْ، وَقِيلَ، أَزْبَعَهُ أَعْوَادَ أَوْ ثَلَاثَهُ





يُعَارَضُ بَعْضُهَا ببَعْض يُوضَعُ عَلَيْهَا شَيْءٌ مِنَ الْأُمْتَعَة... وَقِيلَ: بَيْتٌ صَعْيرٌ مُنْحَدِرٌ فِي الْأَرْضَ وَسَمُكُهُ (سقفه) مُرْتَفعٌ منَ الْأَرْضَ كَالْحَزَانَة الصَّغيرَة يَكُونُ فيهَا الْتَاعُ، وَرَجَحَ هَذَا الْأَحَيرَ أَبُو عُبَيْدَ، وَلَا مُخَالَفَة بَيْنَهُ وَبَينَ الَّذِي قَبْلَهُ، قُلْتُ: وَقَدْ وَقَعَ فِي حَدِيثَ عَائِشَةَ أَنَّهَا عَلَقَتَهُ (القرام وهو السَّتْر) عَلَى بَابِهَا (بابَ السهوة)، فَتَعَيَّنَ أَنَّ السَّهُوَة بَيْتُ صَغيرٌ عَلَقت السُتْرَ عَلَى بَابِه. (فتح الباري لابن حجر ١٠/ ٣٨٧) بتصرف بسير.

وعليه فالسهوة رف صغير أو طاق في الجدار أو خزانة من الطين كانت في حجرة عائشة رضي الله عنها يضع فيها النبي صلى الله عليه وسلم وعائشة الأمتعة الصغيرة، وكانت في ركن الغرفة على يمين ألداخل من الحوش في الأمام، وموضعها عندما دُفن النبي صلى الله عليه وسلم بجوار رأسه عند يافوخه. والداخل من باب الغرفة الشامي الخلفي تكون السهوة في مواجهته ووجهه للقبلة. ومن هنا نفهم ونتخيل أحاديث التُمُرُقَة (الستارة) التي وضعتها أم المؤمنين على هذه السهوة. تخبر رضي الله عنها دأنَّهَا كانت اتَحْدَتْ عَلَى سَهُوَة لَهَا سترا فيه تَمَاثيلُ، فَهَتَكَهُ النَّبيُ صلى الله عليه وسلم، فَاتَخَذَتُ منْهُ نُمُرُقَتَيْنَ، فَكَانَتَا فِي البَيْتِ يَجْلِسُ عَلَيْهِمَا. (صحبح الدخاري - ٢٤٧٩).

وِيَّة رواية أَنَّهَا اشْتَرَبَّ نَمْرُقَة فِيهَا تَصَاوِيرُ، هَلَمًا رَآهَا رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَامَ عَلَى الْبَاب، هَلَمْ يَدْخُلْهُ، هُعَرَفْتُ فَ وَجْهِهَ الْكَرَاهِيَة، هَقُلْتُ: يَا رَسُولُ اللَّه أَتُوبُ إِلَى اللَّهَ، وَإِلَى رَسُولُه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ مَاذَا أَذْنَبْتُ؟ هَقَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، «مَا بَالُ هَذه التُمْرُقَة؟، قُلْتُ: اشْتَرَيْتُهَا لَكَ مَلَيْه وَسَلَّمَ، «أَ بَالُ هَذه التُمْرُقَة؟ قُلْتُ، اشْتَرَيْتُهَا لَكَ عَلَيْه وَسَلَّمَ، وإِنَّ أَصْحَابَ هَذه الصُّور يَوَم القيامَة يُعَذَبُونَ، هَيُقَالُ لَهُمْ أَحْيُوا مَا خَلَقْتُمُ، وَقَالَ، «إِنَّ الْبَيْتَ الَّذِي هَيه الصُّورُ لاَ تَدْخُلُهُ الْمَارَخِكَةُ. (صحيح البَيْتَ الذي هَيه الصُورُ لاَ تَدْخُلُهُ الْمَارَخِكَةُ.

وِفِي روايـة؛ فَأَخَذْتُ نَمَطًا فَسَتَرْتُهُ عَلَى الْبَابِ، فَلَمًا قَدَمَ فَرَأَى النَّمَطَ، عَرَفْتُ الْكَرَاهِيَةَ فِي وَجُهِهُ، فَجَذَبَهُ حَتَّى هَتَكَهُ أَوْ قَطَعَهُ، وَقَـالَ، «إِنَّ اللَّهُ لَمُ يَأْمُرْنَا أَنْ نَكُسُوَ الْحِجَارَةَ وَالطَّيْنَ، قَالَتْ هَطَعْنَا

0.

العدد ٨٢٨ السنة الرابعة والأربعون

مِنْهُ وِسَادَتَيْنِ وَحَشَوْتَهُمَا لِيضًا، فَلَمْ يَعِبْ ذَلِكَ عَلَيْ. (صحيح مسلَم ٢١٠٧).

فانظر أخي إلى قوله صلى الله عليه وسلم لها: إنْ الله لَمْ يَأْمُرْنَا أَنْ تَكْسُوَ الْحِجَارَةَ وَالطَّينَ». وما نفعلَه نحن في هذه الأيام من التشييد ووضع الرخام وغيره من غير شكر لله ولا قناعة بعطاياه.

وع رواية قَالَتْ: كَانَ لَنَا سَتَرْ فيه تَمْثَالُ طَائر، وَكَانَ اللَّرَاخُلُ إِذَا دَخَلَ اسْتَقْبَلَهُ، فَقَالً لِي رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم: «حَوْلِي هَذَا، فَإِنِّي كَلَّمَا دَخَلْتَ هَرَأَيْتُهُ ذَكَرْتَ الدُّنْيَا». (صَحيح مسَلَم ح ٢١٠٧). وانظر أيضًا أخي كيف أن قطعة قماش سترت بها أم المؤمنين رَفًا في بيتها لا يوجد في بيتها أثاث ولا متاع ولا سُتُر ولا سجاد غيره ؛ ويشتكي النبي صلى الله عليه وسلم أنه كلما رآه تذكر أنه يملك شيئًا من زينة الدنيا. فكان يكره ذلك. وانظر كم أخذنا من الدنيا وأخذت الدنيا منا ولا زلنا نطمع ولم نقنع.

وعَنْ سَفينَة أَبِي عَبْد الرَّحْمَنِ، أَنَّ رَجُلًا، أَضَافَ عَلَيَّ بْنَ أَبِي طَالَب قَصَنَّعَ لَهُ طَعَامًا فَقَالَتُ، فَاطِمَةُ لَوْ دَعَوْنَا رََسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ فَأَكَلَ مَعْنَا فَدَعُوهُ فَجَاءَ فَوَضَعَ يَدَهُ عَلَى عِصَادَتِي الْبَاب (حلق الباب) فَرَأَى الْقرَامَ قَدْ ضُربَ به فِي تَاحيَة الْبَيْت فَرَجَعَ فَقَالَتْ فَاطَمَةٌ، لِعَلَيُ الْحَقَّهُ فَانْظُرُ مَا رَجَعَهُ فَتَبِعْتُهُ فَقَلْتُ فَاطَمَةٌ، لِعَلَيُ الْحَقَّهُ فَانْظُرُ مَا رَجَعَهُ فَتَبِعْتُهُ فَقَلْتُ، يَا رَسُولَ اللَّهُ مَا رَدًّكَ فَقَالَ، «إِنَّهُ لَيْسَ لَي أَوْ لِنَبِيُ أَنْ يَدْخُلَ بَيْتَا مَزَوَقًا ». (سَنْ أَبِي داود ح مَا رَبُوكَ). (وحسنه الألباني).

ويشبه هذا ما خرجه النسائي من حديث ابن عَبَّاس، أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ اتَّخَذَ خَاتَماً فَلَبِسَهُ قَالَ، «شَغَلَني هَذَا عَنْكُمُ مُنْذُ الْيَوْمَ، إِلَيْه نَظْرَةٌ، وَإِلَيْكُمْ نَظْرَةٌ ثُمَّ أَلْقَاهُ، (سن النسائي حَامَهُ). وقَالَ الألباني: صحيح الإسناد.

وهذا إنما كان النبي - صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ -يفعله امتثالا لما أمره الله به؛ أن لا يمد عينيه إلى زهرة الحياة الدنيا، فكان يتباعد عنها بكل وجه، ولهذا قال عَبْد اللَّه بنُ مسعود رضي الله عنه، نَامَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ عَلَى حَصير هَقَامَ وَقَدْ أَثَرَ فَ جَنْبِه، فَقَلْنَا، يَا رَسُولَ اللَّه لَو اتَّخَذْنَا لَكَ وطَاءً، هَقَالَ: «مَا لِي وَلِلدُّنْيَا، مَا أَنَا فَ اللَّذَيْا إلَّا كَرَاكَ اسْتَطَلَّ تَحْتَ شَجَرَة ثُمَّ رَاحَ وَتَرَكَهَا». (سَنَ الترمذي ت شاكر ح٢٣٧٧) قال الألباني: صحيح. فكان حاله كله في مأكله ومشربه ولباسه ومساكنه حال مسافر، يقنع في مدة سفره بمثل زاد الراكب من الدنيا، ولا يلتفت إلى فضولها الفانية الشاغلة عن الآخرة، وخصوصا في حال عباداته ومناجاته لله، ووقوفه بين يديه واشتغاله بذكره، فإن ذلك كان هو قرة عينه. فكان تلمح شيء من متاع الحياة الدنيا وزينتها الفانية في تلك الحال؛ فإنه،. (فتح الباري لابن رجب ٢/ ٤٢٧).

قد يقول قائل هذا حال النبي صلي الله عليه وسلم مع الدنيا ، لكننا لسنا كالنبي صلي الله عليه وسلم أقول فقد قال لنا أيضا صلي الله عليه وسلم : «ليكن حظ أحدكم من الدنيا مثل زاد الراكب».

تبين مما سبق أن السهوة صُفَة صغيرة داخل غرفة عائشة رضي الله عنها علقت عليها عائشة النمرقة (الستارة) التي كان فيها التصاوير، وكان الداخل إذا دخل من البيت الشامي الذي هو خلف القبلة استقبله. إذا فالسهوة في جهة القبلة كما سبق حيث كان النبي صلى الله عليه وسلم يصلي إليها. وهذه السهوة هي التي بجوارها القبور الثلاثة الشريفة. ويؤكد ذلك أن قبر النبي صلى الله عليه وسلم ملاصق بالحائط الجنوبي للبيت، هذا الحائط الذي هو في جهة القبلة على يسار الداخل من باب أصْحَابنا أَنَّ قَبْرَ النَّبِي - صَلَى الله عليه وَسَلَمَ - عَلَى أَصْحَابنا أَنَّ قَبْرَ النَّبِي لا الله عليه وَسَلَمَ - عَلَى بالجدار، وَالُحِدَارُ الذي للَّحَد لِجَنْبه قَبْلَةُ الْبَيْت، بالْجدار، وَالُحِدَارُ الذي للَّحَد لِجَنْبه قَبْلَةُ الْبَيْت، وَإِنَّ لَحَدَهُ تَحْتَ الْحِدَار. (الأم للشاهعي / ٣١١).

#### رابعا: المشرية:

كان للنبي صلى الله عليه وسلم مشربة (غرفة) في الطابق الثاني يصعد إليها بدرج من عجلة (من جنع نخلة)، وكانت هذه الغرفة (المشربة) هي خزانة رسول الله صلى الله عليه وسلم (مستودع)، ولها باب يفتح بمفتاح. وكثيراً ما كان النبي صلى الله عليه وسلم يجلس في هذه المشربة التي هي مخزن ومستودع باً يخزنونه فيها.

كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يجلس في هذه المشربة أحيانا إذا مرض وعلم أن أصحابه سيزورونه

في مرضه، فكان يستقبل أصحابه فيها بعيدًا عن غرفة زوجته، ليبتعد الرجال عن النساء، والنساء عن الرجال.

عَنْ أَنَس بُن مَالكَ: أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَقَطَ عَنْ قَرَسِه فَجُحشَتْ سَاقَهُ - أَوْ كَتَفُهُ -أَي خُدش جلدها، وقَد أصابَه صلى الله عليه وسلم مع ذلك رض في الأعضاء وتوجع منعه من القيام في الصلاة. وَآلَى منْ نسَائه شَهْرًا (أي حلف ألا يدخل عليهن)، فَجَلَسَ فَيْ مَشْرُبَة (غرفة) لَهُ، دَرَجَتُهَا (سُلَّمُها) منْ جُدُوعَ (سيقان النخل)، فَاَتَاهُ أَصْحَابُهُ فَالَنَهُ المَّهُما) منْ جُدُوعَ (سيقان النخل)، فَاَتَاهُ أَصْحَابُهُ فَالَهُ وَإِذَا رَحَعَ قَارُهُ عُواً، وَإِذَا سَجَدَ فَاسَجُدُوا، وَإِنْ صَلَّى وَإِذَا رَحَعَ فَارُهُ فَصَلُوا قَيَامًا وَذَا سَجَدَ فَاسَجُدُوا، وَإِنْ صَلَّى وَاذَا رَحَعَ فَارُهُ إِذَا سَجَدَ فَاسَجُدُوا، وَإِنْ صَلَّى وَاذَا رَحَعَ فَارُهُ إِنَّكَ آلَيْتَ شَهْرًا، فَقَالَ، وإِنَّ الشَّهْرَ تَسْعُ وَعَشْرُونَ، وَصَحْبَوا اللَهُ إِنَّكَ آلَيْتَ شَهُرًا، فَقَالَ، وَإِنَّ الشَّهْرَ تَسْعُ وَعَشْرُونَ، وَصَحْبَوا، وَعَنَامًا مَنْ وَنَوْرَ

#### سبب إيلائه من تسائه:

وسبب إيلائه صلى الله عليه وسلم من نسائه (اعتزاله لهن) كان لعدة أمور وقعت منهن، منها ما كان بسبب إفشاء حفصة إلى عائشة رضي الله عنهما سراكان النبي صلى الله عليه وسلم استكتمها إياه في قصة العسل كما بصحيح البخاري، وذكر آخرون أن سبب غضبه عليهن ثم اعتزالهن ما ورد من مطالبتهن إياه بزيادة النفقة ونزلت في ذلك آية التخيير كما جاء بصحيح مسلم، وقيل غير ذلك.

قَالَ الْحَافَظَ ابْنَ حَجَر رَحَمِهُ اللَّهُ تَعَالَى: وَيَحْتَمِلُ قَالَ الْحَافَظَ ابْنَ حَجَر رَحَمِهُ اللَّهُ تَعَالَى: وَيَحْتَمَلُ وَهَذَا هُوَ اللَّائِقُ بِمَكَارَمَ أَخْلَاقَهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ وَسَعَة صَدْرِهَ وَكَثَرَة صَفْحِه، وَأَنَّ ذَلِكَ لَمْ يَقَعْ مِنْهُ مَتَى تَكَرَّرَ مُوجِبُهُ مِنْهُنَّ (مَوجِب الاَعتزال). صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسلم ورضي عَنْهُن... وَيَحْتَمُلُ أَنْ تَكُونَ اللَّه عَلَيْه وَسلم ورضي عَنْهُن... وَيَحْتَمُلُ أَنْ تَكُونَ الْأُسْبَابُ جَمِيعُهَا اجْتَمَعَتْ فَأَشِيرَ إِلَى أَهَمُهَا، وَيُوَيَدُهُ الْأُسْبَابُ جَمِيعُهَا اجْتَمَعَتْ فَأَشِيرَ إِلَى أَهَمُهَا، وَيُوَيَدُهُ الْحُكْمَةَ فِي الْحَلْفَ عَلَى الْجَمِيعَ... وَمَن اللَّطَائِفِ أَنَّ عَلَا الْحَكْمَةَ فَيَ اعْتَزَالِهِنَ الشَّهْرَ مَعَ أَنَّ مَشْرُوعيَّةَ الْهَجْر فَلَائَهُ فَا الْحَدَةُ أَيَامَ أَنَّ عَدَّتَهُنَ عَانَهُ عَلَيْهُ مَعَ أَنَّ مَشْرُوعيَّهَ الْهَجْر فَإِذَا ضُرِيَتْ فِي كَلَابَةُ أَمَة فَنَقَصَتْ عَنَ الْحَرَائِ وَالْيَوْمَانِ فَإِذَا ضُرِيَتْ فَرَائَهُ وَاللَهُ عَائَةُ مَعَهُ مَعَانَهُ عَالَى اللَّهُ تَعْمَلُهُ الْمُعَانِهُ أَنَّ عَدَيْهُ مَعَ أَنَّ مَعْرَا الْحَائِقُومَانِ فَإِذَا ضُرِيتَ فِي ذَلَكُونَ أَمَة فَنَقَصَتْ عَنْ الْحَرَائِ وَالْيَوْمَانِ عَاذَا ضُرِيتَ إِذَا فَرَيَتَ إِنَهُ مَعَا أَنَ عَدَلَكُهُ مَا يَعْتَمُهُ الْمُعَانِهُ مَنَ عَنْ عَنْهُ مَنْهُ مَا أَنْ عَدَّيَةُ مَا الْحَائِهُ مَنْ عَلَيْهُ مَنْ مَعْ أَنَّ مَعْتَعُهُمُ الْمُونَعَانَ أَنْ تَتَعْتَ



يعني أنه نظرًا لأن عدد نسائه صلى الله عليه وسلم كان تسعًا فلم يكن مبيته عند كل واحدة منهن في الشهر إلا ثلاثة أيام، وعليه فإذا اعتزلهن جميعًا شهرا فسيكون نصيب كل واحدةً من هذا الاعتزال ثلاثة أيام لتصبح الجملة سبعًا وعشرين، ويبقى من الشهر يومان هما نصيب جاريته مارية رضي الله عنها.

قلما اعتزائهن صلى الله عليه وسلم في مشربته جاء عمر رضي الله عنه يريد الاستئذان على رسول الله صلى الله عليه وسلم. كما جاء برواية الإمام مسلم قال عمر: قلت (حفصة: ، أَيْنَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم؟

قَالَتُ، هُوَ فِي حَزَانَتِه فِي الْمُشْرَبَة، هَدَخَلْتُ، هَاذَا أَنَا بِرَبَاحٍ غُلَام رَسُولِ اللَّهُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ، قَاعَدًا عَلَى أَسْكُفَة (عَتَبَة) الْمُشْرَبَة، مُدَلُّ رِجُلَيْه عَلَى نَقَير (جدع مستصلَح كالدرج للصعود عليه إلى المشرية) منْ خَشَب - وَهُوَ جِدْعٌ يَرَقَى عَلَيْه رَسُولُ الله صَلَّى اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَّمَ وَيَنَحَدرُ - هَنَادَيْتُ; يَا رَبَاحُ، اسْتَأَذَنْ لي عنْدَكَ عَلَى رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم، إلَي أَنْ قَال عمر: هَأَوْماً إلَيُّ أَنْ أَرْقَهُ (اصعد وادَخل)».

#### محتويات خزائة الثبي صلى الله عليه وسلم:

تعالوا بنا معاشر المسلمين لندخل مع عمر رضي الله عنه على النبي صلى الله عليه وسلم وهو مريض يعالَج في خزانته ومشربته في الدور الثاني فوق حجرة عائشة، ولننظر سويًا إلى محتوياتها وممتلكاته فيها، ولنترك الوصف والحديث لوزير المدق الفاروق عمر رضى الله عنه الذي قال:

العدد ٥٢٨ السنة الرابعة والأربعون

TOY

التوحيل

لَا أَرَى فِيهَا إلَّا مَا أَرَى، وَذَاكَ قَيْصَرُ وَكَسْرَى فِي الثُمَارِ وَالْأَنْهَارِ، وَأُنْتَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْهَ وَسَلَّمَ، وَصَفْوَتُهُ، وَهَذه خَزَانَتُكَ.

هَقَالُ: «يَا ابْنُ الْخُطَّابِ، أَلَا تَرْضَى أَنْ تَكُونَ لَنَا الْآخَرَةُ وَلَهُمُ الدُّنْيَا؟، قُلْتُ: بَلَى، وَنَزَلْتُ، هَنَزَلْتُ اتَشَبَّتُ بِالحِدُّع (أستمسك به خشية السقوط)، وَنَزَلُ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَأَنمَا يَمُشي عَلَى الْأَرْضِ مَا يَمَسُّهُ بِيَدِهِ. (صحيح مسلم ح ١٤٧٩).

#### خامسا : الكنية

في حديث الإفك الطويل عند البخاري ومسلم وغيرهما قالت عائشة رضي الله تعالى عنها،» فَخَرَجْتُ أَذَا وَأُمُ مُسْطَح (امرأة من المهاجرين) قَبَلَ (ناحية) المَنَاصعُ (مكان فضاء ليس فيه ناس) مُتَبَرَّزُنَا (موضعَ التبرز وقضاء الحاجة)، لأ نَخْرُجُ إِلَّا لَيْلًا إِلَى لَيْل، وَذَلكَ قَبْلَ أَنْ نَتَّخذَ الكُنُفَ قَرِيبًا مَنْ بُيُوتَنَا، وَأَمْرُنَا (طَرِيقتنا ونظامنا) أَمْرُ (نظام) المَحَرَبَ الأُوَلِ في البَرَيَّة (الفضاء) أَوْ في التَنزُّه (من البول وغيره بالبُعدَ عن البيوت)». (صحيح البخاري ح ٢٦٦١) ومسلم.

إذًا لم يكونوا يتخذون الكُنُف في بيوتهم شأنهم شأن أسلافهم وأجدادهم العرب. بل كانوا يخرجون ليلًا إلى الخلاء والفضاء بعيدا عن أعين الناس وبيوتهم. لكنهم فيما بعد اتخذوا الكنيف في بيوتهم.

عَنْ عَبْد الله بْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما، قَالَ،» ارْتَقَيْتُ فَوْقَ ظَهْر بَيْت حَفْضَة لبَعْض حَاجَتي، فَرَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم يَقْضَي حَاجَتَهُ مُسْتَدْبِرَ الْقَبْلَة، مُسْتَقْبِلَ الْشَّأْمِ». (صحيح الدخارى ح ١٤٨) ومسلم وغيرهما.

قال ابن حجر رحمه الله تعالى: وَلِلْحَكِيم التُرْمِدِيُ بِسَنَد صَحِيح قَرَأَيْتُهُ فِيْ كَنِيفٍ. (فَتح الْبَارِي لَاَبَن حَجرُ ١/ ٧٤٧).

ولم أجد حديثاً صحيحاً يحدد مكان الكنيف بالضبط ، لكن المتبادر إلي الذهن أنه بالحوش لأن ابن عمر رضي الله عنهما لما صعد فوق الغرفة ورأي الكنيف لم يكن ليراه بداخل الغرفة إلا أن يكون الكنيف خارجها والله أعلم.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالين.

الر الداعية من القص قصة التكلمة بالقرآن مع ابن المبارك 2112

الحلقة (١٨٢)

على حشيش اعداد/

نواصل فحدا التحذير تقديم البحوث العلمية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت وانتشرت على ألسنة القصاص والوعاظ، والى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

إن الأزهر الشريف- حفظه الله من الواهيات والمنكرات- جعل هذه القصة من مقررات الصف الثاني الإعدادي على أنها حقيقة ثابتة، حيث تدرّس على طلاب هذه المرحلة في كتاب «المطالعة والنصوص» (ص.٣٠- ٣٢) تحت عنوان: «المتكلمة بالقرآن، ط. قطاع المعاهد الأزهرية، الإدارة المركزية للكتب، العام الدراسي (١٤٣٥- ١٤٣٦هـ)، وهي مقررة على هذه المرحلة منذ سنين فقد جاءت أيضًا في العام الدراسى (١٤٣٢- ١٤٣٣هـ) (ص٨٤-٨٦) دون الإشارة إلى بطلان هذه القصة.

وأورد هذه القصة أحد الدكاترة بكلية الدعوة حامعة الأزهر- عفا الله عنا وعنه- في كتابه «كيف نحفظ القرآن» (ص٨٤-٨٧) ط. دار الفجر للتراث- القاهرة. انتشار هذه القصة على ألسنة الخطباء والوعاظ حتى ذكر هذه القصة أحد الخطباء على منبر مسجد الريان الكبير بالدوحة في يوم الجمعة، حيث قال في خطبته مستشهدًا بهذه القصة: «وكان من السلف من يحرص على ألا يتحدث إلا بآيات من كتاب الله مخافة الوقوع في الزلل».

هذه الأسباب من أجلها نقدم هذا التخريج والتحقيق حتى تستدين حقيقة هذه القصة:

#### أولا: المتن.

رُوى عن عبد الله بن المارك قال: خرجت حاجًا، وبينما أنا أسير في بعض الطريق إذا بي أرى سواداً فتميزته فإذا بها امرأة عجوز عليها درع من صوف أسود وخمار من صوف، فاقتربت منها فلما اقتربت منها قلت لها:

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

- فقالت: «سلام قولا من رب رحيم».

فقلت: يرجمك الله يا أمة الله ماذا تصنعين في هذا المكان؟

- فقالت «ومن يضلل فلن تجد له ولياً مرشدا». قال: فعلمت من كلامها أنها ضلت الطريق. فقلت لها؛ فإلى أين تريدين؟ إلى أين الذهاب؟ إلى

أين المسير؟

- فقالت: «سبحان الذي أسرى بعبده ليلا من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى»، قال فعلمت من كلامها أنها قد قضت الحج وتريد أن تزور بيت المقدس.

ذو العجة ١٤٣٦ هـ

التوحيد ] ٥٣

فقلت لها: منذ كم وأنت في هذا المكان؟

- فقالت: «ثلاث ليالٍ سويا».

فقلت لها: أنا لا أرى معك طعاماً ولا شراباً فمن أين تأكلين؟

- فقالت: «الذي هو يطعمني ويسقين».

فقلت لها: فبماذا تتوضئين إذا جاءت الصلاة؟ - قالت: «فإن لم تجدوا ماء فتيمموا صعيدا طيبا»-

فقلت لها: إن معي بعض الطعام والشراب فهل أعطيك منه؟

- فقالت: «ثم أتموا الصيام إلى الليل» فعلمت أنها صائمة.

فقلت: لماذا لا تكلميني مثلما أكلمكِ؟ لماذا لا تتحدثين معي كما أحدثكِ؟

- فقالت: «ما يلفظ من قول إلا لديه رقيب عتيد».

فقلت ثها؛ هل ثي أن أحملك على ناقتي هذه؟ - فقائت؛ «وما تفعلوا من خير فإن الله به عليم»، قال؛ فأنخت ناقتي لتركب عليها فلما أنخت الناقة قائت؛ «قل للمؤمنين يغضوا من أبصارهم»، قال؛ فغضضت بصري فلما ركبت قائت؛ «سبحان الذي سخر ثنا هذا وما كنا له مقرنين وإنا إلى رينا لمنقلبون»، قال فسرت بها قليلاً.

فقلت لها؛ يا أمة الله، هل أنت متزوجة؟

- فقالت: «يا أيها الذين آمنوا لا تسألوا عن أشياء إن تبد لكم تسؤكم» قال: فسكت ولم أتحدث معها حتى أدركنا القافلة.

فقلت لها: هذه هي القافلة فمن لك فيها؟ هل لك فيها أحد فأناديه؟

- فقالت: «المال والبنون زينة الحياة الدنيا»، قال: فعلمت من كلامها أن لها أولاداً في القافلة. فقلت لها: وما شأنهم؟ ماذا عملهم؟ ماذا يفعلون في القافلة؟ أهم مسافرون؟

- فقالت: «وعلامات وبالنجم هم يهتدون»، قال فعلمت أنهم أدلاء الركب، قال: فتحركت بها إلى العمارات والقباب التي يجلس بها المسافرون. فقلت لها: نحن أمام هذه العمارات فمن لك

فيها؟ فمن أنادي؟

- فقائت: «واتخذ الله إبراهيم خليلا» «وكلم الله موسى تكليما» «يا يحيى خذ الكتاب بقوة» قال فناديت: يا إبراهيم، يا موسى، يا يحيى، قال: فأقبل ثلاثة من الشباب كأنهم الأقمار قال: فلما جلسوا بين يدي أمهم، قائت: «فابعثوا أحدكم بورقكم هذه إلى المدينة فلينظر أيها أزكى طعاما فليأتكم برزق منه» تريد أن تضَيّف عبد الله بن المبارك قال: فذهب أحدهم فجاءنا بطعام وشراب فوضعه أمامى.

فقالت لنا العجوز: «كلوا واشربوا هنيئا بما أسلفتم في الأيام الخالية».

فقلت: طعامكم وشرابكم حرام علي حتى تخبروني ما شأن أمكم هذه؟ ما قصتها؟ فقالوا: إن أمنا هذه منذ أربعين سنة وهي لا تتكلم إلا بالقرآن مخافة أن يزل لسانها فيسخط عليها الرحمن، فقلت: «ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم».

#### ثانيًا: التخريج:

١- قصة المتكلمة بالقرآن مع ابن المبارك في الرحج أوردها شهاب الدين محمد بن أحمد بن منصور الأبشيهي أبو الفتح في كتابه «المستطرف في كل فن مستظرف» (ص٢٧) ط. عالم الكتب ببيروت.

٢- وأوردها ابن حجة الحموي في «ثمرات الأوراق» (٢٣٤/ ٢٣٥).

٣- وأوردها أحمد بن إبراهيم بن مصطفى المهاشمي في كتابه «جواهر الأدب» (٢٦١/١). وهـ ولاء الثلاثة أدباء لم يكن الحديث

صناعتهم ولكن صناعتهم النظم والنثر والإنشاء.

ف الأول: قال الحافظ السخاوي في كتابه «الضوء اللامع لأهل القرن التاسع» (٢٣٧/١٠٩/٧): محمد بن أحمد بن منصور بن أحمد بن عيسى البهاء أبو الفتح بن الشهاب أبي العباسي الأبشيهي المحلي (نسبة إلي المحلة الكبرى) الشافعي ولد سنة ٢٩٠ه بأبشويه من

التوحيد العدد ٥٢٨ السنة الرابعة والأربعون

02

قرى الغربية بمصر، ولد بها وكانت إقامته بالمحلة الكبرى وتعانى النظم والتصنيف في الأدب ومن تصانيفه: «المستطرف في كل فن مستظرف» توفي سنة ٨٥٢هـ.

الثاني: ابن حجة الحموي قال الزركلي في «الأعلام» (٦٧/٢-٦٨)؛ هو أبو بكر بن علي بن عبد الله الحموي الأزراري تقي الدين بن حجة إمام أهل الأدب في عصره وكان شاعرًا جيد الإنشاء من أهل حماه بسورية وكان طويل النفس في النظم والنثر (٢٧هـ-٨٣٧هـ).

الثالث: صاحب جواهر الأدب:

قال الزركلي في «الأعلام» (٩٠/١): «أحمد بن إبراهيم بن مصطفى الهاشمي أديب معلم مصري من أهل القاهرة وفاته بها سنة ١٣٦٢ه..اه.

وقصة المتكلمة بالقرآن نسبوها هؤلاء الأدباء لابن المبارك في الحج بأسلوب الإنشاء والنظم والنثر بغير سند، ومن أجل ذلك كانت هذه القصة مفتراة على عبد الله بن المبارك رحمه الله، وهو الذي أرشد الأمة إلى أهمية الإسناد.

فقد أخرج الإمام مسلم في «مقدمة الصحيح» باب: «الإسناد من الدين» حيث قال:

١- وحدثني محمد بن عبد الله بن قُهزاد من أهل مروقال: سمعت عبدان بن عثمان يقول: سمعت عبد الله بن المبارك يقول: «الإسناد من الدين، ولولا الإسناد لقال من شاء ما شاء».

٢- وقال محمد بن عبد الله: حدثني العباس بن أبي رزمة قال: سمعت عبد الله يقول: «بيننا وبين القوم القوائم»، يعني الإسناد.

قال الإمام النووي في شرحه لهذا النص: «ومعنى هذا الكلام: إن جاء بإسناد صحيح قبلنا حديثه، وإلا تركناه فجعل الحديث كالحيوان لا يقوم بغير قوائم». اهـ.

قلت: بهذا تستبين أهمية السند خاصة في هذه الأيام التي يروج فيها منكرو السنة على

الفضائيات لفريته وبدعته التي يقول فيها: «السند فكرة شيطانية، والسند ليس من الدين». اه. ليقول من إفكه ما يشاء: «وَلَا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ أَلَسِنَتُكُمُ آلَكَذِبَ هَذَا حَلَلٌ وَهَذَا حَرَّمٌ لِنَفْتَرُوا عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُقْلِحُونَ (٢) مَتَعٌ قَلِيلٌ وَهَمَ عَنَابُ أَلِمٌ » (النحل:١١٦-١١٢).

وقصة المتكلمة بالقرآن والتي نسبها هؤلاء الأدباء لابن المبارك في الحج هي قصة واهية منكرة، فإن ابن المبارك ذكره الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٤٤٥/١) بألخص عبارة وأخلص إشارة فقال: «عبد الله بن المبارك المروزي ثقة، ثبت فقيه عالم جواد مجاهد، جُمعت فيه خصال الخير». اه.

قلت: كيف بامرأة مجهولة تبين أن الإمام العابد الفقيه الذي أوتي الأدب واللغة والفصاحة وترك الكلام فيما لا يعنيه، وهو الحافظ عبد الله بن المبارك لا يفقه أدب السؤال حيث قالت: « يَتَأَيُّهَا اللَّبِنَ مَامَنُوا لَا تَتَعَلُوا عَنَ اللَّهِ إِن تُبَدَ لَكُمْ تَتُوكُمْ » (المائدة، ۱۰۱). فأسكتت هذه المرأة المجهولة الإمام ابن المبارك، وجعلته لا يستطيع الكلام أمامها حتى نسبَتُ هذه القصة إلى ابن المبارك أنه قال: «فسكت ولم أكلمها حتى أدركت بها القافلة»؟

رابعًا، تحقيق أصول قصة المتكلمة بالقرآن: بالبحث في كُتب السنة الأصلية وهي التي تذكر الخبر بسنده تستبين حقيقة قصة المرأة المتكلمة بالقرآن، وكما سنبين أن قصة المتكلمة بالقرآن لم تكن مع عبد الله بن المبارك، ولكنها مع عبد الله بن داود وأنها المبارك، ولكنها مع عبد الله بن داود أنباع المتابعين كما هو مبين من «التقريب» (٤١٣/١). ٤٤٥).

وحتى لا يتوهم، البعض من قولنا: «أن قصة المتكلمة بالقرآن لم تكن مع عبد الله بن المبارك ولكنها مع عبد الله بن داود » أن قصة المتكلمة بالقرآن ثابتة عن عبد الله بن داود

ذو العجة ٢٣٦ هـ

التوحيد ) ٥٥

ولكن هيهات هيهات فإنها واهية كما سيبينه التخريج والتحقيق.

#### خامسًا: التخريج لقصة المتكلمة بالقرآن مع عبد الله بن داود:

١- أخرج هذا الخبر الحافظ أبو نعيم الأصبهاني في «الحلية» (١٨٢/١٠) قال: حدثنا عبد الله بن محمد بن جعفر، حدثنا عمر بن الحسن الحلبي، قال: حدثني أحمد بن سنان القطان قال: سمعت عبد الله بن داود الواسطي يقول: «بينما أنا واقف بعرفات وإذا بامرأة وهي تقول: « مَن يُضَلِل ألله فَكَلَا هَادِي لَدُه (الأعراف: ١٨٦).

قال: فقلت: امرأة ضائة (أي لا تعرف الطريق) فذكر قصة المتكلمة بالقرآن بألفاظ متقاربة وختمت بمثل الختام ولكن مع اختلاف في عدد السنين حيث جاء عن أبنائها أنهم قالوا: «هذه أمنا لا تتكلم منذ ثلاثين سنة إلا بالقرآن مخافة أن تزل».

٢- القصة أخرجها ابن عدي في «الكامل» (٢٤٣/٤) (١٠٧١/١٠٤) قال: حدثنا عمر بن الحسن بن نضر الحلبي وهو شيخ شيخ أبي نعيم بهذا السند فذكر نفس القصة.

#### سادسًا: التحقيق:

القصة واهية وعلتها عبد الله بن داود الواسطي.

١-قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٢/٢/٢) : «عبد الله بن داود التمار الواسطي أبو محمد سألت أبي عنه فقال: ليس بقوى وفي حديثه مناكير». اه.

٢-قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٣٤/٢): «منكر الحديث جدًّا يروي المناكير عن المشاهير، لا يجوز الاحتجاج بروايته».

٣-قال أمير المؤمنين في الحديث الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (٨٢/١/٣)، «عبد الله بن داود أبو محمد الواسطي فيه نظر».

٤- ذكره الإمرام الذهبي في «الميزان» (٤٢٩٤/٤١٥/٢)، ثم ذكر أقوال أئمة الجرح والتعديل فيه والتي أوردناها آنفًا وأقرها، ثم

أورد له خمسة أحاديث من أكاذيبه ومناكيره، سابعًا، طريق آخر لقصة المتكلمة بالقرآن، نذكر هذا الطريق حتى لا يظن البعض أنه سيقوي الطريق السابق من قصة المتكلمة بالقرآن مع عبد الله بن داود الواسطي، ولكن هيهات فإنه لم يأت عن عبد الله بن المبارك، ولا عن عبد الله بن داود، ولكن جاء عن الأصمعي مع المتكلمة بالقرآن،

#### ثامنًا، تخريج قصة المتكلمة بالقرآن مع الأصمعي:

أخرج الإمام الحافظ ابن حبان في «روضة العقلاء» (ص٤٩) قال: «أنبأنا عمرو بن محمد الأنصاري، حدثنا الغلابي، حدثنا إبراهيم بن عمرو بن حبيب، حدثنا الأصمعي قال: بينما أنا أطوف بالبادية إذا بأعرابية تمشي وحدها على بعير لها فقلت: يا أمة الجبار من تطلبين، فقالت: «مَن يُضُلل اللَّهُ فَلَا هَاديَ لَهُ» (الأعراف: ١٨٦). قَالَ: فعلمت أنها قد ضلت أصحابها.. فذكر قصة المتكلمة بالقرآن بالفاظ متقاربة

#### تاسعًا؛ التحقيق لقصة المتكلمة بالقرآن مع

#### الأصمعي:

هذه القصة أيضًا عن الأصمعي واهية والخبر الذي جاءت فيه كذب مختلق مصنوع آفته الغلابي ذكره الحافظ الذهبي في «اليزان» (//٥٥٠/٣) قال: «محمد بن زكريا الغلابي البصري الأخباري أبو جعفر، قال ابن منده: تكلم فيه، وقال الدارقطني: يضع الحديث، ثم ذكر من أخباره ما يدل على أنه يضع الحديث ثم قال: «فهذا كذب من الغلابي». اهـ. وأقر ذلك الحافظ ابن حجر في «اللسان» (١٩٠/٥).

وذكره ابن عراق في «تنزيه الشريعة» (١٥٤/١) في أسماء «الوضاعين والكذابين ومن كان يسرق الأحاديث ومن اتهم بالكذب والوضع من رواة الأخبار، كما بين ذلك في «منهجه» (١٧/١). هذا ما وفقتي الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

07 ( التوحيد العدد ٥٢٨ السنة الرابعة والأربعون

# قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز



القرائن على إثبات صفة (القدم) وسائر ما أثبته تعالى لنفسه في كتابه وفيما صح من سنة نبيه، لله تعالى دون تأويل ولا تعطيل

#### الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله. وصحبه ومن والأد.. وبعد،

فعلى نحو ما نص الإمامان ابن سريج والأصبهاني – فيما سبق أن نقلناه عنهما بالحلقة الماضية بشأن إثبات صفة (القَدَم) للله تعالى – نص سائر أئمة السلف على إثبات هذه الصفة دون أن يشذّ عن ذلك واحد منهم، ومن ثمَّ فنحن نثبتها – دون ما تحريف أو تعطيل أو تكييف أو تأويل أو تشبيه أو تمثيل أو تجسيم – على نحو ما أثبتوها.

#### إجماع أنمة الهدى على إثبات صفة القدم لله تعالى:

ونذكر ممن صرح بإثباتها، ابن الماجشون مفتى المدينة وإمامها وعالمها مع مالك، وكان بحرا زاخرا من بحور العلم (ت ١٦٤) - وذلك فيما نقله عنه الحافظ الذهبي في كتابه (العلو) ص ١٠٦ - فقد سُئل رحمه الله عما جحدت به الجهمية، فقال بعد أن تكلم عن عجز العقول عن تحقيق صفته لعجزها حتى عن تحقيق صفة بعض خلقه: "أما الذي جحد ما وصف الرب من نفسه تعمقا وتكلفا، فقد استهوته الشياطين في الأرض حيران، فعمى عن الدين بالخفى، ولم يزل يُملى له الشيطان حتى جحد قوله تعالى: ﴿ رُبُّ وَبُهُ نَاضِرُهُ ··· إِلَى رَبَّا نَظِرًا القيامة/ ٢٢، ٢٣) فقال: لا يُرى يوم القيامة، وقد قال المسلمون لنبيهم: هل نرى رينا يا رسول الله؟، فقال: (هل تضارون في رؤية الشمس... الحديث).. وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (لا تمتلئ النارحتى يضع الجبار فيها قدمه فتقول: قط قط، ويزوى بعضها على بعض)، وقال لثابت بن قيس - كما في الصحيحين -: (لقد ضحك الله مما

#### 🗠 إعداد/ د. محمد عبد العليم الدسوقي

فعلتُ بضيفك البارحة)"، وذكر فصلاً طويلاً في هذا المعنى، إلى أن قال كالمستنكر ما اخترعه المتأولة من تفسيرات: "فما وصف الله من نفسه فسماه على لسان رسوله سميناه كما سماه، ولا نتكلف منه صفة ما سواه، ولا نجحد ما وصف ولا نتكلف معرفة ما لم يصف.. وما أنكرتُه نفسُك ولم تجد ذكر تفسيره في كتاب ريك ولا في حديث عن نبيك من ذكر صفة ربك، فلا تكلفن علمَه بعقلك ولا تصفه بلسانك، واصمت عنه كما صمت الرب عنه، فإن تكلفك معرفة ما لم يصف من نفسه - يعنى من ابتداع تأويلات لا دليل عليها وما أتزل الله بها من سلطان - كإنكارك ما وصف منها، فكما أعظمت في الاستنكار ما جحده الحاحدون مما وصف من نفسه، فكذلك أعظم تكلف ما وصف الواصفون مما لم يُصف منها" إ. ه بتصرف وهذا ما أفاده وكيع بن الجراح عالم الكوفة وشيخ الشافعي، (ت ١٩٧)، وذلك فيما رواه عنه يحيى بن معين شيخ المحدثين، يقول يحيى - فيما نقله عنه الدارقطني في كتابه (الصفات) ص ٦٩ وابن مندة في (التوحيد) ٣/ ١١٦ والبيهقى في (الأسماء والصفات) ص ٤٩٦ والأصبهاني في (الحجة) ١ / ٤٧٣ وابن قدامة في (ذم التأويل) ص ٢٧ والذهبي في (العلو) ص ١٠٩ -: "شهدت زكريا بن عدي سأل وكيعا فقال: يا أبا سفيان، هذه الأحاديث مثل حديث (الكرسي موضع القدمين) ونحو هذا؟، فقال وكيع: "كان إسماعيل بن أبى خالد والثوري ومسعَر - بن كدام - يروون هذه

ذو الحجة ١٤٣٦ هـ

النوحيد ) ٥٧

الأحاديث، ولا يفسرون منها شيئاً".. يقول الشيخ الألباني في المختصر ص ١٥٠ معلقا وموضحا معنى النهى عن تفسيرها؛ "والمراد بقوله؛ (لا يفسرون شيئًا)؛ لا يتأولونها ولا يُخرجون معناها عن ظاهرها"، ما يؤكد أن الصحابة وتابعيهم لم يقصدوا تفويض معانيها ولا تأولوها على ما جنح إليه الأشاعرة إلى يوم الناس هذا، بل أثبتوها كما جاءت مع اعتقادهم ما دلت عليه من غير تكييف ولا تمثيل، يعنى: كما أجاب مالك عن الاستواء قائلا: (الاستواء معلوم، والكيف مجهول، والسؤال عنه بدعة)، وقد سبق أن ذكرنا قبل قرائن النقل في الحلقة الماضية، ما ذكره البيهقي لأبي عبيد والخطابي في هذا المعنى. كما أفاده أيضا أبو عبيد القاسم بن سلام أحد أئمة اللغة والاجتهاد (ت ٢٢٤)، وذلك فيما نقله عنه الذهبي في (العلو) ص ١٢٧، قال - وقد ذكر الباب الذي يُروى فيه حديث الرؤية و(الكرسي) و(موضع القدمين) و(ضحك رينا من قنوط عباده).. وأن (جهنم لا تمتلئ حتى يضع ريك عز وجل قدمه فيها فتقول قط قط) -: "ولكن إذا قيل لنا: كيف وضع قدمه وكيف يضحك؟، قلنا: (لا نفسر هذا ولا سمعنا أحدا يفسره)" .. وهي في كتاب التوحيد ٣/ ١١٦ لابن منده - وبنحوها في الأسماء والصفات للبيهقي ص ٤٩٦ والحموية ص ٣٠ - بلفظ: "هذه الأحاديث التي تروى: (ضحك رينا من قنوط عباده)، و(إن جهنم لا تمتلئ حتى يضع ربك قدمه فيها)، وحديث ابن عباس (الكرسي موضع القدمين) - الذي أخرجه الطبراني في الكبير والدارقطني في الصفات والحاكم في المستدرك والبيهقي في الأسماء وقال الهيتمي عنه: رجاله رجال الصحيح ، وقال الألباني في مختصر العلو ص ١٠٢: إسناده صحيح ورجاله كلهم ثقات - وهذه الأحاديث التي في الرؤية: هي عندنا حق، حملها الثقات بعضهم عن بعض ونحن إذا سُئلنا عن تفسيرها لا نفسرها، وما أدركت أحدا يفسرها"... كما أنها في الصفات للدارقطني ص ٦٩ - وبنحوه في (الحجة) للأصبهاني ١/ ٤٥٧ و(معارج القبول) لحكمى ١/ ١٤٠، ٢٧٣ - بلفظ: "هذه الأحاديث

بعض، وهي عندنا حق لا نشك فيها، ولكن إذا قيل لنا كيف وضع قدمه وكيف ضحك؟، قلنا: لا يُفسر هذا ولا سمعنا أحداً يفسره ".. وفي شرح أصول السنة للالكائي ١/ ٤٤٣ (٩٢٨) بلفظ: "هذه الأحاديث عندنا حق يرويها الثقات بعضهم عن بعض، إلا أنا إذا سُئلنا عن تفسيرها قلنا: (ما أدركنا أحداً يفسر منها شيئاً، ونحن لا نفسر منها شيئاً، نصدق بها ونسكت)".

وقال الإمام أحمد (ت ٢٤١) لمحدّث كان عنده حَدَثه بحديث (يضعُ الرحمن فيها قدمَه) وعنده غلام، فقال المحدث للغلام: إن لهذا تفسيراً ١٤، فقال أحمد بن حنبل للأثرم راوي الخبر: انظر إليه ١، كما تقول الجهمية سواء ١<sup>٣</sup> كونهم فسروها بأهوائهم وتأولوها بما يخرجها عن ظاهرها.. وقال عن أتباع جهم – فيما نقله عنه الذهبي في العلوص ١٣١ وابن القيم في مختصر الصواعق ص ١٢٩ وغيرهما –: "إنهم تأولوها على غير تأويلها"، فأوجب رحمه الله للصفات تأويلاً وتفسيراً ومعنى يغاير تأويلاتهم وتفسيراتهم ومعانيهم.. ولأبي يعلى في إبطال التأويلات ص ١٣ أحاديث (يضعُ قدمَه) وغيرها – قال: (نمرُها كما جاءت)..

ولابن منصور قال: قلت لأبي عبد الله (اشتكت النار إلى ربها.. حتى يضع قدمه فيها)، فقال أحمد: (صحيح).. وفي رواية لحنبل عنه بشأن الرواية ذاتها وما صح في نظائرها، يقول أحمد فيما نقله عنه صاحب ذم التأويل ص ٢٩ وغيره: (نؤمن بها ونصدق بها، ولا نَرُدُ منها شيئاً، ونعلم أن ما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم حق إذا كانت بأسانيد صحاح، ولا نردُ على رسول الله قوله.. لا نتعدى القرآن والحديث، بل نقول كما قال، ونصفه كما وصف نفسه.. ولا نُزيل عنه صفة من صفاته لشناعة شُنعت).. وباقي أصحاب المذاهب وأئمة السلف لم يخالفوا أحمد في أيً من هذا.

في (الحجة) للأصبهاني ١/ ٤٥٧ و(معارج القبول) ومما جاء عن ابن جرير الطبري (ت ٣١٠)، قولُه -لحكمي ١/ ١٤٠، ٢٧٣ - بلفظ: "هذه الأحاديث فيما أخرجه أبو يعلى في إبطال التأويل والذهبي في صحاح حملها أصحاب الحديث والفقهاء بعضه على (اللهاء) وإدا القدم قرار تماء الحديث) - "(القمار) فيما أدركه بيانُ وعلمه خبرٌ)، وذلك نحو: إخباره عز وجل أنه سميع بصير، وأن له يدين لقوله: (بَلَ يَدَهُ مُتُوطَانِ) المَائدة/ ٢٤)، وأن له وجها لقوله: (وَبَعَى وَجَهُ رَبِّهُ) الرحمن/ ٢٧)، وأن له قدماً لقول رسول الله: (حتى يضع الرب قدمه فيها) يعني: جهنم، وأنه يضحك لقوله: (لقي الله وهو يضحك إليه)، وأنه ينزل إلى سماء الدنيا لخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم بذلك، وأن له إصبعاً لقول رسول الله ملى الله عليه وسلم: (ما من قلب إلا وهو بين أصبعين من أصابع الرحمن).. فإن هذه المعاني التي وُصفت ونظائرَها مما وصف الله به نفسه ورسولُه، مما لا ينبتُ حقيقة علمه بالفكر والروية، لا يكفر بالجهل بها أحدٌ إلا بعد انتهائها إليه".

وللإمام ابن خزيمة (ت ٣١١) في كتابه (التوحيد) ص ١١٧: "باب ذكر إثبات الرِّجل للَّه عز وجل وإن رغمت أنوف المعطلة الجهمية الذين يكفرون بصفات خالقنا التي أثبتها لنفسه في محكم تنزيله وعلى لسان نبيه المصطفى صلى اللَّه عليه وسلم"، وراح - من خلاله -يسرد من الأدلة ما به تقام الحجة..

وللإمام البربهاري (ت ٣٢٩) في كتابه (شرح السنة) ص ١٥ وما بعدها، قوله: "كلّ ما سمعت من الأثار نحو قول رسول الله - وذكر ضمن ما ذكر حديث: (إن جهنم لا يزال يُطرح فيها حتى يضع عليها قدمه جل ثناؤه) - وأشياه هذه الأحاديث، فعليك التسليم والتصديق والتفويض - يعنى: في الكيف - والرضا، ولا تفسر شيئاً من هذا بهواك، فإن الإيمان بهذا واجب، فمن فسر شيئا من هذا بهواه ورده فهو جهمي .. واعلم أن أهل العلم لم يزالوا يردون قول الجهمية حتى خلافة بنى العباس، فتكلمت الرُّوبيضة في أمر العامة وطعنوا على آثار رسول الله صلى الله عليه وسلم وأخذوا بالقياس والرأى وكفروا من خالفهم، فدخل في قولهم الجاهل والمغفل والذي لا علم له، فهلكت الأمة إلا من ثبت على قول رسول الله وأصحابه ولم يتخط أحداً منهم وثم يجاوز أمرهم ووسعه ما وسعهم وثم يرغب عن طريقتهم ومذهبهم .. واعلم أن الدين هو التقليد لأصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم"...

ولفقيه الشافعية في عصره الإمام الزاهد محمد بن

خفيف (ت ٣٧١) في كتابه (اعتقاد التوحيد بإثبات الأسماء والصفات) قوله - وقد نقله عنه صاحب الحموية ص ٤٤ -: "مما تعرَف الله إلى عباده: أن وصف نفسه أن له وجها وأن له بصرا ويَدَيْنَ"، وذكر الأحاديث في ذلك، ثم ذكر حديث: (يُلقى في النار وتقول هل من مزيد؟، حتى يضع عليها قدمه)، وحديث ابن عباس: (الكرسي موضع القدمين)، ثم قال: "فهذه الروايات قد رُويت عن هؤلاء من صَدُر هذه الأمة موافقة لقول النبي صلى الله عليه وسلم، متداولة في الأقوال محفوظة في الصدور.. ونقلها الخاصة والعامة مدونة في كتبهم، إلى أن حدث في آخر الأمة - ممن قلل الله عددهم - ممّن حَدرنا رسول الله عن مجالستهم ومكالمتهم.. فقصد هؤلاء إلى هذه الروايات فضربوها بالتشبيه، وعمدوا إلى الأخبار فعملوا في دفعها إلى أحكام المقاييس وكفر المتقدمين، وأنكروا على الصحابة والتابعين، وردوا على الأئمة الراشدين، فضلوا وأضلوا عن سواء السبيل".

هذا، وقد صدَّرا لدارقطني (ت ٣٨٥) كتابه (الصفات) بروايات (يُلقى في النار وتقول: هل من مزيد؟، حتى يضع تعالى قدمه فيها فتقول: قط قط)، وأتبعها في ص ٤٨، ٢٨ وما بعدهما بروايات حديث (الكرسي موضع القدمين)، وبجملة من الآثار في إثبات التابعين لهذه الأحاديث وما جاء على شاكلتها..

وبعد أن ساق اللالكائي (ت ٤١٨) في شرح أصول السنة ١٩٣٨ بسنده حديثي أنس وأبي هريرة: (حتى يضع الله قدمه)، ذكر جملة من آثار السلف في وجوب التسليم بما جاء عنه صلى الله عليه وسلم، منها قول الأوزاعي: (ليس من صاحب بدعة تُحدثه عن رسول الله بخلاف بدعته، إلا أبغض الحديث)، وقوله لخلد بن الحسين: (إذا بلغكَ عن رسول الله حديثاً، فلا تظنَّنَ غيره، فإن محمداً صلى الله عليه وسلم كان مبلغاً عن ربه).

ومنها قول الإمام أحمد: (من رد حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم فهو على شفا هلكة)، وقول الزهري ومكحول: (أمرُّوا الأحاديث كما جاءت)، وقول سفيان بن عيينَة، (كل شيء وصف الله به

ذو الحجة ٢٦ ١٤٢

109 (1000)

نفسه فقراءته تفسيره)، وقول عبد الله بن المبارك - عندما قال له أفلح بن محمد: (إني أكره الصفة)، يعني: صفة القَدَم لما قد توهمه في نفوس العامة من صفات الخلق -: (أنا أشد كراهة لذلك، ولكن إذا نطق الكتاب بشيء جَسَرنا عليه - أي: تجرأنا وهممنا بالنطق به - وإذا جاءت الأحاديث المستفيضة الظاهرة، تَكلمُنا به)، وقول محمد بن الحسن: (إن هذه الأحاديث قد روتها الثقات، فنحن نرويها ونؤمن بها ولا نفسرها).

وللقاضي أبي يعلى (ت ٤٥٨) في تعليقه على كلام الإمام أحمد السالف الذكر قوله في إبطال التأويلات ص ١١٥، "فقد نص – يعني: أحمد – على الأخذ بظاهر ذلك، لأنه ليس في حمله على ظاهره ما يحيل صفاتَه تعالى ولا يخرجها عما تستحقه، لأنا لا نثبت قدماً جارحة ولا أبعاضاً، بل نثبت ذلك: قدماً صفة، كما أثبتنا يدين ووجهاً وسمعاً وبصراً وذاتاً، وجميع ذلك صفات وكذلك القَدَم والرّجل، ولأنا لا نصفه بالانتقال والماسة لجهنم، بل نطلق ذلك كما أطلقنا الاستواء على العرش والنظر إليه في الآخرة"..

ثم طفق أبو يعلى وتحت ما عنون له بر (إثبات الرُجل والقدم لربنا جل شأنه)، ينتقد بشدة ما جنح إليه أرباب الكلام من الأشاعرة، فأبطل كلَّ ما تأولوه فِ معنى هذه الصفة، وقال - في رد قولهم "إن القدم هنا يعني: المتقدم من المشركين يضعُه في النار، لأن العرب تقول للشيء المتقدم؛ قَدَمٌ، وعلى هذا تأويل قوله تعالى: (وَنَتْرِ ٱلْإِينَ مَامَوْاًأَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عند رَعْمَ ) يونس/ ٢)، أي: سابقة صدق" - قال: "هذا غلط لوجهين:

أحدهما: أن الهاء في قوله عليه السلام: (يضع قدمه)، هاء كناية، وهاء الكناية ترجع إلى المذكور، والمذكور في الخبر: (الله سبحانه)، وفي لفظ آخر: (الجبار)، وآخر: (رب العزة)، وآخر: (رب العالمين)، فوجب للضمير أن يرجع إليه، فأما المتقدم من الكفار فلم يتقدم ذكرهم، فلا يجب رجوع الهاء إليهم. والثاني - فيما يعد كسابقه من قرائن اللغة على إثمات صفة القدم لله تعالى-: أن هذا يُسقط فائدة

التخصيص بالنار، لأن المتقدم بفعل الخير يضعُه الله في الجنة، فلو كان المراد بَ (القَدَم): المتقدم، لم يكن لتخصيصه بالنار فائدة، فوجب حمله على ظاهره ليفيد فائدة.

وأما قوله: (أن لهم قدم صدق عند ربهم)، فقد رُوي عن زيد بن أسلم أن المراد به: محمد صلى الله عليه وسلم، وقيل المراد به: الثواب، لأن في ظاهر اللفظ ما دل عليه وهو قوله سبحانه على لسان الكافرين: (أن مَنَا لَسَرَّ شَنَّ ) يونس/ ٢)، وإنما قالوا ذلك في الرسول.. وكذلك قوله بنفس الآية: (رَشَ الَوَن المَان ) يونس/ ٢)، وهم إنما يُبَشَّرون بما سبق لهم من الأعمال، فهناك إذن ما دل على المراد بـ (القَدَم) في الآية، وليس في الخبر ما يدل على ذلك، بل فيه ما يدل على خلافه من الوجه الذي ذكرنا" إ.ه. بتصرف وبما يدل على أن للآية سياقها ومعناها وللحديث سياقه ومعناه المختلف.

وفي رد ما ادعاه منتهجو نهج الرازي - فيما ذكره من تأويلات له (القدم) قبل أن يمنَ الله عليه بنعمة الهداية والتراجع عن هذا الباطل - من أن المراد ب (القدم) أقدام الحيارين أو جيار معين، يقول أبو يعلى فيما يعد كذلك من قرائن اللغة على إثبات صفة (القدم) لله تعالى: "إن في الخبر: (قط، بعزتك وعظمتك)، وهذه صفة تختص بالله، لأن هذا منها: قسم به سبحانه خرج منها مخرج الخضوع والتذلل، ولا يكون هذا منها، بوضع الجبابرة ومن يستحق العذاب، لأنها سحق لهم، ولأنه صلى الله عليه وسلم قال: (لا تمتلئ حتى يضع الله رجْله فيها)، والرُّجُل لا يعبر بها عن الجبابرة ولا عن المتقدم من المشركين، كما أن قوله: (لا تمتلئ) إنما جاء تعظيما لحالها وشدة غيظها، وما هذا صفته، لا يكفيه وضع بعض الجبابرة من الكفار وإنما يكفيه (قدمُ الصفة)" إلى آخر ما دحض به - رحمه الله - شبهات المتكلمة وترهات وأباطيل المتأولة من الأشاعرة.. وعبارات السلف في إثبات الصفات على العموم - ومنها: (القدم) - أكثر من أن تحصى.

وإلى لقاء آخر نستكمل الحديث.. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

7.

الشيخ زكريا حسيني اعداد/ hili

الحمد لله رب العالين، والعاقبة للمتقين. ولا عدوان إلا على الظالمين، والصلاة والسلام على خاتم المرسلين وإمام التبيين محمد بن عبد الله وآله وصحبه أجمعين والتابعين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين ويعد؛ فقد ظهرت في الأونة الأخيرة جرأة كثير من الناس على الدماء والأموال والأعراض، والولوغ فيها: مرتكبين في ذلك أعظم الموبقات، وصار التهاون بدماء المسلمين أمرًا منتشرًا، قلا يبالي بعض الناس بجرائم الدماء أو الأموال، حتى كثرت، وصار يُهدم على المستضعفين بيوتهم، ويُقتلون صباح مساء في كثير من مواطن وبالاد المسلمين، وهذا تذير شوَّم؛ إذ هيه اجتراء على حرمات الله، وإزهاق لأرواح خلقها وأنفس فطرها، ليس لغيره أن يزهقها إلا بما شرع في كتابه وعلى لسان رسوله صلى الله عليه وسلم، ولأجل ذلك كله كانت هذه الكلمات التي أسأل الله أن ينفع بها المسلمين أجمعين.

عن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم خطب الناس يوم النحر فقال: «يا أيها الناس، أي يوم هذا؟»، قالوا: يوم حرام. قال: «فأيَ بلد هذا؟»، قالوا: بلد حرام. قال: «فأي شهر هذا؟». قُالوا: شهر حرام. قال: «فإن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام؛ كحرمة يومكم هذا، في بلدكم هذا، في شهركم هذا». فأعادها مرارًا، ثم رفع رأسه، فقال: «اللهم هل بلَّغْتُ؟ اللهم هل بَلَّغْتُ؟» قال ابن عباس: فوالذي نفسي بيده إنها لوصيته إلى أمته فليبلغ الشاهد الغائب: «لا ترجعوا بعدي كفارًا يضرب بعضكم رقاب بعض».

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما في موضعين من صحيحه في باب «الخطبة أيام منى» من كتاب الحج برقم (١٧٣٩)، وفي باب قول النبي صلى الله عليه وسلم: «لا ترجعوا بعدي كفارًا يضرب بعضكم رقاب بعض» من كتاب الفتن برقم (٢٠٢٩) مقتصرًا على قوله صلى الله عليه وسلم: «لا ترتدوا بعدي كفارًا يضرب بعضكم رقاب بعض». وأخرجه من حديث أبي بكرة رضي الله عنه في تسعة مواضع من صحيحه: في كتاب العلم، وفي كتاب الحج، وفي كتاب بدء الخلق، وفي كتاب الغازي،

ذو العجة ٢٦ ١٤ هـ

التوحيد

71

وكتاب التفسير، وكتاب الأضاحي، وكتاب الفتن، وكتاب التوحيد.

وأخرجه أيضا من حديث ابن عمر رضي الله عنهما في سبعة مواضع: في كتاب الحج، وكتاب المغازي، وموضعين في كتاب الأدب، وفي كتاب الحدود، وكتاب الديات، وكتاب الفتن.

وأخرجه من حديث جرير رضي الله عنه في أربعة مواضع: في كتاب العلم، وفي كتاب المغازي، وكتاب الديات، وكتاب الفتن.

كما أخرجه الإمام مسلم من حديث أبي بكرة في كتاب القسامة برقم (١٦٧٩)، ومن حديث ابن عمر رضي الله عنهما في كتاب الإيمان برقم (٦٦)، ومن حديث جرير في كتاب الإيمان برقم (٦٥).

#### المراد بترجمة البخاري لهذا الباب:

أورد البخاري – رحمه الله – هذا الحديث في كتاب الرحج، باب ، الخطبة أيام منى، . قال الحافظ ابن حجر في الفتح ، أي مشروعيتها، خلافًا لمن قال ، إنها لا تُشرع، وأحاديث الباب مصرِّحة بذلك . وأيام منى أريعة . يوم النحر ، وثلاثة أيام بعده ، وليس في شيء من أحاديث الباب التصريح بغير يوم النحر ، وهو الموجود في أكثر الأحاديث ؛ كحديث الهرماس بن زيد ، وأبي أمامة ، كلاهما عند أبي داود ، وحديث جابر بن عبد الله عند الإمام أحمد ، قال : «خطبتا رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم النحر ، فقال ، أي يوم أعظم حرمة؟ ، الحديث ، وقد تقدم حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما ، وفيه ذكر الخطبة يوم النح .

وأما قوله في حديث ابن عمر إنه قال ذلك بمنى، فهو مطلق في حمل على المقيد، فيتعين يوم النحر، قال ابن المنير في الحاشية: أراد البخاري الرد على من زعم أن يوم النحر لا خطبة فيه للحاج، وأن المذكور فيه من باب الوصايا العامة، لا على أنه من شعار الرحج، فأراد البخاري أن يبين أن الراوي سماها خطبة، كما سمى التي وقعت في عرفات خطبة، وقد اتفقوا على مشروعية

الخطبة يوم عرفة، فكأنه ألحق المختلف فيه بالمتفق عليه) إنتهي من الفتح ج ٤ صفحة ٦٩٧. انتهى. والله أعلم.

#### شرح الحديث:

ابتدأ النبي صلى الله عليه وسلم الحديث بنداء المخاطبين فقال: «يا أيها الناس». والمقصود المسلمون؛ لأنهم الموجودون في هذا الموقف، وإن كان لفظ الناس يتناولهم وغيرَهم، إلا أنهم المقصودون بالخطاب. ثم يسأل النبي صلى الله عليه وسلم: «أي يوم هذا؟، والمسئول عنه هو يوم النحر، كما هو مصرّح به في هذا الحديث وغيره من الأحاديث، وأجاب الصحابة رضى الله عنهم بأنه يوم حرام، كما في حديث ابن عباس هذا، وفي حديث أبي بكرة قالوا: الله ورسوله أعلم، قال أبو بكرة: فسكت حتى ظننا أنه سيسميه بغير اسمه، قال الحافظ: ويُجمع بينهما بأنهم فوضوا أولاً - أي قالوا الله ورسوله أعلم - فلما سكت، أجابوا بأنه دوم حرام، أو أنهم أقروا ما قال لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم عندما قال: «أليس يوم النحر؟». فيكون جوابًا منهم بالإقرار.

ثم سأل صلى الله عليه وسلم عن البلد، فقال: أى بلد هذا؟، فأجابوا بقولهم: بلد حرام، ثم قال: «أى شهر هذا؟ » قالوا: شهر حرام. فلما أقروا بذلك، وذكروا ما ذكروا به من أن اليوم يوم حرام، والبلد بلد حرام، والشهر شهر حرام، قاس لهم الرسول صلى الله عليه وسلم على حرمة اليوم والبلد والشهر حرمة الدماء والأعراض والأموال. وقد جاء الإسلام بتحريم قتل النفس بغيرحق كما ورد في غير آية من كتاب الله تعالى، وفي أكثر من حديث من سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، فمن الأيات قوله تعالى، وَلَا تَقْلَلُوا ٱلْغَبَي ألَتْ حَرَّمَ اللهُ إِلَّا بَالَحَنَّ » في سورة الأنعام آية (١٥١)، وفي سورة الإسراء آية (٣٣)، كما جاء في صفات عباد الرحمن في سورة الفرقان أنهم: (وَلا تَقْلُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّهِ الله إلا بِالْحَقِّ، (الفرقان: ٨٨). ومن الأحاديث التي فيها حرمة دم المسلم: قوله

٦٢ ( التوحيد العدد ١٥٢٨ السنة الرابعة والأربعون

صلى الله عليه وسلم: «كل المسلم على المسلم حرام؛ دمه، وماله، وعرضه، أخرجه أبو داوود من حديث أبى هريرة ، وصححة الألبانى. ومنها ما قاله صلى الله عليه وسلم في خطبة عرفة من حديث جابر وغيره، وفي خطبة يوم النحر من هذه الأحاديث التي معنا في تحريم دماء المسلمين وأعراضهم وأموالهم: من قوله صلى الله عليه وسلم: «إن دماءكم وأموالكم وأعراضكم حرام عليكم كحرمة يومكم هذا، في بلدكم هذا، في شهركم هذا».

وقد أكد النبي صلى الله عليه وسلم تحريم الدماء بقوله في أكثر من حديث: «لا ترجعوا بعدي كفارًا يضرب بعضكم رقاب بعض». وفي رواية: «لا ترجعوا بعدي ضُلاًلاً يضرب بعضكم رقاب بعض». وفي رواية: «لا ترتدوا بعدي كفارًا يضرب بعضكم رقاب بعض». وفي رواية عند مسلم: «فلا تَرْجعُنَّ بعدي كفارًا - أو ضلالاً -يضرب بعضكم رقاب بعض».

قال الإمام النووي – رحمه الله -: قيل فيه (أي في كفر من فعل ذلك) سبعة أقوال: أحدها: أن ذلك كفرٌ في حق المستحلُ بغير حق. والثاني: المراد كفرُ النعمة وحقُّ الإُسلام. الثالث: أنه يقرُبُ من الكفَر ويؤدي إليهً. والرابع: أنه فعل كفعل الكفار.

والخامس: المراد حقيقة الكفر، ومعناه: لا تكفروا ودوموا مسلمين.

والسادس: حكاه الخطابي وغيره أن المراد بالكفار المتكفرون بالسلاح؛ يقال: تكفَّر الرجل بسلاحه إذا لبسه، قال الأزهري في كتابه «تهذيب اللغة»: يقال للابس السلاح كافر؛ لأنه استتر وتغطى به، وأصل الكفر في اللغة الستر والتغطية. والسابع: قال الخطابي: معناه لا يكفّر بعضكم بعضًا وتستحلوا قتال بعضكم بعضًا، ثم قال النووي بعد أن ساق هذه الأقوال: وأظهر الأقوال الرابع، وهو اختيار القاضي عياض، رحمه الله. وأما المراد بقوله صلى الله عليه وسلم: «بعدي». أي: بعد فراقي من موقفي هذا، وكان هذا يوم

النحر بمنى في حجة الوداع، أو يكون بعدي أي خلافي؛ أي لا تخلفوني في أنفسكم بغير الذي أمرتكم به، أو يكون تحقق صلى الله عليه وسلم أن هذا لا يكون في حياته، فنهاهم عنه بعد مماته.

وكذا الإسلام يحرّم أموال المسلمين؛ فلا يُعتدى عليها لا بأكل بالباطل، ولا بالإتلاف والتدمير والإهلاك، قال تعالى: «وَلاَ تَأَكُّوا أَنْوَلَكُمْ بَيْنَكُم بِأَلْبَطِلِ وَتُدَلُوا بِهَا إِلَّ الْمُصَارِ لِتَأَصُلُوا فَرِيقا مِنْ أَمَوَلِ التَّاسِ بِالإِشْرِ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ » (البقرة:١٨٨)، وقال تعالى: « يَتَأَيُّهَا الَذِينَ عَامَنُوا لا تَأَصُلُوا أَمُوَلَكُم بَيْنَصُم بِالْبَطِلِ إِلاَ أَنْ تَكُونَ يَعْكَرَهُ عَن زَاضٍ مِنكُمْ » (النساء:٢٩).

وأمر بكتابة الدَيْن والإشهاد عليه، وأمر بالإشهاد على البيع؛ وذلك لتُحفظ الأموال وتُصان، وبيَن النبي صلى الله عليه وسلم حرمة الأموال، كما جاء في الأحاديث التي سقناها في تحريم الدماء، وحرم صلى الله عليه وسلم الرشوة، ونهى عن أكل الربا، وبيَن الله تعالى أن أكل الربا من سمات اليهود وصفاتهم، وهو داخل ضمن أكلهم أموال الناس بالباطل، قال الله تعالى: «وَأَخْدِهِمُ الرَيَوَا وَفَدَ مَهُواعَةُ وَأَكْلِهِمْ أَتَوَلَالَنَاسِ بِالْعَالِّ، (النساء: ١٦).

وقال النبي صلى الله عليه وسلم في الربا: «لعن الله أكل الربا، وموكله، وكاتبه، وشاهديه» (أخرجه مسلم). وقال صلى الله عليه وسلم في الرشوة: «لعن الله الراشي، والرتشي، والرائش». إلى آخر ما جاء في النصوص من تحريم أكل الأموال بالباطل؛ وذلك حفظًا لأموال المسلمين وصيانة لها.

كما حرّم الإسلام الاعتداء على الأعراض؛ فحرم الزنا والفواحش ما ظهر منها وما بطن، بل نهى عن الاقتراب من الفواحش، وحرّم الوسائل المضية إلى انتهاك الأعراض، فأمر الثرأة بالحجاب، وأمر الرجال والنساء بغض الأبصار، والبعد عن مواطن الريبة، قال تعالى: « وَلَا يَقُرُوا الرَقَ إِنَهُ كَانَ فَحِسَةً وَسَاً، سَبِلًا » (الإسراء:٣٢)، وقال جل وعلا: هُلا تَقَلُلوا

ذو العجة ١٤٣٦ هـ التوحيد

77 (

النَّنْسَى الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ، (الأَنعام ١٥١٠). وقال في صفات عباد الرحمن: « وَالَّذِينَ لَا يَنْعُوْنَ مَعَ اللَّهُ إِلَهُمَا مَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّقْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِ وَلَا يَزَنُوْنَتَ ، (الفرقان:٦٨). وقد سُئل النبي صلى الله عليه وسلم: أي الذنب

أعظم؟ قال: «أن تجعل لله ندًّا وهو خلقك». قيل: ثم أي؟ قال: «أن تقتل ولدك مخافة أن يطعم معك»، قيل: ثم أي؟ قال: «أن تزاني حليلة جارك».

وقد رجم النبي صلى الله عليه وسلم الزاني المحصن، وجلد الزاني غير المحصن، كما في حديث العسيف وغيره؛ وذلك حفظًا للأعراض، وكذلك أوجب الله رد الأموال المأخوذة بغير حق إلى أصحابها، كما أمر بالقصاص حفظًا للأنفس وصونًا لها.

فما لنا نرى اليوم ممن يسعون في الفتن من يسترخص الدماء، ولا يبالى بقتل الأبرياء بزعم الحصول على الحريات، وتحقيق المغانم الوهمية والمزعومة، ألا يعلم هؤلاء أن زوال الدنيا بأسرها أهون عند الله تعالى من قتل المؤمن، وأن المؤمن لا يزال في فسحة من دينه ما لم يُصب دمًا حرامًا، وأن حرمة المسلم أعظم عند الله تعالى من حرمة الكعدة، فما لهم عن التذكرة معرضين ! وأسلموا أنفسهم لشياطين الإنس والجن الذين يغرونهم بقتل النفس، وتهوين ذلك في نفوسهم، إنهم يسعون - فيما يزعمون - إلى حرية الرأي، وحرية التعبير، وهذا يلزمهم بأن يتركوا غيرهم يعتر عن رأيه ويمارس حريته بلا صدام ولا نزاع. وكذا الأموال تهدر إما بالإحراق، أو التدمير، أو الهدم، أو غير ذلك، وهذه الأموال إما عامة بملكها الناس جميعًا، فلا يجوز إتلافها، ولا الاعتداء عليها، وإما أنها أموال خاصة، فكذلك لا يجوز المساس بها، ولا الاقتراب منها بتدمير ولا حرق ولا إتلاف ، بل يجب الحفاظ عليها، وليتعامل الإنسان مع مال غيره كما يحب أن يعامله الناس، فالرسول صلى الله عليه وسلم يقول: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه،

(أخرجه البخاري). فهل يود ويرغب أن يدمر الناس ماله ويقوموا بإحراق سيارته، أو تدمير منشأته، أو غير ذلك؟!

إن أي عاقل لا يود إلا المحافظة على ماله وممتلكاته، فليعامل الناس في أموالهم بما يحب أن يعاملوه، وليحب لهم ما يحبه لنفسه من الخير ومن صون الأموال والمحافظة عليها، وإنما تدمر الأموال اليوم لمجرد المخالفة في الرأي، وفي المحقيقة لا يدفع إلى ذلك إلا الهوى، والهوى يُضل صاحبه ولا يهديه سبيلاً.

وكذلك الأعراض في الفتن تنتهك، وتُبتذل ولا تصان، ولا يفكر من استهوتهم الشياطين في عواقب الأمور، إلا بعد فوات الأوان، ويندم حين لا ينفع الندم، ولاسيما المرأة التي تخرج من ستها لتشارك في التظاهرات والاحتجاجات، والعجب ممن يشجعون على ذلك غير آبهين بشرع الله تبارك وتعالى في شأن النساء؛ بحجة أن النساء في غزوات الرسول صلى الله عليه وسلم كن يخرجن لمداواة الجرحي وسقى الماء، وشتان بين المرأة في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم وفي عهدنا هذا، إن الرسول صلى الله عليه وسلم منع المرأة أن تسافر مسيرة ليلة بدون زوج أو ذي رحم محرم، وهنا نساء وفتيات أرسلهن أزواجهن أو آباؤهن، أو خرجن تحت بصر أوليائهن وسمعهم ليشاركن في تظاهرات واحتجاجات يختلط فيها الحابل بالنابل، ولعل من شجّع على ذلك، وأبدى إعجابه به من الدعاة من خشى أن يُرمى بالتطرف أو الرجعية أو التخلف (

فعلى من بدر منه ذلك أن يبادر بالتوبة النصوح، ويرجع عما صرّح به، ويصحّح للناس ما صارمته من خطاً. نسأل الله تعالى أن يعفو عن المسلمين أجمعين، وأن يوفقنا لما يحبه ويرضاه، إنه القادر على ذلك ومولاه، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين،

والحمد لله رب العالمين.

٦٤ ( التوحيد العدد ٥٢٨ السنة الرابعة والأربعون



الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على إمام أهل اليقين وبعد ..

فاليقين بالله رب العالمين هو خُلق النبيين وأوليائه المتقين، وعباده الصالحين.

-قال ابن القيم رحمه الله تعالى في مدارج السالكين (٣٧٤/٢): «وَمِنْ مَنَازَل «إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ» مَنْزِنَةُ الْيَقِينِ:

- وَهُدُوَ مِنَ الْإِيمَانِ مَنْزِلَةَ الرُّوحِ مِنَ الْجَسَدِ.

- وَبِهُ تَفَاضَلَ الْعَارِهُونَ. وَفِيهِ تَنَافَسَ الْتُتَنَافَسُونَ.

- وَإِلَيْهُ شَمَّرَ الْعَامِلُونَ.

- وَعَمَلَ الْقَوْمِ إِنَّمَا كَانَ عَلَيْهِ وَإِشَارَاتُهُمْ كُلُّهَا إِلَيْه.

- وَخُصَّ أَهْلَ الْيَقِينِ بِالْهُدَى وَالْفَلَاحِ مِنْ بَيْنِ الْعَالَمِينَ فَقَالَ، ( وَالَّذِي تَعَدَّوْنَ مَا أَنِلَ إِلَى وَمَا أَوْلَ مَ قَالَهُ وَالْحَمَرُمُ عُمَانَ ( ) أَوَلَتِكَ عَلَ هُذَى مِن يَعِمَّ وَأُوَلَتِكَ هُمُ الْمُنْعَمْرِ) (الْبِقَرَةِ: ٤- ٥).

- وُأَخْبَرَ عَنْ أَهْلِ الْتَارِ. بِأَنَّهُمْ لَمَ يَكُونُوا مِنْ أَهْلِ الْيَقِينَ فَقَالَ تَعَالَى: ( وَإِذَا قِبَلَ إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ حَقٌ وَالتَّاعَةُ لَا رَبِّ فِهَا قُلْمُ مَا مَدِي مَا التَاعَةُ إِن نَظُنُ إِلَا ظُلًا وَمَا خَنُ بِمُسْتَقِيرِي) (الجاثيةُ إِن .

- فَالْيَقِينُ رَوحُ أَعْمَالِ الْقُلُوبِ الَّتِي هِيَ أَرْوَاحُ أَعْمَالِ الْجَوَارِحِ. وَهُوَ حَقِيقَةً الْصُدُيقيَّة.

- مَتَّى وَصَلَ الْيَقِينُ إِلَى الْقَلْبِ امْتَلَأَ نُورًا وَإِشْرَاقًا. وَانْتَفَى عَنْهُ كُلُّ رَيْبٍ وَشَكً وَسَخَط، وَهَمَّ وَعَمَّ. هَامْتَلَأَ مَحَبَّهُ للَّهِ. وَخَوْفًا مِنْهُ وَرِضًا بِهِ، وَشَكْرًا لَهُ، وَتَوَكَّلًا عَلَيْهِ، وَإِنَابَهُ إِلَيْهَ. هَهُوَ مَادَّةُ جَمِيعِ الْمَقَامَاتِ وَالْحَامِلُ لَهَا.

-اليقين في اللغة: (اليقين) العلم الذي لا شك معه، و (في الفلسفة) اطمئنان

التوحيد) ٦٥

ذو الحجة ٢٦ ٢٢ هـ

النفس إلى حكم مع الاعتقاد بصحته. (المعجم الوسيط (١٠٦٦/٢).

#### معتى اليقين بالله عند أهل العلم:

- اليقين معناه أن يكون مؤمنا بالله عن جزم وعن يقين، يؤمن بأن الله ريه المعبود بحق، وأنه لا يستحق العبادة سواه، وأنه خالق كل شيء وأنه الكامل، في ذاته وأسمائه وصفاته وأفعاله، ويجب على المؤمن أن يحذر شر لسانه، في تنقص ربه أو نفي صفاته أو التهاون بما أوجب عليه، هيتيقن أنه سوف يجمع الناس يوم القيامة شرا فشر، ويتيقن أن الله سبحانه سوف يفي ويدخل الكفار الناركما وعدهم سبحانه وتعالى، وهكذا كل ما أخبر الله به ورسوله في القرآن أو بالأحاديث الصحيحة يكون المؤمن مؤمنا بذلك يصدق بذلك ولا يشك في ذلك. (فتاوى نور على الدرب لابن باز(٢٠١/٤).

#### أولا: من فوائد اليقين في الدنيا:

اليقين بالله تعالى سفينة النجاة من ركب فيها نجا، ومن تركها غرق في بحر الظلمات والفتن. وإليك بعض الفوائد في الدنيا: ١- النصر والتأييد والحفظ في وقت الشدائد: - الأمثلة على ذلك كثيرة جداً منها: أ- النبي صلى الله عليه وسلم والصديق في الغار: - قال تعالى: (إِلَّا تَصْرُوهُ فَتَعَدْ مَكَرَةُ أَلَّهُ إِذَ

أَخْرَبَهُ ٱلَّذِينَ حَكْثُرُوا ثَانِي ٱثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي آلْحَارِ إِذْ يَتَقُولُ لِصَحِبِهِ لَا تَحْذَنْ إِنَّ ٱللَّهُ مَعْنَاً فَأَخَرَلَ ٱللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيْكَدُهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَبَحْكَلَ حَلِيكَةَ ٱلَّذِينِ حَنْزُوا السُّفُلُ وَحَكِمَةُ ٱللَّهِ هِي ٱلْثَاباً وَٱللَّهُ عَزِيزُ

- عَنُ أَبِي بَكُر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: نَظَرْتُ إلَى أَقَدَدَام الْشُرِكِينَ عَلَى رُءُوسنَا وَنَحْنُ فِي الْغَارِ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّه لَوْ أَنَّ أَحَدَهُمْ نَظَرَ إلَى قَدَمَيْهُ أَبْصَرَنَا تَجْتَ قَدَمَيْهِ، فَقَالَ: «يَا أَبَا بَكُر مَا ظَنُكَ باثْنَيْن الله ثَالتُهُمًا » رواه البخاري (٣٦٥٣) ومسلم

#### .(1171).

- هذا صاحب أعلى يقين عرفته الأرض، حبيبنا محمد صلى الله عليه وسلم الذي ما ترك سبباً من الأسباب إلا وأخذ به يوم الهجرة، ومع ذلك تأصلت كل هذه الأسبباب في لحظة، فالتف المشركون حول الغار، وهنا يقول الصديق رضوان الله عليه للنبي صلى الله عليه وسلم: يا رسول الله لو نظر أحدهم تحت قدميه لرآنا، وهنا من بعده درساً من أغلى دروس اليقين، فليخرج أبو جهل وليخرج المشركون عن بكرة أبيهم؛ ليقلبوا الحجارة، بل ولينقبوا بين حبات الرمال عن النبي وصاحبه، فورب الكعبة لن يصلوا إليهما أبداً، لماذا؟ لقول الحبيب؛ (إن الله معنا) دروس للشيخ محمد حسان (١٣/٦٣).

ب- موسى عليه السلام بين البحر وفرعون وجنوده:

 وقف موسى عليه الصلاة والسلام البحر أمامه والعدو وراءه ومعه أمة خرجت ذليلة لله، مُستجيبة لأمر الله، فوقف أمام البحر فلما قال له بنو إسرائيل «إنَّا لَدُرَكُونَ» قَالَ واليقين معمور به قلبه ومليءُ به فؤاده: «قال كلا إنَّ مَعيَ رَبِّي سَيَهْدين» كلا؛ لا أدرك ولا أهان ومعى الواحد الديان، ففي طرفة عين تنزلت أوامر الله «أن اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْبَحْرَ»، وإذا بتلك الأمواج المتلاطمة العظيمة تنقلب في طرفة عين إلى أرض يابسة، وإذا به على أرض لا يخاف دركاً فيها ولا يَخشى، قال الله تعالى: (فَلَيَّا رَبَّهَا الْحَيْمَانِ قَالَ أَصْحَتُ مُوسَى إِنَّا لَمُدَرَّكُونَ (٢) قَالَ كُلُّ إِنَّ مَعَى رَفِي سَتَهِدِين (٢) فَأُوحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنَ أَصْرِبٍ بَعَصَاكَ ٱلْحَرِ فَأَنفَلُقَ فَكَانَ كُلُّ فَرْقِ كَالْطُودِ ٱلْمَظِيمِ (\*) وَأَزَلْنَنَا لَهُ ٱلْآخَرِينَ (\*) وَأَجْتَنَا مُوسَىٰ وَمَن مَّعَدُ أَجْمَعِنَ () ثُمَّ أَغْرَقْنَا ٱلْآخَرِينَ ) (الشعراء: ٦٦- ٦٦)، سبحان الله لبحر عظيم؛ وفي طرفة عين تنقلب أمواجه إلى صفحة لا يجد فيها رذاذ الماء، ويضرب لهذه الأمة المستضعفة الموقنة بالله جل وعلا طريقا في ذلك المحر لا يخاف دركا ولا يخشى، كل ذلك باليقين بالله. (دروس للشيخ

التوحيد العدد ٥٢٨ السنة الرابعة والأربعون

77

#### محمد المختار الشنقيطي(٣/٢٧). ج: أم موسى عليهما السلام:

- أُم موسى كان اليقين يملأ قلبها بما عند الله تبارك وتعالى، قال الله عنها: « وَأَصَبَ فُوَادُ أَرَ مُوسَى فَرَقًا (القصص: ١٠) أي: من كل شيء إلا من محبة ابنها فقد ملأت شغاف قلبها، وبرغم هذا ألهمها الله عز وجل بقوله: « وَأُوَحَبَا إِلَى أَرَ مُوسَى أَنْ أَرْضِعِيةً فَإِذَا حِفْتِ عَلَيْهِ فَكَالَيْهِ فِ ٱلْكَبَرَ وَلَا غَافِ وَلا عَرَقَ إِنّا لِي وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْتَرْسَلِينَ،

(القصص: ٧)، ومعلوم أن المرأة إذا خافت على ولدها تضمه إلى صدرها، فما بال أم موسى تُلقيه إلى البحر؟ وذلك ليقينها بما عند الله عز وجل، فهي مثل عال في اليقين، وفي التوكل على الله عز وجل، وفي الثقة به سبحانه وتفويض الأمر إليه. -كانت نتيجة اليقين بالله أن نجى الله تعالى وليدها من القتل بل عاد إليها لتربيه في أمان؛ قال الرحمن: ( فَرَدَنَهُ إِلَى أَبُو، كَنْ فَقَرْ عَنْهُمَا وَلَا فَحْرَنَ وَلِعَمْ لَمَ أَنَ حَمَّ اللَّهِ عَنْ وَلَكُنْ أَحْرَهُمْ لَا

يَعْلَمُونَ) (القصص: ١٣).

#### ٢- الهدى والفلاح:

### قال تعالى: ( ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوَةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوَةَ وَهُمَ يَالَآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ () أُوَّلَتِكَ عَلَى هُدَى مِن رَبِعِمٌ وَأُوْلَتِكَ هُمُ

ٱلْنَنْلِحُونَ ) (لقمان: ٤- ٥)، كأن الهدى مركب ينجون به من الهلاك، أو سفينة ينجون بها من الغرق؛ فهم متمكنون غاية التمكن من الهدى؛ لأنهم عليه؛ و«من ربهم» أي خالقهم المدبر لأمورهم؛ والربوبية هنا خاصة متضمنة للتربية الخاصة التي فيها سعادة الدنيا والآخرة. (تفسير القرآن للعثيمين (٩/٣).

أهل اليقين كتب الله تعالى لهم الهداية والتوفيق والفوز والنجاح في كل ما يُحبونه من أمور الدنيا والآخرة.

#### ٣ - صلاح الأمة:

عَنْ عَبْد الله بْنِ عَمْرو رضي الله عنهما قال: قال رَسُولُ الله صَلَى الله عليه وسلم:» صَلَاحُ أَوَّل هَذه الأُمَّة بِالَزُّهْد وَالْيَقِينَ،وَهَلَاكُ آخِرُهَا بِالْبُخُلِ وَالْأُمَلَ. صحيح الجامع (٣٨٤٥).

- فصلاح أمر هذه الأمة كان بالزهد واليقين، أي: بالزهد في الدنيا، واليقين فيما عند الله سبحانه بأن يكون الإنسان زاهداً، وفي قلبه يقين بأن ما كتب له لا بد أن يأتيه، وأنه لن تفلت منه الدنيا التي كتبها الله عز وجل له. ولذلك فهو لا يُحسد الناس؛ لأن الشيء الذي آتاه الله عز وجل لغيره لو أراد أن يؤتيه إياه لآتاه، فهو على يقين بأن الله لو أراد أن يُعطيه هذا الشيء لأعطاه إياه، فلا ينظر إلى غيره نظرة حسد، ولا يتسخط لأن الله أعطى هذا الشيء لغيره، ولم يؤته هو؛ لأنه واثق بأن الله لن يؤتيه إلا الخير، ولا يمنع عنه إلا الضير.فكان صلاح الأوائل بسبب زهدهم ويقينهم. (٣/٥٢). فصلاح أول هذه الأمة وآخرها بالزهد واليقين بالله تعالى.

٤: باليقين بالله تعالى تهون مَصائب الدنيا:

عنابْن عُمَنَ قَالَ: قَلَّما كَانَ رَسُولُ الله صلَّى اللَّهُ
عنابْن عُمَنَ قَالَ: قَلَّما كَانَ رَسُولُ الله صلَّى اللَّهُ
عَلَيْه وَسَلَّمَ يَقُومُ منْ مَجْلس حَتَّى يَدْعُوَ بِهَوْلاً عَلَيْه وَسَلَّمَ يَقُومُ منْ مَجْلس حَتَّى يَدْعُوَ بِهَوْلاً علَى اللَّعَوَات لأصْحَابِهُ: «اللَّهُمَّ اقْسَمْ لَنَا منْ خَشْيَتكَ مَا الدَّعَوات لأصْحَابِهُ: «اللَّهُمَّ اقْسَمْ لَنَا منْ خَشْيَتكَ مَا يَتُعُولُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ مَعَاصِيكَ، وَمنْ طَاعَتكَ مَا تُبَلَّغْنَا به جَنَّتَكَ، وَمنْ طَاعَتكَ مَا يَتُعْنَا بَعُنْ خَشْيَتكَ وَمَنْ عَامِيكَ، وَمنْ طَاعَتكَ مَا تُبَلَغْنَا به جَنْتَكَ، وَمنْ اليَقين ما تَهُوَّنُ بِه عَلَيْنَا وَقُولَتِنَا مَا أَحْيَيْتَنَا، وَاحْعَلْهُ الوَارِثَ مَنًا، وَاجْعَلْ أَنْ وَاجْعَلْهُ الوَارِثَ مَنًا، وَاجْعَلْ أَذْرَبَا عَلَى مَنْ عَادانَا، وَقُولاً عَلَى مَنْ عَادانَا، وَقُولاً عَلَى مَنْ عَادَانَا، وَوَلا تَجْعَلْ مَنْ عَلَى مَنْ عَادَانَا، وَوَلا تَجْعَلْ مَنْ عَلَى مَنْ عَادَانَا، وَلا تَجْعَلْهُ الوَارِثَ مَنًا، وَاحْعَلْ فَلَا مَا أَحْيَيْتَنَا، وَاحْعَلْهُ الوَارِثَ مَنًا مَا أَحْيَيْتَنَا، وَاحْعَلْهُ الوَارِثَ مَنَا مَا أَحْيَيْتَنَا، وَاحْعَلْهُ الوَارِثَ مَنَا وَلَا تَعْهَوْنَا مَا أَحْيَيْتَنَا، وَالْحَيْنَا عَلَى مَنْ عَادَانَا، وَوَلا تَجْعَلْ الدُوْنِي اللَّهُ مَنْ عَادَانَا، وَلا تَجْعَلْ مَنْ عَلَى مَنْ عَادَانَا، وَلا تَجْعَلْ الذَائِا، وَكَرْعَا عَلَى مَنْ عَادَانَا، وَلا تَجْعَلْ الدُيْنَا مَنْ الْنَابِينَ عَلَى مَنْ عَايَنَا مَنْ الْنَالِيْنَا مَنْ أَنْ يَرْعَمْنَا وَلا تَسَلُطْ عَلَيْنَا مَنْ

- وَمِنَ اللَيَقِينِ مَا تَهَوَّنُ بِهِ عَلَيْنَا مُصِيبَاتَ الدَّنْيَا: لأنَ الدنيا فَيها مَصائبَ كثيرة، لكَن هذَه المصائب إذا كان عند الإنسان يقين أنه يكفر بها من سيئاته ويرفع بها من درجاته إذا صبر واحتسب الأجر من الله هانت عليه المصائب وسهُلت عليه المحن مهما عظمت سواء كانت في بدنه أو في أهله أو في ماله ما دام عنده اليقين التام فإنه تهون عليه المصائب. (شرح رياض الصالحين لابن عثيمين (٢٦٢/٤).

قَالُ اللَّه تَعَالَى: (وَجَعَلْنَا مِنْهُمُ أَبْمَةُ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا

ذو الحجة ١٤٣٦هـ

77 (

التوحيد



لمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتَنَا يُوقَنُونَ) (السجدة: ٢٤)، «وَكَانُوا بآيَاتَنَا يُوقَنُونَ» أَي: وصلوا في الإيمان بآيات اللَّه، إلى درجة اليقين، وهو العلم التام، الموجب للعمل، وإنما وصلوا إلى درجة اليقين، لأنهم تعلموا تعلمًا صحيحًا، وأخذوا المسائل عن أدلتها المفيدة لليقين. فما زالوا يتعلمون المسائل، ويستدلون عليها بكثرة الدلائل، حتى وصلوا لذاك، فبالصبر واليقين، تُنَالُ الإمامة في الدين. (تفسير السعدي (٢٥٦/١).

٦- اليقين في الله أفضل من العافية:

قَامَ أَبُو بَكُر الصَّدُيقَ، عَلَى النَّبَرِ ثَمَّ بَكَى هَقَالَ: قَامَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَامَ الأَوَّلِ عَلَى الْنُبَرِ ثُمَّ بَكَى فَقَالَ: «اَسْأَلُوا اللَّهِ العَفْقَ وَالْعَاهَيَةَ، هَإِنَّ أَحَدًا لَمْ يُعْطَ بَعْدَ اليَقِينِ خَيْرًا مِنَ الْعَاهَيَةَ» (سَنَ الترمذي (٣٥٥٨).

- معنى العفو: محو الذنب، ومعنى العافية: السلامة من الأسقام والبلاء، ثم إنه جمع بين عافيتي الدنيا والدين لأن صلاح العبد لا يتم في الدارين إلا بالعفو واليقين فاليقين يدفع عنه عقوبة الآخرة والعافية تدفع عنه أمراض الدنيا في قلبه وبدنه. (فيض القدير (١٤٢/٤)

٧- إجابة الدعاء:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ، قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ، لِدْعُوا اللَّه وَأَنْتُمْ مُوقتُونَ بِالإَجَابَة، وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّه لاَ يَسْتَجِيبُ دُعَاءَ مِنْ قَلْبِ عَافِلَ لاَه. (سنن الترمذي (٣٤٧٩) صحيح الجامع (٢٤٥).

- فتح الله الكريم باب الأمل في إجابة الدعاء وذلك لمن تيقن في وعد الله، وأحسن الظن بالله، وتأدب بآداب الدعاء والتي منها حضور القلب؛ لأن القلب هو مَلك الأعضاء، وإذا لم يحضر القلب ولم نراع آداب الدعاء كان الدعاء نوعًا من العبث. وليعلم أن الدعاء كله خير وأنه مُجاب.

٨- أَهْلُ الْيَقِينِ ينتفعون بِالْآَيَاتِ وَالْبَرَاهِينِ.

- قال تعالى، (رَفِ ٱلأَرْضِ مَلَئَتُ الْمُوقِينَ ) (الذارِياتَ، ٢٠). فِي الْأَرْضِ آياتُ للْمُوقِنِينَ أَيُّ، دَلَائِلُ وَاضَحَةٌ وَعَلامَاتٌ ظَاهرَةٌ مِنَ ٱلْجِبَالِ وَالْبَرِ وَالْبَحُرِ

وَالْأَشْجَارِ وَالْأَنْهَارِ وَالثَّمَارِ، وَفِيهَا آثَارُ الْهَلَاكِ لِـلْأُمُم الْكَافَرَة الْكَذَبَة لَمَا جَاءَتْ بِه رُسُلُ اللَّهُ وَدَعَتْهُمْ إِلَيْهَ، وَخَصَ الْمُوقَنِينَ بِاللَّه لَأَنَّهُمُ الَّذِينَ يَعْتَرِفُونَ بِذَلكَ وِيُتدبِرونَ فِيه فَينَتفعون بِه. (فتح القدير (١٠١/٥)

٩-راحة البال من الرزق والأجال:

- عَنْ أَنْسَ بْنِ مَالكِ، أَنَّ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ قَدْ وَكُلَّ بِالرَّحِمِ مَلَكًا، فَيَقُولُ: أَيْ رَبَّ مُضْفَةٌ، أَيْ رَبَّ عَلَقَةٌ، أَيْ رَبَّ مَضْفَةٌ، فَإِذَا أَزَادَ اللَّهُ أَنْ يَقْضِيَ خَلْقًا قَالَ: قَالَ الْلَلُكُ، أَيْ رَبَّ ذَكَرْ أَوْ أُنْتَى ٩ شَقَيَّ أَوْ سَعِيدٌ ٩ هَمَا الرُزْقُ ٩ هَمَا الْأُجَلُهُ فَيُكْتَبُ كَذَلِكَ فِي بَطْنِ أُمَّهِ ﴿ صحيح مسلم (٢٦٤٦).

-قيل للحسن البصري رحمه الله ، ما سرّ زهدك في الدنيا يا تقيّ الدين ؟ فقال : «أربعة أشياء : علمت أن رزقي لا يأخذه غيري فاطمأنَ قلبي ، وعلمت أن عملي لا يقوم به غيري فاشتغلت به ، وعلمت أن الله مطّلع عليّ فاستحييت أن يراني على معصية ، وعلمت أن الموت ينتظرني فأعددت الزاد للقاء ربّ العالمين ».

ومن ثمرات اليقين بالرزق البعد عن الحسد والبعد عن أكل الحرام، والقناعة وتفريغ الهم للآخرة.

١٠- تجنب الأمراض النفسية:

- من أعظم ثمرات اليقين بالله تجنب الأمراض النفسية من قلق وخوف وفزع وهم وغم قد تؤدى إلى الهلاك وخسارة الدنيا والآخرة كل هذا من قضايا محسومة مُنتهية مثل: قضية الرزق والأجل والنفع والضر والمستقبل كله من عند الله

وحده. - قال إبراهيم بن أدهم لمن رآه مهموماً: إني سائلك عن ثلاث فأجبني، قال سل. قال، هل يجري في ملك الله شيء لا يريده الله؟ قال، لا قال، هل ينقص من رزقك شيء كتبه لك الله؟ قال، لا، قال: هل ينقص من أجلك لحظة قدرها الله لك في الحياة؟ قال، لا. قال، فعلام الهم إذاً؟.

وَعَالاَمَاتُ ظَاهَرَةُ مِنَ الْحِيَالِ وَالْبَرُ وَالْبَحْيِ وَالْحَدِي وَالْحِمَدِ لِلَّهُ رَبِ العالينِ. Upload by: altawhedmag.com



حاجات الأولاد مقدمة على حج التطوع المفتى: علام نصار .

المبادئ: مصالح وحاجات الأولاد من زواج ونفقة وتعليم مقدمة على التطوع بالحج السؤال: من الأستاذ (أ. أ. م) على صفحات الأهرام قال:

١ - سيدة سبق لها أن أدت فريضة الحج مرة، لكنها تريد أن تحج مرة أخرى، مع أن ظروف معيشتها تقتضى مراعاة العذارى من بناتها وهن فى سن الزواج، وهى تقتر عليهن فى الرزق، وتريد أن تنفق فى الحج ما ادخرته من ثمن جهازهن فما حكم الشرع فيها.

٢ - سيدة سبق لها أن أدت فريضة الحج، وهى أم أولاد صغار فى سن التربية والتعليم قد يبلغون الثمانية أو العشرة، ومرتب زوجها لا يكاد يكفى لعيشتهم الضرورية، فلا يمضى من الشهر أيام حتى يمدون أيديهم للاستدانة، وهى الآن تريد أن تحج مرة أخرى من ثمن نصف بيت لديها تبيعه لتدفع تكاليف الحج فيضيق على أولادها معاشهم ورزقهم وتعليمهم فما حكم الشرع فيها؟

الجواب: إن الحج ليس فريضة عليهما بعد الحجة الأولى بل يكون تطوعاً ونافلة فى التقرب إلى الله، وقواعد الشريعة وحكمة الله تعالى فى توجيه عبادة إلى الخير على أساس تقديم الأهم والأنفع تقتضى بأن تقدم هاتان السيدتان وأمثالهما مصالح وحاجات بناتهما وأولادهما فى الزواج والنفقة والتعليم على

التطوع بالحج فى المرة الثانية، وأن الله تعالى ينظر إلى نفقة الأولاد فى مثل هذه الحالة على أنها عبادة أفضل من التطوع بالحج فليس لله حاجة فى الطواف ببيته من شخص يترك أولاده فريسة للجهل والفقر وبناته بلا زواج يعفهن أسأل الله سبحانه أن يوفق المسلمين إلى فهم دينهم على الوجه الصحيح حتى تصلح أحوالهم

العج بمال مسروق أو موهوب أو مقترض الفتى : حسن مامون .

#### المبادئ،

<sup>1</sup> الحج الفرض بمال حرام أو مسروق يسقط به الفرض ولكنه غير مقبول.

<sup>۲</sup> - لا تناقي بين سقوط الفرض به وعدم قبوله لأنه لا يلزم من الصحة القبول، كما فى الصائم الذى يغتاب الناس فإنه يسقط عنه فرض الصوم لأدائه بأركانه وشروطه ولكنه لا يقبل منه ولا يثاب عليه.

<sup>٣</sup> - الحج بالمال الموهوب لا خلاف فى جوازه فرضا كان الحج أو نفلا، لأن الموهوب له يملك المال الموهوب له بالهبة بقبضه.

والحج بالمال المقترض جائز ومثله مثل الحج بالمال المحج بالمال الموهوب

السؤال: ما حكم فريضة الحج بالمال المسروق والمال الموهوب والمال المقترض على أن يقوم الحاج بسداد هذا الدين بعد عودته من الحج؟

الجواب: أن الحج فريضة على كل مسلم مكلف

التوحيد 19

ذو الحجة ١٤٣٦ هـ



أما الحج بالمال الموهوب وهو الشطر الثانى من السؤال.

فإنه لا خلاف فى جوازه فرضا كان الحج أو نفلا، لأن الموهوب له يثبت له ملك أموال الهبة ملكا صحيحا بمجرد القبض، ويكون له حق التصرف فيها بسائر أنواع التصرفات ويترتب عليه ما يترتب على الحاج بالمال الحلال من صحة الحج وتحصيل الثواب المدخر عند الله لمن أدى هذه الفريضة أما أداء الفريضة بالمال المقترض على أن يقوم بسداد هذا الدين بعد عودته من حجه كما جاء بالشطر الأخير من السؤال، فإن الحكم لا يختلف عما قررناه فى الحج بالمال الموهوب من صحة الحج لأداء الفعل بشروطه وأركانه وتحصيل الثواب المترتب عليه.

ولا حرج عليه فى الاستعانة إذا كان قادرا على الوفاء بدينه، أما إذا كان أكبر رأيه أنه لو استقرض ما يكفيه للحج لا يقدر على قضائه، فإن الأفضل له فى هذه الحالة

عدمه، لأنهم نصوا على ذلك فى الزكاة، وإذا كان هذا فى الزكاة التى تعلق بها حق الفقراء ففى الحج أولى ( راجع حاشية ابن عابدين فى أول كتاب الحج ) والله أعلم

فائدة أموال جماعة الحج في البنك الفتي : جاد الحق على جاد الحق .

#### المبادئ.

۱-الزيادة التى تحصل عليها جماعة الحج من البنك بوصفها فائدة محددة قدرا وزمنا على ودائعها من باب ربا الزيادة ومن كبائر المحرمات.

۲- لا يحل أخذ هذه الفائدة بحجة صرفها فى وجوه الخير، لأن الغاية لا تبرر الوسيلة المحرمة

السؤال: بالطلب المقدم من جماعة الحج التعاونى الذى تلتمس فيه حكم الدين في أموال الجمعية التي تتجمع طول العام بصفة اشتراكات شهرية، وتودعها الجمعية أولا بأول في أحد البنوك بصفة أمانة بدون فائدة.

وقد طلب أعضاء الجماعة أن تحصل الجمعية على فائدة مقابل هذه المبالغ للاستفادة منها فى أعمال الخير، كترميم المساجد وتصليح دورات المياه وغير ذلك من الأعمال الخيرية، ولكن الجماعة ترفض أموال الجماعة، وتطلب الجماعة الإفادة عما إذا كان يجوز الحصول على الفائدة للاستفادة بها هى أوجه الخير الموضحة أعلاه أم لا يجوز الحصول عليها وبيان الحكم الشرعى هى ذلك؟

الجواب: جرى اصطلاح فقهاء الشريعة الإسلامية على أن الربا هو زيادة مال بلا مقابل في معاوضة مال بمال. وقد حرم الله سبحانه وتعالى الربا بالآيات

٧٠ التوحيد العدد ٥٢٨ السنة الرابعة والأربعون



الكثيرة في القرآن الكريم.

وكان من آخرها نزولا على ما صح عن ابن عباس رضى الله عنهما قول الله سيحانه وتعالى «الذين يأكلون الريا لا يقومون الا كما يقوم الذى يتخبطه الشيطان من المس ذلك بأنهم قالوا إنما البيع مثل الريا وأحل الله البيع وحرم الريا فمن جاءه موعظة من ريه فانتهى فله ما سلف وأمره إلى الله ومن عاد فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون يمحق الله الريا ويربى الصدقات والله لا يحب كل كفار أثيم» البقرة ٢٧٥، ٢٧٦، ومحرم كذلك بما ورد في الحديث الشريف الذي رواه البخاري ومسلم وغيرهما عن أبي سعيد الخدرى قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (الذهب بالذهب والفضة بالفضة والبر بالبر والشعير بالشعير والتمر بالتمر والملح بالملح مثلا بمثل يدا بيد فمن زاد أو استزاد فقد أربى الآخذ والمعطى فيه سواع).

ولما كان مقتضى هذه النصوص أن كل زيادة مشروطة فى القرض قدرا وزمنا تعتبر من ربا الزيادة المحرم قطعا.

كانت الزيادة التى تحصل عليها الجمعية بوصفها فائدة محددة قدرا وزمنا على ودائعها من باب ربا الزيادة، والتعامل بالربا أخذا وعطاء من كبائر المحرمات فى الإسلام. فلا يحل أخذ فائدة من البنك على أموال جماعة المحج المودعة لديه بحجة صرفها فى وجوه الخير، لأن الغاية لا تبرر الوسيلة المحرمة والله طيب لا يقبل إلا طيبا كما ورد فى المحديث الشريف.

والله سبحانه وتعالى يقول «يا أيها الذين آمنوا أنفقوا من طيبات ما كسبتم ومما أخرجنا لكم من الأرض ولا تيمموا الخبيث

منه تنفقون ولستم بآخذيه إلا أن تغمضوا فيه واعلموا أن الله غنى حميد ، البقرة ٢٦٧ ، والله سبحانه وتعالى أعلم

#### الإنابة لإ الحج

س، هل الذي يحج عن الميت أو عن شيخ عجوز ولم يسبق له الحج ولا مال له إلا مال موكله يقدم حجة نفسه أو الذي وكله؟

ج: لا يجوز للإنسان أن يحج عن غيره قبل حجه عن نفسه، والأصل في ذلك ما رواه ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم سمع رجلا يقول: لبيك عن شبرمة، قال: «حججت عن نفسك؟» قال: لا، قال: «حج عن نفسك، ثم عن شبرمة. وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء س: رجل أدى فريضة الحج وترك عدة واجبات، كمن ترك الإحرام من الليقات وترك اللبيت بمزدلفة، فهل يجزئه دم واحد، أو

لكل واحد من هذين الواجيين دم؟

ج: لكل واحد من هذين الواجبين دم يجزئ أضحية، يذبحه ويفرقه في الحرم على الفقراء، ولا يأكل منه، فإن كان لا يستطيع فإنه يصوم عشرة أيام عن ترك الإحرام من الميقات، وعشرة أيام عن ترك المبيت بمزدلفة.

س : بالنسبة للدم لن ترك واجبات الحج، فما هو ذلك الدم، هل هو مثل دم التمتع المذكور في قوله تعالى: سورة البقرة الأية ١٩٦ ، فَمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجُ فَمَا اسْتَيْسَرَ من الْهَدْي، الآية، وإذا كان كذلك فهل يجوز إخراج قيمة الدم وإعطائه لشخص مثلا؟ وإذا جاز ذلك فهل يجوز للشخص الذي تسلم قيمة الدم أن ينفقه على نفسه أو

ذو الحجة ١٤٣٦ هـ

Upload by: altawhedmag.com



على أهله بدون أن يشتري الهدي ويذبحه؟ ج: من ترك واجبا من واجبات الحج والعمرة وجب عليه دم، والدم سبع بدنة، أو سبع بقرة، أو شاة تجزئ أضحية، يذبح بمكة ويقسم بين فقراء الحرم، ولا يجوز إخراج قيمة الدم نقودا؛ لأن إخراج النقود يخالف ما أمر الله به.

س، هل يلزم الحجاج، من رجال ونساء، زيارة قبر الرسول صلى الله عليه وسلم والبقيع وأحد وقباء، أم الرجال فقط؟

ج: لا يلزم الحجاج -رجالا أو نساء- زيارة قبر الرسول صلى الله عليه وسلم، ولا

البقيع، بل يحرم شد الرحال إلى زيارة القبور مطلقا، ويحرم ذلك على النساء، ولو بلا شد الرحال؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم: لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: مسجدي هذا، والمسجد الحرام، والمسجد الأقصى متفق عليه ولأنه صلى الله عليه وسلم لعن زائرات القبور، ويكفي النساء يصلين في المسجد النبوي، ويكثرن من الصلاة على الرسول صلى الله عليه وسلم في المسجد وغيره. وبالله التوفيق وسلم.



التوحيد العدد ٥٢٨ السنة الرابعة والأربعون

) VY





الليمرة إلى الترجيد الثالص الطبر من جبي الشرائب، وإلى حب الله تعالى حبًا سحيحًا صادقًا، يتمثّل لإطاحته وتقواه، وحب رسوله صلى الله طبه وسلم حبًّا محيحًا صادقًا، يتمثّل لإ الاقتداء به والتكاذه أسرة حسنة.

# $\bigcirc \bigcirc \bigcirc \bigcirc \bigcirc$

۱۲ الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين : القرآن والسنة الصحيحة، ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

## 0000

۱۲ الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط: عقيدة وعملاً وخلقاً.

## 0000

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - فيما لم يأذن به الله تعالى - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه .

العمل بالكتاب والسنة بفهم سلف الأمة

جماعة أنصار السنة المحمدية

