

# رئيس مجلس الإدارة د.عبد الله شاكر الحنبدي

فاعلم أنه لا اله الا الله



صاحبة الامتياز

جماعة أنصار السنة المحمدية

المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د.مرزوق محمد مرزوق

٨ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۱۷۱ ۲۳۹۳۰ فاکس ۲۲۲،۲۰۲۰

السريد الالكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات

בייוסדייי

ISHTRAK, TAWHEED@YAHOO, COM المركز العامه

هاتف :٢٧٥١٥٢٦-٢٥٤٥١٩٣٢ WWW.ANSARALSONNA.COM

## بشرى سارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجئة الفتوى ونشرها بالمجلة على البريد الالكتروني التالي:

السلام عليكه

دينٌ أكمله الله لعباده، وارتضاه لخلقه، وتكفل بحفظه، وكلف رسوله يتسليغه ونشره، « رَسُولاينَلُواعَلَيْكُرُ مَاينتِ اللَّهِ مُينَنْتِ لَيُخْرِجُ ٱلَّذِينَ ءَامَتُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحَت مِنَ ٱلظُّلُمُنتِ إِلَى ٱلنُّورِ» (الطلاق: ١١).

فيتم التنوير الرباني بالقرآن، وبالسنة وهي البيان للقرآن، وَأَرْلُنْاۤ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرُ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزُلُ إِلَيْهِمْ » (النحل: ٤٤). قرآن وسنة.

والقرآن محفوظ باتفاق ، وكذا السنة التي بلغت الأفاق، لأنها البيان كماقال الرحمن.

ونقل هذه السنة ودونها رجال كالبخاري ومسلم وأحمد وأبو داود والترمذي وغيرهم، رحمهم الله.

والعجيب الذي يجب أن نعتقده وهو من دلائل النبوة؛ إخبار النبي يما يفعله أهل الضلال نحو القرآن، فقد قال المصطفى عن رافضي السنة: «ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه (وهي السنة )، ألا يوشك رجل شبعان على أريكته يقول: عليكم بهذا القرآن فما وجدتم فيه من حلال فأحلوه، وما وجدتم فيه من حرام فحرموه، رواه أبو داود وصححهالألباني.

فهل الذين يدّعون أنهم أهل التنوير وتجديد الخطاب الديني، جاءوا بنوريفوق نور الرسالة المحمدية، أم أنهم أحداث جدد يبدلون تراث أمة محمدية، وتاريخ دولة عالمية، ودينا ارتضاه الله لعباده. ماذا قال النبي صلى الله عليه وسلم عن مثل هذا الذي يفتى في أمر العامة؟ قال: "وينطق فيها الروييضة". قالوا: وما الروييضة؟ قال: «الرجل التافه». وفي رواية: «سفلة الناس». وفي أخرى: «الفويسق». وف غيرها: «السفيه».

وختاما فإننا نبشر الجميع ببشرى الله لهم ﴿ وَيَأْتِ أَسَّا إِلَّالْ يُتِّعَّ ثُورًهُۥ وَلَوْكُرِهُ ٱلْكَنْفُرُونَ ، (التوبة: ٢٣)



إجراك وير حراح القانيحي يهابالك يوكياني المليك والمالك وللمالك والمالك والمالك المالك المالك المالك المالك الم CONTRACTOR OF THE WILL SHOW

مفاجأة

رئيس التحرير

# جمال سعد حاتم

# مدير التحرير الفني حسين عطا القراط

# سكرتير التحرير

مصطفى خليل أبو المعاطى

# الإخراج الصحفي

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي



# ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، الفرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر؟ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أورويا ٢ يورو

# الاشتراك السنوي

١- في الداخل ١٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

 ۲- یا الخارج ۲۰ دولاراً أو ۱۰۰ ریال سعودی أو مایعاد لهما

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة.باسم مجلة التوحيد.أنصار السنة حساب رقم /١٩١٥٩٠

مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر



| 1  | المريس المريس المام                             |
|----|-------------------------------------------------|
| 7. | كلمة التحرير؛ بقلم رئيس التحرير                 |
| 1. | باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي                 |
| 15 | ماذا تقول لربك غدا؟ صلاح عبد الخالق             |
| 14 | باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق                  |
| 11 | دررالبحار، علي حشيش                             |
|    | الاستنساخ البشري وصناعة الأطفال:                |
| 77 | د. محمد محمود العطار                            |
| YY | صلاح الأمة في حُسن أخلاقها: د. عماد عيسى        |
|    | صحة حديث رؤية أبي هريرة للشيطان والرد على شبهات |
| ٣. | المعارضين: المستشار/ أحمد السيد علي             |
| Mh | باب الفقه: د. حمدي طه                           |
| 41 | واحة التوحيد؛ علاء خضر                          |
| ٣٨ | دراسات شرعية: متولي البراجيلي                   |
|    | اللمحات النورانية في فقه المناسبات القرآنية     |
| 27 | د/ عبد الحميد هنداوي                            |
| 20 | منبر الحرمين: الشيخ عبد الباري بن عواض الثبيتي  |
| ٤٨ | تحذير الداعية من القصص الواهية؛ علي حشيش        |
| ٥٣ | باب العقيدة؛ د. عبد الله شاكر                   |
| ٥٧ | قرائن العقل والنقل: د. محمد عبد العليم الدسوقي  |
| 77 | فلذات الأكباد، عبده الأقرع                      |
| 77 | باب السيرة : الشيخ جمال عبدالرحمن               |
| ٧١ | باب الفتاوى                                     |
|    | _ 22 2 4 5 - 23                                 |



٥٥٨ چې ال الحرق الحراق الكورك المالي المالي

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع الحمد لله وحده: والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وعلى آله وصحبه وبعد:

فقد تناولنا في حلقات سابقة وجوب تعظيم النصوص الشرعية، وأهمية العمل بها وفق فهم الصحابة ومن تبعهم بإحسان، ورأيت بعد ذلك أن أتحدث عن منهج الاستدلال بالنصوص الشرعية عند أهل السنة والجماعة، فأقول وبالله تعالى التوفيق،

الشابط الأول؛ وجوب الرجوع إلى الكتاب والسنة عند التنازع؛

إن مما يميز أهل السنة والجماعة تسليمهم المطلق للنصوص الوحي، وعدم تعديها أو الخروج عليها، وهذا منهج المصل عندهم، وهم بهذا يستجيبون لقول الله تعالى: « يَأْيُهُ اللَّهِ مَا اللَّهِ تَعالَى: « يَأْيُهُ اللَّهِ مَا اللَّهِ تَعالَى: ﴿ يَأْيُهُ اللَّهِ مَا اللَّهِ تَعالَى: ﴿ يَأْيُهُ اللَّهِ مَا اللَّهِ تَعَالَى وَمَرَدُوهُ اللَّهِ مَا اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ مَا اللَّهِ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَّ وَالْحَدُولُ اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ مُنْ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّلَّةُ مِنْ اللَّهُ مِنْ

وهذا أمرٌ صريح بالرد إلى الله وإلى الرسول صلى الله عليه وسلم عند التنازع، وذلك حتى يرتفع التنازع والخلاف، وتجتمع الكلمة، قال ابن كثير، «قال مجاهد وغير واحد من السلف، أي: إلى كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، وهذا أمر من الله عز وجل بأن كل شيء تنازع الناس فيه من أصول الدين وفروعه أن يُرد التنازع في ذلك إلى الكتاب والسنة، كما قال الله تعالى: « وَمَا أَخْلَقُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ مُنْكُمُنُهُ إلى الكتاب بالصحة فهو الحق، وماذا بعد الحق إلا الضلال». (تفسير بالصحة فهو الحق، وماذا بعد الحق إلا الضلال». (تفسير ابن كثير ۱۳/۱).

وفي قوله تعالى في الآية: «إِن كُمُّ تُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْبَوْمِ الْآخِلُ، (النساء: ٥٩)، دليل على أن هذا الرد متعين على المختلفين، وأنه شأن من يؤمن بالله واليوم الآخر، والاكتفاء بالكتاب والسنة عند التنازع والرجوع إليهما أمارة على صحة الإيمان، وأن ما ورد فيهما حق وصدق.

يقول ابن تيمية رحمه الله: «وأما خبر الله ورسوله فهو صدق، موافق لما الأمر عليه في نقسه، لا يجوز أن يكون شيء من أخباره باطلاً، ولا مخالفًا لما هو الأمر عليه في نفسه، من أخباره باطلاً، ولا مخالفًا لما هو الأمر عليه في نفسه، ويُعلم من حيث الجملة أن كل من عارض شيئًا من أخباره وناقضه، فإنه باطل من جنس حجج السفسطائية، وإن كان العالم بذلك قد لا يعلم وجه بطلان تلك الحجج المعارضة لأخباره، وهذه حال المؤمنين للرسول صلى الله عليه وسلم الذين علموا أنه رسول الله الصادق فيما يخبر به». (درء التعارض ٢٥٥/٥).

وكان أهل العلم من السلف على هذا المسلك لا يقدُمون على كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، ويقفون عند

بقام الرئيس العام دا عبدالله شاکر الجنيدي www.sonna\_banha.com

التوحيك العدد ١٥٢٤ السنة الرابعة والأربعون

الوارد فيهما، وقد ذكر ابن القيم رحمه الله ذلك عن الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله، وفي ذلك يقول: وفإذا وجد النص أفتى بموجبه، ولم يلتفت إلى ما خالفه، ولا من خالفه كائناً من كان، ولهذا لم يلتفت إلى خلاف عمر في المبتوتة لحديث فاطمة بنت قيس.. ولم يكن يقدم على الحديث الصحيح عملاً ولا رأيا ولا قياساً، ولا قول صاحب». (إعلام الموقعين ٢٩٠/، ٢٩).

ومما يلحق بهذا الضايط: الاعتماد فقط على الصحيح والحسن من الأحاديث، خاصة في مسائل الاعتقاد التي دائمًا أركز عليها، وكان العلماء الراسخون في العلم على هذا، يقول ابن تيمية رحمه الله: «وقد يروى كثير من الناس في الصفات، وسائر أبواب الاعتقاد وعامة أبواب الدين: أحاديث كثيرة مكذوبة، موضوعة على رسول الله صلى الله عليه وسلم...، والواجب أن يضرق بين الحديث الصحيح والحديث الكذب، فإن السنة هي الحق دون الباطل، وهي الأحاديث الصحيحة دون الموضوعة، فهذا أصل عظيم لأهل الإسلام عمومًا، ولن يدعى السنة خصوصا». (مجموع الفتاوي ٣٧٩/٣، ٣٧٠). ولذلك فإنه يجب الحذر عند رواية الحديث والاستدلال به، حتى لا يضل الانسان بالاعتماد على ما لا يصح، والحديث الموضوع لا تجوز روايته الا لسان حاله، فكيف يؤخذ منه حكم شرعي؟ ومن المعلوم أن الأحكام الشرعية لا تكتب إلا بدليل شرعي.

يقول ابن تيمية: «وكذلك ما عليه العلماء من العمل بالحديث الضعيف في فضائل الأعمال؛ ليس معناه إثبات الاستحباب بالحديث الذي لا يحتج به، فإن الاستحباب حكم شرعي فلا يثبت عملاً من الأعمال من غير دليل شرعي، فقد شرع عملاً من الأعمال من غير دليل شرعي، فقد شرع من الدين ما لم يأذن به الله، كما لو أثبت الإيمان أو التحريم، ولهذا يختلف العلماء في الاستحباب كما يختلفون في غيره، بل هو أصل الدين المشرع، فإذا انضمت أحاديث الفضائل الضعيفة تقديرًا وتحديدًا، مثل صلاة وقت معين بقراءة معينة، أو على صفة معينة لم يجز ذلك، لأن استحباب هذا الوصف المعين لم يثبت بدليل شرعي». (مجموع المناوي ١٨/٥٥-٧٢).

े प्रचित्य हैं अस्मी किंगी क्री शिर्टिय हैं अपनी क्रिक प्राचित्र प्रिक्ष पियी क्रिक प्राचित्र प्रिक्ष किंगी क्रिक क्री क्रिक्सी क्रिक्सी क्री क्रिक्सी क्रिक्सी क्रिक्सी क्रिक्सी

الضابط الثاني: الأخذ بطواهر النصوص ورد التأويل المذموم:

من المسلم به عند أنمة السلف وجوب العمل بظواهر النصوص، وبفهم المنص على مقتضى لغة العرب، وبالنصوص الأخرى الموضحة له من القرآن والسنة، ولا يجوز لنا أن نصرف النصوص عن ظواهرها بمعاني محتملة لا يدل عليها الكلام، والأصل في ذلك أن الألفاظ الواردة من المتكلم تدل على مراده، خاصة إذا كان المتكلم بها خالق الخلق أجمعين، أو رسول رب العالمين صلى الله عليه وسلم، المؤيد بالوحي من ربه، والمتكلم أعرف بمراده من غيره، ولهذا وجب الأخذ بظاهر كلامه، والا كان في التأويل الطال بكلامه.

يقول ابن القيم رحمه الله: «كل تأويل يعود على أصل النص بالإبطال فهو باطل، كتأويل قوله صلى الله عليه وسلم: «أيما امرأة نكحت نفسها بغير إذن وليها فنكاحها باطل». بحمله على الأمّة، فإن هذا التأويل مع شدة مخالفته لظاهر اللفظ يرجع إلى أصل النص بالإبطال، وهو قوله: «فإن دخل بها فلها المهربما استحل من فرجها »، ومهر الأمة إنما هو للسيد». (الصواعق المرسلة ١٩٧/١٩٨١).

وكذلك العمل بالتأويل على خلاف الظاهر يوجب تعطيل المعنى الذي هو في غاية العلو والشرف، ويحطه إلى معنى دونه بمراتب كثيرة، ومثال ذلك

تأويل الجهمية قوله تعالى: « رُهُو ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عَادِينِ (الأنعام:١٨)، وقوله تعالى: « يَخَافُونَ رَبِّي مِنْ فَوْقِيدٌ ، (النحل:٥٠) بأنها فوقية الشرف، كقولهم الدينار فوق الدرهم، وهذا تأويل باطل ينزل بالعني المراد عن رتبته، يقول ابن القيم: «فتأمل تعطيل المتأولين حقيقة الفوقية المطلقة التي هي من خصائص الربوبية، وهي المستلزمة لعظمة الرب جل جلاله، وحطها إلى كون قدره فوق قدربني آدم وأنه أشرف منهم، وكذلك تأويلهم علوه بهذا المعنى وأنه كعلو الذهب على الفضة، وكذلك تأويلهم استواءه على عرشه بقدرته عليه، وأنه غالب له، فيا لله العجب هل ضلت العقول وتاهت الأحلام، وشكت العقلاء في كونه سبحانه غالبًا لعرشه، قادرًا عليه، حتى بخبر به سبحانه ية سبعة مواضع من كتابه مطردة بلفظ واحد». (المرجع السابق ١/١٩٩/١).

ولهذا أكثر السلف على ضرورة الأخذ بظاهر النص، لأنه هو الذي عناه المتكلم بكلامه، إلا كان عبثاً لا فائدة منه، وفي هذا طعن على المتكلم به. يقول ابن الوزير رحمه الله: «لا يصح سكوت الشرع عن النص على ما يحتاج إليه من مهمات الدين، وثبت أن الإسلام متبع لا مخترع، ولذلك كفر من أنكر شيئًا من أركانه، لأنها معلومة ضرورة فأولى وأحرى ألا يجيء الشرع بالباطل منطوقًا متكررًا من غير تنبيه على ذلك، لا سيما إذا كان الذي سموه باطلاً هو المعروف في جميع آيات كتاب الله وجميع كتب الله، ولم يأت ما يناقضه حتى ينبه على وجوب التأويل». (إيثار الحق على الخلق ينبه على وجوب التأويل». (إيثار الحق على الخلق

وقد تلقى الصحابة- رضوان الله عليهم أجمعينالوحي عن الرسول صلى الله عليه وسلم وآمنوا
وسلموا بظواهر هذه النصوص جميعها، يقول ابن
تيمية رحمه الله: «ومن علم حال خاصة النبي
صلى الله عليه وسلم كأبي بكر وعمر وغيرهما من
السابقين علم أنهم كانوا أعظم الناس تصديقا
لباطن أمر خبره ظاهر، وطاعتهم له في سرهم
وعلانيتهم، ولم يكن أحد منهم يعتقد في خبره
وأمره ما يناقض ظاهر ما بينه لهم ودلهم عليه،
وأرشدهم إليه، ولهذا لم يكن في الصحابة من تأول
شيئا من نصوصه على خلاف ما دل عليه، لا فيما

िरास्त्री शिक्सी शिक्सी स्मित्री क्सियों से इत्सिक्सी की स्टूब क्सिक्सी से उत्मी ध्यूटमीरूस क्सिक्सी की उत्मिक्सी से शिक्सिस की युटमीरूसी युटमेट्या शिक्सी शिक्सीरिस बुद्धिता शिक्सीरिस की एक्सिस

أخبر به الله من أسمائه وصفاته، ولا فيما أخبر به عما بعد الموت». (مجموع الفتاوى ج/٢٥١، ٢٥٢).

والحافظ ابن حجر العسقلاني رحمه الله مع تأثره نوعًا ما بعلم الكلام، إلا أنه عابه، وبين أنه لم يكن من معهود السلف، وفي ذلك يقول: «وقد توسع من تأخر عن القرون الثلاثة الفاضلة في غالب الأمور التي أنكرها أئمة التابعين وأتباعهم، ولم يقتنعوا بذلك حتى مزجوا مسائل الديانة بكلام اليونان، وجعلوا كلام الفلاسفة أصلاً يردون إليه ما خالفه من الآثار بالتأويل ولو كان مستكرهًا، ثم لم يكتفوا بذلك حتى زعموا أن الذي رتبوه هو أشرف العلوم وأولاها بالتحصيل، وأن من لم يستعمل ما اصطلحوا عليه فهو عامي جاهل، فالسعيد من المسك بما كان عليه السلف، واجتنب ما أحدثه الخلف». (فتح الباري ٢٥٣/٣).

# الضابط الثالث؛ دفع التعارض بين صعيح المنقول وصريح المقول؛

من المقطوع به في شريعة الإسلام أنه لا تعارض بين منقول صحيح وبين معقول صريح، وعليه أقول: يجب أن يعتقد المسلم أن نصوص الوحيين الصحيحة والصريحة في دلالتها، لا يعارضها شيء من المعقولات الصريحة، وأنه لا يوجد قط في الشريعة ما يرده العقل، بل العقل الصريح يسلم للنقل الصحيح، وذلك لأن العقل من خلق الله، والنقل أمر الله، فلا يتعارضان أبدًا.

حوالي والعالم والعالم المالجه والعالم المالجه والعالم المالجه والعالم المالجه والعالم المالجه والعالم والعالم

يقول ابن تيمية رحمه الله: «ومما يجب أن يعرف أن دلالة الحق لا تتناقض، فلا يجوز إذا أخبر الله بشيء - سواء كان الخبر إثباتًا أو نفيًا - أن يكون في إخباره ما يناقض ذلك الخبر المعقول، فالأدلة المقتضية للعلم لا يجوز أن تتناقض، سواء كان الدليلان سمعيين أو عقليين، أو كان أحدهما سمعيًا والآخر عقليًا، ولكن التناقض قد يكون فيما يظنه بعض الناس دليلاً وليس بدليل، كمن يسمع خبرًا فيظنه صحيحًا ولا يكون كذلك، أو يفهم منه ما لا يدل عليه، أو تقوم عنده شبهة يظنها دليلاً عقليًا، وتكون باطلة التبس عليه فيها الحق بالباطل».

وابن تيمية بكلامه السابق يقرر القاعدة التي أتحدث عنها هنا، وهي نفي التعارض بين العقل والنقل، وإذا ظهر ما يوهم التعارض فلا يخلو الأمر من احتمالين: إما أن يكون النقل غير صحيح، أو يكون العقل فاسدًا غير صحيح.

ويفصل هذه المسألة بوضوح الدكتور/ على حسن عثمان فيقول: «والمقصود هو بيان أنه إذا ظهر تعارض بين الدليل النقلي والدليل العقلي فلا بد من أحد ثلاثة احتمالات: الأول: أن يكون أحد الدليلين قطعيًا والآخر ظنيًّا، فيجب تقديم القطعي نقليًا كان أم عقليًّا، الثاني: أن يكون أحد الدليلين فاسدًا، فالواجب تقديم الدليل الصحيح

على الفاسد سواء كان نقلبًا أم عقلبًا.

الثالث: أن يكون أحد الدليلين صريحًا والآخر ليس بذاك، فهنا يجب تقديم الدلالة الصريحة على الدلالة الخفية، لكن قد يخفى من وجوه الدلالات عند بعض الناس ما قد يكون بينًا واضحًا عند البعض الآخر، فلا تعارض في نفس الأمر عندئذ، أما أن يكون الدليلان قطعين-سندًا ومتنًا- ثم يتعارضان، فهذا لا يكون أبدًا، لا بين نقليين، ولا بين عقليين، ولا بين نقلي وعقلي». (منهج الاستدلال على مسائل الاعتقاد ١٣٦٦/١).

الضابط الرابع: جمع النصوص في الباب الواحد: إن من أسباب انحراف فرق الضلال عن الحق بتر النصوص، والعمل ببعضها دون بعض، والشريعة جاءت كلية في أحكامها، ولذلك ينبغي الجمع بين الأدلة، ورد ما اشتبه منها إلى ما ظهر، وتقييد مطلقها بمقيدها، وتخصيص عامها بخاصها وهكذا، أما أن يؤخذ ببعض الأدلة، ويُطرح البعض الأخر، ومن هذا القبيل جمع روايات الحديث الواحد والنظرفي أسانيدها ومتونها معًا.

يقول الإمام أحمد رحمه الله: «والحديث إذا لم تجمع طرقه لم تفهمه، والحديث يفسر بعضه بعضًا». (الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع للخطيب ٢١٢/٢).

وقال الشاطبي رحمه الله: «ومدار الغلط في هذا الفصل إنها هو على حرف واحد، وهو الجهل بمقاصد الشرع، وعدم ضم أطرافه بعضها إلى بعض، فإن مآخذ الأدلة عند الأئمة الراسخين إنما هي أن تُوخذ الشريعة كالصورة الواحدة بحسب ما ثبت من كلياتها وجزئياتها المرتبة عليها، وعامها المرتب على خاصها، ومطلقها المحمول على مقيدها، ومجلمها المفسر بمبينها، والشريعة لا يطلب منها الحكم على حقيقة الاستنباط إلا بجملتها، وشأن الراسخين تصور الشريعة صورة واحدة يخدم بعضها بعضًا، الشريعة صورة واحدة يخدم بعضها بعضًا، متبعي المتشابهات أخذ دليل ما- أي دليل كانعفوًا وأخذًا أوليًا، وإن كان ثم ما يعارضه من كلي عفوًا وأخذًا أوليًا، وإن كان ثم ما يعارضه من كلي أوجزئي». (الاعتصام ۲۷/۱۸۳۷).

وللحديث صلة إن شاء الله وقدر، والحمد لله رب العالمين.



# هل من المكن إعطاء نبذة تاريخية مغتصرة عن إنشاء جمعية أنصار السنة المعدية؟

⊳∀لا يمكن الكلام عن كيان وفهمه فهمًا صحيحًا بغير معرفة أصوله، ومعرفة الأصول توفر كثيرًا من الوقت، وجماعة أنصار السنة المحمدية؛ جماعة إسلامية دعوية أساسها الدعوة إلى الاسلام على أساس من توحيد الله عز وجل واتباع السنة الصحيحة الثابتة عن النبي صلى الله عليه وسلم، وذلك بالحكمة والموعظة الحسنة واللين واتباع أيسر الطرق للوصول إلى ذلك، وهي جمعية رسمية مشهرة تشرف عليها الجهات المعنية والمختصة بالإشراف على الجمعيات، فعمل هذه الجمعية بوالتي تخصصت في مثل أهداف هذه الجمعية، والتي تخصصت في مثل أهداف هذه الجمعية، لاذا فالجمعية وما تملكه يعد ملكا للدولة وخادمًا لأهدافها المشروعة من تحقيق النجاح والاستقرار وعيادة الله عز وحل.

# ◄ على بد من تأسست هذه الجماعة؟

▷ ♣ تاريخ «أنصار السنة» يوجد مؤسس أول وثان، فالمؤسس الأول الشيخ حامد الفقي، أحد علماء الأزهر الذي أسسها عام ١٩٢٦م بالقاهرة، بمشاركة الشيخ محمد عبدالوهاب البنا، والشيخ محمد صالح الشريف، وحجازي فضل عبد الحميد، فغيرهم.

أما المؤسس الثاني هو فضيلة الشيخ رشاد الشافعي وذلك عام ١٩٧٢م؛ وذلك بإعادة إشهار الجماعة في عهد الرئيس الأسبق أنور السادات رحمه الله، وعلى ذلك فقد مر تأسيس الجماعة بمرحلتين كما هو معلم

# وما علاقة مؤسسة وأنصار السنة، بالأزهر؛ وما أسباب تأسيس الجمعية؟

▷▷ الشيخ حامد الفقي مؤسس الجماعة من رجال الأزهر الشريف نشأ في بيت علم ودين، وكان والده زميلاً في الدراسة للشيخ محمد عبده رحمه الله، وصل على شهادة العالمية من الأزهر عام ١٩١٧م، أنصار السنة، في عام ١٩٢٦م، واختير رئيسا أسس مجلة الهدي النبوي؛ لتكون لسان حال الجماعة، المعبرة عن عقيدتها ودعوتها الوسطية، وتولى رئاسة تحريرها، وشارك في تحريرها مجموعة من العلماء المعروفين أمثال المحدث مجموعة من العلماء المعروفين أمثال المحدث الأزهري الشيخ أحمد شاكر، والأستاذ محب الدين عبدالحميد،

وفضيلة الشيخ محمود شلتوت شيخ الأزهر الأسبق، وغيرهم، كما أنشأ مطبعة السنة المحمدية لنشر كتب السلف، وكان الشيخ الفقي يتمتع بعلاقات وأواصر متبنة مع الأزهر وشبوخه وعلمائه.

# هل ظلت الجماعة الدعوية على نفس طريقة مؤسسها بعارقتها بالأزهر؟

▷ نعم ظلت على هذا، بل توطدت هذه العلاقة أكثر؛ فقد تولى رئاستها ومناصبها القيادية مجموعة من العلماء الأزاهرة البارزين أمثال؛ الشيخ عبد الرزاق عفيفي والشيخ عبد الرحمن الوكيل، والدكتور محمد خليل هراس، ورئيسها الحالي الدكتور عبد الله شاكر، أزهري، ونائبه المشرف العام على مجلة التوحيد لسان حال الجماعة، الدكتور عبد العظيم التووي من علماء الأزهر، وأحد كبار مديري وزارة الأهقاف.

# ◄ وماذا عن علاقة ,أنصار السنة, بالملكة العربية السعودية؟ وهل تأثرت الجماعة بالفكر الوهابي؟

▷> علاقة «أنصار السنة» بالمملكة، علاقة التآخي والتقاء الأفكار، أساسها توحيد الله عز وجل، واتباع السنة، والدعوة إلى ذلك بالحكمة والموعظة الحسنة، واتباع أيسر الطرق إلى ذلك، وهذا شأن الدعوات الصحيحة، بل هذا هو الإسلام، وهو ثابت لا يتغير، سواء في مصر أو في السعودية، أو في أي مكان وزمان، لذا فإن الالتقاء عليه لا يشترط تأثر أحد بالآخر.

لم تتأثر «أنصار السنة» بدعوة أخرى خارج البلاد، وإنما هي دعوة منبثقة من كتاب الله وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم على أيدي رجال مصريين أزاهرة.

والإسلام يخرج من مشكاة واحدة فلا فرق فيه بين قطر وآخر، وتوطدت العلاقات بين علماء «أنصار السنة» والسعودية، وبدأ التعاون العلمي عن طريق سفر علماء الجماعة للتدريس في الملكة وبدعوات من علماء الملكة وحكامها الحريصين على دينهم ومستقبل بلدهم، ودرس عدد من شيوخ وقيادات «أنصار السنة» في السعودية، بعضهم بطلب من مفتي السعودية وقتها الشيخ محمد ابن إبراهيم، مثل الشيخ عبد الرزاق

عفيفي، والدكتور مح خليل هراس، وقد ذَهَــــَـــا

شعبان ١٤٣٦هـ التوحيد) ١

إلى السعودية للتدريس بدار التوحيد بالطائف، شم للتدريس بكلية الشريعة بالرياض، كما أصبح معفيفي، مديرًا للمعهد العالي للقضاء، وشارك في اللجان المتخصصة لوضع مناهج التعليم في الملكة، وعمل نائبًا لرئيس اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإقتاء بالسعودية، وكان عضوًا في مجلس كبار العلماء هناك.

وتخرج على يدية جيل من علماء السعودية المعروفين مثل، الشيخ عبد الله بن جبرين، الشيخ صالح اللحيدان، والشيخ عبد الله بن حسن بن قعود، والشيخ عبد العزيز آل الشيخ، والشيخ عبد الله بن غديان، والشيخ صالح السدلان، والدكتور صالح الفوزان، والدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي، والشيخ مناع القطان، والرئيس الحالي لشؤون الحرمين الدكتور عبد الرحمن السديس إمام المسجد الحرام وغيرهم.

كما أن عددا آخر من علماء وقيادات أنصار السنة درسوا في السعودية، مثل الشيخ محمد عبد الظاهر أبو السمح، الذي كان إمامًا للمسجد الحرام، والشيخ محمود عبدالظاهر أبو السمح، إمام المسجد الحرام أيضا بعد أخيه رحمهما الله، والشيخ عبدالرزاق حمزة، وكان إمامًا للمسجد النبوي.

> قما ردكم على من يقول أنصار السنة تتبنى الفكر الوهابي؟

⊳ه هلإذا استعانت السعودية بعلماء الأزهر للتدريس فيها يدل ذلك على أن الأزهر امتداد للوهابية، وهل مشايخ الأزهر الذين انتُدبوا للتدريس في الملكة كشيخ الأزهر السابق الدكتور سيد طنطاوي، رحمه الله يعد انتدابهم هذا دليلا على تبني الفكر الوهابي ؟ ٤

ثم ما معنى الفكر الوهابي الذي يتهم به علماء المملكة إذ إن كان المقصود به اتباع كتاب الله وسنة رسول الله والدعوة إليهما بالحكمة والموعظة الحسنة، فهذا هو الإسلام، وهو ما يدعو إليه الأزهر وشيوخه، أما إن كان المراد من هذا الاتهام أن ينحرف الدعاة عن هذا المنهج فهذا شيء لا نعرفه.

» هل تمثل أنصار السنة المعدية أول وجود سلفي في مصر؟

◄ دعني أولاً أوضح معنى السلفية حتى لا تُصبح
تهمة في وقت يتصيد الناس فيه التهم
لغيرهم، فالسلفية التي
تتبناها «أنصبار
السينة»؛

اتباع النصوص الشرعية من كتاب الله والصحيح من السنة، وفهم هذه النصوص فهمًا وسطيًا صحيحًا، ثم تطبيقة تطبيقًا صحيحًا، ثم الدعوة إلى ذلك بالحكمة والموعظة الحسنة، واتباع أيسر الطرق الشرعية لتحقيق ذلك، ونشأت الجماعة كدعوة منظمة، فهي الأولى فذلك.

# من هم أهم شيوخ الدعوة السافية الذين تلقوا العلم في أنصار السنة؟

◊◊ هذه لا أعلمها على وجه التحديد، فجمعيتنا قديمة النشأ كما ذكرت، وأناع الحقيقة لا أحب مثل هذه التقسيمات فنحن كأبناء لأنصار السنة لا ندعى أننا تلقينا العلم في أنصار السنة فقط، بل وفي الأزهر أيضًا، فهكذا تتداخل الثقافات، والدين واحد سواء ف أنصار السنة أو في غيرها، ونحن لا ندَّعي الفضل على غيرنا، ولا نحب هذه التقسيمات التي تقول: ان هذا من أنصار السنة، وهذا لا، بل نحن نعتقد أنَّ هذه تقسيمات تؤدي إلى تفكك المجتمع، فنحن نعتقد أن كل مسلم يسير على هذا المنهج الذي أسلفت ذكره من أنصار السنة، وأنصار السنة منه، أما إن كان القصد بالمنتمين لأنصار السنة هو التقسيم الادارى الذي تشرف عليه الدولة فهذا لا يأس به على وجه الالتزام بالقوانين المنظمة للعمل بالدولة، وإلا فأنا أحب أن يسمى كل السلمين بما سماهم الله يه في كتابه رهو سمنكم السلمين من قبل ... » (الحج: ٧٨).

وغيرها، فما الفراق بن سلفية فنه النيارات وبن منهج جمعيتكم وغيرها، فما الفرق بن سلفية فنه النيارات وبن منهج جمعيتكم وان تسمح لي في تعديل صيغة السؤال قليلاً، فنقول: ما الفرق بينهم وبين المنهج الإسلامي الوسطي الذي تسير عليه جمعيتكم والأن في الحقيقة منهجنا ليس خاصًا بنا، بل هو منهج نبوي مبني على الكتاب والسنة يلزمنا ويلزم كل مسلم متبع لرسوله صلى الله عليه وسلم، وكل من خالف الكتاب والسنة فقد انحرف عن المنهج السلفي الصحيح، وهذه قاعدة انحرف عن المنهج السلفي الصحيح، وهذه قاعدة عامة وبصرف النظر عن المسميات الكثيرة التي انتشرت على الساحة الإسلامية في الأيام المتأخرة، والحكم عليهم يجب أن يكون بعرضه على المنهج الحق، فمن وافقه فهو من أهله، ومن خالفه فليس من أهله، فكما قالوا: (اعرف الحق تعرف أهله).

ولعل هذه القاعدة تريح من أسئلة كثيرة تدور في أذهاننا عن الفرق بين أنصار السنة وجميع التيارات السلفية الحركية والسياسية، وغيرها من الأسماء المتعددة المنتشرة الآن، فنقول عموما، جمعيتنا

جمعية دعوية لا علاقة لها بالمشاركات السياسية ولا تحسنها، بل ولا وقت عندها لذلك، ودعوتها هي المسلك الصحيح لأهل الدعوات، وكل من انتهج نهجًا غير هذا لم يُتبنُ منهجنا ولا طريقتنا في الدعوة التي نسير عليها.

ونحن إنما نوافق الناس ونحبهم على قدر اتباعهم للسنة، وننصحهم بالحكمة التي هي أحسن إذا خالفوا ذلك، ولا ننصب أنفسنا حكامًا في الحكم على الناس، ولا ننقب وراءهم، ولا نكلف أنفسنا بما لم يكلفنا الله به، ولا نرى من أنفسنا أننا أفضل من غيرنا، بل كل ما نراه أن الله مَنْ علينا بمنهج صحيح لاتباع رسول الله صلى الله عليه وسلم والدعوة إلى

 خدرتم أنكم لا تنصبون أنفسكم حكاما على الناس لكننا نرى من بعض من ينتسب إلى أنصار السنة من يتبنى قضية الحكم على الناس، بل يعتبرها قضية أساسية، فماذا عن هذا؟

◊◊ إنني عندما أتكلم، أتكلم عن منهج للجمعية تسير عليه ولا أتكلم عن أشخاص، فنحن نقرر الحق الذي نعتقده ونتبناه منهجا للجمعية، فمن وافقه فجزاه الله خيرا، ومن خالفه فنسأل الله لنا وله الهداية، ولا ينسب منهجه إلا إلى نفسه، فليس من العدل أن يخطئ ويسيء الفهم، ثم ينسب هذا إلى جماعة بأسرها منهجها واضح ومعلن للقاصي والداني.

وأقول: إن من يتقرب إلى الله بجرحه وتعديله للناس فإننا نقول له؛ إن الجرح والتعديل علم قائم إلى قيام الساعة، بل وهو من مفاخر هذه الأمة الباركة، ولكن له رجاله، وله مواضعه، وله ضوابطه، فليس متروكا هكذا ليقع الناس في أعراض غيرهم، وينشرون عيوبهم، ويهتكون أستارهم في الوقت الذي يغفلون فيه عن عيوب أنفسهم، فيكلفون أنفسهم بما لم يكلفهم الله به، فنحن نذكر أنفسنا وإياهم بقول الله تعالى: «وَلُوَّ أَتَهُمْ فَعَلُواْ مَا وُعَظُونَ بِي لَكَانَ خَيْرًا لَمُنْمُ وَأَشَدُ تَثْبِيتًا ، (النساء: ٦٦).

 التيار السلفي عموما في مصر تيار دعوى فهل تراه حقق أهدافه الدعوية أم أخفق؟ وما السبب؟

◊◊ نعم التيار السلفي ويمفهوم السلفية التي عرفناها ونتبناها هو تيار دعوي، ومن حاد عنه فقد حاد عن السلفية الصحيحة من وجهة نظري، ويحقق نجاحا في أهدافه على قدر تحقيقه لنهجه الخالص بعد تقدير الله والإخلاص له، ويخفق ويفشل على قدر مخالفته للمنهج وبعده عنه، وكل ذلك أيضا بعد تقدير الله سبحانه وتعالى، ونسأل

الله أن يستعملنا ولا يستبدلنا.

# هذا بخصوص التبارات السلفية عموما فماذا عن أنصار السنة خاصة من حيث انتشارها وانشطتها؟

◊◊ أنصار السنة جمعية دعوية انتشرت في مصر وامتدت إلى خارجها كالسودان مثلا، ولكنها ليست تنظيما دوليًا، فالتقاء هذه الجمعيات في الدول المختلفة هو التقاء على المنهج، وكل من اعتقد المنهج الصحيح فهو من أنصار السنة، وإن لم ينتظم في إداراتها، فالإدارات مجرد مسائل شكلية تنظيمية. وأما عن انتشار الجمعية في مصر فالحمد لله وصل عدد الفروع إلى ما يقارب الثلاثمائة فرع على مستوى الجمهورية، ولو أننا تركنا الحيل على الغارب لوصلنا إلى أضعاف هذا، لكننا نشدد ونجتهد على قدر المستطاع في اختيار أعضاء الفروع في المرة الأولى للإشهار، وحين ذلك نعطيهم موافقتنا اللازمة لإشهار الضرع، ثم نحاول بعد ذلك التواصل معهم على قدر وسعنا ونصيحتهم على قدر قبولهم منا، وندعو لأنفسنا ولهم بالثبات على الحق والعونة عليه، والحمد لله كان من ثمرة هذا أن الجمعية تشرف على آلاف الساجد تحت إشراف وتوجيه وزارة الأوقاف واضعة نصب أعينها الضوابط الشرعية والقانونية التي حددتها الدولة لإدارة مثل هذه الأعمال.

هذا، وينضاف إلى نشاط الجمعية النشاط الخيري، فالجمعية تعيش واقع الناس وأحوالهم، وتقتنع تمامًا أن الإنسان لا يقوى على عبادة ربه إلا وهو آمن مطمئن مستقر، ولذا فإن الجمعية تسعى لمعاونة الناس على ذلك على قدر وسعها، فنحن في النهاية جمعية خيرية تقوم على جهود أهل الخيرمن داخل بلدنا الكريم ولا يكلف الله نفسا الا وسعها.

# كيف ترى مستقبل جمعية أنصار السنة ١٤ مصر؟

◊◊ مستقبلها في مصر هو من مستقبل بلدنا الذي نعيش عليه بأرواحنا، ويعيش هو في وجداننا، فنجاحنا من نجاحه، ولا قدر الله ضررنا من الحاقه بالضرر، لذا كما ندعو الناس إلى توحيد ربهم، فإننا ندعوهم إلى العمل على إنجاح بلدهم، والمحافظة عليه.

> وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالين.



تدسیر سورة الارخرف

الحلقة الرائعة

اعداد/ الدعيد العظيم بدوي

مَنْ أَغَرْضَ عَنِ الْقُرْآنُ تَسْلُطُ عَلَيْهِ الشَّيْطَانُ: ﴿ وَمَن يَمْشُ عَن ذِكْرِ الرَّحْنِ نَقَيْضَ لَهُ. شَيْطَانَا فَهُو لَهُ، فَيِنٌ ۞ وَإِنَّهُمُ لَهُ فَهُو لَهُ، فَيِنٌ ۞ وَإِنَّهُمُ لَيُسْتُمَ عَنِ السَّنِيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُهْتَدُونَ ۞ حَقَّ إِذَا جَاءَنَا قَالَ يَلَيْتَ لِيَسْفِي وَيَقِينُ فَيْقُ الْقَرِينُ ۞ وَلَن يَنَعَعَكُمُ الْيَوْمَ إِذْ ظَلَمَتُمُ وَلَا يَنَعَعَكُمُ الْيَوْمَ إِذْ ظَلَمَتُمُ وَالْنَ يَنَعَعَكُمُ الْيَوْمَ إِذْ ظَلَمَتُمُ وَلَا يَنَعَعَكُمُ الْيَوْمَ إِذْ ظَلَمَتُمُ وَالْنَ مَنْ مَنْ الْقَرْمُ الْوَرْمَ إِذْ ظَلَمَتُمُ

يَقُولُ تَعَالَى: «وَمَن يَعْشُ» أَيْ يَتَعَامَى وَيَتَغَافَلُ وَيُعْرِضُ «عَن ذَكْر الرَّحْمَن»: وَهُوَ الْقُرْآنُ الْكَرِيمُ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: « إِنَّا ضَّ رُلّنَا اللهُ لَكُر وَإِنَّا لَهُ لِتَعَلَى: « إِنَّا ضَّ رُلّنَا لَهُ لَتَعَالَى: اللهُ لَا اللهُ تَعَالَى الذُكْرَ إِلَى اسْمِه الذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَتَعَالَى الذَّكْرَ إِلَى اسْمِه الزَّحْمَن دُونَ غَيْره مِنَ الْأُسْمَاءِ للدَّلاَلَة عَلَى آنَ نُزُولَ الْقُرْآنِ رَحْمَةُ مِنَ اللهُ بِعِبَادِه، كَمَا قَالَ تَعَالَى: «اَلرَّحْمَنُ الرَّعْنِ الرَّعِيمِ اللهُ بِعِبَادِه، كَمَا قَالَ تَعَالَى: «اَلرَّحْمَنُ الرَّعْنِ الرَّعِيمِ » (فصلت: ١-٢). مِقَالَ تَعالَى: «حَمِّ الْأَبْنِ بَنِّ الرَّحْنِ الرَّعِيمِ » (فصلت: ١-٢). وَقَالَ تَعَالَى: هِ الْمُنْ ضَعْفُ بَصِرهَا، وَالْوَادُ هَاهُنَا عَشَا الْبُصِيرَةِ، وَلَا عَشَا الْبُصِيرَةِ، وَلَا يَعْشَا عَلَى فَيُسَلَطُ عَلَيْه وَرَفَى بَعْشُ عَن ذِكْرِ الرَّحْنِ » يُعَاقَبُهُ الله تَعَالَى فَيُسَلَطُ عَلَيْه عَلَيْه وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرٍ الرَّحْنِ » يُعَاقبُهُ الله تَعَالَى فَيُسَلَطُ عَلَيْه عَلَيْه

التوحيد العدد ١٥٢٤ السنة الرابعة والأربعون

الشَّيَاطِينَ، فَتَوْزُّهُ إِلَى الْمُعْصِيَةَ،وَتُحَيِّثُ الَّهُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعَصْبَانَ، وَتُكُرُّهُ الَّهُ الْهُدَى وَالْقُرْآنَ وَالْإِيمَانَ، كُمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمِن مَنْ اللَّهُ مُن مَنْ مُنْ اللَّهُ مُن مُنْ عَن ذِكْرِ ٱلرَّحْنُن تُقَيِّضَ لَهُ، شَيْطُنًّا فَهُوَ لَهُ قَينٌ » لَا يُفَارِقُهُ وَلَا يُغَادِرُهُ، كَأَنَّهُمَا قُرِنَا فِي حَيْلِ، وَمَنْ يَكُن ٱلشَّيْطَانُ لَدُ وَسَّا فَسَآةٍ وَيْنًا » (النساء: ٣٨)، فَهُوَ نَامُرُهُ بِالْفَحْشَاءِ وَالْنُكُرِ، وَيَصُدُّهُ عَنْ ذَكْرِ اللَّهِ وَعَنْ الصَّلَاةَ، وَيُزْيِّنُ لَهُ سُوءَ عَمَلُهُ فَيْرَاهُ حَسَنًا، فَيَشْتَهْسِكُ بِهِ، وَلَذَلكَ قَالَ تَعَالَى: «وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنِ السَّبيلِ وَيَحْسَنُونَ أَنَّهُم مُّهْتَدُونَ»، وَهَذه الْآيَةُ كُفَّوُ لِهُ تَعَالَى: وانَّهُمُ انْحُدُوا الشَّيْطِينَ أَوْلِيَّاتَ مِن دُونِ اللَّهِ الأعراف، ۲۰)، وَمثْلُ هَذَا لَا نُمْكُنُ أَنْ يَرْجِعَ عَنِ الضَّلَالَةِ الِّي الْهُدَى، كَيْفَ وَهُوَ يَغْتَقِدُ أَنَّهُ عَلَى الْهُدَى ( كُمَا قَالَ تَعَالَى: « وَإِذَا مَا لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا غَنْ مُصَلِّحُ كَ (١٠) الْآ أَنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَكُمْ لَا تَنْعُونَ (أَنَّ) وَإِذَا قِلْ لَهُمْ وَامِنُوا كُمَّا وَامْنَ الناش قال الذيركة عامر الفقاة ألا إقد هذا الفقة وَلَكِن لَا يَعَلَيْنَ » (البقرة: ١٢- ١٣)، «أُولَتِكَ الَّذِينَ اشْتُرُوا الطَّيْفِلَةُ بِالْقُدَىٰ فَمَا رَعَتِ تَعَدُّ ثُقَّتُ وَمَا اذًا مُنْدِي ، (البقرة: ١٦)، وَلَذُلِكُ قَالَ تَعَالَى: هُلَ هَلِ لَيَتِكُمُ بِالْأَخْسَرِينَ أَحَدَّهُ ﴿ اللَّهِنَ صَلَّهُ اللَّذِينَ صَلَّهُ اللَّذِينَ صَلَّهُ المَّخَيْرَةِ أَخَدُوهُ النَّذِينَ وَهُمْ يَحْسَنُونَ صُنعًا ﴿ اللَّهُ مِنْ المُثَلِّقُ النَّهُ عَلَيْهُمْ فِي الْخَيْرَةِ اللَّذِينَ وَهُمْ يَحْسَنُونَ صُنعًا ﴿ النَّهُ اللَّهُ اللّ ولَيْكَ الَّذِينَ كُفُرُوا ﴿ بِتَالِنِتِ رَبِّهِمْ وَلِفَالِيهِ فَيَعِلْتُ أَغُمُنَّاهُمْ فَلَا نُفِيمُ كُنَّ بُومَ الْقِيمَةِ وَزُوا ((أَنَّا) ذَلِكَ جَزَاؤُهُمْ جَهَنَّمُ بِمَا كَفِرُواْ والمعلق ورسل فروا » (الكهف: ١٠٣- ١٠٦).

ثُمَّ بَيِّنَ اللَّهِ تَعَالَى تَبَرُّو الشَّيْطَانِ مِنْ أُوْلِيَاتُهُ يَوْمُ الْقَيَامَةَ فَقَالَ: «حَتَّى إِذَا جَاءَفًا» ذلك الأنسيُ الذي أعْرَضَ عَنْ ذَكَرِ رَيُّه يَوْمَ الْقَيَامَةِ، وَقُرِئْتُ بِالْفِ الاثْتَيْنِ: جَاءَانًا، يَغْنَى الْإِنْسَى وَالْقَرِينَ الْجِنْيُ، ﴿ قَالَ \* الْإِنْسِيُ لَقَرِينَهِ: ﴿ يَا لَيْتُ بَيْنِي وَبَيْنَكُ بُعْدَ الْشُرَقَيْنِ فَيِئْسَ الْقَرِينُ» أَيْ الْشُرِقِ وَالْغُرِبِ، أَطْلُقُ عَلَيْهِمَا الْشُرِقِينِ مِنْ بَابِ التَّغْلَيْبِ، كُمَا يُقَالَ: الْعُمَرَانِ، وَالْقَمَرَانِ، وَالْأَيْوَانِ، وَالْأَرُونِ أَنَّ الَّذِي أَعْرَضُ عَنْ ذَكُرِ الرَّحْمَنَ لَمَّا بُعثُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ، وَأَيْقَنَ بِالْبُوَارِ، نُدمَ عَلَى وَلَايَة الشَّيْطَانِ، وَتَمَنَّى أَنْ لُوْ بَاعَدَ اللَّهُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ كُمَا بَاعَدُ بَيْنَ الْمُشْرِقِ وَالْمُغْرِبِ، وَهَذَا شَأَنُ كُلُ

مَنْ آثَرَ صُحْنَةَ غَنْرِ رَسُولِ اللَّهِ، نَثْدُمُ نَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَلَا يَنْفَعُهُ النَّدُمْ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: «وَتَوْمُ نَحُشُ ٱلظَّالِمُ عَلَى مَدَّتُهُ كَفُولُ كَلَّتُ الْخَذْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَيِيلًا ﴿ ثَنَ يَلَقَمُ لِنَقَقِ لَوَ أَغِّفَ فُلَاتًا خَلِيلًا (١٠٠٠) لَقَدْ أَصَلُو عَنَ الذِّكِرُ لَعَدُ إِذْ جَلَةَ فِي وَكَالَ ٱلشَّيْطَانُ، للرنسَ عَدُولًا ، (الضرقان: ٧٧- ٢٩)، وَقَالُ تَعَالُى: «إِنَّ اللَّهُ لَمِنَ ٱلْكُفِينَ وَأَعَدُ لَكُمْ سَعِيرًا الله خَلِينَ فِيا أَلِدًا لا يُعِدُونَ وَلَيَّا وَلا نَصِيمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ وَمُ تُقَلِّثُ وُجُومُهُمْ فِ النَّارِ لَهُولُونَ يَنَلِّيْتُنَا أَطْمَنَا اللَّهُ مُعَنَا الرَّسُولَا (اللهِ وَقَالُوا رَبِّنَا إِنَّا أَمْلُمُنَا سَادَتِنَا وَكُمْرَاءَنَا أَصَلُّهُ فَا ٱلسَّالِ اللَّهُ والعنين لمناكم » (الأحزاب: ١٤- ٦٨).

وَإِذَا كَانَ الْإِنْسِيُّ سَيَتَبَرَّا مِنْ قَرِينَهِ مِنَ الْحِنِّ، فَإِنَّ الْقَرِينَ أَيْضًا سَيَتَكِّزًّا مِنَ الْأَنْسِيِّ، حِينَ يَسْمُعُ قُولَ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ الْهَا فِي عَبِّمُ كُلُّ كَفَارٍ عَنْدِ (1) مُتَاعِ لِلْغَيْرِ مُعْتَدِ مُربِ (10) ٱلَّذِي جُعَلَ مَعُ اللَّهِ النَّهُ عَالَمٌ فَالْقَاهُ فِي الْمَدَابِ الشَّدِيدِ (١٠) ﴿ قَالَ يُدُرِينًا مَا الْمُفْسَنَّةُ وَلَكُ كَانَ فِي ضَلِيًّا مِعِيدِ (٣٠) قَالَ لَا عَنْصِمُوا لَدَى وَقَدْ فَدَّتُ إِلَيْمُ إِلَيْهِمِ ((3)) مَا ثُمَدُّلُ الْفَدْلُ لَكُ وَمَا أَنَّا ظَلُم الْسُدِ » (ق: ٢٤- ٢٩)، وَسَيَتُنُرًّا إِبْلِيسُ مِنَ الْجِمِيعِ إِذَا ٱلْقُوا فِي النَّارِ، كُمَا قَالَ تُعَالَى: ﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطَانُ لِنَا شَعَى ٱلأَمْرُ إِنَّ اللَّهُ وَعَالَى اللَّهُ وَمَا كَانَ وَعَدُ المَّنِّ وَوَعَدُكُم الْمُلْفَقُتُ مُ وَمَا كَانَ وَعَدُ المَّنِّ وَوَعَدُكُم المَّالِقَ اللَّهِ وَعَدَ المَّنِّي وَوَعَدُكُم المَّالِقَةُ المَّالِقَةُ وَمَا كَانَ لَ عَلَيْكُمْ مِن سُلطَانِ إِلَّا أَن دَعَوْتُكُمْ فَأَسْتَجَسُّدُ لِلَّ فَلَا عَلَيْكُمْ فَأَسْتَجَسُّدُ لِلَ فَلَا عَلَوْمُونِ وَلُومُوا أَنْفُسُكُمْ مَا أَنَا بِمُصْرِحِكُمْ عَلَا أَنَا بِمُصْرِحِكُمْ وَمَا أَنْتُم بِمُعْرِدَى إِلَى كُفْرَتْ بِمَا أَفْرَكَ مُنُونَ مِن فَيْلُ إِنَّ ٱلطَّالِمِينَ لَهُمْ عَلَاكُ أَلَتْ » (إبراهيم:

وَلَنْ يَنفَعَكُمُ الْيَوْمَ إِذ ظُلَمْتُمُ أَنَّكُمْ كَ العداب مُشتركونَ»؛

قُرِئَتُ «أَنَّكُمْ» بِفَتْحِ الْهَمْزَةِ وَكَسْرِهَا، فَعَلَى الْفَتْحِ بِكُونُ الْغَنِيِّ؛ لَنْ يَنْفُعَكُمُ الْيَوْمَ اشْتَرَاكُكُمْ فَي الْعَذَابِ، لأَنَّهُ كَمَا يُقَالُ النَّصِينَةُ اذَا عَمَّتْ هَانَتُ وَخَفْتُ، كُمَا قَالَت الْخَنْسَاءُ فِي أخيها

# وَلَوْ لَا كُثْرَةُ الْبَاكِينَ حَوْلِي

عُلَى إِخُوانَهُمْ لَقَتَلْتُ نَفْسي

لَكُنَّ اشْتُرَاكُ الظَّالِينَ فِي الْعَدَابِ الْهِينَ لَنْ يُخَفِّفُ عَنْهُمْ أَلُمُ الْعَذَابِ، لأَنَّ كُلَّا مِنْهُمْ مَشْغُولٌ بِنَفْسِهِ عَمِّنْ مَعَهُ، فَكَأَنَّهُ لَيْسَ مَعَهُ،

وَلَعَلَ هَذَا هُوَ السَّرُ فِي ذَكُر خُلُود أَهُلِ الْجَنَّة بِلَقْظُ الْجَمْعِ، وَخُلُود أَهُلِ النَّارِ بِالْإِهْرَاد، فِي قَوْلِهُ تَعَالَى: « يَلَكَ حُلُودٌ اللَّهِ وَمَن فَيْ قَوْلِهُ تَعَالَى: « يَلَكَ حُلُودٌ اللَّهِ وَمَن مَن مَحْتِهَا اللَّانَهِيرُ خَلِايِنَ فِيهَا وَدَالِكَ الْفَوْرُ اللَّهِ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَلَّ الْمَظِيثُ وَيَهَا وَدَالِكَ الْفَوْرُ الْمَالِكِينَ فِيهَا وَدَالِكَ الْفَوْرُ الْمَالِكِينَ فِيهَا وَدَالِكَ الْفَوْرُ الْمَالِكِينَ فِيهَا وَدَالِكَ الْفَوْرُ الْمَعْلِينَ اللَّهِ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَلَّا فِيهَا وَلَهُ عَدَالِكُ مُلُولِهُ وَيَتَعَلَّا فِيهَا وَلَهُ عَذَالِكُ مُلُولِهُ وَيَعْمَلُهُ مِعْضًا، فَانْتَعْفُوا بِاشْتِرَاكِهِمْ فِي النَّهُ وَيُعْرَمُ مَعْضُهُمْ بَعْضًا، فَانْتَعْفُوا بِاشْتَرَاكِهِمْ فِي النَّورِ فَكُلُّ مِنْهُمْ مَشْغُولٌ عَن الْعَدَابِ الْمُهِينِ، فَلَمُ الْخَرَينَ بِمَا هُوَ فِيهِ مِنَ الْعَدَابِ الْمُهِينِ، فَلَمُ الْأَحْرَينَ بِمَا هُوَ فِيهِ مِنَ الْعُذَابِ الْمُهِينِ، فَلَمُ الْحُرَينَ بِمَا هُوَ فِيهِ مِنَ الْعُذَابِ الْهُهِينِ، فَلَمُ لَكُنْ مَنْهُمْ مَشْغُولٌ عَن الْعَذَابِ الْهُهِينِ، فَلَمْ لَنْتُعُوا بِاجْتَهَاعِهُمْ.

وَعَلَى قَرَاءَة الْكُسْرِ، يَكُونُ الْوَقْفُ عَلَى؛

«إذ ظَّلَمْتُمْ»، ثُمَّ يُسْتَأْنُفُ «أَنَّكُمْ فِي الْعَدَابِ

مُشْتَركُونَ»، وَيَكُونُ الْعُنْى؛ وَلَنْ يَنْفَعَكُمُ الْيَوْمُ

النَّدَمُ وَتَبَرُّؤُ بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْض، وَقَدْ تَمَّ الْعُنْى،

ثُمَّ تَكُونُ الْجُمْلَةُ الْأَتِيَةُ إِعْلَامًا لَهُمْ أَنَّهُمْ جَمِيعًا

الْأَنْسَى وَالْقَرِينَ فِي النَّارِ.

وَلَقَدْ كَأَنَ النَّبِيُّ صَلَى الله عليه وسلم حَريصًا عَلَى هَدَايَة قَوْمِه، وَكَانَ يَحُزَنُ كَريصًا عَلَى هَدَايَة قَوْمِه، وَكَانَ يَحُزَنُ لاغْرَاضِهِمْ عَنِ الَّذْكُرِ، فَنَهَاهُ الله تَعَالَى عَنِ الْخُرْنِ عَلَيْهِمْ، وَأَمَرَهُ أَنْ يُهَوِّنَ عَلَى نَفْسه، فَأَلُهُدَى هُدَى الله، «مَن يَتَهَا اللهُ يُضْلِلهُ وَمَن يَتَا الله يُضْلِلهُ وَمَن يَتَا الله عَنْ مَرَالهُ عَلَى الله عَنْ مَرَالهُ الله عَنْ مَرَالهُ عَلَى الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ مَرَالهُ عَنْ مَرَالهُ عَنْ مَرَالهُ عَنْ مَرَالهُ عَلَى الله عَنْ مَرَالهُ عَنْ مَرَالهُ عَلَى الله عَنْ مَرَالهُ عَلَى اللهُ عَنْ مَرَالهُ عَلَى الله عَنْ عَلَى الله عَنْ عَلَى الله عَنْ عَلَى الله عَنْ الله عَنْ عَلَى الله عَنْ عَلَى الله عَنْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ اللهُ عَنْ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَنْ عَنْ مَرَالهُ عَلَى الله عَنْ عَلَيْكُمْ اللهُ عَنْ عَلَى اللهُ عَلَى عَنْ عَلَى اللهُ عَنْ عَنْ عَلَى اللهُ عَنْ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَلَى اللهُ عَنْ عَلْهُ اللهُ عَنْ عَلَى عَنْ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَنْ عَنْ عَلَى عَلَى اللهُ عَنْ عَنْ عَلَى عَلَى اللهُ عَنْ عَنْ عَلَى عَلَى اللهُ عَنْ عَلَى عَلَى اللهُ عَنْ عَلَى عَلَى اللهُ عَنْ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَالْمُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَا عَلَى عَالْمُ عَلَى عَا عَلَى عَا

قَالٌ تَعَالَى: «أَفَأَنْتَ تُسْمِعُ الصُّمُّ أَوْ تَهْدِي الْعُمْى وَمَن كَانَ فِي ضَلَالٍ مُّينِ»:

يَعْنَي أَنَّ الْقُوْمَ صُمُّ لَا يَسْمَعُونَ، عُمْيُ لَا يَبْصِرُونَ، وَلَمْ يَخْلُقُهُمْ الله تَعَالَى صُمَّا وَعُمْيًا، يَبْصِرُونَ، وَلَمْ يَخْلُقُهُمْ الله تَعَالَى صُمَّا وَعُمْيًا، بِلْ جَعَلَ لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَارًا وَأَفْنَدَةَ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِلَّا خَلَقَنَا ٱلْإِنْسَانَ: ٢)، وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَلهُ أَخْرَحَكُم مِنْ مُطُونٍ أُنَهُنِكُمْ لَا غَيْلُونِ مَنْ مُطُونٍ أُنَهُنِكُمْ لَا غَيْلُونِ أَنْهُنِكُمْ لَا غَيْلُونِ مَنْ مُطُونٍ أُنَهُنِكُمْ لَا غَيْلُونِ مَنْ مُطُونٍ أُنَهُنِكُمْ لَا غَيْلُونِ مَنْ مُطُونٍ أَنْهَانِكُمْ لَا غَيْلُونِ مَنْهُ لَكُمْ السِّمْعَ وَٱلْأَبْصَدَر وَٱلأَنْفِدَةٌ لَعَلَّكُمْ مَنْ مُطُونٍ هَذِهُ الْحُواسَ فَي النَّعْرُونِ عَلَيْهُ سُبْحَانُهُ، بِالتَّامُّلِ الْحُواسَ فِي التَعْرُفِ عَلَيْهُ سُبْحَانُهُ، بِالتَّامُّلِ الْحُواسَ فِي النَّعْرُفِ عَلَيْهُ سُبْحَانُهُ، بِالتَّامُلِ فَي الْمَاحِفِ، وَالْمُنْطُورَة فِي الْمُصَاحِف، وَالْمُنْطُورَة فِي الْمُصَاحِف، وَالْمُنْطُورَة فِي الْمُعالِولُ هَذِهِ الْجُولُ اللهُ الْحُولُ الْمُنْ وَكُونَ الْقُومُ عَطَلُوا هَذِهِ الْحُولُ الْمُولِ الْمُعْرَاءِ وَلُكِنَّ الْقُومُ عَطَلُوا هَذِهِ الْحُولُ الْمُولِ الْمُعْرَةِ وَحُدَهُ. وَلَكِنَّ الْقُومُ عَطَلُوا هَذِهِ الْحَوْلِ اللهُ الْمُعَالُوا هَذِهِ الْحُولُ الْمُولِ الْمُقَالِ عَلَيْهِ الْمُعَالِي الْمُولِ الْمُعَلِّ الْمُقَالُ وَالْمُولُ الْمُولِ الْمُؤْمِ عَطَلُوا هَذِهِ الْمُولِ وَكُونَ الْمُولُولُ وَلَكِنَّ الْقُومُ عَطَلُوا هَذِهِ الْمُولُولُ الْمُؤْمِ عَطَلُوا هَذِهِ الْمُولُولُ وَلَكُنَّ الْمُؤْمُ عَطُلُوا هَذِهِ الْمُولُولُ الْمُؤْمِ عُلُولُولُ الْمُؤْمِ عُلَالُوا هَذِهِ الْمُولُولُ وَلَكُنَّ الْمُؤْمُ عُطُلُوا هَذِهِ الْمُؤْمِ الْمُعُلِي الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ عُلَالُوا هَالْمُولُولُولُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْهُ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللّهُ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمُ الْمُعْلِلُوا اللّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِ اللْمُ

عَمًّا خُلِقَتُ لَهُ، فَطَبَعَ الله عَلَيْهَا، فَهُمْ لَا يَغْقَهُونَ، وَلَذَلكَ قَالَ تَعَالَى، «وَلَقَدْ ذَرَاْنَا لِجَهَنَمَ كَثِيرًا مِنَ الْحَبَنَرُ عَبَا وَلَمْ الْمَعْقَهُونَ مَا وَلَمْ الْمَثْنُ لَا يَسْمُونَ مَا أَوْلَتِكَ كَالْأَمْدِ مَا وَلَمْ الْفَوْلُونَ اللهَ عُلَاكُ كَالْأَمْدِ مَا وَلَمْ الْفَوْلُونَ » (الأعراف: ١٧٩)، لَمُنْ لَا يُسْمُونَ مَا أَوْلَتِكَ كَالْأَمْدِ مَلَ أَوْلَتِكَ كَالْأَمْدِ فَإِذَا هُمْ مَنْ أَلْنَوْلُونَ » (الأعراف: ١٧٩)، فَلَا بَمْ مُنْ الله فَلَوْلِهِمْ وَأَرْواحِهِمْ، فَمَا للرَّسُولِ إلَى هُدَاهُمْ مَنْ فَلُوبِهِمْ وَأَرْواحِهِمْ، فَمَا للرَّسُولِ إلَى هُدَاهُمْ مَنْ اللّهَ يَتَوَلَّى الْأَمْرَ بَعْدَ أَدَاء سَبِيلَ، وَلاَ عَلَيهُ مَنْ ضَلَالهِمْ، فَقَدْ قَامَ بِواحِبِهُ النَّذِي يُطِيقُ، وَاللّه يَتَوَلَّى الْأَمْرَ بَعْدَ أَدَاء اللّهُ عَلَيْهُ مَنْ مَلِكُ عَلَيْهِمْ وَلَا عَلَيْهُ مَنْ صَلَالهِمْ، فَقَدْ قَامَ بِواحِبِهُ الرَّسُولِ لَوَاجِبِهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَنْ ضَلَالهُمْ ، فَقَدْ قَامَ بِواجِبِهُ الرَّسُولِ لَوَاجِبِهُ اللّهُ عَلَمْ مَنْ صَلَالهُمْ ، فَقَدْ فَعَلْتَ مَنْ مَنْ مَنْ مَلْ مَلْ اللّهُ مَا لَكُمْ لَكُمْ لَعْلَالُونُ مَنِ مِنْ مَنْ مَلْكُمُ وَلَكِمْ مَا اللّهُ وَلَكُونَ مَنِهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَكُمْ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَالْمُ مَا اللّهُ وَلَا عَلَيْكَ مُدَاهُمْ وَلَكِمْ مَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ وَلَكُونَ مَنْ مَنْ مَلْكُونَا مُنْ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ وَلَكُونَ مَنْ مَنْ مَا لَكُمْ مُلْكُونُ وَلَكُونَا مُولِولُ لَكُونُ مَا اللّهُ مُلْكُونُ مُلْكُمُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا مُنْ مَا لَكُولُولُولُ اللّهُ مُلْمُ اللّهُ مَلّمُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا مُنْ مُنْ اللّهُ وَلَكُونَا مُنْ مَا لَاللّهُ مَا مُنْ مُنْ اللّهُ وَلِكُونَا مُنْ اللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ وَلَا مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مُنْ اللللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّه

وَقَدْ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَلَمَةُ الْعَدَابِ بِالْاعْرَاضِ عَنْكَ وَعَمًا جِنْتَهُمْ بِهِ، فَاصْبِرْ حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهِ بِأَمْرِهِ: ﴿ فَإِمَّا نَدُهُنِنَ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُم مُنتَقَمُونَ (٤١) أَوْ تُرِيئَكُ الَّذِي وَعَدُنَاهُمْ فَإِنَّا عَلَيْهِم مُقْتَدرُونَ»:

وَلَّا هُوَنَ اللَّهِ عَلَى رَسُولِهِ صلى الله عليه وسلم مَا يُلاقِيهِ مِنْ شَدَّة الْحِرْصِ عَلَى إِيمَانِهِمْ وَوَعَدَهُ النَّصُرَ عَلَيْهِمْ، قَرَّعَ عَلَى ذَلِكَ أَنْ أَمْرَهُ بِالثَّبَاتِ عَلَى دينه وكتَابِه، وَأَنْ لَا يَخُورَ عَزْمُهُ فَيْ الدَّعُوة ضُجَرًا مِنْ تَصَلَّبِهِمْ فِي كُفْرِهِمْ وَنَنْ لَا يَخُورَ عَزْمُهُ وَنَنْ لَا يَخُورَ عَزْمُهُ فَقَالَ تَعَالَبِهِمْ فِي كُفْرِهِمْ وَنَنْ لَا يَحُورُ عَزْمُهُ وَنَنْ لَا يَخُورُ عَزْمُهُ فَقَالَ تَعَالَبِهِمْ فِي كُفْرِهِمْ وَنَنْ لَا يَحُورُ عَزْمُهُ فَقَالَ تَعَالَبِهِمْ فِي كُفْرِهِمْ وَنَنْ لَا يَحُورُ عَزْمُهُ فَقَالَ لَعَالَى:

«فَاسْتَمْسِكُ بِالَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ»: وَالْاسْتِمْسِاكُ: شَدَّةُ الْسُكَ، فَالسِّينُ وَالْتَّاءُ فِيهِ للتَّاْكِيدَ، فَهُوَ أَمْرٌ مِنَ اللَّهِ لَرَسُولِهِ صلى اللَّه

عليه وسلم بالثّبَات عَلَى مَا هُوَ عَلَيْه مِنَ الدّين الَّذِي النّه مِنْ رَبّه، وَإِنْ كَذَّبِهُ أَكْثَرُ الدّين الَّذِي الَّذِي النّه مِنْ رَبّه، وَإِنْ كَذَّبِهُ أَكْثَرُ اللّهَ النّاسَ وَخَالَفُوهُ، «إِنّكَ عَلَى صراطَ مُسْتَقيم» النّاسَ وَخَالَفُوهُ، «إِنّكَ عَلَى صراطَ مُسْتَقيم» وَهَذه شَهَادة الله لرَسُوله: «وَكَفَى بِأَلَّهِ شَهِدَا الْأَمْرِ (الفَتَح: ٢٨)، وَفِي هَذَا الْخَبَر بَعْد ذَلكَ الْأَمْرِ إِشَارَة إِلَى أَنَّ مَن اسْتَمْسَكَ بِالْقُرْآنِ الْكَريم هَهُوَ الشَارَة إِلَى أَنَّ مَن اسْتَمْسَكَ بِالْقُرْآنِ الْكَريم هَهُو عَلَى صراط مُسْتَقيم، وَمَنْ أَعْرض عَنْهُ هَهُو يَك عَلَى صراط مُسْتَقيم، وَمَنْ أَعْرض عَنْهُ هَهُو يَك لَك فَأَعَلَمُ أَنْمَا يَتَعْونَ أَهْوَاءَهُمْ وَمَنْ أَصُلُ مِمْنِ النِّي لَكَ فَعَي الْفَوْم فَي اللّهُ اللّه عَلْ مِنْ اللّهُ لَا يَعْدِى الْفَوْم اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّه

«وَانَّهُ لَدُكُرُ لِكَ وَلِقَوْمِكَ ، يَعْنِي أَنَّ الْقُرْآنَ الْكَرِيمَ شَرَفٌ لَلْتَبِيُ صلى الله عليه وسلم وَلِقَوْمِه، أَمَّا كَوْنُهُ ذَكْرًا للنَّبِي صلى الله عليه وسلم وَلِقَوْمِه، أَمَّا كَوْنُهُ ذَكْرًا للنَّبِي صلى الله عليه وسلم فَإِنَّهُ مُنْذُ أُنْزِلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ لاَ يُذْكِرُ الله إلا ذُكرَ مَعَهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ الله، وَلا يُذْكَرُ الله إلا ذُكرَ مَعَهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ الله، وَلا يُذْكَرُ النَّه النَّاكِرُ، وَمَا زَالَت النَّبِيُ وَحْدَهُ إلَّا صَلَّى عَلَيْهِ الذَّاكِرُ، وَمَا زَالَت الْقُلُوبُ تَحَنُّ إلَيْهِ شَوْقًا، وَتَشْتَاقُ إلى رُوْيَتِه، وَيَتَمْتَاقُ إلى رُوْيَتِه، وَيَتَمَنَّى الله بِنَقْسِهِ وَلَدِه، وَهَذَا كُلُهُ بِبَرَكَةَ الْقُرَآنَ وَأَلْكُرَبِهِ.

فَكَانَ نُزُولُ الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ نِعْمَةٌ عَظِيمَةٌ عَلَيمَةٌ عَلَى النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم وَمَن اتَّبَعَهُ، وَلِذَلكَ قَالَ تَعَالَى: ﴿وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ ﴾ يَعْني يَوْمَ الْقَيَامَةِ عَنْ هَذه النَّعْمَة، هَلْ شَكَرُتُمْ أَمْ لا هَلَ السَّكُرُتُمْ أَمْ لا هَلَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

« وُسَوْفَ تُسَالُونُ »:

لَّا دَعَا رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم قَوْمَهُ إِلَى تَوْحِيد اللهِ أَنْكَرُوا عَلَيْه هَذه

الدَّعُوة، وَزَعَمُوا أَنَّهُمْ لَمْ يَسْمَعُوا بِمِثْلُهَا عِنْدَ أَهْلِ الدُيانَاتِ، « وَعِبُوّا أَنْ جَاءَمُ مُّنِزِرٌ مِنْهُمْ وَقَالَ الدُيانَاتِ، « وَعِبُوّا أَنْ جَاءَمُ مُّنِزِرٌ مِنْهُمْ وَقَالَ الْكَفِرُونَ هَذَا لَتَنَّ مُّعَابٌ ( ) وَاطْلَقَ الْلَالَا مِنْهُمْ أَلَهُ اللّهَ عَلَيْهُ أَنْ النّيَّ مُرَادُ ( ) وَاطْلَق الْلَالَا مِنْهُمْ أَلَهُ النّيَ مُّ مُرَادُ ( ) أَنْ النّيَ مُ بُرُدُ ( ) وَاطْلَق الْلَالِمُ مِنْهُمْ أَلَهُ النّيَ مُ بُرُدُ ( ) وَاطْلَق اللّهُ عليه مَا سَعْمَا عِنَا فِي الْبِلَةِ الْأَخْرَةِ إِنْ هَنَا إِلّا الْخِيلَاثُ ، ( ص على الله عليه وسلم إنَّ التَّوْحِيدُ هُو دَعُوةٌ جَمِيعِ الْمُرْسَلِينَ ، وَاسْأَلُ مَنْ أَرْسَلْينَ ، وَاسْأَلُ مَنْ أَرْسَلْينَ ، وَاسْأَلُ مَنْ أَرْسَلْينَ ، وَاسْأَلُ مَنْ أَرْسَلْينَ ، فَقَالُ اللّهُ وَعَيْدُونَ » وَالْمُرادُ اسْأَلُ مَنْ أَرْسَلْينَ ، وَاسْأَلُ مَنْ أَرْسَلْينَ ، فَسَيْحُبُرُونَكَ بِأَنَّ رُسُلُهُمْ أَمَرُوهُمْ وَيَهُوهُمْ عَنْ الشَّرْكِ بِهِ .

فَإِنْ قَيلٌ: وَكَيْفَ يَكُونُ قَوْلُهُمْ خُجُهُ؟

فَالْجَوَابُ: إِنَّمَا كَانَ قَوْلُهُمْ حُجَّةً لأَنَّ الْتُوْمِنِينَ لَا يَكْذَبُونَ عَلَى الله وَرُسُله. وَقَدْ صَرَّحَ رَبُّنَا سُبْحَانَهُ بِأَنَ التَّوْحِيدَ هُوَ دَعْوَةُ الْأُنْبِيَاءِ وَالْمُرْسَلِينَ، فَقَالَ: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَلْكُ مِن رَسُولٍ إِلَّا نُوجِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْ قَلْكَ مِن رَسُولٍ إِلَّا نُوجِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْ فَعَلَى: « وَلَقَد فَقَالَ تَعَالَى: « وَلَقَد فَقَالَ تَعَالَى: « وَلَقَد فَقَالَ تَعَالَى: « وَلَقَد مَشْرَا الله وَاجْدَنَوا أَنْهُ وَاجْتَنْتُوا أَنْهُ وَاجْتَنْتُوا أَلْهُ وَاجْتَنْتُوا أَلْهُ وَاجْتَنْتُوا أَلْهُ وَاجْتَنْتُوا أَلْهُ وَاجْتَنْتُولِ أَنْ وَقَالَ تَعَالَى: « فَيُزَلُ الْلَكُونَ » (المنحل: ٣٦) وقال تَعَالَى: « فَيُزَلُ أَلْكُنُونَ » (المنحل: ٢) أَنْهُ وَيْ مَن يَشَاءُ مِنْ عِيادِهِ الْنَ

قَالْتَوْحِيدُ هُوَ دَعُوةُ جَمِيعِ الْأَنْبِيَاءِ وَالْمُرْسَلِينَ، وَاللَّهُ عِلَى اللّٰهُ عليه وسلم عَلَى اللّٰهُ عليه وسلم عَلَى الْحُرهِمْ، مُقْتَد بِهِمْ، وَمُهْتَد بِهَدْيِهِمْ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: « إِنَّ إِبْرَهِمَ كَاتَ تَعَالَى: « إِنَّ إِبْرَهِمَ كَاتَ تَعَالَى: « إِنَّ إِبْرَهِمِ كَاتَ لَعَالَى: « إِنَّ إِبْرَهِمِ كَاتَ لَعَالَى: « إِنَّ إِبْرَهِمِ كَاتَ أَمَّةً قَانِتَا بِنَهِ حَيِفًا وَلَرَ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهُ مَا مُتَكِدًا لَكُورَ اللَّهُ مُلِكِينَ ﴿ اللَّهُ مُلِكِدُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ فِي اللَّهُ مُلِكِينَ ﴿ اللَّهُ مُلْكِينَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ فَي اللَّهُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ فَي اللَّهُ مُ اللَّهُ مُلْكِينًا اللّهُ اللَّهُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ فَي اللَّهُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ الْمُسْلِكِينَ ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ فَي اللَّهُ مُنْ الْمُشْرِكِينَ الْمُسْلِكِينَ السَّالَةِ فَي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ أَنِ النَّهُ عِلْمُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ

فُرَسُولُ الله إِذَا مُتَّبِعٌ لَا مُبْتَدعٌ، وَالتَّوْحِيدُ الَّذي جَاءَ بِهِ إِنَّمَا جَاءَ بِهِ مَنْ قَبْلَهُ مِنَ الرُّسُلِ، قَمَنْ خَالْفَهُ فَقَدْ خَالَفَ جَمِيعَ الْمُرْسَلِينَ.

وللحديث بقية أن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله وكفى، والصلاة والسلام على النبي المصطفى، وبعد: فنواصل بفضل الله وكرمه الحديث عن هذا اللقاء الصعب وأنت واقف في ساحة الحساب يسألك الملك عن حقوقه وحقوق خلقه والناس تربد أخذ حقها منك كاملا بوم القصاص، فماذا أنت فاعل؟ ا

# الحلقة الثالثة

# يوم القيامة هو يوم إعادة الحقوق الأصحابها: 🤍

- الحقوق التي لم يحصلوا عليها في الدنيا يوم العدل الأكبر قال تعالى: (أَلْوَمْ مُخْرَى كُلُ مَنْسِ العدل الأكبر قال تعالى: (أَلْوَمْ مُخْرَى كُلُ مَنْسِ مِنَا كَمَامَ الْبُومُ إِنَّ اللّه سَرِيعُ الْحَسَابِ) (غافر: ١٧)، وفي هذا رسائل للمظلوم رسائل طمأنينة بأن حقك لن يضيع مهما طال الزمن لأن كل شيء مسجل بالصوت والصورة وبالشهود. - قال تعالى: (وَمْ مَ يَبْعَثُهُمُ اللّهُ جَبِعًا فِنُلْتِنُهُم بِعَا عَلَيْ اللّهُ وَسُومٌ وَاللّهُ عَلَى كُلُ مَنْمُ وَلَيْهُ عَلَى كُلُ مَنْمُ وَسَمِيدً )

(المجادلة: ٦)، ورسائل للظالم توقف عن ظلمك، وأعط الناس حقوقهم؛ لأنك لن تستطيع أن تفلت من

عقاب الله العادل المنتقم.

- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، أَنَّ رَسُولُ اللَّهِ
صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ؛
حَلَّوُذُنَّ الْحُقُوقَ إَلَى أَهْلَهَا يَوْمُ
الْقَيَامَة، حَتَّى يُقَادَ الشَّاةِ
الْقَيَامَة، مِنَ الشَّاةِ الْقَرْبَاءِ،
صحيح مسلم (۲۵۸۲).

- ففي هذا الحديث أقسم النبي صلى الله عليه وسلم وهو الصادق المصدق بغير قسم أن الحقوق ستؤدى إلى أهلها يوم القيامة ولا يضيع الحد حق الحق الذي لك إن لم تستوفه

# اعداد/ صلاح عبد الخالق

في الدنيا استوفيته في الآخرة ، حتى إنه يُقتص الشاة الجلحاء من الشاة القرناء الجلحاء التي ليس لها قرن والغالب أن التي لها قرن والغالب أن التي لها قرن إذا ناطحت الجلحاء التي ليس لها قرن تؤذيها أكثر، فإذا كان يوم القيامة قضى الله بين هاتين الشاتين واقتص للشاة الجلحاء من الشاة القرناء هذا وهن بهائم لا يعقلن ولا يفهمن، لكن الله عز وجل حكم عدل أراد أن يُري عباده كمال عدله حتى في البهائم العجم فكيف بيني آدم.

(شرح رياض الصالحين لابن عثيمين: ١/١ ٢٤).

كيف يأخذ الناس حقوقهم يوم القيامة؟
- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَم قَالَ: «أَتَدْرُونَ
مَا الْمُفْلَسُ؛ قَالُوا: الْمُفْلَسُ فَينَا
مَنْ لَا دَرْهُمَ لَهُ وَلَا مَتَاعَ، فَقَالَ؛
- إِنَّ الْمُفْلَسَ مِنْ أَمْتِي يَاتِي يَوْمَ
الْقَيَامَةَ بِصَلَاة، وَصِيام، وَزَكَاة،
وَيِأْتِي قَدْ شَتَمَ هَذَا، وَصَيام، وَزَكَاة،
وَيَأْتِي قَدْ شَتَمَ هَذَا، وَسَفَكَ دَمَ هَذَا،
وَضَرَبَ هَذَا، فَيعُظَى هَذَا، مَنْ حَسَنَاتِه، فَإِنْ
وَسَيَاتِه، وَهَذَا مِنْ حَسَنَاتِه، فَإِنْ فَنْنَتْ مَا مَنْ عَسَنَاتِه، فَإِنْ فَنْنَتِ مُمَانَى مَا لَهُ فَيْلَ أَنْ يُقْضَى مَا

عَلَيْه أَخَذَ مِنْ خَطَايَاهُمْ فَطَرِحَتْ

عَلَيْه، ثُمَّ طَرحَ فِي النَّارِي مسلم (٢٥٨١).

- مَعْنَاهُ أَنَّ هَذَا حَقِيقَة الْمُفْلس، وَأَمَّا مَنْ لَيْسَ لَهُ مَلْ وَمَنْ قَلْ مَاله، فَالنَّاسِ يُسَمُّونَهُ مُفْلسًا، وَلَيْسَ هُوَ حَقيقَة الْمُفْلسَا، وَلَيْسَ هُوَ حَقيقَة الْمُفْلسَا، وَلَيْسَ بِمَوْتِه، وَرُبَّمَا يَنْقَطِع بِيَسَارِ يَحْصُل لَهُ بَعْد ذَلِكَ بِمَوْتِه، وَرُبَّمَا يَنْقَطِع بِيَسَارِ يَحْصُل لَهُ بَعْد ذَلِكَ يَعَ حَيَاتِه، وَإِنْمَا حَقيقَة الْمُفْلسِ هَذَا النَّامَ، وَالْعَدُومِ فَي الْهَالِك اللَّهَلاك التَّامَ، وَالْعَدُومِ الْإَعْدَامِ الْهُلَاك التَّامَ، وَالْعَدُومِ الْهَالِك الْهَلَاك التَّامَ، وَالْعَدُومِ الْمُعَدَام اللَّقَطَع، فَتُوْخُذ حَسَنَاتِه لِعُرَمَائِه، فَإِذَا فَرَغْتُ حَسَنَاتِه لِعُرَمَائِه، فَإِذَا فَرَغْتُ حَسَنَاتِه لِعُرَمَائِه، فَإِذَا فَرَغْتُ حَسَنَاتِه وَهَلاكه وَإِفْلاسَ. فَتَوْخُد خَسَارَتِه وَهَلاكه وَإِفْلاسَ. شَرِعَ النَّارِ فَتَمَّتُ خَسَارَتِه وَهَلاكه وَإِفْلاسَ. شرح النّووي (۸۸۸/۳).

- إذا كان يوم القيامة كانت ثروة الإنسان ورأس ماله حسناته، قام بأعمال صالحة كثيرة وعظيمة من صلاة وصيام وزكاة وغيرها من الأعمال الصالحة التي لها حسنات أمثال الجبال الضخمة العالية البيضاء، ومع هذا ظلم

خلق الله تعالى حقوقهم وأذاهم وكل

واحد من هؤلاء المظلومين يُريد حقه الذي لم يستطع أخذه في الدنيا يطلبه يوم القيامة منك أمام الملك الديان.

- قال تعالى: ( وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَاعَبِلُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَكُ مَرَاكُ مَنتُورًا )

(الفرقان: ٢٣).

- عَنْ ثَوْبَانَ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهِ عَنْ ثَوْبَانَ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهُ قَالَ: "لَأَعْلَمَنَ الثَّهُ قَالَ: "لَأَعْلَمَنَ الْقُوامَا مِنْ أُمَّتِي يَأْتُونَ يَوْمَ الْقَيَامَة بِحَسَنَاتَ أَمْثَالِ حِبَال

تهامَة بيضًا فَيَجْعَلُهَا اللّهَ عَزُ وَجَلْ فَبَاءَ مَنْتُورًا، قَالَ ثُوْبَانُ: يَا رَسُولُ اللّه صِفْهُمْ فَنَا، جَلُهُمْ لَنَا؛ أَنْ لا تَكُونَ مِنْهُمْ وَنَحُنْ لا تَعْلَمُ؟ فَآلَ: أَمَا إِنَّهُمْ إِخْوَانُكُمْ وَمِنْ جَلْدَتَكُمْ وَيَأْخُذُونَ مِنْ قَالَ: أَمَا إِنَّهُمْ إِخْوَانُكُمْ وَمِنْ جَلْدَتَكُمْ وَيَأْخُذُونَ مِنْ اللّهُ النَّهُمُ أَهْوَامٌ إِذَا خَلُوا بِمَحَارِمِ اللّهِ انْتَهَكُوهَا". سنن ابن ماجه (٤٢٣٥) صحيح اللّهِ انْتَهَكُوهَا". سنن ابن ماجه (٤٢٣٥) صحيح الجامع (٤٧١٧).

# - فكل أنواع الايذاء تدخل في هذا الحديث.

- هذا الحديث يبين خطورة إيذاء الناس باللسان عن طريق السب والشتم والغيبة والنميمة والقذف، وانتهاك أعراض الناس، فيأتي:

ا- «وقذف هذا» والقذف قد يكون أعم من معناه الشرعي مما يتعلق بالعرض، فيراد به القذف العام: وهو رمي الإنسان بما ليس فيه، أو يراد به

القذف الخاص: وهو قذف العرض، وكلا المعنيين كثير بين الناس. دروس للشيخ سفر الحوالي (١٦/٤٨).

٢- وَيَأْتِي قَدْ شَتَمَ هَذَا: قد انتشر الشتم بين السلمين انتشار النار في الهشيم خاصة بين الأطفال والشياب.

- عَنْ عَبْد اللّٰهِ بْنِ عَمْرو، رَضَيَ اللّٰه عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ صَلَّى اللّٰه عَلَيْه وَسَلَّمَ: «إِنَّ مِنْ أَكْبَر الكَمَاثِرِ أَنَّ يَلْعَنَ الرَّجُلُ وَالدَيْهِ» قَيلَ: يَا رَسُولَ اللّٰهَ، وَكَيْفَ يَلْعَنُ الرَّجُلُ وَالدَيْهِ؟ قَالَ: «يَسُبُ الرَّجُلُ أَبَا الرَّجُلِ، فَيَسُبُ أَبَاهُ، وَيَسَبُ أَمَّهُ» البخاري (٩٧٣ه).

فكل من آذيته بلسانك من سب أو قذف أو غيبة أو... يأخذ حقه حسناتك أو يُعطيك من سيئاته وأذية الناس باليد فمثلا:

١. ضرب هذا:

أ- عَنْ أَبِى هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «مَنْ ضَرَبَ بِسَوْط ظُلُمًا اقْتُصَ مِنْهُ يَوْمَ الْقيَامَةَ». صحيح الجامع (٣٧٤) البخاري في الأدب المضرد (١٨٥).

- والذي يعتدي على غيره بالضرب، يقتص منه بالضرب في يوم القيامة. القيامة الكبرى (١٨٥/١).

ب عَنْ عَانِشَةٍ، أَنَّ رَجُلًا قَعَدَ بَيْنَ يَدَي النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهَ، إِنَّ لِي مَمْلُوكِينَ يُكذَبُونَني وَيَحُونُونَنِي وَيَعْصُونَنِي، وَأَشْتُمُهُمُ وَأَصْرِبُهُمْ فَكَيْفَ أَنَا مَنْهُمْ؟

قَالُ: «يُحْسَبُ مَا خَلْفُوكَ وَعَصَوْكَ وَكَذَبُوكَ وَكَذَبُوكَ وَعَقَابُكَ إِيَّاهُمُ بِقَدْرٍ وَعَقَابُكَ إِيَّاهُمُ بِقَدْرٍ دَنُوبِهِمْ كَانَ عَقَابُكَ إِيَّاهُمُ بِقَدْرٍ خَنُوبِهِمْ كَانَ هَضْلًا لَكَ، وَإِنْ كَانَ عَقَابُكَ إِيَّاهُمْ دُونَ ذُنُوبِهِمْ كَانَ هَضْلًا لَكَ، وَإِنْ كَانَ عَقَابُكَ إِيَّاهُمْ دُونَ ذُنُوبِهِمْ كَانَ هَضْلًا لَكَ، وَإِنْ كَانَ عَقَابُكَ إِيَّاهُمْ هَوْقَ ذُنُوبِهِمْ اقْتُصَ لَهُمْ مَنْكَ الْفَضْلُ». قَالَ: هَتَحَي النَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، " أَمَا تَقَرَأُ لَلْهُ مَنْكَ مَثْقَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، " أَمَا تَقَرَأُ كَتَابُ اللَّه «وَنَضَعُ المُوازِينَ القَسْطُ لِيَوْمِ القَيَامَةِ فَلَا تُضْلُ اللَّه مَا نُولُ اللَّهِ مَا لَيْهُمْ الْقَيْلَةِ وَلَا تَكُرأُ وَلَلْهُ يَا رَسُولُ اللَّهِ مَا أَجِدُ لِي

وَلَهُمْ شَيْئًا خَيْرًا مِنْ مُفَارَقَتِهِمْ، أُشْهِدُكَ انَّهُمْ أُحْرَارٌ كُلُّهُمْ ـ (الترمذي (٣١٦٥) وصححه الألباني).

٢- أكل مَالُ هَذَا بِالبِاطلِ:

- بعض الناس لا يمنعه أن يأكل أموال المسلمين، وإن كانوا أيتاماً وغش في البيع والشراء، ويأخذ أموال الناس ولا يريد سدادها، والرشوة والسرقة، والتحايل والمعاملات المالية وفي ذلك حدث ولا

-قال تعالى: «وَثِلُّ لِلمُطَفِّفِينِ ﴿ اللَّهِنَ إِذَا الْكَالُواْ عَلَ النَّاسِ يُسَوِّفُونَ ﴿ وَإِذَا كَالُوهُمُ أَوْ وَرَثُوهُمْ مُحْسِرُونَ ﴿ أَلَا يَظُنُّ الْوَالِمِ اللَّهِ الْمُؤْمُ النَّاسُ لِرَبِ الْمُطَفِّفِينِ ١٠-٢).

- عَنْ ابْنِ عُمَرَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه - صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ -: " مَنْ مَاتَ وَعَلَيْه دِينَارٌ أَوْ دِرْهَمٌ قُضِيَ مِنْ حَسَنَاتِه، لَيْسَ ثَمَّ دِينَارٌ وَلاَ دِرْهَمٌ" سَنن ابن ماجه (٢٤١٤)،صحيح

الجامع (٦٥٤٦). ٣- سفك دم هذا:

احذر أخي المسلم يوم القيامة من تقتله في الدنيا لن يتركك في الأخرة، بل هو لك بالمرصاد يبحث عنك ويأخذك من رأسك ويقدمك للمحاكمة العادلة ليأخذ حقه من رصيدك أو يُعطيك من سيئاته.

ما الحل؟

التوبة الصادقة إلى الله تعالى: قال تعالى: (وَثُونُواْ إِلَى اللهِ جَيعًا أَيُّهَ الْمُؤْمِنُوكِ لَعَلَّكُوْ ثُفْلِحُونَ ) (النور: ٣١).

ومن أهم علاماتها إذا كانت في حق العباد عودة الحقوق إلى أصحابها سريعا اليوم قبل الغد لقوله صلى الله عليه وسلم، فَلْيَتَحَلَّلُهُ مَثْهُ الْيَوْمُ لَانِكَ لا تدري متى يأتيك الموت، عَنْ أبي هُريْرةَ رَضَي الله عَنْهُ، قَالَ وَسُلَمَ، عَنْ أبي هُريْرةَ وَسَلَمَ، «مَنْ كَانَتْ لَهُ مَظْلَمَةٌ لأخيه منْ عرْضه أَوْ شَيْء، فَلْيَتَحَلَّلُهُ مَنْهُ الْيَوْم، قَبْلَ أَنْ لا يَكُونَ دَينَارٌ شَيْء، فَلْيَتَحَلَّلُهُ مَنْهُ الْيَوْم، قَبْلَ أَنْ لا يَكُونَ دَينَارٌ وَلا دَرْهُم، إنْ كَانَ لَهُ عَملُ صَالحٌ أَخَذَ مَنْ سَيَّنَاتُ مَظْلَمَته، وَإِنْ لَمْ تَكُنْ لَهُ حَسَنَاتُ أَخَذَ مَنْ سَيَّنَاتُ مَظْلَمَته، وَإِنْ لَمْ تَكُنْ لَهُ حَسَنَاتُ أَخَذَ مَنْ سَيَّنَاتَ مَطْلِم صَالحٌ إِخذَ مَنْ سَيَّنَاتَ مَالمَ مَظْلَمَته، وَإِنْ لَمْ تَكُنْ لَهُ حَسَنَاتُ أَخَذَ مَنْ سَيَّنَاتَ مَطْلَمَته، وَإِنْ لَمْ تَكُنْ لَهُ حَسَنَاتُ أَخَذَ مَنْ سَيَّنَاتَ مَعْرَفه وقوله صَاحِبه فَحُمِلَ عَلَيْه» البخاري (٢٤٤٩)، وقوله (من عَرضه أو شيء) أي من الأشياء فيدخل فيه

المال بأصنافه والجراحات حتى اللطمة ونحوها. فتح البارى (١٠١/٥).

أ- إن تعلق بها حق مالي كمنع الزكاة والغصب والجنايات في أموال الناس وجب مع ذلك تبرئة الذمة عنه بأن يؤدي الزكاة، ويرد أموال الناس إن بقيت ويُغرم بدلها إن لم تبق أو يستحل المستحق فيبرئه، ويجب أن يعلم المستحق إن لم يعلم به وأن يوصله إليه إن كان غائبا إن كان غصبه منه هناك، فإن مات سلمه إلى وارثه، فإن لم يكن له وارث وانقطع خبره دفعه إلى قاض ترضى سيرته وديانته فإن تعذر تصدق به على الفقراء بنية الغرامة له إن وجده. ذكره العبادي في الرقم والغزالي في غير كتبه الفقهية.

وإن كان معسرا نوى الغرامة إذا قدر فإن مات قبل القدرة فالمرجو من فضل الله تعالى المغفرة.

روضة الطالبين للنووي (٢٤٦/١١).

ب- أما التحلل من الأعراض إذا ذهبت إلى شخص وقلت له: أنا اغتبتك فسامحني، فليست كل النفوس تتسع لهذا الكلام، وإنما هناك أناس صدورهم متسعة يفرحون بذلك منك، ويدعون الله لك بالتوفيق وبالمغفرة، وهناك أقوام يدخل لهم الشيطان بضعف في قلوبهم فيسألونك: أمام من اغتبتنا؟ منائل فتشوش أنت عليهم فكرهم،

مسائل فتشوش أنت عليهم فكرهم، وتزيدهم هما إلى الهم الذي وقع عليهم بسبب اغتيابك لهم.

ففي هذا المقام ترجع المسألة إلى مسألة المفاسد والمصالح، فحيث رجي من التحلل خير قدمت على التحلل، وحيث لا يرجى من التحلل خير اكتفيت بالثناء الحسن على من اغتبته، والاستغفار له، والتصدق من أجله إن شئت، فكل ذلك عمل صالح يكفر الله به عنك خطاياك، وقد قال الله تبارك وتعالى في كتابه الكريم: «إنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبُنَ السَّيْنَاتِ ذَلِكَ ذَكِ دَكِرَى للذَّاكَرِينَ» (هود:١١٤). دروس للشيخ مصطفى العدوي (١١/٢٤).

والحمد لله رب العالمين.



شعبان ١٤٣٦ هـ التوحيد

باب (في قلة الكلام)(٤/٤٥٠)، ورواه غير أصحاب الكتب

الستة.

# تراجم رجال العديث:

ا- عبد الله بن مُنير: أبو عبد الرحمن المروزي الزاهد ثقة عابد من الطبقة الحادية عشرة ويفرق بينه وبين واحد من نفس طبقته اسمه عبد الله بن منير أيضًا لكنه يكنى بأبي محمد السرخسي، وهو مقبول ترجم له ابن حجر في الترجمة التي بعده ص ٣٢٥.

فائدة؛ ومنه يتبين مدى دقة أسلافنا الكرام في حكمهم على الرجال مما يحفّز هذه الأمة على الفخر بهذا العلم الشريف الذي تميزت به، ويدفعها هذا إلى شكر هذه النعمة والعمل للحفاظ عليها.

## فائدة تربوبة:

عبد الله بن منيركان من شيوخ البخاري كما رأيتم، ومع هذا كان اذا ذهب رجل بعرفه ابن منير إلى بخارى بلد البخاري، ثم عاد إلى ابن منير يسأله هل لقبت البخاري؟ فإن قال: لا، طرده من مجلسه، وقال: لا خير فيررجل يذهب لبلد البخاري ولا يكون حريصًا على لقائه، ثم يقول: البخاري شيخي مع أن ابن منير هو شيخ البخاري، وهذا من تواضع العلماء، فالعلم الذي لا يدعو صاحبه إلى عبادة التواضع لا خير فيه، فما بالنا بعلم يدعو صاحبه إلى الترفع والتعالى على الناس بحجج واهية كأن يظن أن تواضعه فيه إهانة للعلم أو أن مثله لا بد أن يؤتى اليه، أو نحوا من ذلك مما يحتاج إلى ضبط نفس وفقه واقع، ولعل فلسفة ابن منير في طرد من لم يحرص على رؤية البخاري ممن ذهب إلى بلده هي أن محية أهل والحرص على الالتقاء بهم دليل على صحة المنهج، وأن المعرض عنهم والمترفع عليهم دليل على فساد منهجه، وهذا واقع بكثرة، ومثل هذا عليه أن يراجع نفسه. (وانظر ترجمته في سير أعلام التبلاء ط/ دار الحديث ٢٤/١٠).

٢- أبو النضر: هاشم بن القاسم بن مسلم الليثي
 مولاهم البغدادي ولقبه قيصر، ثقة ثبت. تقريب
 التهذيب (ص ٥٧٠).

٣- عبد الرحمن بن عبد الله بن دينار، عبد الرحمن بن عبد الله بن دينار مولى ابن عمر صدوق يخطئ من السابعة أخرج له (خ د ت س) تقريب التهذيب (ص ٣٤٤).

٤- عن أبيه: يعني عبد الله بن دينار: أبو عبد

الرحمن المدني مولى بن عمر ثقة من الرابعة ، مات سنة سع وعشرين. ع.

ويحذر من اختلاطه بعبد الله بن دينار البهراني الأسدي أبو محمد الحمصي ضعيف من الخامسة، وهكذا نرى دقة علمائنا في تراجم الرجال والحكم عليهم، وما هذا إلا لأنه دين الله الذي لا مجاملة فيه. تقريب التهذيب (ص٣٠٢).

ه- أبو صالح: هو ذكوان السمان الزيات المدني ثقة
 ثنت. (تقريب التهذيب ص ٢٠٣).

آبو هريرة رضي الله عنه: صاحب رسول الله
 صلى الله عليه وسلم.

# الشرخ

هذا الحديث رواه البخاري في باب حفظ اللسان وَقَوْلِ النبي صلى الله عليه وسلم: "من كان يُوْمنُ بِاللَّهُ وَالْبَوْمِ الْآخِرِ فُلْيَقُلْ خَيْرًا أَو لِيَصْمُتُ" وَقَوْلُه تَعَالَى: (ما بَلْفظ من قَوْل الا لَدُيْه رَقْبِ عَتِيدٌ ). وحديثنا في هذا الشهر يوضح أهمية الكلمة والعضو المسئول عنها هو اللسان، لذا وجدنا تبويب الامام البخاري رحمه الله لهذا الحديث بباب حفظ اللسان، ثم يفصل لهذا الفهم، فيوضح لنا أن هذا الحفظ لا يراد به الإغلاق عليه فالفم فينتج عنه الصمت المطلق، ولكن هذا الحفظ معناه أن يعمل هذا اللسان في الخير الذي كلفه الله يه، فإن لم بكن فالحفظ بكون بالصمت، ثم يزيد الأمر وضوحًا بعد وضوح فيورد لنا قول الله تعالى: (ما نَلْفَظُ مِن قُولِ إِلا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ)، وهو قضاء شديد من رب العزة يوضح أن حصائد الألسنة كلها مكتوبة؛ لأن الله عز وجل خلق لنا اللسان محفوظا في الفم الغلق فلا يفتح إلا بقصد، فكان من كمال عدله أن يحاسب المتكلم على هذا القصد.

يقول ابن بطال البكري في شرحه على صحيح البخاري (١٨٦/١٠)؛ وقوله - صلى الله عليه وسلم -: (من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرًا أو ليصمت) يعني من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فايقل فائه ستبعثه قوة إيمانه على محاسبة نفسه في الدنيا، والصمت عما يعود عليه ندامة يوم القيامة. وقال عمر بن عبد العزيز لرباح بن عبيد؛ بلغني أن الرجل ليظلم بالمظلمة، فما زال المظلوم يشتم ظالمه حتى يستوفي حقه، ويفضل للظالم عليه اهد.

# وهنا يرد سؤال: إذا لم يعلم الإنسان الحكم فيما يقول أهو خير أم شر فهل يتكلم أم يسكت؟

إن قول النبي صلى الله عليه وسلم: "فليقل خيرا أو ليصمت" يدل على أن الكلام قسمان؛ إما خير يتكلم به أو شريمسك عنه، ويؤكد هذا قول الله تعالى: (ما يلفظ من قول إلا لديه رقيب عتيد إذ يُتلقِّي المُتلقِّيَانِ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشَّمَالِ قَعِيدٌ ﴾، وخرَج ابن أبي الدنيا: "وهل تقول شيئًا إلا وهو لك أو علىك"؟

واختلفوا: هل يُكتب كل ما يتكلم به، أو لا يكتب إلا ما فيه ثواب أو عقاب؟ على قولين مشهورين. ومن هنا يُعلم أن ما ليس بخير من الكلام، فالسكوت عنه أفضل من التكلم به، اللهم إلا ما تدعو البه الحاحة.

## درر من كلام السلف

وكان أبو بكر رضى الله عنه يأخذ بلسانه ويقول: "هذا أوردني الموارد".

وقال ابن مسعود: والله الذي لا إله إلا هو، ما على الأرض أحق بطول سجن من اللسان.

وقال وهب بن منبه: أجمعت الحكماء على أن رأس الحكمة الصمت.

وقال الفضيل بن عياض: "ما حج ولا رباط ولا جهاد أشد من حيس اللسان، وقال: سجن اللسان سجن المؤمن، ولو أصبحت يهمك لسانك، أصبحت قِغم شدید".

وسئل ابن المبارك عن قول لقمان لابنه: إن كان الكلام من فضة، فإن الصمت من ذهب، فقال: معناه: لو كان الكلام بطاعة الله من فضة، فإن الصمت عن معصية الله من ذهب. وهنذا يبرجع إلى أن الكف عن المعاصى أفضل من عمل الطاعات.. وتذاكروا عند الأحنف بن قيس، أيهما أفضل الصمت أو النطق؟ فقال قوم: الصمت أفضل، فقال الأحنف: النطق أفضل؛ لأن فضل الصمت لا يعدو صاحبه، والمنطق الحسن ينتفع به من سمعه. (وانظر: جامع العلوم والحكم ص١٣٥). قلت: وهذا باب يطول استقصاؤه، والخلاف فيه واسع، ولكن المقصود أن النبي صلى الله عليه وسلم أمر المتكلم أن يتكلم بالخير، وأن يسكت عما ليس بخير ؛ فليس الكلام مأمورًا به على الإطلاق، ولا السكوت كذلك، والله أعلم.

### ومن حديث الشهر:

هذا وفي معرض شرحه لحديثنا يفيد شيخنا ابن عثيمين في شرحه لرياض الصالحين (ص:١٧٤٤): أن الرجل يتكلم بالكلمة من رضوان الله: أي كلمة ترضى الله ؛ قرآن، تسبيح، تكبير، تهليل، أمر بالمعروف، نهى عن المنكر، تعليم علم، إصلاح ذات البين، وما أشبه ذلك، يتكلم بها ولا يلقى لها بالا، يعنى أنه لا يظن أنها تبلغ به ما بلغت، وإلا فهو قد درسها وعرفها وألقى لها البال، لكن لا يظن أن تبلغ ما بلغت يرفعه الله له بها درجات في الجنة.

وعلى عكس ذلك رجل يتكلم بالكلمة من سخط الله لا يلقى بها بالاً يهوي بها في النار: أى كلمة لا ترضى الله كإفساد ذات بين أو فتنة، أو تألى على الله، أو احتقار مسلم أو ما يُشعر بكبر أو غرور أو تعالى أوغيبة أو نميمة أو بهتان أو تجريح أو ما فيه صدّ عن سبيل الله أو نحو ذلك مما لا يرضى الله عز وجل.. قال الحافظ ابن حجر رحمه الله في الفتح (١١/ ٣١١): "قوله: (لا يلقى لها بالا) أي: لا يتأملها بخاطره ولا يتفكر في عاقبتها، ولا يظن أنها تؤثر شيئا.

# هذا ولنا هنا وقفة مع ثلاث طوائف من الناس: أولاهما: مع أصحاب الكلمة المكتوبة:

ها قد رأيتم طرفا من خطورة الكلمة عموما وتـزداد هذه الخطورة مع المكتوبة منها؛ وذلك لأنها ما كتبت إلا اختيارا بخلاف ما يوصف أنه سبق لسان ونحن وإن كنا نحسب أن كثيرًا من الكتاب أصحاب رسالة يريد توصيلها ونشرها، لكننا نذكر أنفسنا وإياهم بيوم العرض على الله والذكرى تنفع المؤمنين نقول: لا يغرنكم ما ينادي به بعض الناس من نشر الفكر التنويري، ثم هم في سبيل ذلك يسلكون كل مسلك حلالا كان أم حرامًا، فالغاية عندهم قد بررت الوسيلة، وهذا بفرض صحة هذه الغاية ولا يغرنكم ما يتناقله بعض أصحاب الصحف من حرية الرأي، وأن الجريدة غير مسئولة عن رأى الكاتب، نعم قد لا تكون مسئولة في الدنيا لكنها عند الله مسئولة وعند الله تجتمع الخصوم.

ولا تصلح اللجاجات والفلسفات الجدلية الباطلة، ولا يغرن كاتب خير أو مقالة أو كتاب قد يحقق به شهرة لكنه قد يهدم بها كبانا عامرًا

ينشر الخير ويدعو إليه فيسيء ويظلم مجتمعا بأسره من حبث لا بعلم.

إن الله عز وجل قد رزقكم منابر دعوة تدعو إلى الخير وتحث عليه، فلا تقصروا في شكر هذه النعمة باستثمارها في تثقيل موازينكم يوم لا ينفع مال ولا بنون، إلا من أتى الله بقلب سليم.

والثانية: طلاب العلم

أولاً: الجرح والتعديل قائم في الأملة إلى قيام الساعة، لكن بشروطه وضوابطه المعلومة لدى أهل العلم، وقد كان يقوم به أفذاذ أهل العلم لا حميعهم.

ثانيًا: إنه مما ابتُليت به الساحة الاسلامية في هذه الأيام ما أشيع بين بعض الإخوة من واجب أوجبوه على أنفسهم، وظنوا أنه لا يستقيم التزامهم إلا به ألا وهو إحاطتهم بالحكم على أهل العلم والدعوة بل ودعوة غيرهم إلى ما وصلوا إليه من أحكام في هؤلاء الدعاة، ومن الغريب أنهم ربما ابتدأوا بهذا الرض أو التكليف الذي كلفوا أنفسهم به، ابتدأوا به من الوهلة الأولى لالتزامهم ودخولهم المساجد ولأنهم قد بدأو بهذا الخلق وتعلموه وأتقنوه، ولأنه علم لا يحتاج إلى مجاهدة بل قد يجد الإنسان من حظ نفسه ما يدفعه إلى هذا ويحببه فيه، فإنه يصير من الوهلة الأولى داعيا بدوره إلى هذا الخلق.

وهكذا يتولد عندنا جيل كبير يتسم بالجرأة على أهل العلم والفضل، ويصير معول هدم في جسد الدعوة التي تعب فيها أسلافنا حتى وصلت إلينا فضلا وأمانة في أعناقنا، أقول لهؤلاء الإخوة: لا يخفى على أمثالكم من طلبة العلم خطورة الكلمة ومزالق اللسان، كما لا يخفى عليكم أن الله عزوجل قد جعل استقامة اللسان من علامات الإيمان، فقال صلى الله عليه وسلم كما في المسند من حديث أنس "لا يستقيم قلبه حتى يستقيم لسانه"، فانتبهوا وارفقوا بانفسكم يرحمكم الله، ولا تكلفوا أنفسكم بما لم تكلفوا به، وقد قال تعالى: (رَلَوْ أَنَهُمْ فَعَلُوا مَا بُوعَطُونَ به وقد قال تعالى: (رَلَوْ أَنَهُمْ فَعَلُوا مَا بُوعَطُونَ به وقد قال تعالى: (رَلَوْ أَنَهُمْ فَعَلُوا مَا بُوعَطُونَ به وقد قال تعالى: (رَلَوْ أَنَهُمْ فَعَلُوا مَا الله وقد قال تعالى: (رَلَوْ أَنَهُمْ وَعَلُوا مَا الله وقد قال تعالى: (رَلَوْ أَنَهُمْ وَعَلُوا مَا الله وقد قال تعالى: ( وَلَوْ أَنْهُمْ وَالْمَدُ تَنْهُمْ وَالْهُ وَلَا تَعْمُوا مِنْ الله وقد قال تعالى: ( وَلَوْ أَنْهُمْ وَالْهَا وَلَا الله وقد قال تعالى ) .

وَللَّثَالِثَةَ (وهُم عَامَةَ النَّاسُ) أَقُولَ: انتبهوا: فكلا مكم ستحاسبون عليه:

وذلك في واقعنا جميعا وصوره كثيرة منها على سبيل المثال لا الحصر؛

ا- فمنها أن يثق الناس في ناصح فيستشيرونه في أحوالهم فبدلاً من تهدئتهم وحسن نصحهم قد تخرج من الناصح كلمة تودي بهم إلى خراب، وذلك كما يحدث بين بعض الأزواج أو نحو ذلك.

۲- ومنها: أن يتكلم رجل عند مديره كلاما يمتدح
 فيه نفسه، فيضد الطعن في زملائه.

٣- ومنها: أن تتكلم المرأة في أختها كلاما لتشعر
 زوحها بفضلها فتهلك نفسها،

٤- ومنها: أن يجلس الرجل للصلح بين اثنين عسى
 الله أن يصلح بينهما فيخرج منه كلام يزيد الأمر
 بينهما اشتعالا.. وهكذا.

وأهم مما سبق جميعه: أن يتكلم الإنسان في دين الله بغير علم كلاما قد يصل إلى الكفر والعياد بالله؛ كأن يتجرأ على رسول الله وسنته بل وعلى كتاب الله وأحكامه هذا فضلاً عن جرأتهم على أصحاب رسول الله ونقلة الدين من سلفنا الصالح ومن تبعهم بإحسان رضى الله عنهم أجمعين يحل بذلك جميعه عرى الدين عروة عروة، وكل ذلك بدعوى العقل والفكر زعموا فوالله لو رزق المتكلم بهذا أدنى درجات الفهم ما ورط نفسه في الإسلام فبها يثبت للعبد أحكام الإسلام، وبها تستحل الفروج، وبها تنعقد العقود، وقد يكتب للمرء بها الجنة أو يودي نفسه بسببها في النار

ونختم بكلام لابن القيم رحمه الله في كتابه:

(الجواب الكافي لمن المن الدواء الشافي ) ص١٣٥٠،

"ومن العجب أن الإنسان يهون عليه التحفظ
والاحتراز من أكل الحرام، والظلم، والزنا
والسرقة، وشرب الخمر، ومن النظر المحرم،
وغير ذلك ؛ ويصعب عليه التحفظ من حركة
لسانه، حتى يرى الرجل يشار إليه بالدين،
والزهد، والعبادة، وهو يتكلم بالكلمات من
سخط الله لا يلقى لها بالا ينزل بالكلمة
الواحدة منها أبعد ما بين المشرق والمغرب. وكم
ترى من رجل متورع عن الفواحش والظلم
ولسانه يفري في أعراض الأحياء والأموات ولا
يبالى ما يقول).

وصلى الله وسلم على رحمة الله للعالمين نبينا وآله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.



القسم الثاني

علي حشيش

الحلقة (٣٤)

الحديث: لا يصح، أخرجه ابن عدي في «الكامل» (١٦٨/١)، ومن طريقه أخرجه ابن الجوزي «الموضعات» (١٥٦/١) عن علي بن أبي طالب مرفوعًا وعلته أحمد الشامي، قال ابن عدي: هذا حديث ليس محفوظًا وأحمد الشامي هذا هو ابن كنانة منكر الحديث وليس بمعروف، وأورده الإمام الذهبي في «الميزان» (٥٢٢/١٢٩/١) وقال: «هذا حديث مكذوب».

٣٢٦- " مَا أُطْعِمَ طَعَامٌ عَلَى مَائِدُة، وَلا جُلسَ عَلَيْهَا، وَفِيهَا اسْمِي إِلا قُدُسُوا كُلَّ يَوْم مَرَّتَيْنِ " -الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدّي في «الكامل» (١٦٨/١) (٤/٤) عن جابر مرفوعًا، وفيه أحمد الشامي، قال ابن عدي: منكر، والحديث ليس محفوظًا، وقال الذهبي في «الميزان»: هذا حديث مكذوب.

٣٢٧- «من قرأ آية الكرسي لم يتول قبض نفسه إلا الله تعالى»

الحديث لا يصح: أخرجه الخطيب (١٧٤/٦) من حديث عبد الله بن عمرو مرفوعًا وعلته محمد بن كثير بن مروان الفهري، قال ابن عدي في «الكامل» (٢٥٥/٦) (١٧٣٣/١١٢): «كان ببغداد وهو منكر الحديث عن كل من يروي عنه والبلاء منه ليس ممن يروي هو عنه». اهـ. وروى عن ابن لهيعة الذي احترقت كتبه واختلط، وسماع محمد بن كثير منه غير صحيح، وليس بشيء، كذا في «المجروحين» (١١/٢) لابن حبان.

٣٢٨- " أَسْعَدُ النَّاس بِي يَوْمَ الْقَيَامَةِ الْعَبَّاسُ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ "

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عساكر (٣٤٣/٢٦) من حديث ابن جريج عن رجل عن ابن عمر مرفوعًا ، والحديث مردود بالسقط الخفي حيث إن ابن جريج مدلس وقد عنعن ، فقد ذكره الحافظ ابن حجر في «طبقات المدلسين» المرتبة الثالثة رقم (١٧) قال: «عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج المكي وصفه النسائي بالتدليس، وقال الدارقطني: شر التدليس ابن جريج فإنه قبيح التدليس لا يدلس إلا فيما سمعه من مجروح».

والعلة الأخرى: المبهم: «ومبهم ما فيه راو لم يسم»، ومن أبهم اسمه جُهلت عينه، وجُهلت عدالته من باب أولى فهو مردود.

٣٢٩- «إِنَّ اللَّهَ يُبَاهِي الْلَائِكَةَ بِالْعَبْدِ إِذَا نَامَ وَهُوَ سَاجِدٌ، يَقُولُ؛ انْظُرُوا إِلَى عَبْدِي هَذَا، نَفْسُهُ عنْدي وَجَسَدُهُ فِي طَاعَتَى »-

الُحديث لا يصح: أخرجُه ابن أبي الدنيا في «التهجد» (ح٢٠١) قال: حدثنا محمد بن عثمان، حدثنا حسين بن على الجعفي عن زائدة حدثنا شيخ من أهل البصرة عن أنس مرفوعًا، والحديث

فيه راو لم يسم فهو مبهم والمبهم مردود، قال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٤٩): «ولا يقبل حديث المبهم ما لم يُسم، لأن شرط قبول الخبر عدالة راويه، ومن أبهم اسمه لا تعرف عينه، فكيف تعرف عدالته؟». اهـ.

٣٣٠- «إذا مات الرجل من أهل الجنة استحيى الله أن يعذّب من حمله ومن اتّبعه ومن صلّى عليه».

الحديث لا يصح، أخرجه الديلمي في «مسند الفردوس» (١/٢١)، وأورده عنه السيوطي في «اللاّلَيْ المصنوعة في الأحاديث الموضوعة» (٢١/٢) من حديث عبد الله بن إبراهيم عن المنكدر بن محمد بن المنكدر عن أبيه عن جابر مرفوعًا وعلته، عبيد الله بن إبراهيم وهم أربعة تتفق أسماؤهم وأسماء آبائهم من رجال «الميزان» (٣٨٨/٢) الغفاري، والصنعاني، والدمشقي، والمؤدب، وبالتحقيق تبين أنه الغفاري الذي روى عن المنكدر بن محمد بن المنكدر كما في «تهذيب الكمال» (٣١٥/٤/١٠) حيث إنه والصنعاني من رجال التهذيب أيضًا ، قال الذهبي في «الميزان» (٢١٩٠/٣٨/٢)؛ «عبد الله بن إبراهيم الغفاري هو عبد الله بن أبي عمرو المدني يدلسونه لوهنه قال ابن حبان في «المجروحين» (٢٧/٢)؛ «كان ممن يأتي عن الثقات المقلوب لوهنه»، قال ابن حبان في «المجروحين» (٣٧/٢)؛ «كان ممن يأتي عن الثقات القلوبات وعن الضعفاء الملزقات» والمنكدر شيخه ضعيف ليس بشيء أخرجه ابن حبان إلى في «المجروحين» «متروك نسبه ابن حبان إلى في «المجروحين» «متروك نسبه ابن حبان إلى الوضع». اه.

٣٣١- « لَيْلَةَ غُرِجَ بِي إِلَى السَّمَاءِ، قَمَا مَرَزْتُ بِسَمَاءِ إِلا وَجُدْتُ فِيهَا اسْمِي مَكْتُويَا؛ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهُ، وَأَيُو بَكُر الصَّدِيقُ خَلْفي.

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في «الكامل» (١٨٩/٤) (١٠٠٣/٣٦) من حديث أبي هريرة مرفوعًا وعلته عبد الله بن إبراهيم الغفاري متروك متهم بالوضع كما بينا، وقال ابن عدي: «عامة ما يرويه لا يتابعه الثقات عليه». اه. وأورده ابن حبان في «المجروحين» (٣٧/٢) وقال: «هذا خبر باطل». اه.

٣٣٧- ﴿ أُخَشُرُ يومَ القيامة بين أبي بكر وعمر حتى أوقَفُ بين الحُرَمين » ـ

الحديث لا يصح: أخرجه الخطيب كما في «الميزان» (٢/٣٨٨/١٤) من حديث عبد الله بن عمر مرفوعًا ، وآفته عبد الله بن إبراهيم الغفاري وقال الإمام الذهبي: «هذا غير صحيح قال الحاكم: عبد الله بن إبراهيم يروي عن جماعة من الضعفاء أحاديث موضوعة». اه. ٣٣٣ - «عُمرُ سرَاحُ أَهُل الحِنَّة».

الحديث لا يصح أخرجه ابن عدي في الكامل (١٨٩/٤) (١٠٠٣/٣٦) من حديث عبد الله بن عمر مرفوعًا، قال ابن عدي: هذا الحديث بإسناده لا يرويه غير عبد الله بن إبراهيم، وقال الإمام الذهبي في «الميزان» (٣٨٨/٢): «ذكر له ابن عدي الحديثين اللذين في جزء ابن عرفة في فضل أبي بكر وعمر، وهما باطلان». اه.

فَائِدة الأحاديث المشتهرة على ألسنة الناس في «شعبان وليلة النصف» خرجناها وحققناها في هذه السلسلة في الأحاديث رقم (١٢٤،١٢٧،١٢١، ١٣١،١٣١،١٣١).



رؤية فقهية تربوية معاصرة

الحلقة الثانية

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والأه، وبعد،

فقد تحدثنا في العدد الماضي عن قضية الاستنساخ، وأطفال الأنابيب، وعن ابتكار الإنسان لطرق

الإخصاب الصناعي في حالة إصابة أحد الزوجين بالعقم، وأوردنا العديد من الدراسات العلمية التي

اهتمت بهذه القضية، وما خلصت إليه من نتائج، ونكمل حديثنا- بإذن الله- فنقول؛

# اعداد/ د.محمد محمود العطار

ي يونيو عام ١٩٧٨م وُلد أول طفل بتقنية الإخصاب خارج الرحم (أو ما يعرف مجازًا بأطفال الأنابيب IVF)، وقد عُدَّ ذلك حدثًا طبيًا لهانعكاساته الطبية والخلقية، وقد أظهرت للك التقنية حالة من الأمل في تخطي عقبة الانسداد المستعصية بالجهازين التناسليين للذكر والأنثى بما يمنع عملية الإخصاب.

ولقد تصاعد الجدل والنقاش حيننذ حول هذا الموضوع، ومدى مطابقته أو معارضته للسنن الإلهية، وتعالت الأصوات منددة بوصفه خروجًا عن السنن الإلهية الحاكمة في الخلق والإنجاب، وعده الكثير عملاً لا أخلاقيًّا، ومنافيًا للشريعة، فيجب منعه، وحظر العلماء والقائمين عليه من إجراء التجارب في هذا المجال.

لكن، وبعد أن اتضحت وبانت معالمه ولوحظت فوائده، وبعد أن أُطُر بالأطر الإسلامية والشرعية، وأرسيت قواعد ذلك الموضوع، أصبح اليوم مشروعًا ومتداولاً حتى في الدول الإسلامية، وعُدَّ فتحًا علميًّا كبيرًا ينتفع منه في علاج بعض حالات العقم.

وقد أدى الإخصاب في الأنابيب اليوم إلى ولادة ما يقرب من مليون طفل في أرجاء العالم، وعد

البعض فيما مضى الإخصاب في الأنابيب تهديدًا للبشرية، ويثير الاستنساخ في البشر مخاوف مماثلة، حيث إن الاستنساخ يهدد احترامنا للإنجاب البشري بالوسائل الطبيعية، ويمنح جيلاً من الأجيال سيطرة وراثية غير مسبوقة على الجيل التالي، إنه الخطوة الأولى في عالم جيني يصبح الأطفال فيه مجرد أشياء تسهل منابتها، ونتاجات للارادة البشرية.

ومما لا ريب فيه، أنه لم يتمخض عن التقنية IVF نشوء حشد من الأطفال دون مستوى البشر، كما أنه لم يؤد أي دور في تفتيت النواة الأسرية (الأبوين والأطفال فقط)، إن الهدف من التقنية IVF هو مساعدة التوالد الجنسي على إنتاج كائن بشري متفرد وراثيًا، أما الاستنساخ فيتجاهل التوالد الجنسي.

وقد ربط البعض بين الاستنساخ وأطفال الأنابيب، وحدث خلط في هذا الموضوع، وهناك فرق بين أطفال الأنابيب والاستنساخ، حيث إن في أطفال الأنابيب تكون البييضة من الأم والحيوان المنوي من الأب، وتكون الزوجة في عصمة الزوج، وفي أثناء حياته، وليس هناك طرف ثالث في العملية، وهذا يختلف تمامًا عن

شعبان ١٤٣٦هـ الن

عملية الاستنساخ.

كما أن الفرق بين أطفال الأنابيب والاستنساخ الحيوي فرق شاسع، إذ إن أطفال الأنابيب ما هم إلا «نوع من التغلب على العقبات التي تقف في طريق المسار الطبيعي للحمل»، أما الاستنساخ الحيوي فهو «عودة بالخلق إلى الوراء من الزمن»، وهذا أمر خطير حقًا، وهو دون شك يثير قضايا أكثر عمقًا من الناحية الفكرية والفلسفية والأخلاقية والاجتماعية والعقائدية.

وتشير الكثير من التوقعات إلى أن الناس خاصة الأغنياء والطموحين، سيستخدمون أنابيب الاختبار بدلاً من الحمل الطبيعي، وذلك ليس فقط للتغلب على مشكلات العقم وعدم الخصوبة، ولكن أيضًا لاستنساخ أنفسهم أو التلاعب بجينات ذريتهم.

# الاستنساخ والتحارة بأعضاء الأطفال

أخذت بعض الدول أعضاء من أجساد الأطفال بطريقة غير قانونية، وإننا نخشى أن تستخدم الدول المتقدمة بشرًا من الدول النامية في عملية الاستنساخ لتتخذ أجسادهم كسلعة تجارية، بمعنى أنه يمكنهم عمل تواثم متكررة تنجح مع التواثم أو التوأم المتشابهة؛ لأن كل الأعضاء لديها متماثلة، وتكون نسبة النجاح أقل في نقل الأعضاء بين الإخوة والأخوات ثم الأقارب، ثم بين الذين تتوافق أنسجتهم، ومن العلوم أن هذا التوافق مهم حتى لا يرفض الحسم العضو المتقول إليه.

ولا داعي لأن نشجع الاستنساخ من أجل الاستفادة بنقل الأعضاء؛ لأنه موجود في حياتنا ويتم بنجاح، كما أن هناك أعضاء في جسد الإنسان تقوم بوظيفتها حتى لو نقص حجمها إلى أكثر من النصف مثل الكبد، فيمكن أن يعيش الإنسان بما يعادل سبع الكبد بشرط عدم وجود خلايا سرطانية؛ وذلك لأن الكبد بنمو من تلقاء نفسه.

# الاستنساخ البشري بين المزايا والمخاطر

منذ أن أعلن عن إمكان استنساخ البشرية نهاية القرن العشرين، وكأن قنبلة نووية أخرى قد

فجرت، كالتي ألقتها الولايات المتحدة على هيروشيما وناجازاكي في الحرب العالمية الثانية، وحصدت أرواح الآلاف من البشر الأبرياء، لكن القنبلة هذه المرة لم تلق على مدينة معينة، ولم تود بحياة شخص، بل فجرت في اسكتلندا وسمع دويها في جميع أنحاء العالم.

وبعدما جاءت الأديان وهذبت الروابط والعلاقات الاجتماعية، وأمضت ما تعارفه بنو آدم من طريق الارتباط بين الذكر والأنثى وتكوين الأسرة، إذ بهذا الكشف العلمي يحطم كل ما ألفه الناس، ويأتي بطريقة جديدة للإنجاب، يمكن أن تجلب الويلات للبشرية، عندئذ اهتزت القلوب والعقول والضمائر البشرية لهذا الكشف العلمي الخطير.

# مزايا الاستنساخ

لقد تعددت الرؤى والأفكار والطموحات حول عوائد الاستنساخ فيقول بعض العلماء المؤيدين للاستنساخ: إن شيوع هذه التقنية سيمكن الزوجين العقيمين من الحصول على طفل صفاته الوراثية مستمدة من نواة خلية جسدية للزوج، بينما تقوم الزوجة بحمله جنينًا بعد أخذ بييضة منزوعة النواة من سيدة مجهولة، تزرع النواة فيها.

فالاستنساخ التكاثري أصلاً يهدف إلى صنع كائن بشري كامل عن طريق عمليات زرع الخلايا، وانتاج بويضة ملقحة، وزرعها في أنبوب اختبار، أو في رحم امرأة بحيث يكون الكائن المستنسخ مطابقًا للصفات البيولوجية والوراثية التي أرادها المستنسخ.

وفي هذا الصدد يجب أن نفرق بين حالتين، حالة الاستنساخ لمواجهة العقم عند النساء أو الرجال المتزوجين من أجل مساعدتهم على الإنجاب، وحالة الاستنساخ بالمفهوم العلمي العام الذي يهدف إلى صناعة أطفال من غير طريق مؤسسة الزواج.

ويضيف هؤلاء قاتلين: «إن هذا الأسلوب يغني عن شيوع ظاهرة التبني التي يضطر إليها الزوجان العقيمان، أما إذا لم تكن الزوجة عقيمة، فعندئذ يمكن استعمال إحدى بييضاتها، وبذلك يصبح الأمر مقبولا أكثر

من الناحية الشكلية، ولكن الناتج هنا يعد توأمًا لزوج أو ابنًا؟ وما هي حدود علاقته الشرعية

ومن حالات الاستنساخ المفيدة أيضا حالة الأسرة التي لديها طفل مريض بمرض خطير، مثلا: طفل في السابعة مصاب باللبوكيميا أو سرطان كرات الدم البيضاء، ويمكن تجنب موته بعملية زرع نخاع سليم متوافق مع حسمه بحيث لا بلفظه.

كما يرى المؤيدون للاستنساخ والمبهورون به له من المزايا ما يأتى:

١- سبكون لدينا الوسيلة لاسترجاء شخص أحسناه، أو توأم له، أو من يذكر به.

٢- التحسن المستمر لأنسال الجنس البشري.

"- الرغبة في الحفاظ على الصفات المتازة للشخص ذاته.

 أ- تحضير قطع غيار للشخص من جسده نفسه، مثل النخاء والعظام أو تحضير طفل كامل يتيناه الشخص.

٥- بمجرد تكون الحنين، يعمل منه توأم، يزرع أحد التوأمين في رحم امرأة ليتم نضحه ويصير طفلا كاملا، وبجمد توأمه الجنين، ويحتفظ به عطاء ولا مودة ولا تراحم. حتى الاحتياج إليه (كأن يصاب توأمه بسرطان الدم أو الفشل الكلوي يخرج من التجميد، ويتم إنضاجه في رحم مستأجر ليحصلوا لتوأمه على قطعة الغيار اللازمة منه).

١- العاونة في البحوث الطبية.

٧- الإيقاء على العظماء والأفذاذ وعمل نسخ acia.

٨- لحرد حد الاستطلاع.

٩- ومن المؤكد أننا سنستطيع عن قريب استنساخ المتوفين، كل المطلوب هو أن نأخذ خلية حية من جسد الشخص قبل وفاته ونبقيها حية في مزرعة خلايا قبل زرع نواتها في بييضة تم إفراغها من النواة، وبهذه الطريقة سيمكن للأبوين اللذين فقدا أحد أطفالهما في حادثة أليمة أن ينتجا نسخة بالكريون من طفلهما الذي فقداه.

## مخاطر الاستنساخ:

تخالف النظام الالهي الذي وصفه الله عز وحل بالاضافة إلى المشاكل التي ستترتب على وجود تشابه تام بين محموعة من الأفراد، وكذلك فإنه إذا أخذت خلية حسدية من أنثى وأدخلت ف سيضة، فإن الأنثى الناتحة لن يكون لها أب، وفي هذا تدمير لنفسية الانسان ومعنوياته، كما أن الاستنساخ قد يؤدي إلى ضعف المشاعر والعواطف، وبالتالي ضعف الاحساس بالمسئولية والالتزام، الأمر الذي سيعرض الأبناء للاهمال وقلة الرعاية، وضعف التنشئة.

٢- إن الأنظمة الاحتماعية في العالم قائمة على تحمل كل إنسان مسئوليته عن أعماله، واستحقاقه لحقوقه التي بحفظها له المحتمع، وذلك بعد أن تميز بشكله الخاص، وتفرد في مظهره الحسمي، فأخذ هويته التي بعرف بها في الحتمع.

٣- افتقار السكن والمودة والرحمة، وهي هدف عملية الزواج، قال الله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَالِيتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا لَتَسْكُنُواْ النَّهَا وَجَعَلَ بَننَكُمُ مُودةُ وَرَحْمَةً ﴾ (الروم: ١١) . الأمر الذي يؤدي الى أن أسرة المستقيل قد تكون بلا دفء ولا ترابط ولا

 أ- قد يؤدى الاستنساخ إلى الاكثار من الذكور على حساب الإناث أو العكس، فيختل بذلك التوازن الطبيعي بينهما، وفضلا عن ذلك فإن الاستنساخ يعطى أفرادا متطابقين وارثيا ويلغى الفروق الفردية مما يعرض هؤلاء للإبادة الجماعية فيما لو تعرضوا لوباء مثلا- حيث ستكون استجابتهم وقدراتهم على التحمل متساوية.

٥- تفكك عرى الأخوة بين الأبناء، وتصبح الأسرة أحزابًا، فالأم التي تنجب طفلا ذكرًا يكون نسخة من أبيه ويحمل كل الصفات الوراثية، وتكون نسخة أخرى منها في الولادة الثانية، وهنا لن يكون للأب أي دور في عملية الحمل والإنجاب على الإطلاق، وسوف تلد الأم بنتا، هي في الحقيقة نسخة منها، وأخت لأخيها الذي هو أيضا نسخة من الأب، ولكن ما الذي يربط وراثيًا بين الأخ وأخته؟ لا شيء ١- إن طريقة التكاثر عن طريق الاستنساخ على الإطلاق؛ فأين روابط الدم؛ وأين الصفات

المشتركة التي تجمع بين الإخوة؟ وهل يمكن ليفقد الإنسان حريته. أن يكون أحد الوالدين عادلا عندما يحاول تقسيم الأرث على الاثنين، وأحدهما بنتمي إليه تمامًا، وهو نسخة منه، والأخرى تنتمي مقدمًا فهما بذلك يحرمانه من الحق في العيش إلى أمها ولا تنتمي بأي حال من الأحوال إليه؟ في مستقبل مفتوح. - العالم اليوم في حاجة إلى العودة إلى ١١- إن الاستنساخ يؤدي إلى امتهان كرامة النظام الأسري المستقر، لا أن يبحث عن كثير من التشتت الذي يؤدي إلى تدمير النفس وضياعها في زحام الدنيا، إن الطاقم الوراثي هوكنز حبانا الله عزوجل به، ونعمة لا بد من أن نشكره عليه، وأن نوظفها التوظيف الأمثل والاستخدام الأمثل بما يحقق للبشرية السعادة والرفاهية.

٧- إن الاستنساخ البشري سيترتب عليه ممارسة الفكر الضال وشيوع الجريمة، حيث الرجل والرأة من هذا الدور الإيجابي، وفي هذا سيكون للبصمة الواحدة مائة شخص، اهانة لكل منهما. إلى الفساد، وتحقيقًا لقوله تعالى: ﴿ أَجِّمَا إِلَّهُ الْمُعَالُ إِلَّهُمَا إِلَّهُمَا إِلَّهُمَا إِلَّهُمَا إِلَّهُ الْمُعَالُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيُسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ عَمْدِكُ وَنُقَدِّسُ لِكَ » (البقرة:٣٠)، ويرى بعض | ومعاقب عليه قانونا. رجال الشرطة والقانون أن استنساخ البشر وفي كل ما تقدم يتضح لنا أن الأدلة التي من فرص التهرب من العقاب؛ حيث إن الإنسان المنسوخ متشابه في كل شيء في الهيئة والشكل واللون والسلوك والصفات الوراثية للشخص المأخوذ منه الخلية الجسدية.

 إن أطفالنا في مجتمع المستقبل سيوجهون ولاءهم إلى الدول، وفي المقابل ستقوم الدولة بالاستفادة منهم كل حسب قدراته، وهذه القدرات والصفات تحددها الدول نفسها، إذ إن التوصل إلى التحكم بالمورثات سيجعل التجمعات في المستقبل تضرض معيارًا معينا الأسلوب. يتم على أساس اختيار الصفوة المختارة، كما سيفقد الإنسان الحرية؛ لأنه سيكون تحت سيطرة الأخرين بشكل كامل، إذ إن المجتمع - يستلزم اختلاط الأنساب. هو الذي سيحدد نوعية الناس الذين سيتم استنساخهم، وسيسمح للبعض بالاختلاط ويمنع البعض الآخر خوفا من اختلاف مورثات غير مرغوب فيها، ثم إن أفعاله وسلوكه ستكون مفروضة عليه مقدمًا؛ ولهذا

١٠- إن الاستنساخ ينتهك الحق في الاستقلالية، فباختيار الوالدين للتكوين الوراثي للطفل

الإنسان، وذلك بالتلاعب بطريقة التناسل باستخدام طرق تناسل غير جنسية، فيتم إهدار كرامة الفرد التي يحرص عليها الإسلام كل الحرص في عملية الاستنساخ البشري، فدور كل من الرجل والمرأة في عملية الإنجاب الطبيعي دور إيجابي فعال كما هو معروف، والجنين يرث صفاتهما، أما إذا جاء الجنين عن طريق الاستنساخ فإن ذلك يعنى تجريد كل من

فالإنسان بمثل هذه التقنيات بميل بنفسه ١٠١ إن الاستنساخ بؤدى إلى قتل الأجنة، لكثرة التجارب الفاشلة قبل نجاح أي عملية استنساخ، فالإجهاض في الأصل حرام شرعًا

سوف يزيد من معدل الجريمة، وسوف يزيد للطرحها لمارضة فكرة الاستنساخ تتمثل في النقاط التالية:

- الاستنساخ مغاير للفطرة؛ لأن الفطرة هي التناسل والتزاوج.

- عملية الاستنساخ قد تؤدي إلى تدمير الحياة على هذه الأرض، فالاستنساخ ليس عملا صحيحًا والعملية ضارة جدًا ولها سلبيات كثيرة، وإن كان لها بعض الإيجابيات.

- إن استمرار البشرية يعتمد على التنوع الجيني، وهذا التنوع يفني من خلال هذا

- احتمال تهديم المجتمعات، وتجريد الإنسان من إنسانيته.

Upload by: altawhedmag.com

- إنه يؤدي إلى الحرمان من مباهج الحياة، كالاستغناء عن الزواج

ونتحدث إن شاء الله في العدد القادم حول رؤية الاستنساخ البشري من الناحية الفقهية، وآخر

دعوانا أن الحمد لله رب العالمن.

# صلاح الأمة في حسين أخلاقها

الحمدُ لله الذي جَعلَ الدُّينَ والخُلُقَ الحَسْنَ إليه أتم وسيلة، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له الذي أنزلَ على عبده الكتابَ وعلَّمَهُ تأويلَهُ، وأشهد أنَّ محمدًا عبدُه ورسولُه المخصوصُ بكلُ شرف وفضيلة، صلى الله وسلم عليه وعلى آله وصحبه، وأنصاره وحزيه الذين صار الدينُ بهم عزيزًا بعدَ فُشُوِّ كُلُّ منكر وشاذً ورَدْيلة ويعد؛

# حُسن الخلق أصل في ديننا:

لا يرتابُ عاقل ف أنَّ حُسنَ الخلق ف أمتنا ينبغي أن يُخصُّ بمزيد الاهتمام، والجاهدة على مدى الأيام ؛ لأنَّهُ أصلُ أصيلَ في دينناً الحنيف، ومَعْلُمُ شريفٌ من مَعالمنًا، وإن تعجبُ فاعجبُ لأكثر آي التنزيل المتعرضة لحسن الخُلق تأصيلًا وإيصاء، لفظًا أو معنى - بذكره عبارةً أو إشارةً أو تصريحًا أو تلميحًا - وذلك لعلاج ما في الخُلق من أمْت وعوج، أو ضيق وحرج، أو كليهما معًا، وسواءٌ مَا كَانَ يتعلقُ من تلك الآيات بالعقائد كما في قوله تعالى (يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَلْكُمْ تَتَقُونَ ) البقرة: ٢١، أو بالعبادات كما في قوله تعالى ( أَثُلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنَبِ وَأُقِيمِ ٱلصَّكَافِةَ إِنَّ ٱلصَّكَافِةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنْكُلِ العنكبوت: ٤٥، وقوله تعالى (كُبِ عَلِيْكُمُ ٱلمِينَامُ كُمَّا كُنِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَلَّكُمْ تَلْقُونَ ) البقرة: ١٨٣، وقوله تعالى: (فَمَن فَرَضَ فِيهِ اللَّهِ اللَّهِ فَلاَ رَفَتَ وَلا فُسُوفَ وَلا حِدَالَ فِي ٱلْحَيِمَ ) البقرة: ١٩٧، أو ما كان في الخلق والسلوك أصالة كما في الآية الفاذة الحامعة لكل خُلق وفضيلة (إِنَّ أَلَّهُ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَٱلْإِخْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِي ٱلْقُرْبَ وُبِنَعَىٰ عَن

ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنْكُرِ وَٱلْبَغْيِ ) النحل: ٩٠. وفي ذلك بينة ودليل على أنَّ الدينَ بعقائده وشرائعه وشعائره يصب في اتجاه

للدكتور عماد عيسي

المفتش بوزارة الأوقاف

صلاح الأخلاق

اعداد/

صلاخ نفسك للأخلاق مرجعه فقوم النفس بالأخلاق تستقم

وممًا يدعو إلى الانتباه أنَّ وصف نبيناً صلى الله عليه وسلم بالعَظُمة جاءَ في مُعرض الثُّناء عليه بحُسن الخُلْق في قوله تعالى (وَأَنَّ لَكَ لَأَجْرًا عَيْرَ مَمْنُونِ ( ) وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيمِ ) الشَّلَم: ٣، ٤، ولا تنس العلاقة الواضحة بين الأجر غير المنقطع (غير ممنون) والخلق العظيم.

> حُسن الخلق علمُ تفتتح يه مجالس العلم:

لقد كانت الأمة - يوم أن كانت أقوم قيلًا وأهْدى سبيلًا، وأحسنَ حالًا وأكرمَ مآلًا - تُعُدُّ حُسنَ الخُلق علمًا من العلوم التي أولاها سلفنا الأقدمون اهتمامًا بليغًا، بل كان مرآةً يُرى الرءُ فيها ثمرة علمه وعمله، فكلما ازداد علمًا ازداد خلقًا، وكلما استقام خلقًا ازداد إيمانًا، فكان الرجل من السلف يطلبُ العلمَ فلا يلبث أن يُرى ذلك في خلقه و صلاته وخشوعه وزهده ولياسه، ويذلك صاروا أثمة هدى ومصابيح دجي، يُقتدي بهم على مرّ الدهور ومدار العصور، وأصبحوا للمهتدين نجومًا،

وعلى المعتدين والشياطين رجومًا.

وكانوا يفتتحون به مجالس العلم قديمًا المُظفر بح ليَدخلَ العلمُ على طهارة ومن ثمَّ يزكو به السبيل اليه؟ القلبُ وتصفُو به الروحُ ويطيبُ به العملُ في إنْ حُسنَ مدة يسيرة حتى صاروا شيئًا كأنه نَسْجُ من المُطلب لا يُدْرَ الخيالِ أو ضَربٌ من المُحالِ فلله درُّهم وعنده جزاؤهم.

# الأخلاق بين حال الأمة في الأول والأخر:

الناظرُ في حال الأمة في الغابر والحاضر يجدُ البونَ شاسعًا والفرقَ كبيرًا فالأمةُ في صدورها الأول

(عهود الصحابة والتابعين وأتباعهم وتَبَعِ الأُتْباع وتَبَع التَّبَع) كما وصفنا على النقيض من حالنا الذي يدور بين وَلد عاقُ وأخ مشاقُ، وأحوالَ معلولة وأوصالِ غير موصولة إلا من رحم الله وقليلٌ ما هم

وهذا ما يفسر لنا التيه والضياع الذي وصلنا إليه - حتى في أوساط طلاب العلم والمتدينين - في زمان كثير الفساد قليل الرشاد لا يانف أكثر أهله من الوصمة والعاب.

لقد أضاع المسلمونَ ثروة عريضة من الأخلاق الرَّشيدة التي بنوا بها مَجدَهم وقامتْ عَليها حضارتُهم العريقة حتَّى نَبَتتْ في زماننا نَوابتُ ونابَتْ فيه نَوائبُ وراجَ تَخنُث الأخلاق والشَّمائل وتأنثُ الطَّباع وارتخاء عَرائم الأخلاق.

ومن أشد الأسباب الموصلة إلْفُ القَبيح وعليك بحس من الأخلاق فإن إلْفَهُ مَتْلُفَةٌ للعقل والخلق جَمَع الخير فَ والدين معا وتحصيل للشقاء المطبق والضياع المرير وبالله تُستدفعُ البلايا.

إذا المجدُ القديمُ توارَثتُه بناةً

السوء أوشكَ أن يَضِيعًا حَقيقةُ سوء الخُلُق،

إِنَّ سُوءَ الْخُلُقِ نَفِسٌ بَذِيءٌ، ومَسْلَكُ رَدِيءٌ، ومَسْلَكُ رَدِيءٌ، وداءٌ مرد مَهْلكُ، وقاعٌ صَغْصَفٌ لا تَمسكُ ماءَ ولا تُنبتُ كَلاً، تَعُجُ الخلائقُ إلى الله منها عَجِيجًا، ويَضجُ الناسُ من صَاحِبِها ضَجِيجًا، فَصَاحِبُ الْخُلُق السيءِ فَتْنَهُ تَمشي على رجْلين وشعوذة تَخْطرُ في حَجُلين ونعوذ على رجْلين وشعوذة تَخْطرُ في حَجُلين ونعوذ

بالله من سوء المنقلب.

النظفر بحسن الخلق اصطفاء، كيف السبيل إليه؟

إِنَّ حُسنَ الْخُلُقِ صَعبُ الْرْتَقَى عَوِيصِ الْطلبِ لا يُدْرَكُ بيسير الوقت ولا يُحَصلُهُ ضعيفُ الهمَّةِ فضلًا عَن قَعيد العزم فهو محتاجٌ إلى رسوخ القَدم وعَدَم الياس ومواصلة الطلب والسعي نحو معالي الأمور وقبلَ ذلك إرادةُ الأخرة والسعيُ لها.

فَمِنْ أَخُِشُم نَفْسَهُ وَهَجَرَ الْيَأْسَ بَلَغَ مِنهُ مَأْرِيهُ وحقَّق بعون الله تعالى ما يريد وامتاز من الجمهور الأعظم ولحق بالصَّدر المُعظم، أهل الدرجات والغرفات في جنات عدن (أُزلَتِكَ مُ مُنُ الْرُرَةَ ) المستة:٧.

ولا عَجَبَ فقد قالَ النبيُّ (إنَّ المؤمنَ لَيُدركُ بِحُسْنِ خُلُقه دَرجةَ الصائم القائم) لَيُدركُ بِحُسْنِ خُلُقه دَرجةَ الصائم القائم) أبو داود ( ٤٧٩٨)، وقالَ أيضًا: (إنَّ مَن أحبُكم اليي وأقربكم مني مجلسًا يومَ القيامة أحاسنكم أخلاقًا ) الترمذي (٢٠١٨).

# وصايا لتحقيق الملكة:

فُروِّضِ نَفِسكَ على الخُلق الحَسَنِ وحقُق منه بعض الملكة وأبْعد نفسك عن قَدَر سَيئه فهو بلا ريب عينُ الهَلكة، ولا تياسُ من نفسكَ فليس من أحد إلا وفيه نقصٌ ولا بُدً.

من ذا الذي ما سَاءَ قطُ

ومن له الحسنى فقط

وعليك بحسن الخلق فإن صاحبهُ قد جمّع الخيرَ فَأُوعَى ودّعا زُمَرَ الفضائلِ فَأَجابَتُ طُوعًا.

وانفض يدك من سُوء الخُلق يحْلُ لكَ وجْهُ الحَسَن وانتَ فَرِيرُ الْعَين رَضِيَ النفس، وجُهُ الحسن وانتَ قريرُ العَين رَضِيَ النفس، وكُنْ صاحب نفس طُلعة وهمّة فَتيّة وعزمة قوية، ولا يَغُرنَكُ الشيطَانُ بأنَّك ضَعيفَ أو أنَّك في الطريق وحدك فريما أُدركَ الطّالعُ شأُو الضَّليعِ وعَدَّ في جُملةِ العُقلاءِ المُتعاقل الرَّقيعُ.

والخيرُ عادةٌ والشرُّ لجاجةٌ، فأضئُ لنفسك السبيل وادفعُ عن خُلقك الدُّخيل وارفعُ الصَّوتُ قبل الفوت لَهجًا بالدعاء

النبوي ( اللهم اهدني لأحسن الأخلاق لا يهدي لأحسنها إلا أنت، واضرف عني سيئها لا يصرف عني سيئها إلا أنت ) مسلم ( ٧٧١).

وائتِ الإسلامُ مِن بَابِهِ - حسن الخلق -فإنّك:

مُتى ما أتيتُ البيتُ من غَير بابه ضلكَ وإنْ تدخلُ من ألباب تَهْتد

ولا تُنتظر أن تُجري بِكُ الأَيْامُ فَلاَ تَستطيعُ حَوْلًا ولا طَولًا (بَادِرُوا بِالْأَعْمَالِ فَتَنَا كَقَطَعِ اللَّيْلِ الْمُظْلِمِ) مسلم (١٨٦).

إذا الروضُ أمسَى مجدبًا في ربيعه

فَفِي أَي حِينَ يَسْتنيرُ ويُخْصِبُ وثِقْ بربُكَ وَمَنَ نَفْسَكَ بِالفُوزِ الرَّبِيحِ واطمَحْ إلى المَالي من الأخلاق:

فَحَيُّهَالا إِن كُنتُ ذَا هُمِهُ فَقَدُ

حَدًا بكَ حادي الشّوقِ واطْوِ الْرَاحِلا ولا تنتظرْ بالسير رُفقةَ قاعد

ودِع<mark>ْهُ هَاِنَّ العِزمَ يكفِّيكَ حاملًا</mark> واهْجُرْسِيئَ الخُلُقِ قائلًا:

النِّكَ عنِّي النِّكَ عنِّي

فلسنتُ منكَ ولستَ منى

واستعنْ بالله ولا تعجِزْ من انقلاب الأحوال وتَغيرِ الزمان، فَفي الله خلف وهو المستعان، ولئنْ كان عُودُ الأخلاق أصبحَ ذاويا ورَبْعُهُ أصبح من أهله خاوياً فإنَّ في الأمة بَقيَّةٌ تَقيَّةٌ نَقيةٌ وفي الزَّوايا خبايا وفي الناس بقايا فامض وراءهُم حيثُ تؤمرُ واجعل شعارَك (مُمْ أُزْلِاً عَلَى أَرْيَى وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِ لِرَخِيَ ) طه: ١٨، وسيعْلمُ حال ما جَرى للمُتيَّم، ومَنْ خَطَبَ الحسناءَ لم دُغلهُ المُهْرُ.

لولا المُشقَّةُ سادَ الناسُ كلُّهمُ الجودُ يفقرُ والإقدامُ فتّالُ وقُلْ لُرَجِّي معالي الأمور بغير اجتهادٍ رجوتُ الْحَالا

وَكُنَ ابِنَ مَنْ شَنْتَ وَإِكْتُسَبُّ خُلُقًا

يُغنيكُ محمودُهُ عِن النُسِبِ وَاتْعِبْ نَفْسكُ لراحتِها واهِنْهَا فِي الله لتُكُرمُهَا مُرَدُدًا؛

أَنَّا الْعِبِدُ الْمُخلِّفُ عِنْ أَنَّاسَ

حُوَوا من كلِّ معروف نَصيبًا ولاَ تَكنُ مع المغرضِينَ فتُحرمُ الَخيرَ بالإعراض عنك.

أيُّه المعرضُ عَنَّا

إِنَّ إِغْرَاضَكَ مِنَّا لِهُ الْمُدَاكَ جِعَلْنَا كَا لَهُ الْمُدَاكَ يُرِدُنَا كَا لَهُ يُضَلِلُهُ وَمَن يَنَا يَجَعَلُهُ عَلَى مِرَطِ اللهُ يُضَلِلُهُ وَمَن يَنَا يَجَعَلُهُ عَلَى مِرَطِ

مُستَقِيمِ ) أَلاَنعام: ٣٩.

وأو إلى ظل مصلحي أخلاق الأمة وناد معهم بصوت جهير - لكن بإحسان - يبلغ الحاضر والباد، يا أيها الناس حسنوا أخلاقكم ؛ فإن الدين كله خلق فمن زاد عليك في الخلق زاد عليك في الدين.

ولا تَأْو إلى القَعَدَة الذين تركوا أُمَّتَهم فِي أُزْمَتَها الخُلُقيَّة بِلا خُطُم ولَا أَزْمَة وَقَالُوا؛ هَذا مُغْتَسَلٌ بَارَدٌ وشرابٌ حتى اتَّسَع الخرقُ على الراقع.

هذه نَصِيحَتي النيكَ فاظفرْ بِهَا تَرِيَتُ يَمِينُك، أَصْلَحَ اللهِ أَخَلاقَتَا، وقَولَنا وعَمَلنا، وبَلغُنا أَصْلَحَ اللهِ أَخَلاقَتَا، وقَولَنا وعَمَلنا، وبَلغُنا أَمَلنا، وجَعلَ سَعينا مُقَرِّبًا الله، ومَمْ لِلهِ وصلى الله وسلم على تَبينا محمد وعَلى آلِه وصحبهِ ومَن تبعَهم بإحسانِ إلى يَوم الدين.

تهنئة

يتقدم رئيس التحرير بخالص التهاني للابنة الدكتوره/ وفاء إمام حاتم، وذلك لحصولها على درجة الماجستير من كلية الطب، جامعة الزقازيق، في رسالة بعنوان، «التنبؤ بالولادة المبكرة»، وقد تكونت لجنة المناقشة من أ.د/ محمد نجيب عزام مشرفا، وكل من: أ.د/ يسري كمال شداد، وأ.د/ نبيل جمال العرابي مناقشين.

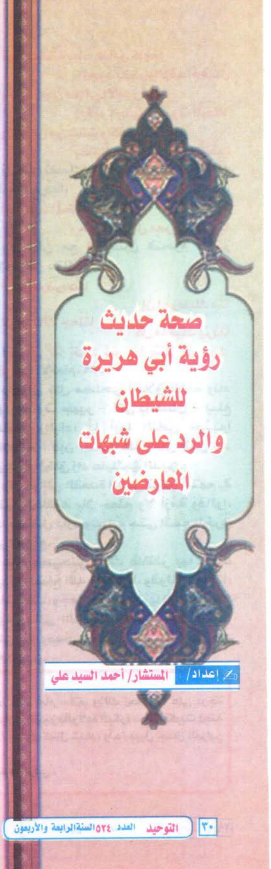
وأسرة تحرير مجلة التوحيد تتمنى لها دوام التوفيق والتقدم والرقى.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد،

يثير بعض المنكرين للسنة على هذه الأيام الشبهات حولها ليصدوا الناس عن هدى النبي صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَم، ومن هذه الشبهات التي أثاروها، الشبهتان المتعلقتان بحديث أخرجه الإمام البخاري على صحيحه الذي يعد أصح كتاب بعد كتاب الله كما قال عنه أهل العلم والحديث هو رؤية أبى هريرة للشيطان.

أولا: عرض القصة:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً، قَالَ: وَكُلْنِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِحَفْظُ زُكَاةً رُمَضَانَ، فَأَتَانِي آتَ، فَجَعَلَ يَجْتُو مِنَّ الطِّعَام، فَأَخُذْتُهُ، وَقُلْتُ؛ لأَرْفَعَنْكُ إِلَى رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، قَالَ: إِنِّي مُحْتَاجٌ، وَعَلَيَّ عِيَالٌ، وَلِي حَاجَةٍ شُديدَةً، فَخُلْيْتُ عَنْهُ، فَأَصْبَحْتُ، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: " يَا أَيَّا هُرَيْرَةً، مَا فَعَلَ أُسِيرُكَ الْبَارِحَةَ؟ "، قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، شَكَا حَاجَةَ شَديدَةً، وَعِيالًا، فَرَحمْتُهُ، فَخُلَيْتُ سَبِيلُهُ، قَالَ: " أَمَا إِنَّهُ قَدْ كَذَبِكِ، وَسَيَعُودُ " فَعَرَفْتُ أَثُّهُ سَيَعُودٌ، لَقُولُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: " إِنَّهُ سَيَعُودُ " فَرَصَدْتُهُ، فَجَاءَ يَجْثُو مِنَ الطِّعَامِ، فَأَخَذْتُهُ، فَقَلْتُ، لأَرْفَعَنْكُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: دَعْنِي، فَإِنِّي مُحْتَاجٌ، وَعَلَيَّ عِيَالٌ، لا أَعُودُ، فَرَحِمْتُهُ، فَخَلَيْتُ سَبِيلُهُ، فَأَصْبَحْتُ، فَقَالَ لَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلِيْه وَسَلَّمَ، " يَا أَبَا هُرَيْرَةَ، مَا فَعَلَ أَسِيرُكَ؟ " قَلْتُ، يَا رَسُولَ الله، شكَّا حَاجَةً وَعِيَالًا، فَرَحَمْتُهُ، فَخَلَيْتُ سَبِيلُهُ، قَالَ: أَمَا إِنَّهُ قَدْ كُذَبِكَ، وَسَيَعُودُ " فَرَصَدْتُهُ الثَّالثَةَ، فَجَاءَ بَحْثُو منَ الطِّعَامِ، فَأَخَذَتُهُ، فَقُلْتُ؛ لأَرْفَعَنُكُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى الله عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، وَهَذَا آخِرُ ثَلاث مَرَّات، أَنْكَ تَرْعُمُ لا تَعُودُ، ثُمَّ تَغُودُ، قَالَ: دَعْني أَعَلَمُكَ كَلَمَاتَ يَنْفُعُكَ اللَّهِ بِهَا، قُلْتُ: مَا هُنَّ؟ قَالَ: " إِذَا أُوَيْتَ إِلَى فَرَاشَكَ، فَاقْرَأَ آيَهَ الْكُرُسِيِّ ، أَلَّهُ لا إِلَّهُ إِلَّا هُوَ ٱلْمَى ٱلْقِيومُ ، (البقرة : ٢٥٥) ، حَتَّى تَحْتَمَ الآيَة، فَإِنَّكَ لَنْ يَزَالُ عَلَيْكَ مِنَ اللَّهِ حَافِظٌ، وَلا يَقْرَيْكَ شَيْطَانٌ حَتَّى تُضِيحَ، فَخَلَيْتُ سَبِيلَهُ، فَأَصْبَحْتُ، فَقَالَ لي رَسُولُ الله صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "مَا فَعَلْ أُسِيرُكَ الْنَارِجَةُ؟ "، قُلْتُ: بَا رَسُولَ الله، زُعَمَ أَنْهُ يُعَلَّمُني كَلَمَاتَ يَنْفَعُني الله بِهَا، فَخَلَيْتُ سَبِيلُهُ، قَالَ: "مَا هي؟ "، قَالَ: قَالَ لي: إِذَا أُوَيْتَ إِلَى فَرَاشِكَ، فَاقْرَأُ آيَةَ الْكُرْسِيِّ مِنْ أَوْلَهَا حَتَّى تَخْتَمُ الآيَةَ ﴿ أَللَّهُ لاَ إِلَّهُ إِلَّا مُو ٱلْمَى ٱلْقَيْومُ ، (البقرة : ٢٥٥) ، وَقَالُ لِي: لَنْ يَزَالُ عَلَيْكُ مِنَ اللَّهُ حَافِظُ، وَلا يَقْرَبَكَ شَيْطَانٌ جِتَّى تَصْبِحَ، وَكَانُوا أَحْرَصَ شَيْء عَلَى الْخَيْرِ، فَقَالَ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ: " أَمَا إِنَّهُ قَدْ صَدُقَكَ وَهُوَ كَذُوبٌ، تَعْلَمُ مَنْ تَخَاطِبُ مُنْذُ ثَلاث لَيَالُ بِا أَبَا



هُرِيْرَةَ؟ "، قَالَ: لا، قَالَ: "ذَاكُ شَيْطَانٌ " (أَخْرِجِهُ البخاري ۲۳۱۱).

# النيا: عرض الشبهتين: - ا

الشبهة الأولى: أن الحديث يتعارض مع قوله تعالى: «يُنَيِّ الدُّمُ لَا يَفْنِنُكُمُ ٱلفَّيْطُانُ كُمَّا المَنْ أَوْنِكُمْ مِنْ الْمِلْةِ مِرْعُ عَنْهُمَا لِلْأَسْمَا لَرُنَهُمَا لِلْمُعَالِمُ الْمُرْتُمُ مَنُونَ يَهُمُّ إِنَّهُ رُنِعَكُمْ هُوَ وَفَيْلُهُ مِنْ خَيْثُ لَا يُؤْتِهُمُ إِنَّا جَلَّنَا ٱلشَّيَعِلِينَ أَوْلِيَّةً لِلِّينَ لَا يُؤْمِثُونَ ، (الأعراف ٢٧) فالأية قد نفت رؤية البشر للشيطان، فكيف يراه أبو هريرة ويكلمه؟ فمن ثم فالحديث غير صحيح لعارضته للقرآن.

الشبهة الثانية؛ أن أبا هريرة لا يحق له أن يعفو عن السارق، لعدم جواز العفو عن الحدود، ومن ثم فالحديث مخالف لحديث الشيطان

عائشة الذي رواه البخاري بقولها: «أنْ قريشًا أهمَّتهُمُ المُراْةُ المُخْزوميَّةُ التي سَرَقَت، فقالوا: مَن يُكُلُّمُ رسولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم، ومن ببعض الصور يُجْتَرِيُ عليه إلا أسامَةً، حتُ رسول الله صلَّى الله عليه وسلم، فكلم رسول فتمكن رؤيته . الله صلى الله عليه وسلم، فقال: (أتشفَعُ في حَدُ من حُدود الله). ثم قامَ فخطب، قال: (يا أيُّها

النَّاسُ، إِنَّمَا ضُلَّ مَن كَانَ قَبِلُكُم، أَنْهُم كَانُوا إذا سرَق الشريف تركوه، وإذا سَرَقَ الضعيف فيهم أقاموا عليه الحدِّ، وايْمُ اللَّه، لو أنَّ فاطمَة بنتَ مُحمد، سَرَقت لقطعَ مُحمدُ يَدُها ».

# دالثا: الرد على هاتين الشبهتين: - \_ \_ \_

# الرد على الشبهة الأولى:

أن الآية التي يحتجون بها ليس فيها نفي إمكانية الرؤية مطلقًا، وإنما النفي مخصوص برؤيتهم على صورتهم الحقيقية التي خلقهم الله عليها، إذ لو كان نفي الرؤية مطلقاً هو المراد لقال تعالى «إنه يراكم هو وقبيله ولا ترونهم»، ولكنه سبحانه قال: «إِنَّهُ رَبِّكُمْ هُوَ وَفَيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَنْ الْأعراف: ٢٧)، قدل على أن عدم رؤيتنا لهم مخصوص في بعض حالاتهم، ذلكم أن الله أعطاهم قدرة على أن يتشكّلوا بأشكال

لا نستطيع رؤيتهم بها، وأعطاهم قدرة على أن يتشكّلوا بأشكال نستطيع رؤيتهم بها، قال الحافظ ابن حجر في الفتح: «وفي الحديث من الفوائد ... أن الشيطان من شأنه أن يكذب، وأنه قد يتصور ببعض الصور فتمكن رؤيته، وأن قوله تعالى (إنه يراكم هو وقبيله من حيث لا ترونهم) مخصوص بما إذا كان على صورته التي خلق عليها ، اه.

# ومما يؤيد ذلك من القرآن:

قىدىتصور

# ١- قوله تعالى: ﴿ وَلا يَكُونُوا كَالُّذِينَ خَرَجُوا مِن

ويكرهم بَطَيرًا وَرِنعَآءُ النَّاسِ وَيَصُنُّونَ عَن سَبِيل اللَّهِ وَاللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ فِعِيظًا (اللَّهِ وَإِذْ زَبَّنَ لَهُمُ الشَّيَعَلَيْنُ أَغْسُلَهُمْ وَقَالَ لَا غَالِبَ لَكُمُ ٱلْمُوْمَ مِنَ النَّاسِ

وَإِنَّ جَارٌ لَّكُمُّ فَلَمَّا ثَوْآءُتِ ٱلْمِثْنَانِ تَكُصُ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ وَقَالَ إِنِّي بُرِئَةً" مِنكُمْ إِنَّ أَرِينَ مَا لَا تَرَوْنَ إِنَّ أَخَافُ اللَّهُ وَاللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَــابِ » (الأنفال ٤٧ - ٨٤).

۲\_ قوله تعالى: «كيا ٱلشَّيْطُانِ إِذْ قَالَ لِلْإِنْسَانِ ٱكَفُرُ فَلَمَّا كُفُرُ قَالَ إِنِّي مَعَيَّةٌ مِّناكَ إِنَّ أَخَافُ اللهُ رَبُّ ٱلْعَنَامِينَ » (الحشر

فالثابت من الآيتين أن الشيطان تكلم مع الإنسان

(كفار قريش، والرجل الكافر)، ومن ينفى الرؤية مطلقاً، ينفيها وينفى ما يستلزمها من سماع لكلامهم، فيقول لا يمكن رؤية الجن ولا سماع كلامهم، وهنا تثبت الآيتان سماع الإنس لكلام الشياطين، والسماع فيهما حقيقي - إذ لا يجوز صرف اللفظ عن معناه الحقيقي بغير قرينة صارفة، وليست هناك قرينة معهم على صرف اللفظ عن معناه الحقيقي إلى المعنى المجازي - فالسماع هنا يستلزم الرؤية، والرؤية هنا مخصوصة بالتمثل في صورة بشرية ترى وتسمع.

وهذه المعاينة إما أن تكون في الدنيا من خلال تصور الشيطان بصورة ما، وإما أن تكون في الآخرة. كمثل حوار الشيطان يوم القيامة مع الواقعين في شياكه ومكايده الوارد في

قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلمَّتِطَانُ لَمَّا ثُمْنَ ٱلأَمْرُ إِنَّ ٱللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعَدَ لَلْقُ وَوَعَدَلُكُو فَأَعْلَقَتُكُمْ وَمَا كَانَ لَ عَلَيْكُمْ مِن سُلُطُن إِلَّا أَن دَعَوْثُكُمْ فَأَسْتَجَبُتُمْ لِلَّا فَلَا تَلُومُونِي وَلُومُوا أَنفُسَكُم مَا أَنَا بِمُفْرِفِكُمْ وَمَا أَنتُهِ بِمُعْرِخِينَ إِنَّ كَغَرْثُ بِمَا ٱلْمُرَكِّمُتُونِ مِن فَتِلْ ، (إبراهيم: ٢٢).

ومما يؤيد ذلك من السنة:

أنه ثبت أن الجن يتشكلون في صورة حيات وثعابين، وغيرها، فعَنْ أبي سَعيد الْخُدُرِيُّ رضي الله عنه قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ يِقُولِ: «إِنَّ بِالْدِينَةَ نَضَرًا مِنْ الْجِنِّ قَدْ أَسُلُمُوا فَمَنْ رَأَى شَيْئًا مَنْ هَذه الْعَوَامِرِ فَلْيُؤْذَنْهُ ثَلاثًا فَإِنْ بَدَا لَهُ بَعْدُ فَلْيَقْتَلُهُ فَإِنَّهُ شَيْطَانُ ، (رواه مسلم)

والعوامر: الحيات والثعابين التي تكون في البيوت، لا تقتل حتى تستأذن ثلاثا فقد تكون من الجن انظر "غريب

الحديث" لابن الأثير.

قال النووي - رحمه الله - ي "شرح مسلم": «معناه: وإذا لم يذهب بالإندار علمتم أنه ليس من عوامر البيوت، ولا ممِّن أسلم من الحنّ، بل هو شيطان، فلا حرمة عليكم فاقتلوه، ولن يجعل الله له سبيلاً للانتصار عليكم بثأره بخلاف العوامر ومن أسلم، والله أعلم، اهـ.

وقال شيخ الإسلام - رحمه الله - في "مجموع الفتاوي ": «والحن يتصورون في صور الإنس والبهائم فيتصورون في صور الحيات والعقارب وغيرها وفي صور الإبل والبقر والغنم والخيل والبغال والحمير وفي صور الطير وفي صور بني آدم كما أتى الشيطان قريشا في صورة سراقة بن مالك بن جعشم لما أرادوا الخروج إلى بدر، اهـ

الرد على الشبهة الثانية:-

ويرد عليها من وجوه هي:

الوجه الأول: ما ذكره ابن حجر- رحمه الله - ي " فتح الباري شرح صحيح البخاري " بقوله: «وفيه أن السارق لا يقطع في المجاعة، ويحتمل أن يكون القدر المسروق لم يبلغ النصاب

ولذلك جاز للصحابي العفو عنه قبل تبليغه إلى الشارع. ، اهـ. ومما يؤيد أن المبلغ المسروق لم يبلغ النصاب، ما جاء في رواية أبي المتوكل عن أبي هريرة وأنه كان على تمر الصدقة فوجد أثر كف كأنه قد أخذ منه ، ورواية ابن الضريس من هذا الوجه : «فإذا التمرقد أخذ منه ملء كف» (ذكرهما ابن حجرية الفتح).

الوجه الثاني: جواز العفو عن الحدود، قبل أن ترفع للحاكم، فعن عبدالله بن عمرو رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «تعافوا الحدود فيما بينكم، فما بلغني من حدُّ فقد وجبِّ، (أبو داود وصححه الألباني) وفي رواية: «تعافوا الحدودُ قبل أن تأتوني به، فما أتاني من حدُ فقد وجبَ. ﴿ (رواه النسائي

وصححه الألباني) ىحو ز الوجه الثالث؛ ما ذكره

العفوعن

الحدود إذا لم تبلغ

السلطان .

بعض العلماء من أن أبا هريرة كان وكيلا عن النبي صلى الله عليه وسلم في حفظ تمر الصدقة وقد أسلف أبو هريرة الرجل (الذي جاء الشيطان في صورته) التمر الذي أخذه، وأجازه النبي صلى الله عليه وسلم، فلم ينكر عليه، ولذلك دوب البخاري الباب الوارد فيه الحديث بقوله: (باب إذا وكل رجلا فترك الوكيل شيئا فأجازه الموكل

فهو جائز، وإن أقرضه إلى أجل مسمى جاز) . قال الحافظ في الفتح: «وأخذ ذلك من حديث الباب بطريق أن الطعام كان مجموعًا للصدقة وكانوا يجمعونه قبل إخراجه، وإخراجه كان ليلة الفطر، فلما شكا السارق لأبي هريرة الحاجة تركه فكأنه أسلفه له إلى أجل وهو وقت الإخراج . وقال الكرماني: تؤخذ المناسبة من حيث أنه أمهله إلى أن رفعه إلى النبي صلى الله عليه وسلم» اهد

من كل ما سبق يتضح تهاوي الشبهتين، وأنهما على غير أساس، ويتضح جواز رؤية الإنس للجن على غير صورتهم الحقيقية التي خلقهم الله عليها، والله أعلم.

التوحيد العدد ٥٧٤ السنة الرابعة والأربعون

حكم التسبيح في السجود:

ذَهَبَ جُمْهُورُ الْفُقَهَاءِ وَهُمُ الْحَنَفَيَّةُ
وَالْمَالْكِيَّةُ وَالشَّافِعِيَّةُ وَرَوَايِنَةً عَنْ أَحْمَدَ
إِلَى أَنَّ التَّسْبِيحَ وَسَائِرَ الأَذْكَارِ وَالأَدْعِيةَ
الْوَارِدَةَ فِي السِّجُود سُنَّةٌ لَيْسَتَ بِوَاجِبَة،
فَلُوْ تَرْكَهَا الْمُسَلِّي عَمْدًا لَمْ يَأْثُمْ وَصَلاَتُهُ
صَحِيحَةٌ، سَوَاءٌ تَرْكَهَا عَمْدًا أَوْ سَهُوًا، وَلَكَنْ
يُكْرَةُ تَرْكُهَا عَمْدًا. (الموسوعة الفقهية
الكويتية١٢٠/٢٤٤).

(واحتج الجمهور) بحديث المسيء في صلاته؛ فإن النبي صلى الله عليه وآله وسلم علمه واجبات الصلاة ولم يعلمه هذه الأذكار مع أنه علمه تكبيرة الإحرام والقراءة، فلو كانت هذه الأذكار واجبة لعلمه إياها ؛ لأن تأخير البيان عن وقت الحاجة لا يجوز، فيكون تركه لتعليمه دالا على أن الأوامر الواردة بما زاد على ما علمه للاستحباب لا للوجوب (نيل الأوطار - للشوكاني ٢٨٤/٢).

والأرجح قول الجمهور لقوة أدلتهم، وقد سبق بيان ذلك في الركوع.

وقال الحنفية: لا يأتي المصلي في ركوعه وسجوده بغير التسبيح، على المذهب، وما ورد من الدعاء في السجود محمول على النفل، ويندب الدعاء في السجود عند المالكية والشافعية والحنابلة. (الفقه الإسلامي وأدنته للدكتور وهبة الزحيلي //٤٤ بتصرف).

السجود

ത്ര്വി പ്രധ

(تمريفه ، حكمه ، حكمته ، الاطمئنان فيه ، صفته ، ما يقال فيه )

د . حمدي طه

اعداد/

الحلقة الرابعة

Court tall life Alice of ATV times

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، ويعد،

ناقشنا في العدد السابق أقوال الفقهاء في الشجود، ونواصل في هذا العدد

الحديث عن أذكار السجود.

ودليل الجمهور خبر ابن عباس رضي الله عنهما، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « فَأَمَّا الرُّكُوعُ فَعَظُمُوا فِيهِ الرَّبَ، وَأَمَّا السُّجُودُ فَاجْتَهِدُوا فِي الدَّعَاءِ فَقَمِنْ أَنْ يُسْتَجَابَ لَكُم «. طحيح مسلم ح

قال النووي: هو بفتح القاف وفتح الميم وكسرها لغتان مشهورتان، ومعناه حقيق وجدير (شرح صحيح مسلم ١٩٧/٤).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « أَقْرَبُ ما يَكُونُ الْعَبْدُ مِنْ رَيِّهِ وَهُوَ سَاجِدٌ، فَأَكْثِرُوا الدُّعاء) صحيح مسلم ح٤٨٢.

# ما يقال من الذكر والدعاء في السجود:

الذكر والدعاء في السجود قد وردت له عدة صيغ وكان صلى الله عليه وسلم يقول في هذا الركن تارة هذا وتارة هذا.

أشهرهذه الصيغ وأؤلاها:

ا- (سبحان ربي الأعلى) ثلاثاً، فيُسن الأخذُ بها وتقديمها على الصيغ الأخرى، ولا مانع من قول هذه الصيغ الأخرى عقب قول (سبحان ربي الأعلى) ثلاثاً، إذ الجمع بين صيغتين أو أكثر هنا جائز، وتقديم هذه الصيغة على غيرها من الأذكار التي سأذكرها بعد قليل لأنها الصيغة الوحيدة التي أمرنا بها الرسول - صلى الله عليه وسلم -، في حين أن الأذكار الأخرى قد وردت من أفعاله فحسب. (الجامع لأحكام الصلاة ٢٦٠/٢٦).

فعن عقبة بن عامر رضي الله عنه قال:

«لما نزلت فسبّح باسم ربك العظيم، قال لنا
رسول الله - صلى الله عليه وسلم -: اجعلوها في
ركوعكم، فلما نزلت سبح اسم ربك الأعلى قال:
اجعلوها في سجودكم» رواه أحمد. وعن حُذيفة
بن اليمان رضي الله عنه «أنه سمع رسول الله
- صلى الله عليه وسلم - يقول إذا ركع: سبحان
ربي العظيم، ثلاث مرات، وإذا سجد قال: سبحان
ربي الأعلى، ثلاث مرات» رواه ابن ماجة ح ٨٨٨

قال الأثباني: و(كان - أحيانا - يكررها أكثر من ذلك).

وبالغ في تكرارها مرة في صلاة الليل حتى كان سجوده قريباً من قيامه وكان قرأ فيه ثلاث سور

من الطوال: البقرة والنساء وآل عمران - يتخللها دعاء واستغفاركما سبق في (صلاة الليل). (صفة صلاة النبي ناصر الدين الألباني ص ١٤٥).

وَقَدْ جَرَى خَلَافَ بَيْنَ الْفَقَهَاءِ فِي زِيادَة لَفْظ « وَبِحَمْدِه « بَغْدَ قَوْله؛ « سُبْحَانَ رَبِّيَ الَأَعْلَى « (الموسوَعَة الفقهية الكويتية ٢٠٤/). قال الشيخ العثيمين في بيان الترجيح في هذا الخلاف: والصَّحيح أنّ المشروع أن يقولُ أحياناً: «وبحمده»؛ لأنّ ذلك قد جاءت به السُّنَّةُ. وقد نَصُ الإَمام أحمد أنه يقول هذا وهذا؛ لورود السُّنَة به، فيقتصر أحياناً على: «سبحان رَبِّي العظيم»، وأحياناً يزيد: «وبحمده». (الشرح المتع ٢/٧).

وَقَدْ جَرَى خِلاَفٌ بَيْنَ الْفُقَهَاءِ كَذَلَكَ فِي هَلَ قَوْلَ: ﴿ سُبْحَانَ رَبِّيَ الْأَعْلَى ﴿ هُوَ الْتُتَعَيِّنُ أَمْ لِلْمُصَلِّيِ أَنْ يَخْتَارَ مَا شَاءَ مِنْ الْفَاظِ التَّسْبِيحِ ﴾ وَهَل مِنَ الْشَاطِ التَّسْبِيحِ ﴾ وَهَل مِنَ الْشَاطُ التَّسْبِيحِ ﴾ وَهَل مِنَ الْشَاتَ مَرَّاتِ أَوْ أَكْثَرَ مَعَ اعْتَبَارِ حَالَ الْمُصَلِّي إِذَا كَانَ مُنْفَرِدًا، أَوْ إِمَامًا، أَوْ مَامُومًا ﴾ (الموسوعة الفقهية الكويتية ٢٠٤/ ٢٠٤).

٧- وعن علي بن أبي طالب رضي الله عنه أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - «... إذا سجد قال: اللهم لك سجدت وبك آمنت، ولك أسلمت، سجد وجهي للذي خلقه فصوره فأحسن صوره، فشق سمعه وبصره، فتبارك الله أحسن الخالقين...» رواه أبو داود ح ٧٦٠ وصححه الألباني.

الله عن عائشة رضي الله عنها قالت «فقدت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ذات ليلة في الفراش، فجعلت أطلبه بيدي، فوقعت يدي على باطن قدميه وهما منتصبتان، فسمعته يقول؛ اللهم إني أعوذ برضاك من سَخَطك، وأعوذ بك منك، لا أحصى ثناءً عليك، أنت كما أثنيت على نفسك، رواه أبو داود ح ٨٧٨ وصححه الألباني.

أ- عن ابن عباس رضي الله عنه قال «بتُ في بيت خالتي ميمونة فرمقت كيف يصلي رسول الله - صلى الله عليه وسلم - وذكر جملة من أفعال رسول الله - صلى الله عليه وسلم - وفيه فجعل يقول في صلاته أوفي سجوده: اللهم اجعل في قلبي نوراً، وفي سمعي نوراً، وفي بصري نوراً، وعن يميني نوراً، وعن شمالي نوراً، وأمامي نوراً،

وخلفي نورا، وفوقى نوراً، وتحتى نوراً، واجعل لي نورا، أو قال: واجعلني نورا ، رواه مسلم ح ٧٦٣.

٥- عن أبي هريرة رضى الله عنه أن النبي - صلى الله عليه وسلم - كان يقول في سجوده «اللهم اغفر لي ذنبي كله دقه وجله، وأوله وآخرَه وعلانیته وسرّه» رواه أبو داود ح ۸۷۸ وصححه الألباني.

- عن عائشة رضى الله عنها: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يُكثر أن يقول في رُكوعه وسُجوده؛ سُبِحانك اللَّهُمُّ رَبِّنا وبحمدك، اللَّهُمَّ اغْضْرُ لي يتأول القرآن» رواه البخاري ح ٨١٧.

٧- عن مطرف بن عبد الله بن الشخير أن عائشة نبأته أن رسول الله «صلى الله عليه وسلم» كان يقول في ركوعه وسجوده سبوح قدوس رب الملائكة والروح رواه مسلم ح ٤٨٧.

 ٨ - عن عوف بن مالك قال: قمت مع النبي - صلى الله عليه وسلم -، فبدأ، فاستاك وتوضأ، ثم قام، فصلى، وفيه ثم سجد بقدر ركوعه، يقول في سجوده؛ سبحان ذي الحبروت والملكوت والكبرياء والعظمة)) رواه النسائي ح ١٣٢ اوصححه الألباني، وهذا كان يقوله في صلاة الليل.

 ٩ وعن عائشة: فقدت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - من مضجعه، فجعلت ألتمسه، وظننت أنه أتى بعض جواريه، فوقعت يدى عليه وهو ساجد يقول: اللهم اغضر لي ما أسررت وما أعلنت. رواه النسائي ح ١١٢٣ وصححه الألباني. قراءة القرآن في السجود:

اتفق الفقهَاءُ عَلَى كَرَاهُهُ قَرَاءَةُ الْقُرْآنِ فِي السَّجُود، لحديثِ عَليَّ رَضِيَ اللَّه عَنْهُ قَالَ: «نَهَاتِي رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ عَنْ قَرَاءَةَ الْقُرْآنَ وَأَنَا رَاكُعٌ أَوْ سَاجِدٌ ». وَعَنِ ابْنِ عَبَّاس رَضَىَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ: «أَلا وَإِنَّى نَهِيتُ أَنْ أَقْرَأَ الْقَرْآنَ رَاكِعًا أوْ سَاجِدًا» رواه مسلم ح ٤٧٩ (الموسوعة الفقهية الكويتية ٢٤/ ٢١١).

قال الترمذي في التعليق على هذا الحديث؛ (وهو قول أهل العلم من أصحاب النبي - صلى الله عليه وسلم - ومَن بعدهم، كرهوا القراءة في العالمين.

الركوع والسجود). (سنن الترمذي ٤٩/٢).

قال النووي: فلو قرأ في ركوع أو سجود غير الفاتحة كره ولم تبطل صلاته وإن قرأ الفاتحة ففيه وجهان لأصحابنا أصحهما أنه كفير الفاتحة فيكره ولا تبطل صلاته والثاني بحرم وتبطل صلاته هذا إذا كان عمدا فإن قرأ سهوا لم یکره (شرح صحیح مسلم ۱۹۷/٤).

وذهب بعض العلماء وبعض الظَّاهرية إلى أن النهي للتحريم فقالوا: الركوع والسجود موضع للتسبيح، وهو التنزيه، ولذا تحرم قراءة القرآن في الركوع والسجود، وقد جاء النهي الصحيح عن القراءة في الركوع والسجود، فإذا قرأ القرآن وهو راكع أو ساجدٌ فقد أتى بما نهى الشارعُ عنه فتبطل الصَّلاة، كما لو تكلُّم، قال زيد بن أرقم؛ «أمرنا بالسَّكوت ونهينا عن الكلام». (انظر صفة صلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم: عبد الكريم الخضيرص ٢٦ بتصرف).

قال الشيخ العثيمين في التعقيب على هذا الاستدلال:

وهو دليل قوي لكنه عند التأمل نجد الفرق بين «نهينا عن الكلام» وبين «نهيت أن أقرأ القرآن، أنَّ النهيَ عن قراءة القرآن نهيٌ عن قراءته في هذا المحل؛ لا عن قراءته مطلقا، فإن القرآن قول مشروع في الصَّلاة، بل رُكن فيها في الجملة، فالفاتحة قراءتها رُكن؛ بخلاف كلام الأدميين؛ فإنه منهي عنه لذاته نهيا مطلقاً، فصار القياس غير صحيح، فالأصل أن القراءة غير محرِّمة في الصَّلاة بل مشروعة في موضعها، لكن النَّهي عن كونها في هذا الموضع فقط، فلم يكن ذلك مبطلاً للصَّلاة، وهذا هو الرَّاجح، أعنى: أنها لا تبطل،ولكن لا يقرأ في الرُّكوع والسُّجود، لأن القرآن أشرف الكلام؛ فلا يناسب أن يُقِال في هيئة فيها الذل والخضوع، وإنْ كان في الذل لله رفعة وعزة، لكن الهيئة لا تتناسب مع القرآن، بل المناسب هو القيام؛ ولهذا كان المناسب في الرِّكوع والسُّجود تنزيه الله - عن النقص والذُّلُ -سبحانه وتعالى. (الشرح المتع ٢٩٢/٣)

وللحديث بقية إن شاء الله،



#### مَنْ هَدَي رَسُولُ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم

#### في شهر شعبان

عن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصوم حتى نقول لا يفطر، ويفطر حتى نقول لا يصوم، وما رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم استكمل صيام شهر قط إلا رمضان، وما رأيته في شهر أكثر صياما منه

(سنن أبي داود وصححه الألباني).

ثم قمت خلف ظهره فنظرت إلى خاتم النبوة بين كتفيه مثل زرالحجلة. (متفق عليه)

#### حكم ومواعظ

The Maryengery organizated

عن بلال بن سعد قال: أخ لك كلما لقيك ذكرك بحظك من الله، خير لك من أخ كلما لقيك وضع في كفك دينارًا. ( سير أعلام النبلاء).

#### من نصائح الحكام

قال عبد الملك بن مروان لبنيه: "كلكم يترشح لهذا الأمر (أي: تولى الخلافة)، ولا يصلح له منكم إلا من كان له سيف مسلول، ومال مبذول، وعدل تطمئن إليه القلوب". (العقد

#### خلق حسن فالزمه

عن الحسن قال: "والله لأن أقضى لامرئ مسلم حاجة أحب إلى من أن أصلى ألف \_\_ ركعة ". أي: إن قضاء حوائج الناس أفضل من صلاة التطوع.

(اصطناع المعروف الابن أبي الدنيا)

#### خلق سيء فاحذره

عن ابن مسعود رضي الله عنه، قال: "كل الخلال يطوى عليها المؤمن، إلا الخيانة والكذب". (ذم الكذب لابن أبي الدنيا)

التوحيد العدد ٥٧٤ السنة الرابعة والأربعون

#### من دعائه صلى الله عليه وسلم

عن أبي بكر رضي الله عنه قال: "قلت لرسول الله صلّى الله عليه وسلّم، علمني دعاء أدعو به في صلاتي، قال: «قل اللهمّ إنّي ظلمت نفسي ظلمًا كثيرًا ولا يغضر الذّنوب إلّا أنت، فاغضر لي مغضرة من عندك، وارحمني إنّك أنت الغضور الرّحيم" (أخرجه البخاري).

#### من فضائل الصحابة

عن أيوب السختياني قال: "دخلت المدينة والناس متوافرون؛ القاسم بن محمد وسليمان وغيرهما، فما رأيت أحدًا يختلف في تقديم أبي بكروعمر وعثمان". (السنة للخلال).

#### أحاديث باطلة لها آثار سيئة

" الأبدال في هذه الأمة ثلاثون، مثل إبراهيم خليل الرحمن عز وجل، كلما مات رجل أبدل الله تبارك وتعالى مكانه رجلاً". قال الألباني: منكر. ثم قال: واعلم أن أحاديث الأبدال كلها ضعيفة لا يصح منها شيء، وبعضها أشد ضعفًا من بعض. (السلسلة الضعيفة)

عن أيوب السختياني قال: إن من سعادة الحدث (أي: الشاب) والأعجمي (أي: غير العربي) أن يوفقهما الله لعالم من أهل السنة. (أصول الأعتقاد للالكائي)

لو يعلم الناس ما في التهجير الاستبقوا إليه، التهجير: التبكير إلى كل شيء والمبادرة إليه. يقال: هجر يهجر تهجيرا، فهو مهجر، وهي لغة حجازية، أراد
 المبادرة إلى أول وقت الصلاة. (النهاية الابن الأثير)

من معاني الأحاديث

#### من حكمة الشعر

واذا أظهرت شيئا حسنا فليكن أحسن منه ما تُسِرِّ فمُسِرَ الخير موسوم به ومُسرِّ الشَّرِّ موسوم بشرِّ (العقد الفريد لابن عبد ريه)

#### من التنطع في طلب الفتوى

عن الأعمش، قال: أتى رجل الشعبي، فقال: ما اسم امرأة إبليس؟ قال: ذاك عرس ما شهدته. (سير أعلام النبلاء)

، ١٤٣٦ هـ التوحيد

### دراسات شرعية

الحلقة ٧٢

# أثر السياق في فهم النص

### تأثير قرائن السياق على الأحكام الفقهية

# الطالاق المعلق

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

تكلمنا في العدد السابق عن الطلاق ومشروعيته، وعن قسميه المنجز والمعلق، وذكرنا اختلاف العلماء في حكم إيقاع الطلاق المعلق على ثلاثة أقوال؛

القول الأول: وهو قول الجمهور: أن الطلاق المعلق واقع في جميع الأحوال.

القول الثاني: وهو ما ذهب إليه ابن تيمية وابن القيم وغيرهما، التفرقة بين الطلاق العلق الذي يجري مجرى القسم، وهو الذي لا يقصد به صاحبه إيقاع الطلاق، وإنما يستخدمه كيمين القسم وبين الطلاق المعلق الذي يقصد به صاحبه وقوع الطلاق ولم يجرمجرى اليمين.

القول الثالث: وهر ما ذهب إليه ابن حزم ومن وافقه: أن الطلاق المعلق لا يقع في جميع الأحوال.

أولا: قول الجمهور القائلين بوقوع الطلاق المعلق في جميع الأحوال:

وردت عموميات وبعض الآثار عن الصحابة غالبها فيها علل، ولا نعرف حديثا صحيحًا صريحًا ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم في وقوع الطلاق المعلق أو عدم وقوعه، ومن هذه العموميات:

١- أن آيات الطلاق وردت على العموم لم

#### اعداد/

تضرق بين طلاق منجز وطلاق معلق، ومن قال بالتخصيص فعليه الدليل.

متولى البراجيلي

٢- حديث النبي صلى الله عليه وسلم الذي رواه أبو هريرة رضي الله عنه وغيره من الصحابة: «المسلمون على شروطهم» (انظر إرواء الغليل ح ١٣٠٣).

#### - ومن آثار الصحابة،

ا- ما أخرجه البخاري عن نافع، قال؛ طلق رجل امرأته البتة إن خرجت، فقال ابن عمر رضي الله عنهما؛ إن خرجت فقد بتت منه، وإن لم تخرج فليس بشيء . (أخرجه البخاري في الصحيح معلقا بصيغة الجزم عن نافع).

#### فائدة

الحديث المعلق: هو الحديث الذي حُذف من مبتدأ إسناده واحد أو أكثر، وقد يحذف السند كله. وحكمه أنه حديث ضعيف لانقطاع الإسناد، لكن معلقات البخاري لها

شأن آخر ؛ إذ نظر فيها العلماء، وفرقها بين ما علقه البخاري بصيغة الجزم كقال، وروى، ونحو ذلك فقد حكم العلماء بصحته لن علقه عنه، مثال ذلك: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ كذا وكذا، قال ابن عباس؛ كذا، قال مجاهد: كذا فكل ذلك حكم منه (البخاري) على من ذكره عنه بأنه قد قال ذلك ورواه، فلن يستحيز اطلاق ذلك الا اذا صح عنده ذلك عنه ... وأما ما لم يكن في لفظه جزم، مثل؛ روى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم كذا وكذا، أو روى عن فلان كذا وكذا أو في الباب عن النبي صلى الله عليه وسلم كذا وكذا. فهذا وما أشبهه من الألفاظ ليس فشيء منه حكم منه بصحة ذلك عمن ذكره عنه. لأن مثل هذه العبارات تستعمل في الحديث الضعيف أيضا، ومع ذلك فايراده له في أثناء الصحيح مشعر بصحة أصله إشعارا يؤنس به ويركن إليه (انظر مقدمة ابن الصلاح ت ٦٤٣هـ، صـ ٢٤ . ( YO.

أما لماذا علق البخاري؟ فلأسباب منها؛ كون الحديث معروفًا من جهة الثقات عمن علقه عنه، أو لكون ذكره متصلا في موضع علقه عنه، أو لكون ذكره متصلا في موضع آخر من كتابه أو لسبب آخر لا يصحبه خلل الانقطاع (انظر المنهج الروي لابن جماعة ت ٣٣٧هـ، صـ٤٩)، وعلى العموم فقد قام الحافظ ابن حجر بتغليق معلقات البخاري في تغليق التعليق) أي جاء بأسانيد متصلة لها، مع ملاحظة أن الحافظ لم يصل هذا الأثر).

نعود لحديث ابن عمر رضي الله عنهما؛ ففي الحديث أن ابن عمر رضي الله عنهما أوقع الطلاق على الحالف به عند الحنث في يمينه، ولم يستفصله عن نيته، هل يقصد الطلاق أم يقصد التهديد أو نحوه. (والعنى أنه سئل ابن عمر؛ ما حكم رجل طلق امرأته البتة، يعنى بائنا إن خرجت من الدار؟ فأجاب ابن عمر؛ إن خرجت وقع طلاقا بائنا، وإن لم تخرج لا يقع شيء، لأنه تعليق

بالشرط فلا يتنجز إلا عند وجود الشرط (عمدة القاري لبدر الدين العيني ت ٥٥٥هـ، ٢٥٣/٢٠).

٧- ما ورد عن ابن مسعود رضي الله عنه في رجل قال: لامرأته: إن فعلت كذا وكذا فهي طالق فتفعله، قال: هي واحدة، وهو أحق بها (السنن الكبرى للبيهقي ح١٥٠٩٠ أورده البيهقي بسنده عن إبراهيم عن ابن مسعود رضي الله عنه، والسند فيه انقطاع بين إبراهيم النخعي وابن مسعود رضي الله عنه).

المنافقة في سماء إبراهيم النخعي من الصحابة رضي الله عنهم قال ابن المديني: إبراهيم النخعي لم يلق أحدًا من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم.... ورأى أيا جحيفة وزيد بن أرقم وابن أبي أوفي وثم يسمع منهم. وقال يحيى بن معين وأبو زرعة وأبوحاتم:إبراهيمالنخعيدخلعلىعائشة رضى الله عنها وهو صغير، زاد الرازيان: ولم يسمع منها. وقال أبو حاتم: أدرك أنسا ولم يسمع منه، وقد أثبتت جماعة أنه سمع من عائشة رضى الله عنها، وقد قال بعض أهل العلم: إن مرسلات إبراهيم النخعي لا بأس بها، كأحمد بن حنيل، وأشار السهقي الي أن هذا إنما يجيء فيما جزم به إبراهيم النخعي عن ابن مسعود وأرسله عنه، فإذا قال: قال ابن مسعود فإنه يكون سمع ذلك من جماعة من أصحابه عنه (انظر جامع التحصيل للعلائي ت ٢٦١هـ ص: ٢٨ ،٧٧ ، ۱٤۱، ۵۷۸ والراسيل لاين أبي حاتم ت ٣٢٧هـ عن: ۸-۱۱).

٣ ما جاءعنعلي رضي الله عنه: أن رجلا تزوج امرأة وأراد سفرا، فأخذه أهل امرأته، فجعلها طالقا إن لم يبعث بنفقتها إلى شهر، فجاء الأجل (أي الشهر الذي علق عليه الطلاق) ولم يبعث إليها بشيء، فلما قدم خاصموه إلى علي بن أبي طالب رضي الله عنه، فقال علي رضي الله عنه، اضطهدتموه حتى جعلها طالقا. فردها عليه، أورده ابن

حزم بسنده عن الحسن، والحسن حديثه عن علي رضي الله عنه مرسل، قال أبو زرعة، وأى عثمان بن عفان وعليًا ولم يسمع منهما حديثاً وكان الحسن البصري يوم بويع لعلي بن أبي طالب رضي الله عنه ابن أربع عشرة ورأى عليًا بالمدينة، ثم خرج علي إلى الكوفة والبصرة ولم يلق الحسن بعد ذلك، وقال علي بن المديني، الحسن لم ير عليًا إلا أن يكون رآه بالمدينة وهو غلام. وقال أحمد بن حنبل؛ ليس في المرسلات شيء أضعف من مرسلات الحسن وعطاء بن أبي رباح فإنهما كانا يأخذان من كل ضرب. (انظر المراسيل لابن أبي حاتم صـ٣١، ٣١، وجامع التحصيل للعلائي ص٨٧).

أ- ما روي عن هشام بن عروة، قال: ضرب الزبير أسماء بنت أبي بكر - رضى الله عنهم - فصاحت بعبد الله بن الزيير، فلما رأه قال: أمك طالق إن دخلت، فقال له عبد الله: أتجعل أمى عرضة ليمينك؟ فاقتحم عليه فخلصها فبانت منه، قال: ولقد كنت غلاما ريما أخذت بشعر منكبى الزبير (والشاهد قوله: فبانت منه)، والحديث ضعيف (أخرجه الطبراني في العجم الكبير ح ٢٣٤، والذهبي في السير ١٩١/٢-٢٩٢، ومداره على: عبد الله بن محمد بن بحبي بن عروة بن الزبير المدنى، قال ابن حبان، يروي الموضوعات عن الثقات، وقال أبو حاتم الرازي: متروك الحديث، وساق ابن عدي له أحاديث، ثم قال: عامتها مما لا يتابعه عليه الثقات (انظر ميزان الاعتدال للذهبي ت ٧٤٨هـ ٢/٢٨٤، ولسان الميزان للحافظ ابن حجرت ۸۵۲، ۳۳۱/۳) (انظررد المحتار على الدر المختار لابن عابدين ت ٢٥٣/١٢٥٢،٣ القوانين الفقهية لابن جزي ت ٧٤١ هـ صـ١٥٣، ١٥٤، روضة الطالبين للنووى ت ٦٧٦هـ ١١٤/٨ -١٢٤، المغنى لابن قدامة ت ٠٢٢هـ٧/٢٢٤).

فائدة؛ حول الإجماع الذي ذكره بعض أهل العلم في وقوع الطلاق العلم بإطلاقه،

ونقل ذلك السبكي في فتاويه عن قتادة.
(مسألة الحلف بالطلاق المعلق ٣٠٩/٢). وقد أجيب عن هذا الإجماع بأنه ليس في الطلاق المعلق، بكل أقسامه، وإنما الإجماع خاص بالطلاق المعلق بصفة... إذا قصد به حقيقة وقوع الطلاق المعلق ولم يستخدمه كيمين يقصد به التهديد أو الشجب أو المنع أو غيره، وقد أشار إلى ذلك الإجماع ابن تيمية في الفتاوى أقوال (وستأتي في المقالة فيها ثلاثة أن الطلاق المعلق فيه خمسة آراء. (انظر، أن الطلاق المعلق فيه خمسة آراء. (انظر، الجماء (سيأتي في المتالي) قد علقت المعتاق وأقرها ابن عمر وحفصة وزينب رضي الله وأقرها ابن عمر وحفصة وزينب رضي الله عنهم بأن عليها كفارة يمين.

فقالوا: الطلاق يقاس على العتاق من باب الأولى. (انظر: فتاوى ابن تيمية ٣٣/٥٠).

ويفهم من فهم اللجنة الدائمة أن الإجماع غير منعقد في الطلاق المعلق بإطلاقه، فقد ورد في ردهم على سائل يسأل عن صورة طلاق معلق كيمين، فقالوا؛ ويلزمك كفارة يمين في أصح قولي العلماء. (انظر؛ فتاوى اللجنة الدائمة ، ١٨/٢٨، وانظر أيضًا؛ بحث الطلاق المعلق في بحوث هيئة كبار العلماء رقم ١٦-٤٦٤، ٤١٥). وسيأتي في البحث بإذن الله المزيد من الأثار عن السلف وأقوال العلماء التي تبين اختلافهم في هذه المسألة.

القول الثاني:

وهو التفرقة بين الطلاق المعلق الذي يجري مجرى القسم وهذا كاليمين وحكمه كحكم اليمين، والطلاق المعلق بالصفة (الطلاق المعلق القسمي: وهو ما لا يقصد به صاحبه إيقاع الطلاق، وإنما يستخدمه كيمين، كقوله: إن خرجت من البيت فأنت طالق، والطلاق المعلق على صفة كقوله: إن جاء رمضان فأنت طالق)، وهذا ما ذهب إليه شيخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم ومن وافقهما.

قال ابن تيمية: أما المسألة الأولى (الحلف

بالطلاق على أمر من الأمور، بعلق الطلاق عليه)، ففيها نزاء بين السلف والخلف على ثلاثة أقوال: أحدهما: أنه يقع الطلاق إذا حنث في بمينه، وهذا هو المشهور عند أكثر الفقهاء المتأخرين، حتى اعتقد طائفة منهم أن ذلك احماء، ولهذا لم يذكر عامتهم عليه ححة، وحجتهم عليه ضعيفة حدا، وهي: إن التزم أمرًا عند وجود شرط فلزمه ما التزمه. ثم قال: وهذا منقوض بصور كثيرة، وبعضها مجمع عليه، كنذر الطلاق والعصية، والماح، وكالتزام الكفر على وحه اليمين... وقال: هذا يوافق ما كانوا عليه في أول الإسلام قبل أن ينزل الله كفارة اليمين موجية ومحرمة، والقول الثاني أنه لا يقع به طلاق، وهذا مذهب داود وأصحابه وطوائف من الشيعة، ثم قال: والقول الثالث: وهو أصح الأقوال، وهو الذي بدل عليه الكتاب والسنة والاعتبار: أن هذه يمين من أيمان المسلمين، فيجرى فيها ما يجرى في أيمان المسلمين وهو الكفارة عند الحنث، الا أن بختار الحالف إيقاء الطلاق فله أن يوقعه ولا كفارة.

وقال: وثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم من غير وجه في الصحيح أنه قال: «من حلف على يمين فرأى غيرها خيرا منها فليأت الذي هو خير، وليكفر عن يمينه». وهذا يتناول (أيمان) جميع المسلمين لفظا ومعنى، ولم يخصه نص ولا إجماع ولا قياس بل الأدلة الشرعية تحقق عمومه.

ثم ذكر شيخ الإسلام صيغ الطلاق الثلاث: صيغة التنجيز كقوله أنت طالق، فهذه ليست يمينا ولا كفارة في هذا باتفاق المسلمين. والثاني: صيغة قسم: كما إذا قال: الطلاق يلزمني لأفعلن كذا، فهذه يمين باتفاق أهل اللغة والفقهاء، وللعلماء في هذه الأيمان ثلاثة أقوال.

والثالث: صيغة تعليق (ثم قسم صيغة التعليق إلى: ما قصد به اليمين فهي كاليمين وفيها الكفارة، وما قصد به وقوع الطلاق عند الشرط وقصده إيقاع الطلاق عند

الصفة فهذا يقع باتفاق السلف) (انظر الفتاوى الكبرى لابن تيمية ت ٧٢٨ ٣٤١/٣ - ٢٤٧).

وقال ابن القيم: إلزام الحالف بهما (أي الطلاق والعتاق) إذا حنث، بطلاق زوجته وعتق عبده، مما حدث الافتاء به بعد انقراض عصر الصحابة فلا يُحفظ عن صحابي في صيغة القسم إلزام الطلاق به أبدًا، وإنما المحفوظ إلزام الطلاق بصيغة الشرط والجزاء الذي قصد به الطلاق عند وجود الشرط.

ثم ذكر أدلة من قال بوقوع الطلاق المعلق، فذكر أثر ابن عمر رضي الله عنهما عن نافع؛ قال: طلق رجل امرأته... (سبق الحديث بتخريجه).

وفرق بين نوعي الطلاق المعلق؛ القسمي، وبالصفة. وقال؛ وأما من يفصل بين القسم المحض والتعليق الذي يقصد به الوقوع فإنه يقول بالأثار المروية عن الصحابة كلها في هذا الباب، فإنهم صح عنهم الإفتاء بالوقوع في صور، وصح عنهم عدم الوقوع في صور، والصواب ما أفتوا به في النوعين..

وذكر أثر ابن مسعود رضي الله عنه: في رجل قال لامرأته... (وقد سبق)، وقال إنه منقطع. وأثر ابن عباس رضي الله عنهما في رجل قال لامرأته: هي طالق إلى سنة، قال يستمتع بها إلى سنة. وأثر أبي ذر رضي الله عنه أن امرأته ألحت عليه في سؤاله عن ليلة القدر، فقال: إن عدت سألتني فأنت طالق. قال: وهذه جميع الآثار المحفوظة عن الصحابة في وقوع الطلاق المعلق. وأما الآثار عباس وحفصة وأم سلمة – رضي الله عنهم عباس وحفصة وأم سلمة – رضي الله عنهم لم تفرق بين عبدها وبين امرأته، أنها تكفر عن يمينها ولا تفرق بينهما. (انظر إعلام الموقعين ١٩٨٨ – ١٥).

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

# اللمحات النورانية في فقه الناسبات القرآنية

الُحَمُدُ للَّهِ الرحيم الرحمن الذي علم القرآن وخلق الإنسان وعلمه البيان، وأصلي وأسلم على البعوث بجوامع الكلم وروائع البيان محمد النبي المصطفى العدنان وعلى آله وصحبه والتابعين بإحسان.

اعداد/

وبعد؛ فهذه سلسلة من القالات تدور - إن شاء الله تعالى - حول البلاغة القرآنية في مختلف صورها .

ومن ذلك المناسبة بين الآيات والسور؛ وهو من أعظم وجوه بلاغة القرآن، وأجلها عند أهلها قدرا، وأرفعها شأنا وذكرا، ما بين كلماته وآيه وسوره من التناسب والتلاؤم والترابط الذي يقف عليه النابهون من أهل العلم والتدبر لصعوبة مسلكه، وحاجة طالبه إلى تمام الفطنة وكمال التيقظ، والإحاطة بجميع آي السور وألفاظها ومقاصدها.

ومن المواضع التي تأملت سرَّ المُناسبة فيها فيسرها الله لي وألانها:

قوله تعالى « وَكَذَالِكَ جَعَلَتُنكُمْ أَمَّةً وَسَطًا لِنَكُووُا أَمُّهُ وَسَطًا لِنَكُووُا أَمُّهُمَا عَلَى النَّاسِ وَيَكُونُ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا الْقِيلَةُ الْقِيلُولَ مِعْن يَنقلِبُ الْقِيلَةُ وَإِن كُانَتَ لَكِيرَةً إِلَّا عَلَى الَّذِينَ هَدَى

اللهُّ وَمَاكَانَ اللهُ لِيُضِيعُ إِيمَـنَتُكُمُّ إِنَّ اللهُ بِالكَاسِ لَرَهُونُ رَجِيهُ » (البقرة:

> حيث تأملت المناسبة في وقوع هذه الآية موقعها من سورة البقرة فاتضح لي فيها عدة وجوه:

الوجه الأول: وهو بيان موقعها في السورة ن

هو أن هذه الآية هي وسط سورة البقرة تماما فهي الآية رقم ١٤٣ من هذه السورة التي تعداد آياتها ٢٨٦؛ وقد دل ذلك

#### أ - د/ عبدالحميد هنداوي

الأستاذ بكلية دار العلوم

على غاية الإحكام؛ حيث إن هذه الآية إنما تتحدث عن الوسطية.

الوجه الثاني: وهو بيان المناسبة المعنوية في الآية بالنظر لسابقتها ولاحقتها، وهو أننا إذا نظرنا إلى الآية السابقة، وهي قوله تعالى:

مسَيَعُولُ الشَّعْهَاءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلَنَّهُمْ عَن قِبْلَهِمُ الَّي كَانُوا عَلَيْهَا فَي كَانُوا عَلَيْهَا فَلَ اللَّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَعْرِبُ بَهْدِى مَن يَثَلُهُ إِلَى صِرَولِ مُسْتَقِيمٍ » قُل لِنَّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَعْرِبُ بَهْدِى مَن يَثَلُهُ إِلَى صِرَولِ مُسْتَقِيمٍ » قُل الله المحرة: ١٤٢).

وجدناها تذكر شبهة يخبر رب العزة جلَّ وعلا أن السفهاء من الناس سوف يثيرونها بشأن تحول القبلة من بيت المقدس إلى الكعبة فيقولون،" مَا وَلَّاهُمُ عَنْ قَبْلَتَهُمُ الَّتِي كَانُوا عَلَيْهَا"؟

وحينند جاء جواب الله تعالى عن هذه الشبهة واضحا بقوله تعالى: «قُل يَتِدِ الشبهة وَاضحا بقوله تعالى: «قُل يَتِدِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ يَبِّدِى مَن بَثَاهُ إِلَى مِرَطٍ شَيْعَةً إِلَى مِرَطٍ شُيْعَةً إِلَى مِرَطٍ شُيْعَةً إِلَى مِرَطٍ شَيْعَةً إِلَى مِرَطٍ شَيْعَةً إِلَى مِرَطٍ شَيْعَةً إِلَى الْمِقْرة ، ١٤٢).

أي ليس لأحد أن يعترض أو يسأل عن مراد الله تعالى من توجيهه عباده إلى أي جهة يشاء؛ فهو سبحانه مالك الجهات كلها، مشارقها ومغاربها؛ وهو يهدي من يشاء من عباده إلى الوجهة التي يريدها التي هي صراطه المستقيم.

ثم أتبع ذلك سبحانه ببيان الحكمة

من ذلك التحويل للكعبة؛ فقال سبحانه:

و وَكَذَلِكَ جَعَلْتَكُمُ أُمَّةً وَسَطًّا لِنَكُونُوا شُهَدَاءً عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمُ مَن يَشِّعُ ٱلرَّسُولَ مِنْن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيَّةً وَإِن كَانَتْ لَكِيرَةً إِلَّا عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّكَاسِ لَرَّهُ وفُّ زَّجِيعٌ ﴿ (المقرة: ١٤٣).

وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا: (وكذلك): الكاف للتشبيه، أي: ( ومثل ذلك التحويل عن بيت المقدس إلى الكعبة لكى تكونوا متميزين في قبلتكم - جعلناكم أمة وسطا - خيارا عدولا في دينكم لكي تكونوا متميزين في دينكم غير تابعين فيه لأحد ).

والتقدير؛ كما جعلناكم متميزين بالقبلة غير تابعين فيها لأحد جعلناكم متميزين في الدين كذلك (وسطا خيارا عدولا بلا إفراط ولا تفريط كحال الأمم السابقة).

ثم بين سبحانه العلة والحكمة في جعل أمة محمد - صلى الله عليه وسلم - أمة وسطا وجعلها خير أمة أخرجت للناس - وهو أنه سبحانه قد جعل أمة محمد شهداء على الناس؛ يشهدون عليهم بالعلم الذي ورثوه من تبيهم أن رسلهم قد بلغوهم دين الله عزوجل، وأنهم قد لزمتهم الحجة الرسالية.

وجرت العادة - عقلا وشرعا وعرفا - أن الشاهد والحكم والقائم بالحجة لا يكون تابعا لن يشهد أو يحكم عليه أو يقيم الحجة عليه.

فمن ثم لا يصلح لهذه الأمة أن تكون تابعة لغيرها من الأمم في أمر من الأمور؛ بل عليها أن تكون متميزة بدينها مستعلية به؛ ليس كبرا ولا بطرا؛ ولكن لايمانها أنه دين الله الحق، في حين أن الناس قد ضلوا عما أنزل الديم ربهم، وتخيطوا في ظلمات الحهل والضادل.

ومن ثم لا يصلح لها أن تتبع غيرها في شيء - في القبلة أو غير ذلك؛ فكما جعل الله تعالى هذه الأمة مستقلة بقبلتها غير تابعة لأحد - جعلها كذلك مستقلة بدينها - وسطا خيارا عدولا - غير تابعة لأحد؛ وذلك لتصلح لقيامها بالشهادة على الناس التي هي صورة من صور القوامة عليهم؛ تلك القوامة المنتقة من خيرية هذه الأمة على من سواها من الأمم؛ وهو ما بينه رينا سبحانه في قوله تعالى:

وكُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُونِ وَتَنْهَوْكَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ ءَامَكَ أَهْلُ

ٱلْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمُّ مِنْهُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَأَخْتُرُهُمُ الْفُلْسِقُونَ ، (آل عمران: ١١٠).

وهذا التعليل بضرورة استقلائية الأمة وعدم تبعيتها لغيرها هو ما أكده القرآن الكريم في مواضع عديدة ينهى فيها عن موالاة غير المسلمين أو اتباء غير سبيل المؤمنين في آيات عديدة، كما أكدتها السنة النبوية كذلك في أحاديث عديدة ينهى فيها النبي - صلى الله عليه وسلم - عن اتباع المشركين أو أهل الملل السابقة أو غير سبيل المؤمنين، وقد حذر النبي - صلى الله عليه وسلم - من ذلك أشد التحذير.

ومن ثم يتضح لنا حسن موقع الآية بين جاراتها السابقة واللاحقة؛ كما تبدو متألقة في هذا السياق: وسَيَقُولُ ٱلسُّفَهَآءُ مِنَ ٱلنَّاسِ مَا وَلَّنهُمْ عَن قِبْلُهُمُ ٱلِّي كَانُوا عَلَيْهَا

قُل يَنَّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ يَهْدِي مَن يَشَاهُ إِلَّي صِرَطِ مُسْتَقِيد (اللهُ) وَكَذَالِكَ جَعَلْتَكُمُ أُمَّةً وَسَطًّا لِنَكُوفُوا شُهَدَآة عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَقِّيعُ ٱلرَّسُولَ مِتَن يَنقَلِبُ عَلَىٰ عَقِينِةً وَإِن كَانَتْ لَكَيرَةً إِلَّا عَلَى ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَنْكُمُمْ إِنَّ ٱللَّهَ بَالْكَاسِ لَوُوفُ رَحِيثُ (اللهُ قَدْ زَى تَقَلُّبَ وَجَهِكَ فِي ٱلسَّمَايَةُ فَلَنُولِسَنَّكَ قِبْلَةُ تُرْضَعْهَا فَوْلِ وَجْهَلَكَ مَطْرُ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَخَيْثُ مَا كُنتُهُ فَوَلُوا وَجُوهَكُمُ شَطْرَةً وَإِنَّ الَّذِينَ أُوثُوا الْكِنْبَ لَيْعَلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ زَّيْهِمْ وَمَا أَلَتُهُ بِغَنِل عَمَّا يَعْمَلُونَ ، (المقرة: ١٤٢ - ١٤٤).

ومن ذلك أيضا:

تأمل مناسبة توسط آية المحافظة على الصلاة وسط أحكام الطلاق والعدة:

قال تعالى وخَفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَتِ وَٱلصَّكَوْةِ ٱلْوُسْطَلِ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَلَيْتِينٌ ، (البقرة : ٢٣٨).

﴿ لَا جُنِاحَ عَلَيْكُرْ إِن طَلَّقْتُمُ ٱللِّسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَفْرِضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةٌ وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى ٱلْوسِعِ ۚ قَدَّرُهُ وَعَلَى ٱلْمُقْتِرِ قَدَرُهُ. مَتَعَا بِٱلْمَعُرُونِ ۚ حَقًّا عَلَى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّ وَإِن طَلَّقَتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ فَلَنَّ فَرِيضَةً فَيْضِفُ مَا فَرَضْتُمْ إِلَّا أَن يَعَفُوكَ أَوْيَعَفُواْ ٱلَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ ٱلنِّكَاعُ وَأَن تَعْفُواْ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ وَلَا تَنسُوا ٱلْفَصْلَ بَيْنَكُمُ إِنَّ ٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ ﴿ اللَّهُ كَيْفِظُواْ عَلَى الصَّكَوَاتِ وَالصَّكَاوَةِ الْوُسْطِي وَقُومُوا لِلَّهِ قَيْنَانَ (الله عَلَيْ خِفْتُمْ فَهَالًا أَوْ رُكْيَانًا فَإِذَا أَمِنتُمْ فَأَذْكُرُوا اللَّهُ كُمَا عَلَيْكُم مَّا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَوُنَ إِنَّ وَأَلَّذِنَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيُذَرُونَ أَزْوَجًا وَصِيَّةً لِأَزْوَاجِهِم مِّتَنعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْتِرَاجٌ فَإِنْ خُرْجِنَ فَلَا جُنَاءً عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلَى فِي أَنفُسِهِنَ مِن مَعْرُونِ وَاللَّهُ عَرِينٌ حَكِيمٌ (8) وَالْمُطَلِّقَاتِ مَتَنُمُ اللَّهُ وَفِي حَقًّا عَلَى ٱلْمُتَّقِينِ (أَنْ كَذَلِكَ أَنَانُ اللَّهُ

لَكُمْ ءَايَتِهِ - لَمُلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ، (البقرة: ٢٣٦ - ٢٤٢).

ففي مناسبة توسط هذه الآية أحكام الطلاق والعدة وجود منها:

الفت العباد إلى اللجوء إلى الله لطلب الهداية والتيسير منه في كل خطب يعرض لهم - لا سيما ما كان مثل هذا؛ حيث ينفرط عقد الأسرة، وينحل نظامها.

٢. لفت العباد إلى أهمية العبادة وقيمة الصلاة، وأنه لا ينبغي أن تشغلهم أمور حياتهم الخاصة بهم عن أمور دينهم، وعبادة ربهم.

". ثفت العباد إلى أن أمور الدين والدنيا كلها تمثل منظومة واحدة في دين الله تعالى؛ فالمسلم سواء في أمور دينه ودنياه إنما يمتثل أوامر الله ويلتزم شرائعه سواء كانت في أمور حياته كزواجه وطلاقه وبيعه وشرائه.الخ، أوفي

أمور دينه وعبادة ربه كصلاته وصيامه...وسائر الأحكام.

ومن ذلك أيضا تأمل المناسبة في اختصاص كل آية بما اختصت به من التقديم والتأخير في قوله تعالى: ﴿ كُنتُمُ خَيْرُ أُمُّةَ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَعالى: ﴿ كُنتُمُ خَيْرُ أُمُّةَ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَعالى: ﴿ كُنتُمُ خَيْرُ أُمُّةَ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَعَالى: ﴿ كُنتُمُ وَفِ وَ وَتَنْهَوْنَ عَنِهُ الْمُنْ وَلَوْ ءَامَنَ الْمُنتِكِّرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ ءَامَنَ الْمُنتِعُونَ بَاللَّهُ وَلَوْ ءَامَنَ الْمُنتِعُونَ وَالْمَعْرُونِ وَأَحَمَّهُمُ الْفَنتِيعُونَ وَأَحَمَّهُمُ الْفَنتِيعُونَ وَأَحَمَّهُمُ الْفَنتِيعُونَ وَأَحَمَّهُمُ الْفَنتِيعُونَ وَأَحَمَّهُمُ الْفَنتِيعُونَ وَأَحَمَّهُمُ الْفَنتِيعُونَ وَاللَّهُ عِمْرانَ ١١٠)

مع قوله تعالى: « لَيْسُوا سَوْلَهُ

مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ أُمُّةً فَآمِمَةً يَتْلُونَ ءَايَنتِ ٱللَّهِ ءَالْآةَ ٱلْيَالِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ ﴿ لَكَ يُؤْمِنُونَ ﴾ إللَّه وَٱلْيُورِ ٱلْآخِيرِ وَيُأْمُرُونَ بِالْمَمْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلمُنكِّرِ وَيُسْرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَأُولَلَتِكَ مِنَ الضَّلِجِينَ ﴾ (آل عمران: ١١٤).

نلاحظ أن الآية الثانية التي تحدثت عن أهل الكتاب قد جاءت على الأصل المقرر في تقدم الإيمان على ما سواه من الأعمال فهو الأصل الأصيل الذي لا يصح عمل بدونه؛ فمن ثم جاءت الآية على هذا النسق: « يُؤْمِثُونَ عَن النيور الآخِر وَالْيُورِ الْآخِر وَيَأْمُرُونَ النيور وَيَأْمُرُونَ النيور وَالْهَمُرُونِ وَيَنْهُونَ عَن النيور (أل عمران ١١٤).

أما الآية الأولى الّتي تقرر خيرية هذه الأمة الحمدية: فقد جاءت على عكس هذا الترتيب،

و كُنتُمْ خَيْرُ أُمَّتُهِ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُونِ

وَتَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَتُؤْمِثُونَ بِاللَّهِ ، (آل عمران: ١١٠)
فما السرية الخروج على الأصل هنا بمخالفة
الترتيب بتقديم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على
الايمان بالله؟

نلاحظ أن هذه الآية قد نعتت أمة محمد - صلى الله عليه وسلم - بكونها خير أمة أخرجت للناس.

وهذه الخيرية لا بدلها من مؤهلات قد استحقت هذه الأمة صفة الخيرية لأجلها.

وهذه المؤهلات هي بلا شك ما كلف الله تعالى به هذه الأمة من مهمة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والقيام على الناس؛ فهي أمة صاحبة رسالة متممة لرسالة الأنبياء؛ فالله تعالى لم يجعل في هذه الأمة نبيا بعد محمد - صلى الله عليه وسلم - ولكن جعل العلماء هم ورثة الأنبياء في هداية الخلق، وتبليغهم

دين ربهم، وإقامتهم على صراطه الستقيم.

ومن ثم ناسب هذه الآية أن يتبع الله تعالى وصف الأمة بالخيرية بوجه كونها كذلك؛ وهو كونها آمرة بالعروف ناهية عن المنكر؛ فهذا هو سر خيريتها مع كونها مؤمنة بالله تعالى، ولم يكن من المناسب أن يقدم في حقها - هنا - وصف الإيمان بالله تعالى؛ لأن كل الأمم تشاركها فيه؛ فلا يكون ميزة لها؛ ومن ثم لا يصلح

يكون ميزة لها؛ ومن تم لا يصلح تعليلا لخيريتها.
ولا يعترض بكونه ذكر الأمر بالعروف والنهي عن المنكر في وصف أهل الكتاب؛ وذلك لأنهم وإن كانوا مكلفين به؛ لكنه ليس هو الصفة المائزة لهم؛ بل هذه الصفة لأمة محمد لأنها هي التي تكمل رسالة الأنبياء؛ أما بنو إسرائيل فقد كان فيهم أنبياء كثيرون؛ ولا نبي بعد محمد - صلى الله عليه وسلم.

والآن بعد عرض هذه الأمثلة الدالة على قوة التناسب والتلاؤم والترابط بين الآيات، واتحاد مراميها ومقاصدها أرجو أن أكون قد وفقت أن أوقف القارئ الكريم على مدى ترابط الكتاب الحكيم وانسجام آياته وتناسبها وترابطها فيما بينها حتى يكون أكثر إيمانا بقوله تعالى: ﴿كَتَبُ أُخِكَتُ النَّالُهُ مُ نُصُلَتَ مِن لَدُنُ كَيْرِ خَبِرٍ » (هود: ۱).



# كيف ينال العبد رضا الله؟

الحمد لله، الحمد لله الذي كتب على الدنيا الفناء، ومن سلّكَ الهُدى كتبَ له الرّضا، أحمدُه -سبحانه- وشكرُه علامةُ الصدقِ والوفاء، وأشهدُ أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له إله في الأرض وفي السماء، وأشهدُ أن سيّدُنا ونبيّنا محمدًا عبدُه ورسولُه المبعوثُ بالرحمة والهُدى، صلّى الله عليه وعلى آله وصحبه ومن اقتَّفَى.

أما بعد: فأوصيكم ونفسي بتقوى الله، قال الله تعالى: (يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا اتَقُوا الله حَقَّ تُقَالِمِ وَلَا تَتُونُ إِلَّا وَأَنْتُم اللهُ عَقَ تُقَالِمِ وَلَا تَتُونُ إِلَّا وَأَنْتُم اللهُ عَلَيْنَ (آل عمران: ١٠٢).

#### رضا الله هو أعلى المطالب وأعظمها:

رضا الله هو أعلى المطالب وأعظمها؛ بل هو غاية مطلب سُكّان الجنان؛ قال الله تعالى: (وَرضُونُ مِن الله تعالى: (وَرضُونُ مِن الله تعالى: (وَرضُونُ مِن الله أَحْبَرُ دَلِكَ هُوَّ الْفَوْرُ الْفَظِيمُ ) (التوبة، ٧٧). فلا أحبَ ولا أكبر من رضوان الله؛ بل هو الأمنية الجليلة التي من أجلها بكت عيونُ الخاشعين، وتقرَّحَت قلوبُ الصالِحَين، وانتفضت الافتدامُ في حوف الليل.

هذا الرُضا جعله الله فوق الجنة، زيادة على الجنّة؛ قال رسول الله -صلى الله عليه وسلم-: "إن الله يقول لأهل الجنة: يا أهل الجنة! يقولون؛ لبنيك ربّنا وسعديك. فيقول: هل رضيتُم؟ فيقولون؛ وما لنا لا نرضى وقد أعطيتنا ما لم تُعط أحدًا من خلقك. فيقول: أنا أعطيكم أفضل من ذلك؛ قيقول: أجلُ يا ربّ ل وأي شيء أفضل من ذلك؟ فيقول: أجلُ عليكم رضوائى فلا أسخطُ عليكم أبدًا".

طَلَبُ مرضاة الله عليها مدارُ حياة الأنبياء والصالعين:
طلبُ مرضاة الله عليها مدارُ حياة الأنبياء
والصالحين؛ فموسى - عليه السلام - يُسارعُ إلى ما
يُرضى الله، فيقول: (وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبُ أَرْضَى) (طه:

## الشيخ عبدالباري بن عواض الثبيتي المداد/ الشيخ عبدالباري بن عواض الثبيتي

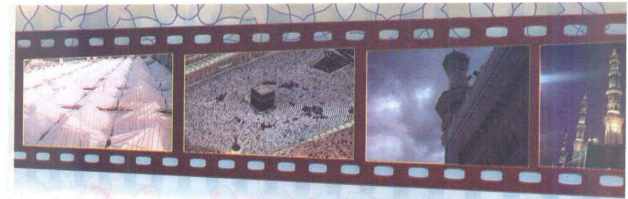
.( 12

وسُليمانُ - عليه السلام- يشكُرُ ربَّه بالعمل في رضاه: (رَبَّ أَوْرَعُونَ أَنْ أَشْكُرُ بِعْمَتُكَ الَّتِي أَنْسُمُتَ عَلَى وَعَلَ وَعَلَ وَعَلَ كُلِمَتَ وَأَنْ أَعْسَلُ مَسَلِحًا رَضَنهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّلِحِينِ) (المنعل: 19).

ونرَى هذا الأدب الرفيعَ من صاحبِ الأدب العظيم رسولنا الكريم -صلى الله عليه وسلم-وهو يتأذّبُ في الألفاظ مع ربّه وقت الحُزن ابتغاء مرضاته، عندما مات ولده، "تدمعُ العين، ويحزنُ القلبُ، ولا نقولُ إلا ما يرضَى ربّنا، والله يا إبراهيمُ إنا بك لمحزّونون".

الهدف الأسمَى لرسولنا - صلى الله عليه وسلم - طلب مرضاة الله، وحياتُه تدورُ حول إرضاء الله؛ يسألُ ربّه أن يُوفُقه إلى العمل الذي يُرضِيه - سبحانه - فيقول: "أسألك من العمل ما ترضَى"، ويقول: "وأرضنا وارضَ عنا". (أخرجه الترمذي) -

والحياة - عباد الله - في ظل هذا الهدف وتربية النفس عليه يجمعُ الدنيا والدين، ويُؤسِّسُ لتنمية شاملة، ونجاح مُستمرَّ لجميع مشروعاتنا وأعمالنا، حين نُجعلُ هُدُفنا الأعلى رضوان الله.



ولا يستوي من طلب رضوان الله ومن باء بسخطه، في المآل بسخطه، في مسيرة الحياة ونمائها، وفي المآل والمصير. فمن طلب رضا الله يتبغ أوامره ويتجنب نواهيه، يسلك سبيل الأبرار، يعمل عمل من يراه ربه ويبصره، فيُقبل على طاعة ربه، ويُسخرُ في سبيله دُنياه، ويُعمَّرُ الأرض باتقان وإحسان، قال تعالى، (أفَنَنِ أتَّعَ رِضُونَ ألَّهِ كَنَنَ بَآهَ بِسَخَطٍ مِنَ أللهِ )(آل عمران: ١٦٢).

قُانُونٌ عادل، لا يستوي من يتبعُ رضوانَ الله مع من يبُوءُ بغضب الله : فمن اختارَ الشرَّ سبيلاً خالَفُ أمرَ الله ، وانتهَكَ حُرُماتِه ، وتضرَّرَت الأرضُ بشُؤم معصيته وعاقبتها ، وباء بسخط الله .

وقال - صلى الله عليه وسلم -: "من فارقَ الدنيا على الإخلاص لله وحدَه لا شريكَ له، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، فارقَها والله عنه راضٍ". (أخرجه الحاكم في المستدرك ٣٣١/٢).

والسعي في طلب مرضاة الله علامة الصدق مع الله علامة الصدق مع الله و الذي ينفع يوم القيامة؛ قال الله: ( قال الله من عَنها الله منا يَرْمُ يَعْمُ المَّلِيقِينَ صِلْقَهُمْ لَمُمْ خَنْتُ مَرِّي مِن عَنها اللَّهُ عَنْمُ وَرَهُواعَةً وَلِكَ النَّوْرُ النَّظِمُ ) الأَنهَدُ خَلِينَ فِهَا أَبداً رَضِي اللهُ عَنْمُ وَرَهُواعَةً وَلِكَ النَّوْرُ النَظِمُ ) (المائدة: ١١٥).

نالُ الصادِقون هذه المزيَّة السنيَّة؛ لأن أفعالُهم صدَّقَت أقوالُهم. فما قيمةً صلاح الظاهر من أجل أن يراهُ الناس فيحمَدُونه، فإذا خلا بنَفسِه بارزَ الله بمُخالفة أمره.

تقديمُ رضاً الله على ما سواه سلامةُ من خصال النُفاق؛ قال الله تعالى: (خُلِفُوتَ إِلَّهِ لَكُمْ

لِيُرْمُنُوكُمْ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَحَقُ أَن يُرْمُنُوهُ إِن كَانُوا مُؤْمِنِكُ أَن يُرْمُنُوهُ إِن كَانُوا مُؤْمِنِكَ ) (التوبة: ٢٦)، وقال تعالى: (فَإِنَّ اللَّهَ لَا يَرْمَن عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْنَسِقِينَ ) (التوبة: ٢٦)، فمن طلب رضا الله فعليه أن ينخلِعَ من النُفاق والتمرُّد على أوامر الله.

#### الولاءُ والبراءُ أساسُ رضوانَ الله؛

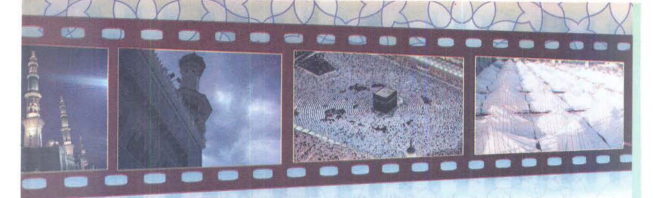
الولاءُ والبراءُ أساسُ رضوان الله، وهو: أن يُحبَّ المسلمُ لله، ويُحبَّ من أحبَّ الله وأحبَّ دينَه، ويُحبَّ من أحبَّ الله وأحبَّ دينَه، ويُبغض من أبغض الله ومن حارَبَ دينَه، يُوالي ويُبغض من أبغض الله ومن حارَبَ دينَه، يُوالي المؤمنين وينصُرُهم، يكرَه المُنافقين ويُبغضُهم؛ قال الله تعالى؛ (لَّا يَجَدُ قَرَا يُؤْمُونَ بَاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ اللهِ تعالى؛ (لَّا يَجَدُ قَرَا يُؤْمُونَ بَاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ اللهِ اللهِ وَالْيَوْمِ الْمُنَافِقُ وَلَوْ كَاللهِ وَالْيَوْمِ اللهِ وَالْيَوْمِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَلهُ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَلْمُولِ وَلّهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللّهِ و

#### ومما يعين على رضا الله تعالى:

إن من شكّر الله بقلبه وجوارحه نال رضاه؛ قال الله تعالى: (وَإِن تَشَكّرُوا بَرْضَهُ لَكُمْ) (الزمر: ٧)، وقال رسولُ الله - صلى الله عليه وسلم - "إن الله ليرضَى عن العبد أن ياكل الأكلة فيحمَدَه عليها، أو يشرَبَ الشّرية فيحمَدَه عليها، أو يشرَبَ الشّرية فيحمَدَه عليها،

والرُكْعُ السُّجُود الوضَّاءةُ وجوههم بالوضوء، والمُشرقةُ بنور الصلاة يضوزون برضا ربُهم؛ قال الله تعالى: (حُسَّدٌ رُسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًا مُنَّ الْحَمَّارِ رُحَالًهُ يَتَهُمُّ مَرَّهُمْ رُكِّمًا سُجَّنًا بَيْعُونَ فَضَلًا مِنَ اللهِ وَرِضُونًا سِيمَاهُمَ فِي وُجُومِهِم مِنْ أَثْرِ الشَّجُودِ) (الفتح: ٢٩).

ومن تركُ شهُوَاته لله، وقدَّم رضا مولاه على هواه نالَ الرُضا، وتحقَّق له ما تمنَّاه؛ قال رسولُ الله - صلى الله عليه وسلم - عن الصيام: "قال ربُكم - عز وجل -: عبدي تركُ شهوتُه وطعامَه وشرابَه



ابتِغاءَ مرضاتي، والصومُ لي وأنا أجزي به ".

أما ذكرُ الله فهو أرضَى الأعمالُ لله، وإن الذاكرَ يجِدُ الْرُضا في نفسِه، والطُّمأنينة في صدرِه، والسعادة في قلبه.

تأمَّل قولَ الله تعالى مُخاطِبًا نبيَّه -صلى الله عليه عليه وسلم-، وهو خطابٌ للمؤمنين: ﴿ وَأَسَيْرَ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَيِّحْ مِصَّدِ رَيِّكَ قَبَلَ طُلُعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبَلَ غُرُومًا وَمِنَ عَالَيْ الشَّمْسِ وَقَبَلَ غُرُومًا وَمِنَ عَالَيْ الشَّمْسِ وَقَبَلَ غُرُومًا وَمِنَ عَالَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّ

وللكلمة الطيبة جلال في معناها، وجمال في مبناها، وأثرُ بالغ في النفوس، يرفعُك الله بها من حيث لا تحتسب؛ قال رسولُ الله - صلى الله عليه وسلم -: "إن العبد ليتكلم بالكلمة من رضوان الله لا يُلقي لها بالاً، يرفعُه الله بها درجات . (أخرجه البخاري).

وهل ينسَي المُسلمُ أقصرَ الطرق للرُضا وأقواها وأعظمَها وأجلها وأجملها لإله رضا الوالدَين.

وأبلغُ من هذا: أن رضا الأم والأبِ مُقترنُ برضا الربُ؛ قال رسولُ الله - صلى الله عليه وسلم -: "رضا الربُ في سخط "رضا الربُ في سخط الوالد". وقال: "رضا الله في رضا الوالدين، وسخط الله في سخط الوالدين، وسخط الله في سخط الوالدين". (أخرجه ابن حبان من حديث ابن عمرو رضى الله عنهما).

ومن رضيَ الله عنه نالَ السعادةَ والطَّمأنينة؛ قال الله تعالى: (رَّمَى اللهُ عَنْمُ رَرُضُواعَةً) (المائدة: ١١٩).

نالَ السعادة وقرَّت عينُه بمرضاة ربُه، فلن يسلُك سبيلاً إلا سهَله الله له، ولن يقرَع بابًا من الخير إلا فتَحَه الله له، ويارَكَ له فيه. وإذا رضيَ الله عن العبد قبل اليسيرَ من عملِه ونمَّاه، وغَفَرَ الكثيرَ من زلله ومحاه.

ومن رضيَّ اللَّه عنه نالَ الشفاعةَ يوم القيامة؛ قال الله تَعالى؛ ﴿ رَبِّمَ لِنَّمُونَ النَّاعِ لَا عِنَ لَيُّ

وَخَشَعَتِ ٱلْأَصْوَاتُ الرَّحْنَى فَلَا شَمَعُ إِلَّا هَسَّنَا ﴿ يَوْمَيْلُو لَا مَشَّنَا ﴿ يَوْمَيْلُو لَا مُنْفَعُ الشَّعُعُةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَّ لَهُ ٱلرَّحْنُ وَرَضِى لَهُ. قَوْلًا) (طه: ١٠٨،

#### هل للفقر والغني علاقة برضا الله أو بسخطه؟؛

عباد الله: يُخطئُ من يَظنُ أن لَلْفقر والغنى علاقة بالرُضا أو السَّخط، فالله - عزوجل - يُعطَى المَالَ للمؤمن والكافر؛ قال الله تعالى: ( كُلَّ نَّيْدُ مَتُولاً، وَهَدُولاً، مِنْ عَطَلَةً رَبِّكَ عَظْولًا)

(الإسراء: ٢٠).

فتضييقُ الرِّزقَ ليس دليلاً على السُّخط، والغنى لا يعني الرُّزقَ ليس دليلاً على السُّخط، والغنى لا يعني الرُضا. فهذا قارُون أُوتِيَ المال الكثير والكُنون، ولم يكن ذلك دليلاً على رضا الله، فقد خسَفَ الله به وبداره الأرض؛ قال الله تعالى: ( وَأَلَّا الله تعالى: ( وَأَلَّا الله يَعْدُلُ رَبِّ اللهِ يَعْدُلُ رَبِّ اللهِ عَلَى اللهِ وبداره الأرض؛ قال الله تعالى: ( وَأَلَّا اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ ا

#### سوء عاقبة من النمس رضا الناس بسخط الله تعالى: ومن الآفات -عباد الله-: حبُّ الظهور بالعمل، وابتغاءُ مرضاةَ الناس.

وَأَخْطُرُ مِنْ هَذَا: الْتَمَاسُ رِضَا الْنَاسِ بِسَخَطِ اللّٰه، ومُسايَرَةُ النَّاسِ عَلَى ضَلَالِهم وفسقهم، وقد يرتكبُ مُحرَّمًا خوهًا مِن النَّاسِ، وقد يَقعُدُ فِي مَجلَسِ مُنكرِ حتى لا يُغضِبَ قريبًا أو صديقًا، أو يترُكُ فريضة حرَجًا مِن كلامهم؛ قال رسولُ الله - صلى الله عليه وسلم -: "ومن التمس رضا الناس بسَخَطِ الله سخِطَ الله عليه وأسخَط عليه الناس". (أخرجه ابن حبان في صحيحه).

اللهم أصلح لنا ديننا الذي هو عصمة أمرنا، وأصلح لنا دُنيانا التي هيها معاشنا، وأصلح لنا آخرتنا التي إليها معادنا، واجعل الحياة زيادة لنا يق كل خير، والموت راحة لنا من كل شريا رب العالمين.

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة المفتراة على التابعي عكرمة رحمه الله، والذي ابتدأ الإمام الذهبي ترجمته في كتابه «تذكرة الحفاظ» (٨٧/٩٥/١) بقوله؛ مكرمة الحبر العالم أبو عبد الله البريري ثم المدني الهاشمي مولى ابن عباس رضي الله عنهما».

تلك القصة التي اتخذها منكرو السنة دليلاً للطعن في صحيح الإمام البخاري، رحمه الله.

#### أولا: أسباب بيان حقيقة هذه القصة

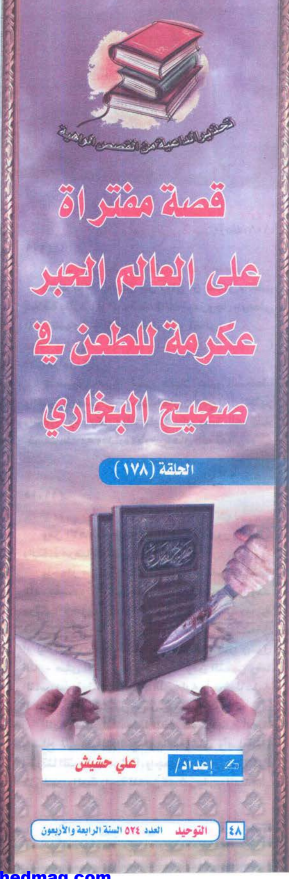
في مساء يوم الخميس ١٣ جمادى الآخرة ١٣٦ه على إحدى القنوات الفضائية في برنامج «البيت بيتك»، استضاف هذا البرنامج الأستاذ الدكتور عبد الفتاح العواري، عميد كلية أصول الدين جامعة الأزهر، والأستاذ الدكتور عبد المنعم فؤاد، عميد كلية العلوم الإسلامية، للرد على افتراءات أحد المنكرين للسنة، وبينما هما في ردهما عليه، وإذ به وقد اشتد غضبه، ورفع صوته فوق صوت قمتين من قمم مؤسسة الأزهر الشريف-حفظه الله- وطلبا منه الحبر عكرمة مولى ابن عباس بالكذب بقصة سيعلم من تحقيقها من الكذاب الأشر!

وسنبين- بإذن الله تعالى- أنه ليس بشيء، وهو مصطلح إمام الجرح والتعديل يحيى بن معين، من غير أن نمس اسمه، أو وصفه بشيء، رغم اعتدائه على أمير المؤمنين في الحديث الإمام البخاري، رحمه الله، وعلى العالم الحبر عكرمة، رحمه الله، والقاعدة التي نرد بها على افتراءات الجاهلين، وانتحال المبطلين قد أخرجها الإمام مسلم في «مقدمة الصحيح» باب «الإسناد من الدين»، حيث قال:

 ا- وحدثني محمد بن عبد الله بن قهزاد من أهل مَرْو، قال: سمعت عبدان بن عثمان يقول: سمعت عبد الله بن المبارك يقول:

والإسناد من الدين، ولولا الإسناد لقال من شاء ما

قلت، وهذا رد على فريته وبدعته في قوله: «السند



Upload by: altawhedmag.com

فكرة شيطانية، والسند ليس دينًا »؛ ليقول من إفكه ما يشاء.

حقال محمد بن عبد الله: حدثني العباس بن أبي رزمة قال: سمعت عبد الله يقول: «بيننا وبين القوم القوائم»، يعني الإسناد. اهـ.

قات: وهذا قول الإمام عبد الله بن المبارك الثقة الثبت الفقيه العالم الجواد المجاهد والذي جمعت فيه خصال الخير؛ مات سنة إحدى وثمانين ومائة وله ثلاث وستون سنة ، وروى له الجماعة كذا في «التقريب» (٤٤٥/١)، وبيانه لأهمية علم الحديث يظهر في قوله: الإسناد من الدين، ولولا الإسناد لقال من شاء ما شاء.

وإن تعجب فعجب أن يخرج هذا المنكر في القاءات متعددة ويعتدي على علم الإسناد ويقول: «لابد أن نهدم السور الهش الذي يسمى علم الحديث»، ثم يقول: «نهدم المعبد على دماغهم». ثم يقول: «علم الحديث تافه ولا حاجة لنا فيه». اهـ. ويكرر هذا ليلاً ونهارًا على هذه القناة وغيرها.

وأقول لك: إن قولك: «علم الحديث تاهه ولا حاجة لنا هيه»، قول مردود عليك، بل قل: «علم الحديث لا حاجة لا حاجة لك أنت هيه». وإن شئت فقل بمفهوم الإمام ابن المبارك: «لا حاجة لك وأمثالك في الدين»، لأن «الإسناد من الدين، ولولا الإسناد لقال من شاء ما شاء». اهـ.

واجمع كل من وراءك فبيننا وبينكم القوائم لا الشتائم.

أما قولك: «لا بد أن نهدم السور الهش الذي يسمى علم الحديث».

فأنت أيها المسكين المعذور بجهلك أنت الهش، وسور الإسناد قوي متين؛ لأنه من الدين تتحطم عليه أهواء كل مبتدء ضال على مر العصور.

وسيبقى سور الإسناد شامخًا تتحطم على صخوره الصلاب رؤوس أهل البدع والأهواء.

يا ناطح الجبل العالى ليوهنه

أشفق على الرأس لا تشفق على الجبل ولا أدري هل أنت حقًا جاهل معذور؟ أم... وأتمنى أن تكون الأولى حتى أزيل جهلك بقول الإمام المحدث الفقيه الأصولي أبي محمد علي بن أحمد

بن سعيد بن حزم المتوفى سنة ٤٥٦هـ في «الفصل

في الملل والأهواء والنحل، (٦٨/٢) قال: «نقل الثقة عن الثقة مع الاتصال حتى يبلغ النبي صلى الله عن الثقة عليه وسلم خص الله به المسلمين دون سائر أهل الملل كلها وأبقاه عندهم غضًا جديدًا على قديم الدهور منذ أربعمائة عام وخمسين عامًا في المشرق والمغرب والجنوب والشمال يرحل في طلبه من لا يحصي عددهم إلا خالقهم إلى الأفاق البعيدة ويواظب على تقييده من كان قريبًا، قد تولى الله تعالى حفظه عليهم والحمد لله رب العالمين».

قلت: قال هذه الكلمة التي يعجز الذهب أن يزنها قبل موته بست سنوات بمقارنة ما بينا آنفا من التاريخ، وهو ابن اثنتين وسبعين سنة إلا شهرًا، وقد ولد بقرطبة في الجانب الشرقي من الأندلس بعد صلاة الصبح من آخريوم من رمضان سنة ٣٨٤هـ.

قلت: ولا زّال علم الإسناد غضًا جديدًا على قديم الدهور منذ ألف عام وأربعمائة عام وستة وثلاثين عامًا في المشرق والمغرب والجنوب والشمال يرحل في طلبه من لا يحصي عددهم إلا خالقهم إلى الأفاق البعيدة ويواظب على تقييده من كان قريبًا حتى بفضل الله أنشئت له في الجامعات أقسام فقسم الحديث قسم عظيم من أقسام كليات أصول الدين في جامعة الأزهر وغيرها من الجامعات قد تولى الله حفظه عليهم، والحمد لله رب العالمين.

لذلك نقل القاسمي في «قواعد التحديث» (ص ٢٠١) قول أبي على الجياني: «خصَّ الله تعالى هذه الأمة بثلاثة أشياء لم يعطها مَنْ قبلها: الإسناد، والأعراب».

وقال العترفي «منهج النقد» (ص٣٦): «وفي العصر الحديث اعترف الباحثون الأجانب للمحدثين بدقة عملهم وأقروا بحسن صنيعهم، واتخذ علماء التاريخ من قواعدهم أصولاً يتبعونها في تقصي الحقائق التاريخية ووجدوا فيها خير ميزان توزن به وثائق التاريخ، وضرب مثلاً لذلك كتاب «مصطلح التاريخ» للدكتور أسد رستم حيث تجده يعتمد كلام الحافظ ابن الصلاح في «علوم الحديث» بحروفه». اهـ.

قلت: فإن تعجب فعجب كيف سوَّلت له نفسه أن يفتري هذه الافتراءات ويدعي أنه سيهدم السور الذي يسمى علم الحديث!! أتهدم دينك؟! أتهدم الاسناد الذي بيَّنا أنه في أصله خصيصة فاضلة

لهذه الأمة، ليست لغيرها من الأمم؟!

أَعَلى دينك تعتدي؟! أم للباس أهل البدع والضلال والضلال ترتدي؟!

هلا سألتك نفسك يومًا لماذا تبغض أهل الحديث وأنت تفتري على إمامهم أمير المؤمنين في الحديث الإمام البخاري وتقول: «البخاري مليء بالعفن الفكرى»؟!

هلا سألت نفسك لماذا تقول؛ أريد هدم السور الذي يسمى علم الحديث؟! ولماذا تُزِعَثُ حلاوة علم الحديث من قلبك؟!

إن لم تستطع الإجابة فاستمع إلى الإمام الحافظ الحاكم أبي عبد الله في معرفة علوم الحديث، (ص٤) يقول: دسمعت أبا علي الحسن بن علي الحافظ يقول: سمعت جعفر بن محمد بن سنان الواسطي يقول: سمعت أحمد بن سنان القطان يقول: ليس في الدنيا مبتدع إلا وهو يبغض أهل الحديث، وإذا ابتدع الرجل نُزعَ حلاوة الحديث من قلبه، اهـ.

قات، ولذلك يردد افتراءات منكري السنة من المستشرقين وأهل البدع والضلال ويطعن في العالم الحبر عكرمة رحمه الله ليتخذ من ذلك سبيلاً للطعن في حديث حد الردة، ومن بدَّل دينهُ فاقتلوه، والذي أخرجه الإمام البخاري في صحيحه، حتى ينال غايته فيما يسمى بحرية الاعتقاد والتي تؤدي إلى الارتداد والزندقة والإلحاد والتشكيك في ثوابت الدين، من أجل ذلك كان لا بد من تصحيح هذه الأفكار المغلوطة والفاهيم المعادية والتي غرت بها بعض القنوات، وألسنة السوء، الكثير من السنج والبسطاء.

ولما كان في كل لقاء يطعن في العالم الحبر عكرمة رحمه الله بقصة يتخذها دليلاً للطعن في الثوابت، فهذا يحتم علينا تخريج وتحقيق هذه القصة الواهية وبيان ثبوت هذا الحديث، لتمييز الطيب من الخنيث.

#### ثانيا القصة المفتراة على عكرمة رحمه الله وتخريجها

ا أخرج الإمام الحافظ أبو بكر أحمد بن أبي خيثمة زهير بن حرب المتوفى سنة تسع وسبعين ومائتين في كتابه (التاريخ الكبير، (١٩٤/٤) (ح٢٣٦٦) قال: حدثنا أبو معمر إسماعيل بن إبراهيم قال: حدثنا جرير، عن يزيد بن أبي زياد قال: دخلت على على بن عبد الله بن عباس وعكرمة مقيد على باب

الحش، قال: قلت: ما لهذا هكذا؟ قال: إنه يكذب على أبي. اهـ

٧- وأخرج الحافظ ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (١١٣/٤١) قال، أخبرنا أبو غالب وأبو عبد الله ابنا أبي علي ابنا البنا قالاً: أخبرنا أبو الحسن بن خزفة، أنبأنا محمد بن الحسن الزعفراني حدثنا ابن أبي خيثمة، أخبرنا إسماعيل بن إبراهيم قال، حدثنا جرير عن يزيد بن أبي زياد قال، دخلت على علي بن عبد الله بن عباس وعكرمة مقيد على باب الحش، قال، قلت: ما لهذا هكذا؟

قال: إنه يكذب على أبي، اهـ.

هَائِدَةً، نَخْرِج الروايات كاملة دون اختصار لبيان الصناعة الحديثية في السند وغريب الألفاظ في التن

٣- قال ابن قتيبة في «المعارف» (٤٥٦/١)؛ وروى جرير عن يزيد بن أبي زياد عن عبد الله بن الحارث قال، دخلت على علي بن عبد الله بن عباس وعكرمة موثق على باب كنيف فقلت؛ أتفعلون هذا بمولاكم؟ قال؛ إن هذا يكذب على أبي. اهـ.

إلى وقال ياقوت الحموي في «معجم الأدباء» (٢٩/٤) (ح٠٤٧): «وقال عبد الله بن الحارث: دخلت على علي بن عبد الله بن عباس وعكرمة موثق على باب الكنيف، فقلت: أتفعلون هذا بمولاكم؟ فقال: إن هذا يكذب على أبي، اهـ.

#### دُالدًا: التعقيق:

القصة: الفاظ القصة:

العلاقة بين الخلاء والكنيف، قلت : وهذه قد حسمها الإمام النووي وغيره ؛ فانتهى في شرحه على مصحيح مسلم »: إلى أن «الخلاء، والكنيف، والرحاض، كلها موضع قضاء الحاجة ». اهـ.

٢- أسباب البحث عن غريب الألفاظ لباب الحش،
 وياب الكنيف، وتبين أنها موضع قضاء الحاجة.

ونقل الإمام النووي في «شرح مسلم» قول الإمام أبي سليمان الخطابي: «الخبث والخبائث، يريد ذكران الشياطين وإناثهم». اه.

ونتساءل: هل يليق بعلي بن عبد الله بن عباس وهو الذي قال فيه الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٤٠/١): «علي بن عبد الله بن عباس الهاشمي أبو محمد ثقة عابد». اهـ.

حتى ذكر الإمام المنري في وتهذيب الكمال،

(٤٦٨١/٣٤٥/١٣)؛ ،كان أكثر صلاة، وكان يدعى السُجَاد، اهـ.

هليليق به أن يُقيد العالم الحبر عكرمة مولى أبيه على باب الكنيف ويتركه موثقًا على باب الكنيف بالسلاسل والأغلال في مجمع الخبث الخبائث وكل من دخل على العابد الثقة على بن عبد الله بن عباس يسأله: أتفعلون هذا بمولاكم؟

قلت: وهذه قرينة تدل على أن هذه القصة باطلة، كما سنبين من تحقيق السند- وإن تعجب فعجب كيف سولت لمجروح سيئ الحفظ أن يذكر هذا الخبر المنكر عن علي بن عبد الله بن عباس الثقة العابد وعلى مولاه العالم الحبر عكرمة الذي نقل الحافظ ابن حجرية هدي الساري، (ص٤٥٠) قول أبي عبد الله محمد بن نصر المروزي فيه قال: «أجمع عامة أهل العلم على الاحتجاج بحديث عكرمة واتفق على ذلك رؤساء أهل العلم بالحديث من أهل عصرنا منهم أحمد بن حنبل، وإسحاق بن راهويه وأبو ثور ويحيى بن معين ولقد سألت إسحاق عن الاحتجاج بحديثه فقال عكرمة عندنا إمام أهل الدنيا وقال علي بن المديني - شيخ البخاري -: كان عكرمة من أهل العلم ولم يكن في موالى ابن عباس أغزر علمًا منه ، اهد العلم ولم يكن في موالى ابن عباس أغزر علمًا منه ، اهد الهد

٣- علة هذه القصة، يزيد بن أبي زياد.

يتبين من التخريج الذي ذكرناه آنفًا أن هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة خبر غريب انفرد به يزيد بن أبي زياد، وهو مذكور باسمه واسم أبيه من غير صفة أخرى من نسب أو كنية أو لقب، وهم بهذا أربعة اتفقت أسماؤهم وأسماء آبائهم.

وهذا في علوم الحديث يسمى «المتفق والمفترق»، ذكره السيوطي في «تدريب الراوي» (٣١٦/١) النوع (٤) قال: «المتفق والمفترق من الأسماء، وهو متفق خطًا ولفظًا وافترقت مسمياته وقد زلق بسببه غير واحد من الأكابر وهو أقسام: الأول، من اتفقت أسماؤهم وأسماء آبائهم».

قلت: والأربعة: الأول: مدني ثقة، والثاني: شامي ضعيف جدًّا، والثالث: كوفي شيعي ضعيف، والرابع: كوفي لا تقوم به حجة، وقد يحسبه من لا دراية له أنه هين، ولكنه عند أهل الصناعة الحديثية عظيم. "- يزيد بن أبي زياد في هذا الخبر الذي جاءت به القصة المفتراة على العالم الحبر عكرمة:

أ- روى عنه: جرير كما هو مين من تخريج ابن أبي

خيثمة للخبر (جرير عن يزيد بن أبي زياد).

ب- وروى عن: عبد الله بن الحارث كما هو مبين من
تخريج ابن قتيبة (يزيد بن أبي زياد عن عبد الله
بن الحارث).

والبحث يتبين أن الراوي يزيد بن أبي زياد الذي يتحقق فيه هذا الشرطان هو ما أورده الحافظ المزي في متحقق فيه هذا الشرطان هو ما أورده الحافظ المزي في متهذيب الكمال، (٧٥٨٥/٣١٤/٢٠) قال: «يزيد بن أبي زياد القرشي الهاشمي أبو عبد الله الكوفي مولى عبد الله بن الحارث بن نوفل ووى عن عبد الله بن الحارث بن نوفل وآخرين، وروى عنه: جرير بن عبد الحميد وآخرين، قال علي بن المنذر عن محمد بن فضيل، كان من أئمة الشيعة الكبار،

وقال عبد الله بن أحمد بن حنبل، عن أبيه: ثم يكن بالحافظ، وقال في موضع آخر حديثه ليس بذاك.

وقال عباس الدوري عن يحيى بن معين: «لا يحتج بحديثه».

وقال أبو زُرعة: ﴿ لا يحتج به ،.

وقال أبو حاتم؛ «ليس بالقوي».

وقال إبراهيم بن يعقوب الجوزجاني: سمعتهم يُضعفون حديثه.

وقـال أبـو أحمد بن عـدي: «هـو من شيعة أهـل الكوفة».

أ- وذكره الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (۲۸۷/۱۱) ونقل أقوال الأئمة:

قال ابن سعد: اختلط في آخر عمره فجاء بالعجائب.

وقال الدارقطني: لا يخرج عنه في الصحيح ضعيف يخطئ كثيرًا ويلقن إذا ما لقن.

وقال النسائي؛ ليس بالقوي.

وقال الحاكم أبو أحمد: أبو عبد الله يزيد بن أبي زياد ليس بالقوي عندهم، وقال أبو أسامة: لو حلف لي خمسين يمينًا قسامة ما صدقته، يعني في هذا الحديث (حديث الرايات)، والذي سنبين قصته إن شاء الله -. ثم بين الحافظ ابن حجر شدة ضعفه فقال: «وقال ابن المبارك ارم به كذا هو في تاريخه، ووقع في أصل المزي أكرم به وهو تحريف وقد نقله على الصواب أبو محمد بن حزم في المحلى وأبو الفرج بن الجوزي في الضعفاء له، اهد

٥- وقال الحافظ ابن حجر في دالتقريب، (٣٦٥/٢):

يزيد بن أبي زياد الهاشمي مولاهم الكوفي، ضعيف، كبر فتغير، صار يتلقن، وكان شيعيًا، مات سنة ست وثلاثين ومائة. اهـ.

- قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» محترق لا يحت (۱۹۹۳) «يزيد بن أبي زياد مولى بني هاشم لما كبر وان تعجب فعساء حفظه وتغير فكان يتلقن ما لُقن، فوقع المناكير وان تعجب فعد في حديثه من تلقين غيره إياه، وإجابته فيما ليس من يقع في الحبر الحديثه لسوء حفظه». اهـ.

٧-وقال الحافظ ابن رجب في «شرح علل الترمذي» (١٤٠/١): «ومَمَّنْ يَضَطْرِبُ في حديثه يزيد بن أبي زياد الكوفي». اهـ.

قات، وهذا طعن آخر في يزيد بن أبي زياد وهو يجعل خبره مردود وهو النوع التاسع عشر من علوم الحديث كما في «تدريب الراوي» (٢٦٢/١): «وهو الذي يُرُوَى على أوجه مختلفة من راو واحد مرتبن أو أكثر». اه.

ويتطبيق ذلك على هذا الخبر الذي جاءت به قصة:

اله ففي رواية ابن أبي خيثمة عن جرير عن يزيد بن أبي زياد قال: دخلت على علي بن عبد الله بن عباس وعكرمة مقيد على باب الحش.. القصة.

Y-وية رواية ابن أبي قتيبة عن جرير عن يزيد بن أبي زياد عن عبد الله بن الحارث قال: دخلت على علي بن عبد الله بن عباس وعكرمة موثق على باب كنيف.. القصة.

قات: انظر إلى الاضطراب من الذي دخل على على بن عبد الله بن عباس؟

قلت: لذلك قال الأسام الصافظ ابن حبان في «الثقات» (٤٦٣٤/٢٢٩/٥)؛ «ولا يجب على من شم رائحة العلم أن يعرج على قول يزيد بن أبي زياد حيث يقول: دخلت على علي بن عبد الله بن عباس وعكرمة مقيد على باب الحش قلت: من هذا؟ قال: إن هذا يكذب على أبي». ثم قال ابن حبان: ومن أمحل المحال أن يُجرح العدل بكلام المجروح، لأن يزيد بن أبي زياد ليس ممن يحتج بنقل حديثه ولا بشيء يقوله. اه..

قلت: ولقد نقل الحافظ ابن حجر في هدي الساري» (ص ٤٥٠): «قال جعفر الطيالسي عن يحيى بن معين: إذا رأيت إنسانًا يقع في عكرمة فاتهمه على الإسلام». اه.

قلت: فكيف سولت لك نفسك ليلاً ونهارًا على

الفضائيات الوقوع في عكرمة الحبر العلامة أبي عبد الله، وتكرر قصة مفتراة لقلة علمك وعدم درايتك بعلوم الرجال؛ أوقعتك في الأوحال، ورددت قول شيعي محترق لا يحتج به، سيئ الحفظ، يخطئ كثيرًا، يلقن إذا ما لقن.

وإن تعجب فعجب كيف يحتج بقول شيعي محترق يقع في الحبر العالم عكرمة بقصة مكذوبة مفتراة عليه كما بينا آنفًا.

لماذا لا تتعلم قبل أن تتكلم؟ ولقد بوّب الإمام البخاري في مصحيحه، في كتاب «العلم» الباب (١٠)؛ باب «العلم قبل القول والعمل» ولكن ماذا أصنع لك وأنت تبغض أهل الحديث واشتد بغضك على أمير المؤمنين في الحديث الإمام البخاري الذي لا يعرف قدره إلا الأئمة من تلاميذه في هذا الشأن فقد ثبت أن الإمام مسلم بن الحجاج جاء إلى الإمام محمد بن إسماعيل البخاري فقبل بين عينيه وقال: دعني حتى أقبل رجليك يا أستاذ الأستاذين وسيد المحدثين وطبيب الحديث في علله. اه. كذا في «هدي الساري» (ص٥١٥).

قلت: كيف سولت لك نفسك لتطعن في أمير المؤمنين في الحديث الإمام البخاري بالطعن في الحبر الإمام عكرمة والذي روى له في صحيحه، وتطعن فيه بقصة منكرة راويها شيعي من أكبر أئمتهم في الضلال، حتى بلغ من ضلاله أنه طعن في صحابة النبي صلى الله عليه وسلم بقصة سأبين حقيقتها- إن شاء الله- في العدد القادم، حتى نستبين حقيقة هذا الشيعي المبتدع الضال المجروح والذي اتخذه هذا الجاهل بالإسناد بل المنكر للإسناد ليجرح في العالم الحبر عكرمة الثقة الثبت، ليتخذ من ذلك سبيلاً للطعن عكرمة الشفاري الذي روى له في صحيحه ولا زال في الخال بهذا الباطل حتى ساعة كتابة هذا السطر الأخير ليلة السبت ٦ رجب، إلى أن قال: «التراث قمامة، والدين ليس بعلم الله

قلت: فأبشر بقول الله تعالى: «وَمَنَ النَّاسِ مَن يُجَادِلُ فِي النَّاسِ مَن يُجَادِلُ فِي اللَّه بغير علْم وَلاَ هُدَى وَلاَ كَتَابِ مُنير (٨) يُجَادِلُ فِي اللَّه لَهُ فَي الدُّنيَا خَزيٌ وَلَا كَتَابِ مُنيدَ (٨) وَنُذيقُهُ يَوْمٌ الْقَيَامَة عَدَابَ الْحَريقَ (٩) ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتُ يَدَاكُ وَأَنَّ اللَّهُ لَيْسَ بِظَلام لَلْعَبِيدِ» (الحج: ١٠).

هذا ما وفقتي الله اليه، وستواصل الرد في أعداد قادم- إن شاء الله-، وهو وحده من وراء القصد.

04

### ظهور البدع في العقائد..

# والاتجابيرونها



Ser Barrella

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد،

بدأنا في العدد الماضي بذكر مخاطر البدء العقدية، وتتمة لهذا الموضوع نعرض الأصول بعض الفرق المتدعة، ونبدأ في هذا العدد بانضاح بدعة الخوارج، ونسأل الله الثبات على الحق، فنقول وبالله تعالى التوفيق

#### بدعة الخوارج:

التعريف بهم:

أطلقت كلمة خوارج على أولئك النفر الذين خرجوا على على بن أبي طالب رضى الله عنه في سنة ستُ وثلاثين من الهجرة النبوية بعد قبوله التحكيم عقب معركة «صفين»، إذ اعتبر هؤلاء التحكيم خطيئة تؤدي إلى الكفر، ومن ثم طلبوا من على أن يتوب من هذا الذنب، وانتهى الأمر يأن خرجوا من معسكره، وقد أطلق على الخوارج أيضا اسم»الشّراة» وريما يكونون هم الذين وصفوا أنفسهم بدلك، كما وردي قوله تعالى: ( وَمر َ النَّاسِ مَن نَشْرِي نَفْسَهُ أَنْتُغَاءَ مُرْضَاتِ اللَّهُ وَاللَّهُ رَءُوفُ بِٱلْعِيادِ )

> (سورة البقرة:٢٠٧)، وسمُوا أبضا بالحرورية لانحيازهم ق أول أمرهم على قرية « حَـروراء » بالقرب من الكوفة، كما سمُوا أيضا بالحكمة لرفعهم شعار الا حكم الا لله»، والتفافهم حوله. ومهما يكن من شيء،

#### د . عبد الله شاكر اعداد/

فإن اسم «الخوارج سي معناه الأول الذي يشير على الانشقاق ومفارقة الجماعة أصبح الاسم السائر على هذه الجماعة». وخروجهم على سيدنا على هو العلة في تسميتهم بهذا الاسم، فالخوارج هم أولئك النفر الذين خرجوا على على بعد قبوله التحكيم في موقعة صفين ، وحتى أنهم قتلوا سيدنا عليًا فيما بعد، وهذا سمتهم ق كل عصر يخرجون فيه فهم يدعون التحكيم إلى كتاب الله ويرفعون السيوف ويقتلون أفضل المسلمين وعلمائهم وأئمتهم

وهذا ما عليه الخوارج في كل قرن من

القرون-وتضرعت منذ ذلك الحين فرق الخوارج واختلفوا فيما سنهم فمنهم الحرورية والأزارقة والنجدات والصيفرية والعجاردة والاياضية، وعديد من فرق الخوارج المتباينة خرجت ولا

تزال تخرج حتى بخرج آخرهم مع المسبح الدجال كما ذكر رسول الله في الحديث الشريف:

عن ابن عمر، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ينشأ نشء يقرءون القرآن لا يجاوز تراقيهم، كلما خرج قرن قطع»، قال ابن عمر: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: « كلما خرج قرن قطع « أكثر من عشرين مرة، حتى بخرج في عراضهم الدحال «.

ومن أهل العلم من يرجّح بداية نشأة الخوارج إلى زمن النبي ويجعل أول الخوارج ذو الخويصرة الذي اعترض على الرسول في قسمة ذهب كان قد بعث بها سيدنا على من اليمن، ويتضح ذلك من الحديث النبوي الشريف الذي رواه الصحابي الحليل أيه سعيد الخدري.

عن أبي سعيد الخدري قال: بينما نحن عند رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يقسم قسما أتاه ذو الخويصرة، وهو رحل من بنى تميم، فقال؛ يا رسول الله اعدل. فَقِالَ رسول الله صلى الله عليه وسلم: « الله عَلَيْهِ السَّلامُ: وَيْلَكُ، وَمَنْ يَعْدِلُ اذَا لَمْ أَعُدُلْ، قَدُ خَنْتُ وَخِسرْتُ إِنْ لَمْ أَعُدلْ، قَالَ عُمِرُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، اثْدُنْ لِي فيه أَضُرِبَ عُنْقُهُ، قَالَ: دَعْهُ، فَإِنَّ لَهُ أَصْحَانًا نُحَقِّرُ أَحَدُكُمْ صَلاتُهُ مَعَ صَلاتِهِمْ وَصِيَامَهُ

مَعُ صِيَامِهِمْ، يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ لا يُجَاوِزُ تَرَاقَيَهُمْ، نَمْزُقُونَ مِنَ الإسلام كما يمرق السهم منَ الرُّميَّة، يُنْظِرُ إلى نصله فلا نوحد فيه يدعون التحاكم إلم شىيْءُ، ئىم يُنظرُ إلى كتاب اللّه؛ ثم يرفعون رصافه فلا يُوجِدُ فيه شَيْءُ، ثُمَّ يُنْظُرُ إِلَى السحوف ويقتلون نَصْيُه فلا يُوجَدُ فيه

شيُّءٌ، وَهُوَ الْقَدْحُ، ثُمَّ يُنْظِرُ الى قدده فلا يُوجِدُ فيه شيءً، سَبَقَ الْضُرْثُ وَاللَّهُمْ، آنَتُهُمْ رَجُلُ

أَسْوَدُ، احْدَى عَضُدَنه مِثْلَ ثَدْي الْكِ أَةِ، أَوْ مثْلُ الْنَصْعَة تَدَرْدَرُ، يَخْرُجُونَ عَلَى خَيْر فرُقة من النَّاس».

قَالَ أَبُو سعيد ؛ فأشهد أني سمعت هذا من رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأشهد أن على بن أبي طالب قاتلهم وأنا معه، فأمر بذلك الرجل فالتمس فأتى به حتى نظرت إليه على نعت رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي نعته.

فذو الخويصرة أول خارجي خرج في الاسلام، وذلك لأنه رضى برأى نفسه ولم يرض بحكم الله ورسوله بل قال لنبي الله اعدل! أي احكم بالعدل فقال له النبي: ومن بعدل ان لم أعدل.

وكانت بدعتهم أنهم يكفرون بالذنوب؛ ويحملون بعض الآيات التي نزلت في الكفار على المؤمنين أو على بعض عصاة الموحدين. وبدعة هؤلاء فالحقيقة تتعلق بالعقيدة؛ لأنهم يكفرون السلمين بالذنوب ويخلدون العاصى في النار، وبخرجون السلم بالعصية من الاسلام، ويستحلون دم السلم الذي أذنب، ويقاتلون السلمين، وهذا ذنب كسر وبدعة شنيعة.

أنكر عليهم في ذلك أئمة السلف - رحمهم الله تبارك وتعالى - وهنؤلاء أنكروا عفو الله عز وجل بقولهم هذا، وأنكروا تحاوز رب العالمين -سيحانه وتعالى-

عن الذنوب، كما أنكروا أحاديث الشفاعة التي فيها: أن الله تعالى بغضر الننوب ويتجاوز عن السيئات، ويقبل التائب ويعفوعن السبيء وأنكروا شفاعة رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنكروا شفاعة الملائكة الكرام في أهل التوحيد، وبهذا بكونون وقعوا في أمر عظيم فارقوا فيه

المسلمين.

Ü!

سمت الخوارج

فہ کل عصر آنھم

العقيدة الصحيحة. ومع كل ذلك؛ فقد وصف هـؤلاء الناس في الأحاديث بكثرة الأعمال كما سبق أن ذك نا في حديث ذه الخويصرة. أما عن مناقشة أهم ما هم عليه باختصار فاننا نقه ل:

#### ذک أهم مبادئهم:

المدأ الأولى

صحة خلافة أبى بكر وعمر رضى الله عنهما وعثمان رضي الله عنه في أول ولايته، وكان بحب عزله عندما غير طريقة أبى بكر وعمر وقدم أقاريه!! المدأ الثاني:

صحة خلافة على رضى الله عنه إلى وقت التحكيم؛ ولما أخطأ في التحكيم كفروه مع الحكمين، وطعنوا في أصحاب الحمل.

المدأ الثالث:

الخلافة بحب أن تكون باختيار حُر بين المسلمين، وسواء كان المختار قرشيًا أو عبدًا حيشيًا، وليس من حق الإمام أن يتنازل أو بحكم لأحد؛ وإنما عليه أن يأخذ بما يجب عليه نصًا ظاهرًا واضحًا - هكذا قالوا - من الكتاب ومن السنة، وقالوا: بحب عليه أن بخضع خضوعًا تامًّا لأوامر الدين والا وجب عزله.

المدأ الرابع:

العمل بأوامر الدين، وأن هذه الأوامر جزء لا يتجزأ من الإيمان، وكل بدعية الخوارج مَن عصى الله يكون كافرًا، والذنوب حميعها كبائر فء الحقيقة تتعلق

المبدأ الخامس:

وجوب الخروج على الامام الحائس، ولا يقولون بالتقية كما تدهب إلى ذلك الشيعة.

شرح أهم أصولهم البدعية:

الأصل الأول: زعمهم أن الإيمان شيءٌ واحد لا يتركب ولا يتجزأ:

فالابمان عندهم حقيقة واحدة لا تتبعض ولا تتجزأ؛ فمتى ذهب بعضه ذهب كله، فلم يبقّ منه شيء، وتفرّع عن هذا الأصل البدعي بدء أخرى؛ قال ابن تيمية -رحمه الله-: وأصل نزاع هذه الفرق ق الايمان من الخوارج والمعتزلة والحهمية وغيرهم، أنهم حعلوا الايمان شبيًّا واحدًا، اذا زال بعضه زال حميعه؛ واذا ثبت بعضه ثبت جميعه، والصواب: أن الإيمان له أصل وشعب متعددة، تبدأ من الشهادتين، وتنتهى باماطة الأذي عن الطريق، ومن هذه الشعب ما يزول الايمان يزواله اجماعًا كقول القلب وهو الاعتقاد، وقول اللسان وهو الاقرار بالشهادتين لفظا، ومنها ما لا يزول بزواله اجماعًا كترك رفع الأذي عن الطريق.

الأصال الثاني: تكفير صاحب الكبيرة، وتخليده فالنار:

وهذا الأصل متفرع عن الأصل السابق؛ حيث قالت الخوارج: الطاعات كلها من الإيمان؛ فإذا ذهب بعضها ذهب بعض الإيمان، وبالتالي يذهب جميعه؛ لأنه شيء من الإيمان، ومن ثم حكموا بكفره وخلوده فالنار.

الأصل الثالث: تكفيرهم لعثمان وعلى رضي الله عنهما:

ان من أشبت أصبول الخوارج البدعية تكفيرهم لبعض الصحابة؛ حيث إنهم مكفرون عليًا وعثمان، ويكفرون الحكمين، ويكفرون أصحاب الجمل، وكل من رضى بتحكيم الحكمين، قال ابن تيمية - رحمه الله -: والخوارج والعتزلة يقولون: إن صاحب الكبيرة يخلد في النار، ثم انهم يتوهمون في بعض الأخيار أنهم من أهل

ÚĮ

بالعقيدة؛ لأنهم يكفّرون

المسلمين بالذنوب

وتخلدون العاصم فمع

النار، ويخرجون المسلم

بالمعصية من الإسلام.

الكبائر، كما تتوهم الخوارج في عثمان وعلى رضي الله عنهما وأتباعهما أنهم مخلدون في النار، ويبنون مذاهبهم على باطلين،

أحدهما؛ أن فلانًا من أهل الكبائر.

الثاني: أن كل صاحب كبيرة يخلد في النار. وصفوة القول في أصحاب نبينا عامة وفي العشرة المبشرين، والخلفاء الأربعة المهديين خاصة، هو ما قرره صاحب: (العقيدة الطحاوية) بقوله: «ونحب أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا نفرط في حب أحد منهم، ولا نتبراً من أحد منهم، وتبغض مَن يبغضهم وبغير الخير يذكرهم، ولا تذكرهم إلا بخير، وحبهم دين وايمان واحسان، وبغضهم كفر ونفاق وطغمان».

الأصل الرابع، وجوب الخروج على الظُّلَمَةِ من الأثمة:

قالت الخوارج بوجوب الخروج على الأئمة الظلمة؛ بل قالوا بوجوب قتالهم، وكانوا هم أصحاب غارات وثورات، وتوسعوا في سفك دماء المسلمين وفرقوا كلمتهم، وشقوا عصا الطاعة بناء على هذا المبدأ الفاسد، قال الأشعري عنهم؛ ولكنهم يرون إزالة أئمة الجور، ومَنْعهم من أن يكونوا أئمة بأي شيء قدروا عليه بالسيف أو بغير السيف.

قال صاحب (الطحاوية) مبينًا عقيدة أهل السنة في ذلك:

ولا نرى الخروج على أئمتنا وولاة أمورنا وإن جاروا، ولا ندعو عليهم ولا ننزع يدًا من طاعتهم، ونرى جاعتهم من طاعته الله نلأ عز وجل فريضة، ما لم طاعتهم بالصلاح والمعافاة، وفي الحديث: «مَن رأى من أميره شيئًا يكرهه فليصدر؛ فإنه مَن

ميتة جاهلية »، وفي الصحيحين: «على المرء المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره، إلا أن يؤمر بمعصية؛ فإن أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة ».

الأصل الخامس: إنكارهم لحجية السنة، لقد خالفت الخوارج ما عليه المسلمون من التمسك والاحتجاج التام بسنة الرسول صلى الله عليه وسلم ففي الوقت الذي أظهروا فيه التمسك الشديد بظاهر القرآن؛ أغفلوا التمسك بالحديث النبوي حتى المتواتر منه، وردوا ما خالف ظاهر القرآن عندهم.

قال ابن تيمية -رحمه الله-: الخوارج لا يتمسكون من السنة إلا بما فسر مجملها دون ما خالف ظاهر القرآن عندهم؛ فلا يرجمون الزاني ولا يرون للسرقة نصابًا. وقال أيضًا: وإذا عرف أصل البدع؛ فأصل قول الخوارج: أنه يكفرون بالذنب، ويعتقدون ذنبًا ما ليس بذنب، ويرون اتباع الكتاب دون السنة التي تخالف ظاهر القرآن وإن كانت متواترة، ويكفرون من خالفهم، ويستحلون منه - لارتداده عندهم - ما لا يستحلونه من الكافر الأصلى.

الأصل السادس: موقفهم من الصفات الألهبة:

يتفق موقف الخوارج في الصفات

مع موقف المعتزلة إلى حدً بعيد؛ فهم في الجملة من النفاة المعطلة، ينكرون رؤية الله تعالى في الأخرة، والقرآن لديهم مخلوق، يقول الأشعري - رحمه الله تعالى عنهم: الخوارج يقولون جميعًا بخلق القرآن.

ا وللحديث بقية إن شاء الله عن بعض الفرق المبتدعة، ونسأل الله السلامة والعافية.

للإمام الطحاوي:

ولا نـراء الـخـروج علهء
أثمتنا وولاة أمـورنا وإن
جاروا، ولا ندعو عليهم ولا
ننزع يدًا من طاعتهم، ونراء
طاعتهم من طاعة الله عز
وجـل فـريضـة، مـا لـم يأمر
بمعصية، ونـدعـو لهم
بالصلاح والمعافاة.

قــال

التوحيد العدد ٥٢٤ السنة الرابعة والأربعون

فارق الجماعة شيرًا فمات، إلا مات

07

# 

#### الحلقة (١٣)

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والأه.. ويعد، اطلاق الذات في حق الله:

فيعد أن وقفنا على صحة إطلاق لفظة (الذات) في حقه تعالى، بما يَرُدُّ على منكريها أو الذاهبين إلى أنها مُولَدة أو مقصورة على كونها مؤنثة (ذو)، يبقى السؤال؛ هل ذات الله مجردة عن الصفات؟ وما هي علاقة صفاته تعالى وأسماؤه بمسميات ذاته..

#### والجواب يكمن في:

أولاً الإقرار باستحالة أن تكون هناك ذات مجردة قائمة بنفسها، منفصلة عن الصفات الزائدة عليها، ومعرفة أن غياب هذه البديهة كان منزلقا خطيراً لدى فرق المعتزلة وأهل الكلام، زلت بسببه أقدامهم، وزاد من زللهم استخدامهم كلمتي: أنها (عينه) بحق صفة الوجود، وأنها (زائدة على اللذات) بحق صفات المعاني والصفات المعنوية.. (\*) والحق أن الكلمتين ملبستين ومحدَثتين ومجمَلتين، لأنا إذا قلنا: (الصفات عين الذات) كنا بذلك ألغينا الصفات بما فيها صفة الوجود، لاستلزام القول بأنها عينه ألا توجد صفات، وهذا تعطيل وتكذيب للنصوص المثبتة للصفات؛ وإذا قلنا: إنها (زائدة على الذات)، فقد يُفهم أنها غيره، فيُصار إلى أن الصفات شيء والذات شيء آخر، وفي ذلك إيهام بتعدد الأغيار أو الذوات أو الآلة أو القدماء، وهذا

#### لاذا يقول أهل العلم : صفات الله ليست هي ذاته ولا هي غيره؟

ومن هنا كان جواب أهل : أنه (لا يقال عن صفات

#### 🗻 اعداد/ د. محمد عبد العليم الدسوقي

الله إنها هي ذاته ولا هي غيره)، فكانوا لا يطلقون على صفات الله أنَّها غيره، ولا أنها عينه أو ليست غيره، ذلك أن لفظ (غير) فيه إجمال، فلا يُطلق إلا مع البيان والتّفصيل والتفسير.. لأنك إذا أطلقت مغايرة ذاته لصفاته، أو الإثبات بأنها غيره، أشعرت أنها مُباينة له وأن ثمة ذاتاً مجردة قائمة بنفسها منفصلة عن الصفات الزائدة عليها، أو أنها شيء والذات شيء آخر، وهذا مُفض إلى إيهام التبايُن وتعدد آلهة ذوى صفات مختلفة.. وإذا أطلقت النفى بأنها ليست غيره ولا هي زائدة عن ذاته، كنت قد أشعرتَ أنها هي هو، وأن صفاته عينُ ذاته، وأن ليس لذاته صفات، وفي ذلك إنكارٌ لصفات الله بالكلية، وفي التَعدُدية والإنكار كلامٌ كَفْرٌ ما أراده تعالى، لكون "الصفة - على حد قول شارح الطحاوية ص ٥٩ - ليست عين ذات الموصوف التي يضرضها الذهن مجردة، بل هي غيرها.. وليست غير الموصوف، بل الموصوف بصفاته شيء واحد غير متعدد"، فاسم الرب إذا أطلق يتناول الذات المقدسة بما تستحقه

من صفات الكمال، إذ يمتنع وجود ذات عريَّة عن الصفات.

#### هل أسماء الله تعالى ذاته أو غيره؟

ثانياً؛ أنه لا حجة لن أنكر أو عطل أسماءه تعالى بنفس الزعم، أو بزعم ألا تكون شريكة له في أوليته، أو بزعم تنزيهه تعالى عن التجسيم والتشبيه بادعاء أن الاشتراك في الاسم يوجب الاشتباه في معناه، ذلك أن ما قيل في صفاته يقال في أسمائه، إذ الاسم في الأصل: صفة قائمة بالسمى، فلا يقال: (إن أسماءه تعالى عين ذاته) لئلا يفضي ذلك إلى الغائها وإنكارها وتعطيلها، ولا يقال: (إنها غيره) لئلا يُتوهم من ذلك ما ذكرنا من الانفصال والمباينة، أو يوهم تعدد القدماء وعدم اتصاف ذاته تعالى بالوحدانية من كل وجه.. بل إنها - وبحسب الاستعمال - قد تطلق ويراد بآحادها أحيانا الدلالة على مسماها، وتطلق ويراد بها الدلالة على الاسم، فإذا قلت مثلاً: (يا الله) أو (سمع الله لن حمده) أو نحو ذلك، بدا أنك تريد المسمَّى نفسه، خلافا لما إذا عَرَّفتَ لفظ الجلالة فقلت: (الله تعالى: اسم عربي)، وكذا (الرحمن: من أسماء الله الحسني) ونحو ذلك، كنت قد أردت الدلالة على الاسم، وهو هنا للمسمى ولا يقال: غيره، ونظير ذلك قولنا: (عامل) فإنها إذا أطلقت على إنسان يعمل بالفعل، كانت الكلمة المشتقة من العمل مغايرة لسماه من حيث الاشتقاق، لكن في الاستعمال قد تلفظ كلمة (عامل) وأنت تعنى مسماه...

وكذلك - ولله المثل الأعلى - لا يقال في أسمائه تعالى: (إنها غير المسمى) لما فيذلك أيضاً من إجمال، لأنه إن أريد بالمغايرة أن اللفظ غير المعنى فحق، وأما إن أريد أن الله كان ولا اسم له حتى خلق لنفسه أسماء، أو حتى سماه خلقه بأسماء من صنعهم أو أنه صار قادراً على الفعل والكلام، وأضحيا ممكنين له تعالى بعد أن كانا ممتنعين وأنهما انقلبا من الامتناع الذاتي إلى الإمكان الذاتي، فإن كل ذلك من أعظم الضلال والإلحاد في أسمائه عز وجل.

#### هل بلزم من تعدد الأسماء تعدد السمى؟

ومن هنا ساغ لأهل أن يرُدوا كلام منكري أسمائه سبحانه، بأن: لازم كلامهم أن يكون الله - تعالى عن ذلك - ناقصاً في فترة، ثم حدثت له الصفات وكمُل بها، كما رُدوه بأن "ليس بعد خلق الخلق استفاد

سبحانه اسم الخالق، ولا بإحداث البرية استفاد اسم الباري، وكما أنه محيي الموتى، بعدما أحيا استحق هذا الاسم قبل إحيائهم، كذلك استحق اسم الخالق قبل إنشائهم"، وبأن أسماءه تعالى كصفاته ليست شيئاً غير المسمى أو الموصوف بها في الخارج، وإنما هي معان قائمة به دالة على كماله، وأن الصواب فهمها والحرص على معرفة مدلولاتها، وأنه لا يلزم من تعدد الصفات أو الأسماء تعدد الوصوف أو المسمى.

#### دلالة الأسماء على الصفات:

بل إن دلالة أسمائه على ذاته وصفاته دلالة مطابقة وتضمن والتزام، فتدل بالمطابقة على الذات بالعَلَمية وعلى الصفة بالوصفية، لتَطابُق الفاظها مع تمام معانيها، وتدل عليهما بالتضمن الفاظها مع تمام معانيها، وتدل عليهما بالتضمن كدلالة لفظ (الدار) على السقف - وبالالتزام - وهي: دلالة اللفظ على معنى خارج عن العنى الذي وضع له كدلالة (أسد) على الشجاعة - ذلك أنه ما من اسم من أسمائه تعالى إلا ويتضمن الصفة ما من اسم من أسمائه تعالى إلا ويتضمن الصفة صفة ومعنى الألوهية، لأنها إذا لم تتضمن معنى، التي اشتر مسنى، أي: بالغة في الحسن كماله، إذ من أين يأتيها الحسن ووصف الله لها بأنها كذلك، وهي خامدة وخالية من العاني؟..

وقد يتضمن الاسم صفتين أو أكثر، لكن تضمنه الصفتين أو الأكثر يكون عن طريق دلالة الالتزام، كما في نحو اسم: (الخالق) فإنه يتضمن صفة الخلق، ويستلزم صفة العلم والقدرة، إذ لا خلق إلا بعلم وقدرة، وهكذا.. والقاعدة المثلى في ذلك أن يقال: إن (أسماء الله أعلام باعتبار دلالتها على المنات، وأوصاف باعتبار دلالتها على المعاني، وهي مترادفة باعتبار الدلالة الأولى ومتباينة باعتبار الدلالة الأولى ومتباينة باعتبار الدلالة اللولى

#### الفرق بين قولهم؛ صفات الله غير الله؛ وقولهم؛ الصفات غير الذات؟

فالثاً: ضرورة التفرقة بين قول القائل: (صفات الله غير الله)، وقوله: (الصفات غير الذات)، فالأول باطل، لأن مسمى (الله) يَدُخلُ فيه صفاته تعالى، بخلاف مسمى (الذات) فإنه لا يدخل فيه الصفات،

لكن الراد: أن الصفات زائدة على ما أثبته المثبتون من الذات، والله هو الذات الموصوفة بصفاته اللازمة، ولهذا كانت عبارة (الصفات غير الذات) لها معنى صحيح، لأن الذهن قد يَفترض ذاتا وصفة، كلا وحده، وقد يُسيغ القول بأن الصفات زائدة على الذات بمعنى أن ما يفهم من الصفة غير ما يفهم من الذات، لكن يُحيل ولا يتصور أن يكون في الخارج ذات مجردة أو منفكة عن الصفات، فالله تعالى له صفات زائدة عن ذاته من دون أن تكون الذات وصفاتها شيئين، لأنه ليس في الخارج ذات مجردة عن الصفات أو غير موصوفة، بل الذات الواحدة هي: الموصوفة بصفات الكمال الثابتة لها، والتي لا تنفصل عنها، ولهذا قال الإمام الطحاوي في مجمل اعتقاده: "لا زال بصفاته قديما قبل خلقه"، ولم يقل (لا زال وصفاته) لأن العطف يؤذن بالغايرة، وكذلك قال الامام أحمد في مناظرته الجهمية: لا نقول: (الله وعلمه، الله وقدرته، الله ونوره)، ولكن نقول: (الله بعلمه وبقدرته وبنوره هو إله واحد)، وتقول: (أعوذ بالله)، تريد: عُذْتُ بالذاتُ المُقدسةُ الموصوفة بصفات الكمال المقدسة الثابتة التي لا تقبل الانفصال بوجه من الوجوه.

وفي حديث مسلم؛ (أعوذ بعزة الله وبقدرته من شر ما أجد وأحاذر)، وفيه؛ (أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق).. إلخ، تريد؛ بصفة من صفاته تعالى، وليس بغيره، وهذا المعنى يفهم من لفظ (الذات)، فإنها في أصل معناها لا تستعمل إلا مضافة، أي؛ ذات عزة، ذات قدرة، ذات علم.. إلخ، بمعنى صاحبة كذا.. فقط إنما يفرق بين صفات النات وصفات الفعل بأن يقال؛ (إن صفات ذاته هي التي لم تزل ولا يزال موصوفاً بها، وإن صفات أفعاله هي التي سبقها، وكان تعلى موجوداً في الأزل قبلها) ما أردا منها أو لم يحدث بعد.. (كذا أفاده شارح الطحاوية ص ١٠٤ والباقلاني في الإنصاف).

#### الاجمال في نفيهم حلول العوادث به تعالى:

رابعاً؛ وعلى نحو ما كان الإجمال طريقاً للإلباس لدى طوائف الضلال فيما سبق، فقد كان كذلك في قولهم بـ (عدم حلول الحوادث به تعالى)، وهذه عبارة لم يَردُ نفيُها ولا إثباتها في كتاب ولا سنة، وفيها كذلك إجمال، فإن أريد: أنه سبحانه لا يحل

بذاته المقدسة في شيء من مخلوقاته المحدثة، أو لا يحدث له وصف متجدد لم يكن، فهذا نفي صحيح. وأما إن أريد به نفي الصفات الاختيارية، يعني، على اعتبار أنه تعالى لا يفعل ما يريد، ولا يتكلم بما شاء إذا شاء، ولا أنه يستوي وينزل ويجيء ويغضب ويرضى لا كأحد من الورى، ولا يوصف بما وصف به نفسه مما ذكرنا وعلى النحو الذي يليق بجلاله، فهذا نفي باطل، رده أهل بقولهم: "لا زال بصفاته قديماً قبل خلقه، لم يزدد بكونهم، شيئاً لم يكن قبلهم من صفته، وكما كان بصفاته أزلياً، كذلك أن فعله تعالى كذلك لا يزال عليها أبدياً"، ذلك أن فعله تعالى طا يريد دلالة على طلاقة قدرته، كما أن جميع صفاته صفات كمال وفقدها صفة نقص، ولا يجوز أن يكون قد حصل له الكمال بعد أن كان متصفاً نضده.

#### سبب زللهم في باب الأسماء والصفات:

ويُعلم مما سبق أن اللغط في (علاقة صفات الله تعالى بذاته) إنما أتى من قبل من أحدث الألفاظ والعبارات الملبسة، وأجملها ولم يفصِّلها على النحو السالف الذكر، وهم المعتزلة والجهمية ومن وافقهم من الشبعة، فأسفر ذلك عن قولهم: (إنه تعالى صار قادراً على الفعل والكلام، بعد أن لم يكن قادرا)، أو (لم تكن له صفات في الأزل ثم كانت)، وكانت حجتهم فيما جنحوا إليه؛ أن في إثبات الصفات له سبحانه إبطالا للتوحيد، لما أنها موجودات قديمة مفايرة لذاته، فيلزم قدم غير الله وتعدد القدماء أو الواجب لذاته، وبأن النصاري ما كفرت إلا بإثبات خلاشة من القدماء، فما بال إثبات السبعة أو أكثر؟، وأن الواجب تنزيهه تعالى عن التعدد وألا تكون الأسماء والصفات شريكة لله في أوليته، وقد عرفنا كيف كانت حججهم داحضة وكيف كان تنزيههم اتهاما لله بالنقص، لكون ما وصف به تعالى نفسه إما أن يكون صفة كمال فعدمها في الحال نقصان، وإما أن يكون صفة نقصان وثبوتها له ممتنع، فذلك باطل لكونه تعالى قد أثبتها لنفسه، كما أن النصاري وإن لم يصرحوا بتعدد وتغاير القدماء، إلا أن ذلك يلزمهم، لأنهم أثبتوا الأقانيم الثلاثة التي هي (الوجود والعلم والحياة)، وسموها (الأب والابن وروح القدس)، وزعموا أن أقنوم العلم قد انتقل إلى بدن عيسى عليه السلام، فجوزوا

انفكاك الصفة عن الذات وانتقالها، فكانت الأقانيم ذواتاً متغايرة، وتعدُدُ ذوات قديمة وتغايرُها هو المستحيل، أما تعدد الصفات لموصوف واحد فهذا لا يضر بالتوحيد، لكونها صفات وأسماء ذات معان دالة على الكمال، ونضيها أو أيُّ منها: نضى لما تدل عليه هذه العاني.

ولقد كان نهج الصحابة الأجلاء وهم عرب خلص، بمنأى عن هذه السفسطات التي طغي عليها الجانب الفلسفي والإجمالي وذهبت برونق وطلاوة النصوص، ولم يُرد في دواوين الحديث وآثار السلف أن صحابياً سأل النبي عن صفات الله أو اعتبرها صفة ذات أو صفة فعل، وإنما اتفقت كلمة الحميع على اثبات صفات أزلية لله تعالى، مغلبين - في سلاسة ويسر - أدلة التنزيه في الأثبات لكثرتها ووضوح دلالتها، عالمين باستحالة تشبيه صفات الخالق بصفات مخلوقاته، لكونها من جنس مباينة ذاته لذواتها، فوقفوا على معانيها ولم يتعرضوا لكيضية هذه المعانى ببحث ولا تأويل، وكان هذا معنى قول الكثير منهم: (قراءتها: تفسيرها) و(أمرُوها كما جاءت).

#### أثر الابتعاد عن طريق السلف:

والحق فيما اعتقدوه، فإنه وبسبب ترك طريقة السلف هذه، طفق المتكلفون لأمور الاعتقاد بعدون ظواهر النصوص في الصفات، من المتشابه، وراحوا يُعمِلون العقول في تأويلها بعد أن توغلوا في التشبيه وعللوا له بطرق واهية.. ففريق - وهم المجسمة تبعا لليهود والشيعة والخوارج - جنح الى التشبيه في (الذات) باعتقاد تشبيه (اليد) و(العين) و(الوجه) إلى غير ذلك من الظواهر، بما للإنسان، فوقعوا في التجسيم الصريح، مع أن معقولية الحسم تقتضي النقص والافتقار، ومع أن الأولى والأصل؛ وصف المعبود بالتنزيه المطلق الظاهر الدلالة من غير تأويل..

وفريق - وهم المشبِّهة والحشوية - ذهب إلى التشبيه في (الصفات)، كإثبات الجهة والاستواء والنزول والصوت والحرف وأمثال ذلك، وآل قولهم الى التجسيم، واندفع قولهم بما اندفع به الأول .. ثم لا ألف المتكلمون في التنزيه الذي أولوا من خلاله الصفات الخبرية والفعلية لكونها بزعمهم موهمة

المعتزلة تبعا للفلاسفة في تعميم هذا التنزيه الغلوط، فقضوا بنفي صفات المعاني من (القدرة والإرادة والعلم والحياة) على اعتبار أنها زائدة على أحكامها، ولما يلزم من إثباتها - بزعمهم - تعدد القديم، وقضوا ينفي (السمع والبصر) بدعوي أنهما من عوارض الأجسام.

وقد أدى ما أثاره كل أولئك إلى انتهاض أهل على هذه العقائد بالأدلة العقلية، وخلصوا إلى أن ما نفاه النفاة بدعوى أنه من عوارض الأجسام، يلزمهم فيه ما أثبتوه من صفات لكون القول في بعض الصفات كالقول في البعض، والقول فيها كالقول في الذات، فكما أن ذاته لا تماثل ذوات المخلوقات فكذا صفاته، وخلصوا كذلك إلى أن المتنع تعدد الذوات المستقلة المتغايرة لا تعدد صفات لذات واحدة، وإلى أن الصفات ليست عين الذات ولا غيرها، فانتفى بذلك التعطيل والتعديد . . وكان من كلام ابن تيمية د (لوامع الأنوار الالهية) ١/ ٢١٩، في الرد عليهم ما نصه: "الذي عليه سلف الأمة وأئمتها، أنه إذا قيل لهم: (علم الله وكلام الله، هل هو غير الله أم لا؟)، لم يطلقوا النفي ولا الاثبات، فإنه إذا قيل لهم: (هو غيره)، أوهم أنه مناين له، وإذا قيل: (ليس غيره)، أوهم أنه هو"، ثم طفق - رحمه الله - يفصل القول قذلك.

إثبات نسبة الذات لله تعالى وعلاقتها بصفاته، في كلام إمام المذهب (أبي الحسن الأشعري):

ومن قبل شيخ الإسلام ابن تيمية ت ٧٢٨، هب إمام المتكلمين - الشيخ أبو الحسن الأشعري ت ٣٢٤-فتوسط بين الطرق السالفة الذكر، ونفى التشبيه، وأثبت صفات المعاني، وقصر التنزيه على ما قصره عليه السلف وما شهدت له الأدلة المخصصة لعمومه، لإثبات الصفات الأربع المعنوية، ولإثبات السمع والنصر والكلام القائم بالنفس وسائر ما أشته تعالى لنفسه، بطريق النقل والعقل، ورد على المتدعة في ذلك كله .. ومن كلامه في الإبانة ص ٩٨ وهو يستعرض الصفات بأدلتها المستفيضة صفة صفة: "ويقال لهم: (قد علم الله نبيه صلى الله عليه وسلم الشرائع والأحكام، والحلال والحرام، ولا بحوز أن يعلم تعالى نبيه ما لا علم لله يه)"، وقوله ص ٩٦: "قال رئيس من رؤسائهم: (إن علم الله هو ومشابهة للحوادث ولم تثبت بالعقل، حدثت بدعة الله)، فجعل الله تعالى علماً، وألزم فقيل له: (إذا قلت إن علم الله هو الله، فقل: يا علم الله اغفر لي وارحمني)، فأبى ذلك فلزمه المتاقضة، واعلموا أن من قال: (عالم ولا علم)، كان مناقضاً.. وكذلك القول في القادر والقدرة، والحياة والحي، والسمع والبصر والسميع والبصير"، وفيه إثبات صفة العلم بما يرد على المعتزلة ادعاءاتهم أن الصفات عين الذات، واحالة أن يكون للمخلوق علماً دون أو فوق مرتبة الخالق، كما فيه الرد على الأمدي في دعواه بأن الأشعري لم يسلك في إثبات الصفات طريق الكمال.

#### علاقة صفات الله تعالى بذاته:

وفي تفصيل منهج الأشعري يقول د. راجح الكردي في كتابه (علاقة صفات الله تعالى بذاته) ص ٨٠: "يرى أبو الحسن الأشعري – وقد عرف مذهب المعتزلة والمتكلمة وعاناهما – أن مقالة المعتزلة في الصفات ورثوها من الجهمية، وأن الجهمية أخذت الفكرة من الزنادقة وحملة الديانات الشرقية، وهو بهذا يشير إلى: تأثر المعتزلة بالجهمية في أخذ المشكلة عنهم، وإلى مصدر المشكلة وأنها من الديانات الشرقية أي الهندية.

وجعل د. الكردي (ص ١٣١وما بعدها من نفس المصدر) يوضح أن قيمة الأشعري في قضية الصفات، تظهر كجزء من قيمة مذهبه الكلامي في محاولة دعم عقيدة السلف الصافية بالمنهج العقلي، فهوقد ارتد من الشطط العقلي الاعتزالي، ومثل منهجه الجديد محاولة جريئة ومخلصة في إيجاد أرض مشتركة بين أصحاب الاتجاهين؛ النصي والعقلي بحيث يمتزجان في منهج واحد، قوامه؛ استخدام العقل في الدفاع عن النص، ورد المعتدين على قداسة النص الديني بالتأويل وتحكيم المنهج الفلسفي في مدلولاته، على وجه يدفع الخصم ويدحض حجته.. أما أن صفات يدفع الخصم ويدحض حجته.. أما أن صفات

المعاني عين الذات أو ليست عينها، فالأشعري يوضح متبعاً لبعض أصحاب ابن كُلاب: بأنه (لا يقال: هي هو، ولا يقال: هي غيره).

وهذا منهج دقيق وأدب في التعامل مع الله، من رجل انتهج المنهج المعقلي المستوحى من روح الشرع، إذ يؤكد عدم الجدوى من الحكم على هذه القضية، وأنه لا يصح أن يُحكم فيها، لأن ذات الله فوق أن تحيط بكنهها العقول حتى تتمكن من عقد صلة بينها وبين الصفات على هذا الوضع.

وقد قرر مذهب الأشعري هذا، أصحابُه من بعده كالباقلاني (ت ٤٠٣) وأبي المعالي الجويني (ت ٤٧٨)، والأمدي (ت ٢٣١)، فمثلاً أثبت الباقلاني الصفات وقال: "هي معاني قائمة بالذات"، وقال الأمدي في غاية المرام ص ٣٠٨: "ذهب أهل الحق أن الواجب بذاته: مريد بإرادة، عالم بعلم، قادر بقدرة، حيّ بحياة، سميع بسمع، بصير ببصر، متكلم بكلام". كما نجد البيهقي ت ٤٥٨ من الأشاعرة يوافق أبا الحسن الأشعري في تقسيمه للصفات إلى صفات ذات يمتنع مفارقتها الموصوف بوجه ما، وصفات أفعال يمكن مفارقتها، كما يوافقه في إثباتها والاستدلال عليها بما في ذلك الصفات الخبرية..

وقد تقرر بهذا أن الأشعري يمثل - في آخر مراحله - المذهب الوسطي الذي يجمع بين أدلة العقل ونصوص النقل، وحُق له أن تُدرِّس كتبه من نحو (الإبانة) و(مقالات الإسلاميين)، و(رسالة أهل الثغر) في معاهد العلم المختلفة وعلى رأسها وفي مقدمتها مؤسسة الأزهر، كونها مقصد طلاب العلم في أرجاء المعمورة والمعوّل عليها كثيراً في تصحيح عقيدة الأمة..

والى لقاء آخر نستكمل الحديث، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

<sup>(•)</sup> الصفات المعنوية عندهم هي صفات زائدة على المعاني التي أوجبتها. وصفات المعاني ما دل على وجودي قائم بالذات، وهي سبع صفات: الحياة، والعلم، والإرادة، والقدرة، والسمع، والبصر، والكلام. والصفات المعنوية: هي أحكام لصفات المعاني ككونه حيًّا، عليمًا ومريدًا... إلخ.

والفرق بين الصفات المعنوية والمعاني عندهم:

أ- صفات المعاني وجودية تُعقل ذهنًا وخارجًا.

ب- أن الصفات المعنوية ثبوتية تعقل ذهنًا فقط. (وانظر: شرح السنوسية ص٢٤).

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده سيدنا محمد صلى الله عليه وآله

instal

فإن نعم الله عز وجل لا تحصى، وعطاياه لا تُعد، ومن تلك النعم العظيمة وأجلها نعمة الأبناء، فلذات الأكباد.

قال الله تعالى: « وَاللّهُ فَضَلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ فِي الرَّزِقِ فَمَا اللّهِ عَلَى مَا مَلَكَتَ الرَّزِقِ فَمَا اللّهِ يَجْحَدُونَ لَيْعَنَّمُ مَا اللّهِ يَجْحَدُونَ لَيْعَنَّمُ اللّهِ يَجْحَدُونَ اللّهِ يَجْحَدُونَ وَلَا اللّهِ يَجْحَدُونَ وَلَا اللّهِ يَجْحَدُونَ وَلَا اللّهِ يَجْحَدُونَ وَلَا اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

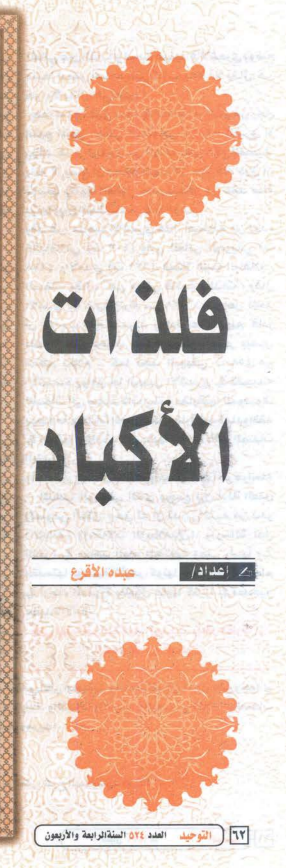
(النحل:٧٢)، ولا يعرف عظم هذه النعمة إلا من حُرم منها.

وهم زينة، قال الله تعالى: «أَلْمَالُ وَٱلْبَـّثُونَ زِينَةُ ٱلْحَيِّزَةِ ٱلدُّنِيَّةُ » (الكهف:٤٦)، وزينة الذرية لا يكتمل بهاؤها وجمالها إلا بصلاحها.

وهذا النعمة العظيمة هي أمانة ومسئولية، يسأل عنها الوالدان يوم القيامة، أحفظا أم ضبعا؟

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «كُلُكُمْ رَاعٍ وَكُلُكُمْ مَسْنُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، الْإِمَامُ رَاعٍ وَمُسْنُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، الْإِمَامُ رَاعٍ وَمَسْنُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَالرَّجُلُ رَاعٍ فَيْ أَهْله وَهُوَ مَسْنُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَالْرَجُلُ رَاعٍ فَيْ بَيْتِ زَوْجِهَا وَمُسْنُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهَا، وَالْخَادِمُ رَاعٍ فَيْ مَالِ سَيده وَمَسْنُولٌ عَنْ رَعِيَّتِها، وَالْخَادِمُ رَاعٍ فَي مَالِ سَيده وَمَسْنُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ "، قَالَ؛ وَحَسِبْتُ أَنْ قَدْ قَالَ وَالرَّجُلُ رَاعٍ فَي مَالِ أَبِيه وَمَسْنُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَكُلُّكُمْ رَاعٍ وَمُسْنُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ».

وعن معقل بن يسار رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «مَا مِنْ عَبْدِ يَسْتَرْعِيهِ اللهُ رَعِيَّة يَمُوتُ يَوْمَ يَمُوتُ وَهُوَ



غَاشُ لرَعيَّته إلَّا حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهُ الْحَنَّةَ». (متفق عليه).

ولقد استهان كثيرٌ من الآباء بهذا الحق فأضاعوا أولادهم ونسوهم كأن لا مسئولية لهم عليهم، لا يسألون أين ذهبوا ولا متى جاءوا، ولا من أصدقاؤهم وأصحابهم، ولا يوجهونهم إلى خيرولا ينهونهم عن شر. يقول ابن القيم رحمه الله: «فمن أهمل تعليم ولده ما ينضعه، وتركه سدى، فقد أساء غاية الإساءة، وأكثر الأولاد إنما جاء فسادهم من قبل الآباء واهمالهم لهم، وترك تعليمهم فرائض الدين وسننه، فأضاعوهم صغارًا، فلم ينتفعوا بأنفسهم، ولم ينفعوا آباءهم كيارًا». اه.

فعلى الآباء أن يقوموا بتربية أولادهم وتوجيههم وإرشادهم ومراقبتهم مراقبة تامة، لا سيما في الوقت الذي تكثر فيه الفتن وتشتد فيه المنكرات، فإن الأمانة تحتم عليهم الرقابة أكثر مما إذا خفت الفتن وقلت المنكرات.

ألسنا في أموالنا إذا كثرت السرقة وكثرت الخيانة نتحفظ فيها أكثر ونطلب لها الكان الأحرز؟ فكذلك يجب علينا في أولادنا، بل ملاحظة أولادنا أوجب علينا من ملاحظة المال، لما في إهمالهم من الخطر علينا وعلى أنفسهم وعلى الأجيال القبلة كلها.

إن أولادنا- وليس أموالنا- هم الذين يصحبوننا في الجنة- إن شاء الله- إذا اتبعونا في الإيمان، قال الله تعالى: «وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَٱلْبَعْنَهُمْ ذُرِّيَّتُهُم بِإِيكِنِ لَلْعَمْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَمَآ أَلْنَتُهُم مِنْ عَبِلِهِ مِن شَيْءٍ » (الطور: ٢١).

إن كل واحد من الناس لا يرضى أن يكون منعمًا في الحنة وأولاده معذبين في النار،

إننا نجزم أن الشخص لو رأى النارفي الدنيا تأكل أولاده أو أقربائه لسعى بكل جهده في دفعها عنهم، أفلا يعقل ويقيس كيف يرى ولده يسعى في المعاصى التي هي أسباب دخول النارثم لا يبالي بذلك مع أن إهماله يوجب أن يعذب عليه، لأنه عاص لله حيث قَالَ الله سيحانه وتعالى: «يَأْتُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا قُوًّا أَنفُسَكُو وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ ، (التحريم:٦).

#### وقفات سريعة إلى كل أب وأم ثعل الله أن ينفع بها الدعاء للأبناء بالهداية والصلاح:

قال الله تعالى: « وَإِذَا سَأَلُكُ عِبَادِي عَنَّى فَإِنَّى قَدْرِيُّ أُجِيبُ دَعْوَةً ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَالٌّ » (البقرة:١٨٦)، وقال الله تعالى: «وَقَالَ رَيُّكُمُ ٱنْغُونِيَ ٱسْتَجِبْ لَكُوْ ، (غافر: ٦٠)، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الدعاء هو العبادة». (صحيح الحامع: ٧٠٤).

وقال صلى الله عليه وسلم: «الدعاء ينفع مما نزل ومما لم ينزل، فعليكم عباد الله بالدعاء». (صحيح الجامع: ٣٤٠٩).

وقد دعا الأنبياء والمرسلون لأبنائهم، فهذا خليل الرحمن إبراهيم وولده إسماعيل عليهما السلام، قال الله تعالى: «وَإِذْ رَفَّعُ إِنْزِهِتُمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبُّنَا لَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْمُلِيمُ ﴿ رَبُّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَينِ لَكَ وَمِن وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَينِ لَكَ إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ » (البقرة:١٢٨).

ويقون الخليل عليه السلام: «رَبّ أَجْعَلْ هَنَذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنُنَا وَأَجْتُبَنِي وَبَنِيَّ أَن نَعَبُدَ ٱلْأَصْنَامَ » (ابراهیم،۳۵).

ويقول عليه السلام: «رَبِّ آجْعَلْنَ مُقِيمَ ٱلصَّلَوْةِ وَمِن ذُرِّيَّتِيًّ رَبُّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَاَّةٍ» (إبراهيم:٤٠).

ويقول أيضًا عليه السلام: «رَبُ هَبُ لَي مِنَ

الصَّالِحِينَ» (الصافات:١٠٠٠).

وهذا نبي الله زكريا عليه السلام يقول: «رَبِّ هَبْ لِي مِن لَدُنكَ ذُرِيَّةً طَبِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ ٱلدُّعَلَهِ » (آل عمران:٣٨).

وقال تعالى: « ذِكُرُ رَحْتِ رَبِكَ عَبْدُهُ زَكَرِيًّا ۚ آ ۚ إِذَ نَادَكَ رَبَّهُ بِنِدَاءٌ خَفِيًّا ﴿ قُالَ رَبِ إِنِي وَهُزَ ٱلْمُظَمُّ مِنِي وَاَشْتَعَلَ ٱلرَّأْشُ شَيْبًا وَلَمْ أَكُنْ بِدُعَالَبِكَ رَبِ شُقِيًّا ﴿ وَ إِنِي خِفْتُ ٱلْمَوَلِي مِن وَرَاءِي وَكَانِتُ آمْرَانِي عَاقِرًا فَهَبْ لِي مِن لَدُنكَ وَلِيًّا ﴿ مَ بَفِيْنِ وَيُرِثُ مِنْ اللهِ يَعْقُوبٌ وَابْعَالُهُ رَبِ رَضِيًّا » (موده: ١- ٢).

وهذه الولاية، ولاية الدين، وميراث النبوة والعلم والعمل، أي: عبدًا صالحًا ترضاه، وتحببه إلى عبادك، وهذا أفضل ما يكون من الأولاد.

وعباد الرحمن يقولون: « رَبُّنَا مَبْ آنَا مِنْ أَزْوَلِمِنَا وَدُرِيِّنَا مِنْ أَزْوَلِمِنَا وَدُرِيِّنَا الْمُنَّقِينَ إِمَامًا » وَدُرِيِّنَا الْمُنَّقِينَ إِمَامًا » (الضرقان:٧٤).

والذي بلغ أشده وبلغ أربعين سنة يقول: «رَّتِ أَوْنِغْيَّ أَنَّ أَشْكُرُ نِعْمَتُكَ ٱلَّيَّ أَغْمَتَ عَلَّ وَعَلَ وَلِلْكَ وَأَنْ أَعْمَلُ صَلِحًا رَّضَيْهُ » (النمل ١٩٠).

فعليك أيها الوالد بالتأسي بالأنبياء والمرسلين وعباد الله الصالحين بالدعاء لأولادك بالهداية والصلاح، فكم من دعوة اهتدى بسببها ضال، وكم من دعوة اختصرت مسافات التربية.

وعليك تحرّي أوقات الإجابة ، قال صلى الله عليه وسلم: «الدعاء بين الأذان والإقامة مستجاب فادعوا». (مسند أبي يعلى وصححه الألباني في صحيح الجامع: ٣٤٠٥).

وقال صلى الله عليه وسلم: «الدعاء لا يرد بين الأذان والإقامة». (سنن الترمذي، وصححه الألباني في صحيح الجامع: ٣٤٠٨).

ويوم الجمعة: قال صلى الله عليه وسلم: «فيه ساعة لا يوافقها عبد مسلم وهو قائم يصلى،

يسأل الله تعالى شيئًا إلا أعطاه إياه». (متفق عليه).

وقال صلى الله عليه وسلم: «يوم الجمعة اثنتا عشرة ساعة لا يوجد فيها عبد مسلم يسأل الله شيئًا، إلا أتاه إياه فالتمسوها آخر ساعة بعد العصر». (سنن أبي داود، وصححه الألباني في صحيح الجامع: ١٩٥٠).

وفي السجود؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ ﴿أَقْرَبُ مَا يَكُونُ الْعَبْدُ مِنْ رَبِّهِ وَهُوَ سَاجِدٌ فَأَكْثَرُوا الدُّعَاءَ». (مسلم: ١٠١٥).

وحتى تكونَ مستجاب الدعوة طيب أيها الأب مطعمك ومشربك وملبسك، حتى ترفع يديك بالدعاء إلى الله بأيد طاهرة ونفس زكية.

#### صلاح الوالدين ينفع الأبناء بإذن الله:

ولصلاح الوالدين عظيم الأثر في صلاح الأبناء، قد يحفظ الله العبد بصلاحه بعد موته في ذريته، كما حدث مع موسى والخضر عليهما السلام حين مر على أهل قرية فطلبا من أهلها الطعام، فأبوا أن يُضيفوهما، فوجدا فيه هذه القرية جدارًا مائلاً يريد أن يسقط فأقامه الخضر.

وأما الجدار فقد علمت من الله أن تحته كنزًا ليتيمين صغيرين، تحدَّرا من رجلِ صالح كريم، فأردت أن أحمي هذا الجدار، حتى يشتد أزرهما، ويقوي على الحياة أمرهما، فيستخرجا كنزهما مالاً حلالاً طيبًا لهما، وما فعلت هذا بعلمي ولا برأيي، ولكنه وحي من الله.

قال الله تعالى: « فأنطَلَقًا حَقَّ إِذَا أَنْيَا أَهْلَ فَرْيَةٍ السَّطْمَا أَهْلَهُ فَرْيَةٍ السَّطْمَا أَهْلَهُا فَأَبُوا أَنْ يُضِيِّفُوهُمَا فَوَجِدًا فِهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَنْ يَنْفَضَ فَأَقَامَةُ قَالَ لُو شِئْتَ لَنَّخَذَتَ عَلَيْهِ أَجْرًا أَنْ يَنْفَضَ فَأَقَى مَا لَمْ اللهِ عَالَى مَا لَمْ اللهِ عَالَى مَا لَمْ اللهِ صَبْرًا » (الكهف:٧٨).

وقال تعالى: « وَأَمَّا لَلِّكَارُ ۚ فَكَانَ لِفُلَكَمِّينِ يَتِيمَيْنِ فِي

ٱلْمَدِينَةِ وَكَانَ تَعْنَهُ كُنَّ لَهُمَا وَكَانَ أَوُهُمَا صَّلِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبْلُغَا الشَّدَهُمَا وَيَسْتَخْرِمَا كَنْزُهُمَا رَحْمَةً مِن رَبِكَ وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أُمْرِي ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَرُ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبْرًا» (الكهف:٨٢).

فانظر أيها الوالد كيف حفظ الله سبحانه وتعالى أموال الأيتام بصلاح الآباء؟

قال سعيد بن المسيب لابنه: لأزيدن في صلاتي من أجلك رجاء أن أحفظ فيك، ثم تلا هذه الآية: «وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا» (الكهف؟٨).

فهؤلاء المذكورون يلحقهم الله بمنازل آبائهم في الجنة، وإن لم يبلغوها جزاء لأبائهم، وزيادة في ثوابهم، ومع ذلك، لا ينقص الله الآباء من أعمالهم شيئًا.

ينقص الله المباع من اعمالهم سيدا ولما كان ربما توهم متوهم أن أهل النار كذلك يلحق الله بهم ذريتهم، أخبر أنه ليس حكم الدارين حكمًا واحدًا، فإن النار دار العدل، ومن عدله تعالى ألا يعذب أحدًا إلا بذنب، ولهذا قال: «كُلُّ أَنِي عِاكَ صَلَى الله ترر وازرة وزر أخرى، ولا يحمل على أحد ذنب أحد، وهذا اعتراض، من فوائد إزالة هذا الوهم المذكور. (تفسير السعدي

#### العناية بالنشء مسلك الأخيار:

إن العناية بالنشء مسلكُ الأخيار، وطريق الأبرار، ولا تفسدُ الأمة وتهلك في الهائكين إلا حين تفسد أجيالها، ولا ينالُ الأعداء من أمة إلا إذا نالوا من شبابها وصغارها.

وفي كتاب الله تعالى إخبارٌ عن أنبياء الله تعالى، يقول الله عز وجل عن خليله إبراهيم عليه السلام: « وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَة إبراهيم عليه السلام: « وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَة إبراهيم عليه السلام: « وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَة وَلَقَد اصْطَفَيْنَهُ فِي الدُّنْيَا أَوْرَهِ فِي الدُّنْيَا أَنْ الْمَالِحِينَ ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ وَلَقَد اصْطَفَيْ لَكُمُ الدِينَ أَلْمَالُمِينَ ﴿ وَوَضَى بَهَا أَشْلِمُ قَالَ اللهُ اللهُ وَمُعَلَّقِينَ اللهُ اصْطَفَى لَكُمُ الدِينَ وَوَضَى بَهَا إِذَ عَلَى لَيْهِ وَيَعْقُوبُ يَبَنِي إِنَّ اللهُ اصْطَفَى لَكُمُ الدِينَ وَلَا تَمُوثُنَ إِلاَّ وَأَنتُم مُسلِمُونَ ﴿ أَنْ اللهُ اصْطَفَى لَكُمُ الدِينَ إِذْ قَالَ لِينِيهِ مَا تَعْبُدُونَ إِذْ قَالَ لِينِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَهِدَاء وَمَعْنَ لَهُ مُسلِمُونَ فِي اللهُ عَبْدُونَ اللهُ وَإِلَهُ عَالِمُ لِينِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِى قَالُوا نَعْبُدُ وَلَهُ وَإِلَهُ عَالَمُ لِينِيهِ مَا تَعْبُدُونَ وَإِلْسَامِيلَ وَإِلْمَا وَخَنْ لَهُ مُسْلِمُونَ اللهُ وَاللهُ عَبْدُ وَلَا لَيْنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ وَإِلْمَا وَخَنْ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴿ اللهُ وَعِلْنَا وَخَنْ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ وَالله عَبْدُونَ لَهُ مُسْلِمُونَ اللهُ عَبْدُ وَاللهِ عَبْدُ وَكُنْ لَهُ مُسْلِمُونَ اللهُ وَعِلْنَا وَخَنْ لَهُ مُسْلِمُونَ اللهُ وَعِلْنَا وَخَنْ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ وَالله وَعَنْ لَهُ مُسْلِمُونَ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْلَى اللهُ اللهُ

ويقول: « وَأَدْكُرُ فِي الْكِنْبِ إِسْعِيلًا إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا نِينَا (6) وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ، بِالصَّلَوْةِ وَالزَّكُوةِ وَكَانَ عِندَرَيْهِ مَرْضِيًا » (مريم: ٥٥).

إِلَى ٱلْمَصِيرُ ﴿ ﴿ وَإِن جَنْهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ فِي مَا لِسَ لَكَ بِهِ، عِلْمٌ فَلَا تُطِعَهُمَا وَصِاحِبُهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مُعَرُّوفًا ۗ وَأَتَبِعُ سُبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَىٰ ثُعَمِ إِلَىٰ مُرْجِعُكُمُ مِثْقَالَ حَبَّةِ مِنْ خَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ ٱلسَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ يَأْتِ بَمَا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهُ لَطِيفٌ خَيرٌ ۗ يَنْهُنَّ أَقِعِ الصَّكَلُوةَ وَأَمُّرُ بِالْمَعْرُونِ وَأَنَّهُ عَن الْمُنكُر وَأَصْبَر عَلَىٰ مَا أَصَابِكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورَ وَلَا تُصَعِّرُ خَدِّكُ لِلنَّاسِ وَلَا تَمِيْنِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرْجًا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلِّ عَنْمَالٍ فَخُورٍ ١١ وَأَقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَأَغْشُضْ مِن صَوْقِكَ إِنَّ أَنكُرُ ٱلْأَضُونِ لَصَوْتُ ٱلْمُنيرِ» (لقمان:١٣-١٩).

ما أحوجنا معشر الآباء إلى هذه الموعظة، نتدبرها ونعمل بها في أنفسنا، ثم نعظ بها أبناءناء

#### العقيدة هي أهم ما نربي عليه أولادنا:

ولقد رسم النبى صلى الله عليه وسلم فيما رسم منهجًا واضحًا في وصايا وجُّهها لشباب الأمة وأبناء الأمة المحمدية، ممثلة في ابن عمُّه الغلام عبد الله بن عباس رضى الله عنهما حيثِ قال: «يَا غُلَامُ إِنِّي أَعَلَمُكَ كُلَمَات احْفَظُ الله يَحْفَظُكُ احْفَظُ الله تَجِدُهُ تُجَاهَكَ إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلُ اللَّهِ وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ وَاعْلُمْ أَنَّ الْأُمَّةَ لَوْ اجْتُمَعَتْ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بِشَيْء لَمْ يَنْفَعُوكَ إِلَّا بِشَيْء قَدْ كَتَّبَهُ اللَّهِ لَكَ وَلَوْ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضَرُّوكِ بِشَيْءِ لَمْ يَضُرُّوكُ إِلَّا بِشَيْءِ قَدْ كَتَبَهُ اللَّه عَلَيْكُ رُفِعَتْ الْأَقْلَامُ وَجَفَّتْ الصُّحْفُ». (سنن الترمذي، وصححه الألباني في صحيح الحامع: ٧٩٥٧).

فالأصل في تربية النشء إقامة عبودية الله تعالى في قلوبهم، وغرسها في نفوسهم وتعاهدها.

إن أول لبنة في بناء الشباب لبنة العقيدة، ورسوخ الإيمان، وصدق التعلق بالله وحده

والاعتماد عليه.

إن أولها حفظ الله بحفظ حقوقه وحدوده، ومن ثم الاستعانة به وحده في الأمور كلها، والتوكل عليه، واليقين الحازم بأن بيده سبحانه الضروالنفع.

وكتب عمر بن الخطاب رضى الله عنه إلى ابنه عبد الله: أما بعدُ؛ فإنه من اتقى الله وفاه، ومن توكل عليه كفاه، ومن شكر له زاده، ومن أقرضه جزاه، فاجعل التقوى عماد قلبك، وجلاء بصرك، فإنه لا عمل لن لا نبة له، ولا أجر لن لا خشية له، ولا حديد لن لا خلق له.

فاجتهد أيها الوالد في تربية أولادك، واعلم أنك لن تنتفع بعد مماتك إلا يمن صلح منهم. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذًا مَاتَ الْإِنْسَانُ انْقَطَعَ عَنْهُ عَمِلُهُ الَّا مِنْ ثَلَاثُهُ إِلَّا مِنْ صَدَقَة جَارِيَة أَوْ عِلْم يُنْتَفِّعُ بِهِ أَوْ وَلَد صَالِح يَدْعُو لُه». (مسلم: ١٦٣١).

وقالُ صلى الله عليه وسلم: ﴿إِنَّ مَمَّا يَلْحَقُ الْمُؤْمِنَ مِنْ عَمِلِهِ وَحَسَنَاتِهِ بَعْدٌ مَوْتِهِ عَلْمًا عُلْمُهُ وَنُشْرُهُ وَوَلَدًا صَالِحًا تَرَكُّهُ وَمُضْحَفًا وَرَّثُهُ أَوْ مُسْجِدًا بَنَاهُ أَوْ بَيْتًا لَابْنِ السَّبِيلِ بَنَاهُ أَوْ نَهْرًا أَجْرَاهُ أَوْ صَدَقَةُ أَخْرَجَهَا مِنْ مَالِهِ فِي صحَّته وَحَيَاته يَلْحَقُهُ مِنْ يَعْد مَوْته» (صحيح سنن ابن ماجة: ٢٤٢).

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّد بِيَدِه مَا مِنْ عَبْد يُؤْمِنَ ثُمَّ يُسَدِّدُ إِلَّا سُلكَ بِهِ فِي الْجَنَّةِ وَأَرْجُو أَلَّا يَدْخُلُوهَا حَتَّى تَبَوَّءُوا أَنْتُمْ وَمَنْ صَلَحَ مِنْ ذُرَارِيُّكُمْ مُسَاكِنَ فِي الْجُنَّةِ وَلَقَدْ وَعَدُني رَبِّي عَزْوَجِلُ أَنْ يُدْخِلُ الْجِنَّةُ مِنْ أَمَّتِي سَبْعِينَ أَلْفًا بغير حساب». (صحيح الجامع: ٧٠٦٢).

والحمد لله رب العالمين





# حادثة الإفك

#### الحلقة الثانية

#### الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعدُ:

فقد انتهينا في الحلقة الماضية عند عودة جيش النبي صلى الله عليه وسلم من غزوة بني المصطلق، وتخلف أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها بسبب بحثها عن عقدها الذي فقدته، فلم ترجع إلا والجيش قد سبقها، فرأهاصفوان بن المعطل رضي الله عنه؛ وكان النبي صلى الله عليه وسلم قد جعله في مؤخرة الجيش ليتابع أي شيء نسيه الجنود أو سقط منهم ولم يغلموه.

فلما رآها ذلك الصحابي الجليل أناخ بعيره وأركبها وانطلق يسحب بعيره ويسير بها خلف الجيش حتى بلغوا المدينة النبوية، على ساكنها أفضل الصلاة وأتم التسليم.

قالت عائشة رضي الله عنها: «فَانْطَلَقَ يَقُودُ بِي الرَّاحِلَةَ حَتَّى أَتَيْنَا الْجَيْشَ مُوغِرِينَ فِي نَحْرِ الطَّهِيرَةَ وَهُمْ نُزُولُ، قَالَتْ: فَهَلَكَ مَنْ هَلَكَ، وَكَانَ الْطَهِيرَةَ وَهُمْ نُزُولُ، قَالَتْ: فَهَلَكَ مَنْ هَلَكَ، وَكَانَ الْظَهِيرَة وَهُمْ نُزُولُ، قَالَتْ: فَهَلَكَ مَنْ هَلَكَ، وَكَانَ اللّه بْنُ أُبِي ابْنُ سَلُولَ، اللّه بْنُ أَبِي ابْنُ سَلُولَ، قَالَتْ عَائِشَةُ: فَقَدَمْنَا المَدينَةَ، فَاشْتَكَيْتُ حِينَ اللّه عَلَيْ وَهُو يَرِيبُني فَي قَدْمُتُ شَهُرًا، وَالنَّاسُ يُفِيضُونَ فِي قَوْلِ أَصْحَابِ اللَّهْكُ، لا أَشْعُرُ بِشَيْء مَنْ ذَلِكَ، وَهُو يَرِيبُني فَي وَجَعِي أَنِّي لاَ أَعْرِفُ مَنْ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم في يَنْصَرِفُ، إنْ الله صلى الله عليه وسلم فيسلم، ثمَّ يَتْصُرُفُ، وَكُو الشَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ فَذَلِكَ يَرِيبُني وَلاَ أَشْعُرُ بِالشَّرِ.

حَتَّى خَرَجْتُ حِينَ نَقَهْتُ، فَخَرَجْتُ مَعَ أَمُ مُسْطَحِ قَبَلَ الْنَاصِعِ، وَكَانَ مُتَبَرِّزَنَا، وَكُنَّا لاَ نَحْرُجُ إِلَّا لَيْلا إِلَى لَيْلِ، وَذَلْكَ قَبْلَ أَنْ تَتَحْذَ الكُنُفَ قَرِيبًا مِنْ بُيُوتِنَا، قَالَتْ، وَأَمْرُنَا أَمْرُ الْعَرَبِ الْأُولِ فِي البَرِيَةِ قَبَلَ الغَائِط، وَكُنَّا نَتَاذَى بِالكُنُفَ أَنْ نَتَحْذَهَا عِنْدَ بَيُوتِنَا، قَالَتْ، فَانْطَلَقْتُ أَنَا وَأَمْ مِسْطَح، وَهِيَ ابْنَهُ بَيْ وَهُمْ مِسْطَح، وَهِيَ ابْنَهُ أَبِي رُهُم مِسْطَح، وَهِيَ ابْنَهُ أَبِي رُهُم بُنِ المُطلِب بْنِ عَبْد مَنَاف، وَأَمْهَا بِنْتُ صَحْر بْنَ عَامر، خَالَةُ أَبِي بَكُر الصَّدِيق، وَابْنُهَا مِنْتُهَا مِنْتُهَا مِنْتُهُا وَمُعْ بَيْ بَكُر الصَّدِيق، وَابْنُهَا بِنْتُ

#### جمال عبد الرحمن

مسْطَحُ بْنُ أَثَاثَةَ بْنِ عَبَاد بْنِ الْمُطَّلِب، فَأَقْبَلْتُ أَنَا وَأُمُّ مَسْطَحَ قَبَلَ بَيْتِي حِينَ فَرَغْنَا مِنْ شَاْنِنَا، فَعَثَرَتْ أُمُّ مَسْطَحَ فَي مرْطَهَا فَقَالَتْ: تَعِسَ مِسْطَحٌ، فَقُلْتُ لَهَا: بِنْسَ مَا قُلْتَ، أَتَسُبُينَ رَجُلاً شَهِدَ بَدْرًا؟ فَقَالَتْ: أَيُ هَنْتَاهُ وَلَمْ تَسْمَعِي مَا قَالَ؟ قَالَتْ: وَقُلْتُ: مَا قَالَ؟ فَأَخْبَرَتْنِي بِقَوْلِ أَهْلِ الإقْك، قَالَتْ: فَازْدَدْتُ مَرَضًا عَلَى مَرَضِي». (صحيح البخاري ١١٧/٥).

/31JE1 /

قولها: " فَانْطَلَقَ يَقُودُ بِي الرَّاحِلَةَ حَتَى أَتَيْنَا الْجَيْشَ مُوغِرِينَ فِي نَحْرِ الظَّهِيرَةِ وَهُمْ نُزُولُ، فَالَتْ: فَهَلَكَ مَنْ هَلَكَ، وَكَانَ الَّذِي تَوَلَّى كَبْرَ الإقْكَ عَبْدُ اللَّهُ بَنُ أَبُيً ابْنُ سَلُولَ . قال النووي رحمه الله: (نَزَلُوا مُوغِرِينَ فِي نَحْرِ الظَّهِيرَةِ) أي تَازلين فَقْتُ الْمُؤَرِّةُ وَهِي شَدَّةُ الْحُرُ الظَّهِيرَةِ) أي تَازلين فَقْتُ الْقَوْلَةِ وَشَدَّةً الْحُرُ قالت: وَكَانَ اللَّذِي تَوَلَّى كَبْرَهُ (أي معظمه)، تعني أن الذي كان له القسط كَبْرَهُ (أي معظمه)، تعني أن الذي كان له القسط الأكبر في اتهام أم المؤمنين بالفاحشة هو عبد الله بن أبى بن سلول". (شرح النووي على مسلم ١٧).

قولها رضي الله عنها: فقدمت المدينة فاشتكيت بها شهراً (أي مرضتُ مدة شهر)، والناس يُفيضون، من الْإِفَاضَة وَهِي التكثير والتوسعة،

يُقَالَ: أَفَاضَ الْقَوْمِ فِي الْحَدِيثِ إِذَا انْدَفَعُوا فيه يَحْوضُونَ، وَهُـوَ مِن قَـوْلِهِ تَعَالَى: «لَــَّكُرُ فِي مَا أَفَضْتُرْ فِيهِ عَنَّابٌ عَظِيمٌ ». (النَّورِ ١٤٠). فخاص الناس في شأنها وتوسعوا. تقول: ويريبني في وَجَعي (أي ويشككني) أنَّى لا أعْرفُ منْ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم اللطف (وهو البر والرفق) الذي كُنْتُ أَرَى مِنْهُ حِينَ أَشْتَكَى (أَمرض)، إِنْمَا يَدْخُلُ عَلَىَّ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم فَيُسَلِّمُ، ثُمَّ يَقُولُ: «كَيْفُ تَيكُمُ»، تَيكُم؛ إشارَة إلى الْوُنْث، مثل: ذاكم مع المذكر. ثمَّ يُنْصَرفُ النبي صلى الله عليه وسلم، فَذَلكَ يَرِيبُني وَلا أَشْغُرُ بِالشِّرُ (تعني: لا تشعربشيء تستنكره).

تقول: حَتَى خَرَجُتُ حِينَ نَقَهْتُ، أي شَفِيتُ، والنَّاقَهُ في دور النقاهة؛ هُوَ الَّذي برئ من المُرض، ولا يزال قريب عهد به لم يتراجع إليه كمال صحّته، قالت: فخرجتُ مَعَ أمْ مسطح (قريبة لها) قبّل المناصع (مكان قضاء الحاجة)، وكان مُتَبَرِّزُنا. وَكُنَا لا نَخْرُجُ إلا لَيْلا إلى لَيْل،(وذلك بسبب النظام في الأكل فلا يحتاج الإنسان لقضاء في سنة سبع وَثَلاثينَ عَن ستَ وَخمسين سنة. حاجته إلا من الليل إلى الليل، لكن مع الإسراف واللملمة؛ في الأكل والرمرمة، وكثرة الشبع المؤلمة، فتصير البطن شروعاء، ومكمن الداء، وصُحبة مع الخلاء). فكانت النساء تخرج إلى المتبرزية الليل كما قالت: ، وَذَلِكَ قَبُلِ أَنْ نَتَحْذَ الْكُنْفُ قَرِيبًا مِنْ بُيُوتَنا ». (والكنيف هو السَّاتر، وسُمى به موضع الغائط لأنهم يستترون به).

قَالت: (وأمرنا أمر الْعَرَب الأول)، يَعْني في التبرز خارج البيوت. وكانوا يتأذون من قرب الكنيف من البيت، وهذا يدل على نظافة العرب والمسلمين قديمًا. فيا ليت المعاصرين الذين يدعون الحضارة يفهمون ذلك فلا يلقون بأكوام القمامة العفنة والمنتنة، ومخلفات الطعام في الطرقات وحول مساكنهم. ولذلك كان من أعجب الشهادات التي قيلت في حق الصحابة في هذا الشأن قول المستشرق الفرنسي هنري سيروي:» إن محمدًا (صلى الله عليه وسلم ) لم يغرس في نفوس الأعراب مبدأ التوحيد فقط؛ بل غرس فيهم

الإسلامي ص١).

قَائَتْ: ، فَانْطَلَقْتُ أَنَا وَأُمُّ مَسْطَحٍ، وَهِيَ ابْنَهُ أَبِي رُهُم بْنِ الْمُطْلَبِ، وَأُمُّهَا خَالَةَ أَبِي بَكُرِ الصَّديق، وَابْنَهَا مسْطِحُ بْنُ أَثَاثُهُ، فَأَقْبَلْتُ أَنَا وَأُمُّ مسْطَح قَيَلَ بَيْتِي حِينَ فَرَغْنَا مِنْ شَأَنْنَا ». أي من قضاء الحاجة، وقيه أنَّ الْمُرْأَةُ إِذَا خُرَجَتُ لِحَاجَة تَسْتَصُحِبُ مَنْ يُؤْنِسُهَا أَوْ يَخْدَمُهَا مَمَّنْ يُؤْمَنُ علنهاء

وهذا من التعبيرات المهذبة اللطيفة عند الحديث عن مثل هذه الأحوال، وهو دليل على أدب الصحابة الجم وخلقهم النبيل، ومستواهم العالي الرفيع في سمو النفس ورقى الأخلاق، هؤلاء هم الصحابة الذين يتطاول عليهم جرذان هذا الزمان.

قالت عائشة:، فَأَقْبَلْتُ أَنَا وَأَمُّ مَسْطَح قَبَلَ بَيْتِي حِينَ فَرَغْنَا مِنْ شَأْنِنَا ». وَكَانَتَ أَم مسطح من أشد النَّاس على ابنها مسطح، قال الواقدي: شهد مسطح منع على، رضى الله عنه، صفين وَمَات ومسطح، اسم عود من أعواد الخباء (الخيمة)، وأثاثة، مؤنث الأثاث: وهو المال عموما سواء من الإبل وَالْغَنْم وَالْعَبِيدِ وَالْمُتَاعِ الْخ.قالت:، فَعَثْرِتَ أمُّ مسطح في مرطها (وهو كساء من الصوف تأتزر به المرأة على نصف جسدها الأسفل) فقالت (لما انزلقت): تعس مسطح، (أي انكب على وجهه)، فَقَلْتُ لَهَا: بِئُسَ مَا قَلْت، أَتَسُبِينَ رَجُلاً شَهِدَ بَدُرًا؟ وَفِي ذلك دفاع الْسُلم عَن الْسُلم خَصُوصًا مَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الْفَضْلِ وَرَدْعَ مِنْ يُؤْذِيهِمْ وَلَوْ كَانَ مِنْهُمْ بسبيل (وهذا من تغيير المنكر وعدم السكوت على من يسب أحدا ولو كان السابِّ الأم أو الأب، وهو نوع من الدفاع عن أعراض المسلمين). فقالت أم مسطح: يا هَنْتَاهُ (وَلُم تَسْمَعي مَا قَالَ؟ وَفيه فضيلة قويّة لأم مسطح لأنها لم تُحَابِ وَلَدَهَا في وُقُوعِه فِي حَقَّ عَائِشَةً بِلَ تَعَمَّدُتُ سَبِّهُ عَلَى ذَلك. قالت عائشة؛ قلت الأمه؛ مَا قال؟ فأخْبَرَتْني بِقُول أَهْل الإَفْكَ فَازْدَدْتُ مَرضًا عَلَى مَرضي. (فَقَالَت: يَا هنتاه) وَمَعْنَاهَا: يَا هَذه، وَقيل: يَا امْرَأَة، وَقيل: يَا أيضًا المدنية والأدب». (في كتابه: فلسفة الفكر بَلَهَاء (أي يا غافلة)، كأنَّهَا نَسَبَتُها إلى قلة المعرفة

ROS ROS

بمكائد النَّاس وشرورهم.

قلت: وهذا دائما شأن عفيفات النساء المؤمنات الغافلات التي تقر في بيتها، ليست خرَّاجة ولاَّجة، ولا تكثر من مخالطة هذه وتلك من النساء فتتعلم الأساليب والألاعيب.

قالت عائشة رضي الله عنها: قَلَمًا رَجَعْتُ إِلَي بَيْتِي (أي من قضاء الحاجة) دَخَلَ عَلَيْ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم فسلم، ثُمَّ قالَ: «كَيْفَ تَلِكُمْ، أي كيف حالكم، فَقُلْتُ لَهُ؛ أَتَاذُنُ لِي أَنْ آتَكُمْ، أي كيف حالكم، فَقُلْتُ لَهُ؛ أَتَاذُنُ لِي أَنْ آتَيَ أَبْوَيُهَ إِلَى البَدْنِ زَوْجِهَا أَنَّ الزَوْجَةَ لا تَذْهَبُ إِلَى بَيْتَ أَبَوَيُهَا إِلَّا بِإِذْنِ زَوْجِهَا، مهما كان حجم المشكلة، بخلاف خروجها لقضاء حَاجَة الأنسانِ فَلا تَحْتَاجُ فِيهَ إِلَى إِذْنِه، كَمَا وَفَعَ فِي هَذَا الْحَديثُ). فليتعلم المسلمون هذه الأحكام التي المحبب جهلها أو العناد فيها، خُرُيت بيوت وطُلُقت نساء، وقُطِّعت أرحام وشُرَد الأبناء.

قَالَتُ: وَأُرِيدُ أَنْ أَسْتَيْقَنَ الْخَبَرَ مِنْ قَبِلِهِمَا، (وَفِيهُ اسْتَشَارَةُ الْمُرْءُ أَهْلَ بِطَانَته مِمَّنْ يَلُوذُ بِه بِقَرَابَةَ وَغَيْرِهَا، وَتَخْصِيصُ مَنْ جُرِّيَتْ صِحَّةٌ زَأْيِه مِنْهُمُ بِذَلكَ وَلَوْ كَانَ غَيْرُهُ أَقْرَبَ). (فَتَح الباري لابن حَجر ٨/ ٤٨٠).

قَالَتْ: فَأَذِنَ لِي رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم، فَقُلْتُ لأمِّي: يَا أَمُّتَاهُ، مَاذَا يَتَحَدُّثُ النَّاسُ؟ قَالَتْ: يَا بُنْيَّةُ، هَوُني عَلَيْك، فَوَاللَّه لَقُلْمَا كَانَت امْرَأَةٌ قَطْ وَضِيئَةُ عِنْدَ رَجِل يُحِنِّهَا، لَهَا ضَرَائِرُ، إِلَّا كُثرنَ عَلَيْهَا، (فعائشة قالت؛ ذهنتُ إلى بيت أبي لأتعرف من أبوي على حقيقة ما دار حولي من حديث الإفك « فقلت لأمى: ما يتحدث الناس به؟ فقالت: يا بنية هوني على نفسك الشأن « أي فأرادت أمها « أم رُومَان « تسليتها والتخفيف عنها، فقالت لها: لا تهتمي بالإشاعة كل هذا الاهتمام، ولا تحزني كل هذا الحزن، وخففي عن نفسك من همومها وأحزانها، فلست أوّل امرأة حسناء قيل عنها ما قيل، بل قلما كانت امرأة جميلة محبوبة عند زوجها لها ضرائر يغرن منها إلأ تحدثن عنها بما تكره، وهو معنى قولها « لقلما كانت امرأة قط وضيئة ﴿ أَيْ: جميلة عند رجل يحبها، ولها ضرائر إلا أكثرن عليها « أي إلا أكثرن

عليها الأحاديث بما يسيء إليها « فقلت: سبحان الله « تعجباً مما سمعت « قالت: فبت تلك الليلة لا يرقأ لى دمع « أي فبت تلك الليلة كلها أبكي لا يكف لى دمع وقضيتها كلها ساهرة، لا أذوق طعم النوم. (منار القاري شرح مختصر صحيح البخاري ٤/ ٣٦). قَالُتْ: فَقُلْتُ: سُنْحَانَ اللَّهِ، أَوَلْقَدْ تُحدُثُ النَّاسُ بِهَذَا؟ قَالَتُ؛ فَيَكَيْتُ تَلُكُ اللَّيْلَةُ حَتَّى أَصْبَحْتُ لا يَرْقُأ لي دَمْعُ وَلا أَكْتَحَلُّ بِنَوْمٍ، ثُمَّ أَصْبَحْتُ أَيْكي. قال أبن حجر: قولها: فقلتُ: سُبُحَانَ اللَّهِ؛ اسْتَغَاثَتُ بِاللَّهِ مُتَعَجِّبُهُ مِنْ وُقُوعٍ مثل ذلك في حقها مع براءتها المحققة عندها، وقَوْلُهَا: لَا يَرْقَأُ لِي دُمْعُ أَيْ لَا يَنْقَطَعُ، وَلَا أَكْتَحَلَ بِنُوْمِ اسْتَعَارَةُ للسُّهَرِ، وفي رواية مُسْرُوقَ قَالَتَ أمها أم رومان: فَخُرُتُ مَغْشَيًّا عَلَيْهَا فَمَا اسْتَفَاقَتُ إِلَّا وَعَلَيْهَا حُمِّي بِنَافِضِ (يعني حمى برعشة تنفض الحسم نفضًا) فطرَحْتُ عُليْهَا ثِيَائِهَا فَغَطَيْتُهَا، وَفِي رَوَايَةَ الْأُسُودِ قَالِتَ عَائِشَةً: فَأَلْقَتْ عَلَيَّ أُمِّي كُلُّ ثُوْبِ فِي الْبَيْتِ. (فتح الباري لابن حجر ١٨ VF3).

قَالَتْ: ، وَدَعَا رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم عَلَيْ بُنَ أَبِي طَالِب وَأَسَامَةٌ بُنَ زَيْد حينَ اسْتَلْبَثَ (تَاحٰر) الْوَحْيُ، يَسْأَلُهُمَا وَيَسْتَشَيْرُهُمَا فِي فرَاقِ أَهْلِه، قَالَتُ: قَامًا أَسَامَةُ قَأَشَارَ عَلَى رَسُولَ الله أَهْلِه، قَالَتُ: قَامًا أَسَامَةُ قَأَشَارَ عَلَى رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم بالَّذي يَعْلَمُ مِنْ بَرَاءَة أَهْلِه، وَبِالَّذي يَعْلَمُ مِنْ بَرَاءَة أَهْلِه، وَبِالَّذي يَعْلَمُ مِنْ بَرَاءَة أَهْلك، وَبِالَّذي يَعْلَمُ مِنْ بَرَاءَة أَهْلك، وَبَالَّذي يَعْلَمُ الله وَلَى الله، وَلاَ نَعْلَمُ إِلَّا جَيْرًا، وَأَمَّا عَلَيْ فَقَالَ: يَا رَسُولُ الله، وَلاَ نَعْلَمُ الله عَلَيْكَ، وَالنَّسَاءُ سِوَاهَا كَثِيرٌ، وَسَلِ الحارِيَة تَصْدُقَكَ، وَالنَّسَاءُ سِوَاهَا كَثِيرٌ، وَسَلِ الحارِية تَصْدُقَكَ.

قُولُها: يَسْتَشيرُهُمَا فِي قَرَاقِ أَهْلِه. فِيه مُشَاوَرَةُ الْإِنْسَانِ بِطَانَتَهُ وَأَهْلَهُ وَأَصْدِقَاءَهُ فَيمَا يَنْوِيهِ مِنْ الْأَنْسَانِ فِي التَّغْدِيلِ: لَا الْأُمُورِ. ويحسن أن يقول الْإِنْسَانِ فِي التَّغْدِيلِ: لَا أَعُلَمُ عَلَيْهِ إِلَّا خَيرًا. أما قَوْلُ أَسَامَةَ: هُمْ أَهْلُكَ: أَيْ الْعَفَائِفُ اللَّائِقَاتُ بِكَ كَمَافِي قَوْلِه تَعَالَى «وَالطَّيْكُ الْعُفَائِفُ اللَّائِقَاتُ بِكَ كَمَافِي قَوْلِه تَعَالَى «وَالطَّيْكُ الْعَفَائِفُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيه وَاللَّهُ تَبِيلًا اللَّهُ مَنْ الْأَشَارَةِ وَوَكَلَ الْأَمْرِ فِي ذَلِكَ إِلَى النَّبِي صلى الله عليه وسلم؛ لأَنَّهُ أَعْلَمُ بِهَا مِنْهُ لِقَوْلِ عَائِشَةً: «فَأَشَارَ عَلَى النَّبِي صلى الله عليه وسلم بالَّذي وَعَلَى النَّهِ عَليه وسلم بالَّذي يعْلَمُ مِنْ بَرَاءَة أَهْلَهُ الله عَليه وسلم بالَّذي يعْلَمُ مَنْ بَرَاءَة أَهْلَهُ اللهُ الله عَليه وسلم بالَّذي يعْلَمُ مَنْ بَرَاءَة أَهْلَهُ الله الله عَليه وسلم بالَّذي يعْلَمُ مَنْ بَرَاءَة أَهْلَهُ الله الله عَليه وسلم بالَّذي يعْلَمُ مَنْ بَرَاءَة أَهْلَهُ الله أَلْ الله عَليه عَلَيهُ عَلَمُ أَنَّهُ أَشَارَ عَلَى أَنَّهُ أَشَارَ

وَيَرْأَهَا يِكَلَامِهِ هَذَا. وَأَمَّا قَوْلُ عَلِيٌ بُنِ أَبِي طَالِب رضي الله عَنه: لَمْ يُضَيِقْ اللَّهُ عَلَيْكَ وَالنَّسَاءُ سواها كَثِيرٌ. فَقَالَ النَّوَوِيُّ: هَذَا هُوَ الصَّوَابُ فِي حَقُّ عَلَيُّ رضي الله عنه؛ لأَنَّهُ رَآها مَصْلحَةٌ وَنَصيحَةُ للنَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم في اعْتِقَادِه؛ لأَنَّهُ رَأَى انْزِعَاجَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم بِهَذَا الْأَمْرِ وَقَلَقَهُ فَأَرَادَ إِرَاحَةَ خَاطِرَهُ وَكَانَ ذَلِكَ أَهَمَ مِنْ

غيره. (طرح التثريب في شرح التقريب ١٨ ٥٩). قَالَ ابن حجر؛ وَهَـذَا الْكَلَّامُ الَّذِي قَالَهِ عَلَى حمله عَلَيْه تَرْجيح جانب أن النّبيُّ صَلّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ لَمْ رَأَى عَنْدِهِ مِن القلق بِسَبَبِ الْقَوْلِ الَّذِي قَيِلُ وَكَانَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ شَدِيدُ الْغَيْرَةَ فَرَأَى عَلِيٌّ أَنَّهُ إِذَا فَارَقَهَا سَكَنَ مَا عَنْدَهُ مِنَ الْقَلَقِ بِسَبِيهَا، إِلَى أَنْ يَتَحَقِّقَ بَرَاءَتُهَا فَيُمْكُنُ رَجْعَتُهَا، وَيُسْتَفَادُ مَنْهُ ارْتَكَابُ أَخَفُ الضَّرَرَيْنِ لِذَهَابِ أَشَدُهمَا. وَقَالَ الثِوْرِيِّ: رأى ذلك هُوَ الْمُسْلَحَةُ فِيْ حَقَّ النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاعْتَقَدَ ذَلِكَ لَمَا رَأَى مِن انْزِعَاجِهِ فَبَذَلَ جَهْدَهُ فِي النَّصِيحَةِ لإِرَادَتِهِ رَاحَةٍ خَاطِرِهِ صلى الله عَلَيْه سلم، وَقَالَ الشَّيْخُ أَبُو مُحَمَّد بْن أبي جَمْرَةُ: لَمْ يَجْزِمْ عَلَيُّ بِالْإِشَارَةِ بِفَرَاقَهَا لأَنَّهُ عَقبَ ذلك بِقُولِه؛ وَسَلِ الْجارِيَةُ تَصْدُقُكُ؛ فَفُوضَ الأمرية ذلك إلى نظر النبي صلى الله عليه وسلم، فَكَأَنَّهُ قَالَ: إِنْ أَرَدُتَ تَعْجِيلُ الرَّاحَةَ فَفَارِقْهَا، وَانْ أرَدْتُ خَلَافُ ذَلِكَ فَابْحَثُ عَنْ حَقيقَة الْأَمْرِ إِلَى أَنْ تُطْلِعَ عَلَى بَرَاءَتَهَا، لأَنْ عليًا رضي الله عنه كَانَ يَتَحَقِّقُ (يِتأكد) أَنْ بَرِيرَةَ لَا تَخْبِرُهُ صلى الله عليه وسلم إلا بِمَا عَلَمَتُهُ، وَهِيَ لَمْ تَعْلَمُ مِنْ عَائِشَهُ إِلَّا الْبَرَاءَةُ الْمُحْضَةُ، وَالْعِلْهُ فِي اخْتَصَاص علي وأسَامَة بِالْمُشَاوَرَةِ أَنَّ عَليًّا كَانَ عَنْدُ النبي صلى الله عليه وسلم كَالْوَلْد؛ لأَنَّهُ رَبَّاهُ مِنْ حَالَ

صغَرِهِ ثُمَّ لَمْ يُفَارِقْهُ، بَلْ وَازْدَادَ اتَّصَالُهُ بِتَزْوِيجِ فَاطِمُهُ، فَلِذَلِكَ كَانَ مَخْصُوصًا بِالْشَّاوَرَةِ فَيمَا يَتَعَلَّقُ بِأَهْلِهِ لَزِيدِ اطَّلاعِهِ عَلَى أَخُوالِهِ أَكُثُرُ مِنْ غَيْرِهِ، وَكَانَ أَهْلُ مَشُورَتِهِ فَيمَا يَتَعَلَّقُ بِالْأُمُورِ الْعَامَّةُ أَكَابِرَ الصَّحَابَةِ كَأْبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ.

وَأَمَّا أَسَامَةٌ فَهُوَ كَعَلِيَّ فِي طُولِ الْمُلَازَمَة وَمَزيد الاَّخْتِصَاصِ وَالْحَبَّةِ، وَلِذَلْكِ كَانُوا يُطْلَقُونَ عَلَيْهِ الْاَحْتِصَاصِ وَالْحَبَّةِ، وَلِذَلْكِ كَانُوا يُطْلَقُونَ عَلَيْهِ أَنَّهُ حَبَّ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَخَصَّهُ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَأَنْ كَانَ عَلَيْ دُونَ أَبِيهِ وَأُمَّهُ لَكُونَه كَانَ شَابًا كَعَلَيْ، وَإِنْ كَانَ عَلَيْ لُونَ أَبِيهِ وَأُمَّهُ لَكُونَه كَانَ شَابًا كَعَلَيْ، وَإِنْ كَانَ عَلَيْ لَهُ أَسْنَ مِنْهُ وَذَلْكَ أَنَّ لَلْشَابُ مِنْ صَفَاءِ الذَّهُنِ مَا لَيْسَ لِغَيْرِهِ وَلِأَنَّهُ أَكْثَرُ جُزْأَةٍ عَلَى الْجَوَابِ بِمَا يَظْهَرُ لَهُ مَنَ الْمُعَلِيْ لَهُ مَنْ الْفَائِلِ تَارَة وَالمستول مَنْ الْمُقَامِلُ تَارَة وَالمستول عَنْهُ أَخْرَى، مَعَ مَا وَرَدَ فِي بَعْضِ الْأَخْبَارِ أَنَّهُ اسْتَشَارَ عَنْهُ الْمُعَالِيلَ الْمُعَالِ أَنَّهُ اسْتَشَارَ عَنْهُ الْمُعَلِيلُ مَا وَرَدَ فِي بَعْضِ الْأَخْبَارِ أَنَّهُ اسْتَشَارَ عَنْهُ مُعَامًا وَرَدَ فِي بَعْضِ الْأَخْبَارِ أَنَّهُ اسْتَشَارَ غَيْرَهُمَا . (فتح الباري لابن حجر ٨/ ٤٦٤).

قَالَتْ: فَدَعَا رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم بَريرة، فَقَالَ: (أَيْ بَريرة، هَلْ رَأَيْت منْ شَيْء يَريبُكَ ». قَالَتْ لَهُ بَريرة؛ وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالْحِقُ، مَا رَأَيْتُ عَلَيْهَا أَمُرُ اقَطُ أَغْمِصُهُ غَيْر أَنْها جَارِيةٌ حَديثُهُ السِّنْ، تَنَامُ عَنْ عَجِين أَهْلها، فَتَأْتِي الدَّاجِنُ فَتَأْكُلُهُ، السِّنْ، تَنَامُ عَنْ عَجِين أَهْلها، فَتَأْتِي الدَّاجِنُ فَتَأْكُلُهُ، فَاللَّتْ فَقَامَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسُلَّم مِنْ قَالَتُ؛ فَقَامَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسُلَّم مِنْ يَعْدَرُنِي مِنْ رَجُلَ قَدُ يَوْمِه فَاسْتَعْدَر مِنْ عَبْدِ الله بِن أَبِيء وَهُو عَلى النَّبَر بَعْمَلُ الله مَا عَلَيْه وَسُلَم مِنْ النَّه بَعْدَرُني مِنْ رَجُلَ قَدُ بَعْمَالَ: «يَا مَعْشَر المُسْلَمِين، مَنْ يَعْدَرُني مِنْ رَجُلَ قَدُ بَعْمَالًا وَلَهُ مَا عَلَمْتُ عَلَيْه إِلَّا خَيْرًا الله فَي الله مَا عَلَمْتُ عَلَيْه إِلَّا خَيْرًا الله وَالله مَا عَلَمْتُ عَلَيْه إِلَّا خَيْرًا الله وَمَا يَدْخُلُ عَلَى اللّه بَنْ كَانَ مَنَ الأَوْسُ صَرَيْتُ عَلَيْه الله الله مَا يَعْمَلُ الله مَا عَلَمْ لَا يَسُولُ اللّه مُعَاذَ أَخُو بَنِي عَبْد الْأَوْسُ صَرَيْتُ عُنُقُهُ وَإِنْ كَانَ مَنَ الْأَوْسُ صَرَيْتُ عُنْقَهُ وَإِنْ كَانَ مَنْ الْخُولُ لَكَ الله مَا يَلْهُ مَا عَلَمْ اللهُ اللهُ مَا عَلَمْتُ عَلَيْه إِلَّا خَيْرًا الله مَا عَلَمْ الله الله وَلَى الله وَلَا الله مَا عَلَمْتُ عَلَيْه إِلَّا مَا عَلَمْ الله وَلَا الله مَا عَلَمْ الله وَلَا كَانَ مَنَ الأَوْسُ صَرَيْتُ عُنْقَامًا الْمُرَاتِ كَانَ مَنْ الْأَوْسُ صَرَيْتُ عُنْقَامًا أَهُ وَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَى الله عَلَى اللهُ وَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الْمَالِهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُهُ اللهُ ال

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

#### ولا تتحزني كل هذا الحرق وخفض عنها في الخلم عليه إلا خيرًا أما قول اسامة عماد

فقدت أنصار السنة المحمدية في الشرقية واحدًا من أعز شبابها وهو الأخ «هاني محمد درويش»، عضو مجلس الإدارة بجمعية أنصار السنة فرع البلاشون ببليس- شرقية- وإمام مسجد التوحيد.

ورئيس التحرير يدعو الله العلي القدير أن يرحمه رحمة واسعة، وأن يسكنه فسيح جناته.



من فتاوى الأزهر الشريف

السؤال: تحرص يعض السيدات على ه رمضان، فهل ذلك مشروع؛

> ان الصيام المفروض هو المفروض هو صيام شهر رمضان، وصيام النذر والكفارات، وما عدا ذلك فمستحب، والرسول صلى الله عليه وسلم رغب في صيام التطوع بمثل ما جاء في صحيحي البخاري ومسلم " ما من عبد يصوم يوما في سبيل الله تعالى إلا باعد الله بذلك اليوم وجهه عن التار سبعين خريفا".

ومن الصيام المستحب الصيام رجب، وكذلك الصيام في شهر شعبان وقد سبق في صفحة ٤٤٢ من المجلد الثالث (من مجلة الأزهر) حكم الصوم في شهر رجب وما نقله ابن حجر عن الطرطوشي في كراهة الحرص على صيام رجب تشبيها برمضان، أو لأنه ثابت مؤكد، أو لفضل خاص يزيد على صيام باقى الشهور.

وبخصوص الصيام في شهر شعبان وردت أحاديث صحيحة منها ما رواه البخاري عن عائشية رضى الله عنها: كان رسول الله

صلى الله عليه وسلم يصوم أكثر شهرشعبان، بلكان يصومه كله أحيانا وجاء في رواية تقول في سىب دلك:

تعظیما لرمضان، کما روی النسائي أن أسامة بن زيد سأله صلى الله عليه وسلم لم أرك تصوم في شهر ما تصوم في شهر شعبان، فقال "ذاك شهر يغفل الناس عنه بين رجب ورمضان، وهو شهر ترفع فيه الأعمال إلى رب العالمين، وأحب أن يرفع في الأشهر الحرم التي منها شهر عملي وأنا صائم " وصيامه كله أو أكثره لمن وصل النصف الثاني بالنصف الأول: أما الذي لم يصله فيكره أو يحرم أن ينشئ صياما فالنصف الثاني لحديث رواه أبو داود، وبه أخذ الشافعي، كما جاء النهي عن صوم يوم أو يومين قبل رمضان لحديث رواه الجماعة "لا تقدُّموا -تتقدموا-صوم رمضان بيوم ولا يومين، إلا أن يكون صوم يصومه رجل فليصم ذلك اليوم ".

فالصوم في رجب وشعبان مشروع كما قدمنا، الأول لأنه من الأشهر الحرم والثاني لفعل

التبي صلى الله عليه وسلم، غير أن هناك توصية بعدم الإرهاق وتكلف الإنسان ما لا يطيق، ففي البخاري ومسلم عن عائشة رضى الله عنها قالت: لم يكن النبي صلى الله عليه وسلم يصوم شهرًا أكثر من شعبان فإنه كان يصوم شعبان كله، وكان يقول "خذوا من العمل ما تطيقون فإن الله لا يمل حتى "iple"

فإذا كان في صيام الشهرين إرهاق يؤثر على صيام رمضان كان التتابع مخالفا للحديث، ويكره أن يكون ذلك عن طريق النذر فقد يحصل العجز ويكون المحظور، ومن استطاع بغير إرهاق فلا مانع، مع مراعاة إذن الزوج إذا أرادت الزوجة أن تصوم هذا التطوع، ففي الحديث الذي رواه البخاري ومسلم " لا يحل الامرأة أن تصوم وزوجها شاهد إلا بإذنه، ولا تأذن في بيته إلا ىاذنه"

(فتاوي الأزهر الشريف ٩/ ٢٨٥).

#### من فتاوى اللحنة الدائمة

سررها الظرق بين بسر التقسيط ومسألة التدرق؟

ج بيع التقسيط هو: بيع السلعة بثمن مؤحل، يسدده على فترات متفرقة، وأما مسألة التورق، فهي أن يشتري سلعة بثمن مؤجل؛ ليبيعها في السوق على غير الدائن، وينتفع بثمنها، وإذا حل الأجل سدد لصاحبها ثمنها الذي اشتراها به مؤجلاً، والبيع بالتقسيط جائز، ولا يلتفت إلى القول بعدم جوازه؛ لشذوذه، وعدم الدليل عليه، أما مسألة التورق فمحل خلاف، والله أعلم. وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحية وسلم.

اللجئة البرائمة للبحوث العلمية والأفتياء

لا بأس باستبدال الأدوات المنزلية القديمة بأدوات جديدة مع زيادة يدفعها صاحب الأدوات القديمة، نظرا للفرق بين قيمة النوعين؛ لأن هذا من السع الذي أحله الله، ولا محذور فيه، إذا لم يكن ذلك عن مشارطة. وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحية وسلم.

العباد واجبة الأداء، فيلزم من عليه دين لأي إنسان أن يبدل وسعه في إيصاله إليه أو إلى ورثته إن كان قد توفي، وفي حالة عجزه عن الصاله الي (الورثة أو إلى صاحبه؛ لكونه

هاجر إلى بلد لا بعرفها، أو لا يعرف عنوانه بها، أو نسى اسمه كليا فيتصدق بالدين الذي عليه على الفقراء بالنية عن صاحبه، فإن جاء صاحبه أخبره بالواقع، فإن رضى به والا دفع حقه البه،

وللمتصدق أحر تلك الصدقة إن شاء الله، ولا تبرأ ذمته بدون ذلك.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. اللجنية الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

س، ما حكم الماطلة في تسديد الدين؟

📆 من كان قادرا على الوفاء لدينه فإنه يحرم عليه الماطلة في تسديد ما وحب في ذمته اذا حل أجله؛ لما رواه أبو هريرة رضى الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: مطل الغني ظلم، وإذا أتبع أحدكم على ملىء فليتبع متفق

فعلى من عليه دين أن يبادر بوفاء ما في ذمته من حقوق الناس، وليتق الله في ذلك قبل أن يفاحثه الأجل وهو معلق بديونه.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحيه وسلم.

اللحنة الدائمة للبحوث العلمية والأفتاء

🛪 الأموال الحاصلة من طرق محرمة: كالرشوة والربا، أموال محرمة، لا يجوز للمسلم تمولها والانتفاء بها أو المتاجرة بها، والله الهادي إلى سواء السبيل. وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحيه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء

# وفاة رئيس أنصار السنة بالسودان

تحتسب جماعة أنصار السنة المحمّدية بمصر عند الله تعالى سماحة الشيخ الوالد أبو زيد محمد حمزة، رئيس جماعة أنصار السنة المحمدية بالسودان، الذي توقي يوم الأحد ٣ مايو، بالسودان.

وإذ نعزّي الأمة الإسلامية في فقده، فإننا نرجو الله تعالى له المغفرة، فالشيخ رحمه الله عاش عمرا طويلا يدعو إلى توحيد الله تعالى، واتباع النبيّ صلى الله عليه وسلّم، دعوة وعملاً وجهاذا وصبرًا.

لقد عرفت المنابر فقيدنا الشيخ يصدع بكلمة الحق فلاقى في سبيل ذلك ما لاقى من الأذى محتسبا، على سنة النبيين، يدعو إلى الله على بصيرة، متخذاً من الحكمة والموعظة الحسنة سبيله إلى القلوب، حتى بسط الله تبارك وتعالى له القبول وهوت إليه الأفئدة، وعرف فضله البعيد قبل القريب، فخرج العشرات من طلاب العلم ينشرون الخير ويصدعون بكلمة الحق في كل أركان الدنيا، وما فتى وهو يصارع المرض والألم في أيامه الأخيرة يذكر من حوله بضرورة التمسك بدعوة التوحيد.

وقد شارك الرئيس السوداني عمر البشير وعدد من المسئولين السودانيين والقيادات الدعوية في جنازة الفقيد، واحتسبت رئاسة الجمهورية الفقيد، مشيرة إلى إسهاماته في مجال الدعوة الإسلامية، معتبرة أنه نذر حياته خدمة للإسلام ونشرا للعلم.

#### ترجمة يسيرة لسماحة الشيخ أبو زيد محمد حمزة، رحمه الله

والشيخ أبو زيد محمد حمزة، من مواليد عام ١٩٢٥ بقرية ،أشكيت،، التابعة لوادي حلفا، حيث نشأ وترعرع وبدأ تعليمه، ثم سافر إلى مصر مع والده وتلقى فيها دراسات في القرآن الكريم، والتحق بالأزهر عام ١٩٤٢م، وتعلم دعوة التوحيد على يد العلامة محمد حامد الفقي، رحمه الله، مؤسس جماعة أنصار السنة المحمدية بمصر، ثم عاد إلى السودان داعية إلى توحيد الله تعالى، واتباع النبي صلى الله عليه وسلم.

لقد عرف السودان شرقه وغربه، شماله وجنوبه بواديه وحواضره الشيخ داعيا إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة، متحمّلا قي سبيلها المشاق، صابرا محتسبا، يبلّغ دعوة التوحيد بلا كلال. تتلمذ علي يديه جمع من العلماء والدعاة داخل السودان وخارجه، من أبرزهم وأكترهم له ملازمة تلميذه الشيخ الدكتور محمد الأمين إسماعيل، والشيخ محمد سيد حاج رحمه الله، وغيرهم.

ومنذ أن صار الشيخ أبوزيد محمد حمزة رئيسًا عامًا للجماعة بالسودان كان حريصًا على

الحفاظ على هويتها العلمية الدعوية التربوية الإصلاحية، وعدم الزجّ بها في ما يؤثر على رسالتها التي قامت من أجلها، فحافظ عليها جماعة قوية مؤتلفة فاعلة، تنتهج سبيل أهل السنة والجماعة في المعتقد والمواقف والسلوك، كما حرص على التواصل مع الهيئات الدعوية والعلمية في السودان، وعرف عنه سعيه الجاد لتوحيد كلمة الدعاة، والإصلاح بين المجموعات الدعوية وتعزيز الرباط الأخوي والتعاوني على البر والتقوى والمبادرة إلى ذلك، والنصح لأئمة السلمين وعامتهم.

ويعد سماحة الشيخ أبو زيد محمد حمزة رحمه الله من العلماء العاملين، الذين وثقوا صلاتهم بعلماء العالم الإسلامي ودعاته لجمع الكلمة على توحيد الله تعالى، فشهد له العلماء والدعاة بالخير والصلاح، والجمع بين العلم والعمل والجهاد؛ والله حسيبه. ولم يزل وهو في فراش موته يوصي بالتوحيد والاستمساك بالسنة والالتزام بالهدي النبوي. رحمه الله رحمة والصعة وأسكنه الفردوس الأعلى مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين.

