# ميثاق الهجرة . . وأثره في تأسيس أعظم دولة حكمة الله تتجلى في أقداره (١ الصراخ بين الحق والباطل الخيارف شر

**Upload by: altawhedmag.com** 

#### رئيس مجلس الإدارة

#### د.عبد الله شاكر الجنبدي



فاعلم أنه لا اله الا الله



صاحية الامتياز

جماعة أنصار السنة الحمدية

المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د.مرزوق محمد مرزوق

٨ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۱۷۱٥٢٣٩٠ فاكس :۲۲۲،۲۳۲

البريد الإلكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات

7494101V:0 المركز العام:

هاتف :۲۷00۱۹۳۲-۲030۱۹۳۲ WWW.ANSARALSONNA.COM

#### بشرى سارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها بالمجلة على البريد



خيرٌ عظيم كان سيعم جُموع الأمة من الراغبين في الخير، حينما عرف النبي صلى الله عليه وسلم موعد ليلة القدر بالتحديد، فخرج ليبلغ المسلمين بهذا الموعد؛ ليحتشدوا في تلك الليلة إيمانا واحتسابًا، لينالوا أجرًا وثوابًا، وبالطبع كان سيصلنا هذا الخير، فهي ليلة خيرٌ من ألف شهر، وكان الناس سيتفرغون لهذه الليلة، ويجلسون لها من المغرب حتى الفجر، فهي مهما طالت ليلة، ينال قائموها وحاضروها السعادة والمغضرة، في الدنيا والأخرة، لكن ما الذي حال دون معرفة الناس يهذه الليلة؟!!

إنه أمر في غاية الدهشة والعجب، إنها مشاجرة بين رجلين اثنين، فقد ورد عن أنس بن مَالك رضى الله عنه أنه قال: خِرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ فَيْ رَمَضَانَ فَقَالَ إِنِّي أَرِيتُ هَذه الليلة في رَمْضان حتى تالحي رُجُلان فرُفعت.

يا الله (إ كل هذا الخير العظيم يفوت الأمة بسبب مشاجرة بين رجلين؟ فما الذي يفوت الأمة الآن من الخير بسبب قبح ما نرى؟! هذا يسب، وهذا يلعن، وهذا يخاصم، وآخر يجادل، وهذا يسخر، وغيره يحرض، وهذا يطعن ويشكك، وغيره يسيء الظن ويتهم النيات، وأخيرًا هذا بقتل، وآخر نُقتل ١٤

فمن من هذا المجموع سيقبل الله عذره، وقد قال صلى الله عليه وسلم: « لا تدابروا ولا تباغضوا ولا تحاسدوا وكونوا عباد الله اخوانا».

وأخيرا: « لا ترجعُوا بعدي كفارا يضربُ بعضكم رقاب بعض».



إساجه ولا شاح الأريحي يهابالك يوني كالأهابي كم يجها CO CONTRACTOR OF THE WILL SHOWS

### المدير التحرير الفني حسين عبطا القراط

## رئيس التحرير حاتم

#### سكرتير التحرير مصطفى خليل أبو العاطي

الاخراج الصحفي

أحمد رجب محمد



#### ثمن النسخة

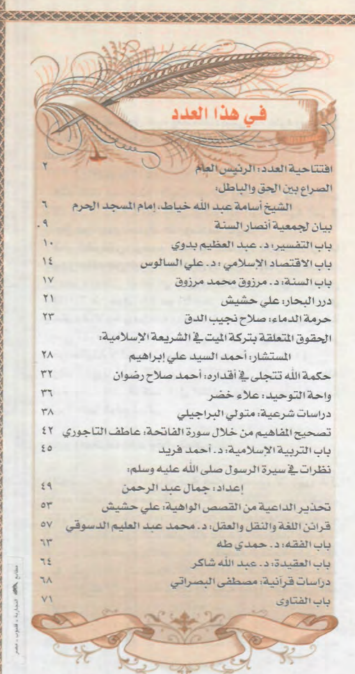
مصر ۲۰۰ قرش ، السعودیة ۲ ریالات ، الإمارات ۲ دراهم ، الکویت ۵۰۰ فلس، الغرب دولار أمریکی ، الأردن ۵۰۰ فلس، قطر۲ ریالات ، عمان نصف ریال عمانی ، أمریکا دولاران ، أوروبا ۲ یورو

#### الاشتراك السنوى

ا- ية الداخل؟ • جنيهاً بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين . مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون.

٢- في الخارج ٥٢ دولاراً أو ٠٠١ ريال سعودى أو مادعاد لهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة.باسم مجلة التوحيد.أنصار السنة حساب رقم /٩٥١٩١٠



٥٥٥ حقيل في الترقيقة الأغياد والبيدات والتهمسات داعل

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على اليموث رحمة العالمان وعلى آله وصحمة الى يوم الدين، ويعدُ:

فقد تحدثت في اللقاء الماضي عن أهمية ووجوب طاعة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأشرت إلى الوعيد الشديد الواقع على من خالف أمرد صلى الله عليه وسلم، وأواصل في هذا اللقاء الحديث حول السنة ومكانتها من دين رب العالمين، فأقد ل منالله التوفيق،

#### إ- السنة وحي من الله تعالى:

عصم الله عز وجل نبيه ومصطفاه صلى الله عليه وسلم عن الضلال والغواية، وأخبر أن ما نطق به وحي منه سبحانه، قال الله تعالى: ما مَلَّ صَاحِبُ رَمَا عَنِي ( ) وَمَا يَعِلَقُ عَنِ الْمُرَى ( ) إِذَ هُو إِلّا الله تعالى: ما مَلَّ صَاحِبُ رُمَا عَنِي ( ) وَمَا يَعِلَقُ عَنِ الْمُرَى ( ) إِذَ هُو إِلّا الله تعالى: ( النجم: ٢ - ٤ ).

فقد نفت عنه هذه الآيات الغواية والضلالة، ودللت على ذلك بأن ما بلغه لأمته وحي أوحاه الله إليه، وعليه فهو لا ينطق عن الهوى، صلوات الله وسلامه عليه.

قال الشوكاني- رحمه الله- في تفسيره للأيات: وأي: ما يصدر نطقه عن الهوى لا بالقرآن ولا بغيره، وقال أبو عبيدة: إن رعن، بمعنى الباء: أي بالهوى، قال قتادة: أي ما ينطق بالقراءة عن هواه، وإن هو إلا وحي يوحى، أي ما هو الذي ينطق به إلا وحي من الله يوحيه إليه وقوله: «يوحى» صفة لوحي تفيد الاستمرار التجددي وتفيد نفي المجاز؛ أن هو وحى حقيقة لا لمجرد التسمية». (فتح القدير ١٠٥/٥).

وقد أخبرنا الله في كتابه أنه أنزل على نبيه صلى الله عليه وسلم السنة، كما أنزل الكتاب، وقرنهما معافي آيات كثيرة منها قوله تعالى، والأرا الكتاب، وقرنهما منا الرابيك

، (البقرة: ٢٣١)، وقال تعالى: ووأول لم عليك الكف

(النساء:١١٣)، والمراد بالحكمة هنا: دالسنة، لا غير، قال الإمام الشافعي- رحمة الله-: وفذكر الله الكتاب، وهو القرآن، وذكر الحكمة، فسمعنا من أرضى من أهل العلم بالقرآن يقول: الحكمة، شنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهذا يشبه ما قاله- والله أعلم- لأن القرآن ذكر وأتبعته الحكمة، وذكر الله منه على خلقه بتعليمهم الكتاب والحكمة، فلم يجز- والله أعلم- أن يقال: الحكمة هاهنا إلا سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وذلك أنها مقرونة مع كتاب الله، وأن الله اهترض طاعة رسوله، وحتم على الناس اتباع أمره، فلا يجوز أن يقال لقول: فرض إلا لكتاب الله، ثم سنة رسوله صلى الله عليه وسلم، كما وصفنا من أن الله جعل الإيمان برسوله صلى الله عليه وسلم، مقرونا بالإيمان، والرسالة، ٧٨؛ ٧٩).



السلامة ومكالاتها محق ديميق دي الاطالاين

بِقُامِ الرئيسِ العام دا عبدالله شاكر الجنب www.sonna\_banha.com

قال القرطبي- رحمه الله- في تفسيره: «يعني الكتاب والسنة، قال الله تعالى: ﴿ الحشر:٧). (تفسير القرطبي ٤/٢٤١).

وقال ابن كثير: «أي: اقتضوا آثار النبي الأمي الذي جاءكم بكتاب أنزل إليكم من رب كل شيء ومليكه .. (تفسیرابن کثیر ۲۷۷/۲).

وقال القاسمي رحمه الله: رخطاب منه تعالى لكافة المتكلمين بالأمر باتباع ما أنزل، وهو القرآن، والراد وبما أنزل: القرآن والسنة وقوفًا مع عمومه، لقوله سبحانه: ﴿ وَمَا يَعِلَقُ عَنِ الْمُوفَى إِنَّ إِنْ هُو إِلَّا وَحَمَّا وي (النجم: ٤). (تفسير القاسمي ٧/ ٢٦١٠).

وقد وردت أحاديث كثيرة عن النبي صلى الله عليه وسلم ذكر فيها أن الله تبارك وتعالى أتاه الكتاب والسنة، كما في حديث المقدام بن معد يكرب أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ألا إنى أوتيت الكتاب ومثله معه .... ألا يوشك رجل شبعان متكنا على أربكته يقول: عليكم بهذا القرآن فما وجدتم فيه من حلال فأحلوه، وما وجدتم فيه من حرام فحرموه، ألا لا يحل لكم لحم الحمار الأهلي، ولا كل ذي ناب من السبع، ولا لقطة معاهد، إلا أن يستغنى عنها صاحبوه، ومن نزل بقوم فعليهم أن يقروه، فإن لم يقروه فله أن يعقبهم بمثل قراد، (صحيح سنن ایی داود ۲/۸۷۰).

والحديث يدل على أن الله سبحانه وتعالى أعطى النبي صلى الله عليه وسلم الكتاب والسنة معًا، وقد ذكر البيهقي رحمه الله وجهين للحديث أحدهما: أنه أوتى الكتاب وحيًا يتلى، وأوتى مثله من البيان، أي: أذن له أن يبين ما في الكتاب فيعم ويخص، وأن يزيد عليه. فيشرع ما ليس في الكتاب له ذكر، فيكون ذلك في وجوب الحكم ولزوم العمل به كالظاهر المتلو من القرآن. (عون المعبود ١٢/٥٥٥).

وقال الخطابي رحمه الله: «يحذر بذلك مخالفة السنن التي سنها رسول الله صلى الله عليه وسلم مما ليس له ذكر في القرآن على ما ذهب إليه الخوارج والروافض من الفرق الضالة، فإنهم تعلقوا بظاهر القرآن وتركوا السنن التي ضمنت بيان الكتاب فتحرروا وضلوا،. (المرجع السابق نفس الجزء

وقد وصف النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث فاعل ذلك بصفات تنطبق حقًا على هؤلاء المنكرين منها: أنه رجل شبعان، وهذا كناية عن البلادة وسوء الفهم الناشئ عن الشبع، أو عن الحماقة اللازمة

भारती के किया भीरता A Signiff of Syder of Signiff Meny weres course Kimple of Kentle len ande وهارجة لك والمحلل مجلكه day collan zising all some godelle

للتنعم والفرور بالمال والجاه، ومنها: أنه جالس على أريكته، أي: سريره، وأراد بذلك: أصحاب الترفه والدعة للذين لزموا البيوت ولم يطلبوا العلم من مظانه، قال الشيخ محمد أبو شهبة رحمه الله: ، وقد دل الحديث على معجزة للنبي صلى الله عليه وسلم، فقد ظهرت فئة في القديم والحديث تدعو إلى هذه الدعوة الخبيثة، وهي الاكتفاء بالقرآن عن الأحاديث، وغرضهم هدم نصف الدين، أو إن شئت فقل: تقويض الدين كله؛ لأنه إذا أهملت الأحاديث والسنن: فسيؤدي ذلك- ولا ريب- إلى استعجام كثير- من القرآن على الأمة وعدم معرفة المراد منه، وإذا أهملت الأحاديث واستعجم القرآن فقل: على الاسلام العفاء، (دفاع عن السنة ص١٠٥).

#### ٢- لا يمكن فهم القرآن واتباعه إلا بالرجوع إلى السنة

أنزل الله تعالى كتابه من عنده، وأسند بيان ما فيه للنبي صلى الله عليه وسلم، كما قال تعالى: ورأ (النحل:٤٤)، وهذه الآية صريحة في أن بيان القرآن موكول إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهذا يقتضي أن تحفظ السنة حتى نبين القرآن، ولأنه يستحيل أن يحيل الله عز وجل بيان كتاب إلى أمر غير محفوظ، ومن هنا كانت جهود علماء السنة في تدوينها وخدمتها وتمييز صحيحها من سقيمها، وكان هذا في الواقع خدمة لكتاب الله، قال ابن كثير رحمه الله في تفسيره للأية السابقة: « يَكُرُ ، (النحل:٤٤) يعنى القرآن «لتبين للناس

ما ذُرِّل النهم، أي: من ربهم لعلمك بمعنى ما أَدْرُل الله وحرصك عليه واتباعك له، ولعلمنا بأنك أفضل الخلائق وسيد ولد آدم، فتفصل لهم ما أشكل. (تفسير ابن كثير (٧٧١/٢).

وقال البغوي رحمه الله: ﴿ وَأَرْلَنّا إِلَيْكَ النِّكَرِ لِنُبِينَ لِللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ اللهِ عِلَى اللّهِ اللهِ عِلَى اللّهِ عِلَى اللهِ عِلَى اللهِ عِلَى اللهِ عِلَى اللهِ عليه وسلم مبينًا للوحي، وبيان الكتاب يطلب من السنة. معالم التنزيل، (٧٠/٣). وقال الشيخ أبو بكر الجزائري- حفظه الله-: في هداية هذه الآية: ﴿ السنة لا غنى عنها، لأنها المبينة للجمل القرآن والموضّحة لمعانيه، ﴿ أيسر التفاسير المرادي).

وقال الدكتور محمد أبو شهبة- رحمه الله-:
«القرآن الكريم هو الأصل الأول للدين، والسنة هي
الأصل الثاني، ومنزلة السنة من القرآن أنها مبيئة
وشارحة له، تفصل مُجمله، وتوضح مشكله، وتقيد
مطلقه، وتخصص عامه. وقد كان النبي صلى الله
عليه وسلم يبين تارة بالقول، وتارة بالفعل، وتارة
بهما ، (دفاع عن السنة ص١١).

ومن هنا أقول: إن السنة متى ثبتت عن النبي طلى الله عليه وسلم فهي تشريع وهداية، وواجبة الاتباع بدلالة القرآن الكريم على ذلك، وقد كان الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين پرجعون إلى التبي صلى الله عليه وسلم في كل ما أشكل عليهم فهمه، ويستفتونه فيما يقع لهم من حوادث، وكان يبين لهم ما أشكل عليهم، ويوضح ما يحتاجون إليه، وهذه بعض الأمثلة الدالة على أنه لا يمكن فهم القرآن ولا تطبيقه إلا بالرجوع إلى السنة، قال الله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا السَّلَوَةُ وَمَاوُا الرَّكُوةَ وَآزَكُوا مَعَ الرَّكِينَ الله ونطبق هذا الأمر؟

أقول: لا يمكن فهمه ولا تطبيقه إلا بالسنة، فهي التي أوضحت كيف نصلي، ومتى نصلي، وعدد ركعات كل صلاة، كما بينت الركوع والسجود والتشهد والقيام، وماذا نقول في كل موطن، كما بينت لنا السنة أحكام صلاة الجمعة والجنائز والاستسقاء والعيدين وغير ذلك.

وكذلك الأمر في تطبيق الزكاة، وقد أوضحت السنة وقت الزكاة، ومقدار النصاب، ومتى تخرج؟ وممن تؤخذ؟ وأين تصرف؟ وكذا الأمر بالنسبة للصيام، وقد جاء الأمر به في القرآن، غير أن آيات

الله على والله والأسلام والله والمراك الأرك الأرك والمراك والله والمراك والله والمراك والمرك والمرك والمرك والمرك والمراك والمراك والمراك والمراك والمرك والمرك والمر

الصيام لم تبين لنا ما المباح لنا فيه، ولا المحظور علينا فعله، ولم تذكر حكم الأكل والشرب ناسيًا، وكذلك لم يذكر لنافي القرآن الأيام التي يستحب صيامها كيوم عرفة، وعاشوراء، والاثنين والخميس، كما ورد في السنة النهى عن صيام بعض الأيام كيوم الفطر والنحر، وما يقال في الصلاة والزكاة والصيام يقال في الحج، وفي كثير مما ورد الأمر به في القرآن، بل إن الحدود لا يمكن تطبيقها إلا بالسنة، قال الله تعالى: , وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطُ عُوَّا أَيْدِيهُمَا جَزَّاءً أُ يمًا كسبًا تكلا مِن أللهِ وَأللهُ عَنْ رُحِيمً ، (المائدة:٣٨)، لم تبين لنا الأية من أين نقطع اليد، وما المقدار الذي تقطع بسبيه؟ وقد بينت السنة أن اليد تقطع في ربع دينار، كما في حديث عائشة رضى الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «تقطع اليد في ربع دينار فصاعدًا،. وقد بؤب البخاري لهذا الحديث بقوله: باب قول الله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَةَ فاقطعوا أيديهما ،، وفي كم يقطع؟ وقطع علي من الكف. (فتح الباري ١١/٩٦).

كما فسر النبي صلى الله عليه وسلم آيات من القرآن الكريم، وكان لا يمكن فهمها أو تطبيقها إلا ببيانه صلى الله عليه وسلم، ومن ذلك ما جاء في قوله تعالى: وقَن كَان مِن مُن مَرِيطًا أَزْ بِهِ أَذَى يَن تُأْسِهِ فَفِذ يَةً فَي مِن رَاّبِهِ وَمَن الله عليه وسلم، ومن ذلك ما جاء في قوله تعالى: وقن كان مِن مُن مَرِيطًا أَزْ بِهِ أَذَى يَن تُأْسِهِ فَفِذ يَةً أَن يَن رَاّبِهِ وَفَذ يَةً أَن يَن رَاّبِهِ وَفَذ يَةً أَن يَن رَاّبِهِ وَمَن الله عَن عَب الله الله الله الله الله الله الله وقد أخرج البخاري ومسلم عن عبد الله بن معقل قال: وجَلسَتُ البخاري ومسلم عن عبد الله بن معقل قال: وجَلسَتُ

٣- موقف أهل السنة ممن عارض السنة

لقد كان لسلف هذه الأمة مواقف محمودة في تعظيم السنة والدفاع عنها، والنماذج على ذلك كثيرة أكتفى بذكر بعضها، قال الإمام الشافعي رحمه الله: حدثني ابن أبي ذئب عن المقبري عن ابن شريح الكعبي أن النبي قال عام الفتح: " من قتل له قتيل فهو بخير النظرين؛ إن أحب أخذ العقل وإن أحب فله القود" قال أبو حنيفة: فقلت لابن أبي ذئب: أتأخذ بهذا يا أبا الحارث؟ فضرب صدري وصاح على صياحا كثيرا ونال مني، وقال: أحدثك عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وتقول تأخذ به !! نعم، آخذ به. وذلك الفرض على وعلى من سمعه إن الله اختار محمدا من الناس فهداهم به وعلى يديه واختار لهم ما اختار له وعلى لسانه فعلى الخلق أن يتبعوه طائعين أو داخرين لا مخرج لسلم من ذلك. قال: وما سكت حتى تمنيت أن دسكت. (الرسالة: ٥٠٤).

ومعنى داخرين: أذلاء صاغرين.

وقال الفضل بن زياد- صاحب الإمام أحمد بن حنيل- من رد حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم فهو على شفا هلكة. (طبقات الحنابلة

وقال الإمام البربهاري رحمه الله: " إذا سمعت الرجل يطعن على الأثار ولا يقبلها أو ينكر شيئا من أخبار رسول الله صلى الله عليه و سلم فاتهمه على الإسلام، فإنه رجل ردىء المذهب والقول، ولا يطعن على رسول الله صلى الله عليه و سلم ولا على أصحابه؛ لأنا إنما عرفنا الله وعرفنا رسوله وعرفنا القرآن وعرفنا الخير والشر والدنيا والأخرة بالأثار، فإن القرآن أحوج إلى السنة من السنة إلى القرآن" (شرح السنة/٢٥).

وأختم هذا المقال بقول الصديق رضى الله عنه: "لست تاركا شيئا كان رسول الله (صلى الله عليه وسلم ) يعمل به إلا عملت به إني أخشى إن تركت شيئا من أمره أن أزيغ".

قال ابن بطة رحمه الله عقب نقله لهذا القول: هذا يا إخواني الصديق الأكبر يتخوف على نفسه الزيغ إن هو خالف شيئًا من أمر نبيه - صلى الله عليه وسلم -، فماذا عسى أن يكون من زمان أضحى أهله يستهزئون بنبيهم وبأوامره، ويتباهون بمخالفته، ويسخرون بسنته، نسأل الله العصمة من الزلل والنجاد من سوء العمل. (الإبانة ١/٢٤٦).

والحمد لله رب العالمن.

صفر ۱۲۳۱ هـ

Be King of the of King COLAR CA CIMO CAP CAP CAP EVERAL STREET SASTED SERVING प्रस्तु हिन्द्र के व्यक्ति विकार THE KINDS OF THE CHANGE WITH SITE مال والله والله الله الله الله CAN CHATE OF CHATE CA CEN (ME) LEGISTRINGO GAND como so

إلى كعب بن عُجْرة رضى الله عنه فسألته عن الفدية، فقال نزلت في خاصة، وهي لكم عامة حملت إلى رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسُلَّم وَالْقَمْل يَتَنَاثُرُ على وجهى، فقال: ما كنت أرى الوجع بلغ بك ما أرى أو مَا كُنْتُ أَرِي الْجِهْدُ بِلْغُ بِكُ مَا أَرَى تَجِدُ شَاةً فَقَلْتَ: لا، فقال فضم ثلاثة أيّام أو أطعم ستّة مساكين لكل مسكين نصف صاع .. (البخاري: ١٨١٦، ومسلم

كما فسر النبي صلى الله عليه وسلم الظلم الوارد في قول الله تعالى: ألَّذِينَ مَامَنُوا وَلَمْ بِلْبِسُوّا إِيمَنَهُم بِظُلِّمِ أُولَتِكَ لَمُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم مُهَمَّدُونَ ، (الأنعام: ٨٢)، ومن المعلوم أن الظلم أنواعه كثيرة، وفيها الصغير والكبير، وهذه الآية لما نزلت شقت على أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم فبين لهم المراد بالظلم، كما ورد في اليخاري عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال: لما نزلت: وَلَدُ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم طِلْلِم ، (الأنعام: ٨٢) قال أصحابه: وأينا لم يظلم؟ فنزلت: إن ٱلنَّرْكَ لظلم عظيم ، (لقمان:١٣). (البخاري: ٢٢٩).

وقد ذكر الله في كتابه عدة الشهور، وعظم أربعة منها ولم يخبرنا القرآن الكريم عنها، وعرفناها من السنة، وقد جاء في حديث أبي بكرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ﴿إِنَّ الرَّمَانِ قَدْ استدار كهيئته يوم خلق الله السموات والأرض؛ السنة اثنا عشر شهرًا، منها أربعة حرم؛ ثلاث مُتُوالِبَاتُ ذُو الْقَعْدَةُ وَذُو الْحِجَّةُ وَالْحَرْمُ وَرَجِبُ مُضْرَ الذي بين جمادي وشعبان .. (البخاري: ٢٦٦٤).



## لصراع بين الحق والباطل

الشيخ أسامة بن عبدالله خياط



الحمد لله ذي الجلال والإكرام. أحمله - سيحانه - على نعمه العظام، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له اللك القدوسُ السلام وأشهد أن سيَّدنا ونبيِّنا محمدًا عبدُ الله ورسولُه وخيرتُه من خلقه سيدُ الأنام، اللهم صل وسلم على عبدك ورسولك محمد، وعلى آله وصحبه صلاةً وسلامًا دائمين ما تعاقبت

#### اللبالي والأيام.

أما بعد: فاتقوا الله - عباد الله - وراقبوه، واذكروا أنكم موقوفون عليه (مَنْ لا يَغَعُ مَالَ وَلا مُؤْنَ <equation-block> إلا من أَنَى الشقاب علم) (الشعراء: ٨٨، ٨٩).

عباد الله: يغفل كثيرُ من الناس عن حقيقة واضحة وضوحَ الشمس في رابعة النهار، وتدلُّ عليها دلائلٌ التاريخ وعبرُ الأيام، تلك هي: أن الصراع قديمُ في حياة الإنسان، وأنه لا مناص من وجود عدوً له يُناصِبُهُ العداء، ويتريض به الدوائر، ويسعَى إلى بلوغ الغاية في النصر عليه، أو استلاب نعمة يرى آثارُها ظاهرة عليه، أو لجرد تعكير صفوه، أو الإزراء

وهو واقعُ لم تخل منه حياة أنبياء الله ورُسُله، وهم خيرة الخلق وصفوة المخلصين من عباد الله، فانظر

> كيف وقع عليهم من عداء قومهم الذين أعلنوا عليهم حربًا عوانًا لا هـ وَادَةُ فيها، بلغت من الكيد والأذى والتكذيب ما لا نظير له.

إنها سُنة من سُن الله في خلقه، لا تتخلف ولا تتبدل، ( وَكُنْرَكُ جَمَلْنَا لِكُلِّي نَبِي عَدُوًّا شَيَطِينَ ٱلْإِسْ وَٱلْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ رُخُرُفَ ٱلْغُوِّلِ عيراً) (الأنعام: ١١١).

ويدلك يعلم أنه لا مطمع لبشرية أن يسلم من عداوة عدو يكيد له. ويتريض به، ويتحين الفرص للنيل منه والقضاء عليه، وقد جاء بيان هذه الحقيقة في كتاب الله تعالى:

حين أوضح - سبحانه - ضرورة الاختلاف وحتميّة وقوعه بين عباد الله، ( رَبُّو سَاءً لَمُدَحَمُّ أَمَّمِينَ ) (النحل: ٩).

ومعناه - كما قال ابن جرير - رحمه الله -: «وثو شاءً ريْك لجعل الناس كلهم جماعة واحدة على ملة واحدة، ودين واحد، ولا يزال الناسُ مختلفين في أديانهم وأهوائهم على أديان وملل وأهواء الا من رحم ريك فأمن بالله وصدق رسله؛ فإنهم لا يختلفون في توحيد الله وتصديق رُسُله، وما جاءَهم من عند الله، وعلى علمه النافذ فيهم قبل أن يخلقُهم أنهم يكون فيهم المؤمنُ والكافرُ، والشقيُّ والسعيدُ، على علمه هذا خلقهم . اه.

وإن هذا الاختلاف - يا عباد الله - هو منشأ

الصراع، به يثور، وله يتعادى الخلق،

ولأجله يختصمون. وإذا كان الصراء أمرًا حتميًا لا مناص

منه ولا سبيل إلى السلامة من . غوائله، فإن على اللبيب القطن أن يُحددُ عدؤه تحديدًا دقيقًا، وأن يعرفه حق العرفة؛ لئلا يغتر به فيتخذه صديقا بمحضه خالص الود، ويفضى إليه بمكنون سره، ويظهره على دخيلة نفسه. فيكون بدلك قد سعى في الإعانية على نفسه، وتمكين عدوه منه.

ولقد حدر - سبحانه - عباده المؤمنين أن يتخذوا من عدوهم

إذا كان الصراع أمـرًا حتمًا لا مناص منه، فعلمه اللبيب الفطن أن يحدد عدوه تحديدًا دقيقًا، وأن يعرفه حق المعرفة لئلا يغتر به فيتخذه صديقا.

Upload by: altawhedmag.com

أولياء وأوصياء يكونون خواصٌ لهم، يُظهرُونهم على أسرارهم، وخفيُّ أحوالهم؛ لأنهم لا يتوانونَ ولا يُقصرون في السعى إلى كل ما فيه الشرُّ والفسادُ والإضرارُ بالمؤمنين، فقال - عز من قائل -: ( يَعَانُكُ الَّذِينَ مَانَسُوا لَا تَنْغِدُوا بِطَائَةً مِن دُونِكُمْ لَا بِٱلْوَنْكُمْ خَيَالًا وَدُوا مَا عَيْثُمْ قَدْ بَدْتِ الْبَعْضَاةُ مِنْ أَفْرُهِهِمْ وَمَا تُخْفِي صُدُورُهُمْ أَكُمْ الشَّلِينَ (١٠) وَسُوسَ لَمُنَا القَيْطِينَ يَبْدِينَ لَمُمَّا الصَّامِينَ مَا يُتُوعِينَ عَلَمْ مَا وَيُوعِينَ عَلَمْ مَا وَيُوعِينَ عَلَمْ مَا وَيُوعِينَ عَلَمْ السَّالِينَ لِللَّهِ عَلَيْهِ مَا يَتُعْلِقُ مِنْ اللَّهِ عِلْمَا مِن السَّالِينَ فَلَا مَا وَيُوعِينَ عَلَيْهُمْ اللَّهِ عِلْمَا مِن السَّالِينَ لَلَّهُ مِن السَّالِينَ عَلَيْهُمْ مَا يَتُعْلِقُ فِي صُدُورُهُمُ أَكْثُمُ اللَّهُ لِللَّهِ عَلَيْهُمُ اللَّهُ لِللَّهِ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ وَلَهُمْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَنْهُمْ أَنْ اللَّهُ لِللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلِهُمْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ لِللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ لِللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ لِللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ لِللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَل مَّ بَيُّنَا لَكُمْ الْأَيْتِ إِن كُمْ سَعْلُونَ ) (آل عمران: ١١٨). ولقد كان من من الله على بني آدم: أنه - سبحانه - لما خلق أباهم آدم ونفخ فيه من روحه، وأسجد له ملائكتَه أبان له شخص عدوّه، وحذَّره من طاعته واتباعه، وذلك هو إبليسُ الذي أمرَه الله بالسجود لآدم فأنِي واستكبرُ حسدًا وبغيًا، ﴿ فَقُلْنَا بِثَمَادَمُ إِنَّ هَلْنَا عَلُوْ أَكَ وَلَرُوْمِكَ فَلَا يُخْرِجُنُّكُمْ مِنَ ٱلْجَنَّةِ فَتَشْغَيْنَ ) (طه:

> وكان من منن الله أيضًا على عباده من ذريَّة آدم: أن بيِّن لهم أن الشيطانَ عدوُّهم؛ ليأخذُوا منه حذرَهم، وليأمَنُوا مكرَهم، ويُحبطوا كيدُه، (إِنَّ ٱلنَّبَطِّسُ لَكُ عَبُوا فَاقْتِلُوهُ عَلْوًا إِنَّنَا بَنْعُوا حِرْبَهُ لِيكُونُوا مِنْ أَحَلَبِ ٱلتَّعِيرِ ) (فاطر: ٦)، (وَإِذْ قُلْنَا لِلْمُلْتِينَةِ أَنْجُدُوا لِأَدْمَ مُسْجِدُوا إِلَّا إِلْلِيسَ كُانَ مِنَ الْجِنِ فَقَسَقَ عَنَ أَمْ رَبِهِ أَفَلَ تَجِلُونَهُ وَذُرْبَتُهُ أَوْلِكَ } مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَنْدُ لِعَلَى الطَّائِمِينَ بِدَلًا ) (الكهف: ٥٠). وكما يتعينُ على اللَّبيبِ معرفةً عدوَّه حقَّ المعرفة،

فكذلك يجبُ عليه تصحيحُ النيَّة في التصدي له ومُقاومته، فلا يكونُ ذلك لمجرِّد الْغَلَبَة، أو لا طُهار الْقَوَّة وشدَّة البأس، أو للحميَّة، أو للضَّخر والمباهاة؛ بل يكون مقصودُه ومُبتغاه؛ رضوانُ الله تعالى، وأن تكون كلمته -

سبحانه - هي العُليا.

ولما كان الشيطانُ يعلمُ أن فلاحُ الإنسان وصلاحَه وسعادتُه في الحياة الدنيا ونجاته وفوزه بالنعيم المقيم عند ربه يوم القيامة، متوقف على اتباع ما جاءه من ربه بالبينات والهُدى، وامتثال أمره واجتناب نهيه، كان حرصه شديدًا وسعيه دائبًا في صرفه عن طاعة ربه بتزيين المعصية

ي قلبه، وباغوائه له بألوان وضروب الغواية. كما فعل مع آدم - عليه السلام - حين زين له الأكل من الشجرة التي نهاه ربِّه عن الأكل منها، مما قصَّ تعالى عليه خبره في قوله - عز اسمه -: (ويَعَادَمُ أَسَكُنَّ لَتَ وَوَقِيْكَ ٱلْجُنَّةُ فَكُلًا مِنْ حَبِّثُ بِنِفَكَا وَلَا تَقُوًّا مَيْوِ النَّجِرَّةُ فَتَكُونَا مِنْ ترويها وقال تاجيكا وكالما فز كلو الشيز ورات أن تكوا تاكن المُ تَقَلِقُ مِنْ الْمُعْلِينَ (أَنْ وَمُسْتَلِقًا إِنَّ لِكُنَّا لِمُ النَّصِينَ (أَنَّ النَّصِينَ والمنابين فناوا الفيزة بدد فناحوان والمواجها عَلَيْهَا مِن وَرُقِ لَلْمُنَّةِ وَمَادَتُهُمَّا وَكُمِّنَّا أَلَّوْ أَنْزِكُما مَن بِلَكُمَا النَّمَرَة وَأَقُلُ لَكُمَّا إِنَّ الدَّيْكُنِّ لَكُمَّاعُلَّوْ تُبِينًا) (الأعراف: ١٩-٢٢). وبدا يستبين أن الناس في هذا مُنقسمون إلى فريقين: فريق يتولَّى الله ويحبُّه ويُطيعُه في أمره ونهيه، وفيما جاءَت به عنه رُسُلَه. وفريق آخريتولى الشيطانَ ويُطيعُه ويأتمرُ بأمره، الذي أوضحَه ربُّنا - سيحانه - بقوله: (إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوءَ وَٱلْفَحْنَالُهِ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَمَلَّمُونَ ) (البقرة: ١٦٩):

وأصحاب هذا الفريق الذي يتولى الشيطان ويُطيعُه هم الخارجون على منهَج الله، الحائدُون عن صراطه المستقيم، ودينه القويم، المائلون عنه إلى اتباع السبل التي تفرقت بهم عن سبيله على اختلاف مشاربهم، وتنوُّع نحلهم ومذاهبهم، وتعدُّد فرَقَهم وأحزابهم، التي يجمعُ بينَها جامعُ واحدٌ،

هو عامل الانحراف الأكبر، ورُوحُه وعماده، وهو الحيدة عن منهج أهل السننة والجماعة وطريق سلف الأمة، والمخالفة عنه إلى غيره من مناهج أهل البدع والأهواء. تلك المخالفة التي أورثت أهلها ضلالا بعيدًا، وأعقبت أصحابها اثمًا مُسِينًا.

وكفّى بمشاقة الرسول - صلوات الله وسلامُه عليه -، وباتباع غير سبيل المؤمنين شؤما ووبالا وسوء منقلب، وقيح مآل، ومن يشاقق.. مصيرا. عباد الله: قال بعض أهل العلم -

في بسط مدلول قوله - سبحانه

إذا كـــان الشيطان يعلم أن فلاح الإنسان وصالحة وسعادته فمي الدنيا ونجاته فمي الأخرة تتوقف علم اتباع ما جاء من ربه بالبينات والقدم، كان حرصه شديدًا وسعيه دائيًا في صرفه عن طاعة دب وبتزيين المعصية في قلبه.



-: ( يَنْنِيَ مَادَمُ لَا يَقْنِنَكُمُ ٱلصَّبْطُلُ كُمَا الْخَرَجُ أَنُونَكُم مِنَ أَلْمَةً ) (الأعراف: ٢٧) الآية: الا يدعُ الشيطانُ أمرًا يُحِيُّهُ اللَّهِ إِلا زَيِّن للعبد مَخَالِفَتُهُ، ولا أمرًا مكروهًا لله الا زين له مقارفته، (إنما يأمركم بالسوء والفحشاء وأن تقولوا على الله ما لا تعلمون).

والإنسان في صراع دائم في نفسه مع الشيطان، يقوم الإنسانُ يُصلى فيأتى فيُذكرُه من الدنيا ما لم يكن يذكر قبل الصلاة، فيصرفه عن صلاته ويشغله عنها، وقد وقع مثل هذا للصحابة - رضوان الله عليهم -؛ فقد أخرج الإمام مسلم بن الحجاج -رحمه الله - في صحيحه، بسنده عن عثمان بن أبي العاص - رضي الله عنه -، أنه أنَّى النبيَّ - صلى اللَّه عليه وسلم -، فقال: يا رسول الله! إن الشيطان قد حال بيني وبين صلاتي يُلبسها علي، فقال رسول الله - صلى الله عليه وسلم -: «ذاك شيطان يقال له خنزب، فإذا أحسستُه فتعوِّذ باللَّه منه، واتضَّل على يسارك ثلاثا ،. قال: ففعلتُ فأذهبُه اللَّه عني. وأخرج الأمام مسلم في صحيحه، بسنده عن جابر ين عبد الله - رضى الله عنهما -، أنه قال: سمعتُ النبي - صلى الله عليه وسلم - يقول: «إن الشيطان إذا سمع النداء بالصلاة ذهب حتى يكون بالرُّوحاء، وهي من المدينة على ستة وثلاثين ميلاً.

وفي الصحيحين عن أبي هريرة - رضى الله عنه -، أن النبي - صلى الله عليه وسلم -قال: اذا نودي للصلاة أدبر الشيطان محال الصراع وله ضراط، حتى لا يسمع التأذين، الخطير الذيء يحرص فإذا قضى التأذين أقبل، حتى اذا ثوب بالصلاة أدبر، حتى الشيطان علمه إذا قضى التثويبُ أقبل حتى السيطرة عليه هو

يخطر بين المرء ونفسه يقول له: اذكر كذا، واذكر كذا، لما لم يكن يذكر من قبل، حتى يظل الرجل ما يدرى کم صلی ۱۰

فمجال الصراء الأول الخطير الذي يحرض الشيطان على السيطرة

وليًّا من أوليائه، فإذا أبِّي العبدُ فإنه لا يزال يُهاجِمُه ويداوره، ويهتبل منه لحظة ضعف وغفلة، ولكنّ المؤمن الحق لا يكادُ الشيطانُ يُلمُ بِهِ في مثل هذه اللحظات، حتى تتداركه رحمة الله فيبصر، ( [ الَّذِينَ انْفَوَا إِذَا مَسَّمُهُمْ طَلْمَكُ مِنْ ٱلصَّيْطُين تَذَكُّرُواْ فَإِذَا هُمْ مُصرُونَ) (الأعراف: ٢٠١).

فهو طائفٌ عارضٌ يتجلَّى سريعًا، عندما يعودُ العبد إلى الله ومنهجه، أما إخوانُ الشياطين فإنهم غرقي في ضلالهم لا يجدون خلاصًا، وسيف المؤمن في مُحارِيَة الشيطان في مجال نفسَه ودائرة قلبه -يا عباد الله - هو الالتجاء إلى الله، والاحتماء به، وكثرة ذكره.

فاتقوا الله - عباد الله -، وجاهدوا النفس والهوى والشيطان، ومن معه من أتباع وأعوان؛ تحظوا بالغضران والرضوان، ونزول رفيع الجنان.

واذكروا على الدوام أن الله تعالى قد أمركم بالصلاة والسلام على خير الأنام، فقال في أصدق الحديث وأحسن الكلام: ( إِنَّ اللَّهَ وَمُلَّبِكَتُهُ. يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّيَّ يَتَأْمُا اللين مامنوا صلوا عليه وسلموا تسليما) (الأحزاب: ٥٦).

اللهم صل وسلم على عبدك ورسولك محمد، وارض اللهم عن خلفائه الأربعة: أبي بكر، وعُمر، وعُثمان، وعلى، وعن سائر الآل والصحابة والتابعين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وعنا معهم بعضوك وكرمك وإحسانك

يا أكرم الأكرمين.

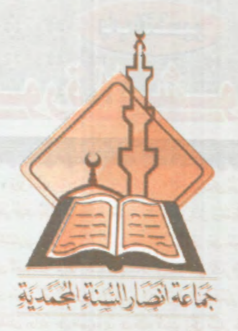
اللهم أعز الاسلام والسلمين، اللهم أعز الإسلام والمسلمين، اللهم أعز الإسلام والمسلمين، واحم حوزة الدين، ودمّر أعداء الدين، وسائر الطغاة والمفسدين، وألف بين قلوب السلمين، ووحد صفوفهم، وأصلح قادتهم، واجمع كلمتهم على الحق يا رب العالمين.

اللهم انصر دينك وكتابك، وسُنة نسك محمد - صلى الله عليه وسلم -، وعبادك المؤمنين المجاهدين الصادقين. قلب المؤمن، فإذا

ملكه ملك صاحبه،

وســـــــره وفـــق ما

يريد، وجعله وليًا



## بيان من جمعية أنصار السنة المحمدية

## रिस्तितम कि स्मिति की स्मिति कि सिर्पे कि सिर्पे

إنه من منطلق الحرص على استقرار البلاد ومصالح العباد، وحرص الشريعة وحثها على ذلك، فإن جمعية أنصار السنة المحمدية تحذر من هذه الدعوات الهدامة والأفكار المشبوهة المخالفة لشرع الله، والتي تضر بمصالح العباد والبلاد، وتقوّض أركان الأمن.

والجماعة تهيب بالمواطنين تحمل المسئولية، كل في موقعه، والالتفاف حول قيادة البلاد، من أجل دفع الخطر عن الأمة، كما تحث الجميع على تقوى الله واتباع سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وفق الله الجميع لما يحب ويرضى، وهدانا وإياكم إلى سواء السبيل، والحمد لله رب العالمين.

#### **Upload by: altawhedmag.com**

#### پاپ التمسير

## <u>ســورة الـــــــــورى</u>



قَالِ اللّٰه تعالى: ﴿ وَلَوْ تَسَكُلُ اللّٰهُ الرَّوْقُ لِمِبَادِهِ لِبَعْوَا فِي الْأَرْضِ وَلَذَكَ لِبَوْلُ مِقَدْرِ مَّا يَسْلَهُ لَهُ لِمِبَادِهِ لَمِعْوَا فِي الْأَرْضِ وَلَكَى لِبَوْلُ الْمَعْيَدِ وَالْمَرْضِ وَمَا يَنْ يَسْلَمُ وَيَسْتُمُ وَهُو الْوَلُ الْمَعْيَدِ وَالْمَرْضِ وَمَا يَنْ يَهِمَا مِن مَالَغُ وَهُو عَلَى جَمِعِهُم إِذَا يَسْلَهُ فَيدِلُ ۞ وَمِنْ الْمَيْدِ خَلُقُ الشَّعَوْنِ وَالْمَرْضِ وَمَا يَنْ يَهِمَا مِن مَالَغُ وَهُو عَلَى جَمِعِهُم إِذَا يَسْلَهُ فَيدِلُ ۞ وَمَا أَسْدُ بِمُعْجِرِنَ فِي وَمَا أَسْدَهُ عَلَى مَنْ شَعِيمِكُو فِيمَا كَسَبَ الْدِيكُو وَيَعْفُوا عَن كَثِيمٍ ۞ وَمَا أَسْدُ بِمُعْجِرِنَ فِي الْمَرْضِ وَمَا لَكُمْ مِن مُوسِكُو فِيمَا كَسَبَ الْدِيكُو وَيَعْفُوا عَن كَثِيمٍ ۞ وَمَا أَسْدُ بِمُعْجِرِنَ فِي الْمَرْضِ وَمَا لَكُمْ مِن مُوسِكُو فِيمَا كَسَبَ اللَّهِ مِن مُؤْلِولُ فِي الْبَعْرِ اللَّهُ وَمَا لَكُمْ مِن مُوسِكُو فِيمَا مَلْ ظَهْرِهُ إِنَ فَي وَلِكَ لَايَتِ لِكُلُ مَنْبُولُ فِي الْبَعْرِ ﴾ وَمَا لَمُنْ مَن مُوسِكُونُ وَلَا نَصِيمُ لِلْقَالَ مَن كَذِيمِ اللَّهُ مَا لَهُ مُن مُنْ مُعِيمِ ﴾ وَمَا لَمُن وَلِكُولُ وَلَا مُسْلِمُ اللَّهُ وَمَا يَسْتُوا مَن كَلِيمِ مَن مُجْعِيمٍ ۞ فَمَا أُوسِتُمُ مِن مُعِيمِ ۞ فَمَا أُوسِمُ مِن مُعِيمِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمُؤْلُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مُن مُعِيمِ ۞ فَمَا أُوسِمُ مُن مُعِيمِ ۞ فَمَا أُوسِمُ مُن مُعِيمِ اللَّهُ مُن مُعْمِيمُ اللَّهُ وَمُنْ مُن مُعِيمِ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمُن مُن مُعْمِعِيمُ اللَّهُ مُن مُعْمِعِيمُ اللَّهُ مُن مُعْمِيمُ اللَّهُ مُن مُعْمِعُولُ وَلَوْلًا مُعْمُولُ وَمَا مِنَدُ اللَّهُ عَبْلًا وَالْمُؤْلُولُ وَاللَّهُ وَمُؤْلُولُ وَاللَّهُ وَمُولُ وَعُلُولُ وَمُؤْلُولُ وَاللَّهُ وَمُنْ مُن مُعْمِعُولُ وَاللَّهُ وَلِلْكُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِهُ ال

الحكمة في سعة الرزق وضيقه: رولو يسط الله الرزق لعباده لنغوا عُ الأرض، كما قال تعالى: و عُلَّا إِنَّ ٱلْإِسْنَةِ لِكُونِ أَنَّ أَلَا ثِمَادُ اسْتَغَيَّاهُ (العلق: ٦- ٧)، وقال تعالى: 📗 قَنْرُونَ كَاكَ مِن قَوْمِ أُنُونَىٰ فَيْغَىٰ عَلَيْهِمْ وُمُنْتِئَكُ مِنْ ٱلْكُنُونِ مَا إِنَّ مُفَاغِمُهُ أَنْتُوا العُمْ عَا أَوْلَى الْفُونِ (القصص: ٧٦)، فلما كان الأمر كذلك، وكان الله بعباده لطيفا لم يبسط الرزق بسطا يؤدي إلى البغي، ﴿ وَلَكُنَّ نُنزَل بقدر ما يشاءُ إنه بعباده خسر بسس، فهو سبحانه يوسع على من يشاء، ويقدر على من يشاء، ويعطى من يشاء، ويمنع من يشاء، وله الحكمة البالغة في التوسعة والتقدير، وله الحكمة البالغة في العطاء والمنع.

دلائل التوجيد: وَهُوَ الَّذِي يُتَزَّلُ الْغَيْثَ مِن

#### کے اعداد/ د. عبد العظیم بدوی

يَعْدُ مِا قَنَطُوا وَيُنْشُرُ رَحُمْتُهُ وَهُوَ الْوَتِي الْحَمِيدُ»

الغيث هو المطر، والله تعالى هو الذي ينزله، فيصيب به من يشاء، ويصرفه عمن يشاء، ولا أحد غير الله يستطيع أن ينزل المطر، ولذلك قال تعالى: ﴿ أَرْبَتُهُ اللّهُ اللّهِ الْمُأْرُدُ اللّهُ اللّهُ أَرْلُمُونُ مِن اللّهُ اللّهُ مَعْتَلًا اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

سُيُلاَ وَأَمِلَ مِنَ السَّمَاءِ مَلَةَ مَأْخَرُخَنَا مِهِ، أَرْوَكُمْ مِن ثَبَاتِ شَقَى ﴿ كُلُواْ وَأَرْفُواْ الْفَتَمَكُمُ إِنَّا فِي ذَلِكَ الْأَيْتِ لِأَوْلِي النَّهَى، (طه: ٥٠-٥٥).

وقوله تعالى: «من بغد ما قنطوا، أي من نزوله، لطول حبسه عنهم، حتى إذا يئسوا أغاثهم الله تعالى، «وَيَنشُرُ رَحْمَتَهُ، وهي المطر، فالمطر من رحمة الله بعباده:

عَنْ زَيْدُ بِنِ خَالِدِ الْجُهَنَىُ رَضِي الله عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: صَلَّى لَنَا رَسُولُ الله عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: صَلَّى لَنَا رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم صَلاَةُ الصَّبْحِ بِالْجُدَيْبِيَةَ عَلَى اِثْرِ سَمَاءٍ كَانَتُ مِنَ اللّيلَةَ، فَلَمَّا انْصَرَفَ النَّبِيُ صلى الله عليه وسلم أَقْبَلَ عَلَى النَّاسِ فَقَالَ: (( هَلُ تَدُرُونَ مَاذَا قَالَ رَبُكُمُ )). قَالُوا الله وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. (قَالَ: (( أَصْبِحَ مِنْ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: (( أَصْبِحَ مِنْ عَبَادِي مُؤْمِنٌ بِي وَكَافِرُ، فَأَمَا مَنْ عَبَادِي مُؤْمِنٌ بِي وَكَافِرُ، فَأَمَا مَنْ عَبَادِي مُؤْمِنٌ بِي وَكَافِرُ، فَأَمَا مَنْ عَبَادِي مُؤْمِنٌ بِي وَكَافِرُ، فَأَمَا مَنْ

فذلك مُؤمن بي كافر بالكوكب، وأمَّا مَنْ قَالَ بِنُوء كَذَا وَكَذَا. فذلك كافر بي مُؤمنَ بالكؤكب )). (صحیح البخاری ۲۵۸).

أن يتولاه عباده دون غيره، · JIAZYI

وهذه الأية كقوله تعالى: فيبلطك في الشِّمَاء كِلْفَ بِشَاءٌ وَيَجْعَلُهُ. فَإِنَّا أَسَابَ بِعِدِ مِن يَشَارُ مِنْ عِبَادِهِ إِنَّا هُرْ مِيفَتِ بِرَهِ مَبْلُون ، (الواقعة: ٤٩ - ٥٠). يَسْتَيْدُونَ ﴿ إِنَّا فَإِن كُلُوا مِن قَبَل أَن اللَّهُ مِنْ إِللَّهُ مِنْ المُعالَبِ: فَانظُوْ إِلَى مَاثِيرِ رُحْمَتِ أَفَدِ كَيْفَ ثُمِّي آلاً من بعد موتياً إنَّ ذلك لَيْحِي ٱلْبُونُ إِلَّا وَاللَّهُ لَيْحِي ٱلْبُونُ إِلَّا وهو على كل شيء فليس ، (الروم: ٨٨-.(0,

ومن أياته خلق السماوات والأرض وما بث فيهما من دابة ، أي: ومن أياته الدالة على وحدانيته وعظيم قدرته رخلق السماوات والأرض، فالسماء المرفوعة، والأرض الموضوعة، لا تقع السماء على الأرض، ولا تميد الأرض بأهلها، ولك تغير المريز العليم ، (يس: ٣٨)، كما قال تعالى: إِنَّ أَنَّهُ يُسِلُّ ٱلسَّبَوْتِ والأرض أن ترولا ولين زالنا إن أستكهما مِنْ أَحَلِ مِنْ مِعِيدِهِ إِنَّهُ كَانَ خَلِيمًا غَفُورًا ع (فاطر: ٤١).

وما بث فيهما من داية من الملائكة، والحن، والإنس، والبهائم، والطيور، والحشرات، (الرعد:١١). ورياع بزيار في الخلق ما يشاء إنَّ الْفَاعَلَى كُلَّ

قَالَ مُطرُنًا بِفُضُلِ اللَّهِ وَرَحْمَتُهِ. عَنْ يَطْنِهِ وَتَهُم أَنْ يَتِينِ عَلَى يَعْلَيْ وَيَهُم على كل شي وقيس ، (التور: ٥٤).

4 4 4 4 4 4 4

وقوله تعالى: روهو على جَمْعهم إذا يَشاءُ قديرُ، يعني: ﴿ وَالَّذِهِ تُرْجَعُونَ ۞ مَأَخِذُ مِن مُونِهِ وهُوَ الولي، الذي يجب إن الله الذي خلق هذه الخلائق المختلفة، وبثهم في الأرض، وهو سبحانه: «الحميد، في كل سيجمعهم ليوم لا ريب فيه، وهو يوم القيامة، كما قال تعالى: 🚠 لا إله إلا هُوْ لَيْجِمْعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِينَمَةِ وَلَقُدُ الَّذِي يُرْسِلُ الزَّيْخِ فَشَيْرٌ سَمَانًا ۚ لَا رَبِّ فِيدُ وَمَنْ أَسْدَقُ مِنَ أَنَّهِ خَبِينًا ء (النساء: ٨٧)، وقال تعالى: ﴿ يُ كِسَفًا فَرْعَ ٱلْوِدْفَى يَخْرُمُ مِنْ خِلْلِهِ إِنَّ ٱلْأُولِينَ وَٱلْآخِرِينَ (أَ ٱلْمَجْدُوعُونَ إِنَّ (الإسواء: ٥٦).

> يُثَلُّ عَلَيْهِ مِن قِبْلِهِ لَسُلِيتِ ﴿ أَن الْمَا اصَابِكُم مَن مُصيبة فيما كسبت أيديكم ويعفو عن

أيها الناس من مصيبة في انفسكم، أو اهليكم، أو أموالكم، أو أولادكم، فبسبب ما اكتسبتم من الأثام، كما قال على رضى الله عنه: "ما نزل بلاء إلا بذنب، بنت أبي بكر رضى الله عنهما أنها كانت إذا أصابها الصداع تضع يدها على رأسها وتقول: هذا بما كسبت يداى، وما يعقو الله عنه أكثر. (الدرالمنثور(٧/ ٢٥٥)).

وما أنتم بمعجزين في الأرض، يعنى إذا أراد الله بكم سوءًا فلن تعجزوه، كما قال تعالى: وإذا أراد الله عَوْم سُومًا عَلا مَرَدُ لَدُ وَمَا لَهُمْ مِن دُونِيهِ مِن وَالْ ،

فهذه الخلائق المختلفة مظهر وما لكم من دون الله مسلم: ٢٩٩٩). من مظاهر قدرة الله، قال تعالى: من ولي، يتولاكم ولا نصير، والمند يد فاطر السَّدون والأرض عاص ينصركم ويدفع عنكم ما أراد الله الْلَتِيكِةِ إِنْكُ أَوْلَ الْجِسْرِ مِنْقَ وَالْكَ اللَّهِ تَعَالَى لَنبِيهِ صلى الله عليه وسلم: ولل أفرة الم خَيْرِ شَيْرٌ ، (فاطر: ١)، وقال تعالى: ﴿ مَا تَنْفُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ أَرَادِلَ اللَّهُ

برتفيقة عل لهزي المسكنة وتحتوا فأ مْن يَسْنِي عَلَىٰ أَرْبُعُ عِظْنُي اللهُ مَا يَشَاهُ إِنْ اللهِ حَسِي اللهُ عَلَيْهِ مَوْكِلُ الْمُتُوكِلُونَ ، (الزمر: ٣٨)، وقال مؤمن آل يس لقومه: ورمًا ل لا أعيد الذي يطر ف والهكة إن يُرثِين الرَّحْيَنُ بِعَثْمَرُ لَا مُغَنِي عَنِي شَفَعَتُهُمْ شَبْعًا وَلا بَنْفِذُونِ الله إن إذا لغي صَلَيْل سِين ، (يس: ٢٢- ٢٤)، وقال تعالى للذين اتخذوا من دونه أولياء: ﴿ فَلَ أَدْعُواْ اللين رَعْمُتُم بن دُونِهِ، فَلَا يَعْلِكُونَ كُنْفُ ٱلطُّبْرُ عَنكُمْ وَلَا غُويلًا ،

ومن آياته الجوارية البحر كالأعلام، أي ومن آياته الدالة على وحدانيته وعظيم قدرته وحاطته بكل شيء علما والحوارة جمع جارية، وهي يقول تعالى: وما أصابكم السفينة، كما قال تعالى: ﴿ اللَّهُ لَنَّا المنا ألنا مانكو ل المريق (الحاقة: ١١)، وكالأغلام، جمع علم، وهو الجبل، ترى السفينة في البحر أدوارا، تحمل آلاف الأطنان من الأدميين وأمتعتهم، تسير فوق ولا رفع إلا بتوبة". وعن أسماء الماء برحمة الله، ولو شاء الله لحبسها عن السير، كما قال: أن يشأ يسكن الزيح فيظللن رواكد على ظهره إن في ذلك لأيات لكل صبار شكور، أي للمؤمنين، فالأيمان نصفه صبرا وتصفه شكر، ولذلك قال صلى الله عليه وسلم: (( عجبًا لأمر المؤمن إن أمره كله خير وليس ذاك لأحد إلا للمؤمن، إن أصابته سراء شكر فكان خيرًا له، وإن أصابته صراء صبر فكان خيرا له )). (صحيح

وانما خص الله المؤمنين بالأيات لأنهم الذين ينتفعون يها أما غيرهم فهم كما قال تعالى: مُنْتُمْ قُلُوتْ لَا يَغْفَهُونَ عَا وَهُمُ أَعْنُ لَا يُعْرُونَ جِنَا وَقُمْ مَا فَأَنَّ لَا يَسْتُمُونَ 

عُمُ ٱلْعَيْلُوتَ ، (الأعراف: ١٧٩).

وأَهُ يُوبِقُهُنَّ بِمَا كُسَبُوا وَيَعْف عَن كثير، هذا تهديد آخر،يقول تعالى: لو شئنا أهلكنا السفن ومن فيها وأغرقناهم بما كسبوا، , ومَا رَبِّك بِطَلْمِ لِلعَبِيدِ ، (فصلت: ٤٦)، ولكن يؤاخذهم بما كسبوا ويعضوا عن كثير من ذنوبهم، فلا يعاقبهم عليها رحمة منه بخلقه، كما قال سبحانه: ﴿ وَمَا إِنَّ الْعَبْدُونِ الْأَصِنَامُ وَالْأُوثَانِ. هُمْ أَنَّا خَلْنَا ذُرِّيَّتُهُمْ فِي ٱلْفُلِّكِ ٱلْمُشْخُون (أُنَّ) وَخَلَقْنَا لَمُهُمْ مِن أَيْضُلِهِ. مَا يُرْكِبُونَ (أَنَّ وَلِنَ لَنَّا نَعْرِفُهُمْ فَلَا صَرِيخٌ لَمُمْ وَلَا هُمْ بُقَدُونَ ﴿ إِلَّا رَحْمَةً بِنَنَّا وَمَنْعًا إِلَىٰ

عان ، (دسي: ١٤-٤٤).

ويعلم الذين يجادلون في

أياتنا مَا لَهُم مَن مُحيص، رويعلم، فعل مضارع منصوب، عطفا على فعل منصوب محذوف، تقديره: أو يوبقهن بما كسبوا ليذيقهم بعض الذي عملوا، ويعلم الذين يجادلون في آياتنا من الكفار أنهم ومًا لهُم مَن مُحيص، أي من ملجأ بلجنون إليه من دون الله. ولذ لك كانوا كما قال الله تعالى: ﴿ فَإِنَّا رُكِبُوا فِي ٱلْفُلْكِ دَعُوا ٱللَّهُ مُغْلِصِينَ لَهُ النين ، (العنكبوت: ٦٥)، لأنهم يعلمون أنه لا ينجيهم من المالك إلا هو سيحانه. فأعلمهم الله سبحانه أن الله الذي يدعونه في البحر هو الذي يجب أن يدعوه ف البر، لأن نواصيهم بيده أينما كانوا، قال تعالى: ، نَنْكُمُ ٱلْبِي يُزْمِي لَكُمُ ٱلفُلِكُ فِ ٱلْحَرِ لِمُنْعُوا مِن فَصَلِهِ أَلَهُ كَانَ بِكُمْ رَحِمًا (١١) وَإِذَا مَشَكُمُ ٱلصُّرُّ فِي ٱلْبَحْرِ صَلَّ مَن لَدُعُونَا إِلَّا إِيَّا إِنَّا لِمَنَّا غَنْكُوا إِلَى ٱلَّذِي أَمْرُمُنَّمُ وَكَانَ الانك كفول ١١٠ أفأيت أن يخيف بَكُمْ خَاتَ آلَهُ أَوْ يُرْسِلُ عَلَيْكُمْ عَاسِنَا نُوْلَا غِنُواْ لَكُو رَكِيلًا 🕙 أَمْ أينتُدُ أَن يُعِيدُكُمُ فِيهِ ثَالَةً أَخْرَىٰ فَرُسِلُ

كَنْ أَرْ أَرْ لا يَعِدُوا لَكُمْ عَلِينًا مِد بَيمًا م والغضرة عند الغضب. (الإسراء: ٢٦- ٢٩).

صفات المؤمنين:

في جاهلية وشر، يأكلون الميتة، ويشربون الخمر، وينتهكون الأعراض، ويسلبون الأموال، ويقتلون النفس التي حرم الله ونحن نستعرض الصفات في بغير حق، وكانوا قبل ذلك وبعده نسقها القرآني.

> ومن ثم كانت البشرية في حاجة إلى قيادة راشدة، تنقذها من تلك الجاهلية العمياء التي كانت تخوض فيها، وتأخذ بيدها إلى العروة الوثقى، وتقود خطاها في الطريق الواصل إلى الله ربها ورب هذا الوجود جميعا.

ومن ثم أنزل الله الكتاب على عيده محمد صلى الله عليه وسلم قرآنا عربيًا، لينذر أم القرى ومن حولها، وشرع فيه ما وصى به نوحا وإبراهيم وموسى وعيسى، ليصل بين حلقات الدعوة منذ فجر التاريخ، ويوحد نهجها وطريقها وغايتها، ويقيم بها الجماعة المسلمة التي تهيمن وتقود، وتحقق في الأرض وجود هذه الدعوة كما أرادها

خصائص وصفات الجماعة كان فيده الكثير. السلمة، المختارة لقيادة البشرية وإخراجها من ظلام الجاهلية إلى نور الإسلام، وهي صفات جديرة بالتأمل، الأنها الصفات التي بجب أن تقوم أولا ، وأن تتحقق في حقيقتها؟ وما قيمتها في حياة البشرية جميعا؟

> إنها الإيمان. والتوكل. عَلَيْكُمْ قَاصِفًا مِنْ ٱلرِّيعِ فَيُغْرِفَكُم بِمَا واجتناب كبائر الإثم والفواحش.

والاستجابة لله. وإقامة الصلاة. والشورى الشاملة. والإنفاق مما كان الناس قبل الإسلام رزق الله، والانتصار من البغي. والعضو، والاصلاح، والصبر،

فما حقيقة هذه الصفات وما قيمتها؟ بحسن أن نبين هذا

انه يقف الناس أمام الميزان الإلهى الثابت لحقيقة القيم، القيم الزائلة، والقيم الباقية، كى لا يختلط الأمرفي نفوسهم، فيختل كل شيء في تقديرهم. ويجعل هذا الميزان مقدمة لبيان صفة الحماعة السلمة،

#### بيان صفة الجماعة السلمة: الدار الأخرة خير من الأولى:

فما أوتيتم من شيء فمتاع الحياة الدنيا وما عند الله خير وانقىء

إن في هذه الأرض متاعا جدابا براقا، وهناك أرزاق وأولاد، وشهوات ولذات، وجاه وسلطان، وهناك نعم أتاها الله لعباده في الأرض تلطفا منه وهية خالصة، لا يعلقها بمعصية ولا طاعة في هذه الحياة الدنيا، وإن كان الله، وفي الصورة التي يرتضيها. يبارك للطائع ولوفي القليل، وقد تضمنت هذه الآيات ويمحق البركة من العاصي ولو

ولكن هذا كله ليس قيمة ثابتة باقية، إنما هو متاع، متاع محدود الأجل، لا يرفع ولا يخفض، ولا يعد بذاته دليل كرامة عند الله أو مهائة، ولا الجماعة لكي تصبح بها صالحة يعتبر بذاته علامة رضا من الله للقيادة العملية. ومن ثم ينبغي أو غضب، إنما هو متاع، وما عند أن نتدبرها طويلا. ما هي؟ ما الله خيرٌ وَأَبْقى، خير في ذاته، وأبقى في مدته. فمتاء الحياة الدنيا زهيد حين يقاس إلى ما عند الله، ومحدود حين يقاس إلى الفيض المنساب، ومتاع الحياة

الدنيا معدود الأيام، أقصى أمده للفرد عمر الفرد، وأقصى أمده للىشرىة عمر هذه البشرية، وهو بالقياس إلى أيام الله ومضة عين أو تكاد.

قال الله تعالى: «زين للناس حُبّ الشهوات من النساء والبنين والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة والخيل السومة والأنعام والحرث ذلك متاء الحياة الدنيا والله عنده حسن المآب (١٤) قل أؤنستكم بخير من ذلكم للذين اتقوا عند ربهم جنات تجري من تحتها الأنهارُ خالدين فيها وأزواج مطهرة ورضوان من الله والله بصير بالعباد ، (آل عمران: -(10-18

عَنْ مُسْتَوْرِد رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ وَاللَّهُ مَا الدُّنيا فِي الأخرة الا مثل ما يجعل أحدكم اصبعه هذه - وأشار يحيى بالسنابة - في اليم فلينظر بم يرجع ، (صحيح مسلم ٢٨٥٨).

وعن سهل بن سعد الساعدي رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ولوضع سوط أحدكم في الحنة خير من الدنيا وما فيها، (صحيح المخارى ٢٨٩٢).

وعن أنس بن مالك رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم: ﴿ لَرُوْحَةً فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْ غدوة خير من الدنيا وما فيها، وثقاب قوس أحدكم من الجنة أوْ مُوضعُ قدم خيرٌ من الدنيا وما فيها، ولو أن امرأة من أهل الحنة اطلعت إلى أهل الأرض لأضاءت مَا بَيْنَهُمَا وَلَمْلَاتُهُ رِيحًا، ولنصيفها -يعنى الخمار- على رأسها خير من الدنيا وما فيها، (صحيح البخاري ٢٥٦٨).

الحقيقة قبل ذكر الصفات الواجب توفرها في الجماعة التي تعد للقيادة هو تربية هذه الجماعة على الزهد في الدنيا في هذا الطريق. قبل أن يتولوا القيادة، لأن القيادة تمكن من الدنيا، وتمكن من المال، فاذا تولاها الزاهدون لم بغلوا، ولم يختلسوا، ولم ينهبوا، ولم يضيعوا المال العام الذي تقوم به الدولة، وتتحقق به مصالحها.

A STATE OF THE

وبعد تقرير هذه الحقيقة بأخذ في بيان صفات المؤمنين الذين يدخر الله لهم ما هو خير وابقى

ويبدأ بصفة الإيمان: ،وما عند الله خير وأبقى للذين آمنواء، وقيمة الإيمان أنه معرفة بالحقيقة الأولى، التي لا تقوم في النفس البشرية معرفة صحيحة تشيء في هذا الوجود إلا عن طريقها، فمن طريق الأيمان بالله ينشأ إدراك لحقيقة هذا الوجود، وأنه من صنع الله، وبعد إدراك هذه الحقيقة يستطيع الانسان أن يتعامل مع الكون وهو يعرف طبيعته. كما يعرف قوانينه التي تحكمه، ومن ثم ينسق حركته هو مع حركة هذا ولاتركلن عداه. الوجود الكبير، ولا ينحرف عن النواميس الكلية، فيسعد بهذا التناسق، ويمضى مع الوجود كله إلى بارى الوجود في طاعة واستسلام وسلام. وهذه الصفة لازمة لكل إنسان، ولكنها ألزم ما تكون للجماعة التي تقود البشرية إلى بارئ الوجود.

وقيمة الإيمان كذلك الطمأنينة النفسية، والثقة التردد، أو الخوف أو اليأس. العدد القادم إن شاء الله.

ولعل السرفي تقرير هذه وهذه الصفات لازمة لكل إنسان في رحلته على هذا الكوكب، ولكنها ألزم ما تكون للقائد الذي يرتاد الطريق، ويقود البشرية

وقيمة الإيمان التجرد من الهوى والغرض، والصالح الشخصى، وتحقيق المفانم، إذ يصبح القلب متعلقا بهدف أبعد من ذاته، ويحس أن ليس له من الأمر شيء، إنما هي دعوة الله، وهو فيها أجير عند الله! وهذا الشعور ألزم ما يكون لمن توكل اليه مهمة القيادة كي لا يقنط اذا أعرض عنه القطيع الشارد، أو أوذي في الدعوة، ولا يغتر إذا ما استحابت له الحماهير، أو دانت له الرقاب، فإنما هو أجير.

ومن مقتضيات هذا الإيمان التوكل على الله، ولكن القرآن يفرد هذه الصفة بالذكر وبميزها: وعلى ربهم يتوكلون، وهذا التقديم والتأخير في تركيب الحملة يفيد قصر التوكل على رب صفاته، ويستيقن أنه لا

أحد في هذا الوجود يفعل شيئا الا بمشيئته، وأنه لا شيء يقع في هذا الوجود الا بإذنه. ومن ثم يقصر توكله عليه، ولا يتوجه في فعل

وهذا الشعور ضروري لكل أحد، كي يقف رافع الرأس، لا يحنى رأسه إلا لله. مطمئن القلب، لا يرجو ولا يرهب أحدا الا الله. ثابت الحاش في الضراء، قرير في السراء، لا تستطيره نعماء ولا بأساء. ولكن ولكن هذا الشعور أشد ضرورة للقائد، الذي يحتمل تبعة ارتياد الطريق.

وللحديث بقية إن شاء الله بالطريق، وعدم الحيرة أو عن صفات الجماعة المسلمة في



## التمويسل بالتسورق

الحمد لله الذي بثعمته تتم الصالحات، وبشكره تزيد النعم، وله سبحانه الفضل والمنة. والصلاة والسلام على المعوث رحمة للعالمين، وعلى آله وصحبه، ومن اهتدى بهديه واتبع سنته إلى يوم الدين.

وبعد، فقد تحدثنا في الأعداد الأربع السابقة عن «التمويل بالتورق»، وناقشنا التورق عند الحنفية، والمالكية، والشافعية، والجنابلة، وفي هذا العدد نتحدث- بعون الله تعالى- عن؛

#### البحث السادس؛ التورق الصرية المنظم

انتشرت عمليات التورق في عصرنا بشكل غير مسبوق، وكان للفتوى التي أصدرها مجمع الفقه برابطة العالم الإسلامي في إباحة التورق دور كبير في هذا الانتشار، وعلى الأخص أنه نسب الإباحة لجمهور العلماء، لأن الأصل في البيوع الإباحة، وقرر أنه لم يظهر في هذا البيع ربا لا قصدا ولا صورة،

وبذلك وجدنا كثيرًا من المسلمين لا يتأثمون ولا يتحرجون عند التعامل بالتورق حتى في غير المحاجة فضلًا عن الضرورة. والمؤتمر الذي أصدر القرار للم يحضره سوى تسعة فقط، ومنهم من عارض.

وفي المؤتمر الأخير، وهو السابع عشر، طلبت إعادة النظر في القرار، فجمهور العلماء يمنعون التورق ولا يجيزونه، وذكر فضيلة الشيخ القرضاوي أنه حضر ذلك المؤتمر وعارض القرار، ويبدو أن الأبحاث التي قدمت

تأثرت بالموسوعة الكويتية.

اعداد/

ثم فوجئنا ببعض البئوك الاسلامية، التي هي فروع لبئوك ربوية، تستند أساسًا إلى هذه الفتوى، في تطبيق أداة تمويلية جديدة تعتمد على الثورق، فما حقيقة هذا التمويل؟ وكيف يطبق؟

د. على السالوس

اطلعت على نشرة تعريفية أصدرها البنك الأهلي التجاري بالسعودية (الخدمات المصرفية الإسلامية) ووصلني بحث عن تطبيقات التورق واستخداماته في العمل المصرفية الإسلامي للدكتور موسى آدم عيسى الذي يعمل بالإدارة التي أصدرت النشرة. ووجدت في البحث ما يغني عن النشرة تمامًا، ولذلك رأيت الاكتفاء بهذا البحث، والذي يعنينا منه هو بيان التطبيقات العملية للتورق من

خلال المصارف.

تحدث السيد الباحث عن 
ثلاثة نماذج يجري تطبيقها 
كليًا من خلال الجهاز المصرية: 
النموذج الأول، وهو التورق 
ي مرابحات السلع الدولية مع 
المسسات المالية:

وهذا النموذج الذي ذكره السيد الباحث لا يدخل ضمن التورق، فالمصارف الإسلامية تشتري نقدًا، وتبيع بالأجل مع زيادة البيع الأجل عن البيع الحالً.

والمشتري من المصرف مؤسسة

لتوحيك العدد 100 السنة الرابعة والأربعون

مائية تجارية، تريد من الشراء ربح التاجر لا خسارة المتورق، أو تريد السلعة إن كانت من مستهلكيها، وهذا بعيد عن التورق. ولذلك لا أتحدث عن هذا النموذج. ومن خبرتي مدة خمس عشرة سنة في أعمال المصارف الإسلامية، ومراجعتي لعمليات السلع والمعادن في أماكن تنفيذها في أوريا خلال تلك السنوات، اكتشفت أن كثيرًا من هذه العمليات تستوفي الشكل الظاهري فقط للضوابط الشرعية، وتكون في حقيقتها قروضًا ربوية وليست تورقًا، ولا بيعًا ولا شراءً.

ولقد نبهت لهذا، وألفيت بعض العمليات، وتقرر الخروج من هذه المنطقة الموبوءة تدريجيًا، والبحث عن مجالات أخرى للاستثمار تكون بديلًا مناسبًا.

فهل يتم هذا؟

ثم تحدث السيد الباحث عن النموذج الثاني، وهو استخدام التورق في التمويل الشخصي، فقال: طورت بعض المصارف التورق وقدمته باسماء مختلفة؛ مثل تيسير الأهلي الذي يقدمه البنك الأهلي التجاري كصيغة يتم استخدامها في الحصول على السيولة في الحصول على السيولة النقدية.

وتقوم صيغة التورق التي / طورها البنك الأهلي على

أساس قيام البنك بشراء سلعة

وامتلاكها، ثم بيعها للعملاء بالتقسيط، مع توفير الإمكانية للعملاء لتوكيل البنك لإعادة بيع السلعة نيابة عنهم وقيد ثمنها في حساباتهم.

وفيما يلي تحليلا للإجراءات التي تتم بها العملية، أولاً، يوقع البنك اتفاقية مع شركة معينة تسمى اتفاقية شراء سلع وهذه الاتفاقية تمثل الإطار العام الذي ينظم العلاقة بين البنك باعتباره مشتريًا وبين شركة معينة باعتبارها بانعا.

وتتم عمليات الشراء عن طريق قيام البنك بطلب كمية معينة من سلعة محددة مثل الحديد أو الألمونيوم بمبلغ معين وذلك بالاتصال بالشركة

وطلب الكمية المذكورة طبقًا لشروط الاتفاقية الموقعة بين الطرفين، ثم يتم تبادل الإيجاب والقبول بين الطرفين بالفاكسات، والفارق الوحيد هو أن البنك يشتري البضاعة لنفسه ولا يوكل مؤسسة خارجية لتتولى عمليات البيع نيابة عنه.

ولتحقيق مطلب القبض تصدر الشركة البائعة شهادة ملكية تفيد بقيد كميات المعدن المشترى من قبل البنك إلى حساب البنك وفقًا لتواريخ الشراء التي جرت.

وتتضمن هذه الشهادات إقرارًا من قبل الشركة البانعة بأن ملكية المعدن المشترى للبنك هي للبنك منذ يوم الشراء، وأن كمية المعدن المشترى سيتم تعيينها عن

طريق رقم الصنف للمعدن الذي

وقع عليه البيع وتحديد مكان وجوده. ويكون المعدن في حساب لصالح البنك إلى أن تتسلم الشركة تعليمات أخرى، ويكون البنك مسئولا عن تسديد أجور التخزين والحراسة فيما إذا تأخر البنك عن التسليم في التاريخ المحدد. والحراسة فيما إذا تأخر البنك كما ذكر يبدأ البنك عندند التصرف في البضاعة ببيعها لعملائه، فيقوم البنك في السلعة المشتراة على نظام السلعة المشتراة على نظام الحاسب الألى بحيث تستطيع

الفروع البيع منها للعملاء، ويتيح الحاسب الآلي بأن يتم إنقاص أي كمية يتم بيعها للعملاء من الرصيد الذي يمتلكه البنك من هذه السلعة.

أما عملية البيع فتتم وفقًا لإجراءات متسلسلة على النحو الآتي:

يتقدم العميل بطلب لشراء سلعة بالتقسيط، وعند قبول الطلب يتم إفادة العميل من قبل الموظف المختص بأن على العميل توقيع عقد البيع، كما يفاد العميل بأنه بتوقيعه على عقد البيع يكون قد امتلك كمية معينة من المعدن طبقًا للمواصفات المحددة في العقد ومكان وجوده، كما يفاد العميل

المراجع والمراجع المراجع والمراجع

क क्षेत्र क्षेत्र क्षेत्र करण

على العام والمعلق وشياه

Bothall home of all Bridg Elden

Missing a gola Marians

AND BOLDS (CARA) MARCHES COLLAR

5 hard of the sylm

o Cray me

بأن له حرية التصرف فيما اشتراه، فإن شاء تسلم العدن، وأما إذا رغب في توكيل جهة أخرى لبيع العدن نيابة عنه فله ذلك الحق أيضا، وله إن شاء أن يوكل البنك في اعادة بيع السلعة نيابة عنه وقيد ثمنها في حسابه، وذلك يتطلب منه أن يوقع على عقد وكالة يفوض البنك بموجيه القيام بذلك.

فالثاء بعد اكتمال عمليات البيع للعميل يتم رصد أسماء الأشخاص الذين اشتروا من البنك.كما يتم تحديد الكميات التي اشتراها كل واحد منهم. ويتولى البنك بيع تلك الكميات إلى طرف ثالث وذلك بموجب عقود الوكالة الموقعة من هؤلاء العملاء.

وتتم إجراءات البيع نيابة عن العملاء عن طريق توقيع اتفاقية شراء بين البنك واحدى الشركات. وهذه الاتفاقية هي إطار عام ينظم العلاقة بين الطرفين، وتجري عملية البيع عن طريق تبادل وما ذكره هو ما يأتي: الايجاب والقبول عبر الفاكسات: حيث يتم تحديد الكميات المعروضة للبيع، والثمن، وشروط البيع.

وعند اكتمال تبادل الإيجاب والقبول وانعقاد البيع يتم تحويل الثمن إلى حساب البنك الذي يتولى فيما بعد قيده في حسابات العملاء لديه طبقا لكميات وأسعار السلع التي ثم بيعها نيابة عنهم، ويحيل البنك الشركة المشترية منه لقبض المعدن من الشركة التي اشترى منها.

وبعد هذا ذكر السيد الباحث أن الخطوات والإجراءات المتبعة تستوفي الجوانب الشرعية من وجهة نظره، ثم ذكر قرار الهيئة الشرعية للبنك الذي أجاز منتج تيسير الأهلي.

ثم تحدث عن النموذج الثالث: وهو استخدام التورق لتمكين العملاء من تسديد مديونياتهم لدى المصارف التقليدية.

وقال: في حال كون تلك المديونيات هي للمصرف التالية إن شاء الله تعالى.

الذي يقدم التمويل للعميل (ينطبق على المصارف التي لديها نوافذ إسلامية) ففي هذه الحالة فإن المصرف سيقوم بقلب الدين الذي على العميل من قرض ربوي إلى دين آخر ينشأ عن طريق التورق.

وهذه الصورة هي التي يسميها الفقهاء بقلب الدين على المدين.

ثم ذكر قرار الهيئة الشرعية للبنك الأهلى الذي أجاز هذه المعاملة أيضا !!

هذا ما جاء في بحث الدكتور موسى آدم.

ثم اطلعت على بحث الدكتور عبد الله السعيدي، ولا أريد أن أناقش بحثه، ولكن أريد أن أستضيد منه فيما ذكره نتيجة اطلاعه على عدة عقود للتمويل بالتورق، وهو ما لم يتيسر لي.

- ليس في العقد ما يعين السلعة بالرقم، وكل ما فيها هو تحديد النوع، والكم، والوصف.

- اشتراط تحميل العميل من ٧٠٠ إلى ٢٠٠٠ ريال، تختلف باختلاف البنك والمعاملة.

- بعض البنوك تدفع رسمًا لمن يشتري منها في الخارج في حدود ١٠٠ دولار مقابل قيامه بشراء سلع المتورقين منها بسعر التكلفة.

- توكيل البنك للعميل في صورة من صور تورق الشركات بشراء السلعة نيابة عنه، ثم بيعها على · durai

- الربح مقارب لربح المرابحة.

البنوك تستثمر في التورق من ٥ إلى ١٠ مليون دولار

هذا بعض ما جاء في بحث الدكتور السعيدي. ولناقشة هذه التطبيقات فإننا نكمل في الحلقات

#### عزاء

تتقدم جماعة أنصار السنة المحمدية وأسرة تحرير مجلة التوحيد بخالص العزاء لفضيلة الشيخ أبي الحسن المأربي في وفاة والدته، سائلين اللَّه عز وجل أن يغفر لها ويرحمها ويسكنها فسيح جناته، وأن يلهم أهلها الصير والسلوان.

## تذكير الأحبه بحجية السنة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه، ويعد:

أحبتي في الله: لقد ناقشنا في العددين السابقين حُجية السنة النبوية المطهرة من خلال دراسة حديث العرباض تحقيقًا وشرحًا، وأكدنا صحة الحديث من خلال كلام أهل العلم، وناقشنا المنكرين لحجية السنة النبوية والملزم بحجيتها، وفندنا شبهاتهم في ذلك، واليوم بحول الله وقوته نرد على ما يتيسر لنا الرد عليه من شبهات حول هذا المفهوم العقدي - أعني: مفهوم أن السنة حجة كالقرآن - والتي أثارها في هذه الأيام المتأخرة نابتة سوء سارت وراء أسلافها ممن طعن في السنة ،قديماً ، من الخوارج، والمعتزلة، والروافض، ومن جرى مجراهم من أهل البدع والأهواء والضلال فنقول مستعينين بالله،

#### ١ - شبهة والرد عليها

يقول المخالفون المنكرون لحجية السنة: نحن نكتفي بالقرآن ولا حاجة لنا بالسنة، ففي القرآن غنية وكفاية، فقد احتوى على كل شيء، واستدلوا بقوله تعالى: «مَّافَرُطُنَا فِٱلْكِتَبِ مِنْ فَيْ وَالْمَا فَالْاَية ٣٨ من سورة الأنعام)، وما في معناها.

#### وللجواب على هذه الشبهة نقول:

أولا: لا يُسَلَّم لهم بهذا التفسير الذي فسَروا به هذه الأية.. فعلى سبيل المثال يرد علماء التفسير على فهم المخالفين لمثل هذه الأيات فيقولون في قوله تعالى: «مَا فَرَّطْنَا في الْكتَابِ مَنْ شَيْءٍ»: إن المراد من الكتاب اللوح المحفوظ الدي حوى كل شيء على التفصيل التام كما جاء في الحديث عن عبد الله بن عمرو بن العاص - رضي الله عنهما - قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "كتب الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السماوات

#### اعداد/ د. مرزوق محمد مرزوق

والأرض بخمسين ألف سنة. قال: وعرشه على الماء" (مسلم: ٢٦٥٣). (أفاده الإمام الطبري في تفسيره ج ٧ ص ١٨٨) (وانظر: حجية السنة للدكتور عبد الغني عبد الخالق ص٣٨٤، وعلى ذلك يقاس باقي كلامهم.

ثانيا، ولو افترضنا أن المقصود في الآية هو القرآن؛ فإننا نقول؛ لم يفرط ربنا عز وجل في كتابه في شيء من أمور الدين على سبيل الإجمال، ومن بين ما لم يفرط في بيانه وتفصيله إجمالاً بيان حجية السنة، ووجوب التحاكم إليها كما سيأتي بيانه. (ينظر؛ السنة بين إثبات الفاهمين ورفض الجاهلين للدكتور رءوف شلبي: ١٨-٢٤).

٢- ومن شبهاتهم:عرض السنة على كتاب الله
 واعتمدوا في هذا على بعض الروايات التي
 تؤدى كلها إلى معنى واحد نذكر منها -على

سبيل المثال- زعمهم أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "ما جاءكم عنى فاعرضوه على كتاب الله..." فما وافق القرآن؛ فهو من السنة، وما زاد على الضرآن؛ فهو ليس من السنة الجواب على هذه الشبهة:

١- لماذا خالف هـولاء منهجهم واحتجوا بالحديث وهم لا يرون الاحتجاج به أصلا؟ أهو رفض الحق لأجل جحوده فقط، كما قال تعالى: ( وَإِن يَكُن لَمُمُ لَكُنُّ يَأْتُوا ۚ إِلَيْهِ مُذْعِنِينَ ( ا ) أَفِي قُلُوجِهِم مَّرْضُ أَمِرِ أَرْتَابُواْ أَمَّ يَخَافُونَ أَن يَحِيفَ أَلَهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ بَلْ أُوْلَتِكَ مُمُ الظُّلِينُونَ ) (النور: ٤٩- ٥٠). أم عدم فهم للأدلة ؟!

٢- وعلى فرض التنزل مع الخصم نقول: إن الرحمن بن مهدي رحمهم الله جميعًا). القاعدة تنص على أن الاحتجاج فرع للصحة لا العكس، فكيف يحتج بما لا يثبت؟ كما واعتمدوا في هذا أيضا على روايات تؤدي كلها قرر ذلك الإمام الشافعي ونقله عنه الإمام البيهقي في دلائل النبوة (٢٧/١)، يقول الشافعي: "احتج على بعض من رد الأخبار بما روي أن النبي عليه الصلاة والسلام قال: 'ما جاءكم عني فاعرضوه على كتاب الله، فما وافقه فأنا قلته، وما خالفه فلم أقله"، فقلت له: ما روى هذا أحد يثبت حديثه في شيء صغير ولا كبير، وإنما هي رواية منقطعة عن رجل مجهول، ونحن لا نقبل مثل هذه الرواية في شيء، ثم قال البيهقي معلقًا: أشار الإمام الشافعي إلى ما رواه خالد بن أبي

كريمة عن أبى جعفر فذكره، ثم قال البيهقى: خالد مجهول، وأب و جعفر ليس بصحابي فالحديث منقطع، ثم راح البيهقى يفصل طرق هذا الحديث فقال: وقد رُوي الحديث من أوجه أخر كلها فيها مقال.

٣- أما المن فمعلول أيضا، ويحمل الدليل على وضعه بين طياته، فإن حديثهم المزعوم بطلب عرض أقوال النبى صلى الله عليه وسلم على القرآن،

فإن وافقه كان حديثًا، وإلا فلا، وهذا ما فعله العلماء، ثم قالوا: عرضنا حديث العرض على كتاب الله تعالى فوجدناه مكذوبًا، فإنا لم نجد أية في كتاب الله تعالى تطلب منا عرض أقوال نبيه صلى الله عليه وسلم على القرآن، بل وجدنا عكس ذلك، وجدنا القرآن الكريم يطلب طاعة نبيه صلى الله عليه وسلم بصفة مطلقة وبشكل قاطع، وبدون هذا العرض المزعوم، كما في قوله تعالى: «وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا (الحشر: ٧) (أفاده ابن عبد البرفي جامع بيان العلم وفضله (ج١٩٠/٢) نقلاً عن عبد

٣- ومن شبهاتهم عرض السنة النبوية على العقل

إلى معنى واحد نذكر منها - على سبيل المثال - ما نسبوه لأبي هريرة أنه قال: قال رسول الله: ﴿إِذَا حَدَثْتُم عَنِي بِحَدِيثُ تَعْرِفُونُهُ وَلَا تنكرونه، قلته أو لم أقله، فصدقوا به، وإني أقول ما يُعرف ولا يُنكر، وإذا حدثتم عني بحديث تنكرون لا تعرفونه، فكذبوا به، فإنى لا أقول ما ينكر ولا يعرف، فما وافق عقول هؤلاء الناس؛ فهو من السنة حتى ولو لم يقله النبي فعلا، وما خالف تلك العقول، فكذب ليس من سُنة النبي، ولم يقله حتى ولو جاء متواترًا صحيحًا فالحجة عندهم في تلك

العقول لا في السنة النبوية المطهرة.

وللجواب عن الحديث نقول:

١- هذا الحديث روي من طرق مختلفة كلها ضعيفة

لا يصلح شيء منها، بل ولا بمجموعها للاحتجاج والاستشهاد، وفي بيان ذلك يقول الإمام البيهقي في مفتاح الجنة في الاحتجاج بالسنة (ص ٣٩) قال ابن خزيمة: في صحة هذا الحديث مقال، لم نرفي شرق الأرضى ولا غربها

ان خطورة منكري

السنة تكمن في أنهم

لا بصارحون الناس

بداية باهدافهم، وإنما

بتدرجون شينا فشيئا

مظهرين للناس أنهم

إلى بغيتهم، لعلمهم أنهم

لو صارحوا الناس بما

يريدون لردهم الناس.

ناصعون

أحدا من علماء الحديث يثبت هذا عن أبي هريرة.." ا.ه.

وفي علل ابن أبي حاتم ج٢ ص٠١٠ قال: قال أبى: هذا حديث منكر، الثقات لا يرفعونه (أي: لا يرفعون إسناده فوق المقبري)، وقال العقيلي في الضعفاء ج اص٣٧: ليس له إسناد يصح، وذكره ابن الحوزي في الموضوعات (جاص٧٥٧)، ثم يذكر لنا الأمام ابن حزم في الإحكام (ج١ص٢١٣) دليلا عقليا يشهد لبطلان الحديث؛ لما فيه من إباحة الكذب على النبي صلى الله عليه وسلم؛ لأنه حكى عنه أنه قال: "قلته أو لم أقله فأنا قلته أي: فكيف لم يقله النبي ويأمر بتصديقه كأنه قاله).

٢- قلت: وعلى فرض صحة الخبر جدلا ، فلا سبيل إلى أن يُفهم منه ما تدفعه القواطع، فمن المقطوع به، أن معارف الناس وعقولهم وآراءهم وأهواءهم تختلف اختلافا شديدا، وبهذا يُعلم أن ما يعرض للسامع من قبول واستبشار، أو نضور واستنكار. قد يكون حيث ينبغي، وقد يكون حيث لا ينبغي، ثم إن الله جعل العقول في إدراكها حدًا تنتهى إليه لا تتعداه

٣- فائدة؛ وهنا يرد سؤال لتتمة الرد على هذه الشبهة، وهو: أيهما الحاكم على الآخر يحتم علينا الرجوع للسنة والأخذ بها. النقل أم العقل؟

الحواب

من المقرر عند أهل العلم، وكذا من المعلوم من الدين بالضرورة، أنه لا حاكم على المكلفين سعوى الله ولا حكم الا ما حكم به الله، وقد قال تعالى: « وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حُكَّمًا لْعَوْمِ بُوقِبُونَ ، (الأية ٥٠ من سورة المائدة)، وهذا بإجماء أهل السنة والجماعة، (ولنريد من التفصيل ينظر الإحكام للأمدى (٧٦/١)، وكتاب الأم للامام الشافعي رحمه الله

(٣٣٩/٧)، فقد ناظر واحدًا من هؤلاء ممن ردوا الأخبار بعقولهم ودحض لهم حججهم فلتراجع

#### وختاماه

لقد تجمع لدينا من الأدلة النقلية على حجية السنة ما ذكرنا بعضه في الحلقات السابقة، وما أفاض فيه فضيلة الرئيس العام في افتتاحية عدد المحرم ١٤٣٦هـ وصفر الذي بين أيدينا فليراجع منعًا للتكرار، وعليه فإننا نركز فيما بقى من سطور على الأدلة العقلية تنزلا مع حال المنكر الذي لا يؤمن بالنقل، ويزعم أنه يفهم ويحكم بالعقل، وذلك من خلال طرح بعض الأسئلة على المنكر لحجية السنة وندع الجواب للسان العقل الذي يزعم: ١- قال تعالى في فريضة الصلاة: ﴿ أَمْمُ ٱلصَّلَوْةَ وَعَاتُوا ٱلزَّكُوْةَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ " (النور:٥٦).

وهنا نسأل كيف نقيم الصلاة؟، وما عددها؟ وما أوقاتها؟ وما هي تفاصيلها عموما؟ وكيف يدخل فيها؟ وكيف يخرج منها؟

الحداب؛ إما الاكتفاء بما جاء في القرآن من اشارات إلى الصلاة وأهميتها، وأخرها في النفس دون أن نصلي، وإما أن نصلي بالصلاة التي علمنا إياها رسول الله في سنته المطهرة وهذا

وما قيل في الصلاة يقال في سائر الأحكام

التى استقلت السنة ببيانها كالزكاة والصيام والحج ونحن نتساءل: هل لكم في معرفة سائر هذه العبادات سبيل آخر؟

٧- كما أن هناك حالات كثيرة نتساءل أيضًا عن حكمها عند من ينكر السنة، ومن أوضح هذه الأسئلة: هل يمكن للواحد منكم أن يتزوج المرأة على عمتها أو خالتها ويجمع بينهما وقد عرفتم أن الله أحل للرجل أن يتزوج مثنى وثلاث ورباع؟!

ان منكرى حجية السنة قد خالفوا الأدلة النقلية والعقلية واجماع السلمين ولولا خطر السماوات المتوحة عير شاشات التليفزيون، وشبكة المعلومات لكنا أعرضنا عن هؤلاء ووفرنا أوقاتنا للأهم لأن البديسات لا تحتاج إلى براهين .

سيقول بلسان الواثق: بالطبع لا، نقول له: فمن أين أتيت بهذا والقرآن لم ينص على هذا التحريم؟! وغير ذلك كثير من الأحكام مما لا يتسع المقام لسرده، ونحيل فيه على من توسع فيه من أهل العلم كالإمام ابن عبد البرية جامع بيان العلم وفضله والإمام الشاطبي في الموافقات وغيرهم.

٢- إن لسان العقل يجيب على جميع ما سبق يما أجاب به أسلافنا رضى الله عنهم بقولهم: إنه يتحتم شرعا وعقلا أن يحتاج القرآن للسنة لتفصيل مجمله وتوضيح مشكله وتقييد مطلقه، أو تخصيص عامه كما أن السنة قد تستقل بكثير من الأحكام كما سبق الاشارة إلى ذلك.

وفي بيانه لذلك ينقل ابن عبد البرفي جامع بيان العلم (١٩١/٢)، عن الأوزاعي قوله: "الكتاب أحوج إلى السنة من السنة إلى الكتاب". قال ابن عبد البر: "يريد أنها تقضي عليه - أي تفصل ما فيه - وتبين المراد منه". فلا يفهم من ذلك تقديم السنة على القرآن لذا لا نجد ختاما أفضل مما قاله الإمام الطبري في تفسيره ج١/ص٣٩) عند قوله تعالى: وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذَّكْرَ لِتَّبِينَ لَلنَّاسِ مَا نُزِّلُ النَّهِم ): بأن هناك مبيِّنًا ومبيِّنًا، ونحن الآن نتساءل أين المبين والمبين به؟ نحن لا نجد جوابا إلا أن نقول: السنة مبينة للقرآن،

> فان کان عندکم جواب غیر هذا فلتظهروه لناوكذاما قاله الإمام ابن القيم عليه رحمة الله في كتابه إعلام الموقعين عن رب العالمين (٤/ ٩٧ - ١٠٤)

في تفسيره لنفس الآية ما مختصره: أن البيان اسم جامع لعان مجتمعة الأصول، متشعبة الفروع:

أحدها: بيان نفس الوحي الذي أوحى به الله تعالى بظهوره على لسانه صلى الله عليه وسلم بعد أن كان خفيًا.

الثاني، بيان المشكل وتفسيره لمن احتاج إلى ذلك، كما بين أن الظلم المذكور في قوله تعالى: ((ولم يلبسوا إيمانهم بظلم)) (الأنعام: ٨٢)، قال صلى الله عليه وسلم هو الشرك (السخاري ۱ / ۲۱).

الثَّالَث: بيانه صلى الله عليه وسلم بفعله كما بين أوقات الصلاة للسائل بفعله.

الرابع: بيانه صلى الله عليه وسلم ما سئل عنه من الأحكام التي ليست في القرآن، فينزل القرآن بسيانها، كما سئل عن قذف الزوجة فجاء القرآن باللعان ونظائره (مسلم: ج٢ ص١١٣٣).

الخامس: بيانه صلى الله عليه وسلم 11 سئل عنه بالوحى أيضا لكن بما ليس قرآنًا، كما سئل عن رجل أحرم في جبة بعدما تضمخ بالخلوق، فجاء الوحى بأن ينزع عنه الجبة ويزيل أثر الخلوق (البخاري: ج ٢ ص ٥٥٧ ). السادس: بيانه صلى الله عليه وسلم للأحكام بالسنة ابتداء من غير سؤال كما حرم عليهم المتعة (البخاري: ج٥ ص١٩٦٦).

السابع: بيانه صلى الله عليه وسلم للأمة جواز الشيء بفعله هو له، وعدم نهيهم عن التأسى به أو إقراره للصحابة على فعله وكذلك بيان إباحة الشيء بالسكوت عن تحريمه الأنه إن سكت عن تحريم الحرام فإنه لم يؤد الأمانة ولم يبلغ الرسالة وقد أدى وبلغ صلى الله عليه وسلم بأبي هو وأمي.

الثامن: أن يحكم القرآن بشيء وبكون لذلك الحكم شروط وموانع وأوصاف، فيحيل ربنا تبارك وتعالى على رسوله في بيانها؛ كقوله تعالى: (وَأَحِلَ لَكُم مَّا وَزَآة ذَلِكُمْ)

(النساء:٢٤)، فالحل موقوف على شروط النكاح، وانتفاء موانعه، وحضور وقته، وأهلية المحل، فجاءت السنة ببيان ذلك كله وفي هذا القدر الكفاية. وصلى الله وسلم ويارك على تسه محمد وآله وصحبه وسلم.

نقل الامام ابن عبد البر عن الأوزاعي قوله: "الكتاب أحوج إلى السنة من السنة إلى الكتاب" وقال ابن عبد البر: "بريد أنها تقضي عليه -أى تفصل ما فيه - وتبين الرادمنه".

## ील्या कुर्तिन्या एर्ड्स्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्ट्रिक्



على حشيش

/ Jul /

الحلقة (٢٨)

٧٧٤ - «مَا مِنْ شَيْءِ إِلا لَهُ تَوْبَةٌ إِلا صَاحِبَ سُوءِ الْخُلُقِ؛ فَإِنَّهُ لا يَتُوبُ مِنْ ذَنْبِ إِلا عُادَ عَشَرُ مِنْهُ».

الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في «المعجم الصغير» (ح٥٥٣) من حديث عائشة مرفوعًا، وفيه عمرو بن جُميع، قال الحافظ الذهبي في «الميزان» (٦٣٤٥/٢٥١/٣)؛ معرو بن جميع كذّبه ابن معين، وقال الدارقطني وجماعة: متروك، وقال ابن عدي يُتهم بالوضع، وقال إلبخاري: منكر الحديث». اهـ.

م ٢٧٠ ﴿ لَمَّا تَجَلَّى اللَّهُ لِلْجَبِّلِ طَارَتُ لِعَظَّمُتُهِ سِتَّهُ أَجُبُل، فَوَقَعَتُ ثَلاثٌ بِمَكَّهَ وَثَلاثٌ بِاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّالَالِكُ اللَّهُ اللَّ

الُحديث لا يصح أخرجه ابن أبي حاتم في «تفسيره» (ح٩٣٩)، والخطيب في «تاريخ بغداد» (٤٤٠/١٠)، الأخطيب في «تاريخ بغداد» (٤٤٠/١٠)، المعرب أنس بن مالك مرفوعًا، وعلته؛ عبد العزيز بن عمران أبو ثابت المدني، قال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (٢٢٣)؛ «منكر الحديث، لا يُكتب حديثه»، وقال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٣٩٣)؛ «متروك الحديث»، وفي «سؤالات عثمان بن سعيد الدارمي» (٢٠٧) للإمام يحيى بن معين قال: «وسألته عن ابن أبي ثابت عبد العزيز بن عمران من ولد عبد الرحمن بن عوف ما حاله؟ فقال: ليس بثقة، وإنما كان صاحب شعر». اهـ.

٢٧٦- وجاهدوا أنفسكم بالجوع والعطش، فإنَ الأجرعُ ذلك كأجر المجاهدة في سبيل الله، وأنّه ما من عمل أحبّ إلى الله تعالى من جوع وعطش،

الحديث لا أصل له: أورده الغزالي في «الإحياء» (٧٨/٣) مرفوعًا، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء» (٧٨/٣): «لم أجد له أصلاً». اهـ.

٧٧٧- ﴿ مَنْ دَاوَمَ عَلَى قَرَاءَة يس كُلُّ لَيْلَة ، ثُمَّ مَاتَ، مَاتَ شَهِيدًا » .

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ الطبراني في الصغير» (٨٨/٢) وفي «المعجم الأوسط» (١٢/٨) (ح٢٠) (ح٢٠) عن أنس بن مالك مرفوعًا، وقال: «لم يرو هذا الحديث عن الزهري الا معمر، ولا عن معمر إلا رباح، ولا عن رباح إلا سعيد بن موسى تفرد به ابن حفص». اه. وأخرجه الحافظ الخطيب في «التاريخ» (١٣٣٠/٢٤٥/٣) قال: حدثنا محمد بن

عبد الله بن شهريار الأصبهاني حدثنا سليمان بن أحمد الطبراني به، وعلته سعيد بن موسى الأزدي الحمصي، قال الحافظ الهيثمي في «المجمع» (٩٧/٧): «رواه الطبراني في الصغير وفيه سعيد بن موسى الأزدي وهو كذاب». قلت: ورواه أيضًا في الأوسط كما بينا وقال الحافظ الذهبي في «الميزان» (٣٢٨٠/١٥٩/٢): «اتهمه ابن حبان بالوضع»، ولقد بين ذلك ابن حبان في «المجروحين» (٣٢٢/١).

#### ٢٧٨ . والدُّنْيَا قَنْطَرَةٌ، فَاعْبُرُوهَا وَلا تَعَمَرُوهَا، ..

الحديث لا يصح: أورده الإمام الصاغاني في «الموضوعات» (ح١٣) وقال: «موضوع». والمحديث لا يضع: أورده الإمام الصاغاني في الموضوع». وان الله يَبْغَضُ ابْنَ السَّبْعِينَ في هَيْنَة ابْن عشرينَ، في مشيّته، وَمَنْظُره».

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ الطبراني في «المعجم الأوسط» (٣٦٦/٦) (ح٨٧٨٥) من حديث أنس بن مالك، مرفوعًا قال الطبراني: «لا يروى هذا الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا بهذا الإسناد، تفرد به موسى بن محمد بن إبراهيم». اه.

قات: فهذا الحديث «فرد مطلق» قال الحافظ السخاوي في «فتح المغيث» (٤/٤): «الفرد المطلق؛ هو الحديث الذي لا يُعرف إلا من طريق ذلك الصحابي، ولو تعددت الطرق إليه». اهـ. وعلته موسى بن محمد بن إبراهيم، قال النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٥٥٦): «منكر الحديث»، وقال ابن حبان في «المجروحين» (٢٤١/٢): «ساقط الاحتجاج به». اهـ.

وعلة أخرى يحيى بن العلاء، قال أحمد بن حنبل: كذاب يضع الحديث. ذكره الحافظ الذهبي في «الميزان» (٩٥٩١/٣٩٧/٤).

 - ٢٨- , إِنَّ هَوُلاءِ النَّوَائِحِ يُجْعَلْنَ يَوْمَ الْقيَامَةَ صَفَيْنَ ﴿ جَهَنَّمَ، صَفْ عَنْ يَمِينِهِمْ، وَصَفْ عَنْ يَمِينِهِمْ، وَصَفْ عَنْ يَمِينِهِمْ، وَصَفْ عَنْ يَمِينِهِمْ، وَصَفْ عَنْ يَمِينِهِمْ،

 أَصَفْ عَنْ يَسَارِهِمْ، فَيَثْبَحْنَ عَلَى أَهْلِ النَّارِ كُمَا يَنْبَحُ الْكِلابُ، .

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ الطبراني في «الأوسط» (١١٠/٦) (ح٥٢٢٥) من حديث أبي هريرة مرفوعًا، قال الطبراني: «لم يروه عن يحيى بن أبي كثير إلا سليمان بن داود اليمامي». اهـ.

قال الحافظ الذهبي في «الميزان» (٣٤٤٩/٢٠٢/٢): سليمان بن داود اليمامي أبو الجمل صاحب يحيى بن أبي كثير، قال ابن معين: ليس بشيء. وقال البخاري: منكر الحديث»، وقد مر لنا أن البخاري قال: «من قلت فيه منكر الحديث فلا تحل رواية حديثه». اهـ.



الحمدُ لله الذي أكملُ لنا الدين ، وأتم علينا نعمته ، ورضي لنا الإسلام ديناً ، والصلاة والسلام على نبينا محمد ، الذي أرسله الله هادياً ومبشراً ونذيراً ، وداعياً إليه بإذنه وسراجاً منيراً . في نبينا محمد ، الذي أرسله الله هادياً ومبشراً ونذيراً ، وداعياً إليه بإذنه وسراجاً منيراً . في ظل الظروف التي تمر بها أمتنا، وحرصًا منا على استتاب الأمن واستقرار البلاد ، يأتي هذا القال ، والذي نتناول فيه حرمة الدماء ، ومنزلتها في الشريعة الإسلامية المطهرة ، وكيف صان الإسلام دماء المسلمين والمستامنين وأهل الذمة والعاهدين، فنقول وبالله تعالى التوهيق ؛

131361 2

#### حرمة الدماء وصية رب العالين،

(۱) قال الله تعالى: (وَمَن يَعَثُلُ مُوْمِثَا أَتَعَمَدُهُ اللهُ تعالى: (وَمَن يَعُثُلُ مُوْمِثَا أَتَعَمَدُهُ وَلَمْعَهُ وَجُورَا وَمُوسِكُ اللهُ عَلَيْهِ وَلَمْعَهُ وَكُمْعَهُ وَأَعْدَ لَهُ عَدَابًا عَظِيمًا ) (النساء: ۹۳)، قال الإمامُ ابنُ كثير (رحمه الله): هَذَا تَهٰديدُ شَديدُ وَوَعيدُ أكيدُ لَنْ تعاطَى هَذَا الذَّنْبَ الْعَظيم، الَّذِي هُوَ مَقْرُونُ بَالشَّرْكِ بِاللَّهِ فِي غَيْرِ مَا آيَةً فِي كِتَابِ الله. (تفسير ابن كثير جِعُصُ 199).

(٢) وقال سبحانه: (مَن مَثَلُ مُسَّا مِثْر مَسْ أَو فَكَادِ فِي الْأَرْضِ مَسْ أَوْ فَكَادِ فِي الْأَرْضِ مَسْ أَوْ فَكَادِ فِي الْأَرْضِ اللَّهُ عَنْهِما)، مَنْ قَتَلَ عَبْدُ اللَّهِ بِنْ عَبْاسِ (رضي اللَّه عنهما)، مَنْ قَتَلَ نَبِياً أَوْ إِمَامُ عَدْل فَكَانُها قَتَل النَّاسَ جَمِيعًا، وَمَنْ شَدُّ عَضْد أَحَد فَكَانُها أَحْيا النَّاسَ جَمِيعًا. (تفسير الطبري جِه اصد ٢٣٣).

وَقَالَ مُجَاهِدُ (رحمه الله)؛ مَنْ قَتَلَ نَفْسًا مُحَرِّمَةً

#### صلاح نجيب الدق

يُصْلَى النّارُ بِقَتْلَهَا كَمَا يُصَلّاهَا لَوْ قَتَلَ النّاسَ جَمِيعًا (وَمَنْ أَحْيَاهَا): أَيْ مَنْ سَلَمَ مِنْ قَتْلَهَا فَكَانَمَا سَلَمَ مِن قَتْلَهَا فَكَانَمَا سَلَمَ مِن قَتْلَهَا فَكَانَمَا سَلَمَ مِن قَتْلَها فَكَانَمَا سَلَمَ مِن قَتْلَها فَكَانَمَا سَلَمَ مِن قَتْلُ النّاسِ جَمِيعًا. (تفسير البغوي جـ٣صـ٢٤). قَتْلُ النّفْسِ الْوَاحِدَة كَقْتُل جَمِيعِ النّاسِ مُبَالغَة فِي قَتْلُ النّفْسِ الْوَاحِدَة كَقْتُل جَمِيعِ النّاسِ مُبَالغَة فِي قَتْلُ النّفْسِ الْوَاحِدة كَقْتُل جَمِيعِ النّاسِ مُبَالغَة فِي قَتْلُ مَنْ الشَّانِهِ: أَيْ كَمَا أَنْ فَتُلُ جَمِيعِ النّاسِ أَمْرُ عَظِيمُ الْقَبْحِ عَنْدُ كُلُ أَحَد فَكَدُ لِكَ قَتْلُ الْوَاحِد يَجِبُ أَنْ يَكُونَ كَدُلكَ، فَالْرَادُ مُسَاوِلَتَهُمَا فِي أَصُل الاَسْتَعْظَامِ لا فِي قَدْرِه، إذْ تَشْبِيهُ أَحْد النّظيرينِ بِالْأَخْرِ لا يَقْتَضِي مُسَاوَاتَهُمَا مِن كُلُ مَتْ لَكُ اللّهُ خُرِ لا يَقْتَضِي مُسَاوَاتَهُمَا مِن كُلُ أَحَد النّظيرينِ بِالْأَخْرِ لا يَقْتَضِي مُسَاوَاتَهُمَا مِن كُلُ اللّهُ خُرِ لا يَقْتَضِي مُسَاوَاتَهُمَا مِن كُلُ قَدْرِه، وَأَيْضًا فَالنَّاسُ لَوْ عَلَمُوا مِنْ إِنْسَانِ أَنَّهُ يَرِيدُ فَتُلُ الْمُلْمُ جَدُوا فِي دَفْعِه وَقَتْلَه، فَكَذَا يَلْزَمُهُمْ إذَا عَلَمُوا مِن إنْسَانِ أَنَّهُ يُرِيدُ قَتْلُ آخَر ظُلُمًا أَنْ يَجِدُوا فِي الْسَانِ أَنَّهُ يُرِيدُ قَتْلُ آخَر ظُلُمُ الْ أَنْ يَجِدُوا فِي الْسَانَ أَنْهُ يُرِيدُ قَتْلُ آخَر ظُلُمَا أَنْ يَجِدُوا فِي الْسَانَ أَنَّهُ يُرِيدُ قَتْلُ آخَر ظُلُمُا أَنْ يَجِدُوا فِي الْسَانَ أَنْهُ يُرِيدُ قَتْلُ الْخُر ظُلُكُمْ الْنَاسُ اللّهُ يُرِيدُ قَتْلُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِقِي الْمُعْلِقِي الْمُعْلِقِي الْمُعْلِقِي الْمُعْلِقِي الْلَوْمُ الْمُنْ الْمُعْلَى الْمُعْلِقِي الْمُعْلِقُوا الْمُعْلِقُوا الْمُؤْلِقُوا الْمُعْلِقُوا الْمُعْلِقُوا الْمُعْلِقُوا الْمُلْولِهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْلُولُوا اللّهُ الْمُ لَا الْمُعْلِقُوا الْمُعْلِقُوا الْمُلْوالْمُ الْمُعْلِقُوا الْمُعْلِقُوا الْمُؤْلِقُوا الْمُلْولُولُ الْمُؤْلِقُوا الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُوا الْمُؤْلُولُولُ الْمُؤْلِقُوا الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ ال



(٣) وقال سبحانه: (وَلا تَفْتُلُوا النَّفْتَى الَّنِي حَرَّمُ اللهُ إِلَّا بِالْحَوْا دُلِكُمْ وَصَّنَكُم بِهِ. لَمَلَكُمُ لَمَا اللهُ اللهُ إِلَّا بِالْحَوْا دُلِكُمْ وَصَّنَكُم بِهِ. لَمَلَكُمُ لَمَدَادُنَ) (الأنعام: ١٥١).

(٤) وقال سبحانه: (وَإِذَا ٱلْمَوْرُوهُ ثُمِلَتُهُ ۖ فَيَكُ الْمَا الْحَوْرُوهُ ثُمِلَتُهُ ۖ فَيَا الْحَوْرُوهُ فُلِكُ ) (التكوير ٨٠٩).

قَالُ الأَمَامُ ابنُ كَثير (رحمه الله): الْمُوعُودَة، هي التي كَانَ أَهْلُ الْجَاهِلِيَة يَدُسُّونَهَا فِي التُرابِ كَراهِيةَ الْبُنَات، فَيَوْمَ الْقِيَامَة تُسَأَلُ الْمُؤْودَةُ عَلَى أَي ذَبِ فُتِلَتَّات، فَيَوْمَ الْقِيَامَة تُسَأَلُ الْمُؤْودَةُ عَلَى أَي ذَبِ فُتَلَتَّات، لَيْكُونَ ذَلِك تَهْديدًا لِقَاتِلَهَا، فَإِذَا سُئِل الْمُظُلُومُ فَمَا ظُنَّ الْظَالَمِ إِذَا \$ ( تفسير ابن كثير جـ ا صـ ٢٦٣ ) . فما ظنَّ الظَّالم إذَا \$ ( تفسير ابن كثير جـ ا صـ ٢٦٣ ) .

#### اجتناب الدماء المعرمة من صفات عباد الرحمل

قال سبحانه عند الحديث عن صفات عباد الرحمن: (وَالنِّينَ لَا يَنْفُونَ عَمَّ اللَّهِ إِلَيْهَا الْخَرَ وَلَا يَفْتُلُونَ اللَّهِ اللَّهَا الْخَرَ وَلَا يَفْتُلُونَ النَّهَا الْخَرَ وَلَا يَفْتُلُونَ النَّهَا الْخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ أَلَّهُ الْمَكَانُ يَوْمَ الْفِيعَةُ وَحَمَّلَا فَلِكَ بَلْقَ الْمَكَانُ يَوْمَ الْفِيعَةُ وَحَمَّلًا فِيهِ مُهَانًا أَلْكُ مَنْ اللَّهُ عَمَلًا صَلِحًا فَأُولَتِها عَلَيْ لَلَّهُ عَمْولًا وَيَعِمَّا وَعَلَيْكُمُ اللَّهُ عَمْولًا وَيَعِمًا ) (المفرقان: الله سَيَّاتِهِمُ حَسَنَتُ وَكَانَ الله عَمْولًا وَيَعِمًا) (المفرقان: ١٠٤ عَلَى ١٠٤ عَلَيْكُمُ وَعِمَا)

#### القصاص فيه حياة للناس:

قال سبحانه: (وَلَكُمْ فِي ٱلْمِصَاصِ حَبِّهٌ يَأْوَلِي ٱلأَلْبُ لَمُ الْمُصَاصِ حَبِّهٌ يَأُولِي ٱلأَلْبُ لَمُ اللهِ الْعَالِية: (١٧٩). قَالُ أَبُو الْعَالِية: جَعَلَ الله الْقصاص حَيَاة، فَكُمْ مِنْ رَجُلِ يُرِيدُ أَنْ يَقتَل، فَتَمْنَعُهُ مَخَافَة أَنْ يُقتَل، (تفسير ابن كثير حـ٧صـ١٦).

قال الإمامُ ابنُ كثير(رحمه الله): يقُولُ تَعالَى: وفي شَرَع الْقصاص لكم - وهو قَتْل الْقاتل - حكمة عظيمة لكم، وهي بقاءُ اللهج وصونها: لأنه أذا علم القاتل أنه يُقتلُ الكف عن صنيعه، فكان في ذلك حياة النفوس. وفي الكتب المتقدمة: القتل أنفى للقتل. فجاءت هذه العبارة في القرآن أفضح، وأبلغ، وأوجزُ. (تفسير ابن كثير جاس ١٦٦).

قَالُ الْإَمَامُ ابِنَ كَثَيْرِ (رحمه الله): قَوْلُهُ تَعَالَى (يَا أُولِي الْغَفُولِ أَوْلِي الْغَفُولِ وَلَي الْغُفُولِ وَالْأَهْمَ وَالنَّهْمَ، لَعَلَّكُمْ تَتُرْجِرُونَ فَتَتُركُونَ مِحَارِمَ الله وَمَآثَمَهُ. وَالتَّقُوى: اسْمٌ جَامِعٌ لفعًل الطاعاتِ

وَتَرْكَ الْمُنْكَرَاتَ. (تفسير ابن كثير جـ٣صـ٣١). عن عَبد الله بن مسعود، قال، قال رسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: « لا يَحلُ دَمُ امْرِيْ مُسُلم، يَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَنِي رَسُولُ اللَّه، إِلاَّ بِإِحْدَى ثلاث: النَّفْسُ بِالنَّفْس، وَالثَّيْبُ الزَّاني، وَالمَارِقُ مِنَ الدَّين التَّارِكُ للْجَماعَة ((البخاري حديث: ١٨٧٨)، ومسلم حديث: ١٦٧٦).

قَالِ الإمامُ ابنُ رجب الحنبلي (رحمه الله): هَذه الثَّلَاثُ خصالِ هي حقَّ الإسلام النَّتِي يُسْتَبَاحُ بِهَا الثَّلَاثُ مَنْ شَهِدَ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلَّا اللَّهَ وَأَنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله، وَالْقَتْلُ بِكُلُ وَاحَدَةً مِنْ هَذِهِ الْخِصَالِ الثَّلَاثُ مُتَّفَقً عَلَيْهِ بَيْنَ الْسُلْمِينَ. (جامع العلوم والحكم لابن رجب الحنبلي صـ ١٣٤).

تنفيذ أحكام القصاص: يقوم بتنفيذ أحكام القصاص الحاكم أو نائبه ولا يجوز أن يقوم بذلك أحدُ من عامة المسلمين.

#### حرمة المسلم أعظم عند الله من حرمة الكعبة:

روى الترمذيُّ عُنْ نَافع، قَالَ: نَظَرَ ابْنُ عُمَرَ يَوْمَا إلى الْكُعْبَةِ فَقَالَ: مَا أَعُظُمُكَ وَأَعُظُمَ حُرْمَتَكَ، وَالْمُوْمِنُ أَعُظُمُ حُرْمَتَك، وَالْمُوْمِنُ أَعُظُمُ حُرْمَةَ عَنْدَ اللَّه مَنْك. (حديث حسن صحيح، صحيح الترمذي للألباني حديث: ١٦٥٥).

الكُفْبَةُ، هي بيتُ الله الحرام، لها شرفٌ وقَدْرُ عظيمُ عند الله تعالى، ولكن المؤمن أعظمُ خُرْمَةَ عنْدَ الله من الكعبة التي هي قبلة المسلمين.

#### نبينًا صلى الله عليه وسلم يحدرنا من سفك الدماء بغير حق:

(١) عَنُ أَبِي هُرِيْرَةُ رَضَي اللّه عَنْهُ، عَنِ النّبِيُ صلى الله عليه وسلم قال: (اَجْتَنْبُوا السِّبْع الْوَبِقَاتَ(هِي اللّهُ عليه وسلم قال: (اَجْتَنْبُوا السِّبْع الْوَبِقَاتَ(هِي اللّهُ وَمَا هُنَّ؟ قَالَ: (اللّهُ رَكُ بِاللّهِ، وَالسّحَرُ، وَقَتْلُ النّقْس اللّتِي حَرِّم اللّهُ ا

(٢) عَنِ عَبْدِ اللّه بُنِ عُمْرِ، رَضِيَ اللّه عَنْهُمَا، قَالَ: قَالُ رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم: ﴿ لَنْ يَزَالَ اللّؤُمْنُ فِي فَسُحَة مِنْ دينه (مطمئن النفس في سعة من رحمة الله)، مَا لَمْ يُصِبْ دَمَا حَرَامَا - (طالما أنه لم يقتل نفساً بغير حق) (البخاري حديث: ٦٨٦٢). (٣) عَنْ أنسِ بْنِ مَالك، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم: ﴿ مَنْ صَلّى صَلاَتَنَا وَاسْتَقْبَلَ قَبْلَتَنَا ، وَأَكَلَ

ذَبِيحَتَنَا هَذَلِكَ الْسَلَمُ الَّذِي لَهُ ذَمَّةَ اللَّهِ (أمانه وضمانه) وَذَمَّةُ رَسُولُه، فَلاَ تُخْفِرُوا اللَّه (تَغَدروا به وتنقضوا عهده) في ذَمَّتِهِ، (الْبخاري حديث: (٣٩١).

- (1) عَنْ عَبِد اللهِ بنِ مسعودٍ رَضَيَ اللهِ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْهُ، قَالَ: ﴿لاَ قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿لاَ تُقْتَلُ نَفْسٌ ظُلْمًا ﴿إِلّا كَانَ عَلَى ابْنِ آدَمَ الأَوْلِ كِفُلُ مِنْ سَنَ دَمِهَا (نصيب من إثم قَتْلها)، لأَنَّهُ أَوْلُ مَنْ سَنَ القَتْلَ ((البخاري حديث: ٣٣٣٥، ومسلم حديث: ١٦٧٧).
- (٥) عَن أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ، وَأَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم قَالَ: «لَوْ أَنْ أَهْلَ السِّمَاء وَالْأَرْضِ اشْتَركوا فِي دَم مُؤْمِن لَأُكَبَّهُمُ الله فِي النَّارِ.» (حديث صحيح، صحيح الترمذي للألباني حديث: ١١٢٨)
- (٧) عَنْ أَبِي الدُّرُدَاءِ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ أَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ أَنْ يَغْضَرُهُ. إِلَّا مَنْ مَاتَ مُشْرِكًا، أَوْ مُؤْمَنُ قَتَلَ مُؤْمَنَا مُثَعَمَدًا وَ (حديث صحيح، صحيح أبي داود للألباني حديث؛ ٣٥٨٨).
- قَالَ الْعَزْيِزِيُّ (رحمه الله)؛ قَوْلُهُ صلى الله عليه وسلم (أَوْ مُوْمِنُ قَتَلَ مُوْمِنًا مُتَعَمِّدًا) هَذَا مِحْمُولُ عَلى مَن اسْتَحَلَّ الْقَتْلَ أَوْ عَلى الزَّجْرِ وَالتَّنْفِيرِ. (عون المعبود جرا ١ ص٢٣٦٠).
- (٨) عَنْ أُسَامِةَ بُن زَيْد بُن حَارِثَة، رَضِي الله عَنْهُما، قَالَ: بَعْتَنا رَسُولُ الله صلّى الله عليه وَسَلّمَ إلى الحُرقَة(قبيلة) من جُهيْنة، قال؛ وَصَعْتَ أَنَا وَرَجُلُ فَصَبّحُنا الْقَوْمُ فَهَرْمُناهُمْ، قَالَ: وَلَحِقْتُ أَنَا وَرَجُلُ مِنْهُمْ، قَالَ: فَلَمَا غَشَيْنَاهُ قَالَ: لا مِنْ الأَنْصَارِيُ، قَالَ: فَلَمَا غَشَيْنَاهُ قَالَ: لا إلله إلا الله، قال: فَكفَ عَنْهُ الأَنْصَارِيُ، فَطَعَنْتُهُ بَرُمُحي حَتَّى قِتَلْتُهُ، قَالَ: فَلَمَا قَدَمُنا بِلغَ ذَلِكَ بَرُمُحي حَتَّى قِتَلْتُهُ، قَالَ: فَلَمَا قَدَمُنا بِلغَ ذَلِكَ النَّبِيِّ صَلّى الله عَلَيْه وَسَلّمَ، قَالَ: فَقَالَ بَيْ: دَيا أَسُامَةُ، أَقَتَلْتَهُ يَعْد مَا قَالَ لاَ إِلّه إلاَّ الله قَالَ: وَقَالَ: فَقَالَ بَيْ دَيْكَ أَسُامَةً، أَقَتَلْتَهُ يَعْد مَا قَالَ لاَ إِلَه إلاَّ الله قَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ اللهُ قَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ لَا الله قَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ لَا إِلّهُ إِلّا اللّهُ وَالّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْ وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ لَهُ وَالْ وَقَالَ لَا اللّهُ وَالَا وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ لَا اللّهُ وَالَا اللّهُ وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ: وَلَا اللّهُ وَالّهُ وَلَا اللّهُ وَالَا وَقَالَ: وَقَالَ اللّهُ وَالْ وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ اللّهُ وَالْهُ وَالْا لَا اللّهُ وَقَالَ: وَقَالَ: وَقَالَ لَا اللّهُ وَالْهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَالَا لَا لَهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَالْهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُو

بَعْدُ مَا قَالَ لا إِلَهُ إِلاَ اللهِ قَالَ: فَمَا زَالَ يُكْرُرُهَا عَلَيْ، حَتَّى تَمَنَّيْتُ أَنِي لَمُ أَكُنْ أَسُلُمُتُ قَبُلُ ذَلِكَ اليَّوْمِ (البخاري حديث: ٢٨٧٢، ومسلم حديث: ٩٦).

هذا الحديث يدل أعظم الدلالة على حُرمة الدماء، فهذا رجل مشرك، وهم مجاهدون في الدماء، فهذا رجل مشرك، وهم مجاهدون في ساحة القتال، لما ظفروا به وتمكنوا منه، نطق بالتوحيد، فتأول أسامة بن زيد، رضي الله عنه، قتله على أنه ما قالها إلا ليكفوا عن قتله، ولم يقبل النبي، صلى الله عليه وسلم، عُذره وتأويله، وهذا من أعظم ما يدل على حرمة دماء المسلمين وعظيم جُرم من يتعرض لها. (مجلة البحوث الاسلامية جـ٦٩ صـ٣٦٩).

(١) عَنْ أَبِي بِكُرةَ رَضِيَ اللّهِ عَنْهُ، قَالَ: خَطَبَنَا النّبِيُّ صَلّى اللّهِ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ يَوْمَ النّحْر، قَالَ: ﴿إِنَّ دَمَاءَكُمْ وَأَمُوالْكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامُ، كَحُرْمَةَ يَوْمِكُمْ هَذَا، فِي شَهْرِكُمْ هَذَا، فِي بَلَدكُمْ هَذَا، إلَى يَوْمِ تَلْقُوْنِ رَبّكُمْ، أَلا هَلْ بَلّغَتُ؟ ، قَالُوا: نَعَمْ، قَالَ: وَاللّهُمُ الشّهَدُ، قَلْيُبِلّغُ الشّاهِدُ الْغَانَبَ، قَرُبً مُبِلّغُ أَوْعَى مِنْ سَامِع. (البخاري حديث: ١٧٤١، ومسلمَ حديث: ١٧٤١، ومسلمَ حديث: ١٧٤١، ومسلمَ

#### التحذير من ترويع الأمنين:

(۱) عَنْ عَبُد الرَّحُمَنِ ابْنِ أَبِي لَيْلَى، قَالِ: حَدُثْنَا أَصْحَابُ مُحَمِّد صلى الله عليه وسلم، أَنَّهُمْ كَانُوا يُسْيِرُون مُعَ النَّبِيُ صلى الله عليه وسلم، أَنَّهُمْ كَانُوا يَسْيِرُون مُعَ النَّبِيُ صلى الله عليه وَسَلَمَ، فَنَامَ رَجُل مِنْهُمْ، فَانْطُلق بَعْضُهُمْ إلَى حَبُل مِعْهُ فَأَخَذَهُ، فَفَالَ رَسُولُ الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ؛ ﴿لَا فَفَرْعٍ، فَقَال رَسُولُ الله عَلَيْ اللّه عَلَيْه وَسَلَمَ؛ ﴿لَا يَحَلّ لَمُسَلّمَا ﴾ (حديث صحيح، يَحل لمُسلم أَنْ يُروعُ مُسلمًا ﴾ (حديث صحيح، صحيح أبي داود للألباني حديث: ١٨٤٤).

(٢) عَنْ السَّائِبِ بْنِ يَزِيد، أَنْهُ سَمِعَ رَسُول اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، يَقُولُ: ﴿لَا يَأْخُذُنُ أَحَدُكُمْ مُتَّاعَ أَخِيهُ لَاعِبًا، وَلَا جَادًا. (حديث حسن، صحيح أبي داود ثلالباني حديث: ٤١٨٣).

قَالَ الْإِمَامُ مَحَمد آبادي رحمه الله: وَجُهُ النَّهُي عَنْ الْأَخُد جِدًّا ظَاهرٌ لأَنَّهُ سَرقَةٌ. وَأَمَّا النَّهُيُ عَنْ الْأَخُد جِدًّا ظَاهرٌ لأَنَّهُ سَرقَةٌ. وَأَمَّا النَّهْيُ عَنْ الأَخْد لَعِبًا فَالْأَنَّهُ لاَ فَانَدَة فِيهِ بِلَ قَدْ يَكُونُ سَبَبًا لاَّذَخَالَ الْغَيْظُ وَالْأَذَى عَلى صَاحب الْتَاع. (عون العبود جـ١٣صـ٣٦). قلت : إن كان هذا فيما يخص الترويع بالنا بالدماء ؟?

#### وصية تبينًا صلى الله عليه وسلم لأمنه بعدم الاقتتال فيما ينهم:

روى الشيخان عَنْ جرير بُن عَبُد الله البجلي أنّ النّبي صلى الله عليه وسلم قَالَ لَهُ في حَجّة الوَداع: «اسْتنصت النّاس» (اطلب منهم أن يستمعوا لما أقوله لهم) فقال: «لا ترجعوا بعدي كُفّارًا (تفعلون مثل فعل الكفار)، يضرب بعضكم رقاب بعض» (البخاري حديث: ١٢١، ومسلم حديث: ٦٥).

وعن الصنابح الأخمسي، قال: قال رسول الله صلى
الله عليه وسلم: ألا إني فرطكم (أي متقدمكم
الذي يُهيئ لكم ما تحتاجون إليه) على الحوض،
واني مُكاثرُ بكم الأمم، فلا تقتتلن بعدي، (حديث
صحيح، صحيح ابن ماجه للألباني حديث: ١٨٧٧).
عن أبي بكرة قال: سمعت رسول الله م أى الله عليه
وسلم يقول: إذا التقى المسلمان بسيغيهما قالقاتلُ
والمقتول في النّار، فقلت يا رسول الله هذا القاتل
فما بال المقتول؟ قال: إنه كان حريصًا على قتل
صاحبه، (البخاري حديث: ٣١، ومسلم حديث:

قَالَ الأَمامُ النَّووِي رحمه الله: أَمَّا كُوْنُ الْقَاتَلُ وَالْقَتُولُ مِنْ أَهُلِ النَّارِ فَمَحْمُولٌ عَلَى مِنْ لا تَأْوِيلُ لَهُ، وَيَكُونُ قَتَّالُهُمَا عَصِييَّةٌ وَنَحْوَهَا ثُمَّ كُوْنَهُ فِي النَّارِ مَغْنَاهُ مُسْتَحقٌ لَهَا وَقَدْ يُجَازَى بِذَلْكَ وَقَد يَعْفُو الله تَعَالَى عَنْهُ هَذَا مَذْهَبُ أَهْلِ الْحَقْ. (مسلم بشرح النووي ٩صـ٢٣٩).

#### حرمة دماء غير السلمين من الماهدين والسنامين:

(۱) عَنْ عَبْدَ اللّهِ بُن عَمْرِو بِن الْعاص، رضي الله عَنْهُما، عَنْ النّبِيّ صلى اللّه عليه وسلم قال: مَنْ قَتَلَ مُعَاهَدًا لَمْ يَرِحُ(أَي لم يشم) رائحة الْجَنّة، وانْ ريحَهَا تُوجِدُ مَنْ مسيرة أَرْبَعِينَ عَامًا. (البخاري حديث ٣١٦٦).

قال الإمامُ ابنَ حجر العسقلاني: قوله صلى الله عليه وسلم (مَنْ قَتَل مُعاهَدًا) الْرَادُ بِالْعاهد: هُو مَنْ لَهُ عَهْدُ مع الْسُلمينَ سواءٌ كان بعقد جزية أو هُدُنة مِنْ سُلْطانِ أَوْ أَمَانِ مِنْ مُسْلم. (فتح الباري لابن حجر العسقلاني جراً صـ ٢٧١).

(٢) عَنْ عَمْرِو بُنِ الْحِمْقُ الْخُزَاعِيْ، رضي الله عَنْهُ، قال: سَمِعْتُ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم يقُولُ:

مَنْ آمَنَ رَجُلًا عَلَى دمِهِ، فَقَتَلَهُ، فَأَنَا بَرِيءُ مِنَ الْقَاتِلِ، وَإِنْ كَانَ الْقَتُولُ كَافْرًا، (حديث صحيح، صحيح الجامع للألبائي حديث: ٦١٠٣).

معاهدة عمر بن الخطاب مع نصارى بيت المقدس: عقد الخليفة الراشد، عمر بن الخطاب، رضي الله عنه، معاهدة مع نصارى بيت المقدس، وكان الله عنه، معاهدة مع نصارى بيت المقدس، وكان مما كتبه فيها (بسم الله الرحمن الرحيم. هذا ما أعطى عبد الله عمر، أمير المؤمنين، أهل إيلياء (بيت المقدس) من الأمان، أعطاهم أماناً لأنفسهم وأموالهم ولكنائسهم. (تاريخ ابن جرير الطبري جسه المديد).

#### معاهدة عمرو بن العاص مع أهل مصر:

عقد عمرو بن العاص، رضي الله عنه. معاهدة مع أهل مصر، وكان مما كتبه فيها (بسم الله الرحمن الرحيم. هذا ما أعطى عمرو بن العاص أهل مصر من الأمان على أنفسهم وملتهم وأموالهم وكنائسهم. (تاريخ ابن جرير الطبري جـ ٢صه: ٥١٤).

#### مترلة القاتل الظالم عند إبليس:

عَنْ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النّبِيُ صلى الله عليه وسلم قال: إذا أَصْبَحَ إِبْلِيسُ بَثُ جُنُودَهُ فَيقُولُ: مَنْ أَضَلُ الْيَوْمَ مُسَلَما الْبَسْتَهُ التَّاجَ، فَيَجِيءُ أَحَدُهُمْ فَيقُولُ: لَمْ أَزَلُ بِهِ حَتَى عَقَ وَالِدَهُ، فَيَقُولُ: لَمْ أَزَلُ بِهِ حَتَى عَقَ وَالِدَهُ، فَيَقُولُ: لَمْ أَزَلُ بِهِ حَتَى عَقَ وَالِدَهُ، فَيقُولُ: لَمْ أَزَلُ بِهِ حَتَى طَلَقَ امْرَاتَهُ، فَيقُولُ: يُوسُكُ أَنْ يَتَزَوْجَ، أَرَلُ بِهِ حَتَى الشَّرِكُ وَيَجِيءُ أَحَدُهُمْ فَيقُولُ: لَمْ أَزَلُ بِهِ وَيَجِيءُ أَحَدُهُمْ فَيقُولُ: لَمْ أَزَلُ بِهِ حَتَى قَتْل، فَيقُولُ: لَمْ أَنْتَ أَنْتَ أَنْتَ أَنْتَ وَيُلْبِسُهُ التَّاجَ. (حديثُ صحيح، السلسلة الصحيحة للألباني حديث: صحيح، السلسلة الصحيحة للألباني حديث:

#### وسائل اجتناب الجراحات والقتل الغطاء

أرشدنا نبينا صلى الله عليه وسلم إلى وسائل كثيرة لنتجنب إصابة الناس بأي نوع من الجراحات، فضلاً عن التسبب في قتل الناس عن طريق الخطأ. فضلاً عن أبي هُريرة، عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: ﴿ لاَ يُشِيرُ أَحَدُكُمْ عَلَى أَخِيهِ بِالسَّلاح، فَإِنَّهُ لاَ يَدْرِي، لَعَلَّ الشَّيْطانَ يَنْزِغُ (أي يرمي بها) في يده، فيقع في حُفرة من النّار ، (كناية عن وقوعه في العصية التي تدخله النار) (البخاري حديث: ٧٠٧٧، ومسلم حديث: ٢٦١٧).

(٢) عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ، يَقُولُ: قَالَ أَبُو الْقَاسِمِ صَلَى اللهَ عليه وسلم: «مَنْ أَشَارِ إِلَى أَخِيهُ بِحَدِيدَةَ، فَإِنْ اللهَ عليه وسلم: «مَنْ أَشَارِ إِلَى أَخِيهُ بِحَدِيدَةَ، فَإِنْ اللَّهُ كَانَ أَخَاهُ لَأَبِيهُ وَأَمْهُ، (مسلم حديث: ٢٦١٦).

قَالَ الإمامُ النَّووي رحمه اللَّه: هَذَا الْحَدَيثُ فَيْهِ تَأْكِيدُ حُرْمَةَ الْسَلَمِ وَالنَّهِيُ الشَّدِيدُ عَنْ تَرويعه وتَخُويفِهُ وَالتَّعَرُضُ لَهُ بِمَا قَدْ يُؤْذِيهِ.

وَقُولُهُ صَلَى اللّه عليه وسلم (وانْ كَانَ أَخَاهُ لأَبِيهِ
وَأَمُهَ) مُبَالِغَةٌ فِي إِيضَاح عُمُومِ النَّهِي فِي كَلَ أَحَد سُوَاءٌ مَنْ يُتَهُمْ فِيهِ وَمَنْ لا يُتَهُمْ وَسُواءً كَانَ هَذَا هَزُلاً وَلَعَبًا أَمْ لا لأَنْ تَرُويعِ النَّسَلَمِ حَرَامُ بِكُلِّ حَالٍ وَلاَنَهُ قَدُ يَسْبِقُهُ السَّلاحُ. (مسلم بشرح النووي المُسلام عَالَى اللهِ الله

(٣) عَنْ جَابِر بْنِ عَبْد الله أَنْ النّبِيّ صلى الله عليه وسلم مَرْ علي قوم يتعاطون سَيْفًا بِينَهُمْ مَسَلُولا. فقال: أَلم أَزْجُرُكُمْ عَن هَذا ليغمده ثمّ يناوله أخاه. (حديث صحيح)(موارد الظمآن حديث: ١٨٥٤).

(٤) عَنْ أَبِي مُوسَى الأَشْعَرِي، عَنِ النَّبِيِّ صَلَى الله عليه وسلم، قَالَ: ﴿إِذَا مَرْ أَحَدُكُمْ فِي الله عليه وسلم، قَالَ: ﴿إِذَا مَرْ أَحَدُكُمْ فِي مُسْجِدُنَا، أَوْفِي سُوقِنَا، وَمَعَهُ نَبِلْ، فَلَيْمُسِكُ عَلَى نَصَالُهُ (النَّصُلُ هُو حَديدةُ السَّهُم) بِكُفّه، أَنْ يُصِيبُ أَحَدًا مِن الْسُلِمِينَ مِنْهَا بِشَيْءٍ، (البخاري يُصِيبُ أَحَدًا مِن الْسُلِمِينَ مِنْهَا بِشَيْءٍ، (البخاري حديث: ٢٦١٥).

#### وية القائل الطالع:

وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَعْنَهُ وَأَعَدُ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا)، فمعناه: لَيْسَ يَخْلُدُ فيهَا أَبَدًا، بَل الْخُلُودُ هُوَ الْكُثُ الطَّويلُ.وقَدُ تَوَارَدُتِ الْأَحَادِيثُ عَنْ رَسُولِ اللَّه

صلّى الله عليه وسلّم: أنّه يخْرُجُ مِنَ النَّارِ مِنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ أَدْنَى ذَرّةٍ مِنْ إِيمَانِ. (تفسير ابن كثير جِـ٤صـ٢١).

عَنْ أَبِي سَعِيد الْخَدْرِيْ، قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللّهِ صَلَّى اللّه عَلَيْه وَسَلّم: (وهو يتحدث عِن خروج عُصاة الموحدين من النار) يَقُولُ اللّه تَعَالَى: اذْهَبُوا فَمَنْ وَجَدْنُهُ فَيْقَالِهِ مِثْقَالَ ذَرَة مِنْ إِيمَانِ فَأَخْرِجُوهُ (أي من النار)، فَيُخْرِجُونَ مَنْ عَرَفُوا. (البخاري حديث: ٧٤٣٩).

#### اللماء هي أول شيء يقضي الله هيه بين الناس يوم القيامة:

عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ مَسْعُودٍ، قَالَ: قَالَ النّبِيُّ صَلَى الله عليه وسلم: «أَوْلُ مَا يُقْضَى بَيْنَ النّاسِ فِي الدّمَاءِ» (البخاري حديث: ٦٨٦٤، ومسلم حديث: ١٦٧٨).

قال الإمامُ النووي رحمه الله: هذا الحديث فيه تغليظُ أمر الدُماءِ وأنها أوْلُ ما يُقضَى فيه بَيْنَ لَانَّاس يَوْمَ الْقيَامَة وَهَذَا لَعِظَم أَمْرِهَا وَكَثِيرِ خَطَرِهَا. وَلَيْسِ هَذَا الْحَديثُ مُخَالِفًا للْحَديثُ الْشَهُورِ فِي السِّنِ (أَوْلُ مَا يُحَاسَبُ بِه الْعَبْد صَلَاتُهُ) لأَنْ هَذَا الْحَديثُ الثَّاني فيما بَيْنَ الْعَبْد وَبَيْنَ الله تَعَالَى، وَأَمَّا هَذَا الْحِديثُ هَهُو هيما بَيْنَ الْعَبْد الْعَبَاد. (مسلم بشرح النووي جا صـ١٨٢).

#### موقف القاتل الظالم بوم القيامة،

عَنْ عَبِد الله بَن عَبِّاسِ، قال: سَمِعْتُ نَبِيِّكُمْ صَلَى
الله عليه وسلم يقول: ويأتي المقتول مُتعَلقاً
رأسه باحدى يديه، مُتلبّبًا قاتله بيده الأخرى،
تشجّبُ اوداجُه دَمَّا، حتى يأتي به الْعَرْشِ، هَيقُولُ
المُقْتُولُ لَرْبُ الْعَالَمِينَ: هذا قَتَلَني؟ فيقولُ الله
للقاتل: تعست، ويُذهبُ به إلى النَّار، (حديث
صحيح، السلسلة الصحيحة للألباني حديث:

وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله، وصحبه، والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فإن للمسلم حالتين، لكل منهما أحكامها، حالة الحياة، وحالة الموت، قال تعالى: والله على على الموت والله الموت قال تعالى: والله والملك والمية والمية والمنه المنه المنه المنه المنه والتي ربما يجهل حكمها كثير من المسلمين، فأحبب أن أضعها بين يديك أيها القارئ الكريم لتنتفع بها:

الوقفة الأولى: تعريف التركة، والميت:

#### أولا: تعريف التركة:

التركة لغة: مشتقة من الفعل الثلاثي: (تَركُ)؛ وهي ما يتركه الشخص ويبقيه.

والتركة اصطلاحًا؛ قال الشيخ أحمد الزامل في "المدخل إلى علم المواريث في المذاهب الأربعة"؛ اختلف الفقهاء في تعريفها والتعريف المختار لجمهور الفقهاء: هي ما يتركه الشخص بعد موته من أموال وحقوق مالية، أو حقوق رجح فيها العنصر المالي على الحق الشخصي. فكل ما كان ثابتاً للميت من حق وله صلة بالمال فإنه يورث، ويقال له في اصطلاح جمهور الفقهاء «تركة».

وبناء على تعريف الجمهور نلاحظ أن الحقوق التي تورث هي:

- ا- جميع أموال الميت سواء كانت مالاً منقولاً، أم عقارات تكون ميراثاً.
- ١٠ الديون التي للميت على الأخرين تكون ميراثاً.
- ٣- الدية التي وجبت بسب الجناية عليه تكون ميراثاً.
- أ-الخيارات المتعلقة بالأموال؛ مثل: خيار العيب، والشرط، والشفعة، والقصاص تكون ميراثاً.
- ه-نصيب المورث من غلة الإيجارات تكون ميراثاً. أما العقوق التي لا تورث عند الجمهور فهي:

١-حق الولاية.

- ٢- حق الحضانة.
- ٣-عقد الوكالة.

لأن هذه الأمور لا تتعلق بالمال، وليست في معنى المال، وتعتبر حقًا شخصيًا للمورث.

أقسام ما يتركه الميت:

الأول: الحقوق الشخصية المحضة فإنها لا تورث باتفاق المذاهب، كحق الولاية على النفس والمال وحق الحضانة، وكذلك الديون على الميت، لا تورث وتتعلق فقط بالتركة، فإن فقدت التركة أو تجاوزت الديون قيمة التركة فالورثة غير مستولين عن وفاء الدين ولا تنتقل إليهم، ويجوز أن يتبرعوا بسدادها، ولهم الأجر والثواب عند رب العالمين.

الثانى النقود والأعيان المالية والحقوق العينية المتعلقة بالمال، فإنها تورث باتفاق المذاهب.

الثالث: المنافع والخيارات التي تتعلق بالشخص وإن كان محلها المال اختلف الضفهاء في حكمها، فالجمهور يعتبرها مالا وهي تركة، والحنفية قالوا بسقوطها بالموت وعدم انتقالها للورثة، فالمنافع عندهم ليست مالا.

#### ثانيا، تعريف الميت،

المبت لغة:- الميت: بسكون الياء، هو من فارق الحياة، بخروج روحه من جسده، قال تعالى: وأوَمَن كَانَ مَيتًا فَأَحْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْنِي بِهِ فِي أَلْنَاسٍ ، (الأنعام ١٢٢)، والميت بالشدة مع الكسر هو الشخص الذي فيه روح، ولكن سيموت، قال تعالى ، إِنَّكَ مَيْتُ وَإِنَّهُم مِّيتُونَ ، (الزمر ٣٠).

الميت اصطلاحًا:- قال الشيخ الدكتور بكر أبو زيد - رحمه الله - في بحثه القيم: (أجهزة الإنعاش وحقيقة الوفاة بين الفقهاء والأطباء): (إن حقيقة الوفاة هي مفارقة الروح البدن. وإن حقيقة المفارقة خلوص الأعضاء كلها عن

> الروح، بحيث لا يبقى جهاز من أجهزة البدن فيه صفة حياتية)

وقد قرر الفقهاء أن من شروط الارث، وفاة المورث حقيقة أو حكمًا، فالوفاة الحقيقية هي: مفارقة الروح للجسد، وليست موت الدماغ مع بقاء التنفس ودقات القلب، قال الدكتور بكر أبو زيد في بحثه السابق الأشارة اليه: "لكن لا نحكم بالوفاة التي تترتب عليها الأحكام الشرعية كالتوارث

ونحوه، أو نزع عضو منه، بمجرد رفع الآلة بل بيقين مفارقة الروح البدن عن جميع الأعضاء، والحكم في هذه الحالة من باب تبعض الأحكام وله نظائر في الشرع كثيرة". اه.

والوفاة الحكمية هي الحكم بوفاة المفقود، وقد عرف ابن قدامة المفقود في كتابه المغنى بقوله: "من فقد فلا يعلم مكانه أو غاب عن أهله وانقطع خبره، فلا يعرفون حياته من موته. وهو بهذا المعنى يشمل كل من خرج من بيته ولم يعد، وانقطعت أخياره، أي في غيبة ظاهرها السلامة، أو ظاهرها عدم السلامة كما يشمل من فقد بين الصفوف في المعركة، أو انكسرت به سفينة وغرق بعض أصحابه، ولا يعرف أهله هل غرق معهم أم . Al. "Y

ودليل اعتبار المفقود ميتا حكمًا، ما رواه عبيد بن عمير رضى الله عنه قال: "فقد رجل في عهد عمر فجاءت امرأته إلى عمر فذكرت ذلك له فقال: انطلقي فتربِّصي أربعَ سنينَ، ففعلتُ ثمُ أتتهُ، فقال: انطلقي فاعتدي أربعة أشهر وعَشرًا فَضَعَلت، ثمَّ أتته فقال: أين ولي هذا الرَّجِل؟ فجاءً وليُّه فقال: طلقها ففعل. فقال عمر انطلقي فتزوجي من شئت، فتزوجت، ثم جاء زوجها الأول، فقال له عمر: أين كنت فقال: استهوتني الشياطين فوالله ما أدرى" (رواه الأثرم والجوزجاني وصححه الألباني).

ومن ثم فلا يتصرف في تركة شخص إلا بعد ثوت وفاته حقيقة، أو حكما.

الوقفة الثانية: الحقوق المتعلقة بالتركة: إذا مات المرء تعلقت بتركته حقوق، هي: ١- تجهيز الميت، ٢-قضاء ديونه وقسموها الي ديون عينيه وديون مطلقة، ٣- تنفيذ وصاياه، ٤- توزيع الارث على ورثته. (انظر في ذلك: نهاية المحتاج ٦ / ٣، العذب الفائض ١ / ١٣، الشرح الكبير ٤ / ٤٥٧، حاشية ابن عابدين ٥ / ٤٦٣، ٤٨٣، وشرح السراجية ص

-( 2 وقد اتفق العلماء على:

قرر الفقهاء أن

من شعروط الإرث،

وفاة المورث حقيقة

أو حكمًا، فالوقاة

الحقيقية هي مفارقة

السروح للجسد،

وليست موت الدماغ

مع بقاء التنفس

ودقات القلب.

- تقديم تجهيز الميت على قضاء الديون الشخصية.

- كالزكاة والقرض.

- وتنفيذ الوصية على تقسيم الإرث.

ولكنهم اختلفوا في الديون العينية -كالدين الموثق برهن عيني من اعيان التركة - هل تقدم على التجهيز أم لا، على رأيين نتعرض لهما بالتفصيل فيما يلي:

#### أولا؛ تعريف التجهيز، والديون العينية: ١- تجهيز الميت،

مثل غسله، وتكفينه، ودفنه بما يليق بأمثاله، فتشمل شراء الكفن، وأجرة المغسل، والحمل إلى القبر، وثمن القبر وأجرة حضره، وكذا كل ما يلزم من نفقات حتى وضعه في قبره، حيث إن تجهيز الميت حاجة من حاجاته؛ فكما كان يقضى حاجاته في الدنيا، يتم تجهيزه على الكيفية نفسها من غير إسراف ولا تقتير، ويما يليق بحاله عسرا ويسرا، ولا يدخل في التكفين والتجهيز إقامة المآتم، وحفلات التشييع، وولائم الخميس، والجمعة، والأربعين، والسنوية، وما يدفع للمنشدين، كان والا ففي بيت المال وهذا القول كما تري له والرتلين، وتشييد القبور بالرخام، والأحجار الثمينة، والأبنية المقامة على الأضرحة ٣- ثم الديون المرسلة التي لا تتعلق بعين عند قبور من يوصفون بالأولياء والصالحين، والورود التي توضع على القبور ساعة الدفن، فمن فعل هذا للميت يضمن ذلك من ماله

الخاص، وليس من التركة، لأن معظمها بدع وممنوعة شرعاً.

٢- الديون المتعلقة بعين التركة، هي التي تتعلق بأعيان الأموال التي يتركها الميت، كالقرض الموثق بالرهن ، والمبيع مات مشتريه مفلساء

ثانيا: آراء الفقهاء في أيهما يقدم على الآخر:

اختلف الفقهاء في هذه السألة على رأيين:

الرأي الأول: رأى الحنابلة: تقديم تجهيز الميت على قضاء ديهنه المتعلقة بعين التركة.

الرأى الثاني، رأى الجمهور من الحنفية، والمالكية، والشافعية، تقديم الديون العينية على التجهيز.

الرأي الراجح عندنا:

هو قول الحنابلة، وذلك لقوة أدلتهم.

#### يتعلق بالتركة خمسة حقوق مرتبة بحسب أهميتها كالأتى

بين ذلك الشيخ ابن عثيمين رحمه الله فقال: ١- مؤن تجهيز الميت من ثمن ماء تغسيله وكفنه وحنوطه وأجرة الغاسل وحافر القبر ونحو ذلك لأن هذه الأمور من حوائج الميت فهى بمنزلة الطعام والشراب واللباس والسكن للمفلس.

٧- ثم الحقوق المتعلقة بعين التركة مثل الدين الذي فيه رهن وإنما قدمت على ما بعدها لقوة تعلقها بالتركة حيث كانت متعلقة بعينها.

(وعند الأئمة الثلاثة؛ مالك وأبي حنيفة والشافعي تقدم هذه الحقوق على مؤن التجهيز لأن تعلقها بعين المال سابق وعلى هذا فيقوم بمؤن التجهيز من تلزمه نفقة الميت إن حظ من النظر والله أعلم ).

التركة كالديون التي في ذمة الميت بلا رهن سواء كانت لله كالزكاة والكفارة أم للأدمى كالقرض والأجرة وثمن المبيع ونحوها.

ويسوى بين الديون بالحصص إن لم تف التركة بالجميع، سواء كان الدين لله أم للأدمي وسواء كان سابقاً أم لاحقاً (وإنما قدم الدين على الوصية لما روى أحمد والترمذي وابن ماجه عن أمير المؤمنين على بن أبي طالب رضى الله عنه قال إنكم تقرؤون (من بعد وصية يوصى بها أو دين ) وإن رسول الله صلى الله عليه وسلم قضى بالدين قبل الوصية. وهذا الحديث وإن كان في إسناده مقال إلا أنه يعضده

إذا مات المرء تعلقت بتركته حقوق هي: تحييز المت، وقضاء ديونه وقسموها إلى ديون عينيه وديون مطلقة، وتنشد ومساساد، وتوزيع الإرث على ورثته.

المعنى والإجماع أما المعنى فلأن الدين واجب على الميت والوصية تبرع منه والواجب أولى بالتقديم من التبرع، وأما الإجماع فقد أجمع أهل العلم على تقديم الدين على الوصية.

ه - فإن قيل؛ فما الحكمة في تقديم الوصية على الدين في الآية الكريمة فالجواب؛ أن الحكمة والله أعلم هي أن الدين واجب والوصية تبرع والتبرع ربما يتساهل به الورثة ويستثقلون القيام به فيتهاونون بأدائه بخلاف الواجب وأيضا فالدين له من يطالب به فإذا قدر أن الورثة تهاونوا به فصاحبه لن يترك المطالبة به فجبرت الوصية بتقديم ذكرها والله أعلم.

(فأما الوصية للوارث فلا تجوز قليلة كانت أو كثيرة لأن الله قسم الفرائض ثم قال: (تلك حدود الله ومن يطع الله ورسوله يدخله جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها وذلك الفوز العظيم × ومن يعص الله ورسوله ويتعد حدوده يدخله ناراً خالداً فيها وله عذاب مهين والوصية للوارث من التعدي على حدود الله لأنها تقتضي زيادة بعض الورثة عما حد الله له وأعطاه إياه.

وعن أبي أمامة رضي الله عنه قال سمعت رسول الله قد الله صلى الله عليه وسلم يقول: (إن الله قد أعطى كل ذي حق حقه فلا وصية لوارث) (رواه الخمسة إلا النسائي) وقد أجمع العلماء على

العمل بمقتضى هذا الحديث.
لكن إن أجاز الورثة المرشدون
الوصية لأحد من الورثة نفذت
الوصية لأن الحق لهم فإذا
رضوا بإسقاطه سقط، وأما
الوصية لغير الوارث فإنها
تجوز وتصح بالثلث فأقل
ولا تصح بما زاد عليه لأن الثلث
كثير فيدخل ما زاد عليه بالمضارة
ولحديث ابن عباس رضي الله
عنهما أنه قال لو أن الناس غضوا
من الثلث إلى الربع فإن النبي
صلى الله عليه وسلم قال: (الثلث

والثلث كثير) متفق عليه.

فإن أجاز الورثة المرشدون الوصية بما زاد على الثلث صح ذلك لأن الحق لهم فإذا رضوا باسقاطه سقط.

وقد اختلف العلماء رحمهم الله متى تعتبر إجازة الورثة الوصية للوارث أو بما زاد على الثلث فالمشهور من مذهب الإمام أحمد عند أصحابه أنها لا تعتبر إلا بعد الموت فلو أجازوا قبله لم تصح الإجازة ولهم الرجوع- والراجح أن الإجازة إن كانت في مرض موت المورث صح وليس لهم الرجوع وإن كانت في غير مرض موته لم تصح ولهم الرجوع. وهذا مذهب مالك واختيار شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم بدائع الفوائد صفحة (٤) من الجزء الأول.

٥- ثم الأرث لأن الله سبحانه قال بعد قسمة المواريث، (من بعد وصية يوصي بها أو دين غير مضار) ويبدأ بذوي الفروض وما بقي فللعصبة لقول النبي صلى الله عليه وسلم؛ (ألحقوا الفرائض بأهلها فما بقي فهو لأوثي رجل ذكر) متفق عليه فإن ثم يكن عصبة رد على ذوي الفروض بقدر فروضهم إلا الزوجين فإن ثم يكن عصبة ولا ذوو فرض يرد عليهم فلذوي الأرحام لقوله تعالى؛ (وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله) فإن ثم يكن ورثة فلبيت المال.

وخلاصة ما سبق أن الحقوق المتعلقة بالتركة خمسة، مرتبة كالآتي:

الأول: مؤن التجهيز.

الثاني؛ الحقوق المتعلقة بعين التركة، ومذهب الأثمة الثلاثة أن هذا مقدم على مؤن التجهيز.

> الثالث: الديون المرسلة. الرابع: الوصية. الخامس: الارث.

وهذا الترتيب هو ما جرى عليه

قانون المواريث المصري في المادة الرابعة.

والحمد لله رب العالمين.

الوصيية للوارث لاتجوز قليلة كانت أم كشيرة، لأن الله سبحانه قسم الفرائض ثم قال: تلك حيدود.. ومن يطع الله ورسوله يدخله جنات تجري من تعتها الأنهار. الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه والتابعين، ويعدُ:

قالابمان بالقدر أصلُ من أصول الإيمان التي لا يتم إيمان العبد إلا بها، فهو نظام التوحيد، فمن حقق أركان الإيمان تم توحيدُهُ وإيمانه، ومن حقق أركان الإيمان ولكنه كذب بالقدر فقد نقض تكذيبه توحيده وإيمانه.

فقد روى مسلم من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه في سؤال جبريل عليه السلام الرسول صلى الله عليه وسلم عن الإيمان، قال: "أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله، وتؤمن بالقدر خيره وشره" (جزء من حديث في صحيح مسلم: ٨).

وروى مسلم- أيضًا- عن طاووس بن كيسان رحمه الله قال: أدركت ناسًا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم يقولون: كل شيء بقدر، وسمعت ابن عمر رضي الله عنهما يقول: كل شيء بقدر حتى العَجْز والكيْس" (صحيح مسلم: ٢٦٥٥). قال النووي: معناه أن العاجز قد قُدر عجزه، والكيس قد قدر كيسه. اه والكيس هو القدرة على حذق الأمور

حياة العبد بين قدر الله ولطفه:

خلق الله الخلق، وقدر عليهم المقادير، وجعل حياتهم التي يحيون فتنة ومحنة وابتلاء واختبارًا، قال الله تعالى: «الله على الله تعالى: «الله على الله تعالى: «الله: «الله: ٤) المون والمين والمين المائم أن يُرَكُّ أَخْسَنُ عَبَلاً، (الملك: ٢)، وقال تبارك وتعالى: «أَحْسِ النَّاشُ أَن يُرَكُّ أَنْ يَعْرُلُوا مَاسَكا وَهُمْ لا يُغْتَنُونَ» (العنكبوت: ٢)، وقد يكون في السراء من الفتنة والاختبار ما ليس في الضراء، كقوله تعالى: «إنَّمَا أَمْرُكُمُ مَ وَأَوْلَاكُمُ وَنَفَةً وَاللهُ عِندَهُم الْمَرُكُمُ عَظِيدٌ، التعابن: ١٥)، وكقوله: «فَلا تُعْجِكُ التَوْلَهُمُ وَلاَ أَوْلَدُهُمُ إِنَما يُرِيدُ الله لِعَدِيمَ عِلاً المَواعِيم والله الله المنافقة والاختبار (التعابن: ١٥)، وكقوله: «فَلا تُعْجِكُ النّولَهُمُ وَلاَ أَوْلَدُهُمُ إِنّما يُرِيدُ الله لِعُذِبُهُم عِلَا الله ويده (التوبة: ٥٥).

فكان لزامًا أن يُبتلى المرءُ ويُختبَر، فإن كان في عافية وسراء فهو مُبتلى بها، هل



يشكر أو لا يشكر؟ وإن كان في مرض وضراء فهو مبتلى بها، هل يصبر أو لا يصبر؟ والمؤمن في كل أحواله صبار شكور، يعيش بين قدر الله ولطفه.

فقد روى أحمد في مسنده عن أنس رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "عَجِبْتُ للمُؤْمن إنَّ الله لم يُقْض قضاءً إلاَّ كان خَيْرًا لهُ". (مسند أحمد ١٢١٦٠ وصححه الألباني: انظر حديث رقم: ٣٩٨٥ في صحيح الجامع).

ولما كانت الدنيا دار عناء وشقاء، وكَرَب وضراء، كثيرة المنفصات أخطأ من رُجى منها الولد، لأنها عاقرٌ لا تلد، لذلك كان دعاء أهل الجنة إذا دخلوا الجنة: ﴿لَكُمْدُ سِّمِ اللَّيِيّ أَذَهَبٌ عَنَا لَلْزُنِّ إِلَى رَبّاً لَنَفُرُدُ مِنْ ﴿ وَاطْرِ ؛ ٣٤).

قال الإمام أحمد رحمه الله: يا أخي، إنه طعام دون طعام، وشرب دون شراب، ولا راحة للمرء إلا في الجنة (مجموعة الفتاوي ١٨٥/٣٠)(سير أعلام النبلاء ٢١٥/١١).

#### فقه الابتلاء:

فلا يتصور أحد أنه لكونه ابتلي بنوع من أنواع الله تعالى يكرهه، وهو مطيع لله صابر القد جعل الله تعلى على قضائه- عياذًا بالله فهذا من الظن السيئ والمحن فوائد كثيرة، برب العالمين، فالمحن والابتلاءات التي تمر بك، الله الله أن يربط بها عاما دمت مطيعًا له، وهو يعلم ما يُصلحك وما يضرك، الله تعالى: وَلَوْ بُعَطَ اللهُ الرِّنَ لِيكِيدٍ لَبَعَوَ فِي الأَرْنِ الله على الله على الله تعالى: وَلَوْ بُعَطَ اللهُ الرِّزِقَ لِيكِيدٍ لَبَعَوَا فِي الله على الله على الله على الله عر وجل ليحمي عبده الدُنيا عن أبي هريرة عليه وسلم: وإنَّ الله عَزْ وَجَلُ ليحمي عبده الله الله على المسلم والشراب فال: ما يصيب المسلم وقو يُحبه كما تحمون مرضاكم الطعام والشراب فال: ما يصيب المسلم وتحفة الله عليه، (مسند أحمد ٢٣٦٣٢، وصححه حُزْن، ولا أذى ولا غَهْ

الألباني في صحيح الترغيب: ٣١٧٩).

فَاللَّهُ يعطي الدنيا من أحب، ومَن لا يحب، ولا يعطي الدين إلا مَن أحب، فليس المنع دليل غضب، كما أن العطاء ليس دليل رضا.

#### كم من منحة لا المعنة !!

قال ابن عباس رضي الله عنهما في تفسير قوله تعالى: مُكُلِّ يُوْمٍ مُونِي مُلْقٍ، (الرحمن: ٢٩): يحيي ويميت، ويعزويدل، ويفعل ما يشاء (تفسير الطبري ٥٩٢/١١).

وقال أبو الدرداء رضي الله عنه؛ من شأنه أن يغفر ذنبًا، ويفرج كربًا، ويرفع قومًا ويضع آخرين. (الدرالمنثور ٦٩٩/٧).

فدوام الحال من المُحال، والزمان دُوَل بين أهله، والله يغير أحوال العباد من قدر إلى قدر بما لا يفطن إليه عقل، ولا يتصوره بشر، فتولد المنحة من رحم المحنة، فأشد ساعات الليل سوادًا هي التي يعقبها الفجر.

يروى أن بعض العلماء شهد جنازة، فتبعهم نباش، فلما كان الليل جاء النباش ففتح عن الميت قبره، وكان شابًا قد أصابته سكتة- فلما فتح النباش القبر عليه نهض الميت جالسًا، فسقط النباش ميتًا في القبر، وخرج الشاب يمشي إلى أهله. (البداية والنهاية ٣١١/١٣٣)

#### هي الأيام والعبر

#### وأمرالله يُنتَظر

#### أتياس أن ترى فرجًا

#### فأين الله والقدر؟١١

#### حكمة الانتلاء

لقد جعل الله تعالى بعلمه وحكمته للابتلاءات والمحن فوائد كثيرة، لن ابتلي فصبر، أو عوق فشكر، علمها من علمها، وجهلها من جهلها، أسوقها لكم، لعل الله أن يربط بها على القلوب، ويثبت بها الأفئدة، فيزداد المبتلى صبرًا، والمعافى شكرًا، إنه ولي ذلك والقادر عليه، منها؛

#### ١- محو الخطايا، وتكفير السيئات؛

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ عَنْ النّبِيِّ صلى اللّه عليه وسلم قَالَ: مَا يُصِيبُ الْسُلَمَ مِنْ نَصِّبِ وَلا وَصَبِ، وَلا هُمْ وَلا حُزْنٍ، وَلا أَذَى وَلا غَمْ، حَتَى الشَّوْكَةَ يُشَاكُها ؛ إِلاَّ كَفْرِ

الله بها من خطاياه" (صحيح البخاري (٦٥٤).

عن جابر بن عبد الله أن رسول الله صلى الله عليه الله عليه وسلم دخل على أم السائب أو أم السيب فقال:
ما لك يا أم السائب أو يا أم السيب ترفزفين . قالت:
الْحَمَى، لا بارك الله فيها. فقال: الا تسبى الْحَمَى؛
فَإِنّهَا تَذْهَبُ خَطَايًا بني آدم كَمَا يُذْهِبُ الْكَيْرُ خَبِثُ الْجَدِيدِ (صحيح مسلم ٢٥٧٥).

وَقِ سَنَ الترمذي: فما يبرح البلاء بالعبد حتى يتركه يمشي على الأرض ما عليه خطيئة، (سنن الترمذي ٢٣٩٨ وصححه الألباني).

#### ٢- رفع الدرجات، وعلو المقامات؛

عَنْ أَنْسِ بِنْ مَالِكَ رَضَى اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سُمِعْتُ النبيّ صلى الله عليه وسلم يقول: "إنّ الله قال: اذا انتلنت عبدي بحبيبتيه فصبر عوضته منهما الجنة يريد عينيه" (صحيح البخاري ٥٦٥٢). وهذا في قوم يحبهم الله فيبتليهم ويصبرهم بفضله، وآخرون يحل بهم البلاء لفسقهم- عياذا بالله- كما قال تعالى في أصحاب الفرية التي كانت حاضرة البحر: كَذَٰلِكَ بَأُوهُم بِمَا كَانُواْ يَفْسَغُونَ ، (الأعراف:١٦٣)، فبالنظر إلى حال المرء وما هو عليه من صلاح فتحل به البلايا ويصبر، فذلك من حب الله تعالى له، وإن كان معرضا عن طاعة الله تعالى، فما يصاب به من البلايا هو من جملة العقوبات على ما فرَط في أمر الله، فمن صدر ورضى علت درجته، وزاد كماله، ونال الامامة في الدين، لقوله تعالى: , وَيَعْعَلْنَا مِنْهُمْ أَبِمَّةُ يَهْدُونَ بِأَنْهَا لَمَّا صَبِّرُواْ وَكَانُواْ بِعَالِكِيْنَا يُوقِنُونَ ، (السجدة: ٢٤).

٣- حَمْلُ العباد على التوبة والاستغفار والرجوع
 إلى الله تعالى:

قال الله تعالى: وَيَلُونَهُم بِالْحَسَنَةِ وَالنَّيِنَاتِ لَلَهُمْ لِلْكَسَنَةِ وَالنَّيْنَاتِ لَلَهُمْ لِلْحَوْلَامِ بِالخيرات أولاً لعلهم يقدموا شكرًا لخالقهم، فلم يفعلوا، فبلوناهم بالسيئات (أي: المصائب والنكبات والبلايا)، لعل هذه المصائب وأنواع البلايا تردَهُم إلى طريق ربهم وخالقهم.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي فَرْسَةٍ فِن نَّبِي إِلَّا أَغَدُّنَا ۚ فَهُمَا إِلَّا الْغَدُّنَا فِي فَرْسَةٍ فِن نَّبِي إِلَّا أَغَدُّنَا أَمْلُهُمْ مِنْمَوْنٌ ﴾ (الأعراف: ٩٤)، وكل ذلك حتى يرفعوا أكفُ الضراعة إلى الله تعالى،

ويعلموا أنه لا كاشف لما هم فيه إلا الله، وأن ما حصل لهم إنما هو بذنوبهم، فيقدموا لذلك استغفارًا لعل الله أن يرفع ذلك عنهم، فما نزل بلاء إلا بذنب، ولا رفع إلا بتوبة، ولكن، وقلت تُوبُمُ وَكُيرٌ يَنَهُمْ فَلِقُونَ ، (الحديد: ١١).

فكثير من الناس إذا كان في عافية ركن إليها، وطال عليه الأمد، فقسا قلبه وأصابه ركام الكسل، فإذا أصابته ضراء تذكر وأبصر وعاد إلى الله تعالى، فكان البلاء خيرًا له، قال الله تعالى: و وَلَقَدُ أَخَذُنَا الله وَعَنْ بِاللهِ مَعْنَ البَيْدِينَ وَنَقْضِ مِّنَ ٱلثَّمْرَتِ لَمَلَّهُمْ يَدِّ حَكَرُونَ اللهِ عَالَى: (الأعراف: ١٣٠).

#### ١٤ الآبتال عات تمنع كثيرًا من الناس من الطفيان والتمادي في الغي:

فمن المعلوم أن الإنسان كلما تكاثرت عليه النعم ازداد طغيانًا وكبرًا على الناس، بل وتمرد على خالقه، بل ربما قال: إِنَّا أُرْمِنُهُ مِنَ عَلَمٍ عِبِينًا ، (القصص، ۷۸)، ورثتُهُ كابرًا عن كابر، قال الله تعالى: وَهُ إِنَّ الْإِنْسَانَ يَبِداً فِي الطغيان والبغي كلما رأى أي: إن الإنسان يبدأ في الطغيان والبغي كلما رأى نفسه مستغنيًا بماله وصحته وذريته ومنصبه، فيُبتلى حتى لا يتمادى في الغي.

فأحيانًا تحل الخسارات بالعباد؛ لنعهم من العاصي، كالذي يستعمل ماله في المعاصي والذنوب، هل الأولى والأصلح له في دينه أن يُسلب هذا المال، أم يبقى في يده يعصي به ربه تعالى ويؤذي به العباد، ويُفسد به في البلاد؟ وأحيانًا تكسر رجل الرجل حتى لا يذهب بها إلى المعاصي ال وأحيانًا يُسجن الإنسان حتى يخلو بربه تعالى ويحفظ القرآن ويقوم الليل، وقد كان قبل ذلك مفرطًا، بل ينام عن الصلوات المكتوبات، لاسيما صلاة الفجر!!

أرأيتم لو أن فرعون كان أخرس، أكان يقول: أنا ربكم الأعلى؟ ولو كان قارون فقيرًا، أكان يقول: إنما أوتيته على علم عندي؟ فالله تعالى يمنع بحكمة، ويعطي بحكمة، يُغني بحكمة، ويُفقر بحكمة، وله الحكمة البالغة، سبحانه وتعالى.

٥- أن المبتلى يدخل في عداد الصابرين- إن صبر واحتسب- فيحظى بفضائلهم ويرتقي إلى درجاتهم: فكل الحسنات لها أجر محصور من عشرة أمثالها إلى سبعمائة ضعف، إلا الصبر فإنه لا يُحصر أجره؛ لعظم موقعه في الدين، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّا بُونًا السَّرُونَ آخَرُهُ مِنْرِحِمَالِ ﴾ (الزمر:١٠).

وهذا نبي الله أيوب عليه السلام لما ابتلي فصبر نال شهادة حسنة وثناء من الله جميلاً، فقال تعالى: «إِنَّ وَعَدَّتُهُ صَارِاً فِيْمَ أَصَدَّ إِنَّهُ أَوْتُ ، (ص: ٤٤).

قال سليمان بن أيوب رحمه الله: مكثت في سجن محمد بن عبد الملك الزيات في خلافة الواثق العباسي، فأصابني من الهم والغم ما الله به عليم، حتى وصلتني رسالة من أخي الحسن (ابن وهب) وهو من أقران أبي تمام الشاعر العروف، قال فيها:

محنُ أبا أيوب أنتِ محلها

فإذا جزعت من الخطوب فمن لها؟! فاصير فإن الله يعقب فرجه

ولعلها أن تنجلي ولعلها

وعسى تكون قريبة من حيث لا

ترجو وتمحو من جديدك ذلها قال: فتفاءلت لذلك وقويت نفسي، وكتبت إليه، صبرتني ووعظتني وأنا لها

وستنجلي بل لا أقول لعله

ويحلها من كان صاحب عقدها

ثقة به أن كان يملك حلها

 ٦- إن الابتلاءات تظهر العدو من الحبيب، والمحب من المبغض، والمؤمن من المنافق؛

كُمَّا يَقُولُونَ؛ سَلَّمَ اللَّهُ الشَّدَائِدَ التِي أَظْهُرِتَ عَدُويَ مِن حَبِيبِي. فيعيد المرء النظر فيمن حوله ولَيبِرِّ أَنَّ ٱلْخَبِثَ مِنَ ٱلْفَيْبِ (الأَنفال:٣٧)، فمن الناس ناسُ قلوبهم قلوبِ الذئاب في جثمان إنس، قد كنت تراه حنونًا مشفقًا عليك في الظاهر، يلتف حولك للصلحة ما، فجاءت المصيبة ليظهر الوجه الحقيقي القبيح.

وهذه الفتن والبلايا والرزايا التي حلت ببلادنا من ثورات ونكبات، كانت سببًا في سقوط أقنعة الكثير من المنافقين الذين انخدعت بهم الجماهير طول السنين الماضية، حتى ميز الله الصف، وبان الغث من السمين، والخبيث من الطيب، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ لَا دَفَعُ اللّهِ الْمُ وَلَا لَكُمْ اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّه

وهكذا الشدائد دومًا تفرز أهل الفضل والصلاح،

تنفعك بعد المصيبة صحبتهم، وتفرز آخرين يجب بعد ذلك الحذر منهم.

فكم أظهرت محنة المسلمين في يوم الأحزاب من منافقين يقولون: «مَّا وَعَنَا اللهُ وَرَسُولُمُ إِلَّا عَرُولُا اللهُ عَرَابِ الأَحزابِ ١١٠). ومن منافقين يوم تبوك: « لَوْ حَرَجُوا فِيهُمُ مَا وَلَوْكُمُ إِلَّا خَبَالًا » (التوبة:٤٧)، وكم أظهرت هذا الشدائد من مستأذن يريد الفرار: « عَوْلُونَ إِنَّ شُوتُنا عَرَاقُ وَمَا عَيْ مَوْرُونَ إِلَّا فِرَالًا وَرَالًا حزابِ ١٣٠) ١٤ كما أظهر من مؤمنين صادقين فيما عاهدوا الله عليه، لم يتزعزع الإيمان في قلوبهم لحظة ١١

وكم أفرز حادث الإفك من صديق حميم محب رحيم الأوكم أفرز من عدو بغيض وشيطان رجيم الأوقال الله تعالى في صلب الحادثة: ولا تَعَبَّرُو مُثَرًا لَكُم بَلُ مُ مَنَّ الله الذي جعل من الشدائد ميزة وفرقانًا بين المؤمنين وبين المنافقين.

أخيرًا: فمن خلال ما سبق ينبغي للمسلم أن يعلم أن الله تعالى لم يخلق شرًا محضا، وما في كونه من شر ففي حق العبد، لكن وراءه خير عظيم، فهو سبحانه يبتليك ليعافيك، ويمرضك لينجيك، ويضيق عليك ليرفعك في الآخرة، وينزل عليك الكرب ليرى العبودية من قلبك ويسمع النجوى من لسانك، ولذلك كان صلى الله عليه وسلم يقول؛ والخير كله في يديك، والشر ليس إليك، (صحيح مسلم ٧٧).

فلا تحرّن أيها الفقير وأيها السقيم، وأيقن أن الغني مبتلى بغناه، وأن المعافى في بدنه مبتلى بالعافية، وأيقن بالعافية، وأيقن أنك لا تدري إلى ماذا سيؤول أمرك إذا أغناك الله وعافاك، أتشكر أم تكفر؟ فقليل من العباد الشكور، فقد روى مسلم عن صهيب رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "عجبًا لأمر المؤمن، إن أمره كله خير، وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن، إن أصابته سراء شكر فكان خيرًا له، وإن أصابته ضراء صبر فكان خيرًا له" (صحيح مسلم أصابته ضراء صبر فكان خيرًا له" (صحيح مسلم ٢٩٩٩).

فيا أهل البلاء 11 يا أصحاب الهموم 11 إن في الله خلفًا من كل هالك، وعوضًا من كل تالف، وعزاءً من كل مصيبة، فبالله فاثقوا، وإياه فارجوا، فإن المصاب من حُرم الثواب.

والحمد لله رب العالمين.

### من نور كتاب الله الحياة في القرآن والسنة

قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَثُواْ ٱلسَّنْجِيمُوا بِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا وَعَاكُمْ لِمَا غِيكُمْ وَأَعْلَمُواْ أَنَ اللَّهُ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلِيهِ. وَأَنْتُهُ إِلَيْهِ مُحْمَرُونَ ا

(الأنفال: ٢٤).

#### Showed house of

عن حذيفة بن اليمان رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إني لا أدري ما قدر بقائي فيكم فاقتدوا باللذين من بعدي، وأشار إلى أبى بكروعمن (سنن ابن ماجه ٩٧ وصححه الأثباني)-

(إن العار ليلزم المرء يوم القيامة حتى يقول: يا رب الإرسالك بي إلى النار أيسر على مما ألقى - وإنه لمعلم ما فيها- من شدة العذاب). (حديث منكر، سلسلة الأحاديث

#### من درر العلماء

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "إن الله خلق الخلق لعبادته الجامعة، لعرفته والإنابة إليه، ومحبته والإخلاص له، فبذكره تطمئن قلوبهم، وبرؤيته في الأخرة تقرُّ عُيونهم ولا شيء يعطيهم في الأخرة أحب إليهم من النظر إليه؛ ولا شيء يعطيهم في الدنيا أعظم من الايمان به". (مجموع الفتاوي).

#### من أقوال السلف

عن الحسن البصري قال: "إنما هلك من كان قبلكم حين تشعبت بهم السيل، وحادوا عن الطريق فتركوا الأثار، وقالوا في الدين برأيهم فضلوا وأضلوا". الاعتصام للشاطبي).

#### من دلائل النيوة

عن يزيد بن أبي عبيد قال: رأيت أثر ضربة في ساق سلمة بن الأكوع، فقلت: رَأَيْتُ أَثَرُ ضَرْبَة في سَاق سَلْمَة فَقُلْتُ يَا أَبَا مُسْلِم مَا هَذَه الضَّرْبَةَ فقال هذه ضرية أصابتني يؤم خيبر فقال النّاسُ أصيب سلمة فأتيت النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَنَفَثَ فيه ثلاث نَفْثَات فَمَا اشْتَكَيْتُهَا حَتَّى الساعة. (صحيح البخاري ٢٠٠١).

#### حكم ومواعظ

عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال: لا تنظروا إلى صلاة أحد ولا إلى صيامه، ولكن انظروا إلى من إذا حدث صدق وإذا التمن أدى وإذا أشفى ورع". (شعب الإيمان).



عن ابن عمر- رضي الله عنهما-قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: دما من جرعة أعظم أجرًا عند الله من جرعة غيظ كظمها عبد ابتغاء وجه الله (سنن ابن ماجه ١٨٩٤، وصححه الأثباني).

#### من الحكمة في الدعوة إلى السُّنة

قال العباس بن غالب: قلت لأحمد بن حنبل رحمه الله: يا أبا عبد الله: أكون في المجلس ليس فيه من يعرف السنة غيري فيتكلم مبتدع فيه أرد عليه؟ فقال: "لا تنصب نفسك لهذا، قال: أخبر بالسنة ولا تخاصم. (رسالة السجزي).

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال عمر رضي الله عنه، قال: قال عمر رضي الله عنه، شر الناس ثلاثة، متكبر على والديه يحقرهما، ورجل سعى في فساد بين رجل وامرأته ينصره على غير الحق حتى فرق وينهما ثم خلف بعده (أي: وتزوجها هو)، ورجل سعى في فساد بين الناس بالكذب حتى يتعادوا ويتباغضوا.

## حرمة دماء غير المسلمين

عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من قتل معاهدا لم يرح رائحة الجنة، وإن ريحها ليوجد من مسيرة أربعين عاما، (البخاري ٣١٦٦).

بعد ذلك نقول : هذا في حق غير المسلمين فما بالنا بالمسلمين أد.

في حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم: «كان يصلي على حمار يومئ إيماء» الإيماء: الإشارة بالأعضاء كالرأس واليد والعين والحاجب، وإنما يريد به هاهنا . الرأس. يقال أومأت إليه أومئ إيماء. (النهاية لابن الأثير).

من معاني الأحاديث

#### من حكمة الشعر

قال البستي محذرًا من مصاحبة الأشرار: تجنب مجالس أهل الفساد

وقايض دنوك منهم ببعد

قد يفسد الروبعد الصلاح حدد الاقتلام بعد الشديد

فساد الأماكن والشريعدي

#### صحح لفتك

من الخطأ قولك: البند الأول، والصحيح: الفقرة الأولى؛ لأن البند كلمة فارسية تعني الحيلة والخديعة. وقولك؛ أنت بمثابة أبي والصحيح: أنت مثل أبي.

Upload by: altawhedmag.com

#### الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

تكلمنا في العدد السابق عن الترجيح بالدلالة كطريقة من طرق الترجيح بين الأدلة النقلية، وأن العلماء اصطلحوا على تسميتها بدلالات النص، وأنها عند الجمهور تنقسم إلى قسمين: دلالة منطوق ، ودلالة مفهم.

وقسمها الأحناف إلى أربعة أقسام: عبارة النص ، إشارة النص ، دلالة النص (وهذه الثلاثة مقابلة لدلالة المنطوق عند الجمهور ، اقتضاء النص (وهي المقابلة لدلالة المفهوم عند الجمهور).

وتكلمنا عن دلالة المنطوق والمفهوم ، ثم تكلمنا عن دلالات العبارة ، الإشارة ، النص ، ونستأنف البحث بإذن الله تعالى.

#### والفا: دلالة الاقتضاء:

وهي اقتضاء الكلام تقدير كلمة محذوفة دل المقام عليها، وتقديرها لا بد منه حتى يستقيم الكلام صدقاً أو شرعاً أو عقلاً.

١- ما يتوقف عليه صدق الكلام:

فلو لم نقدر المحذوف لكان الكلام غير صادق ومخالفاً للواقع والحقيقة، مثال ذلك: حديث ابن عباس رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "إن الله وضع عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه (صحيح سنن ابن ماجة وغيره).

فظاهر الحديث يدل على أن الله تعالى قد وضع عن هذه الأمة الخطأ والنسيان والإكراه. أو إنها لا تقع فيه، وهذا غير صحيح، حيث إنه لا يطابق الواقع، فالأمة يقع منها الخطأ والنسيان والإكراه؛ لأن الأمة ليست معصومة. ولأن النبي صلى الله عليه وسلم لا يخبر إلا صدقاً، فاقتضى السياق أن نقدر كلمة محذوفة استفدناها من العبارة، وهي الإثم. فيكون تقدير الكلام بعد هذا؛ وضع عن أمتى إثم الخطأ، وإثم النسيان، وإثم ما استكرهوا عليه.

وكحديث النبي صلى الله عليه وسلم

# دراسات شرعية أثر السياق في فهم النص تأثير قرائن السياق على الأحكام الفقهية الحلقة ٢٦ متولى البراجيلي /311LE /

الذي روته حفصة رضي الله عنها: من لم يبيت الصيام من الليل فلا صيام له (صحيح سنن النسائي وغيره)، فاقتضى سياق الحديث أن نقدر كلمة (صحيح) حتى يتضح المعنى المقصود من الحديث؛ لأن صورة الصيام تقع سواء نوى أو لم ينو، لكن من نوى صح صيامه - وذلك في صيام الواجب - ومن لم ينو لم يصح صيامه. فيكون تقدير الكلام؛ من لم يبيت الصيام من الليل فلا صيام -صحيح- له.

٢- ما يتوقف عليه صحة الكلام شرعاً:

فالمقتضى يوجب تقدير كلمة، حتى يصح الكلام من الناحية الشرعية، مثال ذلك في قوله تعالى: (فَهَنَ كَانَ مِنكُم مَرِيشًا أَوْ عَلَى سَعُر فَعِدَةٌ مِنْ أيًا أفر ) (البقرة:١٨٤)، فظاهر الآية يدل على أن المسافر يصوم عدة من أيام أخر مطلقاً، أي سواء صام في سفرد أو لم يصم.

لكن الشرع دل على أن المسافر إذا أفطر في ١٧ ٤ السلسلة الضعيفة ح٢٢٤). سفره فعليه القضاء في أيام أخر. أما إذا صام في سفره فلا موجب للقضاء عليه فيكون التقدير، أو على سفر (فأفطر) فعدة من أيام أخر.

ومثال آخر: قول الإنسان لمن يملك عبدا؛ اعتق عبدك عني وعليُّ ثمنه فهذا تصرف قولى، وما دل عليه بعبارة نصه لا يصح شرعا، إذ العبد ملك لصاحبه ولا يجوز للغير عتقه أحمد وغيره انظر السلسلة الصحيحة ح١٠٨). بدون أن يتملكه حقيقة أو حكماً، فصحة هذا التصرف شرعا تتوقف على ثبوت تملك من يريد العتق أولاً، ثم يوكل المالك الأول في بيعه فيكون التقدير؛ بع عبدك هذا على بألف وكن وكيلا عنى في عتقه.

٣- ما يتوقف عليه صحة الكلام عقلاً وهو ما وجب تقديره لتصحيح الكلام من جهة العقل، فيمتنع وجود الملفوظ عقلاً بدون ذلك المقدر، مسلم). مثال ذلك في قوله تعالى: (حُرِّمَتُ عُلِيْكُمُ أنك النساء ٢٣٠)، فإن العقل بمنع من إضافة التحريم إلى ذات الأمهات، فوجب إضمار فعل يتعلق به الحكم، وهو هنا "الوطاء " نظرًا إلى أن العقل يقتضيه فيكون التقدير: حرم عليكم وطء أمهاتكم. وكذلك قوله تعالى: (حُمْتُ عَلَيْكُمُ ٱلْمِيْتَةُ ) (المائدة:٣) المقصود أكل

الميتة، فيكون التقدير: حرم عليكم أكل الميتة. (انظر إجابة السائل شرح بغية الأمل للصنعاني ت ١١٨٢، ص ٢٣٤، ٢٣٥، الجامع لمسائل أصول الفقه د.عبد الكريم النملة ص ٢٩٣، ٢٩٤، المهذب د عبد الكريم النملة ١٧٢٥/٤ - ١٧٣٠).

#### تطبيقات عملية على استخدام قرائن السياق: أولا يا مجال العبادات:

صلاة الوتر:

لأهل العلم في حكم صلاة الوتر قولان: القول الأول: وهو قول الجمهور: أنه سنة مؤكدة. القول الثاني: وهو قول الحنفية: أنه

#### أولاً: ما استدل به الحنظية،

الله حديث بريدة وأبى هريرة رضى الله عنهما مرفوعا: "من لم يوتر فليس منا" (ضعيف: انظر تخريج أحاديث منار السبيل ح

۲ حديث ابن عمر رضى الله عنهما مرفوعاً: "اجعلوا آخر صلاتكم بالليل وترًا" (متفق عليه).

الله عنه مرفوعاً؛ "إن الله زادكم صلاة، وهي صلاة الوتر فصلوها بين صلاة العشاء إلى صلاة الفجر" (مسند

الله عنه مرفوعاً: عديث أبي أيوب رضى الله عنه مرفوعاً: الوتر حق على كل مسلم، فمن أحب أن يوتر بخمس فليفعل، ومن أحب أن يوتر بثلاث فليفعل، ومن أحب أن يوتر بواحدة فليفعل". (صحيح سنن أبي داود وغيره).

• حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه مرفوعا: "أوتروا قبل أن تصبحوا" (صحيح

- حديث عائشة رضى الله عنها قالت: "كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلى من الليل، فإذا أوتر، قال: قومي فأوتري يا عائشة". (صحيح مسلم).

#### استدلالات الحنفية من الأحاديث

١ - اعلم أن الواجب عند الحنفية دون الفرض وفوق المستحب ( النفل ) وهو ما ثبت

بخبر الواحد

٢- نقل عن أبى حنيفة يرحمه الله ثلاث روايات في حكم الوتر: أحدها أنه واجب، وهو آخر أقواله وهو الصحيح ، وهو الظاهر من مذهبه . والثاني أنه فرض.

وقد مال سحنون والأصبغ من المالكية إلى القول بأنه فرض .

والثالثة : أنه سنة مؤكدة

٣- أجابوا عن حديث الأعرابي ( هل على غيرهن ؟ ... الحديث) أن ذلك كان متقدما -قبل وجوب الوتر - لأن النبي صلى الله عليه وسلم لم يذكر فيه الحج.

٤- وأما صلاته صلى الله عليه وسلم الوتر على الراحلة والفرائض لا تؤدى عليها. فقالوا بأن الوترفي السفر ليس بواجب على النبي صلى الله عليه وسلم وبالقالى كان يصليه على الراحلة ، وذكروا حديثا رواه الطحاوي بإسناده : أن ابن عمر كان يصلى على راحلته ويوتر بالأرض ويزعم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يفعل ذلك ( والأثر صحيح لكن جاء عن ابن عمر أنه أنكر على سعيد بن يسار نزوله الأرض ليوتر ، فدل ذلك على أنه يرى جواز الأمرين (انظر صفة صلاة النبي صلى الله عليه وسلم للأثباني) ٥- وأن النبي صلى الله عليه وسلم أمر بالوتر

كما بحديث أبي بصرة : فصلوها . وبحديث أبي سعيد : أوتروا ، وغير ذلك من وسلم أن يخبرهم به. الأحاديث والأمر للوجوب

٦- وكذلك في حديث أبي بصرة مرفوعا :إن الله زادكم صلاة... فأضاف الزيادة إلى الله تعالى ، والسنن إنما تضاف إلى رسول الله ، وأن الزيادة في الشيء إنما تتحقق إن كان من المزيد عليه فاضافته للواجبات أولى للأخذ بالإحتياط ( انظر البناية شرح الهداية لبدر الدين العيني الحنفي ت ٥٥٥ ، ٢/٣٧٤ - ٢٨٤)

#### ثانيا: أدلة الجمهور:

١- حديث طلحة بن عبيد الله رضى الله عنه: جاء رجل (ضمام بن ثعلبة رضى الله عنه) إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم من أهل نجد.... الحديث وفيه: فإذا هو يسأل عن على أبي حنيفة في إيجابه الوتر، لأنه لا خلاف

الإسلام، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: خمس صلوات في اليوم والليلة. فقال هل علي غيرها؟ قال: لا إلا أن تطوع... (متفق عليه).

وفي هذا دليل على أن الوتر غير واجب؛ لأنه كما هو معلوم فإن النبي صلى الله عليه وسلم لا يجوز في حقه تأخير البيان عن مقتضى الحاجة، فإن قيل: إن النبي صلى الله عليه وسلم أجاب الأعرابي بالفرائض فقط لحداثة عهده بالإسلام، أجيب عن ذلك بأن الوتر لو كان فرضاً كالخمس صلوات لارتضعت أهميته، وزاده النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث.

٧- حديث ابن عباس رضى الله عنهما: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما بعث معاذا إلى اليمن فقال: انك تقدم على قوم من أهل الكتاب فليكن أول ما تدعوهم إليه عبادة الله، فإذا عرفوا الله فأخبرهم أن الله قد فرض عليهم خمس صلوات في يومهم وليلتهم... الحديث (متفق عليه).

وهذا الحديث يرد على من قال في حديث الأعرابي (ضمام بن ثعلبة) أنه وقع في أوائل هجرة النبي صلى الله عليه وسلم بدليل أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يذكر فيه الحج؛ لأنه من المعلوم أن بعث معاذ رضى الله عنه إلى اليمن كان قبل وفاة النبي صلى الله عليه وسلم بقليل فلو كان واجبا لأمره النبي صلى الله عليه

٣- حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة، كفارات لما بينهن ما لم تغش الكبائر" (صحيح مسلم)، فلم يذكر في الحديث صلاة الوتر.

الله عنهما: أن عمر رضى الله عنهما: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يوتر على البعير (متفق عليه).

وهذا الحديث فيه قرينة ظاهرة على عدم وجوب الوتر، وهي صلاة النبي صلى الله عليه وسلم له على الراحلة؛ إذ إن الفريضة لا تصلى على الراحلة. قال الطبرى: هذا الحديث حجة

بين الجميع أنه غير جائز لأحد أن يصلى الباري ٢/٤٨٧). مكتوبة راكبا في غير حال العذر، ولو كان الوتر فرضاً ما صلاه الرسول صلى الله عليه وسلم راكباً بغير عذر. (شرح صحيح البخاري لابن بطال ت ٤٤٩ هـ، ٢/٢٨٥).

وقال ابن عبد البرا .... لأن الإجماع منعقد على أنه لا يجوز لأحد أن يصلي على الدواب شيئًا من فرائض الصلوات إلا في شدة الخوف خاصة وفي غلبة المطر عليه.... (الاستذكار لابن عبد البرت ١١٥/٢،٤٦٣).

كما أن هناك قرينة أخرى في قوله تعالى: (كَنْفِظُواْ عَلَى الصَّكَوَتِ وَالصَّكَاوَةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ فَنْنِينٌ ) (البقرة:٢٣٨)، فلو كانت الصلوات ستاً ما كانت هناك صلاة وسطى.

طُالتًا؛ توجيه أدلة الحنفية: فقوله صلى اللَّه عليه وسلم في الأحاديث: "إن اللَّه زادكم صلاة وهي صلاة الوتر"، "الوتر حق على كل مسلم"، "أوتروا قبل أن تصبحوا"، قومي فأوتري يا عائشة" فتوجيهها كالتالي: قوله صلى الله عليه وسلم: "إن الله زادكم صلاة وهي صلاة الوتر". وهذا لا حجة فيه لأنه يحتمل أن يكون زادنا في أعمالنا التي نؤجر عليها فضيلة ونافلة بقوله زادكم، وزاد لكم، ولم يقل زاد عليكم، وما لنا هو خلاف لما علينا. (الاستذكار

فقوله: زادكم ليس بموجب للفرض لاحتماله أن يكون زادنا فيما يكون لنا زيادة في أعمالنا، كما جاء في الوصية عن النبي صلى صلاه على البعير. الله عليه وسلم: "إن الله جعل لكم ثلث أموالكم زيادة في أعمالكم"، ومعلوم إنما هو لنا، خلاف الخطاب وهي: الفترض علينا (الأستذكار ٢/ ١١٢ - ١١٣).

وقوله صلى الله عليه وسلم: "الوتر حق على كل مسلم فلفظة "حق " قد تحتمل الوجوب وغيره، والأحاديث التي ذكرنا الصلوات المفروضة التي عليه. طرفا منها صرفت معناهما من الوجوب إلى الاستحباب، فتكون حق على تأكيد استحبابها، يقول الحافظ ابن حجر، فيحتاج من احتج به (أي على الوجوب) أن يثبت أن لفظ حق بمعنى واجب في عرف الشارع (فتح

قوله صلى الله عليه وسلم: "أوتروا قبل أن تصبحوا": نعم إن الأصل في الأمر الوجوب، فإذا جاء الصارف نزلت رتبته من الأمر إلى الاستحباب أو غيره، والقرائن هنا - الأحاديث التي في الباب - صرفت الأمر من الوجوب إلى الاستحباب، ويدل الحديث على أن الوتر واجب قبل الصبح لا على وجوب الوتر نفسه، وما قيل في هذا يقال أيضاً في أمر النبي صلى الله عليه وسلم لعائشة رضي الله عنها: قومي فأوتري

#### رابعاً: قرائن السياق المستخدمة في المسألة:

لقد استخدمنا عددا من قرائن السياق بأقسامها المتعددة في بحث هذه المسألة، وهي:

- ١- قرائن لفظية متصلة بالنص: وذلك في الأحاديث التي استدل بها الحنفية على وجوب صلاة الوتر، وذلك في توجيه دلالات الألفاظ التي وردت بالأحاديث، مثل: زادكم صلاة، الوترحق، أوتروا، قومي فأوتري.
- ٢- قرائن لفظية منفصلة عن النص: وذلك في الأحاديث التي أوردها الجمهور للرد على الأحاديث التي استدل بها الحنفية.
- 🔭 قرائن حالية (غير لفظية) مقترنة بالخطاب؛ وهي أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يوتر على البعير، فهذه قرينة غير لفظية (وصفية)، لكنها وضحت تماما أن الوتر ليس بواجب، والا ما كان النبي صلى الله عليه وسلم

الله عن عالية (غير لفظية) منفصلة عن

أ- قاعدة لا يجوز تأخير البيان عن مقتضى الحاجة (وذلك في حق النبي صلى الله عليه وسلم)، كما في حديث الأعرابي الذي سأله عن

ب إرسال معاذ إلى اليمن إذ كان ذلك في أخريات حياة النبي صلى الله عليه وسلم، مما يدل على أن ما ذكر في الحديث عن الصلوات الخمس هو آخر ما قيل في عدد الصلوات المفروضة.

هذا والله أعلم، وللحديث بقية إن شاء الله.

# تصحيح المفاهيم من خلال سورة الفاتحة

إن الحمد لله تحمده وتستعينه وتستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا اله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آلة وصحبة ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، أما بعد:

فلما كانت الفاتحة هي أم القرآن، وذلك للأسباب التي سنذكرها ومن أهمها أنها جمعت كل ما في القرآن.

#### الفاتحة أم القرآن

قال ابن كثير في التفسير؛ قال البخاري في أول كتاب التفسير؛ وسميت أم الكتاب لأنه يبدأ بكتابتها في المصاحف، ويبدأ بقراءتها في الصلاة، وقيل؛ إنما سميت بذلك لرجوع معاني القرآن كله إلى ما تضمنته. قال ابن جرير؛ والعرب تسمي كل جامع أمر أو مقدم لأمر إذا كانت له توابع تتبعه هو لها إمام جامع؛ أماً، فتقول للجلدة التي تجمع الدماغ أم الرأس، ويسمون لواء الجيش ورايتهم التي يجتمعون تحتها أماً.

روى الإمام أحمد عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "الحمد لله رب العالمين سبع آيات: بسم الله الرحمن الرحيم إحداهن، وهي السبع المثاني والقرآن العظيم، وهي أم الكتاب، وفاتحة الكتاب، وقد رواه الدارقطني أيضاً عن أبي هريرة مرفوعاً بنحوه أو مثله، وقال: كلهم ثقات. (عمدة التفسير ١٤٧/).

ورد ذلك أيضًا في الحديث الذي رواه مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: رمن صلى صلاة لم يقرأ فيها أم القرآن فهي خداج- ثلاثًا- غيرتام،.

وقال القرطبي في تفسيره: إن جَميع القرآن فيها، وهي خمس وعشرون كلمة تضمنت جميع علوم القرآن، ومن شرفها أن الله سبحانه قسمها بينه وبين عبده، ولا تصح القربة إلا بها، ولا يلحق عمل بثوابها، وبَهذا المعنى صارت أم القرآن العظيم. (الجامع الأحكام القرآن للقرطبي ١١٠/١).

وعندما ذكر أسماء الفاتحة قال (السابع) القرآن

اعداد/ عاطف التاجوري

العظيم، سُميت بذلك لتضمنها جميع علوم القرآن، وذلك أنها تشتمل على الثناء على الله عز وجل بأوصاف كماله وجلاله، وعلى الأمر بالعبادات والإخلاص فيها، والاعتراف بالعجر عن القيام بشيء منها إلا بإعانته تعالى، وعلى الابتهال إليه في الهداية إلى الصراط المستقيم، وكفاية أحوال الناكثين وعلى بيانه عاقبة الجاحدين. (تفسير القرطبي ١١٢١). إذن فالفاتحة تجمع معاني القرآن كله، فالخطأ في منهجها يتعلق بكل لفظة فيها، ولما كان معظم المفسرين عندما يتكلمون عن تفسير الفاتحة يتكلمون عن تفسير الفاتحة يتكلمون عن تفسير الاستعادة والبسملة قبلها، ولما كالسملة قبلها،

#### Silain'Y

كثير من الناس لا يكادون يشعرون بوجود الشيطان بينهم، ولا بوسوسته لهم، فلا يستعيذون بالله منه، في أي أمر من الأمور ولا في أي موقف من المواقف وحالهم إلا من رحم ربي كحال هذا الرجل الذي أمره الرسول صلى الله عليه وسلم بالاستعادة بالله من الشيطان الرجيم، فقال: «إني لست بمجنون».

قعن سُليُمانُ بُنُ صُرِدِ رَضِي اللّه عَنه قَالَ: اسْتَبُ رَجُلانِ عَنْدُ النّبِيِّ صَلِّي اللّه عَليْه وَسَلْمَ وَنَحْنُ عَندَهُ جُلُوسٌ وَأَحَدُهُما يَسُبُ صَاحِبُهُ مُغْضَبًا قَدُ احْمَرُ وَجْهُهُ فَقَالَ النّبِيُّ صَلَّى اللّه عَليْه وَسَلْمَ إِنِّي لأَعْلَمُ كلّمَة لَوْ قَالَها لَذَهب عَنه ما يجدُ لَوْ قَالَ أَعُودُ بِاللّه مِنَ الشَّيْطانِ الرَّحِيمِ فَقَالُوا للرِّجُلِ أَلَا تَسْمَعُ مَا يَقُولُ النّبِيُّ صَلَّى اللّه عَلَيْه وَسَلَمَ قَالَ: «إِنِي لَسْتُ بِمَجْنُونِ» (البخاري: ١١٥٥).

أما عن معنى الاستعادة فقد قال ابن كثير في أفسيره، قال الله تعالى، (خُدِّ الْغَوْ وَأَمْرُ بِالْفُرْفِ وَأَعْرِضُ عَلَيْ الْفَيْ وَأَمْرُ بِالْفُرْفِ وَأَعْرِضُ عَلَيْ اللّهُ وَقَالَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

البسبلة

فنخرج من ذلك بأن كثيرًا من الناس يقرءون الاستعادة بأفواههم ولا يفهمون معناها الصحيح الذي هو الاستعانة بالله سبحانه وتعالى على هذا العدوالشيطاني الذي لا يرده عنا مصانعة ولا إحسان ولا طبع طيب الأصل لشدة العداوة بينه وبين أبينا آدم من قبل، وبالتالي بينه وبيننا إلى اليوم القيامة. وتتمثل المفاهيم الخاطئة في البسملة أن معظم الناس يقرءونها بدون فهم صحيح لمعناها، ونتيجة لذلك فلا يلتزمون هذا المعنى الصحيح في أعمالهم وأقوالهم، ومن أجل معرفة هذا المعنى الصحيح ننظر ما قاله العلماء فذلك:

#### قال ابن كثير في تفسيره،

روى الإمام أحمد عن عاصم قال: سمعت أبا تميمة يحدث عن رديف النبي صلى الله عليه وسلم قال عثر بالنبي صلى الله عليه وسلم. فقلت تعس الشيطان فقال النبي صلى الله عليه وسلم: "لا تقل تعس الشيطان، فإنك إذا قلت تعس الشيطان تعاظم وقال بقوتي صرعته، وإذا قلت باسم الله تصاغر حتى يصير مثل الذباب" هكذا وقع في رواية الإمام أحمد (المسند ٥٩٥، ١١، ٢٦١).

وقد روى النسائي في اليوم والليلة وابن مردويه في تفسيره عن أبي المليح بن أسامة بن عمير عن أبيه قال: كنت رديف النبي صلى الله عليه وسلم فذكره وقال: "لا تقل هكذا فإنه يتعاظم حتى يكون كالبيت، ولكن قل بسم الله فإنه يصغر حتى يكون كالذبابة" (رواه أبو داود ٤٩٦١).

وتستحب البسملة عند دخول الخلاء لما ورد من الحديث في ذلك وتستحب في أول الوضوء لما جاء في مسند الإمام أحمد والسنن من رواية أبي هريرة وسعيد بن زيد وأبي سعيد مرفوعاً "لا وضوء لمن لم يذكر اسم الله عليه" وهو حديث حسن ومن العلماء من أوجبها عند الذكر ههنا ومنهم من قال بوجوبها مطلقاً وكذا تستحب عند الذبيحة في مذهب الشافعي وجماعة، وأوجبها آخرون عند الذكر ومطلقاً في قول بعضهم كما سيأتي بيانه في موضعه أن شاء الله...

وهكذا تستحب عند الأكل لما في صحيح مسلم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لربيبه عمر بن أبى سلمة: "قل بسم الله وكل بيمينك وكل مما يليك"

فهذه ثلاث آيات ليس لهن رابعة في معناها، وهو أن الله يأمر بمصانعة العدو الإنسي والإحسان إليه، ليرده عن طبعه الطيب الأصل إلى الموادة والمصافاة، ويأمر بالاستعادة به من العدو الشيطاني لا محالة : إذ لا يقبل مصانعة ولا إحسانا ولا يبتغي غير هلاك ابن آدم، لشدة العداوة بينه وبين أبيه آدم من قبل ؛ كما قال تعالى: ( يَنْهَ مَادَمَ لَا يَقْنِنَكُمُ ٱلشَّبَطُنُ كُمّا لَفْرَجَ أَوْنَكُمْ مِنَ ٱلْمِنَّةِ ) (الأعراف: ٢٧) وقال: (إِنَّ ٱلنَّبِطُنَ لَكُ عَدُو الْمُعْدُوهُ عَدُوا إِنَّا يَدْعُوا حِرْيَدُ لِكُونُوا مِنْ أَسْمَتِ السَّمِير) (فاطر: ٦) وقال (أَفَسَّخِدُونَهُ وَفُرْمَتُهُ أَوْلِيكَةً مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَنْدُ بِنْسَ لِلطَّالِمِينَ شُلًا ) (الكهف: ٥٠)، وقد أقسم للوالد إنه لمن الناصحين، وكذب، فكيف معاملته لنا وقد قال: (فبعزتك لأغوينهم أجمعين الا عبادك منهم المخلصين )، وقال تعالى: ﴿ فَإِنَّا فَرَأَتَ ٱلْقُرْمَانُ فَاسْتَعِدُ بِأَنْتِهِ مِنَ ٱلبَّشِيَطُنِي ٱلرَّحِيدِ (٢) إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلَطُنُّ عَلَى ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَلَى وَيَهِمُ مِنْوَكُلُونَ ) (النحل: ٩٨،

وروى مسلم عن عُثمان بن أبي العاص أنه أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله إن الشيطان قد حال بيني وبين صلاتي وقراءتي يلبسها علي، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ذاك شيطان يقال له خنزب، فإذا أحسسته فتعود بالله منه، واتفل على يسارك ثلاثا قال: ففعلت ذلك فأذهبه الله عني. (مسلم: ٢٢٠٣).

وروت خولة بنت حكيم قالت: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: من نزل منزلا ثم قال: أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق، لم يضره شيء حتى يرتحل. (الموطأ، ومسلم، والترمذي وقال: حديث حسن غريب صحيح).

وقال ابن كثير في تفسيره: ومعنى أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، أي: أستجير بجناب الله من الشيطان الرجيم أن يضرني في ديني أو دنياي، أو يصدني عن فعل ما أمرت به، أو يحثني على فعل ما نهيت عنه ؛ فإن الشيطان لا يكفه عن الإنسان إلا الله . اهـ.

ومن العلماء من أوجبها والحالة هذه وكذلك تستحب عند الجماع لما في الصحيحين عن ابن عباس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "لو أن أحدكم إذا أراد أن يأتي أهله قال: بسم الله اللهم جنبنا الشيطان وجنب الشيطان ما رزقتنا فإنه أن يقدر بينهما ولد لم يضره الشيطان أبداً".

ومن ههنا ينكشف لك أن القولين عند النحاة في تقدير المتعلق بالباء في قولك بسم الله هل هو اسم أو فعل متقاربان، وكل قد ورد به القرآن، أما من قدره بسم تقديره بسم الله ابتدائي فلقوله تعالى: وقال اركبوا فيها بسم الله مجراها ومرساها إن ربي لغفور رحيم، ومن قدره بالفعل أمراً أو خبراً نحو أبداً بسم الله أو ابتدات باسم الله فلقوله تعالى: وأقراً باسم الله أو ابتدات باسم الله فلقوله تعالى: وأقراً باسم ربك الله وفلك أن تقدر الفعل ومصدره وذلك بحسب الفعل الذي فلك أن تقدر الفعل ومصدره وذلك بحسب الفعل الذي سميت قبله أن كان قياماً أو قعوداً أو أكلاً أو شراباً أو قراءة أو وضوءاً أو صلاة فالمشروع ذكر اسم الله في الشروع في ذلك كله تبركاً وتيمناً واستعانة على الإتمام والتقبل والله أعلم. (عمدة التفسير ١/٥٥.٥٥).

قمن المفاهيم الخاطئة أن تكون علاقتنا بالبسملة مجرد قراءتها عند قراءة القرآن فقط بدون فهم لعناها الصحيح الذي يؤدي إلى قراءتها عند كل هذه المواضع الذي ذكرنا بعضا منها.

#### معنى الحماد

فمن من الناس الأن يحمد الله تعالى كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه وتأمل ما جاء في فضل الحمد، فعن ابن عمر رضى الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم حدثهم: وأن عندا من عناد اللَّه قال: يَا رَبِّ، لك الحمد كما يَنْبِغي لجلال وجهك ، ولعظيم سُلطانك، فعضلت بالملكين، فلم يدريا كيف يكتبانها، فصعدا إلى السماء، فقالا: يا رينا، إن عَبْد لِكُ قَد قَالَ مَقَالَة لا نَدرى كَيْف نكتبُها، قَالَ الله عَرْ وَجَل ، وَهُوَ أَعُلُمُ بِمَا قَالَ عَيْدُهُ: مَاذَا قَالَ عَيْدي؟ قالاً: يَا رَبِّ، إِنَّهُ قَالَ: يَا رَبِّ، لِكَ الْحَمْدُ كُمَّا يَنْبُغَي لجلال وجهك، وعظيم سلطانك، فقال الله عز وحل لَهُمَا: اكْتُبَاهَا كُمَا قَالَ عَبْدي، حَتَّى يَلْقَانِي فَأَجْزِيهُ بها ، (قال أحمد شاكر في تحقيق تفسير ابن كثير عن هذا الحديث: وقد صححناه من سنن ابن ماحة (٣٨٠١) واستاده جيد، ليس مجروحاً، وقد ضعفه الألباني في وضعيف ابن ماجة ع (٨٢٩)).

وما في الصحيح أغنى وأوضح ، فقد روى البخاري عن رفاعة بن رافع الزرقي قال: كنّا يوما نصلي وراء النّبيْ صلّى اللّهِ عليْه وسلّم فلمًا رفع رأسه من الرّكعة قال سمع الله بن حمده قال رَجُلُ ورَاءَهُ رَبّنا ولك الحمدُ حَمْدا كَثِيرًا طَيْبًا مُباركًا فيه فلمًا انصرف قال مَن الْتَكلّمُ قَالَ أَنَا قَالَ رَأَيْتُ بضعة وثلاثين مَلكًا يبتدرُونها أَيّهُمْ يكتّبُها أَوَّلُ (رواه البخاري، ٧٦١).

وروى مسلم من حديث أنس رضي الله عنه: أنْ رَجُلاً
جَاءَ فَلَا خَلَ الْصَفُ وَقَلْ حَفْرَهُ النَّفْسُ فَقَالَ الْحَمْدُ
للَّهِ حَمْدًا كَثِيرًا طَيْبًا مُبَارِكًا فِيهِ فَلَمًا قَضَى رَسُولُ
اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّم صَلَاتَهُ قَالَ أَيْكُمُ الْمُتَكَلَّمُ
بِالْكُلَمَاتِ فَأَرَمُ الْقَوْمُ فَقَالَ أَيْكُمُ الْمُتَكَلَّمُ بِهَا فَإِنَّهُ
لم يقُلُ بَأْسًا فَقَالَ رَجُلُ جِئْتُ وقد حَفَزني النَّفَسُ
فَقَلْتُهَا فَقَالَ لُقَدُ رَأَيْتُ الْنَبْيُ عَشَر مَلَكًا يَبْتَدرُونَهَا
أَنْهُمْ يَرْفَعُهَا. (رواه مسلم: ٦٠٠).

والأحاديث تدور حول معنى واحد، ولتوضيح هذا المعنى يقول ابن كثير في تفسيره:

الحمد هو الثناء بالقول على المحمود بصفاته اللازمة والمتعدية، والشكر لا يكون إلا على المتعدية، ويكون بالجنان واللسان والأركان، ولكنهم اختلفوا؛ أيهما أعم، الحمد أو الشكر؟ على قولين، والتحقيق أن بينهما عمومًا وخصوصًا، فالحمد أعم من الشكر من حيث ما يقعان عليه؛ لأنه يكون على الصفات اللازمة والمتعدية، تقول؛ حمدته لفروسيته وحمدته لكرمه. وهو أخص لأنه لا يكون إلا بالقول، والشكر أعم من حيث ما يقعان عليه، لأنه يكون بالأعلى والشيد، كما تقدم، وهو أخص لأنه لا يكون إلا على الصفات المتعدية، لا يقال؛ شكرته لا يكون إلا على الصفات المتعدية، لا يقال؛ شكرته لا وسيته، وتقول؛ شكرته على كرمه واحسانه.

قلت: فمعنى هذا أن الحمد هو الثناء على الله تعالى لأنه مستحق للثناء لعظم ذاته وكمال أسمائه وصفاته، ويكون باللسان فقط، والشكر ثناء على الله لما أولا نابه من نعم ويكون باللسان والجوارح والقلب. فليس الحمد كلمة تقال باللسان فقط دون فهم صحيح لعناها أو حركات تؤدى بالفم من تقبيل لليد ظاهرها وباطنها.

نسأل الله تبارك وتعالى أن يعلمنا ما ينفعنا وينفعنا بما علمنا، وأن يزيدنا علماً، وإلى لقاء آخر. وصلى اللهم على محمد وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

#### الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي يعده، ويعد:

قال الحافظ ابن رجب الحنبلي: (المواعظ سياط تضرب بها القلوب فتؤثر في القلب كتأثير السياط في البدن، والضرب لا يؤثر بعد انقضائه كتأثيره في حال وجوده، لكن يبقى أثر التألم بحسب قوته وضعفه، فكلما قوي الضرب كانت مدة الألم أكثر، وكان كثير من السلف إذا خرجوا من مجلس سماع الذكر خرجوا وعليهم السكينة والوقار فمنهم من كان لا يستطيع أن يأكل طعامًا عقب ذلك، ومنهم من كان يعمل بمقتضى ما سمعه مدة.

أفضل الصدقة تعليم جاهل أو إيقاظ غافل، ما وصل المستثقل في نوم الغفلة بأفضل من ضربه بسياط الوعظ ليستيقظ.

إنما التأديب بالسوط من صحيح البدن ثابت القلب، قوى الذراعين، فيؤلم ضربه فيردع، وأما من سقيم البدن لا قوة له، فماذا ينفع تأديبه بالضرب؟! كان الحسن إذا خرج إلى الناس كأنه رجل عاين الآخرة، ثم جاء يخبر عنها وكانوا إذا خرجوا من عنده كانوا لا يعدون الدنيا شيئا.

قال بعض السلف: (إن العالم إذا لم يرد بموعظته وجه الله تعالى، زلت موعظته عن القلوب كما يزل القطر على الصفا).

المواعظ ترياق القلوب، فلا ينبغي أن يسقى الترياق الا طبيب حاذق معافى، فأما لديغ الهوى فهو إلى شرب الترياق أحوج من أن يسقيه.

وغير ذي تقى يأمر الناس بالتقى

طبيب يداوى الناس وهو سقيم

يا أيها الرجل المعلم غيره

هلا لنفسك كان ذا التعليم

فإذا انتهت عنه فأنت حكيم

فهناك يُقبل ما تقول ويقتدى

بالقول منك وينفع التعليم

لا تنه عن خلق وتأتى مثله

عار عليك إذا فعلت عظيم.

يقول الأستاذ عبد الرحمن النحلاوي: يعتمد الوعظ من الناحية النفسية والتربوية على أمور،

- إيقاظ عواطف ربانية كان قد ربيت في نفس الناشئين بطريق الحوار أو العمل والعبادة والممارسة،



أو غير ذلك كعاطفة الخضوع لله والخوف من عذابه، أو الرغبة في جنته، وكذلك يربي الوعظ هذه العواطف وينميها وقد ينشئها من جديد.

الاعتماد على التفكير الرباني السليم الذي كان الموعوظ قد رُبي عليه، وهو التصور السليم للحياة الدنيا والآخرة، ودور الإنسان أو وظيفته في هذا الكون ونعم الله، وأنه خلق الكون والموت والحياة.

الاعتماد على الجماعة المؤمنة، فالمجتمع الصالح يُوجد جوا يكون الوعظ فيه أشد تأثيرًا، وأبلغ في النفوس، لذلك جاءت معظم المواعظ

القرآنية والنبوية بصيغة الجماعة كقوله تعالى: (إِنَّ آللَّهَ يَأْمُونُمْ أَنْ مُوَّدُّواً الاَّنَتَتِ إِلَّهُ أَمْلِهَا وَإِنَّا حَكَمْتُمْ بَيْدَ اللَّاسِ أَنْ تَعَكِّمُواْ بِالْفِدَلِّ إِنَّ اللَّهِ بِمِنَّا يَبِظُكُمُ بِيَّةٍ إِلَّا

النكان عيمانيير) (النساء: ٥٨).

وكالحديث: (وعظنا رسول الله صلى الله عليه وسلم موعظة بليغة وجلت منها القلوب وذرفت منها العيون فقلنا: يا رسول الله كأنها موعظة صودع فأوصنا)

أخرجه الترمذي وصححه. ومن أهم آثار أسلوب الموعظة تزكية النفس وتطهيرها وهو من الأهداف الكبرى للتربية الاسلامية، وبتحقيقه يسمو

المجتمع ويبتعد عن المنكرات وعن الفحشاء، فلا يبغي أحد على أحد ويأتمر الجميع بأمر الله بالمعروف والعدل والصلاح والبر والإحسان، وقد جمعت هذه المعاني في قوله تعالى: (وَ أَنَّهُ يَأْمُونُ الْمُعَلِّمُ وَالْمُعَلِّمُ وَالْمُعَلِّمُ مُلْكُمُ مَلْكُمْ مِلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مِلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مِلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مِلْكُمْ مَلْكُمْ مِلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مِلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مِلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مُلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مُلْكُمْ مُلْكُلُكُمْ مُلْكُلُكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُلُولُكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مُلْكُلُكُمْ مَلْكُلُولُكُمْ مَلْكُلْكُمْ مَلْكُلُكُمْ مَلْكُلُكُمْ مَلْكُلُكُمْ مَلْكُلُكُمْ مِلْكُلُولُكُمْ مَلْكُلُكُمْ مَلْكُل

وقد اشتمل القرآن الكريم على جمل مستكثرة من المواعظ العالية الغالية.

همن ذلك قوله تعالى: (وَاعْبُدُوا اللهِ وَلا نَشْرِكُوا بِهِ عَنْمَا وَالْوَالِيَّ وَالْمَا وَبِيهِ الْقُدِي وَالْبَعْنِ وَالْسَعَيْنِ وَالْسَعَيْنِ وَالْسَعَيْنِ وَالْسَع وَلَيْمَا وِنِي الْفُرْقِ وَالْجَارِ الْمُثْنِ وَالْسَاحِ بِالْجَنْبِ وَإِنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلْكُنْ أَيْمَالُكُمْ أَنَّ اللهِ لاَيُحَنِّمُ عَالَمَهُ وَالْسَاحِ اللّهِ مَا اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

بِالْبُحْلِ وَيَحْتُنُونَ مَا مَاتَنَهُمُ اللهُ مِن مَشْلِهُ وَاعْتَدْنَا لِلْحَنْفِينَ عَذَابًا شُهِينًا أَنَّا وَالْفِينَ يُنفِقُونَ أَمُونَهُمْ رِيَّاهُ التَّالِي وَلَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِٱلْبُورِ ٱلْآخِرُ وَمَن يَكُنُ الْفَصِّلُانُ اللَّمْ وَيَا مُنَافِقَ فَيَا ) (النساء: ٣٨-٣٨).

والقرآن كله مواعظ للمتقين كما قال تعالى: (هُلَا يَا لَكُلُهُ مُولَعُلُهُ وَمُولِعُلُهُ الْمُنْقِينُ ) (آل عمران ١٣٨). ولقد كان وعظ النبي صلى الله عليه وسلم على أرقى مستوى وأعلى درجة فكان يأسر بوعظه قلوب السامعين.

وغاية الواعظ أن يصل بمن وعظه إلى الخشية

الحقيقية التي تجتمع في وجل القلب ودمع العين، وأن يتذكروا أمور الآخرة فكأنهم يرونها رأي العين، هكذا كان وعظ النبي صلى الله عليه وسلم كما في حديث العرباض بن سارية قال: وعظنا رسول الله صلى الله منها القلوب وذرفت منها العيون، موعظة بليغة وجلت مودع فأوصنا......) الحديث رواه الترمذي وصححه.

وكنا في قصة حنظلة عندما قارن بين حال قلبه في مجلس وعظ رسول الله صلى الله عليه وسلم وعندما يفارق هذا المجلس

إلى مجالسة النوجات والأولاد، فقال: (نكون عندك تذكرنا بالنار والجنة حتى كأنا رأي العين، فإذا خرجنا من عندك عافسنا الأزواج والأولاد والضيعات، نسينا كثيرًا، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (والذي نفسي بيده! لو تدومون على ما تكونون عندي وفي الذكر، لصافحتكم الملائكة على فرشكم وفي طرقكم، ولكن يا حنظلة، ساعة وساعة) ثلاث مرات. رواد مسلم (٢٧٥٠).

#### سوات وعظ النبي صلى الله عليه وسلم،

وقد كان لوعظه (صلى الله عليه وسلم) سمات: فمن ذلك: أنه صلى الله عليه وسلم لم يكن يكثر عليهم فيملوا بل يجعلهم دائما متشوقين إلى وعظه صلى الله عليه وسلم.

عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: (إن رسول الله

آيــة الــوعـظ أن

يصل بمن وعظه

إلىه الخشية

الحقيقية التمء

تجتمعفه

وجالالقلب

ودمــع العين،

وأن بتذكروا أمور

الآخرة فكأنهم

يرونها رأي العين.

صلى الله عليه وسلم كان يتخولنا بالموعظة بين الأيام مخافة السأم علينا) أو قال (السآمة

وكان ينصح أن من فقه الرجل تقصير الخطبة واطالة الصلاة.

ومن هديه صلى الله عليه وسلم في الوعظ أنه كان يؤثر في الصحابة رضي الله عنهم بقوة يقينه وتأثره وكان يرفع صوته ويحرك يديه كأنه منذر جيش.

عن ابن عمر (رضى الله عنهما) قال: (إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قرأ هذه الأيات يوما على المنبر: (وَمَا قَدُرُوا أَلَهُ حَقَّ قَدِيبِ وَٱلْأَرْضُ جَبِيعًا

فَنْسَعُهُ فِي ٱلْقِيْدُمُةِ وَالشَّمَوْتُ مُطُّوبُتُ سينه سيخته وتعلل عما تدركوت)

> (الزمر: ٦٧)، ورسول الله صلى الله عليه وسلم يقول هكذا بيده يحركها يقبل بها ويدبر: (يمجد الرب نفسه: أنا الحدار، أنا الملك، أنا العزيز، أنا الكريم) فرجف به المنبرحتي قلنا: ليخرن به المنبر.

يقول الدكتور عبد الله ناصح علوان: (ولا يتصف الواعظ الداعية بهذا التأثير إلا أن يكون مخلص النية، رقيق القلب، خاشع النفس، طاهر السريرة، مشرق الروح.

وفرق كبير بين داعية يتكلم بلسانه وهو متصنع بالكلام ليسبى

به قلوب الرجال، وبين داعية مؤمن مخلص مكلوم القلب على الإسلام يتكلم بنبضات قلبه ولواعج حزنه وأساه، لما آل إليه حال السلمين فلا شك أن تأثير الثاني أبلغ والاستجابة إليه أقوى والاتعاظ بكلامه أعظم.

قال عمر بن ذر لأبيه: يا أبت ١١ مالك إذا تكلمت أبكيت الناس وإذا تكلم غيرك لم يبكهم؟! فقال: يا بني ليست النائحة الثكلي مثل النائحة الستأحرة.

ومن هديه صلى الله عليه وسلم في الوعظ: أنه كان يستعين أحيانا بضرب الأمثال كما قال صلى

اللَّه عليه وسلم: (مثل الجليس الصالح والجليس السوء كحامل المسك ونافخ الكير، فحامل المسك إما أن يحذيك وإما أن تبتاع منه، وإما أن تجد منه ريحا طيبة، ونافخ الكير إما أن يحرق ثيابك وإما أن تجد منه ريحا خبيثة).

ومن هديه صلى الله عليه وسلم في المواعظ: أنه كان يستعين أحيانًا بالرسوم الإيضاحية، روى البخاري (في صحيحه) عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال: (خط النبي صلى الله عليه وسلم خطا مربعا وخط خطافي الوسط خارجا منه وخط خططا صغاراً إلى هذا الذي في الوسط من جانبه الذي في الوسط وقال: (هذا الإنسان وهذا أجله محيط به وهذا الذي هو خارج

- أي عن الخط -: أمله، وهذه الخطط الصغار: الأعراض فإن أخطأه هذا نهشه هذا، وإن أخطأه هذا نهشه هذا) وإن أخطأه كلها أصابه الهرم. أخرجه البخاري.

ومن هديه صلى الله عليه وسلم: أنه كان يعلمهم بالدرس العملي كما في (صحيح البخاري) أن النبي وصلى الله عليه وسلم، توضأ أمام جمع من الناس، ثم قال: (من توضأ نحو وضوئي هذا ثم صلى ركعتين لا يحدث فيهما نفسه غفر له ما تقدم من

وصلى مرة صلى الله عليه وسلم بالناس إمامًا وهو على المنبر؛ ليروا صلاته كلهم، وليتعلموا من أفعاله ومشاهداته فلما فرغ أقبل على الناس فقال: (يا أيها الناس إني صنعت هذا لتأتموا بي ولتعلموا صلاتي).

ومن هديه صلى الله عليه وسلم: أنه كان إذا أراد أن ينهي عن شيء فريما أخذه بيده وبين حرمته؛ ليكون أوقع في نفوس أصحابه.

عن على رضى الله عنه قال: أخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم حريرا بشماله وذهبا بيمينه ثم رفع بهما يديه فقال: (إن هذين حرام على ذكور أمتى حل لإناثهم).

إن من أهم آثار أسلوب

الموعظة : تزكية

النفس وتطهيرها

وهــو مــن الأهــداف

الكبراء للتربية

الاسلامية، وبتحقيقه

يسموالمجتمع

ويبتعد عن المنكرات،

ويأتمر الجميع بأمر

الله بالمعروف

والعدل والصلاح والبر

والاحسان.

ومن هديه صلى الله عليه وسلم في الوعظ: استعمال التكرار المفيد للترغيب أو الترهيب.

استعمال الدخرار المهيد للدرعيب او الدرهيب. يقول الأستاذ عثمان قدري مكانسي: (وبهذا الأسلوب الواضح المستأني، وبهذا التكرار المفيد يستوعب الصحابة الحديث فيحفظونه وتثبت ألفاظه ومعانيه في العقل وتنغرس الأفكار ويتمثلون حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم عملاً وتطبيقا في مجال حياتهم، ثم تصل ومن الأحاديث التي ترى فيها صدق ما ذكرته سابقا: ما رواه أبو هريرة رضي الله عنه عن سابقا: ما رواه أبو هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (رغم أنفه رغم أنفه أقال:

أية قشعريرة أخذتني وأنا أقرأ هذا الحديث؟!. فأفاجأ بقوله صلى الله عليه وسلم: (رغم أنفه) تتكرر ثلاث مرات، وأنا بعيد عن زمان الحديث ألفا وأربعمائة وست عشرة سنة فمادت بي الأرض.

ومن هذا القبيل قوله صلى الله عليه وسلم: (ألا أنبئكم بأكبر الكبائر، ثلاثا: الإشراك بالله وعقوق الوالدين وشهادة الزور) أو: قول الزور. وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم متكثا فجلس فما زال يكررها حتى قلنا ليته سكت). ومن ذلك الترغيب: بيان عظم الثواب والترهيب بالتخويف من شدة العقوبة.

فمن الأول: قوله صلى الله عليه وسلم: (من صلى العشاء في جماعة فكأنما قام نصف الليل، ومن صلى المال الصبح في جماعة فكأنما صلى الليل كله). ومن الثاني: قوله صلى الله عليه وسلم: (لا يدخل الجنة قتات) أي: نمام.

ومن ذلك: استعمال القسم لتأكيد ما يريد بيانه: كما قال صلى الله عليه وسلم: (والذي نفسي بيده لقد هممت أن آمر بحطب فيحطب ثم آمر بالصلاة فيؤذن لها ثم آمر رجلا فيؤم الناس، ثم أخالف إلى رجال فأحرق عليهم بيوتهم).

وكذا قوله صلى الله عليه وسلم: (والذي نفسي بيده لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلاً ولبكيتم

كثيراً)، فغطى أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وجوههم ولهم خنين وهو البكاء الذي ينتشر في الأنف بغنة.

ومن ذلك التحديد بالعدد حتى يسهل على أصحابه الحفظ وعدم تفلت شيء منهم كما قال صلى الله عليه وسلم: (ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة، ولا يزكيهم، ولا ينظر أليهم ولهم عذاب أليم: شيخ زان، وملك كذاب، وعائل مستكبر).

ومن ذلك: قوله صلى الله عليه وسلم: (سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله، الإمام العدل، وشاب نشأ بعبادة الله، ورجل قلبه معلق في المساجد، ورجلان تحابا في الله اجتمعا وتفرقا عليه، ورجل دعته امرأة ذات منصب وجمال فقال: إني أخاف الله، ورجل تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم يمينه ما تنفق شماله، ورجل ذكر الله خاليا ففاضت عيناه).

ومن ذلك: الترقي من المهم إلى الأهم، فإذا وجد العبد إنسانا تاركا للصلاة ومسبل الإزار أو يتختم بالذهب، والثلاثة من المحرمات، إلا أن ترك الصلاة أخطر الثلاثة، وقد اختلف العلماء في تكفير تارك الصلاة، فعلى الداعية أن ينصح بالمداومة على الصلاة أولا، ثم إذا كان هناك استجابة يرشد إلى ترك بقية المحرمات، لا أرسل النبي صلى الله عليه وسلم معاذا إلى اليمن قال: (إنك تقدم على قوم أهل كتاب فليكن أول ما تدعوهم إليه؛ عبادة الله عز وجل. فإذا عرفوا الله، فأخبرهم أن الله فرض عليهم خمس ملوات في يومهم وليلتهم، فإذا فعلوا فأخبرهم أن الله قد فرض عليهم زكاة تؤخذ من أغنيائهم فترد على فقرائهم، فإذا أطاعوا بها فخذ منهم وتوق كرائم أموالهم).

ومن هديه صلى الله عليه وسلم: أنه كان يخاطب الناس على قدر عقولهم.

ومن ذلك ما رواه أبو هريرة رضي الله عنه قال: أن أعرابيا بال في المسجد فثار إليه الناس ليقعوا به فقال لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم: (دعوه وأهريقوا على بوله ذنوبًا من ماء أو سَجُلا من ماء، فإنما بُعثتم ميسرين ولم تبعثوا معسرين). وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



# ميثاق الهجرة . . وأثره في تأسيس أعظم دولة

الحلقة (٢)

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن تبع هداه، وبعد:
فقد ذكرنا في الحلقة السابقة أنه عندما جاء النبي صلى الله عليه وسلم إلى المدينة، وجد بها
غير أنصاره من الأوس والخزرج يهودًا توطنوا، ومشركين مستقرين، فلم يتجه فكره إلى رسم سياسة
للإبعاد والإقصاء لغير المسلمين، أو المصادرة والخصام، بل قبل- عن طيب خاطر- وجود اليهود
والوثنية، وعرض على الفريقين أن يعاهداه معاهدة الند، على أن لهم دينهم وله دينه.

وكان لهذه المعاهدة شق خاص بالمسلمين، بين الرسول صلى الله عليه وسلم فيه طبيعة الأمة المسلمة، وحدود العالقة بين أبناء الإسلام، وقد شرحنا ذلك في الحلقة الماضية، وفي هذه الحلقة نتعرض للشق الثاني من المعاهدة التي عقدها النبي صلى الله عليه وسلم مع اليهود والمشركين بالمدينة، وقبل ذلك نسوق هذا التمهيد:

#### تهييده

ولا شك أن اليهود في المدينة كانوا على علم بما تم بين النبي صلى الله عليه وسلم وبين الأوس والخزرج من اتفاق في بيعة العقبة الكبرى بمكة قبل هجرته للمدينة، ولم يكن في مقدورهم أن يمنعوا هذا الاتفاق أو يقفوا ضده، فإن القوة في المدينة كانت في يد العرب، وكانوا يستطيعون أن يُدخلوا في المدينة من شاءوا دون أن يخشوا اعتراض اليهود عليهم، وكانت حالة يثرب الداخلية تتطلب عنصرًا خارجيًا يستطيع أن يوحد بين عناصرها المختلفة.

فكانت الهجرة النبوية التي قصد بها كسر القيود التي تفرض على الإيمان، وفتح نوافذ أخرى في أرض جديدة، وليست من تلك الهجرات التي تعني زحفًا على البلاد للاستيطان فيها على حساب أهلها، أو لتحقيق الثروة ثم الخروج بها. (دروس وعبر من الهجرة النبوية (ص٧٩)، لعلي بن نايف الشحود).

وبعد هجرة الرسول صلى الله عليه وسلم إلى المدينة، وإقامة قواعد المجتمع الإسلامي، كان من الضروري تنظيم العلاقة بين المسلمين وغيرهم من أهل المدينة، من أجل توفير الأمن والسلام للناس جميعًا. (المصدر السابق ص١٤٣).

والذي يظن أن الإسلام دين لا يقبل جوار دين

#### اعداد/ جمال عبد الرحمن

آخر، وأن المسلمين قوم لا يستريحون إلا إذا انفردوا في العالم بالبقاء والتسلط، هو مخطئ بلا أدنى شك، بل متحامل جريء.

أقول ذلك لأن بعض المستشرقين كجونتمري وات في كتابه محمد في المدينة ، (ص٣٠٣) أثار شبهات حول الهدف من المعاهدة التي أبرمها رسول الله صلى الله عليه وسلم مع يهود المدينة : فيرى ، وات ، أن الرسول صلى الله عليه وسلم بعد هجرته إلى المدينة كان حريضًا على أن يظفر بتأييد الميهود، حتى لا ينهار البنيان الفكري الذي قامت عليه رسالته ، فقد كان يؤكد في المبداية أن رسالته متطابقة مع الرسالات السابقة . ومن هنا كان مستعدًا لأن يسمح لليهود بالبقاء على دينهم إذا اعترفوا به نبيًا كأنبيائهم، بالبقاء على دينهم إذا اعترفوا به نبيًا كأنبيائهم، بنبوته ، وأخذوا يبرزون المضروق بين الميهودية والإسلام ؛ هاجمهم الرسول واتهمهم بالتخريف وادعى أنه على دين إبراهيم.

وخطأ وات وغيره من المستشرقين، وعلى رأسهم بروكلمان، الأساس يتمثل في نظرتهم القاصرة إلى الأديان، فهم يدرسونها على أنها منفصلة عن بعضها،

وهذا في حد ذاته من الأخطاء المنهجية؛ ذلك لأن الأدبان السماوية مصدر في الأصل واحد، وهي رغم ما اعترى البهودية والمسيحية من تحريف تلتقي في عدد من تعاليمها، ويقول الحق سبحانه وتعالى: رَشَرُعُ لَكُمْ مِنَ ٱللِّينِ مَا وَمَنَىٰ بِدٍ. نُوحًا وَٱلَّذِي أَوْحَيْثًا ۚ إِلَيْكِ ، (الشورى:١٣)، فكل ما جاء به الرسل من عند الله فهو متحد المصدر، ونبينا الكريم عندما اختاره الله سيحانه وتعالى لتبليغ الرسالة الخاتمة جاء بالدين الصحيح وهو ما دعا النه من سيقوه من الرسل، يقول اللَّه تعالى: وَإِذْ قَالَ عِسَى أَبْنُ مَرْجَ يَبَينَ إِسْرَةِ مِلْ إِنِّي رَسُولُ أَنَّهِ إِلْكُمْ مُصَدِّقًا لِمَا مِنْ يَدِينُ مِنَ الْكُورُدِ وَمُنْشِرًا وَسُولِ بِأَلِي مِنْ جَدِي المَّقَةِ أَخَذُ ، (الصف: ١)، فإذا كان هناك قدر ما من التلاقي بين رسالة محمد صلى الله عليه وسلم وما دان به اليهود في المدينة، فهذا ليس لأنه صلى الله عليه وسلم تأثر به أو سرق أفكارهم، إضافة إلى أن هذا القدر من التلاقي كان ضئيلا جدًا، ولا يحتمل كل هذا التضخيم من المستشرقين.

وأما فيما يخص قول وات، بأن الرسول أيقن من عدم اتباء اليهود له وهاجمهم واتهمهم بالتحريف وادعى أنه على دين إبراهيم، فهو كلام مردود! لأن الرسول صلى الله عليه وسلم وإن كان حريضًا على أن يدخل الناس كافة في هذا الدين، يهودًا كانوا أم غير ذلك، الا أنه لم يجبر اليهود على الدخول في الاسلام، وهذا-هو موقف الاسلام من أهل الكتاب خاصة. ولا مجال لزعم ووات، من أن الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم ادعى أنه على دين إبراهيم بعد أن أختذ اليهود يبرزون الضروق بين اليهودية والإسلام، فالمعروف أن القرآن المكي أشار بوضوح إلى ارتباط الرسول صلى الله عليه وسلم بملة إبراهيم، وقُلُ إِنَّنِي هَدَائِنِي رَقِي إِلَى سِرَعِلِ مُسْتَغِيمِ دِينَاقِيمًا مِنَّالُهُ إِزْهِمِ حَنِيفًا ، (الأنعام:١٦١)، وقوله سبحانه: ﴿ تُمْ أُوسِنَا إِلَيْكَ لَا اتبع ملة ارتب حيفا ، (التحل:١٢٣)، ولم يكن هناك احتكاك بين محمد صلى الله عليه وسلم واليهود قبل هجرته إلى المدينة باعتراف المستشرقين أنفسهم، هذا بالإضافة إلى إشارة المولى عز وجل في كتابه الكريم إلى ارتباط الرسالة المحمدية برسالات الرسل من قبله يمن فيهم موسى وعيسى عليهما السلام قبل أن يحاول عليه الصلاة والسلام كسب اليهود إلى جانبه كما يدعى ووات، ، ومن ذلك الأية الكريمة وشرع لكم مِن النِينِ مَا وَحَيْ بِدِ. نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْسَا إِلَيْكَ وَمَا وصَّينًا بِهِ إِرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَنْ أَقِمُوا أَلَيْنِ وَلَا نَتَفَرَقُوا فِيهِ ،

(الشورى: ١٣)، والآية ، قَالُوا يَعَوْمُنَا إِنَّا سَيِمُنَا كِتَبُّا أَوْلُ مِنْ مَنْدِ شُرَى مُصَابِقًا لِمَا مِنْ يَدَيْهِ ، (الأحقاف: ٣٠). ولعله يتضح من هذا عدم وجود دليل وراء الزعم بأن الرسول صلى الله عليه وسلم أعلن في بداية عهده في المدينة أن الإسلام متطابق مع اليهودية ليكسب اعتراف اليهود بنبوته، فلما أعرضوا هاجمهم واتهمهم بالتحريف وادعى أنه على دين إبراهيم.

#### تأسيس دولة الإسلام خارجيًا (بين المسلمين وغير المسلمين):

أما على النطاق السياسي فقد وضع دستور المدينة (الوثيقة) بموجب معاهدات وأحلاف عقدها بينه وبين مشركي المدينة، ويهودها، وذلك بتنظيم العلاقات بين سكانها على اختلاف عقائدهم، حتى يعرف كل طرف الالتزامات المنوطة به، ولتتحدد معالم الحقوق والواجبات بين الأطراف المختلفة.

لقد نصت المعاهدة على قيادة محمد صلى الله عليه وسلم لسكان المدينة النبوية كافة، مسلمين ومشركين ويهود، فإليه في القيادة يرجع الأمركله.

وما كان بين أهل هذه الصحيفة من حدث أو اشتجار يخاف فساده؛ فإن مرده إلى الله وإلى محمد رسول الله، فالخلافات الجسيمة التي يخشى من فسادها على المجتمع ترد إلى شخص واحد، ألا يعني هذا أن هذا الشخص الذي يرجعون إليه في أمورهم هو قائد ،أهل هذه الصحيفة، الذين هم أهل المدينة كافة. (السيرة النبوية في دائرة المعارف البريطانية، صه٣).

ركما نصت المعاهدة على تعاون أهل المدينة في رد كل اعتداء يقع عليها من الخارج، وبذلك توحدت صفوف أهل المدينة، وأصبح لهم هدف، هو الدفاع عن المدينة ضد كل اعتداء خارجي. كما أعلنت المعاهدة بصراحة أنه لا يجوز لمشرك من أهل المدينة أن يجير مالاً لقريش، أو نفسًا، وأن اليهود يعاونون المؤمنين في النفقة عليهم ما داموا محاربين، وبذلك أوشك الكفاح بين المسلمين وقريش أن يبدأ".

لقد كانت نظرته صلى الله عليه وسلم بعيدة: حيث استطاع بهذا المعاهدة أن يضمن حياد اليهود ومشركي المدينة في الصراع المتوقع حدوثه بينه وبين قريش وحلفائها، وبالتالي يتفرغ للسياسة الخارجية للدولة.

"لقد استطاع الرسول صلى الله عليه وسلم أن يلجأ الى المدينة ويحشد قواته فيها، ويوحد صفوف

سكانها على اختلاف ميولهم وأهوائهم ودياناتهم، ويجعلهم كتلة متحدة للدفاع ضد الغارات الخارجية" على شكل سرايا اعتراضية كان من أهدافها ما يلي:

١- إعلان الحرب على قريش تنفيذًا لأمر الله عز وجل وقاتلوا في سبيل الله الذبن يقاتلونكم ولا تَعْتَدُوا أَنَّ اللَّهُ لَا يُحِبُّ الْعُتَدِينَ ،

وقوله تعالى: وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ويكون الدين كله لله ..

١- اشعار أعداء الدولة الاسلامية الفتية "بأن المسلمين أقوياء، وأنهم تخلصوا من ضعفهم القديم، ذلك الضعف الذي مكن قريشا في مكة من مصادرة عقائدهم، وحرياتهم، واغتصاب دورهم وأموالهم".

\*- استهدفت السرايا إرباك قريش وحلفائها، واضعافهم، وتحطيم معنوياتهم بضرب نشاطهم التجاري الذي يمثل عصب حياتهم، وشريان وجودهم؛ وذلك يبث الرعب والضزع في نفوسهم بإثارتهم الدائمة، فهم يتوقعون هجوم السلمين في كل لحظة، مما يشل تفكيرهم، فيسلبهم بذلك مبدأ المادرة الأساسي في تحقيق أي نصر.

ــ تدريب قوات المسلمين على القتال لتتحقق لهم اللياقة الكاملة اللازمة لخوض غمار المعارك الكبرى، فهم في حالة استنفار قصوى منذ بدأت السرايا الأولى، "ومن جهة أخرى جاءت هذه الهجمات أشبه بمناورات حية كان المقاتل المسلم يجس عن طريقها نبض أعدائه ويختبر إمكاناتهم الحربية، ماديًا، ومعنويًا، ويمارس مزيدًا من التدريب وتنمية قدراته وطاقته على الصمود".

٥- عقد المعاهدات مع حلفاء قريش التجاريين الذين تخلوا عن حلفهم القديم المسمى بالإيلاف، وبالتالي ضمن رسول الله صلى الله عليه وسلم حيادة هذه القبائل وعدم نصرتها لقريش حتى يتمكن المسلمون من التعرض لقوافلهم وهي مفتقرة لحماية الحلفاء.

٦- المعاملة بالمثل فكما أن قريشا قد استولت على أموال المهاجرين في مكة، كان في الاستيلاء على قوافلهم نوع من العوض عما فقده المهاجرون من أموال ومتاع، وبالتالي "الحصول على مورد للتموين والتسليح في أعقاب الأزمة المالية التي كان المسلمون يعانون منها في مطلع عهدهم بالهجرة"، بسبب ما تركوه من مال ومتاع في مكة فرارًا بدينهم وحفاظًا على عقيدتهم وهجرة إلى الله ورسوله "فلا عجب إذا

رأينا السلمين يفكرون جديًا في استخلاص أموالهم من قريش". (السرايا والبعوث النبوية، لبريك العمري ص٤٧، ٧٥).

أيضا تنص الوثيقة كما قال صلى الله عليه وسلم: وإنه من تبعنا من يهود فإن له النصر والأسوة (المواساة) غير مظلومين ولا متناصر عليهم، وإن سلم المؤمنين واحدة (أي: لا يصالح واحد دون أصحابه، وانما يقع الصلح بينهم وبين عدوهم باجتماء ملتهم على ذلك، (النهاية في غريب الحديث والأثـر 1/387).

لا يسالم مؤمن دون مؤمن في قتال في سبيل الله إلا على سواء وعدل بينهم، وإن كل غازية غزت معنا يُعقب بعضها بعضا، وإنه لا يجير مشرك مالا تقريش ولا نفسًا، ولا يحول دونه على مؤمن، وإنه من اعتبط (قتل بلا جنابة) مؤمنا قتلا عن بينة فإنه قود (قصاص) به، إلا أن يرضى ولى المقتول، وإن المؤمنين عليه كافة، ولا يحل لهم إلا القيام عليه، وإنه لا يحل لَوْمِنَ أَقْرِ بِمَا فِي هَذِهِ الصَّحِيضَةِ، وآمِنَ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الأخر أن ينصر محدثا ولا يؤويه، وأن من نصره أو أواه فعليه لعنة الله وغضبه إلى يوم القيامة، ولا يؤخذ منه صرف ولا عدل، وانكم مهما اختلفتم فيه من شيء فإن مرده إلى الله عز وجل وإلى محمد صلى الله عليه وسلم.

وإن اليهود ينفقون مع المؤمنين ما داموا محاربين، وإن يهود بني عوف أمة مع المؤمنين، لليهود دينهم وللمسلمين دينهم، مواليهم وأنفسهم ؛ إلا من ظلم وأثم فإنه لا يوتغ (يهلك) إلا نفسه وأهل بيته، وإن ليهود بني النجار وبني الحارث وبني ساعدة وبني جشم وبنى الأوس وبني ثعلبة وجفنة وبني الشطنة مثل ما ليهود بني عوف.

فهذه تسع قبائل، أو تجمعات يهودية، تنص الوثيقة عليها، وتقرر لهم مثل ما ليهود بني عوف، وتضيف إلى ذلك أن مواليهم وبطانتهم كأنفسهم.

وتقرر الوثيقة النبوية أن بينهم النصح - هم والمسلمون - على من حارب أهل هذه الصحيفة، وأن بينهم النصر والنصيحة، والبر دون الإشم، وأن الله على أصدق ما في هذه الصحيفة وأبره. (أي: الله شاهد ووكيل على ما تم الاتفاق عليه).

فهذه الوثيقة تجعل غير المسلمين المقيمين في دولة المدينة مواطنين فيها، لهم من الحقوق مثل ما للمسلمين، وعليهم من الواجبات مثل ما على

المسلمين. (نبي الرحمة، لعبد الرحمن بن عبد الله (ص٢٧)).

وإنْ بطانة يهُود كَانْفَسِهِمْ، وَإِنّهَ لا يَحْرُخُ مِنْهُمْ أَحَـدُ إلا بِإِذِنْ مُحَمِّد صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَم، وَلا يَخْرَخُ مِنْهُمْ يَنْحَجِزُ عَلَى ثَارَ جُرِح، وَإِنّهُ مِنْ فَتَكَ. فَبِنفِسِه فَتَكَ وَأَهْلَ بَيْتِهِ، إلا مَنْ ظَلَمٌ وَإِنّ اللَّه عَلَى أَبِرْ هَذَا، وَإِنْ عَلَى الْمُهُودِ نَفْقَتَهُمْ، وَإِنّ بِينَهُمُ النّيْصِرُ عَلَى مَنْ حَارِبَ أَهْلَ هَذَه الصَّحِيفَة، وَإِنْ بِينَهُمُ النّصُر عَلَى مَنْ حَارِبَ أَهْلَ هَذَه الصَّحِيفَة، وَإِنْ بِينَهُمُ النّصُر عَلَى مَنْ حَارِبَ أَهْلَ هَذَه الصَّحِيفَة، وَإِنْ بِينَهُمُ النّصُر عَلَى مَنْ حَارَبُ أَهْلَ هَذَه الصَّحِيفَة، وَإِنْ بَيْنَهُمُ بِحَلِيفِهُ، وَإِنْ النّصُر للمُظلُوم، وَإِنْ لَاثِمْ، وَإِنَّهُ لَمْ يَأْثُم امْرُونُ بِحَلِيفَه، وَإِنْ النَّصُر لَلْمُظلُوم، وَإِنْ الْجَار كَالنَّفْسِ غَيْر مُضَارً لا هَذَه الصَّحِيفَة، وإِنْ الْجَار كَالنَّفْسِ غَيْر مُضَارً وَلا آثَم، وَإِنَّهُ لا تَجَارُ حُرْمَةً إلا باذِنْ أَهْلِهَا.

وانه ما كان بين أهل هذه الصحيفة من حدث أو اشتَجَار بُخاف فسَادُهُ، فإنْ مَرَدَّهُ إلى اللَّهِ وَإلَى مُحَمَّد رُسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَإِنَّ اللَّهِ عَلَى أَتَّقَى مَا فِي هَذِهِ الصَّحِيفَةِ وَأَبِّرُهِ، وَإِنَّهُ لا تَجَارُ قَرِيشٌ وَلا مَنْ نَصَرَهَا، وَإِنْ بَيْنَهُمُ النَّصْرَ عَلَى مَنْ دَهُمَ يَثُربَ، وَإِذَا دُعُوا إِلَى صُلِّح يُصَالِحُونَهُ وَيُلْبُسُونَهُ فَإِنَّهُمْ يُصَالِحُونَهُ، وَإِنْهُمْ إِذَا دُعُوا إِلَى مَثْلُ ذَلِكُ، فَإِنَّهُ لَهُمْ على المؤمنين، إلا من حارب في الدين; على كل أناس حصَّتَهُمْ مِنْ جَانِبِهِمُ الَّذِي قَبِلَهُمْ، وَانَّهُ لا يَحُولُ هَذَا الكتاب دون ظالم أو آثم، وإنه من خرج آمن، ومن قعد أَمِنَ بِالْمُدِينَةِ إِلَّا مِنْ ظُلُمَ أَوْ أَتْمَ، وَإِنَّ اللَّهِ جَارٌ لَمْ بَرِّ واتقى ". (البداية والنهاية لابن كثير ٢٢٥/٣). وهذه الوثيقة تنطق برغية السلمين في التعاون الخالص مع يهود المدينة لنشر السكينة في ربوعها، والضرب على أيدي العابثين ومدبرى الفتن أيًا كان دينهم، وقد نصت- بوضوح- على أن حرية الدين مكفولة، فليس هناك أدنى تفكير في محارية طائفة أو اكراه مستضعف، بل تكاتفت العبارات في هذه العاهدة على نصرة المظلوم، وحماية الجار، ورعاية الحقوق الخاصة والعامة، واستنزل تأييد الله على أبر ما فيها وأتقاه، كما استنزل غضبه على من يخون ويغش.

واتفق المسلمون واليهود على الدفاع عن يثرب إذا هاجمها عدو، وأقرت حرية الخروج من المدينة لن يبتغي تركها، والقعود فيها لمن يحفظ حرمتها. (فقه السيرة للغزالي (ص١٦٤).

#### ماذا بعد الماهدة؟

قَالَ الله تعالى: ﴿ أَوْكُلْمَا عَهَدُوا عَهْدًا نَبْدُهُ وَبِينًّ يَنْهُمْ بِلَ أَكْرُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَلَنَا جَآمَتُمْ رَسُولٌ فِنَ عِنْدِ الْوَفْسَدِقُ لِمَا مَنْهُمْ نِنَدُ وَنِقُ مِنَ ٱلْذِينَ أُوفُوا ٱلْكِنَابُ

كِتَبَ اللهِ وَرَاء ظُهُورِهِم كَأَنْهُمْ لِلا يَعْلَمُونَ آنَ وَالْبَعُوا مِنْ اللّهِ وَرَاء ظُهُورِهِم كَأَنْهُمْ لِلا يَعْلَمُونَ آنَ وَالْجَعْرَ سُلْبَعَنُ مَا تَعْلَى اللّهَ عَلَى مُلْكِ سُلْبَعْنَ وَمَا كَفَرُ وَالْمَا أَنِلَ وَلَيْكُمْ اللّهِ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ وَمَا يُعْلِمُونَ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَلَى اللّهُ وَمَا يُعْلِمُونَ وَمَا يُعْلِمُونَ وَمَا يُعْلِمُونَ وَمَا يُعْلِمُونَ وَمَا يُعْلِمُونَ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ وَلَا يُعْلَمُونَ مِنْ اللّهِ عَلَى اللّهِ وَلَا يَعْلَمُونَ مِنْ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ وَلَا يَعْلَمُونَ مَا يَصَدُّوا لِهِ اللّهِ وَلَكُونَ اللّهُ فَي اللّهُ فِي اللّهُ وَلَا يَعْلَمُونَ مِنْ اللّهُ وَلَا يَعْلَمُونَ مَا اللّهُ فَي اللّهُ فِي اللّهُ وَلَا يَعْلَمُونَ مَا اللّهُ وَلَا اللّهُ مِنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَالْمُولِلْمُولِلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ وَلَا الللللّهُ اللّهُ ا

قال الشيخ الغزالي رحمه الله تعالى: «وآفة العهود أن يرتبط الوفاء بها بمدى المنفعة المرجوة منها، فإذا بدا أن المعاهدة المبرمة لا تحقق المطامع المبتغاة، قل التمسك بها، والتمست الفرص للتحلل منها.

وقد كان اليهود يبنون عظمتهم المادية والسياسية على تفرق العرب، قبائل متناحرة، فلما دخل العرب على الإسلام، وأخذت الحزازات القديمة تتلاشى، وتتابعت الأيام تؤكد أن الإسلام سوف يصنع من العرب أمة واحدة، استشعر اليهود القلق، وساورتهم الهموم، وشرعوا يفكرون في الكيد لهذا الدين، والتربص بأتباعه، (فقه السيرة للغزالي بتصرف ص١٩٥).

رهنائك بدأ اليهود يفكرون من جديد في موقفهم من محمد وأصحابه لقد عقدوا معه عهدًا، وكانوا يطمعون في ضمه إلى صفوفهم ليزدادوا به قوة؛ ولكنه أصبح هو أقوى منهم، وإنه ليتجه بقوته إلى المجال الخارجي، ويعمل على توسيع نطاق دعوته ونفوذه، أفيتركونه يمد سلطانه وينشر دعوته على هذا المدى الواسع، ويكتفون بالأمن في جواره أمنًا يمكن لمصالحهم المادية أن تتسع؟ لعلهم كانوا يقنعون بذلك لو أمنوا أن دعوته لا تمتد إلى اليهود ولا تفشو في عامتهم. على حين تقتضيهم تعاليمهم ألا يعترفوا بنبي من غير بني إسرائيل.

لكن رجلاً من علمائهم وأحبارهم هو عبد الله بن سلام القينقاعي لم يلبث حين اتصل بالنبي -صلى الله عليه وسلم- أن أسلم هو وأهل بيته وجابه اليهود بإسلامه ودعاهم إلى الإسلام، وهنا أجمع اليهود أمرهم أن يكيدوا لمحمد وينكروا نبوته. وما أسرع أن اجتمع اليهم من بقي على الشرك من الأوس والخزرج، ومن دخل في الإسلام منهم بظاهره جريًا وراء مغنم أو رضاءً بصحبة لم يقو على مخالفتها».

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



# قصة العمودالمستز الذي أمر النبي صلى الله عليه وسلم بالإكثار من هزه

والحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ والمتصوفة، والذي أدى إلى انتشارها

واشتهارها أن هذه القصة في مصادر الحديث الأصلية عند أهل السنة، بل وذكرت هذه القصة

في كتب الترغيب والترهيب التي يعتمد عليها أكثر القصاص والوعاظ بغير دراية لمناهج أصحابها،

والى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

أولا: المآن:

رُوي عن ابن عباس رضي اللّه عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: إن للّه عمودًا من نور أسفله تحت الأرض السابعة، ورأسه تحت العرش، فإذا قال العبد أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله اهتز ذلك العمود، فيقول الله عز وجل: اسكن، فيقول: يا رب كيف أسكن ولم تغفر لقائلها، فيقول الله عز وجل: اسكن فإني قد غفرت لقائلها، فقال النبي صلى الله عليه وسلم أكثروا من هز ذلك العمود، اهد.

#### ثانيا: التغريج:

أخرج هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الإمام الحافظ محدث العراق أبو حفص عمر بن أحمد بن عثمان بن أحمد البغدادي المعروف بابن شاهين بن عثمان بن أحمد البغدادي المعروف بابن شاهين الأعمال وثواب ذلك، باب: وقضل لا إله إلا الله الهديث رقم (٢) قال: حدثنا محمد بن مخلد بن حفص، قال: حدثنا عبدوس بن بشر حدثنا أبو عبد الرحمن عبد العزيز بن عبد الواحد

#### ک اعداد/ علی حشیش

العسقلاني، قال حدثنا أبو نعيم عمر بن صبح، عن مقاتل بن حبان، عن الضحاك بن مزاحم عن ابن عباس عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن لله عمودًا... الحديث.

وأخرج أبو محمد عبد الله بن أحمد بن قدامة المقدسي في كتابه وإثبات صفة العلو (ص٥٥) قال: أخبرنا أبو العز محمد بن محمد بن مواهب الخراساني الأديب أنبأنا أبو الحسين بن الطيوري، أنبأنا أبو أنبأنا محمد بن علي بن الفتح الحربي، أنبأنا أبو حضص بن شاهين، حدثنا محمد بن مخلد به.

#### ثالثا: التحقيق

ا- محمد بن مخلد بن حفص قال الحافظ أبو بكر الخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد» (۱٤٠٦/٣١٠/۳): «محمد بن مخلد بن حفص أبو عبد الله الدوري العطار روى عنه أبو الحسن الدارقطني، وأبو حفص بن شاهين. وآخرون «اهـ ٢- عبدوس بن بشر قال الحافظ في «تاريخ بغداد» محمد، رازي الأصل، روى عنه محمد بن مخلد العطار.. وآخرون «اه.

#### ٣- الغرائب والأفراد:

هذا الحديث الذي جاءت به القصة من حديث ابن عباس مرفوعًا بهذا السياق هو من الغرائب والأفراد، لذلك ذكره الإمام الحافظ أبو الفضل محمد بن طاهر بن على المقدسي في كتابه وأطراف

الغرائب والأفراد من حديث رسول الله صلى الله عليه الله عليه وسلم للإمام الدارقطني، (١٩١/٣) والذي منهجه فيه:

أ- ترتيب كتاب الدارقطني في الأفراد على مسانيد الصحابة رضي الله عنهم، وبدأ بمسانيد العشرة المشرين بالجنة.

وهذا ما بينه الإمام الحافظ أبو الفضل المقدسي في المقدمة، (٤٣/١) فقال: لما دخلت بغداد في المقدمة، (٤٣/١) فقال: لما دخلت بغداد وأول رحلتي إليها، وذلك في سنة سبع وستين وأربعمائة، كنت مع جماعة من طلاب الحديث في بعض المساجد ننتظر شيخنا فوقف علينا أبو الحسن أحمد بن الحسن المقري وكيل القضاة ببغداد، فقال: "يا أصحاب الحديث اسمعوا ما أقول لكم، فأنصتنا إليه، فقال: كتاب الدارقطني في الأفراد غير مرتب فمن قدر منكم على ترتيبه أفاد واستفاد، فوقع إذ ذاك في نفسي ترتيبه إلى أن يسهل الله عز وجل ذلك في سنة خمسمائة..." اهـ. قلت: انظر إلى علو الهمة والحرص على النصيحة، ولو مرت عليها السنون يتبين ذلك بالنظر إلى مولده ووفاته (٤٤٨).

ب ذكر طرف الحديث وهو الجزء من متنه الدال على بقيته في مسند صحابيه.

ه- ذكر قول الحافظ الدارقطني عقب الحديث والذي به يستبين سبب تفرده.

قلت: وهذا الذي ذكرناه هو من أهم أهداف هذه السلسلة في بيان مناهج المحدثين والصناعة الحديثية في علم الحديث التطبيقي.

#### تطبيق المنهج

أ. وهذا هو منهج الإمام الحافظ أبي الفضل المقدد فقد أورده في المقدسي عند ذكره حديث القصة، فقد أورده في مسند ابن عباس من رواية الضحاك بن مزاحم عنه ( ٢٤٠٥ ).

ب ثم ذكر طرف الحديث فقال: حديث: «إن الله عز وجل عَمُودًا...، الحديث.

جـ ثم نقل عن الدارقطني قوله في سبب إخراجه لهذا الحديث في الأفراد قال: «تفرد به عمر بن الصبح عن مقاتل بن حيان عنه».

قلت: قوله: (عنه) أي: عن الضحاك بن مزاحم عن ابن عباس مرفوعًا.

أ- وهذا التفرد له أهميته في الصناعة الحديثية: حيث يتبين منه أن عمر بن الصبح ليس له متابع وهو علة هذا الخبر الذي جاءت به القصة بهذا السياق. حيث إن هذا الخبر بهذا السياق تفرد به عمر بن الصبح عن مقاتل بن حيان عن الضحاك بن مزاحم عن ابن عباس مرفوعًا.

ه ولقد أخرج هذا الخبر الإمام ابن الجوزي في الموضوعات، (١٦٦/٣) من طريق الدارقطني، ثم نقل قول الدارقطني فقال: فقل الدارقطني: تفرد به عمر بن الصبح، قال ابن حمر يضع الحديث على الثقات،

#### تصحيف

ملحوظة مهمة: وقع عند الإمام ابن الجوزي رحمه الله تصحيف في إسناد حديث عمر بن الصبح عن مقاتل بن مقاتل بن حيان، أي: صحف فقيل: عن مقاتل بن حبان، أي: صحفت الياء باء. ولعله من النقلة. ومن الطبع، لكن وجدته أيضًا وقع عند الإمام السيوطي في اللائل المصنوعة في الأحاديث الموضوعة، (٣٤٣/٢) عند ذكره لهذا الحديث عن الدارقطني.

بل ولا يوجد فيمن روى عنهم عمر بن الصبح ما يسمى «مقاتل بن حبان» يتبين ذلك من «تهذيب الكمال».

- قال الحافظ المنزي في «تهذيب الكمال» (٤٨٤٣/٩٥/١٤): «عمر بن الصبح بن عمران التميمي، أبو نعيم الخراساني السمرقندي روى عن مقاتل بن حيّان.. وآخرين، ثم قال: «قال إسحاق بن راهويه: أخرجت خراسان ثلاثة لم يكن لهم في الدنيا نظير- يعني: في البدعة والكذب: جهم بن صفوان، وعمر بن الصبح، ومقاتل بن سليمان». اهـ. وقال أبو الفتح الأزدي: «عمر بن الصبح كذاب».

٧- قال الإمام الذهبي في الميزان (٦١٤٧/٢٠٦٣): «عمر بن صبح الخراساني أبو نعيم عن: قتادة ويزيد الرقاشي، وعنه: عيسى بن موسى غُنْجار، ومحمد بن يعلى زُنبور، وجماعة من المجاهيل ليس بثقة ولا مأمون، وقال الدارقطني وغيره: متروك، وقال الأزدي: كذاب، اهـ.

٨- قال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين،

(٨٨/٢): عمر بن صبح: يروي عن قتادة، ومقاتل بن حيان، روى عنه العراقيون كان ممن يضع الحديث على الثقات، لا يحل كتابة حديثه إلا على جهة التعجب، اه.

قلت: إذن الحديث موضوع.

قال الحافظ في شرح النخبة، (ص٤٤): «الطعن بكذب الراوي في الحديث النبوي هو الموضوع، اهـ. قلت: ولقد بين ذلك الإمام السيوطي في التدريب، (٢٧٤/١) النوع (٢١) قال: «الموضوع هذا الكذب المختلق المصنوع ..

ثم بين رتبته فقال: « هو شر الضعيف وأقبحه ». ثم بين حكمه فقال: «تحرم روايته مع العلم بوضعه في أي معنى كان، سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونا ببيان وضعه ..

٩- قال الحافظ ابن عدي في الكامل: (٢٤/٥) :(119V/YT+)

أ- رعمر بن صبح بن عمران التميمي يكنى أبا أ- فسياق حديث ابن عباس فيه بيان الأسفل نعيم، منكر الحديث عن مقاتل بن حيان وغيره .. ب- ثم قال: حدثنا الجنيدي، حدثنا البخاري، حدثني يحيى، عن على بن جرير قال: سمعت عمر بن صبح يقول: وأنا وضعت خطبة النبي صلى الله عليه وسلم، ثم ذكر أحاديث من مناكيره، ثم قال: ولعمر بن صبح غير ما ذكرت من الحديث، وعامة ما يرويه غير محفوظ لا متنا ولا إسنادًا ..

> (٤٠٨/٧): «عمر بن الصبح بن عمران التميمي العدوي أبو نعيم الخراساني السمرقندي. قال البخاري في التاريخ الأوسيط: حدثني يحيى اليشكري عن علي بن جرير. سمعت عمر بن صبح يقول: أنا وضعت خطبة النبي صلى الله عليه وسلم،

١١- قال الإمام الحافظ أبو محمد عبد الرحمن ابن الإمام أبي حاتم في الجرح والتعديل، (١١٦/٦)؛ سمعت أبي يقول: «عمر بن صبح السمرقندي هو منكر الحديث، اه.

قلت: بهذا التحقيق تصبح قصة «العمود المهتز الذي أمر النبي صلى الله عليه وسلم بالإكثار من هذه. قصة واهية موضوعة خبرها أفته عمر

بن الصبح الوضاع الكذاب تضرد به من حديث ابن عباس.

#### - رابعا؛ طريق اخر من حديث أبي هريرة

وحتى لا يتوهم البعض أن هذا الطريق شاهد لحديث ابن عباس الذي تفرد به عمر بن صبح سنبين حقيقة هذا الطريق من حديث أبى هريرة سندا ومتنا.

#### ١- مثن القصة من حديث أبي هريرة:

رُوي عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (إن لله تبارك وتعالى عمودًا من نور بين يديه، فإذا قال العبد: لا إله إلا الله اهتز ذلك العمود فيقول الرب جل جلاله اسكن، فيقول: كيف أسكن ولم تغضر لقائلها، فيقول الله عز وجل انى قد غفرت له فيسكن،

ملحوظة: يتبين بالمقارنة بين الطريقين اختلاف السياق:

العمود ورأسه. فأسفله تحت الأرض السابعة ورأسه تحت العرش، وهذا لا يوجد في حديث أبي هريرة.

ب- وسياق حديث ابن عباس فيه ذكر الشهادتين: أشهد أن لا إله وأن محمدًا عبده ورسوله، وأما حديث أبى هريرة فاقتصر على ذكر كلمة التوحيد ولا إله إلا الله.

ج- وسياق حديث ابن عباس فيه أمر النبي صلى ١٠ - وقال الحافظ ابن حجر في تهذيب التهذيب، الله عليه وسلم: «أكثروا من هز ذلك العمود». وهذا لا يوجد في حديث أبي هريرة.

قلت: وقد لا يدرك أهمية هذه المقارنة من لا دراية لهذا الفن، فالمقارنة بين السياق عند تعدد الطرق مهم جدا عند إقامة دعوى التضرد.

د- يتبين ذلك من قول الحافظ ابن حجر في كتابه «النكت على كتاب ابن الصلاح» (٧٠٨/٢) ط (الجامعة الإسلامية) النوع السابع عشر ، معرفة الأفراد ،؛ حيث قال: «وقد يطلقون تفرد الشخص بالحديث ومرادهم بذلك تضرده بالسياق لا بأصل الحديث، اهـ

قلت: فإيراد طريق حديث أبى هريرة لا ينفى دعوى التفرد في حديث ابن عباس الذي أخرجه الامام الدارقطني في كتابه الأفراد ،، وبين ذلك

الحافظ أبو الفضل المقدسي في كتابه وأطراف الغرائب والأفراد للدارقطني، كما بينا هذا التفرد أَنْفًا، ولذلك قال الحافظ ابن حجر في «النكت على ابن الصلاح، (٧٠٩/٢): «وإنما يحسن الجزم بالإفراد عليهم حيث لا يختلف السياق أو حيث يكون المتابع ممن يعتبر به لاحتمال أن يريدوا شيئًا من ذلك بإطلاقهم، اه.

م- قال الإمام السخاوي في كتابه "فتح المعيث" (٤٦/٢): وإنما يحسن الجزم بالتعقب في دعوى الضردية؛ حيث لم يختلف السياق، أو يكون المتابع ممن يعتبر به لاحتمال إرادة شيء من ذلك بالإطلاق، اه.

قلت: انظر الى قول الحافظ السخاوي وانطباقه تمام الانطباق على قول شيخه الحافظ ابن حجر.

خامسا: تطبيق هذه القاعدة على حديث أبي هريرة

١- اختلاف السياق؛ ولقد بينا أنفا اختلاف سياق حديث ابن عباس عن حديث أبي هريرة في ثلاث جمل ولم يتفقا إلا في العنى بالنسبة للاهتزاز.

٢- قال الحافظ ابن حجر في شرح النخبة، (ص٣٧): «وإن وجد متن يروى من حديث صحابي آخريشبهه في اللفظ والعنى أوفي العنى فقط: فهو

للمتابعات ولا الشواهد كما نبينه من التحقيق.

حديث أبي هريرة أخرجه البزار في مسنده، (ح٨٠٦٥) قال: (حدثنا سلمة بن شبيب، حدثنا عبد الله بن إبراهيم بن أبي عمرو، حدثنا عبد الله بن أبي بكر بن المنكدر، عن صفوان بن سليم عن سليمان بن يسارعن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن لله تعالى عمودًا من نور ... الحديث.

وأخرجه أبو نعيم في الحلية ، (١٦٤/٣) من طريق عبد الله بن إبراهيم بن أبي عمرو الغفاري به، وقال: رغريب من حديث صفوان تفرد به ابن المنكدن اهد

قلت وعلته عبد الله بن إبراهيم بن أبي عمرو. ١- قال الامام الحافظ الذهبي في البيران " (٢/٣٨٨/٢)؛ عبد الله بن ابراهيم الغفاري وهو

عبد الله بن أبي عمرو المدنى يُد لسونه لوهنه، روى عن عيد الله بن أبي بكر، نسبه ابن حبان إلى أنه يضع الحديث وقال ابن عدي: عامة ما يرويه لا يتابع عليه، وقال الدارقطني: حديثه منكر. ثم ذكر الحافظ الذهبي أحاديث مناكير له منها هذا الحديث في قصة: واهتزاز العمود ،

٢- قال الامام الحافظ ابن حبان في المجروحين، (٣٦/٢): «عبد الله بن أبي عمرو الغفاري روى عنه سلمة بن شبيب، كان ممن يأتي عن الثقات المقلوبات، وعن الضعفاء الملزقات، اهـ.

ثم ذكر له حديث أبي هريرة في اهتزاز العمود، فالحديث موضوع.

٣- قال الحافظ ابن حجر في اتهذيب التهذيب، (١٢٠/٥): ، عبد الله بن إبراهيم بن أبي عمرو الغفاري قال أبو داود: شيخ منكر الحديث، وقال الساجي منكر الحديث، وقال الحاكم: روى عن جماعة من الضعفاء أحاديث موضوعة لا يرويها غيره، اهـ

١- قال الحافظ العقيلي في الضعفاء الكبير، (٧٨٢/٢٣٣/٢): «عبد الله بن إبراهيم الغفاري كان يغلب على حديثه الوهم .. اه.

٥- قال الأمام الحافظ ابن عدى في الكامل، ٣- وهذا الشاهد وهو حديث أبي هريرة لا يصلح (١٨٩/٤) (١٠٠٣/٣٦): ، عبد الله بن إبراهيم بن أبى عمرو الغفاري مدنى يكنى أبا محمد ثم أخرج له خمسة عشر حديثا من مناكيره، ثم قال: وعامة ما يرويه لا يتابعه الثقات عليه، اه.

قلت: وفي هذه الدراسة من الإمام الحافظ ابن عدي للمتون في أكثر من ستين سطرًا، ثم يحكم على الراوي بحكم يخرجه من مرتبة الاحتجاج، بل يخرجه من مرتبة المتابعات والشواهد، بل يجعل الراوي في مرتبة الرد والترك، فهذا الطريق لا يزيد القصة إلا وهنا على وهن.

فائدة؛ وفي هذا رد على مزاعم المستشرق شاخت ،: ما ادعاه- جهلا وبهتاناً- بأن المحدثين اعتنوا بالنقد الخارجي، أي من ناحية الرواة، ولم يعتنوا بالنقد الداخلي، وهو نقد المتن. اهـ. ، كُرُتْ كُلُمة غريم مِنْ أَفَوْهِ عِنْمُ إِنْ يَقُولُونَ إِلَّا كَذِيبًا ، (الكهف:٥).

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد



# قرائخ اللغة والنقل والعقل على حبل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية)على ظاهرها دون اللجاز

قرائن العقل والنقل، على أن ظاهر النصوص دالة على أن معية الله تعالى هي علمه بخلقه الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاد.. وبعد:

وصحة عن وسيرو و فمن المناسب - بعد أن أقمنا في الحلقة السابقة من الأدلة على إثبات صفة العلو والفوقية لله تعالى، ما به تقام الحجة - أن نذكر بأنه مع جملة هذه النصوص لا يتأتى ولا يستقيم بحال: ما جنح إليه الحلولية ومنكرو صفة العلو من حمل صفتي المعية والقرب لله على حلولية ذاته في الأشياء.

# الأستاذ بجامعة الأزهر الأستاذ بجامعة الأزهر

تأثروا بكلام الجهمية والمعتزلة، بأدلة العقل والنقل:

وفي رد كل ذلك وتفنيده بادلة العقل يقول الأشعري في كتاب الإبانة ص ٨٣. ٨٤: "قال قائلون من المعتزلة والجهمية والحرورية: إن معنى قول الله تعالى: (الرَّحْنُ عَلَى ٱلْمَرْسُ ٱسْتَوَىٰ) (طه/ ٥) أنه استولى وملك وقهر، وأن الله تعالى في كل مكان، وجحدوا أن يكون مستو على عرشه كما قال أهل الحق، وذهبوا في الاستواء إلى القدرة، ولو كان هذا كما ذكروه كان لا فرق بين العرش والأرض السابعة، لأن الله قادر على كل شيء.. فلو كان الله مستويا على العرش بمعنى الاستيلاء وهو تعالى مستو على الأشياء كلها، لكان مستوياً على العرش وعلى الأرض وعلى السماء وعلى الحشوش والأقذار، لأنه قادر على كل هذه الأشياء مستول عليها، واذا كان قادراً على الأشياء كلها لم يجز عند أحد من المسلمين أن يقول: إن الله مستو على الحشوش والأخلية، ولم يجزأن يكون الاستواء على العرش؛ الاستبلاء الذي هو عام في الأشياء كلها، ووجب أن يكون معنى الاستواء يختص بالعرش دون الأشياء كلها.. ويقال لهم: (إذا لم يكن مستويا على العرش بمعنى بختص العرش دون غيره، وكان الله في كل مكان، فهو تحت الأرض.. وإذا كان تحت الأرض والأرض فوقه والسماء فوق الأرض، فضى هذا ما يلزمكم أن تقولوا: إن الله تحت التحت، والأشياء فوقه، وأنه فوق الفوق والأشياء تحته). وفي هذا ما

لكون ظاهرهما المدلول عليه بقرائن الشرع والمفهومة من سياق النصوص: دال على أنهما قرب رحمة ومعية علم أو علم وكلاءة، والا لو كان تعالى بذاته "في كل مكان لكان في بطن الانسان وهمه وفي الحشوش، ولوجب أن يزيد بزيادة الأمكنة إذا خلق فيها ما لم يكن، ولصح أن يرغب إليه إلى نحو الأرض والى خلفنا ويميننا وشمالنا، وهذا ما أجمع المسلمون على خلافه وعلى تخطئة قائله".. كذا دكره العلامة القاضي أبو بكر الباقلاني ت ٢٠٠ في كتابه الإبانة، فيما نقله عنه الحافظ الذهبي في العلوص ١٧٤ والألباني في مختصره ٢٥٨.

تقرير مذهب أبي الحسن الأشعري لصفة الفوقية، وبيان أن لازم إنكار المتكلمة لها: مخالفة مذهبه والقول بالحلولية وما عليه الجهمية:

ولقد حكى الأشعري مقولة الجهمية في (الحلول والادعاء أنه تعالى في كل مكان) عن بعض المعتزلة والادعاء أنه تعالى في كل مكان) عن بعض المعتزلة والتي تبعهما فيها المتكلمة، وتبرأ منها في (الإبانة) وفي (مقالات الإسلاميين)، فذكرفي الأول منهما ص لام ما نصه، "وزعمت المعتزلة والحرورية والجهمية أن الله تعالى في كل مكان، فلزمهم أنه في بطن مريم وفي الحشوش والأخلية، وهذا خلاف الدين، تعالى مل ١٥٧ أن المعتزلة الذين طالما ارتبط اسمهم مل ١٩٠١ أن المعتزلة الذين طالما ارتبط اسمهم (البارئ بكل مكان) بمعنى أنه مدبر لكل مكان.. وقال قائلون: والبارئ لافي مكان بل هو على ما لم يزل عليه)". وكان مما ذكره عن الجهمية ص ٢٨٧ بنفس المصدر قول بعضهم: "إن الله بكل مكان".

يجِب أنه تحت ما هو فوقه وفوق ما هو تحته، وهذا هو المحال المتناقض ".. ثم راح - رحمه الله - يسوق من أدلة النقل ما به تقام الحجة.

ويقرر مذهب أهل السنة والحديث في إثبات وتفسير صفات (الفوقية) و(القرب) و(المعية): ولأشعري في (مقالات الإسلاميين) ص ٢٩٠ وبعد أن ذكر فرق الخوارج والروافض والجهمية وغيرهم، قوله عن (جملة قول أصحاب الحديث وأهل السنة): "الإقرار بالله وملائكته وكتبه ورسله وبما جاء عن الله وما رواه الثقات عن رسول الله، لا يردون من ذلك شيئاً.. وأن الله على عرشه كما قال: (الرحمن على العرش استوى).. وأن الله يقرب من خلقه كيف شاء كما قال: (عَنَّ أَوْنَ الله مِنْ مَن الورن به خلقه كيف شاء كما قال: (عَنَّ أَوْنَ الله مِنْ مَن الورن به ويستعملونه ويرونه وبكل ما ذكرنا من قولهم نقول ويستعملونه ويرونه وبكل ما ذكرنا من قولهم نقول واله فندهب".

ويخلص الأشعري في كتابه الإبانة ص ٢١ إلى أن الله تعالى "فوق العرش وفوق كل شيء إلى تخوم الثرى، فوقية لا تزيده قربا إلى العرش والسماء، بل هو رفيع الدرجات عن العرش كما أنه رفيع الدرجات عن الثرى، وهو مع ذلك قريب من كل موجود، وهو أقرب إلى العبد من حبل الوريد، وهو على كل شيء شهيد ".. بل ويسوق رحمه الله الإجماع على ذلك فيقول في (رسالة أهل الثغر) ص ٢٣٢ وما بعدها، ما نصه: "وأجمعوا - يعنى: أهل السنة - على أنه عز وجل.. فوق سماواته على عرشه دون أرضه .. وأنه يعلم السر وأخفى من السر، ولا يغيب عنه شيء فالسماوات والأرض حتى كأنه حاضر مع كل شيء، وقد دل الله على ذلك بقوله: (مَنْ سَكُ أَنْ مَاكُتُ ) (الحديد/٤)، وفسر ذلك أهل العلم بالتأويل: أن علمه محيط بهم حيث كانوا".. هكذا يكون الجمع في الإثبات بين صفات الفوقية والقرب والمعية، فيتصادق صريح العقل مع صحيح النقل ولا يتصادمان.

ومن المناسب - ونحن نتكلم عن مذهب سلف (قَلْ مَلْمَةُ الْأَمْةُ وَعَلَى رأسهم أبو الحسن الأشعري الذي وقوله: لا يختلف عليه اثنان - أن ننوه إلى أنه قد أن وقوله: (الأوان لأن يجتمع سنّة العالم وعلى رأسهم مصر والسعودية على كلمة سواء، تكون نقطة بدايتها، أبي بكر

صحيح الاعتقاد وما استقر عليه أمر الأشعري ت ٣٢٤ في كتابه (الإبانة) الذي هو أرسخ وأعمق تراثية من كتب علماء الكلام من نحو التفتازاني ت ٢٩٢ . لاسيما في ظل هذه الأجواء المفعمة بالحب والاخاء ورغبة خادم الحرمين الشريفين في إعادة ترميم الحامع الأزهر لاستكمال رسالته المنوطة يه على أتم وجه، وبخاصة مع ما أشار إليه فضيلة شيخ الأزهر من أن هذا الأمر من قبل خادم الحرمين "يعكس النهج الكريم الذي يتبناه في ترسيخ مفهوم وسطية الإسلام وسماحته، وهو النهج نفسه الذي بتبناه الأزهر ويسير عليه منذ أكثر من ألف عام ".. إذ ليس أيقى ولا أنفع ولا أجدى لاصطفاف الأمة، من وحدة العتقد وسالامته، وبخاصة ما تعلق من ذلك بقضايا: (تأويل الصفات) و(تقديم العقل على النقل عند التعارض) لن يدعيه، و(الزعم بأن جنس العمل ليس داخلا من مسمى الإيمان)، يل لا سبيل لتحقيق وحدة الكلمة والقضاء على ظاهرة التكفير وسائر مظاهر التطرف والتشرذم الا بجمع الأمة على عقيدة صحيحة.

#### من أدلة النقل وأوجه دلالتها على إثبات صفة (المعية) بنوعيها لله تعالى:

ومن الأدلة على إثبات المعية العامة من غير ما ذكرنا في آيتي الحديد والمجادلة، ما جاء في قوله تعالى: ( يَسْتَخُفُونَ مِنَ النّالِي وَلا يَسْتَخُفُونَ مِنَ اللّهِ وَهُو مَعْمَلُونَ مِنَ النّهِ وَهُو يَعْمَلُونَ مِنَ الْقَوْلُ وَكُنْ أَنّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مَعْمَدُ لَا يُرْضَى مِن الْقُولُ وَكُنْ أَنّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ عُبِيلًا ) (النساء/ ١٠٨)، والقول فيها هو نفس ما قيل ما في سابقتيها، من أن الله تعالى بائن من خلقه وهو معنا بعلمه، لكون ذاته سبحانه فوق عرشه بلا حد ولا كيف وعرشه فوق سماواته، وأن هذا ما كان عليه النبي والصحابة، وما أجمع عليه تابعيهم بإحسان.

أما أدلة المعية الخاصة، فنذكر من أدلتها قول الله تعالى: (إِنَّ أَلَهُ مَعَ الشَهِينَ ) (البقرة/ ١٥٣)، وقوله: (وَاعْنَنَوْ أَلَّ مَعَ الشَهِينَ ) (البقرة/ ١٥٤)، وقوله: (وَاعْنَنُوا أَلَّ مَعَ النَّقِينَ ) (البقرة/ ١٩٤)، وقوله: (وَقَالَ أَمَّ أَنِّ مَعَ لَكُنْ الشَهِينَ ) (آل عمران/ ٨١)، وقوله: (وَقَالَ أَمَّ إِنَّ مَعَلَى إِنَّ الْمَلْكُمَ أَنَّ الْمَائِدة/ ١٢)، وقوله: (وَقُولُهُ: (وَقُولُهُ إِنَّ الْمُلْتِكُمُ أَنِّ الْمُلْتِكُمُ الْمُنْوَا اللّهِ وَقُولُهُ عَنْ النّبِي وصاحبه أَنْ إِنَّ الْمُكُم وَلَوْلُهُ عَنْ النّبِي وصاحبه أبي بكر: (الْمَالِ إِذْ يَتَقُولُ لِمُسْتِعِيهِ لِاعْتَرِقْ إِنَّ اللّهَ الْمُنْ وَاللّهُ عَنْ النّبِي وصاحبه أبي بكر: (الْمَالِ إِذْ يَتَقُولُ لِمُسْتِعِيهِ لِاعْتَرِقْ إِنَّ اللّهَ الْمُنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ ا

فهذه النصوص من الآيات والأحاديث وما جاء على شاكلتها، بمعونة السياقات وقرائن الأحوال، لا يصلح حمل المعية فيها إلا على النحو الذي ذكرنا، جمعاً بينها وبين النصوص الدالة على عموم معيته تعالى هذا من جانب، وبينها وبين النصوص الدالة على فوقيته تعالى وعلوه والمصرحة بذلك من جانب آخر.. على أن هذه المعية والتي من لوازمها النصر والتأييد والحفظ والمعونة والكلاءة، سميت خاصة لأنها تخص أنبياء الله وملائكته وأولياءه دون غيرهم من الخلق، على ما أفاده قوله تعالى (هُو الله تعرف من الخلق، على ما أفاده قوله تعالى؛ أن يَخْطُعُمُ النَّاسُ فَنَاوَتُكُمْ وَأَيْنَكُمْ يَعْمِهِم) (الأنفال/ ٢٧)، وقوله: (عَنَافُونَكُمْ وَأَيْنَكُمْ يَعْمِهِم) (الأنفال/

يقول الشوكاني في تحفة الذاكرين ص ١١ تعليقاً على الهديث السابق: "فيه تصريح بأن الله مع عباده عند ذكرهم له، ومن مقتضى ذلك أن ينظر اليهم برحمته، ويمدهم بتوفيقه وتسديده، فإن قلت: هو مع جميع عباده كما قال: (وهو معكم أينما كنتم) وقوله: (ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم.. الآية)، قلت: هذه معية عامة، وتلك معية خاصة حاصلة للذاكر على الخصوص بعد دخوله مع أهل المعية العامة، وذلك يقتضي مزيد العناية ووقور الإكرام له والتفضل عليه، ومن هذه المعية الخاصة ما ورد في كتابه العزيز من كونه مع المعابرين، وكونه مع المتقين، وما ورد هذا المورد في الكتاب العزيز أو السنة، فلا منافاة بين إثبات المعية العامة واثبات المعية العامة "ا.هـ.

وقد نص على تقسيم المعية إلى خاصة وعامة،

عدد غفير من أئمة العلم وعلى رأسهم وكما رأينا: إمام المذهب أبو الحسن الأشعري، وكذا شيخ الإسلام ابن تيمية، ومما أورده رحمه الله في هذا الصدد، قوله في مجموع الفتاوي ١١/ ٢٤٩: "لفظ (مع) جاء في القرآن عامة وخاصة، فالعامة في هذه الأية - آية الحديد - وفي أية المجادلة، حيث افتتح الكلام بالعلم وختمه بالعلم، ولهذا قال ابن عباس والضحاك وسفيان الثوري وأحمد بن حنبل: (هو معهم بعلمه). وأما المعية الخاصة ففي قوله تعالى: (إن الله مع الذين اتقوا والذين هم محسنون)، وقوله لوسى: (إنتى معكما أسمع وأرى)، وقوله: (إذ يقول لصاحبه لا تحزن إن الله معنا) يعنى: النبي صلى الله عليه وسلم وأبا بكر رضى الله عنه، فهو مع موسى وهارون دون فرعون، ومع محمد وصاحبه دون أبي جهل وغيره من أعدائه، ومع الذين اتقوا والذين هم محسنون دون الظالمين المعتدين ... وسيأتي ذكر المزيد من أقوال أئمة السلف في هذا. والادعاء بأن ذلك تأويل، ادعاء باطل.. إذ لا يمكن لن عرف الله وقدره حق قدره، وعرف مدلول المعية في اللغة العربية التي نزل بها القرآن، أن يقول: إن حقيقة معية الله لخلقه تقتضى أن يكون مختلطا بهم أو حالا في أمكنتهم، أو شبيهة بمعيتهم، فضلا عن أن تستلزم ذلك، فالقمر - مثلاً - آية من آيات الله من أصغر مخلوقاته، وهو موضوع في السماء، وهو مع السافر وغير المسافر.. وإذا كانت المعية متحققة بهذا في حق المخلوق، ففي حق الخالق المحيط بكل شيء مع علوه، أولى.

#### قرائل اللغة على أن المية في ظاهرها معية علم أو علم وكلاءة ا

وفي رد من ادعى أن ذلك تأويل يقول الإمام ابن قدامة المقدسي في كتابه (ذم التأويل) ص ٥٥: "فإن قيل: قد تأولتم آيات وأخباراً، فقلتم في قوله تعالى: (وهو معكم أينما كنتم)، أي: بـ (العلم)، ونحو هذا من الآيات والأخبار، فيلزمكم ما لزمنا، قلنا: نحن لم نتأول شيئاً وحمل هذه الألفاظ على هذه المعاني ليس بتأويل، لأن التأويل صرف اللفظ عن ظاهره، وهذه المعاني هي الظاهرة من هذه الألفاظ، بدليل أنه المتبادر إلى الأفهام منها، وظاهر اللفظ هو ما سبق إلى الفهم منه، حقيقة

كان أو مجازًا، ولذلك كان ظاهر الأسماء العرفية المجاز دون الحقيقة، كاسم (الراوية) و(الظعينة) وغيرهما من الأسماء العرفية، فإن ظاهر هذا: المجاز دون الحقيقة، وصرفها إلى الحقيقة يكون تأويلا يحتاج إلى دليل.. وكذلك الألفاظ التي لها عرف شرعى وحقيقة لغوية كالوضوء والطهارة والصلاة والزكاة والحج، إنما ظاهرها: العرف الشرعى دون الحقيقة اللغوية..

واذا تقرر هذه فالمتبادر إلى الفهم من قولهم: (الله معك)، أي: بالحفظ والكلاءة، ولذلك قال الله تعالى فيما أخبر عن نبيه: (إذْ يَتَوُلُ لِصَيْحِيهِ، لَا تَحْدُرُنُ إِنَّ ٱللَّهُ مَعْنًا ) (التوبة/ ٤٠)، وقال لموسى: (أَنِّي معكما النعع وأرف ) (طه/ ٤٦)، ولو أراد: أنه بذاته مع كل أحد، لم يكن لهم بذلك اختصاص، لوجوده في حق غيرهم كوجوده فيهم، ولم يكن موجبا لنفي الحزن عن أبي بكر ولا علة له، فعلم أن ظاهر هذه الألفاظ هو ما حملت عليه، فلم يكن تأويلا"...

ويقول ابن تيمية في مجموع الفتاوي ٥/ ١٠٣: "إن لفظ (مع) في لغة العرب لا تقتضى أن يكون أحد الشيئين مختلطا بالآخر، وهي إذا أطلقت فليس طُاهرها في اللغة إلا المقارنة المطلقة من غير وجوب مماسة أو محازاة عن يمين أو شمال، فإذا قيدت بمعنى من المعانى دلت المقارنة على ذلك المعنى.. ولفظ المعية قد استعمل في الكتاب والسنة في مواضع، واقتضت في كل موضع أمورا لم تقتضها في الموضع الأخر، وذلك بحسب اختلاف دلالتها في كل موضع" .. كذا بما يعنى أن ظاهر المعية المتبادر إلى الذهن بحق الخالق وعلى ما تقتضيه لغة لعرب، لا يحمل بحال معانى الحلول على ما يستلزمه كلام التكلمة ويدعيه غلاة الصوفية.

ومن جليل ما قاله العالم اللغوى والإمام الحافظ الأديب ابن قتيبة في تأويل مختلف الحديث ص ٢٤٠، ٢٢٠ "نحن نقول في قوله (ما يكون من نجوى ثلاثة الا هو رابعهم): إنه معهم بالعلم بما هم عليه، كما تقول للرجل - وجهته إلى بلد شاسع ووكلته بأمر من أمورك -: (احذر التقصير والإغفال لشيء مما تقدمت فيه إليك، فإني معك)، تريد: أنه لا يخفى على تقصيرك أو جدك.. وكيف يسوغ لأحد أن يقول: إنه سبحانه بكل مكان على الحلول فيه العالمين.

مع قوله: (الرحمن على العرش استوى) ومع قوله: (اليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه)؟. وكيف يصعد إليه شيء هو معه، أو يرفع إليه عمل هو عنده، وكيف تعرج الملائكة والروح اليه يوم القيامة؟.. ولو أن هؤلاء رجعوا إلى فطرهم وما ركبت عليه خلقتهم من معرفة الخالق، لعلموا أن الله هو العلى وهو الأعلى، وأن الأيدي ترتفع بالدعاء اليه.. والأمم كلها عربيها وعجميها تقول: (إن الله في السماء) ما تركت على فطرها"ا. ه بتصرف.

ومما أفاده الشيخ حكمي، في شرح (سلم الوصول ١/ ٨٧، ١٥٤): أنه تعالى لا ضد له، ولا شريك له في الهيته وربوبيته ولا متصرف معه في ذرة من ملكوته، ولا شبيه له ولا نظير له في شيء من أسمائه وصفاته .. وهو الذي كل معانى العلو ثابتة له. فعلوه علو قهر إذ لا مغالب له ولا منازع، وكل شيء تحت سلطان قهره، كما أنه علو شأن لكونه المتعالى عن جميع النقائص والعيوب المنافية لالهيته وربوبيته وأسمائه الحسنى وصفاته العلى، فقد تعالى في صفات كماله ونعوت جلاله عن التعطيل والتمثيل.

كذا ثابت له بالكتاب والسنة وإجماع الملائكة والأنبياء والمرسلين وأتباعهم على الحقيقة من أهل السنة والجماعة: العلو والفوقية.. فهو جل جلاله كما أنبأ عن نفسه مستو على عرشه عال على خلقه بائن منهم، يعلم أعمالهم ويسمع أقوالهم ويرى حركاتهم وسكناتهم لا تخفى عليه منهم خافية، وأدلة ذلك من الكتاب والسنة أكثر من أن تحصى وأجل من أن تستقصى، والفطر السليمة والقلوب المستقيمة مجبولة على الإقرار بذلك لا تنكره.. ولا منافاة بين قربه وبين علوه، فانه المتصف في دنوه بجميع معان العلو ذاتا وقهرا وشأنا فيدنو تعالى من خلقه بكيفية لا يعلمها إلا هو كيف يشاء، وينزل إلى السماء الدنيا في آخر كل ليلة وعشية وغير ذلك كيف يشاء، ويأتى لفصل القضاء بين عياده كيف يشاء، وليس ذلك منافيا لفوقيته ولا لاستوانه على عرشه فإنه ليس كمثله شيء لا فذاته ولا فصفاته ولا فأفعاله .. والى لقاء آخر نستكمل الحديث، والحمد لله رب

## باب الفقه

# الركوع

(تعريفه، حكمه، حكمته، الاطمئنان فيه، صفته، ما يقال فيه)

إدراك الركعة به

الحلقة الثالثة

د . حمدي طه

اعداد/

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

فما يزال الحديث متصلاً عن أحكام الركوع، ونقول وبالله تعالى التوفيق:

#### هل يجوز الدعاء في الركوع؟

بوب البخاري على ذلك (باب الدُعاء في الرُكُوع) عن عائشة رضى الله عنها قالت: كان النبي صلى الله عليه وسلم يقول في ركوعه وسجوده: سبحانك اللهم ربنا وبحمدك اللهم اغضر لى.

والدُعاء في السُّجُود، وساقَ فيه حَديث الْبَابِ، فقيل: والدُعاء في السُّجُود، وساقَ فيه حَديث الْبَابِ، فقيل: الْحَكَمة في تَخْصيص الرُّكوع بالدُعاء دُون التَّسْبيح مَع أَنَّ الْحَديث وَاحد - أَنَهُ قصَد الإشارة إلي الرَّدَ على مَع أَنَّ الْحَديث وَاحد - أَنَهُ قصَد الإشارة إلي الرَّدَ على مَنْ كره الدُعاء في الرُّكوع كمالك، وأمّا التَسْبيح فلا خلاف فيه، فَاهْتَم هُنَا بِذِكْر الدُعاء لذَلك. وَحُجّة الْخَالف الْحَديث الذي أَخْرَجه مُسلم مِنْ رواية ابْن عَبْاس مَرْفُوعاً وفيه و فأمّا الرُّكوع فعظمُوا فيه الرُّب، وأمّا السُّجُود فاجْتَهدُوا في الدُعاء. فقمن أنْ يُسْتَجاب لَكُم ، لكنَّه لا مَفْهُوم لَه، فلا يَهتنع الدُعاء في الرُّكوع وَكَذَا كم كان يُقُولُ هُذَا الذَّكُر كلّه في الرُّكوع وكذَا عائشة أَنْهُ كَان يَقُولُ هُذَا الذَّكُر كلّه في الرُّكوع وكذَا عائشة أَنْهُ كَان يَقُولُ هُذَا الذَّكُر كلّه في الرُّكوع وكذَا عائشة أَنْهُ كَان يَقُولُ هُذَا الذَّكُر كلّه في الرُّكوع وكذَا عائشة أَنْهُ كَان يَقُولُ هُذَا الذَّكُر كلّه في الرُّكوع وكذَا عائشة أَنْهُ كَان يَقُولُ هُذَا الذَّكُر كلّه في السُّجُود. (فتح الباري ١٨/١٧).

#### إدراك الركعة بالركوع:

هذه المسألة من المسائل التي يكثر السؤال عتها وكذا الجدال حولها حتى اتخذها البعض وسيلة للقدح في صاحب الرأي المخالف، لذلك سنحاول عرض أراء العلماء في هذه المسألة دون التعرض لقول بشيء في انتقاص قدر لأصحابه.

اختلف أهل العلم فيما يدرك به السبوق الركعة مع الإمام على ثلاثة أقوال:

القول الأول: أن الركعة تُدرك بادراك الركوع مع الإمام، وهذا قول جمهور أهل العلم سلفاً وخلفاً كالأئمة الأربعة وغيرهم. (التمهيد لابن عبد البر ٧٣/٧).

#### واستدل الجمهور على ما ذهبوا إليه بما يلي:

الدليل الأول، حديث أبي بكرة - رَضِيَ اللّه عَنْهُ - أنه دخل المسجد، والنبي صلى الله عليه وسلم راكع فركع دون الصف، ثم مشى إلى الصف، فلما قضى النبي صلى الله عليه وسلم صلاته قال: « أيكم الذي ركع دون الصف، ثم مشى إلى الصف؟ فقال أبو بكرة، أنا يا رسول الله، فقال النبي صلى الله عليه وسلم؛ زادك الله حرصاً ولا تعدى. أخرجه البخاري.

ووجه الاستدلال: أن الصحابة - رَضِيَ اللّه عَنْهُمْ - كان مستقراً عندهم أن الركوع تدرك به الركعة، وأيضاً: فالنبي صلى الله عليه وسلم لم يأمر أبا بكرة بإعادة الصلاة فيدل على أنه أدرك الركعة. (انظر: فتح الباري ١٥٦/٢ بتصرف).

وأجاب المخالف عن حديث أبي بكرة فقالوا: إنه لا حجة لهم فيه لأنه ليس فيه اجتزاء بتلك الركعة وأنَّهُ لم يَقْضِهَا فليس فيها ما يدل على ما ذهبوا اليه؛ لأنه كما لم يأمره بالإعادة لم ينقل إلينا أنه اعتد بها. والدعاء له بالحرص لا يستلزم الاعتداد بها؛ لأن الكون مع الإمام مأمور به سواء كان الشيء الذي يدركه المؤتم معتدًا به أم لا . فسقط الاستدلال بالحديث. (ابن حزم في المحلى ٢٨٨/٢ والشوكاني في نيل الأوطار ٢٣٩/٢).

ويُمكن الجواب عنه: بأنه ليس فيه ما يدل على أنه قضاها بل فيه ما يدل على أنه لم يقضها، فإن النبي صلى الله عليه وسلم قال لما قضى صلاته: أيكم الذي ركع دون الصف فأجابه أبو بكرة، وهذا يدل على أنه سلم معه.

الدليل الثاني، عن أبي هريرة - رضي الله عنه - أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: وإذا جنتم ونحن سجود فاسجدوا ولا تعدوها شيئاً، ومن أدرك الركعة فقد أدرك الصلاة، أخرجه أبو داود وأخرجه ابن خزيمة في صحيحه بلفظ: ومن أدرك ركعة من الصلاة فقد أدركها قبل أن يقيم الإمام صلبه،

ووجه الاستدلال: أن النبي صلى الله عليه وسلم أمر من جاء إلى الصلاة والإمام ساجد أن يسجد معه، لكنه لا يحتسب تلك الركعة، وإن أدركه في الركوع دخل معه واحتسب تلك الركعة والراد به ها هنا الركوع فيكون مدرك الإمام راكعاً مدركا لتلك الركعة. وأما الرواية الثانية فإن ظاهر الحديث بل صريحه أن المؤتم إذا وصل والإمام راكع وكبر وركع قبل أن يقيم الإمام صلبه فقد صار مدركا لتلك الركعة (عون المعبود - العظيم الدي ١٠٤٧٣).

وأجابوا عن ذلك: بأن فيه حمل الركعة الواردة في الحديث على الركع، وهذا لا يصح لأن مسمى الركعة جميع أركانها وأذكارها حقيقة شرعية وعرفية، وهما مقدمتان على اللغوية، فإطلاق الركعة على الركوع وما بعده مجاز لا يُصار إليه إلا لقرينة كما وقع عند

مسلم من حديث البراء: ، فوجدت قيامه فركعته فاعتداله فسجدته. فإن وقوع الركعة في مقابل القيام والاعتدال والسجود قرينة تدل على أن المراد بها الركوع.وما نحن فيه ليس فيه قرينة تصرفه إلى الركوع. (تحفة الأحوذي - المباركفوري ١٦٤/٣، نيل الأوطار ٢٣٩/٢).

ويُمكن الجواب عنه: بأن في الحديث ما يدل على أن المراد الركوع وهو قوله قبل أن يقيم الإمام صلبه. قال الشوكاني: فإن قلت: فأي فائدة على هذا في التقييد بقوله (قبل أن يقيم صلبه)؟ قلت: دفع توهم أن من دخل مع الإمام ثم قرأ الفاتحة وركع الإمام قبل

الدليل الثالث: الأثار عن الصحابة - رضوانُ الله عَلَيْهِمْ - منها:

فراغه منها غير مدرك. (نيل الأوطار ٢٣٩/٢).

ما روي أن ابن مسعود - رَضِي اللّه عَنْهُ - قال: من لم يدرك الإمام راكعاً لم يدرك تلك الركعة. قال الشيخ الألباني في إرواء الغليل ٢٦٢/٢؛ وهذا إسناد صحيح. وفي الباب عن زيد بن ثابت وابن عمر أيضاً.

ونوقش: بأنه قد ورد عن غيرهم خلاف ذلك فقد صح موقوفاً عن أبي هريرة قال: إذا أدركت القوم ركوعاً لم تعتد بتلك الركعة. قال الحافظ: وهذا هو المعروف عن أبي هريرة موقوفاً.

قَالَ ابِنِ حِرْمِ: رِهَاذِا تَنَازَعَ الصَّاحِبَانِ فَالُوَاجِبُ الرُّجُوعُ الْى مَا قَالَهُ اللَّهُ عَليه وسلم الله عليه وسلم و وَلا يَحلُ الرَّدُ إِلَى سَوَى ذَلِكَ؛ فَلَيْسَ قَوْلُ أحد حُجَّةُ عَلَى الأَخِر؛ لَكَنَ قَوْلٌ رَسُولُ الله - صلى الله عليه وسلم على الأَخِر؛ لَكَنَ قَوْلٌ رَسُولُ الله - صلى الله عليه وسلم - هُوَ الْحُجُّةُ عَلَى كُلُّ إِنْسٍ وَجِنَّ (المحلى الابن جرم ٢٩٠/٢).

القول الثاني: أن من أدرك إمامه راكعاً فكبر ووقف حتى رفع الإمام رأسه من الركوع فقد أدرك الركعة، وعليه أن يركع بعد ذلك، وهذا قول محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى وزفر ابن الهذيل، والليث بن سعد. (التمهيد - ابن عبد البر ٧٣/٧).

واستدلوا: بأنه أدرك الإمام فيما له حكم القيام بدليل جواز تكبيرات العيدين فيه، فصار كما لو كبر الإمام قائماً فركع ولم يركع المؤتم معه حتى رفع رأسه. (تبيين الحقائق //٣٧٧).

ونوقش، بأن الشرط هو مشاركة الإمام في أفعال الصلاة ولم توجد لا في القيام ولا في الركوع بخلاف ما استشهد به فإنه شاركه في القيام. (تبيين الحقائق ٣٧٨/٢).

قلت: وهذا الرأي ليس معه من النصوص ما يدعمه. القول الثالث: أن من أدرك القوم ركوعاً لم يعتد بتلك الركعة، وينسب هذا القول إلى الإمام البخاري وابن خزيمة، وحكاه الرافعي عنه، وعن أبي بكر الصبغي، وغيرهما من محدثي الشافعية وقواه تقي الدين السبكي من المتأخرين والعراقي وابن حزم. (تحفة الأحوذي - المباركفوري ١٦٤/٣).

قلت: وقال به الشيخ عبد الرزاق عفيفي -رحمه الله- من علماء أنصار السنة العاصرين وعضو اللجنة الدائمة للإفتاء. (فتاوى ورسائل سماحة الشيخ عبد الرزاق عفيفي ١٩٥١).

#### واستدلوا بما يلي:

الدليل الأولى، أن القيام ركن من أركان الصلاة لقوله تعالى: ووُقُومُوا لله قَانتينَ، وكذلك الفاتحة لحديث عبادة بن الصامت - رَضَي الله عَنْهُ - قال: قال رسول الله عليه وسلم: ولا صلاة لن لم يقرأ بفاتحة الكتاب، والحديث متفق عليه. وما في معنى الحديث من الأحاديث الدالة على وجوب قراءة الفاتحة في حق الماموم.

وجه الاستدلال: أن من أدرك الإمام في الركوع لم يدرك الركعة: لأنَّهُ لَمْ يُدُرِكُ الْقِيَامَ ولم يقرأ الفاتحة فلابد من قضائهما. (المحلى ٣٨٧/٢).

ونوقش: بأنه يأتي بتكبيرة الإحرام وهو قائم ثم يركع فيكون قد أتى بركن القيام.

وأجيب: بأن الله عزّ وجل ورسوله صلى الله عليه وسلم لم يأمرا الداخل في الصلاة أن يدخل في غير الحال التي يجد الإمام عليها، وأيضاً لا يجزئ قضاء شيء سبق به من الصلاة إلا بعد سلام الإمام، لا قبل ذلك. (المحلى لابن حزم: ٣٩٠/٢).

وُرُدُّ؛ بأن الآية عامة وكنزا الحديث وقد خُصصا بحديث أبي بكرة - رَضِيَ الله عَنْهُ - فإنه أدرك النبي صلى الله عليه وسلم في الركوع ولم يأمره بالإعادة ولو كانت ركعته لا تصح لأمره أن يعيد؛ لأن تأخير البيان عن وقت الحاجة لا يجوز. (عون المعبود - العظيم أدادي ١٠٣/٣).

الديل الثاني، روى أبو هريرة - رَضَيَ اللّه عَنْهُ عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «انتوا الصلاة وعليكم السكينة فصلوا ما أدركتم، واقضوا ما سبقكم « أخرجه مسلم.

وجه الاستدلال: أن من أدرك الإمام في أول الركعة الثانية فقد فاتته الأولى كلها، وأن من أدرك سجدة من

الأولى فقد فاتته وقفة وركوع ورفع وسجدة وجلوس، وأن من أدرك الجلسة بين السجدتين فقد فاته الوقفة والركوع والرفع وسجدة، وأن من أدرك الرفع فقد فاتته الوقفة والركوع، وأن من أدرك السجدتين فقد فاتته الوقفة والركوع وأن من أدرك الركوع فقد فاتته الوقفة وقراءة أم القرآن، وكلاهما فرض لا تتم الصلاة الأبه. (المحلى ٣٨٨/٢).

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إذا سمعتم الإقامة فامشوا إلى الصلاة وعليكم بالسكينة والوقار ولا تسرعوا، فما أدركتم فصلوا وما فاتكم فأتموا، دواه البخاري

وجه الاستدلال: أن المأموم المسبوق إذا وجد الإمام في الركوع فقد فاته القيام والقراءة فيجب إتمامها وإنما يكون ذلك بعد سلام الإمام فيقضي ركعة. (المحلى ٢٩٩/٢).

ورد: بأنه لا يخلو من أن تكون (ما) في الحديث عامة على أصل وضعها، شاملة لجميع ما في الصلاة، أو مخصوصة، والأول باطل؛ إذ يلزم منه قضاء فائت الثناء والتوجه، ونحو ذلك من الأدعية الواردة، وفائت السورة، وان أدرك الفاتحة وغيرها من الأركان، والثاني مضر له، فإنه كما خصص اللفظ العام بالأركان والشاتحة بدلائل أخر، فليخصص بما سوى الفاتحة بدلائل أخر، وهي النصوص التي تدل على إدراك الركعة بالركوع وسقوط الفاتحة عنه.

ورد بأن المصلي مَامُورٌ بِنَصِّ كَلام رَسُولَ الله - صلى الله عليه وسلم - بقضاء مَا سَبِقَهُ وَإِتْمَام مَا فَاتَهُ؛ فَلا يَجُوزُ تَخْصِيصُ شَيْء مِنْ ذَلِكَ بِغَيْرِ نَصُّ آخَرَ؛ وَلا سَبِيلَ إِلَى وُجُودَه. (المحلى ٣٩٠/٢).

وبعد أن عرضنا لأهم الأدلة التي احتج بها كل هريق والرد عليها؛ يتبين لنا قوة أدلة الفريق الأول (الجمهور)، والثالث (مذهب البخاري وغيره)، والله تعالى أعلى وأعلم.

وبهذا نكون قد انتهينا من الحديث عن ركن الركوع وما يتعلق به من أحكام، وأهمها أن الركوع ركن من أركان الصلاة، لا تصح إلا به، وأنه لا يعتد به إلا مع الاطمئنان فيه، وأن التسبيح والذكر في الركوع سنة على القول الراجح من أقوال أهل العلم، وأن هناك أذكار واردة عن النبي صلى الله عليه وسلم في الركوع أفضاها هو التسبيح، وكلها مجزئة، وكذلك وضحنا أن الدعاء جائز في الركوع ولا كراهة فيه.

وآخر دعوانًا أنَّ الحمد لله رب العالمين.

## باب العقيدة

د. عبد الله شاكر اعداد/

> الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى أله وصحمه ومن والاه.

وبعد فقد ذكرنا في العدد الماضي أن القرآن الكريم هو المصدر الأول للعقيدة، ومنه ينهل المسلم ويتعلم أصول عقيدته، يليه السنة النبوية الصحيحة، التي تبين مجمله، وتفسر منهمه، وتوضح مشكله، وتخصص عامه، وتقيّد مطلقه، وهي المنبع الثاني التي يستقى المسلم منها عقيدته الصافية.

وحيث إننا قد استفضنا في إيضاح مكانة السنة النبوية في افتتاحية هذا العدد، فإننا -

منعًا للتكرار- نتناول في هذا العدد دور السنة النبوية في إيضاح مسائل العقيدة، فنقول بيلغ عددهم حدًا، يعلم عند وبالله تعالى التوفيق

> أقسام الخبر باعتبار عدد رواته وما يفيده كل قسم: ويشتمل على النقاط التالية:

أ أقسام الخبر باعتبار عدد

ينقسم الخبر باعتبار عدد رواته الى: متواتر وأحاد.

القسم الأول: الخير المتواتر:

التواترية اللغة: هو التتابع.

أما الخبر المتواتر في اصطلاح الأصوليين: فقد اختلفت عبارات الأصوليين في تعريف الخبر المتواتر، وإن كانت متفقة في المعنى، وهذه بعض تعريفاتهم:

يقول ابن الحاجب- رحمه الله- معرفًا الخبر المتواتر بأنه: رخير جماعة مفيد بنفسه العلم ىصدقه،

وقال الأمدى: «والحق أن المتواتر في اصطلاح المتشرعة عبارة عن خبر جماعة مفيد بنفسه العلم بمخبره،

فكل منهما قيده بكونه ،خبر جماعة احترازا من الخبر الواحد؛ ويكونه مفيدًا بنفسه العلم ؛ احترازا من خير جماعة لا يفيد العلم بنفسه، وإنما أفاد العلم بغير نفسه، كالخبر المحتفى بالقرائن أو بغير القرائن.

# تعريف الخبر التواتر عند أهل

ذكر ابن الصلاح رحمه الله: أن أهل الحديث لا يذكرونه باسمه الخاص المشعر بمعناه الخاص، وإن كان

الخبر المتواتر

ما يخبر به القوم الذين

مشاهدتهم بمستقر العادة

أن اتفاق الكذب منهم مُحال،

وأن الـتـواطـةِ منهم فم

مقدار الوقت الذي انتشر

الخبر عنهم فيه متعذر.

الحافظ الخطيب قد ذكره: ففي كلامه ما يشعر بأنه اتبع فيه غير أهل الحديث، ولعل ذلك لكونه لا تشمله صناعتهم، ولا يكاد يوجد في رواياتهم، فإنه عبارة عن الخبر الذي ينقله من يحصل العلم بصدقه ضرورة، ولابد في إسناده من استمرار هذا الشرط في رواته من أوله إلى منتهاه.

ولعل ما ذكره ابن الصلاح من عدم ذكر أهل الحديث لتعريفه خاص بالقدماء منهم؛ لأن متأخريهم يعرفونه بما يتفق مع تعريف أهل الأصول، وإن لم يفصلوا فيه القول مثل أهل الأصول.

وما أشار إليه من تعريف الحافظ الخطيب له، فهو قوله: , هأما الخبر المتواتر فهو: ما يخبر به القوم الذين يبلغ عددهم حدًا، يعلم عند مشاهدتهم بمستقر العادة أن اتفاق الكذب منهم محال، وأن التواطؤ منهم في مقدار الوقت الذي انتشر الخبر عنهم فيه متعذر، وأن ما أخبروا عنه لا يجوز دخول اللبس والشبهة في مثله، وأن أسباب القهر والغلبة والأمور الداعية إلى الكذب منتفية عنهم؛ فمتى تواتر الخبر عن قوم هذه سبيلهم قطع على صدقه، وأوجب وقوع العلم ضرورة».

#### القسم الثاني خبر الأحاد

الأحاد؛ جمع أحد، وهو بمعنى الواحد، وهمزة أحد، مبدلة من واو، فأصلها «وحد»، وربما جاءت على الأصل كما في قول نابغة

ذبيان:

كأن رحلي وقد زان النهار بنا لذي الجليل على مستأنس وحد

ويجمع الواحد على الحدان، والأصل وحدان، فقلبت الواو همزة لانضمامها.

وعرف خبر الأحاد بأنه:
«الخبرالذي لم ينته إلى حد
التواتر، ولم يقصر عن درجة

الاحتجاج، وإن روته جماعة ، وعليه الله عليه الله عليه ومثلوه بقول النبي صلى الله عليه فالمشهور- أي الحديث المشهور- من خبر الآحاد ؛ وسلم: «لا وصية لوارث، قالوا: ومع أنه إنما

إذ لا واسطة بين المتواتر والأحاد. ب- ما يضيده كل قسم،

أولاما يفيده الخبر المتواتر

ذكر أهل العلم أقوالًا في نوع العلم الحاصل من الخبر المتواتر:

القول الأول: أن الخبر المتواتر يفيد العلم النظري، وهو ما كان عن نظر واستدلال، وهذا منقول عن الكعبي وأبي الحسين البصري.

القول الثاني، أنه يفيد العلم الضروري، وهو الذي يضطر الإنسان إليه؛ بحيث لا يمكنه دفعه، وهذا هو المعتمد، وبه قال الجمهور، يعني: أن الجمهور ذهبوا إلى أن الخبر المتواتريفيد العلم الضروري. ثانيًا: ما يفيده الخبر الواحد:

ذهب الإمام أحمد- رحمه الله- في إحدى الروايتين عنه: إلى أن خبر الواحد العدل يفيد القطع إذا صح، واختار ذلك جماعة من أصحابه، منهم: ابن أبي موسى وغيره، ونصر ذلك القاضي في (الكفاية) واختار هذا القول الحارث المحاسبي، وهو قول جمهور أهل الظاهر، وجمهور أهل الحديث.

قال ابن حزم- رحمه الله-: وقد يضطر خبر الواحد إلى العلم بصحته، إلا أن اضطراره ليس بمضطرد ولا في كل وقت، ولكن على قدر ما يتهيأ، فهذا قسم. والقسم الثاني من الأخبار: ما نقله الواحد عن الواحد، فهذا اتصل برواية العدل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وجب العمل به. ووجب العلم بصحته أيضًا، وقال

ابن القيم- رحمه الله- اقممن نص على أن خبر الواحد يفيد العلم: مالك والشافعي وأصحاب أبي حنيفة: وداود بن علي وأصحابه: كأبي محمد بن حزم، ونص عليه الحسين بن علي الكرابيسي، والحارث بن أسد المحاسبي،

قال ابن القيم- رحمه الله-: وصرحت الحنفية في كتبهم بأن الخبر المستفيض يوجب العلم، ومثلوه بقول النبي صلى الله عليه خبر الأحاد هو

الخبر الذي لم ينته إلى

حد التواتر، ولم يقصر عن

درجة الاحتجاج، وإن رُوته

حماعة وعليه فالحديث

المشهور مـن خبر الأحـاد ،

والأحاد

اذ لا واسطة بين المتواتر

روى من طريق الأحاد، قالوا؛ ونحوه ابن مسعود في المتبايعين إذا اختلفا، إن القول قول البائع أو يترادان، قالوا؛ ونحوه حديث عبد الرحمن بن عوف في أخذ الجزية من المجوس، قالوا؛ وكذلك حديث المغيرة بن شعبة ومحمد بن مسلمة في إعطاء الجدة السدس.

. وجوب الأخذ بأحاديث الآحاد في العقيدة، والعمل بالصحيح فقط:

#### ويشتمل على النقاط التالية:

وجوب الأخذ بأحاديث الأحاد في العقيدة؛ لما اختلف العلماء- رحمهم الله تبارك وتعالى- في افادة خبر الواحد للعلم أو عدم إفادته العلم، كان لهذا الاختلاف أثرفي هل يؤخذ بأحاديث الأحاد في العقيدة والأحكام، أو يعمل بخبر الواحد في الأحكام فقط دون العقائد؟ فالذين قالوا؛ بأن خبر الواحد العدل إنما يفيد الظن، قالوا: يحتج به في الأحكام دون العقائد؛ لأن الأحاد لا تفيد اليقين، والعقائد لابد فيها من اليقين، وما ذكروه من التفريق بين ما يقبل فيه خبر الواحد وما لا يقبل فيه يعترض عليه بما يأتي.

الأول أننا يمكننا أن نطالبهم بفرق صحيح بين ما يجوز إثباته بخبر الواحد العدل من الدين وبين ما لا يجوز إثباته.

الثاني، أن القائلين بإفادته للعلم والقائلين بإفادته للظن اتفقوا على نقل إجماع الصحابة

والتابعين على العمل به، ولم يرد عن أحد منهم أن أحدًا من الصحابة

منع الاستدلال بخبر الواحد في العقائد؛ لكونه لا يفيد إلا الظن، وأن العقائد لا يحتج فيها إلا بما يفيد القطع، بل الوارد عنهم قبول الخبر متى صح مطلقا، وتخصيص ذلك بالأحكام دون العقائد يحتاج إلى دليل من كتاب أو سنة أو

إجماع تطعي.

الثالث: ما تواتر من إرسال رسول الله
صلى الله عليه وسلم رسله وسعاته إلى الأفاق
والملوك المجاورين لجزيرة العرب والقبائل كذلك؛

لتبليغ الرسالة وتعليم الأحكام، وحل العهود وتقريرها، وقبض الزكوات وقصل الخصومات ونحو ذلك، فمن ذلك؛ أنه صلى الله عليه وسلم بعث دحية بن خليفة الكلبي إلى هرقل عظيم بصرى، وبعث عبد الله بن حذافة السهمي بكتابه إلى كسرى، وعمرو بن أمية الضمري إلى الحبشة، وعثمان بن العاص إلى الطائف، وحاطب بن أبي بلتعة إلى المقوقس صاحب الإسكندرية، وشجاع بن وهب الأسدي إلى الحارث بن أبي شمر الغساني بدمشق، وسليطة بن عمرو العامري إلى هوذة بن خليفة باليمامة.

ولم يبعث هؤلاء إلا ليقيم بهم الحجة على من بعثوا إليهم، ومن المعلوم؛ أن أهم ما بعث به هؤلاء هو الدعوة إلى التوحيد، وقد ثبت باتفاق أهل السير، انه صلى الله عليه وسلم كان يلزم من بعث اليهم رسله بقبول قول رسله وحكامه وسعاته، ولو احتاج في كل رسالة إلى إرسال عدد التواتر؛ لم يف بذلك جميع أصحابه، ولخلت دار هجرته صلى الله عليه وسلم من أنصاره، وتمكن منه أعداؤه، وفسد النظام والتدبير، وهذا أمر باطل لا شك في بطلانه؛ فتبين مما ذكر أن خبر الواحد حجة توجب العمل كخبر التواتر، فكما يجب العمل بخبر التواتر في كل ما دل عليه، سواء كان في الأحكام أم المقائد، فكذلك أيضًا ما دل عليه خبر الأحكام أم المقائد، فكذلك أيضًا ما دل عليه خبر

الواحد العدل.

فإن قيل: إنما كان النبي صلى الله

عليه وسلم يبعث رسله وسعاته لتعليم الأحكام وجباية الزكاة وتوزيعها فحسب، دون الدعوة إلى التوحيد أجيب عنه: بأنه ورد وسلم إلى اللوك بالدعوة إلى التوحيد.

فمن ذلك: ما أخرجه البخاري عن ابن عباس: «أنه قال: لما بعث النبي صلى الله عليه وسلم معاذًا إلى نحو أهل اليمن، قال له: «إنك

تقدم على قوم من أهل الكتاب، فليكن أول ما تدعوهم أن يوحدوا الله تعالى، فإذا عرفوا ذلك؛ فأخيرهم أن الله فرض عليهم خمس صلوات

لقداتفة

أهل العلم علم

نقل إجماع الصحابه

والتابعين علمه العمل

بخبر الواحد مته صح عن

رسول الله وذلك علمه

السواء فم العقائد

والاحكام.

في يومهم وليلتهم، فإذا صلوا؛ فأخبرهم أن الله افترض عليهم زكاة أموالهم تؤخذ من غنيهم؛ فترد على فقيرهم، فإذا أقروا بذلك فخذ منهم، وتوق كرائم أموال الناسي.

وهذا الحديث نص في محل النزاع؛ لأنه يبين يوضوح أن النبي صلى الله عليه وسلم أمر معاذا أن يبدأ أهل اليمن في دعوتهم إلى الله بتوحيد الله- تبارك وتعالى-.

الرابع أن القائلين بأنه لا يحتج به في العقائد : ثبت عنه قبول ما ورد منه في عذاب القبر، وسؤال منكر وتكير، ورؤية المؤمنين لله بالأبصار يوم القيامة، وما ورد في نعيم الجنة وعذاب النار، والحوض، والصراط، وغيرها.

واليك بعض أقوال أهل الكلام الذين قالوا بأنه لا يحتج بحديث الأحاد في العقائد، وقد ذكروا مع قولهم هذا واستدلوا وآمنوا وصدقوا بما ورد في أحاديث الآحاد مما جاء في عذاب القبر وسؤال منكر ونكير وغير ذلك.

قال السرخسي- رحمه الله-: ثم قد ثبت بالأحاد من الأخبار ما يكون الحكم فيه العلم فقط، نحو عذاب القبر: وسؤال منكر ونكير، ورؤية الله تعالى بالأبصار في الآخرة؛ فبهذا ونحوه يتبين أن خبر الواحد موجب للعلم، وذكر سعد الدين التضاراني-رحمه الله-: أن خبر الواحد في احكام الأخرة من عذاب القبر وتفاصيل الحشر والصراط والحساب والعقاب وغيرهم، مقبول بالإجماع.

وقال البردوي- رحمه الله-: فأما الأحاد ي حكام الأخرة، فمن ذلك ما هو مشهور، ومن ذلك ما هو دونه، لكنه يوجب ضربا من العلم على ما قلنا، وفيه ضرب من العمل أيضاً، وهو عقد القلب عليه، ثم اعترفوا التي لم تبلغ رتبة الصحيح يه هنا من قبول ما ورد في أحكام الأخرة وغيرها، وهذا يلزمهم قبول ما ورد منها في العقائد؛ لأنه لا يخرج عن عقد القلب؛ ولذا اتفق السلف على نقل أخبار الصفات وليس

فيها عمل، وإنما فائدتها وجوب تصديقها، واعتقاد ما فيها؛ ولأن اتفاق الأمة على قبولها إجماع منهم على صحتها، والإجماع حجة قاطعة.

قَالَ الشوكاني- رحمه الله-: ولا نزاع في أن خبر الواحد إذا وقع الإجماع على العمل بمقتضاه؛ فإنه يفيد العلم؛ لأن الإجماع عليه قد صيره من المعلوم صدقه.

ب- وجوب الاقتصار على الحديث الصحيح دون الضعيف

سنة النبي صلى الله عليه وسلم هي الأحاديث الصحيحة الثابتة عن النبي صلى الله عليه وسلم ويندرج فيها الأحاديث الحسنة التي لم تبلغ رتبة الصحيح، ولذ لك ينبغي التوثيق والتثبت من صحة الحديث، وقبوله عند الاستشهاد به، والاحتجاج في قضايا الاعتقاد؛ لأن العقيدة لا تبنى على الأحاديث الضعيفة، بل لا تقوم إلا بما صح به الخبر عن النبي صلى الله عليه وسلم وقد يكون هذا الحديث الصحيح متواترًا قطعي الثبوت، وقد يكون حديثا مشهورا مستفيضا يأخذ حكم المتواتر، وقد يكون حديث آحاد، وكلها في أصل الاحتجاج بها سواء عند صحتها، ينبغي الخضوع لها، وقبولها على الرأس والعين، دون تمحل ولا تكلف، ودون التماس الأعذار لردها، وعدم العمل بها؛ فإن جميع ما صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم من الشرع والسيان كله حق.

وإنما ينبغى بعد ذلك النظر في المنهج الصحيح في الفهم والاستدلال، وإعمال قواعد الاستنباط وضوابط الترجيح عند التعاضد مثلا،

أما الأخذ بالحديث الصحيح-

وهذا هو الواجب- سواء كان متواترًا أم أحادًا بشرط أن يكون صحيحًا. وأما الأحاديث الضعيفة والموضوعة الكدوية على رسول الله صلى الله عليه وسلم فلا يجوز الاحتجاج يها، ولا تجوز روايتها أصلا، إلا لبيان حالها، وإنما ينبغى الإعراض عنها؛ لأن العقيدة لا تثبت بالأحاديث الضعيفة

> فضلا عن الموضوعة. وللحديث بقية أن شاء الله

سنة النبء صله

الله عليه وسالم هم

الأحاديث الصحيحة الثابتة عزز

النبي صلم الله عليه وسلم

وبندرج فيها الأحاديث الحسنة

ولذلك ينبغم التوثيق والتثبت

مرز صحة الحديث وقبوله عند

الاستشهادية والاحتجاج

في قضايا الاعتقاد.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، ويعدُ:

قضي هذا المقال نتحدث عن مثل آخر من الأمثال في القرآن، وهو من سورة الأنعام الأمثال في القرآن، وهو من سورة الأنعام الآيتان الثانية والعشرون بعد المائة والثالثة والعشرون بعد المائة، وهما: قال الله تعالى:

مَوْمَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْمِيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ ثُورًا يَمْشِى بِهِ فِي النَّالِثِ لَيْسَ مِنَائِي فِي الظَّلُمُنَ لِيسَ مِنَائِج فِي الطَّلُمُنَ لِيسَ مِنَائِع فَي الطَّلُمُنَ لِيسَ مِنَائِع فَي الطَّلُمُنَ لِيسَ مِنَائِع فَي المُنْ المُنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ المُنْ اللهِ اللهِ مَنْ المَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ اللهِ مَنْ المُنْ اللهِ مَنْ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

الهعنى اللجهالي

قال ابن كثير رحمه الله ٢٣٢/٢ «هذا مثل ضربه الله تعالى للمؤمن الذي كان ميتاً، أي شربه الله تعالى للمؤمن الذي كان ميتاً، أي فله الضلالة هالكا حائراً، فأحياه الله أي أحيا قلبه بالإيمان، وهداه له ووفقه لاتباع رسله ، وقال النيسابوري في «غرائب القرآن» (١٥٦/٣): «إنه سبحانه بعد أن ذكر أن المشركين يجادلون المؤمنين ضرب مثلا للضريقين فبين أن المؤمن المهتدي بمنزلة من للفريقين فبين أن المؤمن المهتدي بمنزلة من عان ميتاً فجعله الله حياً وأعطاه نوراً يهتدي به في مصالحه، وأن الكافر بمنزلة من هو فيكون متحيراً على الدوام».

الوعنى التفصيلي:

الواو في قوله: «أومن كان ميتا » عاطفة لجملة الاستفهام على جملة «وإن أطعتموهم انكم لشركون» لتضمن قوله: «وإن أطعتموهم» أن المجادلة المذكورة من قبل مجادلة في الدين بتحسين أحوال أهل الشرك وتقبيح أحكام الإسلام التي منها تحريم الميتة، وتحريم ما ذكر اسم غير الله عليه، فلما حذر الله المسلمين من دسائس أولياء الشياطين ومجادلتهم بقوله: «وإن أطعتموهم إنكم لشركون أعقب ذلك بتفظيع حال المشركين، ووصف حسن حالة المسلمين حين فارقوا الشرك، فجاء بتمثيلين للحالتين، ونفى مساواة إحداهما للأخرى : تنبيها على سوء أحوال أهل الأسلام.

دراسات قرآنية الأمثال في القرآن مثل الذي هداه الله من بعد الضلالة مصطفى البصراتي

والهمزة للاستفهام المستعمل في إنكار تماثل الحالتين: فالحالة الأولى حالة الذين أسلموا بعد أن كانوا مشركين، وهي المشبهة بحال من كان ميتا مودعا في ظلمات فصار حيا في نور واضح، وسار في الطريق الموصلة للمطلوب بين الناس.

والحالة الثانية حالة المشرك وهي المشبهة بحالة من هو في الظلمات ليس بخارج منها الأنه في ظلمات. [التحرير والتنوير لابن عاشور /50].

وقوله: "وجعلنا له نورًا يمشي به في الناس"
النور عبارة عن الهداية والإيمان، وقيل هو
القرآن وقيل الحكمة، وقيل هو النور المذكور
في قوله تعالى: وَمَعَىٰ فُرُهُمْ بَيْنَ أَيْرِعِمْ وَبِأَيْكِمِ
في قوله تعالى: وَمَعَىٰ فُرُهُمْ بَيْنَ أَيْرِعِمْ وَبِأَيْكِمِ
أي: يستضيء "به في الناس" ويهتدي إلى قصد
أي: يستضيء "به في الناس" ويهتدي إلى قصد
السبيل، والضميرفي (به) راجع إلى النور «كمن
مثله "أي صفته "في الظلمات" أي: لا يستويان.
وقيل: "مثل" وَائدة، والمعنى كمن في الظلمات
كما تقول أنا أكرم من مثلك، أي منك، ومثله:
وفيراً مثل من من ألنّعي " [المائدة: ٩٥]، والمِينَّلُ مثل من هو في الظلمات، والمعنى كمن هو
خابط في ظلمة الكفر وظلمة الجهالة وظلمة عمى البصيرة.

وقوله: «كمن مثله في الظلمات ليس بخارج منها»:

قال ابن جرير الطبري ٣٠/٨: "كمن مثله في الظلمات..." لا يدري كيف يتوجه، وأي طريق يأخذ ؛ لشدة ظلمة الليل وإضلاله الطريق. فكذلك هذا الكافر الضال في ظلمات الكفر، لا يبصر رشدا ولا يعرف حقا، يعني في ظلمات الكفر. يقول: أفطاعة هذا الذي هديناه للحق وبصرناه الرشاد، كطاعة من مثله مثل من هو في الظلمات متردد، لا يعرف المخرج منها في دعاء، هذا إلى تحريم ما حرم الله، وتحليل ما أحل،

وتحليل هذا ما حرم الله، وتحريمه ما أحل؟ وقد ذكر أن هذه الآية نزلت في رجلين بأعيانهما معروفين: أحدهما مؤمن، والآخر كافر، ثم اختلف أهل التأويل فيهما، فقال

بعضهم: أما الذي كان ميتا فأحياه الله، فعمر بن الخطاب رضي الله عنه. وأما الذي مثله في الظلمات ليس بخارج منها، فأبو جهل بن هشام. اهـ.

وقال ابن عاشور في التحرير والتنوير، 6/6؛ والمراد ب الظلمات، ظلمة القبر لمناسبته للميت، وبقرينة ظاهرة في الظلمات، من حقيقة الظرفية وظاهر حقيقة فعل الخروج. ولقد جاء التشبيه بديعًا إذ جعل حال المسلم، بعد أن صار إلى الإسلام، بحال من كان عديم الخير، عديم الإفادة كالميت، فإن الشرك يحول دون التمييز بين الحق والباطل، ويصرف صاحبه عن السعي إلى ما فيه خيره ونجاته، فإذا هداه الله إلى الإسلام تغير حاله فصار فهو في ظلمات لو أفاق لم يعرف أين ينصرف، فإذا هداه الله إلى الإسلام تغير حاله فصار الميز بين الحق والباطل ويعلم الصالح من الفاسد. فصار كالحي وصار يسعى إلى ما فيه مسلاحه، ويتنكب عن سبيل الفساد، فصار نورًا يمشى به في الناس.

وقد تبين بهذا التمثيل تفصيل أهل استقامة العقول على أضدادهم.

وجملة اليس بخارج منها، حال من الضمير المجرور بإضافة مثل، أي ظلمات لا يرجى للواقع فيها تنور بنور ما دام في حالة الإشراك. وحملة ، كذلك زين للكافرين ما كانوا يعملون ، استئناف بياني، لأن التمثيل المذكور قبلها بثر في نفس السامع سؤالا، أن يقول: كيف رضوا لأنفسهم البقاء في هذه الضلالات، وكيف لم يشعروا بالتوية بين حالهم وحال الذين أسلموا، فإذا كانوا قبل مجيء الإسلام في غفلة عن انحطاط حالهم في اعتقادهم وأعمالهم، فكيف لما دعاهم الإسلام إلى الحق ونصب لهم الأدلة والسراهين، بقوافي ضلالهم لم يقلعوا عنه، وهم أهل العقول فطنة، فكان حقيقا بأن يبين له السبب في دوامهم على الضلال، وهو أن ما عملوه كانت تزينه لهم الشياطين، هذا التزين العجيب، الذي لو أراد أحد تقريبه لم يجد ضلالا مزينا أوضح منه وأعجب فلا يشبه ضلالهم إلا بنفسه على حد قولهم: والسفاهة کاسمها ، .

قوله تعالى ،كذلك زين للكافرين ما كانوا يعملون، قال ابن جرير الطبري (٣٢/٨): يقول تعالى ذكره ما معناه: كما خذلت هذا الكافر الذي يجادلكم أيها المؤمنون بالله ورسوله، في أكل ما حرمت عليكم من الطاعم عن الحق، فزينت له سوء عمله فرآه حسنا، ليستحق به ما أعددت له من أليم العقاب، كذلك زينت لغيره ممن كان على مثل ما هو عليه من الكفر بالله وآياته، ما كانوا يعملون من معاصى الله، ليستوجبوا بذلك من فعلهم، ما لهم عند ربهم من النكال.

وفي هذا أوضح البيان على تكذيب الله الزاعمين أن الله فوض الأمور إلى خلقه في أعمالهم، فلا صنع له في أفعالهم، وأنه قد سؤى بين جميعهم في الأسباب التي بها يصلون إلى الطاعة والعصية. لأن ذلك لو كان كما قالوا، لكان قد زين لأنبيائه وأوليائه من الضلالة والكفر، نظير ما زين من ذلك لأعدائه وأهل الكفريه، وزين لأهل الكفريه من الإيمان به، نظير الذي زين منه لأنبيائه وأوليائه. وفي إخباره جل ثناؤه أنه زين لكل عامل منهم عمله، ما ينبئ عن تزيين الكفر والفسوق والعصيان، وخص أعداءه وأهل الكفر، بتزيين الكفر لهم والفسوق والعصيان، وكره اليهم الإيمان به والطاعة. انتهى.

قوله تعالى: ﴿ وَكُذَاكَ جَعَلْنَا فِي كُلِّ وَيَهِ أَهِ مجرميها ليتكروا فيها وما يمكرون إلا بِأَنْسِمْ وَمَا يَنْعُرِنَ ) [الأنعام: ١٢٢] عطف على جملة: (كذلك زين للكافرين ما كانوا يعملون، فلها حكم الاستئناف البياني، لبيان سبب آخر من أسباب استمرار المشركين ﴿ وَمِنْ أَوْنَادِ ٱلَّذِي بُضِلُونَهُم بِغَيْرِ عِلْمِ ٱلْا كَأَهُ مَا على ضلالهم، وذلك هو مكر أكابر قريتهم ﴿ رَبُّكَ ﴾ [النحل: ٢٥]. بالرسول صلى الله عليه وسلم والمسلمين وصرفهم الحيل لصد الدهماء عن متابعة دعوة رسول الله صلى الله عليه وسلم والمشار إليه بقوله: (وكذلك، أولياء الشياطين بتأويل كذلك المذكور.

والمعنى: ومثل هذا الجعل الذي جعلناه الشركي مكة جعلنا في كل قرية مضت أكابر يصدون عن الخير، فشبه أكابر المجرمين من أهل مكة في الشرك بأكابر المجرمين في أهل

القرى في الأمم الأخرى، أي أن أمر هؤلاء ليس ببدع ولا خاص بأعداء هذا الدين، فإنه سنة المجرمين مع الرسل الأولين. [التحرير والتنوير ٥/١٨٧].

(وكذلك) أي مثل ذلك الجعل بمكة (جعلنا في كل قرية أكابر) الأكابر جمع أكبر قيل هم الرؤساء والعظماء وخصهم بالذكر لأنهم أقدر على الفساد والغدر وترويج الباطل بين الناس من غيرهم، وإنما حصل ذلك لأجل رياستهم، وذلك سنة الله أنه جعل في كل قرية أتباع الرسل ضعفاءها وجعل فساقها أكابر (مجرميها)، قال الواحدي في الآية تقديم وتأخير أي مجرميها أكابر، وإنما جعل الجرمين أكابر لأن ما فيهم من السعة أدعى لهم إلى المكر والكفر.

(ليمكروا فيها) بالصد عن الإيمان، واللام على ظاهرها أو للعاقبة أو للعلة مجازا، قال أبو عبيدة: المكر: الخديعة والغدر والحيلة والضجور، وزاد بعضهم الغيبة والنميمة والأيمان الكاذبة وترويج الباطل، قال ابن عباس: ليقولوا فيها الكذب، عن عكرمة قال: نزلت في المستهزئين، وقيل المعنى ليتجبروا على الناس فيها ويعملوا بالمعاصى، دليله ( وَلَوْ يَسَطَ اللهُ الرَّوْقَ لِعِيَادِهِ، لَعَوَّا فِي الْأَرْضِ ) [الشورى: ٢٧]. انتهى من فتح البيان.

قوله تعالى: روما يمكرون إلا بأنفسهم وما يَشْعُرُونَ، قَالَ ابنَ كَثِيرِ (٢٣٣/٢): أي: وما يعود وبال مكرهم ذلك وإضلالهم من أضلوه إلا على أنفسهم، كم قال تعالى: ﴿ وَلَجِيلَ } مُنامَّةً وَأَعَالًا مَعَ الْعَالِمَةِ ، [العنكبوت: ١٣]، وقال

وقوله تعالى: " وما يشعرون " أي ما يعلمون وهي لفظة مأخوذة من الشعار وهو الشيء الذي يلى البدن فكأن الذي لا يشعر نفي عنه أن يعلم علم حس وفي ذلك مبالغة في صفة جهله إذ البهائم تعلم علوم الحس وأما هذه الآبة فانما نفي فيها الشعور في نازلة مخصوصة. (المحرر الوجيز لابن عطية ٣/ -(202

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# عري المالية

#### فتاوى الشيخ ابن باز، واللجنة الدائمة

حكم الذهاب للسعرة سنل سماحة الشيخ ابن باز، ما حُكم الذهاب للسحرة والكهنة بقصد العلاج، إذا كان مضطرا إلى

فأجاب: لا يجوز الذهاب إلى الكهان والسحرة والمشعوذين ولا سواهم.

بل يجب أن يُنَبَّه عليهم، ويُوْخذ على أيديهم ويمنعوا؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «مَن أتى عَرَّافا فسأله عن شيء؛ لم تقبل له صلاة أربعين ليلة، رواه مسلم.

وقال صلى الله عليه وسلم: «مَن أتى كاهنا أو عَرَّاها فَصَدَّقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد صلى الله عليه وسلم».

وسئل عن الكُهَّان؟ فقال: ولا تأتوهم،

والكهان: يدعون علم الغيب بواسطة شياطينهم، فلا يجوز إتيان الكهان والعرافين، ولا سؤالهم عن شيء، بل يَجب أن يُنكر عليه، وأن يؤدب؛ حتى لا يعود لشيء من ذلك، لكن يذهب إلى أهل الخير المعروفين بالرقية الشرعية فيرقونه.

(مجموع فتاوى ومقالات متنوعة للشيخ ابن باز: ٨/ ١٥٨).

ويلا سؤال ورد للجنة الدائمة:
أرسلت إحدى الأخوات إلى زوجتي
بسؤال: أنه لما سحر رسول الله صلى
الله عليه وسلم لم ينفك السحر
عنه إلا عندما جاءه جبريل عليه
السلام، وأخبره بما كان، كما هو
شابت وسحيح إذا لما أحد يعمل له
عمل يجوز أن يفكه (هذا كلام
الأخت السائلة). وتقول: إن هذا هو
الذي ههمته عند قراءتها لتضير

#### سورة الظلق في البن كثير، أرجو توضيح الصواب.

فأجابت: لا يجوز حل السحر بسحر مثله.

وينبغي لن أصيب بسحر أن يتعالج بالأدوية الشرعية من الرقية بالقرآن واستعمال الأدوية والعقاقير ألباحة؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم: وتداووا، ولا تتداووا بحرام، فإن الله ما أنزل داء الا أنزل له دواء،

وكذ لك له أن يفكه باستخراج ما سُحر فيه؛ كما فعل النبي صلى الله عليه وسلم، إذا عرف مكانه.

#### مبادئ الاقتصاد الإسلامي

#### س: على ماذا يقوم الاقتصاد الإسلامي؟

ج: يقوم الاقتصاد الإسلامي على المتاجرة الشرعية، باستثمار الأموال فيما أحله الله تعالى، وفق قواعد وضوابط المعاملات الشرعية، المبنية على أصل الإباحة والحل في المعاملات واجتناب كل مل حرمه الله منها كالربا، قال الله تعالى: «وَأَحَلُ اللهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرُبّا، (البقرة: ٧٧٥)، وقال تعالى: «فَإذَا قُضِيَتِ الصَّلاةُ فَانْتَشرُوا في الأرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضُلُ اللّهِ وَاذْكُرُوا اللّه كَثِيرًا لَعَلَّكُمُ تَفُلِحُونَ مِنْ قَضُلُ اللّهِ وَاذْكُرُوا اللّه كَثِيرًا لَعَلَّكُمُ تَفُلِحُونَ (الجمعة:١٠).

#### من حلف قي البيع والشراء صادقًا س، هل يجوز الحلف في البيع والشراء إذا كان صاحبه صادقًا؟

ج: الحلف في البيع والشراء مكروه مطلقا، سواء كان كاذبا أو صادقا، فإن كان كاذبا أو صادقا، فإن تحريم، وذنبه أعظم وعذابه أشد، وهي اليمين الكاذبة، وهي وإن كانت سببا لرواج السلعة، فهي تمحق بركة البيع والربح، ويدل لذلك ما رواه أبو هريرة رضى الله عنه، قال، سمعت

رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: الحلف منفقة للسلعة. ممحقة للبركة أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما وهذا لفظ البخاري، ولما ورد عن أبي ذر رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة، ولا ينظر اليهم، ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم قال: فقرأها رسول الله صلى الله عليه وسلم ثلاث مرار، قال أبو ذر: خابوا وخسروا، من هم يا رسول الله؟ قال: المسبل، والمنان، والمنفق سلعته بالحلف الكاذب. أخرجه مسلم (١٠٢/١).

#### حكم البيع بفير تراض س، هل يجوز البيع بغير تراض؟

ج: لا يجوز البيع بغير تراض، قال الله تعالى: (يا أيها الدين آمنوا لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم) الآية (سورة النساء: ٢٩). إلا إذا كان ذلك بحق، كبيع الرهون من جهة المحكمة، (الفتوى رقم: ٨٥٥٩).

> حكم التجارة في المعرمات وبالمال العرام س؛ والدي مالله حرام، وسيعمل لي تجارة رأس مالها حرام، فهل يجوز لي أن أطهر تجارتي من ربح هذه التجارة، وظروفي أني لم أحصل إلا على الشهادة الإعدادية، ولم أرغب أن أتعلم صنعة، وما حكم الإسلام في ا هذا؟

ج: أولا: شرع الله سبحانه التعامل بين المسلمين بالعقود المباحة، كعقد

البيع والإجارة والسلم والشركة، ونحوها من العقود المشروعة؛ لما فيها من المصلحة للعباد. ثانيا: حرم الله بعض العقود لما فيها من المضار، كعقد الربا، والتأمين التجاري، وبعض البيوع المحرمة، كبيع آلات اللهو، وبيع الخمور والحشيش والدخان، لما فيها من المضار المتنوعة.

فعلى المسلم أن يسلك الطرق المباحة في المعيشة والكسب، وأن يجتنب الأموال المحرمة، والطرق الممنوعة، وإذا علم الله من العبد صدق النية وعزمه على اتباع شرعه والاهتداء بسنة نبيه محمد صلى الله عليه وسلم، فسوف ييسر له أمره، ويرزقه من حيث لا يحتسب، قال الله تعالى: وومن يتق الله يجعل له مخرجا ٣ ويرزقه من حيث لا يحتسب، وفي الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: من ترك شيئا لله عوضه الله خيرا منه بهذا تعلم أنه ليس لك أن تؤسس تجارة رأسمالها حرام، سواء كان من أبيك أو غيره. (أخرجه أحمد ٥٨/٧). (الفتوى رقم: ٥٤٣٥).

س: والدي تاجر وأنا أساعده في تجارته في الغالب، ولكن هذه التجارة تحتوي على بعض المحرمات، كالشرائط المسجلة التي يعلن فيها العداء لله علنا، وفيها من الفسق مالا يوصف، ويباع أيضا في المحل السجائر، وهذه المحرمات مكسبها يعادل نصف ريح الدكان على الأقل، وأنا أكل من هذا الريح، وأبيعه أيضا مكرها حينما يقول لي، افعل كذا وكذا، وأدعو الله أن يلهمك إعطائي المنهاج السليم لها.

ج: لا يجوز أن تتعاون مع أبيك أو غيره فيما هو محرم من بيع ما ذكرت؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم؛ إنما الطاعة في المعروف. (متفق عليه). وقوله صلى الله عليه وسلم: «لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، وعليك أن تنصح والدك بالرفق والأسلوب الحسن، وأن تعتذر إليه بما ذكرنا، (متفق عليه).

حكم بيع المحف وكتب العلم سن ما حكم الاتجار على المصاحف وأشرطة تسجيل القرآن؟ ج: يجوز الاتجار فيهما: لما فيه من التعاون على البر والتقوى. وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

# مسابقة فضيلة الشيخ : محمد صفوت نور الدين

يسر جماعة أنصار السنة المحمدية ، فرع بلبيس ، أن تعلن عن الحلقة الحادية عشرة من مسابقة فضيلة الشيخ محمد صفوت نور الدين ، في القرآن والسنة والعقيدة ، وهي على النحو التالي :

#### المستوى الأول:

١- حفظ اثنين وعشرين جـزءًا من أول القرآن إلى آخر سورة فاطر.

 ٢- تفسير ربعين من قوله تعالى: «يَا أَيْهَا النَّبِيُّ قُلَ لأَزْوَاجِكَ إِنْ كُنْتَنْ تَرِدُنْ ... ﴿ إِلِّي قُولُهُ تعالى ﴾ « لئنْ لم ينته المنافقون » ﴿ سورة الأحزاب

- حفظ مائة حديث من التجريد الصريح بمدينة بلبيس. من ( ۱۱۰۱إلى ۱۱۰۰) مع شرح أول عشرين حديثا منها.

٥- الاستماع إلى شريط (حفظ الله تعالى لدينه وواجبنا نحو هذا الدين ) للشيخ صفوت نور الدين رحمه الله.

#### المستوى الثاني:

١- حفظ أحد عشر جزءاً من القرآن من قوله تعالى ولقد أرْسَلْنَا إلى ثمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا ﴿ [النمل: ٤٥ إلى آخر القرآن الكريم مع التجويد.

#### ٢- تفسير ربع من قوله تعالى: « وَلُوكًا إِذَ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَأْتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ وَأَنْتُمْ تُبْصِرُونَ » 1 tipl: 30

٢- حفظ خمسين حديثاً من مختصر صحيح مسلم للمنذري من (٥٠١ - ٥٥٠) مع شرح أول عشرة أحاديث منها.

٤- دراسة أول بابين من كتاب التوحيد.

٥- الاستماع إلى شريط (إنها الشدائد) للشيخ صفوت نور الدين رحمه الله.

#### المستوى الثالث:

 ا- حفظ خمسة أجـزاء من أول سورة صلاة العصر بمسجد التوحيد ببلبيس. الأحقاف إلى سورة الناس مع التجويد.

٢- معانى كلمات جزء عمّ.

٢- حفظ خمسة وعشرين حديثا من كتاب

رياض الصالحين من (٣٥١ - ٣٧٥)

المحفظ عشرين سؤالا وجوابهم من كتاب ( ۲۰۰ سؤال وجواب للشيخ حافظ حكمي )

#### موعد السابقة:

سيكون امتحان جميع المستويات بإذن الله تعالى يوم السبت ٧/ ٢٠١٥/٢م ، ويبدأ الامتحان من الساعة الثامنة صباحاً بمجمع التوحيد

#### الشروط:

١- ألا يزيد عمر المتسابق في المستوى الأول عن ٤٠ عاماً ، والثاني عن ٣٠ عاماً ، والثالث عن ٠١ عاما.

١- يدفع المتسابق في المستوى الأول ٣٠ جنيها ، والثاني ٢٥ جنيها ، والثالث ٢٠ جنيها ، كمصاريف إدارية في المسابقة ولا تدخل في الجوائز.

٣- يتم الامتحان في جميع المواد تحريريا للمستوى الأول والثاني ما عدا القرآن الكريم ، وأما المستوى الثالث فيكون شفوياً في جميع المواد.

 يتم تسجيل الأسماء ودفع الاشتراكات بالمركز العام - الدور السابع - مجلة التوحيد ، أو بمجمع التوحيد بمدينة بلبيس ، على أن يكون آخر موعد لتسجيل الأسماء ودفع الاشتراكات يوم الخميس ٢٠١٥/١/٢٢م ولن تقبل أي أسماء بعد هذا الموعد.

٥- يتم تسليم نسخة تشمل منهج المسابقة لكل من يسجل اسمه.

٦- يتم إعلان النتيجة وتوزيع الجوائز في حفل كبيريقام يوم السبت ٢٠١٥/٢/٢٨ بعد

٧- جوائز المسابقة قيمة وجائزة الفائز الأول في المستوى الأول والمستوى الثاني ، عمرة الى بيت الله الحرام ، والله الموفق.

