

الأسباب الوقائية في السنة النبوية لظاهرة الغلاء في الأسعار



صلاة الفجر ... فضلها ووسائل المحافظة عليها

# بين المشروع والممنوع

**Upload by: altawhedmag.com** 

#### رئيس مجلس الإدارة د.عدد الله شاكر الجنيدي

فاعلم أنه لا اله الا الله



صاحبة الامتياز

حماعة أنصار السنة المحمدية

#### المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

#### اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د.مرزوق محمد مرزوق

٨ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۲۲۹۳۰۱۷ فاکس ۲۲۲۰۱۹۲۱

البريد الإلكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات

ביעוסדקףקץ ISHTRAK, TAWHEED@YAHOO.COM المركز العام:

هاتف :٢٧٥٥١٩٣٧-٢٥٤٥١٩٣٢ WWW.ANSARALSONNA.COM

#### بشرى سارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها بالمجلة على البريد

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM



## المحرومون من شفاعة سبد البش

من أهل الإسلام من سينعم بشفاعة النبي سيد الشفعاء صلى الله عليه وسلم، وللأسف فإن منهم الذي سيذوق الحرمان من هذه الشفاعة!!

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةً، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خُرِجَ إِلَى المُقْبِرَةُ (الحِيَانَةِ)، فقال: ، السَّالأُمُ عَلَيْكُمْ دَارَ قَوْمَ مُؤْمِنِينَ، وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللَّه بِكُمُ لاحقُونَ، وَددُت أَنِّي قَدْ رَأَيْتَ إِخْوَانِنَا. قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَلْسُنَا احْوَانكَ؟ ! قَالَ: بَلَ أَنْتُمْ أُصْحَابِي، وَاخْوَانِنَا الذين لم يأتوا بعُد، وأنا فرطهُمْ (سابقهم ومتقدمهم) على الحوض. قالوا: يَا رَسُولِ اللَّهِ، كَيْفَ تَعْرِفُ مَنْ يَأْتَى بَعْدَكَ مِنْ أَمْتِكُ؟ قَالَ: أَرَأَيْتَ لَوْ كَانَ لَرَجُلَ خَيْلَ غَرِّ (فِي وَجِهُهَا بِياضَ). مُحَجِّلة (فِي أَرجِلها بِياض). فِي خَيْل دَهُم بُهُم ( أي مع خيل سُود، لا يخالط سوادها لون أخر)، ألا يَعْرِفْ خَيْلُه؟ قالوا: بُلِّي بِا رَسُولُ اللَّهِ، قَالَ: فإنهُمْ بِأَتُونَ بِوُمَ الْقَيَامَةَ غَرًّا مُحَجِّلِينَ (بيض الوجوه والأطراف) من أثر الوضوء، وأنا فرطهم (سَابِقَهِم ومتقدمهم)على الحوِّض. فِلَيْدَادُنَ رِجَالُ (يُطْرِدُون) عَنْ جُوضِي كَمَّا يَذَادَ البِعِيرُ الضَّالِ، أَبَادِيهِمْ: أَلَا هَلَمُ (تَعَالُوا)، ألا هُلمَ، ألا هُلمَ، فيُقال: انهُمْ قَدْ بِدُلُوا (غَيْرُوا فِي الشريعة). فأقول: فسُحُقا، فسُحُقا، فسُحُقا (أي أَنْعُدُكُم اللَّه العادًا)». رُوَاهُ مُسْلِم. فهل بعد ذلك نتجراً على سنته؟!

حعلنا الله واباكم من المتمسكين بشريعته، ولا حَرْمُنا واباكم من شفاعته صلى الله عليه وسلم.



الملاحم 13 حاصرية بحري كالملاء كالمراجع المراجع المراع CO CONTROLL CONTROLL COS VS WILE SHOWS

### سكرتيرالتحرير

مصطفى خليل أبو المعاطي

الاخراج الصحفي

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي



#### ثمن النسخة

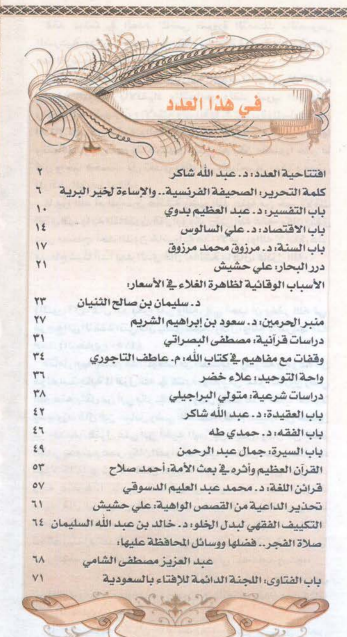
مصر ۲۰۰ قرشاً ، السعودية ٦ ريالات ، الامارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ قلس، الغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ قلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أورويا ٢ يورو

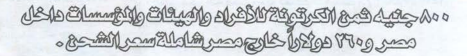
#### الاشتراك السنوي

الله الداخل؟ وبنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الهوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون.

٢- في الخارج ٥٠ دولاراً أو ٠٠١ ريال سعودى
 أه مادهاد لهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الأسلامي فرع القاهرة.باسم مجلة التوحيد.أنصار السنة حساب رقم / ١٩١٩/





منفذ البيع الوحيد بهقر مجلة التوحيد الدور السابع الحمد لله، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وعلى آله وصحبِه.

ويعد

فقد بينت في العدد الماضي ضرورة التمسك بالنصوص الشرعية، وذكرت ما سمح به المقام من أدلة قرآنية ونبوية حول هذا الموضوع، وزيادة في البيان أقول؛

إن الصحابة والتابعين- رضوان الله عليهم- تلقوا القرآن الكريم والسنة النبوية بالانقياد والتسليم، ولقد ضرب الصحابة رضوان الله عليهم أروع الأمثلة وأصدقها في المبادرة والمسارعة إلى امثثال نصوص الشرع، والوقوف عندها، والغضب عند مخالفتها وانتهاكها، وحرصهم وتعظيمهم للنص لم يكن مقصورًا على ما كان واجبًا فحسب، بل تعدى ذلك إلى المستحبات، وهذه بعض المواقف المؤيدة لذلك:

يَأْتِي أَنْلُواْ أَلْفَضْلِ مِنكُّرٌ وَالسَّعَةِ أَنْ فَوْتًا أَوْلِي ٱلْفُرِيّقِ وَالْسَنكِينَ وَأَلْمُهُ حِرت في سَبِيلِ اللهِ وَلَيْمُواْ وَلِشَفْخُواْ أَلَا غُبُونَ أَنْ يَقْفُرُ اللّهُ لَكُمُّ وَاللّهُ عَفُورٌ رَحِمُ » (النور: ۲۲). قال أبو بكر: بلى والله، إني أحب أن يغفر الله لي، فرجع إلى النفقة التي كان ينفق عليه، وقال: والله لا أنزعها منه أبدًا. (البخارى: ٤٧٥٠).

قتأمل أيها المسلم هذا الموقف من الصدّيق، وسرعة رجوعه من قوله استجابة لما أنزل الله في كتابه، ولم يكن عمر الفاروق رضي الله عنه بأقل من أبي بكرفي هذا، وكان وقافا عند كتاب الله ولا يتجاوزه، قال ابن عباس رضي الله عنه، قدم عيينة بن حصين بن حذيفة فنزل على ابن أخيه الحرّبن قيس، وكان من النفر الذين يدينهم عمر، وكان القرّاء أصحاب مجالس عمر ومشاورته كهولاً كانوا أو شبانا، فقال عيينة لابن أخيه، يا ابن أخي، لك كهولاً كانوا أو شبانا، فقال عيينة لابن أخيه، قال، سأستأذن لك عليه، قال ابن عباس؛ فاستأذن الحرّ لعيينة، فأذن له عمر، فلما مخل عليه قال؛ إيه يا ابن الخطاب، فوالله ما تعطينا الجزل، ولا تحكم بيننا بالعدل، فغضب عمر حتى همّ به، فقال له الحر؛ يا أمير المؤمنين، إن الله تعالى قال لنبيه صلى الله عليه وسلم؛ ويأن أمير المؤمنين، والله ما جاوزها عمر حين تلاها، وكان وقافا عند كتاب الباهداري، ٢٦٤٢)، وإن هذا من المأه رالبخاري، ٢٦٤٢).

وَكَانَ الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين يمتثلون النص الشرعي حتى ولو لم يعلموا الحكمة التي شُرع من أجلها، والدليل على ذلك أن عمر رضي الله عنه جاء إلى الحجر الأسود فقبله، وقال: ﴿إِنِّي أَعلم أَنْكُ حَجِر لا تَضَر ولا تَنْفَع، ولولا أني رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يقبلك ما قبلتك. (البخاري، ١٥٩٧) ومسلم: ١٧٧٠).

جاماً الرئيس العام www.sonna\_banha.com

وقد أراد عمر بقوله هذا أن يعلم الناس أن استلامه للحجر اتباع لفعل النبي صلى الله عليه وسلم وليس تقديسًا للحجر؛ لأنه لا يضر ولا ينفع، قال ابن حجر رحمه الله: «وفي قول عمر هذا التسليم للشارع في أمور الدين، وحُسن الاتباع فيما لم يكشف عن معانيها، وهو قاعدة عظيمة في اتباع النبي صلى الله عليه وسلم فيما يفعله ولو لم يعلم الحكمة». (فتح الباري).

وعن أبي سعيد الخدري قال: صلى بنا رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات يوم، فلما كان في بعض صلاته خلع نعليه فوضعهما عن يساره، فلما رأى الناس ذلك خلعوا نعالهم فلما قضى صلاته قال: ما بالكم ألقيتم نعالكم؟ قالوا: رأيناك ألقيت نعليك فألقينا نعالنا، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن جبريل أتاني فأخبرني أن فيهما قذرًا أو قال أذى فألقيتهما، فإذا جاء أحدكم إلى المسجد فلينظر في نعليه، فإن رأى فيهما قذرا أو قال أذى فليمسحهما وليصل فيهما - (أخرجه أحمد في مسنده ٣/٣، والحاكم في المستدرك، وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي (٢٦١/).

وعن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم رأى خاتما من ذهب في يد رجل فتزعه فطرحه، وقال: «يعمد أحدكم إلى جمرة من نار فيجعلها في يده». فقيل للرجل بعد ما ذهب رسول الله صلى الله عليه وسلم، خذ خاتمك انتقع به، قال: لا، والله لا آخذه أبدًا وقد طرحه رسول الله صلى الله عليه وسلم. (مسلم: ٢٠٩٠).

وفي قصة كعب بن مالك، ومُرارة بن ربيع العمري، وهلال بن أمية الواقفي، وهم الثلاثة الذين تخلفوا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في غزوة تبوك، وفي قصتهم أصدق معانى الطاعة والاستجابة لرسول الله صلى الله عليه وسلم، وقصتهم طويلة أكتفى هنا بذكر بعض مواقفها، ومن ذلك ما ذكره كعب رضي الله عنه: «ونهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن كلامنا نحن الثلاثة من بين من تَخْلَفَ عَنْهُ، فَاجْتَنْبَنَا النَّاسُ وتَغَيِّرُوا لَنَا حَتَّى تَنْكُرُتْ فِي نَفْسِي الْأَرْضِ فَمَا هِيَ الْتِي أَغْرِفُ فُلِيثُنَا عَلَى ذَلِكُ خُمْسِينَ لَيْلَةً، فَأَمَّا صَاحِبَايَ فَاسْتَكَانَا ۖ وَقَعَدَا فِي بُيُوتِهِمَا يَبْكِيَانِ وَأَمَّا أَنَا فَكَنْتُ أَشَبِّ الْقَوْمِ وَأَجْلَدُهُمْ، فَكُنَّتُ أَخْرُجُ فَأَشْهَدُ الصَّلَاةَ مَعَ الْسُلِمِينَ وَأَطُوفُ فِي الْأَسُواقِ، وَلَا يُكَلِّمُنِي أَحَدٌ وَآتِي رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ فَأَسَلُّمُ عَلَيْهُ وَهُوَ فِي مَجْلسه بَعْدَ الصَّلاة، فَأَقُولُ فِي نَفْسى هَلْ حَرِّكَ شَفْتَيْهُ برَدُ السَّلَامِ عَلَيُّ أَمْ لَا، ثُمَّ أَصَلَى قَرِيبًا مِنْهُ فَأَسَارِقُهُ

النَّظْرَ، فَإِذَا أَقْبَلْتُ عَلَى صَلَاتِي أَقْبَلَ إِلَيَّ، وَإِذَا الْتَفَتُّ نَحْوَهُ أَغْرَضَ عَثْي.

حَتَّى إِذَا طَالَ عَلَيْ ذَلكَ مِنْ جَفْوَة النَّاسِ مَشَيْتُ حَتَّى تَسَوَّرْتُ جَدَارَ حَائِطُ أَبِي قَتَادَةٍ وَهُوَ ابْنُ عَمِّي وَأَحَبُ النَّاسِ إِنِّي هَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ هَوَالِلْهِ مَا رَدِّ عَلَيْ السَّلَامِ، هَتُلْتُ، يَا أَبَا قَتَادَةَ أَنْشُدُكَ بِاللَّهِ هَلْ تَعْلَمُني أَحِبُ اللَّه وَرَسُولُهُ وَ هَسَكَتَ فَعُدِّتُ لَهُ فَنَشَدْتُهُ فَسَكَتَ فَعَدْتُ لَهُ فَنَشَدْتُهُ فَقَالَ، اللَّه وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. فَفَاضَتُ عَيْتَاي وَتَوَلِّيْتُ حَتَّى تَسَوَّرْتُ الْجِدَارَ.

قَالَ: فَبَيْنَا أَنَا أَمْشَيُ بِسُوقِ الْمَدِينَةِ إِذَا نَبَطِيُّ مَنْ أَنْبَاطُ أَهُلُ الشَّأْمِ مَمَّنْ قَدَمَ بِالطَّعَامِ يَبِيعُهُ بِاللَّدِينَةِ يَقُولُ مَنْ يَدُلُّ عَلَى كَعْبِ بَنِ مَالِكُ قَطَفقَ النَّاسُ يَقْيِرُونَ لَهُ حَتَّى إِذَا جَاءِني دَفَعَ إِلَيَّ كَتَابًا مِنْ مَلِكَ غَسَّانَ فَإِذَا فِيهِ: أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّهُ قَدْ بَلَعْنِي أَنْ صَاحِبَكَ غَسَّانَ فَإِذَا فِيهِ: أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّهُ قَدْ بَلَعْنِي أَنْ صَاحِبَكَ قَدْ جَقَاكَ، وَلَمْ يَجْعَلْكَ اللَّه بِدَارٍ هَوَانِ وَلَا مَضْيَعَةِ فَلْ جَقَاكَ، وَلَمْ مَضْيَعَة فَالْحَقْ بِنَا نُواسِكَ، فَقَلْتُ ثَا قَرَأْتُهَا: وَهَذَا أَيْضًا مِنْ النَّلَاءِ، فَقَدْ الْيُصَا مِنْ النَّهُ بِهَا.

حُتَّى إِذَا مَضْتُ إِزَبِعُونَ لَيْلَةٌ مِنْ الْخَمْسِينَ إِذَا رَسُولُ رَسُولُ اللّهَ صَلّى اللّه عَلَيْه وَسَلّمَ يَأْتَينَي فَقَالَ: إِنَّ رَسُولُ اللّه صَلّى اللّه عَلَيْه وَسَلّمَ يَأْمُرُكَ أَنْ تَغْتَزِلَ امْرَأَتَكَ، اللّه صَلّى اللّه عَلَيْه وَسَلّمَ يَأْمُرُكَ أَنْ تَغْتَزِلَ امْرَأَتَكَ، فَقُلْتُ اللّه عَلَيْه وَلا فَقُلْتُ اللّهِ عَلْ اعْتَزِلْهَا وَلا تَقْرَبُهَا، وَأَرْسَلَ إِلَى صَاحِبَيْ مِثْلَ ذَلِكَ فَقُلْتُ لِامْرَأَتِي اللّهَ عَلَيْهُ مَثْلُ ذَلِكَ فَقُلْتُ لِامْرَأَتِي اللّهَ فِي مَثْلُ ذَلِكَ فَقُلْتُ لِامْرَأَتِي اللّهَ فِي هَذَا اللّهَ فِي هَذَا اللّهَ فِي هَذَا اللّهُ فِي هَذَا اللّهُ فَي هَذَا اللّهُ فَي اللّهُ فَي هَذَا اللّهُ فَي هَذَا اللّهُ مِنْ ذَلِكَ مَثْلُ ذَلِكَ اللّهُ اللّهُ فَي هَذَا اللّهُ فَي اللّهُ فَيْ اللّهُ اللّهُ فَي اللّهُ فَيْ اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فَيْ اللّهُ فَي اللّهُ فَيْ اللّهُ لَكُولُولُ اللّهُ اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ اللّهُ فَيْ اللّهُ اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ لَكُولُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وع هذه القصة من المواقف العجيبة أيضًا ع التسليم والانقياد للرسول صلى الله عليه وسلم، ومن

ذلك أن أبا قتادة وهو ابن عم كعب وأحب الناس اليه لم يرد عليه السلام ولم يكلمه، وما ذاك الا لتتفيذ أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم، كما يلاحظ أيضًا أن كعبًا رضي الله عنه حينما أمره رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يعتزل زوجته استجاب على الفور، بل وأبلغ من ذلك أنه سأل: أطلقها أم ماذا أفعل؟ ولعل في هذه المواقف عبرة لقوم لم يأبهوا بما جاء عن الله وعن رسوله ومصطفاه صلى الله عليه وسلم.

وعن أنس بن مائك رضي الله عنه قال: "عن أنس بن مَائِكَ قَالَ كُنْتُ سَاقِي الْقَوْم يَوْمَ حُرْمَتُ الْخَمْرُ فِي بَيْتَ أَبِي طَلْحَة وَمَا شَرَابُهُمْ إِلَّا الْفَضِيحُ الْبُسْرُ وَالتَّمْرُ فَإِذَا مُنَاد يُنَادي فَقَالَ اخْرُجُ فَانظُرُ فَحْرَجْتُ فَإِذَا مُنَاد يُنَادي أَلَا إِنَّ الْخَمْرَ قَدْ حُرَّمَتْ قَالَ فَجَرَتْ فِي سَكَكَ اللّذينَة، فقالَ لي أَبُو طَلْحَة: اخْرُجْ فَاهْرِقْهَا فَهَرَقْتُهَا، فَقَالُوا أَوْ قَالَ بَعْضُهُمْ قُتل فَالانْ قُتل فَلانْ وَهي فِي بُطُونِهِمْ، فَأَنْزَلَ الله عَزْ وَجَلَّ: «لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحات جُنَاحُ فِيمَا طَعِمُوا إِذَا مَا اتَّقُوْا وَآمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحات » (مسلم: ١٩٨٠).

وقد كان الصحابة رضوان الله عليهم ومن بعدهم يشتد نكيرهم وغضبهم على كل من عارض النص الشرعي برأي، أو قياس، أو استحسان، أو قول أحد من الناس كائنا من كان، ويهجرون من يفعل ذلك، ولا يسوغون غير الانقياد له والتسليم والتلقي بالسمع والطاعة، ولا يخطر على قلوبهم وعقولهم التوقف في قبوله، حتى يشهد له الفعل أو القياس، أو قول فلان وفلان ومواقفهم في ذلك كثيرة ومشهورة، ومن ذلك ما أخرجه مسلم في صحيحه، رعن أبن عُمر قال: قال رسُولُ الله صَلَّى الله عَليه وَسَلَّم، فَقَالَ ابْنُ عُمر لا تدعهُن يخرُجُن هَيتَخذنه وَعلاً فَالَى، فَرَبَرهُ ابْنُ عُمر وقالَ؛ قال ابْنُ عُمر لا تدعهُن يخرُجُن هَيتَخذنه وَعلى الله عَليه ابْنُ عُمر وقال؛ أقال، فربرهُ ابن عُمر وقال؛ أقال وسُولُ الله صَلَّى الله عَليه الله عَليه وسَلَّم، وَقَالَ؛ قَالَ، فَرَبَرهُ ابْنُ عُمر، وقالَ؛ أقولُ قالَ رسُولُ الله صَلَّى الله عَليه وسَلَّم، وَتَقُولُ لا نَدَعُهُنَ ؟ (عسلم، وقالَ؛ الله عَليه وسَلَّم، وَتَقُولُ لا نَدَعُهُنَ ؟ (عسلم، وقالَ؛ الله عَليه وسَلَّم، وَتَقُولُ لا نَدَعُهُنَ ؟ (عسلم، وقالَ الله صَلَّى الله عَليه وسَلَّم، وَتَقُولُ لا نَدَعُهُنَ ؟ (عسلم، وعليه عليه وسَلَّم، وتَقُولُ لا نَدَعُهُنَ ؟ (عسلم، وعليه عليه وسَلَّم، وتَقُولُ لا نَدَعُهُنَ ؟ (عسلم، وعليه) . (مسلم، وعثولُ لا نَدَعُهُنَ ؟ (عسلم، وعليه عليه وسَلَّم، وتَقُولُ لا نَدَعُهُنَ ؟ (عسلم، وعليه عليه وسَلَّم، وتَقُولُ لا نَدَعُهُنَ ؟ (عسلم، وعنه) . (مسلم، وتَقُولُ لا نَدَعُهُنَ ؟ (عسلم، ويَقَالَ ؛ نَدَعُهُنْ ؟ (عسلم، ويَقَالَ ؛ نَدَعُهُنْ ؟ (عسلم، ويَقَالُ ؛ نَدَعُهُنْ ؟ (عسلم، ويَقَالَ ؛ نَدَعُهُنْ كُولُ عَالْ رسُولُ الله عَلَيْه عَلَيْهُ ويَعْلَى الله عَلَيْهُ ويَعْلَى الله عَلَيْه ويَقْلَ ؛ نَدَعُهُنْ إِلَيْهُ ويَعْلَ ويَقْلَ الله عَلَيْه ويَعْلَا ويَعْلَى الله عَلَيْهُ ويَعْلَى اللهُ عَلَيْهُ ويَعْلَى الله عَلَيْهُ ويَعْلَى الله عَلَيْهُ ويَعْلَا وَلْهُ اللهُ عَلَيْهُ ويَعْلَى أَنْهُ عَلَيْهُ ويَعْلَى اللهُ ع

قال النووي رحمه الله: «فيه تعزير المعترض على السنة، والمعارض لها برأيه، وفيه تعزير الوالد لوده وإن كان كبيرًا». (شرح النووي على مسلم ١٦٢/٤).

وقد ساق ابن بطة بسنده عن الأعرج قال: سمعت أبا سعيد الخدري رضي الله عنه يقول لرجل: أتسمعني أحدث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: ولا تبيعوا الدينار بالدينار، والدرهم بالدرهم، إلا مثلاً بمثل، ولا تبيعوا منها عاجلاً بآجل، ثم أنت تفتي بما تفتي- يعني: بما يخالف ذلك-، والله لا يؤويني واياك

والمستيساق ال الشركة المرتبية المرتبية

ما عشت إلا المسجد ،.

كما ساق بسنده عن سعيد بن جبير، عن عبد الله بن مغفل أنه قال: «نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن الحذف، وقال: إنها لا تصطاد صيدًا، ولا تتكا عدوًا، ولكنها تفقأ العين وتكسر السن، فقال رجل لعبد الله بن مغفل: وما بأس بهذا؟ فقال: إني أحدثك عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ونقول هذا، والله لا أكلمك أندًا».

ثم علق ابن بطة على هذه الآثار بقوله: «فاعتبروا يا أولي الأبصار، فشتان بين هؤلاء العقلاء السادة الأبرار الأخيار الذين مُلئت قلوبهم بالغيرة على الأبرار الأخيار الذين مُلئت قلوبهم بالغيرة على وياس نحن منهم ويين ظهرانيهم، هذا عبد الله بن وناس نحن منهم ويين ظهرانيهم، هذا عبد الله بن ساداتهم يقطع رحمه لله، ويهجر حميمه حين عارضه يحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم، وحلف أيضا على قطيعته وهجرانه، وهو يعلم ما يق صلة الأقربين على قطيعة الأهلين. فيا ليت شعري، كيف حالنا عند الله عز وجل ونحن نلقى أهل الزيغ في صباحنا والمساء، يستهزؤون بآيات الله، ويعاندون سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم حائدين عنها وملحدين فيها، سلمنا الله عليه وسلم حائدين عنها وملحدين فيها، سلمنا الله واياكم من الزيغ والزلل». (الإبانة ج/ ٢٥٨١).

قلت: رحم الله ابن بطة، وماذا كان يقول لو رأى زماننا اليوم وجهلة من سفهاء الناس يحيدون عن الحق، ويطعنون على السنة، ويسخرون من أهل السنة القابضين على دينهم، وكان الصحابة رضي الله عنهم

على المن والكان والله والكان والكان

يدركون أهمية السنة ومكانتها، فكانوا يتناوبون على سماع الحديث من رسول الله صلى الله عليه وسلم، وق هذا يقول أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه: «كُنْتُ أَنَا وَجَارُ لي مِنْ الْأَنْصَارِ فِي بَنِي أُمِيَةَ بْنُ زَيْد وَهِي مِنْ عَوَالِي اللّه يَنَي أُمِيةً بْنُ زَيْد وَهِي مِنْ عَوَالِي اللّه يَنَة، وَكُنّا نَتَنَاوَبُ النَّزُولُ عَلَى رَسُولُ اللّه صَلّى اللّه عَلَيْه وَسَلّم يَنْزَلُ يَوْمًا، وَأَنْزَلُ يَوْمًا، فَإِذَا يَزَلُتُ جِئْتُهُ بِخَبِر ذَلِكَ الْيَوْمِ مِنْ الْوَحْي وَغَيْرِه وَإِذَا نَزَلُ فَعَلَى مِثْلُ الْبَخَارِي: ١٤٧٥، ومسلم: ١٤٧٩).

كما يقطعون الأميال الكثيرة، ويتحملون الصعاب في الحصول على حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم ويعملون به، كما في حديث عقبة بن الحارث رضي والله عنه: «أَنَّهُ تَرَوَّجَ ابْنَةَ لأبي إهَابِ بْن عَزيز هَأَتَهُ الله عنه: «أَنَّهُ تَرَوَّجَ ابْنَةَ لأبي إهَابِ بْن عَزيز هَأَتَتُهُ الله عنه: «أَنَّهُ تَرَوَّجَ ابْنَةَ لأبي إهَابِ بْن عَزيز هَأَتَتُهُ الله عَقْبَهُ: مَا أَعْلَمُ أَنَّكَ إَرْضَعْتَنِي وَلا أَخْبَرْتِنِي، هَرَكِبَ لهَا عُقْبَهُ: مَا أَعْلَمُ أَنَّكَ إَرْضَعْتَنِي وَلا أَخْبَرْتِنِي، هَرَكِبَ الله عَلْيه وَسَلَمَ بِاللَّدِينَة فَسَأَلُهُ فَقَالَ رَسُولُ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمَ بِاللَّدِينَة فَسَأَلُهُ فَقَالَ رَسُولُ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمَ؛ كَيْفُ وَقَدْ قيل؟ فَقَارَوْهَا عُيْرَهُ». (البخاري: ٢٦٤٠). فَفَارَقُهَا عُقْبَهُ وَنَكَحَتْ زَوْجًا غَيْرَهُ». (البخاري: ٢٦٤٠). ولقد سار أعلام الأمة وعلماؤها على منهج الصحابة

ولعد سار اعلام الامه وعلماوها على منهج الصحابه الكرام في الاحتجاج بالنص الشرعي وقبوله وعدم معارضته، ومن ذلك ما ذكره الحاكم عن أبي بكر الصبغي أنه كان يخاطب كهلاً، فقال: حدثونا عن سليمان بن حرب، فقال الكهل: دعنا من حدثنا، إلى متى حدثنا وأخبرنا؟ فقال: يا هذا، لست أشم من كلامك رائحة الإيمان، ولا يحل لك أن تدخل هذه الدار، ثم هجره حتى مات. (سير أعلام النبلاء

وَعَنْ خُرَزَادُ العَابِد، قَالَ: حَدَّثُ أَبُو مُعَاوِيةُ الرَّشِيدُ بِحَدِيْثُ اخْتَجَ آدَمُ وَمُوْسَى، فَقَالَ رَجُلُ شَرِيْفُ، فَأَيْنَ لَقَيَهُ؟ فَغَضِبُ الرَّشِيْدُ، وقَالَ: النَّطُعَ وَالسَّيْف، زَنْديق يُطَعَنُ فِي الْحَدِيْث. فَمَا زَالَ أَبُو مُعَاوِيةَ يُسَكِّنُهُ وَيَقُولُ؛ بَادرَةٌ مِنْهُ يَا أَمِيْرَ المُؤْمِنِيْنَ لا حَتَّى سَكَنَ. (المرجع السابق ج٩/٨٨٨).

قال أبو إسماعيل الصابوني رحمه الله معلقًا على هذه القصة: «هكذا ينبغي للمرء أن يعظم أخبار رسول الله صلى الله عليه وسلم، ويقابلها بالقبول والتسليم والتصديق، وينكر أشد الإنكار على من يسلك فيها غير هذا الطريق الذي سلكه هارون الرشيد رحمه الله مع من اعترض على الخبر الصحيح، الذي سمعه بكيف، على طريق الإنكار له، والابتعاد عنه، ولم يتلقه بالقبول، كما يجب أن يتلقى جميع ما ورد من رسول الله صلى الله عليه وسلم». (عقيدة السلف وأصحاب الحديث ص١١٧).

وقال البربهاري – رحمه الله-: «وإذا سمعت الرجل يطعن على الآثار، ولا يقبلها أو ينكر شيئًا من أخبار الرسول صلى الله عليه وسلم فاتهمه على الإسلام، الرسول صلى الله عليه وسلم فاتهمه على الإسلام، فإنه رجل رديء المذهب والقول». (شرح السنة ص٣٠). وهكذا تتابعت كلمة أهل العلم على مر العصور في تعظيم النصوص الشرعية والعمل بها، ولقد وفق الله جمعية أنصار السنة المحمدية، فتمسكت بالوحيين، ودعت الناس إليهما والعمل بهما، بل إن هذا الأمر يأتي على رأس اهتمامات الجمعية، ومن يراجع مجلتي الهدي النبوي والتوحيد يجد هذا الأمر ظاهرًا لكل ذي عينين.

وأختم هذا المقال بكلمات مباركات لأحد أعلام أنصار السنة والذي صار فيما بعد إمامًا في الحرم المكي الشريف، وهو الشيخ عبد الظاهر أبو السمح، يقول رحمه الله: «وإن آية الحب الصحيح والإيمان الصادق: أن لا يقدّم بين يدي قول الله ورسوله صلى الله عليه وسلم وهدي الصحابة قول أحد ولا رأيه، ولا عمله، مهما كان، وفي أي زمان كان، وألا يجد لذة العلم، ومتعة البحث إلا في قول وسنة الرسول صلى الله عليه وسلم وهدي الصحابة، وأن يجد لغير ذلك في نفسه مرارة تؤذيه، وطعمًا يؤله». (العدد الأول من مجلة الهدي النبوي ص٨).

وإنني من هذا المنبر الإعلامي أدعو الأمة إلى التصدي لأقوال الجاهلين وانتحال المبطلين، والمناوئين لسنة النبي الأمين صلى الله عليه وسلم، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الحمد لله رب العالمين الرحمن الرحيم، ولي المتضية، ولي المتضين، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين، من اشتَّن بسنته اهتدى، ووقاه الله السوء، ومن حاذ عن سنته ضلَّ وتاله الشر والسوء، أما بعدً،

يأبي أنت وأمي يا رسول الله، قالها الأولون من الصحابة والتابعين.. ونقولها إلى يوم الدين، دفاعًا عن رسولنا العظيم والمنهج القويم مستوحياً من دين رب العالمين ، الذي قال الله عنه في قرآنه العظيم، ومَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحَمَّةً لِلْعَلْمِينَ » (الأنبياء:١٠٧)، وأمر الله العالمين بالإيمان يما جاء به، والتمسك بسنته فقال: «إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شُنهدًا وَمُشَرِّعُوهُ يُكُونُ يُكُونُ لَهُ مَنْ الله والمناه وال

وقد قامت الدنيا ولم تقعد في الأيام الماضية، بسبب عدوان إرهابي مرفوض ومدان من كل السلمين فقد حرمت الشريعة قتل النفس بغير حقّ على مجلة «شارلي إبيدو» الفرنسية، التي دأبت على الأسباءة للأسلام والمسلمين، ولرسولنا الأمين محمد صلى الله عليه وسلم، بالصور والرسوم والمادة التحريرية، واستفزاز مشاعر المسلمين فرنسا وخارجها، ووقفت دول العالم الاسلامي تدين الاعتداء الأثيم، بينما تستمر الجريدة في وقاحتها واستفزازاتها فتنشر صورًا جديدة ورسومًا أخرى مسيئة لرسولنا الكريم، متحدية للعالم الإسلامي الذي أدان ما حدث، وحسينا الله ونعم الوكيل!!

إن شريعة الإسلام تفرض على كل مسلم أن يجعل مرجعيته كتاب ربه، وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، فالله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ أَنَّ إِلَّا صَلَيْ اللّهِ سَبِيلٍ وَبِلْكَ بِالْمِكْمَةِ وَالْمُوعِظَةِ الْمُسْتَةِ وَحَدِلْهُمْ بِالْقَى فِي سَبِيلٍ وَبِلْكَ بِالْمِكْمَةِ وَالْمُوعِظَةِ الْمُسْتَةِ وَحَدِلْهُمْ بِالْقَى فِي اللّه تعالى: ﴿ وَإِذَا خَاطِبَهُمُ السّعِولِينَ ﴿ وَإِذَا خَاطِبَهُمُ السّعِولِينَ ﴿ وَإِذَا خَاطِبَهُمُ السّعَالِينَ ﴿ وَإِذَا خَاطِبَهُمُ السّعَالِينَ ﴿ وَإِذَا خَاطِبَهُمُ السّعَالِينَ ﴿ وَإِذَا خَاطِبَهُمُ السّعَلَى السّعَلَايِةِ وَعَلَى السّعَلَاقِينَ ﴿ وَأَصْبِعَ عِلَى اللّهُ السّعَلَى السّعَلَاقِينَ ﴿ وَإِنْ السّعَلَاقِ وَلَا السّعَالَةِ وَلَا السّعَالَةِ وَلا السّعَالَةِ وَلا تحريب ولا وق تهويل فلا سلبية ولا استكانة، ولا تحريب ولا تحريب ولا

التريص الغربي بالإسلام والسلمان

الصحيفة

الفرنسية...

والإساءة

لخير البرية

صلى الله عليه وسلم

بقلم رئيس التحرير <mark>جمال سعم حاتم</mark>

GSHATEM@HOTMAIL.COM GSHATEM@HYAHOO.COM

التوحيك العدد ٥٢٠ السنة الرابعة والأربعون

اتلاف!!

إن منهجية الإسلام في التعامل مع الفتن منهجية راشدة، تقوم على الإقناع الحكيم، منهجية راشدة، تقوم على الإقناع الحكيم، والارشياد الرصين، وإقامة البراهين، إفحامًا للخصم من جهة، وتبيانًا لحقائق قد تبدو غائبة، وإرساءً لقواعد يذخر بها الدين، وعلى رأسها مكارم الأخلق، والمحارة الأخلق، والمحارة الأخلاق، والمحارة المانة عن التابيل (آل عمران ١٣٤١)، ما وسعنا إلى ذلك سبيلاً.

#### من المحن تأتى المنح

علينا ضبط عواطفنا وردود أفعالنا بميزان الكتاب والسنة، دون أن نبتئس بما يفعل الظالمون، فقد تكون جرائمهم البشعة في حق الإسلام والمسلمين، وفي حق الرسول الأمين محمد صلى الله عليه وسلم، بداية الطريق لنصرة الإسلام، وقد تكون أفعالهم الإجرامية، وما يتبعها من أحداث ومن ردود أفعال يبين فيها للمخالفين، بالكلمة والتبيان، والمنطق والبيان، والأفعال، ما يدفع الكثيرين من غير السلمين للقراءة والبحث عن حقيقة نبينا صلى الله عليه وسلم، وعظمة ديننا الإسلامي الوسطى الحنيف، ومن المؤكد أن العقلاء منهم سوف يدركون زيف ما يروج له هؤلاء المغرضون، وتنكشف أكاذيبهم، فيكون ذلك خيرًا وفتحًا للاسلام وسبيلا لنشر الدعوة، والبعد والتبرؤ من كل فعل يسيء إلى الإسلام، ويجعلنا نتحول من متهمين إلى أصحاب حق١١

وهذه الرسومات الّتي نُشرت على الصفحات السوداء، هي قطعًا لا تمثل شخص رسول الله صلى الله عليه وسلم، بل هي صورة من صور سوداء أملاها عليهم خيالهم الفاسد المريض الدي يسعى للنيل من الإسلام والمسلمين، ورسولنا الحبيب الأمين صلى الله عليه وسلم، لكن عبثًا يحاولون، وعلى أعقابهم سوف يُردون!!

#### الإرهاب ليس له وطن ولا دين

عندما وقعت حادثة الاعتداء على المجريدة الفرنسية مؤخرًا، قامت قيامة الغرب والعالم كله، ضد ما أسموه بالإرهاب الإسلامي الأرغم اعتراف البعض من قادتهم، بأن الإرهاب ليس له أرضٌ ولا دين، وأن أي تصرف من أفراد

عابثين ممن ينسبون أنفسهم إلى الإسلام، فالإسلام منهم بريء، ويجرم فعلهم، ويُحرم الاعتداء على النفس البشرية العصومة أيًا كان دينها، وقد احتشد الملايين من الفرنسيين، وغيرهم، يتقدمهم قادة أوروبا، في مسيرة هي الأضخم في تاريخ فرنسا، منددين بما يحدث، ومع ذلك رُفعت فيها الافتات وشعارات مسيئة للإسلام والمسلمين، وأعادت الجريدة الخبيثة نشر رسوم أخرى مسيئة لسيد البشرية صلى الله عليه وسلم!!

وتغاضى أصحاب المسيرة عن الإساءة الجديدة الملهبة لمشاعر مليار ونصف المليار مسلم، ومع أن التحقيقات ما تزال جارية ولم يُعلن شيء عن تفاصيلها، إلا أن التُهم- المعدة مسبقًا- قد الصقت على الفور بالإسلام والمسلمين، وهو دليلٌ على تربص الغرب بالمسلمين وكراهيته لهم، ومحاولة إلصاق كل جريمة أو نقيصة بهم وبدينهم، ورسولهم صلى الله عليه وسلم.

ولنا أن نتساءل: لماذا الكيل بمكيالين؟ ولماذا تزدوج المعايير عندهم في قضايا الإرهاب الذي صنعته أيديهم؟ فكم من شعوب تم إبادتها الرتكبت ضدها المذابح، وها هي فرنسا تتباكى وتجيش الجيوش المقتل اثني عشر فردًا بينهم من هو مسلم وقف يدافع الأخر لحظة عن القتلى من «شارل إبيدو».

وفرنسا نفسها قتلت من المسلمين في الجزائر ما يزيد على المليون مسلم، دون أن يصدر عنها اعتذار حتى الآن، ودموع التماسيح التي يذرفها الغرب والأمريكان، وأحد قادة المسيرة الباريسية المدافع عن الإرهاب، الإرهابي الكبير «نتنياهو» الذي لُطخت يداه بدماء مئات الآلاف من المسلمين يتقدم إلى الصف الأول من المسيرة، ملوحًا للجماهير المحتشدة، وكأنه قائد ملهم يُكرَّم وسط المكرمين، فأين كانت دموع الغرب التي ذُرفت على ضحايا «شارل إبيدو» عندما أبيد مئات الآلاف من المسلمين في البوسنة

والهرسك، وفلسطين، والعراق، وسـوريـا، ومسلمي روانـــدا،

وافريقيا الوسطى، وأفغانستان، والشيشان، وبورما، وتركستان الشرقية بالصين، وفرنسا نفسها التي رفضت إلغاء العدد المسيء لتلك الصحيفة؛ متعللة بحرية الرأي، هي التي حاكمت روجيه جارودي لأنه شكك في أعداد الضحايا- يقصدون ضحايا الهولوكست- فهل عدد ضحايا المحرقة النازية مقدس أكثر من قدسية الأنبياء والأديان الإانها ازدواجية المعاير والكيل بمكيالين الم

#### التمادي في العدوان والباطل الميت

وإذا كانت الصحيفة الفرنسية «شارلي ابيدو» قد أعادت نشر سمومها في أول أعدادها بعد الهجوم الذي أودى بحياة عدد من صحفييها، متضمنا رسما كاركاتوريًا جديدًا على غلافها للنبي محمد صلى الله عليه وسلم، وتظهر صورة غلاف الصحيفة التي تعرضت من قبل لانتقادات من المسلمين لنشرها رسومًا مسيئة للنبي محمد، عليه أفضل الصلاة وأتم مسيئة للنبي محمد، عليه أفضل الصلاة وأتم يكون النبي صلى الله عليه وسلم، وهو يبكي، وتحته كلمات تقول بالفرنسية: «كل شيء قد فضر»، بينما يمسك بلافتة مدون عليها «أنا شارلي» في إشارة إلى عبارة باتت واضحة ورمزًا يعتبرونه للتضامن مع الصحيفة ضد الهجوم يعرضت له.

وحسب صحيفة «ليبراسيون» التي تستضيف المقر المؤقت له «لشارلي إبيدو» فإن العدد الذي أصدرته الصحيفة ويحمل الرقم (١١٧٨) ويتكون من ٨ صفحات، ويحمل اسم «عدد الأحياء»، وقد أصدرت الصحيفة منه ثلاثة ملايين نسخة، مقابل ستين ألفًا في المعتاد، على أن يُباع في ٢٥ بلدًا، مترجمًا إلى ست عشرة لغة مختلفة.

وتشير الإحصائيات غير الرسمية إلى أن السلمين في فرنسا يقدر عددهم بسبعة ملايين مسلم، وقد دعت أكبر منظمتين إسلاميتين بفرنسا إلى عدم صدور هذا العدد؛ لأنه سيستفز العدد؛ لأنه سيستفر

المسلمين بإعادة نشر تلك الرسوم، وذلك قبل صدور هذا العدد بيوم واحد، ولكننا ومع صدور العدد الذي أرادوا به استفزاز مشاعر المسلمين، لا بد أن نصير برغم الإيلام على التصرفات العنصرية غير الأخلاقية، ومع أن الإسباءة لدين الله عز وجل، ولرسوله صلى اللَّه عليه وسلم، أمر لا يمكن السكوت عليه مع أهمية إدراك القواعد الفقهية التي تنظم الرد على تلك الإسباءات، فالخطأ لا يُعالج بخطأ، والمفسدة لا تدفع بمفسدة أشد، وإن صحيفة «شارلي ايبدو» قد أسهمت بفعلتها الشنعاء في خلق موجة جديدة من الكراهية داخل المجتمع الفرنسي والغربي بشكل عام، وإن ما تقوم به تلك الصحيفة الماجنة لا يخدم التعايش وحوار الحضارات الذي يسعى المسلمون إليه، مما نُعدُ تطورًا خطيرًا مناهضا للقيم الإنسانية، والحريات والتنوع الثقافي، والتسامح، واحترام حقوق الانسان!!

ويجب أن تكون رسالتنا للفرب واضحة تمام الوضوح، بأن حرية التعبير لا تعنى الإساءة لمعتقدات الآخرين، وأن المنظمات التكفيرية المتطرفة قد نشأت في مراتع الظلم والطغيان والطائفية التي نتجت عن الغزو والاحتلال الأمريكي للعراق، ثم تسليمه لإيران، وما تبع ذلكمن السياسات الطائفية، وقبل كلذلك يجب أن يعلموا أن وجود إسرائيل واحتلالها للأراضي الفلسطينية والعربية وعملياتها الإرهابية ل لابادة شعب فلسطين بصفة مستمرة لهي السبب الرئيس أيضا في تصاعد الغضب والتطرف في المنطقة، والذي إن لم يتم معالجة أسبابه الحقيقية لن يظل محصورًا في نطاق منطقتنا، وإنما سيرتد لهذه الدول الكبرى في عقر دارها، وإنه ما لم يتحقق سلام واستقرار بلداننا، لن ينعم الغرب بالسلام، وهو ما حدث في ١١ سيتمير، واعتداءات باريس، وما قد ىتكرر مجددًا۔

## اليمين المنظرف في الغرب. . أكثر إرهابًا من الأرهابيين (أ

لم يكن مستغربًا ما حدث في فرنسا من اعتداء وحشي على مقر صحيفة «تشارلي إبيدو» المثيرة للجدل؛ إذ دأبت الصحيفة

الفرنسية بشكل ملحوظ على إثارة السخط العام لدى المسلمين؛ بنشر الكثير من الرسوم المسيئة للنبي محمد صلى الله عليه وسلم، خاصة مع استمرار حالة الاستنفار الغربي في أوريا والعالم ضد كل ما يمت بصلة للإسلام.

ويقود اليمين المتطرف في أوروبا حملة شعواء للقضاء على المسلمين، والأجانب منهم بشكل خاص، بالتزامن مع تظاهرات وبيجيدا ، في ألمانيا والتي تنادي بطرد كل الأجانب من ألمانيا وخاصة المسلمين، وحرق نسخ من القرآن الكريم، ونشر رسوم مسيئة للنبي صلى الله عليه وسلم، وليس بعيدًا عنا الاعتداء الوحشي على المواطنة المصرية د. مروة الشربيني، وقتلها داخل إحدى المحاكم الألمانية، وناهيك عن الاعتداءات المتكررة على المساجد بالسويد، وغيرها من الدول الأوروبية، وتكرر أيضا حوادث حرق المدارس الإسلامية وتدنيس قبور المسلمين، وغير ذلك الكثير.

ولا ننسى في هذا الإطار أحداث ١١ سبتمبر الدموية، وما أعقبها من حروب أعلن إبَّانها بوش الابن بأنها حرب صليبية ضدما يسمونه بالارهاب ، وما ترتب على تلك الأحداث من تغيير للخريطة الدولية، وتدمير كامل للعراق وأفغانستان، وحاليًا سوريا، والسودان، ولينان، وكل دول المنطقة بلا استثناء، فالعنف لا نقائل الا بالعنف!!

ان الصحيفة الفرنسية لم تكن الوحيدة التي اتهمت بالإساءة لشخص النبي الكريم صلى الله عليه وسلم، فمعظم الصحف الأوروبية المعروفة تعمدت نشر أشهر الرسوم المسيئة للنبي صلى الله عليه وسلم، والتي نشرتها صحيفة «بولاندس بوستن »، الدانمركية عام ٢٠٠٥م.

ولا يفوتنا ربط ما يحدث من تطورات، وتوترات في القارة الأوروبية العجوز بسبب نزوح المسلمين من سوريا والعراق وغيرها من مناطق التوتر بالشرق الأوسيط، وقيد تظاهر الألمان تظاهرات كبيرة تطالب بطرد كل اللاجئين الأجانب وخاصة المسلمين من ألمانيا. وقال رئيس البرلمان الألماني السابق «فولفجانج تيوز» في حديثه مع راديو «وتيشلاند فونك»: إن ألمانيا استقبلت منذ مطلع العام ١٨٠ ألف لاجئ بزيادة قدرها ٥٧٠ عن الفترة ذاتها من عام ١٣٠٧م، نتج عن هذا ما يقدره جهاز الأمن الداخلي الألماني من

أن عدد المتطرفين اليمينيين في البلاد وصل إلى نحو ٢٢ ألفا أكثر من ٢٥٪ منهم من النازيين الجدد. كما بلغ عدد الحرائم ضد الأجانب في ولاية ساكسونيا بشرق ألمانيا ١٧٩ حالة عنف ضد الأجانب مقارنة بـ ١٥٢ العام الماضي.

وقد تعمد عدد من الشخصيات الدينية من غير السلمين حرق نسخ من القرآن، وأشهرهم القس تيرى جونز بولاية فلوريدا الأمريكية في ذكري ١١ سيتمير، وما حدث من ردود أفعال ساخطة وعنيفة تجاه هذا العمل الاستفزازي لعموم المسلمين !!

كما أن للمذيع الأمريكي «نيل يورتز» الشهير دورًا في هذا الحمق، وتأجيج تلك الأحداث بعد أن شبِّه المسلمين بر «الصراصير» يصومون نهار رمضان ويأكلون في الليل!! كما وصف الإسلام بأنه فيروس مميت ينتشر في جميع أنحاء أوربا والعالم الغربي، مضيفا: سوف ننتظر طويلا جدا حتى تطور لقاحًا لنكافحه به ...

وقد صرحت المستشارة الألمانية «ميركل» عقب الهجوم على الصحيفة الفرنسية أنه يجب استخدام كل الوسائل المتاحة لدينا لمحاربة العنف وعدم التسامح!!، مؤكدة في ذات الوقت أن الإسلام جزء أساس من المجتمع الحديث في ألمانيا، ومن المعروف أن ألمانيا يعيش بها أكثر من أربعة ملايين مسلم معظمهم من أصل تركى، كما أكدت المستشارة الألمانية أنه لا مكان في ألمانيا لن يدعو إلى عداء السلمين، ويؤجج مشاعرهم.

وأخيرًا وليس آخرًا؛ فإننا نؤكد على أن ديننا الحنيف يُحثنا على نبذ تلك الأفعال الإجرامية، وأن يتعايش المسلمون في تلك الدول مظهرين سماحة الإسلام مع الأخرين، فالتاريخ الإسلامي يذكر بوضوح كيف كان يعيش المسلمون مع أصحاب الأديان الأخرى جنبا إلى جنب، واضعين نصب أعينهم قول الله عز وجل: « لَكُ دِنْكُو وَلَى دِين » (الكافرون:٦)، فاللهم احفظ الإسلام والمسلمين، واهد العصاة والمذنبين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

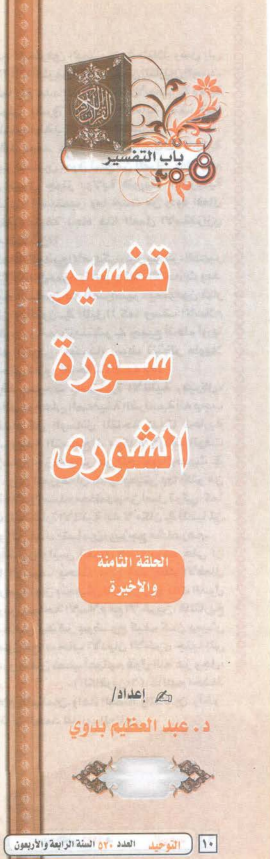
ن الهدى هدى الله

«وَمَن يُضَلِل اللَّهُ فَمَا لَهُ مَنْ هَاد »؛

لما ذكر الله تعالى بعض دلائل التوحيد، ومظاهر العظمة والقدرة، التي من شأنها أن يستدل بها على أنه لا إله إلا هو، ومع ذلك أبي أكثر الناس إلا كفورا، بين سبحانه أن الإيمان مَشَلًا مَنَ اللهُ وَيَعَمَّ وَاللهُ وَيَعَمَّ وَاللهُ وَيَعَمَّ وَاللهُ وَيَعَمَّ وَاللهُ وَيَعَمَّ وَاللهُ يهدي من يشاء ممن علم أنه أهل الذلك الفضله أهلا، ووَمَن يُضُلل اللّهُ هَمَا لَهُ من وَلَي مَن بَعُده، كما قال فضله أهلا، ووَمَن يُضُلل اللّهُ هَمَا لَهُ من وَلَي مَن بَعُده، كما قال وَعَشَرُهُمْ وَمَ اللهُ عَلَى أَنْ اللهُ عَمَا وَلَكَا وَسُمَا مَا اللهُ عَمَا مَنْ اللهُ عَمَا وَلَكَا وَسُمَا مَالُوهُمْ حَهَمُ صَالِمَا عَلَيْهِ وَعَمْ اللهُ مَن وَلَي مَن بَعُده ، كما قال وَعَشَرُهُمْ وَمَ اللهُ عَلَى وَحُمْ عَمَا وَلَكَا وَسُمَا مَا وَلَوْا أَوْا أَوْا

تمنى الظلان الرجوع الى الدنيا:

ثم أخبر سبحانه أن الضالين الذين عموا عن آيات الله سيعترفون بدنبهم «مَمْ مُعْ النَّار مُعَنَّنَ » (الذاريات: ٢٣)، ويسألون



الله تعالى أن يردهم إلى الدنيا ليؤمنوا بما كذبوا به من قبل، ولن يجابوا، فقال تعالى: «وترى الظالمين لما رَأُوا الْعَدَابَ يَقُولُونَ هَلِ إِلَى مَرَدَ مَنْ سَبِيلِ»؛

والخطاب للنبي صلى الله عليه وسلم ولكل من بلغه، والظالون هم الكافرون المشركون، «لما رَأُوا العُذَابُ، وأنقنوا بالبوار، كما قال تعالى: «وَعَسَاحِهُمُ يؤميد للكنفرين عرضًا إلى الذين كانت أعينهم في عِطلَهِ عَن دِكْرِي وَكَانُوا لا يُسْطِيعُونَ مِعاً، (الكهف: ١٠١)، وقال تعالى: « ورا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلنَّاوَ فَظُنُواْ أَنْتُمْ مُوافِعُوهَا وَلَمْ يَجِدُوا عَنَّهَا مَصْرِفًا ، (الكهف: ٥٣)، فتمنوا الرجوع إلى الدنيا وقالوا: «هُلُ

إلى مُرَدُ مُن سُبِيلٍ»، وقد صرحوا بالغرض من تمني الرجوع، كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ رَكَّ إِذْ وَقُوا عَلَى ٱلنَّارِ فَقَالُوا يَلْتِكُنَّا نُردُ وَلَا نَكُذُبُ بِنَالِتِ رَبِينًا وَتَكُونَ مِنَ ٱلْمُعِينَى (الأنهام: ٧٧).

وقد أعلمنا ربنا سبحانه أن هذا السؤال سيتكرر منهم، وأنهم لن يجابوا:

قَالَ تَعَالَى: وبَلَّ بَدًا لَهُم مَّا كَانُوا يُخْفُونَ مِن قِبَلُّ وَلَوْ زُدُّوا لْمَازُوا لِمَا مُواعِنَمُ وَإِنَّهُمْ لَكُذِوْنَ ، (الأنعام: ٢٨)، ثُمَّ ذكر الله تَعَالَى حَالَهُمْ عَنْدُ عَرْضَهِمْ عَلَى النَّارِ، فَقَالَ: «وَتَرَاهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَاشِعِينَ مِنَ الذِّلِ» أَيْ حَالَ كونهم خاشعين حقيرين مُهَانين يسبُّ مَا لِحقهُمْ من الذُلْ « يَنظرُونَ من طرف خفي »؛ أي يَنتدئ نظرُهُم منْ تُحْرِيك لأَجْفَانهمْ ضَعِيفٌ خُفيٌ بِمُسَارَقَة، كَمَا ترَى الذي يَتيَفَنُ أَنْ يُقْتِلُ، فإنه يَنظرُ إلى السَّيْف كَانْهُ لا يُقدرُ عَلَى أَنْ يُفْتَحَ أَجْفَانُهُ عَلَيْهُ وَيَمُلا عَيْنَيْهُ منه، كمَا يَفْعَل فِي نظره إلى المُحْدُوبَات. (التفسير الكسر (۲۷/ ۱۸۳)).

 وقالُ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ الْخَاسِرِينَ الَّذِينَ خُسِرُوا أنفسهم وأهليهم يوم القيامة»:

يَتَرِجُحُ أَنَّ الْوَاوَ لَلْحَالَ لَا لَلْعَطْف، وَالْحِمْلَةُ حَالَ مِنْ ضَمِيرِ الْغَيْنَةَ فِي تَراهُمْ، أَيْ تَرَاهُمْ فِي حَالَ الفظاعة الملتبسين بها، وتراهم في حال سماء الكلام الذَّامُ لَهُمُ الصَّادر مِنَ الْوَمِنِينَ النَّهِمُ فِي ذَلِكَ ٱلْشَهَد. وَهَذَا قَوْلَ الْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ الْقَيَامَةَ إِذْ كَانُوا يَوْمَنُدُ مُطمَئنينَ من الأهوال شاكرينَ مَا سَنَقَ من إيمَانهم في الدُنيا عَارِفِينَ بِرِيْحِ تَجَارِتُهُمْ وَمُقَائِلِينَ بِالضَّدُ حَالَةَ الْدُينَ كَانُوا يَسْخُرُونَ بِهِمْ فِي الدُّنيَا إِذْ كَانُوا سَبِنَا فِيْ خسارتهم يؤم القيامة.

وَالْطَاهِرُ: أَنَّ الْمُؤْمِنِينَ يَقُولُونَ هَذَا يَمُسْمَع مِنْ الظالمين فيزيد الظالين تلهينا لندامتهم ومهانتهم وَخَزْيِهِمْ. فَهَذَا الْخَبُرُ مُسْتَعْمَلَ فِي إِظْهَارِ الْسَزَّة وَالْبَهْجُةَ بِالسَّلَامَةِ مِمَّا لَحِقَ الظَّالِينَ، أَي قَالُوهُ تَحَدُّثَا بِالنَّعْمَة وَاغْتِبَاطًا بِالسَّلَامَة يَقُولُهُ كُلُّ أَحَد منهُمْ أَوْ يَقُولُهُ بَعْضُهُمْ لَنَعْضٍ. وَإِنْمَا حِيءَ بِحَرْفَ

انٌ مَعُ أَنَّ الْقَائِلِ لَا يَشِكُ فِي ذَلْكُ، وَالسَّامِعُ لَا يَشْكُ فيه، للأهتمام بهذا الكلام، إذ قد تنبُّنت سَعَادَتهُمْ فِي الْأَخْرَة، وَتُوْفِيقُهُمْ فِي الدُّنْيَا، بِمُشَاهَدَة صَدُّ ذَلكَ يَكْ معانديهم

والتعريف في الخاسرين تعريف الجنس، أي لا غيرهم. والعني: أنهم الأكملون في الخسران فال خسران يشبه خسرانهم.

وَحُمْلَةُ وَأَلا إِنَ الظَّالِينَ فِي عَدَابِ مُقْيِمٍ، تَدْبِيل للْجُمَلِ الْتِي قَبْلَهَا مِنْ قَوْلُهُ: ﴿ وَتَرَى الظَّالَانِ لَمَّا رَاوُا الْعُدَابُ يَقُولُونَ هُلَ إِلَى مَرَدُ مِن سَبِيلِ»، لأَنْ حَالَة كُونِهِمْ فِي عَدَابِ مُقيم أَعُمُ مِنْ حَالَةَ تَلَهُفَهُمْ عَلَى أَنْ يُردُوا إلى الدُنيا، وذلهم وسماعهم الذم.

وَالْمُقِيمُ: الذي لا يُرْتَحل وَوَصَف بِهِ الْعَدَابِ عَلى وَجُه الاستعارة، شبُّه الستمرّ الدّائم بالذي اتّخذ دار إقامَة لا يُنْرِحُهَا. (التحرير والتنوير، ٢٥/ ١٢٨).

«وَمَا كَانَ لَهُم مَنْ أَوْلَيَاءَ يَنْصُرُونَهُم مَن دُونِ اللَّه »: لقد اتخذوا من دون الله أولياء، كما سبق في أول السورة، وكانوا يرجون شفاعتهم عند الله، كما قال تعالى: ﴿ وَيَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمُ وَلَا يَنْعُمُهُمْ وَنَغُولُونَ مَتَوُلاءً شُفَعَوْنًا عِنْدَ اللهِ، (يونس، ١٨)، فلما كان يوم القيامة لم يغنوا عنهم من الله شيئا، بل تبرؤوا منهم أحوج ما يكونون إليهم، كما قال تعالى: ﴿ وَتُومَ غُشُرُهُمْ جَيعًا مُ نَفُولُ لِلَّذِينَ أَشَرِكُواْ مَكَانَكُمْ أَشَا وَشُرَكَا وَكُو وَلِكَا يَنْتُمْ وَقَالَ شُرَكَا وَمُمْ مَا كُنْمُ إِيَّانًا تَعَبُدُونَ ﴿ إِنَّ فَكُفِي وَاللَّهِ شَهِيدًا إِيتَنَا وَتَعَكُّمُ إِن كُنَّا عَنْ عِبَادُونِكُمْ لَعَلَيْهِ إِلَى اللَّهِ مُثَالِكَ تُبَلُّوا كُلُّ نَفْسٍ مَا أَسْلَفَتْ وُرُدُّوا إِلَى اللَّهِ مَوْلَنَهُمُ ٱلْحَقُّ وَضَلَّ عَنَّهُم مَّا كَانُوا يَعْتَرُونَ ، (يونس: ١٨--(4.

ومرة ثانية يؤكد رينا سبحانه أن من أضله الله فما له من هاد، فيقول: «وَمَن يُضلل اللَّهُ فَمَا لَهُ من سَبيل، أي فما له من سبيل إلى الهداية وقد أضله الله عنها، وما له من سبيل إلى الجنة وقد أضله الله عنها، وقال تعالى: واحَثُرُوا الَّذِينَ طَلَنُوا وَأَزْوَحَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ (اللهِ مِن دُونِ أَلَّهِ فَأَمْدُوهُمْ إِلَىٰ صِرَطِ لُلْبَحِيمِ ، (الصافات: ٢٧- ٢٣).

#### الحث على المادرة بالاستجابة لله وللرسول:

ولما ذكر الله تعالى حال الظالمين ومآلهم يوم القيامة، وأنهم سيندمون على ما فرطوا في جنب الله، ويسألونه الرجعة إلى الدنيا ليتداركوا ما فات، وأنه لن يجيبهم إلى ما سألوا، حث سبحانه العباد على اغتنام الفرصة، والمبادرة بالاستجابة لما يدعوهم إليه ربهم، فقال سبحانه:

واسْتَجِيبُوا لرَبِكُم مَنْ قَبُل أَنْ يَأْتَى يَوْمٌ لا مَرَدُ لَهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَكُم مِنْ مُلْحِا يُؤْمِنُدُ وَمَا لَكُم مِنْ نَكِينٍ،

والاستجابة تتحقق بالإيمان، واتباع النبي صلى الله عليه وسلم، بحيث يفعل العبد ما به الله أمر، الله عليه وسلم، بحيث يفعل العبد ما به الله أمر، ويترك ما نهى عنه وزجر. واليوم الذي لا مرد له من الله يمكن أن يراد به يوم الوفاة، فإن الله تعالى قال ، وقل إن الموت الذي تعرور منه فإنه مُنافِيكُمْ مَنْ فُرُور إلى على المؤتم المؤتم منافكمُ مَنْ مُنافِيكُمْ مَنْ أَمُنْ مَنْ مُنْ وَنَ (الجمعة: ٨)، وقال تعالى: وهذا إن المنت المُنْ أَنْ الرَّونَ إلى وقال تعالى: وهذا إلى مَنْ أَنْ الْمَنْ رَق (المَنْ أَنْ الْمَالُونُ اللهِ وقال تعالى: وهذا إلى المُنْ أَنْ اللهِ مَنْ رَق (المَنْ أَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

ويمكن أن يراد باليوم الذي لا مرد له من الله يوم القيامة، فقد قال تعالى: ﴿ إِذَا وَالْمَاتُ ﴿ الْمَا وَالْمَا لَهُمْ ﴿ الْمُعَالَمُ الْمَا لَهُمْ الْمَا اللّهُ اللّهُ الْمَا اللّهُ اللّ

(0) وَالْقَتِ النَّاقُ إِلْمُاقِي (القيامة: ٢٦- ٢٩).

قالعاقل من اغتنم حياته، واجتهد فيما ينفعه بعد مماته، ومن غرته الحياة الدنيا، وغره بالله الغرور، فلا يضر إلا نفسه، ولذلك قال الله تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم: «فَإِنْ أَعْرَضُوا» عنك، ولم يستجيبوا لك، «فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا» تحفظ أعمالهم، ولا رقيبا تراقبهم، «إنْ عَلَيْكَ إلّا الْبَلَاغُ» وقد بلغت، ونصحت، « فَدَرُمُم يَوُمُوا وَيَلْمَوُا حَقَى بُلْمُوا وَيَمَمُ النِّي يُومَدُونَ والرخوف؛ ٨٢).

#### حال الإنسان في السراء والضراء:

ثم ذكر الله تعالى حال الإنسان في السراء والضراء، فقال: «وَإِنَّا إِذَا أَذَقْنَا الْإِنسَانَ مِنَّا رَحْمَةُ فَرَ بِهَا ، وهذا الفرح فطرة في الإنسان، لا يذم عليه مطلقا، بها ، وهذا الفرح فطرة في الإنسان، لا يذم عليه مطلقا، وأينما يذم على الفرح حين يكون معه الأشر والبطر، والكفر والجحود، الذي يجحد به فضل الله، ولا يشكره على ما آتاه، كما كان من قارون، «إِنَّ فَنُونَ صَابَ مِن فَرِ على ما أَتَاه، كما كان من قارون، «إِنَّ فَنُونَ صَابَ مِن مَن فَرِ مَن فَرَ الله الله والمنافقة النَّوْةُ وَالْفَلُهُ وَالْفَلُهُ وَالْفَلُهُ اللهُ وَالْفَلُهُ اللهُ وَالْفَلُهُ اللهُ وَالْفَلُهُ اللهُ وَالْفَلُهُ وَالْفَلُهُ وَالْفَلُهُ وَالْفَلُهُ اللهُ وَالْفَلُهُ اللهُ وَالْفَلُهُ اللهُ وَالْفَلُهُ اللهُ وَالْفَلُهُ اللهُ وَالْفَلُهُ اللهُ اللهُ

وَإِن تُصِبْهُمْ سَيِّئَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ الْإِنسَانَ كَفُورٌ، لَكُل النعم التي عاشها وما زال يعيشها، وكأنه لم

ينل من الله رحمة قط، ولا حصل له من الله خير قط، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم في حق النساء،

( لَوْ أَخْسَنْتَ إِلَى إِحْدَاهُنَّ الدَّهُٰرَ كُلُهُ، ثُمَّ رَأَتُ مَنْكَ شَيْئًا قَالَتْ مَا رَأَيْتُ مَنْكَ خَيْرًا قَطُّ ) (متفق عليه: البخاري ٩/٢٩٨/٥١٩٧)، ومسلم ٢/٦٢٦/٩٠٧).

رَاجِرُ كِيرٌ ، (هود: ٩- ١١).

#### المائك هو الله:

ومن تصرفه سبحانه في ملكه تصرفه في جنس المواليد، كما قال: «يَهَبُ لَنْ يَشَاءُ إِنَّاثًا وَيَهَبُ لَنْ يَشَاءُ الْأَكُورَ (٤٩) أَوْ يُرْوَجُهُمْ ذَكْرَانًا وَإِنَّاثًا وَيَهَبُ لَنْ يَشَاءُ عَقِيمًا»، فأرزاق الناس في الأولاد مختلفة، فمنهم من تكونوا ذريته كلها إناثًا، ومنهم من تكونوا ذريته كلها ذكورا، ومنهم من تكونوا ذريته ذكورا وإناثًا، ومنهم من يكون عقيما لا يلد، وله سبحانه في ذلك الحكمة البالغة.

قال العلماء؛ وقد كانت هذه الأصناف الأربعة في الأنبياء، فمنهم من كانت ذريته كلها إناثا، وهو لوط عليه السلام، ومنهم من كانت ذريته كلها ذكورا، وهو إبراهيم عليه السلام، ومنهم من رزق الذكور والإناث، وهو محمد صلى الله عليه وسلم، ومنهم من كان عقيما لا ولد له، وهو يحيى عليه السلام، حتى يكونوا جميعا أسوة لغيرهم، فيرضى كل إنسان بقسمة الله، كما رضي أولئك الرسل بما أعطاهم الله.

ثم يختم الله تعالى الآية بما يثلج صدور الجميع، ويرضيهم بما قسم الله، ويفتح باب الأمل أمام كل من

(الحجر: ٥٠- ٥٦)، وكذلك تعجبت امرأته من البشارة، «قَالَ يَنْ بِنَيْقَةً إِنَّ هَنَا لَنَيْءُ وَقَالَ بَنْ الْبِسُارة، وقالَ يَنْ الله وَإِمَّا مَجُرُّ وَفَانَا بَنْ لِي شَيْعًا إِنَّ هَنَا لَنَيْءُ عَجِبٌ فَي قَالُوا أَنْتَجِبُنَ مِنْ أَمْرِ اللهِ رَحْتُ اللهِ وَرَكْدُهُ عَلَيْكُو أَلْمُ الْمِنْ اللهِ وَرَكُدُهُ عَلَيْكُو أَلْمُ الْمُنْ وَلَكُنْهُ عَلَيْكُو أَلْمُ الْمُنْ الْمُنْتَى إِلَيْهُ مِنْ أَمْرِ اللهِ وَرَكُدُهُ عَلَيْكُو أَلْمُ الْمُنْتَى إِلَيْهُ مِنْ أَمْرِ اللهِ وَرَكُدُهُ عَلَيْكُو أَلْمُ الْمُنْتَى إِلْهُ مِنْ أَمْرِ اللهِ وَرَكُدُهُ عَلَيْكُوا أَلْمُ اللهِ عَلَيْكُوا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

أنواع الوحيرو

وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُكَلَّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحُيًا أَوْ مِن وَرَاءِ
 حِجَابِ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهَ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلِيً
 حَكيمٌ»:

#### قَالَ السعدي-رحمة الله-:

لا قال المكذبون لرسل الله، الكافرون بالله: ﴿ وَلا يُكِلُنُنَا اللّهُ أَوْ تُأْتِينًا عَالِمٌ أَهُ (البقرة: ١١٨) من كبرهم وتجبرهم، رد الله عليهم بهذه الآية الكريمة، وأن تكليمه تعالى لا يكون إلا لخواص خلقه، للأنبياء والمرسلين، وصفوته من العالمين، وأنه يكون على أحد هذه الأوجه: أن يلقي الوحي في قلب الرسول، من غير إرسال ملك، ولا مخاطبة منه شفاها.

«أَوْ، يكلمه منه شفاها، لكن «من وَرَاءِ حِجَابٍ، كما حصل لوسى ابن عمران عليه السلام، كليم الرحمن.

«أوُ» يكلمه الله بواسطة الرسول الملكي، فـ «يُرْسِل رَسُولًا » كجبريل أو غيره من الملائكة.

«فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ» أي: بإذن ربه، لا بمجرد هواه، «إِنَّهُ» تعالى «عَلَيْ » الذات، عليُّ الأوصاف، عظيمها، عليُّ الأفعال، قد قهر كل شيء، ودانت له المخلوقات، «حَكيم» في وضعه كل شيء في موضعه، من المخلوقات والشرائع. (تيسير الكريم الرحمن (٦٠٠/١).

#### أسماء الوحي:

#### « كَذَلِكَ يُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن فَبِلِكَ ٱللَّهُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ »

(الشورى: ٣)، وسمى الله تعالى الوحي روحا لأنه يحيي القلوب، كما تحيى الأبدان بالروح، فمن اتبع الوحي فهو حى القلب، ومن أعرض عنه فهو ميت القلب.

وقوله تعالى: «وَمَاكُتُ رَّجُوا أَنْ بُلَقِيَّ الِّنِكَ ٱلْكِتُبُ الْكِتَبُ الْكِتَبُ الْكِتَبُ الْكِتَبُ الْكِتَبُ الْلَهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّل

فالله تعالى يمتن على نبيه صلى الله عليه وسلم بما علمه من الكتاب والحكمة، كما قال تعالى: «وَأَنْزَلَ أَلَهُ

عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعَلَمُ وَكَاكَ فَضَلُ اللَّهِ عَلَيْكَ وَلَمْكَ أَلَمْ مَثَكُمُ وَكَاكَ فَضَلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ (النساء: ١١٣).

وَلُكُنَ جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدي بِهِ مَن نَشَاءُ مَنْ عَبَادِنَا، فَالقرآن نُور وهدى، كما قال تعالَى: ﴿ عَآلُمُ النَّسُ مَدَّ جَآءُ كُمْ مُورًا شُيتُ ، (النساء: ١٧٤)، وقال بُورٌ وَكِتَبُ مُبِثُ اللهِ نُورٌ وَكِتَبُ مُبِثُ اللهِ نُورٌ وَكِتَبُ مُبِثُ مُبِثُ اللهِ نُورٌ وَكِتَبُ مُبِثُ مُبِثُ اللهِ نُورُ وَكِتَبُ مُبِثُ مُبِثُ اللهُ مَن اللهِ نُورٌ وَكِتَبُ مُبِثُ السَّلَمِ وَنَهْدِيهِ مَن اللهِ مَن النَّهُ مَن النَّهُ مِن اللهُ مَن النَّهُ اللهُ السَّلَمِ وَنَهْدِيهِ مَن النَّهُ مِن النَّهُ وَالْمُورِ إِذْنِهِ وَبَهْدِيهِ مَن النَّهُ مِنْ النَّهُ وَالْمُدِيهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَالل

أنواع الهدائة:

«وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ (٥٢) صِرَاطِ اللَّهِ الَّذِي لَهُ مَا يَعُ السَّمَاوَاتَ وَمَا لِعَ الْأَرْضُ»:

هذه الهداية هي هداية الدلالة والبيان والإرشاد، وهي التي تحصل بالدعوة، ولذا قال تعالى: «وَإِنَّكَ لَتَنَّعُوهُمْ إِلَّى صِرَطِ تُسْتَقِيمٍ» (المؤمنون: ٧٧).

أما الهداية المضافة إلى الله تعالى في قوله: «نَهْدي بِه مَن نَشَاءُ مِنْ عَبَادِنَا، فهي هداية التوفيق، وهي بيد الله تعالى وحَده، ولذلك قال تعالى: «لَيْسَ عَلَيْكَ مُدَنَّهُمُ وَلَدُلك قال تعالى: «لِيَسَ عَلَيْكَ مُدَنَّهُمُ وَلَكِنَّ أَنَّهُ يَهْدِى مَن يَشَاهُ ، (البقرة: ۲۷۲)، وقال تعالى: « إِنَّكَ لاَ تَهْدِى مَن يَشَاهُ وَهُو تَعالى: « إِنَّكَ لاَ تَهْدِى مَن يَشَاهُ وَهُو تَعالى: « إِنَّكَ لاَ تَهْدِى مَن يَشَاهُ وَهُو اللهِ عَلَيْكَ مَن يَشَاهُ وَهُو اللهِ مَنْ يَشَاهُ وَهُو اللهِ مَن يَشَاهُ وَهُو اللهِ مَنْ يَشَاهُ وَهُو اللهِ مَن يَشَاهُ وَهُو اللهِ مَن يَشَاهُ وَهُو اللهِ عَلَيْكُ اللهُ يَهْدِى مَن يَشَاهُ وَهُو اللهِ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ يَعْدِى مَن يَشَاهُ وَهُو اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ يَعْدِى مَن يَشَاهُ وَهُو اللهِ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ يَعْدِى مَن يَشَاهُ وَهُو اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُونُهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلِيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلِيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ

فالهداية المثبتة له صلى الله عليه وسلم هي هداية الدعوة، والمنفية هي هداية التوفيق، لكن الثانية متوقفة على الأولى، فعلى من يريد النجاة أن يتبع هدي رسول الله حتى يهديه الله، فإن الله تعالى قال: ﴿ وَالنَّيْنَ اَعْدَلُوا لَا رَدُمْ هُنَى وَانَاهُمْ مُنْوَفِيرٌ ﴾ (محمد: ١٧).

· aliell ime

وقوله تعالى: «ألا إلى الله تصيرُ الأمُورُ، تذييلُ وَتَنْهِيَةُ للسُّورَةِ، بِختَام مَا احْتَوَتْ عَلَيْه، منَ الْجَادَلَةَ وَالاحْتَجَاج، بِكَلَام قَاطَع جَامِع، مُنْدربوعيد للمُعْرضينُ فَاجِع، وَمُبَشَر بِالْوَعْد لَكُلُ خَاشِع. وَافْتَتَحَت الْجُمْلَةُ بِحَرْفَ التَّنْبِيهُ لاسْتَرْعَاء أَسْمَاع التَّاس. وَتَقَدِيمُ الْجُرُورِ لِحُرْفَ التَّنْبِيهُ لاسْتَرْعَاء أَسْمَاع التَّاس. وَتَقَديمُ الْجُرُورِ

وَفِي تَنْهِيَةَ السُّورَةِ بِهَذِهِ الْآيَةِ مُحَسُّنُ حُسُنِ الْخِتَامِ. (التحرير والتنوير: ٢٥/ ١٥٦).

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

ربيع الثاني ١٤٣٦ هـ التوحيد ١٣



# الكتيميوسال بالاتمورسال

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وآله وصحبه ومن والاه، وبعدً،

تكلمنا في العدد الماضي عن حقيقة التمويل بالتورق بين البنك وبين الأفراد، وأن البنك في الحقيقة هو الذي يقوم بالدور كاملا دون وجود سلعة يتسلمها المتورق عن طريق القبض الفعلي الحكمي، وأن هذا البنك بهذه الطريقة لا يختلف عن غيره من البنوك حتى وإن سمى نفسه إسلامي.

#### أدلة المحيزين ومناقشتها

يستند المجيزون للتورق على مجموعة من الأدلة، أحاول هنا أن أذكرها، ثم أناقشها.

وأهم هذه الأدلة هي ما يأتي:

ا)من القرآن الكريم: قوله تعالى: « وَأَعَلَ اللهُ ٱلْبَعْ » (البقرة: ٧٥٥)، والتورق بيع.

أ من السنة المطهرة: حديث تمر خيبر؛ حيث استعمل الرسول صلى الله عليه وسلم رجلًا، فجاءه بتمر جنيب، فقال رسول الله عليه وسلم والمهاء أكل تمر خيبر هكذا؟ قال: لا والله يا رسول الله، إنا لنأخذ الصاء من هذا بالصاعبن، والصاعبن بالثلاثة، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تفعل بع الجمع بالدراهم ثم ابتع بالدراهم جنيبًا» (صحيح البخاري: كتاب البيوع، باب: باذا أزاد بَيْعَ تَمْر بتَمْر خير منه ).

قَالوا: نتيجة اَلعَمليَة التي اقترحها رسول الله صلى الله عليه وسلم نفس نتيجة شراء الصاع بالصاعين، ولكن أجازه لكون هذه النتيجة حدثت بعقدين، مستقلين مشروعين لا علاقة لواحد منهما بالآخر، فتبين أن كون مجرد النتيجة النهائية مثل ما ينتج من عقد الربا لا يحرم العملية، ما دامت النتيجة حصلت بعقود حقيقية مشروعة

وقال بعضهم: والظاهر أن مشتري الصاعين بالدراهم غير بائع الصاع من الجنيب.

وقال آخرون: إن الرسول صلى الله عليه وسلم لم يفضل بين أن يشتري من المشتري أو من غيره؛ فالحديث يدل على جواز العينة وليس التورق فقط، وهو دليل صريح على الجواز.

#### اعداد/ دعلي السالوس

من الأدلة العقلية: الأصل في العاملات الإباحة.
 مناقشة الأدلة.

الدليل الأول: لا شك أن الأصل في البيع الحل، والآية الكريمة منطوقها يشير إلى هذا، وليس هذا محل نزاع، ولكن أيستدل بالآية الكريمة على حل جميع البيوع؟ أيجوز بيع الخمر، والخنزير، وحبل الحبلة، وبيع وسلف، وغير ذلك من البيوع المنهي عنها لأسباب عقدية أو غير عقدية؟

فالكلام هنا عن بيع منهي عنه، لأنه حيلة ربوية كما بين الأئمة الأعلام، وكما جاء في الحديث الشريف الذي ذكر من قبل: «إذا تَبَايِغُتُمُ بِالْعِينِةَ».

وحديث: ﴿إِذَا تَبَايَغُتُمْ بِالْعِينَةَ ، رواه أحمد في أكثر من موضع، وبين أحمد شاكر صحته، (راجع المسند بتحقيقه: ٧٧/٧- حديث المهند: سنده جيد، ورواه أبو الرباني في تخريج حديث المسند: سنده جيد، ورواه أبو داود وابن ماجه والبيهقي بلفظ آخر، والمعنى واحد. ورواه أيضا الإمام أحمد بلفظ آخر من طريق عطاء بن أبي رباح، وصححه ابن القطان.

وللحديث طرق وشواهد كثيرة تعضده. (الفتح الرباني: ٤٤/١٥).

ورواه أبو داود في كتاب الإجارة؛ باب في النهي عن العينة: وبين الأثباني صحته، كما بين صحته في سلسلة الأحاديث الصحيحة (رقم: ٣٤٦٢، ٢٩٥٦).

وذكر ابن أبي شيبة عدة آثار موقوفة تحت باب من كره العينة. (المصنف: ٤٧/٤/٤٨، كتاب البيوع والأقضية).

وقال الزيلعي، في تحريم العينة أحاديث، وذكر هذا الحديث برواية أبي داود، ثم قال: ورواه أحمد، وأبو يعلى الموصلي، والبزار في مسانيدهم. وذكر عن ابن القطان قوله؛ رواه الإمام أحمد في كتاب الزهد، وذكر الحديث بسنده، وذكر هذا الحديث بسنده، وذكر هذا الحديث بسنده، ثم قال: وهذا حديث صحيح، ورجاله ثقات. (نصب الراية (١٧:١٦/٤).

وذكره البيهقي وقال، روي من وجهين ضعيفين عن عطاء بن أبي رباح عن ابن عمر فتعقبه ابن التركماني بقوله،



ذكره ابن القطان من وجه صحيح عن عطاء عن ابن عمر فقال:....وذكر الحديث. ثم قال بعد ذكر الحديث: ثم صححه -أعنى ابن القطان، وقال: هذا الإسناد كل رجاله ثقات. (السنن الكبرى ومعه الجوهر النقي: .(1770

وقال العلامة المناوي بعد شرح الحديث الشريف: وهذا دليل قوي لن حرم العينة، ولذلك اختاره بعض الشافعية، وقال: أوصانا الشافعي باتباع الدليل إذا صح بخلاف مذهبه. (فيض القدير: ٣١٤/١).

من هذا نرى أن الحديث الشريف صحيح، ولو بلغ الشافعي لما خالف الجمهور، غير أنه ترك لنا القاعدة الذهبية: إذا صح الحديث فهو مذهبي، وهو ما أشار إليه

وبينا من قبل المراد بالعينة في اللغة وعند الأئمة الأعلام، فهي تشمل ما عرف في القرن الثامن الهجري باسم التورق في الاصطلاح الفقهي، ولم يكن معروفا قبل ذاك القرن، فضلا عن عصر التشريع ونزول الوحي.

وهذا يعنى أن الجمع بين الآية الكريمة والحديث الشريف يخرج كل معانى العينة من البيع الحلال إلا ما دل الدليل على حله كالبيع الأجل بضوابطه الشرعية. فالقول بحل التورق يتعارض مع الأصل الذي يؤخذ من الحديث الشريف، ويفتقر إلى دليل يخرجه عن هذا الأصل. إذن لا يجوز الاستدلال بالآية الكريمة على حل

الدليل الثاني: من المعلوم أن السلعة في التورق غير مقصودة ألبتة، وإنما دخلت لتحليل أخذ نقود عاجلة بنقود آجلة أكثر.

ولا يتصوران الرسول صلى الله عليه وسلم يأمر بالحيل، ويعلم أمته الحيل ببيع غير مقصود.

قال الشاطبي؛ قوله عليه الصلاة والسلام: «بغ الجمع بِالدُرَاهِمِ ثُمَّ ابْتَعْ بِالدُرَاهِمِ جَنيبًا ، فالقصد ببيع الجمع بالدراهم، التوسل إلى حصول الجنيب بالجمع، لكن على وجه مباح، ولا فرق في القصد بين حصول ذلك مع عاقد واحد وعاقدين، إذ لم يفصل النبي عليه الصلاة

وقول القائل إن هذا مبني على قاعدة القول بالذرائع غير مفيد هنا، فإن الذرائع على ثلاثة أقسام: منها ما يسد باتفاق؛ كسب الأصنام مع العلم بأنه مؤد إلى سب الله تعالى، وكسب أبوى الرجل إذا كان مؤديًا إلى سبّ أبوى السابُ، فإنه عد في الحديث سبًا من الساب لأبوي

نفسه، وحضر الآباري طرق السلمين مع العلم بوقوعهم فيها، والقاء السم في الأطعمة والأشرية التي يعلم تناول المسلمين لها.

ومنها ما لا يُسد باتفاق؛ كما إذا أحب الإنسان أن يشتري بطعامه أفضل منه أو أدنى من جنسه، فيتحيل ببيع متاعه ليتوصل بالثمن إلى مقصوده، بل كسائر التجارات، فإن مقصودها الذي أبيحت له إنما يرجع إلى التحيل في بذل دراهم في السلعة ليأخذ أكثر منها. ومنها ما هو مختلف فيه. (الموافقات: ٢٩٠/٢).

وأفاض ابن القيم في الرد على هذه الشبهة في أكثر من عشر صفحات، وكلها في لب الموضوع، ولكن قيود البحث لا تسمح بهذا، فننقل هنا شيئا قليلا مما ذكره.

قال رحمه الله: الأمر المطلق بالبيع إنما يقتضي البيع الصحيح، ومن سلم لكم أن هذه الصورة التي تواطأ فيها البائع والمشتري على الربا، وجعل السلعة الدخيلة محللا له غير مقصودة البيع -بيع صحيح؟

وفي بيان فساد حمل الحديث على صورة الحيلة، ومما يوضح فساد حمل الحديث على صورة الحيلة، وأن كالام الرسول ومنصبه العالى منزه عن ذلك، أن المقصود الذي شرع الله تعالى له البيع وأحله لأجله هو أن يحصل ملك الثمن للبائع ويحصل ملك المبيع للمشترى؛ فيكون كل منهما قد حصل له مقصوده بالبيع، هذا ينتفع بالثمن وهذا بالسلعة، وهذا إنما يكون إذا قصد المشتري نفس السلعة للانتفاء بها أو التجارة فيها وقصد البائع نفس الثمن، ولهذا يحتاط كل واحد منهما فيما يصير إليه من العوض؛ هذا في وزن الثمن ونقده ورواجه، وهذا في سلامة السلعة من العيب وأنها تساوي الثمن الذي بذله فيها، فإذا كان مقصود كل منهما ذلك فقد قصدا بالسبب ما شرعه الله له، وأتى بالسبب حقيقة وحكما، وسواء حصل مقصوده بعقد أو توقف على عقود مثل أن يكون بيده سلعة وهو يريد أن يبتاع سلعة أخرى لا تباع سلعته (بها) النع شرعى أو عرفي أو غيرهما فيبيع سلعته ليملك ثمنها، وهذا بيع مقصود وعوضه مقصود، ثم يبتاع بالثمن سلعة أخرى. وهذه قصة بلال في تمر خبير سواء، فإنه إذا باء الحمع بالدراهم فقد أراد بالسيع ملك الثمن،



التورق، الذي يندرج تحت حديث النهي عن بيع العينة كما أشرت من قبل، وجمهور الفقهاء الذين منعوا التورق بينوا أنه حيلة ربوية، وسبق بيان هذا عند ذكر آرائهم، وشيخ الإسلام ابن تيمية، وتلميذه ابن القيم، فصلا القول في توضيح الجانب الربوي في التورق.

والقول بأن ابن القيم بين أن التورق مخرج مشروع قول عجيب، فالنقول السابقة من كلام ابن القيم وشيخه شيخ الإسلام تنص على أن التورق حيلة ربوية محرمة، فكيف يقول بأنها مخرج شرعي؟!

قال الدكتور القري تحت عنوان: «التورق مخرج مشروع»: قد أفاض ابن القيم رحمه الله في الحديث عن الحيل المباحة والمخارج في أعلام الموقعين، حتى ضرب للمخارج مثلا هو التورق.

ونسب لابن القيم أنه قال: وكذلك الرجل تشتد به الضرورة إلى نفقة ولا يجد من يقرضه، وأنه ذكر من الوسائل لهذا الرجل وسماه مخرجًا: التورق.

ويبدو أن الدكتور القري لم ينتبه إلى سياق الكلام. فابن القيم تحدث عن التحذير من استحلال محارم الله بالحيل، وأن الأعمال بالنيات، ضرب مثلا بالعينة والتورق، وبين تحريمهما، وذكر في التورق قول شيخه؛ المعنى الذي لأجله حرم الربا موجود فيها بعينه، مع زيادة الكلفة بشراء السلعة وبيعها، والخسارة فيها؛ فالشريعة لا تحرم الضرر الأدنى وتبيح ما هو أعلى منه. (انظر، أعلام الموقعين: ١٤٠١/ إلى ٢٢٠).

وبعد الحديث عن التورق أفاض في ذكر الأدلة النقلية والعقلية على تحريم الحيل أكثر من عشرين صفحة. ثم انتقل للحديث عن أدلة المجوزين للحيل، وأقوال أرباب الحيل، والدكتور نقل ما ذكره ابن القيم من أقوالهم ونسبه له وليس لهم، فقولهم لا بأس بالحيل نقله الدكتور القري على أنه قول ابن القيم، مع أنه بدأ بكلمة قالوا. (انظر: ص ٢٤٩).

وحتى قول أرباب الحيل الذي نسبه لابن القيم فيه العينة والتورق، فاكتفى أخي بذكر التورق، فهل العينة أيضًا مخرج شرعي الأو جاز أن يكون التورق مخرجًا شرعيًا على قولهم لجاز أيضًا في العينة.

والمهم أيضًا أن ابن القيم بعد أن ذكر أقوال أرباب الحيل أتبعه بذكر جواب المبطلين للحيل عما سبق، أي من أقوال أرباب الحيل. (انظر: ص: ٢٦٢، وما بعدها).

وللحديث بقية إن شاء الله.

وهذا مقصود مشروع، ثم إذا ابتاع بالدراهم جنيبا فقد عقد عقدا مقصودًا مشروعًا؛ فلما كان بائعا قصد تملك الثمن حقيقة، ولما كان مبتاعا قصد تملك السلعة حقيقة، فإن ابتاع بالثمن من غير المشتري منه فهذا لا محذور فيه؛ إذ كل من العقدين مقصود مشروع، ولهذا يستوفيان حكم العقد الأول من النقد والقبض وغيرهما.

وأما إذا ابتاع بالثمن من مبتاعه من جنس ما باعه فهذا يخشى منه أن لا يكون العقد الأول مقصودا لهما، بل قصدهما بيع السلعة الأولى بالثانية فيكون ريا بعينه، ويظهر هذا القصد بأنهما يتفقان على صاع بصاعين أولا ثم يتوصلان إلى ذلك ببيع الصاع بدرهم ويشتري به صاعين، ولا يبالي البائع بنقد ذلك الثمن ولا بقبضه، ولا بعيب فيه، ولا بعدم رواجه، ولا يحتاط لنفسه فيه احتياط من قصده تملك الثمن؛ إذ قد علم هو والأخر أن الثمن بعينه خارج منه عائد إليه، فنقده وقبضه والاحتياط فيه يكون خارج منه عائد إليه، فنقده وقبضه والاحتياط فيه يكون عينا، وتأمل حال باعة الحلى عينة.

كيف يخرج كل حلقة من غير جنسه أو قطعة ما ويبيعك إياها بذلك الثمن ثم يبتاعها منك؟ فكيف لا تسأل عن قيمتها ولا عن وزنها ولا مساواتها للثمن؟ بل قد تساوي أضعافه وقد تساوي بعضه؛ إذ ليست هي القصد، وإنما القصد أمر وراءها وجعلت هي محللًا لذلك المقصود، وإذا عرف هذا فهو إنما عقد معه العقد الأول ليعيد إليه الثمن بعينه ويأخذ العوض الآخر، وهذا تواطؤ منهما حين عقداه على فسخه، والعقد إذا قصد به فسخه لم يكن مقصودا كان وجوده كعدمه، وكان توسطه عبثا. (إعلام الموقعين: ٢٨٨٨-٢٨٨).

#### ونلاحظ هنا ما يأتي، ﴿ وَعَلَا مَا يَأْتَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ

بيع الصاع بالصاعين مع القبض يعتبر من ربا الفضل،
 وهو محرم تحريم وسائل حتى لا يؤدي إلى ربا النسيئة
 المحرم تحريم مقاصد.

ولذلك يجوز في ربا الفضل ما لا يجوز في ربا النسيئة، كما هو معلوم في بيع العرايا مثلا.

- الذي يبيع التمرغير الجيد يبيع ما يستغني عنه، وينظر إلى أكبر ثمن ممكن، فالمبيع مقصود، والثمن مقصود وليس لغوًا ولا محللاً.

ثم يبحث البائع عن أفضل تمر بأقل ثمن، لأن التمر سيؤكل، والثمن سيدفعه من ماله.

وهذا تصرف الغني المستغني، وليس المضطر المحتاج، أما المتورق فيأخذ مبلغًا نقدًا، ويثبت في ذمته مبلغ أكبر بلا مقابل سوى الزمن، وهذا هو ريا النسيئة في حقيقته ومقصده، غير أن السلعة غير القصودة دخلت للتحليل دون الانتفاع، ولذلك لا يعنيه أي شيء يتصل بالسلعة، وإنما ينظر إلى المبلغ الذي يأخذه، ونسبة الفائدة التي يتحملها، ويضمن دفعها زيادة على رأس المال.

الدليل الثالث، الأصل في العاملات الإباحة لا ينطبق على

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه وبعد:

فقد تكلمنا في الحلقة الماضية عن حديث السحر المشهور، والذي فيه قصة السحر التي حدثت للنبي صلى الله عليه وسلم، وذكرنا أنه لولا الهجمة الشرسة في الفضائيات التي دخلت أغلب البيوت فلبست على الناس دينهم بما ألقته من شبهات حول السنة النبوية لولا هذا ما تكلمنا في مثل هذه الأمور، لكن سبحان الله الحكيم الفعال لما يريد قدر لنا هذا، فاستفدنا فوائد عديدة تدل على أهمية هذا الحديث، الذي طعن فيه المخالفون للسنة، ولعل هذا ما دفع إمامًا كالبخاري أن يذكره في أربعة مواضع من صحيحه.

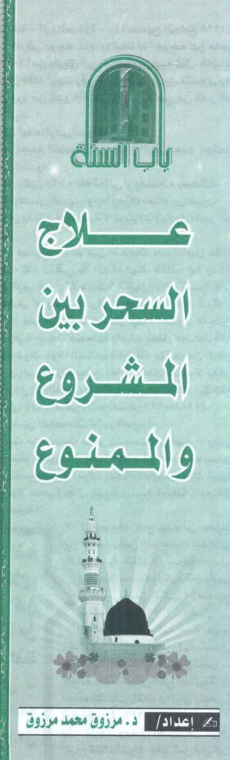
قانتهينا في تناول الحديث بالشرح والدراسة إلى أن هذا الحديث في أعلى مراتب الصحة، وأن السحر حقيقة ومرض يصيب الإنسان، وأن هذا الحديث من دواعي التوحيد الخالص، فقد أظهر لنا جانبًا بشريا للنبي صلى الله عليه وسلم يعتريه ما يعتري البشر من الأمراض، والتي لا يمكنه كبشر أن يدفعها عن نفسه، فلا يُقدّس إلا الله سبحانه، وقد عليما رسول الله صلى الله عليه وسلم ذلك، وأكد عليه في علمنا رسول الله صلى الله عليه وسلم ذلك، وأكد عليه في مواضع عديدة، منها قوله صلى الله عليه وسلم؛ «لا تُطُرُوني كَمَا أَطَرَتُ النَّصَارَى ابْنَ مَرْيَمَ فَإِنَّهَا أَنَا عَبْدُهُ فَقُولُوا عَبْدُ الله وَرَسُولُهُ» (رواه البخاري ٣٤٤٥)، وفي ذلك صيانة لجناب التوجيد.

كما أن هذا الحديث أيضا دليل من دلائل النبوة وصدق الرسول صلى الله عليه وسلم؛ من دلائل النبوة لأنه صلى الله عليه وسلم؛ من دلائل النبوة لأنه صلى الله عليه وسلم ومع ما اعتراه في جسده من مرض السحر إلا أن ذلك المرض لم يؤثر على الوحي، بل أدرك وهو في مرضه ما أوحى الله له به من مكان السحر واسم الساحر وكيفية النجاة منه، ودليل على صدق الرسول؛ لأن الرسول لو لم يكن صادقا هو وأصحابه لكان من شأنهم أن أخفوا عنا هذه الواقعة التي في ظاهرها تبدوا عيبًا، وأقول في ظاهرها؛ لأنه ظهر لنا في ظاهرها تبدوا عيبًا، وأقول في ظاهرها؛ لأنه ظهر لنا في الحقيقة أنها دليل إعجاز، ثم كان من فوائد هذا الحديث أيضًا أنه عالج لنا مشكلة حياتية تقابلنا كل يوم وهي مشكلة السحر، وكيف يُعالَج من ابتلي به، وهو ما سنتناوله في هذا اللقاء بمشيئة الله.

#### العلاج المشروع:

علمنا رسول الله صلى الله عليه وسلم في هذا الحديث (الحديث الذي تناولناه في الحلقة الماضية) جانبا من العلاج الشرعي، ومن ذلك:

ا- التوجه الخالص إلى الله بالدعاء: حين قالت أم المؤمنين عائشة (قدعا ثم دعا ثم دعا)، فسأل الله في كربته ولم عائشة (قدعا ثم دعا ثم دعا)، فسأل الله في كربته ولم يسأل غيره ممن لا يملكون لأنفسهم نفعا ولا ضرا، فقد قال الحق جل وعلا: (أَسَّ يُحِبُ النُضْطَّ إِذَا دَعَاهُ) (النمل - الآية ٢٢)، وتكراره للدعاء تعليم لنا أننا لا نعجل في الدعاء، فالله الحكيم أمرنا بالدعاء، وتكفل لنا بما شاء من الإجابة، وعلمنا أن الدعاء لا ينافي الصبر، قال الحافظ ابن حجر - رحمه الله



ربيع الثاني ١٤٣٦ هـ التوحيد

(سلك النبي صلى الله عليه وسلم في هذه القصة - يعني قصة السحر - مسلكي التفويض وتعاطي الأسباب، ففي أول الأمر فوض وسلم لأمر ربه، فاحتسب الأجرفي صبره على بلائه، ثم لما تمادى ذلك وخشي من تماديه أن يُضعفه عن فنون عبادته جنح إلى التداوي ثم إلى الدعاء، وكل من المقامين غاية في الكمال) (فتح الباري - ١٠ / ٢٢٨).

استخراج السحر، حيث ذهب لكان السحر واستخرجه، قال ابن القيم - رحمه الله -: (استخراج السحر وتبطيله هو أبلغ علاج كما صح عنه صلى الله عليه وسلم أنه سأل ربه سبحانه وتعالى في ذلك فدله عليه فاستخرجه من البئر) (زاد المعاد - ٣ / ١٠٤).

وهنا نحذر من استخدام الوسائل غير المشروعة في الاستخراج، يقول الألباني رحمه الله معلقا؛ إن الرسول صلى الله عليه وسلم استخرجه بالوحي، ولم يستخرجه بالسحر والشعوذة، وحاشاه من ذلك،.....، لكن لا يباح إن كان ذلك بالسحر الذي حرمه الله في كتابه وعلى لسان نبيه، وعده من الموبقات المهلكة؛ لما فيه من الأمور الموغلة في الكفر والشرك...).

وينضاف إلى ما سبق من الكتاب والسنة عن علاج السحر بعد وقوعه الكثير، نذكر منه على سبيل المثال:

٣- قراءة القرآن بنية الشفاء فالقرآن كله شفاء؛ كما قال تعالى: «قُلْ مُو لِلَّذِيكَ وَامَنُواْ مُدَّى وَشِنَاتًا" (فصلت: ٤٤)، و الاسترقاء بالقرآن ثابت عن النبي صلى الله عليه وسلم؛ فقد ورد عنه الاسترقاء بد «قل هو الله أحد، وقل أعوذ برب الفلق،

وقل أعوذ برب الناس، وقال: لم يتعوذ الناس بمثلهن، رواه مسلم. وصح عنه عليه الصلاة والسلام أنه قال لمن رقى بالفاتحة «وما يدريك أنها رقية «رواه البخارى.

أ- قيام الليل: لفضله ولما يشتمل عليه من دعاء، خاصة في الثلث الأخير من الليل، كما ثبت من أحاديث النزول الصحيحة التي تؤكد ذلك، لاسيما إن قرأ سورة البقرة؛ لما ثبت لها من فضل في حديث أبي أمامة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال؛ (اقرءوا سورة البقرة، فإن أخذها بركة، وتركها حسرة، ولا تستطيعها بركة، وتركها حسرة، ولا تستطيعها

البطلة – أي: السحرة - () (صحيح الجامع ١١٦٥).

ه- الرقى بوجه عام: ودليلنا ما أخرجه ابن ماجه
(٢٠٦٥) من طريق أبي خزامة عن أبيه قال: قلت: يا
رسول الله: أرأيت رقّى نسترقيها، ودواء نتداوى به،
هل يرد من قدر الله شيئًا؟ قال: «هي من قدر الله
تعالى».

ولكن لهذه الرقى شروط:

فقد أجمع العلماء على جواز الرقى عند اجتماع ثلاثة شروط:

١- أن يكون بكلام الله تعالى أو بأسمائه وصفاته.

لا وباللسان العربي أو بما يُعرف معناه من غيره.
 وأن يعتقد أن الرقية لا تؤثر بذاتها، بل بقدر الله تعالى.
 تعالى.

ففي صحيح مسلم من حديث عوف بن مالك قال: كنا نرقي في الجاهلية، فقلنا: يا رسول الله كيف ترى في ذلك؟ فقال: «اعرضوا على رقاكم، لا بأس بالرقى ما لم يكن فيه شرك». وننبه على أن قومًا تمسكوا بهذا العموم، فأجازوا كل رقية جربت منفعتها ولو لم يُعقل معناها، لكن دل حديث عوف السالف ذكره أنه ما كان من الرقى يؤدي إلى الشرك يُمنع، وما لا يعقل معناه لا يؤمن أن يؤدي إلى الشرك فيمتنع احتياطًا. (أفاده في فتح الباري، (باب الرقى والمعوذات ص١٩٥، م/١٠)).

٦ - بعض المطعومات كتمر العجوة:

لما ثبت من حديث عامر بن سعد عن أبيه - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (من تصبح بسبع تمرات عجوة لم يضره ذلك اليوم سم ولا سحر) وقال غيره: « سبع تمرات») (متفق عليه).

٧- الحجامة، صح عنه من حديث ابن عباس رضى الله عنهما أنه قال؛ (الشفاء في ثلاثة؛ شربة عسل، وشرطة محجم، وكية نار، وأنهى أمتي عن الكي) (صحيح البخاري:٥٣٥١)، وقال ابن القيم - رحمه الله - في سياق ذكر طرق علاج السحر؛ (واستعمال الحجامة في ذلك المكان الذي تضررت أفعاله بالسحر من أنفع المعالجة إذا استُعملت على القانون الذي ينبغي) (زاد المعاد ٤/ ١٢٥ - ١٢٦).

وقد توجد وسائل أخرى من قبيل الباح كالاستفراغ: وهو كما قال ابن القيم - رحمه الله -: (الاستفراغ في المحل الذي يصل إليه أذى السحر،

النشرة بالضم ضرب من العلاج، يُعالَج به من كان يُظن أن به مسًا من الجن، وهي لفظ عام يطلق على ما هو مشروع وما هو غير مشيروع من علاج المسجور. فإن ذلك نافع جدًّا) (الطب النبوي - ص ١٢٥ بتصرف)، فهناك وسائل كثيرة، لكننا حاولنا الاقتصار على مبلغ علمنا مما صح فيه الدليل، والحمد لله رب العالمين.

#### أما عن غير المشروع

فهنا يأتي سوال مهم: إن كان العلاج بما سبق مشروع، فهل يجوز للمسلم أن يعدو هذه الأسباب إلى غيرها كأن يلجأ إلى ساحر لدفع الضرر أو يلجأ إلى من ليس بساحر لكنه يتجاوز هذه الأسباب المشروعة إلى غيرها من الأسباب حتى وإن قصد بها المصلحة والمنفعة؟

إن الجواب على هذه المسألة يتطلب منا تحقيق مسألة مهمة كنا نظن قديما أن الجواب عليها من المسألة مهمة كنا نظن قديما أن الجواب عليها من علينا دعاوى يخرجها من بطون الكتب بغير تحقيق علمي منصف لا تؤدي من وجهة نظري إلا إلى بلبلة وفتنة للناس في دينهم ونقص في توحيدهم لا سيما مع قلة العلم واندثاره وغياب الضوابط التي توفرت لن تكلم في هذا الخلاف ممن سيمنا من الأسلاف.

#### تحقيق المسألة

لقد اشتهرت هذه المسألة بين أهل العلم بالنشرة والنشرة كما قال ابن الأثير؛ (النشرة- بضم النون- ضرب من الرقية والعلاج، يُعالَج به من كان يظن أن به مسًا من الجن، سميت نشرة لأنه ينشر بها عنه ما خامره من الداء أي يكشف ويـزال) (النهاية في غريب الحديث. (٥٤/٥). إذن فالنُشرة لفظ عام يُطلق على ما هو مشروع، وما هو غير مشروع من علاج المسحور، ويفرّق ثنا

ابن قيم الجوزية -رحمه الله- بين النوعين في فتاوى إمام المفتين (ص: ٢٠٧) فيقول: «النشرة: حل السحر عن المسحور، وهي نوعان:

الأول؛ حل السحر بمثله، والسندي هـو مـن عمل الشيطان، فيتقرب الناشر والمنتشر إلى الشيطان بما يحب فيبطل عمله عن المسحور. والشاني: بالرقية والتعوذات والأدوية المباحة فهذا جائز، انتهى كلام ابن القيم.

والدليل على أن الرقية بالقرآن تسمى نشرة ما جاء في الحديث: ...فنشره ب(قل أعسوذ برب

الناسى)» أي رقاه. (سنن أبى داود ٣٨٦٨). والدليل على أن العلاج بما هو غير مشروع يسمى نشرة ما جاء من حديث جابر -رضى الله عنه- (سُئل النبي صلى الله عليه وسلم عن النشرة، فقال: هي من عمل الشيطان) (رواه أبو داود (٣٨٦٨) وصححه الألباني). وعليه فالنشرة المشروعة هي علاج السحور بما ورد في السنة مما سبق ذكره أو ضاق المقام عن ذكره، المهم أن ضابطنا هو موافقة السنة، وإن أي خروج على السنة بأي نوع من أنواع الانحراف لعلاج المسحور مهما حسنت النوايا أمر محرم، وهو ما يسمى بالنشرة المحرمة، وهو ما عناه النبي صلى الله عليه وسلم عندما سئل عن النشرة فقال: (هي من عمل الشيطان)، وقال أهل العلم: هذا محمول على ما إذا كانت خارجة عما في كتاب الله وسنة رسوله عليه السالم، وعن المداواة المعروفة. (ينظر: تفسير القرطبي، سبورة الإسبراء: ٣١٩/١٠). والنصوص القرآنية تنهى عن طلب السحر واستبداله بالدين؛ وأن السحر كله مضرة، وقد يصل في بعض أحواله إلى الكفر الذي يهلك صاحبه في الدنيا والآخرة كقوله تعالى: « وَسُعَامُونَ مَا نَصْ رُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَقَدُ عَلِمُوا لَمَن أَشَرَالُهُ مَا لَهُ. في ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَقٍ» (المقرة: ١٠٢)، وقوله تعالى: « وَلَا يُقْلِمُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ آتَى » (طه: ٦٩) ووجه الدلالة: أن الله سيحانه وتعالى نفي الفلاح عن الساحر نفيًا عامًا حيث توجه وسلك.

- وقوله صلى الله عليه وسلم: «اجتنبوا السبع الموبقات، قالوا: يا رسول الله ما هن؟ قال: الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله

يحر، وعلى النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الريا، والتولي يوم الزحف، وقذف المحصنات الغافلات المؤمنات، رواه

البخاري ومسلم.

وقوله صلى الله عليه وسلم على المسند، (من أتى عرافًا أو ساحرًا أوكاهنًا يؤمن بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد صلى الله عليه وسلم) (صححه الألباني وغيره)، وقال: (ليس منا من تطير أو تطير له، أو تكهن أو تُكهن له، أو سَحر أو سُحر له). (السلسلة الصحيحة: ٢١٩٥). و،من، تدل على عموم تحريم إتيان الساحر والاستعانة به أجمع العلماء على جسواز الرقى عند اجتماع ثلاثة شروط؛ أن يكون بكلام الله وصفاته، وباللسان العربي أو بما يعرف معناه من غيره، وأن يعتقد أن الرقية لا تؤثر بذاتها بل بقدر الله تعالى.

وقصد سحره، بأي غاية كانت، وتصديقه بأي شيء قاله دون تخصيص أو استثناء، فهذا هو المفهوم الظاهر للحديث، فيبقى المعنى والحكم كما هو لانتفاء الناسخ أو المخصص أو الإجماع على خلاف العموم فلا أحد يستطيع أن يثبت شيئًا من ذلك. وهكذا الأدلة جميعها، فالناظر إليها يجدها أدلة عامة ليست هي خاصة لن قصد السحر لإرادة الضرر.

دفع شبهة:

ومع ذلك فقد وجب الرد على شبهة من أجاز الاستعانة بالسبحر لدفع الضرر: أولاً:إن أهم ما يستدل المجيزون به

أثر ورد عن قتادة، وجاء معلقا عند البخاري في كتاب الطب - باب هل يستخرج السحر- قال قتادة: قلت لسعيد بن المسيب: رجل به طب (أي سحر) - أويؤخذ عن امرأته - أيحل عنه أو ينشر؟ قال: لا بأس إنما يريدون به الإصلاح، فأما ما ينفع فلم ينه عنه) (فتح الباري - ١٠ / ٢٣٢).

والسوّال كما هوواضح قتادة يسأل سعيد بن المسيب عن رجل مسحور أو مربوط هل يفك سحره أم لا؟ هل يحاول أن يلجأ إلى طرق مشروعة لفك السحر أم يترك الأمر كما هو لأن هذا قضاء الله فيه؟ وجاءت الإجابة: لا بأس به، إنما يريدون به الإصلاح، قأما ما ينفع قلم يُنْه عنه.

والواضح والمفهوم من السياق أن ما نهي عنه فهو غير نافع للناس، وهو محرم بلا شك؛ لأن الشريعة تدور مع مصالح العباد فأينما وُجدت المصلحة فثم شرع الله، فكيف يستدل بهذا القول على إباحة ما نص الشارع على تحريمه وهو إباحة إتيان السحرة؛ فصالشارع على تحريمه وهو إباحة إتيان السحرة؛ الساحر لحل السحر؟! لا شك أن هذا القول منه يُحمل على نوع من النشرة لا يُعلم أنه سحر؛ لأن سؤال قتادة في النشرة عن المسحور، وكان جواب ابن المسيب لا بأس - أي بالنشر- لأنهم يريدون الإصلاح، فأما ما ينفع فلم يُنه عنه. فدل على أنه أراد الرقية الشرعية أو النشرة المباحة الخالية من الشرك؛ لأنها منفعة لا تلحقها مضرة لا دنيوية أو أخروبة.

ثانياً: ظن بعض الناس أن الإمام أحمد قد أجاز النشروعة منها، النشرة عمومًا، والحق أنه أجاز المشروعة منها،

إن أي خروج على السنة بأي نوع من أنواع الانحراف لعلاج السحور مهما حسنت النوايا أمر محرم وهو ما عناه النبي صلى الله عليه وسلم عندما سئل عن النشرة فقال: (هي من عمل الشيطان)

فقول الإمام أحمد عندما سُئل: لا أدري ما هذا، صريح في النهي عن النشرة على الوجه الكروه، فهذا التعبير مما يُعرف أنه نهي عند الإمام أحمد، وفي تعليق ابن قدامة على كلام ابن المسيب رحمه الله أورده ثم قال رحمه الله: (وأما ما جاء عن الأمام أحمد عندما سئل عمن يطلق السحر عن المسحور، فقال: قد رخص فيه بعض الناس، فهذا محمول على النشرة المشروعة، ومن حمله على النشرة السحرية فقد غلط بدليل أن الإمام أحمد عندما سئل عمن يطلق السحر عن المسحور فقال: قد رخص فيه بعض الناس، فقيل له: إنه يجعل

في الطنجير ماء ويغيب فيه؟ فنفض يده، وقال: لا أدري ما هذا؟ قيل له: أفترى أن يؤتى مثل هذا؟ قال: لا أدري ما هذا؟ وهذا صريح في النهي عن النشرة على الوجه المكروه، وكيف يجيزه وهو الذي روى الحديث « إنها من عمل الشيطان »، ولكن لما كان لفظ النشرة مشتركا بين الجائزة والمنوعة، ورأوه قد أجاز النشرة ظنوا أنه قد أجاز التي من عمل الشيطان، وحاشاه من ذلك) (المغني: ٨ / ١٥٦)

ولأن الحق لا يُعرف بالرجال، وانما يُعرف الرجال بالحق، فقد أصَّل ابن القيم لذلك، وحسم الخلاف، فقال - رحمه الله - في تعقيبه على ذلك: (ولو صح عنه أنه أزاد بذلك حل السحر بسحر مثله فهو اجتهاد منه لا يُوافَق عليه؛ لمخالفته للنص في تحريم الذهاب إلى الكهان وأضرابهم). (إعلام الموقعين؛ ٢٩٦/٤).

وهذا التوجيه الذي وجهنا به كلام ابن المسيب ما بينه كلام الحافظ في الفتح (١٠ / ٢٣٣- ٢٣٤) ، حيث وجّه كلام ابن المسيب، بأن معناه أن يُنشَّر عن المسحور بالرقى المباحة.

وأكد ذلك بقوله بعد ذلك: «ويوافق قول سعيد بن المسيب ما تقدم في باب «الرقية» في حديث جابر عند مسلم مرفوعاً» من استطاع منكم أن ينفع أخاه فليفعل»» (الفتح: ١٠ / ٢٢٥).

فجعل الحافظ كلام ابن المسيب في النُشرة من السحر، من باب النشرة المشروعة، وهو ما يوافق كلام أنمة السلف في هذا، وبهذا تزول الشبهة، والحمد لله رب العالمين.

على حشيش

٧٨٧- "مَنْ زَارَ قَنْرَ أَبَوَيْهِ أَوْ أَحَدِهِمَا فِي كُلِّ جُمُعَةً غُفْرَ لَهُ، وَكُتْبَ بَرًّا". الحديث لا يصح، أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٦٩/٧) (ح١١١٠) عن يحيى بن العلاء الرازي عن عبد الكريم أبي أمية عن مجاهد عن أبي هريرة مرفوعًا قال الطبراني: «لا يُروى هذا الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا بهذا الإسناد، تَفرد به يحيى بن العلاء». اهـ. إذن الحديث فرد مطلق، قال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٥٩/٣): «رواه الطبراني في الأوسط والصغير وفيه عبد الكريم أبو أمية وهو ضعيف». اه. قلت: بل قال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٤٠١): «عبد الكريم بن أبي المخارق أبو أمية البصري، متروك الحديث». اهـ. وهذا المصطلح عند النسائي له معناه، حيث قال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٧٣)؛ «كان مذهب النسائي ألا يترك حديث الرجل حتى يُجتمع الجميع على تركه». اه.

لذلك يجب الرجوع إلى الأصول عند قول الهيثمي في الراوي «ضعيف»، ليقف على درجة هذا الضعف حيث اغتر بقوله الكثير، واتخذوه في المتابعات والشواهد فحسنوا أحاديث واهية.

ولقد فات الحافظ الهيثمي- عفا الله عنا وعنه- علة أخرى في هذا الحديث هي أشد من الأولى، تجعل هذا الحديث موضوعًا هذه العلة يحيى بن العلاء الرازي، قال أحمد بن حنبل: كذاب يضع الحديث. اهـ. ذكره الحافظ الذهبي في «الميزان» . (9091/49V/E).

٧٨٨- "إن النبي صلى الله عليه وسلم أذن في أذن الحسن بن على يوم وُلدُ، فأذن في أذنه اليمني، وأقام في أذنه اليسري".

الحديث لا يصح، أخرجه البيهقي في «شعب الإيمان» (٣٩٠/٦) (ح٨٦٢٠) من طريق محمد بن يونس، حدثنا الحسن بن عمرو بن سيف السدوسي حدثنا القاسم بن المطيب عن منصور بن صفية عن أبي معبد عن ابن عباس مرفوعًا، وآفته محمد بن يونس الكديمي، قال الذهبي في «الميزان» (٨٣٥٣/٧٤/٤): «قال أبو عبيد الآجري رأيت أبا داود يطلق في الكديمي الكذب، وكذا كذبه موسى بن هارون، والقاسم ابن المطرز والدارقطني، وقال ابن حبان: وضع أكثر من ألف حديث، وآفة أخرى الحسن بن عمرو بن سيف، قال الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (٤/١٤٤/٤)؛ قال البخاري: كذاب، وقال الحاكم: متروك». اهـ. وق

بحث هام جدًا هذا الشهر في تحذير الداعية من القصص الواهية (١٧٤) تجد تراجع العلامة الألباني رحمه الله عن تقوية حديث أبي رافع بهذا الحديث عندما استبانت له درجة ضعفه.

٢٨٩- " جَعَلَ الله كُلُ نَبِيَ ذَرَيْتَهُ مِنْ صُلْبِهِ، وَجَعَلَ ذَرْيَتِي مِنْ صُلْبِ عَلَيَ ". الحديث لا يصح، أخرجه ابن عدي في «الكامل» (١٩٨/٧) (١٥١/٥١) من حديث جابر مرفوعًا وفيه يحيى بن العلاء الرازي كذاب يضع الحديث كما بينا آنفا.

- ٢٩- " فِي الْجِمُعَة سَاعَة لا يُوَافِقَهَا رَجُل يَحْتَجِمُ فيهَا إلا مَات ". الحديث لا يصح، أخرجه ابن عدي في «الكامل» (١٩٨/٧) من حديث الحسين بن علي مرفوعًا، وفيه يحيى بن العلاء الرازي كذاب يضع الحديث.

٢٩١- " إِنَّ فِي الْجُمُعَة سَاعَةَ لا يَحْتَجِمُ فيهَا مُحْتَجِمٌ، إلا عَرَضَ لَهُ دَاءٌ لا يشفى منه

الحديث لا يصح، أخرجه البيهقي في «السنن» (٣٤١/٩) من حديث ابن عمر مرفوعًا، وفيه عطاف بن خالد، ضعيف، وقال الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (۱۹۳/۲): «العطاف بن خالد كنيته أبو صفوان من أهل المدينة، يروي عن نافع وغيره من الثقات ما لا يشبه حديثهم وأحسبه كان يؤتى ذلك من سوء حفظه لا يجوز عندي الاحتجاج بروايته إلا فيما وافق الثقات كان مالك بن أنس لا يرضاه». اهـ. قلت: والإمام مالك أعرف الناس به حيث عاصره فعطاف بن خالد وُلد سنة (٩١هـ)، والإمام مالك (٩٩هـ)، وهو لم يوافق الثقات بل وافق يحيى بن العلاء الكذاب الذي يضع الحديث كما هو مين آنفًا.

٢٩٢- " مَنْ زَارَ قَبْرَ وَالدَّيْهِ، أَوْ أَحَدهمَا، يَوْمَ الْجِمُعَة فَقَرَأ بِس غَفْرَ لَهُ " الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في الكامل (١٥١/٥) (١٣١٦/٣٤٨) من حديث أبي بكر الصديق مرفوعًا، وقال: «هذا الحديث بهذا الإسناد باطل لا أصل له، ولعمرو بن زياد غير هذا من الحديث منها سرقة يسرقها من الثقات ومنها موضوعات وكان هو متهم بوضعها ،. اه. وعمرو بن زياد الثوباني هو علة هذا الحديث، قال الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين» (٣٩١): «يضع الحديث». اه. قلت: ولا يصلح أن يكون شاهدًا لحديث أبي هريرة الذي ذكرناه آنفًا لأنه حديث موضوع والآخر موضوع، فكلاهما لا يزيد الآخر إلا وهنا على وهن. " إِذَا رَجُفُ قَلْبُ الْمُؤْمِنِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ تَحَاتَتُ خُطَايَاهُ كُمَا تَحَاتُ عَذَقَ

النخلة "

الحديث لا يصح عن سليمان مرفوعًا، وعلته عمرو بن الحصين، قال الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٦/ ٢٢٩): «قال أبي: هو ذاهب الحديث ليس بشيء، وسُئل أبو زرعة عنه فقال: ليس هو في موضع من يحدث عنه هو واهي الحديث». إهـ عزا إلقع مباشة عن العباد إنه ( ١٤٢١ / ١٤١١



ربيع الثاني ١٤٣٦ هـ

التوحيد ٢٣

الأخسرى، وقد جاء هذا النظام متفقًا مع الطبائع الإنسانية، ومقررًا لمسالح كل من الفرد والمجتمع، وهو يعتمد على إجراءاته وقوانينه الاقتصادية جنبًا إلى جنب مع القواعد التشريعية الاجتماعية، والخلقية، والروحية الاسلامية.

ومن الظواهر الاقتصادية التي تصيب السوق: غلاء الأسعار، هذه الظاهرة التي صارت تؤرق كل غيور على أمته، وذلك لما لهذه الظاهرة من تأثيرات سلبية كثيرة، تؤثر في حياة الناس، فتزيد من معاناة الفقراء، بل وأوساط الناس. وإن من الخطأ أن ينحصر علاج هذه الظاهرة في أذهان الناس وتصرفات الحكومات في زيادة الرواتب، أو الدعم المقدم لبعض السلع؛ فإن هذه العلاجات أثبت الواقع أنها غير فعالة بالقدر الكافي، بل كان لبعضها آثار عكسية، زادت

ومع إيماننا بأنه ما من مصيبة تقع إلا بما كسبت أيدي الناس، ويعفو الله عن كثير، وكذلك إيماننا بقضاء الله وقدره، مع هذا فإننا نعلم أن هذه الضائقة التي تمر بالناس لها أسباب، ولذا بمكن علاجها.

وعند النظر في غالب هذه الأسباب؛ نجد أن الشارع الحكيم قد منع منها، وعندما خالف الناس ذلك وقعوا في عاقبة ما كسبت أيديهم، فإذا أرادوا الخروج مما هم فيه؛ فليعمدوا

إلى مراعاة حدود الله فلا يقربوها.

#### التعريف اللغوي والاصطلاحي لغلاء الأسعار:

أما في اللغة؛ فالغلاء ضد الرخص، يقال غلافي الأمر غلوا أي جاوز حده. والسعر بالكسر هو الذي يقوم عليه الثمن، جمعه أسعار، وأسعروا وسعروا تسعيرًا؛ اتفقوا على

أما في الاصطلاح: فلا يخرج عن معناه اللغوي، فهو ارتفاع وزيادة أثمان السلع عن حدها.

الأسباب التي يتعاطاها بعض أهل السوق مما يؤدى إلى الغلاء:

#### المحث الأول: الاحتكار:

والتعريف الأظهر للاحتكار هو تعريف من قال: هو حبس السلع إرادة الغلاء.

وجاءت نصوص كثيرة في النهي عن الاحتكار، ومن هذه النصوص؛ حديث معمر بن عبد الله رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من احتكر فهو خاطئ». أخرجه مسلم.

قال النووي: قال أهل اللغة: الخاطئ بالهمز هو العاصي الأثم.

وهناك نصوص أخرى في النهي عن الاحتكار، إلا أن في غالب أسانيدها ضعفًا.

والعلة الظاهرة في تحريم الاحتكار هي دفع الضررعن عامة الناس.

#### شروط الاحتكار:

اشترط بعض العلماء شروطًا في الاحتكار الحرم، وأهم هذه الشروط هي:

ا- أن يكون ما يراد احتكاره من أقوات الناس خاصة، وهذا هو المذهب عند الحنابلة، وكذلك هو قول الحنفية، والشافعية، إلا أنهم قالوا ذلك في كل قوت، فيدخل فيه قوت البهائم.

وأما مذهب مالك؛ فهو أن الاحتكار يحرم في كل شيء في السوق؛ من الطعام وغيره، وهو قول أبى يوسف.

وعمدة ما تمسك به من اشترط في الاحتكار المحرم أن يكون قوتًا، ما ورد في حديث أبي أمامة رضي الله عنه، قال: نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يحتكر الطعام. أخرجه ابن أبي شيبة والحاكم، وإسناده حسن.

وقالوا: إن معمر بن عبد الله رضي الله عنه، راوي حديث النهي، كان يحتكر، وكذلك السراوي عنه وهو سعيد بن السيب، وإنما كانا يحتكران الزيت أوغيره، وليس بقوت.

التوحيد العدد ٥٢٠ السنة الرابعة والأربعون

إن ما حل بالناس

مـن كساد فمه

الأستواق وغلاء

فحه الأسحار

تسبب إعراضهم

عـن شــرع اللّه

وعن سنة رسول

الله صله الله

عليه وسلم.

إلا أن التصريح بلفظ الطعام لا يصلح لتقييد بقية الروايات المطلقة، بل هو من التنصيص على فرد من الأفراد التي يطلق عليها المطلق، وذلك لأن نفي الحكم عن غير الطعام إنما هو بمفهوم اللقب، وهو غير معمول به عند الجمهور، وما كان كذلك لا يصلح للتقييد على ما تقررية الأصول.

قال الشوكاني: والحاصل أن العلة إذا كانت هي الإضرار بالسلمين؛ لم يحرم الاحتكار إلا على وجه يضربهم، ويستوي في ذلك القوت وغيره؛ لأنهم يتضررون بالجميع.

٢- ومن هذه الشروط أيضا: أن يشتري من السوق فيضيق عليهم، أما إذا جلب السلعة من خارج البلد، فادخرها لم يكن محتكرًا.

واستدل من اشترط هذا الشرط بالنص والنظر؛ أما النص فحديث: «الحالب مرزوق، والمحتكر ملعون». أخرجه ابن ماجه بإستاده عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه، إلا أن استاده لا يثبت.

وأما من جهة النظر؛ فلأن الحالب لا يضيق على أحد، ولا يضربه، بل ينفع؛ فإن الناس إذا علموا عنده طعامًا معدًا للبيع، كان ذلك أطيب لقلوبهم من عدمه.

ولما لم يصح الحديث؛ فيبقى النظر، وهو موضع اجتهاد، ولو سلم به؛ فإن ترك الاحتكار في صورة الجالب أولى، وذلك لأن فيه تمنى

الغلاء، وقد كره ذلك بعض أهل العلم،

٣- واشترط بعضهم ألا يضيق على الناسي بشرائه؛ إما لصغر البلد، وإما أن يكون شراؤه في وقت الضيق والحاجة؛ فإن المحتكر في وقت الرخاء محسن؛ لأن الحلاب إذا أسرعوا البيع أكثروا الجلب، وإذا بارت سلعتهم ولو يجدوا لها مبتاعًا تركوا الجلب، فأضر ذلك بالسلمين، قال الله تعالوا: «وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْبَرِ وَٱلنَّقَوَىٰ وَلَا نَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْاثْمِ وَٱلْعُدُونَ ، (الْمَاتِدَةُ ٢٠)-

هذه أهم الشروط التي اشترطها العلماء في الاحتكار المحرم، وقد ظهر أنها شروط اجتهادية، ولا تسلم من اعتراض، وعموم حديث: «من احتكر فهو خاطئ، باق؛ فإن أداة الشرط «من» من صيغ العموم.

فعليه؛ كل من يحبس السلعة مع حاجة الناس إليها طلبًا لغلائها فهو محتكر، إما على سبيل الكراهة إذا لم يكن سببًا لهذا الغلاء، إما على سسل التحريم أن كأن تسبب فيه.

وقد ألحق الفقهاء صورًا من أخرى في الاحتكار المحرم، كما سيأتي.

وهناك نوع آخر من الاحتكار، يكون فيه قصر البيع لسلعة ما على شخص أو طائفة معينة، أو قصر انتاج سلعة لمنتج واحد، أو لجموعة من المنتجين معينين، فهذه وأمثالها من الصور، إذا ترك لهؤلاء أن يبيعوا بما يريدون، مع عدم قدرة غيرهم على ذلك، فسوف يغالون في الثمن، ويتضرر الناس بذلك، وهو من البغي في الأرض والفساد والظلم.

ولكن إن قدر في ذلك مصلحة، ورأى ولى الأمر تخصيص شخص أو جهة لتوريد سلعة أو خدمة ما، فلا يد من أن يسعر عليهم ألا يسعوا إلا بسعرالمثل.

بل إن من الاحتكار إذا تواطأ البائعون على سلعة ألا يبيعوا بثمن قدروه بينهم، فيبيعون بأكثر من الثمن المعروف، وكان هذا من

العدوان-

فهذه الصور وغيرها كلها من الاحتكار المحرم؛ لما فيه من الضيق على الناس، والحائهم إلى الشراء بسعر فوق الثمن المعروف، ولعلاج هذه الظاهرة؛ فلولى الأمر أن يكره المحتكر للسلعة على بيعها بسعر عبادل، وهو سعر المثل -

المبحث الثاني: ربح ما لم يضمن: ثبت بإسناد حسن عن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما، قال: قال رسول الله صلى الله تــواطــأ اذا البائعون علم ىيع سلعة بثمن قــدروه بينهم، فسعون تأكثر مـــن الـــــــن المعروف، كان هذا من العدوان.

التوحيد ربيع الثاني ١٤٣٦ هـ

عليه وسلم: «لا يحل سلف وبيع، ولا شرطان في بيع، ولا ربح ما لم يضمن، ولا بيع ما ليس عندك».

قال الخطابي: «ربح ما لم يضمن » هو أن يبيعه سلعة قد اشتراها ولم يكن قبضها، فهي من ضمان البائع الأول، ليس من ضمانه، فهذا لا يجوز بيعه حتى يقبضه، فيكون من ضمانه. (معالم السنن: ٣٠/٧٠).

والقاعدة الشرعية أن الخراج بالضمان، ولا يتحقق الضمان إلا بالقبض، ولذا نهى الشارع عن بيع ما لم يقبض ويستوفى. والأحاديث في ذلك مشهورة في الصحاح وغيرها.

#### وهذه بعض الأحاديث الواردة في ذلك:

1- عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: لقد رأيت الناس في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم يبتاعون جزافًا- يعني الطعام- يضربون أن يبيعوه في مكانهم حتى يؤووه إلى رحالهم. (المخارى: ٢١٣٧) ومسلم: ٣١٦٠/١).

٧- وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: ابتعت زيتا في السوق، فلما استوجبته لنفسي؛ لقيني رجل فأعطاني به ريحًا حسنًا، فأردت أن أضرب على يده، فأخذ رجل من خلفي بدراعي، فالتفت فإذا زيد بن ثابت، فقال؛ لا تبعه حيث ابتعته حتى تحوزه إلى رحلك، فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى أن تباع السلع حيث تبتاع حتى يحوزها التجار إلى رحالهم.

"عن حكيم بن حزام رضي الله عنه قال: قلت: يا رسول الله، يأتيني الرجل فيريد مني البيع ليس عندي، أفأبتاعه له من السوق؟ قال: «لا، لا تبع ما ليس عندك». (سنن أبي داود ٧٦٨/٣).

فهذه الأحاديث وما جاء في معناها تحظر بيع ما لم يملك، أو ملك ولكن لم يقبض القبض الشرعي، وهو استيفاء المبيع إن كان تم البيع مقدرًا بكيل أو وزن أو عدد، ولا يكفي هذا، بل لا بد أيضًا من نقله إلى رحل المشتري، وأما إذا بيع جزافًا فيحتاج فقط إلى النقل.

وقد تخلف بعض أهل العلم عن القول بهذه السنة؛ إما لأنها لم تبلغهم، وإما لأنهم أولوها،

واما لأنهم حملوها على محامل لا يبقى معها لهذا الحظر فائدة.

والـذي يتعين هو الأخـذ بما دلت عليه هذه الأحاديث الصحيحة الصريحة، ولا يستثنى من ذلك إلا ما لا يمكن نقله وهو العقار، فيكفي فيه التخلية بين المشتري والعقار بما يدل على ذلك؛ كتسليم المفتاح، أو نقل الصك.

وهذا النهي الصريح الصحيح أكثر من يرتادون الأسبواق يجهلونه ويقعون في مخالفته، أو الماشية أو غيرها من السلع، ثم يبيعها في مكانها، ثم من اشتراها منه قد يعرضها للبيع، فتباع هذه السلعة في اليوم الواحدة عدة مرات وهي في نفس المكان من غير نقل.

ولو علم هذا وأمثاله أنهم لا يتمكنون شرعًا من بيعها إلا بنقلها؛ لأحجم كثير منهم عن ذلك؛ والصار أهل السوق أكثرهم أصحاب الحاجات الى ما فيه من السلع، ولتوافرت هذه السلع بأسعار مناسبة، فإنه لا يخفى أن أولئك الذين ليس لهم قصد إلا ربح ما لم يضمنوه سيكونون سببًا في غلاء أسعار السلع، وكم رأينا السلعة تأتي إلى السوق، فيبيعها صاحبها بثمن ما إلى هؤلاء، فيضاربون فيها، فإذا جاء من يحتاج اليها وجدها أغلى مما باعها به صاحبها، ولا يدفع ضرر هؤلاء ويحجم شرهم إلا بمنعهم من ييع ما اشتروه إلا بعد نقله، وتأديبهم على ذلك،

#### وخلاصة الكلام:

أن بيع السلع حيث تبتاع بيع لما لا يقبض؛ ولذا فهو ربح لما لم يضمن، وسبب مباشر لغلاء السلع في الأسواق، ولا نبالغ إذا قلنا؛ إنه من أسباب الغلاء في الأسواق؛ فإنه لا يخفى الضرر الذي تجتلبه المضاربات التي لا تستند إلى القبض الشرعي، من زيادة فاحشة في السعر المثالي للسلع، وهذا يقال في أسواق المال والسندات، وكذلك المواد الغذائية، والمواشعي، والعقار، والسيارات، وغيرها، بل حتى أسواق المبترول في العالمية.

ونتحدث في العدد القادم -باذن الله- عن البحث الثالث وهو النجش،

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



الشيخ سعود بن إبراهيم الشريم

/31JE1 /

إمام المسجد العرام بمكة المكرمة

إن الحمد لله نحمدُه ونستعيثُه ونستغضره ونتوب إليه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مُضل له، ومن يُضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبد الله ورسوله.

(يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱلَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَٱللَّهِ سُلِلُونَ) (آل عمران: ١٠٢)، (يَتَأْتُهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُوا رَتَكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَلِجِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا رُوْجَهَا وَيَثُّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَاءً وَأَتَّقُواْ اللَّهُ ٱلَّذِي تَسَامَ لُونَ بِهِ. وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا) (النساء: ١)، (يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ فَوَلَّا سَدِيلًا ورسوله فقد فاز فوزا عظيما )(الأحزاب: ٧٠،٧١).

المال قوام الحياة وزينتها:

أما بعد، فيا أيها الناس؛ إن من المعلوم بداهة؛ أن المال قوامُ الحياة وزينتها، وأن الناسَ يستقبلون صباحَهم في كل يوم وشؤون الرزق مُستوليَة على أفتُدتهم، مُستحوذة على أفكارهم. المقل منهم يريدُ سَعَة، والموسعُ يريدُ مزيدًا.. فإما غنيٌ فيه طمع، أو فقيرٌ عنده قلق، وقليل من هم بين ذلك. وللناس مع الرزق في هذه الحياة مذاهبُ شتى، ودروبٌ مُتفاوِتَة، كُلُّ بحسب ما يحمله قلبُه واعتقادُه عن مفهوم الرزق ومفهوم طلبه، واستيعاب الواجب تحقيقه من الوسائل المؤدية إليه.

بسم الله الرحمن الرحيم: ﴿ وَٱلَّتُلَ إِذَا يَتَّمَّنَّ إِنَّ ۖ وَٱلَّهَارِ إِذَا يَهِلُ اللَّهُ وَمَا خَلَقَ ٱلدُّكُ وَٱلْأَتِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ (الليل:

فمن الناس قلقٌ مُتوجِّسٌ.. لا يهنأ بنوم لو أغمض عينيه، ويتجرِّعُ طعامَه وشرابَه على شرَق ولا يكادُ يُسيغهما؛ لأن هاجسَ الرزق مُستول عليه، وجاثمٌ بقلبه فهو لا يثق بوعد، ولا يستحضرُ قدرًا قدرًه الله، ولا يأمَنُ سبيلا..

يرى نفسه بين الحياة والموت إن لم يلهَث وراءً الرزق بلا شرط ولا قيد؛ بل تستوي عنده وسائل التحصيل حلالا كانت أم حرامًا ما دامَت غايته المشوشة تبررُ الوسيلة.

ومثل هذا - عياد الله - إذا رأى أول الرزق سال لعابُه لأخره حتى يأكل ولا يشبع، ويشرب ولا يرتوى؛ ليصدق عليه قول المصطفى - صلى الله عليه وسلم -: «لو كان لابن آدم واديان من مال لابتغي واديًا ثالثًا، ولا يملأ جوف ابن آدم إلا الترابُ، ويتوبُ الله على من تابَ»؛ رواه مسلم.-

ومن هذه حاله.. يستبدُّ به الجشعُ والشراهَة، فيجعلانه لا يكتفى بقليل، ولا يشنعُ من كثير، لا يكفيه ما عنده فيمتد إلى ما عند غيره،

فيُصيبُه سَعارُ الكانز وإذا كان النبيُّ - صلى الله عليه وسلم - قد نهَى عن منع وهات؛ فإن شعارَ هذا وأمثاله هو: "هات وهات" أ.وفي الناس من هو عكسُ ذلكم تمامًا، قد أخلدت نفسُه إلى الراحة.. وآثرَ الدُّعَة.. وجلسَ حلسَ بيته، لا يهُش ولا ينُشُ، ينتظرُ السماءَ أن تُمطرُ ذهبًا أو فضةً، يرى أن القاعد كالساعي أو خيرٌ منه؛ بل يرى أن السعى لطلب الرزق جُهد مُهدر، وثُلُم لقد ح التوكُّل والقناعة.

والواقعُ - عباد الله - أنه قناعٌ وتواكل، وليس قناعة وتوكلا. والغرُّ من هؤلاء من إذا حاجَجته قال لك: ألم تسمّع قولُ النبي - صلى الله عليه وسلم -: « لو أنَّكم توكُّلون على الله حقُّ توكُّله لرزقكم كما يرزق الطير، تغدُو خماصًا وتروحُ بطاناء؛ (رواه أحمد والترمذي). المسالمة

فهم أعوج مبتور للنصوص الشرعية

فانظروا - يا رعاكم الله - إلى استدلال القعدة من المتوكلين، كيف أخذوا من الحديث توكل الطير، ولم يأخذُوا منه غدوها ورواحها القد ظلمَ فنامٌ من الناس القناعة؛ فحسبُوها الرَّضا بالدُّون، فعَمُوا وصمُّوا عن غير هذا المعنى، ثم عَمُوا وصمُّوا عن تصحيحه، فضعُّفت الهمّم عن طلب معالى الأمور، وعلتُ همَّة تمجيد الفقر والجوع. وهؤلاء وان كانوا همُ القلة في المجتمعات في سائر العصور، الا أنهم يرفعون عقيرتهم بهذا أحيانًا كثيرة.

وقد رأى الفاروق - رضى الله تعالى عنه - قومًا قابعين في رُكن المسجد بعد صلاة الجمعة، فسألهم: المُنذَلُ لأتباعه، كما "من أنتم؟". قالوا: نحن الْمُتُوكُلُونَ عَلَى اللَّهُ! فَعَلَاهُمُ عُمرُ - رضى الله تعالى عنه - بدرته، ونهرهم وقال: "لا يقعُدنُ أحدُكم عن طلب الرزق ويقول: اللهم ارزقني، وقد علمَ أنْ السماء لا تمطرُ ذهبًا ولا فضة، وإن الله يقول: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّالُوٰةُ فَأَنتَشِرُوا فِي ٱلأَرْضِ وَٱبْنَغُوا مِن فَضَّل ٱلله ) (الجمعة: ١٠)". القا

وكان سُفيانُ الثوري - رحمه الله

الاسلامُ لا تُربدُ الفقرَ أنه لأ يُربدُ الغناء المُطفية لصاحبه، فلا هو مع الكشول القحتال باسم التكسِّب، ولا هو مع الذين يُحبِّون المالَ حَيّا حِمّا، ويأكلون أموال الناس أكلاً لَمَّا، يعميهم ذلك عن دينهم وأخلاقهم.

- بمُرُّ يبعض الناس وهم جُلوسٌ بالمسجد الحرام، فيقول: "ما يُجلسُكم؟"، قالوا: فما نصنعُ؟ قال: "اطلبُوا من فضل الله، ولا تكونوا عيالا على السلمين"-

تأملات في مسألة الرزق:

إن المسلم السعيد هو الذي تعتدل أمامَه مسالك الحياة في طلب الرزق، فيعمل ويتصبُّ منه عرقه ليتطهّر من فضلات الكسل، وجُمود النفس، ويكسبُ الكسبُ الحلال الطيبُ؛ إذ المسلمُ ليس راهنا في دير لا عمل له ولا كسب؛ لأن الإسلام لا يعرف المؤمن إلا كادحًا عاملًا في هذه الحياة، آخذا منها، مُعطيًا لها، (هُوَ ٱلذِي جَمَلُ لَكُمُ ٱلأَرْضَ ذَلُولًا فَأَمْشُوا فِي مَنَاكَبِهَا وَكُلُوا مِن رَزِقِهِ ۗ وَالَّذِهِ ٱلنَّشُورُ) (الملك: ١٥).ولقد تعوَّدُ النبيُّ - صلى الله عليه وسلم -من الفقر، وأمرَ بالتعوُّذ منه؛ لأن الإسلام يريدُ من أهله أن يكونوا أقوياء أغنياء، لا مهازيل ضَعفاء ومعنى أن يكونوا أغنياء؛ أي: ليسُوا عالَّهُ يتكففون الناس.

فالاسلامُ لا يُريدُ الفقرَ المُذلُ لأتباعه، كما أنه لا يُريدُ الغني المُطغيَ لصاحبه، فلا هو مع الكسُول المُحتال باسم التكسّب، ولا هو مع الذين يُحبُّون المال حُبًا جِمًّا، ويأكلون أموال الناس أكلا لما، يُعميهم ذلك عن دينهم وأخلاقهم.

ثم إن المال - عباد الله - غاد ورائح، ومُقبلُ ومُدبر، يغتنى بحصوله أقوام، ويفتقر بعدمه

آخرُون، ﴿ وَاللَّهُ فَضَّلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْض في الزَّرْقِ فَمَا الَّذِينَ فَضِلُوا بِرَآدِي رِزْفِهِمْ عَلَىٰ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنْهُمْ فَهُمْ فِيهِ سَوَآةً )

(النحل: ۷۱).

وما على العبد المؤمن إلا أن يبذل الأسباب، ويبتغي عند الله الرزق، فلا يدري أين خبًّا الله له رزقه؛ فمصادرُ الرزق ليست سَواءُ، والناسُ يتناوَبُون على معايش الحياة، يطلبُونها على صُورة تناوب لا يقدرُ عليه إلا الله - سيحانه -، ( أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْتَ رَبِّكُ غَنْ فَسَمْنَا بَيْنَهُم مُعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيْوَةِ ٱلدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضُهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنتِ

## (الزخرف: ٣٢).

ولهذا مكِّن اللَّه للناس في الأرض؛ لتتنوَّعَ مصادرً أرزاقهم، كما قال - جل شأنه -: ( وَلَقَدْ مَكَّنَّكُمْ فِي ٱلأَرْضِ وَجُعُلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَيْشُ قِلِيلًا مَّا تَشَكُرُونَ ) (الأعراف: ١٠). فالله - جل وعلا - قسم العاش وقدر الأرزاق، والناسُ أجمَعون لا يملكون لك - أيها المرء - عطاءً ولا منعًا، وإنما الناسُ وسائط؛ فما أعطوك فهو بِقُدُرِ اللَّهِ، وما منْغُوكَ فهو بِقُدُرِ اللَّهِ، وما كان لك فسوف يأتيك على ضعفك، وما كان لغيرك فلن تنائِله بقَوْتَك، (وَإِنْ يَسَلُهُمُ ٱلذُّبَابُ شَيْعًا لَا يُسْتَنِقِدُوهُ مِنْهُ مَنَعُفَ ٱلطَّالِكِ وَالْمَطْلُوبُ ) (الحج: ٧٧).

وما عليك - أيها المسلم - إلا أن تجد وتعمل، وتضرب في آفاق الأرض، وتأخذ بأسباب الرزق؛ فمن جد وجد، ومن زرع حصد، فلا كسب بالا عمل، ولا حصاد بلا زرع.

روى الإمامُ أحمدُ عن رجُلين من الصحابة - رضى الله تعالى عنهما -، أنهما دخلا على النبيُّ - صلى الله عليه وسلم -، فأعاناه على شيء كان يُصلحُه، فقال لهما: « لا تيأسًا من الرزق ما تهزَّرْت رؤوسُكما؛ فإن الإنسانَ تلدُه أمُّه أحمر ليس عليه قشرة، ثم يرزقه الله - عز وجل -».

ومسألة الرزق - عباد الله - أدقّ من أن يفهمَ الناسُ أَغُوارَهَا، وأعظمُ من أن يُدركوا عُمومَ حكم اللَّه فيها؛ لأن الله هو الرزاق ذو القوّة المتين.

صور من حكمة اللطيف الخبير في أرزاق

ولننظر إلى شيء من مطالب الرزق على وجه التدبر، واستحضار حكمة اللطيف الخبير فيها؛ لنجد أن من الناس من لم يُكتب له رزقه إلا في أعماق البحار؛ كالغوَّاصين، أوفي ثبَج الهواء بين السماء والأرض؛ كالطيّارين والملاحين، أو تحت الأرض يجدون لقمة عيشهم في كسر صخر صلد؛ كأصحاب المناجم.

والعجبُ كل العجب فيمن رزقه كامن بين فكي الأسود وهو

مُروِّضَها، أو بين أنياب الفيّلة وخراطيمها وهو يسُوسُها، أو مثل بَهلوان يمشي على حبل ممدود في الهواء؛ ليجد لقمة عيشه بالشي عليه، في مُخاطرة تُدهش العقول، وترعد الفرائص.

هل لنا - عباد الله - أن نتصور أرزاق أناس مرهونة بمرض السرطان - أعاذنا الله وإياكم منه، وعافي من ابتلي به - ١٤ أوليسَ للسرطان طبيب ١٤ أوليسَ له حُقنة؟! أوليسَ للطبيب هذا رزق بهذا الدواء؟! وذلك المرض مرهون بمثل هذا المرض القاتل.

أفلا نعلم أن من الناس من قوتهم مُناط بالبرد القارس؛ ليَبِيعَ مدفأةُ أو ملحفَة؟! أو من قوتُه مُناطُ بالحرُ الشديد؛ ليبيعَ ثلجًا أو آلة تبريد ؟ إأليس هناك من رزقه مُناط بفرَح زوج وزوجة ليؤجِّر لهما وسائلُ الضرح ١٩ أوليسَ هَناكُ من رزقه مُناطُ بأترَاحِ الناسِ وأحزانهم.. فيحفرَ قَيرًا لَفُلان، أو يَبِيعُ كَفُنًا لَعلان؟ لِ وقولوا مثل ذلكم في رزق الحلاد، والسجّان، ومُنفِّذ القصاص، وقاطع يد السارق.

إنها حكمة الله وعظمته، وتسخير عباده بعضهم لبعض، (إِنَّ أَلَّهُ يَحَكُّمُ مَا يُرِيدُ ) (المائدة: ١). وقد قال الصادق المصدوق - صلوات الله وسلامُه عليه -: «وجُعل رزقي تحت ظل رُمحي».

أهمية الرضا والقناعة وكسب الخلال:

ألا رحمَ الله عبدًا كسبُ فتطهر، واقتصد فاعتدل، وذكر ربّه ولم ينسَ نصيبه من

ورزقه عليه، وأضاع دينه وكرامته، وكان من الذين قال الله فيهم: (وَ إِذَا رَأُواْ تِحِكُرُةً أَوْ لَمُوا الْفَضَّوا إِلَيْهَا وَتُرَكُّوكُ قَايِمًا) (الجمعة: ١١)، فإن النبيّ - صلى الله عليه وسلم - قد وصف بعض الرِّحال في آخر الزمان، أن أحدهم «يبيعُ دينه بعرض من الدنيا»؛ (رواه مسلم). قال أنسُ بن مالك - رضى الله تعالى عنه -: "رأينا من باء دينه يدرهم"، عافانا الله وإياكم. المؤمن الحق - عباد الله - هو

الراضي بما قسم الله له من رزق،

الدنيا، ويا خيبة من طغا ماله

الله - جــل وعـــلا -قسم المعاش وقـدَّرَ الأرزاق، والناسُ أجمَعون لا يملكون لك - أيها المرء -عطاءً ولا منعًا، وإثما الناسُ وسائط؛ فما أعطوك فهوبقدر الله، وما منعوك فَهُو بِقُدَرِ اللَّهِ.

وهو المُوقِنُ بعدلِ الله فيما قسَمَ من أرزاق لحكمة يعلمُها - سبحانه -، (وَلَا يُحِملُونَ مِثْنَءٍ مِّنَ عِلْمِهِ إِلَّا مِنَا مُنْ عِلْمِهِ إِلَّا مِنَا عَلَيهِ إِلَّا مِنَا عَلَيْهِ إِلَّا مِنْ عَلَيْهِ إِلَّا مِنْ عَلَيْهِ إِلَيْ مِنْ عَلَيْهِ إِلَّا مِنَا عَلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَّا مِنْ عَلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَّا مِنْ عَلَيْهِ إِلَّهِ إِلَّهُ مِنْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ إِلَّا مِنْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ إِلَّهُ مِنْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ إِلَّهُ إِلَّا مِنْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ إِلَّا مِنْ إِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عِلْمِ عَلَيْهِ عِلَيْهِ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عِلْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

ذكر ابنُ الجوزيُ - رحمه الله - عن ابن الراونديُ الضالُ الذي اشتهَر بالذّكاء في القرن الثالث الهجري، أنه قد جاعَ يومًا واشتد جوعُه، فجلسَ على الحسر وقد أمضه الجُوعُ، فمرَّت خيلٌ مُزيئة بالحرير والدّيباج، فقال: لن هذه ؟ فقالوا: لعليُ بن بلتّق - غُلام الخليفة -. فمرَّت جوار مُستحسّنات، فقال: لن هذه ؟ فقالوا: لعليٌ بن بلتّق - غُلام الخليفة -. فمرَّت جوار مُستحسّنات، الخليفة -. فمرَّت بوار مُستحسّنات، وقال: لن هذه ؟ فقالوا: لعليٌ بن بلتّق - غُلام الخليفة ومرَّد بهما، الخليفة -. فمرَّ به رجُل قرآهُ وعليه الضُّر، فرمَى إليه رغيفَين، فأخذهما ابنُ الراونديُ ورمَى بهما، وقال: هذه الأشياء لعليُ بن بلتق، وهذان لي؟ الله وما علم هذا الجاحدُ أنه بهذا الاعتراض أهلُ لهذه المُجَاعة القال الحافظُ الذهبيُ - رحمه الله عن مُعلَّقًا: "فلعَن الله الذكاءَ بلا إيمان، ورضى الله عن الله اله الهناء المؤلى الله المؤلى المؤلى المؤلى اله المؤلى المؤلى

فَّالْرِزْقُ - عباد الله - لا يُردُّ إلى كَياسَة المره وعقله؛ فريمًا رأينًا أكيسَ الناس من أفنَى عُمرَه في الكسب، قد يفُوقُه في الغنى من هو أجهلُ منه، وأقلُ عقلاً وذكاءً. وقد أحسنَ الشافعيُّ - رحمه الله - حين قال:

#### ومن الدليل على القضاء وكونه

السلادة مع التقوى".

بُؤسُ اللبيب وطيبُ عيش الأحمق

فما الذكاءُ - عباد الله - سبّبٌ في الغنى، كُما أن الفقرَ ليس سببُه الفباء، ( قُلْ إِنَّ رَقَى

الفقرُ ليس سببُه الفياء، (قَلْ إِنَّ رَفِي يَشَطُّ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَثَالُهُ وَيَقْدِرُ وَلَنَكِنَّ أَكْثَرُ ٱلنَّسِ لَا يَعَلَّمُونَ) (سبا: ٣٦).

عباد الله اعلموا أن الإسلام دين وسط بين الغالي والجافي، دين وسط بين الغالي والجافي، والمفرط؛ فهو يأمرُ بطلب الرزق، ويحُضُ علي السعي عنه والإخلاد إلى الاتكال وتكفّف عنه والإخلاد إلى الاتكال وتكفّف الغير. ولقد قال النبيّ - صلى الله عليه وسلم -: «اليدُ العُليا خيرٌ من اليد السُفلَي»؛ (رواه الشيخان). يقول ابنُ قتيبة - رحمه الله -: يقول ابنُ قتيبة - رحمه الله -: اليدُ العُليا هي المُعطية. فالعجَبُ

عندي من قوم يقولون: هي الآخذة، ولا أرى هؤلاء القوم إلا قومًا استَطابُوا السؤّالُ".

إن العمل - عباد الله - مهما كان حقيراً فهو خيرٌ من البطالة؛ لأن العزّة بلسوال . البطالة؛ لأن العزّة بلسوال . وأن الإسلام نظر إلى المُكلَّف نظر اعتبار؛ حيث دعاه إلى نُزول ميادين العمل على أنواعها، إما مأجورًا، أو حُرًّا مُستقلاً، أو مُشارِكا في المال إن استطاء.

وقد سُئِل النبيُّ - صلى الله عليه وسلم -: أيُّ الكسبِ أفضل؟ قال: «عملُ الرجلِ بيدِه، وكلُّ بيعٍ مبرور»؛ (رواه الطبراني).

وقال - صلواتُ الله وسلامُه عليه -: «ما أكلَ أحدٌ طعامًا خيرٌ من أن يأكلُ من عملِ يده، وإن نبيَ الله داوُد كان يأكلُ من عمل يده»؛ (رواهُ البخاري).

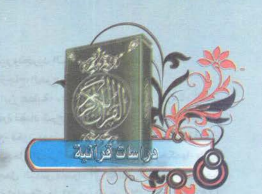
والحاصل - عباد الله -: أنه يجب على المُسلم أن يسعَى قَ الرُزقِ ويبِذُل وُسعَه، وأن يرضَى بما يقسمُ الله له، وأن يجعل الغنى والقلّة مطيّتَين لا يُبالي أيهما قُسم له؛ فإن كانت القلّة فإنها قد تسمُو كما سمَتْ قلّةُ المُصطفى - صلواتُ الله وسلامُه عليه -، فإن فيها الصبرَ والاحتساب. وإن كانت الفنى، فإن الغنى قد يدنُو كما دناً غنى قارُون.

كَمَا أَنه فِي الوقت نفسه محلُّ للبَدْلِ والإنفاق من فضل الله، وَجِماعُ ذلكم كلُه محكومٌ بما قالَه المُصطفى - صلى الله عليه وسلم -: «إن روحَ القُدُس نفَثَ فِي رُوعى أن نفسًا

لن تموت حتى تستكمل أجلها وتستوعب رزقها، هاتقوا الله وأجملُوا في الطلب، ولا يحملنَّ أحدكم استبطاءُ الرِّزقِ أن يطلبُه بمعصية الله؛ فإن الله تعالى لا يُنالُ ما عنده إلا بطاعته»؛ (رواه الطبراني والحاكمُ وصَحْحه).

(رَبِّنَا عَانِنا فِي الدُّنِيا حَسَنَةً وَفِي الْمُنِيا حَسَنَةً وَفِي الْأَنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْمُخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنا عَدَّابَ النَّادِ) (البقرة: ٢٠١). عباد الله: اذكروا الله العظيم يذكركم، واشكروه على آلائه يزدكم، ولذكر الله أكبر، والله يعلَمُ ما تصنَعونَ.

الــرزقُ لا يُــردُّ إلهُ كـيـاسَــة الـمـرء وعـقـلِـه؛ فـربَّـما رأينًا أكيَسَ الناس مـن أفـنَــه عُـمـرَه فــه الـكســب، قد يفُوقُه فهـ الغنهء من هو أجهلُ منه، وأقلُّ عقلاً وذكاءً.



# الأمثال في القرآن

### مثل شرح الصدر بالهداية وضيقه بالضلال

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:
ففي هذا المقال نتحدث عن مثل آخر من الأمثال في القرآن وهو من سورة الأنعام الآية الخامسة والعشرون بعد المائة والمسادسة والعشرون بعد المائة، وهما: وشَن يُرد أَدُّ أَن يَهْدَيُهُ يَشَحُ مَسَنَرهُ لِإِسْلَارِ وَمَن يُرد أَن يُسِلَّهُ يَحَلُ مَسَدَّهُ المَسْلَارِ وَمَن يُرد أَن يُسِلِّهُ يَحَلُ مَسَدَّهُ المَسْلَارِ وَمَن يُرد أَن يُسِلِّهُ يَحَلُ مَسَدَّهُ المَسْلَارِ وَمَن يُرد أَن يُسِلِّهُ يَحَلُ مَسَدَّهُ المَسْلَارِ وَمَن يُرد أَن أَن يَسْلَمُ اللهِ عَلَى المُسْلَمِ وَمَن يُرد أَن أَن المَسْلَمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى المُسْلَمِينَ اللهِ وَمَن يُرد أَن الأنعام ١٧٥٠-١٢٦).

#### العنى الاجمالي:

قال الطاهر بن عاشور في التحرير والتنوير (٦٢/٥): هذا تمثيل لحال هدى القرآن بالصراط الستقيم الذي لا يجهد متبعه، فهذا ضد لحال التمثيل في قوله: «كأنما يصعد في السماء».

وتمثيل الإسلام بالصراط الستقيم يتضمن تمثيل السلم بالسالك صراطًا مستقيمًا، فيفيد توضيحًا لقوله: ديشرح صدره للإسلام».

وعطفت هذه الجملة مع أنها بمنزلة بيان الجملة التي قبلها لتكون بالعطف مقصوده بالإخبار، وهو إقبال على النبي صلى الله عليه وسلم بالخطاب.

والإشارة بـ «هذا، إلى حاضر في الذهن وهو دين الإسلام، والمسالم، والمسالم والمناسبة قوله: «يشرح صدره للإسلام»، والصراط حقيقته الطريق وهو هنا شأن المضاف، فيعلم أنه خير صراط، وإضافة الرب إلى ضمير الرسول تشريف للمضاف إليه (ربك)، وترضية للرسول صلى الله عليه وسلم، بما في هذا السن من بقاء بعض الناس غير متبعين دينه.

#### ر المعنى التقصيلي:

قوله: ﴿هُمَنْ يُرِدِ اللّٰهِ أَنْ يَهْدِيهُ يَشْرَحُ صَدْرَهُ للإسلام›:
﴿هُمَنْ الفّاء مرتبة الجملة التي بعدها على مضمون ما
قبلها من قوله ﴿أُوَّنَ كَانَ مَيْنَا قَلْمَيْنَكُ ﴾ (الأنعام: ١٢٢)
وما ترتب عليه من التفاريع والاعتراض. وهذا التفريع
إبطال لتعللاتهم بعلة ﴿حَقَّ نُوْقَ مِثْلُ مَا أُولِي رُسُلُ اللهِ على (الأنعام: ١٧٤). وأن الله منعهم ما علقوا إيمانهم على

#### اعداد/ مصطفى البصراتي

حصوله، فتضع على ذلك بيان السبب المؤثر بالحقيقة الممان المؤمن وكفر الكافر، وهو، هداية الله المؤمن، وإمان المؤدر، دون الأسباب وإضلاله الكافر، فذلك حقيقة التأثير، دون الأسباب الظاهرة، فيعرف من ذلك أن أكابر المجرمين لو أوتوا ما سألوا لما آمنوا، حتى يريد الله هدايتهم إلى الإسلام، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهِ حَدَّ عَلَيْمَ كَلَيْتُ رَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ فَا لا تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهِ حَدَّ عَلَيْمَ كَلَيْتُ رَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ فَا لا وَكَمَ قَالَ مَنْ اللهِ عَلَيْمَ اللهِ عَلَيْمَ اللهِ عَلَيْمَ اللهِ عَلَيْمَ اللهُ عَلَيْمَ وَكَمَ لا يَوْمِنُونَ (٩٧) وكما قال وَلَو النَّا اللهِ عَلَيْمَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمَ اللهُ الل

ودمن، أداة شرط و" يشرح " جواب الشرط والآية نص في أن الله عز وجل يريد هدى المؤمن وضلال الكافر وهذا عند جميع أهل السنة بالإرادة القديمة التي هي صفة ذاته تبارك وتعالى. (المحرر الوجيز لابن عطية: 200/8).

والمقصود من الإرادة في هذا المقام الكريم هي الإرادة الكونية المقدرية، والمراد من الهداية هنا هو التوفيق والإعانة والتسديد.

ومعنى: «يشرح صدره للإسلام» أي: يفسح قلبه ويوسعه لقبول الحق الذي جاء به رسول الله صلى الله عليه وسلم ويُهونه عليه ويسهله له ويزينه فيه ويفرحه به بلطفه ومعونته حتى ينير الإسلام في قلبه فيضيء له ويحس بحلاوته ولذته، وتخالط بشاشته شفاه قلبه فلا يُقدم عليه نفسًا ولا والدا ولا ولدا ولا بلدا ولا شيئا من متاع الحياة الدنيا مهما كان. (تهذيب التفسير وتجريد التأويل لشيبة الحمد ٥٧١/).

والهدى في هذه الآية هو خلق الإيمان في القلب واختراعه، وشرح الصدور هو تسهيل الإيمان وتحبيبه واعداد القلب لقبوله وتحصيله، والهدى لفظة مشتركة تأتى بمعنى الدعاء كقوله عز وجل، مَرَانَّكُ لَّهَدِيَّ إِلَّ

صرط المستقيم (الشورى:٥٢).

قال ابن الأعرابي: الشرح: الفتح. قال ابن قتيبة: ومنه يقال: شرحت الأمر، وشرحت اللحم، إذا فتحته. وقال ابن عباس: «يشرح صدره» أي: يوسع قلبه للتوحيد. «زاد السير» لابن الجوزي (١٢٦/٣).

ا-ورالإسلام، هو دين الله، الذي لا دين له سواه، ولقد تكفل سيحاقه وتعالى بنصره وتمكيته وإظهاره على الدين كله.

فالله سبحانه وتعالى، لم ينزل ديانات مختلفة، وإنما أنزل على عباده الرسلين دينًا واحدًا، وهو الإسلام قال تعالى: « إن السبح عسد السبح عسد السبح عسد السبح عسد السبح عسد السبح عسد السبح علمًا شاملاً صالحًا لكل وهو الرسالة الخالدة، فقد جاء عامًا شاملاً صالحًا لكل

زمان ومكان ما يقي هذا الزمان وذلك الكان.

٢-والإسلام: هو الاستسلام لله بالتوحيد، والانقياد له بالطاعة، والخلوص من الشرك وأهله ، هذا تعريف الاسلام.

وأسلم؛ معناه استسلم، فهو الاستسلام لله جل وعلا-بتوحيده وإخلاص العبادة له دون سواه، فمن لم يستسلم لله فهو مستكبر ومن استسلم لله وغيره فهو مشرك، وأما من استسلم لله وحده فهو الموحد، ولهذا قال: «هو الاستسلام لله بالتوحيد»، والتوحيد، هو إفراد الله جل وعلا بالعبادة بأن يجعل المعبود واحدًا بدل أن يكون المعبود آلهة متفرقة يكون إلهًا واحدًا. (نواقض الإسلام لحمد بن عبد الوهاب ص١٤).

قوله: ومن يرد أن يضله ، من يُرد دوام ضلاله بالكفر، أو من يُرد أن يضله عن الاهتداء إلى الإسلام، فالمراد ضلال مستقبل، إما بمعنى دوام الضلال الماضي، وإما بمعنى ضلال عن قبول الإسلام، وليس المراد أن يضله بكفره القديم؛ لأن ذلك قد مضى وتقرر. (التحرير والتنوير ٥٧/٥).

قوله: ( يُحَلِّ صَنَّبَةً صَيِّقًا حَبًا كَأَنَّا مَثَكَدُّ فِي التَكَلَّةُ ، (الأنعام: ١٧٥) أي: يجعل قلبه ضيقًا أشد الضيق لا يتسع لشيء من الهدى، ولا يخلص اليه شيء من الإيمان ولا ينفذ فيه، كانه كلف بالصعود إلى السماء حيث يعجز وينقطع تنفسه.

وقد أدرك العلماء في عصرنا أن في هذه الآية معجزة من معجزات القرآن بعد أن تمكن البشر من الصعود إلى طبقات العلا بالطائرات والصواريخ وأدركوا يقينًا أن طبقات الجو العليا أقل كثافة في الهواء من الطبقات التي هي أسفل منها، وأنه كلما صعد الإنسان إلى طبقة أعلى شعر بضيق التنفس والحرج الشديد في الصدر. (تهذيب

التوحيد العدد ٥٢٠ السنة الرابعة والأربعون

التفسير وتجريد التأويل لشيبة الحمد ٧١/٥). قال الزجاج: الحرج في اللغة: أضيق الضيق.

وقال ابن عطية: «يجعل صدره ضيقا حرجًا، ألفاظ مستعارة تضاد شرح الصدر للإسلام، و«يجعل» في هذا الموضع- تكون بمعنى: يحكم له بهذا الحكم، كما تقول؛ هذا يجعل البصرة مصرًا، أي يحكم له بحكمها، والمراد بد «يجعل البصر مصرًا» أي يجعل البصرة مثل مصر ويحكم لها بحكمها. (المحرر الوجيز لابن عطية ٢٥٦/٣٤). واتباع الضيق بالحرج؛ لتأكيد معنى الضيق، لأن في الحرج من معنى شدة الضيق ما ليس في ضيق، والمعنى يجعل صدره غير متسع لقبول الإسلام، بقرينة مقابلته بقوله: «يشرح صدره للإسلام».

وزاد حالة المضلل عن الإسلام تبيينًا بالتمثيل، فقال: «كأنما يصعد في السماء».

قوله: «كَالِكَ عَمَلُ اللهُ الْحِسَ عَلَى اللَّهِ لَا يُوسُونَ » (الأنعام:١٢/٣) ). قال ابن الجوزي في «زاد المسير» (١٢/٣). قوله تعالى كذلك أي مثل ما قصصنا عليك يجعل الله الرجس وفيه خمسة أقوال:

أحدها: أنه الشيطان، رواه ابن أبي طلحة عن ابن عباس يعني أن الله يسلطه عليهم.

والتاتي: أنه المأثم. رواه أبو صالح عن ابن عباس. والتالث: أنه ما لا خبر فيه. قاله محاهد.

والرابع، أنه العذاب. قاله عطاء وابن زيد وأبو عبيدة. والخاصي: أنه اللعنة في الدنيا والعذاب في الآخرة. قاله الزجاج، وهذه الآية تقطع كلام القدرية إذ قد صرحت بأن الهداية والإضلال متعلقة بإرادة الله تعالى. اهه. (زاد المسر ١٢/٣).

وقال ابن عاشور في «التحرير والتنوير» (٦١/٥)؛
والرجس: الخبث والفساد، ويطلق على الخبث المعنوي
والنفسي. والمراد هنا خبث النفس وهو رجس الشرك،
كما قال تعالى: «وَأَمَّا اللّهِيَ فَي قُلُونِهِ مَرَّمِنُ فَوَادَ مَهُمُ لَا قَالِ تَعالَى: «وَأَمَّا اللّهِيَ فَي قُلُونِهِ مَرْمِنُ فَوَادَ مَهُمُ لَا قَالِ تَعالَى: «وَأَمَّا اللّهِيَ فَي قُلُونِهِ مَرْمُنُ فَوَادَ مَهُمُ اللّهِ اللّهِ وَالْمَالِيّ وَالْمَالِي وَالْمَالَةُ اللّهِ وَالْمَالِي وَالْمِي وَمِنْ وَضِع المظهر موضع المضمر.

وقوله: «كذلك» نائب عن المفعول المطلق المراد به التشبيه، والمعنى: يجعل الله الرجس على الذين لا يؤمنون جَعْلاً كهذا الضيق والحرج الشديد الذي جعله

في صدور الذين لا يؤمنون.

و «عَلَى» فِي قوله: «عَلَى الذينَ لا يُؤْمِنُونَ» تَفْيِد تَمَكُنَ الرجس من الكافرين، فالعلاوة مجاز في التمكن، مثل: «أولنك على هدى من رَبُهم» (البقرة: ٥) والمراد تمكنه من قلوبهم وظهور آثاره عليهم. وجيء بالمضارع في «يُجْعَل» الإفادة التجدد في الستقبل، أي هذه سنة الله في كل من ينصرف عن الإيمان، ويعرض عنه.

و «الذين لا يُؤمنون» موصول يومي إلى علة الخبر، أي يجعل الله الرجس متمكنا منهم لأنهم يعرضون عن تلقيه بإنصاف، فيجعل الله قلوبهم متزائدة بالقساوة. والموصول يعم كل من يعرض عن الإيمان، فيشمل المشركين المخبر عنهم، ويشمل غيرهم من كل من بدعي إلى الإسلام فيعرض عنه، مثل يهود المدينة والمنافقين وغيرهم. اهـ (التحرير والتنوير).

قوله تعالى: ووَهَا إَصِرَطُ رَبِّكَ مُسْتَقِمًا قَدْ ضَلَّنَا ٱلْآيَتِ لِقَوْمِ يذ كرون ، (الأنعام:١٢٦).

«وهـذا» إشارة إلى القرآن والشرع الذي جاء به محمد صلى الله عليه وسلم، قال ابن عباس؛ والصراط؛ الطريق، وإضافة الصراط إلى الرب على جهة أنه من عنده وبأمره، و«مستقيمًا» حال مؤكدة، وليست كحال في قولك: جاء زيد راكبًا، بل هذه المؤكدة تتضمن المقصود. (المرجع السابق). وقد مقسومه المحسار

#### أسباب شوح الصدود

🛂 التوحيد وعلى حسب كماله، وقوته، وزيادته يكون انشراح صدر صاحبه. قال الله تعالى: «أفمن شرح الله صدره للإسلام فهو على نور من ريه، (الزمر: ٢٢). وقال تعالى: «فَكُن يُرِدِ أَلَهُ أَنْ يَهْدِينُهُ يَشْرُحُ مَكَثَرُهُ الْإِسْالَيْرُ وَهَن تُرِدُ أَنْ يُضِلُّهُ يَعْمَلُ مَكْدُرُهُ ضَيِّعًا حَرِجًا كَأَنِّما يَعْمَكُمُ فِي ٱلسَّمَالِي " (الأنعام: ١٢٥).

فالهدى والتوحيد من أعظم أسباب شرح الصدر، والشرك والضلال من أعظم أسباب ضيق الصدر وانحراجه.

🖰 ومنها: النور الذي يقذفه الله في قلب العبد، وهو نور الإيمان، فإنه يشرح الصدر ويوسعه، ويفرح القلب. فإذا فقد هذا النورمن قلب العبد، ضاق وحرج، وصارف أضيق سجن وأصعيه.

فيصيب العبد من انشراح صدره بحسب نصيبه من هذا النور، وكذلك النور الحسى، والظلمة الحسية، هذه تشرح الصدر، وهذه تضيقه.

🥆 ومنها: العلم، فإنه يشرح الصدر، ويوسعه حتى يكون أوسع من الدنيا، والجهل يورثه الضيق والحصر والحبس،

فكلما اتسع علم العبد، انشرح صدره واتسع، وليس هذا لكل علم، بل للعلم الموروث عن الرسول صلى الله عليه وسلم وهو العلم النافع، فأهله أشرح الناس صدرا، وأوسعهم قلوبا، وأحسنهم أخلاقا، وأطيبهم عيشا.

ومنها: الإنابة إلى الله سبحانه وتعالى، ومحبته بكل القلب، والإقبال عليه، والتنعم بعبادته، فلا شيء أشرح الصدر العبد من ذلك. حتى إنه ليقول أحيانا: أن كنت في الجنة في مثل هذه الحالة، فإنى إذا في عيش طيب.

وللمحبة تأثير عجيب في انشراح الصدر، وطيب النفس، ونعيم القلب، لا يعرفه إلا من له حس به، وكلما كانت المحبة أقوى وأشد، كان الصدر أفسح وأشرح، ولا يضيق إلا عند رؤية البطالين الفارغين من هذا الشأن، فرؤيتهم قذى عينه، ومخالطتهم حمى روحه.

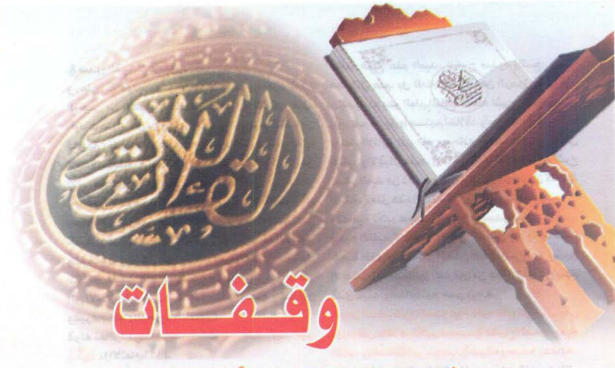
٣-ويعن أسباب شرح الصدر دوام ذكره على كل حال، وفي كل موطن، فللذكر تأثير عجيب في انشراح الصدر ونعيم القلب وللغظلة تأثير عجيب فضيفه وحبسه وعدايه

ومنها: الإحسان إلى الخلق ونضعهم بما بمكنه من المال، والحاه، والنفع بالبدن، وأنواع الإحسان، فإن الكريم المحسن أشرح الناس صدرا، وأطيبهم نفسا، وأنعمهم قليا. ومنها: الشجاعة، فإن الشجاء منشرح الصدر، متسع القلب، والجبان: أضيق الناس صدرا، وأحصرهم قلبا، لا فرحة له ولا سرور، ولا لذة له، ولا نعيم إلا من حنس ما للحيوان البهيمي.

ومنها: ترك فضول النظر، والكلام، والاستماع، والمخالطة، والأكل، والنوم، فإن هذه الفضول تستحيل آلاما وغموما، وهموما في القلب، تحصره، وتحبسه، وتضيقه، ويتعذب بها، بل غالب عذاب الدنيا والآخرة منها، فلا إله الا الله ما أضيق صدر من ضرب في كل آفة من هذه الأفات بسهم، وما أنكد عيشه، وما أسوأ حاله، وما أشد حصر قلبه، ولا إله إلا الله، ما أنعم عيش من ضرب في كل خصلة من تلك الخصال المحمودة بسهم، وكانت همته دائرة عليها، حائمة حولها، فلهذا نصيب وافر من قوله تعالى: «إن الأبرار لفي نعيم، (الانفطار: ١٣) ولذلك نصيب وافر من قوله تعالى: «وإن الفجار لفي جحيم» (الانفطار: ١٤) وبينهما مراتب متفاوتة لا يحصيها إلا الله تبارك وتعالى.

وهذه الفوائد مستفادة من كتاب زاد المعاد لابن القيم (YE/Y).

> نسأل الله أن يشرح صدورنا لما فيه رضاه، والحمد لله رب العامين.



# مع مفاهيم في كتاب الله عزوجل

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد أشرف المسلين، وعلى آله وصحبه والتابعين وجميع من تبعهم إلى يوم الدين.
قوله تعالى رب العالمين؛

يؤخذ من هاتين الكلمتين عقيدة توحيد الريوبية كما قال ابن كثير في تفسيره:

والرب هو المالك المتصرف، ويطلق في اللغة على السيد، وعلى المتصرف للإصلاح، وكل ذلك صحيح في حق الله تعالى، ولا يستعمل الرب لغير الله، بل بالإضافة نقول: رب الدار، رب كذا، وأما الرب فلا يقال إلا لله عز وجل، وقد قيل: إنه الاسم الأعظم، والعالمين جمع عالم وهو كل موجود سوى الله عز وحل. اهـ.

ويقول الشيخ السعدي في تفسيره: قدل قوله: «رب العالمين» على انفراده بالخلق والتدبير والنعم وكمال غناه وتمام القتقار العالمين إليه بكل وجه واعتبار اله.

اعداد/

عاطف التاجوري

وتوحيد الربوبية من أقسام التوحيد الثلاثة: توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية، وتوحيد الأسماء والصفات.

#### والرحمل الرحيم):

هما اسمان من أسماء الله تعالى مشتقان من الرحمة كما يقول ابن كثير في تفسيره: «الرحمن الرحيم» الرحيم، الرحمة على وجه المبالغة من ورحمن أشد مبالغة من رحيم، وفي كلام ابن جرير ما فيهم منه حكاية الاتفاق على هذا، وقال القرطبي؛ والدليل على أنه مشتق ما خرجه الترمذي عوف، أنه سمع رسول الله صلى الله عالى؛ عليه وسلم يقول؛ «قال الله تعالى؛ عليه وسلم يقول؛ «قال الله تعالى؛ الرحمن فمن وصلها أنا الرحمن خلقت الرحم وشققت لها اسمًا من اسمي، فمن وصلها

الـرب هـو المالك المتصرف، ويطلق فـي الـلغـة على الـسـيـد، وعـلـى المتصرف للإصلاح، وكـل ذلـك صحيح فـــي حـــق الله تــعــالـــى، ولا يسـتعـمـل الـرب لغيرالله. وصلته ومن قطعها قطعته،. قال: وهذا نص في الاشتقاق فلا معنى للمخالفة والشقاق. اهـ.

فليعتن أهل الإيمان بصلة الرحم التي اشتق الله سيحانه وتعالى لها من اسمه جلا وعلا، وهذا من ثمرات الإيمان بهذا الاسم العظيم.

ومن معانى هذين الاسمين أيضًا الرفق كما قال ابن كثيرية التفسير: وقال ابن عباس: هما اسمان رقيقان؛ أحدهما أرق من الآخر، أي أكثر رحمة، ثم حكى عن الخطابي وغيره أنهم استشكلوا هذه الصفة، وقالوا: لعله أرفق كما جاء في الحديث: «إن الله رفيق يحب الرفق في الأمر كله، وإنه يعطى على الرفق ما لا يعطى على العنف، وهذا الحديث رواه البخاري في صحيحه برقم (٦٣٩٥) عن عائشة رضى الله عنها قالت: «كان اليهود يسلمون على النبي صلى الله عليه وسلم يقولون: السام عليكم، ففطنت عائشة رضي الله عنها الي قولهم فقالت: عليكم السام واللعنة. فقال النب صلى الله عليه وسلم: مهلاً يا عائشة، إن الله تعالى يحب الرفق في الأمر كله. فقالت: يا نبي الله، أو لم تسمع ما يقولون؟ قال: أو لم تسمعي أني أرد ذلك عليهم فأقول: وعليكم».

ولفظ مسلم في صحيحه (٢٥٩٣) عن عائشة زوج النبي صلى الله عليه وسلم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «بيا عائشة، إن الله رفيق بحب الرفق، ويعطى على الرفق ما لا يعطى على العنف، وما لا يعطى على ما سواه».

> وفي الحديث رقم (٢٥٩٤) عن عائشة زوج النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الرفق لا يكون في شيء إلا زانه، ولا يُنزع عن شيء إلا شانه».

> ورحمة الله واسعة وسيقت غضيه، كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في الحديث المتفق عليه عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لما خلق الله الخلق كتب عنده فوق عرشه إن رحمتي سبقت غضبي». وقال الله تبارك وتعالى

## في سورة الأعراف (الأية: ١٥٦): «وَرُحْمَة، وَسِعَتَ ال شيء ١٨

وانظر إلى سعة رحمة الله سيحانه وتعالى في الحديث المتفق عليه عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «جعل الله الرحمة في مائة جزء، فأمسك عنده تسعة وتسعين جزءًا وأنزل في الأرض جزءًا واحدًا، فمن ذلك الجزء يتراحم الخلق حتى ترفع الفرس حافرها عن ولدها خشية أن تصيبه».

وهذه رواية البخاري، وفي رواية له أيضًا: «إن الله خلق الرحمة يوم خلقها مائة رحمة، فأمسك عنده تسعًا وتسعين رحمة وأرسل ف خلقه كلهم، رحمة واحدة، فلو يعلم الكافر بكل الذي عند الله من العداب لم يأمن من التاري.

قال ابن حجر في شرح البخاري: «ووقع في حديث سلمان عند مسلم في آخره من الزيادة: «فإذا كان يوم القيامة أكملها بهذه الرحمة مائة». وفيه إشارة إلى أن الرحمة التي في الدنيا بين الخلق تكون فيهم يوم القيامة يتراحمون بها أيضًا ،. اه.

فهل يعلم هذا هؤلاء الذين ينضرون الناس من الدين ويظهرون لهم جانب العقوبات فقط لترهيبهم وتخويفهم من هذا الدين ويقنطونهم من رحمة الله تعالى.

وفي الحديث الذي رواه أبو داود والترمذي وقال: حسن صحيح عن عبد الله بن عمرو بن

العاص رضى الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «الراحمون يرحمهم الرحمن، ارحموا من في الأرض برحمكم من في السماء».

وتدبر المعانى العظيمة الظاهرة من الحديث للرحمة وأن رحمة من في الأرض سبيل إلى رحمة الله لنا وهو المطلوب.

نسأل الله تعالى أن يبصرنا بعيوبنا ويفقهنا في ديننا، وصل اللهم على محمد وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان الي يوم الدين.

فليعتنأهل الإيمان يصلة الرحم التمء اشتة الله سيحانه وتعالم لها من اسمه حلا وعالا، وهاذا من تمرات الإيمان بهذا الاسم العظيم.

التوحيد

## من نور كتاب الله الأخهة الايمانية

قال الله تعالى: « وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَتُ بَسَمُعُمْ أَوْلِياً مُ بَعْضٍ يَأ بِالْمُعَرُونِ وَيَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُنكُو وَيُقِيمُونَ الصَّلُوةَ وَيُوَثُّونَ وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ ۚ أَوْلَتِكَ سَيَرْحُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيثٌ حَكِيثٌ »

(التوبة: ٧١).



الملائكة تقاتل مع النبي صلى الله عليه وسلم في غزواته

عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: «رأيت عن يمين رسول الله صلى الله عليه وسلم وعن شماله يوم أحد رجلين عليهما ثياب بيض يقاتلان كأشد القتال ما رأيتهما قبل ولا بعد، يعنى: جبريل وميكائيل». (متفق عليه).

مكانة الصحيحين في الإسلام

قال الإمام النووي -رحمه الله-: «اتفق العلماء -رحمهم الله تعالى- على أن أصحَّ الكتب بعد القرآن العزيز الصحيحان: البخاري ومسلم، وتلقتهما الأمة بالقبول، وكتاب البخاري أصحهما، وأكثرهما فوائد ومعارف ظاهرة وغامضة».

> عن الحسن البصري في قوله تعالى: «ويعلمهم الكتاب والحكمة ، قال: الكتاب: القرآن. والحكمة: السنة (أصول الاعتقاد للالكائي).

> > أخلاق حسنة . . فالزمها

عن الحسن، قال: ومن علامات السلم؛ قوة

ية دين، وحزم في ثين، وايمان في يقين، وحلم في 🎍

علم، وكيس في رفق، وإعطاء في حق، وقصد في

غنى ، (اليقين لابن أبي الدنيا).

عن حذيفة رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «اقتدوا باللذين من بعدي: أبى بكروعمر، واهتدوا بهدي عمار، وما حدثكم ابن مسعود فاقبلوه،. (رواه الترمذي ٣٧٩٩ وصححه الألباني).

القوال

(Romines)

80 JA108

March 18

أخلاق سيئة .. احدرها

عن أبي وهب قال: سألت ابن المارك: ما الكبر؟ قال: أن تزدري الناس. قال: وسألته عن العجب؟ قال: أن ترى عندك شيئا ليس عند غيرك. قال: ولا أعلم في المصلين شيئا شرا من العجب. (صفة الصفوة).

التوحيد العدد ١٥٢٠ السنة الرابعة والأربعون

**Upload by: altawhedmag.com** 



## أعمال لا تنقطع بعد موت المسلم

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلي الله عليه وسلم قال: «إن مما يلحق المؤمن من عمله وحسناته بعد موته: علما نشره وولدًا صالحاً تركه، ومصحفًا ورثه، أو مسجدًا بناه، أو بيتًا لابن السبيل بناه، أو نهرًا أجراه، أو صدقة أخرجها من ماله في صحته وحياته تلحقه من بعد موته».

(رواه ابن ماجه ٢٤٢ وحسنه الألباني في صحيح الجامع).

## من <u>دعائ</u>ه صلى الله عليه وسلم

كان رسولَ اللهِ صلَّى الله عليه وسلَّم يقول :
اللهمَّ إني أعودُ بك من الفقر وأعودُ بك من القلَّة والدُّلَة
وأعودُ بك من أن أظلم أو أُظلَم " صححه الألباني
في صحيح سنن أبي داود : ١٥٤٤ ".

## اطلب العلم من العلماء المتخصصين لا من غيرهم

نصائح لطلاب العلم

عن ابن أبي يونس قال: سمعت مالكا يقول: إن هذا العلم دين، فانظروا عمن تأخذونه. لقد أدركت في المسجد سبعين ممن يقول: قال فلان، قال رسول الله، وإن أحدهم لو انتمن على بيت مال لكان به أميناً. فما أخذت منهم شيئًا؛ لأنهم لم يكونوا من أهل هذا الشأن، ويقدم على علينا الزهري وهو شاب فنزد حم على بابه .. (سير أعلام النبلاء ٣٤٣/).

لا تسكنوهن الغرف، ولا تعليوهن الكتابة، وعلموهن المفرل وسبورة النور، موضوع، والثابت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان يحث على العلم والتعلم للرجال والنساء على السواء. كما يخالف حديث النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال لحفصة، ألا تعلمين هذه رقية النبلة كما علمتيها الكتابة؟، (السلسة الضعيفة للألبائي).

حكم ومواعظ

احاديث

ناطلة لها

قال: مالك بن دينار : «إن البدن إذا سقم لا ينفع فيه طعام ولا شراب ولا نوم ولا راحة وكذلك القلب إذا علق فيه حب الدنيا لم ينفع فيه المواعظ . (صفة الصفوة).

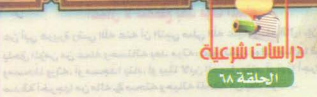
## من نوادر السلف

سأل عمر بن الخطاب رضي الله عنه رجلاً أراد م أن يستعين به على عمل، عن اسمه واسم أبيه؛ فقال: ظالم بن سُراقة. فقال: تظلم أنت ويسرق أبوك؛ ولم يستعن به في شيء (العقد القريد)

### من معاني الأحاديث

(رجف)؛ وفيه الحديث؛ وأيها الناس ادكو الله، جاءت الراجفة تتبعها الرادفة، الراجفة؛ النفخة الأولى التي يموت الخلائق، والرادفة: النفخة الثانية التي يحيون لها يوم القيامة. وأصل الرجف: الحركة والاضطراب. (النهاية لابن الأثير).

ربيع الثاني ١٤٣٦ هـ



# أثر السياق في فهم النص تأثير قرائن السياق على الأحكام الفقهية

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

نواصل بإذن الله تعالى بحث التطبيقات العملية التي تبين كيفية استخدام قرائن السياق في توجيه

الحكم الشرعي.

الصلاة الوسطى

قال الله تعالى: (حَيْظُواْ عَلَى السَّلُوتِ وَالسَّلُونِ وَالسَّلُونِ وَالسَّلُونِ وَالسَّلُونِ وَالسَّلُونِ وَالسَّلُونِ وَالسَّلُونِ وَالسَّلُونِ وَالسَّلُونِ وَالْمِنْ وَمُونُواْ يَقْ وَحَيْعِهَا، ثم خص الصلاة الوسطى بالذكر لمزيد فضلها، فما الأوسط، والأوسط، والأعدل من كل شيء، وليس المراد به التوسط بين الشيئين؛ لأن فعلى معناها التضيل، ولا ينبني التفضيل إلا على ما يقبل النيادة والنقص، والوسط بمعنى الخيار والعدل يقبلهما، بخلاف المتوسط فلا يقبلهما، فلا يبنى منه أفعل التفضيل (فتح الباري للحافظ ابن حجرت ١٩٥/٨/٥١).

ومن ذلك قوله تعالى: (وَكَتَالِكَ جَمَلَتَكُمُ أَمَّةً وَسَطّا لِتَكُونُ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ وَسَطّا لِتَكُونُ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ مَسَطّا لِتَكُونُ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ مَسَطًا لِتَكُونُ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ مَسَطًا: أي خيارا مُهِ وسطا: أي خيارا علولا.

كانيا: اختلاف العلماء في تعيين الصلاة الوسطى قال الحافظ ابن حجر: وقد اختلف السلف في المراد بالصلاة الوسطى، وجمع الدمياطي في ذلك جزءا مشهورا سماه « كشف المغطي عن الصلاة الوسطى « فبلغ تسعة عشر قولا، أحدها الصبح أو الظهر أو الطهر أو الطهر أو جميع الصلوات.

## اعداد/ متولى البراجيلي

القول الأول: أن صلاة الوسطى هي صلاة الصبح، ومن الذين قالوا: إنها صلاة الصبح أبو أمامة وأنس وجابر وأبو العالية وعبيد بن عمير وعطاء وعكرمة ومجاهد وغيرهم، وهو أحد قولي ابن عمر وابن عباس، وهو قول مالك والشافعي فيما نص عليه في الأم (انظر لمذهب مالك الرسالة للقيرواني صـ٣٠، وللشافعي: المجموع للنووي للقيرواني مـ٣٠، وللشافعي: المجموع للنووي.

واحتجوا لقولهم بأن فيها القنوت، وقد قال الله تعالى: (وقوموا لله قانتين) وبأنها لا تقصر في الله تعالى: السفر، وبأنها بين صلاتي جهر وصلاتي سر (انظر فتح الباري للحافظ ابن حجر ت ٥٩٦/٨ /١٩٦٨، تفسير الطبري ت ٣١٧/٤ ،٣١٠).

والقول الثاني؛ أنها صلاة الظهر، وهو قول زيد بن ثابت رضي الله عنه كما أخرج أبو داود من حديثه قال؛ كان النبي صلى الله عليه وسلم يصلي الظهر بالهاجرة، ولم تكن صلاة أشد على أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم منها، فنزلت؛ (حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى).

وجاء عن أبي سعيد وعائشة وابن عمر -رضي الله عنهم - أنها الظهر، وبه قال أبو حنيفة

(انظر الدر المختار ۱٬۳۲۱، انظر تفسير الطبري ۱٬۹۳۸ م.۳۶۳ وفتح الباري ۱۹۹۸).

القول الثالث: أنها صلاة العصر، وهو قول عائشة وعلي بن أبي طالب وابن عباس في القول الآخر، وابن عمر في قوليه وأبو سعيد الخدري، وبه قال ابن مسعود وأبو هريرة رضي الله عنهم وغيرهم، وهو الصحيح من مذهب أبي حنيفة وقول أحمد (انظر المغني ٢٧٤/١).

وهو الذي سار إليه معظم الشافعية لصحة الحديث فيه، قال الترمذي: هو قول أكثر علماء الصحابة، وقال الماوردي هو قول جمهور التابعين، وقال ابن عبد البر؛ هو قول أكثر أهل الأثر (انظر تفسير الطبري ت ٣٤٠/٤، ٣١٠ - ٣٥٨، فتح الباري .

القول الرابع؛ نقله ابن أبي حاتم بإسناد حسن عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال؛ صلاة الوسطى هي المغرب، وحجتهم أنها معتدلة في عدد الركعات، وأنها لا تقصر في الأسفار، وأن العمل مضى على المبادرة إليها والتعجيل لها أول ما تغرب الشمس، وأن قبلها صلاتي سر، وبعدها صلاتي جهر، وبذلك قال قبيصة بن ذؤيب رضي الله عنه (انظر تفسير الطبري ٢٦٢/٣ -٣٦٧).

المقول الخامس؛ أنها أبهمت، فهي إحدى الصلوات الخمس، ولا تعرف بعينها، ولمن قال بدلك عبد الله بن عمر كما نقل عنه نافع أنه سئل ابن عمر عن الصلاة الوسطى ، فقال: هي فيهن، فحافظوا عليهن كلهن، وبه قال معاذ بن جبل (انظر تفسير الطبري ٢٧٠/٤ - ٣٧١، فتح الماري ١٩٧/٩٠٨).

وقد اكتفيت بهذه الأقوال لأنها الأشهر. ثالثًا: توجيه الأقوال التعددة

ية تعيين الصارة الوسطى:

١- القول بأنها صلاة الفجر:

لأن فيها القنوت، وقد قال الله تعالى: (وقوموالله قانتين)قلت:

وقة حديث 
زيد بن أرقم 
رضي الله عنه قال: كنا 
نتكلم في الصلاة، يكلم أحدنا 
أخاه في حاجته حتى نزلت هذه الآية، 
(حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وقوموا 
لله قانتين) فأمرنا بالسكوت (متفق عليه). 
فالحديث يرجح أن معنى قانتين أي ساكتين، مع 
تضمنه للمعاني الأخرى المذكورة.

ب عدم اختصاص القنوت بصلاة الصبح فقط، القنوت ليس خاصا بصلاة الفجر فقط، والحديث الوارد في ذلك ليس بصحيح وهو حديث أنس رضي الله عنه، ما زال رسول الله صلى الله عليه وسلم يقنت في صلاة الغداة حتى فارق الدنيا (انظر ح ١٢٣٨ السلسلة الضعيفة للألباني ٣٨٤/٣).

إنما قنت النبي صلى الله عليه وسلم عند النوازل وفي كل أوقات الصلاة؛ كما بحديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: قنت رسول الله صلى الله عليه وسلم شهرا متتابعا في الظهر والعصر والمغرب والعشاء وصلاة الصبح، إذا قال: سمع الله لن حمده، من الركعة الأخيرة يدعو على أحياء من بني سليم: على رعل وذكوان وعصية ويؤمن من خلفه (صحيح سنن أبي داود).

قالمداومة على القنوت في صلاة الفجر أو غيرها من الصلوات ليس بجائز، فعن أبي مالك الأشجعي قال: قلت لأبي: يا أبت إنك قد صليت خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأبي بكر وعمر وعثمان وعلي ههنا بالكوفة نحوا من خمس سنين، أكانوا يقنتون؟ قال: أي بني محدث (صحيح سنن الترمذي وغيره).

ج القول بأنها لا تقصر في السفر، فالقصر لا يكون إلا في الرباعية، لأنها فرضت ركعتين في مكة، ثم زيدت في الدينة إلى أربع، وعند السفر تعود إلى أصلها التي فرضت عليه تيسيرا على المسافرين، ففي حديث عائشة رضي الله عنها قالت: فرض الله الصلاة حين فرضها ركعتين ركعتين في الحضر والسفر، فأقرت صلاة السفر، وزيدت في صلاة الحضر (متفق عليه).

كما أن صلاة الغرب تنازع صلاة الغرب تنازع صلاة الفجر في عدم قصرها في السفر، وإن قيل هي ثلاث ركعات، أجيب عن ذلك، بأنها تقصر إلى ركعتين كسائر الصلوات في السفر بأنها من المكن أن تقصر إلى ركعتين.

قولهم: إنها بين صلاتي جهر وصلاتي سر،
 هذا القول قد يستأنس به، لكن ليس بشيء أمام
 النص الصريح.

أما ما ورد في فضل صلاة الفجر، فقد ورد أيضًا في فضل صلاة العشاء، كحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ليس صلاة أثقل على المنافقين من الفجر والعشاء، ولو يعلمون ما فيهما الأتوهما ولو حبوا (متفق عليه).

وحديث عثمان رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من صلى العشاء في جماعة فكأنما قام نصف الليل، ومن صلى الصبح في جماعة فكأنما صلى الليل كله» (مسلم).

وهو معارض بما هو أقوى منه، وهو الوعيد الشديد الوارد في ترك صلاة العصر، كحديث بريدة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من ترك صلاة العصر فقد حبط عمله» (البخاري)، وحديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الذي تفوته صلاة العصر فكأنما وتر أهله وماله» (متفق عليه)، (وتر أهله وماله) أي سلبوا وأخذوا منه وبقى بلا أهل ولا مال.

٢- القول بأن الصلاة الوسطى هي صلاة الظهر؛

أما حديث زيد بن ثابت رضي الله عنه: كان النبي صلى الله عليه وسلم يصلي الظهر ولم يكن يصلي صلاة أشد على أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم منها، فنزلت: (حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى) وقال: إنها قبلها صلاتين وبعدها صلاتين (صحيح سنن أبي داود).

فصلاة الظهر تكون في وقت اشتداد الحر. فالحديث بسياقه يُفهم منه أن الصلاة الوسطى هي صلاة الظهر، لكن هذا دلالة مفهوم وليس بدلالة

منطوق، ومن المعلوم أن دلالة المنطوق تقدم على دلالة المفهوم عند التعارض، هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى، فالآية بها المحافظة على سائر الصلوات فيدخل فيها الظهر، ويكون كلام زيد بن ثابت رضى الله عنه في تفسير الصلاة الوسطى، وهي العصر، لقوله: إن قبلها صلاتين وبعدها صلاتين، وهذا لا يقع على صلاة الظهر لأن اليوم يبدأ بصلاة الفجر فهي صلاة نهارية تسبقها صلاة واحدة نهارية وهي الفجر ويلحقها ثلاث صلوات: العصر، الغرب، العشاء وكل صلاة يسبقها صلاتان ويلحقها صلاتان، فمن هذا الوجه تكون كل صلاة هي وسطى، لأنه ما من صلاة من الصلوات الخمس إلا تقع بين صلاتين سابقتين وأخريين لاحقتين، يقول الشوكاني: كون صلاة الظهر كانت شديدة على الصحابة لا يستلزم أن تكون الآية نازلة فيها، غاية ما في ذلك أن المناسب أن تكون الوسطى هي الظهر، ومثل هذا لا يعارض به تلك النصوص الصحيحة الصريحة الثابتة في الصحيحين وغيرهما من طرق متعددة (في صلاة العصر)(نيل الأوطار للشوكاني ت ١،١٢٥٠ (٣٩٢).

٣- القول بأن الصلاة الوسطى هي صلاة المغرب؛

لأنها ثلاث ركعات، وهى لا تقصر في السفر، وأن قبلها صلاتا سر، وبعدها صلاتا جهر، أما كونها ليست رباعية، فينازعه صلاة الفجر فهي مختلفة أيضا عن باقي الصلوات وما نقل عن ابن عباس أنها صلاة الغرب، فقد نقل عنه أيضا أنها صلاة العصر، فربما يكون ذلك من تغير اجتهاده في تعيينها، والله أعلم.

## ٤- القول بأنها مبهمة، لا تعرف بعينها،

وهذا القول نقل عن ابن عمر رضي الله عنهما، ومعاذ بن جبل رضي الله عنه لما سئل عن ابن عمر، فقال: فحافظوا عليهن كلهن. فقد يكون هذا من باب الحث على فعل الخير والاستزادة منه، كما نقل عن ابن مسعود عندما سئل عن ليلة القدر، فقال: من يقم الحول (العام) يصب ليلة القدر (مسند أحمد)، وقد نقل عن ابن عمر رضي الله عنهما أقوالا مختلفة في تعيين الصلاة الوسطى - كما سبق ما نقل عن بعض أمهات المؤمنين، كعائشة رضي الله عنها، ما نقل عن بعض أمهات المؤمنين، كعائشة رضي الله عنها، عنها، فعن أبي يونس مولى عائشة رضي الله عنها،

أنه قال: أمرتني عائشة أن أكتب لها مصحفا، فقالت إذا بلغت هذه الآية فآذني (حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى) فلما بلغتها آذنتها، فأملت على (حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وصلاة العصر وقوموا لله قانتين) قالت عائشة رضى الله عنها سمعتها من رسول الله صلى الله عليه وسلم (صحيح مسلم وغيره).

وورد ذلك أيضا عن حفصة رضى الله عنها: بإثبات الواوكما في حديث عائشة رضى الله عنه (وصلاة العصر) وجاء عن أم سلمة رضى الله عنها عن أبي رافع مولاها: أمرتني أم سلمة أكتب لها مصحفا، وقالت: إذا انتهيت إلى آية الصلاة فأعلمني، فأعلمتها، فأملت على: حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى، هي العصر (ذكره ابن جرير، وابن حزم في المحلى، وقال الألباني: صحيح).

ووردت رواية أخرى عن عائشة رضي الله عنها بدون الواو (والصلاة الوسطى صلاة العصر) وكذلك رواية عنها كرواية أم سلمة (هي العصر) (وهذه الروايات أخرجها الطبري وصححها الألباني. انظر ح ٤٣٨ من سنن أبي

قال الألباني: وهذه الرواية (رواية عائشة) ورواية أم سلمة تبين أن الواو في حديث الباب (وصلاة العصر) أنها للتفسير والبيان، وليست للعطف المفيد للمغايرة، ثم إن هذه العبارة (وصلاة العصر) من منسوخ التلاوة، كما ورد في مسلم، عن البراء بن عازب رضى الله عنه قال: نزلت هذه الآية (حافظوا على الصلوات وصلاة العصر) فقرأناها ما شاء الله ثم نسخها الله، فنزلت: حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى (صحيح أبي داود للألباني ٢٨٠/٢).

قلت: والواو العاطفة لا تقتضى المغايرة في كل أحوالها، قال الشوكاني؛ الواو قد تكون زائدة في ذلك (أي: وصلاة العصر) كما هي في قوله تعالى: ( وَكُذُالِكَ نُرَى إِزْهِيرَ مُلْكُوتَ السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوتِدِينَ ﴾ (الأنعام: ٧٥) وقوله ( وَكُذَالِكَ نَصَرُفُ الْأَيْتِ وَلَيْقُولُواْ دَرَسَتَ وَلِنْبَيْنَهُ لِقُومِ عَلَمُونَ ) (الأنعام: ١٠٥) وقوله (وَلَكِنْ رَسُولُ اللهِ وَخَالَتُمُ ٱلْنِيْدِينَ ) (الأحزاب: ٤٠).

وقد لا تكون زائدة، وتكون من باب عطف إحدى الصنفين على

الأخرى، كقوله تعالى: (هُوَ ٱلْأَوْلُ وَٱلَّاحِرُ وَٱلْطَائِ وَالْنَاظِنُ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَيْمٍ ) (الحديد:٣)، وقال مكى بن طالب في تفسيره؛ وليست هذه الزيادة (وصلاة العصر) توجب أن تكون الوسطى غير العصر، لأن سيبويه حكى: مررت بأخيك وصاحبك، والصاحب هو الأخ وكذلك الوسطى هي العصر، وإن عطفت بالواو (انظر نيل الأوطار -(491-49./1

### ٥- الراجح أن الصلاة الوسطى هي صلاة العصره

للأحاديث الصريحة الصحيحة الواردة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنها صلاة العصر ومنها حديث على بن أبي طالب رضي الله عنه في -غزوة الأحزاب- عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ملأ الله قبورهم وبيوتهم نارا كما شغلونا عن الصلاة الوسطى حتى غابت الشمس» (متفق عليه)، وفي رواية لسلم: «عن الصلاة الوسطى صلاة العصر»، وهو قول أكثر العلماء من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم وغيرهم كما قال الترمذي (انظر سنن الترمذي 5 TAI).

يقول شيخ الإسلام: فقد ثبت بالنصوص الصحيحة عن النبي صلى الله عليه وسلم: أن الضلاة الوسطى هي العصر، وهذا أمر لا يشك فيه من عرف الأحاديث المأثورة، ولهذا اتفق على ذلك علماء الحديث وغيرهم، وإن كان للصحابة والعلماء في ذلك مقالات متعددة، فإنهم تكلموا بحسب اجتهادهم (الفتاوي الكبري لابن تيمية - (YE7/Y .\_ AYYA ...

وصلاة العصر لها فضائل عديدة، راجع كتاب كشف الغطى في تبيين الصلاة الوسطى وللحافظ الدمياطي.

> وسنبين في العدد القادم إن شاء الله تعالى كيفية استخدام قرائن السياق في ترجيح أن الصلاة الوسطى هي العصر

باب العقيدة لأنبي بعده، وبعدُ:

### كراهية النبي صلى الله عليه وسلم للجدال المضى للاختلاف والتقرق:

إن الله عز وجل بعث محمدًا صلى الله عليه وسلم بالحق، وأنزل عليه الكتاب، وكان النبي صلى الله عليه وسلم قد بُعث إلى ذوي أهواء متضرقة، وقلوب مشتتة، وآراء متباينة، فُجمع الله عز وجل به الشمل، وألف به بين القلوب، وعصم به من كيد الشيطان، ثم إن الله عز وجل بين أن هذا الأصل -وهو الجماعة - عماد لدينه، فقال تعالى: ﴿ عَالَيْ ا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا النَّهُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا يَمُونُنَ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ (اللهُ وَأَعْتَصِمُوا بِحَيْلُ اللهِ جَمِيعًا وَلَا تُفَرَّقُواْ وَأَذَكُمُوا فَمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعَدَّآءً فَأَلْفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصَبَحْتُم بِنَعْبَتِهِ إِخْوَنَا وَكُنتُمْ عَلَى شُفَاحُفُرُو مِنَ ٱلنَّارِ فَأَنقَذَكُم مِنْهَا كُذْلِكَ يُسَنُّ أَلَةً لَكُمْ عَالِمَتِهِ. لَمَلَكُو تَبَدُونَ ۞ وَلَمَكُن مِنكُمْ أَمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْحَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْعَرُونِ وَسَهْوَنَ عَنِ ٱلْمُنكُرِ وَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُقَلِحُونِ (أَنَّ) وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَقُوا وَأَخْتَلَفُوا مِرْ! بَعَد مَا جَاءَهُ ۗ ٱلْمِيْنَاتُ وَأُولَئِكَ لَئُمْ عَذَابٌ عَظِيدٌ ۞ يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُورٌ وَتُسْوِذُ وُجُورٌ فَأَمَا ٱلَّذِينَ ٱسْوَدَّتَ وُجُوهُهُمْ أَكُفَرْتُم بَعَدَ إِيمَانِكُمْ فَدُوقُوا ٱلْعَدَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكَفُرُونَ ( وَأَمَّا ٱلَّذِينَ أَيْصَّتُ وُجُوهُهُمْ فَفِي رَحْمَةِ أَللَّهِ هُمْ فَيا خَلِادُونَ ، (آل عموان: ·(1. V - 1. Y

قال ابن عباس رضي الله عنهما: «تبيض وجوه أهل السنة، وتسود وجوه أهل البدعة».

فتأملوا - رحمكم الله تبارك وتعالى - كيف دعا الله إلى الجماعة، ونهى عن الفرقة، وقال في الآية الأخرى: «إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوْاً بِيبَّمْ وَكَانُواْ شِيَعًا لَسَتَ مِنْهُمْ فِي الأَخْرى: «إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُواْ بِيبَمْ وَكَانُواْ شِيعًا لَسَتَ مِنْهُمْ فِي الله عليه وسلم من الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعًا، كما نهانا عن التفرق والاختلاف بقوله: « وَلا تَكُونُواْ كَالَدِينَ مَنَزَقُواْ وَاخْتَلَنُوا وَلا خَتَلافٌ بِعَولِه، « وَلا تَكُونُواْ كَالَدِينَ مَنَزَقُواْ وَاخْتَلَنُوا مِنْ بَنِي مَا جَادَهُمُ الْبِيتَكُ وَاوْلَتِيكَ لَمْ عَدَابٌ عَظِيمٌ » (آل عمران: ١٠٥).

وقد كره النبي صلى الله عليه وسلم من المجادلة ما يفضي إلى الاختلاف والتفرق، فخرج على قوم من أصحابه ذات يوم، وهم يختصمون في القدر، فكأنما يفقا في وجهه حب الرمان من الغضب، فقال: «بهذا أمرتم أو لهذا خلقتم؟ تضربون القرآن بعضه ببعض. بهذا هلكت الأمم قبلكم».

قال: فقال عبد الله بن عمرورضي الله عنهما:

# وجوب اتباع

## السلف الصالح

## ولزوم الجماعة

## وتجنب الفرقة



اعداد

«ما غبطت نفسى بمجلس تخلفت فيه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ما غبطت نفسى بذلك الجلس وتخلفي عنه».

وقد كان العلماء من الصحابة والتابعين ومن بعدهم إذا تنازعوا في الأمر اتبعوا أمر الله تعالى في قوله: ﴿ يَأْتُهَا ٱلَّذِينَ مَاسُوا أَمِلْتُوا أَمِلْتُوا أَلِمَ وَأَطِيتُوا نُسُولَ وَأُولِي ٱلأَضِّ مِنكُرٌ فَإِن لَنتَزَّعُكُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالنَّوْمِ الآخِرِ ذَالِكَ خَلِم مُنُ تُأْرِيلًا ، (النساءِ: ٥٩) وكانوا يتناظرون في المسألة مناظرة مشاورة ومناصحة، وريما اختلف قولهم في المسألة العلمية والعملية، مع بقاء الألفة وأخوة الدين، نعم، من خالف الكتاب المستبين والسنة المستفيضة وما أجمع عليه سلف الأمة خلافا لا يُعذر فيه، فهذا يُعامل بما يعامل به أهل البدع، فعائشة أم المؤمنين رضى الله عنها قد خالفت ابن عباس وغيره من الصحاية في أن محمدًا صلى الله عليه وسلم رأى ريه، وقالت: «من زعم أن محمدا صلى الله عليه وسلم رأى ريه فقد أعظم على الله تعالى الضريَّة»، وجمهور الأمة على قول ابن عباس، مع أذم م لا يبدعون المانعين، الذين وافقوا أم المؤمنين رضى الله عنها.

وأما الاختلاف في الأحكام فأكثر من أن ينضبط، ولو كان كلما اختلفا مسلمان في شيء تهاجرا لم يبق بين السلمين مودة ولا أخوة، ولقد كان أبوبكر وعمر رضى الله عنهما سيدا السلمين يتنازعان في أشياء، لا يقصدان إلا

الخدر.

والشاهد من كل ذلك أن النبي صلى الله عليه وسلم كره الحدال المفضى إلى التفرق والاختلاف، ونضم ذلك إلى ما ذكرناه من أحاديث عظيمة عن النبي صلى الله عليه وسلم تحث على لزوم الجماعة، وتأمر بها، وتبين أن يد الله مع الجماعة، وأن من شذ شذ في النار، إلى جانب الأحاديث الأخرى التي ذم النبي صلى الله عليه وسلم فيها التفرق والاختلاف، ونهي أمته عن ذلك. ولهذا وجب على

عموم المؤمنين أن يلتزموا جماعة المسلمين، يلتزموا أهل السنة والجماعة، وأن يرجعوا إلى أثمتهم وعلمائهم في ذلك.

وجوب اتباع السلف الصالح ولزوم مذهبهم: (i) الأدلة على وجوب اتباع السلف الصالح، وثزوم مذهبهم

هناك أدلة كثيرة من القرآن والسنة ومن أقوال السلف الصالح توجب اتباع مذهب السلف،

قال تعالى: « وَمَن يُشَافِق ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيُشِّعِ عَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولُهِ. مَا تُولِّي وَنُصَالِهِ جَهَنَّم وَسَآءَتُ مَصِيرًا » (النساء: ١١٥). أوجب علينا الحق- تبارك وتعالى- اتباع سبيل المؤمنين؛ وقوله تعالى؛ ﴿ السَّالَ اللَّهِ السَّالِ اللَّهِ السَّالِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الأولُونَ مِنَ المُهجِينَ وَالأَصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بإحسَن ضي الله عنهم ورضوا عنه وأعد ألم جنَّات تجري تُعَمُّهَا ٱلأَنْهَارُ خَلِينَ فِيهَا أَبُدًّا ذَلِكَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ » (التوبة: ١٠٠)؛ فوعد تعالى من اتبع غير سبيلهم بعذاب جهنم، ووعد متبعهم بالجنة والرضوان؛ ويجب على عموم المسلمين أن يفهموا ذلك؛ أن الذي يتبع غير سبيل المؤمنين - وسلفنا الصالح على رأس المؤمنين - متوعّد بعداب الله - تبارك وتعالى.

ومن لزم مذهبهم وسارية ركابهم فالله عز وجل قد أثنى عليه في كتابه ووعده بالرضا والرضوان والحنة كما ذكرت الآيات.

كما تلزمنا السنة باتباع سلفنا الصالح: عن

عبد الله بن مسعود رافي قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، ثم يجيء قوم تسبق شهادة أحدهم بمینه ویمینه شهادته» فشهد رسول الله صلى الله عليه وسلم بالخيرية والأفضلية لهؤلاء السلف؛ شهد لقرنه ولقرنين بعد قرنه، شهد لهم بالفضل والخير صلى الله عليه وسلم.

كما جاء في وصف الفرقة الناجية في حديث الافتراق

الأحكام أكثر من أن ينضبط، ولو كان كلما اختلفا مسلمان فدي شــهء تهاجرا لم يىق بىن المسلمين مودة ولا أخوة.

التوحيد

في قول النبي صلى الله عليه وسلم: «ما أنا عليه اليوم وأصحابي»؛ فمتبعهم إذن يكون من الضرقة الناجية؛ لأنه موعود بذلك، ومخالفهم يكون من أهل الوعيد.

وأما ما ورد من أقوال عن السلف الصالح في وجوب اتباع منهج السلف، ولزوم مذهبهم فكثير فعن عبد الله بن مسعود رضي أنه قال: «اتبعوا ولا تبتدعوا؛ فقد كفيتم». وعنه أيضًا أنه قال: «إنا نقتدي ولا نبتدي، ونتبع ولا نبتدع؛ ولن نضل ما تمسكنا بالأثر».

وقال الأوزاعي - رحمه الله -: «اصبر نفسك على السنة؛ وقف حيث وقف القوم، وقل بما قالوا، وكف عما كفوا عنه، واسلك سبيل سلفك الصالح فإنه يسعك ما وسعهم».

## (ب) اهتمام العلماء بعقيدة السلف الصالح:

لقد كان لأئمة أهل السنة والجماعة عناية كبيرة واهتمام بالغ بعقيدة السلف الصالح، فألفوا الكتب الكثيرة في بيانها وإيضاحها من جهة، وفي الرد على أعدائها ومخالفيها من شتى الطوائف والفرق من جهة أخرى، ومذهب السلف وعقيدتهم إنما يعرف بالنقل عنهم لا بمجرد الزعم والتخرص كما هو حال بعض أهل البدء

والعلماء حينما دونوا عقيدة السلف إنما دونوها مسندة، وذكروا ألفاظهم في ذلك بالأسانيد المعتبرة؛ يقول شيخ الإسلام ابن تيمية-

> رحمه الله تبارك وتعالى-: ومن المعلوم أن مذهب السلف إن كان يعرف بالنقل عنهم، فليرجع في ذلك إلى الآثار المنقولة عنهم، وإن كان يعرف بالاستدلال المحض، بأن يكون كل من رأى قولا عنده هو الصواب قال: هذا هو قول السلف؛ لأن السلف لا يقولون الا الصواب، وهذا هو الصواب؛ فهذا هو الذي يجرئ المتدعة على أن يزعم كل منهم أنه على مذهب السلف؛ فقائل هذا القول قد عاب نفسه بنفسه؛ حيث انتحل مذهب السلف بلا نقل عنهم؛ بل بدعواه

أن قوله هو الحق. وأما أهل الحديث؛ فإنما يذكرون مذهب السلف بالنقول المتواترة، يُذكرون من نقل مذهبهم من علماء الإسلام، وتارة يروون نفس قولهم في هذا

أردنا أن نبين مذهب السلف ذكرنا طريقين. أحدهما: أنا ذكرنا ما يتيسر من ذكر ألفاظهم، ومن روى ذلك من أهل العلم بالأسانيد المعتبرة. الثاني: أنا ذكرنا من نقل مذهب السلف من جميع طوائف السلمين من طوائف الفقهاء الأربعة، ومن أهل الحديث والتصوف، وأهل الكلام كالأشعري وغيره، فصار مذهب السلف منقولا بإجماع الطوائف وبالتواتر، لم نثبته لمجرد دعوى الإصابة لنا والخطأ لمخالفنا كما

الباب؛ كما سلكناه في جواب الاستفتاء؛ فإنا لما

ونلاحظ أن تدوين العقيدة السلفية قد واكب تدوين السنة النبوية سواء بسواء؛ ومن ثم فإن الذين عُنوا بالسنة وتدوينها هم أول من عنوا بالعقيدة وتدوينها، وقد لا ينتبه كثير من أتباع أئمة الفقهاء الأربعة أن لأئمتهم سيقاف هذا المضمار، وأن ما نقل عن بعضهم من أقوال أو تأليفات يعتبر بداية لتدوين عقيدة أهل السنة والجماعة؛ لأن أصحاب المذاهب الأربعة - أي: الأئمة الأربعة - كانوا على عقيدة السلف الصالح.

يضعل أهل البدع».

فالإمام مالك - رحمه الله تبارك وتعالى -

عقد بابين في كتاب الجامع من «موطنه» عن القدر، وأشار فيهما إلى الرد على القدرية، وللامام أبي حنيفة - رحمه الله تبارك وتعالى - كتابان في العقيدة هما: (الفقه الأكبر) و(الوصية)، وقد نقل عن الإمام الشافعي كلام كثير ينتصر فيه لعقيدة أهل السنة والجماعة ويرد به على أهل البدع والأهواء كأهل الكلام ونحوهم.

أما أبرز الأثمة الأربعة والذي كان لهم بَاعٌ في نصرة عقيدة أهل السنة والجماعة والدفاء عنها، وتحمل في سبيلها الأذي والمحن؛ لقدكان لأثمة أهل السنبة والجماعة عناية كبيرة واهتمام بالغ بعقيدة السلف الصالح، فألفوا الكتب الكثيرة في بيانها وإيضاحها مـن جهة، وفيري البرد علي أعدائها ومخالفيها. فهو الإمام أحمد بن حنيل - رحمه الله تيارك وتعالى - وله عدة كتب خاصة في العقيدة إلى جانب ما دونه في «مسنده»، وأهم هذه الكتب: (السنة) و(الإيمان) و(الرد على الزنادقة والجهمية) و(فضائل الصحابة)؛ كما أن له مسائل في العقيدة دونها تلاميده.

ثم يأتي دور بقية أئمة الحديث الذين دونوا السنة النبوية وفي مقدمتهم: الإمام البخاري - رحمه الله تبارك وتعالى - الذي أفرد في «صحيحه» أبوابًا مهمة في العقيدة، أهمها: (كتاب الإيمان)، و(كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة)، و(كتاب التوحيد)؛ كما أن له كتبًا أخرى مستقلة أفردها في بيان العقيدة الصحيحة والرد على مخالفيها، وأهم هذه الكتب كتاب: (الاعتصام بالكتاب والسنة) و(خلق أفعال العباد).

ثم يأتي بعد ذلك دور الإمام مسلم - رحمه الله - الذي خصص هو الآخر أبوابًا في «صحيحه» لتقرير العقيدة الصحيحة، والرد على مَن خالفها، ومن ذلك كتاب: (الإيمان)، وكتاب: (القدر)؛ وكذا فعل الإمام الترمذي. أما الإمام ابن ماجه - رحمه الله - فقد افتتح «سننه» بمقدمة، ذكر فيها الرد على مَن خالف السنة وعقيدة السلف الصالح، وفعل مثله الإمام أبو داود، حيث جعل في آخر سننه كتابًا أسماه كتاب: (السنة) رد فيه على أهل البدء بمختلف طوائفهم وفرقهم، ولا

يظن بأصحاب الحديث وأهل الفقه فيه كالبخاري ومسلم وأصحاب السنن الأربعة أن يكونوا على غير عقيدة أهل السنة والجماعة.

(ج) فضل علم السلف على علم الخلف:

لقد كانت عناية سلفنا الصالح بكتاب ريهم وسنة نبيهم صلى الله عليه وسلم كبيرة جدًا، وهم - مع هذا - كانوا يحافظون على صفاء ونقاء هذين الصدرين العظيمين؛ فلم يخلطوهما بغيرهما من الشوائب التي تكدر صفوهما، وكان أكبر اهتمامهم

هو دراسة هذين المصدرين وتدبرهما، وتفهم معانيهما، واستنباط الأحكام منهما، ثم تطبيق ذلك في واقع حياتهم؛ ولذلك كان كلامهم في تفسير كلام الله وكلام رسوله صلى الله عليه وسلم وكانت مؤلفاتهم في علوم القرآن والسنة وخدمتهما.

وكانوا يكرهون الجدل والمراء والخصومات، ولا يتكلمون فيما ليس تحته عمل، وكان لهم موقف حازم من العلوم الحادثة - ونعني بها: الطارئة - التي أدخلها الفلاسفة والمتكلمون على الدين، ولم يختلف رأيهم في ننذها ومحاريتها وتحذير الناس منها؛ لذلك مَن أراد العلم النافع فليأخذه من كتب السلف الصالح ومصنفاتهم.

يقول ابن رجب - رحمه الله -: «فالعلم النافع من هذه العلوم كلها ضبط نصوص الكتاب والسنة، وفهم معانيها، والتقيد فيذلك بالمأثور عن الصحابة والتابعين وتابعيهم، في معانى القرآن والحديث، وفيما ورد عنهم من الكلام في مسائل الحلال والحرام، والرقائق والمعارف وغير ذلك، والاجتهاد على تمييز صحيحه من سقيمة أولا، ثم الاجتهاد على الوقوف على معانيه وتفهمه ثانيًا، وفي ذلك كفاية لمن عَقل وشغل لمن بالعلم النافع عُني واشتَغُل، ومن وقف على هذا وأخلص القصد فيه لوجه الله عز وجل واستعان عليه أعانه وهداه ووفقه وسدده وفهمه وألهمه، وحينئذ يثمر هذا

العلم ثماره الخاصة به، وهي خشية الله - تبارك وتعالى -كما قال عز وجل: « ومر ألوانة. كالألك إنَّما يَحْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْفُلْمَاةُ أَلِي ٱللَّهُ

عزبز عفور » (فاطر: ۲۸).

وهذه كلمات جليلة عظيمة القدر من هذا الأمام العظيم الذي يعرف أهمية كتب السلف وقدرها، وقد حث - رحمه الله - على لزوم هذه الكتب والأخذ

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

ربيع الثاني ١٤٣٦ هـ

منها

لقد كانت عناية

سلفنا الصالح

بكتاب ربهم

وسنةنسهم

صله الله عليه

وسلم كسرة حدًا

فاعتنوا بدراسة

هذبن المصدرين

وتدبرهما، وتفهم

معانيهما.





(تعريفه، حكمه، حكمته، الاطمئنان فيه، صفته ، ما يقال فيه )

## الحمد لله وحده والصالة والسالام على من لا نبي

فإن سجود العبد لربه من أشرف الأعمال وأحلها، له أحكام وأذكار عديدة، ولذا نتناول هذا الركن من أركان الصلاة لتبين أحكامه، وفقهه، وبالله تعالى

### أولا: التغريف:

الْخُضُوعُ وَالتَّطَامُنُ وَالتَّذَلِّلِ، وَكُلِ مَنْ تَذَلِّل وَخُضَعَ فقدُ سَجَدَ، وَيُقَالِ: وَسَجَدَ الرَّجُلِ إِذَا طَأَطَأُ رَأْسَهُ وَانْحَنَّى، وَمنْهُ سُجُودُ الصَّلاَة وَهُوَ وَضَّعُ الْجَبْهَة عَلَى الأرْض، والاسمُ السَّجْدَةَ. (أنيس الفقهاء- القونوي

اصطلاحاء وضع الحبهة والأنف والكفين والركبتين وأصابع القدمين على الأرض. (معجم لغة الفقهاء لحمد قلعجي ١/١٤١).

ثانياً؛ فضل السُجُودُ؛

فالصلاة قد استمدت فضلها من الدعاء، أو أن الدعاء هو أبرز ما فيها، ولا غرو في ذلك فإن الدعاء هو العبادة، فإذا أدركنا أن السجود هو موطن الدعاء بشكل رئيسي أدركنا فضل السجود في الصلاة، فقد روى أبو هريرة رضى الله عنه أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - قال «أقرب ما يكون العبد من ريه وهو ساجد فأكثروا الدعاء» رواه مسلم وروى ابن عباس رضى الله عنه عن النبي - صلى الله عليه وسلم - « ... وأما السجود فاجتهدوا في الدعاء

#### د . حمدی طه 1311616

فَقَمِنٌ أَن يُستجابِ لكم، رواه مسلم. (الجامع لأحكام الصلاة لحمود عويضة ٢٥٠/٢).

ثالثاً: حُكُمُ السُجُودُ فِي الصَّلاق؛

أَجْمَعَ الْفَقْهَاءُ عَلَى فَرْضِيَّةَ السُّجُود في الصَّلاة مرتين في كل ركعة، وَأَنَّهُ رُكُنْ مَنْ أَرْكَانِ الصَّالاَة بنَصِّ الْكَتَابِ وَالسُّنَّةِ وَالْأَحْمَاءِ.

أَمَّا الْكِتَابُ فَقُولُهُ تَعَالَى: «تَأْتِمًا ٱلَّذِي عَامِنُهُا أركعوا والشجدوا وأعبدوا رتيكم واقعكوا الختر لَعُلَكُمْ تَقُلِحُونَ » (سورة الحج: ٧٧). قلت: خاطب الله سبحانه الذين آمنوا فأمرهم بالصلاة وعبر بالجزء الذي لا يقوم الكل الا يه.

وَأُمَّا السُّنِّيَّةُ فَمِنْهَا حَدِيثُ الْنُسيءِ صَلاَتِهِ قَالِ فيه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ؛ ثُمُّ اسْجُدُ حَتَّى تَطْمَئنَّ سَاجِدًا ( الموسوعة الفقهية الكويتية ٢٠٢/٢٤).

رابعا: الطمانينة في الشخود:

الطمأنينة في السُجُود هي أنْ يَسْتَقَرُّ كُلُّ غُضُو فِي مَكَانِهِ، وَقَدَّرَهُ بَعْض الْعُلْمَاء بِزُمَن مَنْ يَقُول فيه: « سُبْحَانَ رَبِّيَ الأَعْلَى « مَرَّةً وَاحِدُةً وَذَلِكَ بَعْدُ أَنْ يَهُويَ للسُّجُود مُكَبِرًا. (الموسوعة الفقهية الكويتية ٢٠٩/٢٤).

وقد اختلف الفقهاء في حُكم الطَّمَأْنينَة في الصَّلاة، فَدُهَبَ الشَّافِعَيَّةُ وَالْحَنَابِلَةُ وَأَبُو بُوسُفَ منَ الْحَنْفِيَّةَ وَائِنُ الْحَاجِبِ مِنَ الْمَالِكِيَّةِ إِلَى أَنَّ الطَّمَانِينَةَ رُكُنُ مِنْ أرْكان الصَّلاة (الموسوعة الفقهية الكويتية ٢٩٨٨).

أنمع الفقهاء علم فرضته الصَّلاَّة مرتبن فم كل ركعــة، وَأَنَّــهُ رُكُــنُ مِــنُ أَرْكَــان الصَّلاَّة بنَصِّ الْكتَاب وَالسُّنَّةِ وَالأَحْمَاعِ، الطمأنينة ركن عند الجمهور في السجود، للأمر بها في حديث المسيء صلاته: «إذا قمت إلى الصلاة فكبُر،... ثم اسجد حتى تطمئن ساجداً، ثم افعل ذلك في الصلاة كلها، متفق عليه عن أبي هريرة ولحديث حذيفة: «أنه رأى رجلاً لا يتم ركوعه ولا سجوده، فقال له: ما صليت، ولو متُ متُ على غير الفطرة التي فطر الله عليها محمداً صلّي الله عليه وسلم، رواه البخاري. وظاهره أنها ركن. ( الفقه الإسلاميُّ وأدلُّتُهُ٢/٥١).

السَّجود، يعنى: لا إذا سَجَدَ، ولا

واحتجوا أيضا بأن النبي صلى الله عليه وسلم كان يأمر بإتمام الركوع والسجود ويضرب لمن لا يفعل ذلك مثل الجائع يأكل التمرة والتمرتين لا تغنيان عنه شيئا وكان يقول فيه: (إنه من أسوء الناس سرقة)، وكان يحكم ببطلان صلاة من لا يقيم صلبه في الركوع والسجود كما سبق تفصيله في الركوع وأمر المسيء صلاته بالاطمئنان في السجود (صفة صلاة النبي، للألباني).

وَذَهَبَ الْحَنْفِيَّةَ - عَدَا أَبِي يُوسُفُ - إِلَى أَنَّ الطَمَأْنينَة وَاجِبَة وَلَيْسَتُ بِفَرْضِ وَيُسَمُّونَهَا « تَعْديل الأَرْكَانَ ﴿ ، فَهِيَ لَيْسَتْ فَرْضًا بَلِ وَاحِبٌ يُجْبَرُ تَرْكُهُ بِسُجُودُ السَّهُو. وَعِنْدُ الْمَالِكِيَّةَ فِي الطَّمَأْنِينَة خلاف ( الموسوعة الفقهية الكويتية ٢٩٨١ ). كيفية الهوي إلى السجود:

## ١- هل يرقع يدايه عند السجود؟

كان النبي صلى الله عليه وسلم يكبرويخرساجدا ولا يرفع يديه؛ لأن رَفعَ اليدين عند السَّجود ليس بسُنَّة، فقد ثبت في «الصحيحين» من حديث ابن عُمرَ رضى الله عنهما . وهو من أشدُ النَّاس حرصاً على السُّنَّة، وأضبط النّاس لها . أنه ذكر «أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يرفع يديه إذا كُثر للإحرام، وإذا كُبِّرَ للزُّكوع، وإذا رَفْعَ من الرُّكوع قال: وكان لا يفعل ذلك في

إذا قام من السُّجود.

والرَّجُلُ قد ضَبَطُ وفَصَّلَ وبَيْنَ، وليس هذا من باب النفى المجرّد، هذا نفي يدلُ على إثبات ترك الفعل؛ لأن الرَّجُلُ قد تحرَّى الصَّلاةُ وضَيَطُ تكبيرُه ورَفْعَه عند الدُّخول في الصَّلاة، وعند الرُّكوع، وعند الرَّفع منه، فأثبت التَّكبيرَ والرَّفْعَ في ثلاثة مواضع، ونَفَى الرَّفِعَ فِي السُّجود وعند القيام من السُّجود. وعلى هذا؛ فليس من السُّنَّة أن يرفعَ يديه إذا سَجَدَ.( الشرح المتع على زاد المستقنع ٣٥/٣).

وقد روي عنه أنه كان يرفعهما أيضا وصححه بعض الحفاظ كأبي محمد بن حزم رحمه الله وهو وهم فلا يصح ذلك عنه البتة والذي غره أن الراوي غلط من قوله: كان يكبر في كل خفض ورفع إلى قوله: كان يرفع يديه عند كل خفض ورفع وهو ثقة ولم يفطن لسبب غلط الراوى ووهمه فصححه. (زاد المعاد - ابن القيم الجوزية ٢١٥/١). وَوَجُهُ الْوَهُم فيه حديث أبن عُمر؛ فإنه صريحٌ بعدم الرَّفع عند السَّجود، وعند الرَّفع من السَّجود، وليس هذا من باب تعارض مثبت ومُنفى؛ حتى نقول بالقاعدة المشهورة؛ إن المثبت مقدم على النَّافِيِّ؛ لأنَّ النفي هنا في قوة الإثبات، فإنه رُجُلُ يحكى عن عَمَل واحد فَصَّلُه، قَالُ: هذا فيه كذا وأثبته، وهذا ليس فيه كذا ونفاه، وفرق بين النَّفْي المطلق وبين النَّفي المقرون بالتفصيل،

فإن النفى المقرون بالتفصيل دليل على أن صاحبُه قد ضبط حتى وصل إلى هذه الحال، عرف ما ثبت فيه الرَّفْعُ وما لم يثبت فيه الرَّفْعُ، وعلى هذا فنقول: إن حديث ابن عُمرَ الثابتَ في «الصحيحين» مقدم على ذلك الحديث الضعيف، والوهم فيه قريب. (الشرح المتع على زاد الستقنع ١/٣٥).

أيهم يقدم حال السجود، اليدان أو الركبتان؟

اختلف العلماء في ذلك على قولين:

الصلاة،

استمدت الصلاة

فضلها من الدعاء، إذ

هو من أبرز ما فيها،

ولا غرو فمي ذلك فإن

الدعاء هو العبادة،

فاذا أدركنا أن السحود

هـو مـوطـن الـدعـاء

بشكل رئيس أدركنا

فضل السجود فمء

# 00000000000000000000

القول الأول: ذَهَبَ جُمهُورُ الْفُقَهَاءَ وَهُمُ الْحَنَفَيَةُ وَالشَّافِعِيَّةُ وَالْحَنَابِلَةَ وَجَمْعٌ مِنْ عُلَمَاءَ السَّلَفَ كالنَّخَعِيُّ وَسُفْيَانَ الثَّوْرِيُّ وَاسْحَاقَ وَمُسْلِم بُن يَسَار وَابْنِ الْنُنْدِرِ أَنْ الْمُسْتَحَبُّ أَنْ يقدم ركبتيه قَبل يديه، ونسبه الترمذي لأكثر أهل العلم ورجحه ابن القيم (إيقاظ الأفهام في شرح عمدة الأحكام اطال ٢١/١) ( الموسوعة الفقهية الكويتية).

القول الثاني: ذهبت العترة والأوزاعي ومالك وابن حزم إلى استحباب وضع اليدين قبل الركبتين وهي رواية عن أحمد وقال ابن أبي داود: وهو قول أصحاب الحديث. (نيل الأوطار - الشوكاني ٢٨٠/٢).

### و منشأ الخلاف يرجع إلى أمرين:

أحدُهما حديثي، وهو ما ورد في هيئة الخرور إلى السجود من الأحاديث المختلفة، يفيد بعضها تقديم اليدين على الركبتين، والأخر عكس ذلك. والثاني الواقع المُدرَك المحسوس لبروك الحمل.

ومن هنا اختلف العلماء قديماً وحديثاً في اختيار أفضل صورة للخرور إلى السجود. (الموازنة بين المتقدمين والمتأخرين في تصحيح الأحاديث وتعليلها، للدكتور حمزة المليباري ص٥٩).

احتج أصحاب القول الأول بحديث وائل بن حجر قال: (رأيت النبي - صلى الله عليه وسلم - إذا سجد وضع ركبتيه قبل يديه) رواه أبو داود.

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: « إِذَا سَجَدَ أَحَدُكُمْ فَلْيَبْدَأُ بِرُكُبَتَيْه قَبْل يَدَيْه وَلاَ يَبْرُكُ بُرُوكَ الْجَمَل. رَوَاه الأَثْرَمُ، واحتج اصحاب القول الثاني بحديث أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا يبرك أحدكم كما يبرك البعير وليضع يديه ثم ركبتيه». رواه أحمد وأبو داود

> وبحدیث ابن عمر مرفوعا بلفظ: أن النبي صلى الله علیه وآله وسلم (كان إذا سجد یضع یدیه قبل ركبتیه) أخرجه ابن خزیمة وصححه وذكره البخاري تعلیقا موقوفاكذا.

والنسائي.

قلت: والتعارض الظاهر بين هذه الأحاديث سلك فيه العلماء مسالك؛ فمنهم من قدم أحاديث تقديم الركبتين ومن أكثر المدافعين عنها العلامة الخطابي والعلامة ابن القيم من المتقدمين حتى ذكر عشر مرجحات لحديث وائل بن حجر وأيده من المعاصرين غير واحد من أهل العلم كالعلامة العثيمين (انظر نيل الأوطار - للشوكاني ٢٨١/٢).

ومنهم من قدم أحاديث تقديم اليدين كالعلامة ابن حجر والعلامة الشوكاني وغيرهما وأيدهم من المعاصرين العلامة الألباني (انظر نيل الأوطار، للشوكاني ٢٨١/٢، بلوغ المرام من أدلة الأحكام ١٠٦/١٥ وصفة صلاة النبي صلى الله عليه للألباني).

وقد أفرد المحدث أبو إسحاق الحويني رسالة لهذه المسألة رجح فيها هذا الرأي (انظر نهي الصحبة عن النزول بالركبة للحويني).

وقد رأى بعض الباحثين أنه لا يصح حديث مرفوع في هَذَه المسألة، وهو ما يفهم من صنيع الإمام البخاري في صحيحه حيث أخرج أثر ابن عمر تعليقاً موقوفاً عليه. (انظر الموازنة بين المتقدمين والمتأخرين في تصحيح الأحاديث وتعليلها، الدكتور حمزة المليباري).

وقد مال البعض إلى التوقف كالإمام النووي، فقال: «ولا يظهر ترجيح أحد المذهبين من

حيث السنة، (المجموع ٣٩٥/٣).
ونختم المسألة بكلمة لشيخ الإسلام
ابن تيمية - رحمه الله تعالىحيث قال: «... أما الصلاة
بكليهما فجائز باتفاق
العلماء إن شاء المصلي أن
يضع ركبتيه قبل يديه، وإن شاء
وضع يديه قبل ركبتيه، وصلاته
صحيحة باتفاق العلماء، ولكن
تنازعوا في الأفضل، اه (مجموع

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالين. الطُّمَ أَنْيِنَةً فَهِ السَّجُودِ هِـهَ أَنْ السَّجُودِ هِـهَ أَنْ يَشُو يَسْتَقِرُ كُلَ عُضُو فَهِ مَكَانَه، وَقَدَّرَهُ بَغِضُ الْعَلَمَاءِ بَغِضُ الْعَلَمَاءِ بَغِضُ الْعَلَمَاءِ فَي يَقُولُ بَغِدَ إِنَّا يَقُولُ وَلَي السَّبْحَانُ وَعَدَ وَلَي السَّبْحُودِ وَلَي السَّبْحُودِ وَمُدَّالًا السَّبْحُودِ وَمُكَالًا السَّبْحُودِ وَمُكَالًا السَّبْحُودِ مُكَالًا السَّبْحُودِ السَّبْحُودِ مُكَالًا اللَّهُ الْمُلْكُولُولُ اللَّهُ اللْمُلْكُولُولُولُولُولُولُ

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله

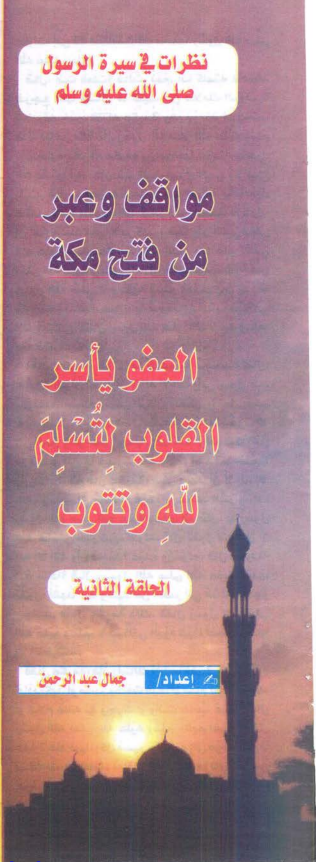
فمما لا شك فيه أن حلمه صلى الله عليه وسلم وصيره وعفوه عند المقدرة أكثر من أن نأتى عليه، وحسبك ما ذكر في الصحيح والمصنفات الثابتة التي بلغت مبلغ التواتر ومبلغ اليقين من صبره على مقاساة قريش، وأذى الجاهلية ومصابرة الشدائد الصعبة معهم إلى أن أظفره الله عليهم وحكمه فيهم وهم لا يشكون في استئصال شأفتهم وإبادة خضرائهم فما زاد على أن عفا وصفح، وقال (ما تقولون أني فاعل بكم؟ قالوا خيرا، أخ كريم وابن أخ كريم، فقال أقول كما قال أخي يوسف؛ لا تثريب عليكم اليوم ، اذهبوا فأنتم الطلقاء).

وقال أنس؛ هبط ثمانون رجالا من التنعيم صالاة الصبح ليقتلوا رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخذوا فأعتقهم رسول الله صلى الله عليه وسلم فانزل الله تعالى (وهو الذي كف أيديهم عنكم) الآية وقال لأبي سفيان وقد سيق إليه بعد أن جلب اليه الأحزاب وقتل عمه وأصحابه ومثل يهم فعفا عنه ولاطفه في القول: (ويحك با أبا سفيان ألم يئن لك أن تعلم أن لا إله إلا الله؟ فقال بأبي أنت وأمي ما أحلمك وأوصلك وأكرمك) وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم أبعد الناس غضبًا وأسرعهم رضا، صلى الله عليه وسلم. (الشفا بتعريف حقوق المصطفى: ١/١١٠)

ومن صور عفوه صلى الله عليه وسلم:

١- العضو عن سهيل بن عمرو رضي الله عنه واسالاماء

عن سهيل بن عمرو قال: لما دخل رسول الله-صلى الله عليه وسلم- مكة وظهر، اقتحمت بيتي وأغلقت بابي على، وأرسلت إلى ابني عبد الله أن اطلب لي جوارا من محمد فإني لا آمن أن أقتل، فذهب عبد الله إلى رسول الله- صلى الله عليه وسلم- فقال: يا رسول الله (١ أبي تؤمنه؟ قال: «نعم، هو آمن بأمان الله فليظهر» ثم قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم- لمن حوله: «من لقي سهيل بن عمرو فلا يحد إليه النظر، فلعمري إنّ سهيلا له عقل وشرف، وما مثل سهيل جهل الإسلام، ولقد رأى ما كان يوضع فيه إنه لم يكن بنافع له، فخرج ابنه عبد الله إلى أبيه فأخيره



بما قاله رسول الله- صلى الله عليه وسلم- فقال سهيل: كان والله برا صغيرا، برا كبيرا، فكان سهيل يقبل ويدبر آمنا وخرج إلى حنين مع رسول الله- صلى الله عليه وسلم- وهو على شركه حتى أسلم بالجعرانة. (مغازي الواقدي ٨٤٦/٢).

وهكذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعرف الرجال وقدرهم، وفي نفس الوقت كان يعلم مدى الكراهية التي دخلت قلوب أصحابه في ذات الله حنقا على سهيل بن عمرو، الذي كان زعيم إبرام العقد الجائر، والصلح الغادر يوم الحديبية الذي بسببه مُنع المسلمون من العمرة ذلك العام، فخشي أن ينظر إليه الصحابة نظرات جارحة تكون سببافي أن ينظر إليه الصحابة نظرات جارحة تكون سببافي امتناعه عن الإسلام، ولذلك منعهم من مجرد النظر بحدة إليه. ووصف سهيلا لهم بالعقل والشرف. ولقد بحدة إليه ووصف سهيلا لهم بالعقل والشرف. ولقد كان لهذه الكلمات التربوية الأثر البالغ على سهيل فدخل في الإسلام بعد ذلك. وحسن إسلامه، وكان مكثرا من الأعمال الصالحة.

قَالُ الزَّبَيْرُ بِنُ بَكَّارِ: كَانَ سُهَيْلُ بَعْدُ كَثِيْرَ الصَّلاَةَ وَالصَّوْمِ وَالصَّدَقَة خَرَجَ بِجَمَاعَتُه إلَى الشَّامِ مجاهداً وَيُقَالُ إِنَّهُ صَامَ وَتَهَجَّد حَتَّى شَحُبَ لُوْنُهُ وَتَغَيِّرُ وَكَانَ وَيُقَالُ إِنَّهُ وَتَغَيِّرُ وَكَانَ أَمِيْراً عَلَى كُرُدُوْسِ كَثِيْرَ البِّكَاء إِذَا سَمِعَ القُرْآنَ وَكَانَ أَمِيْراً عَلَى كُرُدُوْسِ (فَرِقَة) يَوْمَ الْيَرْمُوْك. قَالَ المَدَاثِنِيُّ وَغَيْرُهُ: اسْتُشْهِدَ يَوْمَ الْيَرْمُوْك. قَالَ المَدَاثِنِيُّ وَغَيْرُهُ: اسْتُشْهِدَ يَوْمَ الْيَرْمُوْك وَقَالَ الشَّاهِعِيُّ وَالْوَاقَدِيُّ مَاتِ فِي طَاعُوْنِ عَمْواسَ. (سَير أعلام النَبَلاء ط الْحَديث ٣ / ١٢٤).

## ٢- ذكر إسلام عكرمة- رضي الله عنه- ابن أبي جهل

أخرج الواقدي بإسناده إلى عبد الله بن الزبير رضي الله عنهما، قَالَتْ أُمْ حَكِيم امْرَأَةُ عَكْرِمَةَ بَنِ أَبِي جَهْلِ: يَا رَسُولَ الله، قَدْ هَرَبُ عَكْرِمَةٌ مَنْكَ إِلَى الْيَمِن، وَخَافَ أَنْ تَقْتُلُهُ فَامَنهُ. فَقَالَ رَسُولُ الله صَلّى الله عَلْيه وَسَلّم؛ هُو آمِنْ. فَخَرَجَتُ أَمْ حَكِيم فِي طَلْيه الله عَلَيْه وَسَلَّم؛ هُوَ آمِنْ. فَخَرَجَتُ أَمْ حَكِيم فِي طَلْيه وَمَعَها غُلامٌ لَها رُومِي، فَرَاوَدَهَا عَنْ نَفْسَها، فَجَعَلْتُ تَمْنيه حَتَى قَدَمَتْ عَلَى حَيى مِنْ عَكَ (عَكَ بن عدنان أَخو معد، وهو اليوم في اليمن)، فَاسْتَغَاثَتْهُمْ عَلَيْه فَأَوْثَقُوهُ رَبّاطًا، وَأَذْركَتْ عَكْرِمَةٌ وَقَدْ انْتَهَى إلَى سَاحلُ مَنْ سَوَاحلَ تَهَامَةُ فَركَبَ النّخُر، فَجَعَلَ نُوتِي السَفينة يَقُولُ لِهَ: أَخلَص لِ قَالَ، أَي شَيْء أَقُولُ ؟ قَالَ: قُلُ لاَ إِللهُ مُنْ حَكيم عَلَى هَذَا الْكَلَام، فَجَعَلَتْ تُلَحُ إلَيْه وَتَقُولُ؛ يَلُ الله وَتَقُولُ؛ لاَ الله وَتَعُولُ النّاسِ وَأَبْر النّاسِ وَخَيْر النّاسِ وَأَبْر النّاسِ وَخَيْر النّاسِ وَخَيْر النّاسِ الْ النّاسُ وَحَيْر النّاسِ الْ النّاسِ وَأَبْر النّاسِ وَخَيْر النّاسِ النّا النّاسَ النّاسَ النّاسَ الْتَلْمُ حَتَى أَذْركَتْهُ وَقَفَ لَهَا حَتَى أَذْركَتُهُ وَخَيْر النّاسِ وَأَبْر النّاسِ الْ حَتَى أَذْركَتُهُ وَخَيْر النّاسِ وَأَبْر النّاسِ الْمَاكِ مَتْ عَنْد أَوْصَلُ النّاسِ وَأَبْر النّاسِ الْهَالِمَ الْمَالِولَةُ الْمَالُهُ اللّهُ الْمَالَ النّاسِ وَأَبْر النّاسِ الْمَالَ النّاسِ الْمَلْ النّاسِ الْمَالَ النّاسِ النّاسِ النّاسِ النّاسِ النّاسِ الْمَلْهِ مَتَى أَدُولُ اللّهِ الْمَالَدُولَةُ الْمُرْبُولُ النّاسِ اللّهُ الْمَالِمُ النّاسِ وَالْمَالَ النّاسِ وَالْمَر النّاسِ وَالْمَر النّاسِ النّاسِ الْمَالَ الْمَلْمِ الْمَالَ الْمَالِي الْمُلْ النّاسِ اللّهُ الْمَلْمُ حَتَى أَدْرَكُمْ الْمَالُولُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُولُ الْمَلْمُ الْمَلْمُ الْمَلْمُ مَلْمُ الْمَلْمُ الْمَلْمُ الْمَلْمُ الْمَلْمُ الْمَلْمُ الْمَلْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمِلُولُ اللّهُ الْمُلْمِلُولُ اللّهُ الْمَلْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُلْمِلُ الْمُلْ

فَقَرَالُتْ: إِنِّي قَدْ اسْتَأْمَنْت لَك مُحَمَّدًا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّى

قَالُ: أَنْتَ فَعَلْتَ؟ قَالَتْ: نَعَمْ، أَنَا كَلَمْتَهُ فَأَمْنُكَ. فَرَجَعَ مُعَهَا وَقَالُ: مَا نُقِيتَ مِنْ غُلَامِكَ الرَومِيَ؟ فَخَبْرَتُهُ خَبْرَهُ فَقَتَلَهُ عِكْرِمَهُ، وَهُو يَوْمَئِد لَمْ يُسْلَمْ. فَلَمَا دُنَا مِنْ مَكَةَ قَالَ رَسُولُ الله صَلَى اللّه عَلَيْهُ وَسَلَمَ فَلَمَا دُنَا مِنْ مَكَةَ قَالَ رَسُولُ الله صَلَى اللّه عَلَيْهُ وَسَلَمَ فَلَمَا دُنَا مِنْ مَكَةَ قَالَ رَسُولُ الله صَلَى اللّه عَلَيْه وَسَلَمَ فَلَا تَسْبُوا أَبَاهُ، فَإِنْ سَبُ الْمَيْتَ يُوْدِي الْحِي وَلا يَبْلُغُ فَلَا تَسْبُوا أَبَاهُ، فَإِنْ سَبُ الْمَيْتَ يُوْدِي الْحِي وَلا يَبْلُغُ الْمَيْتَ وَلَا مُسْلَمَةً. فَيقُولُ: إِنَّكَ كَافِرٌ وَأَنَا مُسْلَمَةً. فَيقُولُ: إِنَّكَ كَافِرٌ وَأَنَا مُسْلَمَةً. فَيقُولُ: إِنَّكَ كَافِرٌ وَأَنَا مُسْلَمَةً. فَيقُولُ: إِنَكَ كَافِرٌ وَأَنَا مُسْلَمَةً. فَيقُولُ: إِنَّكَ كَافِرٌ وَأَنَا مُسْلَمَةً. فَيقُولُ: إِنَّكَ كَافِرٌ وَأَنَا مُسْلَمَةً. فَيقُولُ: إِنَّكَ كَافِرٌ وَأَنَا مُسْلَمَةً. فَيقُولُ: الله عليه وسلّم عكْرِمَة وَثُبُ إِلَيْه- وَمَا عَلَى النّبِي صَلَى الله عَلَيْه وَسُلّمَ فَوْقَفَ بَيْنَ يَدِيْه، وَسَلّم وَلَوْجَتُهُ مُنْتَقِبَة، فَقَالَ رسول الله صلى الله عليه وسلم، وَنَوْجَتُهُ مُنْتَقِبَة، فَقَالَ رسول الله صلى الله عليه وسلم، وَنَقُولُ أَنْكَ أَمُنْتَتِي. فَقَالَ رسول الله صلى الله عليه وسلم، وسلم: وَنَقَتَ مَنْ أَنْتَ مَانَتَ آمَنٌ؟

فَقَالُ عَكْرِمَةً، فَإِلَى مَا تَدْعُو يَا مُحَمَدُ؟ قَالَ، أَدْعُوكَ إِلَى أَنْ تَشْهَدُ أَنْ لا إِلهَ إِلا الله وَأَنْي رسول الله وَأَنْ تُقْيِمَ الصَّلَاةً، وَتُوْتِي الزَكَاةَ - وَتَفْعَلَ، وَتَفْعَلَ، حَتَى عَدَ خَصَالَ الْإِسْلامِ. فَقَالُ عَكْرِمَةً؛ وَالله مَا دَعَوْت إلا عَدْ خَصَالَ الْإِسْلامِ. فَقَالُ عَكْرِمَةً؛ وَالله مَا دَعَوْت إلا عَدْ خَصَالَ الْإِسْلامِ. فَقَالُ عَكْرِمَةً؛ وَالله مَا دَعَوْت إلا إِلَى الْحَقَ وَأَمْرِ حَسَنِ جَمِيلٍ، قَدْ كُنْت وَالله فَينَا قَبْلُ أَنْ تَدْعُو إِلَى الْحَقُ إِلَى مَا دَعَوْت إليه وَأَنْت أَصْدَقُنَا حَدِيثًا وَلَيْهِ وَأَنْتَ أَصْدَقُنَا حَدِيثًا الله وَأَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهُ إلا الله وَأَنْتَ أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهُ إلا الله وَأَنْ مَحَمَدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ. فَسُرُ بِذِلكَ رَسُولُ الله عَلْي وسلم، ثم قَالَ: يَتُولُ أَشْهَدُ أَنْ لا إِللهَ إِللهَ إِللهَ إِلَا الله وَأَنْ مُحَمَدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ, قَالَ عَكْرِمَةُ أَنْ لا إِللهَ عَلْمُ الله وَأَنْ مُحَمَدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ, قَالَ عَكْرِمَةُ أَنْ لا إِلله عَلْمُ مَاذَا؟ قَالَ رَسُولُ الله عَلْي الله عَلْي الله عَلْي الله عَلْيه وَسَلَم مُهَاحِرٌ أَنْ مُصَلًا أَنْ مُصَلّا الله صَلّى الله عَلَيْه وَسَلْمُ مُهَاحِرُ مُحَمِدًا أَنْ مُصَلّى الله عَلَيْه وَسُلُم مُهَاحِرُ مُحْمَدًا فَقَالَ رَسُولُ الله صَلّى الله عَلَيْه وَسَلْمُ مُهَاحِرُ مُحْمَدًا فَعْلَى مُسْلَمٌ مُهَاحِرُ الله عَلْي الله عَلْي الله عَلْي الله عَلْي الله عَلْي الله عَلْي الله عَلْيه وَسُلُم مُعَامِدً أَنْكُ وَمُعْتَلًا وَسُلُم الله عَلْيُه وَسُلْم وَاللّه عَلْي الْيُومُ شَيْنًا أَعْطِيه أَحَدًا الله عَلْي الله عَلْهُ الله عَلْهُ مَا الله عَلْي الله عَلْي الله عَلْي الله عَلْي الله عَلْي الله عَلْي الله عَلْهُ وَاللّه عَلْهُ وَاللّه عَلْلُولُومُ شَيْنًا أَعْطِيه أَلَاه عَلْه أَلْكُمُهُ الله الله عَلْهُ وَلَا الله عَلْهُ الله عَلْهُ الله عَلْهُ عَلْهُ وَاللّه عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ الله عَلْهُ عَلْه عَلْه عَلْه الله عَلْه عَلْه عَلْهُ عَلْهُ الله عَلْهُ عَلْهُ الله عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلَا لَهُ عَلَى عَلْهُ الله عَلْهُ عَلْهُ الله عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ ا

قَقَالَ عَكْرِمَهُ: قَانِي أَسْأَلُكَ أَنْ تَسْتَغْفَرَ لِي كُلْ عَدَاوَة عَادَيْتُكَهَا، أَوْ مَسَير وَضَغت هيه، أَوْ مَقَام لَقيتُك هيه، أَوْ مَقَام لَقيتُك هيه، أَوْ كَلام قُلْته فِي وَجُهك أَوْ وَأَنْتَ غَائبٌ عَنْهُ. فَقَالَ رَسُولُ اللّه صَلّى اللّه عَلَيْه وَسَلّم، اللّهُم اغْفِرْ لَهُ كُلْ عَدَاوَة عَادَانِيها، وَكُلْ مَسير سَارَ هيه إلَى مَوْضَع يُريدُ بِذَلِكَ النَّسيرِ إطْفَاءَ نُورِك، فَاغْفِرْ لُهُ مَا ذَالَ مَنِي مِنْ عَرْضَ، فَعْ فَعْدُ لَهُ مَا ذَالَ مَنْي مِنْ عَرْضَ، فَعْ فَعْدُ لَهُ مَا ذَالَ مَكْرِمَةُ، عَرْضَ، فَعْرُضَ، فَقَالَ عَكْرِمَةُ،

الا أعطنتكه.

رَضِيت يَا رَسُولَ الله. ثُمْ قَالَ عَكْرِمَهُ: أَمَا وَالله يَا رَسُولَ الله، ثُمْ قَالَ عَكْرِمَهُ: أَمَا وَالله يَا رَسُولَ الله، لا أَدْعُ نَفَقَهُ كَنْت أَنْفَقُهَا فِي صَدَ (عَنْ) سَبِيلِ الله، وَلا قَتَالا كُنْت أَقَاتَلُ فِي صَدَ عَنْ سَبِيلِ الله إلا أَبْلَيْت ضَعْفَهُ فِي كُنْت أَقَاتَلُ فِي صَدَ عَنْ سَبِيلِ الله إلا أَبْلَيْت ضَعْفَهُ فِي سَبِيلِ الله حَتَى قُتلَ شَهِيدًا، فَرَدُ رَسُولُ الله صَلَى اللّه عَلَيْهِ وَسَلَمَ امْرَأَتَهُ بِذَلِكَ النّهَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ امْرَأَتَهُ بِذَلِكَ النّهَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ الْمَرَأَتَهُ بِذَلِكَ النّهَ الله قَدْي ١٨٥٣.٨٥١/٢ (مُعَالِي الله قَدْ: الفير نرى عجائب الهاقف:

أ. مواقف عظيمة لرسول الله صلى الله عليه وسلم في الدعوة والرغبة الشديدة في هداية الناس، وخصوصا من لهم تأثير في قومهم، فقد أعطى الأمان لعكرمة بن أبى جهل مع أنه ظل يقاتل المسلمين حتى آخر لحظة حينما دخل المسلمون مكة الكرمة. ثم أخبر الصحابة بأن عكرمة سيأتي مسلما مهاجرا وقال: ، فلا تسبوا أباه فإن سب الميت يؤذي الحي ولا يبلغ الميت،. وإن من أسوأ نتائج الأذى من ذلك أن يحصل من عكرمة تمنع من الإسلام بسبب ذلك. وهكذا تنبه النبي صلى الله عليه وسلم إلى أمر قد يقع فعمل الاحتياط له حتى يزيل أي عقبة تحول بين عكرمة والإسلام، أو تجعله ضعيف الشخصية في الإسلام لما يحصل له من التذكير بالماضي الذي لا يشرف المسلم، وإذا ضعفت شخصية السلم تضاءلت طاقته وضعف عطاؤه.

ومن ذلك قيامه صلى الله عليه وسلم باستقبال عكرمة حتى أعجل نفسه عن أخذ ردائه من شدة فرحه بمجيء عكرمة، وقال له كما جاء في بعض الروايات، مرحبا بالراكب المهاجر،

إن هذا السلوك من النبي صلى الله عليه وسلم يعتبر قمة من التواضع واللطف، فقيامه لعكرمة مع كونه آنذاك كافرا، يشبه قيامه لأعز أحبابه المسلمين، وما ذاك إلا ليمحو من نفس عكرمة أي شعور يخالج فكره من الخوف والرهبة مما سيواجهه من السلوك الخشن والمعاملة الجافة من المسلمين، بسبب ترسب أحداث الماضي في أفكارهم. إن هذا السلوك اللطيف الحاني من النبي صلى الله عليه وسلم نحو عكرمة يكفي وحده لاجتذابه إلى الإسلام، بعد أن كان رجلا تراكمت في سجل تاريخه وتاريخ أبيه أحداث مرة مؤلة نحو رسول تاريخه وتاريخ أبيه أحداث مرة مؤلة نحو رسول

الله صلى الله عليه وسلم والسلمين، ثم يقدُم

عليهم بثياب الوجل المتردد الذي ينتظر مواجهات ومعاملات مبنية على تراكمات الماضي، فإذا به يفاجأ برسول الله صلى الله عليه وسلم يقوم إليه مستقبلا قد أعجل نفسه عن لبس ردائه، يبتسم له ويرحب به ترحيب من غُمر بفضائل من قام لاستقباله، إنه موقف عظيم هائل، لو جُسُم ثم وُجُه إلى الجبال الراسيات لفتتها، فكيف لا يؤثر في الانسان الذي بملك الأحاسيس والمشاعر؟

لقد أسلم عكرمة رضي الله عنه حالا من حين أن عرض عليه النبي صلى الله عليه وسلم الإسلام، وأثنى على النبي صلى الله عليه وسلم من قبل أن يبعث رسولا.

ب. موقف أم حكيم بنت الحارث بن هشام زوجة عكرمة التي أخذت لزوجها الأمان من رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم غامرت بنفسها فخرجت تبحث عنه لعل الله يهديه إلى الإسلام الذي هداها إليه، خرجت إلى البحر وليس معها إلا غلامها الرومي الذي خان الأمانة معها، فأخذته بالسياسة والحكمة حتى وجدت قوما منعوها منه، ثم سارت حتى أدركت عكرمة على السفينة فأنقذته من الضلال والهلاك بإلحاحها وأسلوبها المؤثر حتى رجع معها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم. وحينما أرادها زوجها امتنعت منه وعللت ذلك بأنه كافر وهي مسلمة، فعظم الإسلام في عينيه وأدرك أنه أمام دين عظيم، هذه المرأة المحبة لزوجها التي غامرت بنفسها وعرضتها للهلاك من أجله تمتنع منه بالإسلام.

## ٣- ذكر إسلام صفوان بن أمية- رضي الله عنه-:

روى ابن إسحاق عن عروة بن الزَيير، والبيهقي عن الزهري، ومحمد بن عمر عن شيوخه قالوا؛ خرج صفوان بن أمية يريد جدّة ليركب منها إلى اليمن، فقال عمير بن وهب: يا نبي الله- إن صفوان بن أمية سيّد قومي وقد خرج هاربا منك، ليقذف نفسه في البحر، فأمنه صلى الله عليك وسلم- قال؛ دهو آمن،، فخرج عمير حتّى أدركه- وهو يريد أن يركب البحر- وقال صفوان لغلامه يسار- وليس معه غيره- ويحك (د أنظر من ترى؟

قال: هذا عمير بن وهب، قال صفوان: ما أصنع بعمير بن وهب، والله ما جاء إلا يريد قتلي قد ظاهر على محمّدا، فلحقه فقال: يا أبا وهب جعلت فداك، جئت من عند أبر النّاس، وأوصل النّاس، فداك أبي وأمي الله الله في نفسك أن تهلكها، هذا أمان من رسول الله - صلى الله عليه وسلّم- قد جئتك به. قال: ويحك، أغرب عني فلا تكلمني. قال: أي صفوان فداك أبي وأمي. أفضل النّاس وأبر النّاس وخير النّاس ابن عمّك، عزّه عزّك، وشرفه شرفك وملكه ملكك، قال: إني أخافه على نفسي، قال: هو أحلم من ذلك وأكرم.

قال: ولا أرجع معك حتى تأتيني بعلامة أعرفها، فقال: امكث مكانك حتى آتيك بها، فرجع عمير إلى رسول الله- صلى الله عليه وسلم- فقال: إن صفوان أبى أن يأنس لي حتى يرى منك أمارة يعرفها، فنزع رسول الله- صلى الله عليه وسلم- عمامته فأعطاه إياها، وهي البرد الذي دخل فيه رسول الله- صلى الله عليه وسلم- معتجرا به برد حبرة، فرجع معه صفوان حتى انتهى إلى رسول الله- صلى الله عليه وسلم- وهو يصلي بالمسلمين العصر في المسجد.

قلما سلم رسول الله- صلى الله عليه وسلم- صاح صفوان: يا محمد، إن عمير بن وهب جاءني ببردك، وزعم أنك دعوتني إلى القدوم عليك، فإن رضيت أمرا وإلا سيرتني شهرين. فقال: «انزل أبا وهب قال: لا والله حتى تبين لي قال: «بل لك تسيير أربعة أشهر» فنزل صفوان، ولما خرج رسول الله- صلى الله عليه وسلم- إلى هوازن وفرق غنائمها قرأى رسول الله- صلى الله عليه وسلم- صفوان ينظر إلى شعب ملأن نعما وشاء ورعاء، فأدام النظر إليه، ورسول الله- صلى الله عليه وسلم- يرمقه فقال: «يا أبا وهب الله- صلى الله عليه وسلم- يرمقه فقال: «يا أبا وهب يعجبك هذا الشعب؟» قال: نعم قال: «هو لك وما طابت نفس أحد بمثل هذا إلا نفس نبي، أشهد أن لا طابة إلا الله، وأن محمدا عبده ورسوله. وأسلم مكانه.

## ٤- ذكر إسلام هند بنت عتبة وما وقع في ذلك من الأيات رضى الله عنها

عن عائشة- رضي الله عنها- قالت: قالت هند بنت عتبة: يا رسول الله ما كان على ظهر الأرض خباء أو قالت من أهل خبائك ثم قالت من أهل خبائك ثم ما أصبح اليوم على ظهر الأرض خباء أو قالت من أهل خباء أحب إلي من أن يعزوا من أهل خباء أو قالت: خباء أحدا الشيخان.

وروى الطبري: قال صلى الله عليه وسلم: يَا مَعْشَرَ

قُرَيْش، وَيَا أَهْلَ مَكُمَّ، مَا تَرَوْنَ أَنِّي فَاعِلْ بِكُمْ؟ قَالُوا: خيرًا، أخ كريمٌ وَابْنُ أخ كريم ثمَّ قال: اذهبوا فأنتم الطلقاء. فإعتقهم رسول الله صلى الله عليه وسلم، وَقَدْ كَانَ اللَّهُ أَمْكُنُهُ مِنْ رِقَابِهِمْ عَنْوَةً، وَكَانُوا لَهُ فَيْنًا، فبذلك يُسَمَّى أَهُلَ مَكُهُ الطَّلْقَاءَ ثُمَّ اجْتَمَعَ النَّاسُ بِمُكُةُ لَبَيْعَةً رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلمعلى الْإسْلام، فَجَلْسَ لَهُمْ- فَيِمَا بِلَغْني- عَلَى الصَّفَا وَعُمَرُ بُنَ الخطاب تحت رَسُول الله أَسْفَلَ مِنْ مَجْلسه يَأْخُذُ عَلَى النَّاسُ فَبَايِعَ رسِول الله صلى الله عليه وسلمعَلَى السَّمْع وَالطَّاعَة لله وَلرسُوله- فيمَا اسْتَطَاعُوا-وَكَذَلِكَ كَانَتْ بَيْعَتُهُ لَنْ بَايِعَ رَسُولَ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليه وسلم من النّاس على الإسلام فلمّا فرغ رسول اللُّه صلى اللَّه عليه وسلم منْ بَيْعَة الرَّجَالِ بَايَعَ النُسَاءَ، وَاجْتَمَعَ النَّهُ نَسَاءُ مِنْ نَسَاء قَرَيْش، فيهِنْ هِنْدُ بِنْتُ عُتْبَهَ، مُتَنَقِّبَهُ مُتَنكِّرَةً لِحِدَثهَا وَمَا كَانُ مِنْ صَنيعهَا بِحَمْزَةَ، فَهِيَ تَحَافُ أَنْ يَأْخُذُهَا رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم بحدثها ذلك.

فَلَمَّا دَنُوْنَ مِنْهُ لَيُبَايِغْنَهُ قَالَ، رسول الله - فيمَا بَلغني-: تَبِايعُنني عَلى ألا تَشْرِكُنَ بِاللَّهِ شُنْئًا! فَقَالَتْ هنْدُ: وَاللَّهِ إِنَّكَ لَتَأْخُذُ عَلَيْنَا أَمْرًا مَا تَأْخُذُهُ عَلَى الرُجَالِ وَسَنُوْتِيكُهُ قَالَ: وَلا تَسْرِقْنَ، قَالَتُ: وَاللَّهُ انْ كُنْتُ لأصيبُ مِنْ مَالَ أَبِي سُفْيَانَ الْهَنَّةَ وَالْهَنَّةُ وَمَا أدري أكان ذلك حلالي أمْ لا! فقال أبُو سُفْيَانَ- وَكَانَ شَاهِدُا لِمَا تَقُولُ: أَمًّا مَا أَصَبْتَ فِيمَا مَضَى فَأَنْتَ مِنْهُ في حل، فقال رسُول الله صلى الله عليه وسلم: وَإِنَّكَ لُهِنُدُ بِنْتَ عُتْبَةً! فِقَالَتْ: أَنَا هِنْدُ بِنْتُ عُتْبَةً، فَاغْفَ عَمًّا سَلَفٍ عَفَا اللَّهِ عَنْكَ! قَالَ: وَلاَ تَزْنِينَ، قَالَتُ: يَا رَسُولَ اللَّه، هَلْ تَزْني الْحِرَّةُ! قَالَ: وَلا تَقْتُلُنَ أَوْلادَكُنَّ، قَالَتْ: قَدْ رَبِّيْنَاهُمْ صِغَارًا، وَقَتَلْتَهُمْ يَوْمَ بَدْرِ كَيَارًا، فأنتُ وَهُمْ أَعُلُمُ! فَضَحِكَ عُمَرُ بِنُ الْخَطَّابِ مِنْ قَوْلَهَا حتى استغرب. قال: ولا تأتين بنهتان تفترينه بَيْنَ أَيْدِيكُنَّ وَأَرْجُلِكُنَّ، قَالَتْ: وَاللَّهِ إِنَّ إِنَّيَانَ الْبُهْتَانِ لَقْبِيحٌ، وَلَبِغُضُ التَّجَاوُزِ أَمْثُلُ قَالَ؛ وَلا تَعْصِينَني فِي مَعْرُوف، قَالَتْ: مَا جَلْسُنَا هَذَا الْجُلسَ وَنَحْنُ نَرِيدُ أَنْ نَعْصِيكَ فِي مَعْرُوف، فَقَالَ رَسُولَ اللَّه ص لَعُمَرَ: بَايعْهُنَّ وَاسْتَغُفْرْ لَهُنَّ رَسُولِ اللَّهِ، فَبَايَعُهُنَّ عَمْرٍ،) وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يُصَافِحُ النَّسَاءَ، وَلا يمسُّ امْرَأَةً وَلا تَمسُّهُ إلا امْرَأَةَ أَحَلَهَا اللَّه لَهُ، أَوْ ذَاتَ مَحْرَم منه. (تاريخ الطبري = تاريخ الرسل والملوك، ١٣ /٦٢). وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

## الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وآله وصحبه والتابعين، وبعد:

فإلى أمة القرآن أنادي، إلى الباحثين عن العز والتمكين أناجي، يا أمة الإسلام، يا أتباع خير الأنام، إن الطريق الصحيح لنهضة الأمة من كبوتها وفكاكها من أسرها؛ إنما هو بالعودة الصادقة إلى كتاب ربها وسنة نبيها، فلقد رفع الله هذه الأمة بالقرآن العظيم وشرفها على سائر الأمم، قال الله تعالى: «لَقَدُ أَرْلَنَا إِلَيْكُمْ صَبَابًا فِيهِ فَرَكُمُ أَفَلاً تَعْلُونَ » (الأنبياء:١٠) أي: فيه شرفكم وعزكم ومكارم أخلاقكم والعمل بما فيه حياتكم، أفلا تعقلون؟!

فالأمة الأن تبحث عن مخرج يمينًا وشمالاً، ونسيت أن حياتها ورفعتها في كتاب ربها، بل كل كبوة وهزيمة تقع فيها الأمة إنما هو بمقدار بعدها وإعراضها عن كتاب ربها عز وجل، لا سيما في زمان الفتن التي ترد علينا عمياء صماء خاطفة ليس لها من دون الله كاشفة، فقد روى البخاري في «التاريخ الأوسط» عن عبد الرحمن بن أبزى قال: قلت لأبي بن كعب لما وقع الناس في الفتنة: يا أبا المنذر، ما المخرج؟ قال: «كتابُ الله». وفي «الحلية» قال أبو مسعود البدري لحذيفة: إن الفتنة قد وقعت، فحدثني ما سمعته؟ قال: أو لم يأتكم البقن؛ كتابُ الله عز وجل.

فالقرآن العظيم الذي ميَّز الله به الأمة حدث خطير غيَّر وجه الأرض كما غيَّر نفوس البشرية وحياتها، غاية في الإنعام والأمن، ويريح الناس من حيرة الفتن وظلمات الحياة، ولهذا قال الله تعالى منكرًا سفه السفهاء، وعمى قلوبهم عن هذا الهَدْي وذلكم السبيل الآمن: ﴿ أَرَلْمَ يَكُفِهِمُ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْهِمُ أَنَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهُمُ أَنَا أَنْزَلْنَا بِعَوْم ضلالة أن يبتغوا في غير القرآن مخرجًا بقوم ضلالة أن يبتغوا في غير القرآن مخرجًا وسبيلاً.

روى مسلم عن عامر بن واثلة أن نافع بن الحارث لُقيَ عُمَرَ بِعُسْفَانَ وَكَانَ عُمَرُ يَسْتَعُمِلُهُ عَلَى مَكَة فَقَالَ مَنْ اسْتَعْمَلُتَ عَلَى أَهُلِ الْوَادِي فَقَالَ: ابْنَ أَبْزَى: قَالَ: وَمَنْ ابْنُ أَبْزَى؟ قَالَ: مَوْلَى مِنْ مَوَاليناً، قَالَ: فَاسْتَخْلَفْتَ عَلَيْهِمْ مَوْلَى قَالَ: إنَّهُ قَارِيُّ لِكِتَابِ اللهِ عَزْ وَجَلَ وَإِنَّهُ عَالَمٌ بِالْفَرَائِضَ قَالَ: إِنَّهُ قَارِيُّ لِكِتَابِ اللهِ عَزْ وَجَلَ وَإِنَّهُ عَالَمٌ بِالْفَرَائِضَ قَالَ:



عُمِرُ أَمَا إِنَّ نَبِيَّكُمْ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَدُ قَالَ: إِنَّ اللَّهَ عَرَفَعُ بِهِ آخَرِينَ. اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَدُ قَالَ: إِنَّ اللَّه يَرُفَعُ بِهِ آخَرِينَ. وهذه الرفعة تشمل الفرد والأمة كلها، فمن أقبل منهم على القرآن نال الرفعة والمكانة، ومن أعرض عنه عوقب بالذلة والمهانة.

لقد هجرنا كتاب الله تعالى علمًا وعملاً، فأصبحنا أمة مستباحة الحمى قصعة رخيصة لكل الطغاة، تتناوشنا أنياب الكلاب، لا يرقبون في مؤمن إلاً ولا ذمة، أمة هانت على نفسها فهانت على عدوها.

كيف كان حال السلف مع القرآن؟ كيف كانوا ولماذا صرنا؟ ما الذي تغير حتى صرنا في ذيل الأمم؟ هل تغير القرآن؟ أم تغيرنا نحن مع القرآن؟ لماذا ضعفت منزلة القرآن في نفوسنا وصارت صلتنا به أقل من صلتنا بالجرائد والأخبار وسفاسف الأمور؟

لقد عرف سلفنا الصالح رحمهم الله تعالى مكانة القرآن ومنزلته وأثره في حياتهم، فجعلوه عماد حياتهم وسراجًا يضيء الطريق أمامهم، لا يخافون عدوًا ولا يهابون سلطانًا، فتعلقت أبصارهم بفوق فقلوبهم تطوف حول العرش ، حتى قال قائلهم كلمة طرقت مسامع الدنيا وسجًلها التاريخ بأحرف من نور: "نحن قوم أعزنا الله بالإسلام، فإن ابتغينا العزة في غيره أذلنا الله.".

لقد رأى سلفنا الصالح القرآن رسائل من ربهم، فكانوا يتدبرونها بالليل ويعملون بها بالنهار، لذا كانوا يأمنون ولا يخافون، فقد كان ابن مسعود رضي الله عنه يقول: إن هذا القرآن مأدبة الله، فمن دخل فيه فهو آمن. (رواه ابن

المارك في الزهد).

أما أحوالهم مع القرآن تدبرًا وخشوعًا فأمر أكبر من أن يُحصى، وخشوعًا فأمر أكبر من أن يُحصى، حتى إن التابعي الجليل زرارة بن أوفى العامري، روى بهز بن حكيم قصة وفاته فذكر أنه أمّهم في الفجر في مسجد بني قشير فقرأ حتى بلغ قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا نُورَ فِي النّاقُرِ ﴿ فَا فَدُلِكَ وَمَهِذِ يَوْمٌ عَسِرُهُ اللهُ وَاللهُ تعالى: (المدثر: ٩)، فخرَ ميتًا.

وصلى أحدهم ثيلة كاملة يقرأ ويردد قوله تعالى: « وَفَقُوْمٌ إِيَّامُ مَسْفُولُونَ » (الصيافات:۲۶)، وكان

أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم- كما نعتهم القرآن تدمع أعينهم، القرآن تدمع أعينهم، وتقشعر جلودهم، قال الله تعالى: « إِنَّمَا الْمُؤْمِثُونَ وَتقشعر جلودهم، قال الله تعالى: « إِنَّمَا الْمُؤْمِثُونَ اللّهِ إِنَّا اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ اللّهُ إِنَّانًا اللّهُ وَعَلَى اللّه عنه قال: قدمت على النبي صلى الله عليه وسلم وهو يصلي المغرب فسمعت من قراءته: « أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِشَيْ وَامْ هُمُ النَّخَلِقُونَ » (الطور: ٣٥). قال: فكاد قلبي يطير.

ولقد كان سيد العالمين صلى الله عليه وسلم أعظم الناس تدبرًا وخشوعًا وتأثرًا بالقرآن، وكان يقول: «شيبتني هود وأخواتها». (رواه الترمذي، وصححه الألباني). ويناجي ربه طول الليل بقوله: «إن مُّرَبِّمُ فَإِنَّمُ عَبَادُكُ اللهُلدة: ٨١٨) يكررها ويبكي.

وهكذا إذا خالطت بشاشة الإيمان القلب.

إن القرآن ربيع القلب، كما أن الغيث ربيع الأرض، وهنا ربط عجيب بين حياة القلب وحياة الأرض الميتة في قوله تعالى: «أَلَمْ بَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوْ أَنَ غَشْعَ قُلُومُهُمْ لِلْإِنْ فَيْ أَمْ وَأَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وكان صلى الله عليه وسلم كثيرًا ما يدعو ويقول:
«اللهم إني عبدك، وابن عبدك، وابن أمتك،
ناصيتي بيدك، ماض في حكمك، عدلٌ في قضاؤك،
أسألك بكل اسم هو لك، سميت به نفسك، أو أنزلته
في كتابك، أو علمته أحدًا من خلقك، أو استأثرت

به في علم الغيب عندك، أن تجعل الشرآن ربيع قلبي ونور بصري وجلاء حزني وذهاب همي». (رواه أحمد، وابن حبان من حديث ابن مسعود).

فلو طهرت قلوبنا ما شبعنا من كلام ربنا، فلا شيء أنفع من كلام ربنا، فلا شيء أنفع القلب من قراءة القرآن بالتدبر والتفكر والعمل، وقد روى الترمذي عن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الذي ليس في جوفه شيء من القرآن كالبيت الخرب». وهذا تشبيه دقيق، فالبيت الخرب

لقد عرف سلفنا الصالح رحمهم الله تعالمه مكانة القرآن ومنزلته وأثره في حياتهم، فجعلوه عماد حياتهم وسراجًا يضيء الطريق أمامهم.

الذي لا يسكنه أحد يكون مأوى لكل شر، يكون مأوى الجن والشياطين، مأوى الحيوانات الضارة والشياطين، مأوى الحيوانات الضارة والشاردة، يجتمع فيه الشر كله، فكيف إذا كان القلب كذلك خاويًا وخاليًا من كلام الله عز وجل؟ دوى ابن المبارك رحمه الله في الزهد عن أبي هريرة رضي الله عنه قال، البيت الذي يُتلى فيه كتاب الله كثيرٌ خيره، وتحضره الملائكة، وتخرج منه الشياطين، والبيت الذي لا يُتلى فيه كتاب الله ضائق بأهله، قليلٌ خيره، تحضره الشياطين، والبيت الذي لا يُتلى فيه كتاب الله ضائق بأهله، قليلٌ خيره، تحضره الشياطين، وتخرج منه الملائكة.

### واجبنا نحو القرآن

إن عقد مقارنة بين حال سلفنا وبين حالنا مع القرآن أمر في غاية الصعوبة، لكنه يسير على من يسرد الله عليه، فهناك وسائل يمكن أن تعود بها تلك المنزلة العظيمة لهذا القرآن في نفوس الأمة، كما كانت في نفوس الجيل الأول العظيم، منها:

١- الثقة المطلقة به، والتصديق الجازم بكل ما جاء به من حقائق ووقائع وأحكام، فلا مجال لصوت أن يعلو فوق القرآن، أو أن يشكك أحد في حقائقه وأخباره، أو أن يأخذ منه ما يُحب ويترك ما خالف هواه، يؤمن ببعضه ويكفر ببعضه الآخر، فقد عاب الله على قوم جعلوا القرآن عضين مفرقًا حسب أهوائهم، ولكن لا بد من التسليم الكامل والإذعان الصادق له.

إن من المؤسف حقًا أننا نصدق هذا الكلام نظريًا، لكننا في الحقيقة نكاد نشكك فيه عمليًا، وهذا من أخطر أمراضنا، وهو الانفصام بين القول

لام

والعمل والتطبيق على أرض الواقع، حتى ظنَّ بعض المسلمين اليوم بربهم الظنونا، وهذا هو الضارق بيننا وبين الجيل الأول العظيم.

فقد ظن بعض المسلمين أن كثيرًا من الحقائق التي جاء بها المقرآن، مثل: وعد الله بنصر المؤمنين، ومحق الكافرين، ومذلة المهود، ونحو ذلك قد تخلفت ولا أمل فيها فضعفت ثقته بالقرآن وما فيه، وهذا خطر داهم يصيب الأمة في مقتل، إن الواجب علينا

كمسلمين أن نوقن يقينًا تامًا صادقًا أن ما جاء في القرآن حقٌ وصدقٌ لا ريب فيه، وأن تخلف وعد الله وتأخره عنا يتعلق بالأمة لضعف دينها ومخالفتها شرع الله عز وجل ووقوعها في الذنوب والمعاصي التي تجعلهم يستحقون العقاب وتأخير النصر لهم، فحقائق القرآن ثابتة لا تتغير ولا تتبدل، ولكن الفارق في مدى استجابة الأمة لأمر ربها وشرع نبيها صلى الله عليه وسلم.

٢- تدبر آيات القرآن والوقوف طويلا أمام معانيه، ووضع أيدينا على العلة التي تحول بيننا وبين هذا التدبر، وهي الأقفال على القلوب التي تحجب نور الله عن القلب، وهذه الأفعال هي المعاصي والشهوات والإقبال على الدنيا، فينبغي للمسلم أن يتخلص ويتطهر من الذنوب والمعاصي ما أمكنه إلى ذلك سبيلاً، وإذا قرأ القرآن عليه أن يستحضر آياته ومعانيه، ويقف عند كل آبة ومع كل قصة، وينتبه لكل توجيه، فإذا قال الله تعالى: «مَا أَنُّهَا الُذينَ آمَنُوا ،، فليسمع وليطع، فإنما هو خيريُراد به، أو شرٌّ يصرفه الله عنه، ولن يتم التدبر إلا بأن يفهم المسلم معانى الآيات ومقاصد السور، وذلك بالنظر في تفسيره، فالتفسير من أجل العلوم وأشرفها، وذلك لتعلقه بشرف القرآن وأزكى الكلام، يقول مجاهد رحمه الله: عرضت المصحف على ابن عباس رضى الله عنهما ثلاث عرضات من فاتحته إلى خاتمته، أوقفه عند كل آبة منه، وأسأله عنها. (أخرجه أبو نعيم في الحلية، ومن طريقه الذهبي في السبر).

قَـالُ الطبري رحمه الله: إني لأعجب ممن قرأ القرآن، ولم يعلم تأويله، كيف يلتذ بقراءته؟

واستفتح سعيد بن جبير رحمه الله صلاة الليل بداذا السماء انفطرت»، فلم يزل فيها حتى نادى منادي السحر. قال النووي رحمه الله: وقد بات جماعة من السلف يتلو الواحد منهم الآية الواحدة ليلة كاملة أو معظمها يتدبرها عند القراءة.

وكانت قراءة الفضل بن عياض رحمه الله حزينة مترسلة كأنه ىعلە فوق

القرآن أو أن

مان دقائقه

وأخياره.

يخاطب إنسانًا، وكان إذا مر بآية فيها ذكر الجنة يرددها ويسأل، وهكذا كانوا رحمهم الله.

وفي الصحيحين عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: اقرأ علي فقلت: كيف أقرأ عليك وعليك أنزل؟! فقال: إني أحب أن أسمعه من غيري. قال: فقرأت النساء، حتى إذا بلغت: « فَكَيْفَ إِذَا حِنْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ مِنْهِبِدِ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَنَوُلاً مِنْهِبِدًا » (النساء: ١٤). قَال: حسبك الأن، فالتفت إليه فإذا عيناه تذرفان.

وكان عمر بن الخطاب رضي الله عنه إذا رأى في قلبه شيئًا قال لأبي موسى: يا أبا موسى! ذكرنا ربنا، فيقرأ القرآن، وهم يسمعون ويبكون.

وكان الصديق رضي الله عنه رجلاً بكاءً لا يملك عينيه إذا قرآن القرآن.

أعرفتهم الآن: كيف كانوا وإلى أي شيء صرنا؟ لقد علم الله ما في قلوبهم فأنزل السكينة عليهم وأثابهم فتحًا قريبًا، ثم علم الله ما في قلوبنا فكانت الحالة الراهنة التي نعيشها جميعًا، والأمر أوضح من الشمس في رابعة النهار.

أولئك آبائي فجئني بمثلهم

إذا جمعتنا يا جرير المجامع

وأخيرًا: إن للقرآن علينا حقوقًا أخرى كثيرة غير ما ذكر، من الإيمان به والتصديق له وتوقيره وتعظيمه وتعليمه وتعلمه وتلاوته والعمل به والدعوة إليه، بل إن احترامه وتوقيره واحترام أهله من الإيمان، والذي يهزأ به وبآياته ويتخذها هزوًا هو كافر مرتد لا حظ له في الإسلام، لأن الإنسان إذا آمن بالشيء احترمه وعظمه ووقف عنده إجلالا وتعظيمًا، أما المستخف بالشيء والمستهزئ به فعكس ذلك تمامًا، قال الله تعالى:

« وَلَهِن سَالَتَهُمُ لِيَقُولُنَ إِنَمَا كُنَا عَوْمُ وَنَاعَتُ فَوْمُ وَنَاعَتُ فَلُ أَبَاللَّهِ وَرَسُولِهِ كُنُتُمْ تَسْتَهْرَءُونَ ﴿ ﴿ ﴾ لا له الله تعالى:

نَمْنَذِرُواْ فَذَكَتْرُمُ بَعْدَ إِمَنِكُو أَإِن نَعْفُ عَن طَآفِقَة مِنكُمْ فَكَاذِرُواْ فَذَكَمْ التَّوبة، ٦٥- فَكَذَبُ طَآفِفَةٌ بِأَنْهُمْ كَاثُواْ مُجْرِمِينَ » (التُوبة، ٦٥- ١٦)، وكانوا ثلاثة، تكلم واستهزأ اثنان منهم، وظل الثالث يضحك، فدخل معهم.

فنناشد إخواننا الذين يسمعون ويشاهدون المستهزئين بالله ورسوله وآياته في الصحف والوسائل الإعلامية (المرئية والمسموعة)، ألا يكثروا سواد هؤلاء ولا يسمعون لهم ولا يشاهدون قنواتهم ، فإن ذلك عون لهم واقرار لفعلهم وموافقة على سوء عملهم، فمن كثر سواد وعدد قوم حشر معهم وأصبح منهم.

ومن صور العبث والاستهزاء بآيات الله ما يفعله بعض الجهلة والفسقة من إدخال النكت في كتاب الله، واستخدام القرآن في الدعاية والتجارية، فينزلون الآيات على معان فاسدة توافق أهواءهم، كالساعاتي الذي يعلق على دكانه، «وعنده علم الساعة»، والحائك (الخياط) الذي يكتب على بابه: «وكل شيء فصلناه تفصيلاً»، وحلاق النساء الذي يأكل حرامًا، يكتب على بابه، «وزيناها للناظرين» (ا

فيا أمة الهادي صلى الله عليه وسلم: قرآن ربكم بين أيديكم، فيه السعادة كلها، والعز كل العز تحت لوائه، قرآنكم فيه نبأ ما قبلكم، وخبر ما بعدكم، وحُكم ما بينكم، هو الفصل ليس بالهزل، من تركه من جبار قصمه الله، ومن ابتغى الهدى في غيره أضله الله، من قال به صدق، ومن حكم به عدل، ومن دعا إليه هُدي إلى صراط مستقيم.

فاللهم اجعلنا من أهل القرآن الذين هم أهلك وخاصتك، اللهم واجعله حجة لنا لا حجة علينا، وارزقنا تلاوته آناء الليل وأطراف النهار على الوجه الذي يرضيك عنا. آمين. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمن.

## عزاء واجب

توفيت إلى رحمة الله تعالى والدة الشيخ صلاح نجيب الدق، رئيس اللجنة العلمية بضرع بلبيس، كما توفي الشيخ السيد حسن البهجي، مؤسس فرع البتانون عن عمر يناهز الثمانين عامًا، وأسرة مجلة التوحيد تدعو الله لهما بالرحمة والمغضرة، وإنا لله وإنا إليه راجعون.



# قرائع اللغة والاقل والعقل طب حبل معات الله (الغبرية) و(العبلية) على ظاهرها دوج الجاز

## (طرفاً من أقوال أئمة أهل السنة في وصم منكري صفات (الفوقية والقرب والمعية) لله تعالى، أو حامليها على غير ما هي له، بالتجهم)

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والأه.. وبعد:

فقد، سبق أن ذكرنا ما تيسر من قرائن اللغة والعقل والنقل على حمل صفات (الفوقية والقرب والمعية) على ظاهرها دون المجاز .. وعرجنا إبان ذلك على تفنيد شبهات القائلين بنفي الفوقية من متأولة الأشاعرة ومعطليهم.. ثم واصلنا الحديث عن تقرير مذهب أبى الحسن الأشعري لصفة الفوقية، وبيان أن لازم إنكار المتكلمة لها: مخالفة مذهبه والقول بالحلولية وما عليه الجهمية، وتجاهل تفنيده بأدلة العقل والنقل لكلام مدعى الانتساب إليه ممن تأثروا بكلام الجهمية والمعتزلة.. وذكرنا طرفا من أقوال أهل السنة وأصحاب الحديث في إثبات وتفسير صفات (الفوقية) و(القرب) و(العية)، وطرفا من أقوالهم في الجمع بين صفة العلو لله وصفتي القرب والمعية له تعالى.. ويقي أن نذكر طرفاً من أقوالهم الكاشفة عن أن لازم قول منكري أو متأولي تلك الصفات - عياداً بالله من ذلك -: اتباع جهم وغيره من المعطلة والنفاة والحلولية، فضلاً عن مخالفة ما كان عليه النبي وصحابته وما احتمع عليه من تبعهم باحسان من أهل السنة والحماعة، في صحيح المعتقد.

## وصم أنمة السنة حتى نهايات القرن الثالث الهجري، لمنكري صفات الفوقية والعبة، بالتجهم؛

ومن غير من سبق ذكره من أئمة أهل السنة، فقد ورد عن أحمد بن حنبل إمام أهل السنة ت ٢٤١ فيما أخرجه الذهبي في العلو من طريق أبي طالب بن حميد، وكان قد سأل أحمد عن رجل قال: (إن الله معنا) وتلا: (مَا يَصُونُ مِن مَّوَى ثَلَثَةٍ إِلَّا هُو رَابِعُهُمُ المُحادلة/ ٧)، فقال: "قد تجهم هذا، يأخذون بآخر الأية ويد عون أولها (، هلا قرأت عليه (ألم تر أن الله يعلم) ؟، فعلمه معهم"، "يعني – على حد

## اعداد/. د. محمد عبد العليم الدسوقي الأرهر الأستاذ بجامعة الأزهر

ما ذكر ابن القيم في اجتماع الجيوش ص ٧٩ -: علمه فيهم أينما كانوا، ففتح الخبر بعلمه وختمه بعلمه"، وفي رواية المروزي: "هذا كلام الجهمية، بل علمه معهم، فأول الآية يدل على أنه علمه"..

وقال أحمد في آية (وَكَنْكُمْ مَا تُوسُونُ فِي فَسُكُّ وَمَنْ أَوْنُ وَلَى الله عليها الله عليها أَوْنُولُ فِي فَسُكُمْ وَمَنْ أَوْنُ الله عليها إلَّهِ مِنْ حَبِلِ ٱلْوَرِيدِ) (ق/ ١٦): "فعلمه معهم".. وعنه في كتاب (الرد على الجهمية أن يكون الله على العرش)، قوله: "قالوا: (هو تحت الأرض السابعة، كما هو على العرش وفي السموات وفي الأرض وفي كما مكان، ولا يخلو منه مكان، ولا يكون في مكان كل مكان)، فقلنا: (قد عرف المسلمون أماكن دون مكان)، فقلنا: (قد عرف المسلمون أماكن وأجوافكم والأماكن القذرة، ليس فيها من عظمة الرب شيء؛ أجسامكم وأجوافكم والأماكن القذرة، ليس فيها من عظمته شيء، وقد أخبرنا عز وجل أنه في السماء)"، وطفق – رحمه الله – يذكر بعض ما جاء من ذلك في النفس فيما نقله عنه، "وكلام أحمد في هذا كثير، النفس فيما نقله عنه، "وكلام أحمد في هذا كثير، قانه امتُحن بالجهمية".

وفي عبارته لدى الذهبي في العلو تحت عنوان (ذكر ما قاله الأئمة عند ظهور الجهم ومقالته)، يقول مقاتل بن حيان ت ١٥٠: "هو على عرشه، وعلمه معهم"، ورواه ابن القيم عنه في اجتماع الجيوش لكن بلفظ: "هو على العرش، وهو معهم بعلمه"، وللذهبي بنفس المصدر في تفسير: (هُوَ ٱلأَوَلُ وَٱلْآخِرُ وَالْآخِرُ وَالْآخِرِ وَالْمَاء والمصفات المبيهقي واجتماع الجيوش لابن القيم، قوله: "(الظاهر): فوق كل شيء، و(الباطن) أقرب قوله: "(الظاهر): فوق كل شيء، و(الباطن) أقرب

من كل شيء، وإنما قريه بعلمه وهو فوق عرشه"، وعنه في قوله تعالى: (إلا هو معهم): "بعلمه، وذلك قوله: (زُ أَنَّهُ بِكُلُّ ثَيْءٍ عَلِيمٌ ) (المجادلة/ ٧)، فيعلم نجواهم ويسمع كلامهم، ثم ينبثهم يوم القيامة بكل شيء وهو فوق عرشه وعلمه معهم"، كما أخرج اللالكائي في شرح أصول السنة (٦٧٠) بسنده قوله في تفسيره للآية: "هو على العرش، ولا يخلو شيء من علمه".. ومما ذكر الذهبي في العلو ص ١٠٣ تحت نفس العنوان، قول سفيان الثوري ت ١٦١ - فيما أخرجه غير واحد وقد سئل عن الآية -: "هو: علمه".

ومما روى عن عبد الله بن المبارك ت ١٨١ وقد سأله على بن الحسن بن شقيق، شيخ البخاري كيف نعرف رينا؟، فقال: "(في السماء السابعة على عرشه، ولا نقول كما تقول الجهمية: إنه هاهنا)، وأشار إلى الأرض".

كذا في (السنة) لعبد الله بن أحمد واجتماع الجيوش ص ٤٤، ٩٧، وفيه ص ٤٥ قال له رجل: قد خفت من كثرة ما أدعو على الجهمية، قال: (لا تخف، فإنهم يزعمون أن إلهك الذي في السماء ليس بشيء)، وصح عنه أنه قال: (إنا نستطيع أن نحكى كلام اليهود والنصاري، ولا نستطيع أن نحكى كلام الجهمية).. ويحكى الذهبي في العلو، وابن القيم في اجتماع الجيوش عن صاحب أبي حنيفة القاضي أبي يوسف ت ١٨٢، وقد جاءه بشربن الوليد يقول له: (تنهاني عن الكلام وبشر المريسي، وعليُّ الأحول وفلان يتكلمون؟)، فقال: وما يقولون؟، قال: (يقولون: إن الله في كل مكان)، فقال أبو يوسف: (عليَّ بهم)، فانتهوا إليه، فنظر أبو يوسف إلى كبيرهم وقال: (لو أن فيك موضع أدب لأوجعتك) وأمر به إلى الحبس، وضرب علياً الأحول وطوّف به ..

ويحكيان ص ١١٨، ٨٤ عن عالم زمانه الحافظ عبد الرحمن بن مهدى ت ١٩٨، قوله: "إن الجهمية أرادوا أن ينفوا أن يكون الله كلم موسى، وأن يكون على العرش، أرى أن يستتابوا، فإن تابوا وإلا ضربت أعناقهم"..

کما یحکیان فی ص ۱۱۰، ۸۷ علی نسان أبی معاذ خالد بن سليمان البلخي ت ١٩٩ ما كان من أمر

جهم، يقول أبو معاذ: "كان جهم على معير ترمذ، وكان فصيح اللسان، ولم يكن له علم ولا مجالسة لأهل العلم، فكلم السمنية، فقالوا له: صف لنا ربك الذي تعبده، فدخل البيت لا يخرج منه، ثم خرج إليهم بعد أيام، فقال: (هو هذا الهواء مع كل شيء، وفي كل شيء، ولا يخلو منه شيء)، فقال أبو معاذ: (كذب عدو الله، بل الله على العرش كما وصف نفسه)"..

ويحكيان كذلك عن على بن عاصم شيخ أحمد ت ٢٠١ إنكاره الشديد لن ادعى أنه تعالى بذاته في كل مكان، وذلك فيما رواه عنه ولده يحيى، قال: "كنت عند أبي فاستأذن عليه المريسي، فقلت له: يا أبت مثل هذا يدخل عليك؟، فقال: وما له؟، فقلت: إنه يزعم أن الله معه في الأرض، يقول يحيى: فما رأيته اشتد عليه مثل ما اشتد عليه في قوله: إن الله معه في الأرض "ا.ه بتصرف. وينفس المصدرين ص ١١٧، ٨٤ عن إمام أهل البصرة سعيد بن عامر الضبعي ت ٢٠٨ قوله - وقد ذكرت أمامه الجهمية -: "هم شرٌّ قولاً من اليهود والنصاري، فقد اجتمع اليهود والنصاري، وأهل الأديان مع المسلمين، على أن الله على العرش، وقالوا هم: ليس على العرش شيء".

ومما قال وهب بن جرير أحد أئمة البصرة ت ٢٠٦: "إياكم ورأي جهم، فإنهم يحاولون أنه ليس شيء في السماء، وما هو إلا من وحي إبليس، ما هو إلا الكفر".. وفي مقام التحذير من مقولة هذا الجهم، يقول عاصم بن على بن عاصم الواسطى ت ٢٢١ -وبنحوه: شيخ البخاري أبو معمر القطيعي ت ٢٣٦ -: "ناظرت جهما فتبين من كلامه أنه لا يؤمن أن في السماء ربا" كذا في العلو واجتماع الجيوش.. ومما قاله الحافظ الثقة عبد الوهاب الوراق ت ٢٥٠ تلميذ الإمام أحمد، فيما نقله عنه الذهبي وابن القيم: "من زعم إن الله هاهنا، فهو جهمي خبيث، إن الله فوق العرش وعلمه محيط بالدنيا والأخرة".

وها هو ذا البخاري ت ٢٥٦ "يبوب على أكثر ما تنكره الجهمية من العلو والكلام واليدين والعينين، محتجا بالآيات والأحاديث"، ويذكر ضمن "ذلك: باب قوله (إليه يصعد الكلم الطيب).. ونحو هذا مما إذا تعقله اللبيب، عرف من تبويبه أن الجهمية ترد عليه وتحرف الكلم عن مواضعه"، وذاك أبو زرعة الرازي ت ٢٦٤، يسأله رجل عن تفسير قوله تعالى: (اَلرَّحْنُ عَلَ ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَى ) (طه/ ٥) فيغضب ويقول: "تفسيره كما تقرأ، هو على عرشه وعلمه في كل مكان، من قال غير هذا فعليه لعنة الله"، كذا نقل الذهبي عنهما في العلو وابن القيم في اجتماء الجيوش.

ومن جليل ما ذكره عبد الله بن كلاب إمام الطائفة الكلابية ت ٢٤٥ في بعض كتبه، ونقله عنه ابن القيم: أن "رسول الله صلى الله عليه وسلم - وهو صفوة الله من خلقه وخيرته من بريته - أعلمهم ب (الأين)، واستصوب قول القائل - يقصد الجارية التي سألها أين الله؟ - أنه في السماء، وشهد له بالإيمان عند ذلك، وجهم بن صفوان وأصحابه لا يجيزون الأين بزعمهم، ويحيلون القول به"، قال: "ولوكان خطأ لكان صلى الله عليه وسلم أحق بالإنكار له، وكان ينبغي أن يقول لها: (لا تقولي ذلك، فتوهمي أنه محدود، وأنه في مكان دون مكان، ولكن قولي: إنه في كل مكان، لأنه الصواب دون ما قلت)، كلا!، فقد أجازه رسول الله مع علمه بما فيه، وأنه من الايمان، بل إنه الأمر الذي يحب به الإيمان لقائله، ومن أجله شهد لها بالإيمان حين قالته، وكيف يكون الحق على خلاف ذلك؛ والكتاب ناطق بذلك وشاهد له"..

ومن جليل ما ذكره يحيى بن معاذ الرازي واعظ نيسابور ت ٢٥٨، ونقله عنه الذهبي وابن القيم، "الله تعالى على العرش، بائن من الخلق، قد أحاط بكل شيء علماً وأحصى كل شيء عدداً، ولا يشك في هذه المقالة إلا جهمي رديء ضليل وهالك مرتاب، يمزج الله بخلقه ويخلط الذات بالأقذار والأنتان".

ويقول الدارمي عثمان بن سعيد ت ٢٨٠ في (الرد على الجهمية) ص ٢٠٢ ضمن (عقائد السلف): "احتج بعضهم فقال: قال تعالى: ( مَا يَحَكُّرْتُ مِن فَرَى اللّهَ وَلَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهَ وَلَا اللهُ اللّهَ اللّهَ اللهُ اللّه اللهُ ا

وبصره فيهم نافذ، لا يحجبه شيء عن علمه وبصره، ولا يتوارون منه بشيء، وهو بكماله فوق العرش بائن من خلقه (يَّمَمُ الْيَرِّ وَالْفَقَى (طه/ ٧)، أقرب إلى أحدهم - من فوق العرش - من حبل الوريد، قادر على أن يكون له ذلك، لأنه لا يبعد عنه شيء، ولا يخفى عليه خافية في السموات ولا في الأرض، فهو كذلك رابعهم وخامسهم وسادسهم، لا أنه معهم بنضسه في الأرض كما ادعيتم، وكذلك فسرته العلماء "ا.ه...

ومما قاله الدارمي بنفس المصدر ص ٢٠٤: "في قول رسول الله الأمة (أين الله؟): تكذيب لمن يقول: (هو في كل مكان، وأنه لا يوصف بأين)، بل يستحيل أن يقال: (أين هو؟) إلا لمن هو في مكان، يخلو منه مكان، ولو كان الأمر على ما يدعي هؤلاء الزائغة لأنكر عليها صلى الله عليه وسلم وعلمها.. فالله فوق عرشه وسماواته، بائن من خلقه، وعلمه من فوق العرش بأقصى خلقه وأدناهم واحد، لا يبعد عنه شيء، (لا يعزّبُ عَنهُ مِثْقَالُ دَرَّةً في السَّكَوْتِ وَلا فِي السَّكَوْتِ وَلا فِي

ومن جليل كلامه في اعتداء المريسي وغيره ممن تأثروا بكلام جهم، قوله ص ٣٤٠ من نفس المصدر؛ "وزعمتُ أيها المعارض أن الله لم يصف نفسه أنه بموضع دون موضع ولكنه بكل مكان، وتأولتَ في ذلك بما تأول به جهم قبلك فقلت؛ (ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم ولا خمسة إلا هو سادسهم.. الأية)، ثم رويتَ عن أبي موسى عن النبي أنه قال لأصحابه وقد رفعوا الصوت بالتكبير؛ (إنكم لا تدعون أصم ولا غائباً إنه أقرب إليكم من رؤوس رواحلكم).

فيقال لهذا المعارض: (هو كما وصف نفسه ووصفه الرسول، مع كل ذي نجوى، وأقرب إلى أحدهم من حبل الوريد وأقرب منها، بعلم ومنظر ومسمع من فوق العرش لا يخفي عليه منهم خافية، ولا يحجبهم منه شيء، علمه بهم من فوق العرش محيط، وبصره فيهم نافذ، وهو بكماله فوق عرشه وفوق السموات، وهو كذلك معهم: رابعهم وخامسهم وسادسهم، يعلم ما عملوا من شيء ثم يثيبهم يوم القيامة بما عملوا، كذلك هو مع كل يثيبهم يوم القيامة بما عملوا، كذلك هو مع كل

وإنما يُعرف فضلُ الربوبية وعضمُ القدرة بأن الله من فوق عرشه، يعلم ما في الأرض وما تحت الثرى، وهو مع كل ذي نجوى، ولذلك قال: (عَلِمُ ٱلنَّيْبِ وَالشَّهِكُونُ ) (الأنعام/ ٧٣)، ولو كان في الأرض كما ادعيتم بجنب كل ذي نجوى، ما كان بعجبِ أن ينبئهم بما عملوا يوم القيامة، قلو كنا نحن بتلك المنزلة منهم، لنبأنا كل عامل منهم بما عمل وقال وناجى به أصحابه؛ قما فضل علام الغيوب على المخلوق الذي لا يعلم الغيب في دعواك؟١.

وأما قولك؛ إن الله لم يصف نفسه أنه في موضع دون موضع، فإن كنت أيها المعارض ممن يقرأ كتاب الله ويفهم شيئا من العربية، علمت أنك كاذب على الله في دعواك، لأنه وصف نفسه أنه في موضع دون موضع ومكان دون مكان، فقد ذكر أنه فوق العرش موضع ومكان دون مكان، فقد ذكر أنه فوق العرش النساء والعرش فوق السموات، وقد عرف ذلك كثير من النساء والصبيان فكيف من الرجال، قال الله النساء والصبيان فكيف من الرجال، قال الله من في السّمَلَق ) (الملك/ ١٦)، (وَهُو القاهرُ فَقَ عِبَادِهِ، مَن فَي السّمَلَق ) (المنحل/ ٥٠)، (وَهُو القاهرُ فَقَ عِبَادِهِ، أَن مُتَوفِك وَرَافِك إِنّ ) (آل عمران/ ٥٥)، (وَى السّماج ﴿ ) يعني: من الأرض الساهلة، وقال: (إلّهِ مِسّمَدُ المُمَالُ الصّاح عُرا الله مَسْمَدُ المُمَالُ الصّاح عُرا الله وقال: (إلّهِ مِسْمَدُ المُمَالُ الصّاح عُرا الله وقال: (إلّهِ مِسْمَدُ المُمَالُ الصّاح عُرا الله وقال: (إلّهِ مِسْمَدُ المُمَالُ الصّاح الأرض الساهلة، وقال: (إلّهِ مِسْمَدُ المُمَالُ الصّاح الأرض الساهلة، وقال: (إلّهِ مِسْمَدُ المُمَالُ الصّاح الأرض الساهلة، وقال: (إلّهِ مَسْمَدُ المَالَ المَالِي الله تحت الأرض.

فهذه الآي كلها تنبئك عن الله أنه في موضع دون موضع، وأنه على السماء دون الأرض، وأنه على العرش دون ما سواه من المواضع، قد عرف ذلك من قرأ القرآن وآمن به وصدَّق الله بما فيه، فلم تحكم على الله تعالى أيها العبد الضعيف بما هو مكذبك في كتابه ويكذبك الرسول ١٤، أو لم يبلغك حديث النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال للأمة السوداء؛ (أين الله؟)، فقالت: في السماء، قال: (اعتقها فإنها مؤمنة)، فهذا يُنبئُك أنه في السماء دون الأرض، فكيف تترك ما قال الله ورسوله وتختار عليهما في ذلك قول بِشر والثلجي ونظرائهما من الجهمي ١٤٠٠. قال:

"وادعى المعارض على قوم من أهل الجماعة أنهم يقولون: (علم الله تعالى من ذاته، وهو في الأرض بائن منه)، فإنا لا نقول كما ادعيت أيها المعارض

ولا نقول: إن بعض ذاته في الأرض منزوع مجسّم بائن منه، ولكنا نقول: علمه وكلامه معه كما لم يزل غير بائن منه، فهو بعلمه الذي كان ف نفسه: عالم من فوق عرشه بكل ذي نجوي، أي لا يخفي عليه منهم خافية، لأنهم منه بمنظر ومسمع، وهو أقرب إليهم من حيل الوريد، لا يخفي عليه من جسد ظاهراً وباطناً قيد خردلة من مخ أو عظم أو عرق داخل أو خارج، لقوله تعالى: (وَغَنُّ أَوْبُ إِلَّهِ مِكُمْ وَلَكِنَ لَا تُعِبُّونَ ) (الواقعة: ٨٥)، أي نحن نعلم منه ما ظهر وما بطن وما غيَّبَ منه الحلودُ وواراه الجوّف وأخفته الصدور وأنتم لا تبصرون، فنحن أقرب إليه منكم بالعلم بذلك، لا بأن علمه منزوعُ منه بائنٌ مجسّمٌ في الأرض كما ادعيت" انتهى من كلام الدارمي، وينظر إلى جانب ذلك كلامه في صفحات ٢٦٨، ٢٩٦، ٣٥٣؛ ٣٥٩ من (عقائد السلف).

ويقول حرب الكرماني ت ٢٨٨ وقد نقله عنه الذهبي في العلو: "إن الجهمية أعداء الله، وهم الذهبي في العلو: "إن الجهمية أعداء الله، وهم الذين يزعمون أن القرآن مخلوق، وأن الله لم يكلم موسى، ولا يرى في الأخرة، ولا يعرف لله مكان، وليس على عرش ولا كرسي".. ويقول ابن أبي شيبة ت ٢٩٧ في كتابه (العرش) ونقله عنه الذهبي في العلو: "ذكروا أن الجهمية يقولون: إنه الذهبي في العلو: "ذكروا أن الجهمية يقولون: إنه أن مَا كُنتُ في (الحديد/٤): بعلمه".

وإنما قصدنا من خلال هذا التوسع في ذكر مقالات أئمة السلف، تحقيق غرضين مهمين؛ الأول الرد على منكري هوقيته تعالى وعلوه من الجهمية ومن حجل بقيدهم من متأخري الأشاعرة، والثاني؛ الرد على من تأثر بهم من أهل الحلول والاتحاد والزاعمين بأنه تعالى بذاته في كل مكان، والتحذير من مقولتهم؛ إن (الله موجود في كل الوجود)، وقد تبعهم في القول بذلك كثير من الطرقية القائلين بفناء الخالق بالمخلوق أو بحلوله في مخلوقاته، كما فتن بقولهم خلق كثير من عوام المسلمين، نسأل الله لنا وللجميع العفو والعافية...

والى لقاء آخر نستكمل الحديث.. إن شاء الله. والحمد لله رب العالمين.



نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة ،قصة أم الصبيان والأذان في أذن المولودي تلك القصة التي اشتهرت وانتشرت نتيجة وجودها في كتب السنة الأصلية ونقلها كتب الفقه، وكذلك كتب الأذكار المشتهرة وارتبط بها كثير من الناس لتعلقها بولادة المولود، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

رُوي عن الحسين بن على قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من ولد له مولودٌ، فأذن في أذنه اليمني، وأقام في أذنه اليسرى، لم تضره أم الصبيان».

قال الحافظ ابن حجرية «تلخيص الحبير» (١٤٩/٤): «وقد رُوي مرفوعًا ما أخرجه ابن السني من حديث الحسين بن علي بلفظ: «من ولد له مولود، فأذن في أذنه اليمني وأقام في اليسرى لم تضره أم الصبيان»، وأم الصبيان هي التابعة من الحن. اهـ

ونقله عنه أبو الطيب محمد شمس الحق العظيم آبادي في معون المعبود شرح سنن أبي داود، (٣٨٥/٨)، ونقله أيضًا عنه أبو العلاء محمد عبد الرحمن بن عبد الرحيم المباركفوري في «تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي، (٤٥٦/٤) كتاب «الأضاحي» باب: «الأذان في أذن المولود»، وكالاهما نقله قائلا: «قال الحافظ في «التلخيص» حتى قول الحافظ: «وأم الصبيان هي التابعة من الجن، وقال أبو الحسن على بن إسماعيل النحوى اللغوى الأندلسي المعروف بابن سيده في «المخصص» (١٢٣/٤): «قال بعضهم- أعنى الرواة- أم الصبيان الغُول وهي عند العرب ساحرة الجن». اهـ. وقالوا: إنها تعرض لهم في صورة ريح فريما غشى عليهم منها فقد قال ابن منظور في لسان العرب (٣٢/١٢): وفي حديث آخر لم تضره أمَّ الصبيان، يعنى الريح التي تعرض لهم فريما غشي عليهم منها ». اهـ.

فائدة هامة: قول الحافظ ابن حجرية «التلخيص»: «وقد رُوي مرفوعًا» يتبين منه أن الحافظ ذكر حديث أم الصبيان بصيغة التمريض: «رُوي»، فهذه إشارة منه إلى تضعيفه، ولكن كثيرًا من القراء لا يميز بين صيغة التمريض: ﴿رُوي عنه»، وبين صيغة الجزم: «رَوَى الحسين»، قال الإمام النووي في «المجموع شرح المهذب للشيرازي»



والأذان في أذن المولا



على حشيش

/ Slace /

(١٠٤/١): «صيغ الجزم: قالوا فصيغ الجزم موضوعة للصحيح أو الحسن، وصيغ التمريض لما سواهما.

وذلك أن صيغة الجزم تقتضي صحته عن المضاف إليه فلا ينبغي أن يطلق إلا فيما صح والا فيكون الإنسان في معنى الكاذب عليه، وهذا الأدب أخل به المصنف وجماهير الفقهاء من أصحابنا وغيرهم بل جماهير أصحاب العلوم مطلقا، ما عدا حذاق المحدثين وذلك تساهل قبيح، فإنهم يقولون كثيرا في الصحيح؛ رُوي عنه، وفي الضعيف قال: وروى فلان، وهذا حَيْدُ عن الصواب، اهـ.

### ثانيا، التغريج:

خير «أم الصبيان، هذا أخرجه:

١- الإمام الحافظ أبو يعلى أحمد بن المثنى التميمي الموصلي في «مسنده» (١٥٠/١٢) (ح٢٧٨٠) قال: «حدثنا جبارة، حدثنا يحيى بن العلاء، عن مروان بن سالم، عن طلحة بين عبيد الله العقيلي، عن الحسين بن على مرفوعا».

٢- وأخرجه الحافظ ابن السني في عمل اليوم والليلة »
 (٦٢٣) قال: أخبرنى أبو يعلى به.

٣- وأخرجه الحافظ أبو بكر البيهقي في «الشعب» قال: أخبرنا أبو محمد بن فراس بمكة، أخبرنا أبو حفص الجمحي، حدثنا علي بن عبد العزيز حدثنا عمروبن عون، أخبرنا يحيى بن العلاء الرازي به.

#### تالتا: التحقيق:

#### العلة الأولى: بحبى بن العلاء.

١- قال الحافظ المازي في «تهاذيب الكمال» البحلي، أبو (٧٤٨٩/١٨٤/٢٠): «يحيى بن العلاء البجلي، أبو سلمة، ويُقال: أبو عَمْرو الرازي، ابن أخي شعيب بن خالد، مدنى الأصل، كان ينزل بفورزاذ من الري.

رَوَى عَن: مروان بن سالم.. وآخرون، وروى عنه: جُبارة بن المغلس.. وآخرون، قال أحمد بن حنبل: كذاب يضع الحديث، وقال إبراهيم بن يعقوب الجوزجاني: شيخ واهي، وقال إسحاق بن منصور، عن عبد الرزاق: سمعت وكيعًا وذكر يحيى بن العلاء فقال: كان يكذب،. اهـ.

٢- قال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (٤٠١):
 «يحيى بن العلاء الرازي: كان وكيع يتكلم فيه».

٣- قال الإمام النسائي في الضعفاء والمتروكين » (٦٢٧):
 «يحيى بن العلاء متروك الحديث رازى».

٤- قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٨٠/٩): «سمعت أبي يقول: سألت يحيى بن معين عن يحيى بن العلاء فقال: ليس بشيء، وقال ابن أبي حاتم: حدثنا محمد بن إبراهيم بن شعيب،

قال: سمعت عمرو بن علي يقول: يحيى بن العلاء متروك الحديث جدًا..

٥- قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١١٥/٤): «يحيى بن العلاء الرازي البجلي: كان ممن ينفرد عن الثقات بالأشياء المقلوبات التي إذا سمعها من الحديث صناعته سبق إلى قلبه أنه كان المتعمد لذلك لا يجوز الاحتجاج به كان وكيع شديد الحمل عليه». اه..

- قال الحافظ ابن عدي في «الكامل» (١٩٨/٧) وحدثنا البخاري قال: يحيى بن العلاء الرازي متروك الحديث، وقال: حدثنا البخاري قال: ابن حماد، حدثنا عباس عن يحيى قال: يحيى بن العلاء الرازي ليس بثقة، وقال: سمعت ابن حماد يقول: قال السعدي: يحيى بن العلاء الرازي غير مقنع، ثم أخرج أربعة عشر حديثا من مناكيره منها حديث أم الصبيان قال: أخبرنا أبو يعلى والحسن بن سفيان قالا: حدثنا جبارة، حدثنا يحيى بن العلاء الرازي حدثني مروان بن سالم عن طلحة بن عبيد العقيلي عن الحسين بن علي قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من ولد له مولود فأذن في أذنه اليمنى عائية وسلم: «من ولد له مولود فأذن في أذنه اليمنى وأقام في اليسرى لم تضره أم الصبيان».

ثم ختم هذه الأحاديث المناكير فقال: وليحيى بن العلاء غير ما ذكر مما لا العلاء غير ما ذكرت والذي ذكرت مع ما لم أذكر مما لا يتابع عليه وكلها غير محفوظة ويحيى بن العلاء بين الضعف على روايته وحديثه». اهـ.

٧- وهذا برهان آخر على أن يحيى بن العلاء بين الضعف على روايته وحديثه، فقد أخرج الإمام ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل، (١٨٠/٩) قال: «حدثنا أبي حدثنا أبو عقيل محمد بن حاجب المعروف بشاه قال: سمعت عبد الرزاق قال: قلت لوكيع ما تقول في يحيى بن العلاء الرازي؟ فقال: يا ترى ما كان أجمله ما أفصحه، فقلت: ما تقول فيه؟ فقال: ما أقول في رجل حدّث بعشرة أحاديث في خلع النعل إذا وضع الطعام».

٨- مما أوردناه آنضاً من أقوال الأثمة: الإمام ابن حبان، والإمام ابن عدي، والإمام وكيع، أكبر ردّ على مزاعم المستشرق «شاخت»: ما ادعاه- جهلاً وبهتائاً- أن المحدثين اعتنوا بالنقد الخارجي، أي من ناحية الرواة، ولم يعتنوا بالنقد الداخلي، وهو نقد المتن. اهـ. ٩- وبهذا يتبين أن يحيى بن العلاء الرازي كذاب يضع الحديث متروك وعامة ما يرويه غير محفوظ ولا يتابع عليه.

#### العلة الثانية، مروان بن سالم،

ا- قال الأسام الحافظ المنزي في «تهذيب الكمال» (٢٤٦٤/١٦/١٨)؛ مروان بن سالم الغفاري أبو عبد الله الشامي مولى بني أمية، روى عن طلحة بن عبيد الله المقيلي.. وآخرين، وروى عنه؛ يحيى بن العلاء الرازي.. وآخرون، قال عبد الله بن أحمد بن حنبل عن أبيه، وقال أبو جعفر العقيلي والنسائي؛ ليس بثقة.

٧- قال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (٣٥٣): منكر الحديث»، وهذا المصطلح عند الإمام البخاري لله معناه بينه الإمام السيوطي في «التدريب» (٣٤٩/١) في «التنبيهات» قال: «البخاري يطلق: فيه نظر وسكتوا عنه فيمن تركوا حديثه، ويطلق منكر الحديث على من لا تحل الرواية عنه». اهـ.

٣- قال النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٩٧)؛ «مروان بن سالم؛ متروك الحديث». اهـ. وهذا المصطلح عند الإمام النسائي له معناه بينه الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٧٧) قال: «مذهب النسائي الا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». اهـ.

٤- وذكره الأمام الدا قطني في «الضعفاء والمتروكين» (٥٢٩) قال: «مروان بن سالم الجزري قُرْقساني عن عبد الملك بن أبي سليمان والزهري». اهـ.

قلت: يتوهم من لا دراية له بمنهج الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين، عندما يقرأ ترجمة مروان بن سالم أن الدارقطني سكت عنه، ولكن هيهات، فلقد بين الإمام البرقاني هذا المنهج في «المقدمة، قال: «طالت محاروتي من أبي منصور إبراهيم بن الحسين بن حَمَكان لأبي الحسن علي بن عمر الدارقطني عفا الله عني وعنهما في المتروكين من أصحاب الحديث، فتقرر بيننا وبينه على نرك من أثبته على حروف المعجم في الدارقات». اهد

قلت: بهذا يتبين أن مجرد ذكر اسم الراوي في كتاب «الضعفاء والمتروكين» للدارقطني هو تقرير من الأذمة الثلاثة البرقاني، وابن حمكان والدارقطني على تركه، وبهذا يكون مروان بن سالم متروك عند الأئمة الثلاثة، ونسبوه فقالوا: الجزري قرقساني، ولقد بين ذلك الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» قال: «سكن قرقيسيا من الجزيرة». اهـ.

٥- قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٢٥٥/٢٧٤/٨): «سألت أبي عن مروان بن سالم فقال: منكر الحديث جدًّا ضعيف الحديث ليس له حديث قائم». اهـ.

٣- قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٣/٣)؛ «مروان بن سالم الجزري كان ممن يروي الناكير عن المشاهير ويأتي عن الثقات ما ليس من حديث الأثبات، فلما كثر ذلك في روايته بطل الاحتجاج بأخباره». اهـ.

٧- قال الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٣٨٤/٤)
 (١٨٧٠/٢٤٩) «عامة حديثه مما لا يتابعه الثقات عليه». اهـ.

٨- قال الأمام الذهبي في «الميزان» (٨٤٢٥/٩٠/٤):
 «قال أبو عروبة الحرائي مروان بن سالم الجزري: يضع الحديث». اهـ.

ثم ذكر أقوال الأئمة التي بيناها آنفًا وأقرها. قلت: مما أوردناه آنفًا يتبين أن سند قصة «أم الصبيان

طلب: مما أوردناه ألفا يبيين أن سلد قصه «أم الصبيان والأذان في أذن المولود» تألف بالكذابين والمتروكين والمجهولين والوضاعين، فالقصة وأهية فيها كذاب يضع الحديث عامة ما يرويه غير محفوظ ولا يتابع عليه علي أن هذه القصة لا تصح من أي طريق آخر كطريق حديث أبي رافع أو غيره وقد ذكرت هذا إجمالا لضيق المقام عن ذكر تحقيق باقي هذه الطرق المواهيه للقصة

هذا ما وفقنى الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

### تهنئة

حصل الباحث محمد السيد إسماعيل أبو السعود، المعيد بكلية الدراسات الإسلامية والعربية بدمياط الجديدة على درجة الماجستير في التفسير وعلوم القرآن، وقد تكونت لجنة المناقشة من: أ. د خيري أحمد إبراهيم، أ.د علي مصطفى جابر، أ.د مصطفى أحمد محمد، وذلك بتقدير امتياز، وأسرة تحرير مجلة التوحيد تتمنى للباحث مزيدًا من التقدم والرقي.

# التكييف الفقهي لبدل الخلو

الذي يأخذه المستأجر من المالك وحكمه المطلب الأول: التكييف الفقهي لبدل الخلو الذي يأخذه المستأجر من المالك

## الحلقة الثانية



## اعداد/ د.خالل بن عبد الله السليمان

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

ذكرنا في العدد السابق أن الصورة الثانية من صور بدل
الخلو المعاصرة أن بدل الخلو فيما يأخذه المستأجر من
المالك باتفاق بينهما في أثناء عقد الإيجار أو بعد انتهائه.

وإذ أمعنا النظر في بدل الخلو الذي يأخذه المستأجر من المالك في أثناء عقد الإيجار، نجد أن بدل الخلو في هذه الحالة من قبيل العوض الذي يأخذه المستأجر مقابل تنازله عن حقه في المنفعة، فبدل الخلو في هذه الصورة يعد ثمنًا لبيع باقى المدة المتقق عليها.

وهذا التكييف مقيد بأن يكون أخذ المستأجر ليدل

الخلو من المالك قد تم أثناء عقد الإيجار، أي قبل انقضاء مدته، مع عدم تجديد عقد الإيجار مرة أخرى.

ولكي نصل إلى أصل هذا التكييف، فإنه لا بد من بيان أصل الاتفاق الذي تم بين الستأجر والمالك على أخذ بدل الخلو، وهو أنه من قبيل الإقالة، إذا تم ذلك بتراضيهما معًا، وبناء على ذلك فالحكم الشرعي الذي نبينه في الفرع التالي ينبني على التكييف الفقهي للإقالة، وللفقهاء في تكييف الإقالة ثلاثة أقوال:

القول الأول: أنها فسخ، وعليه فينحل بها العقد في حق العاقدين وغيرهما، وإلى هذا ذهب الشافعية في أحد القولين، والحنابلة في إحدى الروايتين، وبه قال

محمد بن الحسن.

قالوا: لأن الإقالة هي الدفع والإزالة، يقال: أقالك الله عثرتك، أي أزالها، ولأنها تتقدر بالثمن الأول، ولو كانت بيعًا تتقدر به، ولأنه عاد إليه المبيع بلفظ لا ينعقد به البيع، فكان فسخًا، كالرد بالعيب.

القول الثاني: أنها معاوضة جديدة في حق العاقدين وغيرهما، وإلى هذا ذهب المالكية، والشافعية في المولية المواية الثانية، وبه قال أبو يوسف من الحنفية.

قالوا: لأن المبيع عاد إلى البائع على الجهة التي خرج عليها منه، فلما كان الأول بيعًا كان الثاني كذلك.

ولأنه نقل الملك بعوض، على وجه التراضي، فكان بيعًا كالأول.

والقول الثالث: أنها فسخ في حق العاقدين، معاوضة في حق غيرهما، وهو قول أبي حنيفة. وجه هذا القول: أن الإقالة تنبئ عن الفسخ

والإزالة، فلا تحتمل معنى آخر، نفيًا للاشتراك، والأصل العمل بحقيقة اللفظ، وإنما جعل بيعًا في حق غير العاقدين؛ لأن فيها نقل مالك بإيجاب وقبول بعوض مالي، فجعلت بيعًا في حق غير العاقدين محافظة على حقه من الإسقاط؛ إذ لا يملك العاقدان إسقاط حق غيرهما.

وهناك قول رابع، وهو أن بدل الخلو الذي يأخذه المستأجر من المالك من قبيل الهبة، شريطة أن يتم ذلك عن طيب نفس من المالك، ذهب إليه بعض المعاصرين.

#### الت حيج

الراجح أن التكييف الفقهي لبدل الخلو الذي يأخذه المستأجر من المالك من قبيل العوض الذي يأخذه المستأجر مقابل تنازله عن حقه في النفعة، وذلك لأن الخلوفي هذه الصورة ثمن لبيع باقي المدة المتفق عليها، ولولا ذلك ما تنازل المستأجر عن هذه المدة.

المطلب الثاني: الحكم الشرعي لبدل الخلو الذي يأخذه المستأجر من المالك

فالحكم الشرعي لبدل الخلو في هذه الحالة يخرج على التكييف الفقهي للإقالة، الذي ذكرناه سابقا.

وما قلنا في تكييف الإقالة يترتب عليه أن للفقهاء في الحكم الشرعي لبدل الخلوفي هذه الحالة قولين:

القول الأول: عدم جواز بدل الخلو الذي يأخذه المستأجر من المالك، في مقابل تنازله عن حقه في الايجار، وذلك بناء على أن الإقالة تعد فسخًا، سواء ذلك في حق المتعاقدين أو غيرهما.

واحتجوا بأن الإجارة عقد معاوضة لا تجوز الإقالة فيه إلا بنفس العوض المتفق عليه بين المتعاقدين، تخريجًا على قول من قال بأن الإقالة فسخ للعقد ورفع له.

القول الثاني: مشروعية بدل الخلو الذي يأخذه المستأجر من المالك مقابل تنازله عن حقه في الإيجار، وذلك بناءً على أن اعتبار أن الإقالة تعد بيعًا جديدًا.

وقد احتج أصحاب هذا القول بأن الاتفاق الذي يتم بين المالك والمستأجر أثناء عقد الإيجار يعد معاوضة جديدة؛ إذ المستأجر نقل حقه المقرر لله شرعًا من الانتفاع بالعين إلى المالك بعوض- هو بدل

الخلو- على سبيل التراضي، فبدل الخلو في هذه الحالة يعد تعويضًا للمستأجر عن التنازل عن حقه في المنفعة، وهذا إذا تم برضا المالك، فإن الأمر ظاهر في جوازه ومشروعيته، وذلك قياسًا على المعاوضة الأولى بينهما، فإنها معاوضة اقتضت نقل منفعة العين من المالك إلى المستأجر بعوض هو الأجر على سبيل التراضي.

#### التر حيح:

الراجح هو القول الثاني، وهو أنه يجوز شرعًا للمستأجر أن يأخذ من المالك عوضًا لتتازله عن حقه في الإيجار؛ لأن العرف قد جرى على هذا الشأن، فالقول بالجواز فيه تيسير على المتعاملين به ورفع للحرج عنهم، وذلك بشرط أن يكون الاتفاق المبرم بين المستأجر والمالك على أخذه بدل الخلو من المالك، قد تم فعلاً أثناء عقد الإيجار، وقبل انقضاء مدته، وعليه فإذا انتهى عقد الإيجار لانقضاء مدته، ولم يُجدد فلا يجوز للمستأجر أخذ بدل الخلوفي هذه الحالة؛ لأن المالك أحق بملكه بعد انقضاء حق المستأجر.

وهذا ما قرره مجمع الفقه الإسلامي بالملكة العربية السعودية حيث قال:

إذا تم الاتفاق بين المالك وبين المستأجر أثناء مدة الإجارة على أن يدفع المالك إلى المستأجر مبلغًا مقابل تخليه عن حقه الثابت بالعقد في ملك منفعة بقية المدة، فإن بدل الخلو هذا جائز شرعًا؛ لأنه تعويض عن تنازل المستأجر برضاه عن حقه في المنفعة التي باعها للمالك.

وأقرت لجنة الإفتاء بدولة الكويت هذا القرار، ودعت للأخذ به والاعتماد عليه.

#### البحث الرابع المخالسي

التكييف الفقهي لبدل الغلو الذي يأخذه الستأجر التكييف الفرعي المستأجر الجديد وحكمه الشرعي

المطلب الأول: التكييف الفقهي لبدل الخلو الذي ياخذه المستأجر من مستأجر جديد

بدل الخلو الذي يأخذه المستأجر من مستأجر أخريطلق عليه بيع المفتاح، في بعض البلاد العربية. وإذا دققنا النظر في هذا النوع من بدل الخلو

وإذا دفقنا النظرية هذا النوع من بدل الحل نلاحظ أحد الأمرين:

الأمر الأول: أن يكون ذلك بناء على عقد إجارة جديد يتم بينهما عند من يرى مشروعية الإيجار من الباطن. والأمر الثاني: أن يأخذ المستأجر بدل الخلو-حيلة قانونية- من مستأجر آخر يحل محله، ولو لم يحصل على عقد إيجار من المالك، أو في الدول التي تأخذ بنظام الكدك أو الجدك، وهو بيع حق القرار في المحلات التجارية التي أضاف إليها المستأجر أشياء متصلة بالعقار، وتفقد قيمتها برفعها منه، وهذا الحق ذكره الفقهاء في إجارة الأوقاف.

## وبيان التكييف الفقهي لهذه الصوريكون من خلال الحالتين التاليتين،

الحالة الأولى؛ بدل الخلو الذي يأخذه المستأجر من المستأجر الجديد بناء على عقد الإجارة الجديد.

والتكييف الفقهي لبدل الخلو في هذه الصورة قريب من التكييف الفقهي الذي ذكرناه في الصورة الأولى من صور بدل الخلو الماصرة- بدل الخلو الذي يأخذه المالك من المستأجر، وبناء على هذا فالتكييف الفقهي لبدل الخلو في هذه الحالة ينطبق عليه الخلاف الذي سبق بيانه في تلك الصورة، وفي المسألة ثلاثة أقوال، سبق دكرها.

وأصل هذا التكييف مبني على مسألة أخرى، وهي أن المستأجر هل له الحق في أن يقوم بإجارة العين التي استأجرها من المالك للغير مرة أخرى أم لا؟ وبمعنى آخر؛ هل المستأجر يمكنه أن يستوفي المنفعة التي يملكها بعقد الإيجار عن طريق غيره أم لا؟ وبالنظر في كلام الفقهاء حول هذه المسألة نجد أن لهم قولين،

القول الأول: أن المستأجر الذي استأجر بيتًا أو شقة أو معرضًا مثلاً مدة معينة، وبقي له منها بعض المدة، يجوز له أن يؤجرها لمثله بقية تلك المدة بقليل أو كثير، دون غبن؛ لأنه ملك المنفعة، فكان له أن يؤجر لغيره بعوض، كما أن له أن يعير بغير عوض، وهو قول جمهور الفقهاء.

القول الثاني: ذهب بعض الفقهاء إلى منع المستأجر من الإجارة لغيره إلا بإذن المؤجر، وهو قول الحنابلة في مقابل الصحيح، وفي رواية أخرى تصح الإجارة إذا قام بإصلاح في العين المؤجرة كنحو تجديد عمارة.

الحالة الثانية: بدل الخلو الذي يأخذه المستأجر
 من مستأجر آخر يحل محله في عقد الإيجار الأول.

فالتكييف الفقهي له أن يعد من قبيل العوض الذي يأخذه في مقابل تنازله عن اختصاصه بمنفعة العقار المستأجر، وهو ما يعرف باسم وبيع الخلوء.

ولكي نصل إلى أصل هذا التكييف، فإنه لا بد من بيان أصل هذا الاتفاق الذي تم بين المستأجر والمستأجر الذي حل محله، وهو «نقل الاختصاص بعوض»، وبيان

هذا الأصل يساعدنا على معرفة الحكم الشرعي لحكم بدل الخلوفية هذه الحالة.

وبالنظر إلى كلام الفقهاء حول نقل الاختصاص للغير بعوض نجد أن الشافعية قد صرّحوا بأنه لا يبعد اشتراط الصيغة في نقل اليد في الاختصاص، كأن يقول: رفعت يدي عن هذا الاختصاص، ولا يبعد جواز أخذ العوض من الغير عن هذا النقل، كما في النزول عن الوظائف.

والمناهب الحنفي وإن كان لا يجيز بيع الحقوق المجردة، كحق الشفعة وحق القسم، إلا أن المتأخرين من الحنفية قد أفتوا بجواز النزول عن الوظائف بعوض مالي، نحو وظيفة الخطابة ووظيفة الأذان وتحوهما، وما أفتى به متأخرو الحنفية هو المعتمد في مذهب المالكية كما صرح به الدسوقي، وبه صرح المتأخرون من الحنائلة.

ويستندون في جواز الاعتياض عن هذا النزول إلى الضرورة، وبالقياس على ترك المرأة حقها في القسم لضرتها، كما يستندون في ذلك أيضًا إلى تعارف الناس على اعتبار العرف الخاص في ذلك، فقد تعارف الفقهاء على اعتبار العرف الوظائف بمال يعطي لصاحبها، وأنه لو نزل له وقبض منه المبلغ ثم أراد الرجوع لا يملك

## الطلب الثاني:

الحكم الشرعي لبدل الخلو الذي يأخذه المستأجر من المستأجر الجديد

ذكرنا سابقا أن بدل الخلو الذي يأخذه المستأجر من مستأجر آخر يحل محله في العقار المؤجر، يعد من قبيل العوض الذي يأخذه مقابل تنازله عن اختصاصه بالمنفعة، كما ذكرنا أن هناك فريقًا من الفقهاء أجاز الاعتياض في مقابل التنازل عن الحق في الاختصاص، كما أن هناك في المقابل فريقًا آخر ذهب الى عدم الجواز، وينتج مما قلناه أن في الحكم الشرعي لبدل الخلو يأخذه المستأجر من المستأجر الجديد مذهبين:

المذهب الأول: أنه لا يجوز شرعًا أن يأخذ المستأجر بدل الخلو من المستأجر اللاحق- الذي يحل محله-في مقابل تنازله عن اختصاصه بمنفعة هذا العقار المستأجر.

## وقد استدل أصحاب هذا اللذهب بما يلي:

أولاً: أن المستأجر ليس له الحق في أن يوجر العقار المأجور لغيره مرة ثانية إلا بإذن المالك.

قالوا: لأنه يؤدي إلى منع المال من التصرف في ماله،

خاصة وأن القوانين تمنع نظام التأجير من الباطن.

ويناقش بأن ذلك إنما يتحقق في حال قيام المستأجر بالإجارة لغيره بعد انتهاء مدة الإجارة وانقضائها، أما أن يقوم بذلك في أثناء مدة الإجارة، فلا يترتب على ذلك الخلو منع المالك من التصرف؛ لأنه أجر برضاه، والمستأجر يتصرف في بدل الخلوف مدة الإجارة.

وثانيًا: أنه ليس للمستأجر أن يؤجر العقار المستأجر بأكثر مما استأجره به.

ويناقش بأن هذه المسألة فيها خلاف بين الفقهاء، والراجح فيها الجواز، كما هو قول الشافعي والحنابلة في الصحيح؛ لأن المستأجر قد ملك المنفعة، والمنافع لها أحكام الأعيان، ثم هو مقيد عند الحنفية والحنابلة في رواية بأن يكون المستأجر قد أصلح في المأجور بناء أو زاد فيها شيئا.

المذهب الثاني؛ يرى أنه يجوز شرعًا أن يأخذ المستأجر بدل الخلو من المستأجر الجديد في مقابل تنازله عن اختصاصه بمنفعة العقار المستأجر، ويقوم المستأجر الأول في التصرفات المستأجر الأول في التصرفات التي خولها له عقد الإيجار المبرم بينه وبين المالك، وهذا ما أفتى به ناصر الدين اللقاني من المالكية، واختاره الحموي في شرح الأشباه، وابن عابدين من المحنفية، والزرقاني وعليش من المالكية.

### وقد استدل أصحاب هذا اللذهب بما يلي:

أولاً: بأنه قد جرى العمل به في العرف والعادة، ومعلوم أن العادة محكمة طالمًا لم تتعارض مع نصوص الشرع.

ثانيًا: أنه يجوز أن يتنازل المستأجر عن أحقيته في منفعة العقار المؤجور لصالح شخص آخر، قياسًا على ما أفتى به كثير من الحنفية من جواز النزول عن الوظائف بمال، استنادًا إلى العرف والعادة.

ثالثًا: أن الخلو من قبيل ملك المنفعة لا ملك الانتفاع، إذ مالك الانتفاع ينتفع بنفسه فقط، وعليه فلا يملك أن يؤجر أو يهب أو يعير لغيره؛ لأن مالك الانتفاع يقصد ذاته مع وصفه كإمام وخطيب ومدرس وقف عليه، أما مالك المنفعة فله أن يؤجر، ويهب ويعير لغيره مع انتفاعه بنفسه؛ لأن ملك المنفعة إنما يقصد الانتفاع بالذات بأي منتفع كمستعير لم يمنع من إعارته، والخلو من ملك المنفعة؛ ولذلك يرثه الورثة، وليس للمالك أن يخرجهم عنه.

لترجيح

الراجح هو ما ذهب إليه أصحاب الانتجاه الثاني،

وهو أنه يجوز للمستأجر أن يأخذ من مستأجر جديد بدلاً للخلوفي مقابل تنازله عن حقه في الاختصاص بمنفعة العقار المستأجر؛ لقوة أدلتهم، وأيضًا لجريان العرف بدلك، نظرًا لوجود الحاجة الماسة إلى ذلك، ففي جوازه دفع للحرج، وأيضًا: فإن المستأجر يملك منفعة الشيء المؤجور، فجاز له أن يتنازل عنها بعوض، قياسًا على جواز تنازله عنها بغير عوض كالإعارة، وإذا قلنا بجواز بدل الخلو الذي يأخذه المستأجر من المستأجر الجديد، فإنه يجب مراعاة الشروط الثلاثة التالية:

الشرط الأول: وجوب مراعاة مقتضى عقد الإجارة المبرم بين المالك والمستأجر الأول.

الشرط الثاني: وجوب مراعاة ما تقضي به القوانين النافذة الموافقة للأحكام الشرعية، على أنه في الإجارات الطويلة المدة- خلافًا لنص عقد الإجارة طبقًا لما تسوغه بعض القوانين- لا يجوز للمستأجر إيجارالعين لمستأجر آخر، ولا أخذ بدل الخلو فيها إلا بموافقة المالك.

الشرط الثالث: أن يكون طلب الستأجر لبدل الخلو من المستأجر الجديد تم فعلاً في أثناء عقد الإيجار وقبل انقضاء مدته، وعليه فإذا انتهى عقد الإيجار نظرًا لانقضاء مدته، ولم يتجدد العقد، فلا يحل للمستأجر أخذ بدل الخلوفي هذه الحالة، لانقضاء حق المستأجر الأول في منفعة العبن، وهذا ما قرره مجمع الفقه الإسلامي بالمملكة العربية السعودية، حيث قرر المجمع وأخذت به لجنة الإفتاء بدولة الكويت.

رابعًا: إذا تم الاتفاق بين المستأجر الأول وبين المستأجر الجديد أثناء مدة الإجارة على التنازل عن بقية مدة العقد لقاء مبلغ زائد عن الأجرة الدورية، فإن بدل الخلو هذا جائز شرعًا، مع مراعاة مقتضى عقد الإجارة المبرم بين المالك والمستأجر الأول، ومراعاة ما تقتضي به القوانين النافذة الموافقة للأحكام الشرعية، على أنه في الإجارات الطويلة المدة خلافًا لنص عقد الإجارة طبقًا لما تسوغه بعض القوانين لا يجوز للمستأجر إيجار العين لمستأجر آخر، ولا أخذ بدل الخلو فيها إلا بموافقة المالك، أما إذا تم الاتفاق بين المستأجر الأول وبين المستأجر الجديد بعد انقضاء المدة فلا يحل بدل الخلو لانقضاء حق المستأجر الأول في منفعة بدل الخلو لانقضاء حق المستأجر الأول في منفعة المدن.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

ربيع الثاني ٢٦٦ اهـ التوحيد

الحمد لله رب العالمين سيحانه وتعالى له الحمد الحسن والثناء الجميل، والصلاة والسلام على سبد ولد آدم أجمعين، تبينا محمد وعلى آله وصحيه أجمعين.

تبقى صلاة الفجر علامة مضيئة على يقظة القلب، ودليلا على قوة الإيمان فيه، تدفع صاحبها للبقظة؛ استجابة لنداء الرحمن، ورغبة في الوقوف بين يديه، وطمعًا في النظر الي وجهه يوم يقوم الناس لله رب العالمين، كما أنها تميز المتقين عن الغافلين.

عبد العرير مصطفى الشامي

ويجتمع في هذه الصلاة من سكون الليل، وهدوء الحركة، وانقطاع ضجيج الدنيا، وشهود الملائكة لها « أَقِي الصَّلَوْةَ لِدُلُوكِ الشَّبَسِ إِلَى غَسَقَ ٱلَّتِلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ كَاتَ مَشْهُودًا » (الإسسراء: ٧٨)، إضافة إلى صفاء النفوس، وانقطاع الشواغل، ما يجعل النفوس المطمئنة تجد فيها من الراحة والنعيم ولذة القرب من الله سبحانه الشيء الكثير، كل هذه مؤشرات على أنها -مع قيام الليل- مناجاة العابدين، ومستراح العارفين، ولا يضيعها إلا خاسر. ين الخامسة والسابعة:

إن مقارنة سريعة بين الساعة الخامسة والسابعة من صباح كل يوم لتكشف بحلاء عن وقع مرير في حياة المسلمين، إذ تنظر في شبوارع المسلمين في الخامسة صباحًا وقت الفجر فتجدها خاوية، إلا من المحافظين على الصلاة وهم قليل، بينما عند السابعة وقبلها بقليل تتكدس الطرق ويكثر المارة وبشتد الزحام خلف الدنيا والوظائف والأعمال، وما يدري المسكين الذي يضبط ساعاته المنبهة على موعد عمله لا موعد صلاته أي خسارة خسر؟! ولا أي ربح فاته؟!

### أولاً: فضائل المحافظة على صلاة الفجر:

في المحافظة على الصلوات في أوقاتها أجر عظيم، وفي المحافظة على صلاة الفجر على أول وقتها فضل كبير، ومن فضائل المحافظة على صلاة الفجرما يلى:

## ١- الدخول في ذمة الله سيحانه:

عن جُندُب بن عبد الله قال: قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم-: «من صلى الصبح فهو في ذمَّة الله، فلا يطلبنكم الله من ذمَّته بشيء، فإنه من يطلبه من ذمّته بشيء بدركه، ثُم يُكبُّه على وجهه في نار جهنم». وفي رواية الترمذي مثله، وقال: «فلا تخفروا الله في ذمّته» (أخرجه مسلم (۲۵۷))

إن من أفضل أحوال العبد أن يكون في معية الله وحفظه، ومن نال هذه الحماية الريانية حظى بمكانة عظيمة، ومنزلة فريدة، لذا فإن من سمات أهل الإيمان الحافظة على صلاة الفجرفي وقتها.

### ٢- بشارة بنور عظيم:

### ٣- عظم أجر نافلة الفجر:

المتأمل في حديث النبي صلى الله عليه وسلم في فضل راتبة الفجر، ركعتي السُنة قبل الفريضة، يجد أن فيها أحِرًا وتحفيزًا كبيرًا، عَنْ عَائشَةَ، عَنْ النَّبِيُ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم، قَالَ: «رَكَعَتَا الْفَجْر خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا». (أخرجه مسلم (۲۵۷)).

كأن الذي يشغل كثيرًا منا عن صلاة الفجر هي الدنيا، وهنا يرشدنا النبي صلى الله عليه وسلم أن ركعتي السنة أفضل من الدنيا وما فيها، فما بالك بالفريضة؟!

### النظر إلى وجه الله سبحانه في الآخرة:

أوصى النبي صلى الله عليه وسلم المسلم الله والدار الآخرة، ويطمع في أفضل الذي يريد الله والدار الآخرة، ويطمع في أفضل نعيم في الآخرة ألا وهو النظر لوجه ربنا تبارك وتعالى، أوصاه أن يتعاهد الفحر والعصر، عَنْ جَرير بْن عَبْد الله، قال: كُنّا جُلُوسًا عنْدَ النبي الله عَلَيْه وَسَلَم -، فَنَظَرَ إِلَى الْقَمَر لَيْلَة الْبَدْر، قَالَ: "إِنّكُمْ سَتَرؤنَ رَبّكُمْ كَمَا تَرؤنَ هَذَا الْقَمَرِ، لَا تَضَامُونَ في رُؤْيته، فإنْ اسْتَطعْتُمْ أَنْ لا تُغْلُوبا عَلَى صَلاَة قَبْل طُلُوع الشَّمْس وَقبْل لا تُغْلُوبا الشَّمْس وَقبْل طُلُوع الشَّمْس وَقبْل الْغُرُوب، (ق: ٣٩). (أخرجه طُلُوع الشَّمْس وَقبْل الْغُرُوب، (ق: ٣٩). (أخرجه البخاري (٥٥٤)).

فلما كان المحافظون على صلاة الفجر من المصطفين الأخيار من المؤمنين، جعلهم الله من

أهل النظر إلى وجهه الكريم في الآخرة، جزاءً وفاقًا.

## المسابعة علاة الفجر؛ ١- كثرة العمل بالنهار تكاثرًا من حطام الدنيا:

يعمل كثير من المسلمين في الدنيا ويكدون عملا واثنين وريما ثلاثة، في كل واد يهيمون، والدنيا خداعة براقة، فإذا استسلم لها العبد، أهلكته بشهواتها وفتنها، لذا ينبغي للعبد أن يضع حديث سلمان قانونا عامًا يضبط له أفعاله وينظم له أعماله، حتى تغره الدنيا ولا يغره بالله الغرور، فقد قال سلمان الفارسي لأبي الدرداء رضى الله عِنْهما: "إِنَّ لَرَبِّكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَلْنِفْسِكُ عَلَيْكِ حَقًا وَلأَهْلَكُ وَلْضَيْفِكُ عَلَيْكُ حُقا، فأعط كل ذي حق حقه. فأمَّا النبي - صلى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - ، فَذَكَّرَ ذَلْكُ لَهُ ، فَقَالَ : "صَدَّقَ سَلَمَانَ الْفَارِسِيُّ" (أَخْرِجِهُ البِخَارِي (١٩٦٨))، إن التوسط والاعتدال في الأعمال، ومراعاة الواحيات والأوقيات، يجعل المسلم متوازنا بين دينه ودنياه، فلا تطغى الدنيا عليه حتى تنسيه الفرائض وتضيع النوافل.

### ٧- طول السهر بالليل:

يسهر كثير من المسلمين بالليل سهرًا طويلا، وللأسف فإن أكثر هذا السهريكون في غير طائل ولا فائدة، فيركضون خلف المسلسلات والأفلام والمباريات، أو يضيعون ساعات في التسكع والجلوس على المقاهي، حتى إذا قارب الفجر هرعوا إلى فرشهم، لا يريدون سماع ما يذكرهم بنداء ربهم.

وإن من السنة ألا يسهر المسلم في غير فائدة، فقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يكره النوم قبل العشاء والسهر بعدها، إلا لضرورة، كالترحيب بضيف ومؤانسة أهل، أو لأمر لا يد منه. فَنْ عَائشَةً، قَالتُ: "مَا نَامَ رَسُولُ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمَ قَبْلَ الْعَشَاء، وَلا سَهِرَ بَعْدَهَا" (أخرجه أحمد (٢٦٣٢٣)، وابن ماجه (٧٠٧)، وحسنه الألباني في الثمر المستطاب (١/ ٧٧)، وقال الشيخ شعيب الأرناءوط: حديث صحيح)،

فهذا الذي يضيع ليله سهرًا كيف يستيقظ لصلاة الفجر؟!

### ٣- التهاون والغظلة،

إذا ضربت الغفلة على القلب أظلم القلب، وتاه في دياجير الأهواء، ولم يعظم أوامر ربه، ولا شرعه، فينسى كثيرًا من الأوامر والنواهي الشرعية، ويضيع الفرائض ويرتكب الموبقات، وإذا بحث المرء عن أسباب ذلك يجد غفلة مطبقة، وتهاونًا بأمر الله تعالى ينم عن عدم تعظيم الله تعالى في القلوب. وإلا فلو عرض لهذا المضيع للصلاة موعد طائرة أوسفر أو عمل، لالتزم بذلك الموعد ولم يخل به، أما عندما يتعلق الأمر بفريضة ربانية، فالنوم شهي المذاق، والاستيقاظ صعب المراس.

### ٤- الجهل بالعقوية،

ورد وعيد شديد في النوم عن الصلاة المكتوبة، والجهل بهذا الوعيد الشديد، يجعل الرء ربما تكاسل عن أداء المفريضة في وقتها، عن سَمُرة بْن جُنْدَب رَضِيَ اللّٰه عَنْهُ، عَنِ النّبيُ صَلّى الله عَلْيه وَسَلَمَ في الله عَنْهُ، عَنِ النّبيُ صَلّى الله عَلَيْه وَسَلَمَ في الرّؤيا، قَالَ: «أَمَا اللّهَ يَ يُثْنَعُ رَأْسُهُ بِالْحَجَر، قَالَة يُ إِخُذُ القُرْان، فَيَرْفِضُه، وَيَنَامُ عَنِ الصَّلاة المُكْتُوبَة» (أخرجه البخاري وَيَنَامُ عَنِ الصَّلاة المُكتُوبَة» (أخرجه البخاري (١١٤٣)) فهل يساعد هذا الوعيد الشديد في الاستيقاظ لصلاة الفجر؟!

وورد وعيد آخر أن من ترك صلاة الفجر يُخشي أن يكون من المنافقين، عَنْ أبي هُرَيْرَةَ يُخشي أن يكون من المنافقين، عَنْ أبي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلّى الله عَلَيْه وَسَلّمَ: "إِنَّ أَثْقَلَ الصَّلَاة عَلَى الْمُنَّافِقِينَ صَلَاةً الْعَشَاء الْأَخْرَةِ وَالْفَجْر، وَلَوْ يَعْلَمُونَ مَا فَيهما لأَتُوهُمَا وَلُو حَبُوا، والمُخْر، وَلُوْ يَعْلَمُونَ مَا فَيهما لأَتُوهُمَا وَلُو حَبُوا، "(أخرجه ابن خزيمة في صحيحه (١٤٨٤)، وأخرجه النسائي بنحوه (٨٤٣) وحسنه الألباني).

فهل يرضى العاقل لنفسه أن يكون في صفوف الخاسرين، والنائمين، لا أظن أحدًا يرضى لنفسه هذه المنزلة في الدنيا وأموالها ووظائفها، فهل نعى ما نخسره من حياتنا؟!

ومِن ذلك الوعيد الشديد ما ثبت عَنْ عَبْد الله، قَالَ: ذُكِرَ لَرَسُولِ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ رَجُلُ نَامَ لَيْلَةً حَتَّى أَصْبَحَ، قَالَ: " ذَلكَ رَجُلُ بَالَ

الشَّيْطَانُ فِي أُذُنِه أَوْ أُذُنَيْهِ" (أخرجه البخاري (٣٢٧٠)، ومُسلم (٧٧٤).

فهل يعلم مضيع الفجر كم بال الشيطان في أذنه ( وهل يعلم الآن لماذا يصبح مضيع الفجر خبيث النفس كسلان ( الله السلامة والعافية.

### ثالثًا؛ كيف نستيقظ لصلاة الفجر؟

إذا صحت العزيمة، ورغبت النفس في الأجر العظيم في شهود الفجر، دفعها ذلك الحرص على تحري القيام من النوم والبحث عن الوسائل المساعدة لأداء الصلاة في ميقاتها، ومن أهم هذه الوسائل ما يلي:

النوم عن الفريضة. النوم عن الفريضة.

آ-النوم المبكر والعزم على القيام.

القيلولة بالنهار لن استطاع قد تكون معينة على الاستيقاظ بالليل.

أ- الاستعانة بالوسائل الحديثة النبهة التي تساعد على الاستيقاظ.

- لا مانع من طلب مساعدة الأصدقاء في الاستيقاظ للصلاة. فقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يقول لبلال: «اكلاً لُناً الصُبْحَ» (أخرجه مسلم (٦٨٠) و(٣٠٩)). يعني احفظ لنا وقت الصبح وأيقظنا عنده.

الكُلِّمُ عن معاصيه نهارًا يقيمك بين يديه اللاً.

وختامًا، لو يعلم المحروم عظم خسارته وما ضاع منه، في تفريطه في هذه الفريضة؟! لندم ندمًا شديدًا،إنه يخسر كل يوم نعيم الروح، ولذة القلب وطمأنينته، وصفاء النفس، وعظم الأجر في لزوم صلاة الفجر، فاستعن بالله يا عبدالله، والجأ إلى ربك ولذ بجنابه، واصدق اللجوء إليه، وانو الخير كل ليلة قبل نومك، واجعل شعارك في حياتك، وعجلت إليك رب لترضى.

أسأل الله أن يرزقنا المحافظة على الصلوات، وصلاة الفجر، ويرزقنا الخشوع فيها، وأن يتقبلها منا، إنه بكل جميل كفيل، وهو حسبنا ونعم الوكيل، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحيه أجمعين.



## يجيب عليها اللجنة الدائمة

حكم مكافآت المتبرع بالدم

س: بنك الدم يمنح هدايا للمتبرعين بالدم،
 هي عبارة سجادة صلاة، وميدالية أو غتر -شماغ أو غيرهما، وأحيانا ثلاثمائة ريال. أرجو إيضاح
 رأي الشرع المطهر في هذه الهدايا.

ج: لا يجوزبيع الدم؛ لما في (صحيح البخاري)، من حديث أبي جحيفة قال: رأيت أبي اشترى حجاما، فأمر بمحاجمه فكسرت، فسألته عن ذلك فقال: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن ثمن الدم وثمن الكلب وكسب الأمة، ولعن الواشمة والمستوشمة وآكل الربا وموكله ولعن المصور.

قال الحافظ في (الفتح): المراد تحريم بيع الدم كما حرم بيع الميتة والخنزير، وهو حرام إجماعا، أعني: بيع الدم وأخذ ثمنه. اهـ. (فتوى رقم: ٨٠٩٦).

س: يوجد لدى أحد أقربائي خزان للزيت، يحوي ما يزيد على أربعة أطنان من زيت الزيتون، وبعد مدة وعندما أراد بيعها وجد فأرتين قد سقطتا في الخزان، فأغلق الخزان حتى يعرف حكم الشرع في هذه المسألة، وفي انتظار توصيلي بردكم الكريم تفضلوا سيدي أسمى عبارات التقدير والاحترام، وجزاكم الله خيرا.

ج: إذا وقع الفأر في زيت الزيتون ونحوه، فإن الفأر يلقى وما حوله؛ لما في «صحيح البخاري» أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سئل عن فأرة سقطت

في سمن فقال: ألقوها وما حولها وكلوا سمنكم. (فتوى رقم: ١٩٨٩٦).

س: هل يجوز بيع الذهب على شكل صورة
 مثل صورة الحيوان، وبيع العملة الذهبية التي
 فيها نصف صورة إنسان؟

ج: بيع صور ذوات الأرواح وشراؤها محرم؛ لما ثبت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: (إن الله ورسوله حرم بيع الخمر والميتة والخنزير والأصنام) متفق عليه ولما قد يسببه ذلك من غلوفي أهلها، كما قد وقع ذلك في قوم نوح، فقد جاء في صحيح الإمام البخاري رحمه الله، عن ابن عباس رضي الله عنه في قوله تعالى: سورة نوح الآية ٣٣ وَقَالُم لا تَذُرُنُ وَالله تَلْمَ وَلا يَسْمَاء رجال صالحين من قوم نوح، فلما هلكوا أوحى الشيطان ولا قومهم أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون أنصابا، وسموها بأسمائهم، ففعلوا فلم يجلسون أنصابا، وسموها بأسمائهم، ففعلوا فلم تعبد، حتى إذا هلك أولئك وتنسخ العلم عبدت) أخرجه البخاري في كتاب التفسير، تفسير

سورة: (إنا أرسلنا) (٧٣/٦).. ولغير ذلك من النصوص الكثيرة التي وردت في تحريم التصوير واستعمال صور ذوات الأرواح. هذا بالنسبة لما هو على شكل صور ذي روح، أما ما كان عليه صور شيء من ذوات الأرواح سواء كان عملة ذهبية أو قضية أو ورقية أو كان قماشا أو آلة، فإن كان تداوله بين الناس لتعليقه في الحيطان ونحوها مما لا يعتبر امتهانا له؛ فالتعامل فيه محرم؛

لشموله بأدلة تحريم التصوير، واستعمال صور ذوات الأرواح، وإن كان ما عليه الصورة من ذلك يمتهن، كآلة يقطع بها أو بساط يداس أو وسادة يرقد عليها ونحو ذلك فيجوز؛ لما ثبت في الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها أنها نصبت سترا وفيه تصاوير، فدخل رسول الله صلى الله عليه وسلم فنزعه، قالت: فقطعته وسادتين فكان يرتفق عليهما. (فتوى رقم: ١٩٧٤).

بيع الشغص الميزات التي له العق في العصول عليها س: عندنا في نظام دولتنا أن المواطن الذي يعمل أو يدرس خارج الوطن لمدة معلومة، تمنحه الدولة استحقاقا يخول له به استيراد سيارة وأمتعة، مع إعفائه من الضريبة الجمركية عند رجوعه إلى الوطن، فهل يجوز لمثل هذا المواطن أن يبيع هذا الاستحقاق لغيره؟ علما أن هذا المواطن عاجز عن الانتفاع بهذا الاستحقاق، أفتونا مأجورين.

ج: إذا كان الأمركما ذكر، فلا يجوز لمن يعمل في الخارج أن يبيع الحق الذي يخوله النظام؛ لأنه غير متمول. (فتوى رقم: ١١٩٨٥).

شراء محصول الثمار لعدة سنوات

س: أعطيت مبلغا من المال لتأجر فاكهة لكي يتاجر لي به ويعطيني أرباحا على ذلك، ثم علمت أنه يشتري محصول الحدائق لمدة ه سنوات مقدما؛ لأن هذا يعطيه تخفيضا عن ثمن الحدائق الأصلي، فهل هذه الأرباح التي يعطيها لي من هذه التجارة حلال، وأنا راضية بذلك ومشتركة معه في المكسب والخسارة؟

ج: لا يجوز شراء محصول الحدائق لمدة خمس سنوات؛ لما في ذلك من الجهالة والغرر، فلا يجوز لك الاشتراك مع التاجر المذكور، ولا أخذ أرباح من تلك المتاجرة، ولو كنت راضية بذلك. (فتوى رقم: ١١٥٩٤).

البيع بالأجل وتعديد الربح س: يبيع السلمة مؤجلا بربح قد يصل إلى الثلث أو الربع، وقد يبيع السلعة على شخص بثمن أقل أو أكثر من بيعها على الآخر. ويسأل هل يجوز ذلك؟

ج: قال الله تعالى: سورة البقرة الآية ٢٧٥ « وَأَخِلُ اللَّهُ ٱلْبَيْمُ وَحَيْمُ الرَّبُولُ » وقال تعالى: سورة البقرة الأية ٢٨٢ «يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا تَدَايِنَةُ بِدَيْنِ إِلَىِّ أَجِهَا مُسَدِّي أَحْتُهُمْ الآية، وعليه: فإذا كان السائل يبيع ما يبيعه بعد تملكه إياه تملكا تاما وحيازته، فلا حرج عليه في بيعه بما يحصل التراضي والاتفاق عليه، سواء ربح الربع أو الثلث، كما أنه لا حرج عليه في تفاوت سعربيعه بضائعه، بشرط أن لا يكذب على المشتري بأنه باعه مثل ما باع على فلان، والحال أن بيعه عليه يختلف عنه، وأن لا يكون فيه غرر، ولا مخالفة لما عليه سعر السوق، إلا أنه ينبغي له التخلق بالسماحة والقناعة، وأن يحب لأخيه المسلم ما يحب لنفسه، ففي ذلك خير وبركة، ولا يتمادى في الطمع والجشع، فإن ذلك يصدر غالبا عن قساوة القلوب، ولؤم الطباء، وشراسة الأخلاق. (فتوى رقم: ١٢٤٩).

هل توجد نسبة معدودة من الربح في التجارة؟ سن هل توجد نسبة محدودة من الربح في التجارة، أم أن الربح غير محدود؟ نريد الجواب على هذا مع الدليل، ولا تنسوا كثرة الضرائب التي يؤديها التاجركل سنة.

ج: يجوز لن اشترى بضاعة للتجارة أو للاقتناء أن يبيعها بعد بأكثر من ثمنها حالا أو مؤجلا، ولا نعلم حدا ينتهى إليه في الربح، لكن التخفيف والتيسير هو الذي ينبغي، لما ورد فيه من الترغيب، إلا إذا كانت السلعة معروفة في البلد بثمن معلوم فلا ينبغي للمسلم أن يبيعها على جاهل بأكثر من ذلك، إلا إذا أعلمه بالحقيقة؛ لأن بيعها بأكثر: نوع من الغبن، والمسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يسلمه ولا

يغشه ولا يخونه، بل ينصح له أينما كان، قال النبي صلى الله عليه وسلم: الدين النصيحة الحديث، رواه مسلم في صحيحه وفي الصحيحين عن جرير بن عبد الله اليماني قال: بايعت النبي صلى الله عليه وسلم على إقام الصلاة وإيتاء الزكاة والنصح لكل مسلم. (فتوى رقم: ٢٥٥٢).

ويالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

# جماعة أنصار السنة المحمدية

تأسست عام ١٣٤٥ هـ - ١٩٢٦ م



نَهُ وَاليَعَارُهُ إِسْرُو حَسَرَيَّهُ وَالْكِمَانُ عَبِي مَسْرِيَّهُ وَالْكِمَانُ وَسِرُيَّةً الْمُوسِكِي وَلِيَكُانُ وَالْمَ حَبِيَّ مَالِمِي وَلِيَكُانُ وَلِمَاكِيا وَلِيَكُانُ وَلِمَاكِيا وَلِيَكُانُ وَلِمَاكِيا وَلِيَكُانُ وَلِمَاكِيا وَلِيَكُانُ وَلِمَاكِيا وَلِمُعَالِمُ وَلِمَاكِيا وَلِمُعَالِمُ وَلِمَاكِيا وَلَمْ حَبُولُ وَلَمْ وَمَنْ وَلَمْ مَالِمِي وَلِمَاكِيا وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلِمَاكِيا وَلَمْ وَلِمْ وَلِمَاكِيا وَلَمْ وَلِمْ وَلَمْ وَلِمْ وَلَمْ وَلِمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلِمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلِمْ وَلَمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلِمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلِمْ وَلَمْ وَلِمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلِمْ وَلَمْ وَلِمْ وَلَمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلَمْ وَلِمْ وَلَمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلَمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلِمْ فَلِمْ وَلِمْ لِمُعْلِمُوالِمْ وَلِمْ فَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ فَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمُ

0000

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين: القرآن والسنة الصحيحة، ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

0000

٣٧ الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط؛ عقيدةً وعملاً وخُلُقًا.

0000

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرع غيره - فيما لم يأذن به الله تعالى - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.

جماعة أنصار السنة المحمدية

