



جماعة أنصار السنة المحمدية

# المشرف العام

د. عبد العظيم بدوى

اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د.مرزوق محمد مرزوق

٨ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۲۲۹۳۰۰۱۷ فاکس ۲۲۹۳۰۰۱۷

البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM س التحرير، GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات

THATTOING ISHTRAK. TAWHEED@YAHOO.COM المركز العام:

A1010107-179100V7: هاتف WWW.ANSARALSONNA.COM

بشرى سارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوي ونشرها بالجلة على البريد الإلكتروني التالي ا MGTAWHEED@HOTMAIL.COM





الشهادة في الإسلام نوعان؛ شهادة حقيقية وهو من مات في المعركة مقاتلا لتكون كلمة الله هي العليا ، وشهادة حكمية وهي أدنى من الأولى وهي ما ورد فيها النص عن رسول الله صلى الله عليه وسلم كمن مات دون عرضه أو دمه أو ماله أو غريقا أو في الهدم أو مبطونا أو المرأة تموت في نفاسها أو نحو ذلك وعزاؤنا

لهؤلاء ما ورد من كلام سيد البشرية ،عن شهداء الأمة قَالَ: "إِنَّهُ لَمَّا أَصِيبَ (قَتَلَ) إِخُوَانَكُمْ بِوُمَ أَحُدٍ؛ جَعَلَ اللَّهِ أَزُوَاحَهُمْ فٍ جَوْف طَيْر خُضْر، تَردُ (تشرب من) أَنْهَارَ الْجَنَّة، تَأْكُلُ مَنْ ثمارها، وتأوي إلى قناديل من ذهب مُعلَّقة في ظل العرش، فلمًا وجدوا طيب مأكلهم ومشربهم ومقيلهم قالوا، من يُبلغ إخواننا (الأحياء) عنا، أننا أحياء في الجنة، لنلا يزهدوا في الجنة، ولا يُنكلوا (لا يترددوا ويفروا) عند الحرب. فقال الله تعالى أنا أيلغهم عنكم

فَاسمع بِأَ أَخِي تَبْلِيغِ اللَّهُ تَعَالَى عنهم؛ قَالَ: ﴿ وَلَا عَمَيَكَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمْوَكَّا بَلَ أَحْيامًا عِندَ رَبْهِمْ يُزَوَّقُونَ () فَرِحِينَ بِما اللَّهُ مُ الله مِن فَضْلِهِ. وَيَسْتَبْشِرُونَ بِٱلَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِم قِنْ خَلْفِهِمْ أَلَّا خَوْفٌ عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ . يَحْزَنُونَ )(آل عمران: ١٦٩ - ١٧٠). نعم المُبَلَغ، ونعم ما بَلْغَ به





සිහිත හැකිරීම කිරීම සිටින ස as a hule a we have a ve mer Elans

رئيس التحرير جمال سعد حاتم

في هذا العدد

افتتاحية العدد: الرئيس العام كلمة التحرير، رئيس التحرير 1. باب التفسير؛ د. عبد العظيم بدوي باب الاقتصاد الإسلامي: د. على السالوس 15 باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق 11 درر البحار؛ على حشيش 24 الهم الوحيد: صلاح عبد الخالق منبر الحرمين؛ الشيخ صالح آل طالب YV الأسباب الوقائية في السنة النبوية لظاهرة الغلاء في الأسعار: 11 د. سليمان بن صالح الثنيان واحة التوحيد: علاء خضر 200 ٣٨ أثر السياق في فهم النص: متولى البراجيلي باب العقيدة، د. عبد الله شاكر 54 27 فقه التعامل بين المسلمين: الشيخ مصطفى العدوي باب السيرة النبوية: جمال عبد الرحمن 29 تحذير الداعية من القصص الواهية: على حشيش 07 قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) ov و(الفعلية): د. محمد عبد العليم الإسلام منهج حياة: صلاح نجيب الدق 71 باب الفقه: د. حمدى طه 77 أيتهما أولى بالإيثار: عبده الأقرع ٦٨ VI باب الفتاوى: اللجنة الدائمة للإفتاء

مطابع الأهرام التجارية قلبوب ا

سكرتير التحرير مصطفى خليل أبو المعاطي الاخراج الصحفي أحمد رجب محمد

محمد محمود فتحى

حسبن عطاالقراط

مديرالتحريرالفني

### ثمن النسخة

مصر ٢٠٠ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطرة ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

### الاشتراك السنوى

١- ٢ الداخل ٢٠ جنبها بحوالة فورية ياسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون.

٢- ١ الخارج ٥ دولارا أو ٠٠١ ريال سعودي أو مايعاد لهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة. باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة حساب رقم / ٩٥١٩١٠

> ٥ ٥٨ حقيل الحرق الحرق والأعماد والميد والت والتوسيل الحال and lots total aligner that and the as

بنفذ السع الوحيد بمقر مجلة التوحيد

الحمد لله منزل الكتاب، والصلاة والسلام على من بعثه ربه بالسنة المينة للكتاب، وعلى آله وأصحابه، وبعدُ:

فبعد حديثي عن تعظيم النصوص الشرعية، وبيان أنها هي التي يُعتمد عليها في أصول الدين وفروعه، وهذا أصل عظيم من أصول الإسلام، ويأتي بعد هذا أمر لا يقل أهمية عن التسليم للنصوص، ألا وهو فهم النص الشرعي للعمل به وعدم الخروج عليه، ولذلك أقول:

### فهم النصوص الشرعية ضرورة حتمية للعمل بها:

إن فهم النصوص الشرعية ضرورة حتمية للعمل بها، وهذا الفهم نرجع فيه إلى سلف هذه الأمة الصالحين، ومن تبعهم بإحسان ممن وقف على أقوالهم، وعرف مرادهم، وصحة استدلالهم من أهل السنة والجماعة، وللصحابة -رضوان الله عليهم أجمعين- قدم السبق في هذا لما شرَفهم الله به من صحبة النبي صلى الله عليه وسلم، وتعديل الله لهم في كتابه، قال الله تعالى: «رالتي عُور الأركون من المهجون والأصار والذي المُعُومُم ولحس رضي الله عنه ورضواعة (التوبة، ١٠٠).

وقال عبد الله بن مسعود: «من كان منكم متأسيًا فليتأسَّ بأصحاب محمد صلى الله عليه وسلم؛ فإنهم كانوا أبر هذه الأمة قلوبا، وأعمقها علما، وأقلها تكلفا، وأقومها هديًا وأحسنها حالاً، قوما اختارهم الله لصحبة نبيه صلى الله عليه وسلم وإقامة دينه، فاعرفوا لهم فضلهم، واتبعوهم في آثارهم؛ فإنهم كانوا على الهدى المستقيم». (جامع بيان العلم وفضله ٢/٩٤٧).

#### العمل بفهم الصحابة والرجوع إليهم:

والصحابة- رضوان الله عليهم- عاصروا الوحي وشاهدوا التنزيل، فهم أعلم الناس بمراد الله سبحانه، ومراد رسوله صلى الله عليه وسلم، وكانوا أعظم الناس قيامًا بدين الله، وتطبيقه واقعًا عمليًا في حياتهم، قال سفيان الثوري والسدي في قول الله تعالى: • قُل المُدُ بِقُومَلَمُ عَلَى عِكارو الأرك أَسْطَعَ ، (النمل،٥٩). هم أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم. (تفسير ابن كثير؛ ٥٠٣/٣).

وذكر ابن جرير عن قتادة أنه قال في قول الله تعالى: • • •

المر المبلي، (سباً:٦). وهم أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم، (تفسير الطبري ٤٤/٢٢).

وقال فيهم الأمام الشافعي رحمه الله في رسالته البغدادية التي رواها عنه الحسن بن محمد الزعفراني: وقد أثنى الله تبارك وتعالى على أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم في القرآن والتوراة والأنجيل، وسبق لهم على لسان رسول الله صلى الله عليه وسلم من الفضل ما ليس لأحد بعدهم، فرحمهم الله، وهناهم بما أتاهم من ذلك ببلوغ أعلى منازل الصديقين والشهداء والصالحين، أدوا إلينا سنن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وشاهدوه والوحي ينزل عليه، فعلموا ما أراد رسول الله صلى الله عليه وسلم عامًا وخاصًا وعزمًا وإرشادًا، وعرفوا من سنته ما عرفنا وجهلنا، وهم فوقنا في كل علم واجتهاد وورع

التوحيد العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون

الحلقة الثانية

www.sonna banha.com

۲

'n'n

وعقل .. (إعلام الموقعين ١/٨٠).

وقال ابن حزم: وقد أخبرنا الله عز وجل أنه علم ما يخقلوبهم، ورضي عنهم، وأنزل السكينة عليهم، فلا يحل لأحد التوقف يخ أمرهم ولا الشك فيهم ألبتة، ولقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا يدخل النار أحد بايع تحت الشجرة،. (الفصل ٤/١٤).

وقد ذكر الامام الشاطبي أمورًا متعددة ترجح العمل بفهم الصحابة والرجوع إليهم، ومما ذكر في ذلك، ثناء الله عليهم، ومدحهم بالعدالة وما يرجع إليها كقوله تعالى: (كَنْتُمْ خَبْرُ أَمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ، (آل عمران:١١٠)، وقوله: , وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أَمَّةً وَسَطّا لِتَكُونُوا شَهَدَاتُهُ عَلَ النَّاس وَيَكُونُ ٱلْرَسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ، (البقرة: ١٤٣)، ففي الأولى إثبات الأفضلية على سائر الأمم، وذلك يقتضى باستقامتهم في كل حال، وفي الثانية إثبات العدالة مطلقًا، ولا يقال: إن هذا عامَ في الأمة؛ فلا يختص بالصحابة دون غيرهم، فنقول على تسليم التعميم؛ دأن الصحابة أول داخل في شمول الخطاب؛ لأنهم أول من تلقى ذلك من الرسول صلى الله عليه وسلم، وهم المباشرون للوحى، ولذلك فهم أولى بالدخول من غيرهم؛ إذ الأوصاف التي وصفوا بها لم يتصف بها على الكمال إلا هم، فمطابقة الوصف للاتصاف شاهد على أنهم أحق من غيرهم بالمدح، فيصح أن يُطلق على الصحابة أنهم خير أمة بإطلاق، وأنهم وسط، أي: عدول بإطلاق، وإذا كان كذلك فقولهم معتبر، وعملهم مقتدى به، وقد جاء في الحديث الأمر باتباعهم، وأن سنتهم في طلب الاتباع كسنة النبي صلى الله عليه وسلم، كقوله: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ». وقوله: «تفرق أمتى على ثلاث وسبعين فرقة، كلها في النار إلا واحدة، قالوا: ومن هم يا رسول الله؟ قال: «ما أنا عليه وأصحابي». (باختصار وتصرف من كتاب الموافقات ٤/٤٧- ٧٦).

### من أصول دعوتنا الباركة: العودة إلى السلف الصالح:

ومن هنا كان من أصول دعوتنا المباركة العودة بالأمة إلى ما فهمه الصدر الأول من النصوص، لأنهم أعلى وأرفع وأفهم ممن جاء بعدهم، يقول ابن تيمية رحمه الله: فمن اتبع السابقين الأولين كان منهم وهم خير الناس بعد الأنبياء؛ فإن أمة محمد صلى الله عليه وسلم خير أمة أخرجت للناس، وأولئك خير أمة محمد صلى الله عليه وسلم كما ثبت في الصحاح من غير وجه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم».

ولهذا كان معرفة أقوالهم في العلم والدين وأعمالهم خيرا وأنفع من معرفة أقوال المتأخرين وأعمالهم في

18 the manager March alas what they are all en 40 czus men 1800 a Station Elder ally walker and then young and وقف طي اقرادي، وحرف Caleras and marking as the times aredes.

جميع علوم الدين وأعماله؛ كالتفسير وأصول الدين وفروعه، والزهد والعبادة، والأخلاق والجهاد، وغير ذلك؛ فإنهم أفضل ممن بعدهم، كما دل عليه الكتاب والسنة، فالاقتداء بهم خير من الاقتداء بمن بعدهم ومعرفة إجماعهم ونزاعهم في العلم والدين خير وأنفع من معرفة ما يذكر من إجماع غيرهم». (مجموع الفتاوى: ٢٤/١٣).

ويشير ابن القيم رحمه الله إلى ضرورة الأخذ بأقوال الصحابة لتقدمهم رفضلهم في العلم والدين، فيقول: «إذا وُجد في المسألة قول لأصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ورضي عنهم الذين هم سادات الأمة وقدوة الأئمة، وأعلم الناس بكتاب ريهم تعالى وسنة نبيهم صلى الله عليه وسلم، وقد شاهدوا التنزيل وعرفوا التأويل ونسبة من بعدهم في العلم إليهم كنسبتهم إليهم في الفضل والدين، كان الظن والحالة هذه بأن الصواب في جهتهم والحق في جانبهم من أقوى الظنون، وهو أقوى من الظن المستفاد من كثير من الأقيسة، هذا ما لا يمتري فيه عاقل منصف، وكان الرأي الذي يوافق ما لا يمتري فيه عاقل منصف، وكان الرأي الذي يوافق رأيهم هو الرأي السداد الذي لا رأى سواه». (إعلام الموقين ٤/١٤٦، ١٤٢).

ورحم الله الإمام ابن رجب الحنبلي الذي أشار بفهم الصحابة ومن تبعهم في أصول الدين وفروعه، وفي هذا كفاية لكل طالب حق ومريد رشد، يقول رحمه الله: فالعلم النافع من هذه العلوم كلها: ضبط نصوص الكتاب والسنة، وفهم معانيها، والتقيد في معانى القرآن عن الصحابة والتابعين وتابعيهم، في معانى القرآن

جمادي الأولى ١٤٣٦ هـ

التوحيد ) ٣

والحديث، وفيما ورد عنهم من الكلام في مسائل الحلال والحرام، والزهد والرقائق، والمعارف، وغير ذلك، والاجتهاد على تمييز صحيحه من سقيمه أولاً، ثم الاجتهاد على الوقوف على معانيه وتفهمه ثانيًا، وفي ذلك كفاية لمن عقل، وشُغُلُ لمن بالعلم النافع عني واشتغل. (فضل علم السلف على الخلف ص١٠).

### العلم الفارق بين الحق والباطل:

والصحابة- رضوان الله عليهم- أعظم الناس عقلاً وفهما وأزكاهم نفسًا، وذلك لقوة الإيمان الذي يصحح الإدراك ويجعل لصاحبه فرقانًا يفرق به بين الحق والباطل، كما قال الله تعالى: « يَأَجًّا الَّبِيَ وَمَعْتَرَ لَكُمْ وَاللهُ عُمَل لَكُمْ وَقَانًا وَتَكْفَر عَنصُم مَتَاكِرُ وَمَعْتَر لَكُمْ وَاللهُ ذُو الْفَصْلِ الْطَلِمِ، (الأنفال:٢٩). قال الشوكاني رحمه الله: «والفرقان ما يفرق به بين الحق والباطل، والمعنى: أنه يجعل لهم من ثبات القلوب، وشقوب البصائر، وحسن الهداية ما يفرقون به بينهما عند الالتياس،- (فتح القدير ٢٠٢/٢).

وقد ذكر الشنقيطي رحمه الله الأقوال في الراد بالفرقان في الآية، ورجح أنه، العلم الفارق بين الحق والباطل، واستدل على ذلك بقول الله، « يَتَأَجُّ الَّلْنِينَ المَّوُ انَقُوا الله وَاليُوا بُولِهِ يُؤْدِكُمْ كَفَلَيْ مِن رَّحْمَوه وَعَمَل فَكُمْ فُرًا تَشُونَ بِهِ، (الحديد:٢٨). لأن قوله هنا: «ويجعل لكم نورًا تمشون به». يعني: علمًا وهدى تفرقون به بين الحق والباطل. (انظر: أضواء البيان ٢٢٤٩/٢).

ولا شك أن الصحابة رضوان الله عليهم هم خير من حققوا خصال التقوى والإيمان بتزكية القرآن لهم وثناء النبى صلى الله عليه وسلم عليهم، ولذلك عرفوا وفهموا من الدين ما لا يفهمه غيرهم، كما قال ابن تيمية رحمه الله: «ومن المستقرع أذهان المسلمين: أن ورثة الرسل وخلفاء الأنسياء هم الذين قاموا بالدين علمًا وعملاً، ودعوة إلى الله والرسول صلى الله عليه وسلم، فهؤلاء أتباء الرسل حقا، وهم بمنزلة الطائفة الطيبة من الأرض التي زكت فقبلت الماء فأنبتت الكلأ والعشب الكثير.... وهؤلاء هم الذين جمعوا بين البصيرة في الدين والقوة على الدعوة، ولذلك كانوا ورثة الأنبياء الذين قال الله تعالى فيهم: ﴿ زَأَذَكُرُ عِنْدَنَّا إِبْرَهِمَ وَإِسْحَنَّ وَيَعْقُونَ أَوْلِي ٱلْأَيْدِي وَٱلْأَبْصَدْرِ (ص:٤٥)، فالأيدى القوة في أمر الله، والأبصار البصائر في دين الله، فبالبصائر بدرك الحق ويعرف، وبالقوة يتمكن من تعليفه وتنفيذه والدعوة إليه. (مجموع الفتاوي .(97.97/2

all along automat of all a and a ser as assal sail STAN ZUSA BUSIL GOM مله ملك التي ملى الله ملك and any and any and and as 1000 a 1000 opens

وقال في أهل الحديث: ويدخل فيهم الصحابة وهؤلاء أولياء: «.. فهم أكمل الناس عقلاً، وأعدلهم قياسًا، وأصوبهم رأيًا، وأسدهم كلامًا، وأصحهم نظرًا، وأهداهم استدلالاً، وأقومهم جدلاً، وأتمهم فراسة، وأصدقهم إلهامًا وأحدهم بصرًا ومكاشفة، وأصوبهم كمًا ومخاطبة، وأعظمهم وأحسنهم وجدًا وذوقًا،. (مجموع الفتاوى ٤/٩).

ولم لا يكونون كذلك، وقد ورد القرآن الكريم موافقًا لا جتهادات بعضهم، كما حصل لعمر بن الخطاب رضي الله عنه غير مرة، منها ما رواه البخاري عن أنس قال: قال عمر، وَافقتُ الله يوَ ذَلَات، أَوَ وَافقتني رَبِّي فِ ذَلَات، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّه يَوَ اتَخَذَت مَقَامَ إَبْراهيمَ مُصَلَّى، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّه يَوَ اتَخَذَت مَقَامَ إَبْراهيمَ مُصَلَّى، فَلُو أَمَرْت أَمَّهَات اللَّه، يَدُخُلُ عَلَيْكَ البَرِّ وَالهَاجرُ، وَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّه، يَدُخُلُ عَلَيْكَ البَرِّ وَالهَاجرُ، فَلُو أَمَرْت أَمَّهَات المُؤْمَنينَ بالحجاب، فَأَذَرَلَ الله آيَة وَسَلَّمَ بَعُض نَسَائه، فَدَخَلْتُ عَلَيْهِنْ، قَلْتُ، إن انْتَهَيْتُ أَوَ لَيْبَدُ لَنْ الله رَسُولَهُ صَلَّى الله عليه وسَلَّم خَيْرًا منْكَنَّ نَتَ عَتَى أَتَيْتُ إحدى نَسَائه، قَالَتْ، يَا عَمَرُ، أَمَا فِ رَسُولَ الله صَلَى الله مَلْيه وَسَلَّمَ مَا يَعْظُ نَسَاءِهُ، حَتَى تَعْظَهُنَ اللَّه صَلَى اللَه وَلَكُمُ مَا يَعْظُ نَسَاءِهُ، حَتَى تَعْطَهُنَ أَنْتَ؟ فَأَذَرَلَ اللَه (عَسَى رَبُّهُ إِنَّ طَلَّقَكُنَّ أَنْ يُبَدُلُهُ أَزُواجًا خَيْرًا مِنْكُنَ مُسْلَمَات) الآيَةَ .. (البخاري: ٤٤٢٤).

ومن كان بهدَه الصفة كان من أصح الناس فهمًا وبيانًا، ولذا قال عبد الله بن عباس رضي الله عنهما-لما بعثه علي رضي الله عنه لمحاورة الخوارج، فقال لهم في أول ما قال: دجئت أحدثكم عن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم عليهم نزل الوحي، وهم أعلم بتاويله». (مصنف عبد الرزاق: ١٨٦٨).

التوحيد العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون

٤

the anso and as the street ويعد الا ويعد إلى ما عمد مع Manach Mancers (alts als A character al ( and alter a) Angood Stal & Barthan 1911 ولك والتيك الله والك والرجع إلى ·Rahao Rado Ralle

بل إن الصحابة والتابعين وأتباع التابعين أكثر هذه الأمة علمًا وخيرًا وبركة، وذلك لقربهم وشدة اتباعهم للنبي صلى الله عليه وسلم ظاهرًا وباطنًا، وليس هذا مقصورًا على فهم الكتاب والسنة فحسب، بل في جميع مجالات الحياة، فقد فتح الله عليهم، وفتح بهم قلوب البلاد والعباد، كما في حديث أبى سعيد الخدري رضى الله عنه قال: «بَأَتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانَ، فَيَعْزُو فِئَامٌ مِنْ النَّاس، فيقولون؛ فيكم مَنْ صَاحَبَ رَسُول الله صَلى الله عُلَيْه وسَلَم؟ فيَقُولُونَ: نَعَمْ، فَيُفْتَحُ لَهُمْ، ثُمَّ يَأْتَى عَلَى النَّاسِ زَمَانُ، فَيَغْزُو فِئَامٌ مِنَ النَّاسِ، فَيُقَلِّلْ: هُل فيكمُ مَنْ صَاحَبَ أَصْحَابَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وسَلَم؟ فيقولون؛ نعم، فيُفتحُ لهُم، ثمَّ يَأتى عَلَى النَّاس زَمَانٌ، فَيَغْزُو فِنَامٌ مِنَ النَّاسِ، فَيُقَالُ: هُل فَيكُمْ مَنْ صَاحَبَ مَنْ صَاحَبَ أَصْحَابَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَم؟ فَيَقُولُونَ: نَعَمْ، فَيُفْتَحُ لَهُمْ .. (البخاري: ٣٦٤٩، . (YOTY : pluss

قال النووي رحمه الله: «وفي هذا الحديث معجزات رسول الله صلى الله عليه وسلم وفضل الصحابة والتابعين وتابعيهم». (شرح النووي على مسلم: ٨٣/١٦).

وقد حرص الصحابة رضوان الله عليهم على تلقي العلم ومدارسته وفهمه من النبي صلى الله عليه وسلم، فهذا عبد الله بن مسعود رضي الله عنه يقول: «والذي لا إله غيره ما أنزل الله سورة إلا أعلم أين أنزلت، ولا أنزلت آية من كتاب الله إلا أنا أعلم فيمن أنزلت، ولو أعلم أحدًا أعلم مني بكتاب الله تبلغه الإبل لركيت المه. (المخارى: ٥٠٠٢). ويقول ابن أبي مليكة

عن عائشة رضي الله عنها أنها كانت لا تسمع شيئًا لا تعرفه إلا راجعت فيه حتى تعرفه. (البخاري: ١٠٣). وهذا يدل على حرصهم على فهم النصوص ومعانيها ومعرفة مراد الله منها ابتغاء وجه الله تعالى. قال الحسن البصري رحمه الله: «ما أنزل الله آية إلا وهو يحب أن يُعلم ما أراد بها». ذكره عنه ابن تيمية في درء التعارض (٢٠٨/).

ولم يكن هذا قاصرًا على الصحابة فحسب، بل كان أتباعهم يحرصون على العلم وفهمه، فهذا مجاهد بن جبير يقول: «عرضت القرآن ثلاث عرضات على ابن عباس، أقفه عند كل آية، أسأله فيم نزلت، وكيف كانت. (سير أعلام النبلاء ٤/٤٥٠).

ومن هذا أقول: يتعين على كل مسلم حريص على دينه أن ينظر إلى ما فهمه من النصوص الشرعية دالا على اعتقاد أو عمل أن يعرضه على فهم السلف الصالح، فإن اعتقدوه وعملوا به، فالحمد لله، والا، فليرجع إلى أقوالهم وفمهم وعملهم، ويجب أن يعلم أن كل اعتقاد اعتقده الصحابة فمن بعدهم من أصحاب القرون المفضلة، فهو مبنى على ما فهموه من نصوص الكتاب والسنة، وأن كل اعتقاد مخالف لاعتقادهم فهو مخالف لما فهموه من النصوص الشرعية، وعليه فليس مرادًا لله ولرسول صلى الله عليه وسلم، وكل عمل تعبدي موافق لما كان عليه الصحابة ومن بعدهم من السلف تقريًا إلى الله تعالى، فهو مبنى على فهمهم للأدلة الشرعية التي تلقوها من رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأن كل عمل تعبدي مخالف لما كانوا عليه، فليس من السنة ولا يجوز العمل به، وكل اعتقاد وعمل تعبدي تركه الصحابة ومن بعدهم من السلف مع وجود المقتضى، فليس من الدين، بل هو بدعة وضلالة، ومن المعلوم أن من أكبر أسباب الابتداع في الدين، والخروج على جماعة المسلمين، كان بسبب الانحراف في فهم النصوص، وما خرجت الخوارج إلا بسبب عدم فمهم لنصوص الوعيد، وما ضلت المرجئة إلا لسوء فمهم لآيات الوعد، والضابط لهذا الفهم هو فهم الصحابة- رضوان الله عليهم-، ثم أتباعهم من أصحاب القرون الخيرية المفضلة، وصدق الشاعر المتنبى في قوله:

## وكم من عائب قولا صحيحًا

### وآفته من الفهم السقيم

التوحيد) ٥

أسأل الله- تبارك وتعالى- أن يجعلنا من أهل الفقه في الدين، السالكين للمنهج القويم، وصلى الله وسلم وبارك على ديننا محمد وآله وصحبه.

جمادي الأولى 1233 هـ

الحمد لله رب العالين، والصلاة والسلام على نبيه الأمين، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد : بالأمس القريب، طال إرهابُ مذموم صحيفة شارلي الفرنسية، أدانته كل الدول العربية والإسلامية، فالإسلام يجرِّمُ سفك الدماء، وقد جعل مَن قَتَلُ نفسًا بغير حق فكأنما قتل الناس جميعًا، قبال الله تعالى: (مَن تَتَكَرُ نَفْسًا يِغْبَر نَفْسٍ أَوْ فَكَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّهَا قُتَلَ ٱلنَّاسَ حَمِعًا ، (المائدة:٣٢)، ووقف العالم كله في هُبَة لم بُجُلس منها بُغُد، وهاجت الدنيا وماجت تتحدث عن القتل والأرهاب، ومنهم من صَنْعَهُ ونفخ فيه وأجَجَهُ، وخَطْطَ له ومُؤَله، ثم بدأ يحترق بويلاته، مع ما صدر من الصحيفة من إساءة بالغة للإسلام وأهله، ورسوله الكريم صلى الله عليه وسلم، وإهانتها التي نالت من مشاعر مسلمي العالم قبل الحادث وبعده.

وترتفع بعدها وتيرة الاعتداءات، فيقتل من يُقتل من المسلمين، واعتداءات يومية على دور العبادة، واتلاف المتلكات، دون اكتراث من دولهم التي يعيشون فيها، وفي مصر تتكرر مأساة الأعمال الإرهابية الجبانة؛ نتيجة إرهاب أسود مذبر ومخطط على أرض الفيروز، والتي ما سالت عليها إلاً دماء أبناء مصر الأبطال عبر العصور، راح ضحية تلك الأعمال الإجرامية الخسيسة ما يزيد على مائة من أعز شباب مصر وخيرة شبابها، يزيد على مائة من أعز شباب مصر وخيرة شبابها، لهم الشفاء العاجل، في عدة هجمات إرهابية مخططة ومُمنهجة، هدفها زعزعة مصر، بل المتطقة بأشرها والنيل من جيشها.

ودولة أخرى تضاف إلى العراق وسوريا وليبيا ولبنان، يبتلع الحوثيون اليمن، ويفككون مفاصلها، ويستولون على مقاليد الأمور فيها، على مرأى ومسمع من العالم كله، ولم نسمع سوى إداننات خافتة، ومباركات ضمنية، وكأن دماءنا صارت رخيصة، فلم تهزهم أرواح ودماء شباب مصر وجنودها، ولا ضياع دؤلة تُضاف إلى الهيمنة الإيرانية، ويُرسم مصيرها ويتحدد في طهران إل

GSHATEM@HYAHOO.COM

I Mac Alia

اشس التحرير

GSHATEM@HOTMAIL.COM

٦

#### الكيل بمكيالين . . وضياع اليمن 21

إن الناظر بعين الإنصاف ليجد أن الغرب ومعه أمريكا يكيل بمكيالين في كل القضايا التي يكون العرب والمسلمون طرفا فيها، فمنذ ضرب برجي مبنى التجارة العالى، وأمريكا بذريعة محاربة الارهاب، راحت تفتت كيان دول، في احتلال جديد، يعيد إلى الأذهان الحقبة الاستعمارية بكل بشاعتها، فراحت تصول وتجول تحتل الدول، وتجنّد حلفاءها، وتعاونت مع إسرائيل ومخابراتها، ومع المخابرات الغربية في هدم العراق، وإشعال الحروب بين شعبها بعد أن قسمته مناطق وأحزابًا، وراحت تخطط لهدم الدول العربية في المنطقة، وتدمير ثرواتها، وتفكيك أواصر شعوبها، وتفكيك جيوشها، ولكن الله قد حمى جيش مصر من أن يلقى نفس المصير المحتوم بعد أن ضاعت وانهارت جيوش العراق، وسوريا، ولبنان، وليبيا، ثم جاء الدور من حلفاء أمريكا في الخفاء مكافأة لهم على دورهم في تنفيذ مخططات أمريكا والغرب، وتركت لإيران الحبل على الغارب في العراق وسوريا ولبنان وليبيا، ثم جاء الدور ليقبضوا بقية الغنائم، وفي فترة من الضعف الشديد والانشغال في اليمن راح الحوثيون يسيطرون على الدولة اليمنية، وعلى صنعاء، كما جاء على لسان أحد نواب البرلمان الإيراني في الأيام الماضية قائلاً: «إن العاصمة صنعاء قد التحقت الآن بالثورة الإسلامية» !!

ولولا أن الواقع اليمني يصدق هذه المقولة، لما صدقناها، ولكنها الحقيقة المرة التي أصبح علينا أن نعترف بها الآن، بعد أن سقطت صنعاء في قبضة الحوثيين.. ذراع إيران القوي في اليمن (لاحتى إذا المرة، هلا بد أن يشدَّ آذاننا، ويخرج رءوسنا من المرمال تصريح الأمين العام لحزب الله الشيعي في لبنان الأسبوع الماضي، والذي اعترف فيه بأن حزب الله قد أرسل خبراء إلى اليمن قبل سبتمبر ٢٠١٤ نقل تجربة حزب الله اللبناني في لبنان إلى اليمن (لا وقد نجح خبراء حسن نصر الله في نقل التجربة براعة واقتدار، فقد أصبح اليمن الآن كلبنان تماما، بلا رئيس دولة، وبلا حكومة (لا يتحدد مصيره ومستقبله في ظهران بحسب مخطط المرشد الأعلى للثورة الإسلامية ومن بعده المراجع

الشيعية، وسط صمت أمريكي وغربي يثير علامات الاستفهام (!

#### قوات الحوثي تسطير على اليمن وتهدد دول الجوار ( (

إن ما وقع في الأيام الأخيرة الماضية في اليمن بدءًا من اختطاف مدير مكتب رئيس الجمهورية اليمنية، ثم محاصرة قوات عبد الملك الحوثي للقصر الرئاسي وبداخله رئيس الجمهورية، ومحاصرة رئيس الحكومة في مقر إقامته، وانتهاء بتقديم كل من رئيس الجمهورية، ورئيس الحكومة استقالتيهما، مرورًا بسيطرة الحوثيين على جميع مؤسسات الدولة في العاصمة صنعاء، كل هذه التفاصيل بثتها وسائل الإعلام بثًا مباشرًا، وقد سيطر الحوثيون على العاصمة صنعاء بسهولة التوقيع على ما يسمى «اتفاق الشراكة والسلم» وكانوا هم أول من نقضوا الاتفاق ولم يلتزموا بالينود التي وضعوها هم في هذا الاتفاق.

وحاولوا بسط سيطرتهم على بقية المحافظات على مرأى ومسمع من الرئيس اليمني عبد ربه منصور، وعندما عجزوا عن السيطرة على مأرب، ذات الكنز النفطي، أرادوا الاستعانة بالرئيس اليمني، لكنه رفض مطالبهم، فحاصروا قصره، وقتلوا عددًا من أهله وحراسه، وحاولوا اغتيال رئيس حكومته، ثم وضعوهما تحت الإقامة الجبرية، إلى أن تقدما باستقالتيهما.

وكان الرئيس اليمني المستقيل -نائب الرئيس الأسبق علي عبد الله صالح-، قد وصل إلى رأس السلطة في اليمن، وفقًا للمبادرة الخليجية التي أطاحت بالرئيس السابق علي عبدالله صالح عن السلطة بعد الثورة الشعبية التي قامت ضده، وكان من المفترض أن يرأس هادي البلاد لمدة عامين انتقاليين ينتهيان في فبراير ٢٠١٤م، إلا أنه تم التمديد له ضمن توافق بين القوى السياسية في البلاد؛ لإنهاء متطلبات المرحلة الانتقالية التي تم إطالة مدتها بشكل غريب ومريب، وتم التوافق في النهاية على شكل الدولة في المستقبل، مع بعض الاعتراضات من هنا المعترضين

جمادي الأولى ١٤٣٦ هـ

Y

التوحيد

جماعة الحوثي الشيعية الزيدية.

وقد حاول الرئيس اليمني المستقيل مد الفترة الانتقالية، لا لينتهي من متطلباتها كما بدا للبعض، ولكن ليرسخ أقدامه في السلطة، خاصة أن له منافسين أقوياء، فهناك الرئيس المخلوع ونظامه الذي لا يزال يسيطر على بعض مفاصل الدولة اليمنية، وهناك القوى والأحزاب والعشائر ذات النفوذ مثل آل الأحمر، وحزب الإصلاح الذي يمثل المخوان المسلمين، وكذلك هناك المليشيات الحوثية، وكل هؤلاء المنافسون لهادي أعداء فيما بينهم، فصالح وأعوانه يرون أن آل الأحمر والإخوان هم رأس الحربة للثورة التي أطاحت به، كما أن الحوثيين يرون أن صالح وأعوانه هم سبب الحروب التي شُنت عليهم لسنوات طوال، إضافة إلى أن مشروع الحوثيين لا يتفق مطلقا مع ما يسعى إليه الإخوان والعشائر، وهذه كانت لعبة هادي.

#### زحف العوثيين . . والتصادم مع العشائر (1

كانت أولى خطوات هذه اللعبة، هي السماح من قبل الرئيس هادي للحوثيين بقتل وطرد سلفي دماج من مناطقهم في صعدة، وتمكين الحوثيين من تلك المناطق، وعدم قيام الجيش اليمني وقوى الأمن بالتصدي للمليشيات الحوثية آنذاك، وكذلك عدم تمكين العشائر من التصدي لهم، وتمكن الحوثيون بمساعدة هادي من القضاء على قوة السلفيين، وانتهكوا حرمة المساجد وسط صمت مريب من قبل العشائر والقوى السياسية.

وبعد القضاء على قوة السلفيين، بدأ الحوثيون في التصادم مع العشائر اليمنية وخاصة آل الأحمر، وكانت بداية القضاء عليهم بقرارات من الرئيس عبد ربه منصور؛ حيث أصدر قرارات الإطاحة بالقيادات العسكرية الكبيرة من آل الأحمر، وعلى رأسهم اللواء علي محسن الأحمر، الخصم العنيد لصالح والحوثيين على السواء، وقُلد منصباً شرهيًا كمستشار عسكري للرئيس هادي.

قام الحوثيون بالزحف على المحافظات والمدن واحدة تلو الأخرى، وسط صمت من الرئيس اليمني المستقيل، وسكوت الجيش الذي اتخذ موقفًا سلبيًّا تجاه تمرد ميلشيات

مسلحة، وتعديها على مدن البلاد ومحافظاتها، وكان للإعلام الحكومي دور بتصوير قوات العشائر اليمنية بأنها مليشيات مسلحة مشابهة للمليشيات الحوثية، وبالتالي أوهم اليمنيين بأن الصراع الدائر صراعًا بين قوى متمردة من الخارج، وقوى وطنية تسعى تلحفاظ على الدولة وهيبتها، وظل الأمر هكذا حتى حاصر الحوثيون العاصمة صنعاء، من جمع الجهات، ثم اقتحموها وفرضوا الأمر الواقع فيها، وأجبروا الرئيس اليمني على التوقيع على ما يسمى بـ «اتفاق السلم والشراكة»، ورضخت له بقية القوى السياسية في البلاد، واستمر الحوثيون في ابتلاع البلاد منطقة تلو الأخرى حتى وصلوا أبواب الكنز النفطى في اليمن «مأرب».

وبعد اقتحام صنعاء من قبل الحوثيين، أدرك هادي بعد فوات الأوان أن هناكَ مؤامرة تدار خلف ظهره، أبطالها هم الحوثيون، ونظام صالح، وبات غير قادر على لجم طموح الحوثيين والتصدي لهم بالجيش اليمنى الذي بات مشتتًا.

ولكن هادي لم يفقد بعدُ كل أوراقه، فرفض ضغوط الحوثيين لدعمهم في اقتحام مأرب، فمأرب هي إحدى المحافظات الكبرى والتي تضم عشائر كبرى قوية قادرة على الدفاع عن نفسها وصد هجوم الحوثيين، في نفس الوقت فإن محافظات الجنوب اليمني ستقف إلى جانب مأرب حتى لا يطالها اللد الحوثي.

وقام الحوثيون بعد ذلك بمهاجمة القصر ودار الرئاسة، وحاصروا الرئيس داخل القصر، وقتلوا عددًا من حراسه وأهله، وحاولوا اغتيال رئيس وزرائه، ولم تقم فصائل الجيش اليمني المتعددة بمحاولة الدفاع عن الرئيس اليمني، ومقر الحكم في البلاد، حتى سيطر الحوثيون على كافة المقرات السيادية في البلاد، وصار هادي وحكومته رهائن لدى المياشيات الحوثية.

ونما لعلم الرئيس المستقيل أن ما يحدث هو انقلاب حقيقي ضده، ولكنه بدلاً من أن يخرج ليخبر الشعب والعالم كله بما يحدث، إذ به يؤثر مصلحته وسلامته الشخصية على مصلحة البلاد، متقدمًا باستقالته بشكل مفاجئ، ظنًا منه أنه بذلك سيضع الحوثيين في مأزق، مما سيجعلهم يترجونه التراجع عن استقالته، وأن أنصاره في الجنوب اليمنى -وهو

التوحيل العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون

1

من محافظات الجنوب- سيقودون حراكا يعيده إلى السلطة مرة أخرى <sup>(1</sup>

وقد كان الحوثيون أكثر ذكاءً من هادي، فسرعان ما تعاونوا مع حليفهم وعدوهم السابق علي عبد الله صالح، وعملا معاً على تعطيل انعقاد البرلمان للبت في استقالة هادي، وإيجاد مخرج دستوري وقانوني للأزمة التي تمر بها البلاد، وجمعوا القوى السياسية تحت مظلة حوار سقيم معهم، بما أعطاهم شرعية سياسية في الخفاء، كانوا يدبرون لإتمام لعبتهم، فكان الإعلان الدستوري الذي أطاح باليمن، وجعله رهينة في يد ميلشيات متمردة مدعومة من جهات خارجية.

### العوثيون . . والدعم الإيراني المعلن 13

وقد وصف علي شيرازي ممثل المرشد الأيراني علي خامئني، جماعة الحوثي الشيعية في اليمن بأنها نسخة مشابهة لحزب الله في لبنان.

وأكد شيرازي في حوار مع موقع «دفاع برس» التابع للقوات المسلحة الإيرانية: «أن الجمهورية الإيرانية تدعم الحوثيين في اليمن، وحزب الله في لبنان، والقوات الشيعية في سوريا والعراق بشكل مباشر».

وكان «علي أكبر ولايتي» مستشار المرشد الإيراني الأعلى، والأمين العام للمجمع العالي للصحوة الشيعية- قد قال: «إن إيـران تدعم الحوثيين في اليـمن، وتعتبر هـذه الحركة جـزءًا من الحركات الناححة للصحوة الإسلامية، على حد وصفه.

التبعث للمستورية المرابية على المرشد الإيراني: وقالت صحيفة ، كيهان ، التابعة للمرشد الإيراني: ، إن انتصار جماعة الحوثيين في صنعاء، ورفعهم صور مؤسس الجمهورية الإيرانية الخميني، والمرشد علي خامئني، انتصار طبيعي للثورة الإيرانية، وليست هذه هي المرة الأولى التي يعترف فيها الإيرانيون بدعم الحوثيين في اليمن.

### العوثيون قلة سيطرت على مفاصل اليمن

وتعد حركة أنصار الله «الحوثيون، حركة سياسية شيعية مسلحة تتخذ من صعدة في اليمن مركزًا رئيسًا لها، وعرفت باسم (الحوثيون) نسبة إلى مؤسسها حسين الحوثي الذي قتل على يد القوات اليمنية عام مربع الحوثي الذي قتل على يد القوات اليمنية عام أعضاء الحركة إلى المذهب الزيدي، إلا أن عددًا من السياسيين يعتبرونها ذراعًا عسكريًا لإيران.

ونظرة إلى التوزيع الديموجرافي باليمن نجد أن نسبة

المسلمين السُنة في اليمن تبلغ ٢٣% من نسبة السكان، والشيعة الزيدية ٢٨%، والشيعة الاثنى عشرية ٢%، والإسماعيلية ٥%، وتبلغ الجالية اليهودية في اليمن ويشكون أقل من ٦ من تعدد السكان، ويبلغ حجم تسليح الحوثيين ١٢٠ دبابة من طراز تي ٢٢، ت٥٥، ١١٠ مدرعة من نوع بي إن بي، بي تي آر، ٢٠ مدفع شيلكا، ١٠ عربات تحمل مدافع كاتيوشا، ١٠٠ ماروخ بين حراري مضاد للطائرات وجارد بري، ١٠٠ مدرعة تحمل رشاشات ثقيلة ومتوسطة، وتبلغ نسبة تسلحها ١٠٠ من القدرات العسكرية للدولة اليمنية.

### مغاطر سيطرة العوثيين على اليمن ١- إبيران وأمن الخليج العربي:

إن وجود الحوثيين في المنطقة يهدد بشكل كبير منابع النفط بالخليج العربي، ونظرًا لاعتبارهم الذراع العسكري لايران، فإن إحكام سيطرتهم على اليمن يشكل تهديدًا كبيرًا على أمن منطقة الخليج العربي، لا سيما الحدود الجنوبية للسعودية، كما يهدد بتغيير توزيع خريطة المذاهب الدينية في المنطقة متيحًا انتشاراً أوسع للمذهب الشيعي.

#### ٢- مضيق باب المندب وقناة السويس:

في ظل التهديدات التي لا تستطيع الدولة اليمنية التصدي لها، ربما يحدث تنسيق واتفاقيات بين الجماعات المسلحة هناك، والعناصر المسلحة في الصومال لتهديد البحر الأحمر وإعادة القرصنة مرة أخرى.

وإنْ محاوثَة السيطرة على مضيق باب المندب تعني سيطرة إيران على حركة التجارة الدولية العالمية عبر قناة السويس.

ولا شك أن الأوضاع المتفاقمة في اليمن تتطلب تحركا عربيًا ودوليًا سريعًا لمنع وصول البلاد إلى أوضاع كارثية، تصل إلى نقطة يصعب العودة عنها، خاصة مع تعنت الحوثيين مع استمرار تدفق الدعم الإيراني لهم، ومراهنة النظام القديم على العودة باليمن إلى الوراء، وهو أمر ليس في مصلحة اليمنيين، ولا المنطقة بأكملها. تسأل الله العلي القدير أن يحمي بلاد المسلمين من كل مكروه وسوء، وأن يجمعنا على كلمة سواء، وآخر دعوانا أن الحمد لله دو العالمين.

جمادي الأولى ١٤٣٦ هـ التوحيد

9

قال الله تعالى ، حمّ () وَالْكِتَبِ المُبِينِ () إِنَّا جَعَلَتُهُ قُوْءُ مَّا عَرَبِيًا لَعَلَصُمْ تَعْقِلُون () وَإِنَّهُ فِي أَرِ الْكِتَبِ لَدَيْنَ لَعَلَىٰ حَكِم () أَفَنَضَرِبُ عَنكُمُ الذِحْرَ صَفحًا لَ حُنتُمْ قَوْمَا مُسْرِفِينَ () وَكَمْ أَرْسَلْنَا مِن نَبِي فِي الْأَوَلِينَ () وَمَا يَأْبِهِم مِن نَبِي إِلَا كَلُوْ به يستهزه ون () فَأَهْلَكْنَا أَشَدَ مِنْهُم بَطَشًا وَمَعَىٰ مَتَلُ الأَوَلِينَ () وَمَا يَأْبِهِم مِن نَبِي إِلاَ كَلُوْ به يستهزه ون () فَأَهْلَكْنَا أَشَدَ مِنْهُم بَطَشًا وَمَعَىٰ مَتَلُ الأَوَلِينَ () وَلَيْ سَأَلَنَهُ مِنَا خَلَقَ السَمَوْتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَ خَلَعَهُنَ ٱلْحَزِيرُ الْعَلِيمُ () الَذِي جَعَلَ لَحُمُ الأَذَى مَعْدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلا لَعَلَكُمْ تَهُ تَدُونَ ، (الزخرف العَلِيمُ اللَّهُ مَنْهُ اللَّوَلِينَ اللَهُ وَاللَّ

samaan role

ين يدي السورة التُزُخْرُفُ مَعْنَاهُ الزَينَةُ التُزَوَّقَة، وَمَنْهُ قَوْلُهُ تَعَالَى: «حَقَّ إِنَّا الْمُنَوَالَّانِ مَنْهُ قَوْلُهُ تَعَالَى: « وَكَذَلِكَ المَن اللَّمُن وَقَوْلُهُ تَعَالَى: « وَكَذَلِكَ جَمَلَنَا لِكُلْ نَنْ عَدُوًا شَيطِينَ آلإِدْس وَالْحِنْ عُرُورًا» (الأَنعام: ١١٢)، وَالْحِنْ عُرُورًا» (الأَنعام: ١١٢)، أَنْ الْنُزُخُرُفُ عَلَى الْنَّهُبَ لِأَنَهُ مَنْ أَحْسَن مَا يُتَزَيَّنُ بِه، وَمَنَهُ قَوْلُهُ مَعَالَى: « أَوْ يَكُونُ لَكَ يَتَ مِن رُحْرُفِ» الإسراء: ٢٣). وَقَدْ سُمّيَتْ هَدَه السُّورَةُ سُورَةَ الزُّحُرُف لقَوْلَ اللَّه تَعَالَى فيها: وَلِيُيُوتِهِمُ أَيُوَاباً وَسُرُرًا مَلَيْها يَتَكَثُونَ (٣٤) وَزُحْرُهَا، وَهِي سُورَةُ مَكَيَّة، شَأَنُّهَا شَأْنُ السُور الْكَيَّة، فالاهتمام بترسيخ الْعَقيدَة، وَبَيَانِ أُضُولَ الدَّينِ،

1.

# م إعداد/ د . عبد العظيم بدوي

وَأَرْكَانِ الْأَدِمَانِ، وَقَدْ رَكَزَتَ السُّورَةُ الْكَرِيمَةُ عَلَى الْأَصُولِ الثَّلَاثَةِ، وَهِيَ: التَّوْحِيدُ، وَالنَّبُوَّةُ، وَالْبُعْثُ يَعْدَ الْوُتِ، لَكُنَّ الْحُورَ الأَسَاسِ الَّذِي تَدُورُ حَوْلَهُ الَسُورَةُ الْبُارَكَةُ هُوَ إِبْطَالُ الْعَقَائِدِ الْفاسِدَةِ، وَالْقَطَهَيمِ الْخَاطِئَةِ، التَّتِي سَادَتَ نُفُوسَ الْشُرِكِينَ.

أَوْالْكَتَابُ اللَّينِ، اللَّوَاوُ وَاوُ الْقَسَم، وَالْقُسَمُ هُوَ اللّه تَعَالَى، وَالْقُسَم، بِه هُوَ الْكَتَابُ اللَّينُ، وَهُوَ الْقُرْآنُ الْكَرِيمُ، وَالَدْكُرُ الْحَكِيمُ. وَوَصَفُ الْكَتَابَ بِالْمِينِ لاَنَ أَنْفَاظَهُ وَاضَحَةٌ، وَمَعَانِيه بَيْنَةٌ، وَقَدْ أَبَانَ اللَّه تَعَالَى بِهَ الْحِقَّ وَالْبَاطل،

وَالْهُدَى وَالصَّلَالَ، كَمَا أَبَانَ بِهِ ثَلْنَّاس كُلَّ مَا يَحْتَاجُونَ إِلَيْه مَنَ أُمُور الدُّنْيَا وَالدُينِ وَالاَّحْرَة، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ هَذَا ٱلْقُرَانَ يَدِي لَلَّتِي مِنَ أَقُوْمُ (الإسراء: ٩)، وَقَالَ تَتَعَالَى: ﴿ وَنَزَرُنَنَا عَلَيْكَ الْكَتَابَ تَتَيَانَا تَكُلُ شَيْء وَهُدَى وَرَحَمَهُ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ مَا فَرَطْنَا فِ ٱلْكِتَبِ مِن وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ مَا فَرَطْنَا فِ ٱلْكِتَبِ مِن

### « إِنَّا جَعَلْنَاهُ قَرْآنًا عَرَبِيًّا»؛

الُحُعْلُ هُنَا بِمَعْنَى ٱلْإِنْزَالِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا آَزَلَتَهُ قُرَّنًا عَرَيْكَا لَمَلَكُمْ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا آَزَلَتَهُ قُرَّنًا ٢). أَوْ بِمَعْنَى التَّسْمِيَة وَالُوصْف، كَما يُقَالُ، جَعَلَ فَلَانُ زَنِيْدَا أَعْلَمَ التَّاس. أَيْ سَمَّاهُ وَوَصَفَهُ بَكُونَهِ عَلَمَ التَّاس، وَمَنْهُ قَوْلُهُ تَعَالَى مَبَادة جُزُعًا،، وَقَوْلُهُ تَعَالَى:

التوحيد العدد ١٥٢١ لسنة الرابعة والأربعون

وَجَعَلُوا الْلَائِكَةُ الَّذِينَ هُمُ عِبَادُ الرَّحْمَنِ إِنَاثًا ، أَيَّ سَمُّوهُمُ وَوَصَفُوهُمْ.

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: إِنَّا جَعَلْنَاهُ قَرْآنًا عَرَبِيًا ، هُوَ الْقُسَمُ عَلَيْهُ، وهو كما يقول العلماء قسم بَدِيعُ حَسَنٌ، حَيْثُ إِنَّ الْقُسَمَ بِهِ هُوَ الْكَتَابُ الْبِينُ، وَالْقُسَمَ عَلَيْهُ هُوَ نَفْسُهُ الْكَتَّابُ الْبِينُ، فَهُوَ مِنْ الأقسام البديعية الحسنة. وَالْعُنِّي، إِنَّا أَنْزُلْنَاهُ قَرْآتًا عَرِيبًا لأَنَّ الْمُرْسَلَ عَرَبِي، وَالْمُرْسَلِ إِلَيْهُمْ عَرَبٌ، وَالْحِكْمَةَ تَقْتَضِي أَنْ يَكُونَ الرُّسُولُ منَ الْقَوْمِ الْمُرْسَلِ إِلَيْهِمْ، ليكون لسانه لسانهم، فيفهموا عَنْهُ مَا يَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِن زَسُول لَا بِلِسَانِ فَوْمِهِ، لِتُبَيْنَ لَهُمْ » (إبراهيم: ٤)، وَقَدْ سَبَقَ فِ سُورَة فَصْلَتْ قَوْلَهُ تَعَالَى: وَإِذَ جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَنْجَبِيًّا لِقَالُوا لَوْلَا فُصِّلَتْ ءَايَنَهُ، مَاعْمَمَ وَعَرَبَيْ » (فصلت: ٤٤).

وَالْحَكْمَةُ مَنْ جَعْل الْقُرْآنِ عَرِبِيًّا هَيَ: **مَعْلَكُمْ تَعْقَلُونَ** ، وَتَفْهَمُونَ. وَعِدْ هَذَا تَعْرِيضُ وَتَفْهَمُونَ. وَعِدْ هَنَى عَدَم تَدَبَّرِهِمْ لَلْقُرْآنِ، وَعَدَم فَهْمِهمْ لَهُ، مَعَ أَذَهُ بَتَدَبَّرَه وَهَهْمه، وَلَكَنَّ الْأَمْرَ كَمَا هُتَا اللَّه تَعَالَى فِي أَوَّل سُورة قُرْانًا عَرَبًا لِعَوْر تِعَلَمُونَ () بَثِيرًا الرَّعِير () كَنَتْ فَقِيلَتْ ءَائِنَهُ، وَذِيرًا قَائَوْنَا فِي أَعَنَ مِنْ عَيْرِهِمْ وَوَالُوا قَائُونَا فِي أَحَدُّ مَعْمَانًا عَرَبُيرًا إلَّهِ وَفِي ءَاذَانِنَا وَقُرٌ وَمِنْ يَثِينا وَيَنِيكَ إلَيْهِ وَفِي ءَاذَانِنَا وَقُرُّ وَمِنْ يَثِينا وَيَنِيكَ حَالٌ قَاعَمُ إِنَّا عَمَدُهُمُ اللَّهِ عَمَانَهُمُ مَعْمَ لَا مُعْمَونَ مَعْمَانًا عَمَانَهُ مَنْ عَنْهُ الْعَنْ وَقَائُونَ وَعَنْ مَنْ عَمَرُ مَنْ عَيْرَا مَنْ عَمَانًا عَمَانًا عَمَنْ فَقُعْرَا عَنْ مَنْ عَنْ مَنْ عَنْ مَنْ عَنْ مَعْ أَنَهُ مُعْرَانًا عَنْ عَنْ مَنْ عَنْ مَنْ عَنْ مَنْ عَنْ مَعْ أَنَهُ مَنْ عَنْ مَنْ عَنْ مُعْ أَنْ عُنْ عُنْ مَنْ عَنْ مَنْ أَنْ عَرَينَا فَقُونُ مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ أَنْ أَنْ عَيْنَا عَيْ وَقَالُوا قُوْنُونَ وَعَنْ مَنْ عَنْهُمُ وَقَائُونُ وَعَنْ عَرِينَا وَيَعْهُمُونَا وَعَنْ وَعَنْ مَنْ عَنْ مَنْ عُنْ عُمْ مُ عَنْ عَنْ مُعُنْ مُ مُنَّ عَنْ عَنْ أَنْ عَرَيْنَ وَقَائُونُ وَعَنْ عَنْ عَامُ مُ عَمَا لَنَا عَمْ يَعَانَا عَمَنَ عَلَنْ مُونَ وَعَانَا عَرَيْ عَنْ مَنْ عَلَيْ عَنْ عَنْ عَنْ أَنْ

۱-٥)-«وَإِنَّهُ» أَي الْقُرْآنُ «فَ أَمَّ الْكَتَابِ لَدَيْنَا» أَي عَنْدَنَا، وَأَمُّ الْكَتَابِ اللَّوْحُ الْحُضُوطُ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: «بَلْ هُوَ قُرْانٌ يَعِيدٌ () في لَتِج تَعَفُونِ (البروج: ٢١- ٢٢)، «لَعَلَى

يَعْوَى اللَّعْنَصْرِبُ عَنْكُمُ الذَّكْرَ مُلْفَنَصْرِبُ عَنْكُمُ الذَّكْرَ مَضْحًا أَن كُنْتُمْ قَوْمًا مُسْرِهِينَ ، الْكُذُبِينَ بِالْكَتَابِ الَّبِينَ، أَلْكَوْنَكُمْ قَوْمًا مُسْرِهَينَ عَلَى أَنْفُسَهُمَ عَنْكُمُ، قَوْمًا مُسْرِهَينَ عَلَى أَنْفُسَهُمَ عَنْكُمُ، وَنَمْنَعُ نُزُولَ الْقُرْآَن عَلَيْكُمْ، وَلَا نَذَكَرُكُمْ، وَلَا نَنْهَاكُمُ ؟ بَلَى لَسُوْفَ فَلَا نَذَكُرُكُمْ، وَلَا نَنْهَاكُمُ ؟ بَلَى لَا سَوْفَ نَسْتَمُرُ فِي تَتْزِيلِ الْكَتَابِ عَلَى نَسْتَمُرُ فِي تَتْزِيلِ الْكَتَابِ عَلَى نَسْتَمُرُ فَي تَتْزِيلِ الْكَتَابِ عَلَى مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ مَنْ عُنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَلَى مَنْ مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ الْنُقَالِ: ؟ ٤)، وَ وَلْنَكَر

بينغ ، (الانصال: ٢١)، و طلا يَكُونُ لِلنَاسِ عَلَى اللهِ حُجَةٌ بَعَدَ ٱلرُسُلِ ، (النساء: ١٦٥).

عَنْ قَتَادَةَ -رحمه الله-: مُنْتَضُرِبُ عَتَكُمُ الذَكْرَ صَفْحًا أَن كُنتُم قَوْمًا مُسْرِفِينَ .. أَيْ مُشْرِكِينَ وَاللَّه لَوْكَانَ هَذَا الْقُرْآنُ رُفِعَ حَينَ رَدَة أَوَائِلُ هَذه الْأُمَّة لَهَلَكُوا، قَدَعَاهُمْ إلَيْه عَشْرِينَ سَنَةَ، أَوْ مَا شَاءَ اللَّه مَنْ ذَلِكَ. (جامع اليان(٢٥/ ٤٩)).

وَكُمُ أَزْسَلْنَا مِن نَبِي فِي الْأَوْلِينَ، هَذَا السُّوَّالُ للتَّكْثِيرِ، الْأَوَّلِينَ، هَذَا السُّوَّالُ للتَّكْثِيرِ، وَقَدْ صَرَّحَ النَّبِي صلى اللَّه عليه وسلم بِعَدَد الْأَنْبِيَاءِ وَالْمُرْسِلِينَ، ففي الْحَدِيتَ:

عَنْ أَبِي أَمَامَةَ رضي الله عنه قال: قَلْتُ: يَا نَبِي الله! أَيُّ الأَنْبِيَاءِ أَوَّلُ؟ قَالَ: (آدَمُ)، قَالَ: قُلْتُ: يَا نَبِي الله! أَوَ نَبِيً كَانَ آدم؟ قَالَ: نَعْمُ، نَبِي مُكَلَّمٌ، خَلَقَهُ الله بِيَدِه، ثُمَ نَفَخَ فِيه منْ رُوحه، ثُمَّ قَالَ لَهُ: يَا آدَمُ قَبَلًا قَالَ: قُلْتُ يَاء؟ قَالَ لَهُ: يَا آدَمُ فَبَلًا عَدَدُ الأَنْبِيَاء؟ قَالَ: ((مائَدُ أَلْف وَأَرْبِعَةٌ وَعَشْرُونَ أَلْفاً، الرُّسُلُ مِنْ ذَلِكَ خَلائُمائة وَخَمْسَة

عَشَرَ، جَمَاً غَفيرًا)). (أخرجه ابن حبان (٢٠٨٥)، والطبراني (١٣٩/٨و٢٤٥/١٤٠) بسند صحيح).

وَعَلَى الرَّغُم منْ كَثَرَة هَذَا الْعَدَد إلَّا أَنَّ مَوْقَفَ الْأَمَم من الرُّسُلَ كَانَ وَاحداً، وَهُوَ تَكَذيبُ الرُّسُلَ وَالاسْتَهْزَاء بِهِمْ، وَكَانَت النَّتَيجَةُ وَاحدة، كَما قَالَ النَّتيجَةُ وَاحدة، كَما قَالَ تَعَالَى، «ثُم أَنْسَلَنَا رُسُلَنَا تَتَرَأ كُلَ مَا تَعَالَى، «ثُم أَنْسَلَنَا رُسُلَنَا تَتَرَأ كُلَ مَا عَمَا أَمَة رُسُولًا كَذَبُوعُ فَأَبْعَنَا بَعَنَيُم بَعْنَا وَحَمَلَتَهُم أَحَدِثَ فَبْعَا لَقَوْر لَا قَالَ هُنَا: «وَمَا يَأْتيهم مَن نَبِي فَأَهْلَكْنَا أَشَدٌ مَنْهُم بَطَشًا وَمَضَى مَثُلُ الْأَوْلِينَ».

وَقِيْ هَذَا الْحَبَرِ تَسْلَيَةً لَرَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عَليه وسَلَم عَلَى أَذَى قَوْمِه لَهُ، وَتَحْدَيبِهِم إِيَّاهُ، وَفِيه وَعَيدٌ لَهُمْ وَتَحْدَينَ وَيُوْمَنُوا بِالرَّسُولِ حَمًا يَقُولُون وَسَلَم، وَيَتَّبَعُوا مَا أُنْزَلَ إِنَيْهِمْ مَنْ رَبُهِمْ، هَإِنَّ أَلَه سَيُهْلَكُهُمْ، وَيَنْصَرُ رَسُولُهُ وَمَنْ آمَنَ مَعَهُ، كَمَا هَعَلَ رَسُولُهُ وَمَنْ آمَنَ مَعَهُ، كَمَا هَعَلَ وَقَدْ كَانَ مَنْ قَبُلَهُمْ أَشَدَ مَنَهُمُ فَوَةً وَأَكْثَرَ جَمْعًا، هَلْيَحْدَرُوا أَنْ قَبْلَهِمْ.

قَالَ تَعَالَى: هَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنْهَةُ اللَّيْنَ مِن قَلْهِمْ وَكَانُوا أَشَدَ مِنْهُمْ فَوْهُ وَمَا كَاتِ أَنَّهُ لِتُعْجِرُهُ مِن هَى فِ السَّنَوْتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّهُ كَاتِ عَلَيْنَا قَدِيلًا » (فاطر: 22)، وَقَالَ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ كَانُوا مِن قَبْلِهِمْ كَانُوا هُمْ أَشَدَ مِنْهُمْ قُوَةً وَمَاثَارًا فِي الأَرْضِ فَأَعَدَهُمُ اللَّهُ مِنُوا مِن قَبْلِهِمْ إِنَّهُمْ مَنَ ٱللَّهِ مِن وَاقٍ أَنَّ ذَلِكَ فَكُفُرُوافَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ إِنَّهُ قَوْنَ هُوَ

جمادى الأولى ١٤٣٦ هـ

التوحيد | ١١

أَلْعِقَابٍ» (غافر: ٢١- ٢٢)، وَقَالَ تَعَالَى: « أَفَلَرْ سَبِرُوا فِي ٱلأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ دَمَّر ٱللهُ عَلَتُهُمْ وَلِلْكُغِينَ أَمْتَلُهَا» (محمد: ١٠)، وَقَالُ تَعَالَى: « وَكَأْنِن مِّن فَرْبَةِ هِي أَشَدُ قُوَةٌ مِّن قُرْبَيْكَ ٱلَّتِي أَخْرَجْنُكَ أَهْلَكُنْهُمْ فَلَا نَاصِرُ لَهُمْ، (محمد: ١٣)، وَقَال تَعَالَى: « أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ () إِنَّ ذَاتِ ٱلْعِمَادِ (٧) ٱلَّتِي لَمْ يُخْلُقُ مِثْلُهَا فِي ٱلْمِلَنِدِ (٢) وَثَمُودَ ٱلَّذِينَ جَابُوا الصَّحْرَ بِٱلْوَادِ 🕐 وَفَرْعَوْنَ ذِي ٱلْأَوْلَادِ 💮 ٱلَّذِينَ طَعَوًا فِي ٱلْبِلَندِ () فَأَكْثَرُوا فِيهَا ٱلْفُسَادَ (1) فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُكَ سَوْطَ عَذَابٍ (1) إِذَ رَبُّكَ لِبِٱلْعِرْصَادِ» (الفجر: ٢-١٤)، وَفَصَّل سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فِيْ سُورَة القمر نبأ هؤلاء الأقوام، ثم خاطب كفارَ قرَيْش بقوله: « أَكْفَارُكُمْ خَيْرٌ مِّنْ أَوْلَتِيكُمُ أَثْرُ لَكُمْ بَسَرَآءَةً فِي الْزَيْرِ ٣) أَمْرِ يَقُولُونَ نَحْنُ جَمِيمٌ مُنْنَصِرٌ (١) سَنْبُرُهُ ٱلْجَسْعُ وَيُوَلُّونَ ٱلذَّبْرَ (١) بَلِ ٱلسَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَٱلسَّاعَةُ أَدْهَىٰ وَأَمَرُ (القمر: ٢٢ - ٢٦).

212 - - 212 - - 212 - - 212 - - 212 - - 212 - - 212

راسمورا لتوحيد الزابوبية يستلزم توحيد الزابوبية يستلزم وَلَدْن سَالَتَهُم مَنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتَ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ،

كان المشركون موحدين الله تعَالى بأفعَاله، بمَعْنى أنْهُمُ لم يَجْعَلوا له شريكاً في الخلق، وَالرَّزِقِ، وَالتَدَبِيرِ، وَنَحُو ذَلِكَ مَنْ أفعَالَ الرَّبِّ سُبْحَانِهِ وَتَعَالَى، كَمَا في هذه الآبة، وَكَمَا قَالَ تَعَالَى: « وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّن خَلَقَ ٱلسَّكُونِ وَٱلْإِرْضَ وَسَخَرُ الشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللهُ فَأَنَّ مُؤْكَمُونَ () اللهُ يَتَسْطُ الرَّقْ لِمَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ. وَيَقْدِرُ لَهُ إِنَّ ٱللَّهُ بِكُلَ شَيْءٍ عَلِيدٌ 🛞 وَلَين سَأَلْتَهُم أَزَّلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَاَّهُ فَأَحْبَا بِهِ ضَ مِنْ بَعَدٍ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ أَللَّهُ قُل ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثُرُهُرْ لَا يَعْقِلُونَ » (العنكبوت: ٦١- ٢٣)، وَهَذا التوحيد هُوَ مَا يُسَمِّيه الْعُلَمَاءُ

14

تؤحيدَ الرُّبُوبِيَّة، فأعْلَمَهُمُ اللَّه تَعَالَى أَنَّ هَذَا التَّوْحِيدَ يَسْتَلْرَمُ توْحيدُ الألوهيَّة، وَهُوَ إِفْرَادُ الله تعالى بأفعال عبّاده، فكمًا أنه لا خَالِقَ غَيْرُهُ، يَجِبُ أَنْ يُعْبَدَ وَحْدَهُ دُونَ غَيْرِه، وَإِلَى هَذا الإشارَة بِالْعُدُولِ عَنْ قَوْلِهِمْ «اللَّهُ» إلى « خلقهُنُ العَزِيزِ العَلِيمُ» والعَزِيزِ العَليمُ هُوَ الله تعَالى، فليْسَ ذكرُ الصّفتين العَليَّتين من مَقول جَوَابِهِمْ، وَإِنَّمَا حُكَى قَوْلَهُمْ بالمُعْنَى، أي ليُقولنُ خَلْقَهُنُ الَّذِي الصَّفتان من صفاته، وَإِنَّمَا هُمُ يَقُولُونَ؛ خَلِقَهُنَ اللَّهِ، كَمَا حُكَيَ عَنْهُمْ فِي سُورَة لِقَمَانَ: «وَلَيْن سَأَلِتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ لَيَقُولُنَّ أَلَيَّهُ » (تقمان: ٢٥) وَذَلكَ هُوَ المستقرى من كلامهم نثرا وشغرا في الحاهليَّة. وَإِنَّمَا عَدَل عَن اسْم العَلَى إلى الصَّفتين زيادة في إفحامهم بأن الذي انصَرَفوا عَنْ تُوْحِيدُه بَالْعَبَادَة عَزِيزَ عَلَيمٌ، فهُوَ الَّذِي يَجِبُ أَنْ يَرْجُوَهُ التَّاسُ للشدائد لعزته، وأن يُخلصوا لهُ بَاطنَهُمُ لأَنَّهُ لا يَحْفَى عَلَيْه سرُّهُمْ، بخلاف شرَكاتِهِمْ فَانْهَا أذلة لا تَعْلَمُ، وَإِنَّهُمْ لا يُنَازِعُونَ وَصْفَهُ بِالْعَزِيزِ الْعَلِيمِ.

وَتَحْصَيْضُ هَاتَيْنِ الصَّفَتَيْنِ بالذُكر منَ بَيْن بَقَيَّة الصَّفَاتَ الأَلْفَيَّة لأَنَّهَا مُضَادَةً لصَفَاتَ الأُصْنَام، فَإِنَّ الأَصْنَام عَاجِزَةً عَنْ دَفْع الأَيْدِي.(التحرير والتنوير (١٩٨/٢٥)).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم بِنَ السَّمَةِ وَالأَرْضِ أَمَّن يَمَاكُ السَّعَمَ وَالْأَصْدَر وَمَن يَحْجُ الَحَيَّ مِنَ الَّتِيَ وَحُجْجُ المَّيْتَ مِن اللَّهُ فَقُلْ أَفَلاً لَنَقُوْنَ () الأَمْ فَسَيَقُرُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلاً لَنَقُونَ () قَالَكُمُ اللَّهُ وَتَكُرُ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلاً لَنَقُونَ () قَالَ الضَّلَكُ فَأَفَ شَرَقُوْتَ » (يونس، قَالَ البُنُ كَثَير-رَحمَهُ اللَّهُ-

· · فَقُلْ أَفَلَا تَتَقُونَ، أَيْ أَفَلَا تَخَافُونَ مِنْهُ أَنْ تَعْبُدُوا مَعَهُ غَيْرَهُ بِآرَائِكُمْ وَجَهِلِكُمْ. وَقَوْلُهُ: «فذلكمُ اللهُ رَبِّكُمُ الحقِّ» أي فهَذا الذي اعْترفتم بأنه فاعل ذلك كله هو رَبِّكُمْ وَالْهُكُمُ الْحِقْ اللذي يَسْتَحقُ أَنْ يُفْرَدَ بِالْعِبَادَةِ، «فماذا بعد الحق إلا الضلال» أى فكل مَعْبُود سوَاهُ يَاطل، لا إله إلا هُوَ، وَاحد لا شريك له، «فأنى تضرفون» أى فكيف تَصْرَفُونَ عَنْ عَبَادَتِهِ إلى عَبَادَة مَا سوَاهُ، وَأَنْتَمْ تَعْلَمُونَ أَنَّهُ الرَّبِّ الذي خلق كل شيء، وَالمتصَرِف في كل شيء. (تفسير ابن كثير .((11/7)

312 - - 312 - - 512 - - 312 - - 312

وَالقَرْآنَ مَمُلُوءٌ مِنْ تَقَرِيرِ هَذَا التَّؤْحِيدِ وَيَيَانِهِ وَضَرَبِ الْأَمْثَالَ لَهُ.

وَمَنْ ذَلِكَ أَنَّهُ يُقَرِّرُ تَوْحِيدَ الرُّيُوبِيَة، وَيَبِيَنُ أَنَّهُ لَا خَالَقَ إِلَّا الله، وَإَنَّ ذَلِكَ مُسْتَلْزَمُ أَنْ لَا يُعْبَدَ إِلَّا الله، فَيَجْعَلُ الأَوَّلَ دَلِيلًا عَلَى الثَّانِي، إِذْ كَانُوا يُسَلَّمُونَ الأَوَّلَ، وَيُنَازَعُونَ فِي الثَّانِي، فَيُبِينُ لَهُمْ سُبُحَانَهُ أَنَّكُمُ إِذَا كُنْتُمُ تَعْلَمُونَ أَنَّهُ لَا خَالِقَ إِلَا الله، وَأَنَّهُ هُوَ وَيَدَفَعُهُمْ، لَا الَّذِي يَأْتِي الْعَبَادَ بِمَا يَضُرُّهُمْ، لَا شَرِيكَ لَهُ فِ ذَلِكَ، فَلَمَ تَعْبُدُونَ غَيْرُهُ، وَتَجْعَلُونَ مَعَهُ آلَهِة أُخْرَى؟

كَفَوْلِه تَعَالَى: ﴿ قُلْ لَمُمَدُ يَقِ وَسَلَمٌ عَلَى يَجَادِهِ الَّذِينَ آَسَطَعَةٌ عَالَةً غَرُ أَمَا يَشْرَكُونَ (٥) أَمَّن غَلَى التَسْتَوَتِ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مِن التَسْتَوَدِ مَا هُ فَأَنْبَتْنَا بِهِ. حَدَايَقَ ذَات شَجَرَهَا أَوَلَهُ مَعَ اللَّهُ بَلَ هُمْ فَقٌ يَعَدِلُون شَجَرَها أَوَلَهُ مَعَالَةً بَلَ هُمْ فَقٌ يَعَدِلُون بَيْنَ الْمُعْرَا وَجَعَلَ هَا وَرَسِ وَجَعَلَ بَيْنَ الْمُعْرَةِ وَجَعَلَ هَا وَرَسِ وَجَعَلَ بَيْنَ الْحَرَيْنِ حَلِيرًا أَوَلَهُ مَعَ اللَّهِ بَيْنَ الْحَرَيْنِ حَلَيْنَ اللَّهُ مَن بَيْنَ الْحَرَيْنِ حَلَيْنَ اللَّهُ بِلَ هُمَا أَوَلَهُ مَعَ بَيْنَ الْحَرَيْنِ حَلَيْنَ اللَّهُ مَنْ أَوَلَكُهُ مَعَ اللَهِ بَيْنَ الْحَرَيْنِ حَلَيْنَ اللَّعْرَيْنِ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ وَالْعَلَيْنَ وَجَعَلَ بَيْنَ الْتَعْذِينَ الْمُعْتَقَا لَهُ مَا يَعْتَلُهُ مَا أَنَهُ مَعْنَ اللَّهُ مَنْ مَعْدَلُونَ بَيْنَ الْتَعْمَا الْعَنْ أَعْنَا الْعَنْ عَلَيْنَ عَلَيْنَ الْعَالَينَ عَلَيْنَ الْعَالَينَ عَالَهُ مَن

التوحيك العدد ١٥٢١ السنة الرابعة والأربعون

الشُوَ، وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَكَا، الأَرْضُ أَوَلُكُ مَعَ اللَّهِ قَلِيلًا مَّا نَنَكَرُونَ (\*) أَمَّن يَهْدِيكُمْ فِي طُلْنَتِ الْبَرِ وَالْبَحْرِ وَمَن بُرْسِلُ الْوَتِنَعَ بُشْرًا بَيْنَ يَنْ رَحْتِهِ أَوَلَكُ مَعَ اللَّهِ تَعْلَى اللَّهُ عَمَّا يُنْهِ رَحُونَ (\*) أَمَّن يَبَدُؤُا الْحَلَق نُمُ أُولَنَهُ مَعَ اللَّهِ قُلْ حَاتُوا بُرَهْنَكُمْ إِن كُشُمُ

はいーーはのーーはのーーはのーーはのーーは

متدقين» (الزمل: ٥٩- ٢٤). يقول الله تعالى في آخركل آيَة: «أَإِنَّهُ مَّعَ اللَّهُ» أَيُّ أَعِلْهُ مَعَ الله فعَل هَذا؟ وَ هَذا اسْتَفْهَامُ إِنْكَارٍ، يَتَضَمَّنُ نَفِيَ ذَلِكَ، وَهُمْ كَانُوا مُقرِّينَ بِأَنَّهُ لَمْ يَفْعَلْ ذَلِكَ غَيْرُ الله، فَاحْتَجُ عَلَيْهِمْ بِذَلْكَ، وَلَيْسَ الْمُعْنَى اسْتَفْهَامَ؛ هَلَ مَعَ الله إله؟ كما ظنَّهُ بَعْضَهُم، لأَنَّ هَذا المُعْنَى لا يُنَاسِبُ سِيَاق الكلام، وَالْقَوْمُ كَانُوا يَجْعَلُونَ مَعَ الله آلُهَةَ أُخْرَى كَمَا قَالَ تَعَالَى: «أَيَنْكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ ٱللَّهِ ءَالِهَةً أَخْرَىٰ قُلْ لَا أَشْهَدُ قُلْ إِنَّمَا هُوَ إِلَهُ ۖ وَبَحِدٌ وَإِنَّى بَرِيَّةً ثِمَّا تُشْرِكُونَ »(الأنعام: ١٩)، وَكَانُوا بَقُولُونَ: « أَجْعَلَ الْأَلِمَةَ إِلَهَا وَرَحِدًا إِنَّ هَٰذَا لَتَنَى عُجَابٌ» (ص: ٥)، لكَنَّهُمْ مَا كَانُوا بَقُولُونَ؛ إِنَّ مَعَهُ إِلَهَا جَعَلَ الْأَرْضَ قَرَارًا، وَجَعَل خَلَائُهَا أَنْهَارًا، وَجَعَلَ لَهَا رَوَاسِي، وَجَعَلَ بَيْنَ الْمُحْرِينِ حَاجِزًا. بَل هُمْ مُقَرُّونَ بِأَنَّ اللَّهُ وَحُدَهُ فَعَل هَذا، وَهَكَذَا سَائَرُ الآيَاتَ.

وَكَذَلِكَ قَوْلَهُ تَعَالَى: «يَتَأَيَّا النَّاسُ اعْبُدُوا رَيَّكُمُ الَذِي خَلَقَكُمْ وَالَذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ (1) الَذِي حَتَلَ لَكُمُ الأَرْضَ فِرُسْا وَالسَمَاة بِنَاة وَأُنزَلَ مِنَ السَمَاءَ مَاءَ فَأَخْتَ بِهِ مِنَ الشَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا جَعَلُوا بِقَر أَندَاذًا وَأَنتُمْ قَمْلَوْنَ، (11بقرة، 71) (14 ور الطحاوية (48)). والذي جعل لكم الأرض

هَذَا كَلَامُ مُؤَجِّهُ مِنَ اللَّهِ

201100

تعالى، هُوَ تَخْلُصُ مِنْ الاسْتَدْلال عَلَى تَفَرُّده بِالْأَلِهِيَّة بِأَنَّهُ الْمُنْفَرِدُ بخلق السَّمَاوَاتَ وَالأَرْضِ، إلى الاستَدْلَال بأنَّهُ الْنُفَرِدُ بَاسْدَاء النعم التي بِهَا قَوَامُ أَوَدَ حَيَاةً النَّاسَ. فَالْجُمْلَةُ اسْتَنْنَافُ حُدْفَ منْهَا الْنُتَدَأ، وَالتَقَدِيرُ: هُوَ الَّذِي حَعَل لِكُمُ الأَرْضِ مِهَادًا. (التحرير والتنوير (١٦٩/٢٥ و١٦١). أي فرَاشًا كَالْمُهْد للصَّبِي، وَلَوْ شَاءَ الحعلها مَزْلَة لا يَثْنُتُ فِيهَا شَيْءً، كَمَا تَرَوْنَ مِنْ بَعْضِ الْجِبَالِ، وَلَوْ شاءَ لِجِعَلَهَا مُتَحَرِّكَةً قَلا يُمْكُنُ الانتفاء بها في الزراعة والأبنية، فالانتفاء بها إنما حصل لكؤنها مُسطحة قارة ساكنة (فتح البيان (۲۲۰/٦))، وقد امْتَنْ سُنْحَانَهُ عَلَى عباده بذلك، فقال: « أَلَرْ نَجْسَل الأرض مهندًا () وَالْجِيَالَ أَوْتَادًا» (النبأ: -(Y-7

﴿ وَجَعَلُ ثَكُمُ فِيهَا سُبُلًا أَعَلَّكُمُ

السُّبُلُ: حَمْعُ سَبِيل، وَهُوَ الطَّرِيقُ، وَيُطْلَقُ السَّبِيلُ عَلَى وَسِيلَة الشَّيْء، كَقَوْلَه تَعَالَى: وَسَيلَة الشَّيْء، كَقَوْلَه تَعَالَى: (الشورى: ٤٤). وَيَصَحُ أَرَادَةُ الْعُنْيَيْن هُنَا، لأَنَّ فَا السُّهُولُ وَسُفُوحُ الْحِبَالِ وَشَعَابُهَا، أَيْ لَم عَلَى الْمَاشِينَ سُلُوكُهَا، بَل هَيعُسُرَ عَلَى الْمَاشِينَ سُلُوكُها، بَل حَعَلَ عَلَى الْمَاشِينَ سُلُوكُها، بَل حَعَلَ عَلَى الْمَاشِينَ سُلُوكُها، بَل جَعَلَ عَلَى الْمَاشِينَ سُلُوكُها، عَل حَعَلَ عَلَى الْعَاشِينَ سُلُوكُها، عَلَى الْمُؤْمِضَ عَلَى الْمُؤْمِنَ الْأَرْضَ سَائِعَة لا تَحْاذ طَرَق مَطْرُوفَة

ومعنى جعل الله تلك الطرق بهذا المُعْنَى: أَنَهُ جَعَل للنَّاسَ مُعْرِفَة السَّيْرِ فِي الأَرْض، وَاتَّبَاعَ بَعْضَهِمُ آثَارَ بَعْض، حَتَّى تَتَعَبَدَ الطُّرُقُ لَهُمْ وَتَتَسَهَّلَ، وَيَعْلَمُ السَّائِرُ أَيَّ تَلْكَ السُّئِل بُوصِلُهُ

إلى مقصده.

وَعَ تَيْسَير وَسَائل السَّيْر عِ الْأَرْضِ لُطَفٌ عَظَيَمٌ، لأَنَّ بَه تَيْسيرَ التَّجَمُعِ وَالتَّعَارُفَ، وَاجْتلَابَ الْمُنَافِع، وَالاسْتعَانَة عَلَى دَفْع الْغَوَائل وَالْأَضَرَارِ، وَالسَّيْرُ عَ الْأَرْضَ قَرِيبًا أَوْ بَعِيدًا مَنْ أَكْبَر مَطَاهِر الْمُدَنِيَة الْأَرْضَ مَعَايَشَ اللَّهُ جَعَلَ عَ التَّباتَ وَالتَّمَر، وَوَرَق الشَّجَر، وَالْكَمْاة وَالْفَقْع، وَهِي وَسَائل

والاهتداء: مطاوع هداه فاهْتدى. وَ الْهَدَايَة حَقيقتهَا: الدُلالة عَلى المكان المقصود، وَمِنْهُ سُمِّيَ الدَّالَ عَلَى الطَّرَائِق هَاديًا، وَتَطلق عَلى تَعْريف الحقائق المطلوبة، ومنه « إنَّا أَنْزَلْنَا ٱلْتَوْرَيْةَ فِيهَا هُدًى وَنُوَرٌ» (المائدة: ٤٤)، والمقصود هُنا الْمُغْنَى الثَّاني، أَيْ رَجَاءَ حُصُول علمكم بوُحدانيَة الله وَبما بَحِبُ لَهُ . وَلَذَلْكَ لَمَّا سَأَلَ فَرْعَوْنُ مُوسَى عَنْ رَبِّه: ﴿ قَالَ فَمَّن رَّثَّكُمًا يَعُونَني (\*) قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِي أَعْطَىٰ كُلُّ شَيْء خَلْقَهُ. ثُمَّ هَدَىٰ (٢) قَالَ فَمَا بَالْ ٱلْقُرُون ٱلأولى (٢) قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي في كِتُبُّ لا يَضِلُ رَبِّي وَلَا يَنسَى () ٱلَّذِي جَعَلُ لَكُمُ ٱلأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَّكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا وَأَنْزُلُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِءَ أَزْوَاجًا مِّن نَّبَاتٍ شَتَّى ٢٠ كَلُوا وَأَرْعَوْا أَنْعَكُمْ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيْنَتِ لِأَقْلِي ٱلنَّحْنَ» (طه: 24- 20)، أي لأولى الأخلام واللهى، « لَأَيْكَتِ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَتِ (1) ٱلَّذِينَ يَذَكُرُونَ ٱللَّهَ قِينَمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْق ٱلتَّمَنِوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَنَاً بَطِلاً سُبَحَنكَ فَقِناً عَذَابَ ٱلنَّارِ» (آل عمران: ١٩٠- ١٩١). وللحديث بقية إن شاء الله

تعالى، والحمد لله رب العالمين.

التوحيد ) ١٣

جمادى الأولى ١٤٣٦هـ

لباب الاقتصاد الإسلامي

رحلفة النامنة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وآله وصحبه ومن والاه، وبعدُ: لا يزال الحديث متصلاً عن التمويل بالتورق، وكنا قد تحدثنا سابقًا عن حكم التورق في المناهب الفقهية، وبدأنا الحديث عن مناقشة تلك الآراء والترجيح بينها، وتكمل في هذا العدد - بعون الله تعالى- هنقول وبالله تعالى التوهيق،

> وقبيل أن ننتهى من هذا البحث نذكر شيئًا مما جاء في أبحاث المبيحين لهذا التورق، والمدافعين عنه، نتبعه بقرار لجمع الرابطة وآخر لجمع المنظمة. قال فضيلة الشيخ عبد الله المنيع رئيس هيئة الرقابة الشرعية التي أباحت تيسير الأهلى؛ إذا كان الغرض من التورق إطفاء مديونية سابقة للبائع على المشتري، فهذا ما يسمى بقلب الدين على المدين، وقد أفتى مجموعة من أهل العلم بمنع ذلك لما يفضى إليه من نتيجة ما يفضى إليه المسلك الجاهلي من أخذهم بمقتضى أتربى أم تقضى؟ (ص: ١٧). وذكر بعض أقوال القائلين بالتحريم، ثم قال: ويمكن أن يخص هذا الحكم بقلب الدين على المدين المعسر. أما إذا كان الدين على ملىء، إلا أنه في حاجة للاستزادة من التمويل لتوسيع نشاطه الاستثماري، فهذا الحال محل نظر واحتهاد.

وقد أجاز هذه الصورة مجموعة من الهيئات الرقابية الشرعية للمؤسسات المالية لانتفاء المحاذير الشرعية من الاضطرار واستغلال الضعف والحاجة، ولانتفاء صورة الربا وحقيقته (ص: (١٨).

وقال في موضع آخر؛ نظرًا إلى أن القصد

۱۹۷۱ د. علي السالوس

هو التحول من التعامل مع البنوك الربوية إلى البنوك الإسلامية، وأن في الأخذ بالتورق طريقًا للتخلص من هذه البنوك الربوية ومديونياتها، فقد لا يظهر لي مانع من الأخذ بالتورق للتخلص من هذه الديون الربوية، والتمكن من الانتقال عنها إلى المؤسسات الإسلامية، وقد يكون من تبرير ذلك الأخذ بقاعدة: ارتكاب أدنى المفسدتين لتفويت أعلاهما. (ص:٧٢-١٨).

وقال الدكتور محمد القري عضو هذه الهيئة، صفة قلب الدين الممنوعة إنما هي متعلقة بالمعسر الذي أمرنا بإنظاره إلى الميسرة. أما الموسر القادر على الوفاء قالدخول معه في معاملات جديدة يترتب عليها دين ليس من قلب الدين الممنوع. قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في الفتاوى: وأما إذا حل الدين وكان الغريم معسرا لم يجز بإجماع المسلمين أن يقلب والدكتور محمد الشريف ليس عضوًا بالتورق كتيسير الأهلي وغيره، وقال: وهذه العملية لا أظن أحدًا من العلماء يخالف في مشروعيتها، ما عدا المعض

التوحيد العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون

12

الذين يشترطون عدم التواطؤ بين البائع والمشتري في أيلولة السلعة إلى المشترى عن طريق وسيط، وهو النوع الذي كرهه عمر بن عبد العزيز، ومحمد بن الحسن، وحرمه ابن تيمية وابن القيم. (ص:١٧-١٨).

(حتى يستقيم القول نقول: أيلولة السلعة إلى البائع وليس إلى المشتري). ونلاحظ هنا ما يأتى:

- القول بأن الربا المحرم هو ما كان مرتبطا بالحاجة والفقر والإعسار، أما التعامل بالربا مع غني فهو جائز، هذا القول هو المرتكز الرئيس الذي اعتمد عليه المبيحون لفوائد البنوك الربوبة. وقد رد عليهم الكثيرون، وأبطلوا حججهم، فهي حجج داحضة. وفي أكثر من مقال وكتاب أثبت أن هؤلاء لا يعرفون ربا الجاهلية، ولا يفقهون النصوص، ولا أريد أن أكرر ما ذكرته خلال ربع قرن.

– إما أن تقضى وإما أن تربى، هذا أسواً من ربا الجاهلية المحرم يقينا بالكتاب والسنة والإجماع، والمعلوم من الدين بالضرورة ولا أعلم أحدًا من علماء الأمة في تاريخ الإسلام كله أحل هذا الريا، سواء أكان التعامل مع غنى أم فقير.

ولا أدرى كيف اجترأ بعض المعاصرين على تحليل هذا الحرام البين؟! قول الشيخ المنيع بأن قلب الدين؛ أي إما أن تقضى وإما أن تربى، إذا كان المدين في حاجة للاستزادة، من التمويل لتوسيع نشاطه الاستثماري، انتفت المحاذير الشرعية من الاضطرار واستغلال الضعف والحاجة، وانتفت صورة الربا وحقيقته، هذا القول أرجو فضيلته أن يعيد النظر فيه، فلو جاز هذا لجاز من باب أولى الدء بالاقتراض من البنوك الربوية للمشروعات الإنتاجية أحد مهما عارضه واختلف معه، وقوله

والاستثمارية، ولو انتفت صورة الريا وحقيقته في الفوائد المركبة؛ إما أن تقضى وإما أن تربى، لما أصبح له وجود في الفوائد البسيطة المتفق عليها بالتراضى منذ البداية ؟ إ

قال الحصاص: «معلوم أن ربا الجاهلية إنما كان قرضا مؤجلا بزيادة مشروطة، على ما يتراضون به، فكانت الزيادة يدلا من الأجل، فأبطله الله تعالى وحرمه»، وهذا القول إما أن نقول بأنه نسخ، نسخه هيئات الرقابة الشرعية التي أباحت تيسير الأهلي وغيره، أو نقول قد بدا لله تعالى فيه بداء فعاد ولم يبطله ويحرمه !! سبحانك ربى سيحانك.

وقول فضيلته: وقد يكون من تبرير ذلك الأخذ بقاعدة؛ ارتكاب أدنى المفسدتين لتفويت أعلاهما، هذا القول إذا طبقناه في حالتنا لكان مفسدة ارتكاب الريا البسيط أدنى من مفسدة الربا المركب، أى أن الاقتراض من البنوك الربوية أدنى من قلب الدين الذي تقوم به الفروع المسماة بالإسلامية، والكل يأذن يحرب من الله ورسوله.

وقول فضيلته فيمن عارضه: وقد وجد من بعض فقهاء عصرنا هاجس، ويظهر لى أنه هاجس وسواس، وإن اعتقد أهله أنه هاجس تقوى وورع، هذا القول يعتبر تحولا خطيرًا في حياة فضيلته بحسب علمي، فقد كان في بدء تشرق بمعرفته منذ أكثر من عشرين عامًا فيما أظن، وكنا في الداية يتفق كل منا مع الأخر، ولا نخالف قرارات المجامع الفقهية، ثم تحول إلى تحليل ما تراه المجامع، من الحرام البين كغرامات التأخير، والتأمين التجاري غير الإسلامي، وأحكام الذهب وغير ذلك، ثم فوجئت بهذا التحول الأخير لأول مرة، فما كان يسىء إلى أي

جمادى الأولى ١٤٣٦هـ

التوحيد ) 10

من بعض... غير صحيح كما يتضح من قرارات المجامع، وأقوال وكتابات فقهاء العصر.

وإذا كان هؤلاء اتبعوا الكتاب والسنة والإجماع، وما نقلناه من أقوال الأئمة الأعلام، فمن أين جاءهم الهاجس الوسواس؟

أرجو فضيلته أن يعيد النظر في هذه العبارة الجارحة.

أما الدكتور القري الذي وافق فضيلة الشيخ المنيع في أن قلب الدين المنوع هو ما كان مع المعسر فقط دون الموسر فقد استدل بكلام شيخ الإسلام ابن تيمية (1 ولا أدري كيف ينسب لشيخ الإسلام إباحة الربا مع الموسرين فضلا عن قلب الدين؟

وما نقلناه من قبل يبين أنه من أشد الناس تحريمًا للربا وحيله، ولكن لنرجع إلى ما رجع إليه الدكتور القري، وهو لم يذكر موضعه من الفتاوى، فبحثت ووجدت النقل من (ص: ٤١٩) في الجزء التاسع والعشرين، قال ابن تيمية: «وأما إذا حل الدين وكان الغريم معسرًا؛ لم إذا حل الدين وكان الغريم معسرًا؛ لم يجز بإجماع المسلمين أن يقلب بالقلب، لا بمعاملة ولا غيرها، بل يجب إنظاره». وحذف لا بمعاملة ولا غيرها»، وهو ينطبق على التورق.

والاستدلال بهذا القول على جواز قلب الدين لغير المعسر غير صحيح؛ فهذا استدلال بمفهوم المخالفة، وهو غير جائز هنا.

ثم لماذا نلجأ إلى الاستدلال بالمفهوم، والأسطر التالية للمنقول فيها بيان لحالة اليسر؟

جاء بعد النقل السابق مباشرة ما يأتي: وإن كان موسرًا كان عليه الوفاء، فلا حاجة إلى القلب، لا مع يساره، ولا مع إعساره، والواجب على ولاة الأمور بعد

تعزير المتعاملين بالمعاملة الربوية: أن يأمروا المدين أن يؤدي رأس المال، ويسقطوا الزيادة الربوية، فإن كان معسرًا وله مغلات يوفي منها، وفي دينه منها بحسب الإمكان. والله أعلم.

فهل قول ابن تيمية يدل على أنه يجيز. قلب الدين؟!

وإن تعجب فعجب ما جاء في بحث الدكتور الشريف!

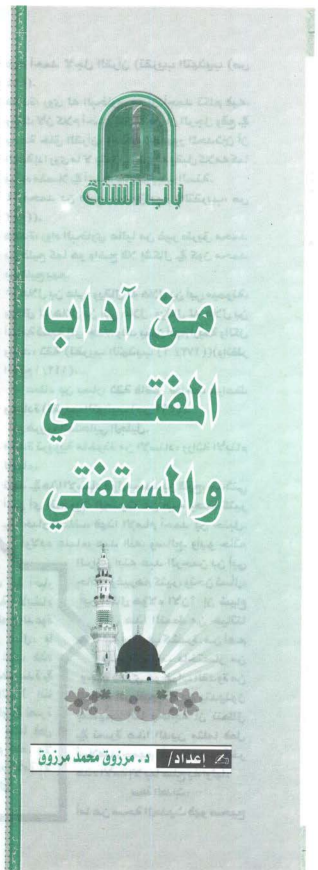
فبعد أن اتهم الصحابة الكرام، والسلف الصالح ونسب إليهم التعامل بالحيل، كالعينة والتورق، كما أشرت في ثنايا البحث، وأثبت أنا تنزيههم عن هذه الحيل الربوية، جاء هنا لينسب لعلماء العصر خلاف ما يرونه، ولم ينس الإشارة إلى السلف الصالح، ليقول خلاف ما ثبت عنهم، فمن ذكرهم وغيرهم يرون عدم جواز التورق فضلا عن العينة: فقوله في التمويل بالتورق مثل تيسير الأهلى وغيره بأن جميع العلماء يرون مشروعيته وإن أدى إلى تواطؤ على العينة ما عدا البعض الذين يشترطون عدم التواطؤ، هذا القول بعيد كل البعد عن الصواب، فقرارات المجامع بينت أن هذا من الريا المحرم.

فمجمع المنظمة في دورته الأخيرة بمسقط في المحرم سنة ١٤٢٥ه دعا المؤسسات المالية الإسلامية أن تتجنب شبهات الريا، أو الذرائع التي تؤدي إليه، وضرب مثلا لذلك بفسخ الدين بالدين.

ومجمع الرابطة بحث موضوع التورق كما تجريه بعض المصارف في الوقت الحاضر في دورته السابعة عشرة سنة ١٤٢٤هـ، وقرر عدم جواز هذا التورق، وأوصى المصارف الإسلامية بعدم اللجوء إلى معاملات صورية تؤول إلى كونها تمويلًا محضًا بزيادة ترجع إلى المول.

وإلى لقاء آخر إن شاء الله.

17



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه وبعد: فإنه لما انتشرق هذه الأيام هجمة شرسة على رسول الإسلام صلى الله عليه وسلم كان ذلك أكبر داء إلى الكلام حول حديثنا هذا الذي اختاره إمام المحدثين وكبير المحققين أمير المؤمنين في الحديث أبوعبدالله محمد بن إسماعيل البخارى؛ اختاره ليكون أول حديث في كتاب العلم، ومناسبة اختبارنا لهذا الحديث هو اعتقادي أن أول مراتب العلاج هو تشخيص الداء، ولا يمكن أن يوصف متجرئ على رسول الإسلام وخير الأنام إلا أنه جاهل بآخرته فضلاً عن دنياه، وأنه لا يعلم ألا سعادة له في الدارين - الدنيا والآخرة - إلا بمتابعته واقتفاء هديه والدعوة إلى ذلك فكان لابد من العلم ليس هذا فحسب، بل ولا بد أن نعرف جميعا أن واجب الدفاء عن نبينا صلى الله عليه وسلم في مواجهة هؤلاء المتجرئين بشتى وسائلهم-جهارا أو إسبرارا أو رضا بهذه الجرأة- صار متعينا، وقد اخترت لنفسى - قناعة - أن تعليم هؤلاء هو عين النصح لهم والدفاع عن نبينا صلى الله عليه وسلم فبدأت بما بدأ به شيخ المحدثين إمام المسندين الإمام البخاري - المفتري عليه- رحمه الله.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ، بَيْنَمَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ فَمَضَى رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ يُحَدِّثُ، هَقَالَ مَتَى السَّاعَةُ الْقَوْمِ، سَمِعَ مَا قَالَ فَكَرِهَ مَا قَالَ، وَقَالَ بَعْضُهُمْ، بَلْ لَمْ يَسْمَعْ حَتَّى إِذَا قَضَى حَدِيثَهُ، قَالَ، أَيْنَ أَرَاهُ السَّائِلُ عَنْ السَّاعَةَ؟ قَالَ، هَا أَذَا يَا رَسُولَ اللَّه، قَالَ، قَارَ، فَإِذَا ضُيْعَتْ الأَمَائِةُ فَائَدَةُ فَاتَرَ السَّاعَة، قَالَ، كَيْفَ إِضَاعَتُهَا؟ قَالَ، إِذَا ضُيْعَتْ الأَمْرُ إِلَى غَيْرِ أَهْلِهِ فَانْتَظَرْ السَّاعَةَ؟

### تخريج العديث من الكتب السنة:

هذا الحديث الشريف تفرد به إمام المحدثين محمد بن إسماعيل البخاري عن باقي أصحاب الكتب الستة: ١- رواه في كتاب العلم باب مَنْ سُئل علْمًا وَهُوَ مُشْتَغَلٌ فِيْ حَدِيثِهِ فَأَتَمَّ الْحَدِيثَ ثُمَّ أَجَابَ السَّائِلَ(٥٩) (٢١/١) بإسنادين:

- قال حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ سِنَانِ قَالَ حَدَّثَنَا فَلَيْحِ (ح). - وحَدَّثَنِي إبْرَاهِيمُ بْنُ الْنُنَدِرِ قَالَ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ فَلَيْحِ قَالَ حَدَّثَنِي أَبِي قَالَ حَدَّثَنِي هِلَالُ بْنُ عَلِيٍّ عَنْ عَطَاءِ بْنِ يَسَارِ عِنْ أَبِي هَرِيرة به.

٢- ورواه في كتاب الرقاق باب رفع الأمانة (٦٤٩٦) (١٠٤/٨) بالإسناد الأعلى قال: حدثني محمد بن سنان، قال: حدثنى هلال بن على عن عطاء بن

جمادى الأولى ١٤٣٦ هـ

التوحيد

يسار عن أبي هريرة به بلفظ ( إذا أسند ) بدلاً من (إذا وسد) ومعناهما

واحد. 2 مصر معلم ملك مصر كالمان المعن الم فائدة: المائمة المعالم المعالم المعالم الم

في غالب النسخ قبل قوله وحدثني إبراهيم بن المنذر صورة

( ح ) وهي حاء مهملة مفردة ومعناها واحد مما يأتي:

- مأخوذة من ( التحول ) لتحوله من إسناد إلى آخر، ويقول القارئ إذا انتهى إليها «حاء ويستمر في قراءة ما بعدها.

 - وقيل إنها من (حال) بين الشيئين إذا حجز لكونها حالة بين الإسنادين، وأنه لا يلفظ عند الانتهاء إليها بشيء.

- وقيل إنها رمز إلى قوله (الحديث ) وأهل الغرب إذا وصلوا إليها يقولون: الحديث.

-وقد كتب جماعة عن حفاظ عراق العجم موضعها ،صح، فيشعر بأنها رمز صحيح وحسن لئلا يتوهم أنه سقط متن الإسناد الأول (ينظر، عمدة القاري شرح صحيح البخاري: ٢ /٣٧٨).

بيان رجاله من تقريب اللهذيب ١- محمد بن سنان، ثقة ثبت (التقريب (ص ٤٨٢)). ٢- فليح بن سليمان، صدوق كثير الخطأ (التقريب (ص ٤٤٨)).

رد شبهة عن رواية الإمام البخاري لفليح رحمه الله: حكم بعض الناس على فليح بالضعف، ومع هذا أخرج لله البخاري في الصحيح. فلماذا أخرج السلف و لله؟

> والجواب، كما قال الحافظ ابن حجر في الفتح (١٤٢/١) دفاعا عن ذلك: صدوق تكلم بعض الأئمة في حفظه، ولم يُخرج البخاري من حديثه في الأحكام إلا ما توبع عليه، وأخرج له في المواعظ والآداب وما شاكلها طائفة من أفراده وهذا منها. (فتح الباري - ابن حجر: ١ /١٤٢).

> > 11

فيه أحمد لأجل القرآن (تقريب التهذيب (ص ٩٤)).

فائدة؛ روى له البخاري مع أن أحمد تكلم فيه، وذلك لأن كلام أحمد كان لأجل أن الرجل وقع في بدعة خلق القرآن، ومذهب جمهور المحدثين أن الثقة إذا روى ما لا يتعلق ببدعته يقبل كلامه كما بيناه مفصلاً في أعداد سابقة بياب السنة.

٤- محمد بن فليح: صدوق يهم (التقريب: ص ٥٠٢)).

فائدة: رواه البخاري عاليا من غير طريق محمد بن فليح كما هو واضح فلا إشكال في كون محمد بن فليح يهم.

٥- هلال بن علي: ويقال له هلال بن أبي ميمونة، ويقال له هلال بن أبي هلال، ويقال له هلال بن أسامة نسبة إلى جده، وقد يظن أنهم أربعة والكل واحد: ثقة (تقريب التهذيب (٢ /٢٧٣))(وانظر الفتح / ١٤٢).

٦- عطاء بن يسار: ثقة فاضل صاحب مواعظ وعبادة (تقريب التهذيب (ص ٣٩٢)). أبو هريرة الصحابي الجليل.

فائدة تربوية مأخوذة من الإسناد، وراثة الأبناء. للأباء.

نجد في هذا الإسناد قول محمد بن فليح: حدثني أبي أي أنه ورث الحديث عن أبيه وهذا كثير في أخبار السلف، فهذا الإمام أحمد بن حنبل،

أولاده علماء: عبد الله، وصالح. وأبو حاتم

كثيرا ما نجد لا أخبار السلف وراثة الأبناء لأبائهم لا العلم والدعوة إليه ، ونحن نسال: ما السبب وراء غياب هذه الضاهرة الفريدة لا عصرنا العالي؟ إننا بحاجة أن ننطق لا نصرة هذا الدين مثلما فعل أسلافنا رحمهم الله، ولا يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها.

الرازي ابنه عبد الرحمن بن أبي حاتم، وغيرهم كثير، ونحن نسأل: أين أمثال هؤلاء الآن؟ إن ضياع مثل هذا النمط من حياتنا له أسباب كثيرة، من أهم هذه الأسباب باختصار من العلماء الربانيين الذين يتدينون بعلمهم.. إننا بحاجة أن ننطلق بعلمهم.. إننا بحاجة أن ننطلق أسلافنا رحمهم الله ولا يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها.

أما عن صحة الحديث فهو صحيح

التوحيد العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون

بشهادة شيخ المحدثين البخاري الذي انتقى من أحاديث فليح ما اطمأن إليه، وتوفرت فيه شروط الصحيح فلا يعترض معترض على فليح، وقد قال الحافظ في هدي الساري مقدمة فتح الباري ص.٤٣٥ بعدما نقل اختلاف العلماء في فليح: وهو عندي لا بأس به. قلت: لم يعتمد عليه البخاري اعتماده على مالك وابن عيينة وأضرابهما، وإنما أخرج له أحاديث أكثرها في المناقب وبعضها في الرقاق ) ا.ه وهذا الحديث من هذا القبيل.

#### حول هذا الحديث

قال الأمام البخاري رحمه الله: باب من سئل علماً وهو مشتغل في حديثه فأتم الحديث، ثم أجاب السائل ثم ذكر الحديث، وهذا هو الباب الثاني من كتاب العلم للإمام البخاري، وقد التتح هذا الكتاب بقوله (باب فضل العلم) التذين آمنوا منتُكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا العُلْمَ ذَرَجَات وَاللَّه بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرَ»، وَقَوْلِه عَزَ وَجَلَّ «رَبَّ نتشبه بهم ثم عقد لنا الإمام البخاري هذا نتشبه بهم ثم عقد لنا الإمام البخاري هذا الباب الذي نحن بصدده وبدأه بهذا الحديث عليه الصلاة والسلام يحدث الناس، فقطع عليه عليه الصلاة والسلام يحدث الناس، فقطع عليه طالب علم، والإمام البخاري عندما ذكر طالب علم، والإمام المخاري عندما ذكر

> هذا الحديث إنما ذكره كنموذج: ليقول: إن أول شيء ينبغي أن يتحلى به طالب العلم هو تعلم الأدب، فلا ينبغي له أن يفعل كما فعل هذا الأعرابي، لذا ولأنه لا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة نجد أن النبي قد أذب الأعرابي بالإعراض عنه أولاً حتى استوفى ما كان فيه ثم رجع إلى جوابه فرفق به ولم يزجره مراعاة لطبيعته، فدلنا بذلك على أن طالب العلم ينبغي أن يتحلى بآداب، كما أن الشيخ ينبغي أن يتحلى بآداب، ثم يقول

> > R

أبو هريرة رضي الله عنه؛ حتى إذا قضى حديثه قال: (أين أراه السائل عن الساعة؟) قال: ها أنا يا رسول الله. قال: فإذا ضيعت الأمانة فانتظر الساعة). وكان رجلاً عاقلاً مع طبيعته الجافية التي ذكرنا، فسأل سؤالاً آخر قال: (وكيف إضاعتها؟ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذا وُسد الأمر إلى غير أهله فانتظر الساعة).

#### ما يستفاد من العديث:

إن من أظهر ما يُستفاد من الحديث مما ذكره الحافظ في الفتح (١٤٢/١) هو التنبيه على أدب العالم والمتعلم، ومنها: ١- أن السائل لا يسأل العالم وهو مشتغل بغيره؛

اد الا السائل 2 يستان الما تم وسو مستمن بسيره. لأن حق الأول مقدم عليه.

٢- وفيه مراجعة العالم إذا لم يفهم ما يجيب به حتى يتضح كما في قوله: كيف إضاعتها.

٣- وفيه مراعاة طبيعة السائل، فطريقة تأديب النبي ورفقه بالأعرابي على جفوته غير معاملته لأصحابه.

٤- وفيه وجوب تعليم السائل لقوله أين السائل ثم إخباره عن الذي سأل عنه.

وفيه جواز اتساع العالم في الجواب إذا كان ذلك لمعنى أو لمصلحة). اه. من الفتح بتصرف. من علامات الساعة أن يوسد الأمر لغير أهله. فائدة تبين فقه الأمام البخاري ودفاع عن هويتنا:

التوحيد

إن من فقه الإمام البخاري أن اختار هذا المتن لكتاب العلم؛ حيث إن إسناد الأمر إلى غير أهله إنما يكون إن من فقه الإمام عند غلبة الجهل ورفع العلم، البخارى أن استهل وذلك من جملة الأشراط، كتاب العلم بهذا ومقتضاه أن العلم ما دام الحديث؛ حيث إن قائما ففى الأمر فسحة، وكأن المصنف أشار إلى أن العلم استاد الأمر الي غير إنما يُؤخذ عن الأكابر تلميحا، أهله انما يكون عند لما روي عن أبى أمية الجمحي غلبة الحهل ورفع أن رسول الله صلى الله عليه و العلم فنتجر أالجاهل سلم قال: (من أشراط الساعة على الدين كما هو أن يُلتمس العلم عند الأصاغر). واقع الأن. لذا ودفاعًا عن هويتنا نقول: ----إن ما ظهر في هذه الأيام

جمادى الأولى ١٤٣٦ هـ

الغابرة المتأخرة من هجوم على السنة النبوية من مجاهيل البشر إنما هو أمارة من أمارات وأقواها للتصدي لهذه الهجمة الشرسة \_\_من وجهة نظري \_\_ هو تعلم العلم والعمل به، والدعوة إليه، فلا تضيع الأعمار في الردود والمناظرات؛ لأن مثل هذه المواجهات تفنى دونها الأعمار فقافلة الشياطين بعض زخرف القول غرورًا. والشيء بالشيء يذكر، وردا على جرأة هؤلاء الأصاغر على الإمام

البخاري نقول؛ إن ترتيب كتاب البخاري يدل على عمق علمه وفهمه، فقد افتتح كتابه الصحيح بكتاب بدء الوحى، وختم كتابه بكتاب التوحيد، فكأنه يريد أن يقول؛ من أراد أن يخرج من الدنيا على التوحيد فعليه بالوحي، وما بين بدء الوحى وكتاب التوحيد الإسلام كله، والوحى إما قرآنا أو سنة، وقد كانت السنة يوحى بها إلى النبى صلى الله عليه وسلم مثلما يُوحى إليه بالقرآن، لكن السنة من لفظ النبي صلى الله عليه وسلم، وهو لا ينطق عن هوى نفسه عليه الصلاة والسلام، قال الله تدارك وتعالى: ( يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا ٱسْتَجِيبُوا لِنَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُم لِما يُحْدِكُم )(الأنفال:٢٤). فالخروج من الدنيا على التوحيد يكون بالوحيين، والفرق التي ضلت السبيل إلى الله، إنما سلكت سبيلاً آخر غير الوحى الذي هو القرآن والسنة.

لقد بدأ المخالفون للسنة يوصلون من عندهم أصولاً ويطلقون الشبهات التي يردون بها شطر الوحي الذي هو السنة التبوية، والمفصل والمبين والشارح والناسخ أحيانا للشطر الآخر الذي هو القرآن، بل وقد يستقل ببعض الأحكام كما سبق أن بينت المجلة في باب السنة، في باب العقيدة وفي الافتتاحية فليراجع في مظانه.

فكان من جملة ما ألقوه من شبهات بل ومن أولها شبهة حكم العقل على صحة النص الشرعي،

14.

التوحيل

إن من أقوم السبل وأقواها للتصدي لهذه الهجمة الشرسة هو تعلم العلم والعمل به والدعوة إليه، فلا تضيع الأعمار في الردود والمناظرات؛ لأن مثل هذه المواجهات تفنى دونها الأعمار.

وهو ما امتلأت به الفضائيات ضجيجا وما صاح به الأصاغر مذهبا ورثوه عن أسلافهم من المعتزلة ومن تبعهم، إن تحكيم العتزلة ومن تبعهم، إن تحكيم الجميع وينساقون خلفه، العقل من كننا بهذا العقل نخاطبهم فنقول: أليس من نخاطبهم فنقول: أليس من العقل أن يتكلم المتخصص إذا مرض للواحد من هؤلاء هذا المرض ليس فقط بل وينتقيه؟ ألا يذهب الواحد من

هـ فلاء، وهو يريد تشييد مبنى إلى من تخصص في هذا؟ بل وأتقنه؛ وإلى آخر هذا من هذه الأمثلة، فلماذا هان علينا ديننا فتكلم فيه وأفتى من يعلم ومن لا يعلم؟

نعم إن الدين للكل، ولكن كعقيدة، كتعلم للعمل، كسلوك لكن كفتوى لا يجوز لانسان أن يفتى إلا إذا كان مؤهلا، فإن الفتوى كما أفادنا ابن القيم -في كتابه: إعلام الموقعين عن رب العالمين-؛ إن المفتى يوقع عن رب العالمين، فمن يتحمل مسئولية الفتوى بغير علم ١٩ يا قومنا: إنكم إذا اختلفتم معنا بعقولكم واختلفنا معكم بعقولنا فأي عقل من العقلين يحكم على الآخر؟ الجواب إذن لابد أن يكون هناك عقل سابق كبير يحكم بيننا نرجع إليه ونتفق عليه، ولا يكون ذلك إلا للنبي عليه الصلاة والسلام، فهل ترضون بالنبي صلى الله عليه وسلم بيننا حكما؟ فإن قلتم لا -ولاأظنكم تقولون ولا يخطر بذهني - لكن إن قلتم هذا فلا مجال للمناقشة، وإن قلتم نعم فها هى سنة نبيكم نقلها لكم العدول الضابطون من الأسلاف عن أمثالهم حتى وصلوا بسندهم إلى نبينا الذي آمنا به وارتضيناه نبيا معلما مبلغا عن رب العزة جل وعلا، فهل ترضون به أيها الكرام؟ وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم

العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون



٢٩٧- « إذَا سَأَلْتُم الله فَاسَّأَلُوه بِجَاهِي فَإِنَّ جَاهِي عِنْدَ الله عَظِيم". الحديث لا يصح: أورده شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» ( ٣١٩/١) وقال: هذا الحديث كذب ليس في شيء من كتب المسلمين التي يعتمد عليها أهل الحديث ولا ذكره أحد من أهل العلم بالحديث. اه.

٢٩٨- « لا تَقْتَلُ الْمُزَاةُ إِذَا ارْتَدَتْ «. الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الدارقطني في «السنن» (١١٧/٣) (ح٣١٧١)

من حديث ابن عباس مرفوعًا، وعلته عبد الله بن عيسى الجزري قال: الدارقطني: عبد الله بن عيسى هذا كذاب يضع الحديث على عفان وغيره، وهذا لا يصح عن النبي صلى الله عليه وسلم، ولا رواه شعبة. اه. ٢٩٩- « مَنْ لَمْ يُدَاومْ عَلَى أَرْبَعِ قَبُلُ الظُّهْرِ لَمْ تَنَلُهُ شَفَاعَتى «.

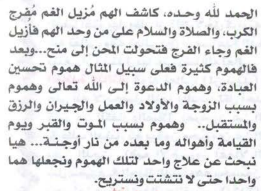
الحديث لا أصل له: أورده ابن عراق في «تبرئة الشريعة» (١٢٧/٢).

٣٠٠- « أَيُّمَا امْرَأَة مَاتَتْ وَزَوْجُهَا عَنْهَا رَاض دَخُلُتْ الْجُنَّة «

الحديث لا يصح: أخرجه الحاكم في «المستدرك» (١٧٣/٤) وقال: صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي في «التلخيص» والحديث منكر، وفيه مساور الحميري وأمه أورده الذهبي في «الميزان» (٤/٩٩/٩٩) وقال: مساور الحميري عن أمه، عن أم سلمة فيه جهالة والخبر منكر رواه عنه أبو نصر عبد الله الضبي. اه. ومن هذا يتضح الفرق بين كتابي الحافظ الذهبي في «التلخيص»، و«الميزان»، فالتلخيص فيه أوهام كثيرة، منهم من يقول إنه تلخيص تكلم على بعض أحاديث المستدرك وسكت عن البعض، ولذلك يجب الرجوع إلى الكتابين معًا قلنا إلى «الميزان».

# ٣٠١- « عُلَمَاءُ أَمَّتِي كَانْبِيَاءِ بَنِي إِسْرَائِيلَ «

الحديث لا يصح: أورده السخاوي في المقاصد (ح٢٠٧) وقال: قال شيخنا يعني الحافظ ابن حجر ومن قبله الدميري والزركشي: إنه لا أصل له، وزاد بعضهم ولا يعرف في كتاب معتبر، ونقله عنه العجلوني في «الكشف» (٢/٣٨) (ح١٧٤٤)، وكذا ابن الربيع في «التمييز» (ح٨٧١).



### تعريف الهم:

(الْهَمُّ) الْحَزْنُ وَالْجَمْعُ (الْهُمُومُ) و(أَهَمَّهُ) الْأَمْرُ أَقْلَقَهُ وَحَزَبَهُ وَيُقَالُ، هَمُكَ مَا أَهَمَّكَ و(الاهْتمَامُ) الاغْتِمَامُ. وَ(هَمَّ) بِالشَّيْءِ أَزَادَهُ. مختار الصَحاح (٣٢٨/١).

### أتواع الهم:

- قال تعالى: ومَن كَانَ ثُرِيدُ ٱلْمَاجِلَةُ عَجَلَنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاةُ لِمِن نُرِيدُ نُمَرَ جَعَلَنَا لَهُ جَهَمَ بِصَلَعَهَا مَدْمُومًا مَدَّحُولًا () وَمَنْ أَرَادَ الْاَحْدَرَةَ وَسَعَى لَهَا سَعَيْهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأَوْلَتِكَ كَانَ سَعْبَهُم مَشْكُولًا () كُلا نُبِذُ هَتَؤُلاً، وَهَتَؤُلاً، مِنْ عَطَهُ رَبِكَ وَمَا كَانَ عَطَاءُ رَبِكَ مُطُولًا () أَشْلَرَ يَكِفُ هُضَلَنَا بَعَضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَلَلْأَخِرَةُ أَكْبُرُ دَرَحَتِ وَأَكْبُرُ

# تَعْضِيلًا » (الإسراء: ١٨- ٢١).

### أولا: هموم الدنيا: قال تعالى: (مَن كَانَ مُرِيدُ ٱلْمَاجِلَةَ عَجَدًا لَهُ فِها مَا نَبَاهُ لِمَن مُرِيدُ قُدَ جَمَلَنَا لَهُ جَهَةًمْ بَعَبَلَنها مَذَمُومًا مَدْحُولًا )

(الإسراء: ١٨). أي من كان طلبه الدنيا العاجلة، وكانت الدنيا أكبر همه ومبلغ علمه، فخصها بكل جهده وعمله ونسي الآخرة، عجل الله فيها تحقيق أمله حسبما يشاء ويريد، من سعة الرزق وترف الحياة، فليس كل من طلب الدنيا ونعيمها يحصل له مراده، بل إنما يحصل لمن أراد الله وما يشاء، فالعطاء الدنيوي مقيد بالإرادة والمشيئة الألهية. (المنير للزحيلي: ٢٥/١٥). الفائدة الأولى:

أَنَّ الْعَقَابَ عِبَارَةً عَنْ مَضَرَّة مَقْرُونَة بِالْإِهَانَة وَالَّذَمُ فَقَوْلُهُ: (ثُمَّ جَعَلْنا لَهُ جَهَنَّمَ) إِشَارَةُ إِلَى الإِهانَة والذم، وقوله: (مَدْحُوراً) إِشارَة إِلَى الْبِعَد وَالطَّرْدِ عَنْ رَجْمَة اللَّهِ.

الْفَائِدَةُ الثَانَيَةَ؛ أَنَّ مِنَ الْجُهَالِ مَنْ إِذَا سَاعَدَتُهُ

جمادىالأولى ١٤٣٦ هـ التوحيد ) ٢٣

Upload by: altawhedmag.com

صلاح عبد الخالق

1261

اللَّذِينَا اغْتَرَ بِهَا، وَظَنَّ أَنَّ ذَلِكَ لأَجُلِ كَرَامَتِه عَلَى اللَّه تَعَالَى، وَأَنَّهُ تَعَالَى بِيَّنَ أَنَّ مُسَاعَدَةَ اللَّذَيْيَا لَا يَنْبَعِي أَنْ يُسْتَدَلَّ بِهَا عَلَى رِضَا اللَّه تَعَالَى. المُفَائِدَةُ الثَّالثَةُ، قَوْلُهُ تَعَالَى: (لَنَ نَرِيدُ) يَدُلُّ عَلَى أَنَهُ لا يَحْصُلُ الْفَوْزُ بِالدَّنْيَا لَكُلُ أَحَد، بَلُ عَلَى أَنَهُ لا يَحْصُلُ الْفَوْزُ بِالدَّنْيَا لَكُلُ أَحَد، بَلُ يَقَطَلَبَ الدُّنْيَا، ثُمَّ يَبْقُونَ مَحْرُومِينَ عَن الدُّنْيَا قِعَنِ الدَّينِ، (هَهُمُ الأَحْسَرُونَ أَعْمَالَا الَّذِين ضَلَّ سَعْيُهُمَ فِي الْحُياةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنْهُمُ

### عقوبة من كانت الدنيا أكبر همه:

قال تعالى: ( وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِحْرِي فَإِنَّ لَهُ مِعِيشَةً ضَنكًا وَنَخْشُرُهُ يَوْمَ

ٱلْقِيْكَة أَعْمَىٰ) (طه: ١٢٤). (هَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةَ ضَنْكًا ، أَيْ: فَلَا انْشْرَاحَ لِصَدْرِه، بَلْ صَدْرُهُ (ضَيُّقٌ) حَرَجَ لِضَلَالِه، وَإِنْ تَنَعَّم طَاهرُهُ، وَلَبِسَ مَا شَاءَ وَإِكْلَ مَا شَاءَ وَسَكَنَ حَيْثُ شَاءَ. (تفسير ابن كثير: ٣٢٣/٥).

يقول ابن القيم رحمه الله تعالى: «إن أصبح العبدُ وأمسى وَالدُّنْيَا همه حمله الله همومها وغمومها وأنكادها ووكله إلَى نَفسه فشغل قلبه عَن محبتَه بمحبة الْخلق

وَلَسَانَه عَن ذكره بِذكرهم وجوارحه عَن طَاعَته بخدمتهم وأشغالهم فَهُوَ يكدح كدح الْوَحْش فِ خدمَة غيره كالكيرينُفخ بَطْنه ويعصر أضلاعه فِ نفع غَيره ». (الفوائد: ١/٨٤).

### صور حية من الضنك في الدنيا:

عن زَيْد بُنَ ثَابِت: سَمِعْتَ رَسُولُ اللَّه صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم، يَقُولُ: «مَنْ كَانَتِ الدُّنْيَا هَمَهُ، فَرَقَ اللَّه عَلَيْه أَمْرَهُ، وَجَعَلَ فَقُرَهُ بَيْن عَيْنَيْه، وَلَمْ يَأْتِه مِنَ الدُّنْيَا إِلَّا مَا كُتِبَ لَهُ» (سنن ابن ماجه (١٠٥٤) صححه الألباني).

١- من كانت الدنيا تفكيره، لأجلها يقدم خطوة، ولأجلها يتقهقر أخرى، من كانت الدنيا سبباً في قربه وبعده، وابتسامته ونطقه وصمته وكلامه، ورضاه وسخطه وحزنه ومعاتبته، فليعلم أنه

يعاقب عقوبة عاجلة؛ أولها؛ تشتت الشمل، فكل ما حوله متشتت حتى وإن كان الأمر بين يديه، وزد على ذلك أن الفقر يلازمه. (دروس للشيخ سعد البريك؛ ٥/٢٠٤).

۲- في قوله عليه الصلاة والسلام: (جعل الله فقره بين عينيه) فمهما كان عنده من الأموال فلا قناعة تريحه، ويحس دائماً بأنه منقوص مبخوس، ولو كان عنده ملايين، فالشره سيعذبه، والحرص والجشع سيحطمه، وهكذا لا

يستمتع بمال. (دروس للشيخ المنجد: ٦/٤٩).

٣- هَم في هَم لازم، وتعب دائم وحسرة لا تَنقضي، مهما نال الشخص منهم شيئاً منها طمحت نفسه إلى ما فوق، وهكذا في عـذاب دائم لو كـان لابن عـذاب دائم لو كـان لابن ادم واديان من ذهب لابتغى لهما ثالثاً. حالهم في الدنيا لهما ثالثاً. حالهم في الدنيا شرباً ازداد عطشاً. ثم إن أولادهم كثيراً ما يجلبون عليهم التعاسة لنعمة آبائهم، وإذا لم يكن الولد مؤمناً تقياً براً كريماً فإنه يكون للشيخ المتجد: ٢/١٧٩).

وفي الآخـرة، عقوبة بشعة وفظيعة لمن وجه كل حياته لغير الله تعالى

وكانت قبلته الدنيا فقط (!! وكانت قبلته الدنيا فقط (!!

قال تعالى: ( مَن كَانَ ثَبِيدُ ٱلْحَيْوَةَ اللَّذَيَا وَزِينَنَهَا نُوَقِي الَيْهِمُ أَعْمَلَهُمْ فِهَا وَهُرْ فِهَا لَا يُبْخَنُونَ () أُوْلَتَكَ الَذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَا التَآرُ وَحَجَطَ مَا صَنْعُوا فِهَا وَبَنْطِلْ مَا كَانُوْا بَعْمَلُونَ (هود: ١٥- ١٢).

قال قتادة: من كانت الدنيا همَّه ونيّته جازاه الله بحسناته في الدنيا، ثم يُفضي إلى الآخرة وليس له حسنة يُعطى بها «أولئك الذين لَيْس لَهُمْ فِ الآخرة إلاَّ النار، أي هؤلاء الذين هدفهم الدنيا ليس لهم في الآخرة إلا نارجهنم وعذابها المُخلًد «وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا هَيَهَا» أي بطل ما صنعوه من الأعمال الصالحة لأنهم قد استوفوا في الدنيا جزاءه. (صفوة التفاسير: ٢/٢).

٢٤ ( التوحيد العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون

Upload by: altawhedmag.com

من عقوبات من

قدم الدنيا علم

الآخــــرة أن الله

عـز وجـل يجعل

فقره بين عينيه

فمهما كان عنده

من الأمـوال فإنه

يشعر دائما بأنه

منقوص مبخوس.

### ثانيا :هموم الأخرة :

- قال تعالى: (وَمَنْ أَرَادُ ٱلْأَخِرَةَ وَسَعَىٰ لَمَا سَعَيْهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأَوْلَتِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَّشْكُول) (الإسراء: ١٩).

- عَنْ أَنَّس بِّن مَالك، قَال: قَال رَسُول الله صَلى اللِّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ كَانَتِ الآخَرَةَ هَمَّهُ جَعَلَ الله غناهُ في قلبه وَجَمَعَ له شمله، وَأَتَتُهُ الدُّنْيَا وَهِي رَاغِمَةً. (سَبْنَ الترمذي (٢٤٦٥) وقال الألباني: صحيح).

أ- إن كانت الآخرة همك فإنك لن يمر بك يوم إلا تذكرت فيه مصيرك ومعادك، إن كانت الآخرة همك فإنك لن ترى شيئا من الدنيا إلا ريطته لا محالة بالآخرة، إن صعدت

> جسرا فج الطريق تذكرت جسر جهنم، وإن لبست ثوبا تذكرت لب اس أهل التار ولياس أهل الجنة، وإن شربت شرابا تذكرت شراب أهل النار وأهل الجنة، وإن أكلت طعاما تذكرت طعام أهل النار وأهل الجنة، وإن اجتمعت بك حال أو تشتت بك أمر ستتذكر بهذا أحوال أهل النار وأحوال أهل الجنة.

ب- من كانت الآخرة همه يعطى نعمة اجتماع الشمل فبعطى سكينة وطمأنينة، واجتماع فكر، واجتماع أهل وأحباب وشمل وإخوان، ويُجنب

الشقاق والقطيعة، وتجتمع دُنياه عليه ويُكتب له القبول في الأرض، فلا يراه أحد إلا أحبه، وبالجملة يجتمع له وحوله في طاعة الله كلما أراد. (دروس الشيخ سعد البريك: ٢/٢٠٤).

ج- من كانت الآخرة همه أن جعل غناه في قلبه؛ لأنه إذا اغتنى قلبه قنع ولم يتطلع إلى الدنيا، ومع ذلك من إيقاع القناعة في قلبه لا يُحرم عليه الدنيا، بل تأتيه الدنيا وهي راغمة ذليلة، فهي التي تأتيه وليس هو الذي يجري وراءها، فهذه هي السعادة التي سحث عنها الناس. (تفسير القرآن الكريم،

المقدم: ٢٠١١/٢).

مرز كانت الآخرة

همه نعطه نعمة

في الأرض.

- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ: «لَيْسَ الْغَنَى عَنْ كَثَرَة الْعَرَض، وَلَكُنَّ الْغَنِّي غَنِّي النَّفْسِ» (البخاري: ٦٤٤٦، (1.01: plung

د- قال ابن القيم - رحمه الله -: «إذا أصبح العبد وأمسى وليس همه إلا الله وحده تحمل الله عنه سيحانه حوائجه كلها، وحمل عنه كل ما أهمَه، وفرَّغ قلبه لمحبته، ولسانه لذكره، وجوارحه لطاعته. (الفوائد: ٨٤/١).

#### علاج الهموم جميعها:

هموم الدنيا بالنسبة لهموم الآخرة لا تساوي قطرة ماء في محيط واسع هكذا

لابد أن يكون همك الوحيد يوم القيامة-الأخرة - لا يفارق بالك حتى تضوز بسعادة الدنيا ونعيم الآخرة -قال تعالى: ( وَمَنْ أَرَادَ ٱلاخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعَيْهَا وَهُوَ نَوْمِنْ فَأَوْلَتِكَ كَانَ سَعْيُهُم كَلَا نَمِدْ هَتَؤُلاً. (1) 5 وَهَتَؤُلَاءٍ مِنْ عَطَاءٍ رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مُعْلُورًا ۞ ٱلْظَرْ كَيْنَ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَلَلَاخِرَةُ أَكْبَرُ دَرْجَنَتٍ وَأَكْبَرُ تَفْضِيلًا)

وقوله: (وللأخرة أكبر درجات) أي والتفاوت في الآخرة أكبر وأعظم، والتفاضل في درجات

منافع الأخرة أكبر من التفاضل في درجات منافع الدنيا، فالدرجات أكبر، والتفاضل أعظم لأن الآخرة ثواب وأعواض وتفضل وكلها متفاوتة، فأهل النارغ دركات سفلى متفاوتة، وأهل الجنة في درجات عليا متفاضلة، فإن الجنة مائة درجة، ما بين كل درجتين، كما بين السماء والأرض. (المنير للزحيلي: ٤٤/١٥) عَنْ عَبُد إلله بن مَسْعُود، قَالَ سَمِعْتُ نَبِيَّكُمْ صَلّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ يَقُولُ: «مَنْ جَعَل الْهُمُومَ هَمًا وَاحدًا، هَمَّ الْمَادِ، كَفَاهُ اللَّهِ هُمَّ دُنْيَاهُ، وَمَنْ تَشْعَبَتُ بِهِ الْهُمُومُ فِي أَحْوَال الدُّنْيَا، لَمْ يُبَال الله فِي أَيُّ أَوْدِيَتِه هَلَكَ» (سِنْنَ

جمادى الأولى ١٤٣٦ هـ

10 التوحيد

احتماء الشمل فتعطه سكينة وطمأنينة، واحتماع فكر، واجتماع أهل وأحجاب وشمل واخـــوان، ويَحِنْب الشقاق والقطيعة، وتحتمع دنياه عليه ويُكتب له القبول (1× mala: 19-17).

#### ابن ماجه: ١٠٦؟، صحيح الجامع: ٦١٨٩). اجعل الهمين همًا واحدًا:

وهو هم يوم القيامة، فمن جعل الهموم هما وَاحدًا هم الآخرة كَفاهُ الله كل هموم الدُّنْيَا وَالْآخرَة. مَن اقْتَصَرَ عَلَى هَمُّ وَاحد منَ الْهُمُوم وَتَرَكُ سَائِرَ ٱلْطَالِبِ وَبَقِيَّةَ الْقَاصَدِ وَجَعَلَ كَأَنَّهُ لَا هَمَّ إِلَّا هَمٌ وَاحدٌ هَمَّ آَخرَتِه.

(كَفَاهُ اللَّهُ هَمَّ دُنْيَاهُ)؛ الْمُشْتَمَلُ عَلَى الْهُمُوم يَعْنِي كَفَاهُ هَمَّ دُنْيَاهُ أَيْضًا (وَمَنْ تَشَعَّبَتْ بِهِ الْهُمُومَ)؛ أَيْ: تَفَرَّقَتْ يَعْنِي مَرَّةُ اشْتَغَلَ بِهَذَا الْهَمَّ وَأُخْرَى بِهَمُ

آخَرَ وَهُلُمَّ جَرًّا (عِ أَحُوَالَ الدُّنْيَا) (لَمُ يُبَالِ اللَّه)أَيَّ؛ لَا يَنْظُرُ إِلَيْهِ نَظَرَ رَحْمَة (عِ أَيُّ أَوَدِيَة)) أَيُّ؟ أَوْدِيَة الدُّنْيَا أو الْهُمُوم (هَلَكَ)؛ يَعْنِي لَا يَكْفَيَه هَمُ دُنْيَاهُ وَلَا هَمَّ أُخْرَاهُ، هَيَكُونُ مِمَنْ خَسَرَ الدُّنْيَا وَالْآخرَةَ:ذَلَكَ هُوَ الْخُسُرَانُ الْمَبِينُ. (مرقاة المفاتيح: ١/١٦).

كيف تجعل الهمين همًّا واحدًا: ١- تحديد الهدف بتجديد الإخلاص لله رب العالمين: أ- قال تعالى: (قُلْ إِنَّ صَلَاقٍ وَنُتُكَي وَعَكَاهُ وَسَافٍ شَودَتٍ ٱلْكَلِينَ (أَنَ لُتَرَاسُ لَا سَرِيكَ لَهُ وَبَدَاكَ أُمِنُ وَأَنَا أَوَلَ الْتَرْسُونَ)

(الأنعام: ١٦٢- ١٦٣).

(قُلُ إنَّ صَلاتي)؛ أي إن كل أنواع صلاتي وعبادتي ودعائي ونسكي أي عبادتي (وقد كثر استعمال النسك في الذبح وأداء شعائر الرحج والعمرة وغيرهما) وكل ما آتيه في حياتي، وما أموت عليه من الإيمان والعمل الصالح هو لله عز وجل، أي أن كل أعمالي ومقاصدي محصورة في طاعة الله ورضوانه، فهي آية جامعة لكل الأعمال الله ورضوانه، فهي آية جامعة لكل الأعمال وكل ما يقدمه من عمل هو وجه الله تعالى، سواء فأنناء حياته، أو ما يعقبه من عمل صالح بعد مماته، هو لله، وإلى الله، وفي سبيل الله، ولطاعة الله تعالى. (النير للزحيلي، ١٢٥/٨).

ب- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: عَنِ النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّم، قَالَ: «إِنَّ اللَّه تَعَالَى يَقُولُ: يَا ابْنَ آدَمَ تَغَرَّغُ

لعبَادَتِي أَمْلاً صَدْرَكَ عَنَى وَأَسُدَّ هَقَرَكَ، وَإِلَّا تَفَعَلُ مَلَّأْتُ يَدَيْكَ شُغْلًا وَلَمْ أَسُدَّ فَقْرَكَ « (سَنَن الترمذي (٢٤٦٦) وصححه الألباني).

- يا بن آدم تفرغ لعبادتي: أي فرغ قلبك وأقبل علي وحدي فتكون في كل أحوالك ناظراً إلى ربك سبحانه، مراقباً له خائفاً منه، تعمل ما يرضيه سبحانه وتعالى، فهذا هو التفرغ لعبادة رب العالمين، فإذا فعلت هذا فالنتيجة هي ما جاء في الحديث.

٢- المحاسبة الدائمة للنفس:

من جعل الهموم هما وَاحدًا هم الآخرة حَفاةُ اللَّه كل هموم الدُّنْيَا وَالَآخرَة. مَن وَاحد منَ الْهُمُومِ وَتَرَكَ سَائِرَ الْمُطَالِبِ وَبَعَلَ كَأَنَّهُ لَا هَمَ إِلَّا هَمٍ وَاحدٌ هَمَ آخرَتِه.

الله وأتنظر قتى مما قدمت لذكر وأنتوا الله وأتنظر قتى مما قدمت لذكر وأنتوا الله إن الله حير بنا تستلون) (الحشر: الله الله عنه، الآية الكريمة أصل وأنه ينبغي له أن يتفقدها، فإن رأى زللا تداركه بالإقلاع فإن رأى زللا تداركه بالإقلاع منه، والتوبة النصوح، والإعراض من الأسباب الموصلة إليه، وإن رأى نفسه مقصرا في أمر من أوامر رأى نفسه مقصرا في أمر من أوامر ويقايس بين من الله عليه وإحسانه وبين تقصيره، فإن ذلك يوجب له الحياء بلا محالة. يوجب له الحياء بلا محالة.

قال تعالى: ( يَأَمُّهُا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا أَنْقُوا

(تفسير السعدي: ١ / ١٠٨).

فمن منا يجعل الهموم هما واحداً هم المعاد: ولو أن كلاً منا في قلبه الآخرة، فسيدرك أن الله سبحانه على كل عمل يقوم به، فإنه إذا قام للصلاة تذكر: الله سيحاسبني على هذه الصلاة فيحسنها، وإذا صام أحسن الصيام، وإذا عمل أي عمل من الأعمال أتقن ذلك العمل، ولا من أجل أن يأخذ الجزاء من الناس، ليس من أجل أن يترقى، ولكن ابتغاء مرضات الله سبحانه وتعالى؛ لأن الله يحب إذا عمل أحدكم عملاً أن يتقنه، فإذا كانت الآخرة على بال الإنسان دائماً فإن الله سوف يكفيه أمر دنياه. (فصل الخطاب عار (٩٧/١)

نسأل الله أن يصلح أحوالنا، ويوفقنا لما يحبه ويرضاه، والحمد لله رب العالمين.

٢٦ ( التوحيد العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون



12121 12 ·(@)·

😬 الشيخ صالح آل طالب امام المسجد الحرام

الحمد لله، بعث أنبياءَه ورُسلَه تباعًا، وجعلَ أقربَ الناس إليه أكثرهم طاعةً لرُسُله وأشدَّهم اتَّباعًا، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له بعثُ لكل أمة هاديًا مُطاعًا، ونورًا جاليًا لكل عتَمَة وشُعاعًا، وأشهد أن محمدًا عبدُ الله ورسولُه، وصفيُّه وخليلُه، أرسلَه ريُّه شاهدًا ومُبشِّرًا ونذيرًا، وداعيًا إلى الله بإذنه وسراجًا مُنْيِرًا، صلَّى الله وسلَّم وبارَكَ عليه وعلى آله وصحبه أجمعين. . أما بعد:

فاتقوا الله تعالى - أنها الناس -؛ فالتقوى خيرُ زاد ( فواجبٌ على الأمة أن يُبلغُوا ما أنرزلُ إلى النبيُ -وخير لداس، ( وَأَتَّقُوا بَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيدِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ تُوَفِّ كُلَّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُم لا يُظْلَبُونَ ) (البقرة: ٢٨١). إن الدنيا تفنَّى .. وإن الآخرة تبقَّى .. فلا تُلهِيَّنَّكم الفانية، ولا تُشغلنُكم عن الباقية. الدنيا مُنقطعة..

والمصير إلى الله. أبها المسلمون:

إن الله تعالى بعث رُسُلَه ليدُلُوا الناسَ عليه، ويُبصّروا الخلق بالطريق الموصلة إليه، وكلما عفت معالم رسالة سابقة، وخفت وهُجُ النبُوَّة في نفوس أتباعها؛ بعثُ اللهُ رسولاً يُجِدُدُ من معالم الدين ما ندرُس، ويُحيى في الناس ما عفًا منها أو التَّبَس.

قال رسولُ الله - صلى الله عليه وسلم -: «كانت بنُو إسرائيل تسوسهم الأنبياء، كلما هلَكَ نبيٌّ خلَفَه نسي، وإنه لا نبيَّ بعدى»؛ متفق عليه.

فلما ختَمَ الله النبُوَّةَ بسيِّد البشر مُحمد - صلى الله عليه وسلم - جعلَه خيرَ الرُّسُل، وأمَّتَه خيرَ الأَمَم. ومن كرامة الله تعالى لهذه الأمة أن شرَّفها لتقوم بوظيفة الرُّسُل في الدعوة إلى الله والدُلالة عليه، (كُنتُم خَبَرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ

عَنِ ٱلْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِأَنَّهِ )(آل عمران: ١١٠).

وقال تعالى آمرًا نبيَّه - صلى الله عليه وسلم - أن يُحْبِرَ الناس؛ ﴿ قُلْ هَٰذِهِ سَبِيلِيّ أَدْعُوا إِلَى أَلْمُوْعَلَى بَصِيرَةٍ أَنَّا وَمَن أَتَّبَعَنى) (يوسف: ١٠٨).

والدعوةُ إلى الله تكليفٌ دائمٌ لهذه الأمة، ( وَلَتَكُن مُنكُمُ أَمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَبْرِ وَبَأْمُرُونَ بِٱلْقُرُوفِ وَبَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ )(آل عمران: ١٠٤).

صلى الله عليه وسلم -، ويُندَرُوا كما أندُر، قال الله -عز وجل -: ( فَأَوَّلَا نَفَرَ مِن كُلُّ فَرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآيِفَةً لِيَنفَقُهُوا فِي ٱلَّذِينِ وَلِيُنذِرُوا فَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ بَعَذَرُونَ) (التوبة: ١٢٢)، وقال - عزَّ من قائل -: ( أَدْعُ إِلَى سَبِيلٍ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلْتَي هِيَ أحسن) (النحل: ١٢٥)، وقال - سبحانه -: (وأذع إِلَى رَبِّكَ إِنَّكَ لَعَلَىٰ هُدًى مُسْتَقِيمٍ) (الحج: ٢٧)، وقال -عز وجل -: (وَأَدْعُ إِلَى رَبِّكَ وَلَا تَكُونُنَّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ) (القصص: ٨٧).

وقال النبيُّ - صلى الله عليه وسلم -: «بِلَغُوا عنى ولو أية».

فالأمرُ يقتضى وجوبَ الدعوة على كل واحد حسبَ طاقته، وإن كانت فرضٌ كفاية.. فأيُّ كفاية والأمة غارقة فيكثير من أحوالها فالجهل وضعف الاتباع، والأنحرافات والبدع، مع كثرة المحتاجين للدعوة والتعليم من المقبلين، فضلاً عن الأمم الضائة والكافرة.

ألا وإن مُستهَل كل دعوة ومُبتدأ كل رسالة: هي الدعوة إلى توحيد الله العظيم، وإفرادُه بالألوهيَّة والريُوبيَّة. وهذا أساسُ دعوة الرُّسُل جميعًا: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْمَا فِي كُلُّ أَمَّةٍ رَسُولًا أَنِ أَعْبُدُوا أَلَنَّهُ وَأَجْتَبِنُوا ٱلطَّلغُوتَ) (النحل: ٣٦)، (وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُول إِلَّا فُوحِي إِلَيهِ أَنَّهُ، لَا إِلَهُ إِلَّا أَنَّا فَأَعْبُدُونِ ) (الأنبياء: .(10

وما تضمَّنته تفاصيلُ تلك الرسالات يعودُ إلى هذا الأصل العظيم.

جمادي الأولى ١٤٣٦ هـ

التوحيد ٢٧

# 

#### أيها المسلمون:

كفى للمُؤمن شرَها أن يدعُو إلى ما دعَا الله إليه: (وَاللَّهُ يَدْعُوَ إِلَى دَارِ ٱلسَّلَدِ) (يونس: ٢٥)، وهو - سبحانه - من قال: (وَاللَّهُ يَتَقُوَ إِلَى ٱلْجَنَةِ وَٱلْمَعْنِهَ بِإِذَيْهِ- وَبُبَيْنُ مَايَتِهِ- النَّاسِ لَعَلَهُمْ يَتَذَكَرُونَ ) (البقرة: ٢٢١).

### عباد الله:

إنه لا تُوجدُ وظيفةٌ في الإسلام أشرفَ قدْرًا، وأسمَى منزلة، وأرحبَ أَفُقًا، وأَثقَلَ تبعَة، وأوثقَ عهدًا، وأعظمَ عند الله أجرًا من وظيفةً عالم الدين؛ لأنه وارثٌ لمقام النبُوَّة، وآخذٌ باهمً تكاليفهاً، وهي الدعوةُ إلى الله، وتوجيهُ خلَقه إليه، وتزكيتُهم وتعليمُهم، وترويضُهم على الحقَ حتى يفهَمُوه ويقبَلُوه، ثم يعمَلُوا به ويعمَلُوا له.

فلا يُوجَد قول أحسنَ من قوله، (وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِنَن دَمَا إِلَى أَنَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنِّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ) (فصلت: ٣٣).

ولا يُوجَد عملُ أحسنَ من عمله؛ قال ابن القيّم -رحمه الله -: "وتبليغُ سُنَّة النبيً - صلى الله عليه وسلم - إلى الأمة أفضلُ من تبليغ السّهام إلى نُحور العدُوُ؛ لأن تبليغَ السّهام يفعلُه كَثيرٌ من الناس، أما تبليغُ السُّن هلا يقومُ به إلا ورَثَهُ الأنبياء".

عن أبي الدَّرداء - رضي اللَّه عنه - قالْ: "ما تصدَّق عبدُ بصدقة أفضلَ من موعظة يعظُ بها إخوانًا له مُوْمنين، فيتفَرَقُون وقد نفعَهم اللَّهَ بها".

وفي "الصحيحين" - واللفظُ للبخاري -، من حديث سهل بن سعد، أن النبيَّ - صلى الله عليه وسلم -قالَ: «فوالله لَأن يُهدَى بك رجُلُ واحدٌ خيرٌ لك من حُمر النَّعَم».

الدعوة جائبة لحبَّة الله، وعند الطبراني أن النبي - صلى الله عليه وسلم - قال: «أحبُّ النّاسِ إلى الله تعالى أنفعُهم للنّاس».

ولا شكَّ أن أعظمَ النفع للناس هو نفعُهم في تصحيح مُعتقَدهم ودينهم، وزيادة الإيمان لديهم، وتزكيةُ أخلاقهم وسُلُوكهم، ومُحاربَة الباطل والشهوات التي تَعترضُهم.

يكفي الدِّعاةَ سُمُوًّا وفوزًا أنهم المُفلحون والسُعداء في الدنيا والآخرة؛ قال الحقّ - سبحانه -: ( وَلَتَكُن

# مِنكُمْ أَمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْمَنْيَرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرُّ وَأُوْلَتِيكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُو )(آل عمران: ١٠٤).

وهم المرحومون: ( وَالْمَوْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَتُ بَعَضْهُمُ أَوْلِيَاتَهُ بَعَضْ يَأْمُرُونَ وَلَقَيْمُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُتَكَرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلُوَةَ وَيُؤَثُونَ الزَّكُوةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ: أَوْلَتِهَا سَيَرْحَهُمُ اللَّهُ إِنَّهُ أَنَهُ عَرِيرٌ حَكِيمٌ ) (المتوبة: ٧١).

روى مُسلمٌ وأصحبُ ٱلسَّنَّنَ، أن النبي - صلى الله عليه وسلم - قال، «من دعًا إلى هُدى كان له من الأجر مثلُ أُجُور من تبعَه لا ينقصُ ذلك من أجورهم شيئًا». الدعوةُ إلى الله تُثمرُ لصاحبها الثباتَ على الهُدى، والبركة في الأهل والذرَيَة، وتدفعُها، ويصلُحُ بها حالُ وتدحَضُ شُبَه المُضلِّين وتدفعُها، ويصلُحُ بها حالُ المُجتمع، وتنشرُ الإسلامَ وتُعزُّه وترفعُ شانَه.

وكفَى بها شرَفًا أنها سبيلُ قيام الدين الذي ارتضًاه للناس ربُّ العالمين.

الدعوة إلى الله زيادة في الحسنات، ورفعة في الدرجات، وإذا انقطَعَت أُجورُ العباد بموتِهَم، فأجرُ الداعية مُستمرٌّ ما استمرَّ نفعُ دعوته.

عن أبي مسعود الأنصاري - رضي الله عنه - قال: قال رسولُ الله - صلى الله عليه وسلم -: «من دلً على خير فله مثلُ أجر فاعله»؛ رواه مسلم.

إن على الدُّعاة والمُصلحين أنَ يقُوموا بما استُحفظُوا عليه من نشر الدين والفضيلَة، ودَحر الشرُّ والرَّذيلة، وإيقاف الله الإفسادي المُعلَن الذي يجتاحُ العالَم بأسره، (وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيتَقَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ لَبَيْنُنَدُ لِلتَّاسِ وَلا تَكْتُمُونَهُ )(آل عمران، ١٨٧).

وما ضعُفَت الدعوةُ في بلد أو غابَت إلا نقَصَت الشريعةُ، واختلَت العقيدة، واضمَحَلَت العباداتُ والسُّنْ، واختلَ الأمنُ ونشَطَ الفِكرُ الضالُّ.

عباد الله .. أيها المسلمون:

إن الأمَم قبلنا فرَّطت فعُوقيَت، وقال الله - عز وجل -: ( ثُمَّ أَوَيْنَا ٱلْكِنَبَ ٱلَّذِينَ ٱصَّطَعَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا) (فاطر: ٣٢).

إن هذه الأمة مُصطفاة، ومسؤولة عن هذا الميراث العظيم الذي آلَ إليها، وإن تبعاتها أمام الله جسيمة بإزاء هذا الميراث، وأمام الكتَّاب الذي ختَمَ اللَّه به الوحيَ، ووكَلَ لهذه الأمة درسَه ونشرَه، وكلَّفَها أن تحيا به وتحيا له.

٢٨ 🚺 التوحيد العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون

إن أمة الإسلام ورثّت هذا الكتاب وهذه الرسالة، من "دُوس وواجبُها ولُبُّ وجودَها: أن تُخرجَ الناسَ من الظلمات وخاصَ إلى النور، وأن تقَودَ العالَمَ إلى الهُدى والتُقَى ووصَلُوا :

إن الناسَ قدَ تحجُبُهم عن الحق ظُلُماتُ شتَّى، قد يعيشُون ويمُوتون فيها. ونحن المُسلمين مُكلَّفُون برفع المسباح حتى يهتديَ الحَيَارَى.

والعفاف والغني.

وإذا كانت الجبال للأرض رواسيَ تحفظها أن تَميد؛ فإن المُلماء العاملين هم الرواسي للمُجتمعات.. هم الدواءُ لكل ما يَفشُو من علَلَ.. وهم الأملُ الباقي لبقاء الخير في الأرض، وإن ترادَفَت النُّوَبُ واكفَهَرَت الآفاق، قال - سبحانه -: ( وَمَتَنْ عَلَقاً أَمَّةً يَهَدُونَ بِالْحَقِ وَبِهِ يَعْدِلُوْكَ ) (الأعراف، 111).

ولحمل الحقُّ أعباءُ مُرهقة، فما صادَمَ أحدُ شهوات الناس وأهواءَهم إلا عادَوه، وكذلك كان شأنُ الأنبياء قبلَهم. فلا بُدَّ من الصبر على تثبيط الخاذلين، وكيد المُعوِّقين والمُخالِفين، والسعي بالمرحَمة للَخلقِ أجمعين.

ولقد كان نبينًا - صلى الله عليه وسلم - أحرصَ الناس على هداية الخلق، لما أُنزِل إليه: (يَأَبُّهُا ٱلْنَزَرُ أُوَّ فُرَّ فَأَتِدًى (المدثَر: ١، ٢)، قام - صلى الله عليه وسلم - يدعُو إلى الله وما قعَد.

نشهَدُ أنه بلَّغ الرسالة.. وأذَى الأمانة.. ونصحَ الأمة.. وجاهدَ في الله حقَّ جهاده حتى أتاه اليقين.. بذلَ رُوحَه وراحتَه لدعوة الخلق وتعليمهم وهدايتهم حتى حطَمَه الناس، كان يستغلُّ جميعَ المواقَف لوعظ الناس وتذكيرهم بالله في كل مكان وحال وزمان، حتى قال الله له مُعزَّيًا ومُسلَّيًا: (فَإِنَّ اللَّهُ بَعْسِلُ مَن يَثَلَهُ وَجَدى مَن يَتَامُ فَلا لَذَهَبْ نَفْسَكَ عَلَيْم حَرَي) (فاطر: ٨)، وقال له: ( فَلَمَلَكَ بَعَجْعُ نَفْسَكَ عَلَيْم حَرَي) إن قَرْ يُوْمِنُوا بِهَذَا الْحَدِيثِ أَسَعًا) (الكهف: ٢).

لما أسلمَ الجنُّ ولَّوا إلى قومهم مُنذرين، ولما أسلمَ الصدُيقُ - رضي الله عنه - لم يلبَث حتى أسلمَ على يديه نصفُ العشرة المُبشَرين بالجنَّة، لا يعمَلُون في الإسلام من عمل إلا كان لأبي بكر مثلُ أُجورهم. ولما أسلمَ الطُفيلُ لم يلبَث أن قدمَ على رسولُ الله -صلى الله عليه وسلم - بثمانينَ أو تسعين أهلَ بيت

من "دَوس" مُسلمين.

وخاص سَلَقُنا الصالح البحار، وسلّكُوا القفار، ووصَلُوا عمل الليل بعمل النهار في سبيل الدعوة إلى الله وتبليغ رسالته. فكيف يكسَلُ بعض ورَحَة أولئك الأخيار عن دعوة من حولَهم من قرابَتهم وجيرانهم وحَدَمهم، فضلاً عن غيرهم، وقد تيسَّرَت سُبُل الدعوة وتعدَّدَت طُرُقُها.

أما والله لو علمَ العبادُ ما في الدعوة إلى الله من الفضلِ، وما ينالُهم بسببِها من الأجر لمَّا قعَدُوا عن ذلك.

إن عملَ الخير والدعوة إلى الخير سماتَ الأمة الظاهرة، وملكاتُها الباطنة، ووظيفتُهَا الدائمة، ورسالتُها ليسَت مُجرَّد دَعوى؛ بل هي أُنموذجٌ وقُدوةٌ، وخيرٌ مُتكاملٌ يعيشُه الداعي قبلُ دعوته، (يتأَيُّهَا الَّذِي ، مَامَنُوَا أَرْكَعُوا وَأَسْجُدُوا وَأَعْدُوا زَيَكُمْ وَأَفْعَلُوا الْحَيْرَ لَعَلَكُمْ تُقْلِعُونَ ٢ () وَجَهِدُوا فِ اللَّوحَقَ جِهَادِهِ، (الرحج: ٧٧، ٧٧).

إن على كل عالم أن يُدركَ أنه مُستحفَظٌ على كتاب الله، مُوْتمَنَّ على شُنَّة رسوله في العمل بها، وتبليغها كما هي، وحارسٌ لهما أن يُحرُفَهما الغَالُون، أو يزيغَ بهما عن حقيقتِهما المُبطِلون، أو يعبَثَ بهما المُبتدعة.

على كل مُسلم أن يكون حذرًا أن يُؤتَّى الإسلامُ من قبَله، وأن يكون سريعَ الأستجابة للحق إذا دعًا داعيه، وإلى نجدَته إذا رِيعَ سِرِيُه أو طُرِقَ بالشرُ حماه.

واجبٌ على كل مسلم أن ينشط إلى الهداية كلما نشطَ الضلال، وأن يُسارع إلى نُصرة الحق كلما رأى الباطلَ يُصارعُه، وأن يُحاربَ البدعةَ والشرَّ والفساد قبل أن تُمُدُ مدَّها وتبلُغَ أشُدَّها، وقبل أن يعتادُها الناسُ فترسَخَ جُذورُها في النفوس ويعسُر اقتلاعُها.

وإن الله ليُبارِث للمُخاصين جُهدَهم، ولو تعترُوا في بعض الله ليبارِث للمُخاصين جُهدَهم، ولو تعترُوا في بعض الأمور، ( وَاللَّينَ جَهَدُوا فِينَا لَتَهِدِيَتُهُمْ شُلْناً وَإِنَّ اللهُ لَعَظَمُ اللّهُ اللّهُ لَعَظَمُ اللّهُ وَإِنَّ اللّهُ لَعَظَمُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ لَعَظَمُ اللّهُ وَإِنَّ اللّهُ لَعَظَمُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مُعْدًا فَاللّهُ وَاللّهُ مُعْدًا مُواللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مُعْدًا فَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ ل

فالدعوة إلى الله غيرُ محصورة بوقت ولا مكان. فهذا نوحٌ - عليه السلام - يقول: (رَبُ إِنَّ دَعَرُتُ قَرَى لَكُل

جمادى الأولى ١٤٣٦ هـ

التوحيد 79

# 

وَهَارًا) (نوح: ٥)، ويسلُكُ طُرِقًا مُنوَعة: ( نُمَّ إِنَّ أَمَلَتُ ) هُمُ رَأَسَرَتُ لَمَ إِسَرَارًا) (نوح: ٩).

وهذا يوسُفَ - عليه السلام - يدعُو في السُجن: ( بَصَحِي ٱليّحِي الَوَبَكُ مُتَعَزِقُونَ خَبُرُ أَمِ أَنَهُ ٱلْوَجِدُ الْقَهَارُ) (يوسف: ٣٩).

فمن أعجَزَته طريقةٌ وجدَ أخرى، ومن أُغلقَ عليه بابٌ فُتحَت له أبواب، وهو النُّصحُ المُيسَّرُ للجميع. يجبُ أَن يثبُتَ الداعي على أشُدُه في الدعوة والبلاغ والأمر والنهي، حسب الضوابط الشرعية، وحسبَ الاستطاعة، وأن تُوطَّن النفوسُ على تحمُّل الأذى والابتَلاءات التي تترتَّبُ على الدعوة والتبليغ، وأن نعلَمَ أَن في قلوب الناس خيرًا كثيرًا.

إن من المسلمين من فتَحَ الله عليه في العلم والفقه، ومعرفة الأحكام والتعليم، ومنهم من فتحَ عليه في الوعظ وترقيق القلوب، ومنهم من فتحَ عليه في النصح والتوجيه، والأمر بالمعروف والنهي عن المُنكر، ومنهم من انشغَل بنشر الكُتُب، وآخرون بمُداهَعَة الباطل. وكلٌ على ثغر من الإسلام.

ولا يجوزُ أن يكون هذا التنوُّع المُفيدُ سببًا للفُرقة والنُّزاع؛ بل كلُّ مُسخَّرٌ لما خُلقَ له، (قَدْ عَدَة صُلُّ أَنَّاس مَتَرَبَعُهُمُ ) (البقرة: ٦٠)، (وَمَا كَاتَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَعْدُوا صَافَةً فَاوَلا نَقَرَ مِن كُلُّ فَرْفَقٍ مِنْتُمَ طَابَعَةً لِيَنَفَقُهُوا فِي الدِينِ وَلِيُنذِرُوا فَوَمَهُمُ إِذَا رَجْعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَهُمْ مَعَدَرُوتَ) (التوبة: ١٢٢).

ومن أساءَ من مُحبًى الخير وناشدي الأصلاح ممن سلمت عقيدتُهم، وحسُنَ قصدُهم، وصلُحَت سيرتُهم، أفرادًا كانوا أو جماعات، في شأن من شُؤون الدعوة؛ فالواجبُ على إخوانهم تبصيرُهم بالحُسنى، ونُصحُهم والصبرُ على تعليمهم مهما جفَوا، وتعاهدُهم بالنصيحة كل وقت. فهم أحقُ بالصبر عليهم من صبر الأنبياء على أقوامهم المُشركين.

فإن الاختلاف من أكبر العثرات في سبيل الدعوة، ورحمَ الله من أعانَ الدينَ ولو بشطر كلمة، وإنما الهلاتُ في ترك ما يقدِرُ عليه العبدُ من الدعوة إلى هذا الدين.

### أيها المسلمون:

ومن أعظم ما يُسيء إلى الإسلام ويُبطئ من دعوته، ويحدُّ من انتشاره، تصرُّفاتُ بعض المُسلمين، وخاصَّة من يظُنُ نفسَه من المُحافظين عليه، وفي التنزيل العزيز، (رَبَّا لا عَمَا فِنَهُ لَلَوْنَ كَمَرُوْ) (المتحنة، ٥). وقد رأينا في السنوات المُتأخرة جرائم من أمثال هؤلاء، عملَت في الإساءة للإسلام والدعوة إليه ما لم يستطع أعداؤه مثله. لم تكن ساحتُه ساحة مرب، أو ضحاياها مُحارِبُون؛ بل كان مدارِسَ المسلمين وبيوتهم وأسواقهم.

وكان آخرُها جريمةُ الهُجوم على مدرَسة أطفال في دولة الباكستان، راحَ ضحيَّتَها أكثرُ من مائةٍ وثلاثين قتيلاً، مُعظَمُهم من الأطفال.

إنه لا عُذرَ لأولئك القتَلَة عند الله، ولا تبريرَ من أي عقل وعاقل، ولن يقبَلَ صنيعَهم ضميرُ أو تستَسيغَه مُروعَة، وقدَ ولَغَ القتَلَة في دم حرام، وأزهَقُوا أنفُسًا لم يجر قلمُ التكليف على أكثَرهم. ما ذنبُ هؤلاء ال وما ذنبُ أطضال سُوريا والحراق وغيرهم ممن يُمطَرون بالقتل صُبحَ مساء، ويُشرَّدُون في جُوع وخوف وزَمهَرير الشَّتاء المُجرمون سواء، والإسلامُ منهم براء.

إن من أصول ديننا والمعلوم منه بالضرورة: عصمة الدماء وتعظيم خطرها، ومع ذلك نرى سفكه أهونَ ما يكونُ عند كثيرين، يجترِؤُون عليه بآراء مُنحرهة، وآراء مُزيَّضة.

لقد حفظ الإسلامُ دماءَ صبيان الكُفَّار المُحارِبين؛ فكيف بصبيان المُسلمين الأَمنين؟(

نعوذُ بالله من الانتكاسَة في الدين، وسُلُوك سبيل الخوارج الغالين، ونسألُ الله أن يكفيَ المُسلمينَ شُرورَهم، وأن يرُدَّهم على أعقابهم، وأن يرحَمَ موتَى المُسلمين، ويشفىَ الحِرحَى والمُصابين.

عزاءُ المُسلمين لأُسَر الضّحايا، رحمَ الله الأموات، وأخلَفَ على ذوي الأطفال، وجعلَهم لهم فرَطًا وشُفعَاء، وفي كفالَة أبيهم إبراهيم - عليه السلام-. سبحان ربُك رب العزة عما يصفون، وسلامٌ على المرسلين.

والحمد لله رب العالمين.

قائية mil line لظاهرة الغا فالاسد اعداد/ د . سليمان بن صالح الثنيان

# الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله،

تحدثنا فيما سبق عن ظاهرة غلاء الأسعار وأسبابها وسبل معالجتها، وذكرنا سببين من أسباب غلاء السلع والأسعار، وهما: ١- الاحتكار-

#### . . . . . . . . .

ويعده

٢- بيع الشيء قبل قبضه.

وفي هذا اللقاء نواصل مع حضراتكم الحديث فنقول، وبالله تعالى التوفيق:

### المحث الثالث: التجش

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: "نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن النجش". متفق عليه.

وقال عبد الله بن أبي أوفى رضي الله عنه: "الناجش آكل ربا، خائن". أخرجه البخاري. النجش في اللغة: الاستتار؛ لأنه يستر قصده.

وقيل؛ من الاستثارة، يقال؛ نجش الصيد أنجشه بالضم نجشًا.

وهو: بسكون الجيم المصدر، ويفتحها الأسم. وهو: أن يمدح السلعة ليُنَفِّقَهَا ويروَجها، أو يزيد في السلعة أكثر من ثمنها، وليس قصده أن يشتريها، بل ليغرَ غيره، فيوقعه فيه.

والنجش حرام بالإجماع، وقد نهى الشرع عن النجش؛ لأن فيه تغريرًا للراغب في السلعة، وتركًا لنصيحته المأمور بها، ويقع النجش بمواطأة البائع مع الناجش، فيشتركان في الإثم، ويقع ذلك بغير علم البائع، فيختص ذلك بالناجش.

ومن صور النجش المعاصرة: اعتماد الوسائل السمعية والمرئية والمقروءة التي تذكر أوصافًا رفيعة لا تمثل الحقيقة، أو ترفع الثمن لتغرّ المشتري وتحمله على التعاقد. ومن خلال صور النجش السابقة؛ تبين أن النجش قد يقع على شخص واحد هو المشتري، وقد يكون شاملاً لأناس كثيرين، كما في الإعلانات التجارية، التي لا تمثل

جمادى الأولى ١٤٣٦هـ

التوحيد

الحلقة الثانية

الحقيقة، فيقع التغرير بهؤلاء الناس.

والذي يهمنا هنا في موضوع البحث هو النوع الأول، وهو إذا زاد في ثمن السلعة من لا يريد الشراء، فسوف يشتري المشتري المحتاج لهذه السلعة بأعلى من سعرها الحقيقي.

### المبحث الرابع: بيغ الحاضر للبادي:

وما كان سببًا أيضا في غلاء الأسعار بيع أهل الحضر لمن جاء من البدو.

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تلقوا الركبان، ولا يبع حاضر لباد».

قال طاووس؛ فقلت لابن عباس؛ "ما قوله؛ (لا يبيع حاضر لباد)؟قال؛ لا يكون له سمسارًا". متفق عليه. وفي الصحيحين أيضًا عن أنس بن مالك، وفي البخاري عن ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى أن يبيع حاضر لباد.

وية صحيح مسلم عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا يبع حاضر لباد، دعوا الناس يرزق الله بعضهم من بعض».

في هذه الأحاديث وغيرها جاء عن النبي صلى الله عليه وسلم النهي عن بيع الحاضر للبادي.

قال ابن قدامة، وَهُوَ أَنْ يَخْرُجَ الْحَضَرِيِّ إِلَى الْبَادِي، وَقَدَ جَلَبَ السِّلْعَةَ، قَيُعَرِّفَهُ السِّعْرَ، وَيَقُولَ، أَنَا أَبَيِعُ لَكَ، هَنَهَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ ذَلَكَ، وَالْبَادِي هَاهُنَا مَنْ يَدْخُلُ الْبَلْدَةَ مِنْ غَيْرِ أَهْلَهَا، سَوَاءٌ كَانَ بَدَوِيًا، أَوْ مِنْ قَرْيَةٍ، أَوْ بِلُدَةٍ أُخْرَى. (المُعْنَي،

وجمهور العلماء على النهي عن بيع الحاضر للبادي، ومنهم من حمله على التحريم، ومنهم على الكراهة. وإنما نهي عن بيع الحاضر للبادي؛ لأنه متى ترك البدوي يبيع سلعته، اشتراها الناس برخص، ويوسع عليهم السعر، فإذا تولى الحاضر بيعها، وامتنع من بيعها إلا بسعر البلد، ضاق على أهل البلد.

وقد أشار النبي صلى الله عليه وسلم في قوله: «دَعُوا النَّاسَ يَرُزُقُ اللَّهُ بَعْضَهُمُ مِنْ بَعْضٍ - إلى هذا المعنى.

#### المبحث الخامس: تلقى الركبان:

تقدم في المبحث السابق حديث ابن عباس رضي الله عنهما في النهي عن تلقي الركبان، وورد في هذا الباب أيضًا حديث ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى أن تتلقى السلع حتى تبلغ الأسواق. متفق عليه.

وِفِيْ صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، «قَالَ لَا تَلَقَّوْا الْجَلَبَ هَمَنْ تَلَقَّاهُ فَاشْتَرَى مِنْهُ فَإِذَا أَتَى سَيِّدُهُ السُّوقَ هَهُوَ بِالْحَيَارِ».

وفي الباب أيضا أحاديث أخرى.

وفي الحديث الأخير إشارة إلى علة النهي عن تلقي الركبان، وهي الغبن الذي يقع على الركبان؛ لأنهم قد لا يعرفون سعر السوق، فيأتيهم المشتري وهو المتلقي فيشتري بأقل، ولذلك أثبت النبي صلى الله عليه وسلم للبائع الخيار إذا دخل السوق، وهو خيار الغبن. وعلى هذا يكون النهي لدفع الضرر عن البائع وهم الركبان والجلب، ولكن كذلك؛ فإن تلقي الركبان ربما أضر بأهل البلد؛ لأن الركبان إذا وصلوا باعوا أمتعتهم، والذين يتلقونهم إذا كان قصدهم بيعها بعد ذلك فإنهم لا يبيعونها سريعًا، بل يتريصون بها غلاء السعر، فهو في معنى بيع الحاضر للبادي، كما قال ابن قدامة.

والعلة الثانية هي التي تدخل في موضوع البحث؛ إذ كان من مقاصد النهي عن تلقي الركبان دفع الضرر عن أهل السوق. والله أعلم.

#### المبحث السادس: التصرفات الخاطئة للسماسرة

السماسرة جمع سمسار، وهو الذي يدخل بين البائع والمشتري متوسطًا لإمضاء البيع، ويسمى أيضًا الدلال.

وهي من صور الوساطة التجارية، التي اختلف الفقهاء في تكييفها؛ هل هي إجارة أم جعالة أم وكالة. وعمل السمسار مباح شرعًا، ولكن قد يسهم السمسار في غلاء الأسعار، وذلك يكون في صور عدة، قال أبو العباس الأبياني، ومنهم من يشتري السلعة لنفسه، ويوهم صاحبها أن بعض الناس اشتراها منه، ويواطئ غيره على شرائها منه، ومنهم من تكون السلعة له، فينادي عليها ويزيد في ثمنها من قبلها، ويوهم

التوحيد العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون

\*\*

الناس أن هذا الثمن دفعه له فيه بعض التجار، وأنها ليس ملكه، وهذا غش وتدليس.

ومن الصور التي يكون فيها السمسار سببًا لغلاء الأسعار أن يتفق المالك مع السمسار، وهو هنا مكتب تسويق العقار على أن صاحب المكتب يبيع العقار على أن له نسبة معينة من قيمتها، وهو المقدر بعرف الناس الآن بريع العشر، وهو (٢٠,٠)، فيسعى صاحب المكتب إلى رفع سعر العقار ليزيد نصيبه من هذه الصفقة، فهذه الإجارة جوزها الحنابلة، ومنع منها جمهور العلماء، وعللوا سبب المنع بجهالة الجعل أو الأجر.

وقد ينازع في هذا التعليل استدلالا بمعاملة النبي صلى الله عليه وسلم لأهل خيبر على الشرط مما يخرج منها.

والأولى أن يعلل بما ورد في النهي عن بيع الحاضر للبادي، وهو أن الحاضر يكون سببًا لغلاء السلع على أهل السوق، فكذلك هنا صاحب مكتب العقار إذا كان يزيد ما يحصل عليه من الأجر إذا زاد ثمن العقار، فسيكون سببًا لغلاء العقاركما هو مشاهد.

وللخروج من هذا الإشكال؛ ينبغي أن تحدد الأجرة للدلال- أي: السمسار- أو مكتب العقار بمبلغ معين، يتفق عليه كل من المالك والدلال، فبذلك يكون الدلال لا يستفيد من زيادة سعر العقار.

وبذلك يعلم أن ترك الوساطة التجارية بدون ضوابط يتسبب في الانحراف بها عن وظيفتها، لتصبح وسيلة للخداع والتغرير، وطريقًا إلى الاحتكار، وهذا يقضي على المنافسة، فلا تتحدد الأسعار وفقًا لتفاعل العرض والطلب، بل يتم التحكم فيها من قبل بعض وقد أثبتت الدراسات الاقتصادية أن تعدد الوسطاء بين المنتج والمستهلك من أهم أسباب ارتفاع تكاليف التسويق؛ إذ يسعى كل منهم للحصول على أكبر قدر ممكن من الربح، فترتفع بذلك أسعار السلع، ويتحمل المستهلك كل تلك الزيادة.

### طرق ووسائل خفض الأسعار

بعد أن تناولنا أسباب ظاهرة غلاء الأسعار، يحسن بنا أن نعرج على طرق علاج هذه الظاهرة إذا وقعت، ويمكن أن نقسم طرق العلاج إلى قسمين:

المبحث الأول: الطرق الشرعية التي تسهم في خفض الأسعار:

#### ويمكن إجمال هذه الطرق في النقاط التالية:

1. أهم طرق العلاج هو ترك السبب الرئيس للغلاء؛ وهو الذنوب، فلا بد من التوبة إلى الله وامتثال أوامره، واجتناب نواهيه، والبعد عن البيوع والمكاسب المحرمة، فما وقع بلاء إلا بذنب، وما رُفع إلا بتوبة. ٢- كذلك من أهم طرق علاج هذه الظاهرة الاحتساب على أهل السوق ألا يتعاطوا ما يؤدي إلى غلاء الأسعار من الأسباب التي سبق ذكرها خلال فصول البحث، وهذا الاحتساب يقوم به أهل العلم والمصلحون، ولا بد مع ذلك من قيام جهات حكومية تستطيع بقوة السلطان حماية المستهلك ووقف جشع التجار.

٣- ومن الطرق الشرعية لعلاج هذه الظاهرة الدعاء والإقبال على الله أن يرفع هذه المحنة، كما ثبت أن الصحابة رضي الله عنهم لما شكوا إلى النبي صلى الله عليه وسلم غلاء الأسعار وسألوه أن يسعر لهم، امتنع عليه الصلاة والسلام، وقال: «بل ادعوا ،، فالله عزوجل وهو المقدر ثكل مصيبة هو القادر على رفعها. عد مناك مسلك يرى البعض أنه من الطرق الناجعة لمعالجة ظاهرة الغلاء، وهو مقاطعة التجار والسلع التي يغالى في أسعارها، وهذا المسلك من باب العقوبات، ويذكر عن إبراهيم بن أدهم أنه قيل له: إن اللحم غلا، قال: فأرخصوه. أي: لا تشتروه. (الحلية لأبي نعيم الأصبهاني: /٣٢/).

ولم أقف بعد البحث على دراسة شرعية في حكم المقاطعة الاقتصادية لبعض التجار أو الشركات التي يعتقد أنها تسهم في هذه الظاهرة، وما وقفت عليه من هذه الدراسات يتناول مقاطعة البلدان أو الشركات الكافرة فقط، ولذا يصنف على أنه من باب الاجتهاد.

وأما مقاطعة بعض التجار المسلمين، أو بعض الشركات في بلاد المسلمين التي ترفع أسعار منتجاتها بغير سبب حقيقي، فلم أقف على دراسة سابقة لحكمها الشرعي، وقد جرب هذا العلاج مع بعض التجار والمنتجين، فأذعنوا لمطالبة الناس لهم بخفض الأسعار، ونحن نعتقد أن ذلك لا يكفي في الحكم على هذا المسلك بأنه مباح شرعًا؛ إذ الغاية لا تبرر

جمادى الأولى ١٤٣٦ هـ التوحيد

34

الوسيلة، ولكن أرى- بحسب علمي- أن مقاطعة التاجر المسلم والتواصي بذلك بين الناس، فيُقال: لا تشتروا من التاجر الفلاني أو الشركة الفلانية، بحجة سعي هذا التاجر أو الشركة لرفع الأسعار، أقول: إن هذه المقاطعة لا تجوز وهي من الظلم؛ لما فيها من الضرر على التجار والمنتجين، إلا إذا ثبت لأهل الاختصاص أن هذا الغلاء في أسعارها غير مبرر، ولا يخضع لأسباب اقتصادية دعت هذا التجار أو الشركة لرفع سعر منتجاتها، فإذا ثبت وقوع هؤلاء في الجشع، واستغلالهم حاجة الناس منتجاتهم برفع الأسعار، فلا مانع شرعًا من مقاطعة هؤلاء اقتصاديًا حتى يعودوا إلى سعر السوق، ويكون من باب الهجر الذي شرع لردع الفساق والمجاهرين بالماصي، والله أعلم.

### الطرق التي اقترحها البعض وسائل لخفض الأسعار وهي مخالفة للشرع:

### أولاء التسعيره

هو منع السلطان الناس البيع بزيادة على ثمن يقدره لهم. (انظر: معونة أولي النهى شرح المنتهى ٢٩/٤). والأصل في التسعير التحريم والمنع: لحديث أنس بن مالك رضي الله عنه قال: غلا السعر بالمدينة على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال الناس: يا رسول الله، غلا السعر، سعر لنا، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله المسعر القابض الباسط الرزاق، إني لأرجو أن ألقى الله وليس أحد منكم يطلبني بمظلمة في دم ولا مال». (أخرجه أبو داود، وأحمد، واللفظ له، وهو حديث صحيح).

وفي قول النبي صلى الله عليه وسلم: «إني لأرجو أن ألقى الله وليس أحد منكم يطلبني بمظلمة..»، بيان سبب امتناع النبي صلى الله عليه وسلم عن التسعير، وهو ما يتضمنه من الظلم على أصحاب السلع.

ولذا ذهب من ذهب من أهل العلم إلى جواز التسعير، بل وجوبه إذا تحقق أن التسعير سبب لرفع الضرر عن الناس بسبب جشع التجار، والتفصيل في ذلك ليس مقصود البحث هنا.

قال الباجي؛ إذا سعر على أهل السوق من غير رضا لما ريح لهم فيه، أدى ذلك إلى فساد الأسعار، وإخفاء الأقوات، وإتلاف أموال الناس.

وقد ذكر الاقتصاديون المحدثون أن التسعير إذا اتخذ

#### أداة لإيقاء الرخص ومحاربة الفلاء فحظه من النجاح ضئيل: للأسباب الآتية:

1- ليست طرق الاحتيال التي يتخذها الباعة هي السبب الوحيد للأزمات التي حدت بالدولة إلى التسعير، بل قد يكون نتيجة حرب، أو أسباب اقتصادية؛ كقلة الإنتاج، أو الإفراط في استهلاكها، وغير ذلك.

٢- صعوبة حمل الناس على احترام السعر الرسمي: لوجود الاحتيال من الباعة للتلخص منه، وذلك بإخفاء السعر الرسمي.

٣- أن تحديد الثمن من قبل السلطات قد يترتب عليه بعض المضار، فإنه إذا أُخطأت السلطات بتحديد السعر لإضراره بالمنتجين، فسيقل الإنتاج، وقد ينقطع، فترتفع الأسعار، ويتضرر المستهلكون.

وعليه؛ فالأصل أن التسعير محرم وظلم؛ لأنه اعتداء على حق الله، فهو المسعر، وذلك أن ارتفاع السعر وانخفاضه يعود على أسباب خلقها الله، أهمها العرض والطلب، فمتى كثر الطلب على السلعة وقل العرض؛ ارتفع سعرها للمشاحة في الشراء، وإن كان العكس؛ كثر العرض للسلعة وقل الطلب انخفض السعر؛ للمشاحة في السع.

وكذلك هو ظلم لأصحاب السلع؛ بإلزامهم بسعر قد يكون أقل من سعر المثل، يدفعهم ذلك إلى حبس السلع في المخازن، أو بيعها في أسواق غير معلنة، وهذا سبب مؤكد لغلاء الأسعار.

نعم؛ قد يكون هناك حالات معينة يرتفع السعر ارتفاعًا غير مبرر، وإنما جشع التجار واستغلالهم حاجة الناس إلى سلعة منها، فهنا لا ريب أن التسعير لهذه السلع حاجة ملحة، ولكن يجب أن يكون ذلك بسعر عادل، وهذا يحدده أهل الخبرة.

### ثاقياء تحديد التسلء

ذكره الدكتور أحمد الحجي الكردي في بحثه: نظرات شرعية في غلاء الأسعار.

وهذا العلاج ينبي على أساس أن زيادة عدد السكان يؤثر في الاقتصاد سلبًا؛ نظرًا لزيادة الطلب على السلع مع قلتها، فينتهي الأمر إلى ارتفاع الأسعار، وكذلك الأسرة الفقيرة كلما زاد عدد أفرادها ازدادت فقرًا.

٣٤ ( التوحيد العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون

وتحديد النسل أو منعه- وهو من أشد- الأمور المحرمة شرعًا.

وقد قرر مجلس المجلس الفقهي الإسلامي بالإجماع في دورته الثالثة، المنعقدة ما بين ٢٣- ٣٠ رييع الآخر من عام ١٤٠٠ه أنه لا يجوز تحديد النسل مطلقًا، ولا يجوز منع الحمل إذا كان القصد منه خشية الإملاق؛ لأن الله تعالى هو الرزاق ذو القوة المتين، روّمًا مِن دَامَةٍ في الأرض إلاً على أمّ رزّهُها، (هود: ٢)، وإنما يرخص فيه لأسباب صحية يقرها طبيب مسلم ثقة.

وأما إلزام الشعوب بذلك، وفرضه عليها؛ فهو أشد حرمة وإثمًا، وهذه الحكومات تنفق الأموال الضخمة للتسلح للسيطرة والتدمير، بدلاً من إنفاقه في التعمير والتنمية وحاجات الشعوب.

وقد صح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «تزوجوا الودود الولود؛ فإني مكاثر بكم الأمم». (رواه النسائي برقم: ٣٢٢٧).

والمؤتمرات التي ترعاها هيئة الأمم المتحدة لموضوع السكان والتنمية تحاول الربط بين ما تسميه الانفجار السكاني، والتخلف الاقتصادي، وهذه لا شك في أنها مكيدة من أعداء المسلمين، لا يريدون بها الخير للمسلمين، وهم كما قال الله تعالى: « وَإِنَّا قِبَلَ لَهُمْ لا نُفْسِدُوا في الأَرْضِ عَالُوًا إِنَّا عَنْ مُصْلِحُونَ (ال

ونقد رد علماء المسلمين على المبادئ التي قامت عليها هذه المؤتمرات، وعارضوا التوصيات التي صدرت عنها، وبينوا مخالفتها للنظام الاقتصادي والاجتماعي الإسلامي، بل يخالف العقيدة الإسلامية، التي تغرس في المسلم التوكل على الله، والإيمان أنه هو الرزاق القدير.

وأصحاب هذه الدعوة الباطلة نظروا إلى أن كل مولود جديد وحدة استهلاكية فقط، ونسوا- أو تناسوا-أنه وحدة إنتاجية أيضًا، والقس (مالتوس)، وهو ممن ربط بين قضية التخلف الاقتصادية وزيادة عدد السكان، وعلى أن بينهما علاقة مضطردة، هذا الرجل الذي أطلق عليه في زمنه؛ الشرير، رد عليه في زعمه هذا حتى علماء الاقتصاد غير المسلمين، والواقع يبطل هذه الدعوى؛ فإن الإحصائيات

تثبت أن تدهور الاقتصاد والتخلف والفقر إنما هو في تعطيل الإنسان، الذي هو أساس التنمية، وعدم توفير فرص العمل؛ بسبب سوء السياسات الاقتصادية والفساد، وإلا فإن عدد السكان في الصين واليابان- على سبيل المثال- صاحبه زيادة ملحوظة في النمو ومعدل الدخل للفرد.

ثالثًا: بعض الإجراءات التي تتخذها بعض الحكومات بغرض دعم الاقتصاد، ويكون فيها ظلم لأحد؛ إما بفرض ضرائب على المنتجين أو العمال، وإما بسن قوانين لا تراعي الضوابط الشرعية، بل مأخوذة من النظم الاقتصادية التي أثبت الواقع أنها لا تراعي المصالح والمفاسد، ولذا فهي إن عالجت مشكلة، خلقت مشاكل.

#### الخاتمة

نحمد الله على ما من به علينا من التوفيق في دراسة ظاهرة غلاء الأسعار في أسواق المسلمين، وأسأله- جل وعلا- القبول، وأسجل هنا أهم ما توصلت إليه من نتائج، فمنها:

١- اضطرار الناس في كل شئونهم الاعتصام بحبل الله، والرجوع إلى الله في علاج مشاكلهم.

حظاهرة غلاء الأسعار يجب علاجها بالرجوع إلى
 أسبابها أولاً، وهي كما تبين من خلال البحث أسباب
 نهى عنها الشارع، وهذا يبين كمال هذه الشريعة
 وصلاحيتها لكل زمان ومكان.

٢- يجب الحذر في العلاجات التي يقترحها بعض الاقتصاديين لعلاج هذه الظاهرة، ولا سيما إذا كانت تخالف أحكام الشرع، والمشاهد أن هناك من يقترح وسائل لخفض الأسعار يكون فيها إجحاف بحق التجار وظلم لهم، وهذه المقترحات تراعي المستهلك دون المنتج، وهذا فيه خلل كبير، وظلم عظيم.

أ- هناك حاجة لدراسة حكم الشرع في المقاطعة الاقتصادية للتجار المسلمين أو الشركات التي يملكها مسلمون إذا ظهر أنها تغالي في أسعار لغير سبب حقيقي.

وق الختام؛ أسأل الله أن يتجاوز عما أخطأت قيه، ويغفر لي زللي، وصلى الله على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين.

جمادى الأولى 1237 هـ

التوحيد ) ٣٥

# من نور كتاب الله فضل الدعوة إلى الله تعالى قال تعالى: «وَمَنْ أَحْسَنُ فَوَلَا مِتَن دَمَّآ إِلَى اللَّه وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّهِ ٱلْمُسْلِعِينَ ، (فصلت: ٣٣).

# من دلائل النبوة إجابة الله دعاء نبيه صلى الله عليه وسلم

عن عبد الله بن مسعود، قال: «استقبل رسول الله صلى الله عليه وسلم البيت فدعا على نفر من قريش سبعة فيهم أبو جهل، وأمية بن خلف وعتبة بن ربيعة، وشيبة بن ربيعة، وعقبة بن أبي معيط، قال عبد الله: فأقسم بالله لقد رأيتهم صرعى على بدر قد غيرتهم الشمس وكان يومًا حارًا،. (صحيح البخاري).

# من دعائة صلى الله عليه وسلم

عن البراء قال: كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا أراد أن ينام وضع يده تحت خده الأيمن، ويقول: «اللهم قني عذابك يوم تبعث عبادك» (الأدب المرد للبخاري).

# 24 and a marting

عن أبي جعفر محمد بن علي بن الحسن قال: من جَهلُ فضل أبي بكر وعمر فقد جَهلُ السنة. (أصول الاعتقاد للالكائي)

internet warder and

# العلم قبل العمل

وصاليا لطالاب لطالاب المام، المام،

(الباعث لأبي شامة)

حكم ومواعظ عن وهيب بن الورد قال: «ويلٌ لمن كانت الدنيا أملهُ، والخطايا عملهُ، عظيمٌ بطشه، قليلُ فطنتهُ، عالمٌ بأمر دنياه، جاهلٌ بأمر أخرته (الزهد للبيهقي)

التوحيد العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون

من سير الخلفاء قال عمر بن الخطاب لأبي مريم الحنفي قاتل زيد بن الخطاب: «والله لا يحبك قلبي أبدًا حتى تحب الأرض الدم. قال: يا أمير المؤمنين، فهل تمنعني لذلك حقا؟ قال:لا.قال:فحسبي.(العقد الفريد)

-----

# من هدي رسول الله صلى الله عليه وسلم

عن أنس- رضي الله عنه- قال: قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: «إذا أراد الله بعبد خيرا استعمله » فقيل: كيف يستعمله يا رسول الله؟ قال: «يوفَقهُ لعمل صالح قبل الموت». (سنن الترمذي وصححه الألباني).

# من مُعاني الأحاديث

(روع) فيه «إن روح القدس نفث في روعي، أي: في نفسي وخلدي. وروح القدس: جبريل. ومنه «إن في كل أمة محدَّ ثين ومروَّعين، المروَّع: الملهم، كانه ألقي في روعه الصواب. وفي حديث الدعاء «اللهم آمن روعاتي، هي جمع روعة، وهي المرة الواحدة من الروع: الفزع. (النهاية لابن الأثير).

عن أيوب السختياني قال: إذا حدثتَ الرجلَ بالسُّنَّة، فقال دعنا من هذا، وحدثنا من القرآن فاعلم أنه ضالٌ مُضل. hand (abs of

80

(Ealt

12 Am

من حكمة

الشعر

# أحاديث باطلة لها آثار سيئة

(يُدعى الناس يوم القيامة بأمهاتهم؛ سترًا من الله عز وجل عليهم). فالحديث باطل؛ كما قال ابن القيم في «مناره» . قال: «والأحاديث الصحيحة بخلافه، قال البخاري في «صحيحه»: (باب ما يدعى الناس يوم القيامة بآبائهم). (السلسلة الضعيفة لألباني).

> إذا ما الدهر جرّ على أناس ... حوادثه أناخ بآخرينا فقل للشامتين بنا: أفيقوا ... سيلقى الشامتون كما لقينا

(العقد الفريد)

mall in man

أخلاق حسنة . . فالزمها

عن عبد الله بن المبارك قال: "حُسن

الخلق أن تحتمل ما يكون من الناس/»

(جامع العلوم والحكم)

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

أخلاق سيئة . . فاحذرها (

قال حبيش بن مبشَر النَّقفي الفقيمة «قعدت مع أحمد بن حنبل ويحيى بن معين والناس متوافرون فأجمعوا أنَّهم لا يعرفون رجلاً صالحا بخيلاً» (إحياء علوم الدين)

جمادی الأولى ۲۳۶۱ هـ

دراسات شرعیات الحلقة ٦٩

# تأثير قرائن السياق على الأحكام الفقهية

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، ويعد: تكلمنا في العدد السابق عن الصلاة الوسطى، وبينا أن الراجح أنها صلاة العصر، ولم تتسع صفحات المقالة لذكر القرائن المستخدمة في الترجيح، فهذا بيانها:

> رابعًا؛ كيفية استخدام قرائن السياق في ترجيح أن الصلاة الوسطى هي العصر؛ استخدمنا في البحث مجموعة من القرائن المتعددة كالتالي؛

> 1- الرد على من استدل بقوله تعالى: (وقوموا لله قانتين) أن المقصود هو القنوت في صلاة الفجر، بحديث زيد بن أرقم رضي الله عنه... كنا نتكلم في الصلاة... الحديث، وهذا يرجّح أن القنوت هنا بمعنى السكوت والخشوع. ضعف حديث أنس رضي الله عنه: مما زال رسول الله صلى الله عليه وسلم يقنت في صلاة الغداة" وإيراد حديث ابن عباس رضي الله عنهما بأن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقنت في جميع الصلوات في النوازل. ٢- الرد على من قال: إن الوسطى هي الفجر

> لأنها لا تقصر في السفر، بحديث عائشة رضي الله عنها "فرض الله الصلاة حين فرضها ركعتين ركعتين..." الحديث.

> ٣- الرد على من قال: إن الوسطى هي الفجر لفضلها بأحاديث فضل صلاة العشاء، كحديث أبى هريرة مرفوعا: "رئيس

حديث أبى هريره مرفوعا؛ «بيس صلاة أثقل على المنافقين من الفجر والعشاء..." الحديث، وحديث عثمان رضى الله عنه مرفوعا؛

#### اعداد/ متولي البراجيلي

في فهم النصر

«من صلى العشاء في جماعة فكأنما قام نصف الليل..." الحديث.

<sup>1</sup>- معارضة فضل صلاة الفجر بالأحاديث التي أوردت الوعيد الشديد لمن ترك صلاة العصر، كحديث بريدة مرفوعا، "من ترك صلاة العصر فقد حبط عمله". وحديث ابن عمر، «الذي تفوته صلاة العصر..." الحديث.

٥- تقديم دلالة المنطوق على دلالة المنطوق على دلالة عنه المفهوم في حديث زيد بن ثابت رضي الله عنه الذي يفهم فيه أن الوسطى هي الظهر، وهذا لا يثبت أمام الأحاديث الصريحة في كون الوسطى هي العصر.

أ- وفي نص الحديث قاعدة: النص إذا تطرق إليه الاحتمال سقط به الاستدلال.

٧- معارضة ما نقل عن ابن عباس رضي الله عنهما أن الوسطى هي الغرب، بما نقل عنه أنها العصر.

٨- معارضة ما نقل عن ابن عمر رضي الله عنهما أن الوسطى مبهمة وهى في سائر الصلوات بأثر ابن مسعود عن ليلة القدر وكذلك بما نقل عنه أن الوسطى: الصبح، العصر.

٣٨ 📔 التوحيد العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون

1- معارضة ما نقل عن أمهات المؤمنين (والصلاة الوسطى وصلاة العصر) بنصوص أخرى صحيحة ثبتت عنهم بعدم العطف بالواو (والصلاة الوسطى صلاة العصر) وكذلك (والصلاة الوسطى هي العصر).

١٠- بيان أن الواو العاطفة لا تقتضي المغايرة في كل استخداماتها، وجئنا بقرائن من كتاب الله تعالى، تبين أنها قد تأتى زائدة، أو تأتى من باب عطف الصفات بعضها على بعض.

#### أولادوقتهاء

تبدأ من ارتفاع الشمس قدر رمح في نظر المشاهد لها، وقدره العلماء بنحو من عشر دقائق إلى ثلث ساعة، إلى ما قبل أذان الظهر بنحو عشر دقائق إلى ثلث ساعة، وذلك أخذا من حديث عمرو بن عبسة رضي الله عنه، وهو حديث طويل وفيه ..... «إذا صليت الصبح فاقصر عن الصلاة حتى تطلع الشمس، فإذا طلعت فلا تصل حتى ترتفع، فإنها تطلع حين تطلع بين قرني شيطان، وحينئذ يسجد لها الكفار، فإذا ارتفعت قيد رمح أو رمحين

وأفضل أوقاتها عندما تشتد حرارة الشمس؛ لحديث زيد بن أرقم رضي الله عنه قال: خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم على أهل قباء وهم يصلون، فقال، "صلاة الأوابين إذا رمضت الفصال من الضحى" (صحيح مسلم وغيره)، وقوله (رمضت الفصال)؛ أي وجدت شدة الحر. والرمضاء هي الحجارة شديدة الحرارة من حر الشمس، أو الرمال الساخنة، والفصال، هي الإبل الصغيرة، وهي جمع فصيل). وذلك أن الإنسان يميل إلى الراحة في هذا الوقت، فلا ينشغل بطاعة ربه إلا الأواب؛ وهو الكثير الرجوع إلى ربه سبحانه وتعالى.

#### ثاقياء عدد ركعاقهاء

أقلها ركعتان -وهذا لا خلاف فيه -لأحاديث منها، حديث أبى هريرة رضي الله عنه قال: "أوصاني خليلي صلى الله عليه

وسلم بثلاث: صيام ثلاثة أيام من كل شهر، وركعتي الضحى، وأن أوتر قبل أن أنام" (متفق عليه).

وحديث أبي ذر رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «يصبح على كل سلامى من أحدكم صدقة، فكل تسبيحة صدقة، وكل تحميدة صدقة، وكل تهليلة صدقة، وكل تكبيرة صدقة، وأمر بالمعروف صدقة، ونهى عن المنكر صدقة، ويجزئ من ذلك ركعتان يركعهما من الضحى. (صحيح مسلم وغيره).

#### أما أكثرها، فقد اختلفوا فيه على أقوال:

١- أكثرها ثمان ركعات، لحديث أم هانئ رضي الله عنها: أن النبي صلى الله عليه وسلم دخل بيتها يوم فتح مكة، فاغتسل وصلى ثمان ركعات، فلم أر صلاة قط أخف منها، غير أنه يتم الركوع والسجود. (متفق عليه) وفي رواية قالت:... صلى سبحة الضحى... (سنن أبي داود وغيره).

١-أكثرها اثنتا عشرة ركعة لحديث أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من صلى الضحى ثنتي عشرة ركعة بنى الله له قصر، في الجنة من ذهب (وهو حديث ضعيف، انظر سنن الترمذي وابن ماجه للألبانى).

٣- لا حد لأكثرها، لحديث عائشة رضي الله عنه عندما سألتها معاذة: أكان النبي صلى الله عليه وسلم يصلي الضحى؟ قالت: نعم أربع ركعات، ويزيد ما شاء الله (صحيح مسلم).

وقد تكون أربعًا كما بحديث عائشة، والزيادة نفلاً مطلقًا.

فهل تقيد الزيادة في حديث عائشة رضي الله عنها بفعله صلى الله عليه وسلم في حديث أم هانئ: أن أكثرها ثماني ركعات، أم تبقى على إطلاقها: أن لا حد لأكثرها؟ أرى – والله أعلم- أنه يجوز الزيادة على

جمادى الأولى ١٤٣٦هـ

التوحيل

ثمان ركعات، وإن كان الأفضل عدم تجاوزها، والاقتصار على أربع لحديث عائشة رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يصلي الضحى أربع ركعات (صحيح مسلم).

ولحديث أبي ذر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، عن الله تبارك وتعالى أنه قال: «يا ابن آدم اركع لي أربع ركعات من أول النهار أكفك آخره (صحيح سنن الترمذي وغيره).

#### ثالثا: اختلاف العلماء في حكم صلاة الضحى:

اختلفت أقوال أهل العلم في حكم صلاة الضحى على ستة أقوال (انظر زاد المعاد لابن القيم / ٣٣٠ - ٣٤٨) أشهرها ثلاثة أقوال: القول الأول: الاستحباب مطلقا، فيستحب المواظبة عليها، وهو ما عليه الجمهور ففي عمدة القاري .... فجمهور العلماء على استحباب الضحى (عمدة القاري لبدر الدين العينى الحنفى ت ٨٥٥، ٥/١٩٢).

وعند المالكية: تستحب المداومة عليها. انظر مواهب الجليل ٢/٧٢، ورأى الشافعية أنها سنة مؤكدة. انظر المجموع ٢٢/٤، وأد لتهم على ذلك أحاديث منها الأحاديث الواردة في فضل صلاة الضحى، كحديث أبى هريرة رضي الله عنه: "أوصاني خليلي بثلاث... (وقد سبق)، محديث أبى ذر رضي الله عنه: يصبح على كل أبى ذر رضي الله عنه: "يا ابن آدم اركع لي أربع أبى ذر رضي الله عنه: "يا ابن آدم اركع لي أربع مليه وسلم حث على المواظبة على الأعمال الصالحة، كما بحديث عائشة رضي الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سئل، أي العمل أحب إلى الله؟ قال: أدومه وإن قل (متفق عليه).

القول الثاني، وهو أنه يستحب فعلها تارة وتركها أخرى، ولا يواظب عليها، وهو من مذهب الحنابلة، قال ابن مفلح: ونص أحمد:

تَقْعَل غَبًّا (الفروع لابن مفلح الحنبلى ت ٧٦٣، ٤٠٣/٢)، و "غبًّا: أي تُفعل حينا وتُترك حينا. (وإن كان الحنابلة نقل عنهم روايات منها أنها مستحبة كالجمهور، وأنها تفعل حينا وتترك حينا، انظر المغنى لابن قدامة الحنبلي ت ٢٢٠. (٩٧/٢).

ومن أدلتهم، ا-حديث عائشة رضي الله عنها: «ما رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم سبَّح (صلى) سبحة الضحى، وإني لأسبحها، وإن كان ليدع العمل وهو يحب أن يفعله خشية أن يعمل به الناس فيفرض عليهم" (متفق عليه).

وأجيب عن ذلك بأن عائشة رضي الله عنها لم تر النبي صلى الله عليه وسلم يواظب على صلاتها بدليل قولها في الحديث الآخر: أنه كان صلى الله عليه وسلم يصلي الضحى أريع ركعات (صحيح مسلم)، وهي قد علمت فضلها ولذا كانت تصليها وقد بينت السبب الذي من أجله كان النبي صلى الله عليه وسلم لا يواظب عليها، وهو خشية أن تُفرض على الأمة.

وقد قال الإمام النووي بالوجهين في نفيها لرؤية النبي صلى الله عليه وسلم يصلي الضحى، الوجه الأول: عدم رؤيته لسفره أو لعدم وجوده في ذلك الوقت عندها. الوجه الثاني: أن قولها: ما كان يصليها: أي ما يداوم عليها، فيكون نفيا للمداومة، لا لأصلها (انظر شرح النووي على مسلم ٢٣٠/٥).

يقول ابن بطال: وفي قولها: وإني لأسبحها: دليل أنها صلاة مندوب إليها مرغب فيها... فالتزامها لا يكون إلا عن علم عندها من النبي صلى الله عليه وسلم (انظر شرح صحيح البخاري لابن بطال ت ١٧٠/٣،٤٤٩-١٧١).

٢- حديث أبى سعيد الخدري رضي الله عنه قال: كان النبي صلى الله عليه وسلم يصلي الضحى حتى نقول لا يدعها، ويدعها حتى نقول لا يصليها (سنن الترمذي وغيره) وهو حديث ضعيف، فلا حجة فيه (انظر ضعيف سنن الترمذي ح ٤٨٠).

٣- حديث أنس رضي الله عنه في قصة صلاة النبي صلى الله عليه وسلم الضحى في

٤ التوحيد العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون

بيت عتبان بن مالك رضي الله عنه؛ وفيه: وأيضا وردت وقال فلان ابن الجارود لأنس رضى الله عنه: أكان النبي صلى الله عليه وسلم يصلى المسحيحة أن الضحى؟ قال: ما رأيته صلى غير ذلك اليوم (صحيح المخارى).

> وأجيب عن ذلك بأن نفى أنس رضى الله عنه في الحديث لا يستلزم نفى فعلها مطلقا، وإنما هو أثبت ما يعلم.

القول الثالث؛ لا تشرع إلا لسبب، ورجح ابن القيم هذا القول بعد أن ذكر الأقوال الستة (انظر زاد المعاد ١/٣٣٠ - ٣٤٨)، وشيخ الإسلام قال عن صلاة الضحى إنها حسنة (صحيح سنن أبى داود). محبوبة، ثم قال: والأشبه أن يقال: من كان مداوما على قيام الليل أغناه عن المداومة عن صلاة الضحى، كما كان النبي صلى الله عليه وسلم يفعل، ومن كان ينام عن قيام الليل فصلاة الضحى بدلا عن قيام الليل (الفتاوي الكبرى لابن تيمية ت ٧٢٨، ٢ /١٢٨).

> وقالوا إن النبى صلى الله عليه وسلم لم يفعلها إلا بسبب، وأن هذا السبب اتفق وقوعه في وقت الضحى، ومن ذلك:

 حديث أم هانئ رضى الله عنها: أن النبى صلى الله عليه وسلم دخل بيتها يوم فتح مكة فاغتسل وصلى ثمان ركعات .... الحديث (متفق عليه)، فقالوا إن هذه الصلاة كانت بسبب فتح مكة، وأن هذه سنة الفتح أن يصلى ثمان ركعات. وفي شرح صحيح البخارى: وقد قيل: إن صلاته صلى الله عليه وسلم يوم الفتح ثمان ركعات لم تكن صلاة الضحي وإنما كانت من أجل الفتح، وأن سنة الفتح أن يصلى عنده ثمان ركعات، ذكره الطبري في التاريخ عن الشعبي، قال: لما فتح خالد بن الوليد -رضى الله عنه - الحيرة صلى صلاة الفتح ثمان ركعات، ولم يسلم فيهن، ثم انصرف. قال ابن بطال؛ هذا تأويل لا يدفع صلاة الضحى لتواتر الروايات بها عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وفعل السلف بعده (شرح صحيح البخاري لابن بطال ٣/١٦٨ - ١٦٩).

قلت، ولا ترد الأحاديث الصريحة الصحيحة باجتهاد خالد رضى الله عنه،

الأحاديث صلاة الليل والنهار مثنى مثنى، منها :

١. حديث ابن عمر رضى الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم: صلاة الليل والنهار مثنى مثنى (صحيح سنن ابن ماجه وغيره)، وكذلك ورد في رواية لحديث أم هانئ عن صلاة الضحى يوم فتح مكة، أن النبي صلى الله عليه وسلم صلى ثمان ركعات يسلم من كل ركعتين

٢- حديث أنس عن قصة صلاة النبى صلى الله عليه وسلم في بيت عتبان بن مالك رضي الله عنه (سبق)، وفيه قول أنس رضي الله عنه لما سئل؛ أكان النبي صلى الله عليه وسلم يصلى الضحى؟ قال: ما رأيته صلى غير ذلك اليوم. فأنس رضى الله عنه نفى ما لا يعلم.

۲- حدیث عائشة رضی الله عنها لما سئلت: أكان النبي صلى الله عليه وسلم يصلى الضحى؟ قالت: لا، إلا أن يجى من مغيبه (أى: من سفر) (صحيح مسلم).

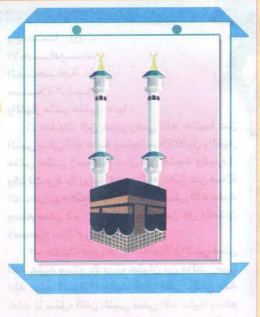
قلت؛ وهذا ينضم إلى أحاديثها التي بينت فيها عدم مواظبة النبى صلى الله عليه وسلم على صلاة الضحى خشية أن تفرض على الأمة. وليس من شروط مشروعية العمل مواظبة النبي صلى الله عليه وسلم عليه، قال ابن بطال: وما فعله الرسول صلى الله عليه وسلم مرة اكتفت الأمة بذلك، فكيف وقد روى أبو هريرة وأبو الدرداء عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه أوصاهما بثلاث، منها ركعتا الضحى (شرح صحيح البخاري لابن بطال .(92/7

قلت: والراجح - والله أعلم - ما ذهب إليه الجمهور من استحداب المواظية عليها.

وقد استخدمنا مجموعة من القرائن نواصل عرضها في الحلقة القادمة إن شاء الله تعالى، هذا والله سبحانه وتعالى أعلى وأعلم،

وللحديث بقية إن شاء الله.

التوحيد جمادى الأولى ١٤٣٦ هـ



#### الحمد للله وحدد، والصلاة والسلام على من لا تبي يعده، ويعد،

ما يزال الحديث متصلاً عن أمور العقيدة، وقد هذا العدد نتناول مفهوم البدع، وأحكام بدع العقائد، هنقول وبالله تعالى التوفيق.

#### تعريف البدعة:

#### (i) البدعة لغة

البدعة مصدر: بَدَعَ، وأصلُ استعمالها في لغة العرب أصلان: أحدهما: ابتداء الأمر وصنعه لا عن مثال.

الآخر: الانقطاع والكَلال. (ب) بيان معنى ودلالات لفظ البدعة وما اشتُقُ

متهاء

البدعة: اسم يطلق على العمل المحدث ذاته والجمع بدع، ففي كتاب (العين): البدعة: «اسم ما ابتدع من الدين وغيره»، وفي (الصحاح): «البدعة الحدث في الدين بعد الإكمال».

#### (ج) المعنى الاصطلاحي للبدعة إجمالا،

اختلفت عبارات الناس سلفًا وخلفًا في تعريف البدعة الشرعية تبعًا لاختلاف تصورهم للاهية البدعة المنهي عنها، وتنوع مشاربهم؛ فالذي تلبس ببدعة عملية أو اعتقادية يحاول أن يصنع تعريفًا للبدعة يتلائم مع مسلكه، وهناك من التبس عليه فَهم بعض النصوص

الواردة في السنة والبدعة، فوضَعَ تعريفًا أيضًا ملتبسًا؛ لأن الأمر قد التبس عليه في الفهم. وهذا المعنى الاصطلاحي الذي نختاره كحدً جامع مانع للبدعة المنهي عنها شرعًا، يلخص لنا ما ورد من نصوص شرعية، وأقوال مأثورة عن السلف في حوادث جزئية وحالات مفردة، أو بصيغ عامة وأقوال مطلقة مجملة أو مفصلة. ومن هذه التعريفات الكلية الجامعة ما ذكره الإمام الشاطبي -رحمه الله- في كتاب (الاعتصام)؛ حيث بوب لتعريف البدعة بابًا مستقلًا، ذكر فيه معناها الاصطلاحي، وشرح التعريف وذكر محترزاته، وقد عرف ألبدعة بتعريفين.

/1121 E

د. عبد الله شاک

بات العقيدة

بداية: عرفه - رحمه الله - على رأي مَن يقول بعدم دخول الابتداع في العادات والمعاملات، وإنما يخص هذا القائل البدعة بالعبادات فحسب؛ فبعض الناس يقول: إن العادات والمعاملات لا يدخل فيها الابتداع، والبعض يقول: إن العادات والمعاملات يدخل فيها الابتداع. وبناء على هذا الاختلاف عرَّف الشاطبي البدعة بتعريفين: التعريف الأول: كان قائمًا على من يقول بأن البدعة تقع في العبادات فحسب.

وتعريف البدعة على ذلك قال فيها - رحمه الله -: «فالبدعة عبارة عن طريقة في الدين

21 التوحيد العدد ١٥٢١ السنة الرابعة والأربعون

مخترعة تضاهي الشرعية، يقصد بالسلوك عليها البالغة في التعبد لله سبحانه».

أما التعريف الثاني: فكان قائمًا على رأي من يقول بدخول الابتداع في الأمور العادية كدخوله في الأمور العبادية.

قال -رحمه الله-: «البدعة طريقة في الدين مخترعة تضاهي الشرعية، يقصد بالسلوك عليها ما يقصد بالطريقة الشرعية».

هنا قال: يقصد بالسلوك عليها ما يقصد بالطريقة الشرعية. وفي تعريفه لعنى البدعة - على رأي مَن يخص البدعة بالعبادات - قال: يقصد بالسلوك عليها المبالغة في التعبد لله سيحانه.

#### شرح التعريف، وبيان محترزاته:

قوله: «طريقة» يقصد بها السبيل والسنة؛ فالطريقة هي السبيل والسنة، وكل ما رسم للسلوك عليه أو اتخذ للتعبد به، سواء كان في المسائل العلمية أو المسائل العملية؛ يعد طريقة. أما قوله: «في الدين، فهذا تقييد للطريقة المسلوكة بأنها في الدين؛ لأنها فيه تخترع، وإليه تنسب، وبه يلصقها مخترعها؛ فلو كانت طريقة مخترعة في الدنيا على الخصوص لم تسمَّ بدعة.

أما قوله: «تضاهي الشرعية» يعني: أنها تشابه الطريقة الشرعية من غير أن تكون في الحقيقة كذلك؛ بل هي مضادة لها، يعني: مضادة للطريقة الشرعية؛ لأنها خارجة عليها وإن شابهتها، فإن صاحب البدعة إنما يخترعها أو تكون هي مما تلتبس عليه بالسنة؛ ولذلك تجد المبتدع ينتصر لبدعته؛ لأنه يظن أو يتخيل أنها من السنة؛ بل إن كل خارج عن السنة بشيء من الابتداع لا بد له من تكلف الاستدلال بأدلة السنة على خصوص هذه المالة المبتدعة، وإلا لكذّب اطراحه للدليل صدق دعواه، ونَقَضَ تَرْكه للسنة ما يدعيه من الدخول فيها والكؤن من أهلها.

وهذا في الحقيقة واقع؛ فالمبتدعة في كل زمان ومكان يحاولون أن يلصقوا بدعتهم بالسنة؛ بل إنهم يقولون: إنهم يلتمسون أقوالهم وأفعالهم

وسائر ما أتَّوْا به من سنة النبي صلى الله عليه. وسلم ‹‹

هذا التعريف الذي ذكرناه وشرحناه الآن عن الإمام الشاطبي - رحمه الله تبارك وتعالى -يتفق مع تعريف مَن خَص البدعة بالدخول على العبادات.

أما تعريف البدعة لمن لم يخصها بالعبادات وأدخل فيها العادات وجعل العادات داخلة في التعريف؛ فقال فيه: يقصد بالسلوك عليها ما يقصد بالطريقة الشرعية.

أما التعريف على مَن يقصر البدعة بالعبادات فحسب، فقال فيه: يقصد بالسلوك عليها المالغة في التعبد لله - تبارك وتعالى.

معنى قوله: «يقصد بالسلوك عليها»: أي: أن أصل الدخول فيها يحث على الانقطاع إلى العبادة ويرغب في ذلك، وربما يستدلون بقول الله تعالى: «وَمَا عَلَنْتُ لَلَّى وَالإِس الَّا يَعْدُون (الذاريات: ٥٦)، فكأن المبتدع رأى أن المقصود هذا المعنى، ولم يتبين له أن ما وضعه الشارع فيه من القوانين والحدود كاف؛ يعني، ما جاءنا فيه من القوانين والحدود كاف؛ يعني، ما جاءنا المعمة يكفينا عن أن نبتدع أو نحدث في دين الله - تبارك وتعالى -.

أما في التعريف الثاني يدخل معها العادات، وقد قال في التعريف: «يقصد بالسلوك عليها ما يقصد بالطريقة الشرعية».

والإمام الشاطبي - رحمه الله - عند شرحه لهذه العبارة الواردة في تعريفه قال، ومعناه، أن الشريعة إنما جاءت لمصالح العباد في عاجلهم وآجلهم؛ لتأتيهم في الدارين على أكمل وجوهها؛ فهو الذي يقصده المبتدع ببدعته؛ فإن تعلقت بالعبادات فإنما أراد بها أن يأتي تعبُّده على أبلغ ما يكون في زعمه، ليفوز بأهم الراتب في الآخرة فقد رجح الشاطبي - رحمه الله تبارك وتعالى وقد رجح الشاطبي - رحمه الله تبارك وتعالى - هذا التعريف الذي يقول بدخول البدع في العادات والمعاملات، وهذا الترجيح - أي؛ أن البدع تدخل في العادات والمعاملات - هو الصحبح الموافق لأدلة الشريعة والمتفق مع

جمادى الأولى ١٤٣٦ هـ

التوحيد

أصولها وقواعدها والمطابق لمقاصدها.

وقد لخص - رحمه الله تبارك وتعالى - رأيه في هذه المسألة، وبَيَّنَ معنى القيد السابق بصورة أوضح حين قال:

ثبت في الأصول الشرعية أنه لا بد في كل عادي من شائبة التعبد؛ لأن ما يُعقل معناه على التفصيل من المأمور به أو المنهي عنه فهو الراد بالتعبدي، وما عقل معناه وعرفت مصلحته أو مفسدته فهو المراد بالعادي؛ فالطهارات والصلوات والصيام والحج كلها تعبدية، والبيع والنكاح والشراء والطلاق والإجارات والجنايات كلها عادية؛ لأن أحكامها معقولة المعنى، ولا بد فيها من التعبد؛ إذ هي مقيدة بأمور شرعية لا خيرة للمكلف فيها...

إلى أن قال: فإن جاء الابتداع في الأمور العادية من ذلك الوجه صح دخوله في العاديات كالعبادات، وإلا فلا...

وهو يقصد بقوله، فإن جاء الابتداع في الأمور العادية من ذلك الوجه، يعني، وجه تقييد العاديات بالأمور المشروعة، أما إذا لم تقيد العاديات بالأمور المشروعة فهي مباحة.

#### أتواع البدع

#### (أ) ابتداع في العادات والمعاملات ، الما معال

القسم الأول: ابتداع في العادات والمعاملات والأمور الدنيوية؛ كاختراع آلات النقل من طائرات وسيارات وقاطرات، وأجهزة الكهرياء وأدوات الطهي، والمكيفات التي تستعمل للتدهئة والتبريد، وآلات الحرب من قنابل وغواصات ودبابات، أو بناء المدارس والجامعات أو المباني العالية أو استعمال النظارات، كل هذا في العادات والمعاملات. وهذا مباح.

هذا من قسم المباح وإن سمي بالابتداع؛ لأن الأصل فيه الإباحة، وإذا تردد الأمر بين كونه عبادة أو عادة؛ فالأصل أنه عادة ولا يُنهى عنه حتى يقوم دليل على أنه عبادة، والأصل في المعاملات والأفعال والأعيان الإباحة والحل؛ حتى يقوم دليل على المنع، وذلك مثل رجل قال لصاحبه الذي نجا من هلكة؛ ما شاء الله، هنيئًا لك. فقال له الرجل، هذه بدعة. فهذا القول غير صحيح؛ لأن هذا من أمور العادة ولست العبادة،

وكذلك التسابق والجري ولعب الرياضة؛ فلا يقول أحد بأن هذا بدعة؛ بل هي عادة ما لم يرتكب فيها محرم؛ فهو حرام، وليس بدعة. أما الأمور العادية البعيدة والتي ليست مقيدة بالشرع؛ وذلك كأمور التعامل بين الناس ووضعهم وسَنُهم لذلك قوانين تنظم معاملاتهم ولا تتعارض مع الشريعة الإسلامية؛ فهذا لا شيء فيه.

القسم الثاني، ابتداع في الدين، وهذا هو الذي نتحدث عنه ونحذر منه، « يَتَاَيَّهُا الَّذِينَ مَامَوًا لا تُقَدِّمُوا بَنَّ يَدَى اللَّهِ وَرَسُولِهُ وَالْقُوْاللَّهُ إِنَّ اللَّهُ سَمَعً عَلَمُ » (الحجرات: بَنَ يَدَى اللَّهِ وَرَسُولِهُ وَالْقُوْاللَّهُ إِنَّ اللَّهُ سَمِعً عَلَمُ » (الحجرات: التوقف؛ فعن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « مَن أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه، فهو رد ، متفق عليه. وفي رواية لمسلم: « مَن عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد ». ومن كلامه صلى الله عليه وسلم في ذلك: «واياكم ومحدثات الأمور؛ فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار»، وقد روَى هذا الحديث الترمذي وأبو داود وصححه، وقال

صلى الله عليه وسلم: «من رغب عن سنتي قليس مني ، متفق عليه.

#### (ب) وتنقسم البدع إلى نوعين:

النوع الأول؛ بدعة قولية اعتقادية؛ كمقالات الجهمية والمعتزلة والرافضة والخوارج والقدرية والمرجئة والكرامية والصوفية، وسائر الفرق الضالة، واعتقاداتهم. النوع الثاني: بدعة في العبادات؛ كالتعبد لله - تبارك وتعالى - بعبادة لم يشرعها، وهي أقسام:

#### القسم الأول: ما يكون في أصل العبادة:

بأن يُحُدث عبادة ليس لها أصل في الشرع؛ كأن يحدث صلاة غير مشروعة، أو صيامًا غير مشروع أصلًا، أو أعيادًا غير مشروعة كأعياد الموالد، ومثل الترهب والانقطاع للعبادة.

#### القسم الثاني: ما يكون من الزيادة في العبادة المشروعة:

بأن يؤديها على صفة غير مشروعة، وذلك كما لو زاد ركعة خامسة في صلاة الظهر أو العصر مثلًا؛ فصلاة الظهر والعصر مشروعة ولكنها تُصلى

22 | التوحيد العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون

أربعًا؛ فإذا صلاها المصلي خمسًا فيكون قد ابتدع وزاد في العبادة المشروعة.

## القسم الثالث: ما يكون في صفة أداء العبادة الشروعة:

بأن يؤديها على صفة غير مشروعة، وذلك كأداء الأذكار المشروعة بأصوات جماعية مطرية، وكالتشديد على النفس في العبادات إلى حد يخرج به المتشدد عن سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم فالذّكُر مشروع والعبادة والنواقل والتقرب إلى الله - تبارك وتعالى - بها مشروعٌ؛ ولكن الإنسان إذا أتى بها على صفة غير مشروعة، كما يفعله المتصوفة على صفة غير مشروعة، كما يفعله المتصوفة اليوم عندما يأتون بالأذكار على هيئة معينة، يستمعون فيها، ويتمايلون عن اليمين وعن اليسار، وربما يصفقون، وربما يقولون أشعارًا وانشاذا؛ فهذه كلها من البدع؛ لأنها دخلت على الأصل الصحيح، ألا وهو الذكر؛ ولكنهم زادوا في صفة هذه العبادة المشروعة.

القسم الرابع: ما يكون بتخصيص وقت للعبادة المشروعة لم يخصصه الشرع:

كتخصيص يوم النصف من شعبان وليلته بصيام وقيام؛ فإن الأصل في القيام والصيام مشروع، ولكن تخصيصه بوقت من الأوقات يحتاج إلى دليل.

#### ٢-تقسيم آخر للبدع

#### البدعة الحقيقية والبدعة الإضافية:

وهناك تقسيم آخر للبدعة إلى: حقيقية وإضافية.

قال العلامة الشاطبي - رحمه الله تبارك وتعالى - ما معناه:

#### البدعة الحقيقية:

وهي التي ليس لها أصل من كتاب الله ولا سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا من إجماع علماء المسلمين.

#### البدعة الإضافية، ومن المده الشوقة الما

وهي التي تكون ذات وجهين؛ فهي من وجه مشروعة في الجملة، ومن وجه آخر واقعً صاحبها في بدعة، وقعت منه من حيث الزمن أو الكيفية؛ فإذا نظرت إلى الوجه الأول تقول: هي مندوبة مشروعة؛ لأنها وقعت من وجه

مشروع، وإذا نظرت إلى الوجه الثاني - يعني: الإضافة التي وقعت عليها، أو الزمن الذي ارتبطت به، أو الكيفية أو الحالة التي أتى بها البتدع - ترى أنها بدعة، وهذه مسألة مهمة، ولأهميتها سنذكر هنا بعض الأمثلة على المدعة الإضافية:

#### المثال الأول: الصلاة على الرسول صلى الله عليه وسلم قبل الأذان بدعة حقيقية:

إذ ليس لها أصل من القرآن ولا من السنة ولا عند صحابة النبي صلى الله عليه وسلم، أما بعد الأذان قَيُسن للمؤذن وللمستمع أن يصلي على النبي صلى الله عليه وسلم، أما رَفْع صوت المؤذن للصلاة والسلام على الرسول صلى الله عليه وسلم بعد الأذان فهذا بدعة، ومن هنا أصبحت بدعة فهذا بدعة، ومن هنا أصبحت بدعة الصلاة والسلام على الرسول صلى الله عليه وسلم وجدنا ذلك مشروعًا؛ بل مستحبًّا؛ نظرنا إلى الجهر بالصلاة والسلام عليه بعد الأذان فوق المنابر وغير ذلك، نجد أن ذلك بدعة، ومن هنا نقول بأن هذا من البدع الإضافية.

#### المثال الثاني:

السنن الرواتب سنن مؤكدة باتفاق المذاهب؛ ولكنها مشروعة أن تصلى بالانفراد؛ فإذا صليت جماعة أصبحت بدعة بالنظر إلى الكيفية. فلم يثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم صلى هذه السنن جماعة بالمسلمين ولا صلاها أحدٌ من أصحابه؛ وبالتالي فإذا صلاها الإنسان وحده أتى بالسنة، أما إذا صلاها جماعة فنقول: هذا من البدع الإضافية. المثال الثالث.

قراءة القرآن تسن، وفيها من الأجر العظيم ما لا يخفى على أحد، ولكن قراءة القرآن في السجود والركوع بدعة، وكونها بدعة من حيث المحل - يعني: أن هذا ليس مكانها - لا من حيث المروعية؛ فقراءة القرآن مشروعة؛ بل من أقرب القربات إلى الله - تبارك وتعالى-وللحديث بقية إن شاء الله تعالى،

جمادى الأولى 1237 هـ

التوحيد

# فقه التعامل بين المسلمين

# 201911221011

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، ويعدُ: تناولنا في الحلقة الماضية بعض الأخلاق التي ينبغي أن يتحلى بها المسلم تجاه أخيه المسلم، وذكرنا من مستلزمات الأخوة الإيمانية إنزال الناس منازلهم، والتواصل وعدم الهجران ومراعاة أحوال الناس، ونستكمل اليوم ذكر بعض هذه الأخلاق، ومن ذلك:

#### وجوب النصح لكل مسلم

ومن مستلزمات الأخوة الإيمانية، النصح للمسلم وتوجيهه إلى الخير، وقد أخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم الديعة على بعض أصحابه بذلك.

فهذا جرير بن عبد الله البجلي رضي الله عنه، وكان من الصحابة الذين آتاهم الله جمالاً، حتى كان بعض السلف يطلق عليه يوسف أمة محمد صلى الله عليه وسلم، وهو الذي يقول عن نفسه، (ما رآني النبي صلى الله عليه وسلم إلا تبسم في وجهي) هذا الصحابي الجليل قال: (بايعت رسول الله صلى الله عليه وسلم على السمع والطاعة والنصح لكل مسلم).

ومن حق المسلم على أخيه؛ إذا استنصحه أن ينصح له، هكذا جاء في شريعة محمد صلى الله عليه وسلم، فإذا طلب منه العون أعانه، وقد ذكر الله سبحانه وتعالى القوم الذين يمنعون الماعون عن إخوانهم بالذم فقال في سورة سماها بسورة الماعون: «أَزَمَبْتَ ٱلَّذِي يُكَذَبُ وَالْنَبْ ، (الماعون: ا) إلى قوله: « ٱلَّذِي هُمْ يُرَآءُوتَ () وَيَسْعُونَ ٱلْمَاعُونَ عن (الماعون: -٧) هالذين يمنعون الماعون عن إخوانهم المسلمين ذكروا بالذم في كتاب الله، والماعون: العارية التي تعار كالدلو والقدر ونحو ذلك.

إذا: للأخوة مستلزمات: هل تحب لسائر المسلمين ما تحبه لأخيه من أمك وأبيك بل ما تحبه لنفسك؟ هذا منطوق حديث رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم وليس مفهومه: (لا يؤمن

## 🗠 إعداد/ الشيخ مصطفى العدوي

أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه) متفق عليه ، (كل المسلم على المسلم حرام دمه وماله وعرضه) رواه مسلم.

#### أن تحب لأخيك ما تحب لنفسك

منها، قول النبي عليه الصلاة والسلام، (لا يبع بعضكم على بيع أخيه ولا يخطب على خطبة أخيه) فكما أنك تحب أن تربح فتحب لأخيك الربح كذلك، وعليك أن تنصح وتبين له.

قال عليه الصلاة والسلام: (البيعان بالخيار ما لم يتفرقا، فإن نصحا وبينا بورك لهما في بيعهما وإن كذبا وكتما محقت بركة بيعهما) وكما أنك تحب أن تُسْتَر إذا أخطات فلتحب لإخوانك ذلك أيضاً. أما إذا أحببت لإخوانك الفضيحة فرب العزة يقول: «إنَّ ٱلَّذِينَ عُجِبُونَ أَن تَشِيعَ ٱلْمَحِنَةُ فِي ٱلَّذِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ» أي ألكَنا وَٱلْآخِرَةِ» (النور:١٩) «لَهُمُ والآخرة «وَأَلَهُ يُعَلَّمُ وَأَنْتُو لا تَعَلَمُونَ (النور:١٩).

هذه رموز وإشارات تكتشف بها نفسك يا عبد الله، فلن ينزل عليك وحي من السماء يقول لك: أنت على خير أو أنت محسن أو لست بمحسن، إنما هناك نصوص من كتاب الله طبقها على نفسك، فإن انطبقت عليك كنت من أهل الإيمان وإلا فراجع نفسك، وانظر إلى قلبك؛ هل أنت تحب لإخوانك المسلمين ما تحبه لنفسك، كما قال

21 التوحيد العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون

نبيك محمد صلى الله عليه وسلم: (لا يؤمن أحدكم -أي: لا يكمل إيمان أحدكم- حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه).

إن حل بك خير فأحببته لإخوانك مثلما تحبه لنفسك فأنت على خير، أما إن كنت تحب لنفسك الخير وتحب لإخوانك المصائب والشرور فأنت بعيد عن طريق أهل الإيمان، وعليك أن لاخوانك الفضيحة وشعرت من قلبك بالسعادة للمصائب التي تحل بهم، كأن تشعر في نفسك بالسعادة لرسوب أخيك المسلم، أو لفشله في عمل من الأعمال، أو لكونه افتضح في الناس، أو لكونه ابتعد عن الخير فأنت على شر عظيم، وتذكر قول ربك: ( ب الذي عُسُنَ أن تشيع الفحنة في الذي ماموًا لم عالم ألم في الذيا والاحرة والش بعار في ألب ماموًا لم عالم ألم في الذيا والاحرة والش بعار

وينبغي على المسلم عند تعامله مع إخوانه أن يعلم أن أخاه أحد رجلين، محسن أو مسيء، وأن الله لم يكتب العصمة لأحد من خلقه بعد رسول الله صلوات الله وسلامه عليه، ومن أكثر معاتبة إخوانه جاء اليوم الذي لا يبقى له فيه أخ أو صاحب.

#### طيبة النفس في الأخذ والعطاء

ومنها؛ ألا تأخذ شيئاً من أخيك عن غير طيب نفس منه، فلا يبارك لك فيه؛ أخرج البخاري من حديث أبي موسى الأشعري رضي الله تعالى عنه قال: (أتينا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم نستحمله) أي: نطلب منه أن يحملنا للجهاد على إبل الصدقة أو على خيل نجاهد عليها في سبيل الله، وهو في معنى قوله تعالى: مراك على البي إذا ما أوك لتحمله قلك لا أحد ما أجلك م عليه قراراً وأغنيهم قيض من التُنو

حَرْنًا أَلَا يَجِدُوا مَا يُنفِقُونَ » (التوبة: ٩٢).

الشاهد: (أتينا إلى رسول الله نستحمله فقال: والله لا أحملكم وما عندي ما أحملكم عليه، فانطلقنا، فأتي إلى رسول الله بخيل فدعانا وأعطانا خيولاً أو إبلاً نركب عليها للقتال فانصرفنا، فقلنا في طريقنا؛ استغفلنا رسول الله صلى الله عليه وسلم بمينه) يعنى؛ أخذنا

من الرسول الخيل وكان قد أقسم أنه لا يبارك لنا في هذه الخيل فقالوا: (نرجع إلى رسول الله).

الشاهد؛ أن الصحابة تورعوا عن أن يكونوا قد أخذوا شيئاً من رسول الله صلى الله عليه وسلم على حين غفلة، أو على حين غرة، فكذلك لا تفعل مع إخوانك، فلا تستغفل أخاك حتى تأخذ منه حقاً ليس لك، أو شيئاً بغير طيب نفس منه.

(فرجعوا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالوا: يا رسول الله ( إنك أقسمت ألا تحملنا ثم حملتنا. فقال عليه الصلاة والسلام: إني والله ما حملتكم والله حملكم، وإني والله لا أحلف يميناً فأرى غيرها خيراً منها إلا كفرت عن يميني وأتيت الذي هو خير).

ولذلك نجد أن من أخذ شيئاً من أخيه بنفس غير طيبة، أو عن شك أو ريبة في طيبة نفسه بذلك الشيء، نجده في قلق دائم، ولا يبارك له في هذا الشيء والمقدر سيكون، ولا يظن أحدنا أن ملازمة الورع تنقص الرزق، فهذا خطأ بين، فلا يحمل أحدنا استبطاء الرزق على أن يستغفل الناس أو أن ينال الزرق بمعصية الله سبحانه.

#### الملاطفة وجبر الخاطر

ومنها: الملاطفة في القول وجبر الخاطر: يوجد في شرعنا في تعاملنا مع الناس لكسب قلوبهم ما يسمى بجبر الخاطر، له أدلة من كتاب الله ومن سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، فمن أدلتها من الكتاب: « وَالْمُطَلَقَتِ مَتَخٌ وَالْمَرُوفِ حَفًّا عَلَ من الكتاب: « وَالْمُطَلَقَتِ مَتَخٌ وَالْمَرُوفِ حَفًّا عَلَ بالمُتَعِينَ » (البقرة ٢٤١٠) فجبر خاطر المطلقة بالمتعة.

« وَإِذَا حَمَّرَ ٱلْمِسْتَةَ أُوْلُوا ٱلْثُرِينَ وَٱلْبَنَينَ وَٱلْمَسْحِينُ قَارَزُقُوْهُم مَنْهُ وَقُولُوا لَهُمْ قَرْلاً مَعْرُوفًا» (النساء:٨) يعني: الفقراء المساكين إذا حضروا تقسيم التركة

فلا بأس أن يجبر خاطرهم بشيء من المال. ومن العلماء من قال: إن خاطر إبراهيم صلى الله عليه وسلم جبر لما لم يؤمن به إلا القليل، هجبر الله خاطره بأن جعل كل الأنبياء الذين جاؤوا من بعده من ذريته عليه السلام، «وَجَعَلَهَا » (الزخرف:٢٨) أي: كلمة التوحيد «كُلَةً مُؤَفَةُ ف

<u>;ͺͺͺͺ</u>

جمادىالأولى 1237 هـ

التوحيد 20

#### عَقِيدٍ لَعَلَّهُمْ رَجعُونَ ، (الزخرف: ٢٨).

وجبر خاطر الصديق يوسف صلى الله عليه وسلم لا سجن واتهم بأن جعله عزيزاً على مصر، فجاء إخوته يقولون كما قال الله: «فَلَمَّا دَخَلُوا عَلَيْهِ قَالُوا يَتَأَيُّهُا الْحَزِيرُ مَسَنَا وَأَهْلَنَا اللَّهُرُ وَحِثْنَا بِضَعَةٍ مُزْحَاةٍ فَأَوْفِ لَنَا ٱلْكَلَ وَتَعَمَدَقُ عَلَيْناً إِنَّ أَلَقَهُ يَجَزِى ٱلْمُتَصَدِقِينَ » (يوسف:٨٨).

فاجبر خاطر الناس ولو بكلمة طيبة، فهي في بعض الأحيان تقوم في مقام جبر الخاطر أفضل من آلاف الجنيهات، فالرسول صلى الله عليه وسلم عندما قسم الغنائم، أعطى قوماً ضعفاء الأيمان وأكرمهم عليه الصلاة والسلام غاية الكرم، ومنهم عيينة بن حصن أعطاه مائة من الإبل، الأقرع بن حابس مائة من الإبل وغيرهم وغيرهم من المنافقين أو ضعاف الإيمان، وممن أكرمهم: رحل اسمه عمرو بن تغلب كان جالساً ولم يأخذ من الغنيمة إلا الشيء اليسير جداً إن ذكر، فقال الرسول صلى الله عليه وسلم: (والله إني أعطى قوماً وغيرهم أحب إلى منهم، أعطى قوماً وأكل قوماً إلى ما في قلوبهم من إيمان منهم عمرو بن تغلب، فكان عمرو يقول: والله هذه الكلمة لي من رسول الله أحب إلى من حمر النعم) بعني: إذا أعطى عمروبن تغلب مليون جمل لا تعدل عنده هذه الشهادة من رسول الله صلى الله عليه وسلم. فالكلمة الطيبة تجبر الخاطر، أفضل من كثير من المال، ومن ثم قال تعالى: «قَوْلُ مَعْرُوفٌ وَمَغْفَرُهُ خَبُّرٌ مَن صَدَقَةٍ يَتْبَعُهُا أَذًى وَٱللَّهُ عَنَّ حَلِيمٌ » (المقرة: ٢٦٣).

وهذه فضيلة باقية لعمرو بن تغلب إلى يوم القيامة، ندارسها نحن وحديثها في البخاري ويدارسها من بعدنا إلى يوم القيامة، وهي شهادة من رسول الله لعمروبن تغلب رضي الله تعالى عنه، فالكلمة الطيبة صدقة كما قال الرسول صلى الله عليه وسلم، وتؤتي أكلها في الناس باذن الله، ولكن المهتدي إليها من هداه الله، والله يقول: «وَحُدُوًا إلَى المعتدي إليها من هداه الله، والله يقول: «وَحُدُوًا إلَى فسل الله أن يهديك لهذه الكلمات الطيبة. يقول الله عز وجل: «إله يصَعَدُ ٱلْكَمْرُ ٱللَّيْبُ وَٱلْعَمْلُ يوف الله عز وجل: «إله يحكام علما المالحينة المنابع من هذاه الله، والله يقول المعيدية العمر الحجنة (الحجنة الم يوف الله عز وجل: «إله يصَعَدُ ٱلْكَمْرُ ٱللَّيْبُ وَٱلْعَمْلُ يوف الله عن المال عليه، العمل الصالح

بعمل صالح العمل الصالح يرفع الكلم الطيب إلى الله سبحانه وتعالى، والله يقول: «أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ اللهُ مُنَلَا كَلِمَةَ طَبَبَهُ كَشَجَرَةِ طَبَبَةِ أَصْلُها ثَابَتُ وَقَرْعُهَا فِي السَمَلَةِ () تُوْقِ أُكُلَها كُلُ حِينٍ بِإِذِنِ رَبِها وَيَعْرِبُ اللهُ الأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَمَلَهُمْ يَتَذَكَرُونَ ، (إبراهيم:٢٤-٢٥) وإن كان أكثر العلماء على تفسير الكلمة الطيبة بلا إله إلا الله.

تخرج من اللسان، أصلها ثابت في القلب، وفرعها في السماء، تصعد ثمرتها إلى السماء وتتقبل، وتفتح لها أبواب السماء، لكن مع هذا القول بأنها لا إله إلا الله لا مانع من دخول غيرها معها، فقد قال الرسول عليه الصلاة والسلام: (الكلمة الطيبة صدقة) والآية عامة «أَلَمْ تَرَكَيْفَ مَتَرَبَ أَلَهُ مَثَلًا صدقة) والآية عامة «أَلَمْ تَرَكَيْفَ مَتَرَبَ أَلَهُ مَثَلًا الم الله أفضل كلمة، ويلتحق بها عموم الكلم الطيب وإن كان دونها في الفضل.

هذه بعض الملاحظات التي نريد أن ننبه عليها، والباب واسع، ولكن كلل أعمالك برحمة العباد والعفو عن الناس.

وتحضرنا واقعة (وإن لم يكن إسنادها صحيح) ولكن نأخذ منها العبرة: ذكر عدد من المفسرين في تفسير قوله تعالى: «وَٱلْصَطِينَ ٱلْنَيْظَ وَٱلْمَافِينَ عَنِ ٱلْنَاسُ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُعْنِينَ » (آل عمران:١٣٤) أن رجلاً من التابعين كان عنده أضياف فأتته جاريته بمرق حار فمن ربكتها سقط منها المرق على الأرض فتغيظ عليها سيدها، وقام ليلطمها. فقالت: «وَٱلْصَطِينَ ٱلْنَيْظَ » (آل عمران:١٣٤) فسكت، فخشيت بعد ذلك أن يضربها فقالت: « وَالْمَافِينَ عَنِ ٱلْنَاسُ » (آل عمران:١٣٤) حتى تأخذ منه وعداً أنه لا يضربها فيما بعد، فقال، قد عفوت عنك.

فقالت: «رَأَلَتُهُ يُحِبُّ ٱلْمُعْسِنِينَ» (آل عمران: ١٣٤) قال: اذهبي فأنت حرة لوجه الله، وهكذا كان الناس وقافين عند كتاب الله سبحانه وتعالى.

ومن هذه القصة نأخذ ، فضل الفقه الذي كان سبب نجاة وعتق هذه الأمة رضي الله عنها وعن سيدها. فجدير بنا معشر الأخوة أن نتخلق بخلق رسولنا صلى الله عليه وعلى آله وسلم ، وأن نتبع سنته وأثره. وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

٤٨ من التوحيد العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون



فقل نصره الله غزوة غطفان بذي أمَرّ ٣هـ

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ:

فقد قال الله سبحانه وتعالى لنبيه محمد صلى الله عليه وسلم: «وَإِن يُرِيدُوَا أَن يَغْدَعُوكَ فَإِنَ حَسْبَكَ اللَّهُ هُوَ الَّذِي أَيْدُكَ بَصَرِهِ وَبِالْمُؤْمِنِينَ (\*) وَالَفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوَ أَنفَقْتَ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِعًا مَا أَلَفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَ أَلَهُ أَلَفَ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ عَزِيرُ حَكِمٌ الأَنفَالِ ٢٤.

وقال لله أيضًا: « إِلَّا نَصُرُوهُ فَفَدْ نَصَرَهُ أَلَمَّهُ إِذَ أَخَرَبَهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِتِ أَثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِ ٱلْنَارِ إِذْ يَتَقُولُ لِصَنَحِيهِ لَا تَحْذَنَ إِنَ ٱللَّهُ مَعَنَاً فَأَنْزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَتَهُ. عَلَيْهِ وَأَيْتَدَهُ. يِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِعَةُ ٱللَّهِ هِي ٱلْمُلِيَّ وَٱللَّهُ عَنِيزُ حَكِيمٌ » المتوبة: ٤٠.

وقال جل شأنه: «فَإِنَّ ٱللَّهُ هُوَ مَوْلَنَهُ وَجِبْرِيلُ وَصَلِعُ ٱلْمُؤْمِنِينِ وَٱلْمَلَيَّكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرُ » (التحريم: ٤). وجمع سبحانه وتعالى تأييده وحفظه لنبيه في تلك الكلمات: «وَٱللَهُ يَعْصِئُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ» المائدة: ٦٧.

وية القصة الآتية، والسيرة العطرة لرسولنا صلى الله عليه وسلم نرى درسًا بليغًا ية استحضار عظمة الله تعالى ومعيته لأوليائه بالنصر والتأييد، ومنعته لرسوله صلى الله عليه وسلم.

ذكر الواقدي رحمه الله تعالى عن عدد من شيوخه قالوا: «بلغ رسول الله صلى الله عليه وسلم أن جمعًا من غطفان من بني ثعلبة بن محارب بذي أمرً (وهي بلدة قرب بلدة النخيل على طريق نجد) قد تجمعوا



يريدون أن يصيبوا من أطراف (جيش) رسول الله صلى الله عليه وسلم، معهم رجلٌ منهم يُقالُ له دعتور بن الحارث بن محارب، فندب (استدعى) رسول الله صلى الله عليه وسلم رجلاً ومعهم أفراس.. إلى أن قال الراوي: وهربت منه الأعراب فوق دُرَى من الجبال (وهذا تصديق قول رسولنا صلى الله عليه وسلم: ونُصرت بالرعب مسيرة شهر. ونزل رسول الله صلى الله عليه وسلم ذا أمرً (مكان) وعسكر به. فأصابهم مطرّ كثيرً، (وهذا تصديق قوله سبحانه: «وَنَزَلْ عَلَيْكُمْ مِنَ السَكَلَّة مَلَة لِتُلَقَدَرُكُم مِهِ وَكُذْهِبَ عَنكُ رِجْ الشَيْطَنِ وَلِيرَبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُثَبِّتَ مِ الأقدام » الأنفال: ١١.

فذهب رسول الله صلى الله عليه وسلم لحاجته فأصابه ذلك المطر قبل ثوبه، وقد جعل رسول الله صلى الله عليه وسلم وادي ذي أمر بينه وبين أصحابه، ثم نزع ثيابه فنشرها لتجف، وألقاها على شجرة ثم اضطجع تحتها. (وهنا يظهر جانب من جوانب عظمة النبي وتواضعه، فهو أعظم الناس على الإطلاق، وأعظم من كل ملوك الدنيا وحكامها؛ مسلمهم وغير مسلمهم، ثم هو يخلع ثوبه المبتل، وينشره على أغصان الشجرة ليجف من الماء، واضطجع على الأرض في انتظار ذلك، وكل ذلك يفعله بنفسه دون الاستعانة بأحد، فليتعظ



المسرفون والمترفون؛ ممن عظمت الدنيا في نفوسهم).

قال الواقدي: والأعرابُ (المشركون) ينظرون إلى كل ما يفعل رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقالت الأعراب لدعثور (أحد رجالها) وكان سيدها وأشجعها: قد أمكنك محمد (من نفسه)، وقد انفرد من أصحابه حيث إن غوث (استغاث) بأصحابه لم يغث (لم يجدوا السرعة في إغاثته لبعد مكانه عنهم) يتدون من منتمالًا على السيف حتى حتى تقتله، فاختار سيفًا من سيوفهم صارمًا، ثم أقبل مشتمالًا على السيف حتى قام على رأس رسول الله صلى الله عليه وسلم بالسيف مشهورًا، فقال: يا محمد من يمنعك الله عليه وسلم، الله عزً وجلً يمنعني، (وهذا الله عليه وسلم، الله تعالى، وألقاً يتوسك من

## حماية الله تعالى لثبيه صلى الله عليه وسلم:

نعم دفع الله تعالى عن نبيه صلى الله عليه وسلم تسلط هذا الأعرابي الكافر، وقد تمكن بسفيه من اغتيال الرسول عليه الصلاة والسلام، كيف لا وقد حماه الله تعالى في أهون الأحوال مع بعض نسائه وقد صغت قلوبهما ومالت عما يحب رسول الله صلى

> الله عليه وسلم، وأحبتا ماكرهه من اجتناب جاريته واجتناب العسل، فقال سبحانه لنساء النبي صلى الله عليه وسلم: (رَان نَظَهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللَّهُ هُوَ مَوْلَنَهُ وَجَرِيلُ وَصَلِحُ الْمُوْعِينٌ وَالْمَلَيَكَةُ بَعَدَ ذَلِكَ ظَهرٌ،

#### التحريم.٤.

فكان الله تعالى وليه وناصره حين تظاهر عليه بعض نسائه؛ أفلا يمنع الله تعالى ما يناله المشركون منه؟ قال الواقدي: ودفع جبريل في صدره، (صدر

٥٠ ( التوحيد العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون

الأعرابي الكافر) فوقع السيف من يده، فأخذه (أخذ السيف) رسول الله صلى الله عليه وسلم وقام على رأسه (على رأس الأعرابي الكافر)، فقال: من يمنعك منى؟ قال: لا أحد، وأنا أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، لا أكثر عليك جمعًا أبدًا (أى لا أحرض عليك جيشًا معاديًا لك)، فأعطاه رسول الله صلى الله عليه وسلم سيفه، (وهذا من كريم خلقه، وجميل عفوه وصفحه)، ثم أدبر (الرجل)، ثم أقدل بوجهه، ثم قال للنبي صلى الله عليه وسلم: والله لأنت خير مني. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أنا أحق بذلك منك (أي أحق بالعفو والصفح الجميل). فأتى (الأعرابي) قومه، فقالوا: أين ما كنت تقول وقد أمكنك والسيف في يدك، (يعنى يقولون له: أين تمنيك أن تقتل محمدًا وقد مكنك محمد من نفسه بنومه تحت الشجرة وقد علوته بالسيف؟) قال: قد كان والله ذلك رأيي (مرادى وقصدي)، ولكن نظرت إلى رجل أبيض طويل (وهو جبريل عليه السلام)، فدفع في صدرى فوقعت لظهرى فعرفت أنه ملك، وشهدت أن محمدًا رسول الله، والله

لا أكثر عليه، وجعل يدعو قومه إلى الإسلام.

> فميالسيرةالعطرة لـرسـولـنـا صـلـم الله عليه وسلم نرمء دروسًـا بليغة فــمي اسـتحضـار عظمة الله تعالمه ومعيته لأوليائه بالنصر والتأييد، ومنعته لرسوله مـلـم الله عليه وسلم.

Upload by: altawhedmag.com

قال الواقدي: وكانت غيبته صلى الله عليه وسلم (عن المدينة) إحدى عشرة ليلة. واستخلف على المدينة عثمان بن عفان. قال البيهقي: وقد رُوي في غزوة ذات الرقاع قصة أخرى في الأعرابي الذي قام على رأسه مني؟ فإن كان الواقدي قد حفظ ما ذكر في هذه الغزوة فكأنهما قصتان، والله أعلم. دلائل النبوة للبيهقي محققًا، ١٦٩،١٦٨. قال ابن كثير رحمه الله تعالى: إن كانت هذه محفوظة فهي غيرها قطعًا، لأنَّ ذلك الرجل اسمه غورث بن الحارث أيضًا، لم يُسلم بل استمر على دينه، ولم يكن عاهد النبي صلى الله عليه وسلم ألا يقاتله. والله أعلم. السيرة لابن كثير ٤/٣.

قال القاضي عياض : وقد رُويت هذه القصة ي الصحيح وأن غورث بن الحارث صاحب هذه القصة، وأن النبي صلى الله عليه وسلم عفا عنه فرجع إلى قومه، وقال: جئتكم من عند خير الناس. الشفا بتعريف حقوق المصطفى ١٨١/١.

وعند ابن إسحاق عن عمرو بن عبيد عن الرحسن عن جابر أن رجلاً من محارب يقال له غورث بن الحارث قال لقومه: أقتل لكم محمد؟ قالوا: كيف تقتله؟ فقال: أفتك به، فأقبل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم- وهو جالس وسيفه في حجره- فقال: يا محمد انظر إلى سيفك هذا؟ قال: نعم، وكان محلى بالفضة فأخذه فاستله وجعل يهزه ويهم فيكبته الله، فقال: يا محمد أ ألا تخافني؟ قال: لا، وما أخاف منك، قال: أما تخافنى وفي يدى السيف؟ قال:

لا، يمنعني مُنك، ثم غمد السيف ورده إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فأنزل الله تعالى: يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ

عَلَيْكُمْ إِذْ هَمَ قَوْمُ أَن يَبْسُطُوًا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ فَكَفَ أَيْدِيَهُمْ عَنكُمٌ وَاتَقُوا ٱللَّهُ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلَيْتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ »[المائدة،11

(إمتاع الأسماع: ١١٨/٤. قال الشيخ محمد أبو زهرة: نعم كانت أخلاق النبي صلى الله عليه وسلم دعامة الدعوة،

تجرأ أعداء الملة علمه رسول الله صلمه الله عليه وسلم برسوم مهينة مشينة، وبالتهكم والسخرية وبالستهزاء، متجرئين ولا يستحون، وسبب جرأتهم هذه بخلاف سابقيهم أنهم أمنوا بأس المسلمين.

Upload by: altawhedmag.com

فسار بسنة العفو عن الإساءة، والإعراض عن الجاهلين استجابة لقوله سبحانه: « خُذِ ٱلْمَفْرَ وَأَمْرَ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَنهِلِينَ » الأعراف: ١٩٩ وقدكان ذلك الخلق يجذب الناس إلى الإيمان من غير دليل ولا برهان، وإن كان الحق واضحًا في ذاته، وزاده وضوحًا خلق النبي الكريم صلى الله عليه وسلم، وفي تلك الواقعة كان العفو فيها داعية الإسلام، تصدى أعرابي ليفتك برسول الله صلى الله عليه وسلم وهو نائم تحت شجرة في القيلولة، والناس قائلون، فلم ينتبه رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا وهو قائم، والسيف مُصْلَتْ على رأسه في يد الرجل، وهو يقول: من يمنعك منى؟ فقال عليه الصلاة والسلام بقلب مؤمن ولسان صادق: «الله» . فسقط السيف من يد الرجل. فأخذه النبي صلى الله عليه وسلم ، وقال: «من بمنعك منى؟» قال: كن خير آخذ، فتركه وعفا عنه، فدنا قلب الرجل بعد نفور، وصار داعية لمحمد صلى الله عليه وسلم بعد أن كان يريد قتله، فقد ذهب الرجل إلى قومه يحببهم في محمد عليه الصلاة والسلام ودينه، يقول: «جئتكم من عند خير الناس». فوائد من القصة :

١- هروب الأعراب من فوق ذرى الجبال قبل أن يصلهم رسول الله صلى الله علمه عليه وسلم بجيشه يؤيد ما قائله الله الله تعالى في شأن الكافرين الله حين يسمعون بقدوم حين يسمعون بقدوم بينية، جيش المسلمين: سألتى في بيذين تفريل فرق الأغناق وأشريوا منم الغم أو الته ورسوله، ومن يُسَاقي بدلاف ألمة ورسوله، فتات الته شديد اونوا المقال مات.

وهذه سنة وطبيعة عند أهل الشرك حيال أهل الإسلام الحق

جمادي الأولى ١٤٣٦ هـ

التوحيد

الذين صدقوا ما عاهدوا الله عليه، وليس مجرد الانتماء لهذا الدين دون استقامة عليه، وفي أيامنا هذه تجرأ أعداء الملة على رسول الله صلى الله عليه وسلم برسوم مهينة مشينة، وبالتهكم والسخرية والاستهزاء، متجرئين في ذلك لا يخافون ولا يستحون، وسبب جرأتهم هذه بخلاف سابقيهم أنهم أمنوا بأس المسلمين، ورأوا ضعفهم وتفرقهم وانكبابهم على الدنابا الحقيرة من الدنيا، وعدم تعظيمهم لدينهم وحرماته وشعائره، فوقعت فيهم سنة الله تعالى الجارية وهي نزع هيبة أعداء المسلمين من المسلمين بسبب ما ألقى في قلوب المسلمين من الوهن الذي هو حب الدنيا وكراهية الموت في سبيل الله، وفي ذلك جاء نص رسول الله صلى الله عليه وسلم يشخص الداء ويصف له الدواء.

عن ثوبان قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : «يوشك الأمم أن تداعي عليكم كما تداعى الأكلة إلى قصعتها». فقال قائل: ومن قلة نحن يومئذ؟ قال: «بل أنتم يومئذ كثير، ولكنكم غثاء كغثاء السيل، وليزعن الله من صدور عدوكم المهابة منكم، وليقذفن الله. وما قلوبكم الوهن». فقال قائل: يا رسول الله، وما الوهن؟ قال: «حب الدنيا، وكراهية الموت». سنن أبي داود: ١١/٤، وصححه

ليعلم المسلمون

أن المشركين

لا يـزالــون بهم

حتمه يردوهـم عن

دينهم، وهم لذلك

حريصون كل الحرص

عله اغتنام كل

فرصة للنيل من

الإسـالم ورسوله

وأهبل الملة

Upload by: altawhedmag.com

جميعًا.

الألباني. وعن ابن عمر قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إذا تبايعتم بالعينة، وأخذتم أذناب البقر، ورضيتم بالزرع، وتركتكم الجهاد، سلط الله عليكم ذلاً لا ينزعه حتى ترجعوا إلى دينكم». سنن أبي داود: ٢٧٤/٣، وصححه الألباني.

٢- ولينصرن الله من ينصره،

101

التوحيد العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون

وقد ظهر هذا لما خرج المسلمون لنصر الله تعالى سخر لهم جندًا من جنوده، وهو المطر الذي يرسله الله تعالى ليثبت به الأقدام والقلوب، ويسقي به الأرض والجنود، وهو بعدُ يطمئن المسلمين ويبشرهم أن الله تعالى معهم. "- قيام النبي صلى الله عليه وسلم بنفسه على أمره وهو السيد المطاع الذي يتشرف ويتمنى أعلى المؤمنين قدمًا خدمته والقيام على أمره، وهذا درس للمتعاظمين المنتضخين ممن ينتسبون إلى شريعته وملته.

٤- ليعلم المسلمون أن المشركين لا يزالون بهم حتى يردوهم عن دينهم، وهم لذلك حريصون كل الحرص على اغتنام كل فرصة للنيل من الإسلام ورسوله وأهل الملة جميعًا، إذا علموا ذلك لم يركنوا إليهم فعاملوهم على

حذر من غيلتهم، فأمنوا مكرهم وخيانتهم. ٥- نزول جبريل للحماية والدفاع عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، هذا من دلائل نبوته صلى الله عليه وسلم، وأن الله تعالى معه ومؤيده وناصره، إضافة لعلمنا أن النبي محمدًا صلى الله عليه وسلم لن ينال منه أحد، وأن الذين يؤذونه سيخذلهم الله تعالى ويخزيهم في الدنيا، ويهينهم في الآخرة، إنَّ

وَأَعَدَ لَهُمْ عَذَابَا مُهِينًا ٢ وَأَلَذِينَ يُؤَدُون الْمُؤْمِنِين وَالْمُؤْمِنَتِ بِغَيْرِ مَا آكَتَسَبُوا فَقَدِ احْتَمَلُوا بُهْتَنَا وَإِنْمَا مُبِنا ، الأحزاب:٥٨.

والعار والمشكلة الكبرى فيمن خذلوه من أهل ملته، فلم ينصروه باتباع سنته، وإشاعة طريقته، فكيف سيعالجون هذا الخلل الشنيع وقد علموا أن عدم عنايتهم بدينهم وتعظيم حرماته هو سبب جرأة المشركين عليهم وعلى رسولهم صلى الله عليه وسلم. والله من وراء القصد.



all a pulling a new selection be also gh



Esper Muler Bas Merrow Charles



Risett

اعداد/ على حشيش

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت وانتشرت ألسنة القصاص والوعاظ نتيجة وجودها في كتب السنة الأصلية، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق: المحالمة الله علم الالما

أولا: المتن:

رُوي عن أنس رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إنَّ مُوسَى بْنُ عمْرَانَ كَانَ بَمْشِي ذَاتَ يَوْم فِي الطَّرِيق ، فناداهُ الحِنَّارُ؛ يَا مُوسَى ، فألتفت بَمِينا وَشَمَالا فَلَمْ بَرَ أَحَدًا، ثُمَّ نَادَاهُ الثَّانِيَةَ؛ يَا مُوسَى بْنُ عَمْرَانَ ، فَالْتَفْتَ فَلَمْ يَرَ أَحَدًا وَارْتَعَدَتَ فَرَائِصُهُ، ثِمَّ نُودِيَ الثَّالِثَةِ؛ يَا مُوسَى بْنَ عمْرَانَ ، إِنِّي أَنَاءِ اللَّهِ لا إِلَـهَ إِلاَّ أَنا، فقال: لنَّيْكَ، وَخَرَّ لِلَّه، عَز وَجَلَ، سَاجِدًا ، فقال: ارْفَعْ رَأْسَكَ يَا مُوسَى بْنَ عمْرَانَ ، فرَفِعَ رَأْسَهُ ، فقال: يَا مُوسَى ، إِنَّ أَحْبَبْتَ أَنْ تَسْكَنَ فِي ظل عَرْشِي يَوْمَ لا ظُلُ إلا ظلى فكن لليَّتيم كالأب الرَّحيم، وَكُنْ لَلأَرْمَلَةَ كَالزَوْجِ الْعَطوف، يَا مُوسَى ، ارْحَمْ تَرْحَمْ ، يَا مُوَسَى، كَمَا تَدِينَ تَدَانَ ، يَا مُوسَى ، نَبِّئَ بَنِي إِسْرَائِيل مَنْ لِقَيَنِي وَهُوَ جَاحِدٌ بِمُحَمِّدٍ أَدْخَلِتِهِ النَّارَ وَإِنَّ كَانَ إبْرَاهِيمَ خَلِيلَى أَوْ مُوسَى كَلِيمِي، قَالَ: إلهي ، وَمَنْ مُحَمَّدٌ ؟ قال: وَعزتي وَجَلالي ، مَا خَلَقْتُ خَلَقًا أَكْرَمُ عَلَى مِنْهُ ، كَتَبْتُ اسْمَهُ في العَرْش قَبْل أَنْ أَخْلَقَ السَّمَوَاتَ بِأَلْفَى ألف سَنة ( ( ابن أبي عاصم ) في السنة من حديث أنس، وفيه سعيد بن موسى وأبو أيوب سليمان بن أبى سلمة الخبائري وقد صرح الذهبي في الميزان بأنه موضوع (قلت؛) كلام السيوطى يشعر بأن هذا هو الحديث كله وقد أشار الذهبي في الميزان إلى أن هذا ليس هو جميع الحديث، فقال بعد ما ذكره وذكر حديثا طويلا وقد راجعت كتاب السنة فوجدته ذكر بعد ما مر: وعزتي وجلالي إن الجنة لمحرمة على

جمادي الأولى ١٤٣٦ هـ



جميع خلقي حتى يدخلها محمد صلى الله عليه وسلم وأمته، قال موسى: ومن أمة محمد ؟ قال: أمته الحمادون يحمدون صعودا وهبوطا وعلى كل حال يشدون أوساطهم ويطهرون أطرافهم صائمون بالنهار رهبان بالليل أقبل منهم اليسير وأدخلهم الجنة بشهادة أن لا إله إلا الله، قال: إلهي اجعلني نبي تلك الأمة، قال: نبيها منها، قال: اجعلني من أمة ذلك النبي، قال: استقدمت واستأخر يا موسى ولكن سأجمع بينك وبينه في دار الجلال".

#### ثانيا: التخريج:

الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه الحافظ أبو بكر عمرو بن أبي عاصم الضحاك بن مخلد الشيباني المتوفى سنة ٢٨٧هـ في كتابه «السنة» (ح٢٩٦) قال: «حدثنا أبو أيوب الخبائري، حدثنا رباح بن زيد عن معمر، عن الزهري، عن أنس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن موسى بن عمران كان يمشي ذات يوم في الطريق فناداه الجبار...» الحديث.

#### د التحقيق:

الخبر الذي جاءت به هذه القصة لا يصح، وهو خبر تالف موضوع، وبرهان ذلك ما به من العلل،

#### العلة الأولى: سعيد بن موسى.

١- لقد بين الإمام الحافظ ابن حبان أن سعيد بن موسى هذا يأتي بأصح الأسانيد فيركب عليها متونًا موضوعة.

فقد أخرج الحاكم في «معرفة علوم الحديث» النوع (١٨) عن الإمام البخاري قال: «أصح الأسانيد كلها مالك عن نافع عن ابن عمر».

ومع هذا فقد ركب عليه سعيد بن موسى متنا موضوعًا كشف عاره، وبين عواره الإمام الحافظ ابن حبان في كتابه «المجروحين» (٣٢٢/١) قال: «سعيد بن موسى الأزدي يروي عن مالك عن نافع عن ابن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: لولا المنابر لهلك أهل القرى»، حدثنا الهمداني، حدثنا سليمان بن سلمة الخبائري، حدثنا سعيد بن موسى عن مالك به.

العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون

فلست أدري وضعه سعيد بن موسى أو سليمان بن سليمان بن سلمة؛ لأن الخبر في نفسه موضوع ليس من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولا من حديث ابن عمر، ولا من حديث نافع، ولا من حديث مالك، وسليمان بن سلمة ليس بشيء، فليس يخلو الخبر من أن يكون مما عمله أحدهما-انتهى كلام الإمام ابن حيان.

٢- ذكره الأسام الذهبي في «الميزان» (٣٢٨٠/١٥٩/٢) قال، «سعيد بن موسى الأزدي اتهمه ابن حبان بالوضع وساق له من حديث سليمان بن سلمة الخبايري وهو ساقط، والذي بيناه آنفًا من حديث آخر بنفس السند ابن عمر، ثم ذكر له حديث آخر بنفس السند من منكراته، ثم ساق له هذا الخبر الذي جاءت له هذه القصة، حيث قال: قال له ابن أبي عاصم في السنة... ثم ذكر القصة بالسند الذي أوردناه آنفًا عن ابن أبي عاصم، ثم قال الإمام الذهبى: موضوع». اه.

قال الإمام السيوطي في «التدريب» (٢٧٤/١) النوع (٢١)؛ «الموضوع هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شر الضعيف وأقبحه وتحرم روايته في أي معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونًا ببيان وضعه». قلت: هذا ليتبين للقارئ الكريم المعنى الاصطلاح للحديث الموضوع، ورتبته، وحكم روايته تيسيرًا على كثير من القراء.

#### العلة الثانية: أبو أيوب الخبائري.

١- قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٢١/٤)؛ «سليمان بن سلمة الخبائري أبو أيوب الحمصي سمع منه أبي ولم يحدث عنه وسألته عنه فقال؛ متروك الحديث لا يشتغل به»، فذكرت ذلك لابن الجنيد، فقال: «كان يكذب ولا أحدث عنه بعد هذا». اه.

٢- قال ابن عدي في «الكامل» (٢٩٣/٣) ٢٠ هال ابن عدي في «الكامل» (٢٩٣/٣١) ٢٠ هال الما الما الما الما الما المنابع حمصي يكنَّى أبا أيوب له غير حديث أنكرت عليه».



٣- قال الإمام النسائي في «المجروحين» (٢٥٣): «سليمان بن سلمة الخبائري: ليس بشيء». رايفا: دراسة تحليلية لسند القصة:

هذه دراسة تحليلية لسند الخبر الذي جاءت به هذه القصة لتطبيق قول الإمام الحافظ ابن حبان والذي أوردناه آنفًا على هذه القصة، هذلك لاشتراك السندين في العلة المزدوجة:

الأولى: سعيد بن موسى الأزدي، والثانية: سليمان بن سلمة أبو أيوب الخبائري، ثم تركيب هذه العلة المزدوجة على سند صحيح لا يكشفه إلا المتبحر في الصناعة الحديثية.

#### وهذا هو البيان لسند القصة:

١- سند القصة الذي أخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» (٦٩٦٦) قال: حدثنا أبو أيوب الخبائري حدثنا سعيد بن موسى حدثنا رباح بن زيد عن معمر عن الزهري عن أنس مرفوعًا.

٢- حدث تصحيف في السند في بعض طبعات كتاب السنة لابن أبي عاصم حيث إن الراوي أبا أيوب الخبائري صُحُف إلى أبي أيوب الخبائري برهان هذا التصحيف ما أوردناه آنفًا من أقوال الأئمة الحفاظ: الإمام النسائي، والإمام ابن حبان، والإمام ابن أبي حاتم، والإمام ابن عدي، وقال الحافظ ابن حجر في «اللسان» (٥٤/٣) (٣٧٥٤/١٧١): «سليمان بن سلمة الخبائري وهو أبو أيوب شيخ ابن أبي عاصم». اه.

ويسمى هذا تصحيف إسناد وبصر ولفظ نتج عن تحريك النقطتين.

٣- أبو أيوب الخبائري وهو سليمان بن سلمة الحمصي روى عن سعيد بن موسى الأزدي فهاتان علتان مزدوجتان كل منهما تزيد القصة وهنا على وهن فهما متهمان بالوضع والكذب كما بيَّنا آنفًا.

٤- أما ما فوق سعيد بن موسى الأزدي.

أ- رباح بن زيد؛ قال الحافظ ابن حجرية «التقريب» (٢٤٢/١)؛ «رباح بن زيد القرشي مولاهم للصنعاني ثقة فاضل، روى له أبو داود

وقال الأمام المزي في «تهذيب الكمال» (١٨٢٧/١١٥/٦)، «روى عن: معمر بن راشد وآخرين، وروى عنه: سعيد بن موسى الأزدي وآخرين».

والتسائي». اهر.

ب- أما ما فوق رباح بن زيد (معمر عن الزهري عن أنس مرفوعًا).

هذا الجزء من السند على شرط الشيخين؛ حيث إنه أخرج الشيخان حديث ذكر الساعة قال: «إن فيها أمورًا عظامًا».. الحديث.

كما بينه الإمام الحافظ المزي في «تحفة الأشراف» (١٩٣/١).

٥- فقد ركب سعيد بن موسى الأزدي على هذا السند الصحيح هذه القصة الواهية.

وهنا ينطبق قول الإمام الحافظ ابن حبان وهنا ينطبق قول الإمام الحافظ ابن حبان الذي ذكرناه آنفًا على هذا الخبر الذي جاءت مطبقين لاشتراكهما في العلة: «فلست أدري وضعه سعيد بن موسى، أو سليمان بن سلمة أبو أيوب الخبائري لأن الخبر في نفسه موضوع ليس من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا من حديث معمر ولا من حديث رباح بن زيد وسليمان بن سلمة ليس بشيء، فليس يخلو الخبر من أن يكون مما عمله أحدهما».

خامسًا: الرد على ادعاء المستشرقين أن المحدثين لم يعتنوا بالنقد الداخلي . ومن مزاعم

المستشرقين وعلى رأسهم المستشرق ، شاخته . ما دعاه- جهلاً وبهتانًا- بأن المحدثين اعتنوا بالنقد الخارجي، أي من ناحية الرواة، ولم يعتنوا بالنقد الداخلي، وهو نقد المتن »- اهـ. قلت: هذا الافتراء تولد من عدم دراية هؤلاء بعلوم الحديث، في وقت اغتر فيه طالب العلم بحفظ نظم أو مختصر فتوهم أنه صار ابن مجر، وعند التطبيق يرسب ويظهر جهله، فراح من لا علم له بمناهج المحدثين في الجرح والتعديل يردد طعون سابقة من المستشرقين،

جمادي الأولى 1237 هـ

التوحيد

الذين يدفعون بهؤلاء في الافتراء على ثوابت الدين والطعن في السنة وجبال حفظها الأئمة الحفاظ، خاصة في هذه الآونة من تلك الموجات الطائشة على صفحات بعض الجرائد اليومية، والقنوات الفضائية يُرددون مقالات متبوعيهم من المستشرقين يريدون أن يطفئوا نور السنة. «يُريدُوت أن يُطْفِئوا فَرَرَ اللهِ بِأَفَوْهِهِمُ وَيَأْبِ اللهَ إِلَا أَنْ يُشِرَ فَرَرُ، وَلَوْ حَرِهُ الْكَفُرُوتَ»

فهذه الفرية مردود عليها حيث تصدى أئمة الحديث لكل من النقد الداخلي والخارجي والمتبحر في الصناعة الحديثية يرى ذلك واضحًا تمام الوضوح، ألم ترقول الإمام الحافظ ابن حبان في بحثنا هذا وهو أكبر رد على هذه الفرية حيث قال في «المجروحين» أو سليمان بن سلمة- أبو أيوب الخبائري- لأن الخبر في نفسه موضوع ليس من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولا من حديث ابن عمر، ولا من حديث نافع، ولا من حديث مالك، الخبر من أن يكون مما عمله أحدهما». اه.

قلت: وعندما انطبقت هذه العلة المزدوجة على الخبر الذي جاءت به هذه القصة (الإمام الذهبي في «الميزان»: ٢/٢٨٠/١٩٩٢) في ترجمة سعيد بن موسى الأزدي وطبق حكم الإمام الحافظ ابن حبان مبينًا أن هذا الخبر موضوع. قلت: هكذا حاولت أن أبين من خلال التحقيق لهذه القصة الرد على ادعاء المستشرقين أن المحدثين لم يعتنوا بالنقد الداخلي: «كَبَرَتَ سَكِمَةُ مَنْ أَفَوَهِهِمَ إِن يَقُولُونَ إِلَا كَذِبًا » (الكهف:٥).

وأخذ أهل البدع يرددون هذه الفرية ليطعنوا بأهوائهم في السنة في المحف والقنوات خاصة في هذه الأيام، وعلى قدر ما يتاح لنا من سطور بينا مناهج المحدثين من أئمة الجرح والتعديل في نقد المتون، ولكن أهل البدع في ظلمات جهلهم لا يبصرون.

يا ليتهم احتفظوا لأنفسهم ببدعهم

وافتراءاتهم ولكن أخذوا يدعون إليها في الصحف والمجلات، بل وفي القنوات للإفساد والتشكيك في الثوابت، مما جعل وزارة الأوقاف تصدر بيانها يوم الجمعة ٢٨ من محرم ١٤٣٦ه، مع التنبيه على أن تكون خطبة هذه الجمع في جميع مساجد مصر عن هذا البيان والذي جاء فيه:

ومن صور الإفساد؛ التشكيك في الثوابت، فلقد خرج علينا رويبضة يطعن في صحيح الإمام البخاري قاصدًا إثارة الفتنة والتشكيك وزعزعة الأمن الفكري للمجتمع بقول أحدهم؛ إن صحيح البخاري مسخرة للإسلام والمسلمين لأنه يضم بعض الخرافات».

قلت: ولقد وفق الله وزارة الأوقاف المصرية-حفظها الله- في الرد على هذا الباطل بهذا البلاغ المبين في الدفاع عن شوابت الدين، قالت: «وإننا نؤكد أن إطلاق لفظ مسخرة على صحيح البخاري لا يصدر إلا عن فاسق أو زنديق». اه.

قلت؛ ولا عجب من هذا الرد فقد وافق رد إمام أهل السنة الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله، فقد أخرج الإمام الحاكم في «معرفة علوم الحديث» (ص٤) قال: سمعتُ أبا الحسين محمد بن أحمد الحنظلي ببغداد، يقول: الترمذي يقول: كنت أنا وأحمد بن الحسن الترمذي عند أبي عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل، فقال له أحمد بن الحسن: يا أبا الحديث، فقال أم أحمد بن الحسن، يا أبا الحديث، فقال أم وهو ينفض ثوبه، فقال: زنديق زنديق زنديق ودخل البيت، اه.

ثم قال الإمام الحاكم: «سمعت أبا نصر أحمد بن سهل الفقيه ببخارى يقول: سمعت أبا نصر أحمد بن سنان القطان يقول: ليس في دنيا مبتدع إلا وهو يبغض أهل الحديث، وإذا ابتدع الرجل نزع حلاوة الحديث من قلبه». اه. هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.



JEN 28M STOR and the stand (24 ren) all elso A (211 21)0 Stall 800 Brothe

طرفاً من أقوال أئمة أهل السنة في وصم منكرى صفات (الفوقية والقرب والمعية) له تعالى، أو حامليها على غير ما هي له، بالتجهم

## الحلقة (11)

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله صحبه ومن والأه .. ويعد ا فنستكمل - بفضل الله وعونه - ما وقفتا عندد من مقولات ونصوص أنمة السنة، في وصمهم القائلين بـ (معينه تعالى بداته مع مخلوقاته)، بالتجهم.. وق بيان أن لازم قولهم، نفى فوقيته تعالى واستوائه على عرشه، وتحريف ما جاء في ذلك من نصوص الوحي بتأويلها واخراحها عن ظاهرها الى الجاز دون ما قرينة تدل على صدق قولهم.

اعداد/ د. محمد عبد العليم الدسوقى الأستاذ بجامعة الأزهر

ونذكر الآن طرفاً من أقوال أئمة السنة في القرن الرابع الهجري وما تلاه، في وصم منكري صفات الفوقية والمعية، بالتجهم:

ومن ذلك ما ذكره الإمام البربهاري شيخ حنابلة عصره يبغداد (ت ٣٢٩)، وذلك في كتابه (شرح السنة) ص ٩، قال - وقد نقله عنه القاضي أبو الحسين في طبقات الحنابلة والذهبي في العلو ص ١٦٤ -: "الكلام في الرب - يعنى: فيما قالته الجهمية ومن لف لفهم، على خلاف أهل السنة - محدّث، وهو بدعة وضلائة، ولا نُتكلم في الرب إلا بما وصف به نفسه .. يعلم السر وأخفى، وعلى عرشه استوى، وعلمه بكل مكان ولا يخلو منه مكان، ولا يقول في صفات الرب: لم؟ ولا كيف؟، إلا شاك في الله تبارك وتعالى" ا.ه...

وقد ساق محدّث أصبهان العلامة القاضى أبو أحمد العسال (ت ٣٤٩) في كتابه (المعرفة)، ما ورد في ذلك من أقوال أئمة السلف، ثم ذكر فيما ذكر - كالمستشهد على ما ساقه عن الأئمة - حديث ابن مسعود الذي فيه: (والعرش فوق الماء، والله فوق العرش، ولا يخفى عليه شيء من أعمالكم).

ومما قاله الأجرى (ت ٣٦٠) في (الشريعة) ص ٢٧٧ تحت باب (في التحذير من مذهب الحلولية) ونقله عنه الذهبي في العلو وابن القيم في اجتماع الجيوش: "الذي يذهب إليه أهل العلم؛ أن الله على عرشه فوق سمواته، وعلمه محيط بكل شيء، قد أحاط علمه بجميع ما خلق في السموات العلى وبجميع ما في سبع أراضين، وما بينهما وما تحت الثرى، ترفع إليه أعمال العباد، فإن قال قائل: ما معنى قوله: (مَا يُكُونُ من غُوْى ثَلَثْتُهِ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ) (الجادلة: ٧)؟ قيل له: (علمه، والله على عرشه وعلمه محيط بهم)، كذا فسره أهل العلم، والآية يدل أولها وآخرها على أنه العلم، وهو على عرشه، هذا قول المسلمين"، وقال -رحمه الله - ص ٢٨٦ بذات المصدر: "ومما يُلبِّسون به على من لا علم معه، قوله عز وجل: ( وَهُوَ أَنَّهُ فِي السَّعَوَّتِ وَفِي ٱلأَرْضِ ) (الأنعام/ ٣) وقوله: (وَهُوَ ٱلَّذِي في السَّمَاءِ إِلَهُ وَفِي ٱلْأَرْضِ إِلَهُ ) (الزخرف/ ٨٤).. وهذا كله إنما يطلبون به الفتنة، وهو عند أهل العلم من أهل الحق ومما جاءت به السنن: أن الله على عرشه، وعلمه محيط بجميع خلقه يعلم ما تسرون وما تعلنون، يعلم الجهر من القول ويعلم ما تكتمون"، وإنما ذكر الأجري كل ذلك إبان كشفه أمر الحلولية الذين "لبِّسوا على السامع منهم بما تأولوا، وفسروا

جمادي الأولى ١٤٣٦ هـ

OV



القرآن على ما تهوى نفوسهم، فضلوا وأضلوا، فمَن سمعهم من جهلة العلم، ظن أن القول كما قالوه، وليس هو كما تأولوه عند أهل العلم"ا.ه

وفي كلام لأبن بطة العكبري (ت ٣٨٧) في كتابه الإبانة ٢/ ٢٣١ وما بعدها، وتحت باب (الإيمان بأن الله على عرشه بائن من خلقه، وعلمه محيط بخلقه)، يقول رحمه الله وقد نقله عنه الذهبي في العلو ص ١٧٠: "أجمع المسلمون من الصحابة والتابعين أن الله على عرشه فوق سماواته بائن من خلقه، فأما قوله: (رَقُوَ مَعَكُر) (الحديد/ ٤)، فهو كما قال العلماء: علمه، وأما قوله: (رقو ألله في ألسكون رق الأرض) (الأنعام/ ٣)، فمعناه: أنه هو الله – المعبود – في السموات، وهو الله – المعبود – في الأرض، وتصديقه في كتاب الله: (رقو ألزي في التمار إله رف الأرض إله) (الزخرف/ ٤٢).

واحتج الجهمي بقوله: (ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم)، فقال: (إن الله معنا وفينا)، وقد فسر العلماء أن ذلك (علمه)، حيث قال في آخرها (إنَّ أَلَهُ بِكُلْ مَتَى عَلِمٌ) (المجادلة/ ۷)"، وساق – رحمه الله – ذلك بإسناده عن الضحاك والثوري وابن حماد وابن حنبل وابن راهويه.. وقد سبق أن ذكرنا لابن منده (ت ٣٩٥) قوله فيما نقله عنه الذهبي فريا منده (ت ٣٩٥) قوله فيما نقله عنه الذهبي شهو تعالى موصوف غير مجهول، وموجود غير مدرك، ومرئي غير محاط به لقربه كأنك تراه، قريب غير ملاصق وبعيد غير منقطع، وهو يسمع ويرى، وهو بالمنظر الأعلى، وعلى العرش استوى، على إدراكه – وهو بكل شىء محيط".

ومن جليل ما ذكره الباقلاني (ت ٤٠٣) في كتابه (الإبانة) وقد نقله عنه شيخ الإسلام في مجموع الفتاوى ٥/ ٩٨ والذهبي في العلو ص ١٧٤ وابن القيم في اجتماع الجيوش ص ١٢٠ وغيرهم: "فإن قيل: هل تقولون إنه في كل مكان؟، قيل له: معاذ الله، بل هو مستو على عرشه كما أخبر في كتابه وقال: (الرَّحْنُ عَلَى الْمَرْسُ أَسْتَوَى ) (طه/ ٥) وقال: (إلَهِ سَمَدَ الكَارُ الطَبِّ) (فاطر/ ١٠) وقال: (مَآستُم مَن في السَّمَاتِ ) (المُلك/ ١٦)، ولو كان في كل مكان، لكان في بطن الإنسان وهمه، والحشوش، ولوجب أن يزيد بزيادات الأماكن إذا خلق منها ما لم يكن، ولمح أن

يرغب إليه إلى نحو الأرض وإلى خلفنا وإلى يميننا وشمالنا، وهذا قد أجمع المسلمونَ على خلافَه وتخطَئة قائله"، وكلاماً مثل هذا، قاله الباقلاني في كتابه (التمهيد في أصول الدين)، وقد ذكر ابن القيم طرفاً كبيراً منه.

ومن جليل ما قائله الإمام العارف شيخ الصوفية معمر بن أحمد بن زياد الأصبهاني ت ٤١٨، فيما نقله عنه الذهبي في العلو وابن القيم في اجتماع 'لجيوش، قال: "أحببت أن أوصي أصحابي بوصية من السنة، وأجمع ما كان عليه أهل الحديث، وأهل التصوف والمعرفة من المتقدمين والمتأخرين"، هذكر أشياء إلى أن قال فيها: "وأن الله استوى على عرشه بلا كيف ولا تشبيه ولا تأويل، والاستواء معقول والكيف مجهول، وأنه بائن من خلقه والخلق بائنون منه، فلا حلول ولا اختلاط ولا ممازجة ولا ملاصقة".

ومما قائله الإمام أبو زكريا يحيى بن عمار السجستاني (ت ٤٢٢) في رسائته: "لا نقول كما قائت الجهمية: إنه تعالى مداخل للأمكنة وممازج لكل شيء ولا نعلم أين هو؟، بل هو بذاته على العرش، وعلمه محيط بكل شيء، وهو معنى قوئه: (مَكُرُ أَيْنَ مَا كُمُّمُ وَاللَّهُ بِمَا مَتَرُنَ بَصِيرً) (الحديد/ ٤)، وهو بذاته على عرشه كما قال سبحانه وكما قال نبيه صلى الله عليه وسلم"، كذا في مجموع الفتاوى م/ ١٩١، والعلو للذهبي ص ١٧٨.

وقال البيهقي (ت ٤٥٨) في كتاب (الاعتقاد) ص ٩١ وما بعدها بعد أن ذكر من آي العلو ما به تقوم الحجة: "وفيما كتبناه من الآيات دلالة على إبطال قول من زعم من الجهمية أن الله بذاته في كل مكان، وقوله: (رَغُو مَعَكُر أَيْ مَاكُمُهُمُ) (الحديد /٤)، إنما أراد به: بعلمه لا بذاته".

وقال الإمام ابن عبد البر (ت ٤٦٣) بعد كلام طويل كما في التمهيد ٧/ ١٣٨ وهو في الحموية ص ٥١ والعلو ص ١٨٢ واجتماع الجيوش ص ٥١، ١٧٢ (أما احتجاجهم - يريد: الجهمية - بقوله عز وجل: (مَا يَحُونُ مِن خَرَى تَلَنَّةُ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمُ) (المجادلة/ ٧)، فلا حجة لهم في ظاهر هذه الآية. لأن علماء الصحابة والتابعين الذين حُمل عنهم التأويل في القرآن قالوا في تأويل الآية: (هو على

٥٨ ( التوحيد العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون

العرش، وعلمه في كل مكان)، وما خالفهم في ذلك أحد يُحتج بقوله"، وساق على إثر ذلك كلام ابن مسعود السالف الذكر، كما نص قبل كل ذا إبَّان ذكره لحديث النزول، على أن فيه "دليل على أن الله في السماء على العرش من فوق سبع سماوات كما قالت الجماعة، وهو حجتهم على المعتزلة والجهمية في قولهم: (إن الله في كل مكان، وليس على العرش)"، وذكر من آي التنزيل ما به تقام الحجة، ثم قال بعد أن ذكر آية المجادلة: "وزعموا أن الله سبحانه في كل مكان بنفسه وذاته، قيل - يعنى في الرد عليهم -: لا خلاف بيننا وبينكم وبين سائر الأمة أنه ليس في الأرض دون السماء بذاته، فوجب حمل هذه الآيات على المعنى الصحيح المجمع عليه، وذلك أنه في السماء إله معدود من أهل السماء، وفي الأرض إله معبود من أهل الأرض، وكذا قال أهل العلم بالتفسير، وظاهر هذا التنزيل يشهد أنه على العرش، فالاختلاف في ذلك ساقط، وأسعد الناس به من ساعده الظاهر"ا.ه.

وفي كلام جيد لأبى القاسم إسماعيل بن الفضل التيمي الأصبهاني (ت ٥٣٥)، في كتابه الحجة ٢/ ١١٨ ونقله عنه ابن القيم في اجتماع الجيوش ص ٦٨، يقول فيه: "أخبر سبحانه عن فرعون أنه قال: (يَهَنَّنُ أَبَّن لِي صَرْحًا لَعَلَى أَبْلُغُ ٱلْأَسْبَنَبَ (7) أَسْبَنْبَ ٱلسَّمَاؤَتِ فَأَطْلِعَ إِلَى إِلَى مُوسَى وَإِنِي لَأَظْنَهُ. كَنِدًا)(غافر/ ٣٦، ٣٧)، فكان فرعون قد فهم عن موسى أنه يُثبت إلها فوق السماء حتى رام يصرحه أن يطلع إليه، واتهم موسى بالكذب في ذلك، والجهمية لا تعلم أن الله فوقها بوجود ذاته، فهم أعجز فهما من فرعون، وقد صح عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه سأل الجارية التي أراد مولاها عتقها، (أين الله؟)، قالت: في السماء، وأشارت برأسها، وقال: (من أنا؟)، فقالت: أنت رسول الله، فقال: (اعتقها فإنها مؤمنة)، فحكم النبي بإيمانها حين قالت؛ (إن الله في السماء)، وتحكم الجهمية بكفر من يقول ذلك".

وكان إمام الشافعية في وقته سعد بن علي الزنجاني (ت ٤٧٠) قد علق من قبلُ بنحو عبارتي الأصبهاني بحق فرعون والجارية، كما في اجتماع الجيوش ص ٧٥.. كما علق الحارث المحاسبي ت

الذات، وعافر كما في اجتماع الجيوش أيضاً ص ١٠٧، بما نصه: "قال تعالى: (واني لأظنه كاذباً) – يعني: فيما قال موسى: إن إلهه فوق السموات – فبين الله أن فرعون ظن بموسى أنه كاذب فيما قال له، وعمد إلى طلبه حيث قال له مع الظن بموسى أنه كاذب: (يا هامان ابن لي صرحاً)، ولو أن موسى قال: (إنه في كل مكان بذاته)، لطلبه في نفسه، فتعالى الله عن ذلك علواً كبيراً".. ومما قاله الزنجاني أيضاً ونقله بذاته)، لطلبه في نفسه، فتعالى الله عن ذلك علواً كبيراً".. ومما قاله الزنجاني أيضاً ونقله بذاته)، لطلبه في نفسه، فتعالى الله عن ذلك علواً كبيراً".. ومما قاله الزنجاني أيضاً ونقله علواً كبيراً".. ومما قاله الزنجاني أيضاً ونقله ما الله عن ذلك منه الأعلى، ونطق بذلك القرآن بقوله تعالى: والعلو الأعلى من سائر وجوه العلو، لأن الله علو الذات، وعلو الصفات، وعلو القهر والغلبة"ا.ه.

وفي كتابه (الغنية) ص ٧٣ يقول عبد القادر الجيلي ت ٥٦١ وقد نقله عنه بتصرف شيخ الإسلام في مجموع الفتاوي ٥/ ٨٥ والذهبي في العلو ص ١٩٣ وابن القيم في اجتماع الجيوش ص ١٠٨: "وهو جل وعلا .. يعلم كل شيء، لا يخفى عليه شيء، وهو منزه عن مشابهة خلقه، ولا بخلو من علمه مكان، ولا يجوز وصفه بأنه 2 كل مكان، بل يقال: إنه في السماء على العرش كما قال حل ثناؤه: (ٱلرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ) (طه/٥)، وقال: (إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَارُ ٱلطَّيْبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّنِيلَمُ مَوْعَمُدً) (فاطر/ ١٠)"، يعنى خلافا للجهمية الذين ساق كلامهم ص ١١٤ من الغنية، يقول - رحمه الله -: "وينبغى إطلاق صفة الاستواء من غير تأويل، وأنه استواء الذات على العرش، لا على معنى القعود والماسة كما قالت المجسمة والكرامية، ولا على معنى العلو والرفعة كما قالت الأشعرية، ولا على معنى الاستواء والغلبة كما قالت المعتزلة، لأن الشرع لم يرد بذلك، ولا نقل عن أحد من الصحابة والتابعين من السلف الصالح من أصحاب الحديث ذلك .. وكونه سبحانه على العرش، مذكور في كل كتاب أنزل على كل نبى أرسل بلا كىف".

ومما قائه الحافظ ابن عساكر (ت ٥٧١) في كتابه (تبيين كذب المفتري) ص ١٥٢ نقلاً عن أبي الحسن الأشعري فيما قائته جماعة أهل السنة

جمادي الأولى ١٤٣٦ هـ

09 (

التوحيل



رداً على ما ادعته فرق الجهمية والمعتزلة والقدرية والرافضة: "وندين بأنه يقرب من خلقه كيف شاء كما قال: (رَحَىٰ أَزَرُ إِلَهُ مِنْ حَلِ أَلَوَيد) (ق/ ١٦)، وكما قال: (ثُمَّ دَكَا فَنَدَكَ () فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَرَ أَذَتَ ) (النجم/ ٨، ٩)، ونرى مفارقة كل داعية إلى بدعة، ومجانبة أهل الأهواء"، وعلق ابن عساكر يقول: "فتأملوا رحمكم الله، هذا الاعتقاد ما أوضحه وأبينه، واعترفوا بفضل هذا الامام – يعني: الأشعري – الذي شرحه وبينه"، كما علق الذهبي في العلو ص أصحابنا المتكلمون إلى مقالة أبي الحسن هذه ولزموها لأحسنوا، ولكنهم خاضوا كخوض حكماء الأوائل في الأشياء، ومشوا خلف المنطق، فلا قوة إلا بالله".

ولابن تيمية (ت ٧٢٨) تعليقا على ما قاله حماد بن زيد عن الجهمية (إنما يحاولون أن يقولوا ليس في السماء شيء)، ما نصه - وقد نقله عنه ابن القيم في اجتماع الجيوش -: "وهذا الذي كانت الجهمية يحاولونه، قد صرح به المتأخرون منهم، وكان ظهور السِّنة وكثرة الأئمة، في عصر أولئك؛ يحول بينهم وبين التصريح به، فلما بعد العهد وخفيت السّنة -كما هو الحال في زماننا - صرحت الجهمية النفاة بماكان سلفهم يحاولونه ولا يتمكنون من إظهاره". وقد رد ابن رجب الحنبلي ت (٧٩٥) على الذين فسروا المعية بما لا يليق به تعالى من كونه بذاته في كل مكان، وهم الحلولية من الجهمية ومن نحا نحوهم، فقال في كتابه فتح الباري ٢/ ٣٣١: "لم يكن أحد من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم يفهمون من هذه النصوص - نصوص المعية - غير المعنى الصحيح المراد بها، يستفيدون بذلك معرفة عظمة الله وجلاله واطلاعه على عباده واحاطته بهم وقربه من عابديه وإجابته لدعائهم، فيزدادون به خشية لله وتعظيما وإجلالا ومهابة ومراقبة واستحياء، ويعبدونه كأنهم يرونه، ثم حدث بعدهم من قل ورعه وانتكس فهمه وقصده، وضعفت عظمة الله وهيبته في صدره، وأراد أن يرى الناس امتيازه عليهم بدقة الفهم وقوة النظر، فزعم أن هذه النصوص تدل على أن الله بذاته في كل مكان، كما حكا ذلك؛ طوائف من الجهمية والمعتزلة ومن وافقهم، تعالى الله عما يقولون

علواً كبيراً، وهذا شيء ما خطر لمن كان قبلهم من الصحابة، وهؤلاء ممن يتَّبع ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله..

وقد قصدوا بذلك إبطال ما قال أولئك مما لم يكن أحد قبلهم قاله ولا فهمه من القرآن"، ثم ذكر - رحمه الله - كلام ابن عبد البر الذي ساق فيه إجماع الصحابة وتابعيهم على صحة ما ورد عن السلف من معية علمه تعالى وخطأ ما جنح إليه أهل الزيغ والضلال.

تلك هي بعض مقالات أئمة السلف التي تحمل (إجماعهم على أن الله تعالى بائن من خلقه، لا يحل في شيء منه، وأنه بذاته في السماء فوق العرش بلا كيف، وعرشه فوق الماء، والماء فوق السماء السابعة، وهو سبحانه في سمائه يدبر أمر مخلوقاته ويعلم ما هم عليه).. ومرة أخرى أقول: إنما قصدنا من خلال هذا التوسع في ذكر هذه المقولات وهي غيض من فيض:

الرد على منكرى فوقيته تعالى وعلوه، من متأخري الأشاعرة الذين لا يزالون متأثرين أيما تأثر، بالجهمية والمعتزلة ومن نحا نحوهم ممن زعموا أن من وصف الله بما أو بمعض ما وصف به نفسه في كتابه أوفي سنة نبيه فهو مشبه أو مجسم .. والرد كذلك على من تأثر بأولئك الجهمية من أهل الحلول والاتحاد والزاعمين بأنه تعالى بذاته في كل مكان، والتحذير من مقولتهم؛ إن (الله موجود في كل الوجود)، وقد تبعهم في القول بذلك كثير من الطرقية القائلين بفناء الخالق بالمخلوق أو بحلوله – تعالى عن قولهم علوا كبيرا – في مخلوقاته، وقد تبعهم في ذلك - ولا يزال - خلق كثير من عوام المسلمين ممن فتنوا بقولهم، وتلك والله من أعظم الطوام التي حلت بأمة الإسلام، بعد أن تركها نبى الهدى على المحجة البيضاء ولوثها هؤلاء بمعتقداتهم الباطلة، حتى رأينا من سفهائهم من يقول: (وما الكلب والخنزير إلا إلهنا، وما الله إلا راهب في كنيسة)، وأخر يقول: (ما في الجنة إلا الله)، والجنة - على ما هو معلوم -: ثوب سابغ واسع الكمين مشقوق المقدم، يُلبس فوق الثياب، يريد الشقى بذلك؛ أن الله بذاته قد حل في جسده، نسأل الله السلامة والعافية.. وإلى لقاء آخر نستكمل الحديث.. والحمد لله رب العالمين.

٦٠ ( التوحيد العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون



# ۸ إعداد/ صلاح نجيب الدق

الحمدُ لله، حمداً طيباً مباركاً فيه، كما ينبغي لحلال وجهه وعظيم سلطانه، والصلاة والسلام على نبينا محمد، الذي يعثه الله هادياً ومبشراً ونذيراً، وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً متيراً. أما بعد، قإن الإسلام منهج حياة لمن يريد أن يعيش حياة كريمةً، يأمن فيها على نفسه وأهله وماله، وهذه حقيقة تابتة لمن عرف حقيقة الإسلام وعاش خابتة لمن عرف حقيقة الإسلام وعاش ذلك نحبيت أن أذكر نفسي واخواني القراء الكرام بشيء يسير من منهج الإسلام في يعض جوانب الحياة هاقول وبالله تعالى التوفيق،

#### (1) الإسلام دين العلم:

#### (٢) الإسلام يدعو إلى إعمار الكون:

روى أحمد عَنْ أَنَس بِن مَالِكَ قَالَ قَالَ اللهِ اللهِ مَولَ الله صلى الله عليه وسلَم إنَّ قَامَتُ عَلَى أَحَدَكُمُ الْقَيَامَةُ وَفِي يَده فَسيلَةَ فَأَيَغُرَسْهَا. (حديث صحيح ) (مسند أحمدَ جـ٢٥صـ٢٥ حديث: ١٢٩٠٢).

#### (٣) الإسلام دين الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وقـال سبحانه: ( كُتُمَ خَيَرَ أُمَةٍ أُخْرَجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ

بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنَكَرِ وَتَؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ) ( آل عمران: ١١٠ )، روى مسلم عَنْ أَبِي سَعيد الْخُدُرِيِّ رَضِيَ اللَّه عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ صِلِي اللَّه عَلَيهُ

وسلم قَالَ: مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلُيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلسَانِهِ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَبِقَلَبِهِ وَدَلِكَ أَضْعَفُ الَّابِمِانَ. ( مَسَلَمَ حديثِ ٤٩ ).

جمادى الأولى ١٤٣٦ هـ

التوحيد



#### (٤) الإسلام يكفل حقوق الإنسان؛

روى البخاري عَنْ أَبِي هَرَيُرَة رَضِيَ اللَّه عَنْهُ عَنْ النَّبِيِّ صلي اللَّه عليه وسلم: قَالَ اللَّه: ثَلَاثَة أَنَا خَصُمُهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَة: رَجُلُ أَعْطَى بِي ثُمَّ عَدَرَ، وَرَجُلُ بَاعَ حُرًا هَأَكُلُ ثَمَنَهُ، وَرَجُلُ اسْتَأْجَر أَجِيرًا فَاسْتَوْفَى مِنْهُ وَلَمْ يُعْطِ أَجْرَهُ. ( البخاري حدَيث ٢٢٢٧)

روى إبنُ ماجه عَنْ عَبْد الله بْن عُمَرَ قَالَ،قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسَلمَ، أَعْطُوا الأُجيرَ أَجُرَهُ قَبْلَ أَنْ يَجِفٌ عَرَقَهُ. ( صحيح ابن مأجه للألباني حديث ١٩٨٠).

#### (٥) الإسلام دين الاقتصاد:

قسال الله تعالى:(يَبَنِيَ ءَاذِمَ خُدُواً زِينَتَكُمْ عِنْدَكُلْ مُسَجِدٍ وَكُلُوا وَانْبَرُوا وَلَا تُسْرِقُواً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ ﴾ (الأعراف:٣١)

وقال سببحانيه عند ذكر صفات عباد الرحمن: ( وَٱلَّذِينَ إِنَّا أَنْفَقُوْالَمْ يُسَرِقُوا وَلَمْ يَقَتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَرَامًا ) (الفرقان 17)

روى ابنُ ماجه عَنْ عَبْد الله بْنِ عَمْرِو بْنِ العاص قَالَ: جَاءَ أَعْرَابِيُّ إِلَى الَنَّبِيُّ صَلَى اللَّهُ عَلَيَه وسلم فَسَأَلَهُ عَنِ الْوُضُوءِ، هَأَزَأَهُ ثَلَاثًا خَلَاثًا، ثُمَّ قَالَ، هَذَا الْوُضُوءُ، هَمَنْ زَادَ عَلَى هَذَا هَقَدْ أَسَاءَ، أَوْ تَحَدَّى، أَوْ طَلَمَ، ( صحيح ابنَ ماجه للألباني حديث ٣٣٩).

#### (٦) الإسلام دين العدل والمساواة:

روى الشيخان عَنْ عَائشة رَضِيَ اللَّه عَنْهَا أَنْ قَرَيْشًا أهمهم شأن المراة المخزومية التي سرقت فقالوا ومن يُكَلِّمُ فَيهَا رَسُولُ الله صَلَى الله عليه وسلم فَقَالُوا وَمَنْ يَجْتَرِيْ عَلَيْهِ إِلا أَسَامَةَ بْنُ زَيْد حَبُّ رَسُول اللَّه صلى الله عليه وسَلم فكلَّمَهُ أَسَامَهُ،فَقَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: أتَشْفَعُ في حَدٌ منْ حُدُود اللهُ، ثُمَّ قَامَ فَاخْتَطَبَ ثُمَّ قَالَ: إِنَّمَا أَهْلِكَ الَّذِينَ قَبْلَكُمُ أَنَّهُمُ كَانُوا إِذَا سَرَقَ فِيهِمُ الشَّرِيفَ تَرَكُوهُ وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد وايم الله لوْ أَنْ فَاطْمَةَ بِنْتَ مُحَمَّد سَرَقْتُ لِقَطَعْتُ بَدَهَا • (البخاري حديث ٣٤٧٥ / مسلم حديث ١٦٨٨). روى مسلمٌ عَن أبى هُرَيْرَةَ، قبال: قال رَسُول الله صلى الله عليه وسلم حين أنزل عَليْه: ﴿ وَأَندَرُ عَشِيرَتُكُ ٱلْأَقْرَبِيكَ ) (الشعراء: ٢١٤) ، (يَا مَعْشَرَ قَرَيْش، اشتروا أنفسَكم مِنَ الله، لا أغنى عَنْكُمْ منَ الله شيئًا، يَا بَنِي عَبْدَ الْطَلَبِ، لا أَغْنَى عَنْكُمُ مَنَ اللَّهُ شَيْئًا، يَا عَبَّاسَ بْنَ عَبْدَ الْطَلْبِ، لَا أَغْنِي عَنْكَ مَنَ الله شَيْئًا، يَا صَفِيَّة عَمَّة رَسُول الله، لا

أَغْنِي عَنْكَ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا، يَا فَاطَمَةَ بِثْتَ رَسُولِ اللَّهَ، سَلِينِي بِمَا شَنْتَ لَا أُغْنِي عَنْكَ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا » (مسلم حَدَيث: ٢٠٦).

#### (٧) سماحة الإسلام مع غير المسلمين

قال الله تعالى (لا إِكَرَاء فِ اَلَدِينَ قَدَ تَبَيَّنَ ٱلْشَدُ مِنَ ٱلْعَيْ فَمَن يَكَفُرُ بِالطَّلْعُوت وَتُؤْمِنَ بِاللَّهِ فَقَد اسْتَسَكَ بِالْمَرْةِ الْوَثْقَ لا أَنفِسَامَ لَمَا وَاللَّهُ سَمِيعً عَلَمُ ) (البقرة: ٢٥٦)، قال سبحانه: (يَأَيُّها الَذِينَ مَامَنُوا كُونُوا فَوَمِينَ لَهِ شَهَدَاءً بِالقِسْطِ وَلا يَجْرِمَنَ لَيْعَنَى وَاتَقُعُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ تَعْدِلُوا أَعْدِلُوا هُوَ أَقَرَبُ لِلتَقْوَى وَاتَقُعُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهِ المَنْكَلِكَتِ هُمُ مَعْفِرَةً وَأَجْرَعَظِيمُ ) (المائدة: ٨).

روى أبو داود عن صَعْوَان بْن سُلَيْم عَنْ عَدَة منْ أَبْنَاء أُصْحَاب رَسُون اللَّه صلي اللَّه عليه وسلمعَنْ آبائهم دنية (متصلو النسب) عَنْ رَسُول اللَّه صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَم قَالَ أَلَا مَنْ ظَلَمَ مُعَاهدا أَوْ انْتَقَصَهُ أَوْ كَلَفَه هَوْقَ طَاقَته أَوْ أَخَذَ منْهُ شَيْئًا بِغَيْر طيب نَفْس هَانا حَجيجَهُ (خصمه) يَوْمَ الْقَيَامَة. ( صحيح أبي داود للألباني حديث ٢٦٢٢).

يقول الله تعالى: ( لَا يَنَهَنَكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمَ يُقَنِّئُوكُمْ فِي الَذِينِ وَلَدْ يُمْرِجُولُمْ مِن دِينَزِكُمْ أَن نَبَرُوهُمُ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمَ إِنَّ اللَه يُعِتُ الْمُفْسِطِينَ (المعتحنة:٨).

روى البخاري (ع الأدب المفرد) عَنْ مُجَاهد قال: كُنْتُ عَنْدَ عَبْد اللَّه بْن عَمْرِه، وَغُلَامُهُ يَسَلُخُ شَاةُ هَقَالَ، يَا غُلَامُ إذا هَرَعْت قَائِداً بجاريا الْيَهُودي. فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الْقَوْمِ، الْيَهُوديُ أَصْلَحَكَ اللَّه؟ قَالَ، إِنَّي سَمِعْتُ التَّبِيَّ صَلِي اللَّه عليه وسلم يوصى بالجار حتى خشينا أو رُؤينا أنه سَيُورِثُه. (صحيح الأدبَ المرد للألباني حديث ٩٥).

هكذا كانت معاملة أصحاب رسول الله صلي الله عليه وسلملجيرانهم غير المسلمين في حياة الرسول صلي الله عليه وسلم وبعد موته في البلاد الجديدة التي فتحوها، فعاش غير المسلمين في دولة الإسلام في أمان شريعة الله تعالى، وشهد لهذه المنقبة العظيمة كُلُ مُؤَرِخٍ مُنصفٍ مِن غير المسلمين.

#### (٨) الإسلام دين الرحمة بالإنسان:

قال سبيحانه: ( لَفَدَ جَاءَكُمْ رَسُوكٌ مِنْ أَسُوكُ مِنْ أَنْشُيكُمْ عَبِيرُ عَلَيْتُهُ مَا عَنِينَةً حَرِيضٌ عَلَيْكُمُ الْشُيكُمْ عَزِيرُ عَلَيْتِهِ مَا عَنِينَةُ حَرِيضٌ عَلَيْكُمُ بِالْمُؤْمِنِينَ رَفُوتُ رَحِيدٌ ) (التوبية ١٢٨٠)

(1) روى البخاري عن أبي هُرَيْرَةَ أَنَّ أَعْرَابِيًّا بَالَ فَ الْسُجد فَتَارَ إِلَيْهِ النَّاسُ لِيَقَعُوا بِهِ فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّهَ صلى اللَّه عليه وسلم: دَعُوهُ وَأَهْرِيقُوا

التوحيد - العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون

74

عَلَى بَوْلِه ذَنُوبًا مِنْ مَاءِ أَوْ سَجُلًا مِنْ مَاءِ هَانْمَا بُعِثْتُمْ مُيَسَرِينَ وَلَمْ تُبْعَثُوا مُعَسِّرِينَ (البَحَارِي حَدِيثِ٢٢٠)

(٢) روى مسلمٌ عَنْ أَبَى هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «إذا صَلَى أَحَدُكُمْ للنَّاس فَلْيُخَفَّفُ، فَإِنَّ فِي النَّاسِ الْصَعِيفَ، وَالسَّقِيمَ وَذَا الْحَاجَة (مسلم حديث:٤٦٧).

(٣) رُوى الشيخان عَنْ جَرير بْن عَبْد الله قال: قَالُ رَسُولُ الله صلي الله عليه وسلم: لا يَرْحَمُ الله مَنْ لا يَرْحَمُ النَّاسَ. (البخاري حديث ٧٣٧٦، و مسلم حديث ٢٣١٩).

#### (٩) الإسلام دين الشورى واحترام أراء الأخرين بشرط علرم الإضرار بالأخرين:

يقول الله تعالى في كتابه العزيز: ( فَهَا رَحْمَةٍ مَنَ اللهِ لِنتَ لَهُمَّ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا عَلِيظَ الْقَلْبِ لَانَفَضُوا مِنْ حَوَلِةً فَأَعْفُ عَنَّهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي الْأَثْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللهُ إِنَّ اللهُ مِتُ الْمُتَوَكَلُونَ ) (آل عمران ١٥٩).

قَالُ الْحُبَّابَ بْنَ ٱلْنَّذَر بْنِ الْحَمُوحِ: يَا رَسُولَ اللّٰهِ، أَرَأَيْتَ هَذَا الْنَزْلَ، أَمَنَزَلا أَنْزَلَكُهُ اللّٰه لَيْسَ لَنَا أَنَ وَالْكَيْدَةُ هَالَا نَتَأَخَرَ عَنْهُ، أَمْ هُوَ الرَّأَيُ وَالْحَرْبُ وَالْكَيْدَةُ هَالَ، بَلْ هُوَ الرَّأَيُ وَالْحَرُبُ وَالْكَيْدَةَ ؟ هُقَالَ يَا رَسُولَ اللّٰه، هَانَّ هُذَا لَيْسَ بِمَنْزِل، هَانَهُضُ بالنَّاس حَتَّى نَأْتِيَ أَذْتَى مَاء مِنْ الْقَوْم، هَنَشْرَبُ وَلا يَشْرَبُونَ هُنَمُلَوْهُ مَاءَ، ثَمَ نُقَاتِ اللَّهُ عَلَى مَاء مِنْ الْقَوْم، هَنَنْزَلَهُ، هُنَمُلَوْهُ مَاءَ، ثَمَ نُقَاتِ اللّٰهِ عَلَيه وسلم، فَتَنْزِلَهُ، مُنَ الْقَوْمِ نَزَى عَلَيْه، هُمَارَ حَتَى إلله عليه وسلم، لَقَدْ أَشَرْتَ وَمَنْ مَعَهُ مِنْ اللّٰهِ عَلَيه وَلَا الله عليه وسلم، فَعَارَ مَاء مَنْ الْقَوْمِ نَزَى عَلَيْه، هُمَارَ حَتَى إذا اللّٰه عليه وسلم، فَعَارَ مَاء مَنْ الْقَوْمِ نَزَى عَلَيْه، هُمَارَ حَتَى إذا مَاء مَنْ الْقَوْمِ نَزَى عَلَيْه، هُمَارَ حَتَى إذا مَا مَرَ عَلَيْهُ مَاء مَنْ الْقَوْمِ نَزَى عَلَيْه، هُمَارَ حَتَى إذا أَنْحَى مَاء مَنْ الْقَوْمِ نَزَى عَلَيْه، هُمَارَ حَتَى إذا أَنَ عَلَيْهِ عَلَى اللّٰه عليه وسلم مَنْ الْقَوْمِ نَذَى عَلَيْهِ، عُمَارَ حَتَى إلَّا عَدَى مَاء عَدَى مَعْهُ مَنْهُمُ مَاء مَنْ اللّهُ عَلَيه مَاء عَدَى مَا عَلَيْ مَاء مَنَ عَنْ الْتَوْمَ مَاء مَنْ الْعَامِ اللَّه عليه وسلم عَذَا فَقُوْرَا مَاء مَاء مَنَ الْتُيْسَ مِعْتَلَ اللَّه عليه الله عليه وسلم عَدَانَ هُ مَنْ عَلَيْهُ مَاء عَلَى مَاء مِنْ الْقُوْرَ مَاء مَنْ الْقُوْرَةُ مَاء عَنْ مُ مَاء مَنْ الْقَوْمِ عَنَى الْعَامِ اللَهُ عَنْ عَنْ الْمُنَا مُنْ الْعُوْرَة مَاء عَلَى اللهُ عليه وسلم عَدَانُ عَذَى إِنَّة عَلَيْ عَلَيْ مَا الْمَاسُولُ الْنُهُ مَاء اللّهُ عَلَى مَاء مَنْ الْقُرْبَ مَنْ الْمَعْ مَاء اللَّهُ عَالَهُ مَا مَا اللَّهُ عَلَيْ مَاء مَنْ الْعَامِ مَاء مَنْ عَلَى مُنْهُ مُنْ مَاء مَاء عَدَانُ مُوا عَنْهُ مَاهُ مَاء مُنْ مَاء مَاء مَاء مَاء مُنْهُ مَاء مُنْ مَاء مُنْ مَاء مُنْ مَاء مُنْ مَاء مُنْ مَاء مُنْ مَاء مُنْ

(سیرة ابن هشام جا صد ۱۳۰۰).

#### (۱۰) الإسلام دين تكريم المرأة:

لقد أنصف الإسلام المرأة في كل جوانب حياتها فجعل موافقتها على الرزواج شرطاً من شروط صحة العقد، ولقد أعطاها الإسلام الحق في فسخ عقد الرزواج إذا زوجها أبوها أو ولي أمرها بغير رضاها ذلك لأن الرزواج عقد الحياة فيجب أن يتوافر فيه رضا الطرفين، روى البخاري عن خنساء بنت خذام الأنصارية أنَّ أباها زُوَجها وهي شيب فكرهت ذلك فأتت النبي صلي الله عليه وسلم فرد نكاحها. ( البخاري حديث ٥١٣٨ ).

روى الشيخان عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلَمَ: لَا تُنْكُحُ الْأَيْمُ حَتَّى تُسْتَأْمَرَ وَلَا تَنْكَحُ الْبِكُرُ حَتَّى تُسْتَأَذَنَ قَالُوا: كَيْفَ إِذْنُهَا؟ قَالَ: أَنْ تَسْكُتَ. (البخاري حديث ٥١٣٦، ومسلم حديث ١٤١٩).

#### (11) الإسلام دين توجيه الشباب:

روى الشيخان عَنْ عَبْد الله بُن مَسْعُود قالَ كَنَا مَعَ النَّبِيِّ صَلَى اللَّه عَلَيه وَسلَم شَبَابًا لاَ نَجِدُ شَيْئًا، فَقَالَ لَنَا رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلَم: «يَا مَعْشَرَ الشَّبَابِ، مَن اسْتَطَاعَ البَاءَةَ فَلْيَتَزَوَّجْ، فَإِنَّهُ أَغَضُ للْبَصَرِ وَأَحْصَنُ للْفَرْج، وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَعَلَيْه بِالصَّوْمِ فَإِنَّهُ لَهُ وِجَاءً.» ( البخاري حديث ٥٦٦٦، ومسلم حديث ١٤٠٠).

#### (١٢) الإسلام دين القناعة والرضا باليسير من أمور المعيشة:

قال الله تعالى: ( لِنَمُوَرَا الَذِي أَحْصِرُوا فِ اللَّذِي أَحْصِرُوا فِ اللَّذِي أَحْصِرُوا فِ الَآرَضِ اللَّهِ لَا يَسْتَطْبِعُونَ صَرَبًا فِ الْآرَضِ يَحْتَبُهُ اللَّحَاطُ أَعْنِياتَهُ مِنَ الْتَعْفُفُ تَعْرَفُهُ بِيحْتَبُهُ اللَّحَاطُ أَعْنِياتَهُ مِنَ الْتَعْفُفُ تَعْرَفُهُ بِيحْتَبُهُ لَا يَحْتَبُهُ اللَّاسَ الْحَاطُ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ عَنْ مُعْرَبُهُ وَيَ اللَّاسِ الْحَاطُ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ عَنْ مُعْرَبُهُ فَي اللَّهُ مِنْ الْحَاطُ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ يَحْتَبُهُمُ اللَّهُ مِنْ الْتَعْفُونَ اللَّهُ مِنْ الْحَاطُ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ وَيَ اللَّهُ مِنْ الْتَعْفُونَ اللَّهُ مِنْ الْحَاطُ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ وَيَ اللَّهُ مِنْ وَالْتَهُ مِنْ عَبْدِ اللَّهُ عَنْ عَمْرُو بْنِ الْعَاصِ، أَنَّ رُرُولُ اللَّهُ مِنَا تَعَانُ اللَّهُ عَنْ عَبْدِ اللَّهُ عَنْ عَمْرُو بْنِ الْعَاصِ، أَنَّ أَنْتَ اللَّهُ عَنْ عَبْدِ اللَّهُ عَنْ عَمْرُو بْنِ الْعَاصِ، أَنَّ مَنْ أَسْلَمَ، وَرُزُقَ كَفَاطُ، وَقَنْعُهُ اللَّهُ مِنَا تَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً رَضَي مَنْ أَعْذَبَ مَنْ أَسْلَمَ، وَرُزُقَ كَفَاطُ، وَقَنْعُهُ اللَّهُ مِنَا تَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً رَضِي اللَّهُ عَنْ عَنْ اللَهُ مِنَا اللَهُ عَنْ عَنْ اللَهُ عَنْ عَنْ اللَّهُ مَا أَنْ اللَهُ عَنْ اللَهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ عَنْهُ اللَهُ عَنْ اللَهُ عَالَهُ عَامَ اللَهُ عَالَهُ عَنْ اللَهُ عَامَ اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى وَ وَلَعْ مَا اللَّهُ مَا اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَامَ اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَهُ عَلَى اللَهُ عَلَهُ عَلَى اللَهُ عَنْهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى عَلَى عَنْ اللَهُ عَلَى مَ عَلَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْحُنْتَيْنَ عَلَى وَ الْنَعْمَا مَا الْتَنْكَعُ مُنْهُ مُ الْ

#### (١٣) الإسلام يدعو إلى حفظ اللسان عن الموبقات: قال الله تعالى: (يتأيَّبا الَذِينَ ءَامَنُوا أَجْتِنُوا كَثِيرًا مِنَ الظَّنَ اكَ بَعْضَ الظَّنَ إِنَّهُ وَلا جَسَسُوا وَلا يَعْتَبَ بَعَضَكُم مَعْضًا أَيُّبُ أَحَدُ صُر أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِهِ مَيْتًا فَكَرَهُتُمُوهُ وَانْقُوا الله إِنَّ الله تَوَابُ رَحِمٌ) ( الحجرات: ١٢)، روى مسلم عَنْ

إن ألله قراب رَحِي ( الحَجرات: ١١ )، رَوَى مُسْلَم عن أَبِي هُرَيْرَةَ أَنْ رُسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم قال: أَتَدُرُونَ مَا الْغَيِبَةَ؟ قَالُوا: اللَّه وَرَسُولُهُ أَعَلَمُ. قَالَ: ذَكُرُكَ أَخَاكَ بِما يَكُرُهُ قَيلَ أَفَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ فَ أَخَي مَا أُقُولُ؟ قَالَ: إِنْ كَانَ هَيه مَا تَقُولُ فَقَد اغْتَبْتَهُ، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِيه فَقَدَ بَهَتَّهُ. ( مسلم حديث ٥٢٨٩ ). يقول اللَّه تعالَى: ( رَكَا ظُلْعَ كُلُ عَلَيْ مَعْنِ أَنَ مَانَ يَتَنَا مَنِي وَابَلَ عَنْ حَدَيْفَة بِن اليمان أَنَّهُ بَلَغَهُ أَنَ رَجُلًا أَبِي وَابَلَ عَنْ حَدَيْفَة بِن اليمان أَنَّهُ بَلَغَهُ أَنَ رَجُلًا يَنْمُ الْحَدَيثَ هَقَالَ حَدَيْفَة بِن اليمان أَنَّهُ بَلَغَهُ أَنَ رَجُلًا

جمادي الأولى ١٤٣٦ هـ

التوحيد

# <u>DEX DEX DEX DE</u>

(11) الإسلام يدعو إلى حُسن الظن بالسلمين: قال الله تعالى: (يَآَيُّ) الَّذِينَ المَّذَا المَّيَوُا كَبَرُ مِنَ الظَّلَىٰ الله تعالى: (يَآَيُّ) الَّذِينَ المَّذَا وَلا يَعْتَبُ تَعْتَبُكُم تَعْتَبُكُم الله أَحْدَكُم أَن يأَكُل لَحَم أَخِه مَتَا قَكَرَ عُسُوهُ وَأَنْقُرُا أَمَّهُ إِنَّ أَلَهُ تَوَاتُ زَحِمٍ) (المحجرات: ٢٠)، روى الشيخان عُنْ أَبِي هُرَيْرَة رَضِي الله عَنْهُ، أَنَ رَسُولَ الله صلي الله عَليه وسلم قَالَ: «إياكُم وَالظَنَّ، هَانَ الظَنَّ أَكُذَبُ الحَديث، وَلا تَحَسَسُوا، وَلا تَجَسَسُوا، وَلا تَنَاجَشُوا، وَلا تَحَاسَدُوا، وَلا تَبَاعَضُوا، وَلا تَدَابَرُوا، وَكُونُوا عِبَادَ الله إخْوَاناً» (البخاري حديث: ٢٠٦٦، ومسلم حديث: ٢٥٦٣).

#### (10) الإسلام دين العمل والكسب الحلال:

(١) روى البخاري عن أبي هُرَيْرَةَ أَن النَّبِي صلى الله عليه وسلمقال لأَنْ يَاخَذ أَحَدُكُم حَبْلُهُ هَيَاتِي بحُزْمَة الْحَطَبِ عَلَى ظَهْرِهِ هَيَبِيعَهَا هَيَكُفُ اللَّه بَهَا وَجَههُ خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَسْأَلُ النَّاسَ أَعْطَوُهُ أَوْ مَتَعُوهُ. (البخاري حديث (١٤٢).

(٢) روى البخاريُّ عن المُقدام رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ أَنْ الثبي صَلِّى صلى اللَّه عليه وسَلمقَالُ، مَا أَكُل أَحَدُ طَعَامًا قَضُ خَيْرًا منْ أَنْ يَأَكُل منْ عَمَل يَده وَإِنَّ نَبِيَّ اللَّه دَاوُدَ عَلَيُه السَّلَام كَانَ يَأْكُلُ مِنْ عَمَل يَدهِ. (البَحاري حديَث٢٠٧٢).

#### (13) الإسلام دين العفو والتسامح:

قال الله تعالى: (إِن نُبُدُوا خَبُراً أَوْ عَعْفُوهُ أَوْ تَعَفُّوا عَنَ سُوَءٍ فَإِنَّ اللَّهُ كَانَ عَفُوا قَدِيرًا ) (النساء:١٤٩)، وقال سبحانه: (وَجَرَّقًا سَبَةٍ سَبَتَةً مِتَاهًا قَمَنْ عَفَا وَأَسَلَحَ فَأَجُرُهُ عَلَى اللَّهِ إِنَّهُ لَا يَعْبُ الطَّلِينَ ) (الشورى:٤٠)، روى أبو داودُ عَنْ عَبْد اللَّه بْن عَمْرو بْن الْعَاص أَنَّ رَسُولَ اللَّه

صلي الله عليه وسلم قَالَ: تَعَافُوا الْحُدُودَ فيمَا بَيْنَكُمْ فَمَا بَلَغْنِي مِنْ حَدُ فَقَدْ وَجَبَ. ( صحيح أبي داود للألباني حِدَيَث ٣٦٨٠ ).

روى مسلمُ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّهِ عليه وسلمقَالَ، مَا نَقَصَتْ صَدَقَةٌ مَنْ مَالٍ وَمَا زَادَ اللَّهِ عَبْدًا بِعَفُوإِلَّا عَزًّا وَمَا تَوَاضَعَ أَحَدُ لِلَّهِ إِلَّا رَفَعَهُ اللَه.(مسلم حدَيَثَ: ٢٥٨٨).

#### (17) الإسلام دين المواساة و التكافل الاجتماعي:

روى مسلمٌ عَنْ النَّعْمَان بْنِ بَشِيرِ قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّه صلي اللَّه عليه وسَلمَ،مَثُلُ الْوُمْنِينَ فَي تَوَادُهُمْ وَتَرَاحُمهُمْ وَتَعَاطُفهُمْ مَثُلُ الْجَسَدِ إَذَا اشْتَكَى مِنْهُ عُضُوٌ تَدَاعَى لَهُ سَائرُ الْجَسَدِ بِالسَّهَرِ وَالْحُمَّى. (مسلم حديث:٢٥٨٦).

روى الشيخان عَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَن النَّبِيِّ صلي اللَّه عليَه وسلم قَالَ: «الُوُّمنُ للُمُوَّمنَ كَالْبُنْيَانِ يَشُدُ بَعْضُهُ بَعْضًا» وَشَبَّكَ بَيْنَ أَصَابِعِهُ. (البخاري حديث: ٢٤٢٦، ومسلم حديث: ٣٥٨٩).

(1۸) الإسلام يدعو إلى بر الوالدين وصلة الأرحام: قال الله تعالى: ( وَأَعْبُدُوا اللَّهَ وَلا نُنْرِكُوا بِهِ شَبْعًا وَبَالَوْلاَيْنِ إِحْكَنا) (النساء: ٣٦)، روى الترمذي عَنْ عَبُدُ اللَّه بن عَمرو بن العاص عَنَ النَّبي صلى الله عليه وسلم قال: رضى الرَبَ في رضى الوالد وَسَحَطُ الرَبُ في سَخَط الوالد. ( صحيح الترمذي للألباني حديثَ ١٥٤٩ ).

قَال الله تعالى: ( يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَقُوا رَيَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ مِنْ نَفْس وَاحدَة وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رَجَالا كَثِيرًا وَنَسَاءَ وَاتَقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بَه وَالأَرْحامَ إِنَّ اللَّه كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا) (النساء: ١)، رَوى مُسْلَمٌ عَنْ عَائشَةَ، قَالَتُ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى وَصَلَتِي وَصَلَهُ اللَّه، وَمَنْ قَطَعَتَي قَطَعَهُ اللَّه، (مسلم اللَّه عليه وسلم: «الرَّحمُ مُعَلَقَةُ بِالْعَرْش تَقُولُ مَن وَصَلَتِي وَصَلَهُ اللَّه، وَمَنْ قَطَعَتِي قَطَعَهُ اللَّه مِلْي قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلَمَ، يَقُولُ: «مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُبْسَطَ لَهُ فَرْزَقِهِ، أَوْ يُنْسَا لَهُ وَمَالَمَ حَدِيتَ ٢٥٥٧).

#### (١٩) الإسلام يدعو إلى صيانة الأعراض وستر عيوب العصاة غير المجاهرين بالعامى:

روى مسلمٌ عَنْ أَبِي هَرَيْرَةَ عَنْ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: لاَ يَسْتَرُ عَبُدُ عَبُدًا فَ الدُّنْيَا إلاَّ سَتَرَهُ الله يَوْمَ الْقيَامَة.(مسلم حديث ٢٥٩٠)، روى أبو دَاوُدَ عَنْ أَبِي بَرُزَةَ الأَسْلَمِي قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: يَا مَعْشَرَ مَنْ آمَنَ بلسَانه وَلَمُ

٦٤ التوحيد العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون



بَدْخُلُ الأَبِمَانُ قَلْبَهُ لا تَغْتَابُوا الْسُلمِينَ وَلا تَتَبِعُوا عَوْرَاتِهِمْ فَإِنَّهُ مَنْ اتَّبَعَ عَوْرَاتِهِمْ يَتَّبِعُ اللَّهِ عَوْرَتَهُ وَمَنْ يَتَبِعُ اللَّهُ عَوْرَتِهُ يَفْضَحُهُ فِي بَيْتِهِ. (صحيح أبى داود للألباني حديث ٤٠٨٣).

(٢٠) الإسلام دين الفضيلة والطهارة: قال الله تعالى: ( يَتَأَجَّ ٱلنَّيُ قُل لِأَزُوَجِكَ وَبَنَائِكَ وَنِسَاء ٱلْمُؤْمِنِينَ يَدْنِينَ عَلَيْهِنَ مِن جَلْبِيبِهِنَّ ذَالِكَ أَدْنَى أَن يُعْرَفَنَ فَلا نُؤَدِّنُ وَكَانَ اللهُ عَفُورًا رَّحِمًا ) (الأحزاب: ٥٩)، روى مسلمٌ عَنْ عُقْبَةَ بْن عَامر، أَنَّ رَسُولُ اللهصلي الله عليه وسلم قال: «إيَّاكُمْ وَالدُخُولْ عَلَى النَّسَاء» فقال: رَجُل من الأَنْصَارِ؛ يَا رَسُولُ اللهِ أَفَرَأَيْتَ الحمو؟ (أقارب الزوج) قال: «الحمو المؤت» (مسلم حديث: ۲۱۷۲).

(۲۱) الإسلام دين القوة والعزة والكرامة: قال الله تعالى: ﴿ وَأَعِدُّوا لَهُم مَّا ٱسْتَطْعَتُم مِّن قُوَّة وَمِن رْبَاطٍ ٱلْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ، عَدُوَ ٱللَّهِ وَعَدُوَ حُمْ وَءَاخَرِينَ مِن دُونهمُ لا نَعْلَمُونَهُمُ اللهُ يَعْلَمُهُمْ وَمَا تُنْفِقُوا مِن شَيْءٍ فِ سَبَلَ ٱلله يُوَفَى إِلَيْكُمْ وَأَمْتُو لَا نُظْلُمُونَ ) (الأنفال: ٢٠)، وقال سبحانه: (وَلِلَّهِ الْعَزْةِ وَلَرَسُولُهِ وَلَلْمُؤْمِنِين وَلَكُنَ الْمُنَافِقِينَ لا يُعْلَمُونَ) (المنافقون:٨).

روى مسلم عَنْ أبي هُرَيْرَة، قال: قال رَسُول الله صلى الله عليه وسلم: «المؤمنُ القويُ، خَيْرُ وَأَحَبُّ إِلَى اللَّه من المؤمن الضعيف، وَفِي كُلْ خَيْرُ احْرِضْ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ، وَاسْتَعَنْ بِاللَّهِ وَلَا تَعْجَزْ، وَإِنْ أَصَابَكَ شَيْءٌ، فلا تقل لوُ أنى فعَلتَ كان كذا وَكذا، وَلكنْ قُل قَدَرُ الله وَمَا شَاءَ فَعَلَ، فَإِنَّ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَيْطَانِ.» (مسلم حديث ٢٦٦٤).

#### (22) الإسلام دين التعاون:

قال الله تعالى: (وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلَّهِرَ وَٱلْتَقُوَى وَلَا لَعَاوَنُوا عَلَى ٱلاثمر وَالْعُدُونِ وَأَتَّقُوا اللهُ إِنَّ اللهُ سَدِيدُ ٱلْعِقَابِ) (المائدة: ٦) روى الترمذي عَنْ ابْن عَبَّاس قال: قال رَسُول الله صلى الله عليه وسلم: يَد الله مَعَ الجماعة. ( صحيح الترمذي للألباني حديث ١٧٦٠).

## (٢٣) الإسلام دين الصدق في الأقوال والأفعال:

قال عَزْ وجَلْ: ﴿ قَالَ أَلَهُ هَٰذَا يَوْمُ يَنفَعُ ٱلْصَّلِيقِينَ صِدْقُهُمْ لَمُمْ جَنَّتُ تَمَرى مِن عَمَّتِهَا ٱلْأَنْهُ رُ خَلِينَ فِيهَا أَبَداً رَضِي ٱللَّهُ عَنَّهُمْ ورَضُوا عَنْهُ ذَالِكَ لِلْفُوْرُ ٱلْمَظِيمُ ) (المائدة:١٩.)، روى الشيخان عَنْ عَبْد الله بِن مسْعود رَضِيَ الله عَنْهُ عَنْ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلمقال: إنَّ الصُّدُقَ يَهُدي إلَى الْبُرُّ وَإِنَّ الْبِرِّ يَهْدِي إِلَى الْجِنَّةِ وَإِنَّ الرَّجُلِ لَيَصُدُقَ حَتَّى يكون صديقا. (البخاري حديث ٢٠٩٤، ومسلم حديث ٢٦٠٧).

روى أبو داودَ عَنْ عَبّد الله بْن عَامر أنَّهُ قال: دَعَتْني

أمًى يَوْمًا وَرَسُولُ الله صلى الله عليه وسلمقاعد في بَيْتِنا فقالتْ هَا تَعَالَ أَعْطِيكَ فَقَالَ لَهَا رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم،وَمَا أَرَدْتِ أَنْ تَعْطِيه؟قَالْتُ: أعُطيه تُمْرًا فَقَالَ لَهَا رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلمامًا إنْكَ لَوْ لَمْ تَعْطَه شَيْنًا كَتَبَتْ عَلَيْكَ كَذْبَةً. (صحيح أبي داود للألباني حديث ٤١٧٦).

(٢٤) الإسلام دين المعافظة على الأمانة والوفاء بالعهد؛ قال الله تعالى: ( إِنَّ اللهُ بَأَمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلْأَمَنَنَتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَعَكُّمُوا بِالْعَدَلِ إِنَّ ٱللَّهُ بِعِبَّا يَعِظَّكُم بِدَّ إِنَّ ألله كَانَ سَمِيمًا بَصِيرًا) (النساء:٥٨)، وقال سيحانه: ( وَلَا نَقْرَبُوا مَالَ ٱلْبَيْهِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى بَبُلُغَ أَشْدَهُ وَأَوْفُوا بِالْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدِ كَاتَ مَتَثُولًا) (الإسراء: ٣٤)، روى أبو داودَ عَنْ أبي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: «أَدُ الأَمَانَةَ إِلَى مَن انْتَمَنَّكَ، وَلا تَحْنُ مَنْ خَانَكَ.» ( صحيح أبي داود للألباني حديث ۲۰۱۹).

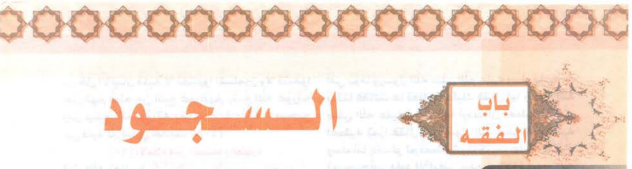
#### (٢٥) الإسلام يدعو إلى مكارم الأخلاق:

روى الدخاري عَنْ عَبْد الله بن عَمْرو بن العاص، رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُمَا، قَالَ: لِمَ يَكُنِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاحِشًا وَلا مُتَفَخَّشًا، وَكَانَ يَقُولُ: إِنَّ منْ خَيَارِكُمْ أَحْسَنَكُمْ أَخَلَاقًا. (البخاري حديث: ( 4009

(٢٦) الإسلام دين الكرم والجود والإنفاق في وجوه الغير: قال تعالى: (مَثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللهِ كَمَشَكِ حَبَّتُهِ أَنْبَتِيتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ قِائَةً حَبَّةً وَأَلَتُهُ يُفَعَيْفُ لِعَن يَشَاءُ وَاللهُ وَآسِمُ عَلِيمُ )(البقرة: ٢٦١)، روى الشيخان عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلمقال: مَنْ تَصَدَقَ بِعَدْل تَمْرَة مِنْ كَسُبِ طَيْبٍ وَلا يَقْبَلِ اللَّهِ إِلا الطَيْبُ وَإِنَّ الله يتقبِّلها بيمينه ثمَّ يُربِّيها لصاحبه كما يُربِّي أحَدُكُمُ فَلَوْهُ ( مُهْرَهُ ) حَتَّى تَكُونَ مَثْلَ الْجِبَلِ. (الدخارى حديث١٤١٠/ مسلم حديث١٠١٤).

# (٢٧) الإسلام دين التوفيق والإصلاح بين الناس ا

قَـال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَجْعَلُوا اللهُ عُرْضَكُمُ لِأَيْمَنَنِكُمْ أَنِ تَبَرُوا وَتَنْقُوا وَتُصْلِحُوا بَيْنَ ٱلنَّاسُ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيحٌ) ( المقرة: ٢٢٤ )، روى أبو داود عن أبي الدرداء قال: قال رَسُول الله صلى الله عليه وسلم ألا أخبرُكُمْ بأفضل منْ دَرَجَهَ الصِّيَام وَالصَّلَاة وَالصَّدَقَة قَالُوا بَلَى يَا رَسُول الله قال: إصلاحُ ذاتَ الْبَيْنِ وَفَسَادُ ذَاتَ الْبَيْنِ الحالقة. (صحيح أبي داود للألباني حديث ٤١١١). وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.



الحلقة الثانية) (تعديمه، حك

(تعريفه، حكمه، حكمته، الاطمئنان فيه، صفته، ما يقال فيه)

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد؛ فقد تكلمنا في العدد السابق عن معنى السجود، وحكمه وحكمته، وحكم الاطمئنان فيه، وكيفية الهوي إلى السجود، وفي هذا العدد نتحدث عن الصفة أو الهيئة التي ينبغي على المصلي أن يكون عليها في سجوده في الصلاة.

#### هيئة السجود:

وتكون هيئة السجود بأن يسجد على سبعة أعضاء لا ينبغي السجود إلا عليها مجتمعة، فيجعل المسلم جبهته وكفَّيه وركبتيه وقدميه على الأرض بالصفة المعلومة، والأصل في ذلك حديث ابن عباس رضي الله عنه قال «أَمَرَ النبي - صلى الله عليه وسلم - أن يسجد على سبعة أعضاء، ولا يكفُّ شعراً ولا ثوباً، الجبهة واليدين والركبتين والرُجلين» (رواه البخاري ومسلم).

ووقع في رواية أخرى لسلم من طريق العباس بن عبد المطلب رضي الله عنه أنه سمع رسول الله - صلى الله عليه وسلم

- يقول: «إذا سجد العبد سجد معه سبعة أطراف: وجهُه وكفًاه وركبتاه وقدماه». وعند الترمذي وأبي داود بلفظ «إذا سجد العبد سجد معه سبعة آراب...». وعند أحمد من طريق العباس رضي الله عنه بلفظ «إذا سجد الرجل سجد معه سبعة آراب ...». (الجامع لأحكام الصلاة ٢/٢٥٠). وقوله أوله وإسكان ثانيه وهو العضو.

# 🗠 اعداد/ د. حمدی طه

فهذه الأعضاء السبعة هي أعضاء السجود. (نيل الأوطار؟ /٢٨٧).

#### حكم السجود على الأعضاء السبعة:

اتَفق الفقهاء على أنَّ أكمل السَّجود هو أن يسجد المصلَي على سبعة أعضاء، وهي الجبهة مع الأنف، واليدان، والرّكبتان، والقدمان، لحديث ابن عباس «أَمَرَ النبي -صلى اللَّه عليه وسلم - أن يسجد على سبعة أعضاء، ولا يكفُّ شعراً ولا ثوباً، الجبهة واليدين والركبتين والرُجلين» (الموسوعة

الفقهية ٢٠١/٢٤).

وقد اختلف العلماء فيما يجزئ السجود عليه من الآراب السبعة بعد إجماعهم أن فريضة، فقالت طائفة: إذا سجد على جبهته دون أنفه أجزأه، روى ذلك عن ابن عمر، وعطاء، وطاوس، والحسن، وابن سيرين، والتاسم، وسالم، والشعبي، والزهري، وهو قول مالك، وأبي يوسف، ومحمد، والشافعي في أحد قوليه، وأبي ثور. (شرح



اتفق الفقهاء

علهم أنَ أكمل

السّحود هـو أن

يسجد المصلي

علسملد

أعضاء، وهمه

الديهة مع الأنف،

واليدان، والرّكيتان،

والقدمان.



صحيح البخاري لأبن بطال٢/٢٢٢). لقوله صلى الله عليه وسلم: «أمرت أن أسجد على سبعة أعظم». ولم يذكر الأنف فيه، ولحديث جابر رضي الله عنه قال: «رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم سجد بأعلى رسول الله صلى الله عليه وسلم سجد على والطبراني في الأوسط وضعفه غير راحد. الأنف، وقوله صلى الله عليه وسلم: «إذا الأنف، وقوله صلى الله عليه وسلم: «إذا ويستحب عند هؤلاء السَجود على الأنف مع الجبهة للأحاديث التي تدلّ على ذلك . (الوسوعة الفقهية ٢٠٧/٢٤).

وقالت طائفة: يجزئه أن يسجد على أنفه دون جبهته، هذا قول أبي حنيفة، وروي مثله عن طاوس، وابن سيرين، وذكر أبو الفرج، عن ابن القاسم مثله . (شرح صحيح البخاري لابن بطال۲/٢٥/):

واحتج بالحديث «أمرت أن أسجد على سبعة أعضاء »، منها الوجه، فلا يخص بالجبهة دون الأنف. وبهذا الحديث احتج أبو حنيفة فى أنه يجزئ السجود على الأنف خاصة، وقال: ذكره للوجه يدل على أنه أي شيء وضع

> منه أجزأه، وإذا جاز عند من خالفنا الاقتصار على الجبهة دون الأنف جاز الاقتصار على الأنف دون الجبهة؛ لأنه إذا سجد على أنفه، قيل: قد سجد على وجهه، كما إذا اقتصر على جبهته.

> واستدل أبو حنيفة بالرواية الثانية من حديث ابن عباس المنكور في الباب لأنه ذكر الجبهة وأشار إلى الأنف فدل على أنه المراد، ورده ابن دقيق العيد فقال: إن الإشسارة لأ تعارض التصريح بالحمهة لأنها

قد لا تعين المشار إليه بخلاف العبارة فإنها معينة (إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام ٣٦١/١ بتصرف).

قال ابن المنذر؛ لا يُحفظ أن أحداً سبقه إلى هذا القول . (الموسوعة الفقهية ٢٠٧/٢٤).

وقــال ابـن القصـار – في الـرد على أبـي حنيفة-: وإجماع الأعصار حجة، ووجدنا عصر التابعين على قولين: فمنهم من أوجب السجود على الجبهة والأنف، ومنهم من جوز الاقتصار على الجبهة، فمن جوز الاقتصار على الأنف دون الجبهة خرج عن إجماعهم

(شرح صحيح البخاري لابن بطال٢٤/٢١). وأوجب قوم من أهل الحديث السجود على الأنف والجبهة جميعًا، روى ذلك عن النخعي، وعكرمة، وابن أبي ليلى، وسعيد بن جبير، وهو قول أحمد، وطائفة، وهو مذهب ابن حبيب. (شرح صحيح البخاري لابن بطال٢٤/٢)، لا روى ابن عبّاس رضي الله عنهما أنّ النّبيَ صلى الله عليه وسلم قال: «أُمرت أن أسجد على سبعة أعظم، الجبهة - وأشار بيده على أنفه - واليدين والرّكبتين، وأطراف القدمين» - وفي رواية «أمرت أن أسجد على سبعة أعظم الجبهة والأنف ... الحديث.

وعن أبي حميد « أنَّ النَّبِيَ صلى اللَّه عليه وسلم، كان إذا سجد أمكن أنفه وجبهته من الأرض ». (نيل الأوطار٤/٢٨٧).

وعن ابن عبّاس رضي الله عنهما عن النّبيّ صلى الله عليه وسلم: « أنّه رأى رجلاً يصلّي لا يصيب أنفه الأرض فقال: لا صلاة لمن لا يصيب أنفه من الأرض ما يصيب الجبين». رواه الدارقطني وقال: الصواب عن عكرمة مرسلا وصحح الألباني رفعه في صفة الصلاة.

اختلف العلماء

فيمايجزئ

السجود عليه

م\_ن الأع\_ض\_اء

السنعة يقد

احماعهم علم

أن السحود عله

الوجه فريضة.

الحمد لله وحده، وأصلي وأسلم على من لا تبيَّ بعده، سيد ذا محمد صلى الله عليه وآله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين. أمانعدد

> فمن المعلوم أن من طلب شيئًا من نفائس الدنيا لا يهدأ ولا ينام، بل يسعى للوصول إليه، ليله، ونهاره، سعى النشيط الهُمام، وكلما سُدَ فِ وجهه باب، قرع بابًا آخر، وإن تعدَّدت الأدواب، كما هو دأبُ الحريص المقدام، وكلما نظر إلى قدر ما يطلبُ هانَ عليه السعى، وما يلقابُ من مصاعب ومتاعب وآلام، والعجيب أنه لا يمل ولا يسام، وإن واصل السُّعي سنين.

وأنت تطلبُ الجنة يا هذا ولا نفيس أنفس منها لأنها لا تفنى ولا تبيد، قال الله تعالى: «وَأَمَّا ٱلَذِينَ سُعِدُوا فَفِي ٱلْجُنَةِ خَلِدِينَ فِنهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَهُ تُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآهَ رَبُّكَ عَطْآةً غَيْرَ مَجْدُوذٍ » (هود ١٠٨)، معنى «عَطاءً غَيْرَ مَجْدُودَ» أي: غير مقطوع، وقال تعالى: «مَثَلُ ٱلْجَنَّةِ ٱلْتَي وُعِدَ ٱلْمُنْقُونَ عَبْرِي مِن عَنَّهُمُ ٱلْأَنْهُرُ أَكْلُهَا دَآيِدٌ وَظِلْهَا بِلَّكَ عُقْبَ ٱلَّذِينَ أَنْقُواً» (الرعد:٣٥)، وقال الله تعالى: « إنَّ ٱلْمُنْقِينَ فِي جَنَّتِ وَعُيُونِ () ٱدْخُلُوهَا بِسَلَامِ ءَامِنِينَ (٢) وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِنْ عِلْ إِخْوَانًا عَلَى سُرُر مُنْقَلْبِلِينَ لا يَتَشْهُم فِيهَا نَصَبٌ وَمَا هُم مِنْهَا بِمُحْرَجِينَ » (الحجر:٤٥- ٤٨)، وقال تعالى: «إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوْأَ وَعَمَلُوا ٱلصَّلِحَتِ أَوْلَتِكَ هُمْ خَبْرُ ٱلْبَرِيَةِ (٧)جَزَاؤُهُمْ عِنِدَ رَبْهُمْ جَنَّتْ عَدْنٍ تَجْرى مِن تَحْبُهَا ٱلْأَبْبَرُ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبِداً » (1 - V: i. 1).

عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "إذا دخل أهل الجنة الجنة؛ يُنادى مُناد إنَّ لكم أنْ تصحُوا. فلا تسقموا أبدا وإن لكم أن تحيوا فلا تموتوا أَبَدا وَإِنْ لَكُمْ أَنْ تَشْبُوا فَلا تَهْرَمُوا أَبَدًا وَإِنَّ لَكُمْ أن تنعموا فلا تسْأسوا أبدا». (مسلم: ٢٨٣٧). ولأنَّ فيها ما اشتهت نفسك، ولذتَّ عبنك دون أي تقيد. قال الله تعالى: « يَعِبَّادِ لَا خَوْنُ

وعن أبي سعيد وأبى هريرة رضى الله عنهما

عَلَيْكُمُ ٱلْيَوْمَ وَلَا أَنْتُمْ تَخْرَبُونَ () ٱلَّذِينَ مَامَنُوا بِتَايَتِنَا

عبده أحمد الأقرع 1212E1 12

وَكَانُوا مُسْلِمَةِنَ (٣) آدْخُلُوا ٱلْحَنَّةُ أَنْتُ وَأَزْوَاحُكُ تُحْبَرُونَ 🕐 يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِجَافٍ مِّن ذَهَبٍ وَأَكْوَابٍ لَّ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ ٱلْأَنْفُسُ وَتَلَذُ ٱلْأَعَيْثُ وَأَنْتُمْ فَهُمَا خَلِدُونَ »

(الزخرف: ٢٨ - ٧١). وقال الله تعالى: «وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِي أَنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدْعُونَ () نَزْلًا مِّنْ غَفُورِ رَّحِيمٍ ، (فصلت: ۳۱- ۳۲).

وقال الله تعالى: «لَمُ مَّا يَنَاءُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ» .(ro:j).

وعن المغيرة بن شعبة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «سأل موسى ريه: ما أدنى أهل الجنة منزلة؟ قال: هو رجل يجيءُ بعد ما أدخل أهل الجنة الجنة فيقال له؛ أدخل الجنة. فيقول: كيف وقد نزل الناس منازلهم وأخذوا أخذاتهم؟ فيقال له: أترضى أن يكون لك مثل مُلك ملك من ملوك الدنيا؟ فيقول: رضيت، ربّ. فيقول: لك ذلك ومثله ومثله ومثله. فقال في الخامسة: رضيت، رب. فيقول: هذا لك وعشرة أمثاله. ولك ما اشتهت نفسك ولذت عينك. فيقول: رضيت، رب، فيقول: لك ذلك. ومثله ومثله ومثله. فقال في الخامسة: رضيت، رب. فيقول: هذا لك وعشرة أمثاله. ولك ما اشتهت نفسك ولذت عينك. فيقول: رضيت، رب، قال: رب. فأعلاهم منزلة؟ قال: أولئك الذين أردت، غرست كرامتهم بيدي، وختمتُ عليها، فلم تر عينُ ولم تسمع أذن ولم يخطر على قلب بشر». (مسلم: ١٨٩). قال: ومصداقه في كتاب الله عز وجل، « فَلا نَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أَخْفِي لَهُم مِّن قُرَّةِ أَعَيْنِ» (السجدة:١٧)، فضها

التوحيف العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون

7.1

ما تشتهيه أنفس أهلها من صنوف الأطعمة والأشربة والألبسة، ونحوها مما تطلبه النفوس وتهواه، كائنا ما كان.

دارُ قصورها لننة من ذهب ولبنة من فضة، طينها المسك الأذفر، وحصباؤها اللؤلؤ والياقوت، وتريتها الزعفران، وخيامها اللؤلؤ المحوف.

هي- والله- نورٌ يتلألأ، وريحانة تهتز، ونهر مطرد، وفاكهة وخضرة وزوجات حسان.

فيها العباد المنعمون الذين يأكلون ولا يتمخطون، ولا يبولون، بل مسك يرشح، فيها العباد المنعمون الذين يضحكون ولا يبكون، ويقيمون ولا يظعنون، ويحيون ولا يموتون، فيها الوجوه المسفرة، الضاحكة المستبشرة، فيها الجمال المين، والحور العين، فيها النعيم الدائم، بل كل شيء باسم، فيها يرفع الحجاب فينظر الفائزون إلى وجه العزيز الوهاب، تلك الغاية الكريمة التي ترنو إليها العيون الحالمة، وتهفو إليها الأرواح المشوقة، عَنْ أبي, سَعيد الْحُدُرِي قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى ٱللَّهُ عَلَيْهُ وسَلَمَ: إِنَّ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى يَقُولُ لأَهْلِ الْجِنَّةَ يَا أَهْلِ الْجِنَةِ فَيَقُولُونَ؛ لَبَّيْكَ رَبُّنَا وَسَعْدَيْكَ. فيَقولِ: هَلْ رَضِيتُمْ؟ فَيَقُولُونَ: وَمَا لَنَا لَا نُرْضَى | وَكَيفَ تِنَامُ العِينَ وَهِي قَرِيرة وَقَدْ أَعْطِيْتَنَا مَا لَم تَعْط أَحَدًا مِنْ خَلَقَكَ. فيَقول: أنا أعطيكم أفضل من ذلك. قالوا: يَا رَبٌ، وَأَي شَيْء أَفْضَل مِنْ ذَلِكَ؟ فَيَقُول: أَحَلَ عَلَيْكُمْ رِضُوَاتِي فَلَا أَسْخَطْ عَلَيْكُمْ بَعْدَهُ أَبَدًا. (متفق عليه: الدخارى: ٢٥٤٩، ومسلم ٢٨٢٩). وعَنْ صُهَيْب رضى الله عنه عَنْ النّبيُّ صَلّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمُ قَالَ: إذا دَخَل أَهْلَ الْجِنَّةِ الْجِنَّةِ، قال: يَقُولُ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى: تَرِيدُونَ شَيْئًا أزيدُكم؟ فيُقولون: ألم تَبَيِّض وُجُوهُنَا؟ ألم تدُخلنا الجنة وتنجنا من النار؟ قال: فيكشف الحجَّابَ، هَمَا أَعْطُوا شَيْئًا أَحَبِّ إِلَيْهِمْ مِنْ النَّظْرِ إلى رَبُّهمْ عَزْ وَجُلَ. (مسلم: ١٨١).

> فَيا قرة عيون الأبرار، بالنظر إلى وجه الكريم الوهاب، وحسبنا قول سَهل بن سعد رضي الله عنه قال: شهدت من النبي صلى الله عليه وسلم مجلسًا وصف فيه الجنة حتى انتهى، ثم قال في آخر حديثه: «فيهَا مَا لا عَيْنَ رَأْتَ وَلا

أَذُنْ سَمِعَتْ، وَلَا خطر عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ». ثم قرأ: « نتجافى جُنُوبُهُم عَن ٱلْمَضَاجِعِ » (السجدة:١٦). (البخارى: ٤٧٧٩، ومسلم: ٢٨٢٤).

والخلاصة: أنَّ من يدخل الجنة يتمتع بنعيمها ولذاتها، ويكون بذلك في شغل عما سواه، إذ يرى ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر». فأنى له أن يفكر فيما سواه وهو بذلك فرح مستبشر، ضحوك السُنْ، هادئ البال، لا يرى شيئًا يعمه، أو ينغص عليه حبوره وسروره، فهل شمّرت عن ساق وسعيت للوصول إليها، كما تسعى فقط لذلك الفاني من الحطام؟

المشاهد أنك لا تسعى لتلك الجنة، ولا يخطرُ لك السعيُّ إليها على بال، ولو أنك ساويتها في السعى عليها بأي مطلوب دنيوي لكنت من عظماء الرِّجال، ولكن يا للأسف، لم يكن من ذلك شيءٌ، والسِّعى للجنة لا يكونُ بالكلام، ولا بالأماني والأحلام، ولكن بصالحات الأعمال. وعن أنس رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما رأيتُ مثلُ النار نام هاربُها، ولا مثل الجنة نام طالبها». (صحيح الحامع رقم: ٥٦٢٢).

#### ولم تدرية أي المكانين تنزل

79

التوحيد

ألم تقرأ- أخي- قول الله تعالى: « وَمَنْ أَرَادَ ٱلاَخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعَيْهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأَوْلَتِكَ كَانَ سَعَيْهُم مَشْكُورًا» (الإسراء:١٩)، وقال تعالى: «فَأَمَا مَنْ أُوق كِنْبَهُ، بِعِينِهِ، فَيَقُولُ هَاؤُمُ أَقْرُوا كِنْبَيَهُ ( إِذْ نَلْنَتُ أَنِّي مُلَقٍ حِسَّايَةٍ 🕑 فَهُوْ فِي عِيدَةٍ زَّاضِيَّةٍ 🕑 فِ جَنَّة عَالِيَةٍ (\*) فَطُوفُهَا دَانِيَةٌ (\*) كُلُوا وَأَشْرَقُوا هَنِيًّا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِ ٱلْأَيَامِ ٱلْحَالِيَةِ» (الحاقة:١٩- ٢٤)، والمعنى: يخبر تعالى عن سعادة من أوتى كتابه يوم القيامة بيمينه، وفرحه بذلك، وأنه من شدة فرحه يقول لكل من لقيه: «هَاؤُمُ أَقَرَّوُوا كَنْبَةَ » (الحاقة:١٩) أي: خذوا اقرؤوا كتابيه، لأنه يعلم أنَّ الذي فيه خير وحسنات محضة، لأنه مما بدل الله سيئاته حسنات، «إنْ ظَنَنْتُ أَنِي مُلَتِي حِمَايَة » (الحاقة: ٢٠) أي: كُنت موقنًا فِي الدنيا أنَّ هذا اليوم كائن لا محالة، فيُقال لهم إكرامًا: «كلوا واشريوا»أي: من كل طعام لذيذ

جمادي الأولى 1237 هـ

وشراب شهيّ، «هنينًا» أي: تامًا حلالاً من غير مكدر ولا منغص، وذلك الجزء حصل لكم «يمّ أَسَفَنَّرُ فِي ٱلْأَبَرُ لَفَالِيَهِ (الرحاقة:٢٤) من الأعمال الصالحة، من صلاة، وصيام، وصدقة، وحج، وإحسان إلى الخلق، وذكر الله، وإذابة إليه، وترك الأعمال السيئة، فالأعمال جعلها الله سببًا لدخول الجنة، ومادة لنعيمها، وأصلاً لسعادتها. (تسير الكريم الرحمن ٢٢/٧ ٤- ٤٢٣).

وقوله سبحانه: « إِنَّ هَذَا كَانَ لَكُرْ جَزَاءً وَكَانَ سَعَبُكُمُ مُنْكُولُ (الإنسان:٢٢) أي: القليل منه، يجعل الله لكم به، من النعيم ما لا يمكن حصره، فيا إخواني- الذي يخاف التار لا ينام، والذي يرجو الجنة لا ينام، كما وصفهم الملك العلام، حيث قال: « وَالَّذِينَ يَسِتُونَ لِرَبِهِمْ سُجَدًا وَقُنْمًا، (الفرقان:٦٤)، وقال الله تعالى: ﴿ أَمَّنْ هُوَ قَالِتُ ءَانَاءَ ٱلْتِل سَاجِدًا وَقَابِمًا يَحْدَرُ ٱلْآخِرَةَ وَبَرْجُوا رَحْمَةً رَبْدٍ. (الزمر ٩٠)، وقال الله تعالى: « نتجافى جُنُوبُهُم عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبُّهُمْ خَوْفًا وَطَمْعًا وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يَنفِقُونَ ، (السجدة ١٦٠ ). ورضى الله عن أبى بكر. عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «من أنفق زوجين من شيء من الأشياء في سبيل الله دُعى من أبواب- يعنى الجنة- يا عبد الله هذا خيرُ فمن كان من أهل الصلاة دُعى من باب الصلاة، ومن كان من أهل الجهاد دُعى من باب الجهاد، ومن كان من أهل الصدقة دُعى من باب الصدقة، ومن كان من أهل الصيام دُعى من داب الصيام وباب الريان». فقال أبو بكر؛ ما على هذا الذي يُدعى من تلك الأبواب من ضرورة، وقال: هل يُدعى منها كلها أحدُ با رسول الله؟ قال: «نعم، وأرجو أن تكون منهم يا أبا بكر». (البخارى: ٣٦٦٦، ومسلم: ١٠٢٧).

وعن جابر رضي الله عنه قال: قال رَجُلُ للنبي صلى الله عليه وسلم يوم أحد، أريت إن قتلت فأين أنا؟ قَالَ: في الْجُنَّة. فَأَلْقَى تَمَرَات كُنَّ فِي يَدِه، ثُمَّ قَاتَلَ حَتَّى قُتَلَ. (البخاري، ٤٠٤٦، ومسلم ١٨٩٩).

« وَفِ ذَلِكَ فَلْتَنَافِنُ ٱلْمُنْتَعَمُّونَ (المطففين:٢٦).
قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الجنة أقرب إلى أحدكم من شراك نعله، والنار مثل

ذلك». (الدخاري: ٦٤٨٨)، قال الله تعالى: وَبَلْ تُؤْثِثُونَ ٱلْحَيَوْةُ الذَّيَّا () وَالْآيِمَةُ خَبْرُ وَأَبْغَى، (الأعلى:١٦- ١٧)، فالعاقل الموفق هو الذي يطلب العلو والرفعة في الأخرة دار المقامة لا يبغون عنها حولاً، قال الله تعالى: « إِنَّ ٱلَّتِنَ أَلَيْنَ أَسُوا وَعُمِلُوا أَلْصَلِحَتِ كَانَتْ لَحُمْ جَنَّتْ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلًا (٢) خَلِدِينَ فَبَا لَا يَغْوَنَ عَنَّهَا جِوْلًا، (الكهف:١٠٨)، قال الحسن: إذا رأيت الرجل ينافسك في الدنيا فنافسه في الآخرة. اه. ففى درجات الآخرة الباقية يكون التنافس، قال صلى الله عليه وسلم: «إن في الجنة مائة درجة أعدها الله للمجاهدين في سبيل الله ما بين الدرجتين كما بين السماء والأرض، فإذا سألتم الله فاسألوه الفردوس فإنه أعلى الجنة وأوسط الجنة ومنه تفجر أنهار الجنة وفوقه عرش الرحمن». (البخاري مع الفتح: ١١/٦).

وأما الفائي المنقطع الذي يعقب صاحبه غذا حسرة وندامة وهواذًا وصغارًا، فهل رأيتم أشد غبنًا ممن يبيع الجنان العالية بحياة أشبه بأضغاث أحلام، يبيع الفردوس بدنيا قصيرة وأحوال زهيدة مشوية بالنقص ممزوجة بالغصص، حياة إن أضحكت قليلاً أبكت كثيرًا، وإن سرَّت أيامًا أحزنت دهورًا، فبأي عقل ينكر من يبيع مساكن طيبة في متّب وبر (أن في مقبر من يبيع مساكن طيبة في حتي وبر (أن أن ألمرة من يبيع ملك مُقْدر من القمر، ٥٤ - ٥٥)، بدار قال عنها خالقها سبحانه وتعالى: « أعلوا أنا ألمرة الدُنا ليب وقد وزينة وتفاخر سكم وتكاثر في الأمرل والأولد كعل غيا أعب الكفار بالذ ثم عبي فرم مُسقرًا ثم يكرن حليمًا» (الحديد، ٢٠).

وقد قيل؛ لو كانت الدنيا من ذهب يُفنى، والآخرة من خزف يبقى، لأثرت العقول السليمة الذي يبقى على الذي يفنى، فكيف والدنيا من خزف يفنى، والآخرة من ذهب يبقى، فيا حسرة هذا المتخلف حين يعاين كرامة الله لأوليائه وما أخفي لهم من قرة أعين فلسوف يعلم أي بضاعة أضاع؟

اللهم إنا نسألك نعيمًا لا ينفد، وقرة عين لا تنقطع، ولذة النظر إلى وجهك الكريم، والشوق إلى لقائك في غير ضراء مضرة، ولا فتنة مضلة.. آمين.

٧٠ 1 التوحيف العدد ١٥٢١ السنة الرابعة والأربعون

# من فتاوى اللجنة الدائمة

#### أحكام البيوع

السؤال العاشر من الفتوى رقم ( ٨٢٦٧ ): س، أعطاني سلعة بمبلغ ١٥٠ جنيها لابيعها له، ولي على ذلك البيع نسبة من الربح قدرها لي ب ١٠٪، فهل لي أن أبيع بأغلى من هذا الثمن وآخذ المكسب لي أم لا؟ وما الحكم لو كان قد اشترط علي عدم البيع بأغلى من ١٥٠ جنيها؟

ج: يجوز بيع السلعة بأكثر من ثمنها إذا فازت، لكن الزيادة تكون ملكا لصاحب السلعة، ولك من الربح كله النسبة التي شرطها لك، وأما إذا اشترط المالك عدم بيعها بسعر أغلى فتباع بالثمن الذي حدد المالك فقط.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء الفتوى رقم ( ٩٣٠٣ ):

س، رجل طلب من آخر شراء شيء ما، وسعر هذا الشيء مثلا ثلاثة دنانير، فكان ذلك الشخص يعطيها له بأربعة دنانير، ويأخذ لنفسه الفرق، فهل يصح شرعا هذا الفعل أم لا؟

ج: الوكيل أمين ونائب عن المشتري، فلا يجوز له أن يزيد في ثمن السلعة ليأخذ الزيادة بدون علم الموكل، لكن متى أعلمه بالزيادة فلا حرج.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد

وآله وصحبه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء الفتوى رقم (١١١٥):

س؛ هل يجوز بيع الحصة المشاع تملكها في قطعة أرض معروفة الحدود والمساحة والموقع، والملوكة بموجب سند يثبت المساهمة في تملكها، ويعين مقدار هذه الحصة بالنسبة لكامل الأرض؟

ج: لا بأسى بتداول الحصة المشاع تملكها في عقار معروف الحدود والمساحة والموقع، إذا كانت نسبتها إليه معلومة، كأن تكون ربعه أو ثمنه أو ربع عشره أو نحو ذلك، لا بأس بتداولها بيعا وشراء وهبة وارثا ورهنا وغير ذلك من التصرفات الشرعية فيما يملكه المرء؛ لانتفاء المانع الشرعي في ذلك.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الأول من الفتوى رقم ( ١٩٩٠ )؛ س، قبال تعالى: سورة الجمعة الآية من يؤم الجمعة فاسعؤا إلى ذكر الله)، ويسأل كاتب الرسالة، هل التجارة هي المنوعة؟ أم المؤمنون التجارة هي المنوعة؟ أم المؤمنون الصلاة يوم الجمعة إذا استطاعوا الاستمرار في تجارتهم؟ الآية ٩ (تَأَيَّا الَّذِنَ ءَامَوًا إذَا تُووي

المينة ( لاي الدين الدين المواجد تووي) لِلصَّلَوَةِ مِن يَوْمِ الْجُمْعَةِ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ )معناه: تسرك

جمادي الأولى ١٤٣٦ هـ

VI

التوحيد

الاشتغال بالتجارة والتوجه لسماع الخطبة وأداء صلاة الجمعة في المسجد مع الإمام، وهذا يعني: تحريم البيع والشراء بعد الأذان وعند جلوس الخطيب على المنبر حتى تنتهي الصلاة، إلا لضرورة تدعو إلى الشراء؛ كماء للطهارة أو ثوب يستربه عورته للصلاة.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الأول من الفتوى رقم ( ١٧٨٥٣ ): س، هل يجوز للمسلم قطع أوجني العنب الذي يستعمل عصيره خاصا للخمر فقط، ولا يصلح هذا النوع للأكل؟ والمتصور هنا المسلم الذي لا مدخول له، يعيش بإعانات اجتماعية لا تسمن ولا تغني من جوع، ويدوم هذا الموسم السنوي لقطع العنب أسبوع إلى ثلاثة، وفي حالة الضرورة.

ج: لا يجوز بيع العنب لمن يتخذه خمرا، ولا جنيـه وتحضيره لمن يفعل ذلك؛ لأن هذا من الإعانة على معصية الله، وقد قال تعالى: سورة المائدة الآية ٢ (وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْم وَالْعُدُوَانِ) وقد لعن النبي صلى الله عليَه وسلم الخمر وشاربها وعاصرها ومعتصرها وبائعها ومشتريها وآكل ثمنها وحاملها والمحمولة إليه؛ من أجل تعاونهم على الإثم والعدوان.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء

> السؤال الثالث من الفتوى رقم ( ٧٥٣٩):

س: ما الحكم إذا بإع الصيدلي أدوات التجميل الخاصة بالنساء علما بأن غالبية من يستعملنها من المتبرجات العاصيات لله ورسوله، واللاتي يستخدمن هذه الأشياء في التزيين لغير أزواجهن والعياذ بالله؟ ج: إذا كان الأمركما ذكر فلا

VY

التوحيل

يجوز له البيع عليه ن إذا كان يعلم حالهن؛ لأنه من التعاون على الإثم والعدوان، وقد نهى الله تعالى عنه بقوله تعالى: سورة المائدة الآية ٢ (وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوَانِ)

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

السوّال الثالث عشر والرابع عشر من الفتوى رقم ( ١٩٦٣٧ ):

س، يأتي أحيانا بضائع فيها بعض الآلات الموسيقية، أو آلات التدخين (شيشة) أو أواني تساعد على التدخين، مثل الولاعات وطفايات السجائر، فهل نتخلص منها أم نبيعها؟ أقتونا جزاكم الله خيرا.

هل يجوز بيع المجسمات (أصنام) من حيوانات وغيره، وكذلك المحنطة؟

ج: يحرم بيع الآلات الموسيقية وآلات المتدخين والشيشة وغيرها من وسائل المعاصي والشرك: كالأصنام، ومجسمات الحيوانات المحنطة ونحوها؛ لأن ما حرم الانتفاع به حرم بيعه، ولأن في ذلك إعانة على المنكر والفساد، وتيسيرا لارتكاب المعاصي والوقوع في المدع والشرك.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الخامس من الفتوى رقم ( ٧٥٥١): س، هل المساومة على سعر السلعة جائزة شرعا أو لا؟

ج: تجوز المساومة على السلعة؛ رعاية لحق البائع، ما لم يركن البائع إلى سوم عرض أحد السائمين، فاذا

ركن البائع ورضي فلا يجوز المساومة بعد ذلك رعاية لحق من رست عليه، وهذا هو المقصود بالنهي عن سوم الإنسان على سوم أخيه.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء.

Upload by: altawhedmag.com

العدد ٥٢١ السنة الرابعة والأربعون



جماعة انصار السنة المحمدية

تأسست عام ١٣٤٥ هـ - ١٩٢٦ م

(1) اللحوة إلى القرحيك الثالث الطرير من جميع الشرائب، وإلى حب الله تعالى حبًا محيحًا صادقًا، يتمثل لإطاحته وتشراه، وحب رسونه صلى الله حليه وسلم حبًا محيحًا صادقًا، يتمثل لإ الاقتدام به واتت اذه أسرة حسنة.

# $\odot \dot{\odot} \odot \odot$

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين : القرآن والسنة الصحيحة، ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور .

17

12

جماعة أنصار أسنة المحمدية

# $\circ \circ \circ \circ$

۱۱ الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط: عقيدة وعملاً وخلقاً.

# 0000

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - فيما لم يأذن به الله تعالى - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه .

العمل بالكتاب والسنة بفهم سلف الأمة

