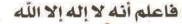


Upload by: altawhedmag.com



رئيس مجلس الإدارة د.عبد الله شاكر الجنيدي





جماعة أنصار السنة المحمدية

#### المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

#### اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د.مرزوق محمد مرزوق

#### التحرير

۸ شارع قولة عابدين ـ القاهرة ت، ۲۲۹۳۲۵۱۷ ـ فاكس ۲۲۹۳۲۵۱۷

**البريد الإلكتروني** MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التعرير، GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات

**ت:۱۷۹۳۵۵۰** ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM المركز العام:

۲۲۹۱۵٤۵۶-۲۲۹۱۵۵۷۱: هاتف www.ansaralsonna.com

#### بشرى سارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها هي تفعيل التواصل بينها وبين القراء هي كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها بالمجلة على البريد الإلكتروني التالي ، MGTAWHEED@HOTMAIL.COM



السلام عليكم

يقول ليوبولد فايس (صحفي ومفكر نمساوي) في بيان منزلة السنة من القرآن:

«إن العمل بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم هو عمل على حفظ كيان الإسلام وعلى تقدمه، وإن ترك السنة هو انحلال الإسلام، لقد كانت السنة الهيكل الحديدي الذي قام عليه صرح الإسلام، وإنك إذا أزلت هيكل بناء ما، أفيدُهشُك أن يتقوض ذلك البناء، كأنه بيت من ورق؟.

ويقول أيضا: «إن السنة هي المثال الذي أقامه الرسول صلى الله عليه وسلم من أعماله وأقواله، وإن حياته العجيبة كانت تمثيلاً حيًا وتفسيرًا لما جاء في القرآن الكريم، ولا يمكننا أن ننصف القرآن بأكثر من أن نتبع الذي قد بلغ الوحي،.

كما بين أن رافض السنة عديم الذوق، متبع للهوى؛ حيث قال: «إن رفض الأحاديث الصحيحة، جملة واحدة أو أقسامًا؛ ليس- حتى اليوم- إلا قضية ذوق، قضية قصرت عن أن تجعل من نفسها بحثًا علميًّا خالصاً من الأهواء».

ماذا يستحق صاحب هذا القول؟ لقد استحق أن يشرفه الله تعالى باعتناق هذا الدين الحنيف فاعتنقه، وتَسَمَّى عند هذا باسم «محمد أسد»





සිහිත හැකින් කරන්න ක්රීන්ත ක්රීන්ත කරන්න කරන්න වේද්ර ක්රීන්ත ක්රීන්ත ක්රීන්ත කරන්න කරන්න කරන්න

رئيس التحرير جمالسعدحاتم

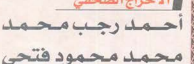
في هذا العدد

افتتاحية العدد؛ د. عبد الله شاكر كلمة التحرير؛ رئيس التحرير باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي 1. 12 باب الاقتصاد: د. على السالوس IV باب السنة : د. مرزوق محمد مرزوق 11 درر البحار؛ على حشيش ٢٣ حقائق عن اليهود : صلاح نجيب الدق YV منبر الحرمين: الشيخ سعود بن إبراهيم الشريم ٣. من مكارم الأخلاق: عبده أحمد الأقرع ٣٣ باب الفقه: د. حمدى طه 177 واحة التوحيد: علاء خضر ٣٨ دراسات شرعية؛ أثر السياق في فهم النص: متولى البراجيلي 27 فقه التعامل مع المسلمين: الشيخ مصطفى العدوي باب العقيدة؛ د. عبد الله شاكر 27 29 باب السيرة: جمال عبد الرحمن 07 ماذا تقول لريك غدًا؛ صلاح عبد الخالق قرائن اللغة والنقل والعقل: د. محمد عبد العليم ov 11 تحذير الداعية من القصص الواهية: على حشيش من معانى (الحفظ) في القرآن والسنة: المستشار أحمد السبد على 77

مطابع الأهرام التجارية قليوب مصر

باب الفتاوي

مديرالتحريرالفني حسين عطا القراط سكرتيرالتحرير مصطفى خليل أبو المعاطى الاخراج الصحفي





#### ثمن النسخة

مصر ٢٠٠ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، الغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوي

۱- في الداخل ٣٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان .ورقم التليفون

٢- ١٢ القارج ٢٥ دولارا أو ١٠٠ ريال سعودى أو مايعادلهما ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة. باسم مجلة التوحيد. أنصار السنة حساب رقم /١٩١٥٩٠

٥ ٥٨ جعيد فرج الكرقر ولا الأعراد والمروات والتهمسات والحل

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

المتاحية العبد هداية وهداية البشرية في الشرعية الشرعية

الحلقة الثالثة

بقام الرئيس المام والعبدالله شاكر الجنيدي www.sonna\_banha.com

۲

الحمد لله رب العالين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين والرسلين، وعلى آله وأصحابه وأتباعه إلى يوم الدين، ويعد،

فقد بينت في اللقاء السابق ضرورة فهم النصوص الشرعية، كما فهمها الأصحاب الأبرار ومن تبعهم وسلك مسلكهم، وأود في هذا اللقاء أن أسوق كلامًا للأئمة الأعلام في أهمية لزوم هذا المنهج والاقتصار على ما ورد عن السلف السابقين، وذلك لينشرح قلب المؤمن المتقي ويطمئن على معتقده الذي يدين للله به، فيسير خلف السابقين، ويكتفي بفهمهم وعلمهم، ومن ذلك ما رواه الدارمي عن عثمان بن حاضر الأزدي قال: دخلت على ابن عباس فقلت: أوصني، فقال: «نعم، عليك بتقوى الله والاستقامة، اتبع ولا تبتدع، (سنن الدارمي 1/٥).

وعن أبي قلابة قال: قال ابن مسعود- رضي الله عنه-: «عليكم بالعلم قبل أن يُقبَض، وقبضه أن يُذهَب بأصحابه، عليكم بالعلم، فإن أحدكم لا يدري متى يفتقر إليه، أو يفتقر إلى ما عنده، إنكم ستجدون أقوامًا يزعمون أنهم يدعونكم إلى كتاب الله وقد نبذوه وراء ظهورهم، فعليكم بالعلم، وإياكم والمبتدع، وإياكم والتنطع، وإياكم والتعمق، وعليكم بالعتيق،. (الرجع السابق ٦٦/١).

فهذان صحابيان جليلان من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ يوصي الأول منهما- وهو حبر هذه الأمة- بعد تقوى الله والاستقامة، بالاتباع وترك الابتداع، وقصده من ذلك الاقتصار على ما ورد عن النبي صلى الله عليه وسلم، وعدم الزيادة عليه.

أما ابن مسعود- رضي الله عنه- فيأمر بالحرص على العلم وتتبعه من أقوال رسول الله صلى الله عليه وسلم، وصحابته الأخيار، ثم حدَّر من قوم ظاهرهم الدعوة إلى كتاب الله، وحقيقة أمرهم أنهم أعرضوا عنه، كما حدر من المبتدع والتنطع، وأمر بعد ذلك بلزوم ما كان عليه النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه، وهو الراد «بالعتيق، في قوله.

وقد عقد البخاري (رحمه الله) بابًا في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة عنونه بقوله: «باب الاقتداء بسنن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقول الله تعالى: «وَلَحْكَاللَّعْمِنَ إِمَلًا (الفرقان: ٢٤)، قال: أئمة نقتدي بمن قبلنا، ويقتدي بنا من بعدنا، وعن ابن عون: «ثلاث أحبهن لنفسي ولإخواني: هذه الشُنَّة أن يتعلموها ويسألوا عنها، والقرآن أن يتفهموه ويسألوا الناس عنه، ويدعوا الناس إلا من خير. ثم ساق تحت هذا الباب عدة أحاديث، منها ما رواه بسنده عن حذيفة رضي الله عنه قال: «يا معشر القراء، استقيموا، فقد سُبقتم سبقًا الله عنه قال: «يا معشر القراء، استقيموا، فقد سُبقتم سبقًا

قال ابن حجر في شرحه: «والمراد بالقراء: العلماء بالقرآن والسنة والعُبَاد، والمراد بقوله: «استقيموا، أي: اسلكوا طريق

التوحيد العدد ٢٢ السنة الرابعة والأربعون

الاستقامة، وهي كناية عن التمسك بأمر الله تعالى فعلاً وتركًا، (فتح الباري ٢٤٨/١٣- ٢٥٧).

ولأمير المؤمنين الخليفة عمر بن عبد العزيز-رحمه الله- كلمات مباركة، ووصية نافعة لن سأله ف شأن القدر حاء فيها: (أما بعد: أوصيك بتقوى الله، والاقتصاد في أمره، واتباع سنة نبيه صلى الله عليه وسلم، وترك ما أحدث المحدثون بعد ما جرت يه سنته، وكفوا مؤنته، فعليك بلزوم السنة فإنها لك باذن الله عصمة، ثم اعلم أنه لم يبتدع الناس يدعة؛ إلا قد مضى قبلها ما هو دليل عليها، أو عبرة فيها، فإن السنة إنما سنَّها من قد علم ما في خلافها من الخطأ والزلل، والحمق والتعمق، فارض لنفسك ما رضى به القوم لأنفسهم، فإنهم على علم وقفوا، ويبصر نافذ كفوا، وهم على كشف الأمور كانوا أقوى، وبفضل ما كانوا فيه أولى، فإن كان الهدى ما أنتم عليه لقد سيقتموهم إليه، ولئن قلتم: إنما حدث بعدهم ما أحدثه إلا من اتبع غير سبيلهم، ورغب بنفسه عنهم، فإنهم هم السابقون، فقد تكلموا فيه ما يكفى، ووصفوا منه ما يشفى، فما دونهم من مُقْصَر، وما فوقهم من مُحْسَر، وقد قصر قوم دونهم فجفوا، وطمح عنهم أقوام فغلوا، وإنهم بين ذلك لعلى هدى مستقيم،. (صحيح سنن أبي . (AVY / Y Jola

وقد اشتملت هذه الوصية على أربعة أمور هي: الأمر بتقوى الله- تبارك وتعالى- وهي أعلى وأعظم وصية لمن عقل؛ لأنها وصية الله للأولين والآخرين، كما قال رب العالمين: «وَلَقَدَ وَصَّيْنَا الَيْنَ أُوَوَّا الكِتَبَ مِن مَلَكُم وَإِيَاكُم أَن التَّقُوا الله وَإِن تَكْمُرُوا فَانَ الكِتَب مِن السَّكَوْتِ وَمَافِ الأَرْضَ رُكَانَ الله وَإِن تَكْمُرُوا فَانَ الله به، والعصية الثانية: أن يقتصد فيما أمر الله به، والعنى: أن يتوسط بين الإفراط والتفريط، فلا التاعسنة النبي صلى الله عليه وسلم، وهو أمارة على عدق محبة العبد لربه، كما قال الله تعالى: « قُلْ إِن كُمُتُ تُعْرُنُ الله قانَعُوني يُعِبَكُم الله وسلم، وهو أمارة على كُمُتُ مُورُن الله عليه وسلم، وهو أمارة على مدق محبة العبد لربه، كما قال الله تعالى: « قُلْ إِن

والوصية الرابعة، ترك ما أحدثه المحدثون في دين رب العالمين، لأن النبي صلى الله عليه وسلم لم يترك خيرًا إلاً دلَّ الأمة عليه، ولا شرًا إلا حذرها منه، وقد مضى الصحابة- رضوان الله عليهم- على ذلك، وكان لهم في سلوك هذا الطريق العصمة

المحم سعجمان الحماما wends they wented পুলি হন্দ্রার্ন প্রিয় উদ্দ্রিত RAND or Diges also فليطرعه والتهجي والبتهتي alter anterize alter RANDOB MAND · RAM

والنجاة، وقال الإمام الأوزاعي- رحمه الله-: «اصبر نفسك على السنة، وقف حيث وقف القوم، وقل بما قالوا، وكف عما كفوا، واسلك سبيل سلفك الصالح، فإنه يسعك ما وسعهم». (حلية الأولياء ١٤٣/٦).

وقال أيضًا، «عليك بأثر من سلف وإن رفضك الناس، وإياك وآراء الرجال وإن زخرفوا لك بالقول». (الشريعة للآجري ٤٤٤/١).

وللإمام ابن أبي زيد القيراوني- رحمه الله- كلمات دقيقة يصور فيها مذهب أهل السنة والجماعة في طريقة التعامل مع النصوص والتسليم لها، ونسبها الى الإمام مالك بن أنس رحمه الله، وفيها يقول: وما تأوله منها السلف تأولناه، وما عملوا به عملنا به، وما تركوه تركناه، ويسعنا أن نمسك عما أمسكوا، وما تأوله منها السلف تأولناه، وما عملوا به عملنا وتبعهم فيما بينوا، ونقتدي بهم فيما استنبطوه ورأوه في الحوادث، ولا نخرج من جماعتهم فيما اختلفوا فيه أو في تأويله، وكل ما قدمنا ذكره فهو قول أهل السنة وأئمة الناس في الفقه والحديث على ما بيناه، وكله قول مالك فمنه ما هو منصوص من قول، ومنه ما هو معلوم من مذهبه،. (الجامع في السنن والآداب والحكم ص١٣٧).

ومعلوم من سيرة الإمام مالك (رحمه الله) حرصه على اتباع السنة، وتعظيمه لمنهج السلف الصالح، ولأقوال الصحابة- رضوان الله عليهم-، وكان يرى أن

جمادى الأخرة ١٤٣٦ هـ

14

التوحيد

الخروج على هذا المنهج هو الفساد بعينه.

ولعباد بن عباد الشامي (رحمه الله) رسالة دقيقة جميلة تحمل هذا المعنى، وقد اشتملت على آداب جمة، وهي طويلة أنقل بعضها لنفاسة ما اشتملت عليه، يقول (رحمه الله):

«اعقلوا والعقل نعمة، فربّ ذي عقل قد شغل قليه بالتعمق فيما هو ضرر عليه عن الانتفاء بما بحتاج إليه، حتى صار عن ذلك ساهيًا، ومن فضل عقل المرء ترك النظر فيما لانظر فيه حتى يكون فضل عقله وبالا عليه في ترك مناقشة من هو دونه في الأعمال الصالحة، أو رجل شغل قلبه ببدعة قلد فيها دينه رجالا دون أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، أو اكتفى برأيه فيما لا يرى الهدى إلا فيها، ولا يرى الضلالة إلا تركها بزعم أنه أخذها من القرآن، وهو يدعو إلى فراق القرآن، أفما كان القرآن حَمَلة قبله وقبل أصحابه يعملون بمحكمه ويؤمنون بمتشابهه وكانوا منه على منار أوضح الطريق، وكان القرآن إمام رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم إمامًا لأصحابه، وكان أصحابه أئمة لن بعدهم رجال معروفون منسوبون في البلدان متفقون في الرد على أصحاب الأهواء .. اتقوا الله وما حدث في قرائكم وأهل مساجدكم من الغيبة والنميمة، والمشى بين الناس بوجهين ولسانين، وقد ذكر: أن من كان ذا وجهين في الدنيا كان ذا وجهين في النار ... عليكم بالقرآن فأتموا به وأمُّوا به، وعليكم بطلب أثر الماضين فيه، ولو أن الأحبار والرهبان لم يتقوا زوال مراتبهم، وفساد منزلتهم بإقامة الكتاب وتبيانه ما حرفوه ولا كتموه، ولكنهم لما خالفوا الكتاب بأعمائهم التمسوا أن يخدعوا قومهم عما صنعوا مخافة أن تفسد منازلهم، وأن يتبين للناس فسادهم، فحرّفوا الكتاب بالتفسير، وما لم يستطيعوا تحريفه كتموه، فسكتوا عن صنع أنفسهم إبقاءً على منازلهم، وسكتوا عما صنع قومهم مصانعة لهم». (سنن الدارمي ١٦٦/١).

وقد اجتزأت بعضًا من هذه الرسالة مع طولها لنفاسة ما اشتملت عليه، فهي مع دعوة كاتبها ونصيحته بالاكتفاء بالقرآن والسنة بفهم ما كان عليه سلف الأئمة، أشار إلى طرف من أسباب البعد عن الحق والصواب، وهو الرغبة في المنزلة والمكانة بين الناس، وقد أصاب فيما ذكر-

التوحيك العدد ٢٢ السنة الرابعة والأربعون

٤

اطم أقد ثم يبتعلج التلبي بليمة الأ قد معي قبلها ما مع منيل الا قد معي قبلها ما مع منيل الا التحم الاعثا وليك ملم مالحة ولا التحم الاعثا وليم ملي ولا التحم لأنتسبم قاتم عماه ما التحم لأنتسبم قاتم عماه من وتعماه وليمبر قاتم حلي ولا ما التحم الأعسم التحمي ولا ما التحم الأعلى مالاتك

فرحمه الله تعالى-.

والأمام الأشعري- رحمه الله تعالى- في مقدمة كتاب الإبانة الذي ألفه بعد رجوعه إلى مذهبه السلف، ذكر بعض الآيات المبينة لفضل ومكانة القرآن الكريم، وبعضًا من الأحاديث الموجبة لاتباع سنة النبي الأمين صلى الله عليه وسلم، ثم عقب على ذلك بقوله: «فنبذ كثير ممن غلبت عليهم شقوته، واستحوذ عليهم الشيطان سنن نبي الله- عليه الصلاة والسلام، وراء ظهورهم، ومالوا إلى أسلاف لهم قلدوهم دينهم، ودانوا بديانتهم، وأبطلوا سنن نبي الله عليه الصلاة والسلام، ودفعوها وأنكروها وجحودها افتراء منهم على الله».

ثم ذكر بعضًا من أقوال أهل الزيغ والضلال، ثم ذكر ما يجب أن يكون عليه المسلم وما يدين هو لله به بعد رحلة طويلة مع المبتدعة، فقال: «قولنا الذي نقول به، ودياننا التي ندين بها، التمسك بكتاب ربنا عز وجل، وبسنة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، وبما روي عن السادة الصحابة والتابعين وأئمة الحديث، ونحن بذلك معتصمون، وبما كان يقول به أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل- نضر الله وجهه، ورفع درجته، وأجزل مثوبته- قائلون، ولما خالف قوله مخالفون». (الإبانة عن أصول الديانة

وبعد هذا النقل عن الإمام الأشعري أقول لأتباعه: هذا إمامكم يدين لله بما ورد في الكتاب

يا أيبا القاصي تقدسماذ النزم طفا الخبريق، واستمله مع الله القرقيق، واسترك دمتك إلى هم التعريق واسترك دمتك إلى هم العريق واسترك دمتك إلى هم العريق واسترك من القريق السياب موه من الله مع القريق والستك مق الخبرية نق أداد سامك أقم خبريق الخبرية نق أداد سامك أقم خبرية وديا العجاة مع حلب العجاة

والسنة، وما روي عن الصحابة والتابعين وأئمة المحدثين، فالزموا طريقه واسلكوا منهجه بعد عودته إلى منهج السلف الصالح.

وقال الأمام أبو نصر السجزي- رحمه الله-: «أهل السنة هم الثابتون على اعتقاد ما نقله إليهم السلف الصالح- رحمهم الله- عن الرسول صلى الله عليه وسلم أو عن أصحابه رضي الله عنهم فيما لم يثبت فيه نص من الكتاب ولا عن الرسول صلى الله عليه وسلم، لأنهم -رضي الله عنهم- أئمة، وقد أمرنا باقتداء آثارهم، واتباع سنتهم، وهذا أظهر مما يحتاج فيه إلى برهان». (رسالة السجزي، ص٩٩).

وقال الحافظ الذهبي- رحمه الله- بعد أن ساق بعضًا من الآيات الثبتة لعلو الله على خلقه: «فإن أحببت يا عبد الله الإنصاف، فقف مع نصوص القرآن والسنة، ثم انظر ما قاله الصحابة والتابعون وأئمة التفسير في هذه الآيات، وما حكوه من مذاهب السلف، فإما أن تنطق بعلم، وإما أن تسكت بحلم، ودع المراء والجدل». (مختصر العلو ص٨٠).

قلت رحم الله الإمام الذهبي، فكانه يتكلم لزماننا الذي خاض فيه الجاهلون ونطقوا بما لا يحسنون، وارتفعت أصواتهم بالباطل وهم لا يشعرون، فإنا لله وإنا إليه راجعون، وأحمد الله تبارك وتعالى أن نجانا من سلوك طريق المخالفين للكتاب والسنة، وسلف الأمة الصالحين من الصحابة والتابعين، ومن تبعهم بإحسان.

وقد قال أحد أئمتنا في أنصار السنة كلامًا يدل على هذا الطريق، وينسجم مع ما سبق من أقوال للعلماء الراسخين، وهو العلامة الشيخ عبد الرزاق عفيفي- رحمه الله- الذي قال: «وقد تيين من ذلك أن الفرقة الناجية أهل السنة والجماعة، وأن شعارها كتاب الله وهدى رسوله صلى الله عليه وسلم، وما كان عليه سلف الأمة الذين يؤمنون بمحكم النصوص ويعملون بها، ويردون إليها ما تشابه منها، وأما الفرق الضالة فشعارها مفارقة الكتاب والسنة وإجماء سلف الأمة، واتباء الأهواء وشرع ما ثم يأذن به الله من البدع والآراء الزائفة، بناء على أصول وضعوها يوالون عليها ويعادون، فمن وافقهم عليها أثنوا عليه وقريوه، وكان في زعمهم من أهل السنة والجماعة، ومن خالفهم تبرءوا منه، ونبذوه وناصبوه العداوة والبغضاء، وريما رموه بالكفر والخروج من ملة الإسلام لخالفته لأصولهم الفاسدة». (منزلة التوحيد ص١١٢).

فيا أيها الناصح لنفسه!! الزم هذا الطريق، واستمد من الله التوفيق، واصرف همتك إلى فهم القرآن والسنة، وليكن قصدك الوقوف على الحق، وموافقة الصواب، دون تعصب لمذهب، أو لفرقة من الفرق، أو لشيخ من الشيوخ، واستكثر يا عبد الله من القرآن والسنة، فهما الطريق لمن أراد سلوك أقوم طريق، وهما النجاة لمن طلب النجاة، ورحم الإمام الآجري في قوله: «علامة من أراد الله به خيرًا سلوك هذا الطريق؛ كتاب الله، وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وسنن الصحابة، رضى الله عنهم، ومن تبعهم بإحسان، وما كان عليه أئمة المسلمين في كل بلد، إلى آخر ما كان من العلماء مثل: الأوزاعي، وسفيان الثوري، ومالك بن أنس، والشافعي، وأحمد بن حنبل، والقاسم بن سلام، ومن كان على مثل طريقتهم، ومجانبة كل مذهب يذمه هؤلاء العلماء». (الشريعة ١/١).

أسأل الله تبارك وتعالى أن يجعلنا من التابعين للسابقين بإحسان، وأن يحشرنا مع النبي المختار، غير مبدلين ولا مغيرين، وأن يكفينا شر الأشرار، وكيد الفجار، سبحان ربك رب العزة عما يصفون، وسلام على المرسلين، والحمد لله رب العالمين.

جمادى الأخرة ١٤٣٦ هـ التوحيد ) ٥

الحمد لله رب العالين، والصلاة والسلام على الصادق الأمين، وآله وأصحابه الغر الميامين.. وبعدُ.

تتعالى التصريحات والحرب الإعلامية بين إيران من طرف، والكيان الصهيوني والولايات المتحدة من طرف آخر، والمتطلع لتلك التصريحات يعتقد أن هناك عداء غير محدود بين الأطراف الثلاثة، وأن كل طرف ينتظر الوقت المناسب للانقضاض على الآخر، وتدميره، وكم سمعنا من تصريحات لقادة إيران على غرار، «ينبغي إزالة إسرائيل من على الخريطة» إذ أو: «ينبغي عودة اليهود إلى مواطنهم، إذ

وعلى صعيد آخر فقد مللنا من التصريحات الخادعة من قادة أمريكا، والكيان الصهيوني عن شن حرب وشيكة على طهران لتدمير برنامجها النووي، غير أن التابع للأحداث على مر السنوات الماضية يدرك بما لا يدع مجالاً للشك، أن الثلاثة يروجون تصريحاتهم لمحاولة خداء الشعوب العربية، واكتساب شعبية في أوساط العرب المسلمين، خاصة من ناحية النظام الإيراني، والمتابع لشأن العلاقات الإيرانية الإسرائيلية سوف يجدها قديمة ومتجذرة بين الطرفين، منذ نظام الشاه، وحتى انقلاب الخميني، والتعاون والتنسيق بين أمريكا وإيران لاجتثاث السنة في العراق قد أسقط كل الأقنعة في الحرب على تنظيم ما يسمى ب داعش ، بل ومزقها تمامًا، وكأن التحالف الدولي كان هدفه الأول التمكين لزحف فارسى صفوى يحتل العراق، والأخطر أنه احتلال تطهيري لابادة العرب السنة، والتمهيد للإمبر اطورية الفارسية من باب المندب للبحر الأبيض، بعد تمكين الحونيين في اليمن، والسيطرة على سورية بتواطئ أمريكي متذبذب المواقف في ظل انشغال عربى بما يحدث في منطقتنا، وكشفت إيران عن وجهها بعد أن شنتت رجالها، وأخرهم الحوثيون في اليمن، وعلى عبد الله صالح، وإعلان مستشار روحاني: أن العراق جزء من إمبراطورية إيـران، وقـول على شمخاني: إن إيران قد وصلت إلى البحر الأبيض وباب المندب، فهل تستيقظ الدول العربية والإسلامية لا يُدبر ضدها في الخفاء ويهدد أمنها القومي، وتوقف زحف الامبراطورية الإيرانية، والمتحالفين معها قبل فوات الأوان ؟ ١



1

التوحيل العدد ٥٢٢ السنة الرابعة والأربعون

حملة شيعية ضد شيخ الأزهر. . لدفاعه عن أهل السنة بالعراق (! بينما يكشف الإيرانيون عن حقيقة ما يضمرونه للمسلمين عامة، والسنة على وجه الخصوص، فحسنا فعل الأمام الأكبر بعد متابعة ما يقع من «ميلشيات الحشد الشعبي، المتحالفة مع الجيش العراقي مرتدية قناء الحرب على «داعش» واقتلاعها، وفي الوجه الآخر ترتكب ما تسمى «ميلشيات الحشد الشعبي» الشيعية جرائم ذبح واعتداء، وتعذيب ضد مواطنين عراقيين مسالين، لا ينضمون إلى داعش ولا غيرها من التنظيمات المتواجدة على أرض العراق، وترتكب جرمًا وإرهابًا أسود ضد شعبها، وخاصة أهل السنة في العراق. وكان فضيلة الإمام الأكبر شيخ الأزهر قد طالب في الأيام الماضية «بضرورة التحرك العاجل لوقف المجازر التي ترتكب ضد أهل السنة في العراق»، مضيفًا في بيان صدر عن فضيلته بخصوص تلك الأحداث المؤلمة: دان تلك التنظيمات ترتكب جرائم بريرية نكراء في مناطق السنة التي بدأت القوات العراقية تسيطر عليها، خاصة في تكريت والأنبار وغيرها من المدن ذات الأغلبية السنية».

وقد شَنَتُ المرجعيات الدينية الشيعية في العراق حملة على فضيلة شيخ الأزهر، بعد ما انتقد ما وصفها بالمجازر بحق أهل السنة في العراق، والتي اتهم جماعات شيعية بارتكابها، فاتهمه البعض بتجاهل «جرائم فردته شبكة «س. إن. إن»، كان الشيعي العروف «بشير النجفي» الذي وجه رسالة للشيخ الطيب عبر وسائل إعلام عراقية، دعاه فيها إلى «إيفاد لجنة تحقيق إلى العراق للتأكد من تلك المزاعم التي تروُج لها داعش».

ومن جانبه رد الدكتور عباس شومان، وكيل الأزهر، على الهجوم الشيعي قائلاً: «نحن نرحب بأي حروب أو جهود توجه ضد الأرهابيين وفي مقدمتهم «داعش»، وندعوفي ذات الوقت إلى تحاشي الانتقام من المدنيين؛ لأننا نرفض الربط بين «داعش» و«السنة»، مؤكدًا على أنه يتابع بقلق شديد ما ترتكبه ما تسمى «ميلشيات الحشد الشيعي» الشيعية المتحالفة مع جيش العراق من مذابح واعتداء ضد مواطنين أبرياء، لا ينضمون لأي تنظيم إرهابي».

بينما خرجت وكالة الأنباء الإيرانية «مهر» شبه الرسمية، في هجمة لرئيس تحريرها «حسن هاني زاده، هاجمت بقسوة الدول العربية ومن وصفتهم

ب العربان»، ودعت العراق للوحدة مع إيران لأسباب طائفية وتاريخية، وحثت العراقيين على ترك العروبة المزيفة الجاهلية وتراب الذل العربي، وتغيير ملابسهم بعيدًا عن الدشداشة، والكوفية».

وتابع رئيس الوكالة الإيرانية تصريحاته التي اتسمت بالوقاحة والتعالي في حديثه، الذي يأتي بعد اجتياح بغداد وعلى إثر تصريحات إيرانية في الأيام الأخيرة «بأن العراق عاصمة للإمبراطورية الإيرانية ، بالإشادة بالمجموعات العسكرية الإيرانية الشيعية لتحرير العراق، بينما قادة العرب متناسون ومنصرفون عن العراق!!

الأرهاب الشيعى في العراق بدفع العمرين لتفيير أسمائهم !!

بينما الأحداث تتلاحق في منطقتنا من كل فج عميق، مما يهدد أمننا القومي، تتمادى إيـران في تنفيذ مخططاتها في المنطقة، وتشعل إيران الطائفية البغيضة، وتجعلها معولاً لتفكيك الـدول، وزيادة نفوذها في كل دولـة من دول المنطقة العربية بل والإفريقية.

فاليوم تزعم أنها تحارب «داعش » في العراق وسوريا، و في الحقيقة إن إيران هي أحد الأسباب الرئيسة في نشأة «داعش» وتمدده حيث حول الدور الإيراني في العراق الجيش الوطني إلى جيش طائفي، وارتكبت ميلشيات المائكي مجازر دامية، ومارست قمعًا ضد العراقيين السُنَّة، وخلقت بيئة شيعية حاضنة لداعش في عدد ثلث مساحة العراق، وبدأ الإرهاب الإيراني الطائفي من المستمر يأخذ شكلاً جديدًا تحت اسم «قوات الحشد الشعبي» الشيعية، التي ترفع شعار حرب داعش، بينما تمارس التنكيل والإبادة ضد العرب السُنَّة، وتنتقم منهم بإحراق منازلهم، وسلب أموالهم.

وفي غفلة من المسلمين، وصمت عما يقع لأهل السنة في العراق، أصبح مجرد التسمي باسم «أبو بكر»، أو «عُمر»، سببًا ومبررًا لقتله، حتى وصل الحال أن تقدم ثلاثة آلاف مواطن عراقي ممن يحملون اسم «عمر» بطلبات للتغيير أسمائهم بعد استهدافهم طائفيًا بسبب اسم «عمر الفاروق»-

> وعمليات الخطف على الهوية من الميلشيات والأشـخاص الذين يرتدون

جمادى الأخرة ١٤٣٦ هـ

Y

التوحيل

زيًا رسميًا مستمرة، وتتم بإيقاف المدنيين العراقيين في نقاط التفتيش، وفحص بطاقات هويتهم، ثم اعتقالهم في سجون سرية، أو قتلهم في المكان الذي تم إيقافهم فيه، وازدادت هذه الحالات مؤخرًا بشكل كبير في مناطق بغداد، وحزامها الجنوبي، وكذلك في محافظة «ديالي» السنية، وخاصة «بعقوبة».

لقد أصبح اسم الشخص (من أهل السنة) يحمل لله حكمًا بالإعدام في شوارع العاصمة العراقية، هكذا يقول مراسل «التايمز البريطانية»، حيث ذكر أنه في يومين وصل إلى المشرحة المركزية في بغداد حوالي ٤١ قتيلاً، معظمهم برصاص في الرأس، وأوضح أن من تم التعرف على هُويتهم كانت أسماؤهم تساعد على تفسير سبب قتلهم.

وأضاف المصدر: «كان (عُمر) هو الأسم الأكثر شيوعًا بينهم، ثم أبو بكر، مشيرًا إلى تقارير حول مقتل ثمانية أشخاص يحملون اسم (عمر) في منطقتي: «الرصافة، و«الكرخ».

يحدث هذا في العراق بفعل إيران، بينما العالم يغض الطرف، ويصدق مزاعمها بأنها تحارب «داعش»، وتنقذ العراق والعالم من الأرهاب، بينما هي تمارس الجرائم التي يرتكبها داعش (!

ويبدوأن ضوءًا أخضر أمريكيًا لإيران قد مكنها من إدخال هذه القوات لأول مرة لوسط العراق تحت غطاء محاربة تنظيم الدولة الإسلامية، هذا التدخل العسكري المباشر والصريح يمثل تغييرًا عميقًا في التحركات الإيرانية من أجل تعزيز النفوذ الشيعي على المستوى الإقليمي، فأمريكا قد خلقت فراغًا استراتيجيًّا خطيرًا في الشرق الأوسط بعد حربها على العراق وأفغانستان، وملات هذا الفراغ عن طريق أذرعها العسكرية والسياسية والاقتصادية، وها هي تنتقل من طور التدخل غير المباشر من خلال التوجيه والتخطيط والتمويل إلى طور التدخل المباشر بالقوة العسكرية، بداية من أوائل ملور التدخل المباشر بالقوة العسكرية، بداية من أوائل مداعش، في محافظة ديالي، عبر المنطقة العازلة والتي دراعش، في محافظة ديالي، عبر المنطقة العازلة والتي

وهذا المنهج الإيـراني العسكري الجديد يسلط الضوء على التقاء المصالح بين أمريكا وإيـران، وبشكل غير عادي في كل من العراق

وسوريا، حيث تحارب طهران وواشنطن العدو نفسه وبشكل علني.

ولعدة أشهر، تحرّك إيران قوتها العسكرية في جميع أنحاء المنطقة بصورة غير مباشرة، حيث عرضت تسليح الجيش اللبناني، ودعمت المتمردين الحوثيين الشيعة في اليمن، الذين سيطروا على العاصمة صنعاء، وفي سوريا أنقذ حزب الله (المدعوم من إيران، وفيلق القدس الإيراني)، بشار الأسد من السقوط والانهيار، وفي العراق برز اللواء قاسم سليماني، قائد فيلق القدس، كشخصية عامة مع نشر صور له في ساحات المعارك، ولكن يبقى أن التحول البارز في استراتيجية إيران الأكثر إثارة للانتباه كان في العراق، حيث يعترف المسؤلون الأمريكيون بالدور الحاسم للميلشيات المعومة من إيران، وخصوصا في حماية بغداد من هجمات داعش، والعمل مع الحملة في حماية بغداد من هجمات داعش، والعمل مع الحملة

الجوية التي تقودها الولايات المتحدة الأمريكية !! إن ثمة مصالح مشتركة بين إيران وأمريكا في إضعاف داعش الذي سيؤدي تلقائيًا إلى تقوية إيران، سواء في العراق أوفي سوريا، ويرسم بوادر «نظام إقليمي جديد» تشغل فيه إيران مكانًا متقدمًا بتأييد ودعم كاملين من واشنطن.

وكانت ممارسات المالكي الطائفية المدعومة دعمًا كاملاً من إيران، وجرائم الأمريكان في فترة الحرب على العراق، كانت من أهم أسباب ظهور تنظيم ما يسمى بالدولة الإسلامية، حتى بايعه الكثيرون في العراق من زعماء وشيوخ قبائل وحتى المجموعات المسلحة بيعة قتال، ليس قناعة بمنهجه وإنما ليواجهون به جيش المالكي الإجرامي الطائفي.

#### وثيقة التآمر الأمريكي الإيراني لإسرائيل

وإذا كنا نتحدث عن إيـران، وأطماعها في المنطقة، وتحالفاتها مع أمريكا والكيان الصهيوني، فإننا لا نستغرب تلك التصرفات، فإيران تخطط لأطماعها في المنطقة منذ أمد بعيد، وقد كانت أخطر وثيقة سميت به «وثيقة الفتنة» للتوقيع على احتلال العراق وإبادة العرب، وثيقة سرية محددة التداول، نشرتها جريدة رضا جواد الوائلي، من الحوزة الشيعية للنجف، وقد رضا جواد الوائلي، من الحوزة الشيعية للنجف، وقد العرب السنة، قائمة توقيعات من ستة وثلاثين مرجعًا شيعيًا، اتفقوا على بنود سرية خطط لها في جمهورية إيران (الإسلامية) تبدأ برقم (١) عبد الهادي الفضلي،

التوحيل العدد ٥٢٢ السنة الرابعة والأربعون

٨

وتنتهي برقم (٣٦) الميرزا كمال الدين الحائري الإحقاقي، لا يتسع المجال لنشر كل الأسماء الموقعة عليها، وكان من أهداف الوثيقة:

۱- التحالف مع قوى الاستكبار العالمي «الولايات المتحدة وبريطانيا وإسرائيل» على إسقاط (جمجمة) العرب «العراق، لأنه معروف لدينا في المرجعيات العلمية أنه بسقوط العراق يسقط العرب، ويقضي على مذهب السنة، وهذا نتفق فيه مع اليهود لإقامة دولة (صاحب الزمان الرجة).

٢- التحالف مع الأكراد «الكيولية» وتوجيه نيرانهم على إخوانهم في مذهب الضلالة، وبالتالي فالقاتل والمقتول هو مكسبٌ لنا، والنار والحطب من جسد واحد (!

٣- أن لحكام الكويت من آل الصباح الشرفاء دورا كبيراً في مساعدة شيعة أهل البيت، وهي أكثر دول التي قدمت ومدت يد العون لنا في حربنا على تصفية العرب السنة، وإسقاط الدولة العربية السنية في العراق، وأن الكويت مهمة جدًّا لنا، حيث ستكون المفتاح إلى الجزيرة والخليج الفارسي.

٤-إن إقامة دولة صاحب الزمان والقضاء على النواصب من السنة؛ لا يتم إلا بالقضاء على الدولة في العراق، وإشاعة التخريب والفوضى، وإبادة أكبر عدد من العرب السنة، وإرهاب الباقي كي يتحولوا إلى المذهب الحق، ويتبعوا سيرة الأئمة المعصومين، كما قام بذلك السيد إسماعيل الصفوي، رحمه الله، والذي حوَّل إيران وبلاد فارس إلى المذهب الحق، مذهب الشيعة الريانى.

٥- تهيئة دستور وانتخابات وسحب رموز وقيادات عربية إلى أتـون البرلمان، وشـراؤهم والعمل على تشيعهم لتكون أمام العالم دولة ديمقراطية، ذات دستور وسيادة وبرلمان، وأن جميع الراجع يعتبرون هذا واجباً دينياً لا يعلو. عليه واجب.

٦- أن الجهاد الأكبر هو في القضاء على العرب الرعاع، ومذهبهم الضال، وإعادة الخلافة المسلوبة إلى أهلها بعد غياب دام لأكثر من ١٤٠٠ عام، وهي واجب ديني يعتمده مراجع أهل البيت ومقلديهم.

٧- يحرم مقاتلة قوى الاستكبار العالمي التي حررت البلاد والعباد، وإنما هي أداة بيد المرجعية، ولها واجبات قادمة أرسلها لنا الله، ومن يقاتل بالسلاح قوات التحالف فإنه خارج عن ملتنا نحن أهل البيت،

ولا يوجد بيننا وبينهم أي عداء، وإنما هم مستكبرون في الأرض وهم كالثورية يد الفلاح، يحرث به الأرض، ونحن- بإذن الله- نوجههم لمحاربة النواصب، وُعدنا بذلك، فسينادي في أقصى الشرق مناد ليقول: هل من سُني ناصبي؟ وينادي كذلك في أقصى الغرب مناد: هل من سُنى ناصبي لأنحر ثغره؟ فلا مجيب (١

٨- يعمل المراجع العظام على نشر التشيع بجميع وسائله، والاعتماد على الإعلام وشراء القنوات الفضائية والصحف، ودفع الهدايا للمسئولين العرب في جميع الدول العربية، لفرض تحييدهم أمام المد الإلهي، ودفع النساء والبنات من مذهب أهل البيت للتروج من المسئولين، وهذا بمثابة الجهاد الأكبر لإقامة دولة الحق، وتحرير بلاد العرب من الفكر والذهب..الناصبي.

1- التثقيف العام نحو الإرهاب، واستغلال الإعلان العالمي الذي تقوده دولة الاستكبار في محاربة الإرهاب، ووضع العرب السنة في هذه الخانة؛ كي يقضى عليهم، والصاق تهم الأرهاب في كل عمل تقوم به القوات القائمة على تأسيس دولة الإمام الحجة، وإثارة الشارع الشيعي ضد الإرهاب «العرب السنية من النواصب» وبذلك حقق لنا الأئمة العصومون ما وعدونا به، من أن إمبراطورية الاستكبار ستكون خاتما في يد مراجعنا العظام، ليقضوا بها على دولة النواصب «العرب السنة»، ويعيدون الحق المغتصب إلى أهل البيت.

١٠- دعم الانشقاقات في الجسد العرب وفي العراق، وجميع البلدان العربية، وتقوية ضعفاء العرب السنة، ودعمهم ماليًا وإعلاميًا؛ لأنهم أداة بيد مراجعنا العظام، ودفعهم إلى البرلمان العراقي، والبرلمانات العربية.

وختامًا نقول؛ إنها إيران الحقيقية دون قناع، تعمل على تفعيل الوثيقة مع حلفائها أمريكا وإسرائيل، التي تبدو بينهم حالة التوتر المستمر، خلافًا للحقيقة، إنها التقية (افهل نظل صامتين، حتى تكون العراق عاصمة للإمبر إطورية الإبرانية كما أعلنوا؟ (

P

التوحيد

فاللهم انصر أهل السنة في كل مكان، اللهم آمين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمن.

جمادي الأخرة ١٤٣٦ هـ



لْحَرْجُونَ (1) وَٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْأَزَوَجَ كُلُّهَا وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنَ ٱلْفُلْكِ وَٱلْأَنْعَادِ مَا تَرْكَبُونَ 🐨 لِتَسْتَوُرا عَلَى ظُهُورِهِ ثُمَّ تَذَكُرُوا نِعْمَةَ رَبِّكُمْ إِذَا ٱسْتَوَيْثُمُ عَلَيْهِ وَتَقُولُوا سُبْحَنَ ٱلَّذِي سَخَرَ لَنَا هَندَا وَمَا كُنَّا لَهُ. مُعْرِنِينَ ٢٠٠ وَإِنَّا إِلَىٰ رَبَّنَا لَمُنْقَلِبُونُ ١٠٠ وَجَعَلُوا لَهُ. مِنْ عِبَادِهِ. جُزْءًأ إِنَّ ٱلإِنسَانَ لَكُفُورٌ مُّبِينُ ١ أَمِ أَخْدَ مِمَّا بَعْلُقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَـنَكُم بِٱلْبَنِينَ ٢ وَإِذَا بُيْنِرَ أَحَدُهُم بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْمَنِ مَثَلًا ظَلَّ وَجْهُهُ. مُسْوَدًا وَهُوَ كَظِيمُ ﴿ أَوَمَن يُنَشَّؤُا فِي ٱلْمِلْيَةِ وَهُوَ فِي ٱلْجُصَامِ غَيْرُ مُبِينِ 🛞 وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتِ كُمَّ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّحْمَنِ إِنَنْتَآ أَشْهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتَكْنَبُ شَهَدَتُهُمْ وَيُسْتَلُونَ » (الزخرف: ١١- ١٩).

> «وَالَّذِي نَزَّلْ مِنَ السَّمَاءِ مَاءُ بِقَدَر فَأَنْشَرُنَا به بَلدة مَّيْتًا كَذَلِكَ تَخْرَجُونَ، يَقُولُ تَعَالى؛ الله الذي خلق السَّمَوَات وَالأَرْضَ هُوَ الَّذِي سُبُلا، وَهُوَ الَّذِي تَزَلْ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً بِقَدَرٍ، لا يَزِيدُ فَيُهْلِكَ وَيُدَمِّرُ، وَلا يَنْقَصُ عَنِ الْحَاجَة فيصيبهم الجدب والقحط. قال الحكم -رَحمهُ الله-: مَا منْ عَام بِأَكْثَرُ مَطْرًا منْ عَام آخر، ولكنه يمطر قوم ويحرم قوم آخرون، وَرُبَّمًا كَانَ فِي الْبَحْرِ، يَعْنِي أَنَّ اللَّه تَعَالَى يُنَزَلُ المطركل عام بقدر معلوم، غير أنه يصرفه إلى مَنْ بَشَاءُ حَيْثُ شَاءَ كَمَا شَاءَ.(التفسير الكبير -((1VA/19)

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: «فَأَنشَرْنَا بِه بَلْدَةً مَّيْتًا»

١٠ ( التوحيد العدد ٥٢٢ السنة الرابعة والأربعون)

أَى أَحْيَيْنَا بِالْطَرِ الأَرْضِ بَعْدَ مَوْتَهَا، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَلَمُ تَرَ أَنَّ اللَّهُ أَنْزَلُ مِنَ ٱلْتَكَاءِ مَاءَ فَنُصْبِعُ ٱلأَرْضُ مُحْصَدَرَةً إِنَّ ٱللَّهُ لَطِيفٌ خَبَرٌ ، جَعَلُ لَكُمُ الأَرْضَ مَهْدًا، وَجَعَلَ لَكُمْ فَيهَا (الحج: ٦٣)، وَقَالَ تَعَالَى: «وَتَرَى ٱلأَرْضَ هَامِدَة فَإِذَا أَبْرَلْنَا عَلَيْهِمَا ٱلْمَاءَ ٱهْتَرْتَ وَزَيْتَ وَأَنْبَتَتَ مِن كُلّ زوج بَهيج ، أي كما أحْيَيْنَا الأَرْض بَعْدَ مَوْتَهَا بالماء، فنَبْتَ النَّبَاتَ وَخَرَجَ مِنْ تَحْتَ الأَرْضَ، كَذلك تَخْرَجُونَ أَنْتُمُ أَيْضًا يَوْمُ الْخُرُوجِ:

عَنْ أَبِي هَرَيْرَةَ رَضِي اللَّهُ عنه قَالَ: قَالَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: «مَا بَيْن النَفْخَتَيْنِ أَرْبِعُونَ». قَالَ: أَرْبَعُونَ يَوْمًا؟ قَالَ: أَبَيْتُ. قَالَ: أَرْبِعُونَ شَهْرًا؟ قَالَ: أَبَيْتَ. قَالَ: أَرْبَعُونَ سَنَة؟ قال: أَبَيْتَ. قال: «ثمَّ يُنْزِل الله من السَّمَاء مَاءً. فَيَنْبُتُونَ كَمَا يَنْبُتُ الْنَقْل

لَيْسَ مِنَ الإَنْسَانِ شَيْءُ إِلاَّ يَبْلَى إِلاَّ عَظْمًا وَاحدًا وَهُوَ عَجْبُ الذَّنَبِ، وَمِنْهُ يُرَكِّبُ الْخَلْقُ يَوْمُ الْقَيَامَةِ». (صحيح البخاري ٤٨١٤).

وَقَدْ شَبَّهُ اللَّه تَعَالَى خُرُوجَ النَّاسِ مِنْ قُبُورِهِمْ يَوْمَ الْقَيَامَةِ بِخُرُوجِ النَّبَاتَ مَنَ الْأَرْضَ، وَجَعَلَ إِحْيَاءَ الْأَرْضِ بَعْدَ مَوْتِهَا دَلِيَلَا عَلَى إِحْيَاءِ الْمُؤْتَى، فِ أَكْثَرَ مَنَ آيَةٍ:

قَالُ تُعَالَى، «وَتَرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً مَانَاً أَنْزَلْنَا عَلَيْهِمَا ٱلْمَاةَ ٱهْتَرَتْ وَرَبَتَ وَأَلْبَتْتْ مِن كُلْ وَقَعْ بَهِيج () ذَلِكَ إِنَّ ٱللَّهُ هُو لَلْقُ وَأَنَّهُ بَتِي ٱلْمَوْنَ وَاللَّهُ عَلَى كُلْ شَيْءٍ قَلِيرُ () وَإِنَّ السَاعَة مَاتِيةً لَا رَبَبَ فِهَا وَأَتِ اللَّهُ يَبْعَتْ مَن فِي الْقَبُورِ » (الحج: ٥- ٧)، وَقَالُ تَعَالَى، «وَمَنْ ءَايَنِيهِ أَنَّكَ نَرَى ٱلأَرْضَ خَيْعَةً فَإِذَا اللَّهُ يَعْتَى هُوَمَنْ عَالَيْهُورِ » (الحج: ٥- ٧)، فَوَقَالُ تَعَالَى، «وَمَنْ عَالَيْنِهِ اللَّهُ فَرَي اللَّحَةِ مَاتِهُ لَا مَتَ فَقَالُ تَعَالَى، وَمَنْ عَالَيْنِهِ اللَّهُ عَلَى أَنَّ مَنْ فَقَالُونَ وَاللَّهُ فَلَكُمْ فَي الْقَبُورِ » وَقَالُ تَعَالَى، «وَمَنْ عَالَيْنِهِ عَلَى أَنَّهُ عَلَى كُلْ شَيْءٍ وَقَالُ مَالَمَا مَا لَيْتَنَا يَحْتَى الْمَوْنَ أَنَهُ عَلَى كُلْ شَيْءَ وَقَالُ مَا لَهُ مُوَالَكُمُ عَلَى الْمَعْتَى وَمَنْ عَالَيْهُ وَاللَّ وَقَالُ تَعَالَى، وَمَنْ عَالَيْهُ عَلَى كُلْ شَيْءٍ وَقَالَ مَا اللَّهُ الْمَاتِ الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى وَقَالُ تَعَالَى، وَمَنْ الْمَاتِي وَالَحْهُ عَلَى كُلُولُكُنَا عَلَيْهُ عَلَى الْمَاعَةُ عَلَى مَالَكُولُولَ الْتَعَالَى الْمَالَعُهُ عَلَى الْتَوْلَى مَا الْتَعَا الْمُعْتَى الْعَالَةُ عَالَى الْعَالَةُ عَالَيْ عَلَى الْعَنْ وَالَدِيلَ عَلَى الْتَالَعَا عَالَيْنَا الْمَاتِي الْعَالَةُ عَالَيْتَ الْعَالَةُ مَنْ الْتَعْتَى الْعَالَةُ عَالَى الْعَالَةُ عَالَى الْعَالَةُ عَلَيْ الْنَا عَالَى الْعَالَةُ عَالَيْنَا الْعَالَةُ عَالَى الْعَالَةُ عَالَيْنَا الْعَالَةُ عَالَكَ الْعَالَةُ عَالَى الْعَنْ الْعَالَةُ عَالَيْنَا الْعَالَةُ عَالَى الْعَالَةُ عَالَهُ عَالَى الْعَالَةُ عَالَيْنَا الْعَالَةُ عَالَيْنَا الْعَالَةُ عَالَيْنَ الْعَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَلَى الْعَالَةُ عَالَهُ الْعَلَيْ عَلَيْ الْعَلَةُ عَالَيْ الْعَالَةُ عَلَيْ عَالَةُ عَالَى الْعَلَةُ عَلَى الْعَلَى الْعَالَةُ عَالَيْنَ الْنَالَةُ الْعَالَةُ عَالَةُ الْعَالَةُ عَالَهُ عَلَى الْعَالَةُ عَلَى الْعَلْقُ عَلَى الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَالَيْنَ الْعَالَةُ الْنَالَةُ الْعَالَةُ عَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَلَى الْعَالَةُ

«وَالَّذِي خَلَقَ الأَزُوَاجَ كُلُّهَا وَجَعَلُ لَكُم مَنَ الْفُلُكَ وَالْأَنْعَام مَا تَرْكَبُونَ»

> يُقول تعالى، الله المعزيزُ المعليمُ، هُوَ اللذي خَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلُها، «مِتَا تُنُبِتُ

يَعْلَمُونَ » (يس، ٣٦)، وَهَذَا دَلِيلُ عَلَى قُدُرَتِه، كَمَا أَنَّهُ دَلِيلٌ عَلَى وَحُدَانيَتِه، وَلَدَلِكَ قَالٌ: « سَبَحَنَ الَّذِى خَلَقَ الْأَرْضَ صَّلَهَا مِمَا تُنْبِتُ الأَرْضُ وَمِنَ أَنْفُسِهِمَ وَمِمَا لَا يَعْلَمُونَ » (يس، ٣٦)، وقَالَ تَعَالَى: « وَمِن صُلِ ثَيْءٍ خَلْنَا زَيْمِينِ لَمَلَكُمُ نَذَكُرُونَ » (الداريات: ٤٩)، فَتَعْلَمُوا «قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحْكَدُ () اللَّه الصَكَدُ () لَمَ سَكِدٍ وَلَمْ يُولَدَ () وَلَمْ بَكُنُ لَهُ, حُفُوا أَحَدٌ » (سورة الإخلاص)؛

عَنْ عَلَى رِضِي الله عنه قَالَ الْوِتُرُ لَيْسَ بِحَتْم كَصَلَاتِكُمُ الْكُتُوبَة وَلَكَنْ سَنَّ رَسُولُ الله صَلى الله عليه وسلم وَقَالَ: «إِنَّ الله وِتْرَ

يُحبُّ الُوتْرَ هَأَوْتِرُوا يَا أَهْلَ الْقُرْآنِ، (صحيح سنَّن الترمذي:٤٥٦).

وَهَذَا تَعْرَيضٌ بِالْمُشْرِكِينَ إَذْ تَقَلَّبُوا فِي تِعَم اللَّه وَشَكَرُوا غَيْرُهُ، إِذَ أَتَخَذُوا لَهُ شُرَكَاءَ فَ لَا لَهُ يَمَارِكُوهُ فَ الْأُنْعَامِ. وَذَكْرُ النَّعْمَة كَتَايَةُ عَنْ شُكْرِهَا، وَذَكْرُ النَّعْمَة كَتَايَةُ عَنْ شُكْرِهَا، مُرْهَا، هَلَا يَصَرِفُ عَنْهُ إِلَا النَّعْمَةَ.

وَعَطَفَ عَلَى تَذَكَرُوا نَعْمَةَ رَبِّكُمْ قَوْلَهُ: وَتَقُولُوا سُبُحَانَ الَّذِي سَخَرَ لَنَا هَذَا، آي لَتَشْكُرُوا اللَّه فِ نُفُوسَكُمْ، وَتُعْلَنُوا بِالشُّكُر بِأَلْسِنَتَكُمْ، هَلَقَنَهُمْ صيغَةَ شُكْر عَنَايَةَ بِهِ، كَمَا لَقَنَهُمْ صيغَةَ الْحَمْد فِ سُورَةِ الْفَاتَحَةِ، وَصِيغَةَ الدَعَاء فِ آخَرِسُورَةِ الْبَقَرَةِ.

وَاهْتَتَحَ هَذَا الشَّكَرَ اللَّسَانِيَ بِالتَسْبِيحِ لأَنَهُ جَامِعُ للتَّنَاءِ، إذ التَسْبِيحُ تَنَزِيهُ اللَّه عَمَا لا يَلِيقُ، فَهُوَ يَدُلُ عَلَى التَّنْزِيهِ عَنِ النَّقَائِص بالصَّرِيح، وَيَدُلُ ضَمْنًا عَلَى إِثَبَاتَ الْكَمَالَاتَ للَّه فِي الْمُقَامِ الْخَطَابِيِ. وَاسْتَحْضَارُ الْجَلَالَة بِطَرِيقِ الْمُوصُولِيَّة لَا يُؤْذِنُ بِهِ الْمُوصُولُ مِنْ عَلْةَ الْتَسْبِيحِ، حَتَّى يَصِيرَ الْحَمُدُ الَّذِي

جمادى الأخرة ١٤٣٦ هـ التوحيد ) [١١

أَفَادَهُ التَّسْبِيحُ شُكْرًا، لِتَعْلِيلِهِ بِأَنَّهُ بِيَّ مُقَابَلَةٍ التَّسْخِيرِ لَنَّاء

«وَمَا كُنًا لَهُ مُقْرِنِينَ» أَيْ مُطيقينَ، أَيْ بَمْجِرَد الْقُوَّة الْجَسَدَيَّة، أَيْ لَوْلاً الْتَسْخِيرُ الْمُدْكُونُ هَجُرَد الْقُوَّة الْجَسَدَيَّة، أَيْ لَوْلاً الْتَسْخِيرُ الْلَّذُكُونُ هَجُمْلَةُ «وَمَا كُنًا لَهُ مُقْرِنِينَ» فِ مَوْضَع الْدُكُونُ هَجْمْلَةُ «وَمَا كُنًا لَهُ مُقْرِنِينَ» فِ مَوْضَع الْدُكُونُ هَجْمَلَة مَنْ ضَمير لَنا، أَيْ سَخَرَهَا لَنَا فِي حَالَ ضَعْفِنَا، بِأَنْ كُانَ تَسْخِيرُهُ هَائِمًا مَقَامَ الْتُقْدُونَ (الْتَسْخِيرُ الْحُولَ مَنْ ضَمير لَنا، أَيْ سَخَرَهُا لَنَا فَعُ مَوْضَع ضَعْفِنَا، بِأَنْ كُانَ تَسْخِيرُهُ هَائِمًا مَقَامَ الْقُوْةِ.

قَالَ أَبُو عُبَيْدَةَ -رَحِمَهُ الله- فُلَانُ مُقْرِنٌ لِفُلَانِ، أَيْ ضَابِطٌ لَهُ.

قَالُ الْوَاحَدِيَّ - رَحَمَهُ اللَّه-: وَكَأَنَّ اشْتَقَاقَهُ مَنْ قَوْلِكَ ضَرَبَ لَهُ قَرْنَا، وَمَعْنَى أَنَا قَرْنُ لَفَلَانِ، أَيْ مَثَالُهُ فِي الشَّدَة، فَكَأَنَّ الْعُنَى أَنَّهُ لَيْسَ عَنْدَنَا مِنَ الْقُوَّة وَالطَّاقَة أَنْ نَقْرِنَ هَذه الدَّابَة وَالْقُلْكَ وَأَنْ نَضْبَطَهَا، هَسُبْحَانَ مَنْ سَخَرَهَا لَنَا بعلمه وَحِكْمَتِه وَكَمَالِ قُدْرَتِهِ. (مفاتيح الغيب (٢٩٠/٢٢)).

«فَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُتَطَّلِمُونَ» أَيْ رَاحِعُونَ، وَهُوَ إِقُرَارٌ بِالرُّجُوعِ إِلَى اللَّهَ، وَبِالْبُعْث، لأَنَّ الرَّاكِبَ عَ مَظْنَة الْهَلَاكَ بِالْغَرَقَ إِذَا رَكِبَ ٱلْقُلْكَ، وَبِعُتُورِ الَدَّابَةِ، إِذْ رُكُوبُهَا أَمْرٌ هَيَهَ خَطَرٌ،

ولا تؤمَنُ السَّلامَة فيه. فَقَوْلُهُ هَذَا تَذْكِيرُ بِأَنَّهُ مُسْتَشْعرُ الصَّيْرُورَة إلى الله، ومُسْتَعدُ للقَائِه، فَهُوَ لا يتُرُكُ ذَلكَ مِنَ قَلْبِه وَلا لسَانِه. (البحر المحيط فِي التفسير (٨/٧٩٨)).

هذا هُوَ الأَدَبُ الْوَاحِبُ فِي حَقَّ الْنَعْمِ، يُوَجُّهُنَا الله الِيَّهِ، لتَذَكُرُهُ كُلُّمَا اسْتَمْتَعْنَا بِنَعْمَةٍ مِنْ نَعْمِهِ الَّتِي تَغْمُرُنَا، وَالْتِي نَتَطَلُ بَيْنَ أَعْطَافَهَا. ثُمَّ نَنْسَاهُ. {

وَالْأَدَبُ الْإِسْلَامِيُ فِي هَذَا وَثِيقُ الصَّلَة بتَرْبِية الْقَلْبِ وَاحْيَاء الضَّمْير. فَلَيْسَ هُوَ مُجَرَّد طُقُوس تَزَاوَلُ عَنَدَ الاَسْتَوَاء على ظَهُور الفُلُك وَالأَنْعَام، وَلا مُجَرَّد عَبَارًات يَتَلُوها اللسانُ إِنَّما هُوَ اَسْتَحْيَاء لِلْمَشَاءر لِتَحْسَ بِحَقِيقَة اللَّه، وَحَقَيقَة الصَّلَة بِيْنَهُ وَبِيْنَ عَبَادِه، وَتَشْعُرَ بِيَدِه فِي كُلُّ مَا يُحَيط بِالنَّاس،

١٢ (التوحيد العدد ٥٢٢ السنة الرابعة والأريعون)

وَكُلُّ مَا يَسْتَمْتَعُونَ بِه ممًا سَخَرَهُ اللَّه لَهُمْ، وَهُوَ مَحْضُ الْفَضْلِ وَالْأَبْعَام، بِلَا مُقَابِل مِنْهُمْ، فَمَا هُمْ بِقَادرِينَ عَلَى شَيْء يُقَابِلُونَ بِه فَضْلَ الله. ثُمَّ لَتَبْقَى قُلُوبُهُمْ عَلَى وَجَلَ مِنْ لَقَائه فِ النَّهَايَة لَتَقْديم الْحَسَاب. وَكُلُ هَذه الْشَاعَر كَفِيلَة بَاسَتَبْقَاء الْقَلْبِ الْبَشَرِيَ فِ حَالَة يَقَطَّهَ شَاعرَة حَسَاسَة لَا تَغْفَلُ عَنْ مُرَاقَبَه اللَّه، وَلَا تَجْمَدُ وَلَا تَتَبَلَّدُ بِالرُّكُودِ وَالْغَفْلَةِ وَالنَّسَيَانِ. (فِ ظَلال القرآن (٣٢٠/٣)).

عَنْ عَلَى بَن رَبِيعَةَ قَالَ، شَهِدْتُ عَليًا رضي الله عنه أُتَى بدَابَة ليَرْكَبَهَا، فَلَمَّا وَضَعَ رِجْلَهُ عِ الرُّكَابِ قَالَ بِسُمَ اللَّه ثَلاَثًا فَلَمَّا اسْتَوَى عَلَى ظَهُرُهَا قَالَ الْحَمَّدُ للَّه ثُمَّ قَالَ: «سُبْحَانَ الَّذِي سَخَّر لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ \* وَإِنَّا الَّذِي سَخَّر لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ \* وَإِنَّا الَّذِي سَخَّر لَنَا هَذَا وَمَا كُنَا لَهُ مُقْرِنِينَ \* وَإِنَّا وَاللَّه أَكْبَرُ ثَلَاثًا، سُبْحَانَكَ إِنِّي قَدْ ظَلَمْتُ وَاللَّه أَكْبَرُ شَلَاثًا، سُبُحَانَكَ إِنِّي قَدْ ظَلَمْتُ أَنْتَ. ثَمَّ ضَحَكَ فَقُلُتُ، مِنْ أَي شَيْء ضَحكُ يَا أَنْتَ. ثَمَ ضَحَكَ فَقُلُتُ، مِنْ أَي شَيْء ضَحكَ يَا عَلِيهُ وَسَلَمَ صَنْعَ كَمَا صَنَعْتُ ثُمَ ضَحكَ، فَقُلْتُ

مَنْ أَيُّ شَيْء ضَحَكْتَ يَا رَسُولَ اللَّه؟ قَالَ: ﴿إِنَّ رَبِّكَ لَيُعْجَبُ مَنْ عَبْده إِذَا قَالَ رَبَّ اغْفَرْ تَي ذُنُوبي إِنَّهُ لاَ يَغْفَرُ الَّذُنُوبَ غَيْرُكَ». (صحيح سنن الترمذي:٣٤٤٦).

#### إن الإنسان لكفورُ:

مَعَ وُضُوح الأَدِلُةَ الدَّالَةَ علَى التَّوْحِيد، وَأَنَّ اللَّهُ وَاحَدُ لاَ شَرِيكَ لَهُ، وَأَنَّهُ الْمَتَضَرُدُ بِالْخَلَقَ وَالْأَنْعَام، فَقَدْ كَفَرَ بِهِ أَكْثَرُ النَّاس، «وَجعلوا لَهُ مَنْ عباده جُزْءًا» أَيَّ وَلَدا، لأَنَّ الْولَد جُزْءُ ابيه، كَمَا أَنَّ الْفَرْعَ جُزْءُ الأَصْل، «وَإِنَّهُرُ لَكَذِهُنَ أَلَيه مَمَا يَعْدُ لَلَهُ مِن وَلَدٍ وَمَا حَاتَ مَعَهُ مِنْ إِلَيْهِ إِذَا اليه مَمَا يَعْدُ اللَّهُ مِن وَلَدِ وَمَا حَاتَ مَعَهُ مِنْ اللَّهِ إِذَا اللَّه عَمَا يَعْفُونَ » (المُوْمنون، ٩٠ - ٩١)، «بَدِيمُ وَخَلَقَ كُلُّ شَقَرُ وَهُو بِكُلْ شَقَ عَلَمَ مَنْ مَنْ مَا اللَّهُ وَخَلَقَ كُلُّ شَقَرُ وَهُو بِكُلْ شَقَ عَلَمَ » (الأنعام: ١١٠). «إِنَّ الإِنسَانَ» الْكَافَرُ «كَفَّارُ» جَحُودُ لِنعَم اللَّه «أَنَّ الْإِنسَانَ» الْكَافَرُ «كَفَّارُ» جَحُودُ لِنعَم اللَّه

وَقَدْ أَعْظَمُوا عَلَى اللَّهِ الْفَرْيَةَ، فَجَعَلُوا لَهُ وَلَدًا، وَجَعَلُوا الْوَلَدَ أَنْثَى، فَقَالَ تَعَالَى: «أم اتَّخَذَ ممَّا يَخْلُقُ بَنَاتَ وَأَصْفَاكُم بِالْبَنِينَ» يَعْنِي سُبْحَانَهُ: إِذَا كَانُ هُوَ خَالِقَ الذَّكَرِ وَالأَنْثَى، «وَلَيْسَ ٱلذَّكَرُ كَالأُنْنَى » (آل عمران: ٣٦)، بَل الذَكرُ أَفْضَلُ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: «أَلرَجَالُ قَوْمُون عَلَى ٱلنِّكَاءِ بِمَا فَضَكَلَ ٱللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْض وَبِمَا أَنفَقُوا مِنْ أَمْوَلِهِمْ » (النساء: ٣٤)، فَكَيْفَ يَصْطَفي لنَفْسه الْفُضُولَ، وَيَخْصُّكُمُ بِالْأَفْضَلِ؟ «أَفَأْصَفَكُمْ رَبُّكُم بِٱلِّينِينَ وَأَغْذَ مِنَ ٱلْمَلَتِكَةِ إِنَّكَمْ إِنَّكُمْ لَنَقُولُونَ قَوْلًا عَظِيمًا » (الإسراء: ٤٠)، « فَأَسْتَفْتِهِمْ أَلَرَتِكَ ٱلْبَنَاتُ وَلَهُمُ ٱلْبَنُونَ (٩) أَمْ خَلَقْنَا ٱلْمَلَتِيكَةَ إِنَّنَّا وَهُمْ شَنِهِدُونَ أَلا إِنَّهُم مِنْ إِفْكِهُمْ لِتُولُونَ () وَلَدَ ٱللهُ وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ٢ أَصْطَفَى ٱلْبَنَاتِ عَلَى ٱلْبَتِينَ ٢ مَا لَكُرْ كَنْتُ تَحْكُبُونَ (٢) أَفَلَا لَذَكْرُونَ ٢) لَمْ لَكُو سُلْطَكُنْ مُّبِي ٢ () فَأَنُوا بِكَنْبِكُمْ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ » (الصافات: ١٤٩-.(10V

وَهَذَا إِنْكَارُ عَلَيْهِمْ غَايَةَ الْإِنْكَارِ. ثُمَّ ذَكَرَ تَمَامَ الْإِنْكَارِ، فَقَالَ جَلَتْ عَظَمَتُهُ: «وَإِذَا بُشَرَ أَحَدُهُمَ بِمَا ضَرَبِ للرَّحْمَنِ مَثَلًا ظُلُ وَجُهُهُ مُسْوَدًا وَهُوَ كَظَيمٌ» أَيَّ إِذَا بُشَرَ أَحَدُ هُؤَلاًء بِمَا جَعَلُوهُ لَلَه مِنَ الْبِنَاتِ يَأْنَفُ مِنْ ذَلِكَ غَايَةَ الْأَنْفَة، وَتَعْلُوهُ كَابَةُ مِنْ سُوءٍ مَا بُشَرَ بِه، وَيَتَوَارَى مِنَ الْقَوْمِ مِنْ خَجَلِهِ مِنْ ذَلِكَ يَقُولُ تَبَارِكَ وَتَعَالَى، فَكَيفَ تَأْنَفُونَ مِنْ ذَلِكَ، وَتَنْسُبُونَهُ إِلَى اللَّهِ عز وجل. (تَفْسَير ابَن كثير (١٢٥/٤)).

وَقَدْ تَوَعَدَهُمُ اللَّهِ تَعَالَى عَلَى وَصْفَهُمُ هَذَا بِالنَّار، فَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَجَعَلُوْتَ لِلَهِ مَا يَكَرَهُونَ وَتَصِفُ آلَسِنَتُهُمُ الكَدِبَ أَتَ لَهُمُ الْمُسَنَّى لَا جَكَمَ أَنَّ هُمُ ٱلنَارَ وَأَنَهُم مُفْرَطُونَ ﴾ (النحل: ٢٢).

أَوْمَن يُنَشَّأَ فِي الْحِلْيَةِ وَهُوَ فِي الْخِصَامِ غَيْرُ مُبِينِ ،

هَذَا مَنْ تَمَام الْإِنْكَارِ عَلَيْهِمْ فَيِمَا جَعَلُوهُ لِلَّهِ تَعَالَى مِنَ الْوَلَدِ، وَهُوَ كَمَا سَبَقَ أَنَّ الْذَكَرَ أَفْضَلُ مِنَ الْأَنْثَى وَأَكْمَلُ، وَمَنْ نُقْصَانِ الْأُنْثَى

أَنَّهُمْ يُحَلَّونَهَا مُنْدُ نُعُومَة أَظْفَارِهَا بِالْحَلِّيُ وَالزُيدَة، وَذَلكَ لَنَقْصِهَا الَظَّاهِر، ثُمَّ هَيَ عَ الْجِدَالَ وَالْنَّاطَرَة لاَ تَكَادُ تُبِيَّ، وَذَلكَ مَنْ نَقْصَهَا الْبَاطِن، فَكَيْفَ جَعلُوهَا للَّه دُونَهُمْ ؟ . «وَجَعلُواً الْلَائِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عبادُ

«وبعنوا (محرفته (مالين هم عباد الرَّحْمَن إنَاثًا» أَيْ قَالُوا الْمَلَائِكَةُ بَنَاتُ اللَّه، «سُحْنَ اللَّهُ عَمَّاتِمِنُونَ» (الصافات ١٥٩)، هَمَا هُوَ مُسْتَنَدُهُمْ ٩ إِنَّ هَذَا الْأَمْرَ لَا مَجَالَ للاجْتَهَاد فيه، بَلْ لَابُدَ فيه منْ ذَليل، وَالدَّليلُ هُوَ وَلَا أَبُوهُمْ آدَمُ شَهدَ خَلْقَهُمْ، لأَنَّ الْمَلائكة كَاذُوا قَبْلَ خَلْق آدَمَ، وَاللَّه تَعَالَى لَمْ يَصفُ الْمَلائكة فَبْلَ خَلْق آدَمَ، وَاللَّه تَعَالَى لَمْ يَصفُ الْمَلائكة مُعَالَ خَلْق آدَمَ، وَاللَّه تَعَالَى لَمْ يَصفُ المَلائكة مُعَالَ خَلْق آدَمَ، وَاللَّه تَعَالَى لَمْ يَصفُ الْمَلائكة مُعَالَ حَلْق مَا إِذَنْ مُفْتَرُونَ، فَبْلَ خَلْق آدَمَ، وَاللَّه تَعَالَى لَمْ يَصفُ الْمَلائكة مُعَالَ حَلْق مَا إِذَنْ مُفْتَرُونَ مَعْلَ حَلْق مَا إِذَنْ مُفْتَرُونَ مَعْلَ حَلْق مَا إِذَنْ مُفْتَرُونَ مَعْلَ حَلْق مَا إِذَا مَعْتَكُمَةُ إِذَا مَعْتَرُونَ مَعْلَ عَمَالَهُمُ مَعْلَ عَمَالَهُمُ مَعْلَ عَالَ مَعَالَى مَعْدَا لَهُ عَالَهُ مَعْمَا إِذَى مُعْتَرُونَ مَعْلَ عَالَهُ مَعْلَمُ أَعْمَا إِنَّا عَامَا مَعْلَ عَالَ مَعْدَا عَالَهُمَا إِنَّ عَالَ مَعْالَهُ مَعْمَا إِنَا عَلَائِكُمَة مَعْلَ عَالَهُ مَعْدَرُونَ عَنْ عَالَهُ مَعْدَا مَا الْعَامِ مَا إِنْعَامَ مُعْلَ عَمَالَهُ مَنْ إِنَا الْعُمَانَ عَالَهُ مَعْدَا إِنَّةُ عَالَ عَنْ عَامَة مُعَالَ عَلَيْلَ عَلَيْ مَعْدَوْمَة مُعَالَ عَمَالَهُ مَا إِذَا عَامَا عَالَ عَالَا عَامَا عَالَهُ مَنْ إِنْ عَالَهُمُ الْعَامِ عَالَى مَعْمَا إِنْ الْمُعْمَانَ مَا عَالَ عَالَ مَعْدَا عَامَا عَامَا عَالَ عَالَ عَالَ عَالَهُ مَا عَالَ عَالَ عَالَ مَعْدَا مَا عَالَ عَامَا عَالَ عَالَ مَعْدَا عَامَ عَالَ عَالَ عَالَ مَا عَالَ عَالَ مَعْنَ عَالَى مَالَا عَامَا عَامَ مَنَ عَالَ مَعْنَا عَامَا عَامَا عَامَا عَامَا عَامَا عَامَا عَامَا عَالَ عَامَا عَامَا عَالَ عَامَا عَامَ عَالَ عَامَا عَامَ عَامَا عَامَا عَالَ عَامَا مَ عَالَ عَامَا عَامَا عَامَا عَامَ مَا عَامَا مَا الْنَا عَامَا مَا عَامَا عَامَا مُ عَامَا عَامَا عَامَا عَامَا عَامَا مَا عَامَا مَا عَامَا عَامَا مَا مَامَا مُوالَ مَا عَامَا مُ عَامَا مَا عَامَا مُ مَا عَامَا مَا مَا مَا عَامَا مَا مَا عَامَا مَا مَا عَامَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا عَامَا

وَفِي قَوْله تَعَالى: «عَبَادُ الرَّحْمَنِ» قراءة أخرى: «عند الرَّحْمَنِ»، والقراءتان صحيحتان، فالملائكة عباد الرّحمن، وهذه حقيقتهم، وهم عنده، وهذه مكانتهم، قال تَعَالَى: ﴿ وَقَالُوا أَتَّخَذَ ٱلرَّحْنَنُ وَلَدَآ سُبْحُنَهُ بَلْ عِبَادُ مَكْرَمُونَ () لَا يَسْبِقُونَهُ، بِٱلْقُوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ (٢) يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيَّدِيهُمْ وَمَا خَلْفُهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لَمَن ٱرْتَضَىٰ وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ، مُشْفِغُونَ () \* وَمَن يَقُلْ مِنْهُمْ إِنِّي إِلَهُ مِّن دُونِهِ عَلَاكَ تَجْزِيهِ جَهَنَمُ كَذَلِكَ تَجْزَى ٱلظَّلِلِمِينَ» (الأَسْبِياء: ٢٦- ٢٩)، وَقَال تَعَالِى: «وَمِنْ ءَايَنِيْهِ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ لَا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُوا لِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَهُنَّ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبَدُونَ (٢) فَإِنِ ٱسْتَحْتَبُوا فَٱلَّذِينَ عِندَ رَيْكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ، بِٱلْيُل وَٱلنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْتَعُونَ ٢٠ .(TA-TV: Cilici).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

جمادى الأخرة ١٤٣٦ هـ

التوحيد



الحلقة الأخيرة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وآله وصحبه ومن والاه، وبعدُ. لا يزال الحديث متصلاً عن التمويل بالتورق، وكنا قد تحدثنا في الأعداد السابقة عن حكم التورق في المذاهب الفقهية، وبدأنا الحديث عن مناقشة تلك الآراء والترجيح بينها، ونكمل في هذا العدد - بعون الله تعالى- هنقول وبالله تعالى التوهيق،

#### الخاتمة والنتائج

في ختام هذا البحث، الذي أسأل الله تعالى أن يكون خالصًا لوجهه، وأن يجعله في ميزان الحسنات، في ختامه أحب أن اذكر يما يأتى:

١- التورق بمعناه الشائع في عصرنا لم أجده في كتب اللغة، ولا عند الأئمة الأربعة، ولا من جاء بعدهم ببضعة قرون، وأول من وجدته مستخدما لهذا اللفظ هو شيخ الإسلام ابن تيمية، ثم استخدم اللفظ بعد ذلك بعض فقهاء الحنابلة.

٢- معنى العينة: الربا، والسلف، والبيع أو الشراء بنسيئة، وأن يشتري الشيء بأكثر من ثمنه إلى أجل، ثم يبيعه منه أو من غيره بأقل مما اشتراه. وهذا يعني أن التورق يدخل تحت معنى العينة.

ومن الألفاظ التي استخدمت مرادفة للعينة كلمة: الزريقة.

٣- حديث النهي عن العينة توسعت في تخريجه،



#### الما السالوس 🕹 السالوس

وظهر أنه صحيح، وحديث أم المؤمنين عائشة (رضي الله عنها فيما وقع من زيد بن الأرقم في شراء ثم بيع العينة ذكرت تصحيحه سندًا ومتنًا، والرد على من قال بعدم صحة السند أو المتن.

٤- كل معاني العينة يشملها حديث النهي إلا ما دل الدليل على غير ذلك؛ أي أن الأصل في المعاملات الإباحة لا ينطبق على هذه المعاني، ولا يجوز الاحتجاج به.

٩- الإمام الشافعي أجاز العينة بجميع معانيها ماعدا الربا المحرم، ورد حديث السيدة عائشة، ولم يبلغه حديث النهي عن العينة، ولو بلغه صحيحًا فما كان ليعدل عنه؛ فقد ذكر ذات مرة حديثا وقال بصحته، فسأل سائل، أو تفتي به يا أبا عبد الله؟ فقال غاضبًا، يا هذا أرأيتني خارجًا من كنيسة؟!

أرأيت في وسطي زنارًا القول حديثًا لرسول الله صلى الله عليه وسلم ولا أهتي به ا ولذلك وقفت طويلاً مع الشافعية، وذكرت من أقوالهم ما يبين أن العقد قد يكون

صحيحًا عندهم، ويحكمون بالتحريم مع الصحة.

٦- المذهب الحنفي يمنع العينة بلا خلاف إذا رجع المبيع للبائع الأول، أما العينة بمعنى التورق ففيها خلاف، ففي المبسوط والهداية والدر المختار المنع دون ذكر أن أحدًا من أئمة الحنفية أجازه، وجاء في حاشية ابن عابدين، القول بالتغليظ فيه عن محمد بن الحسن، وبينت ترجيح أن يكون المراد من إجازة أبي يوسف البيع الأجل دون التورق، بل البيع الأجل مع السماحة، وذكرت دلائل هذا الترجيح.

كما رجحت ألا يكون الإمام أبو حنيفة ممن أجاز التورق. أما ما جاء في الفتح من أنه خلاف الأولى فوضحت أنه رأي شخصي وليس بيانًا لمذهب، وهو من متأخري الحنفية، وذكرت بيان ابن القيم فيما غلط فيه المتأخرون على الأئمة الأعلام.

وبالنسبة للإمامين مالك وأحمد فقد نقلت ما يثبت أن هذا التورق يعتبر من العينة المنهي عنها. وبذلك يتضح أن من الخطأ ما جاء في موسوعة الفقه الكويتية وغيرها في بعض الأبحاث من أن جمهور الأئمة يجيزون التورق.

٧- التورق المصرية الذي يجعل وظيفة البنك الذي يطبقه هي وظيفة البنك الربوي وليس الإسلامي بينت أنه ربا صريح محرم لا ينطبق عليه قول ابن عباس (رضي الله عنهما) دراهم بدراهم متفاضلة بينهما حريرة، فحتى هذه الحريرة غير المقصودة، والتي جعلت حيلة للوصول إلى الربا، حتى هذه الحريرة غير موجودة (

وبينت هذا من خطوات التطبيق، ومن الواقع العملي من خلال خبرتي الطويلة في مجال عمل البنوك الإسلامية.

وقد أفتى مجمع فقه الرابطة بأن التورق المصرية يعتبر من الريا الحرم، ودعا المصارف الإسلامية إلى عدم التعامل ده.

فإذا كان التورق المصرية هو البديل للقروض فبنس البديل، وبنس المبدل منه. ولا حاجة إذن لبنوك تسمى إسلامية.

٨- قلب الدَّيْن يعني تطبيق القاعدة الجاهلية إما أن تقضي وإما أن تربي، وهي من أشد أنواع الربا تحريماً، ومع ذلك وجد ثلاثة من الإخوة الذين ينتسبون إلى العلم يجيزون هذا الربا الواضح الجلي إذا كان المدين غير معسر ((وكأن الربا الذي جاء الترهيب منه لم يأت في غيره قاصر على المدين العسر.

ولو صح هذا فلا يجوز أن نقول بأن فوائد البنوك من الريا المحرم، فمنها ما هو أقل تحريمًا وبشاعة من قلب الدين.

والله عز وجل هو الهادي إلى سواء السبيل وهو سبحانه وتعالى المستعان، وله الحمد في الأولى والآخرة، وصلى الله وسلم على رسوله المصطفى. تعقيب اللجنة العلمية بالمجلة على بحث التورث (نصبحة في اتقاء الشبهات)

مسألة التورق من المسائل التي ثار الجدل حولها، وهي وغيرها من مسائل المعاملات التي يختلف حولها أهل العلم، وينبغي على المسلم الاحتياط لنفسه فيها، ولذلك نورد هذه النصيحة:

عَنِ النَّعمان بن بشير - رَضِي اللَّه عنهُما - قال: سَمَعتُ رَسُولَ اللَّه - صَلَى اللَّه عليه وسلم - يقولُ: «إِنَّ الحَلالَ بَيُنَ وإِنَّ الحَرَامَ بَيُنَ، وبَينَهُما أُمُورُ مُشْتَبَهاتُ، لا يَعْلَمُهنَ كثيرٌ مِن النَّاس، فَمَن اتَّقى الشُّبهات استبرا لدينه وعرضه، وَمَنْ وَقَعَ فِي الصَمَى يُوشكُ أَنْ يَرتَعَ قَيه، ألا وإنَّ لَكُلُ مَلك حمَى، ألا وإنَّ حمَى الله محارمُهُ، ألا وإنَّ فِ الْحِسَدَ مُضْغَةُ إذا صَلَحَتْ صَلَحَ الْحِسَدُ كَلُه، وإذا هَسَدَت

جمادى الأخرة ١٤٣٦ هـ التوحيد) [10

فسد الجسد كله، ألا وهي القلب، (متفق عليه)، ومسلم ٥/٥٠ ( ١٥٩٩). قال ابن رجب الحنبلي: معناه: أنَّ الحلال المحض بَيْنُ لا اشتباه فيه، وكذلك الحرامُ المحض، ولكن بين الأمرين أمورُ

المحض، ولكن بين الأمرين أمورُ تشتبه على كثير من الناس، هل هي من الحلال أم من الحرام؟. وقد فسَّر الإمام أحمد الشبهة بأنَّها منزلة بينَ الحلال والحرام، يعني: الحلال المحض والحرام المحض، وقال: من اتَّقاها، فقد استبرأ لدينه، وفسَرها تارة باختلاط الحلال والحرام.

وبكل حال فالأمور المشتبهة التي لا تتبين أنّها حلال ولا حرام لكثير من الناس، وكلام النّبيّ - صلى الله عليه وسلم - يدلّ على أنَّ هذه المشتبهات منَ النَّاس من يعلمها، وكثيرٌ منهم لا يعلمها، فدخل فيمن لا يعلمها نوعان؛

> أحدهما: من يتوقف فيها ؛ لاشتباهها عليه. والثاني: من يعتقدُها على غير ما هي عليه.

وقوله - صلى الله عليه وسلم -: ‹فمن اتّقى الشُبهات، فقد استبرأ لدينه وعرضه، ومن وقع في الشُبهات، وقع في الحرام، قسّم الناس في الأمور المشتبهة إلى قسمين، وهذا إنّما هو بالنسبة إلى من هي مشتبهة عليه، وهو ممن لا يعلمها، فأمًا مَنْ كان عالماً بها، واتّبع ما دلّه علمهُ عليها، فذلك قسم ثالث، لم يذكره لظهور حكمه، فإنّ هذا القسم أفضلُ الأقسام الثلاثة ؛ لأنّه علم حكم الله في هذه الأمور المشتبهة على النّاس، واتّبع علمه في ذلك. وأما من لم يعلم حكم الله فيها، فهم قسمان، أحدهما من يتقي هذه الشبهات (لاشتباهها عليه) فهذا قد استبرأ لدينه وعرضه.

ومعنى استبرأ؛ طلب البراءة لدينه وعرضه منَ النَّقُص والشَّين، والعرض؛ هو موضعُ المدح والذَمَ من الإنسان، وما يحصل له بذكره بالجميل مدحٌ، وبذكره بالقبيح قدحٌ، وقد يكون ذلك تارةً في نفس الإنسان، وتارةً في سلفه، أو في أهله، فمن اتَّقى الأمور المُسْتبهة واجتنبها، فقد حَضَنَ عرضُهُ من القَدح

١٦ ( التوحيل العدد ١٩٢٢ السنة الرابعة والأربعون

والشين الداخل على من لا يجتنبها، وفي هذا دليل على أنَّ من ارتكب الشُبهات، فقد عرَض نفسه للقدح فيه والطّعن، كما قال بعض السّلف، من عرَض

نفسه للتّهم، فلا يلومنُ من أساء به الطنّ. القسم الثاني: من يقع في الشبهات مع كونها مشتبهة عنده، والذي يأتي الشبهات مع اشتباهها عليه، فقد أخبر عنه النّبيُّ - صلى الله عليه وسلم - أنَّه وقع في الحرام.

وقال أحمد، لا يشبعُ الرَّجل منَ الشَّبهة، ولا يشتري. الثوبَ للتَّجمُّل من الشُّبهة.

وقال الثوري في الرجل يجد في بيته الأفلس أو الدَّراهم: أحبُّ إليَّ أنْ يتنزَّه عنها، يعني، إذا لم يدر من أين هي. وكان بعض السَلف لا ياكلُ إلا شيئا يعلمُ من أين هو، ويسأل عنه حتّى يقف على أصله. وقد رُوي في ذلك حديثُ مرفوعُ، إلا أنَّ فيه ضعفاً. وقوله - صلى الله عليه وسلم -، «كالرَّاعي يرعى حولَ الحمى يُوشكُ أنَّ يرتَعَ فيه، ألا وإنَّ لكلُ ملك حمى، وإنَّ حمى الله محارمه ، هذا مَثلُ ضربه النَّبيُ ممى الله عليه وسلم - لمن وقع في الشُبهات، وأنَّه يقرُب وقوعه في الحرام المحض، وفي بعض الروايات أنَّ النبيَّ - صلى الله عليه وسلم - قال، «وسأضرب لذلك مثلاً ، ثم ذكر هذا الكلامَ، فجعل النَّبيُّ -أن النبيُ - صلى الله عليه وسلم - مثلَ الحرمات كالحمى الذي تحميه الله عليه وسلم - مثلَ الحرمات كالحمى الذي ملى الله عليه وسلم - مثلَ الحرمات كالحمى الذي ملى الله عليه وسلم - مثلَ الحرمات كالحمى الذي ملى الله عليه وسلم - مثلَ الحرمات كالحمى الذي

والله - عز وجل - حمى هذه المحرَّمات، ومنع عباده من قربانها وسمَّاها حدوده، فقال، "تَلْكَ حُدُودُ اللَّه فَلا تَقْرَبُوهَا كَذَلْكَ يُبَيُّنُ اللَّه آيَاتَه للنَّاس لَعَلَّهُمُ يَتَقُونَ،، وجعل من يرعى حول الحمى، أو قريباً منه جديراً بأن يدخُل الحمى ويرتع فيه، هكذلك من تعدَّى الحلال، ووقع في الشبهات، فإنَّه قد قارب الحرام غاية القاربة، فما أخلقَهُ بأنَ يُخالطُ الحرامَ المحض، ويقع فيه، وفي هذا إشارة إلى أنَّه ينبغي التباعد عن المحرَّمات، وأنَّ يجعل الإنسان بينه وبينها حاجزاً. (جامع العلوم والحكم ص٧).

## المال النافع والعمل الصالح

🗠 إعداد / د. مرزوق محمد مرزوق

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه وبعد،

فإن المتابع لما يدور على ساحة الأرض وفي جنبات الدنيا ليرى إلحاحًا أن نكتب لنصرة النبي صلى الله عليه وسلم، والدفاع عن السنة؛ فالقيام بهذا الدور أصبح من عبادة الوقت، ومجلة التوحيد لا يمكن أن تغفل هذا طاعةُ لله، ثم طمأنة لإخواننا لكننا اتخذنا لأنفسنا منهجا بعيدا عن الردود والمناظرات وهو أصل في دعوتنا نتواصى به؛ ولأن حجم المتاح في مجلتنا الغراء لا يسمح بمعالجة كل أهداف الكاتب أو حاجيات القارئ، ومراعاة واجب الوقت ، فكانت هذه العبادة من خلال بيان جهود علماء الحديث عبر حديث الباب وذلك كل شهر ما أمكن، وينضاف إليه ما ييسره الله لنا من مباحث أخر حول حديث الشهر:

> روى الإمام البخاري في صحيحه من حديث عبد الله ابن مسعود رضي الله عنه قال:

تأسالسنة

قال النبي صلى الله عليه وسلم: (أيكم مال وارثه أحب إليه من ماله)؟قالوا: يا رسول الله ما منا أحد إلا ماله أحب إليه. قال: (فإن ماله ما قدم، ومال وارثه ما أخر).

المفردات: (أحب إليه) أكثر حرصًا عليه. (ما قدم) صرفه في حياته في مصارف الخير. (ما أخَر) ما ادخره حتى مات وتركه لوارثه.

التخريج: - هذا الحديث رواه الإمام البخاري بهذا اللفظ برقم (٦٠٧٧) في كتاب الرقاق، باب ما أنفق من ماله فهو له (٦٣٦٦/٥)، قال حدثني عمرو بن حفص حدثني أبي حدثنا الأعمش قال حدثني إبراهيم

التيمي عن الحارث بن سويد قال عبد الله (أي ابن مسعود رضي الله عنه) وذكره. - ورواه النسائي بمعناه (٢٣٧/٦) في (الكراهة في

- ورواة النسائي بمعاة (٢، ٢١) لي (الغراضة يـ تأخير الوصية) برقم (٣٦١٢) بترقيم أبي غدة. رجال الإستاد:

۱- عمر بن حفص بن غياث بن طلق، من شيوخ البخاري ثقة ربما وهم من العاشرة روى له خ م د ت س. (تقريب التهذيب، ص٤١١).

۲- حفص بن غياث بن طلق بن معاوية النخعي أبو

عمر الكوفي القاضي، ثقة فقيه تغير حفظه قليلاً في الآخر، روى له الجماعة. (تقريب التهذيب: ص١٧٣).

٣- سليمان بن مهران الأسدي الكاهلي أبو محمد الكوفي الأعمش ثقة حافظ عارف بالقراءات ورع، لكنه يدلس روى له الجماعة. (تقريب التهذيب: ص ٢٥٤).

٤- إبراهيم بن يزيد بن شريك التيمي، يكنى أبا أسماء الكوفي العابد ثقة إلا أنه يرسل ويدلس، روى له الجماعة. (تقريب التهذيب: ص ٩٥).

٥- الحارث بن سويد التيمي أبو عائشة الكوفي ثقة ثبت. (تقريب التهذيب، ص ١٤٦).

٢- عبدالله: هو الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود رضي الله عنه.

#### فائدتان من الإسناد،

ظاهرة توريث الدين علما وعملاً في حياة السلف: وهذه نستفيدها من قول عمر بن حفص حدثني أبي فأبوه حفص بن غياث هو الذي حدثه، وهو الذي ورثه هذا الدين، وهي فائدة تكلمنا عليها في الحلقة الماضية، ونؤكد عليها لعلتين:

أولاهما، أننا عرجنا عليها في المرة الماضية على عجالة؛ وذلك لضيق المام.

والسبب الثاني: هو أهميتها في صلاح هذه الأمة -من وجهة نظري-.

جمادى الأخرة ١٤٣٦ هـ التوحيد) ١٧

فيقين الآباء أن نجاة أبنائهم الحقيقية إنما تكون في تعبيدهم لرب العالمين، وأنه لا فلاح ولا نجاح لهم في الدنيا والآخرة إلا في اتباعهم هدي سيد المرسلين؛ لو أيقن الآباء هذا لعكفوا ليل نهار على دفع أبنائهم إلى هذا علما وعملا فهمًا وتطبيقًا دعوةً وهمًا لتبليغ هذه الدعوة، لا لشيء إلا لأنهم آمنوا أن فلاحهم ونجاحهم هم وفلذات أكبادهم فيما ذكرنا.

لذا وجدنا من أسلافنا من يؤلف رسالة خاصة لولده في مثل هذا المعنى تنطق بما في قلبه تجاه فلذة كبده كما فعل ابن الجوزي في كتابه (لفتة (اعلم يا بني وفَقك الله أنه لم يميَّز الآدمُي راعلم يا بني وفَقك الله أنه لم يميَّز الآدمُي وأعملُ فكرك، واخلُ بنفسك، تعلمُ بالدليل أنك مخلوق مكلف وأن عليك فرائض أنت مطالب وفراتك، وأن الملام يحصيان ألفاظك ومقدارَ اللَّبْث في الدنيا قليل، والحبسَ في القبور ومقدارَ اللَّبْث في الدنيا قليل، والحبسَ في القبور طويل، والعذابَ على موافقة الهوى وبيل، فأين لذة أمس؟ فقد رحلَتُ وأبوَّت قدمًا.

وما سعد مَن سعد إلا بمخالفة هواه، ولا شقي مَن شقَي إلا بإيثار دنياه، فاعتبر بمن مضى مَن الملوك والزهاد، أين لذة هؤلاء وأين تعبُ أولئك لابقي الثواب الجزيل والذكرُ الجميلُ للصالحين، والمقالةُ القبيحة والعقاب الوبيل للعاصين، وكأنه ما شبع مَن شبع، ولا جاع مَن جاع.

ثم اعلم أن طلب الفضائل نهاية مراد المجتهدين، ثم الفضائل تتفاوت، فمن الناس من يرى الفضائل الزهد في الدنيا، ومنهم من يراها التشاغل بالتعبد، وعلى الحقيقة هليست الفضائل الكاملة إلا الجمع بين العلم والعمل، فإذا حُصًلا رفعا صاحبهما إلى تحقيق معرفة فإذا حُصًلا رفعا صاحبهما إلى تحقيق معرفة وقد ميته والشوق إليه، فتلك الغاية القصوى، وعلى قدر أهل العزم تأتي العزائم، وليس كلُ مريد مرادًا، ولا كلُ طالب واجدًا، ولكن على العبد الاجتهاد، وكلٌ ميشُر لما خُلق له، والله

المستعان (ا.ه. كلامه).

وقد وجدنا هذه الظاهرة في حياة هؤلاء، فمعنا اليوم عمر بن حفص شيخ البخاري ورث العلم من أبيه حفص بن غياث، وكان معنا قبل ذلك محمد بن فليح، وأبوه فليح بن سليمان، وفي سير السلف الكثير من أمثال هؤلاء كالإمام أحمد وبنيه رحمهم الله، وكالشافعي وابنه، وأبو حاتم وابنه، وتفنى الصفحات ولا تنتهي مثل هذه النماذج التي أدركت الحقيقة؛ فعبَّدت أبناءها لرب العالمين، فهلا اقتضينا أثر هؤلاء؟!

الإمام الأعمش ظاهرة تحتاج إلى دراسة:

إننا لن نسهب في ترجمة الأعمش كعلَم من أعلام أصحاب الحديث ونقلة الشرع الشريف، لكننا سنقف في سيرته على عبارة له وعليه، ألا وهي قول الحافظ السالف ذكره في التقريب: (ثقة حافظ عارف بالقراءات ورع، لكنه يدلس)، وقد يشعر الناظر نظرا سريعا أن أول العبارة الذي هو مدح يناقض آخرها الذي هو وصف بالتدليس (والذي هو إخفاء عيوب الحديث) ولكننا أردنا من بيان هذه العبارة أن نؤكد على شرف علماء الحديث.

أولاً: لبيان مكانة الأعمش بين علماء الحديث نؤكد على كلام الحافظ ابن حجر بكلام الحافظ الذهبي في سير أعلام النبلاء (٢٢٦/٦) عندما ترجم للأعمش قائلا، هو الأمام، شَيْخُ الإسلام، شَيْخُ المُقْرَرِيْنَ وَالمُحَدَّثِيْنَ، أَبُو مُحَمَّد... الرَّافظُ،...قَالَ سُفْيَانُ بنُ عُيَيْنَةَ، كَانَ الأَعْمَشُ أَقْرَاهُم لكتَابِ الله، وَأَحْفَظَهُم للْحَدَيْتَ، وَأَعْلَمَهُم بالفَرَائِضَ. وَقَالَ يَحْيَى القَطَّانُ، هُوَ عَلاَمَةُ الإسلام.

وقالُ وَكَيْعُ بِنُ الجِرَاحِ، كَانَ الأَعْمَشُ قَرِيْباً مِنْ سَبْعِيْنَ سَنَهُ لَمْ تَفُتُهُ الْتَكْبِيْرَةُ الأَوْلَى.

وَقَالُ عَبْدُ اللَّهِ الْخُرَيْبِيُّ: مَّا خَلْفَ الأَعْمَشُ أَعَبْدَ مِنْهُ...

قال عيْسَى بنَ يُوْنَسَ، لَمْ نَرَ نَحْنُ مِثَلَ الأَعْمَشِ، وَمَا رَأَيْتُ الأَغْنِيَاءَ عِنْدَ أَحَدِ أَحقَرَ مِنْهُم عِنْدَهُ مِعَ فَقَرِه وَحَاجَتِه.

قَلْتُ (أي الذهبي)؛ كَانَ عَزِيْزَ النَّفس، قَنُوعاً، وَلَهُ رَزِقٌ عَلَى بَيْتِ المَال، فِي الشَّهْرِ خَمْسَةُ دَنَانَيْنَ

1٨ (التوحيد العدد ٥٢٢ السنة الرابعة والأربعون

#### قَرْرَتْ لَهُ فِي أَوَاخِرِ عُمُرِهِ.

قَـالَ أَبُـو بَكُر بِنُ عَيَّـاشٍ؛ كَـانَ الأَعْـمَشُ يَعرضُ القُرْآنَ، فَيُمسِّكُوْنَ عَلَيْهِ الْصَاحِفَ، فَلاَ يُخطِئُ فِيْ حَرِفٍ.

قلت (أي: الكاتب)؛ ومع كل ما سبق من مدح الذهبي له من نقله لقول الإمام أحمد فيه فقال الذهبي: قال عَلَيُّ بنُ سَعيد النَّسَوِيُّ: سَمعْتُ أَحْمَدَ بنَ حَنْبَلِ يَقُوْلُ: مَنْصُوْرٌ أَثْبَتُ أَهْلِ الكُوُفَةِ، فَفِي حَدِيْتِ الأَعْمَشِ اضْطِرَابٌ كَثِيْرٌ.)ا.هُ من سير الأعلام بتصرف.

وما سبق إن دل فإنما يدل على نقاء ورقي وتثبت هؤلاء الجهابذة أصحاب الحديث وأهل الإسناد؛ فلا يغرنهم كل ما شهدوا به للأعمش أن يُسمُوه بالتدليس، ولا يحجبهم كونه مدلسا من شهادة حق يدلون بها تبين مكانته بينهم كما سبق أن بينا فهؤلاء الأسلاف كصيارفة الذهب يعرفون كيف بميزون الصالح من غيره..

وسؤالنا الآن فلماذا أخرج له البخاري وهو مدلس؟ الجواب: هذا أيضا مما يدل على مكانة علماء الحديث عامة، والبخاري خاصة؛ فلم يأخذوا الأحكام على علتها بل من إنصافهم وحرصهم على حفظ السنة والدفاع عنها نظروا في أحوال المدلسين، فكان من شأنهم أن قسموهم إلى خمس مراتب (كما ذكره ابن حجر في كتاب طبقات المدلسين ما")؛

وجعل منهم من يقبل تدليسه ومنهم من لا يقبل تدليسه.

وبعد النظر إلى هذه المراتب نجد أن ابن حجر قد جعل الأعمش من الطبقة الثانية: أي ممن احتمل الأئمة تدليسهم، وأخرجوا لهم في الصحيح: لإمامتهم وقلة تدليسهم بجنب ما رووا؛ لذا أخرج له البخاري في الصحيح، فالبخاري يعرف عمن يأخذ حديث رسول الله، فليس في دين الله مجاملة لأحد؛ لأن الناقل لحديث رسول الله مو مُبِلغ عن رب العباد، فمن أثبت حديثا فقد والذي عليه تنبني الأحكام وجوانب الشريعة إنما هو مُبِلغ عن رب العباد، فمن أثبت حديثا فقد أثبت دينا ومن عطل حديثا وأذكره فقد عطل دينا فكيف يجهل البخاري رحمه الله هذا؟ بل وسيرة الأعمش نفسه في تأديبه لطلابه (كشعبة وابن عبينة والثوري) وتعليمهم كيفية التحمل

والتحري لكلام رسول الله تملأ الدواوين، بل ربما ضُرب به المثل في هذا؛ فلتراجع في مظانها.

من أجل هذا نقول: إن للبخاري والأعمش وأمثالهم في عنقنا دُيْنًا يجب علينا الوفاء به، فقد عانوا في نقل صحيح السنة إلينا، نعم قاموا بهذا الجهد للنجاة بأنفسهم لكن الذي لا يشكر الناس على معروفهم لا يشكر الله، فهل بعد هذا العروف الذي صنعوه لنا نفرط في عرض هؤلاء لن سبهم وتجرأ عليهم؟ أمن المعروف والشهامة أن ننكر الجميل؟ إن أقل ما يقدم إلى هؤلاء الجهابذة من أسلافنا الكرام نقلة الدين والداعين إليه هو أن نجعل من دعائنا قسطا معروفا لهم بما قدموه لنا من معروف قال تعالى: ( مَلَ جَزَاءً ٱلإحسَنِ إلا آلإحسَنُ ).

#### الشرح

#### (قوله باب ما قدم من ماله فهو له):

أي هذا باب في بيان حال من قدم أي الإنسان المكلف من ماله فهو له؛ يجد ثوابه يوم القيامة والمراد بالتقديم صرف ماله قبل موته في مواضع القربات.

- قوله (أيكم مال وارثه أحب إليه من ماله)؛ أي إن الذي يخلفه الإنسان من المال وإن كان هو ف الحال منسوبا إليه فإنه باعتبار انتقاله إلى وارثه يكون منسوبا للوارث فنسبته للمالك في حياته حقيقية ونسبته للوارث في حياة المورث مجازية، ومن بعد موته حقيقية، فالنبي صلى الله عليه وسلم يسأل: أيكم يحب المال الذي سيموت ويتركه لوارثه أكثر من حبه للمال الذي ينسب إليه هو في حياته يستمتع به وينفق منه بل وينفق منه على ورثته ولكن في حياته؟

- قوله (فإن ماله ما قدم) أي هو الذي يضاف إليه في الحياة وبعد الموت بخلاف المال الذي يخلفه فإنه مال وارثه ينتفع به من بعده. انظر: فتح الباري - ابن حجر (١١ / ٢٦٠).

#### ما يستفاد من الحديث:

١- الحث على الإنفاق في أوجه الخير.

قال ابن بطال وغيره عند شرح الحديث: فيه التحريض على تقديم ما يمكن تقديمه من المال في وجوه القربة والبر لينتفع به في الأخرة، وسيأتي مزيد بيان لهذه الفائدة لأنها لب الحديث.

جمادى الأخرة ١٤٣٦ ه التوحيد) [19

۲- تأصيل مهم:

إننا لا يمكن أن نحيا بغير مال، فهو قوام الحياة، وهذا أمر مسلَّم به؛ لذا أمر الله عز وجل بالسعي لتحصيله كما قال تعالى: (فَاتَشُوا فَ مَنَاكَها وَكُوا مِنُوا رِزَوَمِ وَإِلَهُ ٱلنُّشُورُ) (الملك: ١٥)، لكننا ننبه على ضوابط شرعية في هذا المسلك:

أ- الله تبارك وتعالى أخبر أن تحصيل المال إما بطريق طيب وإما بطريق محرم، فأباح الله لنا تحصيله عن طريق الطيبات، وحرم الله علينا تحصيله عن طريق ما حرمه من وسائل.

ب - أن الإنسان كما سيحاسب على ماله من أين اكتسبه؟ من حلال أم من حرام؟ فكذلك سيسأل فيم أنفقه؟ كما قال صلى الله عليه وسلم: (لا تزول قدما عبد يوم القيامة حتى يسأل عن عمره فيما أفناه وعن علمه فيم فعل وعن ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه وعن جسمه فيم أبلاه) (رواه الترمذي من حديث أبي برزة وقال حسن صحيح).

ج - الإنسان لا يمكن أن يشبع مهما جُلب له من المال، فحري به أن يتحرى الحلال أولا، وألا يعطله كسب المال عن قضية العبودية ثانيا، بل يجعل هذا المال وسيلة لتحقيقها وليضع نصب عينيه حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال، سمعت النبي (صلى الله عليه وسلم) يقول: (لو كان لابن آدم واديان من مال لابتغى ثالثاً، ولا يملاً جوف ابن آدم إلا التراب، ويتوب الله على من تاب).

إذن فليس المراد من حديث الشهر أن نعرض عن الدنيا أو نتنسك، ولكن المراد هو أن ننزل الدنيا منزلتها الحقيقية هنجعلها بلاغًا للآخرة فتكون بما فيها من مال وبنين وجاه إنما هي لتحصيل التقوى وتحقيق العبودية وصيانة الدين لا العكس.

#### الإسلام دين الشمولية (إشكال وجوابه)

إننا نرى في تربية النبي صلى الله عليه وسلم لأصحابه منهج الشمولية وهو المنهج الإسلامي في كل مناحي الدين فنحن إذا جمعنا الأحاديث بعضها إلى بعض عرفنا أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يجنح تارة إلى ما تتعلق به النفوس ويتحدث عن الأموال، كهذه الأحاديث الذي اختارها البخاري في كتاب الرقاق، وتارة

يتحدث عن النوافل في الصلوات وكأن الدين ليس فيه إلا صلاة، وتارة عن حق الجار، وأخرى عن حق الضيف، وهكذا فلا بد من النظر إلى السنة النبوية من خلال هذه النظرة الشمولية بالجمع بين أبوابها.

ومن هنا يأتي الجواب سؤال من قال: كيف نجمع بين حديث هذا الشهر وبين قوله صلى الله عليه وسلم لسعد رضي الله تعالى عنه: (إنك أن تذر ورثتك أغنياء خير من أن تتركهم عالة يتكففون الناس) عندما أراد سعد بن أبي وقاص أن يتصدق بماله كله، بل وبوب البخاري على هذا الحديث باب: أَنْ يَتُرُكَ وَرَثْتَهُ أُغْنِيَاءَ خَيْرٌ

قلنا كما بيَن ابن بطال (١٦٢/١٠) في شرحه على حديث الشهر؛ لا تعارض بينهما؛ لأن سعدًا أراد أن يتصدق بماله كله في مرضه، وكان وارثه بنته ولا طاقة لها على الكسب فأمره أن يتصدق منه بثلثه ويكون باقيه لابنته وبيت المال، وحديث الباب انما خاطب به أصحابه في صحتهم وحرضهم على تقديم شيء من مائهم لينفعهم يوم القيامة، وليس المراد منه أن تقديم جميع مائه عند مرضه؛ فإن ذلك حرمان للورثة وتركهم فقراء يسألون الناس وإنما الشارع جعل له التصرف في مائه بالثلث فقط). اه كلام ابن بطال.

ولذلك نؤكد أننا لا نقصد أبدًا أن نؤصل لخلق القسوة واللامبالاة بالورثة بل أردنا أن ندرك حقيقة العلاقة بين المرء ودنياه بكل ما فيها ولا يدهش المرء إن قرأ قول الشاعر على لسان رجل تخيل أنه قد مات، فقال:

تمر أقاربي جنبات قبري

كانُ أقاربي لا يعرفوني وذو الميراث يقتسمون مالي ولا يألون إن جحدوا ديوني<sup>11</sup>

وقد أخذوا سهامهم وعاشوا

فيا لله أسرع ما تسوني !!

فمن أدرك هذا فليقدم لنفسه من ماله ما يحب؛ فإنه إذا قدمه كان له بين يديه، ينتفع به في دار الاقامة.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

. ٢ (التوحيد العدد ٢٢ السنة الرابعة والأربعون

## ഺ൷൏൙൙ൣ൙ൢ൙ൄ൙ൄ

### الحلقة (٢٩) 🗠 🗠 إعداد/ علي حشيش

٣٠٣ - «لَيْسَ الأَعْمَى مَنْ يُعْمَى بَصَرُهُ، إِنَّمَا الأَعْمَى مَنُ تُعْمَى بَصِيرَتُهُ،.

الحديث لا يصح: أخرجه البيهقي في «الشعب» (١٢٧/٢) (ح١٣٧٢) من حديث عبد الله بن جراد مرفوعًا، وآفته يعلى بن الأشدق، قال ابن عدي في «الكامل» (٢٨٧/٧) (٢١٨٦/١٣٣٠)، يعلى بن الأشدق العقيلي الجزري يكنى أبا الهيثم يروي عن عمه عبد الله بن جراد عن النبي صلى الله عليه وسلم أحاديث كثيرة مناكير وهو وعمه غير معروفين، حدثنا الجنيدي قال، حدثنا البخاري قال، يعلى بن الأشدق لا يكتب حديثه، وما أظن أن لعمه صحبه. اه. وقال الذهبي في «الميزان» (٩٨٣٣/٤٥٦/٤)، قال أبو زرعة: ليس بشيء، وقال ابن حبان: وضعوا له أحاديث فحدث بها ولم يدر. اه.

كذا قائه ابن حبان في «المجروحين» (١٤٢/٣) ثم ختم ترجمته فقال: لا يحل الرواية عنه بحال ولا الاحتجاج به ولا كتابته إلا للخواص عند الاعتبار.

٢٠٤ . إذا ابتغيتم المعروف فاطلبوه عند حسان الوجوه».

الحديث لا يصح: أخرجه البيهقي في «شعب الإيمان» (٧/ ٤٣٥) (ح١٠٨٧٦) من حديث عبد الله بن جراد مرفوعًا وعلته يعلى بن الأشدق وقد بينا حاله آنفًا ونزيد أيضًا قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٣٠٣/٩)؛ سألت أبي عن يعلى بن الأشدق فقال، «ليس بشيء ضعيف الحديث»، وقال: سُئل أبو زرعة عن يعلى بن الأشدق فقال: «هو عندي لا يصدق ليس بشيء». اه.

٣٠٥- « كان رَسُول اللهِ صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ ۖ يَتَوَشَّحُ بِبُرُدَتِهِ، فَيَعْقِدُهَا مِنْ وَرَاءِ ظَهْرِهِ، ثُمَّ يُصَلِّي فيهَا . .

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في «الكامل» (٢٨٧/٧) من حديث عبد الله بن جراد وآفته يعلى بن الأشدق وهو كما بيناه آنفًا، ونزيد: بعد أن أخرج ابن عدي هذا الحديث وغيره قال: «وهذه الأحاديث عامتها مناكير غير محفوظة». اه.

٣٠٦- دسَيْدَ إدامكم الملح،

amal

الحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجة في «السنن» (٣٣١٥) من حديث أنس بن مالك، وعلته عيسى بن أبي عيسى الخياط، قال ابن حبان في «المجروحين» (١١٧/٢): «كان سيئ الفهم والحفظ كثير الوهم فاحش الخطأ استحق الترك لكثرته». وذكره الذهبي في «الميزان» (٣/٣٢٠/٣)، وجعل هذا الحديث من منكراته، وقال الفلاس والنسائي، متروك.

٣٠٧- دَحُسْبِي مِنْ سُؤَالِي عِلْمُهُ بِحَالِي،

الحديث لا يصح: قال ابن عراق في «تنزيه الشريعة» (٢٥٠/١): علمه بحالي يغني عن سؤالي، حكاية عن الخليل عليه السلام، قال ابن تيمية: موضوع. قلت: قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (٥٣٩/٨): «أما قوله: حسبي من سؤالي علمه بحالي فكلام باطل» (٢/ حديث). اه.

فائدة: بل ثبت ما يدل على نكارة هذا الكلام، ما أخرجه البخاري في «صحيحه» (ح٤٥٦٣) من حديث أبن عباس (رضي الله عنهما) قال: حسبنا الله ونعم الوكيل، قالها إبراهيم حين ألقي،

جمادي الأخرة ١٤٣٦ هـ التوحيد ٢١

وقالها محمد صلى الله عليه وسلم حين قالوا: «إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسُبُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ» (آل عمران:١٧٣).

٣٠٨- «كُلُوا الْبَلُحَ بِالتَّمْرِ هَإِنَّ الشَيْطَانَ إِذَا رَآهُ، قَالَ: عَاشَ ابْنُ آدَمَ حَتَّى أَكُلَ الْجَدِيدَ بِالْخَلِقِ .. الحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجة في «السنن» (ح٣٣٠٠) من حديث هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة مرفوعًا، وأخرجه العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٤٢٧/٤/ ٢٠٥٥) وقال: أما حديث هشام بن عروة عن أبيه هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة مرفوعًا، وأخرجه العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٤٢٧/٤) (٢٠٥٥/٤٢٧) وقال: أما حديث هشام بن عروة عن أبيه هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة مرفوعًا، وأخرجه العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٤٢٧/٤) وقال: أما حديث هشام بن عروة من أبيه هشام بن عروة فلا يعرف إلا به- يعني يحيى بن محمد بن قيس وهو آفته وأخرجه ابن حبان في «المجوحين» (٣٠٣) وقال: وقال: أما حديث هشام بن عروة فلا يعرف إلا به- يعني يحيى بن محمد بن قيس وهو آفته وأخرجه ابن حبان في «المجروحين» (٣٠٠٠) وقال: وهذا كلام لا أصل له من حديث النبي صلى الله عليه وسلم. في «المجروحين» (١٢٠٠) وقال: وهذا كلام لا أصل له من حديث النبي صلى الله عليه وسلم. بن قيس وهو ضعيف وقال الشهاب في «زوائد ابن ماجة» (٣٩/٨) (ح١١٤٨) هذا إسناد هيه أبو زكير يحيى بن محمد بن قيس وهو منه أبن ترابن محمد بن قيس وه منه أبو زكير يحيى بن محمد بن قيس وه منه أبو زوائد ابن ماجة» (٣٩/٨) (ح١٩٤٨) هذا إسناد هيه أبو زكير يحيى بن محمد بن قيس وه ضعيف وقال النسائي هذا حديث منكر. اه.

الحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجة في «السنن» (ح٣٣٥٢) من حديث أنس بن مالك مرفوعًا، وعلته نوح بن ذكوان وأخرج هذا الحديث ابن حبان في «المجروحين» (٤٧/٣) وقال: نوح بن ذكوان منكر الحديث جدًا، وأورد هذا الحديث المذهبي في «الميزان» (٤٢/٢٢/٢١٢) وجعله من منكراته، وقال أبو حاتم: نوح ليس بشيء، وقال ابن عدي: أحاديثه ليس محفوظه». اه.

الحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجة في «السنن» (ح٣٣٥٥) من حديث جابر مرفوعًا، وعلته إبراهيم بن عبد السلام بن عبد الله بن باباه المخزومي المكي، قال ابن عدي في «الكامل» (٩١/٢٥٩/١) ليس بمعروف، حدث بالمناكير وعندي أنه يسرق الحديث.

٣١١- «تَعَشَّوْا، وَلَوْ بِكُفٌ مِنْ حَشَف، هَإِنَّ تَرْكَ الْعَشَاء مَهْرَمَةً» .

الحديث لا يصح: أخرجه الترمذي في «السنن» (ح١٨٥٦) من حديث عنبسة بن عبد الرحمن القرشي عن عبد الملك بن علاَق عن أنس بن مالك مرفوعًا، قال أبو عيسى: هذا حديث منكر لا نعرفه إلا من هذا الوجه وعنبسة يضعف في الحديث وعبد الملك بن علاق مجهول، قال ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٢٢٢/٤٢/٢٦)؛ سألت أبي عن عنبسة بن عبد الرحمن القرشي فقال: هو متروك الحديث كان يضع الحديث. وأقره الذهبي في «الميزان» (٣٠١/٣٠١/٣)، وقال البخاري في «الضعفاء الصغير» (٢٨٧): «تركوه»، وبهذا يتبين أن هذا الحديث الذي آهته هذا الوضاع المتروك لا يصلح شاهد لحديث جابر الذي آهته من يحدث بالمناكير ويسرق الحديث كما هو مقرر عند أهل الصناعة الحديثية والحَشَف: «اليابس الفاسد من الثمر». قاله ابن الأثير في «غريب الحديث والأثر» (٣٠٠).

٣١٢- «مَن عَلْم أَخَاه آيَةً منْ كَتَابِ الله مَلَكَ رقه».

الحديث لا أصل له: أورده شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (١٢٦/١٨)، وقال: «هذا كذب ليس في شيء من كتب أهل العلم».

٢٢ 🚺 التوحيد العدد ٢٢ السنة الرابعة والأربعون

الْحَمْدُ للَه الَّذِي لُه مَا فَ السَّمَاوَاتَ وَمَا فَ الْأَرْضِ وَلَهُ الْحَمْدُ فَ الْأَخْبَرَةِ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْجَبِيرُ، والصلاة والسلام على نبينا محمد الذي أرسله ربه هادياً ومبشراً ونذيراً وداعياً لى الله بإذنه وسراجاً منيراً.

أما بعد؛ فإن القرآنَ الكريمَ والسُّنَّة المباركة لم يتركا أمـراً يتعلق بحقيقة اليهود إلا وبيَّناه بياناً شافياً، من أجل ذلك أحببت أن أُذكر نفسي وإخواني الكرام ببعض الحقائق الهامة والثابتة عن اليهود، حتى نكون جميعاً على حذر من خطرهم، فأقول وبالله تعالى التوفيق:

(۱) اليهود أكثر الناس تطاولاً على الله تعالى:
 \* قال الله تعالى:
 ( وَقَالَتَتِ ٱلْيَهُودُ عُزَيْرُ أَبَنُ ٱللَّهِ
 ) (التوبة: ٣٠).

\* قال جَلَّ شائه: (وَإِذْ قُلْتُمْ بَعُوسَىٰ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَقَّ رَى اللَهُ جَهْرَةُ فَأَخَذَتُكُمُ الصَّعِقَةُ وَأَنتُمْ نَظُرُونَ ) (البقرة:٥٥).

\* وقال سُبحانه: (لَقَدْ سَبِعَ اللهُ قَوْلَ الَذِينَ قَالُوًا

اعداد/ صلاح نجيب الدق

ALASTER DA

إِنَّ اللَّهُ فَقِيرٌ وَنَحُنُ أَغْنِيَاءُ سَتَكَثُبُ مَا قَالُوا وَقَنْلَهُمُ ٱلأَنْبِينَاءَ بِغَيْرِ حَقِّ وَنَقُولُ ذُوقُوا عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ) (آل عمران:١٨١).

\* قسال تعالى: (وقَالَتِ آلَيْهُودُ يَدُ أَتَقِ مَعْلُولَةً عُلَتَ الَيْجِودُ مَدْ أَتَقَ مَعْلُولَةً عُلَتَ أَيَدِيهِمْ وَلُعُنُوا عَاقَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنِعْنُ كَيْفَ يَشَاهُ )

\* قال جَلْ شانه: (تَالُواْ بَنُوْسَىٰ إِنَا لَن نَدْخُلُهُمَ اَبَدُ مَا حَلْ شَانه: (تَالُواْ بَنُوْسَىٰ إِنَا لَن نَدْخُلُهُمَ اَبَدَ مَا حَالُوا فِيهما فَاذَهْبَ آنتَ وَرَبُكَ فَعَندِلَا إِنَا هَمُهُنَا قَعِدُوتَ (\*) قَالَ رَبِّ إِنِي لَا أَمْلِكُ إِلَا نَفْسِي وَأَخْقٌ فَاقَدُوْقَ بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْقَوْمِ الْفَنْسِقِينَ)

(٢) اليهود أكثر الناس كذباً على الله تعالى: قال جَلْ شانه: (وَإِنَّ مِنْهُمْ لَفَرْبِعًا يَلُوُنَ أَلَّسِنَتَهُم يَالَكِنَكِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ ٱلْكِتَكِ وَمَا هُوَ مِنَ الْكِتَكِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِندِ أَلَّهُ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَ ٱللَّهِ ٱلْكَلِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ) (آل عمران.٨٧).

\* قال الإمامُ ابنُ كثير(رحمه الله)؛ يُخْبرُ

جمادى الأخرة ١٤٣٦ هـ التوحيد

77

تَعَالَى عَنِ الْيَهُود، عَليهم لَعَائنُ الله، أَنَّ مِنْهُمْ فَرِيقًا يُحَرُّفون الْكَلَمَ عَنْ مَوَاضَعِه وَيُبَدُلونَ كَلَامَ اللَّه، وَيُزِيلُونَهُ عَن الْرَادَ بَه، لَيُوهموا الْجَهَلَةَ أَنَّهُ فَ كَتَابِ اللَّه كَذَلكَ، وَيَنْسَبُونَهُ إِلَى اللَّه، وَهُوَ كَذَبٌ عَلَى اللَّه وَهُمْ يَعْلَمُونَ مِنْ أَنَّفْسِهِمْ أَنَّهُمْ قَدْ كَذَبُوا وَاهْتَرَوْا فَ ذَلكَ كُلَّه؛ وَلَهَذَا قَالَ: (وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهُ الْكَذَبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ) (تفسير ابن كثير جَوَسُ؟).

وقال سُبحانه: ( وَقَالُوا لَن تَمَسَّنَا التَّارُ إِلَّا أَتِكَامًا مَعْدُودَةً قُلْ أَغَذَمُ عِند اللَّهِ عَهْدًا فَلَن يُخْلِف اللَّهُ عَهْدَهُ أَمْ نَفُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ) (البقرة: ٨٠). (7) اليهود أكثر التاس تطاولاً على

(۱) اليهود المسر المساق مصاور ع اللاتكة:

\* قـال شبحانه: ( مَن كَانَ عَدُوًا لِنَهِ وَمَلْتَهِ كَتِهِ وَرُسُلِهِ وَحِبْرِيلَ وَمِيكَنَلَ فَإِنَّ اللَّهَ عَدُوٌ لِلْكَفرِينَ ) (المُقرة: ٩٨).

» عَن ابْن عَنَّاس، قَالَ: أَقْتَلَتْ بَهُودُ إِلَى رَسُول الله صلى الله عليه وسلم، فقالوا: يَا أَبَا الْقَاسِمِ إِنَّا نَسْأَلُكَ عَنُ خَمْسَةَ أَشْبَاءَ، فإِنْ أَنْبَأَتْنَا بِهِنَّ، عَرَفْنَا أَنَّكَ نَبِي وَاتَّبَعْنَاكَ، فأخذ عَلَيْهِمْ مَا أَخَذَ إِسْرَائِيلَ عَلَى بَنِيه، إذ قالوا: الله عَلى مَا نَقُولُ وَكُبِل، قَالَ: « هَاتُوا «(وذَكَرَ مِنْهَا) قَالُوا: لَيْسَ مِنْ نَبِيُّ إلا لهُ مَلْكُ يَأْتِيه بِالْخُبَرِ، فَأَخْبَرُنَا مَنْ صاحبك؟ قال:» جبريل عليه السّلام «، قالوا، جبريل ذاك الذي يَنْزَلُ بِالْحَرْبِ وَالْقَتَالَ وَالْعَدَابِ عَدُوْنَا، لَوْ قَلْتَ: مِبْكَائِبِلْ الذى يُنْزِلُ بِالرَّحْمَة وَالنَّبَاتِ وَالْقَطِرِ، لكان فأنزل الله عَزْ وَجَلٍّ: (مَنْ كَانَ عَدُوًا لجبريل) إلى آخر الآية. (حديث حسن، مسند احمد جـ.. ٢٨٥ حديث: .( 4214

(٤) اليهود أهل عدروخيانة ولا عهد لهم: « قال تعالى: ( فَمَا نَقْضِم مَيْتَقَهُمْ لَمَنَهُمْ وَجَعَلْنَا فَلُوبَهُمْ قَسَسَيَةً) (المائدة:١٣)). « قال الإمام ابنُ كثير(رحمه الله):أَخْبَرَ تَعَالَى عَمًا أَحَلَّ بِاليهُود منَ الْعُقُوبَة

عنْدَ مُخَالَفَتَوْمُ مِيثَاقَهُ وَنَقْضَهِمْ عَهْدَهُ، فَقَالَ: (فَبِماً نَقْضَهِمْ مِيثَاقَهُمْ لَعَنَاهُمْ) أَيْ: فَبِسَبَبَ نَقْضَهِمُ الْمَيثَاقَ الَّذِي أَحْدَ عَلَيْهِمُ لَعَنَّاهُمْ، أَيْ أَبْعَدْنَاهُمْ عَنِ الْحَقُ وَطَرَدْنَاهُمْ عَن الْهُدَى، (وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسَيَةَ)أَيْ:فَلَا يَتَعظُونَ بِمَوْعظَة لِغَلَظَهَا وَقَسَاوَتِهَا. (تَصَعِدَرابِنِ كَثَيْرِ جَهَمَا عَهْدُوا عَهْدُاً مُنَدَهُ فَرِيقٌ مِنْهُمْ بَلَ أَكْرُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ) (البقرة،١٠٠).

\* يهود خيبر يحاولون قتل النبي صلى الله عليه وسلم:

\* عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ الله عَنْهُ، قَالَ: لمَّا فتحت خيْبَرُ أهْديَتْ للنّبِيّ صلى الله عليه وسلم شاة فيهَا سُمٍّ، فَقَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «اجْمَعُوا إلى مَنْ كَانَ هَا هُنَا منْ يهود ، فجمعُوا لهُ، فقال: « إنَّى سَائلكُمْ عَنْ شيء، فهَل أنتم صادقي عَنه؟»، فقالوا: نَعَم، قَالَ لَهُمُ النَّبِي صلى الله عليه وسلم: «مَنْ أَبُوِكُمْ؟»، قَالُوا: فَلانُ، فَقَالَ: «كَذَبْتُمْ، بَل أَبُوكُمْ فَلانْ»، قَالُوا: صَدَقْتَ، قَالَ: «فَهَلْ أَنْتُمْ صَادِقِي عَنْ شَيْء إِنْ سَأَلْتُ عَنْهُ؟»، فقالوا؛ نعم يَا أبا القاسم، وَإِنْ كَدُبْنَا عَرَفْتَ كذبنا كما عَرفته في أبينا، فقال لهم: «مَنْ أَهْلِ النار؟»، قَالُوا؛ نَكُونُ فَيهَا يُسِيرًا، ثُمَّ تَخْلَفُونَا فَيهَا، فَقَالُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم «اخسَنُوا فيها، وَالله لا نخلفكم فيها أَبَدًا»، ثُمَّ قَالَ: «هَلْ أَنْتُمْ صَادِقَيْ عَنْ شَيْء

٢٤ ( التوحيد العدد ١٥٢٢ السنة الرابعة والأربعون)

إنْ سَأَلْتُكُمْ عَنْهُ؟، فَقَالُوا، نَعَمْ يَا أَبَا القَاسِم، قَالَ، «هَلْ جَعَلْتُمْ فِي هَذه الشَّاة سُمًا؟،، قَالُوا، نَعَمْ، قَالَ، «مَا حَمَلَكُمْ عَلَى ذَلِكَ؟»، قَالُوا أَرَدْنَا إِنْ كُنْتَ كَاذَبًا نَسْتَرِيحُ، وَإِنْ كُنْتَ نَبِيًا لَمْ يَضُرَّكَ.(البخاري حديث: ٣١٦٩).

« يهود بني قريظة ينقضون العهد مع النبي صلى الله عليه وسلم:

خرج حَيَّى بْنُ أَخْطَبُ النَّضْرِي، حَتَّى أَتَّى كَعْبَ ابْن أسَد الْقَرَظَى، صَاحَبَ عَقَد بَني قَرَيْظَة وَعَهْدِهِمْ، وَكَانَ قَدْ وَادَعَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم عَلَى قُومه، وَعَاقَدَهُ عَلَى ذَلِكَ وَعَاهَدَهُ، فَلَمًا سَمِعَ كَعُبُ بِحُيِّي بُن أخطبَ أغلق دُونه بَابَ حصْنه، فَاسْتَأَذَنَ عَلَيْه، فأَبِّي أَنْ يَفْتَحَ لَهُ، فَنَادَاهُ حُيِّيٌ: وَيُحَكَ يًا كَغُبُ! اهْتَحْ لي، قَالَ: وَيُحِكَ يَا حُيَيُّ: إِنَّكَ امُرُوْ مَشْئُومٌ، وَإِنِّي قَدْ عَاهَدْتَ مُحَمَّدًا، فَلَسْتَ بِنَاقِضٍ مَا بَيْنِي وَبَيْنَهُ، وَلَمْ أَرَ مِنْهُ إِلا وَفَاءُ وصدقًا، قَالَ وَيُحَكِ افْتَحْ لِي أَكَلَمْكَ، قَالَ: مَا أنا بفاعل، قال: وَاللَّه إِنَّ أَغْلَقْتُ دُونِي إِلَّا عَنْ جَشَيشتك (طعام يصنع من القمح) أنْ آكل معَكَ منها، فأغضبه، ففتح له، فقال: وَيُحَكَ يًا كَعْبُ، جِئْتَكَ بِعَزَ الدَّهْرِ وَبِبَحْرِ طَامُ (أَيْ مُرْتَضع، وَيُرِيد كَثَرَة الرِّجَال)، جِئْتَكَ بِقَرَيْش عَلى قَادَتَهَا وَسَادَتَهَا، قَدْ عَاهَدُونِي وَعَاقَدُونِي عَلَى أَنْ لَا يَبْرَحُوا حَتَّى نَسْتَأْصِلُ مُحَمَّدًا وَمَنْ مَعَهُ. فَقَالَ لَهُ كَعْبٌ: جِئْتَنِي وَاللَّهُ بِذُلُ الدُّهْرِ، وَيْحَكُ بَا حُيَى ! فَدَعْنَى وَمَا أَنَا عَلَيْهِ، فَإِنِّي لَمْ أرَ مِنْ مُحَمَّد إِلَّا صِدْقًا وَوَفَاءً.فَلَمْ يَزَلْ حَيِّي

بِكَعْبِ حَتَّى سَمَحَ لَهُ، عَلَى أَنْ أَعْطَاهُ عَهْدًا مَنْ اللَّه وَمِيثَاقًا؛ لَنْنُ رَحِعَتْ قُرَيْشٌ وَعَطَفَانُ، وَلَمْ يُصَيبُوا مُحَمَّدًا أَنْ أَدْخُلَ مَعَكَ فِ حَصْنِكَ حَتَّى يُصيبَنِي مَا أَصَابَكَ. فَنَقَضَ كَغَبُ بَنُ أَسَد عَهْدُهُ، وَبَرِئَ مِمًا كَانَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ رَسُولِ اللَّهُ صلى اللَّه عليه وسلم. (سيرة ابن هشام جاً صـ ٢٢٢٠٢٢).

#### (٥) اليهود أصل الفساد في الأرض:

قال تعالى: (كُلَّتَا أَوْقَدُوا نَارًا لِنَحْرَبِ أَطْفَأُهَا أَنَّهُ وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا وَٱنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ) (المائدة: ٢٤).

قال الإمامُ ابنُ كثير(رحمه الله): قَوْلُهُ تَعَالَى: (كُلِّمَا أَوْقَدُوا نَارًا للْحَرْبِ أَطْفَأَهَا الله) أَيْ: كُلُّمَا عَقَدُوا أَسْبَابًا يَكيدُونَكَ بِهَا، وَكُلُّمَا أَبْرَمُوا أُمُورًا يُحَارَبُونَكَ بِهَا يُبْطِلُهَا اللَّهُ وَيَرُدُ كَيْدَهُمْ عَلَيْهِمْ، وَيَحيقُ مَكَرُهُمُ السَّيِّى بِهِمْ. وَقَوْلُهُ تَعَالَى: (وَيَسْعَوْنَ فِ الأَرْضِ فَسَادًا وَاللَّه لا يُحبُ الْمُسَدِينَ) أَيْ، مَنْ سَجِيَتِهِمْ (أَيْ طبيعتهم) لَنْهُمْ دَائَمًا يسعوْنَ فِ الأَرْضَ مَادَا الأَرْض، وَاللَّه لا يُحبُّ مَنْ هذه مِفَتُهُ. (تفسير ابن كثير حاكما).

#### (٦) اليهود يعرفون الحق وينكرونه:

قال تعالى، (وَلَنَا جَآءَهُمْ كِنَبُ مِنْ عِندِ اللهِ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُوبَ عَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَآءَهُم مَّا عَرَفُوا تَعَرُووا بِيهِ. فَلَعْنَةُ اللهِ عَلَ الكَفرينَ ) (المترد،٨٩).

جمادى الأخرة ١٤٣٦هـ

10

التوحيد

#### الطبري جـ٢صـ٢٣٧).

#### (٧) اليهود أكثر الناس جبنًا:

قال سُبحانه: (لَا يُقَنِيْلُونَكُمْ جَمِيعًا إِلَّا فِي قُرَى تُحْسَنَةِ أَوَ مِن رَبَلَهِ جُدُيٍ) (الحشر: ١٤).

الأمامُ ابنُ كثير (رحمه الله): يَعْني: أَنَّهُمْ منْ جُبنهم وهَلعهم لا يَقْدرُون عَلَى مُوَاجَهَة جَيْش الإسْلَام بِالْبُبَارَزَة وَالْمَقَابَلَة بَلُ إِمَّا فِي حُصُونَ أَوْ مَنْ وَرَاء جُدر مُحَاصَرَينَ، فَيُقَاتَلُونَ للدفع عنهم صَرورة. (تفسير ابن كثير جـ17 صـ ٤٩٦).

(٨) اليهود أكثر الناس حرصًا على الحياة: قال سُبحانه: (وَلَنَحِدَ بَهُمْ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَيَوَةٍ وَمِنَ الَذِينَ آَشْرَكُوا يَوَدُ أَحَدُهُمْ لَوَ يُعَمَّرُ أَلَفَ سَنَةٍ وَمَا هُوَ سُرَحْنِحِهِ مِنَ ٱلْعَذَابِ أَن يُعَمَّرُ وَاللهُ بَصِيرًا بِمَا يَعْمَلُونَ ) (البقرة: ٩٦).

« روى ابنُ جرير الطبري عَنِ ابْنِ عَبَّاس، رضي الله عنهما، قَوْلُهُ تَعَالَى (وَلَتَجدُنَّهُمُ أَحْرَصَ الثَّاسِ عَلَى حَيَاة) يَعْنِي الْيَهُودَ. (تفسير الطبري جامه٣٦٩).

#### (٩) قلوب اليهود متنافرة فيما بينهم:

\* قال سُبحانه: (أَشْهُم يَنْهُرْ شَدِيدٌ غَسَبُهُمْ جَيعًا وَقُلُوبُهُمْ شَتَى ذَلِكَ بِأَنْهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ ) (الحشر: 12).

\* قال الأمامُ ابنُ كثير(رحمه الله): قَوْلُهُ تَعَالَى: (بَأْسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَديدُ» أَيْ: عَدَاوَتُهُمْ فيمَا بَيْنَهُمْ شَديدَةٌ، كَمَا قَالَ: (وَيُبِيَ بَعَمَرُ بَلْنَ بِتَصْ) (الْأَنْعَام: ٢٥) ؛ وَلَهَذَا قَالَ: (تَحُسَبُهُمْ جَمِيعًا وَقُلُوبُهُمْ شَتَى) أَى:

تَرَاهُمْ مُجْتَمِعِينَ فَنَحْسَبُهُمْ مُؤْتَلِفِينَ، وَهُمْ مُخْتَلِفُونَ غَايَلَةَ الاخْتِالَافِ. (تفسير ابن كثير جاا صداد).

\* وقال تعالى: (وَأَلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ أَلْمَدُوهُ وَٱلْغَضَاة إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيْمَةِ ) (المائدة: ٦٤).

الله الإمامُ ابنُ كثير (رحمه الله)؛ قوْلهُ تَعَالَى؛ (وَأَلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبِغْضَاء إلَى يَوْم الْقَيَامَة) يَعْني؛ أَنَّهُ لَا تَجْتَمِعُ قُلُوبُهُمُ، يَوْم الْقَيَامَة) يَعْني؛ أَنَّهُ لَا تَجْتَمِعُ قُلُوبُهُم، بَوْم الْقَيَامَة) بَعْض مَا يَعْني؛ أَنَهُ لَا يَجْتَم عُقُلُوبُهُم، بَعْض مَا يُعْني مَا يَعْني أَنَهُ لَا يَجْتَم عُونَ عَلَى حَقً. بَعْض دَائمًا لأَنَّهُمُ لَا يَجْتَم عُونَ عَلَى حَقً. (تَفْسَر رابن كَثير جەصر ٢٨١).

(١٠) اليهود قوم ضرب الله عليهم الذلة .

\* قَالُ جَلَ شَأْنَهُ عَنْ الْيِهُود: (وَضُرِيَتَ عَلَيْهِمُ ٱلْذَلَةُ وَٱلْمَسْحَنَةُ وَبَآءُ مِنْ اللَّهِ مَنَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمُ ٱلذَلَةُ وَٱلْمَسْحَنَةُ وَبَآءُ مِنَا اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ ذَلِكَ بِآنَهُمْ كَافُوْ أَيَكَعُرُونَ بِعَايَتِ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ اللَّهِ عَمَوا وَحَافُوا يَعْتَدُونَ ) ٱلْتَبِيتَنَ بِغَيْرِ ٱلْحَقُّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوا وَحَافُوا يَعْتَدُونَ ) (البقرة: ٦١).

\* قال الأمام ابن كثير (رحمه الله): يَقُول تَعَالَى: (وَضُرِيَتْ عَلَيْهِمُ الذَّلَةُ وَالْسَكَنَةُ) أَيْ وَضَعَتْ عَلَيْهِمُ وَأَلْزَمُوا بِهَا شَرْعَا وَقَدَرًا، أَيْ وَضَعَتْ عَلَيْهِمُ وَأَلْزَمُوا بِهَا شَرْعَا وَقَدَرًا، أَيْ لَا يَزَالُونَ مُسْتَذَلُينَ، مَنْ وَجَدَهُمُ أَيْ السَّتَذَلُهُمُ وَأَهَانَهُمُ، وَضَرَبَ عَلَيْهِمُ الصَّغَارَ، وَهُمْ مَعَ ذَلِكَ فِي أَنْفُسِهِمْ أَذَلَاءُ مُتَمَسَّكَنُونَ. (تفسير ابن كثير حاصر ٤٢٨).

وللحديث بقية إن شاء الله وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

٢٦ ( التوحيد العدد ٥٢٢ السنة الرابعة والأربعون

# وما أرسلناك إلا نيسير رحمة للعالمين

الحمد لله الوليّ الحميد، ذي العرش المجيد، الفعّال لما يُريد، أحمدهُ سبحانه وأشكره وأتوبُ إليه وأستغضره. وأشهد أن لا إله إلّا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبدُ الله ورسوله ذو الخُلقِ اللّين والسَّمتِ الهيَّن، بلَغ الرسالة وأدى الأمانة ونصح الأمة، وجاهد في الله حق جهاده، فصلوات الله وسلامة عليه وعلى آل بيته الطيبين الطاهرين، وعلى أزواجه أمهات المؤمنين وعلى أصحابه والتابعين ومن تبعهم بإحسانِ إلى يوم الدين، وسلم تسليمًا كثيرًا.

> أما بعد، فأوصيكم أيها الناس ونفسي بما وصى الله به نبيه - صلى الله عليه وسلم- وما وصى به الأولين والآخرين إذ قال جلَّ شانه: (وَلَقَدَ وَصَّبِّنَا الَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ مِن مَّلِكُمُ وَإِيَّاكُمُ أَن اتَّقُوا اللهِ ) (النساء: ١٣١).

ألا فاتقوا الله - عباد الله - وراقبوه في السرّ والعلن والغضب والرضا والمنشط والمكره فإن التقوى عهدٌ بين المرء وبين ربه فمن وفَى به أحبه الله (بَلَ مَنَ أَوْقَ يَمَهُدِهِ وَأَتَقَى فَإِنَّ ٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُتَقِينَ )(آل عمران: ٢٧).

#### صبر النبي صلى الله عليه وسلم على الأذى:

أيها الناس إنه لم يُعرف على هذه البسيطة أحدً تواطأ خصومه على ظلمه والبطش به والتضييق عليه في نفسه وأهله وماله ودعوته مثلُ رسول الله -صلى الله عليه وسلم- بأبي هو وأمي صلوات الله وسلامه عليه.

فقد نَصب له العداء الجسدي والمعنوي فأوذي باليد وأوذي باللسان.. اتَّهم بالكذب وهو أصدق الناس.. وبالجنون وهو أعقل الناس.. وبالعرض وهو أعفُّ الناس.. ألقيَ عليه سَلا الجزور وكُسرَت رباعيته وشُجَّ وجهه حتى سَال الدمُ عليه ورُمي بالحجارة.. فما ظنكم - ياعباد الله - بصادق يكذبه قومه ؟

وما ظنكم برءوف يقسو عليه قومه ؟ !

/ اعداد/ الشيخ سعود بن إبراهيم الشريم

إمام المسجد الحرام

وما ظنكم بطاهر عفيف يقذفهُ قومه في عرضه؟ وما ظنكم بمن جمع الله فيه خير خصال البشر فيكيد له قومه كيدًا ويُبرمون له أمرًا فيطردونه من داره ويُخرجونه من أرضه؟!

أليس هذا كُله كفيلاً لأي أحد من البشر في أن يولًد في نفسه مبدأ الانتقام، ويُذكيَ فيه روح الغضب والعنف ويجعله يرى من فعلوا به تلكم الأفاعيل.. هم شرار الخُلق.

بلى ( انه لكفيلٌ بذلك، ولكن لنستمع لحظات إلى ردَّة فعله -صلى اللَّه عليه وسلم- تُجاه كل من أذَاه من قومه في كلمات يسيرات.

#### تأملات في رحمة النبي صلى الله عليه وسلم:

ففي الصحيحين أن عائشة - رضي الله عنها - قالت: قلت لرسول الله -صلى الله عليه وسلم-: يا رسول الله، هل أتى عليك يومٌ كان أشدَّ من يوم أُحد؟

الله، فل ألى عليت يوم عان اللذ من يوم أحد . فقال ، «لقد لقيتُ من قومك، وكان أشدَّ ما لقيت منهم يوم العقبة، إذ عَرضتُ نفسي على ابن عبد ياليل ابن عبد كُلال فلم يُجبني إلى ما أردت، فانطلقتُ وأنا مهمومٌ على وجهي فلم أستفق إلا بقرن الثعالب - أي

جمادى الأخرة ١٤٣٦ هـ التوحيد ] ٧

لم أفضن لنفسي من الهم إلا وأنا بقرن الثعالب، -وهو ميقات أهل نجد - قال: فرفعتُ رأسي فإذا أنا بسحابة قد أظللتني، فنظرت فإذا فيها جبريل؛ فناداني فقال: إن الله - عزَّ و جلَ - قد سمع قول قومك لك وما ردوا عليك، وقد بعث الله إليك ملك الجبال لتأمره بما شئت فيهم.

قال: فنادى ملك الجبال وسلَّم عليَّ، ثم قالَ: يا محمد، إن اللَّه قد سمع قول قومك لك وأنا ملك الجبال، وقد بعثني ربك إليك لتأمرني بأمرك فما شئت؟ إن شئت أن أطبق عليهم الأخشبين - وهما جبلان بمكة -؟ فقال رسول الله -صلى الله عليه وسلم-: «بل أرجو أن يُحْرج الله من أصلابهم من يعبد الله وحده لا يشركُ به شيئًا».

فلا إله إلا الله والله أكبر

أيَّ معدن هذا الذي اتصف به سيد البشر -صلوات الله وسلاًمه عليه-؟{

والله أكبرايً حلم تدفَّر به -صلى الله عليه وسلم- ١٦ والله أكبر أين نحنُ جميعًا عمن أمرنا الله تجاهه بقوله: ( لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسُوَةً حَسَنَةً لِسَ كَانَ بِرَجُوا اللَّهُ وَالْيَوْمَ الْتَخِرَ وَنَكُرُ اللَّهُ بَكِيرًا ) (الأحزاب: ٢١).

أترون - عباد الله - أن يأمرنا ربنا بالاقتداء بأحدِ يستحيلُ الاقتداء به؟١

ألا يستطيع أحدنا أن يعفو عمن ظلمه ؟ ا

ألا يستطيعُ أحدنا أن يدفع الغضب بالحِلم والجهل بالعِلم؟{

إنه ما بيننا وبين أن نُحقق الاقتداء برسولنا -صلى الله عليه وسلم- إلا أن نرجو الله واليوم الآخر وأن نذكر الله كثيرًا.

هذا هو ما اشترطه ربنا لمن أراد أن يقتدي بسيده وسيِّد ولد آدم -صلوات اللَّه وسلامه عليه- الذي بذل عمره ونفسه ووقته وجهده في محو الجاهلية، وقطع ظلامها بأنواع المعرفة والأرشاد ومنع الفساد فيها بحلمه وعلمه (وَلَوَ كُمْتَ فَظًا عَلِطَ ٱلْقَلْبِ لاَنفَضُوا مِنْ حَوَلِكَ) (آل عمران ١٥٩).

هكذا تتجلى رحمة الرسول -صلى الله عليه وسلم-بامته، حتى أصبحت سمة بارزةً في دعوته وجهاده ضدَّ ألدُ أعدائه وخصومَه..

ولا عجب في ذلكم - عباد الله - فإن الذي أرسله رحمنُ رحيم غفورٌ ودود،

وقد أخرج مسلمُ في صحيحه أن رسول الله -صلى

الله عليه وسلم- تلا قول الله: ( رَبِّ إَنَّهُنَ أَصْلَلْنَ كَثِيرًا مِنَ ٱلنَّاسِّ فَنَ نَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنْي وَمَنْ عَصَانِ فَإِنَّكَ عَفُورٌ رَحِيمٌ) (ابراهيم: ٣٦)، وتلا قول عيسى -عليه السلام-: ( إن تُعَذِبَهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكُ وَإِن تَغْفِرُ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ لَلْكِيمُ ) (المائدة: ١١٨).

فرفع رسول الله -صلى الله عليه وسلم- يديه، وقال: «اللهم أمتي أمتي، وبكى».

فقال الله - عزَّ وجل - يا جبريل اذهب إلى محمد -وربك أعلم - فسلهُ ما يُبكيك؟

فأتاه جبريل -عليه السلام- فسأله، فأخبره - عليه السلام- بما قال -وهو أعلم-، فقال الله: «يا جبريل اذهب إلى محمد فقل: إنا سنُرضيك في أمَّتك ولا نسؤوك».

بمثل هذا - عباد الله - فتح الله ثنبيه وأمته مشارق الأرض ومغاربها ..

وبمثل ذلكم دَان له العرب والعجم، كل ذلك حين جعلت أمته دين الإسلام دين العلم والرحمة واليسر والرفق والسعة.. إذ هكذا أوصى رسول الله -صلى الله عليه وسلم- أمته بقوله: « إنما بُعثتم ميسرين ولم تُبعثوا معسرين، (رواه البخاري).

ومن هذا المنطلق حصل لأمة الإسلام من الانتشار والتوفيق في دعوتها إلى الله بمثل ذلكم ما لم يحصل بغيره، وذلك مصداق لقوله -صلى الله عليه وسلم-: «إن الله رفيق يحب الرفق، ويُعطي على الرفق ما لا يُعطي على العنف، وما لا يُعطي على ما سواه» (رواه مسلم).

ثم لقد دارت رحى الأيام بالنبي -صلى الله عليه وسلم- ليأتي اليوم الموعود الذي يفتح الله به عليه مكة فيطوق بلد من طردوه وشتموه وآذوه وقاتلوه.. وزلزل بهم المؤمنون زلزالاً شديدًا، ويدخل المسجد الحرام ويطوف به ثم يجلسُ بالمسجد والناس من حوله والعيون شاخصة إليه،

والقوم مشرئبون إلى معرفة صنيعه بأعدائه شروخهم وشيوخهم، فلربما فعل بهم الأفاعيل، فقال كلمته المشهورة: «يا معشر قريش ما تظنون أني فاعلٌ بكم؟ (،

قالوا: خيرًا، أخ كريم وابن أخ كريم ..

قال: فإني أقول لكم ما قال يُوسف لإخوته: ( لا تَزْرِبَ عَلَكُمُ ٱلْبَرَمَ ) (يوسف: ٩٢) اذهبوا فأنتم الطُّلقاء.. فيُسلم حينها العظماء ويتوبون كأمثال؛ هند بنت

٢٨ [[ التوحيد العدد ٢٢ مالسنة الرابعة والأربعون

عتبة، وعكرمة بن أبي جهل، ويئوب إليه الشعراء الذين هجوه فيعتذرون إليه، كابن الزُبعرى وكعب بن زهير، فلا ينال الجميع منه إلا العفو والتغاضي -رضي الله عن صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم أجمعين-.

هذا هو نبي الإسلام يا من تدعو إلى الإسلام.. وهذا هو رسول الجهاد يا من تدعو إلى الجهاد... وهذا هو الحبيب يا مُحبّ..

وهذا هو رسول العلم يا من تنشد العلم ..

وهذا هورسول الرحمة يا من بُليتَ بالعنف والغلظة.. ( لَقَدَ جَآءَ كُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنْشَبِكُمْ عَنَ بَرُ عَلَيهِ مَا عَنِنَتُمْ حَرِصُ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَبُوفٌ رَحِمٌ) (التوبة: ١٢٨).

#### خلق الرجمة عند سلفنا الصالح:

عباد الله: اعلموا أن خَلق الرَّحمة والرفق والحلم في النبي -صلى الله عليه وسلم- قد بدا ظاهرًا جَليًا في أسلافنا عبر التأريخ، في سلمهم وحربهم وسرَّائهم وضرَّائهم، فهم كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله- المؤمن إن قَدر عدل وأحسن، وإن قُهر وغُلب صبر واحتسب.

كما قال كعب بن زهير أمام النبي -صلى الله عليه وسلم- مُنشدًا

#### ليسوا مفاريح إن تالت رماحهم

#### يومًا وليسوا مجازيعًا إذا نيلوا

وقد سئل بعض العرب عن شيء من أمر النبي -صلى الله عليه وسلم- فقال: «رأيته يَغلب ولا يَبطر ويُغلب فلا يَضجر».

وبمثل هذا - عباد الله - سار خلفه من الصحابة والتابعين لهم بإحسان، فقد صح عن أبي بكر -رضي الله تعالى عنه- وصيته لجيوشه قائلاً: «أنطلقوا باسم الله، لا تقتلوا شيخًا فانيًا ولا طفلاً صغيرًا ولا امرأة ولا مريضًا ولا راهبًا، ولا تقطعوا مثمرًا، ولا تخربوا عامرًا ولا تذبحوا بعيرًا ولا بقرة إلا لمأكل، ولا تغرقوا نحالاً ولا تحرَقوه، وأصلحوا وأحسنوا إن الله يحبُ المُحسنين،.

لا تنزع الرحمة إلا من شقى:

فكانوا - رحمهم الله - يدركون أن الجهاد في سبيل الله، إنما شرع لرحمة الخلق ولإخراجهم من الظلمات إلى النور، فلذلك أيقنوا أن تلكم الأشياء تنافي ما شرع لأجله بخلاف فعل أعداء الإسلام بالمسلمين

في حروبهم؛ حيث أوجزه الله في قوله: ( حَيْفَ وَله يَعْهَرُوا عَيَكُمُ لاَ يَرْقُرُا فَيَكُمُ إِلاً وَلَا وَمَةً ) (التوبة: ٨). وقد أخرج البخاري في صحيحه عن أبي هريرة -رضي الله تعالى عنه- قال: بعثنا رسول الله -صلى الله عليه وسلم- في بعث وقال لنا: «إن لقيتم فلأنا وفلانا - لرجلين من قريش سماهما - إذا لقيتم فلأنا وفلانا فحرقوهما بالنار، قال: ثم أتيناه نودعه حين أردنا الخروج، فقال: إني كنت أمرتكم أن تحرقوا فلأنا وفلانا وفلانا بالنار، وإن النار لا يُعذّبُ بها إلا الله.

تلكم -عباد الله - هي مدرسة محمد -صلى الله عليه وسلم- وذلكم هو ميراثه، ولن يصلُح حال هذه الأمة إلا بما صلح به حال أولها..

لا تنتصر أمة يقودها الجهل والقسوة وحب الانتقام: وإن أمة يقودها الجهل والشّح والقسوة والأثرة وحب الانتقام لحريٌ بها أن تؤخرً يوم النصر ولا تُقدمه، وأن ترجع بنفسها القهقرى لا أن تبلغ المقدمة، وما لم يكن العلم قائدها فسيوردها الجهل غياهب الذَلَ والصَّغَار حتى تكون كالقصعة تتداعى عليها الأكلة..

#### فما من صلاح وإصلاح إلا والعلم رائده

#### وما من فساد وإفساد إلا والجهل موقده

إذ هو غاية الأعداء في الأمة وهو المنحة التي يمنحها لهَازُمُ أمتنا لأعدائها على طبقٍ من ذهب! ولقد صدق من قال:

#### ما يبلغ الأعداء من جاهل

#### ما يبلغ الجاهل من تفسه

هذا وصلوا رحمكم الله على خير البرية وأزكى البشرية محمد بن عبد الله صاحب الحوض والشفاعة، فقد أمركم الله بأمر بدأ فيه بنفسه وثنى بملائكته المسبحة بقدسه، ثم بكم أيها المؤمنون فقال جل وعلا، ( إنَّ ألَّة وَمَلَتِكَتُهُ يُعْمُونَ عَلَ ٱلَنَّيْ يَتَأَيُّمُا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا مَكُوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِسًا) (الأحزاب: ٥٩).

اللهم صل وسلم على عبدك ورسولك محمد، وارض اللهم عن خلفائه الأربعة أبي بكر وعمر وعثمان وعلي، وعن سائر صحابة نبيك محمد -صلى الله عليه وسلم-، وعن التابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وعنا معهم بعفوك وجودك وكرمك يا أرحم الراحمين. Lolcal

الحمد لله الذي وفق من شاء من عباده لمكارم الأخلاق، وأصلي وأسلم على أفضل الخلق على الإطلاق، صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم التلاق، أما بعدُ،

هَلِن مكارم الأخلاق صفة من صفات الأنبياء والصديقين والصالحين، بها ترفع الدرجات، وتضاعف الحسنات، ولما كان النبي صلى الله عليه وسلم متخلقًا بجميعها كان أجمل خلق الله أجمعين، فأثنى عليه رب العالمين سبحانه بقوله: ، رَوَلَكُ لَعَلَى خُلَق عَظِم ، (القلم، ٤)، ولما سُتلت أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها عن خُلق النبي صلى الله عليه وسلم، قالت للسائل: نبي الله صلى الله عليه وسلم كان القرآن،. (مسلم، ٢/٧٤٢- ١٥/١٤).

والعنى: فما حتَّ القرآنُ الكريمُ على اعتقاد ولا عبادة ولا معاملة إلا وتخلَّق به رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقد حدَّد رسول الله صلى الله عليه وسلم، الغاية الأولى من بعثته والمنهاج المبين في دعوته، فقال صلى الله عليه وسلم: «إنما بعثتُ لأنّمم مكارم الأخلاق». (الصحيحة: ٤٥). وفي رواية: «إنما بعثتُ لأنمم صالح الأخلاق، (صحيح الحامع: ٢٣٤٩).

ومما يدلُّ على أنَّ للأخلاق الحسنة مكانة عظيمة: أن المؤمنين يتفاضلون في الإيمان وأن أفضلهم فيه أحسنهم خُلُقًا. عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: كنتُ مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، فجاء رجلٌ من الأنصار فَسَلَّم على النبيَّ صلى الله عليه وسلم، ثم قال: يا رسول الله، أي المؤمنين أفضل؟ قال، «أحسنهم خلقًا». (ابن ماجة: ٢/١٤٢٣).

ومن ذلك أن المؤمنين يتفاوتون في الظفر بحب رسول الله صلى الله عليه وسلم والقرب منه يوم القيامة، وأكثرهم ظفرًا بحبه والقرب منه صلى الله عليه وسلم الذين حسُنت أخلاقهم.

قال صلى الله عليه وسلم: «إن من أحبكم إليَّ، وأقربكم مني مجلسًا يوم القيامة، أحاسنكم أخلاقًا ، (صحيح الجامع).

لذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يُرغُب

٣٠ (التوحيد العدد ٥٢٢ السنة الرابعة والأريعون

ية مكارم الأخلاق، ويحث عليها، ويبين لهم فضلها. فأخبر صلى الله عليه وسلم أن حُسن الخلق عنوان كمال الإيمان، فقال صلى الله عليه وسلم: «أكمل المؤمنين إيمانًا أحسنهم خُلقًا .. (صحيح الترمذي: ١١٦٢).

#### حسن الخلق من موجيات الحنة

وأخبر صلى الله عليه وسلم أن حسن الخلق يثقل الميزان يوم القيامة، فقال صلى الله عليه وسلم: «ما من شيء أثقل في ميزان المؤمن يوم القيامة من حسن الخلق،. (صحيح الترمذي ٢٠٠٢ في البر والصلة).

وأخبر صلى الله عليه وسلم أنَّ حسن الخلق من موجبات الجنة، سُئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن أكثر ما يدخل الناس الجنة؟ قال: «تقوى الله وحُسُنُ الخلق». (صحيح الترمذي: ٢٠٠٤).

قال ابن القيم رحمه الله: جمع النبي صلى الله عليه وسلم بين تقوى الله وحُسن الخلق لأنَّ تقوى الله تصلحُ ما بين العبد وريُه، وحُسن الَخلق يصلح ما بين العبد ويين خلقه، فتقوى الله توجبُ له محبة الله، وحسن الخلق يدعو الناس إلى محبته.

وأخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن حسن الخلق يبلغ صاحبه درجة الصائم القائم، قال صلى الله عليه وسلم: دان المؤمن ليدرك بحسن خلقه درجة الصائم القائم،. (صحيح أبي داود: ٤٧٩٨). وفي رواية قال صلى الله عليه وسلم: دان الرجل ليدرك بحسن خلقه درجة القائم بالليل، الظامئ بالهواجرم. (صحيح الترغيب، ٢٦٤٤).

ردرجة الصائم القائم ،: أي: قائم الليل في الطاعة، وإنما أُعطي صاحب الخلق الحسن هذا الفضل العظيم؛ لأنَّ الصائم والمصلي في الليل يجاهدان أنفسهما في مخالفة حظهما، وأما من يحسن خُلُقه مع الناس مع تباين طبائعهم وأخلاقهم فكأنه يجاهد نفوسًا كثيرة فأدرك ما أدركه الصائم القائم فاستويا في الدرجة. (عون المعبود شرح سنن أبي داود ٢/١٥٤).

وأخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن حُسن الخلق يرفع صاحبه أعلى درجات الجنة، فقال صلى الله عليه وسلم، «أنا زعيم بيت في أعلى الجنة لمن حُسن خلقه،. (صحيح أبي داود، ٤٨٠٠).

ومعنى زعيم: ضامن. قال الخطابي: البيت هاهنا القصر. يقال: هذا بيت فلأن، أي: قصره.

#### حسن الخلق خيرما يتحلى به المسلم

وأخبر صلى الله عليه وسلم أن حسن الخلق خير ما تجمل به الإنسان، عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول

الله صلى الله عليه وسلم: «عليك بحسن الخلق، وطول الصمت، فوالذي نفسي بيده ما تجمل الخلائق بمثلهما ». (صحيح الجامع: ٤٠٤٨).

وأخبر صلى الله عليه وسلم أنَّ أحسن الناس إسلامًا أحسنهم خلقًا، عن جابر بن سمرة رضي الله عنه قال: كنت في مجلس فيه النبي صلى الله عليه وسلم: «إنَّ الفحش وأبو أمامة، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «إنَّ الفحش والتفحش ليسا من الإسلام في شيء، وإنَّ أحسن إسلامًا أحسنهم خلقًا». (صحيح الترغيب: ٢١٥٣).

#### يرعطاء

وأخبر صلى الله عليه وسلم أنَّ خيار الناس أحاسنهم أخلاقًا، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ألا أخبركم بخياركم؟». قالوا: بلى يا رسول الله. قال: «أطوئكم أعمارًا، وأحسنكم أخلاقًا». (صحيح الترغيب: ٢٦٥١).

وأخبر النبي صلى الله عليه وسلم أنَّ أحبَّ عباد الله إلى الله أحسنهم خلقًا. عن أسامة بن شريك رضي الله عنه قال: كُنا عند النبي صلى الله عليه وسلم كأنما على رؤوسنا الطير، ما يتكلم منا متكلمٌ؛ إذ جاءه أناسٌ فقالوا: من أحب عباد الله إلى الله تعالى؟ قال: «أحسنهم خلقًا». (صحيح الترغيب: ٢٦٥٢).

وأخبر صلى الله عليه وسلم أن خير ما أعطي الإنسان حسن الخلق، عن أسامة بن شريك رضي الله عنه قال: سُئل النبيّ صلى الله عليه وسلم فقيل له: يا رسول الله، ما خيرُ ما أعطي الإنسان؟ قال: «حسن الخلق». البخاري في الأدب المفرد: ٢٩١).

ومما لا شك فيه أنَّ حُسن الخلق منَّة من اللَّه يَمُنَ به على من يشاء من عباده، قال اللَّه تعالى لَنبيه محمد صلى اللَّه عليه وسلم: ﴿ فَمَا رَحَمَةٍ مِنَ اللَّهِ لِنتَ لَهُمَّ وَلَوْ كُنتَ فَظًا عَلِطً القَلَبِ لَاَنْفَضُوا مِنْ حَوَلِكَ ﴾ (آل عمران ١٥٩).

قال السعدي رحمه الله: (أي: برحمة الله لكولاً صحابك منَّ الله عليك فألنتَ لهم جانبك وخفضت لهم جناحك، وترفقت لهم، وحسنت لهم خُلُقك فاجتمعوا عليك وأحبوك وامتثلوا أمرك (ولو كنت فظًا، أي: سيئ الخلق «غليظ القلب، أي: قاسية.

فالأخلاق الحسنة تجذبُ الناس إلى دين الله، وترغبهم فيه، مع لصاحبه من المدح والثواب الخالص.

والأخلاق السيئة تنفّر الناس عن الدين وتبغّضه إليهم، مع لصاحبه من الذم والعقاب الخالص. اهـ. (تفسير السعدي: ١/٤٤٤).

التوحيد

جمادى الأخرة ١٤٣٦ه.

#### حسن الخلق وأثره في الدعوة

فلحسن الخلق تأثير هائل في الدعوة إلى الله، وله عظيم الأثر في نفوس المدعوين، فإذا كان للشخص رصيد طيب من حسن الخلق كانت دعوته أنفع وأنجع وأولى بالقبول عند الناس، ومن ثم أثار رسول الله صلى الله عليه وسلم شيئًا من هذا الرصيد في بداية بعثته، ألا وهو صدقه في ألحديث صلى الله عليه وسلم هقال للمشركين، «أرأيتكم لو أخبرتكم أن خيلاً يخرج بسفح هذا الجبل أكنتم مصدقي،؟ قالوا: ما جربنا عليك كذبًا. (البخاري:

#### وصية النبى صلى الله عليه وسلم

لذا وصى رسول الله صلى الله عليه وسلم أعلم الأمة بالحلال والحرام العالم الفقية معاذ بن جبل رضي الله عنه فقال له صلى الله عليه وسلم: «اتق الله حيثما كنت، وأتبع السيئة الحسنة تمحها، وخالق الناس بخلق حسن». (صحيح الجامع: ٩٧).

فخيار المسلمين من حسنت أخلاقهم وكرمت صفاتهم، أما من ساءت منهم الأخلاق وقبحت الصفحات فأولنك مع الأشرار، وإن كانوا يصلون ويصومون ويحجون، فإن صلاتهم ليست بصلاة الخاشعين، وصيامهم مجاراة، وحجهم رياء، ولو كان ذلك منهم بإخلاص لأثمر بلا مراء كرام الأخلاق، فإن الصلاة الحقة تنهى عن الفحشاء والمنكر، والصيام الخالص داعية الصبر والكرم، والحج المبرور يُثمر خلق الصبر، وحسن العشرة والمعونة، فبرهان الصدق في العبادات والإخلاص فيها كرم الأخلاق، وآية التقصير فيها سوءها. (الأدب النبوي، ١٦٠).

#### عنوان القبول

فحسن الخلق عنوان قبول الأعمال، وسوء الخلق يحبط الأعمال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ‹وإن سوء الخلق ليفسد العمل، كما يفسد الخل العسل، (صحيح الجامع: ١٧٦).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال، قال رجل، يا رسول الله، إن فلانة تذكر من كثرة صلاتها وصيامها وصدقتها غير أنها تؤذي جيرانها بلسانها، قال، «هي في النار». قال، يا رسول الله، فإن فلانة تذكر من قلة صيامها وصدقتها وصلاتها إنها تصدق بالأثوار من الأقط ولا تؤذي جيرانها بلسانها. قال، «هي في الجنة». (صحيح الترغيب، ٢٥٦). معنى: «الأثوار» جمع ثور وهي القطعة من الأقط. ومعنى: «الأقط، شيء يتخذ من مخيض اللبن الغنمي، فديننا الحنيف لا ينظم علاقة الإنسان بخالقه فقط،

وإنما ينظم علاقة الإنسان بخالقه والناس أجمعين مؤمنين وكافرين، ويدعو الدين إلى أن يكون الإحسان هو أصل علاقة الإنسان بريه والناس أجمعين. قال الله تعالى: • نَيْسَ آبَرَ أَن تُوَلُّوا وُجُوحُكُمْ قِبَلَ السَّبِقِ وَالْتَعْنِ وَالْتَيْنِ عَامَنَ بِاللَّهِ وَالْبَوْرِ الْآخَرِ وَالْمَلَتِكَةِ وَالْكَنْبِ وَالْتَيْنِ وَالْتَيْنِ عَلَى بُعُهِ ذُوى الْشَرْفَ وَجُوحُكُمْ قِبَلَ الْسَبْرِقِ وَالْتَعْنِ وَالْتَيْنِ عَلَى عُهِ ذُو الْقَرْرِ الْآخَرِ وَالْمَلَتِكَةِ وَالْكَنْبِ وَالْتَيْنِ وَالْتَيْبِينَ وَفَ ٱلْوَابِ وَأَكَامَ الْعَلَوَةَ وَمَاتَ الرَّكَوَةَ وَالْمُوقُوكَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَمُوا وَالْصَدِينِ فِي الْبَاسَةِ وَالْمَنْتَقِي وَحِينَ الْتَابِينَ وَلَتَيْتَ وَالْتَيْبَعَنُو وَوَ أَلْوَابِ وَأَكَامَ الْعَلَوَةَ وَوَالْمَانِينَ وَالْمُوقُوكَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا وَوَ أَلْقَائِهِ مَا أَسْتَعْنِ فَا الْبَاسَةِ وَالْمَنْتَقِي وَحِينَ اللَّهُ وَالْتَيْتَ وَالْتَيْعَانَ وَوَلَيْ وَوَ أَلْوَالَتِيكَ هُمُ ٱلْمُنْعَوْنَ وَالْتَيْعَانَ وَالْمَالَيْ وَالْتَيْعَانَ أَوْلَتِيكَ مَعَوْزُونَ وَالْتُعَانِينَ وَالْتَيْعَانَ وَالْتَيْعَانَ وَوَ وَالْتُولُونَ وَالْتَيْعَانَ أَنْ لَكُونَ وَوَالْتَعَانَةَ وَالْتَيْعَانَ وَالْتَعَانِ وَاللَّهُ وَالْتَيْتَ وَالْتَيْعَانَ وَوَالَعَيْنَ وَعَانَ أَوْلَتَيْتَ وَالْتَيْعَانَ وَلَيْتَعَانَ وَالْتَيْعَانَ وَالْتَيْعَانَ وَوَالْتَيْعَانَ وَالْتَيْعَانَ وَالْتَيْعَانَ وَالْتَيْعَانَ وَالْتَيْعَانَ وَالْتَيْعَانَ وَلَقَتْتُ وَالْتَيْعَانَ وَلَيْتَ وَالْتَيْعَانَ وَالْتَيْعَانَ وَالْتَيْعَانَ وَالْتَيْعَانَ وَالْتَيْعَانَ وَالْتَيْعَانَ وَالْتَيْعَانَ وَالْقَائِيلَةَ مَا أَنْتَنْتَوْ وَالْعَانَ وَالْتَيْعَانِ وَلَعَانَ الْعَامِ عَانَا وَالْعَانَ وَالْعَانِ وَالْتَيْعَانَ وَالْتَيْتَ عَانَ وَا وَالْعَانَ وَالْتَيْعَانَ وَالْتَيْنَ وَالْتَيْعَانَ وَالْتَعَانَ وَالْتَنْ وَالَتَيْنَ وَا وَالْتَيْتَ مُوالْتَيْنَ وَالْتَيْتَ وَالْتَيْتَ وَالْتَيْتَ وَالْتَيْتَ وَالْتَيْعَانِ وَالْتَيْتَ وَالْتَاتِ وَالْتَيْتَ وَالْتَيْتَ وَا وَالْتَيْتُ وَالْتُنَا وَلَكُولُولُيْتُ وَالَعْنَ وَا وَالْتَيْتُ وَالْتَاتِ وَالَا وَالْتَالِي وَالَائِنَا وَالَقَتْعَانَ وَا وَالْتَانِ وَا وَالَتَنْتَ وَا وَالَتَ وَا وَا وَالَع

قال الحسن البصري رحمه الله: «إن هذا القرآن قد قرأه عبيد وصبيان لا علم لهم بتأويله، وما تدبر آياته إلا باتباعه، وما هو بحفظ حروفه وإضاعة حدوده حتى إن أحدهم ليقول: لقد قرأت القرآن ما أسقطت منه حرفًا وقد- والله- أسقطه كله ما يُرى القرآن له في خلق ولا عمل»- (الزهد: ٢٧٦).

#### حسن الخلق وصلاح المجتمع

ما أحوجنا أن يُرى أثر القرآن في مكارم أخلاقنا مع الصغير والكبير، والقريب والبعيد.

«إن نهوض الأمة وصلاح المجتمع إنما يتحقق بالتخلي عن رذائل الأخلاق، والتحلي بفضائلها، وإن علاج أمراضنا الاجتماعية يتطلبُ إصلاحًا أخلاقيًا يكفل الأنساب والائتلاف بين طبقات الأمة، ويوجه النفوس إلى الخير المفطور فيها، ويخلص القلوب من أدران الحقد والأنانية».

فاحرص أخي الحبيب على التحلي بمكارم الأخلاق واستعن بالله على ذلك، وألح على الله تعالى بهذه الأدعية المأثورة عن أحسن وأكمل الناس خلقًا صلى الله عليه وسلم.

«اللهم اهدني لأحسن الأخلاق لا يهدي لأحسنها إلا أنت، واصرف عني سيئها لا يصرف عني سيئها إلا أنت». (مسلم: ٥٣٤/٧٧١- ١/٥٣٦).

«اللهم كما أحسنت خلقي فأحسن خلقي». (صحيح الجامع: ١٣٠٧).

«اللهم إني أعوذ بك من منكرات الأخلاق والأعمال والأهواء والأدواء». (صحيح الجامع: ١٢٩٨). أمين. وصل اللهم وسلم وبارك على النبي محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

٣٢ ( التوحيد العدد ٢٢ السنة الرابعة والأريعون

السجود تعريفه، دکمه، حکمته، الاطمئنان فيه، صفته، ما يقال فيه)

الحلقة الثالثة

د. حمدی طه

/ JIJE /



بدأنا في العدد السابق الحديث عن الصفة أو الهيئة التي ينبغي للمصلي أن يكون عليها في سجوده في الصلاة، وذكرنا أن الفقهاء اتفقوا على وجوب السجود على الوجه، واختلفوا هل الجزئ السجود على الجبهة فقط أم الأنف فقط أم الاثنين معاً، ونواصل في هذا العدد الحديث عن صفة السجود.

السجود على اليدين والركبتين والقدمين،

اختلف العلماء في وجوب السجود على هذه الأعضاء؛ فقد ذهب جمهور الفقهاء وهم الحنفية والمالكية وأحد القولين لدى الشّافعية، ورواية عن أحمد إلى أنّه لا يجب على السّاجد وضع يديه وركبتيه وقدميه، وإنّما الواجب عليه هو السّجود على الجبهة - وهي من مستدير ما بين الحاجبين إلى النّاصية - (الموسوعة الفقهية الكويتية ٢٠/٢٥).

واحتجوا لذلك بأن الله ذكر السجود في كتابه في مواضع، فلم يذكر فيها غير الوجه، فقال: ( وَعَخُرُونَ لِلأَذَقَانِ يَبَكُونَ ) (الإسراء: ١٠٩)، وقال: (سِبَاهُمْ فِ وُجُوهِم مِنَ أَثَرَ التُجُودُ ) (الفتح: ٢٩). وقال عليه السلام: (سجد وجهي للذي خلقه وشق سمعه وبصره)، فلم يذكر غير الوجه (شرح صحيح البخاري. لابن بطال٢٤/٢٤).

ولقوله صلى الله عليه وسلم في حَديث المسيء صلاته من رواية رفاعة عند أصحاب السنن، «إذا سجدت فمكن جبهتك» فإفرادها بالذكر دليل على مخالفتها لغيرها من الأعضاء الأخرى، وقد سبق أن هذا موضع تعليم ولا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة فلوكان غير الجبهة واجباً لنصً -صلى الله عليه وسلم- عليه.

وقيل: أراد أن يبين أن الأمر بالجبهة للوجوب وغيرها للندب، ولهذا اقتصر على ذكرها في كثير من الأحاديث.

وقال ابن حجر؛ بل الاقتصار على ذكر الجبهة؛ إما لكونها أشرف الأعضاء المذكورة أو أشهرها في تحصيل هذا الركن فليس فيه ما ينفى الزيادة

جمادى الأخرة ١٤٣٦ هـ

التوحيد

التي في غيره. (فتح الباري شرح صحيح الدخارى ٥/٤٩٦).

وزاد ابن دقيق العيد بأن هذا غايته: أن تكون دلالته دلالة مفهوم وهو مفهوم لقب، أو غاية. والمنطوق الدال على وجوب السُجود على هذه الأعضاء: مُقدم عليه. (إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام ١/ ٢٦١).

#### 13.1412

مفهوم اللقب: هو تعليق الحكم بالأسم العلم، البخاري. لابن بطال٢٢٤/٢). نحو؛ قام زيد، أو اسم النوع، نحو: في الغنم واحتجوا لذلك بحديث ابن عباس قال: (أمرَ زكاة، فلا يَدُل عَلى نَفْي الحكم عَمًا عَدَاهُ وَقَال الأسْتَاذُ أَبُو إسْحَاقَ؛ لَمْ يَخْتَلُفَ قَوْلَ الشَافِعِي وَأَصْحَابُهُ فَيِهٍ. وَلَم يعمل بِه أَحد إِلا أَبِو بِكُر الدقاق وبه اشتهر (البحر المحيط للزركشي ٤/ ٤٤١) ومثاله: تخصيص الأشياء الستة في الذكر بتحريم الريا. (الإحكام في أصول الأحكام للأمدى٢/١٣٤).

> ومقصود الأمدي رحمه الله أن ذكر الأشياء الستة في حديث الريا وردت على جهة التمثيل لا الحصر.

> «إلى» أو رحتى». كقوله تعالى: رحتى تنكح زوْجًا غَيْرَهُ»، «ثُمَ أَتَموا الصَّيَامَ إلى اللَّيْلِ» (روضة الناظر وجنة المناظر لابن قدامة المقدسي ١٣٦/٣).

> > وقالوا: ولأن المقصود من السجود وضع أشرف الأعضاء على مواطئ الأقدام، وهو خصيص (الموسوعة بالجبهة. الكويتية الفقهية .(1../10

ولوكان حكم السجود متعلقا بذلك لكان مع العجز عنه ينتقل إلى الإيماء كالرأس، فلما كان مع العجز يقع الإيماء بالرأس حسب، ولا يؤمى بالركىتين والقدمين واليدين، علمنا أن الحكم تعلق بالوجه حسب.

٣٤ التوحيل العدد ٥٢٢ السنة الرابعة والأربعون

نه ب ج م ه ور الفقهاءوهم الحنفية والمالكية وأحد القولين لدى الشافعيّة، وروايـة عن أحمد إله أنَّه لا يجب غلمه الشاجد وضلع يديله وركبتيه وقدم يه، وإناما الواجب عليه هو الشجود علمه الجبهة.

(شرح صحيح البخاري . لابن بطال ٢٢٤/٢). وعلى ذلك فإذا سجد على جبهته أو على شيء منها دون ما سواها من الأعضاء أجزأه ذلك. وقالت طائفة؛ لا يجزئه إن ترك السجود على شيء من الأعضاء السبعة، وهو أحد قولي الشافعي، وبه قال أحمد وإسحاق، وهو مذهب ابن حبيب من المالكية، قال ابن يطال: وأظن البخاري مال إلى هذا القول. (شرح صحيح

النبيُّ صلى الله عليه وآله وسلم أن يسجد على سبعة أعضاء ولا يكف شعرًا ولا ثوبا، الجبهة واليدين والركستين والرجلين) متفق عليه، وفي لفظ: (قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم: أمرت أن أسجد على سبعة أعظم ...) متفق عليه. وفي لفظ (أمرنا) أخرجه البخاري وهو دال على العموم والحديث يدل على وجوب السجود على السبعة الأعضاء جميعا (نيل الأوطار - الشوكاني ٢٨٧/٢).

ورد ذلك بأنه لا يمتنع أن يؤمر بفعل الشيء، مفهوم الغاية: هو مد الحكم إلى غاية بصيغة ويكون بعضه مفروضًا وبعضه مسنونًا، ولا يكون وجوب بعضه دليلا على وجوب باقيه، إلا بدلالة الجمع بين ذلك، وقد خصصناه بدلالة الكتاب والسنة. (شرح صحيح

البخارى . لابن بطال ٢٢٤/٢). مسألة: مَا حُكمُ السُجُود عَلى حائل؟

اعلم أن الأمر بالسجود على هذه الأعضاء لا بد أن يكون على الأرض أو على ما هو عليها من حصير أو نحوه، فلا يجعل المصلى بين هذه الأعضاء وبين ذلك حائلا لا من حي ولا من غيره؛ فإن فعل خالف ما أمر به مع كون ذلك بيانا لمجمل القرآن (السيل الجرار - الشوكاني ٢١٧/١). والحائل: يشمَل الثوبَ، والغُترة،

and the second second

وما كان من جنس الأرض، وما كان من غير جنسها فهو عامٍّ، لكن لا بُدَّ أن يكون طاهراً؛ لأنه لا يمكن الشُجود على النَّجس؛ إذ إن من شرط الصَّلاة كما سَبَقَ اجتنابُ النجاسة. (الشرح المتع للعثيمين ٣٧/٣).

والسُّحودُ عَلَى الحوائل ثلاثة أقسام: مَمنُوعٌ، وجَائزٌ، ومَكرُوه.

فالمُنْوعُ: أن يسجد على حائل من أعضاء السُّجود كَأَنْ يَجْعَلَ يديه أَوْ إحَدَاهُمَا على رُكْبتَيْه- كما هو حال الركوع- أَوْ يسجُدَ بجبهتَه عَلَى يَدَيه أو يَضَع إحدَى رَجْلَيْه عَلَى الأُخْرَى فَهَذَا غَيْرُ جَائَرْ. (ارشَاد أولَى البصائر والألباب للعلامة السعَدى ٥٠/١).

أُمَّا الحائلُ المكرُوهُ: أنَّ يكون

متصلا بالمصلي، فهذا يُكره أن يسجد عليه إلا منْ حَاجة مثل: الثّوب المَلبوس، والغترة، وما أشبهها، ودليل ذلك:حديث أنس بن مالك رضي الله عنه قال: «كُنًا نُصَلًي مع النبيً صلّى الله عليه وسلّم يَ شدَّة الحَرُ، فإذا لم يستطع أحدُنا أن يُمكَنَ جبهته من الأرض؛ بَسَطُ دُوبَه فَسَجَد عليه، (أخرجه البخاري ومسلم).

أن يُمكنَ» دَلَ على أنّهم لا يفعلون ذلك مع الاستطاعة، ثم التعبير بدإذا لم يستطع»؛ يدلُّ على أنه مكروه، لا يُفعل إلا عند الحاجة. (الشرح المتع للعثيمين ٣٧/٣).

أَمًا ٱلْجائز؛ فَإِذَا كَانَ الْحَائلُ غير مُتَصل بالإنسانَ فَدخَلَ فِي ذلك الصَّلاة على جَميع مَا يُفرَشُ منَ الفُرُش المباحَة كالسجاد وغيره. (إرشاد أولى البصائر والألباب للعلامة السعدي ٥٠/١).

ودثيل ذلك حديث ميمونة قالت: كان النبي صلى الله عليه وسلم يصلي على الخمرة. أخرجه البخاري. والخُمُرة: عبارة عن

خصيف من النُخل، يسعُ جبهة الملي وكفُله فقط.

فهذا لا بأس به ولا كراهة فيه؛ ولكن قال أهل العلم، يُكره أن يخصَ جبهته فقط بما يسجد عليه وعلَّلوا ذلك: بأن هذا يشابه فعُلَ الراهضة يُصلاتهم، فإن الراهضة يتَخذون هذا تدينا يُصلُون على قطعة هذا تدينا يُصلُون على قطعة من المدر كالفخّار يصنعونها مما يسمونه «النّجف الأشرف»، يضعون الجبهة عليه فقط (الشرح المتع للعثيمين ٣٧/٣). والحديث بقية إن شاء الله،

101

التوحيد

بادى الأخرة ١٤٣٦ هـ

عزاء واجب

ذهبتطائفة

من أهل العلم

ان المصلي

لاتحازهان

تـرك الـسـحـود

مرزالاعضاء

السبعة.

2

تتقدم أسرة تحرير مجلة التوحيد ورئيسها، بخالص العزاء والمواساة لوفاة الحاج عبد الكريم التاجوري، والد المهندس عاطف التاجوري، مدير الإدارة المالية بالمركز العام، وكذلك شقيق الشيخ أبو العطا عبد القادر، مدير شئون العالمين بالمركز العام، وتوفي أيضًا الشيخ عبد الغفار عبده إسماعيل، عضو مجلس إدارة فرع هرية رزنة شرقية. ندعو الله العلي القدير أن يرحمهم رحمة واسعة، وأن يحشرهم مع النبيين والصديقين والشهداء، وإنا لله وإنا إليه راجعون.

## من نور کتاب الله حال المؤمنين في وقت الشدة

قال تعالى: ( فَأَصْبِر عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلُ طُلُوع ٱلشَّسِ وَقَبْلَ عُرُوبَهُ أَوْمِنْ مَانَاتُهِ ٱلْيُّلِ فَسَيَّم وَأَطْرَافَ ٱلْنَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَىٰ) (طه: ١٣٠).

## من أقوال الشلف

عن إبراهيم بن أبي حفصة قال: قلت لعلى بن الحسين: ناس يقولون: لا ننكح إلا من كان على رأينا، ولا نصلى إلا خلف من كان على رأينا، قال على بن الحسين: ننكحهم بالسنة ونصلى خلفهم بالسنة. (أصول الاعتقاد للالكائي)



عن الحسن أنه كتب إلى عم بن عبد العزيز، « أما بعد، فإن الدنيا مشغلة للقلب والبدن. وإن الزهد راحة للقلب والبدن، مم الما وإن الله سائلنا عن الذي نعمنا في حلاله، فكيف بما نعمنا في حرامه؟ (الزهد للسهقي)

ا قال معاوية: « لقد كنت ألقى الرجل من العرب أعلم أن في قلبه على ضغنًا فأستشيره، فيثير إليُّ منه بقدر ما يجده في نفسه فلا يزال يوسعني شتمًا وأوسعه حلمًا حتى يرجع صديقًا أستعين به فيعينني وأستنجده أذلفك فينجدنى». (عيون الأخبار)

## من معانى الأحاديث

«شبع» فيه «المتشبع بما لا يملك كلابس ثوبي زور، أي المتكثر بأكثر مما عنده يتجمل بذلك، كالذي يرى أنه شيعان، وليس كذلك، ومن فعله فإنما يسخر من نفسه. وهو من أفعال ذوي الزور، بل هو في نفسه زور؛ أي كذب. (النماية لابن الأثير)

من حكمة الشعر اعمل وأنت من الدنيا على حذر واعلم بأنك بعد الموت مبعوث

واعلم بأنك ما قدمت من عمل يحصى عليك، وما خلفت موروث (العقد الفريد)

التوحيل العدد ٢٢ السنة الرابعة والأربعون

## من دعائه صلى الله عليه وسلم

عن عبد الله بن أبي أوفي عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه كان يدعو: «اللهم لك الحمد ملء السماوات وملء الأرض وملء ما شئت من شيء بعد، اللهم طهرني بالبرد والثلج والماء البارد، اللهم طهرني من الذنوب ونقنى كما ينقى الثوب الأبيض من الدنس». (صحيح الأدب المفرد)

من

### فن هدى رسول الله صلى الله عليه وسلم في الآداب الإسلامية

عن عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «ليس منا من لم يرحم صغيرنا، ويعرف حق كبيرنا». (صحيح الترغيب والترهيب).

## مزر فضائل الصحابة ىشھادات آل الىت

عن عبد الله بن قشير قال: لقيت أبا جعفر محمد ابن على يشهد أن أبا بكر الصديق وعمر الفاروق رضوان الله عليهما، والرافضة تنكر ذلك. (أصول الاعتقاد للإلكائي)

كن متحليًا بعمارة الظاهر والباطن بخشية الله تعالى محافظا على شعائر الإسلام The وإظهار السنة ونشرها بالعمل المالكال (بها والدعوة إليها؛ دالاً على الله معلمك وسمتك وعملك، متحلبًا الم بالرجولة، والمساهلة، والسمت

## من دلائل النبوة

#### اختاره صلى الله عليه وسلم يبعض ما يقع من المخاطر

عن أبي حميد الساعدي قال: غزونا مع النبي صلى الله عليه وسلم غزوة تبوك فلما أتينا تبوك قال: «أما أنها ستهب الليلة ريح شديدة، فلا يقومن أحد، ومن كان معه بعير فليعقله، فعقلناها، وهبت ريح شديدة، فقام رجل، فألقته بجبل طيء.

(صحيح البخاري).

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* ذكروا في تفسير قوله تعالى: «عسى أن يبعثك ربك مقامًا محمودًا»؛ بأنه صلى الله عليه وسلم قال: يجلسني معه على السرير. «باطل». قال الألباني: إنه مخالف لأحاديث جمع من الصحابة بعضها في «البخاري»: أن المقام المحمود هي شفاعته صلى الله عليه وسلم الكبري يوم القيامة. (السلسلة الضعيفة)

أحادتث تاطلة لها آثار سيئة

#### خلق سىء.. فاحذره

الصالح. (حلية طالب العلم) Skancey its to applathe

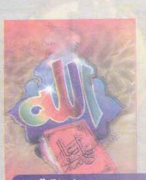
قال العلاء بن زياد العدوي- رحمه الله تعالى -: «لا تتبع بصرك حسن ودف المرأة؛ فإنَّ النَّظر يجعل الشهوة في القلب» (الورع لابن أبي الدنيا)

## خلق حسرر... فالزمه

جمادى الأخرة ٢٠١٢ه

التوحيل

قَالَ النَّوويَ- رحمه الله تعالى-: «التأني في الحركات واجتناب «التَّاني في الحركات واجتناب العبث هو السكينة المحمودة. أمَّا غض البصر وخفض الصوت وعدم الالتفاث فهو الوقار» (صفوة الاختار



#### الحلقة ٧٠

annothe

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد،

تكلمنا في العدد السابق عن صلاة الضحى، ولم تتسع صفحات المقالة لذكر قرائن السياق المستخدمة في الترجيح، وهذا بيانها،

#### أولا : قرائن لفظية متصلة ،

١- في حديث أبي هريرة رضي الله عنه: أوصاني خليلي، فهي تدل على التأكيد، والوصية قد تكون واجبة أو مستحبة، فمن الواجب حديث أبي ذر رضي الله عنه: إن خليلي أوصاني أن أسمع وأطيع وإن كان عبدا مجدع الأطراف (صحيح مسلم).

فطاعة الأمير واجبة في غير معصية الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، أما المستحب فهو كما بالحديث، صوم ثلاثة أيام من كل شهر، وصلاة الضحى، ونوم على وتر (والثلاث المذكورات مستحمات).

۲- الفضل الكبير لصلاة الضحى، كما بحديث أبى ذر؛ يصبح على كل سلامى من أحدكم صدقة.... وحديث يا ابن آدم اركع ثى أربع ركعات....

٣- ما النافية في حديث عائشة رضي الله عنها: ما رأيت رسول الله سبح سبحة الضحى... على غير حقيقته وهو نفي الوجود، لا نفي المداومة، جمعا بين الحديث والأحاديث الأخرى لها المثبتة.

#### ثانيا، قرائن لفظية متفصلة،

١- في حديث عائشة رضي الله عنها: أي العمل أحب إلى الله... وفيه محبة الله تعالى للمداومة على العمل.

٢- في قول عائشة رضي الله عنها: وإني لأسبحها، لما يدل على علمها بفضل صلاة الضحى.

٣- في قول عائشة رضي الله عنها وإن كان ليدع العمل وهو يحب أن يفعله، بينت العلة من عدم مواظبة النبي صلى الله عليه وسلم على

أثر السياق في فهم النص تأثير قرائن السياق على الأحكام الفقهية

إعداد/ متولي البراجيلي

صلاة الضحى.

#### ثالثاء قرائن عامة،

أ- تقديم المثبت على الناية وذلك في تقديم أحاديث الصحابة الذين أثبتوا صلاة النبي صلى الله عليه وسلم للضحى، على الأحاديث التي نفت ذلك (كحديث أنس في قصة عتبان بن مالك رضي الله عنهما).

<sup>۲</sup>- لا يعمل باجتهاد الصحابي إذا كان النص يخالفه، وذلك في اجتهاد خالد رضي الله عنه في مسألتين، الأولى أنها صلاة الفتح، ولا حديث صريح صحيح يدل على ذلك -فيما أعلم-، ثم صلاة الثماني ركعات متصلات، ورأينا الأحاديث تبين أن الصلاة مثنى مثنى ليلا ونهارا. ثم إن هذا لوسلمنا به مفهوم. ومن المعلوم أن المنطوق يقدم على المفهوم في حالة التعارض.

٣- لا يشترط في مشروعية العمل مواظبة النبي صلى الله عليه وسلم عليه.

#### دخول الحائض المسجد والمكث فيه:

أولا: ما يحرم على الحائض بإجماع أهل العلم:

1- الصلاة، ولا تقضيها بعد طهارتها من الحيض (انظر المجموع للنووي ٣٥١/٢) وعن معاذة أن امرأة قالت لعائشة: أتجزئ إحدانا صلاتها إذا طهرت؟ فقالت: أحرورية أنت؟ كنا نحيض مع النبى صلى الله عليه وسلم فلا يأمرنا

٣٨ (التوحيد العدد ٢٢ السنة الرابعة والأربعون)

به، أو قالت: فلا نفعله (متفق عليه).

(أحرورية: يعنى من الخوارج نسبة إلى بلدة حروراء التي كانوا فيها، وكان بعضهم يرى وجوب قضاء الصلاة على الحائض بعد الطهر).

٢- الصيام، وتقضيه بعد رمضان، (انظر المجموع: ٣٥١/٢). وعن عائشة رضي الله عنها قالت: كان يصيبنا ذلك (تعنى الحيض) فنؤمر بقضاء الصوم ولا نؤمر بقضاء الصلاة (صحيح مسلم).

٣- الجماع، قال الله تعالى: (وَتَتَلُونَكَ عَنَ الْتَحِيقَ قُلْ هُوَ أَذَى فَأَعَرَلُوا اللّهِ عَنْ الْمَحِيضِ) (البقرة: ٢٢٢)، وفي حديث أنس بن مالك رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم:... اصنعوا كل شيء إلا النكاح (صحيح مسلم وغيره).

٤- الطواف: لما حاضت عائشة رضي الله عنها فإن النبي صلى الله عليه وسلام قال لها.... فافعلي ما يفعل الحاج غير أن لا تطوية بالبيت حتى تطهري (متفق عليه).

ثانياً، أمور اختلف أهل العلم في جوازها أو عدم جوازها على الحائض؛

مس المصحف، قراءة القرآن، السجود عندما تسمع آية سجدة، دخول المسجد والمكث فيه (قال النووي: فأما إجراء القراءة على القلب من غير تحريك اللسان والنظر في المصحف (يعني بلا لمس) وإمرار ما فيه في القلب فجائز بلا خلاف، وأجمع العلماء على جواز التسبيح والتهليل وسائر الأذكار غير القرآن للحائض والنفساء، (المجموع ٢٥/٢٣).

وموضوع البحث يتعلق بدخول الحائض السجد والمكث فيه، لذا سنفصل فيه دون المسائل الأخرى.

ثالثاً: دخول الحائض المسجد والمكث فيه:

اختلف أهل العلم في جواز دخول الحائض المسجد والمكث فيه بين المنع والجواز:

ا- المانعون: وهم الأئمة الأربعة وغيرهم من أهل العلم ففي «البناية»: لا تدخل الحائض المسجد، وبه قال مالك والثوري وابن راهويه وهو مروي عن ابن مسعود رضي الله عنه (البناية شرح الهداية لبدر الدين العيني الحنفي ت ٥٥٨ هـ، ١/١٤٦)، وفي مختصر خليل: ويمنع الحيض دخولها المسجد لمكث أو مرور ويندرج فيه الاعتكاف والطواف (شرح مختصر خليل للخرش، المالكي ت ١٠٠١ هـ، ٢٠٩/١).



اللبث في المسجد فلا يمنع العبور كالجنابة. (المجموع شرح المهذب للنووي ت ٢٧٦هـ، ٢٧/٧٢). وفي المغنى.... ومنها أنه يمنع اللبث في المسجد،

والطواف بالبيت، لأنه في معنى الجنابة (المغنى لابن قدامة ت ٢٢٠هـ، ٢٢٤/١).

٢\_ أدلة المانعين:

قال ابن حزم، لا يجوز أن يظن أن الله تعالى أراد أن يقول لا تقربوا مواضع الصلاة فيلبس علينا فيقول: لا تقربوا الصلاة، ورُوي أن الآية في الصلاة نفسها عن على ابن أبى طالب وابن عباس وجماعة (المحلى ٢٠/١).

فعلى الرأي الأول يكون النهي عن اقتراب المساجد للجنب، وقاسوا عليه الحائض، لكن هذا القياس فيه نظر للتالي:

أولا: أن الآية فيها نزاع (هل هي المساجد أم الصلاة) والنص إذا تطرق إليه الاحتمال

جمادى الأخرة ١٤٣٦ هـ التوحيد

39

#### سقط به الاستدلال.

ثانيا، أن أمر الجنب يختلف عن أمر الحائض فالجنب أمره بيده فيستطيع إذا أجنب أن يذهب مباشرة ويزيل الجنابة وان لم يجد ماء تيمم، أما الحائض فأمرها ليس بيدها حتى تنتهي من حيضتها. وعلى الرأي الثاني يكون النهي عن الصلاة نفسها، فلا يكون فيها دليل لمن قال بمنع الجنب والحائض من اقتراب المسجد.

ب- حديث أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: إنى لا أحل المسجد لحائض ولا جنب. ولو صح الحديث لكان رافعا للنزاع، لكنه غير صحيح فالحديث أخرجه أبو داود ومداره على جسرة بنت دجاجة، قال البخاري: عندها عجائب. (وقد ضعف الحديث جماعة، كما قال الخطابي، ومن هؤلاء؛ البيهقي وابن حزم فقال؛ هذا باطل. وأبو محمد عبد الحق، فقال: لا يثبت، (انظر ح ٣٢ ضعيف أبى داود للألباني، وأورده السيوطي في اللالي المصنوعة في الأحاديث الموضوعة ت٩١١، ٢٢٢/١، ٢٢٤، والحويني في النافلة في الأحاديث الضعيفة والباطلة ح ١٢٢، وقال: منكر، وذكر فيه عدة علل، وقال ابن رجب: أخرجه أبو داود من حديث عائشة رضي الله عنها وابن ماجة من حديث أم سلمة، وفي إسنادهما ضعف، فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن رجب ت ٣٢١/٧٩٥،١ ٣٢٢- ٣٢٢، وقال ابن حزم عن هذا الحديث ونحوه: وهذا كله باطل، وقال: فسقط كل ما في هذا الخبر جملة، (المحلى ٤٠١/١).

ج- حديث أم عطية رضي الله عنها، أن النبي صلى الله عليه وسلم أمر بإخراج العواتق وذوات الخدور والحيض في صلاة العيد ليشهدن الخير، ودعوة المسلمين، ويعتزل الحيض المصلى (متفق عليه).

فإن كان النبي صلى الله عليه وسلم منعهن في مصلى العيد، فالأولى النهى في المساجد. وأجيب عن ذلك، بأن النبي صلى الله عليه وسلم كان يصلي العيد في الفضاء، والأرض كلها مسجد ولا يحرم على الحائض الأرض الفضاء هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى وردت رواية للحديث عند مسلم بلفظ... فأما الحيض فيعتزلن الصلاة. مما يرجح أن اعتزال الحيض هنا للصلاة.

د- حديث عائشة رضي الله عنها قالت: قال لى

رسول الله صلى الله عليه وسلم ناوليني الخمرة من السجد. فقلت: إني حائض، فقال: إن حيضتك ليست في يدك (مسلم وغيره).



ستمد يدها فقط،

مما يدل على أن الحائض لا تدخل المسجد، وأن عائشة رضي الله عنها كانت تعلم ذلك لذا تعللت بأنها حائض. وأجيب عن ذلك: بأن معنى قوله صلى الله عليه وسلم: «حيضتك ليست في يدك، أي لا يد لك في ذلك، وإنما هذا أمر الله. ومن ناحية ثانية بالرواية الأخرى للحديث: بينما رسول الله صلى الله عليه وسلم في المسجد فقال: يا عائشة ناوليني الثوب. فقالت: إني حائض، فقال: إن حيضتك ليست في يدك (مسلم وغيره).

فالحديث يبين أن النبي صلى الله عليه وسلم كان بالمسجد وكذلك عائشة. وعلى العموم هو دليل للمانعين والمبيحين، وبالتالي سقط به استدلال كل فريق.

ه- لما حاضت عائشة رضي الله عنها فإن النبي صلى الله عليه وسلم قال لها .... «فافعلي ما يفعل الحاج غير أن لا تطوية بالبيت حتى تطهري (متفق عليه)، فمنعها النبي صلى الله عليه وسلم من الاقتراب من المسجد. وأجيب عن ذلك، أن المعنى ادخلي المسجد ولكن لا تطوية؛ لأن الطواف صلاة، يقول ابن حزم: ومن الباطل المتيقن أن يكون لا يحل لها دخول المسجد، فلا ينهاها عليه السلام عن ذلك ويقتصر على منعها من الطواف (المحلى ٢٠/١).

٢- أدلة المجوزين:

أ- البراءة الأصلية، فلم يصح النهى عن النبي صلى الله عليه وسلم، والذي يمنع، عليه أن يأتي بالدليل الصحيح الصريح، وإلا بقيت البراءة الأصلية، وهي جواز دخول الحائض المسجد.

ب- حديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها: أن وليدة سوداء كانت لحي من العرب، فأعتقوها فجاءت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فأسلمت فكان لها خباء في المسجد (البخاري وغيره)، فتلك المرأة -رضي الله عنها - كانت مقيمة بالمسجد، ولا شك أنها تحيض ولم يثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم أمرها أن تعتزل المسجد في الحيض (انظر المحلى لابن حزم ٤٠٠/١١).

وأجيب عن ذلك بأن هذه حالة اضطرار، فلا يقاس عليها غيرها.

ج- حديث لأبى هريرة رضى الله عنه أن امرأة سوداء كانت تقم المسجد أو شاب ففقدها رسول الله صلى الله عليه وسلم فسأل عنها أو عنه، فقالوا: مات ... الحديث (متفق عليه) الحديث هنا ورد على الشك هل هو رجل أم امرأة، لكن وردت روايات أخرى للحديث على اليقين بأنها امرأة، كما عند ابن ماجه، فقال: إن امرأة سوداء. بدون شك، وكذلك عند ابن خزيمة والبيهقي بأنها امرأة (انظر الثمر المستطاب للألباني ٢/٩٥٠ - ٥٩١)، فهذه امرأة غير مضطرة تقم المسجد في كل وقت، ولم يثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم نهاها عن نظافة المسجد ودخوله أثناء حيضتها. لكن هنا احتمال أنها ريما لا تقوم بنظافة المسجد يوميا، لأن النبى صلى الله عليه وسلم افتقدها بعد أيام فسأل عنها، كما في رواية للحديث (في المصدر السابق) قال الشيخ الألباني -يرحمه الله- بعد أن ساق أحاديث النهى عن دخول الحائض المسجد: فتبين مما تقدم أنه لا يثبت أي حديث في تحريم دخول الحائض وكذا الجنب إلى المسجد، والأصل الجواز، فلا ينقل عنه إلا بناقل صحيح تقوم ده الحجة، لا سيما وقد صح ما يؤيد هذا الأصل وهو قوله عليه الصلاة والسلام... (ناوليني الخمرة من المسحد) (الثمر المستطاب للألباني ٢/٢٥٧).

قال ابن حزم؛ وجائز للحائض والنفساء أن يتزوجا وأن يدخلا إلى المسجد وكذلك الجنب لأنه لم يأت نهي عن شيء من ذلك، وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (المؤمن لا ينجس) وقد كان أهل الصفة يبيتون في المسجد بحضرة رسول الله صلى الله عليه وسلم وهم جماعة كثيرة، ولا شك أن فيهم من يحتلم فما نهوا قط عن ذلك (المحلى ٢٠٠/١).

وغ تفسير القرطبي: ورخصت طائفة في دخول الجنب المسجد، واحتج بعضهم بقول النبي صلى الله عليه وسلم (المؤمن ليس ينجس)، قال ابن المنذر؛

وبه نقول: (تفسير القرطبي ت ٢٧١هـ، ١٩،٢٧)، وقي تفسير ابن كثير: وذهب الإمام أحمد إلى أنه متى توضأ الجنب جاز له المكث قي المسجد لما روى هو وسعيد بن منصور في



سننه بسند صحيح؛ أن الصحابة كانوا يفعلون ذلك.

أخرج سعيد بن منصور (بسنده)... عن عطاء بن يسار قال: رأيت رجالا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم يجلسون في المسجد وهم مجنبون إذا توضؤا وضوء الصلاة وهذا إسناد صحيح على شرط مسلم والله أعلم (تفسير ابن كثير ٢٧٦/٢).

وإن كان الكلام هذا عن الجنب فلا شك أن الحائض يجوز لها من باب أولى، قال الألباني: ولعل الوضوء مستحب لعمل الصحابة. والله أعلم وبالجملة فلا دليل على تحريم دخول الحائض، وكذا الجنب المسجد والأصل الجواز، وقد اقترن به ما يؤيده - كما سبق - (يقصد أدلة القائلين بالجواز (الثمر المستطاب ٢/١٥٤-٥٥٥)، وذكر شيخ الإسلام حديث: لا أحل المسجد لجنب ولا حائض، وغيره، وقال: وقد تكلم في هذين الحديثين، ولهذا ذهب أكثر العلماء كالشافعي وأحمد وغيرهما إلى الفرق بين المرور واللبث، جمعا بين الأحاديث.

ومنهم من منعها من اللبث والمرور، كأبي حنيفة ومالك ومنهم من لم يحرم المسجد عليها، وقد يستدلون على ذلك بقوله تعالى: (ولا جنبا إلا عابري سبيل). وأباح أحمد وغيره اللبث لن يتوضأ (الفتاوى الكبرى لابن تيمية ت ٢٢٨هـ ٢/٤٤٠)، وقال التويجري: يحرم على الحائض والنفساء ما يلي: الصلاة والصوم والطواف بالبيت والوطء في ويجوز لها دخول المسجد، ومس المصحف، وقراءة القرآن ونحو ذلك ولا تمنع من أي شيء إلا بدليل (موسوعة الفقه الإسلامي للتويجري ٢٧٩/٢)،

جمادى الأخرة ١٤٣٦ هـ التوحيد ) [13

#### الحلقة الثالثة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعدُ: تناولنا في الحلقة الماضية بعض الأخلاق التي ينبغي أن يتحلى بها المسلم تجاه أخيه المسلم، وذكرنا بعضًا من مستلزمات الأخوة الإيمانية والتواصل وعدم الهجران ومراعاة أحوال الناس، وغيرها، ونستكمل اليوم عرض بعض هذه الأخلاق. ومن ذلك:

#### معرفة أنه لا عصمة لأحد بعد النبي عليه الصلاة والسلام

ولتعلم أيضا أن الناس بشر يعتريهم ما يعتري البشر، أبوهم آدم أكملهم عقلاً كما في الحديث جحد فمن ثم جحدت ذريته، كما قال الرسول صلى الله عليه وسلم، (أبوهم آدم أشدهم حلماً نسي فنسيت ذريته) (سنن الترمذي ٣٠٧٦ وقال، حسن صحيح).

عصى فعصت ذريته، وهو من أكمل الخلق وأعقل الخلق وأحلم الخلق صلى الله عليه وسلم، فبنوه كذلك تصدر منهم هذه الأخطاء، فأحياناً يصدر منهم حب للنفس، فيغفر لهم في خضم فضائلهم، وفي ذلك قصص أخرجها البخاري وغيره، قال جابر بن عبد الله رضي الله عنهما، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (اهتز العرش لموت سعد بن معاذ) (صحيح البخاري ٣٨٠٣).

وكان سعد بن معاذ سيداً للأوس وكان سعد بن عبادة سيداً للخزرج، وكان بين الحيين في الجاهلية ضغائن وحروب طاحنة.

قال جابر مع أن جابر من الخزرج وسعد بن معاذ من الأوس، وكان الحيان يفتخران، حتى قال بعضهم: منا من حمته الدبر -يعني: النحل حمته من المشركين أن يقطعوا منه شيئاً- ومنا من اهتز له العرش.

الشاهد: قول جابر وهو من الخزرج: اهتز العرش

#### / إعداد / الشيخ مصطفى العدوي

لموت سعد بن معاذ.

فقه التعاما

يتنالمسلمين

فقيل لجابر؛ إن البراء يقول؛ إن الذي اهتز إنما هو السرير، يريد أن يؤول العرش بالسرير؛ لأن العرش يطلق عليه سرير، مكرّراً لمّا عَرّيّها، (النمل: ٤) العرش: هو سرير الملك. فهم هكذا رضى الله تعالى عنه، وقد يكون سمع

ههم همدا رضي الله تعالى عنه، وقد يمون سمع الحديث لكن أحياناً كما يقول القائل:

## وعين الرضاعن كل عيب كليلة

كما أن عين السخط تبدي الساويا فعندما يكون بينك وبين شخص عداوة فإنك تراه بمنظار آخر، يأتيك أبيض فتحسبه أسود، يأتيك مبتسماً فتقول: جاء يشتم ويسب.

فالشاهد، أن قائلا قال لجابر، إن البراء يقول، اهتز السرير.

فقال جابر، لا قد اهتز العرش إنما كان بين هذين الحيين ضغائن. أي: كان بين الأوس والخزرج ضغائن ففسر العرش بالسرير.

فالشاهد، أن البراء بشر التبس عليه الأمر، وجاء في الرواية، إن البراء يقول، إن ثبت عنه فهو من البشر يجري عليه ما يجري على البشر.

أيضاً، أمنا عائشة لما رأت مدى حب الرسول صلى الله عليه وسلم لخديجة، وقد كان عليه الصلاة والسلام وفياً غاية الوفاء لخديجة، وكان يحبها

٤٢ التوحيل العدد ٥٢٢ السنة الرابعة والأربعون

حتى بعد موتها، وإذا جاءت أختها هالة تستأذن ذكرته نبرات صوتها بخديجة رضي الله عنها، فيرتاع لها الرسول صلى الله عليه وسلم، ويقول: (اللهم هالة)، وكانت عائشة رضي الله عنها تغار من اهتمام الرسول عليه الصلاة والسلام بهذه الزوجة، وإن كان قد ماتت، وعائشة لا تعرفها أصلاً بل إن فاطمة بنت الرسول بنت خديجة أكبر من أم الأمنين عائشة رضي الله عنهن أجمعين، فعائشة تسمع رسول الله يقول: (اللهم هالة) قالت: (والله يا رسول الله ما غرت من امرأة قط كما غرت من خديجة، وإن كنت لم أرها) (صحيح البخاري وسلم يذكرها.

حتى قائت: يا رسول الله لما تذكر امرأة عجوز، ماتت في غابر الزمان قد أبدلك الله خيراً منها، فيقول عليه الصلاة والسلام: (إني رزقت حبها) (صحيح مسلم: ١٣٣/٧).

عائشة ما رأتها ومع ذلك طعنت فيها بدون أن تراها رضي الله تعالى عنها، فأحياناً يعتري البشر في حبه للنفس والانتصار لها ما يعتريهم.

وكما حدث مع الرسول عندما قال: مروا أبا بكر فليصل بالناس، قالت عائشة لحفصة، قولي له أبو بكر رجل أسيف، إذا قام مقامك فلم يسمع الناس من البكاء، ولكن مر عمر ، فقال عليه الصلاة والسلام: (إنتن صواحب يوسف مروا أبا بكر فليصل بالناس) (صحيح البخاري ٦٦٥).

والشاهد، أن عائشة تقول عن نفسها، (والله ما كنت أبداً أريد ألا يؤم أبو بكر بالناس إلا لشيء، إني خشيت إذا وقف أبو بكر مكان رسول الله أن يتشاءم الناس بأبي بكر لكونه جاء بعد الرسول). فحاصل كلامها، أردت أن ألحق هذا التشاؤم بعمر لا بأبي؛ فأرادت عائشة أن تدفع هذا كله عن أبيها وتلصقه بعمر.

وفي حادثة الإفك قال عليه الصلاة والسلام: (من يعذرني من رجل بلغني أنه قال في أهلي، والله ما علمت عن أهلي إلا خيراً فسعد بن معاذ قام فقال: أنا أعذرك منه يا رسول الله، إن كان من عندنا من الأوس قتلناه، وإن كان من إخواننا من الخزرج أمرتنا فقتلناه، فقام سعد بن عبادة وقال، والله لا

تقتله ولا تقدر على ذلك، وإن كان من قبيلتك لم تحب أن يقتل، فيقوم أسيد بن حضير ويقول: والله لنقتلنه، إنك منافق، تجادل عن المنافقين) (صحيح البخاري ٢٦٦١)، فهذه هفوات تغتفر للبشر. أيضاً عليك أن تعلم القاعدة المضطردة في كتاب الله (هناك فضل وهناك عدل)، فضل وعدل، تنزيل ذلك أو استنباطه من الآيات إذ أمر أ بالعدل والإخسين ، (النحل:٩٠)، فالعدل جزاء السبئة بالسبئة، والإحسان العفو، وكُسًا عَلَيْ فيها أن النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَبْرِي بِالْحَيْنِ وَالْأَنْفَ بِالْأَنِفِ وَالْأَدْنِكَ بِالْأَدْنِ وَالْيَسَ بِالْيَسَ وَالْجُرُوعَ فِصَاصٌ ، (المائدة،٤٥) كله عدل، فَمَن تَصَدِّفَ بِهِ فَهُ كَفَارَةُ لَكُي (المائدة:٤٥) فضل وعفو، ويَحَرَّزُا سَبَعَة سَبِّنَةً بِنَّلِهَا ، (الشورى:٤٠) عدل، ذِمَنْ عَمَا رَأَسَلَمَ ، (الشورى: ٤) عفو، والله ومَنْ عَاقَبَ بِمِثْل مَا عُرِقِبَ يه، (الحجارة) عدل في ألله لَعَقَر عَقُور ،

(الحج: ٢٠) عفو وفضل.

هناك عدل وهناك فضل، فيجوز لك أن تأخذ بالعدل، ويجوز لك أن تأخذ بالفضل، فليس معنى أني جئته في وقت من الأوقات فلم أعف. وطلبت بحقى أنى ظالم.

وفي صحيح البخاري أيضاً (أن الرسول صلى الله عليه وسلم اجتمع عليه أهله في مرضه، فأرادوا أن يضعوا له اللد في قمه -دواء مر، يوضع في الثم رغم الأنف، فيفتح الفم بقوة ويصب فيه الدواء- فأشار إليهم الرسول ألا تفعلوا، فما التفتوا إلى إشارة الرسول قالوا، ما من مريض إلا وهو يكره الدواء-فوضعوا للرسول الدواء في قمه رغماً عنه). الشاهد، أنه لما أفاق قال: (لا يبقين أحد في البيت إلا لد وأنا أنظر).

يعني: كل واحد في البيت كان يشاهد الموقف لابد أن يوضع اللد في فمه أمام عيني، عليه الصلاة والسلام.

وقال: (إلا العباس فإنه لم يشهدكم) فالرسول أراد أن يعاقب حتى لا تصبح الأمور دوماً مفتوحة لمن أراد أن يخالف، أو من أراد أن يظلم أو أي شيء من هذا الباب، وهذا تزكية لأمته صلى الله عليه وسلم، فليس معنى كونه أخذ بالعدل أنه ظلم صلى الله عليه وسلم.

جمادى الأخرة ١٤٣٦ هـ التوحيد

27

#### إقاقة ذوي الهينات عثراتهم،

ومنها: إقالة ذوى الهيئات عثراتهم: ومن ذلك ما ورد في قصة حاطب بن أبى بلتعة رضى الله تعالى عنه، فقد كان من جلساء رسول الله عليه الصلاة والسلام وممن شهد بدراً، بل ذكر بعض العلماء: أنه كان من مستشاري رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ يستشيره الرسول صلى الله عليه وسلم في أموره بل وفي أمور المسلمين، فخطط الرسول يوماً لغزو مكة، وأطلع حاطباً على هذا السر، فأرسل حاطب رسائة سرية مع امرأة من المشركين إلى مشركى قريش خلاصتها؛ إن النبي صلى الله عليه وسلم يريد غزوكم فخذوا حذركم -رسالة بهذه الصورة من حاطب إلى هؤلاء المشركين، والرسول صلى الله عليه وسلم يستأمنه على هذا السر- فأطلع الله نبيه على هذه الرسالة، وأعلمه إياها، فجاء الرسول واستدعى ثلاثة؛ علياً والمقداد والزبير وقال لهم: انطلقوا حتى تأتوا مكاناً يقال له: روضة خاخ، وستجدون هناك ظعينة -مسافرة- معها رسالة من حاطب إلى المشركين، فأتونى بالرسالة. قال على: (فانطلقنا تعادى بنا خيولنا، حتى التقينا بالمرأة فقلنا لها؛ أخرجي الكتاب الذي معك. قائت: ما عندی کتاب.

ففتشوها ودققوا التفتيش فما وجدوا شيئاً، فهموا بالانصراف، فقال علي: ما كذب رسول الله صلى الله عليه وسلم لتخرجن الكتاب أو لنجردن الثياب.

فلما رأت المرأة الجدّ في قول علي أهوت إلى عجيزتها فاستخرجت الرسالة وسلمتها لعلي، فانطلقوا بها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فإذا بها: من حاطب إلى قلان وفلان من المشركين، وقرنت الرسالة على رسول الله عليه الصلاة والسلام وكان عمر جالساً بجوار الرسول صلى الله عليه وسلم، ورأى أن هذا الأمر جريمة كبرى، بل خيانة لرسول الله عليه الصلاة والسلام، وخيانة لأهل الإسلام، وكشفاً لسر من أسرار المسلمين للكفار، فأرسل الله لد حني أضرب عنق هذا المنافق، إنه رجل خان الله وخان رسوله وخان المؤمنين) (صحيح المخاري ر٣٠٧

ولكن رسول الله -الرسول الأسوة- جاء يخاطب

#### -المتهم- يسمع منه.

وقد قال بعض العلماء في تفسير قوله تعالى: « وطَنَّ دَاوَدُ أَمَّا فَنَتُهُ فَأَسْتَعَفَرُ رَبَّهُ وَخَرَ رَأَيَّا وَأَنَّاتَ ، (ص:٢٤) عقب قوله تعالى: « وهل أَتَكَ مَوَّا أَتَحَم إِذَ نَوَرُو الْحَرَبَ () إِذَ دَحَلُوا عَلَى دَاوُدَ فَفَيْعَ مِنْهُمْ عَالُوا لَا تَحَفَّ مَصْتَانَ بِعَنَ بَعْمًا عَلَى بَعْنِ عَلَى دَاوُدَ فَفَيْعَ مِنْهُمْ عَالُوا لَا تَحَفَّ إِلَى سَوَدَ السَرَطِ، (ص:٢٢-٢٢) ثم بدأ أحدهم في بن الشكوى: « إِنَّ حَدَا أَنِي لَهُ يَتَعَ وَبَعُونَ فَهُ وَلَا تَعْفَ وَعِدَةً وَعَالَ الصَّحَوى: « إِنَّ حَدًا أَنِي لَهُ يَتَعَ وَيَعُونَ فَهُ وَلَا يَعْدَ وَعِدَةً فَقَالَ الصَّحَوى: « إِنَّ حَدًا أَنِي لَهُ يَتَعَ وَيَعُونَ فَهُ وَلَا يَعْدَ وَعِدَةً وَعَالَ الصَّحَوى: « إِنَّ حَدًا أَنِي لَهُ يَتَعَ وَيَعُونَ فَهُ وَلَا يَعْنَ وَعَدُونَ عَدًا الشكوى: « إِنَّ حَدًا أَنِي لَهُ يَتَعَ وَيَعُونَ فَعَالًا إِنِّهُمُ عَنْهُ وَعَدْ يَعْنُ أَعْنَ الْعَنْ وَعَدُ الْسُطَابِ» (ص:٢٣) المتحكى و إِنَّ حَدًا أَنِي لَا يَعْنَ أَنِي عَلَيْهُ وَعَنْ أَعْنَ الْحَدُونَ فَعُنَا الْعُولَي وَالْعُنْ وَلَعْنَ وَعَنْ الْعَانِ وَعَنْ أَنْ عَلَيْ الْعَنْ وَلَعْنَ الْعَنْ وَالْعَانَ وَحَدًا أَنْ عَالَا لَكُونَا عَلَى الْعَنْ وَلَا عَالَا عَمْ وَعَنْ فَقَالُ الْعَالِي الْعَنْ وَالْعَابِ وَعَنْ الْحَقَوْنَ فَلَا أَنْ عَنْ إِنَّ عَنْ أَنْ أَنْ عَالَا أَعْنَ وَلَا عَنْ أَنْ وَالْعَنْ وَلَا عَنْ عَالَا أَنْ عَالَ الْعَالِي الْعَانِ وَالْعَانِ الْعَالِي الْعَالِ عَالَا الْعَانِ عَنْ إِنْ عَالَا مِعْنَ إِنَّهُ وَالْ عَالَا أَعْنَ الْمَالِي الْعَانِ الْعَالَ الْعَالَيْنُ الْعَانِ الْعَالَ الْعَنْ وَالْعَنْ عَالَا أَعْنَ الْ عَنْ أَنْ عَالَ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَالَ الْعَنْ الْعَانِ الْعَانَا الْعَالُ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانَا الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانَ الْعَانُ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانَ الْعَانِ الْعَانَانَ الْعَانَ الْعَانَ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانَ الْعَانُ الْعَانَ الْعَالُ الْعَانِ الْعَانَ الْعَانَ الْعَانِ الْعَانِ

قال العلماء في تفسيرها وهو أولى الأقوال والله أعلم: إن داود استغفر ربه وخر راكعاً وأناب؛ لأنه لم يسمع قول الخصم الآخر بل حكم للخصم الأول دون سماع ما عند الخصم الآخر.

الشاهد: أن الرسول صلى الله عليه وسلم قال لحاطب: (يا حاطب ١ ما حملك على ما صنعت؟ قال حاطب رضي الله عنه: والله يا رسول الله ١ ما كفرت بالله، بل أنا رجل مؤمن أحب الله وأحب رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولكني يا رسول الله ١ نظرت إلى نفسي وإلى أصحابك، فرأيت أصحابك يا رسول الله كل منهم له قريب في مكة، أصحابك يا رسول الله كل منهم له قريب يو مكة، يدفع الله بهذا القريب عن أهله وماله الذي تركه بمكة، وأنا ليس لي أقارب في مكة يا رسول الله، فأردت أن أصنع معروفاً وجميلاً في الشركين حتى يحافظوا على أهلى وأموالى بمكة.

وهذا من إيمانه رضوان الله عليه؛ فقد وكل الأمر إلى الله فقال، يدفع الله بها عن أهلي ومالي يا رسول الله، فكل أصحابك له أهل يدفع الله بهم عنه.

فانفعل عمر أيضاً وقال، دعني أضرب عنق هذا الرجل يا رسول الله، منافق خان الله وخان رسوله وخان المؤمنين، فقال عليه الصلاة والسلام، إنه قد صدقكم، فلا تقولوا له إلا خيراً، وما يدريك يا عمر لعل الله اطلع على أهل بدر فقال، يا أهل بدر اعملوا ما شئتم فإني قد غفرت لكم)، وكان عمر رضى الله عنه يعرف قدر نفسه فبكى عمر ودمعت

٤٤ ( التوحيد العدد ١٩٢٢ السنة الرابعة والأربعون

عيناه وقال: الله ورسوله أعلم.

إذاً: الرجل زلت قدمه زلة خطيرة لكن له سابقة خير، فقد شهد بدرًا، فلا تذهب السيئة بعموم الحسنات، فلابد من تذكر أفعال البر التي عملها من وقع في خطأ، فلا تدفع أفعال البر نتيجة سيئة واحدة اقترفت وإن كانت كبيرة من الكبائر، فهي لا تنزع عن المسلم لماس الأخوة الإيمانية.

ومثلاً؛ قذف المحصنات الغافلات المؤمنات كبيرة من أكبر الكبائر؛ أن تأتي إلى امرأة غافلة مؤمنة محصنة عفيفة، فتقول؛ فلانة زنت.

كبيرة من أكبر الكبائر، فكيف إذا تعدت هذه الكبيرة إلى قذف امرأة رسول الله عليه الصلاة والسلام، ويقول القائل، عائشة فعلت كذا وكذا وكذا مع فلان، فهي كبيرة ضم إلى كونها كبيرة أنها طعن في عرض رسول الله عليه الصلاة والسلام.

ومع هذا كله نزل تكذيب هذا القائل ليس من عندي ولا من عندك بل تكذيبه من الله، ومع ذلك كله أيضاً يقول الله لأبي بكر: « وَلا يَأْتَلُ الْفَضَلِ مِنكُرُ وَالسَّيَةِ أَن يُؤَقَّل أَوْلِي ٱلْتُرْنَ وَالْسَبَكِنَ وَٱلْتُهَجِرِينَ في سَبِلِ اللَّه وَلِيَعْفُرا وَلِمَعْضُواً ، (النور:٢٢) فعند وزن الناس بأعمالهم عليك أن تزن بميزان عدل وميزان قسط، فلا تزن بميزان جور وميزان هوى والعياذ بالله.

عليك أن تدرك هذه المفاهيم جيداً ولا تكن أبداً يوماً عوناً للشيطان على إخوانك، فإن غلب الشيطان أخاك ثم جاء تائباً فافتح له صدرك لتقبل منه العذر.

وما حديث شارب الخمر بخفي عنكم: رجل يجلد لشرب الخمر ثم يذهب ويؤتى به ويجلد مراراً، حتى قال بعض الصحابة: (لعنك الله ما أكثر ما يؤتى بك، فيقول الرسول صلى الله عليه وسلم: لا تكونوا عوناً للشيطان على أخيكم، إنه والله ما علمته إلا بحب الله ورسوله).

إذاً، قد يذنب الشخص، لكن هذا الذنب لا ينزع عنه حب الله وحب رسوله صلى الله عليه وسلم، فإذا جاء أخوك معتذراً فلا تسد أبواب الاعتذار أمامه بل افتح له الباب، وقل له: يا أخي كلنا نذنب.

غفر الله لي ولك، ستر الله عليّ وستر الله عليك، ووفقني الله وإياك، واستر عليه وساعده، واقبل منه الاعتذار حتى يصلح حاله، أما أن تغلق في وجهه الأبواب فما عساد أن يجني من وراء موقفك هذا، إلا أن بشرد عنك بل ويشرد عن الدين.

إذاً، إذا وجدت في مسلم من المسلمين خطأ وفيه مناقب فعليك أن تثني عليه بما تعلم من المناقب التي فيه، ثم تذكره عرضاً بالخطا، وهذه طريقة مضطردة في كتاب الله، الله سبحانه وتعالى، فقد ذكر نبيه داود صلى الله عليه وسلم فقال: (وَوَعَنَّا لِمُكْمِهِمْ شَهِيتِ () فَعَهَشَها سَلَيْسَ التَوْمِ وصَعًا لِمُكْمِهِمْ شَهِيتِ () فَعَهَشَها سَلَيْسَ (الأنبياء:٧٩-٧٩) يعني: الولد وحتى يحفظ عرض داود أيضا قال تعالى: «فَعَهَشَها سَلَيْسَ وَصُكَرًا مَاتِنا مَكُمًا وَعِلْناً، (الأنبياء:٧٩) يعني: داود عنده فهم أيضاً فلا تظن غير ذلك.

لذلك قال: «وَكُنَّد مَانَيْنَا حُكْمًا وَعِلْمًا» (الأنبياء:٧٩).

وقال الله سبحانه أيضا في شأن يعقوب لما قال لبنيه: « وَقَالَ بَبَيَّ لاَ تَدَخُلُوْا مِنْ بَي وَحِدٍ وَادْخُلُوا مِنْ أَوَنَ مُتَحَوَّدَةٍ وَمَا أَغْنَى عَنَكُم مِنَ اللَّهِ مِن شَيْءٍ (يوسف: ١٧) إلى قوله: « وَلَتَادَخَلُوا مِن حَتْ أَمَرَهُمْ أَوَهُم مَا كَان يُعْنِي عَنَهُم مِنَ أَنَهُ مِن شَيْءٍ (يوسف: 14) ولكنه بين السبب هقال: « إلا حَجَدَ فَ نَقْسِ بَعَقُوبَ قَصَهُماً (يوسف: 14) وحتى لا يأتي شخص ويقول يعقوب لا يفهم قال تعالى: « وَإِنَّهُ لَذُو عِلْهِ لِمَا عَنْتُهُ وَلَكُنَ أَحَمَّهُ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ (يوسف: 14).

طَادًا أردت أن تنتقد فانتقد وأظهر المحاسن التي ع أخيك المسلم، كأن تقول لمن بدرت منه بادرة سيئة: أنت مخك نظيف وعقلك ناضج، لكن هذه فلتة فلتت منك فارجع إلى نظافة العقل، وآرائك السديدة التي نسمعها منك دائماً.

إذاً، لا تجعل الخطأ يأتي على كل المحاسن، فهذا نوع من أنواع الظلم -والعياذ بالله- بل افتح للناس باب التوبة وباب الرجوع إلى الله سبحانه وتعالى وسهله عليهم، وعرف الناس بربهم وخالقهم وعلمهم أن الله رحيم حليم يغفر الذنوب جميعاً.

والحمد لله رب العالمين .

## تأصيل المصلحة المرسلة عقديًا

## العمل بالمصالح المرسلة ليس من الابتداع في الدين

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: يظن بعض الناس أن العمل بالمصالح المرسلة، والقول به، والأخذ به من البدعة، ولذلك عقدنا هذا الفصل لهذا الأمر، ويندرج تحته النقاط التالية:

#### أ- تعريف المصلحة:

حصل اضطراب شديد في معنى المصالح المرسلة، وفي مشروعيتها، وفي أدلتها، وأمثلتها، وحكم إعمالها وتطبيقها.

وسنتكلم عن بعض هذه الأمور مما يظن أن له. علاقة بموضوع البدعة.

#### » المصلحة المرسلة:

اختلفت تعابير العلماء وإطلاقاتهم في هذه المسألة، فبعضهم يعبر عنها بالاستصلاح، وبعضهم يعبر بالاستدلال، وبعضهم يسميها المناسب المرسل، وتتداخل مع هذه التعابير بعض المصطلحات الأخرى التي قد تلتبس بها، وذلك مثل: العلة، والحكمة، والوصف المناسب.

وسنبين معنى المصلحة، والاستصلاح، ونكتفي بذلك.

فنقول: المصلحة: هي المنفعة التي قصدها

#### 🗠 إعداد/ 💦 د. عبد الله شاکر

الشارع الحكيم لعبادم من حفظ دينهم، ونفوسهم، وعقولهم، ونسلهم، وأموالهم، وفق ترتيب معين فيما بينها. هذا معناها العام.

أما معناها الخاص بالمصلحة المرسلة: فيراد به الوصف الذي لم يثبت اعتباره ولا إلغاؤه من قبل الشارع، أو هي: كل مصلحة داخلة في مقاصد الشارع، ولم يرد في الشرع نص على اعتبارها بعينها أو بنوعها، ولا على استبعادها.

هذا تعريف المصلحة، وتعريف المصالح المرسلة.

#### » تعريف الاستصلاح؛

الاستصلاح لغة: طلب المصلحة، وفي اصطلاح أهل الأصول: ترتيب الحكم الشرعي على

٤٦ [ التوحيد العدد ٥٢٢ السنة الرابعة والأربعون]

المصلحة المرسلة، بحيث يحققها على الوجه المطلوب، واسم الاستصلاح يُطلق على عمل المجتهد، وهو ما أداه إليه اجتهاده من ترتيب الحكم الشرعي وَهْقَ المصلحة المرسلة، أو بعبارة أخرى: الحكم بمقتضي المصلحة التي لا يشهد لها دليل خاص بالإلغاء أو الإثبات، وتكون متفقة مع مقاصد الشريعة العامة.

#### (ب) شروط وضوابط المصلحة التي تُبنًى عليها الأحكام الشرعية:

لا بد من ذكر هذه الشروط والضوابط؛ حتى لا يظن إنسانٌ أن العمل بالمصلحة المرسلة من باب الهوى والبدع.

وهذه الشروط كما يلي:

« الشرط الأول: عدم معارضة المصلحة لنصً من الكتاب أو السنة:

ولا يمكن حينئذ أن تسمَّى مصلحة إلا من باب التجوز من جهة نظر المجتهد لا في حقيقتها؛ لأنه لا يمكن أن تتعارض مصلحة معتبرة شرعًا مع الوحي؛ لأن ذلك يستلزم أن يعارض الدليلُ مدلوله، وهذا باطل، ثم إن النقل هو الشاهد على اعتبار المصلحة أو إلغائها، فكيف يقبل معارضتها له؟ فليس للمجتهد - وإن توهم المصلحة في حكم ما -أن يتبع تلك المصلحة إلا بعد عَرْضها على الوحي، فإن كانت موافقة له أخذ بها،

وان كانت معارضة له وجب إطراحها.

والأدلة على هذا الشرط كثيرة وفيرة من الكتاب والسنة والآثار والإجماع والقياس والمعقول.

والمقصود بمعارضة المسلحة لنصوص الكتاب والسنة: معارضتها لمنطوق النص أو مفهومه، سواء كان النص قاطعًا أو ظاهرًا، جليًا أو غيرَ جليً، وتسمى المصلحة في هذه الحالة «مصلحة موهومة». وسواء كان النص قطعى الثبوت كالقرآن،

الـمـطـلحـة: هـه المنفعة الته قصدها الـشـارع الحكيم لعـباده مـن حفظ دينهم، ونفوسهم، وعقولهم، ونسلهم، وأمـوالـهـم، وفـق ترتيب معين فيما بينها. هـذا معناها العام.

أو ظني الثبوت كخبر الآحاد، أو كان قطعي الدلالة أو ظنيها فيهما، فإنه لا يجوز تقديم المصلحة فيه-

فأما ظنية ثبوت خبر الآحاد؛ فإنها لا تنلية قطعية وجوب العمل به. وأما ظنية الدلالة: فهي بحسب نظر المجتهد، ولكن لا يعدوها إلى ما هو دونها كالمصالح والاستحسان، ونحوهما؛ لأولية النص منطوفًا ومفهومًا.

ويدخل في هذا الشرط قول الصحابي الذي له حُكم المرفوع، وفتواه التي اشتُهرت ولم تعارض، والتي لم تشتهر ولم يعلم لها مُعارض.

#### « الشرط الثاني: عدم معارضة المسلحة للقياس:

بين القياس والمصلحة أوجُه اتفاق وأوجه افتراق؛ إذ القياس إنما هو مراعاة مصلحة في فرع بناءً على مساواته في علة حكمه المنصوص عليها، ففي القياس مراعاة للصلحة بعلة اعتبرها الشارع، فكل قياس مراعاة للمصلحة، وليس كل مراعاة للمصلحة قياسًا، إذ تنفرد المصلحة بأن أحد أقسامها - وهو الاستصلاح أو المصالح المرسلة - هي المصالح التي يراها المجتهد مما لا شاهد يؤيده من أصل يُقاس عليه، ولا دليل يلغيه من الوحي، وإن كانت مستندة إلى

دليل ما اعتبره الشارع، غير أنه دليل لا يتناول أعيان هذه المصلحة بخصوصها، وإنما يتناول الجنس البعيد لها، كجنس حفظ العقل والنسب والروح، وإنما يقال ذلك في دليل المصلحة المرسلة بأن هذا هو حالها حقيقة، ولأن تجريدها من الدليل الشرعي الذي تستند عليه يجعلها من قبل التشهي النفسي والهوى، لكن دليل المصلحة أقل من دليل القياس، إذ دليل المصلحة يتناول

جمادى الأخرة ١٤٣٦ هـ

2V-

التوحيد

الجنس البعيد للمصلحة، وتنضوي ضمن مقاصد الشريعة وكلياتها العامة.

أما دليل القياس فإنه يتناول عين الوصف المناسب، ويدل عليه صراحة، كما في الوصف المؤثر، أو بواسطة جريان الشارع على فقه كما في الوصف الملائم، ومن أجل هذا الأختلاف في مرتبة كل من القياس والمصالح المرسلة وجب تقديم القياس على المصالح المرسلة، وعدم اعتبارها إذا تعارضت مع القياس، مع ملاحظة أنه لا يوجد تعارض والقياس، وإنما يوجد التعارض في نظر والقياس، وإنما يوجد التعارض في نظر المجتهد كما تخيله وبَدا لرأيه من كون هذا الأمر مصلحة مرسلة أو قياسًا، إذ لا يطلق على أي منهما كونه مصلحة مرسلة أو قياسًا على أي منهما كونه مصلحة مرسلة أو قياسًا على أي منهما كونه مصلحة مرسلة أو قياسًا عوارض الإبطال والإلغاء.

\* الشرط الثالث: عدم تفويت المصلحة المرسلة لمصلحة أهم منها، أو مساوية لها: من المعروف - عقلًا ونقلًا - أن المصالح تتفاوت في رُتبها من حيث أهميتها، وباعثها، ورجحان وقوعها وعدمه، ومقدار شمولها، وتيقن نتائجها وعدمه، فإذا تعارضت مصلحتان في محل واحد بحيث لا تُنال واحدة منهما إلا بتفويت الأخرى، وجب النظر إليها

> من خلال درجات التفاوت المذكورة؛ لأن الشرع جاء لتحصيل المصالح وتكميلها وتعطيل المفاسد وتقليلها، فإذا تعارضت مصلحتان وجب الأخذ بالأعلى منهما بالنظر إلى درجات التفاوت السالفة، وإن أدًى ذلك المرط الرابع: النظر في إلى تفويت مصلحة أدنى. \* الشرط الرابع: النظر في وقد نص على ذلك شيخ الأسلام ابن تيمية - رحمه الله - فقال: إن الناس لا يحدثون شيئًا إلا لأنهم

لقدحدد العلماء شروطاً وضوابط لـلـمـطـلحـة المرسلة تبنمه عليها الأحكام الشرعية فلابد من مراعاتها.

يرونه مصلحة، إذ لو اعتقدوه مفسدة لم يحدثوه، فإنه لا يدعو إليه عقلٌ ولا دين، فما رآه الناس مصلحة نُظر في السبب المحوج إليه؛ فإن كان السبب المحوج إليه حدث بعد النبي صلى الله عليه وسلم، فهنا قد يجوز إحداث ما تدعو الحاجة إليه، وكذلك إن كان المقتضي لفعله قائمًا على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم لكن تَركَم النبي صلى الله عليه وسلم لعارض زال دموته.

أما ما لم يحدث، أو يكون هناك سبب يحوج إليه، أو كان السبب المحوج إليه بعض ذنوب العباد، فهنا لا يجوز الإحداث، فكل أمر يكون المقتضي لفعله على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم موجودًا، لو كان مصلحة ولم يفعل علم بأنه ليس بمصلحة، وأما ما حدث المقتضي له بعد موته من غير معصية الخلق فقد يكون مصلحة.

ج- الصلة بين البدع والمصالح المرسلة: هناك خلط كبير بين البدعة والمصلحة المرسلة، لكن لمزيد بيان لذلك لا بد أن نبين بعض النقاط في هذا، فأقول:

إن البدعة والمصلحة المرسلة قد تشتركان في بعض المسائل، وقد تفترقان في مسائل أخرى، ولذلك لما كان هناك صلة بين البدع والمصالح المرسلة اختلط الأمر على بعض

الناس، وحَسَّنَ بعض العلماء -ومَن ينتسب إلى العلم - بعض البدع، واستساغوها، محتجين بالأعمال والفتاوى التي انبنت على الاستصلاح ف عهد الصحابة والتابعين ومَن بعدهم كالأئمة أمثلة للأقسام التي جعلوها الأربعة، وقد ضربوا لذلك أمثلة للأقسام التي جعلوها اللبدعة؛ لأنهم قسموا البدع الأحكام الشرعية الخمسة، وضربوا لها أمثلة. والحديث بقية إن شاء الله،

٤٨ [ التوحيد العدد ٢٢ السنة الرابعة والأربعون]





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن تبع هداه، وبعدً: فإنه يقال في أعراف الناس: «من جهل شيئًا عاداه». وأيًا كان وضوح هذا المثل من عدمه؛ لكن المتفق عليه بين سائر العقلاء أن مَن جهل شيئًا لم يعطه القدر والاهتمام الذي يستحقه. وكثير من المفتونين يجهلون السيرة العطرة لنبي الإسلام، نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، ولو قرأوا عنه، واطلعوا على منهجه، ودرسوا سيرته؛ لعرفوا أنه أعظم رجل في التاريخ البشري.

> لكن جهلهم به أدى بهم إلى اتهامه، واتهام شريعته وأتباعه ظلمًا وعدوانًا، ولقد قرأ عقلاؤهم عنه، وأنصفوا رسول الله صلى الله عليه وسلم، وشهدوا أنه مبرؤ من كل ما يشين، لأنه في الحقيقة أُرسل رحمة للعالمين. لكن كما قال الله تعالى: «فَإَنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَ ٱلظَّلِيِينَ بَعَلِيَتِ ٱللَّهِ يَعْمَدُونَ » (الأنعام: ٣٣).

والآن لننظر إلى سماحة هذا الدين، وعظمة هذا الصادق الأمين، في المعاملة بالقسط والعدل، والرحمة والعفو، والمروءة والإنسانية؛ خاصةً مع غير المسلمين.

#### عدله وقسطه صلى الله عليه وسلم في معاملة غير المسلمين:

سنرى الآن نماذج من النصوص الشرعية، والسيرة العملية، التي تمثل تطبيقًا حيًا، واستجابة لأمر الله تعالى في العدل والقسط بين الناس، ونشر السلام والرحمة، والخير والبركة بين البشرية، ذلك لنعرف ويعرف كل الناس معنا؛ هل يستحق رسول الإسلام والسلام محمد عليه الصلاة والسلام، هذا الهجوم الهمجي، والعناد المتوحش البريري، والإصرار اللإنساني، أم أنه يستحق أن يُذكر بالخير والثناء في كل صباح ومساء، كما أثنى

#### 🗠 إعداد/ جمال عبد الرحمن

عليه ربه، ورفع ذكره، وصلى عليه وملائكته، وأمر الناس أن يفعلوا ذلك نحوه عليه الصلاة والسلام، قال الله تعالى: « إنَّ أَلَّهَ وَمَلَتَهِ حَمَدً يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّيْ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا » (الأُحزاب:٥٦).

لقد علَّم الله تعالى نبيه عليه الصلاة والسلام احترام الناس، وأمره- عز وجل- بالعدل والقسط بينهم، ولو كانوا أعداء، فقال سبحانه له ولاتباعه: «فَلا تَتَعِعُوا أَلْمَوَى أَن تَمَدِلُوا » (النساء،١٣٥)، أي: فلا يحملنكم الهوى والعصبية وبُغض الناس لكم على ترك العدل، بل الزموا العدل على أي حال كان، كما قال جل وعلا أيضًا، «وَلا يَعْرِمَنَكُمْ شَنَانُ قَوْمِ أَن صَدُوحَمُ والنَّقَوَىٰ وَلا نَعَاوَقُوا عَلَ ٱلإِثْرِ وَٱلْمُدُوَنِ » (المائدة،٢). وكل هذه التوجيهات أوحاها الله تعالى إلى رسوله صلى الله عليه وسلم وأمره بها، وبلغها ولم يكتم منها شيئًا، بل وألزم أصحابه بغعلها فالتزموا رضى الله عنهم.





ومن هذا قول عبد الله بن رواحة رضي الله عنه لما بعثه النبي صلى الله عليه وسلم ليَخْرُصَ علي أهل خيبر اليهود ثمارهم وزروعهم، يعني يُقَدُّر ويقسُّم لهم نصيبهم من خراج الأرض التي كانوا يزرعونها للمسلمين؛ فأراد اليهود أن يرشُوه ليرفق بهم، فقال رضي الله عنه: «والله لقد جئتكم من عند أحب الخلق إليَّ، ولأنتم أبغض إليَّ من أعدادكم من القردة والخنازير، وما يحملني حبي إياه وتُغضي لكم على ألا أعدل فيكم». فقالوا: بهذا قامت السماوات والأرض. (مختصر ابن كثير؛ ٣٢٤/١، وروح المعانى للألوسي ٣٢٢٨).

٢- حرصه على هداية الناس، وليس قتلهم: ومن ذلك قوله صلى الله عليه وسلم لعلي رضي الله عنه: «لأن يهدي الله بك». تحفيزًا له على الحرص على إسلام الناس وليس قتلهم:

فلم يكن هدفًا عند النبي صلى الله عليه وسلم قتال الناس وقتلهم، إنما كان أن يسلموا خيرٌ عنده من الدنيا وما فيها، ولذلك أعطى الراية لعلي رضي الله عنه فقال علي: يا رسول الله، أقاتلهم حتى يكونوا مثلنا؟ فقال صلى الله عليه وسلم: «انفذ على رسلك حتى تنزل بساحتهم، ثم ادعهم إلى الإسلام وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله فيه، فوالله

لأن يهدي الله بك رجلاً واحدًا خيرٌ لك من أن يكون لك حُمر النعم». (متفق عليه). (وحُمر: جمع أحمر، والنّعم: الإبل). فلم يوافق رسول الله صلى الله عليه وسلم على مبادرة الشركين بالقتال والقتل، وإنما الدعوة والتأني عليهم لعلهم يُسلمون.

ومن ذلك دعوته صلى الله عليه وسلم الغلام اليهودي للإسلام وأبوه جالس: عن أنس رضى الله عنه أنَّ غُلَامًا

كان النبي صلاء الله عليه وسلم حـريـصـاً عـلـه الوفاء بالعهود مع المشركين حته يكون ذلك قـــدوة لأهــل الإسـلام ودعوة لغيرالمسلمين.

منْ الْيَهُود كَانَ يَخْدُمُ النَّبِيَّ صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ وَسَلَّمَ فَمَرضَ فَأَتَاهُ النَّبِيُّ صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ يَعُودُهُ وَهُوَ بِالْوْت فَدَعَاهُ إِلَى الْإِسْلَام فَنَظَرَ الْغُلَامُ إِلَى أَبِيه وَهُوَ عِنْدَ رَأْسه فَقَالَ لَهُ أَبُوهُ: أَطِعْ أَبَا الْقَاسِم، فَأَسْلَمَ ثُمَّ مَاتَ فَخَرَجَ رَسُولُ اللَّه صَلَى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ مِنْ عِنْدِه وَهُوَ يَقُولُ الْحَمْدُ لِلَهِ الَّذِي أَنْقَذَهُ بِي مِنُ الَنَّارِ.

#### ٣- وفاؤه صلى الله عليه وسلم للعهد، وإن كان مع المشركين:

#### أ- عند هجرة حذيفة بن اليمان وأبيه:

كان حذيفة وأبوه رضي الله عنهما متجهين إلى المدينة هجرة إلى الله ورسوله، فمنعهما كفار قريش حتى أعطوهم العهد على ألا يقاتلوهم مع محمد صلى الله عليه وسلم.

عَن حُذَيْفَةُ بْنُ الْيَمَانَ قَالَ مَا مَنَعَنِي أَنْ أَشْهَدَ بَدُرًا إِلَّا أَنِّي خَرَجْتُ أَنَا وَأَبِي خَسَيْلُ قَالَ فَأَخَذَنَا كُفَّارُ قَرَيْشٍ قَالُوا إِنَّكُمْ تَرِيدُونَ مُحَمَّدًا فَقُلْنَا مَا نُرِيدُهُ مَا تُرِيدُ إِلَّا الْدِينَةَ فَأَخَذُوا مِنَا عَهْدَ اللَّه وَمِيثَاقَهُ لَنَنْصَرِفَنَ إِلَى الْدِينَةِ وَلَا نُقَاتَلُ مَعَهُ فَأَتَيْنَا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَخْبَرْنَاهُ الْخَيَرَ فَقَالَ انْصَرِفَا نَفِي لَهُمَ بِعَهْدِهِمْ وَنَسْتَعِينُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ. (مسَلَمَ: ١٧٨٧). بَوَ مَعْدَهُ

خرج عمروبن أمية حتى إذاكان بالقرقرة

من صدر قناة (اسم مكان) أقبل رجلان من بني عامر وقيل من ظل هو فيه، وكان معهما ظل هو فيه، وكان معهما الله عليه وسلم، ولم يعلم به عمرو بن أمية وكان قد سألهما حين نزلا ممن أنتما؟ قالا، من بني عامر، فأمهلهما حتى إذا ناما عدا عليهما فقتلهما وهو يرى أنه قد أصاب منهما ثأره من بني عامر فيما أصابوا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم،





فلما قدم عمرو بن أمية على رسول الله صلى الله عليه وسلم وأخبره الخبر قال لقد قتلت قتيلين كان لهما مني جوار، لأدينهما. (تاريخ الطبري ٨١/٢).

يعني سيدفع الدية عليه الصلاة والسلام التزامًا منه بالعهد الذي بينه وبين قبيلة القتيلين- بني عامر- وكان عامر بن مالك بن صعصعة أبو براء كبير العامريين وسيدهم قد أعطى النبي صلى الله عليه وسلم بيأتوا لأصحاب النبي صلى الله عليه وسلم ليأتوا لدعوة أهل نجد إلى الإسلام، فأرسل النبي صلى الله عليه وسلم سبعين رجلاً فقتلوا جميعًا في بئر معونة، وتساهل أبو براء في نصرتهم في جواره إياهم، حتى قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «هذا عمل أبي براء، قد كنت لهذا كارهًا متخوفًا».

#### ج-في صلح الحديبية:

قال ابن إسحاق: قال الزهري: ثم بعثت قريش سهيل بن عمرو أخا بني عامر بن لؤي إلى رسول الله صلى الله عليه و سلم و قالوا: ائت محمدا و صالحه و لا يكن في صلحه إلا أن يرجع عنا عامه هذا فوالله لا تتحدث العرب أنه دخلها عنوة أبدا.

> فأتاه سهيل بن عمرو فلما رآه رسول الله صلى الله عليه وسلم مقبلا قال: قد أراد القوم الصلح حين بعثوا هذا الرجل هذا الرجل

> > فلما انتهى سهيل إلى رسول الله صلى الله عليه و سلم تكلم فأطال الكلام و تراجعا ثم جرى بينهما الصلح

فلما التأم الأمر ولم يبقى إلا الكتاب وثب عمر فأتى أبا بكر فقال: يا أبا بكر أليس برسول الله؟ قال: بلى قال: أولسنا بالمسلمين؟ قال: بلى قال: بلى

كثير مـن المفتونين يـجـهـلـون الـسـيـرة العطرة لنبمي الإسلام، نـبـينا مـحـمـد صلمه الله عليه وسلم، ولو قـرأوا عنه، واطلعوا ملمه منهجه، ودرسوا أعظم رجل فمي التاريخ البشرمي.

Upload by: altawhedmag.com

قال: فعلام نعطي الدنية في ديننا؟ قال: أبو بكر: يا عمر الزم غرزه فإني أشهد أنه رسول الله قال عمر: و أنا أشهد أنه رسول الله

ثم أتى رسول الله صلى الله عليه و سلم فقال: يا رسول الله ألست برسول الله؟ قال: بلى قال: أولسنا بالمسلمين؟ قال: بلى قال: أوليسوا بالمشركين؟ قال: بلى قال: فعلام نعطي الدنية في ديننا؟ قال: أنا عبد الله ورسوله لن أخالف أمره و لن يضيعنى

وكان عمر رضي الله عنه يقول: ما زلت أصوم و أتصدق و أصلي و أعتق من الذي صنعت يومئذ مخافة كلامي الذي تكلمته يومئذ حت

قال: (ثم دعاً رسول الله صلى الله عليه و سلم علي بن أبى طالب رضي الله عنه فقال: اكتب: بسم الله الرحمن الرحيم قال: فقال سهيل: لا أعرف هذا و لكن اكتب: باسمك اللهم قال: فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم: اكتب مالح عليه محمد رسول الله سهيل بن عمرو قال: فقال سهيل: لو شهدت أنك رسول الله لم أقاتلك و لكن اكتب اسمك و اسم أبيك قال: فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم: اكتب: هذا ما صالح عليه محمد بن عبد الله سهيل

بن عمرو اصطلحا على وضع الحرب عن

الناس عشر سنين يأمن فيهن الناس و يكف بعضهم عن بعض على أنه من أتى محمدا من قريش بغير إذن وليه رده عليهم و من جاء قريش ممن مع محمد لم يردوه عليه وأن بيننا عيبة مكفوفة وأنه لا أن يدخل في عقد محمد وعهده دخل فيه و من أحب أن يدخل فيه)

فتواثبت خزاعة فقالوا: نحن في

جمادى الأخرة ١٤٣٦ هـ

التوحيد



عقد محمد و عهده و تواثبت بنو بكر فقالوا: نحن في عقد قريش و عهدهم

وإنك ترجع عامك هذا فلا تدخل علينا مكة وإنه إذا كان عام قابل خرجنا عنك فدخلتها بأصحابك فأقمت بها ثلاثا معك سلاح الراكب: السيوف في القرب لا تدخلها بغيرها

قال: فبينا رسول الله صلى الله عليه و سلم يكتب الكتاب هو و سهيل بن عمرو إذ جاء أبو جندل بن سهيل بن عمرو يرسف في الحديد قد انفلت إلى رسول الله صلى الله عليه و سلم وقد كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم قد خرجوا و هم لا يشكون في الفتح

لرؤيا رآها رسول الله صلى الله عليه وسلم فلما رأوا ما رأوا من الصلح والرجوع وما تحمل عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم في نفسه دخل على الناس من ذلك أمر عظيم حتى كادوا يهلكون

فلما رأى سهيل أبا جندل قام إليه فضرب وجهه وأخذ بتلبيبه وقال: يا محمد قد لجت القضية بيني وبينك قبل أن يأتيك هذا قال: صدقت فجعل ينتره بتلبيبه ويجره يعنى يرده إلى قريش وجعل

٥٢ ( التوحيد العدد ٢٢ السنة الرابعة والأربعون

أبو جندل يصرخ بأعلى صوته: يا معشر المسلمين أرد إلى المشركين يفتنونني في ديني فزاد ذلك الناس إلى ما بهم فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم: (يا أبا جندل اصبر واحتسب فإن الله جاعل لك و لمن معك من المستضعفين فرجا ومخرجا إنا قد عقدنا بيننا وبين القوم صلحا وأعطيناهم على ذلك وأعطونا عهد الله وإنا لا نغدر بهم) (سيرة ابن كثير ٢٢١/٢).

وهنا التزم النبي صلى الله عليه وسلم بالشرع؛ في الوفاء وعدم الغدر، بعيدًا عن العواطف والمثيرات.

> هـل رأم العالم الإنساني والتاريخ البشري رجـلاً مثل محمد صله الله عليه وسلم تعرض عليه وسلم تعرض حافة، فتعرض في دعـوته لـلأدم من الخاصة والكافة، تم هو مع هذا كله حليم صبور، كريم

فهل رأى العالم الإنساني والتاريخ البشري رجلاً مثل محمد صلي الله عليه وسلم تعرض برسالته إلى الناس كافة، فتعرض في الى الناس كافة، فتعرض في والكافة، ثم هو مع هذا والكافة، ثم هو مع هذا عفو غفور، نعم لم يُرَ ذلك إلا عفو غفور، نعم لم يُرَ ذلك إلا الذي كان خلقه القرآن، ولهذا لخص الله تعالى هذا الشخص الكريم، في قوله تعالى: «وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُق عَظيم».

### تهنئة واجبة

١- للشيخ الدكتور/ مرزوق محمد مرزوق، عضو مجلس الإدارة واللجنة العلمية بجمعية أنصار السنة المحمدية على أعلى سند في إجازة في القراءة والإقراء في القرآن الكريم في العالم في هذا الزمان برواية حفص عن عاصم، ومجيزه هو الشيخ محمد يونس الغلبان، من تلاميذ الشيخ الفاضلي رحمه الله.

٢- الشيخ عماد عيسى، بجمعة أنصار السنة بفيصل، لحصوله على درجة الدكتوراه بتقدير ممتاز من كلية أصول الدين بالأزهر الشريف، وكانت الرسالة بعنوان: «الصبغة الحديثية وأثرها في الترجيح بين المذاهب الفقهية».

وأسرة تحرير مجلة التوحيد تتمنى لهما مزيدا من الرقي والتقدم.

رئيس التحرير

# ماذا تقول لربائ گدًاها

#### الحمد لله مالك يوم الدين والصلاة والسلام على إمام التبيين، وبعد،

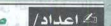
فيوم القيامة أهواله عظيمة وأخطاره جسيمة تشيب فيه الولدان وتعرق فيه الأبدان وتفر فيه من الخلان وتقابل الملك الديان وأنت حاف عريان، فماذا تقول له يا إنسان غدا يوم القيامة (11 قال تعالى: ( يَتَأَبُّوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ حَبِرً اللَّهُ وَلَتَنظُر مَشَلٌ مَا فَدَمَتُ لِعَدٍ وَانْقُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ حَبِرً بِمَا مَعَمَلُونَ)(الحشر: 14).

( يوم القيامة) اليوم الذي يلي يومك تقريبًا له، أو عبر عن الآخرة بالغد، كأنَ الدنيا والآخرة نهاران يوم وغد، وتنكيره لتفخيمه وتهويله. (البحر المديد: ١٦/٧).

- لابد أن تؤمن وتصدق بلقاء الله تعالى يوم القيامة:

- قال تعالى: (الَّهُ () قَلْكَ تَحْتَ لَا رَبِّ مِعْمَدُ الْعَنِي () أَمَن قُرْضُ الْتَ (مَعْنَ الْلَا مَعَان رَقْعَم عُمْن ) البقرة: ١- ٣). ومَعْنَى الْإِيمَان الَّذِي هُوَ تَصْدِيقُ الْقَوْل بِالْعَمَل، وَالْإِيمَانُ كَلَمَةً جامعةً اللَّقَرَار بِاللَّهُ وَكُتُبِه وَرُسُله، وَتَصْدِيقُ الْأَقْرَار بِالْفَعْل. دَيُؤْمَنُونَ بِالْغَيْب، قَال: يُؤْمِنُون بِاللَّه وَمَلَائِكَتِه وَكَتُبِه وَرُسُله وَالْيُوْم الْآخَر، وَجَنَبَه وَمَلَائِكَتِه وَلَقَائِه، فَهُذَا غَيْبُ كَلَّهُ. تَفْسِير ابن كثيرَ (17/1).

فمن آمن وصدق كان من أهل الهدى والفوز:



صلاح عبد الخالق

(أَوَلَتِكَ عَلَى هُدًى مِن نَبِقِمٌ وَأُوَلَتِكَ هُمُ الْمُفَاحُوَّ) (المبقرة: ٥).

- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ، كَانَ رَسُولُ اللَّه صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ يَوْمًا بَارِزَا للنَّاسِ، فَأَتَاهُ رَجُلُ، فَقَالَ، يَا رَسُولُ اللَّه، مَا الَّايِمَانُ؟ قَالَ، «أَنْ تَوْمَنَ بِاللَّه، وَمَلائكته، وَكَتَابِه، وَلَقَائه، وَرُسُله، وَتَوْمَنَ بَالْبُغَث الْآخَرِ، (صَحِيحَ الْبِخَارِي، ٥٠).

الْلَقَاءُ مَا يَكُونُ بَعْدُ الْبَعْثِ عِنْدُ الْحِسَابِ (شرح التووي: ١٦٢/١).

البداية: يُنادى عليك باسمك واسم أبيك في أرض المحشر يوم القيامة لتقف أمام الملك الديان للحساب.

قال تعالى: ( رَبَّلْتَ كُلُّ عَمْنِ مَنَهَا سَآبِقُ رَسَبِدٌ ) (ق: ٢١).

- تُنادي الملائكة، أين فلان بن فلان ؟! فإذا تَيَقَنْتَ أَنكَ أَنت المطلوب، وقرع النداء قلبك؛ فاصفر لونك، وتغير وجهك، وطار قلبك، وقد وُكَلَت الملائكة بأخذك أمام الخلق أجمعين، على رءوس الأشهاد، ويرفع الخلائق جميعاً أبصارهم إليك وأنت في طريقك للوقوف بين يدي الملك تتخطى الصفوف! قال تعالى: ( رَلَقَدُ حِنْسُوًا فُرَدَىٰ كَمَا عَلَيْكُمُ أَوَّلَ مَرَّوَ وَرَكُمُ مَا حَوَلَكُمُ وَرَاً

جمادى الأخرة ١٤٣٦ هـ التوحيد

01

فَلْهُورِكُمْ) (الأنعام: ٩٤).

عَنِ ابْن عَبَّاس رَضِيَ اللَّه عَنْهُمًا، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ يَحْطُبُ عَلَى المُنْبَر، يَقُولُ: «إِنَّكُم مُلَاقُو اللَّه حُفَاةَ عُرَاةَ عُرْكَ» (رَواهُ البِحَارِي: ٢٥٢٥) الغرلَ: ومفردها الأَغُرَل وهُوَ الَّذِي لَمْ يُخْتَنْ.

أسألك بالله أن تتصور هذا المشهد الذي يكاد يخلع القلوب لتتخطى الصفوف، صفوف الملائكة صفوف الجن صفوف الإنس في أرض المحشر؛ لترى نفسك واقفاً بين يدي الحق جل المحشر؛ لترى نفسك واقفاً بين يدي الحق جل حلاله؛ ليكلمك الله، قال تعالى، «وَقَفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْئُولُونَ، أَيْ: قَفُوهُمْ حَتَى يُسالُوا عَنْ أَعْمَالهُمْ وَأَقُوالهُمُ الَّتَي صَدَرَتْ عَنْهُمْ فِي الدَّارِ الدُنْيَا. (تفسير ابن كثير، ٩/٧).

 - عَنْ ابْنِ مَسْعُود، عَنِ النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ، «لَا تَزُولُ قَدَمُ ابْنِ آدَمَ يَوْمَ القيامَة منْ عنْد رَبِّهِ حَتَّى يُسْأَلَ...) سنن الترمذي (٢٤١٦).

- عَنْ عَدِي بْنِ حَاتَم، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، «مَا مَنْكُمْ مِنْ أَحَد إلَّا سَيُكَلَّمُهُ اللَّه، لَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ تُرْجَمانٌ، فَيَنْظُرُ أَنْمِنَ مِنْهُ فَلَا يَرَى إلَّا مَا قَدَّمَ، وَيَنْظُرُ أَشَامَ مَنْهُ فَلَا يَرَى إلَّا مَا قَدَمَ، وَيَنْظُرُ بَيْنَ يَدَيْهِ هَلَا يَرَى إلَّا التَّارَ تَلْقَاءَ وَجْهِهِ، فَاتَقُوا النَّارَ وَلُوْ بِشِقٌ تَمْرَةٍ، مسلم (١٠١٦).

-أي يقف أمام الله دون حائل، ويكلمه مباشرة بدون واسطة ترجمان، لأن الله عليم بكل اللغات. منار القاري (١٥/٣).

- قال ابن هُبَيْرَةَ: نَظَرُ الْيَمِينَ وَالشَّمَالِ هُنَا كَالْتُل لأَنَّ الْإِنْسَانَ مِنْ شَأْنه إِذَا دَهَمَهُ أَمَّرُ أَنْ يَلْتَفَتَ يَمِينَا وَشَمَالًا يَطْلُبُ الْغَوَّثَ قُلْتُ وَيَحْتَمِلُ أَنْ يَكُونَ سَبَبُ الالْتَفَاتِ أَنَّهُ يَتَرَجَّي أَنْ يَجَدَ طَرِيقًا يَدْهَبُ فِيهَا لَيَحْصُلَ لَهُ الْنَجَاةُ مِنَ الْتَارِ. هتَ الباري (٤٠٤/١١).

ومما يسأل فيه العبد يوم القيامة ما يأتي، أولاً: يسأل الملك عن حقوقه يوم القيامة منها: ١- الإخلاص لله تعالى في كل الأقوال والأفعال: قال تعالى: (وَمَا أَبُرُوَا إِلَّا لِمَبْدُوا اللَّهُ مُخْلِمِينَ لَهُ ٱلْلِيَنَ حُنَفَكَ وَيُعْبِمُوا السَلَوَةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوَةُ وَذَلِكَ دِينُ ٱلْتَبَمَةِ)

(البينة: ٥).

- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ سَمِعْتُ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهُ وَسَلَمَ يُقُولُ: " إِنَّ أَوَّلِ النَّاسِ يُقْضَى يَوْمَ الْقَيَامَة عَلَيْه رَجُل اسْتَشْهِد، فَأَتَّى بِه فَعَرَّفَهُ نعمه فعرفها، قال: فما عملت فيها (قال: قاتلت هَيِكَ حَتَّى اسْتُشْهِدْتُ-هَيَقُولُ الله تَعَالَى لَهُ: كَذَبْتَ، وَتَقُولُ لَهُ الْلَائِكَةِ؛ كَذَبْتَ، وَيُقُولُ اللَّهِ؛ بَل أَرَدْتِ أَنْ يُقَالَ: فَلانَ جَرِيءُ، فَقَدْ قَيلَ ذَاكَ "- ثُمَّ أمرَ بِه فَسُحِبَ عَلَى وَجُهه حَتَّى أَنْقِيَ فِي النَّار، وَرُجُلُ تَعَلَّمُ الْعَلْمُ، وَعَلَّمُهُ وَقَرَأَ الْقَرْآنُ، فأتى به فعَرَّفهُ نعَمَهُ فعَرَفهُا، قَالَ: فَمَا عَمِلْتَ فيها؟ قال: تعَلَّمْتُ الْعِلْمَ، وَعَلَّمْتُهُ وَقَرَأْتَ فَيِكَ القرْآن،- فيقول الله له: كذبت، وتقول له الْلَائِكَة: كَذَبْتَ، وَيُقُولُ الله: - وَلَكَنَّكَ تَعَلَّمْتَ العلمُ ليُقَالَ: عَالَمُ، وَقَرَأْتَ الْقُرْآنَ لَيُقَالَ: هُوَ قارئ، فقد قيل، ثمَّ أمرَ به فسُحبَ عَلى وَجْهه حَتّى أَلْقِي فِي النَّارِ، وَرَجُل وَسِّعَ الله عَلَيْهِ، وأعْطاهُ من أصْناف المال كله، فأتى به فعَرْفَهُ نعمه فعرفها، قال: فما عملت فيها؟ قال: ما تُرَكْتُ منْ سَبِيل تَحَبُّر أَنْ يُنْفَقَ فِيهَا إِلَّا أَنْفَقْتُ فيهَا لك،-فيَقُول الله لم، كذبت، وتَقُول له الْلَلَائِكَةُ: كُذَبْتَ، وَيَقُولُ اللَّه تُعَالَى: بَلَ أَرَدْتَ أَنْ يُقَالُ: فَلَانٌ جَوَادٌ فَقَدْ قِيلَ ذَاكَ - ثُمَّ أَمَرَ بِهِ فسُحبَ عَلَى وَجُهه، ثُمَّ أَلْقَى فِي النَّارِ. صَحِيَح .(19.0) alua

- قال تعالى: ( وَقَدِّمْنَآ إِلَى مَا عَبِلُوا مِنْ عَبَلِ فَجَعَلْنَهُ حَبَّ مَنْثُورًا ) (الفرقان: ٢٣)، (وَقَدَّمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلِ، أي: أعمالهم التي رجوا أن تكون خيرا لهم وتعبوا فيها، «فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءَ مَنْثُورًا» أي باطلا مضمحلا قد خسروه وحرموا أجره وعوقبوا عليه وذلك لفقده الإيمان فالعمل الذي يقبله الله ما صدر عن المؤمن المخلص المصدق للرسل المتبع لهم فيه. تفسير السعدي(١/١٨).

- هؤلاء قاموا بأعمال عظيمة ولها أجور أثقل من الجبال ولكنهم فقدوا الأساس ألا وهو الإخلاص فانهارت عليهم في تارجهنم خسروا الدنيا والآخرة...

- وقوْلُهُ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الْغَازِي وَالْعَالِم

٥٤ (التوحيد العدد ٢٢ السنة الرابعة والأربعون)

وَالْجُوَّاد وَعَقَابَهُمْ عَلَى فَعْلَهُمْ ذَلِكَ لَغَيْرِ اللَّهِ وَإِذْخَالَهُمُ الْنَّارَ دَلِيلَ عَلَى تَغْلَيظَ تَحْرِيمُ الْرُيَاء وَشَدَّة عُقُوبَتَه وَعَلَى الْحَثَّ عَلَى وُجُوبَ الْأَخْلَاصِ فَالْأَعْمَالَ وَفِيهِ أَنَ العموماتِ الْوَارِدَةَ بِذَلِكَ مُخْلُصًا، وَكَذَلِكَ الثَّنَاءُ عَلَى الْعُلَمَاء بِذَلِكَ مَخْلُصًا، وَكَذَلِكَ الْثَنَاءُ عَلَى الْعُلَمَاء عَلَى مَنْ فَعَلَ ذَلِكَ لِلْهُ تَعَالَى مُخْلِصًا. شرح النووى(٥٠/١٣).

- اجعل شعارك دائما حتى تنجو قوله تعالى:-(قُلْ إِذَ صَلَا وَدُنَكَ وَعُمَا وَمَعَانَ اللَّهُ عَلَيْهِ رَبِّ الْعَلَيْنِ (تُلْ لَا نَعْرَيْكَ لَهُ وَنَدَلِكُ أَمَرَتُ) (الأنعام: ١٦٢ - ١٦٣). () لا شَرِيكَ لَهُ وَنَدَلِكُ أَمَرَتُ) (الأنعام: ١٦٢ - ١٦٣). مَعْتُ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ يَقُولُ: " إِنَّ أَوَّلَ مَا يُحَاسَبُ بِهِ العَبْدُ يَوْمَ القيامَة مِنْ عَمَلَه صَلَاتُهُ هَانُ صَلَّحَتْ فَقَدْ أَفْلَحَ وَأَنْجَحَ، عَمَلَه صَلَاتُهُ هَانُ صَلَحَتْ فَقَدْ أَفْلَحَ وَأَنْجَحَ، وَإِنْ فَسَدَتْ فَقَدْ خَابَ وَحَسَرَ، فَإِنْ انْتَقَصَ مِنْ فَرِيضَته شَيْءَ، قَالَ الرَّبُ عَزَ وَجَلَ، انْتَقَصَ مِنْ فَلْ يَعْبَدُو مِنْ تَطَوُّع فَيْكَمَلَ بِهَا مَا انْتَقَصَ مِن الفَرِيضَة، ثُمَّ يَكُونُ سَائِرُ عَمَلِه عَلَى ذَلِكَ». (سَنَ التَرِمذي: ٤١٣، سَنَ النسائَى: ٤٢٥).

- (مَنْ عَمَلَه طَاعَاته (صَلَّاتُهُ)؛ الْفَرِيضَةُ (فَإِنْ صَلَحَتُ) صَلَاحُهَا؛ بَأَدَائها صَحِيحَةَ.أَوْ بِوُقُوعَهَا مَقْبُولَةَ. (فَقَدْ أَقْلَحَ) قَازَ (وَأَنْجَحَ) فَيَكُونُ فِيه تَأْكِيدٌ، أَوْ فَازَ بِمَعْنَى خُلُصَ مِنَ الْعَقَاب، وَأَنْجَحَ، أَيْ حَصَلَ لَهُ الْثَوَّابُ، (وَإِنْ فَسَدَتُ)، بِأَنْ لَمْ تُؤَدً أَوْ أَدْيَتْ غَيْرَ صَحِيحَة، أَوْ غَيْرَ مَقْبُولَة، (فَقَدْ خَابَ) بحرْمَان الْتُقُوبَة (وَحَسَرَ) بوُقُوع الْعُقُوبَة وَقِيلِ: مُعْنَى خَابَ نَدَمَ وَحَسَرَ، أَيْ صَارَ مَحُرُوماً مَنَ الْفَوْزِوَالْخَلَاصِ قَبْلُ الْعَذَابِ. (مرقاة القاري: مَنَ الْفَوْزِوَالْخَلَاصِ قَبْلُ الْعَذَابِ. (مرقاة القاري: مَنَ الْفَوْزِوَالْجَلَاصِ قَبْلُ الْعَذَابِ. (مرقاة القاري:

- لماذا لا تحافظ على الصلاة؟ ما الذي يمنعك؟ - تقول مشغول بقضية الرزق، لا تحمل هم الرزق؛ لأن الله الرزاق ضمن لك الرزق - قال تعالى: ( وَأَمُرَ أَهْلَكَ بِالسَّلَوَةِ وَآَسْطَيرَ عَلَيُّهَا لَا تَتَعَلَّكَ رِزْقًا عَنَ رَزُوْلَكَ وَالْمَعْبَةُ لِلنَّقُوى) (طه: ١٣٣).

#### ماذا تقول لريك ؟؟

٣- السؤال عن النعيم: قال تعالى: ( تُعَرَّلُتُمَانَ ) وَمَهْدٍ عَن ٱلنَّعِهِمِ ) (التكاثر: ٨). ثم لتسالنَ في

الأخرة عن نعيم الدنيا من الأمن والصحة، وسائر ما يُتلذذ به من مطعم، ومشرب، ومركب ومفرِش. صفوة التفاسير (٥٧٢/٣).

أ- لتَسْأَلْنُ عَن النَّعِيمِ: من أين نلتموه؟ وفيم أنفقتموه؟ أمن حلال وَفي حلال؟ أم من حرام وفي حرام؟ هل شكرتم؟ «لَتُسْئَلُنَّ ،عما تتكاثرون به وتتفاخرون فهو عبء تستخفونه في غمرتكم ولهوكم ولكن وراءه ما وراءه ؛ هم ثقيل؟ عن أبي هُرَيْرَةَقَالَ:قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم: أَنَّ أَوَّلُ مَا يُسْأَلُ عَنْهُ يَوْمَ القيامَة - يَعْني العَبْدَ مَنَ النَّعِيم أَنَ يَقَالَ لَهُ: أَلَمَ نُصَحَ لَكَ جَسْمَكَ، وَتُرُويَكَ مَنَ المَاء البَارد. (سن الترمذي (٣٣٥٨) وصححه الألباني).

بر عَنْ أَبِي هَرَيْرَةٍ، قَالَ: قَالَ رُسُولَ اللَّهُ صَلَّى الله عَلَيْهُ وَسَلَمَ: فَيَلْقَى الْعَبْدَ فَيَقُولَ:أَيْ قُلْ أَلَمْ أَكْرِمْكَ وَأَسَوُدْكَ وَأَزُوَجْكَ، وَأُسَخَرْ لَكَ الْخَيْلِ وَالإبل، وَأَدْرُكَ تَرْأَسُ وَتَرْبِعُ؟ فَبِقُولُ: بَلِّي، قال: فيَقول: أفظننت أنَّكَ مُلاقي؟ فيَقول: لا، فيَقول: فإنَّى أَنْسَاكَ كَمَا نَسِيتُنِي، ثُمَّ يَلْقَي الثاني فيَقُولُ: أي قُلْ أَلَمْ أَكْرِمْكَ، وَأَسَوَّدْكَ، وَأَزُوْجُكَ، وَأُسَخَرْ لَكَ الْخَيْلَ وَالْإِبِلَ، وَأَذَرْكَ ترْأَسُ، وَتَرْبَعُ، فَيَقُولْ: بَلَى، أَي رَبِّ فَيَقُولْ: أفظننتُ أنْكُ مُلاقى؟ فَيَقُولُ: لا، فَيَقُولُ: فَإِنَّى أَنْسَاكُ كَمَا نُسِيتَني، ثُمَّ يَلْقَى الثَّالْثُ، فَيُقُولُ لهُ مثل ذلك، فيقول: يَا رَبِّ آمَنْتَ بِك، وَبِكتَابِك، وَبِرُسُلِكَ، وَصَلَيْتَ، وَصُمْتَ، وَتَصَدَقْتَ، وَيُثْنِي بِخَيْرٍ مَا اسْتَطَاعُ، فَيَقُولُ: هَاهُنَا إذا، قَالَ: ثُمَّ يُقَالَ لَهُ: الآنَ نَبْعَتُ شَاهَدُنَا عَلَيْكَ، وَيَتَفَكَّرُ فِي نَفْسِهِ، مَنْ ذَا الَّذِي يَشْهَدُ عَلَى؟ فَيُخْتُمُ عَلَى فيه، وَيُقَال لفخذه وَلِحمه وَعظامه: انطقى، فتنطق فخذه ولحمه وعظامه بعمله، وذلك ليُعْدَرُ مِنْ بَفْسِه، وَذَلِكَ الْمُنَافِقَ وَذَلِكَ الَّذِي يسخط الله عليه" مسلم (٢٩٦٨)

- (فيلقى العبد فيقول: أي فل) يا فلان ألم أكرمك ولَقَدْ كُرَّنَا بَيَ خَامَ » (الإسراء:٧٠) (وأسودك) أي: أجعلك سيداً ولم أجعلك عبداً من العبيد بل جعلتك سيداً حراً (وأزوجك)، أي: أعنتك على أن تزوجت (وأسخر لك الخيل والإبل وأذرك ترأس وتربع) أي: تركتك تكون

جمادى الأخرة ١٤٣٦ هـ التوحيد ) ٥٥

رئيساً في قومك وكبيراً، وتربع أي: لك رباع ودور وحقول وبساتين، وغيرها في الدنيا، (فيقول العبد: بلى، قال، أفظننت أنك ملاقي؟) أي: هل اعتقدت أن هناك بعثاً ونشوراً وجنة ونارًا يوم القيامة؟ قال: فيقول: لا، أخذت هذا كله ونسيتك يا رب فيقول الله عز وجل: (فإني أنساك كما نسيتني) فكما نسيت ربك سننساك في النار أي: نتركك مهملاً، لا ننظر إليك، فنعاملك معاملة النسي، ولا ينسى ربك أحداً، ومعنى: ننساك أي: نتركك كما يُترك النسي.

ثم الثاني مثل ذلك - ثم يلقى الثالث: فيقول له مثل ذلك، فيجيب هذا العبد، فيقول: يا رب! آمنت بك وبكتابك وبرسلك، وصليت وصمت وتصدقت ويثنى بخير ما استطاء، فبقول الله عز وجل: ههنا) أي: قف مكانك، ثم يقال له: (الآن نبعث شاهدنا عليك)، فيتفكر العبد في نفسه، من سيشهد على، فيُختم على فيه، ويُقال لفخذه ولحمه وعظامه: انطقى، فتنطق فخذه ولحمه وعظامه بعمله وذلك ليعذر من نفسه، وذلك المنافق، فهو كذب في الدنيا ويريد أن يكذب على الله يوم القيامة، خدع في الدنيا ويريد أن يخدع يوم القيامة فخدعه الله كما خدء الناس في الدنيا، وجعل أعضاءه تشهد عليه، قال: وذلك الذي يسخط الله عليه، والمنافق في الدرك الأسفل من النار أي: في قعر جهنم. تفسير أحمد حطيبة (٤٠١/٣).

-قال تعالى: ( ٱلْيَوْمَ غَنْتِدُ عَلَىٰ أَفَوْهِهِمَ وَتُكَلَّمُنَا آَيَدِيمَ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ) (يس: ٦٥). ج-العبد المؤمن:

عن أبن عُمَرَ رضي الله عنهما قال: سَمعْتَ النَّبِيَّ صلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ يَقُولُ: " يُدْنَى الْوَّمْنُ مِنْ رَبِّه حَتَى يَضَعَ عَلَيْه كَنْفَهُ فَيُقَرُّرُهُ بِذُنُوبِهَ، تَعْرِفُ ذَنْبَ كَذَا؟ يَقُولُ: آَعُرِفُ، يَقُولُ: رَبَّ أَعُرِفُ مَرَّتَيْن، فَيَقُولُ: سَتَرْتُهَا فَيْ اللُّنْيَا، وَأَغْفَرُهَا لَكَ الْيَوْمَ، ثُمَّ تُطْوَى صَحِيفَةُ حَسَنَاتِهِ. (رَواه البخاري: ٢٨٥، ومسلم ٢٧٦٨).

(كنفه) هُوَ الْجَانب والناحية، وَهَذَا تَمْثيل لجعله تَحت ظلَ رَحمته يَوْم الْقَيَامَة، وَقَالَ اَبْن

الأنير: حَتَّى يضع عَلَيْه كَنفه أي يستره، وَقَيل: يرحمه ويلطف به. عمدة القاري (٢٩/١٨) ٤-السؤال عن خمس: عَنْ ابْن مَسْعُود، عَن النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: «لَا تَزُولُ قَدَمُ ابْنَ آدَمَ يَوْمَ القيَامَة منْ عند رَبُه حَتَّى يُسْأَلُ عَنْ حَمْس، عَنْ عُمُره فيمَ أَهْنَاهُ، وَعَنْ شَبَابِه فيمَ أَبْلَاهُ، وَمَائه منْ أَيْنَ اكْتَسَبَهُ وَفِيمَ أَنْفَقَهُ، وَمَاذَا عَملَ فِيماً عَلَمَ سِنِ الترمذي (٢٤١٦).

-وية يوم القيامة تعدد الأهوال ومن ذلك الأسئلة الخمسة التي يُسأل عنها كل فرد وهي كما يلي:

السؤال الأول: كيف قضى عمره المحدود في الحياة الدنيا وهل كان مؤمنا موحدا أو كان هاسقا عاصيا؟.

السؤال الثاني؛ كيف مرت فترة الشباب التي عاشها؟ هل كانت في طاعة الله ومرضاته أم في معصية؟

السؤال الثالث: من أين اكتسب المال الذي هل من حلال ومباح أم من غش وخداع أم من استحلال المحرمات كالربا والخمر والملهيات بأذواعها؟

السؤال الرابع، ما هي طرق إنفاق ذلك المال؟ هل أدى حق الله فيها وكان نعم المال الصالح للرجل الصالح؟ أم أنفقت فيما لا يرضي الله عز وجل ولا يعود بالنفع.

السؤال الخامس: ماذا كانت نتيجة العلم الذي تحصل عليه؟ هل كان علما نافعا وعمل به وأدى زكاته؟ أم أعرض عنه وجعله مطية للحياة الفانية فقط وكان ممن آمن ببعضه وكفر بالبعض الآخر. المفصل في شرح آية (لأ إكْرَاهُ في الدين) (٢٠٣/٢)

٥- السؤال عن الجوارح: قال تعالى: (إنَّ ٱلتَّعَ وَالَمَرَ وَالْفُوَادَ كُلُ أُوْلَتِكَ كَانَ عَنَهُ مَتَعُولاً ). (الإسراء ٥٣٦)، فحقيق بالعبد الذي يعرف أنه مسئول عما قاله وفعله وعما استعمل به جوارحه التي خلقها الله لعبادته أن يعد للسؤال جوابا، وذلك لا يكون إلا باستعمالها بعبودية الله وإخلاص الدين له وكفها عما يكرهه الله تعالى. تفسير السعدى (٥/٧١)

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

٥٦ ( التوحيد العدد ٥٢٢ السنة الرابعة والأربعون)



alth III South and a second പ്രതിന്നിച്ചരിന معال (الغبرية) ورالثماليق) مالي ரு விகரு விகர் பிகி

ما يعنيه مسمى (الذات) الوارد في مقولة سلف الأمة:

«إنه تعالى فوق العرش بذاته، ومع خلقه وفي كل مكان بعلمه»

#### الحلقة (١٢)

يسم الله والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه ... ويعل

فإن منكرى صفات الله تعالى بالكلية من نحو الجهمية، أو متأولى جُلها من نحو المعتزلة ومتأخرى الأشاعرة، جعلوا يتفننون في إنكار اسم أو مسمى (الذات) له تعالى أو حملها على غير ما هي له، فتراهم لا يُسيغون أن يقال مثلاً؛ (استوى بداته) و(بنزل بداته)، و(بجيء بداته)، اعتقاداً منهم أن كلمة (الذات) إذا تعلقت بفعل، هَيَدت وانحصرت معانيها في المعنى الحسى الجسماني، وبدعوى أنها لم يرد بها نص ولم تجن على لقة العرب إلا مؤنثة بمعنى (صاحبة)، ومن ثم كان هذا برعمهم مناقضا لقولنا، (لا كاستواننا) و (لا كلزولنا)، و (لا كمجسننا).

٨٠ إعداد/ د. محمد عبد العليم الدسوقى الأستاذ بجامعة الأزهر

والحق أن هذا من الخطأ بمكان، ذلك أن لفظة (الذات) «إذا قطعت عن هذا المعنى واستعملت بمعنى الأسمية، فلا محذور - على حد قول المقرى في المساح المنبر ص ٢١٢ وابن حجر في الفتح ١٣ / ٣٩٣ لقوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصَّدُورِ) (الأنفال: ٤٣) أي ينفس الصدور، ولكون استعمائها بمعنى النفس صار عرفاً مشهوراً»، وأن الأصل على ما تقتضيه لغة العرب: أن كل فعل أسند إلى فاعل، كان معنى ذلك الفعل قائماً به ووصفاً له وحقه أن يسند إليه، ما لم تأت قرينة تصرفه عن فاعله الحقيقي، فإذا قلنا؛ (جاء فلان)، فالمراد؛ جاء هو ينفسه، لا خادمه ولا رسوله، وكذا القول - ولله المثل الأعلى - في: ( وَعَامَ رَبُّكَ) (الفجر: ٢٢).. وكذلك إذا خصصت الكلمة بإضافة كما في قولنا مثلاً: (ذات الله)، فإنه يلزم أن يكون المضاف من جنس المضاف إليه لأسيما فيما يتنوع فيه المضاف بتنوع المضاف إليه فيكون يحسبه، أو خصصت بوصف كما في قولنا: (الذات الإلهية)، فإنه يلزم أن يكون الوصف مفسّراً للموصوف، ومخصَّصا ومبيَّنا ومؤكداً له، وكاشفا عن معناه .. ذلك أن الألفاظ التي تستعمل في حق الخالق

والمخلوق - كما سبق أن أشرنا - ثها ثلاث اعتبارات: أن تكون مقيدة بالخالق، كـ (سمع الله وبصره ووجهه واستوائه ونزوله وعلمه وقدرته وحياته)، فهذه لا يصلح إلا أن تكون حقيقة له جل وعلا .. أو تكون مقيدة بالمخلوق، ك (يد الإنسان ووجهه ويديه واستوائه)، وهذه لا تصلح إلا أن تكون حقيقة للمخلوق، كل بحسبه.. أو تجرد عن كال الإضافتين وتوجد مطلقة، وهذه – فيما يعرف بالمشترك اللفظى – يلزم أن تكون حقيقة فيهما.

وعليه، فإذا جاءت الآية بلفظ؛ (ٱلرَّحْنُ عَلَّ ٱلْمَرْشِ أَسْتَوَى (طه: ٥)، أو جاء الحديث المتفق عليه بلفظ: (إن الله ينزل إلى السماء الدنيا).. إلخ، كان المراد: استواؤه تعالى ونزوله (بذاته) لا أحد غيره، وإنما قصد أهل السنة من وراء التصريح بهذه اللفظة إبان شرحهم للآية والحديث – مع أننا لا نحتاج إليها لوقوع الخبر عن نفس ذات الله تعالى لا عن غيره-: إفادة أن استواءه سيحانه ونزوله إنما هو على وجه لا نقص فيه، ولا يشبه استواء ونزول المخلوقين، وأيضا إفادة صون صفاته تعالى من التحريف، وبيان شوت المعنى الذي نفاه المؤولة، آية ذلك؛ إجماع الصحابة والسابقين على حمل عبارة الآية والحديث التي

جمادى الأخرة ١٤٣٦ه.

التوحيد) ٥٧

سمعوهما عن النبي صلى الله عليه وسلم على ظاهرها، إذ لم يأت عنهم حرف واحد يقول بأن المراد: يستولي، أو تنزل رحمته، أو ينزل أمره أو مَلَك من ملائكته، لكن لما أحدث هؤلاء المحرَّفون، ما سبق ذكرُه من تأويلات، وطفقوا يسوقون الشُّبَه، احتاج أَمَمة المسلمين إلى أن يقولوا: (يستوي بذاته)، و(ينزل بذاته)، ليبينوا أن استواءه تعالى ونزوله، إنما هو استواء ونزول حقيقيان يليقان به، وكذا في سائر ما وصف الله به تعالى نفسه أو وصفه به رسوله صلى الله عليه وسلم.

المعنى الحقيقي للفظة «الذات»:

ومن هذا يُعلم: أن لفظة (ذات) وإن كانت مؤنثة (ذو)، إلا أن الشرع والعرف وضعاها للدلالة على (النَّفْس) و(عين الشيء)، يقول الراغب بعد أن ذكر أن لفظ (ذات) أصلها (ذو): «وقد استعاروا لفظ (الذات) له (عين الشيء)، واستعملوها مفردة ومضافة، وأدخلوا عليها الألف واللام، وأجروها مجرى النُفس»، وأضحت تعنى: (اسم مستقل قديم مع الله تعالى، عَرَّفه الرب إلى عباده)، قال النووي متعقبا من أنكرها على أهل السنة: «وهذا الإنكار منكر، فقد قال الواحدي في قوله تعالى: (فَأَنَّتُهُمُ أَلَقَهُ وَأَصْلِحُوا ذَاتَ بَنْيَكُم ) (الأنفال: ١). قال ثعلب: (أي الحالة التي بينكم)، فالتأنيث عنده للحالة، وقال الزجاج: (معنى ذات: حقيقة)»، ذكره في الفتح، وقال الشريف الجرجاني في معجم التعريفات، إنها: «الاسم الأعظم الجامع لجميع الأسماء، وقيل: هو الله، لأنه اسم الذات الموصوفة بجميع الصفات،، ومما يؤكد أن (الذات) اسم مستقل، ما ذكره النحويون من تقسيم الإسم إلى: اسم معنى واسم ذات، وأن التمييز يفسر الإبهام في اسم الذات الذي قبله، وأنه لا يُخبَر بالزمان عَن الذات.

طرفا من أقوال أئمة أهل السنة في ذكر لفظة (بذاته) صوناً للصفات عن التحريف:

ونذكر من كلام أهل العلم المنصوص فيه على كلمة (بذاته):

١- ما جاء عن أبي حنيفة (ت ١٥٠) من قوله كما في شرح الطحاوية ص ٢٥٣ وجلاء العينين ص ٣٦٨ ولا ينبغي لأحد أن ينطق في ذات الله بشيء، بل يصفه بما وصف به نفسه».

٥٨ (التوحيد العدد ٢٢ السنة الرابعة والأربعون

٢- قول سفيان الثوري( ت ١٦١) – كما في (ذم الكلام وأهله) للأنصاري (٩٠٨) – «عليكم بالأثر، وإياكم والكلام في ذات الله».

٣- ما جاء عن الأمام مالك (ت ١٧٩) من قوله فيما رواد ابن عبد البرية التمهيد ٧/ ١٤٥ «من وصف شيئًا من ذات الله تعالى مثل قوله: (وَقَالَتِ ٱلْهُودُ مَدُ أَنَّه مَعْلُولَةً ) (المائدة:٦٤)، وأشار بيده إلى عنقه، ومثل قوله: (وَهُوَ السَّمِعُ ٱلْمَعَرُ) (الشورى: ١١)، فأشار إلى عينيه أو أذنيه أو شيء من بدنه، قطع ذلك منه؛ لأنه شبّه الله بنفسه»، وهذا دليل على أن السلف لا يشبهون ولا يمثلون، والمقصود من كلام الإمام مالك: من قال ذلك على سبيل التشبيه؛ بدليل قوله: (لأنه شبه الله بنفسه)؛ فقد ورد في قوله تعالى: (وكَانَ أَلِلَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ) (النساء: ١٣٤) عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه أشار إلى عينيه وأذنه، وورد حديث القبض بيده وهو على المنبر، وحديث الأصابع، وحديث الحبر اليهودي؛ غير أن النبي صلى الله عليه وسلم لما ذكر ذلك، إنما أراد حقيقة الصفة وأراد إثباتها.

٤- ما ورد عن الإمام أحمد (ت ٢٤١)، فيما ذكره الخلال في السنة ٦/ ١٨عن محمد بن سليمان أنه قال لأبي عبد الله أحمد بن حنبل: ما تقول في القرآن؟، قال: عن أي شيء تسأل؟، قلت: كلامه، قال: (كلام الله، وليس بمخلوق ولا تجزع أن تقول ليس مخلوق، فإن كلام الله من الله ومن ذات الله، وتَكلم الله به وليس من الله شيء مخلوق).

٥- قول المزني إمام عصره (ت ٢٦٤) في (شرح أصول السنة) ص ٧٥، ٨٩. إنه سبحانه , عال على عرشه في مجده بذاته"، وحكايته الإجماع على ذلك قائلاً: , هذه مقالاتٌ وأفعالُ اجتمع عليها الماضون الأولون من أئمة الهدى، وبتوفيق الله اعتصم بها التابعون قدوة ورضاً".

٦- قول سهل التستري (ت٢٨٣)- فيما نقله عنه الطحاوي (ص١٦١)- وقد سئل عن ذات الله: ,,ذات الله موصوفة بالعلم، غير مُدَركة بالإحاطة، ولا مرئية بالأبصار في دار الدنيا، وهي موجودة بحقائق الإيمان من غير حد ولا إحاطة ولا حلول، وتراه العيون في العقبى، ظاهراً في ملكه وقدرته، وقد حُجب الخلق عن معرفة كنه ذاته، ودلهم عليه بأياته، فالقلوب تعرفه والعيون لا تدركه، ينظر. إليه المؤمن بالأبصار من غير إحاطة، ولا إدراك نهاية".

٧- ما أفاض فيه العلامة أبو بكر محمد بن موهب المالكي (ت٤٠٦)، قال في شرحه لرسالة الإمام أبي محمد بن أبي زيد – وقد نقله عنه الذهبي في العلو وابن القيم في اجتماع الجيوش -: "وأما قوله: (إنه فوق عرشه المجيد بذاته)، فإن معنى (فوق) و(علا) عند جميع العرب واحد، وفي كتاب الله وسنة رسوله تصديق ذلك، ثم ساق الآيات والأحاديث في إثبات العلو، وبين أن علوه فوق عرشه إنما هو بذاته، لأنه تعالى بائن عن جميع خلقه بلا كيف، وهو في كل مكان بعلمه لا بذاته". ٨- وقول أبى نصر السجزى (ت ٤٤٤) وقد ساق هو الآخر عليه الإجماع، فقال في كتابه الإبانة -ونقله عنه غير واحد -: "أئمتنا كسفيان الثوري ومالك وسفيان بن عيينة وحماد بن زيد وحماد بن سلمة وابن المبارك وفضيل وأحمد وإسحاق، متفقون على أن الله بذاته فوق العرش، وأن علمه بكل مكان".

٩- قول ابن بطال (ت ٤٤٩) فيما ساقه له صاحب (فتح الباري) ١٣/ ٢٩٤، قال: ,,أسماء الله تعالى على ثلاثة أضرب، أحدها: يرجع إلى ذاته وهو والثالث: يرجع إلى صفة قائمة به ك (الحي)، والثالث: يرجع إلى فعله ك (الخالق)؛ وطريق إثباتها جميعاً: السمع، والفرق بين صفات الذات وصفات الفعل، أن صفات الذات قائمة به، وصفات الفعل ثابتة له بالقدرة ووجود المفعول بإرادته جل وعلا"أ.ه.. وما جاء في نظيره من أقوال أهل العلم المتضافرة على جواز إطلاق اسم (الذات) عليه تعالى، والمجمعة على تقسيم صفات الله إلى صفات ذات وصفات فعل.

١٠- كلام أئمة أهل العلم ممن سبق أن ذكرنا مقولاتهم بهذا الخصوص في مقالات سالفة، من نحو: ابن أبي شيبة، وابن أبي زيد القيرواني في رسالته في مذهب مالك، والسجستاني والثعلبي والطلمنكي والكرجي والجيلي وابن رجب الحنبلي وابن أبي زيد المغربي وغيرهم.

١١- كلام من سبق أن ذكرنا نصوصهم في بطلان أنه

تعالى (بذاته) في كل مكان، والإنكار الشديد على من ادعى ذلك، من نحو ما قاله الحارث المحاسبي وعلي بن عاصم شيخ أحمد والبيهقي ود. هراس في شرح الواسطية.

كذا بما يعنى من مفاد كلام الكافة؛ أن قول السلف (بذاته)، إنما جاء في مقام التأكيد والتنصيص على نفى المشابهة عنه جل وعلا، والرد على المعطلة الذين يفسرون صفات الله بما قام به غيره، وينكرون أن يقوم بذات الله تعالى صفة متعلقة دمشيئته، فيقولون: (نزوله: نزول أمره، ومجيئه: مجيء ثوابه)، وهكذا، فكان الشأن في ذكرهم لها، شأن زيادتهم لفظ (بائن) في مقام إثباتهم لعلو الله تعالى، وذلك رداً على الجهمية الذين يزعمون أنه تعالى بداته فيكل مكان، وشأن قولهم: (حقيقة) في تأكيد حقيقة الصفة وردً من جعلها مجازاً، إذ ,, لو كانت الصفات تردّ إلى المجاز، ليطل أن يكون ثمة صفات لله، وإنما الصفة – على ما يقتضيه العقل والنقل – تابعة للموصوف، فهو موجود حقيقة لا مجازا وكذلك جميع صفاته، فإذا كان سبحانه لا مثل له، لزم أن تكون صفاته لا مثل لها" على ما نص عليه الذهبي في العلوص ١٧٥ .

١٢- ما أسس له أئمة السنة في إثبات (الذات) ودلالاتها من نحو قولهم: "والأصل، أن الكلام في الصفات فرع على الكلام في الذات"، وتلك عبارة الخطيب في بيان ما أجمع عليه السلف، وعبارة الن مندة في كتاب التوحيد ٢/ ٢٨. "ذات الله خلصت بانفراد الوحدانية من كل شيء، وبانت عن كل شيء، وأخلصت به القلوب إلى توحيد الله وسلمت"، وعبارة المقدسي ت ٢٣٣في أقاويل الثقات: "إن الصفات كالذات، فكما أن ذات الله ثابتة حقيقة من غير أن تكون من جنس ذوات الخلوقين، فكذلك صفاته ثابتة"، إلى غير ذلك مما يطول ذكره.

١٣- ما عنونوا له في كتب الاعتقاد لإثباتها، من نحو ما فعل اللالكائي في شرح أصول السنة ٢٤١/١ يفي شرح أصول السنة ٢٤١/١ في في (سياق ما روى عن النبي في النهي عن التفكير في ذات الله)، والبيهقي في (الأسماء والصفات) براباب ما ذكر في الذات)، وابن أبي العز في (شرح الطحاوية) برابا حرمة الخوض في ذات الله)،

جمادى الأخرة ١٤٣٦هـ

التوحيد) [٥٩

وابن حجر في الفتح ١٣ / ٣٩٣ بـ (باب: ما يذكر في الذات والنعوت وأسامي الله، وقال خُبيب: وذلك في ذات الإله، فذكر الذات باسمه تعالى).. إلخ. القرائن الشرعية في إطلاق اسم (الذات) بحق الله تعالى، وأوجه دلالتها:

على أن ما سبق ذكره من التعليل لذكر أئمة السلف للفظة (الذات)، لم يمنعهم أن يسردوا ما تيسر من النصوص الوارد فيها هذه اللفظة في الحديث وفي كلام الصحابة، وذلك لشدة علاقتها بصفات الله تعالى، ونذكر من هذا:

١- ما رواه البخاري ومسلم وغيرهما، من طريق أبي هريرة، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: لم يكذب إبراهيم قط إلا ثلاث كذبات، ثنتين في ذات الله، قوله: (لنَ سَعَمُ ) (الصافات/ ٨٩)، وقوله: (لَ نَعَكُمُ, حَيرُهُمُ هَذَا) (الأنبياء/ ٢٤)، وواحدة في سارة: (إنك أختي).. وفيه رد على ما زعمت الجهمية والمعطلة والمؤوَلة أن الذات هذا، هي: الحق، وهو باطل قطعاً، إذ ليس يمكن أن يضاف إلى الله تعالى شيء ثم لا يكون مُتصفا به، وإن صح لهم هذا في موضع معين – ولن يصح – فلن يصح تأويلهم هذا في شتى المواضع، فقد تواترت الأحاديث بإثبات الذات لله تعالى، وهو قول جميع المسلمين.

٢- وما روي عن ابن عباس من قوله صلى الله عليه وسلم: (تفكروا في كل شيء، ولا تفكروا في ذات الله)، قال عنه ابن حجر في الفتح١٢/ ٣٩٤، "موقوف، وسنده جيد"، كما حسنه بشواهده الألباني في الصحيحة ٤/ ٣٩٥.

٣- ما ورد في قصة خبيب بن عدي، وقد أخرجها البخاري في الصحيح (٧٤٠٢) من طريق أبي هريرة. وفيها، أن النبي صلى الله عليه وسلم بعث عشرة من الصحابة، في السرية التي غدر بهم المشركون، منهم خبيب الأنصاري، قال أبو هريرة، فأخبرني عبيد الله بن عياض أن ابنة الحارث أخبرته أنهم حين اجتمعوا، استعار خبيب منها موسى يستحد بها، قلما خرجوا من الحرم ليقتلوه، قال:

ولست أبالي حين آقتل مسلما

على أي جنب كان في الله مصرعي وذلك في ذات الإله وإن يشأ يُبارك على أوصال شلو مُمزَّع

التوحيد العدد ٢٢ السنة الرابعة والأربعون

فقتله عقبة بن الحارث، فأخبر النبي أصحابه يوم أصيبوا خبرهم)، فهذا إمام المحدثين – وقد تبعه كثيرون - قد احتج بهذا الخبر على إطلاق الذات على اسم الله تعالى، وهو قول جميع المسلمين إلا الجهمية ومقلديهم من المتعصبين، الذين زعموا أن الذات هي الحقّ، مخالفين بذلك أئمتنا ومحد ثينا. ٤- ما رواد أحمد في مسنده ٨٦/٣ من طريق أبي سعيد الخدري، قال: اشتكى الناس علياً الناس فقام رسول الله صلى الله عليه وسلم فينا خطيبا، فسمعته يقول: (أيها الناس لا تشكوا علياً فوالله إنه لأخشن في ذات الله أوفي سبيل الله)، قال الحاكم (١٤٤/٣): هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي، و(أو) هذه: للتنويع، ووردت متابعته بلفظ؛ (.. فوالله لهو أخبشن في ذات الله، وفي سبيل الله)، وبلفظ: (.. فوالله إنه لأخيشن في ذات الله).

٥- ما أخرجه أبو نعيم في الحلية ٢/ ٢٤٩ عن أبي ذر، قال: سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم أي الجهاد أفضل؟ قال: (أن تجاهد نفسك وهواك في ذات الله)، والحديث له عدة شواهد منها: ما روى أبو نعيم من طريق آخر أن رجلاً سأل عبد الله بن عمرو بن العاص أي المجاهدين أفضل؟، قال: (من جاهد نفسه في ذات الله).. وما رواه ابن نصر في تعظيم قدر الصلاة بلفظ، فأي المهاجرين أفضل؟، قال: (من جاهد لنفسه وهواه في ذات الله)، وهذا كما في الصحيحة (٣/ ٤٨٣، رقم ٤٨٣) حديث صحيح.

٦- ما جاء عن عبد الرحمن بن عوف، وكان به إحدى وعشرون جراحة وهتم، وجرح في رجله، فعرج من ذلك الجرح وقد أقبلت صفية بنت عبد المطلب لتنظر إليه وكان أخاها لأمها، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم لابنها الزبير بن العوام: (القها، فأرجعها لا ترى ما بأخيها)، فلقيها الزبير بن العوام، فقال لها، يا أمه، إن رسول الله يأمرك أن ترجعي، فقالت: ولم، وقد بلغني أنه قد مُثل بأخي، وذلك في ذات الله 10... إلى غير ذلك من الأخبار التي يضيق المقام بذكرها.. وإلى لقاء آخر نستكمل الحديث..

والحمد لله رب العالمين.



تحذير الداعية من القصص الواهية

قصة قراءة الله تعالى طه ويس قبل خلق آدم

على حشيش

اعداد/

نواصل فج هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت وانتشرت على ألسنة القصاص والوعاظ نتيجة وجودها في كتب السنة الأصلية، بل ومن أئمة التوحيد من أهل السنة والحماعة من جعل هذه القصة من الأدلة التي يستدلون بها على أن القرآن من صفات الله القديمة والتي أخرجوها في مصنفاتهم في أصول اعتقاد أهل السنة ومنهم من اتخذها دليلاً من أدلة السنة على الفرق بين خلق الله وبين كلام الله كما سنبين في التخريج، بل يزعم المتصوفة والطرقية أن هذه القصة تكريم للنبى محمد صلى الله عليه وسلم من قبل خلق آدم عليه السلام في كتب الحديث الأصلية وستبين أن هذا الحديث متكر، كان سببًا في اشتهار هذين الاسمين من بين أسماء الناس، وكذلك سنبين أن هذه القصة واهية، وفي هذا البيان تنقية لأدلة اعتقاد أهل السنة والجماعة، حتى لا يتقول علينا أهل البدء والضلال الذين يتشرون سمومهم خاصة في هذه الأيام في الصحف والمجلات والقنوات، والله المستعان.

#### أولا المتن:

رُوي عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنَّ الله قرأ طه ويس قبل أن يخلق آدم بألف عام، فلما سمع الملائكة القرآن قالوا: طوبى لأمة تنزل هذا عليها، وطوبى لأجواف تحمل هذا، وطوبى لألسن تكلم بهذا .. ثانيًا: التخريج:

١- هذا الخبر الذي جاءت به قصة «قراءة الله تعالى طه ويس قبل خلق آدم» أخرجه الحافظ سليمان بن أحمد الطبراني في «المعجم الأوسط» (٤٥٢/٥٤) (ح٢٨٧٤) قال، حدثنا عبدوس بن ديزويه الرازي، قال، حدثنا إبراهيم بن المنذر الخزامي قال، حدثنا عمر بن حفص بن ذكوان مسمار، قال، حدثنا عمر بن حفص بن ذكوان عن مولى الحرقة عن أبى هريرة قال؛ قال

رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله قرأ طه، يس...» القصة.

٢-وأخرجه الحافظ أبو بكر عمرو بن أبي عاصم في السنة، باب في «ذكر كلامه تبارك وتعالى، (ح٢٠٧) قال: حدثنا إبراهيم بن المنذر الحزامي به.

٣- وأخرجه الإمام الحافظ أبو بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة في كتاب «التوحيد وإثبات صفات الرب عز وجل» (ح٢٣٦) باب (٤١): «الأدلة من السنة على الفرق بين خلق الله وبين كلام الله » قال، حدثنا أبو هشام زياد بن أيوب قال: حدثنا إبراهيم- يعني ابن المنذر الحزامي به.

٤-وأخرجه الإمام الحافظ الدارمي في «السنن» (ح٣٤١٤) قال: حدثنا إبراهيم بن المهاجر بن مسمار به.

•- وأخرجه الحافظ أبو بكر أحمد بن علي البيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٣٦٠) قال: أخبرنا أبو سهل أحمد بن محمد بن إبراهيم المهراني، وأبو النصر بن قتادة قالا: أخبرنا محمد بن إسحاق بن أيوب الصبغي، حدثنا الحسن بن علي بن زياد السري حدثنا إبراهيم بن المنذر الحزامي به.

<sup>1</sup>- وأخرجه الحافظ هبة الله بن الحسن بن منصور اللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» (٣٦٤/١) (ح٣٦٨) قال: أخبرنا عبيد الله بن أحمد بن علي، قال: حدثنا حمزة بن القاسم بن عبد العزيز، قال: حدثنا عبد الرحمن بن محمد بن منصور، قال: حدثنا إبراهيم بن المنذر به.

٧- وأخرجه اللالكائي أيضًا (ح٣٦٩) قال: وأخبرنا علي بن محمد بن أحمد بن بكران، قال: أخبرنا الحسن بن محمد بن عثمان، قال: حدثنا يعقوب بن سفيان، قال: حدثنا إبراهيم بن المنذر به.

٨- وأخرجه الإمام الحافظ أبو أحمد عبد الله بن عدي في «الكامل» (٦٠/٢١٦/١) قال، حدثنا يحيى بن محمد بن عمران بن أبي الصفيراء البالسي، وعبد الله بن موسى بن الصقر، وأحمد

بن موسى بن زنجويه واللفظ له وعمران بن موسى السختياني قالوا: حدثنا إبراهيم بن المنذر الحراني به.

•وأخرجه الحافظ أبو جعفر محمد بن عمرو بن موسى بن حماد العقيلي المكي في «الضعفاء الكبير» (٢٥/٦٦/١) قال: حدثنا محمد بن إسماعيل، قال: حدثنا إبراهيم بن المنذر به.

۱۰ وأخرجه الإمام الحافظ ابن حبًان في « «المجروحين» (۱۰۸/۱) وقال: أخبرناه عمران بن موسى حدثنا إبراهيم بن المنذر الجزامي به.

11- وأخرجه الإمام أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن الجوزي في «الموضوعات» (١٠٩/١) باب: «ما ذكر أن الله تعالى قرأ طه ويس قبل خلق آدم» قال:

أ- أنبأنا أبو البركات على البزار، قال: أنبأنا أحمد بن علي الطرثيثي، أخبرنا هبة الله بن الحسن اللالكائي قال: أخبرنا علي بن محمد بن أحمد بن بكران به.

ب- وأخبرنا إسماعيل بن أحمد السمرقندي، قال: أخبرنا إسماعيل بن مسعدة الإسماعيلي، قال: أخبرنا حمزة بن يوسف السهمي قال: حدثنا أبو أحمد بن عدي الحافظ قال: حدثنا أحمد بن موسى بن زنجويه به.

ج- وأنبأنا عبد الوهاب بن المبارك الأنماطي، قال: أخبرنا محمد بن المظفر الشامي قال: أخبرنا أحمد بن محمد العتيقي قال: أخبرنا يوسف بن الدخيل قال: أخبرنا أبو جعفر العقيلي به.

#### دالثًا: التحقيق:

أ- هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة قال الحافظ الطبراني في «المعجم الأوسط» (٤٥٢/٥): «لا يُروى هذا الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا بهذا الإسناد، تضرد به إبراهيم بن المنذر.

٢- قلت: ومما أوردناه آنفا من التخريج يتبين التطبيق العملي لهذه القاعدة التي أوردها الحافظ الطبراني (٢٦٠هـ- ٣٦٠) في كتابه «المعجم الأوسط» هذا الكتاب الذي ظهر فيه منهجه من سعة روايته وكثرة اطلاعه على

٦٢ ( التوحيد العدد ١٩٢٢ السنة الرابعة والأربعون)

طرق الحديث وتمييز الطرق التي اشترك فيها عدد من الرواة عن هذا الراوى، عن الطرق التي انفرد بها بعض الرواة عن بعض، وهذا الأمر لا ينقاد إلا لإمام جهيد من جهابذة هذا الفن الدقيق الواسع، وقد تعب كثيرًا في إخراج هذا الكتاب بهذا المنهج لذلك كان يقول: «هذا الكتاب روحي». اه.

قلت: فقوله: «لا يروى هذا الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا بهذا الإسناد تضرد يه إيراهيم بن المنذر». اه.

أ- يدل على أن هذا الجديث «فرد مطلق».

كما هو مقرر عند علماء الصناعة الحديثية حيث بين ذلك الحافظ السخاوي في «فتح المغنث» (٣٨٤/٣)- ط. دار المنهاج الرياض- قال: «الفرد المطلق هو الحديث الذي لا يعرف إلا من طريق هذا الصحابي ولو تعددت الطرق إليه». 

٥- ويدل أيضا على أن هذا الحديث تفرد به إبراهيم بن المنذر فما فوقه، حيث إن هذا الحديث لا يروى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا بهذا الإستاد، ويحتسب من لا دراية له أن هذا أمر هين، ولكنه عظيم عند من الحديث صناعة، حيث يتيين أن رواة هذا الحديث من إبراهيم بن المنازر فما فوقه لا يوجد لهم متابعات تامة أو قاصرة.

٣- قلت: وهذا الخبر الذي جاءت به قصة «طه ويس» فيه علتان:

الأولى: إبراهيم بن المهاجرين مسمار.

أ- وهو الذي روى عنه إبراهيم بن المنذر، وتفرد برواية هذا الخبر ولا يوجد له متابع كما هو مدين من قول الحافظ الطبراني المبنى عن سعة روايته وكثرة اطلاعه على طرق الحديث، وهذا ما أقره الإمام الحافظ ابن عدى (٢٧٧ه-٣٦٥هـ) في كتابه «الكامل في ضعفاء الرجال» (۲۰/۲۱٦/۱) قال: «وإبراهيم بن مهاجر ثم أجد له حديثا أنكر من حديث «قرأ طه ويس» لأنه ثم يروه إلا إبراهيم بن مهاجر، ولا يروي (بهذا الإسناد ولا بغير هذا الإسناد) هذا المتن إلا إز- وقال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين»:

إبراهيم بن مهاجر هذا». اه.

قلت: وهذا مبين في الطرق التي أخرجنا بها هذا الخبر من أئمة الحديث في كتب الحديث الأصلية آنفا.

ـــ قال الإمام الدخارى في «الضعفاء الصغير» (A): «إبراهيم بن مهاجر بن مسمار المدنى: منكر الحديث». اه.

قلت: وهذا المصطلح عند الإمام البخاري له معناه كما في «تدريب الراوي» (٣٤٩/١): «البخاري يطلق؛ فيه نظر وسكتوا عنه فيمن تركوا حديثه، ويطلق: منكر الحديث على من لا تحل الرواية عنه، اه.

ح- قال الإمام الحافظ ابن حيان في «المجروحين» (۱۰۸/۱): «إبراهيم بن المهاجر بن مسمار من أهل المدينة يحدث عن عمر بن حفص بن ذكوان منكر الحديث جدًا ثم أخرج من مناكيره قصة «قراءة طه ويس»، ثم قال: وهذا متن موضوع». 

د- قلت: وذكر هذا الخبر الحافظ الذهبي في «الميزان» (۲۲٤/٦٧/۱)، وجعله من مناكير إبراهيم بن مهاجر بن مسمار المدنى، وأقر قول الإمام البخاري: فيه بأنه «منكر الحديث» وقال: «انفرد عنه إبراهيم بن المنذر الجزامي»، ثم أقرَّ قول ابن حيان في حديث «قرأ طه ويس»: «هذا متن موضوع». اه.

ه - وذكره الحافظ ابن حجر في «اللسان» (١١٥/١١٥/١)؛ وأقرر ما أقره الإمام الذهبي في «الميزان» عن إبراهيم بن مهاجر بن مسمار المدنى وزاد عليه: «وقال ابن حبان في الضعفاء: منكر الحديث جدًا لا يعجبنى الاحتجاج به إذا انفرد». اه.

و- وقال الحافظ العقيلي في «الضعفاء الكبير» (۲۰/۱۱)؛ حدثنی آدم بن موسی قال: سمعت المخارى يقول: إبراهيم بن المهاجر بن مسمار المدنى منكر الحديث ومن حديثه ... وأخرج حديث: «إن الله قرأ طه ويس، من منكراته.

التوحيد جمادى الأخرة ١٤٣٦ هـ

«إبراهيم بن مهاجر بن مسمار؛ ضعيف مدني». اهـ.

قلت: بهذا يتبين أن إبراهيم بن المهاجر بن مسمار منكر الحديث جدًا وهذا المتن الموضوع المنكر من روايته كما بين ذلك أئمة الجرح والتعديل خاصة الإمام البخاري الدي بين منهجه الحافظ ابن حجر في «هدي الساري» (ص٤٠٥) قال: «وللبخاري في كلامه على الرجال توق زائد وتحر بليغ يظهر لمن تأمل كلامه في الجرح والتعديل فإن أكثر ما يقول: سكتوا عنه، فيه نظر، تركوه ونحو هذا».

قلت: فكيف بإبراهيم بن مسمار الذي قال فيه الإمام البخاري: «منكر الحديث»؟!

العلة الأخرى: شيخه عمر بن حفص بن ذكوان. قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٦٠٧٥/١٨٩/٣): «عمر بن حفص أبو حفص العبدي، وهو عمر بن حفص بن ذكوان قال أحمد: تركنا حديثه وحرقناه، وقال علي: ليس بثقة، وقال النسائي: متروك، وقال الدارقطني: ضعيف». اه.

قلت: والإمام الذهبي بهذا قد بين شدة ضعف عمر بن حفص بن ذكوان، وقد قال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٧٣): «الذهبي من أهل الاستقراء التام في نقد الرجال». اهـ.

قلت: لذلك أورده الحافظ ابن حجرية «اللسان» (٣٤٢/٤) (٣٤٢/١٦٨٩)، ونقل ما ذكره الذهبي في «الميزان» في عمر بن حفص بن ذكوان وأقره بل وزاد عليه ما نقله عن الساجي: «متروك الحديث» ثم أورد أحاديث من مناكيره.

من هذا التحقيق يتبين:

أن الخبر الذي جاءت به القصة منكر والقصة واهية وبها علتان من منكر الحديث لا تحل الرواية عنه وآخر متروك تركوا حديثه وحرقوه ليس بثقة.

#### رابعًا، تضعيف أدمة الحديث للقصة،

١- أورد الإمام الحافظ ابن كثير في «تفسيره» ١٤١/٣) هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة في صدر تفسير سورة طه نقلاً عن ابن خزيمة قال، «روى إمام الأئمة محمد بن إسحاق بن خزيمة في كتاب التوحيد عن زياد بن أيوب عن

إبراهيم بن المنذر الحزامي، حدثنا إبراهيم بن المهاجر بن مسمار عن عمر بن حفص بن ذكوان عن مولى الحرقة- يعني عبد الرحمن بن يعقوب- عن أبي هريرة قال؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ إن الله قرأ طه ويس قبل أن يخلق آدم بألف عام، فلما سمعت الملائكة قالوا؛ طوبى لأمة ينزل عليهم هذا، وطوبى لأجواف تحمل هذا، وطوبى لألسن تتكلم بهذا».

نكارة وإبراهيم بن مهاجر وشيخه تكلم فيهما. اهـ.

قلت: وهذا النوع من الغرائب قال فيه الأمام الحافظ ابن رجب في «شرح علل الترمذي» (٤٠٨/١): قال أحمد بن يحيى: سمعت أحمد غير مرة يقول: «لا تكتبوا هذه الأحاديث الغرائب فإنها مناكير وعامتها عن الضعفاء». اه.

وهذه القاعدة للإمام أحمد بن حنبل تنطبق تمام الانطباق على حكم الإمام الحافظ ابن كثير على خبر «قراءة طه ويس».

٢-وأخرج هذا الخبر الذي جاءت به القصة قال الإمام ابن الجوزي في «الموضوعات» (١١٠/١): «هذا حديث موضوع».

قال ابن عدي: ثم أجد لأبراهيم حديثًا أنكر من هذا لأنه لا يرويه غيره.

وقال البخاري: إبراهيم بن المهاجر ضعيف منكر الحديث.

وأما عمر بن حفص فقال أحمد بن حنبل: حرقنا حديثه.

وقال يحيى بن معين: ليس بشيء، وقال النسائي: متروك الحديث.

وقال ابن حبان: هذا متن موضوع. اه.

٣- وأورده ابن عراق في "تنزيه الشريعة عن الأخبار الشنيعة الموضوعة، (ح١٩) وضعفه.

<u>

 </ttr>

 </u>

خامسا: بيان عدم صحة أن طه ويس اسمان من أسماء النبى صلى الله عليه وسلم.

٢٤ ( التوحيد العدد ١٩٢٦ السنة الرابعة والأربعون)

للرد على المتصوفة الذين يزعمون أن هذه القصة تكريم للنبي صلى الله عليه وسلم من قبل خلق آدم عليه السلام لاعتقادهم أن طه ويس اسمان من أسماء النبي صلى الله عليه وسلم لوجود الخبر في كتب السنة الأصلية بهذا، ولقد بينا آنفًا عدم صحة قصة «قراءة الله تعالى طه ويس قبل خلق آدم»، وبينا أنها منكرة، وهذا بيان بتخريج وتحقيق الخبر بأن طه ويس اسمان من أسماء النبي صلى الله عليه وسلم.

1- الخبر أخرجه الحافظ أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني في «دلائل النبوة» (١٢/١) الفصل الرابع؛ «ذكْرُ فضيلته صلى الله عليه وسلم بأسمائه ، قال: حدثنا محمد بن أحمد بن الحسن، حدثنا محمد بن عثمان بن أبي شيبة، قال: حدثنا عبد الله بن عمرو بن أبان، قال الله صلى الله عليه وسلم، إن لي عند ربي عشرة الله صلى الله عليه وسلم، «إن لي عند ربي عشرة أسماء». قال أبو الطفيل: حفظت منها ثمانية، محمد، وأحمد، وأبو القاسم، والفاتح، والخاتم، والعاقب، والحاشر، والماحي، قال أبو يحيى: زعم طه وبس. اه.

٢-التحقيق:

هذا الخبر فيه علتان:

الأولى: إسماعيل بن إبراهيم التيمي:

أ- قال الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (٤١٥/١٣٧/٢)؛ إسماعيل بن إبراهيم الأحول أبو يحيى التيمي الكوفي روى عن سيف بن وهب وآخرين، وروى عنه عبد الله بن عمر بن أبان-اهـ. قلت: وقد صُحف إلى عبد الله بن عمرو بن أبان كما في ط. المتنبي- القاهرة، ط. الباز مكة المكرمة تلك الطبعتان اللتان أخرجنا منهما هذا الحديث.

ب قال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (١٤): «إسماعيل بن إبراهيم أبو يحيى التيمي الكوفي، قال ابن نمير: ضعيف جدًا». اهـ. ح- وقال الأمام النسائي في «الضعفاء

والمتروكين» (٣٠): «ضعيف كوفي». اه.

د-وقال الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٥٥/٢)؛ روى عنه عبد الله بن عمر بن أبان سألت أبي عنه فقال؛ ضعيف الحديث، وسألت أبي عنه ثانيًا، فقال؛ قال ابن نمير؛ ضعيف الحديث جدًا.

هـ- وقال الحافظ ابن حبان في المجروحين (١٢٢/١): «يخطئ حتى خرج عن حد الاحتجاج به إذا انفرد». اهه.

وقال الحاكم أبو أحمد؛ ليس بالقوي عندهم، وقال ابو داود: شيعي. اهـ.

قلت: وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء» (٢٨٣/٢): «أخرجه أبو نعيم في الدلائل من حديث أبي الطفيل ضعيف». اه.

العلة الأخرى: سيف بن وهب.

قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٣٦٤٥/٢٥٩/٢): «سيف بن وهب عن أبي الطفيل، قال يحيى بن سعيد: هالك». اه.

قلت: وأخرج الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٢٣٦/٣) (٨٥٢/١٢٠) بسنده عن يحيى بن سعيد قال: سيف هالك من الهالكين. ثم أخرج له هذا الحديث من مناكيره، قال: حدثنا عبد الله بن محمد بن عبد العزيز، حدثنا عبد الله بن عمر حدثنا أبو يحيى التيمي حدثنا سيف بن وهب عن أبي الطفيل مرفوعًا، ثم قال: وقد نسبه يحيى القطان وابن حنبل إلى الضعف. اه.

قلت: هذا الحديث المنكر لما فيه من ضعفاء وها لكين يغني عنه هذا الحديث الثابت الصحيح الذي أخرجه الإمام البخاري في «صحيحه» (ح٣٥٣) (ح٤٨٩٦) ومسلم في (صحيحه) (٣٣٤٥) من حديث جبير بن مطعم رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله رضي الله عنه قال: قال رسول الله محد، وأنا أحمد، وأنا الماحي الذي يمحو الله بي الكفر، وأنا الحاشر الذي يحشر الناس على قدمي، وأنا العاقب».

ومعنى العاقب: الذي ليس بعده نبي.

هذا ما وفقتي الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

جمادى الأخرة ١٤٣٦هـ التوحيد ] ٦٥



## من معاني (الحفظ) في القرآن مالسنة

۱عداد/ الستشار أحمد السيد علي إبراهيم

٦٦ التوحيد العدد ٢٢٥ السنة الرابعة والأربعون

الحمد لله حمدا لا ينفد، أفضل ما ينبغي أن يحمد، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه ومن تعبد: أما بعد في فيتتبع الآيات القرآنية. والأحاديث النبوية الصحيحة التي وردت بلفظ الحفظ، ومشتقاته، أمكن استنباط هذه الفوائد المهمة:

#### تعريف الحفظ، لغة وشرعًا؛

الحفظ لغة: قال الرَاغب ما خلاصته: الحفظ يقال تارة لهيئة النَّفس الَتي بها يثبت ما يؤدّي إليه الفهم ويضاده النَسيان كما في حفظ القرآن الكريم مثلا، شمّ استعمل في كلّ تفقد وتعهد ورعاية مُرَّحَفَظ مَنْ مَاستعمل في كلّ تفقد وتعهد ورعاية وقوله سبحانه: «وَرَّلْفَظِيرَ مُرُوحَهُمْ وقوله سبحانه: «وَرَلْفَظِيرَ مُرُوحَهُمْ مَوَالْحَفَظ مَنْ أَنَهُ وَالنساء: ٣٥) كناية عن مهد الأزواج عند غيبتهم بسبب أنّ الله تعالى يحفظين أن يطلع عليهن، وقرأ بما مُفظ الله بالنصب أي بسبب رعايتهن حق الله تعالى لا لرياء وتصنع منهن.

الحفظ اصطلاحًا؛ لا يختلف معنى الحفظ في اللغة عن معناه في الاصطلاح، فقد يعني الصيانة عن أسباب التلف، أو الحفظ في الصدر.

#### الحفظ في القرآن والسنة: ١- بين الله أنه على كل شيء حفيظ، وحفظ الله لخلقه نوعان:

قال في «الحق الواضح المبين»، وحفظه لخلقه نوعان عام وخاص، حفظه لجميع المخلوقات بتيسيره لها ما يقيتها ويحفظ بنيتها، وتمشي إلى هدايته، وإلى مصالحها بإرشاده، وهدايته العامة التي قال عنها، (عُمَرُ كُلَ مَنْ، حُلَةُ مُ حُدًى) (طه، ٥٠).

والنوع الثاني: حفظه الخاص لأوليائه، سوى ما تقدم، بحفظهم عما يضر إيمانهم، ويحفظهم من أعدائهم من الجن والإنس فينصرهم عليهم ويدفع عنهم كيدهم، قال الله تعالى: «إنَ ألَهُ يُلُومُ عَن ٱلَيْنَ

مَامَنُولٌ» (الحج: ٣٨)، وفي الحديث: (احفظ الله يحفظك). أي احفظ أوامره بالامتثال ونواهيه بالاجتناب، وحدوده بعدم تعديها، يحفظك في نفسك ودينك ومالك وولدك، وفي جميع ما آتاك الله من فضله» اه.

#### ٢- وبين أنه خير الحافظين:

ولأن الله سبحانه خالق كل شيء، وقد أحاط بكل شيء علما، فلا يكون حفظ غيره، كحفظه سبحانه وتعالى، بل هو خير الحافظين، قال تعالى: «قَالَ هَلْ مَامَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلَا حَمَا آمِنتُكُمْ عَلَى أَخِيهِ مِن قَبَلُ فَاللَهُ خَيْرُ حَفِظاً وَهُوَ أَرْحَمُ ٱلْرَحِينَ» (يوسف ٢٤).

٣- وحفظ مقادير كل شيء في اللوح المحفوظ، فاللوح المحفوظ هو الكتاب الذي كتب الله فيه مقادير الخلق قبل أن يخلقهم.قال الله تعالى: «أَلَّرْ تَعَلَّمُ أَتَ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاء وَالأَرْضُ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتَبَ" (الحج: ٧٠) قال ابن عطية: هو اللوح المحفوظ.

وقال تعالى: « مَا أَسَابَ مِن تُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِيَ أَنْفُسِكُمُ إِلَّا فِي كِتَبِ مِن قَبِّلِ أَن نَبَرَأَهَا » (الحديد: ٢٢) قال القرطبي: يعني اللوح المحفوظ.

#### ٤- وحفظ عباده وأعمائهم:

ولأنه سبحانه خلق عباده لغاية عظيمة هي عبادته، فقد تكفل بحفظهم، وحفظ لأعمالهم ليجازيهم عليها يوم القيامة. فحفظ العباد من أمر الله:

فقال تعالى: « لَهُ مُعَقِّبُتُ مَنْ بَيْنِ يَدَيْدِ وَمِنْ خَلَفِهِ يَخَفَظُونَهُ مِنْ أَمَر اللَّهِ إِنَّ اللَّهُ لَا يُعَبِّرُ مَا بِقَوْمِ حَقَّ يُغَبَرُوْا مَا بِأَنْفُسِمُ وَإِذَا أَرَادَ أَلَنَهُ بِقَوْمِ سُوَءًا فَلَا مَرَدَ لَهُ وَمَا لَهُم مِنْ دُولِهِ مِن وَالِ » (الرعد ١١)

قال القرطبي رحمه الله في تفسيره- بعدما ذكر خلافًا لأهل العلم في معناها: قال عبد الرحمن بن زيد: المعقبات ما يتعاقب من أمر الله تعالى وقضائه في عباده؛قال الماوردي، ومن قال بهذا القول ففي تأويل قوله: يحفظونه من أمر الله وجهان: أحدهما: يحفظونه من الموت ما لم يأت أجل؛ قاله الضحاك. الثاني: يحفظونه من الجن والهوام المؤذية، ما لم يأت

قدر؛ - قائد أبو أمامة وكعب الأحبار - فإذا جاء المقدور خلوا عنه؛ والصحيح أن المعقبات الملائكة، وبه قال الحسن ومجاهد وقتادة وابن جريج؛ وروي عن ابن عباس، واختاره النحاس، واحتج بقول النبي - صلى الله عليه وسلم -: يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار الحديث، رواه الأئمة. وروى الأئمة عن عمرو عن ابن عباس قرأ « معقبات من بين يديه ورقباء من خلفه من أمر الله يحفظونه « فهذا قد بين المعنى.» اه.

وقال تعالى: « إِنَّكُنُ أَنَّسِ أَأَعَلَهُا حَافِظُّ» (الطارق ٤). وحفظ أعمال العباد:

فقال تعالى: « وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنفِظِينَ» (الانفطار ١٠)

قال محمد الطاهر بن عاشور – رحمه الله – في تفسيره: «والحافظين صفة لمحذوف تقديره: للائكة حافظين، أي: محصين غير مضيعين لشيء من أعمالكم. اهـ.

وقال تعالى: « وَٱلَّذِينَ ٱعْتَدُوْلَ مِن دُوَنِهِ أَوَلِيَّهُ أَنَّهُ حَفِظُ عَلَيْهِمْ وَمَآ أَنَ عَلَيْهِم بِوَكِلِ» (الشورى ٦)، قال الشنقيطى – رحمه الله – في تفسيره « أضواء البيان «: «وقوله - تعالى - في هذه الآية الكريمة: الله حفيظ عليهم، أي رقيب عليهم حافظ (ص: ٤٤) عليهم كل ما يعملونه من الكفر والماصي، وفي أوله اتخاذهم الأولياء يعبدونهم من دون الله وفي الآية تهديد عظيم لكل مشرك، اه.

#### ٥- وضمن لن خرج في سبيله أن يحفظه:

عن حميد بن هلال قال: «كان رجل من الطفاوة طريقه علينا فأتى الحي فحدثهم قال: قدمت المدينة في عير لنا فبعنا ثم قلت: لأنطلقن إلى هذا الرجل فلآتين من بعدي بخبره، قال: فانتهيت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فإذا هو يريني بيتا قال: أنَّ امرأة كانت فيه (يعني بيتًا في المدينة)، فخرجت في سريَّة من المسلمين، وتركَت ثنتَيُ عشرة عنزًا لها وصيصتها، كانت تنسُجُ بها (الصنارة التي يغزل بها وينسج)، قال: ففقدت عنزًا من غنمها وصيصتها، فقالت:

يا ربُّ { اِنَّكَ قَد ضَمِنتَ لَىٰ خَرِج فَي سَبِيلِكَ أَن تحفَظَ عليه، وإنِّي قَد فقدتُ عنزَا من غَنمي وصيصتي، وإنِّي أَنشَدُكَ عنزي وصيصتي، قال: فجعل رسولُ الله يذكُرُ شدَّةَ مُناشدتها لربَّها تبارك وتعالى قال: رسولُ الله: فلأصبحت عنزُها ومثلُها، وصيصتُها ومثلُها، وهاتيك فائتها فاساًلُها إن شئتَ، قال: قلت: بل أصدقك، (رواه أحمد وصححه الألباني).

#### ٦- وبين نبيه صلى الله عليه وسلم أن من حفظ الله، حفظه الله:

فعن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال له: «(كنتُ خلفَ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم يومًا قال يا غلام، إني أعلِّمُك كلمات: احفَظ الله يحفَظُك، احفَظ الله تجدُه تُجاهَك، إذا سألتَ فاسأل الله، وإذا استعنتَ فاستعنْ بالله، واعلم أنَّ الأمة لو اجتمعتُ على أن ينفعوكَ بشيء، لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، وإن اجتمعوا على أن يضُرُوك بشيء لم يضُروكَ وجَفَّت المُصُحَفَ)» (رواه الترمذي وصححه الألباني).

فقوله صلي الله عليه وسلم « احفظ الله يحفظك « أي احفظ حدوده وحقوقه وأوامره ونواهيه، وحفظ ذلك هو الوقوف عند أوامره بالامتثال، وعند نواهيه بالاجتناب وعند حدوده فلا يتجاوز ما أمر به وأذن فيه إلي ما نهي عنه وحدر منه؛ فمن فعل ذلك فهو من الحافظين لحدود الله الذين مدحهم الله في كتابه، وحفظ الله لعبده يدخل فيه نوعان: أحدهما حفظه له في مصالح دنياه:

كحفظه في بدنه وولده وأهله وماله؛ قال عمر بن عبد العزيز: «ما من مؤمن يموت إلا حفظه الله في عقبه وعقب عقبه»، وقال ابن المنكدر: «إن الله ليحفظ بالرجل الصالح ولده وولد ولده والدويرات التي حوله فما يزالون في حفظ من الله وستر». ومتى كان العبد مشتغلا بطاعة الله فإن الله يحفظه في تلك الحال؛قال

بعض السلف: من اتقي الله فقد حفظ نفسه، ومن ضيّع تقواه فقد ضيّع نفسه، والله غني عنه. قال ابن عساكر في تاريخ دمشق: «وقال الفضيل: إني لأعصي الله فأعرف ذلك من خلق حماري وخادمي، اهـ. وكذا نسبها الحافظ ابن كثير في البداية والنهاية للفضيل بلفظ: «إني لأعصي الله فأعرف ذلك في خلق حماري وخادمي وامرأتي وفاربيتي، اه.

النوع الثاني: حفظ الله للعبد في دينه وإيمانه: وهو أشرف النوعين، فيحفظه في حياته من الشبهات المضّلة ومن الشهوات المحرمة، ويحفظه عند موته فيتوفاه على الإيمان.

وقوله صلى الله عليه وسلم: «احفظ الله تجده وقوله صلى الله عليه وسلم: «احفظ الله تجده تجاهك» معناه أن من حفظ حدود الله وراعى حقوقه وجد الله معه في كل أحواله حيث يتوجه يحوطه وينصره ويَوفقه ويُسدَده «إنَ اللَّه مَع الَذينَ اتَقَوا وَالَذينَ هُم مُحُسنُونَ» قال قتادة: «مَن يتقي اللَّه يكن معه، ومَن يكن اللَّه معه فمعه الفئة التي لا تُغلب، والحارس الذي لا ينام، والهادي الذي لا يضل». بل كتب بعض معك فمن تخاف؟! وإن كان عليك فمن ترجو؟!

٧- ومن حفظ الله أدخله جنته:
قال تعالى: « رَأَزَلَمَتِ لَلْتَهُ لِلْمُنْقِينَ عَبَرَ عِيدٍ () هَذَا مَا مَرْءَدُونَ لِكُلْ أَوَّلَهِ حَقِيطٍ » (ق ٣١ - ٣١)، قال الطبري – رحمه الله – في تفسيره: «يعني - تعالى ذكره – رحمه الله – في تفسيره: «يعني - تعالى ذكره وأدنيت الجنة وقريت للذين اتقوا ريهم، فخافوا عقوبته بأداء فرائضه، واجتناب معاصيه.

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم «ذكر رجلًا من بني إسرائيل سأل بعض بني إسرائيل أن يُسلفه ألف دينار، فقال: الثني بالشُّهداء أُشهدُهم. فقال: كفى بالله شهيدا. قال: فائتني بالكفيل. قال: كفى بالله كفيلًا. قال: صدقت. فدفعها إليه إلى أجل مسمى، فخرج في البحر فقضى حاجته، ثم التمس مركبًا يركبُه ويَقَدَمُ عليه للأجل الذي

٦٨ 🚽 التوحيد العدد ٢٢٩ السنة الرابعة والأربعون

أجَّله، فلم يجدُ مركبًا، فأخذ خشبة فنقرَها، فأدخل فيها ألف دينار وصحيفة منه إلى صاحبها، ثم زجَّج موضعَها، ثم أتى بها البحرَ فقال؛ اللهم إنكَ تعلمُ أنى تسلَّفتُ فلانًا ألفَ دينار فسألنى كفيلًا، فقلتُ: كفي بالله كفيلا؛ فرضى بك، وسألنى شهيدًا، فقلتُ: كفي بالله شهيدًا؛ فرضيَ بك، وإني جهدتَ أن أجدَ مركبًا أبعثُ إليه الذي له فلم أقدرُ، وإني استودَعتَكها، فرمي بها في البحر حتى ولحت فيه، ثم انصرف، وهو في ذلك يلتمس مركبًا يخرج إلى بلده، فخرج الرجل الذي كان أسلفُه ينظرُ لعل مركبًا قد جاء بماله، فإذا الخشية التي فيها المال ! فأخذها لأهله حطبًا { فلما نشرها وجد المال والصحيفة { ثم قدم الذي كان أسلفه وأتى بألف دينار، فقال: والله ما زلت جاهدًا في طلب مركب لآتيَكَ بمائكَ، فما وجدتَ مركبًا قبّلَ الذيّ أتيتُ فيه. قال: هل كنت بعثتَ إلى بشيء ؟ الكُمْ وَابْتِهِ لَعَلَكُرُ مَّنْكُرُونَ ، (المائدة ٨٩) قال: أخبرك أنى لم أجدُ مركبًا قبل الذي جئتُ فيه. قال: فإنَّ الله قد أدَّى عنك الذي بعثته في الخشية، فانصرف بالألف الدينار راشدًا». (رواه المنذرى في الترغيب والترهيب وصححه الألباني).

وبين لهم أن حفظ اللسان

والفرج سبب لدخول الجنة:

عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «مَن حَفظ ما بين فقمَيْه ورجليْه دخل الحِنَة» (أورده السيوطي في الجامع الصغير وصححه الأثباني).

وعن أبى هريرة رضى الله عنه قال: «من حفظ ما بين لحبَّيه دخل الجنَّة» (رواه المنذري في الترغيب والترهيب وصححه الألباني).

وعن عائشة رضى الله عنه قالت؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «اثنتان تدخلان الجنة: من حفظ ما بين لحييه ورجليه دخل الجنَّةَ» (أورده السيوطي في الجامع الصغير وصححه الألياني).

وأن حفظ البطن وما حوى من الحياء:

عن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «استَحيوا من الله حقَّ الحياء. قِال: قَلنا: يا نبيَّ الله { إِنَّا لنستحيى والحمدُ لله. قالُ: ليسَ ذلكَ، ولكن الاستحياءُ من الله حقَّ الحياء؛ أن تَحفظ الرأس وما وعي، وتحفظ البطن وما حَوَى، ولتذكر الموت والبلي، ومَن أراد الآخرة ترك زينة الدُّنيا، فمَنَ فعل ذلكُ فقد استَحيا منَ الله حقَّ الحياء» (أورده المنذري في الترغيب والترهيب وقال عنه الألباني وقال حسن لغيره).

#### وأمر الله المؤمنين بحفظ أيمانهم:

فقال تعالى: « لَا يُؤَاخِذُكُمُ أَلَنَّهُ بِاللَّغُو فِي آَيْمَنِيْكُمْ وَلَكِن يُؤاخِذُكُم بِمَا عَقَدتُمُ ٱلأَيْمَانَ فَكَفَّرْتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَة مَسَكِكِنَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمُ أَوْكِسُوتُهُمُ أَوْ تَحْرِبُرُ رَقْبَةٍ فَمَن لَّمْ يَحَدٍّ فَصِبَامُ تَلَكَثُو أَيَّامٍ ذَالِكَ كَفَنْرَةُ أَيْمَنِيكُمْ إِذَا حَلَقْتُمْ وَآحْفَظُوا أَيْمِنَنَّكُمْ كُذَلِكَ يُبَيُّنُ ٱللَّهُ

قال ابن العربي - رحمه الله - في « أحكام القرآن « : « (واحفظوا أيمانكم) يحتمل ثلاثة معان؛ الأول؛ احفظوها، فلا تحلفوا فتتوجه عليكم هذه التكليفات. الثاني: احفظوها إذا حنثتم؛ فبادروا إلى ما لزمكم. الثالث: احفظوها فلا تحنثوا، وهذا إنما يصح إذا كان البر أفضل أو الواجب. والكل على هذا من الحفظ صحيح على وجهه المذكور وصفته المنقسمة إليه، فليركب على ذلك، والله أعلم.» اهـ.

وسيسأل الله كل راء عن حفظه لرعيته: عن أنس بن مائكَ عِن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إنَّ الله سائل كلَّ امريَّ عمًّا استَرعاهُ حَفظٌ ذلكُ أم ضيَّعَهُ» (صححه الألياني).

وفي رواية «إنَّ الله سائل كلَّ راع عمَّا استرعاهُ، حفظُ أم ضيِّعَ، حتّى يسألُ الْرَّجِلُ عن أهل بيته، (أورده المنذري في الترغيب والترهيب وصححها الألباني).

نسأل الله أن يحفظ علينا ديننا ويبارك لنا icasri.

## من فتاوى اللجنة الدائمة في البيوع والسمسرة

وسيط يتقاضى عمولة من شركته السؤال الثاني والثالث من الفتوى رقم (٧٥٢٠):

س: وسيط يعمل في شركة وله راتب ثابت في هذه الشركة، ويعمل وسيطاً بين هذه الشركة التي يعمل بها وشركة أخرى، ويشتري منها بعض الماكينات ويأخذ عمولة من الشركة التي تبيع الماكينات، مع العلم أنه لا يطلب بنفسه هذه العمولة، ولكن صاحب الشركة هو الذي يعطيها له بدون أن يطلب هذا الوسيط هذه العمولة، فهل تعتبر هذه العمولة شرعية؟ أفيدوني أفادكم الله.

ج: ما دام أن هذا الوسيط له راتب شهري ي الشركة التي يعمل فيها، فأخذ عمولة من الشركة الثانية مقابل التعامل معها للشراء لصالح الشركة الموظف فيها لا يجوز؛ لأنه مظنة لهضم الشركة التي هو موظف فيها من جهة السعر، فلا يناقص فيه، ومن جهة جودة البضاعة التي ي شتريها لها.

> حكم البقشيش والمحسوبية والإكرامية الفتوى رقم (١٦٠٤٣)؛ س: ما حكم ما يسمونه: البقشيش، المحسوبية.. إلخ من المصطلحات التي تطلق على المال الذي يعطيه صاحب المحل للصنايعي (صاحب مهنية معينية)

التوحيل العدد ١٥٢٢ لسنة الرابعة والأربعون

V.

مقابل أن يشتري من عنده بضاعته، أو أتى له بالزبون، ويسمونها (إكرامية)، أفيدونا ي هذا أفادكم الله، وجعلكم دائما قائمين على إيضاح الحق وإزالة الضباب عن الجهل بالدين. نرجو أن يكون الرد رسالة عامة للجميع (زبون، صانع، تاجر) حتى يعرف الحميع الحكم فتنتهى هذه المسألة.

ج: هذا العمل لا يجوز لما يلى:

أولا: هـذا العمـل فيـه أضـرار وظلـم للمشـتري؛ لأنه يحمل ما سـيدفع للسمسـار بدون علم المشتري.

ثانيا: هذا العمل فيه إضرار بأصحاب المحلات ممن لا يتعاملون بهذه الطريقة السيئة؛ لأن من لم يدفع للدهان مثلا فان يأتي إليه للشراء من بضاعته، ولن يأتي إليه بالعملاء، وإذا اشترى أحد من بضاعته فسيذمها الدهان أو غيره ممن تلك طريقتهم.

نسأل الله العافية والتوفيق للجميع.

السؤال الثاني من الفتوى رقم (١٨٥٧٤)،

س، بعض أصحاب سيارات النقل يأتون بالسلع من المزارع، ثم يشترط علينا صاحب السيارة بأن نعطيه خمسين ريالا لكي تحرج له المؤسسة، أي تتولى بيع البضاعة التي معه، ويخصم المبلغ من عمولة التحريج الخاصة بالمكتب ما حكم ذلك في الشرع؟

ج: لا يجوز إعطاء صاحب

السيارة المبلغ المذكور؛ لأنه لاحق له في ذلك؛ لكونه أجيرا لصاحب المزرعة، ولأن إعطاءه المبلغ المذكور وسيلة إلى خيانته، وعدم نصحه للمزارع، ولما فيه من الضرر على الآخرين.

السوال الثامن والتاسع من الفتوى رقم (١٩٦٣٧):

س: كثر الجدل حول مقدار السعي الذي يأخذه الدلال (السمسار)، فساعة (٥, ٢) ي المائة، وساعة (٥) في المائة، فما هو السعي الشرعي، أو أنه حسب الاتفاق بين البائع والدلال؟

ج: إذا حصل اتضاق بين الدلال والبائع والمشتري على أن يأخذ من المشتري أو من البائع أو منهما معا سعيا معلوما جاز ذلك، ولا تحديد للسعي بنسبة معينة، بل ما حصل عليه الاتفاق والتراضي ممن يدفع السعي جاز، لكن ينبغي أن يكون في حدود ما جرت به العادة بين الناس مما يحصل به نفع الدلال في مقابل ما بذله من وساطة وجهد لإتمام البيع بين البائع والمشتري بزيادته فوق المعتاد.

س: أخذت زبونا إلى أحد المصانع أو المحلات لشراء بضاعة، فأعطاني صاحب المصنع أو المحل عمولة على الزبون. هل هذا المال حلال (العمولة)؟ وإذا زاد صاحب المصنع مبلغا معينا على كل قطعة يأخذها الزبون، وهذه الزيادة آخذها أنا مقابل شراء الزيون لهذه البضاعة. فهل هذا جائز؟ إذا كان غير جائز فما هي العمولة الحائزة؟

> ج: إذا كان المصنع أو التاجر يعطيك جزءا من المال على كل سلعة تباع عن طريقك؛ تشجيعا لك لجهودك في البحث عن الزبائن، وهذا المال لا يزاد في سعر السلعة، وليس في ذلك إضرار بالآخرين ممن يبيع هذه السلعة، حيث إن هذا المصنع أو التاجر يبيعها بسعر

كما يبيعها الآخرون - فهذا جائز ولا محذور فيه.

أما إن كان هذا المال الذي تأخذه من صاحب المصنع أو المحل، يزاد على المشتري في ثمن السلعة، فلا يجوز لك أخذه، ولا يجوز للبائع فعل ذلك؛ لأن في هذا إضرار بالمشتري بزيادة السعر عليه.

حكم بيع العريون

السؤال السابع من الفتوى رقم (٩٣٨٨): س: هـل يجوز للبائع أن يأخذ العربون مـن المشتري، وفي حالية عـدم وفاء المشتري أو رجوعـه في البيع هـل يحق شـرعا للبائع أن يحتفظ بالعربون لنفسه دون أن يـرده للمشترى؟

ج: إذا كان الواقع كما ذكر، جاز له أن يحتفظ بالعربون لنفسه، ولا يرده للمشتري في أصح قولي العلماء إذا اتفقا على ذلك.

وب الله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

شراء السلع بعد بيعها

س، إذا اشترى الإنسان سلعة ما، سيارة مثلا، واستعملها فترة من الزمن، ثم بدا له أن يبيعها، فهل له أن يبيعها على صاحبها الأول أم لا؟

ج: إذا كنت قد سلمت قيمة السيارة كاملة لمن اشتريتها منه، ولم يكن هناك مواطأة فيما بينك وبينه فلا مانع أن يشتري منك السيارة المذكورة؛ لعدم المحذور في ذلك. [فتوى رقم: ١٩٢٩٧].

شراء الهدية س، رجل أعطى أخاه سيارة هدية، فأراد الذي أهدي إليه أن يبيع السيارة، فهل للذي أهدى السيارة أن يشتريها، أم لا يحل له أن يشتريها؟

ج: لا يجوز للمهدي أن يشتري ما أهداه لأخيه؛ فعن عمر رضي الله عنه قال: حملت

VI

على فرس في سبيل الله، فأضاعه صاحبه، فظننت أنه بائعه برخص، فسألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ذلك فقال، مالك. لا تبتعه، وإن أعطاكه بدرهم، فإن العائد في صدقته كالكلب يعود في قيئه. متفق عليه. [فتوى رقم: ١٠٦٣٥].

البيع بالتقسيط بفوائد على الأقساط س: سائل من الولايات المتحدة يسأل عن من يبيع السيارات بأقساط، وعلى المبلغ المؤجل فوائد محددة، لكنها تزيد بتأخر دفع القسط عن موعد تسديده، فهل هذا التعامل جائز أم لا؟

ج، إذا كان من يبيع السيارة إلى أجل يبيعها بثمن معلوم إلى أجل أو آجال معلومة زمنا وقسطا، لا يزيد المؤجل من ثمنها بتجاوزه فلاشىء في ذلك؛ لقوله سيحانه وتعالى: { يَتَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا تَدَايَنَمُ بِدَيْنِ إِلَى أَجِهَلِ مُسَحَى فَأَحْتُبُوهُ } الآية [البقرة: ٢٨٢]، ولما ثبت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم اشترى إلى أجل، أما إن كان المؤجل -كما هو مفهوم من السؤال- يزيد بتأخر دفع القسط عن موعده المحدد فذلك لا يجوز بإجماع المسلمين؛ لأنه ينطبق عليه ريا الجاهلية الذى نزل فيه القرآن، وهو قول أحدهم لمن عنده له دين عند حلول ذلك الدين: إما أن تقضى وإما أن تريبي، أي: تزيد. [فتوى رقم: ٢٨٠٥]. وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحية وسلم.

> التأمين الأجباري على السيارات س: اشترى رجل سيارة بأقساط؛ لأنه لم يستطع دفعها نقدا، وعند ذلك أجبرته وكالة هذه السيارة على التأمين، يؤمن على سيارته، ما رأي فضيلتكم وسماحتكم في هذا التأمين وغيره من التأمينات الأخرى، كالتأمين على الحياة وغيره؟ ج: شراؤك السيارة

٧٢ التوحيد العدد ١٩٢٢ السنة الرابعة والأربعون

بالأقساط جائز إذا كانت السيارة معلومة، والثمن معلوم، وكل قسط مع أجله معلوما، أما التأمين على السيارة فمحرم، وكذا التأمين على الحياة وعلى الأعضاء وعلى البضاعة، وسائر أنواع التأمين التجاري؛ لما في ذلك من الغرر والمقامرة، وأكل الأموال بالباطل. [فتوى دقم: ٤٩١٠].

شراء السيارات بالقسط س: اتفقنا أنا ورجل أن اشتري له سيارة، فقلت له: هي من المعرض بـ ( ٥٠٠٠ ) خمسين ألف ريال، وإذا أحضرتها لك تدفع لي ( ٦٠٠٠٠ ) ستين ألف ريال. فهل هذا حلال؟

ج: لا بأس بسيع السيارة أو غيرها من السلع، إذا كان بيعك لها بعد شرائك لها وحيازتها في ملكك، فيجوز أن تسعها بثمن حال أو بثمن مؤجل أكثر من الحال، سواء كان الثمن المؤجل مقسطا أو غير مقسط؛ وذلك لقوليه تعالى: سورة المقرة الآية ٢٧٥ (وأحل الله المبيع) وقوله تعالى: سورة المقرة الآية ٢٨٢ (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إذَا تَدَايَنْتُمُ بِدَيْنِ إِلَى أَجَلٍ مُسَمِّي فاكتبُوهُ) وهذا يدخل فيه ثمن المبيع المؤجل. أما بيع السلعة على من طليها قبل شرائها وحيازتها فلا يجوز؛ لما ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم من حديث زيد بن ثابت رضى الله عنه قال: نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن تباء السلع حيث تبتاء حتى يحوزها التجار إلى رحالهم . وقال عليه الصلاة والسلام: من اشترى طعاما فلا يبعه حتى يستوفيه.

وقال صلى الله عليه وسلم: لا تبع ما ليس عندك. وقال ابن عمر رضي الله عنهما: كنا نشتري الطعام جزافا، فيبعث إلينا رسول الله صلى الله عليه وسلم من ينهانا أن نبيعه حتى ننقله إلى رحالنا. [فتوي رقم: ١٣٨٤] وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

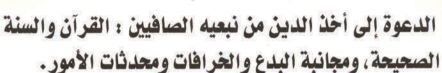


جماعة انصار السنة المحمدية

تأسست عام ١٣٤٥ هـ - ١٩٢٦ م

الليحوة إلى التوحيك الثالمي الطبر من جميع الشوالي، وإلى حب الله تطالى حبًا محيحًا صادقًا ، يتمثّل في طاحته وتقواد، وحب وسوله صلى الله حليه وسلم حبًّا محيحًا صادقًا ، يتمثّل في الاقتدام يه والتظادة أسرة حسنة.

## 0000



0000

🌃 الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط: عقيدةً وعملاً وخُلُقًا .

## $\bigcirc \bigcirc \bigcirc \bigcirc \bigcirc$

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - فيما لم يأذن به الله تعالى - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه .

جماعة أنصار السنة المحمدية

00

54

102

العمل بالكتاب والسنة بفهم سلف الأمة

