



يتطاول البعضُ ممن لم يُوفَق إلى خير، ولازمه شؤمُ المعصية والشر، وعرَّض نفسه للعنة الله والملائكة والناس أجمعين؛ يتطاول على أشرف ثلة، في أطهر بُقعة؛ رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه الأخيار.

وأين إنتاج وتراث ونفع هؤلاء المتطاولين بجانب تراث ومجد الصحابة رضوان اللَّه عليهم الذين لو أنفق هؤلاء المتطاولون مثل جبل أحُد ذهبًا ما بلغ حفنة أو نصفها فيما أنفقه وبذله الأخيار، فضلا عما أنجزه الصحابة في نشر الخير والعدل والإسلام في أنحاء الأرض، فمُلئت عدلاً وقسطًا، بعدما كانت ممتلئة ظلمًا وجورًا، لكنه بيع الدين والكرامة، والنخوة والشهامة بحفنة المال والدنيا، ولكي يثبت للجميع أن هؤلاء المتطاولين مأجورون؛ فالتحدى قائم أن ينالوا من أصحاب أي نبي غير محمد صلى الله عليه وسلم، ولن نقبل بذلك أبدًا كمسلمين؛ لأن تعظيم الأنبياء وحب حواريهم من صلب عقيدتنا، لكنه التحدي، أيها المتطاولون المخذولون، سلم من لسانكم اليهود وكل حقود، وسلم منكم النصاري عنوة واختيارًا، ولم يسلم منكم الإسلام وأهله، مع أنكم تنتسبون إليه؟! ويبدو أنه انتساب زور، وقول فجور.

إنَّ عداءكم لهذا الدين لن ينقص من هامات وقامات أعلامه الموحدين، قد قالها قوم من قبلكم، ولم يكونوا بها إلا منافقين. أيها المتطاولون؛ إما أن تتوبوا بشرف واحترام، وإما سيظل الأقزام تحت الأقدام.

التحرير

#### ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرشاً ، السعودية ٦ ريالات ، الامارات ٦ درهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الاردن ٥٠٠ فلس، قطرة ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا ۲ دولار ، أوروبا ۲ يورو

#### الاشتراك السنوي

١- في الداخل ٣٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

٢- ي الخارج ٢٥ دولاراً أو ١٠٠ ريال سعودي أو مايعاد لهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شبك على بنك فيصل الاسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة «حساب رقم /١٩١٥٩ »

#### بشرىسارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لحنة الفتوي ونشرها بالمجلة على البريد الإلكتروني q.tawheed@yahoo.com التالي:

٨ شارع قولة عابدين ـ القاهرة ביירוסודים בוצש יודר ידידי

#### البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

GSHATEM@HOTMAIL.COM

#### قسم التوزيع والاشتراكات

TYTOIVIC ISHTRAK, TAWHEED@YAHOO, COM

هاتف :٢٧٥١٥٢٦-٢٥١٥٢٦٢ WWW.ANSARALSONNA,COM



ally 12 calle 10 car as 73 miles 21 alle





منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع OOV JOUR OF A COLD STAND OF WHEN CHIEF OF A COLD STAND OF A CO

التوزيع الداخاتي مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

Upload by: altawhedmag.com

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على إمام الأنبياء وخاتم المرسلين، وعلى آله الطيبين الطاهرين، وأصحابه الفر المامين، ومن تبعهم واقتفى أثرهم إلى يوم الدين، وبعدً:

فقد تحدثت في اللقاء السابق عن وجوب تعظيم الله تعالى، ورأيت من المناسب أن أتمم ذلك ببيان ما يجب للنبي صلى الله عليه وسلم من توقير وتقدير؛ ذلك أن العبد لا يدخل في الاسلام إلا إذا أتى بهاتين الشهادتين، وقد جمع الله تعالى بين اسمه جل جلاله واسم نبيه وخليله صلى الله عليه وسلم في الماضية.

كما أنني أود – مع ضعفي وتقصيري- أن أنال شرف الدفاع عن حبيب الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، وأرجو أن يكون ذلك ذخرًا لي يوم لقاء الله، فأقول وبالله تعالى التوفيق:

وجوب توقير النبي صلى الله عليه وسلو:

إن الله تعالى في مواطن كثيرة من كتابه أوجب توقير الرسول صلى الله عليه وسلم واحترامه وحرم إيذاءه والنيل منه صلى الله عليه وسلم ومن ذلك قوله تعالى الم يُتَوْمِنُوا مِالله ومن ذلك قوله تعالى الم يُتَوْمِنُوا مِالله ومن ذلك قوله تعالى الله يُتَوْمِنُوا مِالله ومن ذلك قوله تعالى الله يُ الله عليه ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الله يُ الله عليه والله عالى الله عليه وسلم وقد ذكر ابن كثير لميان عظيم حق النبي صلى الله عليه وسلم، وقد ذكر ابن كثير عن ابن عباس رضي الله عليه وسلم في تزويجه صفية بنت عن ابن عباس رضي الله عليه وسلم في تزويجه صفية بنت طعنوا على النبي صلى الله عليه وسلم في تزويجه صفية بنت حيي بن أخطب، ثم عقب على هذا قائلاً: ﴿ والظاهر أن الآية عامة في كل من آذاه بشيء، ومن آذاه فقد آذى الله، كما أن من أطاعه فقد أطاع الله عز وجل». [تفسير ابن كثير: ٢٠٠/٣].

وقد ذهب القاسمي رحمه الله إلى أن المقصود من الآية الرسول صلى الله عليه وسلم، وذكر الله إنما هو لتعظيمه ببيان قريه، وكونه حسيه صلى الله عليه وسلم؛ حتى كأن ما يؤذيه يؤذيه، كما أن من يطيعه يطيع الله. [انظر تفسير القاسمي ١٣ /٩٠٦]. وقال السعدي رحمه الله في تفسيره: لما أمر تعالى بتعظيم رسوله صلى الله عليه وسلم، والصلاة والسلام عليه، نهى عن أذيته، وتوعد عليها فقال: «إنّ الذينَ يُؤذُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ، وهذا يشمل كل أذية، قولية أو فعلية، من سب وشتِم، أو تنقص له، أو لدينه، أو ما يعود إليه بالأذي. ، لعَنهُمُ اللَّه في الدُّنيَّا، أي: أبعدهم وطردهم، ومن لعنهم [في الدنيا] أنه يحتم قتل من شتم الرسول، وآذاه. «وَالآخرَة وَأَعَدُ لَهُمْ عَدَابُا مُهِينًا ، حِزَاء لَهُ على أذاه، أن يؤذي بالعذاب الأليم، فأذية الرسول، ليست كأذية غيره، لأنه -صلى الله عليه وسلم- لا يؤمن العبد بالله، حتى يؤمن برسوله صلى الله عليه وسلم. وله من التعظيم، الذي هو من لوازم الإيمان، ما يقتضي ذلك، أن لا يكون مثل غيره. [تفسير الكريم الرحمن ٢٤٦/٦].

من أول أصـول الاىمان: توقير النبي العدنان صلى الله عليه وسلم بقام الرئيس العام د/ عبردالله شاکر الجنبده www.sonna banha.com

لتوحيد العدد ١٥٥ السنة الثالثة والأربعون

كما بين الله تعالى في كتابه أن من أقبح الأشياء وأعظمها إيداء رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ نُوْدُواْ رَسُوكَ اللهِ وَلَا أَنْ تُنْدُواْ رَسُوكَ اللهِ وَلَا أَنْ تَنْكِمُواْ أَرْوَجُهُ، مِنْ بَعْدِهِ أَبَدًا إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ عِندَ

ألله عظيمًا ، [الأحراب: ٥٩]، وهذا نهي جامع عن إيذاء رسول الله صلى الله عليه وسلم بأي لون من ألوان الأذى، ومن ذلك تزوج زوجاته من بعده، وهذا من جملة ما يؤذيه؛ ولأن له صلى الله عليه وسلم مقام الرفعة والإكرام وتزوج نسائه من بعده مخل بهذا المقام، وقال الشوكاني في تفسيره للآية؛ أي ما صح لكم ولا استقام أن تؤذوه بشيء من الأشياء كائنا ما كان ومن جملة ذلك دخول بيوته بغير إذن منه واللبث فيها على غير الوجه الذي يريده وتكليم نسائه من دون حجاب، ولا أن تنكحوا أزواجه من بعده أبدا، أي ولا كان

لكم ذلك بعد وقاته لأنهن أمهات المؤمنين ولا يحل للأولاد نكاح الأمهات. [فتح القدير ٢٩٨/٤].

كما بين القرآن السكريم أن السكريم أن السكاء النبي صلى الله عليه وسلم من صفات المنافقين، قال تعالى عنهم الليك ويُورُونَ النِّي وَيُورُونَ مُن مُرَّا اللهُ عَلَيْهُ اللَّيْنَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّيْنَ اللَّهُ وَيُورُونَ مُن اللَّهُ اللَّيْنَ اللَّهُ اللَّيْنَ اللَّهُ اللَّيْنَ اللَّهُ اللَّيْنَ اللَّهُ اللَّيْنَ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ

وَرَحْمَةٌ لِلَّذِينَ وَامْتُوا مِنكُو وَالْكِينَ بُؤَوْونَ رَسُولَ اللّهِ لَمُمْ وَاللّهِ مَا اللّهِ عَدَابٌ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الرَّضُوكُمْ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ الرَّضُوكُمْ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَرَسُولُهُ فَاكَمُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ فَاكَ لَهُ فَال جَهَمْمَ خَلِدًا لِللّهُ وَرَسُولُهُ فَاكَ لَهُ فَال جَهَمْمَ خَلِدًا فَيْ وَرَسُولُهُ فَاكَ لَهُ فَال جَهْمَمْ خَلِدًا فَيْ اللّهِ فَلِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ وَرَسُولُهُ فَاكَ لَهُ فَال جَهْمَمْ خَلِدًا فَيَا وَلِللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللل

وهذا نوع من جهالات المنافقين وسفاهاتهم عندما عابوا النبي صلى الله عليه وسلم ذلك، وهو أنه يسمع لكل قائل، وغرضهم من ذلك أنه ليس بذكي صلى الله عليه وسلم، وقد أجاب القرآن عنه فقال: وقل أَذُنُ حَيْرٍ ، [التوبة:١١]، ثم بين أوجه الخير في ذلك، فقال: «يؤمن بالله ويؤمن للمؤمنين ورحمة ذلك، فقال: «يؤمن بالله ويؤمن للمؤمنين ورحمة

للذين آمنوا منكم،، فجعل تعالى هذه الثلاثة كالموجبة لكونه عليه الصلاة والسلام أذن خير، وكيفية اقتضاء هذه المعاني لتلك الخيرية تظهر فيما يلي؛

أما الأول وهو قوله تعالى: «يؤمن بالله»، فلأن كل من آمن بالله كان خائفًا من الله، والخائف من الله لا يقدم على الإيذاء بالباطل، وأما الثاني وهو قوله تعالى: «يؤمن للمؤمنين»، فالمعنى يسلم للمؤمنين قولهم ويصدقهم، ويُفهم منه أنه لا يصدق أهل النفاق والكفر بالله.

وأما الثّالث، وهو قوله تعالى: «ورحمة للذين آمنوا منكم، فهذا أيضًا يوجب الخيرية، لأنه يُجري أمركم على الظاهر، ولا يُبالغ في التفتيش عن بواطنكم، ولا يسعى في هتك أستاركم، فثبت أن كل

واحد من هده الأوصناف الثلاثة بوجب كونه أذن خير، ولما بين كونه سييا للخير والرحمة بين أن كيل من آذاه استوجب العذاب الأليم والخزى العظيم، وقد دلت الأيات أن من عاب النبي صلى الله عليه وسلم أو قال فيه قولا باطلا لا يليق بمكانته أنه من المحادين لله ورسوله، وفاعل ذلك متوعد بالخلود في نار جهنم والعياذ بالله، وقد

ذكر القاسمي رحمه الله لطائف في الأية تدل على عظمة القرآن وبالأغته وهي: «في قوله تعالى: «قُلُ أُذُنُ خَيْرٍ» أبلغ أسلوب في الرد عليهم، فإنه صدقهم في كونه أذنا، إلا أنه فسره بما هو مدح له، وثناء عليه.

قال الناصر، لا شيء أبلغ من الردّ عليهم بهذا الوجه، لأنه في الأول، إطماع لهم بالموافقة، ثم كرّ على طمعهم بالحسم، وأعقبهم في تنقصه باليأس منه.

ويضاهي هذا، من مستعملات الفقهاء، القول بالوجب، لأن في أوله إطماعاً للخصم بالتسليم، ثم

دلت النيات أن من عاب

النبى صلى الله عليه وسلم

أو قـال فيه قــولا باطلا

لا يليق بوكانته أنــه من

المحادين لله ورسوله.

بتًا للطمع على قرب، ولا شيء أقطع من الإطماع ثم اليأس يتلوه ويعقبه. والله الموفق.

الثانية اللام في قوله تعالى: وللمُؤْمِنينَ، مزيدة للتفرقة بين الإيمان المشهور، وبين الأيمان بمعنى جعلهم في أمان من التكذيب بتصديقه لهم، فاللام فيه مزيدة للتقوية.

الثالثة، قال أبو السعود، إسناد الإيمان إليهم بصيغة الفعل، بعد نسبته إلى المؤمنين بصيغة الفاعل المنبئة عن الرسوخ والاستمرار، للإيذان بأن إيمانهم أمر حادث ما له من قرار.

وقوله تعالى: «وَالَّذِينَ يُؤُدُّونَ رَسُولَ اللَّهِ ، أَي: بِمَا نِقَل عنهم من قولهم: «هُوَ أَذُنْ» ونحوه «لَهُمُ عَذَابٌ أَلِيمٌ» أي: بِما يجترئون عليه من إيدانه.

> قال أبو السعود؛ وهذا اعتراض مسوق من قبله عزَّ وجلَّ على نهج الوعيد، غير داخل تحت الخطاب.

> > وايراده صلى الله عليه وسلم بعنوان الرسالة مضافاً إلى الاسم الجليل، لغاية التعظيم، التنبيه على أن

السبيه على ال أذيته راجعة إلى جنابه عزَّ وجلُ، موجبة لك مال السخط والغضب، انتهى، [تفسير القاسمي ج١٩٨/٨٣].

كما بين القرآن الكريم نوعًا آخر من قبائح المنافقين، وهو طعنهم

على النبي صلى الله عليه وسلم في تقسيم الصدقات، وذلك بسبب حبهم للدنيا ورغبتهم فيها، قال الله تعالى: « وَمِنْمُ مَن كِلُورُكَ فِي الصَّدَقَتِ فَيْهَا، فَال الله تعالى: « وَمِنْمُ مَن كِلُورُكَ فِي الصَّدَقَتِ فَان أَمْ مُنْطُولَ مِنْهَا إِذَا هُمْ مِنْحُطُونَ » إِنْ أَمْ مُنْطَوْنَ » [التوبة:٥٨]، وقد دلت الآية على أن كل من لَذَ النبي صلى الله عليه وسلم أو عابه كان من المنافقين.

قال القرطبي رحمه الله؛ وصف الله قوما من المنافقين بأنهم عابوا النبي صلى الله عليه وسلم في تضريق الصدقات، وزعموا أنهم فقراء ليعطيهم. قال أبو سعيد الخدري؛ بينا رسول الله صلى الله عليه وسلم يقسم مالا إذ جاءه حرقوص بن زهير أصل

الخوارج، ويقال له ذو الخويصرة التميمي، فقال: اعدل يا رسول الله. فقال: (ويلك ومن يعدل إذا لم أعدل؟) فنزلت الآية. حديث صحيح أخرجه مسلم بمعناه. [تفسير القرطبي ٢٠٠٥/٥].

وقال ابن تيمية في معنى الآية: «واللمز: العيب والطعن، قال مجاهد: «يتهمك وينزريك»، وذلك يدل على أن كل من لمزه أو آذاه كان منهم لأن «الندين» وهمن اسمان موصولان وهما من صيغ العموم والآية وإن كانت نزلت بسبب لمز قوم وإيداء آخرين فحكمها عام كسائر الآيات اللواتي نزلن على أسباب وليس بين الناس خلاف نعلمه أنها تعم الشخص الذي بين الناس خلاف نعلمه أنها تعم الشخص الذي نزلت بسببه ومن كان حاله كحاله ولكن إذا كان اللفظ أعم من ذلك السبب فقد قيل: أنه يقتصر

على سببه، والذي عليه جماهير الناس أنه يجب الأخذ بعموم القول ما لم يقم

دليل يوجب القصر على السبب كما هو مقرر في موضعه، وأيضا فإن هذا الشول مناسب للنفاق فإن لمز النبي صلى الله عليه وسلم وأذاه لا يفعله أنه رسول الله من نفسه وأنه لا يقول من نفسه وأنه لا يقول الا الحق ولا يحكم إلا الحق ولا يحكم إلا الحق وان طاعته لله وأنه يجب على جميع الخلق تعزيره وتوقيره.

[الصارم المسلول ص٣٣].

وقد دلت الآية على أنه لا يجوز طلب الدنيا بالدين، وأن من طلب الدنيا آل أمره في الدين إلى النفاق، وأما من طلب الدنيا بقدر ما أذن الله فيه، وكان غرضه من الدنيا أن يتوصل إلى مصالح الدين، فهذا هو الطريق الحق ،

كما يفهم من الآية أن أهل الإيمان يرضون بما أعطاهم الله وبقسمة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهذا من علامات الإيمان الصحيح، كما أن عيب رسول الله صلى الله عليه وسلم دال على فساد القلوب وعدم الإيمان، ولمقام رسول الله صلى

لا يجوز للوسلم أن يطلب

الدنيا بالدين ، ومن فعل

ذلك ال أمره إلى النفاق،

أعاذنا الله وإياكم منه.

الله عليه وسلم ومكانته عند ريه نهى الله تبارك وتعالى عن رفع أي صوت على صوته، فقال: ﴿ يَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَتُوا لَا نَرْفَعُوا أَصَّوَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِي وَلَا تَجَهُرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَنْ تَعْبَطَ أَعْمَلُكُمْ وَأَنتُمْ لَا مُّنْعُرُونَ » [الحجرات:٢]، والآية صريحة في النهي عن رفع الصوت والحهر به أمام النبي صلى الله عليه وسلم كما يفعل الناس بعضهم مع بعض، وهذا لما ينيفي للنبي صلى الله عليه وسلم من التعزير والتوقير والتشريف والإجلال، وقد أفادت الآية أن رفع الصوت قد يفضى إلى حبوط العمل وصاحبه لا يشعر، فما بالنا يمن تعمد الأذى والاستخفاف بالنبي صلى الله عليه وسلم؟

وقوله: «أنْ تحيط أعمالكم» أي لا تفعلوا ذلك لئلا تحيط أعمالكم، أو ينهاكم عن ذلك كراهة أن تحيط أعمالكم «وَأَنْتُمْ لا تَشْعُرُونَ » أي لا إن الله عـز وجـل قـد أمـر

تعلمون بذلك.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من لزوم توقير النبى صلى الله عليه وسلم، وتعظيمه واحترامه جاء مىينا ي مواضع أخر كقوله تعالى: «لِتُؤْمِنُوا بِاللَّهِ ورسُولِهِ، وَنُعَـزُدُوهُ وَنُوفِـرُوهُ » [الفتح:٩]على القول بأن الضمير في "تعزروه وَتُوفُّرُوهُ ، للنبي صلى الله

عليه وسلم وقوله تعالى: ﴿ لَّا غَمْنُوا دُعَاتُهُ الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدْعَاء بَعْضِكُم بَعْضًا ، [النور:٦٣] كما تقدم وقوله تعالى: ﴿ فَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِهِ، وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ » [الأعراف:١٥٧]. وقوله هنا: «وَلا تَجِهُرُوا لله بالقول، أي لا تنادوه باسمه: كيا محمد.

وقد دلت آبيات من كتاب الله على أن الله تعالى لا يخاطبه في كتابه باسمه، وإنما يخاطبه بما يدل على التعظيم والتوقير، كقوله: « يَتَأَيُّهَا النِّيُّ » [الأنفال: ٦٤]. ﴿ يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ ﴾ [المائدة: ٤١]. يَتَأَيُّهَا ٱلمُزْمَلُ ، [المزمل: ١] . «يَاأَيُّهُ ٱلْمُذِّئْرُ ، [المدشر: ١] مع أنه ينادي غيره من الأنبياء بأسمائهم كقوله: ﴿ وَقُلْنَا يُعَادَمُ ﴾ [التقرة:٥٥].

أما النبي صلى الله عليه وسلم فلم يذكر اسمه في القرآن في خطاب، وإنما يذكر في غير ذلك كقوله: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبِلِهِ ٱلرُّسُلُ ، [آل عمران: ١٤٤]. وقوله: "وَوَامَنُوا بِمَا ثُرُلَ عَلَى مُعَنِّدِ " [محمد: ٢]. وقوله: « مُحَمَّدُ رَسُول اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ « [المفتح: ٢٩].

وقد بين تعالى أن توقيره واحترامه صلى الله عليه وسلم بغض الصوت عنده لا يكون إلا من الذين امتحن الله قلوبهم للتقوى، أي أخلصها لها وأن لهم بذلك عند الله المغفرة والأجر العظيم، وذلك في قوله تعالى: «إِنَّ ٱلَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصَّوَتَهُمْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ أَوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ ٱمْتَحَنَّ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقُوئُ لَهُم مَّغْضِرَةٌ وَأَجْرٌ عَظِيمٌ ، [الحجرات:٣].

وقال بعض العلماء في قوله: «ولا تجهَرُوا له بالقول، أي لا ترفعوا عنده الصوت كرفع بعضكم صوته عند

بعض،

ومعلوم أن حرمة النبي صلى الله عليه وسلم بعد وفاته كحرمته في أيام حياته، وبه تعلم أن ما جرت به العادة اليوم من اجتماء الناس قرب قسره صلي الله عليه وسلم وهم في صخب ولغط، وأصواتهم مرتفعة ارتفاعا مزعجا كله لا يجوز، ولا يليق، وإقرارهم عليه من المنكر.

[أضواء السان ١٥/٧-١١٧].

وقد كفي الله سبحانه وتعالى نبيه صلى الله عليه وسلم ودافع عنه في وجه المكذبين المستهزئين فقال: «إنا كفيناك المستهزئين»، والتاريخ شاهد على ذلك منذ بعثته صلى الله عليه وسلم، فقد أهلك الله المكذبين الأول في حياته صلى الله عليه وسلم؛ كأبي لهب، وأبى جهل، والوليد بن المفيرة، وغيرهم، وما يفعله أذنابهم اليوم لن يضر رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهم الذين سينالون العذاب الشديد في الآخرة لظلمهم وبغيهم واعتدائهم، والله غالب على أمره، ويأبى الله إلا أن يتم نوره، والعاقبة للتقوى، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

المؤمنيان بمحباة النبال

صلي الله عليــه وســلم،

وتوعيد الهذائيف لذليك

يحبوط عوليه.

النجايا

انتشار ظاهرة الإلحاد.. والتجرؤ على الثوابت

> بقام رئيس التحرير جمال سعم حاتم

GSHATEM@HOTMAIL.COM

التوحيد العدد ١٥٥ السنة الثالثة والأربعون

الحمد لله علام الغيوب، غفار الذنوب، يُفرج الكروب ويهدى القلوب، وبعدُ،

فإن القلب ليحزن، والعين لتدمع عندما ترى ما يحدث على أرض مصر المسلمة بشعبها المتدين عبر التاريخ؛ حيث يتم تنفيذ مرحلة من مراحل المؤامرة الأمريكية والغربية على مصر والدول العربية؛ لتحقيق مأريها وخططها الخبيثة، فيطل علينا في بعض الفضائيات رءوس الأهاعي من المأجورين والملحدين الجدد الذين يتطاولون على الذات الإلهية، وعلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، ويشوهون الدين الإسلامي.

وأن نشر قبح وفساد هؤلاء المحدين، وإفساح المجال لهم بحجة ، حرية الرأي ، هو أمر مرفوض وغريب على المجتمع المصري المتدين.

وعلى نفس الخطوية التوقيت نفسه، تظهر فنة منحلة تشكك في ثوابت الدين وأصوله، فتارة يخرج علينا من يشكك في عذاب القبر وينكره، وتارة تُشن هجمة أخرى على أصحاب رسول الله - صلى الله عليه وسلم وآل بيته الكرام المطهرين، وأخرى تحاول التشكيك في صحيح البخاري، وتنكر بعض أحاديثه..

وصحيح البخاري تلقته الأمة بالقبول، واستقر في وجدانها أنه أصح الكتب بعد كتاب الله المبين، القرآن العظيم.

وإن حال الأمة الإسلامية اليوم ليس بأفضل من حال أمتنا المصرية، فالآلاف يُقتلون في غزة الفلسطينية، على يد حثالة اليهود المجرمين الذين يقصفون منازلهم على رءوس ساكنيها، ويدمرون الساجد والمستشفيات، بل حتى الجنازات لم تسلم من بطشهم، فضلاً عن التجويع والتهجير والاعتقال.

وما يحدث في ليبيا وسوريا والعراق واليمن وكثير من البلدان العربية ليس أقل سوءًا من ذلك، والجتمع الدولي ما يزال يتفرج، وأمريكا تكافئ اليهود بضخ مزيد من السلاح والذخيرة لهم بدلاً من التي فقدوها في إبادة جماعية للفلسطينيين، وإنا لله وإنا إليه راجعون.

Upload by: altawhedmag.com

الإلحاد دعوة جديدة مسلطة على الإسلام

لقد فوجئنا بظهور بعض الملحدين -ممن يشك في سلامة عقولهم- على القنوات الفضائية، بدعوى مناقشتهم في فكرهم الضال، ولا نعلم الأغراض الخفية لإطلالة هؤلاء الأفاعي المشعوذين وخطورة ذلك على شباب المسلمين.

وإن إثارة أجهزة الإعلام لهذه القضية، واستضافة بعض المارقين على الشاشات، ومناقشتهم في فكرهم الضال المنحرف قد أحدث نوعًا من البلبلة، وكان الأحرى بوسائل الإعلام عدم تسليط الأضواء على تلك النماذج الضالة المقززة، وعلى ذلك الانفلات الأخلاقي والديني لدى البعض، فهناك خطوط حمراء يجب عدم تجاوزها.

إن الألحاد يدفع الناس لطريق الشك والشرك بالله تعالى، فاحذروا ذلك المجهول الذي يريد تفريق الأمة، والنيل منها في دينها وعقيدتها، وهم فئة من ضعاف النفوس مزعزعي العقيدة، وقد يكونون في الأصل مأجورين من صهاينة أو من أعداء الإسلام يشبه ظاهرة يعتمد فيها البعض على المدعوة يشبه ظاهرة يعتمد فيها البعض على المدعوة نوع آخر من الألحاد الصريح، ويعتمد فيها البعض الأخر على نوع آخر من الألحاد عن طريق التشكيك في القرآن الكريم، وتفسيره بحسب هوى معين؛ بقصد اليقاع الفتنة بين الشباب وضعاف العقيدة، وفتحوا لهؤلاء الوتورين المجرمين أبواب الإعلام على مصراعيها، وتسابقوا في استضافتهم، ونشر أفكارهم الضالة، وكان الأولى غلق هذه الأبواب أمامهم؛ لأنهم دعاة فتنة.

وإذا تتبعت تلك الخيوط التآمرية رابطًا بين أطرافها ستجد أن البداية كانت محاولة خارجية لبث الكذب، ولفت الأنظار لخلخلة الشعب المصري المتدين، فقد كشفت مؤسسة «بُورسين مارستلير» الأمريكية بنيويورك، عن أن عدد الملحدين في مصر قد وصل إلى ٣٪ أي: نحو مليوني ملحد، وفقا لاستطلاع الرأي الذي أجرته جامعة ايسترن ميتشيجان الأمريكية، وذلك بعد ٢٠١ يناير ٢٠١١م، وبعد أن كانت مصر تتصدر الدول الأكثر تدينًا في العالم عام ٢٠٠٩م بنسبة ١٠٠٠٪ وفقا لاستطلاع معهد «جالوب»، وهو استطلاع يُشمُ منه رائحة التسييس، وبرغم المبالغة الكبيرة في الأرقام التسييس، وبرغم المبالغة الكبيرة في الأرقام

الصادرة عن تلك المؤسسة حيال عدد الملحدين في مصر، إلا أن هذا يعد مؤشرًا خطيرًا، يدفع لضرورة مقاومة تلك الظاهرة،

وهنا يأتي دور الأزهر الشريف، ومجمع البحوث الله الإسلامية.

ما هو الإلحاد؟!

الألحاد مذهب فلسفي يقوم على إنكار وجود الله سبحانه وتعالى، ويذهب إلى أن الكون بلا خالق، ويُعدُ أتباع المدرسة العقلانية هم المؤسسون الحقيقيون للإلحاد الذي ينكر الحياة الأخرة، ويرى أن المادة أزلية أبدية، وأنه لا يوجد شيء اسمه معجزات الأنبياء، فذلك مما لا يقبله العلم في زعم الملحدين، الذين لا يعترفون أيضا بأية مفاهيم أخلاقية، ولا بقيم الحق والعدل.. ولذا فإن التاريخ عند الملحدين هو صورة للجرائم والحماقات وخيبة الأمل، وأن الإنسان مجرد مادة تطبق عليه كافة القوانين الطبيعية.

وكل ذلك مما ينبغي أن يحذره الشابَ المسلم عندما يطالع أفكار هذا المذهب الخبيث.

الملاحدة يتطاولون على ثوابت الدين

وعلى الجانب الآخر تأتي حلقة أخرى مكملة في النيل من أصول الدين، وبكل تبجح وغطرسة، فهناك شرذمة من الأقزام من طلاب الشهرة، وجامعي الأموال استخدموا كأدوات ومعاول هدم، 🤿 تطاولوا على أصول الدين ومبادئه، ونالوا من كل ما 🥜 هو مقدس في الإسلام، وعدوا ذلك تحضرًا ومدنية، وظنوا أن التهجم على ما لم يحيطوا به علمًا، ولم يعلموا قيمته وقدره مباح، فبدءوا يطعنون في 🖒 القرآن والسنة، ويشنون حربًا قذرة على الصحابة ﴿ وعدالتهم، ثم طعنوا في صحيح البخاري- رحمه 🤊 الله تعالى-، وأنكروا ما أجمعت عليه الأمة وأهل العلم الثقات واستقر في وجدان الأمة أن صحيح البخاري هو أصح كتاب بعد كتاب الله تعالى... وتلك شبهات خطيرة تثار الأن ضد الإسلام لا على الفرعيات والجزيئات بل على الثوابت والأصول والكليات.

وليس الغريب أن يتولى كبر هذه الافتراءات مستشرقون أو أعداء للإسلام، وإنما الغريب أن يتولى هذه الفرى رجال من جلدتنا، ويتكلمون

التحرير

بألسنتنا، وينتسبون زورًا لإسلامنا.

وصدق رب العزة سبحانه إذ يقول: « وَمِنَ النّاسِ مَن يُعْجِبُكَ فَوْلُهُ فِي الْحَبَوْةِ الدُّنِيَا وَثُنْتِهِدُ اللّهُ عَلَى مَا فِي

وَهُوَ أَلَدُّ ٱلْخِصَاءِ ۚ ۞ وَإِذَا تَوَلَىٰ سَكَىٰ فِي ٱلأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا ۗ وَيُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَالنَّسْلُ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَسَادَ ۞ وَإِذَا قِيلَ لَدُ اتَّقِ اللَّهَ أَخَذَتُهُ ٱلْمِيزَةُ بِالإِشْرِ فَحَسْبُهُ. جَهَنَمُ وَلِبِشَسَ ٱلْمِهَادُ »

[التقرة:٤٠٢-٢٠١].

وقد وصف الصادق الذي لا ينطق عن الهوّى صلى الله عليه وسلم هذا الصنف وصفًا دقيقًا في حديثه الصحيح الذي رواه البخاري ومسلم من حديث حديثة بن اليمان رضي الله عنهما قال: «كَانَ النَّاسُ يَسُأَلُونَ رَسُولَ اللّه صَلَى اللّه عَلَيْه وَسَلَمَ عَنْ الْخَيْرِ وَكَنْتُ أَسُأَلُهُ عَنْ الشّرِّ؛ مَحَافَةَ أَنْ يُدْركَني.

فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللّهِ إِنَّا كُنَّا يَّ جَاهِليَّة وَشَرُّ هَجَاءَنَا اللّهَ بِهَذَا الْخَيْرِ، فَهَلْ بِغَدُ هَذَا الْخَيْرِ مَنْ شَرُّ؟ قَالَ: نَعَمْ.

قُلْتُ: وَهَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الشُّرُ مِنْ خَيْرِ؟ قَالَ: نَعَمُ، وَفِيهِ دَخَنُ،

قُلْتُ: وَمَا دَخَنُهُ؟ قَالَ: قَوْمٌ يَهُدُونَ بِغَيْرِ هَدُيِي تَعْرِفُ منهُمْ وَتُنْكِرُ.

قُلْتُ: فَهَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الْخَيْرِ مِنْ شَرِّ؟ قَالَ: نَعَمْ؛ دُعَاةٌ إِلَى أَبْوَابِ جَهَنَّم، مُنْ أَجَابَهُمْ إَلَيْهَا قَذَفُوهُ فيها.

قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللّٰهِ صِفُهُمْ لَنَا. فَقَالَ: هُمُ مِنْ جِلْدَتِنَا وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسَنَتَنَا.

قَلْتُ: فَمَا تَأْمُرُنِي إِنْ أَدُركَنِي ذَلِكُ؟ قَالَ: تَلْزُمُ جَمَاعَةَ الْسُلمِينَ وَإِمَامَهُمُ.

قَلْتُ، فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُمْ جَمَاعَةٌ وَلَا إِمَامٌ ۚ قَالَ: فَاعْتَزِلُ تَلْكَ الْفَرَقَ كُلُهَا، وَلَوْ أَنْ تَعْضَ بِأَصْلِ شَجَرَة حَتَّى يُدُرِكَكَ اللَّوْتُ وَأَنْتَ عَلَى ذَلِكَ، [صحيح البخاري: ٢٤١٧].

إِن ظَاهِرة التَشكيلُك في ثوابت العقيدة هو ما حذر مِنه رسول الله صلى الله عليه وسلم حين قال: «إِنَّ الله لا يَقْبِضُ الْعِلْمَ انْتَزَاعَا يَنْتَزِعُهُ مِنْ الْعِبَاد، وَلَكِنَ يَقْبِضُ الْعِلْمَ بِقَبْضَ الْعُلَمَاء؛ حَتَّى إِذَا لَمْ يُبْقَ عَالَا اتَّحَذَ النَّاسُ رُءُوسًا جُهَالًا فَسُئِلُوا فَافْتُوا بِغَيْرِ عِلْم فَضُلُوا وَأَضَلُوا » [متفق عليه: البخاري (١٠٠) ومسلم ٢٦٧٣].

وهذا هو ما نعيشه الآن، فمنهم من أنكر عذاب القبر، ومنهم من يشكك في صحيح البخاري، وقد تعلمنا منذ نعومة أظفارنا وممن سبقونا من علمائنا وأساتذتنا، أن أصح الكتب بعد كتاب الله تعالى هو صحيح البخاري

ويليه صحيح مسلم.

وتلك الهجمة الشرسة على ثوابت العقيدة قد تكون شرارة انطلاق الفتن في الأمة الإسلامية، فينبغي التصدي لأمثال هؤلاء، والضرب بيد من حديد على من سولت له نفسه تحقيق مآرب خبيثة أو شهرة فانية، وندعو مجمع البحوث الإسلامية -باعتباره للرجعية العليا- للرد على هؤلاء السفهاء ودحض حججهم الواهية.

#### حرية التعبير لا تعنى الشطط في القول

وإذا كنا قد تحدثنا عن الخطأ الفادح الذي ارتكبه المسئولون عن القنوات الفضائية عندما تباروا في إفساح المجال لتلك الفئة الضالة من المحدين والمتطاولين على أصول العقيدة، فقد يخرج علينا البعض متعللاً بما يتشدقون به من حرية التعبير عن الرأي.

فنقول لهم: إن حرية الرأي والتعبير ليست من مبتدعات الفكر الغربي كما يزعم البعض، بل هي حقيقة أوجبها الإسلام، وجعلها فريضة وأمانة، ونوعًا من الجهاد والعبادة، ولقد ضرب النبي صلى الله عليه وسلم المثل الأعلى في إفساح المجال لحرية الرأي، وسار على نهجه الصحابة الكرام، والسلف الصالح من بعدهم، حتى أضحت حرية آلرأي سمة من سمات المجتمع الإسلامي.

وقد وقف الرسول صلى الله عليه وسلم على عرفات في حجة الوداع معلناً حقوق الإنسان، ومن ضمنها حرية الرأي، وأوضح معالم العدالة والمساواة بين الناس قبل أن يعرفها العالم أجمع ووضع معالم وأسسا لحرمة الدماء والأعراض والأموال، فقال صلى الله عليه وسلم: «ألا إن دماءكم وأموالكم وأعراضكم بينكم حرام كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا ... [متفق عليه: صحيح البخاري (٦٧) صحيح مسلم ١٦٧٩].

وتحدث صلى الله عليه وسلم عن المساواة بين الناس، فقال: «يا أيها الناس ألا إن ربكم واحد، وإن أباكم واحد، ألا لا فضل لعربي على أعجمي، ولا لأعجمي على عربي ولا لأحمر على أسود ولا أسود على أحمر إلا بالتقوى» [مسند أحمد ٢٣٥٣٦ وصححه الأرناءوط]. ونحن اليوم في مجتمعاتنا الإسلامية نفاجاً كل يوم بمن يخرجون علينا تحت زعم حرية التعبير يطعنون عليا الدين إلى الدرجة التي تصل إلى إنكار ما هو معلوم من الدين بالضرورة، والثيل من الصحابة الكرام،

lalon lictu

بما يستوجب التعريف بتلك الحرية، وبضوابطها، وإلى أي مدى يستطيع الإنسان أن يتحرك في فلكها ولا يتجاوزها إلى المدى الذي قد ينال من حرية الآخرين أو من معتقداتهم.

وإذا كان القانون الوضعي قد وضع ضوابط على ممارسة هذة الحرية، فللشريعة الإسلامية الحق من باب أولى في وضع هذه الضوابط.

ولكن هذه الحرية تكون بين المرء ونفسه، فإذا خرج عن حدود الاعتقاد الشخصي إلى محاولة خلخلة هذا المعتقد عند الأخرين، وإظهار خطأ ما يعتقدونه يكون في هذا تجاوز لمفهوم الحرية ومفهوم الإبداع، فلا يصح لشخص أن يطعن في الأخرين، أو في ثوابت الدين بدعوى حرية المتفكير، ففي هذا اعتداء مشطط.

#### المجازر اليهودية في غزة الفلسطينية

وإذا كنا قد صدرنا الحديث عن الألحاد الذي يطل برأسه في مصر، وعن ضرب ثوابت ديننا الحنيف، فإن ذلك لا يُنسينا الحديث عن شعبنا الفلسطيني، والحازر اليهودية، والدمار والخراب الذي فاق كل التصورات، ويكفي أن أزودك عزيزي القارئ ببعض المعلومات والبيانات التقريبية للخسائر المادية والبشرية التي وقعت في غزة أمام أعين وسمع كل دول العالم في صمت مميت، بل أكثر من ذلك تصدر البيانات عن أمريكا مرة بإعلانها تعويض اليهود عما فقدوه من سلاح وذخيرة، بل تحويل الأسلحة لها فقدوه من بيانات تصدر عن الإدارة الأمريكية تؤكد ناهيك عن بيانات تصدر عن الإدارة الأمريكية تؤكد حق إسرائيل في الدفاع عن نفسها، في إن لم تستح فافعل ما شئت، ويتبعهم الأوروبيون ببيانات تؤكد حق الإسرائيليين في الدفاع عن نفسهم، ويبيانات تؤكد حق الإسرائيليين في الدفاع عن أنفسهم: ويبيانات تؤكد

أَن يُظَلِّفُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَاهِمِهُ وَمُأْلِكُ ٱللَّهُ إِلَّا ۚ أَن يُتَمَّدُ يُورَهُ, وَلَهُ

كرة الكيرون »[التوبة:٣٢]. ومنذ العاشر من رمضان ١٤٣٥هـ، ومع بداية العدوان الوحشي على الشعب العربي المسلم المحاصر

ية غزة على أيدي الصهاينة من جيش الاحتلال، الذي ما يزال يحصد المثات من الأرواح معظمهم من الأطفال والنساء والشيوخ، على مرأى ومسمع وتجاهل من العالم، ولا ريب أن هذا من أعظم الظلم والطغيان.

لقد سجل الكيان الصهيوني بهذا العدوان أرقامًا جديدة في سجله الذي ينضح بدماء الأبرياء العزل، اللهم من بعض الأسلحة البدائية المصنعة في بعض الورش الفلسطينية ضخمتها إسرائيل حتى تعطي لحلفائها من حولها مبررًا لحرب الإبادة التي تشنها ضد أهل غزة، وسنذكر بعض البيانات التقريبية،

١٠،٠٠٠ أطلق جيش الاحتلال الإسرائيلي قرابة ١٠،٠٠٠ قذيفة من البر والبحر والجو على غزة.

 ٢- قتل الصهاينة قرابة ٢١٠٠ فلسطيني، نحسبهم شهداء عند الله.

٣- دمر الاحتلال قرابة ٦٠ مسجدًا تدميرًا كليًا
 وجزئيًا.

٤ - تدمير ٣ جامعات في غزة.

هـ هدم ٣٦ مدرسة بينها مدارس الأنروا التابعة
 ثلامم المتحدة، والتي كانت تعتبر مأوى للفلسطينيين
 الفارين من القتل والقصف والدمار.

 وتجاوز عدد الجرحى أكثر من أحد عشر ألف فلسطيني معظمهم جراحاتهم خطيرة ويكادون لا يجدون العلاج ولا المأوى.

٧- تدمير الألاف من المنازل على رأس ساكنيها حتى أصبحت كثير من أحياء غزة عبارة عن أطلال موحشة، وقد بلغت المنازل المدمرة حوالي ٣٠٠٠ منزل.

 ٨- تدمير ١٠ جمعيات خيرية تدميرًا كاملاً، وست محطات للصرف الحي.

 إستهداف غرف العمليات بالستشفيات، ومحطات إنتاج الأكسوجين وسيارات الأسعاف.

ويحدث هذا كله وسط صمت عربي واسلامي عجيب يندى له الجبين خجلاً، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

اللهم انصر الإسلام والمسلمين، ووفق قادتنا إلى ما التحبه وترضاه، آمين، والحمد لله رب العالمين.



قال تعالى: ﴿ وَمَا لَفَرُقُواْ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا بَنَاءُهُمُ اللّهِ بَعْنَا بَيْنَمُ وَلَوْلَا كُلِمَةً سَبَقَتْ مِن رَبِّكَ إِلّٰ الْمِلْمُ بَعْنَا بَيْنَمُ وَلَوْلَا كُلِمَةً سَبَقَتْ مِن رَبِّكَ إِلّٰ الْحِلْمُ بَعْنَا بَيْنَمُ وَلِوْ اللّهِ مِنْ أُورِقُوا الْكِنْبَ مِنْ الْحَلِمُ مِنْ اللّهِ مُرْسِ (أَ) فَلِلَالِكَ فَادْغُ بَعْدِهِمْ لَهِي شَلِي مِنْهُ مُرسِ (أَ) فَلِلَالِكَ فَادْغُ وَالسّنَهُمْ حَكَمًا أَمْرَتُ وَلَا لَلْبُعْ الْمُوالَةُ مِنْ وَقُلْ مَامَنتُ وَالسّنَهُمْ وَقُلْ مَامَنتُ اللّهُ مِن كِنْنَا وَلَكُمْ الْمَدُ رَبُّنَا وَرَكُمْ الْمَدُ يَتِنَا وَلِيْدُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ مِن كِنْنَا وَلَكُمْ الْمَدُ مُنْ اللّهُ مِنْ كَنْ الْمُعْلَى وَلَكُمْ الْمُدُولِي اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ مِنْ كَنْ اللّهُ بَعْمَعُ بَيْنَا وَلِكُمْ الْمُدُولِي اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْكُمْ اللّهُ اللّهُ

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاد وبعد:

فضى هذه الآيسات بين الله تعالى سبب تفرق المخالفين فقال: «وَمَا تَفَرُقُوا إِلَّا مِن بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعَلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمُ »:

أن العلم يدعو إلى الاجتماع، وينهى عن التفرق، ويدعو إلى الانتلاف، وينهى عن الاختلاف، ومع ذلك ويدعو إلى الانتلاف، وينهى عن الاختلاف، ومع ذلك فقد اختلفوا وتفرقوا، حملهم على ذلك البغي والحسد، وحب الظهور، وحب الرياسة، وطلب العلو، ويذلك قامت عليهم الحجة، وحقت عليهم كلمة العذاب، وَلُولًا كَلَمَةُ سَبَقَتُ مِن رَبِكَ إلى أَجَل مُسَمّى لُقضي بَيْنَهُمْ ،، أي: لُولا أن الله تعالى رفع عن هذه الأمة عذاب الاستتصال، القضى بين أهل التوحيد وأهل الشرك، واستأصل أهل الكفر، كما قال تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ ٱلْمَثُورُ دُو ٱلرَّحَمَةُ لَو بُوَاحِدُهُم الكفر، كما قال تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ ٱلْمَثُورُ دُو ٱلرَّحَمَةُ لَو بُوَاحِدُهُم مَنْ الله مُعَلَى الله المَامِد الله الله المَامِد عنه الله المُعربي المُعربيني المُعربي المُعرب

ُ وَإِنَّ الَّذِينَ أُورِكُوا الْكِتَابِ مِن بَعْدِهِمْ لَفِي شَكِّ مَثْهُ ريب ،

قيل: الذين أورثوا الكتاب هم اليهود والنصارى، وقيل هم المشركون.

1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1

وقيل: الضمير في منه عائد على النبي صلى الله عليه وسلم، وقيل: هو عائد على الكتاب، فهم ليسوا على بينة من أمر النبي صلى الله عليه وسلم والكتاب الذي أنزل عليه من ربه، «فَهُمْ في أَمْر مُريج» [ق: ٥].

# مِنْ أَصُولُ الْدَعُوةُ:

" فَلدُ لِكَ فَادُعُ ، اسم الإشارة ، ذلك ، قد يعود إلى الدين الذي شرعه الله تعالى وأمر بإقامته ، فيكون المعنى : فلذلك الدين ، الذي شرعه الله لك يا نبينا ولاخوانك الرسلين فادع.

فالدعوة لا تكون إلا إلى الله، وإلى دين الله، وإلى سبيل الله، والى حزب، أو سبيل الله، ولا يجوز أن تكون الدعوة إلى حزب، أو تنظيم، أو جماعة، أو طريقة، قال الله تعالى: « يَّأَيُّهُا النَّهُ الْسَلَانُكُ شُنهِذًا وَمُبَيِّرًا وَنَدِيرًا ﴿ وَ وَاعِبًا إِلَى اللهِ الله تعالى: ﴿ وَمَاعِبًا إِلَى اللهِ اللهِ وَالْمَعِيرُا وَمَا اللهِ وَالْمَعِيرُا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

وقال تعالى: ﴿ وَلَا يَصُدُّنَكَ عَنْ الْبُرْكِينَ اللهِ بَعْد إِذْ أَرِلْتَ إِلَيْكَ وَافَعُ إِلَى الْبُلْكَ وَأَنْ الْبُلْكِينَ ﴾ [القصص: ٨٧]، وقال تعالى: ﴿ أَدَعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِكَ بِالْمُحَدِّ وَالْمَرْعِظَةِ الْمُسَنَّةِ وَمَا لَيْكُمْ وَ وَالْمَرْعِظَةِ الْمُسَنَّةِ وَمَا لَيْكُمْ وَ وَالْمَرْعِظَةِ الْمُسَنَّقِ وَمَحَدِلْهُمْ مِالَّهُمْ مِنْ أَحْدُ بِمِن صَلَّ عَن سَبِيدٍ وَقُو أَعْلَمُ بِمِن صَلَّ عَن سَبِيدٍ وَقُو أَعْلَمُ بِمِن صَلَّ عَن اللهِ عَلَى وَالْمَعْ فَي وَالْمَعْقِ وَالْمُعَلِّي وَسُحَنَ وَالْمُعْ وَالْمُوعِينَ أَلَا وَمَن النَّعَقِ وَسُحَنَ اللهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُعْمَى وَسُحَنَ اللهِ وَمَا أَنَا مِنَ النَّمْ عَلَى وَسُحَنَ اللهِ وَمَا أَنَا مِنَ النَّعَقِ وَسُحَنَ اللهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُعْمَى وَالْمُعَلِي وَالْمُعْلَى وَسُحَنَ اللهِ وَمَا أَنَا مِنْ الْمُعْمَى وَالْمُعَلِّي وَسُحَنَ اللهِ وَمَا أَنَا مِنْ الْمُعْلَى اللهِ وَمَا أَنَا مِنْ الْمُعْمَى وَالْمُعْلَى اللهِ وَمَا أَنَا مِنْ الْمُعْمَى وَالْمُعْلَى اللهِ وَمَا أَنَا مِنْ الْمُعْلَى اللهِ وَمَا أَنَا مِنْ الْمُعْمَى وَالْمُعْلَى اللهِ وَمَا أَنَا مِنْ الْمُعْلَى اللهِ وَمَا أَنَا مِنْ الْمُعْلَى اللهِ وَمَا أَنَا مِنْ الْمُعْلَى اللهُ مَا اللهِ وَمَا أَنَا مِنْ الْمُعْلَى اللهِ وَمَا أَنَا مِنْ الْمُعْمِلُونَ عَلَيْ وَالْمُعْلَى اللّهُ مَا الْمُعْلَى اللّهُ وَمَا أَنَا مِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا اللّهُ مَلَى اللّهُ مَا اللّهُ مُولِي اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ مُلْكُولُ اللّهُ مُلْكُولِ اللّهُ مِنْ الْمُعْلَى اللّهُ مُلْكِي اللّهُ مُلْكُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مُلْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ مُلْكُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مِلْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مُلْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الْمُ اللّهُ ا

ويصلح أن يعود اسم الإشارة «ذَلكَ، إلى الخلاف والتفرق، فيكون المعنى، فلذلك الخلاف والتفرق ادع إلى الله لتقضي على ذلك الخلاف والتفرق، وتجمعهم على كلمة سواء، فلا يقضى على التفرق الذي مزق الأمة إلا بالدعوة إلى توحيد الله عز وجل، فتوحيد الله هو السبيل إلى توحيد الأمة، فإذا اجتمعت الأمة على توحيد الله وحد الله صفها، وجمع شملها.

الحث على العهل بالعلو، والتحذير من الوخالفة: وَاسْتَهُمْ كُمَا أُمْرُتُ، لا كما تهوى، استقم كما أمرك الله: ووَأَنَّ هَٰذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا قَاتَبِعُونٌ رَلَا تَلَيْعُوا السُّبُلَ فَنَوْزَى بِكُمْ عَن سَيِهِمْ ذَلِكُمْ وَصَّنَكُم بِهِ لَمُلَّكُمْ

> نَلَثُونَ ، [الأنعام: ١٥٣]. والاستقامة تتحقق بطاعة الله عز وجل، بفعل ما به أمر، وترك ما نهى عنه وزجر، من غير إفراط ولا تضريط، ولا غلو ولا تقصير.

وقي الأمربالاستقامة والـدعـوة إشـارة إلى أن سبيل النجاة هو أن يكمل الإنسان نفسه بالاستقامة على دين الله، وأن يدعو غيره إلى الاستقامة، كما

سبق في قوله تعالى: ﴿أَنْ أَقْيِمُوا الدَّينَ ، أَي: أمركم أن تقيموا جميع شرائع الدين أصوله وفروعه ، تقيمونه بأنفسكم ، وتجتهدون في إقامته على غيركم . فلا تتم نجاة العبد إلا بالأمرين ، أن يستقيم على دين الله ، وأن يدعو غيره إلى الاستقامة ، وفي ذلك يقول الله تعالى: وَالمُسْرِ أَنْ الْإِنْكُنَ لَنِي خُمْرٍ أَنْ إِلَّا الله تعالى : وَالمَسْلِ الله يَوْلُونُ الْمُسْرِ أَنْ الْإِنْكُنَ لَنِي خُمْرٍ أَنْ إِلَّا الشَيْرِ وَمَالُونُ وَوَاصَوْا وَالْحَقِي وَالْحَقْلِ وَالْحَقْلِ وَالْحَقْلِ وَالْحَقْلِ وَالْحَقْلِ وَالْحَقْلِ وَالْحَقْلِ وَالْمَوْلُ وَالْحَقْلِ وَالْحَقْلِ وَالْحَقْلِ وَالْحَقْلِ وَالْحَقْلِ وَالْحَقْلِ وَالْحَقْلِ وَلَا الْحَلْمِ وَلَا الْحَلْمِ وَلَا الْعَلْمِ وَلَا الْحَلْمِ وَلَا الْحَلْمِ وَالْحَقْلِ وَلَا الْعَلْمِ وَالْمُونُ وَالْحَقْلِ وَالْحَقْلِ وَالْحَقْلِ وَالْحَقْلِ وَالْمُولِ وَلَا الْحَلْمِ وَالْحَدِي وَالْحَدِي وَالْمَوْلِ وَلَيْمُوا وَالْحَدِي وَالْمَوْلُ وَلَيْ وَالْمَوْلِ وَالْعِيْدِ وَالْمُورِ وَعِيْلُولُ وَالْعِيْدِ وَلَا اللهِ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولِ وَالْمُورِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَلَالْمُولُولُ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَلَالْمُولِ وَالْمُولِ وَلَالْمُولِ وَلَا الْعَلَيْمِ وَالْمُولِ وَالْمُولُ وَالْمُولِ وَلَالْمُولُولُ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَلَالْمُولِ وَلَالْمُولِ وَلِيْلِولِ وَلَالْمُولِ وَلِيْلِولِ وَلَالْمُولِ وَلْمُولِ وَلِيْلُولُولُولِ وَلِيْلُولُولُولُ وَلَالْمُولِ وَلَالْمُولُ وَلِيْلُولُولُولِ وَالْمُولِيْلُولُ وَلَالْمُولُ وَلَا وَلَ

كُما أَن قُلَا الأمر بالاستقامة والدعوة إشارة إلى أنه لا تحسن الدعوة من المنحرف، وهل يدعو المنحرف غيره إلى الاستقامة؟! فإن فعل كان كما قيل: طبيب يداوي الناس وهو سقيم، وكما قال صلى الله عليه وسلم: «مَثَلُ الْعَالَمِ الَّذِي يُعَلَّمُ النَّاسَ الْخَيْرَ وَيَنْسَى نَفْسَهُ، كَمَثَلُ السَّرَاج يَضِيءُ للنَّاسِ وَيَحُرِقُ نَفْسَهُ» [صحيح الجامع ٥٩٠٥].

وهذا عنوان عدم العقل، ولذلك قال الله تعالى:

«أَتَأْتُهُونَ النَّاسَ بِالْبِرِ وَتُسْوَنَ أَنْسُكُمْ وَأَنْتُمْ نَتْلُونَ الْكِنَبُ

أَفَلَا تَفْقِلُونَ ، [البقرة: ٤٤]، وأخبر سبحانه أن هذا من الأعمال المقوتة عنده، فقال: «يُكانُّهُ الَّذِينَ السُوا لِمَ تَقُولُوا مَا لا تَقُولُوا مَا لا تَقُولُوا مَا لا تَقَالَدُ مِي اللهِ أَن تَقُولُوا مَا لا تَقَالَدُ مِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُو

وضرب سبحانه وتعالى مثل السوء للذين لا يعملون بما يعلمون، فقال سبحانه: « وَإِثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ الَّذِي َ الْتَنْ فَا اللهِ عَلَيْهُمْ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْفَاوِي هَا يُنِنَا فَاسْلَمْ مِنْهَا فَأَتْبَمَهُ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْفَاوِي شَوْلُهُ مُكَنَّلُ الْحَلْمِ إِنْ تَصْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَنْرُكُهُ مِنْ لَمْ ذَلِكَ مِثَلُ الْقَوْمِ اللّهِ كَذَبُوا بِعَالِنِنَا فَا فُصُصِ الْفَصَصَ يَلْهَتْ ذَلِكَ مِثَلُ الْقَوْمِ اللّهِ كَذَبُوا بِعَالِنِنا فَا فُصُصِ الْفَصَصَ

لَمُلُهُم بِنَذِكُرُونَ ،[الأعراف: ١٧٥- ١٧٦].
عَنْ أَسَامَةَ بْنِ زَيْد رضِي الله عنهم قَالَ: سَمِعْتُ
رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم يُقُولْ: «يُجَاءُ
بِالرَّجُلِ يَـوْمَ الْقَيَامَةَ قَيُلْقَى فِي النَّارِ،
فَيَدُورُ كَمَا
فَتَنْدَاقُ أَقْتَابُهُ فِي النَّارِ، فَيَدُورُ كَمَا
يَدُورُ الْحِمَارُ بَرَحَاهُ، فَيَجْتَمعُ أَهُلُ
النَّارِ عَلَيْهُ، فَيَقُولُونَ أَيُ فَلاَنُ،
مَا شَأْتُكُ أَلْيْسَ كُنْتَ تَأْمُرُنَا
بِالْعُرُوفُ وَتَنْهَى عَنِ النَّنَكِرِ،
قَالَ: كُنْتُ آمُرُكُمْ بِالْغُرُوفُ وَلاَ أَلْيَكِرِ،
قَالَ: كُنْتُ آمُرُكُمْ بِالْغُرُوفُ وَلاَ أَلَيْكِرِ،
قَالَ: كُنْتُ آمُرُكُمْ بِالْغُرُوفُ وَلاَ تَلِيهِ، وَأَنْهَاكُمْ عَنِ الْلُنْكَرِ وَآتَيِهِ،

[صحيح البخاري ٣٢٦٧]. وَعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ رضي الله عنه قَالَ؛ قَالَ

رَسُولُ اللّٰهِ صلى اللّٰهِ عليه وسلم: ﴿ لَمَّا أُسْرِي بِي مَرَرُتُ بِرِجَالِ تُقْرَضُ شَفَاهُهُمْ بِمِقَارِيضَ مِنْ دَارٍ. قَالَ: فَقُلْتُ: مَنْ هَوْلاً ء خُطْبَاءُ أُمَّتِكَ، مَنْ هَوْلاً ء خُطْبَاءُ أُمَّتِكَ، مَنْ هَوْلاً ء خُطْبَاءُ أُمَّتِكَ، يَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرْ وَيَنْسُونَ أَنْفُسَهُمْ، وَهُمْ يَتُلُونَ يَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرْ وَيَنْسُونَ أَنْفُسَهُمْ، وَهُمْ يَتُلُونَ الْكَتَابَ، أَفَلا يَعْقُلُونَ ، [صحيح الترغيب ١٢٥].

التحذير من أهل النهواء:
ولما أمر سبحانه النبي صلى الله عليه وسلم
بالاستقامة كما أمر، نهاه عن اتباع أهل الأهواء،
« النِّينَ يَسْتَحِبُّونَ الْحَبُوةَ النَّيْمَا عَلَى الْآخِرَةِ وَرَصْتُونَ عَن
سبيل اللهِ وَيَبَثُّرُ بَا عَرَبًا » [إبراهيم: ٣]، فقال تعالى: « وَلا 
تَتَبعُ أَهُواءَهُمْ »، كما قال تعالى: « ثُمَّ جَعُلْتِكُ عَلَى شَرِيمَةِ
مَنْ الْأَمْرِ فَاتَبِعُهَا وَلا نَشْعِ أَهْرَاءُ اللَّذِينَ لا يَمْلُونَ » [الجاثية: 
مَنْ الْأَمْرِ فَاتَبِعُهَا وَلا الشَّرَى حَقِّ اللَّهِي حَتى توعد على 
اتباع أهوائهم بالوعيد الشديد، فقال تعالى: « وَلَى 
مَنْ الْمُردُ وَلا الْسَرَى حَقَّ تَبْعُ مِلْتُهُمْ قُلْ إِنَ هُدَى الله 
الله مِن وَلِي وَلَيْ الْمُحَدِّ الْمُحَدِّ عَقْ تَنْعُ مِلْتُهُمْ قُلْ إِنَ هُدى الله 
الله مِن وَلِي وَلا الْمَحْدُ وَلا السَّدِيد، وَلَا الْمُحَدِّ عَلَيْهُمْ قُلْ إِنَّ عَلَى اللهِ مِنْ الْمِلْ مَا اللهِ مِنْ الْمِلْ مَا اللهِ مِنْ الْمِلْ مَا اللهِ مِنْ الْمِلْ مَا اللَّهُ مِنْ الْمِلْ مَا اللَّهُ مِنْ الْمُلْكِ مَا اللَّهِ مَنْ الْمُلْكِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ الْمُلْمِ وَمَا الْمُعْمَ مِنْ وَلَهِ وَلا الْمُلْمَةُ مِنْ وَلَهِ وَلا الْمُعْمَ عَلَيْهُمْ الْمُلْكِ مَا الْمُعْمَ الْمُنْ وَمَا أَنْ الْمُلْكِ مَا الْمُورُ وَلا الْمُعْمَ عَلَى الْمُلْمِ الْمُنْ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُقِينَ الْمُلْمِ الْمُنْ الْمُلْلِيلِينَ الْمُلْلِيلِينَ الْمُلْلِينِ مُنْ الْمُلْكِينَ الْمُلْلِينِ مُنْ الْمُلْكِينَ الْمُلْلِيلِينَ الْمُلْلِينِ مَا الْمُلْكِينَ الْمُلْلِينَ الْمُلْلِينَ الْمُلْكِينَ الْمُلْكِينَ الْمُلْكِينَ الْمُلْكِينَ الْمُلْكِينَ عَلَى الْمُلْكِينَ الْمُلْكِينِ الْمُلْكِينَ الْمُلْكِينَ الْمُلْكِينِ الْمُلْكِينَ الْمُلْكِينَا الْمُلْكِي

فاتباع الموي ضلال مبين، وظلم عظيم:

[المقرة: ١٤٥].

قال تعالى: «فإن لَّمْ يَسْتَجِبُوا لَكَ فَأَعْلُمْ أَتُمَا يَشَعُونَ الْمُورَةُ مَنْ يَرْ هُدُى مِنَ أَشَا يَشَعُونَ الْمُورَةُ مُمْ يَمْ يَرِ هُدُى مِنَ أَشَا يَشَعُونَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ لَا جَدِى الْمُومَ الظَّلِلِينَ » [القصص: ٥٠]، وقال تعالى: «يَنَاوُرُهُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي الأَرْضِ فَأَخْمُ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَيْقِ وَلا تَعْلَى اللَّهُ إِنَّا اللَّهِ لَهُمْ اللَّهُ لَهُمْ اللَّهُ لَهُمْ اللَّهُ لَهُمْ عَن سَبِيلِ اللَّهِ إِنَّهُ إِنَّا اللَّهِ لَهُمْ عَن سَبِيلِ اللَّهِ لَهُمْ عَنْ اللَّهِ لَهُمْ عَنْ اللَّهُ لَهُمْ اللَّهُ لَهُمْ عَن سَبِيلِ اللَّهِ لَهُمْ عَنْ اللَّهُ لَهُمْ اللَّهُ لَلْهُ لَهُمْ اللَّهُ لَهُمْ اللَّهُ لَهُمْ اللَّهُ لَهُمْ اللَّهُ لَهُ عَلَى اللَّهُ لَهُ عَلَى اللَّهُ لَكُمْ اللَّهُ لَا اللَّهُ عَنْ سَبِيلِ اللَّهُ لَمُ اللَّهُ اللَّهُ لَهُ عَلَى اللَّهُ لَهُمْ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ مُنْ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ لَهُ مُنْ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ مُنْ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَعْلَى اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ اللَّهُ لَلْهُ لَهُ اللَّهُ لَلْهُ لَا لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَهُ اللْهُ لَا اللَّهُ لَلْهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللْهُ لَهُ اللْهُ لَعْلَى اللَّهُ لَهُ اللْهُ لَا لَهُ اللَّهُ لَاللَّهُ لَا اللَّهُ لَلْهُ لَهُ اللْهُ لَا اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لِلْهُ اللَّهُ لِلْهُ لَا اللَّهُ لَا لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللْهُ لَا اللّهُ لَا اللّهُ لَا اللّهُ لَا اللّهُ لَا لَهُ لَلْهُ لَا اللّهُ لَلْهُ اللّهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْمُ اللّهُ لَاللّهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْمُ لَلْهُ لَاللّهُ لَلْمُ لَلْهُولُ لَلْمُ لَلْمُ لَا لَهُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَا

قال الشعبي-رَحمهُ الله- ابنما سمي الهوى هوى، لأنه يهوي بصاحبه في النار. وقال ابن عباس رضي الله عنهما اما ذكر الله الهوى في كتابه الا وذمَه.

الهوى ي دابه إلا ودمه.
وقد ضرب الله تعالى لأهل الأهبواء مثل السوء، فقال الشهواء مثل السوء، فقال النيئة مائينا فأنسلغ منا النيئة مائينا فأنسلغ منها فأنبعة القيملان فكان من النيئة بها ولو شفنا لوقته بها ولايئة أفلد إلى الأرض وأنبع هونة فنكة كان من الكارس وأنبع هونة فنكة كند إلى الارض وأنبع هونة فنكة كند الكارس وأنبع هونة فنكة كندل الكارس وأنبع هونة

يَلَهَ أَوْ فَتُرُكُهُ يَلَهَتُ ذَلِكَ مَثَلُ الْقَوْرِ الَّذِينَ كَذَّهُوا بِاللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللّ يِعَائِينَا فَا قُصُصِ الْقَصَصَ لَعَلَهُم يَتَفَكَّرُونَ » [الأعراف: ١٧٥- ١٧٥].

فكن على حذريا عبد الله من الهوى، واعلم أنه من أعدى أعدائك، كما قال بعضهم:

إني ابتليت بأريع ما سلطوا

الا لشدة شقوتي وعنائي

إبليس والدنيا ونفسى والهوى

كيف الخلاص وكلهم أعدائي ؟!

واعلم أنه لا نجاة لك إلا بمخالفة هواك، كما قَالَ تعالى: «وَأَمًّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رِيّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَوَى (٤٠) فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْلَّوَى» [النازعات: ٤٠-٤١].

ادب الحوار:

« وَقُلْ آمَنتُ بِمَا أَنزُلَ اللَّهُ مِن كِتَابٍ »:

هذا تعليم مَن الله لرسوله صلى الله عليه وسلم كيف يجادل أهل الكتاب، كما قال: « أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ كيف يجادل أهل الكتاب، كما قال: « أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْخِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَحَدِلْهُم وَالْقِي هِيَ أَحَسُنُ إِلَّ رَبِّكَ هُو أَعْلَمُ بِالنَّهُ تَبِينَ » إِنَّ رَبِّكَ هُو أَعْلَمُ بِالنَّهُ تَبِينَ » إِنَّ لَكُمْ مَا النَّهُ تَبِينَ » [النحل: ١٠٥]، وقال تعالى: «وَلا أَمْدِلُوا أَهْلُ الْكِنَبِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَقُولُوا مَامَنَا بِاللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَقُولُوا مَامَنَا بِاللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَتَعَنْ لَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ كُمْ وَبِلَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ كُمْ وَبِيدٌ وَتَعَنْ لَهُ مُسْلِمُونَ » [العنكيوت: ٤٦].

فالله تعالى يأمر نبيه صلى الله عليه وسلم إذا جادل أهل الكتاب أن يصرح بإيمانه بما عندهم من الحق الذي جاءهم من الله، فيقول له صلى الله عليه وسلم: «وَقَلُ آمَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللّهُ مِن كتَابٍ»: أي آمنت بالتوراة التي أنزلها الله على موسى، وبالإنجيل الذي أنزله الله على عيسى، لكنكم غير مؤمنين

بما أنزل إليّ، مع أن مصدر الثلاثة واحد،
كما قال تعالى: «التر ﴿ الله لا إِلهُ لَمْ الْمُوْ
الْقَيْمُ ﴿ لَ زُلُ عَلَىٰكَ الْكِنْبَ إِلَا إِلَهُ لَمْ الْمُوْ
الْقَيْمُ ﴿ لَ نَلْ عَلَىٰكَ الْكِنْبَ إِلَا إِلَىٰ الْمُوالِقِيلَ ﴿ اللّهِ عِلَىٰ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُو

أَفْتُوْمِنُونَ بِبَغْضِ الْكِتَبِ وَتَكُفُرُونَ بِبَغْضَ فَمَا جَزَاءُ مَن يَغْمَلُ ذَالِكَ مِنكُمْ إِلَّا خِزْقُ فِ الْحَيَوْةِ الدُّنِيَّا وَيَوْمَ الْقِيْمَةِ رُدُونَ إِلَى أَشَدِ الْتَمَابِ» [البقرة: ٨٥]، لأن حقيقة الإيمان: أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، لا تضرق بين أحد من رسله، فمن فرق بينهم ورسله، لا تضرق بين أحد من رسله، فمن فرق بينهم فقد كفر بهم كلهم، وإن زعم الإيمان ببعضهم، قال تعالى: « إِنَّ اللَّيْنَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ. وَبُرِيدُونَ أَن يَعْن وَرُسُلِهِ. وَبُرِيدُونَ أَن يَعْن وَرُسُلِهِ. وَيَعُولُونَ يُؤْمِنُ بِبَعْض وَنَصَعْمُ وَلَيْنَ مَنْ اللَّهُ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَيَعُولُونَ يُؤْمِنُ بِبَعْض وَنَصَعْمُ أَلْكِينَ مَنْ أَلْ اللَّهُ وَرُسُلِهِ وَلَيْنَ مَامَوا اللَّهُ مَامَوا اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلْمُ وَلَا اللَّهُ عَلْمُ وَلَيْنَ عَلَيْمَ أُولَتِكَ سَوْفَ يُؤْمِيهِمَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَدُ بُعُمْ أُولَتِكَ سَوْفَ يُؤْمِيهِمَ إِللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَدُ بُعُمْ أُولُ اللَّهُ عَلْمُ وَلَ اللَّهُ عَلْمُ وَلَا اللَّهُ عَلْوَلُونَ اللَّهُ عَلْمُ وَلَا اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ وَلَا اللَّهُ عَلْمُ وَلَا اللَّهُ عَلْمُ وَلَا اللَّهُ عَلْمُ وَلَا اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلْمُ وَلَا اللَّهُ عَلْمُ وَلَا اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ وَلَا اللَّهُ عَلْمُ وَلَا اللَّهُ عَلْمُ وَلَا اللَّهُ عَلْمُ وَلِهُ اللَّهُ عَلْمُ وَلِهُ اللْعُلُولُ اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَامًا وَاللَّهُ اللْعُلُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللْعُلُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللْعُلِيْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَامًا اللَّهُ اللَّهُ

قَالُ الرازي - عفا الله عنه - في تفسير قوله تعالى: «الَّهُ أَنْ اللهُ عَلَيْكَ الْكِنْبُ الْقَيْمُ أَنْ زَلْ عَلَيْكَ الْكِنْبُ الْقَيْمُ أَنْ زَلْ عَلَيْكَ الْكِنْبُ بِالْفَقُ مُسَدِّقًا لِمَا يَلْهُ فَيْ الْفَيْمُ الْمُنْفِيلُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِيدُ اللهُ الْمُعَلِيدُ الْمُعَلِيدُ الْمُعَلِيدُ الْمُعَلِيدُ اللهُ الْمُعَلِيدُ اللهُ اللّهُ

[آل عمران: ٢-٣]:

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ ذُرِّلَ عُلَيْكُ الْكَتَابُ بِالْحَقِّ ، يَجْرِي مُجْرَى الدُعُوى، ثم إنه تعالى أقام الدلالة على صحَّة هَذه الدَّعْوَى، فقال: وَافْقَتَمُونَا أَيْهَا الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى عَلَى أَنَّهُ تَعَالَى أَنْزُلَ التَّوْرَاةَ وَالْإِنْجِيلَ مَنْ قَبْلِ هُدَى لِلنَّاسِ، فَإِنْمَا عَرَفْتُمْ أَنْ التَّوْرَاةَ وَالْإِنْجِيلَ كتابان الهيَّان، لأنَّهُ تَعَالَى قَرَنَ بِإِنْزَالُهُمَا الْعُجِزَةُ الدَّالَةَ عَلَى الْفُرُقَ بَيْنَ قُولَ الْحَقِّ وَقُولَ الْبُطُّلِ، وَالْعُجِزُ لَمَا حَصَلَ بِهِ الْفُرُقَ بِينَ الدَّعُوى الصَّادِقَةَ والدُّعُوي الْكَاذِبِهُ كَانَ فَرُقًا لَا مَحَالَهُ، ثُمَّ إِنَّ الْفُرْقَانَ الذي هُوَ الْعُجِزِ كُمِا حُصَلَ فِي كُونِ التَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيلَ نازلين من عند الله، فكذلك حصل في كون القرآن نَازُلًا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ، وَإِذَا كَانَ الطَّرِيقَ مُشْتَرَكًا، فَإِمَّا أَنْ يَكُونَ الْوَاجِبُ تَكَذيبَ الْكُلْ عَلَى مَا هُوَ قَوْلُ البراهمة، أو تصديق الكل على ما هو قول المسلمين، وَأَمَّا قَبُولَ الْبِعُض وَرَدُ الْبِعُض فَذَلْكَ جَهُلَ وتَقْليدُ. [التفسير الكبير (٧/ ١٢٩)].

العدالة في اللسلام:

، وأمررُتُ لأعرالُ بَيْنكُمْ، أي لأصررُتُ لأعرالُ بَيْنكُمْ، أي لأصررُتُ لأعرالُ بَيْنكُمْ، أي الأصوى بيني وبينكم فيما أدعوكم اليه، وأنا ملتزم اليه، كما أدعوكم ألى أكان الكان تعالى:

الله مُن الكنب تمالؤا الكنب تمالؤا ألا تصدر إلّا ألله ولا تشرك بها أرتبابًا الله ولا تشرك بها أرتبابًا الله ولا تشرك بها أرتبابًا أرتبابًا أرتبابًا الله ولا تشرك المتالؤا الشرك المتالؤا المتالؤا الشرك المتالؤا المتالؤا الشرك المتالؤا المتالؤا الشرك المتالؤا المتا

ا مأنا مُسْلِمُون ، [آل عمران: ٦٤].

فإنا أدعوكم إلى ما ألتزمه، وأنهاكم عما أتركه، «رَمَّا أُرِيدُ أَنْ أَعَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَنْكُمْ عَنْهُ ، [هود: ٨٨]، وهذا من العدل الذي أمرني الله أن أقيمه بيني وبينكم.

"وأُمِرُتُ الأَعْدِلُ بَيْنَكُمُ" إذا تحاكمتم إليَ وإن كذابتموني، كَما قَال تعالى، "فَإِن جَاءُوكَ فَأَعَكُمْ بَيْبُمُ لَكُ اِبْتَمُوني، كَما قَال تعالى، "فَإِن جَاءُوكَ فَأَعَكُمْ بَيْبُمُ أَوْ أَعْمِضَ عَنْهُمْ فَكَن يَقْبُرُوكَ شَيْفًا وَإِنْ حَكَنْتَ فَأَعْمُ بَيْبُمُ بِالْقِسْطِ إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ " حَكَنْتَ فَأَعْمُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ إِنَّ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ إِن اللّهُ عَلَى اللّهُ إِن اللّهُ عَلَى اللّهُ إِن اللّهُ اللّهُ إِن اللّهُ اللّهُ إِن اللّهُ عَلَى اللّهُ إِن اللّهُ اللّهُ إِن اللّهُ اللّهُ إِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

الحث على ترك الهراء:

"اللَّهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمُ" أي: هو رب الجميع، لستم باحق به منا، "لُنَا أَضْمَالُهُا وَلَكُمْ أَضْمَالُكُمْ" من خير وشر، كما قال تعالى: "رَان كَنْبُوكَ فَتُل لِي عَمَلٍ وَلَكُمْ عَمَلُكُمُّ لَكُمْ مَمَلُكُمُّ الْفَيْرِ لِي عَمَلٍ وَلَكُمْ عَمَلُكُمُّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَمَلٍ وَلَكُمْ عَمَلُكُمُّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

الحقائق، واتضح الحق من الباطل، والهدى من الضلال، لم يبق للجدال والمنازعة محل، لأن المقصود من الجدال، إنما هو بيان الحق من الباطل، ليهتدي الراشد، ولتقوم الحجة على الغاوي. [تيسير الكريم الرحمن (٢٠٤)].

إلى الله ورجعكم جويعًا:

«اللّهُ يَجْمَعُ بَيُنَنَا» يبوم القيامة، كما قال سبحانه: «اللهُ لاَ إِلَهُ إِلّا مُؤْ لَبُجْمَعَكُمْ إِلَّا يَوْمِ الْفِينَمَةِ لَا مُؤْ لَبُجْمَعَكُمْ إِلَّا يَوْمِ الْفِينَمَةِ لَا رَبُبَ فِيهِ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللّهِ حَدِيثًا » [النساء: ٨٧]، وكما قال: « قُلْ إِنَّ الْأَوْلِينَ وَالْآخِرِينَ (اللّهُ لَمُجْمُونَ إِلّا مِنْتِ قَالَ: ﴿ فَلَ إِنَّ الْأَوْلِينَ وَالْآخِرِينَ (اللّهُ لَمُجْمُونَ إِلّا مِنْتِ

يُحِبُّ الطَّالِينَ » [آل عمران: ٥٥- ٥٧]. الحمد لله رب العالمين .



منبر الحرمين

الحمد لله، الحمد لله الذي خلق وبرا وأبدع كل شيء وذَرا، (لهُ, مَا فِي ٱلسَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا غَتَ الله وحده ٱلله الله الله الله وحده لله الله الله والله الله وحده لا الله وحده لا الله الله وحده لا شهادة حقّ ويقين سائمة من الشك والامتراء.

وأشهد أن سيُدَنا ونبيِّنا محمِدًا عبدُ الله ورسولُه البعوثُ بالهُدى ودين الحقَّ ما كان حديثًا يُفترَى، صلَّى الله وسلَّم وبارَك عليه، وعلى آله وأصحابِه سادَة الوزَى وأُسد الشَّرى، والتابعين ومن تبِعَهم بإحسان، وسلَّم تسليمًا مزيدًا متكررًا.

> أما بعد: فأوصيكم - أيها الناس - ونفسي بتقوى الله، فاتقوا الله - رحمكم الله -؛ فالعبدُ مطلوب، والعملُ مكتوب، وقد آذنت الشمسُ بالغروب؛ فاحذَروا الدنوب، وقسوة القلوب.

> إنكم لم تُخلُقوا عبناً، ولن تُتركوا سُدى، الدنيا خُلقت لكم، وأنتم خُلقتُم للأخرة، وليس في الأخرة الا الحنة أو النار، وما بعد الموت من مُستعتب، (وَمَ تَعدُ كُلُ نَسِ مَا عَمِكُ مِنْ غَيْرٍ مُعَنَّرًا وَمَا عَمِكُ مِنْ سُوَمٍ قَوْدُ لَوْ النار، وما بعد الموت من مُستعتب، (وَمَ تَعدُ كُلُ نَسِ مَا عَمِكُ مِنْ غَيْرٍ مُعَنَّرًا وَمَا عَمِكُ مِنْ مُومِ قَوْدُ لَوْ الله مَنْ الله عَلَيْ الله ع

# وقفةً مع اية من كتاب الله:

ولزيد من المُحاسَبَة ورفع الهِمَّة، والأخذ بالعزائم؛ فهذه وقفةٌ مع آية من كتاب الله .

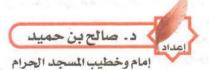
آية في كتاب الله تلين القلوب القاسية.. وتُوقظُ النفوسَ الفاقلة.. آية تستدعي التأمُّل، وتدعُو إلى التفكُّر.. آية في كتاب الله شابَت منها رؤوسُ الأتقياء.. ووجلت لها قلوبُ الأولياء.. وذرَفَت لها دموعُ الخائفِين.. واقشعرَّت منها جلودُ الوجلين.

صها بمورد موتين. فلله درُهم! ما أعظمَ تدبُرهم للقرآن.. وأشدُ تأثُرهم بمواعظه.. ووقوفهم عند زواجره.

إِنْهَا فَوَلُ اللّٰهُ - عزُّ شَانُه -: ۚ (ُوَيُّدًا لَكُمْ مِنَ اللَّهِ مَا لَمْ يَكُونُواْ عَنْسِرُونَ ﴾[الزمر: ٤٧].

#### عظم خوف السلف:

لقد عظُمَ خوفُ السلف منها: فهذا محمد بن المُنكَدر لما حضَرَته الوفاة جزع، فدعوا له أبا حازم ليُخفُفَ عنه



من جزّعه، فقال له ابن المُنكَدر؛ "إن الله يقول: (وَبَدَا لَهُمْ مِنَ اللهِ مَا لَمْ يَكُونُوا يَحْتَسبُونَ)، فأخاف أن يبدُو لي من الله ما لم أكن أحتسب. فجعلا يبكيان". فقال لي من الله ما لم أكن أحتسب. فجعلا يبكيان". فقال أهلُ ابن المُنكَدر؛ دعوناكَ لتُخفَف عنه، فزدته جزّعاً. وقيل لسُليمان التيميّ؛ أنت أنت، ومن مثلك؟! فقال! "مَهُ! لا تقولوا هذا، لا أدري ما يبدُو لي من الله، سمعتُ الله يقول: (وَبَدَا لَهُمْ مِنَ الله مَا لَمْ يَكُونُوا يَحْتَسبُونَ)". وعن سُفيان أنه قرأها، فقال: "ويل لأهل الرياء، ويلٌ لأهل الرياء، ويلٌ

وقال مُقاتل: "ظهر لهم حين بُعثُوا ما لم يحتسبُوا في الدنيا أنه نازلُ بهم في الآخرة".

وقال السُّديُّ: "ظنُّوا أن أعمالُهم حسنات فبدَّت لهم سيئات".

وقال أهل العلم: "إن من الذين يبدّو لهم من الله ما لم يكونوا يحتسبُون: قومٌ عملوا أعمالاً صالحةً، ولكن كانت عليهم مظالم، فظنُوا أن أعمالَهم الصالحة ستُنجيهم، فجاء الحسابُ، فبدا لهم من الله ما لم يكونوا يحتسبُون".

وقال ابن عَطيَّة: "كانت ظنونْ في الدنيا مُتفرُقة مُتنوَّعة حسب ضلالاتهم وتخيلاتهم فيما يعتقدون، فاذا عائنوا العذاب بوم القيامة، وقصَّرَت بهم حالاتُهم،

ظهر لكل واحد ما كان يظنُّ".

كم من موقف خزي يوم القيامة لم يخطر على بالك قط: واستذكروا - رحمكم الله -، استذكروا حديث المفلس الذي يأتي بحسنات أمثال الجبال، ويأتي وقد ضرب هذا، وشتم هذا، وأخذ مال هذا.

يقول بِعِضُ السلف: "كم من موقف خزي يوم القيامة لم يخطر على بالك قطُّ، (لَّقَدُّ كُتَ فِي غَثْلُو مِنْ مَنَا لَكَنْنَا عَنِي ضَلَابَهُ ﴾ [ق: ٢٢]" -

يا عبد الله لا ما ظنك بعبد عمل أعمالا ظنها صالحة، ونسي ما كان منه من معاص، حسبه هينًا، وبدا له من الله ما لم يكن يحتسب.

التحذير مِنْ ذَنُوبِ الخَلُواتِ وَمِنْ مِحْبِطَاتِ النَّعَمَالِ:

من الليل كما تأخُذون، ولكنَّهم أقوامٌ إذا خلُوا بمحارم الله انتهَكُوها »؛ قال في "الزوائد": "إسنادُه صحيح، ورجالُه ثقات".

قال سائم مولى أبي حُذيفة - مُعلَقًا على هذا الحديث -: "خشيتُ أن أكون منهم", ثم قال: "لعلّهم كانوا إذا عرض لهم شيءٌ من الحرام أخذوه، فأذهبَ الله أعمالهم". احذروا الغرور والأماني، ومد الحبال في المعاصي .. إياكم واستصغار الذنوب .. إياكم ومُحقّرات الذنوب ( وَحَمَرُونَهُ مَا اللهُ عَمْدُ اللهُ عَمْدُ ﴾ [النور: ١٥].

يُقُولُ أَنِّسُ - رَضِّي اللَّه عنه -: "إنكم تعملون أعمالاً هي يقول أَنْسُ - رَضِّي اللَّه عنه -: "إنكم تعملون أعمالاً هي في أعينكم أدقُ من الشعر، كنَّا نعُدُها على عهد رسول الله - صلى الله عليه وسلم - من المُوبقات ": رواه البخاري - معاشر الأحبَّة: تأملوا - رحمكم الله -، تأملوا فيما

يُحبطُ الأعمال، ويأكلُ الحسنات؛ من الحسد، والرياء، والسُمعة، والغيبة، والنميمة، والكبر، والظّلم، والعُجب، وأكل الحرام، وتقطيع الأرحام، والاسراف في المأكل وأكل الحرام، والولائم والمطاعم، وإدمان السهر على غير طاعة الله، والإغراق والانهماك في وسائل الإعلام ومواقع التواصل بما لا يُفيد، والتكلف في تصنيف الخلق؛ مما يُمرئُ الأبدان، ويُهلكُ القلوب، ويُفسد العقول، ويُشغل عن الطاعة، ويصرفُ عن النافع، ويبعد عن الجادة، ويضيعُ المسؤوليّات.

ون وظاهر اللندراف والغلو في العصر الحديث: معاشر المسلمين: إن من العقل والحكمة والحصافة وحُسن المُحاسَبَة: النظر الحِبادُ في هذا الزمان

ومُستجداته، (وَيَا أَمْرِهِ الرَّمِرِةِ النَّمِرِةِ النَّمِرِينِ النَّمِرِةِ النَّمِرِينِ النَّمِرِينِ النَّمِرِينِ النَّمِرِينِ النَّمِرِينِ النَّمِرِينِ النَّمِرِينِ النَّمِرِينِ النَّمِيمِ النَّمِرِينِ النَّمِرِينِ النَّمِرِينِ النَّمِرِينِ النَّمِرِينِ النَّمِرِينِ النَّمِرِينِ النَّمِرِينِ النَّمِرِينِ النَّمِيمِينِ النَّمِرِينِ النَّمِرِينِ النَّمِرِينِ النَّمِرِينِ النَّمِرِينِ النَّمِرِينِ النَّمِرِينِ النَّمَالَةِ النَّهُمِينِ النَّمِرِينِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ الْمَالِينِينِ النَّهِينِ النَّهِمِينِ النَّهِ الْمَالِينِ النَّهِ النَّهِ الْمَالِينِينِ النَّهِ الْمَالِينِ النَّهِ النَّهِ الْمَالِينِ النَّهِ الْمَالِينِ النَّهِ النَّهِ الْمَالِينِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ الْمَالِينِ النَّهِ الْمَالِينِ النَّهِ الْمَالِينِ النَّهِ الْمَالِينِ النَّهِ الْمَالِينِينَ النَّهِ الْمَالِينِينِ النَّهِ الْمَالِينِينِ الْمَالِينِ الْمَالِينِ الْمَالِينِي الْمَالِيلِي الْمَا

نعم، حفظكم الله، يموخ العصر بالوان من المخالفات، وما تبُثُه وسائلُ الإعلام والتواصل بمقرونها ومسموعها ومشاهدها من أنواع المُحرَّمات؛

في العقائد والسلوك، وألوان الجرائم والإجرام، ممن رُين له سوءُ عمله فرآه حسنا، وممن ضل سعيه في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يُحسنون صُنعًا.

أن من أعظم المظاهر الصارفة والصادّة: الآنبهار بمظاهر المادّة والعُمران، والانصرافُ والزّهدَ في حقائق الإيمان، وعلوم القرآن والسنّة.

والغلو اللدنيُ ينبوع الانحرافِ الثقلفِ والفكري، ومن أعرض عن وحي الله سوف يبقى مُرتكسًا فِي الظلمات، مهما أوتي من العلوم والمدنيّات، (وَالّذِينَ كَنَّهُم إِنَّا يُعَايِنِنَا صُدِّ الْعُلْمَات، (وَاللّذِينَ كَنَّهُم إِنَّا اللّذِينَا صُدِّ الْعُلْمَات، ٣٩].

وَمَنْ مَظَاهِرُ الانحرافِ والغَلُوِّ: أَن بعضَ الْعاصِرِينَ لانبهاره بالْكتشفات والمُستجَدّات ووسائل التحضر، حين يُنبُه إلى مواطن الضعف والنقص في صور الضلال

يا عبد الله! وا ظنَّك بعبد

عول أعوالا ظنها صالحة،

ونسي ما كان منه من

معاص، حسبَه میناً، وبدا

لہ من اللہ ما لم یکن

يحتسب؟!

والانحراف، والانحلال، والفجور، والفواجش، يتورّمُ مِثْنَةً وَأَنتُمْ لَا تَنْعُرُونِ ۞ أَنْ تَقُلِلْ نَفْسٌ بِحَمْرِقٍ، عَلَى مَا

من لم يقدُر الله

حـق قـدره مـان عليـہ

أورره فعصاه ونمياء

فارتكبه، وكان هـواهُ

أثرَ عنده من رضا ربه.

والانحراف، والانحلال، والفُجور، والفواحش، يتورَّمُ أَنفُه، وَيظهرُ عليه التبرَّم، ويبذُو عليه القلقُ. ويأبّى الله أن تكون الرديلةُ سبيلاً للفضيلة، والإسفافُ طريقاً للعفاف.

كيف وقد صرَّح القرآنُ الكريمُ بأن التمكين المَادِي لا يُفتى عن أهله شيئًا، إذا قارنه جحودُ بآيات الله، (وَلَقَدْ مَكُنَّهُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمًا وَأَصْدَرُ وَلَقَدْهُ فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَعْهُمْ وَلَا أَصْدَرُهُمْ وَلا أَفِيدَهُمْ مِن شَعْهِ إِذْ كَافُوا فَعَمَّا أَفْضَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَعْهُمْ وَلا أَصْدَرُهُمْ وَلا أَفِيدَهُمْ مِن شَيْءٍ إِذْ كَافُوا فِي يَسْمَرُهُونَ ) عَمَّدُونَ بِنَايِتِ اللّهِ وَعَاقَ بَهِم مَّا كَافُوا بِهِ يَسْمَرُهُونَ )

[الأحقاف: ٢٦].

ويقول - عزُ شأنه -: ( قَامًا عَادُّ فَأَسْتَكَرُوا فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُواْ مِنْ أَشَدُّ مِنَا قُوَةً أَوْلَدُ مِرَواْ أَكَ الْمَالَدِينَ خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُمْ قُوَةً وَكَانُوا بِتَاكِتِنَا بِجَمَّدُونِ ) [فصلت: 10].

> النصل النصيل والتهكين النمكن:

الأصلُ الأصيلُ - عباد الله - هو عمارة النفوس والسقاوي النفوس والسقالة ووكره وشكره، وخسن عبادته. مدلولُ عليه لقوله - عز شأنه السالة الما التمكينُ الأمكن فهو -: ( النّينَ إن المَكنَّهُمْ فِي الأَرْضِ الْمَكُونُ فَهُوا عَلَيْهُ الْمَكَنُونُ فَهُوا اللّهُ ا

وَلِلْهِ عَنْهِ مُ الْمُثَورِ ) [الرحج: ١٤]، وقوله - جل وعلا -: (رَجَالُ لَا نَلْهِم عَنْرَةً وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللهِ وَإِقَارِ الصَّلَوْ وَإِنَا َ اللَّهُ \* عَالَمُ مَنْ أَنْ أَوْلَا مِنْ أَنْ أَنْ مِنْ اللَّهِ مِنْ أَنْ اللّهِ وَإِلَّا لِمِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللل

الزَّكْرَةُ عَافُرُنَ رَبِّما لَنَقْلُ فِيهِ الْقَلُوبُ وَالْأَحْسَدُ ) [النور: ٣٧]. وبعد، حفظكم الله:.. فما تنفع زينة الحياة الدنيا وماديّاتها، إذا لم تعمر النفوسُ بالضراعة إلى الله، والأخبات إلى ذي الجلال والعزّة، ولم تتزكّ بالعلم بالله وتوحيده، وحسن مُعاملته، والتعلق به، والاعتماد عليه 19 ولم يقدر الله حقّ قدره من هان عليه أمره فعصاه، ونهيه هارتكبه، وكان هواه أثر عنده من رضاه. حعل لله الفضلة من قلبه وعلمه وعمله وماله.

أعوذ بالله من الشيطان الرجيم: ( وَأَيْسِوَّا إِلَى رَبَّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِكُمُ الْمَنَابُ ثُمَّ لَا نُصَرُوتَ ﴿ اللَّهِ وَالسِّعُوا الْحَسَنُ مَا أَنْزِلُ إِلْيَكُمْ مِن رَبِكُم قِن قَبْل أَن يَأْنِكُمُ الْمَنَابُ

بَخْتَةَ وَأَنْتُمْ لَا تَشْمُرُونَ ﴿ أَن تَقُولَ نَفْشُ بَخَشْرَقَ. عَلَىٰ مَا فَرَطَتُ فِي مَخْشَرَقَ. عَلَىٰ مَا فَرَطَتُ فِي جَنْبِ اللّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ السّخِرِينَ ﴿ أَوْ نَقُولَ فِي الْوَاتِ اللّهِ هَدَىنِي لَكُنتُ مِنَ ٱلنُّنَقِينَ ﴿ أَوْ نَقُولَ حِينَ تَرَى الْعَذَابَ لَوْ أَنْ فَي اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَى عَلَم

مِنْ أَحِسَنُ الطُّنِّ بِاللَّهِ أَحِسَنُ العَمِلِ:

يا أيها المسلمون: من أحسنَ الظنَّ بالله أحسنَ العمل؛ يقول ابن عون - رحمه الله -: "لا تثق بكثرة العمل؛ فإنك لا تدري أيُقبَلُ منك أم لا، ولا تأمَّن ذنوبك؛ فإنك لا تدري هل كفرت أم لا، عملك مُغيَّبٌ عنك كله لا تدري ما الله صانعٌ فيه".

والعاجِزُ من أتبعَ نفسَه هواها وتمنّى على الله الأماني، يطلبُ المغفرة من غير توبة، ولا أخِد بأسباب الغُفران.

يقول معروفُ الكَرِخيُّ: "رجاوُك لرحمة من لا تُطيعُه من الخُذلان، ومع المعاصي يضعُف الوازع".

ويقول بعضُ السلف، "رُبَّ مُستدرِج بنعَم الله وهو لا يعلَم، ورُبَّ مغرور بستر الله وهو لا يعلَم، ورُبَّ مغرور ورُبُّ مفتون بثناء الناس وهو لا يعلَم. فيا لله! ما ظن الظلمة إذا لقوا ربَّهم، ومظالمُ اعتاد تُطوُقُ أعناقهم".

وليحذر من يُريد الخلاصَ لنفسه الانصياع للهوى والملذات، والانكباب على موائد المُشتهيات، لا يُبالِي مخرَجَها من مدخلها، ولا طيبها من خَبيثها.

ألا فأتقوا الله - رحمكم الله -، وأطيعُوا الله وأطيعُوا الرسولَ واحذروا، واجتهدوا - رحمكم الله -، فهذا أوانَ الطلب، واحِذَروا الغِفلةَ، والغِفلةَ طريقَ العطب.

هذا، وصلوا وسلموا على الرحمة المهداة، والنعمة المسداة، والنعمة المسداة: نبيكم محمد رسول الله؛ فقد أمركم بذلك ربكم في مُحكم تنزيله، فقال - وهو الصادقُ في قيله - قولاً كريمًا: ( إِنَّ اللهُ وَمَاتِيكَ، يُصلُونَ عَلَى النَّيْ يَتَأَيُّمُ اللَّينَ عَلَى النَّيْ يَتَأَيُّمُ اللَّينَ عَلَى النَّينَ يَتَأَيُّمُ اللَّينَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

سبحانٍ ربُك ربُ العزَّة عما يصِفون، وسلامٌ على المُرسلين، والحمد لله رب العالمين.

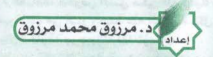


# رحمة الله الواسعة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه وبعد:

الرحمة صفة عظيمة عامة من صفات الرحمن الرحيم يظهر أثرها على وجه الكمال إن شاء الله تعالى يوم الدين، وتعم الصالحين والطالحين من المرحومين من المؤمنين؛ حين يغفر الله سبحانه وتعالى ذنوب المذنبين ويعفو عن خطايا الخاطئين من الموحدين

وقد سبقت رحمتُه غضبَه، ورضاه سخطه، وعضوه انتقامه، وهو أحق بذلك وأولى، وقد وردت في ذلك أخبار كثيرة صحيحة.



من ذلك ما رواه الإمام البخاري في صحيحه قال: حدثنا الْحَكُمُ بن نَافعِ الْبَهْرَانيُ أخبرنا شُعَيْبٌ عن الْرُهْرِيُ أخبرنا شُعَيْبٌ عن الْرُهْرِيُ أَخبرنا شُعَيْبٌ عن الْرُهْرِيُ أَخبرنا شُعيْدُ قال الزُهْرِيُ أَخبرنا بِسُول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «جَعلَ الله الرَّحْمَة في مائة جُرْء، فأمسكَ عُندهُ تسْعة وتشعين جُزْءا، وأنزل في الأرض جُزْءا واحدا، فمن ذلك الْجُزْء يتراحمُ الْخَلْق؛ حتى ترفع الْفَرسَ حافرها عن ولدها خشية أنْ تُصيبه ».

أولاً: عزو الحديث

" صحيح البخاري ج ٥ ص ٢٢٣٦ رقم (٥٦٥٤) كتاب الأدب، بَاب جَعَل الله الرُّحْمَةَ في مِائَةَ جُـُزءِ. ط / بيروت (دارابن كثير).

و صحيح مسلم ج ٤ ص ٢١٠٨، رقم ٢٧٥٢، دار النشر؛ دار إحياء التراث العربي - بيروت، تحقيق، محمد فؤاد عبد الباقي كتاب التوبة، باب في سِعَة رَحُمَة اللهِ تَعَالَى وَأَنَّهَا سَنَقَتْ غَضَنَهُ.

ثانيا: رجال اللسناد

الُحكَمُ بن نَافِعِ الْبَهْرَانِيُّ: هو أبو اليمان الحمصي مشهور بكنيته، ثقة ثبت (تقريب التهذيب ج ١ ص ١٤٥٨)، والبهراني نسبة إلى قبيلة من قضاعة (ينظر فتح الباري ج ١٠ ص ٤٣١).

﴿ شُعَيْبٌ: هو ابن أبي حمزة الأموي واسم أبيه دينار أبو بشر الحمصي، ثقة عابد (تقريب التهذيب ج ١ ص ٢٧٩٤).

« الزَّهْرِيَ: محمد بن مسلم بن عبيد الله بن عبد الله بن شهاب بن عبد الله بن الحارث بن زهرة بن كلاب القرشي الزهري، أبو بكر، الفقيه الحافظ، متفق على جلالته واتقانه، وهو من رءوس الطبقة الرابعة، مات سنة خمس وعشرين، وقيل قبل ذلك بسنة أو سنتين (تقريب التهذيب (ج ٢ / ص١٣٣)».

فاندة وتنبيه:

يحذر من اختلاط إمامنا هذا مع ابن أخيه الإمام محمد بن عبد الله بن عسلم بن عبيد الله بن عبد الله بن عبد الله بن شهاب الزهري المدني بن أخي الزهري، صدوق لكن له أوهام، من السابعة مات سنة اثنتين وخمسين وقيل بعدها (ينظر، تقريب التهذيب ج ا ص

-(7.50

سَعيدُ بن الْسَيّب؛ التابعي الجليل سعيد بن المسيب أحد العلماء الأثبات الفقهاء الكبار من كبار الثانية، اتفقوا على أن مرسلاته أصح المراسيل، وقال ابن المديني؛ لا أعلم في التابعين أوسع علما منه، مات بعد التسعين وقد ناهز الثمانين. (تقريب التهذيب ج ا ص ٢٣٨٩).

أبو هريرة: الصحابي الجليل عبدالرحمن بن صخر، وانظر ترجمته في الأعداد السابقة.

#### ثالثاً:الشرد

(جعل الله الرحمة في مائة جنرء)؛ قال ابن أبي جمرة؛ يحتمل أن يكون سبحانه وتعالى لما من على خلقه بالرحمة جعلها في مائة وعاء، فأهبط منها واحدًا للأرض (فأمسك عنده تسعة وتسعين رحمة (وأنزل في جزءا)؛ أخر عتده تسعة وتسعين رحمة (وأنزل في الأرض جزءا واحدا)؛ أنزل منها في الأرض رحمة واحدة بين الخلق جميعا (فمن ذلك الجزء تتراحم الخلق حتى ترفع الفرس حافرها عن ولدها خشية أن تصيبه)؛ فبهذا الجزء يتعاطفون، وبه تعطف الوحش على ولدها والوالدة على ولدها، والوحش والطير بعضها على بعض.

وقال ابن أبي جمرة: خص الفرس بالذكر؛ لأنها أشد الحيوان المألوف الذي يعاين الخاطبون حركته مع ولحده، ولما في الفرس من الخفة والسرعة في التنقل، ومع ذلك تتجنب أن يصل الضرر منها إلى ولدها، (وأن تصيبه)، مصدرية أي: خشية الإصابة. (يُنظر: (عمدة القاريج ٢٢ ص ٢٠١)، «شرح صحيح البخاري لابن بطال ج ٩ ص ٢١٣)، «فتح الباري ج ١٠ ص ٢٠٢)،

# رابعاً :ما يستفاد من الحديث ١- الوراد بالرحوة في الحديث

(قال ابن حجر: الرحمة رحمتان: رحمة من صفة اللذات، وهي لا تتعدد، ورحمة من صفة الفعل وهي المشار إليها هنا، وقال أيضًا: وفيه إشارة إلى أن الرحمة التي في الدنيا بين الخلق تكون فيهم يوم القيامة يتراحمون بها أيضًا، وصرح بذلك المهلب، فقال: الرحمة التي خلقها الله لعباده وجعلها في نفوسهم في الدنيا هي التي يتغافرون بها يوم القيامة التبعات بينهم، قال: ويجوز أن يستعمل الله تلك الرحمة فيهم فيرحمهم بها سوى رحمته التي وسعت كل شيء، وهي التي من صفة ذاته، ولم يزل موصوفا بها فهي التي يرحمهم بها زائدا

إن رحوــــة الله تعالى الواســـعة مـــي ربـــاط بيـــن الله وعبـــاده فبســـبها أرسل رســـله وأنزل كتبـــه، وبمـــا هدامـــر، وبمــا يســكنمر دار ثوابـــه.

على الرحمة التي خلقها لهم، قال: ويجوز أن تكون الرحمة التي أمسكها عند نفسه هي التي عند ملائكته المستغفرين لمن في الأرض؛ لأن استغفارهم لهم دال على أن في نفوسهم الرحمة الأهل الأرض. (فتح الباري ج ١٠ ص ٤٣٢).

ويفهم مها سبق أن الحديث يحتهل وجهين الأول: أن إضافة الرحمة في الحديث إلى الله جل وعلا إضافة المخلوق لخالقه، فالرحمة هنا ليست صفة لله جل وعلا إضافة المخلوق لخالقه، فالرحمة هنا ليست صفة لله جل وعلا، إنما هي أثر الصفة كقوله تعالى: « فَأَنظُرْ إِلَى عَاثرِ رَحْمَتِ اللهِ كَبْفَ يُغِي اللاَّرْضُ بَعْدَ مَوْبَهَا إِنَّ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عليه وسلم قال؛ وما جاء في الصحيحين من حديث أبى هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال؛ «قال الله تبارك وتعالى للجنة؛ أنت رحمتي أرحم بك من أشاء »، وأمثلة ذلك كثيرة، فإضافة الرحمة هنا إضافة المفعول إلى فاعله؛ فتكون مفعولاً لله مخلوقاً لله، وهي من أثر صفة الرحمة الذاتية.

وعلى هذا الوجه يوكن أن يُغهم وا يلي:

أولهما: أن تكون التسعة وتسعين رحمة المذكورة في الحديث أعيان قائمة بذاتها يرحم الله بها المؤمنين يوم القيامة، كحوض النبي صلى الله عليه وسلم وغير ذلك من آثار رحمة الله الذاتية فكل هذه أعيان مخلوقة يرحم الله بها المؤمنين.

الثاني: أن تكون التسعة وتسعين رحمة هذه يجعلها الله في قلوب المؤمنين يتراحمون بها فيما بينهم. الثالث: أن تكون التسعة والتسعين موزعة بين الأول

والثاني. أوا الوجه الثاني:

أن تكون الرحمة المضافة إلى الله جل وعلا في رواية مسلم: «إن لله مائة رحمة....» إضافة معاني (وصف لموصوف) أي: الرحمة الذاتية غير المخلوقة، وتكون رواية البخاري «إن الله خلق الرحمة...»، ورواية الصحيحين: «جعل الله الرحمة...» بمعنى قدر وصير، أي: بمعنى أظهر تقديد وصيد من رحمته مائة رحمة.

قال القرطبي: يجوز أن يكون معنى «خلق « اخترع وأوجد، ويجوز أن يكون بمعنى قدر، وقد ورد خلق بمعنى قدر في لغة العرب، فيكون المعنى أن الله أظهر تقديره لذلك يوم أظهر تقدير السماوات والأرض. (ينظر الفتح: ٢٣/١٠).

ومن المعلوم أن صفات الله جل وعلا لا تتجزأ، وأن رحمة الله لا حد لها فيكون « مائة جزء...» و،مائة رحمة...» من باب تقريب الفهم وبيان مدى سعة رحمة الله جل وعلا، فيكون ذلك على سبيل التمثيل تسهيلا للفهم وتقليلا لما عندنا وتكثيرا لما عند الله جل وعلا، ويكون قوله صلى الله عليه وسلم « ... (قاله الطيبي بمعناه وانظر؛ تحفة الأحوذي شرح سنن الترمذي ج ٨ / ص

#### ٦- الوسلم يتقلب بين الخوف والرجاء

هذا الحديث ذكره البخاري بمعناه أيضاً في كتاب الزهد باب الخوف والرجاء، فكما أن رحمة الله واسعة فغضب الله شديد، قال في حديث الشفاعة عند البخاري من حديث أبي هريرة (١٢١٥/٣) على لسان بعض أنبيائه؛ (إن ربي غضب غضبا لم يغضب قبله مثله ولا يغضب بعده مثله)، لكن من رحمة الله وامتنائه وعفوه وإحسانه أن رحمته تغلب غضبه كما في صحيح البخاري (٣٠٢٢) من حديث أبي هريرة.

لكن يبقى سؤال: هل ذكر هذا الحديث وما في معناه مما يدفع للعمل ويرشد العبد لصالحه أم مما يجعل العبد يتكل فيجره لما هو عكس ذلك. الجواب: لا شك أن ذلك مما يفيد العبد من وجوه: أولها: أن النبي صلى الله عليه وسلم هو الذي بشر العباد بهذا ولم يحذر من التحديث بذلك.

ثانيا: أنه من المعلوم أن مما يحفز المرء هو تبشيره واسعاده.

ثالثا: أن ذكر هذه الأحاديث هو مما يحافظ

على التوازن بين الخوف والرجاء الذي ينبغي أن يكون عليه المسلم، فلا ندع الفرصة للمخالفين أن يخوفوا الناس ويرهبونهم بنصوص الخوف فقط فيقنطونهم، وكذلك لا تذكر أحاديث الرجاء فقط دون الإشارة لأحاديث الخوف فيتكل الناس ويتركوا العمل. والأثار الدالة على ذلك كثيرة فأذكر نفسي وإخواني بمراجعتها في مظانها من كتب العقائد والحديث والتربية.

### رحوة النخرة للوؤونين فقط، وهذا يدل على أهوية تعلم التوحيد وتجنب الوقوع في نواقضه:

قال الحافظ: ويفهم من هذا أن الكفار لا يبقى لهم حظ من الرحمة لا من جنس رحمات الدنيا ولا من غيرها إذا كمل كل ما كان في علم الله من الرحمات للمؤمنين، وإليه الإشارة بقوله تعالى (فسأكتبها للذين يتقون) الآية (فتح الباري ج ا ص ٤٣٢).

وقال أيضًا: وفيه الحث على الإيمان واتساع الرجاء في رحمات الله تعالى المدخرة. (فتح الباريج ١٠ ص ٤٣٣).

# ٢- رحمة الله علاقة ساوية بين العبد وربه:

إن رحمة الله سبب رياط بين الله وعباده، فبسببها أرسل رسله إليهم، وأنزل كتبه عليهم، وبها هداهم، وبها يسكنهم دار ثوابه، وبها يرزقهم ويعافيهم وينعم عليهم: «يَتَأَيُّهُ ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَنَكُم مَوْعِظَةٌ مِن رَبِّكُمْ وَشِفَآةٌ لِمَا فِي ٱلصُّدُودِ وَهُدُى وَرَحُمَّ لِلمُؤْمِنِينَ ﴿ اللهِ مَرْحَيْدِهِ فَإِذَلِكَ فَلَهْرَحُوا هُوَ لِلمُؤْمِنِينَ ﴿ اللهِ مَرْحَمَيْهِ فَإِذَلِكَ فَلَهْرَحُوا هُوَ لَلمُؤْمِنِينَ ﴿ اللهِ مَرْحَمَيْهِ فَإِذَلِكَ فَلَهْرَحُوا هُوَ

خَيْرٌ مِمَا يَجْمَعُونَ » [يونس: ٧٧ -٥٨].

٥- رحوة الله تُرجَى بتحقيق العبودية:

1- وردوة الناس دليل من دلائل العبودية واللوتثال: فمن أعظم ما تُستجلب به رحمة الله: الرحمة بعباده، ففي الحديث الصحيح: «الراحمون يرحمهم الرحمن، ارحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء، رواه أبو داود والترمذي.

والمؤمن قوي الإيمان يتميز بقلب حي مرهف لين رحيم، يرق للضعيف، ويألم للحزين، ويحنو على المسكين، ويمد يده إلى الملهوف، وينفر من الإيذاء، ويكره الجريمة، فهو مصدر خيرٍ وبِر وسلامٍ لما حوله ومن حوله.

وعن جرير بن عبد الله قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا يرحم الله من لا يرحم الناس» متفق عليه.

وعن أبى هريرة قال: سمعت أبا القاسم الصادق

المصدوق صلى الله عليه وسلم يقول: «لا تُنزع الرحمة إلا من شقي» رواه أحمد والترمذي، (ينظر: يقظة أولي الاعتبارج اص ٢٤٢).

#### ٧- افة من الواقع

ومن أخطر آفات الدعوة إلى الله: ادعاء نوع من البشر ولايتهم على الناس يقطّبون عن جبينهم، وقد ظنّوا أنهم بما عندهم من علم أو بما قدّموه من عبادة قد صاروا حكامًا على عباد الله.

فعند مسلم؛ عن جندب أن رسول الله - صلَّى الله عليه وسلَّم - حدَّث أن رجلاً قال؛ «والله لا يغفر الله لفلان، وإن الله - تعالى - قال؛ مَن ذا الذي يتأثّى علي ألا أغفر لفلان، فإني قد غفرت لفلان وأحبطت عملك».

إن الذي يزعم هذا لهو عقلية لم يكتمل لها نور الرسالة السماوية، والتشريع الرباني والمنهج الإلهي الذي أنزله الله -عزوجل- إلى سيد الأولين والآخرين، وقد أشرقت النصوص قرآنًا وسنة وفهمًا لسلفنا الصالح بما لا يجحده إلا مغبون، نسأل الله العافية للجميع.

### ٨- الوهم أن تبدأ

أيها الحبيب إن إمهال الله عز وجل لنا لنتوب دليل على سعة رحمته، فينبغي للمسلم أن يتلمس مواضع رحمة الله تعالى وألا يكون من الفافلين.

ومن أهم أسباب الرحمة وأجل المقامات مقام التوبة إلى الله، والذي ينبغي ألا يفارق المسلم أبدا، والله تبارك وتعالى يحب ذلك من عبده، فعن أبي موسي الأشعري - رضي الله عنه -: أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - قال: «إن الله عزوجل - يبسط يده بالليل ليتوب مسيء النهار، ويبسط يده بالنهار ليتوب مسيء الليل، حتى تطلع الشمس من مغربها، أخرجه مسلم.

وعن أبي هريرة؛ قال رسول الله - صلَّى الله عليه وسلَّم -: «يقول الله - عز وجل -: أنا عند ظن عبدي بي، وأنا معه حين يذكرني، فإن ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي، وإن ذكرني في ملأ، ذكرته في ملأ هم خيرٌ منهم، وإن تقرَّب إلي شبرًا، تقرَّبت إليه ذراعًا، وإن تقرَّب إلي دراعًا تقرَّبت إليه باعًا، وإن أتاني يمشي أتيته هرولة».

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم، والحمد لله رب العالمين.

# أحكام الحج وآدابه

اعلم أخي المسلم الكريم أن للحج أربعة أركان هي: (١) الإحرام. (٢) الوقوف بعرفة. (٣) طواف الإفاضة. (٤) السعي بين الصفا والمروة.

وهذه الأركان الأربعة لا يتم الحج إلا بها، ومن ترك ركناً واحداً من هذه الأركان لم يصح حجه.

#### أولا: اللحاة:

الإحرام: هو نية الدخول في الحج أو العمرة أو هما معاً. والإحرام يكون من الميقات، وهو المكان الذي حدده النبي صلى الله عليه وسلم الإحرام منه، ولا يجوز مجاوزته بدون إحرام، فمن جاوزه دون إحرام عالماً به أو جاهلاً ثم علم حُكْمه بعد ذلك، وجب عليه أن يرجع ويحرم منه ولا شيء عليه، فإن لم يرجع وجب عليه ذبح شاة، فإن لم يستطع صام عشرة أيام: ثلاثة أيام في الحج وسبعة إذا عاد الى بلده. ويجب على المحرم الذكر أن يتجرد من ملابسه كلها، ويرتدي إزاراً ورداءً، ولا يغطي رأسه دشيء.

#### صفة إحرار النساء:

المرأة تحرم في ملابسها العادية غير أنها لا تنتقب ولا تلبس القفازين. عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ

> عُمَرَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لَا تَنْتَقَبُ الْرُأَةُ الْمُحْرَمَةُ وَلَا تَلْبَسْ الْقُضَّازَيْنِ. (البخاري حديث ١٨٣٨).

# ستر وجه الهرأة أثناء اللحراو:

قال ابن قدامة: إذَا احْتَاجَتُ إِلَى سَـثر

# اعداد صلاح نجيب الدق

وَجِّهِهَا، لِـُرُورِ الرَّجَالِ قَرِيبًا مِنْهَا، فَإِنَّهَا تَسْـدُلُ الشُّوْبَ مِنْ فَـوْقِ رَأْسَهَا عَلَـي وَجْهِهَا ـرُوِيَ ذَلِكَ عَنْ عُثْمَانَ، وَعَائِشَـة. وَبِهِ قَالَ عَطَاءٌ وَمَالِك، وَالْثُورِيُ، وَالشَّافِعِيُ، وَإِسْحَاق، وَمُحَمَّدُ بُنُ الْحِسَـنِ. وَلا نَعْلَمُ فيه خَلَافًا ـ (المغني لابن قدامة جـ9 مِعـ١٥٤).

قيه خلاف المعني ه بن قدامه جرا معه الله عَنْهُما قَالَتْ: هَنْ أَشْ مَاءَ بِنُتِ أَبِي بِكُر، رَضِيَ اللّٰهُ عَنْهُما قَالَتْ: «كُنّا نُغَطِّي وُجُوهَنّا مِن الْرُجَالِ، وَكُنّا نَتَمَشّط قَبْلَ ذَلكَ فِي الْإِحْرَامِ»). [إرواء الغليل للأثباني ج عديث سَرَد دَا

#### سنن ووستحبات اللحراو:

إن للإحرام سننًا ومستحبات ينال بها المُحرم ثواباً عظيماً، ولا يترتب على تركها شيء، وسوف نذكرها بإيجاز:

ويُستحب لن أراد الإحرام أن يتعاهد شاربه وأظفاره وعانته وإبطيه، فيأخذ ما تدعو الحاجة إلى أخذه؛ لئلا يحتاج إلى أخذه بعد ذلك، وهو محرم.

(۱) الاغتسال: يُسن الاغتسال لمن أراد الإحرام؛ لحديث زيد بن ثابت رضي الله عنه أنه رأى النبي صلى الله عليه وسلم تجرد لإهلاله واغتسل. [رواه الترمذي وحسنه الألباني].

(۲) التطيب: يسن للمُحرم (الرجال فقط) أن يضع الطيب على بدنه قبل الإحرام؛ لحديث عائشة رضي الله عنها كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا أراد أن يحرم تطيب بأطيب ما يجد

ثم... وبيض الدهن في رأسه ولحيته بعد ذلك. [رواه مسلم].

(٣) ارتداء إزار ورداء أبيضين؛ لحديث ابن عباس قال: انطلق النبي صلى الله عليه وسلم من المدينة بعد ما للحج أربعة أركان هي:

(١) الإحرام.
 (٢) الإحرام.
 (٣) طواف الإفاضة.

(۱) السعي بين الصفا

والمروة.

ترجل وأدهن ولبس ازاره ورداءه. [رواه البخاري]. البخاري]. لحديث ابن عباس قال: انطلق النبي صلى الله عليه وسلم من المدينة بعد ما ترجل وادهن ولبس

إزاره ورداءه. [رواه البخاري]. (٤) رفع الصوت بالتلبية:

من السنة الإكثار من التلبية ورفع الصوت بها للرجال وأما المرأة فيكفي أن ترفع صوتها بقدر ما تسمع نفسها ورفيقاتها، ويرفع بها الرجال أصواتهم؛ لحديث ابن مسعود رضي الله عنه قال: خرجت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فما ترك التلبية حتى رمى جمرة العقبة. [رواه أحمد وحسنه الألباني].

(٥)الاشتراط؛

من السنة لمن خاف أن يمنعه عائق من عدو أو مرض أو ذهـاب نفقه أو نحو ذلك، من إتمام العمرة أو الحج أن يشـترط علـى الله تعالـى فيقول بعـد إحرامه: (وإن حبسنى حابس فمحلى حيث حبستنى).

#### وا يُباح أثناء اللحرام:

- (١) الأغتسال وتمشيط شعر الرأس واللحية برفق، والنظر في الرآة.
  - (٢)غسل ملابس الإحرام أو استبدالها بغيرها.
- (٣) الاحتجام وخلع الضرس واستعمال المظلة والنظارة والتبرع بالدم.
- (٤) لبس الساعة وخاتم الفضة للرجال، وأما الحلي من الذهب فللنساء فقط.
- (٥) استخدام الحزام والمشابك للإحرام وطرح الظفر إذا انكسر.
- قتل الحشرات والحيوانات الضارة التي تهاجم المُخرم في الحل والحرم.
- (٧) صيد البحر، والقيام بالبيع والشراء والصناعة. (حجـة النبي للألباني صـ٢٦، والفقه الإسـلامي للزحيلي جـ٣ صـ٧٥٤).

# محظورات اللحرام:

# محظورات الإحرام على ثلاثة أقسام:

القسم الأول: محظورات على الرجال والنساء معاً: (١) إزالـة الشعر من الرأس وسائر الجسم عمداً

من السنة اللكثار من التلبية ورفع الصوت بما للرجال وأما المرأة فيكفي أن ترفع صوتما بقدر ما تسمع نفسما ورفيقاتما.

بحلق أو غيره.

- (۲) تقليم أظافر اليدين والقدمين، وارتداء القفازين.
- (٣) استعمال العطور بعد الإحرام، في البدن أو الثوب.
- (٤) جماع الزوجة أو دواعي ذلك من النظر بشهوة أو

#### التقسل ونحوه.

- (٥) قتل صيد البرأو المعاونة في ذلك أو تنفير طير الحرم أو قطع شجر الحرم إلا الإذخر وهو نبات طيب الرائحة.
  - (١) الخطية أو عقد النكاح لنفسه أو لغيره.
  - (٧) أخذ لقطة الحرم إلا لن يريد تعريفها.
- (٨) المخاصمة والجدال بالباطل لأن ذلك يؤدي الى انتشار البغضاء بين المسلمين. (الحج والعمرة لابن بازصـ ٢٤: صـ ٢٧، والمنهج لابن عثيمين صـ ٣٧:

#### القسم الثاني: وحظورات خاصة بالرجال فقط ومي:

- (١) لبس المخيط ويشمل كل ما هو مُفصل على هيئة أعضاء الجسم كالفنيلة أو السراويل أو الجوريين ونحو ذلك.
- (٢) تغطية الرأس بملاصق كالعمامة والطاقية وما شابه ذلك. (الحج والعمرة لابن باز صـ٢٤: صـ٨٧). القسـم الثالث: محظـورات خاصة بالنسـاء فقط وهي: ارتـداء النقاب (البرقع). (الحج والعمرة لابن باز صـ٤٢: صـ٨٧).

#### فدية محظورات اللحرام:

فدية قص أو حلق الشعر وقص الأظافر ولبس المخيط والمباشرة بشهوة، وتغطيه الرأس ووضع الطيب وارتداء النقاب والقفازين للمرأة هي اختيار واحدة من ثلاث إما ذبح شاة أو إطعام ستة مساكين أو صيام ثلاثة أيام. (المغني لابن قدامة جه صه ١١١).

يضُول الله تعالى: (فَنَ كَانَ مِنكُمْ مَرِيطًا أَوْبِهِ: أَذَى مِن زُأْسِهِ-فَفِدْكِةٌ مِن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْشُئُكٍ ) (البقرة: ١٩٦).

### فدية جواع الزوجة:

أولا الذا جامع الرجل زوجته وهو محرم بالحج قبل التحلل الأول، وهو الذي يكون بعد رمي جمرة

العقبة الكبرى يوم النحرمع الحلق أو التقصير ترتب على ذلك ما يلي:

- فساد الحج مع وجوب الاستمرار فيه حتى نهايته.
- (Y) وجوب قضاء هذا الحج العام القادم، سواء كان ذلك فريضة أو نافلة.
- (٣) وجوب ذبح بدنه وتوزيعها على فقراء

ثانياً: إذا جامع الرجل زوجته بعد التحلل الأول، كان حجه صحيحاً، ولكن وجب عليه ذبح شاة أو إطعام ستة مساكين أو صيام ثلاثة أيام. (موطأ مالك - كتاب الحج باب ٤٨).

ثالثاً: إذا أحرم الرجل بعمرة ثم طاف حول البيت وبعد ذلك جامع زوجته قبل السعي بين الصفا والمروة، فسدت عمرته ويجب عليه ذبح شاة مع وجوب قضاء العمرة من الميقات.

رابعاً: إذا أحرم الرجل بالعمرة وطاف وسعى ثم جامع زوجته قبل الحلق أو التقصير، كانت عمرته صحيحة ولكن وجب عليه ذبح شاة أو إطعام ستة مساكين أو صيام ثلاثة أيام، وهو مخيربين هذه الثلاثة. (فتاوى اللحنة الدائمة جدا 1 ص١٨٧).

#### فانحة مهمة:

إذا كانت الزوجة محرمة بالحج أو العمرة وكانت راضية عن جماع زوجها لها ترتب على موافقتها نفس الأحكام السابقة، وأما إن كانت مكرهة فسد حجها أو عمرتها ولكن لا فدية عليها. (المغني لابن قدامة حه ص١٦٥، ص١٧١).

#### الوقوف بعرفة:

الموقوف بعرفة هو ركن الحج الأعظم. عن عَبْدِ الرَّحْمَن بْن يَعْمَرِ الدِّيلِي قَالَ: شَهِدُتُ مِن مَنْ وَالدَّيلِي قَالَ: شَهِدُتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّي اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ وَهُدُو وَاقَفُ بِعَرَفَةَ وَأَتَّاهُ نَاسٌ مِنْ أَهْلِ نَجْد فَقَالُوا: يَا رَسُولُ اللَّهُ كَيْفَ الْحَجُّ؟ فَقَالُوا: يَا رَسُولُ اللَّهُ كَيْفَ الْحَجُّ؟ فَقَالُوا: يَا رَسُولُ اللَّهُ كَيْفَ الْحَجُّ؟ فَقَالُ اللَّهَ عَرَفَةُ، فَمَنْ جَاءَ قَبْلَ صَلاَةً الْفَجْر مِنْ لَيْلَة جَمْع فَقَدُ تَمْ حَجُهُ. (حديث صحيح) (مسند أحمد جـ٣ حديث ١٨٧٧٤).

بدأ الوقوف بعرفة من بعد ظهر يوم التاسع من

يبدأ الوقوف بعرفة من بعد ظهر يوم التاسع من ذي الحجة إلى طلوع فجر يوم العاشر، ويكفي الوقوف في أي جزء من هذا الوقت المحدد ليلاً أو نهاراً.

ذي الحجة إلى طلوع فجريوم العاشر، ويكفي الوقوف في أي جزء من هذا الوقت المحدد ليلاً أو نهاراً مع مراعاة أن المحرم بالحج إذا وقف بالنهار، وجب عليه أن ينتظر إلى ما بعد غروب الشمس، وأما إذا وقف بالليل

فقط، فلا شيء عليه.

#### أعوال الحج:

- (۱) الذهاب إلى منى ضحى يوم التروية، وهو اليوم الثامن من ذي الحجة والمبيت بها ليلة التاسع، مع مراعاة صلاة الظهر والعصر والمغرب والعشاء والفجس كلُّ وَقُتَهُ قصراً من غير جمع، ثم الذهاب إلى عرفات بعد طلوع شمس يوم عرفة.
- (٢) الاغتسال؛ يستحب الغسل للوقوف بعرفة، وقد كان ابن عمر رضي الله عنهما يغتسل لوقوفه عشية عرفة.
- (٣) صلاة الظهر والعصر جمعًا وقصراً مع الإمام بنمرة في وقت الظهر.
- (٤) الوقوف عند الصخرات متطهرًا؛ لحديث جابروفيه، وقفت هاهنا، وعرفة كلها موقف. [رواه مسلم].
- (٥) الإكثار من الذكر والدعاء والاستغفار وتلاوة القرآن مع مراعاة استقبال القبلة حتى تغرب الشمس.
- (٦) أن تكون الإفاضة من عرفة بالسكينة وعدم الإسراع ومزاحمة الناس.
- (٧) أن يكون الواقف بعرفة مفطراً لأنه أعون له
   على الدعاء.
- (^) الإكثـار مـن أعمـال البـر والصدقـة. (الفقـه الإسلامي للزحيلي جـ٣ صـ١٨١: صـ١٨٤). الطواف حول الكعنـة:

#### شروط الطواف:

يُشترط لصحة الطواف حول الكعبة بعد النية الأمور التالية:

- (١) الطهارة من الحدث الأصغر والحدث الأكبر.
  - (٢) سترالعورة.
- (٣) أن يبدأ الطواف من الحجر الأسود وينتهي

السه.

- (1) أن تكون الكعبة عن يسار من يطوف حولها.
- (٥) أن يكون الطواف حول الكعبة، فمن طاف داخل حجر اسماعيل لم يصح طوافه لأن الحجر من الكعبة.
- (٦) أن يكون الطواف سبعة أشواط كاملة، وعند الشك في عدد الأشواط يبني على الأقل. (٧) الموالاة بين الأشواط السبعة وعدم الفصل الطويل بين هذه الأشواط. (منهاج المسلم لأبي بكر

#### سنن الطواف:

(١) الاضبطاع:

الحزائري صد٢٣١).

المقصود بالإضطباع هو كشف الكتف الأيمن، ولا يسن الاضطباع إلا في طواف القدوم أو طواف العمرة فقط، ويكون في جميع الأشواط.

(Y) استالام الحجر الأسود وتقبيله.

من السنة لمن يريد الطواف حول الكعبة أن يستلم الحجر الأسود بيده اليمنى ويقبله إن استطاع وإن لم يستطع تقبيل الحجر، مسحه بيده وقبلها، وإلا أشار إليه فقط، ويحرم إيذاء أحد من الناس من أجل تقبيل الحجر الأسود.

ويُسن عند بداية كل شوط أن يُقال: (بسم الله والله أكبر). (إسناده صحيح) (مصنف عبد الرزاق جه ص٣٣).

(٣) الرَّمَل:

الرَّمَلُ هو الإسراع في المشي مع تقارب الخطى، والرَّمَل سـنة للرجال فقط دون النساء في الثلاثة الأشواط الأول من طواف القدوم أو طواف العمرة فقط.

(٤) استلام الركن اليمائي:

من السنة أيضاً لمن يريد الطواف حول الكعبة أن يستلم الركن اليماني دون تقبيل، فإن لم يستطع مضى ولا يشير إليه بيده.

(٥) الدعاء بين الركنين:

من السنة أيضا عند الطواف حول البيت، الدعاء بين الحجرين الأسود والركن اليماني.

(٦) صلاة ركعتين خلف المقام؛

من السنة لمن يريد الطواف حول الكعبة أن يستلم الحجر النسود بيده اليمنى ويقبله إن استطاع وإن لم يستطع تقبيل الحجر، مسحه بيده وقبلها، وإلا أشار إليه فقط.

بعد الانتهاء من الطواف حول الكعبة، يُسن صلاة ركعتين خلف مقام إبراهيم صلى الله عليه وسلم.

اسلم.

(٧) الشرب من ماء زمزم:
 بعد الانتهاء من ركعتي
 الطواف خلف مقام إبراهيم.

يُسن الشرب من ماء زمـزم كما فعـل النبي صلى الله عليه وسـلم في حجة الوداع. (مسـلم حديث ١٢١٨).

#### السعى بين الصفا والمروة:

السعي هو المشي من الصفا إلى المروة سبعة أشواط بنية التعبد لله تعالى، ويبدأ السعي من الصفا وينتهي عند المروة، والسعي من الصفا إلى المروة يعتبر شوطاً واحداً، والعودة من المروة إلى الصفا تعتبر شوطاً ثانياً وهكذا. والسعي ركن من أركان الحج والعمرة، لا يصحان إلا به.

#### شروط السعى:

يشترط لصحة السعي بين الصفا والمروة بعد النية الأمور التالية:

- (١) أن يكون السعي مرتبطاً بالطواف حول الكعية.
- (Y) أن يكون السعي سبعة أشواط كاملة، وعند الشك يبنى على العدد الأقل.
  - (٣) أن يبدأ السعي من الصفا وينتهي بالمروة.
- (3) أن يكون السعي في المسعى: وهو الطريق الممتد بين الصفا والمروة. (منهاج المسلم الأبي بكر الجزائري صـ٧٣٣: صـ٧٣٣).

# الطمارة عند السعى:

الطهارة من الحدث الأصغر أو الحدث الأكبر ليست شرطاً من شروط صحة السعي بين الصفا والمروة، ولكنها من السنن المستحبة، فيجوز للمسلم أن يسعى بغير وضوء، ويجوز للجنب والحائض والنفساء السعي، وذلك لأن الأصل أن المسعى خارج المسجد الحرام.

#### سنن السعى:

(١) استلام الحجر الأسود:

إن استطاع، أو يشير إليه بيده ثم يتجه نحو الصفا.

(٢) الدعاء عند الصفاه

ثم يقول: أبدأ بما بدأ الله به، وعندما يصل إلى حمل الصفا

يحاول أن يرتقي عليه شم يستقبل الكعبة ويقول: الله أكبر وهو على كل شيء قدير الأ إله إلا الله وحده أنجز وعده وتصر عبده والله تعالى عبده الله الله تعالى بما شاء، ويكرر ذلك ثلاث مرات، ثم يمشي متجها نحو المروة، وهو يذكر الله ويستغفره ويصلي على النبي صلى الله عليه وسلم ويدعو بما شاء، ويفعل الشيء نفسه عند المروة. [مسلم حديث ١٢١٨]،

(٣) الإسراع بين العلمين الأخضرين:
 أسراء المناه المساللة ما المس

يُسن للرجل عندما يصل إلى العلم الأخضر الأول أن يسعى سعياً شديداً حتى يصل إلى العلم الأخضر الثاني ثم يمشي بعد ذلك، وأما المرأة فلا يُسن لها السعي الشديد، بل تمشي عادياً - (مسلم حديث ١٢١٨)-

### التوكيل في رمي الجمار وذبح الهدي:

يجوز لأصحاب الأعذار، كالضعفاء والمرضى وغيرهم أن يُوكلوا من يرمي الجمار نيابة عنهم، بشرط أن يرمي النائب عن نفسه أولاً، ولا يجوز التهاون بهذه الشعيرة والتوكيل فيها من غير عذر معتد.

ويجوز كذلك للحاج أن يُوكل غيره، ممن يثق في دينه وعلمه، بذبح الهدي أو الدماء الواجبة نيابة عنه وتوزيع لحومها على الفقراء.

#### وأجبات الحج:

- (١) الإحرام من الميقات.
- (٢) الوقوف بعرفة إلى غروب الشمس لن وقف بها نهاداً.
- (٣) المبيت بمزد لفة إلى الفجر إلا أصحاب الأعذار من المرضى والنساء ومن يرافقهم فإلى ما بعد منتصف الليل.

يجوز للحائض والنفساء ترك طواف الوداع حول البيت الصرورة ولا شيء الصرورة ولا شيء المحدد المحدد

(1) المبيت بمنى أيام المتشريق الثلاثة إلا من تعجل فإنه ينصرف من منى قبل غروب شمس قبل غروب شمس يوم الثاني عشرمن ذي الحجة.

(٥) رمي جمرة العقبة الكبرى يوم العيد (العاشر منذي الحجة) بعد الانصراف

من مزدلفة والجمار الثلاثة مرتبة (الصغرى ثم الوسطى ثم الكبرى) أيام التشريق الثلاثة (أو الاثنين لمن تعجل) بعد الظهر وكل واحدة ترمى سمع حصيات.

- (١) حلق الشعر أو تقصيره،
- (٧) طواف الوداع قبل مغادرة مكة إلا الحائض والنفساء. (منهاج المسلم للجزائري صـ٢٢٧: صـ٧٣٥).

### طواف الوداع لغير الحائض والنفساء:

يجوز للحائض والنفساء ترك طواف الوداع حول البيت الحرام عني النفسودة ولا شيء عليهماً. عَنْ ابْن عَبّاس رَضِيَ الله عَنْهُمَا قَالَ: أُمْر النّاسُ أَنْ يَكُونَ آخَرُ عَهُدُهِمَ بِالْبَيْتِ إِلّا أَنْهُ خُفَفَ عَنْ الْحَائِضِ. (البخاري حديث ١٧٥٥) ومسلم حديث ١٣٢٨).

#### فدية ترك واجبات الحج:

يجبعلى من ترك أحد واجبات الحج عمدا أن يذبح شاة تجزئ في الأضحية، ويوزعها على فقراء الحرم، ولا يأكل منها فإن عجر عن الذبح فإنه يصوم عشرة أيام: ثلاثة أيام في الحج وسبعة إذا رجع إلى بلده، ويبدأ أول وقت ذبح الفدية أو الصوم من بعد ترك الواجب، سواء كان ذلك قبل العيد أو بعده ولا حد لأخره، ولكن تعجيله بعد وجوبه مع الاستطاعة واجب لأن المسلم لا يدري ماذا يحدث له فيما بعد، ولو تأخر في ذبح الفدية حتى عاد الى بلده، وجب عليه أن يشتري الذبيحة أو يوكل عنه من يقوم بذلك ويذبحها في مكة ويوزعها على الفقراء هناك، ولا يجوز الذبح في بلده. (فتاوى اللجنة الدائمة جدا صح٣٤٣).

وآخـرُ دعوانا أن الحمـدُ لله رَبُ العالمين. وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

# كلمات رقراقة في الحج والعمرة منتقاة من أقوال:



الشيخ/ محمد حامد الفقي

الشيخ/ أَبُو الوفاء درويش

الشيخ/ محمد خليل هراس

الدو

يقول الشيخ محمد حامد الفقي رحمه الله في مجلة الهدي النبوي (١)،

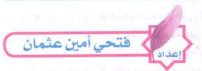
الحج: هو القصد المستقيم على علم وهدى بنية صادقة وقلب مخلص إلى أداء المناسك عند البيت المحرم، وتعظيم شعائر الله وحرماته في أشهر معلومة هي: شوال، وذو القعدة، وأيام من ذي الحجة من الطواف بالبيت. والسعي بين الصفا والمروة والوقوف بعرفة ورمي الجمار في منى في أيام معدودات.

والعمرة مأخوذة من التعمير، وهي تعمير البيت بتعظيم شعائر الله، وإقامة المناسك مثل الحج إنها لا وقت لها معين، بل تصح في أي يوم من السنة وهي في رمضان أفضل، وليس فيها وقوف بعرفة ولا رمي جمار بمني.

هذا على حين نجد الشيخ أبا الوفاء درويش يقول:

هل لك إلى أن تزكى، وأهديك إلى ربك فتخشى، من ذا الذي ينكر أن الحج من خير ما يتزكى به الإنسان، ويتطهر من أرجاسه، ويتخلى من أدناسه؟!

من أقرب إلى الله منك وقد تطهرت من ذنوبك، وتزكيت من آثامك، وطفت ببيت ربك؛ ترجو رحمته، ووقفت بالمشاعر العظام تبتهل إليه، وتذكره فيطمئن قلبك بذكره، وتدعوه مخلصًا له الدين حنيفًا، وقد هجرت إليه أهلك وولدك ووطنك، وأنفقت مالك في طاعته، وأنضيت بدنك وتحملت وعثاء السفر في سبيله. عبادة



تجمع بين إنفاق المال على حبه، وإنضاء البدن مع فرط الحرص على راحته، وفراق الأهل والوطن لا جرم أنها من خير القرب، ومن أحب وسائل الزلفي إلى الله تعالى.

قل لهؤلاء الأغنياء الذين ينفقون أموالهم في الموالد، ويقيمون المضارب والسرادقات، ويشدون الرحل لغير بيوت الله التي أذن أن تشد إليها الرحال: أنضيتم أبدائكم، وأتعبتم رواحلكم، وأنفقتم أموالكم في غير طائل وأنتم تحسبون أنكم تحسنون صنعًا.

ليس شد الرحال لغير المساجد الثلاثة عبادة يثيبكم الله عليها ولا قرية تزلفكم عنده، ولكنه إثم ومعصية لرسول الله-صلى الله عليه وسلم- الذي يقول: (لا تشدوا الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: مسجدي هذا والمسجد الحرام والمسجد الأقصى).

ومن يعص رسول الله -صلى الله عليه وسلم-فقد عصى الله، ومن عصى الله ورسوله فقد ضل ضلالاً بعيدًا.

فاتخذ أيها المؤمن الموفق حج البيت وسيلة إلى مرضاة الله، واتخذ العمرة زلفى إليه، يجب دعوتك ويرض عنك، ودع الطواغيت فإنها لا تزيدك من الله إلا بُعدًا.

والحج هو الركن الخامس من أركان الإسلام، وهو

عبادة تجمع عبادات (٢)، وقرية تضم قربات، وهو سلسلة محكمة الحلقات، تربط شريعة خاتم النبيين –صلى الله عليه وسلم- بشريعة أبيه إبراهيم –عليه السلام- ولوحة تمثل في أذهان الأخرين ذكريات الأولين.

يًا رفع إبراهيم القواعد من البيت وإسماعيل -عليهما السلام-، أمره الله تعالى أن يؤذن في الناس بالحج ليأتوه رجالاً، وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عميق، ليشهدوا منافع لهم، ويذكروا اسم الله في أيام معلومات، على ما رزقهم من بهيمة الأنعام. فصدع إبراهيم -عليه السلام- بما أمر، واستجاب الناس لدعوته؛ ثم انتقل إبراهيم -عليه السلام-إلى الرفيق الأعلى ولحق به إسماعيل -عليه السلام- وطال الأمد، وبعد عهد الناس بالعلم والدين الصحيح، فأحدثوا في الدين أمورا شوّهت جماله، وابتدعوا بدعا ذهبت يروعته، وفشت في الأمة العربية جاهلية غفول، وغفلة جاهلة ألقت على وجه الحق حجابًا كثيفًا حجب إشراقه، وغطى ضياءه. وجاء الإسلام لينقذ البشرية من ضلالها، وينتشل الأمة العربية من أوحالها، فأقر فريضة الحج، بعد أن نفي عنها بدع الجاهلية ومحدثاتها، وأوجبها نقية خالية من الشوائب، خالصة من اللوثات.

وأمر الله محمدًا صلى الله عليه وسلم بما أمر به إبراهيم -عليه السلام- من قبل، وأوجب على أمته حج البيت من استطاع إليه سبيلا-الحج فرار إلى الله واعتصام به، وانصراف إلى حين عن حظوظ الدنيا وفتن الشيطان-

ألم تر إلى الرجل إذا طارده الأعداء، وضافت في وجهه السبل. كيف يفر إلى مليكه، يطوف بقصره، ليصرف عنه السوء، ويجيره من أذى العدو؟

كذلك المؤمن إذا حزبته الأمور، أو عصفت به الشرور، أو اهتوشته شياطين الفتنة، فر إلى بيت الله حيث يجد في هذا الحمى الأمين راحة لنفسه، وعزاء لقلبه، وأنسا بريه، وقوة تعينه على عدوه.

تبدأ أعمال الحج بالإحرام، وهو نية الحج

المؤمن إذا حزيته الأمور، أو عصفت به الشرور، أو اهتوشته شياطين الفتنة، فر إلى بيت الله حيث يجد في هذا الحمى الأمين راحة لنفسه، وعزاء لقلبه، وأنسا بربه، وقوة تعينه على عدوه.

مع ذكر الله تعالى، فيقول الحاج؛ اللهم إني أردت الحج ونويته لوجهك الكريم فيسره لي، وتقبله مني، ويسبق ذلك تجرد من الثياب المخيطة، وغسل يطهر به ظاهر الجسد، وتوبة تطهر بها الروح، وارتداء إزار ورداء محيطين غير مخيطين.

وهذا التجرد رمز للتخلي عن الدنيا، وشهواتها ولذاتها، وفتونها، والتأهب للأخرة، والتخفض للسير في طريقها كما أنه يذكره بالموت والغسل والكفن، فيدفع الإنسان إلى الزهد في العاجلة، والعمل للأخرة التي هي الحياة الحق، لا نهاية لها ولا انقضاء.

والتلبية هي الأنشودة القدسية التي تسمو بالنفس إلى عالم القدس، وتعرج بها إلى الألأ الأعلى، حين يهتف الإنسان من كل قلبه (لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك ان الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك مولاه حين دعاه لزيارة بيته الكريم، ومنحه زاد السفر، والقدرة عليه، كما تدل على أنه أخلص له في سره وعلنه، ولم يجعل له في أطوايا قلبه شريكا من مال ولا ولد، ولا أهل ولا وطن، ولا من سادة ولا كبراء، ولا من شياطين الأرض ولا ملائكة السماء، كما تفيد أنه يعتقد أن النعمة التي أسبغت عليه ليست إلا منه وحده لا شريك له، وأنه المحمود عليها دون سواه، وعلى أن العبد من أجل ذلك يترك

وراءه ماله وولده ووطنه وزراعته، أو تجارته أو صناعته، ويجيء ملبيا دعوة ربه، ملتمسا ما عنده من الخير والرضوان.

والحجيج – وهم يطوفون بالبيت العتيق – يمثلون أمة حزبها أمر من الأمور، ففزعت إلى ملكها تطوف بقصره، وتسأله أن يدفع عنها المكروه، من حلول عدو، أو نزول مجاعة، أو طغيان فيضان، أو يحقق لها المنى، وييسر المطالب، إذ ليس لها من تلوذ ببابه أو تعوذ برحابه سواه.

وإني أتمثلك أيها الصديق العزيز، وأنت ترد في حماستك وغيرتك، على هؤلاء الذين يعترضون على المسلمين الذين يقبلون الحجر الأسود، أو يستلمونه ويقولون، هذه وثنية؛ إذ كنت تعزو مقالتهم إلى الغباء وضيق الفكر، وتقول: إن الحجر الأسود رمز، وُضع في بيت الله المعتبق يمثل يمين الله في الأرض يصافح بها عماده.

إن الناس لا يتسنى لهم أن يصافحوا ربهم جل ذكره وتعالى عن ذلك علوًا كبيرًا، والأنبياء – عليهم السلام- الذين إذا بايعهم العبد فكأنما بابع الله لم يجعل لهم الخلد في الأرض، فوضع الحجر الأسود ليكون رمزيا إلى الأبد خالدا للناس.

من شاء أن يعاهد الله منهم على الإيمان والتقوى فليضع يده عليه إن استطاع، وليقبله إن تسنى له ذلك وليشر إليه بيده أو بعصاه إن عجز عن لمسه وتقبيله. فأين الوثنية من هذا المعنى القدسي السامي الذي لا يدركه إلا أولو الألياب.

والصفا والمروة من شعائر الله، والسعي بينهما يذكر بضراعة أم إسماعيل إلى الله تعالى حين أعوزها الماء، ودعت الله دعوة مضطرة، ففجر لها الماء من صميم الصخر. فحين يسعى الحجيج بين الصفا والمروة، يستعيدون هذه الذكريات، ويظهرون ضراعتهم وذلهم وحاجتهم إلى الله فيتولاهم بلطفه ورحمته، ويبدلهم من لدنه

والوقوف بعرفات يمثل للأذهان الموقف العظيم، يوم يقوم الناس لرب العالمين، ويجتمع

الحجيج - وهم يطوقون بالبيت العتيق - يمثلون أملا حزبها أمر من الأمور، ففزعت إلى ملكها تطوف بقصره، وتسأله أن يدفع عنها الكروه،

الأولون والأخرون في صعيد واحد، ينفذهم البصر ويسمعهم الداعي، فإذا ذكر الحجاج هذا اليوم وأهواله، ومثلوا لبصائرهم كرباته وشدائده حرصوا على أن يقدموا لأنفسهم من الخير والصالحات ما يكون سببا لنجاتهم من تلك الأهوال، وإنقاذهم من هذه الكربات.

وعرفات مؤتمر إسلامي عام يجتمع فيه المسلمون من مشارق الأرض ومغاربها، فيتباحثون ويتشاورون فيما يرقي أممهم دينيًا وخلقيًا واقتصاديًا وسياسيًا. حتى إذا عاد كل فريق إلى بلده، حاول أن يدخل فيه الإصلاح ما قبسه من غيره، فيرقى العالم الإسلامي فيمع مناحي الحياة.

ولكن واأسفاه.. إن هذه الحكمة العالية تكاد تكون معطلة، فكثير من الأقطار الإسلامية لا تعرف العربية، وسكان البلاد التي تنطق العربية لا يحسنون لغات هذه الأقاليم، فلا يتسنى التفاهم بين الفريقين.

فلو أن تلك الأقطار حرصت على أن تتعلم اللسان العربي الذي هو لسان القرآن والسنة، اللسان الذي نزلت به الشريعة على خاتم النبيين، لتسنى لهم التفاهم والتخاطب وتبادل الأراء. ولجنى المسلمون من ذلك أطيب الثمرات وأشهاها.

ورمي الجمار، رمز لدحر الشيطان وحزبه، والإعراض عن إغرائه ووسوسته، إذ ليس من أصالة الرأي أن تتخذ الشيطان عدوًا ترجمه

وتدحره، ثمّ تعود فتتخذه صديقا، تستجيب لوسوسته وإغرائه.

ولو أن الحاج استحضر هذا المعنى وهو يرمي الجمار، ثم احتفظ بعد ذلك بقوة إرادته وصدق إيمانه، ما كان للشيطان عليه بعد ذلك من سلطان.

ويضيف الشيخ خليل هراس أن بعض أدعياء الثقافة والعلوم العصرية لا يفقهون الحكمة من هذه الفريضة، تراهم يثيرون الشكوك حول كثير من الأعمال التي جعلها الله مناسك للحج، كاستلام الحجر الأسود وتقبيله، ورمي الحمار ونحو ذلك ويتساءلون عن الحكمة فيها، وإذا حاول أحد إقناعهم بما تعكسه هذه الأعمال المختلفة مع ما يلابسها من الأدعية الضارعة والأذكار الخاشعة على النفس من انطباعات وأحاسيس تزيد معنى الإسلام فيها صقلا وجلاء وتشعرها بمعانى العبودية الكاملة الخائفة الراجية، لم يجد الكلام مساغا لدى هذه القلوب الشاردة الغافلة، ولكننا مع ذلك سنحاول جهد الطاقة أن نقرب إليهم هذه المعاني، وإن كنا لا نرى ذلك واجبا، فإن واجب المسلم أن يذعن ويمتثل كل ما أمر يه، علم الحكمة من ذلك أم لم يعلمها، فإن الاعتراض على الأمر إبليسية قديمة، أعاذنا الله منها، فالحاج يخرج من بلده بعد أن يكون قد رد الحقوق والودائع إلى أهلها، وتحلل من كل مظلمة ظلمها، تاركا وطنا يحمه ومسكنا يرضاه وأهلا وأولادا بخاف عليهم وتجارة يخشى كسادها، متحملا مشقة السفر وأمل الفراق ووحشة الاغتراب، كل ذلك في سبيل الاستجابة لنداء ربه حيث دعاه لزيارة بيته الذي اختصه لنفسه وجعله أول بيت وضع لعبادته في أرضه.

وما هو إلا أن يبلغ الميقات حتى يتأهب للقدوم على مولاه، فيتجرّد من ثياب زينته ويتلفف بثياب العبودية المحضة إزارا ورداء، بعد أن يكون قد اغتسل وتطيب. ثم يهل بعد الصلاة بنسكه من حج أو عمرة، قارنا ذلك بالتلبية؛ لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك ليك،

بعض أدعياء الثقافة والعلوم العصرية لا يفقهون الحكمة من هذه الفريضة، تراهم يثيرون الشكوك حول كثير من الأعمال التي جعلها الله مناسك للحج.

هذه الكلمات التي تفيض بمعاني التوحيد والإخلاص، وتعلن إقبال العبد على ربه وإسراعه في طاعته، وتخصه وحده سبحانه بأن له الحمد كله والنعمة والملك وتنفي عنه الشريك في ذلك كله.

ثم بعد ذلك يلتزم في تصرفانه كلها ما التزمه العبد بحضرة سيده، فلا يصدر منه عدوان أصلا، بل كل شأنه سلم وأمان فلا يقتل حيوانا حتى ولو كان من هوام الجسم ولا ينفر صيدًا ولا ينتف شعرًا ولا يغطي رأسا، متجنبًا الرفث والفسوق والمراء والجدال إلى غير ذلك مما يُخِلَ بإحرامه حتى يقدم مكة بلد الله الحرام فيبادر إلى أداء مناسك عمرته.

وأخيرًا: فإن ما ذُكر هو بعض ما استشعر هؤلاء في مناسك الرحج والعمرة، وإلا فإن المعاني السامية التي تصل إلى القلوب والأرواح أثناء قضاء هذه المناسك هي معين لا ينفد وكنز لا ينضب يمن الله به على عباده المؤمنين على قدر شعورهم بهذا النسك العظيم، فاللهم ارزقنا القرب منك، والتجرد لك، إنك ولي ذلك والقادر عليه.

#### الهوامش

 ا- مجلة الهدي النبوي - عدد ١٢ سنة ١٣٧٤ هـ مقال (هدي الرسول الأكرم في الحج والعمرة إلى بيت الله العظم).

٢- كتاب الإسلام والإيمان والإحسان: تأليف أبي الوفاء درويش.

# فتاوس

# الحج والعمرة

اللجائية الدائمة التؤلية الدائمة المراتمة المرسة المرسة

# فضل الحج

### س: يسأل سائل عن فضل الحج؟

ج: ثبت في الصحيحين من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «من حج فلم يرفث ولم يفسق؛ رجع كيوم ولدته أمه». متفق عليه.

وقال صلى الله عليه وسلم: «العُمرة إلى العُمرة كفارة لم بينهما، والحج المبرور ليس له جزاء الا الجنة». [متفق عليه]. فالحج وغيره من صالح الأعمال من أسباب تكفير السيئات إذا أدّاها العبد على وجهها الشرعي. وبالله التوفيق. [فتوى رقم (٦٦١٤)].

### تكرار الحج

# س، هل يُستحسَن الحج كل سنة لمن يرغب ذلك ولا يشقّ عليه، أو الأهضل كل ثلاث سنوات مرة أو كل سنتين مرة؟

ج: هرض الله الحجّ على كلّ مكلّف مُستطيع مرةً في العمر، وما زاد على ذلك فهو تطوعُ وقربة يُتقرّب بها إلى الله، ولم يثبت في التطوعُ بالحجّ تحديد بعدد، وإنما يرجع تكراره إلى وضع المكلّف المالي والصحّي، وحال مَنْ حوله من الأقارب والفقراء، وإلى اختلاف مصالح الأمّة العامة، ولى منزلته في الأمّة ونفعه لها حضرًا منزلته في الأحج وغيره، فلينظر كلّ إلى ظروفه، وما هو أنفع له وللأمّة فيقدّمه على غيره. وبالله التوفيق. [فتوى رقم وبالله التوفيق. [فتوى رقم

# إِذْنَ الرُّوحِ فِي أَدِا. القريضة

س؛ أنا امراة متزوجة وأريد الحج، وإنني قد جلست مع زوجي أربعين سنة، وقد طالبته الحج فيوافق، وإذا جاء الحج أو العمرة منع، لا أمشي؛ علشان عنده غنم وبقر أجلس معها، وإنه قد حج أكثر من خمس حجج، وأنا أريد الحج، فهل يجوز أن أمشي مع أزواج بناتي؟ لأنني طالبت زوجي أمشى مع إحدى بناتي وزوجها فأبى؟

ج: إذا كَانَ الواقع من حالك مع زوجك ما ذكرت، ولم تحجّي حج الفريضة ولم تعتمري؛ وجب عليك أن تسافري مع مَنْ ذكرت من المحارم ولو لم يأذن زوجك؛ لأنَّ تَرْكَك الحجَّ مع قدرتك على أدائه مُحرَّمٌ، ولا طاعة لمخلوق في معصية الخالق. وبالله التوفيق. [فتوى رقم (٥٦٥٩)]

# حجُ الصغير

س؛ إذا أردتُ أن يحجُّ معي صغيري هذا الذي لم يبلغ الحُلُم، هل ألبسه ملابس الأحرام وأقوم نيابةً عنه بجميع المناسك؛ كأن أطوف عنه.. إلخ، أم ألبسه ملابسه العادية ولا أقوم عنه بشيء طالمًا أنه صغيرُ ولا حجَّ عليه؟

ج: الصبيُّ المُميِّز الذي لم يبلغ الحُلُم إذا أراد وليُّه أن يحجُّ به؛ فإنه يأمره بأن يلبس ملابس الإحرام، ويفعل بنفسه جميع مناسك الحجُّ، ابتداءً من الإحرام من الميقات، إلى آخر أعمال الحج، ويرمي عنه إن لم يستطع الرميَ بنفسه، ويأمره بأن يجتنب المحظورات في الإحرام.

وإذا لم يكن مميزًا؛ فإنه ينوي عنه الإحرام بعمرة أو حجً، ويطوف ويسعى به، ويُحضره معه في بقية المناسك، ويرمي عنه.

..[(74.4)

# وبالله التوفيق. [فتوي رقم (٦٧٣٦)] الحج من مال الغبر

س: قدمت إلى الملكة، وتيسر لها أداء فريضة الحج على نفقة المضيف، وتسألُ: هل تجزئ هذه الحجة عن حجَّة الإسلام، والحال أنها لم تنفق على حجها من مألها شيءُ؟

ج: أداؤها فريضة الحج لا يؤثر على صحّته أنها لم تنفق عليه شيءُ من مالها، أو أنها أنفقت الشيء القليل، وقام غيرها بإنفاق الشيء الكثير من تكاليف حجُها، وعليه؛ فاذا كان حجُها مستكملاً الشروط والأركان والواحيات؛ فهو مُسْقطُ عنها فريضة الحج، وإن قام غيرها بتكاليفه.

وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحيه وسلم. [فتوى رقم (٧٣٣)].

# حج الزوجة على نفقة زوجها

س: زوجةٌ لا تملك نفقات الحج، وزوجها ذو غني، فهل هو ملزُمُ شرعًا بنفقات حجها؟

ج: لا بُلزَم الزوج شرعًا بنفقات حجِّها؛ وإن كان غنيًا، وإنما ذلك من باب المعروف، وهي غير ملزُّمة بالحجُ لعجزها عن نفقته. [فتوى رقم (١٠٧٠١)]. الحج بالأقتراض

س: قبل خمسة أعوام طلبت منى والدتى الحجِّر وليس عندي ما يودينا إلى الشاعر المضلة نقود، فاستلفت من رجل مائة ربال أوصلتنا هنا، وتلقاني بعض إخوتي وساعدنا على مناسك الحج بكل مكان، وبعد ظهر لي من والدتي التي تبلغ من العمر فوق ثمانان سنة الخوف أن يكون حجها غير جائز

> ج: ما ذكرت من السلف لأجل الحج لا يجعل حجك بأمك بهذا السلف غير مجزئ، بل هو مجزئ، تقبله الله وآجركما عليه، وآجر من أعانكما عليه بالسلف وغيره، وبالله التوفيق. [فتوى رقم [(YEEA)

بسبب السلف، فما الحكم في ذلك؟

الإنابة في الحج س: هل الذي يحج عن

# [فتوى رقم (٢١٧٣)]. نية الحج في يوم عرفة

المت أوعن شيخ عجوز ولم يسيق له الحجولا مال

له إلا مال موكله يقدم حجة نفسه أو الذي وكله؟

ج: لا يحوز للانسان أن يحجُّ عن غيره قبل

حجِّه عن نفسه، والأصل في ذلك ما رواه ابن

عياس - رضي الله عنهما - أن النبي - صلَّى الله

عليه وسلم - سمع رحلاً بقول: لبيك عن شيرمة، قال: «حججتُ عن نفسك؟ ، قال: لا، قال: «حجَّ

عن نفسك، ثم عن شيرمة،. وبالله التوفيق.

س: منذ عدة سنوات حجت والدتي، وفي عرفات وكُلتُ أحد الناس بأن بحجِّ عن والدي المتوفِّي؛ حيث إنه لم يحج في حياته، فهل هذه الحجة كاملة؟ حيث إنها بدأت من عرفات؟ وهل بحوز عمل حجة أخرى لزيد من التأكد؟

ج: الاحرام يوم عرفة سواء كان في عرفة أو غيرها من الشخص الذي حج عن والدك صحيح، فإذا كان قد أدى الحج عن نفسه وكمل مناسك الحج ولم يحصل منه ما يبطله فهو مجزئ عن والدك، ولا بلزم حجة أخرى لزيد من التأكد، لكن إن أرادت أن تحج عنه حجة أخرى فهذا إليها، ولها أجرية ذلك وبالله التوفيق [فتوى رقم (٦٢٥٩)].

# إيثار الوالدين على النفس بالحج

س: هل يجوز ثلانسان أن يرسل والدّيه إلى الحجّ قبل أن يذهب هو إلى الحج؟

ج: الحج فريضة على كل مسلم، حرِّ، عاقل، بالغ، مستطيع السبيل إلى أدائه، مرة في العمر. وبر الوالدين وإعانتهما على أداء الواجب أمرّ مشروعٌ بقدر الطاقة، إلا أنَّ عليك أن تحجُّ عن نفسك أولاً، ثم تعين والديك إن لم يتيسِّر الجمع بين حجُّ الجميع، ولو قَدُّمت والدَّيْك على نفسكُ؛ صحَّ حجُّهما. وبالله التوفيق. [فتوى رقم (۲۷۹۵)].

# أجر من يحج عن غيره

س: الرجل الذي يحج بأجرة عن ميت؛ سواءً كان رجاد أو امرأةً، أو عن عاجز الكبر سن أو

# مرض لا يُرجى برؤه، هل هذا المؤجِّر له أجرٌ من الله؟

ج: مَنْ حجَ أو اعتمر عن غيره بأجرة أو بدونها؛ فثواب الحجّ والعمرة لَنْ ناب عنه، ويُرجَى له أيضًا أجرٌ عظيمٌ على حسب إخلاصه ورغبته للخير، وكلُّ مَنْ وصل إلى المسجد الحرام وأكثر فيه من نوافل العبادات وأنواع القربات- فإنه يُرجى له خيرٌ كثيرٌ إذا أخلص عمله لله. وبالله التوفيق. [فتوى رقم (1987)].

# من مات ولم يحج

س؛ رجلٌ عمره ٢٥ عامًا، تويُّ ولم يحجُ، فهل
 يجوز أن نحجُ عنه؟ وهل تكفي حجَّة بدون عمرة
 مع أن له مالاً؟

ج: مَنْ وجب عليه الحجُّ ومات قبل أدائه - أخرج عنه من جميع ماله ما يُحَجُّ به عنه ويعتمر، ويجوز أن يحجُّ عنه بدون إخراج من ماله إذا وجد من يتطوَّع بذلك، أما الحجُّ فُمعروفُ أنه أحد أركان الإسلام، ولا يسقط بموت مَنْ وجب عليه. وقد روى الإمام البخاري - رحمه الله - في «صحيحه»: أنَّ امرأة من جهينة جاءت إلى النبي - صلى الله عليه وسلم - فقالت: إن أمي نذرت أن تحج فلم تحج حتى ماتت، أفأحج عنها؟ قال: «نعم، حجِّي عنها، أرأيت لو كان على أمِّك دَيْنٌ، أكنت قاضيته؟ اقضوا الله، فالله أحقّ بِالْوِفَاءِ»، وسألته - صلَّى اللَّه عليه وسلم - امرأةٌ من خُثْعَم قَائِلَةَ: يارسول اللَّه، إنَّ فريضة اللَّه على عباده في الحجُّ أدركت أبي شيخًا كبيرًا، لا يثبت على الرَّاحلة، أفأحجَ عنه؟ قال: «حجِّي عن أبيك، وبالله التوفيق. [فتوى رقم (٢١٩٤)].

# الحج مع الرفقة الأمنة

س: هل يحقُ للمرأة المسلمة أن تؤدّي 
فريضة الحجّ مع نسوة ثقات، إذا 
تعذّر عليها اصطحاب أحد 
أفراد عائلتها معها، أو أنّ 
والدها متوفّى؟ فهل يحقُ 
لتأدية الضريضة أو 
خالتها أو عمتها، أو أيُ 
خالتها أو عمتها، أو أيُ 
شخص تختار ليكون

#### معها محرمًا في حجها؟

ج: الصحيح أنها لا يجوز لها أن تسافر للحج إلا مع زوجها أو محرم لها من الرجال، فلا يجوز لها أن تسافر مع نسوة ثقات أو رجال ثقات غير محارم، أو مع عمتها أو خالتها أو أمها، بل لا بد من أن تكون مع زوجها أو محرم لها من الرجال، فإن لم تجد من يصحبها منهما فلا يجب عليها الحج مادامت كذلك؛ لفقد شرط الاستطاعة الشرعية، وقد قال تعالى: «وَلِهُ عَلَى النَّاسِ حِبُّ ٱلْمِيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَهُ سَبِيلاً » [آل عمران: ٩٧]. وبالله التوفيق. [فتوى رقم رقم (٤٩٠٩)].

### حج من حجهٔ بحون محرم

س؛ امرأة حجت من غير محرم مع رفقة صالحة
 من النساء حجة الفريضة، فهل سقطت عنها
 الفريضة أم لا؟

ج: إذا كان الواقع كما ذكر فحجها صحيح تسقط به فريضة الحج عنها، لكنها آثمة في سفرها من غير محرم، وعليها التوبة إلى الله والاستغفار. وبالله التوفيق. [فتوى رقم (٩٥٥٢)].

س؛ هل يجوز تحج حرمة بدون محرم لها مع
 العلم أن لها أولاد بناتها، وهل يجوز حجها مع
 أولاد بناتها؟ أفتونا جزاكم الله خيرًا.

ج: لا يجوز أن تسافر الرأة لحج أو غيره بدون محرم، علمًا أن أبناء بناتها وأبناء أبنائها محرم لها، فيجوز حجها معهم. وبالله التوفيق. [فتوى رقم (٧٨٥٤)].

# الجدال في الحج

س: إذا حصل من الرجل بعض الجدال مع رفقائه في الحج هل تصح حجته وتجزئه ولو كانت حجة الفريضة؟

ج: حجته صحيحة، وتجزئه عن الفريضة، لكن ينقص أجره فيها بقدر ما حصل منه من جدال مذموم، وعليه التوبة من ذلك؛ لقول الله سبحانه: «وَتُوبُوزُ إِلَى اللهِ جَيعًا النُهُ النُوْمِنُوبُ لَمُلَّكُو تُقْلِحُونَ » النور: ٣١]. وبالله التوفيق. [النور: ٣١]. وبالله التوفيق. [فتوى رقم (٩٨٩٢)].

# في

# في حجة النبي صلى الله عليه وسلم

# أخلاق وعظات



نظرات في سيرة الرسول

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد، فقد تكلمنا في الحلقة السابقة عن بعض الأخلاق والعبر في حجة النبي صلى الله عليه وسلم، وتكمل ما بدأناه إن شاء الله في هذه الحلقة فنقول، وبالله التهفية،

العبرة الحادية عشرة: حُسن التوكل اللستعفاف:

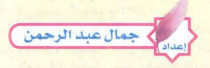
عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ قَالَ: كَانَ أَهْلُ الْيَمَن يَحُجُّونَ هَلَا يَتَزَوِّدُونَ وَيَقُولُونَ, نَحُّنُ الْتُتَوَكِّلُونَ هَإِذَا قَدَمُوا مَكَّةَ سَأَلُوا النَّاسَ هَأَنْزَلَ اللَّه تَعَالَى: (وتزَوَّدُوا هَإِنَّ خَيرَ الزَّادِ التَّقوى). رَوَاهُ البُخاري.

وَيُولُهُ تَعَالَى:، وَتَزَوَدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُوى، نَزَلَتُ فِي فَلُهُ تَعَالَى:، وَتَزَوَدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُوى، نَزَلَتُ فِي فَلَى مَنْ أَهُلِ الْيَمِنِ كَانُوا يَخْرُجُونَ إِلَى الْحَجُ بِغَيْرِ زَادِ وَيَقُولُونَ، نَحْنَ نَحْنَ نَحُجُ بَيْتَ اللَّهُ فَلا يُضْعِمُنَا؟ فَإِذَا قَدَمُوا مَكَةَ سَأَلُوا النَّاسَ، وَرُبِمَا يُفْضِي بِهِمُ الْحَالُ إِلَى النَّهُ بِ والغَصْبِ، فقال الله جل ذكره: وَتَزَوْدُوا، أَيْ: مَا تَتَبَلَّغُونَ بِهِ وَتَكَفُونَ بِهِ وَجُوهَكُمْ، قال أَهُلُ التَّفْسِيرِ؛ الْكَعْكُ وَالزَّبِيبُ وَالسَّوِيقُ وَالتَّهْرُ وَنَحُوهَا، فَإِلَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُوى مِنَ السَّوَالِ وَالنَّهْبِ، وَاتَقُونِ يَا أُولِي الْأَلْبِابِ، يَا ذَوِي الْعُقُولِ. [تفسير البغوي - إحياء أولي الألبور البغوي - إحياء التراث ١/ ٢٥٣].

### العبرة الثالثة عشرة: العول على التيسير الوسلوين:

وحتى لا يضرهم التزاحم على المناسك كان يقول صلى الله عليه وسلم للناس: «نَحُرْتُ هَاهُنَا، وَمَنَى كُلُهَا مَنْحُرْ، الله عليه وسلم للناس: «نَحُرْتُ هَاهُنَا، وَعَرَفَةُ كُلُهَا مَوْقَفٌ، وَوَقَفْتُ هَاهُنَا، وَعَرَفَةُ كُلُهَا مَوْقَفٌ، وَصحيح مسلم ح وَوَقَفْتُ. [صحيح مسلم ح الله عن جابر. وجمعُ: اسم من أسماء مزدلفة.

عن ابْنِ عَبَّاسِ، أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم وَهُو يَخْطُبُ، يَقُولُ: « مَنْ لَمْ يَجِدُ إِزَارًا، وَوَجَدُ سَرَاوِيلَ، فَلْيُلْبِسُهَا، وَمَنْ لَمْ يَجِدُ نَعْلَيْنِ، وَوَجَدَ خُفَيْنِ، فَلْيَلْبِسُهُمَا «. [مسند أحمد ٥/ ٢٧٥]، إسناده صحيح على شرط



الشيخين.

- وعَنْ عُرْوَةَ بِن مُضَرِس بِنِ أَوْسِ الطَّائِيُّ، قَالَ: أَتَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ بِالْزُدِ لَفَةَ حِينَ خَرِجَ إِلَى الصَّلاة، فَقَلْتُ، فَا رَسُولُ اللَّه، إِنِي جِئْتُ مِنْ جَبِلَيْ طَيْيِءِ أَكُللْتُ رَاحِلتي، وَاتَعْبِتُ نَفْسي، وَاللَّه مَا تَرَكْتُ مِنْ حَبِل إِلاَّ أَكُللْتُ رَاحِلتي، وَاتَعْبِتُ نَفْسي، وَاللَّه مَا تَرَكْتُ مِنْ حَبْل إلاَّ وَقَفْتُ عَلَيْه، فَهِلُ لِي مِنْ حَجْ فَقَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَمَ؛ «مَنْ شَهِدُ صَلاتنَا هَذِه، وَوَقَفَ مَعَنا حَتَى نَدُفْعَ وَقَدْ وَقَفْ بِعَرِفَةَ قَبْلَ ذَلِكَ لَيْلا، أَوْ نَهَارًا، فَقَدْ نَدُوعَ وَقَدْ وَقَضَ بَعَرَفَة قَبْلَ ذَلِكَ لَيْلا، أَوْ نَهَارًا، فَقَدْ أَتَمَ حَجَهُ، وَقَضَى تَفَتَهُ». هَذَا حَديثُ حَسَنْ صَحِيحٌ أَتَمَ حَجَهُ، وقَضَى تَفْتُهُ». هَذَا حَديثُ حَسَنْ صَحِيحٌ قَوْلُهُ تَفْتُهُ، يَعْنِي، نُسُكُهُ، قَوْلُهُ مَا تَرَكَتُ مِنْ حَبْل إِلا قَقْلُ لَهُ حَبْل، وَإِذَا كَانَ مِنْ رَمُل يُقَالُ لَهُ حَبْل، وَإِذَا كَانُ مِنْ مَمْل يُقَالُ لَهُ حَبْل، وَإِذَا كَانُ مِنْ مَمْل يُقَالُ لَهُ حَبْل، وَإِذَا كَانُ مِنْ وَصِحَه الأَلْباني. وصححه الأَلْباني.

وَعَنْ كَعْبِ بِنْ عُجْرَةَ رَضِيَ اللّهِ عَنْهُ، عَنْ رَسُولِ اللّه صلى الله عليه وسلّم أَنَّهُ قَالَ: نَعَمْ يَاللّه عليه وسلّم أَنَّهُ قَالَ: نَعَمْ يَا رَسُولُ اللّه عليه وسلّم: يَا رَسُولُ اللّه عليه وسلم: «احُلقُ رَأْسَكَ، وَصُمْ ثَلاثَةَ أَيّام، أَوْ أَطْعِمْ سِتَّةَ مَسَاكِينَ، أَوْ السُّكُ بِشَاةً». [صحيح البخاري ٣/ ١٠]

وقرواية قال كعب رضي الله عنه كان بي أذى من رأسي ، فحُمِلْت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم والقمل يتناثر على وجهي ، فقال ، ما كنت أرى أن الجهد بلغ منك ما أرى ، أتجد شاة ؟ فقلت ؛ لا ، فنزلت هذه الآية (ففدية من صيام أو صدقة أو نسك) ، قال : صوم (وفي رواية : فصم) ثلاثة أيام ، أو إطعام (وفي الرواية الأخرى أو أطعم) ستة مساكين نصف صاع طعاما لكل مسكين ، قال : فنزلت في خاصة ، وهي لكم عامة « . [إرواء الغليل

في تخريج أحاديث منار السبيل ٤/ ٢٣١]. وفي رواية؛ قال كعب: « أُخرَمْتُ ، فكثر قمل ر

وفي (واية؛ قال كعب: « أَخُرَمْتُ ، فكثر قمل رأسي ، فبلغ ذلك النبي صلى الله عليه وسلم ، فأتاني وأذا أطبخ قدرا لأصحابي ، فمس رأسي بأصبعه ، فقال: انطلق فاحلقه وتصدق على ستة مساكين ». وإسناده جيد.

العبرة الرابعة عشرة: الوساواة بين صغير الناس وكبيرمم في الحقوق الوشتركة: \_

- عَنْ عَائِشُةَ قَالَتُ: قُلْنَا يَا رَسُولَ اللّه، أَلَا نَبْنِي لَكَ بَيْنِي لَكَ بَيْنِي لَكَ بَيْنَا يَكُ بَيْتًا يُظِلِّكَ بِمِنْيَ؟ قَالَ: ﴿ لَا ، مِنْيَ مُنَاخُ مِنْ سَبَقَ » : «هَذَا حَدِيثُ حَسَنْ » [سنن الترمذي تشاكر ٣/ ٢١٩ ، وحسنه الأثباني بصحيح الجامع ح ١٦٢٠].

ومعنى مُنَاخ أَيْ: مُوْضِعُ الْإَنَاخَة ، وَالْقَصِدُ أَنَ الاخْتَصَاصَ فَيه بِالسَّبْقِ لَا بِالْبَنَاءِ فَيه ، أَيْ: هَنَا مَقَامُ لَا اخْتَصَاصَ فَيه بَالسَّبْقِ لَا بِالْبَنَاءِ فَيه ، أَيْ: هَنَا مَقَامُ لَا اخْتَصَاصَ فَيه لَا حُدَى ، قَالَ الطَّيبِ عُ - رَحمَهُ اللَّه ، أَيْ قالت عادشة رَضَى الله عنها ا أَتَأَذَنُ أَنْ نَبْنِي لَكَ بَيْتًا فِي مَنِي لَتَسْكُنَ فَيهِ الله عَنها التَّاسُ ، هَلُو فَيه وَمِنْ لَا لَكُ بَيْتًا فِي مَنْ لَتَسْكُ مَن النَّحْر، وَرَمْي الْجِمَار، وَالْجِلْق يَشْرِكُ فِيه النَّاسُ ، هَلُو بَنَى مَوْضِعُ لاَذَاءِ النَّسُ ، هَلُو بَنَى هَيْهَ النَّاسُ ، هَلُو النَّه أَنْ مَنْ الْحَرَمُ مَوْقُوفَةٌ ، هَلا يَجُوزُ الْأَسْوَاقِ ، وَعَنْد أَنْ مَنْ الْحَرَمُ مَوْقُوفَةٌ ، هَلا يَجُوزُ أَنْ يَتَمَلِّكُ الْحَرَمُ مَوْقُوفَةٌ ، هَلا يَجُوزُ أَنْ يَتَمَلِّكُ الله ، أَرْضَ الْحَرَمُ مَوْقُوفَةٌ ، هَلا يَجُوزُ أَنْ يَتَمَلِّكُهَا أَحَدُ اهـ.[مرقاة المفاتيح شَرح مشكاة المصابيح مُرح مشكاة المصابيح مُرك مشكاة المصابيح مُرك مُرفَقُوفَةً ، هَلا يَجُوزُ الْمَاكَةُ الْمَاكَةُ الْمُعْالِقُ مَنْ الْحَدَى الْمُعْلَقِ الْمَاكِةُ الْمَاكِةُ الْمَاكِةُ الْمَاكِيةِ فَيْ الْمُعْرَاقِ الْمُعْلَقِ الْمَاكِةُ الْمَاكِةُ الْمُعْرَاقُ الْمَاكِةُ الْمُعْرَاقُ الْمَاكِةُ الْمُعْرَاقِ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَى الْمُعْرَاقُ الْحَدَى الْلَهُ الْمُعْلَقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْلَقِ الْمُعْرَاقُ الْمُعْرَاقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْرَاقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلَقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْرَاقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْرَاقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْرِقُونُ الْمُعْرِقِيقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْرَاقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلَقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْرَاقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْرِقُولُ الْمُعْلِقُ اللْمُعْلِقُ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَع

قال المناوي: (منى مُنَاخ من سَبق) فَلَا يجوز الْبناء فيهَا لأحد لثلًا يضيق على الْحَاج، وَهي غير مُخْتَصَة بأحد بل مَوضع للنسك وَمثلها عَرَفَة ومزدلفة كما بالترمذي،(عَن عَائشَة) قلت: يَا رَسُول الله؛ ألا نَبْني لك بِنَاء بمنى يظلك؟ فَذكره، واسناده صَحِيح [التيسير بشرح الجامع الصغير ٢/ ٤٤٩].

العبرة الخاوسة عشرة: التغاضي عوا يسع فيه الخلاف:

فهذا مُحَمَّدُ بُنُ أَبِي بَكْرِ الثَّقَفِيُّ، قَالَ: سَأَلْتُ أَنْسَ بْنَ مَالِكَ وَنَحْنُ غَادِيَانِ مِنْ مَنَى إِلَى عَرَفَاتِ عَنِ التَّلْبِية، كَيْفَ كُنْتُمْ تَصْنَعُونَ مَعَ النَّبِي صلى الله عليه وسلم؟ كَيْفَ كُنْتُمْ تَصْنَعُونَ مَعَ النَّبِي صلى الله عليه وسلم؟ قَالَ: «كَانَ يُلْبِي الْلَبِي، لا يُنْكُرُ عَلَيْهِ، ويُكَبِّرُ الْكَبُرُ، فَلاَ يُنْكَرُ عَلَيْهِ، ويُكبِّرُ الْكَبُرُ، فَلاَ يُنْكَرُ عَلَيْهِ، ويُكبِّرُ الْكَبُرُ، فَلاَ يَنْكَرُ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ أَلْسَى: «سَرْتُ هَذَا السيرَ مَعَ رَسُولِ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمَ وَأَصْحَابِه، وَكَانَ مِنْهُمُ الْهُلُ، وَمِنْهُمُ الْمُكَبُرُ، فَلاَ يَنْكِرُ أَحَدٌ مِنْهُمُ الْمُكَبِّرُ، فَلاَ يَنْكِرُ أَحَدٌ مِنْهُمُ الْمُكَبِّرُ، فَلاَ يَنْكِرُ أَحَدٌ مِنْهُمُ الْمُكَبِرِهِ، [سَن النسائي ٥/ ٢٥١] وصححه الألباني.

ولدلك قال عَبْدُ اللَّه بْنُ عُمَرَ: ﴿ كُلُّ ذَلِكَ قَدْ رَأَيْتُ النَّاسَ يَفْعَلُونَهُۥ قَأَمًا نَحْنُ قَنْكَبُنُ، قَالَ مُحَمَّدٌ، بِذَلِكَ نَأْخُذُ

إن المتأمل في حج النبي صلى الله عليه وسلم لا يكاد ينتمي من استخراج درر آدابها ومواعظها ، فاعتبـــروا يـــا أولــي الابحــــار.

عَلَى أَنَّ التَّلْبِيَةَ هِيَ الْوَاحِبَةُ فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ إِلاَ أَنَّ التَّكْبِيرَ لَا يُنْبَغِي أَنْ لَا يُنْبُغِي أَنْ لَا يُنْبُغِي أَنْ لَكُونَ إِلاَ أَنَّ الْجَالَاتِ وَالتَّلْبِيَةَ لَا يَنْبُغِي أَنْ تَكُونَ إِلاَ فِي مَوْضِعِهَا [موطأ مالك رواية محمد بن الحسن الشيباني ص: ١٣٥].

وكان هذا الفقه والخُلُق ملازمًا لأصحاب النبي صلى الله عليه وسلم في رواية أنس عليه وسلم في رواية أنس بن مالك رضي الله عنه قال: «كُنَّا نُسَاهْرُ مَعَ النَّبِيُ صَلَى الله عنه قال: «كُنَّا نُسَاهْرُ مَعَ النَّبِيُ صَلَى الله عَنه قال: «كُنَّا نُسَاهْرُ مَعَ النَّبِيُ صَلَى الله عَنه قال عَليه عَلى المُفْطِر، وَلاَّ المُفْطِرُ عَلَى المُفْطِر، وَلاَّ المُفْطِرُ عَلَى المُفْطِر، وَلاَّ المُفْطِرُ عَلَى المَفْطِر، وَلاَّ المُفْطِرُ عَلَى المَفْطِر، وَلاَّ المُفْطِرُ عَلَى المَفْطِر، وَلاَّ المُفْطِرُ عَلَى المُفَارِم، وَالمَّ المُفَارِد، وَلاَ المُفْطِرُ عَلَى المُفَارِد عَلَيْ المُفَارِد عَلَى المُفَارِد عَلَيْ المُفَارِد عَلَى المُفَارِد عَلَيْ المُفَارِد عَلَى اللهِ عَنه قال الله عَنه قال الله عَنه المُفارِد عَلَى المُفَارِد عَنه المُفَارِد عَلَى المُفَارِد عَلَى المُفَارِد عَلَى المُفَارِد عَلَى المُفَارِد عَلَى المُفَارِد عَلَى اللهِ عَنه قال اللهُ عَلْمُ لَعْمَالُونُ عَلَيْ المُفَارِد عَنه قال اللهُ عَلَيْدُ عَلَى المُفَارِد عَلَيْ المُفَارِد عَلَيْ المُفَارِد عَلَيْ المُفَارِد عَلَيْ المُفَارِد عَلَى المُفَارِد عَلَيْ المُفَارِد عَلَيْ المُفَارِد عَلَى المُفَارِد عَلَيْ المُعْلِي المُعَارِد عَلَيْ المُفْرِد عَلَيْ المُفَارِد عَلَيْ المُفْرِد عَلَيْ المُعْلِد عَلَيْ المُعْلِد عَلَيْ اللهِ عَنْ المُفَارِدُ عَلَيْ المُعْلِدُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ المُعْمِلِيْ المُعْلِد عَلَيْ المُعْرَادِي عَلَيْ المُعْلِدُ عَلَيْ المُعْلِدُ عَلَيْ المُعْرِدُ عَلَيْ اللّهُ المُعْرِدُ عَلَيْ المُعْرِدُ عَلَيْ المُعْرِدُ عَلَيْ المُعْمِلِدُ المُعْرِدُ عَلَيْ المُعْرِدُ عَلَيْ المُعْرِدُ عَلَيْكُونُ المُعْرِدُ عَلَيْكُودُ عَلَيْكُودُ عَلَيْكُودُ عَلَيْكُودُ عَلَيْكُودُ عَلَيْكُودُ عَلَي

وِي (واية أَبِي سَعيد الْخُدُرِيُ رَضِيَ الله عَنْهُ، قَالَ: ﴿كُنَّا لَغُوْرُو مِعَ رَسُولِ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ فَي رَمَضَانَ، هَمِنَا الصَّائِمُ وَمِنَا اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ فَي رَمَضَانَ، هَمِنَا الصَّائِمُ عَلَى الْفُطر، وَلاَ الصَّائِمُ عَلَى الْفُطر، وَلاَ الْمُفْطرُ عَلَى الصَّائِم، يَرَوْنَ أَنَّ مَنْ وَجَد قُوْدَ فَصَامَ، هَإِنَّ ذَلِكَ حَسَنٌ، وَيَرَوْنَ أَنْ مَنْ وَجَد صَعْفًا، هَافَطَرَ هَإِنَّ ذَلِكَ حَسَنٌ، وصحيح مسلم ٢/ ٧٨٧].

# العبرة السادسة عشرة: البحء بالنفس عند تكليف الناس بأرر:

قد علَّم الله تعالى نبيه صلى الله عليه وسلم أن يبدأ بنفسه حينما يكلف الناس بالشريعة. قال سبحانه وتعالى: رَبَّاتُمُّ النِّيُّ فُل لِأَزْوَجِكَ وَبَالِكَ وَنَا إِ ٱلْمُؤْمِنِينَ يُدْبِنَ عَلَيْنَ مِنْ عَلَيْنِ مِنْ عَلَيْنِ مِنْ عَلَيْنِ مِنْ عَلَيْنِ مِنْ اللهُ عَقْولًا وَمَنَالِكَ وَنَا إِنْ اللهُ عَقُولًا عَلَيْنَ مِنْ عَلَيْنِ مِنْ عَلَيْنِ اللهُ عَقْولًا اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ اللهُ

رَّحِيمًا ، الأحزاب/٥٩.

وعلى هذا النحو سار رسول الله صلى الله عليه وسلم عندما حرم الربا على الناس، وكذلك الثار للعصبية الجاهلية، فقال في خطبة الوداع، ألا كُلُّ شَيْء من أَمُ مُوضُوعٌ، وَدَمَاءُ اللّهِ الْجَاهليَّة أَمْر الْجَاهليَّة الْحَاهليَّة الْحَاهليَّة وَانَّ أَوْلَ دَمَ أَضُعُ مِنْ دَمَائِنَا دَمُ ابْنِ رَبِيعَةَ بْنَ الْحَارِث، كَانَ مُسْتَرْضَعا في بني سَعْد فَقَتَلَتْهُ هَذَيْل، وَرِبَا الْجَاهليَّة مُوضُوعٌ، وَأَوْلُ رَبًا أَضَعُ رِبَانَا رِبَا عَبًاس بْنِ عَبَد الْطَلب، فَإِنَّهُ مَوْضُوعٌ، وَأَوْلُ رَبًا أَضَعُ رِبَانَا رِبَا عَبًاس بْنِ عَبَد الْطَلب، فَإِنَّهُ مَوْضُوعٌ كَلَّهُ. [صحيح مسلم ٢/ ١٨٨٩]. صلى عليكَ الله يا علم الهدى.

### العبرة السابعة عشرة: بيان الحقوق والواجبات الزوجية والنّخُويَة:

وقال أيضًا صلى الله عليه وسلّم في خطبة الوداع: « فَاتَقُوا الله في الله وَاسْتَحُللُتُهُ الله في النّه، وَاسْتَحُللُتُهُ فُرُوجَهُنَ بِكَامَة الله، وَاسْتَحُللُتُهُ فُرُوجَهُنَ بِكَلمَة الله، وَلكُمْ عَلَيْهِنَ أَنْ لاَ يُوطِئْنَ فُرُشُكُمْ أَحَدا تَكْرَهُونَهُ، فَإِنْ فَعَلْنَ ذَلكَ فَاضْرِيُوهُنْ ضَرْيًا غَيْرَ مُبَرِّح، وَلَهُنْ عَلَيْكُمْ رِزْقُهُنْ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمُمْرُوفِ، [صحيح مسلم ٢/ ٨٨٩]

وقالُ: ﴿ فَإِنَّ دَمَاءَكُمْ وَأَمُوالَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامٌ، كَحُرْمَةً يَوْمُكُمْ هَذَا، لِكَ يَوْمُ يَوْمُ تَلْدَكُمْ هَذَا، لِكَ يَوْمُ تَلْدَكُمْ هَذَا، إلَى يَوْمُ تَلْقَوْنَ رَيْكُمْ، أَلَا هَلَ بَلْغُتُهُ ؟ ›، قَالُوا: نَعَمْ، قَالَ: ﴿ اللَّهُمَّ اشْهَدْ، فَلْيَبُلُغُ الشَّاهَدُ الْغَائْبَ، فَرْبً مُبَلَّغَ أَوْعَى مِنْ سَامِع، فَلَا تُرْجِعُوا بَعْدي كُفَّارًا، يَضُرِبُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ سَامِع، فَلَا تُرْجِعُوا بَعْدي كُفَّارًا، يَضُرِبُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ بَعْضَى. [صحيح البخاري ٢/ ١٧٦].

### العبرة الثاونة عشرة: تعليم الخشوع والسكينة في العبادة:

قال ابْنُ, عَبَّاس رَضَيَ اللَّه عَنْهُمَا: أَنَّهُ دَفَعَ مَعَ النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَّم يَوْمَ عَرَفَة، فَسَمِعَ النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَّم وَرَاءَهُ زَجْرًا شديدًا، وَضَوْبًا وَصَوْبًا لَلْهِم، وَقَالَ: «أَيُّهَا النَّاسُ عَلَيْكُمُ لِلْإِبِلِ، فَأَشَارَ بِسَوْطِهِ إِلَيْهِمْ، وَقَالَ: «أَيُّهَا النَّاسُ عَلَيْكُمُ لِلْإِبِلِ، فَأَشَارَ بِسَوْطِهِ إِلَيْهِمْ، وَقَالَ: «أَيُّهَا النَّاسُ عَلَيْكُمُ لِلْإِبِلِ، فَأَشَارَ بِسَوْطِهِ إِلَيْهِمْ، وَقَالَ: «أَيُّهَا النَّاسُ عَلَيْكُمُ لَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَسَلَّمَ وَقَدُ شَنَقَ لِلْقَصُواءِ الزُّمَامَ، حَتَّى إِنَّ رَأُسُهَا لَعُمِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَاللَّهُ مَوْدِكَ رَحُلِهُ وَلَكُ مَنَ الْحَبَالِ أَزْدَكَ الْمِبَالِ أَزْدَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا

لقد جعل النبي صلى الله عليه وسلم التيسير أصلاً وــن أصول الديـن ، وهــذا وـن أهــم وـا يســتقاد وـن ســنته فــي الحــج وأعوالــه.

### العبرة التاسعة عشرة: تهكين الضعفاء من الوحبول إلى الكبراء

- عن أَبِي النُّنْتَفِقِ قَالَ: أَتَيْتُ مُكَةَ فَسَأَلْتُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم فَقَالُوا هُو بِعَرْفَةَ. فَأَتَيْتُهُ فَذَهَبْتُ أَذُنُو مِنْهُ فَمَنَعُونِي فَقَالَ: «اتْرُكُوهُ» فَدَنُوتُ مِنْهُ حَتَى إِذَا اخْتَلَفَتُ عُنُقُ رَاحِلَتِهِ فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّه نَيْئَنِي بِمَا يُهَاعِدُنِي مِنْ عَذَابُ اللَّه وَيُدْخلُنِي الْجَنَّةَ فَاللَّ: «تَعْبُدُ اللَّه وَلا تَشُركُ بِه شَيْئًا ، وتَقييم الصَّلاةَ قَالَ: «وَتَقيمُ الصَّلاةَ المُحْتُوبَةَ ، وَتَصُومُ رَمَضانَ وَتَحُجُّ الْكُتُوبَة ، وَتَصُومُ رَمَضانَ وَتَحُجُّ بِهِمْ، وَمَا كَرِهْتَ أَنْ يَأْتُوهُ إلَيْكَ فَاهْعَلُهُ الْكَبِيرِ للطَبراني ١٩/ ١٧٠]. [الأحاد والمثاني لابن أبي عاصم ٣/ ٣١٩].

وأخيرًا: فإن هذه الأخلاق التي ظهرت في حجة النبي صلى الله عليه وسلم ما هي إلا أمثلة ونماذج من مجموع خلقه صلى الله عليه وسلم الذي ذكرته أم المؤمنين حينما سُئلت عن خلق النبي صلى الله عليه وسلم فقائت: كان خُلقه القرآن.

وعليه استحق النبي صلى الله عليه وسلم تزكية ربه عز وجل حينما قال له: « رَإِنَّكَ لَتَلَى خُلُنٍ عَظِيرٍ القلم: ٤]. والحمد لله رب العالمين.

### من نور كتاب الله

تخويف الناس وإنذارهم العذاب

قال تعالى: « أَفَأُمِنَ ٱلَّذِينَ مَكَّرُوا ٱلسَّيَّعَاتِ أَن يَغْيِنَفَ اللَّهُ بِهُمُ ٱلْأَرْضَ أَوْ يَأْنِيَهُمُ ٱلْعَدَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ١٠٠٠ أَوْ يَأْخُذُهُمْ فِي تَقَلُّمِهِ مَ هُم بِمُعْجِرِينَ ﴿ أَوْ يَأْخُذُهُمْ عَلَى تَعَوُّف فَانَّ فُ رَّحِمُّ ». [النحل: ٥٥ – ٤٧].

## من دلائل النبوة

عن أبي هريرة -رضي الله عنه- قال: قَالَ رسولَ الله صلى الله عليه وسلم: ولقد رأيتني في الحجر وقريش تسألني عن مسراي، فسألتني عن أشياء من بيت المقدس لم أثبتها؛ فكربت كربًا ما كربت مثله، فرفعه الله لي أنظر إليه ما يسالوني عن شيء إلا انباتهم.

### من أقوال الساف

عن عبد الله بن مسعود -رضي الله عنه-قال في خطبته: «يا أيها الناس، عليكم بالطاعة والجماعة، فإنها حيل الله عز وجل الذي أمر به. وما تكرهون في الجماعة خير مما تحبون في الفرقة الشرقة الشرقة الشريعة للأجري].

### مِن مِعانی الأحاديث

في صفته عليه الصلاة والسلام وفإذا التفت التفت جميعا، أراد أنه لا يسارق النظر، وقيل: أراد لا يلوي عنقه يمنة ويسرة إذا نظر إلى الشيء، وإنما يفعل ذلك الطائش الخفيف، ولكن كان يقبل جميعًا ويدير جميعًا.

[النهاية لابن الأثير].

### من فضائل الصحابة

عن أنس بن مَاثِكَ رضي الله عنه قال: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صُلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "أَرْحَمُ أَمَّتِي بِأُمَّتِي أَبُو بَكُرٍ، وَأَشَدُّهُمْ فِي أَمْرِ اللَّهِ عُمْرٌ، وَأَصْدَقَهُمْ حَيَاءُ عُثُمَانُ، وأعلمهم بالحلال والحرام معاذ بن جَبِل، وَأَهْرَضُهُمْ زِيدَ بِنَ ثَابِتَ، وَأَهْرَوُهُمْ أَبِيُّ، وَلَكُلُ أُمَّةَ أَمِينُ وَأَمِينُ هَذِهِ الْأُمَّةِ أَبُو عُبِيدة بن الجراح. [سنن الترمذي [ ٣٧٩ وصححه الأثباني].

من دعائه صلى الله عليه وسلم عن انس رضي الله عنه قال: إن رسول الله على الله عليه وسلم كان يكثر أن يقول: "يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك ،، فقلت: يا رسول الله: آمنا بك ويما جنت به، فهل تخاف علينا؟ قال: «نعم، ان القلوب بين اصبعين من اصابع الله يقلبها كيف يشاء " أسنن الترمذي أ.

٣٦ ﴾ التوحيد العدد ١٥٥ السنة الثالثة والأربعون



عن عبد الله بن عمر-رضي الله عنهما- قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أربع من كن فيه كان منافقًا خالصًا. ومن كانت فيه خلة منهن كانت فيه خلة من نفاق. حتى يدعها: إذا حدث كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا وعد أخلف. وإذا خاص فجري. [صحيح البخاري].

## عداد،ع

### حکم ومواعظ

عن همام عن كعب قال: إن العبد ليذنب الدنب الصغير فيحقره، ولا يندم عليه ولا يستغفر منه، فيعظم عند الله حتى يكون مثل الطود، ويعمل الذنب العظيم فيندم عليه ويستغفر منه فيصغر عند الله عز وجل. [الأدب المضرد

## من حکمۃ الشعر

قال الشاهعي عن مكارم الأخلاق:

لما عفوت ولم أحقد على أحد

أرحت نفسي من همَ العداوات

إني أحيي عدوي عند رؤيته

لأدفع الشرعني بالتحيات

## مِنْ أَخْبَارِ الْبِخُلَاءِ

طالب أن عبد الله بن الأسود ينتقص

أبا بكر وعمر فهم بقتله، فقيل له:

تقتل رجلاً يدعو إلى حبكم أهل البيت فقال: لا يساكني في دار أبدًا.

(أصول الاعتقاد للالكائي).

قال بعض البخلاء لغلامه: هات الطعام وأغلق الباب. فقال: يا مولاي؛ هذا خطأ، إنما بقال: وأغلق الباب وهات الطعام. فقال اله: أنت حر لوجه الله لمعرفتك المزم. [جمع الجواهر].

## من تاريخ الخلفاء عمر بن عبد العزيز رحمه الله

ترجم له صاحب الإنباء في تاريخ الخلفاء: هو أبو حفس-رحمة الله- كنيته أبو حفص، وهو التقي النقي الصوام القوام بويع له في صفر سنة تسع وتسعين، وكان حسن السيرة، عاد لا في الرعية، يعود المرضى، ويشيع الجنائز، وياخذ مال الله من وجهه ويصرهه في حقه. [الإنباء في

التوحيد

دوالقعدة ١٤٣٥ هـ



# تأثير قرائن السياق

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد،

ما زال بحثنا متصلاً عن الترجيح كخطوة من الخطوات المتبعة لدفع التعارض الظاهري بين

النصوص، وذلك بعد أن تكلمنا عن الجمع، والنسخ.

ذكرنا أن طرق الترجيح بين الأدلة النقلية لها أربعة أوجه

- ١- الترجيح من جهة السند.
  - ٢- الترجيح من جهة المن.
  - ٣- الترجيح لأمر خارجي.
    - ١- الترجيح بالدلالة.

فانتهينا بفضل الله تعالى من ألوجهين الأول والثاني، وبدأنا الكلام عن الوجه الثالث وهو الترجيح لأمر خارجي، فذكرنا،

- ١- الترجيح بالأحوط.
- ٢- الترجيح بما عليه العمل عند أكثر أهل العلم
   (الصحابة ومن بعدهم).
  - الترجيح باستصحاب أصل أو قاعدة.
     ونستأنف البحث؛

أ- تقديم القول على الفعل (إذا تعارضا): الأصل أن النبي صلى الله عليه وسلم إذا أمر بفعل أو نهى عنه أن يكون الفعل من عنه أن يكون الفعل من خصائصه صلى الله عليه وسلم. والغالب أن قول النبي صلى الله عليه وسلم يوافق فعله، ولكن وردت مواضع كثيرة في السنة النبوية يخالف فيها القول الفعل،

والعلماء يسلكون مسلك الجمع بينهما بوجه من وجوه الجمع الكثيرة والتي - سبق أن أشرنا اليها قبل ذلك وكما هو مقرر عند الأصوليين أن الجمع بين الدليلين أولى من الغاء أحدهما، لكن إذا تعارض القول مع الفعل، ولم نتمكن من الجمع بينهما؛ احتجنا إلى الترجيح. فإذا تحقق التعارض، وجُهل التاريخ لنعلم الناسخ من المنسوخ، فقد اختلف الأصوليون

فيما على المجتهد أن يصنعه حيال ذلك، على مذاهب:

الأول: أن يقدم القول على الفعل؛ لأن القول هو الأصل في البيان، ولأنه أقوى في البيان من الفعل وإلى هذا القول ذهب الحصاص والشيرازي والرازي والرازي والأمدي وابن حزم وأبو شامة والعلائي وغيرهم. قال العلائي: والحجة لتقديم القول وجوه: أنه يدل بنفسه من غير واسطة والفعل لا يدل إلا بواسطة (أي في إفادته للبيان)، فكان القول أقوى، وأن تقديم الفعل يُفضي إلى إبطال مقتضى القول بالكلية، والعمل بالقول وتقديمه لا يؤدي إلى بالكلية، والعمل الفعل على أنه خاص بالنبي صلى الله عليه وسلم...(الحافظ العلائي في تفصيل الإجمال صد ١٠٥ نقلا عن أصول الفقه على منهج أهل السنة والجماعة، لزكريا بن غلام قادر الباكستاني ص١٨).

الثاني: أن يقدم الفعل لأنه أقوى في البيان عند من قال به، ولم ينسب هذا القول إلى قائل معين، ونسبه أبو الخطاب في التمهيد إلى بعض الشافعية. الثالث: الوقف عن الترجيح: وذلك لأن لكل من الطرفين (القول والفعل) جهة يترجح بها، وإلى هذا ذهب الباقلاني والغزالي وابن القشيري.

الرابع، التفرقة بين أن يكون التقابل بين القول والفعل في حقه صلى الله عليه وسلم فيترجح الوقف، وبين أن يكون التقابل بين القول والفعل في حق الأمة فيترجح العمل بالقول، وإلى هذا ذهب ابن الحاجب والسبكي في جمع الجوامع.

# على الأحكار الفقهية

لا يُتصور من الناحية

العولية، تعارض قول النبي

صلى الله عليه وسلم مع

فعلہ فیوا پختص بہ صلی

اللہ علیہ وسلم.

وذهب د. الأشقر إلى ترجيح القول الرابع للأسباب التالية، وهي: من حيث إن القول هو الأصل في البيان والتبليغ، ولأن القول يدل بنفسه على المطلوب، أما الفعل فلا يدل على المطلوب إلا بغيره، ولأن القول متفق على دلالته بخلاف الفعل الذي هو أضعف دلالة من القول هذا إذا كان التقابل بين القول والفعل في حق الأمة. أما إذا كان التقابل بين القول والفعل في حقه صلى الله عليه وسلم فلا حاجة للاجتهاد في ذلك

إذ لا عمل ينبني عليه... (انظر أفعال الرسول صلى الله عليه وسلم، د. محمد سليمان الأشقر ص١٨٩». ٢٠٤).

قلت: لا يُتصور من الناحية العملية، تعارض قول النبي صلى الله عليه وسلم مع فعله فيما يختص به صلى الله عليه وسلم، وإن كان هذا قد يتصور من قبيل التقسيم

النظري، فإننا متعبدون بالتأسي بالنبي صلى الله عليه وسلم ي أقواله

بالبي الله عليه والدين اليقيني اختصاصه به صلى الله عليه وسلم، أما ما عدا ذلك، فكل قول وفعل له صلى الله عليه وسلم عام للأمة أو خاص به، فإننا نبحث فيه ونجتهد حتى يتبين لنا وجه الجمع أو النسخ، فقد قال الله تعالى: (وَأَرْلُنَا إِلَيْكَا اللّهِ الله عالى: (وَأَرْلُنَا إِلَيْكَا اللّهِ اللّه تعالى: (وَأَرْلُنَا إِلَيْكَا اللّه الله تعالى: (وَأَرْلُنَا اللّه الله تعالى: (وَأَرْلُنَا اللّه الله تعالى: (وَأَرْلُنَا اللّه الله تعالى: (وَأَرْلُنَا اللّه اللّه تعالى: (وَأَرْلُنَا اللّه اللّه تعالى: (وَالْرَبْنَا اللّه اللّه اللّه تعالى: (وَالْرَبْنَا اللّه الل

الذِّكِرُ النَّيْنَ النَّاسِ مَا نُزِلَ الْيَمْ وَلَقَلْهُمْ يَفَكُرُوكَ ) (النحل: ٤٤)، وقال: ( لَّفَدُ كَانُ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسُوةً حَسَنَةً لِمِن كَانَ يَرْجُوا اللهِ وَالنَّوْمَ الْأَخِرَ ﴿ وَكُلُّرِ اللهِ كِيْرًا ﴾

(الأحزاب: ٢١)، وعلى ذلك أرى أن المذهب الرابع قريب من المذهب الأول في تقديم القول على الفعل

## متولي البراجيلي

في حالة الترجيح، والله أعلم. تنبيه:

أذكر بما كتبته من عدة أعداد سابقة في الجلة أنه قلما يوجد مثال يجتمع أهل العلم في توجيهه إلى وجهة واحدة، فالعلماء لهم مسالك متعددة في

المصوص التي ترد
إلى الباب الواحد
الب كون ظاهرها
الت عارض، كل
بحسب اجتهاده.
أن غالب أفعال
أن غالب أفعال
النبي صلى الله
مليه وسلم هي
تشريع للأمة، ما
لم يأت دليل قطعي
أن فعله خاص به،

السالة التي نحن بصددها، وهي الترجيح بقول النبي صلى الله عليه

وسلم على فعله إذا تعارض القول مع الفعل. في المثال الأول: (إفطار الحاجم) سيكون مسلك

ي الجمهور هو الجمع بين القول والفعل، والقليل هو من رجح بالقول.

والثال الثاني (صلاة ركعتين بعد العصر): سنرى العكس؛ سنرى العكس؛ حيث يسلك الجمهور مسلك ترجيح الفعل على القول.

والقليل من رجح بالقول على الفعل

المثال الأول (الحجامة للصائم): فمن

فعله صلى الله عليه وسلم عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: "احتجم النبي صلى الله عليه وسلم وهو صائم" (صحيح البخاري)، ومن قوله صلى الله عليه وسلم عليه وسلم: عن شداد بن أوس رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أتى رجلا بالبقيع وهو يحتجم، وهو آخذ بيدي لثمان عشرة خلت من رمضان فقال: أفطر الحاجم والمحجوم (صحيح سنن أبى داود وغيره)، وقد ورد الحديث عن جماعة من الصحابة، انظر إرواء الغليل للألباني ح ٩٣١).

غالب أفعال النبى صلى

اللہ علیہ وسلم می تشریع

للنوح، وا لم يات دليل

قطعی أن فعلہ خاص یہ۔

وسالك العلواء في النظر إلى الحديثين:

أولا: الجمهور: قاللوا بنسخ حديث أفطر الحاجم والمحجوم لأمور:

ا- احتجام النيي صلى الله عليه وسلام وهو صائم (الحديث في صحيح البخاري وسيأتي بنصه).

٧- أن حديث أنس رضي الله عنه: أن أيا طيبة حجم رسول الله صلى الله عليه

وسلم وهو صائم فأعطاه أجره

ولو كان حراما ما أتعطاك (اتخرجه

الطحاوي في شرح معاني الأثارح ٢٠٤١، ٢٠٤١). ونقل الحافظ ابن حجر في الفتح عن ابن حزم أنه قال: صح حديث أفطر الحاجم والمحجوم بلا ريب، لكن وجدنا من حديث أبي سعيد: أرخص النبي صلى الله عليه وسلم في الحجامة للصائم. وإسناده صحيح، فوجب الأخذ به، لأن الرخصة إنما تكون بعد العزيمة، فدل على نسخ الفطر بالحجامة سواء كان حاجمًا أو محجومًا (فتح الباري للحافظ ابن حجر ت ٥٩٨هـ، ١٧٨/٤)

للحافظ ابن حجر ت ١٥٨هـ، ١٧٨/٤، قال الألباني عن حديث أبى سعيد رضى الله عنه بعد أن جمع طرقه:

فالحديث بهذه الطرق صحيح لا شك فيه، وهو نص في النسخ، فوجب الأخذ به كما سبق عن ابن حزم رحمه الله، انظر إرواء الغليل ٢٥/٤).

قال الخطابي: وممن كان لا يرى بأسا بالحجامة للصائم: سفيان الثوري، ومالك بن أنس، والشافعي، وهو قول أصحاب الرأي (معالم السنن للخطابي ت ١١٠/ ١).

وقال ابن بطال: فجمهور الصحابة والتابعين والفقهاء على أنه لا تُفطره.... وحجة الجماعة ما رواه ابن عباس - رضي الله عنهما - أن النبي صلى الله عليه وسلم احتجم وهو محرم، واحتجم وهو صائم (صحيح البخاري ح ١٩٣٨)، فحديث ابن عباس - رضي الله عنهما - ناسخ لحديث: (أفطر الحاجم والحجوم)؛ لأن النبي صلى الله عليه الله عليه

وسلم قاله في عام الفتح، وحديث ابن عباس رحي الله عنهما كان في حجة الوداع سنة عشر، فللتأخر ينسخ المتقدم. (انظر شرح صحيح البحاري لابن بطال ت ١٤٤هـ، وكذلك بطال ابن عبد البر قال ابن عبد البر التسخ لحديث أفطر الاستذكار لابن (القطر الاستذكار لابن

عيد الليرت ٢٣ ٤هـ، ٢٣/٣٤). اللسالك الثناقي: التناويل:

وتأول بعضهم الحديث، فقال: معنى أفطر الحاجم والمحجوم أي تعرضا للإفطار، أما المحجوم فللضعف الذي من ذلك فيؤديه إلى أن يعجز عن الصوم، وأما الحاجم فلأنه لا يؤمن من أن يصل إلى جوفه من طعم المدم، أو من بعض جراحه إذا ضم شفتيه على قصب الملازم (أدوات الحجامة)، وهذا كما يقال للرجل يتعرض للمهالك: قد هلك فلان، وإن يقال باقيا سالما، وإنما يراد به أنه قد أشرف على الملائد.

وفيه وجه آخر (للتأويل)؛ وهو أنه (أي النبي صلى الله عليه وسلم) مربهما مساءً، فقال: أفطر

الحاجم والمحجوم كأنه عذرهما بهذا القول إذ كانا قد أمسيا ودخلا في وقت الإفطار.

وقال بعضهم (تأويل ثالث): هذا على التغليظ لهما والدعاء عليهما...

وقيل (تأويل رابع)؛ معناه حان لهما أن يفطرا، كقولك؛ حصد الـزرع إذا حـان أن يحصد (انظر معالم السنن ١١٠/٢-١١١).

وذكر ابن بطال وجها خامساً: عن أبى الأشعث الصنعاني، قال: إنما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أفطر الحاجم والمحجوم، لأنهما كانا يغتابان، وليس إفطارهما ذلك كالإفطار بالأكل والشرب والجماع، لكن حبط أجرهما باغتيابهما فصارا بذلك مفطرين (شرح صحيح البخاري لابن بطال ١٨٧/٤).

ولعله هنا يشير إلى رواية للحديث فيها مررسول الله فيها مررسول الله عليه وسلم على رجاب ينيدي حجام، وذلك في شهر رمضان وهما يغتابان رجالا، فقال: افطر الحاجم والمحجوم، أخرجه البيهقي في الحديث لرفع الخلاف، الحديث لرفع الخلاف، الحديث لرفع الخلاف، ولو صح الإيمان، ولو صح الإيمان، ولو محجول الخالف، هيه مجهول الا أن سنده فيه مجهول

وهو غياث (شعب الإيمان للبيهقى ت ٤٥٨هـ ١٠٠/٩، ح ٢٣١٨).

وأورد الحافظ ابن حجر بسنده عن رجل من أصحاب الرسول صلى الله عليه وسلم قال: نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن الحجامة للصائم وعن المواصلة، ولم يحرمهما إبقاءً على أصحابه. قال إسناده صحيح، والجهالة بالصحابي لا تضر (فتح الباري ١٧٨/٤).

السلك الشالث: العمل بحديث أفطر الحاجم والمحجوم على ظاهره والقول بإفطارهما:

وممن ذهب إلى هذا أحمد بن حنبل وأتباعه وابن تيمية قال عن الحديث: نص في حصول الفطر لهما،

فلا يجوز أن يُعتقد بقاء صومهما، والنبي صلى الله عليه وسلم مخبر عنهما بالفطر، لا سيما وقد أطلق هذا القول إطلاقا من غير أن يقرنه بقرينة تدل على أن ظاهره غير مراد، فلو جاز أن يريد مقاربة الفطر دون حقيقته لكان ذلك تلبيساً لا تبيينا للحكم. (سبل السلام للصنعاني ١٨٢هـ ١٥٧/ ٥١٠).

فهل من رجح حديث أفطر الحاجم والمحجوم مع صحة أحاديث احتجام النبي صلى الله عليه وسلم، رجح لأن هذا الحديث من قوله صلى الله عليه وسلم، والقول عام للأمة فرجج القول على الفعل كما فكرتا من كلام الأصواليين، قال في نيل الأوطار؛

الله عليه وسلم الواقع يعد عموم يشمله أن يعد عموم يشمله أن يكون مخصصًا له من العموم لا رافعًا لحكم المعام... (نيل الأوطار للشوكاني الأوطار للشوكاني (۲٤١/٤،١٢٥).

المثال الثاني: صلاة ركعتين بعد العصر من قول النبي صلى الله عليه وسلم:

قصديث أبي هريرة وحديث أبي هريرة وحي الله على الله على عن الصلاة بعد العصر حتى تغرب الشمس، وعن الصلاة بعد الصبح حتى تطلع الشمس.

ومن فعله صلى الله عليه وسلم: حديث عائشة رضي الله عنها ما ترك رسول الله صلى الله عليه وسلم ركعتين بعد العصر عندي قط (متفق عليه)، وفي رواية للبخاري قالت: والذي ذهب به (أي بالله) ما تركهما حتى لقى الله.

وفي لقاء قادم إن شاء الله نبدأ بالكلام على مسالك العلماء في توجيه الحديثين والحمد لله رب العالمين.



### من أنواع التربية الواجبة

# الهدي النبوي المبارك في التربية

الحمد لله وحده وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه، وبعد:

فإن أعظم مربً طرق البشرية هو النبي الخاتم صلى الله عليه وسلم، وأعلى هدى وخير الهدى هو هدى محمد صلى الله عليه وسلم، وأعلى هدى وخير الهدى هو هدى محمد صلى الله عليه وسلم، وأشرف جيل تربى على ظهر الأرض هو الجيل الذي رياه رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأجمل أوصاف وأسنى أخلاق وأطيب عقيدة ما تحلى به الصحابة الكرام ببركة تربية النبي عليه الصلاة والسلام؛ إنهم أوسمة شرف، ودور مضيئة على جبين البشرية، ما سبقهم جيل على سمتهم، ولا يمكن أن يأتي بعدهم في مثل روعتهم وجلالتهم، فرضي الله عنهم وأرضاهم، وقد فعل عز وجل، وصلى الله وسلم وبارك على من أحسن تربيتهم، ورفع وارتفع بهم إلى درجات الرفعة والشرف في الدنيا والآخرة.

وهذه ومضات مضيئة، وأزهار متناسقة، وأثوان فريدة، وأضواء عجيبة من هديه البارك صلى الله عليه وسلم في التربية:

### أ- فون هديه الهبارك صلى الله عليه وسلم في التربية: الحوار واغتنام الفرض:

يقول الأستاذ عثمان قدري مكانسي ما ملخصه: قد يمر الرسول صلى الله عليه وسلم مع أصحابه يُ مكان فيرى أمراً يستحق التعليق عليه، أو يسمع كلمة فيلقي الضوء عليها، فتكون هذه الكلمات من رسول الله صلى الله عليه وسلم عظة وعبرة مؤثرة في نفوس أصحابه، وقد يحاور صلى الله عليه وسلم أصحابه ليصل إلى فكرة يثبتها في عقولهم، أو يرشدهم بها ويهذب نفوسهم، ويدلهم على طريق الخير الموصل إلى رضا الله تعالى، فذكر أمثلة إلى أن قال:

ومن الأحاديث التي بينت صغر الدنيا وهوانها على الله عنه أن على الله عنه أن رسول الله على الله عليه وسلم مر بالسوق، فمر بجدي أسك ميت، فتناوله بأذنه، ثم قال: "أيكم يحب أن هذا له بدرهم؟".

.. قالوا: ما نحب أنه بشيء - أو: ما نصنع به-. قال: " أنتحبون أنه لكم؟ ".

قالوا: والله، لو كان حياً كان عيباً فيه، فكيف وهو



مىت

فقال: " فوالله ؛ ثلدنيا أهون على الله من هذا عليهم". رواه مسلم (٢٩٥٧).

أسلوب حواري عملي يرى رسول الله صلى الله عليه وسلم جدياً مقطوع الأذنين ميتاً تزكم رائحته الأنوف يمسكه من إحدى أذنيه ويعرضه على أصحابه أن يشتروه بدرهم فيأبون – وماذا يفعلون بجيفة قذرة 12 - لو كان حياً وهو مقطوع الأذنين ما رغبوا فيه.. فكيف وهو ميت 12

حين يصلون إلى هذا القرار يعظهم النبي صلى الله عليه وسلم فيخرج الدنيا من قلوبهم " إنها لا تساوى جناح بعوضه عند الله، وإلا ما كان سقى الكافر منها جرعة ماء.

 - وون هديه صلى الله عليه وسلم الوبارك في التربية: أنه كان إذا أور بأور ينفذه على نفسه فيجوع بين أورهم به ووبلدرته صلى الله عليه وسلم بفعله:

كما فعل صلى الله عليه وسلم يوم الحديبية، فبعد أن تم بينه صلى الله عليه وسلم وبين قريش الصلح، وكان من بنود هذا الصلح أن يرجع المسلمون هذا العام، وكانوا قد أحرموا بالعمرة، وأن يعودوا من قابل أي: من السنة السابعة من الهجرة لأداء العمرة، أمر النبي صلى الله عليه وسلم الصحابة الكرام بأن يحلقوا أو يقصروا، وكان الصحابة رضي الله عنهم في غاية الشوق إلى العمرة، وشق عليهم هذا الأمر فدخل النبي صلى الله عليه وسلم على أم سلمة وأخبرها، فأشارت عليه أن يخرج إلى أصحابه وأن يأمر حالقه بأن يحلقه، فلما رأى الصحابة رضي الله عنهم ذلك بادروا بتنفيذ أمره صلى الله عليه وسلم، وكادوا يُقتل بعضهم بعضاً في سرعة تنفيذ أمره صلى الله عليه وسلم، وكادوا يُقتل عليه وسلم، ولم وسلم من فرط الغيظ».

وفى حفر الخندق كان النبي صلى الله عليه وسلم يحفر مع الصحابة الكرام وهو يقول:

اللهم لا عيش إلا عيش الأخرة

فارحم الأنصار والمهاجرة

ولو اكتفى صلى الله عليه وسلم بالإشراف العام وإعطاء الأوامر لم يكن ذلك منه صلى الله عليه وسلم منكراً، ولكنه شاركهم بنفسه مبالغة في تنشيطهم للعمل، وطمعاً في ثواب الملك الدعاة والمربون في كل زمان ومكان أن يجمعوا بين الأمر

بالمعروف والعمل به، والنهي عن المنكر والنهي عن السرائيلُ المنكر والانتهاء عنه؛ لا يكونوا مثل بني إسرائيلُ البنين عاتبهم عز وجل بقوله: " أَتَأْنُهُ وَنَّ النَّاسَ بِٱلْبِرِّ وَتَسَوْنَ أَنْفُسَكُمْ وَأَنتُمْ نَتْلُونَ ٱلْكِتَبُّ أَفَلا ثَمْقِلُونَ ،

(البقرة: ١٤).

٣- وون مديه الوبارك في التربية: أنه كان يتعمد أصحابه ويسألمو عن أحوالمو وعبادتمو، تنشيطاً لمر ورفعاً لموتمو في الطاعة والعبادة:

فعن أبى هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « من أصبح منكم اليوم صائماً «. قال أبو بكر رضي الله عنه: أنا، قال: « فمن تبع منك اليوم جنازة? « قال أبو بكر رضي

الله عنه: أنا. قال: «فمن عاد منكم اليوم مريضاً؟ «قال أبو بكر رضي الله عنه أنا. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما اجتمعن في امرئ إلا دخل الجنة، وواه مسلم (١٠٢٨).

فهذا أدب حسن للمربين في تعهد من يقومون بتربيته، فيظهر لهم المقصر في الطاعة والعبادة فيخصونهم بمزيد من الاهتمام والنصح، وكذا يثنون على من ينشط للطاعة ويبشرونه بالخير، وفي الحديث بيان شرف الصحابة وهمتهم وبذلهم ومسارعتهم إلى طاعة الله عز وجل خاصة السابقون الأولون وعلى رأسهم الصديق الأول رضى الله عنه.

وقوله: « دخل الجنة « قال النووي: « قال و القاضي: معناه دخل الجنة بلا محاسبة ولا القاضي: معناه دخل الجنة بلا محمرد الايمان المان المان المان المان المنافي الم

النووي على صحيح ﴿ مسلم (٢٢٤/١٥).

3- وون مديه صلى الله عليه وسلم المبارك: أنه كان يرغب الصحابة في الدرجات العالية والرتب الساوية ويبعث فيهم الرغبة في التنافس في الخير:

عن سهل بن سعد رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال

يوم خيبر، والأعطين الراية غدًا

رجلا يفتح على يديه، يحب الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله و فبات الناس ليلتهم أيهم يعطى فغدوا كلهم يرجوه، فقال: «أين علي؟ فقيل: يشتكي عينيه، فبصق في عينيه ودعا له فبرأ كأن لم يكن به وجع، فأعطاه، فقال: «أقاتلهم حتى يكونوا مثلنا؟ فقال: «انفذ على رسلك حتى تنزل بساحتهم ثم ادعهم إلى الإسلام، وأخبرهم بما يجب عليهم، فوالله ؛ لأن يهدي الله بك رجلاً خير لك من أن يكون لك حُمر النعم، وواه البخاري (٢٠٠٩، ٣٧٠١)، ومسلم والمخاري (٢٠٠٩)،

وفيه الارتفاع بهمم من يقوم المربى بتربيتهم، وتنبيههم إلى المراتب العالية، وحثهم على التنافس على الخير، والرغبة في الوصول إلى الراتب وأرفع الدرجات، وفيه أيضاً مناقب جمة لأمير المؤمنين على بن أبى طالب رضى الله عنه، وبيان شرف الدعوة إلى الله عز وجل، وأن هدایة شخص واحد علی ید الداعیة خیر من أنفس الأموال التي يتنافس عليها الناس، وعليها يتحاسدون، فنسأل الله أن يوفقنا في الدعوة إلى دينه، وألا يحرمنا من هذا الخير العميم والرزق الكريم والشرف العظيم.

### ٥- وون هديه صلى الله عليه وسلو في التربية: أنه كان يلفت نظر الصحابة إلى وا يمومم

فإذا سئل عن أمر وهو يعلم أن الأهم في حقهم أن يعلمهم أمرأ آخر فكان يعرج على الأمر الآخر وهو ما يسمى بأسلوب الحكيم

paule

ومن هديه صلى الله عليه وسلم:

أنه كان إذا رأي شيناً من أصحابه

أو بلغه عنهم شيء وأراد أن يداهم

وسائر أصحابه على الحق فيه أنه كان

للايصرح بأسوانهم ولكنه يلوح فيستر

أو الالتفات إلى الأهم فمن ذلك ما رواه أنس رضى الله عنه أن أعربياً سأل النبي صلى الله عليه وسلم فقال: متي الساعة يا رسول الله؟ فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم « ماذا أعددت لها؟ « قال: لا شيء ؛ إلا أني أحب الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، فقال ه

أنت مع من أحببت « دواه البخاري (۲۲۸۸)، ومسلم (۲۲۲۹).

قال النووي: « فيه فضل حب الله ورسوله صلى الله عليه وسلم والصالحين وأهل الخير والأحياء والأموات، ومن فضل محبة الله ورسوله امتثال أمرهما واجتناب نهيهما بالآداب الشرعية، ولا يشترط في الانتفاع بمحبة الصالحين أن يعمل عملهم، إذ لو عمله لكان منهم ومثلهم، وقد صرح الحديث الذي بعد هذا بذلك فقال: ﴿ أحب قوما ولم يلحق بهم، شرح النووي على صحيح مسلم (T/OAT).

٦- وون هديه صلى الله عليه وسلو: أنه كان إذا رأى شيناً من أصحابه أو بلغه عنهم

شيء وأراد أن يدلمو وسائر أصحابه على الحق فيه أنه كان للا يصرح بأسوانهم ولكنه يلهج فيستر عليهم، ويحصل مقصوده صلى الله عليه وسلم من النصح: فيقول صلى الله عليه وسلم: « ما بال أقوام يقولون: كذا وكذا «.

كما في قصة الثلاثة الذين أتوا بيوت رسول الله صلى الله عليه وسلم وسألوا عن عبادته ؛ فكأنهم تَقالوها، فقال أحدهم؛ أما أنا فأصلى الليل أبداً. وقال الآخر؛ وأنا أصوم فلا أفطر. وقال الآخر؛ وأنا أعتزل النساء فلا أتزوج أبداً. فقال صلى الله عليه وسلم: « ما بال أقوام قالوا: كذا وكذا ؛ لكني أصلي وأنام، وأصوم وأفطر، وأتزوج النساء، فمن رغب عن سنتي فليس مني» رواه البخاري (١٤٠١)، ومسلم

٧- ومن مديه المبارك صلى الله عليه وسلم: أنه كان يربى أصحابه على السوع والطاعة ومعرفة

بركة اللنقياد للسنة، والسو أدى ذلك إلى تحمل شيء من العنت والشقة:

كماحدث في 🌋 حصارالطائف، فعن عبدالله بن عمرو رضي الله عنهما قال: « لما حاصر رسيول الله صلى الله عليه وسلم الطائف، فلم بنل

منهم شيئاً، قال: « إنا قافلون

إن شاء الله ،فثقل عليهم، وقالوا: نذهب ولا نفتحه؟ فقال: « اغدوا على القتال «، فغدوا، فأصابهم جراح فقال: « إنا قافلون غدا إن شاء الله « فأعجبهم ؛ فضحك النبي صلى الله عليه وسلم «. رواه البخاري (۲۰۸۵، ۲۰۸۲، ۷٤۸۰)، و مسلم -( AVVA)

وفي هذا واعظ الأصحاب الفكر المصلحي الذين يخالفون السنة، ويتعللون بأن في ذلك مصلحة للدعوة، فيحرمون أنفسهم من أحسن الهدي، ويقدمون العقول والأراء والأقيسة على الثابت من سنته صلى الله عليه وسلم، وقد قال الله تعالى: ( فَلْيَحْذُر ٱلَّذِينَ يُعَالِقُونَ عَنْ أُمْرِهِ: أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً

أَوْشِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ) (النور: ٦٣).

٨- وهن هديه صلى الله عليه وسلم التربوي: أنه كان يربيهم على الطاعة الهطلقة لله أو لرسوله صلى الله عليه وسلم، أما طاعة ولي الأمر أو الولد لأبيه أو الزوجة لزوجها فهي مقيدة، فلا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، إنما الطاعة في المعروف:

ومن أمثلة ذلك قصة عبدالله بن حذافة المشهورة عندما أوقد ناراً وأمر أصحابه بالدخول فيها، وقال النبي صلى الله عليه وسلم: « لو دخلوها ما خرجوا منها أبداً « رواه البخاري (٧١٤٥) ومسلم (١٨٤٠).

وقد تقررت هذه المعاني في نفوس الصحابة الكرام، فلما استخلف أبو بكر رضي الله عنه خطب الناس وقال: « أطبعوني ما أطعت الله فيكم ؛ فإن عصبت الله

فلا طاعة لى عليكم وقال عمر بن عيد وقال عمر بن عيد العزيز، « يا أيها الناس من أطاع الله وجيت الله فلا طاعة له فأطيعوني ما أطعت الله فإن عصيت الله فلا طاعة لى عليكم سيرة ومناقب عمر بن عبد العزيز « لايق الحوزي (ص: 10 -17)).

9- وون هديه صلى الله عليهوسلو:

أنه كان يبي الصحابة الكرام على احترام من له سبق وبذل في البسلام، فلا يستوي من أنفق من قبل الفتح من قبل الفتح وقاتل، ومن أنفق من بعد الفتح وقاتل، وكلا وعد الله الحسني.

فلما اختلف أبو بكر وعمر رضي الله عنهما وذهب أبو بكر ليعتذر إلى عمر رضي الله عنهما وذهب أبو بكر إلى رسول فابى قبول اعتذاره، وذهب أبو بكر إلى رسول الله عليه وسلم، وقص عليه القصة، فغضب صلى الله عليه وسلم لغضب أبى بكر، وقال: « فهل أنتم تاركو لي صاحبي؟ ، مرتين «، فما أوذي بعدها. رواه البخاري (٣٦٦١).

وكذا لما اختلف عبد الرحمن بن عوف وخالد بن الوليد رضي الله عنهما، وعبد الرحمن من المهاجرين الأولين ومن العشرة المبشرين، فغضب النبي صلى الله عليه وسلم لعبد الرحمن وقال: « لا تسبوا أصحابي؛ فلو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهباً ما بلغ مد أحدهم، ولا نصيفه « رواه البخاري (٣٦٧٣)، ومسلم (٢٥٤٠). والنصيف: النصف على التصغير.

مع أن خالداً من أصحابه صلى الله عليه وسلم الا أن عبد الرحمن أخص به وأقدم صحبة منه، وفي هذا تربية للأمة لاحترام أهل السبق والعلم والفضل، وكذا احترام الصغير للكبير، ومعرفة أقدار الناس، وأنهم يتفاضلون بالعلم والسبق والتقوى، لا بالحسب والنسب والمال.

١٠- وون هديه صلى الله عليه وسلو:

أنه كان يربي الصحابة على وحبة البذل والتضحية بأووالهم وأنفسهم وكان هو صلى الله عليه وسلم مثلهم الأعلى في ذلك. فكان أجود الناس وأشجع عليه وسلم:

حتين ا استقبلتهم

هوالآن برشق من نبل،

ورسول الله عليه وسلم الله عليه وسلم يسرع بدابته إليهم والعباس آخذ بلجامها لئلا تسرع إليهم شفقة على رسول الله صلى الله عليه وسلم كما رغبهم صلى الله عليه وسلم في الجهاد والاستشهاد.

وقال صلى الله عليه وسلم: « والذي نفس محمد بيده ؛ لوددت أن أغزو في سبيل الله فأقتل، ثم أغزو فأقتل « رواه البخاري (٧٩٩٧)، ومسلم (١٨٧٦).

وقال صلى الله عليه وسلم: « من مات ولم يغز، ولم يحدث نفسه بالغزو؛ مات على شعبة من نفاق «. رواه مسلم (١٩١٠).

والحمد لله رب العالمين.

ومن هديه صلى الله عليه وسلم التربوي:

أنه كان يربيهم على الطاعة الوطلقة لله أو

لرسوله صلى الله عليه وسلق أما طاعة

## باب الفقم

## أحكام الصلاة

## صفة صلاة النبي صلى الله عليه وسلم

### الحلقة الثاونة

## تكسرات الانتقال

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

نبحث هذا الأمرية النقاط التالية: حكم التكبيرات للمنفرد والإمام والمأموم، والحكمة من مشروعيتها ووقتها وطريقة النطق بها.

وهذه التكبيرات جميعها مشروعة للإمام وللمأموم وللمنفرد، وليس صحيحاً أنها مشروعة للإمام فقط؛ ذلك أن النصوص كلها ذكرت التكبيس في الصلاة عاماً دون تخصيص ومطلقاً دون تقييد ، فلا يُلتفت للرأي القائل بتخصيصها بالإمام دون المأموم أو المنفرد.

> وقد وردت أحاديث كثيرة في التكبير نختار منها الأحاديث التي عليها مدار الباب وهي ما

٢- عن ابن مسعود رضى الله عنه قال «أنا رأيت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يكبر فككل خضض ورفع وقيام وقعود، ويسلم عن يمينه وعن يساره حتى يُرى بياضُ خدِّيه، ورأيت أبا بكر وعمـر يفعلان ذلك». [رواه أحمد وأبو داود

٣- عن أبي هريرة رضي الله عنه قال «كان رسول الله - صلى الله عليه وسلم - إذا قام إلى الصلاة

> الله لمن حمده، حين يرفع صُلبه من الركعة، ثم يقول

١- عن عكرمة قال: قلت لابن عباس رضى الله عنهما «صليت الظهر بالبطحاء خلف شيخ أحمق، فكير ثنتين وعشرين تكبيرة يكبرإذا سجد وإذا رفع رأسه، قال فقال ابن عباس: تلك صلاة أبي القاسم - صلى الله عليه وسلم -» رواه أحمد. ورواه البخاري باختلاف يسيري

والترمذي والنسائي وابن ماجه].

يكبر حين يقوم، ثم يكبر حين يركع، ثم يقول: سمع

وهو قائم: رينا

## د. حمدي طه

لك الحمد - قال عبد الله: ولك الحمد - ثم يكبر حين يهوي، ثم يكبر حين يرفع رأسه ثم يكبر حين يسجد، ثم يكبر حين يرفع رأسه، ثم يفعل ذلك في الصلاة كلها حتى يقضيها، ويكبُر حين يقوم من الثنتين بعد الجلوس» رواه البخاري ومسلم وأحمد.

### عدد تكبيرات الانتقال:

يكبر المسلم اثنتين وعشرين تكبيرة فالصلاة الرياعية، وإحدى عشرة تكبيرة في الصلاة الثنائية، وسبع عشرة تكبيرة في الصلاة الثلاثية؛ ودليل ذلك حديث ابن عباس وقد عقب فيه على عدد التكبيرات بقوله: "تلك صلاة أبى القاسم - صلى الله عليه

ويُشرع للمصلى أن يكبّر عند كل ح ركة انتقال في الصلاة باستثناء حركتين اثنتين هما عند الرفع من الركوع فإنه يقول: [سمع

يكبر المسلم اثنتين وعشرين تكبيرة في الصللة الرباعية، وإحدى عشرة تكبيـرة في الصلاة الثنائية، وسـبع عشرة تكبيرة في الصللة الثلاثية وهذه سينة رسيول الله صلى الله عليه وسلم. الله لمن حمده] لحديث أبي هريرة وفيه: ثم يقول: سمع الله لمن حمده، حين يرفع صُلْبه من الركعة، وعند الالتفات يمنة ويسرة في نهاية الصلاة فإنه يقول [السلام عليكم ورحمة الله] لحديث ابن مسعود، وفيه ويسلم عن يمينه وعن يساره.

فالتكبير مشروع عند كل رفع وخفض وقيام وقعود في النافلة وفي الفريضة، للإمام وللمأموم وللمنفرد، للرجال وللنساء وللأطفال. (الجامع الأحكام الصلاة). [۲۳۲/۲].

### حكم تكبيرات الانتقال:

۱- تكبيرات المنظرد؛ يرى جمه ورا الفقهاء أنَ تكبيرات الانتقالات سنّة.

قال ابن المندر؛ بهذا قال أبو بكر الصَديق وعمر وجابر وقيس بن عبادة والشعبي والأوزاعي وسعيد بن عبد العزيز وأبو حنيفة ومالك والشافعي، ونقله ابن بطال أيضا عن عثمان وعلي وابن مسعود وابن عمر وأبي هريرة وابن الزبير ومكحول والنخعي وأبي ثور. (موسوعة فقه العبادات، جمع وإعداد على بن نايف الشحود (١٨٠/١).

وَذَهَبَ الْحَنَابِلُهُ إِلَى أَنَ تَكْبِيرَاتِ الأَنْتَقَالَ مِنْ وَإِجْبَاتِ الصَّلاَةُ النِّي أَنْ تَكْبِيرَاتِ الاَنْتَقَالَ مِنْ وَإِجْبَاتِ الصَّلاَةُ النِّي تَبْطُلُ الصَّلاَةُ بِتَرْكَهَا عَمْدًا، وَتَسْتَثْنَي عَمْدًا، وَتَسْتَثْنَي مِنْ ذَلِكَ تَكْبِيرَةُ رُكُوعٍ مَسْبُوقٍ أَذْرُكَ إِمَامَهُ رَاكِعًا، فَكَبَرَ لَلإْحْرَامِ ثُمَّ رَكَعَ مَعَهُ فَإِنْ تَكْبِيرَةَ رَاكَ إِمَامَهُ الْإِحْرَامِ ثُمَّ رَكَعَ مَعَهُ فَإِنْ تَكْبِيرَةَ الْإِحْرَامِ ثُمَّ رَكَعَ مَعَهُ فَإِنْ تَكْبِيرَةَ الْإِحْرَامِ ثُمَّ رَكَعَ مَعَهُ فَإِنْ تَكْبِيرَةَ الْإِحْرَامِ رُكَّنِ الْمَاسِدَةُ الرَّكُوعِ هَنَا سَنَةً للإَحْرَامِ وَلَا الرَّكُوعِ هَنَا سَنَةً للإَحْرَامِ وَلَا أَوْلَاءُ وَإِنْ لَكَبِيرَةَ الأَحْرَامِ . قَالُوا؛ وَإِنْ يُوَى تَكْبِيرَةِ الْأُحْرَامِ . قَالُوا؛ وَإِنْ لَوْكَ مِعَ تَكْبِيرَةِ الْإُحْرَامِ لَمُ الْمُرَامِ لَمُ

تَنْعَقِدْ صَلاَتَهُ. [المُوسَوعةُ الفقهية الكويتية ٨١/٢٧].

وعن الإمام أحمد أنها ركن فيه، فعلى ذلك لا تجبر بالسجود بل يجب أن يأتي بها. (شرح الزاد للحمد ١٩٧/٥).

### احتج الجمهور بأدلة منها:

حديث المسيء صلاته، فإنّ النّبيّ صلى الله عليه وسلم علمه صلاته، فعلمه واجباتها، فذكر منها تكبيرة الإحرام، ولم يذكر تكبيرات الانتقالات، وهذا موضع البيان ووقته، ولا يجوز التّأخير عنه. (موسوعة فقه العبادات، جمع وإعداد علي بن نايف الشحود / ۱۸۰ الدين الخالص؛ محمود خطاب السّبكي / ۲۱۳/).

والصحيح أنه مذكوركما في سنن أبي داود بإسناد صحيح وفيه: (لا تتم صلاة أحدكم - الحديث -). (شرح الزاد للحمد ١٩٧/٥ المجموع للنووي ٣٩٧/٣).

حديث عبد الله بن عبد الرحمن ابن أَبْزَى يحدُث عبد الله بن عبد الرحمن ابن أَبْزَى يحدُث عن أبيه وفيه: «أنه صلى مع رسول الله - صلى الله عليه وسلم -، فكان لا يُتمُّ التكبير، يعني إذا خضض وإذا رفع» رواه أحمد. وروى مثله أبو داود وعقب عليه بقوله: (معناه إذا رفع رأسه من الركوع وأراد بن يسجد لم يكبر، وإذا قام من السجود لم يكبر) (المجموع للنووي ٣٩٧/٣).

قلت: وهذا الحديث لا يصح الاحتجاج به؛ لأنه ضعيف، انظرفي ذلك ضعيف أبي داود للأنهاني.

وروى أحمد من طريق عمران بن حصين رضي الله عنه وقد سُئل: مَنْ أولُ من ترك التكبير فقال «عثمان بن عضان رضي الله عنه حين كبر وضعف صوته تركه» فلولا أنه غير واجب لما تركه عثمان رضي الله عنه وسكت عنه الصحابة. وأما فعله

صلى الله عليه وسلم فمحمول على

الاستحباب جمعًا بين الأدلة. [مسند أحمد (٤٣٢/٤)].

واحتج الحنابلة والظاهرية بأدلة ونما:

أولا: أن النبي صلى الله عليه وسلم ذُهَـبَ الْحُنَابِلَةُ إِلَـى أَنْ تَكْبِيرَاتِ
اللَّنْتَقَـالَ وَـنْ وَاجِبَـاتِ الصّـلاَةِ
النَّـيَ تَبْطُـلِ الصَّـلاَةُ بِتَرْكِهَـا
عَوْدًا، وَتَسْـقُطُ إِذَا تُركَتُ سَمُوًا
أَوْ جَهْـلاً، وَلَكِنَهَـا تُجَبِرُ بِسُـجُودِ
السّمْو، وهذا هو الراجح عندنا،

شرعت تكبيرات الانتقال لتنبيه

أمر بها كما في حديث المسيء الوصلي على أن الله سيجانه عند أبي داود أكبر من كل كبير، وأعظم من بإسناد صحيح وفيه: (لا تتم صلاة كل عظيم، فلا ينبغي التشاغل أحدكم ... شم يكسر... عن طاعته بشيء من النشياء. ويركع - الحديث -) شرح زاد المستقنع

> قرر الإمام الشوكاني في «نيل الأوطار» انظر: (۲۲۲/۲ - ۲۲۲). ثم في «السيل الجرار، انظر: (١/ ٢١٠ - ٢١٣) أن الأصل في جميع الأمور الواردة في حديث المسيء صلاته الوجوب.

للشنقيطي ٥٣/٢ وقد

ثانياً: مواظبة النبيّ صلّى الله عليه وسلّم عليه إلى أن مات، كما في حديثي ابن مسعود وأبى هريرة، وقال صلى الله عليه وسلم: «صَلُوا كما رأيتموني أصلي».

ثالثاً: أنه شعار الانتقال من رُكن إلى آخر؛ لأن الانتقال لا شك أنه انتقال من هيئة إلى هيئة، فلا بُدُ من شعاريدل عليه. (الشرح المتع: محمد بن صالح العثيمين ٢٦٧/٣). والراجع: ما ذهب إليه الحنابلة، إذ عد هذه التكبيرات من السنن ينافي أمر النبي - صلى الله عليه وسلم - المسىء صلاته بها، كما جاء في رواية الأبي داود وغيره من حديث رفاعة بن رافع، فهي إذن واجبة، ومؤيّد بعموم قوله - صلى الله عليه وسلم - « صلوا كما رأيتموني

### ٢- تكبيرات الإمام:

وَيُسَـنُّ للإُمَامِ عَنْدَ الْجِمْهُورِ وَالْحَنَابِلَةَ مَعَا أَنْ يَجْهَرُ بِهَدُهِ الْتَكْسِرَةِ ؛ لِيَعْلَمَ الْمُومُ انْتَقَالُهُ، فَإِنْ لَمْ يَسْ تَطِعْ لَرَضِ أَوْ غَيْرِهِ بِلَغْ عَنْهُ الْوُذَنَّ أَوْ غَيْرُهُ. ويسن الجهر بالتكبير للإمام في السرية والجهرية على السواء وهذا لا خلاف فيه، ودليلنا من السنة حديث سعيد بن الحارث قال: صلى بنا أبو سعيد فجهر بالتكبير حين رفع رأسه من السجود وحين سجد وحين رفع وحين قام من الركعتين حتى قضى صلاته على ذلك. وقال: إنى رأيت

رسول الله صلى الله عليه وسلم هكذا يصلى. [البخاري: ٨٢٥]. وعن جابررضي الله عنه قال: اشتكى رسول الله صلى الله عليه وسلم فصلينا وراءه وهو قاعد وأبو بكر رضى الله

عنه يسمع الناس تكسيره. [رواه مسلم]. وفي رواية لمسلم أيضا صلى بنا رسول الله صلى الله عليه وسلم الظهروأبو بكررضي الله عنه خلفه فإذا كبركبر أبو بكر يسمعنا. (المجموع للنووي ٣٩٨/٣).

### تكبيرات الماموم:

يرى جمهور الفقهاء أن تكسرات الانتقالات سنة. وذهب الحنابلة إلى وجوبها على المأموم لقوله صلى الله عليه وسيلم: «إذا كبِّرَ الإمامُ فكبِّروا، وإذا قال: سَمعَ اللَّه لَن حَمدَه فقولُوا: ريِّنا ولك الحمد »، وهذا يدلُ على أنه لا يُدُ من وجود هذا الذكر، إذ الأمر للوجوب.. (الشرح المتع: محمد بن صالح العثيمين -( 777/ "

## الحكوة في وشروعيَّة التَّكبير في الخفض

ذكر أهل العلم عدة حكم لتكبيرات الانتقال

- ١- أنَّ المُكلِّف أمر بالنِّية أوَّل الصَّلاة مقرونة بالتكبير، وكان من حصَّه أن يستصحب النّيَـة إلى آخر الصّلاة، فأمر أن يجدُد العهد فِي أَثنائها بِالتَّكبيرِ الْهُ ي هـو شعار النِّية. (الدين الخالص: محمود محمد خطاب السبكي ١ (٢١٣).
- ٢- تنبيه المصلى على أن الله سبحانه أكبر من كل كبير، وأعظم من كل عظيم، فلا ينبغي التشاغل عن طاعته بشيء من الأشياء، بل ينبغى الإقبال عليها بالقلب والقالب، والخشوع فيها تعظيما له سبحانه، وطلبا لرضاه. (القول المسن في أخطاء المصلين ١٠١/١ أبو عبيدة مشهورين حسن بن محمود بن سلمان).

### مد تكبيرات الانتقال

يرى الحنفية والمالكية والشافعية على الحديد وهو الصحيح- وهو ما يؤخذ من عبارات فقهاء الحنابلة-مد تكبيرات الانتقالات إلى الركن المنتقل إليه حتى لا يخلو جزء من صلاة المسلى عن ذكر، فيبدأ بالتكبير حين يشرع في الانتقال إلى الركوع، ويمدُه حتى يصل حدُ الرّاكعين، شمّ يشرع في تسبيح الرّكوع، ويبدأ بالتكبير حين يشرع في الهوي إلى السَّجود ويمده حتى يضع جبهته على الأرض، ثم يشرع في تسبيح السجود، وهكذا يشرع في التّكبير للقيام من التّشهد الأوّل حين يشرع فالانتقال ويمدّه حتى ينتصب قائماً. وقال الشَّافِعينة - عَلَى القديم المقابل للصَّحيح - بحذف التكبير وعدم مده. (موسوعة فقه العبادات على بن نايف الشحود ١٨٠/١).

واحتج الجمهور بحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: «كان رسول الله - صلى الله عليه وسلم - إذا قام إلى الصلاة يكبر حين يقوم، ثم يكبر حين يركع، ثم يقول: سمع الله لمن حمده، حين يرفع صُلبه من الركعة، ثم يضول وهو قائم: ربنا لك الحمد - قال عبد الله ولك الحمد - شم يكبر حين يهوي، ثم يكبر حين يرفع رأسه ثم يكبر حين يسجد، ثم يكبُر حين يرفع رأسه، ثم يفعل ذلك في الصلاة كلها حتى يقضيها، ويكبِّر حين يقوم من الثنتين بعد الجلوس ، رواه البخاري ومسلم وأحمد.

وعن أبي بكر بن عبد الرحمن وأبي سلمة «أن أبا هريرة كان يكبِّر في كل صلاة من المكتوبة وغيرها، يكبِّر حين يقوم ثم يكبر حين يركع، ثم يقول سمع الله لن حمده، ثم يقول ربنا ولك الحمد قبل أن يسجد، ثم يقول الله أكبر حين يهوي ساجداً، ثم يكبر حين يرفع رأسه، ثم یکبُر حین پسجد، شم یکبُر حین پرفع رأسه، ثم یکبُر حين يقوم من الجلوس فاثنتين، فيفعل ذلك فكك ركعة حتى يضرغ من الصالاة، ثم يقول حين ينصرف: والذي نفسى بيده إنى لأقربُكم شبها بصلاة رسول الله - صلى الله عليه وسلم -، إنْ كانت هذه أصلاتُه حتى فارق الدنيا ، رواه أبو داود. فهذا الحديث ظاهرٌ في أن التكبير للركوع يكون أثناء انحنائه إلى الركوع، وتكبير السجود أثناء نزوله إلى السجود، وتكبير الرفع من السجود أثناء رفعه..... وهكذا، ذكره النووي في "شرح مسلم٤/٩٩"، وذكر أنه مذهب جمهور العلماء.

قال الصنعاني: (ظاهر قوله (يكبر حين كذا وحين كذا)

أن التكبيريقارن في هذه الحركات. فيشرع في التكبير عند ابتدائه الركن، وَأَمَّا الْقَوْلُ بِأَنَّـهُ يَمُدُّ التَّكُسِيرَ حَتَّى يَمُدُ الْحَرِكَةَ، كُمَا فِي الشُّرحِ وَغَيْرِهِ فَالْ وَجُهَ لَهُ، يَلْ يَأْتِي بِاللَّفْظُ مِنْ غَيْرِ زِيادَة عَلَى أَدَائِهِ، وَلا نُقْصَانِ مِنْهُ). (سيل السلام ١٢٢/٢).

وقال العلامة ابن عثيمين: "غاية ما رأيت أن بعض الفقهاء استحب مد تكبير السجود من القيام والقيام من السجود حتى يستوعب التكبير ما بين الركنين القيام والقعود، ولم أجد لذلك دليال سوى هذا التعليل". (مجموع فتاوى ومقالات العلامة ابن عثيمين ٤٢/١٣). وقال بعض أهل العلم: بأن التكبير يكون قبل الشروء في الانتقال، واحتج لذلك بما ورد عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه (كان إذا أراد أن يسجد كبر ثم يسجد، وإذا قام من القعدة كبرثم قام)، والحديث نص صريح في أن السنة التكبير ثم السجود، وأنه يكبر وهو قاعد شمينهض، ففيه إبطال المعلم بعض المقلدين من مد التكبير من القعود إلى القيام. ا.ه من السلسلة الصحيحة للألباني، الحديث رقم ٢٠٤ بتصرف.

وقالت المالكية؛ لا يكبر للقيام من اثنتين حتى يستقل قائمًا؛ لأنه كمفتتح صلاة جديدة. لكن الحديث يرده. (الدين الخالص: محمود محمد خطاب السبكي -(Y1Y/1

### مسألة: هل لما يفعله بعض الأنمة من مد التكبيرية بعض حركات الصلاة كالتشهد الأخير والاتيان به على صفة مختلفة أصل؟

أجاب عن ذلك العلامة ابن عثيمين: لم يرد عن النبي صلى الله عليه وسلم، ولا عن خلفائه الراشدين ولا عن الصحابة فيما أعلم، ولا عن أئمة وأتباعهم التفريق بين تكبيرات الانتقال، بحيث يجعل للجلوس هيئة معينة كمد التكبير وللقيام هيئة أخرى مخالفة، ولا رأيت هذا في كتب الفقهاء - رحمهم الله -.

وبناء على ذلك فإن الأولى عدم التفريق بين التكبيرات؛ اتباعاً للسنة، ولأن في عدم التفريق حمالاً للمأمومين على الانتباه وحضور القلب، وضبط عدد الركعات؛ لأنه يعتمد على نفســه فيكون منتبهاً وقليــه حاضراً، أما إذا كان الأمام يفرّق بين التكبير، فإنه يعتميد على الفرق بين التكبيرات فيسهو قليه. [مجموع فتاوي ومقالات العلامة ابن عثيمين ١٣ /٤٢].

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



النوحيد العدد ١٥١٥ السنة الثالثة والأربعون

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

تناولنا في العدد الماضي أهمية الانتساب إلى أهل السنة، وبيان الملامح العامة والصفات الأساسية التي تميز أهل السنة، وذكرنا من ذلك منهج التلقي عند أهل السنة والجماعة، وأهل السنة هم أهل التوسط والاعتدال، وذكرنا من وسطيتهم الوسطية في باب الصفات، والوسطية في باب أفعال العباد، واستكمالاً لما سبق نقول والله الموقق،

### ثالثًا: الوسطية في بلب الوعد والوعيد:

وهي تظهر عندما نعلم أن الرجاء والخوف عبادتان جليلتان، والله هو الأحق بهما؛ لأنه سبحانه هو العبود بحق دون ما سواه؛ ولهذا فقد وصف الله المؤمنين بهما، فقال: ﴿ إِنَّا ذَلِكُمُ الشَّيْلُنُ يُحِّدُ أَولِياآهُ مُ فَلا تَعَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنُمُ فَوَيَنَ ﴾ [آل عمران: ١٧٥].

وقال (جل شانه): وقُلْ إِنَّمَا أَنَّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ مُوَّى إِلَّهُ أَمَّا إِلَّهُكُمْ إِنَّهُ وَجِدُّ فَنَكَانَ يَرْجُوا لِقَاءُ رَبِهِ فَلَيْمَلُ عَبَلاً صَلِحًا وَلَا يُشْرِكَ بِمِيَاهُ وَيَهِم أَحَدًا ، [الكهف: ٢١٠] وقال عن الملائكة ، عَافُونَ رَبَّمُ مِن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ، [النحل: ٥٥].

والمؤمن من يجمع بينهم؛ لضمان التوازن في حياته كلها، فحياته بين الحوف من الله وبين الرجاء فيما عنده، فإن غلبه واحد منهما بحيث ينفرد في نفس العبد عن الآخر، يكون هذا من الأسباب الرئيسة في اختلاف التوازن في حياة هذا العبد، ومن هنا كان الحق اجتماعهما لا انفراد واحد منهما.

ومن هذا المنطلق؛ فإن أهل السنة والجماعة يوجبون الجمع بينهما؛ تمسكًا بكتاب الله، وقد انحرفت بعض طوائف الأمة عن هذا المسلك فغلب على بعضهم الخوف، فجعلوا العصاة في الدنيا كفارًا، وفي الآخرة خالدين في نار جهنم، ويطلق على هؤلاء الوعيدية. ويراد بهم المعتزلة والخوارج، وإن كانت المعتزلة ترى أن العاصي ليس بمؤمن ولا كافر، ولكنه فاسق، أوفي منزلة بين المنزلتين.

وناقض هاتين الطائفتين طائفة أخرى، فقالت: إن العاصي يكون مؤمنًا كامل الإيمان، لا تضره العصية؛ لأنه غير قابل للنقصان. وبناء على ذلك فلا تفاضل عندهم بين المؤمنين، بل هم قي درجة واحدة، فجحدوا بعض الوعيد، وما فضل الله به الأبرار على الفجار، ويقال لهؤلاء: وأهل الوعد، ويراد بهم المرجئة، وسموا بذلك؛ لأنهم أخروا العمل عن الإيمان، فلم يجعلوه من أركان الإيمان، ولا من لوازمه، بل عندهم الإيمان يكون كاملًا بدون العمل.

وتوسط أهل السنة والجماعة، فقالوا: هو مؤمن بإيمانه، فاسق بكبيرته، وأما في الآخرة فهو تحت مشيئة الله - تبارك وتعالى- إن شاء عذبه وإن شاء غفر له؛ وذلك لأن الله تعالى سمي مرتكب الكبيرة مؤمنا، كما في قوله: « رَإِن طَامِنَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَفْنَلُوا مَوْمَنَا، كما في قوله: « رَإِن طَامِنَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَفْنَلُوا مَوْمَنَا، كما في قوله: « رَإِن طَامِنَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَفْنَلُوا مَوْمَنَا، كما في قوله: « رَإِن طَامِنَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَفْنَلُوا مَوْمَنَا، كما في قوله: « رَإِن طَامِنَا إِنَّ الله وَمُنَا عَلَى الله الله وَلَيْ الله عَلَى الله الله على الله الله الله على الله الله على مشيئته سبحانه، مغفرة الدنوب- عدا الشرك- على مشيئته سبحانه، فإن شاء غفرها وإن شاء عذب صاحبها بقدر ذنبه، كما قال تعالى: « إِنَّ اللهُ لَا يُغْفِرُ أَن يُثُرِّلُ هِهِ. وَيَغْفِرُ مَا دُونَ كُلِكَ لِمَن قال تعالى: « إِنَّ اللهُ لا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ هِهِ. وَيَغْفِرُ مَا دُونَ كُلِكَ لِمَن قال تعالى: « إِنَّ اللهُ لا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ هِهِ. وَيَغْفِرُ مَا دُونَ كَاكُ لِمَن

### رابعًا: الوسطية في باب أسواء الدين والإيوان:

والقصود بأسماء الدين والإيمان؛ الألفاظ التي رتب الله عليها وعدًا ووعيدًا كمؤمن ومسلم، وكافر وفاسق. وإذا أردنا أن نعرف وسطية أهل السنة في ذلك؛ ننظر إلى الوعيدية الدين سلبوا اسم الإيمان عن العاصي في الدنيا، وسموم إما كافرًا كالخوارج، وإما في منزلة بين النزلة، ن

وأما المرجئة والجهمية؛ فالعاصي عندهم مؤمن كامل الإيمان؛ لأن مسمى الإيمان عندهم هو العرفة القلبية، ولازم قولهم؛ إن فرعون وابليس مؤمنان قال تعالى: ورَحَمُدُواْ مَا رَاسَتَهَنَّمَا أَهُمُمُمْ طُلُنا رُمُلُواْ فَالطُر كَيْفَ كَانَ عَنِيْهُ ٱلمُسْتِينَ ، [النمل: ١٤] فبينت الآية أن فرعون وقومه كانوا يعرفون رب العالمين ولكنهم جحدوا؛ استكمارًا وظلمًا، وبغيًا وعلوًا.

وتوسط أهل السنة والجماعة وقرروا في أصولهم؛ أنا لا نطلق الاسم ولا نرتب عليه من الوعد والوعيد الا ما أطلقه الله ورسوله صلى الله عليه وسلم وعليه فالعاصي بكبيرة من الكبائر هو مؤمن من جهة، وهاسق من جهة أخرى، فله من الأيمان. الإيمان الناقص؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا يؤمن من لا يأمن جاره بوائقه، فنفى عنه الإيمان الكامل، وسماه مع ذلك مؤمنا في قوله تعالى: « رَان طَالِهِنَانِ مِن ٱلنُوْمِينَ ٱفْنَعَلُوا ،

## خامسًا: الوسطية في أصحاب رسول الله صلى الله على الله عليه وسلم:

أهل السنة والجماعة توسطوا في أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم بين الخوارج، والرافضة؛ فالخوارج عادوًا أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه وكفروه، والرافضة رفعوه إلى مرتبة الألوهية وغلوا فيه غلوا شديدًا، وكفروا كثيرًا من أصحاب النبي صلى

إن الرجـاء والخــوف عبادتـــان جليلتـــان، والله تعالـــى هـــو النحــق بهمــا لأنـــه ســـبحانه هـــو المعبــود بحـق، ومن مــذا المنطلــق كانــت عقيـــدة أمــل الســنة والجماعــة أن يجمـــع المؤمــن بينممـــا.

### الله عليه وسلم.

وأهل السنة والجماعة وقفوا بين هؤلاء وهؤلاء، فقالوا؛ بأننا نحب جميع أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ونحب أيضًا جميع آل بيت النبي صلى الله عليه وسلم ولكننا لا نغلو في واحد منهم، ولا نخوض هيما حصل بينهم من خلاف، قال الله تعالى: «تَلْكُ هَيما حصل بينهم من خلاف، قال الله تعالى: «تَلْكُ أَنْهُ قَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كُسُبَتْ وَلَكُم مَّا كَسُبْتُم وَلا تُتَعَلُق عَمَّا كَانُوا فَي الله على كل حال اجتهدوا، في مصيبهم له أجران، ومخطئهم له أجرواحد.

### سادسًا: الوسطية في باب المنقول والمعقول:

اختلف الناس في هذه المسألة، وقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية (رحمه الله) هذا الخلاف، فقال: هذا الموضوع غلط فيه طائفتان من الناس، طائفة غلت في المعقولات حتى جعلت ما ليس معقولاً من المعقول، وقدمته على الحس ونصوص الرسول صلى الله عليه وسلم، وطائفة جفت عنه، فردت المعقولات الصريحة، وقدمت عليه ما ظنته من السمعيات والحسيات.

وتوسط أهل السنة والجماعة، فقالوا: إن ما علم بمعقول صريح لا يخالفه قط، لا خبر صحيح ولا حس صحيح. وكذلك ما علم بالسمع الصحيح لا يعارضه عقل ولا حس، فكل من أخبر بما يخالف صحيح المنقول أو صريح المعقول؛ يعلم أنه وقع له غلط، والأنبياء (صلوات الله عليهم وسلامه) معصومون لا يقولون على الله إلا الحق، ولا ينقلون عنه إلا الصدق،

فمن ادعى في أخبارهم ما يناقض صريح المعقول كان كاذبًا، بل لابد أن يكون ذلك المعقول ليس بصريح، أو ذلك المنقول ليس بصحيح.

فما علم يقينا أنهم أخبروا به؛ يمتنع أن يكون في إخبارهم ما يناقضه، بل الأنبياء (صنوت الله عليهم) قد يخبرونا بما يعجز العقل عن معرفته لا بما يعلم العقل بطلانه، فيخبرون بمحاراة العقول لا بمحالاة العقول.

### الخصائص الأخلاقية والسلوكية لنهل السنة والجهاعة:

أهل السنة والجماعة -كما رأيناهم- حملة ميراث النبوة في جانبيها العلمي والعملي، ولا شك أن أبرز الجوانب العملية في الهدي النبوي هو الجانب الأخلاقي، ولذلك فإن أخلاق النبوة من الرحمة، ومحبة الخير للناس، واحتمال أذاهم، والصبر على دعوتهم، إلى آخرذلك: هي المنبع الصافح الذي يستقي منه أهل السنة خصائصهم السلوكية والأخلاقية والتي لا تقل أهمية في منظور الحق عن ميراث العلم والهدى الذي اختص الله به هذه الفرقة الناجية بغضله ورحمته.

وية هذا يقول ابن تيمية رحمه الله: «الرسول صلى الله عليه وسلم بعثه الله تعالى هدى ورحمة للعالمين، فإنه كما أرسله بالعلم والهدى والبراهين العقلية والسمعية، فإنه أرسله بالإحسان إلى الناس، والرحمة لهم بلا عوض، وبالصبر على أذاهم واحتماله، فبعثه بالعلم والكرم والحلم، فهو صلى الله عليه وسلم كان يتصف بهذه الصفات.

فكان يعلم ويهدي ويصلح القلوب، ويدلها على صلاحها في الدنيا والآخرة بلا عوض، وهذه كانت صفة جميع الأنبياء والمرسلين، ويجب أن تكون هذه الأخلاق هي سبيل من اتبع الأنبياء والمرسلين. ولهذا نجد أن الله تعالى نعت أمة محمد صلى الله عليه وسلم بقوله « كُنتُم خَيْرَ أُمَة أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُونَ بِالمَعْرُونِ وَتَنهَوْنَ عَنِ الله عليه وسلم بقوله عن المُنه عَبْر أُمَة أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُونَ بِالمَعْرُونِ وَتَنهَوْنَ عَن الله عليه وسلم بقوله عَن المُنتَ عَن الله عليه وسلم بقوله عَن المُنتَ عَن المُنتَ عَن الله عنه؛ كنتم خير الناس للناس، تأتون بهم في السلاسل حتى تدخلوهم الجنة، فيجاهدون بهم في المخلق وصلاحهم، وهم يكرهون أيضًا جهل هؤلاء الناس».

وقال الإمام أحمد في خطبته: الحمد لله الذي جعل في كل زمان فترة من الرسل بقايا من أهل العلم، يدعون من ضل إلى الهدى، ويصبرون منهم على الأذى، يحيون بكتاب الله الموتى، ويبصرون بنور الله أهل العمى، فكم

إن الننبياء وعصووــون لا يقولــون علـــى الله إلا الحــق، ولا ينقلــون عنــه إلا الصــدق، فهــن لدعــى فــي أخبارهـم ما يناقــض صريـح الوعقــول كان كاذبــاً.

من قتيل لأبليس قد أحيوه؟! وكم من ضال تائه قد هدوه؟! فما أحسن أثرهم على الناس، وأقبح أثر الناس عليهم، إلى آخر كلامه في ذلك.

وهو سبحانه يحب معالي الأخلاق ويكره سفسافها (أي: ردينها وأدناها)، وهو يحب البصر النافذ عند ورود الشبهات، ويحب العقل الكامل عند حلول الشهوات. وقد قيل أيضًا: وقد يحب الشجاعة ولو على قتل الحيات، ويحب السماحة ولو بكف من تمرات.

وأهل السنة والجماعة - في أخلاقهم وسلوكهم - يأتمون بالكتباب والسنة، فهم يأمرون بالصبر عند البلاء، والشكر عند الرخاء، والرضا بمر القضاء، ويدعون الى مكارم الأخلاق، ومحاسن الأعمال، ويعتقدون معنى قوله صلى الله عليه وسلم: «أكمل المؤمنين إيمانا أحسنهم خلقاً» ويندبون إلى أن تصل من قطعك، وتعطي من حرمك، وتعفو عمن ظلمك. ويأمرون ببر الوالدين، وصلة الأرحام، وحسن الجوار، والإحسان الوالدين، والمساكين وابن السبيل، والرفق بالملوك، وينهون عن الفخر والخيلاء، والبغي والاستطالة على الخلق بحق أو بغير حق، ويأمرون بمعالي الأخلاق، وينهون عن سفاسفها، وكل ما يكون لهم أو يفعلونه من هذا أو غيره، فإنما هم فيه متبعون للكتاب والسنة. وللحديث بقية إن شاء الله،

والحمد لله رب العالمين.

# التمويل بالتورق





اعداد د. علي السالوس

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وآله وصحبه ومن والاه، وبعدُ:

لا يـزال الحديث متصلاً عن التمويـل بالتورق، وكنا قد تحدثنا في العدد السابق عن التورق في اللغة، وعن حكم التورق وناقشـنا ذلـك، وفي هذا العدد نكمـل- بعون الله تعالى- الحديث عن التورق فنقول:

### حكم التورق

جاء في الموسوعة الفقهية جواز التورق عند جمهور الفقهاء، وأن ما نقل من جوازه عندهم جميعًا، تبع الموسوعة في هذا الباحثون الذين رأوا جوازه.

والموسوعة على استحياء أشارت في الحاشية فقط إلى القول بالجواز المجمع عليه؛ حيث قالت: نقل الفيومي الاتفاق على جوازه، وذكرت المرجع وهو المصباح.

ولعل الموسوعة اكتفت بهذه الأشارة السريعة، دون التركيز على هذا القول، وذكرت في صلب البحث؛ لأنها تدرك أن هذا يتنافى مع المنهج العلمي الصحيح، فكتب اللغة ليست مرجعًا لبيان الأحكام، ونقل المذاهب الفقهية وآراء أئمة الفقه الأعلام.

غير أن الدكتور الشريف ذكر مثل هذا في صلب البحث، فنقل عن الأزهري قوله: الزرنقة: هو أن يشتري الرجل سلعة بثمن إلى أجل، ثم يبيعها من غير بائعها بالنقد، وهذا جائز عند جميع الفقهاء.

ومرجعه: الزاهر في غريب الفاظ الشاهعي، فالكتاب إذن في اللغة، وأبو منصور الأزهري من أئمة اللغة، وليس من أئمة الفقه، ولعله يقصد جميع فقهاء الشافعية.

وقال الأزهري في الفقرة نفسها: روي عن عائشة رضي الله عنها أنها كانت تأخذ من معاوية عطاءها عشرة آلاف درهم، وتأخذ الزرنقة مع ذلك، وهي العينة الجائزة. [ص: ٢١٦- ٤٤٦].

وقال الدكتور الشريف: حديث عائشة رضي الله عنها أنها كانت تأخذ الزرنقة، أي العينة.

وبالمقارنة بين القولين، نجد أن الأزهري يقول روي، والشريف يقول حديث عائشة، وكأنه ثابت صحيح، مع

أنه ليس له إسناد،

والأزهري يقول العينة الجائزة، وهذا يعني معنى التورق في عصرنا، أو الشراء بالأجل كما بينت من قبل، والشريف يفسر الزرنقة بالعينة، والعينة في عصرنا لها معنى معروف لا تتعداه خلافًا لما كان معروفًا في اللغة من قبل.

وسيأتي بيان موقف أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها من العينة، والتغليظ في تحريمها بخبر له إسناده صحيح.

ونلاحيظ أن ما ذكره الإخوة عن التورق في اللغة لا يتفق مع ما نقلته من كتب اللغة.

يقول الدكتور القري: التورق: طلب الورق، أي الدراهم، هذا القول لم يشر فيه إلى أي مرجع، وكذ لك قول الشيخ المنيح: فأصل التورق طلب النقود من الفضة... إلخ، ولم ينقل لنا معنى التورق من تاج العروس الذي رجع إليه. ولم يذكر أي باحث من الباحثين التورق بهذا المعنى، من أي كتاب من كتب اللغة، وإنما ذكروه هو: تورق الحيوان أي كتاب الورق.

### المبحث الثاني: التورق عند الحنفية:

وقال ابن عابدين: اختلف المشايخ في تفسير العينة التي ورد النهي عنها.

قال بعضهم: تفسيرها أن يأتي الرجل المحتاج إلى آخر ويستقرضه عشرة دراهم ولا يرغب المقرض في الاقراض طمعا في فضل لا يناله بالقرض فيقول لا أقرضك، ولكن أبيعك هذا الثوب إن شئت باثني عشر درهما وقيمته في السوق عشرة ليبيعه في السوق بعشرة، فيرضى به المستقرض فيبيعه كذلك، فيحصل لرب الثوب درهما وللمشترى قرض عشرة.

وقال بعضهم: هي أن يدخلا بينهما ثالثا.

وعن أبي يوسف: العينة جائزة مأجور من عمل بها. (رد المحتار على الدر المختار: ٥٤٢-٥٤١/).

وفي الكفالة قال الحصكفي: أمر الأصيل كفيله ببيع

العينة؛ أي بيع العين بالربح نسيئة ليبيعها المستقرض بأقـل ليقضي دينه.اخترعه أكلة الربا، وهو مكروه مذموم شرعًا لما فيه من الإعراض عن مبرة الإقراض. (الدر المختار مع حاشية ابن عابدين: ١٣/٧-

أي: قال الأصيل للكفيل: اشتر من الناس نوعًا من الأقمشة ثم بعه، فما ربحه البائع منك وخسرته من الأقمشة ثم بعه، فما ربحه البائع منك وخسرته أنت فعلي، فيأتي إلى تاجر فيطلب منه القرض ويطلب التاجر منه الربح ويخاف من الربا فيبيعه التاجر ثوبًا يساوي عشرة مثلًا بخمسة عشر نسيئة فيبيعه هو في السوق بعشرة فيحل له العشرة ويجب عليه للبائع خمسة عشر إلى أجل، أو يقرضه خمسة عشر درهما ثم يبيعه المقرض ثوبا يساوي عشرة بخمسة عشر في يعشرة بخمسة عشر في غيشة فقر الثوب فيبقى عليه الخمسة عشر قرضا.

ومن صورها: أن يعود الثوب إليه كما إذا اشتراه التاجر على الصورة الأولى من المستري الثاني ودفع الثمن إليه ليدفعه إلى المستري الأول، وإنما لم يستره من المستري الأول تحرزًا عن شراء ما باع بأقبل مما باع قبل نقد الثمن. قوله: (أي بيع العين بالربح) أي بثمن زائد نسيئة: أي إلى أجل، وهذا تفسير للمراد من بيع العينة في العرف بالنظر إلى جانب البائع، فالعني أمر كفيله بأن يباشر عقد هذا البيع مع البائع بأن يستري منه العين على هذا الوجه، لأن الكفيل مأمور بشراء العينة لا ببيعها، وأما بيعه بعد ذلك بلا اشتراه فليس على وجه العينة لأنه يبيعها حالة بدون ربح. قوله: (وهو مكروه) أي عند محمد، وبه جزم في الهداية.

قال قالفتح؛ وقال أبو يوسف؛ لا يكره هذا البيع لأنه فعله كثير من الصحابة وحمدوا على ذلك ولم يعدوه من الربا، حتى لو باع كاغدة بألف يجوز ولا يكره، وقال محمد: هذا البيع في قلبي كأمثال الجبال ذميم اخترعه أكلة الربا، وقد ذمهم رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: «إذا تبايعت مبالعينة واتبعتم أذناب البقر ذللتم وظهر عليكم عدوكم، أي اشتغلتم بالحرث عن الجهاد. وفي رواية: «سلط عليكم شراركم بالحرث عن الجهاد. وفي رواية: «سلط عليكم شراركم

بيّن ابن عابدين اختلاف وشايخ الحنفية —في تفسير العينة التي ورد النمي عنما وأول وعنى ذكره مو وعنى التورق.

العينة. ثم قال في الفتح ما حاصله: إن الـذي يقع في قلبي أنه إن فعلـت صورة يعـود فيها إلى البائع جميع ما أخرجه

وقيل:

فيدعوا خياركم فلا

يستجاب لكم،

والعينة فإنها

إياك

أو بعضه كعود التوب اليه في الصورة المارة وكعود الخمسة في صورة إقراض الخمسة عشر فيكره، يعني تحريمًا، فإن لم يعد كما إذا باعه المديون في السوق فلا كراهة فيه، بل خلاف الأولى، فإن الأجل قابله قسط من الثمن والقرض غير واجب عليه دائمًا بل هو مندوب، وما لم ترجع إليه العين التي خرجت منه لا يسمى بيع العينة؛ لأنه من العين المسترجعة لا العين مطلقًا، وإلا فكل بيع بيع العينة.

وأقره في البحر والنهر والشرنبلالية وهو ظاهر، وجعله السيد أبو السعود محمل قول أبي يوسف، وحمل قول محمد والحديث على صورة العود. (حاشية ابن عابدين رد المحتار: ١٣/٧-٦١٤).

#### تعقيب

لم تسرد كلمة تورق عند الحنفيسة، وإن وجدنا معناها يدخيل تحت العينة كما رأينا من قبيل في اللغة، وفي بعض الكتب هنا.

ونجد الحديث عن العينة بالبيع إلى البائع نفسه
دون إشارة إلى معنى التورق في أكثر من كتاب، كما
نجد الحديث عن العينة، ومنها معنى التورق في أكثر
من كتاب أيضًا، وهذا ما وقفنا عنده الأنه موضوع
البحث.

ومن المعلوم أن كتباب المسبوط في شرح كتب ظاهر الرواية، صنفها محمد الشيباني، حرر فيها المذهب النعماني - حما جاء شعرًا - واعتبر التورق في معنى قرض جر منفعة؛ وكتباب الهداية مصدر رئيس في بيان المذهب الحنفي، وفيه الجرزم بعدم جواز العينة بمعنى التورق.

وبين ابن عابدين اختلاف المشايخ؛ أي مشايخ الحنفية - في تفسير العينة التي ورد النهي عنها، وأول معنى ذكره هو معنى التورق.

أما قول أبى يوسف في بيع العين بالريح: لا يكره هذا البيع لأنبه فعليه كثيرمن الصحابة، وحمدوا على ذلك ولم يعدوه من الريا، حتى لوباع كاغدة بألف يجوزولا يكره، وقوله: العينة جائزة مأجور من عمل بها،

هذان القولان يدلان على أنه قصد بالعينة البيع الأجل وليس التورق؛ فهذا هو ما تعامل به الصحابة الكرام، وتعامل الصحابة مع عبارته مأجور من عمل بها لا تدل على البيع الأجل فقط؛ بل على البيع الأجل مع سماحة البائع، والتيسير على المشترى.

وقول محمد: هذا البيع في قلبي كأمثال الحيال، ذميم اخترعه أكلة الربا، ذكر هذا القول لا يدل على بيان مجرد المنع، وإنما التغليظ فيه.

والجزم بالمنع في المبسوط والهداية، وقول الحصكفي في شرح قول التمرتاشي: بيع العينة؛ أي بيع العين بالربح نسيئة ليبيعها المستقرض بأقل ليقضى دينه، اخترعه أكلة الريا، وهو مكروه مذموم شرعًا لما فيه من الإعراض عن مبرة القرض، هذا كله دون ذكر أن الإمام أبا حنيفة أجازه لعله يرجح أن المنع هو رأي الإمام.

وما ذكره في الفتح: إذا باعده المديون في السوق فلا كراهة فيه، بل خلاف الأولى يدل على أنه رأى شخصى له لقوله في بداية حديثه: إن الذي يقع في قلبي ... ثم إنه يعارض قول من ذكرنا من السابقين من أئمة المذهب خلال سبعة قرون أو أكثر. وفي الفتح لم يذكر أيضًا أن الإمام أبا حنيفة أجازه، أو جعله خلاف الأولى، وهذا يزيد من ترجيح أن الإمام يرى المنع، دون أن يرد عنه تغليظ فيه كما ورد عن صاحبه محمد.

ويوضح خطأ ابن الهمام ومن جاء بعده من المتأخرين، وغيرهم من المتأخرين كما سنرى في المذهب الحنبلي، يوضح خطأ هـ ولاء جميعًا ما بينه ابن القيم، حيث قال: "وقد غلط كثير من المتأخرين من أتباء الأئمة على أنمتهم بسبب ذلك أي إطلاق لفظ الكراهة على المحرم- حيث تورع الأئمة عن إطلاق لفظ التحريم، وأطلقوا لفظ الكراهة، فنفي المتأخرون التحريم عما أطلق عليه الأنمة الكراهة، ثم سهل عليهم لفظ

أصل ها بني عليه هذا الكتاب الحكم بالذرائع، ومذهب مالك رحوم الله القضاء بما والونع ونما، وهي النشياء التي ظاهرها اللباحة ويتوصل بها إلى فعل المحظور.

الكراهة وخضت مؤنته عليهم فحمله بعضهم على التنزيه، وتجاوز به آخرون إلى كراهة تسرك الأولى، وهذا كثير جدا في تصرفاتهم؛ فحصل بسبيه غلط عظيم على الشريعة وعلى الأئمة.

المبحث الثالث: التورق عند

جاء فالخرشي على مختصر خليل: قال اين حبيب: إذا اشترى طعاما أو غيره على أن ينقد بعض ثمنه، ويؤخر بعضه لأجل فإن كان اشتراه ليبيعه كله لحاجته بثمنه فلا خير فيه ... وهو قول مالك.

وجاء بعد ذلك: وكره أن يقول الرجل لن سأله سلف ثمانين بمائة: لا يحل لي أن أعطيك ثمانين في مائة، ولكن هذه سلعة قيمتها ثمانون خذ منى بمائة ما أي سلعة إذا قومت كانت بثمانين. (الخرشي على مختصر خليل: ١٠٦/٥).

وماقاله ابن حبيب ذكرابن شاس من بياعات أهل العينة مثلها أكثر توضيحًا فقال: ومنها أن يشتري أحدهم سلعة بعشرة نقدًا وبعشرة إلى أجل، فيمنع متهم خاصة، ويقدر كأنه اشتراها ليبيع منها بعشرة يدفعها نقدًا، ويبقى له باقى السلعة يبيعه لينتفع بثمنه معجلا، ثم يدفع عنه عشرة مؤجلة، والغالب أن السلعة لا تساوي العشرين، فيؤول إلى ذهب في أكثر منها. (عقد الجواهر الثمينة: ٢ /٤٥٣).

ولمزيد من التوضيح أقول: إذا اشترى السلعة بالأجل بعشرين، دفع منها نقدًا عشرة، والعشرة الأخرى مؤجلة، فيبيع منها جزءا بعشرة يدفعها، والباقي يبيعه بستة مثلا نقدًا، ويكون مدينًا بماقى الثمن وهو عشرة. فأل الأمر أنه بهذا التورق كأنه اقترض ستة يدفعها عشرة، وقد يبيع الباقي بأكثر من ستة فتقل نسبة الفوائد!

وقال ابن رشد (الحد) تحت كتاب بيوع الأجال؛ قال رحمه الله: أصل ما بنى عليه هذا الكتاب الحكم بالذرائع، ومذهب مالك رحمه الله القضاء بها والمنع منها، وهي الأشياء التي ظاهرها الإباحة ويتوصل بها إلى فعل المحظور: ومن ذلك البيوع التي ظاهرها الصحة ويتوصل بها إلى استباحة الربا، وذلك مثل

أن يبيع الرجل سلعة من رجل بمائة إلى أجل ثم يبتاعها بخمسين نقدا فيكون قد توصلا بما أظهراه من البيع الصحيح إلى سلف خمسين دينارًا في مائة إلى أجل، وذلك حرام لا يحل ولا يجوز. (القدمات المهدات: ٢٤/٢).

وقال أيضًا: وذلك أن يبيع رجل من أهل العينة طعامًا أو غيره بثمن إلى أجل، ثم يستروضه البتاع من الثمن هيضع عنه. فإن مالكًا وغيره من أهل العلم كرهوا ذلك الأنه إنما يبيعه على المراوضة فإنما يضع عنه ويرده إلى ما كان راوضه عليه، فصار البيع الذي عقداه تحليلا للربا الذي عقداه.

وتفسيرهذا أن يأتى الرجل إلى الرجل من أهل العينة فيقول له: أسلفني ذهبًا في أكثر منها إلى أجل، فيقول له: أسلفك درهمًا في اثنين إلى أجل. فيقول: لا أعطيك في الدرهم إلا درهما وربعاً، فيتراوضان ويتفقان على أن يربح منه في الدرهم نصف درهم. ثم يقول له: هذا لا يحل ولكن عندى سلعة قيمتها مائة درهم أبيعها منك بمائة وخمسين إلى شهر فتبيعها أنت بمائة فيتم لك مرادك، فيرضى بذلك ويأخذ السلعة منه ويبيعها بثمانين، ثم يرجع إليه فيقول له: إنى قد وضعت في السلعة وضيعة كثيرة فحط عنى من المائة والخمسين ما يجب للعشرين التي وضعتها في السلعة، فيضع عنه ثلاثين تتميما للمراوضة التي عضدا بيعهما عليها، فيـؤول أمرهما إلى أن أسـلم إليه ثمانين في مائة وعشرين، فهذا وجه كراهية مالك رحمه الله للوضيعة في هذه المسألة. وبالله سبحانه وتعالى التوفيق. (المقدمات المهدات: ٢/٢٦٥-٢٠٥). وفي البيان والتحصيل ذكر مسألة مشابهة لما ذكره هنا،

وتحدث ابن شاس عن أحكام بياعات عرفت بأهل العينة، فقال: منها أن يكون الإنسان متهما يشتري ليبيع لا ليأكل، فيبيع من إنسان طعامًا مثلًا بعشرة إلى أجل فيقول له المشتري: بعته بثمانية، فحط عني من الربح قدر الدينارين، فيمنع إذا كان

ثم قال: فهذا مما يتهم فيه أهل العينة ويحملون عليه،

لعلمهم بالربا، واستحلالهم له. (البيان والتحصيل:

لم يأت في أقوال الوالكية أي ذكر لجواز وا عرف بالتورق، بل جاء النص على الونع، ويتضح هذا جليًا فيوا نقله الخرشي على وختصر خليل.

المقصود البيع، وكانا أو أحدهما من أهل العينة. قال: لأن أهل العينة يتراضون على ربح العشرة اثني عشر أو غيره، فإذا باعها فنقص ذلك عن تقديرهما حطه حتى يرجع إلى ما تراضوا

.auc

وقد كرهه ابن هرمز؛ وبالجملة؛ فهؤلاء قوم علموا فساد سلف جر منفعة، وما ينخرط في سلكه من الغرور والربا، فتحيلوا على جوازه بأن جعلوا سلعًا حتى يظهر فيها صورة الحل، ومقاصدهم التوصل الى الحرام، وقد قدمنا أن أصلنا حماية الذرائع وسحب أذيال التهم عن سائر المتعاملين متى بدت مخايلها، أو خفيت وأمكن القصد إليها من المتعاملين. قال الأصحاب: إذا كانت البيعتان أو الأولى منهما إلى أجل، اتهم في ذلك جميع الناس، فإن خرج ذلك إلى شيء من المكروه فلا تجزه.

وإنّ كانتا نقدًا فلا يتهم في الثانية إلا أهل العينة فقط. وكذلك إذا كانت الثانية هي المؤجلة. (عقد الجواهر الثمينة: ٢٥٣/٢).

#### تعليق:

لم يات في أقوال المالكية أي ذكر الجواز ما عرف بالتورق، بل جاء النص على المنع، ويتضح هذا جليبا فيما نقله الخرشي على مختصر خليل، ومن المقدمات المهدات والبيان والتحصيل لابن رشد الجد، ومن عقد الجواهر الثمينة لابن شاس، ونلاحظ النص على الحكم على أهل العينة بأنهم يعلمون الربا ويستحلونه، والمراد المستحلين للعينة ومنها ما عرف بالتورق. فالتورق عند المالكية إذن من الربا المحرم بالنسبة لأهل العينة.

كما يتضح أن الإمام مالكًا والمالكية يضرقون بين أهل العينة وغيرهم، فيمكن أن يمنعوا أهل العينة مما يجيزونه لغيرهم.

ونواصل حديثنا في العدد القادم- إن شاء الله-عن التمويل بالتورق، ونتحدث عن التورق عند الشافية.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# צנו

## قرائن (اللغة والنقل والعقل) على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية)على ظاهرها دون المجاز

قرائن الشرع واللغة على إثبات صفة (العين) لله تعالى وإبطال صرفها إلى المجاز

إعداد الأستاذ بجامعة الأزهر الأستاذ بجامعة الأزهر

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والأه.. وبعد:

فعلى نحو ما طال التأويل صفتي (اليد) و(الوجه) لله تعالى من قبل متكلمة الأشاعرة، تأثراً بما كان عليه المعتزلة والجهمية.. فقد طال كذلك وتأثراً بمن ذكرنا؛ صفة (العين) أيضاً، على الرغم من تضافر أدلة الشرع

واللغة على ثبوتها لله ذي العزة والجلال.

قرائن الشرع على إثبات صفة العين لله تعالى: وهي كثيرة..

ونذكرمتهاء

١- ما ورد في الصحيحين عن نافع من أن عبد الله بن عمر أخبره أن الدجال ذكر بين ظهراني الناس، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إن الله لا يخفى عليكم، إن الله ليس بأعور - وأشار بيده إلى عينه - وإن المسيخ الدجال أعور عين اليمنى، كأن عينه عنبة طافية).

ووجه الاستدلال ، هو - على نحو ما نص عليه ابن المنير ونقله عنه ابن حجر في الفتح ١/١ ٤٠٠ -: «إثبات العين لله من جهة أن العور عرفاً: عدم العين، وضد العور: ثبوت العين، فلما نزعت هذه النقيصة، لزم ثبوت الكمال بضدها، وهو: وجود العين»، يقول الدارمي أبو سعيد كما في (عقائد السلف) للنشار ص ٣١٥: «قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إن الله ليس بأعور)، بيان أنه تعالى بصير ذو عينين، خلاف الأعور».. فهذا بضميمة قوله عز من قائل: (ليس كمثله شيء..) (الشوري/١١) دال على أنها ليست بحدقة ولا مما يُظن فيه التشبيه..

تلك الصفة، أو حملها على التمثيل أو التشبيه أو التجسيم، لأن شيئًا من ذلك لا بتأتى إلا بعد تكييف وهو مجهول، ولأن أحداً - ممن أثبتها من أهل السنة وأصحاب الحديث على النحو اللائق به جل وعلا - ما قال إنها على معنى: إثبات الجارحة له تعالى، وقد ساق ابن حجر في ذلك كلام الشيخ شهاب الدين السهروردي في كتاب (العقيدة) له، قال: «أخبر الله في كتابه وثبت عن رسوله: (الاستواء) و(النزول) و(النفس) و(اليد) و(العين)، فلا يُتصرف فيها يتشيبه ولا تعطيل، إذ لولا إخبار الله ورسوله ما تجاسر عقل أن يحوم حول هذا الحمي. قال الطيبي: هذا هو المذهب المعتمد وبله يقول السلف الصالح، وقال غيره: لم يُنقل عن النبي صلى الله عليه وسلم ولا عن أحد من أصحابه من طريق صحيح، التصريح بوجوب تأويل شيء من ذلك ولا المنع من ذكره، ومن المحال أن يأمر الله نبيه بتبليغ ما أنزل إليه من ربه، وينزل عليه (اليوم أكملت لكم دينكم..) (المائدة/ ٣)، ثم يترك هذا الباب فلأ يميزما يجوز نسبته إليه مما لا يجوز، مع حضه على التبليغ عنه بقوله: (ليبلغ الشاهد الغائب)، حتى نقلوا أقواله وأفعاله وأحواله وصفاته وما

كان بحضرته، فدل على أنهم اتفقوا على الإيمان بها على الوجه الذي أراده الله منها، ووجب تنزيهه عن مشابهة المخلوقات بقوله تعالى: (ليس كمثله شيء..) (الشورى/ ١١)، فمن أوجب خلاف ذلك بعدهم، فقد خالف سبيلهم، اله...

۲- ما جعله البخاري وغيره تحت باب (ولتصنع على عيني) (طه/ ٣٩) كاستدلاله على ثبوت الصفة بالأية محل الذكر، وبقوله تعالى: (واصنع الفلك بأعيننا) (هود/ ٣٧)، وبقوله: (واصبر لحكم ربك فإنك بأعيننا) (الطور/ ٤٨)، وبقوله: (تجري بأعيننا) (القمر/ ١٤). فهذه على من يرى من سلف الأمة حملها على ظاهرها أدلة قاطعة على ثبوت الصفة.

"- ومن أدلة الثبوت لصفة العين لله تعالى، حديث أبي هريرة الذي أخرجه أبو داود بسند قوي على شرط مسلم من رواية أبي يونس وقد صحح إسناده الألباني في صحيح أبي داود كما أخرجه البيهقي في الأسماء والصفات وابن خزيمة في التوحيد وفيه يقول أبو هريرة: رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرأ قوله تعالى: (إن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها)، إلى قوله تعالى: (إن الله كان سميعاً بصيراً..) النساء/ ٥٨)، يضع – أبو هريرة – إبهامه على أذنه والتي تليها على عينه، ويقول: (رأيت رسول الله يقرأها ويضع أصبعيه).. وإنما فعلاه تحقيقاً المنست مجازاً.

٤- ما ذكره البخاري في باب: (وكان الله سميعاً بصيراً)، من نحو حديث أبي موسى، قال: كنا مع النبي صلى الله عليه وسلم في سفر، فكنا إذا علونا كبرنا، فقال: (أربعوا على أنفسكم، فإنكم لا تدعون أصم ولا غائباً، إنما تدعون سميعاً بصيراً قريباً)، وقد علق عليه ابن حجر في الفتح ١٨/ ٣٨٥ بقول ابن بطال: «غرض البخاري في هذا الباب: الرد على من قال: (إن معنى سميع بصير: عليم) — ويعني بذلك: أهل الاعتزال بصير: عليم) — ويعني بذلك: أهل الاعتزال قال: (ويلزم من قال ذلك أن يسويه بالأعمى الذي يعلم أن السماء زرقاء ولا يراها، والأصم الذي يعلم أن في الناس أصواتاً ولا يسمعها، ولا

شك أن من سمع وأبصر، أدخل في صفة الكمال ممن انفرد بأحدهما دون الآخر، فصح أن كونه سميعاً بصيراً يفيد قدراً زائداً على كونه عليماً، وكونه سميعاً بصيراً يتضمن أنه يسمع بسمع ويبصر ببصر، كما تضمن كونه عليماً أنه يعلم بعلم، ولا فرق بين إثبات كونه سميعاً بصيراً وبين كونه ذا سمع وبصر)، قال: (وهذا قول أهل السنة قاطية) انتهى».

٥- ما ورد من نصوص السنة من نحو قوله صلى الله عليه وسلم فيما أخرجه مسلم وغيره من حديث أبي هريرة: (إن الله عز وجل لا ينام، ولا ينبغي له أن ينام، يخفض القسط ويرفعه، يُرفع إليه عمل الليل قبل النهار وعمل النهار قبل الليل، وحجابه النور، لو كشفه لأحرقت سُبُحات وجهه كل شيء أدركه بصره)، وفي رواية له عن أبي ذر: (لأحرقت سُبُحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه).. فقوله: «(لو كشفه: يعني: لو رفع الحجاب عن أعينهم ولم يُثَبتهم لرؤيته، لاحترقوا وما استطاعوا»، انتهى من كلام البيهقي وقد نقل في معنى (السُبُحات) قولة أبي عبيدة: وقو تغظيم له تعالى وتنزيه».

١- وكذا ما استشهد به ابن حجر في الفتح لنصوص الباب، من نحو قوله تعالى: (ولا ينظر اليهم..) (آل عمران/ ٧٧)، وقوله صلى الله عليه وسلم فيما رواه مسلم عن أبي هريرة رفعه: (إن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم ولكن ينظر الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم ولكن ينظر لبي قلوبكم)، وحديث: (إن رجلاً ممن كان قبلكم لبس بردتين يتبختر فيهما، فنظر الله إليه فمقته)، وحديث: (لا ينظر الله إلى من جر ثوبه خيلاء).. إلى آخر ذلك مما يدل بطريق المخالفة على إثبات صفة العين ولا يوجد معه دليل يصرفها عن ظاهرها.

فقد تبين مما سبق أن له تعالى عينين يحيط بهما خلقه، ويَحرِم بعض عباده من النظر اليه تعالى مجازاة، وإن كان لا يلزم من اثبات البصر اثبات العين لولا النصوص الدالة على ثبوت العين، وهذا معتقد أهل السنة وأصحاب الحديث،

ولهذا كانت الأشاعرة يثبتون لله البصر ولا يثبتون العين، ويقولون؛ (إن الله يرى لكن لا بعين).. وإنما قلنا؛ (إن الرؤية شيء والعين شيء آخر، وإنه لا يلزم من إثبات البصر إثبات العين)، لأن ذلك ممكن عقلاً، فهذا هو القرآن يتحدث عما يكون عليه حال الأرض يوم القيامة فيقول؛ (يومئذ تحدث أخبارها..) (الزلزلة/ ٤)، فأخبر أنها تُحدَث بما كان يعمل عليها الناس، وما كانت تسمعه منهم بلا أذن وتراه لهم بلا عين، وخالقها تسمعه منهم بلا أذن وتراه لهم بلا عين، وخالقها الذين ذهبوا إلى الجارحة وكذا للمتأولة؛ (لا يقول إن لها مثيلاً حتى تلزمونا بذلك، وأنتم إذا ألزمتمونا بذلك ألزمناكم بذلك في ذاته تعالى) [ينظر شرح العقيدة السفارينية ص ١٤٩، ١٢٠].

من قرائن اللغة على إثبات صفة العين لله تعالى:

### وأما دلالة اللغة على إثبات صفة العين له تعالى وابطال صرفها من ثُمَ إلى المجاز، فمن وجوه عدة، أهمها:

١- إشارة النبي صلى الله عليه وسلم إلى عينيه عند ذكر صفة البصر أو العين، وكذا من رووا عنه من الصحابة على نحو ما ذكرنا من القرائن الشرعية، وفي ذلك يقول البيهقي في الأسماء والصفات ص ٢٥٤، وقد نقله عنه ابن حجر في الفتح ١٣/ ٣٨٥: «المراد بالإشارة المروية في الخبر - يعنى خبر أبي هريرة الوارد ذكره بالدليل السادس من أدلة الشرع السالفة الذكر تحقيق الوصف لله عز وجل بالسمع والبصر، فأشار إلى محلى السمع والبصر منا، لإثبات صفة السمع والبصر لله تعالى، كما يقال: (قبض فلان على مال فلان)، ويشار باليد، على معنى: أنه حاز مالله»، قال: «وأفاد هذا الخبر أنه سميع بصير، له سمع وبصر لا على معنى أنه عليم، إذ لو كان بمعنى العلم لأشار في تحقيقه إلى القلب لأنه محل العلوم منا، وليس في الخبر إثبات الجارحة، تعالى الله عن شبه المخلوقين علوا كبيراً».

٢- أن فيما ذكرناه لابن بطال بالدليل التاسع،
 الرد القاطع على من أخرج الصفة إلى المجاز

وتأولها.. وفي المزيد من رد ما فاه به أهل الاعتزال وقد تبعهم فيه أهل الكلام - يقول ابن حجرية الفتح ١٣٠ ( ٣٨٥: «واحتج المعتزلي بأن السمع ينشأ عن وصول الهواء المسموع إلى العصب المفروش في أصل الصماخ والله منزه عن الجوارح، وأجيب بأنها عادة أجراها الله تعالى فيمن يكون حيا فيخلقه الله عند وصول الهواء إلى المحل المذكور، والله سبحانه يسمع المسموعات بدون الوسائط، وكذا يرى المرئيات بدون المقابلة وخروج الشعاع، فذات الباري مع كونه حياً موجوداً لا تشبه الدوات، فكذلك صفات ذاته لا تشبه الصفات ألدوات، فكذلك صفات ذاته لا تشبه الصفات أله المناوية المناوية

٣- ما ذكره الخطابي من قبل في معالم السنن تأكيداً لهذا المعنى، ونص عبارته: «وضعه إصبعه على أذنه وعينه عند قراءته (سميعاً بصيراً)، معناه: إثبات صفة السمع والبصر لله سبحانه، لا إثبات الأذن والعين لكونهما جارحتين، فالله سبحانه موصوف بصفاته، منفي عنه ما لا يليق به من صفات الأدميين ونعوتهم، ليس بذي جوارح ولا بذي أجزاء وأبعاض (ليس كمثله شيء وهو السميع البصير..) (الشوري/ ١١)».

3- أن إثبات هذه الصفة إنما يأتي كسائر الصفات الذاتية الثابتة في حقه تعالى من سمع وقدرة وارادة وعلم وحياة، على الوجه اللائق به من غير تكييف ولا تشبيه ولا تمثيل ولا تجسيم؛ لأن دلالة السمع على أنه رحمن رحيم سميع بصير، وأن له تعالى عينين ويد ووجه ومجيء ويمين وإتيان وأصابع تليق بذاته، لا تتنافى مع دلالة اللغة بل تتلاقى معها تماماً، لكون المعنى المفهوم في حقنا – على ما تقضي به اللغة – يمتنع على الله، فكما أن إرادته ليست من جنس إرادة خلقه فرحمته كذلك، وكذا محبته واستواؤه ووجهه ويداه وعيناه، وكل ذلك معلوم بالبديهة على ما أفاده شيخ الإسلام في (الإكليل ص٣٦:٢٣).

٥- مجيؤها مثناة، على ما هو مفاد من قوله
 صلى الله عليه وسلم في وصف الدجال: (إنه
 أعور، وإن ربكم ليس بأعور)، وكذا لفظ: (أغور

العين اليمني).. ذلك أنه لا عور إلا لذي عينين، كما لا يقال في لغة العرب: (أعور) إلا لعور العين، خلافاً لما لو قيل: (عور) أو (عوار) فإنه ربما يراد به مطلق العيب.. على أن ورودها كذلك في نحو قوله تعالى: (ولتصنع على عيني..) (طه/ ٣٩)، وقوله: (واصر لحكم ربك فانك بأعينيا..) (الطور/ ٤٨)، وقوله: (تجرى بأعيننا..) (القمر/ ١٤)، كذا بصيغة الإفراد تارة وبصيغة الجمع أخرى، قرينة دالة كذلك على أن المراد منها الحقيقة والحمل على الظاهر المسوع لجعل المعنى: (ولتربّي وتحبب إلى الخلق وتغذي على عيني)، فهو «كقولك: (أفعل هذا على عيني) و(أحبُّك على عيني)، ولا يريد أن له عينا واحدة، أما إذا أضيفت العين إلى اسم الجمع ظاهرا ومضمرا فالأحسن على حدما جاء في مختصر الصواعق ص ٢٧ - جمعها مشاكلة للفظ»، والمعنى: (اصبر على أذاهم ولا تبالهم فإنك بمرأى منا)، وفي آية القمر: (تجري بأمرنا ويمرأي منا وتحت حفظنا وكلاءتنا)، وتلك عبارات الحافظ أبن كثير وفهم الأشعري إمام المذهب، فهما وسواهما لم يفهموا من (الأعين) أعينا كثيرة على نحو ما يتراءي لأهل الزيغ والصلال.

والقول بأن هذا تأويل، يرد عليه؛ أن دلالة السياق على ذلك، وعلى منع أن يكون الظاهر، أن كليم الله موسى وحبيبه محمد أو سفينة نوح تجري في نفس العين، فإن هذا لا تقتضيه اللغة العربية.. لكن ذلك مشروط بأن يتأتى ممن يقر بالصفة، فيكون من ياب التفسير باللازم مع إثبات الأصل وإلا عد ذلك منه تحريفًا، لكون هذه المعانى لا تستعمل أصلا إلا لمن له عين حقيقية.. ولا يبعد أن تحمل صيغ الجمع في مثل هذا؛ على ما دون الثلاثة وأن أقله اثنان، وأنه إنما لم يرد به مدلوله التعددي، وإنما المعنوي وهو التعظيم، تماما كما هو الحال في قوله تعالى: (أو لم يروا أنا عن مواضعه.. خلقنا لهم مما عملت أيدينا أنعاما..) (يس/ ٧١)، ولغة العرب تتسع لذلك أيضا، فقد يعسر فيها عن الاثنين بلفظ الجمع، وقد يقوم فيها

الواحد مقام الاثنين، والقرآن إنما نزل بلغة العرب.

7- أن العين مما يتنوع فيه المضاف بتنوع المضاف اليه.. فإذا قيل بصر الله وسمعه ووجهه ويده وعلمه وقدرته ومشيئته وإتيانه.. كان ذلك حقيقة، وكان المضاف فيه بحسب المضاف اليه، فإذا لم يكن المضاف اليه مماثلاً لغيره لزم بالضرورة أن يكون المضاف كذلك غير مماثل لغيره، فدعوى لزوم التشبيه والتمثيل التي تكررت كثيراً في كلام من نفى الصفة، زعم باطل؛ لأنه متى لزم من إثبات العين لله حقيقة التمثيل والتشبيه، لزم من إثبات العين لله حقيقة التمثيل أرم والتشبيه، لزم دلك في إثبات سائر الصفات، وإذا أشبهت الصفة القديمة صفات المخلوقين لزم وقوع التشبيه بين الذاتين، وهذا – بالطبع باطل فبطل ما أدى إليه. [ينظر العقائد السلفية بالأدلة النقلية والعقلية لآل بوطامي ٨٦، ٨٧

٧-أن العقل حاكم بكون صفة العين صفة كمال ونفيها نقص، وكل كمال في المخلوق فالله تعالى أولى به، وعليه فتأويلها به (الحفظ والرعاية)، وما أشبه بدون دلالة السياق، مما يدخل في إطار النفي لهذه الصفة أو التعطيل، ولا تساعده اللغة ولا تدل عليه، بل يعد اتهاماً للخالق بالنقص وهو سبحانه منزه عنه.

٨- ما سبق أن ذكرناه من تأويلات محمودة لصفة العين، ليس من قبيل التحريف وإنما هو من قبيل التخريف وإنما هو من قبيل التفسير باللازم المتفرع والمستلزم لثبوت الملزوم، وهو فضلاً عن كونه ليس بالغريب عن لغة العرب، هو مما يسيغه السياق، إذ من العلوم ما كان يكيده أقوام نوح وموسى ومحمد لأنبيائهم عليهم السلام، فكانت التسلية من الله لهم: إنكم بمرأى منا وتحت نظرنا وحفظنا، وهو أن يكون ممن يقبل فقط مما الشرط في قائله أن يكون ممن يثبت الصفة لا ممن يحرفون الكلم عن مواضعه..

وإلى لقاء آخر نتقصى بعضاً من أقوال أئمة السنة وعلى رأسهم إمام المذهب أبو الحسن الأشعري في إثبات صفة العبن لله تعالى.

## ترجمة الشيخ حسن محمد الجنيدي

### داعية دبلوماسي مجاهد ١٩٢٠- ٢٠١٤م رموش

مات مثال السخاء والوقاء، مات عنوان النشاط الدعوي وابن التوحيد البار، داعية السنة المحديدة الصادق، أدخله الله فسيح جنته.

### اسمه: حسن محمد الجنيدي.

مولده؛ ولد عام ١٩٣٠م ببلدة الدايدامون بالشرقية. تعليمه؛ حصل على الثانوية العامة ثم التحق بالكلية الحربية وحصل منها على بكالوريوس العلوم العسكرية. كما حصل على ليسانس إعلام من كلية الأداب.

وأخيرًا نال درجة الماجستير من معهد الدراسات العربية والبحوث الإسلامية في موضوع «تحقيق مخطوطة عن ابن عباس للعلامة حسن صديق خان».

### شغل العديد من الهناصب اللحارية والسياسية، منما:

بدأ حياته ضابطا بالقوة المسلحة حتى صار لواءً ثِمِ إنتقل إلى منصب قنصل مصر في السعودية، وكان آخر منصب له في وزارة الخارجية.

ظل عضوًا في أنصار السنة المحمدية مدة طويلة.

شغل منصب وكيل عام الجماعية زمن رياسة الشيخ محمد علي عبد الرحيم رحمة الله في الثمانينيات وأول التسعينيات.

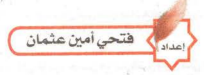
وظل يشغلِه حتى بلغ ٦٥ عامًا فاعتذر عن الترشيح مرة أخرى تاركًا للشباب فرصة العمل لتطوير العمل الدعوي والخيري والخدمي.

وكان الشيخ حسن الجنيدي أول ضابط عسكري أكاديمي يتبع جماعة أنصار السنة المحمدية، وهو أول رجل دبلوماسي في أنصار السنة المحمدية، وكانت له مواقف عديدة تُحسب له، خاصة عندما كان قنصلاً عامًا لمس في السعودية، فقد قدم خدمات لا ينكرها أحد، من حيث تيسير الحج والعمرة، وكان معه في هذا المجال الشيخ رشاد الشافعي.

### مواقف لا تنسى مع الشـيخ جميل والشيخ ابن باز والشيخ ابن حويد:

ويذكر عنه السلفي القديم حسين نافع، الكثير من المواقف التي تدل على شهامته وأريحيته.

فقد كان معروفًا عند كبار علماء السعودية أمثال ابن حميد وأمثال ابن باز، وقد حكى لي أن الدكت ورجميل غازي تكلم ذات يوم عن الفرق الإسلامية وعقيدتها في صفات الباري، في خلال الدعوة التي وجهت له ولإخوانه للعمل بلجان التوعية الإسلامية في موسم الحج.



وقد عرض الشيخ جميل لآراء الفرق الضالة؛ فقام الشيخ ابن بازرحمه الله مقاطعًا إياه؛ قانالاً له: شيخ جميل، لو كان هذا اعتقادك؛ فأنا أقول بكفرك.

هنا تدخل الشيخ السفير حسن الجنيدي، قائلاً: يا سماحة الشيخ، إن الدكت ورجميل يعرض اليوم لأراء الفرق الضالة في عقيدة الأسماء والصفات.

وغدًا سوف يلقي محاضرة في اعتقاد الفرقة الناجية ويذكر اعتقادها الذي يعتقده.

فقال له الشيخ ابن باز رحمه الله: الآن استمريا شيخ جميل بارك الله فيك.

وفي عام آخر تكلم الذكتور جميل في مناسبة الحج عن مضردة الطاغوت وكان يرأس الجلسة الشيخ ابن حميد، فقال: يا شيخ جميل، أنت تتعرض للقبوريين وزوار القبور وليس عندنا في السعودية أي من هذا؛ فما الداعي إليه. هنا يقول الشيخ حسن للشيخ ابن حميد: إن الشيخ جميل عالم مصري ونائب رئيس أنصار السنة المحمدية بمصر، ومصر مبتلاة بالقبوريين ومعظمي ساكنيها.

ولعل بعض هـؤلاء الحجاج يسـمع منه عـن التحذير من أفعالهـم وخصالهـم فيعـود إلى بـلاده وقد وعـى خطورة هـذه الأفعال على الدين وعلى جنـاب رب الدين، لا ليعلم السعوديين ذلك.

وهنا يقول الشيخ ابن حميد؛ استمريا شيخ جميل نفع الله بك وجزاك الله خيرًا.

دل ذلك على أن الشيخ حسن كان لا يهاب المواقف، وكان حريصًا على قول الحق والبيان وقت الحاجة.

قلت: ولقد كان الشيخ حسن الجنيدي أحد أربعة ساهموا وقاموا بشراء أرض مسجد العزيز بالله ومعه الشيخ رشاد الشافعي، وعبد الحافظ فرغلي ومحمد مدني، زمن أن أدمجت أنصار السنة في الجمعية الشرعية، وقد بنى هذا المجمع رجل من أهل الخير كان صديقًا للشيخ حسن الجنيدي يدعى سالم باحبيش، كبير تجار حضرموت، وكانت له تجارة رابحة في مصر والصومال والحبشة.

كان رحمه الله شديد التمسك بالحق وعقيدة التوحيد منتصرًا لدينه، مستخدمًا ما حباه الله به من منزلة

ومكانة اجتماعية ومنصب راقٍ في خدمة الإسلام والسلمين.

وهكذا كان الشيخ رحمه الله من اكبر عوامل الصفاء والتقارب بين العلماء والشايخ حتى توطدت الصلات وصفا الحو.

كان رحمـه الله أول من جاد بمالـه فعقـد دورة للطـالاب الأفارقة والمغتربين الذين يدرسون بالأزهر.

#### داعية رحال:

وقد كان الشيخ حسين مع صداقتي ومرافقتي له محبًا لا خوانه محبًا لدعوته؛ ويكفى للدلالة على ذلك أنه بعد بناء هده الدار (مبنى المركز العام)، كان الشغل الشاغل للشيخ حسين أن ينشئ إدارة للدعوة والإعلام، وقد قام بهذا العمل الشيخ حسين الجنيدي والشيخ صفوت الشوادي وكاتب هذه السطور.

وكان أول ظهور للعمل الدعوي المنظم في الدار، وترتب على ذلك عمل العديد من الأسابيع الثقافية والعلمية والمحاضرات العامة، وقدامي أنصار السنة الذين حضروا مؤتمر الجيزة يعرفون جمهور الشيخ حسن الجنيدي جيدًا والدعوة التي بذلها من أجل ذلك.

كان الشيخ حسن كثير الطواف والتجوال في البلاد والقرى والنجـوع سـانحًا في هذه البلاد إمـا محاضـرًا أو مصلحًا أو مفتتحًا للعديد من الفروع الجديدة في ربوع مصر.

وكان من أفكاره الجميلة أنه دعي إلى عقد أول ملتقى اسلامي لفروع أنصار السنة المحمدية في هذه الدار العامرة مسترشدا باقتراح الشيخ عرنوس رحمه الله حين دعا إلى إنشاء مدينة أنصار السنة النموذجية في منتصف القرن المضي

فعقد هذا الملتقى لمدة ثلاثة أيام بدار المركز العام بعابدين؛ فكان الشيخ حسن ومعه معاونوه من إخوانه المسؤول عن الجوانب التنظيمية والإدارية وإعاشة وتنظيم محاضرات وعقد لقاءات بين الفروع ودعاة ومنظري الجماعة.

وكان يضرح بنا أشد الضرح بل كان يلقانا ويكرمنا لقاء وإكرام الوالد البار لأحب أبنائه إليه وأحظاهم لديه، وبيده ترعرعت ونمت أنصار السنة.

فقال لي الشيخ حسن: يا شيخ فتحي أول مسجد تملكه أنصار السنة في القاهرة يتصدع ولا يسأل أحد فيه، فقام رحمه الله بعملية جمع للتبرعات وأودعها في فرع المنيرة؛ وقمنا بإعادة تركيب الواجهة لأنها كانت من الأحجار، وأذكر أنها كلفت مبلغاً كبيرافي هذا الوقت، وعاد مسجد شريبة كما كان يخطب فيه الشيخ حسن وفتحي عثمان والكثير من دعاة أنصار السنة المحمدية.

#### نتاجه العلهي:

للشيخ حسن الجنيدي بعض الموضوعات التي كتب فيها،

وأنفق عليها من ماله الخاص، وسبق أن كتب الشيخ مطوية عن تحريم السنجائر وأضرارها، وأخذت أنا وهو نوزعها على المساجد مع كتاب وحكم الاحتفال بليلة النصف من شعبان وأضرار التدخين،

كان الشيخ يتميز عن سائر علماء أنصار السنة بأنه كان يجيد اللغات الأجنبية لسبق عمله الدبلوماسي، ولما ظهر مرض الايدز وقرر الأطباء أن هذا المرض يأتي من العلاقات الرحنسية غير الشرعية، فقام الشيخ حسن بتأليف كتاب بالانجليزية تحت عنوان: ووما هي من الظالمين ببعيد ،، طبع منه الآلاف وأرسله إلى أمريكا ليحدر الناس من العداب الذي حل بأقوام خالفوا أمر الله، فكانت عاقبة أمرهم خسرًا.

وأنا أذكر أنه أثناء مناقشة رسالة الماجستير المتعلقة به في معهد الدراسات الإسلامية كان أحد مناقشيه الدكتور حسن محمود أستاذ التاريخ الإسلامي فقال له أثناء المناقشة: يا حسن أنا أعلم أنك كنت ضابطا ثم دبلوماسيًا ثم صرت داعية إسلامي، ولكن الذي أعجبني أنني وجدت تحقيقاتك تحقيقات شيخ، وهذا يدل على مدى رسوخه في العلم.

### كان خطيبا مفوها،

وكان يلقي محاضرات في المركز العام تتميز بالدقة والعلم والإحاطة وغالبًا ما يتعرض فيها للأمور التي تتعلق بالمسائل الخلافية فكان يجلي ويوضح الخفي منها والمبهم. فكان إذا ألقى محاضرة في المركز العام أو غيره ويحضرها الشيخ أحمد فهمي رحمه الله كان يقوم ويعلق على المحاضرة ويثني على الشيخ وعلى علمه.

وبموت الشيخ حسن الجنيدي مات رجلُ من أهل الصلاح من رجالات أنصار السنة.

### معاصروه ورفاقه فأالدعوة

عاصر الشيخ حسن في جماعة أنصار السنة المحمدية الشيخ حامد الفقي والشيخ عبد الرزاق عفيفي، والشيخ عبد الرحمن الوكيل، والشيخ رشاد الشافعي، والشيخ محمد علي عبد الرحيم، والشيخ صفوت نور الدين من الراحلين، والدكتور جمال المراكبي، والدكتور عبد الله شاكر من الأحياء.

أسأل الله سبحانه أن يتولى جزاءه عن العلم وعن أنصار السنة بما هو له أهل من كريم المثوبة وواسع المفرة وأن يحله دار كرامته مع الذين أنعم عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، وأن يلحقنا به على الإيمان الصادق والعمل الصالح وأن يبارك في ولده ويجعلهم خير خلف،

ويلهم آله الصبر الجميل



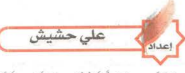
## قصة تذكير آدم عليه السلام بحج البيت قبل أن يأتيه الموت

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، واغتروا بوجودها في كتب الترغيب والترهيب، بل في كتب تعتبر من مصادر الحديث الأصلية، وهي التي يُعزى إليها الحديث عند التخريج، وهذا من أصول التخريج، حيث إن مصادر الحديثُ الأصلية؛ هي كتب السنة التي جمعها مؤلفوها عن طريق تلقيها عن شيوخهم بأسانيد إلى النبي صلى الله عليه وسلم.

رُويَ عِنْ أَنْسِ بِنِ مَاثِكُ رِضِي اللَّهِ عِنْهِ عِنْ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم قال: «أوْحَى الله إلى آدم: أَنْ يَا آدَمُ حُجُ هَذَا الْبَيْتَ قَبْلُ أَنْ يَحُدُثُ بِكَ حَدَثُ اللُّوْت، قَالَ: وَمَا يَحْدُثُ عَلَى يَا رَبِّ؟ قَالَ: مَا لا يُدْرَى وَهُوَ الْمُوت، قال: وَمَا الْمُوت؟ قال: سَوْف تَدُوق، قال: مَنْ أَسْتَخُلفُ فِي أَهُلِ الأَرْضِ؟ قَالَ: أَعْرِضَ ذَلكَ عَلَى السُّمُوَاتُ وَالأَرْضِ وَالْحِيَالِ، فَعَرَضَ عَلَى السُّمُوَاتَ فأبَتُ، وَعَـرَضَ عَلَى الأَرْضِ فَأَيَتُ، وَعَـرَضَ عَلَى الحِدَال فأبت، وقيله ابنه قاتل أخيه.

فَخْرَجَ آدُمُ مِنْ أَرْضِ الْهِنْدِ حَاجًا فَمَا تَرَكَ مَنْزِلا أكل فيه وشرب إلا صَارَ عُمْرَانَا بَعْدُهُ، وَجَرَى حَتَّى قدم مكة فاستقبلته اللائكة بالبطحاء، فقالوا، السَّلامُ عَلَيْكَ يَا آدَمُ بِرَّ حَجِّكَ أَمَا أَنَّا قَدْ حَجُدْنَا هَذَا الْبَيْتُ قَبِلْكَ بِٱلْفَيْ عَامٍ.

قَالَ أَنسٌ: قَالَ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلَّمَ: " وَالْبَيْتَ يَوْمَئِذَ يَاقُوتُهُ حَمْرًاءُ جَوِفَاءُ لَهَا بَابَانِ مَنْ يَطَفُ يَرَ مَنْ فِي جُوفُ الْنَيْتَ، وَمَنْ فِي جَوْفُ الْنَيْتِ يَـرَى مَنْ يَطوف، فَقَضَى آدَمُ نَسُكُهُ، فَأُوْحَى اللَّه تَعَالَى النَّهُ يَا آدُمُ قَضَيْتَ نُسُكُكُ؟ قَالَ: نَعَمْ يَا رَبِّ، قَالَ: فَسَلْ حَاجَتَكَ تَغْطَ، قَالَ: حَاجَتِي أَنْ تَغْفَرَ لَى ذَنْبِي، وَذَنْبَ وَلَدَى، قَالَ: أَمَّا ذَنْبُكَ بِا آدَمُ فَقَدُ غَضْرُناهُ حِينَ وَقَعْتُ بِذُنْبِكَ، وَأَمَّا ذُنْتُ وَلَدِكَ فَمَنْ



عَرَفْنِي، وَآمَنَ بِي، وَصَدِّقَ رُسُلِي، وَكَتَابِي غَفَرُنَا لَهُ دنسه".

### ثانيا: التخريد:

الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه ابن عساكرية ، تاريخ دمشق ، (٣٤/٤٩) (ح٥٦٤٧) قال: أخبرنا أبو القاسم إسماعيل بن محمد بن الفضل، أنبأنا المطهر بن محمد الصحاف إملاءً، حدثنا أبو سعید محمد بن علی بن عمر حدثنا أحمد بن الحسين بن أيوب، حدثنا عمران بن عبد الرحيم، حدثنا عبد السلام بن مطهر، حدثنا أبو هرمزعن أنس بن مالك عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «أوحى الله تعالى إلى آدم عليه السلام: أن يا آدم حُجَ هذا البيت قبل أن يحدث بك حدث الموت» القصة.

### ثالثًا: التحقيق:

١- أبو القاسم إسماعيل بن محمد بن الفضل، قال الإمام الذهبي في وتذكرة الحفاظ، (١٢٧٧/٤) (١٠٧٥) (١٥/٤٣): «الحافظ الكبير شيخ الإسلام أبو القاسم إسماعيل بن محمد بن الفضل بن على

القرشي التيمي الطلحي الأصبهاني الملقب بقوام السنة صاحب «الترغيب والترهيب» وغير ذلك مات يوم الأضحى سنة خمس وثلاثين وخمس مائة.. حدَّث عنه أبو القاسم بن عساكن - اهـ.

قلت: وفي هذا الخبر الذي جاءت به القصة حدّث به أبو القاسم بن عساكر عن أبي القاسم اسماعيل بن محمد بن الفضل الأصبهائي.

٢- لذلك أورد هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الإمام السيوطي في «الدرالمنثور في التفسير بالمأثور» (١٣٠/١) وقال: «أخرجه الأصبهاني في ترغيبه وابن عساكر عن أنس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «أوحى الله إلى آدم أن يا آدم حج هذا البيت قبل أن يحدث بك حدث قال: وما يحدث علي يا رب؟ قال: ما لا تدري وهو الموت».

٣- وأورده الإمام المنذري في «الترغيب والترهيب» (١٦٨/٢) وصدره بلفظة: «رُوي» وأهمل الكلام عليه في آخره، وعزاه إلى أبى القاسم الأصبهاني.

وبمعرفة مناهج المحدثين يتبين حال هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة ومنهج الأمام الحافظ المنذري في كتابه «الترغيب والترهيب» يجب على طالب العلم أن يعرفه كذلك الوعاظ والقصاص حتى يقفوا على حقيقة ما نقلوا.

ولقد بين الإمام الحافظ المنذري منهجه في «الترغيب والترهيب» (٢٧/١) فقال:

 أ- «إذا كان إسناد الحديث صحيحًا أو حسنًا أو قاربهما صدرته بلفظ (عن)».

ب- وكذلك إن كان مرسلاً أو منقطعًا أو معضلاً، أو ية إسناده راو مبهم أو ضعيف وُثُق، أو ثقة ضُعف، وبقية رواة الإسناد ثقات، أو فيهم كلام لا يضر، أو رُوي مرفوعًا، والصحيح وقفه أو متصلاً والصحيح إرسائه: أصدره بلفظه: «عن».

ثم أشير إلى إرساله وانقطاعه أو عضله أو ذلك الراوي المختلف فيه.

ج- وإذا كان في الإسناد من قيل فيه: كذاب، أو وضًاع، أو متهم، أو مجمع على تركه أو ضعفه، أو ذاهب الحديث، أو هالك، أو ساقط، أو ليس بشيء،

أو ضعيف جدًا، أو ضعيف فقط ولم أر فيه توثيقًا بحيث لا يتطرق إليه احتمال التحسين، صدرته بلفظ: «رُوِي»، ولا أذكر ذلك الراوي ولا ما قيل فيه البتة فيكون للإسناد الضعيف دلالتان؛

الأولى: تصديره بلفظة: «رُوي ».

الثانية إهمال الكلام عليه في آخره ». اهـ.

٤- بتطبيق هذا المنهج على الخبر الذي جاءت به هذه القصة وأورده المنذري في «الترغيب والترهيب»
 ١٧٨/٢).

أ- نجد أن الإمام المنذري أورد هذا الخبر بلفظة: «رُوي»-

ب- ونجده أيضًا أهمل الكلام عليه في آخره.

جــ إذن يتبين أن هذا الخبر الذي جاءت به القصة تنظيق عليه الحالة الثالثة تمام الانطباق، ويتبين أن في اسناد الخبر من قيل فيه كذاب أو وضاع أو متهم، أو مجمّع على تركه أو ذاهب الحديث أو هالك أو ساقط أو ليس بشيء.

ولما كان من منهج المنذري قوله: «لا أذكر ذلك الراوى ولا ما قيل فيه البتة». اهـ.

قلت: فلا بد من البحث بالتخريج لعرفة رجال الإسناد، ثم البحث في الرجال عن العلة، ولقد تبين مما أوردناه آنفًا في «التخريج» أن هذا الخبر أخرجه أبو القاسم بن عساكر قال: أخبرنا أبو القاسم إسماعيل بن محمد بن الفضل وهو الأصبهاني...».

### وفي هذا السند علتان:

### الأولى: أبو هرمز:

١- قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٢٠٨٧/٤٥٥/٨): «نافع أبو هرمز روى عن أنس سألت أبي عن نافع أبي هرمز فقال: «متروك الحديث».

وقال: سألت أبا زرعة عن نافع أبي هرمز فقلت: ضعيف الحديث؟ فقال: «كما يكون هو ذاهب الحديث».

وقال: حدثنا عباس بن محمد الدوري قال: سمعت يحيى بن معين يقول: «نافع أبو هرمز ليس بشيء».

٢- قال الإمام الحافظ النسائي في «الضعفاء

والمتروكين « (٦٦٢): «أبو هرمز يروي عن أنس ليس بثقة ». اهـ.

٣- قال الأمام الحافظ ابن عدي في «الكامل»
 (٤٨/٧) (١٩٨١/٢٨): «نافع السلمي أبو هرمز
 بصري».اه.

أ- وقال: «حدثنا الحسين بن عبد الله القطان، أخبرنا أيوب الوزان، حدثنا نافع أبو هرمز شيخ من أهل البصرة». اهـ.

ب- وقال: «سمعت أبا يعلى يقول: سألت يحيى بن معين عن نافع أبي هرمز فقال: ليس بشيء». اهـ. جـ- وقال: «حدثنا ابن أبي مريم سألت يحيى بن معين عن أبي هرمز الذي يروي عن أنس فقال: « ليس بثقة كذاب». اهـ.

د- ثم أخرج عدة أحاديث من مناكيره عن أنس وابن عباس مرفوعة ثم ختم ترجمته فقال: «ولنافع أبو هرمز غير ما ذكرت، وعامة ما يرويه غير محفوظ والضعف على روايته بينً». اهـ.

3- وقال الأمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٥٧/٣). «نافع أبو هرمز الجمال مولى بني سليمان يروي عن أنس يروي عن أنس ما ليس من حديثه كأنه أنس آخر، ولا أعلم له سماعًا، لا يجوز الاحتجاج به، ولا كتابة حديثه الا على سبيل الاعتبار. روى عن عطاء وابن عباس وعائشة نسخة موضوعة». اه.

٥- نافع أبو هرمز سماه الإمام الحافظ العقيلي في «الضعفاء الكبير» (١٨٧٩/٢٨٦/٤): نافع بن عبد الواحد أبو هرمز، وقال الغالب على حديثه الوهم، ولا يتابع عليه.

٦- وقال الإسام الذهبي في «الميزان» (٩٠٠٠/٢٤٣/٤): «نافع بن هرمز أبو هرمز وسماه العقيلي نافع بن عبد الواحد، عن الحسن، وعن أنس بن مالك وهو بصري».

ثم نقل أقواله أئمة الجرح والتعديل في نافع أبي هرمز، فنقل تكذيب ابن معين له وقول الإمام أبي حاتم وقول الإمام النسائي، تلك التي خرجناها أنفًا وأقرها.

٧- ثم نقل الحافظ ابن حجر في «اللسان» (١٧٤/٦) (١٧٤/٦)؛ ما ذكره الإمام الذهبي في

«الميزان» وأقره وزاد عليه ما ختم به الإمام ابن عدي ترجمة نافع أبي هرمز والتي أوردناها آنفاً. قلت: يتبين من أقوال أئمة الجرح والتعديل أن نافع أبا هرمز يروي عن أنس متروك، ذاهب الحديث، ليس بشيء، عامة ما يرويه غير محفوظ والضعف على روايته بين، لا يجوز الاحتجاج به ولا كتابة حديثه إلا على سبيل الاعتبار، ليس بثقة كذاب.

وبهذا البيان تصبح قصة «تذكير آدم عليه السلام بالموت لحج البيت» قصة واهية والخبر الندي جاءت به موضوع. كما هو مقرر في علم أصول الحديث قال الإمام السيوطي في «شرح التقريب» (٢٧٤/١): «النوع الحادي والعشرون؛ الموضوع هو الكذب المختلف المصنوع».

ثم بين رتبته فقال: «هو شرالضعيف وأقبحه». ثم بين حكم روايته فقال: «تحرم روايته مع العلم بوضعه في أي معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونًا ببيان وضعه لحديث مسلم: «من حدث عني بحديث يُرى أنه كذب فهو أحد الكاذبين». اهـ.

قلت: وهذه العلة وهي نافع أبو هرمز الكذاب كافية الإسقاط هذا الخبر النذي جاءت به القصة ولكن هناك علة أخرى تزيد هذا الخبر وهنًا على وهن:

#### العلة الأخرى؛ عمران بن عبد الرحيم؛

١- قال الإمام النهبي في «الميزان» (٢٩٤/٢٣٨٣): «عمران بن عبد الرحيم بن أبي الورد قال السليماني: فيه نظر هو الذي وضع حديث أبي حنيفة عن مالك». اه.

٢- ونقل الحافظ ابن حجر في «اللسان» (۱۹۹/٤) (۲۲۱۹/۱۸۲۸) ما ذكره الإمام الذهبي في «الميزان» وأقره وزاد عليه فقال: «وقال أبو الشيخ كان يرمى بالرفض حدث عن عمر بن حفص بعجائب».

قلت: بهذا التحقيق تصبح قصة «تذكير آدم عليه السلام بالموت لحج البيت» قصة واهية. هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

## تأملات في سورة الطلاق



اعداد مصطفى العدوي

وهي كلمة: أنت طالق، أو: طلقتك.

ومنها ما ليس بصريح لكنه يقع به الطلاق إذا كان ينوي ذلك أو يقصده.

فكلمة: (سرحتك) التسريح يدل على الطلاق: فإن الله قال: «تَعَالَيْ مُنْ مُنْكُنُ مُأْمَرِهُ كُلُ » [الأحزاب: ٢٨] والتسريح أيضاً بمعنى: الإطلاق كما قال الله: «رَنِهُ وَالتسريح أيضاً بمعنى: الإطلاق كما قال الله: «رَنِهُ مُنْ مَنْكُونُ وَ الله مَنْ قال: إن المراد بالتسريح بالإحسان الطلاق، وفي ذلك قولان للعلماء. وكلمة (فارقتك) كذلك، قال الله: «أَنْهُمُنُ مَعْرُونُ أَوْ وَكُلُمةً وَاللهُ الله الله الله الله المراد والطلاق: إن المراد فارقتك. يُسال عن نيته، ماذا تقصد بقولك: قد فارقتك؛ إن قال: أقصد الطلاق وقع الطلاق، وإن قال: أقصد فراق المجلس، أو فراق هذه الليلة.

لا تقع طلقة. أي: أن هناك الفاظاً صريحة، والفاظاً تحتاج إلى النية.

أما قول الرجل لامراته: الحقي بأهلك، اعتبرها فريق من العلماء تطليقاً إذا كانت مصحوبة بالنية، وأبى ذلك آخرون، ووجهوا ما ورد في كلام الرسول: (الحقي بأهلك) لا ابنة الحون في بعض الروايات: (أنت طالق الحقي بأهلك) بتوجيهات، لكن سيأتي تحرير القول في ذلك إن شاء الله.

أحكاو طللق الوعتدة

قبال تعالى: ﴿ إِنَّا إِنَّ إِنَّا طَلَّقَتُمُ ٱلنِّنَاءَ فَطَلِقُوهُنَّ

برائي ، [الطلاق:۱]، أي:
مستقبلات عدتهن، أو حيث
يقمن لعدتهن، يعني: لا
تطلقوهن وهن في الحيض، بل
طلقوهن وهن مستقبلات
الحيض، أي: طلقوهن
وهن طاهرات.
قال آخرون: وهو نص

لقد شرع الله لعباده الزواج لبقاء النسل ولتحقيق الاستخلاف في النرض ، ولكن هذه العلاقة قد يشوبها ما يعكرها لذا كان الطلاق في هذه النحيان من محاسن الدين.

**Upload by: altawhedmag.com** 

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

فقد شرع الله تعساده النزواج لبضاء النسل ولتحقيق الاستخلاف في الأرض، ولكن هذه العلاقة قد يشوبها ما يعكرها، حتى يؤدي إلى ضرورة انتهائها، فجعل الله من الطلاق حلاً غثل هذه الأحوال، وقد تحدث الفقهاء عن مسائل هذا الباب وذكروا أحكام المطلقة مفصلة، وبينوا أن الطلاق ينقسم إلى، طلاق سنى، وطلاق بدعي...

بين يدى السورة

سورة الطلاق سورة مدنية، وفيها بيان كم كبير من أحكام الطلاق بعد أن استقرت إلى حد كبير أحوال المسلمين بمدينة رسول الله صلى الله عليه وسلم.

الطلاق لغة وشرعآ

معنى الطلاق لغة: الحل ورفع القيد، أو حل الوثاق، أي: حل الرباط، ومنه الإطلاق، كشخص أطلق شخصاً، أي: كان آخذاً به أو موثقاً إياه ثم أطلقه.

ومن الناحية الشرعية: حلّ عقدة النكاح، أو حلّ عقدة التزويج، أو كما قال الفقهاء: «رفع يد النكاح في الحال أو المآال بلفظ مخصوص أو يقوم مقامه»، وهو عند المذاهب الأربعة. [انظر الموسوعة الفقهية ٢٩/٥]. فالتزويج أو النكاح ينعقد بقول الرجل الذي هو ولي المرأة للزوج، زوجتك موكلتي، أو: موليتي، أو: ابنتي، أو:

فهـنّه العقـدة تنحـل بلفـظ الـزوج: أنـت طالـق، أو طلقتكِ، أو سـرحتكِ، إذا كان التسـريح مصحوباً

بنيـة الطـلاق، أو فارقتـك، إذا كان الفـراق مصحوباً بنيـة الطلاق.

الألفاظ التي يقع بها الطلاق ألفاظ الشي يقع بها الطلاق صريح؛ فلا يحتاج القاضي معه إلى سؤال المطلق عن نيته.

التوحيد العدد وإن السنة الثالثة والأربعون الم

حديث الرسول عليه الصلاة والسلام: (طلقها في طهر لم تجامعها فيه) وهذا طلاق السنة، وطلاق السنة، هو أن يطلق الرجل امرأته في طهر لم يجامعها فيه، أو يطلقها وهي حامل قد استان حملها.

وأضاف إليه بعض العلماء شيئاً آخر: أو يطلقها إذا كانت لم تحض؛ وهي الصغيرة التي لم تحض أو الكبيرة التي حيضها منقطع.

فهذا طلاق السنة بالنسبة للمرأة التي تحيض، أن يطلقها زُوجها في طهر لم يجامعها فيه، أو وهي حامل قد استبان حملها، أي: ظهر حملها.

لكن لو فُرضَ أنه طلقها وهي حائض، أو طلقها في طهر جامعها فيه، فهذا ليس بطلاق على السنة إنما هو طلاق بدعي؛ فقد جاء عمر رضي الله عنه إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم يخبره أن عبد الله بن عمر طلق امرأته وهي حائض، فغضب النبي صلى الله عليه وسلم لذلك غضبا شديداً وقال: (أيلعب بكتاب الله عليه بين أظهركم؟ امره فليراجعها، ثم يمسكها حتى تطهر، بين أظهركم؟ امره فليراجعها، ثم يمسكها حتى تطهر، فليراجعها، ثم تحيض ثم التراجعها، ثم تحيض ثم التماء أمسك وإن شاء طهرين في هذه الرواية الأخيرة، تطهر) أي: جعل لها طهرين في هذه الرواية الأخيرة، هذه الرواية الأخيرة، الاحتياط أو الاستحباب لا الايجاب، إنما هو طهر واحد، يمسكها حتى تطهر، ثم إن شاء طلق وإن شاء المسك قبل أن يمسكها

فترد علينا مسألة على عجل، ألا وهي: هب أن رجلا طلق امرأت وهي حائض، مخالفاً بذلك سنة النبي صلى الله عليه وسلم، فهل تقع هذه الطلقة أو التطليقة أم أنها لا تقع؟ ذهب جماهير السلف والخلف إلى أن هذه التطليقة تحتسب وإن كانت خلاف السنة، ومن هؤلاء مالك والشافعي وأحمد وأبو حنيفة وغيرهم، بينما ذهب شيخ الاسلام ابن تيمية رحمه الله وتبعه تلميذه ابن القيم رحمه الله إلى أنها لا تقع.

وية الحقيقة أن حجة شيخ الإسلام ابن تيمية في هذا الموطن حجة داحضة، وليست بسديدة بحال -وسيأتي

خمب جوامير السلف إلى أن الذي يطلق إورأته ومي حائض تقع مذه التطليقة وتحتسب طلقة، وأن كان ذلك خللف السنة.

بيان ذلك-والصواب في ذلك ما رآه جماهير العلماء من السلف والخلف، ومنهم الأئمة الأربعة: أنها تقع! مع ما فيها من إثم على المطلق.

عيها من إلم على المطبق. أما حجة الجماهيـ رالقائلين بالوقـوع، فمنها ما يلي: أولا: قـول النبـي صلـى الله عليــه

وسلم ل عمر: (مره فليراجعها) قالوا: فلا مراجعة إلا وقد وقع طلاق.

الثاني: قول ابن عمر رضي الله عنهما: (حسبت علي تطليقة)، وفي الرواية الثالثة قيل له: (أو تحتسب تلك تطليقة؟ قال: أومه، أفرأيت إن عجز واستحمق؟). ثالثاً: أنه قال لها: (أنت طالق) وهذه كفيلة بالراد.

أما حجج شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى. وتلميذه ابن القيم رحمة الله عليه فتتلخص في الأتي: أولاً ، أورد من طريق ابن الزبير عن ابن عمر أنه قال: (أنه طلق امرأته وهي حائض، فلم يرها النبي صلى الله عليه وسلم شيئاً).

الأجابة على هذا؛ هذه الرواية ابتداء أعلها جماهير المحدثين، وضعفها من الناحية الحديثية جماهير المحدثين، ويكفينا الدليل والأثر الصحيح بقول هؤلاء الأئمة الجهابذة أنها ضعيفة، وجماهير المحدثين وأهل العلل أعلوا رواية ابن الزبير التي فيها أن النبي لم يرها شيئاً، بل ورد عند الطيالسي أنه قال: (فعدها واحدة)، هذا شيء.

الشيء الأخرفي حالة صحة: (فلم يرها النبي شيئا)، أي: لم يرها شيئاً على السنة، بـل هي علـى البدعة وليس فيها تعلق بالوقوع من عدمه.

الدليل الثاني الذي احتجوا به: رواية مختصرة رواها ابن حزم الأندلسي رحمه الله، وتبعه على هذا الاختصار شيخ الإسلام ابن تيمية، وقد اختصرت اختصاراً أخل بالمعنى إخلالاً شديداً أوقع الباحث في ورطة، وها هو بيان هذا الاختصار ووجهه.

احتجوا بما ذكره ابن حزم بإسناده إلى ابن عمر أنه: (سنل عن طلاق المرأة وهي حائض؟ فقال: لا يعتد بتلك)، فهذا الأثر شنع به ابن القيم رحمه الله تشنيعاً شديداً في زاد المعاد، وفرح به فرحاً شديداً لتقرير مذهبه، وفي الحقيقة أنه اختصار مخل غاية الإخلال،

فالرواية من نفس الإسناد إلى ابن عمر مذكورة عند ابن أبي شيبة في المصنف في باب الأقراء، بهذا الطول: ابن أبي شيبة في المصنف في باب الأقراء، بهذا الطول: لا (سُئل ابن عمر عن طلاق المرأة وهي حائض فقال: لا يعتد بتلك الحيضة) في افزاد كلمة (الحيضة) أي: لا يعتد بتلك الحيضة أنها من الأقراء، أي: زمن العدة التي تعتدها المرأة.

فلما اختصرت قدرها ابن القيم تقديراً آخر، فالرواية:
(لا يعتد بتلك الحيضة)، اختصرها إلى (لا يعتد بتلك)، وقدر محذوفاً وهو: (لا يعتد بتلك الحيضة).
يعني: المرأة إذا طُلقت وهي حائض هل تحسب هذه الحيضة في قوليه: و وَالْمُللَّمْكُ مُرَّمِّهُ الْنَيْسِينَ لَلْنَةُ الحيضة في قوليه: و وَالْمُللَّمْكُ مُرَّمِّهُ التي طلقت فيها المرأة تحتسب من زمن العدة، أو لا تحتسب فلما كانت الرواية (لا يعتد بتلك الحيضة)، واختصرها ابن حزم وتبعه ابن تيمية على لفظ: (لا يعتد بتلك)، وحذفوا كلمة (الحيضة) وحملهم حذفهم أو روايتها محذوفة عندهم على أن يقدروا ما ساغ لهم من تقدير، وهو: لا يعتد بتلك التطليقة، وهذا خطأ مصادم لظاهر الرواية يعتد بتلك التطليقة، وهذا خطأ مصادم لظاهر الرواية التي هي مطولة عند ابن أبي شيبة، وبوب لها ابن أبي شيبة كما أسلفنا في باب الأقراء.

فكان في الحقيقة ما سطره ابن القيم رحمه الله في كتابه زاد المعاد خطاً، إذ طفق يصول ويجول على مذهبه وعلى طريقته من إطالة النفس في المسائل التي ينتصر لها رحمه الله، كما أطال النفس في عدة مواطن، ولكن الرواية الثابتة: (لا يعتد بتلك الحيضة)، دحضت ما دندن حوله رحمه الله تعالى.

فكانت هذه أقوى الحجج التي احتج بها شيخ الإسلام وتلميذه ابن القيم.

مضاهاً إلى ذلك عندهم: أنه عمل محدث، والنبي يقول: (من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد) وهذا ليس من هذا الباب.

قلت: أيضاً إذا وقفنا مع حديث: (من أحدث في أمرنا هذا مما ليس منه فهورد). وفهمناه هذا الفهم الغريب الذي فهمه شيخ الإسلام لكشفنا الكرب عن أقوال الكثيرين. هل في ديننا القتل؟ هل في ديننا أن شخصاً مسلماً يقتل آخر؟ فإذا قلنا: لا عقوبة عليه، والعمل مردود رفعنا عنه حرج القتل.

هـل في ديننا الأبمـان الفاجرة أو الأبمـان الغموس؟ هل يسـتدل لرفع الكفارات عمن أقسـم يميناً غموسـا؟ هل يرتضع عنـه الحكـم؛ أو هل ترتضع عنه العقوبـة بهذا

الفهم؟ باب العقوبات شيء آخر، لا يقال فيه: (من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهورد).

فهل من الإكرام له أن نقول لمن طلق امرأته وهي حائض وخالف السنة أن نقول له: خالفت السنة ولا حرج عليك.

والذي طلقها وهي طاهر نقول له: لا عليك الطلاق واقع لأنك وافقت السنة.

كيف يقبل هذا عقلاً إذا جئنا من ناحية العقل ف شيخ الإسلام يقول ما حاصله: كيف نأمر المطلق امرأته وهي حائض أن يراجعها ؟ ثم بعد أن تطهر نقول له: طلقها مرة ثانية ؟ فنكون قد أوقعنا عليه تطليقتين.

فهذه حجته.

فنصول له: نحن قلنا له: راجعها، ثم بعد ذلك إن شئت أمسك وإن شئت طلق، ولم نأمره أمراً أن يطلقها إذا طهرت، إنما قلنا له: إذا طهرت إن شئت طلقت وإن شئت أمسكت، لكن التي سبقت وقعت عليك، فهي إلى التأديب والتعزير أقرب.

فلا يقال أبداً: إن من طلق امرأته أو خالف السنة وطلق وهي حائض أن طلاقه ليس بواقع، وإن من اتبع السنة طلاقه واقع، وإن من اتبع السنة طلاقه واقع، وهذا كلام واضح غاية الوضوح، فلما أزاد شيخ الإسلام أن يرفع مطلق البدعة عمن طلق المرأة وهي حائض ويقول له: طلاقك ليس بواقع، أنزله بعكس من طلق على السنة، وهذا ليس بسوي ولا بصحيح، وقد قال ابن عمر فيما سمعتم: (حسبت علي تطليقة)، وقال النبي صلوات الله وسلامه عليه: (مره فليراجعها).

كذلك من طلق امرأته في طهر جامعها فيه طلاقه أيضاً واقع: إذ ليس هناك أي دليل يفيد أنها لا تطلق، فما هو الدليل الذي يفيد أنه لا يقع؟ فقد سمعتم ما في الاستدلال بقوله: (من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهورد) من توجيه.

فعلى ذلك كما أسلفنا وأكدنا أن رأي الجماهيسر من العلماء ومنهم الأنمة الأربعة رحمهم الله تعالى هو الرأي الأسد، وهو الرأي الأصوب، والعلم عند الله سيحانه وتعالى.

فلا داعي إذا جاء شخص وقال: أنا طلقت زوجتي شلاث تطليقات أن نفتح له أبواب الشياطين، هو يقول: طلقتها منذ عشر سنوات، فهل أفتش هل كانت تلك الأبيام في حيضها أو لا ؟ هل كنت جامعتها أو لم تجامعها ؟ كل هذا لم يرد عن أصحاب رسول الله عليه

الصلاة والسلام ورضي الله تعالى عنهم، إنما هي وساوس واقباع للآراء وساوس واقباع للآراء الشادة المرجوحة لغير دليل من الكتأب أو السنة الصحيحة، والله أعلم. سكنى المعتدة ونفقتها قال تعالى: "مَطَلِقُومُنَّ لِعِنْدَ مِنْ وَلَالُهُ أَعْلَى وَأَعْمَلُومُنَّ لِعِنْدَ مِنْ وَلَالُهُ أَعْلَى وَأَعْمَلُومُنَّ لِعِنْدَ مِنْ وَلَالُهُ أَعْلَى وَأَعْمَلُومُنَّ لِعِنْدَ مِنْ وَلَقْمَتُهَا وَالْطَالُونَ الْعِنْدَ مِنْ وَلَقْمَتُهَا وَالْطَالُونَ الْعَلَى الْمُعْمَلُومُنَّ لِعِنْدَ مِنْ وَلَقْمَتُهَا وَالْطَالُونَ الْعَلَى الْمُعْمَلُومُنَّ لِعِنْدَ مِنْ وَلَعْمَلُومُنَّ لِعِنْدَ مِنْ وَلَمْ الْعُنْدُونَ وَالْطَالُونَ الْعُلْمُومُنَّ لِعِنْدَ وَلَالْعُومُنَّ لِعِنْدَ وَلَا اللهِ اللهِ اللهُ وَالْمُنْ الْعِنْدُونَ الطَّالُونَ اللهِ اللهُ وَالْمُنْ الْعُنْدُونَ الْعُنْدُونَ اللَّهُ الْعُنْدُونَ اللَّهُ اللهُ وَالْمُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

عَـدوا عـداً دقيقاً، وفيه دليل على الحسـاب، 

وَطَلِقُوهُنَ لِعِلَّتِ وَأَخْصُوا الْعِلَةَ وَاتَّقُوا الله رَبَّكُمْ

لا غُرْحُوهُ مِنْ يُونِهِنَ وَلَا يَخْرُخُ ، [الطلاق:١] فلا 
يجـوز بحـال لأي رجـل طلق امرأتـه طلقـة رجعية أن 
يخرجها من البيت كما يفعل بعض الجهلـة من أهل 
زماننا، إلا أن تأتي بفاحشـة مبينـة، وسيأتي شرح 
معناها إن شاء الله.

ولذلك عبر بقوله تعالى: ﴿ لَ غَرْجُوهُ كَ مِنْ بُونِهِنَ ، [الظلاق: ١] هنا تظهر النكتة والحكمة في نسبة البيوت الى النساء، فهي في العدة ما زال البيت بيتها، ولا يحق للمرأة أن تخرج من البيت أو تأخذ ثيابها وتذهب إلى بيت أبيها وبيت أمها، ولا يحل له هو الآخر أن يخرجها. ﴿ رَلَا يَخْرُخُ لَ إِلّا أَن يَأْتِينَ بِفَيْحِشَةٍ ثُمِينَةً ﴾ [الطلاق: ١] قال بعض العلماء: الفاحشة، إنها الزنا -عياذاً بالله- وقال بعضهم، هي البذاءة على أهل زوجها، مثلاً؛ امرأة متوحشة شرسة على والد النوج والنوج وأم الزوج، فتحدث مفسدة كبرى إذا كانت بهذه الطريقة الشرسة.

وهذا كله في مسألة المطلقة الرجعية، أما المطلقة ثلاثاً التي بُتَ طلاقها فلا سكنى لها بل تحمل ثيابها وتخرج، إذ هي أصبحت أجنبية تماماً عن هذا الزوج.

ويدل لسألة خروج المطلقة البتوتة وأنها لا سكنى لها ولا نفقة: حديث فاطمة بنت قيس رضي الله تعالى عنها، لأنها كانت متزوجة برجل من أهل اليمن فأرسل لها بآخر شلاث تطليقات، يعني طلقها غيابياً من اليمن، وأرسل لها مع وكيله شيئاً من الشعير فسخطته، أي: قالت: هذا قليل.

فذهبت هي ووكيل زوجها إلى الرسول صلى الله عليه وسلم، فقال عليمه الصلاة والسلام: (لا نفقة لك ولا سكنم).

فأخذ بهذا أيضاً جماهير العلماء(١)، وأبي ذلك أمير

من طلـق اورأتــــ فــي طعــر جاوعمـــا فيـــــ طلاقــــــ واقــــــــــــ إذ ليـــس منــــاك أي دليـــل يفيـــد أنمـــا لا تطلـــق.

المؤمنين عمررضي الله عنه، وكان يقضي بأن كل مطلقة رجعية كانت أو غير رجعية لها النفقة والسكني، فقال: (لا ندع كتاب ربنا)، قال عمر: (لا ندع كتاب ربنا)، قال عمر: (لا ندع كتاب ربنا عز وجل لقول

امرأة لا ندري أنسيت أم ذكرت) فقالت عائشة، (إنما أخرجها رسول الله صلى الله عليه وسلم من بيت زوجها: لأنها كانت حادة، في لسانها شيء)، يعني: شديدة في لسانها على أهل زوجها.

لكن أخذ الجمهور بمقتضى حديث فاطمة بنت قيس في أن المطلقة ثلاثاً لا نفقة لها ولا سكنى، وفريق آخر ومنهم أمير المؤمنين عمر أخذ بأن لها النفقة والسكنى لما سمعتموه.

وفريق ثالث كالإمام الشافعي رحمه الله فصل في هذه المسألة فقال: لها السكني لقوله تعالى: ﴿الْكُرُونُ بِنَ حَبُ سَكُمُ مِن وَجُرِكُمُ اللها عَلَى الما النفقة فليست لها؛ لأن النبي عليه الصلاة والسالام ما أقرها على مسألة النفقة.

فإتيان المرأة بالفاحشة المبينة يكسبها أشياء، منها: امرأة مثلاً زنت والعياذ بالله وهي متزوجة، فللزوج أن يعضلها ليذهب ببعض ما آتاها، أي: ليسترد منها بعض الصداق الذي أخذته منه: «لا يَجِلُّ لَكُمْ أَن نَرِنُوا النِّسَاءُ وَكُمْ أَوْلَا مَضُلُوهُنَّ إِلَّا أَن بَأْيَنَ لَكُمْ أَن نَرِنُوا النِّسَاءُ وَكُمْ أَوْلَا مَضُلُوهُنَّ إِلَّا أَن بَأْيَنَ لَا يَعْضِ مَا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ إِلَّا أَن بَأْيَنَ بَعْضِ مَا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ إِلَّا أَن بَأْيَنَ بِعَضِ مَا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ إِلَّا أَن بَأْيَنَ بِعَضِ مَا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ إِلَّا أَن بَأْيَنَ بَعْضِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللل

وتتسبب الفاحشة المبينة أيضاً في إخراجها من البيت إذا طلقت: مُرِّلُكُ خُدُردُ اللهِ [الطلاق:١].

والله أعلم، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

هامش:

### (١) الصواب أن الأقوال الثلاثة كما يلي:

١- ليس لها سكنى ولا نفقة، وهو المذهب عند الحنابلة.
 ١- لها السكنى والنفقة ما دامت في العدة، وهو مذهب الحنفية ورواية أحمد.

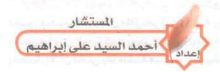
٣- لها السكنى دون النفضة، وهو مذهب المالكية والشافعية ورواية عن أحمد. [الموسوعة الفقهية الكويتية ١٩/٤].

# وقفات شرعية مع قائمة منقولات الزوجية

الحميد لله حميدًا لا ينفيد، أفضل ما ينبغي أن يحميد، وصلَ اللهم وسيلم على نبينا محميد، وعلى آله وصحيه ومن تعبد...

أما بعد، فقد خلق الله سبحانه وتعالى آدم عليه السلام، واستخلفه في الأرض، وخلق له حواء من ضلعه، ليسكن إليها، وشرع الله سبحانه لندريتهما الزواج، لبناء الأسرة نواة المجتمع، وتحقيق العبودية لله، ومع بعد الناس عن شرع رب العالمين، ثارت المسكلات، بين الزوجين وبين أوليائهما، ومن هذه المشكلات، كتابة قائمة بمنقولات الزوجية، ولنا معها هذه الوقفات،

### الحلقة الأولى



الألباني)، وعن ابن عبّاس مرقوعا: (البغايا اللواتي ينكحن أنفسهن بغير بينة) (رواه الترمذي وضعفه الألباني).

الخامس؛ خلو الزوجين من الموانع؛ بأن يكون بالزوجين أو بأحدهما ما يمنع من التزويج من نسب أو سبب كرضاع أو مصاهرة أو اختلاف دين، كأن يكون مسلماً وهي مجوسية، أو تكون مسلمة وهو غير مسلم أو كونها في عدة أو أحدهما محرماً. والله أعلم. [وينظر في هذا كتاب الفقه على المذاهب الأربعة وكتاب المجموع شرح المهذب للنووي].

### ثانيا، المر،

قرر الشرع الشريف حقوقًا للمرأة معنوية، ومالية، وغير ذلك وجعل لها ذمتها المالية الخاصة بها وفرض لها الصداق (المهر) وهي صاحبة التصرف فيه، قال تعالى: ﴿ وَمَاتُوا النِّمَاءُ صَدُقَعِينٌ فِئَةٌ فَإِن طِينَ لَكُمْ عَن

مَنْ رِيْنَهُ فَسًا فَكُوهُ فَيْتُنَّا أَمِينًا ﴿ (النَّسَاءِ: ٤).

والمهرية اللغة والاصطلاح هو المال الذي تستحقه الزوجة ومن في حكمها على الزوج ومن يقحكمها على الزوج ومن يقحكمه بالعقد أو الوطء، وينقسم إلى المهر المسمى: وهو ما اتفق وهي المعاقدان في عقد الزواج، أو

قرر الشرع الشريف حقوقًا للورأة وعنوية، ووالية، وغير ذلك وجعل لها ذوتها الوالية الخاصة بها وفرض لها الصداق (الوهر) وهي صاحنة التصرف فيه.

### الوقفة الأولى: مقدمة لابد منها:

قبل أن نخوض في الحديث عن قائمة منقولات الزوجية، لا بد أن نذكر بعض الصطلحات المهمة المتعلقة، بالموضوع، لتتضح صورته في أذهان القارئ الكريم، وهي:

### أولا: أركان وشروط الزواج:

لكـي يكون الـزواج صحيحًـا، فلا بد مـن توافر أركان وشروط معينـة، وهي،

الأركان الإيجاب والقبول، ولا يشترط أن يكون ذلك باللغة العربية بل يصح بكل لسان.

الشروط: الأول: تعيين الزوجين فـلا يصح النكاح إن قال الوليّ زوجتك بنتي، وله بنات غيرها، حتى يميز كل واحدة بشخصها أو صفتها، كالكبرى أو الصغرى أو فاطمة أو زينب. الثاني: رضا الزوجين.

الثالث: الولي؛ لقوله صلّى الله عليه وسلم في الصحيح: (لا نكاح إلّا بولي) (رواه أبو داود والترمذي، وصححه الألباني)، وقال عليه الصلاة والسلام: (أيما امرأة نكحت بغير إذن وليها فنكاحها باطل، فنكاحها باطل، فنكاحها الألباني).

الرابع: الشهادة على النكاح بشاهدين

ذكرين مكلفين عدلين ولو ظاهرًا، فعن ابن الزبير، (أن عمر أتي بنكاح لم يُشهد عليه إلا رجل وامرأة فقال هذا نكاح السر ولا أجيزه، ولو كنت تقدمت فيه لرجمت) (أخرجه مالك وضعضه

التوحيد العدد ها فالسنة الثالثة والأربعون

اتفق عليه الزوجان
بعد الزواج، ومهر
الثشل، وهو المهرالذي
اعتاد الناس تسميته
لامرأة تماشل هذه المرأة
من أسرة أبيها ممن حالهن
وصفاتهن مثل حالها وصفاتها
فيما يختلف المهر باختلافه،
كالجمال والثقافة، والسن

والمال، والزمان كالثار العرف،

قال الدكتور وهبه الزحيلي في كتابه «أصول الفقه الاسلامي»: «العرف؛ هو ما اعتاده الناس وساروا علي عليه من كل فعل شاع بينهم أو لفظ تعارفوا على اطلاقه لمعنى خاص لا يتبادر غيره عند سماعه، وهذا يشمل العرف العملي والعرف القولي). اهـ.

الوقفة الثانية: الحالات المتعلقة بمنقولات الزوجية وحكم كل حالة:

يصبح المهربعد العقد الصحيح حقاً خالصاً للزوجة، وعلى ذلك فقد ذهب الحنفية، إلى أن قبض المهرحق خالص للزوجة، وليس لأحد أن يقبض عنها الا بتوكيل منها بذلك، صريحاً أو دلالة، سواء أكانت بكراً أم ثيباً، وليس الإذن بالعقد منها إذناً بقبض المهر، هذا إذا كانت الزوجة عاقلة بالغة، ويختلف حكم قائمة منقولات الزوجية باختلاف حالاتها كالتالى؛

الحالة الأولى، قيام الزوج بدفع المر للمرأة أو وليها، ثم شراؤه لنقولات الزوجية،

ففي هذه الحالة يقوم النزوج بدفع المهر للزوجة أو وليها، ثم يقوم هو بشراء منقولات الزوجية، من ماله الخاص.

حكمها: تكون المنقولات ملكًا للزوج، وحقًا خالصًا له، لا يشــاركه فيه أحــد، إلا إذا وهبها لزوجته، فتنتقل من ملكه إلى ملكها.

الحالة الثانية، قيام الزوج بدفع المهر لولي المرأة، وقيامها أو وليها بشراء منقولات الزوجية منه: ففي هذه الحالة يقوم الزوج بدفع المهر المتفق عليه، للمرأة أو وليها، ثم تقوم هي أو وليها بشراء منقولات الزوجية منه.

حكمها، تكون المنقولات حقًّا خالصًا للزوجة؛ لأنها

يصبح الهمر بعد العقد الصحيح حقاً خالصاً للزوجة، وعلى ذلك فقد ذهب الحنفية، إلى أن قبض الهمر حق خالص للزوجة، وليس لنحد أن يقبضه عنها إلا بتوكيل ونما نذلك.

شريت بمهرها.

الحالة الثالثة: عدم قيام الروج بدفع المهر للمرأة أو لوليها، وقيامه بشراء منقولات الزوجية:

فضي هذه الحالة، لا يدفع الروج مهرًا للزوجـة أو وليها، وإنما يقوم بشراء منقولات

الزوجية بدلاً من دفع المهر.

حكمها: تكون المنقولات حشًا خالصًا للزوجة؛ لأنها تقوم مقام المر.

الحالة الرابعة: حكم الاشتراك في شراء منقولات الزوجية:

قد تقوم الزوجة أو وليها بشيراء بعض منقولات الزوجية من مالهما الخاص، سواء تم الاتفاق بينها وبين الزوج على ذلك أم لا.

حكمها؛ تكون تلك المنقولات حقًّا خالصًا للزوجة، مع أحقيتها في تملك منقولات الزوجية الأخرى الواردة في الحالتين الثانية والثالثة السابق ذكرهما آنفًا.

### الوقفة الثالثة: حكم كتابة قائمة بمنقولات الزوجية:

مع خراب الذمم، وانعدام الضمائر، وتضييع كثير من الأزواج لحق وق أزواجهم، رأى كثير من أولياء النساء كتاب قائمة بالنقولات الزوجية (قائمة العفش)؛ لتكون ضمانًا لحق المرأة لدى زوجها إذا ما حدث خلاف بينهما، وتعارفوا على ذلك، وأنكر آخرون هذا المسلك بمقولة (كيف يستأمن ولي المرأة زوجها على لحمه المرأة « ولا يستأمنه على عفشها ؟١) وقد قال النبي صل الله عليه وسلم، (اتقوا الله في النساء، فإنهن عوان عندكم، أخذ تموهن بأمانة الله واستحللتم فروجهن بكلمة الله، ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف) (رواه مسلم)، ونشأ الخلاف بينهما، مما أدى إلى وأد علاقات زوجية عديدة في مهدها، بسبب تمسك كل منهما برأيه وتخطئة الطرف الأخر، فما قو الحكم الشرعي في كتابة تلك القائمة؟

الصحيح هـ و استحباب كتابة تلك القائمة - في الحالات من الثانية إلى الرابعة - للأتي:

أولا: لأن تلك المنقولات مملوكة للزوجة باعتبارها مهرًا لها، وهو دَيْن في ذمة الزوج، وقد استحب العلماء

كتابة الديون؛ لقوله تعالى: ﴿ يَتَأَنُّهَا ٱلَّذِي مَامَنُوا إِذَا تَدَايَعَتُمْ بِدَيْنِ إِلَيْ أَكِلُ مُسَخَّى فَأَكْتُبُوهُ \* (البقرة ٢٨٢)، وقوله ، 36 أَمِنَ بَعْضُكُم مِعْضًا فَلَهُوْدَ ٱلَّذِي أَوْتُمِنَ أَمَنْنَهُ وَلِيَتُقِ ٱللَّهُ رَبُّهُ اللهِ (البقرة

العرف أحد مصادر التشريع الإســـلامي مــا لــو يتعــارض مع نص من كتاب أو سنة اجتماد مع النص.

ثانيا، سدا لذريعة الفساد

، فمع خـراب الذمم وفسـادها بـأكل كثير من الأزواج حقوق زوجاتهم، فيستحب كتابتها.

شالشا، قسال تعالى: « خُذِ ٱلْمَنْوَ وَأَمْرٌ بِٱلْمُرْفِ وَأَعْرَضَ عَن الأعراف: ١٩٩)، ويقصد بالعرف برأي كثير من العلماء ما تعارف الناس من الخيسرية المعاملات والعادات، ولما أمر الله سبحانه نبيه بالأمربه كان ذلك دالا على اعتباره في الشرع، والالماكان للأمربه فائدة، وقد تعارف الناس كتابة تلك القائمة، وكتابتها لا تخالف الشرع، بل توافقه، فيستحب العمل بها. وهذا ما أيدته اللجنة الدائمة للإفتاء بالملكة العربية السعودية في الفتوى رقم (٨٨٧٥)؛ حيث سئلت: (ما حكم الإسلام في ما يسمى بـ (القائمة) وهي عندنا: أن تكتب في وثيقة الزواج وهي تتكون من المنقولات التي أحضرها العريس أو التي لم يحضرها العريس، ويقال: إنها مِن المصالح المرسلة لخراب الذمم، قياسا بوثيقة الزواج؟)

فأجابت: «إذا كان الأصركما ذكر، فلا مانع من ذكرها في وثيضة النزواج، والتوقيع من كل من الزوجين عليها حتى إذا حصل خلاف يوجب الخلع يكون ما دفعه الزوج واضحًا لا لبس فيه. ، اهـ. وكذا ما أيدته دار الإفتاء المصرية في الفتوى رقم ٤٠١٧ بتاريخ ١٠١٣/٨/١٧ حيث سئلت عن حكم الشرع في قائمة العفش التي يطلق عليها قائمة المنقولات الزوجية حيث تردد أنها بدعة لا أصل لها في الإسلام وأنه يجب الإقلاع عنها؟ فأجابت: (قرر الشرع الشريف حقوقا للمرأة معنوية وماليــة وغير ذلك، وجعل لها ذمتها المالية الخاصة بها، وفرض لها الصداق وهي صاحبة التصرف فيه، وكذلك الميراث، ولها أن تبيع وتشـتري وتهب

مَا مُلَكَتُ أَيْمَنُكُمُ كُنَّ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَأَحِلَ لَكُمْ مَّا وَرَآءَ ذَالِكُمْ أَنْ تَسْتَغُوا بِأَمُولِكُمْ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسْتِفِعِينَ فَمَا أَسْتَمْتُعْتُم بِهِ. مِنْهُنَّ فَعَالُوهُنَّ أَجُورُهُنَّ وَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا تَرْضَيْتُ مِيهِ مِنْ بَعْدِ ٱلْفَرِيضَةِ إِنَّ ٱللَّهُ كَانَ

1 (YE : elmil) ( ( Sala ).

تعالى في شأن الصداق

أي المهر: (ومَانَا

النسآة صدقتين بخلة

فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ

يَنْهُ فَمْسًا فَكُلُوهُ هَيْسًا ثَرِينًا )

(النساء:٤)، وقوله تعالى:

(وَٱلْمُحْصَنَدَتُ مِنَ ٱلنِسَاءِ إِلَّا

وإذا ما قامت المرأة بإعداد عش الزوجية بمقدم صداقها سواء أمهرها الزوج الصداق نقدا أوقدمه إليها في صورة جهاز أعده لعش الزوجية فيكون هذا الجهاز قد جاء ملكا للزوجة ملكا تامًا بالدخول، وتكون مالكة لنصفه بعقد النكاح إن لم يتم الدخول كما جاءت بذلك نصوص القرآن الكريم وسنة سيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم، وعادة ما يكون هذا الجهازي بيت الزوجية الذي يمتلكه الزوج ملكا تامًا أو مؤجــرًا لله من الغير، فيكون الجهاز تحت يد وقبضة النزوج، فلما قلت الندمم وكثر تضييع الأزواج لحقوق أزواجهم رأى المجتمع كتابة قائمة بالمنقولات الزوجية (قائمة العفش)؛ لتكون ضمانا لحق المرأة لدى زوجها إذا ما حدث خلاف بينهما، وتعارفت الأمة على ذلك. والعرف أحد مصادر التشريع الإسلامي ما لم يتعارض مع نص من كتاب أو سنة أو إجماع أو قياس؛ لأنه لا اجتهاد مع النص ولقول الحبيب المصطفى صلوات الله عليه وآله وسلم: « ما رآه المسلمون حسنا فهو عند الله تعالى حسن، وما رآه المسلمون قبيحًا فهو عند الله تعالى قبيح، رواه أحمد، - (قال عنه الألباني: لا أصل له مرفوعًا)، والقائمة ليست أمرًا قبيحًا، ولكنها أمر حسن فلا حرج في فعلها. والله سبحانه وتعالى أعلم). اهـ.

فإذا لم يكتب الزوجان قائمة بمنقولات الزوجية، فإن حق الزوجة في العفش لا يسقط لجرد أنه لم يُكتب في عقد النكاح، فالعقد إنما هو لتوثيق الحقوق وإثباتها عند التنازع، وليس له أثر في استحقاق حق أو إسقاطه شرعا.

وللحديث بقية إن شاء الله.

وتقبل الهية وغير ذلك من المعاملات المالية، قال





الله قطائه التي التي القائم الخائم الخائم الشيائي الشيائي الشيائي الثانم الذي ربي حجيدًا صادقًا ليتبيئل في الاقتبال به الله قطائه والتي والتي الاقتبال به الله قطائه الله قطائه والتي والتي والتي حيثًا صديبًا صادقًا ليتبيئل في الاقتبال به الله على ال

0000

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين: القرآن والسنة الصحيحة، ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

0000

الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط؛ عقيدةً وعملاً وخُلُقًا

0000

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرع غيره - فيما لم يأذن به الله تعالى - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.

جماعة أنصار السنة المحمدية

العمل بالكتاب والسنة بفهم سلف الأمة

# مفاجأة سارة





## موسوعة التوحيد



- 🏟 بشرى سارة لإدارات الدعوة في فروع أنصار السنة بأنحاء الجمهورية .
- 😭 الموسوعة العلمية والمكتبة الإسلامية في شتى العلوم ، اثنان وأربعون عاما من مجلة التوحيد
  - 🐵 أكثر من ٨٠٠٠ بحث في كل العلوم الشرعية من مجلدات مجلة التوحيد.
  - 📦 استلم الموسوعة ببلاش بدون مُقَدّم ؛ فقط ادفع ١٠٠ جنيه بعد الاستلام على ثمانية أشهر .
    - أو من يرغب في اقتنائها فعليه التقدم بطلب للحصول عليها من إدارة الدعوة بالفرع التابع له أو من خلال قسم الاشتراكات بمجلة التوحيد بطلب مُزَكِّى من الفرع.
  - علماً بأن نموذج طلب الشراء والإقرار المرفق به من قبل الفرع موجود على موقع أنصار السنة وصفحة الفيسبوك الخاصة بكل من رئيس التحرير وصفحة مجلة التوحيد .
- 会 هدية لكل من يرغب في اقتتاء كرتونة المجلدات عبارة عن فهرس عام للمجلة وفهرس موضوعي يسلم بعد طبعه للفروع والمشتركين.

ومفاجاة آخرى ومفاجاة آخرى العجلد الجديد لعام ١٤٢٤ هـ العجلد الجديد لعام ١٤٣٤ هـ موجود الآن؛ سارع بالعصول عليه بـ ٢٥ جنيها فقط

23936517

Upload by: altawhedmag.com