

السلام عليكم

مُ أقبلتُ با عبدُ 19

والعيد وإن كان فيه مباحات دنيوية، فلو حسنت فيها النية، وخرجت عن الإسراف والعشوائية، تحققت فيها إرادة ريانية، هي شكره، والتقرب إليه وذكره، مُر<mark>َائُحَمْرُهُاً</mark> الله عَلَى مَاهَدَنكُمْ وَلَمَاحَمْ وتَحَارب، ليلتقي بخصومه العيد أن يأتي كل من تَخَاصمَ وتَحَارب، ليلتقي بخصومه ويتقارب، فقد غفر الله الذنوب وستر العيوب، إلا لمن تشاحن وتلاحى، وامتدت العداوة بينه وبين أخيه حتى يصطلحا، وخيرهما عند رب الأنام، الذي بادر وبدأ

العيد ألا ننسى إخوانًا لنا في بلاد حولنا شردتهم الخطوب، وأنهكتهم الحروب، أب فقيد ، وجد قعيد، وأم ثكلى تحمل من الغم المزيد ، قد عصر الغم مهجتها ، وأمات الهم بهجتها.

فاللهم فرج همهم ، وبدلهم من بعد خوفهم أمنا.

جاء العيد عليهم فلم يروا فرحته، ولم يستشعروا لذته، فَقَدَمَ ولم يشعروا بقدومه، ومضى والكثير مُثْقَلٌ بهمومه، أنتَ تقول: «عيد سعيد» ، وهم يقولون: بِمَ أقبلت يا عيد؟{

التحرير

بالسلام.

ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرشاً ، السعودية ٦ ريالات ، الامارات ٦ درهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، الغرب دولار أمريكي ، الاردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا ٢ دولار ، أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوي

۱- في الداخل ٣٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

٢- ٢ الخارج ٢٥ دولاراً أو ١٠٠ ريال سعودى أو مايعاد لهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الأسلامى فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة حساب رقم /١٩١٥٩٠،

#### بشرىسارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها بالمجلة على البريد الإلكتروني q.tawheed@yahoo.com

#### التحرير

 $\times$ 

۸ شارع قولة عابدين ـ القاهرة ت:١٢٩٣٦٦٦١ ـ فاكس ٢٢٩٣٦٦٦٢

البريد الإلكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

رفيس التحرير، GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات ت:١٧ ٥ ٢٢٩٣٦

ISHTRAK, TAWHEED@YAHOO.COM

اللركز العام، هاتف ۲۳۹۱۵٤۰۲۰-۲۳۹۵۵۲ WWW.ANSARALSONNA.COM

 $\times$ 

تحملم التنارئ كرتونتة كاملة تحتوي على ٤٧ مجاندا مع مجاندات مجانة التوحيد مع ٤٧ ستة كاملة

# Upload by: altawhedmag.com

 $\sim\sim\sim\sim\sim\sim\sim\sim$ 

|        | والمست التلكة والأريمون / العدد ، 118 - الموال ديور      |
|--------|----------------------------------------------------------|
|        | الم في هسنا العساد كم                                    |
| T      | فتتاحية العدد: الرئيس العام                              |
| 1      | قه التعامل مع الأزمات: د. عبد الرحمن السديس              |
| 1.     | اب التفسير، د. عبد العظيم بدوي                           |
| 15     | حقيق الإسلام لأمن المجتمع؛ الشيخ صفوت الشوادية           |
| 11     | اب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق                            |
| 11     | رر البحار، علي حشيش                                      |
| 77     | قفات وعبر في الصلاة على خير البشر، صلاح عبد الخالق       |
| YY     | رحة العيد : عبده أحمد الأقرع                             |
| ۳.     | عيادنا بين العادة والعبادة، الشيخ محمد البشير الإبراهيمي |
|        | قفات تربوية في ختام شهر رمضان:                           |
| **     | عبد العزيز مصطفى الشامي                                  |
| *7     | إحة التوحيد: علاء خضر                                    |
| ۳۸     | راسات شرعية: متولي البراجيلي                             |
| 15     | باذا بعد رمضان: صلاح نجيب الدق                           |
| ٤٦     | اب الاقتصاد: د. علي أحمد السالوس                         |
|        | ظرات في سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم:                  |
| 29     | جمال عبد الرحمن                                          |
| 07     | حذير الداعية من القصص الواهية: علي حشيش                  |
| ov     | دخل إلى العقيدة الإسلامية: د. عبد الله شاكر              |
| 17     | لتعصب وأثره على الأمة: أسامة سليمان                      |
| 75     | ترائن اللغة والنقل والعقل: د. محمد عبد العليم الدسوقي    |
| 7.7    | باب الفقه: د. حمدي طه                                    |
| ¥1     | باب الفتاوى                                              |
| 1000   | and a second inclusion                                   |
| in the | and the state of the state of                            |
| N.C.   | The state of the state of the state of the               |

جماعة أنصار السنة الحمدية صاحبة الامتياز رئيس مجلس الإدارة د. عبدالله شاكر الجنيدي الشرف العام د. عبد العظيم بدوي رئيس التحرير مالسعدحاتم للجنةالعلمية مالعبدالرحمن عاوية محمد هيكل د.مـرزوق مـحمد مـرزوق مدير التحرير الفني حسين عطا القراط سكرتير التحرير مصطفى خليل أبو المعاطى لأخراج المسحف مدرجىمحمد حمدمحمودفتحي

فاعلم أته لا إله إلا الله

مطابع الأهرام التجارية قليوب مصر

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد

الدور السابع

٥٥٧ حفية المرقع المرقع الكرقع الا والميقاة والكرمسالة والكال مصروه ٦٦ ووكرة كارج مصر المالة سمر الشجع

التوزيع الداخلي ، مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

# Upload by: altawhedmag.com

 $\times$ 

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وعلى آله وصحبه، وبعدُ:

فإن تعظيم الله تعالى، ومعرفة قدره، والقيام بحقه من أوجب الواجبات على العباد، فهو الخالق البارئ المصور، مالك الملك جل في علاه، وجميع الكائنات بما أودع فيها رب العباد تشير إلى عظمته وتدل على ربوبيته ووحدانيته، ولو نظر العبد نظرة سريعة إلى عظيم صنع الله فيه لعرف الآيات البينات الدالة على ذلك، وصدق ربي- عز وحل-في قوله: « وَقَ أَشَكُرُ أَفَلاً بُعَرُونَ » [الذاريات: ٢].

والعبد ينتقل من طور إلى آخر، ومن حال إلى حال، وقد رُكَّب من أعضاء وضع كل عضو منها في الموضع المفتقر إليه، إلى غير ذلك مما لا يمكن أن يحصيه قلم كاتب، أو يستوفي الكلام فيه لسان بليغ، ولهذا وجب على كل مخلوق معرفة عظمة ربه ومولاه، وما يستحقه من العبودية وحده دون سواه، ووصفه بما يليق به سبحانه، وقد نعى نوح على قومه تعظيمهم لربه، كما ذكر القرآن الكريم ذلك في قوله، « مَا لَكُولَا لَرْجُونَ لِلَوَقَالَ» [نوح؟]، قال ابن عباس في الأية، «ما لكم لا تعظمون الله حق عظمته».

وعن مجاهد أنه قال: «لا تبالون عظمة ربكم».[انظر تفسير الطبري ج٥٩/٢٩].

وقال الحسن: «لا تعرفون لله حقًا ولا تشكرون له نعمة». وقال ابن كيسان: «ما لكم لا ترجون في عبادة الله أن يثيبكم على توقيركم لله». [معالم التنزيل للبغوي ج٢٩٨/٤].

كما نعى الله في كتابه على المتكرين لبعثة الأنبياء والمرسلين، واعتبر ذلك تنقيصًا لرب العالمين، قال تعالى: «رَمَا قَدَرُوا أَلَثَهُ حَقَّ قَدَرُوء إِذَ قَالُوا مَا آنَزَلُ أَلَثَهُ عَلَى بَشَرِ مِن مَقَرَّرُه [الأنعام: ٩]، والمعنى: ما عظموه حق تعظيمه، وما وصفوه حق صفته، وقد تتابعت كلمات أهل العلم والمصلحين في كل زمان ومكان على أهمية مراعاة حق الله تعالى، ووجوب تبجيله وتعظيمه، والنهي عن شتمه وسبّه سبحانه، غير أن فريقًا من الناس لم يعرف ذلك كالمكذبين للرسل، أو تعالى، ولهذا فإني ساذكر هنا بعضًا من الأدلة الناهية عن نظانين أن حرية التعبير عن الرأي تبيح لهم سبّ الله تعالى، ولهذا فإني ساذكر هنا بعضًا من الأدلة الناهية عن أولاً بذكر معنى السب، قال ابن منظور: «السَبّ الشتم، وهو مصدر: سبّه يسبّه سبًا: شتمه، والتساب: الشتم، وتسابوا: تشاتموا». [لسان العرب ١/ ٥٥٤، ٢٥٤].

دا عبدالله شاكر الجنيدي www.sonna\_banha.com

بقلرا الرئيس العام

له تو

4019

عن سله

لتوحيد العدد عام السنة الثالثة والأربعون

قال سبحانه: «وَلَا تَسُبُوا ٱلَّالِيَّيَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَيَسُبُوا آللَهُ عَدُوا بِعَيْرِ عِلْمٍ » [الأنعام:١٠٨]، وسبهم له ليس على أنهم يسبونه صريحًا، ولكنهم يخوضون في ذكره، فيذكرونه بما لا يليق، ويتمادون في ذلك بالمجادلة فيزدادون في ذكره بما تنزه تعالى عنه. [المفردات: ص٢٢٥].

قلت: وهذا نوع من السب الواقع في حق الله تعالى، ويفهم من هذا أن الكلام الذي يقصد به الانتقاص والاستخفاف، أو الاستهزاء ونحوه كالإهانة، والقول الفاحش، والإشارة الفاحشة كل هذا يعد من السب، ولا ريب أن سبَّ الله تعالى من أقبح وأشنع الجرائم ولا ينفع فاعله ادعاؤه التوحيد والإيمان.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية

رحمه الله: «فمن اعتقد الوحدانية في الألوهية لله سبحانه وتعالى، والرسالة لعبده ورسوله صلى الله عليه صلى الله عليه وسلم، ثم لم يتبع هذا الاعتقاد الإجلال والإكرام الذي هو حال في

الـــذي هــو حـــال فِـــ القلب يظهر أثره على الجـــوارح، بـل قـارنـه الاستخفاف والتسفيه

والازدراء بالقول أو الفعل، كان وجود هذا الاعتقاد كعدمه، وكان ذلك موجبًا لفساد الاعتقاد ومزيلاً لما فيه من المنفعة والصلاح، إذ الاعتقادات الإيمانية تزكي النفوس وتصلحها، فمتى لم توجب زكاة النفس ولا صلاحها، فما ذاك إلا لأنها لم ترسخ في القلب، ولم تصر صفة ونعتًا للنفس. [الصارم المسلول ١ /٣٧٥].

والقرآن الكريم قد احتاط للذات الإلهية، غاية الاحتياط وذلك بكثرة ذكر صفات الجلال والكمال، وتنزيهه سبحانه عن صفات النقص،

وكذلك نهيه سبحانه عن سب آلهة المشركين التي يعبدونها من دون الله، حتى لا يترتب على سبها سبُّرب العالمين، قال الله تعالى: «وَلَا تَسَبُّوا اللَّبِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُوا اللَّه عَدْوا مِعَرِ عِلَّه اللانعام:١٠٨]، قال ابن كثير في تفسيره: «يقول الله تعالى ناهيًا لرسوله صلى الله عليه وسلم والمؤمنين عن سب آلهة المشركين، وإن أعظم منها، وهي مقابلة المشركين بسب إله المؤمنين، وهو الله لا إله إلا هو كما قال علي بن أبي طالب عن ابن عباس في هذه الآية: قالوا: يا محمد، لتنهين عن سب آلهتنا، أو لنهجون يا محمد، لتنهين عن سب آلهتنا، أو لنهجون

ربك، فنهاهم الله أن يسبوا أوثانهم، وقال عبد الرزاق عن معمر عن قتادة:

> ليس سب الله فقط أن يقع لفظاً صريحاً بل من سبّه: الخوض في ذكره بما لا يليق،

والتمادي في ذلك بالمجادلة

في ذكره بما تنزه عنه.

كان المسلمون يسبون أصنام الكفار، فيسب الكفار الله عدوًا بغير علم، فأنزل الله الآية. [تفسير ابن كثير

۲۲٤/۲]۔ ر ومن هذا

القبيل- وهو تحرك المسلحة للفسدة أرجح منها-ما جاء في البخاري وغيره عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال: قال رسول الله

صلى الله عليه وسلم: « إن

التوحيد

من أكبر الكبائر أن يلعن الرجل والديه، قيل: وكيف يلعن الرجل والديه؟ قال: يسب الرجل أبا الرجل فيسب أباه ويسب أمه». [خ: 0940].

وقد استبعد السائل في الحديث أن يسب الرجل والديه؛ لأن الطبع المستقيم يأبى ذلك، فبين له النبي صلى الله عليه وسلم أنه وإن لم يتعاط السبَ بنفسه في الأغلب الأكثر، لكن قد يقع منه التسبب فيه كما في هذه الحالة، قال ابن بطال: «هذا الحديث أصل في سد الذرائع،

شوال ١٤٣٥ هـ

ويؤخذ منه أن من آل فعله إلى محرم يحرم عليه ذلك الفعل، وإن لم يقصد إلى ما يحرم، والأصل في هذا الحديث قوله تعالى: « وَلَا تَسُبُّوا ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ » [الأنعام:١٠٨]، واستنبط منه الماوردي منع بيع الثوب الحرير ممن يتحقق أنه يلبسه. [فتح الباري ٤٠٤/١٠].

ومثل هذا الكلام من هؤلاء الأئمة الأعلام يدل على الفقه في الدين- رحمهم الله- وما أرى التنبيه عليه في هذا المقام أن خصمك إذا تكلم معك بجهل وسفاهة لم يجز لك أن ترد عليه بمثل قوله؛ لأن هذا يفتح باب المشاتمة والسفاهة، وهذا مما يترفع عنه العقلاء، وقد لعن الله في كتابه من آذاه في الدنيا والأخرة والسب والاستهزاء من أعظم الأذية، قال الله تعالى:

إِنَّ ٱلَّتِنَ يُؤَدُّونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ تَعَنَّهُمُ ٱللَّهُ فِ ٱلَّذَيْا وَٱلْآخِرَةِ وَأَعَدَ هُمْ عَذَابًا مُعِياً، واللعن هو الطرد واللعن هو الطرد رحمة الله واقع على من فعل نصالى فالدنيا والآخرة رجاء للقرب معه؛ لأن المبعد في الدنيا يرجو المرية في الآخرة، فإذا

أبعد أيضًا في الآخرة فقد خاب وخسر، وينبغي أن يعلم أن أذية الله تعالى لا تضره سبحانه؛ لأن الأذى على نوعين، أذى يضر، وأذى لا يضر، والله تبارك وتعالى لا يضره شيء، كما جاء في الحديث القدسي: «يا عبادي، إنكم لن تبلغوا ضري فتضروني». [مسلم: ٢٥٧٧].

وقد فضح الله المنافقين في كتابه لما استهزءوا بالله وآياته ورسوله صلى الله عليه وسلم كما قال تعالى: « يَحْدَرُ ٱلْمَنْنِفِقُونَ أَنَ ثَنَزَلَ عَلَيْهِمْ سُورَةً لَنَبِتُهُم بِمَا فِي قُلُومِهُمْ قُل اسْتَهْزِئُوْ

إن الله عنيج مَا عَدَرُون () وَلَن سَأَلَتُهُمْ لَيُقُولُنَ إِنَّمَا حُنَّا غَوْضُ وَلَلْعَبُ قُلْ أَبِاللَّهِ وَمَايَئِهِ وَرَسُولِهِ كُمَتُم مَنْ لَحُنَا غَوْضُ وَلَلْعَبُ قُلْ أَبِاللَّهِ وَمَايَئِهِ مَنَرَشُ مَدَ إِيمَنِكُو إِن فَعَفَ عَن طَآمِعَةِ مِنكُم نُعَذِرُوا قَدَ مَامَعَةً بِأَنَهُم صَائُوا مَعْمَ عَن طَآمِعَةِ مِنكُم نُعَذِبًا مقد ذكر المفسرون في سبب نزول الآية أقوالا متعددة منها ما ذكره ابن كثير عن قتادة أنه وقد ذكر المفسرون في سبب نزول الآية أقوالا متعددة منها ما ذكره ابن كثير عن قتادة أنه وركب من المنافقين يسيرون بين يديه، فقالوا: وركب من المنافقين يسيرون بين عديه، فقالوا: يظن هذا أن يفتح قصور الروم وحصونها، هيهات هيهات، فأطلع الله نبيه صلى الله عليه وسلم على ما قالوا، فقال: «عليَّ بهؤلاء النفر». فدعاهم فقال: «قلتم كذا وكذا»، فحلفوا: ما كنا إلا نخوض وناهه. [تفسير ابن

كثير ٢/٧٧]. وأق ول: تبا وأق ول: تبا كانوا خائضين لاعبين لم يجدوا إلا الرب العظيم وآياته ورسوله صلى الله عليه وسلم، وقد الله تعالى وأفعاله وشرعه وآياته المنزلة على عبده، وأفعال

رسوله صلى الله عليه وسلم وأخلاقه وسيرته كان ذلك استهزاءً بجلال الله وكماله، ولا يقبل اعتذار فاعل ذلك بأنه هازل غير جاد.

يقول الشيخ رشيد رضا رحمه الله: «والمعنى أن الله تعالى نبأ رسوله صلى الله عليه وسلم نبأ مؤكدًا بصيغة القسم أنه إن سألهم عن أقوالهم هذه يعتذرون عنها بأنهم لم يكونوا فيها جادين ولا منكرين، بل هازلين لاعبين، كما هو شأن الذين يخوضون في الأحاديث المختلفة للتسلي والتلهي، وكانوا يظنون أن هذا عذر مقبول

> التوحيد العدد ١٤ السنة الثالثة والأربعون

# Upload by: altawhedmag.com

لعن الله تعالى في كتابه

من آذاه في الدنيا والأخرة

وذلك بطرده وإبعاده عن

رحمة الله تعالى .

لجهلهم أن اتخاذ أمور الدين لعبًا ولهوًا لا يكون إلا ممن اتخذه هزوًا، وهو كفر محض، ويغفل عن هذا كثير من الناس يخوضون في القرآن والوعد والوعيد، كما يفعلون إذ يخوضون في أباطيلهم وأمور دنياهم، وفي الرجال الذين يتفكهون بالتنادر عليهم والاستهزاء بهم». [تفسير المنار ٢٠/٣٢].

وقد تتابعت أقوال أهل العلم في التحذير من السخرية والاستهزاء برب البرية، أو بشيء مما أنزله، أو من آياته الكونية، وكذلك من أرسل من الأنبياء والمرسلين، ولذلك وجب- ولا بد-من تعظيم الله تعالى ومعرفة قدره، وما وقع المشركون في الشرك، وما عُبدت الأصنام إلا بسبب عدم معرفة قدر الكبير

قال ابن القيم- رحمه الله-: «ومن عرف الله أحبه على قدر معرفته به، وخافه ورجاه، وتوكل عليه، وأناب إليه، ولهج بذكره، واشتاق إلى لقائه، واستحيا منه، وأجله وعظمه على قدر معرفته به».[مدارج السالكين ٣٥٥/٣].

هذا وسب الله تعالى يقع على نوعين؛ الأول: سبّ مباشر، كلعنه والاستهزاء به، وتنقصه سبحانه، وهذا يقع من الكافرين والمنافقين، والثاني: سبّ غير مباشر، كسبّ ما يتصرف الله به من آياته أو مخلوقاته، وهذا يقع من بعض

العوام وجهلة المسلمين، ولا يقصدون بذلك رب العالمين، ولكن يجب ألا يقع فيه المسلم؛ لأن هذا فيه إيذاء لله تعالى، كما في الصحيحين وغيرهما من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «قال الله عز وجل، يؤذيني ابن آدم يسب الدهر، وأنا الدهر، بيدي الأمر أقلب الليل والنهار، والمعنى أن ما يقع في الكون من مخلوقات الله تعالى أن ما يقع في الكون من مخلوقات الله تعالى وآياته بتدبر الله سبحانه، فالشمس والقمر، والليل والنهار مُسيرة بأمر الله، ولا تخرج عن إرادته وحدد، وليس لها مشيئة أو اختيار، فسبُّها تعد على مُسيرها سبحانه، واعتراض على حكمته وإرادته، فكان سبها سبًا لله بطريق اللزوم.

> كثرت أقوال أهل العلم في التحذير من السخرية والاستهزاء برب البرية أو بشيء مما أنزله أو بآياته الكونية أو أنبيائه ورسله.

الحديث: «أنا صاحب الدهر ومدبر الأمور التي ينسبونها إلى الحدر، فمن من أجل أنه فاعل هذه ربه الذي هو فاعلها ». [فتح الباري: ٨/٥٧٥]. أحـذر غايـة الحددر

قال الخطابي-

رحمه الله- في معنى

من تنقص الله تعالى

التوحيد ( ٥

وسبه، أو الاعتراض على أمره وحكمه، أو الاستهزاء بآياته الشرعية، كالقرآن الكريم، وذلك بالنيل منه، أو القول بأنه أساطير الأولين، أو كان لأمة سلفت وانتهت، كذلك لا يجوز الاستهزاء بشيء من شرائع الإسلام وشعائره؛ كالصلاة والصيام والحج وغير ذلك.

أسأل الله تبارك وتعالى أن يرزقنا الأدب مع الله، وتعظيمه وتعظيم حرماته بما يليق بجلاله وكماله، والحمد لله رب العالمين.

شوال ١٤٣٥ هـ

فقه التعامل مع الأزمات

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده:

أمًا بعد، فيا عباد الله، أوصيكم ونفسي بتقوى الله الملك الرزّاق، ففي تقواه سبحانه أوفرُ الخلاق، وبها النّجاة يومَ التّلاق، فكونوا في تحقيقها في تنافس واستياق، واحدروا التفريط فيها فعاقبة أهله المُثلاث التي لا تطاق، وما لهم منّ الله من ولي ولا واق.

#### حاجة الأمة إلى فقه التعامل مع الأزمات؛

أيَّها المسلمون، في ظلَّ النوازل والأزمات وفيَّ خضَمَ تداعيات الأحداث والنَّكبات تتعاظم حاجة الأمَّة إلى الفقه العميق والنُّظر الدقيق والمُنْعج

> الوثيق المتمثّل في فقه التعامل مع الأزَمات وَالنَّوَازِل حتى لا تختلط الأوراق وتنقلبَ الموازينَ وتنعكسَ المعايير، ولكيلا تـزلَ الأقـدام وتضلُ الأههام وتكلُ الأقـلام ويختلُ الإعلام.

#### خطورة النوازل والأزمات،

ية النّوازل والأزمات يتعاظم الخطرُ على الهويّة والثوابت. وتحتاج سفينة الأمّة إلى رُبّان مهرة يحسنون قيادة دفّتها إلى شاطَى السلامة والنجاة وساحل الأمن والأمان؛ حتى تحفّظ

للأمة حقوقها العقديّة والأمنيّة في تحقيق لكلمة التوحيد وتوحيد الكلمة عليها، لأنّهما صمامً الأمان أمام العواصف الَهوجاء التي تمرّ بها أمّتنا، وتكاد لخطورتها تنسيها كلّ الأزّمات التي مرّت عليها في تأريخُها الماصر.

#### سنة الابتلاء:

معاشر المسلمين، لما كانت هذه الدنيا دارَ اختبار وابتلاء وممرًا إلى الآخرة دار الحساب والجزاء شاء المولى جَلَ وعلا لحكمته أن يتقلّب فيها النَّاس بين السراء والضراء والشدَة والرَحاء، وأن يتعرّضوا للمصائب والمحن، ولا تخلو حياتهم من نوائبً



#### وأزمات وفتَن، ولله في ذلك كلَّه الحكمة البالغة. نعمة الشريعة الإسلامية:

ومن رحمته جلّ وعلا بعباده أن منّحهم شرعَةً عَرَاء تَحَكمهم فَيْ جميع الطّروف والأوقـاتَ، تنير لهم الطريقَ في السراء والضراء وحين البأس والأرزاء، وتأخذ بأيديهم أيّامَ المحن والشدائد والأزمات، وهذا السَّن الربانيَ تنزَه عن الحَسَب والنُسَب وأقاَم

ية البرايا الذهول والعجب، وهو بلا شكّ مسبار للأفراد وعلّ القلوب ومصقلة لأدواء الأمم والشعوب، ومن ثبت ية التمحيص بلغ من الظفر والتمكين كل اللذرى، ومن تسخّط وجزع باء بالخسار عياذا بالله وارتكس في أوحال الثرى.

# من حكم الابتلاء:

ولا يظنَّنُ ظانَ أنَ الابتلاء بالضراء نقص كلُّه وشرَ كلَّه، كلاً، بل تضمَّن من الحكم والأسراروالمُنازل عليَة الأقدار ما لا يخفي على ذوى

عليه الا البصائر والأبصار.

هُمنها الرجوعُ والأستكانة والتضرّع إلى الله سبحانه واليقين بأنَّ ما يحدُث في هذا الكون فبتقديره وتدبيره، «وَلَوَ شَآة رَبُّكَ مَا مَعَلُوهُ [الأنعام:١١٢]، وأنَّ إليه الملجأ والمعاذ والمهربَ والملاذ، وقد عاب سبحانه على من لم يستكن إليه ويتضرّع عند الشدائد، «رَلَقَدَ أَخَذَتَهُم بِالمَدَّاتِ فَمَا أَسْتَكَاوُ لِرَبَّمَ رَمَا يَضَرَّعُونَ » [المؤمنون:٧٦]-

ومنها التمحيص والأصطفاء وترويض النفوس على مرَ الابتلاء.

التوحيد العدد ١٤ السنة الثالثة والأربعون

Upload by: altawhedmag.com

في ظل النوازل والأزمات وفي

خضم تداعيات الأحداث

والنكسات تتعاظم حاجة

الأمية إلى الضقه العميق

والنظر الدقيق والمنهج الوثيق

المتمثل في فقه التعامل مع

الأزمات والتوازل.

وفي الجملة فلا تخلو المصائب والأزمات من عبَر لأهل الإيمان، ففيها تنبيهُ الغافل، وتعليم الجاهل، وتقوية الروابط على الاتحاد والوئام، ونبذ التنازع والتشتّت والخصام، «وَلَا تَشَرَعُوا فَنَشَالُوا وَتَذْهَبَ رِعْكُمُ، [الأنفال:٤٦].

أمَة الأسلام، قضاء الباري بالغ النفوذ، وليس إلا عليه نتوكل ويه نلوذ، وها هي الأمَة الإسلاميّة لا تزال تحتسي القلق والضّنى، وتقتات الويلات والعنا، جراء الكرب المتفاقم والخطب المتعاظم في أرضنا أرض العراق.

#### مطالبة بالإنهاء الفوري للحرب:

أَجَل، لا بدَ أَن يُرفعُ عن سماء الأَمَة هذا الكابوس، وهـذه الحَـرب الضَّروس التَي لا زال مشتعالًا فتيلها، حامياً وطيسُها، بالحلول السَريعة السَلمية المُتَدة القائمة على

> الحكمة والعقل ويُعد النَظر في العواقب، تحت مظلَّة الشريعة الغرَاء والدساتير العالميَّة والأنظمة الدوليَة لحقوق الإنسان والأعراف والمواثيق المحترمة لسيادة الأوطان.

# مفاسد الحروب وأضرارها:

إننا باسم الشعوب الإسلاميّة والإنسانيّة نوجّه النداء الحارَ إلى الـرَأي العامَ العالميّ وصنّاع القـرار للوقف الـفـوريّ لهذه الحرب الطاحنة، واستمرار أعمال

العنف والشَّغب والفوضى التي تقود المنطقة إلى أنفاق مظلمة وسراديب معتمة ومجهولة النهاية. فمن الضروري المبادرة إلى إطفاء فتيلها حتى تضع الرحرب أوزارها، ويُكفَى المسلمون شَرَها وأوارها، وحماية للمدنيَين الأبرياء، وتفادياً للخسائر في الأرواح والممتلكات، وحفاظاً على أمن الشعوب والمجتمعات، وابقاء على المعالم الحضارية والتاريخية للعواصم العلمية والحواضر الإسلامية، وسدًا للطريق أمام القوى الصهيونية الغاشمة التي وسنتغلّت انشغال العالم بهذه الحوادث والمستجدات، فعملت على توسيع نفوذها في أرض الرسالات ومهد السطولات على ثرى فلسطين المجاهدة.

#### دعوة لأخذ الدروس والعير:

أربابَ السلام ، دعاةَ الحريّة والإنسانيّة، يا شرفاءً العالم في كلّ مكان، هُبَوا سراعاً إلى الحل الناجز والتحرّك الإيجابيّ السريع، لإنهاء هذه القضيّة

المأساويّة والـكـارثـة الإنسانية، قبل أن تُسلَب أرسَـان الثقة والمداقيّة من كثير من الهيئات

في النوازل والأزمات يتعاظم

الخطر على الهوية والثوابت،

وتحتاج سفينة الأمة إلى رُيّان

مهرة يحسنون قيادة دفتها

إلى شاطئ السلامة والنجاة .

الدوليّة والمنظمات العالميّة، واعلموا أنّه ما ضاق شيء إلا اتسع بالمساعي الحثيثة خطوه، وما ظهر فتق إلا أمكن بالعهود والمواثيق رَهُوُه، واللّه المستعان، «قُلُ لَن يُعِيبَ آ إلا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا هُوُ مُوَلَّنَتَأَ وَعَلَ اللَّهِ فَلَكَتَوَكُلُ الْمُؤْمِنُونَ»، [التوبة،٥١]، «سَبْجُعُلُ اللَّهُ مَدَ عُمَر مُثَرًا، [الطلاق:٧]، وإن في طيّات المحن لمنحا، وفي ثنايًا النقم لمعما، (واعلم أنَّ المصرَ مع الصبر، وأنَّ الفرَج مع الكرب، وأنَّ مع العسر

يسراً) [صححه الألباني في صحيح سنن الترمذي (٢٠٤٣)]. اخوة الإيمان، ها أنتم أولاء مُريعة هُجَمت وجَثمت، مُريعة هُجَمت وجَثمت، فتبصروا في هذه الحوادث والسيَر، وانتزعوا منها الدروس والعبر، لا سيما في التوحيد والوحدة، « إنَّ الانبياء ٢٢٦. وَأَنَّا رَبُّكُمْ أَنَّهُ وَحِدَّةً الانبياء ٢٢].

#### لأمتهم

أمّة الإسلام، وفي غمرة هذه الأحداث الدامية والأوقات المستعرة الحامية تلجأ بعض النفوس الضعيفة التي خلت من المروءة وتعرَّت من الوفاء والنبل لتشرّخ تلاحم الأمة ووحدتها، ولتلبُّس على النزهاء والبرآء زعوما ودعاوى بشائعات باطلة وأكاذيب ملفقة، هي جراثيم قاتلة وفيروسات مُهلكة وجراحات مدمرة وحرب نفسية خطرة وتحطيم للمعنوبات ووأد للطموحات، والله عز وجل يقول: « يَتَأْبُهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِن جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَا فَتَبَيَّنُوا أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهُدايَة فَنُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُرْ نَادِمِينَ ، [الحجرات: ٦]، ويقول سىحانه: « وَالَّذِينَ يُؤَدُّونَ ٱلْمُوْمِنِينَ وَٱلْمُوْمِنَتِ بِغَيْرِ مَا أَحْتَسَبُوا فَقَدِ أَحْتَمَلُوا بَهْتَنَا وَإِنَّمَا تَبِينًا » [الأحزاب:٥٨]. وكلما اتسعت رقعة الشائعات الباطلات والأراجيف الذائعات التي يروجها ذو قحة وغلالة صفيقة كان إثمه عند الله أعظم، فعلى المسلم العف أمام هذه الإفرازات النفسية الداكنة أن يتمثل قول الحق جل

شوال ۱٤۳٥ هـ

التوحيد

#### جلائه:

الشائعات المغرضة غدت

سلاحا فتاكا ومعولا هذاما

يقوض وحدة الصف، ويفسد

العلاقة ببن الرعباة والرعبة

والعلماء والعامة والشباب

والشيوخ، ويبرزع الشك وسوء

الظن بين أبناء المجتمع.

#### «وَلَوْلَا إِذَ سَيَعْتُمُوْهُ قَلْتُمَ مَّا يَكُوْنُ لَنَا أَن تَتَكَلَّمَ بِهَذَا سُبَحَنكَ هَذَا بُبَتَنُّ عَظِيمٌ »[النور:١٦].

أَيَّها المسلمون، مَن كان كَلامَهُ رَسلاً وَهَٰذَراً فليتذكَر قول الباري سبحانه وتعالى: «تَالَقُطُ مِن قَلْلِ إِلَّا لَدَبَهِ رَقِبُ عَيْلٌ » [ق ١٨٠]. ومن سَرَى فِحَلَده أَنَّه نائل بالسفاسف والترَّهات من ترابطنا الذهبيَ البديع وتآلفنا المتألق المنيع فيقال له: هيهاتَ هيهات، فالطود أشُمَ، والوفاق يحمد الله أتم.

#### التحذير من الإشاعات؛

فالحذرَ الحذر. عباد الله . من تناقل وتداول الشائعات المغرضة التي غدت سلاحاً فَتَاكاً

ومعولاً هذاما يقوّض وحدة الصف، ويفسد العلاقة بين الرّعاة والرعية والعلماء والعامة والشباب والشيوخ، ويرزع الشكَّ وسوءَ الظنَ بين أبناء المجتمع، وبخاصَة مع انتشار وسائل الاتصال الحديثة التي أضحى بعض مواقعها ومنتدياتها مراحيض الحديثة التي أضحى بعض من قبائح، وأعلنت من فضائح، وأظهرت من معائب، ونشرت من سوآت ومثالب، يترفع منها العقلاء والشرهاء.

# يُعِبُ ٱلْمُعْطَرُ إِذَا دَعَامُ وَيَكْنِفُ ٱلتَّقِي وَيَحْتَلُكُمْ خُلَقَاءَ الْأَرْضِ أَوَلَنَهُ مَعَ اللَّهُ وَلِيلًا مَا لَذَكَرُونَ » [النمل: ٦٢]. في الأزمات حيث خريف تساقط القيم يتعين على

المسلم الأُخُذ بأسباب الثبات على صحيح المعتقد وسلامة المنهج عند غياب صحيح المنهج، والتقيّد بالضوابط الشرعية من لزوم الرَفق والسَكينة، والتثبّت والأناة وعدم العجلة، وحفظ اللسان، والتبصر في عواقب الأمور، والقرب من نصحاء الأمة وصلحاء المجتمع، وعدم الاستشراف للفتَن، فمن يستشرف لها تستشرفه، كما في حديث أبي فمن يستشرف لها تستشرفه، كما في حديث أبي يُتَكلِّف في ليُ أعناق النصوص الشرعيّة لتنزيلها على الوقائع العصريَّة بلا أثارة من علم، وكذا عدمُ تداول الأحاديث الضعيفة والموضوعة، كما ينبغي تغليبُ العقل على العاطفة والرويَة والمنطق على

التشنج والانفعالات، وتقديم الرأي والمشورة على ما يُظنَّ من الإقدام والشجاعة، والبعد عن الغوغائية والغثائية التي لا تصيب صيداً ولا تنكأ وراءً ما يُدَّعى من جهاد وراءً ما يُدَعى من جهاد تظهر له غاية، ولم تتحقق فيه الشروط الشرعية والمقاصد المرعية، ومنها المحافظة التامة على لاحمتنا الاجتماعية،

وجبهتنا ألداخليَّة، وقيادتنا

الشرعيّة والعلميّة، من أولي الأمر المسلمين والعلماء الريانيين، وحسن الظنّ بهم، وعدم تصديق الدّخلاء والمرجفين الذين يظهرون في الأزمات، خفافيش ظلمات، وطفيليات زرع ونبات، يصطادون بالمياه العكرة، وينفُذون في الطرق الوعرة، وَإِذَاجاًءَهُمُ أُمَرُ مِنَ ٱلْأَمْنِ أَوِ ٱلْحَوْفِ أَذَاعُوْاً بِهُ وَلَوَ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّشُولِ وَإِلَى أُوَلِ الأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمُهُ الَذِينَ يَسْتَنْطُونَهُ مِنْهُمْ ، [النساء: ٨]. المستقبل للأسلام:

إخوة العقيدة، ومهما اربدَت الآفاق في مرأى العين، فإنَ دينكم بحمد الله دينُ الثبوت والبقاء، محالً أن يعتريَه الزوال والفناء، روى الإمام أحمد والحاكم بسند صحيح أن رسول الله قال: ((ليبلغنَّ هذا الأمر ما بلغ الليل والنهار، ولا يترك الله بيتَ مدر ولا وبَر إلاَ أدخله الله هذا الدين، بعزُ عزيز أو بذلُ ذليل)) [أخرجه أحمد (١٠٣/٤)، وصححه الألباني على

#### واجب المسلم عند الأزمات

والواجب على المجتمع المسلم أن يكون حصناً حصيناً ضدَّ الشائعات المغرضة، فالرسول يقول: ((كفى بالمرء كذباً أن يحدُّث بكلِّ ما سمِع)) [أخرجه مسلم في مقدمة صحيحه (٥)].

فليُعرض المسلم ويَربا بنفسه عن سماعها وترويجها، فالركون إليها وتناقلُها يؤدِّي إلى مفاسدَ خطيرة، تهدَد بنيانَ المجتمع، وتقوَض بناءَ الأمة، وتقضي على البقيَة الباقية من تلاحمها وتعاونها.

أمَة الإسلام، إنَّ من الفقه عند الأزمات أن يُنظر إليها برؤية شرعية، تحليلاً وتطبيقاً، فالإسلام يحرّم الظلمَّ والعدوان، ويوجب على المسلمين التناصرَ والتآزر حسَب ما تقتضيه الظروف والأحوال، فعلى المسلم أن لا ينسى إخوانَه المسلمين من دعائه، أمَّن

التوحيد العدد ١٤ السنة الثالثة والأربعون

شرط مسلم في تحذير الساجد (ص١١٨-١١٩)]. وقد أعطى المولى حبيبًه ومصطفاه وخليله ومجتباه محمّداً أن لا يُهلك أمتُه بسنَة بعامَة، وأن لا يسلَط عليهم عدوًا من سوى أنفسَهم، فيستبيح بيضتهم ولو اجتمع عليهم من بأقطارها. [أخرجه مسلم في الفتن (٢٨٨٩)].

#### دعوة لدراسة أسباب التصر والهزيمة،

ألا ما أحوج الأمة أن تدرُس أسباب التصر والهزيمة بمنظور جديد ورأي سديد وموقف رشيد ومنهج حميد، وأن تدقّق في المقاصد والغايات والنتائج لاعتلاء شرفنا السامق ومجدنا الشامخ بإذن الله، وحذار حذار من اليأس والقنوط والأحباط، وإلى مزيد من التفاؤل والاستبشار، فالنصرُ للإسلام وأهله، والقوة لله جميعاً، وَلَمَ أَلَصرَمُ وَلَسُمُهِهِ

> وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ لَا يَعَلَمُونَ »َ [المُنافقونِ:٨]، فَقُطِعَ دَاثِرُ ٱلْقَوْمِ الَذِينَ طَلَمُواً وَالْمَنْدُ بِنَهِ رَبِ

> > ألْمَالَيِنَ ، [الأنعام:٤٩]. حفظ الله أمَتنا من كيد الكائدين وحقد الحاقدين وعدوان المعتدين، وأصلح أحوالُ المسلمين في كلّ مكان، وكشف الغمَة عن هذه الأمَة، وأعاذنا والمسلمين من مضلات الفتن ما ظهر منها وما بطن، إنَّه جواد كريم.

#### الدرعان الواقيان:

أيّها الأخوة في الله، إنّ على شباب الأمّة الفطن الواعي .

وفقهم الله - بل والسلمين عامَة في هذه الأحداث والأزمات قصيرة العمر بحول الله أن يتدرَعوا بدرعين واقيَين بإذن الله هما درع الأوبة إلى الله وصدق الالتجاء إليه، والالحاح في الدعاء، فهو سهام الليل التي لا تخطئ، والسلاح الخفي الذي لا يُخيب، ودرعُ الالتفاف حول القيادة المسلمة وكوكبة العلماء الريانيين، استرشاداً بتوجيهاتهم واستنارةً بإرشاداتهم، كيف لا لا وهم مساك الدين وملاكه وأنصاره وهداتُه، وبهم يُحفَظ الدين، وهم الموقعون عن رب العالمين، ومن صدر أو ورد عن غير رأيهم وبصيرتهم فيُخشى عليه المزلة والعطب.

#### دور العلماء والدعاة

وإنَّ علماءً الشريعة ودعاة الإصلاح - وفقهم الله -للدركون مدَى الأمانة المناطَة بأعناقهم، سيّما فِيْ الشدائد والأزمات، وإنَّ المُنصفُ لواحِدُهم أشدَّ الناس

عـــلـــى توجيه الأمَـة وبيان الحـقَ بالهدي النسوى المتضمّن للحكمَة

حرصا

ما أحوج الأمة أن تدرس أسباب

النصر والهزيمة بمنظور جديد

وراي سديد ومنهج حميد، وأن

تدقق فج المقاصد والغابات

والنتائج لاعتلاء شرفنا السامق

ومجدنا الشامخ باذن الله .

Upload by: altawhedmag.com

والكياسة والأناة والحصافة، مصطحبين القواعد الشرعية والمقاصد المرعية، من دفع المفاسد والشرور وجلب المصالح والخيور، عمالاً بالقاعدة الذهبية: التصرُّف في الرعية منوطٌ بالمصلحة الشرعية، وخصوصاً إذا اتُقدت العواطف والتهبت المشاعر، ووقتئذ فالأمة أحوجُ ما تكون إلى الدليل المخلص والربان الماهر والهادي الرشيد بالرأي الحصيف والقول السديد، وإذا كثّر الملاً حون غرقت السفينة،

فلا بد من تجاوز الخلافات والمعارك الوهمية والحوارات العقيمة الهامشيّة، لا بدّ من تفعيل الذور التربوي للوسائل الإعلاميّة وعدم التضخيم والإشارة والبلبلة والتهويل والتهويش والتحريش والتشويش، والحذر والتحريش والتشويش، والحذر المتالاجت هادات الضرديّة وبتمرّفات الأحادية وبث الفتاوى الطائرة وإصدار التي تدع الأفهام حائرة، وتجرّ البلاد والعباد إلى فتن الله سحانه.

وللأمة في تاريخها المجيد نماذخ باهرة في الحزم والحكمة، فهذا أبو بكر يومَ الردَة، وهذا الإمام أحمد يومَ المحنة، وهذا شيخ الإسلام ابن تيمية رحمهم الله جميعاً، وغيرهم كثير. إنّنا بهذا لا نلغي المشاعر والعواطف المتدفقة لدى شباب الأمّة غيرة على الدين واللّة، فبُوركت غيرتهم، وسُدُدت خطاهم، بل نحمدها لهم، ونستبشر بها الخير إن شاء الله، ولكنّنا ندعو إلى حسن توظيفها، والاستبصار بعواقبها، ندعو إلى حسن توظيفها، والاستبصار بعواقبها، بأحدهما مفسدة وشطط عن سواء الحق، وفي بأحدهما مفسدة وشطط عن سواء الحق، وفي التواؤم بينهما تحقيق للوسطية والاعتدال، ونزوع إلى الطريق السوي بإذن الله، ويعلم الله وحدًه أنَّ هذا محضُ الحُب والنصح لهم والمودة والحدُب عليهم[أي: العطف عليهم والرفق بهم].

اللهم أعز الإسلام والمسلمين ...

شوال ١٤٣٥ هـ

عداد «فَاطر السَّمَاوَات وَالْأَرْضِ» أي: ربي الذي عليه توكلتَ وَإليه أنيبَ، هو فاطر السموات والأرض، أي منشئوهما من غير مثال سابق، كما قال سبحانه: « بَدِيجُ السَّكَوَتِ وَالأَرْضِ» [البقرة: ١١٧]، أي منشئوهما من العدم من غير مثال يحتذي.

«جَعَلَ لَكُمْ مَنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَبَجَا»، كما قال
 «جَعَلَ لَكُمْ مَنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَبَجَا»، كما قال
 سبحانه، يتأيما التأموا رَيَكُمُ الَذِي خَلَقَكُمْ مَن نَفْس وَحِدَة
 وَخَلَقَ مِنْهَا رَجَعَا وَبَكَ مِنْهَما رَجَالاً كَثِبِراً وَسَتَهُ وَأَتَقُوا الله الَذِي
 وَخَلَقَ مِنْهَا رَجَعَا وَبَكَ مِنْهما رَجَالاً كَثِبراً وَسَتَهُ وَاتَقُوا الله الَذِي
 وَخَلَقَ مِنْها زَوْجَهَا وَبَكَ مِنْهما رَجَالاً كَثِبراً وَسَتَهُ وَاتَقُوا الله الَذِي
 وَخَلَقَ مِنْها زَوْجَهَا وَبَنْ مَنْهما رَجَالاً كَثِبراً وَمِنتَهُ وَاتَقُوا الله الَذِي
 وَحَلَقَ مِنْها زَوْجَهَا وَبَعْ مَنْهما وَجَلاً كَثِبراً وَمِنتَهُ وَاتَقُوا الله اللهِ وَحَدَة وَوَجَعَلَ وَمِنها وَوَجَها وَبَعْ وَوَجَها وَبَعْ وَوَعَنْها مِنْ حَلَقَ اللهُ وَوَجَعَا وَبَعْ وَوَقَعْهِ اللّهُ الَذِي
 وَمَنْ نَقْشٍ وَحَدَةً وَوَجَعَا وَبَعْ وَوَجَهَا وَبَعْنَا وَعَنْتَهُ وَحَدَةً وَجَعَلَ مِنْها زَوْجَهَا وَبَعْ وَوَجَهَا لِيَنْ مَنْ عَلَيْ وَحَدَةً وَجَعَلَ مِنْها زَوْجَهَا لِيَسْكُنُ إِلَيْهَا وَبَعَنْ وَقَعْمَ وَحَدَةً وَحَمَنْ أَذَوْاج فَيْ عَمَا أَزُوْجَهَا لِيَعْمَ وَحَدَةُ وَحَمَا إِنَّا وَوَجَهَا لِيَنْكُنُ وَلَعْنَا اللَهُ الَذَي حَمَا مَنْهُ مَنْعَنْ وَحَدَةً وَمَعْمَا وَحَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَنْ مَنْهُمَا وَجَعَمَا وَجَعَلَ مِنْهَا وَوَجَعَا لَيْتَ كُنُوا اللَهُ الْعَنْ وَعَنْ أَيْنَا اللّهُ الْعَامَانَهُ الْعَامَانَهُ الْتَعْمَا وَعَمَا وَعَمَا وَعَمَا وَعَمَا وَعَنْهُ وَعَمَا اللّهُ الْعَاجَانَ اللّهُ الْعَنْ وَعَنْ الْعَنْ مُعْتَى إِنْهُ وَعَمَا اللَهُ الْعَنْ عَامَا اللّهُ مَنْ الْعَامَانَ اللَهُ الْعَامَا اللَّهُ الْعَامَا مُعْمَا وَعَمَا مَنْ أَنْفُنُوا اللَّهُ مَا مَنْ حَالَكُونَا لَكُونَا اللَّهُ الْعَامِ الْعَامِ مَنْ مَالَا لَعْنَا مُعْتَا اللَّهُ اللَهُ مَنْ مَا لَعَنْ مَا مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْعَ وَالْحَامِ مُعْعَا أَنْهُ مَا لَكُونَ الْعَالَةُ مَا اللَهُ مَنْ مَعْتَ الْعَامَا اللَهُ الْعَامَ الْعَامَا اللَهُ مَا مَائِ مَا مَا مَعْتَ مَا مَعْ مَالَكُونَ الْعَامَا الْحَامِ مُعْتَ مُعْتَ مَا مَا مَا مَا مَا مَعْنَا الْعَالَهُ مَا الْعَنُوامَ مُ مَنْ الْعَالَعُنُ مَا مَعْ مَا مَا مَعْ الْعُعْمَا

« وَمَنَ الأَنْعَامِ أَزُوَاجَهِ أَي: وجعل لكم من الأنعام أزواجا، فصلها في قوله تعالى: « تَنَذِيَةَ أَزَوَاجٌ مَنَ الشَّأَنِ آَنْتَنِ وَمِنَ ٱلْمَعْزِ آَمْنَتَنَيْ قُلْ ءَالذَّكَرَةِ حَرَّمَ أَمِ

قال تعالى ، فَإطرُ السَّنَوَنِ وَالأَرْضُ جَمَلَ الكُرُ مِنَ أَنْشَيكُمْ أَزُوَّجًا وَمِنَ الأَنْعَلَمِ أَزُوَجًا يَذَرَوُكُمْ فِيهُ لَتِسَ كَمِثْلِهِ. شَى \* وَهُو السَّعِيعُ الْبَصِيرُ (\*) لَهُ, مَعَالِيدُ السَّمَوَتِ وَالأَرْضُ يَبْسُط الْزِرْقَ لِمَن يَمَاءُ وَيَقَدِرُ إِنَّهُ بِكُلْ شَىءٍ عَلِمُ (\*) الْزِرْق لِمَن يَمَاءُ وَيَقَدِرُ إِنَّهُ بِكُلْ شَىءٍ عَلِمُ (\*) الْزِرْق لِمَن يَمَاءُ وَيَقَدِرُ إِنَّهُ بِكُلْ شَىءٍ عَلِمُ (\*) الْزِرْق لِمَن يَمَاءُ وَيَقَدِرُ إِنَّهُ بِكُلْ شَىءٍ عَلِمُ (\*) الْزِرْق لِمَن يَمَاءُ وَيَقَدِرُ إِنَّهُ بِكُلْ شَىءٍ عَلِمُ (\*) الْوَحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ الزَّمَعُ وَعُوسَى أَنْ أَفِيرُوا الَذِينَ وَلَا نَنْعَرَقُوا فِيهُ كُبُرَ عَلَ الْمُسْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ أَلَهُ يَعْتَبِي إِلَيْهِ وَاللَّهُ وَمَعْنَى وَعَامَ لَكُونَ إِلَيْهِ مِن يُنِيبُ (اللْشُورِي:11-11)

الْأُنْثَيَّيْنِ أَمَّا أَشْتَمَلَتَ عَلَيْهِ أَرْحَامُ ٱلْأُنْثَيَيْنِ نَيِّعُونِي بِعِلَمِ إِن كُنتُم صَدِقِينَ (<sup>(0)</sup> وَمِنَ ٱلإَبْلِ ٱثْنَيْنِ وَمِنَ ٱلْبَقَرِ أَنْنَيْنَ قُلَ مَالَذَكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ الأَنْثَيَيْنِ أَمَّا أَسْتَمَلَتَ عَلَيْهِ أَرْحَامُ ٱلأُنْشَيَيْنِ أَمَّ كُنتُم شُهَدَاءَ إِذَ وَصَنتَكُمُ اللَّهُ بِهَدَا فَمَنْ أَظْلَمُ مِنَنِ أَفْتَرَى عَلَ اللَّهِ كَذَاءً لِيُفِسَ أَنَّاسَ بِغَيْرِ عِلَمِ إِنَّ اللَّهُ لاَ يَهْدِى ٱلْقَوْمَ الظَّلْفِينِينَ»

أَيُذُرُؤُكُمُ فِيهِ، أي يكثُركم عن طريق التزاوج
 المعروف، الذي يحصل به التناسل والتكاثر،
 وكذلك الأمر في الأنعام، يكون التكاثر والتناسل

#### قاعدة فالأسماء والصفات:

عن طريق التراوج.

« لَيْسَ كَمثُله شَيْءٌ فَ خَ ذاتَه، وليس كمثله شيء في صفاته، وليس كمثله شيء في أفعاله، «وَهُوَ السَّمِيعُ الذي يسمع جميع الأصوات، على تعدد اللغات، واختلاف اللهجات، « الْبَصِيرُ، الذي يرى النملة السوداء، على الصخرة الصماء، في الليلة الظلماء.

وهذه الآية هي عمدة أهل السنة والجماعة

التوحيد العدد ١٤ والسنة الثالثة والأربعون

في مذهبهم في الأسماء والصفات، يقولون: نثبت الله تعالى ما أثبته الله لنفسه، في محكم كتابه، أو فيما صح على لسان رسوله، من غير تكييف ولا تحريف، ولا تمثيل ولا تعطيل، وقوفا عند قوله تعالى: لأيس كمثله شيء وهو السميع البصير ،، فأول الآية رد على المشبهة، وآخرها رد على المعطلة، وسبيل الحق بينهما لأهل السنة: إثبات بلاتشبيه، وتنزيه بلا تعطيل.

قال أبو حنيفة -رحمه الله-: (لا يُشبه (الله) شيئًا من خلقه، ولا يشبهه شيء من خلقه. وصفاته كلها خلاف صفات المخلوقين، يعلم لا كعلمنا، ويقدر لا كقدرتنا، ويرى لا كرؤيتنا،.

وقال نعيم بن حماد-رحمه الله-: «من شبّه الله بشيء من خلقه فقد كفر، ومن أنكر ما وصف الله به نفسه فقد كغر، وليس فيما وصف الله به نفسه ولا رسوله تشبيه، [شرح الطحاوية(١٢٠)].

> إن الدين عند الله الإسلام: شَرَعَ لَكُم مَنَ الدَّينِ مَا وَصَّى بِه نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنًا الَيْكَ وَمَا وَصَيْنَا بِه ابْرَاهِ يَم وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدَّينَ وَلَا تَتَفَرَقُوا هُهُه :

لما عظّم الله تعالى وحيه إلى النبي صلى الله عليه وسلم بقوله: • كَذَلِكَ يُوْسَ إِلَكَ وَإِلَى ٱلَّذِنَ مِن مَلِكَ اللَّهُ المَزِرُ ٱلْكَكِرُ • [الشورى: ٢]، ذكر في هذه الآية تفصيل ذلك، وهو ما شرعه له ولهم من

الاتفاق على عبادته وحده لا شريك له، كما قال: وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلَكَ مِن رَّسُولِ إِلَّا تُوْمِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لا إِنَّهُ إِلاَ أَنَا فَأَعَبُدُونِ » [الأنبياء: ٢٥]، وق الحديث: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي اللَّه عنه عَنْ رَسُول اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم قَالَ: «الأَنْبِيَاءُ إخْوَة مَنْ عَلاَت أَمَّهَاتَهُمْ شَتَى، وَدِينَهُمْ وَاحْد، [صحيح البخاري ٣٤٣١]، يعني أنهم متفقون في أصل الدين وهو عبادة الله تعالى وحده لا شريك له، وإن اختلفت شراعهم ومناهجهم. كقوله تعالى: فِكُلْ جَمَلْنَا مِنْكُمْ شَرْعَةً وَمِنْهَاجًا، [المَائدة: ٤٨].

وتخصيص هؤلاء الخمسة، وهم أولو العزم عليهم السلام، بالذكر؛ لأنهم أكابر الأنبياء، وأصحاب الشرائع العظيمة، والأتباع الكثيرة، ولاستمالة قلوب الكفرة، لاتفاق الكل على نبوّة بعضهم. وابتدأ بنوح عليه السلام لأنه أول الرسل. والمعنى: شرع لكم من الدين ما وصى به جميع الأنبياء من عهد نوح عليه السلام إلى زمن نبينا صلى الله عليه وسلم.

والتعبير بالتوصية فيهم والوحي له، للإشارة إلى أن شريعته صلى الله عليه وسلم هي الشريعة الكاملة. ولذا عبّر فيه بـ(الذي) التي هي أصل الموصولات. وأضافه إليه بضمير العظمة، تخصيصا له ولشريعته بالتشريف، وعظم الشأن، وكمال الاعتناء. وهو السر في تقديمه على ما بعده مع تقدمه عليه زمانًا. [محاسن التأويل(١٤/ ٢٩٩ و٢٠٠)].

أَنُ أَقِيمُوا الدَينَ ، أي: أمركم أن تقيموا جميع شرائع الدين أصوله وفروعه، تقيمونه بأنفسكم، وتجتهدون في إقامته على غيركم، وتعاونون على البر والتقوى، ولا تعاونون على الإثم والعدوان.

ولا تُتَفَرَقُوا فيه ، أي: ليحصل منكم الاتفاق على أصول الدين وفروعه، واحرصوا على أن لا تفرقكم المسائل وتحزيكم أحزابا، وتكونون شيعا يعادي بعضكم بعضا، مع اتفاقكم على أصل دينكم. [تيسير الكريم الرحمن (٢/٩٩٥)]. قال القرطبي- رحمه الله-: وليس فيه دليل على تحريم الاختلاف في

شوال ١٤٣٥ هـ

التوحيد

الفروع، فإن ذلك ليس اختلافا، إذ الاختلاف ما يتعذر معه الائتلاف والجمع، وأما حكم مسائل الاجتهاد فإن الاختلاف فيها بسبب استخراج الضرائض ودقائق معاني الشرع، وما زالت الصحابة يختلفون في أحكام الحوادث، وهم مع ذلك متألفون. [الجامع لأحكام القرآن (٤/ ١٥٩)].

وقد كثر في القرآن الكريم الأمر بالاجتماع والنهي عن التفرق: قسال تعالي:

« وَأَعَنَّصِبُوا عَبْلُ اللهِ حَبِيعاً وَلَا تَفَرَقُوْلَهُ [آل عصران: ١٠٢]، وَقَالُ تَعَالَى: « وَزَلا وَقَالُ تَعَالَى: مَقَرَقُوْا وَاخْتَلَوُوا عَالَدِينَ تَفَرَقُوا وَاخْتَلَوُوا عِلْ بَعْدِ عَا جَامُمُ الْبَيْنَتُ وَأُولَتِيكَ لَمْمُ عَذَاتً عَظِيدٌ \* وُجُوْةٌ قَامًا الَّذِينَ

أَسُوَدَت وُجُوهُهُم أَكْثَرُم بَعَد إيتَنكُم فَذُوقُوا الذَابَ بِمَا كُنتُم تَكْفُرُونَ (1) وَأَمَّا لَذِي اَيَعَتُ وُجُوعُهُمْ فَعَي رَجُودَ اللَّهُ مَ فِهَا خَلِدُونَ \*\* [آل عمران: وُجُوعُهُمْ فَعَي رَجُودَ اللَّهُ مَ فِهَا خَلِدُونَ \*\* [آل عمران: فَاتَحُوْهُ وَلَا تَعَلَّمُ اللَّمُنَلُ فَنَفَرَقَ بِحُمْ عَن سَبِيهُ وقال تعالى: \* وَلَا تَكُونُوا مِنَ اللَّنْسَ حِنَقُونَ \* وقال تعالى: \* وَلَا تَكُونُوا مِنَ اللَّهُ مِن اللَّهُ حِن مِن الدِّبِ فَرَقُوا مِنْ الدُومَ، ٢١- ٢٧]، وقال تعالى: \* وَلَا تَكُونُوا مِنَ اللَّهُ عَن مَعَا مَن الدِّبِ مَعَا مَن الدِّبِ وَتَعَطَّعُوا أَمْرَهُم فقال تعالى: \* وَتَعَطَّعُوا أَمْرَهُم تعالى: \* فَتَعَلَّمُوا أَمْرَهُم تعالى: \* فَتَعَلَّوا أَنْ يَكُونُوا مِنْ اللَّهُ مُعَالًا لَهُ مُنْ وَتَعَلَّعُونَ اللَّهُ مُوا مَعْنُونَ الْنُونِ الْنُعْذَى مَا اللَّهُ مَعْنَ مَعْلَى اللَّهُ مُنْ وَلَا الْمُعُونَ الْمُعْذَى مَا اللَّهُ مَنْ مَعْنُ مَعْنَ مَعْذَى إِنَّانَ الْمُعْمَ مَن اللَّهُ مُنْ وَالْعَامِ اللَّهُ مِنْ وَتَعَلَّعُوا أَمْرَهُم فقال تعالى: \* وَتَعَلَّمُ مَنْ الَدُونَ مُعَانَ وَقَالَ الْأُنْبِ بِياءَ بَعَانَ وَقَالَ اللَّهُ مَا مَا الْنُهُ مَنْ مُعُونَ الْمُعْمَ مُنْ مَعْتَلُونَ الْمُعَامِ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُعُونَ الْمُونُ الْمُعْنُ الْمُعْمَا الْمُعْمَا الْمُونُ الْنُونُ الْنُونُ الْمُعْمَا الْمُعْنَ الْمُعْمَا الْمُونَ الْمُعَالِ الْنُهُ مُنْ الْعَالَ الْذَي الْمُونُ الْنَالِي الْمُونُ الْمُعَالِقُوا الْعَالِي الْنَا وَاحْعُونَ الْنُونُ الْنَالِي الْمُونُ الْلُكُونُ الْعَالِ الْعَالِي الْعَالِي الْنُونُ الْعَالِي الْنَا الْمُونُ الْمُولُمُونُ الْنَالْمُونُ الْنَالُونُ الْعَانِ الْعَانِ الْعَالِي الْعَالِي الْنَالُونُ الْنَا الْعَانِ الْعَالِي الْعَانِ الْعَالِي الْمَالُونُ الْعَالِي الْعَانِ الْعَالِي الْعَانِ الْعَانِ الْعَالِي الْمُولُونَ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَالِي الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَانِ الْعَانِ الْعَالِي الْعَانِي الْعَالِي الْعَالِي الْعَالِي مُ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْعَانِ الْع

بينهم زيراً كُلَّ حزب سا لَدَيهم فَرَحُونَ (\*) فَدَرَهُمْ فَ عَمَرَتِهم حَقَّ حِينِ المؤمنون، ٥٣ - ٥٤]، ويرا

الله تعالى نبيه صلى الله عليه وسلم من الذين فرقوا دينهم وكانوا

١٢ > التوحيد العدد ١٤ مالسنة الثالثة والأربعون

شيعا فقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى اللَّهِ ثُمَ يُنِيَّنُهُم عِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَهِ [الأنعام: ١٥٩].

وَقَدُ وَرَدَت الأَحَادِيثُ الْتَعَدُدَةُ بِالنَّهْيِ عَنِ التَّفَرُقِ، وَالأَمْرِ بِالاجْتِمَاعِ وَالإِنْتَارِفِ،

عَنْ أَبِي هُ رَيْرَةَ رَضِي اللَّه عنه، أَنَّ رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلمَ قَالَ، رقكم خَلَاحًا، وَيَسْخَطُ لَكُمْ حَرَابا، مَانَ تَعْبُدُوهُ وَلَا تُشْرِكُوا بِه مُاذي الله يَسْرَضَى أَنْهُ

تَعْتَصِمُوا تَعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّه جَمِيعَا وَلَا تَضَرَّقُوا، وَأَنْ تُنَبَاصِحُوا مَنْ وَلاهُ اللَّه أَمْرَكُمُ، وَيَسْخَطُ لَـكُمْ شَلاَشًا: قَيلَ وَقَالُ، وَكَثْرَةَ السُّوَالِ،

وإضاعة المال [صحيح مسلم ١٧١٥]. وَعَن الْعَرْبَاضَ بْن سَارِيَة رضى الله عنه قَالَ: وَعَظَّنَا رَسُولَ اللَّهُ صلَّى اللَّهُ عليه وسلم إيومًا بعد صلاة الغداة موعظة بليغة، ذرفت منها العُيون، ووجلت منها القلوب، فقال رجل: إن هذه موعظة مودع قماذا تعهد إليَّتًا يَا رَسُولَ الله؟ قال: «أوصبكم بتقوى الله، والسَّمع والطاعة وإنْ عَبْدُ حَبَشَى، فإنه مَنْ يَعش مَنكم يَرى اختلافا كثيرًا، وإياكم ومُحدثات الأمور، فإنها ضلالة، فمن أدرك ذلك منكم فعليه بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين عضوا عَلَيْهَا بِالنواجِدْ» [صحيح ستن أبي داود ٢٨٥١]. وعن معاوية بن أبي سُعْيَان رضى الله عنهم قال إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إن أهْل الكتابين افترقوا في دينهم على ثنتين وسَنعين ملة، وإن هذه الأمة

Upload by: altawhedmag.com

احرصوا على أن لا تفرقكم

المسائل وتحزبكم أحزابا،

وتكونون شيعا يعادى

بعضكم بعضا، مع اتفاقكه

على أصل دينكم.

سَتَقْتَرِقُ عَلَى ثَلاَث وَسَبْعِينَ مَلَّةَ، يَعْتِي الأَهْوَاءَ، كُلُّهَا فِي الْتَارِ إِلاَّ وَاحَدَةَ وَهِيَ الْجَمَاعَةُ». [صحيح سنن أبي داود ٣٨٤٣].

فعلى المسلمين أن يستجيبوا لله وللرسول، وأن يعتصموا بحبل الله جميعا، فإنه باجتماعهم على دينهم، وائتلاف قلوبهم يصلح دينهم، وتصلح دنياهم، وبالاجتماع

> يتمكنون من كل أمر من الأمور، ويحصل لهم من المصالح التي تتوقف على الائتلاف ما لا يمكن عدها، والتعادي والتعادي نظامهم، ووصد علم ويصعى في واحد يعمل ويسعى في الى الضرر العام.

قال الرازي-عَفا اللَّه عَنْهُ- اقَوْلُهُ تَعَالَى اللَّهِ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ ، مُشْعَرٌ بِأَنَّ حَصُولَ الْمُوَافَقَة أَمْرٌ مَطْلُوبٌ فِي الْشَرْعِ وَالْعَقْلِ، وَبَيَانُ مَنْفَعَتَهُ مِنْ وُجُوهِ:

الأول، أنَّ للنَّفُوس تَأْثِيرَات، وَإِذَا تَطَابَقَت النُّفُوس وَتَوَافَقَتْ عَلَى وَاحد قَوي التَّأْثِيرُ. التَّانِي، أَنَّهَا إذَا تَوَافَقَتْ صَار كُلُّ وَاحد منْهَا مَعِينًا للأَخَر في ذَلَك الْقُصُود المُعَينَ وَكَثُرَة الأَعْدوان تُوجب حُصُول الْقُصُود، أَمَّا إذَا تَخَالَفَتُ قَارَ يَحْصُل الْقُصُودُ.

> الشالث، أنَّ حُصُولُ التَّنَازَع ضدُ مَصْلَحَهُ الْعَالَم، لأَنَّ ذَلِك يُفَضِي إلى الْهَرْج وَالْمَرْج، وَالْقَتْل وَالنَّهْب، فَلَهَذَا السَّبَب أَمَر اللَّه تَعَالَى فِي هَذَه الآية بإقامة الدين عَلَى وَجُه لا يُفْضَى إلَى التَّفَرُق،

وَهَالَ فِي آيَة أُخْرَى « وَلَا تَنْزَعُوا فَنَفَشَلُوا \* [الأَنْفَال: \* \* ٤٦]. التفسير الكبير (٥٨/٢٧).

« كُبُرَ عَلَى الْشَرِكَيْنِ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيهِ» أَي من إخلاص العبادة لله، وإضراده بِالألوهية، والبراءة مما سواه من الأوثان، « اللهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَاءُ» وهو من صرف اختياره إلى مَا دَعي إليه، «وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَن يُنْيَبُ»

> على المسلمين أن يستجيبوا لله وللرسول، وأن يعتصموا بحبل الله جميعا، فإنه باجتماعهم على دينهم، وائتلاف قلوبهم يصلح دينهم، وتصلح دنياهم.

أي يوفق للعمل لطاعته واتباع رسله من يقبل الى طاعته ويتوب من معاصيه. [محاسن التأويل (٢١/ ٣٠٠)]. وإذا كان الذي شرعه الله من الدين المومنين بمحمد

هو ما وصى به نوحاً وإبراهيم وموسى وعيسى، ففيم يتقاتل أتباع موسى وأتباع عدسى؟ وفيم يتقاتل

أصحاب المذاهب المختلفة من أتباع عيسى؟ وفيم يتقاتل أتباع موسى وعيسى مع أتباع محمد؟ وفيم يتقاتل من يزعمون أنهم

على ملة إبراهيم من المشركين مع المسلمين؟ ولم لا يتضام الجميع ليقفوا تحت الراية الواحدة التي يحملها رسولهم الأخير؟ والوصية الواحدة الصادرة للجميع: «أن

أقيمُوا الدَينَ وَلا تَتَفَرَقُوا فيه، فيقيموا الدين، ويقوموا بتكاليفه، ولا ينحرفوا عنه ولا يلتووا به، ويقفوا تحت رايته صفا، وهي راية واحدة، رفعها على راية واحدة، رفعها على وموسى وعيسى صلوات الله عليهم حتى انتهت وسلم في العهد الأخير.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

شوال معده

التوحيد <

تحقيق الإسلام لأمن المجتمع

الحمد لله وحده، وصلاة وسلامًا على رسوله المصطفى، وخليله المجتبى وبعد: فإن الأمن والرزق نعمتان من أكبر نعم الله على عباده المؤمنين الموحدين، ولذلك اقترن كل منهما بالآخر\_في كتاب الله.

ففي دعاء إبراهيم عليه السلام «رَبِّ أَجْمَلْ هَذَا بَلَدًا وَارَنُّ أَمَلَهُ، مِنَ الْتَرَتِ» (البقرة: ١٣٦) وهي دعائه الآخر « وَإِذْ قَالَ إِبَرْهِيمُ رَبِّ أَجْمَلْ هَذَا ٱلْبَلَدَ وَامِنًا وَأَجْتُبْنِي وَبَقَ أَن نَعْبُدُ ٱلْأَسْنَامَ » (إبراهيم: ٣٥) ومن هذا نتبين أن هناك ثلاثة محاور أو ركائز تقوم عليها حياة الإنسان كلها !

> الركيزة الأولى: التوحيد «وَاجْنُبْنِي وَبَنِيَّ أَنْ نَعْبُدُ الأَصْنَامَ».

> الركيزة الثانية: الأمن «رَبُّ اجْعَلْ هَذَا الْبَلَدَ ءَامناً».

> الركيزة الثالثة، الطعام «وَارْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ الْمُعَمَرَات».

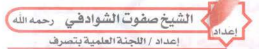
فإذا تدبرت هذه الركائز الثلاث ستجد أنها مصدر الحياة السعيدة المستقرة الآمنة التى يسعى لتحصيلها كل البشر مؤمنهم وكافرهم لا لكن: ما هى العلاقة بين هذه المحاور؟ القرآن الكريم يعطيك الجواب، ويسوق البيان في هذه النماذج التى ذكرها لتكون عبرة لأولى الألباب:

ففي الحوار الذي دار بين إبراهيم عليه السلام وقومه يبدو لنا في وضوح وجلاء العلاقة القوية بين التوحيد والأمن فهو عليه السلام يقول لقومه: «وَكَيْتَ أَخَافُ مَا أَشَرَكُتُمُ وَلَا عَافُونَ أَنَّكُمُ أَشْرَكُتُم بِاللَّهِ مَا لَمْ يُزَنَّ بِهِ عَلَيْكُمُ سُلَطَنَا فَأَى ٱلْفَرِيقَيْنِ أَخَقٌ بِالأَمْنِ إِن كُنُمُ تَعَلَمُونَ »؟ (الأنعام: ٨١).

وياتي الجواب القاطع: الَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَرَ يَلْسِنُوا إِيمَنتَهُم بِظُلْمٍ أُوْلَتِهِكَ لَمَمُ ٱلْأَمَنُ وَهُم مُهْبَدَدُونَ » (الأنعام: ٨٢).

وهذه هي الحقيقة الأولى: «التوحيد مصدر الأمن» وكل مجتمع بشري لا يمكنه أن يصل إلى تحقيق أمنه حاكمًا ومحكومًا، أفرادًا وجماعات إلا من هذا الطريق!! والتوحيد إفراد الله بالعبادة..

التوحيل العدد ١٤ السنة الثالثة والأربعون



والعبادة الصحيحة الخالصة طريقها الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة.

وعندما امتن الله على قريش، ودعاهم إلى توحيده، فإنه سبحانه وتعالى قال لهم ولنا معهم: «فَلَعْبُدُوا رَبَّ هَذَا ٱلْبَيْتِ (\*) ٱلَذِى أَطْعَبَهُم مِنْ خَوْظٍ وَامَنَهُم مِنْ خَوْفٍ » (قريش: ٢-٢).

فالله عز وجل أطعمهم من الجوع، وأمنهم من الخوف، وأمرهم بعبادته. فإن لم يفعلوا نزع منهم نعمة الطعام فجوعهم لأونزع منهم نعمة الأمن فخوفهم (1.

وليس هذا خاصًا بقريش، بل هو سنة من سنن الله الكونية التى نبه عليها القرآن الكريم في قوله تعالى: «وَصَرَبَ أَنَّهُ مَثَلاً قَرْيَةً كَانَتْ ءَامِنَةً مُطْعَنَةً يَأْتِهَا رِزْقُهَا رَعَدَامِن كُلْ مَكَانِ فَكَفَرَتْ يَأْنَعُمُ اللَّهِ فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُوْلُ يَصَنِعُونَ » (النحل: ١١٢).

وحتى لا يغفل المسلمون عن هذه السنة الكونية، فإن الله قد ذكرها لنا واقعًا نراه (! وتطبيقًا نعيشه، وننظر فيه فيما حكاه القرآن عن سبا (! ولو أن المسلمين أمعنوا النظر في هذه القصة لاستقاموا على الطريقة ! وعادوا إلى الله من قريب. تدبر هذه الآيات:

«لقد كان لسَبًا في مُسْكنهم عَايَة ، وسع الله لهم



إن الأمن والرزق نعمتان

من أكبر نعم الله

على عساده المؤمنين

الموحديين، ولذلك

اقترن كل منهما بالآخر

في كتاب الله.

الرزق فقال: «جَنْتَانِ عَنْ يَمِينِ وَشِمَالِ» وهو ما يسمى «الأمن الغَدَائُ « لَـ وَأَمَرِهُم بِعَبادتِه «كُلُوا مِنْ رِزْقِ رَبُّكُمْ وَاشْكُرُوا لَهُ بَلُدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبِّ غَفُورٌ».

فلما أعرضوا سلب الله منهم الأمن «لآفأرْسَلنا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِمِ» وحرمهم رغد العيش «وَبَدَّلْنَاهُمْ بِجَنَّتَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَتِي أَكُلِ خَمْط وَأَثْل وَشَيْء مَنْ سَدُر قَلَيَل».

وجعلَهم الله أحاديث ( ومَزقَهم كل ممزق ( إن الله قد فعل بهم ذلك جزاء كفرهم وجحودهم «ذلك جَزَيْنَاهُمْ بِمَا كَفَرُوا» ثم نبهنا إلى حقيقة هامة حتى لا نغفل عنها « وَهُلْ عُكَرَ الا الْكُفَرَ »؟! ( سبأ: ١٥-١٧).

> وفي القرآن الكريم يبين الله سيحانه وتعالى عظيم نعمته على قريش في قوله: « أوك دَوْا أنَّا حَمَلُنَا حكاما ءامنا وتنخطف النَّاش من حَوَّلُهُمْ» (العنكبوت: ٦٧). أي أن الله جعلهم في أمن وأمان، والأعراب من حوثهم يقتل بعضهم بعضا، وينهب بعضهم بعضا، ومع هذه النعمة العظيمة قالكفارقريش ٹرسول اللہ صلی اللہ عليه وسلم: «إن أَتَه المدى معك تنخطه م: أرضاً» (القصص: . (ov

وهذا نحتاج إلى تدبر عميق لهذه السنة الكونية؟ فإن كفار قريش قد مكن الله لهم حرمًا آمنًا يجبى إليه ثمرات كل شيء، فلما عاندوا وأعرضوا وجحدوا وكذبوا أذاقهم الله الخزي والذل، وأبدلهم من بعد أمنهم خوفًا، وملأ قلوبهم رعبًا لأكما قال: « سُنُلْق ف قُلُوب الذين كُفرُوا الرُّعْب بِمَا أَشْرَكُوا بَاللَهِ مَا لَمُ

مُنَزَلَ بِعِ سُلْطَنَناً (آل عمران: ١٥١). فبين أن هذا الرعب سببه الشرك بالله ‹ وأما المؤمنون الموحدون فقد كانوا في مبدأ أمرهم خائفين بمكة فأبد لهم الله بعد خوفهم أمنا، وبعد ذلهم عزًا ‹ وقال لهم: « وَلَقَدْ صَرَّمُ اللهُ بَدَرٍ وَآتُمُ أَوَلَةً (آل عمران: ١٢٣). وَزَدَحُرُوا إِذَ آتَتُمْ قَلَلْ مُسْتَعَمَّقُونَ فِ ٱلْأَرْضِ قَالُونَ أَنْ يَخَطَفَكُمُ النَّاسُ فَنَاوَىكُمُ وَأَيْدَكُم بَصَرِهِ وَرَدَعَكُم مِنَ ٱلطَّنِينَ لَمَاكَمُ مَتَنَا مُتَعَمَّقُونَ فِ ٱلْأَرْضِ وَرَدَعَكُم مِنَ ٱلطَّنِينَ لَمَاكَمُ مَتَكَمُ مَتَكَرُونَ (الأَنْفَالَ: ٢٢).

وبهذه المقارنة يتبين لنا، أن الله عز وجل ألقى الرعب في قلوب الكافرين بشركهم

وجعل الأمن والسكينة في قلوب المؤمنين بتوحيدهم (وبهذا نصل إلى الحقيقة الكبرى التي تقول: «التوحيد مصدر الأمن، والشرك مصدر الخوف».

إعانة العصاة على التوبة إلى الله تعالى: وإن من الوسائل المعينة على تحقيق الأمن للمجتمع هو مساعدة العصاة وغيرهم ممن اتخذوا الإجرام مهنة على التوبة من الذنوب والمظالم والعودة إلى

فــان مــن سـنــة الله ـي<sup>ة</sup> عباده: أنه - سبحانه

التوحيد

قد جعلهم متفاوتين في شؤون الدنيا والدين، فهدى قومًا وأضل آخرين؛ قال -تعالى -: ( فَرَيقًا هَدَىٰ وَفَرِيقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلصَّلَالَةُ) [الأعراف: ٣٠]. وتفاضُل العباد في الأرزاق أمرُ واضح جليً؛

( وَٱللَّهُ فَضَلَ بَعْضَكُم عَلَى بَعْضِ فِي ٱلرَّزِي )[النحل: ٧١]، والحكمة من وراء هذا التفاوت في قوله

شوال معاره



التوحيد مصدر الأمن»

وكل مجتمع بشرى لأ

يمكنه أن يصل إلى تحقيق

أمنه حاكمًا ومحكومًا،

أفرادًا وجماعات إلا من

هذا الطريق!! والتوحيد

إفراد الله بالعبادة..

- تعالى -: (تَعَنَّ فَسَمَنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَوْقِ الدُّنِا وَرَفَعْنَا بَعَضْمُ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنتِ لِتَتَخِذَ الدُنِا وَرَفَعْنَا بَعْضُمُ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنتِ لِتَتَخِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضَا سَخْرَيًا وَرَحْتُ رَبِكَ خَيْرٌ مِعَا يَجْمَعُونَ )

وهكذا فإننا نرى أن هذه السَّنة الكونية قد جعلتُ عبادَ الله أزواجًا؛ فمنهم العالم وفيهم الجاهل، ومنهم الطائع وفيهم العاصي، وفيهم الأغنياء ومنهم الفقراء، ومنهم السُّني وفيهم المبتدع، ومنهم رجال ومنهم نساء، وهذه أمثلة، وأما الحصر فإنه يعجز العادين.

والعاصي، إما أن يستر معصيته، فيكون خيرًا

ممن يجاهر بها، وإما أن تُقلَب عنده الحقائق، فيرى معصيتَه طاعة من الطاعات، ويرى فسادَه صلاحًا ( وَإِذَا فَالُوَا إِنَّمَا عَنُ مُصْلِحُونَ وَلَكُونَ لَا يَتَهُمْ مُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكُونَ لَا يَتَهُمْ مُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكُونَ لَا يَتَمُونَ ﴾ [البقرة:

وهكذا فإنهم يسمّون الإرحاد تقدُّما، والروق من الدين تحررُرا، ويشيعون الفاحشة في المجتمع المسلم، ويقولون: هذا فن، ويتعاملون بالرُبا، ويقولون: هذه ضرورة، وتيسير على الناس (

وقد يستخف العاصي بمعصيته، ويجاهر بها؛ بل وقد يفخر بمعصيته أو بمعصية غيره! وأكبر المعاصي الشرك بالله الواحد القهار. والمشركون هم أبعد الناس عن الحق؛ ولذلك فإنهم أكثر الناس تطرفًا؛ وهذا هو المقياس الصحيح للتطرف، فأكثر الناس تطرفًا أبعدُهم عن الحق، ثم الذين يلونهم، وهكذا. وإعانة العصاة على التوبة إلى الله واجبٌ على كل مسلم يقدر على ذلك ويستطيعه،

ولكننا كثيرًا ما نفعل العكس ( إن المصية مرض خطير، والعصاة بحاجة دائمة إلى النصيحة والتذكير برفق، ولين، وحكمة. وهذه النصيحة الغائبة لهًا طرق عديدة، يستخدم المسلم أحدها أو بعضها، فقد تكون كلمة طيبة ينتفع بها العاصي إذا سمعها أو بعد حين، وتكون لقائلها سترًا من النار؛ لقوله - صلى الله عليه وسلم -: «فاتقوا النار ولو بشق تمرة، فمن لم يجد فيكلمة طيبة».

وقد تكون النصيحة كتابًا تُهديه للعاصي فينتفع به أو ببعضه، وقد تكون النصيحة شريطًا نافعًا يحوى

علمًا صحيحًا، وأنفعً وسيلة لاستخدام الشريط السيارات ووسائل المواصلات والمحلات.

وهـــذه الـوسـيلـة تساعد المجتمع على التخلص من كثير من الأصوات المنكرة التي تنبعث من الأشرطة الهابطة، فتصم آذائنا، وتفسد أخلاقنا.

وهكذا يمكنك - أيها المسلم الكريم - أن تجعل من الكتاب النافع هدية تصل بها الأرحام، وتقدّمها للأصحابٍ والجيران،

يدفعك إلى ذلك دفعًا أنك تحبَّ لأخيك ما تحب لنفسك، وتكره له ما تكره لنفسك، فأنت تحب للناس الهداية كما أنعم الله بها عليك، وتحب لهم كل خير أمدًك الله به أو تسأل الله منه.

اللهم اهد ضال المسلمين، وتب على العصاة والمذنبين.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه.

التوحيد العدد ١٤ السنة الثالثة والأربعون

يقول الأمام البخاري رحمه الله في صحيحه، حَدَّثَنَ مُحَمَّدُ فِنُ عُثْمَانَ فِن كَرَامَة، حَدَّثَنَا خَالَدُ بْنُ مَخْلَد، حَدَّدَنَا سُلَيْمانُ بْنُ دِلال، حَدَّثَنِي شَرِيكُ بْنُ عَبْد اللَّه بْنَ أَبِي نَمِر، عَنْ عَطَاء، عَنْ أَبِي هُرِيُرَة، قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ، " إِنَّ اللَّهُ قَالَ، مَنْ عَادَى لِي وَلِيَّا فَقَدُ آذَنْتُهُ بِالحَرْب، وَمَا تَقَرَّبُ إلَيْ عَبْدي بِشَيْء أَحَبُ إِلَى مَمًا افْتَرَضْتُ عَلَيْه، وَمَا يَزَالُ عَبْدي يَتَقَرَّبُ إِلَي يَسْمَعُ بِه، وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبْصرُ بِه، وَيَدَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِه، وَبَصَرَهُ اللَّذِي يُبْصرُ بِه، وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطَشُ بِهَا، وَدِجُلَهُ الَّتِي يَمْشِي بِهَا، وَإِنْ سَأَلَاتِي لاُ عَظِيدَة، وَلَنْ الْسَتَعَاذِنِي كَانِ عَنْ عَضْ الْذِي مَنْ عَاذَة عَانَا مَنْ عَادَة اللَّهِ عَلَيْهِ مُعْهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِه، وَبَعَدَهُ اللَّذِي يُنْعَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَانَهُ عَلَيْهِ عَنْدَةً عَنْهُ اللَّهِ عَلَيْتُهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مَنْ عَالَة مُنْهُ اللَّهِ عَلْيَةٍ عَمْهُ اللَّهِ عَلَيْتُهُ عَلْهُ عَلْهُ وَلَيْ يَسْمَعُ بِهِ، وَبَحَدَةُ الَّتِي يَمْشِي بِهَا، وَإِنْ سَأَنَاتِي لاُعْطَيْنَهُ، وَلَنْ الْسَتَعَاذَنِي كَنْ عَيْدَة اللَّذِي يَبْعَلَى عَنْهُ عَلَيْهُ إِنَّهُ اللَّهُ مَنْ الَهُ عَالَة وَلَنْ مَالَاتِي لا عُطْيَانَهُ وَلَيْنَ الْهُ عَالَهُ عَلَى اللَّهُ عَاءَةًا عَنْ عَامَانَهُ وَلَيْنَا الْسَتَعَاذَتِي عَادَة مَاعَاتُهُ وَانَ اللَّهُ عَائِنَا عَيْهُ وَلَا عَنْ الْمُعْطَيْتَهُ وَلَيْنَا الْهُ عَا الْوَاهِ: التَحَرِيمَةُ الَقُوا الْحَدِي عَنْ يَعْمَى الْمُوْنَةُ وَالَنَهُ عَالَا عَامَةً إِنْ عَامَةُ إِنَّ

هذا الحديث أخرجه البخاري في كتاب الرقاق، باب التواضع (٨/ ١٠٥) (٢٥٠٢).

#### ثانيا: رجال الإسناد

1- مُحَمَّدُ بْنُ عُثْمَانَ بْن كَرَامَةَ: من صغار شيوخ البخاري، وقد شاركه في كثير من شيوخه منهم خالد بن مخلد شيخه في هذا الحديث، فقد أخرج عنه البخاري كثيرًا بغير واسطة منها في باب الاستعادة من الجبن في كتاب الدعوات، وهو ثقة من الحادية عشرة (تقريب التهذيب ج١ ص٤٩٦) [وانظر الفتح ص (١/ ...)].

٢- خَالدُ بْنُ مَخْلَد : خالد بن مخلد القطواني بفتح القاف والطاء أبو الهيثم البجلي مولاهم الكوفي صدوق يتشيع، وله أفراد، من كبار العاشرة مات سنة ثلاث عشرة وقيل بعدها (تقريب التهذيب ج ١ ص ١٦٦٣) كبار شيوخ البخاري روى عنه، وروى عن واحد عنه. هائدة حديثية:

هذا الحديث تفرد بإخراجه البخاري دون بقية أصحاب الكتب..

وهو من غرائب الصحيح، فرواه البخاري عن محمد بن عثمان بن كرامة عن خالد بن مخلد القطواني، وقد تكلم فيه الإمام أحمد وغيره، وقالوا: له مناكير، وقال أبو حاتم، لا يُحتج به، وقد قال ابن عدى فيما

شوال ۱٤۳۵ هـ

التوحيد

وآله وصحبه ومن والأه وبعد: فإن من دلائل عبودية العبد وإذعانه أن يؤمن بما جاء من وحي في كتاب الله أو على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم بلا تعصب أو تمسك برأي موروث، وحول ذلك تثار قضايا عديدة بين مؤيد ومعارض، والحق هو الوسط، والوسط هو السُنَة، ومن ذلك ما

NPD

دليامأا

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله

باب السنة

in the same product the

ورد في كرامات الأولياء وطريق الولاية.

And the second

د. مرزوق محمد مرزوق

نقله عنه ابن حجر في الفتح: "هذا حديث غريب جدًا، ولولا هيبة الصحيح لعدوه في منكرات خالد بن مخلد".

الجواب: قال الحافظ في فتح الباري مجيبًا عن رواية البخاري لخالد بن مخلد: أما التشيع فقد قدمنا أنه إذا كان ثبت الأخذ والأداء لا يضره ، لا سيما ولم يكن داعية إلى رأيه، وأما المناكير فقد تتبعها أبو أحمد بن عدي من حديثه وأوردها في كامله، وليس فيها شيء مما أخرجه له البخاري، بل لم أر له عنده من أفراده سوى حديث واحد وهو وروى له الباقون سوى أبي داود، وقد نقل ابن حجر توثيق العجلي وغيره، وأن هذا ليس من منكرات خالد بن مخلد. (انظر: الفتح ١/٠٠٤).

٣- حَدَّثْنَا سُلَيْمَانُ بُنُ بِالْآلَ: سليمان بن بالآل التيمي مولاهم أبو محمد وأبو أيوب المدني ثقة من الثامنة مات سنة سبع وسبعين. (تقريب التهذيب ج ١ ص ٢٥٣٣).

٤- شريك بنُ عَبْد الله بن أبي نمر: أبو عبد الله المدني صدوق يخطئ من الخامسة مات في حدود أريعين ومائة (تقريب التهذيب ج ١ ص ٢٧٧٨ (.

٥- عَطَاءِ: هو ابن يسار الهلالي أبو محمد المدني مولى ميمونة، ثقة فاضل، صاحب مواعظ وعبادة، من صغار الثانية، مات سنة أربع وتسعين وقيل بعد ذلك. (تقريب التهذيب ج ١ ص ٤٥٩٦.

٦- أبو هريرة الصحابي الجليل عبد الرحمن بن صخر العروف بأبي هريرة، وانظر ترجمته في أسد الغابة (٢٠٠/٢) وغيره من كتب التراجم..

#### ثالثا: أهمية هذا الحديث

هو حديث قدسي، من كلام الله عز وجل، وللرسول أن يتصرف في ألفاظه بخلاف القرآن.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية عن هذا الحديث: "هو أشرف حديث رُوي في صفة الأولياء" ((الفتاوى)) (١٢٩/١٨)، ونقل ابن حجر في فتح الباري عن الطوفي أنه قال، هذا الحديث أصل في السلوك إلى الله والوصول إلى معرفته ومحبته وطريقه؛ إذ الفترضات الباطنة وهي الإيمان، والظاهرة وهي الإسلام، والمركب منهما وهو الإحسان فيهما كما تضمنه حديث جبريل، والإحسان يتضمن مقامات السالكين من الزهد والإخلاص والمراقبة وغيرها. اه (الفتح: ١١ / ٣٤٥).

ولأهميته عني بشرحه علماء الإسلام قديمًا وحديثًا لما اشتمل عليه من جوانب سلوكية كالحث على فعل الفرائض ثم النوافل وأخرى عقدية

المراد بولي الله العالم بالله، المواظب على طاعته، المخلص في عبادته، وهذه صفة المؤمن التقيى.

كَإِثْبَاتَ صفة المحبة لله عز وجل، وأن الإيمان يزيد وينقص، وأنه يتفاضل بالأعمال، فذكره الأئمة في كتب العقائد، واختاره الإمام النووي في الأريعين حديثا التي عليها مدار الدين، وأفرد الشوكاني شرحه في كتاب سمَّاه (قطر الوَلْي بشرح حديث الولى).

#### رابعا: الشرح

- " منْ عَادَى لِي وَلِيًا " المعاداة ضد الموالاة، والولي ضدَ العدو، اللَّرَاد بَوَلِيُ اللَّهِ، الْعَالَم بِاللَّهِ، الْمُوَاطَّب عَلَى طَاعَته، الْمُخْلِصَ فِي عَبَادَته؛ وَهِذَه صَفة المُؤَمَن التقي؛ ومعنى قَوْلُه: \* عَادَى لِي وَلِيًا \* أَيُّ: اتَّخَذَهُ عَدُوًا.

-" فَقَدُ آذَنْتُه بِالْحَرْبِ " أَيْ: أَعْلَمْتَه أَنَه محارب لي؛ فيتعرض لأَهْلَاكي إيَّاهُ، قلت: ثم ذكر أسباب الولاية فقال: "وَمَا تَقَرَّب إلَى عَبْدي بِشَيْء أَحَب إلَي مَمًا افْتَرَضْت عليه " يَدْخُلُ تَحْت هَذَا اللَّفْظ جَمِيعُ فَرَائض الْعَيْن وَالْكَفَايَة، وَيُسْتَفَادُ مَنْه أَنَ أَدَاء الْفَرَائض عَلَى الْعَيْن وَالْكَفَايَة، وَيُسْتَفَادُ مَنْه أَنَ أَدَاء بِالْفَرَائض عَلَى الْوَجُه اللَّأَمُور بِه امْتَثَالُ الأَمْر وَاحْتَرَامُ الْأَمر وَتَعْظَيمُهُ بِالاَنْقَيَادَ إلَيْه، وَإِظْهَارُ عَظَمَة الرُبُوبِيَة، وَذَلَ الْعُبُودِيَة ؛ فَكَانَ التَقَرُبُ

- " وَمَا يَزَالَ يَتَقَرَّبِ إلَيَ " التَقَرَّبِ: طَلَبُ القَرْبِ " بِالنَّوَاهَلِ حَتَّى أَحْبَهُ " الْمُراد بِالنُّوَاهَلِ جَمِيعَ مَا يُنْدَبَ مَنْ الْأَقْوَالَ وَالْأَفْعَالِ، والمعنى: إنَّهُ إِذَا أَدًى الْفَرَائض وَدَامَ عَلَى إِتَيَانِ النَّوَاهَلِ مِنْ صَلَاةً وَصِيَام وَغَيْرِهُمَا أَهْضَى بِهِ ذَلِكَ إِلَى مَحَيَّةِ اللَّهُ تَعَالَى.

11 🔪 التوحيد العدد 🛛 ١٥١٤ لسنة الثالثة والأريعون

-" كُنْت سَمْعَهُ الَّذي بَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبْصِرُ به " قيل: المعنى كليَّته مَشْغولة بي قلا بُصْغي يسمعه إلا إلى ما يرضيني، ولا يرى يتصره إلا ما أَمَرْتِهُ بِهُ ۖ وَلَئِنْ سَأَلْنِي لَأَعْطِيْنِهُ : أَيْ مَا سَأَلْ؛ " وَلَئُنْ اسْتَعَادَنَى لأَعِيدُنَهُ أَي: مما بخاف؛ فهذا الحيوب المقرَّب، له عند الله منزلة خاصة تقتضى أنَّه إذا سأل الله شيئًا، أعطاه إياه، وإن استعادَ به من شيء، أعاذه منه، وإن دعاه أحاده، فيصبر محاب الدعوة لكرامته على ربه " وما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن نفس المؤمن بكرة المؤت وأنا أكره مسَاءَتَهُ " أَخْبَرَ أَنَّهُ بَكَرَهُ الْمُوْتُ وَبَسُوؤُهُ، وَبَكُرَهُ اللَّهِ مسَاءَتُهُ ؛ قَبِلٍ: هَذَا خَطَابٌ لَنَا بِمَا نَعْقِلُ، وَالرُّبُّ مُنَزَّهُ عَنْ حَقيقته، بَلْ هُوَ مَنْ جِنُس قَوْلُه: " وَمَنْ أتاني يمشى أتيته هرولة "؛ وقد عبر ابن رجب في شرحه للحديث عن هذا بقوله؛ لما كان الموت بهذه الشدَّة، والله تعالى قد حتَّمه على عباده كلهم، ولابد لهم منه، وهو تعالى بكرة أذى المؤمن ومساءته، سمّى ذلك ترددا في حق المؤمن. اه [انظر (جامع العلوم) حديث رقم (٣٨) (٢٧٥/١)، وشرح السنة للبغوى (ج٢ / ص ٣٨٠)، وعمدة القارى شرح صحيح البخارى (ج ٣٣ / ص ٢٨٨)].

# خامسًا: ما يُستفاد من الحديث:

فائدة: في ثبوت الولاية ومعناها: أما عن ثبوتها فهي ثابتة بلفظ الحديث، ومن قبل ذلك في كتاب الله، وأما عن معناها فقال شيخ الإسلام في الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان (٥/١): والولاية: ضد العداوة، وأصل الولاية: المحبة والقرب، وأصل العداوة: البغض والبعد، وقد قيل: إن الولي سمي وليًا من موالاته للطاعات أي متابعته لها والأول أصح. اه

ولِلْه ولاية عامة كما في قوله: ( ثُمَّ رُدُّوًا إِلَى اللَّهِ مَوَلَئِهُمُ ٱلْحَقِّ ) [الأنعام-٦٢]، وهي في جميع الخلق مؤمنهم وكافرهم.

وولاية خاصة؛ وهي لأهل الحق والإيمان (ألَّهُ وَلَيُّ الَّذِينَ آمَنُواْ) [البقرة-٢٥٧]، وتطلق على المعان والمعين، فقد ذكر أبو الهلال العسكري في الفروق اللغوية (٥٧٧/١) في معنى الولي فقال: أن الولي يجري في الصفة على المعان والمعين، تقول: الله ولي المؤمنين أي معينهم، والمؤمن ولي الله أي المعان بنصر الله عز وجل، ويقال أيضًا: المؤمن ولي الله والمراد أنه ناصر لأوليائه ودينه، ويجوز أن يقال: الله ولي المؤمنين بمعنى أنه يلى حفظهم. اهه.

#### من هم أولياء الله؟

يقول الشوكاني رحمه الله في (تحفة الذاكرين):

المحبوبَ المقرَّب له عند الله منزلة خاصة تقتضي أنَّه إذا سال الله شيئًا، أعطاه إياه، وإن استعادَ به من شيء، أعاذه منه.

" المعيار الذي تُعرف به صحة الولاية، هو أن يكون عاملاً بكتاب الله سبحانه ويسنة رسوله- صلى الله عليه وسلم - مؤثراً لهما على كل شيء، مقدماً لهما في إصداره وإيراده، وفي كل شؤونه، فإذا زاغ عنهما زاغت عنه ولايته"، وبذلك نعلم أن طريق الولاية الشرعي ليس سوى محبة الله وطاعته واتباع رسوله - صلى الله عليه وسلم -، وأن كل من ادعى ولاية الله ومحبته بغير هذا الطريق، فهو كاذب في دعواه.(انتهى بتصرف) .

فائدة: الفرائض أحب إلى الله وأعظم أجرًا عنده من النوافل :

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله في تعليقاته على الأربعين النووية ( ٧٧/١) في تعليقه على قوله: وما تقرب إليّ عبدي بمثل أداء ما افترضته عليه قال: يعني: ما عبدني أحد بشيء أحب إليّ مما افترضته عليه. اه

وقال ابن دقيق العيد في شرح الأربعين النووية (١٠٠/١): فيه إشارة إلى أنه لا تقدم ناقلة على فريضة، وإنما سميت الناقلة ناقلة إذا قُضيت الفريضة وإلا فلا يتناولها اسم الناقلة؛ لأن التقرب بالنواقل يكون بتلو أداء الفرائض. اه

وقال ابن حجر في الفتح: قال بعض الأكابر: من شغله الفرض عن النفل فهو معذور، ومن شغله النفل عن الفرض فهو مغرور. اه هائدة:

استشكل كيف يكون الباري جل وعلاً سمع العبد وبصره.. إلخ؟

شوال ۱٤۳٥ هـ

التوحيد

الحواب: قال الحافظ في الفتح نقلاً عن الأمام الطوفي: اتفق العلماء ممن يعتد بقوله أن هذا مجاز وكناية عن نصرة العبد. (انظر: فتح الباري (٤٠١/١).

وقال ابن رجب رحمه الله في (جامع العلوم والحكم ج٢/ص٥٨٠): (فمعنى الحديث: أن العبد إذا أخلص الطاعة صارت أفعاله كلها للله عز وجل؛ فلا يسمع إلا لله، ولا يبصر إلا لله؛ أي: ما شرعه الله له، ولا يبطش ولا يمشي إلا في طاعة الله عز وجل، مستعمناً بالله في ذلك كله.

قـال شيخ الأسـلام في (مجموع الفتاوى ج٢/ ص ٣٤١): (وهذا الحديث يحتج به أهل الوحدة، وهو حجة عليهم من وجوه كثيرة، منها، أنه قال: "من عادى لي وليًا فقد بارزني بالمحاربة" فأثبت نفسه ووليه ومعادي وليه؛ وهؤلاء ثلاثة، ثم قال: "وما تقرب إلى عبدي بمثل أداء ما افترضت عليه، ولا يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه" فأثبت عبدا يتقرب إليه بالفرائض ثم بالنوافل). انتهى -

وقال العطار في (حاشيته على جمع الجوامع ج٢/ ص٥١٧): (والمراد: أن الله تعالى يتولى محبوبه في جميع أحواله، فحركاته وسكناته به تعالى). انتهى .

قال العلامة الحكمي في (معارج القبول ج١/ ص٢٠٦) نقلاً عن الإمام ابن رجب في (جامع العلوم والحكم)؛ (وليس معنى ذلك أن يكون جوارح للعبد؛ تعالى الله عن ذلك علواً كبيرًا، وإنما المراد: أن من اجتهد بالتقرب إلى الله عز درجة الإيمان إلى درجة الإحسان؛ فيصير يعبد الله على الحضور والمراقبة كأنه يراه، فيمتلئ قلبه بمعرفة الله تعالى ومحبته وعظمته وخوفه قلبه معرفة الله تعالى ومحبته وعظمته وخوفه يصير هذا الذي في قلبه من المعرفة مشاهداً له يمن البصيرة؛ فحيننذ لا ينطق العبد إلا بذكره، ولا يتحرك إلا بأمره؛ فإن نطق نطق بالله، وإن سمع سمع به، وإن نظر نظر به، وإن بطش بطش به). انتهى .

قلت: وكلها معان جائزة أن تَفهم من الحديث، وكلها والحمد لله بعيدة عما قال الحلولية.

فائدة: في معنى التردد الوارد في الحديث:

قوله (وما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن نفس المؤمن يكره الموت وأنا أكره مساءته): قال

الحافظ في الفتح (٣٤٥/١١): قال الخطابي التردد في حق الله غير جائز والبداء (أي: ظهور رأي لم يكن ظاهرًا قبل ذلك) عليه في الأمور غير سائغ، ولكن له أوحه:

-أحدهما: أن العبد قد يشرف على الهلاك في أيام عمره من داء يصيبه وفاقه تنزل به فيدعو الله فيشفيه منها، ويدفع عنه مكروهها فيكون ذلك من فعله كتردد من يريد أمرًا ثم يبدو له فيه فيتركه ويعرض عنه.

- وقال الكلاباذي ما حاصله أنه عبر عن صفة الفعل بصفة الذات أي عن الترديد بالتردد وجعل متعلق الترديد اختلاف أحوال العبد من ضعف ونصب إلى أن تنتقل محبته في الحياة إلى محبته للموت فيقبض على ذلك، قال: وقد يحدث الله في قلب عبده من الرغبة فيما عنده والشوق إليه والحبة للقائه ما يشتاق معه إلى الموت فضلاً عن ازالة الكراهة عنه، فأخبر أنه يكره الموت ويسوؤه ويكره الله مساءته فيزيل عنه كراهية الموت له يورده عليه من الأحوال، فيأتيه الموت وهو له مؤثر وإليه مشتاق.

- ثالثا: وهو احتمال أن يكون معنى التردد اللطف به كأن الملك يؤخر القبض ، فإنه إذا نظر إلى قدر المؤمن وعظم المنفعة به لأهل الدنيا احترمه فلم يبسط يده إليه، فإذا ذكر أمر ربه لم يجد بدا من امتثاله.

- رابعا: وهو أن يكون هذا خطابًا لنا بما نعقل والرب منزه عن حقيقته، بل هو من جنس قوله: (ومن أتاني يمشي أتيته هرولة) فكما أن أحدنا يريد أن يضرب ولده تأديبًا فتمنعه المحبة وتبعثه الشفقة فيتردد بينهما ولو كان غير الوالد كالمعلم لم يتردد بل كان يبادر إلى ضربه لتأديبه، فأريد تفهيمنا تحقيق المحبة للولي بذكر التردد. وجوز الكرماني احتمالاً آخر وهو أن المراد أنه يقبض روح المؤمن بالتأني والتدريج بخلاف سائر الأمور فإنها تحصل بمجرد قول كن سريعًا.

- ويحتمل أن تكون المساءة بالنسبة إلى طول الحياة لأنها تؤدي إلى أرذل العمر وتنكس الخلق والرد إلى أسفل ساهلين.

وفي الختام: أوصي نفسي وإخواني بتقوى الله فهي وصية الله للأولين والآخرين، وهي طريق موالاة العبد لريه ومولاه، قال تعالى: « وَلَقَدَّ وَصََّيْنَا الَّذِنَ أُرْقُوا الْكِنَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ اتَّقُوا اللَّهُ »[النساء: ١٣١]، والحمد لله رب العالمين.

٢٠ 🗙 التوحيد العدد ١٤ ٥١٤ السنة الثالثة والأربعون

# ௶ௐ௶ௐௐௐௐௐௐ௶௶௶

# الحلقة ٢٤ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠

٢٤٠ «ليلة أسري بي إلى السماء سقط إلى الأرض من عرقي فنبتت منه الورد، فمن أحبُّ أن يَشَمَ رائحتي فليشم الورد».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في «الكامل» (٣٤٢/٢) من حديث موسى بن جعفر عن أبيه جعفر، عن أبيه م محمد بن علي، عن أبيه علي بن الحسين عن أبيه الحسين بن علي، عن أبيه علي بن أبي طالب رضي الله عنه مرفوعًا، قال ابن عدي: هذا حديث موضوع على أهل البيت.

قلت: وآفته الحسن بن علي بن صالح أبو سعيد العدوي البصري، قال ابن عدي: يضع الحديث ويسرق الحديث ويلزقه على قوم آخرين، ويحدث عن قوم لا يُعرفون، وهو متّهم هيهم.

٢٤١ - «نحن وَلَدُ عبد المطلب، سادة أهل الجنة، أنا، وحمزةَ، وعليَ، وجعفرُ، والحسنُ، والحسينُ، والمعديَ». المحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجة في «السنن» (٢٤١٧)، وقال، «هذا الحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجة في «السنن» (٢٤١٧٦)، وقال، «هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه»، قلت: وهذه من أوهامه- عفا الله عنا وعنه، حيث عقب عليه الحايث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه»، قلت: وهذه من أوهامه- عفا الله عنا وعنه، حيث عقب عليه الحديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه»، قلت: وهذه من أوهامه- عما الله عنا وعنه، حيث عقب عليه الحديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه»، قلت: وهذه من أوهامه- عما الله عنا وعنه، حيث عقب عليه الحافظ الذهبي في «التلخيص» بقوله: «ذا موضوع». ونقله عنه الألباني في «الضعيفة» (ح٢٩٨٦)، وأقره.

الحديث لا يصح: أخرجه ابن حبان في «المجروحين» (١٣٣/٣) من حديث ابن مسعود مرفوعًا، وآفته يوسف بن السفر كان ممن يروي عن الأوزاعي ما ليس من أحاديثه من المناكير التي لا يشك عوام أصحاب الحديث أنها موضوعة.

۲٤٣ . «مَن طلب العلم كان كفارة لما مضى».

الحديث لا يصح: أخرجه الترمذي في «السنن» (٢٩/٥) (ح٢٦٤/٢) من حديث عبد الله بن سخبرة عن سخبرة مرفوعًا، وآفته أبو داود نفيع بن الحارث الأعمى القاضي الهمداني، قال النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٥٩٢): «نفيع أبو داود، متروك الحديث». قلت: وهذا المصطلح بينه الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (٣٣٧)، قال: «مذهب النسائي ألا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». اه.. ٢٤٤ - «القوا ذوى العاهات».

> الحديث لا يصح: أورده السخاوي في «المقاصد» (ح٢١) وقال: «لم أقف عليه». ٢٤٥- «ضع القلم على أُذنك فإنه أَذُكَرُ للمُملي».

الحديث لا يصح: أخرجه الترمذي في «السنن» (٦٤/٥) (ح٢٧١٤) من حديث زيد بن ثابت، قال: دخلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم وبين يديه كاتب فسمعته يقول: «ضع القلم...» الحديث. قال الترمذي: هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه. اه.

وأخرجه الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٨٠/٢) من هذا الوجه، وجعله من مناكير عنبسة بن عبد الرحمن، وقال: صاحب أشياء موضوعة وما لا أصل له، وقال البخاري في «الضعفاء الصغير» (٢٨٧): «تركوه»، وعلة أخرى تزيد الحديث وهنًا على وهن: محمد بن زاذان قال البخاري في «الضعفاء الصغير» (٣١٩): «هو

# Upload by: altawhedmag.com

التوحيد

شوال ١٤٣٥ هـ

منكر الحديث لا يُكتب حديثه .. اه.

٢٤٦- «إذا جاءت الموت لطالب العلم وهو على هذه الحال، مات وهو شهيد».

الحديث لا يصح: أخرجه البزار (١٣٨ - زوائد)، والخطيب في «التاريخ» (٢٤٧/٩) من حديث هلال بن عبد الرحمن الحنفي عن عطاء بن أبي ميمونة عن أبي ميمونة عن أبي سلمة عن أبي هريرة وأبي ذر قالا: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم... فذكره، وقال البزار: «لا نعلمه رواه عن النبي صلى الله عليه وسلم إلا أبو هريرة وأبو ذربهذا الإسناد.

قلت: هذا حديث عزيز غريب، والحديث منكر، وعلته هلال بن عبد الرحمن الحنفي، قال الإمام العقيلي في « «الضعفاء الكبير» (٤/١٩٥٦/٣٠): «منكر الحديث»، ثم علق له العقيلي ثلاثة مناكير هذا الحديث ثالثها، ثم قال: «كل هذا مناكير لا أصول لها ولا يُتابع عليها».

> وقال الحافظ الذهبي في «الميزان» (٩٢٧٣/٣١٥/٤): «الضعف بين على أحاديثه فليترك». اهـ. ٢٤٧- « من صلى عليَّ مرة، لم يبق من ذنوبه ذرةٌ».

الحديث لا يصح: أورده الصغاني في «الموضوعات» (ح٤٦)، وقال، هذا من الأحاديث التي وضعت على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وافتُريت عليه، وأورده العجلوني في «كشف الخفاء» (ح٢٥١٦)، وقال: «موضوع كما قال الصاغاني». اه.

تنبيه: الصحيح الثابت ما أخرجه مسلم في «صحيحه» (ح٤٠٨) من حديث أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «مَن صلى علي واحدة، صلى الله عليه عشرًا».

وأحمد في «مسنده» (٢٧٢/٢) (ح٢٨٤)، (ح٢٠٢٩)، وأبو داود (١٥٣٠)، والترمذي (٤٨٥)، والنسائي (١٢٩٥). ٢٤٨- « مَن تمسك بسنتي عند فساد أمتي ظله أجر مائة شهيد ».

الحديث لا يصح: أخرجه الحسن بن قتيبة المائني يكنى أبا علي، قال الحافظ الذهبي في «الميزان» (١٩٣٣/٥١٨/١): «هالك، قال الدارقطني في زوائد البرقاني، متروك الحديث، وقال الأزدي: واهي الحديث، وقال العقيلي: كثير الوهم، وقال الذهبي في «الميزان» (٤٧٩٣/٥٤٣/٢)، عبد الخالق بن المنذر شيخ الحسن بن قتسة: لا يُعرف».

٢٤٩- « دخل ابليسُ العراقَ فقضى بها حاجتهُ، ثم جاءَ الشامَ فَطُرِدَ حتى بَلَغَ نِسِاقَ، ثم دخلُ مصرَ فَبَاضُ فيها وقرَّخَ وبسط عَبقريه».

الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في «الكبير» (١٢/٠١٣) (ح١٣٢٩)، وابن الجوزي في «الموضوعات» (٥٨/٢) من حديث ابن عمر مرفوعًا، وقال، هذا حديث لا يصح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وذكر أسباب عدم صحته، ولقد بين المعلمي اليماني في «تحقيق الفوائد» (ص٣٣٤) علة هذا الحديث فقال، «الحديث منقطع لأنه من رواية يعقوب بن عتبة بن المغيرة بن الأخنس عن ابن عمر، ويعقوب لم يدرك ابن عمر».

٢٥٠- « ليس من خلق الله أكثر من الملائكة ما من شيء ينبتُ إلا وملك موكل به».

الحديث لا يصح: أخرجه أبو الشيخ في «العظمة» (ح٣٢٩) من حديث ابن عباس مرفوعًا، وفي إسناده عبد الغفار بن الحسن أبو حازم أورده الحافظ الذهبي في «الميزان» (٥١٤٥/٦٣٩/٢)، وذكر أقوال أئمة الجرح والتعديل فيه: «قال الجوزجاني: لا يُغتر به، وقال الأزدي كذاب». قلت: والحديث من رواية عبد الغفار عن إسرائيل عن أبي يحيى القتات عن مجاهد عن ابن عباس مرفوعًا، وإسرائيل ضعيف في روايته عن أبي يحيى كما نقل الذهبي في «الميزان» (١٠٧٢٩/٥٨٦/٤) عن الإمام أحمد بن حنبل قال: «روى إسرائيل عن أبي يحيى القتات أحاديث مناكير جدًا كثيرة». اه.

التوحيد العدد ١٤ السنة الثالثة والأربعون

وقفات وعبر في الصلاة على خد المشر اعداد مسلاح عبد الخالق

اتفق العلماء على وجوب

الصلاة على النبي صلى الله

عليه وسلم، ثم اختلفوا

فقيل تجب في العمر مرة

وهو الأكثر، وقيل: تجب في

كل صلاة في التشهد الأخير.

الحمد لله وكفى والصلاة والسلام على النبي المصطفى وبعدُ: فعبودية لرينا، ومحبة في نبينا صلى الله عليه وسلم، نقف مع حضراتكم هذه الوقفات حول الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم: أولا: حكم الصلاة على النبي

> صلى الله عليه وسلم: - قال تعالى: ( إِنَّ أَلَهُ وَمَلَتَهِكَتُهُ يُصَلُّونَ عَلَ النَّيُّ يَتَأَيُّا ٱلَّذِينَ المَنُوَا

مَشْكُولُ عَلَيْتُهِ وَسَلِّمُولُ تَسْلِيمًا ) مُدَوَّةُ

[الأحزاب: ٥٦]. - اتضق العلماء على وجوب الصلاة على النبي صلّى الله عليه وسلَم، ثم اختلفوا فقيل مرة وهو الأكثر، وقيل: تجب في كل صلاة في التشهد الأخير وهو مذهب الشافعي وإحدى الروايتين عن أحمد وقيل: تجب كلما ومن الحنفية والحليم.

من الجنفية والجليمي من الشافعية. [تفسير الخازن (٤٣٥/٣)].

ثانيا: ما الحكمة من الصلاة على النبي؟ أ- حكمةُ صلاة الملائكة والمؤمنين على النبي

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ تَشْرِيضُهم بذلك؛ حيث اقتدوا باللَّه جلَ وعلا في الصلاة عليه وتعظيمه،

ومكافأة لبعض حقوقه على الخلق؛ لأنه الواسطة العظمى في كل نعمة وصلت لهم، وحقً على مَن وصل له نعمة من شخّص أن يكافئه، ولما كان الخلق عاجزين عن مكافأته صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم طلبوا من القادر الملك أن يكافئه. (صفوة التفاسير: ٤٩٣/٢).

ب- لَيْسَتْ صَلَاتَنَا عَلَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ شَعَاعَةُ لَهُ؛ فَإِنَّ مُثْلِبَهِ لِهُ يَشْفَعُ لِثَلِهَ

وَلَكُنَ اللَّهِ أَمَرَنَا بِمُكَافَأَةً مَنْ أَحْسَنَ إِلَيْنَا فَإِنْ عَجَزْنَا عَنْهًا كَافَأْنَاهُ بِالدُّعَاءِ، فَأَرْشَدَنَا اللَّه بَاعَلَمَ عَجُزَنَا عَنْ بَلَاعَلَمَ عَجُزَنَا عَنْ الصَلَاة فَبِينَا إِلَى الصَلَاة عَلَيْهِ.

(١٦٨/١١). ثانيا: من فضائل الصلاة على النبي: أولاً: في الدنيا ويكفى منها على سبيل المثال: ١: الصلاة من الله عز

التوحيد < ٢٣

وجل:-أ- عَبْنُ أَبِّي هُرَيْرَةٍ، أَنَّ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «مَنْ صَلَّى عَلَيَّ وَاحِدَةً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ عَشُرًا» صحيح مسلم (٤٠٨).

- قــالَ أَبُـو الْعَالَيَةِ: " صَـلاَةُ اللهِ: ثَـنَـاؤُهُ عَلَيْهِ عِنْدَ الْلاَئِكَةِ.صحيح البخاري كتاب التفسير(١٢٠/٦).

شوال ١٤٣٥ هـ

- قَالُ الْقَاضِي:- مَعْنَاهُ رَحْمَتُهُ وَتَضْعِيفُ أَجْرِهِ كَقَوْلِه تَعَالَى (مَنْ جاء بالحسنة قله عشَرَ أمثالها) قَالَ، وَقَدْ يَكُونُ الصَّلَاةُ عَلَى وَجُهها وَظَاهرها تَشْرِيفًا لَهُ بَيْنَ الْلَائِكَة كَمَا فِالْحَدِيثَ (وَإِنْ ذُكْرَنِي فِي مَلَا ذُكَرْتُهُ فَعَ مَلاً خَيْرِ مِنْهُمٌ). شرح النووى (١٢٨/٤).

ب عَنْ لَبِي بُرْدَةَ بُن نَيَار قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَنْ صَلَّى عَلَيَّ مَنْ أَمَّتِيَ صَلَاةَ مُخْلصًا مَنْ قَلْبِهِ، صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ بَهَا عَشَرَ صَلَوَات وَرَفَعَهُ بَهَا عَشْرَ دَرَجَات، وَكَتَبَ لَهُ بِهَا عَشْرَ حَسَنَات، وَمَحَا عَنْهُ عَشْرَ سَيِّئَاتِ، صحيح الترغيب (١٦٥٩).

- في هذا الحديث أربع فوائد للصلاة

على النبي صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ مرة واحدة مخلصا لوجه الله تعالى:

١ - المللك جل في علاه
 يـــذكـرك باسمك
 بـخـيـرعشر
 مــرات أمــام
 ٢ - يـرتـفع
 ٢ - يـرتـفع
 ٢ مشر درجــات؛ لأن
 هوق بعض.

۳- يُكتب ويُزاد لك عشر حسنات.

٤- يُمحى من سيئاتك عشر سيئات.

٢- الصلاة من الملائكة:

- عن عَامر بن رَبِيعَةَ قَالَ، سَمِعْتُ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم يَخْطُبُ بَيَقُولُ: «مَنْ صَلَّى عَلَيَّ صَلَاةً لَمْ تَزَل الْلَائكَةُ تُصَلِّي عَلَيْه مَا صَلَّى عَلَيَّ، فَلْيُقلَّ عَبْدٌ مَنْ ذَلِكَ أَوْ لِيُكْثَنُ مسنَد أحمد (١٥٦٨٠) صحيح آبن مَاجه (١٥٦٨).

يُخبر تعالى عن كمال لطفه تعالى بعباده المؤمنين، وما قيض لأسباب سعادتهم من الأسباب الخارجة عن قدرهم، من استغفار الملائكة المقربين لهم، ودعائهم لهم بما فيه صلاح دينهم وآخرتهم. السعدى (٧٢٢/١).

- فضائل أخرى لصلاة الله تعالى وملائكته:

قال تعالى: (هُوَ الذي يُصَلِي عَلَيْكُمُ وَمَلائكَتُهُ لِيُخْرِجَكُمْ مِنَ الظَّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَكَانَ بِالْمُؤْمَنِينَ رَحِيمًا) [الأحزاب: ٤]].

هُذه نعْمَة منَ الله تعَالَى عَلَى هُذه الأُمَّةِ منْ أَكْبَرَ النَّعَم وَدَلِيلٌ عَلَى فَضْلِهَا عَلَى سَائِرِ الأُمَمِ. القرطبي (١٩٨/١٤).

-هوالذي يصلي عليكم، وتصلي عليكم ملائكته، والصلاة من الله رحمة بنا، ومن الملائكة استغفار لنا، كل ذلك ليخرجكم من ظلمات النفس الأمارة بالسوء. ومن ظلمات الدنيا الغرور، ومن ظلمات وسوسة الشيطان.

بما يهديكم ويرشدكم ويُثني عليكم ويُوفقكم إلى طرق

> حكمةُ صلاة الملائكة والمؤمنين على النبي صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ تشريفُهم بذلك؛ حيثَ اقتدوا بالله جل وعلا في الصلاة عليه وتعظيمه، ومكافأةٌ لبعض حقوقه على الخلق؛ لأنه الواسطة العظمى في كل نعمة وصلت لهم .

النور والعلم والإسلام والخير. [التفسير الواضح (١٠١/٣)]. عَنْ هَضَالَهُ بَنِ عَنْ هَضَالَهُ بَنِ عَنْ هَضَالَهُ مَلًى بَيْنَا رَسُولُ مَلَيْهُ وَسَلَّمُ قَاعِدُ إِذْ دَخَلُ رَجُلُ هُمَالَى هَتَالُ: اللَّهُ اللَّهُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، عَجِلْتَ أَيُّهُا الْمُصَلَى، إذا صَلَيْتَ

فَقَعَدُت فَاحْمَد اللَّه بِمَا هُوَ أَهْلَهُ، وَصَلَ عَلَيَّ ثُمَّ ادْعُهُ. قَالَ: ثُمَّ صَّلًى رَجُلٌ آخَرُ بَعْدَ ذَلِكَ فَحَمدَ اللَّه وَصَلَّى عَلَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ فَقَالَ لَهُ التَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ: أَيُّهَا الْمُصَلِّي ادْعُ تُجَبْ. صَحيح الترمذي (٣٤٧٦). - عن أنس رَضِيَ اللَّه عَنْهُ قَال: قَال رَسُول اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ:كل دعاء محجوب حتى يصلى على النبَي صلى الله عليه وسلم. صحيح الجامع(٤٥٢٣).

- (كل دعاء محجوب) عن القبول (حتى يُصلى) أي يصلي الداعي. (على النبي صلى الله عليه وسلم) في دعائه فإن الصلاة عليه سبب القبول

التوحيد العدد ١٤ السنة الثالثة والأربعون

والإجابة، وذلك أنه تعالى لا يرد الداعي بالصلاة على رسوله خائباً. التنوير شرح الجامع الصغير (١٧٤/٨).

#### ٤- جل مشاكلك الكثيرة: ،

قَالَ أَبِّيْ: قَلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي أَكْثُرُ الْصَلَاةَ عَلَيْكَ فَكَمْ أَجْعَلُ لَكَ مَنْ صَلَاتِي؟ هُقَالَ: «مَا شَئْتَ». قَالَ: قُلْتُ: الْرُبُعَ، قَالَ: «مَا شَئْتَ هَإِنْ زِدْتَ هَهُوَ خَيْرٌ لَكَ» قُلْتُ: الْنُصْفَ قَالَ «مَا شَئْتَ، هَانْ زِدْتَ هَهُوَ خَيْرٌ لَكَ»، قَالَ: قُلْتُ: هَا لَثُلُثَيْنَ، قَالَ: «مَا شَئْتَ، هَانُ زِدْتَ هَهُوَ خَيْرٌ لَكَ قُلْتُ: أَجْعَلُ لَكَ صَلاَتِي كُلَّهًا قَالَ: «إِذَا تُكْفَى هَمَكَ وَيُغْفَرُ لَكَ ذَنْبُكَ سَنَن الترمذي ( ٢٤٥٧) وحسنه الألباني.

-ن الإنسان إذا صلى على النبي صلى الله

عليه وسلم يكشف الله عنه الهم، ويغضر له ذنبه، فإذا كان جل أوكل دعائه صلاة على النبي صلى الله عليه وسلم كفاه الله عز وجل ما أهمه وغضر له ذنبه. [تفسير حطيبة

(۵/ ۲۸۹].

# ثانيًا: من فضائل الصلاة

على النبي في الآخرة: ١- الرحمة من الله تعالى: قال تعالى: (هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمُ وَمَلَإِنْكَتُهُ لِيُحْرِجِكُمْ مِنَ الظَّلُمَاتِ

إلى النور وَكانَ بِالمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا) «وَكَانَ بِالْمُؤْمِنَيَنَ رَحِيمًا» أَيُّ، وَإَمَّا رَحُمْتُهُ بِهِمْ فِ الْأَحْرَةَ، هَآمَنَهُمْ مِنَ الْفُزَعِ الأَكْبَرِ وَأَمَرَ مَلَاَ يَكَتَهُ يَتَلَقَّوْنَهُمْ بِالْبِشَارَةِ بِالْفُوْزِ بِالْجَنَّةِ وَالنَّجَاةِ مَنَ النَّارِ، وَمَا ذَاكَ إِلَّا لَحَبَّتِهِ لَهُمْ وَرَأَهْتِهَ بِهِمْ. [تَفَسَيرابِنَ كَثِير (٢٦/٣٤)].

٢- شفاعة المصطفى صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمَ:
أ- عنْ أَبِي الدَّرْدَاء، قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَمَ،
عَلَيْه وَسَلَّمَ، (مَنْ صَلَّى عَلَيَّ حِينَ يُصْبِحُ عَشْرًا وَحِينَ يُعْسَبِحُ عَشْرًا وَحِينَ يُعْسَبِحُ عَشْرًا مَحْيَى يَعْمَ مَعْاعَتِي يَوْمَ الْقِيامَة)

بِ - عَنْ عَبْد الله بْن عَمْرِو بْنِ الْعَاص، أَنْهُ سَمِعَ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ يَقُولُ: «إِذَا سَمِعْتُمُ الْلُوَذُنُ،

فَقُولُوا مثْلَ مَا يَقُولُ ثُمَّ صَلُّوا عَلَيَّ، فَإِنَّهُ مَنْ صَلَّى عَلَيَّ صَلَاةً صَلَّى اللَّه عَلَيْه بِهَا عَشُرًا، ثُمَّ سَلُوا اللَّه لِيَ الْوُسِيلَةَ، فَأَرَّجُو أَنَّ أَكُونَ أَنَا هُوَ هَمَنْ سَأَلُ لَي الُوسَيلَة عبَادَ اللَّه، وَأَرْجُو أَنَّ أَكُونَ أَنَا هُوَ هَمَنْ سَأَلُ لَي الُوسَيلَة حَلَّتُ لَهُ الشَّفَاعة. مسلم (٣٨٤) والترمذي (٣٢٥). حَلَّتُ لَهُ الشَّفَاعة أي، وجبت وقيل نالته. شرح النووي (٣٨٣).

الشفاعة هي التوسط للغير بجلب المنفعة أو دفع مضرة. تفسير أحمد فصل الخطاب في الزهد (٣٠٦/٢).

- «والشفاعة الانضمام إلى آخر ناصرا له وسائلا عنه، وأكثرُ ما يستعمل في انضمام من هو

أعلى حرمة ومرتبة إلى من هو أدنى، ومنه الشفاعة في القيامة»

المفردات في غريب القرآن للأصفهاني ص(٢٦٣). الصَّلَاةُ مَنَ اللَّه رَحْمَةً وَلَا شَكَّ أَنَّ هَذَا تَحَيَّةُ، هَلَمًا طَلَبُنَا مِنَ اللَّه الرَّحْمَةَ لَحُحَمَّدَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ وَجَبَ بِمُقْتَضَى بِأَحْسَنَ مِنْها أَوْ رُدُوها)، أَنْ يَفْعَلُ مُحَمَّدٍ

ردوها)، أن يفعل محمد مثْلَهُ وَهُوَ أَنْ يَطُلُبَ لَكُلَ الْسُلِمِينَ الرَّحْمَةَ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى، وَهَـذَا هُوَ مَعْنَى الشَّفَاعَة، ثُمَّ تَوَافَقْتَا

التوحيد < ٢٥

عَلَى أَنَّهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ غَيْرُ مَّرُدُودِ الدُّعَاء، هَوَجَبَ أَنَّ يَقْبَلَ اللَّه شَفَاعَتَهُ فِي الْكُلُ وَهُوَ الْمُطُلُوبُ. مِفاتيح الغيب (٥٠٠/٣).

#### ٣- غفران الذنوب:

حقٌّ على مَن وصل له نعمة

من شخص أن يكافئه، ولما

كان الخلق عاجزين عن

مكافأته صَلَّى الله عَلَيْه

وسلم طلبوا من القادر الملك

أن يكافئه.

قَالَ أَبَيْنُ، قُلْتُ، يَا رَسُولَ الله إنَّي أَكْثَرُ الصَّلَاةَ عَلَيْكَ فَكَمُ أَجْعَلُ لَكَ مِنْ صَلَاتِي؟ فَقَالَ: «مَا شَنْتَ قُلْتُ: أَجْعَلُ لَكَ صَلَاتِي كُلُّهَا قَالَ: «إذَا تُكْفَى هَمَكَ، وَيُغْفَرُ لَكَ ذَنْبُكَ» التَرَمِذي (٢٤٥٧).

# - التحذير من ترك الصلاة علي النبي:

١- عَنْ عَلَيٌ بُن حُسَيْن، عَنْ أبِيه: أَنَّ النَّبِيَّ صَلَى اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَمَ قَالَ: «الْبَخِيلُ مَنْ ذُكرُتُ عنْدَهُ، اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَمَ قَالَ: «الْبَخِيلُ مَنْ ذُكرُتُ عنْدَهُ، ثُمَ لَمُ يُصَلِّ عَلَيً» مسند أحمد (١٧٣٦) وَانظر

شوال ۱٤۳٥ ه.

صحيح الجامع (٢٨٧٨).

البخيل أي: كامل البخل؛ لأنه بامتناعه من الصلاة عليه قد شح وامتنع من أداء حق يتعين عليه أداؤه امتثالاً للأمر ولما فيه من مكافأة جزئية لمن كان سبباً في سعادته الأبدية، بل في الحقيقة إنما شح وبخل عن نفسه، ومنعها أن يصل إليها عطاء عظيم ممن يعطي بلا حساب ولا تنقص خزائنه بالعطاء، فبهذا الشح تفوته تلك الكنوز التي لولاه لكان يكتالها بالمكيال الأوفى من غير أدنى مشقة، فلا أبخل من هذا. [دليل الفالحين (١٩٦/٧)].

٢- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، أَنَّ التَّبِيَّ صَلًى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَعَدَ الْنُبَرَ، فَقَالَ، «آمينَ آمينَ آمينَ، قَيلَ: بَا رَسُولَ الله، إِنَّكَ

> حَيْنَ صَعَدْتَ الْمُنْبَرَ قُلْتَ: آمَيْنَ آمينَ آمينَ، قَالَ: «إِنَّ وَمَنْ ذَكَرْتُ عَنْدَهُ فَلَمُ يُصَلُّ عَلَيْكَ هَمَاتَ هَــَخَـلُ الْنَّالِ: هَـلُ: آمـينَ، هَ قُلْتُ: آمـينَ، (محيح ابن حبان (٩٠٧) وقال الألباني:

حسن صحيح). إن الإنسان الذي كان يُذكر أمامه النبي صلى الله عليه وسلم ولا يُصلى

عليه إذا كان حظه أنه دخل النار بسبب ذنوبه، فأبعده الله، فلا هو الذي في الذنيا عمل صالحاً يُدخله الجنة، ولا هو الذي أكثر من الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم؛ فتنفعه شفاعته إذا دخل النار أن يُخرجه الله من النار إلى الجنة. [تفسير أحمد حطيبة (٧ /٢٨٩)]. أفضل هيئات الصلاة على النبي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

- هذه الصلاة تؤدى بأية صيغة كانت، وأفضلها كما قال كثير من العلماء هي الصلاة الإبراهمية التي تقال بعد التشهد الأخير في الصلاة. [فتاوى دار الإفتاء المصرية (٢٠٥/٨)].

- عنِ ابْنِ أَبِي لَيْلَى، قَالَ: لَقَيَنِي كَعُبُ بُنَ عُجْرَة، فَقَالَ: أَلَا أَهْدِي لَكَ هَدِيَّةَ خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ فَقُلْنَا، قَدْ عَرَفْنَا كَيْفَ نُسَلَّمُ عَلَيْكَ فَكَيْفَ نُصَلِّي عَلَيْكَ؟ قَالَ: «قُولُوا اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّد، وَعَلَى آلِ مُحَمد، كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى مُحَمَّد وَعَلَى آلِ مُحَمد، كَمَا بَارَكْتَ عَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَحِيدٌ» [صحيح البخاري (٢٣٣٩)] وصحيح مسلم (٤٠١]].

مَعْنَى قُوْلْنَا اللَّهُمَّ صَلَّ عَلَى مُحَمد تَعْظيمُهُ: عَظَّمْ مُحَمَّدًا الْمُرَادُ تَعْظيمُهُ فِي الدُّنْيَا بِإَعْلَاء ذكره وَإظْهَار دينه وَإبْقَاء شَرَيعَته وَفِ الْآخَرَةَ بَإَجْزَالَ مَثُوبَتَه وَتَشْفِيعَه فِيُ أَمَّتَه وَإِبْدَاء

> لَيْسَتْ صَلَاتُنَا عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ شَفَاعَةً لَهُ؛ فَإِنَّ مِثْلَنَا لَا يَشْفَعُ لِثْله وَلَكِنَّ اللَّهُ أَمَرَنَا بِمُكَافَأَةً مَنْ أَحْسَنَ إِلَيْنَا فَإِنْ عَجَزْنَا عَنْهَا كَافَأْنَاهُ بِالدُّعَاءِ.

فضيلته بالمقام المحمود. فتح الباري (١٥٦/١١). من المواطن التي نصلي فيها على النبي صلى الله عَلَيْه وَسَلَم: - وَمَمَّا بَتَأَكَدُ وَوَرَدْتَ فيهأخسار خاصة أكثرها بأسانيد جيدة: ١- عَقْبُ إِجَابَة المؤذن. ٢- وَأَوْلَ الْدُعَاءِ وَأَوْسَطَهُ وآخره وفي أؤله آكد وفي آخر القنوت. ٣- وَفِي أَثْنَاء تَكْبِيرَات

٤- وَعَنْدً دُخُولِ الْسُحِدِ وَالْخُرُوحِ مِنْهُ.
 ٥- وَعَنْدَ الآحِتْمَاعَ وَالتَّفَرُقَ،
 ٦- وَعَنْدَ الآحَيَامَ لِصَلَاةِ اللَّيْلِ .
 ٧- وَعَنْدَ الْقَيَامَ لِصَلَاةِ اللَّيْلِ .
 ٩- وَعَنْدَ اللَّعَرْبَ .
 ٩- وَعَنْدَ التَّوْبَةِ مِنْ الْذَنبِ.
 ٩- وَعَنْدَ التَّوْبَةِ مِنْ الْذَنبِ.
 ٩- وَعَنْدَ التَوْبَةِ مِنْ الْذَنبِ.

والحمد لله رب العالمين.

التوحيد العدد ١٤ السنة الثالثة والأربعون

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، وأصلي وأسلم على سيد ولد آدم، وعلى آله وأصحابه الغر الميامين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.. أما بعدُ:

عدد أحمد الأقرع

والحرمة تبقى، أما أخوة النسب فتنقطع ولا

تبقى، قِال الله تعالى: « ٱلأَخِلَاءُ يَوْمَيْذِ بَعَضُهُمَ

وقد ذكر الله تعالى المؤمنين بأخوتهم ليعضهم

المعض، فقال تعالى: «إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخَوَهُ»

لبَعْض عَدُوٌّ إِلَّا ٱلْمُتَّقِبِكَ» [الزخرف: ٦٧].

فكم هو جميل أن تظهر أعياد الأمة بمظهر الواعي لأحوالها وقضاياها، وقد قيل: من أراد أنْ يرى أخلاق أمة فليراقبها في أعيادها، إذ تنطلق فيه السجايا على فطرتها، وتبرز العواطف والميول والعادات على حقيقتها، والمجتمع السعيد الصالح هو الذي تسمو أخلاقه في العيد إلى أرفع ذروة، وتمتدُ فيه مشاعر الإخاء إلى أبعد مدى، حيث يبدو المجتمع في

> العبد متماسكا متعاونا متراحمًا، تخفق فيه القلوب بالحب والود والبر والصفا؛ لأن أخوة الإسلام في روح الإيمان القوى، ولياب المشاعر الفياضة، التي يبذلها المسلم لإخوانه في العقيدة، حتى إنه لىحبا بهم، بعبش معهم وفيهم، فكأنهم جميعًا أغصانُ تفرعت من دوحة [الدوحة: العظيمة الشجرة المتسعة] زاهرة، لأن من المادئ العظيمة التي

من أراد أنْ يرى أخلاق أمة فليراقبها في أعيادها، إذ تنطلقُ فيه السجايا على فطرتها، وتبرز العواطف والميول والعاداتُ على حقيقتها .

â

الله جَمِيعًا وَلَا تَشَرَقُوا وَإِذَكُرُوا يَعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذَ فَأَصَبَحْمُ أَعَدَاءُ فَأَلَقَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصَبَحْمُ بِعَمَتِهِ إِخْوَنًا ، قَاصَبَحْمُ بِعَمَتِهِ إِخْوَنًا ، قَالَيْ عَمَدُوا اللّهُ فَمَنَ الْقَنْلَى اللهُ وَالْأَنْفَى بِالْأَنْفَ فَمَنَ بِالْمَبْدِ مِنَ أَخِه شَيْءً فَاتِبَاعٌ بِالْمَعُوفِ وَأَذَاءً إِلَيْهِ بِإِحْسَنَ » [المُبقرة: 104]، وقال تعالى: « قَانَ تَابُوا وأَقْتَامُوا الْضَلَوَة وَمَاتُوا

التوحيد

[الححرات:١٠]، وقال

تعالى: « وَأَعْتَصِمُوا بِحَبِّل

ٱلزَّكُوْةَ فَإِخْوَنْكُمْ فِي ٱلَّذِينِ » [التوبة:١١]، وقال تعالى: «وَلَا يَغْنَبَ بَمَصْكُم بَعْضًا أَيُّيِبُ أَحَدُّكُمْ أَن يَأْكُلُ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْنًا فَكُوهُتُمُوْهُ » [الحجرات:١٢]، وقال تعالى: «وَالَذِينَ جَامُو مِنْ بَعْدِهِمْ بَقُولُونَ

شوال ١٤٣٥هـ

أرسى دعائمها ديننا الحنيف مبدأ الأخوة بين أهل الإيمان، قال الله تعالى: « إِنَّا الْمُؤْمِنُونَ إِخُوَهٌ » [الحجرات:١٠]، إخوة في ماذا؟ إخوة في الدّين والحرمة، لا إخوة في النسب، وأخوة الدّين



رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَنِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونا بِٱلإِيكَنِ » [الحشر:١٠]، وقال تعالى: «وَلَا تَلْمِزُوا أَنْسَكُرُ» [الحجرات:١١]، والمراد في هذا المقام: إخوانكم؛ لأن المؤمنين فيما بينهم- فيما يلزم بعضهم لبعض من تحسين أمرهم وطلب صلاحهم فرمحبتهم للخير- كالجسد الواحد، فمن لمز أخاه فقد لمز نفسه، ومن عاب إخوانه فقد عاب منفسه، وقال الله تعالى: « وَلا تَأْكُلُوا أَمُوَلَكُم بَيْنَكُم وقال تعالى: « زَوَلا إِذْ سَمِعْمُوهُ طَنَّ ٱلْمُؤْمِوَنَ وَٱلْمُؤْمَنَتُ

بِأَنفُسِمٍمْ خَيْراً» [المتور:١٢].

وقد ذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم المؤمنين بأخوتهم لبعضهم البعض، فقال صلى الله عليه وسلم: «إياكم والظن، فإنَّ الظن أكذب الحديث، ولا تحسسوا ولا تجسسوا ولا تنافسوا ولا تباغضوا ولا تدابروا، وكونوا عباد الله إخوانا». [متفق عليه: البخاري (٢٠٦٤)، ومسلم (٢٥٦٣)].

وقال صلى الله عليه وسلم: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه». متفق عليه: البخاري (١٣)، ومسلم (٤٥).

وقال صلى الله عليه وسلم: لا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث. متفق عليه: البخاري (٢٠٦٤)، ومسلم (٢٥٦٣)].

وقال صلى الله عليه وسلم: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه». البخاري (١٣)، ومسلم (٤٥).

وقال صلى الله عليه وسلم: «لا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث». متفق عليه. البخاري (٦٠٦٥)، ومسلم (٢٥٥٩).

وقال صلى الله عليه وسلم: «والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه». [مسلم: ٢٦٩٩]. وقال صلى الله عليه وسلم في شأن الغيبة: «ذكرك أخاك بما يكره». [مسلم: ٢٥٨٩].

وقال صلى الله عليه وسلم: «لا يبيع الرجل على بيع أخيه». [متفق عليه: البخاري (٢١٣٩)، ومسلم (١٤١٢)]..

وقال صلى الله عليه وسلم: «ولا يخطب على خطبة أخيه». [متفق عليه: البخاري ٥١٤٢، ومسلم....].

وقال صلى الله عليه وسلم: «إنكم تختصمون إليَّ ولعل بعضكم ألحن بحجته من بعض، فمن قضيت له بحق أخيه شيئًا بقوله، فإنما أقطع له قطعة من النار فلا يأخذها». [متفق عليه: البخارى ٢٦٨٠، ومسلم ١٧١٣].

وقال صلى الله عليه وسلم: «انصر أخاك ظالمًا أو مظلومًا». [متفق عليه: البخاري ٢٤٤٤، ومسلم ٢٥٨٤].

وقال صلى الله عليه وسلم: «إذا كفر الرجل أخاه فقد باء بها أحدهما ». [البخاري ٢١٠٤]. كما ذكر صلى الله عليه وسلم المؤمنات بذلك، فقال صلى الله عليه وسلم: «لا يحل لامرأة تسأل طلاق أختها لتستفرغ صحفتها». [البخارى: ٥١٥٢].

ولما أمر صلى الله عليه وسلم النساء العواتق، والحيض، وذوات الخدور أن يخرجن لصلاة العيد ويشهدن الخير، ودعوة المسلمين، قالت أم عطية رضي الله عنها: يا رسول الله، إحدانا لا يكون لها جلباب؟ قال: «لتلبسها أختها من جلبابها»- [متفق عليه: البخاري ٩٧١، ومسلم ٩٩٠].

أخوة أساسها العقيدة والإيمان، وقاعدتها الدين الخالص للواحد الديان، تتوارى معها التميزات العرقية، وتموت العصبيات القومية، والفوارق الجنسية، لتبقى القاعدة الكبرى التي يقوم عليها المجتمع الإسلامي الذي تضمه آصرة خاصة، وتظله راية واحدة لا ثاني لها، إنها راية الإيمان.

أُخوةُ الإسلام أساسها العقيدة والإيمان، وقاعدتها الدين الخالص للواحد الديان، تتوارى معها التميزات العرقية، وتموت العصبيات القومية، والفوارق الجنسية

التوحيد العدد ١٤ السنة الثالثة والأربعون

كم هو جميل أن نفرح بالعيد ونجعله نقطة تحول من حياة الفرقة والاختلاف، إلى الاجتماع على كلمة التوحيد والائتلاف، فاتحاد المسلمين هو أول خطوة يخطونها في طريق العزّ والمجد والسؤدد.

> كم هو جميل أن نفرح بالعيد ونجعله نقطة تحول من حياة الفرقة والاختلاف، إلى الاجتماع على كلمة التوحيد والائتلاف، فاتحاد المسلمين هو أول خطوة يخطونها في طريق العز والمجد والسؤدد.

ولعل الناظريدرك أنه لم يكن لأمة الإسلام أن تجتمع لها كلمةً، أو يتوحد لها صف، أو ترفع لها رايةً، أو تقوم لها دولة، أو يرهب منها عدو-إلا بتآخيها فيما بينها.

ولمثل هذا جاء التوجيه في محكم التنزيل: « وَاَعْتَصِمُوا عَبَل اللَّهِ جَمِعًا وَلَا تَنَزَقُوْأَ » [آل عمران ٢٠٣]، «وَتَعَاوَنُوا عَلَ ٱلَّذِ وَاللَّقَوَىٰ وَلا نَعَاوَقُوا عمران ٢٠٣]، «وَتَعَاوَنُوا عَلَ ٱلَذِ وَاللَّقَوَىٰ وَلا نَعَاوَقُوا عَلَ ٱلإِثْرِ وَٱلْمُدُونَ » [المائدة ٢]، تعاونا يشمل أمور الحياة كلها، بقدر ما تشمله هاتان الكلمتان الجامعتان: كلمة البر وكلمة التقوى، فالبرُ جماع كل خير، والتقوى اتقاء كل شر، بتحقيق التعاون على البر والتقوى، يهون كل عسير، ويتحقق كل مطلوب، وتُحل المشكلات، وينعم الجميع بالسعادة، وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في حجة الوداع: «ألا أخبركم

بالمؤمن؟ مَن أمنه الناس على أموالهم وأنفسهم، والمسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، والمجاهد من جاهد نفسه في الله، والمهاجر من هجر الخطايا والذنوب». [الصحيحة: الاعمارية المحمي يفيد أنَّ كمال الإيمان يقتضي أن يحافظ المؤمن على أموال المؤمنين وأرواحهم، وأن يحافظ على أموال المعاهدين وأرواحهم ما داموا ملتزمين بعهدهم،

فيا إخواني- أناشدكم بالله- أن تجعلوا من عيدكم هذا نقطة تحول من داء التنافر والتناحر،والتشاحنوالتدابر،وأفيضوا جميعًا إلى ظلال المحبة والسلام تحققوا ما تصبون إليه من رشد وخير في دنياكم وأخراكم، وأن والصفاء، والتزاور والنقاء، ويتسابق الجميع من الذي يبدأ بالسلام وخيرهما الذي يبدأ بالسلام.[البخاري: ٢٠٢٧، ومسلم: ٢٥٦]. في آلمُ الشوري:٤]، اللهم ألف بين قلوبنا، وأصلح ذات بيننا، واهدنا سبل السلام.

التوحيل

شوال ١٤٣٥ هـ

# تهنئة

تتقدم جمعية أنصار السنة المحمدية بالتهنئة للشيخ عبد الظاهر محمد عبد الفتاح، أحد أبناء أنصار السنة، وإمام أحد مساجدها، بمنطقة فيصل بمحافظة الجيزة؛ بامتنان الله تعالى عليه، وتعيينه شيخًا للإقراء والإجازات بالمسجد الحرام بمكة المكرمة. وننوه أن الشيخ- حفظه الله- مع صغر سنه (٣٢) عامًا، حصل على أعلى الأسانيد في القرآن الكريم، وعمل على نشر عقيدة أهل السنة في مساجد الجماعة بمصر. وجماعة أنصار السنة تتمنى له مزيدًا من التوفيق.

من روائع الماضي محمد البشير الإبراهيمي (ت ٢٧٣هـ - ١٩٥٤م) نشر عام ١٣٧٣ه الموافق ١٩٥٤م

كلمتا العادة والعيد، تجتمعان في أصل الاشتقاق اللفظي، وتلتقيان على الاشتراك في المنى الوضعي، ولكن الاسلام حينما شرع عيديه العظيمين بين بناء مشروعيتهما على معان دينية جليلة، وأبقى اللفظ للدلالة على الزمن المؤقت لتلك العاني، كما هو شأنه في جميع حقائقه وأحكامه القدرية والتكليفية والكونية الشهودة والمغيبة، يدل عليها بمفردات وتراكيب عربية مما يعرف الناس، ويبقي لها جزءًا من العنى يتصل بالماني الدينية أي اتصال، أو يكون جزءًا منها ثم يصرف بقية الأجزاء من الماني إلى الغرض الديني الكامل حتى لا يكون اللفظ منقولا من معنى قديم أفرغ منه إفراغًا إلى منقولا من معنى به شحنًا.

قرن الأسلام كل واحد من العيدين بشعيرة من شعائره العامة، لها جلالها الخير في الروحانيات، ولها خطرها الجليل في الاجتماعيات، ولها ريحها الهابَة بالخير والبر والإحسان والرحمة، ولها أشرها العميق في التربية الفردية والجماعية التي لا تكون الأمة أمة صالحة للوجود، نافعة في الوجود إلا بها.

هاتان الشعيرتان هما شهر رمضان الذي جاء عيد الفطر مسكّ ختامه، وكلمة الشكر على تمامه، والرحج الذي كان عيد الأضحى بعض أيامه، والطرف الموعي لعظم أحكامه، وناهيك بالشعيرتين منزلة بين شعائر الإسلام، وإنهما مظهر الامتحان الذي هو أساس التكليف، وإن كليهما سوق امتياز يمتاز منه الموفقون طرائف الخير، والعاملون لله فيه بالصدق والوفاء، وما كل تاجر رابح، وماكل متجر ربيح، وماكل بضاعة من أعمال العاملين تروج عنه الله، وإن شرَ ما باء به تاجر في تجارة أن يجتمع عليه التعب والخسارة.

هذا الربط الألهي بين العيدين وبين الشعيرتين كاف في الحكم عليهما، وكاشف عن وجه الحقيقة فيهما، وأنهما عيدان دينيان بكل ما شرع فيهما من سنن حتى ما ندب إليه الدين، وهـ وفي ظاهر أمره دنيوي، كالتجمل والتحلي والتعطر والتوسعة على العيال، والطاف الضيوف، والرح، واختيار المناعم والأطايب، واللهو، مما لا يخرج إلى حد السرف والتغالى والتفاخر المذموم.

فَمَن تحرر المحاسن في الإسلام أن المباحات إذا حسنت فيها النية، وأريد بها تحقيق حكمة الله، أو شكر نعمته انقلبت قربات، إلى الفاية التي نطق بها الحديث الصحيح، حتى اللقمة تضعها

٣ > التوحيد العدد ١٤ مالسنة الثالثة والأربعون

#### في امرأتك،

كلا طرق العيد في معناه الإسلامي جلال وجمال، وتمام وكمال، وربط واتصال، وبشاشة تخالط القلوب، واطمئنان يلازم الجنوب، وبسط وانشراح، وهجر للهموم واطراح، وكأنه شباب وخطته النضرة، أو غصن عاوده الربيع فوخزته الخضرة، فلو وصف العيد نفسه وصف الخائل المزهو، وخلع على نفسه كل ما انتهى إليه خيال الشعراء، لكان مقصرًا عن الغاية مما وصفه الإسلام به، ولكان نازلا عن المنزلة التي وضعه فيها، وليس السرغ يومه الذي يبتدئ بطلوع شمس، وينتهى بغروبها، وإنما السر فيما يعمر ذلك اليوم من أعمال، وما يغمره من إحسان وإفضال، ومايغشى النفوس المستعدة للخير فيه من سمو وكمال.

> العيد في نظرة الإسلام ملتقى عواطف تتقارب، بين طوائف كانت في أمسه تتحارب، ففيه يتنزل الغنى المترف، ويصعد الفقير المترب، فيلتقيان في عالممنعوالم المثال كما يقول الصوفية، هو خير ماظلت الانسانية تنشده فلا تجده، يتجلى العيد بجلاله على الغنى فينسى تألهه بالمال، ويذكر أن كل من حوله إخوانه أولا وأعوانه ثانيا فيمحو إساءة

جلال وجمال، وتمام وكمال، وربط واتصال، وبشاشة تخالط القلوب، واطمئنان بالأزم الجنوب، ويسط وانشراح، وهجر للهموم واطراح. عام بإحسان يـوم، ويتجلى على الفقير

بجماله فينسى متاعب العام، ومكاره العام، وتمحو بشاشة العيد من نفسه آثار الحقد والتبرم والضيق، ولا تتفتح أمام عينيه إلا الطريق الواصلة بالله، المؤدية إلى الخير، وتنهزم في نفسه دواعي اليأس على حين تنتصر بواعث الرجاء.

هذه بعض معانى العيد كما نفهمها من الإسلام، وكما حققها المسلمون الصادقون يوم كانوا، فكان هذا الدين من العام زاد الرحلة بآثاره، ثم بانتظاره للعام كله، وكانت آثاره في النفوس كآثار الحمّام في الأبدان رحضا للأبدان، وبعثا للنشاط، فأين نحن اليوم من هذه الأعياد، وأين هذه الأعياد منا؟ وأين آثار العيادة فيها من آثار العادة؟

هذه الظواهر المتقلبة التي تتسلط على تلك المحاسن بالطمس والتشويه حتى تمسخ الجمال، ثم تنسخ التأثير، ثم تفسخ العقد، فلا يبقى للجمال استهواء

للنفوس ولا تأثير فيها، ولا سلطان عليها، وقد تبدأ بالإلف يعقبه أنس، يعقبه تأثر، يعقبه اعتبار، يعقبه تحكم، يعقبه تحيكم، ثم ينتهي بأسوا ما ينتهى إليه تعاقب الأطوار، وهو النزول عن حكم الدين في شوته، والعقل في تقبيحه وتحسبنه، والفكر في تأنيه ووزنه وقياسه وترتيبه وتقديره لحكم العادة المصطربة المتقلبة، فتصبح هي الحاكمة المقبحة المحسنة المقدرة، وهي صاحبة الاعتبار الأول في تقدير الحياة، ثم تتسامى إلى المسلمات اليقينية، فتمسها بالتشكيك ثم إلى الحقائق الدينية فتبتليها بالتزهيد فيها أو بالتبغيض، وهذا هو شرما وصل إليه المسلمون بالنسبة إلى شعائر دينهم: تهجر بين أقوام فيصبح هجرها عادة تخشى مخالفتها والخروج عنه، ويقيمها

أقوام بحكم العادة لا بحكم الدين، وآية ذلك أن فاعلها يأتى بها متسرمًا متثاقلا مقدرًا لعتاب الناس لا لعداب الله، وهذا التناقض في آثار العادة واقع بين المسلمين مشهود

مشهور.

ونحن لا ننكر أن عوائد الناس تابعة لأحسوال السناس رقيا وانحطاطا، فالأمة الراقية ترقى عادتها في الغالب؛ لأن عادتها تتشعب من مقوماتها، والأمة المنحطة

التوحيد < ۳۱

تنحط عاداتها، والمسلمون اليوم في أحط دركات الانحطاط، فلا عجب إذا كانت عاداتهم المتحكمة فيهم من نوع حالتهم العامة. فمناشئ العادات فيهم هي أخص أحوالهم من الجهل والأمية والفقر والذلة والهوان وموت الشعور بالكرامة والشرف، ويقظة الشعور بالمهانة والنقص في النفس وفي الجنس والنفور من القريب والخضوع لحكم الغريب، فقل ما شئت في عادات تتكون من هذه الأمشاج الخبيثة، ثم حدث ولا حرج عن الأثار السيئة لتحكم هذه العادات في حياة المسلمين، ثم ابكهم مع الباكين، حينما تمد هذه العادات السخيفة مدها فتنصب على الدين، فتصبح موازينه مأخوذة بالاعتبارات العادية، وأحكامه خاضعة للاعتبارات العادية، وأعماله تابعة للاعتبارات العادية، وواقعنا اليوم هو هذا، فليسلم العقلاء منا بهذا الدافع وليعالجوا الحالة على ضوئه، وحذار من المكابرة

شوال ١٤٣٥هـ

#### Upload by: altawhedmag.com

العيد في معناه الإسلامي

فيه، فشر الخلال أن نركب الكبيرة ثم نكابر فيها فنصيرها كبيرتين، وتحجبنا المكابرة عن العلاج فنكون من الهالكين.

بلونا أمر المسلمين في المقرون الأخيرة شهادة للحاضر، وتلقفًا لأخبار الغائب، وبدأنا بأنفسنا فوجدنا أنا ما أوتينا إلا من ضعف سلطان الدين على نفوسنا، ووزننا للأشياء كلها بالميزان العادي، وتحكيمنا للعادات السخيفة التي نبتت هينا في عصور الانحطاط.

هذه شعيرة الحج على جلالتها أصبحت متأثرة بالعوائد، فلا يحفز معظم المسلمين إليها ذلك الحافز الديني، ولا تدفعهم إلى تحمل لأوائها تلك الغاية السامية التي شرع الحج لتحقيقها، وإنما يحفز معظم الناس إليها الافتتان الشائع بالتلقيب، كانهم يتبرمون بأسمائهم المجردة من كثرة التبذل والاستعمال، فيسعون في إضافة لقب أو وصف، كما يتهالك الخليون الفارغون على الألقاب

> الحكومية الزائفة، ويبذلون فيها الجعائل، وإن ذلك لمن هذا، وفي الأمم إذا تداعت السقوط مشابه من البناء وهذه شعيرة الصوم خلت بين المسلمين خلت بين المسلمين من روحها التي من روحها التي الـروح والاطمئتان، وأصبحت وظيفة عادية بالعادة، لا انسياقًا للدين، ويتركها المتهكون لحرمات الله، فيشيع الترك، فيكون

هو العادة الجارية، ويكون الصوم شذوذا خارقًا للعادة، وكلا الأمرين واقع في الأقطار الإسلامية، فالمحافظة على الصوم تغلب في الجزائر مثلًا اتباعا لعادة المجتمع المتشدد مع المفطرين، وهذا المجتمع المتشدد في الصوم متساهل إلى أقصى المحدود مع تاركي الصلاة، فلو كان للشعائر سلطانها الديني على النفوس لما أفطر في رمضان أحد، ولما ترك الصلاة أحد، ولما كان للعادة دخل في هذا المجال، ولو كان المتشددون مدفوعين بدافع ديني لكان تشددهم مع تاركي الصلاة أقوى وأشد، وأولى وأوكد.

إن المسلمين جردوا هذه الأعياد من حليتها الدينية، وعطلوها من تلك المعانى الروحية الفوارة، التي

كانت تفيض على النفوس بالبهجة، مع تجهم الأحداث، وبالبشر مع عبوس الزمن، وأصبحوا يلقون أعيادهم بهمم فاترة، وحسَّ بليد، وشعور بارد، وكانها عملية تجارية تتبع الخصب والجدب، وتتأثر بالعسر واليسر والإنفاق والكساد، لا صبغة روحية ذاتية تؤثر ولا تتأثر. ولولا نفحات فطرية تهبُ على نفوس الصغار القريبين من الفطرة، فتتجلى فيها بعض معاني العيد، فتطفح بشرًا على وجوههم، وتنبعث فرحًا في شمائلهم، ونشاطًا في حركاتهم، واجتماعًا على المحبة في زمرهم، واتجاهًا إلى المبهجات في مجتمعاتهم، لولا ذلك لكانت المآتم

أعمر بالحركة وأدل على الحياة من أعيادنا. العادات محكمة... ويقيد الفقهاء إطلاق العادة بأن تكون محققة لمصلحة، أو دافعة لمضدة، وبأن لا تنقض نصًا شرعيًا، ولا تعاند حكمًا إجماعيًا،

فإن لم تكن كذلك كانت باطلة مردودة، ونحن نقول: إن عاداتنا مع سخافتها، أصبحت

حاكمة يرجع الناس إليها عن عقولهم وأفكارهم ومصالحهم وعن دينهم أيضًا.

لو أوتينا الرشد لكان لنا من أعيادنا الدينية الجليلة مواقف لتصحيح الانتساب، ومواقيت لتصفية الحساب، ولعلمنا أن نفس المؤمن تتسع الدين والدنيا، وأن كمال أحدهما كفيل بكمال الأخر، وأن طروق الضعف

لأحدهما مؤذن بطروقه للآخر. ويوم كان الدين كاملا في النفوس كانت الدنيا مملوكة لتلك النفوس، ويوم أضعنا الدين أضعنا الدنيا، فلا يذهب الخراصون مذاهبهم في العلل والأسباب؛ فهم بعض تلك الأسباب، ولا يتعبوا أنفسهم في (الوصفات) لدواء أمراضنا، فهم بعض أمراضنا، ونحن أعرف بدائنا ودوائنا، ومن آداب النبوة فينا (الحمية رأس الدواء) فانجع الأدوية لأدوائنا الحمية. الحمية من المطامع والشهوات فهي التي أفسدت علينا ديننا ودنيانا، وإذا فعلت هذه الحمية فعلها خفت الأخلاط هخفت فعلت هذه الحمية فعلها خفت الأخلاط هخفت الأغلاط، فتجدد النشاط، فهدينا إلى سواء الصراط.

٣٢ > التوحيد العدد ١٤ السنة الثالثة والأربعون

#### Upload by: altawhedmag.com

العادات محكمة... ويقيد

الفقهاء إطلاق العادة بأن

تكون محققة لمصلحة،

أو دافعة لمفسدة، وبأن لا

تنقض نصًا شرعبًا، ولا

تعاند حكمًا إجماعيًا، فإن

لم تكن كذلك كانت باطلة

مردودة.

الحمد لله، والصلاة والسلام على سيدنا رسول الله، صلى الله عليه وسلم، وبعد: فينبغي للعبد المسلم أن يقف مع أيام الله تبارك وتعالى، ليتعظ بها ويعتبر بمرورها، فالأيام تمر سريعًا والأعمار تنقضي، فبينما نحن منذ أيام ننتظر قدوم رمضان، إذ بنا نستعد لوداعه (! ومع قدوم رمضان ورحيله، ينبغي لكل واحد منا أن يتدبر ويتفكر مع نفسه في هذه الدروس والعبر السريعة والمهمة:

١- الانتباه لسرعة مرور الأيام والحذر من الدنيا:

إن عمر الإنسان هو كنزه الحقيقي ورأس ماله، وإن تضييعه والتفريط في ساعاته وأيامه لمن الغبن والخسار الذي يقع فيه كثير من الناس، وصدق رنعُمَتَان مَغْبُونُ فيهمًا وَالْضَرَاغُ» [رواه البخاري ريد 11

لذلك فمن الأمور المهمة التي ينبغي أن يقف معها العبد مع رحيل رمضان وصية النبي لعبد الله بن عمر رضي الله عنهما، قَالَ أَخَذَ رَسُولُ الله يمنّكيي، فَقَالَ كُنْ

ية ٱلدُّنْيَا كَأَنْكَ غَرِيبٌ أَوْ عَابِرُسَبِيلِ وَكَانَ أَبْنُ عُمَرَ يَقُولُ إِذَا أَمْسَيْتَ هَلاَ تَنْتَظِرْ الْصَبِاحَ، وَإِذَا أَصْبَحْتَ هَلاَ تَنْتَظِرْ الْسَاءَ، وَخُذْ مِنْ صِحَتِكَ لَمَرضِكُ، وَمِنْ حَيَاتَكَ لِمُؤْتِكَ. [رواه الْبَخارَى ٢٤١٦].

فالنبي يوصى عبد الله بن عمر وهو من آخر

عبد العزيز مصطفى الشامى

وقفات تربوية في ختام شهر رمضان

مع طامح عدام ومعلام

ورجال في والعد الإساد

معاليم المحمل وعواجه

draghaden Shulast

and the lot and and the second states

dawiash an alandar

Anter And Article

الصحابة موتا، يوصي شابًا في العشرين من العمر بقصر الأمل والحذر من الدنيا.

إن من ملامح ختام رمضان ورحيك أن يتذكر الإنسان خواتيم الأعمال وخواتيم الأعمار، وألا يغفل عما يحمل من الآثام والأوزار، فكل شيء عند الله بأجل مسمى ومقدار، والعاقل من انتبه وأخذ أهبته، واستعد لسفر طويل، وإقامة

طويلة في القبور، فيعمل لهذا اليوم ولا تشغله الدنيا بغرورها.

#### ۲- الجمع بين الاحسان والخوف:

إن من تأمل أحوال الأنبياء والصحابة والصالحين وجدهم في غاية العمل مع غاية بين الأحسان والخوف، ونحن جمعنا بين الإساءة ونحن جمعنا بين الإساءة والأمن، ولا حول ولا قوة إلا بالله، وقد كان السلف رحمهم الله تعالى وهم مع ذلك لا يُعجبون وهم مع ذلك لا يُعجبون الناس ولا محمدة الخلق.

التوحيل

قال ابن القيّم رحمه الله «إذا أراد الله تعالى بعبد خيرًا سلب رؤية أعماله الحسنة من قلبه، والإخبار بها من لسانه، وشغّله برؤية دُنبه؛ فلا يزال نصب عينيه حتى يدخل الجنة؛ فإن ما

شوال ١٤٣٥ هـ

تُقبِّل من الأعمال رُفع من القلب رؤيته، ومن اللسان ذكره، [طريق الهجرتين ص ٢٧٠].

وقد بيَّن النبي صلى اللَّه عليه وسلم أن العبد المعاقل لا يرتكن على عمل ضعيف لا يدري أقبله اللَّه منه أم لا، وإنما العبد الموفق من يعمل ويعبد ويجد ويعتمد بعد كل ذلك على الطمع فيما عند الله، فلا يُدلَ بعمل ولا يستولي عليه العجب، بل يتواضع لريه لعله يقبل منه، ويخفض جناحه لعل الله يمُن بالقبول، فعن عائشَة رضي الله عنها أن النَّبِي قَالُ: سَدَدُوا وقاَرَبُوا، وَاَبْشَرُوا فَاَنَهُ لا يُدْخُلُ أَحَدًا الُجنَّة الَّذَا، إلاَ أَنْ يَتَعَمَّدُنِي الله بمُغْضَرةٍ وَرَحْمَة. [رواه البخاري ٦٤٦٧].

وثبت عن أم المؤمنين عَائِشَةَ رضي اللَه عنه أنها قَالَتْ، قُلُتْ يَا رَسُولَ اللَّهَ «الَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا آتَوُا وَقُلُوبُهُمْ وَجلَهُ الْهُو الرَّجُلُ يَزْنِي وَيَسُرِقُ وَيَشْرَبُ الْخَصْرَةِ قَالَ، لا يَا بِنِتْ أَبِي بَكُر، أَوْ لا يَا بِنْتُ وَهُو يَحَافَ أَنْ لا يُقْبَل مِنْهُ. [رواه أحمد ٢٥٧٤٦] وحسنه الألباني].

فهذه أم المؤمنين تظن أن الخائف ذا القلب الوجل هو إنسان أتى من الموبقات والكبائر ما يُسخط الله عليه، ومثله يحق له الخوف، بل يجب، فصحَح لها النبي الفهم وأرشدها إلى أن المتقين من عباد الله يجمعون مع الإحسان خوف عدم القبول.

واليك هذا المثال من تواضع السلف الصالح، فقد روى البخاري في صحيحه في سياق موت عمر بن الخطاب رضي الله عنه وهو حديث طويل وفيه وَكَأَنَّ النَّاسَ لَمْ تُصَبُّهُمْ مُصِيبَةً قَبْل يَوْمَنْد هُتَائل يَقُولُ لاَ بَأْسَ، وَقَائل يَقُولُ أَخَافَ عَلَيْهُ، فَأَتَ مَ يَنْبِيد فَشَرِيهُ، فَحَرَج منْ جُوفه، ثُمَّ أَتَي فَدَخَلْنَا عَلَيْه وَجَاءَ النَّاسُ فَجَعلُوا يُثْنُونَ عَلَيْه، وَجَاءَ رَجُلُ شَابٌ فَقَالَ أَبْشرْيا أَمير الله وقدَم فِ بَبُشْرى الله لَكَ مَنْ صُحْبَة رَسُولَ الله وقدَم فِ الإسلام مَا قَدْ عَلَمْتَ ثُمَّ وَلَيتَ فَعَدَلْتَ ثُمَ شَهَادَة قَالَ وَدَدتُ أَنَّ ذَلِكَ كَفَافُ لاَ عَلَيَّ وَلا لِي "[رواه البخاري ٣٧٠٠].

فانظر -رحمني الله وإياك- إلى هذا الجيل جيل الصحابة، يُمدَح عمر رضي الله عنه بأعمال

لل التجل المسلوق لا ورما معالم لل المسلوق لا ورما لل الجاد متحسراء والتوجب معالم ليك وحرف ليوروباء واللا وحراق المسلم الا وحرف الاقتصال ه

حقيقية عملها، وهو أولى بتلك البشارات في سكرات الموت ليحسن ظنه بريه، ولكنه يأبى في مُثَل عجيب، ويتمنى وهو الصادق البارَ أن يخرج منها كفافا، وأحدنا الآن لصلاة ركعات وصيام أيام يظن نفسه في أعلى الدرجات وأرفع المنازل، فتواضعوا بيا أهل الخير وانظروا في صفحات أعمال السلف الصالح تعرفوا قيمة أنفسكم، وتصيروا إلى حال أحسن من حالكم بتوفيق الله تبارك وتعالى.

وقال ابن القيم رحمه الله في وصف الصالحين وأعمالهم «فإن العبد الصادق لا يرى نفسه إلا مقصرًا، والموجب له لهذه الرؤية استعظام مطلوبه، واستصغار نفسه ومعرفته بعيوبها، وقلة زاده في عينه، فمن عرف الله وعرف نفسه، لم يرَ نفسه إلا بعين النقصان» [مدارج السالكين ۲/ ۲۸۲].

### ٣- أبرز علامات القبول:

إن أوضح علامة على القبول هي استمرارُ العبد على الخير والعمل الصالح بعد رمضان قال بعضهم: "ثوابُ الحسنة الحسنةُ بعدها، فمن عمل حسنة ثم أتبعها بحسنة بعدها كان ذلك علامة على قبول الحسنة الأولى، كما أن من عمل حسنة ثم أتبعها بسيئة كان ذلك علامة

٣١ > التوحيد العدد ١٤ مالسنة الثالثة والأربعون

رد الحسنة وعدم قبولها".

ما أحسن الحسنة بعد السيئة تمحوها، وأحسنَ منها الحسنة بعد الحسنة تعقبها وما أقبح السيئة بعد الحسنة تمحقها وتعفوها، فلا ترجع أخي إلى المعصية بعد رمضان، واصبر عن لذة الهوى بحلاوة الإيمان، واصبر لله تعالى يعوضك خيرًا.

وتلك قاعدة سنّها رسول الله بقوله «أحب الأعمال إلى الله أدومها وإن قل » متفق عليه، قالت عائشة رضي الله عنها «وكان أحب الدين إليه ما داوم عليه صاحبه» [رواه البخاري ٤٣]. إن حاجـة العبـد لعبـادة الله أكيـدة، وهـو لا يستغنى عن ربه طرفة عين، قال الإمام ابن القيم رحمه الله تعالى: «وفي القلب فاقة عظيمة وضرورة تامة وحاجة شديدة لا يسدها إلا فوزه بحصول الغنبي بحب الله الذي إن حصل للعيد؛ حصل له کل شيء، وإن فاته؛ فاته کل شيء، فكما أنه سبحانه الغنى على الحقيقة، ولا غنى سواه، فالغنى به وبحده هو الغني في الحقيقة، ولا غنى بغيره ألبتة، فمن لم يستغن به عما سواد؛ تقطعت نفسه حسرات، ومن استغنى به زالت عنه كل حسرة وحضره كل سرور وفرح، والله المستعان. [طريق الهجرتين ص ٢٢].

إن استدامة الطاعة والمداومة على الأعمال الصالحة لهي في الحقيقة من عوامل الثبات على دين الله وشرعه.

#### ٤- بماذا نختم رمضان ونستقبل شوال؟

أمر الله عباده أن يختموا أعمالهم العظيمة بالاستغفار والتوبة، فبعد كل صلاة استغفارً، فعَنْ ثَوْبَانَ رضي الله عنه قَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّه إذَا انْصَرَفَ منْ صَلاَته اسْتَغْضَرَ ثَلاَثًا، وَقَالَ «اللَّهُمَّ أَنْتَ السَّلامُ وَمَنْكَ السَّلاَمُ، تَبَارَكْتَ ذَا الْجَلالِ وَالإَكْرَامِ» قَالَ الْوَلِيدُ فَقُلْتُ للأُوزَاعِيَ كَيْضَ الاستغفارُ \* قَالَ اتْقُولُ أَسْتَغْفِرُ اللَّه، أَسْتَغْفِرُ الله. [رواه مسلم ٥٩١].

والحاج بعد نزوله من عرفة يلزم الاستغفار قال الله تعالى: « ثُمَّ أَفِيصُوا مِنْ حَيْثُ أَفَكَاضَ النَّكَاسُ وَأَسْتَغْفِرُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ » [البقرة: ١٩٩]. بل إن اللَّه تبارك وتعالى أمر النبي أن يختم عمره المبارك بالاستغفار، فقال جل وعلا: «إذا جكاءً إِنَّصُرُ اللَّهِ وَٱلْفَتْحُ () وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ

الى أوضى حالم لاحل التيمان حى استخدار التبالي حلى التيري والتحل السالي يحله وحمال تقال يحقيه التي إن المستر المستلا هم التيجا يحسين يحلي التستر التيجا يحسين ويمان المسترة الأولى و

ف دِينِ ٱللَّهِ أَفْرَابًا () فَسَيَّعْ مِحَدِ رَيِّكَ وَٱسْتَغْفِرْهُ إِنَّهُ. كَانَ نَوَّابًا » [سورة النصر]، وعَنْ عَانشَ تَ رَضِيَ اللَّه عَنْهَا قَالَت كَانَ النَّبِي يَخْتُرُ أَنْ يَقُولَ فِ رُكُوعه وَسُجُوده: سُبْحَانَكَ الْلُهُمَّ رَبَّنَا وَبِحَمْدِكَ، اللَّهُمَّ اغْفر لي؛ يَتَأَوَّلُ الْقُرْآنَ. متفق عليه.

وإن العبد ليتحسر على تفريط ، فبالأمس كنا ننتظر رمضان، وها نحن الآن نودعه، وهكذا تمضي الأعمار، وإنما العبد جملة من أيام، كلما ذهب يوم ذهب بعضه هذا رمضان يمضي، كما كان بالأمس يأتي، فسبحان من قلب الليل والنهار، وأجرى الدهور والأعوام، وفي ذلك معتبر للمعتبرين، وموعظة للمتقين

هـذا رمضان تطوى صحائفه بأعمال العباد، ولا تنشر إلا يوم القيامة والحساب، ولا ندري أندرك رمضان القابل أم لا؟ فالله المستعان

وكتب عمر بن عبد العزيز رحمه الله تعالى إلى الأمصار يأمرهم بختم شهر رمضان بالاستغفار والصدقة صدقة الفطر ؛ فإن صدقة الفطر طهرة للصائم من اللغو والرفث، والاستغفار يرقّع ما تخرَق من الصيام باللغو والرفث.

أسال الله العلي القدير أن يتقبلنا بقبول حسن وأن يصلح قلوبنا وأعمالنا، والحمد لله رب العالمين.

شوال ۱٤۳٥ هـ

التوحيد < ٣٥

### من نور کتاب اللہ منُ دلائل النبوْة شفاء المرضى بإذن الله عن عاصم بن عمر بن قتادة عن أبيه عن جده قتادة بن النعمان أنه أصيبت عينه يوم بدر فسالت حدقته على وجنته، فارادوا أن يقطعوها فسألوا النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: لا، فدعابه فغمز حدقته براحته، فكان لا يدري أي عينيه أصيبت. (دلائل النبوة

للبيهقي، ومسند أبي يعلى ٢٠/٢).

عفو الله أوسع قال تعالى: «قُلْ يَعِبَادِيَ ٱلَّذِينَ أَسْرَقُوا عَلَىَ أَنْفُسِهِمْ لَا نَقْمَطُوا مِن تَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ نُوْبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ ٱلْفَقُورُ الرَّحِيمُ» [الزمر: ٥٣].

# من أقوال السلف

عن عبد الرحمن بن أبي الزناد عن أبيه قال: إن السنن لا تخاصم، ولا ينبغي لها أن تتبع بالرأي والتفكير، ولو فعل الناس ذلك لم يمض يوم إلا انتقلوا من دين إلى دين، ولكنه ينبغى للسنن أن تلزم ويتمسك ي يها على ما وافق الرأي أو خالفه. [الفقية والمتفقة]

TTTTT

من أمراض المجتمع المعاصر التطاول على الدين : هي دعوة إلى نسف

التوحيل العدد ١٤ السنة الثالثة والأربعون

السنة النبوية الشريفة والتطاول على

المقدسات الإسلامية تحت ستار الإبداع والحدائة وحرية التعبير بهدف هدم قلاع

الحياء والعفة، متناسبن قول الله عز وحل الَيْنِ يَوْدُونَ اللهِ وَيَسُولُهُ لَمَهُمُ اللهُ فِي الْمُنْتَ

ومعدة وأعد لم عذاباً فهما ، [الاحذاب: ٥٧].

أحاديث باطلة لها آثار سيئة "لو أحسن أحدكم ظنه بحج لنفعه قال شيخ الإسلام ابن تيمية

IA AI

«موضوع «، وقال ابن القيم: «هو • من وضع المشركين عباد الأوثان، وقال ابن حجر: « لا أصل له».

# من معاني الأحاديث

في الحديث «أنه نهى عن الخذف، هو رميك حصاة أو نواة تأخذها بين إصبعيك وترمى بها، أو تتخذ مخذفة من خشب ثم ترمى بها الحصاة بين إبهامك والسبابة. [النهاية لابن الأثير].



صيام ست من شوال عن أبي أيوب الأنصاري رضى الله عنه، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من صام رمضان ثم أتبعه ستًا من شوال، كان كصيام الدهر [صحيح مسلم ١١٦٤].

> حكم ومواعظ قال الشُّعبي: تعاشر الناس فيما بينهم زمانا بالدين والتقوى، ثم رُفع ذلك، فتعاشروا بالحياء ، والتذمم، ثم رفع ذلك، فما ويتعاشر الناس الآ بالرغبة والرهبة. [العقد الفريد].

> > من حكمة

الشعر

قال الشافعي في التوكل:

توكلت في رزقى على الله خالقى

وما يك من رزقى فليس يفوتني

وأيقنت أن الله لا شك رازقى

ولوكان في قاء البحار العوامق

اعداد: ع

من سير الخلفاء كان هارون الرشيد من أنبل الخلفاء وأحشم الملوك، ذا حج وجهاد وغزو وشجاعة ورأي. وقيل: إنَّه كان يصلي في خلافته في كلَّ يوم مادَّة ركعة إلى أن مات، ويتصدق بالف.. وكان يحب العلماء، ويعظم حرمات الدين، ويبغض الجدال والكلام، ويبكي على نفسه ولهوه وذنوبه، لا سيما إذا وُعظ. [سير أعلام النبلاء].

شوال ١٤٣٥ هـ

التوحيل

من فضائل الصحابة

بشهادات آل البيت

وعن إبراهيم قال: بلغ علي بن أبي

طالب أن عبد الله بن الأسود ينتقص

أبا بكر وعمر فهم بقتله، فقيل له:

تقتل رجلاً يدعو إلى حبكم أهل (البيت فقال: لا يساكني في دار أبدًا.

من دعائہ صلى الله عليه وسلم عن شكل بن حميد قال: قلت: يا رسول الله؛ علمني دعاء أنتفع به.

قال: «قل: الله عافني من شر سمعي،

وبصري، ولساني، وقلبي، وشر

منيي». قال وكيع: «منيي» يعنى:

الزنا والفجور. [الأدب المفرد للبخاري

77 وصححه الألباني].

(أصول الاعتقاد للاتكاني) .



الجلقة ٢٢

ثر السياق في فهم النص

تأثير قرائن السياق على الأحكام الفقهية

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد؛ سبق أن ذكرنا الخطوات المتبعة لدفع التعارض الظاهري بين النصوص، وهي؛ أولاً: الجمع بين الأدلة،

ثانيًا: التسخ،

ثالثاء الترجيح - ولم نتمه بعد- فطرق الترجيح بين الأدلة النقلية لها أربعة أوجه:

۱۱ الترجيح من جهة السند.

۲- الترجيح من جهة المتن.

۲- الترجيح لأمر خارجي.

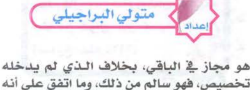
٤- الترجيح بالدلالة.

تكلمنا بفضل الله تعالى - عن الوجه الأول، وبدأنا الكلام عن الثاني؛ وهو الترجيح من جهة المتن، وقلنا؛ إن له طرقا متعددة، ذكرنا منها خمسة طرق، هي: ترجيح النص على الظاهر، وترجيح الظاهر على المؤول، وترجيح المنطوق على المفهوم، وترجيح المثبت على النافي، وترجيح الخاص على العام. ونستأنف المحث:

#### سادسا، ترجيح العام المحفوظ على العام المخصوص(غير المحفوظ)؛

العام المحفوظ هو العام الذي لم يخرج منه أي فرد من أفراده بالتخصيص، فيبقى على عمومه، أما العام المخصوص (غير المحفوظ) فهو العام الذي خرج منه بعض أفراده، ففي حالة التعارض وعدم استطاعة الجمع، فإننا نقدم العام المحفوظ على غير المحفوظ (المخصوص) يقول الشنقيطي: العام الذي لم يدخله تخصيص مقدم على العام الذي دخله تخصيص، وهذا رأي جمهور أهل الأصول، ولم أعلم أحدًا خالف فيه إلا صفى الدين الهندي والسبكي..

وحجة الجمهور أن العام المخصوص اختُلف في كونه حجة في الباقي بعد التخصيص، والذين قالوا هو حجة في الباقي، قال جماعة منهم



تخصيص، فهو سائم من ذلك، وما اتفق على أنه حجة وأنه حقيقة أولى مما اختلف في حجيته، وهل هو حقيقة أو مجاز، وإن كان الصحيح أنه حجة وحقيقة في الباقي بعد التخصيص؛ لأنه مطلق الخلاف يكفى في ترجيح غيره عليه .. ومثال هذه المسألة قوله تعالى: (وَأَن تَجْمَعُوا ا بَيْنَ ٱلْأَخْتَانِ) (النساء: ٢٣) فإنه عام في كل أختبن سواء كان الجمع بينهما بنكاح أو بملك يمين، وهذا العام لم يدخله تخصيص فهو مقدم على عموم قوله تعالى: (وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوحِهِمْ حَفِظُونَ () إِلَّا عَلَى أَزُوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكُتْ أَيْمَنْتُهُمْ ).. (المؤمنون ٥، ٦) ؛ فإن قوله تعالى: (أو ما ملكت أَيْنَنُّهُمْ ) شامل بعموم الأختين، إلا أن عموم (أز مَا مَلَكْتُ أَيْمَنْهُمْ ) يخصصه عموم (وَأَخَرَاتُكُم مِّنَ ٱلرَّضَعَةِ ) (النساء: ٢٣)، فلا تحل الأخت من الرضاعة بملك اليمين إجماعًا. ويخصصه أيضا عموم (وَلَا تُنكِحُوا مَا نَكُمَ وَابْكَاؤُكُم مِن النِّسَاءِ) (النساء: ٢٢) فلا تحل موطوءة الأب بملك اليمين إجماعًا.. (مذكرة أصول الفقه للشنقيطي صـ . (TAT /TAO

#### سابعاً، ترجيح ما قلت مخصصاته على ما كثرت مخصصاته:

أيضًا إن لم نتمكن من الجمع، فإننا نرجَح العام الذي قلت مخصصاته على العام الذي كثرت مخصصاته، مثال ذلك قوله تعالى: (وَطَعَامُ الَّذِينَ أُونُوا الكِنَبَ عِلَّ لَكُرُ وَطَعَامُكُم عِلْ أَمَّمَّ) (المائدة: ٥) على آية: (وَلَا تَأَصُلُوا مِنَا لَا يُذَكِّ أَسْمُ أَمَّو عَلَيهِ) (الأنعام 111)، فلو ذبح الكتابي ذبيحة، ولم يسمُ الله عليها ولا غيره، فعموم قوله تعالى: (وَطَعامُ ٱلَّذِينَ أُونُوا الْكِنَبَ عِلْ لَكُرُ) يقضى بإباحتها،





العام الوارد على سبب، قصره بعض

العلماء على السبب الوارد لأجله،

تخلاف العام المطلق الذي لم يرد من

أجل سبب فإذا تعارض ولم نتمكن

من الجمع، فإنتا نقدم العام المطلق

حلى العام الوارد على السبب .

وعموم قوله تعالى: (رَلا تَأْكُلُوا مِتَا لَرَ يُذَكُر أَسَمُ اللَّهِ عَلَيْهِ) يقتضي تحريمها، وكل من العمومين دخله تخصيص، إلا أن الأول (الآية الأولى) خصص مرة واحدة، والثاني خصص مرتين، فالأول أقوى؛ لأنه أقل تخصيصاً؛ لأن قوله تعالى: (وطعام الذين أوتوا الكتاب حل لكم) لم يخصص إلا تخصيصة واحدة، وهى بما إذا لم يسم الكتابي على ذبيحته غير الله، كالصليب أو عيسى عليه أُولَ لِفَيْر أَمَو بِهِ.) (المائدة: ٣) على الأصح الذي لا ينبغي العدول عنه. أما الآية (رَلا تَأْكُلُوا مِمَّا لَرَ مُدَّكَر أَسَمُ أَمَة عَلَيه)

اما الآية ( ولا تأكلوا مِنَا لَرَ يَذَكِرُ أَسَمُ أَنَّهِ عَلَيْهِ) فقد خُصصت تخصيصتين، خصصها الجمهور بغير الناسي، فتارك التسمية نسيانًا تُؤكل ذبيحته عند الجمهور، وحكى عليه ابن جرير

> الإجماع مع أنه خالف فيه اثنان. وخصصه الشافعي وأصحابه مما ذبح لغير الله. (مذكرة أصول الفقه للشنقيطي صر٣٨٦).

ثامناً: ترجيح العام المطلق على العام الوارد على سبب في غير صورة السبب:

العام الوارد على سبب، قصره بعض العلماء على السبب الوارد لأجله، بخلاف العام المطلق الذي لم يرم من أجل

سبب؛ فإذا تعارض ولم نتمكن من الجمع، فإننا نقدم العام المطلق على العام الوارد على السبب مثال ذلك؛ حديث ابن عباس رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم: "من بدل دينه فاقتلوه" (رواه البخاري)، وحديث ابن عمر رضي الله عنهما، وفيه أن النبي صلى الله عليه وسلم

نهى عن قتل النساء والصبيان (متفق عليه). فالجمهور قدموا حديث (من بدل دينه فاقتلوه)، وسووا بين الرجل والمرأة في ذلك، وقال أبو حنيفة وأصحابه لا تُقتل المرأة إذا ارتدت كما لا تقتل نساء أهل الحرب في الحرب، وإنما تُقتل رجالهم، وجعلوا الكفر الطارئ (الردة) كالأصلي في الحرب، لكن الجمهور فرقوا بينهما، وجعلوا

الطارئ أغلظ لما سبقه من إسلام (انظر جامع العلوم والحكم لابن رجب الحنبلي ١/ ٣١٨). فحمل العلماء حديث النهي عن قتل النساء والصبيان على سببه وهو الحرب، فلا يجوز ولا أطفالهم لأنهم ليسوا ممن يقاتل في الغالب.. واتفق الجمهور على أن النساء والصبيان إذا واتفق الجمهور على أن النساء والصبيان إذا والثوري والأوزاعي والشافعي وأحمد.. وغيرهم. وقال الحسن البصري: "إن قاتلت المرأة وخرجت معهم إلى ديار المسلمين فلتقتل" (انظر شرح صحيح البخاري لابن بطال ١/٧٠). وبالتالي فإذا ارتدت المرأة فحكمها كحكم الرجل، والله أعلم.

#### الوجه الثالث: الترجيح لأمر خارجي:

ا-الترجيح بالأحوط: والترجيح بالأحوط له ضوابط، ويلجأ إليه العلماء أحيانًا في بعض العلماء أحيانًا في بعض لا يتضح للمجتهد فيها الوجه الراجح، فيخرج من الخلاف فيخرج من الخلاف مملاً بحديث النبي سلى الله عليه وسلم علي رضي الله عنهما (دع ما يويك إلى ما لا يريبك)...

(صحيح سنن الترمذي وغيره) وبحديث النعمان بن بشير: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (الحلال بين والحرام بين، وبينهما مشبهات لا يعلمها كثير من الناس، فمن اتقى المشبهات استبرأ لدينه وعرضه....) (متفق عليه).

وكذلك يوردون في هذا الباب حديث عقبة بن الحارث رضي الله عنه أنه تزوج ابنة لأبي إهاب بن عزيز، فأتته امرأة فقالت، إني قد أرضعت عقبة والتي قد تزوج بها، فقال لها عقبة: ما أعلم أنك أرضعتني ولا أخبرتني، فركب إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم بالمدينة فسأله، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "كيف وقد قيل؟(" ففارقها عقبة ونكحت زوجًا غيره (صحيح البخاري).





إذا اجتمع حاظر ومبيح - ولم

تستطع الجمع بينهما «وهو

الأولى» - فإننا نغلب الحاظر.

على المبيح، عملا بالأحوط.

Upload by: altawhedmag.com

فما تنازعته الأدلة وتجاذبته المعاني، وتساوت فيه الأدلة، ولم يغلب أحد الطرفين صاحبه، وبيان ذلك في حديث عقبة بن الحارث، وذلك أن جمهور العلماء ذهبوا إلى أن النبي صلى الله عليه وسلم أفتاه بالتحرر من الشبهة، وأمره بمجانبة الريبة خوفًا من الإقدام على فَرْج يُخاف أن يكون دليل التحريم بقول المرأة، أنها أرضعتهما، لكنه لم يكن قاطعًا ولا قويًا لإجماع العلماء أن شهادة امرأة واحدة لا تجوز في مثل ذلك، لكن أشار عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم بالأحوط (انظر شرح صحيح البخاري لابن بطال ٢ / ١٩٥).

فإذا اجتمع حاظر ومبيح - ولم نستطع الجمع بينهما «وهو الأولى» - فإننا نغلب الحاظر على المبيح، عملا بالأحوط، وقد سأل عدي بن حاتم رضى الله عنه النبي صلى

الله عليه وسلم عن الصيد بالكلب المُعَلَّم إذا وجد معه كلبًا آخر، فماذا يفعل؟ قال:.. قلت يا رسول الله: أرسل معه على الصيد كلبًا أخر لم أسم عليه ولا أذري أيهما أخذ؟ فقال النبي صلى الله عليه وسلم: "لا تأكل، إنما سميت على كلبك ولم قسم عليه الأخر" (متفق عليه).

نسم على الآخر" (متفق عليه). فأرشده النبي صلى الله عليه وسلم للأخذ بالأحوط، يقول ابن القيم: "لما كان الأصل في الذبائح التحريم، وشك هل وجد الشرط المبيح أم لا؟ بقي الصيد على أصله في التحريم" (إعلام الموقعين لابن القيم ت ١٩٥١، ١/ ٢٥٢).

ومن تطبيقات ذلك، إذا دخل الرجل بلاد غير المسلمين ووجد اللحوم مختلطة، لحم بقر مع لحم خنزير، ولم يستطع التفرقة بينهما، فهنا يمتنع عن الأكل؛ أخذا بالأحوط من جهة، وإعمالاً لقاعدة أن الأصل في الذبائح التحريم. تنبيه، قد يتوسع بعض طلبة العلم غير المتمكنين من أصول الشرع وقواعد الفتوى في مسألة الأخذ بالأحوط، ظنا منهم أن هذا هو الأسلم، وهذا

٤ التوحيد العدد ١٤ السنة الثالثة والأربعون

ليس بصواب فقد يكون فيه تضييق على الناس في أمر فيه سعة لو عُرض على عالم متمكن والله سبحانه وتعالى يقول: (ولا تقف ما ليس لك به علم إن السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسئولاً).

وابن القيم في " الإعلام " قال: إذا تساوى عند المفتي قولان فماذا يصنع فقال بعد أن ذكر قول القاضي أبي يعلى وفيه... وقيل بل يفتيه بالأحوط من القولين. قال ابن القيم: الأظهر أن يتوقف ولا يفتيه بشيء حتى يتبين له الراجح منهما... (انظر إعلام الموقعين ٤ / ١٨٣).

٢- الترجيح بما عليه العمل عند أكثر أهل العلم (الصحابة ومن بعدهم) وهذا يرجح به بعض أهل العلم كالترمذي؛ فإنه يذكر الحديث ثم يذكر عقبه: والعمل على هذا عند أكثر أهل العلم، من

ذلك: حديث الربيع بنت معوذ (في مسح الرأس في الوضوء مرة واحدة) أنها رأت النبي صلى الله عليه وسلم يتوضأ، قـالت: مسح رأسه ومسح ما أقبل منه، وما أدبر، وصدغيه، وأذنيه مرة واحدة. قال: والعمل على هذا أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم ومن بعدهم

اختلفوا في تكرار المسح هل هو سنة أم لا، فالأكثر على أنه يمسح مرة واحدة، ومنهم الأئمة الثلاثة. (تحفة الأحوذي للمباركفوري ١١٤/١).

وحديث جابررضي الله عنه ( يُ ترك الوضوء مما مست النار) قال: خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنا معه، فدخل على امرأة من الأنصار، فذبحت له شاة، فأكل، وأتته بقناع من رطب فأكل منه، ثم توضأ للظهر وصلى ثم انصرف فأتته بعلالة من علالة الشاة، فأكل، ثم صلى العصر ولم يتوضأ، ثم قال: والعمل على هذا عند أكثر أهل العلم من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم والتابعين ومن بعدهم مثل سفيان، وابن المارك



عندما لا يوجد في السالة نص

ابخصوصها، ولا دليل عام تندرج

تحته، فيرجح العلماء باستخدام

قاعدة من القواعد الأصولية أو

الفقهية ؛ فيرجح العالم في المسألة

Upload by: altawhedmag.com

داعمال هذه القواعد .

والشافعي، وأحمد، وإسحاق، رأوا ترك الوضوء مما مست النار، وهذا آخر الأمرين من رسول الله صلى الله عليه وسلم... (ح ٨٠)

قال المباركفوري: والظاهر الراجح ما ذهب إليه أكثر أهل العلم (تحفة الأحوذي ١/ ٢١٧)، ومن ذلك المسح على الجوربين عند الوضوء، فقد اختلف أهل العلم في جواز ذلك، وأباح الحنابلة المسح عليه بشرطين:

1- أن يكون صفيقاً لا يبدو منه شيء من القدم.
٢- أن يمكن متابعة المشي فيه، وأن يثبت بنفسه.
ودليلهم ما روي من إباحة المسح على الجوربين عن تسعة من الصحابة، علي، عمار، ابن مسعود، وأنس، وابن عمر، والبراء، وبلال، وابن أبي أوفى،
وسهل بن سعد، وبه قال جماعة من مشاهير التابعين (انظر الفقه الإسلامي وأدلته د. وهبة

فائدة في المسح على الجوريين، حديث

المغيرة بن شعبة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مسح على الجوردين والنعائي والترمذي وأبي داود وأحمد وغيرهم) ورواه ابن ماجة عن أبي موسى الأشعري رضي الله

عنه، والحديث اختلف أهل العلم في صحته فأعله بعض أهل

العلم كالدارقطني في العلل، وعبد الرحمن بن مهدي، والنووي وغيرهم، وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح، وهو قول غير واحد من أهل العلم، وبه يقول سفيان الثوري وابن المبارك والشافعي وأحمد واسحاق قالوا: يمسح على الجوربين وإن لم تكن نعلين إذا كانا ثخينين. (سنن الترمذي ح ٩٩).

وقال الأثباني: وثبت عنه صلى الله عليه وسلم أنه مسح على الجوريين وهو حديث صحيح ومن أعله فلا حجة له. (انظر الثمر المستطاب في فقه السنة والكتاب ص ١٥).

وللشيخ جمال الدين القاسمي رسالة باسم: المسح

على الجوريين والنعلين في إثبات صحة الأحاديث الواردة في المسح على الجوريين قدم لها الشيخ أحمد شاكر، وحققها الشيخ الألباني يرحمهم الله جميعًا، ومن الذين صححوا الحديث ابن حبان، ومن المتأخرين ابن التركماني وأحمد شاكر في تعليقه على سنن الترمذي، وقال الأرناؤوط في المسند: إن المسح على الجوريين إنما ثبت من أحاديث أخر أصحها حديث ثوبان. انظر مسند أحمد بتحقيق الأرناءوط ١٤٤/٣٠ - ١٤٤).

عندما لا يوجد في المسألة نص بخصوصها، ولا دليل عام تندرج تحته، فيرجح العلماء باستخدام قاعدة من القواعد الأصولية أو الفقهية مثل قاعدة " المشقة تجلب التيسير " أو سد الذرائع أو غير ذلك؛ فيرجح العالم

في المسألة بإعمال هذه القواعد، لكن - أيضاً -يحذر من توسع بعض طلبة العلم في الفتوى وفقًا لإعمال هذه القواعد دون الرجوع إلى الأدلة والبحث فيها ودون الرجوع العلم المتخصصين التضييق على الناس في أمر، ربما يكون لهم فيه سعة، وخاصة في أمور المعاملات

المعاصرة، كالبورصات، والبنوك الإسلامية، وغير ذلك.

فالترجيح باستصحاب أصل أو قاعدة من القواعد يحتاج إلى سعة علم وتمكن، وكيفية تنزيل القاعدة على المسألة ، فإن التشدد في كل المسائل ليس دليلاً على التمكن من العلم، فقد قيل، كل أحد يستطيع أن يتشدد ولا يترخص إلا عالم. مع التنبيه إلى أن الأصل في الترجيح هو استصحاب الدليل، ولكن استصحاب الدليل

هو استصحاب الذليل، ولكن استصحاب الدليل لا يمنع من استصحاب مرجّح من هذه المرجحات التي أشرنا إلى بعضها.

> وللحديث بقية إن شاء الله والحمد لله رب العالمين.

> > شوال ١٤٣٥ هـ

التوحيد

#### ماذا بعد شهر رمضان؟

اعلم أخي الحبيب: أن الله تعالى جعل أبواب الحسنات سهلة وميسرة طوال العام؛ فالسعيد من سارع إليها لينهل منها ما شاء من الحسنات من أجل ذلك أحببت أن أذكر نفسي وإخواني الكرام ببعض أبواب الخير بعد رمضان، فأقول وبالله التوفيق، (1) المحافظة على صلاة الفرائض جماعة في المساجد،

إن المسلم الذي اعتاد على المساجد في رمضان يجب عليه أن يستمر على هذه العادة المباركة، وليعلم أنها باب عظيم من أبواب الحسنات، واعلم أخي الكريم أن صلاة الجماعة في المساجد واجبة على كل مسلم ذكر بالغ عاقل قادر على الذهاب إلى المسجد ولو بمساعدة الآخرين.

عَنْ عَبُد الله بُن عُمَرَ رضي الله عنه أنْ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم قَالَ: «صَلاةُ الْجَمَاعَة تَقْضُلُ صَلاة الْفَذُ بِسَبْعِ وَعَشَرِينَ دَرَجَة.. (البخاري حديثَ ٦٤٥).

وتَذكر أخي الكريم: أن خطواتك إلى المسجد لأداء الصلوات المفروضة حسنات لك يوم القيامة، فاحرص عل إقامتها في مسجد تُقامُ فيه السُّنة.

عُنْ أَبِي هُرَيْرَة رَضِي اللَّه عنه قالَ، قالَ رَسُولَ اللَّه صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ: «مَنْ تَطَهَّرَ فِي بَيْتِه ثُمَّ مَشَى إلَى بَيْت مِنْ بُيُوت اللَّه لَيَقْضَي قَرِيضَة مَنْ قَرَائَض اللَّه كَانَتْ خَطُوتَاهُ إِحْدَاهُمَا تَحُطُّ خُطِيئَة وَالأَخْرَى تَرْفَعُ دَرَجَةُ ». (مسلم ٦٦٦).

#### (٢) المواظية على قيام الليل:

الصلاة صلة بين العبد وربه فإذا كان المسلم قد اعتاد على صلاة التراويح وأحيا العشر الأواخر من رمضان كان من السهل عليه أن يحافظ على صلاة الليل بعد رمضان. ففي الليل يخلو المسلم بربه سبحانه وتعالى فيستغفره ويطلب من الله ما أراد من حوائج الدنيا والأخرة. فإذا كنت أخي الكريم لا تستطيع أن تقوم في آخر الليل فاجعل لنفسك ركعات قبل أن تنام، واعلم أن قيام الليل هو دأب الصالحين المخلصين الله تعالى.

قَالَ الله تعالى: ( نَتَجَانَى جُنُونَهُمْ عَنِ ٱلْمَصَاحِعِ بَدَعُونَ رَبَّهُمْ خَوْلًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَدَقْنَهُمْ يَنِفِقُونَ ) (السجدة: ١٦).

وقال سبحانه: ( إِنَّ الْنَقْيَنَ فِي جَنَّبِ وَعُوْنِ () ، المِدِنَ مَا ، النَّهُمَ رَبُّتُمُ إِنَّهُمُ كَانُوا فَلَ ذَلِكَ شُسِينَ () كَانُوا فَلِيلاً مِنَ الَيِّلِ مَا يَجْعُونَ () وَبِالأَسَارِ مُ يُسْتَغَفِّرُنَ () وَقُ أَمُولِهُمْ مَقْ لِلسَّابِلِ وَالْمُعُومِ ) (الذاويات: ١٩،١٥).

عَنْ عَائَشَة رَضَيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنَّ النَّبِيَ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّم كَانَ يَقُومُ مَنْ اللَّيْلَ حَتَّى تَتَفَطُّرَ قَدَمَاهُ، فَقَالَتْ عَائَشَةَ: لَمَ تَصْنَعُ هَذَا يَا رَسُولَ اللَّه وَقَدْ غَفَرَ اللَّه لَكَ مَا تَقَدَّم مَنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَرَ قَالَ: دَافَلا أُحَبُّ أَنْ أَكُونَ عَبْدًا شَكُورًا .. فَلَمَّا كَثُرَ لَحْمُهُ صَلَّى جَالَسًا فَإِذَا أَرَادَ أَنْ يَرْكَعَ قَامَ فَقَرَأَ ثُمَّ رَكَعَ. (البِحَارِي حديثُ ٢٣٨٢، مَسَلِم حديث ٢٨٢٠).

وعَنْ عَبْد الله بْن سَلام رضي الله عنه أنَّ النّبِيَّ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ، أَيَّهَا النَّاسُ أَفْشُوا السَّلامَ وَأَطْعمُوا الطَّعَامَ وَصَلُواً وَالنَّاسُ نَيَامُ تَدُخُلُوا الْجَنَّةَ بِسَلام. (صحيحَ الترمذي للألباني حديث ٢٠١٩).

(٣) الإكثار من الدعاء في السراء والضراء:

الْحَمَّدُ لِلَّهِ الكريم المَنان، ذي الفصل والإحسان، الذي هدانا للإيمان، والصلاة والسلام على نبينا محمد، الذي أرسله الله هادياً ومبشراً ونذيراً، وداعياً إليه بإذنه وسراجاً منيراً.

صلاح نجيب الدق

ماذا بعد

رمضان

أما بعد، فإن المسلم العاقل الذي استثمر وقته وماله في طاعة الله في شهر رمضان يجب أن يسأل نفسه سؤالاً هاماً:

التوحيل العدد ١٤ مالسنة الثالثة والأربعون

إن المسلم الذي اعتاد الدعاء عند الإفطار وفي أيام وليالي شهر رمضان ينبغي له أن يواظب على الدعاء في باقي أيام العام، وليعلم العبد المسلم أن الله تعالى لا يرد دعوة عباده المخلصين في السراء والضراء.

قال الله تعالى: ( وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنْيَ فَإِنَّ قَدِيَّ الْمُعَالِي اللَّهِ عَالَى فَانَ قَدِيَّ الْ أُجِبُ دَعَوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانًا فَلَيَسْتَجِيجُوا لِي وَلُيُؤْمِنُوا بِي لَمُلَهُمْ يَرْشُدُونَ ) (المبقرة: ١٨٩).

وقال جل شأنه: (أَمَنَ عُمِتُ ٱلْمُضْطَرَ إِذَا دَعَامُ وَيَكَمُعُتُ السُّوَةِ وَيَكَمُعُتُ السُّوَةِ وَيَكَمُعُ السُّوَةَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلُفَكَةَ الْأَرْضِ أَواللَهُ مَعَ اللَّهِ قَلِيلًا مَّا نَدَكَرُوكَ ) (النمل: 17).

وقال سبحانه أيضاً: ( وَقَالَ رَبُّحُمُ أَدْعُونَ أَسْتَعِبْ لَكُو إِنَّ ٱلَذِينَ يَسْتَكُرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّ

> دَاخِرِينَ ) (غافر: ٦٠) عَنْ النُّعُمَان بْن بَشير رضي الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وَسَـلَمَ قَـالَ: «الدَعَاءُ هـو العبادة، (صحيح أبسى داود للألبانسي حديث ١٣١٢). وعَن أبي هَرَيْرَة أنَ رَسُولِ الله صَلِى الله عَلَيْه وَسَلِمَ قَالَ: «أَقَرَبُ مَا يكون العبد مـن ربه وهو سَـاجدُ فأكثرُوا الدَعَاءَ». (مسلم حديث ٤٨٢). (٤) تالاوة القرآن 1 4 1322 9

أيها المسلم الحبيب، يا من اعتدت على تلاوة القرآن وحفظ بعض منه في رمضان، اجعل هذا العمل عادة تسير عليها في باقي العام، اجعل لنفسك نصيباً من القرآن تقرأه كل يوم، وحاول أن تحفظ من القرآن ما تستطيع. قال سبحانه، (إنَّ أَلَيْنَ مَنَوْتَ كَنَبَ أَلَهُ وَأَقَامُوا قَصَلُهُ وَأَنْفَقُوا مِعَا رَدُفَنَهُمْ مِرًا وَعَلائِهُ مَوَاقاً مُوا فَصَلُهُ إِلَنْهُ عَفُور شَحَوْقٍ) (فاطر، ٢٩، ٣٠). عن أبي أمامة إثباهلي رضي الله عنه قال: سرعات رسول الله عليه وسراً مي يفول: لأصحاف، (مسلم حديث ٨٠)

وعن عَبْد الله بْنِ مَسْعُود رضي الله عنه قال: قَالَ رَسُولُ اللهُ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ: «مَنْ قَرَأ

حَرْفًا منْ كَتَابِ اللَّهِ فَلَهُ بِهِ حَسَنَةٌ وَالْحَسَنَةُ بِعَشَرِ أَمْثَالَهًا لاَ أَقَرَولُ: الْمَ حَرُفٌ، وَلَكَنْ أَلَفٌ حَرْفٌ، وَلاَمْ حَرْفٌ، وَمِيمٌ حَرُفٌ،. (صحيح الترميذي للألباني حديث (٣٣٧). (٥) الإكثار من الذكر والاستغفار؛

إن المسلم الذي اعتاد على التوبة النصوح والاستغفار والإكثار من ذكر الله تعالى في أيام وليالي رمضان يجب أن يستمر على ذلك في باقي العام فإن ذكر الله تعالى خفيف على اللسان وثقيل في ميزان حسنات للعبد يوم القيامة، وهو سبب عظيم لسعة الأرزاق وراحة القلوب وزوال الهموم والأحزان عن العبد. وليحذر المسلم أن يكون غافلاً عن ذكر الله

تعالى .

قـال الله تعالى (وَأَذَكَر زَيَّكَ فِ نَفْسِكَ تَعَبَّرُعَا وَجَفَةً وَدُونَ الْجَهَرِ مِنَ الْقَرْلِ إِلَّنْكُرُ وَالْأَصَالِ وَلَا تَكُنُ مِنَ الْتَعْلِينَ ) (الأصراف ٢٠). وقـال سبحانه: (تَأَبُّبُ اللَّيْنَ مَاسَوًا وقـال سبحانه: (تَأَبُّبُ اللَّيْنَ مَاسَوًا وقـال سبحانه: (الأحراب: وقال جل شانه: (الدَّنَ مَاسَوًا وَتَطَمَعُ مَاتُوا الْقُلُوبُ ) (الرصد: ٢٨).

عن ابُن عُمَرَ رضي الله عنهما قال: قال رَسُولُ اللهَ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ، تُوبُوا إِلَى اللَّهِ فَإِنَّي أَتَّوبُ فِي الْيَوْمِ إِلَيْهِ مائَةَ مَرَّةٍ، (مسلَم حديَثَ ٢٧٠٢).

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ قَالَ، قَالَ النَّبِيُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، «يَقُولُ اللَّه تَعَالَى، أَنَا عِنْدَ ظَنْ عَبْدي بِي وَأَنَا مَعَهُ إِذَا ذَكَرَنِي هَانُ ذَكَرَتَهُ يَفْسَه، ذَكَرْتُهُ فِي نَفْسِي، وَإِنْ ذَكَرَنِي فَي مَلا، ذَكَرْتَهُ فِمَا خَيْر مِنْهُمْ، وَإِنْ تَقَرَّبِ إِلَي بَشَبْر تَقَرَّبْتُ إِلَيْهِ ذَرَاعًا وَإِنْ تَقَرَّبُ إِلَى ذَرَاعًا، تَقَرَّبُ إِلَي بَشَبْر تَقَرَّبْتُ إِلَيْهِ اتَانِي يَمْشِي أَتَيْتُهُ هَرُولَهُ. (البخاري حديث٢٣٦٩، وَإِنْ / مسلم حديث ٢٠٦٧).

وعن سَغُد بن أبي وقاص رضي الله عنه قَالَ: كُنًا عنْدَ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: «أَيَعْجِزُ أَحَدُكُمْ أَنَّ يَكْسَبَ كُلِ يَوْمِ أَلْفَ حَسَنَةَ؟» فَسَأَلُهُ سَائِلٌ مِنْ جُلَسَائَهِ: كَيْفَ يَكْسَبُ أَحَدُنَا أَلُفَ حَسَنَةَ؟

شوال ١٤٣٥ هـ

التوحيد < ٢٢

ذكر الله تعالى خفيف على

اللسان وثقيل في ميزان

حسينات للعبد يوم القيامة،

وهو سبب عظيم لسعة

الأرزاق وراحية القلوب وزوال

الهموم والأحرزان عن العبد.

قال: «يُسَبِّحُ مائة تَسْبِيحَة، هَيُكَتَبُ لَهُ أَلْفَ حَسَنَة، أَوْ يُحَطَّ عَنْهُ أَلْفُ خَطِينَّة». (مسلم حديث ٢٦٩٨). (٦) الانقياد لحكم الله تعالى ورسوله صلى الله عليه. وسلم.

إن المسلم الذي اعتاد أن ينقاد لشرع الله تعالى في رمضان بامتناعه عن المباح من الطعام والشراب والشهوة من طلوع الفجر إلى غروب الشمس، من السهل عليه أن ينقاد لأوامر الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم في باقي أمور حياته، فإن في ذلك سعادته في الدنيا والآخرة، وليحذر كل مسلم من مخالفة كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم.

قَال الله تعالى: ( وَمَا كَانَ لِمُتَوْمِنِ وَلَا مُثْمِنَةٍ إِذَا فَضَى أَنَّهُ وَرَسُولُهُ أَمَرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْجَيْرَةُ مِنَ أَمْرِهِمْ وَمَن يَتَصِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ خَلُ ضَلَلًا مَبِيناً)

(الأحزاب: ٣٦). وقال سبحانه: (وَمَا مَانَنَكُمْ الرَّسُوُلُ فَتَحْدُوهُ وَمَا بَهَنَكُمْ عَنَهُ فَانَنَهُوا وَاتَقُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ شَدِيدُ الْمِقَابِ) (الحشر: ٧). عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ

قَالَ: «كُلُ أَمَّتِي يَدُخُلُونَ الْجِنَّةَ إِلاَّ مَنْ أَبِّي، قَالُوا: يَا رَسُولُ اللَّه وَمَنْ يَأْبَى؟ قَالَ: «مَنْ أَطَاعَنِي دَخُلُ الْجِنَّةَ، وَمَنْ عَصَانِي فَقَدَ أَبَى». )

البخاري حديث ٧٢٨).

وعَنْ عَائِشة رضي الله عنها قالتُ: قالَ رَسُولَ الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمُرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مَنْهُ فَهُوَ رَدِّ . )البخاري حديث ٢٦٩٧، ومسلم حديث ١٧١٨)

وتذكر أخي الكريم أن لقبول الأعمال الصالحة عند الله تعالى شرطين:

الأول: إخلاص العمل لله تعالى وحده.

والثاني: متابعة النبي صلى الله عليه وسلم عند القيام بهذا العمل.

فإذا فقد أحد هذين الشرطين، فإن هذا العمل لا يقبله الله تعالى.

(٧) صيام النوافل:

اعلم أخي المسلم الحبيب أنك مطالب بالمداومة على طاعة الله تعالى، والاستمرار في الحرص على تزكية نفسك، ومن أجل هذه التزكية شرع الله تعالى لك

٤٤ < التوجيد العدد ١٤ السنة الثالثة والأربعون

العبادات وبقدر حرصك على هذه الطاعات تكون تزكيتك لنفسك، وبقدر تفريطك في الطاعات يكون بعدك عن هذه التزكية، ولذا فإن أهل الطاعات الخالصة لوجه الله تعالى هم أرق الناس قلوباً وأكثرهم صلاحًا.

وأما أهل الذنوب والمعاصي فهم أغلظ الناس قلوباً وأشدهم فساداً.

والصوم من تلك العبادات التي تطهر قلوب الناس من أمراضها: ولذا فإن شهر رمضان موسم لطهارة القلب وتلك فائدة عظيمة يجنيها الصائم ليخرج من رمضان بقلب جديد مملوء بالإيمان والحرص على الطاعات وصيام الأيام الست من شوال بعد رمضان

فرصة عظيمة حيث يقف المسلم على باب طاعة أخرى تقريه إلى الله تعالى.

فضل صوم الأيام الست من

شوال: عَنْ أَبِي أَيُّوبَ الْأَنْصَارِيُ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «مَنْ صَامَ رَمَضَانَ شَوَّال كَانَ كَصِيَام اللَّهُرِ» (مسلمَ حديث ٢٢٤).

قال الإمام النووي . رحمه الله . تعليقاً على هذا الحديث: قَالَ الْعُلَمَاء وَإِنَّمَا كَانَ ذَلِكَ كَصِيَام الدَّهْرِ؛ لأَنَّ الْحَسَنَةَ بِعَشَرُ أَمْثَالِهَا،

فَرَمَضانُ بِعَشَرَة أَشْهُر، وَالسُتَّة بَشْهُرُيْنٍ، وَقَدُ جَاءَ هَذَا فِي حَدِيثَ مَرْفُوعٍ فِي كِتَابِ النَّسَائِيِ. (مسلم بشرح النووي جـ٤ صـ٣١٢).

#### صفة صوم الأيام الست من شوال:

قال الإمام النووي قَالَ أَصْحَابِنَا (علماء الشافعية): وَالْأَفْضَل أَنُ تُصَامَ السَّتَّة مُتَوَالِيَةَ عَقبَ يَوْم الْفَطْر، فَإِنْ فَرَقَهَا أَوْ أَخْرَهَا عَنْ أَوَائَل شَوَّال إلَى أَوَاخِرِه حَصَلَتْ فَضِيلَة الْتَابَعَة ؛ لأَنَّهُ يَصُدُقُ أَنَّهُ أَتَبَعَهُ سَتَا مِنْ شَوَّال. (مسلم بشرح النووي جا٤ صـ٣١٣). (٨) الإنفاق في وجوه الخير ومساعدة الفقراء: قال تعالى: ( نَتَلُ أَلَنَ يُنفِقُونَ أَمَوَلَهُمُ فِي سَيل أَلَهِ كَمَلَ يَتَاهُ وَاللَّهُ وَمَعْ عَلِيمً) (البقرة: ٢٦١). وقال سبحانه: ( وَمَا أَنفَقَتْمَ مِن مَقْي وَقُو يُخْلِفُهُ وَقُو حَيْرُ وقال سبحانه: ( وَمَا أَنفَقَتْم مِن عَقى وقَقْو يُخْلِفُهُ وَقُو حَيْرُ

عَنَّ أَبِي هُرَيْرَةُ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ

Upload by: altawhedmag.com

إن المسلم الذي اعتاد أن ينقاد

لشرع الله تعالى في رمضان

بامتناعه عن الماح من الطعام

والشراب والشهوة من طلوع

الفجر إلى غروب الشمس، من

السهل عليه أن يتقاد لأوامر الله

تعالى ورسوله صلى الله عليه

وسلم في باقى أمور حياته .

عَلَيْه وَسَلَمَ قَالَ، قَالَ الله، أَنْفِقْ يَا ابْنَ آدَمَ أَنْفِقْ عَلَيْكَ. (البخاري حديث ٥٣٥٢)

وعَنْ أَبِي هُرَيْرُةَ قَالَ: قَالَ النَّبِيُ صَلَى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: السَّاعِي عَلَى الأَرْمَلَة وَالْسُكِينِ كَالُّجَاهِد فَ سَبِيلِ اللَّهِ أَوَّ الْقَائِمِ اللَّيْلَ الصَّائِمِ النَّهَارَ. (البخاريَ حَدَيتَ ٥٣٥٥).

(٩) الصدق وحفظ اللسان والجوارح عن محارم الله تعالى:

قال الله تعالى: ( يَتَأَيُّبُا الَّذِينَ مَامَنُوا أَنَقُوا أَنَهُ وَكُونُوا مَعَ السَّدَدِينِ مَا الله عَالَى المُتَدِينِينَ ) (التوبة: ١١).

عَنْ عَبْدِ اللَّه بِن مسعود رَضِيَ اللَّه عَنْهُ عَنْ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: «إِنَّ الْصَدْقَ يَهْدِي إِلَى الْبِرُ وَإِنَّ الْبِرَ يَهْدِي إِلَى الْجَنَّة وَإِنَّ الْرَجُلَ لَيَصُدُقُ حَتَّى يَكُونَ صَدِيقًا وَإِنَّ ٱلْكَذِبَ

> يَهُدي إلَّى الْفَجُورِ وَإِنَّ الْفُجُورَ يَهُدي إلَّى التَّارِ وَإِنَّ الرَّجُلَ لَيَكُذَبُ حَتَّى يُكْتَبَ عنْدَ اللَّهُ كَذَّابًا، (البخاري حديث ٢٠٩٤، ومسلم حديث

٢٦٠٧). قال ٢٦٠٧). اللَّذِينَ المَثْلَ اجْتَنِيْوَا كَثِلاً مِنْ الظَّنِ إِنَّ بَعْضَ الظَّنَ إِنَّهُ أَوَلاً جَنَتِسُوا وَلا يَغْتَبُ بَعَضَكُم بَعَضَاً أَيْحِبُ أَحَدُ حُر أَن يَأْحُلُ لَحَمٍ أَلَيْهِ بَيَتَا فَكْرِهِمُنُوْهُ وَالْقُوْا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ تَوَابُ

رِّحِمْ) (الحجرات: ١٢).

وعَنُّ حُدَيْفَةَ رضي اللَّه عنه قال: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّه صَلَّي اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ يَقُوَلُ: «لا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ نَمَامٌ». (مسلمَ حديث ١٠٥). (١٠) صلة الأرحام:

إذا كانت الأرحام موصولة في شهر رمضان فيجب على المسلم أن يواظب على صلة الأرحام باقي العام وليعلم أن الله قد وصانا بالأرحام خيراً وهي سبب من أسباب سعة الأرزاق-

قَالَ الله تعالى: (يَتَأَيُّهُا أَلنَاسُ أَتَقُوا رَيَّكُمُ أَلَيْهِ خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مَهُا زَوْجَهَا وَبَتَ مِنْهَا بِجَالا كَثِيرًا وَمَنتَاءً وَأَتَقُوا أَلَقَهَ الَّذِي مَسَآة لُون بهِ وَالْأَرْجَامَ إِنَّ أَلَقَهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِبَا).(النساء: 1)

عَنْ أَنَسَ بْنَ مَالُكَ رَضَيَ اللَّه عَنَّهُ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم يَقُولُ، مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُبْسَطَ لَهُ بَعِ رَزِقه أَوْ يُنْسَأَ لَهُ فِي أَثَرِهِ فَلْيَصُلْ رَحَمَهُ. (البَحَارَي حَدِيثَ ٢٩٨٦، ومَسلم حَدِيثَ ٢٥٥٧). عَنْ عَائِشَةَ رَضِي اللَّه عِنْها قَالُتْ، قَالَ رَسُولُ اللَّه

صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ: «الرَّحمُ مُعَلَقَةً بِالْعَرْش تَقُولُ مَنْ وَصَلَنِي وَصَلَهُ اللَّه وَمَنْ قَطَعَنِي قَطَعَهُ اللَّه». (البخاري حديث ٥٩٨٩، ومسلم حديث ٢٥٥٥). (11) احدر أن تكون رمضانياً فقط:

إن المتأمل لأحوال الناس في العبادة يجد أن الكثير منهم يجتهدون في العبادة في شهر رمضان فقط فإذا انقضى رمضان عادوا إلى حياتهم العادية من اللهو والتهاون والتقصير في جميع العبادات كأن رب رمضان ليس هو رب سائر الشهور فنرى كثيراً من الناس يهجرون الصلاة في المساجد ويبخلون بالصدقات، ولا يصومون شيئاً من النواهل ويبتعدون عن محاسن الأخلاق.قيل لبشر الحافي إن قوماً يتعبدون ويجتهدون في رمضان. فقال: يئس القوم قومٌ لا يعرفون لله حقاً إلا في

شهر رمضان، إن الصالح الذي يتعبد ويجتهد إن المتأمل لأحوال الناس في السنة كلها. (لطائف العدادة يجد أن الكثير منهم

٣٩٦). وقد حذرنا الله تعالى أن نكون من الذين يجتهدون في العبادة حيث قال سيحانه: ( وَلَا تَكُونُوا كَالَتِي نَعَصَتُ غَزْلَهَا مِنْ بَعَد قُوْةِ أَنَكَتُا نَتَخِذُونَ أَمَنَةً هِي أَرَقٍ مِن

# أُمَّةٌ إِنَّمَا يَبْلُوكُمُ ٱللَّهُ بِهِ، وَلَيُبَيَّنَ لَكُمْ يَوَمَ ٱلْقِيلَمَةِ مَا كُمَّةً مِنْ مَا كُمُتُ

قال ابن کثیر؛ قال مجاهد، وقتادة، وابن زید: هذا مثل لن نقض عهده بعد توکیده. (تفسیر ابن کثیر ج۸ صـ۳٤۹).

عَنْ عَبْد اللَّه بِن سَرْحِسَ قَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّه صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ يَقُولُ، اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْحَوْرِ بَعْدَ الْكُوْرِ.(حديث صحيحَ) صحيحَ ابنَ ماجهُ للألباني حديث٣١٣٦)

قال ابنَّ الأثير: قوله: اللَّهُمَّ إنَّي أَعُودُ بِكَ مَنْ الْحُوْرِ بَعْدَ الْكَوْرِ. أي: نعوذ باللَّهَ مَن التُّقْصَان بَغَد الزُّيادة. وقيل من فساد أمورنا بعد صَلاحها. وقيل من الرُّجُوع عن الجماعة بَعَد أن كُنَّا منهَم.وأصله من نَقْض العمامة بعد لَفُها. (النهاية لابن الأثير حدا صره؟).

والحمد لله رب العالمين.

شوال ١٤٣٥ هـ

التوحيد < ٥٤

Upload by: altawhedmag.com

يجتهدون في العبادة في شهر

رمضان فقط فإذا انقضى رمضان

عادوا إلى حياتهم العادية من

اللهو والتهاون والتقصير في جميع

العدادات كأن رب رمضان ليس هو

رب سائر الشهور .

الحمد لله كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه ، والصلاة والسلام على خير الرسل ، وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهديه إلى يوم الدين . وبعدُ ، شـاع في عصرنا أن العينة هي الشـراء بثمن مؤجل ، ويقوم المشتري ببيع ما اشتراه للبائع نفسه بثمن أقل نقدًا ، فإن باع لغير البائع فليس من العينة وإنما هو تورق .

> وعلمت منذ سنوات أن سماحة الشيخ عبد العزيزبن بازرحمه الله رحمة واسعة أفتى بحل التورق، فشددت الرحال إليه، وتحدثت معه في هذا الموضوع، ومما ذكرته لفضيلته ما قاله شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم في تحريم التورق، إلى جانب أقوال جمهور الأئمة الأعلام. شم فوجئت بعد ذلك بقرار لمجمع الرابطة الموقر بأن التورق جائز شرعًا، وبه قال جمهور العلماء، فتحدثت مع سعادة الأمين العام بضرورة إعادة النظر في هذا القرار، ويحث الموضوع من جديد، فيبدوأن الأبحاث قد قدمت للمَجْمَع آنذاك لم تكن دقيقة، ولم يحضر تلك الدورة إلا تسعة فقط من أصحاب الفضيلة أعضاء المجمع، ومنهم من عارض كفضيلة الشيخ القرضاوي، وما ثبت عن الإمامين مالك وأحمد وغيرهما من جمهور العلماء هو عدم جواز التورق وليس الجواز.

الحلقة الأولى

الم الاقتصاد الأ

والتورق بهذا المعنى هو العينة عند الأئمة الأربعة، ومن جاء بعدهم ببضعة قرون، ولعل شيخ الإسلام ابن تيمية هو أول من ذكر هذا التورق، ثم جاء في أقوال الحنابلة من بعده.

ولقد سعدت عندما تلقيت الدعوة الكريمة من فضيلة أمين عام المجمع لبحث موضوع التورق، فرأيت أن يكون العنوان العينة والتورق، والتورق المصرية.

وعـرض الموضـوع ونوقش مع غيره مـن الأبحاث، وانتهـى المجمع إلـى أن التـورق المصرية مـن الربا المحرم.

وفي ضوء المناقشات التي دارت، والأبحاث التي

د.على السالوس

قدمت، رأيت إعادة النظرية الموضوع، وبحثه من جديد، مقتصرًا على التمويل بالتورق، ومناقشة الأبحاث التي أحلته، وعلى الأخص أن منها ما أجاز قلب الدين (وقلب الدين، مصطلح فقهي ورد ذكره في مصنفات شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم الجوزية، ولم يعرف استعماله بهذه التسمية على لسان أحد من الفقهاء قبل ذلك أو بعده وله عدة معان أشهرها أنه ربا نسيئة)، وهذا يعني تحليل أشد أنواع الربا تحريماً، تطبيقًا للقاعدة الجاهلية: «إما أن تقضى وإما أن تُربى».

#### وقسمت الموضوع إلى سبعة مباحث:

المبحث الأول: التورق في اللغة. المبحث الثاني: التورق عند الحنفية. المبحث الثالث: التورق عند المالكية. المبحث الرابع: التورق عند الشافعية. المبحث الخامس: التورق عند الحنابلة. المبحث السادس: التمويل بالتورق. المبحث السابع: المناقشة والترجيح. نسأل الله أن يرينا الحلال حلالاً ويرزقنا اتباعه، والحرام حرامًا ويرزقنا اجتنابه.

#### التورق في اللغة:

وقبل الكلام عن التورق في اللغة نذكر المعنى اللغوي للعينة لمعرفة العلاقة بينهما.

٤ 🗙 التوحيد العدد ١٤ السنة الثالثة والأربعون

جاء في لسان العرب في مادة «عين»: اعتان الرجل إذا اشترى بنسيئة، وعين التاجر، أخذ بالعينة أو أعطى بها.

والعينة: الربا، والسلف، وإذا باع من رجل سلعة بثمن معلوم إلى أجل معلوم، ثم اشتراها منه بأقل من الثمن الذي باعها به.

وسميت عينة لحصول النقد لطالب العينة، وذلك أن العينة اشتقاقها من العين، وهو النقد الحاضر ويحصل له من فوره، والمشتري إنما يشتريها ليبيعها بعين حاضرة تصل إليه معجلة. وجاء في لسان العرب تحت مادة «ورق»: الورق: من أوراق الشجر والكتاب، والواحدة ورقة.

وقد ورَقت الشـجرة توريقًا وأورقت إيراقًا: أخرجت ورقها.

والرَّقة: أول خـروج الصَّليان والنصِيَّ والطريفة رطبا.

> والرَقة أيضًا، رقة الكلاً، إذا خرج له ورق. وتورقت الناقة، إذا رعت الرقة.

والوَرِق والوَرْق والوَرْق والرَقَّة: الدراهم. وفي الصحـاح: الورق: الدراهـم المضروبة، وكذلك

الرقة.

وفي الحديث في الزكاة؛ في الرَفَة رَبِع العشر. وفي حديث آخر؛ عفوت لكم عن صدقة الخيل والرقيق، فهاتوا صدقة الرقة؛ يريد الفضة والدراهم المضروبة منها.

والمستورق، الذي يطلب الورق.

هذا ما وجدناه في كتب اللغة، ولكن شاع في عصرنا أن العينة هي أن يشتري بثمن مؤجل، ثم يبيع المشتري ما اشتراه للبائع نفسه بأقل منه نقدا. وأن المشتري إذا باع ما اشتراه بنسيئة بثمن أقل نقدًا لغير البائع الذي اشترى منه فهو تورق. همن أين جاءت هذه التسمية وهذه التفرقة ؟ ما نقلته أنفًا من كتب اللغة، وما قرأته لغيري من نقول من كتب اللغة، لم يرد فيه التورق بهذا العنى !

وإنما هذا المعنى يدخل ضمن العينة أو الزرنقة، وهـذا واضح كما جاء في اللسـان، وفي النهاية، ثم يبيعه منه أو من غيره.

ومن معاني العينة أو الزرنقة الشراء بنسيئة، أو الشراء بنسيئة مع زيادة الثمن، وذلك دون بيع ما اشتراه.

ويحمل على هذا المعنى ما نسب لأمير المؤمنين علي رضي الله عنه: لا أدع الحج ولو تزريقت؛ أي: ولو أخذت الراد بالعينة، أي: بالأجل، فهو يشترى الزاد ليحج وليس ليبيعه.

وكذلكُ ما نُسب لأم المؤمنين السيدة عائشة رضي الله عنها أنها كانت تأخذ الزرنقة، وقول ابن المبارك: لا بأس بالزرنقة، أي الشراء لأجل كما جاء في المجموع المغيث، حيث جاء تفسير الزرنقة بعد ذكر قول ابن المبارك، ومما ذكر من معاني العينة أيضًا: الربا والسلف.

إذن التورق في اللغة يدخل ضمن معاني العينة، ولا ينفصل عنها.

#### التفرقة بين التورق والعينة:

غيـر أن الذيـن أباحوا التـورق في عصرتـا يرون التفرقـة بـين التـورق والعينـة في اللغـة وفي الاصطلاح.

قال د. محمد القري: الورق في اللغة- بكسر الراء والإسكان- هي الدراهم من الفضة. والتورق: طلب الورق أي الدراهم.

وفي الاصطلاح الفقهي: التورق هو شراء سلعة ليبيعها إلى آخر غير بائعها الأول للحصول على النقد. (ص: ٣ من بحثه).

وقال الشيخ عبد الله المنيع: التورق: طلب الورق، ومثله في الطلب التفقه والتعلم والترفق، والورق هو النقد من الفضة.

قال في تاج العروس: الورق الدراهم المضروبة كما في الصحاح.

وقال أبو عبيدة: الورق الفضة كانت مضروبة كالدراهم أو لا؛ ومن ذلك قوله تعالى: « فَتَأْبَعُ قُوْلُ أَحَدَكُم بَوَرِقِكُمْ هَنَذِهِ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ » [الكهف: ١٩]،

شوال ۱٤۳۵ هـ

التوحيد

#### أي: بدراهمكم-

ثم قال، فأصل التورق طلب النقود من الفضة؛ ثم تحول المفهوم إلى طلب النقد، سواء أكان فضة أم كان ذهبًا أم كان عملة ورقية، فبقي أصل اللفظ، وصار التوسع في مدلوله تبعًا للتوسع في مفهوم النقد.

أما المفهوم الاصطلاحي؛ فهو تصرَّف المحتاج للنقد تصرفا يبعده من الصيغ الربوية، ويمكنه من تغطية حاجت النقدية وذلك بأن يشتري سلعة قيمتها مقاربة لمقدار حاجته النقدية مع زيادة في ثمنها لقاء تأجيل دفع قيمتها، ثم يقوم ببيعها بثمن حال ليغطي بذلك الثمن حاجته القائمة، وبشرط ألا يبيعها على من اشتراها منه. [ص: ٥ من بحثه].

#### وجاء تحت كلمة تورق

#### في الموسوعة الفقهية الكويتية:

التورق في الاصطلاح، أن يشتري سلعة نسيئة، شم يبيعها نقدًا- لغير البائع- بأقل مما اشتراها به، ليحصل بذلك على النقد.

ولم ترد التسمية بهـذا المصطلح إلا عند فقهاء الحنابلة، أما غيرهم فقد تكلموا عنها في مسائل «بيع العينة».

وفي الألفاظ ذات الصلة جاء بعد ما سبق: العينة لغة: السلف.

واصطلاحًا: أن يبيع سلعة نسيئة، ثم يشتريها البائع نفسه بثمن حالُ أقل منه.

ولا صلة بين التورق وبين العينة إلا في تحصيل النقد الحال فيهما، وفيما وراءه متباينان؛ لأن العينة لا بد فيها من رجوع السلعة إلى البائع الأول بخلاف التورق، فإنه ليس فيه رجوع العين إلى البائع، إنما هو تصرف المشتري فيما ملكه كيف شاء. اه.

وجاء في الموضوع نفسه من الموسوعة الكويتية عن حكم التورق: جمه ور العلماء على إباحته،

سواء من سماه تورقًا وهم الحنابلة، أو من لم يسمه بهذا الأسم وهم من عدا الحنابلة. وجاء في الحاشية: نقل الفيومي الاتفاق على جوازه. اه.

وما جاء في الموسوعة اعتمد عليه الكثير ممن أجاز التورق وكتب عنه.

ونقل الدكتور محمد الشريف قول الأزهري: الزرنقة: هو أن يشتري الرجل سلعة بثمن إلى أجل، شم يبيعها من غير بائعها بالنقد، وهذا جائز عند جميع الفقهاء.

ونقل قول ابن المبارك رحمه الله: لا بأس بالزرنقة. (ص: ٣).

وقال الدكت ورالقري: قد روي أن عائشة رضي الله عنها تورقت، فقد أورد الأزهري في كتابه الزاهر أنها رضي الله عنها كانت تأخذ من معاوية عطاءها عشرة آلاف درهم، وتأخذ الزرنقة من ذلك، وهي العينة الجائزة. (ص: ٤).

وقال الدكتور علي القرة داغي: ذهب جمهور الفقهاء إلى إباحة التورق، لكن الحنابلة سموا هذا النوع بهذا الاسم، أما بقية المذاهب الأربعة لم يرد فيها هذا الاسم، لكنه بالرجوع إلى مصادرهم لا نرى فيها الإشارة إلى حرمة هذا النوع من البيوع، بل يظهر بوضوح أنهم يبيحونها. (ص: ٢).

وقال الشيخ محمد تقي العثماني: المختار في جميع هذه المذاهب جواز التورق، غير أنه يوجد عند الجنابلة والحنفية قول بالكراهة.

فالكراهة رواية عن الإمام أحمد، واختارها ابن تيمية وتلميذه ابن القيم رحمهم الله تعالى، وكذلك ذكر الكراهية بعض المتأخرين من الحنفية مثل الحصكفي (ت٥٩٥)، صاحب الدر المختار، وحمل عليه قول الإمام محمد رحمه الله تعالى.

أما المالكية فلم أجد عندهم ذكر التورق صراحة، ولكنهم اشترطوا لكراهة العينة أن تباع السلعة إلى البائع الأول، فخرج منها التورق (ص١٢- ١٤).

ولبيان حكم التورق كما جاء في الموسوعة ومناقشة هذا الرأي والرد عليه نترك ذلك للحلقة القادمة إن شاء الله.

التوحيد العدد ١٤ السنة الثالثة والأريمون

نظرات في سيرة الرسول

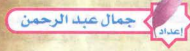
s1212

-

العبادات

أخلاق وعظات





الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ: فقد أعلن رسول الله صلى الله عليه وسلم نيّته بالحج، وأشعر الناس بذلك حتى يصحبه من شاء. فترك المدينة أواخر ذي القعدة، بعد أن أمّر عليها في غيابه؛ أحد الصالحين من أصحابه. والحجّ هذه المرة جاء مغايرا لما ألفته العرب أيام جاهليتها؛ انتهت العهود المطاة للمشركين، وحُظر عليهم أن يدخلوا المسجد الحرام. فأصبح أهل الموسم- قاطبة- من الوحدين، الذين لا يعبدون مع الله شيئا، وأقبلت وفود الله من كلّ صوب، تُيَمَم وجهها شطر البيت العتيق، وهي تعلم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم هو في هذا العام أمير حجهم ومعلمهم مناسكهم (١.

ونظر رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى الألوف المؤلفة وهي تلبّي وتهرع إلى طاعة الله، فشرح صدره انقيادُها للحق، واهتداؤها إلى الإسلام، وعزم أن يغرس في قلوبهم لباب الدين، وأن ينتهز هذا التجمّع الكريم ليقول كلمات تبدّد آخر ما أبقت الجاهلية من مخلفات في النفوس، وتؤكّد ما يحرص الإسلام على إشاعته من آداب وعلائق وأحكام. فألقى هذه الخطبة الجامعة. [فقه السيرة للغزالي ص٢٥٤ ـ ٤٥٤].

«أَيَّها النّاس! اسمعوا قولي، فإنِّي لا أدري لعلّي لا ألقاكم بعد عامي هذا بهذا الموقف أبدا.

أيها النّاس ! إنّ دماءكم وأموالكم عليكم حرام إلى أن تلقوا ريّكم، كحرمة يومكم هذا، وكحرمة شهركم هذا، وإنّكم ستلقون ريّكم فيسألكم عن أعمالكم، وقد بلُغت.

فمن كانت عنده أمانة فليؤدَها إلى من ائتمنه عليها، وإنَ كلَ ربا موضوع، ولكن لكم رؤوس أموالكم، لا تظلمون ولا تظلمون. قضى الله أنّه لا ربا، وإنّ ربا العباس بن عبد المطلب موضوع كلّه. وإنّ كلّ دم كان في الجاهلية موضوع، وإنّ أول دمائكم أضع دم ربيعة بن الحارث بن عبد المطلب. وكان مسترضعا في بني ليث، فقتلته هذيل. فهو أوّل ما أبدأ به من دماء الحاهلية.

أما بعدُ: أيها الناس، إنَّ الشيطان قد يئس أن يعبد في أرضكم هذه أبدا، ولكنّه إن يطع فيما سوى ذلك فقد رضي به مما تحقرون من أعمالكم، فاحذروه علي دينكم 13. أيها الناس ( (أَنَّمَا النَّبِيَّ وَبَادَةٌ فِ الَّصَغْرَ يُعْمَلُ مِ الَّذِيبَ كَفَرُا فَيُوْنَهُ عَامًا وَعُكَرَمُونَهُ عَامًا لَوُ المُعُواً عِدَةً مَا حَرَمَ اللهُ فَيُحِلُوا مَا حَرَمَ اللهُ (التوبة: ٣٧].

شوال ١٤٣٥ هـ

التوحيد

وإنَّ الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السموات والأرض، وإنَّ عدَة الشهور عند الله اثنا عشر شهرا، منها أربعة حرم، ثلاثة متوالية، ورجب الذي بين جمادى وشعبان.

أيها الناس، فإنَ لكم على نسائكم حقّا، ولهنَ عليكم حقّا لكن عليهن ألايوطنن فرشكم أحدا تكرهونه، وعليهنَ ألاياتين بفاحشة مبيّنة؛ فإن فعلن فإنَ الله قد أذن لكم أن تهجروهنَ في المضاجع، وتضريوهنَ ضربا غير مبرّح، فإن انتهين فلهنَ رزقهنَ وكسوتهنَ بالعروف واستوصوا بالنساء خيرا، فإنهنَ عندكم عوان، لا يملكن لأنفسهنَ شيئا وإنّكم إنّما أخذتموهنَ بأمانة الله، واستحللتم فروجهنَ بكلمة الله، فاعقلوا أيها الناس قولي فإني قد بلغت وقد تركت فيكم ما إن اعتصمتم به فلن تضلوا أبدا، أمرا بيّنا، كتاب الله وسنّة نبيّه.

أيها الناس؛ اسمعوا قولي واعقلوه، تعلمنَ أنَ كُلَ مسلم أخ للمسلم، وأنَ المسلمين إخوة، فلا يحلُ لامرئ من أخيه إلا ما أعطاه عن طيب نفس منه، فلا تظلمنَ أنفسكم، اللهم هل بلغت؟. قالوا: اللهم نعم، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: داللهم اشهد. [مسلم: ١٦٧٩].

ومن خلال هذه الخطبة الجامعة، والمواقف الأخرى الذائعة، استخرجنا آدابًا وعبَرًا رائعة، نسوقها لأهل الإسلام، ليتأسوا فيها بنبيهم عليه الصلاة والسلام. العبرة الأولى: عدم تكلف المشقة، ويختار الأيسر، المرء قد يتعرض لمشقة فُرضت عليه، أثناء أداء الواجب عليه، عندها يكون الأجر والثواب على قدر المشقة. لكن الصواب ألا يستجلب الإنسان على نفسه المشقة والعسر. لأنه ، مَا خُيرَ رُسُولُ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَّم بَيْنَ أَمْرَيْنِ إلا أَخَذَ أَيُسَرَهُما، مَا لَمُ يَكُنُ إِثْمًا، هَإِنْ كَانَ أَثْمَا كَانَ أَبْعَدَ النَّاس منْهُ ، . [صحيح ألبخاري ح<sup>60</sup>] عن عائشة رضي الله عنها.

وِفِ حديث جابر بن عَبد الله الأنصاري رَضي الله عَنْهُمَا، أَنَّهُ حَجَّ مَعَ رَسُولَ اللَّه صَلّى اللَّهُ عليه وسلم عَامَ سَاقَ الْهُدَي مَعَهُ، وَقَدَ أَهْلُوا بِالْحَجُ مُفْرَدًا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلَم، وأحلُوا منْ إحْرَامَكُمْ، فَطُوَهُوا بِالْبَيْت وَبَيْنَ الصَّفَا وَالْرُوَة، وَقَصَرُوا، وَأَقْيَمُوا حَلَالا حَتَى إذا كَانَ يَوْمُ التَّرُويَة فَاهُلُوا بِالْحَجَّ، وَاجْعَلُوا الَّتي قَدَمْتُمْ بِهَا مُتَعَة قَالُوا: كَيْفَ نَجْعَلُهَا مُتْعَة وَقَدْ سَمَيْنَا الْحَجَّ قَالَ: وَلَعْلُوا مَا آمُرُكُمْ بِهِ، فَإِنِّي لُولا أَنِّي سُقْتَ الْهَدَي، الْفَعْلُوا مَا آمُرُكُمْ بِهِ، فَإِنِّي لُولا أَنِّي سُقْتَ الْهَدَي، لَفَعَلْتُ مَثْلَ الَّذِي أَمَرْتَكُمْ بِهِ، وَلَكَنَ لَا يَحلُ مَنْي

المرء قد يتعرض لمشقة فُرضت أشناء أداء الواجب عليه، عندها يكون الأجروالثواب على قدر المشقة. لكن الصواب ألا يستجلب الإنسان على نفسه المشقة والعسر.

حَرَامٌ، حَتَّى يَبْلُغُ الْهَدْيُ مَحِلُهُ، فَفَعَلُوا. [صحيح مسلم ح١٢١٦]

وأمُرُ النبي صلى الله عليه وسلم بأن يتحولوا من الرحج المفرد إلى التمتع هو من باب التيسير عليهم أيضًا، فبدلاً من أن يظل المحرم على إحرامه بحيث يحظر عليه الإحرام مباحات كثيرة؛ أمرهم أن يتمتعوا بعمرة ليصيروا بعدها حلالاً لا يُحظر عليهم شيء حتى يأتي موعد الرحج. وكما أن الأجر على قدر المشقة، لكن قد تكون هذه المشقة سبباً في عدم إكمال المناسك، وقد تستفرغ طاقة الرحاج فلا يقوى بعد ذلك على الذكر والدعاء.

العبرة الثانية: تغيير المنكر عمليًا دون عنف وتوبيخ:

قَالَ عَبْدُ اللَّهُ بْنُ عَبَّاسَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، أَرَدُفَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيَهِ وَسَلَّمَ القَصْلَ بْنَ عَبًّاس يَوْمَ التَّحْرَ خَلْفَهُ عَلَى عَجَز رَاحلَته، وَكَانَ الفَصْلَ رَجُلًا وَضَيَئًا، فَوَقَفَ النَّبِيُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَلْنَّاس يَعْتَيهِم، وَإِقْبَلَت الْمَرَأَةُ مَنْ خَتْعَمَ وَضِيئَةً تَسْتَغْتِي رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فَطَفقَ الفَضْلُ يَنْظُرُ إِلَيْهَا، وَأَعْجَبَهُ حُسْنَهَا، فَالتَفَتَ النَّبِيُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالفَضُلُ يَنْظُرُ إِلَيْهَا،

٥٠ 🗙 التوحيد العدد ١٤ السنة الثالثة والأربعون

فَأَخْلَفَ بِيَدِه فَأَخَذَ بِذَقَنِ الْفَضْلِ، فَعَدَلَ وَجْهَهُ عَنِ النَّظَرِ إِلَيْهَا، فَقَالَتْ، بِاَ رَسُولَ اللَّه، إِنَّ فَرِيضَةَ اللَّهُ فِي الْحَجَّ عَلَى عبَادِه، أَذْرَكَتْ أَبِي شَيْحًا كَبِيرًا، لاَ يَسْتَطِيعُ أَنْ يَسْتَوِيَ عَلَى الرَّاحَلَة، فَهُلْ يَقْضِي عَنْهُ أَنْ أَحَجَ عَنْهُ؟ قَالَ، «نَعَمْ»- [صحيح البخاري حم177]

فهكذا لم يوبخ النبي صلى الله عليه وسلم الفضل، ولكن نهاه عن النظر إلى الأجنبيات بطريقة عملية، وهكذا الكلام من هذا المشهد العظيم لنا فيه أسوة قي الرفق بالناس عند أمرهم بمعروف أو نهيهم عن منكر.

#### العبرة الثالثة: إرشاد إلى أبواب الخير:

كثيرا ما يدعونا رينا سبحانه لفعل الخير ؛ كما عُ قوله جل وعلا ، يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ارْكَعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَاهْعَلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلُحُونَ « الحج/٧٧ وكان الصحابة رضوان الله عليهم أكثر الناس سؤالا لرسول الله صلى الله عليه وسلم عن أبواب الخير.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، أَنْ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَنَلَ: أَيُ الْعَمَلِ أَقْضَلُ؟ فَقَالَ: «إِيمَانُ بِاللَّهِ وَرَسُولَهِ، قَيلَ: ثُمَ مَاذَا؟ قَالَ: «الْجِهَادُ فِيْ سَبِيلَ اللَّهِ، قَيلَ: ثُمَ مَاذَا؟ قَالَ: «حَجُّ مَبُرُورٌ، -[صحيح البخاري ح٢٦].

والبرور أي الذي به طاعات، وليس فيه معاص، وخدمة الحجاج والرفق بهم ومعاونتهم وقضاء حوائجهم، كل ذلك من الطاعات، وقد يكون في التعاون مع الناس وحسن التعامل معهم من الصدقات ما يكفر خطايا العبد. فيا سعادة من أطاع رسول الله صلى الله عليه وسلم.

#### العبرة الرابعة، بيان المحاذير التي تمنع الخير،

عن أبي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّه عَلَيْهَ وَسَلَّمَ يَقُولُ: «مَنْ حَجَّ لَلْه هَلَمْ يَرْهُثْ، وَلَمْ يَفْسُقْ، رَجَعَ كَيَوْم وَلَدَتْهُ أَمُّهُ. [صحيح البخاري ١٥٢٦]

والفسق هو السيئات والمعاصي، لأنها خروج عن طاعة الله، أليست الحدة مع الناس ومعاملتهم بالسوء من المعاصي التي تخرج العبد من الطاعة؟، قال تعالى: «فلا رفث ولا فسوق ولا جدال في الحج، [البقرة:١٩٧]، إلا جدالاً يناقش قضايا علمية بصورة طبية.

#### العبرة الخامسة؛ خير الكلام ما قل ودل؛

عن ابن عمر رضي الله عنهما: «أن النبي صلى الله عليه وسلم سئل: ما يلبس المحرم؟ فقال: لا يلبس

الحج المبرور : هو الدي به طاعات، وليس فيه معاص. وخدمة الحجاج وقضاء حوائجهم، كل ذلك من الطاعات.

القميص ولا العمامة ولا البرنس، ولا السراويل ولا ثوبا مسه ورس ولا زعفران، ولا الخفين إلا ألا يجد نعلين فليقطعهما حتى يكونا أسفل من الكعبين،. [متفق عليه].

ومن الواضح أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يُجب عما يلبس الحرم، ولكنه أجاب عما لا يلبس لأنه أخصر وأقصر، فقال: لا يلبس القميص ولا العمائم ولا السراويلات ولا البرانس ولا الخفاف، إلا أحد لا يجد نعلين فليلبس خفين وليقطعهما أسفل الكعبين، وفي هذا بيان لأن تكون إجابة السائل شافية ومفيدة، بكلام يسير يعطي من المعنى الكثير، لأن كثرة الكلام يُنسي بعضه بعضًا، فخير الكلام ما قل ودل.

#### العبرة السادسة؛ العمل على راحة المسلمين؛

في الحج تتزايد أعداد الناس، ويشتد الزحام، وقد حرص النبي صلى الله عليه وسلم ألا يترك أمته تضار من وراء أداء شعيرة من شعائر الله، فكان يرشدهم إلى ما فيه تيسير وتخفيف عليهم، ورفع الماناة والشدة عنهم.

وحتى لا يضرهم التزاحم على المناسك كان يقول صلى الله عليه وسلم: «نَحَرْتُ هَاهُنَا، وَمِنَى كُلُهَا مَنْحَرٌ، هَانْحَرُوا فِي رَحَالِكُمْ، وَوَقَفْتُ هَاهُنَا، وَعَرَفَهُ

كُلُّهَا مَوْقِفٌ، وَوَقَفْتُ هَاهُنَا، وَجَمْعٌ كُلُّهَا مَوْقِفٌ». [صحيح مسلم ح ١٢١٨]. عن جابر. وجَمْعٌ: هي مزدلفة.

وذلك حتى لا يتجمع الناس في البقعة التي وقف فيها فقط ظنًا منهم أن هذا المكان هو الموقف وحسب.

العبرة السابعة: تطييب الخواطر، وحُسن العشرة: لما رأى النبي صلى الله عليه وسلم عائشة تبكى سألها: ما يبكيك؟ قالت: لا أصلي، قال: فلا يضيرك، إنما أنت امرأة من بنات آدم، كتب الله عليك ما كتب عليهن. وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم لها: «طوافك يسعك لحجك وعمرتك». (كما رواه مسلم)، وإنما أعمرها من التنعيم تطييباً لقلبها؛ لكونها لم تطف بالبيت لما دخلت معتمرة. وفي رواية لمسلم أيضاً:»وكان النبي صلى الله عليه وسلم رجلاً سهلاً إذا هويت الشيء تابعها عليه».

فهل نقتدي بالنبي صلى الله عليه وسلم في معاملة أزواجنا بالرفق وحسن الخلق؟. العبرة الثامنة: مراعاة شعور الأخرين:

فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم لأم سلمة لما كانت مريضة: طوق من وراء الناس وأنت راكبة». وقد استفاد العلماء من هذا الحديث أنه إنما أمرها بذلك ليكون أستر لها وحتى لا يتأذوا بدابتها.

وهذا يُنصح به الذين يسوقون عربات في الطواف والسعي بذويهم أن يرفقوا بالناس ولا يؤذون ويلتزموا بالمكان الذي حدده المسئولون لهم. العبرة التاسعة: تصحيح السلوكيات الخاطئة:

عن ابن عباس رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم مرَّ وهو يطوف بالكعبة بإنسان ربط يده إلى إنسان بسير أو بخيط أو بشيء غير ذلك، فقطعه النبي صلى الله عليه وسلم بيده، ثم قال: «قُدْهُ بيده».[صحيح البخاري ح١٦٢٠].

قال السيوطي في شرح سنن النسائي؛ إنما قطعه لأن الاقتياد بتلك الطريقة إنما يُفعل بالبهائم.

وقد روى أحمد والفاكهي من طريق عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده، أن النبي صلى الله عليه وسلم أدرك رجلين وهما مقترنان فقال: «ما بال القران؟ قالا: إنا نذرنا لنقترنن حتى نأتي الكعبة، فقال: أطلقا أنفسكما، ليس هذا نذرًا، إنما النذر ما يُبتغى به وجه الله». إسناده حسن.

العبرة العاشرة: التواضع وتشجيع مَن يخدمون الناس ومعاونتهم:

رد النبي صلى الله عليه وسلم إكرام العباس له بشراب خاص لأن ذلك الإكرام تعارض مع مصلحة أخرى هي مصلحة التواضع التي ظهرت من شربه مما يشرب منه الناس.

جاء النبي صلى الله عليه وسلم إلى السقاية فاستقى، فقال العباس: يا فضل، اذهب إلى أمك فأت رسول الله صلى الله عليه وسلم بشراب من عندها، فقال صلى الله عليه وسلم: اسقني. قال: يا رسول الله إنهم يجعلون أيديهم فيه، فشرب منه. ثم أتى زمزم وهم يسقون ويعملون فيها. فقال: اعملوا فإنكم على عمل صالح»، ثم قال: الولا أن تُغلبوا للنزلت حتى أضع الحبل على هذه». [صحيح البخاري: ١٦٣٥].

فقد رد النبي صلى الله عليه وسلم إكرام العباس له بشراب خاص لأن ذلك الإكرام تعارض مع مصلحة أخرى هي مصلحة التواضع التي ظهرت من شريه مما يشرب منه الناس، وعدم التقذر من المأكولات والمشروبات التي يضع الناس أيديهم فيها.

- وِيْ رَوَاية: قَالُ ابْنُ عَبَّاسٍ، هُرضًا رُسُولِ الله صلى الله عليه وسلم ذَلك، أَعْجَبُ إِلَيَّ مِنُ أَنْ تَسِيلَ شَعَابُهَا عَلَيْنَا لَبَنَا وَعَسَلًا. [حديث صحيح: مستد أحمد ٢٢٥/٥].

واستفادوا من الحديث أيضا استحباب سقي الماء خاصة ماء زمزم، وفي هذا تواضع وإكرام لضيوف الرجمن.

وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.





نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية حتى يقف القارئ الكريم على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، واغتر بها بعض الفسرين لوجودها في كُتب السنة الأصلية، في نوع من أهم أنواع علوم القرآن، وهو علم أسباب النزول مما يحتم علينا تخريجها وتحقيقها.

#### أولا: المتن:

رُوي عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «أسلم مع النبي صلى الله عليه وسلم تسعة وثلاثون رجلاً وامرأة، وأسلم عمر تمام الأربعين، فأنزل الله عز وجل: « يَتَأَيُّهُا النَّيُ حَسَبُكَ اللَّهُ وَمَنِ أَتَبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ »[الأنفال: 15]».

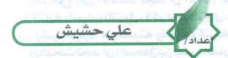
#### ثانيًا، التخريج:

الخبر الذي جاء به قصة سبب نزول هذه الآية أخرجه الحافظ الطبراني في «المعجم الكبير» (٦٠/١٢) (ح١٢٤٧٠) قال: حدثنا عمرو بن حفص السدوسي، حدثنا إسحاق بن بشر الكاهلي، حدثنا خلف بن خليفة، عن أبي هاشم الروماني عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: «أسلم مع وامرأة»، الحديث.

وأخرجه الإمام أبو الحسن علي بن أحمد الواحدي المتوفى سنة ٢٨ أهه في كتابه «أسباب النزول» (ص١٦٥ - ط. دار الهلال بيروت): قال: أخبرنا أبو بكر بن الحرث قال: أخبرنا أبو الشيخ الحافظ، قال: حدثنا أحمد بن عمرو بن عبد الخالق قال: حدثنا صفوان بن المخلس قال: حدثنا اسحاق بن بشر قال: حدثنا خلف بن خليفة عن ابن هشام الزماني عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: أسلم مع رسول الله صلى الله عليه وسلم تسعة وثلاثون رجلاً...الحديث.

#### ثالثا: التحقيق:

لم أكتف بعزو الحديث إلى من أخرجه، ثم ذكر



العلة، ولكن ذكرت الإسناد عند الإمام الحافظ الطبراني في «الكبير» ثم ذكرت الإسناد عند الإمام الواحدي في «أسباب النزول»، وهذا له أهميته في الصناعة الحديثية فقد تبين بالمقارنة: ١- التصحيف:

فالراوي «أبو هاشم الرُّمَّاني» في الإسناد عند الطبراني صُحُف إلى «ابن هشام الزماني» عند الواحدي.

ولقد تحقق لنا هذا التصحيف من الأسباب الأتية:

أ- بالبحث في الرواة لا يوجد ما يسمى «ابن هشام الزماني».

ب-أمًّا السرَّاوي «أبو هاشم الرَّمَّاني» فقد ذكره الإمام الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (٨٢٧٤/٨٨/٢٢) قال: «أبو هاشم الرُّمَّانيُّ الواسطي كان ينزل قصر الرُمَّان بواسط، روى عن سعيد بن جبير وغيره، وروى عنه خلف بن خليفة وغيره.. روى له الجماعة». اه.

وبهذا يتحقق الإستاد «إسحاق بن بشر عن خلف بن خليفة عن أبي هاشم الرماني عن سعيد بن جبير عن ابن عباس به».

قلت: ولقد بينا هذا التصحيف حتى يقف طالب العلم على حقيقة هذا الإسناد الذي وقع

التوحيل

شوال ۱۹۳۰ م Upload by: altawhedmag.com

فيه التصحيف عند الأمام الحسن علي بن أحمد الواحدي في كتابه «أسباب النزول» وهو أشهر ما صنف في هذا الفن.

وهذا أيضًا من أهم أهداف هذه السلسلة «تحذير الداعية من القصص الواهية»، وهي الصناعة الحديثية من خلال علم الحديث التطبيقي؛ فمعرفة المُصَحَف هو النوع الخامس والثلاثون كما في «تدريب الراوي» (١٩٣/٢) حيث يقول الإمام السيوطي: «معرفة المُصَحَف، هو فن جليل مهم وإنما يحققه الحذاق من الحفاظ». اه.

ومما أوردناه آنفًا يتبين أن هذا التصحيف: باعتبار موقعه: تصحيف في الإسناد. باعتبار منشئه: تصحيف بصر. باعتبار لفظه أو معناه: تصحيف في اللفظ.

· ۲- المتفق والمفترق:

بالرجوع إلى الإسناد نجد أن الإمام الواحدي في كتابه «أسباب النزول» ذكر اسم الراوي «إسحاق بن بشر» مجردًا من نسبته ونسبه وكنيته ولقبه. وبالبحث نجد أن «إسحاق بن بشر» اثنان اتفقت

أسماؤهما وأسماء آبائهما.

وهـذا النوع في علوم الحديث ذكـره الأمام السيوطي في «التدريب» (٢١٦/٢) النوع «الرابع والخمسون» قال: ثم بين أهميته فقال: «قد زلق بسببه غيرواحد من الأكابر»، ثم بين أول أقسامه فقال: «من اتفقت أسماؤهم وأسماء آبائهم».

ثم بين أشهر المصنفات فيه فقال: «وللخطيب فيه كتاب نفيس».

وبالتطبيق «إسحاق بن بشر» اثنان اتفقت أسماؤهما وأسماء آبائهما وفرَّق بينهم الخطيب البغدادي.

> الأول: ذكره الخطيب في «تاريخ بغداد» (٣٣٧٠/٣٢٦٦) قال: إسحاق بن بشر بن محمد بن عبد الله بن سالم، أبو حذيفة البخاري مولى بني هاشم ولد ببلخ، واستوطن بخارى، فنسب إليها وهو صاحب كتاب «المبتدأ»،

ثم بيَّن حاله فقال: «أخبرني الأزهـري، حدثنا عبد الله بن عثمان الصفار، أنبأنا محمد بين عمران

التوحيد العدد ١٤ السنة الثالثة والأربعون

الصيرية، حدثنا عبد الله بن علي المديني قال: سمعت أبي يقول: أبو حذيفة الخرساني كذاب كان يحدث عن ابن طاووس قال: فجاءوا إلى ابن عيينة فأخبروه بسنه، فإذا ابن طاووس مات قبل أن يولد .. اه.

فائدة: وهذا تطبيق آخر في الصناعة الحديثية قال الأمام النووي في «التقريب» (٣٤٩/٢-تدريب): «النوع الستون: التواريخ والوفيات، وهو فن مهم به يعرف اتصال الحديث وانقطاعه وقد أدعى قوم الرواية عن قوم فنظر في «التاريخ» فظهر أنهم زعموا الرواية بعد وفاتهم بسنين». اه.

وذكر السيوطي في «التدريب» (٣٥٠/٢)؛ قال سفيان الثوري لما استعمل الرواة الكذب استعملنا لهم التاريخ. اه.

قلت: هذا هو حال إسحاق بن بشر أبو حذيفة البخاري الخرساني توقي يوم الأحد ودفن يوم الاثنين لاثنتي عشرة خلت من رجب سنة ست ومائتين.

الثاني: ذكره الخطيب البغدادي في «تاريخ ابن بشر بن مقاتل أبو يعقوب الكاهلي مات سنة ثمان وعشرين ومائتين، وأبو حذيفة البخاري، وأبو يعقوب الكاهلي كلاهما روى عن مائك بن أنس وكلاهما متفق في الاسم والنسب، وقد جعل الأمام الحافظ الخطيب ترجمة الأول (٣٣٧٠). والثاني (٣٣٧١)، والأول مات قبل الثاني، وهذا سبب تقديم ترجمة الأول وفي ذلك يقول الإمام الحافظ الخطيب: «إسحاق بن بشر بن مقاتل أبو يعقوب الكاهلي من حقه أن يؤخر ذكره ويقدم

عليه من مات قبله ، وإنما جمعنا بينه وبين أبي حذيفة لاتفاقهما في الاسم والنسب ، والكاهلي من أهل

الكوفة». ثم بيَّن حاله فقال: «أخبرنا محمد بن الحسين بن الفضل القطان، أخبرنا جعفر بن محمد بن نصير الخالدي، حدثنا محمد بن عبد الله بن سليمان الحضرمي، قال: سمعت أبا بكر بن أبي شيبة-ومررنا على إسحاق بن بشر- فقال لي أبو بكر: من هذا؟ قلت: هذا الكاهلي، قال:

# 

أبو يعقوب؟ كذاب. قال الحضرمي: ولا أحفظ أن بشر الكاهلي، فإنه جاز به أبا بكر قال لي في أحد كذاب غيره». اه.

#### ٣- قائدة:

هذا بيان لا بد منه ومن لا دراية له بالصناعة الحديثية، ونقد الرجال يظن أنه هين ولكن كما سنا آنفًا:

«قـد زئـق بسببه غير واحد من الأكابر، اه. قـلت: ولـقـد بـين ذئـك الحافظ الذهبي في «الميزان» (٧٣٩/١٨٤/١) قال:

أ- «إسحاق بن بشر، أبو حذيفة البخاري صاحب كتاب المبتدأ... خلط ابن حبان ترجمته بترجمة الكاهلي». اه

ب- ثم قال: «وكذا خلط ابن الجوزي فقال في هذا: «الكاهلي مولى بني هاشم ولم يُصب في قوله الكاهلي، وهذا هو إسحاق بن بشر بن محمد بن عبد الله بن سالم».

ثم قال: «يروي العظائم عن ابن إسحاق وابن جريج والثوري، ويروي أيضًا عن جرير ومقاتل بن سليمان والأعمش .. اه..

قلت، وبهذا قد تبين الإمام الذهبي خلط الإمام ابن حبان، وخلط الإمام ابن الجوزي بسبب المتفق والمفترق ويتحقق القول، قد زلق بسببه غير واحد من الأكابر.

٤- مما أوردناه آنضاً يتبين أن علة هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة إسحاق بن بشر.

ويمقارنة الإسناد عند الإمام الواحدي، بالإسناد عند الإمام الطبراني يتبين أن الراوي إسحاق بن بشر هو علة القصة.

قلت: مما أوردناها آنفا من الصناعة الحديثية في المتفق والمفترق ، ومما ذكرناه من إسناد للقصة عند الأمام الواحدي وعند الأمام الطبراني تبين أن إسحاق بن بشر بن مقاتل أبا يعقوب الكاهلي الكوفي هو علة هذا الخبر الذي جاءت به القصة.

أ- قال الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٣٤٢/١) (١٧٢/١٧٢)؛ «إسحاق بن بشر أبو يعقوب الكاهلي الكوفي سمعت أحمد بن محمد بن سعيد يقول؛ سمعت الحضرمي يقول؛ ما سمعت أبا بكر بن أبي شيبة، كذَّب أحدًا إلا إسحاق بن

بشر الكاهلي، فإنه جاز به فقال لي: أبو يعقوب هذا كذاب، اهـ.

ب- وقال الحافظ ابن عدي: سمعت إبراهيم بن محمد بن عيسى الجهني يقول: «سمعت موسى بن هارون الجمال يقول: مات إسحاق بن بشر الكاهلي بالكوفة سنة ثمان وعشرين ومانتين، كذاب، اه.

جـ-قلت: ثم أخرج له الحافظ ابن عدي أحاديث باطلة، ثم قال في ختام ترجمته: واسحاق بن بشر الكاهلي قد روى غير هذه الأحاديث وهو في

عداد من يضع الحديث، اه.

د- قال الإمام الحافظ أبو محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم محمد بن إدريس الرازي في «الجرح والتعديل، (٧٣٤/٢١٤/١): «إسحاق بن بشر الكاهلي كوف سمعت أبا زرعة يقول: كان يكذب يحدث عن مالك وأبي معشر بأحاديث موضوعة رأيته بالكوفة، قال: وسئل أبي عنه فقال: كان يكذب، اه.

قلت: هذه أقوال أئمة الجرح والتعديل الذين عاصروا ورأوا إسحاق بن بشر بن مقاتل، أبا يعقوب الكاهلي... عنهم بالأسانيد فما أحوجنا إلى هذا المنهج، فقد كثر التخريج بغير أسانيد، بل هناك من يجرح الرواة من قوله وبينه وبينهم قرون.

ولقد تبين من أقوال أئمة الجرح والتعديل أن إسحاق بن بشر أبا يعقوب الكاهلي كذاب يضع الحديث.

فالخبر الذي جاءت به القصة «قصة أسباب نزول الآية الرابعة والستين من سورة الأنفال» موضوع، والقصة واهية.

#### رابعا خبر القصة مرفوع حكما

يظن من لا دراية له بأنواع علوم الحديث أن الخبر الذي جاءت به القصة موقوف على ابن عباس، ولا يدري أنه مرفوع حكمًا لتعلقه بأسباب النزول؛ حيث رُوي عن ابن عباس قال: «وأسلم عمر تمام الأربعين فأنزل الله عز وجل: «يَأَيُّهُا ٱلنَّيُ حَسُبُكَ اللَّهُ وَمَنَ أَتَبْعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِيَ » [الأنفال: ٢٤]. قال الحافظ العراقي في «ألفية الحديث»



# 

#### وعد ما فسرهُ الصحابي

#### رَفَعًا فمحمول على الأسباب

قال الحافظ العراقي في «فتح المغيث بشرح ألفية الحديث» (ص٥٩):

قوله: «رفعًا» أي: مرفوعًا، فأتى بالمصدر موضع المضعول؛ أي وعُدَ تفسير الصحابة مرفوعًا محمول على تفسير فيه أسباب النزول، ولم يعين ابن الصلاح من القائل بأن مطلق تفسير الصحابي مرفوع وهو الحاكم وعزاه للشيخين فقال في «المستدرك»: ليعلم طالب العلم أن فقال في «المستدرك»: ليعلم طالب العلم أن عند الشيخين حديث مسند، قال ابن الصلاح: ابه الصحابي أو نحو ذلك... قال: فأما تفاسير المحابة التي لا تشتمل على إضافة شيء الى النبي صلى الله عليه وسلم فمعدود في الموقوقات».اه.

#### خامسًا: نقد المتن:

من مزاعم المستشرق «شافت» ما ادعاه- جهلاً وبهتانًا- بأن المحدثين اعتنوا بالنقد الخارجي أي من ناحية الرواة، ولم يعتنوا بالنقد الداخلى وهو نقد المتن.

قلت: هذا بهتان عظيم جاء بـه هـؤلاء المستشرقون ومن تبعهم من الكتاب لعدم درايتهم بالصناعة الحديثية ومناهج

المحدثين في الجرح والتعديل، والتي يتبين منها أن أئمة الحديث وجهوا النقد للمتن كثيرًا كما يوجه إلى السند بل في كثير من الأحيان يكون النقد للسند والرواة مرجعه إلى ما روي من مناكير أو موضوعات فيقول أئمة الحديث «حديث منكر، أو «موضوع» ويقولون في الراوي «منكر الحديث، أو «يضع الحديث».

ولذلك قال الحافظ العراقي في «فتح المغيث» (ص٧): «من كثر الخطأ في حديثه وفحش استحق الترك وإن كان عدلاً ». اهـ.

١- قال الحافظ ابن كثير في «تفسيره» (٣٧٩/٣) (الأنفال: ٦٤)؛ «قد روي عن سعيد بن المسيب وسعيد بن جبير أن هذه الآية نزلت حين أسلم عمر بن الخطاب وكمل به الأربعون وفي هذا نظر؛ لأن هذه الآية مدنية وإسلام عمر كان بمكة بعد

الهجرة إلى الحبشة ، وقيل الهجرة إلى المدينة .

قلت: وهذه قرينة في «المتن» تدل على بطلان هذا الخبر عن سعيد بن جبير عن ابن عباس، ويدل على نقد أئمة هذه الصناعة للمتن:

٢- حسب الله (أي: كفايته) لنبيه صلى الله عليه وسلم لا يرتبط بعدد مما يدل على أن هذا المتن منكر، قال الراغب الأصفهاني في «غريب القرآن» (ص١١٧): «حَسُب يستعمل في معنى الكفاية (حسبنا الله) أى كافينا». اه.

والدليل: ما أخرجه الإمام أحمد في «المسند» (٣٦) من حديث البراء بن عازب في ستة وثلاثين سطرًا، وفيه قال أبو بكر: «فارتحلنا والقوم يطلبوننا فلم يدركنا أحد منهم إلا سراقة بن مالك بن جعشم على فرس له، فقلت: يا رسول الله، هذا الطلب قد لحقنا، فقال: لا تحزن إن الله معنا، حتى إذا دنا منا فكان بيننا وبينه قدر رمح أو رمحين أو ثلاثة، قلت: يا رسول الله، هذا الطلب قد لحقنا وبكيت،

قال: لم تبكي؟ قال: قلت: أما والله ما على نفسي أبكي، ولكن أبكي عليك، قال: فدعا عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: اللهم اكفناه بما شئت.. فساخت قوائم فرسه إلى بطنها فِ أرض... ووثب عنها وقال: يا محمد، قد علمت أن هذا عملك فادع الله أن ينجيني مما أنا فيه..

وهـذا الحديث أخـرجـه الإمـام البخاري في «صحيحه» (ح٣٦١٥)، ومسلم

(ح٢٠٠٩) من حديث البراء واللفظ لأحمد. مناسبة الحديث للآية (الأنفال: ٢٤) دعاء النبي صلى الله عليه وسلم عليه: «اللهم اكفناه بما شئت». ٣- قال الإمام ابن القيم في «زاد المعاد» (٢٩/١): «قوله تعالى: « أَلَيْسَ أَلَهُ بِكَانٍ عَبَدَهُ الزمر: ٣٦]. فأخبر سبحانه وتعالى أنه وحده كاف عبده، فكيف يجعل أتباعه مع الله في هذه الكفاية؟ والأدلة الدائة على بطلان هذا التأويل الفاسد أكثر من أن تذكر هاهنا». اه.

٤- قوله تعالى: «يَا أَيُّهَا النَّبِيُ حَسْبُكَ اللَّهُ وَمَن اتَبَعَكَ منَ الْمُؤْمِنينَ، قال الإمام ابن القيم: «حسبكَ في معنى كافي أي: الله يكفيك ويكفي من اتبعك، -اهه.

هذا ما وفقني الله إليه وهو من وراء القصد.

الحمد لله رب العالين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، وآله وصحبه أجمعين، وبعد: فقد تكلمنا فيما سبق عن بعض التعريفات الأولية التي وضحت لنا مفهوم مصطلح «أهل السنة»، وسنناقش في هذا العدد أهمية الانتساب لأهل السنة وما بمبزهم من سمات. د. عبد الله شاكر

#### أهمية الانتساب إلى أهل السنة:

إن تحقيق انتساب الفرد والطائفة إلى أهل السنة والجماعة هو أعظم المهمات؛ فهو طريق النجاة والعصمة في الدنيا من الفرقة والبدعة، وذهاب الريح، وهو طريق النجاة في الآخرة من العذاب والتباب. قال تعالى « وَاعْتَصِبُوا عَمَلَ اللَّهِ جَعِيمًا وَلَا تَعْتَرُوراً» [آل عمران: ١٠٣] والتحقيق أنه طريق الإسلام روانَ هَذا صِرَطى مُسْتَقِبِهَا فَاتَبِعُوراً وَلَا تَتَبِعُوا المُستقيم، وهو منهجه القويم، قال تعالى: ألَشُبُلَ فَنُفَوَّ بِكُمْ عَن سَيامٍ ذَلِكُمْ وَصَبْكُم بِهِ لَمَا صَعْرَانَ. [الأنعام: ١٥٣].

وقد فسر الصراط المستقيم بالسنة والجماعة، فالانتساب إلى أهل السنة والجماعة والسلف الصالح، يعني في حقيقة الأمر الانتساب إلى الإسلام الصافي عن شوائب البدع ومخالفة الفرق. ومن المعلوم: أن كل من رضي بالله ريا، وبالإسلام دينا، وبمحمد صلى الله عليه وسلم نبيًا ورسولًا، يكون- لا شك- مقبلاً على الالتزام بالإسلام يكون- لا شك- مقبلاً على الالتزام بالإسلام وانقيادًا، وبرئ بذلك من تبني أي مذهب بدعي، أو الانتساب إلى فرقة ضالة، أو الاعتماد على أصل كلي من أصول البدع.

ومن كان كذلك- أي: التزم هذا الالتزام، وصار على هذا النهج- فهو من أهل السنة والجماعة إجمالًا، وهذا يشمل عوام المسلمين الذين لم ينضووا تحت راية بدعية، ولم يكثروا سواد فرقة غير مرضية؛ فهذا القدر يحقق انتساباً إجمالياً تصح به النسبة إلى أهل السنة والجماعة.

وتتجلى أهمية هذا الانتساب وتظهر ثمراته في أمور؛ منها، أن ضبط أصول أهل السنة والتمسك بها عصمة من الاضطراب والتخبط العلمي، وفي ذلك ما لا يخفى من حفظ الدين من أنواع التحريف كافة، ومواجهة التيارات البدعية المتحرفة القديمة منها أو المعاصرة، والانتماء السابق إلى هذه الطائفة المباركة، هو في حقيقته الدعوة إلى الله تعالى في كل زمان ومكان؛

شوال ١٤٣٥ هـ

التوحيد

لأن الاجتماع على هذا الانتماء أنجح وأنفع من الاجتماع على راية حزبية أو دعوة إقليمية؛ لأنه اجتماع على منهج الحق والاتباع، وليس على حساب الحق والاتباع.

ثم إن شرف تجديد الدين الذي أخبر به خاتم الأنبياء والمرسلين صلى الله عليه وسلم لا يتأتى على وجهه الأكمل وصورته المثلى، إلا من الفرقة الناجية، والطائفة المنصورة، أهل السنة والجماعة. إذ فيهم الأئمة المتقون، ومنهم المجددون السلفيون المصلحون.

وبناء على ما تقدم؛ فإن السؤال الذي يطرح نفسه هو؛ بما يتحقق صدق الانتساب وتمامه؟ إذا تحقق أصله وأساسه. هل يتحقق

ذلك بإثارة قضية أو قضايا ناقشها السلف وعالجوها في كتبهم فمالاتهم في زمانهم فقط؟ أم يتأكد بإظهار محبتهم، والترضي منهاج التلقى لعلومهم،

محبتهم، والترضي عنهم، وتعطير المجالس بذكرهم فحسب أو لعل هذا الانتساب يكون بتبني كتبهم، والتوافر على قراءتها وتدريسها دون غيرها؟ أم أن الانتماء لهم يتحقق بمجرد التسمي باسم أهل السنة والجماعة،

أو أهل الحديث، أو السلف

في الحقيقة امتداد طبعيًا لما كان عليه الرسول صلى الله عليه وسلم وأصحابه، ولما كانوا كذلك، أطلق أهل الحديث وأهل السلف الصالح هذا اللقب عليهم- أعني: أهل السنة والجماعة- ليتميزوا به عن سائر الفرق الضالة المبتدعة. الملامح العامة والصفات الأساسية

عن غيرهم في اعتقادهم وفي منهجهم، وإن كانوا

#### المرمح العامة والصفات الاساسية التي تميز أهل السنة: أ- منهج التلقي عند أهل السنة والجماعة:

أهل السنة والجماعة أول ما يميزهم عن غيرهم هو منهاج التلقي لعلومهم، ومصدر الحق الذين ينهلون منه عقائدهم، وتصوراتهم، وعباداتهم،

ومعاملاتهم، وسلوكهم، وأخلاقهم؛ فمصدر العلم والحق في سائر فروع المعرفة الشرعية عند أهل السنة والجماعة، هو كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم فلا كلام لأحد قبل كلام الله، ولا هدي لأحد قبل هدي محمد صلى الله عليه وسلم.

يقول عنهم شيخ الإسلام ابن تيمية-رحمه الله تعالى الله-مبينًا ومبرزًا هذا المنهج الأصيل عند أهل السنة

والجماعة وهم أهل الكتاب والسنة؛ لأنهم يؤثرون كلام الله على كلام غيره من كلام أصناف الناس، ويقدمون هدي محمد صلى الله عليه وسلم على هدي كل أحد، ويتبعون آثاره صلى الله عليه وسلم باطناً وظاهرًا، ولا ينصبون مقالة ويجعلونها من أصول دينهم وجمل كلامهم إن لم تكن ثابتة فيما جاء به رسول الله صلى الله عليه وسلم بل يجعلون ما بعث به الرسول صلى الله عليه وسلم من الكتاب والحكمة هو الأصل الذي يعتقدونه ويعتمدونه.

وما تنازع فيه الناس من مسائل الصفات، والقدر، والوعيد، والأسماء، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وغير ذلك يردونه إلى الله ورسوله صلى الله عليه وسلم ويفسرون الألفاظ المجملة التي تنازع فيها أهل التفرق والاختلاف، فما كان من الصالح، أو الفرقة الناجية؟ إلى غير ذلك من الإجابات المنقوصة من هذا السؤال المهم.

والحق: أن كمال الانتساب يكون بتبني جملة وأصول معالم مجتمعه، وبقدر ما يقع من الضعف في الأخذ بها جميعًا؛ بقدر ما يحصل من الوهن في هذه النسبة الشريفة، وبالتالي: على المسلم الذي يريد وجه الله، والدار الآخرة، أن يتبنى جملة وأصول معالم أهل السنة والجماعة، وأن يسير عليها.

كيف نشأت التسمية بـ «أهل السنة والجماعة»؟ أما عن بدأ التسمية بأهل السنة والجماعة أو أهل الحديث، فكانت له بداية؛ لأن الافتراق لما حصل وتعددت هذه الفرق، وكثرت البدع والانحرافات؛ كان لابد لأهل السنة أن يتميزوا

٥ > التوحيد العدد ١٤ السنة الثالثة والأربعون

Upload by: altawhedmag.com

ومصدر الحق الذين ينهلون

منه عقائدهم، وتصوراتهم،

وعباداتهم ، ومعاملاتهم ،

وسلوكهم، وأخلاقهم .

معانيها موافقا للكتاب والسنة أثبتوه، وما كان منها مخالفًا للكتاب والسنة أبطلوه، ولا يتبعون الظن وما تهوى الأنفس، فإن إتباع الظن جهل، وإتباع هوى النفس بغير هدى من الله ظلم.

وأهل السنة بهذا لا معصوم عندهم إلا رسول الله صلى الله عليه وسلم فالأئمة عندهم ليسوا بمعصومين، بل كل واحد منهم يؤخذ من كلامه ويترك إلا رسول الله صلى الله عليه وسلم فمقالات أئمتهم تابعة لسنة نبيهم صلى الله عليه وسلم وليست مقدمة عليها.

وفي ذلك يقول ابن تيمية- رحمه الله تعالى الله-: أهل الحق والسنة لا يكون متبوعهم إلا رسول الله صلى الله عليه وسلم فهو الذي يجب تصديقه في كل ما أُخبر، وطاعته في كل

ما أمر، وليست هذه المنزلة لغيره من الأئمة، وأهل

السنة أيضًا يعتقدون أن أعلم الخلق بدين الله بعد النبي صلى الله عليه وسلم هم صحابته (رضوان الله فما أجمعوا عليه من أمر فما أجمعوا عليه من أمر دينهم كان معصومًا لا يسع أحدًا أن يخرج عليه: فإجماعهم حجة شرعية ملزمة لمن بعدهم، وكل من ليزم بإجماعهم: صار عضوًا في جماعتهم.

#### ب- أهل السنة هم أهل التوسط والاعتدال:

وهذه مسألة من أبرز معالم ومنهج أهل السنة والجماعة. فمن الصفات الأساسية التي تميز منهج أهل السنة والجماعة، هو التوسط والاعتدال. فالأمة المحمدية هي خير الأمم، كما قال تعالى: «كُتُم خَيَرَ أُمَّةٍ أُخْرَجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَرُوفِ وَتَنْهَوْتَ عَنِ ٱلْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْ عمران: ١١٠] وهي أيضًا الأمة الوسط التي واحسنه، كما قال سبحانه: «وَكَذَلِكَ جَمَلَتَكُمْ أُمَةً وَسَطَل لِنَصُوفُوا شُهَامَة عَلَ النَّاسِ وَيَكُونَ أُلَّ مُعَالًا

فأمة النبي صلى الله عليه وسلم هي أفضل الأمم، وهي أعدل الأمم، وهي أخير الأمم

بإطلاق، وأهل السنة والجماعة هم أعدل وأوسط وأفضل أمة محمد صلى الله عليه وسلم ووسطية الأمة المحمدية متضمنة لكونها على الحق؛ أو أن ما عندها منه أوفر من سائر الأمم، بل هي أسعد وأخص به منهم؛ مما جعلها حكما بين الرسل وأممهم، فهذه ميزة عظيمة لهذه الأمة المحمدية؛ أنها ملتزمة بالحق، قائمة به، سائرة عليه، ولهذا كانت مفضلة عند رب العالمين سبحانه، وحاكمة بين الرسل وأممهم، كما قال سبحانه، وحاكمة بين الرسل وأممهم، كما قال متنكم التسليين من حرم قلة أيكم الزهيد هو مما عنكم وترفيا على ألماس » [الحج: ٧].

وكونهم شهداء متضمن لتعديلها وقبول شهادتها على من سواها؛ ولذا فإن الذي يمثل الأمة المحمدية لابد وأن يكون وسطا، وأن يكون ما عنده من الحق هو الأكمل، ولا يكون كذلك إلا إذا تمسك بالكتاب \_ والسنة، وجعلهما إمامًا له في كل شؤونه في باب الأصول- العقائد-وفي باب الفروع-الأحكام العملية- كما

قَالَ سَبِحَانِهُ: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يَوْمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُونَ فِيمَا شَجَرَرَ بَيْنَهُمْ فَمُ لَا يَجَمُونَ فِيمَا شَجَرَرَ بَيْنَهُمْ فَمُ لَا يَجَدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا نَسَلِيمًا ». [النساء: ٦٥].

وأسعد الأمة المحمدية بهذا الأمر هم أهل السنة والجماعة، ولذا فهم بين فرق الأمم المحمدية كالأمة المحمدية نفسها بين الأمم، فهم الوسط بينهم؛ لأن منهجهم هو ما كان عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه، فقد سئل النبي صلى الله عليه وسلم عن الفرقة الناجية، فقال: «هي الجماعة»، وفي رواية: «هي ما كان عليه أنا وأصحابي» فهم المثلون للأمة المحمدية في صفاء عقائدها، ونقاء منهجها، ومصداق هذه الوسطية تظهر بإيضاح معالمها، كما تظهر ببيان عناصرها، وذكر مظاهرها والتي

شوال ١٤٣٥ هـ

التوحيد < ٥٩

سئل النبى صلى الله عليه

وسلم عن الفرقة الناجية،

فقال: «هي الجماعة»، وفي

رواية: «هي ما كان عليه أنا

وأصحابي، فهم المثلون

للأمة المحمدية في صفاء

عقائدها، ونقاء منهجها .

من أهمها ما يلي:

أولا: الوسطية في آيات صفات الله سبحانه بين أهل التعطيل: الجهمية، وأهل التمثيل: المشبهة. ثانيًا: الوسطية في باب أفعال العباد بين الجبرية والقدرية وغيرهم.

أالثا: الوسطية في باب الوعد والوعيد بين المرجئة والقدرية وغيرهم.

رابعًا؛ الوسطية في باب الدين والإيمان.

خامسًا؛ الوسطية في باب أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم بين الغالين فيهم من جهة، وبين المكفرين لبعضهم من جهة أخرى.

سادسا، الوسطية في باب المعقول والمنقول بين الأشعرية والمعتزلة.

> ولتجلية وسطية أهل السنة والجماعة، أرى أن أبين هنا ما تشتمل عليه عناصرها من معان تجليها وتظهرها.

> > وهي كما يلي:

أولا: الوسطية في باب الصفات:

انقسم الناس في باب الصفات إلى قسمين: القسم الأول: النفاة

الفسم الأون؛ النصاد للصفات أو لبعضها .

القسم الثاني: المثبتون لها على نحو ما يتصف به المخلوق، وكلا هاتين الطائفتين على طريق نقيض كما يظهر هذا ويتضح.

أما مذهب أهل السنة؛ فهو إثبات ما أثبته الله لنفسه في كتابه أو أثبته له رسوله صلى الله عليه وسلم في سنته، من غير تعطيل كتعطيل النفاة، ولا إثبات كإثبات الممثلة؛ اعتمادًا على دلالة قوله سبحانه «يَسَ كَمُلهِ شَيَ مُو السَّعِ المَعلَمُ الشوري؛ [١١] فقوله سبحانه « لَيُس كَمِثْلَه شَيُءَ» رد على المثلة، وإبطال للذهبهم، وكَذلك قوله: «وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ» رد على المعطلة وإبطال لذهبهم.

#### ثانياء الوسطية في باب أفعال العباد؛

وذلك أن القدرية- وهم نفاة القدر-يذهبون إلى أن الله لا يُقَدَّر أفعال العباد. وعليه فهى ليست مخلوقة له، وإنما العباد

هم الخالقون لأفعالهم.

ويرى الجبرية؛ أن العبد لا تأثير لقدرته في إيجاد الفعل، وبناء على ذلك فإن جميع أفعال العباد في الحقيقة عندهم هي أفعال للرب؛ فهي موجودة من العباد قهرًا، ولا أثر لإرادتهم في فعلها أو تركها، فالقدرية النفاة جفوا في إثبات القدر، ونفوا قدرة الرب وخلقه لأفعال عباده. والجبرية غلوا في إثبات القدر، ونفوا مسئولية العبد عن أفعاله، فهو لا يريد فعلها، ولا يستطيع ولا يقدر عليه.

وتوسط أهل السنة والجماعة، فأثبتوا مسئولية العبد عن أفعاله، وبينوا أن العبد يثاب ويعاقب على أفعاله، وله إرادة

ترجح له الفعل أو الترك، وإن كانوا يقولون: إن إرادته ليست مؤثرًا تامًا يوجب وجوب الفعل؛ لأن الله- تبارك وتعالى-خالق لأفعال العباد، كما هو الخالق للفاعلين.

وهو سبحانه وتعالى لا يكون في ملكه إلا ما يريد كونًا وقدرًا، وقدرة رب العالمين سبحانه هي المؤثر التام في الوجود والعدم؛ ولذا فإن فعل

العبد له علاقة بقدرته من حيث

هي مؤثر ناقص في الوجود، وله علاقة بقدرة الرب من حيث هي المؤثر التام للوجود، وهم بذلك يجمعون بين النصوص ويؤلفون بينها؛ قالله تعالى قد نص على خلقه لأفعال عباده بقوله. «قَالَ أَعَبُدُونَ مَا تَتَحِثُونَ () وَأَمَّهُ خَلَقَكُرُ وَمَا يقملون »[الصافات: ٩٥، ٩٦] ونص على أنه لا يكون في ملكه إلا ما يشاء، فقال سبحانه: «لِنَ شَاَة مِنْكُمُ أَنْ يَسْتَقِمَ () وَمَا نَنَاءُونَ إِلَا أَن يَنَاءَ أَمَّةُ رَبُّ أَعْلَمُونَ ».

فأثبت للعبد مشيئة مؤثرة في فعله، وجعل وجود متعلقها خلقا وإيجادًا تابعة لمشيئته سبحانه.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

التوحيد العدد ١٤ ٥ السنة الثالثة والأربعون

Upload by: altawhedmag.com

عقيدة أهل السنة والجماعة

في باب الصفات إثبات ما

أثبته الله لنفسه في كتابه

وسنة رسوله صلى الله عليه

وسلم من غير تعطيل كالنفاة

، ولا تمثيل وتشبيه كالمثلة

الذين يشبهون الله بخلقه .

# لتعصب وأثره على الأمة

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعدة، وبعد: فإن ظاهرة التعصب تعد من أكبر المعوقات والعقبات التي تواجه الأمة الإسلامية، فهي من الأمراض المهلكة التي فرقت جمع الأمة وشتتت شملها: ذلك لأنها تولد العداوة والبغضاء بين أفراد المجتمع الواحد، ولذا حذّر منها النبي صلى الله عليه وسلم في قوله: «ليس منا من دعا إلى عصبية». ووصفها بأنه «نتن» في قوله صلى الله عليه وسلم، «دعوها فإنها منتنة».

> لقد آخى الإسلام بين العربي والفارسي والحبشي والرومي، فلا اعتبار بجنس ولا لون ولا حسب أو نسب، فالكل سواء والتقوى هي معيار التفضيل بين العباد، يقول الله سبحانه: «إِنَّ أَحُرَمَكُمْ عِندَ أَشَر أَتَتَنَكُمْ » [الحجرات: ١٣]، ويقول صلى الله عليه وسلم: «لا فضل لعربي على عجمي ولا لأسود على أبيض إلا بالتقوى والعمل الصالح» [أخرجه البيهقي في شعب الادمان ٥٢٣].

> بيد أن أعداء الإسلام صدروا للأمة الحزبية البغيضة التي تفرق ولا تجمع، فزينوا لهم الباطل، وحاكوا لهم المؤامرات فأحيوا نعرات الجاهلية حتى تقاتل أبناء الأمة الواحدة، ورفع بعضهم السلاح على أخيه، وأباح دمه وماله وعرضه، وصدق رب العالمين: « يَتَأَيُّنَا الَّذِينَ وَمَاتُوَ إِنْ تُطْيِعُوا فَرِهَا مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِلِيَبَ يَرُدُوكُم مِدً إِبَنِيكُمْ كُفَرِنَ » [آل عمران. ١٠].

> ولهذا الداء العضال نتائج وخيمة وآثار بغيضة فرقت الأمة بعد وحدتها، وحل بها الوهن والذل والصغار بعد القوة والعزة والسيادة بسبب التعصب المقيت لحزب أو لجماعة.

> وفي هذا المقال نبين معنى التعصب وأسبابه وآثاره وطرق الوقاية منه؛ عسى أن ينتبه الحزبيون ويفيق الشاردون.

#### أولا؛ معنى التعصب:

التعصب لغة، هو التنازع والفرقة والاعتداد بالأنساب، والإعانة على الظلم، والمدافعة بالباطل. [انظر: لسان العرب مادة عصب [٩٦/٢].

وفي الاصطلاح معناه: الدعوة إلى التفريق



والاختلاف في حالة النزاع والتشاجر مما يؤجج نار الفتنة ويشعل الحرب. [الموسوعة العربية العالمية ١٢/٧].

#### ثانيًا: أنواع التعصب:

قال ابن القيم رحمه الله في «زاد المعاد» (٢١/٢)؛ «الدعاء بدعوى الجاهلية، كالدعاء إلى قبيلة وللأنساب والأحساب، والتعصب للذهب أو لشيخ أو لطائفة، وتفضيل بعضها على بعض، والموالاة والمعاداة على ذلك، كل ذلك من دعوى الجاهلية».

ويمكن تقسيم التعصب إلى أنواع منها:

- ١- التعصب المذهبي.
  - ٢- التعصب القبلي.
- ٣\_ التعصب الحزبي.
  - ٤- التعصب القومي أو الوطني.
- [انظر: حماية الأمة الرشيدة ص٢١].

#### ١ - التعصب المذهبي:

ونقصد به التعصب لمذهب معين من المذاهب الفقهية العروفة دون النظر إلى دليل من كتاب أوسنة، وإن خالف صريح الدليل وصادمها. وهذا النوع من التعصب دفع بالبعض إلى تبديع مخالفه وجر الخصومات بين المسلمين حتى قال بعض المتعصبين للمذهب: كل آية وحديث يخالف المذهب إما منسوخ أو ضعيف أو مؤول، يقول أبو الحسن الكرخي من الحنفية: والأصل أن كل آية تخالف قول أصحابنا فإنها تُحمل كل النسخ أو على

شوال ١٤٣٥ هـ

التوحيد

الترجيح، والأولى أن تحمل على التأويل من جهة التوثيق. [أصول الكرخي، ص١١٦]. وقال القاضي عياض المالكي: ومالك المرتضي لا شك أفضلهم

إمام دار الهدى والوحي والسنن [سير أعلام النبلاء ١ /١٢٤]. وقال أبو إسماعيل الأنصاري: أنا حنبلي ما حييت وإن أمت

فوصيتي للناس أن يتحنبلوا

[المصدر السابق ٥٠٦/١٨].

وإن أصحاب المذاهب حذروا من ذلك التعصب، وبينوا أن الحديث الصحيح هو مذهبهم، والدليل هو الحاكم، وليس لقولهم اعتبار إذا صادم القرآن أو السنة الصحيحة، يقول الشافعي رحمه الله: «إذا وجدتم في كتابي خلاف سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم فقولوا بسنة رسول الله ودعوا قولي».

وقال النووي رحمه الله: «مذهب الشافعي ما وافق الحديث».[المجموع ١٠٤/١].

وكذا قال مالك وأحمد وأبو حنيفة رحمهم الله، إلا أن الأتباع تعصبوا فتحول الخلاف المذهبي إلى خلاف حزبي، فكان كل مذهب يصلي جماعة دون الآخر حتى حرم البعض الزواج من المذهب الآخر لعدم الكفاءة (إ

أرأيت أخي ماذا صنع التعصب المذهبي في أمة الإسلام، وقد سأل رجل الإمام أحمد عن الصلاة خلف من يعتقد أن الخارج من غير السبيلين لا ينقض الوضوء وهو ضد مذهبه، قال أحمد، سبحان الله، ألا تصلي خلف سعيد بن السيب ومالك بن أنس 11. [مجموع الفتاوى ٢٠/٢٠]. وكذا لما صلى أبو يوسف خلف الرشيد بعد أن احتجم الرشيد، وعند مالك لا وضوء عليه بعكس الأحناف الذين يوجبون الوضوء على المحتجم، فقيل لأبي يوسف، أتصلي خلفه، فقال: سبحان الله، أمير المؤمنين، إن ترك الصلاة خلف الأئمة من شعائر أهل البدع. [المرجع السابق].

وهكذا كانت العلاقة بين أتباع المذاهب المختلفة أدبًا في الخلاف واحترامًا في الحوار وعدم تجريح المخالف.

فليقرأ أصحاب مدرسة الجرح والتجريح الذين

سأل رجل الإمام أحمد عن الصلاة خلف من يعتقد أن الخارج من غير السبيلين لا ينقض الوضوء وهو ضد مذهبه، قال أحمد، سبحان الله، ألا تصلي خلف سعيد بن المسبب ومالك بن أنس (1

لا يتورعون عن سبّ المخالف وإخراجه من أهل السنة دون اعتبار لأدب الخلاف وأنواعه.

#### ٢- التعصب القبلي:

والعصبية القبلية من أقدم أنواع التعصب وهي إحدى سمات المجتمعات البدوية التي تقوم على علاقات الدم بدءًا بالأسرة وانتهاءً بالقبيلة، وشعارها انصر أخاك ولوكان في نصره عوناً على الظلم، فالاستجابة لنداء العصبية القبلية هو الحاكم، حتى قال بعضهم:

من لم يزد عن حوضه بسلاحه

يهدم ومن لا يظلم الناس يُظلم [ديوان زهير ابن أبي سلمي].

وقال آخر:

ونشرب إن وردنا الماء صفوًا

ويشرب غيرنا كدرًا وطينا

ولا يخفى عليك أخي ما حدث في حرب داحس والغبراء التي دارت رحاها بين عبس وذبيان، وكان سببها اعتراض فرس قيس بن زهير واسمها داحس وقد انتهت بخسائر فادحة في الأموال والأرواح، وكذا حرب البسوس بين قبيلتي بكر وتغلب والتي كان سببها ناقة واستمرت أربعين سنة، وأكلت الأخضر واليابس. والتعصب القبلي هو الذي كان حاكمًا قبل الإسلام، وقد حذر الإسلام منه، وأرشد الأمة إلى

٦٢ التوحيد العدد ١٤ السنة الثالثة والأربعون

نبذه والتخلص من آثار تلك الجاهلية المقيتة. وبين الشرع الحنيف أن الرباط الذي يجمع الناس هو رباط الإيمان ولا اعتبار للقوميات والألوان والألسن؛ فالتسوية بين جميع الشعوب، وعدم الاعتراف بتلك الفروق الجاهلية، فقال سبحانه: « يَأَيُّ أَكُرُ أَنَ أَكُرُ مَكُرً مِن ذَكَر وَأُنكَ وَيَعَلَنكُ شُعُومًا وَقَابَلَ لِتَارَقُومًا أَنَ أَكُرُ مَكُرً من ذَكَر وأُنكَ ويعلنكُ شُعُومًا وَقَابَلَ لِتَارَقُومًا أَنَ أَكُرُ مَكُرً الله عليه وسلم لأبي ذر رضي الله عنه: «إنك امرؤ فيك جاهلية، وذلك عندما عيّر رجلاً بلون أمه.

والعصبية القبلية تصطدم مع المنهج الإسلامي في التسوية بين العباد، وقد أكد على هذا المعنى قول النبي صلى الله عليه وسلم في خطية الوداع: « يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَلا إِنَّ رَبُّكُمْ وَاحدٌ، أَلا وَإِنْ أَبَاكُمْ وَاحدٌ، أَلا لا فَضُلَ لعَرَبِي عَلَى عَجِمِيٍّ، أَلا لا فَضَلَ لأَسْوَدَ عَلَى أَحْمَر الا بالتَّقْوَى، ألا قَدْ بَلَغْتُ؟ " قَالُوا: نَعَمْ. قَالَ: تُلِيُبَلَغ الشَاهدُ الْغَائبَ " [السلسلة الصحيحة للأَليانَى ٢٧٠٠].

وكذا بين الشرع الكريم أن الرابطة الإيمانية هي التي تجمع بين العباد، في قوله تعالى: ( إِنَّا ٱلْنُوْمِنُونَ إِخُوْةً ) [الحجرات: ١٠]، ودعا إلى نبذ حمية الجاهلية وروح القبلية والأعراف غير الموافقة للشريعة، في قلوم مبحانه: أَذَعَالَهُ مَا أَذَبِنَ كَفُوا فِ قَلُومِمُ ٱلْمِيَةَ حَبَّةَ النبي صلى الله عليه وسلم: (من قاتل تحت راية عمية، يغضب لعصبة، أو يدعو إلى عصبة، أو ينصر عصبة، فقتل فقتلة جاهلية). [مسلم، ٢٩٨].

كما بين صلى الله عليه وسلم أن العصبية هي أن تعين قومك على الظلم.

#### ٣- التعصب الحزيي:

وهو أخطر ما يهدد الأخوة الإسلامية المعاصرة، وذلك لأن الحزبية والطائفية تدفع الرء لأن ينغلق على نفسه، ولا يقبل الآخرين، فضلا عن أن فقدان الثقة في الآخرين والتشكيك في عملهم ونياتهم ، قد يؤدي إلى سفك الدماء وتفريق كلمة العلماء وانتشار الحقد والحسد والكراهية والتضاد بين أفراد الأمة

التعصب القبلي هو الذي كان حاكمًا قبل الإسلام، وقد حذر الإسلام منه، وأرشد الأمة إلى نبذه والتخلص من آثار تلك الجاهلية المقيتة.

الواحدة، ويتحول فيها المرء إلى عبد لحزبه يقدم مبادئه على قول الله ورسوله، ويتحول الخلاف السائغ إلى تراشق وعدوان باللسان، وقد يتحول إلى تقاتل وشجار.

ولا يخفى على عاقل ماذا فعلت الحزبية البغيضة بالأمة الإسلامية، يقول سبحانه، "إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا بِيبَمُ وَكَانُوا شِيمًا لَسَتَ مِنْهُمْ فِي مَنَّ إِنَّمَا أَمَرُهُمْ إِلَى اللَّهِ مُ يَنْتَعُهُم عَاكَانُوا يَعْمَلُونَ» [الأنعام: ١٥٩]. قال الطبري رحمه الله في تفسير تلك الآية: أخبر الله نبيه صلى الله عليه وسلم أنه بريء ممن فارق دينه وفرقه، وكانوا فرقاً فيه وأحزاباً وشيعاً، وأنه ليس منهم ولا هم منه». [تفسير الطبري /١٠٢].

وقال شيخ الأسلام ابن تيمية رحمه الله: « التفرق والاختلاف المخالف للاجتماع والائتلاف حتى يصير بعضهم يبغض بعضا ويعاديه ويحب بعضًا ويواليه على غير ذات الله، وحتى يفضي الأمر ببعضهم إلى الطعن واللعن والهمز واللمز. ويبعضهم إلى المهاجرة والماطعة؛ حتى لا يصلي بعضهم خلف بعض، وهذا كله من أعظم الأمور التي حرمها الله ورسوله، [مجموع الفتاوى ٢٢/ ٣٤٢].

والحمد لله رب العالمين.

شوال م۱٤٣٥ هـ

التوحيد

قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

القرائن الشرعية على إثبات صفة (الوجه) لله تعالى وإبطال صرفها إلى المجاز

عداد د. محمد عبد العليم الدسوقي

لتوحيل العدد ١٤ ٥ السنة الثالثة والأريعون

نتناول أدلة الشرع على إثباتها له كذلك.. ونذكر من هذه الأدلة: أولاً: أحاديث الاستعاذة بوجهه تعالى، ومنها: ١- ما أخرجه أبو داود ومسلم عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: (أعوذ بوجهك الكريم أن تضلني، لا إله إلا أنت الحي الذي لا يموت، والحن

والإنس يموتون). ٢- وما رواه البخاري وغيره عنه صلى الله عليه وسلم من أنه حين نزل عليه قوله تعالى: (قُلْ هُوَ الْقَاوِرُ عَلَى أَن يَبْعَكَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوَقَكُمْ )، قال: أعوذ بوجهك، (أو من عَمَّ أَرْجُلِكُمْ ) (الأنعام/ ٢٥) قال: أعوذ بوجهك.. الرحديث).

يعدم الله والحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبة ومن والاه.. وبعد: قبعد الحديث عن قرائن اللغة في حمل صفة الوجه لله تعالى على ظاهرها على الوجه اللائق بجلاله دون تكييف أو تجسيم، من المناسب أن

٣- ما أورده أبو داود عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه إذا دخل المسجد قال: (أعوذ بالله العظيم وبوجهه الكريم وسلطانه القديم من الشيطان الرجيم)، فيقرن في الاستعاذة بين استعاذته بالذات واستعاذته بالوجه الكريم، وهذا نص صريح في مغايرة الوجه للذات، ودليل قاطع على إبطال قول من قال في الوجه بالمجاز.

1- أثر كعب الأحبار، وفيه قوله: (أعوذ بوجه الله العظيم الذي ليس كمثله شيء أعظم منه، وبكلمات الله التامات التي لا يجاوزهن بر ولا فاجر، وبأسماء الله الحسنى كلها ما علمت منها وما لم أعلم، من شر ما خلق وذرا وبرا).

٥- وقريب منه أثر سعيد بن السيب وهو صحيح، من طريق عمرو بن مرة، قال، قلت لسعيد؛ علمني كلمات أقولهن عند المساء،قال، قل: (أعوذ بوجهك الكريم وباسمك العظيم، وبكلماتك التامة من شر السامة والعامة، ومن شر ما خلقت أي رب، ومن شر ما أنت آخذ بناصيته، ومن شر هذه الليلة ومن شر ما بعدها، وشر الدنيا وأهلها).. والتابعون ومن رووا عنهم من الصحابة، ما تعلموا ذلك ووقفوا على عظمه وأشره في الأجابة، إلا لوروده عن النبي صلى الله عليه وسلم على النحو الذي ذكرنا.

#### ثانياً: أحاديث السؤال بوجهه، ومنها:

٦- قوله صلى الله عليه وسلم فيما أخرجه البخاري في الأدب المفرد والنسائى وأبو داود وغيرهم: (من

استعاد بالله فأعيذوه، ومن سألكم بوجه الله فأعطوه)..وقد كان الصحابة وتابعيهم يكرهون أن يسأل الإنسان بوجه الله شيئاً من أمور الدنيا، لعظم السؤال بوجهه تعالى، ولما جاء في السنن من (لا ينبغي لأحد أن يسأل بوجه الله إلا الجنة)، فكان طاووس يكره أن يسأل بوجه الله إلا الجنة)، فكان طاووس يكره أن يسأل الإنسان بوجه الله.. المؤال بذاته سبحانه، فدل ذلك على بطلان قول من قال: (هو ذاته) منكراً هذه الصفة، ويطلان من أخرجها إلى المجاز على أي وجه كان. المؤال من أن رجلاً جاء إلى عمر بن ويطلان من أخرجها إلى المجاز على أي وجه كان. مبد العزيز فرفع إليه حاجته، ثم قال:

(أسألك بوجه الله)، فقال عمر: (لقد سألت بوجه الله)، فلم يسأل شيئاً بوجهه إلا أعطاه إياه، ثم قال عمر: (ويحك ألا سألت بوجه فهذا إقسام على الله بوجهه وسؤاله فهذا إقسام على الله بوجهه وسؤاله تعالى به، وما خص السؤال به له من الفضل وإلا لو كان المراد بوجهه وإلا لو كان المراد بوجهه

سبحانه شيئاً آخر غير صفته لما أقره عمر ولما جاز أن يُسأل الله به ولا أن يُقسم على الله به، ولكان المسئول به والمقسم عليه به – من نحو القبلة وغيرها – أعظم من الله.

#### ثالثًا؛ ما خلع على الوجه من أوصاف؛

٨- كما في قوله صلى الله عليه وسلم فيما رواه مسلم من حديث أبي موسى الأشعري: (إن الله لا ينام ولا ينبغي له أن ينام، يخفض القسط ويرفعه، يُرفع إليه عمل الليل قبل النهار وعمل النهار قبل الليل، حجابه النور لو كشفه لأحرقت سُبحات وجهه كل شيء أدركه بصره)، وفي رواية (ما انتهى إليه بصره من خلقه)، وفيهما دلالة على أن المراد بالوجه، حقيقته، ذلك أن إضافة السُبحات – التي هي الجلال والنور – إلى الوجه،

وإضافة البصر إليه كذلك، إيذان بإبطال كل مجاز وبيان أن المراد حقيقة وجهه تعالى.

٩- وما أثر عن ابن مسعود من قوله: (ليس عند ربكم ليل ولا نهار، نور السموات والأرض من نور وجهه).. فهذا أيضاً لا يصح معه أن يحمل الوجه فيه على غير الحقيقة، ذلك أن إضافة النور إلى الوجه والوجه إلى الذات، دليل على أن نوره صفة ذاتية له، وعلى أن الوجه صفة ذاتية كذلك.. على أن هذا الذي قاله ابن مسعود – فضلاً عن أنه تفسير صحابي – هو معنى قوله تعالى: (الله نور السموات والأرض).

١- أن من تدبر سياق الأحاديث والآثار والآيات
 التي فيها ذكر وجه الله الأعلى ذي الجلال
 والإكرام، من نحو قوله تعالى: (رَتَنَيَ

وَجَهُ رَبِّكَ ذُو المَلْتَلِ وَٱلْإِكْرَارِ ) (الرحمن/ ٢٧).. قطع ببطلان قول من حملها على المجاز، هذا لو كان اللفظ أصلاً صالحاً لذلك في اللغة، فكيف واللفظ لا يصلح لذلك؟. الواردة في النظر إلى وجهه تعالى يوم القيامة:

١١- وفي صحيح مسلم
 عن صهيب t قال: قال

التوحيل

صلى الله عليه وسلم؛ إذا دخل أهل الجنة الجنة، يقول الله عز وجل؛ (تريدون شيئا أزيدكم؟)، يقولون؛ ألم تبيض وجوهنا؟ ألم تدخلنا الجنة وتنجنا من النار؟ قال، فيكشف الحجاب، فما أعطوا شيئا أحب إليهم من النظر إلى ريهم.. ثم تلا الآية.. وهي في معنى قوله الى ريهم.. ثم تلا الآية.. وهي في معنى قوله تعالى: (رُحُوُ وَمَدَد تَأْمِرُ (٣) إلى رَبا نظرة) (القيامة/ تعالى: (مرو له بحق من حرموا النظر إلى وجهه وفيما يعرف لدى الأصوليين بدليل المخالفة: (المُوابَّش عَنْ رَبْمَ وَمَدِد لَتْحَوْدُوْ) (المطفنين/ ١٥).

١٢- ومن ذلك ما ورد في الصحيحين من حديث أبي هريرة من أن ناساً قالوا: يا رسول الله، هل نرى ربنا يوم القيامة؟، فقال صلى الله عليه وسلم: هل تضارون في رؤية القمر ليلة البدر؟،

شوال ۱٤۳٥ هـ

Upload by: altawhedmag.com

من صفات الله التي أثبتها

الرسول صلى الله عليه

وسلم لربه قوله : « أعوذ

بوجهك الكريم أن تضلني

لا إله الا أنت الحي الذي

لا يموت ، والحن والإنس

ىموتون» -

قالوا: لا، قال: هل تضارون في رؤية الشمس ليس دونها سحاب؟ قالوا: لا، قال: فإنكم ترونه كذلك. ١٣- وقريب منه: أثر ابن مسعود – وقد أخرجه الطبراني في الكبير والحاكم في المستدرك وصححه، ووافقه الذهبي – وفيه: إن العبد إذا قال: (الحمد لله وسبحان الله ولا إله إلا الله والله أكبر وتبارك الله)، أخذها ملك فجعلها تحت جناحه، ثم صعد بها فلا يمر بها على جمع من الملائكة إلا استغفروا بها فلا يمر بها على جمع من الملائكة إلا استغفروا تواطيفي، ثم يجى بها وجه الرحمن، قال: ثم قرأ عبد الله: (إلي صحر ألكر ألفي والممل ألضياح

> خامساً: أحاديث النهي عن الالتفات أو البصق تجاه القبلة في الصلاة: 14- وقوله صلى الله عليه

١٢- وقوله صلى الله عليه وسلم كما في الصحيحين وسلم كما في الصحيحين غض ابن عمر: (إذا قام أحدكم إلى الصلاة فلا يبصق قبل وجهه، فإن الله سبحانه قبل وجهه، فإن الله صلى).. وفي رواية: سبحانه قبل وجهه إذا بينه وبين القبلة). ونظيره عن موقوفاً ورفعه، حذيفة موقوفاً ورفعه، حذيفة بن اليمان، فقام وائل أنه قال؛ كنا في بيت حذيفة بن اليمان، فقام شبث بن ربعي، فصلى.

فتفل بين يديه، قال: فقال له حذيفة: (يا شبث، لا تبصق بين يديك ولا عن يمينك، فإن عن يمينك كاتب الحسنات، ولكن عن يسارك أو من ورائك، فإن العبد إذا توضأ فأحسن الوضوء، ثم قام فصلى، أقبل الله عليه بوجهه يناجيه، فلا يصرفه عنه حتى ينصرف أو يحدث حدث سوء). 17- وقوله صلى الله عليه وسلم – فيما رواه البزار وابن خزيمة في صحيحه وابن حجر في اتحاف المهرة –: (إن المسلم إذا دخل في صلاته أقبل الله إليه بوجهه فيناجيه، فلا ينصرف حتى ينصرف عنه أو يحدث حدثا).

۱۷- وقوله فيما صححه الترمذي: (إن الله ينصب وجهه لوجه عبده ما لم يلتفت، فإذا صليتم فلا تلتفتوا).. إلى غير ذلك من النصوص التي لا

٦ التوحيد العدد ١٤ السنة الثالثة والأربعون

دليل على صرفها عن ظاهرها إلى المجاز، لا لغة ولا شرعاً ولا عقلاً، بل هي دالة بما ذكرنا على حملها على حقيقتها.

#### سادسا، إجماع أهل السنة وأصحاب الحديث. على إثبات صفة الوجه لله تعالى:

فقد ذكر الإمام الشافعي ت ٢٠٤ في معتقده برواية البرزنجي جمع د. الخميس: أن «القول في السنة التي أنا عليها، ورأيت أصحابنا عليها – أهل الحديث الذين رأيتهم وأخذت عنهم مثل: سفيان بن عيينة ومالك وغيرهما –: الإقرار بشهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، والإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله.. وأومن بجميع ما جاءت به الأنبياء صلوات الله عليهم أجمعين، ومن ذلك: أن لله أسماء وصفات

جاء بها كتابه وأخبر به نبيه، وأن له تعالى وجها بقوله عز وجل: (كُلْ عَيْ مَالِكُ إِلَّا وَجَهَهُ) (القصص/ ٨٨)، وقوله: (وَبَعَيْ وَجَهُ رَبِكَ ذُو لَلِكَلِ وَالإَكْرَامِ). (الرحمن/ ٢٧).. إلخ)»..

كما ذكر الإمام محمد بن إسحاق بن خزيمة ت ٣١٦ في كتاب التوحيد ص٣٧ بعد أن ذكر الآيات المثبتة لصفة الوجه: «فأثبت الله لنفسه وجها وصفه

بالجلال والأكرام، وحكم لوجهه بالبقاء، ونفى الهلاك عنه، فنحن وجميع علمائنا من أهل الحجاز وتهامة واليمن والعراق والشام ومصر، مذهبنا أن نثبت لله ما أثبته لنفسه، نقر بذلك بالسنتنا ونصدق بذلك بقلوبنا من غير أن نشبه وجه خالقنا بوجوه أحد من المخلوقين، وعز ربنا أن نشبهه بالمخلوقين، وجل ربنا عما قالت المعطلة، وعز أن يكون عدماً كما قاله المبطلون»..

وهذا ما قرره أبو بكر الإسماعيلي ت ٣٧١ في كتابه: (اعتقاد أئمة أهل الحديث) ص ٥٥، قال: «ويثبتون أن له – سبحانه – وجها ... وكذا ابن زمنين ت ٣٩٩ في كتابه (أصول السنة) قال ص١١، «واعلم أن أهل العلم بالله وبما جاءت به أنبياؤه ورسله، يرون الجهل بما لم يخبر به تبارك وتعالى عن

Upload by: altawhedmag.com

آمن الصحابة بصفات الله

تعالى كالوجه ؛ فقال ابن

مسعود رضي الله عنه:

«لیس عند ریکم لیل

ولا نهار ، نور السموات

والأرض من نور وجهه» .

نفسه علما – يعني: بالكيف – والعجز عما لم يُدَّع إيماناً، وإنهم إنما ينتهون من وصفه بصفاته وأسمائه إلى حيث انتهى في كتابه وعلى لسام نبيه، وقد قال وهو أصدق القائلين – (كُلُّ مَنَعُ مَالِكُ إِلَّا وَجَهَدُ ) (القصص/ ٨٨)...

والصابوني ت ٤٤٩ في كتابه: (عقيدة أصحاب الحديث) ضمن المجموعة المنيرية ١/ ١٠٧، قال: «وكذلك يقولون في جميع الصفات التي نزل بذكرها القرآن ووردت بها الأخبار الصحاح من السمع.. والوجه».. وفي تعليقه على قول ابن قدامة ت ٢٢٠ في لعة الاعتقاد: (فيما جاء من آيات الصفات، قول الله تعالى: (وَرَبَيْ وَمَهُ رَبِّكَ ذُر ص ٢٥: «أجمع السلف على

إثبات الوجه لله تعالى، فيجب إثباته له بدون تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل، وهو وجه حقيقي يليق بالله،أ.ه.

> ردهم عادية الناونين من متكلمة الأشاعرة وغيرهم، في: اتهامهم أهل الإثبات بالمشبهة والمجسمة:

وفي رد أهــل السنـة • وأصحاب الحديث لعادية

مَن اتهمهم بالمشبهة والمجسمة، يقول ابن خزيمة في (التوحيد) ص ٤٩ وما بعدها – وقد نقله عنه الأصبهاني في الحجة ١/ ٢١٧ ١لآثار – القائلين بكتاب ربهم وسنة نبيهم صلى الأثار – القائلين بكتاب ربهم وسنة نبيهم صلى الله عليه وسلم المثبتين لله من صفاته، ما وصف الله عليه وسلم المثبتين لله من صفاته، ما وصف ربنا وسنة نبينا وقله معرفتهم بلغة العرب.. وعلى لسام نبيه – مشبهة.. جهالاً منهم بكتاب ربنا وسنة نبينا وقله معرفتهم بلغة العرب.. ونحن نقول وعلماؤنا جميعاً في الأقطار: (إن لعبودنا عز وجل وجهاً كما أعلمنا الله في محكم تنزيله، فزواه بالجلال والإكرام وحكم له بالبقاء ونفى عنه الهلاك).. ونقول: (إن لبني آدم وجوهاً كتب الله عليها الهلاك ونفى عنها

الجلال والأكرام، غير موصوفة بالنور والضياء والبهاء التي وصف الله بها وجهه، يدرك وجوه بني آدم أبصار أهل الدنيا لا تحرق لأحد شعرة فما فوقها لنفي السُبحات عنها التي بينها نبينا صلى الله عليه وسلم لوجه خالقنا)، ونقول: (إن وجوه بني آدم محدثة مخلوقة، وتقول: (إن وجوه بني آدم محدثة مخلوقة، لم تكن فكونها الله بعد أن لم تكن مخلوقة، وأوجدها بعد أن كانت عدماً، وإن جميع وجوه بني آدم فانية غير باقية، تصير جميعاً ميتاً ثم تصير رميماً ثم ينشئها الله.. فتَلقى من النشور والحشر والوقوف بين يدي خالقنا في القيامة.. ما لا يعلم صفته غير الخالق، ثم إما تصير إلى الحنة منعمة فيها أو إلى

النارمعذبة).

فهل يخطر ببال عاقل يفهم لغة العرب ويعرف خطابها ويعلم التشبيه، أن هذا الوجه شبيه بحذاك، اللهم إلا اتصاق اللهم إلا الوجه وإيقاع السم الوجه على وجه بني آدم وجهاً؟، شم لوكان اتصاف الله بالوجه وتمييهاً من علمائنا، لكان كل قائل: (إن لبنى

آدم وجها وللقردة والكلاب والسباع والحمير والبغال والحيات والعقارب وجوها)، قد شبَّه وجوه بني آدم بوجوهها.. ولو أن أعقل المعطلة، قال له أكرم الناس عليه: (وجهك شبه وجه القرد أو.. أو.. إلخ)، لغضب وقذهه، ورماه بالكذب والزور والبهتان والعته والخبل والجنون ورفُع القلم عنه.. فإذا كان ما ذكرنا على ما وصفنا، فقد ثبت عند العقلاء وأهل التمييز أن من رمى أهل الآثار القائلين بكتاب الله وسنة نبيهم صلى الله عليه وسلم بالتشبيه، أنه قال الباطل والكذب والزور والبهتان، وخالف الكتاب والسنة وخرج من لسان العرب».. ه باختصار..

وللحديث بقية بمشيئة الله والحمد لله رب العالمين.

شوال ١٤٣٥ هـ

التوحيد

#### Upload by: altawhedmag.com

نثبت لله ما أثبته لنفسه

نقر بذلك بألسنتنا

ونصدق بذلك بقلوبنا

من غير أن نشبه وجه

خالقنا بوحوه أحد من

المخلوقين، وعز ربنا أن

نشبهه بالمخلوقين، وحل

ربنا عما قالت العطلة .

صفة صلاة الش صلى الله عليه وسلم قراءة القرآن بعد الفاتح الحلقة السابعة د. حمدی طه اعداد

. ٦٨ > التوحيد العدد ١٤ السنة الثالثة والأديعون

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد،

تكلمنا في الحلقات السابقة عن الهدي العام لقراءته صلى الله عليه وسلم في الصلاة ، وننهي اليوم بالحديث عن قراءة الإمام في الصلاة .

يُندب للإمام التخفيف في صلاة الجماعة مراعاة لأحوال الملين؛ لأن فيهم المريض والضعيف، والكبير الهرم والصغير وذا الحاجة، فيصلي بهم صلاة خفيفة لا تشقُّ عليهم، ولا يعني قولي هذا أن ينقُر الإمام صلاته نقر الغراب.

قال أبو عمر ابن عبد البر، التخفيف لكل إمام أمر مجمع عليه مندوب عند العلماء إليه إلا أن ذلك إنما هو أقل الكمال. وأما الحذف والنقصان –وهو المبالغة ي التخفيف- فلا؛ لأن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قد نهى عن نقر الغراب، ورأى رجلاً يصلي قلم يتم ركوعه فقال له، «ارجع فصلً؛ فإنك لم تصل .. وقال: لا ينظر الله إلى من لا يقيم صلبه في ركوعه وسجوده ثم قال: لا أعلم خلافًا بين أهل العلم في استحباب التخفيف لكل من أمَّ قومًا على ما شرطنا من الإتمام -أى عدم الإخلال بأركان وواجبات الصلاة -.

وقد روي عن عمر بن الخطاب أنه قال: لا تبغضوا الله إلى عباده يطوّل أحدكم في صلاته حتى يشق على من خلفه [التمهيد ٤/ ١٩ بتصرف].

والأصل في ذلك ما ورد عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي - صلى الله عليه وسلم – قال: «إذا أمَّ أحدكم الناس فليخفف، فإن فيهم الصغير والكبير والضعيف والمريض، فإذا صلى وحده فليصل كيف شاء «رواه البخاري ومسلم.

قلت: هذا القدر محل اتفاق بين الفقهاء إلا أنهم اختلفوا في حد التخفيف الوارد في الحديث فسلكوا مسالك شتى ويرجع السبب في اختلافهم في كيفية الجمع بين الأحاديث التي ورد فيها أمر النبي - صلى الله عليه وسلم -بالتخفيف والأحاديث التي ورد فيها قراءة النبي - صلى الله عليه وسلم - بالسور الطوال في بعض الصلوات وكذلك بعض الأحاديث التي وردت عن بعض الصحابة.

ولذلك سنبدأ بذكر الأحاديث محل البحث ثم نذكر أقوال العلماء في الجمع بينها ثم نذكر الراجح من هذه الأقوال

١- حديث أبي هريرة - رضي الله عنه - أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا أم أحدكم الناس فليخف، فإن فيهم الصغير، والكبير، والضعيف، والمريض [وذا الحاجة] فإذا صلى وحده فليصلُ كيف شاء، رواه مسلم.

٢- حديث جابر بن عبد الله - رضي الله عنهما - أن معاذ بن جبل - رضي الله عنه - كان يصلي مع النبي صلى الله عليه وسلم صلاة العشاء ثم يرجع فيؤم قومه، فصلى الله عليه وسلم صلاة العشاء ثم يرجع فيؤم صلى الله عليه وسلم فقال: «يا معاذ أفتان أنت؟ أو فاتن أنت؟ أو فاتن أنت؟ أو أن ألم عليه، ووألشمس وضحافاً»، «والليل إذا يغشى»، فإنه يصلي وراءكَ: الكبير، والضعيف، وذو الحاجة، رواه البخاري ومسلم.

٣- حديث أبي مسعود - رضي الله عنه - قال: جاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلَم فقال: والله يا رسول الله إني لأتأخر عن صلاة الصبح من أجل فلان، مما يطيل بنا، فما رأيت النبي صلى الله عليه وسلَم غضب في موعظة قط أشد مما غضب يومئذ، ثم قال: أيها الناس، إن منكم منفرين، فأيكم أمً الناس فليخفف، فإن فيهم [الريض]، والضعيف، والكبير، وذا الحاجة، رواد البخاري ومسلم.

أ- حديث أبي قتادة - رضي الله عنه - عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إني لأقوم في الصلاة أريد أن أطوَل فيها، فأسمع بكاء الصبي فأتجوز في صلاتي كراهية أن أشق على أمه». وفي رواية عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال «ما صليت وراء إمام قص أخفً صلاة ولا أتم من النبي صلى الله عليه وسلم، وإن كان ليسمع بكاء الصبي فيخفف مخافة أن تُفتن أمه» رواه البخاري.

•- حديث عثمان بن أبي العاص، وفيه: «أم قومك، فمن أمَّ قوماً فليخفف، فإن فيهم الكبير، وإن فيهم المريض، وإن فيهم الضعيف، وإن فيهم ذا الحاجة، وإذا صلى أحدكم وحده فليصل كيف شاء» رواه مسلم. ٦- حديث أنس - رضي الله عنه - قال: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يوجز في الصلاة ويكملها.

٧- حديث ابن عمر - رضي الله عنهما -: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يأمر بالتخفيف ويؤمنا بالصافات، رواه النسائي وصححه الألباني.

وقد ورد في مشروعية التخفيف أحاديث غير ما ذكرناه منها عن عدي بن حاتم عند ابن أبي شيبة. وعن سمرة عند الطبراني. وعن مالك بن عبد الله الخزاعي عند الطبراني أيضًا. وعن أبي واقد الليثي عند الطبراني أيضًا. وعن ابن مسعود عند البخاري ومسلم. وعن جابرين عبد الله عند البخاري ومسلم

قال الإمام ابن عبد البر: لا أعلم خلافاً بين أهل العلم في استحباب التخفيف لكل من أمَ قوماً على ما شرطنا من عدم الإخلال بأركان وواجبات الصلاة .

أيضا. وعن ابن عباس عند ابن أبي شيبة. وعن حزم بن أبي بن كعب الأنصاري عند أبي داود. وعن رجل من بني سلمة يقال له سليم من الصحابة عند أحمد. وعن بريدة عند أحمد أيضا. وعن ابن عمر عند النسائي.[انظر: نيل الأوطار للشوكاني ١٦٧/٣]. أما الأحاديث التي ورد فيها قراءة النبي ببعض السور الطويلة فقد سبق ذكرها في هديه في القراءة في الصلاة صلى الله عليه وسلّم كقراءته بسورة الأعراف والأنعام والمؤمنون والدخان ومحمد والفتح والصافات والطور.

وقد سلك بعض أهل العلم مسلك في الجمع وهو أن التخفيف الوارد في الأحاديث هو الألتزام بما ورد عن النبي صلى الله عليه وسلّم في هديه بما في ذلك قراءة السور الطويلة، وأشهر من تبنى هذا الرأي ابن فيم الجوزية رحمه الله حيث قال: «فالتخفيف أمر وواظب عليه؛ لا إلى شهوة المأمومين فإنه صلى الله عليه وسلم لم يكن يأمرهم بأمر ثم يخالفه، وقد علم أن من ورائه الكبير والضعيف وذا الحاجة فالذي علم أن من ورائه الكبير والضعيف وذا الحاجة فالذي فعله هو التخفيف الذي أمر به فإنه كان يمكن أن تكون صلاته أطول من ذلك بأضعاف مضاعفة فهي خفيفة بالنسبة إلى أطول منها وهديه الذي لاتنازعون ويدل عليه ما رواه النسائي وغيره عن ابن عمر رضى الله عنهما قال: كان رسول الله صلى الله

شوال ۱٤۳۰ ه

الته حيد

عليه وسلم يأمرنا بالتخفيف ويؤمنا بـ ( الصافات ) فالقراءة بـ ( الصافات ) من التخفيف الذي كان يأمر به، والله أعلم». زاد المعاد ٢٠٣/١.

وأجاب عن شبهة التعارض بقوله، فالجواب أنه لا تعارض «بحمد الله» بين هذه الأحاديث بل هي أحاديث يصدق بعضها بعضا، وأن ما وصفه أنس من تخفيف النبي صلى الله عليه وسلم صلاته هو مقرون بوصفه إياها بالتمام كما تقدم وهو الذي وصف تطويله ركنى الاعتدال حتى كانوا يقولون قد أوهم، ووصف صلاة عمر بن عبدالعزيز بأنها تشبه صلاة النبي صلى الله عليه وسلم، مع أنهم قدروها بعشر تسبيحات والتخفيف الذي أشار إليه أنس هو تخفيف القيام مع تطويل الركوع والسجود فلا تضرب سنن رسول الله صلى الله عليه وسلم بعضها ببعض، بل يستعمل كل منها في موضعه، وتخفيفه إما لبيان الجواز وتطويله لبيان الأفضل، وقد يكون تخفيفه لبيان الأفضل إذا عرض ما يقتضى التخفيف فيكون التخفيف في موضعه أفضل والتطويل في موضعه أفضل؛ ففي الحالتين ما خرج عن الأفضل وهذا اللائق بحاله صلى الله عليه وسلم وجزاه عنا أفضل ما جزى نبيًا عن أمته وهو اللائق بمن اقتدى به وائتم به صلى الله عليه وسلم- حاشية ابن القيم على سنن أبي داود ١٤٤/٣.

#### وقد قسموا التخفيف المطلوب من الإمام أنه ينقسم إلى قسمين:

القسم الأول: تخفيف لأزم، وهو ألا يتجاوز ما جاءت به السنة، فإن تجاوز ما جاءت به السنة فهو مطول، ودليل التُخفيف اللازم: قول النَّبيُ صلَى الله عليه وسلَم: «صَلُوا كما رأيتُموني أُصَلِي»، والمراد بالتُخفيف: ما طابق السُنَّة. ( الشرح المتع لحمد بن صالح العثيمين ٢٠/٤). القسم الثاني: تخفيف عارض، وهو أن يكون هناك سبب يقتضي الإيجاز عما جاءت به السنة فيحفف أكثر مما جاءت به السنة، والدليل على فلك تخفيف النبي صلَى الله عليه وسلَم الصلاة عند سماعه بكاء الصبي مخافة أن يشق على أمه، وهذان النوعان كلاهما من مراعاة مصلحة المامومين بشرط ألا يخالف السنة. (الإمامة في الصلاة: د. سعيد بن علي بن وهف القحطاني الصلاة: د. سعيد بن علي بن وهف القحطاني

أما المسلك الثاني في الجمع فهو لجمهور الفقهاء، قال الشوكاني: وأحاديث الباب تدل على مشروعية التخفيف للأئمة وترك التطويل

التطويل والتخفيف من الأمور النسبية فقد يكون الشيء خفيفا بالنسبة إلى عادة قوم طويلاً إلى عادة قوم آخرين.

للعلل المذكورة من الضعف والسقم والكبر والحاجة واشتغال خاطر أم الصبي ببكائه ويلحق بها ما كان فيه معناها[نيل الأوطار - الشوكاني ١٦٧/٣]

وقال الطيبي: قيل بينهما، أي: بين أمره بالتخفيف وبين إمامته لهم بالصافات تناف، وأجيب: بأنه إنما يلزم إذا لم يكن لرسول الله صلى الله عليه وسلم فضيلة يختص بها. وقيل: يحمل على أنه فعل ذلك أحياناً لبيان الجواز، وإليه أشار النسائي حيث بوب على هذا الحديث: باب الرخصة للإمام في التطويل بعد: باب ما على الإمام من التخفيف. (مشكاة المصابيح للتبريزي مع شرحه مرقاة المفاتيح للمباركفوري ١٦/١٤). التخفيف من الحديث الذي أخرجه أبو داود والنسائي عن عثمان بن أبي العاص أن النبي واقدر القوم بأضعفهم» (هتح الباري ١٩٩٢).

وأختم البحث بما ذكره العلامة ابن دقيق العيد في بيان معنى التخفيف والتطويل حيث قال: التطويل والتخفيف من الأمور الإضافية فقد يكون الشيء خفيفًا بالنسبة إلى عادة قوم طويلاً بالنسبة إلى عادة قوم آخرين. [عون المعبود -العظيم آدادي ٩/٣].

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

٧٠ > التوحيد العدد ١٤ السنة الثالثة والأربعون



## فتاوى الأزهر، واللجنة الدائمة

صدقة الفطر وعلى من تجب؟

س۱۰ من السيد / م م أ بطلبه المتضمن أنه يعمل بواب عمارة، ويعول أسرة مكونة منه ومن زوجته ويناته الثلاث، وعنده من القوت ما يكفيه مدة عشرة أيام بعد عيد الفطر وطلب السائل بيان هل تجب عليه صدقة الفطر؟

الجواب: صدقة الفطر واجبة شرعا على الحر المسلم المالك لنصاب فاضل عن حوائجه الأصلية وإن لم يكن النصاب ناميًا.

وتجب بطلوع فجر يوم الفطر ولا تسقط بالتأخير. وهذا عند الحنفية .

ولم يشترط غير الحنفية من الأئمة الأربعة ملك النصاب لوجوب صدقة الفطر، بل أوجبوها على من يملك قوته وقوت عياله يوم العيد وليله فائضا عن حوائجه الأصلية، كما أوجبوها على المزك وعمن تلزمه نفقته، وطبقا لذلك تجب صدقة الفطر على ذلك السائل عند الأئمة الثلاثة عن نفسه وعن زوجته وبناته الثلاث.

#### زكاة الفطر عن الجنين س٢: هل الطفل الذي ببطن أمه تدفع عنه زكاة الفطر أم لا؟

الجواب: يستحب إخراجها عنه لفعل عثمان رضي الله عنه ، ولا تجب عليه لعدم الدليل على ذلك. وبالله والتوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء

> تأخير زكاة الفطر عن وقتها س٣: كنت في سفر ونسيت إخراج زكاة الفطر، ولم نخرجها حتى الأن، وعندنا مصنع ومزرعة فيها عمال ويتقاضون أجرة، فهل لنا أن نصرف

#### الفطرة عنهم أم يصرفونها هم عن أنفسهم؟

ج : أولا: إذا أخر الشخص زكاة الفطر عن وقتها وهو ذاكر لها أثم وعليه التوبة إلى الله والقضاء؛ لأنها عبادة فلم تسقط بخروج الوقت كالصلاة، وحيث ذكرت عن السائلة أنها نسيت إخراجها في وقتها فلا إثم عليها، وعليها القضاء، أما كونها لا إثم عليها فلعموم أدلة إسقاط الإثم عن الناسي، وأما إلزامها بالقضاء فلما سبق من التعليل.

ثانيا: العمال الذين يتقاضون أجرة مقابل ما يؤدونه من عمل في المصنع والمزرعة هم الذين يخرجون زكاة الفطر عن أنفسهم؛ لأن الأصل وجوبها عليهم. ويالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

#### اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء زكاة الفطر لا تسقط إلا بالأداء

س٤: بالطلب المقدم من السيد/ أ م ع - المتضمن أن السائل صام شهر رمضان الماضي بالسعودية، وذهب ق الأسبوع الأخير منه إلى مكة وقام بأداء العمرة - وأراد إخراج زكاة الفطر . فسأل عن كيفية إخراجها مقيل له، أخرجها ليلة العيد، وقبل العيد بيوم ذهب السائل إلى الرياض لقضاء عطلة العيد، وقي الساعه الثانية

عشر مساء ليلة العيد علم السائر أن العيد سيكون صباح اليوم التالي تسأل، أين يخرج الزكاة؟ فقيل له، عند ذهابنا لصلاة العيد في الخلاء ستجد كثيرين جالسين في الطريق لأخذ الزكاة من الناس فتعطى منهم من تشاء .

وع الصباح ذهب للصلاة ولكند خد جىء بعدم وجود أحد في الطريق إطلاقا، ونتج عن هذا عدم إخراج الزكاة المقررة. وطلب السائل بيان الحكم الشرعى في هذا الموضوع . وهل يخرج الزكاة أم أنها أسقطت عنه وهل تجب كفارة عليه أم

A 1200

التوحيد

#### ماذا يصنع

الجواب: المقرر فى فقه الحنفية أن زكاة الفطر تجب بطلوع فجر يوم العيد ( عيد الفطر ) ويستحب للناس أن يخرجوا هذه الزكاة صباح يوم الفطر قبل صلاة العيد، إغناء للفقراء والمساكين في يوم العيد عن السؤال، فإن قدموها قبل يوم الفطر جاز، وإن أخروها عن يوم الفطر لم تسقط عنهم وكان واجبا عليهم إخراجها، لأنها قربة مالية تثبت بالذمة فلا تسقط بعد الوجوب إلا بأداء كالزكاة ، وهذا باتفاق فقهاء الذاهب وعلى هذا فيجب على السائل شرعا أن يخرج زكاة الفطر الواجبة عليه، لأنها صارت دينا فى ذمته . والظاهر من السؤال أن تأخيره فى دفعها لمستحقيها كان بعدر فنرجو ألا يأثم فى ذلك .

ومن هذا يعلم الجواب إذا كان الحال كما ورد بالسؤال . والله سبحانه وتعالى أعلم.

[المفتي: جاد الحق، شيخ الأزهر الأسبق].

صوم الست من شوال

س٥: هل صيام الأيام الستة تلزم بعد شهر رمضان عقب يوم العيد مباشرة أو يجوز بعد العيد بعدة أيام متتالية في شهر شوال أو لا؟

الجواب: لا يلزمه أن يصومها بعد عيد الفطر مباشرة، بل يجوز أن يبدأ صومها بعد العيد بيوم أو أيام، وأن يصومها متتالية أو متفرقة في شهر شوال حسب ما يتيسر له، والأمر في ذلك واسع، وليست فريضة بل هي سنة. وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

#### اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء.

#### تعدد النية في العمل الواحد

س٢: هل يجوز للشخص أن يشرك النية في عمل واحد أو لعمل واحد، فمثلا يكون عليه قضاء يوم من شهر رمضان وجاء عليه يوم وقفة عرفة فهل يجوز أن ينوي صيام القضاء والنافلة في هذا اليوم وتكون نيته أداء القضاء ونية أخرى للنافلة. أو أن يجمع الحج والعمرة في وقت الحج؟ أفتونا أفادكم الله وجزاكم الله خير الجزاء.

> الجواب: لا حرج أن يصوم يوم عرفة عن القضاء ويجزئه عن القضاء، ولكن لا يحصل له مع ذلك فضل صوم عرفة؛ لعدم الدليل على ذلك، وأما دخول العمرة في الحج فقد نص عليه الرسول صلى الله عليه وسلم بقوله صلى الله عليه وسلم: « دخلت العمرة في الحج إلى يوم القيامة ». [رواه مسلم]. وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد

يستحب إخبراج الفطر عين الجنسين ، لكسن لا يحب ذليك لعدم ورود الدلسل عليه

#### وآله وصحبه وسلم. اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

#### حكم التأمين على السيارة

س٧: ما حكم التأمين: مثل التأمين على السيارة. والتأمين على البضائع والعمال والمصانع، كما أن التأمين أحيانا يكون باختيار الشخص، وأحيانا يجبر عليه، كأن يشرط البائع أن تؤمن على السيارة التي يبيعها لك بالتقسيط، وكذلك الذي يرسل لك بضاعة من الخارج، وإذا كان هناك ما هو مباح وما هو محرم، وهل يعتبر التأمين من أنواء الريا؟

ج٢: ما ذكر في السؤال هو من التأمين التجاري، والتأمين التجاري محرم؛ لما يشتمل عليه من الغرر والجهالة اللذين لا يعفى عنهما، والمقامرة، وأكل المال بالباطل،

والربا، وكل هذا دلت الأدلة على تحريمه، وما ذكره السائل من أنه أحيانا يجبر عليه، فليس في صور التأمين التجاري، ما يجبر عليه

والافتاء

الشخص، بل هو الذي يدخل فيه باختياره، وفي إمكانه مثلا أن يشتري سيارة لا يترتب عليها تأمين، أو أن يشتري بضاعة تسليم ميناء الوصول، وهذا مسلك تجاري يسلكه التجار وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. اللجنة الدائمة للبحوث العلمية

X

التوحيد العدد ١٤ السنة الثالثة والأريعون





10

11

17

122

جماعة أنصار السنة المحمدية

اللحصية إلى التيجيد الكالمي الطبير من جيبي الشيالي، وإلى حب الله تطالى حبًا محيحًا صادقًا يتمثّل لإطاحت وتشيامه وحب رسيان الله صلى الله طبيه وسلم حبًّا محيحًا صادقًا يتمثّل لا الاقتدام به والتكاذه أسية حسنة.

# $\bigcirc \bigcirc \bigcirc \bigcirc \bigcirc$

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين : القرآن والسنة الصحيحة ، ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور .

# $\bigcirc \bigcirc \bigcirc \bigcirc \bigcirc$

الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط، عقيدة وعملاً وخُلُقًا

## 0000

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - فيما لم يأذن به الله تعالى - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه .

العمل بالكتاب والسنة بفهم سلف الأمة

