



لثمن جنيهان

مجلة = إسلامية = ثقافية = شهرية ⊚ تصدر عن جماعة أنصار السنة المحمدية ۞ العدد ٥٠٦- السنة الثالثة والأربعون - صفر ١٤٣٥ هـ

سطدة الأمة في الامتصام بالكتاب والسندة

إيداع الأموال في البنوك للمنافدة محددة

الليموة إلى وحلة الأمة وجمع الكلمة

**Upload by: altawhedmag.com** 



ونشرها بالمجلة على البريد الإلكتروني و.tawheed@yahoo.com التالي ا

٨ شارع قولة عابدين ـ القاهرة ت:۱۷۱ه۲۳۹۳۱ فاکس ۱۲۲، ۲۳۹۳۰

البريد الإلكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

GSHATEM@HOTMAIL.COM

#### تسم التوزيع والاشتراكات

TTATTOIVE ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

هاتف :٢٧٥٥١٩٣٦-٢٥١٥٢٦ WWW.ANSARALSONNA.COM

# التحرير

الأفعال.. و الغلظة قد أصبحت سمة التعامل!!

غفلة، فإن غرقت السفينة فلن ينجو منها أحد!!

هبوا لوادهم من قبل في كل مكان؟! وإنا لله وإنا إليه راجعون!!

والعجيب أننا ما زلنا ننتظر أمريكا.. والأمم المتحدة، ومجلس

أين المدافعون عن حقوق الإنسان.. وأين من دافعوا عن هدم التماثيل قديمًا في أفغانستان، فهل سيدافعون عن إبادة ديانة، ومن يدين بها في أنجولا؟! وهل سيهبون لنجدة المسلمين كما

विष्याद्वा १० स्ति विष्युद्धारित विषया १० स्त्राची १३ त्यापी وع مجاله القرحيل مع و ١٤ ١١٥ ١١٥ ١١٥ ١١٥ ١١٥ ١١٥ ١١٥ ١١٥ ١١٥



الله، وهُنا على الآخرين!!

الأمن واللا أمن!!



في هذا العدد افتتاحية العدد : الرئيس العام حصائد الألسنة: الشيخ مصطفى العدوى باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي الدعوة إلى وحدة الأمة وجمع الكلمة: 14 معاوية محمد هيكل باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق 11 درر البحار؛ على حشيش 24 أثر الاسلام في التفكير الانساني: د. السيد عبد الحليم 77 أسئلة القراء عن الأحاديث: المحدث/ أبو إسحاق الحويني 44 القصة في كتاب الله: عبد الرزاق السيد عيد ۳. باب التراجم؛ صلاح نجيب الدق أنواع التربية المطلوبة: د. أحمد فريد واحة التوحيد؛ علاء خضر دراسات شرعية، متولى البراجيلي باب الاقتصاد: د. على السالوس 27 دراسات قرآنية: مصطفى البصراتي باب السيرة: جمال عبد الرحمن تحذير الداعية من القصص الواهية: على حشيش المذهب الوسطى الأبي الحسن الأشعري في توحيد الصفات: د. محمد عبد العليم الدسوقي 71 عوامل الصبر والثبات: المستشار أحمد السيد علي إبراهيم ياب الفقه: د. حمدي طه 77 منبر الحرمين: الشيخ/ عبد الباري الثبيتي والثمن مرافقة النبي صلى الله عليه وسلم: عدد أحمد الأقرع باب الفتاوي

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع ٥٥٧ حِدَيناً هِيهِ العَرَقَعَ وَالْكُوا عَالِمَ وَالْمُواكِ وَالْكُواتُ وَالْمُؤْمِسِاكُ وَالْمُؤْمِدِينِ وَمِنْ الْمُؤْمِدِينِ وَالْمُؤْمِدِينِ وَالْمُؤْمِدِينِ وَمِنْ الْمُؤْمِدِينِ وَمِنْ الْمُؤْمِدِينِ وَالْمُؤْمِدِينِ وَالْمُودِينِ وَالْمُؤْمِدِينِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِدِينِ وَالْمُؤْمِدِينِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِدِي وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَا

التوزيع الداخلي، مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

الحمد لله رب العالمين، والصيلاة والبسلام على اشرف الأنبياء والمرسلين وآله وصحبه أجمعين، وبعدُ:

فقد ذكرت في الحلقة السابقة بعض الأدلة القرآنية على ضرورة لزوم الصراط المستقيم، وأهمية حمع كلمة المسلمين على دين رب العالمين، وإتمامًا للفائدة اسوق هنا بعضا من الأحاديث النبوية الشريفة الداعية إلى ذلك، وما فهمه منها أهل العلم، فأقول وبالله التوفيق:

جاءت أحاديث كثيرة عن النبي صلى الله عليه وسلم تحث على الجماعة، وتأمر بلزومها، وتنهى عن التفرق، وتحذر من الخلاف، ومما جاء في ذلك ما رواه أبو هريرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الله يرضى لكم ثلاثًا: أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئا، وأن تعتصموا بحيل الله جميعًا ولا تفرقوا، وأن تناصحوا من ولاه الله أمركم». [مسلم:

وقد بأن هذا الحديث ثلاثة أمور مهمة رضيها الله تعالى لنا، وهي عبادته وحده لا شريك له، والاعتصام بحبله وعدم التفرق فيه، ومناصحة ولاة أمور المسلمين.

قال النووي رحمه الله في شرحه للحديث: «وأما الاعتصام بحيل الله، فهو التمسك بعهده، وهو اتباع كتابه العزيز وحدوده، والتأدب بأدبه.. وأما قوله صلى الله عليه وسلم: «ولا تفرقوا» فهو أمر بلزوم جماعة المسلمين، وتألف بعضهم ببعض، وهذه إحدى قواعد الإسلام». [شرح النووي على مسلم: [11/17].

وكلام النووي في الجماعة دقيق ومفيد، حيث ذكر أن لزوم جماعة المسلمين قاعدة من قواعد الإسلام، وهذا بيين أهمية ذلك وضرورة الحرص عليه، خاصة في زمن الفتن، وقد أشار النبى صلى الله عليه وسلم إلى ذلك، كما في حديث حذيفة رضى الله عنه وفيه: «كان الناسُ يَسْالُون رَسُول الله صَلى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ الْخَيْرِ، وَكَنْتُ أَسْأَلُهُ عَنْ الشَّرِّ؛ مَخَافَةً أَنْ يُدْرِكِنِي، فَقَلْتُ: يَا رَسُولِ اللَّهِ؛ إِنَا كُنَا فِي جَاهِلِنَّةً وَشِيرٌ فَجَاءَنَا اللَّهُ بِهَذَا الْحَيْرِ، فَهُلَ بِغُدُ هَذَا ٱلْحَيْرِ شَرَّ؟ قَالَ: نَعَمْ. فَقَلْتُ: هُلَ بَعْدَ ذَٰلِكَ الشِّرِّ مِنْ خَيْرٍ؟ قَالَ: نَعَمْ، وَفَيه دَخَنِّ. قَلْتُ: وَمَا دَحْنَهُ؟ قَالَ: قَوْمٌ يَسْتَنُونَ بِغَيْرِ سُنْتِي، وَيَهْدُونَ بِغَيْرِ هَدْيِي، تَعْرِف مَنْهُمْ وَتَنْكُرُ، فَقَلْتُ: هَلَ بُغُدَ ذَلِكَ الْخَيْرِ مَنْ شَيرٌ؟ قَالَ: نَعَمْ؛ دُعَاةً عَلَى أَبْوَابٍ جَهَنَّمَ مَنْ أَجَابَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ فِيهَا. فِقَلَتُ: يَا رَسُولَ الله صفهُمُ لنا. قال: نعَمْ، قَوْمٌ منْ جِلدَتنا وَيَتَكَلّمُونَ بِالسِنتنا. قَلِتُ: يَا رَسُولَ اللَّهَ فَمَا تُرَى إِنْ أَدْرَكُنِي ذَلكَ؟ قَالَ: تَلُزُّمُ جَمَاعَةً الْمُسْلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ. فَقَلْتُ: فَإِنْ لَمْ تَكُنْ لَهُمْ جَمَاعَةً وَلا إِمَامٌ ۚ قَالَ: فَاعْتَزَلَّ تَلْكُ الْفَرَقَ كَلَهَا وَلَوْ أَنْ تَعَضَّ عَلَى أَصْلِ شَجَرَة حَتَّى يُدْرِكِكُ المُوْتُ وَأَنْتَ عُلَى ذَلِكَ». [مسلم: ١٨٤٧].

وعنوان الباب الذي ورد تحته هذا الحديث يؤكد ما سيق أن أشرت إليه وهو لزوم الحماعة عند الفتنة بصورة خاصة،



وهذا نص العنوان: «باب وجوب ملازمة جماعة المسلمين عند ظهور الفتن وفي كل حال، وتحريم الخروج من الطاعة ومفارقة الجماعة». قال النووي رحمه الله في شرحه للحديث: «وفي حديث حذيفة هذا لزوم جماعة المسلمان وإمامهم ووحوب طاعته وإن فسيق وعمل المعاصى من أخذ الأموال وغير ذلك، فتجب طاعته في غير معصية الله، وفيه معجزات الرسول صلى الله عليه وسلم وهي هذه الأمور التي أخبر بها، وقد وقعت كلها». [شرح النووي على مسلم ج٢ ٢٣٧/١].

وعن زيد بن ثابت رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «نَصْرَ اللهُ امْرَا سَمِعَ مِنَا حَدِيثًا فْحَفْظُهُ حَتَّى يُبِلَغْهُ غَيْرَهُ؛ فَإِنَّهُ رُبِّ حَامِلَ فَقُه لَيْسَ بِفَقِيه، وَرُبَّ حَامِل فَقَه إِلَى مَنْ هُوَ أَفْقَهُ مَنَّهُ؛ ثَلَاثُ خَصَالَ لَا نَعْلُ عَلَيْهِنَّ قُلْتُ مُسْلَمُ أَبَدًا: إِخْلَاصُ الْعَمَلِ لِلَّهِ، وَمُنَاصَحَةً وُلَاةِ الْأَمْرِ، وَلَزُومُ الجِمَّاعَة فإنَّ ذَعْوَتَهُمْ تُحيطُ منْ وَرَائِهِمْ». [مسند أحمد 1۸٣/٥، وصححه الألباني].

ففي هذا الحديث إلى جانب إخلاص العمل لله: الأمر بلزوم الجماعة، ومناصحة ولاة الأمور، وقد ذكر ابن رجب عن بعض أهل العلم معنى النصيحة فقال: «حماع تفسير النصيحة هي عناية القلب للمنصوح له كائنا من كان، وأما النصح لأئمة المسلمين فحت صلاحهم ورشدهم وعدلهم، وحب احتماع الأمة عليهم، وكراهية افتراق الأمة عليهم، والتدين بطاعتهم في طاعة الله عز وجل». [جامع العلوم والحكم ص٦٨].

### الأمر بلزوم الجماعة:

وأما الأمر بلزوم الجماعة، فهو من أصل من أصول أهل السنة والجماعة، وقد وردت بذلك الأحاديث النبوية الصحيحة، ومنها: ما رواه ابن عمر رضى الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إن الله لا يجمع أمتى- أو قال: أمة محمد صلى الله عليه وسلم- على ضلالة، ويد الله على الجماعة». [سنن الترمذي (٢١٦٧) وصححه الألباني].

وعن أبى هريرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من خرج من الطاعة، وفارق الجماعة، فمات مات ميتة جاهلية، ومن قاتل تحت رابة عُمِّنَّة بغضب لغَصَبة، أو يدعو إلى عصبة، أو ينصر عصبة، فقتل، فقتله حاهلية، ومن خرج على أمتى يضرب برها وفاجرها ولا يتحاشى من مؤمنها، ﴿ ولا يفي لذي عهد عهده فليس منى ولست منه». [مسلم:

وعن الحارث الأشعري رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: إن الله عز وجل أمر يحتى بن زكريا عليهما السلام بخمس كلمات؛ أن يعمل بهن، وأن يأمر بني إسرائيل أن يعملوا بهن، ثم قال صلى الله عليه وسلم: إن الله عز وجل أمرني بخمس كلمات أن أعمل بهن وأمركم أن تعملوا بهن، ثم ذكرهن صلى الله عليه وسلم وعقب عليهن يقوله: «وأنا أمركم

إن من أهم قواعد الإسلام التي أمرنا بها: لنزوم جماعة المسلمين ، والتآلف فيما بينهم. ولا شك أنهما لن يتحققا إذا اعتصم الناس بالكتاب والسنة.

التوكيط

بخمس الله أمرني بهن: الجماعة، والسمع والطاعة والهجرة، والجهاد في سبيل الله، فإنه من خرج من الجماعة قيد شبر، فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه إلا أن يرجع، ومن دعا بدعوى الجاهلية فهو من جُثا جهنم، قالوا: يا رسول الله، وإن صام وإن صلى؛ قال: وإن صلى وزعم أنه مسلم، فادعوا المسلمين بأسمائهم بما سماهم الله عز وجل؛ المسلمين المؤمنين عباد الله عز وجل». [مسند أحمد ٤/١٣٠، ورواه الآجري في الشريعة، وقال محققه: إسناده صحيح، الشريعة ١٣٨٦/١، وصححه الألباني في المشكاة ٣٦٢٢].

وعن ابن عمر رضّي الله عنهما قال: خطبنا عمر بالجابية فقال: يا أيها الناس، إني قمت فيكم كمقام رسول الله صلى الله عليه وسلم فينا فقال: «أوصيكم باصحابي، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، ثم يفشو الكذب حتى يحلف الرجل ولا يُستحلف، ويشهد الشاهد ولا يُستشهد، ألا لا يخلون رجل بامرأة إلا كان ثالثهما الشيطان، عليكم بالجماعة وإياكم والفُرقة، فإن الشيطان مع الواحد، وهو من الاثنين أبعد، ومن أراد بحبوحة الجنة فليزم الجماعة، من سرته حسنته وساءته سيئته فذلكم المؤمن». [صحيح سنن الترمذي: ١٧٥٨].

ويتبين من مجموع هذه الأحاديث وحوب ملازمة حماعة المسلمين، وأن اجتماعهم حق، وفيها بشرى هؤلاء المجتمعين بالجنة، والنجاة من النار، وقد فهم ذلك شراح هذه الأحاديث، فابنَ عبد البر رحمه الله بعد أن ساق شطرًا منها علق عليها بقوله: «الآثار المرفوعة في هذا الباب كلها تدل على أن مفارقة الجماعة وشيق عصا المسلمين، والخلاف على السلطان المحتمع عليه، بريق الدم ويبيحه، ويوجب قتال من فعل ذلك، فإن قيل: كيف هذا وقد قال رسبول الله صلى الله عليه وسلم: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله، فإذا قالوها فقد عصموا دماءهم وأموالهم إلا بحقها وحسابهم على الله»، فمن قال: لا إله إلا الله حرم دمه؟ قيل لقائل ذلك: لو تدبرت قوله في الحديث: (إلا بحقها)، لعلمت أنه بخلاف ما ظننت، ألا ترى أن أبا بكر الصديق قد رد على عمر ما نزع به من هذا الحديث، وقال: من حقها الزكاة، ففهم عمر ذلك من قوله وانصرف إليه، ♦ وأجمع الصحابة عليه، فقاتلوا مانعي الزكاة كما قاتلوا أهل الردة، وسماهم بعضهم أهل ردة على الاتساع؛ لأنهم ارتدوا عن أداء الزكاة، ومعلوم مشهور عنهم أنهم ما قالوا: ما تركنا ديننا، ولكن شححنا على أموالنا، فكما جاز قتالهم عند حميع الصحابة على منعهم الزكاة، وكان ذلك عندهم في معنى قوله عليه السلام: (إلا بحقها)، فكذلك من شق عصا المسلمين وخالف إمام جماعتهم وفرّق كلمتهم؛ لأن الغرض الواحب احتماع كلمة أهل دين المسلمين على من خالف دينهم من الكافرين، حتى تكون كلمتهم واحدة، وحماعتهم غير مفترقة، ومن الحقوق

لأن الدين النصيحة فلا يجوز لأحد من المسلمين أن يكتم النصيحة عن المسلمين إن كان قادراً عليها ، سواء كانوا أبراراً أو فجاراً .

المريقة للدماء، المبيحة للقتال: الفساد في الأرض، وقتل النفس، وانتهاب الأهل والمال، والبغي على السلطان، والامتناع من حكمه، هذا كله داخل تحت قوله: (إلا بحقها)، كما يدخل في ذلك الزاني المحصن، وقاتل النفس بغير حق، والمرتد عن دينه. [التمهيد ٢٨٢/٢١].

وبالطبع هذا كلام يحتاج إلى تفصيل فليرجع إليه في مظانه من كلام أهل العلم.

وقد عقد الأجري بابًا عنونه بقوله: باب ذكر أمر النبي صلى و الله عليه وسلم بلزوم الجماعة وتحذيره إياهم من الفرقة، ثم ساق بعضًا من الأحاديث الدالة على ذلك، وختم الكلام بقوله: «علامة من أراد الله به خيرًا: سلوك هذا الطريق؛ كتاب الله، وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وسنة أصحابه رضي الله عنهم، ومن تبعهم بإحسان، وما كان عليه أئمة المسلمين في كل بلد، إلى آخر ما كان من العلماء مثل: الأوزاعي، وسفيان الثوري، ومالك بن أنس، والشافعي، وأحمد بن حنبل، والقاسم بن سلام، ومن كان على مثل طريقتهم، ومجانبة كل مذهب يذمه هؤلاء العلماء». [الشريعة ٢٠١١].

قلت: ومن أراد أن تشمله رحمة الله فعليه بلزوم الجماعة، قال قتادة رحمه الله: «أهل رحمة الله أهل الجماعة»، وإن تفرقت ديارهم وأبدانهم، وأهل معصيته أهل فُرقة وإن اجتمعت ديارهم وأبدانهم». [تفسير ابن كثير ٢٧٧/٢].

ويفهم هذا أيضًا من قول النبي صلى الله عليه وسلم كما سبق في بعض الأحاديث: «ولزوم جماعتهم فإن دعوتهم تحيط من ورائهم». قال الشيخ عبد المحسن البدر في شرحه لهذه الجملة: «ذكرت هذه الجملة بعد الخصلة الثالثة من الخصال الثلاث، وهي لزوم جماعة المسلمين، لبيان الفائدة التي يستفيدها الملازم للجماعة، وهي: أن يكون له حظونصيب من دعواتهم، والمعنى: أن يعوة المسلمين تحدق بهم وتحفهم من جميع جوانبهم، فمن لازم الجماعة كان له نصيب في دعوات المسلمين الصادرة من أفرادهم لعمومهم». [انظر رسائل الشيخ ٢٦٣٣].

فعلى جميع المسلمين أن يتجردوا من كل هوًى وعصبية، وأن يكون منهجهم في العلم، والدعوة، والتربية والسلوك على ما كان عليه النبي صلى الله عليه وسلم، فهو الذي يجمع القلوب ويوحد الكلمة، ولا يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح وبه أولها، كما قال الإمام مالك بن أنس، والأمة اليوم أحوج ما تكون إلى الاجتماع وجمع الكلمة على المنهج الرباني المحمدي، وهو لزوم الكتاب والسنة والسير وفق منهاج النبوة، ومن خالف هذا الطريق فهو متوعد بعذاب الجحيم، قال تعالى: «وَمَن يُشَاقِق الرَّسُولَ مِنْ بَعْدٍ مَا لَبُنَيْ لُهُ الْهُدَى وَنَتَّعِ عَيْرَ سَيلِ الْمُؤْمِنِينَ وُلِهُ الْهُدَى وَنَتَّعِ عَيْرَ سَيلِ الْمُؤْمِنِينَ وُلِهُ الْهُدَى وَنَتَّعِ عَيْرَ سَيلِ الْمُؤْمِنِينَ وَلَا النساء: ١١٥.].

نسال الله أن يهدينا جميعًا إلى صراطه المستقيم، والحمد لله رب العالمين.

على المسلمين أن يتجردوا من كل هوى وعصبية ، وأن يكون منهجهم في العلم والدعوة والتربية والسلوك متفقا على ما كان عليه النبي صلى الله عليه وسلم؛ فهو الذي يجمع القلوب، ويوحد الكلمة ، ولا يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها.





إعداد/ الشيخ مصطفى العدوي

العدد 👡 ٥ السنة الثالثة والأربعون

بسم الله الرحمن الرحيم إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره ونستهديه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشبهد أن محمدا عيده ورسوله.

أما بعد: فإن أصدق الحديث كتاب الله، وخبر الهدى هدى محمد صلى الله عليه وسلم، وشير الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار.

﴿ يُتَالِّيُّوا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَتَّى ثُقَالِهِ. وَلَا تَمُثُنَّ إِلَّا وَأَنشُه مُسْلِمُونَ » [آل عمران:١٠٢]، «يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّفُوا رَيَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَعِدُةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زُوْجَهَا وَسَنَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَتُمْرًا وَيْسَآهُ ۖ وَٱتَّقُوا اللَّهُ ٱلَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ. وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا» [النساء:١]، «يَتَأْيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ فَوَلَا سَدِينًا (٧) نُصِلِح لَكُم أعملكم ويغفر لَكُم دَنُوبِكُم ومَن يُطِعِ اللهُ ورسُولُهُ، فقد فاز فوزاً عظيمًا » [الأحزاب: ٧٠-٧١]. إن اللسان شانه عظيم وخطره جسيم، فهو سلاح ذو حدين، فقد يستخدمه العبد في الطعن وانتهاك الحرمات والخوض في الأعراض فيكون سببا لهلاكه وتعاسته، وقد يستخدمه العبد في قراءة القرآن وذكر الله والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر فيكون سببا لنجاته وسعادته.

#### اعتقاد العباد عبودية الله

إن مما يفارق به المسلمون غيرهم من أهل الملل والأدبان أن أهل الإسلام بعتقدون اعتقادا حازما أنهم عبيد لله سبحانه وتعالى بكل معانى العبودية، فهم عبيد لله سيحانه وتعالى عبودية كونية قدرية، تحرى عليهم أقدار الله سيحانه وتعالى وتنفذ فيهم، وكذلك هم عبيد لله سيحانه وتعالى عبادة شرعبة دينية، فهم ممتثلون لكل ما أمرهم الله سبحانه وتعالى به، ومنتهون عما نهاهم الله سيحانه وتعالى عنه، فأهل الإسلام يفارقون غيرهم في هذا، فهم لا يعتقدون ما يعتقده غيرهم، بل عبيد لله سيحانه وتعالى في كل شيء، وأئمتهم من الأنبياء وأهل الفضل والصلاح يوصفون ويوسمون بهذه العبودية، فيقول الله سبحانه وتعالى عنهم: « وَأَذَكُرْ عِبَدُنَّا إِزْهِمَ وَإِنْحَنَّى وَيُعْقُوبُ أَوْلِي ٱلْأَيْدِي وَٱلْأَيْصَدِ » [ص:٤٥] فوصفهم الله بانهم عبيد له.

وكذلك يقول الله سبحانه عن عيسى عليه الصلاة والسعلام: «إِنْ هُوَ إِلَّا عَبَدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَهُ مَثَلًا لَيْمَ الرخرف:٥٩]، ويقول الله تعالى عن نبيه

محمد صلى الله عليه وسلم: «شُنْحَنَّ ٱلَّذِيَّ ٱلَّذِيَّ ٱلَّذِي بِعَبْدِهِ، لَيْلًا مِنَ ٱلْمُسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمُسْجِدِ ٱلْأَقْصَا » [الإسواء: ١]، و يقول سيحانه عنه كذلك: «وَأَنْذُ، لَمَّا قَامَ عَبْدُ ٱللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُواْ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِيدًا » [الحن: ١٩]، ويقول سيدانه كذلك: « قَإِنْ كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا زُزَّلَنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَنُّوا بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ،

فالمسلمون كلهم عبيد لله، عبيد لله عبودية كونية قدرية، وعبودية شرعية دينية، وليسوا بأحرار في أي شيء، بل هم مقيدون في كل شيء بما أمرهم الله به ويما نهاهم الله سبحانه وتعالى عنه، ومن ثم تضافرت الآمات لإثمات ذلك، قال الله سيحانه: «وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ» [الـذاربـات:٥٦]، ويقول أهل الإيمان في صلواتهم: «إِيَّاكَ نَعْبُهُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ» [الفاتحة:٥]، فليس لنا أن نخرج أبداً عن هدى ربنا لنا، ولا عن هدى نبينا صلى الله عليه وعلى آله وسلم لنا، بل نحن لله عبيد في كل شيء.

نصوص تبين خطورة اللسان

فإذا تقرر ما سبق (أننا عبيد لله) فإن كل جوارحنا معددة لله سيحانه وتعالى، وليس عندنا في الإسلام ما يطلقون عليه حرية الكلمة، بل هو اصطلاح محدث باطل، فليس لنا في الإسلام حرية الكلمة، فكلماتنا في الإسلام مقيدة، فلا تتكلم كما تشاء وتهوى، بل لك شرع تَضبط به، بل ليس لك في الإسلام أن تفكر كما تريد؛ فإن الله سبحانه وتعالى ضبط لنا جوارحنا جِتى قلوينا، قال سيحانه: «إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَّادَ كُلُّ أُوْلَيْكُ كُانَ عَنْهُ مَسْتُولًا » [الإسراء:٣٦]، وقال الله سيد حانه: «يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَجْيَبُوا كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِّ إِثَ بَعْضَ ٱلظِّنِّ إِنْكُمْ » [الحجرات:١٢]، فنحن مقيدون في كل شيء، وعبيد لله سبحانه وتعالى في كل شيء.

فالسنتا معبدة للهسبحانه، لايترك لها الزمام والعنان تصول وتحول كنف شاعت، وحديثنا في يومنا هذا عنها؛ فإن النبي صلى الله عليه وسلم حذرنا أشد التحذير من السنتنا، وقد جاءت نصوص كتاب الله وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم تضيط لنا الألسن، قال الله حل ذكرهِ: «قَدْأُفُلِّ ٱلْمُؤْمِنُونَ 🕛 ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَلْشِعُونَ (آ) وَأَلَذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغُو مُعْرِضُونَ» [المؤمنون:١-٣]، فليس لك أن تلغو وتتكلم كما تشاء. ووصف الله أهل الإيمان بقوله: «وَإِذَا مَرُّواْ بِالْغُو مَرُّواْ كِرَامًا» [الفرقان:٧٢]، وقال النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم: (من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت)، وقال النبي عليه الصلاة والسلام كذلك: (من صمت نجا)، وقال: (إن الله كره لكم قيل وقال، وكثرة السؤال، وإضاعة المال)(توثيق)، وقال ربنا حل ذكره: «لَا خَيْرَ فِي كَثِيرِ مِن نُجُونِهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرُ 

بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُونِ أَوْ إِصَّلَاجٍ بَيِّنَ ٱلنَّاسِ» [النسباء:١١٤]. فهذه نصوص تذم كثرة الكلام، فليس لك تحت شعار حرية الكلمة أن تكثر من الكلام، بل الكثرة من الكلام مذمومة لهذه النصوص، ثم إن الكِلمات مسطرة مسجلة، قال سيحانه: «مَا يَلْفِظُ مِن قُرْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَفِيبٌ عَيِدٌ» [ق: ١٨]، وقال الحسن البصري في تفسيرها: (حتى قول الرجل لامراته أو لفتاته وجاريته: ناوليني الطعام ما بال الطعام نقص فيه الملح، ناوليني الشراب، فكل هذا يسطر في الصحائف)، وقال سيحانه: « وَرُضِعَ ٱلْكِنْتُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوَيْلُنَنَا مَالِ هَنْذَا ٱلْكِتَنْبِ لَا يُعَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَنْهَا وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِرًا وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا » [الكهفي:٤٩]، وقال سىيحانه: « وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَـلُوهُ فِي ٱلزُّبُرِ ۞ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ مُستَطِّرٌ» [القمر:٥٣-٥٣]، وقال سيحانه: «أَحْصَنْهُ أَللَّهُ وَنْسُوهُ » [المحادلة: ٦]، وقال سيحانه: «إِنَّاكُنَّا نَسْتَسِيخُ مَا كُنتُم تَعْمَلُونَ » [الحاثية: ٢٩]، وقال سيحانه: « فَعَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يُسَرِّهُ ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةِ شَـُزًا يَرَهُ، [الـزلـزلـة:٧-٨]، فالكل يسطر، والكل ىسحل، والكلىثىت.

ثم إن من الكلمات كلمات تردى صاحبها في جهنم -والعداد بالله- وهو لا يشعر، قال النبي عليه الصلاة والسلام: (إن الرجل ليتكلم بالكلمة من رضوان الله عز وجل لا يظن أنها تبلغ ما بلغت برفعه الله مها درحات، وإن الرحل ليتكلم بالكلمة من سخط الله عز وجل لا يظن أنها تبلغ ما بلغت يهوي بها في النار أبعد ما بين المشرق والمغرب)، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: (من يضمن لي ما بين لحييه وما بين رحليه -أي: لسانه وفرجه- أضمن له الجنة)، وقال عليه الصلاة والسلام: (وهل يكب الناس في النار على وجوههم إلا حصائد السنتهم)، وقال صلوات الله وسلامه عليه لـ عائشة لما تكلمت بكلمة في شأن صفية بنت حيى رضي الله عنها مشيرة بيدها إلى قصرها:: (لقد قلت كلمة لو مزجت بماء البحر لمزجته). (سنن أني داود وصححه الألماني).

فكثير من الكلمات تردى صاحبها في جهنم وهو لا يشعر، وكثير من الكلمات تحبط أعمال قائلها وهو لا تشعر، إذ يكون الرجل مصليا صائما ذاكرا لله كثيرا فيتكلم بكلمات تذهب بثواب الصلاة وبثواب الصدام وبثواب الذكر، خاصة تلك الكلمات التي فيها اعتراض على الشرع، وتلك الكلمات التي فيها تجريح للأشخاص وخوض في أعراضهم، فهي كلمات لا تدمر من قبلت في حقه فحسب، بل تدمر القائل كذلك، وتدميرها للقائل أشد من تدميرها لمن قبلت فيه. قال تعالى: «إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرَمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْغَلْفِلَتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ

أَيْنَهُمْ الدِّيْمَ وَالْآخِرَةِ وَلَمْ مَدَابُ عَظِمْ ﴿ فَيَمَ تَنْهَدُ عَلَيْمِ الْمُنْ الْمُنْ وَالْمُوا مِنْهُمْ اللهُ وَيَعْلَمُونَ اللهُ وَيَعْدُ وَفِيمُ اللهُ وَيَعْمُ اللهُ وَيَعْدُ وَيَعْمُ اللهُ وَيَعْمُ الْمُنْ ﴾ [النور: ٢٣- ٢٥] ثم جاء قوله تعالى: «الْخبيثاتُ للْخبيثينَ ﴾ [النور: ٢٦]، ومعنى (وَالْحَبِيثَوْنَ لِلْخبِيثَاتُ للْخبيثينَ ) على رأي جمهور المفسرين: أن الكلمات الخبيثة تصدر من الأشخاص الخبيثين، والكلمات الطبية تصدر من الأشخاص الطيبين، فالطيبون لا يصدر منهم إلا كل طيب، ولا يصدر منهم التجريح، يصدر منهم التجريح، ويصدر منهم الفضائح، فهم ويصدر منهم الفضائح، فهم ويصدر منهم الفضائح، فهم الميق.

فالمسلم عليه أن يحفظ لسانه فيما يتعلق باعراض المسلمين، وقد ثبت في نصوص عدة عن النبي الأمين محمد عليه الصلاة والسلام ما حاصله وفحواه أنه يجب على المسلم وجوباً أن يستر أخاه المسلم، إلا فيما دعت الضرورة إليه، كاستفتاء أو استنصاح، لكن ما سوى ذلك يجب على المسلم أن يستر أخاه المسلم، فإن هو فعل ذلك ستره الله في الدنيا والآخرة، وإن هو لم يفعل تتبعه الله حتى يفضحه في قعر بيته، قال النبي صلوات الله وسلامه عليه: (من ستر مسلماً ستره الله في الدنيا والآخرة)صحيح مسلم.

وَّفِي الحديث الآخر: (يا معشر من أمن بلسانه ولم يدخُل الإيمانُ في قلبه لا تغتابوا المسلمين ولا تتَبعوا عوراتِهم فإنه من يتُبعُ عورةً أخيه المسلم يتبع الله عورته ومن يتبع الله عورته ومن يتبع الله عورته ولو كأن في جوف بيته ) سنن أبي داود وصححه الألباني.

وقواعد الشرع لذلك شاهدة، وهي تشهد لشيء الا وهو أن الجزاء من جنس العمل، فمن ستر المسلمين ستره الله، ومن فضح المسلمين تتبع الله عورته حتى يفضح.

### الإعراض عن كثرة الكلام والاشتغال بالذكر

لذلك جدير بكل مسلم وحري بكل مسلم أن يمسك لسانه؛ فإن كثرة الكلام تجلب سخط الرب عليه، إذا كان فيه تعلق بالأعراض وانتهاك للحرمات.

وكثرة الكلام وكثرة الخوض شأن الثرثارين الذين سقطت هيبتهم وذهب وقارهم، فالثرثار الذي يتكلم كثيراً ساقط الهيبة ذاهب الوقار، قال النبي عليه الصلاة والسلام: (وإن من أبغضكم إلى الثرثارون المتشدقون المتفيقهون)، (صحيح الجامع رقم: ٢٢٠١) والثرثار: هو كثير الكلام، كما فسره جمهور العلماء. فيا عبد الله لا تتكلم كثيراً، ولا تخض في الأعراض، فاللغو مسطر عليك في صحائفك، مسود لتلك الصحائف، فلا تكثر الكلام بغير ذكر الله، وانظر إلى حال أهل الفضل وحال أهل الصلاح شغلوا بالذكر عن

قيل وقال، وشُغلوا بالذكر عن الخوض في الأعراض، فلا يصدر منهم إلا كل طيب، فيغنمون الغنائم بذلك، كما قال الرسول عليه الصلاة والسلام: (الكلمة الطيبة صدقة)، فشُغلوا بالقول الطيب لما علموا أنه يصعد إلى الله فتفتح له أبواب السماء، كما قال تعالى: ﴿لَيْ يَسْعَدُ اللَّهُ وَالْمُمْلُ الصَّلِحُ مُرْفَعُهُ، ﴾ [فاطر: ١٠]، فالكلم الطيب يصعد إلى ربنا سبحانه، والله سبحانه يرفع العمل الصالح إليه.

فجدير بك -يا عبد الله- أن تطيب لسانك دائماً بذكر الله وبطيب الكلام، وقد رأينا أقواماً يفترض فيهم الصلاح تركوا ذكر الله، وتركوا تلاوة القرآن، فاتجهوا إلى الخوض في الأعراض وأنساهم الشيطان ذكر الله لم شغلوا بتتبع عيوب الناس والوقوف على عوراتهم، وقد قال الله سبحانه في شأن أهل الكفر الذين اقتبس كثير من المسلمين منهم بعض الأخلاق الرذيلة: «قَاعُدْنُومْ مِخْرِيًّا حَقَى الْمُوكَمْ فِكْرِي وَكُنْتُم مِنْمُ مَنْمَ مَنْمُ مَنْمَ مَنْمَ مَنْمَ مَنْمَ مَنْمَ مَنْمَ مَنْمُ مَنْمَ مَنْمُ مَنْمَ مَنْمُ مَنْمَ مَنْمَ مَنْمَ مَنْمَ

[المؤمنون: ١١٠]، فلما اتخذ قوم آخرين سخرياً أنسوهم ذكر الله، وحينئذ شغلوا بعيوب الناس عن عيوب أنفسهم، كما قال الرسول عليه الصلاة والسلام: (يبصر أحدكم القذى في عين أخيه وينسى الجذع في عينه)، فنسي أقوام تهذيب أنفسهم، ونسي أقوام تلاوة كتاب ربهم، ونسي أقوام ذكر الله، فأوقعهم الشيطان في حبائله، وأوقعهم في القيل والقال، وفي انتهاك الأعراض، وفي تتبع العورات والعياذ بالله.

فجدير بنا -معشر المسلمين- أن نقف مع أمر الله لنا، وأمر حبيبنا محمد عليه الصلاة والسلام لنا، ولننشغل بالذكر، ولننشغل بالأمر بالمعروف وبالنهي عن المنكر كما علمنا إياه رسولنا محمد عليه أفضل صلاة وأتم سلام، ولنشيغل بذلك عن تتبع العورات وعن فضائح المسلمين، فرطب اللسان بذكر الله حتى تبيض صحائفك يوم القيامة فترتفع درجاتك، وهذا هو فيصل ما بين أهل الإسلام ومن أطلق عليهم الديمقر اطبون، وهم الكذابون البعيدون عن الإسلام، فنحن في الإسلام ليس لنا الخيار، إنما نحن في الإسلام عبيد لله، لا نخوض بالألسن كما نحب، ولا نتطاول بالألسن كما نشتهي، بل لنا دين ولنا شرع يوجهنا، ولنا نبي يعلمنا ويأمرنا وينهانا، فلا يسعنا أبدا بحال من الأحوال الخروج عن هذا الدين إلا -عيادًا بالله- إذا كفر شخص، نسال الله الثبات حتى المات.

### الأثر الناتج عن استشعار العبد رقابة الله

يجب علينا -معشر الإخوان- أن نقف مع أنفسنا ونسألها: ما هو الحامل لنا على الخوض بالسنتنا فيما لا يعنينا؛ فقد روي عن رسول الله صلى الله

عليه وسلم أنه قال: (كفى بالمرء إثماً أن يحدث بكل ما سمع)، ولنسأل أنفسنا كذلك: هل نحن من أهل الامتثال بتعليم نبينا ابن عمه الحبر الكريم عبد الله بن عباس حين علمه فقال له: (احرص على ما ينفعك)؟ وهل نحن نحرص دائماً على ما ينفعنا؟ وهل حرصنا على النافع، أم حرصنا على التمزيق وتشتيت الأعراض وانتهاك الحرمات؟ فكل منا عليه أن يقف ويسأل نفسه: ما هو الحامل لي على إطلاق العنان للسان بالكلام؟ إذ قد رأينا في كتاب الله أن الرقابة علينا شديدة، ولكن من ينسى مراقبة الله أن ويضعف إيمانه برقابة الله سبحانه وتعالى عليه ويضعف إيمانه برقابة الله سبحانه وتعالى عليه في كتاب ربنا تختم مئات من الأوابد والمهلكات، ففي كتاب ربنا تختم مئات من الآيات -بل إن شئت قلت الآلاف- بمراقبة الله لك.

كقوله تعالى: (إنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ) فهذه الفقرة ختمت بها عشرات الآبات، فالله سميع يسمع كلامك، ويرى مقامك، وقوله تعالى: (إنَّ اللَّهُ عَليمٌ حُسِرٌ) فيه أن الله يعلم أقوالك خيير بأفعَالك، وقوله تعالى: (إنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ) فيه نفس المعنى، وفي قولُه تعالى: هَإِنَّ ٱللَّهَ شَاكٌّ عَلِيُّهِ » [التقرة:١٥٨] ما يفيد أن الله بعلم أحو الك، وفي قوله تعالى: سَا يَكُونُ مِن غُونَى ثَلَاثَةِ إِلَّا هُو رَابِعُهُم » [المجادلة:٧] ما يدل على هذا المعنى، وفي قوله تعالى: هَدْ سَمِعُ ٱللَّهُ قُولَ ٱلَّتِي تُعَدِلُكَ فِي زُوْجِهَا وَتَشْتَكِيَّ إِلَى ٱللَّهِ» [المجادلة:١] وهي تسر بالحديث إلى رسبول الله عليه الصلاة والسلام، ما تشعرك بأن الله سيحانه يسمع كلامك، ويرى مقامك، ويطلع على ما في نفسك، وقال تعالى: «أَلا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ يِهِ عِلْمُ إِنَّ السِّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَّادَ كُلُّ أُولَتِكَ كَانَ عَنْدُ مَسْفُولًا » [الإسراء:٣٦]، والسؤال عنه بتأتى بقيناً بعد معرفته، والفؤاد: هو القلب.

فالله سبحانه وتعالى يعلم ما فيه القلوب، ويعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور. ملم قرأت سمرة ملحدة من كتاب الله لظهرت لك

ولو قرأت سورة واحدة من كتاب الله لظهرت لك فيها مئات من المعاني كلها تدل على إحكام مراقبة الله سبحانه وتعالى عليك، فهو رقيب عليك، وهو

حسيب عليك، فهو رقيب حسيب سبحانه وتعالى، فما بالك تطلق للسان العنان في الكلام، وما بالك تطلق للقلب الوساوس والشكوك والظنون، فالله سبحانه عنده السر كالعلن، فعنده سبحانه السر الذي في قلبك كالعلن البادي من لسانك، فكله عند الله سواء، «أَلَا يَمْلُمُ مِنْ خَلَقَ وَهُوْ اللَّمِلْكُ الْخِيرُ» [الملك: ١٤]، فإذا كان ذلك كذلك فاترك ما لا نفع فيه لك، واترك الخوض في الأعراض، واترك التشهير بالمسلمين، وأمسك عليك لسانك، كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم.

### آثار فضول الخلطة والمحالسة

لاتكثر من المجالسة مع الناس؛ فإن فضول المجالسات مع الناس من ورائها الشرور، وطول المجالسات مع الناس حتى مع الزوجات والأولاد يجرك إلى الإثم، ويجرك إلى القيل والقال، ألا ترى إلى الصحابي الكريم حنظلة لما خرج ذات يوم يشكو أمره إلى رسول الله، فقد خرج من البيت منكراً لقلبه لا يرضى عن حال قلبه، فلقيه أبو بكر فقال: إلى أين يا حنظلة؟ قال معترفاً ومقراً بذنبه: نافق حنظلة قال له: ولم ذاك؟ قال: يا أبا بكر: نكون عند رسول الله عليه الصلاة والسلام فيحدثنا عن الجنة والنار كأنها رأي عين، فإذا خرجنا ورجعنا إلى بيوتنا عافسنا الأزواج، وعافسنا الضيعات والأولاد، فنسينا كثيراً مما ذكرنا به.

فقال أبو بكر: وأنا والذي نفسي بيده، فانطلقا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال عليه الصلاة والسلام: (والذي نفسي بيده لو تدومون على ما أنتم عليه عندي من الذكر لصافحتكم الملائكة على فرشكم وفي طرقكم، ولكن -يا حنظلة - ساعة وساعة) صحيح مسلم ٢٧٥٠.

فيا ليتنا وقفنا مع حديث رسولنا ساعة وساعة، ولكننا أضعنا الساعات كلها مع الأهل والأصدقاء والخـلان والأقـارب، ولم نترك ساعة نخلو فيها بربنا نعترف له بذنوبنا، ونرجع إليه عن معصية اقترفناها.

والحمد لله رب العالمن.

### اعتذار

يعتذر رئيس التحرير عن كتابة كلمة التحرير هذا الشهر، ويإذن الله تعالى سيعاود الكتابة الشهر القادم ان شاء الله تعالى.

رئيس التحرير

### تفسير سورة فصلت



الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

### بين يدي السورة:

تُعرف هذه السورة بسورة فصلت؛ لقوله تعالى في مطلعها: «كتَابٌ فُصَّلَتْ آيَاتُهُ»، وتسمى سورة السجدة، تمييزًا لها عن سورة السجدة المعروفة. وهي سورة مكية، شانها شان السور المكية في الاهتمام بترسيخ العقيدة، وبيان أصول الدين وأركان الإيمان، وقد ركّزت على الأصول الثلاثة، وهي التوحيد، والرسالة، والبعث بعد الموت، وأضافت إلى ذلك حكم الدعوة، وفضلها، وأضافة إلى ذلك حكم الدعوة، وفضلها،

«حم» حرفان من حروف الهجاء، وقد أشبعنا القول في سر وجود هذه الحروف في أوائل السور.

### القرآن الكريم رحمة:

«تَنْزِيلَ» مرفوع على أنه خبر لمبتدأ محذوف، تقديره: هذا تنزيل، أو على أنه مبتدأ، وخبره «كتَابُ فُصِّلَتُ آيَاتُهُ». والمعنى: هذا الكتاب العربي المبين «تُنْزِيلُ مِنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيم»، وفي تخصيص هذين الاسمين بالذكر إشارة إلى أن التنزيل رحمة من الرحمن الرحيم، ونعمة من أعظم نعم رب العالمين، ولذلك لما ذكر الله تعالى الثقلين-الإنس والجن- بنعمه عليهما، استفتح السورة باسمه



الرحمن، وابندا بنعمة تعليم القرآن، فقال تعالى: «اَلرَّحَنْنُ (الَّ عَلَمُ ٱلْشُرُهُانَ » [الرحمن: ١- ٢]، فمن رحمة الله تعالى بعباده أن علمهم القرآن، ولذلك قال ابن عباس رضى الله عنهما في قوله تعالى: « وَلَقَدْ يَنَرُنَا ٱلفُّرُهُانَ لِلذِّكْرِ فَهُلَّ مِن مُّذَّكِرٍ » [القمر: ١٧]، قال: لولا أن الله يسره ما نطق به لسان؛ في «اَلْمَنَا وَالْرَعْنَا وَالْمُرَانَ وَلَمْ يَعْمَلُ لَمُ عَرَجًا » [الكهف:

«كتَابُ فَصَلَتْ آيَاتُهُ»: فصَّل الله تعالى فيه الحلال والحرام، والأمر والنهي، والوعد والوعيد، وفصَّل القصص والوعظ والأخبار، وغير ذلك مما تضمنه هذا الكتاب المبارك، كما قال تعالى: «وَكُلُّ شَيْءٍ فَصَّلْتُهُ مَنْ الإسراء: ١٢].

«قَرْأَنَا عَرَبِيًا» أي حال كونه «قَرْأَنَا عَرَبِيًا»، كما قال تعالى: «إِنَّا أَرَلَنَهُ فُرَّهُ قَاعَرَ بِالْمَلَكُمْ مُعْفِلُونَ » [يوسف: ٢]. وفي اختيار اللغة العربية لتنزيل الكتاب بها إشارة إلى فضلها، وأنها أشرف اللغات وأفضلها على الإطلاق.

وقوله تعالى: «لقُوْم يَعْلَمُونَ»: حُصَّ الله تعالى

الذين يعلمون بالذكر؛ لأنهم الذين يؤمنون بهذا الكتاب ويتبعونه، كما قال تعالى: « وَبَرَى النِينَ أُوثُواْ الكتاب ويتبعونه، كما قال تعالى: « وَبَرَى النِينَ أُوثُواْ الْعِلْمَ النِّينَ أُوثُواْ الْعِلْمَ النِّينَ أُوثُواْ الْعِلْمَ النِّينَ أُوثُواْ الْعِلْمَ اللَّينَ وَقَالَ تعالى: « وَلِيعَلَمُ اللَّينَ فَا مُنُواْ الْعِلْمَ اللَّينَ عَامَنُواْ إِلَّا صَرَّطِ اللَّينَ عَامَنُواْ إِلَّا صَرَّطِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ ا

«بَشِيرًا وَنَـذِيرًا» يعني أن القرآن الكريم بشير لمن أمن به وصدقه واتبعه، ونذير لمن كذب به وصد عنه، كما قال تعالى: « إِنَّ هَذَا ٱلْفُرْهَانَ يَهِدِي لَيْ وَمِنْ الْفُرْهَانَ يَهْدِي لِلَّيْ هِي أَقْوَمُ وَلِيَّشِرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَكِي هِمَانُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ مَدَا اللَّهِ عَنَى اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَنَى اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَنَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَلِيشَو اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ وَلِيلًا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَلِيلًا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَلِيلًا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَلِيلًا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلِيلُولُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْمَلْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْمُولِيلُولُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ الْعَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ الْمُنْ الْعَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ الْمُعَلِيْمُ اللَّهُ الْمُلْعَلِيْمُ اللَّهُ الْمُلِيْمُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْمُلِيْمُ الْمُلِيْمُ الْمُلِهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ ا

موقف أكثر الناس من القرآن الكريم:

ومع أن القرآن من رحمة الله، وفصل للناس كل شيء، إلا أن أكثر الناس لم يقبلوه، ولم يهتدوا بهديه، كما قال تعالى: «فَأَعْرَضَ أَكْثُرُهُمْ فَهُمْ لاَ يُسْمَعُونَ»، نفى عنهم السماع؛ لأنهم لم ينتفعوا بما سمعوا، وإلا فقد سمعوا بأذانهم، وقامت عليهم الحجة، فقد بلغ الرسول صلى الله عليه لم ينتفعوا بما سمعوا، كما قال تعالى: «إنَّ شَرَّ لم ينتفعوا بما سمعوا، كما قال تعالى: «إنَّ شَرَّ لم ينتفعوا بما سمعوا، كما قال تعالى: «إنَّ شَرَّ الله في مَن ربه، وقرأه عليهم علم الله في قلوبهم علم المعوا، ولكن لم يعلم الله في قلوبهم خيرا فختم على قلوبهم وسمعهم، «جَرَآء وِفَاقًا» [النبا: ٢٦].

«ُوَقَالُوا قُلُوبُنَا فِي أَكِنَّة مِمًّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي آذَانِنَا وَقُرُ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبُيْنِكَ حِجَابٌ فَاعْمَلُ إِنْنَا عَامَلُونَ»:

هذا القول منهم كالإعتذار عن عدم سماعهم، «وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِي أَكَنَة مِمَّا تَدْعُونَا النِّه»: الأكنة

الأغطية، كما قال تعالى: «وَقَالُواْ قُلُومُنَا عُلُثُ » [البقرة: ٨٨] أي: مغلفة في أكنة، فهي مغلقة، كما قال تعالى: «أَفَلاَ يَتَدَبُّرُونَ الْقُرْءَاتِ أَمْ عَلَ قُلُوبٍ أَقْفَالُهُمْ » وَمعد: ٢٤]، فلا تعي شيئًا. وقولهم «وَفِي آذَاننَا وَقُرُ» أي ثقل وصمم، فلا نسمع شيئًا، «وَمنْ بَيْنَنَا وَبَيْنَا حَجَابُ» يحجز بيننا وبينك، فأنى نسمع ونعي وهذه حالنا؟!

وهل كانوا صادقين في وصفهم انفسهم بهذا الوصف أم كاذبن؟

كانوا صادقين في الوصف، كانبين في الاعتذار؛ لأن الله تعالى قال: «خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمُّ وَكَلَّ أَمْسُوهُمْ وَعَلَى سَمْعِهِمُّ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمُّ اللهُ عَلَى أَلْمُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمُ المنافعة إلى المعالى ا

وقولهم: «فَاعُمَلْ إِنَّنَا عَامِلُونَ»: يقولون: ما دام الحال كما ذكرنا، فَاعمل أنت علي دينك وطريقتك التي اخترتها، فإنا عاملون على ديننا وطريقتنا، فكما لن تترك أنت دينك، فكذلك نحن، لن نترك ديننا.

ومع هذا، فقد أمر الله تعالى نبيه صلى الله عليه وسلم أن يستمر في دعوتهم، وأن لا يترك تذكيرهم، وأن لا ييأس من إيمانهم؛ معلمًا للدعاة بعده صلى الله عليه وسلم أن لا يياسوا من الناس وإن صرحوا بعدم القبول والاستجابة والاتباع، ولكن بالرفق واللبن، والحكمة والموعظة الحسية. قال تعالى: «قُلْ إِنْما أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ

يقول تعالى: قل لهم يا نبينا، ما هذا الحاجز الذي جعلتموه بيني وبينكم، والحال آنني بشر مثلكم، لا ملكا، ولا جنيا، وإنما أنا بشر مثلكم، وهذه المثلية تقتضي أن تسمعون، وأن تؤمنوا لي ولا تكدبون، بعد ما قامت الأدلة الدالة علي صدقي أنه «يُوحَى إلى أنّما إلهكم إله واحد»، وإذ الأمر كذلك

«فَاسْتَقدمُوا اِلنه» بعني اسلكوا السبيل الموصل إليه، وهو صراطه المستقيم الذي رسمه لعياده، وأمرهم بسلوكه، فقال: «وَأَنَّ هَلَا صِرَطِي مُسَتَّقِمًا فَأُشِّعُوهُ وَلَا تُنَّبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرِّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ } ذَلِكُمْ وَصَّنكُم بِدِ لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ » [الأنعام: ١٥٣]، «فَاسْتَقيمُوا إِلَيْه» في الحال والمستقبل بعبادته وحده لا شربك له، «واستغفروه» مما كان منكم في الماضي من الكفر والشرك، وهذا الأمر كقوله تعالى: « وَأَنِ ٱسْتَغَفِرُوا ۚ رَبُّكُو ثُمَّ تُوبُواۤ إِلَّيْهِ يُمَيِّعَكُم مَنْعًا حَسَّنًا إِلَّ أَجَلِ مُسَنَّى وَيُؤْتِكُلُّ ذِي فَضْلِ فَصْلَةً, وَإِن نُولُوًّا فَإِنَّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ كَبِيرِ» [هود: ٣].

فائدة : في الحمع من الأمر بالاستقامة والأمر بالاستغفار:

وفي الجمع بين الأمر بالاستقامة والأمر بالاستغفار إشارة إلى أن الإنسان مهما اجتهد في الاستقامة فلا يسلم من الزلل والخطأ، فعليه أنّ يستغفر الله ويتوب إليه، كما قال تعالى في حق المتقين: « وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَنْحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنْفُسَ ذَكُرُواْ اللَّهَ فَأَسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الذُّنُوبِ إِلَّا اللَّهُ وَكُمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَكُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ » [آل عمران: .[140

ومهما اجتهد الإنسان في الطاعات والقربات فهو مقصّر في حق الله، ومحتاج إلى أن يستغفر الله، ولذلك قال تعالى: «فَأَقْرَءُواْ مَا يَبْتَرَ مِنَ ٱلْقُرْءَانِّ عِلِمَ أَنْ سَيَكُونُ مِنكُمْ مُرْجَىٰ وَءَاخُرُونَ يَضْرِبُونَ فِي ٱلْأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضَّل اللَّهِ ۚ وَءَاخَرُونَ لَقَتِلُونَ فِي سَبِيلَ ٱللَّهِ فَأَقْرَءُوا مَا تَلِتُمْ مِنْهُ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا ٱلزَّكُوٰةَ وَأَقْرِضُواْ ٱللَّهَ قَرْضًا حَيَثُنَّا وَمَا نُقَدِّمُولَ لِأَنفُسِكُمْ مِنْ خَيْرِ يَجِدُوهُ عِندَ ٱللَّهِ هُوَ خَيْرًا وَأَعْظُمُ أَجْرًا وَٱسْتَغْفِرُوا ٱللَّهَ إِنَّ أَللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ » [المزمل: ٢٠].

فالإنسان محتاج إلى ملازمة الاستغفار مما يكون منه من الزلل، ومما يكون منه من التقصير في حق الله؛ لأن ما يقوم به من حق الله، دون ما يجب عليه لله سيحانه.

ثم توعد الله تعالى من أصر على الشرك بعد هذا الأمر بالتوحيد، فقال سيحانه: «وَوَنْـلَ للْمُشْرِكِينَ»: «وَوَيْلُ» كلمة زحر ووعيد، كثر مُحِيثُها في القرآن الكريم. وقيل إن الويل واد في حهنم، تستغيث حهنم بالله من شره، فكيف

ثم وصف الله تعالى المشركين يقوله: «الذينَ لا

نُؤْتُونَ الزِّكَاةَ وَهُمْ بِالآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ»، فهم لا بوقنون بلقاء الله، ولا يؤدون حق الله في مال الله؛ لأن الإيمان يلقاء الله المفضى إلى الحزاء على الأعمال، هو الذي يدفع الإنسان إلى فعل الخبر، لبحد يره وذخره وثوايه عند الله، كما قال تعالى: «وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَى خُيِّهِ مِسْكِنًا وَسَمَّا وَأَسِمًّا (١) إِنَّا نَطْمِعُ لَهُ لِمِنْهِ اللَّهُ لَا زُيدُ مِنْ جَزَّهُ وَلَا شَكُونًا (١) إِنَّا نَخَافُ مِن زَيِّنَا يَوْمًا عَبُوسًا فَتَعَلِّيرًا (١٠٠٠) فَوَقَنْهُمُ ٱللَّهُ شُرٌّ ذَلِكَ الْيُورِ وَلَقَائِهُمْ نَضْرَةُ وَسُرُورًا (اللهُ وَحَزَنِهُم بِمَا صَبُرُوا جَنَّةُ وَحَرِرًا » [الانسان: ٨- ١٢].

أما المكذبون بلقاء الله فإنهم لا يطعمون الطعام، ولا يحضون عليه، كما قال تعالى: «أَرْءَنْتَ ٱلَّذِي يُكَذِبُ بِاللِّينِ ۞ فَذَلِكَ الَّذِفَ يَدُعُ ٱلْكِيْبَ ( ) وَلا يَحْضُ عَلَى طَعَامِ ٱلْسَكِينِ» [الماعون: ١-٣]، وقال تعالى: «كُلُّ نَسِّين بِمَاكَنَتُ رَهِنَةً ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَضْعَبُ ٱلْيَهِينِ (أَنَّ) فِي جَنَّتِ يَشَاءَلُونَ (أَنَّ) عَن ٱلْمُحْرِيِينَ (أَنَّ) مَا سَلَكَكُمْ فِي سَفَرَ ﴿ (١٠) قَالُوا لَوْ نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّمَنَ ﴿ ١٠) وَلَهُ نَكُ نُطُّعِمُ ٱلْمِسْكِينَ (فَ) وَكُنَا غَغُوضٌ مَعَ ٱلْمَالِضِينَ (مَا) وَكُنَّا نُكُذِّبُ بِيَوْمِ ٱلِّذِينِ» [المدثر: ٣٨- ٤٦].

وعلى طريقة القرآن الكريم في الجمع بين الترهيب والترغيب، لما توعد الله المشركين أتبعه بما وعد به المؤمنين، فقال تعالى: «إنّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعُملُوا الصَّالحَاتِ لَهُمْ أَحْرٌ غَيِّرُ مُمْنُون»: يعنى: إن الذين آمنوا بقلويهم، وعملوا الصالحات بحوارجهم، ومنها إقام الصلاة وإبتاء الزكاة، كما صرح بذلك ربنا سيحانه في قوله: «إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّيلِكَتِ وَأَقَامُوا الصَّلَوةَ وَءَاتُوا الزَّكَوَةَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ وَلَا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزُنُونَ » [العقرة: ٢٧٧]، ومعنى قوله تعالى: «فَلَهُمْ أَخُرُ غَيْرُ مَنُونِ »[التين ٦]،أي أجر دائم لا ينقطع، والمراد به الحنة، لأن الحنة دائمة، لا تفنى ولا تبيد، كما قال تعالى: «إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَتِ أَوْلَتِكَ هُمْ خَثْرُ ٱلْمَرَنَّةِ اللهُ جَزَاقُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ جَنَّتُ عَدِّن تَجْرَى مِن تَحْلَهَا ٱلأَنْسَرُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبُدُا رَضِيَ ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَالِكَ لِمَنْ خَشَيَ رَبِّهُ،» [السنة: ٧- ٨].

نسأل الله تعالى أن يجعلنا منهم ومعهم بفضله وكرمه، وحوده ومنه.

> وللحديث يقية، إن شياء الله. والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ويعدُ:

فإن الوحدة بين المسلمين أملَ تهفو إليه النفوس، وترتاح لتحقيقه القلوب، وهي مطلب شرعي جليل القدر عظيم الشيان، ومن أحلّ المساعي التي يسعى إليه المصلحون، وهو عمل لا يعرف قدره إلا من اصطلى بنار الفُرقة وآلامها، فالأمة اليوم كم عانت من التنازع والتفرق والتشتت الذي سرى في كيانها ودبُّ في اركانها.

والواقع الذي يعيشيه المسلمون اليوم يستوجب من كل مسلم بخشي الله ويتقيه أن يسعى سعيًا حادًا حثيثًا لتحقيقها على مستوى الفرد والأمة.

> لأن الفَرقة هي التي مكنت الأعداء من رقابنا، وأسبابها عديدة، فلا ينبغي أن نجعل الخلاف بيننا في الأقوال والمذاهب الفقهية حائلا بحول يبننا وبين تحقيق الوحدة الاسلامية والأخوة الإيمانية، فمصلحة الائتلاف والاحتماع مصلحة كلية لا يد أن تأتى في مقدمة الأولوبات، فالمصالح العامة تتبعها الخاصة. الائتلاف من أعظم النعم

لقد امتن الله تعالى على عباده بنعمة الائتلاف، فقال سيحانه وتعالى: ﴿ وَأَذْكُرُوا نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْكُنُمُ أَعَدَآءً فَالْفَ مَنْ قُلُوسِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنَعْمَتِهِ: إِخْوَانًا » [آل عمران: ١٠٣]. وينن سيحانه أنها من أعظم أسياب النصر، فقال عز من قائل: هُوَ ٱلَّذِي أَبُّدُكُ مَصْرِهِ وَبِٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ (١٠) وَٱلَّفَ يْتَ لَلُومِهُ لَوْ أَنفَقْتَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِعًا مَّا ٱلْفُتَ يَبْرَ قُلُ بِهِمْ وَلَنْكِينَ ٱللَّهَ أَلَفَ مَنْهُمْ أَنَّهُ، عَنِيزٌ حَكِيمٌ » [الأنفال: ٦٢، ٦٣]، فالتأسد حدث بأمر رباني، وأمر معنوي، وهو احتماع المسلمين وتآلف قلوبهم، والواجب على المسلمين تحقيق هذه الوحدة الإسلامية؛ لأنها من مقتضيات الإيمان.

إن رابطة الدين تتلاشي أمامها رابطة النسب والعصيبة؛ لأن التفرق من خصائص الحاهلية، ولن يُؤتى المسلمون من قلة عددهم، ولكن بؤتون من قبل ذنوبهم، ومن أعظمها: التفرق والاختلاف، قال الله تعالى: ﴿ وَلا تَنْزَعُواْ فَنَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ وَأَصْبُرُوٓاْ إِنَّ ٱللَّهُ مَعَ الصّنيوس » [الأنفال: ٤٦].

ولقد كان من أعظم الدروس التي استفادها المسلمون يوم بدر وأحد هو درس الوحدة و الائتلاف، ونبذ الفرقة والاختلاف، ففي غزوة بدر لما اختلف الصحابة في أمر الغنائم أنزل الله عزَ وجلَ: ﴿ مَنْ أَوْنَكُ عَن ٱلْأَنْفَالُ قُلِ ٱلْأَنْفَالُ

معاوية محمد هيكل

لله وَٱلرَّسُولِّ فَٱتَّقُوا اللَّهَ وَأَصْلَحُوا ذَاتَ لَنْكُنُّ " [الإنفال: ١] «أي: أصلحوا ما بينكم من التشاحن والتقاطع والتدابر بالتوادد والتحاب والتواصل، فبذلك تجتمع كلمتكم، ويزول ما يحصل يسبب التقاطع والتخاصيم والتشاحر والتنازع، ويدخل في إصلاح ذات البين: تحسين الخلق لهم والعفو عن المسيئين منهم، فإنه بذلك يزول كثير مما يكون في القلوب من البغضاء والتداير». اه. [تفسير السعدي: ٣٤٦].

ويوم أحد ويعد أن مُني المسلمون بالهزيمة؛ يسبب مخالفتهم أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال الصحابة رضى الله عنهم: «أنى هذا»؟ أي: من أين أصابنا ما أصابنا وهُزمنا؟ أخبرهم ربنا فقال: ﴿ قُلْ مُوِّ مِنْ عِندِ أَنفُسِكُمْ » [أل: ١٦٥] حين تنازعتم وعصيتم من بعد ما أراكم ما تحبون، فعودوا على أنفسكم باللوم، واحذروا من الأسباب المهلكة.

وفي بني قريظة لما قال النبي صلى الله عليه وسلم للصحابة: «لا يصلبن أحد العصر إلا في بني قريظة». فمن الصحابة من صلى في الطريق عندما حان وقت العصر، فالصلاة لميقاتها، ومنهم من أخرها حتى صلاها بعد وقتها في بني قريظة؛ أخذا منه بظاهر النص، فلم بعنَّف النبي صلى الله عليه وسلم أحدًا من الفريقين، بل استأصل مادة الخلاف والنزاع وصفهم جميعًا صفا واحدًا كالبنيان المرصوص لقتال العدو. وهذا يؤصل أصلا شرعبًا مهمًا- كما قرره الفقهاء-، وهو أن الخلاف في الفهم في مسائل الفروع لا ينبغي

TO SO TO SO

أن يؤدي إلى التنازع والفُرقة؛ لأن كلا الفريقين مجتهد ويترددان بين أجر وأجرين، فكلاهما محسن.

ولا يمكن بأي حال من الأحوال القضاء آبدًا على الاختلاف في مسائل الفروع ما دام دليلها ظنيًا محتملاً؛ إذ لو أمكن ذلك لكان أولى العصور به عصر رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولكان أولى الناس بألا يختلفوا هم أصحابه، فما بالهم اختلفوا مع ذلك كما قد رأيت؟!

### الفرقة أمر قدري يجب دفعها بالأمر الشرعي

تضافرت مصوص الشريعة التي تأمر الناس بالاعتصام بالسنة، وتوجب عليهم لزوم الجماعة، وتحذرهم من الشذوذ والفرقة، وإن كانت الفرقة أمرًا قدريًا كونيًا إلا أننا عامورون يقطع عادتها، وإنهاء أسبابها، وبتر دواعيها، واستئصال شافتها.

قال الله تعالى: "وَلَا يَرْالُونَ غَنْلِفِينَ " إِلَّا مَن رَّحِم رَبُكَ فَي الله مَن رَّحِم رَبُكَ فَي الله عَلَمَهُمْ الله المفسرون والشرعي، من السلف في هذه الآية تبعًا للأمر القدري والشرعي، قال ابن عباس والحسن، رضي الله عنهما: أي: للاختلاف خلقهم.

وروى ابن وهب عن طاووس: أن رجلين احتصما إليه فأكثرا، فقال طاووس: اختلفتما وأكثرتما، فقال أحد الرجلين: لذلك خُلقنا، فقال طاووس: كذبت، فقال: اليس الله يقول: «ولا يَرَالُونَ عُلَيْفِينَ الله يقول: «ولا يَرَالُونَ عُلَيْفِينَ الله يقول: «ولا يَرَالُونَ عُلَيْفِينَ الله يقول: وقيل: أن عَلَيْفِينَ الله يقول: قال: لم يخلقهم ليختافوا، ولكن خلقهم للجماعة والرحمة، وقيل: للرحمة والاختلاف.

وقال الحسن: الناس مختلفون على اديان شتى، إلا من رحم ربك، فمن رحم ربك غير مختلف، فقيل له: لذلك خلقهم؛ قال: خلق هؤلاء لجنته، وخلق هؤلاء لناره، وخلق هؤلاء لعذابه، وهؤلاء لرحمته. [انظر: تفسير ابن كثير ٧/١٤٩].

ولا تعارض بين الأقوال، ففريق تكلم بالأمر الكوني القدري، وفريق تكلم بالأمر الشرعي، والفريق الثالث جمع بين القولين، فأهل طاعة الله المنفذون لأمره الشرعي هم أهل رحمته سبحانه، وأما أهل الاختلاف للمفارقون للحق الذي شرعه فهم لم يخرجوا عن قضائه وقدره وحكمته الكونية كما هو معلوم ومفرر، فلا يجوز الاحتجاج بالقدر في المعائب، ولكن يحتج به في المصائب؛ إذ المعائب حن منهبون عنها شرعًا.

### حتمية الاجتماع والائتلاف بين السلمين

الاجتماع والائتلاف من أعظم الأمور التي أوجبها الله ورسوله، فقد أمر الله عباده بالاجتماع والائتلاف ونبذ الفرقة والاختلاف، فقال تعالى: « وَأَعْصِمُواْ عِبْلِ أُللّهِ جَمِعًا وَلاَ تَفَرَّقُواًْ» [آل عمران: ١٠٣]، كما حذرهم من

الفرقة فقال سيحانه: ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَقُواْ وَاخْتَلَقُواْ مِنْ مِنْ مِنْ مَوْدَ وَالْمَعْ فَا مَنْ مَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ فَيَ مَا مَنْ مِنْ مِنْ مَا مَا مَا مُؤَمِّهُ وَأَوْلَتِكَ لَمُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ فَيُومُ مُنَّ مَنْ مُودَتُ وَجُوهُهُمْ أَكَفَرَمُ مَعْدَ إِيمَا كُنتُم مَنْ كَفُرُونَ ﴾ [آل عمران: بَعَدَ إِيمَا كُنتُم مَنْ كَفُرُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٥].

قال ابن عباس رضي الله عنهما: تبيض وجوه اهل السنة، وتسود وجوه اهل الله السنة، وتسود وجوه اهل الله عنها، والفُرقة، وقال الله تعالى: "إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي مَنْهُمْ أَلَّ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَهُم مِا كَانُواْ بِشَعَلُونَ [الإنعام: ١٥٥].

وهده الآية كما قرر الإمام ابن كثير -رحمه الله- عامة في كل من فارق دين الله، وكان مخالفًا له بجعله الدين علاً ونحلاً، فبهدا العمل يكون قد لحقته البراءة من الله ورسوله. اهـ.

ودلت الآية على أن الدبن يأمر بالاجتماع وينهى عن التفرق والاختلاف في اصل الدين وسائر مسائله الأصولية والفرعية، وهذا تحذير من الله عز وجل لهذه الأمة حتى لا نسلك مسلك الامم السابقة الذين جاءهم الدين والبيئات الموجب لاجتماعهم، فتفرقوا واختلفوا وصاروا شبعا واحزابا، والسنة النبوية كذلك تعظم شان الوحدة والاعتصام، وتحذر من الفرقة والإختلاف.

ومن ذلك ما رواه مسلم بسنده عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وإن الله يرضى لكم ثلاثا ويكره لكم ثلاثا، فيرضى لكم أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئًا، وأن تعتصموا بحبل الله بميغا ولا تفرقوا، ويكره لكم قيل وقال، وكثرة السوال، وإضاعة المال».

وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أوصيكم بأصحابي، تم الذين بلونهم، ثم يغشو الكذب حتى يحلف الرجل ولا يُستشهد، الا لا يُستشهد، ولا يُستشهد، الا لا يخلون رجل بامرأة إلا ثالثهما الشيطان، عليكم بالجماعة وإياكم والفُرقة، فإن الشيطان مع الواحد، وهو مع الاثنين ابعد، ومن راد بحبوحة الجنة فليلزم الجماعة». [رواه الإمام حمد، والترسدي، والحاكم، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة].

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «المسلمون ختكافا ،ماؤهم، ويسعى بذمتهم أدناهم، ويرد عليهم أقصاهم، وهم يد على من سواهم». رواه أبو داود وابن ماجه وأحمد عن عبد الله بن عمر.

ومما يدل على مراعاة أمر الوحدة الظاهرة واثرها على الأعمال القلبية الباطنة قول النبي صلى الله عليه وسلم وهو يسوي صفوف اصحابه في الصلاة، قائلًا: 2050707070505050505

«أقيموا صفوفكم... (ثلاثًا)، فوالله لتقيمن صفوفكم أو ليخالفن الله بين قلوبكم». [رواه أبو داود، وصححه الألباني في صحيح الجامع، والسلسلة الصحيحة]. وروى مسلم بسنده أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يمسح المناكب في الصلاة ويقول: «استووا ولا تختلفوا فتختلف قلوبكم».

ومن أجل هذا التوجيه النبوي الكريم، وبيان العلاقة الوطيدة بين الظاهر والباطن، بادر الصحابة وامتثلوا واستجابوا لأمر النبي صلى الله عليه وسلم حتى قال النعمان بن بشير رضي الله عنه: «فرأيت الرجل يلصق منكبه بمنكب صاحبه، وكعبه بكعبه».

ومن هذا الباب أيضًا ما رواه أحمد وغيره بسند صحيح عن أبي ثعلبة الخشني رضي الله عنه قال: كان الناس إذا نزلوا منزلاً تقرقوا في الشعاب والأودية، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنما ذلكم من الشيطان». فكانوا بعد ذلك إذا نزلوا منزلاً ضم بعضهم إلى بعض حتى إنك تقول لو بَسَطْتَ عليهم كساءً لعمهم.

والذي يتامل واقعنا المعاصر اليوم يرى بين أصحاب المنهج الواحد تفرقًا وتمزقًا وشحناء وبغضاء حتى أصبح الولاء على الأسماء والأشخاص واللافتات، مما انعكس ذلك بالسلب على عقيدة الأخوة والرابطة الإيمانية، فاهترت علائق الأفراد وساد سوء الظن، وكثرت الغيبة والنميمة وغاب العدل والإنصاف، وألصقت التهم بالأخيار؛ مخالفين بذلك ميثاق الخُلق الإسلامي القويم، وبذلك سلم منا أعداء الدين، ولم يسلم منا إخواننا في الدين.

#### ميزان وضابط

الواجب علينا شرعًا أن نزن تصرفاتنا بميزان الشرع، وأن نعيد النظر من جديد من أسلوب معاملاتنا وأسس الحوار وآدابه فيما بيننا، فمن استمسك بدين الله أحببناه وواليناه، ومن وقع منه بعض الأخطاء والمخالفات التي لا تُخرجه عن دائرة الإسلام، فإن عقد الأخوة لا يزال باقيًا له مع استمرار النصح له دائمًا، وبغض ما يأتيه من مخالفات، فنحبه من وجه، ونبغضه من وجه آخر، وهذا هو المنهج الصحيح لقاعدة الحب والبُغض، وأساسها قول الله عز وجل:

الله أَن يَوْبَ عَلَيْم إِنَّ الله عَفُورٌ رَحِمٌ " [التوبة: ١٠٢]. فمن اخطا أو زل فلا ينبغي أن نبغضه أو نذمه بإطلاق كما فعلت الخوارج، فكفروا مرتكب الكبائر، كذلك لا نمدحه بإطلاق ولا نرفعه لدرجة جبريل وميكائيل، عليهما السلام، وأبي بكر وعمر، رضي الله عنهما، كما فعلت المرجئة.

وإنما دين الله وسط بين الغالي فيه والجافي عنه، وأقوال أثمة السلف في هذا الباب توضح بجِلاءٍ لا خفاء فيه هذا المبدأ.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «ولا منافاة بين أن يكون الشخص الواحد يرحم ويحب من وجه، ويُبغض ويعذب من وجه آخر».

ثم قال: «وإنه كثيرًا ما يجتمع في الفعل الواحد أو في الشخص الواحد الأمران: كالذم والنهي، والعقاب قد يتوجه إلى ما تضمنه أحدهما فلا يغفل عما فيه من النوع الآخر، وقد يُمدح الرجل بترك بعض السيئات البدعية الفجورية، ولكن يسلب مع ذلك ما مدح به غيره على فعل بعض الحسنات السنية، فهذا طريق الموازنة والمعادلة، ومن سلكه كان قائمًا بالقسط الذي أنزل الله له الميزان». [مجموع الفتاوى: ٣٦٦/١٠].

ثم قال: «ومن سلك طريق الاعتدال عظم من يستحق التعظيم وأحبه ووالاه وأعطى الحق حقه، فيعظم الحق ويرحم الخلق، ويعلم أن الرجل الواحد تكون له حسنات وسيئات فيحمد ويذم ويثاب ويعاقب، ويحب من وجه، ويبغض من وجه، هذا هو منهج أهل السنة والجماعة خلافًا للخوارج والمعتزلة ومن وافقهم». [منهاج السنة النبوية ٤٣/٤].

### سلامة المتهج أساس الوحدة

إن من أهم أسباب فشل محاولات توحيد الصف: غياب صحة المعتقد وسلامة المنهج والاختلاف المذموم والتعصب للجماعة والحزب، لذلك فدعوتنا إلى الائتلاف والوحدة بين المسلمين لا تكون أبدًا على حساب المنهج السليم ولا على حساب التفريط في قواعد الدين وأصوله؛ لأن حرصنا على الائتلاف ووحدة الصف لا قيمة له ولا معنى إن نحن فرطنا في العقيدة، أو تساهلنا بما يؤدي إلى تمييع أصولها، ولو حدث ذلك لوقعنا في الشقاق والفُرقة من حيث أردنا الوحدة والائتلاف، ولِمَ لا والتوحيد أساس الوحدة؟!

ولذلك فنحن حينما ندعو للائتلاف لا نعني الائتلاف مع أصحاب المذاهب الضالة والمنحرفة عن منهج أهل السنة من الخوارج والروافض، والقدرية والمعتزلة، وغيرهم من فرق الضلال المنحرفة عن الصراط المستقيم.

بل لا بد من التفرقة في دعوتنا للوحدة والائتلاف، بين هؤلاء المبتدعة من الفرق الضالة وبين المختلفين من أهل السنة المتبعين لمنهج السلف؛ فهؤلاء هم الذين نسعى لتاليفهم وجمع صفوفهم.

فالمختلفون من أهل السنة، وإن وقع بعضهم في تاويل فاسد وافق فيه بعض الفرق الضالة دون أن يدعو إلى



مذهب تلك الغرقة أو يفاصل أهل السنة ويفارقهم عليه، فإن هذا لا يُخرجه عن مسمى أهل السنة والجماعة، بل إن من علماء أهل السنة والجماعة من وقع في بعض التأويلات وافق فيها مذهب الأشاعرة، لكن دون أن يتبنى مذهبهم أو يدعو إليه، ومن أمثال هؤلاء العلماء الأجلاء: ابن حجر العسقلاني، والنووي، وابن الجوزي، وابن عقيل، وغيرهم، فهؤلاء الأعلام استدرك عليهم علماء أهل السنة بعض التأويلات التي وافقوا فيها مذهب الأشاعرة، ومع ذلك لم يخرج أحد من هؤلاء الأعلام عن مسمى أهل السنة والحماعة.

فيجب علينا أن نفرق بين من يتنكبون طريق الإسلام، وينحرفون عن منهج أهل السنة إلى مناهج أهل البدع والضالال، وبين الذين يخطئون وهم يسيرون على منهج أهل السنة، وإليه يدعون وبه يستمسكون، فهؤلاء أحوج إلى النصيحة والحوار منهم إلى التشنيع والاحتقار.

إن غياب الفقه الشرعي المتكامل لحقيقة منهج اهل السنة والجماعة، وغياب الإطار الأخلاقي والسلوكي الذي تميز به دائمًا الأفاضل من ائمة السلف على مر العصور هو الذي أدى إلى هذا الواقع الأليم الذي تعيشه هذه الجماعات التي ترفع شعار أهل السنة والحماعة.

إن الجماعة -كما يقرر شيخ الإسلام ابن تيمية - سبب ونتيجة في نفس الوقت، فالحرص على الاجتماع والائتلاف والموالاة العامة لكل المسلمين على أساس والائتلاف والموالاة الخير للآخرين والحرص على التقوى ومحبة الخير للآخرين والحرص على هدايتهم وإخلاص النصح لهم بالحكمة والموعظة الحسنة والصبر عليهم في كل حال، كل ذلك سبب لتنزل رحمة الله على الناس، وإسباغ نعمه عليهم، ومن رحمة الله على الناس ونعمه عليهم المحافظة على اجتماعهم وائتلافهم وموالاة بعضهم يعضا.

### اختلاف السلف في كثير من القضايا العلمية لم يمنعهم من الانتلاف

لقد اختلف السلف والأئمة وتعددت اجتهاداتهم في كثير من القضايا العلمية والعملية، ونتج عن ذلك تعدد المدارس الدعوية والفقهية.

ووقع البعض منهم في أخطاء اجتهادية وتأويلات بعيدة، ولكن الإخلاص في النية لله وحده، والصدق في القول والعمل، والالتزام بالعلم الشرعي والأخلاق النبوية الكريمة جعلهم يحرصون على وحدة الكلمة والمحافظة على الجماعة والأدب في الحوار، والصبر على المخالف، والدعاء له بالخير، مع التزام ما يراه حقًا وصوابًا، والدعوة إليه، ذلك أنهم كانوا يعون هذه الحقيقة حيدًا.

إن التعاون فيما بينهم والمحافظة على جماعتهم الشاملة وائتلافهم ووحدة كلمتهم والوقوف صفًا واحدًا أمام عدوهم المشترك هو حياتهم، وهو اعظم ما يميزهم وهو سبب نصرهم في كل الميادين. اهـ. [نحو وحدة العمل الإسلامي، محمد بدر، باختصار].

### دعوة لرأب الصدع وجمع الكلمة

وختامًا: نقول لكل من ينتمي لهذا الدين الحنيف من أهل السنة – في زماننا –: إننا جميعًا في حاجة ماسة –وأحوج ما نكون من أي عصر مضى – إلى وحدة الصف، وجمع الكلمة، ودراسة فقه الخلاف عمليًا، ومعرفة ضوابطه ومعاييره وأدابه، وما هو السائغ منه وغير السائغ وما يُحمد منه وما يُعاب، وكيف نتعامل مع كل نوع، كما تعامل ائمة السلف من هذه الأمة الذين عرفوا كيف يختلفون وكيف ياتلفون، فسلمت أخوتهم من كل تكدير وتعكير، وصفت نفوسهم من كل بغضاء وشحناء، ورضي عنهم خالق الأرض والسماء.

فيا علماء الأمة ودعاة الحق والخير في كل مكان، يا أولي الأحلام والنهى، يا من تشرفون بالانتماء إلى أعظم عقيدة وأشرف منهج وخير هدي، من غيركم يسدد المسيرة! ويرعى حقوق الأخوة! ويسعى لرأب الصدع، وجمع الكلمة، وتقليل هوة الخلاف؟! يا دعاة الحق: أقيموا الدين ولا تتفرقوا فيه، وأصلحوا ذات بينكم، فإن فساد ذات البين هي الحالقة، لا أقول تحلق الشعر، ولكن تحلق الدين، هدانا الله وإياكم إلى أقوم طريق وأهدى سبيل. وصلى الله وسلم وبارك على النبي الأمين، وعلى وأصحابه أجمعين، ومن تبعهم إلى يوم الدين.

### اشهار

بعد الاطلاع على القانون ٨٤ لسنة ٢٠٠٣م ولائحته التنفيذية، تقرر إشهار فرع جماعة أنصار السنة المحمدية بأسنا الترعة، تحت رقم (٣٢٣) لسنة ٢٠١٣م، بتاريخ ٢٠١٣/٨/١٨م.

والله ولي التوفيق



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله واله وصحيه ومن والاه ويعد:

إِنَّ الزُّهْدَ فِي الدُّنْيَا يُرِيحُ الْقَلْبِ وَالْبِدُنَ، وَإِنَّ الرُّغْنَةَ فِي الدُّنْيَا تَكْثُرُ اللهُمْ وَالْحَزِنَ وَالْمُؤْمِنُ فَي الدُّنْيَا تَكْثُرُ اللهُمْ وَالْحَزِنَ وَالْمُؤْمِنُ فَي الدُّنْيَا كَالْغَرِيبِ لَا يُنَافِسُ فِي عَزِّهَا، وَلَا يَجْزَعُ مِنْ ذُلْهَا، لِلنَّاسِ شَأَنَ وَلَه شَأَن ، طريقه مرضاة الله وعمله لأخراه وشوقه لنعيم «دائم يغلب على عرض زائل وهذه مرتبة ينالها العبد – بعد فضل الله – بالسير الجاد إلى مولاه» (أفاده ابن أبي الدنيا في الذهد) وفي هذا المعنى يقول

الأمام البخاري رحمه الله: حدثنا عَلِيُّ بن عبد اللَّهِ حدثنا محمد بن عبد الرحمن أبو المُنْذِر الطَّفَاوِيُّ عن سُلْيْمَانَ الْأُعْمَشِ قال حدثني مُجَاهَدُ عن عبد الله بن عُمر رضي الله عنهما قال: أَخَذَ رسول الله صلى الله عليه وسلم بمَنْكبي فقال: كُنْ في الله عليه وسلم بمَنْكبي فقال: كُنْ في الدُّنْيَا كَأَنْكُ غَرِيبٌ أَو عَابِرُ سَبِيلٍ وكان بن عُمر يقول إذا أَمْسَنْتَ فلا تَنْتَظِرُ الصَّبَاحُ وإذا أَصْبَحْتَ فلا تَنْتَظِرُ الصَّبَاحُ والْمَاءَ وَخُذَ مَن صِحْتِكُ لِمُرْضِكَ وَمِنْ

### ثانيا؛ عزوالحديث

حَيَاتِكُ لِمُ تِكُ

١- صحيح البخاري كتاب الرقاق، باب باب قول النبي صلى الله عليه وسلم كُنْ في الدُّنْيا كَأَنْكُ غَريب أو عَابِرُ سَبِيلِ (٢٣٥٨/٥) رقم(٦٠٥٣)، ط٣/ دار ابن كثير، ت: د. مصطفى ديب البغا

٧- وخرجه الترمذي في سننه، (ط/دار إحياء التراث)، من حديث ليث بن أبي سليم عن مجاهد (٩٧/٤) (٣٣٣٣) وزاد فيه: وعد نفسك من أهل القبور، وزاد في كلام ابن عمر: فإنك لا تدري يا عدد الله ما اسمك غدا

. ٣- وخرجه ابن ماجه كلفظ الترمذي (١٣٧٨/٢) (٤١١٤) غير أنه لم يذكر زيادته في كلام ابن عمر، ط/دار الفكر،ت: محمد فؤاد عبد الباقي

ثالثا: رجال الاسناد (باختصار شديد)

١- على بن عبد الله: هوابن المديني بصري ثقة

ثبت إمام أعلم أهل عصره بالحديث وعلله حتى قال البخاري ما استصغرت نفسي إلا عند علي بن المديني وقال فيه شيخه بن عيينة كنت أتعلم منه أكثر مما يتعلم مني وقال النسائي كأن الله خلقه للحديث (انظرتقريب التهذيب لابن حجر(ج ا ص٤٠٣)،ط١/دار الرشيد، ت/محمد عوامة) ٢ محمد بن عبد الرحمن الطفاوي: أبو المنذر

٢- محمد بن عبد الرحمن الطفاوي: أبو المنذر البصري صدوق يهم (التقريب (٤٩٣/١))

لماذا خرج البخاري للطفاوي مع كونه يهم ؟ الجواب أنه بالنظر إلى ترجمة الطفاوي في كتب الرجال نجد أنه ليس معناها أن حديثه حسن يحتمل الضعف ، وقد أخرج له البخاري.

لما ياتي:

 ا- ورد الحديث من طرق آخري كثيرة ورواة بعض هذه الطرق من رجال الصحيح وهذا مما يقوى الحديث (الفتح ٢٣٤/١١).

٢- كأن البخاري لم يشدد فيه لكونه من احاديث الترغيب والترهيب (الفتح ٤٤٠/١).

سليمان الأعمش: هو أبو محمد سليمان بن مهران الأعمش الكوفي ثقة حافظ عارف بالقراءات ورع لكنه يدلس (تقريب التهذيب (٢٥٤/١))

فائدة تتضمن الجواب عن تخريج البخاري للحديث مع كون الأعمش قد وسم بالتدليس:

١- هو ممن احتمل الأئمة تدليسهم: ذكره الحافظ ابن حجر في (طبقات المدلسين (٣٣/١)) وعده في الطبقة الثانية وقد قال شاهدا للواحد من أهل هذه الطبقة (١٣/١): "من احتمل الأئمة تدليسه وأخرجوا له في الصحيح لامامته وقلة تدليسه في جنب ما روى" (طبقات المدلسين طا/دار المنار) ٢- اشترط البخاري فيمن وسم بالتدليس من أمثال الأعمش رحمه الله أن يقبل حديثه إذا صرح بالتحديث وقد صرح الأعمش بالتحديث عن مجاهد كما سبق بيانه والحمد لله.

إذن ومما ذكر في (٢،١) أنه ممن يحتمل تدليسه وقد صرح بالتحديث يزول الإشكال

سحاهد: هو ابن جبر بفتح الجيم وسكون الموحدة أبو الحجاج المخزومي مولاهم المكي ثقة إمام في التفسير وفي العلم (التقريب (٢٠/١) عد الله بن عمر بن الخطاب: صحابي جليل معروف ابن أمير المؤمنين عمر رضى الله عنهما سبق الترجمة له وانظر ترجمته في مظانها من كتب التراحم.

### فائدة على إسناد هذا الحديث من كلام أهل العلم تتعلق بالأعمش والطفاوي:

ابن حبان: بعدما أخرجه بسنده إلى الطفاوي بالعنعنة أيضا وقال مكثت مدة اظن ان الأعمش دلسه عن مجاهد وانما سمعه من ليث حتى رأيت على بن المديني رواه عن الطفاوي فصرح بالتحديث يشير إلى رواية البخاري التي في الباب

قلت: وهذا يعد جوابا على كلام العقيلي

٧- عبد الرحمن بن أبي حاتم: قلتُ لأبي: من محمد بن عبد الرحمن هذا؟ قال: لا أعرفه ولا أعرف أحدًا يقال له محمد بن عبد الرحمن يُحدَّثُ عن الأعمش وها هي رواية البخاري أمامنا تدلل على عدم صحة هذا القول (علل ابن أبي حاتم -١ - ط الحميد (ص: ٤٨١))

قلت: وفائدتنا في هذا المقام أنه ينبغي لطالب العلم ألا يتسرع في الحكم على حديث فإن ذلك يعد جرأة على شرع الله فمن أثبت حديثا فقد أثبت شرعا ومن ضعف حديثا فقد عطل شرعا فالأمر ليس بالهين، كذلك ينبغي على طالب العلم ألا يتجرأ على أهل العلم فضلاً عن الناس لمجرد أنه تعلم شيئا فدونك علمين جليلين – ابن حبان، وأبوحاتم الرازي رحمهما الله – وقد فاتهما ما اتضح لغيرهما كما سبق بيانه.

### رابعا: الحكم على الحديث

قلت: هوكما حكم عليه إمام المحدثين البخاري رحمه الله فهو حديث صحيح وقد نقلنا الجواب على ما طرأ عليه من شبهة الضعف عند من ضعفه من الأكابر من أهل العلم رحمهم الله جميعا.

### خامسا: الشرح

ا- قوله باب قول النبي صلى الله عليه وسلم كن
 في الدنيا كأنك غريب: ترجم ببعض الخبر إشارة
 إلى ثبوت رفع ذلك إلى النبي صلى الله عليه

وسلم وأن من رواه موقوفا قصر فيه (فتح الباري (۲۳۰/۱۱)

فائدة: قلت: ويستفاد من هذا معرفة مكانة البخاري وجلالة قدره رحمه الله ويتأكد هذا يما ظهر للناس في زمان البخاري وبعده من فقهه رحمه الله في تراجم الأبواب وانظر الكتب التي تخصصت في شرح عناوين تراجمه فقط وجعلت نفسها واسطة بين فهم وفقه البخاري العالى ويين فهمنا نحن المتواضع فدلت على دقة فقهة، كما دلت على عظيم حفظه، ومنها على سيدل المثال" المتواري على تراجم أبواب البخاري" لابن المنس السكندري، تراجم أبواب البخاري" للشاه ولي الله الدهلوي، و "شرح تراجم أبوات البخاري"، لمحمد زكريا الكاندهلوي والأخير من أروع ما كتب في بابه فقد وفي رحمه الله بشبهادة أهل التخصص، وغيرها الكثير، أما عن الكتب التي ألفت حول صحيح الإمام البخاري عموما فكثيرة جدا وتتجاوز ٥٠٠ كتاب، مايين شرح واختصار وكلام على رحاله وتراحمه...إلخ، قلت هذا وأسهبت فيه ليعلم أعداء السنة من هم نقلتها عموما ومن هو البخاري خصوصا.

٢- قوله أخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم بمنكبي: المنكب بكسر الكاف: مجمع العضد والكتف وضبط في بعض الأصول بالتثنية (أي منكبي) والمعنى: أمسك النبي صلى الله عليه وسلم بكتفى (فتح البارى (٢٣٥/١١))

فائدة – قال الحافظ في الفتح (٢٣٥/١١): وفي الحديث مس المعلم أعضاء المتعلم عند التعليم والموعوظ عند الموعظة وذلك للتأنيس والتنبيه ولا يفعل ذلك غالبا الا بمن يميل إليه، وقال المباركفوري [(التحفة (٢٥٣٦))] ونكتة الأخذ تقريبه إليه وتوجهه عليه ليتمكن في ذهنه ما يلقى لديه.

٣- قوله كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل: قال الحافظ قال الطيبي ليست للشك بل للتخيير والاباحة والاحسن ان تكون بمعنى بل (أي: للإضراب) فشبه الناسك السالك بالغريب الذي ليس له مسكن يأويه ولا مسكن يسكنه ثم ترقى وأضرب عنه إلى عابر السبيل (فتح الباري)

أ- وقوله رضى الله عنه: (إذا أمسيت فلا تنتظر

الصباح، وإذا أصبحت فلا تنتظر المساء) حض منه على أن يجعل الموت نصب عينيه، فيستعد له بالعمل الصالح، وحض له على تقصير الأمل، وتبل الميل إلى غرور الدنيا..(شرح صحيح البخاري لابن بطال (١٤٩/١٠)، ط/مكتبة الرشد) ه- وقوله رضى الله عنه: (خذ من صحتك لمرضك): اشتغل في الصحة بالطاعة بحيث لو حصل تقصير في المرض ليجبر بذلك أي ان العمر لا يخلو عن صحة ومرض فإذا كنت صحيحا فسر سير القصد وزد عليه بقدر قوتك ما دامت فيك قوة بحيث يكون ما بك من تلك الزيادة قائما مقام ما لعله يفوت حالة المرض والضعف [انظر:تحفة الأحوذي للمباركفوري (١٩٦٨م)].

- وكذلك قوله رضى الله عنه: (ومن حياتك لموتك): والخلطة الضارة. تنبيه على اغتنام أيام حياته، ولا يمر عمره باطلاً إلى غير بلده فشأ في سهو وغفلة، لأن من مات فقد انقطع عمله إلى غير بلده فشأ وفاته أملًه وحضره على تفريطه ندمه، فما أجمع ولا تتعلق منها بدهاري لابن بطال (١٤٩/١٠)

٧- قولة صلى الله عليه وسلم "وعد نفسك من أهل القبور" وكذا قول ابن عمر "فإنك ياعبدالله لا تدري ما اسمك غدا" (وهي زيادات الترمذي وغيره): أي عد نفسك من الأموات فإنك لا تدري ما اسمك غدا (الشقي أو السعيد وقيل المراد هل يقال هو حي أو ميت) (انظر:تحفة الأحوذي للمداركفوري (١٦/٦٥)

خَامَسًا: الفوائد العامة المستنبطة من الحديث (غير ما سبق ايراده في موضعه)

١- هذا الحديث أصل في قصر الأمل في الدنيا فإن المؤمن لا ينبغي له أن يتخذ الدنيا وطنا ومسكنا فيطمئن فيها ولكن ينبغي أن يكون فيها كأنه على جناح سفر يعد جهازه للرحيل وقد اتفقت على ذلك وصايا الأنبياء وأتباعهم قال تعالى حاكيا عن مؤمن أل فرعون أنه قال: "إنما هذه الحياة الدنيا متاع وإن الآخرة هي دار القرار" غافر (جامع العلوم والحكم هي دار القرار" غافر (جامع العلوم والحكم إخواننا أن قصر الأمل في الدنيا لا نقصد به أبدا ترك العمل والتكاسل والتواكل بل توافرت أدلة الشرع على الحث على العمل والجد فيه الدنيا في أيدينا أي تكون هذه الدنيا في أيدينا

وليست في قلوبنا وأن هذا الجد في العمل هو من قبيل الرغبة في الأجر والاستعداد للآخرة والسعي الجاد لرفعة شأن الأمة وغير ذلك مما يحضر المؤمن من نوايا إتباع حبيبه صلى الله عليه وسلم.

٣- قلت: هذا الحديث يرشد إلى ترك فضول الخلطة والحث على العزلة المشروعة لذا وضعه الامام الخطابي في كتابه العزلة (٣٩)،ط٢/السلفية) في "باب في ترك الاستفسار من الاصدقاء وما يستحد من قلة الالتقاء"

وأوصى إخواني بالرجوع إليه وقراعته بعناية أوإلى أمثاله مما كتب في بابه بحسب ما يتيسر من مصادر ليفرق الأحبة بين الخلطة المفيدة والخلطة الضارة.

٣- المرء في الدنيا كعبد أرسله سيده في حاجة إلى غير بلده فشانه ان يبادر بفعل ما أرسل فيه ثم يعود إلى وطنه فلا تحدثه نفسه بالبقاء فيها ولا تتعلق منها بما لا يتعلق به الغريب في غير وطنه (فتح البارى (٢٣٥/١١)

٤- وفيه مخاطبة الواحد وإرادة الجمع وحرص النبي صلى الله عليه وسلم على إيصال الخير لامته والحض على ترك الدنيا والاقتصار على ما لا بد منه (فتح الباري (٢٣٥/١١)

### أخْيرًا: في رياض الحديث

هذا الحديث وصية نبوية مباركة تدعو إلى عدم الركون إلى الدنيا، وإن الناظر إلى حقيقتها، يعلم أنها لم تكن يوما دار إقامة، أو موطن استقرار، ولئن كان ظاهرها يوحي بنضارتها وجمالها، إلا أن حقيقتها فانية، ونعيمها زائل، كالزهرة النضرة التي لا تلبث أن تذبل ويذهب بريقها.

تلك هي الدنيا، لا تصفو فيها سعادة، ولا تدوم فيها راحة، ولا يزال الناس في غمرة الدنيا ساهون يركضون، وخلف حطامها يلهثون، حتى إذا جاء أمر الله انكشف لهم زيف ما يصنعون، وصدق الله العظيم إذ يقول: «وما الحياة الدنيا إلا متاع الغرور» (أل عمران: ١٨٥).

وما كان لحبيبنا عليه الصلاة والسلام ليترك أصحابه دون أن يبين لهم ما ينبغي عليهم ولذا حاء هذا الحديث بيانا وحجة ووصية.

لقد أخذ النبي صلى الله عليه وسلم بمنكبي

عبدالله بن عمر رضي الله عنهما؛ ليسترعي بذلك انتباهه، ويجمع إليه فكره، ويشعره بأهمية ما سيقوله له،: (كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل)، فأنسابت تلك الكلمات إلى روحه وسكنت في نفسه وطبيتها.

لقد شبّه النبي صلى الله عليه وسلم مُقام المؤمنين في الدنيا بحال الغريب؛ فإنك لا تجد في الغريب ركونا إلى الأرض التي حل فيها أو أنسا بأهلها، ولكنه مستوحش من مقامه، دائم القلق، لم يشغل نفسه بدنيا الناس، بل اكتفى منها بالشيء اليسير. وانظر جامع العلوم والحكم لابن رجب رحمه الله (٣٨٠)): وإذا لم تكن الدنيا للمؤمن دار إقامة ولاوطنا فينبغي للمؤمن أن يكون كأنه غريب فيها على أحد حالين إما أن يكون كأنه غريب مقيم في بلد غربة همه التزود للرجوع إلى مقيم في بلد غربة همه التزود للرجوع إلى وطنه أو يكون كأنه مسافر غير مقيم البتة بل هو ليله ونهاره يسير إلى بلد الإقامة فلهذا وصي النبي صلى الله عليه وسلم أبن عمر أن يكون في الدنيا على أحد هذين الحالين "

وما آدري وإن أملت عمرا لعلي حين أصبح لست أمسي آلم تر أن كل صداح بوم

وعمرك فيه أقصر منه أمس فالعاقل يعلم أن الإنسان لم يزل في هدم عمره منذ سقط من بطن أمه،

إنا لنفرح بالأيام نقطعها

وكل يوم مضى يدني من الأجل

إن غربة المؤمن في هذه الدنيا، تقتضي منه التمسّك بالدين، ولزوم الاستقامة، حتى وإن حاد الناس عن الطريق؛ فصاحب الاستقامة له هدف يصبو إليه، وهذه هي حقيقة الغربة التي أشار إليها النبي صلى الله عليه وسلم في قوله: (بدأ الإسلام غريبا وسيعود كما بدأ غربنا فطوني للغرناء)(مسلم ١٤٥).

ثم ينقل الحديث المؤمن من حال الغريب إلى حال عابر السبيل الذي جمع بين الغربة والسفر فصارت غربته اشد وأعلى من غربة المقيم ، إن عابر السبيل لا يأخذ من الزاد سوى ما يكفيه مؤونة الرحلة، ويعينه على مواصلة السفر، لا يقر له قرار حتى يصل إلى أرضه ووطنه و الليل والنهار مراحل ينزلها الناس مرحلة مرحلة، حتى ينتهي ذلك بهم إلى آخر سفرهم،

و انقطاع السفر عما قريب، والأمر أعجل من ذلك، فتزود يا حبيبي لسفرك، واقض ما أنت قاض من أمرك.

روى ابن أبي الدنيا في كتاب الزهد (ص: ١٦٩) بسنده إلى عمر بن محمد المكي قال: خَطَبَ عُمَرُ بْنُ عَبْد الْعَزِيزِ، فَقَالَ: إِنَّ الدُّنْيَا لَيْسَتُ عُمَرُ بْنُ عَبْد الْعَزِيزِ، فَقَالَ: إِنَّ الدُّنْيَا لَيْسَتُ بِدَارٍ قَرَارِكُمْ، دَارٌ كَتَبَ اللَّهُ عَلَيْهَا الْفُنَاء، وَكَتَب عَلَى أَهْلَهَا مِنْهَا الظَعْن، فَكَمْ عَامرٌ مُونِقُ عَمَا قَلِيل يَظْعَنُ، وَكَمْ مُقيمٌ مُغْتَبط عَمًا قليل يَظْعَنُ، فَأَحْسَنُوا رَحِمَكُمُ اللَّهُ مِنْهَا الرَّحْلَة، وَتَرْوَدُوا فَأَنَّ حَسِنُوا رَحِمَكُمُ اللَّهُ مِنْهَا الرَّحْلَة، وَتَرْوَدُوا فَأَنَّ حَسِنُ الزَّادِ التَّقُوى، إِنَمَا الدُّنْيَا كَفَيء ظلال قلص فَذَهَب، بَيْنَمَا ابْنُ آدَمَ فِي الدُّنْيَا يُعَافِسُ فَيهَا قريرَ الْعَيْنِ قَانِعا، إِذَ دَعَاهُ اللّهُ بقَدَرِه، وَرَمُاهُ بِيَوْم حَتْفِه، فَسَلَبَهُ أَثَارَهُ وَدُنْيَاهُ، وَصَيْرَ وَرَمُاهُ بِيَوْم حَتْفِه، فَسَلَبَهُ أَثَارَهُ وَدُنْيَاهُ، وَصَيْرَ لَقُوم اخْرِينَ مُصَانِعَهُ وَمَغْنَاهُ، إِنَّ الدُّنْيَا لَا تَسُرُ الْمُؤْنَا وَمُؤْنَاهُ، إِنَّ الدُّنْيَا لَا تَسُرُ الْمُؤْنَا مُ اللَّهُ بِقَدْرٍ مَا تَضُرُ، إِنَّهَا تَسُرُ قليلاً، وَتُحْرَنُ حُرْنًا لَا اللَّهُ اللهُ لِلَّهُ لَلْهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ لِللهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

ذلكَ هو المعنى الذي انساب إلى نفس ابن عمر، فنلمس ذلك في وصيّته رضي الله عنه: "إذا أمسيت فلا تنتظر الصباح، وإذا أصبحت فلا تنتظر المساء، وخذ من صحتك لمرضك، ومن حياتك لموتك، فإنك باعبد الله لا تدرى ما اسمك غدا "

ولأبي العتاهية من جملة أبيات:

نسير إلى الأجال في كل لحظة

وأيامنا تطوى وهن مراحل

ترحل من الدنيا بزاد من التقى

فعمرك أيام وهن قلائل

ولأهمية هذا المقام نجد عناية أئمة السلّف به في تصانيفهم فنجد إماما كالآجري يفرد له كتابا بعنوان "الغرباء"

فضلا عن إهتمامهم بهذا المقام ويعنونون له في كتبهم كما فعل ابن القيم في مدارج السالكين زيادة على الوصية بهذا المقام في طيات مواعظهم وأشعارهم كما فعل ابن القيم في (مفتاح دار السبعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة)

فَحَيُّ عُلَى جَنَاتِ عَذْنَ فَإِنَّهَا

مَنَازِلُكَ الْأُولَى وَقْيِهَا الْمُخَيِّمُ

وَلَكِنَّنَا سَبِّيُ الْعَدُوِّ فَهَلْ تَرَى

نعُودُ إِلَى أَوْطَانِنَا ونسلم

فاللهم ارحم في الدنيا غربتنا، وارحم في القبر وحشتنا، وارحم موقفنا غدا بين يديك.

# المنظلاتي اليجالاتي التحسين الكاجالاتي



على حشيش

اعداد/

الحلقة السابعة عشرة

١٧٧ – (مَنْ لا يَهْتَمُّ بِأَمْرِ الْمُسْلِمِينَ فَلَيْسَ مِنْهُمْ، وَمَنْ لا يُصْبِحُ وَيُمْسِي نَاصِحًا لِلّهِ وَلِرَسُولِهِ وَلِكِتَابِهِ وَلاِمَامِهِ وَلِعَامَّةِ الْمُسْلِمِينَ فَلَيْسَ مِنْهُمُ).

الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في «الأوسط» (ح٢٩٦٩)، والصغير (٢/٥٠)، وهذا الحديث غريب. قال الطبراني في «الأوسط»: «لا يُروى هذا الحديث عن حذيفة إلا بهذا الإسناد، وتفرد به عبد الله بن أبي جعفر الرازي». اه. وآفته عبد الله بن أبي جعفر، وأبوه، فأبو جعفر الرازي هو عيسى بن ماهان، قال ابن حبان في «المجروحين» (٢٠٠/٢): «كان ممن بنفرد بالمناكبر عن المشاهير». اهـ.

وأورده الذهبي في «الميزان» (١٥٤/٣٠/٣٠): ونقل عن الفلاس قال: «سيء الحفظ»، وقال أبو زرعة: «يهم كثير»، أما ابنه عبد الله بن أبي جعفر فأورده الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (١٥/١٦٨/١٠)، ثم نقل عن محمد بن حميد قال: «عبد الله بن أبي جعفر كان فاسقًا، سمعت منه عشرة ألاف حديث فرميت بها». وذكره الحافظ ابن حجر في «تهذيب التهذيب» (١٥٤/٥)، وأقر قول محمد بن حميد في عبد الله بن أبي جعفر، ثم بين أن روايته عن أبيه لا يُعتد بها. وأورد هذا الحديث الحافظ الهيثمي في «المجمع» (١/٧٨)، واقتصر في علته على عبد الله بن أبي جعفر، فتعقبه الألباني رحمه الله في «الضعيفة» (ح٢١٣) قائلاً: «واقتصر الهيثمي في «المجمع» (١/٧٨) في إعلال الحديث على تضعيف الابن فقط، وهو قصور، فإن الأب أشد ضعفًا من الابن». اهـ.

وقد استفضنا في بيان علة هذا الحديث لشهرته وكثرة الأسئلة حوله، وسنبين ما يتعلق به من شواهد حتى لا يتقول علينا من لا علم له بالصناعة الحديثية مدعيًا أن له متابعات وشواهد.

### ١٧٨ - (مَنْ أَصْبَحَ وَهَمُّهُ غَيْرُ الله عَزُّ وَجِلُّ فَلَيْسَ مِنَ الله في شَيْء، وَمَنْ لاَ يَهْتَمُّ للْمُسْلمينَ فَلَيْسَ مِنْهُمْ).

الحديث لا يصح: أخرجه الحاكم في «المستدرك» (٢٢٠/٤) من طريق إسحاق بن بشر: حدثنا مقاتل بن سليمان عن حماد عن إبراهيم عن عبد الرحمن بن يزيد عن ابن مسعود مرفوعًا، فتعقبه الذهبي في «تلخيص المستدرك» قائلاً: «إسحاق ومقاتل ليسا بثقتن، ولا صادقن».

وقال الإمام الذهبي في «الميزان» (٧٣٩/١٨٤/١): «إسحاق بن بشر أبو حذيفة تركوه، وكذَّبه عليّ بن المديني، وقال ابن حيان: لا يُحل حديثه إلا على جهة التعجب، وقال الدارقطني: كذاب متروك». اهـ.

وساق له هذا الحديث ثم قال عقبه: «مقاتل أيضًا تالف»، وأخرج الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٥/٤) عن وكيع قال: «مقاتل بن سليمان البلخي كان كذابًا».

قلت: فهذا الحديث يتوهم البعض أنه شاهدٌ للحديث الأول في جملة «من لم يهتم بأمر المسلمين فليس منهم»، ولا

يدري أنه بما فيه من كذابين لا يزيد الأول إلا وهنًا على وهن، كما هو متفق عليه عند أصحاب الحديث. ١٧٩ - (مَنْ أَصْبَحَ وَهَمُّهُ الدُّنْيَا فَلَيْسَ مِنَ اللهِ فِي شَيْءٍ، وَمَنْ لَمْ يَهْتَمُّ بِأَمْرِ الْمُسْلِمِينَ فَلَيْسَ مِنْهُمْ، وَمَنْ أَعَطَى الذَّلَةَ مِن نَفْسِهِ طَائِعًا غَيْرَ مُكْرَهٍ فَلَيْسَ مِنًا).

الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في الأوسط (ح٤٧٤) من حديث أبي ذر مرفوعًا، وعلته يزيد بن ربيعة الرحبي، قال الإمام النسائي في «المتروكين» (٦٤٣): «متروك الحديث»، قلت: وهذا المصطلح عند النسائي له معناه، فقد قال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٧٧): «كان مذهب النسائي أن لا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». اه.

لذا قال البخاري: أحاديثه مناكير، وقال الجوزجاني: أخاف أن تكون أحاديثه موضوعة.

١٨٠- (مَنْ أَصْبَحَ وَالدُّنْيَا أَكْبَرُ هُمَّهِ فَلَيْسَ مِنَ اللهِ فِي شَيْءٍ، وَمَنْ لَمْ يَتَّقِ اللَّهَ فَلَيْسَ مِنَ اللَّهِ فِي شَيْءٍ، وَمَنْ لَا يَهْتَمُّ للْمُسْلمِينَ فَلَيْسَ مِنْهُمْ).

الحديث لا يصح: أخرجه الحاكم في «المستدرك» (٣١٧/٤) من طريق إسحاق بن بشر، حدثنا سفيان الثوري عن الأعمش عن شفيق عن سلمة عن حذيفة مرفوعًا، وسكت عنه فتعقبه الذهبي في «التلخيص» بقوله: «قلت: إسحاق عدم، وأحسب الخبر موضوعًا»، وكما بينا أنفًا أن إسحاق بن بشر كذاب.

1/۱۱ - (مَنْ أَصْبَحَ وَأَكثُرُ هَمَّهِ غَيْرُ اللَّهِ فَلَيْسَ مِنَ اللهِ فِي شَيْء، وَمَنْ لَمْ يَهْتَمُ بِأَمْرِ الْمُسْلِمِينَ فَلَيْسَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ). الحديث لا يصبح: أورده السيوطي في «اللالئ» (٣١٦/٢) من رواية ابن النجار بسنده إلى أبان عن أنس مرفوعًا، وأفته أبان بن أبي عياش، قال النسائي في «المتروكين» (٢١): «متروك»، وقال يحيى بن معين: «متروك»، وكذّبه شعبة، وقال عبارته المشهور: «داري وحماري في المساكين صدقة إن لم يكن أبان بن عياش يكذب في الحديث». وقال الجوزجاني: «ساقط»، كما في «الميزان» (١٤/١١/١).

قلت: هذه خمسة أحاديث من حديث حذيفة، وابن مسعود، وأبي ذر، وأنس في رواتها من هو فاسق؛ ينفرد بالمناكير عن المشاهير، وفي رواتها المتروكون، والكذابون، والساقطون، فهذه الأحاديث لا تصلح للمتابعات والشواهد للحديث الأول في جملة: «من لم يهتم بأمر المسلمين فليس منهم»، بل تزيدها وهنًا على وهن. للقاعدة التي ذكرها الحافظ ابن كثير في «اختصار علوم الحديث» (ص٣٣): «لا يلزم من ورود الحديث من طرق متعددة أن يكون حسنًا؛ لأن الضعف يتفاوت؛ فمنه ما لا يزول بالمتابعات، يعني لا يؤثر كونه تابعًا أو متبوعًا كرواية الكذابين والمتروكين». اهـ.

هذا الحديث الذي بيّنا بجميع طرقه وشواهده أنه لا يصح، يتخذه الخوارج دليلاً على تكفير الحكام الذين لا يهتمون بأمر المسلمين، والخروج عليهم وعلى أعوانهم بما جاء في متنه: «ليس من المسلمين»، ويغني عن هذه الأحاديث التي لا تصح البدائل الصحيحة الثابتة، ومنها على سبيل المثال لا الحصر:

أ- عن النعمان بن بشير قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم كمثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى». [متفق عليه].

ب عن أبي موسى عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضًا»، ثم شبُّك بين أصابعه. [متفق عليه].

هذا هو الأصل للاهتمام بأمر المسلمين؛ ليكونوا واحدًا لا اثنين، وفيه المخرج من الفتنة، إن شباء الله.

# أثر الإسلام في التفكير الإنساني

د/السيد عبد الحليم

الأمين العام المساعد لجمع فقهاء الشريعة بأمريكا

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد: لقد وصلتنا عدوى أثيمة مع ما وصلنا من أباطيل الغرب وأكاذيبه وآثامه، استهوت فريقًا من إخواننا في الوطن والعروبة والدين، فلاكتها السنتهم، ورددتها أفواههم، دون أن يعرفوا لها معنى ولا مضمونًا، ودون أن يدركوا خطرها ونتائجها، هذه العدوى هي دعوة تتنكر لشرع الله، وتحاول أن تربئي شباب العالم من جديد على معاداة الدين بكل ما يدعو إليه من مُثُل ومبادئ شريفة.

من أجل هذا نسطر هذه الكلمات -عبر مجلة التوحيد الغراء- لنوضح أهمية الإسلام وأثره في التفكير الإنساني، وأنه رسالة سماوية نزل بها ملك من السماء على عبد الله ورسوله نبينا محمد بن عبد الله، ونوضح كذلك أننا لا يمكن أن نترك عقيدتنا الصالحة، وديننا الأمثل، ونستعيض بها أفكارًا جاهلية أتى بها إنجلز وماركس ولينين وستالين، وسواهم من دعاة الشرك والضلال.

الإسلام أول وثيقة لحقوق الإنسان

يقول الله تعالى: «قُلْ إِنَّنِي هَدَّانِي رَقِّ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ دِينًا قِيمًا مِلَّةَ إِبَرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلمُشْرِكِينَ » [الأنعام: ١٦١].

منذ أكثر من قرن ونصف من الزمان، قامت الثورة الفرنسية، وأذاعت في أوربا والعالم كله مبادئ الحرية والإخاء والمساواة، وقام على أساس هذه المبادئ عهد جديد في تاريخ الإنسانية، ونسبوا كل فضل فيه إلى فرنسا مهد الحرية والنور، ويعلم الله أنهم

كانوا في ذلك أغرارًا، وأنهم نسوا الإسلام ومبادئه الخالدة التي كانت أول لبنة في صرح الحضارة الإنسانية.

ولقد هال الناس ولأيزال يهولهم، هذا الفرق الشاسع بين هذه المبادئ التي طبّقها الغرب في العالم، فكانت شرًا وبلاءً واستعمارًا مخيفًا، وقتلاً للحريات والشعوب، وبين مبادئ الإسلام السمحة الكريمة، التي قامت عليها دول، نشرت العلم والحضارة، والنور والحرية، والإخاء في العالم كله، وأنقذت الدنيا من ظلمات العصور الجاهلية، ورفعت قدر الفكر الإنساني، ونقلت تراث الأقدمين وحفظته ونشرته، واقتبس الغرب كل مقومات حضارته وعمرانه وحياته من تاريخها ومبادئها، وأفكارها وثقافاتها، وحضارتها الزاهنة المشرقة.

إن الإسلام بما قدم للإنسانية قد برهن أنه هو أول وأعظم وثيقة سماوية حمت حقوق الإنسان ودافعت عنها، وأعلنت حمايتها له.

مثلنا الأعلى

### «مَا يُحَدِلُ فِي ءَايَتِ اللَّهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَلَا يَغُرُرُكَ فَ تَقَادُمُمْ فِي ٱلِّيكَ يَغُرُرُكَ . تَقَادُمُمْ فِي ٱلِّيكَدِ » [غافر: ٤].

جمع الإسلام وكتابه الحكيم شتى أصول التقدم الأدبي والروحي والمادي والاجتماعي، ودعا إلى مختلف المقومات العالية لمدنية فاضلة كريمة مهذبة، غايتها سعادة الفرد والجماعة والأمم والإنسانية. وأحكام الإسلام وآدابه هي نمط رفيع للمثل العليا التي سعدت بها البشرية، واستقامت بها حال المجتمعات، وفاءت إلى ظلها الظليل الشعوب.

ولقد كان نزول القرآن على نبينا محمد بن

عبد الله صلى الله عليه وسلم حدثا فكريًا ودينيًا وإنسانيًا خطيرًا، فقد قلب الأوضاع السبئة ، وبدِّل النَّظُم الردبئة، وغيَّر محرى الحياة، وقضى على ما توارثه بعض البشر من جهل وحمق وسفه، ووحشية وضلال،

وطغيان وبهتان، وأحال ذلك كله حضارة وعلمًا وأدبًا وأمنًا وحربة وسلامًا ورفاهية

في كل مكان.

خفقت الراية الإسلامية على شعوب كثيرة ذات حضارات قديمة، وعلى أمم بدائية لم تعرف نواميس التقدم والرقى من قبل، فوحُد الشعوب، وبدُّد الفرقة، وساوى بين هذه وتلك، وحارب التفرقة العنصرية الكاذبة، وقاد الحميع بكلمة الله إلى حيث العمل والنظام، والاتحاد والحهاد لأداء رسالة الدين، والتبشير بحياة فاضلة بين الناس، وصارت العربية هي لغة العالم الجديد، والقرآن دستور الحياة في هذه الرقعة الشاسعة من الأرض، والاسلام هو عقيدة الحماعات والطوائف والأفراد.

جاء الإسلام يبشر الجماعات والشعوب بحرباتها، ويدعو إلى أكرم ما في الحياة من مبادئ، وإلى أسمى ما تتطلع إليه الإنسانية من مُثَل وغايات وأهداف، ويشرع شرائع للسلام لم يشرعها من قبل ولا من بعد مذهتُ من المذاهب، ولا عقيدة من العقائد.

كفل ديننا الخالد الحريات، وهدم الفروق الظالمة بين الناس، وسوِّي بينهم في الحقوق والواجبات، وجعل الرئيس والمرءوس مسئولين عن أعمالهم، ووسَّع باب العدالة ؛ حتى لا تنتهى فيه عند حدّ، ولم يستثن من أحكامها إنسانًا و لاطائفة، ولم يقف في طريقها حتى اعتبارات الفتح والغلبة والسيادة، يقول عمر رضى الله عنه من وصيته للخليفة من بعده: «اجعل الناس عندك سواء: لا تبال على من وجب الحق، ثم لا تأخذك في الله لومةَ لائم، وإباك والأثرة والمحاياة فيما ولاك الله». (نثر الدرر ٢/ ٣٨).

### موقف الأسلام من الحريات:

وقد قرر الإسلام الحريات وحماها الاسلام في كتابه الحكيم، ولنشر الإسلام في الأرض دعا الإسلام إلى المساواة الكاملة سن الناس جميعًا: الصغير والكبير، والمحكوم والحاكم؛ والفقراء والأغنياء، وبين حميع الطبقات والجماعات، وهي مساواة لا تعرف معنى للعصبيات والأجناس والألوان، حتى لقد كان الخليفة عمر رضى الله عنه بمشى وعبده راكب، وولى رسول الله صلى الله عليه وسلم بلالا رضى الله عنه على المدينة وفيها سادة المسلمين من الأنصار والمهاجرين، وأبطل الإسلام التفاخر بالأحساب والأنساب والأموال، وجعل العمل وحده هو محور التفضيل والإكرام: « يُتَأَيُّ النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن ر وَأَنْثَىٰ وَجَعَلْنِكُمُ شَعُوبًا وَقِيأَهِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكُرُمُكُمْ عِندُ أَلِيَّهِ أَنْفُنكُم ﴾ [الحجرات: ١٣] ، ولذلك ألغي الإسلام الفوارق والامتيازات، ودعا إلى عدالة اجتماعية حكيمة مبنية على الأخوة والتكافل العام بين الأفراد والجماعات، عدالة أساسها التحرر الوجداني والضمير البشري الحي والتشريع الإسلامي المحكم. ويقرر الإسلام أن أصل الناس واحد، وأنهم إخوة في الإنسانية، وأن علاقات الأمم بعضها ببعض يجب أن تنبنى على السلام والمحبة والتعاون في الأرض، ولذلك حارب الاستعمار والاستغلال والطغيان والفساد، وحرم شنّ الحرب للسيطرة والنفوذ والسلطان، ودعا إلى الرحمة والخير، والإيثار والإخاء، والمحبة بين الناس، وحطم الشرك والوثنية حتى لا يستعبد أحد أحدًا في الأرض، وهدم عروش الطغيان والحيروت، واعترف يحقوق الفرد الأساسية، ورعى حقه في العيش وفي الأمان الاجتماعي، وفي المنزلة الأدبية، حتى لا يوجد شيء يعكر أسباب السلام بين الناس.

والإسلام كذلك دين يرتكز على أصول قوية، ودعامات ومبادئ مثلى، فهو يؤمن بروح التسامح والحربة الاحتماعية، وحربة الرأي

للأفراد والجماعات، وبالحرية الاقتصادية التي تهدف إلى تحقيق الرفاهية للناس كافة، والتي تؤدي التزاماتها كذلك للفقراء وللمجتمع والدولة، ثم هي تحارب كل لون من ألوان التمييز بين الناس، طالما كانت كل هذه الحريات في ظل أصول هذا الدين الحنيف. أصول الإسلام تراعي أحوال البشر؛

فقد أقام الإسلام أصوله على قواعد مثلى، دعامتها العمل والتعاطف والتكافل، والمحبة بين الناس، والإيثار والتضحية، وتقديم مصلحة الجماعة على مصلحة الفرد، ومساعدة كل محتاج، لا يدع لذي الم الما، ولا لذي حاجة حاجة، ولا لذي كربة كربة، تكافل يرعاه الله ورسوله وشريعته، ويدعو إليه الضمير الإنساني.

وهو من الناحية الاقتصادية ينزع إلى مقاومة الاستغلال في مختلف الوانه، ومن الناحية السياسية يدعو إلى الشورى والإخاء بين الناس، ومن الناحية الاجتماعية يقاوم الفقر، ويجعل الغنى وظيفة اجتماعية تُناط به حقوق والتزامات.

ومن حيث الوسائل ينكر الثورة والتمرد وصراع الطبقات، ويحرص على الأمن والسلام بين الناس، ولا يجعل الملكية وسيلة للامتياز والتفاوت بين الناس، وغايتها إشاعة الخير والرفاهية بين بني البشر عامة، وحماية حقوق الإنسان والعامل والمرأة، وتقرير التأمين الاجتماعي للفقراء والمعوزين، وفرض الزكاة عبادة يخصص إنفاقها لمحاربة الفقر وسد حاجة المنكوبين من الناس، وحرّم الربا والاستغلال والاحتكار في شتى صوره، ورفع شأن العامل وفتح أبواب العمل أمامه، وحض على العمل وعلى إيجاده للعاطلين؛ بما يشرعه للإسلام من نظم اقتصادية سليمة، كالمزارعة والمساقاة والمضاربة، والشركة والإجارة، وعقد العمل وسوى ذلك.

ومن ثُم حرم ديننا الترف، وأوصى بالصدقة والإحسان، وفرض نفقة الأقارب المحتاجين على

ذويهم من الأثرياء أو القادرين على الكسب، وشرع نظام الوصية والقرض والوديعة، والإعارة والهبة، وفريضة الميراث، وأوصى بالتكافل الاجتماعي بين المسلمين عامة.

وهكذا نجد أصول الإسلام ومقومات شريعته ودعائم ميراثه الروحي، تنزع نحو حماية الحريات وإشاعة السلام والخير بين الناس، وتجعل من هذه الأصول الكريمة أساسا لحضارة إسلامية مشرقة، ومدنية روحية مزدهرة، قامت ونمت وترعرعت في الأرض، واجتمعت عليها الأمم والشعوب متعاونة متحدة يسودها العدل والأمن والطمأنينة، والنور والعلم؛ والإخلاص لله ولرسالة الاسلام السامية.

فأين هذا من صنع الحضارات المادية السائدة في عالم اليوم، ومن آثام المدنية الغربية المجللة بالخزي والعار والكراهية على أرض الشرق؟! أين هذه الأصول السمحة العالية الكريمة من الأصول التي تبنى عليها دول الغرب سياستها التي تهدم صروح الحرية والسلام في كل مكان؟!

إن الإنسان الذي يعيش اليوم في غمار مدنية القرن الحادي والعشرين لأولى به أن يرجع إلى حياة الغابة من أن يعيش في ظلال القلق والخوف والطغيان والدماء.

وإن المدنية التي ترفرف على شعوب العالم الأن لحري بها أن تنكس الأعلام خزيًا وحياءً من أن تنسب إلى المدنية الفاضلة، وإشفاقًا من أن توزن بمدنية المسلمين التي شملت العالم كله حقبًا من الزمن، فشمله الخير والنور والسلام، وسعدت بها أمم كانت ترسف في قيود الطغاة، فاستعادت كانت ترسف في قيود الطغاة، فاستعادت حريتها، وعاشت تكافح من أجل رفاهية البشر وتقدمهم، ونشر رسالة الله والإسلام بين الناس. وللحديث بقية إن شاء الله، وصحيه أجمعين .

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نىي بعده .

أما بعد فقد وردت إلينا هذه الأسئلة ونستعين بالله عز وجل في الجواب عنها:

۱- يسأل سائل عن صحة حديث: «أمرت يقرية تأكل كل القرى، وهي يثرب، وهي المدينة، تنفى الناس كما ينفى الكبر خيث الحديد». وما معناه؟

والجواب بحول الملك الوهاب: أن هذا الحديث صحيح.

أخرجه البخاري (۱۸۷۱)، ومسلم (٤٨٨/١٣٨٢)، والنسائي في «الكبري» (٤٧٤٧، (۱۱۳۳۰)، وأحمد (۲۳۷/۲)، واسن حيان (٣٧١٥)، والطحاوي في «المشكل» (٣٧١٥) ٣٣٣)، والبزار (ج٢/ق ١/١٦١)، والجندي في «فضائل المدينة» (٢٢)، والخطيب في «الفقيه والمتفقه» (١٠٤/١)، والبغوي في «شرح السنة» (٣٢٠/٧)، عن مالك بن أنس، وهو في «الموطأ» .(°/\\\\\)

وأخرجه مسلم (١٠٠٦/٢) وأحمد (٢٤٧/٢)، والحميدي (١١٥٢)، والجندي في «فضائل المدينة» (١٩) عن سفيان بن عيينة.

وأخرجه مسلم أيضا عن عبد الوهاب الثقفي.

وأخرجه أحمد (٣٨٤/٢) عن حماد بن سلمة. وأخرجه أبو يعلى (٦٣٧٤)، والطحاوي في «المشكل» (٣٣٢/٢ - ٣٣٣)، عن عمرو بن الحارث كلهم عن يحيى بن سعيد الأنصاري، قال: سمعت سعيد بن يسار، قال سمعت أبا هريرة فذكره مرفوعًا.

أما معناه: فقال البغوى في «شيرح السنة» (۳۲۰/۳ - ۳۲۰): «قوله: «تأكل القرى» أي: يُجلب إليها طعام القرى، فهي تأكلها، وأراد ما يحصل من الفتوح على أيديهم، ويصيبون من الغنائم، وأضاف الأكل إلى القرية، والمراد أهلها، كما قال تعالى: «يَأْكُلُنَ مَا فَدَّمْتُمْ لَأَنَّ » [يوسف: ٤٨]، فأضاف الأكل إلى السنن، والمراد أهل زمانها.

وقال أبو حاتم -يعنى: ابن حبان-: هذا



العدد ٥٠٦ السنة الثالثة والأربعون

Upload by: altawhedmag.com

تمثيل مراده أن الإسلام ابتداؤه في المدينة، ثم يغلب سائر القرى، ويعلو سائر الملل، فكأنها أتت عليها، وسُميت القرية قرية لاجتماع الناس فيها، من: قريت الماء في الحوض أي: جمعته. ورُوي أن عمر بن عبد العزيز حين خرج من المدينة، التقت إليها فبكى، ثم قال: يا مزاحم أتخشى أن نكون ممن نفت المدينة؟!

# ٢- ويسال سائل عن حديث: «إن الميت إذا وُضع في قبره سَمِعَ خَفْق نعالهم إذا تفرقوا».

قلت: هذا حديث صحيح.

أخرجه البخاري (۲۳۲/۳)، ومسلم (۲۰۳/۱۷ - نـووی)، والنسائی فی «الصغرى» (۹۲/۶، ۹۷ – ۹۸)، وأبو داود (٣٢٣١)، وأحمد (٣٣٣/٣)، والبيهقي (۸۰/٤)، وابن حزم في «المحلي» (١٣٧/٥)، والبغوى في «تفسيره» (٣٤/٣)، عن سعيد بن أبى عروبة. وأخرجه مسلم والنسائي في «الصغرى» (٩٦/٤، ٩٧ - ٩٨)، وفي «الكبرى» (۲۱۱۷)، وأحمد (۱۲٦/۳)، وعبد بن حميد في «مسنده» (١١٧٨)، عن شيبان بن عبد الرحمن، كلاهما عن قتادة عن أنس «أنه حدثهم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إن العبد إذا وُضع في قبره، وتولى عنه أصحابه، وإنه ليسمع قرع نعالهم، أتاه ملكان فيُقعدانه فيقولان: ما كنت تقول في هذا الرجل؟ لمحمد صلى الله عليه وسلم ، فأما المؤمن فيقول: أشهد أنه عيد الله ورسوله، فيقال له: انظر إلى مقعدك من النار قد أبدلك الله به مقعدًا من الجنة، فيراهما جميعًا»، وقال قتادة: وذكر لنا أنه يُفسح له في قبره. ثم رجع إلى حديث أنس قال: «وأما المنافق والكافر فيُقال له: ما كنت تقول في هذا الرجل؟ فيقول: لا أدرى، كنت أقول ما يقوله الناس. فيقال: لا دريت ولا تليت، ويُضرب بمطارق من حديد ضربة، فيسمعها من يليه غير الثقلين» هذا لفظ العذاري.

### ٣- ويسال سائل عن حديث: «اللهم اقضِ عنا الدين، وأغننا من الفقر».

قلت: هذا حديث صحيح.

أخرجه مسلم (۳۱/۱۷ - ۳۷ نووی) والترمذي (٣٤٨١)، وابن أبي شبيبة (٢٩٣٤٣)، والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٥٢)، 🏘 من طريق الأعمش، عن أبي صالح عن أبي هريرة، قال: أتت فاطمة رضي الله عنها إلى النبي صلى الله عليه وسلم تسأله خادما، فقال لها: «اللهم رب السماوات السبع، ورب الأرض ورب العرش العظيم، رينا ورب كل شيء، فالق الحب والنوى، ومنزل التوراة والانحيل والفرقان، نعوذ يك من شير كل شيء أنت آخذ بناصيته، اللهم أنت الأول فليس قبلك شبيء، وأنت الآخر فليس بعدك 禒 شيىء، وأنت الظاهر فليس فوقك شيء، وأنت الماطن فليس دونك شيء، اقض عنا الدين وأغننا من الفقر». وأخرجه مسلم وأبو داود (٥٠٥١)، والترمذي (٣٤٠٠)، عن خالد الطحان، عن سهيل، عن أبيه، عن أبي هريرة قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم 🎎 يأمرنا إذا أخذنا مضجعنا أن نقول... وذكر

وأخرجه مسلم، والنسائي في «عمل اليوم 🎇 والليلة»، وابن السنى في «عمل اليوم 🛞 والليلة» وابن حبان (٥٥١٢)، والبيهقي في «الأسماء» (ص٢٩٤)، والبغوي في «تفسیره» (٤ م ۲۹۳)، عن جریر بن عبد الحميد. وأخرجه أحمد (٥٣٦/٢)، وابن أبي شيية (٢٩٣١٣)، وعيدالغني المقدسي في كتاب «الترغيب في الدعاء» (٩٩)، عن حماد بن سلمة. وأخرجه البخاري في «الأدب المفرد» (۱۲۱۲)، وأبو داود (٥٠٥١)، وأحمد (٣٨١/٢)، عن وهيب بن خالد، وأخرجه ابن ماجة (٣٨٧٣)، والطبراني في «الدعاء» (٢٦١) عن عبد العزيز بن مختار، والحاكم (١/١٥)، عن يوسف بن عبد الرحمن؛ كلهم عن سهيل بن أبى صالح، عن أبيه عن أبي هريرة. وله عندهم ألفاظ.



## نزول عیسی ابن مریم علیه السلام فی آخر الزمان (۱)

لماذا اختص الله عيسى عليه السلام بالنزول في آخر الزمان؟

### عبد الرزاق السيد عيد

الحمد لله مالك الملك، مدبر الأمر، يفعل ما يشاء ويختار، والصلاة والسلام على النبي المختار، وعلى آله وأصحابه الأبرار، وبعد:

فقد يتساءل البعض لماذا ينزل عيسي عليه السلام دون غيره من الأنساء في آخر الزمان؟ وأردت بالإحابة عن هذا السؤال مدخلا للحديث عن نزول عيسى عليه السلام في آخر الزمان، هذا الحدث الذي تنتظره الأمم الثلاث؛ البهود، والنصاري، والمسلمون، واتفقت الأمم الثلاث على نزوله وسنشير إن شاء الله فيما سياتي إلى وجوه الاتفاق والاختلاف، والصواب والخطأ، والحق والباطل في ذلك، فقضية نزول عيسى ابن مريم ليست فقط عُلمًا من أشراط الساعة بل لها علاقة وثبقة بالواقع الذي نعيشه، وبالصراع القائم الآن في العالم وفي المنطقة التي اصطلحوا على تسميتها بـ «الشرق الأوسط»، ويمستقبل الصراع فيها، بل لما يحدث في العالم بأسره من أحداث مهمة بين يدي الساعة، وفي حسم الصراع القائم بين الحق والباطل والأمن والسلام، والتمكين لدين الله في الأرض.

وكل هذه الموضوعات سنتحدث عنها تباعًا؛ من خلال حديثنا عن عيسى عليه السلام ونزوله

إلى الأرض، وأدلة نزوله من الكتاب والسنة، والرد على المشككين، ومن توقيت نزوله ومكان نزوله وصفة نزوله وأعماله ودعوته، وغير ذلك مما يتعلق بهذه القضية المهمة.

ونستعين بالله ونبدأ بالإجابة عن السؤال الذي طرحناه: لماذا عيسى بالذات من دون الأنبياء سينزل في آخر الزمان؟

أقول وبالله التوفيق: إن الله سبحانه وتعالى جعل في عيسى عليه السلام وأمه آية للعالمين، قال الله تعالى: «وَالَّيِّ أَحْمَنَتْ فَرْجَهَا فَنَعَمْنَا فِيهِا مِن رُّوحِنَا وَحَمَلْنَهَا وَآيِنَهَا عَلَيْهَا فَنَعَمْنَا فِيهَا مِن رُّوحِنَا وَحَمَلْنَهَا وَآيِنَهَا عَلَيْهَا فَنَعَمْنَا فِيهَا مِن رُّوحِنَا وَحَمَلْنَهَا وَآيِنَهَا عَلَيْهَا فَيْنَهُمَا إِلَى رَبُوعَ فَالِ سبحانه: «وَحَمَلَنُهُ الله وقال سبحانه: «وَحَمَلَنُهُ عَلَيْهُ وَمُعْيِنٍ» [الأنبياء: ١٩]، وقال الله تعالى: «وَلِنَجْمَلُهُ عَلَيْهُ الله وَعَلَيْهِ الله وَلَيْمُ مَلَّهُ عَلَيْهِ الله وَمُعْيِنٍ» [مريم: ٢١]، للنَّاسِ وَرَحْمَةٌ مِنَا وَكَالُ أَمْراً مُقَضِيبًا» [مريم: ٢١]، وهكذا اقتضت حكمة العليم الحكيم أن يجعل في عيسى عليه السلام آية تدل على طلاقة قدرته، وأنه سبحانه وتعالى يفعل ما يشاء وقتما يشاء وكيفما شاء.

### اختلاف أهل الكتاب في ولادته ورسالته

جعل الله في ولادة سبحانه ولادة عيسى من أم بغير أب آية، وجعل من حديثه في المهد آية، وجعل في رعايته لأمه وحفظه- سبحانه- لها،

وربطه على قلبها والدفاع عنها آية، وجعل في مبعث عيسى آية، وفي حياته ودعوته آيات؛ من إحياء الموتى لإبراء المرضى، والإخبار بما يأكلون وما يدخرون، وإخبارهم ببعض الغيوب، وتبشير بمحمد صلى الله عليه وسلم، إلى غير ذلك.

ثم جعل في رفعه إليه أية، وكذلك في إنزاله أخر الزمان آية، لكن حال الناس مع آيات الله مختلف؛ فمنهم من يهتدي بها وينال بها رحمة ربه، ومنهم من يُعرض عنها وما أكثرهم!! قال الله تعالى: « وَمَا أَكْثُمُ النّاسِ وَلَوْ حَرَضَتَ بِمُوْمِينَ» [يوسف: ١٠٣]، وقال سبحانه: « وَكَأْنِن مِّنْ مَايَةٍ فِي السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ » [بوسف: ١٠٥].

وهذه الآيات جاءت في أعقاب الحديث عن عيسي عليه السلام، وكونه عبد الله ورسوله وداعيًا إلى توحيده، لكن قومه اختلفوا في شأنه اختلافًا كبيرًا:

 - فطائفة كفرت به، واتهموا أمه عليها السلام بالزنى، واتهموا عيسى بالسحر، وكفروا بنبوته ورسالته وهم اليهود.

وقسم أمن به وهم النصارى، ولكنهم أيضًا اختلفوا في شأنه على أقسام، قال ابن كثير رحمه الله في تفسير قوله تعالى: « فَأَخْلَفُ الْأَحْرَابُ مِنْ سِيْمِ» [مريم: ٣٧] قال: «أي اختلف قول أهل الكتاب في عيسى بعد بيان أمره ووضوح حاله، وأنه عبد الله ورسوله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، فصممت طائفة منهم وهم جمهور اليهود - عليهم لعائن الله - على أنه ولد زانية، وقالوا كلامه سحر، وقالت طائفة أخرى: إنما تكلم الله، وقال أخرون: بل هو ابن الله، وقال أخرون: بل هو ابن الله، وقال أخرون: بل هو عبد الله ورسوله، وهذا قول الحق الذي هو عبد الله ورسوله، وهذا قول الحق الذي أرشد الله إليه المؤمنين». اهـ.

فاليهود كفروا كفرًا واضحًا بعيسى واتهموا أمه عليها السلام، والنصارى ضلوا ضلالاً بعيدًا بقولهم هو إله أو ابن الله، تعالى الله عن ذلك

علوًا كبيرًا.

### اختلافهم في رفعه إلى الله وقتله:

### الحكمة من نزول عيسي عليه السلام في آخر الزمان

قال ابن كثير رحمه الله: هذا إسناده صحيح إلى ابن عباس، ورواه النسائي عن أبي كريب عن أبي معاوية بنحوه، وكذا ذكره غير واحد من السلف. اه. من «تفسير ابن كثير».(هذا الحديث يتكلم عن العقيدة في بشريته وليس عن الرفع)

فما من نبي كثر الاختلاف حوله في حياته، وقبل موته مثل عيسى عليه السلام، فمن هنا-والله أعلم- نتلمس الحكمة من نزوله في الأسباب الآتية:

أولها: رد أباطيل اليهود والنصارى في أمر مولده، فالرد على اليهود في براءة أمه مما اتهموها به وهي منه براء، وفي كفرهم بعيسى وهو عبد الله ورسوله. وفي قولهم: إنهم قتلوه «رَمَا فَنَلُونُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شَيّة هُمُّ» [النساء: ١٥٧].

والرد على النصارى في افترائهم عليه وقولهم إنه الله أو ابن الله أو ثالث ثلاثة، أنه حين ينزل يكون من أهم أعماله: كسر الصليب وقتل الخنزير. روى البخاري في صحيحه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «والذي نفس بيده ليوشكن أن ينزل فيكم ابن مريم حكمًا عدلاً فيكسر الصليب، ويقتل الخنزير ويضع الجزية...» الحديث.

وكسر الصليب إشارة إلى فساد عقيدة النصارى التي تقوم على عقيدة الصلب، وقتل الخنزير إشارة إلى فساد شريعتهم التي استحلوا فيها ما حرَّم الله.

وللحديث بقية إن شاء الله.



### الزبير بن العوام: حواري رسول الله صلى الله عليه وسلم

الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي خَلَقَ كُلُّ شَيْءٍ فَقَدُرَهُ تَقْدِيرًا، والصلاة والسلام على نبينا محمد، الذي أرسله ربه هادياً ومبشراً ونذيراً، وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منبراً.



صلاح نجيب الدق

لأبي نعيم الأصفهاني ج ١ص ٨٩). زوجات الزبير واولاده:

تزوج الزبير ست نسوة، ورزقه الله تعالى من الأولاد عشرين: من الذكور: أحد عشر، ومن الإناث: تسع، وهم:

عبد الله وعروة والمنذر وعاصم والمهاجر وخديجة الكبرى وأم الحسن وعائشة وأمهم أسماء بنت أبي بكر الصديق وخالد وعمرو وحبيبة وسوْدة وهند وأمهم أم خالد وهي أمة بنت خالد بن سعيد بن العاص بن أمية ومصعب وحمزة ورملة وأمهم الرباب بنت أنيف بن عبيد بن مصاد بن كعب بن عليم بن جناب من كلب وعبيدة وجعفر وأمهما زينب وهي أم جعفر بنت مرثد بن عمرو بن وأمهما زينب وهي أم جعفر بنت مرثد بن سعد بن مالك بن ضبيعة بن قيس بن ثعلبة وزينب وأمها أم كلثوم بنت عقبة بن أبي معيط وخديجة الصغرى وأمها الحلال بنت قيس بن نوفل بن جابر بن شجنة وأمها الحلال بنت قيس بن نوفل بن جابر بن شجنة بن أسامة بن مالك بن نصر بن قعين من بني أسد. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج٣ص ٧٤).

قال عروة بن الزبير: قال الزبير بن العوام: إن طلحة بن عبيد الله التيمي يُسمي بنيه باسماء الانبياء وقد علم أن لا نبي بعد محمد، وإني أسمي بنيع باسماء الشهداء لعلمهم أن يستشهدوا. فسمى عبد الله بعبد الله بن جحش والمنذر بالمنذر بن عمرو وعروة بعروة بن مسعود وحمزة بحمزة بن عبد المطلب وجعفراً بجعفر بن أبي طالب ومصعب بمصعب بن عمير وعبيدة بعبيدة بن الحارث بمصعب بن عمير وعبيدة بعبيدة بن الحارث وخالداً بخالد بن سعيد وعمراً بعمرو بن سعيد بن العاص قتل يوم اليرموك. (الطبقات الكبرى لابن سعد جسم ٧٤)

أما بعد: فإن الزبير بن العوام، هـ و حواري رسول الله صلى الله عليه وسلم. وهو احد اصحاب نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، الذين قال مدحهم الله عليه وسلم، الذين قال مدحهم الله تعالى في كتابه العزيز قائلاً: « وَمَا لَكُو أَلَّا لُنْفِقُوا فِي سَيِيلِ الله وَلَّهِ مِيْرُ ثُنَّ اللّهِ عَلَيْ مَنْ أَلْكُونَ وَالْأَرْضُ لَا يَسْتَوَى مِنكُمْ مَنْ أَفْقُوا مِن مَنْ اللّهِ مَن مَنِلِ الْفَيْحِ وَقَائلُ أَوْلَتِكَ أَعْظُمُ مُرْمِهُ مِن اللّهِ مَن مَن اللّه عَلى والله عليه وسلم بالجنه، من أجل ندك أحببت العطرة، وتاريخه المشرق المجيد، لعلنا نسير على الله طورة، وتاريخه المشرق المجيد، لعلنا نسير على ضوئه فنسعد في الدنيا و الآخرة. فأقبول وبالله التوفيق:

### اسم الزبير ونسيه:

الزبير بن العوام بن خُويلد بن اسد بن عبد العُنى بن قصي بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي القرشي الأسدي.

### كنيته: أبو عبد الله.

أمه: صفية بنت عبد المطلب، عمة رسول الله صلى الله عليه وسلم فهو ابن عمة رسول الله، وابن أخي خديجة بنت خويلد زوج النبي صلى الله عليه وسلم. (أسد الغابة لابن الأثيرج٢ص ١٠٢).

قال عروة بن الزبير: كان الزبير طوياً تخط رجلاه الأرض إذا ركب الدابة، وكانت أمه صفية تضربه ضرباً شديداً وهو يتيم، فقيل لها: قَتَلْته، أَهْلَكْته، فقالت: إنما أَضْرِبُه لكي يَدبُّ × وَيجرً الجَيشَ ذا الجلَبْ. (سير أعلام النبلاء للذهبي ١ص٥٤).

### إسلام الزبير بن العوام:

أسلم الزبير بن العوام وهو ابن ست عشرة سنة. كان عم الزبير يعلق الزبير ويدخن عليه النار، وهو يقول له: ارجع إلى دين الآباء والأجداد، فيقول الزبير: لا أكفر أبدا. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج٣ص ٧٥) (حلية الأولياء

### علم الرسر بن العوام:

روى الزيدر ثمانية وثلاثون حديثاً، منها في " الصحيحين " حديثان، وانفرد البخاري يسبعة أحاديث. (سير أعلام النبلاء للذهبي ج اص ٦٧).

قال عبد الله بن الزيسر: قلت للزيسر ما لي لا أسمعك تحدث عن رسول الله صلى الله عليه وسلمكما يحدث فلان وفلان؟ قال أما إني لم أفارقه أسلمت ولكني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول من كذب على فليتدوأ مقعدا من النار. (الطبقات الكبرى لابن سعدج ٣ص ٧٩).

### مناقب الزيير بن العوام:

(١) عَنْ حَادِرِ بْنِ عَدْدِ اللهِ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قال قيال رسيول الله صلى الله عليه وسيلم يؤم الْأَحْدُوابِ: مَنْ يَأْتِدِنَا مِخْدِرِ الْقُوْدِ: فَقَالَ الرِّخِيْرُ: أَنَا. ثُـمُ قَالَ: مَنْ مَأْتِدِنَا بِحُبُرِ اللَّقِوْمِ؟ فَقَالَ الرِّبَيْرُ: أَنَا. ثُمُّ قَالَ: مَنْ يَأْتِينَا مِحْيَرَ الْقُوْمِ؟ فَقَالَ الرِّبَيْرُ: أَنَا. ثُمُّ قَالَ: إِنْ لَكُلُ نُدِيٍّ حُوَارِي وَإِنْ حُوارِي الزِّنْفِرُ. (البخاري حَدَيثُ: ١٣٠ (٤) والْحُوارِيُّ هُـو: المؤيد - الناصر -المخلص في كل شيء.

(٢) عن هشام بن عروة أن غلاماً مر بعيد الله ين عمر فسيئل من هو؟ فقال: ابن حواري رسول الله صلى الله عليه وسلم. فقال ابن عمر إن كنت من ولد الزيدر، و إلا فلا. قال: فسُئلُ: هل كان أحدُ تُقالُ له حواري رسول الله صلى الله عليه وسلم غير الزيير؟ قال: لا أعلمه. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج٣ص

(٣) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَـلَمَ كَانَ عَلَى حَرَاء(اسم جِيل) هُوَ وَأَيُو يَكُر وَعُمَرُ وَعُثْمَانَ وَعَلَيٌ وَطَلَحَةً وَالزَّنِيْرُ فَتَحَرَّكَتُ الصَّحْرَةُ فَقَالَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اهْدَأَ فَمَا عَلَيْكَ إِلَّا نَسِيٌّ أَوْ صِدِّنِقَ أَوْ شُهِيدٌ. (مسلم حديث:٢٤١٨).

(٤) عَنْ عُرْوَةَ بْنِ الْزِّينِرِ عَنْ عَائِشَـةَ رَضَىَ اللَّهُ عَنْهَا «الذينَ اسْتَجَابُوا للهُ وَالرُّسُولِ مِنْ مَعْدِ مَا لصابهم القرح للذين أحسنوا منهم واتقوا أحر عَظِيمُ» قالتُ لَعُرُوة مَا انْسَ أَحْتَى كَانَ أَسَوَ اكَ مِنْهُمْ الرِّيْدُرُ وَأَنُو يَكُرِ لِمَا أَصَابَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وُسَـلَمُ مَا أَصَــأَتَ يَوْمَ أَحُد وَانْصُرَفَ عَنْهُ المُسْرِكُونَ خَافَ أَنْ يَرْجِعُوا قَالَ مَنْ يَذْهَبُ فَي إِثْرِهِمْ فَائِتَدَبَ منْهُمْ سَـ بْعُونَ رَجُلًا قَالَ كَانَ فِيهِـ مْ أَبُو بَكَّر وَالزَّبَيْرُ. (البخاري حديث:٤٠٧٧)

(٥) كان الزيير بن العوام أحد السيتة، أصحاب الشيوري، الذين توفي عنهم النبي صلى الله عليه وسلم، وهو عنهم راض. قال عمر بن الخطاب: والله

لودت أنى خرجت منها كفافاً، لا على، ولا لي وأن صحية رسيول الله صلى الله عليه وسلم سلمت لي، ولو أن لي طلاع الأرض ذهبا الفتديت به من هُوْل المطلع، وقد حعلتها شوري في عثمان وعلى وطلحة و الزيسر و عبد الرحمن بين عوف وسيعد. (تاريخ الخلفاء للسيوطي ص ١٢٦).

### رغبة عثمان بن عفان في استخلاف الزبير:

عَنْ عَنْدِ اللَّهِ بْنِ الزِّينْرِ قَالَ أَخْتُرَنِي مَرْوَانَ بْنُ الْحَكُم قَالَ: أَصَابَ عُثْمَانَ بْنَ عَفَانَ رُعَافَ شَدِيدٌ سَنَة الرُّعَافُ حَتَّى حَيْسَهُ عَنْ الْحَجِّ وَأَوْضَى فَرَخُلُ عَلَيْهِ رَحُلُ مِنْ قُرَيْشِ قَالَ اسْتَخْلَفْ قَالَ وَقَالُوهُ قَالَ نُعَمْقَالَ وَمَنْ فَسَكُتَ قُدُخُلَ عَلَيْهِ رَحُلُ آخَرُ أَحْسَمُهُ الْحَارِثَ فُقَالَ اسْتَخْلَفْ فَقَالَ عُثْمَانُ وَقَالُوا فَقَالَ نَعَمُ قَالَ وَمَنْ هُو فُسَكُتَ قَالَ فَلَعَلَّهُمْ قَالُوا الزِّيثِرُ قَالَ: نَعَمْ قَالَ: أَمَـا وَ الَّذِي نَفْسِي بِنَدِهِ إِنَّهُ لَحُبْرُهُمْ مَـا غَلَمْتُ وَ إِنْ كَانَ لَأَحَدُّهُمْ إِلَى رَسُبُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ. (البخاري حديث:٣٧١٧)

### ير الزيير بن العوام بأبناء الصحابة:

قال هشيام بن عروة: أوضى إلى الزيير سيعة من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم منهم: عثمان وعيد الرحمن بن عوف والمقداد وابن مسعود وغيرهم. وكان بحفظ على أو لادهم مالهم وينفق عليهم من ماله. (أسد الغابة لابن الأثبرج٢ص ١٠٥).

### رهد الربيرين العوام:

(١) قال سعيد بن عبد العزيز: كان للزبير بن العوام ألف مملوك يؤدون إليه الخراج فكان يقسمه كل لعلية ثيم يقوم إلى منزله وليس معه منه شييء. (حلية الأولياء لأبي نعيم الأصفهاني ج اص ٩٠).

(٢) باع الزمور دارا له يستمائة ألف، فقيل له يا أبا عبد الله غُعِنْتُ (خسيرت) قال: كلا. والله لتعلمن أنسى لم أغبن(أخسس) هي في سبيل الله. (صفة الصفوة لابن الجوزي جاص ٣٤٤:٣٤٣).

### حهاد الربير بن العوام:

هاجر الزيدرين العوام إلى أرض الحشية الهجرتين جميعا، ثم إلى المدينة، ولم يتضلف عن غزوة غزاها رسول الله صلى الله عليه وسلم

قال عروة بن الزبير:كانت على الزبير عمامة صفراء معتجراً بها يوم بدر فقال النبي صلى الله عليه وسلم: إن الملائكة نزلت على سيماء (علامة) الزيدر. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج٣ص ٧٦).

(١) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الزَّبَيْرِ قَالَ:كُنْتُ يَوْمَ الْأَحْرَابِ جُعلْتُ أَنَّا وَعُمَّرُ بْنُ أَبِي سَلَمَةً فِي النَّسَاءَ فَيْظُرْتُ فَإِذَا أَنَا بِالزِّبِيْرِ عَلَى فُرِّسِهِ يَخْتَلُفَ إِلَى بَنَى قَرَيْظَةُ

مُرَّتَ يْنِ أَوْ ثُلَاثًا فَلَمًا رَحَعْتُ، قُلْتُ: يَا أَبَت رَأَيْتُكُ
تَخْتُل فُ. قَالَ: أَوَ هَلْ رَأَيْتني يَا بُنَيْ؛ قُلْتُ: نَعْمْ.
قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلِّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:
مَنْ يَاْت بَنِي قُرِيْظَةَ فَيَاْتِيني بِخَبْرِهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:
فَلَمَّا رَجَعْتُ جَمَعَ لِي رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ
وَسَلَّمَ أَبُويْهِ فَقَالَ: فِدَاك أَبِي وَأُمَّي. (البخاري وَسَلَّمَ أَبُويْهُمْ. (البخاري حديث: ٣٧٣، ومسلم حديث: ٢٤١٦).

(٢) عَنْ عُرْوَةَ بِنِ الرَّبَيْنِ أَنَّ أَصْحَابَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالُوا لَلزَّدِيْرِ يَوْمَ الْيَرْمُوكِ: اَلَا تَشْدُرُ تِهِجَمَ على العدو ) فَنَشُدَ مَعَكَ، فَحَمَلَ عَلَيْهِمْ(علي جيش الروم) فَضَربُوهُ ضَرْبَوهُ ضَرْبَتْيْنِ عَلَى عَاتِقَه بِيْنَهُمَا ضَرْبَةٌ ضُربَها يَوْمَ بَدْر. قَالَ عُرْوَةً فَكُنْتُ أَذْخِلُ أَصَابِعي فِي تَلْكُ الضَّرِيَاتِ ٱلْعَبُ وَأَنَا صَغِيرُ. (البخاري حديث: ٣٧٢١).

(٣) عَنْ هِشَامٍ نُن غُرُوةُ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: قَالَ الزُبَيْرُ:لقيتُ يَوْمَ بَدْرٌ عُبَيْدَةً بْنُ سَعِيدَ بْنِ الْعَاصِ وَهُـوَ مُدَجِّجٌ (مُغطِّي بِالسِلاحِ) لا يُـرَى منْـهُ إلَّا عَيْنَاهُ وَهُو يُكُنِّي أَبُو ذَاتِ الْكُرِشُ فَقَالُ أَنَا أَيُو ذات الكرش فحَمَّلتُ عُلَيْهِ بِالْغَيْرَةِ (وَهِيَ الْحَرِّيَةِ) فَطِعَنْتُ أَهُ فَكَى عَيْنَه فَمَاتَ قَالَ هُشَيَامٌ فَأَخْبِرْتُ أَنْ الزُّبَيْرَ قَالَ لَقَدْ وَضَعْتُ رِجْلي عَلَيْه ثُمُّ تَمَطَّأْتُ فَكَانَ الجهْدَ أَنْ نَرْعُتُهَا وَقَدَّ انْتُنِّي طَرَفَاهَا قَالَ عُرْوَةُ فُسَـالَهُ إِيَّاهَا رَسُـولَ اللَّهَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَعْطِاهُ فَلَمَّا قَبِضَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ أَحْدُهَا ثُمُّ طَلَّبَهَا أَنُو بَكُرِ فَأَعْطَاهُ فَلَمَّا قَبِضَ أَنُو بَكُر سَـالَهَا إِيَّاهُ عُمَرُ فَأَعْظَاهُ إِيَّاهَا فَلَمَّا قَبَضَ عُمَـنُ أَحْدُهَـا ثُمُّ طَلْبَهَـا عُثْمَانُ مِنَّهُ فَأَعْطَـاهُ النَّاهَا فَلَمَّا قَتِلَ عُثْمَانُ وَقَعَتْ عَنْدُ آلَ عَلَـيٌّ فَطَلَبَهَا عَبْدُ اللَّهُ بْنُ الزَّبِيْدِ فَكَانَتْ عَنْدَهُ دَتِّي قَتْلَ (البخاري حدیث: ۲۹۹۸).

قال سعيد بن المسيب: أول مَن سَلَ سيفاً في سبيل الله الزبير بن العوام(وكان عمره اثنتا عشرة سنة)، بينما هو بمكة إذ سمع صوتاً أن النبي صلى الله عليه وسلم قد قُتل، فخرج و في يده السيف صلتا فتلقاه النبي صلى الله عليه وسلم فقال له: مالك يا زبير قال: سمعت أنك قد قُتلت. قال: فما كنت صانعاً قال: أردت والله أن أستعرض أهل مكة. قال فدعا له النبي صلى الله عليه وسلم. (صفة الصفوة فدعا له النبي صلى الله عليه وسلم. (صفة الصفوة البرن الجوزي ج اص ٣٤٦).

قال عمرو بن مصعب بن الزبير: قاتل الزبير مع رسـول اللـه صلى اللـه عليه. وسـلم وهو ابن اثنتي عشـرة سـنة فكان يحمل على القوم. (صفة الصفوة لابن الحوزي ج١ص ٣٤٦).

### موقف الزبير في حروب الفتنة:

قال عبد الرحمان بن أبي ليلى: انصرف الزبير يوم الجمل عن علي بن أبي طالب، فلقيه النب عبد الله فقال: جُبنا جبنا قال: يا بني قد علم الناس أني لست بجبان ولكن ذكرني علي شيئاً سمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم فحلفت أن لا أقاتله. فقال: دونك غلامك فلانا فقد أعطيت به عشرين ألفا كفارة عن يمينك. قال: فولى الزبير وهو يقول:

قُرْكُ الأمورِ التي أخشي عواقبَها في الله احْسَنُ في الدنيا وفي الدّين (حلية الأولياء لأبي نعيم الأصفهاني ج اص

### استشهاد الزيير بن العوام:

عن عكرمة عن ابن عباس أنه أتى الزبير فقال: أين صفية بنت عبد المطلب حيث تقاتل بسيفك علي بن أبي طالب بن عبد المطلب؟ قال: فرجع الزبير فلقيه عمرو بن جرموز فقتله، واجتز رأسه وذهب به إلى علي بن أبي طالب ورأى أن ذلك يحصل له به حظوة عنده فاستأذن فقال علي: لا تأذنوا له، فإني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "بشر قاتل ابن صفية بالنار"

وأخذ علي بن أبي طالب سيف الزبير وقال: سيف والله طلمًا جلا به عن وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم الكرب. وقال علي بن أبي طالب: إني لأرجو أن أكون أنا وطلحة والزبير من الذين قال الله في حقهم (وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ عِلَّ إِخْونَا عَلَى سُدُورِهِم مِّنْ عِلَّ الْخُونَا عَلَى سُدُورِهِم مِّنْ عِلَّ الْحَجر: ٤٧).

قال موسى بن طلحة قال: كان علي، والزبير، وطلحة، وسعد، عذار عام واحد.(يعني ولدوا في سنة واحدة).(سير أعلام النبلاء للذهبي ج اص٤٤).

دُفنَ الزبير، رحمه الله - بوادي السباع. وجلس عليِّ بن أبي طالب يبكي عليه هو وأصحابه. تُوفي الزبير سنة ست وثلاثين من الهجرة. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج ٣ص: ٨٤:٨١) (البداية والنهاية لابن كثير ج٢٦١:٢٦٠).

نسأل الله تعالى أن يجمعنا به في الفردوس الأعلى من الجنة، بحبنا له، وإن لـم نعمل بمثل عمله.

وصلى اللهُ وسلم على نبينا محمد، وعلى آله، وصحبه، والتابعينَ لهم بإحسان إُلى يوم الدين.



صفر ۱٤٣٥ هـ

إِمَّا مُلْقُنُّ عِنْدُكُ ٱلْكِيرُ

واللطف والطاعة.

ومن برهما: النفقة عليهما إذا احتاجا؛ لقوله عز وجل: (وصاحبة على الدُنيا مَعْرُوفًا) (لقمان: ١٥)، عز وجل: (وَالْكِلْدَيْنِ احْسَنَا) (الإسراء: ٢٣). ومن برهما: توقيرهما واحترامهما، عن هشام بن عروة عن أبيه – أو عن غيره أن أبا هريرة رضي الله عنه أبصر رجلين فقال الأحدهما: "ما هذا منك؟" فقال: أبى، فقال له: "لا تسمّه باسمه، ولا تجلس قبله ".(صحيح الأدب المفرد رقم: ٣٧)

ومن برهما: دعوتهما إلى الله عز وجل، كما في حديث أبي هريرة وأمه . [انظر صحيح مسلم (٢٤٩١)].

ومن برهما: الصلاة عليهما، والاستغفار لهما، وإنفاذ عهدهما معدهما.

عن محمد بن سيرين قلل: "كنا عند أبي هريرة ليلة، قال: اللهم اغفر الأبي هريرة والأمي، ولمن استغفر لهما. قال محمد: فنحن نستغفر لهما حتى ندخل في دعوة أبي هريرة".(أتمنى أن توثق فمن الناقل عن ابن سيرين؟)

ومن برهما: صلة أهل ودهما. ففي "الصحيح "عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: " إن من أبر البر: صلة أهل ود أبيه بعد أن يولي". [مسلم (٢٥٥٢)].

ومن برهما: قضاء دَيْنهما، والحج عَنهما، والوفاء بنذرهما.

عن ابن عباس قال: "أمرت امرأة سنان بن سلمة الجهني أن يسال رسول الله صلى الله عليه وسلم أن أمها ماتت ولم تحج، أيجزئ عن أمها أن تحج عنها؟ قال: "نعم، لو كان على أمها دين فقضته عنها، ألم يجزئ عنها؟ فلتحج عن أمها" [أخرجه أحمد (٢٠١٢)، والنسائي (٣٢٢٣)، وصححه الألباني في "صحيح سنن النسائي" (٣٤٧٠)].

قال تعالى: «يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَقُوا رَيَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِنْوَ وَخَلَقَ مِنْهَا رَوْجَهَا وَثَنَّ مِنْهَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاتُهُ وَاتَعُوا اللهَ الَّذِي تَسَاتَهُونَ بِدِ، وَالْأَرْجَامُ » (الفسناء: ١).

أي: اتقوا الله بطاعتكم إياه، واتقوا الأرحام أن تقطعوها، ولكن بروها وصلوها.

وعن أبى هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن الله خلق الخلق

عن أبى شريع العدوي أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه، جائزته يوم وليلة، والضيافة ثلاثة أيام، فما بعد ذلك فهو صدقة،

ولا يحل له أن يثوي عنده حتى يحرجه". [البخاري (١٨٦) ومعظم (٤٧، ٤٨)].

البخاري (١٨٦٠) ومسطم (٤٧، ٤٨)]. قال ابن بطال: " سُئل عنه مالك؛ فقال: يُكرمه ويُتحقه يومًا وليلة. وثلاثة أيام ضيافة. قلت: واختلفوا؛ هل الثلاث غيرها أو بعض منها؛ فقال أبو عبيد: " يتكلف له في اليوم الأول بالبر والإلطاف، وفي الثاني والثالث يقدم له ما حضره، ولا يزيده على عادته، ثم يعطيه ما يجوز به يومًا وليلة، وتسمى الجيزة، وهي قدر ما يجوز به المسافر من منهل إلى منهل، ومنه الحديث الإخر: " أجيزوا الوفد بنحو مما كنت أجيزهم". [أخرجه البخاري (٣٠٧٣)].

### ٤- أداب الجوار:

عن أبى شريح الخزاعي العدوي عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: " من كان يؤمن بالله واليوم الأخر فليحسن إلى جاره، ومن كان يؤمن بالله واليوم الأخر فليكرم ضيفه، ومن كان يؤمن الله واليوم الأخر فليقل خيرًا أو ليصمت ".[متفق عليه].

قوله: "من كان يؤمن بالله واليوم الآخر" المقصود المبالغة في إتيان هذه الأفعال كما تقول لولدك: إن كنت ابني فاطعني؛ تحريضًا له على الطاعة، وتخصيص اليوم الآخر بالذكر؛ لأن رجاء الثواب والعقاب كله راجع إلى الإيمان باليوم الآخر، ومن لا يعتقده لا يرتدع عن شر ولا يقدم على خير، وتكريره

للاهتمام والاعتناء بكل خصلة.

وقوله: " فليحسن إلى جاره" والإحسان إليه أن يعينه على ما يحتاج إليه ويدفع عنه السوء ويخصه بالنيل لئلا يستحق الوعيد والويل، وقال النبي صلى الله عليه وسلم في رواية: فلا يؤذ جاره"، والأذى بغير حق محرم على كل أحد لكن في حق الجار أشد تحريما، وفي الحديث: " فليكرم ضيفه"، والإكرام بطلاقة الوجه، والكلام الطيب، والإطعام، وقد فسر عطاء الخراساني حق الجار بالإعانة | وَيَعْفَظُواْ فَرُوجَهُمْ ذَالِكَ أَنْكَى لَمُمْ إِنَّ ٱللَّهَ خَيرًا بِمَا يَصْنَعُونَ » والإقراض والعيادة، والتعزية، والتهنئة، واتباع الجنائز، وألا تستطيل عليه في البناء حتى تحرمه من الربح والشمس مثلا" [فضل الله الصمد في توضيح الأدب المفرد (١/١٩) لفضل الله الجيلاني].

٥- أداب طلب العلم:

- ينبغي لطالب العلم أن يستحضر نية الإخلاص في الطلب؛ فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "من تعلم علمًا مما يُبتغي يه وحه الله لا يطليه إلا ليصيب يه عرض الدنيا لم يحد عرف الحنة يوم القيامة". [رواه أحمد (٨٢٥٢)، وأبو داود (٣٦٦٤) وصححه الألباني].

- وينبغي له أن يطلب العلم النافع، وهو علم الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة، فلا يطلب علم الكلام والفلسفة، ولا ما ضرره أكثر من نفعه.

- وينبغي له أن يختار من يتعلم منه، ولا يتعلم إلا ممن ظهرت دبانته، واشتهرت صبانته.

- وينبغى له أن ينظر إلى معلمه بعين الاحترام والتوقير، فإن هذا أقرب إلى الانتفاع به، قال الربيع: "ما احترأت أن أشرب الماء والشافعي ىنظر إلى هيية له".

- وينبغى له أن يتجنب الأسباب الشاغلة عن التحصيل إلا سبنًا لا يد منه للحاجة فالعلم لا بعطيك بعضه حتى تعطيه كلك.

- وينتغى له ألا يرفع صوته رفعًا بليغًا من غير حاحة، ولا يضحك ولا يكثر الكلام من غير حاحة، ولا بعيث بيده، ولا يلتفت يمينا ولا شمالا من غير حاحة.

- ومن ذلك أن يدخل على شيخه في صورة طيعة، متطهرًا ملتزمًا بالآداب الشرعية الظاهرة

والخفية؛ كالتنظيف بإزالة الأوساخ ونتف الإبط وإزالة الروائح الكريهة. وتسريح اللحية والتطيب.

- ومن ذلك أن يعمل بما يتعلمه، قال بعضهم: "بهتف العلم بالعمل؛ فإن أجابه وإلا ارتحل"، ومن العمل بالعلم: تعليمه، والله الموفق للطاعات والهادى ولأعلى الدرجات.

٦- أداب النظر:

قال تعالى: «قُل لِلمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَرِهِمْ (النور: ۳۰).

وقد أمر الله عز وجل بغض البصر وصيانة الفرج، وقرن بينهما في معرض الأمر وبدأ بالغض لأن العين رائد للقلب كما قيل:

ألم تر أن العين للقلب رائد

#### فما تألف العينان فالقلب ألف

وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: " كُتب على ابن أدم نصيبه من الزنا، مدرك ذلك لا محالة؛ فالعينان زناهما النظر، والأذنان زناهما الاستماع، واللسان زناه الكِلام، واليد زناها البطش، والرَّجل زناها الخُطي، والقلب يهوى ويتمنى، ويصدق ذلك الفرج ويكذبه". [البخاري (٦٢٤٣، ٦٦١٢) ومسلم (۲۲۵۷)].

وعن جرير رضى الله عنه قال:" سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن نظر الفجأة فقال: "اصرف يصرك" [مسلم (٢١٥٩)].

قال النووى: " ومعنى نظر الفجأة أن يقع يصره على الأحنيية من غير قصد؛ فلا إثم عليه أن يصرف بصره في الحال، فإن صرف في الحال فلا إثم عليه، وإن استدام النظر أثم لهذا الحديث، فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمره بصرف بصره مع قوله تعالى: (قُلْ للمُؤْمِنِينَ يَغَضُوا مِنْ أَنْصَارِهُمْ) [شرح النووي على صحيح مسلم .[(144/12)

وتتأكد هذه الآداب الشرعية مع كثرة تيرج النساء، وقلة حيائهن؛ فالواجب على المسلم أن يحرص على سلامة قليه، ورضا ربه بغض يصره، فالنظر سهم مسموم من سهام إيليس، نسأل الله السلامة والعافية، وللحديث بقية إن شاء الله.







**Upload by: altawhedmag.com** 

العدد ١٠٥ السنة الثالثة والأربعون

القاعدة: أن الممنوع شرعًا يُباح عند الحاجة الشديدة، وهي الضرورة، والضرورة: معناها

الوصول إلى حد الهلاك أو مقاربته. أولاً: أدلة القاعدة:

القاعدة لها أدلة كثيرة (وإن لم تكن نصًا خاصًا فيها) دلت على أن للمضطر حكمًا يخالف غيره، وأنه يباح له ما لا يباح لغيره ومن ذلك:

1- قوله تعالى: «فَمَنِ أَضْطُرَ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلاَ إِنَّمَ عَلَيْهِ إِنَّ أَللَهُ عَلْمُؤَرِّ رَحِيعً » [البقرة: ١٧٣].

٧- قوله تعالى: «فَمِن أَضْطُلُرَ فِي غَنْمَكَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفِ
 لَإِثْمِ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ تَحِيدٌ» [المائدة: ٣].

" - قوله تعالى: «وَفَدْ فَصَلَ لَكُمْ مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا اَضَّ مَّ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا اَضَّطُرِرْنُدُ إِلَيْتُ وَلِيَّ إِلَيْنَا اللَّهِ الْمُوْآبِهِم بِغَيْرِ عِلْمِ إِلَّ الْمُفَارِنِينَ الْمُؤْمَنِينَ اللَّهُ اللهُ ال

قُولله تعالى: «قُل لا آجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَى عُكرَمًا عَلَى طَاعِدِ يَطْعَمُهُ إِلاَ أَن يَكُونَ مَيْسَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوطًا أَوْ لَحْمَ مُعْرَدًا أَوْ لَحْمَ اللّهِ عَلَى طَاعِدِ عَلِيْ اللّهِ عِدْ أَوْ لَحْمَ الْحَلُولُ لِغَيْرِ اللّهِ عِدْ فَمَنِ الضَّطَرَ عَبْرَ بَاغِ وَلَا عَادِ فَإِنَّ رَبَّكَ عَفُورٌ رَحِيدُ الله المنافِق الأيات بان التلبس [الانعام: ١٤٥]. فافادت الأيات بان التلبس بحالة المضرورة ببيح المحرم شرعًا.

ومن السنة: حديث جابر بن سمرة رضي الله عنه: أن رجلاً نزل الحرة ومعه أهله وولده، فقال رجل: إن ناقة لي ضلت فإن وجدتها فأمسكها فوجدها فلم يجد صاحبها، فمرضت، فقالت امرأته: انحرها: فأبي، فنفقت (ماتت)، فقالت: السلخها حتى نقدد (نقطع) شحمها ولحمها ونأكله. فقال: حتى أسأل رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأتاه فسأله، فقال: فكلوها. قال: فجاء صاحبها فأخبره الخبر. فقال: هلا كنت نحرتها؟ قال: استحييت منك. (صحيح سنن نحرتها؟ قال: استحييت منك. (صحيح سنن أبي داوود)، وفي الحديث دليل علي جواز إكل المنتظر نبل الأوظار ١٩٣/٨).

ثانيا: عموم الأدلة ألتي تدل على يسر الشريعة أصلاً، وعلى التخفيف عند وجود العذر الطارئ، ومن ذلك: قوله تعالى: «بُرِيدُ الله بِحَهُ السُّرَ» [البقرة: ١٨٥]. وقوله السُّرَ وَلا بُرِيدُ مِحَهُ السُّرَ» [البقرة: ١٨٥]. وقوله جل وعلا: «وما جعل عَلَكُمُ في اللين من حرج » [الحج: ٨٧] وقوله سبحانه: «وَإِن كُنُمُ مَنْ الفَايِطِ أَوْ لَنُسَنُمُ النِّياةَ فَلَمْ عَبِدُوا مِن لَكُمُ مَنْ الفَايطِ أَوْ لَنُسَنُمُ النِّياةَ فَلَمْ عَبِدُوا مِن الفَايطِ أَوْ لَنُسَنُمُ النِّياةَ فَلَمْ عَبِدُوا مَنْ الفَايطِ أَوْ لَنُسْنُمُ النِّياةَ فَلَمْ عَبِدُوا مَنْ الفَايلِةُ عَلَيْهِ المُوعِ كثيرة أَهمية القاعدة: قاعدة عظيمة لها فروع كثيرة بُستياح بها الحرام لعسر احتمال المكلف عسرًا

يورد عليه من الضرر ما لا يقدر عليه، وفهم هذه القاعدة يحتاج إلى تصور قدر الضررين: الضرر الوارد عليك، وضرر الوقوع في الحرام، وهذا يحتاج إلى تأمل، فأي الجانبين كان أرجح، فالحكم له من أمثلة ذلك:

إنسان وقعت عليه غرامة مالية، وهو مخير بين السداد وبين السجن، فنظر فلم يجد من يقرضه ولا سبيل للسداد إلا أن يقترض بالربا، فلا شك أن ضرر السجن أكبر، فمخالطة المجرمين قد تؤثر على دينه ويخشى على زوجته وذريته، إلى غير ذلك من أضرار. فهذا مضطر أن يقترض بالربا عملاً بالقاعدة "الضرورات تبيح المحظورات".

٧- لو اشرف شخص على الهلاك جوعًا، ولم يجد إلا طعامًا محرمًا كالميثة، فإن المشرع جوز له الأكل منها؛ دفعًا لضرورة هلاكه التي هي أشد عند الله من أكل الميتة.

۲- لو صال (اعتدى) إنسان أو حيوان على شخص، ولم يكن له دفعه إلا بقتله، فإنه يشرع له ذلك، لكن لا يلجأ إلى القتل ابتداءً وإنما يدفع أذاه عنه بالتدرج.

قبود على هذه القاعدة:

قيدت القاعدة بقيود وقواعد أخرى: منها قاعدة: "
الضرورة تقدر بقدرها "، فلا يُباح للمضطر إلا بقدر ما يدفع عنه الضرورة، ومن قيودها: ألا تنقضي الضرورة عن المحظور، بمعنى أنه لا بد أن يكون البقاء على حالة الضرورة أشد من الإقدام على الأمر المحرم، حتى يمكن إعمال هذه القاعدة. فلو كانت حالة الضرورة مساوية في الشدة لحالة الإقدام على الأمر للحرم، فإن المضرورة حينئذ لا تبح المحظور.

مثل: لو هُدد شخصُ بالقتل على أن يقتل شخصًا معصومًا، فإنه لا يجوز له الإقدام على القتل لدفع حالة الضرورة المتمثلة في قتله هو؛ لأن نفسه لبست أولى من نفس من عقدم على قتله.

ومن بباب أولى إن كانت حالة الضرورة أنقص في الشدة من حالة الإقدام على الأمر المحرم فلا يجوز ارتكاب المحظور. مثل: لو هدد شخص بأخذ ماله إن لم يقتل شخصًا معصومًا، فلا يجوز له الإقدام على القتل، بدعوى أنه مضطر، فليست هذه حالة اضطرار.

- فالحاصل أن عندنا ثلاث حالات؛ حالتان لا يجوز فيها إعمال القاعدة، وهما:

 أن تكون الضرورة أقل في الضرر من الوقوع في المحرم.

 أن تكون الضرورة مساوية في الضرر للوقوع في المحرم.

والحالة الثالثة هي التي يجوز فيها إعمال القاعدة، وهي أن تكون الضرورة أشد ضررًا من الإقدام على الأمر المحرم.

ومن قيود إعمال القاعدة أيضا: قاعدة" الاضطرار لا يُبطل حق الغير "، فيلزم من اضطر إلى أكل مال غدره أو إتلافه أو نحو ذلك ضمان ما أكله أو أتلفه. وهذه مسألة فيها تفصيل، لذا فإن ابن رجب ذكر تفصيل ذلك، فقال: القاعدة السادسة والعشرون: من أتلف شيئا لدفع أذاه له لم يضمنه، وإن أتلفه لدفع أذاه به ضمنه. وخرج على هذه القاعدة بعض الفروع الفقهية، منها: أنه لو صال (اعتدى) على الأدمى حيوان مملوك لغيره، ولم يكن له دفعه إلا تقتله، فقتله فإنه لا يضمنه، لأنه إنما أتلفه لدفع أذاه له، بينما لو قتل حيوانا مملوكا لغيره في مجاعة ليحيى بها نفسه، فإنه يضمنه، لأنه أتلفه ليدفع الأذى به. ومن ذلك لو أشرفت سفينة على الغرق، فألقى بعض من كان عليها متاع غيره ليخففها بدون إذنه، فإنه يضمن هذا المتاع، لأنه أتلفه لدفع الأذى به، لكن لو سقط عليه متاع غيره فخشى أن يهلكه فدفعه فوقع في الماء، فإنه في هذه الحالة لا يضمنه، لأنه أتلفه ليدفع الأذي له (انظر القواعد لابن رجب ص٣٦).

#### تطبيقات عملية في الجمع با بين الكلبات العامة والأدلة الخاصة،

ما بين الكليات العامة والأدلة الخاصة: نذكر أن الكليات العامة هي التي تحافظ على الضرورات الخمس، الحاجيات، التحسينيات، ونعنى بها الكليات النصية التي جاءت في القرأن وصحيح السنة كقوله تعالى: «إن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها وإذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل»، وقوله تعالى: «أوفوا بالعقود»، وكذلك الكليات الاستقرائية، التي يتوصل إليها عن طريق استقراء عدد من النصوص والأحكام الحزئية كمثل: المشقة تجلب التيسير، والضرورات تبيح المحظورات... أما الدليل الخاص (الدليل الجزئي) فهو الدليل الخاص بمسالة معينة، كآية الربا في تحريم الربا، وأنة المداينة في الأمر بها، وهكذا - فلابد للمجتهد، وهو بنظر في هذه الأدلة الخاصة من استحضار كلبات

الشريعة ومقاصدها العامة وقواعدها الجامعة، وأن يبني الحكم على هذه وتلك معًا، أي: الأدلة الكلية والأدلة الخاصة، وأن الشريعة كلها مبنية على قصد المحافظة على المراتب الثلاث، من الضروريات، والحاجيات، والتحسينيات... وأن هذه الكليات تقضي على كل جزئي تحتها؛ إذ ليس فوق هذه الكليات كلي تنتهي إليه، بل هي أصول الشريعة. فمن أخذ بنص خاص بل هي أصول الشريعة. فمن أخذ بنص خاص من أخذ بالكلي معرضًا عن نص خاص فقد من أخذ بالكلي معرضًا عن نص خاص فقد أخطأ، فلابد من اعتبارها في كل مسألة. (انظر الموافقات للشاطبي ٣٥-١٥).

#### اللنطبيق االأول: طواف االإفاضة للحائض:

من المعلوم أن طواف الإفاضة ركن من أركان الحج لا يتم الحج بدونه، وجمهور أهل العلم على أنه لا يجزئ بغير طهارة ولا يجبر بالدم وفي حديث عائشة رضي الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم دخل عليها وهي تبكي، فقال: أنفست؟ - يعني الحيضة - قالت: نعم، قال: إن هذا شيء كتبه الله على بنات آدم، فاقضي ما يقضيه الحاج، غير أن لا تطوفي بالبيت حتى تغتسلي. (متفق عليه)؛ فهذا دليل خاص في المسألة: أن الطهارة من الحيض شرط لصحة الطواف.

الافتراض: أن المرأة حاضت قبل أن تؤدي طواف الإفاضة، وأن رحلتها ستغادر إلى بلادها، ولا تستطيع أن تتخلف عن رحلتها، وقد لا تعود مرة أخرى إلى مكة، فماذا عساها أن تفعل؟

الفتوى: هنا لابد لنا أن نستحضر كليات الشريعة التي رفعت الحرج عن الناس، ولم تكلفهم ما لا يستطيعون. كقوله تعالى: «وما جعل عليكم في الدين من حرج» [الحج: ٧٠]. وقوله جل وعلا: «فَأَنْقُوا أَنَّهُ مَا الْسَطَعْمُ » [التغابن: ١٦] إلى غير ذلك من النصوص فهذه أمامها حالتان، وبكل قال فريق من أهل العلم.

الحالة الأولى: تطوف وهي حائض (مع التحفظ من نزول الدم)، وعليها دم بأن تذبح شاة، وتوزعها على فقراء الحرم، وهذا ما قاله أبو حنيفة وأصحابه، وأحمد في إحدى الروايتين عنه، وهي أنصهما عنه.

الحالة الثانية: تطوف وهي حائض، وليس عليها شيء، لأنه لا واجب مع العجز. (وهذا ما رجحه ابن القيم في إعلام الموقعين انظر ١٩/٣- ٣١). وبذلك أيضا أفتى شيخ الإسلام

ابن تيمية، فذكر أقوال العلماء في المسألة: ورجح طوافها وهي حائض ولا شيء عليها (انظر الفتاوي الكبري ٢/٣٤١- ٢٧٤)، فقال: فهذا الأمر دائر بين أن تطوف مع الحيض، وبين الضرر الذي بنافي الشريعة، فإن إلزامها بالمقام بمكة فيه خوف على نفسها ومالها، وفيه عجز عن الرحوع إلى أهلها، وإلزامها بالمقام بمكة مع عجزها عن ذلك وتضررها به، لا تأتى به في الشريعة (الفتاوي الكبري ١/٤٥٠). فنحن هنا لم نعرض الدليل الخاص في المسألة، وينقى التطهر من الحيض شرطا من شروط صحة طواف الإفاضة، لا يصح الطواف بدونه لكن مع وجود حالة اضطرار لا يستطاع دفعها،

فإننا راعينا الكليات العامة في الفتوى. االتنظيميق االتااتي: حد اللرتا:

قال الله تعالى: « ٱلزَّانِيُّةُ وَٱلزَّانِي فَأَجْلِدُواْ كُلِّي وَجِدٍ مِّنْهُمَّا مِأْنَةً جَلَدَةِ وَلَا تَأْخُذُكُم جِمَا رَأْفَةً في دينِ ٱللَّه إِن كُنْتُم ۚ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْبَوْمِ ٱلْآخِرِّ وَلَشَهَدُ عَذَابُهُمَا طَآلِفَةً مِنْ ٱلْمُؤْمِنِينَ » [النور: ٢]، وهذا هو حد من زنا لغير المحصن (الأعزب الذي لم يتزوج)، وأما من أحصن فقد جاء حده في السنة، ففي الحديث عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: إن الله بعث محمدًا صلى الله عليه وسلم بالحق، وأنزل عليه الكتاب فكان مما أنزل الله أنة الرحم، فقرأناها وعقلناها ووعنناها، رجم رسول الله ورجمنا بعده، فأخشى إن طال بالناس زمان، أن يقول قائل: والله ما نحد أبة الرحم في كتاب الله، فيضلوا يترك فريضة أنزلها الله، والرحم في كتاب الله حق على من زني، إذا أحصن، من الرحال والنساء، إذا قامت السنة، أو كان الحيل أو الاعتراف (متفق عليه).

(أنة الرحم هي قوله تعالى: الشيخ والشيخة اذا زنيا فارحموهما البتة، وهذه الآية نسخت تلاوة، ويقبت حكمًا، وهذا نوع من أنواع النسخ) (انظر دراسات في أصول الفقه للكاتب صد ١٥٠ - (179 -

وقد أمر النبي صلى الله عليه وسلم برجم ماعز والغامدية وغيرهما فهذه أدلة خاصة: أن الزاني يقام عليه الحد.

الافتراض: إن وقع أحدهم في الزنا وهو جاهل بالحكم، كأن يكون أعجميًا، أو نشأ في بادية ىعىدة، أو غير ذلك.

الفتوى: لا يد من استحضار كلية من كليات الشريعة وهي العذر بالجهل، وعدم المحاسبة قبل النذارة. والعذر بالحهل ثابت بالكتاب

والسنة وهو مقتضي حكمة الله تعالى، قال الله تعالى: « وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهَاكِي ٱلْفُرَىٰ حَتَّىٰ بَعْثَ فِي أُمْهَا رَسُولًا بِنَالُواْ عَلَيْهِمْ وَالْتِنَا»[ القصص ٥٩].

وقوله تعالى: « زُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةً بَعْدَ الرُّسُلُ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا » إلى غير ذلك من الأيات.

ومن أدلة السنة حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: إن , حلا كان قبلكم , غسبه (أعطاه) الله مالا فقال لبنيه لما حضر (حضرته الوفاة): أي أب كنت لكم؟ قاله ا: خير أب. قال: فإني لم أعمل خيرًا قط، فإذا مت فاحرقوني ثم اسحقوني ثم ذروني في ريح عاصف، ففعلوا، فجمعه الله، فقال: ما حملك؟ فقال: مخافتك، فتلقاه برحمته (متفق عليه).

فهذا الرحل شك في قدرة الله تعالى وفي إعادته إذا ذُرِّي في الربح، بل اعتقد أنه لا بُعاد، وهذا الفعل كفر باتفاق المسلمين، لكنه كان حاهلاً لا بعلم ذلك، لكنه كان بخشي الله تعالى، فعذره الله ىچهله وغفر له بخشبيته.

يقول السيوطي: كل من جهل تحريم شيء مما مشترك فيه غالب الناس لم يقبل إلا أن يكون قريب عهد بالإسلام، أو نشأ بنادية يخفى فيها مثل ذلك: كتحريم الزنا، والقتل والسرقة، والخمر والكلام في الصلاة والأكل في الصوم...(الأشياه والنظائر ٢٠٠/١). (كلام شديخ الإسلام أفضل ويكفي)

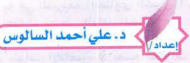
ويقول شيخ الإسلام:... فإن كان حاهلاً بعذر يجهله مثل أن يكون نشأ بمكان قوم لا يعرفون فيه شرائع الإسلام أو يكون حديث عهد بالإسلام أو نحو ذلك (الفتاوي الكبري ٢٠٦/٣).

لذا لما زنت امرأة نوبية في عهد عمر رضى الله عنه، وهي أعجمية لم تفقه، وتبين حملها وكانت ثبنًا فحيء بها إلى عمر رضى الله عنه فسألها فقالت: حبلت من مرعوش بدرهمين، فقال على وعدد الرحمن بن عوف رضى الله عنهما: قد وقع عليها الحد، وقال عثمان رضى الله عنه: أراها تستهل به كأنها لا تعلمه، وليس الحد إلا على من علمه، فقال: صدقت: ولم يرجمها عمر رضى الله عنه عاذرًا لها بالجهل. [قال الألباني: في إرواء الغليل سنده ضعيف ٣٤٢/٧، لكن له أسانيد أخرى صحيحة أخرجها عبد الرزاق في المصنف ٤٠٤/، ٤٠٤]، (فالحديث صحيح) وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمن.









التَّاجِرِ الآن يصعب عليه أن يعرف مقدار الزَّكاة إلاَّ إذا سال؛ لذلك نريد أن نلقي نظرةً سريعةً على هذه الأمور.

وقبل أن نبداً هذا نذكر بعض القواعد العامَّة في الزَّكاة: القاعدة الأولى:

هي أنَّ الرَّكاة تجب في المال الذي يملكه الإنسان، فمن الشروط تمام الملْكيَّة، ويقصد به تمام الملْكيَّة، ويقصد به تمام الملْك في التُصرُّف والمنفَعَة؛ لأن الملْك الحقيقي في الإسلام لله- سيحانه وتعالى-: «وَالْوَمْ مِن مَالِ أَلَّهِ اللَّبِي مَاتَكُمٌ » [النور: ٣٣]، فالمال ليس مالكم، وإنما مال الله تعالى، أما أنتم ف: «وَأَنفِقُوا مِنَا جَمَلَكُمُ أَسْتَخَلَفِينَ فِيةٍ» [الحديد: ٧]، فانتم مُستخلفون في هذا المال، ولذلك فأنتم تتصرُفون بحسب إرادة المالك الحقيقي، وهو الله سيحانه وتعالى.

المراد إذًا بتمام المُلْك: أنَّ الإنسان يستطيع أن يتصرَّف فيه، لأنَّ الإنسان إذا كان لا يملك المال فكيف يزكِّيه وهو لا يملكه؟ ولذلك وجدنا أنَّ المال الحرام لا زكاة فيه.

كيف لا يزكى؛ أيكون عند الإنسان مالُ حرامُ ولا يزكّيه؛

لا، ليس هكذا.. انظروا- مثلا- إلى أول آية كريمة نزلت في الربا: « وَمَا عَاتَيْتُم مِن رَبَّا لَيْرَبُواْ فَ المَّلِيا النَّاسِ فَلا يَرْبُواْ فَ النَّبِيلُ النَّاسِ فَلا يَرْبُواْ فَ النَّبِيلُ النَّاسِ فَلا يَرْبُواْ عِنْدُ اللَّهِ وَمَا عَالَيْتُم مِن زَكُوْ وَ ثُرِيدُونَ وَجَهُ اللَّهِ فَالْمَدِي الروم: ٣٩]. فالربا إذا يُقابل الزُكاة، هذا ضدُّ هذا. والمال الذي فيه ربا حرامُ لا يتطهر بالزُكاة: «خُذْ مِنْ أَمْرِكِمْ صَدَقَةً تُطْهُرُومْ وَثُرَكِمْ عَا السَّوبة: ١٠٣]، فالمال الحرام تُطُهُرُهُمْ وَثُرَكِمْ عَا السَّوبة: ١٠٣]، فالمال الحرام

بسم الله الرحمن الرحيم. الحمد لله نستعينه ونستهديه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور انفسنا ومن سنئات أعمالنا، مَنْ يَهْد الله فهو المُهْتَد، ومَنْ بُضْللْ فلن تجد له وليًا مرشدًا، والصَّلاة والسَّلام على سيَدنا رسول الله، وعلى آله وصَحْبه ومَنِ اهتدى بهَدْبه واتَّبع سنَّته إلى يوم الدَّين.

أمًا بعد فيا أيُّها الإخوة المسلمون: تعرفون الحديث المسهور الذي نتداوله: «بُنى الإسلام على خُمْس: شهادة أنْ لا إله إلا الله، وأنَّ محمَّدًا رسول الله، وإقام الصَّلاة، وإيتاء الزَّكاة، وصَوْم رمضان، وحَجُّ البيت مَن استطاع إليه سبيلاً»؛ فالرُّكن الثَّالث بعد الشهادَيِّن والصلاة: الزَّكاة، ويغير هذه العُمُد الخمسة لا يقوم الإسلام، ولا يُقبَل إسلام المرء بغير هذه الخمسة.

والزّكاة في عهد سيّدنا رسول الله صلّى الله عليه وسلّم كان المسلمون يؤدُّونها، وبعده أدّوها كذلك إلاَّ مَن ارتد وكانوا يعرفون كيف يؤدُّونها، كانوا يعرفون هذا لأنَّ الرَّسول صلّى يؤدُّونها، كانوا يعرفون هذا لأنَّ الرَّسول صلّى الله عليه وسلّم حدّد مقادير الزّكاة، وبين أنْ صبَتَها، والأشياء التي يمكن أنْ يكون فيها خطأ أمر بكتابتها؛ كرّكاة الماشية. فالأنصبة والمقادير قد يخطئ فيها المصدِّقون العاملون عليها، فأمر صلّى الله عليه وسلَّم بكتابتها. عليها، فأمر صلّى الله عليه وسلَّم بكتابتها. وفي عصرنا جدّت أمورٌ كثيرةً؛ فقد يريد الإنسان أن يُخرج الزّكاة احيانًا ولا يدري ماذا يعمل؟

فمثلاً: النُّقود الورقيَّة ما كانتْ موجودة في عهد الرُّسول- صلَّى الله عليه وسلَّم- والشُّركات المساهمة، والأسهم والسُّندات، وودائع البنوك، والتَّامين، وأشياءً كثيرة جدَّت في عصرنا.

لا يزكَّى ولا يتطهَّر ولا ينمو بالزَّكاة. مَنْ أخذ المال الحرام؛ لم تتطهَّر نفسه بالزَّكاة، ولذلك فإنَّ المال الحرام كلَّه لا يملكه الإنسان.

إذا جاءك مال حرام والعياذ بالله فلا تخلطه بمالك ولا تنتفع به مادمت مسلمًا، وإلا كان كلُ مالك خبيتًا؛ إنَّ الحرام إذا خالط الحلال أفسده، ليصبح الكلُّ خبيثًا.

فإذا جاء حرامً؛ فإنّه يُنفَق في الصّالح العام للمسلمين؛ كحالات فقر شديدٍ، أو حربٍ مشروعة، أو غير ذلك.

القاعدة الثانية:

هي: أنَّ الزِّكاة تجب في المال النَّامي، والمال النَّامي إمَّا أن يكون ناميًا بطبيعته أو أنَّ الإنسانِ يُنْميه، المال الذي يعتبر ناميًا بطبيعته هو الذَّهب والفَضَّة والنَّقود، فمَن استثمره زكَّاه، ومن لم يستَثْمرهُ وَجَبَ أن يزكِّيهُ أيْضًا، فلو أنَّ أحدًا كَنَزَ مالاً قلنا له: المال في الإسلام له وظيفته، وأنت خالفت الوظيفة، ومع هذا فإنَّ عليكَ أن تؤدِّي الزُّكاة؛ لذلك أمرْنا بأن نتاجِرَ في أموال اليتامي حتَّى لا تأكلها الصَّدقة.

والمال الذي ليس ناميًا بطبيعته مثل ماذا؟ مثلاً: بيتُ أَسْكُنُهُ، سيارةٌ أركبُها، متاعُ في البيت، آلاتُ أستخدمُها... كلُّ هذه الأشياء وما شابهها ليست معدَّة للتَّنمية، ما دامت ليست معدَّة للنَّماء فلا زكاة فيها.

تجارةً أُتاجِرُ فيها، بضائع عندي أُنميها، زرعٌ خرج من أرض؛ هذا نماءً للأرض، فالأصل هنا أنَّ الزَّكاة إِنْماً تَجِبُ في المال النَّامي.

القاعدة الثَّالثة:

هي أنَّ الرِّكاة تؤخَذ من الأغنياء فتُردُّ على الفقراء؛ فمَن الغنيُّ الذي تُؤخَذ منه الزَّكاة؟ ومَن الفقير الذي يَأْخُذِ الزِّكاة؟

الفقير: هو الذي لا يجد تمام كفايته، لا يجد المُسْكُن، لا يجد المُشْكُن، لا يجد المُشْكن، لا يجد المُشْرَب؛ بل إنه إذا أراد أن يتزوَّج لا يجد الزُّوْجة؛ لأنه لا يجد المال الذي يتزوَّج به، ومثل هذا يمكن أن يُساعَد بالزُّكاة.

انظروا إلى حديث الرَّسول- صلَّى الله عليه وسلَّم- الذي رواه أبو داود وسكت عنه هو والمنذري - يعني: أنهما لا يربان فيه ضعفًا-

ورواه الإمام أحمد بعدَّة طُرُق: «مَنْ وَلِيَ لنا عملاً وليس له مَسْكَنُ فليتَّخِذْ مسكنًا، وليس له زوجةُ فليتزوَّج، وليس له دَابَّةُ فليتَّخِذْ دابَّةً»، وفي رواية: «وليس له خادمٌ فليَتَّخذْ خَادمًا».

وفي رواية: «وليس له خادمٌ فليَتَخذُ خَادمًا». ما معنى هُذا؟ معنى هذا أنْ مَنْ وَلِيَ عملاً في الدُّولة المسلمة تَكْفُل له المُسْكَن، إمًّا أن يكون- كما يقول الفقهاء- الأجر الذي يأخذه يكفيه للمسكن، أو أنَّ الدُّولة تؤجر له مسكنًا وأجره يكفيه للرُّواج، أو الدُّولة تساعده على شيراء وسيلة الانتقال، وإذا كان عمله هذا عملاً لصالح المسلمين يشغله عن خدمته الخاصَّة فاحتاج إلى خادم فليتَّخذْ خادمًا؛ أي إنَّ العمل إذا كان يشغله عن خدمة نفسه؛ فعلى الدُّولة أن تاتيه بخادم يقوم بخدمة،

نَاخُذَ من هذا: أنَّ الإسلام يضمن للمسلم تمام الكفاية.

ولذلك فإنَّ مفهوم الزَّكاة ليس كما يظنُّ كثيرُ منَ النَّاس: أن نعطيَ لُقَيْمَات، أن نُعْطِيَ بعض الدَّراهم، مفهوم الزَّكاة في الإسلام هوَ:

أن نحارب الفقر.. أن نعطي ما يُغني.. أن نقلًا من عدد الفقراء.. أن نحول هذا الفقير الذي يستحقُّ الزَّكاة إلى غنيٌّ يعطي الزَّكاة فيما

وبذلك يتحوّل المجتمع المسلم من مجتمع فيه كثيرٌ من الفقراء إلى مجتمع فيه كثيرٌ من الأغنياء! ولهذا وجدنا المصدّقينُ في عهد سيدنا عمر بن عبدالعزيز - رضيَ الله عنه - أخذوا يبحثون عمن يستحقُ الزُّكاة فما وجدوا، فأخذ منادى أمير المؤمنين ينادى:

هل من ناكح فنزوِّجَه؟ هل من مَدينٍ فنسدً عنه دَيْنَه؟... وهكذا.

وبهذا المنهج الإسلاميّ الربّانيّ تحوّل المجتمع إلى مجتمع كلّه من الأغنياء؛ حتى إنهم أخذوا يبحثون عنُ فقير فما وجدوا.

ولذلك فإننا عندمًا نجد الفقراء، وعندما نسمع أن الآلاف بل آلاف الآلاف من المسلمين يموتون جوعًا في عصرنا، إنما يكون هذا لأن الأغنياء قد أكلوا أموالهم، وسيحاسبون يوم القيامة؛ فيعذبهم الله بها في نار جهذم.

فإنَّ هذا يعني أنَّ الملكيَّة تنتقل إلى المصارف الثمانية التي حدَّدها ربِّنا- عز وجل-: ﴿ إِنَّا ألصَّدَقَتُ لِلْفُقُرِّآءِ وَالْمُسَنِكِينِ وَالْمَحْمِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤلِفَةِ فْلُونَهُمْ وَفِي ٱلرَقَابِ وَٱلْفَدَرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَأَبْن أَلْسَبِيلَ» [التوبة: ٦٠]، فالمُلكيَّة تنتقل ممَّن عنده هذا المال إلى مَنْ يستحقّ الزَّكاة، ولكن شُحَّت نفسُ ذاك الرجل المسكين ومات ولم يُخرج زكاةً، وهو الأن يعذب بها في قبره، وسيعذبُ بها في جهنم، ولا ندري مَنْ جاء بعده: أين أنفق هذه الأموال الطَّائلة؛ ربما ينفقها في حرام فيزداد

الإسلام: إذا أعطيتم فأغنوا، إذا وجدتُ إنسانا يمكن أن يتحوّل إلى فقير محتاج يسأل الناس؛ فأعظه ما يصبح به غنيًا.

يكفيه في اليوم لا يسأل الناس.

#### القاعدة الرّابعة

وهي- أيها الإضوة- مهمّة للغاية: وهي أنّ الضريبة لا تغنى عن الزكاة؛ فالضرائب- من حيث الأسياب ومن حيث المصارف- تختلف عن الزَّكاة؛ لأنَّ الزَّكاة حُدِّدَت في أموال معيِّنة، والمصارف الثمانية حدِّدها ربِّنا- عزَّ وجلَّ- في كتابه، فالصَّدقات لا تخرج عن هذه المصارف الثمانية، أمَّا الضرائب؛ فإنَّ الدُّولة قد تفرضها لإنشاء مستشفى يعالج فيها الغنى والفقير؛ فهل تكون هذه زكاة؟! أتكون زكاةً والغنيُّ يعالَج فيها؟ وإذا كانت الدولة تريد ضرائب لإنشاء

إَنْنَا هِنَا نَرْجُو أَنْ نَدْرُكُ مِفْهُومِ الزَّكَاةَ فَي

ولكن مع هذا نجد فرقا بين مَنْ يستحق الزكاة وبين من يطلب الزكاة، فهذا الذي نعطيه ما يكفيه حُوْلَه أو ما يكفيه دهره ليس معناه أنّ من حقّه أن يسأل الناس.. لا، ليس معناه هذا، وإلا كذًا نذهب إلى أنَّ الإسلام يساعد على التسوّل. لا، ليس معناه أنّ واحدًا عنده- مثلا- ما يكفيه عشرة أشهر فيقول: لله؛ لأني ليس عندي إلا ما يكفى عشرة أشبهر فقط، أريدُ شبهرَيْن، أو على الرَّأي الآخر: أريدُ باقيَ الدِّهر. مَنْ كان عنده غداؤه وعشاؤه فلا يسأل الناس، ومَنْ مَلك ما

طريق؛ فليس هذا من المصارف الثمانية.

أحيانًا الزَّكاة لا تكفي حاجات الدُّولة- كما

يحدث في أعوام الشدّة- فهنا من حق الدُّولة أن تفرض ضرائب فوق هذا. إذن؛ الضرائب شيءً والزكاة شيءً آخر، فيينهما فروق كثيرة.

ومن الأسئلة التي كثيرًا ما توجُّه إلينا: أنا موظف في منظمة كذا، وتأخذ مني (٥٪) من الرَّاتِب. هل أعتبرُ هذا من الزِّكاة؟

نقول له: لا يا أخي، هذه ضريبة، هذه ليست زكاة، والزَّكاة عبادةً، ولذلك يُشترَط فيها النيَّة: فأنت إذا دفعت أموالاً ثم تقول - مثلاً-: أحسب هذا من الزِّكاة فأنت مخطئ؛ لأنك لم تُنُو الزِّكاة، فلا تُحْسَبِ هذه الضَريبة من الزَّكاة.

القاعدة الخامسة:

أنَّه لا ثنَّى في الصَّدَقَة؛ بمعنى أنَّ المال لا يزكَّى في الحول الواحد أكثر من مرّة، ولا يزكي مرتين بسيبين مختلفين؛ فتاحر الماشية- مثلا- لا يزكي زكاة ماشية وزكاة تجارة في الماشية ذاتها، ولكن ما دامت للتجارة أصبحت كسائر عروض التَجارة؛ فإنه يُخرج زكاة تجارة، أي (٥, ٢٪) من قيمتها، ولا يُخرج عنها زكاة الماشية. فيمكن إذن الجمع بين الزكاة والضريبة، ولكن لا يُحْمَع بين زكاتين في مال واحد.

القاعدة السّادسة:

أنَّ الزِّكاة متَّى وجبتْ فلا تسقط بالتَّقادم، فمَنْ وَجَبَتِ الزَّكَاةِ فِي مالهِ ولم يَخْرِجُهَا لِأَكْثَرِ مِن حَوْل؛ فإنَّ ذمَّته لا تبرأ إلا بإخراج كل ما وَجَبَ

ونختم الحديث عن القواعد العامة بمسألة تتعلق بالدولة والفرد، فمن المعلوم أن الدولة المسلمة من وظائفها جمع الزَّكاة، وإنفاقها في مصارفها، ولكن إذا لم تُقم الدُّولة بهذا الواجب فلا تسقط الزكاة عن المكلف.

وفي عصرنا نرى أن معظم الدول لا تحمع الزكاة، وفرق جوهري بين الدولة في الإسلام والدولة العصريَّة؛ الدُّولة العصريَّة عندما تُنشنا تُنشنئ القانون، ولذلك فإنّ الإنسان إذا لم يكن في دولة عصريَّة فإنه لا ينفذ القانون، أمَّا الدُّولة المسلمة إنما تنشأ بعد أن جاء القانون، فما قانون الدُّولة المسلمة؛ إنَّه حُكَّمُ اللَّه في الكتاب والسنَّة، وحكم الله موحودٌ قبل أن توحد الدُّولة. وفرق آخر بين الدولة المسلمة والدولة العصرية: وهو أن الإنسان في الدولة العصرية ينفذ القانون ما دام في الدولة، والرقيب عليه هو الدولة، وأجهزة الدولة، الفرد في الدولة المسلمة ينفذ القانون سواء وُجدت الدولة أم لم توجد، أنفذت الدولة القانون الإسلامي الرقابة هنا في الدولة أم لم تُنفذ، أراقبت الدولة أم لم تُراقب؛ لأن من ناحية، ومراقبة الله عز وجل وهي الأهم من رقابة الدولة، وبذلك نستطيع أن نفسر: لماذا لم يكن فساد عصرنا موجوداً في الدولة الأولة الإسلامية سابقًا؛

زكاة النقود الورقية:

هذه قواعد عامَّة نرجو أن نفهمها بالنسبة للزُّكاة، ونبداً في الزُّكاة بزكاة النُّقود الورقيَّة: النقود الورقيَّة عصر النقود الورقيَّة لم تكن موجودة في عصر الرَّسول – صلَّى الله عليه وسلَّم – ففي عصر التشريع كانت النقود الموجودة من الدُهبوهي الدُنانير – أو من الفضّة – وهي الدُراهم – والرئسول – صلَّى الله عليه وسلَّم – حدَّد النَّصاب والمقدار؛ فالنَّصاب: مائتا درهم من الفضّة، ونصاب الدُهب عشرون دينار دهبيًا. النقود بعد هذه تطورت إلى أن وصلت إلى ما وصلت إليه الأن، فكيف نحسب النصاب في عصرنا؟ وما مقدار الزُّكاة الآن؟

مقدار الزُّكاة حُدِّدَ أيام الرَّسول- صلَّى الله عليه وسلَّم- وهو (٥, ٢٪)؛ أي: ربع الغُشْر، ولكن كيف تعرف أنَّ الرِّيالاتِ أو الجنيهات التي معنا الآن وصلت إلى النصاب؛

بالبحث وُجدَ أَنَّ عشرين دينارًا ذهبيًا تَزِنُ خمسة وثمانين جرامًا من الذّهب، وأنَّ مائتَي درهم من الفضّة تَزنُ خمسة وتسعين جرامًا من الفضّة، فعُرضَ علَى مجمع البحوث موضوع النّصاب: كيف نحدده بالنسبة للعملة الورقيّة الآن؟ فقال: نحدًد النّصاب بالذّهب؛ لأنه أكثر ثباتًا، فما بلغت قيمته عشرين مثقالاً ذهبيًا وَحَيَثُ فيه الزّكاة.

فلو أنَّ معى ريالات أو جنيهات ؛ كيف

أحسب الزِّكاة وأعرف النَّصاب؟ أنظرُ إلى ما سعْر الذَّهب: كم ثمن الجرام؟ ثم أنظرُ إلى ما معي: هل أستطيع بهذا المبلغ الذي معي أن أشتري (٨٥) جرامًا من الذَّهب؟ إذا وصل إلى هذا المقدر؛ فقد أصبحتَ من الأغنياء، ووَجَبَت الزَّكاة على هذه النقود. بعد ذلك نترك الذَهب وننظر إلى ما معي؟ كم ريالاً معي؟ الألف نُخرج منه خمسة وعشرين، خمسة آلاف نخرج منه خمسة وغشرين، وهكذا، فأنا أحسبُ ما معي من الجنيهات – أو أي عملة من العملات وأخرج عنها (٥,٢٪)؛ هذه زكاة النقود.

زكاة الذهب:

أما الذهب الآن: فنصابه هو النصاب السابق بلا خلاف، ولكنَّ الذَّهب الآن نراه في أيَّ شيء؟ كنَّا نجده في النُقود، والآن لا توجد نقود نهبيّة، نراه الآن في حُليِّ النَّساء كما كان، وحديثًا أيضًا نراه في حُليِّ أناس ينتسبون إلى الرِّحال، أشكالهم أشكال رجال، ولكنهم يتشبّهون بالنِّساء؛ فلعنهم الرسول صلَّى الله عليه وسلَّم ونراه أيضًا في عصرنا في أوان وملاعق وشوك وتحف، وغير ذلك من سرف العصر وسَفَهه.

حلى النساء:

فأمًا حليُّ النِّساء: فَهي حلالٌ لهنَّ، واختلف الفقهاء هنا في وجوب الزَّكاة عليها، بعضهم قالوا: تَجِبُ زكاتها، لبْسُها حلالُ ولكنَّها فيها زكاة، ولكنَّ أكثر الفقهاء يرون أنه ما دامت المرأة تلبسها، ولا يزيد ما تلبس عن حدَّ المعقول؛ فلا زكاة فيها، فإذا زادت عن المعقول؛ وَجَبَت فيها الزَّكاة. فالحليُّ التي لا تُلْبَس، أو التي تزيد عن حدِّ المعقول والمعروف، أو التي تشترى بقَصْد الادَّخار تجب فيها الزَّكاة.

والرِّجال الذين خرجوا عن رجولتهم في عصرنا ولبسوا هذه الحُليِّ عليهم زكاتُها، وهم اتمونَ ملعونون؛ لأنهم متشبِّهون بالنِّساء، ولأنهم استخدموا الذَّهب في غير ما تُستخدم له.

والحمد لله رب العالمين.

## الأمثاك في القرآن الكريم حال المنفق ابتفاء مرضات الله

# حراسات قرآنية

الحلقة الثامنة

اعداد/

#### مصطفى البصراتي

بما هو أعجب في حسن التخيل، فإن الأمثال تبهج السامع كلما كانت تركيبًا وضمنت الهيأة المشبه بها أحوالاً حسنة تُكسبها حُسنًا ليرى ذلك التحسين إلى المشبه، وهذا من جملة مقاصد التشبيه.

والتثبيت المذكور في الآية «رَتَتْبِيتًا رِّنْ أَنْسُهِمْ» [البقرة: ٢٦٥] هو تحقيق الشيء وترسيخه، وهو تمثيل يجوز أن يكون لكبح النفس عن التشكيك والتردد، أي: أنهم يمنعون أنفسهم من التردد في الإنفاق في وجوه البر، ولا يتركون مجالاً لخواطر الشخ، وهذا من قولهم ثبت قدمه أي: لم يتردد ولم ينكص، فإن ترويض النفس على فعل ما يشق عليها لها أثر في رسوخ الأعمال حتى تعتاد الفضائل وتصير لها ديدنًا.

وإنفاق المال من أعظم ما ترسخ به الطاعة في النفس؛ لأن المال ليس أمرًا هينًا على النفس، وتكون «من» على هذا الوجه للتبعيض لكنه تبعيض مجازي باعتبار الأحوال، أي تثبيتًا لبعض أحوال النفس، ويجوز أن يكون تثبيتًا تمثيلاً للتصديق أي تصديقًا لوعد الله وإخلاصًا في الدين ليخالف حال المنافقين، فإن امتثال الأحكام الشاقة لا يكون إلا عن تصديق للآمر بها، أي: يدلُون على تثبيت من أنفسهم.

فالإيمان يأمر بالصدقة وأفعال البر، والذي يأتي تلك المأمورات يثبت نفسه بأخلاق الإيمان، وعلى هذا الوجه تصير الآية تحريضًا على تكرير الإنفاق. ومُثِّل هذا الإنفاق بجنة بربوة.. إلخ، ووجه الشبه هو الهيئة الحاصلة من مجموع أشياء تكامل بها تضعيف المنفعة، فالهيئة المشبهة هي النفقة التي حف بها طلب رضا الله والتصديق بوعده هي هيئة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

ففي هذا المقال نتحدث عن مثل آخر من أمثال القرآن، وهو من سورة البقرة الآية الخامسة والستون بعد المائتين وهي قوله تعالى: «وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنفِعُونَ أَقُولُهُمُ أَبَعِنَا مَنْ أَنفُسهم كَمَثَلِ أَقَدِينَ يُنفِعُونَ مَوْلَهُمُ أَبَعِنَا مَنْ أَنفُسهم كَمَثَلِ مَثَلِهُمُ أَبَعِنَا مَنْ أَنفُسهم كَمَثَلِ جَنَيْمَ بِرَبُوةٍ أَصَابَها وَابِلُّ فَعَانَتَ أَكُلَها ضِعَفَيْنِ فَإِن لَمْ يُعِيمُ الله وَابِلُ فَعَانَتَ أَكُلَها ضِعَفَيْنِ فَإِن لَمْ المِعْرَة وَابِلُ فَطَلُّ وَابِلُ فَعَانَتَ أَكُلَها ضِعَفَيْنِ فَإِن البقرة: [البقرة: ٢٦٥].

#### المعنى الاجمالي

قال ابن عطية في «المحرر الوجيز»: من أساليب فصاحة القرآن أنه يأتي فيه ذكر نقيض ما تقدم ذكره، لتستبين حال التضاد بعرضها على الذهن، فلما ذكر الله صدقات القوم الذين لا خلاق لصدقاتهم، ونهى المؤمنين عن مواقعة ما يشبه ذلك بوجه ما، عقب في هذه الآية بذكر نفقات القوم الذين تركوا صدقاتهم وهي على وجهها في الشرع فضرب لها مثلاً.

وتقدير الكلام: ومثل نفقة الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله كمثل غراس جنة؛ لأن المراد بذكر الجنة غراسها، أو يقدر الإضمار في آخر الكلام، دون إضمار نفقة في أوله، كانه قال: كمثل غارس جنة. وقال الطاهر بن عاشور في «التحرير والتنوير» وقال الطاهر بن عاشور في «التحرير والتنوير» مرضات ألم البيرة ألم المربة الله المنافق التفاء مرضات الله مضاعة أعدد تمثيل حال المنفق التغاء مرضات الله مضاعة أعدد تمثيل حال المنفق التغاء مرضات الله

الحنة الطبية المكان التي حاءها المطر فركا ثمرها، وتزايد فأكملت الثمرة، أو أصابها طل فكانت دون ذلك. [التحرير والتنوير، يتصرف].

فُمثل حال القسمين وأعمالهم بالحنة على الربوة، ونفقتهم الكثيرة والقليلة بالوابل والطل، وكما أن كل واحد من المطرين بوجب زكاء أكل الحنة ونموه بالأضعاف، فكذلك نفقتهم كثيرة أو قليلة-بعد أن صدرت عن ابتغاء مرضات الله والتثبيت من نفوسهم فهي زاكية عند الله نامية مضاعفة. [الحامع لأمثال القرآن لابن القيم ص٧٧].

المنى القصل

«مثل»: منتدا، وخبره قوله تعالى: «كَمْثُل جَنَّةٍ» [النقرة: ٥٢٧].

«ىنفقون»: أى بىدلون.

«ابتغاء مرضات الله»: طلب رضا الله.

«وتثبيتًا»: معطوفة على «ابتغاء»، وقوله تعالى: «من أنفسهم»: «من التدائلة»، لعنى: تثلبتًا كائنًا في أنفسهم لم تحملهم عليه أحد.

ومعنى بثبتونها: بحعلونها تثبت، وتطمئن، أي: لا تتردد في الإنفاق، ولا تشك في الثواب، وهذا بدل على أنهم ينفقون طبية نفوسهم بالنفقة.

وقال ابن عطية: و«تثبيتًا» معناه: وتبقيًّا، أي: أن نفوسهم لها يصائر متأكدة، فهي تثبتهم على الإنفاق في طاعة الله تثبتًا.

وقبل: على بقين بإخلاف الله عليهم، وقال قتادة: «وتثبيتا»: وإحسانا من أنفسهم.

قوله تعالى: «كَمْثُل جَنَّة بِرَبُّوة » [النقرة: ٢٦٥] «الجنة»: البستان الكثير الأشجار، وسميت بذلك؛ لأنها تحن من فيها، أي: تستره.

وقال الطاهر ابن عاشور في التحرير (٢/٣): والجنة مكان من الأرض ذو شجر كثير بحيث يجن أي: يستر الكائن فيه، فاسمها مشتق من حن إذا ستر، وأكثر ما تطلق الحنة في كلامهم على ذات الشبحر المثمر المختلف الأصناف، فأما ما كان مفروشيا نخيلا بحتا فإنما يسمى حائطا.

والمشتهر في بلاد العرب من الشبحر المثمر غير النخيل هو الكرم، وثمره العنب أشهر الثمار في بالدهم بعد التمر، فقد كان الغالب على بلاد اليمن والطائف ومن ثمارهم الرمان، فإن كان النخل معها قبل لها حنة أيضًا كما في الآية التي بعد هذه، ومما يدل على أن الجنة لا يُراد بها حائط النخل، قوله تعالى: في سورة الأنعام: «وَهُوَ ٱلَّذِيَّ أَنشا جَنَّت

مَّعْرُوشَك وَغَيْرُ مَعْرُوشَكِ وَٱلنَّخْلَ وَٱلزَّرْعَ، [الأنعام: ١٤١]، فعطف النخل على الحنات وذكر العريش وهو مما يُحِعَل للكرم، هذا ما يُستخلص من كلام علماء اللغة. اه. (التحرير والتنوير ٣/٣٥.

قوله تعالى: «بربوة»: بفتح الراء وقرئت أبضا بالضم، وهي المكان المرتفع، من ربا الشيء إذا زاد وارتفع، كما في قوله تعالى: «فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهِا ٱلْمَاءُ أَهْتُزُتْ وَرَبِيْتِ» [الحج: ٥]، ومنه الراسة؛ لأن أحراءها ارتفعت ومنه الربو إذا أصابه نفس في حوفه زائدًا، ومنه الريا، لأنه الزيادة.

قال المفسرون: إن البستان إذا كان في ربوة من الأرض كان أحسن وأكثر ربعًا. [اللياب في علوم الكتاب ١٤/٣٩٩].

قال ابن القيم في الحامع لأمثال القرآن: والحنة بربوة- وهو المكان المرتفع- لأنها أكمل من الحنة المستسفلة التي بالوهاد والحضيض، لأنها إذا ارتفعت كانت بمدرحة الأهوية والرياح، وكانت ضاحية للشمس وقت طلوعها واستوائها وغرويها، فكانت أنضج ثمرًا وأطيبه وأحسنه وأكثره؛ فإن الثمار تزداد طيئًا وزكاءً بالرياح والشمس، بخلاف الثمار التي تنشأ في الظلال. وإذا كانت الجنة بمكان مرتفع لم بخش عليها إلا من قلة الشرب.

قوله تعالى: «أصابها وابل» أي نزل عليها وابل، والوابل: المطر الشديد، حنة كهذه يربوة مرتفعة للهواء بائنة ظاهرة للشمس، أصابها وابل، فإن هذه الحنة ستثمر ثمرًا عظيمًا، ولهذا قال الله تعالى: «فَالَتْ أَكُلُهَا ضِعْفَيْنِ» [النقرة: ٢٦٥] «الأكل» بمعنى الثمر الذي يؤكل: قال الله تعالى: «أَكُلُهَا دَآيِدٌ وَظِلْهَا » [الرعد: ٣٥] بعني ثمرها الذي يؤكل، و«ضعفين» أي: مضاعفًا وزائدًا.

قوله تعالى: «فَإِن لَّمْ يُصِيِّمَا وَابِلُّ فَطَلُّ » [البقرة: ٢٦٥]: الحملة شرطية، الشرط: «إن» وفعل الشرط: «لم يصيها»، و«طل» أي فهو طل، والجملة جواب الشرط، والمعنى: فإن لم يصبها المطر الشديد أصابها طل، وهو المطر الخفيف، ويكفيها عن المطر الكثير؛ لأنها في أرض خصية مرتفعة بينة للشمس، والهواء، والمثل منطبق: فقد شبّه هذا الذي ينفق ماله التغاء مرضات الله وتثبيتا من نفسه بهذه الحنة. [تفسير القرآن لابن عثيمين: ٣٢٦- ٣٢٧]. وقال ابن القدم في الجامع لأمثال القرآن: الوابل: وهو دون الطل فهو يكفيها لكرم منيتها وطيب مغرسها، فتكتفى في إخراج بركتها بالطل.

وهذا حال الأبرار المقتصدين في النفقة وهم درجات عند الله.

فأصحاب الوابل أعلاهم درجة، وهم الذين ينفقون أموالهم بالليل والنهار سرًا وعلانية، ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة، وأصحاب الطل مقتصدوهم. اهـ.

قوله تعالى: «وَأَلِّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ » [البقرة: ٢٦٥]: قدم الجار والمجرور – وهو متعلق بـ «بصير» لإفادة الحصر، ومراعاة الفواصل، والحصر هنا إضافي للتهديد؛ لأن الله بصير بما نعمل، وبغيره، فيشمل ما نعمله من الإقوال، ويشمل ما في قلوبنا، قال الله تعالى: «وَلَقَدُ خُلُفًا الْإِشْنَ وَنَعَدُ مَا تُرْسُونُ بِهِ هَنَّهُ » [ق: 11]. اهـ.

#### من فوائد الأية من تفسير ابن عثيمين ٣٢٧/٣

 احن فوائد الآية: أنه لا إنفاق نافع إلا ما كان مملوكًا للإنسان؛ لقوله تعالى: «أموالهم»؛ فلو أنفق مال غيره لم يُقبل منه إلا أن يكون بإذن من الشارع، أو المالك.

فإن قال قائل: عندي مال محرم لكسبه، وأريد أن أتصدق به فهل ينفعني ذلك؟

فالجواب: إن أنفقه للتقرب إلى الله به: لم ينفعه، ولم يسلم من وزر الكسب الخبيث؛ والدليل قوله صلى الله عليه وسلم: «إن الله طيب لا يقبل إلا طيبًا» [صحيح مسلم ١٠١٥]. وإن أراد بالصدقة به التخلص منه، والبراءة من إثمه: نفعه بالسلامة من إثمه، وصار له أجر التوبة منه، لا أجر الصدقة.

ولو قال قائل: عندي مال اكتسبته من ربا فهل يصح أن أبني به مسجدًا، وتصح الصلاة فيه؟ فالجواب: بالنسبة لصحة الصلاة في هذا المسجد هي صحيحة بكل حال؛ وبالنسبة لثواب بناء المسجد: إن قصد التقرب إلى الله بذلك لم يُقبل منه، ولم يسلم من إثمه؛ وإن قصد التخلص سلم من الإثم، وأثيب لا ثواب باني المسجد ولكن ثواب التائب.

 ٢- ومن فوائد الآية: بيان ما للنية من تأثير واشتراطها في قيول الأعمال؛ لقوله تعالى: (أَبْغِكَاءُ مُضَكَاتٍ أَلَّهِ "[البقرة: ٢٠٧].

٣- ومنها: أن الإنفاق لا يفيد إلا إذا كان على وفق الشريعة؛ لقوله تعالى: «أَيْتُكُمُ مُمْكَاتٍ الله الله وفق الشريعة؛ لقوله تعالى: «أَيْتُكُمُ مُمُكَاتٍ الله أن أن من ابتغى شيئًا فإنه لا بد أن يسلك الطريق الموصل إليه؛ ولا طريق يوصل إلي مرضات الله إلا ما كان على وفق شريعته إلى مرضات الله إلا ما كان على وفق شريعته

في الكمّ، والنوع، والصفة؛ كما قال تعالى في الكمّ: « وَالنَّذِي َ إِذَا أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقَثُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ دُواْ وَكَانَ بَيْنَ دَلِكَ فَوَامًا » [الفرقان: ٧٧]، وقال تعالى في النوع: « وَلِكُلُ أُنَّةٍ جَعَلْنَا مَسْكًا لِيُذَكُواْ أَسْمَ اللّهِ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِنْ بَهِيمَةِ ٱلأَنْفَيْدِ » [الحج: ٣٤]، وقال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا يقبل الله إلا النبي صلى الله عليه وسلم]. وفي الصفة قال الله الطيب » [صحيح مسلم]. وفي الصفة قال الله تعالى: «كَالَّذِي يُنفِقُ مَالَهُ رِنَاةَ النَّاسِ وَلا يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَٱلْمُورِ » [البقرة: ٢٦٤].

٤- ومن فوائد الآية: إثبات رضا الله؛ لقوله تعالى:
 «مرضات الله»، وهو من الصفات الفعلية.

٥- ومنها: بيان أن تثبيت الإنسان لعمله، واطمئنانه يه من أسباب قبوله؛ لقوله تعالى: «وَتُنْمِعْنَا مِنَ أَسْبِهُمْ» [البقرة: ٢٦٥]؛ لأن الإنسان الذي لا يعمل إلا كارهًا فيه خصلة من خصال المنافقين؛ كما قال تعالى: «وَلا بنُونَوُنَ إِلَّا وَهُمْ كُنْرِهُونَ» [سورة التوبة: 30].

٦- ومنها: فضل الإنفاق على وجه التثبيت من النفس؛ لأنه يندفع بدافع نفسي؛ لا بتوصية من غيره، أو نصيحة.

٧- ومنها: إثبات القياس؛ لقوله تعالى: «مثل.. كمثل..»، وقد ذكرنا قاعدة فيما سبق أن كل مثال في القرآن سواء كان تمثيليًا، أو إفراديًا، فهو دليل على ثبوت القياس.

٨- ومنها: أنه يحسن في التعليم أن يبين المعقول بالمحسوس؛ لقوله تعالى: «كَنْتُلْ حَنْمُ بِرَبُوةٍ» [البقرة: ٢٦٥]؛ وهذا من البلاغة؛ لأنه يقرب المعقول إلى أذهان الناس.

٩- ومنها: اختيار المكان الأنفع لمن أراد أن ينشئ بستانًا؛ لقوله تعالى: «كَمْنَكِلْ جَنَّمْ بِعَرْقِوْقَ» [البقرة: ٢٦٥].

١٠- ومنها: بركة آثار المطر؛ لقوله تعالى: «فَالْتُ
أَكُلُهَا مِعْفَيْتِ» [البقرة: ٢٦٥]؛ ولهذا وصف الله
المطر بانه مبارك في قوله تعالى: « وَتُرَلَّنَا مِنَ السَّمَاءِ مَلَهُ
مُنْرَعً فَأَنْبَتَنَا بِهِ جَنَّتِ وَحَبَّ الْمَصِدِ» [ق: ٩] الآيتين.

١١ ومنها: أنه إذا كان مكان البستان طبئا فإنه يكفي فيه الماء القليل؛ لقوله تعالى: «فَإِن لَمْ يُصِبَهَا وَإِن فَطَلَلُ » [البقرة: ٢٦٥].

١٣ ومنها: التحذير من مخالفة الله عز وجل؛ لكونه علمًا بما نعمل. [تفسير ابن عثيمين ٣٢٧/٣].
 والله الموفق وهو من وراء القصد.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد،

فقد حاول الرسول عليه الصلاة والسلام-جاهدا- أن يقنع أهل مكة بأن قبولهم للحق لن يحرمهم ذرة من الخير الذي مُتَعوا بِه، فأبي الظالمون إلا كفهرا: « وَقَالُوْ إِن نَتَبِع الْمُدَىٰ مَعَكُ نَنَخَطَفُ مِنْ أَرْضَنَا أَوْلَمَ ثُمَكِنَ لَهُمَ حَرَمًا عَامِنًا مُحَى النّهِ ثَمَرَتُ كُلِ شَيْءِ رَزْقًا مِن لَدُنّا وَلَكِكَنَ عَامِنًا مُحَى النّهِ ثَمَرَتُ كُلِ شَيْءٍ رَزْقًا مِن لَدُنّا وَلَكِكَنَ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ اللّه القصيص].

ومن هنا اشتبك سادة مكة في حرب مع الإسلام، اعتبروها دفعًا عن كيانهم المادي، ووضعهم الاقتصادي، إلى جانب ما هنالك من عوامل أخرى، وهذه الحروب معروفة النتائج: « وَكُمْ أَهْلَكُنَا مِن فَرْكَةُ مُعْلِكُنَا مِن فَرْكَةً مُعْلِكُنَا مِن أَمْلِكُنَا مِن أَمْلِكُنَا مِن أَمْلِكُنَا مِن أَمْلِكُنَا مَنْ أَلُورَهِكَ ». (٥٨) مُعْلِمُ مِنْ المعروب العزالي ص: [افقه السيرة للغزالي ص: [108].

ومن هنا كان الأذى لأصحاب النبي صلى الله عليه وسلم الذين أمنوا معه، فلم يجد المسلمون إلا أن يفروا بدينهم، خاصة وقد أذن الله تعالى لهم وأخبر نبيهم بدار الهجرة التي يمكنهم الانتقال إليها ليأمنوا على أنفسهم في ذلك المجتمع الوليد، في الوطن الجديد.

"ولقد كان نجاح الإسلام في تأسيس وطن له وسط صحراء تموج بالكفر والجهالة، هو أخطر كسب حصل عليه منذ بدأت الدعوة له، وقد تنادى المسلمون من كل مكان: هلموا إلى المدينة.. فلم تكن الهجرة تخلصا فقط من الفتنة والاستهزاء، بل كانت تعاونا عاما على إقامة مجتمع جديد في بلد أمن.

وأصبح فرضا على كل مسلم قادر أن يسهم في بناء هذا الوطن الجديد، وأن يبذل جهده في تحصينه، ورفع شانه، وأصبح ترك المدينة بعد الهجرة إليها - نكوصا عن تكاليف الحق، وعن نصر الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، فالحياة بها دين، لأن قيام الدين يعتمد على إعزازها.



دروس وعبر من هجرة النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه

جمال عبد الرحمن

إنّ المسلمين - بإذن من الله ورسول الله صلى الله عليه وسلم - هرعوا من مكة وغيرها إلى المدينة يحدوهم اليقين، وترفع رؤوسهم الثقة. فلم تكن الهجرة انتقال موظف من بلد قريب إلى بلد ناء، ولا ارتحال طالب قوت من أرض محدبة إلى أرض مخصبة..

إنها إكراه رجل آمن في سربه، ممتد الجذور في مكانه، على إهدار مصالحه، وتصفية أمواله، والنجاة بشخصه فحسب، وإشعاره- وهو يصفي مركزه- بأنه مستباح منهوب، قد يهلك في أوائل الطريق أو نهايتها، وبأنه بسير نحو مستقبل مبهم، ولا يدري ما يتمخض عنه من قلاقل وأحزان، ولو كان الأمر مغامرة فرد بنفسه لقيل: مغامر طياش، فكيف وهو ينطلق في طول البلاد وعرضها، يحمل أهله وولده؟! وكيف وهو بذلك رضي الضمير، وضاء الوجه؟!.

إنه الإيمان، الذي يرن الجبال ولا يطيش! وإيمان بمن؟! بالله الذي له ما في السموات وما في الأرض، وله الحمد في الأولى والآخرة، وهو الحكيم الخبير.

هذه الصَعاب لا يطيقها إلا مؤمن، أما الهياب الخوّار القلق، فما يستطيع شيئا من ذلك، لأنّه من أولئك الذين قال الله فيهم: «وَلَوْ أَنَّا كُنبُنَا عَلَيْهِمْ أَوْ اخْرُجُواْ مِن دِينَزِكُمْ مَّا فَعَلُوهُ إِلَّا فَلِيلًا مِنْهُمْ " [النساء: ٦٦].

أما الرجال الذين التقوا بمحمد صلى الله عليه وسلم في مكة، وقبسوا منه انوار الهدي، وتواصوا بالحق والصبر، فإنهم نفروا خفافا ساعة قيل لهم: هاجروا إلى حيث تُعَزُون». (المصدر السابق ص ١٦٦).

#### الإيمان والعمل الصالح والصبر أساس التمكين:

ثم بدأ المستضعفون يتوجهون السيضافة إخوانهم واستضافة إخوانهم الأنصار الذين والمنوا أسلموا النام والسيخة والمنوا المنوا ال

سهل بن حنيف وعن عروة عن عائشة قالا: لما صَدر (رجع) السيعون (الذين بايعوا عند العقبة بمكة) من عند رسول الله صلى الله عليه وسلم، طابت نفسه، وقد جعل الله له منعة وقومًا أهل حرب وعُدة ونجدة، وجعل البلاء يشتد على المسلمين من المشركين لما بعلمون من الخزرج، فضيقوا على اصحابه وتعبثوا بهم ونالوا منهم ما لم يكونوا بنالون من الشتم والأذي، فشكا ذلك أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم واستأذنوه في الهجرة، فقال:» قد أريت دار هجرتكم أريت سيخة ذات نخل بين لايتين هما الحرتان.... ثم مكث أيامًا ثم خرج إلى أصحابه مسرورًا فقال:» قد أخبرت بدار هجرتكم وهي يثرب فمن أراد الخروج فليخرج إليها». فجعل القوم يتجهزون ويترافقون ويتواسون ويخرحون ويخفون ذلك، فكان أول من قدم المدينة من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أبو سلمة بن عبد الأسد، ثم قدم بعده عامر بن ربيعة معه امراته ليلى بنت أبي حثمة، فهي أول ظعينة (مسافرة) قدمت المدينة، ثم قدم أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أرسالا (أفواجًا) فنزلوا على الأنصار في دورهم فاووهم ونصروهم واسوهم. تاريخ

#### الصبر الجميل على البلاء الثقيل في هجرة أبي سلمة:

دمشيق ۲۰/۳۲۳.

عن أم سلمة رضي الله عنها قالت: للَّ أجمع أبو سلمة الخروج إلى المدينة رَحُل لي بعيره ثم حملني عليه، وجعل معي ابني سلمة بن أبي سلمة في حجري، ثم خرج يقود بي بعيره، فلما رأته رجال بني المغيرة قاموا إليه فقالوا: هذه نفسك غلنتنا عليها،

أرأيت صاحبتنا هذه؟ علام نتركك تسير بها في البلاد؟ قالت: فنزعوا خطام البعير من يده وأخذوني منه، قالت: وغضب عند ذلك بنو عبد الأسيد؛ رهط

قالت: فكنت أخرج كل غداة فأجلس في الأبطح فما أزال أبكي حتى أمسي - سنة أو قريبا منها - حتى مر بي رجل من بني عمي أحد بني المغيرة فرأى ما بي فرحمني، فقال لبني المغيرة: ألا تُخرجون هذه المسكينة؛ فرقتم بينها وبين زوجها وبين ولدها؛ قالت: فقالوا لي: الحقي بزوجك إن شئت، قالت: فرد بنو عبد الأسد إلي عند ذلك ابني، قالت: فارتحلتُ بعيري، ثم أخذتُ ابني فوضعتُه في حجري، ثم خرجت أريد زوجي بالمدينة، قالت: وما معى أحد من خلق الله.

النخوة والشهامة عند العرب:

قالت: حتى إذا كنتُ بالتنعيم لقيت عثمان بن طلحة بن أبي طلحة، أخا بني عبد الدار، فقال: إلى أين يا ابنة أبي أمية؟ قلت: أريد زوجي بالدينة، قال: أو ما معك أحد؟ قلت: ما معي أحد إلا الله وبُني هذا، فقال: والله مالك من مَثْرَك (لا أتركك وحدك)، فأخذ بخطام البعير، فانطلق معي يهوي بي، فوالله ما صحبت لرجلاً من العرب قط أرى أنه كان أكرم منه، كان إذا بلغ المنزل (استراحة بالطريق) أناخ بي، ثم استأخر عني حتى إذا نزلت استأخر ببعيري فحط عنه ثم قيّده في الشجرة ثم ببعيري فحط عنه ثم قيّده في الشجرة ثم نتنحى [عني] إلى شجرة فاضطجع تحتها، فإذا بنا الرواح قام إلى بعيري فقدمه فرحًله فإذا بنا الرواح قام إلى بعيري فقدمه فرحًله فإذا بنا الرواح قام إلى بعيري فقدمه فرحًله

أبي سلمة (أهله)، وقالوا: والله لا نترك ابننا عندها إذ نزعتموها من صاحبنا، قالت: فتجاذبوا ابني سلمة بينهم حتى خلعوا يده، وانطلق به بنو عبد الأسد، وحبسني بنو المغيرة عندهم وانطلق زوجي أبو سلمة إلى المدينة، قالت: فَفُرِّق بيني وبين ابني وبين زوجي.

من عثمان بن طلحة.
وفي الخبر السابق تظهر قسوة المشركين وغلظتهم على أهل الإسلام، لأن المشركين أمنوا حساب الدنيا ففعلوا مثل هذا الإجرام مع مثل هذه المرأة الضعيفة وولدها الصغير. أما الأخرة فهم عنها غافلون، وبها لا يؤمنون.

عمرو بن عوف بقباء قال: زوجك في هذه

القرية - وكان أبو سلمة بها نازلا - فادخليها

ثم انصرف راجعًا إلى مكة، فكانت تقول: ما

أعلم أهل بيت في الإسلام أصابهم ما أصاب

آل أبي سلمة، وما رأيت صاحبًا قط كان أكرم

على بركة الله.

ولم يكن أمام أم سلمة رضي الله عنها إلا الصبر واللجوء إلى الله العلي الأعلى، الذي آنس وحشتها وأزال غربتها وجمع أسرتها، فلين قلب أحد أقاربها الذي طالب بإنصافها، ثم قيض سبحانه لها رجلاً شهمًا أمينًا عفيفًا أبى أن يتركها تسافر وحدها، فصحبها طول الطريق، وقام على أمرها خير قيام. وكل هذا من عناية الله تعالى لأوليائه؛ فسخر لهم الرجال وألان لهم القلوب:

\* هُوَمَنْ يَتُقُ اللَّهُ يُجُعَلْ لَهُ مَخْرَجِاً (٢) وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِبُ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ اللَّهُ بِالغُ أَمْرِهِ »(٣). الطلاق.

اعتبروا يا أهل الإسلام

إذا كان عثمان بن طلحة قام بكل ذلك ولم يك مسلمًا آنئذ؛ فماذا يقول ويفعل أهل الإسلام ممن فرطواً فيه وهم يخالطون النساء بأبشع الصور ويقعون معهم فيما يستجلب غضب الله ومقته؟.

مكافأة الله تعالى لأهل الإحسان:



وسلم يوم الفتح وإلى ابن عمه شيبة والد بنى شيبة مفاتيح الكعبة، أقرها عليهم في الإسلام كما كانت في الجاهلية، ونزل فى ذلك قوله تعالى:«إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلأُمْنَاتِ إِلَىٰ أَمْلِهَا». الآية.[النساء: ٥٨].البداية والنهاية ٢٠٧/٣.

#### هجرة المختار صلى الله عليه وسلم:

إنه لموقف عظيم من رسول الله صلى الله عليه وسلم، حيث بقى بمكة وأخرج أصحابه قبله مهاجرين تاركينه خلفهم، وهم الذين يفدونه بأرواحهم، وهو في نفس الوقت مستهدف من أعدائه الذين يتربصون به ليقتلوه كما ذكر الله تعالى: «وَإِذْ يَمْكُرُ بِك الَّذِينَ كَفَرُوا لِيُثْبِثُوكَ أَوْ يَقْتِلُوكَ أَوْ يُخْرِجُوكَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ المَاكَرِينَ» [الأنفال: ٣٠].

لكنه القائد العظيم صلى الله عليه وسلم الذي يؤمِّن أصحابه متوكلا هو على الله سبحانه موقنا بنصره جل وعلا وأنه لن يسلمه لأعدائه. ثم إن في بقائه بمكة أخر الناس حماية لكل مسلم لم يهاجر، فلو أنه صلى الله عليه وسلم هاجر قبلهم لقضى المشركون على من أعلن إسلامه من أولئك المستضعفين.

يقول ابن خلدون رحمه الله: ولم يبق أحد من المسلمين بمكة مع رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا أبو بكر وعلى بن أبي طالب فإنهما أقاما بأمره، وكان صلى الله عليه وسلم ينتظر أن يؤذن له في الهجرة، ولما علمت قريش أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد صار له شيعة وأنصار من غيرهم، وأنه مُجْمع على اللحاق بهم، وأن أصحابه من المهاجرين سبقوه إليهم تشاوروا ما اليوم تاريخ ابن خلدون١٤/٢.

جلدًا فيقتلونه جميعًا فيتفرق دمه في القبائل ولا يقدر بنو عبد مناف على حرب جميعهم، واستعدوا لذلك من لبلتهم وحاء الوحى بذلك إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فأمر على بن أبي طالب أن بنام على فراشه ويتوشح ببرده، ثم خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم عليهم فطمس الله تعالى على أبصارهم، ووضع صلى الله عليه وسلم على رؤوسهم ترابًا، وأقاموا طول ليلهم، فلما أصبحوا خرج إليهم على رضى الله عنه ، فعلموا أن النبي صلى الله عليه وسلم قد نحا. النبي يطيب خاطر أصحابه بالمرور عليهم جميعا ووصل النبي صلى الله عليه وسلم المدينة ونزل بقباء وأقام هناك أياماً ثم نهض لما أمر

يتخيروا من كل قبيلة منهم فتًى شائًا

الله، وأدركته الجمعة في بني سالم بن عوف فصلاها في المسجد هذالك، ورغب إليه رحال بنى سالم أن يقيم عندهم وتبادروا إلى خطام ناقته اغتنامًا لبركته، فقال عليه السلام: » خلوا سبيلها فإنها مأمورة». ثم مشي والأنصار حواليه إلى أن مر بدار بني بياضة فتعادر إليه رجالهم يبتدرون خطام الناقة، فقال:» دعوها فإنها مأمورة»، ثم مر بدار بني ساعدة فتلقاه رجال وفيهم سعد بن عبادة والمنذر بن عمرو ودعوه كذلك وقال لهم مثل ما قال للزّخرين، ثم إلى دار بنى حارثة بن الخزرج فتلقاه سعد بن الربيع وخارجة بن زيد وعبد الله بن رواحة، ثم مر ببنى عدى بن النجار أخوال عبد المطلب ففعلوا وقال لهم مثل ذلك، إلى أن أتى دار بنى مالك بن النجار فبركت ناقته على باب مسجده

يصنعون في أمره، واحتمعت صلى الله تعالى وسلم وبارك لذلك مشيختهم في دار على صاحب الهجرة الندوة... ومعهم من الشريفة، ورضى عن لا نعد من قريش، أصحابه الكرام فتشاوروا في أولى المقامات حبسه أو lii es. AAAAAAAAA makaaaaa إخراحه والحمد عنهم ثم لله رب اتفقوا العالمين. على أن قصة لطم أبي بكر رضى الله عنه لوجه ابنته عائشة रिकार्था क बंद्धार्थी हैं رضى الله عنها لايدائها النبي صلى الله عليه وسلم الحلقة

على حشيش

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية حتى بقف القارئ على حقيقة هذه القصة التي تطعن في أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها، ويتخذها الشبعة سهمًا مسمومًا يرمون به أهل السنة في مناظراتهم، ولما كان أكثر الذبن بناظرون هؤلاء الشبعة من القصاص والوعاظ ومع شهرتهم لا دراية لهم بالصنعة الحديثية فيصدمهم هؤلاء الشبيعة بما في كتب السنة الأصلية من هذه القصص

وهذا لم يكن قولاً يفتري، ولكن حقيقة يُبينها كتاب «ليالي بيشاور مناظرات وحوار» لمؤلفه المسمى أية الله السيد محمد الموسوى الملقب بمسلطان الواعظين الشيرازي»، ط مؤسسة البلاغ بيروت.

وكما عرف القارئ أن منهجنا في أبحاثنا لا بمسّ الشخص في اسمه أو رسمه، ولكن منهجنا «بيننا ويين القوم القوائم لا الشيتائم».

وفي بعشاور كانت المناظرات بين السيد محمد الموسوى الشير ازى ويين علماء السينة كما هو ميين في «موضوع البحث» (ص١٢) من كتاب «ليالي بيشاور» الذي يحتوي على ما نقلته الصحف وسجلته الأقلام حول مجالس هذه المناظرات، والتي بلغت عشرة مجالس في (١١٦٧) صفحة.

ولقد حاء في «المجلس التاسع» من هذا الكتاب (ص٨٢٢) من بين عناصر هذا المجلس عنصر بعنوان: «إبذاء عائشة للنبي صلى الله عليه وسلم في حياته»، وفيه: قال علماء السنة وهم يحاورون الشيرازي: «نحن نظن أن سبب عدائكم ويغضكم عائشة رضيي الله عنها، هو خروجها على الخليفة على بن أبي طالب رضى الله عنه، وإلا فإن سلوكها مع رسول الله صلى الله عليه وسلم كان أحسن سلوك وليس لأحد انتقاد في ذلك، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يكرمها كثيرًا، ونحن نكرمها لإكرام النبي صلى الله عليه وسلم لها». اهـ.

قال الشير ازى: «سبب بغضنا لعائشة، ليس خروجها

على الخليفة على رضي الله عنه فحسب، بل لسوء سلوكها مع النبي صلى الله عليه وسلم، وإبدائها له أيضًا، وتمردها عليه صلى الله عليه وسلم وعدم إطاعتها له في حياته». اهـ.

قال علماء السنة: هذا بهتان عظيم، فإن كلنا نعلم بأن عائشة رضي الله عنها كانت أحب زوحات النبي صلى الله عليه وسلم إليه، فكيف كانت تؤذى رسول الله صلى الله عليه وسلم وهي تقرأ في القرآن الحكيم: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُؤَدُّونَ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُۥ لَعَنَّهُمُ ٱللَّهُ فِي ٱلْدُّنْيَا وَٱلْأَخِـرَةِ وَأَعَدُّ للم عَذَابًا مُهينًا» [الأحزاب: ٥٧].

قال الشيرازي: أبها الشيوخ، لقد تكرر منكم سوء التعسر ورميتموني بالافتراء والبهتان والكذب، ولكن سرعان ما تكشف الأمر، وثبت بأنى غير كاذب ولا مفتر، بل أنا ناقل الأخبار من كتب علمائكم ومسانيد أعلاً مكم، فأخدار إبداء عائشة لرسول الله صلى الله عليه وسلم في حياته لم تُذكر في كتب الشبعة وحدهم يل ذكرها يعض أعلامكم أيضًا منهم: أبو حامد محمد الغزالي في كتابه «إحياء علوم الدين» الجزء الثاني، الباب الثالث من كتاب أداب النكاح ص(١٣٥)، والمتقى الهندي في «كنز العمال» (١١٦/٧)، وأخرجه الطبراني في الأوسط، والخطيب البغدادي في تاريخ بغداد، من حديث عائشة قالوا: «وجرى بين النبي صلى الله عليه وسلم وبين عائشة كلام حتى أدخل النبيُّ صلى الله عليه وسلم أنا بكر حكمًا بينهما، واستشهده، فقال لها رسول الله صلى الله عليه وسلم: تتكلمين أو أتكلم؟ فقالت: بل تكلم أنت ولا تقل إلا حقا، فلطمها أبو بكر حتى دُمى فوها فاستجارت برسول الله صلى الله عليه وسلم، وقعدت خلف ظهره، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: «لَمْ نَدْعَكُ لَهَذَا، ولم نرد هذا منك».

التحقيق حول ما نقله الشير ازى من الإحياء

١- هذه القصة الواهية والتي بني عليها الشيرازي مناظراته، بل وجعلها أصلا في إثبات فريته «إيذاء عائشة للنبي صلى الله عليه وسلم»، ويدعى أنه غير كاذب ولا مفتر بل هو ناقل الأخبار من كتب علماء

السنة ومسانيد أعلامهم.

ولا يدرى هو وأمثاله أن نقل الأخبار بغير تحقق لا يسمن ولا يغني من جوع عند من الحديث صناعته، فلا تغتر الشيعة بتلقيب الشيرازي «سلطان الواعظين»، فقد نقل هذا الخبر بغير تحقيق.

٣- وهذا الخبر الذي حاءت به هذه القصة نقله الشيرازي من كتاب «إحياء علوم الدين» حيث أورده أبو حامد الغزالي في «الإحباء» (٤٤/٢)، وهو لم يكن من مصادر الحديث الأصلية التي بيني عليها التخريج؛ حيث إن مصادر الحديث الأصلية: هي كتب السنة التي جمعها مؤلفوها عن طريق تلقيها عن شيوخهم بأسانيد إلى النبي صلى الله عليه وسلم. ٣- نقل الشيرازي الخير باللفظ الذي أورده أبو حامد الغرالي في «الإحياء» وابتدأه الغزالي بلفظ: «جري بين النبي صلى الله عليه وسلم وبين عائشة كلام»، ولم بذكر له إسناد، وهذا مخالف لأصول رواية الحديث، حيث قال الإمام السيوطي في «التدريب» (٢٩٧/١) ط: «المكتبة العلمية بالمدينة»: «وإذا أردت رواية الحديث الضعيف بغير إسناد فلا تقل: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم كذا، وما أشبهه من صبغ الجزم بأن رسول الله صلى الله عليه وسلم قاله، بل قل رُويَ عنه كذا أو بلغنا عنه كذا أو ورد عنه، أو جاء عنه أو نقل عنه، وما أشبهه من صبغ التمريض كرُويَ، وكذا تقول فيما تشك في صحته وضعفه، أما الصَحيح فاذكره بصيغة الجزم، ويقبح فيه صيغة التمريض كما يقبح في الضعيف صيغة الجزم». اهـ.

قلّت : وقد يلتمس للغزالي العذر في ذلك ؛ حيث إنه ليس من أهل هذا الفن.

أ- وبتطبيق هذه القواعد على هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية نجد أن هذا الخبر ضعيف ضعفًا شديدًا كما سنبين، وذكره الغزالي بصيغة الجزم، وهي: «فقال تتكلمين أو أتكلم»، ومرة أخرى بصيغة الجزم، «فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: لم نَدْعُك لهذا، ولم نُرد هذا منك». اهـ.

قلت: وبهذا تتحقّق القاعدة التي أوردناها «يقبح في الضعيف صيغة الحزم».

ه- وأما قول الشيرازي في مناظراته اشيوخ السنة: «أخرجه الطبراني في «الأوسط» والخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد» من حديث عائشة، لا يعفيه من المسئولية دون بيان مرتبته من الصحة أو الضعف ولو بالنقل عن بعض الأئمة، وهو بهذا الصنيع متوهم أنه قد قام بما يجب عليه من التحقيق، مع أن

هذا الصنيع عند أهل الصناعة الحديثية لا يسمن ولا يغني من جوع، بل هو أقرب إلى الغش والتدليس على القراء منه إلى نصحهم ونفعهم، بل وكم من متوسع في التخريج توسعًا مملاً يسود به عدة أسطر يسهله له الفهارس العلمية، بل والحاسوب في هذه الأيام خاصة، وإن كانت تدور حول طريق واحد، وعامة القراء لا يفرقون بين التخريج والتحقيق فيتوهمون من مجرد العزو لإمام من أئمة الحديث الصحة، ولا تلازم بينهما إلا في حالة العزو للإمامين البخاري ومسلم».

آ- وعدم ذكره للسند غش وتدليس؛ لأن القاعدة: «من أسند فقد أحال»، بل لفظ المتن لم ينقله عن الحافظين الطبراني والخطيب البغدادي، بل نقله بلفظه عن أبي حامد الغزالي من «الإحياء»، ومن المعلوم عند من له دراية بالحديث من استقرائه لأحاديث الإحياء يتصرف فيها الغزالي، وإن كانت في الصحيحين، ولولا الإسهاب لأوردت لذلك العديد من الشواهد.

٧- ومع نقل الشيرازي للخبر بلفظه من «الإحياء» للغزالي بغير سند وتصرف الغزالي في لفظ المتن عند الحافظين الخطيب والطبراني، لم يبين مرتبة الخبر، ولو بالنقل عن الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء» (٢٤/٤)، حيث قال الحافظ العراقي في كتابه «المغني عن حمل الأسفار في الأسفار في تخريج ما في الإحياء من الأخبار»: «حديث جرى بينه صلى الله عليه وسلم وبين عائشة كلام حتى أدخل بينهما أبا بكر حكمًا» الحديث أخرجه الطبراني في الأوسط والخطيب في «التاريخ» من حديث عائشة بسند ضعيف.

٨- قلت: وهذا هو منهج الحافظ العراقي في كتابه «المغني» فيحتم على طالب العلم أن يعرف منهج العراقي في تخريج الأخبار ذلك المنهج الذي ذكره في مقدمة «المغني» حيث قال: «اختصرته في غاية الاختصار، ليسهل تحصيله وحمله في الأسفار، فاقتصرت فيه على ذكر: طرق الحديث، وصحابيه، فاقتصرت فيه على ذكر: طرق الحديث، وصحابيه، فإن ذلك هو المقصود الأعظم عند أبناء الآخرة، بل وعند كثير من المحدثين عند المذاكرة والمناظرة، وأبين ما ليس له أصل في كتب الأصول، والله أسأل أن ينفع به إنه خير مسئول». اهـ.

 أ- وإلى القارئ الكريم تفصيل ما اختصره الحافظ العراقي ليقف على حقيقة المتن ودرجة الضعف للخبر الذي جاءت به القصة:

ب- الخبر أخرجه الحافظ أبو بكر أحمد بن علي

الخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد» (٥٩٨٥/٢٣٩/١١) ط «دار الفكر» قال: أخبرنا محمد بن رزق، حدثنا أبو القاسم عمر بن عبد العزيز بن دينار - إملاء حدثنا أبي محمد بن أحمد بن أبي العوام الرياحي حدثنا أبي أبو العوام حدثنا حفص بن عمر أبو عمر العمري حدثنا مبارك بن فضالة قال حدثني عبيد الله بن عمر عن القاسم بن محمد عن عائشة قالت: «كان بيني وبين رسول الله صلى الله عليه وسلم كلام فقال: بمن ترضين أن يكون بيني وبينك أترضين بابي عبيدة بن الجراح » قلت: لا، ذاك رجل لين يقضي لك علي.

قلت: لا، إنى لأفرق من عمر.

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «والشيطان يفرق منه».

فقال: «أترضين بأبي بكر؟».

قلت: نعم.

فبعث إليه فجاء فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «اقض بيني وبين هذه».

قال: أنا يا رسول الله؟

قال: نعم.

فتكلم رسول الله صلى الله عليه وسلم فقلت له: اقصد با رسول الله.

قالت: فرفع أبو بكر يده فلطم وجهي لطمة بدر منها أنفي ومنخراي دمًا، وقال: لا أم لك، فمن يقصد إذا لم يقصد رسول الله صلى الله عليه وسلم.

فقال صلى الله عليه وسلم: «ما أردنا هذا». وقام فغسل الدم عن وجهي وثوبي بيده. اهـ.

قلت: ومِن غريب الفاظ هذا الخبر: «اقصد».

ولقد بيَّن معناه ابن منظور في «لسان العرب» (٣٣٥/٣) ط. دار الفكر، فقال: «القصد: العَدل».

ب- وهذا الخبر أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق (٢١٥/٣٠) من طريق المبارك بن فضالة عن عبيد الله بن عمر عن القاسم عن عائشة به، وأفة هذا الخبر المبارك بن فضالة.

قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٢٢٧/٢) ط. دار المعرفة بيروت: «مبارك بن فضالة أبو فضالة البصري بدلس ويسوى». اهـ.

قلت: ويسمى هذا تدليس التسوية، ولا بد لطالب هذا العلم أن يتفهم معناه حتى تستبين له درجة الضعف لهذا الخبر.

قال الإمام السيوطي في «تدريب الراوي شرح تقريب

النوواي» (٢/٤/١) ط «المكتبة العلمية بالمدينة»: «تدليس التسوية سماه بذلك ابن القطان، وهو شر أقسامه». اهـ.

وهو رواية الراوي عن شيخه ثم إسقاط راوٍ ضعيف بين ثقتين لقى أحدهما الآخر.

قلت: وهذا ما بين الحافظ زين الدين عبد الرحيم بن الحسين العراقي في «التقييد والإيضاح» (ص٥٥- ١٩) فقال: «شر الاقسام وهو الذي يسمونه تدليس التسوية، وقد سماه بذلك أبو الحسن بن القطان وغيره من أهل هذا الشأن، وصورة هذا القسم من التدليس: أن يجيء المدلس إلى حديث سمعه من شيخ ثقة، وقد سمعه ذلك الشيخ الثقة من شيخ ضعيف، وذلك الشيخ الضعيف يرويه عن شيخ ثقة، فياتي المدلس الذي سمع الحديث من الثقة الأول فيسقط منه شيخ شيخه الضعيف، ويجعله من رواية شيخه الثقة عن الثقة الثاني بلفظ محتمل كالعنعنة ونحوها، فيصير الإسناد كله ثقات ويصرح هو بالاتصال بينه في فين شيخه لأنه قد سمعه منه، فلا يظهر حينئذ في وبين شيخه لأنه قد سمعه منه، فلا يظهر حينئذ في الإسناد ما يقتضي عدم قبوله إلا لأهل النقد والمعرفة بالعلل». اه.

قلت: وهذا ينطبق تمام الانطباق على هذا الخبر الذي أخرجه الخطيب البغدادي من رواية المبارك بن فضالة.

فلا يغتر من لا دراية له بتدليس التسوية بتصريح مبارك بن فضالة بالسماع عند الخطيب؛ حيث قال مبارك بن فضالة حدثني عبيد الله بن عمر عن القاسم بن محمد عن عائشة، فلا بد أن يصرح بالسماع إلى الصحابي.

ولكن نجد أن هناك عنعنة في الإسناد بين شيخ مبارك وهو عبيد الله بن عمر وبين القاسم بن محمد، والراوي عبيد الله بن عمر من طبقة صغار التابعين، والقاسم بن محمد من الوسطى من التابعين ثم العنعنة الثانية بين القاسم بن محمد وبين عائشة رضي الله عنها، فالسند مردود لوجود أكثر من عنعنة بين تدليس التسوية وهو مبارك بن فضالة وبين عائشة رضي الله عنها، وهو شر التدليس؛ لسقوط ضعفاء في مواضع العنعنة بين هؤلاء الثقات، ولذلك في «سؤالات أبي عبيد الأجري لأبي داود السجستاني في الجرح والتعديل» السؤال (٣٩٦) ط الجامعة الإسلامية بالمدينة قال أبو عبيد: «سمعت أبا داود يقول: كان مبارك بن فضالة شديد التدليس». اه.

وكذلك أورده الحافظ ابن حجر في «طبقات المدلسين» الطبقة الثالثة (٢٧) وقال: «مبارك بن فضالة البصري مشهور بالتدليس، وصفه به الدارقطني وغيره». اه. وقال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٤٧٥) ط دار الوعي بحلب: «مبارك بن فضالة ضعيف». اه. وقال الإمام الحافظ ابن رجب في «شرح علل الترمذي» (١٩٩١): «مبارك بن فضالة لم يخرج له في الصحيح، وسوى ابن معين بينه وبين الربيع بن صبيح في الضعف»، وقال نعيم: كان ابن مهدي لا يكتب للمبارك شيئًا إلا شيئًا يقول فيه سمعت الحسن.

وقال الفلاس: «كان يحيى وعبد الرحمن لا يحدثان عن مبارك».

وقال ابن معين: «لم يرو عنه يحيى». اه.

هذا، هو حال مبارك بن فضالة بين تضعيف الأئمة له، وبين شدة تدليسه واتصافه بشر أنواع التدليس وهو تدليس التسوية، وبهذا يصبح الخبر الذي جاء من طريقه ساقطًا؛ للسقط الخفي الذي لا يعرفه إلا أهل النقد والمعرفة بالعلل كما بينا أنفا من قول الحافظ العراقي في «التقييد والإيضاح»، وهذا الطريق الذي أخرجه الخطيب في تاريخ بغداد، وابن عساكر كما في تاريخ دمشق كما بينا.

#### طريق أخر

ولقد بين الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء» (٢٤/٢) أن الحديث الذي جاءت به القصة عند الطبراني حيث قال: «الحديث اخرجه الطبراني في الأوسط والخطيب في التاريخ من حديث عائشة بسند ضعيف»، ولقد بينا بالتفصيل الحديث عند الخطيب في «التاريخ» سندًا ومتنًا، وأظهر التحقيق مدى تصرف أبي حامد الغزالي في المتن والتدليس الشديد الذي في هذا الطريق.

أما عن قول الحافظ العراقي «الحديث عند الطبراني في الأوسط من حديث عائشة فقد أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٥٥/٥) (ح٤٨٧٦) ط «مكتبة المعارف الرياض» قال: حدثنا عباد بن سعيد الجعفي الكوفي قال: حدثنا محمد بن عثمان بن أبي البهلول، قال: حدثنا صالح بن أبي الأسود عن الأعمش، عن مسلم أبي الضحى عن مسروق عن عائشة قالت: «كان بيني وبين النبي صلى الله عليه وسلم كلام فقال: اجعل بيني وبينك عمر، فقلت: لا، فقال: اجعل بيني وبينك أباك، قلت: نعم». الحديث.

قال الإمام الحافظ الطبراني: «لم يرو هذا الحديث عن الأعمش إلا صالح بن أبى الأسود». اهـ.

قلت: وهذا الطريق تالف لم يزد الطريق الأول عند الخطيب في «التاريخ» إلا وهنًا على وهن؛ حيث إن أفته صالح بن أبي الأسود ذكره الإمام الذهبي في «الميزان» (٢٧٨١/٢٨٨٢) قال: «صالح بن أبي الأسود الكوفي الخياط عن الأعمش وغيره وام، وقال ابن عدي: أحاديثه ليست ليس بالمستقيمة، وليس بالمعروف». اه.

قلت: وصالح بن أبي الأسود ذكره الإمام الحافظ ابن عدي في كتابه «الكامل» (٦٦/٤) (٩١٥/٨) ط «دار الفكر» وقال: صالح بن أبي الأسود كوفي، وأحاديثه ليست مستقيمة، ثم أخرج له حديث القصة فقال: حدثنا الحسن بن علي بن الحسن السلولي الخلال الكوفي، حدثنا محمد بن الحسن السلولي حدثنا صالح بن أبي الأسود عن الأعمش عن أبي الضحى، عن مسروق عن عائشة قالت: «وقع بيني وبين النبي صلى الله عليه وسلم كلام...» القصة.

وقال: لا أعلم أحدا رواه عن الأعمش، غير صالح بن أبى الأسود بهذا الإسناد». أهـ.

وفي القصة بهذا الإسناد لطم أبي بكر رضي الله عنه بيده لوجه ابنته عائشة رضى الله عنها.

وأخرج الحافظ ابن عدى هذا الحديث الذي حاءت به القصة، وجعلها من مناكير صالح بن أبي الأسود، ثم ذكر له عدة أحاديث منكرة، ثم قال: ولصالح من الحديث غير ما ذكرت عن الأعمش وغيره وفي أحاديثه بعض النكرة وليس هو بذلك المعروف. اهـ. وقول الحافظين الطيراني في «الأوسيط» وابن عدى في «الكامل» بعد إخراج الحديث الذي جاءت به هذه القصة: «لم يرو هذا الحديث عن الأعمش إلا صالح بن أبي الأسود»، وقد تبين أن صالح بن أبي الأسود واه، أحاديثه ليست مستقيمة، أما الأعمش فهو سليمان بن مهران ذكره الحافظ ابن حجر في «طبقات المدلسين»، المرتبة الثانية (٢٢) وقال: وصفه الكرابيسي والدارقطني وغيرهم بالتدليس وقد عنعن في الطريقين إلى صالح بن أبي الأسود عن الأعمش عن أبى الضحى، فهو مردود وبتدليس الأعمش وعنعنته يزداد الطريق وهنا على وهن.

بهذا التحقيق تصبح القصة واهية وطريق الطبراني في «الأوسط» لا يزيد طريق الخطيب في «التاريخ» إلا وهنًا على وهن.

حفظ الله أم المؤمنين من افتراءات المكذبين المدلسين، بابي وأمى أنت يا أمنا.

مَذَا مَا وَفَقَنَى اللَّهِ إليه وهو وحده من وراء القصد.

## المذهب الوسطي لأبي الحسن الأشعري في توحيد الصفات

ملامح وقواعد المنهج الوسطى لدي الأشعري في معتقد توحيد الصفات

#### الحلقة الخامسة عشرة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى أله وصحبه ومن والأه.. وبعد:

فقد سبق أن ذكرت أن ثمة قواعد اقام الأشعري على أساسها تصوره في معالجة ما هُدي إليه من إثبات ما أثبته تعالى لنفسه وأثبته له رسوله صلى الله عليه وسلم، وأوضحتُ أن أولى هذه القواعد كان يتمثل في اعتماد الوحي، وثانيها في اعتماد أدلة العقل المستوحاة من أدلة الشرع.. ونستكمل في ثالث تلك القواعد ما ذكره بشأن:

الأخذ بظواهر النصوص في الآيات الموهمة للتشبيه دون ما وقوع في التشبيه أو التجسيم، والإقرار بالإجماع في ذلك وباحاديث الآحاد:

فالأشعري - على ما رأينا - لا يصرف أي النصوص وأحاديثها عن ظاهر معناها بزعم أنها موهمة للتثبيه أو التجسيم، ويُقر في ذلك - وكذا في سائر مسائل الاعتقاد المعلومة بالضرورة - بالإجماع وبأحاديث الآحاد طالما ثبتت صحتها. وفي كلام للدكتور محمد أبي زهرة نراه يشهد بهذا في كتابه (ابن تيمية حياته وعصره) ويفيد في ص الماد أن الاشعري قد ظهرت معالم منهجه وتحددت في أربع نقاط، هي:

انه يري أن يأخذ بكل ما جاء به الكتاب والسنة من عقائد، ويحتج بكل وسائل الإقناع والافحام.

أ- أنه ياخذ بظواهر النصوص في الآيات الموهمة للتشبيه، فهو يعتقد أن لله وجهاً لا كوجه العبيد، وأن لله يداً لا تشبه أبدى المخلوقات.

انه يرى أن أحاديث الآحاد طالما صحت يُحتج بها في العقائد وهي دليل لإثباتها، وقد أعلن اعتقاد أشياء ثبتت بأحاديث الآحاد.. خلافاً لمن يرى عكس

#### أ.د. محمد عبد العليم الدسوقي

الأستاذ بحامعة الأزهر

ذلك ويخالف - بما يجنح إليه - إمام المذهب.. وما أكثر المخالفين له ممن يدعون شرف الانتساب إليه، ليس في هذه المسالة فحسب، بل وفي جل ما رجع إليه في غير باب الصفات.

أ- أنه في أرائه كان يجانب أهل الأهواء جميعاً ويجتهد في ألا يقع فيما وقعوا فيه، ويعقب أبو زهرة على ذلك بقوله: «وقد سلك الأشعري في الاستدلال على العقائد مسلك النقل ومسلك العقل، فهو يثبت ما جاء به القرآن الكريم والحديث الشريف من أوصاف الله، ومن الإيمان برسله واليوم الآخر والملائكة والحساب والعقاب والثواب، ويتجه إلى الأدلة العقلية والبراهين المنطقية يستدل بها على صفات الله سيحانه وتعالى».

وهذا في جملته هو عينه ما قررته د. فوقية حسين وهي تتحدث عن منهج أبي الحسن الأشعري في مقدمتها له (الإبانة)١١٠/١: ١٣٤، وتُبين أنها خرجت من خلال كتبه بعدة أصول، هي في جملتها الأصول التي كان عليها السلف الصالح، وهي كما

إعطاء الأولوية للنص المنزل قرآنا كان أم
 بينة

- ٢- تفسير القرآن بالقرآن
- تفسير القرآن بالحديث
- ٤- أخذه بما أجمع عليه السلف قبله
- الاعتقاد واليقين بأن الله خاطب العرب للغتهم
  - 🖰 مراعاة أسباب النزول
  - ٧- مراعاة الخصوص والعموم
- أن القرآن الكريم على ظاهره وليس لنا أن نزيله عن ظاهره إلا بحجة أو قرينة، وإلا فهو على

ظاهره.. والدكتورة في كل ما ذكرَتُه تقيم الأدلة وتسوق الشواهد، فليراجع ما كتبته بهذا الصدد لكونه من الأهمية بمكان.

والذي يعنينا هنا بصورة أخص، هو بسط الكلام عن الأصل الأخير لكونه موضع النزاع لدى المخالفين أو المُلبَّس عليهم مذهب الأشعري، وأيضا لشديد تعلقه ببيان أن صحيح معتقد السلف إنما يتمثل في إثبات صفات الله تعالى الواردة في نصوص الوحي وحملها على ظاهرها دون ما تشبيه أو تجسيم أو تأويل أو تكييف أو تفويض. مصدر التلقي عند الأشعري: الأخذ بظاهر صحيح المنقول غير المتعارض – بالطبع – مع صرب المعقول:

وقد بدا هذا من الأشعري واضحاً عند تناوله للرأي القائل بأن المقصود من قوله تعالى: ﴿ نَهُ رَهَا كَافِرَهُ \* [القيامة: ٢٣]، أي إلى ثواب ربها ناظرة، فدين أن ثواب الله غيره، وأن «القرآن العزيز على ظاهره، وليس لنا أن نزيله عن ظاهره إلا بحجة، وإلا فهو على ظاهره». يقول في الإبانة ت. د. فوقية حسين ٢/٠٤: «ألا ترى أن الله عز وجل لما قال: صلوا لي واعدوني - يعني في قوله: ﴿ أَعْبُدُنُ وَأَقِيرُ الصَّلَوٰةَ لِلْ اللهِ عَنْ ظاهره، فكذلك لما قال: إلَّ وَهَا عَدِره، ويزيل الكلام عن ظاهره، فكذلك لما قال: «إِلَى وَهَا عَدِره، ويزيل الكلام عن ظاهره، فكذلك لما قال: «إِلَى وَهَا طاهره بغير حجة».

ويؤكد الأشعري هذا المبدأ أيضاً عند مناقشته لرأي الخصوم حول قوله تعالى: ﴿ لاَ تُدُرِكُهُ الْأَبْعَثُرُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣]، وذلك في الإبانة ٢١/٢، ويؤكده ثالثة ٢٨/٨ إبان تناوله لبعض أقوال الخصوم عن إثبات (أيدي) لله تعالى، حيث يفصح عن وجوب الرجوع إلى إثبات (يدين)، قائلاً: ﴿ لأن الدليل عنده - أي الخصم - دل على صحة الإجماع - يعني: على بطلان إثبات أن لله (أيدي) - وإذا كان الإجماع صحيحاً وجب أن يرجع من قوله: (أيدي) إلى (يدين)، لأن القرآن على ظاهره، ولا يزول عن ظاهره إلا بحجة، فوجدنا حجة أزلنا بها ذكر الأيدي عن الظاهر إلى ظاهر أخر، ووجب أن يكون الظاهر عن الخذر على حقيقته لا يزول عنها إلا بحجة الهد.

ويتمسك الأشعري بنفس الأصل عند مناقشته - بنفس الصفحة - قولهم بان الله أراد يداً واحدة، فيبين أن الله تعالى قد «ذكر (أيدي) وأراد (يدين)، لأنهم أجمعوا على بطلان قول من قال: (أيدي كثيرة)، وقول من قال: (يداً واحدة)»، ثم يثبت:

"وقلنا: (يدان)، لأن القرآن على ظاهره، إلا أن تقوم حجة بأن يكون على خلاف الظاهر»، وإنما يعني بذلك القرينة الصارفة لما هو راجح، وليس أرجح من تفسير القرآن بالقرآن.

تقول د. فوقية في تحقيقها للإبانة ١٢٨/١: «وبهذا يؤكد الأشعري أهم أصل من أصول التفسير الصحيح، وهو: عدم إزالة القرآن عن ظاهره إلا يحجة».

### موافقة الأشعري فيما أخذ به في مصادر تلقيه لما عليه سلف الأمة:

على أن هذا الذي تقرر لدى الأشعري - من إحراء الصفات الواردة في نصوص الوحى على ظاهرها - هو الذي عليه سائر أئمة المسلمين.. ونقتطف من بستان حدائقهم ما قاله الحافظ أبو بكر الخطيب ت ١٨٥ وذلك فيما نقله عنه الحافظ الذهبي ص ١٨٥ قال: «أما الكلام عن الصفات، فأما ما روى منها في السنن الصحاح، فمذهب السلف: إثناتها وإحراؤها على ظواهرها، ونفى الكيفية والتشييه عنها».. وما قاله القاضي أبو بعلى ت ٤٥٨ في كتابه (إبطال التأويل) وقد نقله عنه الذهبي أيضاً في (العلو) ص ١٨٣، قال: «ويدل على إبطال التأويل، أن الصحابة ومن بعدهم حملوها على ظاهرها، ولم يتعرضوا لتأويلها ولا صَرْفها عن ظاهرها، فلو كان التأويل سائغاً لكانوا إليه أسيق، لما فيه من إزالة التشييه»، يعنى على زعم من قال: إن ظاهرها تشييه.. كذا فسره الذهبي وعلق يقول:

«المتأخرون من أهل النظر قالوا مقالة مولدة، ما علمتُ أحداً سبقهم بها، قالوا: (هذه الصفات تمر كما جاءت ولا تؤول، مع اعتقاد أن ظاهرها غير مراد)، فتفرع من هذا أن الظاهر يُعني به أمران:

احدهما: أنه لا تأويل لها غير دلالة الخطاب كما قال السلف: (الاستواء معلوم)، وكما قال سفيان وغيره: (قراءتها تفسيرها)، يعني أنها بينة واضحة في اللغة لا يُبتغي لها مضايق التأويل والتحريف، وهذا هو مذهب السلف، مع اتفاقهم أيضاً على أنها لا تشبه صفات البشر بوجه، إذ الباري لا مثل له لا في ذاته ولا في صفاته.

الثاني: أن ظاهرها هو الذي يتشكل في الخيال من الصفة، كما يتشكل في الذهن من وصف البشر، فهذا - هو الذي ظاهره - غير مراد». إلى آخر ما ذكره من كلام حريًّ بالتامل والتدبر والعمل به.

ويقول الحافظ أبو القاسم التيمي الأصبهاني تهمه وقد نقله عنه الذهبي في العلو ص ١٩٢، «مذهب مالك والثوري والأوزاعي والشافعي وحماد

بن سلمة وحماد بن زيد واحمد والقطان وابن مهدي وإسحاق بن راهويه، أن صفات الله التي وصف بها نفسه ووصفه بها رسوله من السمع والبصر والوجه واليدين وسائر أوصافه، إنما هي على ظاهرها المعروف المشهور، من غير كيف يتوهم فيها، ولا تشبيه ولا تأويل، قال ابن عيينة: (كل شيء وصف الله به نفسه فقراءته تفسيره)، أي هو على ظاهره لا يجوز صرفه إلى المجاز بنوع من التأويل».

وفي توضيح ما سيق يصورة أحلى يقول شارح السفارينية ص ٩٦، ٩٧: "من يقول: (إن ظاهر البدين حقيقة تقتضى المماثلة)، نقول له: (إن ظاهر المضافتين إلى الله حقيقة، يقتضي - يموجب أدلة العقل - امتناع المماثلة، لأنها بدُّ أضَّعفت إلى متصف يها، ومن المعلوم أن ما أضيف إلى الشيء فإنه مكون لائقاً به، فالبدان اللتان أضافهما الله إلى نفسه، بدان لائقتان بالله عز وحل، لا يمكن أن تماثل أبدى المخلوقين، ألم تكن تقول: (بد إنسان)، و (بد حمار)، و (بد حمل)، و (بد هرٌّ)، و (بد أسد)؟، هل أحد من الناس بعتقد التماثل في هذه الأبدى؟!.. أبدا، لأنها مضافة إلى متصف بها، فتكون هذه الأبدى لائقة بالموصوف به، لكن إذا قلت: (بد أسد وبد أسد آخر)، صارت مماثلة.. فإذا علم التباين بين المخلوقات بعضها مع بعض، فالتباين بين الخالق والمخلوق من باب أولى، ومن اعتقد أن ظاهر نصوص الكتاب والسنة: التمثيل، فقد كفر، لأن تمثيل الله بخلقه كفر.. ومن زعم أن ظاهر الكتاب والسنة يقتضي الكفر فهو كافر، لأن الكتاب والسنة بقران الإيمان وينكران الكفر، ولهذا قال نعيم بن حماد الخزاعي شيخ البخاري: (من شيَّه الله بخلقه كفر، ومن حجد ما وصف الله به نفسه فقد كفر، وليس فيما وصف الله نفسه ولا رسوله تشبيها)"، وننيه أن أحكام الكفر التي نقلناها هذه هي لبحث مسالة علمية وليست للحكم على المعين لأن الحكم على المعين كما هو معلوم له إلى ضوابط شرعية من توفر شروط وانتفاء موانع).

وأردف يقول: "فالحاصل أننا إذا أخذنا بظاهر النصوص لم نكن ممثلين، بل نحن – معاشر أهل السنة – أبعد الناس عن التمثيل، والممثل حقيقة هو: الذي صرف النصوص عن ظاهرها، هو الذي جعل النصوص دالة على التمثيل، لأنه لم يصرفها عن ظاهرها إلا حيث اعتقد أن ظاهرها يقتضي التمثيل، فلما اعتقد هذه العقيدة الباطلة ذهب يصرفها عن

ظاهرها، ولهذا نقول: كل معطل فهو ممثل، لأنه لم يعطل إلا حيث اعتقد أن ظاهرها التمثيل، فذهب يصرفها عن ظاهرها ويعطل مدلولها عما أراده الله"أ.ه. مع شيء من التصرف.

#### رد دعاوى عدم الأخذ بأحاديث الأحادية مسائل توحيد الصفات:

على أن معتقد الأشاعرة الذي يدينون به - ويدعون من خلاله أن أحاديث الآحاد وهي المروية بنقل العدل الضابط عن العدل الضابط عن مثله حتى ينتهي إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، لا تفيد العلم اليقيني فيما يعارض بزعمهم القانون العقلي بمسائل الاعتقاد، ويمثلون له بالصفات الخبرية والفعلية - ويخالفون فعه مذهب شيخهم، برد على ما قالوه بما بلى:

ا مخالفته لما كان عليه النبي صلى الله عليه وسلم في مثل قوله فيما أخرجه الحاكم والترمذي: (نضر الله امرأ سمع مقالتي فحفظها ووعاها وأداها كما سمعها. الحديث).

٣ مخالفته لما كان عليه فعله صلى الله عليه وسلم، فقد كان يرسل الرسل فرادى لتبليغ الإسلام، كما أرسل سفراءه إلى ملوك العرب والعجم، وكما أرسل معاذاً إلى أهل اليمن ليكون أميراً ووالياً عليهم من قبله صلى الله عليه وسلم.

"- إجماع الصحابة، فقد "كان احدهم إذا رُوى لغيره حديثاً عن النبي صلى الله عليه وسلم في الصفات تلقاه بالقبول واعتقد تلك الصفة به تعالى على القطع واليقين وأيقن بثبوت مقتضاها بمجرد سماعها من العدل الصادق، كما اعتقد رؤية الرب وتكليمه ونداءه يوم القيامة لعباده بالصوت الذي يسمعه البعيد كما يسمعه القريب، ونزوله إلى سماء الدنيا كل ليلة، وضحكه وفرحه وإمساك سماواته على إصبع من أصابع يده، وإثبات القدم له.. وعليه، فهذا الذي اعتمده نفاة العلم عن أخبار رسول الله، قد خرقوا به إجماع الصحابة المعلوم بالضرورة وإجماع التابعين وأئمة الإسلام، ووافقوا به المعتزلة والجهمية والرافضة والخوارج الذين انتهكوا هذه الحرمة[مختصر الصواعق ص ٢٧٥، ٥٧٣ بتصرف]".

أ- أن السنة العملية التي جرى عليها صلى الله عليه وسلم وأصحابه في حياته وبعد مماته، أن حديث الآحاد حجة قائمة بذاتها، يدل عليها ما أورده البخاري في باب: (ما جاء في إجازة خبر الواحد الصدوق في الأذان والصلاة والصوم والفرائض والأحكام) ٢٤٤/١٣

الحديث مالك بن الحويرث قال: أتينا النبي صلى

الله عليه وسلم ونحن شببة متقاربون، فأقمنا عنده نحواً من عشرين ليلة، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم رحيماً رفيقاً، فلما ظن أنا قد اشتهينا أهلنا سألنا عمن تركنا بعدنا فأخبرناه، فقال: (ارجعوا إلى أهليكم فأقيموا فيهم وعلموهم ومروهم وصلوا كما رأيتموني أصلى).. صحيح البخاري رقم: ٧٢٤٦.

فقد أمر كل واحد من هذه السبية أن يعلم أهله، والتعليم يعم بالطبع أمور العقيدة التي يأتي على رأسها التعرف على الخالق جل وعلا بصفات كماله، فلو لم يكن خبر الآحاد تقوم به الحجة لما كان لهذا الأمر معنى.

 حدیث أنس بن مالك الذي فیه: أن أهل الیمن قدموا على رسول الله فقالوا: ابعث لنا رجلا يعلمنا السنة والإسلام)، قال: فأخذ بيد أبي عبيدة، فقال صلى الله عليه وسلم: (هذا أمين هذه الأمة).. فلو لم تقم الحجة بخبر الواحد لما بعث صلى الله عليه وسلم أبا عبيدة وحده، وكذلك يقال في بعثه صلى الله عليه وسلم إليهم في نويات مختلفة وإلى بلاد متفرقة غيره من الصحابة كعلى بن أبي طالب وأبي موسى الأشعري وغيرهما، وأحاديثهم في الصحيحين، ومما لاريب فيه أن هؤلاء كانوا يعلمون الذين أرسلوا إليهم في جملة ما يعلمونهم: العقائد، فلو لم تكن الحجة قائمة بهم عليهم لما يعثهم صلى الله عليه وسلم أفرادا، ولكان بعثه بهم عبثا وهذا أمر يتنزه عنه بأبي هو وأمى.. وهذا معنى قول الشافعي في الرسالة ص١٢٤: "وهو صلى الله عليه وسلم لا يبعث يأمره إلا والحجة للمبعوث إليهم وعليهم قائمة بقبول خبره عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقد كان قادرا على أن يبعث إليهم فيشافههم أو يبعث إليهم عددا"

ج- خبر عبد الله بن عمر وفيه: (بينا الناس بقباء في صلاة الصبح، إذ جاءهم أت فقال إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد أنزل عليه الليلة قرآن وقد أمر أن يستقبل الكعبة، فاستقبلوها وكانت وجوههم إلى الشام، فاستداروا إلى الكعبة).. فهذا نص على أن الصحابة قبلوا خبر الواحد في نسخ ما كان مقطوعا عندهم من وجوب استقبال بيت المقدس، فتركوا ذلك واستقبلوا الكعبة لخبره، فلولا أنه حجة عندهم ما خالفوا به المقطوع عندهم من القبلة الأولى بل ولما شكروا عليه.

ومما يدل عليه أن السلف الصالح وأئمة الإسلام وأصحاب المذاهب لم يزالوا يقولون في كتب السنة الصحيحة وفي إثبات الصفات وسائر أمور الاعتقاد: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم كذا،

وفعل كذا، وأمر بكذا، ونهى عن كذا، وهذا معلوم في كلامهم بالضرورة، وإنما سمعه الواحد منهم من صحابي غيره، وهذه شهادة من القائل وجزم على رسول الله صلى الله عليه وسلم بما نسب إليه من قول أو فعل، فلو كان خبر الواحد لا يفيد العلم اليقيني ولا تثبت عقيدة لكان شاهداً على رسول الله صلى الله عليه وسلم بغير علم، وهذا ما لا يقوله مسلم.

→ أن القائلين بأن أحاديث الآحاد لا تثبت به عقيدة بحجة أنها ظنية، يقولون في الوقت ذاته: (إن الأحكام الشرعية تثبت بحديث الآحاد)، وهم بهذا يفرقون بين العقائد والأحكام بلا دليل من كتاب أو سنة وبدون مخصص، وذلك باطل، وما لزم منه باطل فهو باطل.

٧- أن احتجاجهم فيما فاهوا به بقول الله تعالى: (إن الظن لا يغني من الحق شيئا.. يونس/٣٦)، ونحو ذلك من الآيات، بحجة أن المراد بالظن في الآي هو الظن الغالب، يرد عليه أن الظن المراد بالآي ليس ذلك، بل الشك الذي هو الخرص، فقد جاء في كتب اللغة: "الظن: الشك يعرض لك في الشيء فتحققه وتحكم عليه".. فهذا هو الظن الذي عابه الله على المشركين، بدليل قوله تعالى: (إن يتبعون إلا الظن وإن هم إلا بخرصون.. الأنعام/١١٦)، فحعل الظن المعاب على المشركين في هذه الآيات هو الخرص الذي هو مجرد التخمين، ولو كان مراد به الظن الغالب لما جاز الأخذ به في الأحكام أيضاً، لأن الله أنكره عليهم إنكارا مطلقا.. كما أن فرار القائلين بعدم الأخذ بالظن الراجح في العقيدة، أوقعهم فيما هو أسواً منه وهو قولهم بالظن المرجوح الذي على أساسه أولوا صفات الخالق سيحانه، وما ذلك إلا لابتعادهم عن التفقه بالكتاب والسنة والاهتداء ينورهما مناشرة والانشغال عنهما بأراء الرجال.

٨- أن التفريق بين العقيدة والأحكام في وجوب الأخذ فيها بأحاديث الآحاد فلسفة دخيلة في الإسلام لا يعرفها السلف الصالح ولا الأئمة الأربعة الذين يقلدهم جماهير المسلمين في كل عصر.

والحق الكلام في ذلك كثير، ولكن حسبنا منه ما ذكرنا لينظر في تفاصيله: الشروح الوافية على العقيدة الطحاوية للألباني ص١٩٥٠: ٢٩٥، والرسالة للشافعي، وإعلام الموقعين ١٨٥/٢، ومختصر الصواعق ص١٧٥: ٦٤٠. وإلى لقاء آخر بمشيئة الله تعالى نستكمل الحديث عن مصادر التلقي لدى الأشعري.

والحمد لله رب العالمين.



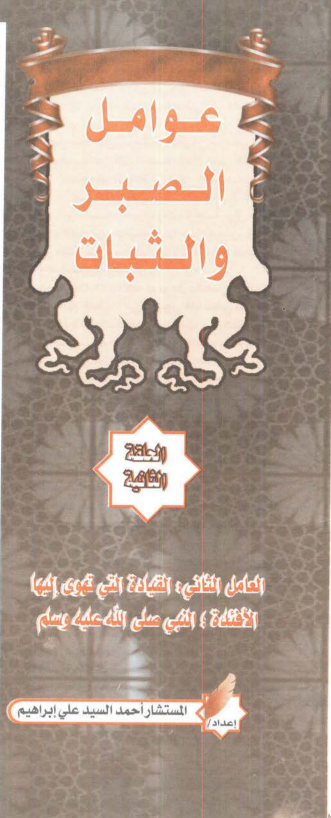
- ١- الإيمان بالله.
- ٢- القيادة التي تهوى إليها الأفئدة .
  - ٣- الشعور بالمسئولية .
    - ٤- الإيمان بالآخرة .
      - ٥- القرآن الكريم.
  - ٦- البشارات بالنجاح.

وقد سبق الحديث عن العامل الأول الإيمان بالله بالتفصيل في المقال السابق ؛ ونتكلم في هذه الحلقة عن العامل الثاني وهو: القيادة التي تهوى إليها الأفئدة، بالتفصيل فنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### أولا: معنى: القيادة التي تهوى إليها الأفئدة:

قال المباركفورى في الرحيق المختوم: ص٩٩ القد كان النبي صلى الله عليه وسلم - وهو القائد الأعلى للأمة الإسلامية، بل وللبشرية جمعاء - يتمتع من جمال الخلق، وكمال النفس، ومحارم الأخلاق، والشيم النبيلة، والشيمائل الكريمة، بما تتجاذب إليه القلوب، وتتفانى دونه النفوس، وكانت أنصبته من الكمال الذي يحبّبُ لم يرزق بمثلها بشر. وكان على أعلى قمة من الشرف والنبل والخير والفضل. وكان من العقة والأمانة والصدق، ومن جميع سبل الخير على ما لم يتمار ولم يشك فيه أعداؤه فضلاً عن محبيه ورفقائه.

وقد كان لوجود النبي صلى الله عليه وسلم بين أصحابه أثر كبير في نفوسهم جعلهم يصبرون ويثبتون، وامتد هذا بعد وفاته صلى الله عليه وسلم طاعة لأمره ؛ حيث قال: (تركتُ فيكم أمرين؛ لن تَضلُوا ما إن تمسّكتُم بهما: كتابَ الله وسئتي، ولن يتفَرَقا حتَّى يردا عليَ الحوض) (رواه مالك في الموطأ وحسنه الألباني)، وقوله: (فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهدين، عَضُوا عليها بالنُواحذ، وإيًا كم والأمور المحددة الألباني).



#### ثانيًا: بيان العلاقة بين القيادة التي تهوى الأفندة والصبر بأنواعه:

ا-عن أم سلمة هند بنت أمية رضى الله عنها قالتِ: (سمعتُ رسول الله صلَى اللهُ عليه وسلم يقول: ما من عبد تصيبه مصيبة فيقول: إنا لله وإنا إليه راجعون. اللهمِّ ! أجُرْني في مصيبتي وأخلف لي خيرًا منها - إلا أجَره اللهُ فِي مصيبتِه. وأخْلُف لـه خيرًا منهـا، قالت: فلما توفِيَ أبو سلمة قلتُ كما أمرني رسولَ الله صلّي اللَّهُ عليه وسلمَ. فأخلف اللهُ لي خيرًا منه. رسولَ الله صلى اللهُ عليه وسلم). (رواه مسلم) فقد علم النبى صلى الله عليه وسلم الأمة الصبر على المصائب، والاسترجاع عند وقوعها؛ امتثالاً لقوله تعالى: « وَبَشِّرِ الصَّنبِرِينَ ﴿ الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُصِيبَةً قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ كَجِعُونَ ١٠٥٠ أَوْلَتِكَ عَلَيْهِمْ صَلُونَتُ مِن زَيِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ اللَّقِرة ١٥٥ -١٥٧]، ولأن المصيبة وقعت؛ فإذا صبر المسلم كان لـه أجرهـا، وإذا جـزع كان عليه وزرهـا، قال على بن أبى طالب: (إنك إن صبرت جرت عليك المقادير وأنت مأجور، وإن جزعت جرت عليك المقادير وأنت مأزور)، قال تعالى: « وَإِذْ تَأَذْنَ رَبُّكُمْ لَهِن شَكَرْتُو لَأَزِيدَنَّكُمْ وَلَهِن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَّدِيدٌ» (ابراهیم ۷).

ولا يظن ظان أن المصيبة قاصرة على الموت لقوله تعالى: «فَأَصَبَتَكُم مُصِيبَةُ ٱلْمَوْتِ» (المائدة ١٠٦)، وإنما المصيبة أعم من ذلك فتشمل كل ما يكرهه الإنسان، فعن عبد الله بن خليفة قال: "كنت مع عمر في جنازة فانقطع شسع نعله (سير يمسك النعل بأصابع القدم) فاسترجع، ثم قال: كل ما

ساءك فهو لك مصيبة".

Y - عن أنس، أن حارثة بن سراقة قُتل يوم بدر وكان في النظارة، أصابه سهم غَرِب فقتله، فجاءت أمه فقالت: يا رسول الله أخبرني عن حارثة، فإن كان في الجنة صبرت وإلا فليرين الله ما أصنع، يعنى من النياحة. فقال لها رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ويحك أهبلت ؟ إنها جنان ثمان، وإن ابنك أصاب الفردوس الأعلى، فرجعت تضحك ابنك أصاب الفردوس الأعلى، فرجعت تضحك وتقول: بخ بخ يا حارث" (رواه الشيخان).

فانظر أخي الحبيب كيف نزلت كلمات النبي صلى الله عليه وسلم بردًا وسلامًا على قلب أم حارثة؟ فتبدل حالها من الجزع على فقدها لولدها، إلى السرور والفرح بمكانته عند ربه، وقارن بين

حالها، وحال البعض من المسلمين الآن إذا مات ولده يجزع ويسخط ولا يرضى بقضاء الله تعالى، وربما نطق بما لا يجوز في حق الله سبحانه، وما ذاك إلا لأنه لم يتمسك بهديه صلى الله عليه وسلم في الصبر على المصائد.

٣- عن عطاء بن رباح قال: قال لي ابن عباس: ألا أريك امرأة من أهل الجنة؛ قلت: بلي. قال: هذه المرأة السوداء؛ أتت النبيّ صلّى الله عليه وسلم قالت " إني أصراع. وإني أتكشف. فادع الله لي. قالت "إن شئت صبرت ولك الجنة. وإن شئت دعوت الله أن يعافيك". قالت: أصبر. قالت: فإني أتكشف. فادع الله أن لا أتكشف. فدعا لها) (رواه البخاري ومسلم).

فهذه المرأة ابتلاها الله عز وجل بالصرع، وقد شق عليها ذلك، فذهبت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ليدعو الله لها أن يعافيها من هذا البلاء، فإذا بالنبي صلى الله عليه وسلم يخيرها بين الصبر على هذا البلاء، ولها الجنة على صبرها، الصبر على هذا البلاء، ولها الجنة على صبرها، عليه وسلم يدل على أن التداوي في حالتها ليس عليه وسلم يدل على أن التداوي في حالتها ليس بواجب؛ إذ إن الواجب ما لا تخيير فيه، ولو كان واجبا ما تركه صلى الله عليه وما خيرها فيه، وإذ بالمرأة المؤمنة المحتسبة بعدما سمعت كلمات وإذا بالمرأة المؤمنة المحتسبة بعدما سمعت كلمات التثبيت والصبر، تختار الصبر على البلاء، ولأنها حرة عفيفة سألت النبي صلى الله عليه وسلم أن يدعو الله لها الا تتكشف إذا جاءها الصرع، فدعا لها النبي صلى الله عليه وسلم فلم تنكشف بعد

وقارن أخي الحبيب بين حال هذه المرأة، وحال البعض منا الآن إذا ابتلاه الله بالمرض يجزع ويسخط، ويذهب إلى الطبيب، ويطلب منه أقوى الأدوية لمرضه، فإذا تناول الدواء ولم يشفه الله قال: لقد تناولت الدواء ولم يشفني، وكأن الدواء هو الشافي، والبعض يذهب الأمهر الأطباء قائلاً: خذ ما تشاء واشف مريضي، والبعض يقوم بتحطيم المستشفيات، ويعتدي على الأطباء إذا مات قريب له، وكأن الطبيب سيمنعه من الموت، والبعض يذهب يلتمس التداوي بالمحرمات، والبعض يذهب إلى العرافين والدجالين والقساوسة بالكنائس يلتمسون عندهم الشفاء!! ولو علموا سنة نبيهم يلتمسون عندهم الشفاء!! ولو علموا سنة نبيهم صلى الله عليه وسلم، وتمسكوا بهديه في التداوي لصبروا على بلاء المرض، وانتظروا من التداوي لصبروا على بلاء المرض، وانتظروا من

الله الشفاء و العافية.

#### ثالثًا: علاقة هذا العامل بالصبر على الطاعات:

ا- عن حذيفة بن اليمان رضي الله عنهما قال: (صلَّيثُ مع النبيِّ صلَّى اللهُ عليه وسلَم ذاتَ ليلة. (صلَّيثُ مع النبيِّ صلَّى اللهُ عليه وسلَم ذاتَ ليلة. فافتت البقرة. فقلتُ: يركع عند المائة. ثم مضى. فقلتُ: يركع بها. ثم افتتح النساء فقراها. ثم افتتح آل عمران فقراها. يقرأ مُترسًلًا. إذا مرَّ باية فيها تسبيحُ سببَحَ. وإذا مرَّ بسؤال سأل. وإذا مرَّ بتعوُّذ تعوُّذ. ثم ركع فجعل يقول: "سبحان ربي العظيم" فكان ثم ركع فجعل يقول: "سبحان ربي العظيم" فكان حمده "شم قام طويلًا. قريبًا مما ركع. ثم سجد فقال: "سبحان ربي الأعلى فكان سجودُه قريبًا مما ركع. ثم سجودُه قريبًا من قيامه) (رواه مسلم).

فانظر أخى الحسب إلى صدر حنيفة رضي الله عنه على طاعة الله، وكنف صبر على الوقوف الساعات الطوال يصلني النافلة مع النبي صلني الله عليه وسلم، وهو يقرأ البقرة والنساء وأل عمران (قبل في هـذا دليـل على القراءة بغير ترتيب ، وقيل: بل كان هذا منه صلى الله عليه وسلم قيل ترتيب المصحف)، وقراءتهم باسترسيال تستغرق قرابة الساعتين أو الثلاث، ثم ركع قرابة الساعتين، ثم رفع من الركوع ووقف طويلاً قريبًا من ركوعه، ثم سجد طويلاً قريبًا من قيامه، فما الذي أعان حذيفة على صيره هذا؟ إنه النبي صلى الله عليه وسلم، فمن صلى معه صدر على طاعـة الله عز وحل ، فقد كان أصحابه يرون أن عدم الصدر على الطاعة معه من أمور السوء، فعن عبدالله ين مسعود رضي الله عنه قال: (صلَّبِتُ مع النبيِّ صلَّى اللهُ عليه وسلَّمُ ليلة، فلم يزلُ قائمًا حتى هممتُ مأَمْر سوء. قلناً: وما هممتَ؟ قال: هممتُ أن أَقْعُدُ وأَذَرَ النبيُّ صلَّى اللهُ عليه وسلم) (رواه البخاري).

٢- عن المسور بن مخرمة رضي الله عنه قال: (دخلت على عمر بن الخطاب وهو مسجى فقلت: كيف ترونه؟ قال وا: كما ترى. قلت: أيقظوه بالصلاة؛ فإنكم لن توقظوه لشيء أفزع له من الصلاة. فقالوا: الصلاة يا أمير المؤمنين فقال: ها الله إذاً، ولا حق في الإسلام لمن ترك الصلاة، فصلى وإن جرحه ليثعب دما) (رواه مالك في الموطأ يسند صحيح).

وانظر أخي الحبيب إلى حال أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم وصبرهم على طاعة الله حتى وهم مشرفون على الموت، فهذا المسور يدخل على عمر وقت صلاة الظهر، وقد طعنه أبو لؤلؤة المجوسي

بخنجر مسموم في صلاة الفجر، فيأمر أصحاب عمر بإيقاظه للصلاة، ويهزه برفق ليصلي؛ فيقوم رضي الله عنه بادائها، وجرحه ينزف دمًا، وقارن بين حال البعض الآن إذا مرض قريب له وأمره الطبيب بملازمة الفراش فترة من الوقت، يترك الصلاة ولا يعينه أقاربه عليها بدعوى أن الدين بسر وليس عسرًا!!

ولو طلب أحد الناس منهم إيقاظه للصلاة لرموه بالتعنت، بل انظر إلى حال بعض الأزواج يعود متأخرًا إلى بيته فيأكل ويدخل لينام آمرًا زوجته ألا توقظه، فإذا تجرأت على إيقاظه لصلاة الفجر لربما سبّها أو لطمها أو طلقها لمخالفة أمره، وانظر إلى شفقة البعض على أبنائه ونسائه فلا يوقظهم لصلاة الفجر بدعوى أنهم مجهدون من مشقة الدراسة أو العمل !!

رابعا: علاقة هذا العامل بالصبر عن المعاصى:

عَنْ أَبِي أَمَامَةً، قَـالَ: إِنْ فَتَى مِن قريدٍش، أُتِّي النَّدِيُّ صلى الله عليه وسلم، فقال: يَا رَسُولَ الله، اتَّذُنْ لَي في الزِّنَا، فَأَقْبَلَ الْقُوْمُ عَلَيْهِ فَرْجَرُوهُ، وَقَالُوا: مَهْ مَهُ، فَقَالَ: "ادْنُهُ، فَدَنَا مِنْهُ قَرِيدًا، فَقَالَ: "أَتُحِنُّهُ لِأُمِّكَ؟ قَالَ: لاً وَاللَّهَ جَعَلَنِي اللَّهُ فَدَاءَكَ، قَالَ: "وَلاَ النَّاسُ يُحبُّونَهُ لِأُمُّهَاتِهُمْ، قَالَ: "أَفَتُحِدُّهُ لِابْنُتِكَ؟، قَالَ: لا وَ اللَّه يَا رَسُولَ ٱللَّـه حَعَلَنــي اللَّهُ فَـدَاعَكَ، قَالَ: "وَلا النَّـاسُ يُحتُّونَهُ لِنَنَاتَهِمْ، قَالَ: "أَفَتُحَيُّهُ لِأُخْتِكَ؛ قَالَ: لاَ وَاللَّه جَعَلَني اللَّـهُ فَدَاعَكَ، قَالَ: "وَلَا النَّاسُ يُحتُّونَهُ لأَخُوَ اتَّهمْ، قَالَ: "أَفْتُحِيُّهُ لِعُمَّتِكَ؟ قَالَ: لا وَ اللَّه جَعَلْنِي اللَّهُ فَدَاعَكَ، قَالَ: 'وَلاَ النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِعَمَّاتِهِمْ، قَالَ: ''أَفُتُحِبُّهُ لِخَالَتِكَ؟ قَالَ: لاَ وَاللَّهُ جَعَلَنَى اللَّهُ فَدَاعَكَ، قَالَ: "وَلاَ النَّاسُ نُحتُّونَهُ لَخَالِاتُهِمْ، قَالٌ: فَوَضَّعَ بَدَهُ عَلَيْه، وَقَالَ: "اللَّهُمَّ اغْفَ رْ ذَنْتُ هُ وَطُهُرْ قُلْنَهُ وَحَصِّنْ فَرْجَــَهُ. فَلَمْ يَكُنْ بَعْدُ ذَلَكَ الْفَتَى بِلْتَفْتُ إِلَى شَنِيءَ. (رواه أحمد وصححه الألماني).

فانظر أخي الحبيب كيف وقعت كلمات النبي صلى الله عليه وسلم في قلب ذلك الشاب فصبر على معصية الله عز وجل، وقارن بين حاله وحال بعض الشباب اليوم عندما يفتخر بالزنا، بل وصل الحال ببعضهم إلى الافتخار بالزنا في نهار رمضان، بالرغم من أنه لا يرضاه لأمه ولا لأخته، ولا لابنته ولا لعمته ولا لخالته، ولو تمسك بهديه صلى الله عليه وسلم في النهى عن الزنا، لصبر عليه.

فنسأل الله أن يعلمنا سنة نبينا، وأن يجعلنا بها عاملين، ويه مقتدين.



## صفة صلاة النبي صلى الله عليه وسلم أحكام الصلاة

صلاة من لا يحسن قراءة الفاتحة



الفقه

قلناً في العدد السابق إنَّ قراءة الفاتحة لا تجزئ صلاة بدونها، وإنَّ على المصلي أن يقرأها في كل ركعة من ركعات صلاته، ولكن قد يدخل في الإسلام شخص لا يعرف الفاتحة ولا يحفظها وعاجلته الصلاة المكتوبة قبل أن يتعلمها فيمكنه في هذه الحالة الاستعاضة عنها بما يحفظه من القرآن، فإن كان لا يحفظ من القرآن شيئاً استعاض عنه بالقول [سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر ولا حول ولا قوة لا بالله] فإن استعصى عليه حفظه كله أمكنه حفظ جزء من هذا الذكر وتكون صلاته صحيحة. [الجامع لأحكام الصلاة، محمود عبد اللطيف عويضة ٢١٥/٢].

والأصل في ذلك حديث رفاعة بن رافع - في حديث المسيء صلاته - أن الرسول - صلى الله عليه وسلم - قال «... إذا قمت إلى الصلاة فتوضأ كما أمرك الله ثم تشهد، فأقم ثم كبر، فإن كان معك قرآن فاقرأ به وإلا فاحمد الله وكبره وهلله ثم اركع...». رواه ابن خُزيمة. ورواه الترمذي باختلاف يسير في اللفظ. ففي هذا الحديث أمره الرسول - صلى الله عليه وسلم - أن يقرأ أولاً قرآناً، وإلا حمد الله وكبره وهلله.

وحديث عبد الله بن أبي أوفى قال: جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وآله وسلم فقال: إني لا أستطيع أن آخذ شيئا من القرآن فعلمني ما يجزئني قال: قل سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر ولا حول ولا قوة إلا بالله) – رواه أحمد وأبو داود والنسائي والدارقطني ولفظه فقال: (إني لا أستطيع أن أتعلم القرآن فعلمني ما يحزئني في صلاتي) فذكره.

اعداد/

أما الحديث الأول فهو طرف من حديث المسيء صلاته. وأما الحديث الثاني فقد عين الحديث الثاني (تحذف للتكرار) لفظ الحمد والتكبير والتهليل المأمور به ولا يخفى أنه من التقييد بما وافق المطلق.

(والحديثان) بدلان على أن الذكر المذكور بجزئ من لا يستطيع أن يتعلم القرآن وليس فيه ما يقتضيي التكرار فظاهره أنها تكفى مرة وقد ذهب البعض إلى أنه يقوله ثلاث مرات (قال شيارح المصابيح: اعلم أن هذه الواقعة لا تجوز أن تكون في جميع الأزمان لأن من يقدر على تعلم هذه الكلمات لا محالة يقدر على تعلم الفاتحة بل تأويله لا أستطيع أن أتعلم شيئا من القرآن في هذه الساعة، وقد دخل على وقت الصلاة فإذا فرغ من تلك الصلاة لزمه أن يتعلم. والحديثان يدلان على أن الذكر المذكور يجزئ من لا يستطيع أن يتعلم القرآن وليس فيه ما يقتضى التكرار فظاهره أنها تكفى مرة وقد ذهب البعض إلى أنه بقوله ثلاث مرات، والقائلون بوجوب الفاتحة في كل ركعة لعلهم يقولون بوجوبه في كل ركعة.) [نيل الأوطار للشوكاني ٢٤٨/٢].

مسالة: هل يلزم من لا يحسن الفاتحة أن تتعلمها؟

والجواب: نعم؛ يلزم أن يتعلّمها؛ لأن قراءتها واجبه، وما لا يتم الواجب إلا به فهو واحب. كعادم الماء؛ يجب عليه طلبه وشراؤه للوُضُوء أو الغسل به إن كان يُباع؛ لأنَّ ما لا يتم الواجب إلا به فهو واحب، فيلزم أن يتعلَّم هذه السورة، فإن ضاق الوقت قرأ ما تيسًر من القرآن من سواها؛ لعموم قوله صلى الله عليه وسلم: «اقرآ



ما تبسُّر معك من القرآن»، فإن لم يكن معه قرآن فإنه نُسَنِّحُ، فيقول: «سيحان الله، والحمدُ لله، ولا إله إلا الله، واللَّهُ أعلم. [الشرح الممتع لابن عثيمين ٣/٧٠].

مسألة الذكر الوارد خمس كلمات. فإن قال قائل: كيف يحزئ الخمس عن السُّيع؛ لأن الآيات في الفاتحة سَنْع؟

فالحواب: أنَّه لا بلزمُ أن يكون البدلُ مساوياً للمُبدل منه، ألا ترى أنَّ كسوةَ العشرة في كفارة النمين لا يساويها إطعامُهم في الغالب، ولا تساوى عتْقُ الرُّقْية أيضاً، فالبدلُ لا يلزم منه مساواة المندل منه، لكن قال فقهاؤنا رحمهم الله: إذا كان عنده شيءٌ من القرآن سوى الفاتحة وحب عليه أن يقرأ منه يقَدْر الفاتحة، وفرَّقوا بين هذا وين الذِّكر؛ يأن ما نُقدر عليه من جنس ما عُجز عنه؛ فوجب أن يكون مساوياً له، بخلاف

البدل المحض فإنه لا بلزم (توثيق النقل) فصارت المراتب الآن: قراءة الفاتحة، فإن عجز فيما تَسَّرُ مِنَ القرآنِ مِن غيرِها، فإن عَجَزَ فالتَّسبيحُ، و التّحميد، و التّكبير، و التّهليل و الحوقلة.

#### التامن ع الصلاة:

ويكون يلفظ (أمين) ومعناها: اللَّهُمُّ اسْتحتْ، وعلى هذا؛ فهي اسمُ فعْل دعاء، واسمُ الفعلُ ما كان فيه معنى الفعل دون حروفه.

١- فضلها: عن عائشة رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ما حسدتكم اليهود على شيء، ما حسدتكم على السلام والتأمين خلف الإمام». رواه أحمد وابن ماجه. (هل بالإمكان نقل الحكم على الحديث من كلام من حكم عليه من كبار الأئمة ونفس الكلام في باقى الأحاديث التي لم تنقل الحكم عليها)

٣- مشروعية التأمين: يشرع لكل مصل، إمامًا أو مأموما أو منفردًا، أن يقول آمين، بعد قراءة الفاتحة، بجهر بها في الصلاة الجهرية، ويسر بها في السرية. فعن نعيم المجمر قال: صلبت وراء أبي هريرة فقال: يسم الله الرحمن الرحيم، ثم قرأ مأم القرآن، حتى إذا بلغ (ولا الضالين) فقال أمن، وقال الناس: أمين. ثم يقول أبو هريرة بعد السلام: والذي نفسي بيده إنى لأشبهكم صلاة

يرسول الله صلى الله عليه وسلم، ذكره البخاري تعليقاً. ورواه النسائي وابن خزيمة وابن حيان وابن السراج.

وعن أبى هريرة: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا تلا: (غير المغضوب عليهم ولا الضالين) قال: أمن، حتى يسمع من يليه من الصف الأول(البخاري: (١٩٨/١).

رواه أبو داود وابن ماحه وقال: حتى بسمعها أهل الصف الأول فدرتج مها المسجد. ورواه أيضا الحاكم وقال: صحيح على شرطهما، والبيهقي وقال: حسن صحيح. والدار قطني وقال: إسناده

وعن وائل بن حجر قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم قرأ (غير المغضوب عليهم ولا الضالين) فقال: أمين، يمديها صوته. (فقه السنة .(10./1

وقال نافع : كان ابن عمر لا يدعه ، ويحضهم وسمعت منه في ذلك خبراً .( صحيح البخاري تعليقا ١/٣٧٠).

وعن عطاء قال : قلت له : أكان ابن الزبير يؤمن على إثر أم القرآن ؟ قال : نعم ، ويؤمن من وراءه حتى إن للمسحد للحة . (مصنف عبدالرزاق .(97/7

#### حكم التأمن عقب الفاتحة:

التأمين للمنفرد سنة، سواء أكانت الصلاة سرية أم حهرية، ومثله الإمام والمأموم في السرية. أما الإمام في الصلاة الجهرية فللعلماء فيه ثلاثة

أه لا: ندب التأمين، وهو قول الشافعية، و الحنايلة، والحنفية، وهو رواية المدنيين من المالكية لحديث: إذا أمن الإمام فأمنوا، فإنه من وافق تأمينه تأمين الملائكة غُفر له ما تقدم من ذنيه.

ثانيًا: عدم الندب، وهو رواية المصريين من المالكية، ودليل عدم استحسانه من الإمام ما روى مالك عن سمى عن أبى صالح عن أبى هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إذا قال الامام: غير المغضوب عليهم ولا الضالين، فقولوا: أمن، فإنه من وافق قوله قول الملائكة غفر له، وهذا دليل على أنه لا يقوله؛ لأنه صلى الله عليه



وسلم قسم ذلك بينه وبين القوم، والقسمة تنافي الشركة».

ثالثا: وجوب التأمين، وهو رواية عن أحمد، قال في رواية إسحاق بن إبراهيم: أمين أمر من النبي صلى الله عليه وسلم. [الموسوعة الفقهية الكويتية: ١١٢/١].

#### وسبب اختلافهم حديثان متعارضان في الظاهر:

أحدهما – حديث أبي هريرة أن رسول الله صلّى الله عليه وسلم قال: «إذا أمَّن الإمام فأمنوا، فإن من وافق تأمينه تأمين الملائكة غفر له ما تقدم من ذنبه» (رواه الجماعة).

والثاني - حديث أبي هريرة أيضاً قال: قال رسول الله صلّى الله عليه وسلم إذا قال الإمام: غير المغضوب عليهم ولا الضالين، فقولوا: أمين (رواه أبو داود).

فالحديث الأول نص في تأمين الإمام. والحديث الثاني: يستدل منه على أن الإمام لا يؤمن؛ لأنه لو كان يؤمن، لما أمر المأموم بالتأمين عند الفراغ من الفاتحة قبل أن يؤمن الإمام؛ لأن الإمام، كما قال عليه الصلاة والسلام إنما جعل ليؤتم به. فرجح مالك الحديث الثاني الذي رواه، لكون السامع هو المؤمن، لا القارئ الداعي.

ورجح الجمهور الحديث الأول لكونه نصاً في الموضوع؛ لأنه ليس فيه شيء من حكم الإمام، وإنما الخلاف بينه وبين الحديث الآخر في موضع تأمين المأموم فقط، لا في: هل يؤمن الإمام أو لا يؤمن. [الفقه الإسلامي وأدلته (٣٦٨/٢)]. قلت: وأرجح قول الجمهور لقوة دليلهم ولأن فيه جمع بين الأدلة وإعمال الكلام أولى من إهماله قاعدة فقهنة مشهورة.

وأما المأموم فالجمهور على أن التأمين في حقه سنة لحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إذا أمن الإمام فأمنوا، فإن من وافق تأمينه تأمين الملائكة غُفر له ما تقدم من ذنبه». [رواه الجماعة].

قال الحافظ: وهذا الأمر عند الجمهور للندب. وحكى ابن بزيزة عن بعض أهل العلم، وجوبه على المأموم عملا بظاهر الأمر. وأوجبته الظاهرية على كل من يصلى. [فتح الباري

٢٦٤/٢]، والظاهر من الحديث الوجوب على المأموم فقط لكن ليس مطلقا بل مقيدا بأن يؤمن الإمام، وأما الإمام والمنفرد فمندوب فقط. [نيل الأوطار ٢٤٤/٢].

المقارنة والتبعية في التّامن:

مَذْهُبُ الشَّافِعِيَّة، وَالأَصِحُّ عَنْدَ الْحَنَابِلَة أَنَّ مُقَارِنَة تَأْمِينَ الْإَمَامَ لَتَآمِينَ الْمُأْمُومَ سُنَّةً، لَخَبَرِ إِذَا أَمَّنَ الْإُمَامُ فَأَمَّنُوا فَإِنَّهُ مَنْ وَافَقَ تَأْمِينُهُ تَأْمِينَ الْمَلاَثَكَة غُقْرَ لَهُ مَا تَقَدَّمُ مِنْ ذَنْبِه، وَخَبَرِ إِذَا قَالَ أَحَدُكُمْ: فَقُولَ لَهُ مَا تَقَدَّمُ مِنْ ذَنْبِه رَوَاهُ أَمِينَ، وَوَافَقَتْ أَمِينَ، وَوَالَت الْمُلاَثَكَةُ فَي السَّمَاءَ: آمِينَ، فَوَافَقَتْ إِخْدَاهُمَا الأَخْرَى، غُفرَ لَهُ مَا تَقَدَّمُ مِنْ ذَنْبِه رَوَاهُ الشَّيْخَانِ. [الموسوعة الفقهية الكويتية ١٨٤١]. الشَّيْخَانِ [الموسوعة الفقهية الكويتية ١٨٤١]. ويحديث أبي هُريْرة أَنَّ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلْي الْمُعْضُوبِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: إِذَا قَالِ الإُمَامُ: غَيْرِ الْمُغْضُوبِ عَلَيْهِ وَلَا الضَّالِينَ، فَقُولُوا: آمِينَ، فَإِنَّهُ مَنْ وَافَقُ عَلْنِ الْمُعَادِيَ .

قال الإمام النووي: فيه دلالة ظاهرة لما قاله أصحابنا وغيرهم أن تأمين المأموم يكون مع تأمين الإمام لا بعده. وقوله: (ومن وافق تأمين تأمين الملائكة) معناه وافقهم في وقت التأمين فأمن مع تأمينهم فهذا هو الصحيح والصواب. [شرح النووي على مسلم 150/٢].

وَمُقَّابِلِ الْأُصَّحُ عِنْدُ الْحَنَابِلَةِ أَنَّ الْمُقْتَدِيَ يُؤَمِّنُ بَعْدَ تَأْمِينُ الْإُمَامِ. واستدلُوا بظاهر قوله صلَى الله عليه وسلّم: «إذا أمَّنَ الإمامُ فأمَّدوا»، قالوا: وهذا كقوله: «إذا كبَّر فكبَروًا»، ومعلومُ أنك لا تكبّر حتى يفرغ الإمامُ من التكبير فيكون معنى قوله «إذا أمَّنَ» أي: إذا فرَغ من التأمين. ولكن هذا القول ضعيف. لأنه مصرَّحٌ به في لفظ أخر: «إذا قال الإمام، ولا الضَّالين، فقولوا: أمينٌ».

فينبغي حمل بعض الألفاظ على بعض، وعلى هذا؛ فيكون المعنى: إذا أمن، أي: إذا بَلغَ ما يُؤمَّنُ عليه وهو «وَلاَ الضالَينَ»، أو إذا شرَعَ في التَّامين فأمنوا؛ لتكونوا معه. [الشرح الممتع لابن عثيمين 19/٣].

وعلى هذا يستحب للمأموم أن يوافق الإمام، فلا يسبقه في التأمين ولا يتأخر عنه؛ جمعًا بين الأدلة. [فقه السنة ١٥٠/١].

وللحديث بقية إن شاء الله.



البشارة

في القرآن

والسنة

فضيلة الشيخ عبد الباري الثبيتي إعداد/ إمام المسجد النبوي الشريف بالمدينة المنورة



الحمد لله، الحمد لله المُتفضِل على عباده بالخير والبشائِر، أحمده -سبحانه- وأشكرُه على جُوده وكرمه ونعمائِه، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له يعلمُ خائنة الأعين وما تُخفي السرائِر، وأشهد أن سيدنا ونبينا محمدًا عبدُه ورسولُه من اتبع هُداه فهو إلى الجنة صائر، صلى الله عليه وعلى آلِه وصحبه أولى الفضل والبصائر.

أَمَا بِعَٰد: فَأُوصِيكِم وَنَفْسَى بِتَقُوى الله، قال الله تعالى: (يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا الَّقُوا اللهَ حَقَّ تُقَالِدٍ. وَلاَ عَدُنُهُ لِلاَ وَأَشُهُ مُسَلِهُ قَ) [آل عمر ان: ١٠٢].

كلمات تبعث الأمل

"البشارةُ" و "البُشرى" و "المُبشرات" كلماتُ معانيها تبعَثُ الأمل، وتشحَذُ الهِمَم، تُعالِجُ القنوطُ والياس، وهي عاملُ ثقةٍ بموعود الله، تُذهتُ الهمومَ و الغمومَ.

والبشارةُ المُطلقةُ لا تكونُ إلا بالخير، وإنما تكونُ بالشير، وإنما تكونُ بالشير إذا كانت مُقيدة، وفي القرآن صُورُ من المُبشرات، وميدانُ فسيحُ تملؤه البُشريات. أنزل الله القرآن تبيانًا لكل شيء، (وَهُدُى وَرَحْمَةُ وَنُمْرَى المُسْلِيقِ) [النحل: ١٩٩]، (يَهِي اللّهِ هِي أَقَوْمُ وَالنَّمُ للمُسْلِيقِ) [النحل: ١٩٩]، (يَهِي اللّهِ هِي أَقَوْمُ وَالنَّمُ للمُسْلِيقِ) [النحل: ١٩٩]، (الإسراء: ١٩]، أَمْرُمُ لَكُمْ المُسْلِحَةِ إِلَّهُ المُمْرِعِينَ اللّهِ القرار الله القرار الإسراء: ١٩].

آياتُ القرآن تُسكُبُ في قلب المؤمن السَكينة، ويستروحُ بها البُشرى، قال جبريل -عليه السلام- لَنبينا محمد -صلى الله عليه وسلم-: هذا بابُ من السماءُ فُتح اليوم، لم يُفتَح قطُ إلا اليوم، فنزل منه ملك، فقال: هذا ملكُ نزل إلى الأرض، لم ينزل قط إلا اليوم، فسلم وقال: أبشر بنورين أوتيتهما، لم يُؤتهما نبيُ قبلك: فاتحة الكتاب وخواتيم سورة البقرة، لن تقرآ بحرف منهما إلا أعطيته ". أخرجه مسلم.

النبي يدعو للتبشير وينهى عن التنفير:

والرسول –صلى الله عليه وسلم- مُبشِر، وهـو بشيرٌ ونـذيـرٌ، قـال الـله تـعـالـى: (رَمَّا أَرْسَلْنَكُ إِلَّا مُبْقِيْرً وَبِّنِرًا) [الفرقان: ٥٦].

دعا النبي -صلى الله عليه وسلم- إلى التبشير، ونهى عن التنفير، فقال: "بشروا ولا تُغيروا، وإمر أصحابه فقال: "ادعُوا الناس، وبشيرا ولا تُنفِرا، ويسروا ولا تُغيرا،

التوازُّنُ بِينَ التَبشيرِ والتَّفُويِفُ: والتوازُّن بِينَ التَبشيرِ والتَّخُويِفُ هَدِيُ سيد



5.2 di

المُرسلين، وهو المنهجُ الوسَط: نرجُو رحمةَ الله، ونخشَى عِقابَه.

سماعُ المُشِرات يزيدُ من الاجتهاد والحرص على الطاعة؛ عثمانُ -رضي الله عنه- قال عنه رسولُ الله -صلى الله عليه وسلم-: "ما ضرّ عُثمانٌ ما عملَ بعد اليوم". وما زاده ذلك إلا خيرًا وبرًا وطاعة.

أثر المشرات في رفع الروح المعنوية:

التبشيرُ دعمٌ معنويٌ وتثبيتُ لا غنى عنه، يتجلّى هذا في موقف خديجة -رضي الله عنها- تقول لزوجها -صلى الله عليه وسلم-: "أبشِر، فوالله لا يُخرِّيك الله أبدًا".

فما أنبلُ أن يسمع الزوجان من بعضهما، والجنديُ من قائده، والمسرؤوسُ من رئيسه كلمة التاييد والتثبيت، تزُفُ له البُشرى عند الخوف والحُزن. المُنيئون لهم البُشرى، قال الله تعالى: (وَأَنَابُوّا إِلَّ اللهِ لَمُّمُ المُنيئونُ) [الزمر: ١٧].

والمُتَقُونُ بِشَارِتُهِمْ الفوزِ، قال الله تعالى: ( ٱلَّذِينَ المَّارِثُ فِي ٱلْحَيْوَةِ ٱلدُّيْنَا

وَفِ ٱلْأَخِرَةِ) [يونس: ٦٣، ٦٤].

والمُجاهدون بشارتُهم الرَخاءُ والرضوانُ، قال الله - تعالى -: (النَّيْنَ ، امنُوا وَهَاجُرُوا وَجَهَدُوا فِي سَيلِ اللّهِ بِأَمْوَلُمْ وَالْمَاجُرُوا وَجَهَدُوا فِي سَيلِ اللّهِ بِأَمْوَلُمْ وَأَفْلَتِكَ هُرُ الْفَارِرُونَ ﴿ ) بِأَمْوَلُمْ وَأَفْلَتِكَ هُرُ الْفَارِرُونَ ﴿ ) يُبَا فَيكُ يُبَا فَيكُ مُرَافِقُونِ وَجَنَّتِ لَمْمُ فِيهَا فَيكُ مُنْفِعَهُ وَرَضُونِ وَجَنَّتِ لَمْمُ فِيهَا فَيكُ مُنْفِعَهُ } [التوبة: ٢٠، ٢١].

أما الصابرون، فيقول الله -تبارك وتعالى- فيهم: (وَبَشِر الصّنبريّ قَالُوا إِنَّا لِللهِ وَبَشِيمَةٌ قَالُوا إِنَّا لِللهِ وَالْمَا إِنَّا اللهِ مَسْلِيمَةٌ قَالُوا إِنَّا لِللهِ وَإِنَّا إِلْيَا إِلَيْنَ إِذَا أَصَيْبَتُهُم مُسْلُوتٌ مِن رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَرَحْمَةٌ وَرَحْمَةٌ وَرَحْمَةٌ وَرَحْمَةٌ وَرَحْمَةٌ وَرَحْمَةٌ وَرَحْمَةً وَرَحْمَةً وَرَحْمَةً وَاللّهِ وَاللّهُ مِنْ وَاللّهُ مِنْ وَاللّهُ مِنْ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَلَّا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

والبِشَارةُ للمشَّائين إلى المساجد، قال رسولُ الله -صلى الله عليه وسلم-: "بشِر المُشَائين في الظُلَم إلى المساجد بالنُّور

التام يوم القيامة".

النام يوم العيامة .
ومن ابتلي بمرض،
فإن النبي -صلى الله
عليه وسلم- يقول:
أبشر، فإن الله يقول:
على عبدي المؤمن في
على عبدي المؤمن في
من النار في الآخرة".
الدنيا، لتكون حظه
وقد أمر النبي -صلى
الله عليه وسلم- أن

في الجنة من قصب لا صخَبَ فيه ولا نصب. وبشر رسولُ الله صلى الله عليه وسلم- عمّار بن ياسر -رضي الله عنه- فقال: "أبشِر عمّار، تقتّلُك الفئةُ الناغيةُ".

وأولياءُ الله لهم البُشرى في الدنيا والأخرى، قال الله - تعالى -: (أَلاَ إِنَّ أُولِيَاءُ اللهَ لاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمُ مَ يَعْمَرُنُونَ شَ اللّهِ عَرَبُونَ اللّهَ اللّهِ عَرَبُونَ اللّهَ اللّهِ عَرَبُونَ اللّهُ عَمْرُ اللّهَ عَرَبُونَ اللّهُ عَمْرُ اللّهُ عَلَيْهِمْ اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْهِمْ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِمْ عَنْ عَلَيْهِمْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْكُومُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُومُ اللّهُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُومُ اللّهُ عَلَيْكُومُ اللّهُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُومُ اللّهُ عَلَيْكُومُ اللّهُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُومُ اللّهُ عَلَيْكُومُ اللّهُ عَلَيْكُومُ اللّهُ عَلَيْكُومُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُومُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُومُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُومُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَيْكُمُ عَلْمُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ ع

ومن عاجل بُشرى المؤمن: ثناء الناس على اعماله التي آخفاها فاظهرها الله، عن أبي ذر -رضي الله عنه-قال: قبل لرسول الله -صلى الله عليه وسلم-ارأيت الرجل يعمل العمل من الخير ويحمده الناس عليه. قال: "تلك عاجل بُشرى المُؤمن".

والرُؤيا الصالحةُ مَن صُور البُشري، قال رسولُ الله -صلى الله عليه وسلم-: "لم يبق من النبُوة إلا المُشرات". قالوا: وما المُشرات يا رسول الله؟! قال: "الرُؤيا الصالحة". رواه البخاري ومسلم.

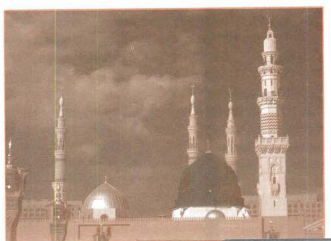
الاستبشارُ بالولد والتبشيرُ به سُننَةُ مشُروعةٌ، وذمَ الله تعالى من تبرَم من الأنشَى واستثقاها، (مُنلُقُ مَا الله تعالى من تبرَم من الأنشَى واستثقاها، (مُنلُقُ مَا يَشَاهُ يَهَبُ لِمَن يَشَاهُ اللَّكُورَ (الله وَ يَهَبُ لِمَن يَشَاهُ اللَّكُورَ (الله وَيَهَبُ لِمَن يَشَاهُ اللَّكُورَ (الله وَيَهَبُ لِمَن يَشَاهُ اللَّكُورَ (الله وَيَهُمُ مُنَوَدًا وَهُو كَفِلَمُ (الله وَيَعَلَيْ الله وَيَعَلَيْ الله وَيَعَلَيْ وَالله وَيَعَلَيْ وَجَهُمُ مُسَوِدًا وَهُو كَفِلِمُ (الله وَيَعَلَيْ الله وَيَعَلَيْ الله وَيَعَلَيْ الله وَيَعَلَيْ الله وَيَعَلَيْ الله وَيَعْلَى الله وَيَعْلَيْ الله وَيَعْلَى الله وَيَعْلَى الله وَيَعْلَى الله وَيَعْلَيْ الله وَيَعْلَى الله وَيْكُمُ وَيَعْلَى الله وَيَعْلَى الله وَيْعَلَى الله وَيْعَلَى الله وَيْكُمُ وَيَعْلَى الله وَيْعَلَى الله وَيْعَلَى الله وَيْعَلَى الله وَيْعَلَى الله وَيْعَلَى الله وَيْعَلَى الله وَيْعَلِي الله وَيْعَلِي الله وَيْعَلَى الله وَيْعَالِي اللهُ وَيْعَلَى اللهُ وَيْعَلِي الله وَيْعَلَى الله وَيْعَلِي الله وَيْعَلَى الله وَالله والله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاللّه وَالله وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَالله وَاللّه وَل

والريائح مُعشرات، قال الله تعالى: ( وَمِنْ أَلِيَهِ الْهُ أَن رُسِلَ الرَاحَ مُشِرُت وَلِيُدِهِكُمْ مِن رَحْمَيهِ وَلِتَحْرِى الْفُلُكُ بِأَمْرِهِ وَلِتَنَعُواْ مِن فَضَلِهِ وَلَتَكُرُّ تَشَكُرُونَ ) [الروه: ٤٦].

علامة إرادة الله الخير بعبده:

وهناك علاماتُ لأولياء الله وأصفيائِه تدلُ على أن

الله-سبحانه وتعالى- أراد بهم الخير، يدخلُ فيه: من اللطف من اللطف من اللطف و التوفيق، و التيسير و تجنيبهم لليسرى، و تجنيبهم العسرى؛ لأن و تخييلهم الله يقول:



وَالْغَنَ اللَّهِ وَمَدَّقَ بِالْخُتْنَ اللَّهِ فَتَنْيَبُرُهُ لِلْمُرَى [الليل: ٥- ٧]، ويقول: (وَمَن يَنْقِ اللّهَ يَجْعَل لَلْمُونَ أَتْمِهِ يُسْلُ [الطلاق: ٤]. فإذا رأيتَ الأمورَ مُيسَرةُ لك ومُسهَلةً، وأن الله يُقدر لك الخيرَ حتى وإن كنتَ لا تحتسِب؛ فهذه لا شكَ أنها نُشرى.

والطَّفُ من ذلك: أنه يجعلُ الشَدائِدَ مُبشِرةٌ بالفَرَج، والطَّفُ من ذلك: أنه يجعلُ الشَدائِدَ مُبشِرةٌ بالفَرج، والعُسرَى مُؤذنًا باليُسر. وهذا ما قصَه القرآنُ عن أنبياء الله وأصفيائِه، وكيف أنه لما اشتدت بهم الحالُ، وضاقت عليهم الأرضُ بما رحُبت، جاءَهم الفَرَجُ، (وَزُلْزِلُوا حَتَى يَثُولُ السَّولُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ، مَتَى ضَرُّ اللَّهِ اللهِ إِلَّا إِنَّ نَصَرَ اللهِ قَبْ ﴾ [البقرة: ٢١٤].

وتنكشف للمؤمن عند موته بعض البشائر في تغسيله، وتكفينه، وحال النزع، وأما البُشرى عند مُفارَقة الدنيا فيقول الله -تبارك وتعالى-: (عَالَمُهُمُ النَّفُسُ النُطْمَيَةُ ﴿ النَّالِمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ ﴿ النَّالَمُ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهُ

من صور البشرى:

ومن المُبشرات العظيمة: البشارةُ بقول التوبة، يتجلّى ذلك في توبة كعب بن مالك -رضي الله عنه-، فبعد أن أمضى الثلاثةُ الذين خُلفُوا خمسين ليلةً في عُزلة عن مُجتمع المدينة، يقول كعبُ بن مالك: فبينا أنا جالسٌ على الحال التي ذكرَ الله -عز وجلّ منا، قد ضاقت عليَ الأرضُ بما رحُبَت، سمعتُ صوت صارح أوفَى على سَلْع يقول باعلى صوته: يا كعب بن مالك: أبشر. قال: قَحْررتُ بالجدًا، وعَرفتُ أن قد جاء فرجٌ، فتلقاني الناسُ فوجاً فوجًا، يُهنثُونني بالتوبة، ويقولون لي: لتهنك توبةُ الله عليك.

قال كعبُ: فلما سلّمتُ على رسول الله -صلى الله عليه وسلم-، قال وهو يبرُقُ وجهُه من السرور: "أبشر بخير يوم مرَ عليك مُنذ ولدَتْك أمُك". قال: فقلتُ: أمَن

> عندكً يا رُسول الله، أم من عند الـلـه؟! فقال: "لا، بل من عند الله".

وكان رسولً الله صلى الله عليه وسلم إذا سُرَ استنارَ وجهه كانَ

قمر. قال: فأنزل الله عز وجل-: (لَقَدَ تَأْبَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى اللّ

من المُبشِرات -عباد الله-: الثوابُ الجزيلُ على العملِ اليسير، ومن ذلك: صيامُ يوم عاشوراء، قال رسولُ الله -صلى الله عليه وسلم-: "أحتسِبُ على الله أن يُكفِر السنة التي قبلَه". رواهِ مسلم.

وقال: "لئنَ بقيتُ إلى قَابِلٍ لأصُومنَ التاسِعَ". رواه مسلم.

وصحَ عن ابنِ عباس -رضي الله عنهما- موقوفًا: "صيامُ يوم قبلُه ويوم بعدَه".

ألا وصلُواً -عباد اللهُ-على رسول الهُدى؛ فقد أمركم الله بذلك في كتابه، فقال: ( إِنَّ اللهَ وَمَلْتِكَتُهُ يُصلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيُّ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا تَسْلِمًا)

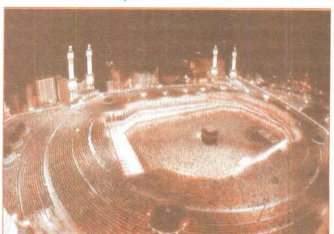
[الأحزاب: ٥٦].

اللهم صل وسلم على عبدك ورسولك محمد، وارضَ اللهم عن الخلفاء الأربعة الراشدين: أبي بكر، وعُمر، وعُثمان، وعلي، وعن الآل والصحب الكرام، وعنا معهُم بعفوك وكرمك وإحسانك با أرحَمَ الرَاحمين.

اللهم أعز الإسلام والمسلمين، اللهم أعز الأسلام والمسلمين، اللهم أعز الإسلام والمسلمين، وأذل الكفر والمسلمين، وأذل الكفر والكافرين، ودمر اللهم أعداءً الدين. اللهم أصلح أحوال المسلمين في كل مكان، اللهم انصر من نصر الدين، واخذل اللهم من خذل الإسلام والمسلمين، اللهم انصر دينك وكتابك وشنة نبيك وعبادك المؤمنين.

اللهم إِنا نسالُك الجنة وما قرَبَ إليها من قولٍ وعملٍ، ونعوذُ بك من النار وما قرَبَ إليها من قولٍ

اللهم أصلح لنا ديننا الددي هو عصمة أمرنا، وأصلح لنا دُنيانا التي فيها معاشنا، وأصلح لنا آخرتنا التي فيها معادنا، واجعل الحياة زيادة لنا في كل خير، والموت راحة لنا من كل شريا العالمين.



صفر ۱٤٣٥ هـ

الحمد لله المنعم المتفضل بجزيل العطايا والإحسان، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينامحمدوعلى آلهوصحبه أجمعين، وبعدُ: فلقد كانت البشرية في فترة من عصورها قد التوت بها

فلقد كانت البشرية في فترة من عصورها قد التوت بها سبلُ الحياة، فانطفأت في قلبها مشاعل الرحمة والفهم المستنير، واظلمت في نفسها معاني السمو والشفقة، فقتلت الأبناء مخافة الفقر، ووأدت البنات خشية العار، فإنَّ ذلك كان شينوذًا خرجت به البشرية عن دائرة العقل السليم، وعاطفة الأبوة الرحيمة، وخسرت بسببه كثيرًا السليم، هذا الأمر الذي عبر عنه القرآن الكريم: « قَدْ مَن النّعم، هذا الأمر الذي عبر عنه القرآن الكريم: « قَدْ حَسَر اللّه عَلَى اللّهِ قَدْ مَن اللّه عَلَى اللّهِ قَدْ مَن اللّهِ عَلَى اللّهِ قَدْ مَن اللّهُ اللّهِ قَدْ مَنْ اللّهِ قَدْ مَن اللّهِ قَدْ مَن اللّهِ قَدْ مَن اللّهُ اللّهِ قَدْ مَن اللّهُ اللّهِ قَدْ مَن اللّهُ اللّهِ قَدْ مَن اللّهُ ا

وجاء عرب الجاهلية فأكملوا الجرم بوأد البنات خشية من عار التزوج بزوج دون أبيها في المكانة والشرف، أو عـار الفاحشـة، قال اللـه تعالى: « وَكَذَٰلِكَ زَغْرَكَ لِكَثِيرِ مِنَ ٱلْمُثْرِكِينَ قَتْلَ أَوْلَندِهِمْ شُرَكَ ٱوْهُمْ لِيُرْدُوهُمْ وَلِيَكَلِيسُوا عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ وَلَوَ شَكَآءَ اللَّهُ مَا فَعَـكُوهُ فَذَرْهُمُ وَمَا يُفَرِّرُونَ » [الأنعام: ١٣٧]، وكان للعرب تفنن في الواد، فمنهم من إذا صارت بنته سداسية يقول لأمها: طبيبها وزينيها حتى أذهب بها إلى أحمائها، وقد حفر لها بئرًا في الصحراء فيبلغ بها البئر فيقول لها: انظري فيها شمِّ يدفعها من خلفها ويهيل عليها بالتراب حتى تستوي بالأرض. ومنهم من كان إذا ضربت امرأته من الوضع، حفر حفرة للمخاض على رأس الحفرة، فإذا ولدت بنتًا رمت بها في الحفرة، وإن ولدت ابنا حبسته. انظر إلى هذه القسوة وغلظ القلب وقتل البنات البربئات بغبر ذنب سبوي خوف الفقر والعار، قال الله تعالى: « وَإِذَا يُنْوَ أَحَدُهُم بِٱلْأَنِيُّ ظُلُّ وَجَهُمُهُ مُسْوَدًا وَهُوَ كُظِيمٌ ﴿ ﴿ إِنَّ لِيَوْرِينَ مِنَ ٱلْقَوْمِ مِن سُوِّهِ مَا بُثِرَ بِهِ أَيْشِكُمُ عَلَى هُوبَ أَمْ يَدُشُدُ فِي النَّزُابُ أَلَا سَأَةَ مَا يَعَكُمُونَ » [النصل: ٥٨ - ٥٩].

وجاء الإسلام فانتقل بهذه الأمة الجاهلية نقلة كبيرة واسعة، فبعد أنْ كانت البنات عارًا يلاحقهم، صاروا يُكنون بهن ولا يجدون في ذلك حرجًا أو ضيقًا ولا عيبًا أو أدى، وربما رضي بالبنت واحدة قسمًا وحظًا من الذرية، فأبو أمامة صدي بن عجلان الباهلي، وأبو أمامة إياسُ بن ثعلبة الأنصاري الحارثي، وأبو رقية تميم بن أوسي الداري، وأبو كريمة المقدام بن معديكرب وغيرهم، رضي الله عنهم جميعًا، وكان من أشر هذه الوثبة: أن صار أدباء الصدر الأول يصوغون في مدحهن ما هو أبهى من عقود الجمان، فمن ذلك قولمعنبنؤوس:



رأيت رجالا يكرهون بناتهم وفيهن لا نكذب نساء صوالحُ وقيهن والأيام يعثرن بالفتي

#### خوادم لا بملكته وتوائح

وحُكى أن عمرو بن العاص دخل على معاوية وعنده ابنته، فقال: من هذه با معاوية؟ فقال: هذه تفاحة القلب وريحانة العين وشيمامة الأنف. وفي رقعة للصاحب بالتهنئة بالبنت: أهلاً وسيهلاً بعقبلة النساء، وأم الأبناء، وحالية الأصبهار، والأولاد والأطهار. والمنشرة بإخوة بتناسقون، وينحباء بتلاحقون.

#### نظرة جاهلية حرمها الإسلام؛

والآن من الزوجات من تُبكر بينت، وتُثنَّى بينت، وتُثلث بينت، وقد تربع بينت، فيلا تحد هذه الحالة قبولاً لدى كثير من الأسر، فيهجرها زوجها ويقاطعها أو يحيرها على أخذ مانع يمنعها من الحمل، وتصيح الزوجة وتُمسى وهي تسمع عبارات عدم الرضا واللوم والنقد والتوسخ تقرع أذنها، وتنظر النساء في الأسرة إليها نظرة ازدراء واستخفاف، وتصبح حياتها حياة تعسبة لما ترى من المعاملة، ولما تحس مـن التحقير، إننا نؤكد أنَّ هذه النظرة نظرة جاهلية حرمها الإسلام تحريمًا قاطعًا؛ لأنها تحمل في طياتها الأمور التالية:

أولا: الرحوع إلى الحاهلية الظالمة التي تبرأ منها المحتمع الاسلامي منذ العصر النبوي.

ثانيًا: الإعتراض على قدرة الله، والسخط على dilhe

والسيب في ذلك يعود إلى ضعف الإيمان، وزعزعة الدقين؛ لكونهم لم درضوا بما قسمه الله لهم من إناث، لم يملكوا ولا نساؤهم، ولا من في الأرض جميعًا، أن بغيّروا من خلق الله تبارك وتعالى في تدبيره المبرم، وإرادته النافذة ومشبيئته المطلقة وأمره الغالب في شيأن الإناث، وشيأن الذكور، قال الملك الحق: « يَتَّهِ مُلَكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ يَغُلُقُ مَا يَشَأَةً يَهَبُ لِمَن يَشَآةُ إِنَاشًا وَيَهَبُ لِمَن يَشَآةُ ٱلذَّكُورَ ١٠٠ أَوْ يُزُوِّجُهُمْ ذُكُرَاناً وَإِنْكُا وَجَعَلُ مَن يَشَآهُ عَقِيمًا إِنَّهُ، عَلِيمٌ قَلِيرٌ » [الشورى: ٤٩، ٥٠]، فهو سيحانه وتعالى بحكم سلطانه على الأرض والسماء، فإنه يتصرف كيف يشاء، وهذا ناتج عن علم أحاط بكل شيىء، وقدرة أخضعت لها كل شيء.

#### من السفه الاعتراض على حكم الله:

فالواحب أن تسلم العبد لربه فيما وهبه وأعطاه، ومن السفه الاعتراض على حكم الله، فالتشاؤم من البنات مرفوض شرعًا وعقلا، عن حذيفة بن أسيد رضي الله عنه قال: قال رسبول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا

مرُّ بالنَّطفة اثنتان وأربعون لبلة، بعث الله البها ملكًا فصورها، وخلق سمعها ويصرها، وجلدها ولحمها وعظامها، ثم قال: يا رب أذكرُ أم أنثى؟ فيقضي ربك ما شياء، ويكتبُ الملكَ، ثم يقول: يا رب أحله؟ فيقول ربك ما شاء، ويكتب الملك، ثم يقول: يا رب رزقه؟ فيقضي ريك ما شياء، ويكتب الملك، ثميض الملك بالصحيفة في يده، فلا يزيدُ على أمر ولا ينقصُ». [صحيح الجامع:

#### دور الرضا بالقدر في اقتلاع جذور الجاهلية:

يحب على الأسرة المسلمة الرضايما قسم الله لها من البنين والبنات، وترضى كذلك إذا حرمها، فلا تسخط إذا جاء القسم على غسر هواها أو مزاحها، وهذا الرضي بنم عن إيمان عميق في القلب، ولكي يقتلع رسول الله صلى الله عليه وسلم من بعض النفوس الضعيفة جذور الجاهلية خصَّ البنات بالذكر، وأمر الأماءو المرين بحسن صحيتهن، والعناية بهنّ، والقيام على أمورهن، ليستأهلوا دخول الجنة، وبالتالي حتى تكون تربية البنيات وتحقيق الخبر لهن على الوجه الذي يرضى الله سيحانه، ويأمريه الإسلام.

#### بعض التوجيهات النبوية في وجوب العناية بالبنات:

والتكم يعض التوجيهات النبوية في وجوب العناية بالبنات والاهتمام بهن: فعن أنس رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قيال: «من عال جاريتين حتى تبلغا جاء يوم القيامة أنا وهو كهاتين، وضم أصابعه». [مسلم: ١٤٣٢].

وعن عائشة رضى الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ليس أحدُ من أمتى يعول ثلاث بنات، أو ثلاث أخوات، فيحسن إليهن، إلا كنَّ له سترًا من النار». [صحيح الجامع: ٢٦٣٠].

وعن جابر رضي الله عنه قال: قال رسبول الله صلى الله عليه وسيلم: «من كان له شلاث بنيات يؤويهنَ ويكفيهن ويرحمهن، فقد وحبت له الحنة البتة». فقال رجل من بعض القوم: وثنتين يا رسول الله؟ قال: وثنتين. [الصحيحة: ١٠٢٧].

وعن أنس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من عال جاريتين حتى يدركا، دخلت أنا وهـو الجنـة كهاتين، وأشـار بأصبعيـه». [صحيح الحامع: ١٩٣٦].

فما أعظم نعمة الإسالام على الإنسانية بأسرها، وما أحدر هذا الفضل في تربية البنات!!

ربنا هـ لنا من أزواجنا وذرياتنا قرة أعين، واحعلنا للمتقين إمامًا، وصل اللهم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.



## من فتاوى الأزهر الشريف

حكم إيداع الأموال بالبنوك بفائدة محددة

س: بالطلب المتضمن أن المصارف في مصر تعطى فائدة سنوية لكل مائة مبلغًا قدره ٧. ٥ أو ٨.٥ أو ١٣٠ وقد أفتى بعض العلماء بجواز ذلك، حيث إن التعامل ليس مع الأفراد ولكن مع المصارف التي تتبع الحكومة، وطلب السائل الإفادة عن حكم هذه الفائدة.

الجواب: قال الله تعالى في سورة البقرة: «الَّذِينَ يَاكُلُونَ الرَّبِا لا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ النِّي يَتَخَبُّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ النَّبِيْعُ مثلُ الرَّبِا وَأَحَلُ اللَّهُ النَّبِيْعُ مثلُ الرَّبِا وَأَحَلُ اللَّهُ النَّبِيْعُ وَحُرَّمُ الرَّبِا وَمُحَلَّهُ النَّبِيْعُ مَثْلُ الرَّبِا وَأَحَلُ اللَّهُ مَا سَلَفَ وَوَحُرَّمُ الرِّبا فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِظَةُ مِنْ رَبِّهِ فَانْتَهَى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَوَمْرُمُ الرِّبا فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِظَةُ مِنْ رَبِهِ فَانْتَهَى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَوَمْرُمُ الرَّبا وَمُنْ عَادَ فَأُولِئِكُ أَصْحَابُ النَّاوِ مُمَا سَلَفَ وَيَعْمُ النَّهُ الرَّبا وَيُرْبِي الصَّدَقَاتَ وَاللَّهُ لا يُحِبُّ كُلُّ كَفَّارِ أَثِيمٍ» [البقرة: البقرة ٢٧٦، ٢٧٦]، وما هذه النصوص الشرعية وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم (الذهب بالذهب وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم (الذهب بالذهب وغيرا بيد، والفضل ربا)، ومن هذه النصوص الشرعية أو وغيرها يكون الربا محرمًا، سواء أكان ربا نسيئة أو محددة مقدمًا قد وصفه القانون بانه قرض بفائدة، فإن محددة مقدمًا قد وصفه القانون بانه قرض بفائدة، فإن هذه الفائدة تكون من قبيل ربا الزيادة المحرم شرعًا، وبالتالي تصبح مالاً خبيثًا لا يحل للمسلم الانتفاع به، وبالتالي تصبح مالاً خبيثًا لا يحل للمسلم الانتفاع به، وعليه التخلص منه بالصدقة،

أما القول بأن هذا التعامل ليس بين الأفراد ولكن مع المصارف التي تتبع الحكومة، فإن الوصف القانوني لهذه المعاملات قرض بفائدة لا يختلف في جميع الأحوال، ولم يرد في النصوص الشرعية تفرقة بين الربا بين الأفراد وبين الربا بين الاولة، وعلى المسلم بينهم وبين الدولة، وعلى المسلم أن يكون كسبه حلالاً يرضى عنه الله، والابتعاد عن الشبهات، والله سبحانه وتعالى أعلم.

الخلاصة: الفائدة المحددة التي تصرفها البنوك نظير إيداع الأموال بها هي من قبيل ربا الزيادة المحرم شرعًا، ولا فرق في حرمة التعامل

بالربا بين الأفراد والجماعات، أو بين الأفراد والدولة. فتوى رقم (١٢٥٥) من فتاوى دار الإفتاء المصرية لسنة ١٤٠٠هـ لفضيلة الشيخ جاد الحق علي جاد الحق رحمه

#### الاستنجاء من الريح

س: هل يحب الاستنجاء من الربح الخارج من الدبرة الجواب: شرع الاستنجاء لإزالة النجاسة الخارجة من السبيلين، القبل والدبر، وهي البول والغائط وما في حكمهما من مائع وجامد، والربح الخارج من است ليس نجسًا، وبالتالي لا يجب الاستنجاء منه؛ حيث لم يرد نص فيه، والبلوى تكثر به، ولعدم حصر ما يصيبه من الجسم أو الثوب، بل قال بعض الأئمة بكراهة الاستنجاء منه، والدين يسر، فلو خرج الربح بعد الاستنجاء لا يجب الاستنجاء مرة ثانية حتى لو كان المحل لا يزال رطنًا.

جاء في كتاب «الإقناع في حل الفاظ أبي شجاع» للشربيني الخطيب ما نصه: نقل الماوردي وغيره الإجماع على أنه لا يجب الاستنجاء من النوم والريح. قال ابن الرفعة: ولم يفرق الأصحاب بين أن يكون المحل رطبًا أو يابسًا، ولو قيل بوجوبه إذا كان المحل رطبًا لم يبعد، كما قيل به في دخان النجاسة. وهذا مردود، فقد قال الجرجاني: إن ذلك مكروه، وصرح الشيخ

نصر الدين المقدسي بتأثيم فاعله، والظاهر

كلام الجرجاني (١/٧١).

وجاء في «المغني» لابن قدامة (١٤١/١) ما نصه: وليس على من نام أو خرجت منه ريح استنجاء، ولا نعلم في هذا خلافًا، قال أبو عبد الله: ليس في الريح استنجاء في كتاب الله ولا في سنة رسوله إنما عليه الوضوء، إلى أن قال: لأن الاستنجاء إنما شرع لإزالة النجاسة ولا نجاسة هاهنا. أي في النوم والريح. [لجنة الفتوى بالأزهر رقم: ١٥٥٨].



بالمشاركة بجزء من مالك ومن الزكوات أو الصدقـات لنشـر التوحيد من خـلال المشاركة في الأعمال التالية:

> طُبّاعة كتيب يوزع مع مجلة التوحيد مجاناً و تتكلف النسخة خمسة وسبعين قرشاً.. يطبع من كل كتيب مائة وخمسون ألف نسخة.

تُشر تراث الجماعة من خلال طبع المجلة وتجليد أعداد السنة في مجلد واحد وذلك لعمل كرتونة كاملة ٣٨ سنة من المجلة.

هي دعم مشروع المليون نسخة من مجلة التوحيد و المسخة من المجلة لكل خطيب من خطباء الأوقاف والأزهر تصله على عنوانه.

فَكِنْ بِالْقُطْالِ فِي مَكنكم المشاركة ودعم ذلك بعمل حوالة أو شيك مصرفي على بنك فيصل الإسلامي. .. فرع القاهرة حساب رقم ١٩١٥٩٠ باسم مجلة التوحيد.

# مفاجأة سارة





# موسوعة التوحيد



- 🐞 بشرى سارة لإدارات الدعوة في فروع أنصار السنة بانحاء الجمهورية.
- ﴿ الموسوعة العلمية والمكتبة الإسلامية في شتى العلوم ، أربعون عاماً من مجلة التوحيد .
  - 📦 أكثر من ٨٠٠٠ بحث في كل العلوم الشرعية من مجلدات مجلة التوحيد.
- 📵 استلم الموسوعة ببلاش بدون مُقَدِّم ؛ فقط ادفع ٧٥ جنيها بعد الاستلام على عشرة أشهر .
- أو من خلال قسم الاشتراكات بمجلة التوحيد بطلب مُزَكِّى من الفرع .
- علماً بأن نموذج طلب الشراء والإقرار المرفق به من قبل الفرع موجود على موقع أنصار السنة وصفحة الفيسبوك الخاصة بكل من رئيس التحرير وصفحة مجلة التوحيد .
- 会 هدية لكل من يرغب في اقتتاء كرتونة المجلدات عبارة عن فهرس عام للمجلة وفهرس موضوعي يسلم بعد طبعه للفروع والمشتركين.

ومفاجاة آخرى المجلد العبديد تعام ١٤٣٣ هـ المجلد العبديد تعام ١٤٣٣ هـ المجلد الآن؛ سارع بالمحسول عليه بـ ٢٥ جنيها فقط موجود الآن؛ سارع بالمحسول عليه بـ ٢٥ جنيها فقط

23936517

Upload by: altawhedmag.com