

#### السلام عليكم

#### نعمة دعت إليها الفطرة

نعْمَةٌ مِنْ نِعَمِ اللهِ فِي هَذَا الكونِ، هِيَ مَطْلَبُ كُلَّ مخلوق، ورجاءُ كُلِّ حَيِّ، طَلبَهَا إَبرَاهِيمُ عليهِ السَلامُ لأهله، قالَ تعالَى: «وَإِذْ قَالَ إِبْرِهِمُ رَبِّ اَجْمَلَ هَذَا بَلِدًا ءَلِيَّا» [البقرة: ٢٦٦]، ذكرَها ربنا فِي سياق امتنانِه على بعض خلقه، كاهل قُريش، عندما قالَ تعالَى: « الَّذِيَّ ٱلْمَعَهُمُ مِّن جُوعٍ وَءَامَنَهُم مِّنْ خُوقٍ » [قريش: ٤]، إنها نعمة

والمؤمنُ الحقُّ يُقدِّرُ نِعَمَ اللهِ تعالَى عليه؛ فيشكرُهُ إِنْ اعطَاهُ، ويتامَّلُ فِي اسباب حرَمانه إِنْ حُرم، قال تَعالى: « وَمَا أَصَبَكُمُ وَيَعْفُوا عَن كَبِرٍ » [الشورى: ٣٠]. مِن مُصِيكَةً فِيمًا كَسَبَتُ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُوا عَن كَبِرٍ » [الشورى: ٣٠].

وَإِن مِنْ أَهُمُّ أَسِبَابِ تَحَصِيلُ هَذَهُ النَّعَمَةُ: تُحقيقَ الْإِيمَانُ بِاللَّهُ؛ قَلْلَ الْمُعَنَّ الْمُثَلِّقُوا إِيمَانُ بِاللَّهُ؛ قَالَ سَيحَانَهُ: «الَّذِينَ مَامَوُا وَلَرَ يَلْسُوا إِيمَانَهُم بِطُلْرٍ أُولَتِكَ كُمُ ٱلْأَمُنُ وَهُم مُّهُمَّ مُذُونَ » [الأنعام: ٢٨]، فضلاً عن عموم طاعة ربنا سبحانه، واتباع سنة نبينا صلى الله عليه وسلم.

وإن من اهم عوامل ضباعها النزاع والشقاق، قالُ تعالَى: «وَلاَ تَتَرَكُواْ فَنَفَشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِعِكُمُّ وَاصْبُرُوٓاْ إِنَّ اللهَ مَعَ الصَّنهِرِينَ » [الأنفال:

فَالْحَذَرَ الْحَذَرَ مِنَ النَّرْاعِ، فَإِنَّهُ شُرِّ يَجُرُّ إِلَى الضياع، والْحَذَرَ الْحَذَرَ مِنَ التَّحَرُّبَات، فَإِنَّهَا شُرُّ يُؤَدِّي إِلَى التَّفَكُّكُ والشَّتَاتِ. إِنَّى التَفَكُّكُ والشَّتَاتِ. إِنَّ كُبَّ الْوَظَنِ مِنْ أَسَبَابِ أَمِن الْمَجْتَمَعَات، فَالْإِنْسَانُ إِذَا أَحَبُ وَطَنَهُ استَشْعَرَ مُسؤولِيةً الْمَحافظة عَلَى أَمْنَه .

وفي المقابل فإن بُغض الوطن ومحاولة إغراقه في الفوضي خيانة عظمى، وجريمة كبرى لا تقع من مسلم مخلص، فضلا عن إنسان سوى.

جُعلْنا الله لنَعْمَه شاكرينَ، ولأمن أمتهم مراعين، وبكتاب ربهم وسنة نبيهم مستمسكين عاملين.

التحرير

#### ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرشا ، السعودية ٦ ريالات ، الامارات ٦ درهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، الغرب دولار أمريكي ، الاردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا ٢ دولار ، أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوي

ا- في الداخل٣٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

٢- في الخارج ٢٠ دولاراً أو ١٠٠ ريال سعودى أو مايعاد لهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامي فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة حساب رقم / ١٩١٥٩٠ »

#### بشرى سارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها بالمجلة على البريد الإلكتروني وtawheed@yahoo.com

#### التحي

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت.۲۳۹۳۲۵۱۷ . هاکس ۲۳۹۳۲۵۱۷

البريد الإلكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL\_COM رئيس التحريرا GSHATEM@HOTMAIL\_COM

#### قسم التوزيع والاشتراكات

ت،۷۰۰ ۲۳۹۳۹ ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM الركز العام:

هاتف :۲۳۹۱۵۵۲-۲۳۹۱۵۵۲۳

حراب الحراجة و مراح والمراجة و المعالمة و الم





في هذا العدد افتتاحية العدد: الرئيس العام كلمة التحرير: رئيس التحرير باب التفسير : د عبد العظيم بدوي 18 أسئلة القراء عن الأحاديث: المحدث أبو إسحاق الحويني باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق 11 درر البحار؛ على حشيش 74 حق الجار: الشيخ مصطفى العدوي 77 منبر الحرمين: صالح بن حميد 44 دراسات قرآنية: مصطفى البصراتي mar أنواع التربية المطلوبة: د. أحمد فريد 47 واحة التوحيد: علاء خضر 44 فضل العلم وواجبنا نحو العلماء: عبده أحمد الأقرع ٤. دراسات شرعية؛ متولى البراجلي 2 2 ياب الفقه: د. حمدي طه 27 القصة في كتاب الله: عبد الرزاق السيد عيد نظرات في سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم: 29 جمال عبد الرحمن 04 تحذير الداعية من القصص الواهية: على حشيش المذهب الوسطى لأبي الحسن الأشعري في توحيد الصفات: OV د. محمد عبد العليم الدسوقي 71 باب التراجم؛ صلاح نجيب الدق 70 سلامة الصدروأثره على الجوارح: أسامة سليمان من عوامل الصبر والثبات: المستشار أحمد السيد على 7.1 VI باب الاقتصاد الإسلامي: د. على أحمد السالوس

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع ماحال مسروه 21 مورد المرتبي والمرتبي المرتبي المرتبي المرتبي والمرتبي المرتبي المرتبي المرتبي والمرتبي المرتبي المرتب

التوزيع الداخلي، مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجًا، والصلاة والسلام على العابد لربه ومولاه نبينًا محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم.

ويعد

ففي شهر ربيع الأول من كل عام يحتفل بعض الناس بما أسموه مولد رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقد ناقشت سابقًا على صفحات مجلة التوحيد الغراء من يقومون بذلك، وأود في هذا اللقاء أن أبين بعضًا من المخالفات العقدية الصريحة التي تحدث في هذا المولد، فأقول وبالله تعالى التوفيق:

يكثر المشاركون والمخططون لذلك من الغلو في المديح في رسول الله صلى الله عليه وسلم، ويقرعون اشعارًا وينطقون بكلمات لا يرضاها الله ولا رسوله ومصطفاه صلى الله عليه وسلم، ومن ذلك:

اعتقادهم أن الرسول صلى الله عليه وسلم هو أول الخلق، وأن خلقه كان قبل خلق العالم باسره، وفي ذلك يقول ابن عربي: «بدأ العالم ومثاله الهباء والحقيقة المحمدية...، فلم يكن أقرب إليه تعالى – قبولاً من ذلك الهباء إلا حقيقة محمد صلى الله عليه وسلم – المسماة بالعقل، فكان سيد العالم بأسره، وأول ظاهر في الوجود». [الفتوحات المكية ج٢٣٦/٢].

وقد استدل هؤلاء على قولهم بأحاديث ضعيفة أو موضوعة لا تقوم بها حجة، كالحديث الموضوع: «أول ما خلق الله نور نبيك يا جابر». وقد ذكر العلماء أن هذا الحديث لا سند له. قال الألباني: «وفي الحديث إشارة إلى ما يتناقله الناس، حتى صار ذلك عقيدة راسخة في قلوب كثير منهم، وهو أن النور المحمدي هو أول ما خلق الله تبارك وتعالى، وليس لذلك أساس من الصحة، وحديث عبد الرزاق غير معروف إسناده». [السلسلة الصحيحة ج١/٧٠٧].

وللشيخ عبد الله الغماري رسالة بعنوان «مرشد الحيران لبيان حديث جابر» حكم عليه فيها بالوضع.

#### بطلان ادعاء أن النبي صلى الله عليه وسلم أول الخلق:

كما يستدلون بحديث ضعيف، وهو: «كنت أول النبيين في الخلق وآخرهم في البعث». وقد رواه أبو نعيم في دلائل النبوة، كما رواه غيره، والحديث من رواية قتادة السدوسي، ولم يصرح بالسماع من شيخه وهما مدلسان، وفيه سعيد بن بشير الأزدي متكلم فيه، وقد عد الذهبي هذا الحديث من غرائبه. [ميزان الاعتدال (٣٢٠/٢)، وانظر السلسلة الضعيفة ج١٩٥/٢].

كما استدلوا باحاديث صحيحة لا تدل على مرادهم، وليس لهم فيها حجة؛ كحديث ميسرة قال: سألت النبي صلى الله عليه وسلم متى كنت نبيًا وال: «وأدم بين الروح والجسد»، ومنطوق الحديث يدل على أن الله تعالى كتب عند خلق أدم نبوة نبينا صلى الله عليه وسلم، وهذا من باب التشريف والتكريم له، وهذه الكتابة لا تنافي الكتابة الأولى في الأزل، وهذا هو المعنى الصحيح لهذا الحديث ولغيره مما صح في هذا الباب.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: «ولهذا يغلط كثير من الناس



في قول النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح الذي رواه ميسرة... فيظنون أن ذاته ونبوته وجدت حينئذ، وهذا جهل، فإن الله إنما أنباه على رأس أربعين من عمره، وقد قال له: « غَنَّ نَقُصُ عَلَيْكَ أَخْسَنَ ٱلْفَصَعِي بِمَا أَرْحِينَا إلَيْكَ هَنَدًا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن فَبْلِهِ لَيْنَ ٱلْفَرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن فَبْلِهِ لَيْنَ ٱلْفَرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن فَبْلِهِ لَيْنَ ٱلْفَرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن فَبْلِهِ لَيْنَ ٱلْفَنْفِلِيكَ » [يوسف: ٣]، وقال: «وَوَجَدَلُا مَالًا فَهَدَىٰ » [الضحى: ٧]، وفي الصحيحين أن الملك قال له حين جاءه: اقرأ، فقال: لست بقارئ ثلاث مرات.

ومما يؤكد يطلان ما ذهب إليه هؤلاء شرعًا أن آدم عليه السلام هو أول المخلوقات البشرية، وأن النبي صلى الله عليه وسلم من ذرية أدم، فكيف يتقدم الفرع على الأصل، أو اللاحق على السابق، كما أنه لم يرد شيء من ذلك -مع أهميته- في القرآن الكريم، أو صحيح السنة المطهرة. ولما سُئل النبي صلى الله عليه وسلم عن ذلك لم يشر إلا إلى خلق السماوات والأرض كما في حديث عمران بن حصين قال: دخلت على النبي صلى الله عليه وسلم وعقلت ناقتي بالباب، فأتاه ناس من بني تميم، قالوا: قد بشرتنا فأعطنا (مرتين)، ثم دخل عليه ناس من أهل اليمن فقال: «اقبلوا البشري يا أهل اليمن إن لم يقبلها بنو تميم». قالوا: قد قبلنا يا رسول الله، قالوا: جئنا نسألك عن هذا الأمر. قال: كان الله ولم يكن شيء غيره، وكان عرشه على الماء، وكتب في الذكر كل شيء، وخلق السماوات والأرض، فنادى مناد: ذهبت ناقتك يا ابن الحصين، فانطلقت فإذا هي يقطع دونها السراب، فوالله لوددت أنى كنت تركتها». [البخارى: ٣١٩٢]. و(معنى يقطع دونها السراب: يقطع، بفتح أوله، أي: يحول بيني وبين رؤيتها السراب »،(الفتح ٦: ٧٠٧))

هذا الحديث أصل في الكلام على بدء الخلق، وليس فيه ما يدل على البداية المطلقة، وليس فيه ما يدل على كلام المتصوفة في أول بدء المخلوقات، وأن النبي صلى الله عليه وسلم هو أولها، وقد تكلم القرآن الكريم أيضًا عن خلق المخلوقات وخلق أدم وبني الإنسان والمراحل التي يمر بها، ولم يذكر في موضع واحد أن أول المخلوقات هو رسول الله صلى الله عليه وسلم، وجهابذة السنة وعلماء الحديث عند تعرضهم للأحاديث الواردة في بدء الخلق لم يذكروا شيئًا مما ذهب إليه هؤلاء.

وأذكر هنا على سبيل المثال الحافظ ابن حجر رحمه الله فقال في شرحه لكتاب: «بدء الخلق» من صحيح البخاري، قال: «وفيه دلالة على أنه لم يكن شيء غيره، لا الماء ولا العرش ولا غيرهما، لأن كل ذلك غير الله تعالى، ويكون قوله: «وكان عرشه على الماء» معناه: أنه خلق الماء سابقا، ثم خلق العرش على الماء، وقد وقع في قصة نافع بن الحميري بلفظ: «كان عرشه على الماء» ثم خلق القلم فقال: اكتب ما هو كائن، ثم خلق السماوات والأرض وما فيهن، فصرح بترتيب المخلوقات بعد الماء على العرش.

ثم ذكر حديث عبادة بن الصامت وهو صحيح، وفيه: «أول ما خلق الله القلم، ثم قال: اكتب، فجرى بما هو كائن إلى يوم القيامة». وجمع بين هذا الحديث والذي قبله فقال: «فيجمع بينه وبين ما قبله بأن أولية القلم بالنسبة إلى ما عدا الماء والعرش، أو

من الغلو الشنيع الذي ذهب إليه المتدعة ويردده المشاركون في الموالد كثيرًا، قولهم: يأن الدنيا انما خلقت من أجل النب صلي الله عليه وسلم ، وهذا كلام باطل ومن الغلو المذموم، وهو بناقض الوحى الالهي الذي أخسر فسه أن الله خلق الدنيا والانس والحن فيها لعبادته ه وحده دون سواه.

بالنسبة إلى ما منه صدر من الكتابة، أي أنه قيل له: اكتب أول ما خُلقَ». [فتح الباري ٢٨٩/٦].

ويلاحظ من كلام ابن حجر أنه لم يشر مطلقًا إلى ما ذهب إليه القوم من أن النبي صلى الله عليه وسلم أول المخلوقات، وهذا يدل دلالة واضحة إلى بطلانه، وإلى أنه لم يذهب إليه أحد من العلماء المعتبرين؛ وذلك لأنه لا يوجد دليل واحد على صحة ما ذهبوا إليه.

#### غلو شنيع وباطل مردود:

ومن الغلو الشنيع الذي ذهبوا إليه، ويردده المشاركون في الموالد كثيرًا، قولهم: بأن الدنيا إنما خُلقت من أجل النبي صلى الله عليه وسلم، وقد ذكر البوصيري في بردته المشهورة والمعظمة جُدا عند الصوفية ذلك فقال:

#### وكيف تدعو إلى الدنيا ضرورة من لولاه لم تخرج الدنيا من العدم

وقد فسر عبد العال الحمامصي هذا البيت، وأكد ما ذهب إليه البوصيري، فقال: «وفي هذا الذي يقول البوصيري، ترديد لما حفلت به كتب السيرة من أن الدنيا ذاتها من أجل محمد قد خلقها الله سبحانه وتعالى». [انظر البوصيري مادح الرسول الأعظم ص١٢٦٠].

وهذا كلام باطل ومن الغلو المذموم، وهو يناقض الوحي الإلهي الذي أخبر فيه أن الله خلق الدنيا والإنس والجن فيها لعبادته وحده دون سواه، كما قال تعالى في كتابه: « وَمَا خَلْفَتُ الْإِنْ وَالْإِنْسُ إِلَّا لِمَعْدُونِ » [الذاريات: ٥٦]، وقد رجَح الإمام الطبري أن المراد من الآية: أن الله خلق الخلق لعبادته، والتذلل لأمره، وقد أسند ذلك لابن عباس. [انظر تفسيره ج٢٨/٢٧].

وقال القاسمي بعد ذكره للآية: «أي: لهذه الحكمة، وهي عبادته تعالى بما أمر على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم؛ إذ لا يتم صلاح، ولا تُنال سعادة في الدارين إلا بها». [تفسير القاسمي ج٥٣٨/١٥].

#### أشرف مقامات النبي صلى الله عليه وسلم:

النبي صلى الله عليه وسلم كان أول العابدين لله، وقد وصفه الله في مواطن كثيرة من كتابه بالعبودية، وهي أشرف مقاماته صلى الله عليه وسلم، فكيف يقال بعد ذلك بأن الدنيا ما خُلقت إلا من أجله، والقرآن الكريم وحي رب العالمين يكذّب قولهم كما ذكرت أنفًا، وقد استدلوا من السنة كعادتهم بأحاديث باطلة ليؤيدوا باطلهم، ولا تقوم بها حجة، كحديث: «يا أدم لولا محمد ما خلقتك». وهو حديث موضوع. قال الذهبي رحمه الله: روى عبد الله بن مسلم، عن إسماعيل بن مسلمة عن عبد الرحمن بن زيد خبرًا باطلاً فيه: «يا أدم لولا محمد ما خلقتك».

وقال شيخنا العلامة محمد خليل هراس- رحمه الله-: «هذا الحديث باطل، والله لم يخلق آدم ولا غيره من أجل أحد، وإنما خلق الكل لعبادته، كما قال: « وَمَا عَلَقَتُ لَلِّنَ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِعَبْدُونِ» [الذاريات: ٥٦]. (هامش الخصائص الكبرى للسيوطى ١٧/١].

وبعد أن ذكر هؤلاء أن النبي صلى الله عليه وسلم، هو أول المخلوقات، ذهبوا إلى أن كل شيء من نور النبي صلى الله عليه وسلم يقول الدباغ في ذلك: «اعلم أن أنوار المكنونات كلها من عرض وفرش وسماوات وأرضين وجنات وحجب، وما فوقها وما تحتها إذا جُمعت كلها، وجدت بعضًا من نور النبي صلى الله عليه وسلم، وأن مجموع نوره لو وُضع على الحجب السبعين على العرش ذاب، ولو وضع على الحجب السبعين التي فوق العرش لتهافتت ولو جُمعت المخلوقات كلها ووضع ذلك النور العظيم عليها لتهافتت وتساقطت». [الإبريز ج١٤/٤].

ويقول الحلواني في قصيدة له مخاطبًا النبي صلى الله عليه وسلم، وتسمى هذه القصيدة بالمستجيرة:

#### أَنْشَاكُ نُورًا ساطعًا قبل الورى فردا لفرد والعربة في العدم

ثم استمد جميع مخلوقاته

#### من نورك السامى فيا عظم الكرم

وهذا زور وباطل من القول يرده القرآن الكريم صراحة الذي أخبر الله فيه بخلق الإنسان، ومن أي شيء خُلق، وقد رد عليهم شيخنا العلامة عبد الرحمن الوكيل- رحمه الله- على هذه الفرية، فقال: «الله تعالى يقول: « مَلْقَدْ مَلْقَنْ الْإِنسَانُ مِن سُلَالَةٍ مِن طِينِ (الله تعالى يقول: « مَلْقَدْ مَلْقَنْ الْإِنسَانُ مِن سُلَالَةٍ مِن طِينِ (الله تعالى يقول: ﴿ وَلَقَدْ مَلْكُنْ إِلَا الله عليه وسلم إنسان، وإلا فلياتوا له بصفة أخرى، والرسول صلى الله عليه وسلم يقول:

«خُلقت الملائكة من نور، وخُلق الجان من مارج، وخُلق أدم مما وصف لكم»، وتحدث الرسول صلى الله عليه وسلم عن النور، وعمن خُلق منه، فلم يذكر عن نفسه أنه خُلق من نور، كما ذكر عن الملائكة، وتحدث عن أم الأب الأول للبشرية وعن خلقه، وأنه خُلق مما ذكر الله في القرآن، يعني من طين لازب، ومحمد صلى الله عليه وسلم ابن أدم. [هذه هي الصوفية ص٧٨].

#### وقوع البوصيري في ألوان من الغلو:

وقع البوصيري في قصيدته البردة في ألوان من الغلو يجب على كل مسلم أن يحذره، كما يجب على العلماء أن ينبّهوا العامة على هذا البطلان، ومما ذهب إليه في قصيدته أن الأنبياء والرسل أخذوا علومهم من النبى صلى الله عليه وسلم، وفي ذلك يقول:

وكلهم من رسول الله ملتمس

غرفا من البحر أو رشفا من الديم

وهو بهذا بذهب إلى معتقد ابن عربي الضال الموسوم بالزندقة الذي قال: بأن كل العلوم والمعارف مستمدة من النبي صلى الله عليه وسلم، ولم أجد قولا لأحد من أهل العلم ذهب إلى مثل هذا، ومن المعلوم أن الله تبارك وتعالى هو الذي أرسل الأنبياء والمرسلين قبل النبي الأمان صلى الله عليه وسلم وأوحى البهم وحيه الذي أنزله عليهم، والقرآن الكريم مليء يقصصهم، وتعلمنا منه أن الله اصطفاهم وعلمهم وزكاهم، ثم ختم النبوة والرسالة بإمامهم صلى الله عليه وسلم وأمره في كتابه أن يلزم منهج إخوانه من الأنساء السابقين عليه، فقال له بعد أن ذكر بعضهم: « أُوْلِيَكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَبِهُ لَا لَهُمُ أَفْتَلِهُ » [الأنعام: ٩٠]، ومعنى: اقتد أنها الرسول صلى الله عليه وسلم بمن هدى الله من الأنساء السابقين، فكيف بقال بعد ذلك بأنهم استمدوا العلوم من خاتمهم صلى الله عليه وسلم، وقد أمره الله باتباعهم كما قال الله تعالى: «ثُمُّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَّبِعْ مَلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنْيِفًا وَمَا كَانَ من المشركينَ» [النحل: ١٢٣].

وفي قوله تعالى: «إنّا أَوْحَيْنا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنا إلَى نُوحِ وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ» [النساء: ١٦٣] دليل صريح واضح على أن الرسل ينزل عليهم وحي الله تعالى، ولم تفض عليهم العلوم من نور الرسول صلى الله عليه وسلم، وإذا كان الرسول صلى الله عليه وسلم لم يعرف الكتاب ولا الإيمان قبل أن يوحى إليه، فمن باب أولى أن الرسل لم يأخذوا منه العلوم التي بلغوها لأقوامهم. قال الله تعالى: «وَكَذَلكَ أَوْحَيْنًا إليْكُ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكَتَابُ وَلاَ الإيمَانُ

وَلَكَنْ جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عَبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهَدي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقَيِمَ» [الشورى: ٢٥].

والنبي صلى الله عليه وسلم لم يوجد أثره إلا بعد ولادته، وسطرت كتب السنة والسيرة تاريخه خلال هذه الفترة، وأما قبل ذلك فليس إلا الإخبار عنه بأنه نبي مكتوب ذلك في اللوح المحفوظ، وأما أن نوره وُجد قبل ذلك ومنه استمد الأنبياء علومهم، فهو مما لا يقوم عليه دليل، ولا يحل لمسلم أن يعتقده أو يتغنى به، كما يفعل ذلك أصحاب الموالد والطرقية.

بل أخطأ خطأ أكبر من ذلك بقوله:

يا أكرم الخلق ما لي من الوذ به سواك عند حلول الحادث العمم

إن لم تكن في معادي أخذا بيدي

فإن من جودك الدنيا وضرتها

ومن علومك علم اللوح والقلم

يقول شيخنا العلامة بن باز رحمه الله معلقا على هذه الأبيات في فتواه (٢٧٠/، ٣٧٠): جعل هذا المسكين لياذه في الآخرة بالرسول صلى الله عليه وسلم دون الله عز وجل، وذكر أنه هالك إن لم يأخذ بيده، ونسي الله سبحانه الذي بيده الضر والنفع والعطاء والمنع، وهو الذي ينجي أولياءه، وأهل طاعته، وجعل الرسول صلى الله عليه وسلم هو مالك الدنيا والآخرة، وأنها بعض جوده، وجعله يعلم الغيب، وأن من علومه علم ما في اللوح والقلم، وهذا الغيب، وأن من علومه علم ما في اللوح والقلم، وهذا فلو ليس فوقه غلو، نسأل الله العافية والسلامة، فالواجب على كل مسلم أن يحذر هذا الغلو، وألا يغتر به البردة » وصاحبها، والله المستعان، ولا حول ولا قوة إلا بالله » اله بتصرف.

وأقوال العلماء أكثر من هذا، ويوجد من الأبيات ما فيه مجال للنقد، لكننا اخترنا بعضاً من `ذلك، وهو كاف في بيان المقصود، وهو التحذير من هذه القصيدة، وأنها احتوت على غلو ظاهر

أهل السنة أولى الناس بالنبي صلى الله عليه وسلم:

وقد يظن ظانُ أننا بهذا الكلام لا نعرف قدر رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهذا وهم من صاحبه، وإلا فأهل السنة جميعًا من أعرف الناس بقدر ومكانة رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولكنهم لا يقعون في المحذور الذي وقع فيه غيرهم اتباعًا لسنة نبيهم صلى الله عليه وسلم الذي قال: «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم، فإنما أنا عبدٌ، فقولوا: عبد الله ورسوله». [البخاري: ٣٤٤٥].

والحمد لله رب العالمين.

التحليل

وعند الله تجتمع الخصوم.. فأعدُّوا للَّقاءِ عُدَّتَهُ ﴿ إِ

> بقلم رئيس التحرير جمال سعد حاتم GSHATEM@HOTMAIL.COM

الحمد لله الذي عزُّ ومَلَك، ودانت له الأكوان وما دار في الفلك، وبعد:

تعيش مصرنا الحبيبة في أيام عصيبة ، وتمضي وسط أمواج من الفتن يموج بعضها في بعض، وفي ثنايا نوازل تتلاطم أحادها كظلمات في بحر لجي يغشاه موج من فوقه موج، من فوقه سحاب، وإن النسيم لا يهبّ عليلاً على الوطن على الدوام، وقد تلبدت سماء مصرنا بالغيوم المتراكمة فارعدت وابرقت فوقعت التفجيرات، وسفكت الدماء، وتعطلت الجامعات، واشتد الكرُّ والفرُّ في أنحاء مصر، لمن الستباحوا لانفسهم كل شيء، وعشرات القتلى والجرحي يسقطون كل يوم بلا داعٍ ولا وازع، دمار لا يبقى ولا يذر!!

لقد ترك أواخر العام المنصرم بصمات وصورًا بندى لها الجبين على أهل مصر، وفي ظلال الخوف من المآل عاشت مصر ما يزيد على ٢٠٠٣٧ وقفة احتجاجية حتى كتابة هذه السطور، خلال عام ٢٠١٣م، منها ٥٠٥٥ حادثة قطع طرق مما تم تسجيلها، و٢٣٩٨٩ قطعة سلاح تم ضبطها في ظل الانفلات الأمني الذى أصبح معه حمل السلاح وحيازته علامة لمعظم المصريين، وتم ضبط ١٥٩ ورشة لتصنيع السلاح في مشهد غير مالوف ببلادنا، و١٤٠٦ تشكيلات عصابية، إضافة إلى ٣٤٧١٠ من قضايا المخدرات، و٧٢٧٠١ قضية مخالفة تموينية، وتلاعبًا بأقوات العباد، وقضايا الأحداث التي جعلت أطفال الشوارع كارثة تنذر بالانفجار، وما وقع منها بلغ حتى الأن ١٤١١٤ قضية أحداث، بالإضافة إلى الفساد المستشرى عبر ٣٢٢٢ قضية أموال عامة، وإلى الله المشتكى ولا حول ولا قوة إلا بالله العظيم.

وعند الله تجتمع الخصوم . . فأعدوا للقاء عُدُته

وإذا كانت الأمور قد أوصلتنا إلى هذا الحد الذي لم نره من قبل في بلادنا بهذه القسوة والتجرد من الشاعر، ووصل الأمر إلى ما وصل إليه، فالمطلوب الآن من الجميع العودة إلى الصواب، وأن يتذكروا بأن ما يجري على أرض مصر من تفجير وتدمير، وترويع وحرق وقتل، يجعلنا نبرأ من تلك التأويلات الفاسدة التي استباح بها هؤلاء المجرمون دماءً زكيَّة وأرواحًا بريئة دون وجه حق، وأن يُوقن الجميع بأن الأمور كلها بيد الله، ومصائر الخلق كلهم إليه، وعند الله تجتمع الخصوم، فأعدوا اللقاء عُدته، « قَكِيْنَ إِذَا الله تَجتمع الخصوم، فأعدوا اللقاء عُدته، « قَكِيْنَ إِذَا

لَا يُظَلِّمُونَ » [آل عمران: ٢٥].

وسوف يُحشر الناس حفاة عُراة غرلاً كما خُلقوا أول مرة، وعندها لا فرار من الحساب، «وَوُفَيَّتْ كُلُّ نَفْسِ مَّا كَسَبَتْ » [آل عمران: ٢٥]، كل نفس وحدها منفردة محردة عن الألقاب والإضافات، والرخارف والشارات، « وَلَقَدٌ جِنْتُمُونَا فُرَدَىٰ كُمَّا خَلَقْنَكُمُ أُوَّلُ مَرَّةِ وَتَرَكُّتُم مَّا خَوَّلْنَكُمْ وَرَآءَ ظُهُورِكُمٌّ وَمَا نَرَىٰ مَعَكُمْ شُفَعَاءَكُمُ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرَّكُوُّأُ لَقُد تَّقَطَّعَ يَيْنَكُمُ وَضَلَّ عَنكُم مَّاكُثُم تُأكُثُم تُزُّعُمُونَ ﴾ [الأنعام: ٩٤]. وفي كتاب الله سُلوانَ لكل مؤمن، وهداية لكل موقن، ولن يُضبع الله أجر عباده المؤمنين، حتى في أوقات البلاء يرفع الله سيحانه من همة المؤمن ويقويه ويسليه قال الله تعالى لأوليائه: «وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَعَنَّوْنُوا وَأَنْتُهُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنْتُم مُوْمِنِينَ (١٣١) إن يَمْسَسُكُمْ قَرْحٌ فَقُدْ مَسَ ٱلقُّومَ قَدْرٌ مِضْلُهُ وَيَلْكَ ٱلْأَيْسَامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ ٱلنَّاسِ وَلِيَعْلَمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَيَتَّخِذَ مِنكُمْ شُهَدَاءً وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّلِلِمِينَ ١٠٠ وَلِيمَحِصَ اللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَيَمْحَقُ ٱلْكَنفرينَ» [أل عمران: ١٣٩- ١٤١]، واطمئنوا.. فإن العاطل لا مستقبل له، وسُنة الله تعالى أن يبتلي عباده لحكمة لا يعلمها إلا هو، وحتى تنقى الصفوف ويتبين الغث من السمين، كما قال الله سيحانه: « مَا كَانَ ٱللَّهُ لِنَذَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيزَ ٱلْخَبِيثَ مِنَ ٱلطَّيْبُ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى ٱلْفَيْبِ » [آل عمران: ١٧٩].

الارهاب الأسود لا يبقى ولا يذر

لقد أبقن الجميع مع اشتداد سلسلة التفجيرات التي انتقلت من سيناء لتضرب ربوع مصرنا الحبيبة في وسط الدلتا، من أجل استهداف الوطن وإشاعة الفوضي، بدعم وتخطيط من أعدائه، أن هناك محاولات دءوية تستهدف تمزيق البلاد، وتفتيت وحدتها، وتكدير أمنها، وتناسى هؤلاء أن الإسلام قد شدّد أمر القتل وعظم إثمه، ولم يعصم دم المسلم فحسب، بل عصم دم المسلم ودم الكافر المستأمن، فحرَّم الاعتداء على من أمنه المسلمون؛ لأن المسلمين بدّ على من سواهم يسعى بذمتهم أدناهم، وكان عبد الله بن عمر رضى الله عنهما يقول: «إنَّ منْ وَرَطَاتَ الْأُمُورِ التي لا مَحْرَجَ لِمَنْ أَوْقَع نَفْسَهُ فَيِهَا: سَفَكَ الدُّمَ الحرّام بغير حله». [رواه البخاري ٦٨٦٣].

إن محاولة إسقاط مصر، وإغراقها في الفوضي لهو خيانة عظمى، وجريمة كبرى لا تقع من مسلم

أمننا القومى: غياب السلم المجتمعي، وانتشار روح الحقد والكراهية والانتقام، ولا مخرج من هذه الأزمة الخطيرة إلا بالعودة إلى دين الله، وتحقيق العدل والقصاص الناجز، والصدق والوضوح في إعلان الحقائق دون خوف من أحد، قال الله تعالى: « وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَوْةٌ يَتَأُولِي ٱلأَلْبَ لَعَلَّكُمْ تَثَقُّونَ » [العقرة: ١٧٩].

جدل يفضى إلى الفشل

إن الله سيحانه استخلف الإنسان في الأرض، وأناطه بعمارتها، وكلفه بأماناتها، فروده سبحانه بالإمكانيات التي تمكنه من إيصال رسالته، وتعينه على أداء مهمته التي أبت من حملها المخلوقات وأشفقن منها، فحملها الإنسان، فهذه القدرات التي تميز بها الإنسان عن نظائره من المخلوقات الأخرى إنما هي منح من الله لهذا الإنسان الظلوم الجهول.

لقد غرقنا في مستنقع الجدل، وتوقفنا تمامًا عن العمل، هذا هو حالنا، وإلى الله مألنا، فكل تصرف أو إجراء، أو اقتراح يدخل على الفور إلى مزيد من الحدل، كل يدلي برايه، ويتمسك بأنه الصواب، ويزعم أنه بمتلك الحقيقة المطلقة، ويتفرغ لتسفيه الرأي الآخر.. والنتيجة المحتومة أننا لا نتقدم خطوة واحدة إلى الأمام، وسط انقسامات حديدة، واتهامات متبادّلة.

#### النخبة تسيطر عليها الحزبية والعصبية

إن النخبة المصربة تسطر عليها الحزيبة والعصبية في السياسة والإعلام والثقافة إلى أقصى مدى، إلى جانب استنساخ مئات الحركات السياسية على الطريقة اللبنانية، والغالبية العظمى منها لا تملك أي وجود حقيقي في الشارع، ولا تظهر إلا في البيانات والفضائيات والانترنت فقط.

بينما في القرى والمدن والمحافظات ملايين من المصريين لا يهمهم كثيرًا ماذا فعلت لجنة الخمسين، ولا يعرفون الفارق بين النظامين: الرئاسي والبرلماني، وكل ما يهمهم ويشغل بالهم؛ كيف يسير المرء منهم في الشارع أمنا، يحصل على أسطوانة الغاز دون قتال، ويجد قوت بومه دون أن يفقد حياته.

ألا فليتق الله هؤلاء وهؤلاء في شعب مصر، وكل من تلوثت يده في هذا، عليه أن يرجع، قبل مخلص، أو وطني صادق، وإن أخطر ما بهدد أن بهوى أولئك المتهورون المجازفون بأنفسهم

وبلادهم إلى ما لا تُحمد عقباه، ولينظروا بعين البصيرة ليتضح لهم مواقع الخلل فيما أقدموا عليه، وليعلموا أن حالهم يصدق عليه قول ابن القيم رحمه الله وهو يصف مجموعة من العميان مشوا في ظلمة لا يهتدون سبيلاً، فتصادموا بالأكف والعصي فلا ترى منهم إلا مشجوجًا أو مفجوجًا أو مقتولاً، وتسامع به عميان مثلهم فجاءوا إلى الظلمة كسابقيهم يصلحوا بينهم فلم يزدد الصباح إلاً عوبلاً!!

فيقول -رحمه الله- مؤكدًا هذا المعنى وناظمه في أبيات رائقة (في كتاب الصواعق المرسلة ٩٨١/٣):

واضرب لهم مثلاً بعميان خلوا

في ظلمة لا يهتدون سبيلا

فتصادموا باكفهم وعصيهم

ضربا يدير رحا القتال طويلا

حتى إذا ملوا القتال رأيتهم

مشجوجا أو مفجوجا أو مقتولا

وتسامع العميان حتى أقبلوا

للصلح فازداد الصبياح عويلا!! الدستور ومقدرات الأمور

مع تسارع مجريات الأحداث في بلادنا في الأيام الأخيرة، والذي أصبح معها الوضع شديد الخطورة، فإنه ينبغي علينا أن نسبر الأحداث والمدلهمات بعقل، حتى تستبين سبيل المجرمين، وأن نحللها على وجه الإنصاف، وطلب الحق والنصح للمسلمين، وإن الرامق بعين النقد ليرى التراشق بالتهم قد بلغ مرحلة خطيرة.

والطريق الأساسي للخروج من كل أزمة لا يكون إلا بعقل صحيح، وأفق مضيء منبثق من كتاب وسنة ورأي رشيد، ومن المؤسف ألا نجد إلا لائمًا للعلماء فحسب، أو لائمًا للمصلحين والمثقفين فحسب، أو لائمًا للساسة والقادة فحسب، وما القادة والساسة والعلماء والمصلحون إلا جزء من كل، فلا ينبغي صب اللوم على صنف دون آخر، والحقيقة أن نصيب كل منهم من اللوم يتفاوت بحسب موقع كل من المسئولية التي ألقاها الله على عاتقه؛ حيث يقول المصطفى صلى الله عليه وسلم: «كلكم راع، وكلكم مسئول عن رعيته». [رواه البخاري ٨٩٣].

إن الحالة المتردية واللا أمن، والفوضى، والعبث،

وضياع الأخلاق، واختفاء التراحم بين أهل مصر، وانتشار روح الكراهية بين أفراد الشعب، حتى أصبحوا يتعاملون كشيع وأحزاب وفرق انتُزعت من بينهم المودة والرحمة، بل كل الصلات التي أوصانا بها الإسلام؛ لذا وجب علينا أن ننبه -مستعينين بالله- على عدة أمور من باب النصيحة في الله تعالى:

أولا: بعد أيام وفي ظل الأحوال السيئة التي تمر بها البلاد سيُطرح الدستور المعدل للاستفتاء عليه، وبداية نقول: إن الدستور كأي دستور في العالم، وكأي عمل بشري، ليس قرآنًا، ولكنه عمل بشري، والذي يجب علينا جميعًا كأهل مصر، أن نتجرد لله سبحانه من العداءات، ومن التحزيات، ومن الجماعات، والكتل والنخب، والفرق والنحَل، وأن نضع أمام أعيننا أن هناك جنة ونارًا، وربًا عظيمًا جبارًا، سوف يحاسبنا يوم العرض عليه عن أعمالنا، بل عما نهبت إليه نياتنا، فهو العليم ببواطن الأمور، عليم بمن أضمر وبما أضمر، عليم بمن أخلص. ندعو المولى سبحانه أن نكون من المخلصين.

أخي الكريم.. ضع أمامك هذا الدستور، واقرأه مرات ومرات، وتناقش فيه مع ذوي الألباب المخلصين من الأهل والأصحاب، تدارس نقاط الخلاف ومواد الاتفاق، وسَلْ أصحاب الخبرة من أهلها، عما قد يختلط على الأفهام، ووازن بين المصالح والمفاسد، واضعًا نصب عينيك مراقبة الله أولاً، فإذا وافق ما اطلعت عليه واعتقدته من الكتاب والسنة والإجماع والقياس حتى لو كان ذلك بالحد الأدنى، فاشهد شهادتك تلك أمام الله، فسوف تُحاسَب عند مَن لا يخفى عليه شيء.

تانيًا: هنّاك أشياء كثيرة قد نختلف عليها في دنيا السياسة؛ في الآراء والمواقف، ولكن حين يتعلق الأمر بمستقبل الوطن، وحياة شعب، يصبح الخلاف عبثًا لكل من انقاد إليه، ولم يؤصل هذا الخلاف تأصيلاً يرضي الله سبحانه ورسوله صلى الله عليه وسلم. وقد عانى شعبنا من أزمات كثيرة، على مدار ثلاث سنوات مضت، وانقسمنا كما لم ننقسم من قبل، ولم يبق بيننا أسرة واحدة لم تذق مرارة قبل، ولم يبق بيننا أسرة واحدة لم تذق مرارة وهذه أشياء حدثت، ويمكن أن تحدث مئات المرات، وهذه أشياء حدثت، ويمكن أن تحدث مئات المرات، ولكن حين يتعلق الأمر بمستقبل الشعب، ومصير

الوطن، وحياة الأجيال، يكون الخروج بالوطن من محنته أمرًا حتميًا لا اختياريًا لدفع الأضرار، وكفانا ما وصلت إليه البلاد من فوضى، فينبغي أن يكون الاتفاق هدفًا للجميع وغاية لكل صاحب ضمير حيّ.

ثالثا: أطالب كل المصريين، باختلاف مواقفهم، أن يذهبوا إلى صناديق الاستفتاء من أجل مصر التي تمدُّ يدها الآن لنا وهي تعيش لحظة من أقسى اللحظات في تاريخها، فإن مصر الأم تنظر الآن اللحظات في تاريخها، فإن مصر الأم تنظر الآن والمغامرين ترجوهم أن يتجمعوا؛ لأن افتراقهم والمغامرين ترجوهم أن يتجمعوا؛ لأن افتراقهم جريمة، وانقسامهم محنة، وصراعاتهم تحمل الأف المخاطر، هناك مئات الأزمات التي تعيشها مصر، ولدينا الآن فرصة ذهبية لأن نعيدها إلى مسارها الصحيح، فلتقرؤوا الدستور بمواده بعد ديباجته، مستعينين بالله تعالى، ثم قولوا كلمتكم؛ قولوها لله سبحانه، بما يمليه عليكم ضمائركم، أيًا كان الرأي، فمجرد المشاركة تحرك العجلات التي تعطلت طوال ثلاث سنوات مضت.

رابعًا: الدستور المطروح اشتمل على ثلاثة محاور رئيسة:

المواد المتشابهة أو المتقاربة بين دستوري ٢٠١٢
 ٢٠١٥م.

ب المواد التي تم استحداثها في عام ٢٠١٣م. ج المواد التي تم حذفها من دستور عام ٢٠١٢م. أو لا محموع مواد دستور ٢٠١٢ عادة.

ثَانِیًا: مجمّوع مواد دستور ۲۰۱۳= ۲٤٧ مادة تقریبًا.

ثالثًا: عدد المواد المستحدثة في ٢٠١٣= ٤٤ مادة، وعدد المواد المحذوفة من دستور ٢٠١٣= ٣٥ مادة تقربنًا.

خامساً: عدد المواد المتشابهة بين الدستورين يتجاوز ١٨٠ مادة، لا تخلو من زيادة أو حذف، أو إطلاق أو تقييد، ولكن تبقى فحوى المادة كما هي في الدستورين، وهذا يؤكد أن دستور ٢٠١٣ كان تعديلاً فعليًا لدستور ٢٠١٣ كما تم الإعلان عن ذلك، وليس تأسيسًا لدستور جديد.

أخيرًا وكما ذكرنا آنفًا فإنه لن يكون هناك دستور متكامل يخلو من العيوب، أو يحقق جميع المطلوب لكل الفئات، وإلا لو تم الانتظار حتى يتحقق ذلك، فلن يخرج دستور إلى النور أبدًا، لذا

وجب النظر إلى الدستور مادة مادة، ونرى هل تصادم أي واحدة منها أصلاً من أصول الدين، أو تُحرِّ حلالاً، فإن كان هناك شيءً تُحل حرامًا، أو تُحرِّ محلالاً، فإن كان هناك شيءً من ذلك فإن الدستور لا بد أن يُرفض تمامًا، ولا ننظر وقتها إلى الموازنة بين الجيد والرديء من المواد، وإن لم يكن كذلك فيجب عندئذ أن نوازن بين المحدر والشر الموجود في الدستور من ناحية، ثم نوازن بعد ذلك بين المتاح الموجود وبين المصالح والمفاسد، وبين البديل المجهول من ناحية أخرى، والمفاسد، وبين البديل المجهول من ناحية أخرى،

#### يا حسرة على العباد 11

في واحدة من الضربات الموجعة تطالعنا صحيفة معاريف الإسرائيلية بخبر يحزن قلب كل مسلم غيور على دينه ، ومفاده أن مئات الطلاب العرب من مصر وسوريا والسعودية والكويت قد سجلوا أسماءهم للانضمام لدراسة النانوتكنولوجي، ومتابعة المحاضرات عبر الإنترنت بداية من شهر مارس المقبل بمعهد الهندسة التطبيقية «التخنيون» بإسرائيل.

وتقول الصحيفة: إن عددًا كبيرًا من مواطني الدول العربية أبدوا اهتمامًا بهذا الكورس؛ لأنه الأول الذي يتم تدريسه باللغة العربية، ويشرف عليه أستاذ جامعي يدعى حسام حاي المدرّس بمعهد التخنيون، والمتخصص في مجال الهندسة الكيميائية، وقد قام بالدخول على الموقع كما تقول الصحيفة ١٢٤٣ من الكويت، ١٢٢١ من السعودية، قام عدد منهم بالتسجيل بعد دخولهم؛ حيث سجل ٧٠٠ طالب من السعودية، وأكثر من المي مصر، ومن سوريا نحو ٥٠٠، بالإضافة إلى ٣٧٣٠ من إسرائيل.

وإن تعلم فلذات أكبادنا في دولة معادية للإسلام ليمثل خطرا ، وإن إنشاء علاقة طبيعية مع دولة معادية ومغتصبة لدولة عربية هي فلسطين، وأجزاء من سوريا ولبنان، يمثّل في ذاته معصية لله، وَالْهُمُ اللّهِ عَامِتُوا لَا تَنْعَدُوا عَدُوى وَعَدُونَمُ أَوْلِياتَهُ تُلْفُونَ إِلَيْمِ بِالْمَوْدَة وَمِن مِن سوريا ولبنان، يمثّل في ذاته معصية لله، وَالْهُودَة اللّهِ مَا مَا اللّهُ عَدُوا مِن اللّهُ وَقَدُ كُمْرُوا بِمَا عَامَهُمْ مِن الْمَوْدَة الله الله وهو من التطييع المرفوض.

أسال الله سبحانه أن ينعم على مصر وأهلها بالأمن والأمان، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

### تفسير سورة فصلت

#### 

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعد:

دلائل التوحيد:

قالِ الرازي -عَفَا اللهُ عَنْهُ-:

اعْلَمْ أَنْهُ تَعَالَى لِلَّا أَمَرَ مُحَمَّدًا صلى الله عليه وسلم في الْآية الأُولَى أَنْ يَقُولَ: «قُلْ إِنْمَا أَنَا بَشَرُ مِثْلُمُ مِثْلُمُ فِي الْآية الأُولَى أَنْ يَقُولَ: «قُلْ إِنْمَا أَنَا بَشَرُ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنْما إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدُ فَاسْتَقيمُوا إِلَيْه وَاسْتَغْفَرُوهُ» أَرْدَفَهُ بِمَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّهُ لَا يَجُورُ أَيْدَا وَالشَّرِكَة بَيْنَهُ تَعَالَى وَبَيْنَ هَذِه الْأَصْنَام في أَثْلَا لَهِيَّة وَالمُعْبُوديَّة، وَذَلَك بِأَنْ بَيِّنَ كَمَالَ قَدَرتَه وَحَكَمَتَه في خَلَقَ السَمواتِ وَالْأَرْضِ في مُدَّة قليلَة، فَمَنْ هَذَا صَفْتَهُ كَيْف يَجُورُ جَعْلَ الْأَصْنَامُ النَّحْسَيسَة شُركَاءَ لَهُ في الْإِلْهِيَّة وَالمُعْبُودِيَّة؛ وَالتَّفْسِرِ الكبير (٤٤٣/٢٧).

يقول تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم: «قُلْ» يا نبينا لهؤلاء المشركين: «أَئنَّكُمْ لَتَكْفُرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الأَرْضَ في يَوْمَيْن وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَنْدَادًا»؟! الاستفهام للإنكار والتوبيخ، والمعنى: كيف تكفرون بالله الخالق، وتجعلون له أندادًا في العبادة، وانتم تعلمون أنه لا ند له في الخلق، « أَنْسَ يَعْلُقُ كَسَ لَا يَعْلُقُ أَفَلاً تَذَكَرُونَ» [النحل: ١٧].

اعداد د. عبد العظيم بدوي

وقوله تعالى: «ذَلكَ رَبُّ الْعَالَمٰينَ» معناه: الَّذِي فَعَلَ هُذَا الْفَعْلَ، وَخَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَنْ، مَالكَ جَمِيعِ الْحِنِّ وَالْإِنْسِ، وَسَائِرِ أَجْنَاسِ الْخَلْقِ، وَكُلُّ مَا دُوثُهُ مَمْلُوكُ لَهُ، فَكَيْفَ يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ لَهُ نِدُّ؟ هَلْ يَكُونُ الْمُلُوكُ الْعَاجِزُ الَّذِي لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْء نِدًا لَمُلكه الْقَادِرِ عَلَنْه؟! [جامع البيان (٢٤/٩٨)].

والمراد باليومين الأحد والاثنين، «وَجَعَلُ فيهَا» أَيْ فِي الْأَرْض، «رَواسِي» جبَالاً ثَوابِتَ، «منْ فَوْقَهَا»، منْ فَوْقِ الْأَرْض، «وُبَارَكَ فَيهَا»، أَيْ فَي الْأَرْضَ بِمَا خَلَقَ فيهَا مِنَ الْبِحَارِ وَالْأَنْهَارِ وَالْأَرْضِ أَرْزَاقَ الْعِبَادِ الْحَسَنُ وَمُقَاتِلُ: قَسَّمَ فِي الْأَرْضِ أَرْزَاقَ الْعِبَادِ وَالْبَهَائِم. وَقَالَ عَكْرِمَةً وَالضَّحَاكُ: قَدُرَ فِي كُلِ وَالْبَهَائِم. وَقَالَ عَكْرِمَةً وَالضَّحَاكُ: قَدُرَ فِي كُلِ بَلْدَةِ مَا لَمْ يَجْعَلْهُ فَي البلدة الأَخْرَى، ليَعِيشَ بِعْضُهُمْ مِنْ بَعْضِ بِالتَّجَارَةِ مِنْ بَلَدِ إِلَى بَلَدِ.

قَالَ الْكَلْبَيُّ: قَدَّرَ الْخُدْرْ لِأَهْلَ قُطْر، وَالنَّمْرَ لَأَهْلِ قُطْر، وَالْـدُّرَةَ لِأَهْلِ قُطْرٍ، والسَّمَكَ لِأَهْلِ قُطْرٍ، وَكَذَلَكَ أَقْوَاتُهَا.

«في أَرْبَعَة أيَّام»، يُريدُ خَلْقَ مَا في الْأَرْض وَقَدُّرَ الْأَقُوَاتَ فِي يَوْمُنِ: يَوْمُ الثلاثاء وَالأَرْبِعَاء، فَهُمَا مَعَ الأَحِدِ وَالاثنيْنَ أَرْبَعَةَ أَيَّامٍ، رَدِّ الْآخِرَ عَلَى الْأَوَّلِ في الذُّكْرِ، كُمَّا تَقُولَ: تَزُوُّجْتُ أَمْسِ امْرَأَةً وَالْيَوْمَ ثنتين، وإحداهما هي التي تزوجها بالأمس. «سَوَّاءً للسَّائلينَ» وَمَّعْنَاهُ: سَوَّاءً للسَّائلينَ عَنْ ذَلكَ. قَالَ قَتَادَةُ وَالسُّدِّيُّ: مَنْ سَأَلَ عَنْهُ فَهَكَذَا

الْأَمْرُ سَوَاءُ، لَا زِيَادَةً وَلَا نَقْصَانَ، جَوَابًا لَنْ سَأَلَ: في كُمْ خُلقَت الْأَرْضَ وَالْأَقْوَاتُ؟ [تفسير البغوي ·[(0//0)

«ثُمُّ اسْتُوَى إلى السُّمَاء» أي علا وارتفع «وَهيَ دُخَانٌ» وهو بخار الماء المتصاعد من الأرض، «فَقَالَ لَهَا وَلِالْأَرْضِ ائْتَيَا طُوْعًا»: أي افعلا ما آمركما به، طوعًا أو كرهًا، فلا بد من الفعل.

قال العلماء: قال الله تعالى للسماء: أخرجي شمسك وقمرك ونجومك. وقال للأرض: أخرجي أنهارك ويحارك، وأشجارك وثمارك، «قَالْتَا أَتَنْنَا

«فقضاهُنّ سَبْعَ سَمُوَات في يَوْمَانِن» هما الخميس والجمعة، «وَأَوْحَى فَي كُل سَمَاءَ أَمْرَهَا» أي القي في كل سماء ما أراد من الخلق، «وَزَيْنًا السُّمَاءَ الدُّنْيَا بِمُصَابِيحَ وَحَفَظا»، فجعل الله تعالى النحوم زينة للسماء، وحفظا من الشيادلين أن تسترق السمع، كما قال تعالى: «وَلَقَدْ زَيْنًا السَّمَاءُ ٱلدُّنْيَا بِمُصَلِيحَ وَيَجْعَلْنَهَا رُجُومًا لِلشَّيْطِينَ وَأَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابَ ٱلسَّعِيرِ» [الملك: ٥]، وقال تعالى: «إِنَّا زَيَّنَا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنِّيَا بزينةِ ٱلْكُوْاكِ 🖰 وَجِنْظًا مِن كُلِّي شَيْطُنن مَارِدِ 💮 لَّا بَسَّمَعُونَ إِلَى ٱلْتَلَإِ ٱلْأَعْلَىٰ وَيُقَذَّفُونَ مِنْكُلٌّ جَأْنِبٍ ۗ ﴿ لَٰ يُحُوزَّأُ وَلَمْهُمْ عَذَاتُ وَاصِبُ (أَن إِلَّا مَنْ خَطِفَ ٱلْخَطْفَةَ فَأَنْبَعَهُم شِهَاتُ ثَافَتُ » [الصافات: ٦- ١٠].

وقوله تعالى: «ذَلكَ تَقْديرُ الْعَزيزِ الْعَليمِ» يقول سيحانه: ذلك الذي ذكرت لكم من خلق السموات والأرض وما فيهن، تقدير العزيز الذي قهر بعزته كل شيىء، وهو العليم بكل شيىء، ﴿ الْمُعَادُهُ مُعْلِصِينَ لَهُ ٱلدِينَ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْمُنْكِينَ » [غافر: ٦٥].

قال ابن كثير- رَحمُهُ اللهُ-: وَهَـذَا الْمُكَانُ فيه تَفْصيلُ لقوله تَعَالَى: «إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتُوىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يُعْشِي ٱلَّيْلَ ٱلنَّهَارَ يَطْلُبُهُ مَيْنِتًا وَٱلشَّمْسُ وَٱلْفَمَرَ وَٱلنَّحُومَ

[الْأُغْرَافُ: ٥٤] فَفُصِّلَ هَاهُنَا مَا يَخْتُصُّ بِالْأَرْضِ ممَّا اخْتَصُّ بِالسِّمَاء، فَذَكُرَ أَنْهُ خَلْقَ الْأَرْضَ أُوَّلًا لأَنَّهَا كَالْأَسَاسِ، وَالْأَصْلُ أَنْ يُبْدَأُ بِالْأَسَاسِ ثُمَّ نَغْدَهُ بِالسَّقْفِ، كَمَا قال عز وجل: «هُوَ ٱلَّذِي غَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ ٱسْتَوَيَّ إِلِّي ٱلسَّمَاءِ نَسُوْنَهُنَّ سَبْعَ سَمَوْتِ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِي " [العقرة: ٢٨]، فَأَمَّا قَوْلُهُ تَعَالَى: «ءَأَنتُمْ أَشَدٌ خَلْقًا أَمِ ٱلنَّمَّةُ بَنَهَا ﴿ ﴿ وَفَعَ مَنْكُهَا فَسَوْنِهَا (أَنَّ وَأَغْطَشَ لَيْلَهَا وَأَخْرَجَ ضُعَنْهَا (أَنَّ وَٱلْأَرْضُ بَعْدُ ذَالِكَ دَحَنْهَا أَنَّ أَخْرَجَ مِنْهَا مَآءَهَا وَمَرْعَنْهَا أَنَّ وَٱلْجِبَالُ أَرْسَلُهَا (اللهُ مَنْعُا لَكُو وَلاَنْكِيكُو» [النَّازِعَات: ٢٧- ٣٣]. فَفِي هَذِهِ الْآيَةِ أَنَّ دَحْيَ الْأَرْضُ كَانَ بَعْدَ خَلْق السَّمَاء، فَالدُّحْيُّ هُوَ مُفَسِّرٌ بِقُولُه: «أَخْرَجَ مِنْهَا مَآءَهَا وَمَرْعَنِهَا » [النازعات: ٣١]، وَكَانُ هَذَا بَعْدَ خُلْق السُّمَاء، فَأَمَّا خُلْقَ الْأَرْضِ فَقَبْلُ خُلْقِ السُّمَاء بالنص، ويهذا أجاب ابن عباس رضي الله عنه فيمًا ذَكَرَهُ الْبُخَارِيُّ عَنْدَ تَفْسِيرِ هَذَهُ الْآيَة منْ صَحيحه فَانَّهُ قَالَ:

وَقَالَ الْمُنْهَالُ-رَحْمَهُ اللهُ-: عَنْ سَعِيد بْن جُبَيْر قَالَ-رَحمَهُ اللهُ-: قَالَ رَجُلَ لَابْنِ عِباسَ رضيي اللهُ عنه: إنى لأجد في القران أشياءَ تَحْتُلف عَليّ. وذكر أشياء، منها: قَالَ: قال تَعَالَى: «مَأْنَمُ أَشُدُ خُلُقًا أَمِ ٱلسَّمَا أَبِنَهَا (أَنَّ) رَفَعَ سَمَّكُهَا فَسَوَّتِهَا (أَنَّ) وَأَغْطَشُ لَيَلَهَا وَأَخْرَجَ ضُحَنْهَا ١٠٠ وَٱلأَرْضُ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَنْهَا ١٠٠ أَخْرَجَ مِنْهَا مَاءَهَا وَمَرْعَنَهَا ( ) وَالْجِيَالُ أَرْسَنْهَا ( ) مَنْعًا لَكُو وَلِأَنْفَيِكُو » [النَّازِعَات: ٢٧- ٣٣]. فذكر خلق السماء قبل الأرضَ. ثم قال تعالى: «قُلْ أَنْنَكُمْ لَتَكْفُرُونَ بالّذي خلق الأرْض في يَوْهَ بِنْ وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَنُدَادًا» إلى قوله تعالى: «طَائعينَ» فَذَكَرَ في هَذه خُلْقَ الأرْض قَبْلَ خُلْق السُّمَاء.

فقال أبن عباس رضي الله عنه: خلق الأرض في نَوْمَنْ ثُمُّ خُلُقَ السَّمَاءَ، ثُمُّ اسْتُوى إِلَى السَّمَاء فُسُوًّ اهُنَّ فِي يَوْمَانِ، ثُمُّ دُحَى الأَرْضِ، وَدُحْيُهَا أَنْ أَخْرَجَ مِنْهَا الْمَاءَ وَٱلْمُرْعَى، وَخَلْقَ الْجِبَالُ والرمال وَالْجَمَادَ وَالْآكَامَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي يُوْمَيْنِ آخْرَيْنِ،

فذلك قوله تعالى: دُحاها.

وقوله: خُلُقُ الْأَرْضُ في يَوْمَيْن فخلق الْأَرْضُ وَمَا فيهَا منْ شَيْء في أَرْبَعَة أيامَ، وخلق السموات

ثم قال ابن عباس رضي الله عنه: فَلَا يَخْتَلِفَنَّ عَلَيْكَ الْقُرْآنُ؛ فَإِنَّ كُلًّا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ عَنْ وَفِدَ عَنْدِ اللَّهِ عَنْ وَجِل [تفسير ابن كثير(٤/٩٣و٩٣)، وفتح الباري(٨/٥٥٥و٥٥٥)].

لما بين الله تعالى دلائل التوحيد بما لا يدع مجالاً للشك، قال لنبيه صلى الله عليه وسلم: 

«فَإِنْ أَعْرَضُوا» عن هذه الآيات، ولم يؤمنوا 
لك، «فَقُلْ أَنْذَرْتُكُمْ صَاعَقَةً مثل صَاعَقَة عَاد 
وَتُمُودَ» يعنى هلاكا مثل هلاكهم، والصاعقة 
هي المهلكة من كل شيء.

قَالَ الإمام العالم عَبْدُ بْنُ حُمَيْد - رَحمَهُ اللهُ-في مُسْنَده: حَدُثْني ابْنُ أبي شَيْبَةَ حَدَّثْنَا عَلَيُّ نْنُ مُسْهِر عَنِ الأجلح عن الزيال بْن حَرْمَلة الْأُسُدِيُّ عَنْ جَابِرِ بْنِ عَنْدِ اللهِ رضي الله عنه قَالَ: اجْتَمَعَتْ قَرَيْشُ يَوْمًا، فَقَالُوا: انْظُرُوا أَعْلَمُكُمْ بِالسِّحْرِ وَالْكِهَانَةِ وَالشَّعْرِ، فليأت هذا الرحَل الذي فَرَّقُ جَمَاعُتَنَا، وَشُتُّتَ أَمْرَنَا، وَعَابَ دِينِنا، فَلَيُكَلِّمُهُ، وَلَيْنَظِّرْ مَاذَا يَرُدُّ عَلَيْه. فَقَالُوا: مَا نَعْلُمُ أَحَدًا غَيْرَ عُتْبَةً بْن رَبِيعَةً، فَقَالُوا: أَنْتَ يَا أَبَا الْوَليدِ. فَأَتَاهُ عُثْبَةً فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ؛ أَنْتَ خَيْرٌ أَمْ عَبْدُ الله؛ فَسَكَتَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم. فقال: أنْتُ خَيْرٌ أَمْ غَبْدُ الْمُطْلِبِ؟، فَسَكَتَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم. فقال: إن كُنْتُ تَزْعُمُ أَنَّ هُؤُلَاء خُيْرٌ منك، فقدْ عَبَدُوا الْآلِهَةِ النَّي عَبْتَ. وَإِنْ كَنْتَ تَزْعُمُ أَنْكَ خَيْرٌ مِنْهُمْ فَتَكَلَّمْ حَتَّى نَسْمَعُ قَوْلُكَ،

أَيُّهَا الرُّجُلُ! إِنْ كَانَ إِنْمَا بِكَ الْحَاجَةُ، جَمَعْنَا لَكَ الْحَاجَةُ، جَمَعْنَا لَكَ حتى تكونَ أغنى قريش رجلًا واحدًا، وإن كان بِكَ الْبَاءَةُ، فَاخْتَرْ أَيَّ نِسَاءٍ قُرَيْشٍ شِئْتَ، فَلْنُزَوَ حُكَ غَشْرًا.

فَقَالُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: ((فَرَغْتَ))؟ قَالَ: نَعَمْ، فَقَالَ رَسُولُ الله صلى ((فَرَغْتَ))؟ قَالَ: نَعَمْ، فَقَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: بسْم الله الرَّحْمنِ الرَّحْمةَ عَادِ أَعْرَضُوا فَقَلُ أَنْذَرْتُكُمْ صَاعَقَةً مَثْلَ صَاعَقَة عَاد وَثَمُودَ» فَقَالَ عُتْبَةُ: حَسْبُك! حَسبك! ما عَدك عير هَذَا، فَقَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: ((لآ)). فَرَجَعَ إلَى قُرَيْش، فَقَالُوا: مَا وَرَاءَك؟ قَالَ: لاَ وَالّذِي وَرَاءَك؟ قَالَ: لاَ وَالّذِي نَصَبَهَا بنيةً، مَا فَهَمْتُ شَيْئًا مَما قاله، غَيْر أَنَّهُ أَنْذَرَكُمْ صَاعَقَةً مَاد وثمود، قالوا: فَهَلْ أَحَابَك؟ قَالَ: لاَ وَالّذِي وَلِك! يكلمك الرَجل بالعَربية لاَ تَدْرِي مَا قَالَ؟ وَالذِي وَلِلك! يكلمك الرَجل بالعَربية لاَ تَدْرِي مَا قَالَ؟ قَالَ: لاَ وَالله مَا قَالَ غَيْر دَدْرِ وَلِلهِ مَا قَالَ غَيْر ذِكْرِ وَالله مَا قَالَ غَيْر ذِكْرِ الصَّاعَقَة. [تَفسر ابن كثر (٤٠/)].

ثم فسَّرَ الله تعالى كيفُ أخذت الصاعقة عادا وثمود، فقال: «إذْ جَاءَتْهُمُ الرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَنْديهِمْ وَمَنْ خَلْفهمْ أَلاً تَعْبُدُوا إِلاَّ اللَّهَ»:

يعني أن الرسل عليهم السلام بذلوا جهدهم في دعوة أقوامهم، وأتوهم من كل طريق، ودخلوا عليهم من كل الجهات، وفي كل الأوقات، كما قال نوح عليه السلام: «قَالَ رَبَّ اللَّهِ دَعُوتُ قَرِّي لَلِّلًا وَنَهَالًا فَقَ لَا مُرَمَّدُ ثُعَلِّي اللَّلَّا اللَّهُ مَنْ مُرْدَهُمُ دُعُونًا لِللَّا فَهَالًا فَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُرْدُهُمُ دُعُونًا لِللَّا فَهَالًا فَلَا اللَّهُ اللَّهُ مُرْدُهُمُ دُعُونًا لِللَّا فَلَا اللَّهُ الْعَالَقُونُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلِمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللْعُلِمُ اللَّالِمُ اللْعُلِمُ اللْعُلِمُ الْ

إِنِي دَعُوتَ قُومِي لِبُلا وَبَهَارًا آنِ قَلْمَ يَرْدِهُمْ وَعَلَيْحَالًا قِرَارًا آنِ اللهِ وَإِنَّا اللهِ وَإِنَّا اللهِ عَلَيْهُمْ وَإِنَّهُمْ لِتَغْفِرُ لَهُمْ جَمَلُوا أَصْبِعَمْ فِي عَافَا بِمِمْ وَأَصَرُّوا وَلَسْتَكَمِّرُوا أَسْتِكِمَارًا آنَ لَمُ إِنِي ثُمَّ إِنِي أَعْمَ إِنْ أَعْلَمْتُ لَمْ وَأَسْرَرْتُ لَهُمْ إِسْرَارًا» وَعُونَتُهُمْ حِهَارًا آنَ لَهُمْ وَأَسْرَرْتُ لَهُمْ إِسْرَارًا» وَهُونِ أَعْمَ إِنْ أَعْلَمْتُ لَمْ وَأَسْرَتُ لَهُمْ إِسْرَارًا» [نوح: ٥- ٩].

فُما كان جواب القوم إلا أن: «قَالُوا لَوْ شَاءَ رَبُّنَا لَأَنْزَلَ مَلاَئِكَةً فَإِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ كَافَرُونَ»:

يعنون: ما أنتم إلا بشر مثلنا، فكيف فضّلكم الله علينا؟! لو أراد الله أن يرسل إلينا رسلاً لأنزل علينا ملائكة من السماء، فما نحن لكم بمؤمنين، ولكنا بما أرسلتم به كافرون.

كان هذا موقف كل من عاد وثمود، فحقت عليهم كلمة العذاب، وأخذتهم الصاعقة، على النحو التالي:

«فَأَمًّا عَادٌ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الأَرْضَ بِغَيْرِ الْحَقَّ»:
وكلمة «بِغَيْرِ الْحَقِّ» جاءت لَزيادة التشنيع
عليهم؛ لأن المتكبر بالحق هو الله، كما سمي
نفسه، وكما في الحديث: عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيُ
وَأَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالاً: قَالَ رَسُولُ الله
صلّى الله عليه وسلم: (الْعِنُّ إِزَارُهُ، وَالْكِبْرِيَاءُ
رداؤُهُ، فَمَنْ يُنَازِعُنِي عَذَبْتَهُ). [صحيح مسلم
۲۰۲۳].

«فَأُمًّا عَادٌ فَاسْتَكْبَرُوا في الأَرْض بغَيْر الْحق وَقِالِوا» لنبيهم هود عليه السلام: «مَنْ أَشَدُّ منًا قُوَّةً» بعنون: بأيّ قوة تهددنا، ونحن القوة العظمى على وجه الأرض، وكان الله تعالى زادهم يسطة في الجسم، فلم يكن لهم نظير في قوة أبدانهم، كما قال تعالى: « أَلَمْ رَكِيْفَ فَعَلَ رَبُّكُ بِعَادٍ ( ) إِرْمَ ذَاتِ ٱلْمِمَادِ ( ) ٱلَّتِي لَمْ يُخْلُقُ مِثْلُهَا فِي ٱلْمِلْكِدِ» [الفحر: ٦- ٨]، وقد دعاهم هود عليه السلام إلى شكر الله عز وجل على هذه النعمة، فقال: «وَأَذْكُرُوا إِذْ جِعَلَكُمْ خُلْفَآءَ مِنْ بَعْلِهِ قَوْمِ نُوحِ وَزَادَكُمْ فِي ٱلْخَلْقِ بَصِّطَةً فَأَذْكُرُوا ءَالَآءَ ٱللَّهِ لَعَلَكُمْ لَقُلِحُونَ» [الأعراف:٦١]، فكفروا نعمة الله، فأنذرهم هود عليه السلام عذاب الله، فاغتروا بقوتهم، وظنوا أنها مانعتهم من الله، «وَقَالُوا مَنْ أَشَيُّ مِنَا قُوَّةً» حتى تهددنا به! قال تعالى: «أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشُدُّ مِنْهُمْ قُوَّةً ١٤٠ فقوة الإنسان ليست ذاتية، وإنما هي من الله، «أللهُ أَلْذِي خُلْفَكُم

فَوْوَ صَعْفًا وَشَيْبَةً عِنْلُقُ مَا يَشَآهُ وَهُوَ الْمَلِيمُ الْفَلِيمُ الْفَلِيمُ» [الروم: 36]، فالله تعالى هو القوي، وهو خالق القوة وواهبها لمن يشاء، ومتى شاء سلبها ممن يشاء، ولكنهم قوم يجهلون ويجحدون، كما قال تعالى: «وَكَانُوا بِأَيَاتِنَا يَجْحَدُونَ».

مِن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعَدِ ضَعْفِ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ

فلما أراد الله تعالَى أن يزيل هذه القوة

العظمى من على وجه الأرض، ما أرسل عليهم طيرًا أبابيل، ترميهم بحجارة من سجيل، ولا أنزل عليهم جندًا من السماء، ولكن أرسل عليهم الهواء فأهلكهم عن آخرهم.

قال تعالى: «فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا فِي أَيّام نحسَات للنُديقَهُمْ عَذَابَ الْخَرْي فِي الْحَيَاة الدُّنْيَا وَلَعَذَابُ الأَخْرَة أَخْرَى وَهُمْ لَا الْحَيَاة الدُّنْيَا وَلَعَذَابُ الآخَرة أَخْرَى وَهُمْ لَا يُنْصَرُونَ»، وقال تعالى: «وَأَمَّا عَادُ فَأَمْلِكُوا بِرِيج صَرْصَر عَاتِيهِ (أَ سَخَرَهَا عَلَيْمِ سَبِّع لَبَالِ وَتَمْنِيهَ الْمَرْعَى كَأَنْهُمْ أَعْجَارُ غَلِ اللَّهُ مَنْ كَافِيهِ اللَّهُ مَنْ كَافِيهُ مَا عَجَارُ غَلِ وَلَمْنِيهَ عَلَيْهِ وَلَيْ وَلَمْنِيهَ عَلَيْهِ وَلَيْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ كَافِيهِ وَلَيْهِ وَلَيْ وَلَمْنِيهُ وَلَا لَكُمْ مِنْ اللَّهُ مَنْ كَافِيهِ وَلَدُو اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ لَهُمْ مِنْ اللَّهُ وَلَيْكَ كَانَ عَذَالِي وَلَيْرِ اللَّهُ ا

رَنْدَرِ» [القمر: ١٨- ٢١]. وهكذا أهلك الله عادًا وعذَّبهم في الدنيا، «وَلَعَذَاتُ الآخَرَة أَخْزَى وَهُمْ لاَ يُنْصَرُونَ».

«ولعذاب الأخرة آخرى وهم لا ينصرون».

«وَأَمَّا ثُمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَى عَلَى
الْهُدَى»: المراد بالهداية التي حصلت لهم هداية الدلالة والبيان والإرشاد، التي يقوم بها الرسل، كما قال تعالى: «إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنْسَنَ مِنْ نُطُفَةٍ أَمْشَاحٍ بَتَنِيهِ فَجَعَلْتُهُ سَمِيعًا بَصِيرًا أَنَّ إِنَّا مَثَلَقْتُهُ السِّبِيلُ إِنَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا » [الإنسان: ٢- ٣]، فصالح عليه السلام قد دعا قومه إلى توحيد الله، ولفت أنظارهم إلى دلائل التوحيد، فعموا وصموا، واشتروا الضلالة بالهدى، «فَأَخَذَتْهُمْ صَاعَقَةُ الْعَذَابِ النَّهُونِ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (١٧) وَنَجَيْنَا اللَّذِينَ أَمَنُوا وَكَانُوا يَتُعْدُونَ وهم صالح ومن آمنَ معه.

البخاري: ٣٥٤]. وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب

وللحديث بعيه إن ساء الله، والحمد للا العالمين.

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي يعده، ويعد:

نواصل في هذا العدد الإجابة عن اسئلة القراء عن الأحاديث فنقول وبالله تعالى التوفيق:

 ١- سئلت عن حديث: « لم يعش نبي إلا نصف عمر الذي بليه من قبله».

قلت: هذا حديث منكر،

أخرجه الحكيم الترمذي في « نوادر الأصول « (۲۹٦)، والطبراني في « الكبير « (ج ٣ / رقم ٢٦٨٣ و ٣٠٥٢)، وأبو نعيم في « الحلية « (١ / ٣٥٥)، وابن عساكر في « تاريخ دمشق « (٤٢ / ٢١٩) عن نصر بن عبد الرحمن الوشاء. والطبراني في « الكبير « ( ۲۳ م) عن سعيد بن سليمان الواسطى، قالا: ثنا زيد بن الحسن الأنماطي، ثنا معروف بن خربوذ، عن أبى الطفيل، عن حذيفة بن أسيد قال: لما صدر رسول الله صلى الله عليه وسلم من حجة الوداع نهى أصحابه عن شجرات بالبطحاء متقاربات أن ينزلوا تحتهن، ثم بعث إليهم فقمَ ما تحتهن من الشوك، وعمد إليهن فصلى تحتهن، ثم قام فقال: «يا أيها الناس! إنى قد نبأني اللطيف الخبير أنه لم يعمر نبى إلا نصف عِمر الذي يليه من قبله، وإنى لأظن أنى موشك أن أدعى فأجيب، وإنى مسئول، وإنكم مسئولون، فماذا أنتم قائلون؟ قالوا: نشهد أنك قد بلغت وجهدت ونصحت، فجزاك الله خيرًا. فقال: أليس تشهدون أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا عبده ورسوله، وأن جنته حق وناره حق، وأن الموت حق، وأن البعث حق بعد الموت، وأن الساعة أتية لا ربب فيها، وأن الله يبعث من في القبور؟ قالوا: بلى نشبهد بذلك. قال: اللهم! اشبهد.

ثم قال: أيها الناس! إن الله مولاي، وأنا مولى المؤمنين، وأنا أولى بهم من أنفسهم، فمن كنت مولاه فهذا مولاه – يعني: عليًا رضي الله عنه – اللهم وال من والاه. وعاد من عاداه. ثم قال: يا أيها الناس! إني فرطكم، وإنكم واردون علي الحوض: حوضي ما بين بصرى إلى صنعاء، فيه عدد النجوم قدحان من فضة. وإني سائلكم حين تردون عليّ عن الثقلين، فانظروا كيف تخلفوني فيهما، الثقل الأكبر: كتاب الله عز وجل، سببٌ طرفه بيد الله، وطرفه بأيديكم، فاستمسكوا به، لا تضلوا ولا تبدلوا، وعترتي أهل بيتي، فإنه قد نباني اللطيف الخبير أنهما لن يتفرقا حتى يردا عليّ الحوض». قلت: وهذا حديث منكر بهذا التمام، وزيد بن الحسن منكر الحديث منكر بهذا التمام، وزيد بن الحسن منكر الحديث عند ولا عبرة بتوثيق



ابن حيان إياه وقد خولف معروف بن خربوذ، خالفه حكيم بن حبير فرواه عن أبي الطفيل، عن زيد بن أرقم قال: نزل النبي صلى الله عليه وسلم يوم الجحفة ثم أقبل على الناس فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: «إني لا أحد لنبي إلا نصف عمر الذي قبله ..». وساق الحديث يتمامه.

أخرجه الطبراني في «الكبير» (ج٥ / رقم ٤٩٧١) قال: حدثنا محمد بن عبد الله الحضرمي ثنا حعفر بن حميد (ح) وحدثنا محمد بن عثمان بن أبى شيبة حدثنا النضر بن سعيد أبو صهيب قالا: ثنا عبد الله بن بكبر عن حكيم بن جبير بهذا

وهذا إسناد ضعيف جدًا، وحكيم بن جبير منكر الحديث، تركه شعبة والدارقطني، وقال يحيي القطان وابن مهدى: إنما روى أحاديث يسيرة، زاد این مهدی: وفیها منکرات.

قلت: وإذا كان الراوي مُقلا ويروي المناكير فهو

ولىعض فقرات هذا الحديث شواهد صحيحة، منها ما يتعلق بالحوض.

أما قوله: ((كتاب الله سببُ طرفه بيد الله.. إلى قوله: لن تهلكوا أبداً)) فأخرجه ابن أبي شبية (۲۲۲/۱۰) وعيد بن حميد في المنتخب (٤٨٢) ، وابن حيان (١٢٢)، والطيراني في (الكبير) (ج٢٢/رقم٤٩١) والبيهقي في «الشعب» (١٩٤٢ (٢٠١٣) والخطيب في «الفقيه والمتفقه» (١٩٢) من طريق أبى خالد الأحمر عن عبد الحميد بن جعفر عن سعيد بن أبى سعيد المقبري، عن أبى شريح الخزاعي، قال: خرج علينا رسول الله فقال: ((أنشروا ! أنشروا !، ألنس تشبهدون أن لا إله إلا الله وأنى رسول الله:))، فقالوا: نعم. قال: ((فإن هذا القرآن سبب.... إلخ)).

قال شيخنا رحمه الله في «الصحيحة» (٧١٣): «صحيح على شرط مسلم».

ونقل عن المنذري أنه قال: إسناده جيد.

قلت: هو معل بالمخالفة. فقد رواه الليث بن سعد، عن سعید بن أبی سعید، عن نافع بن جبير بن مطعم مرسلا.

أخرجه أبو الحسين الكلابي في ((حديثه)) (١/٢٤٠) كما قال شيخنا، وقال: هذا مرسل صحيح الإسناد وهو أصح من الموصول.

كذا! وهو علة الموصول، إذ إن الليث بن سعد خالف عبد الحميد بن جعفر في إستاده، والليث

ين سعد من أثبت الناس في سعيد المقيري، كما قال أحمد وغيره، فقد أرسله.

وعبد الحميد بن جعفر وثقه أكثر العلماء، وقال النسائي في رواية: ((ليس بالقوي))، فالصحيح ﴿ في هذا الحديث أنه مرسل.

وأشار البيهقي إلى رواية اللبث هذه. ونقل عن البخاري قال: هذا أصح، بعني: المرسل.

وقد رواه الزهري عن محمد بن جبير بن مطعم عن أبيه، قال: ((كنا مع رسول الله بالجحفة فخرج علينا فقال: ((أليس تشهدون أن لا إله إلا الله.... إلخ)) أخرجه البزار (١٢٠- كشف)، ﴿ والطيراني في « الكبير» (ج٢/رقم١٥٩٩) عن عمرو بن على الفلاس. والبزار أيضا، قال: ثنا على بن مسلم. وأخرجه الطبراني في « الصغير» (۱۰۱۸). وعنه أبو نعيم في « أخبار أصبهان « . (٢٥٩/٢) عن عبد الرحمن بن عمر رستة قالوا: 🌡 ثنا أبو داود الطيالسي، ثنا أبو عباد الزرقي الأنصاري، عن الزهري بهذا.

قال البزار: لا نعلمه يروى عن جبير إلا من هذا الوجه.

قال الطبراني: ((لم يروه عن الزهري إلا أبو 🎇 عبادة عيسى بن عبد الرحمن الزرقي المدني، تفرد به أبو داود، ولم يحدث به أبو داود إلا ﴿ ﴿ بالبصرة )).

قلت: وهذا سند ضعيف جدًا، وعيسى بن عبد الرحمن متروك.

٧- وسئلت عن حديث: (ما حسن الله خلق رجل وخلقه، فتطعمه النار).

#### قلت: هذا حديث منكر.

أخرجه الطبراني في « الأوسط « (٦٧٨٠) قال: ﴿ ﴿ حدثنا محمد بن أبى زرعة الدمشقى. وفي « مكارم الأخلاق « (١٠) . والبيهقي في « الشبعُب « (٣٠٣٨)، عن عبدان الجواليقي – واسمه عبد 🥈 الله بن أحمد بن موسى - . وابن عدى في « ، الكامل « (٣ / ٨٢) قال: أنا القاسم بن الليث. ﴿﴿ واین عساکر فی « تاریخ دمشق « (۵۹ / ۱۰۸) 🏶 عن محمد بن سليمان بن مهران النيسابوري. وابن شاهين في « الترغيب « (٣٥٨)، ومن طريقه ابن الحوزي في «الموضوعات « (٣٤١) قال: ثنا الباغندي، قالوا: ثنا هشام بن عمار، ثنا عبد 🔊 الله بن بزید البکری، ثنا أبو غسان محمد بن 🛞 مطرف، سمعت داود بن فراهیج، سمعت أبا 🦓 هريرة رضى الله عنه مرفوعا: «ما حسّن الله 🏶

خَلْق رجل وخُلُقه فتطعمه النار».

قال ابن عدي: «وهذا الحديث بهذا الإسناد في إسناده بعض النكرة، ولا أعلم يرويه عن داود غير أبي غسان».

قال الطبراني: «لم يرو هذا الحديث عن داود بن فراهيج إلا أبو غسان، ولا عن أبي غسان إلا عبد الله بن يزيد البكري، تفرد به هشام بن عمار». قلت: كذا قال! ولم يتفرد به عبد الله بن يزيد البكري وهو ذاهب الحديث كما قال أبو حاتم البكري مارة، قال: ثنا محمد بن مطرف بهذا الاسناد.

أخرجه البيهقي في « الشعب « (٣٠٣٨) معلقاً ووصله ابن عدى (٣ / ٨٢) قال: أنا على بن محمد بن حاتم، ثنا حميد بن داود، ثنا سوار بن عمارة بهذا. وحميد بن داود لم أظفر بترجمته. وسوار فأكثر العلماء على تقوية أمره، ولكن قال ابن حيان في «الثقات» (٨ / ٣٠٢): «ريما أخطأ». وقد عصب ابن عدى نكارة هذا الحديث بداود بن فراهيج؛ إذ وضعه في ترحمته وتبعه الذهبي في « ميزانه « (٢ / ١٩)، وكذلك أعله ابن الحوزي به فتعقبه السيوطي في « اللآلئ « (١ / ١١٩) يقوله: « وأما داود فقد وثقه طائفة. قال يحيى القطان: ثقة، وقال ابن معين أيضًا والعجلى: لا بأس به. وقال ابن عدى: لا أرى بمقدار ما برويه بأسا، قال أبو حاتم: ثقة صدوق، وذكره ابن شاهين في « الثقات «.انتهي. والذي وحدته في « الجرح والتعديل « (٢ / ١ / ٢٧٣) قال: «صدوق « فقط ولم بذكر: « ثقة». وإنما أراد السيوطي أن يرد على ابن الجوزي في دعواه أن الحديث موضوع وهو محق في هذا، ولا يمنع أن يكون داود أخطأ فيه كما استظهره ابن عدى، وهو قد تفرد بهذا الحديث عن أبي هريرة، ويبعد أن يكون الواهم فيه هو محمد بن مطرف فهو أقوى من داود.

وله طريق أخر عن أبي هريرة أخرجه تمام الرازي في « الفوائد « (٦٦١) من طريق محمد بن زكريا الغلابي، ثنا العباس بن بكار الضبي، ثنا أبو بكر الهذلي، عن الزهري، عن أبي سلمة، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة مرفوعاً مثله. وهذا إسناد ساقط للغاية؛ فالغلابي اتهمه الدارقطني بالوضع، والعباس بن بكار قال الدارقطني: « كذاب « كذاب أبو بكر الهذلي كذبه غندر، وقال ابن معين: « ليس بشيء « . ولهذا الحديث شاهد

من حديث ابن عمر، أخرجه ابن الجوزي في « الموضوعات « (٣٣٩)، من طريق عمر بن جعفر بن سلم، ثنا عمرو بن فيروز التوزي، ثنا عاصم بن علي، ثنا ليث بن سعد، عن نافع عن ابن عمر فذكره بحروفه. قال ابن الجوزي: « فيه عاصم بن علي قال يحيى: ليس بشيء فرده السيوطي في « اللزّلئ « (١ / ١١٨) بقوله: أما عاصم فهو أبو الحسين الواسطي، روى عنه البخاري في « الصحيح « فكيف يعاب الحديث به «

#### قلت:

وعندي أن تبعة هذا الحديث على الراوي عن عاصم، وقد ترجمه الذهبي في « ميزانه» (٣ ﴿ ٢٨٤)، والحافظ في « لسانه « (٦ / ٢٢٢) وقالا: أتى عن عاصم بن على شيخ البخاري بخبر موضوع لعله أفته. وترجمه الخطيب في «تاريخ بغداد « (١١/ ٢١٤) باسم: « عُمر « بضم أوله وقال يعرف بالتوزي حدث عن عاصم بن علي، وعنه عمر بن سلم الختلي، وأورد في ترجمته حديث ابن عباس مرفوعا «ورأيت ربي تعالى في صورة شاب أمرد عليه حلة حمراء»، وهذا كذب، وعهدة هذا الخبر على التوزي هذا.

وأخرجه ابن عدي في « الكامل» (٢ / ٧٥١) ومن في طريقه ابن الجوزي في «الموضوعات « (٣٤٠) قال: حدثنا الحسن بن علي العدوي، ثنا لؤلؤ بن عبد الله أبو بكر وكامل بن طلحة، قالا: ثنا الليث بن سعد، عن نافع، عن ابن عمر، عن عمر (سقط ذكر: « عمر» من كتاب ابن الجوزي) مرفوعاً: « ما أحسن الله خلق رجل وخلُقه فاطعمه الله النار»، وهذا إسناد في غاية السقوط، قال ابن عدي: « وهذا الحديث باطل بهذا الإسناد، وعندنا نسخة وهذا الحديث باطل بهذا الإسناد، وعندنا نسخة الليث، عن نافع عن ابن عمر، عن غير واحد عن الليث، وما فيه شيء من هذا «.

#### فلت

والحسن بن علي بن صالح قال فيه ابن عدي: «
«يضع الحديث، ويسرق الحديث، ويلزقه على 
قوم آخرين، ويحدّث عن قوم لا يُعرَفُون، وهو 
متهم فيهم، أن الله لم يخلقهم». وممن نص 
ابن عدي على أنهم لا يعرفون: « لؤلؤ بن عبد 
الله « شيخه في هذا الحديث. وله شاهد عن 
أنس مرفوعاً بلفظه أخرجه ابن الجوزي في 
« الموضوعات « (٣٤٣) بإسناد ساقط. والله 
أعلم.

# باب الساق التراكي ٥٥٥ إكرام الأربيال

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وأله وصحبه ومن والاه وبعد.

سبحان الله الذي حكم على هذه الدنيا أنها إلى زوال، وأنها ليست بدار قرار؛ فأهلها عنها راحلون، وصلحاؤها وطلحاؤها زائلون، الكل زائل ويفني، ولا يبقى إلا وجه ربنا الأعلى، «وَٱلْبَقِيَتُ ٱلصَّلِحَتُ خَيْرً عِندَ رَيْكَ وَالْبَا وَخَيْرً أَمَلًا» [الكهف: ٤٦].

فلا متكبر يبقى في تكبره ولا متجبر يبقى في تجبره، فمهما علا وتجبر فأمره إلى خزي وزوال، هكذا الدنيا بأهلها وتلك سُنة باقبة.

وفي هذا المعنى نعيش ما قدر لنا مع ما حدث به إمام المحدثين البخاري رحمه الله يقول: حدثنا مَالكُ بن إسماعيل حدثنا زُهيرُ عن حُمَيْدِ عن أَنَسٍ رضَي الله عنه قال: كان للنبي صلى الله عليه وسلم نَاقَةً تُسَمَّى الْعَصْبَاءَ؛ لَا تُسْبَقُ. قال حُمَيْدٌ: أو لَا تَكَادُ تُسْبَقُ. فَجَاءَ أَعْرَابِيُّ على قَعُودِ فَسَبَقَهَا، فَشَقُ ذلك على الله أَنْ لَا تُسْبَقُ مَنْ الله أَنْ لَا وَضَعَهُ. فَقال: حَقَّ على الله أَنْ لَا يَرْتَفَعُ شَيْءٌ من الدُّنْيَا إلا وَضَعَهُ. طَوْلَهُ مُوسَى عن حَمَّاد عن تَأْبِتٍ عن أَنْسٍ عن النبي صلى الله عليه وسلم.

#### أولا: العزو (مقتصرًا على الكتب الستة):

البخاري، كتاب الجهاد، باب ناقة النبي صلى
 الله عليه وسلم (۲۷۱۷) (۱۰۰۳/۳)، وكذا في كتاب
 الرقاق، باب التواضع (٦١٣٦).

٢- أبو داود، كتاب الأدب، باب كراهية الرفعة في الأمور (٤٨٠٣)(٤٧٠٤).

 ٣- النسائي (المجتبى)، كتاب الخيل، باب السبق (٣٥٨٨)، (٣٩٩٢) (٢٢٧/٦) بلفظ: (حق على الله أن لا يرفع شيءٌ نفسه في الدنيا إلا وضعه).

فائدة: من ترجمة البخاري على الحديث:

ا- بوب له البخاري بباب ناقة النبي (بالإفراد) في كتاب الجهاد: ليدلل البخاري على مذهبه أن العضباء هي القصواء هي الجدعاء؛ فكلها القاب لناقة واحدة، (هذه الفائدة إضافة للفوائد الأخرى التي سيأتي ذكرها) (أفاده العيني في

عمدة القارى(١٦٢/١٤)).

٧- كذلك بوب بباب التواضع في كتاب الرقاق، وقد زعم بعض الناس أنه لا مدخل لهذا الحديث في هذه الترجمة (يعني: باب التواضع)، وغفل عما وقع في بعض طرقه عند النسائي بلفظ (حق على الله أن لا يرفع شيء نفسه في الدنيا إلا وضعه)، فإن فيه إشارة إلى الحث على عدم الترفع، والحث على التواضع، والإعلام بأن أمور الدنيا ناقصة غير كملة، قلت: وحتى لو لم يرد لفظ النسائي فما المانع أن يتعظ الإنسان عندما يعلم أن كل أمور الدنيا إلى قدر هذا الإمام الذي احتارت العقول في فهم تراجمه إلى الآن، وننصح بمراجعة الكتب التي عُنيت بشرح وغيره مما ذكرنا في مجلتنا هذه بعددها السالف. (مستفاد من الفتح (١/١١)).

#### ثانيًا: درجة العديث:

طالمًا خَرُجه البخاري في أصل الكتاب فقد حكم عليه بالصحة.

#### ثالثًا: رجال الاستاد:

ا-مالك بن إسماعيل: هو أبو غسان النهدي الكوفي
 الحافظ، روى عنه البخاري، حجة عابد قانت لله.
 (الكاشف للذهبي (٢٣٣/٢)، ط١/دار القبلة).

 ٢- زهير: هو ابن معاوية بن حديج أبو خيثمة الجعفي الكوفي، نزيل الجزيرة، ثقة ثبت. (التقريب (٢١٨/١)، ط١/دار الرشيد).

٣- حميد: هو حميد الطويل، بصري تابعي ثقة، وهو خال حماد بن سلمة سمع من أنس أربعة وعشرين حديثًا (معرفة الثقات للعجلي (١/٣٢٥)، ط١/الدار).

٤- أنس: هو أنس بن مالك الصحابي، روى عن عدة من الصحابة، وروى عنه خلق، جاوز المائة (الكاشف ٢٥٦/١).

فائدتان: قلت:

١-قول البخاري: (طوِّله موسى عن حماد عن ثابت

عن أنس): أي: روى هذا الحديث مطولاً بهذا الإسناد وكلمة مطولا معناها: بدرجة أطول كأن يكون مقترنا بذكر كلام طويل مرتبط بالحديث كقصة أم نحو ذلك.

٧- قول الحافظ تعليقًا على قول البخاري السالف: ولم تقع هذه الرواية إلا في رواية المستملي، قلت: المستملي هذا هو الإمام أبو إسحاق المستملي أحد رواة الصحيح عن الفربري عن البخاري، والفربري هو أشبهر من روى عن البخاري، وأشبهر تلامذة الفربري غير المستملي: ابن حمويه، والكشمهني (الذي من أشهر تلامذته: أم الكرام كريمة)، وابن السكن، وابن شبويه، وأبو زيد المروزي، وابن مكي الجرجاني. وللمستملي وابن حمويه تلميذ مشهور هو أبو ذر الهروي، وقد ذكرت هذه الأسماء حتى هو أبو ذر الهروي، وقد ذكرت هذه الأسماء حتى الصحيح.

#### رابعًا: شرح عبارات العديث:

١- قوله باب فضل التواضع: أي: هذا باب في بيان فضل التواضع، وهو إظهار التنزل عن مرتبته. وقيل: هو تعظيم من فوقه من أرباب الفضائل. (عمدة القاري للعيني(٨٨/٢٣)).

٧- قوله: "كان للنبي صلى الله عليه وسلم ناقة تسمى العضباء": والعضباء بفتح المهملة (العين) وسكون المعجمة (الضاد) بعدها موحدة (الباء) ومد هي: المقطوعة الأذن أو المشقوقة. وقال ابن فارس: كان ذلك لقبًا لها لقوله: (تُسمى العضباء) و(يقال لها العضباء)، ولو كانت تلك صفتها لم يحتج لذلك. واختُلف هل العضباء هي القصواء أو غيرها (قولان)؟ فقال بعضهم: تسمى العضباء والقصواء (مقطوعة الأذن) والجدعاء (مقطوعة الأذن) أو الأنف أو الشفة). ((فتح الباري (٧٤/١))).

٣- قوله: لا تَسبَق أو لا تكاد تُسبق: شك من حميد، وفي بقية الروايات بغير شك: ((فتح الباري (٧٤/٦)).

٤- قوله فجاء أعرَّابي على قعود له: وقوله فجاء أعرابي: (فسبقها) أو (سابق أعرابي: (فسبقها) أو (سابق رسول الله صلى الله عليه وسلم).. (روايات مختلفة): قلت: والحاصل أنه سبقها. ((فتح الباري (٧٤/٦)). ٥- قوله (على قعود له) بفتح القاف وضم العين، والقعود من الإبل ما أمكن أن يُرْكَب، وأدناه أن يكون له سنتان، ثم هو قعود إلى السنة السادسة، ثم بعد ذلك هو جمل.

آي: غلب في السبق، ففيه خاصة المغالبة. (عون المعبود (١١٠/١٣).

 ٧- قوله: (فشق ذلك على المسلمين) أي: فحزن الصحابة لذلك؛ لغَيْرَتِهم على رسول الله صلى الله عليه وسلم.

 ٨- قوله: (حتى عرفه) أي: عرف رسول الله أثر المشقة في عين الصحابة. ((الفتح (٧٤/٦)).

٩- قوله: فقال صلى الله عليه وسلم: حق على الله:
 أي جرت سنته بهذا. (عون المعبود ١١٠٠/١٣).

١٠ قوله: (الا يرفع شيئًا من الدنيا إلا وضعه): (لا يرتفع شيء من الدنيا)، (لا يرفع شيئًا) روايتان للبخاري. وللنسائي (لا يرفع شيء نفسه في الدنيا) ((فتح الباري (٧٤/٦))، و(أن لا يرفع) رواية بصيغة المجهول (عون المعبود (١١٠/١٣)).

والحاصل من كل الروايات أن أي ارتفاع في أي أمر من أمور الدنيا تكون نهايته الانخفاض، وذلك يدعو العاقل للزهد والتواضع.

#### فوائد:

 ١- الحض على التواضع، والإعلام بأن أمور الدنيا ناقصة غير كاملة. (عمدة القاري ج ٢٣ ص ٨٨).

٧- في الحديث حث على ترك المباهاة والفخر بمتاع الدنيا، وأن ما كان عند الله في منزلة الضعة، فحق على كل ذي عقل الزهد فيه، وقلة المنافسة في طلبه، وترك الترفع والغبطة بنيله؛ لأن المتاع به قليل والحساب عليه طويل. ((شرح صحيح البخاري لابن بطال (٢١٣/١٠)).

 ٣- وفيه التزهيد في الدنيا، وأن كل شيء منها لا يرتفع إلا اتضع. (عون المعبود (١١٠/١٣).

٤- جواز المسابقة بالخيل والإبل. (عون المعبود (١١٠/١٣).

وفيه حُسن خلق النبي صلى الله عليه وسلم،
 وتواضعه وعظمته في صدور أصحابه. ((فتح الباري (٧٤/٦)).

#### تنبيه:

قلت: ترجم أبو داود لهذا الحديث بقوله: [باب في كراهية الرفعة في الأصور]، وهو يعني بذلك: في الأمور الاخروية فالرفعة فيها مطلوبة، والمنافسة فيها مندوبة قال تعالى: (رَفِ دَلِكَ فَيَلَا مُنْنَافِسُونَ) [المطففين: ٢٦].

#### فى رياض الحديث

إِنْ في هذا الحديث إيماءةً نبوية مباركة، تبيّن أن الدنيا لا تدوم على حال، وأنها لا تبقى لأحد، وأن

أحوالها في تقلُّب دائم.

هذا وإن حياة النبي - صلى الله عليه وسلم - سُطرت بمداد من العمل والصبر والجهاد والتضحية، على نحو لم يترك للراحة واللهو موطناً، ومع هذا فإنسانية نبينا - صلى الله عليه وسلم - كانت حاضرة في تعامله مع الناس حوله، على نحو يُتوج سبرته العطرة.

وفي هذا السياق تروي لنا الأخبار من شأن النبي – صلى الله عليه وسلم – مع ناقته حينما قدم أعرابي من البادية، وسار بجانب النبي صلى الله عليه وسلم، وسواء كان يقصد مسابقة ناقة النبي صلى الله عليه وسلم – كما في بعض الروايات أو لا يقصد – أيًا ما كان – فقد سبقت ناقتُه ناقة النبي صلى الله عليه وسلم..

فسيحان الله سيقت ناقة نبينا عليه الصلاة والسلام وكانت لا تسبِّق، فعظم الأمر على الصحابة؛ كيف لأعرابي تسبق ناقته ناقة النبي عليه الصلاة والسلام؟! وذلك غيرة منهم على صدارة النبي صلى الله عليه وسلم أن تمسّ، واستبدّت بهم مشاعر الإحباط، وبلغ منهم الحزن كل مبلغ، ولأن النبي صلى الله عليه وسلم كان إنسانًا بكل ما تحمل الكلمة من معان - فهو الذي علم البشرية بدينه كيف يكون الإنسان أنسانًا - وبعدما رأى ملامح الوجوه من حوله شعر بما في نفوس الصحابة من حزن وما في قلوبهم من أسى، وأراد استثمار الموقف -فلا يجوز له تأخير البيان عن وقت الحاجة- ليقرّر سنة إلهية لا تتغيّر ولا تتبدّل، فقال عليه الصلاة والسلام بيانه: (إن حقا على الله أن لا يرفع شيئا من الدنيا إلا وضعه).. قالها ليسمعها المؤمنون فيفرحوا ويطمئنوا، وليسمعها أهل الغرور والإفساد فيحذروا ويقلعوا قبل فوات الأوان -ولات حين مندم- فلتستبشر أمة الإسلام وليستبشر أهل الاسمان.. فيقاء الظالمين على حالهم لا يستقيم مع سنة الله في خلقه.

ولا شك أن من يدرك هذه الحقيقة التي قررها النبي صلى الله عليه وسلم، ومن يخالط هذا الحديث قلبه ليدرك أهمية هذه العبادة التي من الله بها علينا، وبها بوّب الإمام البخاري بابه (فضل التواضع)، ثم انظر إلى ما سطره ابن بطال في شرحه لصحيح البخاري (٢١٣/١٠) يقول: "وقالت عائشة: إنكم لتغفلون عن أفضل العبادة: التواضع. قال الطبري: والتواضع من المحن التي امتحن الله بها عباده

المؤمنين، لينظر كيف طاعتهم إياه فيها، ولما علم تعالى من مصلحة خلقه في ذلك في عاجل دنياهم وأجل أخراهم، فمصلحة الدنيا به لو استعمله الناس لارتفع – والله أعلم – الشحناء بينهم والعداوة، واستراحوا من تعب المباهاة والمفاخرة والتذوا بما قسم لهم، وكان لهم فيه صلاح ذات البين وارتفاع الحسد والشح" ا.ه.

#### كلام للسلف في التواضع:

يقول ابن القيم رحمه الله (في مدارج السالكين (٢٣٩/٢)، ت: شيخنا حامد الفقي رحمه الله): التواضع أن لا ترى لنفسك قيمة، فمن رأى لنفسه قيمة فليس له في التواضع نصيب.

وقال الجنيد بنَّ محمد: هُو خَفْض الجناح ولين الحانب.

وقال ابن عطاء: هو قبول الحق ممن كان. وقال إبراهيم بن شيبان: الشرف في التواضع، والعز في التقوى، والحرية في القناعة.

وقال عروة بن الزبير رضي الله عنهما: رأيت عمر بن الخطاب رضي الله عنه على عاتقه قربة ماء فقلت: يا أمير المؤمنين لا ينبغي لك هذا! فقال: لما أتاني الوفود سامعين مطيعين دخلت نفسي نخوة فأردت أن أكسرها!!

وركب زيد بن ثابت مرة فدنا ابن عباس ليأخذ بركابه فقال: مه يا ابن عم رسول الله! فقال ابن عباس: هكذا أمرنا أن نفعل بكبرائنا.

ويذكر أن أبا ذر رضي الله عنه عيَّر بلالاً رضي الله عنه بسواده، ثم ندم فألقى بنفسه فحلف: لا رفعت رأسي حتى يطأ بلال خدي بقدمه، فلم يرفع رأسه حتى فعل بلال!!

وقال رجاء بن حيوة: قوّمت ثياب عمر بن عبد العزيز رضي الله عنه وهو يخطب باثني عشر درهما، وكانت قباء وعمامة وقميصًا وسراويل ورداء وخفين وقلنسوة!!

ورأى محمد بن واسع ابنا له يمشي مشية منكرة، فقال: تدري بكم شريت أمك! بثلاثمائة درهم، وأبوك لا كثر الله في المسلمين مثله، (يضع من شأن نفسه ليضع من شأن ابنه) وأنت تمشي هذه المشية؟!! وقال حمدون القصار: التواضع أن لا ترى لأحد إلى نفسك حاجة لا في الدين ولا في الدنيا" ا.هـ بتصرف.

. ويقول ابن عبد ربه (في العقد الفريد (١١٧/٢) ط٣/ دار إحياء التراث العربي):

"قال عبد الملك بن مروان: أفضلُ الرجل مَن تواضع عن رفعة، وزهد عن قُدرة، وأنصف عن قوة، خرج عمر بن الخطاب رضي الله عنه، ويده على المُعلَّى بن الجارود العبدي، فلقيته امرأةٌ من قريش فقالت له يا عمر، فوقف لها، فقالت: كنا نعرفك مدّةً عُمَيْراً، ثم صرت من بعد عمر أمير صرت من بعد عمر أمير المؤمنين، فاتق الله يا ابن الخطاب وانظر في أمور الناس، فإنه من خاف الوعيد قرب عليه البعيد، ومن خاف الموت خَشي الفؤت.

فقال المعلى: إيها يا أمة الله، لقد أبكيت أمير المؤمنين! فقال له عمر: اسكت أتدري من هذه ويحك! هذه خُولة بنت حكيم التي سمع الله قولها من سمائه، فعُمَر أحْرَى أن يسمع قولها ويقتدي به.

وسئل الحسن عن التواضع؟ فقال: هو أن تخرج من بيتك فلا تلقّى أحداً إلا رأيت له الفضل عليك.

وقال رجل لبكر بن عبد الله: علمني التواضع؟ فقال: إذا رأيت من هو أكبرُ منك، فقل سبقني إلى الإسلام والعمل الصالح، فهو خير مني، وإن رأيت أصغر منك فقل سبقتُه إلى الذنوب والعمل السيئ، فأنا شرٌ منه.

وقال أبو العتاهية:

يا مَنْ تَشَرِّف بِالدُّنْيا وزينَتها

ليس التُشَرِّفُ رفعُ الطّين بالطّين

إذا أردت شريف الناس كلهم

فَانظُرْ إلى مَلَكِ في زيِّ مسكين

ذاك الذي عُظمت في الناس همته

وذاك يصلح للدنيا وللدين "ا.هـ

وروى ابن عبد البر (في جامع بيانَ العلم وفضله(١٠٣/١)) بسنده إلى إبراهيم بن الأشعث قال: سنات فضيل بن عياض عن التواضع؟ فقال: أن تخضع للحق وتنقاد له ممن سمعته، ولو كان أجهل الناس! لزمك أن تقبله منه.

قال: وكان يقال: علم علمك مَن يجهل، وتعلّم ممن يعلم؛ فإنك إذا فعلت ذلك علمت ما جهلت وحفظت ما علمت "ا.هـ

تطبيقات عملية

هذا وننصح أنفسنا وإخواننا بما يلي:

ا- ان يتواضع العبد إذا رُزق بنعمة، ومن ذلك تواضعه عندما يرتفع بمنصب أو جاه بين الناس؛ لأن النفس في هذه الحالة تريد أن تشمخ وتخلع جلباب العبودية، وتلبس لباس التيه والفخر، وبالمبالغة في التواضع تعود إلى أصلها. (وانظر: الشكر لابن أبى الدنيا ص ٧٧).

٧- ليس التواضع أن يتخشع العبد أمام الآخرين، بل تواضعه الحقيقي يبدأ من قلبه، ثم ينطلي على جوارحه، فتصبح وقد تزينت بشرع ربها، وإن من أهم ما يعينه على هذا هو كثرة سجوده لربه ودعائه والتذلل له، وقد قال صلى الله عليه وسلم: "أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد، فأكثروا الدعاء" (صحيح الجامع ح ١١٧٥).

٣- ومن صور تواضع المرء عند نفسه: عدم تقدمه على غيره من إخوانه إلا إذا رأى مصلحة شرعية في هذا كأن يكون تخلفه عن هذا العمل فيه إضرار بمصلحة المسلمين - والله أعلم بالسرائر - فلا يخدعن المرء نفسه، وأسوتنا في هذا أبو بكر الصديق رضي الله عنه عندما قال في أول خطبة له بعد توليه الخلافة: (وليت عليكم ولست بخيركم). مع أنه خير الناس جميعًا بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولكنه التواضع منه، ومع هذا فقد قبل الخلافة للمصلحة الشرعية.

٤- هذا ومما ينبغي أن ننبه عليه هو التفريق بين الضعة والتواضع، وننقل فيها كلام ابن القيم رحمة الله (في كتابه الروح ص٢٣٤) يقول: (التواضع هو انكسار القلب لله، وخفض جناح الذل والرحمة بعباده، فلا يرى له على أحد فضلا، ولا يرى له عند أحد حقًا، بل يرى الفضل للناس عليه والحقوق لهم قبله، وهذا خلق إنما يعطيه الله عز وجل من يحبه. وأما الضعة: فهي الدناءة والخسة وبذل النفس وابتذالها في نيل حظوظها وشهواتها كتواضع وابتذالها في نيل حظوظها وشهواتها كتواضع يرجو نيل حظه منه؛ فهذا كله ضعة لا تواضع، والله سبحانه يحب التواضع ويبغض الضعة والمهانة "له. بتصرف.

وختامًا:

لا تضح أبها الحبيب بهذه العبادة، وقد قال الله تعالى: «تلك الدار الآخرة نَجْعَلُهَا للَّذِينَ لاَ يُرِيدُونَ عُلُواً فِي الأرض وَلاَ فَسَاداً والعاقبة لِلْمُتَّقِينَ» عُلُواً في الأرض وَلاَ فَسَاداً والعاقبة لِلْمُتَّقِينَ» [القصص: ٨٣].

وفي (الفواكه العذاب في الرد على من لم يحكم السنة والكتاب (٩٠/٢)) يقول:

تواضع تكن كالبدر تبضر وجهه

على صفحات الماء وهو رفيع

ولا تك كالدخان يعلو بنفسه

إلى صفحات الجو وهو وضيع وصلى الله وسلم وبارك على النبي محمد وآله وصحبه وسلم.





على حشيش

اعداد/

تحلقة ١٨

١٨٨٣ - رُوِيَ عن أبي موسى رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال في قوله تعالى: «يَوْمَ يُكْشَفُ عَنْ سَاقٍ، قال: "عَن نور عظيم يَخرُون له سُجِّدًا".

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الطبري في «تفسيره» (٢١٩/١٢) ح(٣٤٦٨٨)، وعلته: روح بن جناح؛ قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢٩٦/١): «روح بن جناح روى عنه الوليد بن مسلم، منكر الحديث جدًا، يروي عن الثقات ما إذا سمعها الإنسان الذي ليس بالمتبحر في صناعة الحديث شهد له بالوضع». اهـ.

وعلة أخرى: الوليد بن مسلم، قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٣٣٦/٢): «كثير التدليس والتسوية». اهـ. وعنعن في ثلاثة مواضع من بعد شيخه روح بن جناح، وعلته مولى عمر بن عبد العزيز لم يُسَمّ فهو مبهم، فالحديث باطل بهذه العلة المركبة.

۱۸۳ - رُوِيَ عن رَوْح بن جُنَاحٍ، عَنْ مُجَاهِدٍ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِي اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: فَقَيِهٌ وَاحدٌ أَشَدُّ عَلَى الشَّيْطَانِ مِنْ أَلْف عَايدٍ.

الحديث لا يصح: أخرجه الترمذي في «السنن» (ح٢٦٨١) وقال: «وهذا حديث غريب، ولا نعرفه إلا من هذا الوجه من حديث الوليد بن مسلم، والذي يدلس أقبح أنواع التدليس وهو تدليس التسوية، وقد بيّنا حال روح بن جناح، فالحديث موضوع أخرجه أيضًا أبن حبان في «المجروحين» (٢٩٦/١) لبيان وضعه.

١٨٤- رُوِيَ عَنْ أَنَسٍ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: " نَحْنُ سَادَةُ أَهْلِ الْجَنَّةِ، نَحْنُ بَنُو عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، أَنَا وَعَلِيًّ وَحَمْزَةُ وَالْحَسَنُ وَالْحُسَيْنُ وَالْمُهْدِيُّ ".

الحديث لا يصح، أخرجه ابن ماجه في «السنن» (ح٤٠٨٠)، والحاكم في «المستدرك» (٢١/٣)، واللالكائي في «أصول اعتقاد أهل السنة» (ح٢١/٣)، وقال الحاكم: «صحيح على شرط مسلم، فرده النهبي بقوله: قلت: ذا موضوع». وأفته علي بن زياد اليمامي، قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٣٧/٣): «علي بن زياد اليمامي صوابه: أبو العلاء عن زياد، واسمه عبد الله، ثم قال في «التهذيب» (٢٨٣/٧): «ذكره البخاري فقال: منكر الحديث ليس بشيء». اه. قلت: وما نقله الحافظ ابن حجر عن البخاري هو ثابت عنه في «التاريخ الكبير» (٩٥/١/٣)، وهذا المصطلح عند البخاري له معناه، بيّنه الإمام السيوطي في «التدريب» (١٩٤١) قال: «البخاري يطلق: فيه نظر، وسكتوا عنه فيمن تركوا حديثه، ويطلق (منكر الحديث) على من لا تحل الرواية عنه». اهـ.

- / /وي عن ابن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: " من تمنى الغلاء على أمتي ليلة أحبط الله عمله أربعين سنة ".

الحديث لا يصح، أخرجه الخطيب في «تاريخ بغداد» (٢٠/٤) وقال: «لا أعلم راوٍ غير سليمان بن عيسى السجزي وكان كذابًا يضع الحديث». أهـ. وقال الذهبي في «الميزان» (٣٤٩٦/٢١٨/٢): «هالك» وقال الجوزجاني: كذاب، وقال أبو حاتم: كذاب.

وقال ابن عدي يضع الحديث وله كتاب «تفضيل العقل جزءان، ثم ذكر له هذا الحديث وقال من بلاياه». اهـ. ١٨٨٠- رُوِيَ عن واثلة بن الأسقع قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "من بركة المرأة تبكيرها بالأنثى، أما سمعت الله تعالى يقول: «يهب لمن يشاء إناثًا ويهب لمن يشاء الذكور» فبدأ بالإناث قبل الذكور.

الحديث لا يصح، آخرجه الخرائطي في «مكارم الأخلاق» (ح٢٠٨)، وابن الجوزي في «الموضوعات» (٣٧٦/٢)، وآفته العلاء بن كثير، قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٨١/٢): العلاء بن كثير مولى بني آمية من آهل الشام يروي عن مكحول، وكان ممن يروي الموضوعات عن الأثبات لا يحل الاحتجاج بما روى وإن وافق فيها الثقات.

١٨٧- رُوِيَ عن عائشة سمعت رسول الله يقول: من بركة المراة على زوجها تيسير مهرها، وأن تبكّر بالبنات. الحديث لا يصح، قال السيوطي في «اللالئ» (١٧٦/٢): أخرجه ابن مردويه في «التفسير»، وقال الشيخ: حدثنا محمد بن الحسن حدثنا عبد الوهاب حدثنا سليمان بن سلمة حدثنا يوسف بن عطية حدثنا أبو معمر عباد بن عبد الصمد سمعت عائشة. الحديث.

قال المعلمي اليماني في «تحقيق الفوائد المجموعة للشوكاني» (ص١٣٣): «رجال سنده كلهم ساقطون وآخرهم عباد بن عبد الصمد هالك ولم يدرك عائشة». اهـ. وذكره الذهبي في «الميزان» (١٢٨/٣٦٩/٢): قال عباد بن عبد الصمد أبو معمر بصري وام، قال البخاري: منكر الحديث، وأقره الحافظ ابن حجر في «اللسان» (٢٩٢/٣، ٥٥/٢٠٠)، وزاد عليه ببحث دقيق فيه فوائد، وبين ابن حبان في «المجروحين» (١٧٠/٢) أنه منكر الحديث جدًا.

الحديث لا أصل له، أورده القارئ في «المصنوع» (ح٤٧) وقال: «لا يُعرف له أصل».

١٨٩ "لِلْبَيْتِ رَبِّ يَحْمِيهِ".

الحديث لا أصل له، أورده السخاوي في «المقاصد» (ح٨٧١)، وقال: «هو من كلام عبد المطلب جد النبي صلى الله عليه وسلم لأبرهة صاحب الفيل لما ساله أن يرد عليه ماله، وقال له: سالتني مالك ولم تسألني الرجوع عن قصد البيت أنه شرفكم، فقال: إنَّ... وذكره». اهـ.

-١٩٠ رُوِيَ عن أنس، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لعلي: "أنت تبين لأمتي ما اختلفوا فيه بعدي". الحديث لا يصح: أخرجه الحاكم في «المستدرك» (١٢٢/٣) وقال: صحيح على شرط الشيخين، ورده الإمام الذهبي في «التلخيص» بقوله: «قلت بل هو فيما اعتقده من وضع ضرار، قال ابن معين: كذاب». وأخرجه ابن حبان في «المجروحين» (٣٧٦/١)، وجعله من أباطيل ضرار بن صُرد، قال: «يروي المقلوبات عن الثقات حتى إذا سمعها من

كان داخلاً في العلم شبهد عليه بالجرح والوهن، كان يحيى بن معين يكذبه». اهـ.

قلت: بالتطبيق نجد أن ضرار يروي المقلوبات عن الثقات في هذا الخبر فقد رواه عن معتمر بن سليمان بن طرخان الثقة كذا في «التقريب» (٣٢٦/١)، عن الحسن الثقة كذا في «التقريب» (١٦٥/١)، عن الصحابي أنس بن مالك، فالحديث موضوع: وهو الكذب المختلق المصنوع المنسوب إلى النبى صلى الله عليه وسلم.

# حسق الجار في الإسسلام

الشيخ مصطفى العدوي

إعداد/

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد فقد حثنا الله سبحانه على كل ما فيه خيرنا وصلاح أمرنا في ديننا ودنيانا وآخرتنا، ومما وصانا الله به: أن نحسن إلى الجيران سواء أكانوا من الأقارب، أو من عامة المسلمين، أو من غير المسلمين، وقد استمرت الوصية بالجار من جبريل عليه السلام لنبي الله صلوات الله وسلامه عليه حتى ظن أنه سيورثه، وما ذاك إلا لعظم حق الجار في الإسلام.

#### تعظيم الشرع لحق الجار

إن من الحقوق التي ضيعت حق الجار، فحق الجار قد ضاع عند كثير من الناس؛ بل عند كثير ممن يرتدون ثياب الصلاح، ضاعت عندهم حقوق الجار، ولا يخفي على هؤلاء أن رب العزة أوصى بالجار، وأوصى جبريل بالجار، وأوصى رسول الله صلى الله عليه وسلم بالجار، قال الله سيحانه: «وَأَغَبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ مَشَيَّا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَناً وَبِذِي ٱلْقُرْبَى وَٱلْيَتَكُمَىٰ وَٱلْمَسَكِمِينِ وَٱلْجَارِ ذِي ٱلْقُرْنَ » [النساء:٣٦] أي: الجار القريب، «وَٱلْجَارِ ٱلْجُنْبِ » [النساء:٣٦] أي: الجار الذي لا تربطك به قرابة، أي: أحسنوا -يا عباد الله- إلى الجار ذى القربي، وإلى الجار الجنب الذي ليس بقريب، أحسنوا إليهما معاً، وقال الرسول عليه الصلاة والسلام مبينا وصية جبريل بالحار: (ما زال جبريل يوصيني بالجار حتى ظننت أنه سيورثه) (صحيح البخاري ٢٠١٥). أي: سيكتب له نصيباً من الميراث كنصيب الأم، أو نصيب الأخ، أو نصيب الأخت، أو غير ذلك.

وقال عليه الصلاة والسلام حاثاً للأمة على ذلك: (من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليحسن إلى جاره) (صحيح مسلم ٤٧)، وفي رواية: (فليكرم جاره)، وقال عليه الصلاة والسلام: (لا يمنعن جار جاره أن يغرز خشبة في جداره) (صحيح البخاري ٢٤٦٣) هكذا علمنا رسول الله.

وحذر النبي أشد التحذير من خيانة الجار،

وعدم الإحسان إليه، قال عليه الصلاة والسلام: (والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، الله لا يؤمن، (قيل: يقسم النبي ثلاثة أيمان بالله أنه لا يؤمن، (قيل: من يا رسول الله؛)، من هو هذا الذي أقسمت ثلاثة أيمان أنه لا يؤمن؛ قال: (من لا يأمن جاره بوائقه) (صحيح مسلم ٤٦).

وعد النبي عليه الصلاة والسلام خيانة الجار في أهله من أكبر الذنب، ومن أعظم الذنب، سئل النبي عليه الصلاة والسلام: (أي الذنب أعظم يا رسول الله؟! قال: الإشراك بالله، قيل: ثم أي؟ قال: أن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك، قيل: ثم أي؟ قال: أن تزاني حليلة جارك) (صحيح البخاري ٤٤٧٧)، فخيانتك للجار في أهله من أعظم الذنب، وترصدك وتجسسك على جارك من أكبر الحرمات.

#### العار القريب أعظم حقا من البعيد

يا عبد الله! اتق الله في جارك، خاصة إذا كان جاراً تربطك به قرابة، شخص يسكن في بيت فيه أمه وأبوه، يدخل البيت إلى أولاده ومعه الفاكهة، معه العنب، معه اللحم، معه أنواع الفاكهة، ولا يجعل عند نفسه بعض الدم، ولا جزءاً من الحياء، فيمر بأمه ولا يعطيها شيئاً من الطعام، ولا شيئاً من الشراب، أي جفاء أشد من اللجفاء! وأي غلظة أشد من تلك الغلظة؟! وطيعة للوالدين، وعدم إحسان للوالدين، وعدم إحسان للوالدين، وعدم إحسان للوالدين،

أمك وأبوك اللذان أفنيا عمرهما لراحتك، وسهرا على مرضك وعلى بكائك، وكانت أمك تمسح الأوساخ عنك، وحينما تشب وتكبر وتتزوج تؤثر زوجتك عليها! تأتى بالطعام لزوجتك وتخفيه عن أمك! ولا تستحى من الله! تخفيه تحت الثوب! وتسرع في الصعود إلى زوجتك! وأمك العجوز الكسرة محرومة ليس لها بعد الله إلا أنت، وتفعل معها هكذا! أنى بيارك لمثلك إذا كنت على هذه الحال من الدناءة والطمع والجشع والأنانية! ماذا ستستفيد إذا أكلت عنقودين من العنب؟! كل واحدا وأعط أمك واحدا، قد بمرضك هذا الثاني إذا أدخلته بطنك، قد يسبب لك المغص والتلوى، فتصدق عن نفسك بحزء لوالدبك، أو لوالدك أو لوالدتك، فلا تكن جلفا جافيا غليظا يا عبد الله! فإذا كان الحار من ذوى القربى؛ فحقه من أعظم الحقوق، لاسيما إذا كان الجار والدا أو والدة، وكنف تطبب لك نفس أن تجلس أنت وزوجتك تضحكون وأنتم تأكلون، وأمك المسكينة وأبوك -الذي هو على حافة القبر وعلى شفير الموت-بجلس حزيناً لرؤيته أنك صعدت إلى أولادك وتركته، ويجلس حزينا عندما براك تتخفى وتستتر وتطلع مسرعا على السلم حتى لا براك؟! با عبد الله! اتق الله في نفسك، راقب الله، فالرب قادر على أن يقنع أبويك، وقادر على سحب النعمة منك، وإبدالها عذاباً عليك، فاتق الله في جيرانك، ولا تؤذ جيرانك، قال النبي عليه الصلاة والسلام: (يا نساء المسلمات! لا تحقرن جارة لجارتها، ولو فرْسنَ شاة) (صحيح البخاري ٢٥٦٦) أي: ولو حافر شاة وهو ما بين ركبة الشاة إلى الحافة، وهو من البقر بمنزلة الكوارع، فلا تحقرن حارة جارتها ولو أن تهدى لها مثل هذه الهدية الحقيرة.

العدر من الزوجة إذا صدت زوجها عن الإحسان إلى العدر من الزوجة إذا صدت زوجها عن الإحسان إلى

لا تغلبنك زوجتك إذاً -أيها العبد- وتحثك على العقوق، ولا تعلمنك الزوجة البخل على

الوالدين، وعلى الجيران، وعلى الأرجام، فأنت القوّام على البيت، والمرأة ناقصة عقل ودين، فلا تكن تلك ناقصة العقل والدين تغلبنك على الخير، وتصدنك عن الخير، ولا يهمها منك إلا بطنها وفرجها، هذه المرأة التي على هذه الشاكلة من الطمع والجشع والأنانية لا ينبغي أن تغلب رجلا حليماً على جيرانه وعلى بنيه، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم يا أبا ذر: إذا طبخت مرقة فأكثر ماءها، وتعاهد جيرانك. (صحيح مسلم ٢٦٢٥).

وماذا يمنعك أن تأتي يوماً باثنين كيلو فاكهة، وتمر على بيت الجيران، أو على شقة الجيران، وتقول: خذ يا ولد يا محمد! أو يا ولد يا إبراهيم! أو يا بنت يا فلانة من الأطفال، خذي هذا، تضحك وتقسم عليها أن تأخذه، ماذا يضرك؟ هذا في الدنيا سيدفع عنك شروراً، وعلى الأقل شرور الجار الذي يتربص بك، فإذا وجد منك الجار هذا الكرم، فماذا عساه أن يفعل معك؟ هل تظن أن جارك في الغالب إلا من غلب عليه الشقاء والعياذ بالله، فالشأن أن الإحسان يجازى بالإحسان.

حرمة إيذاء الجار

ولا ينبغى لك في البيت أن تؤذي الجار فتأتى بمذياع أو مسجل بيث الفسق والدعارة؛ فتؤذى به الحار لبلا ونهاراً، وأنت الأخر - با من عانيت من جارك - لا يليق بك أن تشكو جارك إلى الشرطة الذين لا يرقبون فيه إلا ولا ذمة، وتنتهز أي خطأ، وتشكوه إلى الشرطة. والجيرة لا تقتصر على السوت، بل في المسجد، فلا ينبغي لك أن تؤذي جارك ولو برفع صوتك بالقرآن، قال النبي عليه الصلاة والسلام: (كلكم مناج ربه، فلا يجهر يعضكم على بعض بالقراءة) (مسند أحمد ٤٩٢٨ وصححه الأرناءوط)، وهذا في المسجد الذي هو بيت الله، والعبادة التي تتقرب بها إلى الله لا ينبغي أن تؤذي بها الجار في المسجد، إذا جلست في المسجد وأخوك يقرأ القرآن، فاخفض صوتك وليخفض صوته؛ حتى لا

تشوش عليه، ولا تأت إلى المسجد وأنت آكل للثوم أو البصل فتؤذى جبرانك، ولا تأت إلى الجار في السيارة وتدخن السيجارة فتؤذيه، فأنت إذا أذيته تأثم، فلا تشرب السيجارة؛ والجيرة أيضا تنسحب على الضرائر من فتضر نفسك وتضر جليسك الذي بجوارك. ولا تؤذ مؤمنا في العمل، ففي الأعمال أحقاد | يغرنك إن كانت جارتك -يريد عائشة - هي بين أهل الوظائف مع أنهم جيران، فالعامل الموظف معك في الوظيفة حار لك، فكونك تذهب إلى رئيسك في العمل، فتشبى به وتكيد له؛ حتى تترقى وتأخذ درجة أعلى ما هذه الدرجة؟ ماذا عساك أن تفعل إذا غمست في دركات النار؟ ماذا عساها أن تفعل لك الدرجة الثالثة أو الدرجة الرابعة أو الخامسة وأنت داخل القبر؟ لن تنفعك الإدارة، ولن تنفعك الدرجات، ولن ينفعك الرباء داخل القبر، ولن ينفعك فيه منصبك ولا حاهك.

> فاتق الله في جارك في الوظيفة، وفي جارك في السفر، وفي جارك في البيت، وفي جارك في العمل، فتلك وصية نبيكم محمد عليه الصلاة والسلام، بل تلك وصية الله لنا في أية الوصادا العشر: «وأعندوا ألله ولا نَشَركُوا بع شَيعًا» [النساء:٣٦]، إلى قوله «وَالْهَارِ ذِي ٱلْفُرِي وَٱلْهَارِ آلِخَنْ » [النساء:٣٦].

> > حق الحار الكافر

والحار وإن كان كافرا فله حق، قال القرطبي وغيره من أهل العلم رحمهم الله: أطلقت الآيات وأطلقت الأحاديث الجار ولم تقيده، قال تعالى: «وَالْجَالِ ذِي ٱلْفُرِقِي وَٱلْجَالِ ٱلْجَنْبِ» [النساء:٣٦] ولم يُذكر الجار المسلم فقط، فعمت الآية ولم تخص، وقال النبي عليه الصلاة والسلام: (ما زال جبريل يوصيني بالجار) متفق عليه، فعمّ ولم يخص، لم يخص جاراً مسلماً من جار كافر، فللجار حق فأده إليه، سلم عليه، عده إذا مرض، الله وصحبه أجمعين.

اسال عنه إذا غاب، هكذا كان رسولنا عليه الصلاة والسلام يفعل.

#### الصرائر جارات

الأزواج، فهن حارات، قال عمر لـ حفصة: ولا أضوأ منك وأحبّ إلى رسول الله عليه الصلاة والسلام منك. (صحيح البخاري ٢٤٦٨).

فالحدرة عامة، وليست بخاصة، فراقب الله فيها، فتلك أصول من أصول ديننا، تلك مراتب من الإيمان عالية، تلك منازل من أعمال البر راقية، فاحرص عليها يا عيد الله! لا تهتم فقط بسنن هي أدنى من هذه السنن، بل احرص على العمل بجميع السنن، احرص على العمل بكبير السنن وصغير السنن، وبكل الوارد عن رسول الله عليه الصلاة والسلام.

سلوا ربكم أن يهديكم لأحسن الأخلاق؛ فلا يهدي لأحسنها إلا هو، وسلوه سيحانه أن يصرف عنكم سيئها؛ فلا يصرف عنا جميعا سيئ الأخلاق إلا هو سبحانه وتعالى.

اللهم اهدنا لأحسن الأخلاق؛ لا يهدى لأحسنها إلا أنت، واصرف عنا سيئها؛ لا بصرف عنا سيئها إلا أنت.

اللهم اجعلنا من الكاظمين الغيظ، العافين عن الناس، أهل البر والإحسان، يا رب العالمين! واختم لنا بخير، واجعلنا مع الذين أنعمت عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، وحسن أولئك رفيقاً.

اللهم اجعلنا من الذي جاءوا بالصدق وصدقوا به، واجعلنا من المتقين.

وصل اللهم وُسُلمُ وبارك على نبينا محمد وعلى

تم بحمد لله تعالى إشهار جمعية أنصار السنة المحمدية، فرع البطاخ، مركز المراغة، محافظة سوهاج، طبقاً لأحكام القانون ٨٤ لعام ٢٠٠٢م، ولائحته التنفيذية تحت رقم (١٣١٥) بتاريخ ٨/٠١/١١٠٢٩.

# الفرق بين النصيحة والتعيير



#### الشيخ الدكتور

صالح بن عبد الله بن حميد

إمام المسجد الحرام بمكة المكرمة

لبعض، وغض الطرفِ عما يمكنُ غضُ الطرفِ عنه، مما سببُه الاجتهاد المقبولُ شرعًا، إذا كان مرجوحًا، أو الخطأ إن كان مبنيًا على اجتِهادٍ سائغ حسبَ الاستِطاعة.

فينبِّغي ألا يغيبَ عنا كرمُ جلال الله -جل وعلا-، حينَما يمنّحُ المُجتهِدَ المُخطِئ أجرَ الاجتهاد، ويغفر له خطأه.

إِنْ اللَّحِقَ البلَج، مهما أسدلت دونه ستُور الباطل، وقلبَت لأجله الأمور، وإن الباطلَ لجُلَج، مهما زُوقت له الألفاظ، ورُقشَت له الحُجَج: (لَقَد التَّعَوُّأُ الْكَ الْأَمُورَ حَقَّ جَاءَ الْكَوْرَ وَلَا الْكَافُورَ عَقَّ جَاءَ الْكَوْرَ وَلَا الْكَافُورَ عَقَى جَاءً الْكَوْرَ وَلَلْهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

إن الحقّ الذي من ظنّ أن بملكة أن يستُرَه، فإنه كمن يستر ضوء الشمس بغربال، إذا عُلم ذلكم -عباد الله- فإن على كل مسلم أن يُحسن القصد تُجاه ربه ثم تُجاه الناس، وأن يجعل لإحسان الظنِ بالأخرين من السّعة والانشراح ما لا يجعله لسُوء الظنِ بهم؛ فإنه إن أخطأ في حُسن ظنِه لم يكن عليه من الإثم ما يكونً

في خطئه بسُوء ظنه.

ومن هنا يستطيع آلمرةُ الصادقُ أن يزِنَ نفسَه بميزان الشرع في تعامُله مع أخطاء الأخريين؛ بحيث يُلجِمُ نفسَه إلجامًا عن أن تقعَ في أتُونِ عن أن تقعَ في أتُونِ تصييد الأخطاء، وتتبُع العورات، يقودُه في ذلك: العلمُ والعدلُ.

العاجة إلى الألفة واعتدار بعضنا لبعض: مَدْدَ أن هذاك فرقًا بين الحمد لله المُتوحد في الجالل بكمال الجمال تعظيمًا وتكبيرًا، المُتفرد بتصريف الأحوال على التفصيل والإجمال تقديرًا وتدبيرًا، المُتعالي بعظمته ومجده الذي نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيرًا، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك لله، وأشهد أن محمدًا عبد الله ورسوله أرسله الله إلى الثقلين الإنس والجن بشيرًا ونذيرًا، وداعبًا إلى الله بإذنه وسراحًا مُنيرًا، فصلواتُ الله وسالامُه عليه، وعلى أل بيته الطيبين الطاهرين، وعلى أزواجه أمهات المؤمنين، وعلى أصحابه والتابعين ومن تبعهم بإحسان وعلى الدين، وسلم تسليمًا كثيرًا.

أما بعد: فإن الوصية المبدولة لي ولكم -عباد الله- هي تقوى الله في الله- هي تقوى الله في الغيب والشهادة، والغضب والرضا، والمنشط والمكرّه، (وَمَن يُطِع الله وَرَسُولُهُ، وَيَخْشَ الله وَرَسُولُهُ وَيَخْشَ الله وَرَسُولُهُ وَيَخْشَ الله وَرَسُولُهُ وَيَخْشَ الله وَرَسُولُهُ وَيَخْشَى الله وَرَسُولُهُ وَيَخْشَى الله وَرَسُولُهُ وَيَخْشَى الله وَرَسُولُهُ وَيَخْشَى الله وَرَسُولُهُ وَاللهُ وَاللهُ وَرَسُولُهُ وَاللهُ وَاللهُ وَرَسُولُهُ وَاللهُ وَرَسُولُهُ وَاللهُ وَرَسُولُهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَرَسُولُهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ و

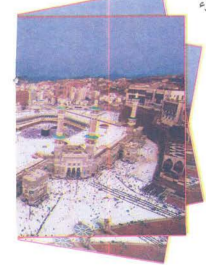
#### صفاء السر والعلانية خصلة تعيى الكثيرين:

عباد الله: صفاءُ السر والعلانية خصلةٌ يُعيى الكثيرين طلابُها، وهكذا هي الأشياءُ النفيسة يعزَ وجودُها، ويرتفعُ ثمنُها، ومن أراد أن يُفتش عَن مثلِ هذا المعدن النفيس في زمنِ كثُرت فيه الأثرة، وأحضرت الأنفس الشُحُ؛ فإنه سيفتحُ عينَه حين يقتحُها على كثير، ولكن لا يرى أحدًا إلا من رحِم الله، وقليلٌ ما هم.

إن صور المظهر ينبغي أن تكون ترجمةً صادقةً لحقيقة المخبر؛ لأن الظاهر لا قيمةً لها إذا كانت ستارًا لبواطن مَعيبة، فإنَ الماءَ قد يكدُرُ طعمُه وإن كان لونُه أبيض صافيًا.

قال رسولُ الله -صلى الله عليه وسلم-: «إن الله لا ينظُر إلى أجسَامِكم ولا إلى صُورِكم، ولكن ينظُر إلى قلوبِكم وأعمالكم». رواه مسلم.

إِنْ أَمَتَنَا أَحُوجُ ما تَكُونَ فِي أَرْمَنَةُ الشُّح وإعجاب كل ذي رأي برأيه إلى الأُلفَة، واعتذار بعضهم



تصيد الأخطاء وبين تصحيحها؛ فالأولُ إنما هو من باب التعبير والتشهير والتشفي، والثاني من باب بيان النصح بالحق والدعوة إليه، فالبون شاسع بين التعبير والنصح، كما هو شاسع أيضًا بين ما كان لحظ النفس وما كان لله، (مَا عِندُكُمْ يَنفَدُ مُمَا عِندَ الله، (مَا النفس وما كان الله، (مَا النفس وما كان الله، (مَا

ثم إن من المُجرَبُ المُشَاهَدُ: أن المُعيرين الذين يُشهرون غيرَهم بالأخطاء تدورُ عليهم الدوائر، فيقعون في الحُفر التي حَفَرُوها للمُعيرين؛ لأن التعيير داءً مُنصِفُ يفعلُ بالمُعير فعلَه بالمُعير، والجزاءُ من جنس العمل.

وقد جاء في الحديث الذي رواه الترمذي: «مَن عَدَر أَخَاه بذنب لم يمُث حتى يعملُه».

ولأن في التعيير شماتة ظاهرة تحيد بالمرء عن معالي الأمور إلى مُنادَمَة سفسافها؛ في الحديث الذي حسنه بعض أهل العلم: «لا تُظهر الشماتة باخيك، فيرحمُه الله ويَبتَليك». رواه الترمذي. إنه ليُدركُ كلُ ذي لُب وبصيرة أن ما يسمعه ويراه عبر الرَائِي أو الأثير أو مواقع التواصل، ليُدرك بوضوح عظم الحاجة إلى أدب الحديث والمُحاورة، وحفظ الحقوق والحرُمات، والنَأي بالنفس عن تتبع العورات والشماتة ويداءة

فكما أن في تلك المواقع فوائد عُظمَى لنشر الخير، والدعوة إلى الحق على بصيرة، وأن الكلمة الطيبة التي تسمعها ألفُ أذن، وتقرؤها ألفُ عين،

أعظمُ أجرًا مما يسمعه أقل من ذلك، فكذلك الكلمةُ الخبيثة تكونُ أعظمَ إثمًا، وأثقلَ وزرًا إذا كثر مُستمعُوها وقارئوها؛ فإن اللسانَ بريدُ القلب، والقلمَ بريدُ

اللسان.
ولقد صدقَ رسولُ
الله -صلى الله
عليه وسلم- حينَ
قال: «وهال يكُبُ
الناسَ في النار على وجوههم -أو

فلأجل ذلكم قال النبيِّ -صلى الله عليه وسلم-: «تُصبِحُ الأعضاءُ تُكفِرُ اللسان، تقول: اتَق اللهَ فينا، فإن استقمت استقمنا، وإن اعوجَجت اعوجَجنا». رواه أبو يعلى بسندٍ حسنٍ.

فيهم لسان كذب وتطفل وطيش.

حصائدُ السنتهم». رواه الترمذي.

المعير تدور عليه الدوائر:

ال**فرق بن تصيد الأخطاء وتصعيحها:** إن العقلَ الناضعَ لا بنتابُه شكُ البَّتَة في أن

لسانَ المرء وقلمُه هما شعارُ حقيقته ومخبّره،

فكما أن في البشر لسانَ صدق وعفة وأناة، فأن

عباد الله: لقد عُلَم بدليل الواقع أن تتبع المرء زلات الآخرين إنما يصدُرُ منه بسوء علم أو بسوء قصد؛ فالأولُ فسادٌ في الفهم، والثانيُ فسادٌ في القلب، وهو الأخطرُ والأعظمُ إثمًا وخطيئةً، فإن النية إذا فسَدَت لم يُصلحُها اللسان، لكن صلاحَ النية والقصد يجبُران زلَة اللسان.

فكم من عائب قولاً صحيحًا

وآفتُه من الفهم السقيم

العاجة إلى أدب العديث والعوار:

أيها الناس: إن العُمرَ أقصَرُ مما يُؤمِله الواحدُ منا، وإن من ظلم المرء نفسه أن يستقطع جُزءًا كبيرًا من وقته في تعقب الآخرين بما قد يضرُ ولا ينفع، ويفقأ العينَ ولا يقتلُ الصيدَ، وبما يزيدُ إثمُه ويقلُ أجرُه، فيكثُرُ بذلك الالتفاتُ أثناءَ المسير، ومن كثر التفاتُه تأخر وصولُه، ومن تتبع الصيد غفل، ومن أحدق بعينيه في عيوب غيره عمي عن عيوب نفسه، فجمع على نفسه خطبئتَن.

ثم إن الناسَ بشرٌ ليسوا معصُومين ولا ملائكة، وإنما هم يأكُلُون الطعامُ ويمشُون في الأسواق، يخطئون ويُصيبُون، وغالبًا ما يكونُ صوابُهم أكثرَ من خطئهم. فلماذا يُصِرُ أقوامُ على أن يكونوا كالذُباب لا يقعُ إلا على الجُروح، أو كالنعوضة لا يُرويها إلا الدماءُ؟! ولربما أدمَت مُقلةً الأسد.

لماذا لا يأنسُ أقوامٌ إلا بالغيبة والنَميمة، والوشاية، والهَمز واللَمز، واتِهامُ النوايا والشقِ عن القلوب؟!

للذا يُفضَلُ أقوامُ أن يعيشُوا مُفلسين بالسنتهم وأفئدتهم، لا أن يعيشُوا أغنياءَ بها، وقد وصفَهم لسانُ القائل:



اللسان.

#### ولو أن واش باليمامة دارُه

وداري باعلى حضرموت اهتدى لي

قال رسول الله -صلى الله عليه وسلم-:

«أتدرُون من المُفلس؟!». قالوا: المُفلسُ فينا من
لا درهَمَ له ولا متاع. فقال: «إن المُفلسَ من أمَتي
يأتي يوم القيامة بصلاة وصيام وزكاة، ويأتي
وقد شتَمَ هذا، وقذَفَ هذاً، وأكل مال هذا، وسفَك
دمَ هذا، وضربَ هذا. فيُعطى هذا من حسناته،
وهذا من حسناته، فإن فَنيَت حسناتُه قبل أن
يقضى ما عليه أُخِذ من خطاياهم فطرِحَت عليه،
شم طُرح في النار». رواه مسلم.

فاتقوا الله -عباد الله- واعلموا أن الأمر بحفظ اللسان، وستر عورات الناس، وعدم تتبع زلاتهم لا يعني -بداهة - عدم النصح لهم، إذا ظهر منهم الخطأ بأوجه النصح المعروفة، الخارجة عن معنى التعبير والتشهير.

لأخير فيمن لا ينصح ولا فيمن لا يقبل النصح؛

فلا خيرَ فيمن لا ينصَح، ولا خيرَ فيمن لا يقبَلُ النُصح، فكلُ ابن آدم خطّاءٌ، وخيرُ الخطّائينِ التوابُون، وليس عيبًا أن تُخطئ؛ فالخطأ من طبيعة البشر؛ إذ الكمالُ لله، والعصمةُ لرسُله، ولكنَ العبت كل

العيب ألا تُقبَلَ النُّصحَ على الخطأ.

كما أن خطأ بشر ما ليس مُبررًا في أن تجلبَ عليه بخيك ورَجَلك، وتسن له سيُوف النُصح كانك في نزال مع العدو؛ في شيء إلا زانه، وما نُزع من شيء إلا رأنه، وما نُزع من شيء إلا حمية المنانة، وما ما يَعَمُ النَّسَ

فَيُتَكُنُّ فِي ٱلْأَرْضِ ) [الرعد:

وإياك إياكَ والانتصارَ

للنفس وإن كنتَ مُحقًا؛ فإنه يمحَقُ النيَةَ الصادقة ويأكلُها كما تأكلُ النارُ الحطَبِ. وحَذَار أن تكرَه النُصحَ والناصِح؛ فإنه سبيلُ أعداء الرُسُل.

ولقد أحسنَ الإمام أبو عبد الله بن بطّة؛ حيث قال: «اغتمامُك بصوابِ غيرك غش فيك، وسُوءُ نية في المسلمين. فاعلَم أن من كرة الصوابَ من غيره، ونصرَ الخطأ من نفسه، لم يُؤمَن عليه أن يسلّبُه الله ما علمه، ويُنسيه ما ذكرَه، فمن سمع الحق فانكرَه بعد علمِه له فهو من المُتكبِرين على الله».

وقال ابن القيم: «ذمّ الله تعالى من يرُدُ الحقّ إذا جاء به من يُبغضُه، ويقبَلُه إذا جاء به من يُحلُه، فهذا خُلُقُ الأمة الغضّىنة».

ويزيدُ الأمرُ تأكيدًا -عباد الله- على كل من له سهمُ في العلم والدعوة، ومنابر الإعلام المرئية والمقروءة والمسموعة أن يتَقُوا الله فيما يأتُونَ ويذرُون، وأن يتَقُوا الزلات الفادحة، وألا يتتبعوا الزلات المعفو عنها؛ فإن ذلكم هو الوسطُ الذي خص به أمتنا من بين سائر الأمم.

الاابها العقلاء لحذروا

الثالا بيزل بنا عالم

#### فإن برَلْته عثرةً

يزل على إثرها عالم

هذا؛ وصلوا -رحمكم الله- على خير البرية، وأزكى البشرية: محمد بن عبد الله، صاحب الحوض والشفاعة؛ فقد أمركم الله بأمر بدأ فيه بنفسه، وثنى بملائكته المسبحة بقدسه، وأيه بكم -أيها المؤمنون-، فقال -جل وعلا-: (سَالِمُ اللّهِ عَلَى عَامَواً صَلّها عَلَى وسَلّماً اللّها المؤمنون-، فقال المؤمنون-، أللّها المؤمنون-، مُعَالماً المؤمنون-، مُعَالماً اللّها المؤمنون-، مُعَالماً اللّه المؤمنون-، مُعَالماً اللّه المؤمنون-، مُعَالماً اللّها المؤمنون-، مُعَالماً اللّه اللّها اللها اللّها الللّها اللّها اللّ

اللَّهم أعزَ الإسلام والمسلمين، اللهم أعزَ الإسلام والمسلمين، اللهم أعزَ الإسلام والمسلمين، واخذُل الشركَ والمشركين، اللهم انصر دينَك وكتابَكَ وسُنةَ نبيك وعبادكَ المؤمنين.

اللهم فرج هم المهمومين من المسلمين، ونفس كرب المكروبين، واقيض الدَيْنَ عن المدينين، واشف مرضانا ومرضى المسلمين، برحمتك يا أرحم الراحمين.

اللهم أصلِح أحوال المسلمين في كل مكان، اللهم أصلِح أحوال المسلمين في كل مكان، اللهم انصُرهم في سوريا، وفي بُورما، وفي سائر بلاد المسلمين يا رب العالمين.



#### الحلقة التاسعة

0.09/0

0000

の他から他からのからの他が

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم ويعدُ:

ففي هذا المقال نتحدث عن مثل آخر من أمثال القرآن، وهو من سورة البقرة؛ الآية السادسة والستون بعد المائتين، وهي قوله تعالى: «أَبُودُ أَمَدُكُمْ أَنْ تَكُونَ لَهُ، جَنَّةُ قوله تعالى: «أَبُودُ أَمَدُكُمْ أَنْ تَكُونَ لَهُ، جَنَّةً مِن نَجْتِهَا الْأَنْهَدُ لُهُ، فِهَا مِن نَجْتِهَا الْأَنْهَدُ لُهُ، فِهَا مِن نَجْتِهَا الْأَنْهَدُ لُهُ، فَهَا مَن نَجْتِهَا الْأَنْهَدُ لُهُ، فَيَهَا مَن نَجْتَهَا الْأَنْهَدُ لُهُ، فَرَيّةٌ مُمُعَامًا فَي الْكِبُرُ وَلَهُ، ذُرِيّةٌ مُمُعَامًا فَي اللّهَ الْكِبُرُ وَلَهُ، ذُرِيّةٌ مُمُعَامًا اللّهَ اللّهِ اللّهِ اللّهُ لَلْكُمْ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهُ

#### المعنى الإجمالي:

هذا المثل: «أيود أحدكم..» والمثلان السابقان(سبق ذكرهما في حلقتين خلتا)، ثلاثة أمثال ضربها الله سبحانه وتعالى متالية، في كل واحد منها عبرٌ وعظات لا يستغني عنها كل مؤمن يحبُّ أن يكون حصاد زرعه في الآخرة مثمرًا رضا الله وحنته.

فالمثل الأول: ضربه الله محذَّرًا من إحباط أجر الصدقات، وضياع ثواب الإنفاق بالمن والآذي، فالذي يفعل ذلك فعمله كعمل الذي ينفق ماله رياءً، ليقال عنه: كريم أو محسن!.. فالمن والأذى يُبطل الثواب، والرياء يمنع سبب الثواب.

فالمنفق ربَّاء الناس لا يؤمن بالله، ولا يبتغي الأجر ليوم القيامة فيكون عمله خالصًا للدنيا، «فَمَثُلُهُ كَنَّلُ مَفَوَانٍ عَلَيْهِ مُرَّابٌ» [البقرة: ٢٦٤]، أي: فعلُ ذلك المرائي بإنفاقه كمثل الحجر الأملس الذي عليه شيء من التراب يظنه من يراه أرضًا طِيبة منبتة.

«فَأَصَابُهُ وَابِلٌ فَتُرَكُهُ صَلَدًا » [البقرة: ٢٦٤] أي: فإذا أصابه مطر شديد ذهب عنه ذلك التراب، فيبقى الحجر صلدًا أملس، لا يستقر عليه ماءُ، ولا يُنبتُ نباتًا ينتفع به

مصطفى البصراتي

مثال الذي يعمل خيرًا

الناس أو الحيوان، كذلك هذا المنفق يظنُ أن أعماله صالحة، فإذا كان يوم القيامة لم يجد أجرًا لعمله ينجيه من العذاب، ولهذا قال الله تعالى: ﴿لَا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِتَا كَانَ لَا يَجْدُونَ وَابًا صَالًا عَلَىٰ شَيْءٍ مِتَا فَي الآخرة، فلا ينتفع بشيء منها أصلاً.

«وَأَلِيَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْفَوْمُ ٱلْكُفْرِينَ » [البقرة: ٢٦٤] 2): لا يهديهم إلى طريق الخدرة الرشاد

أي: لا يهديهم إلى طريق الخير والرشاد. وأما المثل الثاني: فيخص الذين ينفقون أموالهم ابتغاء مرضاة الله وتثبيتًا من

أموالهم ابتغاء مرضاة الله وتثبيتًا من أنفسهم واثقين مما يفعلون، فهؤلاء مثلهم «كَمْثَلِ جَنَّمَ بِرَبْوَةٍ » [البقرة: ٢٦٥] أي: مثلهم كالبستان في أرض مرتفعة، كثيرة الشجر، وخصت بالربوة لحسن شجرها وثمرها «أَمَّابُهَا وَابِلُّ فَتَانَتُ أُكُّلُهَا ضِعَفَيْنِ» [البقرة: ٢٦٥] أي: أصابها مطر غزير، تأخذ منه ما يكفى، وتطرح الباقي، ولا يؤذيها.

"فَإِن لَمْ يُصِبِّهَا وَابِلُّ فَطَلُلٌ " [البقرة: ٢٦٥]، وإن لم يصبها مطر غزير أصابها الطل، وهو المطر الخفيف، أو ما يتكاثف ليلاً على الأشجار فترتوي منه، وهي لطيب أرضها وكرمها تؤتي أكلها ضعفين بالوابل والطل.

«وَاللّهُ بِمَا مَعْمَلُونَ خَبِيرٌ» [البقرة: ٢٣٤] أي: لا يخفى عليه شيء من اعمال العباد.

فالمثل الأولَّ: هو القلب الصلا، والمثل الثاني: هو القلب العامر بالإيمان. [تفسير أيات الأمثال للجميلي ص١٥، ١٩].

أما المثل الثالث: فمثل للعبد إذا عمل بطاعة الله ثم أتبعها بما يبطلها ويفسدها من معاصي الله، كانت كالإعصار ذي النار المحرق للجنة التي غرسها بطاعته وعمله الصالح.

فلو تصور العامل بمعصية الله بعد طاعته هذا المعنى حق تصوره وتأمله كما

التوعيد

ينبغي لما سوّلت له نفسه- والله- إحراق أعماله الصالحة وإضاعتها، ولكن لا بد أن يغيب عنه علمه بذلك عند المعصية، ولهذا استحق اسم الجهل؛ فكل من عصى الله فهو جاهل. [الجامع لأمثال القرآن لابن القيم ص٢٨].

وقال ابن القيم في «طريق الهجرتين» (٨٠٦/٢) و«إعلام الموقعين» (٣١٦/٢): «ضرب سبحانه وتعالى المثل لمن عمل بطاعة الله مخلصًا نيته لله، ثم عرض له ما أبطل ثوابه، بالجنة التي هي من أحسن الجنات وأطيبها وأزهاها، ثم سلط عليها الإعصار الناري فأحرقها، فإن هذا نبت له شيء وأثمر له عمله ثم احترق، والأول لم يحصل له شيء يدركه الحربق.

0

فتبارك من جعل كلامه حياة للقلوب وشفاءً للصدور وهدى ورحمة. اهـ. بتصرف.

قال ابن عباس: هذا مُثل من أعطي الدنيا والقوة والشباب فلم يعمل حتى انزوت عنه.

ونقل ابن قتيبة رحمه الله في «تأويل مشكل القرآن» ص٣٤٤ عن الكلبي والقتيبي أن المراد بالمثال في هذه الآية هو الكافر والمنافق.

قال آبن عباس: هذا مثل ضربه الله للكافر، كرجل غرس بستانًا وأكثر فيه من الثمر، وكانت معيشته ومعيشة عياله من ذلك البستان فأصابه الكبر، وله ذرية ضعفاء، أي عجزة عن الحيلة، «فأصابها» يعني الجنة، «إعصار فيه نار» فاحترقت الجنة، فلم تكن عنده قوة فيغرس مثل بستانه، ولم يقدم خيرًا فيعود عليه كما لم يجد هذا الكبير عند ولده خيرًا، فيعود على أبيهم، فكذلك الكافر إذا رُدَّ إلى الله تعالى يوم القيامة لا كرَّة له فيستعتب، كما أنه ليس عند الكبير قوة غرس بستانه، فحرم أجره أفقر ما كان إليه، كما حُرِمَ هذا نفع بستانه أحوج ما كان إليه حين كبر سنه (تفسير القرطبي ما كان إليه حين كبر سنه (تفسير القرطبي).

وقال القتيبي: هذا مثل ضربه الله للمنافقين والمرائين بأعمالهم، يقول: يردون يوم القيامة على أعمال قد محقها الله وأبطلها، ووكلهم في ثوابها إلى من عملوا أحوج ما كانوا إلى أعمالهم، وقد ضرب لهم مثلاً في هذا المعنى بعينه، فقال: «كَالَيْي يُنفِقُ مَالُهُ رِخَاءً آلْيُسِ» [البقرة: ٢٦٤]، شمرب مثلاً للمخلصين: «البقرة: ٢٦٤]، ثم

سَيِل أَنَّهِ » [البقرة: ٢٦١].

وقال مقاتل: كما أن الشيخ لم تكن له قوة من كبره أن يدفع عن جنته، ولم تستطع ذريته الصغار ذلك، ولم تكن للشيخ قوة أن يغرس مثل جنته ولا لذريته أن يعودوا على أبيهم، كذلك الكافر إذا لقي ربه غدًا لا يجد خيرًا، ولا يدفع عن نفسه عذاب الله. [تفسير مقاتل ٢٢١/١].

قال الحسن: هذا مثل قل والله من يعقله من الناس، شيخ حين كبر سنه وضعف جسمه، وكثر عياله، أفقر ما كان إلى جنته، وإن أحدكم والله أفقر ما يكون إلى عمله إذا انقطعت الدنيا عنه ومضت حال بالها (البحر المحيط ٢٣٧/٢).

قال ابن جريج: هذا مثل ضرب للعمل، أن الإنسان يعمل عملاً صالحًا فيكون مثلاً للجنة، ثم يُسيء في آخر عمره، ويتمادى في الإساءة حتى يكون على ذلك، فيكون الإعصار الذي فيه النار المحرقة مثلاً لإساءته التي مات عليها.

وقال الزجاج: هذا مثل ضربه الله لهم في الآخرة، وأعلمهم أن حاجتهم إلى الأعمال الصالحة كحاجة هذا الكبير الذي له ذرية ضعفاء فاحترقت جنته فانقطع، فكذلك من لم يكن له في الآخرة عمل صالح يدخله الجنة فحسرته في الآخرة كحسرة الكبير المنقطع به في الدنيا. [معانى القرآن للزجاج ٢٤٨/١].

المعنى المضصل:

قوله تعالى: «أَوْدُ أُحَدُّكُمْ» [البقرة: ٢٦٦] أخرجه مخرج الاستفهام الإنكاري، وهو أبلغ من النفي والنهي، وألطف موقعًا، كما ترى غيرك يفعل فعلاً قبيحًا فتقول: أيفعل هذا عاقل؛ أيفعل هذا من يخاف الله والدار الأخرة؛ (الجامع لأمثال القرآن لابن القيم ص ٨٠).

و«يود» أي يحب، و«الود» خالص المحبة.

فقوله: «أيود أحدكم» بلفظ الواحد لتضمنه معنى الإنكار العام، كما تقول: أيفعل هذا أحد فيه خير؟ وهو أبلغ في الإنكار من أن يقال: أيودون.

وقوله: «أن تكون له جنة من نخيل وأعناب» خصّ هذين النوعين من الثمار بالذكر؛ لأنهما أشرف أنواع الثمار وأكثرها نفعًا، فإن منهما القوت والغذاء والدواء والشراب والفاكهة والحلو والحامض، ويؤكلان رطبًا ويابسًا ومنافعهما كثيرة جدًا، وقد اختلف في الأنفع والأفضل منهما فرجحت طائفة النخيل،

الته العدد ٧-٥ السنة الثالثة والأربعون

ورجحت طائفة العنب، وذكرت كل طائفة حجًا لقولها. [مفتاح دار السعادة ١١٧/٢].

وقوله تعالى: «تجرى من تحتها الأنهار» جمع الأنهار باعتبار تفرقها في الجنة وانتشارها في نواصيها، إذن يعتبر هذا البستان كاملا من كل النواحي: نخيل وأعناب، ومياه، وثمرات، وهو أيضا حنة كثيرة الأشحار والأغصان والزروع وغير ذلك.

قوله تعالى: «وأصابه الكبر» أي أصاب صاحب الجنة الكبر، فعجز عن تصريفها والقيام عليها، «وله ذرية ضعفاء» يعنى صغارًا، أو عاجزين، فالأب كبير، والذرية ضعفاء- إما لصغرهم، أو عجزهم.

قوله تعالى: «فأصابها» أي: أصاب هذه الجنة «إعصار» أي ريح شديدة، «فيه نار» أي: حرارة شديدة، من الأعصار على هذه الحنة «فاحترقت» حتى تساقطت أوراقها، وثمراتها، ويبست أغصانها وعروقها، فماذا يكون حال هذا الرجل؟ يكون في غاية ما يكون من البؤس؛ لأنه فقد هذه الجنة في حال الكبر، والذرية الضعفاء، فهو في نفسه لا يكتسب وذريته لا ىكتسىون له ولا لأنفسهم، فتكون عليه الدنيا أضيق ما يكون من التحسر.

«كذلك» أي: كما بين ما ذكر من أمر النفقة المقبولة وغيرها.

«بدين الله لكم الآيات» قال ابن عباس: يعنى في زوال الدنيا وإقبال الآخرة.

«لعلكم تتفكرون» أي: تعتبرون.

#### فوالد الأية:

(مستفادة من شرح ابن عثيمين : ( TTT - TTT / T

١ - من فوائد الآية: بيان تثبيت المعانى المعقولة بالأمور المحسوسة؛ لأنه أقرب إلى الفهم؛ وجه ذلك أن الله سبحانه وتعالى ضرب مثلا للمانَ بالصدقة بصاحب هذه الجنة؛ ووجه الشبه سبقت الإشارة إليه.

 ٣ - ومنها: جواز ضرب المثل بالقول؛ فهل يجوز ضرب المثل بالفعل - وهو ما يسمى بالتمثيل؟

الجواب: نعم، يجوز لكن بشرط ألا بشتمل على شيء محرم؛ ولنضرب لذلك أمثلة للأشياء المحرمة في التمثيل:

أو قيام امرأة بدور رجل؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم لعن المتشبهين من الرحال بالنساء، والمتشبهات من النساء بالرحال. (البخاري 7AA0).

6

07(00)

ثانيا: أن يتضمن ازدراء ذوى الفضل من الصحابة، وأئمة المسلمين؛ لأن ازدراءهم واحتقارهم محرم؛ والقيام بتمثيلهم بحط من قدرهم - لا سيما إذا عُلم من حال الممثل انه فاسق؛ لأن الغالب إذا كان فاسقاً وقد تقمص شخصية هذا الرجل التَّقي الذي له قدره، وفضله في الأمة، فإن هذا قد يحط من قدره بهذا الذي قام بدور في التمثيلية.

قالقًا: أن يكون فيه تقليد لأصوات الحدوانات مثل أن يقوم بدور تمثيل الكلب، أو الحمار؛ لأن الله لم يذكر التقسيه بالحبوانات إلا في مقام الذم، كقوله تعالى: «مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُسَلُوا اللَّوْرِينَةُ ثُمَّ لَتُم تَحِيلُوهَا كُمْثُلُ الْحِمَارِ» [الحمعة: ٥]، وقوله: " وَأَتَّلُ عَلَيْهِمْ نَبَّأُ ٱلَّذِي ءَاتَّيْنَهُ ءَايْلِنَا فَأَنسَلَخَ مِنْهَا فَأَتَّبَعَهُ ٱلشَّيْطُكُنُّ فَكَانَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴿ وَلَوْ شِتْنَا لَوْفَعْنَةً بِهَا وَلَنكِنَهُ، أَخَلَدُ إِلَى ٱلْأَرْضِ وَٱتَّبَعَ هُولَةً فَشَلُهُ. كَمَثُلُ ٱلْكَلِّبِ إِن تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهَتَ أَوْ تَمْرُكُهُ لِلْهَتْ » [الأعراف: ١٧٥، ١٧٦] الأبتن؛ وكذلك السنة لم تأت بالتشبيه بالحيوان إلا في مقام الذم، كقول النبي صلى الله عليه وسلم: «الذي يتكلم والإمام يخطب يوم الجمعة كمثل الحمار يحمل أسفارا» (أخرجه أحمد في المسند ٢٠٣٣ وقال الشيخ أحمد شباكر: إسناده حسن)، وقوله: «العائد في هبته كالكلب يقيء ثم يعود في قبيّه»(صحيح البخاري ٢٥٨٩).

رابعا: أن يتضمن تمثيل دور الكافر، أو الفاسق؛ بمعنى أن يكون أحد القائمين بأدوار هذه التمثيلية يمثل دُور الكافر، أو دُور الفاسق؛ لأنه يخشي أن يؤثر ذلك على قلبه: أن بتذكر يوماً من الدهر أنه قام بدور الكافر، فيؤتر على قلبه، ويدخل عليه الشيطان من هذه الناحية؛ لكن لو فعل هل يكون كافرا؟

الجواب: لا يكون كافرا؛ لأن هذا الرجل لا ينسب الكفر إلى نفسه؛ بل صور نفسه صورة من ينسبه إلى نفسه، كمن قام بتمثيل رحل طلق زوجته؛ فإن زوجة الممثل لا تطلق؛ لأنه لم ينسب الطلاق إلى نفسه؛ بل إلى غيره.

وقد ظن بعض الناس أنه إذا قام بدور اولا: أن يكون فيه قيام رجل بدور امرأة، الكافر فإنه يكفر، ويخرج من الإسلام، وبحب

عليه أن يجدد إسلامه، واستدل بالقرآن، وكلام أهل العلم؛ أما القرآن فاستدل بقوله تعالى: 

« وَلَى سَالْتُهُمْ لِيَقُولُ إِنَّمَا كُنَّا غَوْضُ وَنَلْمَبُ 
فَلْ أَإِلَّهِ وَهَ إِنْكِهُ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ يَسْتَهْرِوْوَ فَلَ 
لَا تَعْنَذِرُوا فَدْ كُفْرُمُ بَعْدَ إِيمَنِكُ » [التوبة: ٦٥، لا تَعْنَذِرُوا فَدْ كُفْرُمُ بَعْدَ إِيمَنِكُ » [التوبة: ٦٥، ٢٦]: وهؤلاء القوم يدعون أنهم يخوضون، ويعبون؛ يعني: على سبيل التسلية ليقطعوا بها عناء الطريق؛ ويقول أهل العلم: إن من أتى بكلمة الكفر – ولو مازحاً – فإنه يكفر؛ قالوا: وهذا الرجل مازح ليس جادًا؛

فالجواب أن نقول: إن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ثلاث جدّهن جدّ وهزلهن جد: النكاح، والطلاق، والرجعة (سنن أبي داود ١٣٨٤ وصححه الألباني): فلو قال الرجل لزوجته: أنت طالق يمزح عليها فإنها تطلق؛ فهل تقولون: إذا قام الممثل بدور رجل طلق امرأته فإنها تطلق امرأته؟ سيقولون: لا؛ وكلنا يقول: لا؛ والفرق ظاهر؛ لأن المازح يضيف الفعل إلى نفسه، والممثل يضيفه إلى غيره؛ ولهذا لا تطلق زوجته لو قام بدور تمثيل المطلق؛ ولا يكفر لو قام بدوره تمثيل الكافر؛ لكن أرى أنه لا يجوز من ناحية أخرى؛ وهي أنه لعله يتأثر قلبه في المستقبل، حيث يتذكر أنه كان يوما من الدهر يمثل دور الكافر؛ ثم إنه ربما يعَيّر به فيقال مثلا: أبن أبو حهل؟! إذا قام بدوره.

ويمكن أن نأتي بدليل على جواز التمثيل؛ وذلك في قصة الثلاثة من بني إسرائيل: الأقرع، والأعمى، والأبرص؛ فالملك أتى الأبرص، والأقرع، والأعمى، وسألهم ماذا يريدون؛ كل ذكر أمنيته؛ فأعطاه الله سبحانه وتعالى أمنيته؛ ثم عاد إليهم الملك مرة أخرى؛ عاد إلى الأبرص بصورته، وهيئته – يعني أبرص فقيراً – وقال له: «إني رجل فقير، وابن سبيل قد انقطعت بي الحبال في سفري؛ فلا بلاغ لي اليوم إلا بالله ثم بك»(صحيح مسلم ٢٩٦٤)؛ فالملك يمثل دور رجل فقير – وهو ليس بفقير اوأبرص – وليس بأبرص – وكذلك بالنسبة للأقرع، والأعمى؛ فبعض العلماء استدل بهذا الحديث على جواز التمثيل.

فعليه نقول إذا كان التمثيل لا يشتمل على شيء محرم من الأمثلة التي ذكرناها، أو غيرها، فإنه لا باس به، وليس من الكذب في شيء؛ لأن الكذب يضيف الإنسان الأمر

إلى نفسه، فيأتي إليك يقرع الباب؛ تقول: من ويقول: أنا زيد – وليس هو بزيد؛ فهذا كاذب كن يأتي إنسان يقول: أنا أمثل دور فلان، ويعرف الناس أنه ليس فلاناً؛ فليس بكذب كنه إذا نسب القول إلى شخص معين فهذا يحتاج إلى ثبوت هذا القول عن هذا الشخص المعين؛ أما إذا حكى قصة رجل بوصفه – لا بعينه – فليس بكذب. وهذا رأي شيخنا العلامة ابن عثيمين رحمه الله. (تفسير القرآن لابن عثيمين رحمه الله.)

٣ - ومن فوائد الآية: أن الله سبحانه وتعالى يبين لعباده الآيات الشرعية، والكونية؛ كلها مبينة في كتابه سبحانه وتعالى أتم بيان.

 ٤ - ومنها: الحث على التفكر، وأنه غاية مقصودة؛ لقوله تعالى: «لعلكم تتفكرون»؛ فالإنسان مأمور بالتفكر في الأيات الكونية، والشرعية؛ لأن التفكر يؤدي إلى نتائج طبية؛ لكن هذا فيما يمكن الوصول إليه بالتفكر فيه؛ أما ما لا يمكن الوصول إليه بالتفكر فيه فإن التفكر فيه ضياع وقت، وربما يوصل إلى محظور، مثل التفكر في كيفية صفات الله عز وجل: هذا لا يجوز؛ لأنك لن تصل إلى نتيحة؛ ولهذا جاء في الأثر: «تفكروا في أيات الله ولا تفكروا في ذات الله»(أخرجه الطبراني في الأوسط ٦٣١٩ وفي سنده ضعف)؛ لأن هذا أمر لا يمكن الوصول إليه؛ وغاية لا تمكن الإحاطة بها، كما قال تعالى: « لا تُدْركُهُ ٱلْأَبْصَدُرُ وَهُوَ يُدُرِكُ ٱلْأَبْصَدَرِ » [الأنعام: ١٠٣]؛ فلا بحوز لأحد أن يتفكر في كيفية استواء الله عز وجل على العرش؛ بل يجب الكف عنه؛ لأنه سيؤدى إلى نتيجة سيئة؛ إما إلى التكييف، أو التمثيل، أو التعطيل - ولا بد؛ وأما التفكر في معانى أسماء الله فمطلوب؛ لأن المعنى كما قال الإمام مالك - رحمه الله - لما سئل: «ٱلرَّحْنُنُ عَلَى ٱلْصَرْشَ ٱسْتَوَىٰ » [طه: ٥]: كيف استوى؟ قال: الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة.

والفوائد السابقة مستفادة من كلام الشيخ ابن عثيمين في تفسير الأية (تفسير القرآن لابن عثيمين ٣٣٢/٣).

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى

## الريق على المعطفوية والسنخ المعطفوية



#### د.أحمد فريد

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وأله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فإن مما ينبغي أن يتربى عليه الشباب المسلم الذي يهدف إلى إقامة المجتمع المسلم، وإعادة الخلافة على منهاج النبوية والسنن المصطفوية"، وهذه الآداب كثيرة، منها ما ذكرناه في العدد الماضي، ونكمل بعض هذه الآداب، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

٧- أداب اللسان:

قال تعالى: «مَّا بِلْفِظُ مِن فَلِي إِلَّا لَدَيْدٍ رَفِيْ عَيَدٌ» [ق: ١٨]. وقال النبي صلى الله عليه وسلم: "ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت". [البخاري (٢٠١٨)، ومسلم (٤٧، ٤٨)].

وقال صلى الله عليه وسلم: "إن العبد ليتكلم بالكلمة ما يتبين فيها يزل بها في النار أبعد ما بين المشرق والمغرب". [البخاري (٦٤٧٧)].

قال النووي: "في الحديث حثُ على حفظ اللسان، فينبغي لمن أراد أن ينطق أن يتدبر ما يقول قبل أن ينطق، فإن ظهرت فيه مصلحة تكلم، وإلا أمسك". [شرح النووي على صحيح مسلم (١١٧/١٨)].

وعن الحسن البصري قال: "كانوا يقولون: إن لسان المؤمن من وراء قلبه، فإذا أراد أن يتكلم بشيء تدبره بقلبه ثم أمضاه، وإن لسان المنافق أمام قلبه، فإذا هم بشيء أمضاه بلسانه ولم بتدبر بقلبه".

وأفات اللسان كثيرة خطيرة، منها الكلام فيما لا يعني، وفضول الكلام، والغيبة والنميمة، وكلام ذي الوجهين، والمدح، والقذف، وشهادة الزور، والكذب، والقول على الله بغير علم، وإن من أهون أفات اللسان خطراً الكلام فيما لا يعني، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "من حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه" [رواه أحمد (١٧٣٩) والترمذي (٢٣١٧، وصححه الألباني في "مشكاة المصابيح" (٤٨٣٩)].

وقال سهل بن عبدالله: "من تكلم فيما لا يعنيه حُرِمَ الصدق".

وقال الحسن: "من علامة إعراض الله تعالى عن العبد أن يجعل شغله فيما لا يعنيه. فكيف بالغيبة والنميمة وقول الزور وغير ذلك؟! نسأل الله السلامة والعافية".

#### ٨- آداب الخلطة:

من أضر الأشياء على قلوب المؤمنين: مخالطة أهل المعاصي والشهوات؛ فإنها توجب تشتت القلب وهمّه وغمّه وضعفه، وهل كان أضرَ على عم النبي صلى الله عليه وسلم أبى طالب عند وفاته من قرناء السوء؟! لم يزالوا به حتى حالوا بينه وبين كلمة لو قالها لأوجبت له السعادة الأبدية.

والضابط النافع في أمر المخالطة أن يخالط الناس في الطاعات، وأن يخالفهم في المعاصي وفضول المباحات. وإن دعت الحاجة إلى المخالطة في فضول المباحات، فليستعن بالله عز وجل ويؤثر فيهم من الخير ما أمكنه، فإن أعجزته المقادير عن ذلك فليسل الخير ما أمكنه، فإن أعجزته المقادير عن ذلك فليسل قلبه من بينهم كسل الشعرة من العجين، وليكن فيهم حاضرا غائباً قريباً بعيداً، نائماً يقظان، ينظر إليهم ولا يبصر، يسمع كلامهم ولا يعيه؛ لأنه قد أخذ قلبه من أصعب هذا وأشقه على النفوس! وإنه ليسير على من يسره عليه. وكل مخالطة ومحبة وخلة في غير طاعة الله عز وجل ومحبته تنقلب يوم القيامة إلى عداوة ومشاقة، قال تعالى: « ٱلأَخِلَاءُ يُومَينِ النخوف عَدُولُ اللهُ المُنَقِنِينِ الزخرف: ١٧]

وقال إَبراهيم الخليل لقومه: «وَقَالَ إِنَمَا الْغَلَدُ مُن وَقَالٌ إِنَمَا الْغَلَدُ مُن وَقَالٌ إِنَمَا الْغَلَدُ مُن دُون اللهِ أَوْلَنَا مُودَة بَينِكُمْ فِي الْحَيْوَةِ الدُّنِكَ أَثْمُ يَوْمَ الْقِيمَة وَيَكُمُ فِي الْحَيْوَةِ الدُّنِكُمُ فَي الْحَيْوَة الدُّنكُ مُنْ الْقَالُ وَمَا لَحَكُم مِن وَيَلْعَرَث بَعْضُحَم بَعْضَا وَمَأْوَلُكُمُ النَّالُ وَمَا لَكُمْ مِن نَصِرِين » [العنكبوت: ٢٥٥]

٩- أداب الذكر:

قال تعالى: « ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَنَظْمَ إِنَّ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ٱلَّا

بِنِكِ اللَّهِ تَطْمَعِنُّ ٱلْقُلُوبُ » [الرعد: ٢٨]، وقال تبارك وتعالى: «فَاذَرُّرُونِ ٱذَكُرُمُ وَاشْكُرُواً لِى وَلَا تَكَفُرُونِ » [البقرة: ١٥٢].

وقال صلى الله عليه وسلم: "مثل الذي يذكر ربه والذي لا يذكر كمثل الحي والميت" [صحيح البخاري ٢٤٠٧].

فمن أداب الذكر: الإخلاص، وحضور القلب، وتواطؤ القلب وتواطؤ القلب والإكثار منه؛ لقول الله تعالى: «يَتَأَيُّهُا اللهِ عَالَى: «يَتَأَيُّهُا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَالَى: «يَتَأَيُّهُا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ واللهِ واللهِ واللهوارة، والتطيب، والسقبال القبلة.

ومن ذلك: التأدب مع الله عز وجل، واستحضار عظمته.

قال تعالى: «وَأَذَكُر رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعا وَخِيفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِن ٱلْفَوْلِ بِٱلْفُنُو وَٱلْأَصَالِ وَلَا تَكُن مِن ٱلْفَوْلِ بِٱلْفُنُو وَٱلْأَصَالِ وَلَا تَكُن مِن ٱلْفَوْلِينَ » [الأعراف: ٢٠٥].

قال شيخ الإسلام: "لما ذكر الله، ذكر الخوف؛ لأن الخوف مطلوب عند الذكر". [باختصار من "الآداب النبوية التربوية" لصالح بن على أبو عراد (ص: ٣٧) ط. مكتبة أبها].

ومن ذلك: "قطع الذكر لرد السلام، وتشميت العاطس، وعند سماع المؤذن".

ومن ذلك: استعمال أصابع اليد في عد الذكر؛ لأن الصحابة كانوا يسبحون بأصابعهم.

ومن آداب الذكر: اتخاذ القدوة الصالحة المؤمنة المذاكرة لله سبحانه وتعالى قال عز من قائل: «وَأَصِرْ نَفْسَكَ مَع الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَهُم بِالْفَدُوة وَالْمَثِي بُرِيدُونَ وَجَهَةٌ وَلا تَعَدُّ عَيْنَاكُ عَنْهُم رُبِيدُ زِينَة الْحَوْق الْمُسْتَى اللّبِينَا وَلا نُفِلَا مَنْ أَغْفَلنَا قَلْبُهُ عَيْنَاكُ عَنْهُم رُبُولُ زِينَة الْحَوْق اللّبَيْنَا وَلا نُفِلًا مِنْ أَغْفَلنَا قَلْبُهُ عَيْنَاكُ عَنْهُم رُبُولُ وَكُاللّهُ وَكُلّا أَمْرُهُ وَكُللّا اللّه وَمُللّا » [الكهف:٢٨]. وهذا أدب تربوي يقتضي اتخاذ فَوْطًا » [الكهف:٢٨]. وهذا أدب تربوي يقتضي اتخاذ القدوة الصالحة الحسنة من الذين يذكرون الله عز وجل، ويعينون على ذكره وما يذكرون المسلم بمولاه.

وقالوا عن أيوب بن تميم السختياني -المحدث المشهور التابعي سيد شباب أهل البصرة-: "إنه كان إذا خرج إلى السوق، ورأه الناس، سبّحوا وحمدوا وذكروا الله؛ لأن رؤيته تذكّر بالله عز وجل".

ليسوا كقوم إذا لاقيتهم عرضا

اهدوك من نورهم ما يُتحف الساري تروى وتشبع من سيماء طلعتهم

بوصفهم ذكروك الواحد الباري واذا والجليس السعيد من إذا ذكرت الله أعانك، وإذا

نسيت ذكرك، وليس كالمفلس الذي إذا ذكرت الله لم يعنك، وإذا سهوت لم يذكرك. [المصدر السابق (ص: ٣٨)].

#### ١٠- أداب الطعام:

- فمن أداب الطعام والشيراب: استحضار نية التقوي على طاعة الله عز وجل.
- ومن الآداب أن يختار الحلال الطيب من المطاعم والمشارب، قال تعالى: «يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ وَامْتُوا كُوا مِن طَيِّبَتِ مَا رَزُقَتُكُمُ وَٱشْكُرُوا بِلَهِ إِن كُنتُمْ إِنَّاهُ مَشَبُدُونَ» والمقرة: ١٧٧].
  - ومن أداب الطعام غسل اليدين قبله.
- ومن ذلك التسمية في أوله، والأكل باليمين، والأكل باليمين، والأكل مما يليه، كما في حديث ابن عباس رضي الله عنه: "يَا غُلامُ سَمَّ اللَّه، وَكُل بِيَمِينِك، وَكُل مِمَّا يَلِيكَ" [رواه البخاري (٥٣٧٦)، ومسلم (٢٠٢٢)].
- ومن ذلك الاجتماع على الطعام لتأليف القلوب، وحصول البركة؛ فقد كان ابن عمر رضي الله عنهما إذا حضر له الطعام قال: "التمسوا بعض المساكين والفقراء، فلن آكل وحدى".
  - ومن ذلك أن يبدأ بذكر الطعام.
- ومن ذلك التواضع في الجلوس؛ لقوله صلى الله عليه وسلم" لا أكل متكثاً". [رواه البخاري (٣٩٨ه)].
- ومنه الأكل بثلاثة أصابع ولعقها بعد الأكل. فعن كعب بن مالك قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يأكل بثلاثة أصابع ويلعق يده قبل أن يمسحها. [رواه مسلم ٢٠٣٢].
- ومن ذلك عدم النفخ في الطعام الحار، وألا يؤكل حتى يبرد، وإذا سقطت منه لقمة أماط عنها الأذى وأكلها، ولا يدعها للشيطان. ف عن جابر قال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم (إذا وقعت لقمة أحدكم فليأخذها فليمطما كان بها من أذى وليأكلها ولا يدعها للشيطان ولا يمسح يده بالمنديل حتى يلعق أصابعه فإنه لا يدري في أي طعامه البركة) يصحيح مسلم: ٢٠٣٣].
- ومن ذلك عدم الإكثار من الطعام، قال النبي صلى الله عليه وسلم" الْمُؤْمنُ يَأْكُلُ في معًى وَاحِد وَالْكَافِرُ يَأْكُلُ في معًى وَاحِد وَالْكَافِرُ يَأْكُلُ في سَبْعَة أَمْعَاءٍ" [رواء البخاري (٣٩٣٠)، ومسلم (٢٠٦٠)].

قال بعض السلف: "إذا امتلأت المعدة نامت الفكرة، وخرست الحكمة، وقعدت الأعضاء عن العبادة".

- ومن ذلك عدم ذمّ الطعام أو عيبه. عن أبي شريرة رضى الله عنه قال: "قال: ما عاب النبي صلى الله

عليه وسلم طعاماً قط، إن اشتهاه أكله، وإن كرهه تركه [رواه البخاري: (٥٤٠٩)، ومسلم (٢٠٦٤)]. ومن ذلك حمد الله تعالى بعد الطعام والشراب، لما رواه مسلم عنه صلى الله عليه وسلم "إن الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها، أو يشرب الشربة فيحمده عليها أو يشرب الشربة فيحمده عليها [رواه مسلم (٢٠٥٥)].

- ومن ذلك أن يدعو لمن أكل عنده بدعاء رسول الله صلى الله عليه وسلم: "اللهم أطعم من أطعمني واسق من سقاني" [صحيح مسلم ١٢٨/٦].

- وهناك آداب ليس هناك أدلة من الكتاب والسنة بخصوصها، ولكنها توافق روح الشريعة، والعرف العام هو الذي يُعتبر به في مثل هذه المواطن؛ فمن ذلك أن يأكل بلا تكلف، وألا ينظر إلى رفاقه بعين المراقبة؛ فإن ذلك يخجلهم، وألا يفعل ما يستقذره الناس في الغالب: كنفض اليد في الإناء، والأكل والفم مملوء بالطعام، وكذا الكلام وفي فمه طعام، أو مجرد فتح فمه، وغير ذلك من الآداب التي تناسب الذوق السليم.

١١- آداب النوم:

- ومن آداب النوم أن ينام على نية صالحة، كما قال معاذ: "إني لأحتسب نومتي كما أحتسب قومتي". - ومن ذلك أن ينام مبكراً؛ حتى يستطيع قيام الليل ويستقبل صلاة الفجر وأذكار الصباح بنشاط، وقد نهي عن السمر بعد العشاء إلاللعلم النافع، أو تأنيس الرجل زوجته، أو التشاور في مصالح المسلمين، وكان عمر رضي الله عنه يعلو بالدرة من يسمر بعد صلاة العشاء، ويقول: "اسمر أول الليل، ومن أخره".

- ومن ذلك أن يحاسب العبد نفسه قبل النوم على ما قاله وفعله في نهاره؛ فإن وقف على ذنب تاب منه، فينام ويصبح على توبة، قال بعض السلف: "من لم يتب كل صباح ومساء كان من الظالمين"، قال الله عز وجل: «وَمَنْ لَمْ يَتُبْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظّالمُونَ» [الحجرات:١].

- ومن ذلك ألا يبيت إلا ووصيته عند رأسه، إذا كان لديه ما يستحق الوصية، عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم "ما حق امرئ مسلم يبيت ليلتين وله ما يوصي فيه، إلا ووصيته مكتوبة عنده". [رواه البخاري (۲۷۲۸)، ومسلم (۱٦۲۷)].

 ومن ذلك عدم التكلف في الفراش، أو المبالغة في نعومته؛ فإن ذلك أقرب للتقوى وهدي للصالحين، وأدعى إلى التوفيق لقيام الليل.

- ومن ذلك نفض الفراش قبل النوم للتأكد من

خلوه من الهوام والحشرات، ولما ورد عن أبى هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "إذا أوى أحدكم إلى فراشه فلينفض فراشه بداخلة إزاره؛ فإنه لا يدري ما خلفه عليه". [رواه البخارى (٥٦٢٤)].

- ومن ذلك أن ينام العبد على طهارة؛ ففي "صحيح ابن حبان" من حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: رسول الله صلى الله عليه وسلم" من بات طاهراً، بات في شعاره ملك، فلا يستيقظ إلا قال الملك: اللهم اغفر لعبدك فلان فإنه بات طاهراً". [صحيح ابن حبان ١٠٥١ وقال الأرناءوط: إسناده حسن]. والشعار: ما يلى البدن من ثياب.

- ومن ذلك أن ينظَف فمه بالسواك أو الفرشاة والمعجون.

- ومن ذلك أن ينام على شقه الأيمن، ويستقبل بوجهه القبلة، ويضع راحة اليد اليمني تحت الخد الأيمن. فعَنْ الْبَرَاء بْن عَارِب قالَ كَانَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم إِذَا أَوَى إِلَى فَرَاشِه نَامَ عَلَى شَقِّه الأَيْمَن ثُمَّ قَالَ اللَّهُمُ أَسْلَمْتُ نَفْسي إلِيْكَ وَوَجَهْتُ وَجْهِي إليْكَ وَفَوْضتُ أَمْري إليْكَ وَأَلْجَأْتُ فَلَيْ إليْكَ وَفَوْضتُ أَمْري إليْكَ وَأَلْجَأْتُ فَلَيْكَ الله مَلْجَا وَلا مَنْجَا مِنْكَ إلا إليْكَ آمْري إليْكَ وَأَلْجَأْتُ إلا إليْكَ آمَنْتُ بِكتَابِكَ الَّذِي أَنْزَلْتَ وَبَنْبِيكَ الذِي أَرْسَلْتَ وَبَنْبِيكَ الذِي أَرْسَلَتْ وَبَنْبِيكَ الذِي أَنْزَلْتَ وَبَنْبِيكَ الذِي أَنْزَلْتَ وَبَنْبِيكَ الذِي أَنْزَلْتَ وَبَنْبِيكَ الذِي أَنْ الله عَلَي الله عَلَي الفُورُة أَرْسَلُمْ مَاتَ تَحْتَ لَلْلَتِه مَاتَ عَلَي الفُورُة مَنْ أَنْ مَرْحَمُوتَ تَقُولُ تَرْهَبُ خَيْرٌ مِنْ أَنْ تَرْحَم.

- ومن ذلك أن يتلو أذكار النوم الثابتة عن النبي صلى الله عليه وسلم؛ التي منها قوله صلى الله عليه وسلم: "باسمك ربى وضعت جنبي وبك أرفعه، إن أمسكت نفسي فارحمها، وإن أرسلتها فاحفظها بما تحفظ به عبادك الصالحين" [رواه أبو داود ٢٠٥٥ وصححه الألباني].

- ومن ذلك ما رواه حذيفة رضي الله عنه قال: كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا أوى إلى فراشه قال: "باسمك اللهم أموت وأحيى" [رواه البخاري: ٢٣٢٠)، ومسلم (٢٧١٤)].

- وكذا يتلو أذكار الأستيقاظ من النوم، كما في حديث البخاري: كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا استيقظ من نومه قال: "الحمد لله الذي أحياناً بعد ما أماتنا وإليه النشورُ" [رواه البخاري: (٣٦٨، ٧٣٩٣)، ومسلم (٢٧١٤)]. وللحديث بقية إن شاء الله، و الحمد لله رب العالمين.





# فضل العلم وواجبنا نحو العلماء

الحمد لله رافع أهلِ العلم درجات، والمفضل ذوي العلم في الحياة والممات، وأصلي وأسلم على سيد الدعاة وإمام الأنبياء وعلى آله وأصحابه ومن استن بسنته واهتدى بهداه، أما بعد:

## فالعلم منة يمن الله به على من شاء من عباده.

قال الله تعالى عن نبيه يوسف عليه السلام: «وَلَيَّا بِلُغُ أَشُدُهُۥ ءَاتَيْتُهُ حُكُمًا وَعِلْمًا » [يوسف: ٢٢]، وقال تعالى عَن كليمه موسى عليه السلام: سُرِلْمًا بِلَغُ أَشُدُّهُ وَأُسْتُوكَيْ مَانِينَهُ حُكَّمًا وَعَلَمًا » [القصيص: ١٤]، وقال تعالى عن داود وسليمان عليهما السلام: «وَلَقَدْ ءَانْيِنَا دَاوُرِدُ وَسُلِيدَنَ عِلْمَا وَقَالًا ٱلْحَمْدُ يِلِّهِ ٱلَّذِي فَضَّلَنَا عَلَى كَثِيرِ فِنْ عِبَادِهِ ٱلْمُؤْمِنِينَ » [الفمل: ١٥]، فخصّ العلم بالذكر مع أنه أتاهما مالا وملكًا، وَكُلًّا ءَانْيِنا حُكُمًا وَعِلْماً » [الأنبياء: ٧٩]، وذكر سيحانه أنهما قالا: أَلْخَدُ شِهِ » [المؤمنون: ٢٨]؛ لاعتقادهما أنهما بالعلم فضلا على كثير من عباده المؤمنين، وامتن سبحانه على نبينا محمد صلى الله عليه وسلم: وَأَنْزُلُ اللَّهُ عَلَيْكَ ٱلْكِئْبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَاكَ فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا » [النساء: ١١٣]، فمن أورثه الله علم الكتاب والسنة فقد اصطفاه، قال صلى الله عليه وسلم: «من يرد الله به خيرًا يفقهه في الدين» رواه البخاري.

إذن فالعلماء وارثو علم الرسالة؛ بهم قام الكتاب وبه قاموا، وهم مثال الاستقامة، بالعلم عاملون، وعلى الحق سائرون، يهدون بالحق وبه يعدلون، مصابيح خطاهم تعيش الأمم على هدى وبصيرة من أمرها بعيدًا عن البدع والخرافات ودروب الجهل والضلال بعيدًا عن البدع والخرافات ودروب الجهل والضلال استشهد الله بهم دون غيرهم من البشر على أَجَلُ مشهود به واعظمه: «شَهِدُ آتُهُ أَنَّهُ لاَ إِنَّهُ إِلَّا هُوْ وَٱلْمَتَهِكُهُ مُسْهود به واعظمه: «شَهِدُ آتُهُ أَنَّهُ لاَ إِنَّهُ إِلَّا هُو وَٱلْمَتِكِمُ الله عمران: ١٨].

وأخبر سيحانه أنهم أهل خشيته: إِنَّمَا يَخْنَى أَلَهُ مِنْ عَالِهِ ٱلْمُلْكُونُ » [فاطر: ١٨]، وأمر سبحانه رسوله صلى الله عليه وسلم أن يستشهد بهم على رسالته، وَبَقُولُ اللّهِ عَلَيْهِ وَمَنْ عِنْدُهُ عِلْمُ الْكِنْبِ » [الرعد: ٤٣]، واستشهد بهم سبحانه على صحة ما أنزل على رسوله صلى الله عليه وسلم: «أَنْفَيْرُ أَنَّهِ أَبْتَنِي مُكَا وَهُو اللّهِ عَلَيْهُ وَاللّهِ مُنْفَلًا وَهُو اللّهِ عَلَيْهُ وَاللّهِ مُنْفَلًا وَهُو اللّهِ مُنْفَلًا وَهُو اللّهِ عَلَيْهُ وَاللّهِ مُنْفَلًا وَهُو اللّهِ مُنْفَلًا وَهُو اللّهِ عَلَيْهُ وَاللّهِ مُنْفَلًا وَهُو اللّهِ مُنْفَلًا وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ الْكِنْبُ مُنْفَلًا وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

# عبده أحمد الأقرع

لَّرْبَابُ الْسُطِلُوتِ » [العنكبوت: ٨٤، ٤٩]، ونفى سبحانه التسوية بين العالمين والجاهلين، فقال تعالى: وَلَم مَلْ مَلْ مَسْوَى النّبِينَ عِلَيْنَ وَالْبَيْنَ لَا يَعْلَمُونَ » [الزمر: ٩]، وأمر تعالى نبيه صلى الله عليه وسلم أن يكتفي بشهادة أهل العلم ولا يعبا بالجاهلين، فقال تعالى: ﴿وَمُوانًا وَمُنَّهُ لِيُقَرَّهُمْ عَلَى النَّبِينَ أُونُوا الْبِهُم مِن مُلِهِ وَلَا يَسْلَى عَيْمٍ عَرُونَ لِلْأَدْفَانِ سُجَدًا إِنَّ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ على من القرآن ما خصّهم ما خصَ اللهُ العلماء في شيء من القرآن ما خصّهم على من والدين آمنوا واتوا العلم على الذين آمنوا ولم يؤتوا العلم. [الدين آمنوا واتوا العلم على الذين آمنوا ولم يؤتوا العلم. [الدين آمنوا واتوا العلم على الذين آمنوا ولم يؤتوا العلم. [الدين آمنوا واتوا العلم.]

ودعا الله الناس إلى سؤالهم فيما يجد من مسائل وقضايا، فإجابتهم تزيل الشبهات، قال الله تعالى: وقضايا، فإجابتهم تزيل الشبهات، قال الله تعالى: فَتَنَوُّا أَمْلُ اللهِ كُلِّ إِن ثُمْتُمْ لَا الله تعالى: سبحانه أنهم المنتفعون بضرب الأمثال، قال الله تعالى: «وَغِلْكَ ٱلْأَمْتُلُ نَصْرِيُهَا لِلنَّالِيُّ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا ٱلْمَكْلِمُونَ » وَفِل الله يعضُ السلف إذا مرَّ بمثلٍ لا العنكبوت: ٤٣]، لذا كان بعضُ السلف إذا مرَّ بمثلٍ لا يفهمه يبكي ويقول: لست من العالمين.

وأخبر سبحانه أن العلماء سيشهدون للأنبياء على أممهم يوم القيامة، فقال تعالى: «وَكَنَاكِ جَمَعْتُكُمْ أُمّةً وَمَمُنا لِنَكُونُوا شَهِدَاءً عَلَى النَّاسِ وَيَكُونُ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ أَمَةً وَسَمًا لِنَكُونُوا شَهِدَةً عَلَى النَّاسِ وَيَكُونُ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ مَنَ العام المخصوص، لأن الجاهل شهادته مردودة، من العام المخصوص، لأن الجاهل شهادته مردودة، «باب: وكذلك جعلناكم أمة وسطًا، وما أمر النبيُّ صلى الله عليه وسلم بلزوم الجماعة، وهم أهل العلم، وقد مدح رسول الله صلى الله عليه وسلم أهل العلم، فقال صلى الله عليه وسلم أهل العلم، فقال صلى الله عليه وسلم: «وإن العالم ليستغفر له نفي السماوات ومن في الأرض حتى الحيتان في الماء، وفضلُ العالم على العابد كفضل القمر على سائر الكواكب، وإن العلماء ورثة الأنبياء، وإن الأنبياء لم يورثوا دينارًا ولا درهمًا إنما ورثوا العلم، فمن أخذه أخذ بحظ وافر». [متفق عليه].

#### علامة هلاك الناس؛

وقد وصبى رسول الله صلى الله عليه وسلم باغتنام

حياة العلماء، وأخذ العلم عنهم قبل أن يموتوا، فقال صلى الله عليه وسلم: «إن الله لا يقبض العلم انتزاعًا ينتزعه من الناس، ولكن يقبض العلم بقبض العلماء حتى إذا لم يُبق عالمًا، اتخذ الناس رؤوسًا جُهَّالاً، فَسُئلوا، فَافتوا بغير علم، فضلوا وأضلوا». [متفق عليه].

وقد قيل لسعيد بن جبير: ما علامة هلاك الناس؟ قال: إذا هلك علماؤهم.

## مصيبة الطعن في العلماء:

ومع هذا الثناء من الله ورسوله صلى الله عليه وسلم على أولي العلم فإنهم لم يسلموا من أقو ام يحطون من أقدارهم ويجترئون على مقامهم وينزعون من مهابتهم، يطعنون في أعمالهم وجهودهم، ويشككون في قدراتهم وكفاءاتهم، ويبلبلون على العامة، يوزعون الاتهامات، ويتبعون المعايب، والأشد من ذلك والأنكى اتهام النيات، والحكم على المقاصد، والتطاول على السرائر التي لا يعلمها إلا الله، ولا شك أن هذا ضرر على الدين، فالطعن في العلماء ليس طعنا في شخوصهم، إنما طعن في العلم الذين يحملونه، وبالتالي طعن في الاسلام.

فاحذروا- إخواني- كل الجذر من التطاول على علماء الأمة، فالتجريخ بغير حق لا يجوز، ورفض الدليل محرمٌ لا يسوغ، والمنهج الحق الأخذ بالدليل مع وافر الحرمة والتقدير لأئمة العلم والدين، ومن كانت له نادرة ينبغي أن تدفن في بحر علمه، وتنسى في جانب عظيم فضله، فالعصمة غير مضمونة لأي عالم، ولكن المضمون لهم- إن شاء الله- الأجر على اجتهادهم-أصابوا أو أخطأوا.

قال الحافظ الذهبي رحمه الله: لو أنا كلما أخطأ إمامً في اجتهاد في آحاد المسائل خطأ مغفورًا له، قمنا عليه، وبدُّعناه وهجرناه، لما سلم معنا لا ابنُ نصر ولا ابن منده، ولا من هو أكبر منهما، والله هو هادي الخلق إلى الحق، وهو أرحم الراحمين، ونعوذ بالله من الهوى و الفظاظة. اه.

احذروا التطاول على مناهج الأئمة، وعلماء الأمة، أو التهوين من فقه السلف، ومن ظفر بخطأ عالم فلا يفرح، ولا يتبع العثرات، ولكن ليصحح الخطأ، ولينبّهه إلى الصواب، يحيط ذلك سياج من الخُلق الفاضل، في لسان عقيف، ونظر متورع وقبل ذلك وبعده هو بحاجة إلى إخلاص القصد لله وحده والتجرد للحق، وليحذر التشهير والتشنيع، والا يظن بهم إلا خيرًا، قال الله تعالى: "لَوُلُو الله عَلْمُ النُّومِينُونَ وَالْمُومِينُونَ وَالْمُومِينُ الْمُعْمِينُ الله وحده والتجرد للحق، وليحذر الناس المناس الخير، يعلمون المناس الخير، يجبُ على الأمة أن تحفظ حقوقهم، وتعرف مكانتهم، وتقدرهم حق قدرهم، وتلتزم الأدب معهم، إنهم العلماء وارثوا علم الرسالة خلفاء النبي

صلى الله عليه وسلم في أمته، المحيون لما مات من سنته، فمعلم الناس الخير يصلي عليه الله وملائكته ويستغفر له كل شيء حتى الحيتان في جوف البحر، والنملة في جحرها، فعليكم إخواني بتبجيل العلماء أهل الفضل والإيمان، قال الإمام الطحاوي رحمه الله: «وعلماء السلف من السابقين ومن بعدهم من التابعين أهل الخير والأثر، وأهل الفقه والنظر، لا يُذكرون إلا بالجميل، ومن ذكرهم بسوء فهو على غير السبيل». [الطحاوية ص٥٥].

وقال الحافظ ابن عساكر: اعلم وفقنا الله وإياكم لمرضاته، وجعلنا ممن يخشاه ويتقيه حق تقاته، أن لحوم العلماء مسمومة، وعادة الله في الانتقام من منتقصيهم معلومة، ومن أطلق لسانه في العلماء بالثلب ابتلاه الله قبل موته بموت القلب. [مقدمة المجموع شرح المهذب].

ومن قبل قال ابن عباس رضي الله عنهما: «من آذى فقيهًا فقد آذى رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومن آذى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقد آذى الله عز وجل».

# إلى دعاة التجريح:

ألا فليتق الله من أشغل نفسه بتجريح العلماء وطلبة العلم والتحذير منهم، فينشغل بالبحث عن عيوبه للتخلص منها بدلا من الاشتغال بعيوب الآخرين، ويحافظ على حسناته فلا يضيق بها ذرعًا، فيوزعها على من ابتلى بتجريحهم والنيل منهم، وهو أحوجُ من غيره إلى تلك الحسنات في «يَوْمُ لا ينفعُ مَالُ ولا ينونَ (١٨) إِلَّامِنْ أَتِّي اللَّهُ وَأَنْ يَشْبَعُلُ سَلِيمِ» [الشيعراء: ٨٩]، وأن يشيغل نفسه بدلا من التجريح والتحذير بتحصيل العلم النافع، والجدّ والاجتهاد فيه ليستفيد ويفيد، وينتفع وينفع، فمن الخير للإنسان أن يشتغل بالعلم تعلمًا وتعليمًا ودعوة وتأليفا، إذا تمكن من ذلك ليكون من أهل البناء، وألا يشغل نفسه يتجريح العلماء وطلبة العلم من أهل السنة، وقطع الطريق الموصلة إلى الاستفادة منهم، فيكون من أهل الهدم، ومثل هذا المشتغل بالتحريح لا بخلف بعده إذا مات علمًا يُنتفع به، ولا يفقدُ الناس بموته عالما ينفعهم، بل بموته يسلمون من شره.

فياً إخواني- العلماء العلماء، أنزلُوهم منازلهم وأجلوهم واحترموهم، قال صلى الله عليه وسلم: «ليس منا من لم يجل كبيرنا ويرحم صغيرنا، ويعرف لعالمنا حقه». [صحبح الجامع: 85٣].

ومن وصايا لقمان: «يا بني جالس العلماء وزاحمهم بركبتيك، فإن الله يحيي القلوب بنور الحكمة، كما يحيى الأرض بوابل المطر».

وأسال الله عز وجل أن يوفق الجميع لما يرضيه وللفقه في الدين والثبات على الحقّ، والاشتغال بما يعني عمًّا لا يغني، إنّه وليٌّ ذلك والقادر عليه. الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده.

وبعد فقد ذكرنا في الحلقة السابقة، أنه ينبغي للمجتهد وهو ينظر في الأدلة الخاصة أن يستحضر كليات الشريعة ومقاصدها العامة، وأن يبني الحكم على هذه وتلك، أي على الأدلة الكلية والأدلة

وبدأنا في تطبيق هذا بأمثلة عملية في كيفية الجمع ما بين دليل خاص والكليات العامة، وأرى أنه ينبغي تكثير الأمثلة التطبيقية حتى يتضح التصور المأمول، ولا نكتفي على التنظير فقط، فالتنظير يؤسس والتطبيق يبني ويجلي المسألة، فالأمر طردي، فكلما ازدادت الأمثلة، كلما اتضحت المسائل التي يراد بحثها. وقد ذكرنا تطبيقين في الحلقة السابقة، ونستأنف البحث:

# التطبيق الثالث؛ حد السرقة:

قال الله تعالى: «والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما جزاء بما كسبا نكالا من الله والله عزيز حكيم» (المائدة: ٣٨)، فهذا نص خاص قطعي الدلالة في إيجاب قطع يد السارق إذا تحققت الشروط في السارق والمسروق، التي ربما تصل إلى العشرين شرطًا. وقد قطع النبي صلى الله عليه وسلم يد المخزومية التي سرقت، كما في حديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها، وهو في الصحيحين.

الافتراض؛

سرق أحدهم لأنه جائع، فلا يجد مالا يشتري به طعاما، أو معه مال، ولكنه لا يجد طعاما يشتريه.

#### المنوى

نستحضر كلية من كليات الشريعة، وهي قاعدة الاضطرار، وهي قاعدة مطردة بالنص والاستقراء، فوردت بنصها في آيات كثيرة، منها: «وقد فَصَّل لكم ما حُرَّم عليكم إلا ما اضطررتم إليه»، وبالاستقراء كنكاح الإماء بسبب العنت، وصلاة من به سلس البول رغم نجاسة البول (مع توضئه لكل صلاة) والكذب إن لم يستطع التعريض – كما لو قصد أحدهم قتل رجل مسلم بغير حق، وهو مختف عنده، فله أن ينفي كونه عنده، ولو حلف على ذلك فإنه لا يأثم، وكذلك إباحة النطق بكلمة الكفر عند الإكراه (فالإكراه نوع من الاضطرار).

وأن نضم إلى ذلك كلية أخرى من الكليات الكبرى للشريعة: وهي حفظ النفس، فهو دُفع دفعاً لأن يسرق مضطرًا للحافظ على نفسه، وهو ذات السبب الذي



أباح الله به أكل الميتة ونحوها للمضطر.

لذا فإن عمر رضي الله عنه لما أوقف حد السرقة في عام الرمادة، فإنه نظر إلى قاعدة الاضطرار في الجوع الذي يدفع صاحبه للسرقة والاضطرار شبهة تمنع الحد عن السارق بل تبيح له السرقة في حدود الضرورة (انظر الموسوعة الفقهية .(Y.0/Y7

كما أخرج عبد الرزاق بسنده عن عمر رضى الله عنه لا يقطع في عذق، ولا عام السنة. (مصنف عبد الرزاق ح ١٨٩٩٠). قال الراوى: سألت أحمد عن هذا الحديث، فقال: العذق: النخلة، وعام السنة: المجاعة، فقلت لأحمد: تقول به؟ فقال: إي لعمري، قلت: إن سرق في مجاعة لا تقطعه؟ فقال: لا، إذا حملته الحاجة على ذلك، والناس في محاعة وشدة.

قال ابن القيم: وقد وافق أحمد على سقوط القطع في المجاعة: الأوزاعي، وهذا محض القياس، ومقتضي قواعد الشرع إذا كانت السنة سنة مجاعة وشدة، غلب على الناس الحاجة والضرورة، فلا يكاد يسلم السارق من ضرورة تدعوه إلى ما يسد به رمقه، ويجب على صاحب المال بذل ذلك له، إما بالثمن أو مجانا، على الخلاف في ذلك، والصحيح وجوب بذله مجانا....

ثم قال ابن القيم: وهذه شبهة قوية تدرأ القطع عن المحتاج وعام المجاعة يكثر فيه المحاويج والمضطرون، ولا يتميز المستغنى منهم والسارق لغير حاجة من غيره (انظر: إعلام الموقعين .(11-11/4

يقول القرطبي: الاضبطرار لا يخلو أن يكون بإكراه من ظالم أو بجوع في مخمصة (تفسير القرطبي ٢/٥/٢).

وقاعدة الاضطرار هنا عمت غالب الناس في عام الرمادة، فأوقف عمر بمقتضاها قطع بد السارق. وأبضا قد استخدم ذات القاعدة عندما خصت أفرادا بأعينهم، ولم تكن عامة، كعام الرمادة. وقد درأ عمر رضى الله عنه الحد عن غلمان لحاطب بن أبى بلتعة لما سرقوا من أجل الجوع. فعن ابن حاطب أن غلمة لحاطب بن أبي بلتعة سرقوا ناقة لرجل من مزينة، فأتى بهم عمر رضى الله عنه فأقروا، فأرسل إلى عبد الرحمن بن حاطب فجاء، فقال له: إن غلمان حاطب سرقوا ناقة رجل من مزينة، وأقروا على أنفسهم، فقال عمر

رضى الله عنه: يا كثير بن الصلت، اذهب فاقطع أيديهم، فلما ولى بهم، ردهم عمر رضى الله عنه، ثم قال: أما والله لولا أنى أعلم أنكم تستعملونهم وتجيعونهم، حتى إن أحدهم لو،أكل ما حرم الله عليه لحل له، لقطعت أيديهم.. (مصنف عبد الرزاق ح ١٨٧٩٩).

فحالة الضرورة التى بنيت عليها قاعدة الاضطرار، تبيح ما حرَّم الله تعالى، فإذا ما ارتفعت رجع المحرم إلى أصله من التحريم. وأوقف بها عمر حد السرقة، فلما ارتفع القحط والجدب عاد عمر رضى الله عنه لاقامة الحد مرة ثانية.

تنبيه للفائدة: الحديث الذي رُوي عن النبي صلى الله عليه وسلم: (لا قطع في زمن مجاعة) لم بصح؛ ففي سنده مجاهيل ومتهم بالكذب، انظر السلسلة الضعيفة ح ١٦٧٣ فلا علاقة للتطييق السابق به.

# التطبيق الرابع؛ صلاة المنفرد خلف الصف؛

عن وابصة بن معبد رضى الله عنه، قال: رأى رسول الله رجلا يصلى خلف الصف وحده، فأمره أن يعيد الصلاة (صحيح سنن الترمذي وأبى داوود وغيرهما).

# الافتراض:

جاء رجل إلى المسجد بعد أن أقيمت الصلاة واصطفت الصفوف، فبحث فلم يجد أي فرجة في الصف، فصلى منفردًا خلف الصف، فما حكم صلاته؟

## المتوى:

اختلف أهل العلم فيمن صلى خلف الصف وحده، فقالت طائفة: صلاته فاسدة على ظاهر الحديث، وهذا قول النخعي وأحمد بن حنبل وإسحاق ين راهويه.... وقال مالك والأوزاعي والشافعي: صلاة المنفرد خلف الإمام حائزة، وهو قول أصحاب الرأي، وتأولوا مراده بالإعادة على معنى الاستحباب دون الإيجاب (معالم السنن للخطابي١/١٨٥).

فقال مالك: لا بأس أن يصلى الرجل خلف الصف وحده، وقد كره أن يجذب إليه رجلا (حديث جذب رجل من الصف ضعيف انظر السلسلة الضعيفة ح ٩٢١)، وقال أبو حنيفة والشافعي وأصحابهما والليث بن سعد والثوري: إن صلى رجل خلف الصف وحده أجزأه، وقال الأوزاعي وأحمد بن حنبل وإسحاق وأكثر أهل الظاهر: لا

ربيع أول ١٤٣٥ هـ

يصلي الرجل خلف الصف وحده، وإن فعل فعليه الإعادة.

قال ابن عبد البر: احتج من لم يجز ذلك بحديث وابصة بن معبد.... ومن أجاز صلاة الرجل خلف الصف وحده احتج بحديث أبي بكرة أنه ركع دون الصف، فلم يأمره رسول الله صلى الله عليه وسلم بالإعادة، وقال له: زادك الله حرصاً ولا تعد (الاستذكار لابن عبد البر ٢١٥/٣- ٣١٦).

يقول الشيخ ابن عثيمين فيمن جاء متاخرًا عن الصلاة ولم يجد مكاناً له في الصف: هذه المسألة لها ثلاثة أوجه: ١- فإما أن يصلي وحده خلف الصف. ٢- وإما أن يجذب أحدًا من الصف فيصلي معه. ٣- وإما أن يتقدم فيصلي إلى جنب الإمام الأيمن، وله وجه رابع وخامس: ٤- أن ينتظر أحدًا يصف إلى جواره، وقد لا يأتي أحد. ٥- أن يدع الصلاة مع الجماعة.

فإذا نظرنا إلى الكليات، فإنه توجد كلية كبرى ومقصد من مقاصد التشريع، وهي رفع الحرج، قال الله تعالى: «وما جعل عليكم في الدين من حرج» وقال الله تعالى: « فَأَنْقُواْ اللَّهُ مَا أَسْتَطْعَتُمْ» (التغابن: ١٦)، فالاختيار أن يصلي خلف الصف وصلاته صحيحة، وأن يحمل الحديث على المتعمد أن يقف خلف الصف مع وجود مكان له فيه. أما حذب أحد من الصف، فالحديث ضعيف كما سيق، والاصطفاف بجوار الإمام لا ينبغي له؛ لأنه لا بد للإمام أن يكون متميزا بمكانه، ثم إذا جاء ثان وثالث حدث اللغط في الصلاة. أما أن يدع الصلاة مع الجماعة، فالجماعة واجدة، والمصافة فيها خلاف بين أهل العلم، هل هي واحية أم مستحبة، ولو قلنا بالوجوب، فمن القواعد المقررة: (إذا تعارض واحبان قدَّمنا أوكدهما، ولا شك أن الأمر بالصلاة في الجماعة أوكد) (انظر فتاوى أركان الإسلام لابن عثيمين صع٧٤- ٢٧٦).

واختار شيخ الإسلام ابن تيمية صحة صلاة المنفرد خلف الصف، إذا لم يجد موقفاً له إلا خلف الصف، فقال: والأظهر صحة صلاته في هذا الموضع؛ لأن جميع واجبات الصلاة تسقط

بالعجز (الفتاوى الكبرى ٣٢٧/٢).

ويرجح هذا ما ورد في أسباب ورود الحديث من رواية علي بن شيبان رضي الله عنه؛ إذ قال: خرجنا حتى قدمنا على النبي صلى الله عليه وسلم فبايعناه وصلينا خلفه، فرأى رجلاً يصلي خلف الصفوف فوقف عليه رسول الله حتى انصرف، فقال: لا صلاة للمنفرد... الحديث: فالحديث قد يشير إلى أن الرجل كان متعمدًا الوقوف خلف الصف؛ لأنه لم يعتذر للنبي صلى الله عليه وسلم بأنه لم يجد مكانا في الصف. والله أعلم (انظر البيان والتعريف في أسباب ورود الحديث الشريف لبرهان الدين الحسيني ورود (٣٢٩/٢)

# التطبيق الخامس: ابن الزنا:

في حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ولد الزنا شر الثلاثة" (صحيح سنن أبي داود وغيره، وفي مسند أحمد وأشار الأرناءوط إلى صحة إسناده ح ٨٠٩٨).

# الافتراض:

وُلد الولد مَن زَنا، ثم نشأ صالحًا، فهل ينطبق عليه الحديث؟

# الفتوى:

هذا الحديث من الأحاديث الشكلة؛ لأن ظاهره أن ولد الزاني والزانية يلحق بهما في الشر، بل هو شر من أبويه؛ لذا فقد اختلفت مسالك العلماء في توجيهه

١- منهم من قيده برواية لأم المؤمنين عائشة رضي الله عنها: أنه شر الثلاثة إذا عمل بعمل أبويه (وهو في المسند ح ٢٤٧٨، وإسناده ضعيف، ورُوي مثله عن ابن عباس رضي الله عنهما عند الطبراني ح ١٠٦٧ وسنده ضعيف أيضًا، انظر المسند بتحقيق الأرناءوط فإنه أشار إلى أنه ضعيف جدًا، وضعفه الألباني في شرحه للحديث ٢٧٢ بالصحيحة).

Y ومنهم من قال: إنه واقعة عين (تخص إنسانًا بعينه لا تتعداه إلى غيره)؛ فقد رُوي عن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها أنها أنكرت على أبي هريرة رضي الله عنه تحديثه بهذا الحديث، وأخبرت أن النبى صلى الله عليه وسلم إنما

# التطبيق السادس: هل مال الأبناء ملك للأباء؟

في حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما: أن رجلا قال يا رسول الله إن لي مالاً وولدًا، وإن أبي يريد أن يجتاح مالي، فقال: أنت ومالك لأبيك. (صحيح سنن ابن ماجه وغيره).

# الافتراض:

الوالد يريد أن يأخذ مال الولد بكامله، فهل يجوز له ذلك عملا بظاهر الحديث؟

# الفتوى:

إن هناك كلية مقررة من كليات الشريعة، وهي أن المالك للمال العاقل البالغ فإنه يتصرف فيه، وليس لأحد التصرف فيه بغير إذنه، فالمال وما يتعلق به من الكليات الخمس المعروفة، فهل الابن مع أبيه استثناء من هذه الكلية؟

فالحديث ليس على ظاهره جمعًا بينه وبين قاعدة التملك، قال ابن حبان: ذكر خبر أوهم من لم يحكم صناعة العلم أن مال الابن يكون للأب... ثم ذكر الحديث، وعقب عليه بقوله: ومعناه أنه صلى الله عليه وسلم زجر عن معاملته أباه بما يعامل به الأجنبي، وأمره ببره والرفق به في القول والفعل معًا، إلى أن يصل إليه ماله، فقال له: أنت ومالك لأبيك، لا أن مال الابن يملكه الأب في حياته عن غير طيب نفس من الابن له (صحيح ابن حبان).

ويرى بعض أهل العلم أن اللام في قوله صلى الله عليه وسلم: لأبيك: هي للإباحة وليست للتمليك، فإن مال الولد له وزكاته عليه وهو موروث عنه. (انظر نيل الأوطار ٢٣٢/٩).

قال الشيخ ابن عثيمين: إن الإنسان إذا كان له مال، فإن لأبيه أن يتبسط بهذا المال، وأن يأخذ منه لكن بشروط: الشرط الأول: أن لا يكون في أخذه ضرر عما لو أخذ على الابن، فإن كان في أخذه ضرر، كما لو أخذ غطاؤه الذي يتغطى به من البرد أو طعامه الذي يدفع به جوعه؛ فإن ذلك لا يجوز للأب.

الشُّرط الثاني: ألا تتعلق به حاجة الابن، كما لو كان للابن سيارة يحتاجها، وليس له ما يشتري أخرى، فليس للأب أخذها.

الشرط الثالث: ألا يأخذ المال من أحد أبنائه ليعطيه لابن آخر.. (فتاوى نور على الدرب بتصرف ٢/٢).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

قصد ذلك إنسانا بعينه، فقد أخرج الطحاوي في مشكل الآثار (٩١٠) بسنده عن عروة قال: بلغ عائشة أن أبا هريرة رضي الله عنه يقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (ولد الزنا شر الثلاثة) فقالت: يرحم الله أبا هريرة...... لم يكن الحديث على هذا: إنما كان رجل يؤذي رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أما إنه مع ما به ولد زنى، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أما إنه مع ما به ولد زنى، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: هو شر الثلاثة. (والحديث ضعيف أشار إلى ضعفه الألباني في الصحيحة في شرحه للحديث ٢٧٢).

٣- حمل الحديث على أن ولد الزنا إذا سار على نهج أبويه فيكون هو شرهم؛ لأنه وُلد من زنا ثم هو يزني، لكن إذا صلح حاله وأتقى الله تعالى، فعندنا كلية من كليات الشريعة نصًا، وهي قوله تعالى: «ولا تزر وازرة وزر أخرى»، واستقراءً من نصوص كثيرة في الشريعة، ومؤيد هذا ما ورد موقوفًا على أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها أنها كانت إذا قيل لها: هو شر الثلاثة (يعني ولد الزنا)؟ عابت ذلك، وقالت: ما عليه من وزر أبويه، قال الله: «ولا تزر وازرة وزر أخرى» (أخرجه عبد الرزاق في المصنف ح ١٣٨٦٠، وسنده صحيح كما قال الأرناءوط).

ويؤيد هذا المعنى، ما ورد عن سفيان في رواية البيهقي أنه قال: يعنى إذا عمل بعمل أبويه (السنن للكبرى ح ١٩٩٩، قال الحاكم: صحيح على شرط مسلم ووافقه الذهبي، وقال الألباني: وهو كما قالا. (انظر الصحيحة ٢٧٧/٢).

وكان أبن عمر رضي الله عنهما إذا سمع هذا الحديث قال: إنه خير الثلاثة. قال الخطابي: فأما قول ابن عمر: أنه خير الثلاثة فإنما وجهه أنه لا إثم له في الذنب الذي باشره والداه، فهو خير منهما ببراءته من ذنبهما (معالم السنن ١٨/٨). وقال ابن عباس: لو كان شر الثلاثة، ما استوفى بأمه أن ترجم حتى تضعه (يشير إلى الغامدية التي لم يقم النبي صلى الله عليه وسلم الحد حتى وضعت حملها وأرضعته وفطمته، ثم دفعه إلى رجل من المسلمين وأمر بها فَحُدّت) (الاستذكار لابن عدد البر ١٨٤٨).

# بأبالفقه

# صفة صلاة النبي صلى الله عليه وسلم

الحلقة الأولى

قراءة السورة بعد الفاتحة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، وآله وصحبه أجمعين، وبعدُ: سنبدا في هذا العدد- إن شاء الله- البحث في قراءة السورة بعد الفاتحة في الصلاة، والبحث فيها يتناول أمورًا؛ أهمها: حكمها وقدر القراءة الذي تتم به السنة، وهدي النبي صلى الله عليه وسلم في القراءة في الصلاة وقراءة الإمام في صلاة الحماعة.

# اولا: حكمها:

الكلام هنا على قراءة السورة بعد الفاتحة في صلاة الصبح والركعتين والأوليين من صلاة الظهر والعصر والمغرب والعشاء، ينبغي أن نفرق بين حالتين عند الحديث عن حكم القراءة:

# الحالة الأولى: حالة المأموم. الثانية: حالة الإمام والمنفرد.

فأما المأموم فيفرق بين الصلاة الجهرية والسرية، فلا يجوز له قراءة السورة بعد الفاتحة في الصلاة الجهرية حال قراءة الإمام؛ لأنه يجب عليه الاستماع إلى قراءة الإمام؛ لقوله تعالى: « وَإِذَا فُرِحَتَ ٱلْفُرَانُ أَلَّمُ مُرَّمُونَ» [الأعراف: ٢٠٤]، فَأَسْتَمَعُوا لَهُ, وَأُنْصِتُوا لَعَلَّمُمْ تُرْجَمُونَ» [الأعراف: ٢٠٤]، وقد بينا أن الفاتحة خرجت بالنص فبقي غيرها على أصل الأمر، أما الصلاة السرية فيسن له القراءة خلف الإمام.

أما الإمام والمنفرد، فذهب جمهورُ الفقهاء - المالكيةُ والشافعيةُ والحنابلة - إلى أنه يُسنُّ للمُصلي أن يقرأ شيئًا من القرآن بعد الفاتحة، وذهب الحنفية إلى أن قراءة أقصر سورة من القرآن، أو أما يقوم مقامها بعد الفاتحة واجب وليس بسنة، فإن أتى بها انتفت الكراهة التحريمية. [الموسوعة الفقهية الكوبتية: ٤٨/٣٣].

واستدل الحنفية ومن وافقهم: بما ثبت في مسلم من حديث عبادة بن الصامت أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا صلاة لمن لم يقرأ بأم القرآن فصاعدًا». «فصاعدًا»: استدل به على وجوب قدر زائد على الفاتحة، قالوا: فهنا قال النبي صلى الله عليه

# اعداد//

وسلم: «فصاعدًا»، فدل ذلك على أنه يجب عليه أن يقرأ مع فاتحة الكتاب سورة، وأنه لا يجزئه سوى ذلك. [شرح زاد المستقنع، للحمد ٥/٨٤].

وتُعُقَّب بأنه ورد لدفع توهم قصر الحكم على الفاتحة، قال البخاري في «جزء القراءة»: هو نظير قوله: «تُقطع اليد في ربع دينار فصاعدًا». [فتح الباري لابن حجر ٢٤٣/٢].

قال الشيخ الحمد: ومعلوم من الأدلة الشرعية والذي عليه أهل العلم أنها تُقطع في ربع دينار، فالحديث معناه: تُقطع اليد في ربع دينار فأكثر، وكذلك هذا الحديث يُحمل على هذا الحمل، وهو ظاهر في ذلك، فيكون المعنى: لا صلاة مجزية إلا بالفاتحة، ومع فاتحة الكتاب آيات أُخر. [شرح زاد المستقنع ٥٠/٥].

واحتجوا أيضًا بما ثبت عند أبي داود من حديث أبي سعيد الخدري: قال: «أمر النبي صلى الله عليه وسلم أن نقرأ أم الكتاب وما تيسر». قالوا: فهذا أمر وخوب ذلك.

قبال الشبوكاني: «وهذه الأحاديث» لا تقصر عن الدلالة على وجوب قرآن مع الفاتحة. [نيل الأوطار: للشبوكاني ٢٢٤/٢].

وأجيب عن حديث أبي سعيد: بأن الأمر فيه يُحمل على الإرشاد والاستحباب، جمعا بينه وبين الأدلة الواردة في وجوب قراءة الفاتحة فقط.

والواو هنا إنما تفيد دلالة الاقتران، ودلالة الاقتران ضعيفة عند الأصوليين. [شرح الزاد للحمد ٥٠/٥]. قلتُ: ويقوّي حمل الأمر على الاستحباب ما استدل به الجمهور بما ثبت في أبي داود في قصة صلاة معاذ بأصحابه: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال للفتى: ما تصنع يا ابن أخي إذا أنت صليت؛ فقال: «أقرأ بفاتحة الكتاب وأسال الله الجنة، وأعوذ به من النار، ولا أدري ما دندنتك ولا دندنة معاذ».

فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «إني ومعاذا حول هاتين ندندن». وفي رواية: «حولها ندندن». قال الإمام الخطابي: والدندنة: قراءة منهمة غير مفهومة. [معالم السنن، لأبي سليمان الخطابي .[177/1

ووجه الاستدلال إقرار النبي صلى الله عليه وسلم الرجل على الاقتصار على قراءة الفاتحة. وأيضا بما في البخاري ومسلم وغيرهما عن أبي هريرة أنه قال: «في كل صلاة يقرأ، فما أسمعنا رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أسمعناكم، وما أخفى عنا أخفينا عنكم، وإن لم تزد على أم القرآن أجزأت وإن زدت فهو خير»، وهذا الأثر اختلف أهل العلم في وقفه ورفعه، قال الشوكاني: الظاهر من السياق أن قوله: وإن لم تزد.. إلخ، ليس مرفوعًا، ولا مما له حكم الرفع فلا حجة فيه، قال الحافظ في الفتح: وظاهر سياقه أن ضمير سمعته للنبي صلى الله عليه وسلم فيكون مرفوعًا. [نيل الأوطار ٢٢٤/٢]. فهذه الأحاديث تدل على أن ما زاد على الفاتحة ليس بفرض في الصلاة، فقالوا باستحباب ما زاد على الفاتحة لتأتلف الأخبار. [عون المعبود شرح سنن أبي داود شمس الحق العظيم أبادي ٢٧/٣]. فالراجح: مذهب عامة العلماء من أن فاتحة الكتاب تجزئ في الصلاة، أما قراءة أيات أخر أو سورة أخرى فذلك مستحب.

أما بالنسبة للنوافل فيسن قراءة السورة بعد الفاتحة وهذا كان غالب حال النبي صلى الله عليه وسلم، وبجورُ الاقتصار على الفاتحة لفعله صلى الله عليه وسلم ذلك أحيانا كما في حديث عائشة في سنة الفجر. قالت: إن كنت لأرى رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلى ركعتى الفجر حتى أقول اقرأ فيها بأم الكتاب. [رواه أبو داود، وصححه الألباني، وانظر صحيح أبي داود ١١٤١].

قراءة السورة في الركفتين في الثالثة والرابعة: أمًا السُورَة في الثالثة وَالرَّابِعَة فاحْتلف العُلمَاء هَلْ تَسْتَحَبُّ أَمْ لَا ؟ فَكُرِهَ ذَلَكَ مَالِكَ رَحِمَهُ اللَّه تَعَالَى، وَاسْتَحَبُّهُ الشَّافَعِيِّ رَضْيَ اللَّهِ عَنْهُ في قوْله الجديد دُون القديم ، وَالقديم هَنَا أَصَحُ ، وَقَالَ أَخُرُونَ : هُوَ مُخْيِّرِ إِنْ شَاءَ قَرَأٌ وَإِنْ شَاءَ سَبِّحَ ، وَهَـذا ضعيف ، [ شرح النووي على صحيح مسلم ١٠٦/٤].

قلت : قد ورد ما يدل على الاقتصار على الفاتحة في الركعتين الثالثة والرابعة، وما يدل على قراءة السورة بعدها؛ فقد روى أبو قتادة رضى الله عنه أن النبي - صلى الله عليه وسلم - «كان

يقرأ في الظهر في الأوليين بأم الكتاب وسورتين، وفي الركعتين الأخرَيين بأم الكتاب، ويُسْمعُنا الآية، ويطوّل في الركعة الأولى ما لا يطوّل في الركعة الثانية، وهكذا في العصر، وهكذا في الصبح» رواه البخاري.

ورُوى عن جابر بن سمرة رضى الله عنه أنه قال «قال عمر لسعد: لقد شكونك في كل شبيء حتى الصلاة، قال : أما أنا فأمدّ في الأوليين وأحذف في الأخريين، ولا ألو ما اقتديتُ به من صلاة رسول الله - صلى الله عليه وسلم -، قال: صدقتُ ذلك الظنّ بك أو ظنى بك» رواه البخاري.

قال الشيخ محمود عويضة : فقول سعد بن أبي وقاص لعمر بن الخطاب رضيى الله عنهما: «أمُدُ في الأوليين وأحْذف في الأخريين» يؤكد هذه السنة النبوية، وهي القراءة في الركعتين الأوليين فحسب (الجامع لأحكام الصلاة ٢٢١/٢).

وفي حديث أبي سعيد ما يدل على خلاف ذلك: قال أبو سعيد : (كنا نحزر قيام رسول الله -صلى الله عليه وسلم - في الظهر والعصر فحزرنا قيامه في الركعتين الأوليين من الظهر قدر : «ألم» السجدة ، وفي الأخيرتين قدر النصف من ذلك ). رواه مسلم.

فهذا يدل على أنه يقرأ بفاتحة الكتاب وسورتين في الأخيرتين من الظهر ، لأنه إذا كانت الركعة الثالثة مقدار آية ، فمعنى ذلك أن النبي - صلى الله عليه وسلم - يقرأ سورة الفاتحة ويقرأ سورة مع الفاتحة قدر ثمان أيات. فهذا الحديث فيه أن النبي صلى الله عليه وسلم كان ربما قرأ مع فاتحة الكتاب سورة في الركعتين الأخريين من الظهر، وهو جائز ولا حرج فيه ، بل يستحب أحيانا . ( شرح الزاد للحمد ١١٥/٣).

ويمكن الجمع ، فيقال : إن الرسول أحيانا يفعل ما يدل عليه حديث أبى قتادة ، وأحيانا يفعل ما يدل عليه حديث أبى سعيد ؛ لأن الصلاة ليست واحدة حتى نقول فيه تعارض . ( إيقاظ الأفهام شرح عمدة الأحكام سليمان بن محمد اللهيميد · ( 91/Y

قلت: فعلى ذلك، فالقول بكراهة القراءة بعد الفاتحة في الثالثة والرابعة لا وجه له؛ لأنه معارض لما ثبت عن النبي - صلى الله عليه وسلم- .

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمان

الحمد لله الباقي بعد فناء خلقه، والصلاة والسلام على النبي محمد الأمي الذي أرسله ربه بين بدي الساعة بشيرًا ونذبرًا،

أخى القارئ لعلك تابعت معنا في اللقاء السابق الحديث عن سبب اختيار عيسى ابن مريم عليه السلام لينزل أخر الزمان، وملخص ذلك أن عيسى عليه السلام رُفع إلى السماء حيًا ولم يمت حتى الآن، ولن يموت حتى يبعثه الله آخر الزمان، فيرد الشبهات التي كثرت حوله في حياته وبعد رفعه إلى الله، ويجمع الناس على دين الإسلام الذي اختاره الله للناس، ولن يقبل دينا سواه، وسينزل عيسى عليه السلام واحدًا من أتباع محمد صلى الله عليه وسلم وداعيًا إلى الله وحده لا شربك له على ملة إبراهيم حنيفًا مما سيأتي بيانه- إن شاء الله- بشيء من التفصيل في لقاءات لاحقة،

ومن تمام الفائدة أن نشير إشارة سريعة إلى عقيدة الصلب والفداء عند النصاري، والتى أساسها الجهل بالله ويصفاته العليا وأسمائه الحسني، وهذه العقيدة تقوم على توارث الخطيئة، وانتقالها من أدم إلى ذريته، وعجز الله عن مغفرتها -عياذا بالله- حتى اضطر أن بنزل بنفسه أو ينزل ولده البكر ليموت صلبًا ليطهّر البشرية من رجس الخطيئة التي انتقلت إليهم وتوارثوها عن أبيهم!!

والحقيقة أن هذا كلام لا يقبله عقل سليم ولا نقل صحيح، والقضية كلها حلاها القرآن الكريم في آية واحدة، قال الله تعالى: الوعصيّ عادم ريّه فغوي (١١١) شمّ أَعَلَيْهُ ريّه، فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ » [طه: ١٢٢]، وقع أدم عليه السلام في الذنب يسبب الضعف البشري والنسيان الفطرى، فلما ذكره ربه تذكر وتاب واستغفر، فقبل الله توبته وهداه؛ لأن الله غفور رحيم، فلا ذنب إذن يُتوارث ولا مشكلة، وهذا الهراء الذي وقع فيه



النصارى من ضلالهم وتلاعب الشيطان بهم. ثانيًا: ينزل عيسى لأنه بشر ورسول يموت في الأرض كما يموت البشر، ولأن الله قضى أن يكلم الناس في المهد وكهلاً، وقد رُفع إلى السماء حيًا قبل الكهولة، وسيعود ليكلم الناس في الكهولة، والله على كل شيء قدير.

# الأدلة على نزول عيسى عليه السلام:

وهي أدلة من القرآن الكريم والسنة النبوية الصحيحة، ومن أقوال أهل العلم بل ومن الواقع المشاهد عند أهل الكتاب:

أولا: الأدلة من القرآن الكريم:

1- قال الله تعالى: «وَلَمَّا ضَّرِبَ أَبْنُ مَرْيَعَ مَثَلًا إِذَا فَوَمُكَ مِنْهُ مَرْيَعَ مَثَلًا إِذَا فَوَمُكَ مِنْهُ يَصِدُونَ ﴿ وَقَالُوا ءَأَلِهَتُمَا خَيْرُ أَمَّ هُو مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلَ هُرَ قَوْمُ خَصِمُونَ ﴿ إِنَّ هُو مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلَ هُرَ قَوْمُ خَصِمُونَ ﴿ إِنَّ هُو مِا خَدَ اللهُ مَثَلًا لَبَنِي إِسْرَويلِلَ هُو اللهِ وَهَعَلَنْهُ مَثَلًا لَبَنِي إِسْرَويلِلَ ﴾ وَلَوْ نَشَاءُ لِمَعَلَنَا مِنْكُم مَلْكِكُةً فِي الْأَرْضِ عَلَمُونَ ﴿ وَاللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ اللهِ مَنْ اللهُ وَاللهِ مِنْ اللهُ اللهُ اللهِ مَنْ اللهُ الل

والشاهد في هذه الآيات قوله تعالى: «وَإِنَّهُ لِعِلْمُ للسَّاعَة» [الزخرف: ٦١]، وما تشير إليه الآية: «وَإِنَّهُ، لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ» بمعنى أنه بنزول عيسى آخر الزمان يُعلم قرب مجيء الساعة، وفي القراءة الأخرى: «وإنه لعلم للساعة» بمعنى نزول عيسى أمارة من أماراتها، وبهذا قال ابن عباس ومجاهد والضحاك والسدى وقتادة، وقال القرطبي رحمه الله ناقلا عن هؤلاء المتقدمين: «وإنه خروج عيسى عليه السلام، وذلك من أعلام الساعة؛ لأن الله ينزله من السماء قبيل قيام الساعة، وقرأ ابن عباس وأبو هريرة وقتادة ومالك بن دينار والضحاك: «وإنه لعَلم للساعة» أي: أمارة من أماراتها». [تفسير القرطبي ج٩]. وقد رجح ابن كثير رحمه الله هذا الاتجاه واستبعد ما عداه قائلا: «ويؤيد هذا المعنى القراءة الأخرى: «وإنه لعَلم للساعة» أي: أمارة ودليل على وقوع الساعة، قال مجاهد: «وإنه لعلم للساعة» أي: آية للساعة خروج عيسي ابن مريم عليهما السلام قبل يوم القيامة، وهكذا روى عن أبي هريرة وابن عباس وأبي العالية وعكرمة والحسن وقتادة وغيرهم، وقد تواترت

الأحاديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم تخبر بنزول عيسى عليه السلام قبل يوم القيامة إمامًا عدلاً وحكمًا مقسطًا». [تفسير ابن كثير ج٤].

# ثانيًا: الأدلة من السنة السوية:

هي كثيرة وكما ذكر ابن كثير وغيره بلغت حد التواتر؛ منها ما هو في الصحيحين، ومنها ما انفرد به مسلم أو البخاري، ومنها ما رواه أصحاب السنن أو المسانيد وغير ذلك، وسنذكر هذه الأحاديث أو يعضها عند الحديث عن صفة عيسى عليه السلام ووقت ومكان نزوله، وأعماله المختلفة، ومدة بقائه وأحوال العالم خلال وجوده فيما سيأتي من وقفات إن شاء الله ونكتفى الآن بذكر حديث واحد مما رواه ابخارى ومسلم: عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ، والذي نفسى بيده ليوشكن أن ينزل فيكم ابن مريم حكماً مقسطاً، فيكسر الصليب، ويقتل الخنزير، ويضع الجزية، ويفيض المال حتى لا يقبله أحد ، زاد في حديث صالح عن الزهري: ، وحتى تكون السحدة الواحدة خيراً من الدنيا وما فيها ، ثم يقول أبو هريرة: اقرعوا إن شئتم:) وإن من أهل الكتاب إلا ليؤمن به قبل موته (الآبة [النساء]. وأخرجا من حديث ابن شبهاب عن نافع مولى أبى قتادة الأنصاري عن أبى هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ، كيف أنتم إذا نزل ابن مريم فيكم وإمامكم منكم ، وفي رواية ابن أخى ابن شبهاب ، فأمكم ، وفي رواية ابن أبي ذئب عن الزهري ، فأمكم منكم ، وقال ابن أبي ذئب: تدرى ما أمكم منكم؟ قلت: تخبرني. قال: فأمكم بكتاب ربكم تبارك وتعالى، وسنة نبيكم صلى الله عليه وسلم (الجمع بين الصحيحين للحميدي (۱۰/۳)

ثالثًا: بالرغم من وضوح الأدلة وصراحتها الله ان هناك شبه أثارها بعض أتباع المدرسة العقلية التي أسسها الشبخ محمد عبده وسار على نهجها كثيرون، وهنا ننقل أقوال أهل العلم في الرد على هؤلاء ونختصر القول فيما يلي:

الله قال الامام المحقق محمد ناصر الدين

الألباني: "واعلم أن أحاديث الدجال ونزول عيسى عليه السلام متواترة يجب الإيمان بها، ولا تغتر بمن يدعي فيها أنها أحاديث أحاد، فإنهم جهال بهذا العلم وليس فيهم من تتبع طرقها، ولو فعل لوجدها متواترة كما شهد بذلك أئمة هذا العلم كالحافظ ابن حجر وغيره، ومن المؤسف حقًا أن يتجرأ البعض على الكلام فيما ليس من اختصاصهم، لا سيما والأمر دين وعقيدة، وبرغم بعضهم أن روايات نزول عيسى بعد الدجال إنما هي من رواية وهب بن منبه وكعب الأحبار، وهذا اختلاق محض». [من تعليقات الشيخ على شرح العقيدة الطحاوية].

→ وعقد الشيخ التوبحري- رحمه الله- في كتاب المفيد «إتحاف الجماعة بما جاء في الفتن والملاحم وأشراط الساعة»، فصولا مطولة للرد على شبهات المنكرين لأحاديث نزول عيسى عليه السلام نجتزئ منه قليلا لتمام الفائدة، قال رحمه الله: «وقد اشتملت الأبواب التي في ذكر نزول عيسي عليه السلام على خمسة وخمسين حديثًا مرفوعًا، أكثرها صحيح والباقى غالبه من الحسان، وجاء في ذلك آثار كثيرة عن بعض الصحابة والتابعين، ذكرتها في أول الأبواب وفي أثنائها، ومع هذا فقد أنكر بعض الأهواء والبدع نزوله وزعموا أنه قد مات، وقد تبعهم على ذلك بعض المشابخ العصريين، وقد رأيت حوايًا لبعض أهل العلم أنكر فيه حياة المسيح عيسي ابن مريم عليه السلام، وزعم أنه قد مات موتة عادية، وأنكر نزوله إلى الأرض في آخر الزمان حكمًا عدلاً. فخالف ما جاء بالكتاب وما تواترت به الأحاديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وأجمع عليه سلف الأمة. [راجع إتحاف الجماعة بما جاء في الفتن والملاحم وأشراط الساعة: ٣/١٢٨-.[1 & A

وأخذ الشيخ التويجري في نقل أقوال من المجال بذكر أقوالهم، ومن أراد المزيد زعم اضطراب أحاديث نزول عيسى كما زعم الكتاب المشار إليه نسأل الله تعالى أن ذلك هو قول علماء الحديث، ثم أخذ في

نقل أقوال أهل العلم ردًا على مزاعم شلتوت ومن زعم زعمه، فقال: والجواب أن يقال: هذا غير صحيح، فإن علماء الحديث قد تلقوا الأحاديث الواردة في نزول عيسى عليه السلام بالقبول ودوَّنوها في كتب الصحاح والسنن والمسانيد، وذكروا مضمونها في كتب السنن، قال الإمام أحمد رحمه اللهفي «عقيدة أهل السنة والجماعة»: «والإيمان أن المسيح الدجال خارج، مكتوب بين عينيه كافر، والأحاديث التي جاءت فيه والإيمان بأن ذلك كله كائن، وأن عيسى ابن مريم ينزل فيقتله بباب لد...». وقال الطحاوي ينزل فيقتله بباب لد...». وقال الطحاوي بأشراط الساعة؛ من خروج الدجال، ونزول عيسى من السماء».

ويواصل الشيخ نقوله عن أهل العلم قائلاً:
قال الشيخ أبو الحسن علي بن إسماعيل
الأشعري رحمه الله في كتابه «مقالات
الإسلاميين»، ما مجمله في عليه أهل الحديث
والسنة: الإقرار بالله وملائكته وكتبه ورسله
وما جاء من عند الله وما رواه الثقات (إلى أن
قال): «ويصدقون بخروج الدجال وأن عيسى
ابن مريم يقتله». انتهى.

وقال الإمام أبو محمد عبد الله بن أبي زيد القيرواني المالكي- رحمه الله-: «والإيمان بما ثبت من خروج الدجال، ونزول عيسى عليه السلام حكمًا عدلًا يقتل الدجال». انتهى.

وقال الإمام أبو أحمد بن الحسين الشافعي المعروف بابن الحداد في عقيدته: «وإن الآيات التي تظهر عند قرب الساعة من الدجال ونزول عيسى عليه السلام، والدخان والدابة، وطلوع الشمس من مغربها، وغيرها من الآيات وردت بها الأخبار الصحاح؛ حقّ».

وواصل الشيخ رحمه الله ذكر أقوال أهل العلم مثل ابن تيمية وابن القيم وابن قدامة المقدسي والقاضي عياض والإمام النووي والإمام المناوي وغيرهم كثير مما يضيق المجال بذكر أقوالهم، ومن أراد المزيد فليراجع الكتاب المشار إليه نسأل الله تعالى الهداية والتوفيق،والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله،

فقد انتهينا في العدد السابق عند هجرة النبي صلى الله عليه وسلم بشيء من الإيجاز لاشتهار أحداث الهجرة عند جمهور المسلمين، وهذه المرة-إن شاء الله- نتكلم عن وصوله صلى الله عليه وسلم المدينة، وأخذ العبر من دخوله المحمود إلى المدينة المباركة، لكنَّ موقفا جليلًا واجه النبي صلى الله عليه وسلم وهو بالطريق إلى المدينة يحسن أن نذكره في البداية لما فيه من الفوائد.

# العناية والعرص على دعوة التحرفين

أخرج عبد الله بن الإمام أحمد بإسناده عُنْ فائد مَوْلَى عَبَادلُ ، قَالَ: خَرَجْتُ مَعَ إِبْرَاهِيمَ بْن عَبْدَ الرَّحْمَن بْن عَبْد الله بْن أبي رَبيعَة ، فأرسل إبراهيم إلى ابن سعد حتى إذا كنا بالعُرْج (قرية بين مكة والمدينة) أتانا ابن سعد، وَسَعْدٌ هُوَ الذي دُل رَسُول الله، صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، عَلَى طريق رُكوبِه، فقال إِبْرَاهِيمُ: أَخْبِرْني مَا حَدَثك أَبُوك ، قال أَبْن سَعْدِ: حَدّثنى أبي أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أتاهم ومعه أبو بكر، وكان لأبي بكر عندنا بنت مسترضعة، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم أراد الاختصار في الطريق إلى المدينة، فقال له سعد: هذا الجبل الغائر من ركوبه، وبه لصان من أسلم بقال لهما المهانان، فإن شئت أخذنا (مررنا) عليهما، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خذ بنا عليهما». قال سعد: فخرجنا حتى أشرفنا على الجبل، إذا أحدهما يقول لصاحبه لما رأى الرسول صلى الله عليه وسلم: هذا اليماني (أي القادم من جهة الجنوب وهي اليمن)، فدعاهما رسول الله صلى الله عليه وسلم فعرض عليهما الإسلام فأسلما، ثم سألهما عن أسمائهما، فقالا: نحن المهانان، فقال: بل المكرّمان». وأمرهما أن

# جمال عبد الرحمن

يقدما عليه المدينة. [الفتح الرياني: ٢٨٩/٢٠]. والملاحظ في هذه الرواية أن النبي صلى الله عليه وسلم اختار الطريق المختصر مع علمه بأن بالطريق لصين، قد يتعرض صلى الله عليه وسلم لخطر هجوم عليه من هذين اللصين، لكنه صلى الله عليه وسلم فضل المرور عليهما، متوكلا على الله تعالى واثقا بتأبيده، ثم لأن الله تعالى أرسله رحمة للعالمين، فطمع النبي صلى الله عليه وسلم أن يكون لهذين اللصين نصيب من رحمة الله بإسلامهما، فأسلما ولله الحمد، وفي إسلامهما دليل على قوة تأثير هذا الدين العظيم ووصوله إلى النفوس والقلوب مهما ارتكبت من المعاصبي والأعمال الشريرة، خاصة إذا وافق هذا الداعية المخلص المتجرد الحريص على توصيل الحق إلى الناس.

وفي هذا درس للدعاة والمصلحين ألا بيأسوا من دعوة المخالفين مهما كان انحرافهم، والحرص على هدايتهم ودلالتهم الحق الذي ربما لم يرشدهم إليه أحد من قبل، وألا يكتفى الدعاة بالنقد والتوبيخ، بل عليهم أن يصلوا إلى هؤلاء المخالفين في مجالسهم ونواديهم ودورهم وأماكن عملهم، فإن الإسلام في نقائه وصفائه إذا صادف قلبًا خاليًا تمكن منه، ولله الحمد والمنة.

ولقد كان اهتمام الرسول صلى الله عليه وسلم بتغيير اسمي هذين الرجلين من «المهانان» إلى «المكرّمان»، فيه دلالة عظيمة على أن الإسلام دين شامل يعتنى بكبار الأمور وصغارها، ثم إن هذا يبين أنه ليس للمسلمين مثل السُّوء، فالإسلام

يعتني بالسلوك والخُلق والقدوة، ويعتني بتهذيب الروح بل والمظهر والشكل الخارجي.

وإن في إسلام هذين اللصين بهذه السرعة درسًا لمن يسمعون عن الإسلام سنين متطاولة ولم يبذلوا الجهد لسماع هذا الخير من أهله، بنقائه وصفائه.

# وصول النبي صلى الله عليه وسلم المدينة:

سمع المسلمون بالمدينة بمخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم من مكة إلى المدينة، فكانوا يغدون كل غداة إلى الحرَّة ينتظرونه، حتى يردهم حرَّ الظهيرة، فانقلبوا بومًا يعدما أطالوا الانتظار، فلما أوَوْا إلى بيوتهم أوْفي رجل من يهود على أطم من أطامهم (أي: حصن) لأمر ينظر إليه؛ فبصر رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه مبيّضين (أي: لابسين ثيابا بيضا) يزول بهم السراب، فلم يملك اليهودي أن قال بأعلى صوته: يا معاشر العرب؛ هذا حدكم (صاحبكم) الذي تنتظرون، فثار المسلمون إلى السلاح، فتلقوا رسول الله صلى الله عليه وسلم يظهر الحرة، فعدل بهم ذات اليمين في بني عمرو بن عوف، وذلك يوم الاثنين من ربيع الأول، فقام أبو بكر للناس، وجلس رسول الله صلى الله عليه وسلم صائمًا، قطفق من جاء من الأنصار- ممن لم ير رسول الله صلى الله عليه وسلم- يحنِّي أيا يكر حتى أصابت الشيمس رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأقبل أبو بكر حتى ظلل عليه بردائه، فعرف الناس رسول الله صلى الله عليه وسلم عند ذلك.

فلبث رسول الله صلى الله عليه وسلم في بني عمرو بن عوف بضع عشرة ليلة، وأسس المسجد الذي أسس على التقوى، وصلى فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثم ركب راحلته فسار يمشي معه الناس حتى بركت الناقة عند مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم بالمدينة، وهو يصلي فيه يومئذ رجال من المسلمين، وكان مربدًا للتمر (مكان يجفف فيه التمر) لسهل وسهيل غلامين يتيمين في حجر أسعد بن زرارة، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «هذا إن شاء الله المنزل». ثم دعا رسول الله صلى الله بالمربد ليتخذه مسجدًا، فقالا: لا، بل نهبه لك يا رسول الله عليه وسلم أن يقبله منهما هبة حتى ابتاعه (اشتراه) منهما،

ثم بناه مسجدًا، وبدأ رسول الله صلى الله عليه وسلم ينقل معهم اللبن في بنيانه، ويقول وهو ينقل اللبن (الطوب):

# هذا الحمّال لا حمال خيبرُ

# هذا أبرُّ ربِّنا وأطهر

يعني أن ما نحمله به اللبن والطوب، هذا هو الحمال الحقيقي ذو القيمة العالية؛ لأنه يُرجى به رضًا الله وثواب الآخرة، وهذا أفضل مما نبيعه من التمر لخيبر من الأحمال الكبيرة؛ لأنها لدنيا فقط.

قال البخاري: ويقول أيضًا: اللهم إن الأجر أجر الآخرة

# فارحم الأنصار واللهاجرة

فتمثل بشعر رجل من المسلمين لم يُسمّ لي. [صحيح البخاري //٢٩٩ ح٣٠٦ مناقب الأنصار].

وفي الحديث ذكر خبر وصول النبي صلى الله عليه وسلم المدينة، والفرحة العارمة لمحبيه وتابعيه من الانصار الذين كانوا يخرجون كل يوم لانتظاره مع حر الشمس، وكان عدد من استقبلوا النبي صلى الله عليه وسلم خمسمائة. [فتح الباري: ٢٥١/٧]. وقد بلغت هذه الفرحة أشدها حتى قال البراء بن عازب رضي الله عنه: «ثم قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة، فما رأيت أهل المدينة فرحوا بشيء فرحهم برسول الله صلى الله عليه وسلم حتى جعل الإماء يقلن: قدم رسول الله عليه وسلم حتى جعل الإماء يقلن: قدم رسول الله، [البخاري

وصار الناس يهتفون: «جاء نبي الله، جاء نبي الله». [صحيح البخاري: ح٣٩١١- ٢٥٠/٧].

# فائدة: تواضعه صلى الله عليه وسلم

لو أن رسول الله صلى الله عليه وسلم في هجرته هذا لبس ثيابًا مميزة لما أنكر عليه أحد؛ لأن الناس قديمًا يعرفون ولا ينكرون تميز الرؤساء في الأقوام عن غيرهم بلباس مميز، لكن رسول الله صلى الله عليه وسلم ظهر بلباسه العادية التي لا تتميز عن الناس في شيء، حتى إن الناس لم يستطيعوا معرفته من أبي بكر ممن لم يكونوا رأوه من قبل، فكانوا يظنون أن أبا بكر هو الرسول صلى الله عليه وسلم بكبره واشتعال الشيب في شعره، فلما وجدوه يظلل على النبي صلى الله عليه وسلم من حرّ الشمس عرفوا الرسول صلى الله عليه وسلم من فالرسول صلى الله عليه وسلم من فالرسول صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم

لأمته عامة، وللدعاة خاصة، لكي يتحروا مواضع التواضع، فإن ذلك أحرى لقبولهم وقبول دعوتهم. وهذا يُقال لمن يستعلي على العباد على أنه داعية وهم دون ذلك، ظنًا منه أنه غيور على دين الله وحريص عليه، ودعوبٌ على الدعوة ومتفرغ لها، فيتهكم على الناس ولا يدعوهم ولا يترفق بهم، وإذا انتقد أفعالهم انتقدها بسخرية وأسلوب منفر يصدّ عن السبيل، وبخُلق شائن يصرف الناس عن قبول الدليل.

# همية السجدية الإسلام

ومما نال العناية البالغة من الرسول صلى الله عليه وسلم حال وصوله المدينة إسراعه في بناء المساجد، فبنى مسجد قباء في قرية بني عمرو بن عوف، ذلك المسجد الذي ذكره الله تعالى في كتابه العزيز بقوله: المسجد الذي ذكره الله تعالى في كتابه العزيز بقوله: المسجد الذي تُمُن التَّمَوَّن مِن الله يَعْلَم وَالله يَعْم أَلُو يَوْم المَق أَن تَعْمُم فِيدٍ فِيه رِجَالٌ يُحِبُّون أَن يَطَلَم وُوا وَهذا المسجد يعد أول مسجد بنى في الإسلام.

ولما أوغل صلى الله عليه وسلم إلى داخل المدينة أسس مسجده المعروف الآن بمسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ وكل هذا لبيان أهمية المساجد في الإسلام، وأنها الشعار والرمز والمعلم الأول في الإسلام.

ثم شارك رسول الله صلى الله عليه وسلم في بناء مسجده مع أصحابه الكرام، وقد كانوا جميعًا حريصين أن يفدوه بأنفسهم وأرواحهم، ويقومون مقامه في أداء تلك الأعمال، لكنه صلى الله عليه وسلم حرص على أن يشارك في الأعمال الخيرية الصالحة، وبهذا ضرب مثلاً عاليًا لأمته في التواضع، ونزول القادة إلى ميادين العمل والحرص على ثواب الآخرة، ومشاركة الناس في والحرص على ثواب الآخرة، ومشاركة الناس بالرحمة والتواضع، فيزيد من همهم وحبهم لإمامهم والدعاء له، وقد ظهر هذا جليًا في إنشادهم وهم يقولون:

لئن قعدنا والنبيُّ يعملُ

فذاك منا العمل المضلل

ويقولون أيضًا:

لا يستوي من يعمر المساجد يدأب فيها قائمًا وقاعدًا ومن يُرى عن التراب حائرًا

ومن صور هذا التنافس العظيم في العمل الصالح ما أخرجه الإمام أحمد رحمه الله بإسناده عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم ببناء المساجد، فجعلنا نتقل لبنة لبنة، وكان عمار ينقل لبنتين لبنتين فتترب رأسه، قال: فحدثني أصحابي ولم أسمعه من رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه جعل ينفض رأسه ويقول: «ويحك يا ابن سمية، تقتلك الفئة الباغية». [مسند أحمد بن حنبل ٣/٥]. وهذا من دلائل النبوة، فقد قُتل عمار في الفتنة التي كانت في عهد على رضي الله عنه.

# حكمة الله في اختبار اثنبي وبلائه صلى الله عليه وسلم:

قد يقول قائل: لماذا يتعرض رسول الله صلى الله عليه عليه عليه وسلم لكل هذه المخاطر والمشاق والمواقف المخيفة، والله تعالى قادر على أن يحمله إلى المدينة في لمح البصر؟

والجواب: إن الله تعالى قادر حقًا- وهو القادر على كل شيء - أن يحمل رسول الله صلى الله عليه وسلم على البراق الذي حمله ليلة الإسراء، بل على ما هو أعظم منه وأسرع، لكن الله تعالى جعل نبيه صلى الله عليه وسلم قدوة للناس وأسوة عظمى لهم، فلذا شرع له فعل الأسباب التي فعلها الناس عادة، ولو تمت الهجرة بخارق للعادة لم تحصل تلك المواقف العالية والعبر العظيمة التي استفدناها من هذه الهجرة المباركة، ولم تكن تلك الدروس العالية التي تم بها إسلام من أسلم وظلت دروسًا خالدة مع الزمن تقوّي الإيمان وتبعث الثقة والبقين.

وإن أحداث الهجرة من أولها إلى أخرها دليل على قوة توكل النبي صلى الله عليه وسلم على ربه جل وعلا، فحينما خرج من بيته وحده لم يخف مكر المشركين فكان ذلك منه قوة يقين، وصدق توكل على ربه ومولاه، وحينما شعر أبو بكر رضي الله عنه بالمشركين حول الغار بكى خوفًا وحزنا على رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي أجابه بلغة الواثق بربه المتوكل عليه توكلاً كاملاً: «يا أبا بكر، ما ظنك باثنين الله ثالثهما، لا تحزن إن الله معنا، وخلد الله تعالى ذكر هذا المشهد في الله معنا، وخلد الله تعالى ذكر هذا المشهد في كتابه الكريم بقوله: «إلّا تَصُرُواً عَلَيْ اللّهُ النّين إذْ هُمَا اللّهُ إِلَّا النّين إِلَيْ اللّهُ اللّهِ اللّه الله عنه وَلَلْهُ اللّه الله عنه الله عنه وخله الله عليه الله عنه وخله الله تعالى ذكر هذا المشهد في الله ألنّين إذْ هُمَا اللّهُ إِلَّا اللّهُ اللّ

# مَعَنَا ۚ قَأَنَٰذَلَ ٱللَّهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ وَأَيْكَذُهُ، بِجُنُودِ لَهُ تَدُوهِمَا وَجَعَكُلُ كَلِمَةُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا الشُّفَانُ وَكَلِمَةُ اللَّهِ هِي الْعَلَيْمَ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ » [التوية: ٤٠].

وكذلك حينما لحق سراقة رضى الله بهم كان النبي صلى الله عليه وسلم ثابت القلب رابط الجأش، لا يبدو عليه إلا التوكل التام على الله عز وجل، وقد كانت مدة إقامة رسول الله صلى الله عليه وسلم بمكة ثلاث عشرة سنة، كما في حديث ابن عباس رضى الله عنهما قال: «بُعث رسول الله صلى الله عليه وسلم لأربعين سنةٍ، فمكث بمكة ثلاث عشرة سنة يُوحى إليه، ثم أمر بالهجرة فهاجر عشر سنين، ومات وهو ابن ثلاث وستين». [صحيح البخاري، مناقب الأنصار، ح رقم: ٣٩٠٢].

# قبل المفادرة؛ ماذا بقى لنا من الهجرة؟

إن كانت هذه هجرة النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه من مكة إلى المدينة لإعلاء كلمة الله ورفع رايته، وقد أثنى الله تعالى عليهم في كل ذلك في قوله جل وعلا: «لِلْفَقْرَاءِ ٱلْمُهَجِينَ ٱلَّذِينَ أَخْرِجُواْ مِن دِينرِهِمْ وَأَمْوَ لِهِمْ يَبْتَغُونَ فَصَلا مِنَ ٱللَّهِ وَرِضُونًا وَيَنْصُرُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُۥ أَوْلَتِكَ هُمُ الصَّائِقُونَ ﴿ وَالَّذِينَ تَبُومُو الدَّارُ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ النَّهِمْ وَلَا يَجِنُّدُونَ فِي صُنُّورِهِمْ حَاجِكَةً مِنْمَا أُوتُواْ وَتَوْثِرُونَ عَلَيْ أَنْفُسِمَ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ، فَأُولِيكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ( ﴾ وَالَّذِينَ جَامُو مِنْ بَعَدِهِمْ مَقُولُونَ رَبَّنَا أَغَيْـرَ لَنَا وَالْإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونًا بِٱلْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ عَامَنُواْ رَبُّنَا إِنَّكَ رَغُوفٌ رَّحِيمٌ» [الحشور: ١٠].

فماذا بقى لنا من الهجرة؟

يقول سيد البشر صلى الله عليه وسلم في الحديث الذي رواه عنه الصحابي الجليل عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما في بيان أن الهجرة لا تقف فقط عند الانتقال من دار الكفر إلى دار الإسلام، وإنما للهجرة معنى واسع يلزم كل مسلم حتى يلقى ربه سبحانه؛ وهو هجران المعاصي والذنوب وترك ما نهى الله عنه.

عن عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "المسلمُ مَنْ سَلِمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ، وَالْمُهَاجِرُ مَنْ هُجَرُ مَا نَهَى اللَّهُ عَنْهُ" (صحيح البخاري ١١/١).

(المسلم) أي الكامل الإسلام. و(المهاجر) أي الحقيقي اسم فاعل من الهجرة وهي في الأصل مفارقة الأهل

والوطن في سييل الله تعالى وأريد بها هنا ترك المعاصى.

وعَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخَدْرِيِّ، أَنَّ أَغْرَابِيًّا سَأَلَ رَسُولَ الله صَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ عَنِ الهَجْرُةِ، فقال: وَيْحَك، إِنَّ الْهَجْرُةُ شَانَهَا شَدِيدٌ، فَهُلُ لَكُ مِنْ إِيلٍ؟ اً، قَالَ: نَعُمْ، قَالَ: " أَلُسْتَ تُؤَدِّي صَدَقَتُهَا؟ "، قَالَ: بِلَى، قَالَ: " أَلَسْتَ تَمْنَحُ مِنْهَا؟ "، قَالَ: بَلَى، قَالَ: ' أَلْسُتَ تَحْلَبُهَا يَوْمَ وَرُدهَا؛ ''، قَالَ: بَلَى، قَالَ: '' فَاعْمَلَ مِنْ وَرَاءَ الْمِحَارُ مَا شَيْتُ، فَإِنَّ اللَّهُ لِنْ يُتَرِّكُ منْ عَمَلك شيئًا " (صحَحى البخاري ١١٧/٢).

(الهجرة) إلى المدينة والإقامة بها. (ويحك) كلمة ترحم وتوجع تقال لمن وقع في هلكة لا يستحقها. (إن شأنها شديد) لا يستطيع القيام بحقها إلا القليل. (فاعمل من وراء البحار) أي إذا كنت تؤدي فرض الله تعالى عليك في نفسك ومالك فلا يضرك مكان إقامتك مهما كان بعيدا. (يترك) ينقصك من عملك شيئا].

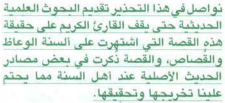
وعَنْ عَطاء بْنِ أَبِي رَبَاحٍ، قَالَ: زُرْتُ عَائشَهَ، مَعَ عُنند نْن عُمَنْر، فَسَالَهَا عَن الهَجْرَة، فقالت: " لا هَجْرَة الْنَوْمَ، كَأْنَ الْمُؤْمِنُ يَفِرُّ أَحَدُهُمْ بِدِينِهِ إِلَى اللَّهِ وَإِلَى رَسُولِه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَخَافَةً أَنْ يُفَتَنْ عَلَيْهُ، فَأُمَّا الْيَوْمَ فَقَدْ أَظْهَرَ اللَّهَ الْأَسْلامَ، فَالْمُؤْمِنَ يَعْبُدُ رَبُّهُ حَيْثُ شَاءَ، وَلَكِنْ جِهَادٌ وَنَيَّة " (صحيح البخاري .(VO/O

وفِي رواية عن ابْن جُرَيْج قال سَمعْتُ عَطَاءً يَقُولَ: ذَهِبْتَ مَعَ عَبَيْد بْنُ عُمَيْر إلى عَائشة رُضِيَ اللَّهِ عَنْهَا، وَهِيَ مُجَاوِرَةً بُثْبُير، فَقَالَتْ: " لَنَا انْقَطَعَت الْهِجْرَةُ مُنْذُ فَتَحَ اللَّهُ عَلَى نَبِيَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَكَّةً" (صحيح البخارَي . (V7/E

وعن مجاشع رضى الله عنه قال: أتيت النبي صلى الله عليه وسلم أنا وأخى فقلت: بايعنا على الهجرة؟ فقال: مضت الهجرة لأهلها. فقلت علام تبايعنا؟ قال: على الإسلام والحهاد. (صحيح البخاري ٤/٥٠).

ومعنى: (مضت الهجرة): ثبت حكمها وانتهى لأهلها الذبن هاجروا قبل الفتح.

فاللهم إن كانت الهجرة إلى المدينة قد انتهت ومضت بأجرها لأهلها المهاجرين رضى الله عنهم، فاكتب لنا الهجرة الباقية إلى أن نلقاك، وهي ترك المعاصي والذنوب، آمن، والحمد لله رب العالمين.



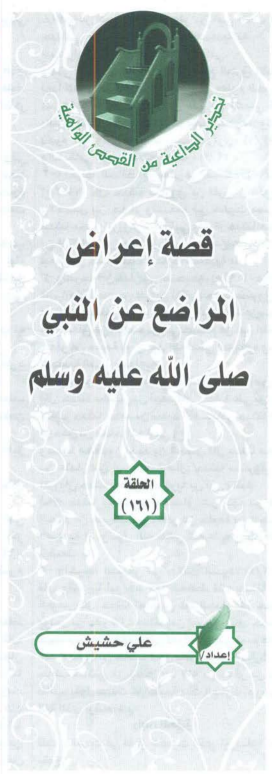
أولا: المتن:

رُويَ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِنَ حَعْفَرِ بِنِ أَبِي طَالِبٍ، قَالَ: 
حَدَّثَتْنِي حَلِيْمَةُ بِنِثُ أَبِي ذَوَّيْبِ السَّعْدِيَّةُ، مِنْ 
سَعْدِ بَنِ بَكْرِ بِن هَوَازَنَ وَهِيَ أُمُّ النَّبِيِّ صَلَّى 
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّتِي أَرْضَعَتْهُ وفَصَلَّتُهُ، أَنَّهَا 
لَنَا شَيْئًا، فَخَرَجْنَا فِي نَسْوة مِنْ بِنِي سَعْدِ بِنَ 
لِنَا شَيْئًا، فَخَرَجْنَا فِي نَسْوة مِنْ بِنِي سَعْدِ بِنَ 
بَكْرِ إِلَى مَكَّةً نَلْتُمِسُ الرُّضَعَّاءَ فَلَمَّا قَدَمْنَا مَكَة 
لَمْ تَبْقِ مِنَّا امْرَأَةَ إِلا عُرضَ عَلَيْهَا نَبِي اللَّه 
لَمْ تَبْقِ مَنَّا امْرَأَةَ إِلا عُرضَ عَلَيْهَا نَبِي اللَّه 
مَنَّا امْرَأَةَ إِلا عُرضَ عَلَيْهِا نَبِي اللَّه 
مَنَّا امْرَأَةَ إِلا عُرضَ عَلَيْهِا نَبِي اللَّه 
مَنَّا الْمَرَأَةُ إِلَا عُرضَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَتَأْبَاهُ، وَتَكْرُهُهُ، وَذَلِكَ 
النَّهُ كَانَ لا آبَ لَهُ، وَكَانَتِ المُؤْورَاتُ إِنْمَا ترجو 
الْخَيْرَ مِنَ الآبَاء، وَكَانَتِ المُؤُورَاتُ إِنْمَا ترجو 
الْخَيْرَ مِنَ الآبَاء، وَكَانَتِ المُؤُورَاتُ إِنْمَا تَرْجُو 
الْخَيْرَ مِنَ الآبَاء، وَكَانَتِ الْمُزَاةُ تَقُولُ: مَا أَصْنَعَ لَمْ فَيَكْرَهُنَهُ 
بِهَذَا؟، مَا عَسَى أَنْ تَصْنَعَ بِي أُمُّهُ فَيَكْرَهْنَهُ .

وَّلْاتُ: فَعُرضَ عَلَيُّ فَأَبَيْتُهُ قَلْمُ تَبْقَ اهْرَأَةٌ مِنْ فَوْمِي إِلا وَجَدَثَ رَضِيعًا، وَحَضَرَ انْصِرافُهُنَ إِلَى بِلاَدِهِنَ، فَخَشْبِتُ أَنْ أَرْجَع بِغَيْر رَضِيعٍ، فَقَلْثُ لِزَوْجَي: لَوْ أَخَذْتُ ذَاكَ الْغَلامَ الْيَتِيمَ كَانَ أَفْتُلُ مِنْ أَنْ أَرْجِع بِغَيْر رَضِيعٍ، فَجِئْتُ إِلَى أُمَّة فَقَلْتُ لِنَ أَنْ أَرْجِع بِغَيْر رَضِيعٍ، فَجِئْتُ إِلَى أُمَّة فَقَلْتُ اللَّهُ مَنْزِلِيِّ، وَكَانَ لَي ابْنَّ فَقَلْتُ بِهَ إِلَى مَنْزِلِيِّ، وَكَانَ لَي ابْنَّ أَرْضُعُهُ وَكَانَ لَي ابْنَّ لَي ابْنَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه بَنَامَ، فَلَمُّ الْقَقَيْتُ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى وَرَوْى أَخُوهُ وَنَامَ.

وَقَامَ زُوْجِي فِي حَوْفُ اللَّيْلِ إِلَى شَارِفِ مَعَنَا وَوَامَ زُوْجِي فِي حَوْفُ اللَّيْلِ إِلَى شَارِفِ مَعَنَا وَاللَّهِ يِابِي أَنْ يَكِضُ بِقَطْرَة، قَالَت: فَوَقَعَّتْ يَدُهُ عَلَى ضَرْعَهَا فَإِذَا هُوَ حَافُلُ مِحْلَبٌ، فَجَاءَنِي، فَقَالَ: يَا اَبْنَةَ وَهْبِ وَاللَّهِ إِنِّي لِأَحْسَبُ هَذِهِ النَّسَمَة مُبَارِكَةً ثُمُّ أَخْبَرَتِي خَبَرَ الشَّارِفِ، فَأَخُبُرُتُهُ خَبَرَ الشَّارِفِ، فَأَخْبُرُتُهُ خَبَرَ مَا رَأَيْتُ مِنْ ثَذِيئٌ تَلْكُ اللَّيْلَة.

فَحَرِرُهَ حَبِرُ مَا رَائِتُ مَن دَدِي لِللهُ اللَّلِهُ. فَخَرَجْنَا عَلَى أَتَانِ لَنَا كَانَتْ قَبْلُ ذَلِكَ مَا يَلْحَقُ إِلَى بِالْادِنَا كَانَتْ تَقْدُمَ الْقَوْمِ حَتَّى يَصِحْنِ بِي وَيَحَكَ يَا ابْنَةَ أَبِي ذُوْنِبَ قُطِعْتِ مِنَّا إِنْ لِأَتَانِكِ هَذَهِ لَشَأْنًا، قَالَتْ: فَقَدِمَّنَا بَهِ بِلاَدَ بِنِي سَعْدَ بِن بَكُر لا نَتَعَرَّفُ إِلا الْبَرَكَةَ حَتَّى إِنْ كَانَ رَاعِينَا لَيَدْهَبُ بِغَنَمِنا فَيرَعاها، وَيَبْعَثُ قَوْمُنَا بِاغْنَامِهِمْ فَإِذًا كَانَ عِنْدَ اللَّيْلِ رَاحُوا فَتَجِيءُ زُغْنَامُهُمْ فَإِذًا كَانَ عِنْدَ اللَّيْلِ رَاحُوا فَتَجِيءُ زُغْنَامُنَا بِحُفَلانٍ مَا مِنْ أَغْنَامِهِمْ شَاةٌ تَبِضَ



بِقَطْرَةِ فَيَقُولُونَ لِرُعْيانِهِمْ: وَيْلَكُمِ ارْعَوْا حَيْثُ يَرْعَى رَاعِي بنتِ أَبِي ذُوَّيْبِ..». إهـ.

تَانياً: غُريب ألفاظ هذا الخبر

تنبيه: نحن عندما نبين غريب الفاظ هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة نبيننه للاستفادة اللغوية فقط. فلا يتوهم من هذا البيان صحة هذا الخبر المنكر الذي سنبين علته بالتخريج والتحقيق.

۱-قولها: «سنة شهياء».

قال ابن منظور في «لسان العرب» (٥٠٩/١): «وفي حديث حليمة: خرجت في سَنَة شهباء أي: ذات قحط وَجَدْب، والشهباء الأرض البيضاء التي لا خضرة فيها لقلة المطر، من الشهبة وهي البياض فسميت سنة الحدد بها». اهـ.

٧- قولها: «فتأباه». قال المقري الفيومي صاحب «المصباح المنير» (ص٣): «أبى الرجل (يأبى) إباء بالكسر والمد، و(إباءَة): امتنع». اهد. يتبين ذلك من قول ابن منظور في «لسان العرب» (٤/١٤): «أبى الشيءَ يأباه إباء وإباءَةُ: كَرهُه». اهد.

٣- قولها: «الظورات» في جَملة: «إنه كان لا أب له وكانت الظورات إنما يرجون الخير من الآباء». قال ابن منظور في «لسان العرب» (١٥/٤): «الظُنْر»: المرضعة غير ولدها. ثم قال: «الظُوْرة» المرضعة. قلت: بهمزة ساكنة ويجوز تخفيفها: أي الناقة تعطف على ولد غيرها، ومنه قيل للمرأة الأجنبية تحضن ولد غيرها: «ظئر» وللرجل الحاضن (ظئر). اه. وبهذا يتبين أن «الظورات» أي المرضعات لغير وبهذا يتبين أن «الظورات» أي المرضعات لغير

٤- «الشارف»: أي الناقة التي قد أسنت، ولا يقال
 للجمل شارف. «لسان العرب» (١٧٣/٩).

٥- قولها: «حافل» في جملة: «فوقعت يده على ضرعها فإذا هو حافل محلب»: أي كثير اللبن. ذكر مجمع اللغة العربية في «المعجم الوجيز» ص(١٦١)، ط وزارة التربية والتعليم، «حَفَل» اللبن في الضرع حفولا: اجتمع. اه.

# ثالثا: التخريج

الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه الحافظ الطبراني في «المعجم الكبير» (٢١٢/٢٤) قال: حدثنا على بن عبد العزيز حدثنا ابن الأصبهان حدثنا عبد الرحمن بن محمد المحازي (ح)، وحدثنا مسلم الكشي، حدثنا أبو عمر الضرير حدثنا زياد بن عبد الله البكائي (ح)، وحدثنا محمد بن عبد الله الحضرمي حدثنا مسروق بن المرزبان الكندي حدثنا يحيى بن زكريا بن أبي زائدة – كلهم – عن محمد بن يحيى بن زكريا بن أبي زائدة – كلهم مولى الحارث بن إسحاق عن جهم بن أبي الجهم مولى الحارث بن

حاطب عن عبد الله بن جعفر بن أبي طالب قال: حدثتني حليمة بنت أبي ذؤيب السعدية به. قلت: ولفظ هذا المتن للحافظ الطبراني.

وحتى تستبين العلة لا بد من جمع الطرق الأخرى لهذا الخبر فقد ذكر ابن الصلاح في «علوم الحديث» (ص١٩٥) ط دار الكتب، عن عليّ بن المديني قال: «الباب إذا لم تجمع طرقه، لم يتبين خطؤه»، وكذلك ذكره السيوطي في «تدريب الراوي» (٢٩٣١)، والصغاني في «توضيح الأفكار» (٢٩/٢).

٧- واخرجه الحافظ أبو يعلى في «مسنده» (٩٣/١٣) قال: حدثنا مسروق بن المرزبان الكوفي، والحسن بن حماد ونسخته من حديث مسروق حدثنا يحيى بن زكريا بن أبي زائدة، حدثنا محمد بن إسحاق، عن جهم بن أبي جهم عن عبد الله بن جعفر عن حليمة بنت الحارث السعدية به.

٣-وأخرجه ابن حبان في «صحيحه» (ح٩٤ - موارد) قال: أنبأنا أحمد بن علي بن المثنى، حدثنا مسروق بن المرزبان، حدثنا يحيى بن زكريا بن أبي زائدة عن محمد بن إسحاق عن جهضم بن أبي جهضم عن عبد الله بن جعفر عن حليمة أم رسول الله صلى الله عليه وسلم السعدية التي أرضعته به.

\$- وأخرجه أبو نعيم في «دلائل النبوة» (ص٤٦) قال: حدثنا سليمان بن أحمد قال: حدثنا علي بن عبد العزيز حدثنا محمد بن سعيد الأصبهاني حدثنا عبد الرحمن بن محمد المحاربي (ح).

وحدثنا محمد بن أحمد بن الحسن قال حدثنا محمد بن عثمان بن أبي شيبة قال: حدثنا مسروق بن المرزبان حدثنا يحيى بن زكريا بن أبي زائدة.

قالا: حدثنا محمد بن إسحاق عن جهم بن أبي الجهم عن عبد الله بن جعفر عن حليمة بن الحارث السعدية أم رسول الله صلى الله عليه وسلم التي أرضعته به.

وأخرجه البيهقي في «دلائل النبوة» (١٣٢/١) قال: وأخبرنا أبو عبد الله الحافظ، قال: حدثنا أبو العباس قال: حدثنا أحمد بن عبد الجبار قال: حدثنا يونس بن بكير قال: حدثنا ابن إسحاق، قال: حدثني جهضم بن أبي جهم مولى لامرأة من بني تميم كانت عند الحارث بن حاطب فكان يقال: مولى الحارث بن حاطب حدثني من سمع عبد الله بن جعفر بن أبي طالب، يقول حدثت عن حليمة بنت الحارث أم رسول الله الذي أرضعته به.

## رابعا: التحقيق

قلت: بالبحث في طرق الحديث الذي أوردناها آنفًا لتبن:

١- انفراد محمد بن إسحاق عن جهم بن أبي الجهم
 عن عبد الله بن جعفر بن أبي طالب.

٧- وقع تصحيف لاسم الراوي (جهم بن أبي الجهم)
 في رواية ابن حبان حيث تصحف إلى «جهضم بن
 أبى جهضم».

يظهر هذا التصحيف من مخالفته لجميع الروايات، خاصة مخالفة الحافظ ابن حبان لشيخه الإمام الحافظ أبي يعلى أحمد بن علي بن المثنى، فقد رواه ابن حبان عنه، وكما بينا أنفًا أن الحافظ أبا يعلى أخرج الخبر في «مسنده» (٩٣/١٣) ح(٧/٦٣) من طريق جهم بن أبي جهم.

وقد يحسب البعض أن هذا أمر هين، ولكنه أمر عظيم، فيتوهم أن الواحد اثنين، بل ويتوهم من الاسم المصحف أنه متابع.

 ٣- اشتهر هذا الخبر الذي انفرد به محمد بن إسحاق فرواه عنه:

أ- عبد الرحمن بن محمد المحاربي عند الحافظ الطبراني سليمان بن أحمد في «المعجم الكبير» ورواه عنه بنفس الإسناد تلميذه الحافظ أبو نعيم الأصبهاني في «دلائل النبوة».

ب- وزيادة أبن عبد الله البكائي عند الحافظ الطبراني في «المعجم الكبير».

ج- ويحيى بن زكريا بن أبي زائدة: عند الطبراني في «المعجم الكبير» وأبي يعلى في «مسنده»، وابن حبان في «صحيحه»، وأبي نعيم في «دلائل النبوة». د- ويونس بن بكير: عند الحافظ البيهقي في «دلائل النبهة».

وبجمع هذه الطرق تتبين علل هذا الخبر الذي جاءت به القصة.

١- ففي رواية عبد الرحمن بن محمد المحاربي، ورواية زياد بن عبد الله البكائي، ورواية يحيى بن زكريا بن أبي زائدة، عنعنة ابن إسحاق.

٧- وفي رواية يونس بن بكير تصريح ابن إسحاق التحديث، مع تصريح جهم بن أبي الجهم بأنه لم يسمعه من عبد الله بن جعفر، وتصريح عبد الله بن جعفر بأنه لم يسمعه من حليمة.

٣- فعلى رواية عبد الرحمن بن محمد المحاربي، ورواية زياد بن عبد الله البكائي، ورواية يحيى بن زكريا بن أبي زائدة فيه انقطاع بين إسحاق وبين الجهم؛ لأن ابن إسحاق مشهور بالتدليس؛ لذلك ذكره الحافظ ابن حجر في «طبقات المدلسين» في المرتبة الرابعة (٩) قال: «محمد بن إسحاق بن يسار المطلبي المدني صاحب المغازي مشهور بالتدليس في المطلبي المدني صاحب المغازي مشهور بالتدليس في الضعفاء والمجهولين وعن شر منهم.

٤- قد يتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن هناك تصريحًا بالتحديث، وردًا على هذا الوهم أنه لم يكن عند أحد من هؤلاء الثلاثة الذين رووه عن ابن إسحاق، تصريح لابن إسحاق بالتحديث في أي موضع وقد تعددت المواضع كما بيناه أنفًا عند الطبراني في «المعجم الكبير» وأبي يعلى في «مسنده» وابن حبان في «صحيحه» وأبي نعيم في «دلائل النبوة».

 ه- من هذا يتبين أن هناك اختلافًا بين هؤلاء الثلاثة الذين رووه بالانقطاع، وبين يونس بن بكير الذي رواه بالاتصال.

ومن هنا لا بد من الموازنة بين ضبطهم وإتقانهم. قال الحافظ الخطيب البغدادي في كتابه «الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع» (ص٥٠٥): «والسبيل إلى معرفة علة الحديث أن يُجمع بين طرقه، وينظر في اختلاف رواته ويعتبر بمكانهم من الحفظ ومنزلتهم في الإتقان والضبط». اهـ.

وبتطبيق هذه القاعدة الذهبية يتبين أن: أ- جمع طرق الحديث قد بيناه.

ب- والنظر في اختلاف رواته أيضًا بيّناه.

ج- أما عن الموازنة بين ضبطهم ونقلهم:
 فيونس بن بكير. ذكره الحافظ ابن حجر في
 «التقريب» (٣٨٤/٢) قال: «يونس بن بكير بن واصل
 الشيباني أبو بكر الجمال الكوفي يخطئ». اه.

فأين هو من الثلاثة: عبد الرحمن بن محمد المحاربي، وزيادة بن عبد الله البكائي، ويحيى بن زكريا بن أبي زياد، وفوق الترجيح بالعدد على الانفراد، قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٣٤٧/٢): «يحيى بن زكريا بن أبي زائدة الهمداني ثقة متقن». اهـ.

قلت: وبهذا يترجح الانقطاع بعنعنة ابن إسحاق المشهور بالتدليس عند الضعفاء والمجهولين وعن شر فيهم، ولا يؤخذ بمخالفة يونس بن بكير للثقات الأثبات في ابن إسحاق بالنسبة للإسناد، بل وكذلك للمتون يتبين ذلك مما ذكره الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (٢٩/٢٠): «وقال أبو عُبيد الآجري عن أبي داود: ليس يونس بن بكير عندي حجة، يأخذ كلام ابن إسحاق فيوصله بالأحاديث». اهـ.

 ٦- ومع اشتهار محمد بن إسحاق بالتدليس فقد وهاه كثير من أئمة الجرح والتعديل:

أ- قال الحافظ الذهبي في «الميزان» (۲۱۹۷/۶۹۸۳):
 محمد بن إسحاق بن يسار قد حشا في السيرة
 الأشياء المنكرة المقطعة والأشعار المكذوبة، ثم ذكر
 أقوال الأئمة.

ب- قال الفلاسي: سمعت يحيى القطان يقول لعبيد

الله القواريري: إلى أين تذهب؟ وهب بن جرير أكتب السيرة، قال: تكتب كذبًا كثيرًا.

ج- وقال الدارقطني: لا يُحتج بمحمد بن إسحاق.
 د- وقال سليمان التيمى: كذاب.

م- وقال وهيب سمعت هشام بن عروة يقول:
 كذاب.

ن- وقال أبو بكر الخطيب: روى أن ابن إسحاق كان
 يدفع إلى شعراء وقته أخبار المغازي ويسالهم أن
 يقولوا فيها الأشعار ليلحقها بها.

هـ- وقال أبو داود الطيالسي: حدثني بعض أصحابنا، قال: سمعت ابن إسحاق يقول: حدثني الثقة، فقبل له: من؟ قال: بعقوب البهودي.

و- وروى عن حميد بن حبيب أنه رأى ابن إسحاق مجلودًا في القدر جلده إبراهيم بن هشام الأمير. قلت: ويونس بن بكير الذي روى عن ابن إسحاق قصة إعراض المراضع عن النبي صلى الله عليه وسلم ليتمه، هو الذي روى هذا الخبر الذي جعله الذهبي من مناكير ابن إسحاق؛ حيث قال يونس بن بكير عن ابن إسحاق عن عبد الرحمن بن الحارث عن عبد الله بن أبي سلمة عن ابن عمر أنه بعث إلى ابن عباس يسأله: هل رأى محمد صلى الله عليه وسلم ربه؟

فبعث إليه أن نعم، رأه على كرسي من ذهب يحمله أربعة من الملائكة: ملك في صورة رجل، وملك في سورة أسد، وملك في صورة ثور، وملك في صورة نسر، في روضة خضراء دونه فراش من ذهب.

ثم ذكر الذهبي قول مكي بن إبراهيم: «جلست إلى ابن إسحاق فذكر أحاديث في الصفة فنفرت منها فلم أعد إليه، روى أحاديث في صفة الله لم يحتملها قلبي». اه.

ي- قال الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٣٦/٩): محمد بن إسحاق بن يسار المدني نزيل العراق، ثم ذكر فيه قول الإمام مالك: «دجال من الدجاجلة»، ثم ذكر قول ابن نمير: «إذا حدث ابن إسحاق عن من سمع منه من المعروفين فهو حسن الحديث صدوق، وإنما أتي من أنه يحدث عن المجهولين أحاديث باطلة». آه.

قلت: وهذا القول يعتبر قاعدة ذهبية لا تاتي إلا من خبير بالصناعة الحديثية لذلك ذكره الإمام الذهبي في «تذكرة الحفاظ» (٣١١/٣٢٧/١) قال: «عبد الله بن نمير الحافظ الإمام والد الحافظ الكبير محمد، وثقه يحيى بن معين وغيره، وكان من أكابر أصحاب الحديث». اهـ.

وبتطبيق هذه القاعدة على هذا الخبر الذي انفرد به ابن إسحاق: نجد أنه ينطبق تمام الانطباق على الجزء الثاني من القاعدة، وهو: «إنما أتى من أنه يحدّث عن المجهولين أحاديث باطلة».

# فطرق الخبر التي جمعناها تبين منها:

انفراد محمد بن إسحاق عن جهم بن أبي الجهم عن عبد الله بن جعفر عن حليمة السعدية، فهذا الخبر من رواية محمد بن إسحاق عن جهم بن أبي الجهم، وقد ذكره الحافظ الذهبي في «الميزان» (١٩٨٣/٤٢٦/١) قال: «جهم بن أبي الجهم عن ابن جعفر بن أبي طالب، وعنه محمد بن إسحاق لا يعرف، له قصة حليمة السعدية». اه.

قلت: وأقر هذا الحافظ ابن حجر في «اللسان» (۱۷۸/۲) (۲۱٤۱/۲۷٤) وقال: وقد روى عن جهم بن أبي الجهم أيضًا عبد الله العمري، والوليد بن عبد الله بن جميع. اهـ.

فهو مجهول الحال؛ حيث قال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٥٠): «الراوي إن روى عنه اثنان فصاعدًا ولم يوثق فهو مجهول الحال». اهـ.

ثم بين حكم روايته فقال: «ردّها الجمهور». اهد. من هذا يتبين أن الخبر الذي جاءت به هذه القصة قد رواه محمد بن إسحاق عن جهم بن أبي الجهم وهو مجهولٌ لا يُعرف، وبهذا يتحقق قول الحافظ الإمام ابن نمير في محمد بن إسحاق: «إنما أتِي من أنه يحدث عن المجهولين أحاديث باطلة».

قلت: بهذا يصبح هذا الخبر باطلا.

٧- بعد بيان هذه العلل المستنبطة من جمع الطرق وتطبيق القاعدة تبين أن هذا الخبر باطل، ومما يزيد في بطلان هذا الخبر رواية الإمام البيهقي؛ حيث اظهرت وقوع انقطاع في الإستاد في موضعين:

الأول: تصريح الجهم بأنه لم يسمعه من عبد الله بن جعفر، يتبين ذلك من قول الجهم: حدثني من سمع عبد الله بن جعفر.

الثاني: تصريح عبد الله بن جعفر بانه لم يسمعه من حليمة، يتبين ذلك من قول عبد الله بن جعفر: «حُدثت عن حليمة السعدية»، بصيغة المبني للمجهول.

قلت: وهذا النوع الذي لم يُصرِّح فيه باسم الراوي في الحديث يُسمَّى «المبهم» وحكمه الرد

وبهذا يتبين أن خبر القصة باطل، والقصة واهية. هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

# المنهب الوسطي لأبي الحسن الأشعري في توحيد الصفات مصادر التلقي عند أبي الحسن الأشعري

# الحلقة السادسة عشرة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى اله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

فمن الأمور المفادة مما سبق عن الحديث عن مصادر التلقي لدى أبي الحسن الأشعري بعد اعتماده \_ في إثبات الصفات - \_الآي والإجماع، وما صح من السنة ولو كانت أحاداً:

(تجنبه الأحاديث الضعيفة والموضوعة):

وإنما يفاد هذا من طريقة توجهه لإثبات صفات الخالق – سبحانه – واقتصاره في ذلك على أي التنزيل وروايات الأئمة الثقات للأحاديث والآثار الصحيحة، سواء ما تواتر منها أو ما جاء منها بطريق الآحاد، وذلك قوله في (مقالات الإسلاميين) مع ٢٩٠ في (قول أصحاب الحديث وأهل السنة): «جملة ما عليه أهل الحديث والسنة، الإقرار بالله وملائكته وكتبه ورسله، وبما جاء عن الله وما رواه الثقات عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، واله الثقات عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال، وأن الله عليه وسلم، قال، وأن الله على عرشه كما قال، وقوله في (الإبانة) ص ٤٩ بحق أهل الزيغ والضلالة: إنهم أنفوا ما روي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم "أنوا ما روي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ذلك مما رواه الثقات عن رسول الله صلى الله عليه الله عليه وسلم دلك مما رواه الثقات عن رسول الله صلى الله عليه وسلم الله ملى الله عليه وسلم وسلم».

فبمفهوم المخالفة – الذي يعني: ثبوت الحكم المقيد بوصف أو شرط، أومحدد بغاية أو عدد، وانتفاؤه إذا انتفى القيد – يأتي رفض الأشعري الأخذ بالأحاديث الضعيفة والموضوعة، وعدم اعتماده هذا الطريق ضمن مصادر تلقيه.

والحق أن المتعصبين من متاخري الأشاعرة في كل زمان وبخاصة في أزماننا، يستغلون ما ضعفف أو وضع من الأحاديث أسوأ استغلال في ترويج

# اعداد/ الأستاذ بجامعة الأزهر

مذهبهم في حتمية التأويل، والترويج لدعاوي التشبيه والتجسيم، وإحالة حمل الصفات على ظاهر معناها.. وقد يورد أحدهم في ذلك، الضعيف أو الموضوع من الحديث أو الأثر وهو على علم بهما؛ لأن فيه ما يشهد له في الآيات والأحاديث الأخرى، أو لينتصر لرأيه الفاسد في ضرورة التأويل.. كما فعل بعضهم في (حديث الجارية)، وهو من طريق (معاوية بن الحكم)، وفيه قوله عليه السيلام لها: أين الله؟، قالت في السماء.. قال: (اعتقها فإنها مؤمنة)، وهو حديث صحيح أخرجه مسلم وغير واحد من الأئمة في تصانيفهم، غير أن ثمة رواية ضعيفة للحديث انفرد بها عطاء بن يسار وفيها: (فمد النبي صلى الله عليه وسلم يده إليها مستفهماً، من في السماء؟!).. فقد ساقها من ساقها ليعضد ما صبح من الرواية، أو ليصل إلى نتبحة: أن "هذا، من الدليل على أن (أبن الله؟)، لم بكن لفظ الرسول!".. وكما فعل النعض الآخر في قول المروذي: "(سمعت أبا عبد الله الخفاف، سمعت ابن مصعب)، وتلا «عسى أن ببعثك ربك مقاماً محموداً»(الإسراء/٧٩)، قال: (نعم نُقعده -معه - على العرش)"، فهذا الأثر "مع مخالفته لما في الصحيحين وغيرهما من أن (المقام المحمود): (الشفاعة العظمي)، فهو تفسير مقطوع غير مرفوع عن النبي صلى الله عليه وسلم، ولو صح ذلك مرسلا لم يكن فيه حجة - يعنى: لكون المرسل عند المحدثين من أقسام الضعيف - فكيف وهو مقطوع موقوف على بعض التابعين؟!"، وكيف تبني على مثل هذا عقيدة أو تثبت به فضيلة؟! [ينظر على الترتيب: مختصر العلو للألباني ص ٨٢، ٢٣٤]. نماذج مما اشتهر جعلها من الصفات وهي -

ربيع أول ١٤٣٥ هـ التو اليوا

لضعفها أو وضعها - ليست كذلك:

وأنا ذاكر لك هنا بعض هذه الأحاديث والآثار الضعيفة أو الموضوعة فيما اشتهر في صفات الله، لتكون منها على حذرٍ فلا تقع فيما وقع فيه القوم:

 احادیث و آثار (إقعاده صلی الله علیه وسلم معه على العرش): ومنها الأثر السابق ذكره.. فقد علق الذهبي عليه في العلو ص ١٢٥، بقول المروذي: "أما قضية قعود نبينا على العرش فلم يثبت في ذلك نص، بل في الباب حديث واه"، مشيرا بذلك إلى حديث: (يجلسني على العرش)، وهو "باطل، ذكره الذهبي في (العلو) من طريقين عن أحمد بن بونس عن سلمة الأحمر عن أشعث بن طليق عن ابن مسعود، قال: (بينا أنا عند رسول الله صلى الله عليه وسلم أقرأ عليه حتى بلغت: «عسى أن ببعثك ربك مقاما محمودا »قال:.. فذكره)، وقال الذهبي ص ٧٥ من نفس المصدر: (هذا حديث منكر لا يُفرَح به، وسلمة هذا متروك الحديث، وأشعث لم يلحق ابن مسعود)، قلت - أي: الألباني -: (قد وجدت له طريقا أخرى موصولا عن ابن مسعود مرفوعا نحوه، ولا يصبح أيضا)، ثم ذكر الذهبي نحوه عن عبد الله بن سلام موقوفا عليه، وقال: (هذا موقوف ولا يثبت إسناده.. وإنما هذا شيء قاله مجاهد)، ثم رواه من طريق ليث عن مجاهد نحو حديث ابن مسعود موقوفا على مجاهد، وكذلك رواه الخلال في (أصحاب ابن مندة)، ثم قال في ص ٩٤: (لهذا القول طرق خمسة، وأخرجه ابن جرير في تفسيره وعمل فيه المروذي مصنفا!)، ثم رواه من طريق عمر بن مدرك الرازي عن ابن عباس موقوفا مثله.

وقال ص ٩٩: (إسناده ساقط، وعمر هذا متروك.. وهذا مشهور من قول مجاهد، ويروى مرفوعاً، وهو باطل).

قلت - أي: الألباني -: ومما يدل على ذلك، أنه ثبت في الصحاح أن المقام المحمود هو: الشفاعة الخاصة بنبينا صلى الله عليه وسلم، ومن العجائب أن يفتي بعض العلماء من المتقدمين بأثر مجاهد هذا كما ذكره الذهبي عن غير واحد منهم، بل غلا بعض المحدثين فقال: (أنا منكر على كل من رد هذا الحديث، وهو عندي رجل سوء متهم)، قال الذهبي: (فابصر - حفظك الله من الهوى - كيف أل الغلو (فابصر - حفظك الله من الهوى - كيف أل الغلو الأحديث الصريحة في العلو، بل يحاول بعض الأحاديث الصريحة في العلو، بل يحاول بعض الطعام أن يرد قوله تعالى: «الرحمن على العرش الستوى»(طه/ه)، قلت - أي: الألباني -: (وإن مثل هذا الغلو لما يحمل نفاة الصفات على التشبث هذا الغلو لما يحمل نفاة الصفات على التشبث بالاستمرار في نفيها، والطعن بأهل السنة المثبتين

لها ورميهم بالتشبيه والتجسيم، ودين الله الحق بين الغالي فيه والجافي عنه، فرحم الله امراً أمن بما صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في الصفات وغيرها على الحقيقة اللائقة بالله تعالى، ولم يقبل في ذلك ما لم يصح عنه صلى الله عليه وسلم كهذا الحديث، فضلاً عن مثل هذا الأثر)"..

واختتم الألباني كلامه هذا بقوله: "فاعلم أن إقعاده صلى الله عليه وسلم على العرش: ليس فيه إلا هذا الحديث الباطل، وأما قعوده تعالى على العرش: فليس فيه حديث يصبح، ولا تلازم بينه وبين الاستواء عليه كما لا يخفى"[الضعيفة بتصرف ٢/٥٥/، ٢٥٥/، وينظر ٢/٢٤/١: ١٠٤٣/١٣

كذا بما يعني أن نسبة القعود إلى الله تعالى وإقعاده النبي صلى الله عليه وسلم على عرشه غير صحيح بل هو منكر، كما أن معناه ولفظه لم يتوارد على السنة الأئمة.. وما قيل هنا يقال مثله في رواية ابن عمر: (يجلسني على السرير)، فهو أيضاً باطل، وحسبنا مخالفته لأحاديث جمع من الصحابة بعضها في البخاري (٤٧١٨): أن المقام المحمود، هي: شفاعته صلى الله عليه وسلم الكبرى يوم القيامة.

٧- أحاديث (الأطيط): ومنها حديث: (إن كرسيه وسع السماوات والأرض، وإنه يقعد عليه ما يفضل منه مقدار أربع أصابع - ثم قال بأصابعه فجمعها وإن له أطيطاً كأطيط الرّحل الجديد إذا رُكب، من ثقله)، والأطيط: صوت الرّحل إذا كان عليه الرُكب الثقيلَ كما في النهاية ١/٥٤، يقول الذهبي في العلو ص ٨٤ وهو في مختصر الألباني ص ١٢٤: "وليس للأطيط مدخل في الصفات أبداً.. ومعاذ الله أن نعده صفة لله عز وجل، ثم الإطيط لم يأت به نص ثابت"ا.ه..

وأيضاً فالحديث المذكور فيه معنى باطل، وهو أن الرب ما عُرفت عظمته إلا بالمقايسة بالعرش المخلوق، كما يقضي بأن العرش أعظم من الرب وأكبر، وهذا فاسد مخالف لما عُلم من الكتاب والسنة والعقل، على ما أفاده ابن تيمية في المجموع والعقل، على ما أفاده ابن تيمية في المجموع أبو العلاء الحسن بن أحمد الهمداني في فتيا له حول الصفات من طريق الطبراني عن عبيد الله بن أبي زياد القطواني: (ثنا يحيى بن أبي بكير: ثنا إسرائيل عن أبي إسحاق عن عبيد الله بن خليفة إسرائيل عن أبي إسحاق عن عبيد الله بن خليفة عن عمر بن الخطاب قال: أتت امرأة النبي صلى الله عليه وسلم فقالت: ادع الله أن يدخلني الجنة، فعظم الرب عز وجل، ثم قال:. فذكره).

وهذا الحديث لا يصح لأن مداره على ابن إسحاق وكان قد اختلط.. وكذلك أخرجه عبد الله بن أحمد في السنة ص ٢١، لكنه زاد في متنه أداة الاستثناء فقال: (إلا قيد أربع أصابع) فاختلف المعنى..

كما رواه أبو محمد الدُّشتي في كتاب (إثبات الحد) من طريق الطبراني وغيره عن ابن أبي بكير به، ولكنه قال: (هذا حديث صحيح، رواته على شرط البخاري ومسلم)، كذا قال، وهو خطأ مزدوج، فليس الحديث بصحيح، ولا رواته على شرطهما، فإن عبد الله بن خليفة لم يوثقه غير ابن حبان، وتوثيقه لا يعتد به، ولذلك قال الذهبي في الميزان ٤٢٩٠ عن ابن خليفة هذا: (لا يُكاد يُعرف).. فأنى بالحديث بالصحة وفيه ثلاث علل: جهالة ابن خليفة، واختلاط أبى إسحاق، وكونه مدلسا، والاضطراب في سنده ومتنه؟!، قال ابن الجوزي في (العلل المتناهية في الأحاديث الواهية) ٢١/١: (هذا حديث لا يصبح عنه صلى الله عليه وسلم وإسناده مضطرب جدا، وعبد الله بن خليفة ليس من الصحابة - فيكون الحديث مرسلا - تارة يرويه ابن خليفة عن عمر مرفوعا، وتارة يوُقفه على عمر، وتارة يُوقف على ابن خليفة، وتارة يأتى: فما يفضل منه إلا قدر أربع أصابع، وتارة يأتى: فما يفضل منه مقدار، وكل هذا تخليط من الرواة فلا يعول عليه).

ومثله حديث ابن إسحاق في (المسند) وغيره، وفي آخره: (إن عرشه لعلى سماواته وأرضه، هكذا مثل القبة، وإنه ليئط به أطيط الرُحل بالراكب)، فابن إسحاق مدلس، ولم يصرح بالسماع في شيء من الطرق عنه، ولذلك قال الذهبي في العلو ص٣٩: (هذا حديث غريب جداً فَرد، وابن إسحاق حجة في المغازي إذا أسند، وله مناكير وعجائب.. وأما الله عز وجل: فليس كمثله شيء جل جلاله وتقدست أسماؤه ولا إله غيره) [ينظر مع ما ذكر: الضعيفة ألاكر٧٤].

- حديث استلقائه سبحانه - تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً -: ونصه: (إن الله لما قضى خلقه استلقى، ووضع إحدى رجليه على الأخرى، وقال: لا ينبغي لأحد من خلقه أن يفعل هذا)، وهو حديث منكر جداً، رواه أبو نصر الغازي من طرق عن إبراهيم بن المنذر الحزامي: ثنا محمد بن فليح بن سليمان عن أبيه عن سعيد بن الحارث عن عبيد بن حنين قال: (بينا أنا جالس، إذ جاءني قتادة بن النعمان لم فقال: انطلق بنا يا ابن حنين إلى أبي سعيد الخدري فإني قد أخبرت أنه قد اشتكى، فانطلقا حتى دخلنا على أبي سعيد، فوجدناه مستلقياً رافعاً رجله اليمنى

على اليسرى، فسلمنا وجلسنا، فرفع قتادة يده إلى رجل أبي سعيد فقرصها قرصة شديدة، فقال أبو سعيد: سبحان الله يا ابن أم، أوجعتني! فقال له: ذلك أردت، إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال:.. فذكره)، وقد رواه عن قتادة – من غير ابن حنين – أبو الحباب سعيد بن يسار وبسر بن سعيد وعبيد بن عبد الله بن عتبة، كما رواه عن إبراهيم بن المنذر محمد بن إسحاق وجمع، وحدث به من الحفاظ جمع، ورُوي عن شداد بن أوس مرفوعاً.

ومع تنزهه تعالى عما تضمنه ذاك الحديث، فإنه يشتم منه رائحة اليهودية الذين يزعمون أن الله تعالى بعد أن فرغ من خلق السموات والأرض استراح!، وروايته عن كعب الأحبار يؤيد هذا.. وما ذكره أبو نصر من أن الحديث روى عن ابن عباس وابن مسعود وكعب بن عجرة موقوفا، وأن بعض الرواة وهم فرفعه إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وقوله: (إن رواة طريق قتادة من رجال الصحيح)، رَدُ عليه: أنه لا يلزم من ذلك أن يكون سند الحديث صحيحا، لجواز أن يكون فيه من تكلم فيه.. كما أن ابن فليح بن سليمان وكذا ابنه محمد فيهما ضعف، قال ابن معين: (فليح ليس بثقة ولا ابنه)، وكذلك ضعفه ابن المديني والنسائي والساجي وقالوا: (يهم)، ولذلك لم يسع الحافظ في التقريب إلا الاعتراف بضعفه قائلا: (صدوق كثير الخطأ).. وإن مما يدل على ضعفهما وضعف حديثهما اضطرابهما في إسناده، فتارة يقولان: عن سعيد ين الحارث عن ابن حنين عن قتادة، وتارة: عن سالم أبي النضر بدل سعيد، ويقرن مع ابن حنين بسر، وتارة يجعل مكانهما أبا الحباب.

ومما يوهن من شان هذا الحديث – من غير ما سبق – أنه صح (عن عباد بن تميم عن عمه أنه رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم مستلقياً في المسجد، واضعاً إحدى رجليه على الأخرى) رواه البخاري ٤٦٦/١، وفعل ذلك عمر وعثمان، فلو كان الاستلقاء المذكور لا ينبغي لأحد من خلقه سبحانه كما زَعم الحديث، لما فعل ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم خلفاؤه من بعده.

وفيه علة أخرى، وهي أن قتادة مات في خلافة عمر، وابن حنين مات سنة خمس ومائة وله خمس وسبعون سنة، فتكون روايته عن قتادة منقطعة الشمن الضعيفة ١٨٧٠: ١٨٠ باختصار وينظر الأسماء والصفات للبيهقي ص ٥٠١.

أحاديث الأوعال والإدلاء والهبوط على الله:
 ونص الأول: (هل تدرون ما بين السماء والأرض؟، إن

بُعد ما بينهما إما واحدة أو اثنتان أو ثلاث وسبعون سنة، ثم السماء فوقها كذلك حتى عدِّ سبع سماوات، ثم فوق السابعة بحر بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء إلى سماء، ثم فوق ذلك ثمانية أوعال – ذكور الغزلان الجبلية - بين أظلافهم ورُكبهم مثلُ ما بين سماء إلى سماء، ثم الله تبارك وتعالى فوق ذلك).. وهو حديث ضعيف، أخرجه غير واحد عن الوليد بن أبي ثور، والترمذي وابن خزيمة في التوحيد عن عمرو بن أبى قيس، وأبو داود وعنه البيهقي عن إبراهيم بن طهمان ثلاثتهم عن سماك بن حرب عن عبد الله بن عميرة عن الأحنف بن قيس عن العياس بن عبد المطلب، قال: (كنت في البطحاء في عصابة فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم، فمرت به سحابة فنظر إليها فقال: ما تسمون هذه؟، قالوا: السحاب، قال: والمزن؟ قالوا: والمزن، قال: والعنان؟، قالوا: والعنان، قال: هل تدرون.. وذكره).. وقد خالفهم في الإسناد والمتن شعيب بن خالد، كما أعل الذهبي الحديث في العلو ص ٥٠ بعدم ثبوت عدالة عبد الله بن عمير، وقول الذهبي عقب الحديث: (تفرد به سماك بن حرب عن عبد الله، وعبد الله فيه جهالة)، قال في ترجمته من الميزان: (فيه جهالة، قال البخاري: لا يُعرف له سماع من الأحنف بن قيس)، والبخاري بقوله هذا يشبير إلى جهالته، وصرح بهذا إبراهيم الحربي فقال: (لا أعرفه).. وعليه فذكر رواة الأئمة لهذا الحديث لا يفيد بعد كلام أهل النقد في بعض رجاله، وأنه تفرد به ابن عميرة، وتفرد سماك بالرواية عنه وقول حربي فيه: (لا أعرفه)، وإشارة مسلم إلى جهالته، وتصريح الذهبي بذلك [ينظر الضعيفة ٣٩٨/٣: ٤٠٢ والعلل المتناهية ١/٢٤، ٢٥].

وقريب من هذه الرواية، ما أخرجه الترمذي وأحمد والبيهقي في الأسماء والصفات وغيرهم، وفي أخرها: (والذي نفس محمد بيده لو انكم دليتم أحدكم بحبل إلى الأرض السابعة لهبط على الله تبارك وتعالى)، إذ ضعفه الترمذي نفسه بقوله: (حديث غريب)، "وعلته – كما في مختصر العلو ص ٢١٨ والحسن مدلس، وقد عنعنه على اختلاف العلماء في والحسن مدلس، وقد عنعنه على اختلاف العلماء في أمل سماعه من أبي هريرة"، وهو لم يره، وأكد ذلك أبن القيم في مختصر الصواعق ص ٤٩٨ من غير ما وبن الجوزي في (العلل المتناهية) ٢٧/١ وغيرهما وابن الجوزي في (العلل المتناهية) ٢٧/١ وغيرهما ضعيف، لما بين الحسن وابي هريرة من انقطاع وعدم سماع، فضلاً عن أن متنه غريب. وبمثل هذا يقال في رواية: (ولو حفرتم لصاحبكم ثم دليتموه لوجدتم الله

عز وجل)، فهو منكر كما نص عليه ابن الجوزي في العلل، فيه أحمد بن عبد الجبار العطاردي: ضعيف، وأبو نصر مجهول لا يعرف.. وهكذا.

وصفوة القول:

أن هذه الأحاديث وما حاء على شاكلتها مما هو ضعيف أو موضوع، اتفاق أهل العلم على عدم حواز الأخذ بها في العقائد وأصول العبادات والمعاملات، وأنها ساهمت بشكل كبير في التشكيك فيما صبح من أحاديث الصفات، دون أن يتنبه لأثرها السبي في الأمة وسلامة عقيدتها إلا القليل من أهل العلم، "لأنها -على حد ما جاء في مختصر العلو ص١٣ - قد تفسد عقيدة بعض من لا علم عنده بالتوحيد ولوازمه، أو يتخذه بعض أهل الأهواء سلاحا لترويح مذهبهم في التأويل وإحالة حمل الصفات على ظاهرها واللجوء من ثم إلى تفويض معانيها، وأيضا لضرب الأحاديث الصحيحة بها ومحاربة أهل التوحيد أنفسهم، المثبتين لله تعالى كل صفة ثابتة في الكتاب أو السنة دون تمثيل أو تعطيل، واتهامه إياهم بالتشييب والتجسيم مع علمه تصريح أهل التوحيد بوجوب تنزيه الله تعالى عن التشييه والتعطيل معاً "..

وقد تنبه بهذا من قبل ابن تيمية - رحمه الله - حيث ذكر في مجموع الفتاوى ١٩/٤: أن "المنازع لا بد أن يذكر فيما يخالف أهل الحديث، طرقا أخرى مثل المعقول والقياس والرأي"، قال: "فالذي يعيب بعض أهل الحديث وأهل الجماعة بحشو القول، إنما يعيبهم بقلة المعرفة أو بقلة الفهم، أما الأول: فبأن يحتجوا باحاديث ضعيفة وموضوعة، أو بأثار لا تصلح للاحتجاج. وأما الثاني: فبأن لا يفهموا معنى الأحاديث الصحيحة، بل قد يقولون يفهموا معنى الأحاديث الصحيحة، بل قد يقولون القولين المتناقضين، ولا يهتدون للخروج من ذلك.. ثم يغفرون ويضللون ويبدعون أقواماً من أعيان الأمة ويجهلونهم"..

كما تنبه إليه تلميذه ابن القيم حين قال: إن "من تأمل ما تنازع فيه العقلاء في مسائل التوحيد والصفات ومسائل القدر والنبوات والمعاد، يجد أن صريح العقل لم يخالفه سمع قط، بل السمع الذي يخالفه إما أن يكون حديثاً موضوعاً، أو لا تكون دلالته مخالفة لما دل عليه العقل، ونحن نعلم قطعاً أن الرسل لا يخبرون بمحالات العقول "[مختصر الصواعق ص ١٠٠٧بتصرف].

وإلى لقاء آخر نستكمل الحديث عن ملامح وقواعد المنهج الوسطي لدى الأشعري في تعامله مع توحيد الصفات.

Upload by: altawhedmag.com

الحميدُ لله، حميداً طبياً مباركاً قينه، كما يتبغى لحلال وجهه وعظيم سلطانه، والصلاة والسلام على نديدًا محمد، الذي بعثه الله هادياً ومبشيرا وتذبرًا، وداعيا إلى الله بإذبه وسراحا مثيرا. أما بعد: فإن الصديقة عائشية أم المؤمنين، المبرأة من فوق سبع سماوات، من الشخصيات السارزة في تاريخ الإسالام. فأحست أن أذكر نفسى وإخواني الكرام بشيء من سيرتها الغطرة، وتاريخها المشبرق المجيد، لعلنا نسبير على ضوئه فنسبعد في الدنيا والأخرة، فأقول وبالله تعالى التوفيق: نسب عائشة: هى الصديقة بنت الصديق الأكبر، خليفة رسول

الله صلى الله عليه وسلم أبي بكر عبد الله بن أبى قحافة عثمان بن عامر بن عمرو بن كعب بن سعد بن تيم بن مرة، بن كعب بن لؤي، أم المؤمنين، زوجة النبي صلى الله عليه وسلم. (سير أعلام النبلاء للذهبي جـ ٢صـ ١٣٥).

ام عائشة:

هي أم رومان بنت عامر بن عويمر، بن عبد شمس، بن عُتَاب بن أذينة الكنانية. (سير أعلام النيلاء للذهبي ج ٢صد ١٣٥).

كنية عائشة:

كانت عائشة تكنى بأم عبد الله(ابن أختها أسماء: عبد الله سن الزيس) (الطبقات الكبري لابن سعد حد ١صد ٥٢).

مولد عائشة:

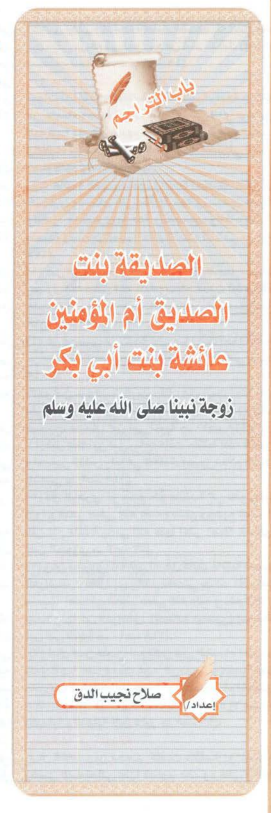
وُلِـدَتْ عائشــة بعد بعثــة النبي صلــي الله عليه وسلم بأربع سنين أو خمس، وكانت تقول: لم أعقل أبوى إلا وهما يدينان الدين. (الإصابة لابن حجر العسقلاني ج ٤صـ ٣٤٨).

رُواج عائشة بالنبي صلى الله عليه وسلم:

عَنْ عَائِشِـة قالتْ: قال رَسُـول الله صلى الله عليه وسلم: أربتُك قَبْل أَنْ أَتَزُوَّجَكَ مَرَّتَـٰنُ: رَأَيْتُ الْمُلكَ نَحْملك في سَرَقة منْ حَرير فقلتُ لهُ اكْتَبَفَ فَكَثَيفَ فَإِذَا هَى أَنْت فَقُلْتُ إِنْ يَكُنْ هَذَا مِنْ عِنْد اَللَّه يُمْضِه، ثُمُّ أَرِيثُكَ يَحْملُك في سَبِرَقَة منْ جَرِيرٍ فَقَلْتُ اكْشَفَ فَكَشَفَ فَإِذَا هِيَ أَنْتَ. فَقَلْتُ إِنَّ يَكُ هَذًا مِنْ عِنْدِ ٱللَّهِ يُمْضه. (البخاري حديث: ٧٠١٢).

وعَـنْ عُرْوَةَ بِنِ الرِّبِيـرِ قَالَ: تَوُفَيَـتْ خَدِيجَة قَبْلَ مُضرَج النبيِّ إلى المدينة بشلاث سنبنَ فليث سَنتَانِيَ أَوْ قُرِيبًا مِنْ ذَلِك، وَنكَحَ عَائِشَة وَهِيَ بِنُتُ سِتَ سَنِينَ ثُمَّ بَنى بِهَا وَهِيَ بِنْتُ تِسْعِ سَنَينَ.

(البخاري حديث ٣٨٩٦).





وقد بنى النبي صلى الله عليه وسلم بعائشة في شهر شوال على رأس ثمانية عشر شهراً من مهاجره صلى الله عليه وسلم إلى المدينة بعد عودته من غزوة بدر عام اثنتين من الهجرة، ومات عنها النبي وهي ابنة ثماني عشرة سنة، وعاشت بعد النبي صلى الله عليه وسلم ست وأربعون سنة. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج مصد 23: ٤٦).

مناقب عائشة رضي الله عنها

(۱) غَنْ عَائِشَا وَرَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم يَوْمًا يَا عَائِشَ هَذَا حِبْرِيلُ لِنُهُ صلى الله عليه وسلم يَوْمًا يَا عَائِشَ هَذَا حِبْرِيلُ يُقُرِّئُكُ السَّلَامُ وَرَحْمَةُ اللَّه وَبَرَكَاتُهُ تَرَى مَا لَا أَرَى تُرِيدُ رَسُولَ اللَّهِ صلى اللهَ عليه وسلم. (البخاري حديث: ٣٧٦٨، ومسلم حديث: ٢٤٤٧).

(٢) عَـنْ أَنَسِ بْن مَالِك رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَى اللهَ عَلَيْهِ وسلم يَقُولُ: فَضْلُ عَائِشَةَ عَلَى النَّسَاءِ كَفَضْلِ الثَّرِيدِ عَلَى سَائِرِ الطُّعَـامِ. (البخارى حديث: ٣٧٧٠).

(٣) عَـنْ عَائِشَـةَ قَالَتْ: كُنْتُ اَشْـرَبُ وَأَنَـا حَائِضُ ثُمُّ أُنْاولُـهُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَـلَمَ فَيَضَعُ فَاهُ عَلَى مَوْضَعِ فَيَ مَنْاولُهُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ فَيَضَعُ فَاهُ عَلَى مَوْضَعِ فَيَ وَاَنَـا حَائِضُ ثُمُّ أَنَاولُهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ فَيَضَعُ فَاهُ عَلَى مَوْضَعَ فَيُ. (مسلم حدیث: ۳۰۰).

(٤) عَنْ عَائِشَـةٌ قَالَـتُ: كَانَ بِوْمَ عِيدِ يَلْغَبُ السُّـودَانُ بِاللَّهِ عَلَيْهِ بِاللَّهُ عَلَيْهِ بِالدَّرِقِ وَالْحَرَابِ فَإِمَّا سَـالْتُ النَّبِـيُّ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَإِمَّا قَالَ تَسْتَهِينَ تَنْظُرِينَ فَقُلْتُ: نَعَمْ. فَآقَامَنيَ وَرَاءَهُ خَذِي عَلَى خَدَه وَهُوَ يَقُولُ: دُونَكُمْ يَا بَنِي أَرْفَدَهُ وَرَاءَهُ خَدِّي عَلَى خَدَه وَهُو يَقُولُ: دُونَكُمْ يَا بَنِي أَرْفَدَهُ حَتَّى إِذَا مَلَلْتُ، قَالَ: كَعْمْ. قَالَ: فَاذَهَبِي. حَتَّى إِذَا مَلَلْتُ، قَالَ: خَامَدَهُ وَهُو يَقُولُ (البخَارِي حَدِيث: ٩٥٠).

(٥) عَنْ عُروةَ بنِ الزبيرِ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم لِمَّا كَانَ فِي مَرَضِه جَعَلَ يَدُورُ فِي نَسَائِه وَيَقُولُ أَيْنَ أَنَا غَدًا؟ حَرْضًا عَلَى بَيْتِ عَائِشَـةً. قَالْتُ عَائِشَـةُ فَلَمًّا كَانَ يَوْمِي سَكَنَ. (البخاري حديث: ٣٧٧٤، ومسلم حديث: ٣٤٤٣).

(٦) عَنْ عَائِشَاةَ قَالَتْ: مَاتُ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم في بَيْتِي وَيَوْمي وَبَيْنَ سَحْرِي (الرئة) وَنَحْري (أعلى الصدر) فَدَخْلُ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ أَبِي وَيَوْمي وَبَيْنَ سَحْرِي (الرئة) وَنَحْري (أعلى الصدوا) فَدَخْلَ إَلَيْه فَطَنَتْتُ أَنَّ لَهُ فَيه مَاحَةٌ قَالَتْ: فَأَخَذْتُهُ فَرَعْتُهُ وَنَفَضْتُهُ وَطَيِّبْتُهُ ثُمُّ مَا رَأَيْتُهُ مُسْتَنًا قَطُّ ثُمُّ نَفَعْتُهُ إلَيْه فَاسْتَنَا قَطُ ثُمُّ مَنْ عَدِه فَاخَذْتُ مُسْتَنًا قَطُ ثُمُّ نَفَعَ مَنْ عَدِه فَاخَذْتُ أَدْعُو اللَّه عَزْ فَصَلْ بِدُعُ بِهُ فَيْمُ اللَّهُ عَزْ فَكُ بِدُعَاء كَانَ يَدْعُو لَهُ بَه جَبْريلُ عَلَيْه السَّلَام وَكَانَ هُوعَ بَدْعُ بِه فَي مَرضه ذَلك فَرَفَعُ بَصَرهُ إِلَى السَّمَاء وَقَالَ الرَّفَيْقُ الْأَعْلَى الرَّفْيَقُ الرَّعْلَى الرَّفْيَقُ الرَّعْلَى الرَّفْيَقُ الرَّفْيقُ الرَّفْيقَ الرَّفْيقَ الرَّفْيقَ الرَّفْيقَ الرَّفْيقَ الرَّفْيقُ الرَّفْيقَ اللَّهُ عَلَى الرَّفْيقَ الرَّفْيقُ الرَّفْيقَ المُتُمْ الْمُ الْمُ

الأعْلَى يَعْنِي وَفَاضَتْ نَفْسُـهُ. فَالْحَمْدُ للَّهِ الَّذِي جَمَعَ بَيْنَ رِيقِي وَرِيقِهِ فِي آخِرِ يَوْمٍ مِنْ أَيَّامِ الدُّنْيَا. (إسناده صحيح، مسند أحمد جَاصً ٤٨).

## ومن مناقبها مكانتها العلمية:

تبوأت أم المؤمنين عائشة مكانة علمية رفيعة جعلتها من علماء عصرها، والمرجع العلمي الذي يرجعون إليه فيما يغمض عليهم من مسائل القرآن والحديث والفقه، فيجدون عندها الجواب الشافي لجميع تساؤلاتهم واستفساراتهم.

روت عائشة الفين ومئتين وعشرة أحاديث. اتفق لها البخاري ومسلم على مئة وأربعة وسبعين حديثا، وانفرد البخاري بأربعة وخمسين، وانفرد مسلم بتسعة وستين. (سير أعلام النبلاء للذهبي ج ٢صد ١٣٩).

(١) غَـنْ أَبِي مُوسَى قَالَ: مَا أَشْـكَلَ عَلَيْنَـا أَصْحَابَ رَسُـولِ اللَّهِ صلى الله عليه وسـلم حَديثُ قَطُّ فَسَالْنَا عَائِشَـةَ إِلَّا وَجَدْنَا عِنْدَهَا مِنْهُ عَلْمًا. (صحيح سـان الترمذي للآلباني حديث ٢٠٤٤).

(٢) عَنْ مُوسَى بِنِّنِ طَلْحَةَ قَالَ: مَا رَأَيْتُ أَحَدًا أَفْصَحَ مِنْ عَائِشَـةَ. (صحيح سنن الترمذي للألباني حديث ٣٠٤٥).

 (٣) وعَنْ عروة بن الزبير، قَالَ: مَا رَأَيْتَ أَحَدًا أَعْلَمَ بِفَرِيضَة، وَلا أَعْلَمَ بِفَقْه وَلا بشِعْر: مِنْ عَائشَةَ. (إسناده صَحيح، مصنف ابن أبى شَيبة ج ١٠صـ ٢٤٨).

(٤) قال عطاء بن أبي رباح: كانت عائشة أفقه الناس،
 وأحسن الناس رأيا في العامة. (سير أعلام النبلاء للذهبي ج ٢صد ١٨٥).

(°) قال الزهري: لو جُمعَ علمُ عائشة إلى علم جميع أزواج النبي صلى الله عليه وسلم وجميع النساء كان علم عائشة رضي الله عنها أكثر. (صفة الصفوة لابن الجوزي حـ ٢صـ ٣٣).

(٢) وعَنْ مَسْرُوقِ: أَنْهُ قِيلَ لَهُ: هَلْ كَانَتْ عَائِشَةُ تُحْسِنُ الْفَرَائِضَ»، فَقَالَ: إِي وَ الذي نَفْسي بيده، لَقَدْ رَأَيْتِ مَشْيَخَةَ أَصْحَابِ مُحَمَّد صلى الله عليه وسلم الأَكَابِرَ يَسْأَلُونَهَا عَنِ ٱلْفَرَائِضِ. (إسناده صحيح) (مصنفَ ابن أبي شيبة ج ١٠صَ ٢٤٨).

(٧) قال ابن كثير: لم يكن في النساء أعلم من تلميذاتها عمرة بنت عبد الرحمن، وحفصة بنت سيرين، وعائشة بنت طلحة. وقد تفردت أم المؤمنين عائشة بمسائل عن الصحابة لم توجد إلا عندها. (البداية والنهاية لابن كثير جـ ٨صد ٩٦).

# اجتهادها في العبادة:

قـال القاسـم بن محمـد: كانـت عائشـة أم المؤمنين رضـي اللـه تعالى عنها تصوم، تصـوم حتى يُذلقها

التواتيج العدد ١٠٥ السنة الثالثة والأربعون

(يضعفها) الصوم. (حلية الأولياء لأبي نعيم الأصفهاني جـ ٢صد ٤٧).

وقال القاسم بن محمد أيضا: كنت إذا غدوت أبدأ ببيت عائشة أسلم عليها، فغدوت يوما فإذا هي قائمة تسمع وتقرأ «فَمَنَّ اللَّهُ عَلَيْنَا وَوَقَالَا عَذَابَ السَّـمُوم» (الطور: ٢٧) وتدعو وتبكي وترددها فقمت حتى مللت القيام، فذهبتُ إلى السوق لحاجتي ثم رجعت فإذا هي قائمة كما هي تصلي وتبكي. (صفة الصفوة لابن الجوزي جـ ٢صـ ٣١).

# ومن أهم مناقبها حب النبي صلى الله عليه وسلم

(١) عَـنْ أَبِي عُثْمَانَ أَنَّ رَسُولَ اللَّه صلَّى الله عليه وسلم بَعَث عَمْرُو بُنَ العَاصِ عَلَى حَبْشِ ذَات السُّلَاسِل قَالَ: فَأَتَيْتُهُ فَقَلْتُ: أَيُّ النَّاسِ أَحَبُّ إِلَيْكِ؟ قَـالَ: عَائشَــةً. قَلْتُ: مـنْ الرِّجَالِ؟ قَالَ أَبُوهَـا. قَلْتُ ثُمُّ مَـنْ؟ قـال عُمَرُ، فَعَدُّ رِجَالًا فَسَـكَتُ مَحَافَةَ أَنْ يَجْعَلني في آخرهمْ. (البخاري حديث: ٤٣٥٩، ومسلم حديث:

(٢) عن عُروة بن الزبير قال: كَانَ النَّاسُ يَتَحَرُّوْنَ بِهُدَايَاهُمْ يَوْمَ عَائِشَةَ قالتْ عَائِشَةً: فَاجْتَمَعَ صَوَ احبى إُلَى أُمُّ سُلِمَةً فَقَلَىٰ: يُا أُمُّ سُلِمَةً وَاللَّهِ إِنَّ النَّاسُ يُتَحَـرُوْنَ بِهَدَايَاهُمْ يَوْمَ عَائشِيةً وَإِنَا نَرِيدُ ٱلخَيْرَ كَمَا تُريدُهُ عَائِشُيةَ فَمُرِي رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ يَأَمُّ رَ النَّاسَ أَنْ يُهُـدُوا إِلَيْهِ حَيْثُ مَا كَانَ أَوْ حَيْثُ مَا دَارَ قَالَتُ فَذَكَرَتُ ذَلَكَ أُمُّ سَلَمَةَ لَلْنَبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَتْ: فَأَعْرَضَ عَنَى فَلَمَّا عَادٌ إِلَى ذَكَرْتُ لَـهُ ذَاكَ فَأَعْرَضَ عَنَى فَلَمَّـا كَانَ في الثَّالثَـةَ ذَكَرْتُ لَهُ فَقَالَ: يَا أَمُّ سَلَمَةً لَا تُؤْذِينِي فِي غَانَشَةً فَإِنَّهُ وَاللَّهِ مَا نَـزَل عَليَّ الْوَحْيُّ وَأَنَّا في لحـاف امْرَأَة مَنَّكُنُّ غَيْرَهَا. (البخاري حديث ٣٧٧٥).

قال الإمام الذهبي: هذا الجواب منه دال على أن فضل عائشة على سائر أمهات المؤمنين بأمر إلهي وراء حبه لها، وأن ذلك الأمر من أسباب حبه لها. (سير أعلام النبلاء جـ ٢صـ ١٤٣).

(٣) كان لها في القسم يومان: يومها ويوم سودة حين وهبتها ذلك تقرباً إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولم يتزوج رسول الله صلى الله عليه وسلم بكرا غيرها، وهي أفقه نساء الأمَّة على الإطلاق. (البداية والنهاية لابن كثير جـ ٨صـ ٩٥).

### زهدها وكرمها:

(١) قال عروة بن الزبير بعث معاوية مرة إلى عائشة بمئة ألف درهم، فوالله ما أمست حتى فرقتها.فقالت لها مولاتها: لو اشتريت لنا منها بدرهم لحما؟ فقالت: ألا قلت لي. (سير أعلام النبلاء للذهبي ج

٢صد ١٨٦).

(٢) قال عروة بن الزبير أيضاً: إن عائشة تصدقت بسبعين ألفا ؛ وإنها لترقع جانب درعها رضى الله عنها. (الطبقات الكبرى لابن سعد جـ ٨صـ ٥٣).

(٣) قال عطاء: إن معاوية بعث إلى عائشية بقلادة بمئة ألف، فقسمتها بين أمهات المؤمنين. (سير أعلام النبلاء للذهبي جـ ٢صـ ١٨٧).

خوفها من الله تعالى:

(١) عَنْ عَوْف بْن مَالك بْن الطَفِيْل هُوَ ابْنُ الْحَارِث وَهُــوَ ابْنُ أَحْـى عَائشــة زَوْجِ النَّبِيِّ صَلَّـى الله عِلَيه وسلم لأمُّهَا أنَّ عَائِشَـة حُدِّثَتْ أنَّ عَبْدَ الله بْنَ الزِّبَيْرِ قَـالَ فِي بَيْعِ أَوْ عَطَاءَ أَعْطَتْهُ عَائَشِـةً وَاللَّهُ لِتَنْتُهِانُّ عَائشَـة أَوْ لأَحْدُرَنْ عَلَيْهَا فَقَالَتْ أَهُـوَ قَالَ هَذَا قَالُوا نَعَمْ قَالَتْ هُوَ لِلَّهُ عَلَى نَذَرُ أَنْ لَا أَكُلُّمَ انْنَ الزَّبَيْرِ أَيَدًا فَاسْتَشْفَعُ ابْنُ الرَّبَيْرِ إِلَيْهَا حِينَ طَالَتْ الْهَجْرَةُ، فَقَالَتْ: لا وَالله لا أَشْفُعُ فَيَّهُ أَبِّدًا وَلا أَتَّحَنْثُ إِلَى نَدْرِي، فَلَمَّا طال ذلك عَلَى ابْنِ الزَّبَيْرِ كُلَّمَ الْمُسْوَرَ بْنِّ مَحْرَمُة وَعَبْدَ الرَّحْمَن بْنَ الأَسْوُد بْن عَبْد يَغُوث وَهَمَا مِنْ بَني رُهْرَة وَقَالَ لَهُمَا: أَنْشُـدُكُمَا بِاللَّهُ لَمَا أَدْخُلْتُمَانِي عَلَى غَائِشَةً فإنهًا لا يَحل لهَا أنْ تَنُذرَ قطيعَتي. فأقبَل به المسْـَورُ وَعَبْدُ الرَّحْمَنِ مُشْتَملَيْنِ بِأَرْدِيَتِهِمَا حَتَى اسْتَأَذْنَا عَلِي عَائِشَهَ فَقَالًا السَّلامُ عَلَيْكَ وَرَحْمِّةَ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ أَنْدُخُلُ قَالِتْ عَائِشِهَ انْخُلُوا قَالُوا: كُلْبًا؟ قَالَتْ نُعَم انْخُلُوا كُلِّكُمْ وَلا تَعْلَمُ أَنَّ مَعَهُمَا ابْنَ الرَّبَيْرِ فَلَمًا دَخُلُوا دَخُلُ ابْنَ الزَّبَيْرِ الحَجَابَ فَاعْتَنِقَ عَائِشَــَةً وَطَفَقَ بُنَاشِدُهَا وَيَبْكِي وَطَفِقَ الْمَسْوَرُ وَعَبْدُ الرَّحْمَنِ يُنَاشَدَانِهَا إِلَّا مَا كُلْمُثُّـهُ وَقَبِلْتُ مِنْهُ وَيَقُولَانَ: إِنَّ النَّبِيُّ صلى اللهُ عليهِ وسلم نُهَى عَمَّا قَدْ عَلَمْتَ مَـنْ الْهَجْرَة فَإِنَّـهُ لَا يُحِلُّ لْمُسْلِم أَنْ يَهْجُرَ أَحْاهُ فَوْقَ ثَلَاثَ لَيَالَ فَلَمَّا أَكْثَرُوا عَلَى عَائِشًــة مِنْ التَّذِكِرَة وَالتَّحْرِيجِ طَفَقَتْ تَذَكَّرُهُمَا نَذَرَهَا وَتَبْكِي وَتَقُولَ إِنِّي نُذُرْتُ وَالنَّذْرُ شُبِدِيدٌ فَلَمْ يَزَالًا بِهَا حَتِّي كَلَّمَتْ ابْنَ ٱلزَّبَيْرِ وَٱعْتَقَتْ فِي نَذْرِهَا ذَلِكَ أَرْبَعَينَ رَقَبَـةً وَكَانَتْ تَذْكَـرُ نَذْرَهَا بَعْدَ ذَلَـكَ فَتَبْكَى حَتَّى تَبُلُ دُمُوعُهَا حُمَارُهَا. (البخاري حديث ٢٠٧٣).

(٢) قالت عائشــة حين حضرتها الوفاة: والله لوددت أنى كنت شــجرة، والله لوددت أنى كنت مدرة، والله لوددت أن الله لم يكن خلقني شيئا قط. (الطبقات الكبرى لابن سعدج ٨صد ٥٩).

# حادث الإفك ويراءة عائشة:

قال الإمام الذهبي: حادث الإفك (الكذب) كان في غزوة المربسيع (وتسمى غزوة بني المصطلق) سنة خمس من الهجرة، وعمر عائشة رضى الله عنها يومئذ اثنتا عشرة سنة. (سير أعلام النبلاء للذهبي ج ٢صد ١٥٣).

روى ابن بابويه عن محمد الباقر: أنه قال: إذا ظهر الإمام المهدي (الإمام الثاني عشر للشيعة)، فإنه سيحيي عائشة ويقيم عليها الحد انتقاماً لفاطمة. (حق اليقين للمجلسي صد٣٧٨).

اجتهاد عائشــة في فتنة موقعة الجمل:

اعلم، أخي المسلم الكريم، أن عائشة، رضي الله عنها، خرجت إلى البصرة للإصلاح بين المسلمين باجتهاد منها.

عَنْ قَيْسٌ بَنْ أَنِي ْحَارِم قَالَ: لَمَّا أَقْبَلَتْ عَائَشَـةً بِلَغَتْ مِيانَ قَيْسٌ بَنْ أَنِي ْحَارِم قَالَ: لَمَّا أَقْبَلَتْ عَائَشَـةً بِلَغَتْ مِياهَ بَنِي عَامِ لَيْلاً تَنْبَحَتْ الْكَلابُ قَالَـتْ أَيُّ مَاء هَـذَا قَالُـوْا مَاءً الْحَوْأَبِ قَالَـتْ: مَا أَظُنَّنِي إِلاَّ أَنِي وَرَاكِ مَاءِعَةُ فَقَـالَ بَعْضُ مَنْ كَانَ مَعْهَا بَلْ تَقْدَمِينَ فَيَرَاكَ الْسُلِمُونَ فَيُصِلِحُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ ذَاتَ بَيْنِهِمْ قَالَتْ إِنَّ لِسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم قَالَ لَنَا ذَاتَ يَوْم رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم قَالَ لَنَا ذَاتَ يَوْم كَيْفَ بِإِحْدَاكُنُ تَنْبَحُ عَلَيْهَا كَلَابُ الْحَوْآبِ. (إسنادهُ صَدِحَ مسند أحمد جـ آصَد ٢٥).

وقال الذهبي: ولا ريب أن عائشية ندمت ندامة كلية على مسيرها إلى البصرة وحضورها يوم الجمل،وماظنتأنالأمريبلغمابلغ.

(سير أعلام النبلاء للذهبي جـ ٢صد ١٧٧). قالت عائشة: إذا مر ابن عمر، فأرونيه. فلما مر بها، قيل لها: هذا ابن عمر. فقالت: يا أبا عبد الرحمن، ما منعك أن تنهاني عن مسيري؟ قال: رأيت رجلاً قد غلب عليك (يعني عبد الله بن الزبير). (سير أعلام النبلاء للذهبي جـ ٢ص١٩٣).

## وفاةعائشية:

تُوفيت عائشة سنة سبع وخمسين، ليلة الثلاثاء، لسبع عشرة ليلة مضت من رمضان، واوصت أن تدفن بالبقيع ليلا. فدفنت وصلى عليها أبو هريرة، ونزل في قبرها خمسة: عبد الله وعروة ابنا الزبير والقاسم بن محمد بن أبي بكر وعبد أبي بكر وعبد الله بن محمد بن أبي بكر، وكان عمر الله بن عبد الرحمن بن أبي بكر، وكان عمر عائشة حين توفيت ثلاث وستون سنة وعدة أشهر. (أسد الغابة لابن الأثير جـ ٦صـ ١٩٥٠).

أسالُ الله تعالى باسمائه الحسنى وصفاته أن يجمعنا مع عائشة في الفردوس الأعلى من الجنة بحبنا لها، وإن لم نعمل بمثل عملها. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله، وصحبه، والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

قال الله تعالى: «إِنَّ الَّذِنَ جَآءُ و بَالْإِفَكُ عُصِبَةُ مِنكُولًا لَا مَنْ مِي مِنهُم مَّا الكَسَبُ مَنكُولًا لَكُمْ لِكُلُّ اَمْنِي مِنهُم مَّا الكَسَبُ عَصَبُوهُ شَرَّا لَكُمْ لِكُلُّ اَمْنِي مِنهُم مَّا الكَسَبُ عَمْمُ لَهُ عَذَابُ عَظِمٌ (ال) لَوْلاَ إِذَ سَعِمْمُوهُ طَنَّ الْفُومِينُ وَالشَّوْمِينَ بِإِنْفُمِيمَ خَبَرُ وَقَالُواْ هَلْمَا إِنْكُ أَمْنِي اللهِ عَلَيكُمْ مَهُ وَاللَّهُ وَعَلَيْهُ اللهِ عَلَيكُمْ وَلَوْلاً وَصَلَّا اللهِ عَلَيكُمْ وَرَقَوْلُونَ بِأَفْوَاهِمُ مَا لَكُمْ لَلهِ عَلِيكُمْ وَتَقُولُونَ بِأَفْوَاهِمُ مَا لَكُمْ لَكُمْ مَا لَللهِ عَلَيكُمْ وَتَقُولُونَ بِأَفْواهِمُ مَا لَلسَ لَكُمْ هِ عِلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيمُ اللهِ عَلَيمُ اللهِ عَلَيمُ مَا لَلسَ لَكُمْ هِ عَلَيمُ مَا لَكُمْ لَكُمْ لِكُمْ مَا لَلسَ لَكُمْ هِ عِلْمُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيمُ اللهِ وَعَلَيمُ اللّهُ وَتَقُولُونَ بِأَفُولُولَا إِذْ سَيعَمُّهُوهُ قَلْتُم وَتَصَبُونَهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ وَعَلَيمُ اللّهُ وَلَوْلاً إِذْ سَيعَمُّهُوهُ قَلْتُم وَتَعْلَى اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ وَاللّهُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيمُ اللهُ وَلَوْلاً إِذَ سَيعَمُّهُوهُ قَلْتُم مَا يَكُونُ لَنَا أَنْ مَنْ مُولُوا لِينَالِهِ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَيمُ وَلَوْلَا إِنْ كُنُمُ مَا لَلْهُ اللّهُ عَلَيمُ وَلَاللّهُ عَلَيمُ عَلَيمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيمُ وَلَاللّهُ عَلَيمُ وَلَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَلَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَلَا لَهُ عَلَيمُ وَلَا لَهُ عَلَيمُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَاللّهُ وَلَا لَلْهُ عَلَيمُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّ

قال الإصام ابن كثير: لما تكلم فيها أهل الإفك بالزور والبهتان، غار الله لعائشة فأنزل براءتها في عشر أيات من القرآن تتلى على تعاقب الزمان.

وقد أجمع العلماء على تكفير من قذفها بعد براءتها، واختلفوا في بقية أمهات المؤمنين، هل يكفر من قذفهن أم لا؟ على قولين، وأصحهما أنه يكفر، لأن المقذوفة زوجة رسول الله صلى الله عليه وسلم، والله تعالى إنما غضب لها لأنها زوجة رسول الله عليه وسلم، فهي وغيرها منهن سواء. (البداية والنهاية لابن كثيرجـ٨صـ٩٠).

موقف الشبيعة الروافض من أم المؤمنين عائشة:

يعتقد الرافضة أن كل الصحابة قد ارتدوا بعد موت النبي إلا ثلاثة وهم: المقداد بن الأسود وأبو ذر الغفاري، وسلمان الفارسي. (الشيعة والسنة صد٤٤).

يقول محمد الباقر المجلسي (أحد علماء الشيعة): عقيدتنا في التبرؤ: إننا نتبراً من الأصنام الأربعة: أبي بكر وعمر وعثمان ومعاوية، والنساء الأربع: عائشة، وحفصة، وهند، وأم الحكم، ومن جميع أتباعهم وأشياعهم، وأنهم أشر خلق الله على وجه الأرض، وأنه لا يتم الإيمان بالله ورسوله والأئمة إلا بعد التبرؤ من أعدائهم. (حق اليقين للمجلسي صد٥١٩)

٦٤ التوكيد العدد ٥٠٧ السنة الثالثة والأربعون

# سلامة الصدر وأثره على الجوارح

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعدُ:

فإن سلامة الصدر من أجل نعم الله عز وجل على عباده المتقين وهي من صفات أهل الجنة الذين وصفهم الله بقوله: «وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِنْ عِلْ إِخْوَنَا عَلَى سُرُورِهُم مُنْقَلِطِينَ» [الحجر: ٤٧]،

فأهل الجنة قلوبهم على قلب رجل واحد؛ لا تباغض بينهم ولا تحاسد.

ونظرًا لما لسلامة الصدر من فضل عظیم وثواب جزیل فقد جاءت النصوص الشرعیة ترغب فیه وتأمر به والتی منها:

١- قول النبي صلى الله عليه وسلم عندما سئل أي الناس أفضل؟ قال: كل مخموم القلب، صدوق اللسان: قالوا: صدوق اللسان نعرفه، فما مخموم القلب؟ قال: هو النقي التقي الذي لا إثم فيه ولا غل ولا بغي ولا حسد. [صحيح سنن ابن ماجه ٣/٣٧].

٢- قوله صلى الله عليه وسلم: «لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تحابوا، أولا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا السلام بينكم». رواه مسلم.

قال الإمام النووي رحمه الله: فالسلام أول التألف ومفتاح استجلاب المودة، وفي إفشائه تمكن ألفة المسلمين بعضهم ببعض. [شرح مسلم: ٣٧/١].

٣- قوله صلى الله عليه وسلم: أيعجز أحدكم أن يكون مثل أبي ضمضم، كان إذا أصبح قال: اللهم إني قد تصدقت بعرضي على عبادك. [صحيح سنن أبي داود ١٩٩/٣].

قال ابن القيم رحمه الله معلقا على الحديث: وفي الحديث منزلة سلامة الصدر وراحة القلب، والتخلص من معاداة الخلق. [مدارج السالكين ٢/٢٥/٢].

فمتى كان القلب خاليًا من الآفات التي تكدّره نال الشرف والخيرية، ولذا كان أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم أصفى الخلق

# اعداد/ أسامة سليمان

قلوبًا، وأسلمهم صدرًا، وأقلهم غيبة. 3- قوله صلى الله عليه وسلم: «حُرِّم على النار كل هين لين سهل قريب من الناس». [صحيح الجامع الصغير: ٣١٣٥].

وتأمل أخي في سيرة النبي صلى الله عليه وسلم أفضل الخلق وأكرمهم على الله تجد أنه كان يعفو عمن ظلمه، ويحسن إلى من أساء إليه، هيّنًا ليّنًا سمحًا، فها هو يوم الطائف بعد أن لاقى من أهلها ما لاقى من الأذى والتكذيب يأبى أن يدعو عليهم، بل قال لملك الجبال عندما عرض عليه أن يطبق عليهم الأخشبين: "أرجو أن يُخرج الله تعالى من أصلابهم من يعبد الله وحده لا يشرك به شيئا." [أخرجه البخاري ومسلم جزء من حديث أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها].

حديث أم المؤمدين عائقته رصبي الله عنها].
وفي غزوة أُحُد سال دمه وكُسرت رباعيته،
بيد أنه لم يفقد سلامة الصدر فعاقب من أذاه
ونال منه، بل كان يقول: «اللهم اغفر لقومي
فإنهم لا يعلمون». [رواه البخاري ومسلم].

قال أبن القيم رحمة الله في بدائع الفوائد:
«انظر كيف جمع رسول الله صلى الله عليه
وسلم في هذه الكلمات بين أربع مقامات؛
أولها مقام الإحسان، حيث قابل الإساءة
بالإحسان، وثانيها العفو عمن أساء إليه،
وثالثها الاعتذار عنهم بأنهم لا يعلمون،
ورابعها الاستعطاف بإضافتهم إليه في قوله
صلى الله عليه وسلم: اغفر لقومها» (بدائع

وتظهر سلامة صدره صلى الله عليه وسلم جليًا عندما فتح مكة وظفر بقريش الذين آذوه وأخرجوه بل حاولوا قتله، فاختار صلى الله عليه وسلم الصفح والصبر وعدم عقوبتهم. وكذا في دعائه لثقيف عندما قال له الصحابة: ادع الله عليهم، فقال صلى الله عليه وسلم: «اللهم اهد ثقيفا» رواه الترمذي.

٥- قال رب العالمين في وصف أصحاب النبي الأمين صلى الله عليه وسلم: «تُحَمَّدُ رَسُولُ آللهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَ اَشِدَّاهُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَّاهُ يَنْهُمُ " [الفتح: ٢٩]، وهذه الرحمة لا تتأتى إلا مع قلب سليم أصحابه متراحمون متعاطفون متحابون كالجسد الواحد يحب أحدهم لأخيه ما يحب لنفسه.

وما موقف الأنصار من إخوانهم المهاجرين عنا ببعيد، يقول رب العالمين في وصفهم: «وَٱلَّذِينَ تَبَوَءُو الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ النَّهِمْ وَلَا يَحِدُونَ فِي صُدُورِهِمَ حَاجِكَةً مِمَا أُوتُوا وَنُوْتِرُونَ عَلَيْ أَنفُسِم وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ » [الحشير: ٩]، قال ابن كثير رحمه الله: أي لا يجدون في أنفسهم حسدًا للمهاجرين فيما فضلهم الله به من المنزلة والشرف والتقديم في الذكر والرتبة. [تفسير ابن كثير ٢٣٧/٤].

وقال السعدي رحمه الله: «أي لا بحسدون المهاجرين على ما أتاهم الله من فضله، وخصهم من الفضائل والمناقب التي هم أهلها، وهذا يدل على سلامة صدورهم، وانتفاء الغل والحقد والحسد عنها». [تفسير القرآن ص١٥٨].

٦- قال زيد بن أسلم رحمه الله: دُخل على أبي دجانة الأنصاري وهو مريض وكان وجهه يتهلل فقيل له: ما لوجهك يتهلل؟ فقال: ما من عمل شيء أوثق عندي من اثنين: كنت لا أتكلم فيما لا يعنيني، والأخرى كان قلبي للمسلمين سليمًا. [سير أعلام النبلاء ٢٤٣/].

٧- قال سفيان بن دينار لأبي بشر رحمهما الله أخبرني عن أعمال من قبلنا؟ قال: كانوا يعملون يسيرًا ويؤجرون كثيرًا، قال سفيان: ولمَ ذاك؟ قال أبو بشر: لسلامة صدورهم.

# أسباب سلامة الصدور:

وحيث إن سلامة الصدور من الصفات التي يمكن للمرء أن يحصلها إذا ما سلك ما أمره

الله به من أسباب تعينه بعد توفيق الله على سلامة قلبه كان لا بد من ذكر بعض هذه الأسباب والتي منها:

١- الدعاء بالخير والمغفرة لإخوانك المسلمين ولكل من أساء إليك وهذه منزلة لا يفعلها إلا المقربون، يقول تعالى: «وَٱسْتَغْفُر لِذَنْكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ » [محمد: ١٩]، ويقول حل شَافَه: «رَبُّنَا أَغْفِرْ لَكَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَيَقُونَا بِٱلْإِيمَانِ وَلَا يَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا رَبُّنَا إِنَّكَ رُءُوكٌ رِّحِجُ » [الحشر: ١٠]، ولذا كان من دعاء النبي صلى الله عليه وسلم: «واسلل سخيمة قلبي». [صحيح سنن أبي داود].

وإليك أخى نماذج من هدى السلف مع من أساء إليهم؛ لعلنا نصل إلى منزلتهم، وما ذلك على الله بيعيد:

١- سُرق لعبد الله بن مسعود مال، فحعل أصحابه يدعون على السارق، فقال رضى الله عنه: اللهم إن كان حملته على أخذها حاجة فدارك له فدها، وإن حمله حراءة على الذنب فاجعله آخر ذنويه. [موعظة المذنيين للقاسمي ص٢٣٩].

 ٢- قال أبو الدرداء رضى الله عنه: «إنى لأستغفر الله لسبعين من إخواني في سجودي أسميهم بأسماء أبائهم». [سير أعلام النبلاء . 00/9

٣- كان الإمام أحمد رحمه الله إذا ما شعر بألم من أثار الضرب الذي كان الخليقة المعتصم قد أمر به للإمام يقول: «اللهم اغفر للمعتصم». [مناقب أحمد، لابن الحوزي].

٤- قال ابن القيم رحمه الله في وصف شيخه ابن تبمية رحمه الله: «ما رأيته بدعو على أحد من خصومه قط، بل كان يدعو لهم». [مدارج السالكين ٣٤٧/٢].

# ثانيًا: تعاهد القلب وإخلاصه:

ومن الأسباب التي تعين المرء على سلامة صدره، أن يحرص على تعاهد قلبه وتخليصه من الآفات المهلكة والتي من أبرزها الحسد الذي هو تمنى زوال نعمة الغير، وهو خُلق

ذميم وذنب عظيم، له أضراره على الحاسد والمحسود، ولذا حذرنا منه صلى الله عليه وسلم فقال: «لا تحاسدوا ولا تباغضوا ولا تدابروا وكونوا عباد الله إخوانًا». [صحيح البخاري].

وحذر صلى الله عليه وسلم من خطره فقال: «دبً إليكم داء الأمم قبلكم: الحسد والبغضاء، هي الحالقة لا أقول تحلق الشعر ولكن تحلق الدين». [صحيح سنن الترمذي ٢٠٧/٣].

وليس في خصال الشر أعدي من الحسد كما قال معاوية رضي الله عنه، وهو مرض من أمراض القلوب لا يخلص فيه إلا القليل، لكن اللئيم يبديه والكريم يخفيه.

# حسن الظن بالمسلمان:

وذلك بأن يحمل المسلم أقوال وأفعال إخوانه على أحسن المحامل وأصلحها، يقول سبحانه: «يَّأَيُّهَا ٱلنِّنِيَ مَامَنُوا الْجَنِيْوَا كَمِيرًا مِنَ الظَّنِ إِنَّ بَعْضَ الطَّنِ إِنَّ مَنَ الظَّنِ إِنَّ الله الله عليه وسلم: «إياكم والظن فإن الظن أكذب عليه وسلم: «إياكم والظن فإن الظن أكذب

الحديث». [رواه البخاري]. فالإسلام يقطع دابر سوء الظن، ويغلق مداخل الشيطان التي تؤثر على سلامة الصدر، فينبغى للمسلم أن يغلب حسن الظن دائمًا، ويلتمس الأعذار لإخوانه. قال سعيد بن المسيب رحمه الله: كتب إلى بعض إحواني من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ضع أمر أخبك على أحسنه حتى يأتيك ما يغليك عليه، ولا تظن بكلمة خرجت من في امرئ مسلم شرًا وأنت تجد لها في الخير محملاً».التوييخ والتنبيه للأصبهاني. ٧٦/١ وقال ابن عباس: «ما بلغني عن أخ مكروه قط إلا أنزلته إحدى ثلاث؛ إن كان فوقى عرفت له قدره، وإن كان نظيري تفضلت عليه، وإن كان دونی لم أحفل به، هذه سیرتی فی نفسی، فمن رغب عنها فأرض الله واسعة. [صفة

وتأول الهفوات من شيم الصالحين وذوي الفضل؛ فهذه زوجة طلحة بن عبد الله بن

الصفوة ١/٤٥٧].

عوف تقول لزوجها: ما رأيت ألأم من إخوانك، إذا أيسرت لزموك وإذا عسرت تركوك. قال لها: هذا والله من كرمهم: يأتوننا في حال القوة بنا عليهم، ويتركوننا في حال الضعف بنا عنهم. روضة العقلاء١٨٨/١٠.

قال الماوردي في موقف طلحة رضي الله عنه: وبمثل هذا يلزم ذوي الفضل أن يتأولوا الهفوات من إخوانهم. [أدب الدنيا والدين للماوردي ص٢٦٧].

# العفو والصفح عن الناس:

فهو أجل ضروب فعل الخير، ومن أسباب سلامة الصدر ونقاء القلب وزوال الهم والغم، ولذا كان صلى الله عليه وسلم يرغب فيه ويأمر به، ومن ذلك قوله صلى الله عليه وسلم: «ما نقصت صدقة من مال، وما زاد الله عبدًا بعفو إلا عزًا، وما تواضع أحد لله إلا رفعه». [رواه مسلم].

وقالت عائشة رضي الله عنها في وصف النبي صلى الله عليه وسلم: لم يكن فاحشًا ولا متفحشًا ولا صخابًا في الأسواق، ولا يجزي بالسيئة مثلها، لكن يعفو ويصفح. [مسند أحمد].

وموقف الصديق رضي الله عنه من مسطح بن أثاثة رضي الله عنه خير نموذج للصفح المؤدي لسلامة الصدر ونقاء القلب، فمع أن مسطح خاض في عرض أم المؤمنين مع الخائضين إلا أن الصديق عفا عنه وتجاوز عن هفوته وفيه أنزل الله: « وَلا يَأْتُلُ أُولُوا الفَضل مِنكُرُ وَالسَّعَةِ أَن يُوتُوا أُولِي القُرْنَ وَالسَّعَةِ أَن يُوتُوا أُولِي القُرْنَ وَالسَّعَةِ أَن يُوتُوا أُولِي القُرْنَ وَالسَّعَةِ أَن يُوتُوا أُولِي القَرْنَ وَالسَّعَةِ أَن يُوتُوا أُولِي القَرْنَ وَالسَّعَةِ أَن يُعْفُوا وَلَيْصَفَحُوا أَلا يُجُون الله يَعْفُوا وَلَيْصَفَحُوا أَلا يُجُون الله يَعْفُوا وَلَيْصَفَحُوا أَلا يُجُون الله المحديق رضي الله عنه: بل والله إني لأحب أن يغفر الله لي.

رحم الله الإمام أحمد بن حنبل الذي قال: ماذا ينفعك أن يُعذّب أخوك المسلم بسببك، وقد قال تعالى: (فمن عفا وأصلح فأجره على الله) برسم المصحف.

والله من وراء القصد.

إن الحصد لله تحمده ونستعينه ونستغفره، وتعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادى له، وأشبهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وإن محصدًا عبده ورسبوله، وبعد: فما ييزال الحديث موصولاً عن عواصل الصير والثبات، وتتكلم يمشيئة الله تعالى عن العامل الثالث (البشارات بالنجاح) بشيء من التفصيل:

# أولا: معنى البشارات بالنجاح:

وردت البشارات في القرآن والسنة في مواضع عدة منها قوله تعالى: «وبشر الذين آمنوا وعملوا الصالحات أن لهم جنات تجري من تحتها الأنهار» (البقرة: ٢) وقوله «وَيَشِر النَّهُم بِنَّ البقرة ١٩٥٠)، وقوله جل وعلا: «وَيَشْر النَّوْمِينِ» (البقرة ٢٢٣) وقوله سيحانه: «يُسَرِّمُهُم وَيُهُم بِرَحْمَة يَسْهُ وَرَضُونِ وَجَنَّتِ مَمْ فِيها فِيهُ مُقِيدً » (التوبة ٢١) وقوله جل وعلا: «وَيَشْر النِّينِ مَا مُوا أَنَّ الْهُم عَدْمَ صِدْق عَدْرَجَم » (يونس ٢) وقوله سيحانه: « قُلْ مُزَلَّهُ رُوحُ الْفُدُسِ مِن وَيَكَ بِالْقَ لِيُهِيَّ الْهُمْ عَدْمَ عِدْدَ عَمْ » (النحل ٢٠٠) وقوله سيحانه: « قُلْ مُزَلَّهُ رُوحُ الْفُدُسِ مِن وَيَكَ بِالْقَ لِيُهْتَ الْهُمْ وَقُولُهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ ال

ومن السنة ما رواه أبو موسى الأشعري أنه قال: (كان رسولَ الله صلّى الله عليه وسلّم، إذا بعث أحدًا من أصحابه في بعض أمره، قال (بشّـروا ولا تُنفُروا. ويَسَّـروا ولا تُعسَّروا) (رواه مسلم ١٧٣٢)، وقال صلى الله عليه وسلم: (بشّر المُشَائينَ في الظُّلَم إلى المساجد بالنُّورِ التَّامِ يَومَ القِيامة) (رواه الترمذي ٢٢٣ وصححه الألباني).

والمسلم حينما يتلقى البشرى من قوله تعالى: «وَيُشِّر اَلْمَابِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الْهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَإِنَّا اللَّهِ وَإِنَّا اللَّهِ رَجِّوْنَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِمْ صَلَّوَتُ مِن زَيِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأَوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ » (البقرة ١٥٤ - ١٥٧) لا يسعه إلا الصبر والثبات، وحينما

يُبشَـره ربه ويبشـره نبيّه بالخيّر العميم لا يملك إلا الصبر والثبات.

# ثانيا: ارتباط هذا العامل من عوامل الثبات (أعني: البشارات) ببعض أنواع الصبر المختلفة:

# النوع الأول: الصبر على المصائب:

فقد كان للبشريات التي عايشها أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أثرًا بالغًا في الصبر على المصائب، ومن تلك البشريات: ما بشر به النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه من جزاء الصبر على فقد الأولاد، فعن أبى موسى الأشعري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إذا مات ولدُ العبدِ قال الله لملائكته: قبضتُم ولدَ عبدي؟ فيقولون: نعم. فيقول: قبضتم ثمرة فؤاده فيقولون: نعم. فيقول: ماذا قال عبدي؟ فيقولون: حمدك واسترجع، فيقول



اللهُ: ابنوا لعبدي بيتًا في الجنة وسموه: بيتَ الحمدِ) (رواه الترمذي ١٠٢١ وحسنه الألباني).

وعـن أبى هريرة رضي الله عنه أن رِسَـول الله صلى الله عليه وسلم قال: (مَـنْ مَاتَ لَهُ ثَلَاثَةُ مِـنْ الْوَلَد لَمْ يَبْلُغُوا الْحِنْثَ كَانَ لَهُ حِجَابًا مِنْ النَّارِ أَوْ دَخَلَ الْجَنَّةُ) (مَتفق عليه).

وعن أبى سعيد الخدري رضي الله عنه قال: (جاءت امرأة إلى رسول الله صلّى الله عليه وسلم فقالت: يا رسول الله ! ذهب الرجال بحديثك. فاجعل لنا من نفسك يومًا ناتيك فيه. تعلّمنا مما علمك الله. قال « نفسك يومًا ناتيك فيه. تعلّمنا مما علمك الله. قال « اجتَمِعْن يومَ كذا وكذا «. فاجتمَعْن فاتاهن رسول الله صلّى الله عليه وسلّم فعلّمهن مما علمه الله. ثم قال: « ما منكن من امرأة تُقدّم بين يديها، من ولدها، ثلاثة ، إلا كانوا لها حجابًا من النار « فقالت امرأة : واثنين. واثنين واثنين. واثنين واثنين واثنين. واثنين واثنين. واثنين. واثنين. واثنين. واثنين. واثنين. واثنين. واثنين.

وهذه البشريات أدت إلى الصبر على مصيبة فقد الولد، عَنْ مُعَاوِيةَ بِن قُرَّة، عَنْ أبيبه: أَنَّ رَجُلا كَانَ يَخْتَلُفُ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَمَعَهُ أَبْنُ لَهُ، وَقَالَ لَهُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَمَعَهُ أَبْنُ لَهُ، فَقَالَ لَهُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "أَتَحَبُّهُ؟»، قَالَ: وَسَلَّمَ: "أَتَحَبُّهُ؟»، قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "أَتَى بَائِهُ مَاتَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "أَنْ لَا تَأْتِي بَائِه مَاتَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَوَ لا اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَوَ لا يَسُرِّكَ أَنْ لا تَأْتِي بَائِه مَنْ أَبُوابِ الْجَنَّةِ إلا جَاءَ حَتَّى يَفْتَكُ لُكُمْ "أَنْ لا تَأْتِي بَائِهُ مَنْ أَبُوابِ الْجَنَّةَ إلا جَاءَ حَتَّى يَفْقَدَكُ لُكُمْ اللَّهُ اللَّهُ ، أَلَّهُ خَاصًلَةً أَمْ لَنَا كُلُمْ كُلُّكُمْ ") (رواه الطبراني في الكبير كُلُنَا؟، قَالَ: "لا بَلْ لَكُمْ كُلُكُمْ") (رواه الطبراني في الكبير وصححه الألباني)

وقارن أخي الحبيب بين صبر هذا الصحابي على فقده لولده وبين ما يفعله بعض الناس الآن من أفعال وأقوال تخالف شرع الله، بل وقد تصل إلى الكفر به سيحانه.

النوع الثاني: الصبر على الابتلاءات: (والابتلاء معناه الاختبار والامتحان كما قال تعالى: (وَيَبُوكُمُ مَا لَنْمَ وَلَكُمْ وَمُنَةٌ وَالْفَرَ وَالْمُنْدِياء: ٣٥]، فقد يكون خيرا أو شرًا، وهذا يبين الفرق بين الابتلاءات والمصائب). ومنها الابتلاء بإنجاب البنات؛ فقد بشر النبي صلى الله عليه وسلم أمته بجزاء الصبر على الابتلاء بهن، فعن عائشة رضي الله عنها قالت: (جاءتني امرأة، فعن عائشة رضي الله عنها قالت: (جاءتني امرأة، غير تمرة واحدة. فاعطيتُها إياها. فأخَذَتْها فقسمَتْها بين ابنتيها. ولم تاكل منها شيئًا. ثم قامت فخرجت بين ابنتيها. ولم تاكل منها شيئًا. ثم قامت فخرجت وابنتاها. فدخل علي النبي صلى الله عليه وسلمً وحديثها. فقال النبي صلى الله عليه وسلمً فحدً ثتُه حديثها. فقال النبي صلى الله عليه وسلمً

« من ابتُلِيَ من البنات بشيء، فأحسنَ إليهنَّ، كُنَّ له سترًا من النار) (متفق عليه).

وعن عقبة بن عامر الجهني رضي الله عنه قال: (مَن كَانَ لَهُ ثلاثُ بَناتِ فصبرَ عليهنَّ، وأطعمَهُنَّ، وسقاهنَّ، وكساهنُّ من جُدَته - يعني ماله - كنُّ لَهُ حجابًا منَ النَّارِ يـومَ القيامَةِ) (رواه ابن ماجـه ٣٦٦٩ وصححه النَّالِاني).

وقد كان لهذه البشريات أعظم الأثر في ثبات الصالحين على هذا الابتلاء، فهذا صالح ابن الإمام أحمد بن حنبل يقول: (كان أبي إذا وُلد له ابنة يقول: الأنبياء كانوا أباء بنات، ويقول: قد جاء في البنات ما قد علمت) اه (تحفة المودود بأحكام المولود لابن القيم ص٢٦).

وهـ ذا يعقـ وب بن بختان يقول: (وُلد لي سبع بنات، فكنت كلمـا وُلد لـي ابنة دخلت على أحمـد بن حنبل فيقـ ول لـي: يا أبا يوسـف! الأنبياء أباء بنـات، فكان يذهب قوله همي) اهـ (تحفة المودود ص٢٦).

وهذا منصور الفقيه ينشد قائلا:

# أحب البنات فحب البنات

# فرض على كل نفس كريمة

# لأن شعيبا لأجل البنات

# أخدمه الله موسى كليمه

(ذكره ابن مفلح المقدسي في كتابه الآداب الشرعية والمنح المرعية ٤٨٠/١)

وحكي أن عمرو بن العاص دخل على معاوية وعنده ابنته. فقال: (من هذه يها معاوية؟ فقال: هذه تفاحة القلب وريحانة العين وشهامة الأنف. فقال: أمطها عنك. قال: ولهم؟ قال: لأنهن يلدن الأعداء، ويقربن البعضاء، ويثرن البغضاء. قال: لا تقل ذلك يا عمرو! فو الله ما مرض المرضى، ولا تدب الموتى، ولا أعان على الزمان، ولا أذهب جيش الأحزان مثلهن، وإنك لو اجد خالا قد نفعه بنو أخته، وأبًا قد رفعه بنو اخته، فقال: يا معاوية! دخلت عليك وما على الأرض شيء أبغض إلى منهن، وإني لأخرج من عندك وما عليها شيء أحب إلى منهن) اه (ذكره من عندك وما عليها شيء أحب إلى منهن) اه (ذكره القاسمي في محاسن التأويل عند تفسيره لسورة التكوير).

وقارن أخي الحبيب بين هؤلاء العظام وما يفعله بعض المسلمين الآن من التسخط على رزق البنات، وتعيير الحموات لوتطليق زوجته لإنجابها البنات، وتعيير الحموات لزوجات أبنائهن على خلفتهن لهن، حتى صدق فيهم قوله تعالى: « وَإِذَا مُثِنَر أَحَدُهُم بِالْأَنْيُ طَلِّ وَجُهُم مُسْوَدًا وَهُرَ كَلْمُ مِنْ مُنْ مَا يُثِنَى فِي الله مُنْ مَا يُثِنَى فِي الله مُنْ مَا يُنْمَ فِي الله مُنْ مَا الله مَنْ مَا الله مَنْ الله مَنْ مَا الله مَنْ الله مُنْ الله مَنْ الله مُنْ الله مَنْ اله مَنْ الله مَنْ الله

النوع الثالث: الصبر على الطاعات:

ومن أجل الطاعات قراءة القرآن، وقد بشير النبي صلى الله عليه وسيلم قارئه بالأجر العظيم فقيال: «تَعَلَّمُوا سُـورَة البُقـرَة فـإِنَّ أَحْذَهُـا بُرَكـة وَتَرْكَهَـا حَسُـرَة ولا يستطيعها البَطلة (أي: السحرة)، قال: ثمَّ مكث سَاعَة ثمَّ قَالِ «تَعَلَمُوا سُـورَةَ الْبَقَرَةِ وَأَلْ عِمْرَانَ فَإِنْهُمَا الزَّهْرَاوَان يُظلان صَاحبَهُمَا يَوْمَ القَيَامَة كَأَنهُمَا غَمَامَتَانَ أَوْ غَيَايَتَانَ أَوْ فَرْقَــانَ مِنْ طَيْرٍ صَــوَافٍ وَإِنَّ الْقَرْآنَ يَلْقَى صَاحِبَهُ يَوْمً الْقَيَامَة حَينَ يَنْشُقُ عَنْهُ قَبْرُهُ كَالرَّجُلِ الشَّاحِبِ فَيَقُولَ لَهُ: هَلِ تَغْرِفْنِي؟ فَيَقُولَ: مَا أَغْرِفْكَ فَيَقُولَ: أَنَا صَاحَبُكَ الْقَرُّآنَ الَّذِي أَظُمُأتُكَ فِي الْهَوَاجِرِ وَأَسْـهَرْتَ لِيْلِكِ، وَإِنْ كُلِّ تَاجِر مـنْ وَرَاء تَجِارُتِه وَإِنكَ ٱلْيُوْمَ مِنْ وَرَاءَ كُلِ تَجَارَة، فَيُغْطَيُّ الملك بيمينه وَالحُلَدُ بشهمَاله، وَيُوضِعُ عَلَى رَأْسه تَاجُ الوَقَارِ وَيُكَسَى وَالدَاهُ حُلتَ بِن لا يَقُومُ لَهُمَا أَهُلَ الدُّنيَا فيُقَـولاَن: بِمُ كَسِينا هَذا؟ فيُقَـال: بِأَحْـذ ولدكما القرآن، ثُـم يقالَ لــه: اقــرَأ وَاصْبِعَدْ فــى دَرَجَ الجنــة وَغَرَفَهَا فَهُوَ فى صُعُود مَا دُامَ يَقْرَأ هَذَا كَانَ أَوْ تَرْتِيلًا» (رواه أحمد ٢٣٠٢٥ وحسنه الألباني لشواهده).

وَالْبِطَلَةُ: السَّحَرَةُ، وَمُعْنَى لَا تَسْتُطِيعُهَا أَيْ: لَا يُمْكِنُهُمْ حِفْظُهَا، وَقَيلَ: لَا يُمْكِنُهُمْ النَّفُوذَ فَي قَارِئِهَا، وسَميتا الرَّهراوين لَنورهما وهدايتها وعظيم أجرهما، والغمامة والغياية بمعنى واحد وهما كل شيء أظل الإنسان فوق رأسه من سحابة وغيرة وغيرهما. والفرقان: الجماعتان أو القطيعان، وأحدهما فرق. وقوله: من طير صواف، جمع صافة وهي من الطيور ما يبسط أجنحته في

وقد كان لهذه البشريات أعظم الأثر في الصبر على تلك الطاعة العظيمة، فهذا عبدالله بن عباس رضي الله عنهما يقول (تُوفِّي رسولُ الله صلّى اللهُ عليه وسلّم، وأنا ابنُ عَشرِ سِنينَ وقدْ قرَأْتُ المُحْكَمَ) (رواه البخاري ٥٠٥٠).

(والمفصل يبدأ من سورة ق إلى آخر القرآن وسمى بذلك لكثرة الفصل بين سوره بالبسملة على الصحيح) وهذا عمرو بن سلمة رضي الله عنه يقول: (بدر أبي قومي بإسلامهم، فلما قدم قال: جئتُكم والله من عند النبي صلَّى الله عليه وسلَّم حقًا، فقال: (صلوا صلاة كذا في حين كذا، فإذا حضرت كذا في حين كذا، فإذا حضرت الصلاة فليوذن أحدُكم، وليؤمكم أكثرُكم قرآنًا). فنظروا فلم يكن أحد أكثر قرآنًا مني، لما كنت أتلقى من الركبان، فقدموني بين أيديهم، وأنا ابن ستَّ أو سبع سنين) (رواه البخارى ٢٠٠٤).

وقارن بين هؤلاء الأفذاذ وبين كثير من المسلمين الآن لا يلقون بالا لكتاب الله عز وجل، وحظ أحدهم منه التبرك به بوضعه على الأرفف والمكاتب، وغيرها طلبًا للبركة، والأحسسن حالاً منهم مسن يقرأه في رمضان كل عام ولا

يقربه بقية العام.

# النوع الرابع: الصبر عن المعاصى:

فمن أكثر المعاصبي التي يقترفها الإنسان، معاصبي اللسان والفرج، وقد بشر النبي صلى الله عليه وسلم أمته بجزاء من يصبر عن تلك المعاصبي فقال: (من يضمَنُ لي ما بين لحييه وما بين رِجليه أضمنُ له الجنّة) (صحيح البخارى ٢٤٧٤).

وقد أتّت تلك البشرى أكلها مع من تمسك بها، فهذا مصعب بن عثمان يقول: (كان سليمان بن يسار من أحسن الناس وجهًا فدخلتْ عليه امرأة بيته فسالته نفسه فامتنع عليها، فقالت إنن أفضحك، فخرج هاربًا عن منزله وتركها فيه) (نقله ابن القيم في كتابه روضة المحبين ونزهة المشتاقين) وقارن بين ما فعله سليمان رحمه الله وما يفعله بعض المسلمين الآن، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

# التوع الخامس: الصبر على النعم:

ونعم الله كثيرة وعظيمة وقد بشر النبي صلى الله عليه وسلم من صبر عليها فقال: (قد أفلحَ من أسلمَ، ورُزِقَ كفافًا، وقنعُه اللهُ بما آتاهُ) (رواه مسلم ١٠٥٤).

وقد عصل أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم بهذه البشرى العظيمة، وليس آدل على ذلك مما رواه محمد بن كعب (أن ناسًا نزلوا على أبي الدرداء ليلة قرة (شديدة البرودة) فأرسل إليهم بطعام سخن ولم يرسل إليهم بلحف، فقال بعضهم لقد أرسل إلينا بالطعام فما هنأنا مع القر (أي: لم نهنأ بالطعام من شدة برودة الجو)، لا أنتهي أو أبين له، قال الآخر: دعه، فأبي، فجاء حتى وقف على الباب فرآه جالسا وامرأته ليس عليها من الثياب إلا ما لا يُذكر فرجع الرجل وقال: (أي: قال الرجل الذي نهب لأبي الدرداء): ما أراك بت إلا بنحو ما بتنا به (أي أن أبا الدرداء بات مثلهم بغير غطاء لأنه لا يملكه)، قال: إن لنا دارًا ننتقل إليها قدمنا فرشنا ولحفنا إليها، ولو أنفيت عندنا منه شيئًا لأرسلنا إليك به، وإن بين أيدينا عقبة كؤودًا المُخفّ فيها خير من المثقل، أفهمت ما أقول لك قال: نعم (أي: يعظه بالهجرة للآخرة). (صفة الصفوة المنورة).

وقارن بين ما فعله الصحابي الجليل وبين ما يفعله بعض المسلمين من التكالب على الدنيا، وعدم الصبر على الدنيا، وعدم الصبر على نعم الله عز وجل حتى صدق عليهم قوله صلى الله عليه وسلم: (لو كان لابن آدم واد من ذهب أحبُ أنُ له واديًا آخرَ. ولَن يملأ فَاهُ إلا التُرابُ. واللهُ يتُوبُ على مَن تابَ) (رواه مسلم ١٠٤٨).

فنسال الله عز وجل أن يصبرنا ويثبتنا وأن يجعل لنا نصيبًا مما بشر به نبيه صلى الله عليه وسلم، والله الموفق، والهادي إلى سواء السبيل.

# توصيات وفستاوى مؤتمر الركسساة الأول

بِسِم الله الرحمن الرحيم. الحمد لله نستعينه ونستهديه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور انفسنا ومن سَيِّنات اعمالنا، مَنْ يَهْدِ الله فهو المُّهْدَدِ، ومَنْ يُضْلِلْ فلن تجد له وليًا مرشدًا، والصَّلاة والسَّلام على سيِّدنا رَسُول الله، وعلى آله وصَحْبه ومَن اهتدى بهَدْيه واتَّبع سنُّته إلى يوم الدِّين.

أما بعد: فاستكمالا للحلقة الماضية التي تناولنا فيها التطبيق المعاصر للزَّكاة، نورد فيما يلي أهم توصيات وقرارات مؤتمر الزكاة الأول المنعقد في دولة الكويت عام ١٩٨٤هـ/١٩٨٤ م بدعوة من بيت الزكاة الكويتي، وعُرضت فيه أبحاث، وتمت مناقشتها، كما ناقشت اللجنة العلمية أربعة جوانب لأحكام الزكاة هي:

النجنة العلمية اربعة جوانب وعدام الرحاة سي.

زكاة المستغلات العقارية والصناعية وغيرها.

خ زكاة الأجور والرواتب وأرباح المهن الحرة.

¿ زكاة الأمو ال المشتبه فيها والمحرمة.

وانتهى المؤتمر إلى عدد من التوصيات، كما أعلن الفتاوى التي أصدرها فقهاء اللجنة العلمية، وأثبت هنا التوصيات فالفتاوى، مع التعقيب بإيجاز.

# أولا: توصيات المؤتمر

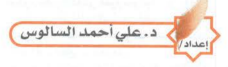
 يؤكد المؤتمر على ضرورة أن يعمل المسلمون جميعا- حكاماً ومحكومين- على ترسيخ العقيدة الإسلامية الخالصة وتطبيق أحكام الشريعة الإسلامية الغراء في بلادهم.

ب يناشد المؤتمر ولاة الأصور في الدول الإسلامية وغيرها التي لم تنشأ فيها مؤسسات الزكاة ضرورة إنشاء وتشجيع قيام مؤسسات مستقلة للزكاة وذلك لما للزكاة من آثار طيبة على المجتمعات والأفراد.

ب إنشاء أمانة عامة أو اتحاد لمؤسسات الزكاة لتنظيم جميع شئون الزكاة وعقد المؤتمرات المتخصصات واختيار أحد البلدان مقراً لها.

الشكيل لجنة علمية من الفقهاء والمتخصصين لمعالجة الأمور المعاصرة المتعلقة بالزكاة ورفع توصياتها للجهة المعنية. ويتولى بيت الزكاة الكويتي متابعة الجهات المختصة في العلم الإسلامي لتنفيذ ذلك، على أن تعطى اللجنة أولوية لإعداد صياغة شرعية موحدة لأحكام الزكاة تعالج جمعها وصرفها وجميع المسائل المتعلقة بها.

ه تكوين صندوق أو منظمة باسم صندوق



الزكاة تشترك في الدول الإسلامية يكون تابعاً لمنظمة المؤتمر الإسلامي، للتنسيق بين مؤسسات الزكاة في الدول الإسلامية وحل مشاكلها عن طريق البحوث والدراسات اللازمة وتنظيم جمع الزكاة وتوزيعها على مستوى العالم الإسلامي. على أن يتولى بيت الزكاة في الكويت متابعة تنفيذ هذه التوصية مع منظمة المؤتمر الإسلامي وإعداد الدراسات اللازمة في هذا الشأن.

بوصى المؤتمر بأن يكون انعقاد مؤتمر الزكاة كل سنة مرة في أحد الأقطار الإسلامية تأكيداً لأهمية هذه اللقاءات لمعالجة قضايا تخصصية على أن يتولى بيت الزكاة في الكويت متابعة تنفيذ هذه التوصية.

٧- دعوة وزارات التربية والتعليم والجامعات في الدول الإسلامية بالاهتمام بتدريس مقررات الزكاة وجوانبها المختلفة ضمن منهاجها وتشجيع البحث العلمي في نواحيها المتعددة.

٨- يوصي المؤتمر كافة الوسائل الإعلامية بتوضيح وتبسيط أحكام فريضة الزكاة وإعداد البرامج الموضحة لمدى الحاجة إليها في المجتمعات الإسلامية وأثارها في النهوض بهذه المجتمعات.

- يوصي المؤتمر بأهمية اختيار الموظفين ذوي الكفاءة والصلاح والإهتمام بالعمل الإسلامي العام لإدارة مؤسسات الزكاة والعمل على تنظيم الدورات التدريبية والحلقات التخصصية لتطوير قدراتهم.

 ١٠ يوصي المؤتمر بدراسة التطبيقات الحالية والمتقدمة في تطبيق فريضة الزكاة

للاستفادة من خبراتها وأنشطتها المختلفة مثل المملكة العربية السعودية وجمهورية باكستان

الإسلامية وغيرها من الدول الإسلامية.

١١ – يوصي المؤتمر صناديق وبيوتات الزكاة الاهتمام بالمجاهدين وتقديم كل عون لهم.

١٢ – يوصني المؤتمر مؤسسات الزكاة في العالم الإسلامي بضرورة التنسيق المستمر فيما بينهمو العمل على تبادل الخبرات والرأي في مختلف قضايا الزكاة.

# ثانيا الفتاوي

# ١ - زكاة أموال الشركات والأسهم

## ركاة اموال الشركات:

١- تربط الزكاة على الشركات المساهمة نفسها لكونها شخصا اعتباريا، وذلك في كل من الحالات الآتية:

- () صدور نص قانوني ملزم بتزكية أموالها.
  - أن يتضمن النظام الأساسى ذلك.
- ٣) صدور قرار الجمعية العمومية للشركة بذلك.
  - ٤) رضا المساهمين شخصياً.

ومستند هذا الاتجاه الأخذ بمبدأ (الخلطة) الوارد في السنة النبوية بشأن زكاة الأنعام، والذي رأت تعميمه في غيرها بعض المذاهب الفقهية المعتبرة والطريق الأفضيل وخروها من الخلاف - أن تقوم الشركة بإخراج الزكاة،فإن لم تفعل فاللجنة توصى الشركات بأن تحسب زكاة أموالها وتلحق بميزانيتها السنوية بيانا بحصة السهم الواحد من الزكاة.

## ركاة الإسهم:

 إذا قامت الشركة بتزكية أموالها فلا يجب على المساهم إخراج زكاة أخرى عن أسهمه منعا للازدواج. إذا لم تقم الشركة بإخراج الزكاة فإنه بحب على مالك السهم تزكية أسهمه وفقا لما هو مبين في البند التالي.

كيفية تقدير زكاة الشيركات والأسهم:

- ٣- إذا كانت الشركة ستخرج زكاتها فإنها تعتبر بمثابة الشخص الطبيعي وتخرج زكاتها بمقاديرها الشرعية بحسب طبيعة أموالها ونوعيتها، أما إذا لم تخرج الشركة الزكاة فعلى مالك الأسهم أن يزكى أسهمه تبعا لإحدى الحالتين التاليتين:
- الحالة الأولى): أن يكون قد اتخذ أسهمه للمتاجرة بها بيعاً وشراء فالزكاة الواجبة فيها هي إخراج ربع العشير (٥ر٢٪) من القمة السوقية بسعر يوم وجوب الزكاة، كسائر عروض التجارة.
- ٥- (الحالة الثانية): أن يكون قد اتخذ الأسهم للاستفادة من ربعها السنوى فزكاتها كما يلي:
- إن أمكنه أن يعرف عن طريق الشركة أو غيرها - مقدار ما يخص السهم من

الموجودات الزكوية للشركة فإنه يخرج زكاة اسهمه بنسبة ربع العشير(٥٥ ٢٪).

وإن لم يعرف فقد تعددت الآراء على ذلك:

- فيرى الأكثرية إن مالك السهم يضم ربعه إلى سائر أمواله من حيث الحول والنصاب ويخرج منها ريع العشير (٥٠٠٪) وتبرأ ذمته بذلك.

- ويرى آخرون إخراج العشر من الربح ١٠٪ فور قبضه، قياساً على غلة الأرض الزراعية.

### ٢ - زكاة المستغلات

- بقصد بالمستغلات المصانع الانتاحية والعقارات والسيارات والآلات ونحوها من كل ما هو معد للإيجار وليس معدا للتجارة في أعيانه.

وهذه المستغلات اتفقت اللجنة على أنه لا زكاة في أعيانها وإنما تزكى غلتها، وقد تعدت الآراء في كيفية زكاة هذه الغلة: فرأى الأكثرية أن الغلة تضم (في النصاب والحول) إلى ما لدى مالكي المستغلات من نقود وعروض التجارة، وتزكى بنسبة ربع العشير(٥ر٢٪) وتبرأ الذمة بذلك.

ورأى البعض أن الزكاة تجب في صافى غلتها الزائدة عن الحاجات الأصلية لمالكيها بعد طرح التكاليف ومقابل نسبة الاستهلاك وتزكى فور قبضها بنسبة العشر (١٠٪) قياساً على زكاة الزروع والثمار.

# ٣- زكاة الأجور والرواتب وأرباح المهن الحرة وسائر الكاسب

٧- هذا النوع من الأموال يعتبر ريعا للقوى البشرية للإنسان أن يوظفها في عمل نافع وذلك كأجور العمال ورواتب الموظفين وحصيلة عمل الطييب والمهندس ونحوهم، ومثلها سائر المكاسب من مكافآت وغيرها وهي ما لم تنشأ من مستغل معين.

وهذا النوع من المكاسب ذهب أغلب الأعضاء إلى أنه ليس فيه زكاة حين قبضه ولكن يضمه الذي كسبه إلى سائر ما عنده من الأموال الزكوية في النصاب والحول فيزكيه حميعا عند تمام الحول منذ تمام النصاب، وما جاء من هذه المكاسب أثناء الحول يزكى في آخر الحول ولو لم يتم حول كامل على كل جزء منها.

وما حاء منها ولم يكن عند كاسية قيل ذلك نصاب بيدأ حوله من حين تمام النصاب عنده وتلزمه الزكاة عند تمام الحول من ذلك الوقت ونسبة الزكاة في ذلك ربع العشير (٥ر٢٪) لكل عام. وذهب بعض الأعضاء إلى أنه يزكى هذه الأموال المستفادة عند قيض كل منها بمقدار ربع العشر (٥ر٢٪) إذا بلغ المقبوض نصابا وكان زائدا عن حاجاته الأصلية وسالما من الدين.

فإذا أخرج هذا المقدار فليس عليه أن يعيد تزكيته عند تمام الحول على سائر أمواله الأخرى ويحوز للمزكي هنا أن يحسب ما عليه ويخرجه فيما بعد مع

أمواله الحولية الأخرى.

باقى فتاوى المؤتمر في العدد القادم إن شاء الله ، و الحمد لله رب العالمين.

# بيان أنصار السينية المعمدية في أحداث تمجير المتصورة

في حوالي الساعة الواحدة بعد منتصف الليل، وفي أول ساعات يوم الثلاثاء الموافق ٢٠١٣/١٢/٢٨ ووع المواطنين بمدينة المنصورة انفجار هائل استهدف مديرية أمن الدقهلية، ونتج عنه تلفيات هائلة، وإزهاق لأرواح عدد كبير من الأبرياء من المواطنين من رجال الشرطة وإخوانهم المدنيين، فضلاً عن إصابة ما جاوز المائة بالعشرات.

ولا يختلف اثنان في أن هذا الفعل الإجرامي يؤكد بلا ريب استهانة فاعله بالدماء متغافلاً عن وعيد الله عز وجل لمن أراقها؛ حيث جمع المولى سبحانه للقاتل خمس عقوبات لم تجتمع لمرتكب كبيرة سواها، يقول سبحانه: « وَمَن يَقتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَمِدًا فَجَزَاوُهُ جَهَنَمُ خَلِدًا فِيها وَعَضِبَ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَمَا مَعْضِبَ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَمَا مَا مِنْ سورة النساء).

ومن أراق هذه الدماء لا ريب أنه في غفلة عن هذا الوعيد، كما أنه في غفلة عن قول النّبِيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في الحديث الصحيح: «أَوّلُ مَا يُقْضَى بَيْنَ النَّاسِ في الدَّمَاءِ» (أخرجه البخاري (٦٨٦٤) من حديث عبد الله بن مسعود)، وهذا الحديث يبين تغليظ أمر الدماء، وأنها أول ما يُقضى فيه بين الناس يوم القيامة، وهذا لعظم أمرها وكثير خطرها.

والقاتل لا يُقبل منه التأويل الفاسد ليجني على غيره؛ لأن الأصل الذي لا يجوز أن يُحاد عنه هو عصمة الدماء، وإن إراقتها من أشد المحرمات، ولا يجوز المساس بها إلا من قبل ولي الأمر الذي أناط الله عز وجل به إقامة الحدود، وفي مواطن ثلاث بيَّنها الرسول صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بقوله: «لاَ يَحِلُّ دَمُ امْرِي مُسْلِم، يَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنِّي رَسُولُ اللَّهِ، إِلَّا بِإِحْدَى ثَلاَثٍ: النَّفْسُ بِالنَّفْسِ، وَالثَّيْبُ الزَّانِي، وَالمَارِقُ مِنَ الدِّينِ التَّارِكُ لِلْجُمَاعَةِ» (رواه البخاري (١٨٧٨) ومسلم (١٦٧٦) من حديث عبد الله بن مسعود).

فما يقول هذا القاتل لربه يوم القيامة حينما يأتي القتيل متعلقًا به يقول: أَيْ رَبِّ، سَلْ هَذَا فيمَ قَتَلَنِي ؟ كما في حديث ابْنُ عَبَّاس: سَمعْتُ نَبِيَّكُمْ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: «يَجِيءُ القتيل مُتَعَلِّقًا بِالْقَاتِلِ تَشْخَبُ أَوْدَاجُهُ دَمًا، فَيَقُولُ: أَيْ رَبِّ، سَلْ هَذَا فِيمَ قَتَلَنِي...» (سنن النسائي ٣٩٩٨، وصححه الألباني).

فبما سيجيب هذا القاتل –الذي سَلِمَ اعداؤه من شره، واستطال بأذاه على بني دينه وجنسه– ربه يوم القيامة؟! حينما يسأل هؤلاء القتلى: أَيْ رَبِّ، سَلْ هَذَا فِيمَ قَتَلَنا؟! فكيف برجل كثُر عند الله عز وجل خصماؤه وانقطعت حُجته !!

نسال الله تعالى أن يحفظ مصر وشعبها، وأن يسلّم بلادنا من كل سوء ومكروه، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

# مفاچاة سارة





# موسوعة التوحيد



- 🐞 بشرى سارة لإدارات الدعوة في فروع أنصار السنة بأنحاء الجمهورية .
- الموسوعة العلمية والمكتبة الإسلامية في شتى العلوم ، أربعون عاماً من مجلة التوحيد .
  - أكثر من ٨٠٠٠ بحث في كل العلوم الشرعية من مجلدات مجلة التوحيد.
- 🐞 استلم الموسوعة ببلاش بدون مُقدّم ؛ فقط ادفع ٧٥ جنيها بعد الاستلام على عشرة أشهر .
- من يرغب في اقتنائها فعليه التقدم بطلب للحصول عليها من إدارة الدعوة بالفرع التابع له أو من خلال قسم الاشتراكات بمجلة التوحيد بطلب مُزَكَّى من الفرع .
- علماً بأن نموذج طلب الشراء والإقرار المرفق به من قبل الفرع موجود على موقع أنصار السنة وصفحة الفيسبوك الخاصة بكل من رئيس التحرير و صفحة مجلة التوحيد .
- 👟 هدية لكل من يرغب في اقتناء كرتونة المجلدات عبارة عن فهرس عام المجلة وفهرس موضوعي يسلم بعد طبعه للفروع والمشتركين.



23936517

Upload by: altawhedmag.com