



## السلام عليكم

### الرسول صلى الله عليه وسلم خصيم القاتل يوم القيامة

مضى عام وانصرم، وهذا أخر قد قدم، من عُمُر الأقراد والأُمم. والمرءُ بين مخافتين؛ بين أجل قد مضى لا يدري ما الله قاض فيه، وما الذي سُجِّل من حسنات وسيئات، وبين أجل قد بقي لا يدري ما الله صانع فيه؛ أيُخفِقُ المرءُ أم يُوفَق، أيُختَم له بخير أم بِشرَ؟! ولن ينفع الإنسان إلا موازين من الحسنات قُقَلت، ولن يُغنى عن إنسان فئتُه شيئًا ولو كثرت.

والكَيْسُ العاقلُ من دانَ نفسه وعمل لما بعد الموت، والغافل العاجرَ مَنْ أَتْبَع نفسَه هواها، وتمنَّى على الله الأماني.

فَواتُ أيام وقدوم أخرى، وحياةُ أنام وموتُ آخرين؛ يجعل المرَّء يحاسب نفسه ليوم يقف بين يدي الله فينظر يمينه وشماله فلا يرى إلا ما قدَّم، وينظر تلقاء وجهه فلا يرى إلا النار، فاتقوا النار ولو بشقِّ تمرة، ولو يكلمة طبية.

حُرِّم الله تُعالى على المسلمين دماء المسلمين وأموالهم وأعراضهم، كما حرم أيضًا دماء أهل العهد والذمة، وجعل لهم الدر والقسط والإحسان.

فَمَن قَتَل مستهينًا بالدماء شيئًا من ذلك فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم خصمه وحجيجه يوم القيامة. فلينظر القاتل كيف يصنع يوم يُقَضَى في الدماء أول ما يُقضى.

وأقرب الناس منزلة ومجلسًا من النبي صلى الله عليه وسلم في الجنة أحاسنهم أخلاقًا.

وكل إنسان على نفسه بصيرة، فاللهم الهمنا رشدنا وقنا شر انفسنا.

جُعل الله هذا العام عام خير وبركة والفة واجتماع على الحق والعدل.

التحرير

#### ثمن النسخة

مصر ٢٠٠ قرشاً ، السعودية ٦ ريالات ، الامارات ٦ درهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الاردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا ٢ دولار ، أوروبا ٢ يورو



#### الاشتراك السنوي

١- يق الداخل٣٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

٢\_في الخارج ٢٥ دولاراً أو ١٠٠ ريال سعودى أو مايعاد لهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة «حساب رقم /١٩١٥٩٠»

#### التحاب

۸ شارع قولة عابدين ـ القاهرة ت:۲۲۹۳۲۰۱۱ ـ فاكس ۲۳۹۳۰۱۲۲

البريد الإلكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

GSHATEM@HOTMAIL.COM

#### قسم التوزيع والاشتراكات

ت،۲۳۹۳۱۵۱۷ ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM الركز العام:

ماتف: ۲۲۹۱۰۵۰۱-۲۳۹۱۰۵۷۲ WWW.ANSARALSONNA.COM

आगिर्द्धाना ६० ६० प्रम्येन्या प्राप्ति क्षाना १० ६० प्रमान्य विश्वास्त्र । १० प्रमान्य विश्वास्त्र विश्वास्त्र









جَمَاعَة الْصَارِالَيْنَةِ الْجُمَدِيَةِ

#### رئيس مجلس الإدارة

- د. عبدالله شاكر الجنيدي
  - المشرف العام
- د. عبدالعظيم بدوي
  - رئيس التحرير
- جمالسعدحاتم
  - اللجشة العلمية
- جمال عبدالرحمن معاوية محمد هيكل د.مرزوق محمد مرزوق
  - مدير التحرير الفني
- حسين عطا القراط
  - سكرتير التحرير
- مصطفى خليل أبو المعاطي
  - الاخراج الصحفي
- أحمد رجب محمد

#### بشرى سارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها بالمجلة على البريد الإلكتروني q.tawheed@yahoo.com

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع ٥٥٥ كونكا هي الماييكي الرحمالة الماييس البيسي

التوزيع الداخلي ، مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية مطابع الأهرام التجارية \_قليوب \_ مصر

Upload by: altawhedmag.com

الحمد لله الذي هدانا إلى صراط مستقيم، وجعلنا اتباع نبيه الأمين، صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

فالعالم الذي نعيش فيه اليوم يقوم على التكتلات الكبيرة؛ رغبة في السيطرة والقوة على عالم اليوم، وأمة الإسلام التي هي خير امة أخرجت للناس أولى الأمم بالاجتماع والوحدة، وفي مطلع عام هجري جديد أتوجه إلى أمتى الإسلامية بدعوتهم إلى كلمة واحدة ومنهج واحد؛ كلمة التوحيد التي تقطع الشرك بكل صوره وأنواعه، وتوجب على الجميع التوجه إلى الله وحده

دون سواه.

والمنهج الواحد؛ هو سلوك صراط الله المستقيم، وعدم الخروج على ما كان عليه نبينا صلى الله عليه وسلم وصحابته الأخيار ومن تبعهم بإحسان، والمسلمون اليوم أولى الناس بالاجتماع على الحق، ونبذ التفرق والشقاق، والمتتبع لآيات القرآن الكريم والأحاديث النبوية الشريفة يجد كمًا هائلاً من النصوص يدعو إلى الاجتماع وينهى عن التفرق والاختلاف، حتى أصبح الأمر من البدهيات المسلمة عند كل مسلم.

واليوم أجدد الدعوة إلى المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها، وإلى جميع المؤسسات الإسلامية، والعاملين في حقل الدعوة الإسلامية بضرورة الاجتماع على كلمة سواء، وعلى الحق الذي جاء من عند الله وحده، وسأسوق هنا بعضًا مما يدل على ذلك؛ لعل الأمة – أفرادًا وجماعات – يستفيدون منه، ويتركون التحزب والاجتماع على غير الحق:

أولا: بعض أدلة القرآن الكريم الداعية إلى الوحدة والجماعة:

قال الله تعالى: «وَأَعْتَصِمُواْ بِحَبِّلِ اللهِ جَمِيمَا وَلاَ تَعَزَقُواْ وَاذْكُرُوا يَعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْكُنَمُ اعْدَاءٌ فَاللَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَاصَبَحَمُ بِنِعْمِيهِ إِخْوَانَا وَكُنْمُ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ فَانَعَذَكُمْ مِنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ ءَايْتِهِ لَمَلَكُمْ

نَّتُدُونَ " [آل عمران: ١٠٣]، وهذه الآية من أصرح الأدلة وأوضحها في دعوة المسلمين إلى الاعتصام بحبل الله المتين، وقد تعددت الأقوال في المراد بالحبل، فقيل العهد، وقيل المراد به: الإسلام، وقيل: القرآن، ولا تعارض بينها، وقد ورد في صحيح مسلم وصف القرآن بأنه حبل الله، كما في حديث زيد بن أرقم أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ألا وإني تارك فيكم ثقلين: أحدهما: كتاب الله عز وجل، فهو حبل الله، من اتبعه كان على الهدى، ومن تركه كان على ضلالة». [مسلم: ٢٤٠٨].

وقد ذكر الإمام الحافظ ابن كثير رحمه الله أن الآية أمرت بالجماعة ونهت عن الفُرقة، ثم قال: «وقد ضمنت لهم العصمة عند اتفاقهم من الخطأ، كما وردت بذلك الأحاديث المتعددة أيضًا، وخيف عليهم الافتراق والاختلاف، وقد وقع ذلك في هذه الأمة فافترقوا على ثلاث وسبعين فرقة، منها فرقة ناجية إلى الجنة ومسلمة من عذاب النار، وهم الذين كانوا على ما كان عليه النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه». [تفسير ابن كثير: ٥٣٤/١].

ويظهر من هذا بوضوح: أن الذي يجمع بيننا ويوحد بين صفوفنا هو كتاب الله تبارك وتعالى، ومن اعتصم به كان آخذًا بالإسلام الذي بُعث به نبينا عليه الصلاة والسلام، فهو الحصن



الحصين لمن وفقه الله والتزم به، ويجب على كل مسلم أن يلبّي نداء الله تعالى بالاعتصام بحبله حتى يكون من أهل النجاة، وقد وعد الله من اعتصم به بالرحمة والجزاء الحسن، كما قال الله تعالى: « فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَأَعْتَصِهُواْ بِهِ. فَسَــُيدَخِلُهُمْ فِي رَحْمَةِ مِنْهُ وَفَضِل وَيَهدِيهِمُ إِلَيْهِ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا» [النساء: ١٧٥]، والمعنى: يهديهم هداية خاصة توصلهم إلى الصراط المستقيم، ويبلغون بذلك الغاية بالسيادة والعزة في الدنيا، وأما في الآخرة فبالجنة والرضوان والنعيم المقيم.

وقد صدق الله للصادقين، فحقق لهم النصر والتمكين، وخاب ۗ وخسر من أعرض عن هذا الطريق من الآخرين، فلم يحدث لهم نصر ولا تمكن، وقد ذكر الإمام الحافظ ابن حجر رحمه الله أن المراد بقوله تعالى في الآية: «واعتصموا به» أي: بالقرآن، ثم ذكر أن من اعتصم به ستناله رحمة الله وحنته، وسيناله من الفضل ما نال أهل الإيمان الذين صدقوا بالرسول عليه الصلاة والسلام، وسيوفق لإصابة الفضل الذي تفضل الله به على أوليائه، ويسدد السلوك منهج من أنعم الله عليه من أهل طاعته، وهذا هو دين الإسلام الذي ارتضاه الله لعباده. [انظر: تفسير الطبري ٢٧/٦].

وبلزم من الاعتصام بحيل الله ضرورة أن يتحرر المسلم من التحزب والتعصب لآراء وأقوال المذاهب والأشخاص المخالفة للحق الذي حاء من عند الله وحده، وأن يقيِّد نفسه بالدليل، فإن لاح له الدليل بادر بالإنقياد له والتسليم لحكمه، وإن كان ذلك على خلاف المذهب الذي يعتنقه، أو قول الإمام الذي يتبعه، أو الجماعة أو الحزب الذي ينتمى إليه؛ لأنه ليس لأحد قول بعد كلام الله وكلام رسوله ومصطفاه صلى الله عليه وسلم، والحق أن يُتبِع، والله تبارك وتعالى تعبدنا بما جاء في كتابه وما صبح به الخبر عن نبيه صلى الله عليه وسلم، وهذا أصل من أصول الدين، وقد فهم الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين من الأمر بالاعتصام بحبل الله لزوم جماعة المسلمين وعدم الخروج عليهم، وتبعهم على ذلك أئمة أهل السنة والجماعة، وهذا حبر هذه الأمة عبد الله بن عباس رضى الله عنهما يقول لسماك الحنفى: يا حنفي الحماعة الجماعة، فإنما هلكت الأمم الخالية لتفرقها، أما سمعت الله عز وجل يقول: « وَأَعْتَصِمُواْ بِحَبِّلِ ٱللهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ» [آل عمران: ١٠٣].

وعن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه أنه قال في خطبته: «أيها الناس؛ عليكم بالطاعة والجماعة فإنها حبل الله الذي أمر به، وما تكرهون في الجماعة خير مما تحبون في الفرقة». [تفسير الطدري ٢٢/٤].

وقال ابن شهاب: «بلغنا عن رجال من أهل العلم قالوا: الاعتصام بالسنة نجاة». [جامع بيان العلم ٥٩٢/١].

وقال الطحاوي رحمه الله: «ونرى الجماعة حقا وصوابًا، والفُرقة زيغًا وضلالاً». [شرح الطحاوية ٧٧٥/٢].

وقال الإمام محمد بن الحسين الأجرى رحمه الله: «علامة من أراد الله به خيرًا سلوك هذا الطريق، كتاب الله وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وسنة أصحابه رضي الله عنهم ومن

ان السبيل الوحيد لاحتساع الامهة الهاحدة على صراط واحد هو أن تلتف هذه الأمة حول مصدر عزتها وتشريعها وسعادتها في الدنيا والأخرة «كتاب الله تعالى وسنة رسول و سلم » .

التوكيد

تبعهم بإحسان، وما كان عليه أئمة المسلمين في كل بلد، إلى أخر ما كان من العلماء مثل: الأوزاعي، وسفيان الثوري، ومالك بن أنس، والشافعي، وأحمد بن حنبل، والقاسم بن سلام، ومن كان على مثل طريقتهم، ومجانبة كل مذهب يذمه هؤلاء العلماء». [الشريعة ٢٠١/١].

#### وصية من الرب الكريم:

ومن الآيات الآمرة بلزوم الجماعة والناهية عن الفرقة في موضع واحد، قول الله تعالى: "وَأَنَّ هَذَا صِرَطِي مُسَتَقِيمًا فَآتَيْمُو وَلَا تَنْيِمُوا السَّبُلُ فَنَفَرَّقُ بِكُمْ عَن سَبِيلِةً ذَلِكُمْ وَصَّنَكُم بِهِ لَقَلَّكُمْ تَنْمُونَ" [الأنعام: ١٥٣]، وهذه الوصية من الرب الكريم تعني اتباع صراط الله المستقيم والعمل به والسير على منهاجه، وهو صراط واحد لا اعوجاج فيه، وهو دين الله الذي شرعه لعباده، وترك كل السبل الأخرى الباطلة؛ لأنها ضلالات متراكمة موهنة للصف، مفرقة للأمة، والفُرقة تقع في الأمة حينما تتعدد المنهاج والطرق، ولذلك بين الله تعالى أن طريق الحق واحد، والسبيل إلى الاجتماع بين الله تعالى أن طريق الحق واحد، والسبيل إلى الاجتماع والمعتقد ووحدة المنهج والسلوك يحقق للأمة الاجتماع على الحق، ولذلك المعتقد ووحدة المنهج والسلوك يحقق للأمة الاجتماع على الحق، ولذلك المعتقد ووحدة المنهج والسلوك يحقق للأمة الاجتماع على الحق، ولذلك المعتفد في الآية أن الله وحُد الصراط وأضافه إلى نفسه، لأنه السعيل الوحيد الموصل إليه.

يقول الشيخ محمد رشيد رضا رحمه الله: «وقد أفرد الصراط المستقيم وهو سبيل الله، وجمع السبل المخالفة له؛ لأن الحق واحد والباطل ما خالفه وهو كثير، فيشتمل الأديان الباطلة من مخترعة وسماوية محرفة ومنسوخة، والبدع والشبهات، وبها فسرها مجاهد هنا، وقد نهى عن التفرق في صراط الحق وسبيله، فإن التفرق في الدين الواحد هو جعله مذاهب يتشيع لكل منها شيعة وحزب ينصرونه ويتعصبون له، ويخطئون ما خالفه، ويرمون أتباعه بالجهل والضلال، أو الكفر أو الابتداع، ولما كان التما الصراط المستقيم وعدم التفرق فيه هو الحق الموحد لأهل الحق الجامع لكلمتهم، كان التفرق فيه بما ذكر سببًا لضعف المتفرقين وذلهم وضياع حقهم، وبهذا التفرق حل بأتباع الأنبياء المسابقين ما حل من التخاذل والتقاتل والضعف وضياع الحق، السابقين ما حل من التخاذل والتقاتل والضعف وضياع الحق، وقد اتبع المسلمون سننهم شبرًا بشبر وذراعًا بذراع، حتى حل القرآن الحكيم ١٩٩٨٨.

ويكفى أن نعلم أن السبل المخالفة للحق المؤدية إلى التفرق والاختلاف يقف على رأس كل سبيل منها شيطان، كما ورد في حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: «خط رسول الله صلى الله عليه وسلم خطًا بيده، ثم قال الله: «هذه سبيل الله مستقيمًا»، وخط عن يمينه وشماله، ثم قال: «هذه السبل ليس منها سبيل إلا عليه شيطان يدعو إليه»، ثم قرأ: «وَأَنَّ هَذَا صِرَطَى مُسْتَقِيمًا فَأَنَيْعُوهُ وَلا تَنِيعُوا ٱلشُبُلُ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِيةً» [الأنعام: 108]. [روأه أحمد وغيره، وحسنه الشيخ الألباني في ظلال الحنة (١٧)].

وعن النواس بن سمعان رضي الله عنه عن رسول الله صلى

من دلائل توفيق الله تعالى لعبده واكرامه له: اتباعه لكتاب الله الني لا يأتيه الباطل من بين بديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد، وسنة رسوله الكريم المؤسد بالدلائل الواضحات والعجزات الباهرات.

الله عليه وسلم قال: "ضرب الله مثلاً صراطًا مستقيمًا، وعن جَنْبَيْ الصراط سوران فيهما أبواب مفتحة، وعلى الأبواب ستور مرخاة، وعلى الأبواب ستور مرخاة، وعلى باب الصراط داع يدعو: يا أيها الناس هلموا ادخلوا الصراط المستقيم جميعًا ولا تتفرقوا، وداع يدعو من جوف الصراط، فإذا أراد الإنسان أن يفتح شيئًا من ثلك الأبواب قال: ويحك لا تفتحه، فإنك إن تفتحه تلجه، فالصراط الإسلام، والسوران حدود الله، والأبواب المفتحة محارم الله، وذلك الداعي على رأس الصراط كتاب الله، والداعي من فوق الصراط واعظ الله في قلب كل مسلم». رواه أحمد والترمذي وغيرهما، وصححه الله في قلب كل مسلم». رواه أحمد والترمذي وغيرهما، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٣٨٨٧).

وقد فهم سلف هذه الأمة من ذلك ضرورة لزوم صراط الله المستقيم والسير عليه، وترك البدع والضلالات والسبل المنحرفة، لأنها كلها معارضة للصراط الواحد المستقيم، قال الحافظ ابن كثير رحمه الله: «إنما وحد سبيله لأن الحق واحد، ولهذا جمع السبل لتفرقها وتشعبها». [تفسير ابن كثير ٢٦٣/٢].

وقال قتادة: «اعلموا أن السبيل سبيل واحد، جماعة الهدى ومصيره الجنة، وأن إبليس استبدع سبلاً متفرقة، جماعة الضلالة ومصيرها إلى النار».

روى علي بن أبي طلحة عن ابن عباس في هذه الآية، وفي قوله: «أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلاَ تَتَفَرَّقُوا فيه»، ونحو هذا في القرآن قال: أمر الله المؤمنين بالجماعة ونهاهم عن الاختلاف والفرقة، وأخبرهم أنه إنما هلك من كان قبلهم بالمراء والخصومات في دين الله. [تفسير القاسمي ٢٥٧١/].

أعظم أسباب الاجتماع:

وقد ذكر الله في كتابه أن هذه الأمة أمة واحدة، تعدد إلهًا واحدًا، قال الله تعالى: «إنَّ هَلَاهِ أُمْتُكُمُ أُمْةً وَحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمُ فَأَعْبُدُونِ » [الأنبياء: ٩٢] أي: أن ملة الإسلام ملة واحدة، وهو دين الله تبارك وتعالى الذي لا عوج فيه ولا اختلاف، والمعبود إله واحد – جل في علاه –، وقد ذهب ابن عباس ومجاهد والحسن البصري وغيرهم: أن المراد بالأمة الواحدة: الدين الواحد، والسنة الموحدة، ومعنى ذلك: أن نجتمع تحت راية القرآن والسنة، وهما من أعظم أسباب الاجتماع، ونعبد ربًا واحدًا، ونتبع فقط نبينا صلى الله عليه وسلم.

كما يظهر من الآية أن سلامة المعتقد يؤدي إلى وحدة الجماعة، وصفاء ونقاء العبادة، فمتى كان المعتقد خالصًا صائبًا وكانت الجماعة مجتمعة ملتئمة، وإذا وقع خلاف في العقيدة أتبعه تفرق في الجماعة،وختامًا فإني أدعو أهل ملة القرآن والسنة إلى الوحدة والجماعة، وأن نكون صفًا واحدًا متراصًا لله وفي الله، وأن ننبذ أسباب الخلاف والفرقة التي وقعت بيننا سواء كان خلافًا سياسيًا بين القادة والزعماء، أو مذهبيًا بين المشايخ والعلماء، ولنرجع جميعًا إلى الحق، المتمثل في منهج أهل السنة والجماعة، أسأل الله تبارك وتعالى أن يجمع شمل هذه الأمة، وأن يجنبنا الفتن ما ظهر منها وما بطن، وأن يقينا من شر الأشرار وكيد الفجار، والحمد لله رب العالمين.

نداء إلى أمة الإسلام: عليكم بالجماعة، وكونوا عباد الله إخوانا، تخلوا عن الخلافات وانبذوا الكراهية والشحناء، وكونوا كما قال الله تعالى: « إن هذه أمتكم أمة واحدة وأنا ريكم فأعبدون وقال: «ولا تنازعـوا فتفشلوا وتذهب ريحكم».

äals لتحليا

ىقلم رئيس التحرير حمال سعد حاتم GSHATEM@HOTMAIL.COM GSHATEM@YAHOO.COM

والأياما وتصرم الشبهور والأعواماا لكن الموفق الملهَم مَن أخذ من ذلك دروسًا وعبرًا، واستفاد منه مذكِّرًا ومزدجرًا، وتزود من المر المقر، فإلى الله تعالى المرجع والمستقر، والكيس المسدد

مَن حاذر الغفلة عن الدار الآخرة؛ حتى لا يعيش في غمرة، ويؤخذ على غرّة، فيكون بعد ذلك عظة وعبرة، والله نسال أن يجعل من هذا العام نصرة للإسلام والمسلمين، وصلاحًا لأحوالهم في كل مكان، وأن يعيده على الأمة الإسلامية بالخير والنصر والتمكين إنه

الحمد لله يولج الليل في النهار، ويولج النهار في

اللمل، سخر الشمس والقمر، وجعلهما أيتين على بديع

تعيش الأمة الإسلامية هذه الأيام إشراقة عام هجري حديد، وإطلالة عام مبارك بإذن الله، بعد أن أفلت شمس عام كامل، مضى بأفراحه وأتراحه، فقوضت خيامه، وتصرُّمت أيامه، ألا ما أسرع مرور الليالي

صنعه وكمال قدرته، وجلال سلطانه، ويعدُ:

حواد كريم. عام مضى . . وعام يطل برأسه

نستقبل عامًا هجريًا حديدًا، نسأل الله سيحانه تعالى أن يكون عامًا مباركًا، وأن يُهلُ هذا العام على أمة الإسلام بالأمن والأمان، والسلامة والإسلام، والتوفيق لما يحبِّه ويرضاه، فإنه إذا استُعين أعانَ، وأن يجعل من هذا العام نصرًا للمسلمين في كل مكان، وأن يجعل حاضر أيامنا خيرًا من ماضيها، ومستقبلها خيرًا من حاضرها، وأن يحفظ أمة الإسلام من شرور الحوادث والفتن، وغوائل الكوارث والمحن، إنه سبحانه ولي الجود والإحسان.

وإذا كانت الأمة الإسلامية قد ودّعت عامها المنصرم بكل ما حمله، فإننا في مصر قد ودعنا عامنا الهجري ولم يبق منه سوى ذكريات مؤلمة، ومرارة يتجرعها أبناء الوطن صباح مساء؛ ألما وحزنا على ما وقع على أرض مصر الحبيبة، التي أصبح يتناولها الصغير والكبير، ويتأمر عليها الغث والثمين، ممن يستحق أو لا يستحق، يتعاون معهم وينفذ خططهم ومأربهم بعض من أبناء جلدتنا، يخرّبون ويدمّرون، ينشرون الفوضي، وتراق الدماء صياح مساء!!

ودَّعنا العام كما يودِّع المرء يومه عند انقضائه، وقد تذكر ما لقى بين صباحه ومسائه، وما تقلب عليه من

العدد ٥٠٥ السنة الثالثة والأربعون

حالي كَدره وصفائه، حزن وسرور، ضعة وظهور، سعادة وابتلاء، شدة ورخاء، فطوبى ثم طوبى لمن عمره بجليل الطاعات والقربات، ويا بشرى لمن أودع خزائنه الحسنات، وحاذر فيه المعاصي والسيئات.

#### سنن الله لا تتبدل ولا تتغير

عام جديد يطل علينا، وعيوننا مشدوهة لكل ما يقع وما يحدث من مستجدات على أرض مصر صباح مساء، دماء لا تزال تراق، مؤامرات وفتن، وهوان على الناس، أخلاق العباد قد تغيّرت، والأخقد هان على أخيه، افتقاد للتربية، مئات من الصور المؤسفة في كل بقعة من بقاع مصر، والأحداث كثيرة ومتسارعة، ولجنة الخمسين المشكلة لإعادة صياغة الدستور توشك على الانتهاء مع استمرار حالة الجدل، وما تزال المواد المتنازع على صياغتها لتحاذبها الأطراف بن رفض وقبول، وأمل

كل تكثل إثبات أنه قد حقق انتصارًا في تحقيق مآربه، ونحن نعرج على تلك النقطة مذكرين أعضاء تلك اللجنة بما ذكرناهم به من قبل عمل هو مسئولية أمام الله سبحانه وتعالى، سيحاسبكم لا ينفع منصب ولا جاه ولا عليه الأجيال القادمة، فاتقوا الله في كل كلمة تُكتب فإن ما

تكتبونه قد تكون سببًا في وأد الفتن التي انتشرت في أرجاء البلاد، وزوال المحن والكروب، فهويتنا إسلامية، وعقيدتنا واضحة جلية، لا يشوبها شائبة، وأحكامنا شرع وشريعة مستمدة من كلام ربنا، وسنة نبينا صلى الله عليه وسلم، وسنن الله باقية لا تتبدل ولا تتغير..

إن النواميس الإلهية تأتي على المجتمعات وفق ما قدره وبينه لهم خالقهم بشارة ونذارة، وإن الأمم والمجتمعات ما انحدرت من عزها، ولا بادت بعد ما سادت ومُحِيَ أثرها ورسمها من ألواح الرفعة إلا بعد نكوصها عن تلكم السنن، وبُعدها عن مسببات

العزة والتمكين التي سنّها الله على أساس الحكمة البالغة ، «ذَالِكَ أَن لَمْ يَكُن زَبُّكَ مُهْالِكَ ٱلْقُرَىٰ بِطُلْمٍ وَأَهْلُهُا عَنْهُولُونَ ﴿ اللّهُ عَلَيْهُ وَالْمُلُهُا عَمَالُوا وَمَا رَبُّكَ بِعَنْفِلٍ عَمَّا يَصْمُلُونَ ﴾ [الأنعام: ١٣١- ١٣٣].

ما أشيه الليلة بالبارحة 11

نستقبل عامًا هجريًا جديدًا نتذكر معه أن الله تعالى لا يغير ما بئمة من عزة وغلبة وسلطان ورغد عيش وأمن وراحة حتى تغير تلك الأمة ما بنفسها من نور العقل الصريح والنقل الصحيح، والفكر المتجرد، وإشراق البصيرة، والقوة في الحق، والعبرة والاعتبار بأيام الله في الأمم السابقة والتدبر في أحوال المتهالكين عن صراط الله، الهائمين في كل واد بسبب عدولهم عن سُنة الدين والعدل والاستقامة في الرأي، والصدق في القول، والقوة في الانتماء، والعفة في الشهوات، والحمية على العقيدة، وبسبب إيثارهم والحمية على العقيدة، وبسبب إيثارهم

الحياة للباطل على الموت للحق، «فَأَخَذُهُمُ اللَّهُ يِدُنُو بِمِمْ وَمَا للحق، «فَأَخَذُهُمُ اللَّهُ يِدُنُو بِمِمْ وَمَا كَانَ لَهُم مِن اللَّهِ مِن وَاقِ » [غافر: ٢١]، «وَكُمْ أَفْلَكَ أَنَا مِن مَرْكِةِ بَطِرَت معيشتَهَا فَنِلْك بَطِرَت معيشتَهَا فَنِلْك مَسْكِن مَسْكِنُهُمْ لَدُ شَكِي مَن بَعْدِهِ إِلَا قَلِيلاً مَسْكِن مَنْ بَعْدِهِ إِلَّا قَلِيلاً فَيلاً فَي الْمَا فَيلاً فَي الْمَا فَيلاً فَي الْمَا فَي الْمَا فَي اللَّهُ فَي الْمَا وَالْمِيلاً فَي الْمَا فَي الْمَا فَي اللَّهُ الْمَا فَي اللَّهُ الْمَا فَي اللَّهُ الْمَا فَي اللَّهُ الْمَا فَيْ الْمَا فَي اللَّهُ الْمَا أَلَهُ اللَّهُ الْمَا فَي اللَّهُ اللَّهُ الْمَا لَلْمِلْ اللَّهُ الْمَا فَي اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمَا لَهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمَا لَهُ اللَّهُ الْمَا لَا اللَّهُ الْمَا لَهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمَا لَهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمَا لَهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمَا لَهُ الْمِؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمَؤْمِنِ اللْمَا لَهُ الْمُؤْمِنُ الْمَؤْمِنُ الْمَؤْمِنُ الْمَؤْمِنُ اللّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمَؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمَؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمَؤْمِنُ الْمَؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمِؤْمِنُ الْمَؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ ا

[القصص: ٥٨].

عام جديد يطل علينا وما أشبه الليلة بالبارحة، واليوم بالأمس، وها هو التاريخ بعيد نفسه، بينما

كان المسلمون أمة واحدة من شرق الأرض الى غربها حتى إذا فشلت الأمة وتنازعت في الأمر، وعصى الناس خالقهم من بعد ما أراهم ما يحبون، وأعجبتهم كثرتهم فلم تُغنِ عنهم شيئًا، بدل الله رفعتهم دُونًا، وسُمُوهم صغارًا، وغناهم فقرًا، وقوتهم ضعفًا، «أَحَيِّ النَّاسُ أَنْ يُرَكُّو أَنَ يَعُولُوا فقرًا، وقوتهم ضعفًا، «أَحَيِّ النَّاسُ أَن يُرَكُو أَنَ يَعُولُوا فقرًا، وقوتهم ضعفًا، «أَحَيْ النَّاسُ أَن يُرَكُو أَن يَعُولُوا أَن يَعْمُ الله في إِن أَي مجتمع يغتر بزعمه، ويحار في ظلمات الحماط، وتحمل الأذى احتمال المشاق، وتجشم المصاعب، وتحمل الأذى في سبيله، فهو ليس بمعزل عن الأفئدة الهواء؛ لأن

نستقبل عامًا هجرنا جديدًا نتذكر معه أن

الله تعالى لا يغير ما يأمة من عزة وغلبة

وسلطان ورغد عيش وأمن وراحة حتى

تغير تلك الأمة ما ينفسها من نهر العقل

واشراق البصيرة، والقوة في الحق، والعبرة

والاعتبار بأيام الله في الأمم السابقة.

الإيمان الحقيقي لا بد أن يغلب كل هوى، ويقهر كل ضعف، ويدفع بالنفس المؤمنة إلى طلب مرضاة الله، كما قال الله سبحانه وتعالى: «إِنَّا اِسْتُونْكُ الله، كما قال الله سبحانه وتعالى: «إِنَّا اِسْتُونْكُ اللّهِ وَالْبَوْمِ الْلَاحِ وَارْتَابِتُ قُلُونُهُمْ فَهُمْ اللّهِ يَرْدَبُونَ عِلَيْهِ وَالْبَوْمِ اللّاحِ وَارْتَابِتُ قُلُونُهُمْ فَهُمْ اللّهِ يَرْدَبُونَ عِلَيْهِ وَالْبَوْمِ اللّاحِينَ الله لا يقبل في صيانة الإيمان، وحماية حوزة ولا تعلق ما دام القلب يفقه، والرّجل تمشي، واليدُ تعمل، والعين تبصر، والأذن تسمع: «رَقَدَ ذَرَأَنَا لَا يَعْمَهُونَ عِلَا لَحِينَ اللّهُ الللّهُ ال

اتفاق الرأي في المسلحة العامة المافقة لهدى الأسلام:

إن في توالي الأعوام عبرًا وتذكرة للمتذكرين، وفي أفول الأزمنة أيات للمتبصرين، والله سبحانه قد جعل اتفاق الرأي في المصلحة الإسلام، والاتصال بصلة الألفة في بصلة الألفة في للنافع العلية سببًا للقوة، واستكمال لوازم المنافع أليمكن من الوصول الدنيا، والتمكن من الوصول للخير الأبدي في الآخرة، كما

جعلُ سبحانه التنازع والتغابن والتدابر محلاً للضعف، وداعيًا للسقوط في هوة العجز والكسل عن كل مصلحة دنيوية أو أخروية، ولقمة سائغة في مخالب العاديات من الأمم، فمن نظر نظرة في أحوال الشعوب، ماضيها وحاضرها، ولم يكن مصابًا بموت القلب، وعمى البصيرة، أدرك سرّ أمر الله في قوله: ﴿ وَاعْتَصِمُوا مِبْلِ اللهِ عَمْران: ١٠٣]، وسَرّ نهيه سبحانه في قوله: ﴿ وَلا تَسْرَعُوا فَنَفْشُلُوا وَدُهْبَ رِعُكُمْ ، سبحانه في قوله: ﴿ وَلا تَسْرَعُوا فَنَفْشُلُوا وَدُهْبَ رِعُكُمْ ، الأنفال: ٤٦].

ألا أن المفاهيم إذا اختلت، والأنفس إذا تنازعت، والبصائر إذا عميت فستكون النتيجة ولا شك إفراز نفوس من بني الملة لا ترضى بحقيقة الإسلام، وإن رضيت برسمه، تتلون تلون الحرباء، وتتشكل

تشكل الأغوال، نفوسًا تضحك وقت البكاء، وتمرح عند اشتداد اللأواء، نفوسًا تنقبض أوقات المسرة وتضجر لسعة الرحمة، نفوسًا تقدم العزاء إذا انتصرت الاستقامة، وتفرح حال العزاء لفقدها، إن مثل هذه النفوس كمثل الحسك المثلث الأضلاع، كله شوكً حيثما قلبته.

#### أصحاب الهوى . . وضعاف الأيمان

عام يمضي بكل ما حمل، ويهل علينا عام جديد وما يزال كثير من الناس يعيش عبدًا لهواه وغوايته، يموج في الأحداث، ويتناسى الحقائق، وينغمس في الفتن متناسيًا أن الشريعة الإسلامية قد جاءت بمصالح الخلق، إلا أنها لم توضع على مقتضى تشبهي العباد وأغراضهم، «وَلَو اَتَبَع الْحَقُ أَمْرَاءَهُم المُعْلِي العباد وأغراضهم، «وَلَو اَتَبَع الْحَقُ أَمْرَاءَهُم المُعْلِي العباد وأغراضهم، «وَلَو اَتَبَع الْحَقُ أَمْرَاءَهُم المُعْلِي العباد وأغراضهم، «وَلَو اَتَبَع الْحَقُ أَمْرَاءَهُم الْحَقَ الْمُعَلِي العباد وأغراضهم المناس المناسلة المناس

لَّفُسُدُتِ ٱلسَّمَوَّتُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِ ﴿ ﴾ [المؤمنون : ٧١]. يقول شيخ الإسلام ابن تيمية في

درء تعارض العقل والنقل:

«إن الناس لا يفصل بينهم النزاع إلا كتابٌ منزل من السماء، ولو رُدُوا لعقولهم فلكلِّ واحد منهم عقلٌ».

[درء التعارض: ١/

وإنه لا اجتهاد مع النص، ولا قول لأحد مع قول الله عز وجل وقول رسوله صلى الله عليه وسلم:

﴿ وَمَا كَانَ لِمُوْمِنِ وَلا مُوْمِنَةٍ إِذَا

قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْلَ أَنْ يَكُونَ مَنْمُ اللّهِ مِنْ أَمْرِهِمْ اللّهُ وَالْاحْرَابِ : ٣٦]، بل إن كراهة شرع الله وابتغاء ما سواه محبط للعمل كما بين رب العزة سبحانه في سورة محمد: « وَاللّهَ بِأَنْهُمْ كُوهُوا مَا أَنْزَلَ اللّهُ فَأَخْطَ أَعْمَاهُمْ » [محمد : ٩].

وقد جعل الله للعقول في إدراكها حدًا تنتهي إليه، ولا يمكن أن تحيط بكل شيء، فالإحاطة للباري وحده، الذي يعلم الأشياء على التمام والكمال والمال، أما العباد فإدراكهم قاصر.

#### الاعتبار والعظة من عام مضى وعام أت

وإذا كنا قد ودُعنا عامًا رحل بكل الأهوال والآلام التي تجشأتها صدور أهل مصر، فإننا يجب أن نخذ العبرة من أحداثها متذكرين أننا لسنا في دار بقاء، وإن تراخى العمر وامتد المدى، فالدنيا أيامها مراحل، وساعاتها قلائل، والمرء لا شك

التواليد العدد ٥٠٥ السنة الثالثة والأربعون العدد ١٥٥ السنة الثالثة والأربعون

طوبي لمن فر من مواطن الريب، ومواقع

المقت والغضب، مستمسكا بدينه، عاقدا

عليه بيديه، قد اتخذه من الشرور ملاذا

ومن الفتن معاذا، ويا خسار من اقتحم حمى

المعاصى والآثام، وأوقع نفسه في الموبقات

العظام، وأحكم عقد الإصرار على الذنوب

والأورار

عنها راحل، شبابها هرم، وراحتها سقم، ولذاتها ندم، فالدنيا قنطرة لمن عبر، وعبرة لمن استبصر واعتبر، «وَمَا لَلْيَوَةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَعُ الْفُرُودِ» [الحديد: ٢٠].

فاستبقوا الخيرات، وبادروا قبل أن تتمنوا المهلة وهيهات هيهات، ولا تغتروا بحياة تقود إلى الممات، لا يرى في حشودها إلا الشتات، ولا يسمع في ربوعها إلا فلان مرض، وفلان مات.

فالدنيا قد آذنت بالفراق، فراق ليس يشبهه فراق، والدنيا قد انقطع الرجاء عن التلاق، «وَالْفَتِ التّالَقُ بِالتّاقُ اللّهِ الدّبِينِ بَوْمَبِدُ الْتَسْاقُ» [القيامة : ٢٩، ٣٠]، فطوبى لمن فر من مواطن الريب، ومواقع المقت والغضب، مستمسكًا بدينه، عاقدًا عليه بيديه، قد اتخذه من الشرور ملاذًا ومن الفتن معاذًا، ويا خسار من اقتحم حمى المعاصي والآثام، وأوقع نفسه

في الموبقات العظام، وأحكم عقد الإصرار على الذنوب والأوزار، هلك المصر الذي لا يقلع، وندم المستمر الذي لا يرجع، وخاب المسترسل الذي لا ينزع، «وَمَن لَمْ

الذي لا ينزع، « وَمَن لَمُّ لِيُعْرَبُهُ وَمُن لَمُّ الْطَلِمُونَ» [الحجرات: ١١]. فيا فوز مَن تاب، ويا سيعادة من آب، وربّه يقول: « وَإِنِّ لَنَفَارٌ لِمَن تَابَ» [طه يقول: « وَإِنِّ لَنَفَارٌ لِمَن تَابَ» [طه تنبه قبل أن تُناخ للرحيل تنبه قبل أن تُناخ للرحيل

الرّكاب، وإباك إيّاك أن تدركك الصّرعة، وتُونَّ وتُوكَّ فَاللَّهُ وَتُوكَّ فَاللَّهُ وَتُوكَّ فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُواللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّلُولُولُولُولُولُولَا لِلْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُولَا لَا الْمُولِمُ وَاللَّ

من سافر بغير زاد . . قل أن يسلم

فيا متاملاً عامًا قد مضى، ويا ناظرًا عامًا قد ابتدا، اعلم أن أمامنا قبرًا، ثم نشرًا، ثم حشرًا، ثم كتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها، ثم المصير إلى جنة أو نار، فمن سافر بغير زاد قل أن يسلم، ومن لم يتدبر عواقب الأمور فلا بد أن يندم، ومن لم يُكثر من محاسبة نفسه كثرت عليه الديون، وعما قليل هو في القبر مرهون، ومن سكنت الدنيا قلبه قلبته، ومن استمرأ المخالفة وتهاون في الحدود خُتم على قلبه، حتى يصبح كالكوز مجخيًا، لا يعرف معروفًا، قلا ينكر منكرًا إلا ما أشرب من هواه.

إن وصل القلب بالله في السر والخفاء الذي لا تطلع عليه العيون، هو ميزان الحساسية في القلب البشري، وعلامة الحياة للضمير، ومتى انعقدت الصلة بالله في القلب فهو مؤمن صادق موصول بربه، وإن استقرار هذه الحقيقة في النفس ينشئ لها إدراكا صحيحًا للأمور مع ما يؤدي من يقظة وتقوى تناط بها الأمانة التي يحملها المؤمن في هذه الأرض، أمانة التوحيد، وأمانة العمل.

#### مراجعة ومحاسبة . . ووصل النهاية والبداية

عام قد أفل، وبدأ عام جديد، والحاجة ماسة إلى سلوك نهج المراجعة والمحاسبة، وليس ذلك قاصرًا على أفراد أو طائفة من الناس، بل إن الأمة المسلمة بمجموعها مفتقرة إليه، ولا غناء لها عنه وهي تودع عامًا منصرمًا، وتستقبل عامًا جديدًا، لكنها في حق الأمة مراجعة تتسع أبعادها، ويعم

نطاقها، ويعظم نفعها، إذ هي نظرة شاملة للأحداث، وتأمل واع للنوازل، وتدارس دقيق للعظات والعبر، وسعي حثيث من بعد ذلك إلى تصحيح المسار، وإقامة العوج المسار، المدينة المسام المستثناف الحياة الإسلامية الموتين المستضيئة بأنوار التذريلين.

وصدق سبحانه إذ يقول : « يَتَأَيُّهَا الَّذِيكَ ءَامَنُوا الْقَفُوا اللَّهَ وَلَتَظُرُ نَفَسُ مَّا فَذَمَتَ لِغَدَّ وَاتَقُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ خَيِرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَاسْسَهُمْ أَنْفُسَهُمُ أَنْفُسَهُمُ أُولَتِكَ هُمُ الْفَسِقُوتَ ﴿ لَا يَسْتَوِى آصَحَبُ السَّارِ وَأَصَحَبُ الْجَنَّةِ الْفَسِقُوتَ ﴿ لَا يَسْتَوِى آصَحَبُ السَّارِ وَأَصَحَبُ الجَنَّةِ

أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ هُمُ ٱلْفَايَرُونَ» [الحشر: ١٨- ٢٠]. فاللهم ألهمنا الصواب، وأسبغ علينا نعمك، وأسعدنا بعام جديد نلقاك فيه على إيمان وحُب منك يا رحمن، وأسبغ فيه على عبادك المسلمين في كل البلاد والأوطأن رحمة من عندك، واستقرارًا وأمانًا ونجاةً من الفتن، نسألك أن تنزل على سائر المسلمين وبلدانهم سحائب رحمتك، وكثير غفرانك وأن تردنا إليك غير خزايا ولا مفتونين يا رب العالمين، وصبل اللهم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

من سافر بغير زاد قل أن يسلم، ومن

لم يتدير عواقب الأمور فلا بد أن

يندم، ومن لم يكثر من محاسبة نفسه

كثرت عليه الديون، وعما قليل هو في

القبر مرهون -



« أَلَمْ تُرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يُجَلَدِلُونَ فِي ءَايِنتِ ٱللَّهِ أَنَّ يُصْرَفُونَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِٱلْكِتَبِ وَبِعَاۤ أَرْسَلْنَا بِهِ. رُسُلَنّآ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ٧٠ إِذِ ٱلْأَغْلَالُ فِي أَغْنَقَهِمْ وَالسَّلَاسِلُ يُسْحَبُونَ ۞ فِي ٱلْحَبِيهِ ثُنَّةً فِي النَّارِ لِمُسْجَرُونَ ۞ ثُمَّ الْحَبِّهِ قِيلَ لَمُنَّمَ أَنِّكَ مَا كُنُتُمْ ۚ تُشْرِكُونَ ﴿٣٠٠ مِن دُونِ ٱللَّهِ قَـالُواْ عُنَّا بَلِ لَمْ نَكُن نَدْعُواً مِن قَبْلُ شَيْثًا كَذَلِكَ لَيُضِأُّ اللَّهُ ٱلكَيْفِرِينَ ﴿ إِنَّ فَالِكُمْ بِمَا كُنتُمْ لَقُرْخُونَ فِي ٱلْأَرْضِ غَيْرِ ٱلْحَقِّ وَبِمَا كُنتُمْ ۚ تَشْرَحُونَ ﴿ اللَّهِ الدَّخُلُوا أَبُونَ جَهَنَّمُ خَلِينَ فَهُمَّا فَيِلْسَى مَثْوَى ٱلْمُتَكَّمِينَ ﴿ أَنَّ فَأَصْبَرُ إِنَّ فَأَصْبَرُ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ فَكِامًا نُرِينَكَ بَعْضَ ٱلَّذِي نَعِلُهُمْ أَوْ نَتَوَفَّنَكُ فَالَيْنَا مُرْجَعُونَ ١١٠ وَلَقَلَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قُبْلِكَ مِنْهُم مِّن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مِّن لَّمْ نَقَصُّصْ عَلَيْكُ وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَن يَأْتِي بِتَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ فَإِذَا كَاءَ أَمْرُ ٱللَّهِ قُضِيَ بِٱلْحُقِّ وَخُسِرٌ هُنَالِكَ ٱلْمُتِّطِلُونَ ﴿ ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِي جَمَلُ لَكُمُّ ٱلْأَنْفَةُ لِتَرْكَبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا تَأَكُلُونَ 🔞 🛞 وَلَكُمْ فِيهَا مَنْفِعُ وَلِتَ بِلُغُوا عَلَيْهَا عَاجَةً فِي صُدُورِكُمْ وَعَلَيْهَا وَعَلَى الْفُلِكِ تُعْمَلُونَ ﴿ أَنَّ وَثُرِيكُمْ مَايَنْتِهِ ا فَأَيُّ ءَايِنتِ ٱللَّهِ تُنكُرُونَ ﴿ أَنَّ أَفَلَمْ بَسِيرُوا فِي ٱلأَرْضِ فَيُنظُرُوا كُيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُوا أَكُثْرَ مِنْهُمْ وَأَشَدُ قُونَةً وَءَاثَارًا فِي ٱلأَرْضِ فَمَا أَغُنَّى عَنْهُم مَا كَانُوا رُونَ اللَّهُ فَلَمَّا جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْكِنْتِ فَرْحُوا بِمَا عِندَهُم مِنَ ٱلْمِلْمِ وَحَافَ بِهِم مَّا كَانُوا اللهِ يَنتُمُرُهُونَ فَلَمَّا رَأُواْ بَأَسَنَا قَالُواْ ءَامَنَّا بِأَلَّهِ وَحَدَّهُ وَكَفَّرُنَا بِمَا كُنَّا بِهِ، مُشْرِكِينَ (١٨) فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيمَنْتُمْ لَقًا رَأَوْا بِأَسْنَا مُثَنَّ ٱللَّهِ ٱلَّتِي أَلَّتِي فَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ، وَخَيْرَ هُنَالِكُ عِي ( الكفرون » [غافر: ٦٩ - ٨٥]:

> الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبی بعده، وبعد:

#### موقف الكافرين من آيات التوحيد:

وهكذا دلهم الله تعالى على دلائل التوحيد التي يرونها رأي العين، ومع ذلك أبي أكثر الناس إلا كفورا، وهو أمر عجيب،كما قال القائل:

فوا عجبا كيف يعصى الإله

أم كيف يحجده الجاجد

وقى كل شيء له أية

تدل على أنه الواحد

ولذلك عجب الله نبيه صلى الله عليه وسلم منهم فقال: « أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يُجَدِدُونَ فِي ءَايَتِ

اللهِ أَنَّى يُصَرِّفُونَ » أي كيف يصرفون عن الحق إلى الباطل،وعن الهدى إلى الضلال، وعن التوحيد إلى الشرك،وعن الإيمان إلى الكفر؟! «الذينَ كذبُوا بِالكتابِ وَبِمَا أَرْسَلنا بِه رُسُلنا» من الهدى ودين الحق.

ثم توعدهم فقال: «فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ» أنهم كانوا في الضلال المبين، «يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ذُوفُوا مُسَّ سُقَرِ » [القمر: ٤٨]، «إذ الأغلال في أغناقهم والسّلاسل»: الأغلال قدود من حديد توضع في الأيدى ثم تعلق في العنق، والسلاسل قيود من حديد توضع في الأرجل، قال تعالى: «إِنَّا أَغْتَدْنَا لِلْكُنْوِينَ سُلُسِلًا

وَأَغَلَنُلًا وَسَعِيرًا » [الإنسان: ٤]، وإذا قضى الله تعالى على أحد من أهل النار قال للزبانية: «خُذُوهُ فَنُلُوهُ ﴿ أَنَ فَنُ لَبُومِ مَلُوهُ ﴿ أَنَ فَنَ سِلْسِلَةِ ذَرْعُهَا سَبُعُودُ ذِرْاعًا فَاسْلُكُوهُ » [الحاقة: ٣٠ – ٣٣].

«الَّذِينَ كَذَّبُوا بِالْكَتَابِ وَبِمَا أَرْسَلْنَا»، فإن من سنة الله تعالى أن من سلك سبيلا يسره الله له: «أَمَّا مَنْ أَعْلَى رُأَتَّى (أَ)

وَمَدُقَ بِالْحُسْنَىٰ () مَسْتَبِيرُوْ، لِلْيُسْرَىٰ () وَاَسْتَغَنَّىٰ () وَأَسْتَغَنَّىٰ () وَكَذَبَ وَأَسْتَغَنَّىٰ () وَكَذَبَ إِلَّهُ الْمُسْرَىٰ» [الليل: ٥- ١٠]، وقال تعالى: «قُلْ مَن كَانَ فِي الطَّلَلَةِ فَلْيَعْدُدُ لَهُ ٱلرَّمْنَ مُدًّا حَقَّ إِذَا رَأُوْا مَا يُوعَدُونَ إِمَّا ٱلْعَدَابَ وَقَالَ أَلَا مَنْ مُدًّا حَقَّ إِذَا رَأُوْا مَا يُوعَدُونَ إِمَّا ٱلْعَدَابَ وَإِمَّا ٱلْسَاعَةُ فَسَمَعَلُمُونَ إِمَّا ٱلْعَدَابَ وَإِمَّا ٱلْسَدَابَ وَإِمَّا ٱلْسَاعَةُ فَسَمَعَلُمُونَ مِنْ الْعَدَابَ وَإِمَّا ٱلْسَاعَةُ فَسَمَعَلُمُونَ مِنْ هُو شَرِّ

وَإِمَّا ٱلسَّاعَةُ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ شُرَّ مُّكَانًا وَاضَعَفُ جُندًا ﴿ وَيَزِيدُ ٱللَّهُ الَّذِيرَ اهْ تَدَوَّا هُدَى وَالْيَقِيْتُ ٱلصَّالِحَتُ

جَرُّ عِندُرَيِكُ ثُواْباً وَخَرُّ مُرَوًا » [مريم: ٧٥-٧٦].

ثم قيل لهم: «لكُمْ بما كُنْتُمْ تَفْرَحُونَ»: ذلكم
الأَرْض بغَيْر الْحَقِّ وَبِمَا كُنْتُمْ تَمْرَحُونَ»: ذلكم
العذاب الذي ذقتموه بسبب أنكم كنتم في
الدنيا تفرحون بالباطل وانتفاشه، وتفرحون
بما ترتكبون من معصية الله، وتفرحون
بما تحصلون من متاع الحياة الدنيا،
بما تحصلون من متاع الحياة الدنيا،
الرسل من عند ربكم، كما قال تعالى: «فَلَا الرسل من عند ربكم، كما قال تعالى: «فَلَا وَمَا الرسل من عند ربكم، كما قال تعالى: «فَلَا وَمَاتَ بِهِم مَّا كَانُوا هِم يَسْتَمْرَهُونَ » [غافر: ٨٣]،
وَمَاتَ بِهِم مَّا كَانُوا هِم يَسْتَمْرَهُونَ » [غافر: ٣٨]،
وقال تعالى: «وَمُولُم اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ

فالفرح بالباطل ومتاع الحياة الدنيا مذموم، أما الفرح بالحق والهدى والتوفيق، والطاعة والإيمان فهو فرح محمود أمر الله به فقال: «قُلَ بِفَضَلِ الله وَرَحْمَتِهِ، فَذَلِكَ فَلَيْفَرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِثَا يَجْمَعُونَ »

[يونس: ٥٨].

ثم قيل للكافرين: «ادْخُلُوا أَبْوَابَ جَهَنَّمَ خَالِدينَ فيهَا» أبدا، «كُلُما أَلْرَدُوا أَنْ يَخْرُخُوا مِنْهَا أَعِدُوا مِنَا وَقِيلَ لَهُمْ ذُوثُواْ عَذَابَ النَّارِ الَّذِي كُنتُم بِهِ عُكَيِّبُونَ ». [السجدة: ٢٠]، «فَبِئْسَ مَثْوَى الْمُتَكَبِّرِينَ».

[السنجدة: ١٠]، "فبيس منوى المتعبرين". هذا ما ينتظر المتكبرين في الآخرة، «وَإِنَّ لِلَّانِينَ ظَلَمُوا عَذَابًا دُونَ دَلِكَ وَلَكِئَ أَكْثَرُهُمْ لَا يَمْكُونَ » [الطور: ٤٧]، «فَاصْبِرْ» يا نبينا ولا تستعجل لهم،

«إِنْ وَعْدَ اللّهِ حَقَ»، «رَلَن غُلِفُ اللّهُ وَعُدُهُ، »

 [الحج: ٤٧]، «فَإِمَّا نُرِينُكُ بَعْضَ الّذِي نَعِدُهُمْ» في حياتك «أَوْ نَتَوَقَّيَنَكَ» قبل ذلك «فَإلَيْنَا يُرْجَعُونَ» ولن ينجوا من العذاب. وقد أقر الله تعالى عين رسوله فمكنه منهم، ونصره عليهم، وعذبهم في الدنيا، ويوم القيامة الدنيا، ويوم القيامة

يردون إلى أشد العذاب. «وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِنْ قَبْلِكَ منْهُمْ مَنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ نَقْصُصْ عَلَنْكَ»:

سمى الله منهم يا القرآن الكريم خمسة وعشرين: في تلك حجتنا منهم ثمانية

من بعد عشر ويبقى سبعة وهم إدريس هود شعيب صالح

ذو الكفل آدم بالمختار قد ختموا يعني ب(في تلك حجتنا) قبول الله تعالى: «وَيَلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْتَهَا إِبْرَهِيمَ عَلَى قَوْمِوْ نَرَفَعُ دَرَجَيْتٍ مِّن فَشَاءُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِمُ عَلِيمٌ (الله قومِ نَرَفَعُ لَا حَرَجَيْتٍ مِّن فَشَاءُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِمُ عَلِيمٌ (الله وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَقَ وَيَعْفُوبُ حَكُلًا هَدَيْنا وَنُوحًا هَدَيْنا مِن لَمَّا وَمُو مَن دُرْيَتِهِم دَاوُرد وَسُلَتَمنن وَأَيُوب وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَنرُونَ وَكَذَالِكَ غَيْرِى الْمُحْسِينَ (اللهُ وَرَكُويَا وَيُوسُفَ وَيَعْنَى وَعِيمَىٰ وَإِلْيَاسٌ كُلُ فَيْ الصَّلِحِيث (اللهُ وَيَعْمَلَنَا عَلَى وَلُوطاً وَكُلًا فَضَلَنا عَلَى وَالْمَلْدَى وَلُوطاً وَكُلًا فَضَلَنا عَلَى وَلُوطاً وَكُلًا فَضَلَنا عَلَى الْمُنْكِينَ (الأنعام: ٨٥- ٨٦].

وكل رسول من الرسل قد آتاه الله آية تدل قومه على أنه رسول من الله، كما في الحديث: عَنْ أَبِى هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «مَا مِنْ الأَنْبِيَاءِ نَبِيُّ إِلَّا أَعْطَى مَا مِثْلُهُ آمَنَ عَلَيْهِ الْبَشِرُ، وَإِنَّمَا

كَانَ الَّذِي أُوتِيتُ وَحْيًا أَوْحَاهُ اللهُ إِلَيُّ فَأَرْجُو أَنْ أَكُونَ أَكْثَرَهُمْ تَّابِعًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ» [متفق عليه].

وهـــده الآيــات يظهرها الله على يـد مـن يـشاء من الرسل، متى شاء، ولا يستطيع الرسول أن يأتي بأية إلا بإذن الله، ولذلك قال تعالى: «وَمَا كَانَ لرَسُول أَنْ يَأْتَى

بِايَة إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ»، أي وما صِحُّ وما استقامَ لَرسُولَ مَنْهم «أَنْ يَاْتِيَ بَايَة إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ»، فإنَّ المعجزَّات على تشعب فَنونِها عَطَايَا من الله تعالى، قسمها بينُهم حسبَما اقتضته مشيئته المبنية على الحكم البالغة، كسائر القَسْم، ليسَ لهم اختيار في إيثار بعضها والاستبداد بإتيان المقترح منها. [تفسير أبي السعود (٩/٩ ٤)].

ولذلك لما سئالت الأقوام رسلهم أن يأتوهم بآية: «قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن خَنْ إِلَّا بَشَرُّ مِثْلُكُمْ وَلَكِنَّ اللّهَ يَمُنُ عَلَى مَن يَشَآهُ مِنْ عِكَادِمْ وَمَاكَاكَ لَنَا أَن تَأْتِيكُم يَمُنُ عَلَى مَن يَشَآهُ مِنْ عِكَادِمْ وَمَاكَاكَ لَنَا أَن تَأْتِيكُم بِسُلُطُكِنٍ إِلّا بِإِذْنِ اللّهِ وَمَلَى اللّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ اللّهُ مِنْ مِن الله [إبراهيم: ١١]، ولما سئالت قريش رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يأتيهم بآية،أمره الله تعالى أن يقول: «قُلْ إِنَّمَا اللَّهُ يَندُ اللهِ " [الأنعام:

«فَإِذَا جَاءَ أَمْرُ اللَّه» بالعذاب في الدُّنيا والآخرة «قُضَيَ بالْحَقّ» بإنجاء المُحَقِّ وإثابته، وإهلاك المُبطل وتعذيبه «وَخَسرَ هُنَالكَ» أي وقت مجيء أمر الله، اسمُ مكانِ استعير للزمان، «المُبْطلُون» أي المتمسكون بالباطل على الإطلاق، فيدخلُ فيهم المعاندون المقترحون دخولاً أوليًا. [تفسير أبى السعود(٢٩/٥)].

مَنْفِعُ وَلِتَ بَلِغُوا عَلَيْهَا حَاجَةً فِي صُدُورِكُمْ وَعَلَيْهَا وَعَلَى

اَلْفَاكِ تَحْمَلُونَ».
وقال تعالى: « وَالْأَنْفَاءُ خَلْقَهَا لَكُمْ مَ فَلَقَهَا لَكُمْ مَ فَلَقَهَا تَأْكُلُونَ فِيهَا جَمَالُ جِبِ تُرْعُونَ وَ وَمَنْفِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ وَ وَمَنْفِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ وَ وَمَنْفِعُ وَمِنْهَا كَأَلُ جِبِ تُرْعُونَ وَ وَمَنْفِلُ جِبِ تَرْعُونَ وَ وَمَنْفِلُ اللهِ وَمَنْفِلُ اللهِ وَمَنْفِقُ اللهِ وَمَنْفُونُ اللهِ وَمَنْفُلُ اللهُ وَمَنْفُلُ اللهُ وَمُنْفُونُ اللهُ وَمُنْفُونُونُ وَمِنْفُونُ اللهُ وَمُنْفُونُ اللهُ وَمُنْفُونُ اللهُ وَمُنْفُونُ اللهُ وَمُنْفِقُ اللهُ وَمُنْفُونُ وَمِنْفُونُ وَمُنْفُونُ وَمُنْفُونُونُ وَمُنْفُونُ وَمِنْفُونُ وَمُنْفُونُ وَمُنْفُونُ وَمُنْفُونُونُ وَمُنْفُونُ وَمُنْفُونُ وَمِنْفُونُ وَمُنْفُونُ وَمِنْفُونُ وَمُنْفُونُ وَمُنْفُونُونُ وَمُنْفُونُ وَمُنْفُونُ وَمُنْفُونُ وَمُنْفُونُونُ وَمُنْفُونُ وَمُنْفُونُ وَمُنْفُونُ وَمُنْفُونُ وَمُنْفُونُونُ وَمُنْفُونُونُ وَمُنْفُونُونُ وَمُنْفُونُونُ وَمُنْفُونُ وَمُنْفُعُ وَمُنْفُونُونُ وَمُنْفُونُ وَمُنْفُونُ وَمُنْفُونُ وَمُنْفُونُ وَمُنْفُونُ وَمُنْفُعُ وَمُنْفُعُ وَمُنْفُعُ وَمُنْفُونُونُ وَمُونُونُ وَمُنْفُونُونُ وَمُنْفُونُونُ وَمُنْفُونُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَمُنْفُونُونُ وَمُنْفُونُونُ وَمُعْفِينًا وَمُعْفَى وَالْمُعُونُونُ وَاللَّهُ وَمُعْفَى وَالْمُعُلِقُونُ وَاللَّهُ وَمُعْفَى وَعَلَى وَمُعْلِقُونُ وَاللَّهُ وَمُعْلِقُونُ وَمُؤْلِونُ وَمُعْلِي وَاللَّهُ وَمُؤْلُونُ وَمُؤْلِونُ وَمُؤْلِونُ وَاللَّهُ وَمُؤْلُونُ وَاللَّهُ وَمُعْلِقُونُ وَلِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمُؤْلُونُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمُؤْلُونُ وَاللَّافُلُونُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللُّونُ وَلِمُونُ وَلِمُونُ وَلِمُ وَمُعْلِقُونُ وَلِمُ وَاللَّهُ وَمُعْلِقًا لِمُعْلِقًا لِلللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِمُ لِلَّا لَمُعْلِقُونُ وَلِعُلْمُ وَلِمُ لِلْمُعِلِقُونُ وَلِمُ لِلْمُعِلِقُونُ وَلِمُ لَلْمُعُلِقُونُ وَلِمُ لَلْمُعُلِقُونُ وَلِمُ لَلْمُعُلِقُونُ وَلِمُونُ وَلِمُ لَلْمُعُلِقُونُ وَلِمُ لَلْمُعُلِقُونُ وَلِمُ لَلْمُعُلِقُونُ وَلِمُونُ وَلِمُ لَلْمُعُلِقُونُ و

ٱلْأَنْعُنُمِ لَعِبْرَةً نُسْتَقِيكُمْ مِمَّا فِي بُطُونِهِ، مِنْ بَيْنِ فَرْثِ

وَدَهِ لَٰبِنَا خَالِصًا سَآبِغًا لِلشَّدِينِيِّ » [النحل: ٦٦]،

العدد ٥٠٥ السنة الثالثة والأربعون

وقال تعالى: «وَأَلِلَهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ يُؤْتِكُمْ سَكَنًا وَجَعَلَ لَكُوْ مَنْ جُلُودِ ٱلأَنْفَاءِ بُيُوتًا تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ ظُعْنِكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ وَمِنْ أَصْوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَثْنَا وَمَتْنِعًا إِلَىٰ حِينِ» [النحل: ٨٠]، وقال تعالى: «أُولَعْ بَرُواً أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مِّمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَكُمًا فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ اللهِ وَذَلَلْنَهَا لِمُنْمَ فَمِنْهَا رَكُونُهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُلُونَ اللهُ وَلَهُمْ فِيهَا مَنَفِعُ وَمَشَارِبُ أَفَلاً يَشَكُرُونَ » [يس: ٧١ - ٧٣].

وبعد ذكر هذه الآيات، من قوله تعالى: «الله الذي جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا» إلى هنا، يسألهم ربهم سبحانه وتعالى ماذا ينكرون من هذه الآيات البينات التي يرونها رأي العين، وكلها تشهد لله بالوحدانية، فيقول سبحانه: «وَيُريكُمْ آيَاته فَأَيُّ آيَات اللَّهَ تَنْكَرُونَ»؟! وهم لم يكونوا ينكرون منها شيئًا، كما صرح رينا سيحانه وتعالى بذلك في أكثر من موضع، قال تعالى: « وَلَهِن سَأَلْتُهُم مِّنْ خُلُقَ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضَ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ. وَيَقَدِرُ لَهُ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيدٌ ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مِّن نُزَّلَ مِن ٱلسَّمَآءِ مَآَّةً فَأَجْيًا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ بَلَ أَكُثْرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ » [العنكبوت: ٦١- ٦٣]، ولكنهم كانوا بربهم يشركون، فأقام الله تعالى عليهم الحجة، وأعلمهم أن توحيد الربوبية يستلزم توحيد الألوهية، فما دام الله هو الخالق وحده، يجب أن يكون هو المعبود وحده.

ثم حذرهم الله تعالى عاقبة الذين من قبلهم إن هم أصروا على الكفر، فقال تعالى: «فيَنظرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَكْثُرَ منْهُمْ وَأَشَدُّ قُوَّةً وَٱثَارًا فِي الْأَرْضِ فَمَا

أَغْنَى عَنْهُمْ مَا كَانُولِ يَكْسِبُونَ»، « فَأَصَابُهُمْ سَيِئَاتُ مَا كُسَبُوا وَٱلَّذِينَ ظُلَمُوا مِنْ هَلَوُلاءِ سَيْصِيبُهُمْ

سَنَاتُ مَا كَسَبُوا وَمَا هُم مُعْجِزِينَ » [الزمر: ٥١]. «فَلَمَّا حَاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بالْنَبِّنَاتِ فَرِحُوا بِمَا عَنْدُهُمْ مِنَ الْعَلَمِ وَجَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا به يَسْتَهْزِئُونَ»، يعنى أنهم فرحوا بما عندهم من علوم

الدندا، واستغنوا بها عن العلم الذي جاءتهم به الرسل من عند الله، وإنما تجئ الرسل بالعلوم الشرعية، التي لا مصدر لها إلا الوحي، وأما علوم الدنيا فإن الناس يتعلمونها بالفطرة، ويتلقاها بعضهم عن بعض، وعلم الشريعة هو أساس السعادة في الدنيا والآخرة، وعلوم الدنيا إن لم يكن معها علم الشريعة فهي والجهل سواء، وربما كانت سبب شقاء الإنسان، قال تعالى: «وَلَكِنَ أَكُثْرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ أَلَا مِنْ يَعْلَمُونَ ظُلُهُرًا مِنَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُرْغَنِفِلُونَ» [الروم: ٦-٧].

« فَلَمَّا رَأُواْ بَأْسَنَا قَالُواْ ءَامَنَّا بِٱللَّهِ وَحْدَهُ، وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنَّهُمْ لَمَّا رَّأَوَّا بَأْسَنَا سُنَّتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ ، وَخَسِرَ هُنَالِكَ الكنفرون »:

يقول تعالى: إن الذين كفروا بالذكر لما جاءهم، وحاق بهم ما كانوا به يستهزئون، لما رأوا وَسَخْرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْفَمَرَ لَيُقُولُنَّ ٱللَّهُ فَانَّى يُؤْفِكُونَ ۞ ٱللَّهُ العذاب آمنوا بالله وحده، وكفروا بما كانوا يعبدون من دونه، ولكن لم ينفعهم إيمانهم، لأن الله تعالى قد حكم أنه لا يقبل إيمانًا بعد نزول العذاب، قال تعالى: « إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوءَ عِجَهَلَةِ فَتُمَّ يَتُونُونَ مِن قَرِيب فَأَوْلَتَهِكَ يَتُوبُ أَلَلَهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيًّا الله وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلْذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيَعَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدُهُمُ ٱلْمَوْتُ إِقَالَ إِنِّي تُبْتُ ٱلْيَنَ وَلَا ٱلَّذِينَ يَمُونُونَ وَهُمْ كُفَّارُ أَوْلَتَهِكَ أَعْتَدُنَا أَمُّتُم عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ [النساء: ١٧ - ١٨]، وقال تعالى:

« وَجَاوَزُنَا بِبَنِيَ إِسْرَةِ بِلَ ٱلْبَحْرَ ۚ فَٱلْبَعَهُمُ فَرْعَوْنُ وَجُنُودُهُۥ

بَغْيَا وَعَدُّوًّا حَتَّىٰ إِذَا أَدَّرَكَهُ ٱلْفَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ

قَيْلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ» [ueim: ٩٠-٩٩].

أَنَّهُ لَا اللَّهُ إِلَّا ٱلَّذِي ءَامَنَتَ بِهِهِ بُنُوا إِسْرَةٍ بِلَ وَأَنَّا

مِنَ ٱلْمُسلِمِينَ ﴿ أَنْ مَالَكُنَ وَقَدُّ عَصَيْتَ

نعوذ بالله من الخذلان، ونساله الهداية والتوفيق، والموت على الإيمان. وبذلك انتهى تفسير سورة غافر، نسأل الله القبول وحسن الخاتمة، وإلى لقاء جديد، والحمد لله رب العالمين.



Upload by: altawhedmag.com

فقال: «عندنا مَجَلَّةُ التّوحيد»، فقُلتُ لهُ: «هذه محلَّةُ سِنَّارِةُ لِعَامَّةِ النَّاسِ، وأنا أتَّكُلُّمُ عِن مَحَلَّة يغلُّبُ عليها طَابَعُ البَحث العلميِّ»، فقال: «لمَ لا تَأْتِينًا في المُركز العامُ لنُطُرَحُ هَذه القَضيّة للمُناقَشية؟».

واتَّفقنا، وذَهَبِتُ إليهم، والتَّقينا بالشيخ صفوت الشو ادفى رحمه الله وطال الكلامُ، فقال لى الشيخُ الشوادفي: «أنتَ تُريد أن تُحُلُق في الفُضاء البَعيد، ونحنُ نَطلُبُ منكَ شيئًا يسيرًا لا يُكَلُّفُ كثيرًا، ويكونُ نُواةُ لهذه الأَمنيَّة التي ترکوها».

قَلتُ لهُ: «وما هي؟» فقال: «أن تُشاركُنا في رَفع سَقف مجلة التوحيد التي أرأسُ تُحريرَها، بأنَ تُجِيبَ عن أسئلَة القُرّاء الذين يُتَابِعُونَ المجلّة بشُعُف بالغ، وينتَظرونَ كُلمَتُك في الحَكم على ألأحاديث التي يسمعونها من خطباء المساجد أو يقرعونَهَا في الكُتُب»، ثم أَخْرَجَ لي كيسًا كبيرًا، وقال: «هذه رسائلُ تحتوى على مئات الأحاديث التي تنتظر الجوابَ عنها».

ولم يُعطني فرصَة لأبدي رَأيي في الموضوع، ولكنَّهُ طلَّبِ منَّى ألاَّ أَطْيِلُ الكلامَ حولُ أسانيد الأحاديث، فضلاً عن الخوض في المناقشات العلميَّة، التي لا يفهمها مُعظُّمُ القَّرَاء، واضعًا في اعتباري الإجابة عن أكبر قدر من الأسئلة، يأن أذكُرَ الحديثُ المستولُ عنه، ثُمَّ أجيبَ عنه في سَطرين أو ثلاثة، حتّى نَجِيبَ عن أكبر قُدر من الأسئلة.

ولم أُوَافقهُ على هذا، وقَلتُ لهُ: «هناكَ جانبٌ تعليميٌّ في الإجابة عن هذه الأحاديث، لا يقلُّ أهميّة عن الجواب نفسه، ذلك أنّنا نُريدُ أن بعرفَ الناسُ: كيفَ نُحكُمُ على الحديث، وأنّ المسئلةَ ليست بالتَّشِّهِي واتَّبَاع الهَوَى، بل وفق ضو الطّعلميّة دقيقة، وهذا لايكونُ إلا إذا أبرزنا هذا المعنَّى من خلال تخريج الأحاديث، أمَّا أن أكتَفي بأن أجيبَ عن الحديث بأنَّهُ صحيحٌ أو ضعيفً أو منكرٌ إلى آخر هذه الألقاب، فلا أرّى

فيه فائدة».

فقال لي: «افعل ما تراهُ مُناسِبًا، واضعًا في اعتبارك أنَّهُ يُصلِّني عشراتُ الخطابات، التي تحتوي هي بدورها على أسئلة كثيرة».

وبَـدأتُ في الجَـوابِ عن هـذه الأسئلة، واضطررتُ أمامَ كَثَرتها أن أختَصرَ الجوابَ عنها اختصارًا مُجِحفًا في الغالب، لكنني خالفتُ شرطى في أحيان قليلَة، وظُلَتُ عدّةً سَنُوات أكتَبُ هذا الباب، كما ذكرتُ من قبل، وكان من بركات هذا العمل أننى رجعت إليه مرّةُ أخرى، ونظرتُ في أحاديثه، واستوفيتُ كثيرًا من التحقيق الذي أهملتُهُ عمدًا للسبب السالف ذكرُهُ، وهو ضيق المساحة المتاحة لى في المجلة، مع الإجابة عن أكبر قدر من الأسئلة، فكان من بركات هذا أننى أخرجت هذه الفتاوى في ثلاثة مجلدات وهي مطبوعة بحمد الله تعالى بعنوان: «إسعاف اللبيب بفتاوى الحديث».

وإنى لأرجو من الله تعالى أن يوفقني- من العدد القادم- للإجابة عن الأحاديث التي تأتيني من القراء، وأن يسدد رميتي، إنه ولى ذلك والقادر عليه.

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

ترحب أسرة تحرير مجلة التوحيد، ورئيس تحريرها، بمشاركة فضيلة العلامة الشيخ أبى إسحاق الحويني، حفظه الله، سائلين الله تعالى أن يُجرى الحق على لسانه وقلبه، وأن ينفع به المسلمين.

وهي فرصة طيبة لقراء المجلة الكرام لاغتنام هذا الباب في تعلم العلم النافع المتعلق بحديث رسول الله صلى الله علىه وسلم. نسأل الله تعالى أن يعلمنا ما ينفعنا، وأن ينفعنا بما علمنا، إنه ولى ذلك والقادر

التحرير



#### حكم إفراد عاشوراء بالصيام

هل يجوز أن أصوم عاشوراء فقط دون صيام يوم قبله (تاسوعاء) أو يوم بعده؟.

الْحِمِدُ لله، قال شَيْحُ الْإِسْلام: صِيَامُ يَوْمِ عَاشُورَاءَ كَفَارَةُ سَنَة وَلا يُكْرَهُ إِفْرَادُهُ بِالصَّوْمِ.. [الفتاوى الكبرى جهً].

وفي تحفة المحتاج لابن حجر الهيتمي: وعاشوراء لا بأس بإفراده. [ج٣ باب صوم التطوع].

وقد سُئلت اللجنة الدائمة هذا السؤال فأجابت بما يلي: «يجوز صيام يوم عاشوراء يومًا واحدًا فقط، لكن الأفضل صيام يوم قبله أو يوم بعده، وهي السُنّة الثابتة عن النبي صلى الله عليه وسلم بقوله:» لئن بقيت إلى قابل لأصومن التاسع. [رواه مسلم (١١٣٤)]. قال ابن عباس رضي الله عنهما: (يعني مع العاشر). وبالله التوفيق.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء (٤٠١/١١).

سؤال: ماذا يجب على المسلم يوم عاشوراء أن يقوم به وهل تجب فيه زكاة الفطر؟

الجواب: يشرع للمسلم في يوم عاشوراء صيامه؛ لما ثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم أمر بصيام عاشوراء، فلما فرض رمضان كان من شاء صام ومن شاء أفطر، وليس ليور عليه عليه الفطر بعد شهر رمضان.

اللحنة الدائمة للبحوث العلمية

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء

قصة يوم عاشوراء وحقيقتها س: ما قصة يوم عاشورا وحقيقتها؟ ج: لما قدم النبي صلى الله عليه

وسلم المدينة مهاجرًا وجد اليهود يصومون يوم عاشوراء، فسألهم النبي صلى الله عليه وسلم عن ذلك، فقالوا: هذا يوم أنجى الله فيه موسى وقومه، وأغرق فيه فرعون وقومه، فصامه موسى شكرا لله، فنحن نصومه، فقال صلى الله عليه وسلم: «نحن أحق وأولى بموسى منكم فصامه وأمر بصيامه. [أخرجه البخاري ٢٦٩/٤، ومسلم (١١٣٠)].

[اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، الفتوى رقم (١٧٦٣٥)].

صوم عاشوراء.. ومغالفة أهل الكتاب

س: جاء في الحديث: «أن النبي صلى الله عليه وسلم حين قدم المدينة وجد اليهود يصومون عاشوراء فصامه وأمر بصيامه (صحيح البخاري (٣٩٤٣»، فكيف يتفق هذا مع أمره بمخالفة أهل الكتاب في أمور كثيرة؟

ج: كان النبي صلى الله عليه وسلم أول ما قدم المدينة يحب موافقة أهل الكتاب فيما لم ينزل عليه فيه شيء، ثم شرع الله له مخالفتهم، فأمر أمته بذلك، ومن ذلك صوم يوم عاشوراء، فقد ثبت

عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: «لئن عشت إلى قابل لأصومن التاسع (صحيح مسلم (١١٣٤»» يعني مع العاشر، وروي عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: «خالفوا اليهود صوموا يوما قبله أو يوما بعده (أخرجه أحمد: ١/١٤١).

[اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، الفتوى رقم (٢٠٧٤٦)].



الحمد لله الذي خلق السماوات والأرض، وجعل الليل والنهار خلفة لمن أراد أن يذّكر أو أراد شكورًا، والصلاة والسلام على نبينا محمد وأله وصحبه أجمعين، وبعد:

اختص الله تعالى في أيام دهرنا مواسم تعظُم فيها الطاعة والتقرب إليه سبحانه وتعالى، فهي مواسم جليلة ونفحات ربانية عظيمة وهبها الله لهذه الأمة تفضلاً منه تبارك وتعالى، فقد أخلفها عن قصر أعمارها بركة في عملها ونفحات في أيام دهرها، فمواسم الخيرات في السنة لا تنقضي، يخرج المؤمن من عبادة ليستقبل أخرى، فمن لا يطيق فضيلة فهو يجتهد في غيرها، ومن فاتته فرصة للخير فهو يغتنم أخرى، فطوبى لمن تعرض لهذه النفحات، واستغل الفرص قبل الفوات، وكل ذلك من نعم الله تعالى على عباده، ليوفيهم أجورهم ويزيدهم من فضله، من ذلك شهر الله المحرم الذي يلي موسم الحج المبارك، وفي فضل المحرم يقول لامام مسلم رحمه الله:

حدثني قُتَيْنَةُ بن سَعِيدِ حدثنا أبو عَوَانَةَ عن أبي بشُرِ عن حُميدِ بن عبد الرحمن الحميري عن أبي هُرَيْرَةً رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أَفْضَلُ الصَّيَامِ بِعُدْ رَمَضَانَ شَهْرُ اللَّهِ الْمُحَرَّمُ، وَالْفَضَلُ الصَّلاَةِ بَعْدَ الْفُريضَةَ صَلاَةُ اللَّهِ اللَّهِ الْمُحَرَّمُ،

أولا: عَزو العديث:

 المحيح مسلم، كتاب الصيام، بَاب فضل صَوْم المُحَرَّم، (٨٢١/٢) (٨٢١٢) طدار إحياء التراث العربي،
 عدد فؤاد عبد الباقي.

٢- (سنن أبي داود «كتاب الصوم، باب في صَوْم الْمُحَرَّم
 ٣٢٣/٢)، ط/دار الفكر، ت: محمد محيي الدين عبد الحميد.

 ٣- (سنن الترمذي، كتاب أبواب الصلاة/باب ما جاء في فَضْلِ صَلاَةِ اللَّيْلِ (٣٠١/٢) (٤٣٨)، ط/دار إحياء التراث العربي، ت: أحمد محمد شاكر وأخرون.

3- (المجتبى من سنن النسائي) كتاب قيام الليل وتطوع النهار، باب الترغيب في قيام الليل (٢٠٦/٣) (٢٠٦١)، ط٢/مكتب المطبوعات الإسلامية، ت: عبدالفتاح أبو غدة.

# د. مرزوق محمد مرزوق

#### ثانيا: رجال الإستاد:

ا- قُتُنَبُهُ بن سَعِيد: هو ابن سعيد بن جميل بفتح الجيم بن طريف الثقفي أبو رجاء البغلاني (ثم البلخي) يقال اسمه يحيى، وقيل علي، ثقة ثُبْت، مات سنة أربعين عن تسعين سنة (تقريبا) [تقريب التهذيب(١/٤٥٤)، ط١/دار الرشيد، ت: محمد عوامة]، قلت: وقتيبة لقبه (مستفاد من تهذيب التهذيب (٣٢١/٨».

#### فائدة خاصة بمن روى عن قتيبة:

روى عنه الجماعة (البخاري، مسلم، أبو داوود، الترمذي، النسائي، ابن ماجة) بغير واسطة سوى ابن ماجة فقد روى له بواسطة، وروى له الترمذي بواسطة وبغير واسطة [تهذيب التهذيب (٣٢١/٨)، ط١/دار الفكر].

١- أبو عَوَانَةً: هو وضاح بن عبد الله الحافظ أبو عوانة اليشكري مولى يزيد بن عطاء، سمع قتادة وابن المنكدر، وعنه عفان وقتيبة، ثقة متقن لكتابه، توفي ١٧٦هـ. [الكاشف(٣٤٩/٣)، ط١/دار القبلة للثقافة الإسلامية، ت: محمد عوامة].

٣- أبو بشر: هو جعفر بن إياس أبو بشر بن أبي وحشية بفتح الواو وسكون المهملة وكسر المعجمة وتثقيل التحتانية ثقة مات سنة خمس، وقيل ست وعشرين. [انظر: تقريب التهذيب،(١٣٩/١) ط/دار الرشيد، ت: محمد عوامة].

٤- حميد بن عبد الرحمن الحميري البصري: ثقة فقيه من الثالثة. [التقريب(١٨٢/١)].

ه- أبو شُرِيْرَةُ: الصحابي الجليل عبد الرحمن بن صخر (سبق الترجمة له في أكثر من عدد للمجلة فانظره). تنبيه: هذه التراجم لرجال الإسناد آثرت أن أنقلها باختصار شديد؛ لأن الحديث في صحيح مسلم وهو من هو في هذا العلم الشريف، وقد اعتمد عليه في أصل كتابه، فلا داعي للتوسع في تراجم رجال إسناده بعد ذلك؛ لأن الحديث بهذه الشروط هو مما حكم عليه إمام المحدثين والعلل الإمام مسلم بالصحة، يقول الإمام

الحميدي- رحمه الله- في الجمع بين الصحيحين (٧٦/١): «وَشَهَادَة هَذَيْنِ الإَمَامَيْنِ أَو أَحدهما بذلك، وتصحيحهما إيَّاه حكم يلُزم قبوله، وتبليغُ يتَعَيِّن الاِنقياد لَهُ، ونذارة يخاف عَاقيَة عصيانها، قال تَعَالى: «فَلَوْلاَ نَفَرَ مِن كُلِ فَرَقَة مِنْهُمْ طَآفَةٌ لِيَسَافَقَهُوا فِي اللّهِينِ وَلِيُنذِرُوا فَوْمُهُمُ إِذَا رَجُعُوّاً إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحَدُرُونَ» [سُورة وَلِينِينِ السُّورة (التَّوْبَة: ١٢٢]».

#### هوائد ولطائف على رجال الاستاد:

١- قلت: يوجد سبعة من الرواة يكنى كل منهم بابي بشر، وقد ذكرت هذا ليعلم القارئ الكريم جهد علماء الحديث في الحفاظ عليه، وتمييز صحيحه من سقيمه، ودراسة أحوال نقلته، مع ما يلاقونه من معاناة في هذا ولتمام الفائدة. [انظر: تهذيب التهذيب (٢٤/١٢)].

٧- ليس لحميد بن عبد الرحمن الحميري عن أبي هريرة في الصحيح غير هذا الحديث، وقد تفرد به مسلم دون البخاري، فليس لحميد في صحيح البخاري عن أبي هريرة شيء. [قاله الإمام الحميدي في جمعه بين الصحيحين ط/دار ابن حزم(٣٢٧/٣)].

٣- قال النووي: «ربما اشتبه حميد بن عبد الرحمن الحميري هذا بحميد بن عبد الرحمن بن عوف الزهري الراوي عن أبي هريرة أيضًا، وقد رويا في الصحيحين عن أبي هريرة أحاديث كثيرة، قد يقف من لا خبرة له على شيء منهما فينكر قول الحميدي توهمًا منه أن حميدًا هذا هو ذاك، وهو خطأ صريح [قاله الإمام النووي في شرحه على صحيح مسلم (١٤٤/١) ط٢/ الحديث التراث]، فباقي ما في الصحيحين غير هذا الحديث لحميد بن عبد الرحمن عن أبي هريرة فهو لابن عوف الزهري. [الديباج على مسلم للسيوطي، ط/ دار ابن عفان، ت: الحويني].

٤- كذلك ليس للحميري عن أبي هريرة أيضًا في الكتب الثلاثة التي هي تمام أصول الإسلام الخمسة (أعنى: سنن أبي داود والترمذي والنسائي) غير هذا الحديث [النووي على مسلم (١٤٤/١)].

#### دالتا: شرح ألفاظ العديث:

1- قوله صلى الله عليه وسلم: (أفضل الصيام بعد رمضان شهر الله المحرم): تصريح بأنه أفضل الشهور للصوم، مع أنه قد ثبت أنّ النبي صلى الله عليه وسلم يكثر من الصوم في شعبان دون المحرم [انظر: شرح النووي على صحيح مسلم (٥٩/٨)]، وسيأتي الجواب على هذا الإشكال في الفوائد الفقهية إن شاء الله. قوله صلى الله عليه وسلم: (شهر الله المحرم): نسبه إلى نفسه سبحانه على سبيل التعظيم. [انظر شرح السنة للبغوي (٢٤١٦) ط/المكتب الإسلامي].

الفريضة صلاة الليل): أي أفضل الصلاة أحرا بعد

أجر الفريضة أجر صلاة قيام الليل. دايعًا: ما يستفاد من العديث:

ا- تعظيم شهر الله المحرم فقد نسبه الله إلى نفسه، كمثل قوله سبحانه وتعالى: «نَاقَةُ اللهِ وَسُعُيْهَا » [الشمس: ١٣]. وكان سفيان بن عبينة يقول في قوله عز وجل: «رَاعَلُمُوا أَنَّمَا عَنِمُمُ مِن شَيْءٍ فَأَنَّ لِللهِ خُسُكُمُ» [الأنفال: ٤٤]، نسب المغنم إلى نفسه لأنه أشرف الكسب، ولم يقل ذلك في الصدقة، فقال: «إنما الصدقات للفقراء...» [التوبة: ٢١]، ولم يقل لله ثم للفقراء؛ لأنها أوساخ الناس، واكتسابها مكروه إلا للمضطر إليها. [شرح السنة (٢٤١/٣)].

٧- مما قيل في علة اختصاص المحرم بهذه النسبة: (شهر الله) دون سائر الشهور مع أن فيها ما يساويه في الفضل أو يزيد عليه كرمضان؛ لأن هذا الاسم إسلامي دون سائر الشهور، فإن أسماءها كلها على ما كانت عليه في الجاهلية، وكان اسم المحرم في الجاهلية صفر الأول، والذي بعده صفر الثاني، فلما جاء الإسلام سماه الله المحرم، فأضيف إلى الله بهذا الاعتبار. [قاله السيوطي في الديباج (٢٥٢/٣)، ط/دار ابن عفان، ت: الحويني].

٣-قال القرطبي: «إنما كان صوم المحرم افضل الصيام من أجل أنه أول السنة المستانفة، فكان استفتاحها بالصوم الذي هو أفضل الأعمال» [الديباج على مسلم للسيوطي(٢٥٢/٣)]. قلت: والجواب عن الخلاف في أفضليته على غيره سيأتي بيانه إن شاء الله تحت عنوان (أي الشهور أفضل؟).

#### ٤ - فوائد فقهية مختصرة

## ١- ذكر الخلاف حول أي الأشهر الحرم أفضل؟ وحوايه:

رجح طائفة من أهل العلم أن أفضل هذه الأشهر هو شهر الله المحرم، قال ابن رجب: «وقد اختلف العلماء في أي الأشهر الحرم أفضل، فقال الحسن وغيره: أفضلها شهر الله المحرم ورجّحه طائفة من المتاخرين» أفضلها شهر الله المحرم ورجّحه طائفة من المتاخرين» وروى وهب بن جرير عن قرة بن خالد عن الحسن قال: إن الله افتتح السنة بشهر حرام وختمها بشهر حرام، فليس شهر في السنة بعد شهر رمضان اعظم عند الله من المحرم، وكان يسمى: «شهر الله الأصم» من شدة تحريمه، وإطلاقه في هذا الحديث (أفضل الأشهر) محمول على ما بعد رمضان». (انظر: لطائف المعارف فيما لمواسم العام من الوظائف لابن رجب ص(٢٤/١)،

٢- أيهما أفضل التطوع بالصيام في المحرم كما هو ظاهر في حديثنا أم في شعبان لما صبح وروده من إكثار نبينا من الصوم فيه؟

الحواب: الراحح فيها من كلام أهل العلم أن التطوع بالصنام في المحرم أفضل منه في شعبان، وحوابهم عما ورد عن كثرة صومه صلى الله عليه وسلم في شعبان ما باتي:

قال المباركفوري- رحمه الله-: «فإن قلت: قد ثبت إكثار النبي- صلى الله عليه وسلم- من الصوم في شعبان، وهذا الحديث بدل على أن أفضل الصيام بعد صيام رمضان صدام المحرم، فكيف أكثر النبي- صلى الله عليه وسلم- منه في شعبان دون المحرم؟ قلت: لعله لم يعلم فضل المحرم إلا في آخر الحياة قبل التمكن من صومه، أو لعله كان بعرض فيه أعذار تمنع من إكثار الصوم فيه كسفر ومرض وغيرهما». [تحفة الأحوذي (٣٦٨/٣)، ط/دار الكتب العلمية]، ويكفى من فضائله ما جاء في دوم عاشوراء كما سيأتي بدانه إن شاء

#### ٣- هل يدل الحديث على الحث على فضل صبيام شهر المحرم كاملاء

الجواب: اختلف أهل العلم رحمهم الله في مدلول الحديث؛ هل يدل الحديث على صيام الشهر كاملا أم أكثره؟ نقول: حمله بعض العلماء على الترغيب في الإكثار من الصدام في شهر المحرم لا صومه كله، لقول عائشة رضى الله عنها: (ما رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم استكمل صيام شهر قط إلا رمضان، وما رأيته في شهر أكثر منه صدامًا في شعبان) [مسلم (١١٥٦ مرقم ١١٥١)].

#### إلى المن المن عبد الله الم السن الرواتب؟

الحواب: في حديثنا دليل على ما اتفق العلماء عليه أن تطوع الليل أفضل من تطوع النهار وفيه حجة لمن قال: إن صلاة الليل أفضل من السنن الراتية، وقال أكثر أصحابنا: الرواتب أفضل لأنها تشبه الفرائض، والأول أقوى وأوفق للحديث، والله أعلم. [قاله النووي في شرحه على مسلم (٨ /٥٥)].

#### ٥- ايهما أفضل عاشبوراء أم عرفة؟

الجواب: كان النبي- صلى الله عليه وسلم- يتحرى صيامه كما قال ابن عباس- رضى الله عنهما-: «ما رأيت النبي- صلى الله عليه وسلم- يتحرى صيام يوم فضله على غيره إلا هذا اليوم يوم عاشوراء، وهذا الشهر (يعنى شهر رمضان) [رواه البخاري في صحيحه برقم (۱۹۰۲)].

قال ابن حجر- رحمه الله-: «هذا(أي كلام ابن عباس ) يقتضى أن يوم عاشوراء أفضل الأيام للصائم بعد رمضان، لكن ابن عباس- رضى الله عنهما- أسند ذلك إلى علمه، فليس فيه ما يرد علم غيره، وقد روى مسلم من حديث أبي قتادة مرفوعًا أن صوم عاشوراء يكفر سنة، وأن صيام يوم عرفة يكفر سنتان، وظاهره أن

صيام بوم عرفة أفضل من صيام عاشوراء، وقد قبل في الحكمة في ذلك: إن يوم عاشوراء منسوب إلى موسى-عليه السلام- ، ويوم عرفة منسوب إلى النبي- صلى الله عليه وسلم- ، فلذلك كان أفضل» [فتح الباري للحافظ ابن حجر (٢٤٩/٤)، ط/دار المعرفة].

#### خامسا: اسقاط على الواقع:

أنها الحنيب: الكلام حول هذا الحديث المبارك بدور حول محورين رئيسين بخلاف الفوائد الفرعية:

#### المعور الأول: فضل شهر الله المحرم:

شهر الله المحرم هو أول شهر من الأشهر الهجرية وأحد الأربعة الأشهر الحرم، وقد بأن لنا نبينا صلى الله عليه وسلم ما يتصل بهذا الشهر الميارك من خير، ومن ذلك:

#### ١- فضل هذا الشهر عمومًا:

هو من الشهور الحرم التي عظمها الله تعالى وذكرها في كتابه فقال حل ذكره: « إِنَّ عِـدَّةَ ٱلشُّهُورِ عِندَ ٱللَّهِ ٱثْنَا شَهْرًا فِي كِتُنْ أُلَّهِ يَوْمَ خَلَقَ ٱلسَّكَنُونَ وَٱلْأَرْضَ مِنْهَا آرَبَكَةً حُرُمٌ ذَالِكَ ٱلدِّينُ ٱلْفَيْمُ فَلَا تَظْلِمُوا فِيهِنَّ أَنْهُسَكُمُّ » [التوبة: ٣٦]. وشيرَّف الله تعالى هذا الشبهر من بين سائر الشبهور فسُمِّي بشبهر الله المحرم، فأضافه إلى نفسه تشريفا له، وإشارة إلى أنه حرَّمه ينفسه، وقد بين رسول الله صلى الله عليه وسلم تحريم الله تعالى لهذه الأشهر الحرم ومن بينها شهر المحرم فيما رواه أبو بَكْرَةُ رضي الله عنه عَنْ النّبيّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ: (إِنَّ الزَّمَانَ قَدْ اسْتَدَّارَ كَهَنْئَتِه مَوْمَ خَلَقَ اللَّهُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضُ السَّنَّةَ اثَّنَّا عَشَرَ شَهْرًا مِنْهَا أَرْبَعَةً حُرُمٌ ثَلاثُ مُتَوَ البَاتُ ذُو الْقَعْدَة وَذُو الْحَجَّةَ وَالْمَحْرِمُ وَرَجِّبُ مُضَرِّ الَّذِي بَيْنَ جُمَادَى وَشَعْنَانَ) (متفق عليه). وما حرَّم الله تبارك وتعالى أو حرَّمه رسوله صلى الله عليه وسلم مبلغًا عنه لا يحوز لأحد تحليله، فانتبهوا أحبتي في الله.

ومن أهم ما أذكر به نفسي وإخواني في هذا المقام أن الله تعالى حرَّم القتال فيه حتى مع المشركين فما بالنا يمن يتحرأ فيه على قتال إخوانه من المسلمين، فتجتمع حرمة قتال المسلم مع حرمة شبهر الله المحرم، أعاذنا الله وإياكم من الجرأة على حرماته، فاعتبروا يا أولى الأنصار.

#### ٧- فضل صيامه:

أما عن فضل صيامه فقد بين رسول الله صلى الله عليه وسلم فضل صيام شهر الله المحرم بقوله في حديثنا الذي نعيش معه: (أفضل الصيام بعد رمضان شهر الله المحرم)، فأرشد عليه الصلاة والسلام إلى الترغيب من الإكثار من الصوم فيه عمومًا فضلا عن أنه خصه بيوم من نفحات الدهر التي تكرم الله بها على هذه الأمة وهو يوم عاشوراء.

#### عاشوراء نفحة من أيام الدهر:

وهو اليوم العاشر من شبهر المحرم، وأفضل ما ورد في فضله قول النبي- صلى الله عليه وسلم- كما في حديث قتادة- رضى الله عنه-: «صيام يوم عرفة أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبله والسنة التي بعده، وصيام يوم عاشوراء أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبله» [مسلم في صحيحه برقم (١١٦٢)].

ومما ورد في فضل هذا الشهر أنه حصل فيه حدث عظيم، ونصر مين، أظهر الله فيه الحق على الباطل؛ حيث أنجى فيه موسى- عليه السلام-وقومه، وأغرق فرعون وقومه، فهو يوم له فضيلة عظيمة، ومنزلة قديمة، روى ابن عباس- رضى الله عنهما- قال: قدم النبي- صلى الله عليه وسلم-المدينة فرأى اليهود تصوم يوم عاشوراء فقال: «ما هذا؟»، قالوا: هذا يوم صالح، هذا يوم نجى الله بني إسرائيل من عدوهم فصامه موسى، قال: «فأنا أحق بموسى منكم» فصامه وأمر بصيامه». [البخاري في صحيحه برقم (۱۹۰۰)].

#### يستحب صيام التاسع مع العاشر

فعن عبدالله بن عباس- رضى الله عنهما- قال: قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم-: «لئن بقيت إلى قابل لأصومن التاسع» [مسلم في صحيحه برقم (١١٣٤)]. قال صاحب عون المعبود: «قال الشافعي، وأصحابه، وأحمد، وإسحاق، وأخرون- رحمهم الله-: «يستحب صوم التاسع والعاشر جميعًا؛ لأن النبي-صلى الله عليه وسلم- صام العاشر ونوى صيام التاسع، قال بعض العلماء: ولعل السبب في صوم التاسع مع العاشر أن لا يتشبه باليهود في إفراد العاشر» [عون المعبود (٧/٧٧)]. المعبود المحرم؟

الإكثار من الصيام في شهر الله المحرم، وصيام يوم عاشور اء:

١- اقتداءً بالنبي- عليه الصلاة والسلام- ، وذلك لأن النبي- عليه الصلاة والسلام- صامه وحث على

٧- وكذا جعل الله- عز وجل- في صيامه وصيام يوم عاشوراء منه فضلا عظيمًا كما سبق بيانه، وذلك لكونه ىكفّر وبغفر الله يه، وهذا من فضل الله- تبارك وتعالى-ورحمته لأن أعمار هذه الأمة قصيرة.

٣- الحرص على مخالفة أهل الكتاب، ولذا أمر النبي-عليه الصلاة والسلام- بمخالفتهم لأنهم كانوا يصومون العاشر، فقال- عليه الصلاة والسلام-: «لئن بقيت إلى قابل لأصومن التاسع»، وقد تقدم هذا الحديث.

#### المحور الثاني: فضل صلاة الليل:

أما عن فضل قيام الليل فدونك كلام مختصر مهذب من كلام الحافظ ابن رجب في لطائف المعارف (٤٣/١)، يقول ابن رجب: (وقد دل حديث أبي هريرة رضي الله عنه هذا على أن أفضل الصلاة بعد المكتوبة صلاة الليل، وهل هو أفضل من السنن الراتية؛ فيه خلاف سيق ذكره.

وقد مدح الله تعالى المستيقظين بالليل لذكره ودعائه واستغفاره ومناجاته فقال الله تعالى: « نُتَجَافَىٰ جُنُونَهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقَتُ هُمْ يُنفِقُونَ اللَّ فَلا تَعْلَمُ نَفْشٌ مَّا أَخْفِي لَمُمْ مِن قُرَّةِ أَعْيَنِ جُزَّاءٌ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ " [السحدة: ١٦، ١٧] وقال الله تعالى: « أَمَّنْ هُوَ قَنِيتُ ءَانَاءَ ٱلَّيْل سَاجِدًا وَقَايِمًا يَحَذَرُ ٱلْأَخِرَةَ وَمُرْجُوا رَحْمَةَ رَبِيدٍ قُلْ هَلْ يَسْتَوى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَّ إِنَّمَا بَتَذَكُّرُ أَوْلُوا ٱلْأَلْبَنِ» [الزمر: ٩]

وفي الصحيحين أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «نَغْمُ الرَّجُلُ عَبْدُ اللَّه لَوْ كَانَ يُصَلَّى مَنْ اللَّيْلِ فَكَانَ بَعْدُ لا يَنامُ من اللَّيْلِ إلا قليلا» [البخاري ١١٢٢].

إن سفر الأخرة بعيد فخذوا له ما يصلحكم: صلوا ركعتين في ظلمة الليل لظلمة القبور.

يا رجال الليل حدوا

رُبِّ داع لا يُرَدّ

ما يقوم الليل إلا

من له عزم وحد

أبها الحيين:

الغنيمة تقسم على كل من حضر الوقعة، فما يطلع فجر الأجر إلا وقد حاز القوم الغنيمة، وفازوا بالفخر وحمدوا عند الصباح السرى، وما عند أهل الغفلة والنوم خبر مما جرى.

#### يا نفس قومي فقد نام الورى

اصنعى الخير فذو العرش يرى

وأنت يا عين دعى عنك الكرى...

عند الصباح يحمد القوم السرى

ما يؤهل للخلوة بالملوك إلا من أخلص في ودهم ومعاملتهم فأما من كان من أهل المخالفة فلا بؤهلونه!!

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: ذُكرَ عِنْدَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَجُلُ نَامَ لَيْلَهُ حَتَّى أَصْبَحَ. قَالَ: ذَاكَ رَجُلُ بَالَ الشَّيْطَانُ في أَذَنَيْه، أَوْ قَالَ في أَذَنَه. [متفق علیه، خ: (۱/۸۲)(۳۸٤)، م: (۱/۷۳۰) (۲۷۷)]

إن قو افل الصالحين قد سارت قدامنا ونحن قد بقينا، وواعظ الخبر بنادينا قائلا:

يا راقد الليل كم ترقد

قم يا حبيبي قد دنا الموعد

وفي الختام: اللهم أرزقنا وإخواننا ومن نعرف من المسلمين حسن الرحوع إليه ويمن القدوم عليه إنه بكل حميل كفيل وهو حسينا ونعم الوكيل.

# Amal Ghap an grass Solphin



على حشيش

131361 6

الحلقة السادسة عشرة

179- «كما تكونوا كذلك يُؤَمَّر عليكُم».

الحديث لا يصح: أخرجه البيهقي في «الشعب» (٢٢/٦) (ح٢٣٩١) طدار الكتب العلمية عن أبي إسحاق مرسلاً، وقال البيهقي: «هذا منقطع، وراويه يحيى بن هاشم وهو ضعيف». اه وإلى القارئ الكريم بيان درجة الضعف؛ حيث قال الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٣/١٢٥) طدار الوعي بحلب: يحيى بن هاشم السمسار من أهل بغداد كان ممن يضع الحديث على الثقات، ويروي عن الأثبات الأشياء المعضلات، لا يحل كتابة حديثه إلا على وجه التعجب لأهل الصناعة. اه. وقال الإمام الذهبي في «الميزان» (١٢٥/٤/٤٦٤): «كذبه ابن معين، وقال النسائي وغيره: متروك،

وأورده الإمام الشوكاني في «الفوائد المجموعة» (ص٢١٠) كتاب الجهاد والأئمة بلفظ: «كما تكونوا يُولى عليكم، أو يُؤمر عليكم»، وقال: «في إسناده وضاع، وفيه انقطاع». اهـ.

۱۷۰− «الناسُ على دين مُلوكهم».

الحديث لا أصل له، أورده الحافظ السخاوي في «المقاصد» (ح١٢٣٦) ط «دار الكتب العلمية ببيروت»، وقال: «لا أعرفه حديثًا»، وأقره الشوكاني في «الفوائد» (ص٢١٠).

١٧١ - «مَن قادَ أعمى أربعينَ خُطوةً، غَفَرَ اللهُ له ما تقدَّمَ مِن ذنبهِ».

الحديث لا يصبح: أورده الإمام الصغاني في «الموضوعات» (ح٥٧) وقال: جديث موضوع.

قلتُ: والحديث أخرجه الحافظ أبو نعيم في «الحلية» (ح٥٧) وقال: حديثُ موضوع. وأخرجه في «الحلية» (١٥٨/٣) عن ابن عمر مرفوعًا بلفظ: «من قاد أعمى أربعين خطوة وجبت له الجنة». وفيه على بن عروة ؛ كذاب كان يضع الحديث كما في «الميزان» (٥٨٩١/١٤٥٣).

١٧٢- «مَن وُلد له مولودٌ فأذن في أُذنه اليُمني وأقام في أُذنه اليُسرى لم يضره أم الصبيانِ».

الحديث لا يصح: أخرجه أبو يعلى في «مسنده» (١٥٠/١٢) (ح٢٨٠٠) ط «دار المأمون للتراث» من حديث الحسين بن علي بن أبي طالب مرفوعًا، وعنه ابن السني في «عمل اليوم والليلة» (ح٢٢٣)، وهو مسلسل بالعلل، جبارة بن مُغلس ضعيف، ويحيى بن العلاء متهم بالوضع، ومروان بن سالم متروك منكر الحديث جدًا، قال ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٢٥٥/٢٧٤/٧): «سألت أبي عن

مروان بن سالم فقال: «منكر الحديث جدًا».

۱۷۳- «مَن وسُّع على عياله يوم عاشوراء لَم يَزل في سعة سائر سنيه».

الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في «الكبير» (٩٤/١٠) (ح١٠٠٠) من حديث عبد الله بن مسعود مرفوعًا، وآفته الهيثم بن الشداخ، وأخرج له ابن حبان في «المجروحين» (٩٧/٣) هذا الحديث وقال: شيخ يروي عن الأعمش الطامات في الروايات، لا يجوز الاحتجاج به.

١٧٤ - «بُشِّر القاتلُ بالقتل، ولو بعد حين، وبشر الزاني بالفقر».

شُديدٌ» [هود : ١٠٢]، فالحديث متفق عليه في أعلى مراتب الصحة .

الحديث لا يصح: أورده السمهودي في «الموضوعات» (ص٧٦) ط «دار الكتب العلمية بيروت» وقال: «لا يُعرَف في كتب الحديث»، والحافظ السخاوي في «المقاصد» (ح٢٩٣) وقال: «لا أعرفه». تنبيه: قد يتوهم من لا دراية له بأصول السنة لعدم صحة هذا الخبر أن سافكي الدماء، وهاتكي الأعراض يُتركون سدَى ولكن هيهات، فقد أخرج الإمام البخاري (ح٤٦٨٦)، والإمام مسلم (ح٢٥٨٣) من حديث أبي موسى رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله ليملي للظالم حتى إذا أخذه لم يفلته». ثم قرأ: «وكَذَلِكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَى وَهِيَ ظَالِمَةً إِنَّ أَخْذَهُ أَلِيمً

اروي عن عبد الله بن أبي أوفى قال: «غزونا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم سبع غزواتٍ ما ناكل فدهن إلا الحراد».

الحديث لا يصح، أخرجه ابن عدي في «الكامل» (٧٧/٧) (١٩٩٨/٩)، وآفته الوليد بن أبي ثور، قال الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٧٩/٣): «منكر الحديث جدًا، في أحاديثه أشياء لا تشبه أحاديث الأثبات حتى إذا سمعها مَن الحديث صناعته علم أنها معمولة أو مقلوبة». اهـ.

١٧٦ - «من تزوَّج قبل أن يحج فقد بدأ بالمعصية».

الحديث لا يصح أخرجه ابن عدي في «الكامل» (٣٦٤/١) ومن طريقه أخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» (٢١٣/٢) وقال: هذا حديث لا يصح، قال ابن حبان: كان محمد بن أيوب يروي الموضوعات، لا يحل الاحتجاج به، فأما أبوه- يعني أيوب بن سويد- فقال يحيى: ليس بشيء. اهـ. قلت: روى محمد هذا الحديث عن أبيه، وبالبحث وجدنا أن هذا القول في «سؤالات أبي إسحاق إبراهيم بن الجنيد للإمام يحيى بن معين» السؤال (٢٠٠) قال: سألت أبا زكريا يحيى بن معين عن أيوب بن سويد الرملي؟ فقال: «ليس بشيء»، وأورد الحديث ابن عراق في تنزيه الشريعة (١٦٧/٢)، وذكر علة ثالثة: أحمد بن جمهور الراوي عن محمد بن أيوب وهو متهم بالكذب.

فضيلة الشيخ/

## حسين بن عبد العزيز آل الشيخ

Small Escall un Espain way will be well find

الحمد لله وليّ المؤمنين، وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المدن، وأشبهد أن نبيِّنا محمدًا عبدُه ورسولُه النبيُّ الأمن، اللهم صلَّ وسلَّم وبارك عليه وعلى آله وأصحابه أحمعين.

أما بعد: فيا أنها المسلمون: أوصيكم ونفسى بخير وصيَّة، ألا وهي: تقوى الله- جل وعلا- ؛ فهي خيرٌ زاد لدوم المعاد.

#### تحقيق الأخوة من أصول الإيمان:

إخوة الإسلام: من أصول الإيمان وقواعد الإسلام: تحقيقَ الأُخُوَّة الإيمانيَّة بين المسلمين، ونشر المودَّة في مُجتمعات المؤمنين، قال- حل وعلا-: (إنَّا ٱلْمُؤْمِثُونَ إِخُوةً ﴾ [الحجرات: ١٠]، وقال- صلى الله عليه وسلم-: «المسلم أخو المسلم».

معاشر المسلمين: وإن هذا الأصل العظيم والمبدأ المتين يقتَضي حقوقًا وواجبات، ويتطلُّبُ مسؤوليًّات والتزامات، يقول ربُّنا- جل وعلا-: (وَالْمُؤْمِثُونَ وَٱلْمُوْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِياآهُ بَعْضُ يَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهُونَ

عَنِ ٱلْمُنكِي [التوبة: ٧١]. إِنَّهَا أَخُوُّةً تَقْتَضَى أَن يُسِيرَ المُسلم في حياته تجاهَ المسلمين بكل مسلك كريم وفعل قويم، قال- صلى الله عليه وسلم-: «لَا يُؤمَنُّ أحدُكُم حتَّى يحبُّ لأخيه ما بحثُ لنفسه».

إنها الأُخُوَّة التي تحملُ الصدقُ من القلِب في جلب المصالح والمنافع إلى المسلمين، ودرء الشرور والأذي عن المؤمنين، قال- جل وعلا-: (إِنَّ ٱلَّذِينَ يُؤَدُّونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ. لَعَنَيْمُ أَلَقَهُ فِي ٱلدُّنْمِ وَٱلْآخِصَرَةِ وَأَعَدُ لَمُمْ عَذَابًا مُّهمِنًا ) [الأحزاب: ٥٨]، وقال- صلى الله عليه وسلم-: «المسلمُ من سلمَ المسلمون من لسانه ويده».

فضائل الأخوة بين المؤمنين:

إخوة الإيمان: إن الأُخُوَّة الإيمانية أصل كبيرٌ في الاسلام، يُزاوله المسلمُ في علاقته بإخوانه المسلمين ومُحتمعه المُسلم مُزاولَة عباديَّة، ويُمارسُها كشعيرة من شعائر الإيمان، يقومُ بها المسلم كفريضة عظيمة لا يدفعُه غرض نفعيٌّ ولا مصلحة ذاتيَّة.

وبهذا يصيرُ المحتمع المسلم كما أرادُه الشرعُ

العظيم كالنُنيان الواحد بشدُّ يعضُه يعضًا، كما قال النبي- صلى الله عليه وسلم-: «المؤمنُ للمُؤمن كالنُنيان بشدُّ يعضُه يعضًا». وشيَّك بين أصابعه. إنها أَخُوُّةُ تَتَطِّلُتُ التَّصْحِيَةُ والقداء، والتَّعَاطُفُ والتراحُم، واللَّطفُ والرُّفقُ، وغيرها من المعاني والمسالك الكريمة التي دعا إليها المصطفى- صلى الله عليه وسلم- في قوله: «مثل المؤمنين في توادُّهم وتراحُمهم وتعاطفهم كمثل الجسد الواحد، إذا اشتكى منه عضوٌ تداعَى لهُ سائرُ الجسد بالسهر و الحمّي».

معاشر المسلمين: ومن مُنطلقات هذه الثوابت الإيمانية والأصول الإسلامية فإن أمة الإسلام مُطالبَة أن تحافظ على وحدتها الإسلامية، وصفها الإيمانيُّ، وأن تُحذَّر من مكر الأعداء ومُخطَّطاتهم في تفريق الصُّفوف، وتمزيق وحدة المسلمين، وبثُّ وسَّائل العداوة بينهم، ونشر عناصر البِّغضاء في مُحِتمعاتهم: ﴿ وَدُّوا مَا عَنِيُّمْ قَدْ بِدُتِ ٱلْبِغُضَآةُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ وَمَا تُخْفِي صُدُورُهُمُ أَكْبَرُ ) [أل عمران: ١١٨].

إن ما تعانيه أمة المسلمين اليوم من تفرُّق المجتمع الواحد، وانتشار ثقافة العداوة والبغضاء في مُجتمع واحد حتى ألَ الأمرُ إلى حمل بعضهم السلاحُ على بعض لأمرُ جليل لا يُرضى ربُّ العالمين، ولا يستقيمُ مع أحكام الدِّينَ، ولا يتَّفق مع وصايا سنِّد الخلق- عليه أفضل الصلاة والتسليم-.

يقول- صلّى الله عليه وسلم-: «من حمل علينا السلاح فليس منا»، ويقول في حديث آخر: «لا نُشِيرُ أحدُكم على أخيه بالسِّلاح؛ فإنه لا يدري لعل الشيطان ينزُعُ في يده فيقَع في حُفرة من النّار».

التحدير من أسباب التفرق وعوامل الفتن:

أمة الإسلام: احذروا من أسباب التفرُّق، تجنبوا عوامل الفتن، احذروا من أفعال تؤدّي إلى مفاسد لا تُحصَى، وشرور لا تتناهَى من سفك الدماء، وهتك الأعراض، وإفساد المكاسب، وخلخلة الصف، وزوال هيئة مُحتمع المسلمين، والأعداءُ ينظرون فرحين مستىشىرىن.

التوكيج

فذلكم ما يقعُ في الأمة، ذلك هو بُغيةُ الأعداء وهدفُهم ومقصدُهم وغرضُهم: ( لَوَّ خَرَجُواْ فِيكُمْ مَّا زَادُوكُمُ الْفِئْنَةَ وَفِيكُرُ اللَّا خَبَالًا وَلَأَوْضَعُواْ خِلَنَاكُمُ يَبَعُونَكُمُ الْفِئْنَةَ وَفِيكُرُ سَيَّعُونَكُمُ الْفِئْنَةَ وَفِيكُرُ سَيَّعُونَكُمُ الْفِئْنَةَ وَفِيكُرُ سَيَّعُونَ لَكُمُ الْفِئْنَةَ وَفِيكُرُ سَيَّعُونَ لَكُمُ الْفِئْنَةَ وَفِيكُرُ

تكفير عامة السلمين بلا دليل من أعظم أسباب الفتن:

إخوة الإسلام: من أعظم أسباب الفتن التي يجبُ الحذرُ منها والبُعد عنها: السعيُ بالتكفير لعامة المسلمين بدون برهان ربّاني ولا سلطان نبوي، إنما من حرّاء عاطفة دينية لا تحمِلُ دليلاً شرعيًا، ولا بُرهانًا ربّانيًا.

فما حلّت النَّكبَات ولا وقعَت المثلّات في المسلمين عبر التاريخ إلا بمثلِ تلك المسالِك الهَوجاء، والمناهِج

العُوجاء.

يقول- صلى الله عليه وسلم- مُخاطبًا بخطابٍ صريح يفهمُه كلُّ أحد: «من صلَّى صلاتَنا، واستقبلُ قبلتنا، وأكلَ نبيحَتناً فذلك المسلم الذي له نمَّةُ الله ونمَّةُ رسوله». والحديثُ في صحيح البخاري.

ويقول- صلى الله عليه وسلّم-: «المسلّم أخو المسلم لا يظلمه ولا يخذُلُه ولا يحقّره، كل المُسلم على المسلم حرامُ دمُه ومالُه وعرضُه».

حرص المؤمنين على سلامة صدورهم تجاه إخوانهم: معاشر المسلمين: من أمارات التوفيق، وعلامات السعادة: أن يكون المسلم سببًا للألفة وعاملاً لجمع الكلمة ووحدة الصف.

وإن من الخُذلان وأمارات الخُسران: السعيَ بالإفساد بين المسلمين، ونشرَ أسباب العداوة بين المسلمين، ونشرَ أسباب العداوة بينهم، يقول ربُنا- جل وعلا-: (لَا خَبَرُ فِي كَبْرِينِ نَ نَجُوَدَهُمْ إِلَّا مَنْ أَمْرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُونِ أَوْ إِضَائِجٍ بَيْنَ كَالَيْسِ ) [النساء: ١١٤]، (إِنَمَا ٱلْمُرْونُونَ إِخُوةٌ فَأَصَلِحُوا مَا النساء: ١١٤]، (وَأَصَلِحُوا دَاتَ يَيْنِكُمُ ) [الحجرات: ١٠]، (وَأَصَلِحُوا دَاتَ يَيْنِكُمُ ) [الانفال: ١].

ويقول- صلى الله عليه وسلم-: «ألا أخبِرُكم بأفضل من درجَة الصيام والصدقة والصلاة؟!». قالوا: بلى. قال: «إصلاحُ ذات البَنْن».

إِخْوة الإسلام: إَن الإسلام وهو يؤكّدُ على تحريم الْخُوّة الإيمانية ليُحرِّم تحريمًا اكبدًا أن يحمل المسلم البغضاء للمؤمنين والعداوة للمسلمين، مما يثيرُ فتنا لا تُحصَى، قال صلى الله عليه وسلم -: «لا تباغضُوا، ولا تحاسَدوا، ولا تدابَروا، ولا تقاطَعوا»، وقال صلى الله عليه وسلم -: «تُفتَحُ أبوابُ الجنة يوم الاثنين ويوم الخميس، فيُغفَّرُ لكل عبد لا يُشرك بالله شبئًا، إلا رحلاً كانت ببنه وبين أخبة شجناً،

فيُقال: أنظِروا هذين حتى يصطلِحًا».

فينبغي لكُل مسلم أن يحرص على سلامة قلبه من الغلُ لإخوانه المسلمين، مهما اختلف معهم في وجهات النّظر.

يجبُ عليه أن يُحبُ لهم كل خير وصلاح ونفع، فنبينًا صلى الله عليه وسلم يقول: «من احبُ أن يُرحزحَ عن النار ويُدخَل الجنة فلتاته منيَّتُه وهو يؤمنُ بالله واليوم الآخر، وليأتِ إلى الناس الذي بحثُ أن يُؤتَى إليه».

الحج الذي مر من قريب:

يا أيها المسلمون: إن فريضة الحج فريضة تبرُزُ فيها مقاصد الشريعة في تحقيق الأُخُوَّة بين المسلمين، وإشاعة المودَّة بين المؤمنين، فانتهزوا- أيها الحجُاج-، انتهزوا- أيها المسلمون- هذه الفريضة العظيمة لتحقيق الإخاء بينكم.

فعلى الحاجِّ أن يُظهر في هذه الفريضة الحرصَ على التخلُقِ بكل خُلُقِ كَريم ومسلَك قويم، عن جابر عن رسول الله—صلى الله عليه وسلم—أنه قال: «أقضلُ الإيمان عند الله—عزَّ وجل—: إيمانُ بالله، وجهادُ في سبيل الله، وحجَّ مبرورٌ»، فسُئِل عن الحجِّ المبرور. فقال: «إطعامُ الطعام، وطيبُ الكلام». رواه أحمد. وهو حديثُ حسنٌ عند العلماء.

وفي خُطبة حجَّة الوداع ذكَّر النبي- صلى الله عليه وسلم- المُسلمين بمقاصد عُظمَى وغايات كُبرى، من أهمَها: العنايةُ بتحقيقَ الأُخُوَّة بين المُسلمين، «إن أموالكم وأنفسكم وأعراضَكم عليكم حرامُ كحُرمة يومكم هذا، في بلدكم هذا، في شهركم هذا،

فَالْأَدِيَّةُ بِالْمُسلَّمِ وَالضَّبَرُ بِالْمُؤْمِنَ أَمْرٌ كَبِيرٌ عند الله- جل وعلا- ، ومما يُضادُ مقاصِد هذه الفريضة العظيمة.

ورد في حديث أنس قال: سمعتُ رسول الله صلى الله عليه وسلم - يقُول: «ثلاثُ من كُنَّ فيه فهو مُنافقٌ، وإن صامَ وصلًى وحجَّ واعتمرَ وقال: إني مُسلم؛ إذا حدُّث كذب، وإذا وعد أخلَف، وإذا اؤتُمن خان». رواه أبو يعلى، وحسنه جمعٌ من المحققين.

ثم إن الله- جل وعلا- أمرنا بأمر عظيم، ألا وهو: الصلاةُ والسلامُ على النبي الكريم، اللهم صل وسلم وبارك وأنعم على نبينا محمد، وعلى آله وأصحابِه إلى يوم الدين.

من أجل ذلك أحببت أن أُذَكَّرَ نفسي وإخواني الكرام بشيء من سيرته العطرة، لعلنا نسير على ضوئها فنسعد في الدنيا والآخرة. فاقول وبالله تعالى التوفيق:

اسمه ونسبه:

هو: طلحة بن عُبيد الله بن عثمان بن عمرو بن كعب بن سعد بن تيم بن مرة. ويُكنى أبا محمد. ويُعرف بطلحة الخير، وطلحة الفيَّاض.

أمه: الصَّعبة بنت عبد الله بن عماد الحضرمي. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج٣ص ١٦٠).

أولاد طلعة بن عبيد الله:

رُزق اللهَ تعالى طلحة باثني عشر ولدًا؛ تسع من الذكور، وقد سماهم بأسماء الأنبياء، وهم: محمد، وعمران، وموسى، ويعقوب، وإسماعيل، وإسحاق، ومن: أم وعيسى، ويحيى، وصالح. وثلاث من الإناث، وهن: أم إسحاق، والصّعبة، ومريم. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج٣ص٠١١).

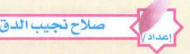
حدث عنه بنوه: يحيى، وموسى، وعيسى، ومن غيرهم: السائب بن يزيد، ومالك بن أوس بن الحدثان، وأبو عثمان النهدي، وقيس بن أبي حازم، ومالك بن أبي عامر الأصبحي، والأحنف بن قيس التميمي، وأبو سلمة بن عبد الرحمن، وأخرون. (سير أعلام النبلاء للذهبي جاص٢٤).

اسلام طلعة بن عبيد الله:

روى ابنُ سعد عن طلحة بن عُبيد الله قال: حضرت سوق بُصرى (ببلاد الشام) فإذا راهب في صومعته يقول: سلوا أهل هذا الموسم أفيهم أحد من أهل الحرم؟ قال طلحة: فقلت: نعم أنا، فقال: هل ظهر أحمد بعد؛ قال: قلت: ومن أحمد؛ قال: ابن عبد الله بن عبد المطلب، هذا شهره الذي يخرج فيه، وهو آخر الأنبياء، ومخرجه من الحرم، ومهاجره إلى نخل وحَرَّة وسباخ، فإياك أن تُسبَق إليه. قال طلحة: فوقع في قلبي ما قال، فخرجت سريعًا حتى قدمت مكة، فقلت: هل كان من حدث؟ قالوا: نعم؛ محمد



المجاهد الجوَّاد: طلحة بن عبيد الله رضي الله عنه



محرم ١٤٣٥ هـ التوكييد < ٥٠

بن عبد الله الأمين تنبا، وقد تبعه ابن أبي قحافة، قال فخرجت حتى دخلت على أبي بكر، فقلت: أتبعت هذا الرجل؟ قال: نعم، فانطلق إليه فادخل عليه فاتبعه، فإنه يدعو إلى الحق، فأخبره طلحة بما قال الراهب. فخرج أبو بكر بطلحة فدخل به على رسول الله صلى الله عليه وسلم فأسلم طلحة، وأخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم بما قال الراهب، فَسُرَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم بذلك، فلما أسلم أبو بكر وطلحة بن عبيد الله أخذهما نوفل بن خويلد بن العدوية فشدهما في حبل واحد ولم يمنعهما بنو تيم، وكان نوفل بن خويلد خبل واحد ولم يمنعهما بنو تيم، وكان نوفل بن خويلد يُدعى أسد قريش، فلذلك سُمي أبو بكر وطلحة القرينين. (الطعقات الكدري لابن سعد ٣٣ص١١).

#### هجرة طلحة بن عبيد الله الى المدينة:

هاجر طلحة بن عُبيد الله إلى المدينة، فلما أخى النبي صلى الله عليه وسلم بين المهاجرين والأنصار، أخى بين طلحة وأبي أيوب الأنصاري. (الإصابة لابن حجر العسقلاني 7 ص (٢٢١).

#### علم طلحة بن عبيد الله:

روى طلحة بن عُبيد الله ثمانية وثلاثين حديثًا، اتفق الشيخان على حديثين، انفرد البخاري بحديثين، ومسلم بثلاثة أحاديث. (سير أعلام النبلاء للذهبي جاص٢٤).

#### صفات طلحة بن عبيد الله الخلقية:

كان طلحة رجلاً آدم (أسمر) كثير الشعر ليس بشديد الجعودة ولا بالسبط (الناعم) حسن الوجه، دقيق الأنف، إذا مشى أسرع، وكان لا يغير شعره. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج٣ص١٦٤).

#### جهاد طلحة بن عبيد الله:

لم يشبهد طلحة بن عُبيد الله بدرًا؛ لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم أرسله ومعه سعيد بن زيد في مهمة عسكرية.

روى ابن سعد عن حارثة الأنصارى: لما تحين رسول الله صلى الله عليه وسلم وصول عير قريش من الشام بعث طلحة بن عبيد الله وسعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل قبل خروجه من المدينة يعشر ليال يتحسبان خبر العير، فخرجا حتى بلغا الحوراء فلم يزالا مقيمين هناك حتى مرت بهما العير، وبلغ رسول الله صلى الله عليه وسلم الخبر قبل رجوع طلحة وسعيد إليه فندب أصحابه وخرج يريد العير فسارت عير قريش نحو الساحل، وأسرعت وساروا الليل والنهار فرَقا (خوفا) من الطلبة، وخرج طلحة بن عبيد الله وسعيد بن زيد بريدان المدينة ليخبرا رسول الله صلى الله عليه وسلم خبر العير ولم يعلما بخروجه فقدما المدينة في اليوم الذي لاقي رسول الله صلى الله عليه وسلم في النفير من قريش ببدر فخرجا من المدينة يعترضان رسول الله فلقياه منصرفا من بدر فلم يشهد طلحة وسعيد الوقعة وضرب لهما رسول الله بسهامهما وأجورهما

في بدر فكانا كمن شهدها. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج٣ص١٦٢).

وشهد طلحة أُحُدًا وما بعدها من المشاهد، وبايع بيعة الرضوان وأبلى يوم أحد بلاءًا عظيمًا ووقى رسول الله صلى الله عليه وسلم بنفسه واتقى عنه النبل بيده حتى شلت إصبعه وضرب على رأسه وحمل رسول الله صلى الله عليه وسلم على ظهره حتى صعد الصخرة. (أسد الغاية لابن الأثير ج٢ص٢٥٤).

١- عَنْ حَايِرِ بْنِ عَنْدِ اللَّهِ قَالَ: لَمَّا كَانَ يَوْمُ أَحُدِ وَوَلِّي النَّاسُّ كَانَ رُسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَي نَاحِيَة في اثنيْ عُشْرَ رَحُلا مِنْ الأَنْصَارِ وَفِيهِمْ طَلَحَةَ بُنَّ عُبَيْدٍ اللَّهُ، فَأَدْرَكُهُمْ الْمُشْرِكُونَ فَالْتَفْتُ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَقَالَ: مَنْ لِلْقَوْمِ؛ فَقَالَ طَلْحَةً: أَنَا، قَالَ رَسُولَ الله صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم كُمَا أَنْتَ فَقَالَ رَحُلُ مِنْ اِلْأَنْصَارِ: أَنَا يَا رَسُولَ اللَّه فُقَالَ: أَنْتَ، فَقَاتَلَ حَتَّى قُتَلَ، ثُمُّ النَّفْتُ فَإِذَا الْمُشْرِكُونَ فَقَالَ: مَنْ لِلْقَوْمِ؟ فَقَالَ طَلْحَةً: أُنَّا، قَالَ كَمَا أَنْتُ، فَقَالَ رَجُلَ مِنْ الْأَنْصَارِ: أَنَا، فَقَالَ أَنْتُ فَقَاتَلَ حَتَّى قَتلَ، ثُمَّ لَمْ يَزَلْ يَقُولَ ذَلكَ وَيَخُرُجُ إِلَيْهِمْ رَجُلُ مِنْ الأَنْصَارِ فَنُقَاتِلِ قَتَالَ مَنْ قَبْلُهُ حَتَّى بُقَتَلَ حَتَّى نَقَى رَّسُولَ اللّهُ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَطَلْحَةً بْنُ عُنِيْدِ اللَّهِ، فُقَالَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ لِلْقُوْمِ؟ فَقَالَ طُلْحَةُ: أَنَا، فَقَاتُلُ طُلْحَةً قَتَالُ الأَحَدُ عَشَرَ حَتَّى ضُرِيَتْ يَدُهُ فَقَطَعَتْ أَصَابِعُهُ، فَقَالَ: حَسَّ، فَقَالَ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لَوْ قُلْتَ بِسُمِ اللَّهِ لَرَفَعَتْكَ الْمُلائِكَةُ وَالنَّاسُ يَنظرُونَ، ثُمُّ رَدُّ اللَّهُ المُشْرِكُينَ. (حسنه الألباني في صحيح سنن النسائي ج٢ص ٣٨٧).

Y- عن عائشة وام إسحاق ابنتي طلحة بن عبيد الله قالتا: جرح أبونا يوم أحد أربعًا وعشرين جراحة وقع منها في راسه شجة مربعة وقطع نساه (يعني عرق النسا) وشلت إصبعه وسائر الجراح في سائر جسده، وقد غلبه الغشي ورسول الله صلى الله عليه وسلم مكسورة رباعيتاه مشجوج في وجهه قد علاه الغشي، وطلحة محتمله يرجع به القهقرى (إلى الخلف) كلما أدركه أحد من المشركين قاتل دونه حتى أسنده إلى الشغب (اسم مكان). (الطبقات الكبرى لابن سعد ج٣ص٣٦).

#### مناقب طلحة بن عبيد الله:

ا عَنْ أَبِي هُرْيُرَةُ أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم كَانَ عَلَى حَرَاء(اسم جبل) هُوَ وَآبُو بَكِر وَعُمَرُ وَعُثْمَانُ وَعَلَيٌ وَطَلْحَةٌ وَالرَّبْيْرُ، فَتَحَرَّكَتْ الصَّحْرَةُ فَقَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ: اهْدَاْ، فَمَا عَلَيْكَ إِلاَّ نَبِيًّ أَوْ صَلِّيقٌ أَوْ شِهِيدُ. (مسلم حدیث:۲٤۱۷).

٧- وَعَنْ الرَّبْيْرُ بْنِ الْعُوَّامُ قَالَ:كَانَ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ دِرْعَانِ يَوْمُ أَحُدٍ فَنَهَضَ إِلَى اَلصَّخْرَةِ فَلَمْ يَسْتَطِعْ فَاَقْعَدَ طَلْحُة تَحْتَهُ فَصَعِدَ النَّبِيُّ صَلِّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ عَلَيْهِ حَتَّى الصَّخْرَةِ فَقَالَ سَمِعْتُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: أَوْجَبُ طَلْحَةٌ. (حسنه النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: أَوْجَبُ طَلْحَةٌ. (حسنه

الألباني في صحيح سنن الترمذي حديث:١٣٨٣) موقعة الحملية ٣- وغَنْ حَاير بْنَ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ

صَلَّى اللَّهُ عَلَّنُه وَسَلَّمَ نَقُولَ: مَنْ سَيرُّهُ أَنْ يَنْظُرُ إِلِّي شُهِيد يَمْشِي عَلَى وَحْه الأَرْضِ فَلْيَنْظُرْ إِلَى طَلْحَةُ يُنْ عُنئد الله. (حسنه الإلباني في صحيح سنن الترمذي

٤- وعَنْ عَمِّه مُوسَى بْن طَلْحَةَ قَالَ:دَخَلْتُ عَلَى مُعَاوِنَةَ فَقَالَ: أَلاَ أَنشُرُكُ؟ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَقُولُ: طُلْحَةً مُمِّنْ قَضَى نَحْنَهُ. (حسنه الألباني في صحيح سنن الترمذي حديث:٢٥٥٩).

#### طلحة بن عبيد الله أحد أصحاب الشوري:

قال عمر بن الخطاب: والله لوددت أنى خرجت منها كفافًا، لا عليُّ، ولا لي، وأن صحبة رسول الله صلى الله عليه وسلم سلمت لي، ولو أن لي طلاع الأرض ذهنًا لافتديت به من هول المطلع، وقد حعلتها شوري في عثمان وعلى وطلحة والزيير وعبد الرحمن بن عوف وسعد. (تاريخ الخلفاء للسيوطي ص ١٢٦).

#### كرم طلعة بن عبيد الله:

١- عن موسى بن طلحة، عن أبيه طلحة بن عُبيد الله، أنه أتاه مال من حضرهوت سبع مئة ألف، فيات ليلته قلقًا. فقالت له زوحته: مالك؟ قال: تفكرت منذ اللبلة، فقلت: ما ظن رحل بريه بيبت وهذا المال في بيته؟ قالت: فأبن أنتَ عن بعض أخلائك؟ فإذا أصبحت، فادع بحفان وقصاع فقسِّمه. فقال لها: رحمك الله، إنك موفقة بنت مُوفِق، وهي أم كلثوم بنت الصديق، فلما أصبح، دعا يحفان، فقسمها بين المهاجرين والأنصار، فيعث إلى على بن أبي طالب منها بحفنة، فقالت له زوحته: أبا محمد! أما كان لنا في هذا المال من نصيب؟ قال: فأين كنت منذ الدوم؟ فشانك بما يقى. قالت: فكانت صرة فيها نحو ألف درهم. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج٣ص١٦٥، وسير أعلام النبلاء للذهبي ج١ص٣٠:٣١).

 ٢- قال على بن زيد: جاء أعرابي إلى طلحة بسأله، فتقرب إليه برحم فقال: إن هذه لرحم ما سالني بها أحدٌ قبلك، إن لي أرضًا قد أعطاني بها عثمان ثلاث مئة ألف، فاقتضها، وإن شئت تعتها من عثمان، ودفعت إليك الثمن، فقال: الثمن، فأعطاه. (سير أعلام النبلاء للذهبي جاص٣١).

٣– قال محمد بن إبراهيم: كان طلحة بن عُبيد الله بغل (الغلة والمحصول) (ما يحصل عليه) بالعراق ما يين أربعمائة ألف إلى خمسمائة ألف، وبغل بالسراة عشرة ألاف دينار أو أقل أو أكثر وبالأعراض له غلات وكان لا بدع أحدًا من بني تبم عائلًا (محتاجًا) إلا كفاه مؤونته ومؤونة عباله وزوج أباماهم وأخدم عائلهم وقضى دئن غارمهم، ولقد كان يرسل إلى عائشة، رضى الله عنها، إذا حاءت غلته كل سنة بعشرة ألاف ولقد قضي عن صبيحة التيمى ثلاثين ألف درهم. (الطبقات الكبرى

## لاين سعد ج٣ص ١٦٦).

أخي الكريم: من عقيدتنا في الصحابة الكرام: وحوب السكوت عما بشينهم ، وعدم الخوض في الفتن التي حرت بينهم رضوان الله عليهم حميعًا، وذلك بعد مقتل عثمان بن عفان ، و نعتقد أن فتنة الحمل قد تمت من غير اختيار من على بن أبي طالب ، ولا من طلحة بن عبيد الله ، ولا من الزيير بن العوام رضي الله عنهم ، وأن عائشة رضى الله عنها خرجت للاصلاح بين المسلمين ، مع العلم بأنهم حميعًا من الذين بشرهم رسول الله بالحنة.

#### وفاة طلحة بن عبيد الله:

قتل طلحة بن عبيد الله يوم موقعة الحمل وكان يوم الخميس، العاشر من حمادي الآخرة، سنة ست وثلاثين وكان عمره أربع وستين سنة، ودُفنَ، بمدينة البصرة بالعراق. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج٣ص١٦٨).

#### أخوة الاسلام بين على وطلحة:

١- رأى عليٌّ بن أبي طالب، طلحة بن عبيد اللَّه، في واد مُلقى (وهو منت) فنزل عليٌّ فمسح التراب عن وجهه (وكان بينهما قتال) فقال: عزيز عليّ يا أيا محمد يأن أراك محندلا في الأودية، تحت نحوم السماء، إلى الله أشكو عُمرى وبُمرى(سرائري وأمزاني التي تموج في جوفي) (سير أعلام النبلاء ج ١ ص٣٦).

٧- قال أبو حبيبة مولى طلحة بن عبيد اللَّه: دخل عمران بن طلحة على عليٌّ بن أبي طالب بعدما فرغ من أصحاب الحمل فرحب به، وقال: إنى لأرجو أي بحعلني الله وأباك من الذبن قال الله (وَنَزَعْنَا مَا في صُدُورِهُمْ منْ غَلَ إِخْوَانًا عَلَى سُرُر مُتَقَابِلِينَ)(الحجر: ٤٧)، قال: ثم قال لعمران: كيف أهلك من يقى من أمهات أولاد أبيك؟ أما إنا لم نقيض أرضكم هذه السنين ونحن نريد أن نأخذها إنما أخذناها مخافة أن ينتهبها الناس يا فلان: اذهب معه إلى ابن قرظة فمره فليدفع إليه أرضه وغلة هذه السنين. يا ابن أخى: إن كانت لك حاجة فأتنا. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج٣ص١٦١).

#### تركة طلحة بن عبيد الله:

عن سُعدى بنت عوف، أم يحيى بن طلحة قالت: قَتلُ طلحة بن عُبيد الله وفي بد خازنه ألفا ألف درهم، ومئتا ألف درهم، وقُومت أصوله وعقاره ثلاثين ألف ألف درهم. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج٣ص١٦٨).

رَحمُ اللهُ طلحة بن عُبيد الله رحمةَ واسعةُ، وجزاه الله عن الإسلام خبر الجزاء. ونسأل الله تعالى أن يجمعنا يه في الفردوس الأعلى من الجنة. وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى أله، وصحبه، والتابعينَ لهم بإحسان إلى يوم الدين.

## الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من

لا نبى بعده، وبعد:

فقد تكلمنا في عدد سابق من المجلة عن حكم قراءة الفاتحة في الصلاة للإمام والمنفرد، وقد رجحنا قول الجمهور بركنية قراءة الفاتحة للإمام والمنفرد، وبطلان الصلاة بترك قراءتها، ونبدأ في هذه الحلقة الكلام عن حكم قراءة الفاتحة في الصلاة للماموم خلف الإمام فنقول وبالله التوفيق:

أولا: أقوال أهل العلم في المسألة:

اخْتَلَفَ الْفُقَهَاءُ فِي قِرَاءَةِ الْمُأْمُومِ خَلْفَ الإمَامِ عَلَى ثَلاَثَةَ أَقْوَال:

الله وَذَهَبُ الْمَالِكِيةُ وَالْحَنَابِلَةُ إِلَى أَنَّهُ لِا تَجِبُ الْقَرَاءَةُ عَلَى الْمَامُوم، سَوَاءُ كَانَّت الصَلاةُ حَهْرِيةً أَوْ سَرِيّةٌ، وَنَصَ الْمَالِكِيةُ وَالْحَنَابِلَةُ عَلَى حَهْرِيةً أَوْ سَرِيّةً، وَنَصَ الْمَالِكِيةُ وَالْحَنَابِلَةُ عَلَى أَنَّهُ يُسْتَحَبُ للْمَأْمُومِ قَرَاءَةُ الْفَاتِحةِ فِي السَرِّية. وَعَنِ الإمَامِ أَحْمَدُ رَوَايَةٌ أَنَّهَا تَجِبُ فِي صَلاَةً السَرِّ، وَهُوَ قَوْلِ ابْنِ الْعَرْبِي مِنَ الْمَالِكِيةِ خَيْثُ قَالَ الْبَرَبِي مِنَ الْمَالِكِيةِ خَيْثُ قَالَ بلئرومَهَا للمَأْمُومِ فِي السَرِية.

ُ ۚ ` ۚ ` ذَهَبَ ۗ الْحَنَّفِيَةُ ۚ إِلَّنَى أَنَ الْمُأْمُومَ لاَ يَقْرَأُ مُطْلَقًا خَلْفَ الصَّلاَةِ السَّرِيَةِ، مُطْلَقًا خَلْفَ الإمَامِ حَتَّى في الصَّلاَةِ السَّرِيَةِ، وَيُكْرَهُ تَحْرِبِمًا أَنْ يَقْرَأَ خَلْفَ الإمَامِ، فَإِنْ قَرَأَ

صَحَتْ صَلاَتُهُ في الأصَحَ.

- ﴿ فَهُبَ الشَّافِعِيَةُ إِلَّى وُجُوبِ قَرَاءَةَ الْفَاتَحَةَ عَلَى الْمُأْمُومِ فِي الصَّلاَةِ مُطْلَقًا سَرَيَةً كَانَتُ أَوْ جَهْرِيَةً. [المؤسوعة الفقهية الكويتية ٣/٢٣].

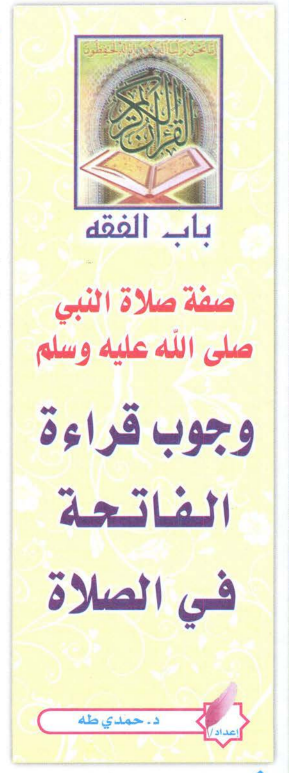
ثانيًا: أسباب الاختلاف:

قال الإمام ابن رشد: وَالسَّبَبُ فِي اخْتلافهِمْ: اخْتلاَفُ الأُحَادِيثِ فِي هَذَا الْبَابِ وَبِناءُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْض، وَذَلِكَ أَنَّ فِي ذَلكَ خَمِسَةً أَحَادِيثَ:

أَحَدُهُا: قَوْلَهُ – عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلَامُ – «لاُ صَلاَةَ إِلاَّ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ»، وَمَا وَرَدَ مِنَ الأَحَادِيثِ فِي هَذَاَ الْمُعْنَى.

وَالثّانِي: مَا رَوَى مَالكٌ عَنْ أَبِي هُرِئْرَةٌ رضي الله عنه أَنَ رَسُولَ الله – صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ الله عنه أَنَ رَسُولَ الله – صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ – انْصَرَفَ منْ صَلاَةٍ جَهَرَ فيها بِالْقَرَاءَةِ فَقَالَ: هَلْ قَرَأَ مُعِي مَنْكُمْ أَحَدُ أَنفًا، فَقَالَ رَجُلُ: نَعَمْ أَنَا يَا رَسُولَ الله: إِنِي أَقُولُ مَا لِي أَنْ الْقَرْآنَ «فَانْتَهَى النَّاسُ عَنَ الْقَرْآءَةِ فيما أَنْارَعُ الله عَنِ الْقَرْآءَةِ فيما جَهَرَ فيه رَسُولُ الله عَنَ الْقَرْآءَةِ فيما جَهَرَ فيه رَسُولُ الله – صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمَ –.

وَالثّالثُ: حَدِيثُ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ قَالَ: «صَلّى بِنَا رَسُولُ اللّهِ صَلاَةَ الْغَدَاةِ، فَقَقْلَتْ عَلَيْهِ «صَلّى بِنَا رَسُولُ اللّهِ صَلاَةَ الْغَدَاةِ، فَقَقْلَتْ عَلَيْهِ الْقَرَاءَةُ. فَلَمَا انْصَرَفَ قَالَ: إنّى لأَزَاكُمْ تَقْرُءُونَ وَرَاءً



التولايح

الإِمَام، قُلْنَا: نَعَمْ، قَالَ: فَلاَ تَفْعَلُوا إِلاَّ بِأُمُ الْقُرْآنِ». وَالْحَدِيثُ الرَّابِعُ: حَدِيثُ جَابِرَ عَنَ النَّبِيِّ – عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ – قَالَ: «مَنْ كَانَ لَهُ إِمَامٌ قُقِرَاعَتُهُ لَهُ قَرَاعَةٌ».

وَ<mark>الْحَدِيثُ الخَامِسُ</mark> وَهُوَ مَا رُويَ أَنَّهُ قَالَ – عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ: – «إِذَا قَرَأَ الإِمَامُ فَأَنْصِتُوا».

ثالثًا: وجه الجمع بين هذه الأحاديث:

اخْتَلُفَ الْفُقَهَاءُ في وَجُه جَمْع هَذِه الأَحَادِيثِ:

- مِنَ النَّاسِ مَنَ اسْتَثْنَى مِنَ النَّهِّي عَنِ الْقَرَاءَةِ فيما جَهَرَ فيه الإَمَامُ قَرَاءَةَ أُمَ الْقُرْانِ فَقَطْ اعتَمادًا عَدِيثَ عُنَادَةً بْنِ الصَّامِتِ.

٧- وَمنْهُمْ مَن اَسْتَقْنَى مَنْ عُمُوم قَوْله - عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ-: «لاَ صَلاَةَ إِلاَ بِفَاتَحَةَ اَلْكِتَابِ» الْمُامُومَ فَقَطْفِي صَلاَةِ الْجَهْر؛ لَمَكَانِ النَّهَي الْوَارِد عَنِ الْفُوارِد عَنِ الْفُوارِد عَنِ الْقُرَاءَةِ فيما جَهَرَ فيه الإمامُ في حَديث آبي هُرَيْرَةً، وَأَكَد ذَلك بِظَاهِر قُوْلَه تُعَالَى: « وَإِذَا تُرْعَثُ الْقُرْمَانُ وَأَكَد ذَلك بِظَاهِر قُوْلَه تُعَالَى: « وَإِذَا تُرْعَثُ الْقُرْمَانُ الْقُرْمَانُ الْقُرْمَانُ الْقُرْمَانُ الْقُرْمَانُ الْقُرْمَانُ الْمُعَلِقِ الْعَلَيْمِ تُرْمُونَ » [الأعراف:٢٠٤]، قَالُوا: وَهَذَا إِنْمَا وَرَد في الصَلاَة.

"و وَمنْهُمْ مَن اسْتُشْنَى الْقَرَاءَة الْوَاجِبَةَ عَلَى الْمُصلَّى الْمُأْمُوم فَقَطْ سرًا كَانَتَ الصَلاَةُ أَوْ جَهْرًا، وَحَجَلَ الْمُصلَّى الْمُأْمُوم فَقَطْ سرًا كَانَتَ الصَلاَةُ أَوْ جَهْرًا، وَحَجَلَ الْوُجُوبَ الْوَارِدَ فِي الْقَرَاءَة فِي حَقِّ الإمَام وَالْمُنْفِرِد فَقَطْ مَصِيرًا إلَى حَديثَ جَابِر، وَهُوْ مَذُهَبُ أَبِي حَديثَ جَابِر، وَهُوْ مَذُهَبُ أَبِي حَديثُ جَابِر، وَهُو مَذُهبُ الْمِي عَذَهُ حَديثُ جَابِر مُخَصَّطًا لَقُولِه - عَلَيْهِ الصَلاَةُ وَالسَلاَمُ - «وَاقْرُأُ مَا تَيسَرَ مَعَكْ فَقَطْ». [بدابة المحتهد، بتصرف ١٢٢/١].

ثالثًا: أدلة من قال: لا قراءة على المأموم خلف الإمام والرد عليها:

أولا: الكتاب:

قال الله تعالى: « وَإِذَا قُرِئَكَ ٱلْقُرْءَانُ فَاسْتَعِعُواً لَهُ وَأَنْ الله تعالى: « وَإِذَا قُرِئَكَ ٱلْقُرْءَانُ فَاسْتَعِعُواً لَهُ، وَأَنْصِتُواْ لَعَلَكُمْ تُرْمَعُونَ» [الأعراف: ٢٠٤]، قال الإمام أحمد: «أجمع الناس على أن هذه الآية في الصلاة»، وهي تأمر بالاستماع والإنصات. [الفِقه الإسلامي وأدلته ٢٦/٢].

قَالِ ابْنُ عَابِدِينَ نَقْلاً عَنِ الْبَحْرِ: وَحَاصِلِ الْأَيَةِ: أَنَّ الْمُطْلُوبَ بِهَا أَمْرَانِ: الاسْتِمَاعُ وَالسُّكُوتُ فَيُعْمَلُ لِكُلِّ مِنْهُمَا، وَالْأُولِ يُخَصُّ بِالْجَهْرِيَةِ وَالثَّانِي لاَ، فَيَجْرِي عَلَى إِطْلاقِهِ فَيَجِبُ السُّكُوثُ عِنْدَ الْقِرَاءَةِ مُطْلَقًا. [حاشية ابن عابدين ٣٦٦/١].

ولذلك قال شيخ الإسلام ابن تيمية: فإذا كانوا مشغولين عنه بالقراءة فقد أمر أن يقرأ على قوم لا يستمعون لقراءته، وهو بمنزلة أن يحدث من لم يستمع لحطبته، ويخطب من لم يستمع لخطبته، وهذا سفه تنزه عنه الشريعة؛ وذلك لأنه لا يعقل أن يأمر الشارع بالإنصات ثم يأمر بقراءة الفاتحة.

[الفتاوي الكبري - ابن تيمية ٢٨٦/٢].

فالجواب: أن هذه الآية عامة تشمل الإنصات في كلّ مَنْ يُقرأ عنده القرآنُ، وتخصّص بالفاتحة، فإنه لا يسكت إذا قرأ إمامه، ويدلُ لهذا ما رواه أهل السُنن من حديث عبادة بن الصّامت رضي الله عنه قال: صلّى بنا رسولُ الله صلّى الله عليه وسلّم بعضَ الصّلوات التي يُجهر فيها بالقراءة، فالتبستُ عليه القراءة، فلما انصرف؛ أقبل علينا بوجهه وقال: عليه القرأون إذا جهرتُ بالقراءة؟» فقال بعضُنا: إنا نصنعُ ذلك، قال: «فلا، وأنا أقول: ما لي يُنازعُني القرآنُ، فلا تقرؤوا بشيء من القرآن إذا جهرتُ؛ إلا القرآنُ. وارواه أبو داود: ١٨٤].

وهذا نصُ في مُحلِّ النزاع؛ فيكون فاصلاً بين المتنازعين؛ لأنه جاء في صلاة جهرية فيؤخذ به.

وأما قول الإمام أحمد رحمه الله: «أجمعوا على أنها في الصّلاة». فالظاهر لي – والله أعلم –، أن مراده رحمه الله لو قرأ قارئ ليس إمامًا لي فإنه لا يجب علي الاستماع له، بل لي أن أقومَ وأنصرف، أو أشتغل بما أنا مشتغل به. [الشرح المتع على زاد المستقنع ٢٩٨/٣].

قلت: وكلام شيخ الإسلام حسن عقلاً إلا أنه يصادم النقل الوارد في حديث عبادة بن الصامت رضي الله عنه. قال الشيخ ابن عثيمين: وأما قولهم: إنّه لا فائدة من جَهْر الإمام إذا ألزمنا المأموم بالقراءة، فنقول: هَذا قياس في مقابلة النص، والقياس في مقابلة النص مُطرَح. (الشرح الممتع على زاد المستقنع ٣٩٨/٣).

#### ثانيًا: السنة:

أ- حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: قال النبي صلّى الله عليه وسلم: «من صلى خلف إمام، فإن قراءة الإمام له قراءة» وهذا عامٌ يشمل الصّلاة السرية والجهرية، وهو نصٌ في أن قراءة الإمام قراءة له. -أي أنه نص في محل النزاع - ولكن؛ هذا الحديث لا يصحُ عن النبي صلّى الله عليه وسلّم كما قال الحافظ ابن حَجَرٍ في «الفتح»: «إنه ضعيفٌ عند الحُفّاظ» «فتح الباري» (٢٤٢/٢). وإذا كان ضعيفًا سَقَطَ الاستدلال به؛ لأنّ صحَة الاستدلال بالحديث لها شرطان:

الشُرِط الأول: صحّة الحديثِ إلى الرسول صلّى الله عليه وسلّم.

الشُّرطُ الثَّانِي: صحّةُ الدلالةِ على الحُكم، فإنْ لم يصبحُ عن الرسول صلّى الله عليه وسلّم فهو مرفوضٌ، وإن صحّ ولم تصحّ الدّلالة فالاستدلالُ به مرفوضٌ. (الشرح المتع على زاد المستقنع ١٧٧/٤)

Y-حديث أبي هريرة رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إنما جعل الإمام ليؤتم به، فإذا كبر فكبروا، وإذا قرأ فأنصتوا» رواه الخمسة إلا الترمذي، احتج بذلك القائلون أن المؤتم لا يقرأ خلف الإمام في الصلاة الجهرية فقط. [نيل الأوطار - الشوكاني ٢٣٦/٢].

أما قول النبي - صلى الله عليه وسلم -: (وإذا قرأ فأنصتوا) فهذه اللفظة قد قال البيهقي (أجمع الحفاظ على خطأ هذه اللفظة) وذلك لتفرد سليمان التيمي عن قتادة بها، وعامة أصحاب قتادة - كهمام وهشام الدستوائي وحماد بن سلمة وغيرهم - لم يذكروا هذه اللفظة في حديثه، وممن أعلها البخاري وأبو داود وأبو حاتم وغيرهم. وعلى القول بتصحيحها فالجواب عنها: أنها عامة وحديث عبادة خاص. (شرح الزاد للحمد ٧٧/٧).

قلت: ويمكن أن يجاب عنه أيضًا بما أجيب به عن الآية.

٣—حديث أبي هريرة رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم انصرف من صلاة جهر فيها بالقراءة فقال: هل قرأ معي أحد منكم أنفا فقال رجل: نعم يا رسول الله، قال: فإني أقول ما لي أنازع القرآن قال: فانتهى الناس عن القراءة مع رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فيما يجهر فيه رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فيما من الصلوات بالقراءة حين سمعوا ذلك من رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم الله صلى الله عليه وآله وسلم أو والنسائي والترمذي، وَهَذَا الْحُدِيثُ أَصْل مَالك رحمه الله في تَرْك الْمُأْمُوم الْقَرَاءَة خَلْفَ الإِمَام فَي حَالِ الْجَهْرِ كَانَ الظَاهِرُ أَنْ الْجَهْرَ عَلَّة ذَلِكَ الْحَكْمَ الاَمْتَاع مَنْ الْقَرَاءَة عَلَى الْجَهْر عَلَة ذَلِك الْحَكْم (المنتقى شرح الموطأ للباجي ٢٠٠/١).

وأجابوا عن ذلك بأن: قوله (فانتهى الناس عن القراءة) مدرج في الخبر كما بينه غير واحد من أهل العلم قال النووي: ليست من كلام أبي هريرة، بل هي من كلام الزهري مدرجة في الحديث، وهذا لا خلاف فيه بينهم قال ذلك الأوزاعي. (المجموع ٣٨٦/٣).

وليس في هذا الحديث ما يدخل على من رأى القراءة خلف الإمام، لأن أبا هريرة هو الذي روى هذا الحديث، وقد روى أبو هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم: «من صلى صلاة لم يقرأ فيها بأم القرآن فهي خداج» فقال له حامل الحديث: إني أحيانا أكون وراء الإمام؟ قال: اقرأها في نفسك فإني سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله

وسلم يقول: قال الله عز و جل: قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين ولعبدي ما سال، فإذا قال العبد: الحمد لله رب العالمين، قال الله: حمدني عبدي، فإذا قال: الرحمن الرحيم قال الله: أثنى علي عبدي، فإذا قال: مالك يوم الدين قال: محدني عبدي، وقال مرة: فوض إليّ عبدي، وإذا قال: إياك نعبد وإياك نستعين قال: هذا بيني وبين عبدي ولعبدي ما سأل، فإذا قال: اهدنا الصراط المستقيم صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين. قال: هذا لعبدي ولعبدي ما سأل) رواه الجماعة إلا البخاري وابن ماجه (شرح راواه الجماعة إلا البخاري وابن ماجه (شرح السنة للإمام البغوى ١٨٤/٣).

قلت: فكيف يصح ذلك عن أبي هريرة - أي قوله (فانتهى الناس عن القراءة) - وأبو هريرة يأمر بالقراءة خلف الإمام فيما جهر به وفيما خافت، فدل ذلك على أن الكلام متوجه إلى النهي عن القراءة خلف الإمام بغير الفاتحة، وبذلك يمكن الجمع بين الحديثين.

#### رابعا: الخلاصة:

وبعد هذا العرض يتبين لنا: أن القول الأرجح هو وجوب قراءة الفاتحة على الإمام وعلى المأموم وعلى المنفرد في الصلاة السرية وفي الصلاة الجهرية، ونضيف هنا أن الإمام والمأموم والمنفرد يقرأون الفاتحة في الصلاة السرية دون إشكال، وذلك واضح، وأما في الصلاة الجهرية فالإمام والمنفرد يقرأن الفاتحة فيها دون إشكال أيضا، فتبقى قراءة المأموم في الصلاة الجهرية، فهذه القراءة من قبل المأموم سبق فيها نهى «وإذا قرأ فأنصتوا»، «إنى أراكم تقرأون وراء إمامكم»، «خلطتم على القرأن»، «ما لى أنازعُ القرآن»، وقد مرّ كل هذا، وهذا كله عام، وجاء استثناءً بحديث عَبادة «فلا تفعلوا إلا بأم القرآنِ»، «فلا تقرأوا بشيء من القرآن إذا جهرتُ إلا بأمّ القرآن»، «لا يقرأنَ أحدٌ منكم إذا جهرتُ ا بالقراءة إلا بأم القرآن».

وإذن فإن المأموم لا يقرأ في الصلاة الجهرية سوى الفاتحة فحسب، ويترك ما سواها من أيات القرآن والسور؛ لأن الفاتحة وحدها مستثناة من النهي، ويبقى النهي شاملاً ما سواها من القرآن (الجامع لأحكام الصلاة: محمود عبد اللطيف عويضة ٢١٢/٢).

وللحديث بقية إن شاء الله.



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعدُ:

فإن الحب هو أهم مظاهر الانتماء؛ لأنه يكشف عن وجوده ويبرهن على صدقه، ولأن الله سيحانه هـو صاحب الفضل والنعم على العباد كان لا بد من تقديم محبته على كل ما سـواه، فالولاء والحب أولاً لرب العالمين.

فالآباء والأبناء والإخوان والأزواج والعشيرة والأموال والمساكن والديار- التي هي الأوطان- محبوبة إلى النفس مركوزة فيها، بل هي من الفطرة التي فطر الله الناس عليها، بيد أنها لا يجب أن تقدم على محبة الله ورسوله، فالآية الكريمة تبين أن ما ذكر محبب إلى النفس لا شك خُلقت عليه وفُطرت على وجوده لكن الأهم هو تقديم المحاب وترتيبها، فمحبة الله ورسوله تسبق كل المحاب، ويأتى ما بعدها تبعًا لها.

ومن ذلك: حب الأوطان والديار الذي لا ينافي الإيمان بل هـو منه، وهنا يأتي ما يذكره البعض أن حب الأوطان من الإيمان، وهذا القول مشروع صحيح المعنى مع كونه حديثًا موضوعًا لا يصح نسبته إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وعدم ثبوته لا يدل على بطلان معناه، بل إن معناه صحيح عند بعض أهل العلم. [راجع كشف الخفا للعجلوني].

والمتامل في القرآن والسنة يجد أن ارتباط الإنسان بوطنه الذي نشأ فيه وتربى بين جدرانه وعاش على أرضه وهو محل ماله وعرضه، من المسائل المتأصلة في النفوس التي لا يجحدها وينكرها إلا

## إعداد//

جاحد مكابر، وإليك أخي بعضًا من نصوص القرآن والسنة التي تبين هذا المعنى وتؤكده:

أولا: النصوص من القرآن التي تؤكد هذا المهوم ١- قـول الله سـبحانه وتعالى: شَإِذْ قَالَ إِرَاهِمُ رَبَّ اَجْعَلْ هَذَا بَلَدًا عَامِتًا وَأَرْدُقُ آهَلُهُ، مِنَ الثَّمَرُتِ مِنَ عَامَنَ مَنْهُم بِأَلَّهُ وَٱلْتَوْمِ الْآخِرُ قَالَ وَعَنَ كُثَرَ قُامَتُهُ، قَلِيلًا ثُمَّ أَضَطُرُهُ ۖ إِلَى عَدَابِ ٱلنَّارِ وَبِشَى الْمَصِيرُ » [المقرة: ٢٢٦].

وفي دعاء إبراهيم لمكة المكرمة برهان على حب المرء لمستقره وموطن عبادته ومدى الصلة الوثيقة بين الإنسان ووطنه، يتضح ذلك من قوله عليه السلام:

مَنِ الْمَمْلُ مَنْدًا أَلْبَلُدُ عَانِيُ الْمَالِمِينَ الإبراهيم: ٣٥]، فقلبه يفيض بحب شديد لوطنه ولأهله، لكنه حب مقيد بالمحبوب الأول؛ حب الله ورسوله.

٧- يقول الله عز وجل: ﴿ أَ الْذِي مُرَضُ عَلَيْكَ الْفُرْ الله عَلَيْهِ الدلالة في الآية الكريمة أن الرسول صلى الله عليه وسلم لما خرج من مكة مهاجرًا إلى المدينة اشتاق إلى وطنه الأول الذي هو مكة المكرمة، فأنزل الله عليه تلك الآية ليربط على قلبه ويبشره بالعودة إلى مسقط رأسه التي ما أحب فراقها، بل نرفت عيناه بالدموع لتركها مما يدلل على الصلة القوية بينه وبين ذلك الوطن. [راجع القرطبي وابن كثير].

يقول الله تعالى: ﴿ لَوْ أَنَّا كُنْبَنَا عَلَيْمِ أَنِ آفَتُلُوّا اللَّهُ مَا فَعُلُوهُ إِلَّا قَلِيلٌ مِنْهُمْ " [النساء: ٦٦].

" فقد اقترن حب الديار مع محبة النفس في الآية الكريمة مما يبين أن تلك المحبة متاصلة في نفس الإنسان لا سبيل إلى إنكارها، بل إن الإخراج من الديار والأوطان قد يكون عقوبة من رب العالمين للعبد حال عصيانه ومخالفته لأمر خالقه، يقول الله سبحانه: « مَالُوا وَمَا أَنَا أَلَّا نُقَتِلَ فِي سَيلِ اللهِ وَقَدْ أُخْرِجُكَا مِن وِيَنْ اللهِ وَقَدْ أُخْرِجُكَا مِن وِيَنْ وَاللهِ مَا لَكُوا الله سبحانه: وَأَنْنَا إِلَّا نُقَتِلَ فِي سَيلِ اللهِ وَقَدْ أُخْرِجُكَا مِن وِيَنْ وَاللهِ مَا لَكُوا الله سبحانه: وَأَنْنَا إِلَى قَتَال عدوهم الذي أخرجهم منها، فع بني إسرائيل إلى قتال عدوهم الذي أخرجهم منها، فسالوا الله ملكا يقودهم للعودة إلى ديارهم التي يرتبطون بحبها، ويتعلقون بأرضها.

٤- يقول الله سبحانه: « لا يَنْهَكُرُ اللهُ عَن الَّذِينَ لَمْ يَنْهَكُرُ اللهُ عَن الَّذِينَ لَمَ يَنْبَلُوكُمْ فِي اللّذِين وَلَدُ عُرْجُوكُمُ مِن دِينَكُمْ أَن تَبْرُفُمْ وَتُشْمِطُوا إِلَيْهِمْ إِلَّا يَنْهَمُ اللّهُ عَنِ اللّهِينَ فَنَالُوكُمْ فِي اللّهِينَ وَأَخْرَجُ كُمْ اللّهِينَ وَنَكُرُمُ فِي اللّهِينَ وَأَخْرَجُ كُمْ اللّهِينَ وَلَا اللّهِينَ عَن رِينَكُمُ اللّهُ عَن اللّهِينَ وَاللّهُ عَنْ رِينَكُمُ [الممتحنة: ٨- ٩].

فمحبة الدين والوطن مقترنان في الآية الكريمة، وهذا يدل على مكانة كل منهما في قلوب العباد، فالبر والعدل مأسور بهما مع من يكف يده عن المسلم، ولا يسعى لإخراجه من وطنه أو يفتنه في دينه مما يؤكد على منزلة الدين، ومكانة الوطن في نفوس العباد.

هول الله عن وجل: « لِلْفُقْرَآءِ ٱلْمُهَاجِينَ ٱلْذِينَ ٱخْرِجُواْ
 مِن دِيْدِهِمْ وَأَمْوَلِهِمْ يَبْنَغُونَ فَضَالًا مِنَ اللهِ وَرَضُونًا وَيَصُرُونَ ٱللهَ
 وَرَسُولُهُ أُوْلَتِهَكُ مُمُ ٱلصَّلِيقُونَ » [الحضر: ٨].

ووجّه الدلالة في الآية الكريمة أن الله عز وجل فضًل المهاجرين على من سواهم، فتركهم لديارهم وأموالهم يبرهن على صدق إيمانهم ومحبتهم لربهم.

وفي قصة آدم عليه السلام تاكيدًا لما سبق ذكره وبيانًا لما سلف بيانه، فإخراجه عليه السلام من وطنه الأول الجنة إلى الأرض كان جزاءً لأكله من الشجرة التي نهاه رب العالمين عنها، يقول الله سبحانه:

« قَالَ الْهَ طُولُ إِنْهُ شُكُرُ لِيَغْضِ عَدُولًا وَلَكُو فِي ٱلأَرْضِ مُسْتَقَرًّ وَمَتَثّم إِلَى حِينِ » [الاعراف: ٢٤].

ثَانياً: نصوص السنة التي تبين أن حب الأوطان متأصل في نفوس العباد ومركوز في فطرتها:

ا عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا أقبل على درجات المدينة أوضع ناقته، أي أسرع بها وحركها؛ من حبه للمدينة. [أخرجه البخاري].

قال الحافظ ابن حجر في الفتح: «في الحديث دلالة على مشروعية حب الوطن والحنين إليه».

٧ - وعن أنس رضي الله عنه أن الرسول صلى الله عليه وسلم لما قدم من خيبر نظر إلى المدينة، فنظر إلى أحد وقال: هذا جبل يحبنا ونحبه.

قال الحافظ ابن حجر في الفتح: لا مانع من ذلك على الحقيقة، فقد ثبت محبة الجمادات لرسول الله صلى الله عليه وسلم.

والحديث يبين كذلك مدى تعلق رسول الله صلى الله عليه وسلم بوطنه الثاني المدينة بعد هجرته إليها بل إن في دعائه لها تاكيدًا لهذا المعنى، وبيانًا للمراد،

فقي صحيح البخاري أن النبي صلى الله عليه وسلم دعا للمدينة يقول: «اللهم حبب إلينا المدينة كحبنا لمكة بل أشد، اللهم بارك لهم في صاعهم ومدهم».. بل إنه طمأن الأنصار بعد فتحه لمكة خشيت أن يتركهم ويعود إلى وطنه الأول بقوله لهم: «المحيا محياكم والممات مماتكم».

٣- ١٨ـ هاجر النبي صلى الله عليه وسلم مع أصحابه من مكة إلى المدينة اشتاق كثير من أصحابه الأطهار إلى وطنهم وحنوا إلى ديارهم، فهذا بلال رضي الله عنه يقول:

الالبت شعرى هل ابدتن ليلة

بواد وحولى إذخر وجليل

وهل أردن يوما مياه مجنة

وهل تبدون لي شامة وطفيل

وكان ابن أم كلثوم رضي الله عنه يأخذ بخطأم ناقة رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يقول:

يا حبدًا مكة من وادي

ارض بها أهلي وعُوّادي

ارض بها امشى بلا هادي

أرض بها ترسخ اوتادى

إلى المدينة بعد الهجرة فدخل على أم المؤمنين الهجرة فدخل على أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها – قبل أن يفرض الحجاب – فقالت له: يا أصيل! كيف عهدت مكة؟ قال: عهدتها قد أخصب جنابها، وابيضت بطحاؤها، قالت: أقم حتى يأتيك النبي فلم يلبث أن دخل النبي فقال له: «يا أصيل! كيف عهدت مكة » قال: والله عهدتها قد أخصب جنابها، وابيضت بطحاؤها، وأغدق اذخرها، وأسلت ثمامها، وأمش سلمها، فقال: «حسبك يا أصيل لا تُحْزِنًا»، وفي رواية: «ويها يا أصيل! دع القلوب تقر قرارها».

#### J. - N :

اليست هذه الوطنية بعينها!! اليس رقة قلب رسول الله صلى الله عليه وسلم وحنينه إلى وطنه دلالة على تعلقه بالوطن وحبه له، فيا ليت الذين باعوا أوطانهم وتأمروا عليه مع خفافيش الظلام يبصرون أو يعقلون، ويا ليت الذين خانوا الوطن بالتجسس عليه وبنقل أخباره لأعدائه يستيقظون، ويا ليت الذين يدمرون ويحرقون ويهدمون في وطنهم يعلمون!!

وصدق ابن الرومي عندما قال:

وحبب اوطان الرجال إليهم

مآرب قضاها الشباب هنالكا إذا ذكروا أوطانهم ذكرتهم

عهود الصبا فيها فحنوا لذلكا

وصدق من قال:

بلدي وإن جارت علي عزيزة

وقومي وإن ضنوا علي كرام

والحمد لله رب العالمين.

ويه العدد ٥٠٥ السنة الثالثة والأربعون



الحمد لله حمدًا لا ينفد افضل ما ينبغي ان يُحمد، وصلى الله وسلم على نبينًا محمد وعلى آله وصحبه ومن تعبد، وبعد: أولاً: معنى الصبر:

الصبى لغة: مصدر صبر يصبى, وهو ماخوذ من مادة (ص ب ر) التي تدل بحسب وضع اللغة على معان ثلاثة: الأول: الحبس، والثاني: أعالى الشيء، والثالث: جنس من الحجارة، وقد اشتق الصبر المراد هنا من المعنى الأول وهو الحبس، يقال: صبرت نفسي على ذلك الأمر أي حبستها، والمصبورة المحبوسة على الموت، ومن الباب ما ورد من نهيه صلى الله عليه وسلم عن قتل شيء من الدواب.

وقال الراغب: الصبر الإمساك في ضيق، يقال: صبرت الدابة بمعنى حبستها بلا علف، ويقال: صبر فلان عند المصيبة صبرًا وصبرته أنا حبسته، قال الله تعالى: «وَأَصْرُ نَفْسَكَ مَعَ اللَّهِ يَعْالَى: (النَّعْدَ: ٢٨] أي: احبس نفسلُ معهم. [نضرة النَّعْدَ: ٢٧٤١/٦].

#### ثانيا: أنواع الصبر:

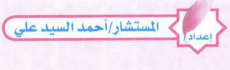
ينقسم الصبر إلى خمسة أنواع هي: الصبر على المصائب، والصبر على الابتاءات، والصبر على الطاعات، والصبر عن المعاصي والصبر على النعم.

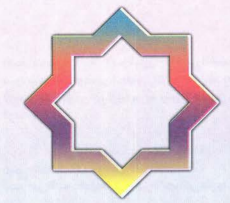
#### النوع الأول: الصدر على المصائب:

خلق الله المصائب من قبل أن يخلق السموات والأرض، شم ابتلى بها عباده، قال تعالى: «ما أَضَابُ مِن مُصِبَةِ فِي الأَرْضِ وَلا فِي اَفْصِكُمْ إِلاَ فِي الشَّرِضُ وَلا فِي اَفْصِكُمْ إِلاَ فِي صَحِبَ مِن قَبْلِ أَن نَبْراَهُمَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ مِسِيرٌ فَي اللهِ مِسِيرٌ فَي اللهِ مِسِيرٌ فَي اللهِ مِسْرِقُ مِن اللهِ مِن مَا فَاتَكُمْ وَلا تَفْرَحُوا بِمَا اللهِ عَلَى اللهِ مِسْرِقُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلى المحائب وقد أمر الله بالصدر على المصائب فقال تعالى: « وَأُصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابِكُ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَرْمِ فَقَال تعالى: « وَأُصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابِكُ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَرْمِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

وقد كان للإيمان بالله تعالى أعظم الأثر في صبر أصحاب رسول الله صل الله عليه وسلم على المصائب، وليس أدل على ذلك مما رواه أنس بن مالك رضي الله عنه قال: (مات ابن لابي طلحة من أم سليم. فقالت لأهلها: لا تحدثوا أبا طلحة بابنه حتى أكون أنا أُحدَّثُه. قال فجاء فقربت إليه عَشاءً. فأكل وشرب. فقال:









ثم تصنعت له أحسنَ ما كانت تصنعُ قبلَ ذلك. فوقعَ بها. فلما رأت أنه قد شبع وأصاب منها، قالت: يا أبِـا طلحة! أرأيتُ لو أنَّ قومًا أعــاروا عاريتُهم أهل بيت، فطلبوا عاريتَهم، ألهم أن يَمنعوهم؟ قال: لا. قالـت: فاحتسـتُ ابنك. قال فغضب، وقــال: تركّتني حتى تلطختُ ثم أخبَرْتني بابني! فانطلق حتى أتي رســول الله صلى اللهُ عليه وسلمَ. فأخبرَه بما كان. فقال رسبولَ الله صلَّى اللهُ عليه وسبلَّمَ «بارك اللهُ لكما في غابر ليلتكما » قال فحملتُ. قال فكان رسولُ الله صِلَى اللَّهُ عليه وسلَّمَ في سفر وهي معه. وكان رسول الله صلى اللهُ عليه وسلمَ، أِذا أتى المدينة من سـفر، لا يطرقها طروقا. فدنوا من المدينة. فضربها المخاصُ. فاحتبس عليها أبو طلحة. وانطلق رسول الله صلى اللهُ عليه وسلمَ. قال يقول أبو طلحة: إنك لتعلم، يا رب! إنه ليُعجبني أن أخرج مع رسـولك إذا خـرج، وأدخل معه إذا دخل. وقد احتبسـتَ بما ترى. قال تقول أم سليم: يا أبا طلحة: ما أجدُ الذي كنتُ أحِدُ. انطلق. فانطُلقنا. قال وضربها المخاص حــين قدمــا. فولدت غلامًا. فقالت لــى أمى: يا أنسُ! لا يُرضعُه أحدٌ حتى تغدو به على رسول الله صلى اللهُ عليه وسلمَ. فلما أصبح احتملتْهُ. فَانطلقت به إلى رسول الله صلى الله عليه وسلمُ. قال فصادفتُهُ ومعه ميسِّـمٌ (الْحَديدَةَ أو الْمُكُواةَ الَّتِي تُوسَـمُ بِهَا الدَّوَابُ). فلما رأني قالُ «لعل أم سليم ولدتُ؟» قلتُ: نعم. فوضع الميسَـمَ. قـال وحِئتُ به فوضعتَه في حجره. ودعا رسـول الله صلى الله عليه وسـلمَ بعجوة من عجوة المدينة. فلاكها في فيه حتى ذابت. ثم قذفُها في في الصبيّ. فجعل الصبيُّ يتلمَّظُها. قال فقال رسول الله صلَّى اللهُ عليه وسلَّمُ: «انظروا إلى حبِّ الأنصار للتمر»، قال فمسـح وجهَه وسمَّاه عبدالله) (رواه مسلم).

فانظر أخي الحبيب إلى قوة إيمان أم سليم بربها، وكيف قادها ذلك إلى الصبر على أعظم مصيبة تمر بالإنسان طيلة حياته وهي مصيبة الموت، وكيف صبرت زوجها على فقده لولده بمثال طيب، وقارن بين فعلها وفعل بعض المسلمين الآن فهذا أب يعطى ابنه مفاتيح سيارته ليشتري له شيئًا، فتقع لمه حادثة، ويموت على أثرها، فيمنوق الأب ثيابه ويلطم خدوده ويهيل التراب على أرسه، ويصرخ قائلا: أنا الذي قتلته، لو لم أعطه مفاتيح السيارة ما مات!! متغافلًا عن قوله تعالى: «يَتَايِّمُ النِّينَ كَمَنُوا وَاللَّهِ لِإِخْرَنهِمُ إِذَا ضَرَعُوا فِي الْأَرْضِ لَمَنُوا فِي الْأَرْضِ

أَوْ كَانُواْ غُرَى لَوْ كَانُواْ عِندُنَا مَا مَانُواْ وَمَا قُتِلُواْ لِيَجْمَلُ اللهُ وَلِكَ حَسَرَةً فِي قُلْتِهُ عِمَا الله وَلَيْكَ عَلَيْكُ وَاللهُ عِمَا تَمَمَلُونَ الله عَلَيْهُ وَلَلهُ وَمَا الله عَليه وَلَيْمِ وَلَيْهُ وَمَاء الله تعالى وقدره، فهذا قد أمن بلسانه ولم يدخل الإيمان إلى قلبه؛ مصداقا لقوله صلى الله عليه وسلم: (يا معشر من أمن بلسانه ولم يدخل الإيمان قلبه) (رواه أبو داود وقال عنه الألباني: حسن صحيح).

النوع الثاني: الصدر على الابتلاءات: قال تعالى: « وَالْتَبَلُونَكُمْ بِيْنَءِ مِنْ الْتَوْفِ وَالْجُوعِ وَتَقْصِ مِنْ الْتَوْفِ وَالْجُوعِ وَتَقْصِ مِنْ الْلَامُولِ وَالْجُوعِ وَتَقْصِ مِنْ الْلَامُولِ وَالْأَنْفُسِ وَالْمُرَبُّ وَيَشْرِ الصَّبِينِ ﴿ الْلَامُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ مُصَالًا اللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

صَلَوْتٌ مِنْ رَبِهِمْ وَرَحَمَةٌ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ » (البقرة ما ١٥٥ – ١٥٧)، والابتاء قد يكون بالشر والخير، قال تعالى: "وَبَلُوكُمْ بِالشَّرِ وَالْخَيْرِ وَالْمَالِمَ، وَلَعْلَ مَا الْابتاء عَصَلَ الابتاء قصة إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام، فقد رزق الله أبا الأنبياء بأول أولاده إسماعيل من السيدة هاجر، وقد بلغ من العمر ستًا وثمانين سنة، ثم أراد الله أن يبتليه بأعظم أنواع الابتلاءات، فأمره بذبح ولده، فماذا كان رد فعل الوالد والولد على هذا الابتلاء؟! وكيف كان الإيمان بالله عز وجل عاملاً من عوامل الصدر على هذا الابتلاء؟!

لنتعرف على ذلك من خلال ما قصه الله علينا من شدانهما في كتابه العزيز حيث قال تعالى حاكيا عنهما: «رَبُ هَبُ لِي مِنَ الصَّلِعِينَ ﴿ فَيَ فَسَنَّرَنَهُ بِعُلَا عَلِيمِ عَنهما: «رَبُ هَبُ لِي مِنَ الصَّلِعِينَ ﴿ فَيَ فَسَنَّرَنَهُ بِعُلَا عَلِيمِ فَلَا اللَّعْمَ فَاللَّا مَنْهُ وَلَا اللَّهُ مِنَهُ السَّعْمَ قَالَ بَنُهُ إِنَّ أَنْهَ أَنْ فَي الْمَنَامِ أَنْ اللَّهُ مِنَ الْمَنَامِ وَلَكُمْ اللَّهُ مِن المَنامِنِ فَاللَّا اللَّهُ اللَّهُ مِن المَنامِنِ فَاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن المُنامِينَ فَاللَّا اللَّهُ اللَّه

(الصافات ۱۰۰-۱۰۰). وقارن - احتى الحبيب - بين صبرهما، وصبر البعض الآن - ممن لم يدخل الإيمان إلى قلبه- إذا ابتلاه ربه بشيء انطبق عليه قوله تعالى: «وَمَنْ النَّاسِ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهُ عَلَى حَرْفٌ قَانَ أَصَابِهُ مَنْ أَلْمُ اللَّهُ عَلَى حَرْفٌ قَانَ أَصَابِهُ وَلَنْ أَصَابِهُ فَنْ أَنْ اللَّهُ عَلَى وَحْهِدٍ عَبِر الدُّنِيَا وَالْاحِرَةُ وَلِكَ هُو الْمُسْرِكُ المُسْرِكُ ) (الحج: ١١).

النوع الثالث: الصبر على الطاعات:

فقد أمر الله بالطاعات، وأمر بالصبر عليها، قال تعالى: «وَأَمْرُ أَهَاكَ بِالصَّالِةِ وَأَصْطِيرُ عَلَيْهَا لَا تَسْتَلُكَ رِزْقاً مَّقُنُ وَلَمْ عَلَيْها لَا تَسْتَلُكَ رِزْقاً مَّقُنُ وَلَيْعَالِهِ وَالْمَالِمِ عَلَيْها لَا لَا تَسْتَلُكُ رِزْقاً مَقْنَ أَصَحاب مَرْفِكُ وَالْعَنْقِينَ » (طه: ١٣٢)، وقد كان أصحاب رسول الله أحرص الناس على الطاعة وأصبر

مراد المراد ا

الناس عليها لإيمانهم بالله تعالى.

وليس أدل على ذلك مما رواه أبو سعيد الخدري رضي الله عنه قال: (خرج معاوية على حلقة في المسجد. فقال: ما أجلسكم قالوا: جلسنا نُذكرُ الله، قال: ألله! ما أجلسكم إلا ذاك؟ قالوا: والله! ما أجلسناإلا ذاك. قال: أما إني لم أستحلفكم تهمة لكم. وما كان أحدُ بمنزلتي من رسول الله صلى الله عليه وسلم أقل عنه حديثاً مني. وإن رسول الله صلى الله عليه وسلم أقل عنه حديثاً مني. وإن رسول الله فقال «ما أجلسكم؟» قالوا: جلسنا نذكرُ الله ونحمدُه على ما هدانا للإسلام، ومن به علينا. قال «ألله! ما أجلسكم إلا ذاك؟» قالوا: والله! ما أجلسنا إلا ذاك. قال: أما إني لم أستحلفكم تهمة لكم. ولكنه أتاني جبريلُ فأخبرني أنَّ الله عزَّ وجلٌ يباهي بكم الملائكة) (رواه مسلم).

وما رواه أبو واقد الليثي رضي الله عنه قال: (إن رسول الله صلى الله عليه وسلم بينما هو جالسٌ في المسجد والناسُ معه، إذ أقبل ثلاثةً نفر، فأقبل اثنان إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وذهب واحد، قال: فوقفًا على رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأمًا أحدُهما: فرأى فرجةً في الحلقّة فجلسَ فيها، وأمّا الآخرُ: فجلسَ خلفهم، وأمّا الثالثُ فأدبر قال: ألا أخبرُكم عن النفر الثلاثة؛ أمّا أحدُهم فأوى إلى الله فاواه الله، وأمّا الآخرُ فأستحيا فاستحيا الله عنه واسم الله فأوه، وأمّا الآخرُ فأعرض فأعرض الله عنه)

وقارن أخي الحبيب بين إيمان أصحاب رسول الله وصبرهم على الطاعة، وبين إيمان البعض منا الآن وقلة صبرهم على طاعة الله، وكيف يستطيع الواحد منهم أن يصبر على الوقوف الساعات الطوال بطوابير الخبز، وربما وقف بها قبل صلاة الفجر لينال بعض الأرغفة، ولا يستطيع أن يصبر على الوقوف خلف الإمام في الصلاة عشير دقائق!! وكيف وصيل الحال ببعض الأثمة إلى تخفيف الصلاة تخفيفًا مخلاً، بيل ويحدث ذلك في شهر رمضان شهر الطاعة، وإلى الله المشتكى.

النوع الرابع: الصبر عن المعاصى:

وقد نهانا الله عن المعاصي، وأمر بالصبر عنها، وقد كان أصحاب رسول الله أصبر الناس عن المعاصي لشدة إيمانهم بالله تعالى وليس أدل على ذلك مما رواه عبد الله بن مغفل رضي الله عنه

قال: (أنَّ رجالًا لقي امرأةً كانتْ تَبغي في الجاهلية فجعًل يلاعبُها حتى بسَطيدَه إليها فقالتُ: مَهُ فإنَّ اللهَ قد أذهَب بالشرك وجاء بالإسلام، فتركها وولى وجعَل يلتفتُ خَلفَهُ ينظرُ إليهاً حتى أصاب وجهَه الحائطُ فشجَه، ثم أتى النبيُ صلّى اللهُ عليه وسلّم والدمُ يَسيلُ على وجهه فاخبَره بالأمر فقال: (أنت عبد أراد اللهُ بك خيرًا ثم) قال: (إنَّ الله إذا أراد بعبد خيرًا عجَل له عقوبة ذنبه، وإذا أراد بعبد شراً أمسَك عليه عقوبة ذنبه حتى يوافي به يوم القيامة كأنه عيرًا (رواه البوصيرى في إتحاف الخيرة المهرة وله شاهد)، وقارن عبد الله بين هؤلاء المؤمنين وبين حال البعض الآن ممن لم يستطع أن يصبر على معصية الله لضعف إيمانه وعدم تمكنه من قليه.

### النوع الخامس: الصير على النعم:

ونعم الله عز وجل لا تعد ولا تحصى قال تعالى: « وَإِن تَعْدُدُواْ نِعْمَتُ آلَةِ لَا تُعْصُومَاً إِنَّ ٱلْإِنْسَانُ لَظَـُلُومٌ

كُنْأُرُّ (إبراهيم ٣٤)، وقد أمر الشرع بالصبر عليها، وقد كان أصحاب رسول الله أصبر الناس عليها، وقد كان أصحاب رسول الله أصبر الناس على نعمه، فقد روى عمر بن الخطّاب قال: أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم يومًا أن نتصدَقَ، فوافق ذلك مالاً عندي، فقلتُ: اليومَ أسبقُ أبا بكر إن سبقتُهُ يومًا، فَجِئْتُ بنصف مالي، فقال رسولُ الله صلى الله عليه وسلمَ: ما أبقيت الأهلك؛ قلتُ: ما مثلكهُ، قال وأتى أبو بكر رضي الله عنه بكل ما عنده ، فقال له رسولُ الله عليه وسلمَ: ما أبقيت الأهلك؛ قاتُ: عنده ، فقال له رسولُ الله صلى الله عليه وسلمَ: ما أبقيت الأهلك؛ قالتُ: أبقيت لأهلك قال الله وسروا أرواه أبو داود وحسنه الألباني).

وانظر إلى حال البعض منا الآن ممن لم يستطع أن يصبر على نعم الله عز وجل، فبخل بها، أو أخرج يصبر على معمد الله عز وجل، فبخل بها، أو أخرج أسوأ ما يملك متغافلا عن قوله تعالى: « يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ وَامْنُواْ أَنْفِقُواْ مِن طَبِّبَتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِعَا آمُرْجَا لَكُم مِنْ ٱلْأَرْضُ وَلا تَيَمَّنُوا الْخَيِثَ مِنهُ تُنفِقُونَ وَلَسَتُم وَاخِدِيهِ لِلّا أَن اللّهَ عَنِيُ حَمِيدُ» (البقرة: لا ٢٦٧)

وإلى حلقات أخرى - إن شاء الله - في العوامل المعينة على الصبر. نسأل الله عز وجل أن يرزقنا إيمانا يصبرنا على المصائب والابتلاءات، والطاعات، والنعم، وعن معاصيه، ويثبتنا على الحق، فهو ولي ذلك والقادر عليه، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

### من نور كتاب الله

### التحذير من أصحاب السوء

قال تعالى: « وَبَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّالِمُ عَلَى بَدَيْدٍ يَكُولُ يَدَيَّتَنِي ٱلَّغَذَتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلًا ﴿ يَوَيْلَتَى لَيْنَنِي لَمْ أَتَّخِذْ فُلَانًا خَلِيلًا ١٠٠٠ لَقَدْ أَضَلَّني عَن ٱلذِّكِّر بَعْدَ إِذْ جَاءَ نِيُّ وَكَانَ شَّيْطَكُنُ لِلْإِنسَكِنِ خَذُولًا».

[الفرقان: ۲۷ - ۲۹].

### من عَلامات النَّبوة

عن يزيد بن أبي عبيد قال: رأيت أثر ضربة في ساق سلمة بن الأكوع، فقلت: يا أبا مسلم ما هذه الضربة؛ فقال: يذه ضربة أصابتني يوم خيبر، فقال الناس: أُصيب سلمة، فأتيت النبي صلى الله عليه وسلم فنفث فيه ثلاث ينفثات، فما آشتكيتها حتى الساعة. [صحيح البخاري: ٣٩٦٩].

### حكم ومواعظ

عن الربيع بن خُثيم قال: أتدرون ما الداء والدواء والشيفاء؟ قالوا: لا. قال: الداء الذنوب، والدواء الاستغفار، والشفاء أن تتوب ثم لا تعود. [سير السلف الصالحان].

### من أقوال السلف

قال الحسن البصري: اعلم عافاك الله-: أن جور الملوك نقمة من نقم الله تعالى؛ ونقم الله لا تُلاقى بالسيوف، وإنما تُتقى وتُستدفع بالدعاء والتوبة إ والإنابة. والإقلاع عن الذنوب. [أداب الحسن البصري].

### من غريب الحدي

(ضَّاضًا): في حديث الخوارج يخرج من ضئضئ هذا قوم يقرءون القرآن لا يجاوز تراقيهم،» الضئضئ: . يقال ضئضئ بريد أنه يخرج من نسله وعقبه. ورواه عضهم بالصاد المهملة. وهوا معناه. [غريب الحديث لابن

عن شداد بن أوس رضي الله عنه قال: إن من جوامع الدعاء رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقول: رسول الله صلى الله عليه وسلم حال يعول. "اللهم إني أسالك النبات في الأمر، والعزيمة على الرئس، وأسالك شيخر بعمتك وحسن عباديتك وأسالك قلبًا سليمًا ولسائل صادقًا، وأسالك من خير ما يتعلم واعود بله من شر ما تعلم واستغفرك

لما تعلم» [سنن النومذي: ٧٠٤٣].

العدد ٥٠٥ السنة الثالثة والأربعون

التوديك





والتأدب بأدابه، والاعتبار بأمثاله وقصصه، وتدبره، وحسن تلاوته». [شرح النووي على صحيح مسلم (٣٨/-٣٩)].

"ولقد رويت عن عظمة خلقه في السيرة، وعلى لسان أصحابه روايات متنوعة كثيرة، وكان واقع سيرته أعظم شهادة من كل ما روي عنه، ولكن هذه الكلمة أعظم بدلالتها من كل شيء أخر، أعظم بصدورها عن اللعلي الكبير، وأعظم بتلقي محمد صلى الله عليه وسلم لها وهو يعلم من هو العلي الكبير، وبقائه بعدها ثابتًا راسخًا مطمئنًا، لا يتكبر على العباد، ولا ينتفخ، ولا يتعاظم، وهو الذي سمع ما سمع من العلى الكبير». [قي ظلال القرآن (٣٦٥٦/٦) ط. دار العلم بجدة].

«وقد تمثلت هذه الأخّلاق الإسلامية بكمالها وجمالها وتوازنها واستقامتها واطرادها وثباتها في محمد صلى الله عليه وسلم، وتمثلت في ثناء الله العظيم وقوله: (وإنك لعلى خلق عظيم)». [المصدر السابق (٣٦٥٨/٦)].

وقال النبي صلى الله عليه وسلم: «إنما بعثت لأتمم صالح الأخلاق» [رواه البخاري في «الأدب المفرد» (٣٧/١) والحاكم (٣٧/١) في «التاريخ»، وقال: «صحيح على شرط مسلم» ووافقه الذهبي، وقال الألباني (٤٥): وهذا إسناد حسن].

قال فضل الله الجيلاني: «لا يكون دين من الأديان خاليًا من مكارم الأخلاق، لكن لم تكن الأخلاق الحكيمة مجموعة كلها في دين من الأديان السابقة، حتى جمع الله في دين الإسلام كل ما كان من أخلاق حسنة؛ فهذا معنى: «أتمم مكارم الأخلاق» أي: نهايتها. [فضل الله الصمد شرح الأدب المفرد (٢٧١/١)].

### يا أيها المتحلى غير شيمته

إن التخلق يأتي دونه الخلق ويما أن الرسول صلى الله عليه وسلم هو القدوة الحسنة؛ فقد اتصف بالأوصاف الخلقية المحمودة كالعلم، والحلم، والتواضع، والكرم، والصدق، والوفاء، وشدة الحياء، وحسن المعاشرة، والآداب إلى غير ذلك من الخصال العلية والأخلاق المرضية. عن أنس رضي الله عنه قال: «خدمت رسول الله صلى الله عليه وسلم عشر سنين، فما قال لي: أف قط، ولا قال لي لشيء فعلته؛ لم أفعله؛ ولا لشيء لم أفعله؛ ألا فعلته؛ وكان صلى الله عليه وسلم أحسن الناس خُلقًا، وما مسست خزًا ولا حريرًا ولا شيئًا كان ألين من كف رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولا شممت من كف رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولا شممت مسكًا ولا عطرًا أطيب من عرق رسول الله صلى

الله عليه وسلم». [رواه البخاري (۲۷۹۸)، ومسلم (۲۳۰۹)].

قالت أم المؤمنين خديجة رضي الله عنها عندما جاءها في أول بدء الوحي خائفًا: «كلا والله ما يخزيك الله أبدًا، إنك لتصل الرحم، وتحمل الكل، وتكسب المعدوم، وتقرى الضيف، وتعين على النوائب» [رواه البخاري (٤)، ومسلم (١٦٠، ١٦١)].

وعن أنس رضي الله عنه خادم رسول الله صلى الله عليه عليه وسلم قال: «لم يكن رسول الله صلى الله عليه وسلم سبابًا ولا لعانًا ولا فحاشًا، كان يقول لأحدنا عند المعاتبة: ما له تربت جبينه». [رواه البخاري (٦٠٣١)].

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: «ما ضرب صلى الله عليه وسلم بيده خادما قط ولا امرأة، ولا ضرب بيده شيئًا إلا أن يجاهد في سبيل الله، ولا خُير بين شيئين إلا كان أحبهما إليه أيسرهما». وفي رواية: «إلا اختار أيسرهما، إلا أن يكون إثمًا، فإذا كان إثمًا كان أبعد الناس عن الإثم، وما انتقم رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا أن تنتهك حرمة الله فينتقم الله» [رواه مسلم (٢٣٢٧)].

### أقوال السلف - رحمهم الله - يلا حسن الخلق:

قال ابن القيم رحمه الله: «قال الحسن: «حسن الخلق بسط الوجه – وبذل الندى، وكف الأذى». وقال أبو عثمان «هو الرضا عن الله تعالى». وقال سبهل التستري: «أدناه الاحتمال، وترك المكافأة، والرحمة للظالم، والاستغفار له، والشفقة عليه». وقيل: «ألا يتهم الحق في الرزق، ويثق به، ويسكن إلى الوفاء بما ضمن، فيطيعه ولا يعصيه في جميع الأمور فيما بينه وبينه، وفيما بينه وبين الناس». وقيل: «حسن الخلق: بذل الجميل، وكف القبيح». وقيل: «التخلي عن الرذائل، والتحلي بالفضائل». وقال يحيى بن معاذ: «في سعة الأخلاق كنوز وقال يحيى بن معاذ: «في سعة الأخلاق كنوز

وقال رحمه الله «سوء الخلق سيئة لا تنفع معها كثرة الحسنات، وحسن الخلق حسنة لا تضر معها كثرة السيئات».

وقال الجنيد: «أربع ترفع العبد إلى أعلى الدرجات وإن قل عمله وعلمه: الحلم، والتواضع، والسخاء، وحسن الخلق، وهو كمال الإيمان».

وقال الفضيل: «لأن يصحبني فاجر حسن الخلق، أحب إلى من أن يصحبني عابد سيء الخُلق». وقال يوسف بن أسباط: «علامة حسن الخلق عشر خصال:

١ – قلة الخلاف.

٧- وحسن الإنصاف.

٣- وترك طلب العثرات.

٤- وتحسين ما يبدو من السيئات.

٥- والتماس المعذرة.

٦- واحتمال الأذي.

٧- والرجوع بالملامة على النفس.

٨- والتفرد بمعرفة عيوب نفسه دون غيره.

٩- وطلاقة الوجه للصغير والكبير.

١٠ - ولطف الكلام لمن دونه ولمن فوقه.

وذهب الغزالي إلى أن حسن الخلق: «عبارة عن هيئة في النفس راسخة، عنها تصدر الأفعال الجميلة المحمودة شرعًا وعقلاً بسهولة ويسر، من غير حاجة إلى فكر وروية ففيها هنا أربعة أمور:

أحدها: فعل الجميل.

والثاني: القدرة عليه.

والثالث: المعرفة به.

والرابع: هيئة للنفس بها تميل إلى الحسن ويتيسر عليها.

ويقول ابن القيم رحمه الله: «وحسن الخلق يقوم على أربعة أركان، لا يتصور قيام ساقه إلا عليها: الصبر، والعفة، والشجاعة، والعدل:

فالصبر: يحمله على الاحتمال، وكظم الغيظ، وكف الأذى، والحلم والأناة والرفق وعدم الطيش والعجلة.

والعفة: تحمله على اجتناب الرذائل والقبائح من القول والفعل، وتحمله على الحياء وهو رأس كل خير، وتمنعه من الفحشاء والبخل والكذب والغيبة والنميمة.

والشجاعة: تحمله على عزة النفس وإيثار معالي الأخلاق والشيم وعلى البذل والفداء الذي هو شجاعة النفس وقوتها على إخراج المحبوب ومفارقته، وتحمله على كظم الغيظ والحلم، فإنه بقوة نفسه وشجاعتها يمسك عنانها ويكبحها عن الجزع والبطش.

والعدل: يحمله على اعتدال الخلق وتوسطه فيما بين طرفي الإفراط والتفريط». [باختصار من «مدارج السالكين» (٣٠٨/٢ - ٣٢١١).].

### أحاديث نبوية في حسن الخلق:

قال النبي صلى الله عليه وسلم «أثقل شيء في الميزان الخلق الحسن» [رواه أبو داود (٤٧٧٨)، والترمذي (٢٠٠٣)، وقال الترمذي: «حسن صحيح»].

وقال النبي صلى الله عليه وسلم: «أكمل المؤمنين إيمانًا أحسنهم خلقًا»[رواه أحمد (٢٥٠/٢)، وابن حيان (٤٧٩/٢)، وصححه الألباني].

وقال صلى الله عليه وسلم: «إن أحبكم إلي وأقربكم مني في الآخرة مجلسًا: أحاسنكم أخلاقا، وإن أبغضكم إلي وأبعدكم مني في الآخرة أسوؤكم أخلاقًا، الثرثارون والمتفيهقون، والمتشدقون». [رواه أحمد (١٩٣/٤)، وابن حبان (٢٨٧/٣)، والبغوي في «شرح السنة» وصححه الألباني (٣٣٩٥)].

وقال صلى الله عليه وسلم: «إنّ الرجل ليدرك بحسن خلقه درجات قائم الليل صائم النهار» [رواه الحاكم (٦٠/١)، وقال «صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه»، ووافقه الذهبي، وصححه الألباني].

وقال صلى الله عليه وسلم: «إن الله تعالى جميل يحب الجمال، ويحب معالي الأخلاق، ويكره سفسافها». [رواه الطبراني في «الأوسط»، وانظر «مجمع البحرين» (٢٩٢٦)، وصححه الألباني في «الجامع» (١٧٣٩)].

وقال صلى الله عليه وسلم: «إن المسلم المسدد ليدرك درجة الصوام القوام بآيات الله؛ بحسن خلقه وكرم ضريبته» [رواه أحمد (١٧٧/٢)، وصححه الألباني في «الصحيحة» (٢٢٥)]. وضريبته: أي طبيعته وسحيته.

وقال صلى الله عليه وسلم: «إن الناس لم يعطوا شيئًا خيرًا من خلق حسن» [رواه الطبراني في «الكبير» (١٤٥/١)، وصححه الألباني في «صحيح الجامع» (١٩٧٣)].

### أمثلة من حسن خلق السلف رضى الله عنهم من كتاب صلاح الأمة في علو الهمة:

شتم رجل سلمان الفارسي فقال له: «إن خفت موازيني فأنا شر مما تقول، وإن ثقلت موازيني لم يضرني ما تقول».

وشّتم رجل الربيع بن خيثم فقال له: «يا هذا، سمع الله كلامك، وإن دون الجنة عقبة، إن قطعتها لم يضرني ما تقول، وإن لم أقطعها فأنا شر مما تقول».

وقال له مرة: «يا مرائي»، فقال: «ما عرفني غيرك». وقال على بن يزيد: «أغلظ رجل من قريش لعمر بن عبد العزيز القول فأطرق عمر زمانًا طويلاً ثم قال: أردت أن يستفزني الشيطان بعز السلطان، فأنال منك اليوم ما تناله مني غدًا؟!».

وشتم رجل الأحنف بن قيس فسكت عنه، وأعاد الرجل فسكت عنه، وأعاد فسكت عنه، فقال الرجل: «والهفاه! ما يمنعه من أن يرد عليّ إلا هواني عنده». وشتمه رجل وجعل يتبعه حتى بلغ حيه، فقال الأحنف: «يا هذا؛ إن كان بقي في نفسك شيء فهاته وانصرف، لا يسمعك بعض سفهائنا فتلقى ما تكره».

وقال رجل لمالك بن دينار: «بلغني أنك ذكرتني بسوء؟!

قال: أنت أكرم عليُّ من نفسي؟! إني إذا فعلت ذلك أهديت لك حسناتي».

وقال رجل لبعض التحكماء: «والله، لأسبنك سبًا يدخل معك في قبرك، فقال: معك يدخل لا معي».

وضرب رجل قدم حكيم فأوجعه، فلم يغضب، فقيل له في ذلك فقال: «أقمته مقام حجر تعثرت به فذبحت الغضب».

قال رجل لعمر بن عبد العزيز: «أشهد أنك من الفاسقين، قال: ليس تقبل شهادتك».

سبُّ رجل ابن عباس رضي الله عنه، فلما فرغ قال: «يا عكرمة، هل للرجل حاجة فتقضيها؟» فنكس الرجل رأسه واستحى.

وعن على بن الحسين بن على انه سبه رجل، فرمى إليه بخميصة كانت عليه، وأمر له بالف درهم.

فقال بعضهم: «جمع له خمس خصال محمودة: الحلم، وإسقاط الأذى، وتخليص الرجل مما يبعد عن الله، وحمله على الندم والتوبة، ورجوعه إلى المدح بعد الذم اشترى جميع ذلك بشيء من الدنيا يسير». قال يحيى بن منده: «كان عمى سيفًا على أهل البدع، هو أكبر من أن يثني عليه مثلي، كن والله أمرًا بالمعروف، ناهيًا عن المنكر، كثير الذكر، قاهرا لنفسه، عظيم الحلم، كثير العلم. قرأت عليه قول شعبة: «من كتب عنه حديثًا، فأنا له عبد»، فقال عمي: من كتب عنى حديثًا فأنا له عبد».

قال خطيب الموصل أبو الفضل: «حدثني أبي، قال: توجهت من الموصل سنة ٤٥٩ هـ إلى أبى إسحاق – يعنى الشيرازي – فلما حضرت عنده رحب بي، وقال: من أين أنت؟ فقلت: من الموصل، قال: مرحبًا، أنت بلديي.

قلت: يا سيدي، أنت من فيروز أباد؟ قال: أما جمعتنا سفينة نوح؟ فشاهدت من حسن أخلاقه، ولطائفه، وزهده ما حبب إلى لزومه، فصحبته إلى أن مات».

وقيل: «إن أبا إسحاق نزع عمامته – وكانت بعشرين دينارًا – وتوضأ في دجلة فجاء لص فأخذها وترك عمامة رديئة بدلها، فطلع الشيخ فلبسها، وما شعر حتى سألوه وهو يدرس. فقال: لعل الذي أخذها محتاج».

قيل للأحنف بن قيس: «من أين تعلمت الحلم؟ فقال: من قيس بن عاصم.

قيل: وما بلغ حلمه؟ قال: بينما هو جالس في داره إذ أتته جارية بسفود عليه شواء فسقط من يدها فوقع على ابن له صغير فمات، فدهشت الجارية، فقال لها: لا روع عليك! أنت حرة لوجه الله تعالى».

كان الفضيل بن عياض رحمه الله إذا قيل له: «إن

فلانًا يقع في عرضك يقول: والله لأغيظن من أمره – يعنى إبليس – ثم يقول: اللهم إن كان صادقًا فاغفر لى، وإن كان كاذبًا فاغفر له».

وكان أبو معاوية الأسود يدعو لمن نال منه.

وشتم رجل بكر بن عبد الله المزني رحمه الله فبالغ في شتمه وهو ساكت، فقيل له: «ألا تشتمه كما شتمك؟ فقال: إني لا أعرف له شيئًا من المساوئ حتى أشتمه به، ولا يحل لى أن أرميه بالكذب».

وقال رجل مرة لسالم بن عبد الله رحمه الله: يا شيخ السوء، فقال له سالم: «ما أراك أبعدت يا أخي». [انظر «صلاح الأمة» للعفاني (٢٥٣/٥).

#### مستولية المريس:

يقول الأستاذ عبد الله ناصح علوان: «على المربين – ولا سيما الآباء والأمهات – مسئولية كبرى في تأديب الأولاد على الخير، وتخليقهم على مبادئ الأخلاق.

ومسئوليتهم في هذا المجال مسئولية شاملة بكل ما يتصل بإصلاح نفوسهم، وتقويم اعوجاجهم، وترفعهم عن الدنايا، وحسن معاملتهم للآخرين. فهم مسئولون عن تخليق الأولاد منذ الصغر على الصدق، والأمانة، والاستقامة والإيثار، وإغاثة الملهوف، واحترام الكبير، وإكرام الضيف، والإحسان إلى الجار، والمحبة للآخرين.

ومسئولون عن تنزيه السنتهم من السباب، والشتائم، والكلمات النابية القبيحة، وعن كل ما ينبني عن فساد الخلق وسوء التربية.

ومسئولون عن تعويدهم على مشاعر إنسانية كريمة، وإحساسات عاطفية نبيلة، كالإحسان إلى اليتامى، والبر بالفقراء، والعطف على الأرامل والمساكين. إلى غير ذلك من هذه المسئوليات الكبيرة التى

إلى عير ذلك من هذه المسئوليات الكبيرة التي تتصل بالتهذيب وترتبط بالأخلاق.

وإذا كانت التربية الفاضلة في نظر الإسلام تعتمد في الدرجة الأولى على قوة الملاحظة والمراقبة، فجدير بالآباء والأمهات والمعلمين، وكل من يهمه أمر التربية والأخلاق أن يلحظوا في الأولاد ظواهر أربعة، وأن يعيروها اهتمامهم لكونها من أقبح الأعمال وأحط الأخلاق، وأرذل الصفات، وهذه الظواهر مرتبة كما يلى:

- ١- ظاهرة الكذب.
- ٧- ظاهرة السرقة.
- 🌱 ظاهرة السباب والشتائم.
- ظاهرة الميوعة والانحلال» [تربية الأولاد في الإسلام (١٧٢/١- ١٧٣)].

وللحديث بقية إن شاء الله والحمد لله رب العالمين.



ك التوكيم العدد ٥٠٥ السنة الثالثة والأربعون العدد ١٥٠٥ السنة الثالثة والأربعون

كما حاول النبي صلى الله عليه وسلم أن يهدى عمه إلى الإسلام فلم يستطع، ففي البخاري بسنده عن سعيد بن المسيب عن أبيه أنه أخيره: أنه لما حضرت أيا طالب الوفاة حاءه رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فوجد عنده أيا حهل بن هشام ، وعبدالله بن أبي أمية بن المغيرة ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لأبي طالب: يا عم، قل: لا إله إلا الله، كلمة أشهد لك بها عند الله: فقال أبو حهل وعبد الله بن أبي أمية: يا أبا طالب أترغب عن ملة عبد المطلب؟! فلم بزل رسول الله بعرضها عليه ، ويعودان بتلك المقالة ، حتى قال أبو طالب آخر ما كلمهم: هو على ملة عبد المطلب، وأبي أن يقول: لا إله إلا الله ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أما والله لأستغفرن لك ما لم أنه عنك. فأنزل الله تعالى فيه: « مَا كُاكَ لِلنَّتِي وَٱلَّذِيكَ ءَامَنُوٓا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوٓا أُوْلِي قُرْف مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيُّك لَمْمُ أَنَّهُمْ أَصْحَبُ ٱلْجُجِيدِ»

وقاعدة المسئولية الشخصية هي التي جعلت أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها تنكر حديث ابن عمر الذي رواه عن عمر رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إن الميت ليعذب ببعض بكاء أهله عليه». قال ابن عباس رضي الله عنهما: فلما مات عمر ذكرت ذلك لعائشة فقالت: يرحم الله عمر ، لا والله ما حدث رسول الله صلى الله عليه وسلم أن الميت ليعذب ببكاء أهله عليه، ولكن: إن الله يزيد الكافر عذابا ببكاء أهله عليه، وقالت عائشة: حسبكم القرآن «ولا تزر وازرة وزر

أخرى»، قال ابن عباس عن ذلك: والله هو أضحك وأنكى..... (متفق عليه).

وفي رواية قالت عائشة رضي الله عنها: إنكم لتحدثوني عن غير كاذبين، ولا مكذّبين (تقصد عمر وعبد الله بن عمر رضي الله عنهما)، ولكن السمع يخطئ (صحيح مسلم).

ولا تعارض بين حديث عمر وحديث عائشة رضي الله عنهما، فالحديث رواه آخران هما: المغيرة بن شعبة ، وعمران بن حصين ، رضي الله عنهما، فلا وجه لتخطئة من روى الحديث من الصحابة بقول أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها ، فهي أثبتت ما سمعت ، والصحابة أثبتوا ما سمعوا ، فإن أولا منافاة بين ما سمعت ولا ما سمعوا ، فإن لفظ الميت في رواية عمر وغيره عام يشمل كل ميت سواء أكان مسلمًا أم كافرًا، وحديث عائشة رضي الله عنها خاص بالكافر. (انظر السلسلة الصحيحة //١٤٦٧).

أما احتجاجها بالآية (ولا تزر وازرة وزر أخري) فهو محمول على من كان البكاء من سنته وسنة أهله ولم ينه عنه ، أو من كان آمرًا به. فهنا يعتبر البكاء من كسنه ووزره.

يقول أبو بكر الرازي عن إنكار عائشة رضي الله عنها واحتجاجها بالآية: وإنما أنكرت اعتقاد ظاهره أنه يعذب لأجل فعل غيره. ثم قال: ولا تكون عائشة مخالفة لهما (عمر وابن عمر رضي الله عنهما) في معناه (الحديث) ، وذلك أن البكاء عند العرب هو التعديد ، وكانوا يعددون على موتاهم في الجاهلية بما كانوا يتبارون به من الغارات والسّباء والقتل ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم لبعض من سمعه يعدد بمثله إنه يعذب لهذه الأفعال (الفصول في الأصول 170/).

قلت: إن البكاء نوعان ، نوع فطري لا دخل للإنسان فيه وهذا جائز ، بل هي رحمة، وقد بكى النبي صلى الله عليه وسلم عند وفاة ابنه إبراهيم ، كما في الحديث عن أنس بن مالك رضي الله عنه، قال دخلنا مع رسول الله على أبي سيف القين (الحداد) وكان ظئرًا لإبراهيم عليه السلام (زوج مرضعته)، فأخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم إبراهيم فقبًله وشمّه ، ثم دخلنا عليه بعد ذلك وإبراهيم يجود بنفسه، فجعلت عينا رسول الله صلى الله عليه وسلم تذرفان، فقال له عبد الرحمن بن عوف رضى الله عنه: وأنت يا رسول الرحمن بن عوف رضى الله عنه: وأنت يا رسول

الله؟! فقال: يا ابن عوف إنها رحمة ، ثم أتبعها بأخرى فقال صلى الله عليه وسلم: إن العين تدمع ، والقلب يحزن ، ولا نقول إلا ما يرضي ربنا، وإنا بفراقك يا إبراهيم لمحزونون. (متفق عليه).

وفي رواية: (ألا تسمعون! إن الله لا يعذب بدمع العين ، ولا بحزن القلب ، ولكن يعذب بهذا- وأشار إلى لسانه- أو يرحم. وإن الميت يعذب ببكاء أهله عليه). (متفق عليه).

والنوع الثاني من البكاء هو المتكلف، وهو البكاء مع النوح وذكر المحاسن وما يصاحب ذلك من تسخط واعتراض، وهذا يكون باللسان في الغالب، فحديث النبي صلى الله عليه وسلم فرق بين نوعي البكاء: البكاء الفطري الذي سماه رحمة، والبكاء المتكلف الذي يؤاخذ به العبد، وهو المذكور في حديث ابن مسعود رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم: (ليس منا من لطم الخدود وشق الجيوب ودعا بدعوى الجاهلية) (متفق عليه).

وهذا النوع من البكاء يؤاخذ عليه الميت إذا كان من سُنة أهله ولم يوصيهم بعدم فعله، أو أوصاهم به كعادة العرب في الجاهلية كما قال الشاعر:

إذا أنا مت فانعيني بما أنا أهله

وشقي على الجيب يا ابنة معبد

أما إذا أوصى بعدم النياحة عليه وتبرأ من ذلك ، فهذا لا يؤاخذ بفعل أهله؛ مصداقًا لقوله تعالى: «ولا تزر وازرة وزر أخرى».

استثناءات من قاعدة المسئولية الشخصية:

مع أن هذه القاعدة كلية من كليات الشريعة ، إلا أنه وردت استثناءات منها ، وهذه الاستثناءات جاءت بها نصوص خاصة ، فتخرج صورها فقط ويبقى عموم القاعدة على ما هو عليه.

المثال الأول: الصبام عن الغير:

عن عائشة رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (من مات وعليه صوم صام عنه وليه) (متفق عليه). قال الحافظ ابن حجر: الأصل عدم النيابة في العبادة البدنية ، ولأنها عبادة لا تدخلها النيابة في الحياة، فكذلك في الموت إلا ما ورد فيه الدليل فيقتصر على ما ورد فيه، ويبقى الباقي على الأصل. (فتح البارى ١٩٤٤).

ا - من مات وعليه صوم صام عنه وليه سواء كان ع رمضان أو النذر ونحوه ، وهذا رجحه النووي في شرحه على مسلم (انظر شرح النووي على مسلم ٢٥/٨) وكذلك الحافظ ابن حجر (انظر فتح ع البارى ٢٥/٤).

Y- لا يُصام عنه إلا النذر فقط، أما صوم رمضان فيطعم عنه ، وقيدوا عموم الحديث بما ثبت عن عائشة رضي الله عنها عندما سألتها عمرة: توفيت أمي وعليها من رمضان صوم ، فسألت عائشة عن ذلك، فقالت: اقضيه عنها، ثم قالت: بل تصدقي مكان كل يوم على مسكين نصف صاع (رواه الطحاوى في مشكل الآثار٦/١٧٩).

وما ورد عن ابن عباس رضي الله عنهما: إذا مات الرجل في رمضان ، ثم مات ولم يصم أطعم عنه، ولم يكن عليه قضاء ، وإن كان عله نذر قضى عنه وليه. (صحيح سنن أبى داود وغيره).

٣- لا يُصام عن الميت لا نذر ولا غيره ، وهذا ما ذهب إليه الجمهور (انظر التمهيد لابن عبد البر ٢٧/٢٠).

### المثال الثاني: الحج عن الغير:

عن ابن عباس رضي الله عنهما أن امرأة من خثعم ، قالت: يا رسول الله ، إن أبي أدركته فريضة الله في الحج شيخًا كبيرًا لا يستطيع أن يستوي على ظهر بعيره، أفاحج عنه وال: نعم. (متفق عليه). وعن ابن عباس أن امرأة من جهينة جاءت إلى النبي صلى الله عليه وسلم ، فقالت: إن أمي نذرت أن تحج ثم ماتت ، أفاحج عنها وال: نعم، نذرت أن تحج عنها ، أرأيت لو كان على أمك دين أكنت قاضيته واقضوا الله فالله أحق بالوفاء (صحيح البخاري).

### المثال الثالث: الصدقة ، العلم ، دعاء الأبناء:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاثة أشياء: صدقة جارية ، أو علم يُنتفع به ، أو ولد صالح يدعو له. (صحيح مسلم).

### المثال الرابع: تحمل العاقلة لدية القتل الخطأ:

العاقلة: هم الأقرباء من جهة الأب (العصبات)، ورغم أن الأصل أن كل امرئ مختص بضمان جناية نفسه ، إلا أن النبي صلى الله عليه وسلم قضى بأن العقل (الدية) على العصبة (صحيح مسلم).

أقوال:

### ثانيًا: الكليات الاستقرائية:

وهي الطريقة الثانية من طرق معرفة الكليات (وذلك يكون في الكليات التي لم يرد بشأنها دليل خاص)، ومعناها: أن نتتبع الأدلة المختلفة الأغراض في كل باب من أبواب الفقه ، وكل نوع من أنواعه، ويضم بعضها إلى بعض فينتظم من مجموعها أمر واحد كلي تدور حوله تلك الأدلة. ومن أمثلة ذلك: قاعدة: المشقة تجلب التيسير: وهي قاعدة من القواعد الخمس الكبرى التي تعتبر دعائم الشريعة الإسلامية، والتي تبنى عليها معظم القواعد الفقهية، ويتخرّج على هذه القاعدة جميع رخص الشرع التي شرعها الله تعالى رحمة بعباده ، وتخفيفا عن المكلفين لسبب من الأسباب التي تقتضي هذا التخفيف؛ لأن العسر والحرج منتفيان شرعًا.

والقاعدة لها أدلة كثيرة- ليست نصًا خاصًا فيها- من كتاب الله تعالى ومن سنة النبي صلى الله عليه وسلم.

### أولا: الأدلة من كتاب الله تعالى:

وردت آيات كثيرة في كتاب الله ، تحقق القاعدة ويستدل بها عليها ، منها: قوْله تعالى: «بُرِيدُ اللهُ ويستدل بها عليها ، منها: قوْله تعالى: «بُرِيدُ اللهُ وَسَعَهَا» بِكُمُ الْمُسَرَ» [الْبَقَرَة: ١٨٥]، وقوْله سبحانه: « لا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إلّا وُسَعَهَا» [النَقرَة: ٢٨٦]، وقوْله جل وعلا: « بُرِيدُ اللهُ أَن يُحَفِفُ عَنَكُمْ وَعُولُه النَّعَالَى: «وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَالُ اللّهِ كَانَتَ عَلَيْهُمْ وَالْمُغْلَالُ اللّهِ كَانَتَ وَتَعْلَى: «وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي اللّهِ مِنْ حَرَجٍ» وَالْمُحَالَى: «وَمُلْ اللهُ عَلَى « فَأَنْقُوا اللهُ مَا السَّطَعَمْ » [التعابن: ٨٧]، وقوْله تعالى: «فَانَقُوا اللهُ مَا السَّطَعَمْ » [التعابن: ٢٦]، وقوْله سبحانه: «لا يُكِلِّفُ اللهُ نَشَا إلّا مَا ءَاتَهَا» [سورة الطَلَاق: ٧].

ومن ذلك آيات الإفطار في حالتي السفر والمرض، وآيات قصر الصلاة في الجهاد ، وآيات أكل ما حرم الله تعالى كالميتة عند الضرورة، وآيات التلفظ بالكفر لمن أكره عليه، وآيات التيمم لمن فقد الماء أو لم يقدر على استعماله، إلى أشباه ذلك من الأدلة التي يستدل بها على هذه الكلية (القاعدة). فانبًا الأدلة من السنة:

- حديث أبى هريرة رضي الله عنه عن النبي
 صلى الله عليه وسلم قال: (إن الدين يسر ،
 ولن يشاد الدين أحد إلا غلبه، فسددوا وقاربوا

وأبشروا ، واستعينوا بالغدوة والروحة وشيء من الدلجة). (صحيح البخاري) (فسددوا: من السداد وهو التوسط في الأعمال. وقاربوا: من فعل الأكمل إن لم تستطيعوه. الغدوة: أول النهار، والمعنى إيقاع العبادة في أوقات النشاط والقبول).

٧- حديث أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: (يسروا ولا تعسروا، وسكنوا ولا تنفروا). (متفق عليه)، و(سكنوا: بإدخال الطمأنينة على النفس. ولا تنفروا: عكس التسكين بنزع الطمأنينة من النفس).

٣- حديث عائشة رضي الله عنها قالت: ما خُير رسول الله بين أمرين، أحدهما أيسر من الآخر إلا اختار أيسرهما، ما لم يكن إثمًا ، فإن كان إثمًا كان أبعد الناس عنه). (متفق عليه والرواية لمسلم).

٤- حديث أبي هريرة رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (لولا أن أشق على أمتي أو على الناس لأمرتهم بالسواك مع كل صلاة) (متفق عليه).

و- حديث ابن عباس رضي الله عنهما ، قال: لا نزلت هذه الآية: «وَإِن تُبَدُواْ مَا فِي أَفْسِكُمْ أَوْ لَمُ نَوْتُ أَفْسِكُمْ أَوْ الله عَلَيه الله الله عليه وسلم: قولوا سمعنا فقال النبي صلى الله عليه وسلم: قولوا سمعنا واطعنا وسلمنا. قال: فألقى الله الإيمان في قلوبهم ، فأنزل الله تعالى: «لا يكلف الله نفسا إلا وسعها لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطانا» قال: قد ربنا ولا تحمل علينا إصرًا كما حملته على الذين من قبلنا) قال: قد فعلت (واغفر لنا وارحمنا أنت مولانا) قال: قد فعلت. (صحيح مسلم).

إلى غير ذلك من أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم ، وخاصة التي وردت في مناسبات جزئية، حتى قال الإمام الشاطبي: إن الأدلة على رفع الحرج في هذه الأمة بلغت مبلغ القطع. (الموافقات ٢٠/١).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



تعالى التوفيق: رابغا: عدد ياجوج وماجوج بشرى للمسلمين :

استكمالاً لما ذكرنا في المقال السابق بفضل ربنا عز وحل فنقول وبالله

عندما أخبر النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه أن بعث النار أي أهل النار من ذرية آدم من كل ألف تسعمائة وتسعة وتسعين كما في حديث أبي سعيد الخدري المخرّج في الصحيحين، وفيه أيضًا: فشق ذلك على أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم قالوا: يا رسول الله، أينا ذلك الرجل؟ يعني إذا كان لا يدخل الجنة إلا واحد من الألف، فمن سينجو؟ وأينا ذلك الناجي من النار؟

عند ذلك بشر النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه بقوله: «أبشروا، فإن من يأجوج ومأجوج ألفًا، ومنكم رجل»، يعني سيكون إن شاء الله من يأجوج ومأجوج تسعمائة وتسعة وتسعون إلى جهنم بينما لنار، ولقد أكد النبي صلى الله عليه وسلم أفضلية هذه الأمة على سائر الأمم، فقال: «أنتم توفون سبعين أمة أنتم خيرها وأكرمها على الله تبارك وتعالى» رواه أحمد والترمذي.

ثم بين فيما صح عنه صلى الله عليه وسلم أن هذه الأمة ستكون بفضل الله نصف أهل الجنة.



### خامسًا: نزول المطر الغزير لازالة آثارهم:

جاء في حديث النواس بن سمعان الطويل الذى ذكرنا مقاطع منه تشير إلى إرسال المولى عز وجل عليهم الدود لقتلهم والطير للتخلص من جثثهم، وفيه أيضًا: «ثم يرسل الله مطرًا لا يكنّ (لا يمنع) منه بيت مدر ولا وبر، فيغسل الأرض حتى يجعلها كالزلقة (كالمرأة)» [مسلم٤/٢٥٠٠].

أى يرسل الله سيحانه مطرًا غزيرًا يعم الأرض لغسلها من آثار القوم حتى تصير كالمرأة في صفائها ونقائها.

### سادسا: مكان مقتلهم:

في حديث النواس بن سمعان: «.. ثم يسيرون حتى بنتهوا إلى جبل الخمر، وهو جبل ببيت المقدس، فيقولون لقد قتلنا من في الأرض هلم فلنقتل من السماء»... وقد تقدم الحديث أن يرسل الله عليهم جنده، والشاهد قوله صلى الله عليه وسلم: جبل الخمر.

وهو الشجر الملتف ومكانه: بيت المقدس، والله أعلم.

وهناك وفى المنطقة المحيطة سيكون مقتلهم بإذن الله.

### سايعا: أسلحتهم وقود للمسلمين:

بعد موت يأجوج ومأجوج ستكون أسلحتهم وقودا لنيران المسلمين مدة سبع سنين، والدليل قوله صلى الله عليه وسلم: «سيوقد المسلمون من قسى يأجوج ومأجوج ونشابهم وأترستهم سبع سنين». [صحيح الجامع: ٣٦٦٦].

ثامنا: طيب العيش وبركته بعدهم:

«... ثم يقال للأرض: أنبتى ثمرتك،

وردى بركتك، فيومئذ تأكل العصابة من الرمانة ويستظلون يقحفها ويبارك في الرّسل حتى اللقحة (الحلّبة) من الإبل لتكفى الفئام من الناس، واللقحة من البقرة لتكفى القبيلة من الناس، واللقحة من الغنم الفخذ من الناس». صحيح مسلم.

من مظاهر هذه البركة أن الرمانة الواحدة تكفى جمعًا من الناس بأكلونها ويتخذون قشرتها مظلة لهم، وأن الله سيبارك في لبن الماشية سواء كان من الإبل أو البقر أو الغنم لدرجة أن نتاج الواحدة من الغنم في

المرة الواحدة يكفى حليبها فخذ القييلة، وأن حليب البقرة لمرة واحدة يكفى قىيلة بأكملها، وهكذا.

### تاسعا: أسياب البركة:

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «والله لينزلن ابن

مريم حكمًا عادلا، فليكسرن الصليب وليقتلن الخنزير، وليضعن الجزية، ولتتركن القلاص (صغار الإبل) فلا يُسعى عليها ولتذهبن الشحناء والتباغض والتحاسد، وليدعون إلى المال فلا يقيله أحد» أخرجه البخاري، واللفظ هنا لمسلم.

فمن أسباب البركة الواضحة هنا ارتفاع الشحناء والنغضاء والضغينة من صدور الناس وشيوع الأمن والسلام وعدل السلطان.

### عاشرا: حج البيت:

روى أحمد والبخاري من حديث أبي

أيها المسلمون : أبشروا

فإن بعث النار من يأجوج

ومأجوج ألف ومن المسلمين

واحد فقط ، نسأل الله

النحاد منها.

سعيد الخدري رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لنُحَدِّنَ هذا البيت بعد يأجوج ومأحوج».

ثانيًا؛ من الفوائد المتعلقة بياجوج وماجوج. الأولى: نزولهم سيكون متزامنًا مع نزول عيسى عليه السلام:

أشارت الأحاديث الصحيحة التى سقناها وغيرها مما سنعرض له إن شاء الله أن ظهور يأجوج ومأجوج وخروجهم سيكون بعد نزول عيسى ابن مريم عليهما السلام في أخر الزمان، ونزول عيسي في حد ذاته شرط من أشراط الساعة الكبرى، ومن الأشسراط العشيرة الكبرى

> التى تسبق الساعة مباشرة، وهذا النزول قد أخبر به النبي صلى الله عليه وسلم وأشار إليه القرآن الكريم إشارات

عـدىـدة لىس محال الحديث عنها الآن.

الإسلام:

لكن من أهم ملامح هذا النزول ما يلي: ١- الحكم بشريعة

ينزل عيسى عليه السلام من السماء بأمر الله، ووصف النبوة قائم فيه، غير أنه لا يأتي بشريعة حديدة، بل يكون تابعًا لشريعة محمد صلى الله عليه وسلم، وحاكمًا من حكام هذه الأمة ومجدّدًا لأمر دينها؛ لأن محمدًا صلى الله عليه وسلم خاتم النبين؛ وشريعته خاتمة الشرائع، ولذلك أخذ الله العهد والميثاق على جميع الأنبياء أن يبشروا به ويتبعوه وينصروه، إن بُعث وهم أحياء وقد فعلوا وأخذوا الميثاق على أممهم بذلك، قال الله تعالى: «وَإِذْ أَخَذَ أَللَّهُ مِيثَنَقَ ٱلنَّبِيِّينَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِن كِتَابٍ وَحِكْمُةِ

ثُمَّ جَآءَ كُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ به، وَلَتَنْصُرُنَّهُ، قَالَ ءَأَقَرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِيُّ قَالُواْ أَقْرُرْنَا قَالَ فَأَشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِنَ ٱلشَّنهدينَ » [آل عمران: ۸۱].

وعن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: كنف أنتم إذا نزل ابن مريم فيكم، وإمامكم منكم. [أخرجه الشيخان].

وعن أبى هريرة رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ليس بيني وبين عيسي نبي وإنه نازل، فإذا رأيتموه فاعرفوه، رجل مربوع إلى الحمرة والبياض، بين ممصرتين

(والمصرة من الثياب: التي فيها صفرة خفيفة)؛ كأن رأسه يقطر وإن لم يصيه بلل، فيقاتل الناس على الإسلام، فيدق الصلب ويقتل الخنزير، ويضع الجزية، ويُهلك الله في زمانه الملل كلهآ إلا الإسلام، ويهلك

المسيح الدجال، فيمكث في الأرض أربعين سنة، ثم يتوفى فيصلى عليه المسلمون». [صحيح أبي داود برقم: 3773].

وهذه عقيدة الحق في عيسى ابن مريم عليه السلام وعلى أمه، تلك العقيدة التى يعتقدها المسلمون اليوم أن عيسى قد رفعه الله إليه ولم يقتله اليهود ولم يصلبوه، بل رفعه الله إليه ولم يمت، بل هو حى عند الله وسينزل في آخر الزمان كما بينًا، وسيأتي تفصيل ذلك إن شاء الله بصورة أكثر شمولا.

اللهم أحيينا على الإسلام، وتوفنا عليه، وابعثنا يوم القيامة من أهله، أمن.

إن من أسباب نزول البركة:

ارتفاع الشحناء والضغينة

من صدور الناس وشيوع

الأمن والسالم وعبدل

السلطان.



# OOP MINET UST

### الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والأه... وبعد أولاً: سمات أهل الإسلام

### السمات العامة لنبيهم صلى الله عليه وسلم الذي أمرهم الله بالإقتداء به

لا غرابة أن يصف الله تعالى نبيه بالخلق العظيم، وأن يُعْرَف الرسول محمد صلى الله عليه وسلم بين الناس بالصادق الأمين، فقد نشأ وربه سبحانه وتعالى يكلؤه ويحفظه ويحوطه من أقذار الجاهلية وأنجاسها لما يريده له من كرامته ورسالته، فما إن أصبح رجلا حتى أضحى أفضل قومه مروءة، وأحسنهم خلقا، وأكرمهم حسبا، وأحسنهم جوارا، وأعظمهم حلما، وأصدقهم حديثا، وأشهرهم أمانة، وأبعدهم عن الفحش والأخلاق التي تدنس الرجال، تنزها وتكرما، حتى لقبه قومه بالأمين، لما جمع الله فيه من الخصال الصالحة.

هكذا عاش محمد صلى الله عليه وسلم بين قومه قبل بعثته نزيه النفس، فما حُكيت عنه مغامرة لنيل جاه أو مداهنة لاصطياد ثروة، بل على العكس بدأت سيرته تومض في أنحاء مكة بما امتاز به على سائر أقرانه، بل على أشراف قومه من خصال عذبة، وشمائل كريمة، وفكر صائب، ورأي راجح، ومنطق صادق، ونهج أمين، حتى وصلت رجولته إلى القمة، وازدانت تلك الرجولة بمحامد الأدب، والاستقامة والقنوع، وسمو روحه، وصفاء نفسه، فقد صانه الله تعالى من حب العظمة ومن التظاهر والرياء، أو طلب الرياسة عن طريق المداهنة. [فقه السير للغزالي صع٤ ستصرف]

### من سماتهم وجاهتهم وحسن سمتهم

دليله ومثاله ما ورد في وصفه صلى الله عليه وسلم:

### إعداد/ جمال عبد الرحمن

- يصف عَبْدُ اللّهِ بْنُ سَلاَم رضي الله عنه وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم حين رآه عند قدومه المدينة، قال: لمّا قَدمَ رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم المُدينة انْجَفَلُ النّاسُ إليْه، وقيل: قَدمَ رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم، فَجَنَّتُ فَي رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم، فَجَنَّتُ فَي النّاسُ الأَنْظُرَ إلَيْه، فَلَمَا اسْتَبَنْتُ وَجْهُ لَيْسَ بَوْجْهَ صلى الله عليه وسلم، فَجَنَّتُ في صلى الله عليه وسلم، فَجَنَّتُ في عليه وسلم، فَجَنَّتُ في النّاسُ النّفُلُ الله عليه وسلم عَرَفْتُ أَن وَجْهَهُ لَيْسَ بَوْجْهَ كَذَاب، وَكَانَ أُولُ شَيْء تَكَلّم بِه أَنْ قال: «يَا أَيُها لَيْهَا النّاسُ، أَفْشُوا السّلام، وَأَطْعَمُوا الطّعَام، وَصَلُوا وَالنّاسُ نيامُ تَدْخُلُونَ الجَنّةَ بسَلاَم». [أخرجه الترمذي (٤٧/٤)، ت: شاكر، وقال: «هَذَا حَديثُ صَحيحٌ»].

نعم لم يكن وجهه صلى الله عليه وسلم وجه كذاب، وذلك لما لأحَ عَلَى وجهه صلى الله عليه وسلم منْ سَوَاطع أَنْوَار النَّبُوّة، وَإِذَا كَانَ أَهْلُ الصَّلاحَ وَالصَّلاَةَ في اللّيْلِ يُعْزَفُونَ بوُجُوهِهمْ فَكَيْفَ هُوَ وَهُوَ سَيِّدُهُمْ صلى الله عليه وسَلم وَعَلَى اله وَأَصْحَابِهِ. [حاشية السندي على سنن الن ماحَه 1/1/2].

كان الرسول صلّى الله عليه وسلّم هو قدوة المسلمين كما نص عليه القرآن الكريم، وقد استطاع بفضل تلك القدوة أن يحمّل أصحابه قيم الإسلام وتعاليمه وأحكامه، لا بالأقوال فقط، وإنما بالسلوك الواقعي الحي، وقد حرصوا على تتبع صفاته وحركاته ورصدها والعمل بها، وما ذلك إلا حرصا منهم على تمثل أفعاله صلّى الله عليه وسلّم، لقد كان المثل الأعلى لهم. وقد تمثلت في الرسول صلّى الله عليه وسلّم صفات جليلة جعلت منه قدوة بالفعل، وقد كان المصطفى صلّى الله عليه وسلّم ولا يزال قدوة المصطفى صلّى الله عليه وسلّم وسلّم ولا يزال قدوة

للمسلمين جميعا، والقدوة الحسنة التي يحققها الداعي هي في الحقيقة دعوة عملية للإسلام بكل ما يحمله من مبادئ وقيم تدعو إلى الخير وتحث على الفضيلة.

ولقد انتشر الإسلام في كثير من بلاد الدنيا بالقدوة الطبية للمسلمين التي كانت تبهر أنظار غير المسلمين وتحملهم على اعتناق الإسلام، كذلك فالقدوة الحسنة التي يحققها الداعي بسيرته الطبية؛ هي دعوة عملية للإسلام يستدل بها من الفطرة راجح العقل من غير المسلمين على أن الإسلام حق من عند الله. وهذا الذي استدل به عبد الله بن سلام من ظاهر النبي صلى الله عليه وسلم ومما دعا إليه من الشمائل والفضائل، ونشر الخير والسلام؛ استدل به على صدقه وصدق دعوته، فأسلم وصار من كبار وخيار المسلمين رضى الله عنه

وأهل القدوة يُغْرَفون بحلاوة اللسان، وبجميل أخلاق الإنسان، ليس منهم الفاحش ولا البذيء ولا الطعان.

ولا الفخالي - رحمه الله تعالى -: إنّ السّب والفحش وبذاءة اللّسان منمومة ومنهي عنها، ومصدرها الخبث واللّوم، والباعث عليها إمّا قصد الإيذاء وإمّا الاعتياد الحاصل من مخالطة الفسّاق وأهل الخبث واللّوم لأنّ من عادتهم السّب... ولأهل الفساد عبارات صريحة فاحشة يستعملونها. وأمّا أهل الصّلاح فإنّهم يتحاشون عنها، بل يكنون عنها ويدلّون عليها بالرّموز فيذكرون ما يقاربها ويتعلّق بها، ألم تر أنّ الله عزّ وجلّ كنى باللّمس عن الجماع، ولذلك فإنّه تستعمل ألفاظ مثل المسّ والدّخول والصّحية.

كما يكون الفحش والبذاء أيضا في حال قضاء الحاجة؛ فإنّ استعمال البول والغائط أولى من لفظ التغوّط والخراء. ويدخل الفحش أيضا والبذاء في ذكر النساء والكلام عنهنّ، فلا يقال: قالت زوجتك كذا، بل يقال: قيل في الحجرة أو من وراء السّتر، أو قالت أمّ الأولاد، فالتّلطف في هذه الألفاظ محمود والتّصريح فيها يفضي إلى الفحش. وكذلك يدخل البذاء أيضا في ذكر العيوب الّتي يُستحيا منها، فلا ينبغي أن يعبر عنها بصريح اللّفظ، فلا يقال:

فلان الأبرص والأقرع، بل يقال مثلا: فلان الذي به العارض الذي يشكوه، وهذا كلّه يختلف باختلاف البلاد. وأوائل هذه الأشياء مكروه، وآخرها محظور، وبينهما درجات يُتردّد فيها. [نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم ٤٠٤٨/٩] وكذلك ما ورد من سيرة الصحابة رضى الله عنهم:

- قال ابْنُ إِسْحَاقَ: حَدَثَني عَاصِمُ بْنُ عُمَرَ بْنِ قَتَادَةَ، قَالَ: «كَانَتُ حَوْاءُ بِنْتُ زَيْدِ بْنِ السِّكَنِ، عِنْدَ قَيْس نْن غُنَنْد الْخُطِيب، كَذَا قَالَ، وَإِنَّمَا هُوَ ابْنُ الْخُطِيم بِالْمُدِينَةِ، وَكَانَتْ أُمُّهَا عَقْرَتُ بِنْتُ مُعَاذِ أُخْتَ سَعْدُ نْن مُعَاد، فَأَسْلَمَتْ حَوّاءُ، فَحَسُنَ إِسْلاَمُهَا، وَكَانَ زُوْحُهَا قُنْسُ عَلَى كَفْرِه، فَكَانَ يَدْخُلُ عَلَيْهَا وَهِيَ تُصَلِّي، فَنُؤْذِيهَا، وَكَانَ لاَ يَخْفَى عَلَى رَسُولِ الله صَلِّي اللهُ عليه وآله وَسَلَّمَ بِمَكَّةَ أَمْرٌ يَكُونُ بِالْمَدِينَةِ إِلاَّ بِلَغَهُ وَأَخْبِرَ بِهِ. قَالَ قَنْسُ: فَقَدِمْتُ مَكَّةَ فَي رَهُط مَنْ مُشْرِكِي قَوْمِي حُجّاجًا، فَنَنْنَا نَحْنُ إِذْ حَاءَ رَحُلُ يَسْئُلُ عَنِّي فَدُلُ عَلَى فَأَتَانِي فَقَالَ: أَنْتَ قَيْسٌ؛ قُلْتُ: نَعَمْ، قَالَ: زُوْجُ حَوَاءَ؟ قلت: نعم، قال: فمالك تَعْنَثُ بِامْرَأْتِكُ وَتُؤْذِيهَا عَلَى دِينِهَا؟ فَقُلْتُ: إِنِّي لاَ أَفْعَلُ، قَالَ: فَلاَ تَفْعَلْ ذَلكَ مِهَا، دَعْهَا لِي، قُلْتُ: نَعَمْ، فَلَمَّا قَدِمَ قَيْسُ الْمُدينَةَ ذَكَرَ ذُلكَ لامْرَأْتِه وَقَالَ: فَشَائْنُك بدينك فوالله مَا رَأَيْتُهُ إِلاَّ حَسَنَ الْوَجْهِ حَسَنَ الْهَنْئَةِ. [دلائل النبوة للبيهقي محققًا ٢/٥٦/٦

قال الكفويّ- نقلا عن بعضهم-: من كان مستورا ليس بمهتوك ولا صاحب ريبة وكان مستقيم الطريقة، وسليم النّاحية من الأذى قليل السّوء، ليس يعاقر النّبيذ، وليس بقذّاف للمحصنات، ولا معروفا بكنب، فهذا عندنا من أهل الصّلاح. [نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم ٢٥٨٦/٦]. الرحمة من خصوصيات صفات أهل الإيمان

أرسل الله- تبارك وتعالى- رسوله محمدًا صلّى الله عليه وسلّم رحمة للخلائق عامّة مؤمنهم وكافرهم وإنسهم وجنّهم، وجعله رءوفا رحيما بالمؤمنين خاصّة، فمن قبل الرّحمة وشكر هذه النّعمة سعد في الدنيا والآخرة، ومن ردّها وجحدها خسر الدّنيا والآخرة ويؤيد هذه الخصوصية قوله تعالى: «وَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلّا رَحْمَةً لِلْعَلِيمِينَ» [الأنبياء: ١٠٧].

- وعن أبى هريرة- رضى الله عنه- قال: قيل: يا

رسول الله، ادع الله على المشركين. قال: «إنّي لم أبعث لعّانا وإنما بعثت رحمة». [مسلم: ٢٥٩٩]. – وعنه– رضي الله عنه–: قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يا أيّها النّاس إنّما أنا رحمة مهداة». [رواه الحاكم في المستدرك (٣٥/١) واللفظ له وقال: هذا حديث صحيح على شرطهما ووافقه الذهبي].

- وعن أبي موسى الأشعريّ- رضي اللهُ عنه- قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يسمّي لنا نفسه أسماء، فقال: «أنا محمّد، وأحمد، والمقفّى والحاشر، ونبيّ التّوبة، ونبيّ الرّحمة». [مسلم: ٥٥٣٥].

- وعن سلمان- رضي الله عنه-؛ قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «... أيّما رجل من أمّتي سببته سبّة أو لعنته لعنة في غضبي فإنّما أنا من ولد أدم أغضب كما يغضبون. وإنّما بعثني رحمة للعالمين فأجعلها عليهم صلاة يوم القيامة». [رواه أبو داود برقم (٤٦٥٩) واللفظ له، والإمام أحمد (٤٣٧/٥). والحديث أصله في مسلم برقم (٢٦٠١)].

- قال ابن عبّاس- رضي الله عنهما- في قوله تعالى: وَما أَرْسَلْناكَ إِلاَ رَحْمَةً لِلْعالَمِينَ: «كان محمّد صلّى الله عليه وسلّم رحمة لَجميع النّاس فمن تبعه كان له رحمة في الدّنيا والآخرة، ومن لم يتبعه عوقب ممّا كان يبتلى به سائر الأمم من الخسف والمسخ والقذف». [نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم //٥٥١]

ولقد كان أنبياء الله ورسله نموذجًا واحدًا صالحًا تخرج أفعالهم من مشكاة واحدة، مشكاة النبوة والعلم والأخلاق. ولنضرب مثالا هنا بيوسف الصديق عليه الصلاة والسلام.

الإحسان من صفات أهل الإسلام ومثاله ما كان من سيرة يوسف عليه السلام

أَخْرَجَ ابْنُ جَرِير وَابْنُ أَبِي حَاتم وَأَبُو السَّيْخِ عَنْ قَتَادَةَ فِي قُوْلُهُ: «إِنَا نَرَاكَ مِنَ ٱلْمُصَنِينَ» قَالَ: كَانَ إِحْسَانُهُ فِيمَا ذُكِرَ لَنَا أَنْهُ كَانَ يعزي حزينهم، ويداوي مريضَهم، ورأوا مِنْهُ عِبَادَةُ وَاجْتَهَادًا فَأَحَبُوهُ. وَأَخْرَجَ سَعيدُ بْنُ مَنْصُورِ وَابْنُ جَرِير وَابْنُ الْمُنْدِرِ وَابْنُ أَبِي حَاتم وَأَبُو الشَّيْخِ، وَالْبَيْهَتِيُّ فِي الشَّعَبِ، عن الضَّحَاكُ قَالَ: كَانَ إِحْسَانُهُ أَنَهُ إِذَا مَرضَ إِنْسَانُ فِي السَّجْنِ قَامَ عَلَيْه، وَإِذَا ضَاقَ عَلَيْه الْمُكَانُ أَوْسَعَ لَه، وَإِذَا احْتَاجَ جَمْعَ لَهُ. وَإِذَا ضَاقَ عَلَيْه الْمُكَانُ أَوْسَعَ لَه، وَإِذَا احْتَاجَ جَمْعَ لَهُ. وَإِذَا ضَاقَ

أَبُو الشَّيْخِ عَنِ ابْنِ عَبَاسِ قَالَ: دَعَا يُوسُفُ لأَهْلِ السَّجْنِ فَقَالَ: اللَّهُمُ لاَ تُعَمِّ عَلَيْهِمُ الْأَخْبَارَ، وَهُوَنْ عَلَيْهِمُ الْأَخْبَارَ، وَهُوَنْ عَلَيْهِمُ مَرَ الأَيَامِ. [فتح القدير للشوكاني ٣٤/٣] فإذا تابعنا أكثر شخصية يوسف عليه السلام فإننا لا نفتقد في موقف واحد من مواقف القصة ملامح هذه الشخصية، المنبثقة من مقوماتها الذاتية البيئية الواقعية، المتمثلة في كونه «العبد الصالح الإنسان – بكل بشريته، مع نشئته في بيت النبوة وتربيته ودينه»..

فهو في السجن وظلماته مع الظلم وظلماته!
- لا يغفل عن الدعوة لدينه، في كياسة وتلطف مع الحزم والفصل وفي إدراك لطبيعة البيئة ومداخل النفوس فيها.. كما أنه لا يغفل عن حسن تمثيله بشخصه وأدبه وسلوكه لدينه هذا الذي يدعو إليه في سجنه. « وَدَخَلُ مَعُهُ البَّحْنُ فَتَكِانُ قَالَ الْحُرُمُ الْمُ الْمُ الْمُعْنُ الْمُعْنُ الْمَانُ وَقَالَ اللّهَ عَلَي اللّهُ الْمُعْنَ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

### ثانيا: بعض آداب أهل الإسلام أتباع النبي عليه الصلاة والسلام

قالِ الحسن البصريّ - رحمه الله تعالى -: «السّنّة، والذي لا إله إلا هو بين الغالي والجافي، فاصبروا عليها رحمكم الله، فإنّ أهلِ السّنّة كانوا أقلَ النّاس فيما مضى، وهم أقلَ النّاس فيما بقي، النّدين لم يذهبوا مع أهل الإتراف في إترافهم، ولا مع أهل البدع في بدعهم، وصبروا على سنتهم حتى لقوا ربّهم، فكذلك إن شاء الله فكونوا». [إغاثة اللهفان ٧٠/١].

فأتباع النبي صلى الله عليه وسلم هم أهل التَحلّي بصفة الإنصاف، وسلوك درب المنصفين يلزم معه التّأدّب بأداب خاصّة، وقد التزم بها أهل السّنة والجماعة، وعلى من يسير على منهجهم أن يتأدّب بتلك الأداب، وأهمَها:

### ١- التّجرّد وتحرّي القصد عند الكلام على المخالفين:

وذلك أنه قد تلتبس المقاصد عند الكلام عن المخالفين، فهناك قصد حبّ الظّهور، وقصد التشفّي والانتقام، وقصد الانتصار للنّفس أو للطّائفة الّتي ينتمي إليها النّاقد.. وقد حذّر شيخ الإسلام ابن تيمية من يردّ على أهل البدع من التباس المقاصد فقال: «... وهكذا الرّد على أهل البدع من الرّافضة وغيرهم، وإذا غلّظ في ذمّ بدعة

أو معصية كان قصده بيان ما فيها من إفساد ليحذر العباد، كما في نصوص الوعيد وغيرها. وقد يهجر الرّجل عقوبة وتعزيرا والمقصود بذلك ردعه وردع أمثاله للرّحمة والإحسان، لا للتّشفّي والانتقام».

وقد انتبه ابن القيّم- رحمه الله- إلى هذا الأمر فوضع قاعدة لمن يريد أن يتجرّد من الهوى فقال: «وكلّ أهل نحلة ومقالة يكسون نحلتهم ومقالتهم أحسن ما يقدرون عليه من الألفاظ، ومقالة مخالفيهم أقبح ما يقدرون عليه من الألفاظ، ومن رزقه الله بصيرة فهو يكشف بها حقيقة ما تحت الألفاظ من الحقّ والباطل، ولا تغترّ باللّفظ كما قيل في هذا المعنى:

تقول هذا جنى النُحل تمدحه

وإن تشا قلت: ذا قيء الزّنابير مدحا وذمّا وما جاوزت وصفهما

والحقّ قد يعتريه سوء تعبير

٧- التبين والتثبت قبل إصدار الأحكام: وذلك امتثال القول الله تعالى: «يَتَأَيُّمُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِن جَامَهُ وَالله الله تعالى: «يَتَأَيُّمُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِن جَامَهُ وَمَّا جِهَهَ لَمْ فَصُهُ الله فَصُلِحُوا عَلَى مَا فَعَلَتُمْ نَدِمِينٌ » [الحجرات: ٦]، وقوله تعالى: « يَتَأَيُّهُا اللهِ فَنَيْتُهُ وَلَا نَقُولُواْ لِمَنْ اللهِ فَنَيْتُهُ وَلَا نَقُولُواْ لِمَنْ

أَلْقَى إِلَيْكُمُ السَّلَمَ لَسَّتَ مُؤْمِنًا » [النساء: ٩٤]. والتبين والتَّثبَت من خصائص أهل الإيمان، قال الحسن البصريّ— رحمه الله—: «المؤمن وقاف حتى يتبيّن» وقال الإمام محمّد بن عبد الوهّاب— رحمه الله—: «ومتى لم يتبيّن لكم المسألة لم يحل لكم الإنكار على من أفتى أو عمل حتى يتبيّن لكم خطؤه، بل الواجب السّكوت والتّوقّف».

٣- حمل الكلام على أحسن الوجوه، وإحسان الظن بالمسلمين:

فالواجب على المسلم أن يحسن الظّنّ بكلام أخيه المسلم، وأن يحمل العبارة المحتملة محملا حسنًا.

فقد حثَّ الرِّسول صلَّى الله عليه وسلَّم على إحسان الظَّنَ بالمسلم حين قال وهو يطوف بالكعبة: «ما أطيبك وأطيب ريحك، وما أعظمك وأعظم حرمتك، والَّذي نفس محمَّد بيده لحرمة المؤمن أعظم عند الله حرمة منك، ماله ودمه، وأن

لا يظنّ به إلّا خيرًا».

وقال سعيد بن المسيّب: كتب إليّ بعض إخواني من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أن ضع أمر أخيك على أحسنه ما لم يأتك ما يغلبك، ولا تظنّن بكلمة خرجت من امرئ مسلم شرّا وانت تجد لها في الخير محملاً».

### ٤- ألَّا ينشر سيِّئات المخالف ويدفن حسناته:

فقد ذكر الرّسول صلى الله عليه وسلم عمر رضي الله عنه بحسنات حاطب فقال: «وما يدريك يا عمر لعلّ الله قد اطّلع على أهل بدر فقال: اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم».

فكون حاطب من أهل بدر ترفعه ويذكر له في مقابل خطئه الفاحش، ولذا غفر له خطؤه.

### ٥- النقد يكون للرأي وليس لصاحب الرأى:

فالنقد الموضوعيّ هو الذي يتّجه إلى الموضوع ذاته وليس إلى صاحبه. وكان الرّسول صلّى الله عليه وسلّم إذا حدث خطأ من أحد أصحابه أو بعضهم. لا يسمّيهم غالبا وإنّما يقول: «ما بال رجال».

### ٦- الامتناع عن المجادلة المفضية إلى النزاع:

وقد حذّر الرّسول صلى الله عليه وسلم من الجدل المفضي إلى الخصومة فقال: «إنّ أبغض الرّجال إلى الله الألدّ الخصم».

وقال ابن عبّاس- رضي الله عنهما-: «لا تمار أخاك فإنّ المراء لا تفهم حكمته، ولا تؤمن غائلته..».

وقال مالك بن أنس: «المراء يقسّي القلوب، ويورث الضّغائن».

### ٧- حمل كلام المخالف على ظاهره وعدم التعرض للنوايا والبواطن:

وقد علَمنا ذلك رسولنا الكريم صلى الله عليه وسلم حينما قتل أسامة بن زيد المشرك بعد أن قال: لا إله إلّا الله، فلمّا علم صلى الله عليه وسلم أنكر ذلك عليه، فقال أسامة: إنّما قالها متعوّذا. فقال صلى الله عليه وسلم: «هلّا شققت عن قلبه». أنضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم (مدر).

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

### قصة كفّ علي بن أبي طالب رضي رالله عنه عند الغار ليلة الهجرة

الحلقة (١٥٩)

إعداد/

علي حشيش

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث الحديثية حتى يقف القارئ على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت عند الشيعة، ويجعلونها من خصائص عليّ بن أبي طالب رضي الله عنه، والتي ينفرد بها عن جميع الصحابة رضي الله عنهم، ويجادلون أهل السنة محتجين بأن هذه القصة أخرجها علماء السنة، ومنهم الإمام الحافظ أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي، فنتوهم أن القصة ثابتة.

وإلى القارئ الكريم تخريج وتحقيق هذه القصة.

### أولا: المأن

رُوي عن حبشي بن جنادة قال: «كنت جالسًا عند أبي بكر فقال: من كانت له عند رسول الله صلى الله عليه وسلم عدة فليقم.

فقام رجل فقال: يا خليفة رسول الله، إن رسول الله وعدني بثلاث حثيات من تمر.

قال: فقال: أرسلوا إلى على.

रिक्वा अ बंद्रासी है

فقال: يا أبا الحسن إن هذاً يزعم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم وعده أن يحثي له ثلاث حثيات من تمر، فاحثها له، قال: فحثاها.

فقال أبو بكر: عدوها. فعدوها فوجدوها في كل حثية ستين تمرة لا تزيد واحدة على الأخرى. قال: فقال أبو بكر الصديق: صدق الله ورسوله، قال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم ليلة الهجرة ونحن خارجان من الغار نريد المدينة: «كفى وكف عليّ في العدل سواء».

### ثانيا: التخريج:

1- أخرج هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الإمام الحافظ أبو بكر الخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد» (٢٣٨٨/٣٦/٥) (ط. دار الفكر)

قال: أخبرنا محمد بن طلحة بن محمد النعالي قال: قرئ على أبي بكر محمد بن عبد الله بن إبراهيم الشافعي وأنا أسمع قيل له: حدثك أبو بكر أحمد بن محمد بن صالح التمار، حدثنا محمد بن مسلم بن وارة، حدثنا عبد الله بن رجاء حدثنا إسرائيل عن أبي إسحاق عن حبيشي بن جنادة قال: كنت جالسًا عند أبي بكر...». القصة

٧- وأخرج هذا الخبر الإمام أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن الجوزي في «العلل المتناهية» (٢١٣/١) ط. «دار الكتب العلمية» (ح٣٧٧) قال: أخبرنا القزار قال: حدثنا أحمد بن علي - يعني أبا بكر أحمد بن علي الخطيب البغدادي - قال: حدثنا محمد بن طلحة النعالي بنفس طريق الخطيب.

### أ ثاثا: التحقيق:

 ١- هـذا الخبر الـذي جاءت به القصة «موضوع».

قال الحافظ الإمام السيوطي في «التدريب» (٢٧٤/١) ط. المكتبة العلمية بالمدينة المنورة، النوع الحادي والعشرون: «الموضوع هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شر الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته مع العلم بوضعه في أيّ معنى كان، سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرهما إلا مقرونًا ببيان وضعه؛ لحديث مسلم: «من حدّث عني بحديث يُرى أنه كذب فهو أحد الكاذبين».

٧- وآفة هذا الخبر أحمد بن محمد بن صالح التمار.

فقد أخرج هذا الخبر الإمام الحافظ الذهبي في «الميزان» (٥٧٠/١٤٦/١) ط. دار المعرفة، قال:

«أحمد بن محمد بن صالح التمار قال: حدثنا ابن وارة، فذكر خبرًا موضوعًا، فهو آفته». اه. ثم أخرجه فقال: «أنبانا المؤمل البالسي ومسلم القيسي قالا: أنبأنا أبو اليمن الكندي، أنبانا أبو منصور الشيباني، أنبأنا أبو بكر الخطيب، أنبأنا محمد بن طلحة اليفالي أنبأنا الشافعي حدثنا أبو بكر أحمد بن محمد بن صالح، أنبأنا ابن وارة به.

٣- ونقل الحافظ ابن حجر كل ما قاله الحافظ الذهبي من حكم على الخبر الذي جاءت به القصة، وبيان علته وآفته، ثم نقل تخريج الإمام الذهبي للقصة وحكمه عليها بالوضع في اثني عشر سطرًا في كتابه «اللسان» (٨٥٣/٣١٢/١)

من تخريج وتحقيق في بيان

حكم وعلة.

قلت: وهناك علة أخرى في هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية، وهو محمد بن طلحة بن محمد النعالي. في الخطيب في «تاريخ بغداد»

أ- «محمد بن طلحة بن محمد بن عثمان، أبو الحسن

النعالي، شيخ كان يكتب معنا الحديث إلى أن مات، ويتتبع الغرائب والمناكير، وحدّث عن أبي بكر الشافعي وأبي بحر كوثر البربهاري...».

ب- ثم قال: «كتب عنه وكان رافضيًا، حدثني أبو
 القاسم الأزهري قال: ذكر ابن طلحة بحضرتي
 يومًا ابن أبى سفيان فلعنه». اهـ

قلت: من أقوال الحافظين: أبي بكر الخطيب،
 وأبي عبد الله الذهبي يتبين أن الخبر الذي
 جاءت به هذه القصة:

أ- من الغرائب والمناكير التي يتعقبها محمد بن طلحة النعالي.

ب- محمد بن طلحة النعالي رافضي.

ج- وبهذا يتبين سبب أخذ محمد بن طلحة النعالي لهذه القصة الغريبة المنكرة والتي بين الإمام الذهبي أنها موضوعة؛ أفتها أحمد بن محمد بن صالح التمار رواه عنه أبو بكر الشافعي وعنه محمد بن طلحة النعالي الرافضي.

آ- وهذا الانتصار للمذهب لا سيما مذاهب الفرق السياسية بعد ظهور الفتنة وظهور الفرق السياسية كالخوارج والشيعة من دواعي الوضع؛ حدث من ذلك أئمة هذه الصنعة.

قال الحافظ العراقي في الفيته نظم (٢٢٨): «والواضعون للحديث أضربُ».

قال العراقي في «فتح المغيث» (ص١٢٢) ط

«السنة»: «الواضعون للحدث أصناف بحسب الأمر الحامل لهم على الوضع». اهـ.

قال الحافظ السخاوي في «فتح المغيث» (١٠٨/٢) طد دار المنهاج بالرياض: «الرافضة فرق متنوعة من الشيعة، وانتسبوا كذلك لأنهم بايعوا زيد بن علي، ثم قالوا له: تبرأ من الشيخين فابي،

وقال: كانا وزيرى جدي صلى

الله عليه وسلم، فتركوه ورفضوه». اه. ٧- قلت: وهذه القصة التي بينا آنفًا أنها موضوعة، وأن الخبر الذي جاءت به كذب مختلق مصنوع من صنع الرافضة الذين يتبرءون من الصحابيين أبي بكر وعمر رضي الله عنهما، فجاءوا على معجزة من أعظم المعجزات للنبي صلى الله عليه وسلم وفيها منقبة من أعظم المناقب للصحابي أبي بكر الصديق رضي الله عنه قال فيها الله تعالى: «ثاني اثنين إذ هما في الغار إذ يقول لصاحبه لا تحزن إن الله معنا»

قلتُ: وهذا الخبر الباطل الذي وضعته الرافضة من البراهين القاطعة على عدائهم وحقدهم وحسدهم على الشيخين رضى الله عنهما، قال

الرافضة لا يعترفون بأصول

أهل السنة التي يرجعون

البهافي مواضع الاختلاف؛

وعليه فلن عكون هناك

اتفاق أبدا .

الله تعالى: «أم يحسدون الناس على ما أتاهم الله من فضله» [النساء: ٥٤]، وقال سبحانه: «ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم» [الجمعة: ٤].

بيان هذا الفضل العظيم للصحابة بنية الإمام البخاري في «صحيحه» كما في الكتاب (٦٣) كتاب فضائل الصحابة:

أ- الباب (٤) باب فضل أبي بكر بعد النبي صلى الله عليه وسلم من الحديث (٣٦٧٥– ٣٦٧٨) بما فيها الباب الخامس في فضل أبي بكر رضي الله عنه باب قول النبي صلى الله عليه وسلم: «لو كنت متخذًا خليلاً».

ب- الباب (٦) باب مناقب عمر بن الخطاب لقد بينا أن أبي حفص القرشي العدوي رضي الله عنه من الحديث من مذهب أهل السنة (٣٦٧٩– ٣٦٩٤).

جـ الباب (٧) باب مناقب عثمان بن عفان أبي عمرو القرشي رضي الله عنه من الحديث (٣٦٩- ٣٦٩٩).

د- الباب (٩) باب مناقب علي بن أبي طالب القرشي الهاشمي أبي الحسن رضي الله عنه من الحديث (٣٧٠٧-

قلت: انظر إلى دقيق فقه الإمام البخاري رحمه الله في ترتيبه للصحابة رضي الله عنهم: أبي بكر وعمر وعثمان وعلي، وذلك في أبواب كتاب فضائل الصحابة من صحيحه.

ودقيق فقه الإمام البخاري يتبين من المصنف المذي صنفه في اعتقاد السلف وأصحاب الحديث الإمام أبو عثمان إسماعيل بن عبد الرحمن الصابوني «عقيدة أصحاب الحديث» ص(٩٥) ط. دار المنهاج؛ حيث قال: «ويشهدون—يعني أصحاب الحديث— ويعتقدون أن أفضل أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أبو بكر ثم عمر، ثم عثمان، ثم على، وأنهم هم

الخلفاء الراشدون». اهـ.

قلت: وننبه طالب العلم إلى أهمية هذا المصنف للإمام الصابوني؛ حيث ذكره الإمام الذهبي في «سير أعلام النبلاء» (٣٤٦٩/٢٠/١١) ط. مكتبة الصفا، قال: «ولقد كان من أئمة الأثر، له مصنف في السنة واعتقاد السلف ما رأه مصنف إلا واعترف به». اه..

ولكن الرافضة لا تعترف بهذه الأصول، ولا إنصاف عندهما بل يحاولون طمس هذه الأصول بالكذب المختلق المصنوع كما بينا في قصة كف على بن أبي طالب رضي الله عنه عند الغار.

رابعًا: فضائل على بن أبي طالب رضي الله عنه:

لقد بينا أنفا أن الإمام البخاري رحمه الله في كتاب «فضائل الصحابة» وي بابًا وهو الباب التاسع

ترجم له: «باب مناقب علي بن أبي طالب القرشي الهاشمي أبي الحسن رضى الله عنه».

ومماً جاء في هذا الباب على سبيل المثال لا الحصر:

۱- أخرج البخاري في صحيحه ح(۳۷۰٦) من حديث سعد بن أبي وقاص

قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم لعلي: «أما ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى».

وأخرج هذا الحديث البخاري (ع٤٤١٦) من حديث سعد بن أبي وقاص قال: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم خرج إلى تبوك واستخلف عليًا، فقال: أتخلفني في الصبيان والنساء؟ قال: «ألا ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى، ألا إنه ليس نبي بعدي». وأخرجه مسلم (ح٤٤٢)، واللفظ للبخاري.

٧- وأخرِج البخاري في «صحيحه» ح(٣٧٠٢)
 قال: حَدَّثْنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعيد حَدَّثَنَا حَاتمُ بْنُ
 إسْمَاعِيلَ عَنْ يُزِيدَ بْنِ أَبِي عَبْيدٍ عَنْ سَلَمَةَ بْن

والجماعة: تقديم أبي

بكر ثم عمر ثم عثمان

ثم على رضى الله عنهم

الْأَكْوَعِ رَضْبَي اللَّهُ عَنْهُ قَالَ كَانَ عَلَيٌ رَضْبَي اللَّهُ عَنْهُ تَخُلُفٌ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في حْيْبَرُ وَكَانَ بِهِ رَمَدٌ فَقَالَ أَنَا أَتَحْلُفَ عَنْ رَسُولِ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَخُرَجَ عَلَى فَلْحَقَّ بِالنِّبِيِّ صَلِّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَلَمَّا كَانَ مُسَاءً ٱللَّيْلَةُ الَّتِي فَتُحَهَّا فِي صَيَاحِهَا فَقَالَ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: «لَأُعْطَسُ الرَّايَةُ

أَوْ قَالَ لَيَأْخُذُنَّ غَدًا رَجُلُ يُحِيُّهُ اللَّهُ وَرُسُولُهُ أَوْ قَالَ نُحِثُ اللَّهَ وَرَسُولُهُ يَفْتَحُ اللَّهُ عَلَيْهِ مناقب رابع الخلفاء فإذا نحْنَ بِعَلَى وَمَا نَرْجُوهُ فقَالُوا هَذَا عَلَيٌ فَأَعْطَاهُ رَسُولَ الله صَلَى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ فَقَتْحَ اللَّهُ

> قلت: وهناك لفظ للحديث أجمع من هذا بغير (أو) للإسلام وأئمته . أخرجه الإمام البخاري في كتاب المغازي باب غزوة خيير

(ح٠٤٢١٠) من حديث سهل بن سعد رضي الله عنه، أنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وُسَلَّمَ قَالَ لَأَعْطِينَ الرَّايَةَ غَدًا رَجُلاً يَفْتُخُ اللَّهُ عَلَى يَدَيْه قَالَ فَبَاتَ النَّاسُ يَدُوكُونَ لَيْلَتَهُمْ أَيُّهُمْ يُعْطَاهَا فُلُمًا أَصْبَحَ النَّاسُ غَدَوْا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كُلَّهُمْ يَرْجُو أَنْ يُغْطَاهَا فَقَالَ

أَيْنَ عَلَيٌ بْنُ أَبِي طَالِبٍ؟ فَقَالُوا: يَشْتَكِي عَيْنَيْهِ يًا رَسُولَ اللهُ. قال: فأرْسلوا إليه فأتونى به، فُلُمَّا جَاءَ بَصُقَ في عَيْنَيْهِ وَدَعًا لَهُ فَبَرَأُ حَتَّى كَأَنْ لَمْ يَكُنْ بِهِ وَجَعٌ، فَأَعْطَاهُ الرَّايَة، فَقَالَ عَلَيُّ: يَا رَسُولَ اللَّهُ أَقَاتِلُهُمْ حَتَّى يَكُونُوا مِثْلَنَا، فَقَالَ: انْفَذْ عَلَى رَسْلِكَ حَتَّى تَنْزِلُ بِسَاحَتِهِمْ ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى الْإِسْلام، وَأَخْدِرْهُمْ بَمَا يَحِثُ عَلَيْهِمْ مِنْ

حَقِ الله فيه، فو الله لأنْ يَهْدي اللَّهُ بِكَ رَجُلا وَاحِدًا خَبْرٌ لَكَ مِنْ أَنْ يَكُونَ لَكَ خُمْرُ النَّعَمِ. قلت: هذه هي الغاية التي ربى عليها النبي صلى الله عليه وسلم قبادات الجيوش من الصحابة الذبن بحملون الرابة ما أحوجنا إلى هذا الهدى، وفيما ذكرناه يعض مناقب على رضى الله عنه من حب الله له، ومنزلته من النبي

صلى الله عليه وسلم، ولهذا قال الأمام ابن الجوزي في «الموضوعات» (٣٣٨/١): «فضائل على رضى الله عنه الصحيحة كثيرة، غير أن الرافضة لم تقنع فوضعت له ما يضع و لا يرفع».

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

الراشدين على بن أبي

طالب رضى الله عنه

أجل وأفضل مما وضعه

الروافض الكارهون

بعد الاطلاع على القانون ٨٤ لسنة ٢٠٠٢ يشأن الجمعيات والمؤسسات الأهلية، وعلى قرار وزير التضامن الاجتماعي رقم 178 لسنة 2002م باللائحة التنفيذية للقانون وعلى مذكرة المديرية المؤرخة في 2017/17/27، تم بحمد الله تعالى إشهار فرع أنصار السنة المحمدية بالنعامنة، منيا القمح - الشرقية .

ورد خطأ في صحة حديث في حوار التوحيد مع فضيلة الرئيس العام عند الجواب عن سؤال يفرق فيه فضبلته بين الاهتمام بالشأن العام والممارسات السياسية فكتبت عبارة (من لم يهتم بأمر المسلمين فليس منهم) على أنها حدبث، وهي ليست كذلك، بل هي من كلام فضيلته.

ولتمام الفائدة فإننا نذكر بإيجازها ورد عن أهل العلم مَن حكم على تلك المقولة المشتهرة على ألسنة الناس: ,من لم يهتم بأمر المسلمين فليس منهم، ، ويتناقلونها على أنها حديث:

قال الشيخ الألباني في سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة (٤٨٠/١)؛ حديث موضوع، وكذا أورده ابن الجوزي في الموضوعات (١٣٢/٣)، ط١/دار الكتب العلمية). والله نسأل أن يعفو عنا جميعًا.

### المذهب الوسطي لأبي الحسن الأشعري في توحيد الصفات

ملامح وقواعد المنهج الوسطي لدى الأشعري في معتقد توحيد الصفات

### الحلقة الرابعة عشرة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى اله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

فعقب تطوافنا حول مذهب أبي الحسن الأشعري وما استقر عليه أمره تجاه قضية إثبات صفات الخالق سبحانه دون ما لجوء إلى تاويل أو تفويض لمعناها.. وبعد سرد لنماذج من أئمة الخلف الذين ساروا على دربه ورجعوا إلى ما رجع إليه وصدعوا بالحق في هذه القضية التي أراد الله أن تكون محط اختبار للأمة وامتحان.. كان لزامًا أن نعرض للأسس والقواعد المنهجية التي أقام عليها الأشعري طريقته في الوقوف على علاقة صفات الله تعالى بذاته، وذلك بعد رجوعه إلى مذهب الصحابة وكذا التابعين لهم بإحسان وعلى رأسهم الإمام أحمد بن حنبل – على ما صرح بذلك في كتابه الإبانة – لتكون لنا نبراسًا ينير ويختصر لنا الطريق.

### أسس وقواعد منهج أبي الحسن الأشعري في توحيد الصفات:

مما تجدر الإشارة إليه أن منهج إمام المذهب أبي الحسن الذي ارتضاه لنفسه، قد أقامه على عدة أسس وقواعد رئيسية:

أولها: اعتماد الوحي في إثبات ما أثبته الله لنفسه من الأسماء والصفات وأثبته له رسوله صلى الله عليه وسلم ونفي ما نفياه من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تشبيه ولا تجسيم ولا تمثيل:

يقول الأشعري رحمه الله في كتابه (الإبانة) ص ٤٩ بعد أن ذكر أن أهل الزيغ والضلالة: قد «دفعوا أن يكون لله وجه، مع قوله: « وَبُعِنَ وَبُهُ رَبِكُ دُو لَلْكِنَا وَٱلْكُرُوا أَن يكون له في الرحمن:٢٧]، وأنكروا أن يكون له



ىدان، مع قوله سيحانه: «لَمَا خَلَقْتُ بَدَيٌّ» [ص:٧٥]، وأنكروا أن يكون له عينان، مع قوله سبحانه: « غَرَى العَيْنَا» [القمر: ١٤] وقوله: « وَلنُّصِّنَعَ عَلَى عَنْمَ» [طه: ٣٩]، وأنكروا أن يكون له سبحانه علم، مع قوله: «أَنْزَلَهُ, سِلْمِيِّهِ [النساء:١٦٦].. ونفوا ما روى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إن الله ينزل كل ليلة إلى السماء الدندا) وغدر ذلك مما رواه الثقات عن رسول الله صلى الله عليه وسلم».. يقول: «فصل في إيانة قول أهل الحق والسنة، فإن قال قائل: قد أنكرتم قول المعتزلة والقدرية والجهمية والحرورية والرافضة والمرجئة، فعرِّفونا قولكم الذي به تقولون وديانتكم التي بها تدينون، قيل له: قولنا الذي نقول به، وديانتنا التي ندين بها: التمسك بكتاب ربنا عز وحل ويسنة نبينا صلى الله عليه وسلم، وما روى عن الصحابة و التابعين وأئمة الحديث، ونحن بذلك معتصمون وبما كان عليه أحمد بن حنبل – نضر الله وجهه ورفع درجته وأجزل مثوبته – قائلون، ولمن خالف قوله محانبون».

### عقيدة الأشعري عقيدة الصحابة والتابعين:

ثم راح يبين عقيدته التي هي عقيدة الصحابة والتابعين، مصرحًا بإجراء ما ورد من الصفات على حالها بلا كيف ولا تعطيل، ولا تشبيه ولا تجسيم، غير متعرض لتأويل ولا تحريف، قائلاً: «إن الله تعالى استوى على العرش على الوجه الذي قاله، وبالمعنى الذي أراده، استواء منزهًا عن المماسة والاستقرار والتمكن والحلول والانتقال، لا يحمله العرش، بل العرش وحملته محمولون بلطف قدرته ومقهورون في قبضته، وهو فوق العرش وفوق كل شيء إلى تخوم الثرى، فوقية لا تزيده قربًا إلى

العرش والسماء، بل هو رفيع الدرجات عن العرش، كما أنه رفيع الدرجات عن الثرى وهو مع ذلك قريب من كل موجود، وهو أقرب إلى العبد من حبل الوريد.

وأن له سبحانه وجها بلا كيف، كما قال: 

رَبُعُن مُعُهُ رَبِّكَ ذُر الْلِنَالِ وَالْإِكْرَارِ » [الرحمن: ٢٧]، وأن 
له سبحانه يدين بلا كيف كما قال سبحانه: شا 
الله سبحانه يدين بلا كيف كما قال سبحانه: شا 
[المائدة: ٤٤]، وأن له سبحانه عينين بلا كيف، كما 
قال سبحانه: حَبِّى بِأَعْيُنِا » [القمر: ٤٤]، وأن من زعم 
أن أسماء الله غيره كان ضالاً، وأن لله علمًا كما 
قال: ﴿ نَنْ لَهُ يَعِلْ اللهِ عَلَيْهِ \* [النساء: ٢٦]، وكما قال: ﴿ مَا 
مَعْمُلُ مِنْ أَنْقُ وَلا نَضَعُ إلا يعلِيهِ \* [فاطر: ١١]، ونثبت 
قال: ﴿ النساء والبصر، ولا ننفي ذلك كما نفته المعتزلة 
والجهمية والخوارج» [الإبانة ت حماد الأنصاري 
ص٥٠، ١٥، ت فوقية حسين ص ٢٠: ٢٢.. وينظر 
للمزيد ما سبق في تقرير مذهبه].

على أن ما قررة الأشعري هنا سخطًا ورضاء سخطًا على المعتزلة وأشباههم لما انكروه، ورضاء
عن سلف هذه الأمة لما أثبتوه - فضلاً عن كونه
المتفق مع السمع.. هو المتفق كذلك - وعلى ما
ذكرنا مرارًا - مع ما عليه الصحابة والتابعون
لهم بإحسان.. وهو المتفق أيضًا مع العقل لكونه
القاصر عن إدراك حقيقة الأسماء والصفات وليس
له إلا التسليم والإيمان بما جاء به النص، إذ
العقول لا يمكنها إدراك ما يجب إثباته لله تعالى
على التفصيل الوارد في الشرع، وهذا بحد ذاته
يستوجب التسليم بكل ما صحت به النصوص

تأنيها: اعتماد أدلة العقل المستوحَاة من أدلة النقل:

وباستقصاء المنهج الذي اختطه أبو الحسن الأشعري لنفسه، يتبين لكل منصف أنه مع موافقته لمنهج السلف في إثبات صفات الله وعلاقتها بذاته تعالى، لم يغفل العقل.. وإنما يظهر ذلك في مذهبه الكلامي ودقة أسلوبه التقريري الذي تفرد به منهجه عن أصحابه وتلامذته.

ذلك أن الناظر إلى الواقع الذي كان سائدًا إبان رجوع الأشعري للمذهب الحق، يرى أن المشبهة من متبني الصفات الذين نقلوا أقاويل اليهود في الله، جعلوه سبحانه في تصورهم جسمًا كسائر الأجسام، والمعتزلة كانوا قد نفوا الصفات الذاتية

عن الله تعالى، وهم وإن قالوا بإثبات بعضها فإن هذا لا يغنيهم شيئًا، لكون ما نفوه – على ما يقتضيه العقل – مؤديا إلى أن يكون الله تعالى في تصورهم عدمًا، فإن نفي ما اقتضته النصوص من صفات كماله سبحانه ونعوت جلاله، سواء كان بتعطيل أو تأويل، من لازمه نفي الذات ووصفه تعالى بالعدم المحض، لأن ما لا يوصف بصفة هو العدم.

ولهذا قالوا عن الجهمية: إنهم يقولون بـ (أن ليس في السماء إله يعبد)، وما ذلك إلا لجحودهم ما وصف الله به نفسه ووصفه به رسوله، وهذا - فضلا عما يتضمنه من تكذيب بالكتاب والسنة - افتراء على الله.. قال حماد بن زيد وبنحوه عن جرير ابن عبد الحميد والحافظ أبى معمر القطيعي أحد شيوخ البخاري ومسلم: «إنما يدورون على أن يقولوا ليس في السماء إله» [مختصر العلو ص١٤٦، ١٥١، ١٨٨]، وقال عاصم بن على شيخ البخاري رحمهما الله: «ناظرت جهميًا فتبين من كلامه أنه لا يؤمن أن في السماء ربًا»، وذكر العابد الفقيه الثبت الثقة أيوب السختياني ت١٣١ المعتزلة، وقال: «إنما مدار القوم على أن يقولوا ليس في السماء شيء»، وقال عباد بن العوام محدث واسط ت١٨٥: «كلمت بشرًا المريسي وأصحاب بشر، فرأيت آخر كلامهم ينتهي إلى أن يقولوا: (ليس في السماء شيء)، أرى أن لا يناكحوا ولا يوارثوا»[ينظر العلو للذهبي ص 771, 14, 711].

وكذا مسألة زيادة الصفات الذاتية على الذات التي أثارها أهل الاعتزال، وبنوا عليها أساس مذهبهم في التوحيد، تحت زعم أنها غير الذات وأن تعددها مؤذن بتعدد القدماء.. ردها أهل السنة أيضًا وعلى رأسهم الأشعري الذي اعتمد في دحضها طريقة ابن كُلاب بأن (لا يقال: هي هو ولا يقال: هي غيره)، «وهذا منهج دقيق وأدب جم في التعامل مع الله سبحانه، من رجل انتهج المنهج العقلي، أذ يؤكد عدم الجدوى من الحكم على هذه القضية، وأنه لا يصح أن يحكم فيها، لأن ذات الله تعالى فوق أن تحيط بكنهها العقول حتى تتمكن من عقد صلة بينها وبين الصفات على هذا الوضع»[علاقة صفات بينها وبين الصفات على هذا الوضع»[علاقة صفات الله تعالى بذاته د. راجح الكردى ص ١٣٧].

الأشعري يعتمد فكرة الحدوث والغائية في إثبات صفاته تعالى:

وقد بدأ الأشعري في سبيل إثباته للصفات

كلها، وبيان علاقتها بالذات، من فكرة الحدوث والغائية، حيث إن دليل الحدوث – الذي مفاده أن الكون حادث وكل حادث لابد له من محدث قديم – هو في رأيه لا يؤدي إلى إثبات وجود الخالق فحسب، بل يؤدي بالضرورة إلى إثبات صفاته من حياة وقدرة، لأن الميت والعاجز لا يخلق شيئًا.. كما يدل دليل الحدوث هذا على صفة الإرادة لأن الخلق من عدم، يتطلب اختيارًا من الفاعل ليخصص به وجه مراده.. ويدل كذلك على السمع والبصر والكلام لأنه لو لم يكن موصوفًا بهذه الصفات لاتصف بأضدادها من الأفات التي تمنعه من إدراك

المسموعات والمبصرات.
ومن كلامه في هذا قوله في (رسالة إلى أهل الثغر) ص ٢١٥ وينظر معه شرح الطحاوية ص٥٥: ١٤: «إن شيئًا من صفاته لا يصبح أن يكون محدثًا، إذ لو كان شيئ منها محدثًا لكان تعالى قبل حدوثها موصوفًا بضدها – وهو العدم – ولو كان ذلك لخرج عن الإلهية وصار إلى حكم المحدثين الذين يلحقهم النقص ويختلف عليهم صفات الذم والمدح، وهذا يستحيل على الله، وإذا استحال ذلك عليه وجب أن يكون لم يزل بصفة الكمال، إذ لا يجوز عليه الانتقال من حال إلى حال»..

وقوله بعدها بنفس المصدر ص ٢١٦ وما بعدها: «وأجمعوا - أي الصحابة فيما وجب اعتقاده مما دعاهم النبي صلى الله عليه وسلم إليه ونبههم على صحته – على أنه.. لا يجب إذا أثبتنا الصفات له على ما دلت العقول واللغة والقرآن والإجماع عليها، أن تكون محدثة، لأنه تعالى لم يزل موصوفا بها.. ولا يجب أن تكون أعراضًا، لأنه عز وجل ليس بجسم، وإنما توصف الأعراض في الأحسام، ويُدل بأعراضها فيها وتعاقبها عليها على حدثها.. ولا يجب أن تكون غيره لأن غير الشيء هو ما يجوز مفارقة صفاته له من قبل أن في مفارقتها له ما يوجب حدثه وخروجه عن الألوهية وهذا يستحيل عليه.. كما لا يجب أن تكون نفس الباري عز وجل جسمًا أو جوهرًا أو محدودًا أو في مكان دون مكان أو في غير ذلك مما لا يجوز عليه من صفاتنا لمفارقته لنا، فلذلك لا بحوز على صفاته ما بحوز على صفاتنا.. ولا يجب إذا لم تكن هذه الصفات غيره أن تكون نفسه لاستحالة كونه حداة أو علمًا أو قدرة، لأن من كان كذلك لم بتأت منه الفعل،

وذلك أن الفعل يتأتى من الحي القادر العالم دون الحياة والعلم والقدرة».

### والخلاصة

أن الذي دل عليه الشرع والعقل، أن كل ما سوى الله تعالى محدث كائن بعد أن لم يكن، أما كون الرب تعالى معطًلاً عن الفعل ثم فعل، فليس في الشرع ولا في العقل ما يثبته، بل كلاهما يدل على نقيضه.

كما أن الأشعري استفاد من فكرة الغائدة والنظام أو الإبداع التي مفادها - كما ذكر الشهرستاني في الملل ص ٧٦: أن «الإنسان إذا فكر في خلقته من أي شيء ابتدأ وكيف دار في أطوار الخلقة طورًا بعد طور حتى وصل إلى كمال الخلقة!، وعرف يقينا أنه بذاته لم يكن ليدبر أمر خلقته وينقله من درجة إلى درجة ويُرقبه من نقص إلى كمال.. علم بالضرورة أن له صانعًا قادرًا عالما مريدًا، وتبين له الإحكام والإتقان في الخلقة، وأن له تعالى صفات دلت أفعاله عليها لا يمكن جحدها».. أقول: استفاد الأشعري من فكرة الغائية هذه، كيف «يصل إلى إثبات التنزيه لله بالوحدانية، وإلى إثبات العلم والإرادة اللتين يدل عليهما إحكام الصنعة ودقتها، وهذا المنهج العقلى للأشعري قد أوصله إلى إثبات اتصاف الله تعالى بكل صفاته من وجود وعلم وإرادة وقدرة وحياة وسمع ويصر وكلام ويقاء، وهذا هو نفس ما قرره القرآن والسنة من صفات الله تعالى، فهو إذن ملتزم في عقيدته بعقيدة السلف من الكتاب والسنة، وإنما أضاف إلى السلف منهجًا عقلنًا يصد به الهجوم»[علاقة صفات الله تعالى بذاته ص ١٣٧ وينظر ص٣١، ١٤٩].

### ويعتمد في إثباتها أيضا على الحِجاج العقلي دون الفلسفة:

وقد اقتضى المنهج العقلي الذي اختطه الأشعري لنفسه مؤخرًا، أن يعتمد – كما رأينا – الحجاج أو المذهب الكلامي القائم على العلم بالأحكام الشرعية الإعتقادية عن دليل قاطع سمعي، وأن يرفض بشدة أن تُبنى عقيدة قاطع سمعي، وأن يرفض بشدة أن تُبنى عقيدة المسلمين في توحيد الله على الأسس المستقاة من الفلسفة الهندية واليونانية والإغريقية، لما بين هذا وذاك من تباين في تصور الإله المعبود... ولقد كان محقًا في ذلك، فقد رأينا كيف أدى ذلك بالمعتزلة وفلاسفة المسلمين إلى تعطيل صفات

الخالق جل وعلا، بدعوى أن نفيها هو لازم القول بنفى الكثرة والتركيب وبوحدة الذات الالهبة وبساطتها من كل وجه، وأن في إثباتها إبذان بتعدد القدماء، لكون هذه الصفات باعتقادهم غير الذات أو زائدة عن الذات.

 ألخالق) في نظر الفلسفة وكما نجده عند أرسطو الذي قضى عمره في البحث عن جواب ما الله؟، يعنى: المحرك الذي لا يتحرك، وهو الأزلى الأبدي، الواحد بالعدد فلا شربك له، التسبط فلا أجزاء له، كما يعنى: العقل المحض الذي يعقل ذاته، فيكون عاقلا معقولا، صفاته هي عن ذاته وليست غيره وإنما تعود إلى تعقله لذاته أو إلى علمه، والحياة أيضًا من صفات الله، فإن فعل العقل حياة، والله هو ذلك العقل، وفعله الصادر عن ذاته حياة فاضلة أزلية.. كما يرى أرسطو أن علاقة الباري سبحانه بالعالم ليست علاقة خالق بمخلوق، بل علاقة عاشق بمعشوق، فالله يعشق ذاته وهي معشوقة له وهو معشوق للعالم.

والفلسفة الإغريقية عمومًا قد غالت في فهم وحدة واجب الوجود، كما في واحد (أفلاطون) الذي هو فوق العقل وفوق الفكر ولا يوصف، واحد من كل وجه، بسيط من كل وجه، ونتيجة لذلك فهو عنده «إنما يُعرف بالسلب» مبالغة في عدم تحديده وليدل على أنه نهاية الكمال ونهاية الوجود الحقيقي، «أي لا شسه له ولا مثال».. وهكذا نجد نزعة فهم الإله عند سائر الفلاسفة قبله، يصورونه بشكل يمنع اتصافه، فهو عند (طاليس): مبدع العالم، لا تدرك صفته العقول من جهة هويته، ولا يُعرف اسمه فضلا عن هويته، فلسنا ندرك له اسمًا من نحو ذاته بل من نحو ذاتنا.. بينما يرى (أنبادُقليس) «أن الباري تعالى لم تزل هويته فقط، وهو العلم المحض وهو الإرادة المحضة، وهو الجود والعزة والقدرة والعدل والخير والحق، لا أن هناك قوى مسماة بهذه الأسماء بل هي هو، وهو هذه كلها.. كما أنه متحرك بنوع سكون». ويرى فيثاغورس الرياضي أنه «واحد لا كالآحاد ولا يدخل في العدد».. إلخ [ينظر الملل والنحل للشهرستاني ص٢٩٥، ٣٥٣، ٣٠٠: ٣١٢، ٢٧٩ وعلاقة صفات الله بذاته د. الكردى ص٧١، ١١٣، ١١٤].

وقد دعا ذلك كله أبا الحسن الأشعري - وقد عرف أقاويل كل من الفلاسفة والمعتزلة - لأن

يعقد مقارنة بين نفى المعتزلة للصفات وبن كلام أرسطو، ترجم لها د. حمودة بقوله: «إن أما الهذيل قد أخذ قوله - في الصفات - عن أرسطو، فإن أرسطو قال في بعض كتبه: إن الباري علمٌ كله، قدرة كله، حياة كله، سمع كله، بصر كله، فحسنن أبو الهذيل لفظة أرسطو، وقال: علمه هو هو، وقدرته هي هو»[ابن سينا بين الدين والفلسفة ص ٢٦].. وكان من رد الأشعري عليه في (الإبانة) ص ١٠٦، ما جاء في قوله:

«وقد قال رئيس من رؤسائهم - وهو أبو الهذيل العلاف -: إن علم الله هو الله، فجعل الله تعالى علمًا، وألزم، فقيل له: إذا قلت إن علم الله هو الله، فقل يا علم الله اغفر لي وارحمني، فأبى ذلك فلزمه المناقضة»، واستطرد الأشعري يقول: «واعلموا - رحمكم الله - أن من قال عالم ولا علم كان مناقضا، كما أن من قال علم ولا عالم كان مناقضًا، وكذلك القول في القادر والقدرة، والحياة والحي، والسمع والبصر والسميع والبصير.. ويقال لهم: خبرونا عمن زعم أن الله متكلم، قائل، أمر، ناه، لا قول له ولا كلام، ولا أمر له ولا نهى، أليس هو مناقض خارج عن حملة المسلمين؟ فلا بد من نعم.. يقال لهم: فكذلك من قال: إن الله تعالى عالم ولا علم له، كان كذلك مناقضًا خارجًا عن جملة المسلمين».. وألزم بمثل ذلك في الإرادة، وفي سائر ما نفاه النفاة والمعطلة من الصفات.

وفي حين نجد أبا الحسن الأشعري يرفض في اعتماد المنهج العقلى للتعرف على صفات الخالق، هذا المذهب الفلسفي - الذي يحلو لجامعاتنا حتى فى الأزهر أن تقرنه دائمًا وأبدًا بالعقيدة - لما يستلزمه من نفى صفات الله وتعطيلها، نراه في المقابل يعتمد في ذلك المذهب الكلامي، وفرق بينهما.

ويصف الكثيرون مذهب أبى الحسن الأشعري في إثبات الصفات - لأجل ما سبق ذكره - بأنة المنهج الوسط بين النقل والعقل، ولا يعنون بتلك الوسطية أنها التوفيق أو التلفيق، ولكن كونه الذي أشعر بضرورة مساندة العمل العقلى للنص في تقريره على وجه يلزم الخصم العقلي.

وإلى لقاء أخر نستكمل - بمشيئة الله تعالى - بقية القواعد التي بني الأشعري عليها كلامه في إثبات الصفات وترك التأويل الذي دأب عليه المعتزلة والمتكلمة إلى يومنا هذا، والحمد لله رب العالمين.

Upload by: altawhedmag.com

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

ففي هذا المقال نتحدث عن مثل آخر من الأمثال في القرآن، وهو من سورة البقرة، الآية الرابعة والستون بعد المائتين وهي قوليه تعالى: « يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا لِبُطِلُوا صَدَقَتِكُم بِالْمَنَ وَالْأَدْىٰ لَا لَبُطِلُوا صَدَقَتِكُم بِالْمَنَ وَالْإِدْىٰ لَا لَكُولُوا عَلَيْهِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْمُومِ الْآخِرُ فَمَثَلُهُ كَمَثُلِ صَفُوانِ عَلَيْهِ تُرَابُ فَأَصَابَهُ وَابِلُ فَتَرَكَمُ لَا مَنْهَا مِنْ اللّهُ لَا عَلَيْهِ مِنْ اللّهُ لَا يَقْدِي القَوْمَ اللّهُ لا يَقْدِي القَوْمَ اللّهُ لا يَقْدِي القَوْمَ اللّهُ لا يَقْدِي القَوْمَ اللّهُ لا لِللّهُ اللّهُ لا لَهُ اللّهُ لا لَكُونُ اللّهُ لا لَيْمَا اللّهُ لا لَيْمَا عَلَيْهِ لَا لَهُ اللّهُ لا لَيْمُ لِي القَوْمَ اللّهُ لا لا اللّهُ اللّهُ لا لا لا اللّهُ اللّهُ لا لا اللّهُ لا لا لا اللّهُ اللّهُ لا لا لا لا اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّ

### المعنى الاجمالي:

تضمنت هذه الآية الإخبار بأن المن والأذى يُحبط الصدقة، وهذا دليل على أن الحسنة قد تُحبط بالسيئة كما في قوله تعالى: « يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ النَّيْ وَلاَ جَهَرُوا لَمُونَكُمُ فَوْقَ صَوْتِ النَّيْ وَلاَ جَهَرُوا لَهُ اللَّهُ وَلَا جَهَرُوا لَهُ اللَّهُ وَلَا جَهَرُوا لَهُ اللَّهُ وَلَا جَهَرُوا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ

وقد مثَل الله هذا الذي يمن ويؤذي بحسب مقدمة نيته بالذي يخرج ماله ليراه الناس، فيثنوا عليه، وهو لا يؤمن بالله ولا يوقن باليوم الآخر، فمثلُ ذلك مثلُ حجر أملس عليه تراب هطل عليه مطر غزير فأزاح عنه التراب، فتركه أملس، لا شيء عليه فكذلك هؤلاء المراؤون تضمحل أعمالهم عند الله، ولا يجدون شيئًا من الثواب على ما أنفقوه، والله لا يوفق الكافرين الميسر ص٤٤) بتصرف.

قال ابن عطية: ثم مثل الله هذا الذي يمن ويؤذي بحسب مقدمة نيته بالذي ينفق رياءً لا لوجه الله، والرياءُ مصدر من الرؤية، كأن الرياء تظاهر وتفاخر بين من لا خير فيه من الناس. قال المهدوي: والتقدير: كإبطال الذي ينفق رباءً.

وقوله تعالى: «وَلا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْكُوْمِ الْاَخِرِ » [البقرة: ٢٦٤]، يحتمل أن يريد الكافر الظاهر الكفر، إذ ينفق ليقال جواد، وليثني عليه بأنواع الثناء ولغير ذلك، ويحتمل أن يريد المنافق الذي يظهر الاسمان.

ثم مثل هذا الذي ينفق رياءً بصفوان عليه



تراب، فيظنه الظان أرضًا منبته طيبة، كما يظن قوم أن صدقة هذا المرائي لها قدر أو معنى، فإذا أصباب الصفوان وابلاً من المطر انكشف ذلك التراب، وبقي صلبًا، فكذلك هذا المرائي إذا كان يوم القيامة، وحضرت الأعمال، وانكشف سره، وظهر أنه لا قدر لصدقته ولا معنى.

فالمن والأذى والرياءُ يكشُف عن النية، فيبطل الصدقة، كما يكشف الوابل الصفا فيذهب ما ظُنَّ أرضًا. [المحرر الوجيز ٦٣/٢].

### المعنى المفصل:

قوله تعالى: «يا أيها الذين أمنوا»: تصدير الخطاب بالنداء يدل على الإهتمام به؛ لأن النداء يحصل به تنبيه المخاطب، فيدل على العناية بموضوع الخطاب، ولهذا فإن ابن مسعود رضي الله عنه قال: «إذا سمعت الله يقول: «يا أيها الذين أمنوا» فأرعها سمعك، فإنه خير تُؤمر به، أو شر تُنْهَى عنه». وصدق رضى الله عنه.

قوله «لَا نُبْطِلُواْ صَدَفَتِكُمْ» [البقرة: ٢٦٤]، الإبطال للشيء يكون بعد وجوده، فالبطلان لا يكون غالبًا إلا فيما تم، و«الصدقات» جمع صدقة، وهي ما يبذله الإنسان تقربًا إلى الله.

قوله تعالى: «بالمن والأذى» الباء للسببية، و«المن» إظهار أنك مان عليه، وأنك فوقه بإعطائك إياه، و«الأذى» أن تذكر ما تصدقت به عند الناس فيتأذى به.

قال مقاتل بن حيان: «لا تبطلوا صدقاتكم بالمن والأذى» هـو الرجل يمن بصدقته، ويؤذي الذي يتصدق عليه فهو بمنزلة «كَالَّذِي يُنفِقُ مَاللُّرِكَاءَ الْمَاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الْاَخِرِ » [البقرة: ٢٦٤] يعنى به المنافق .

فضرب الله لتلك الصدقة عمل المنافق مثلاً، وضرب الله لهما مثلاً أيضًا، فقال: مثلهم «كمثل صفوان عليه تراب» يعني الحجر، «فأصابه وابل» يعني: المطر ترك الحجر نقيًا من التراب. [انظر: تفسير ابن عثيمين ٣١٩/٣- أمثال القرآن للماوردي ص١٤٩].

قوله تعالى: «كَالَّذِى يُنفِقُ مَالُهُ رِعَاءَ » [البقرة: ٢٦٤] الكاف هنا للتشبيه، وهي خبر مبتدا محذوف، والتقدير: مثلكم كالذي ينفق ماله رئاء الناس، و«رئاء» مفعول لأجله، وهي مصدر راءى يرائي

رئاءً ومراءاة، كقاتل يقاتل قتالاً ومقاتلة، وجاهد يجاهد جهادًا ومجاهدة، و«الرياء» فعل العبادة ليراه الناس فيمدحوه عليها.

قـال ابن كثيـر ١/٥/١ في قوله تعالـي: «كالذي ينفق ماله رئاء الناس» أي: لا تبطلوا صدقاتكم بالمن والأذي كما تبطل صدقة من راءي الناس بما ظهر لهم أنه بريد وجه الله، وإنما قصده مدح الناس له، أو شهرته بالصفات الحميلة ليَشكر بين الناس، أو يُقال: إنه كريم، ونحو ذلك من المقاصد الدنيوية، مع قطع نظره عن معاملة الله تعالى وابتغاء مرضاته وحزبل ثوابه. اهـ. قوله تعالى: «وَلَا يُؤْمِنُ بِأَللَّهِ وَٱلْيُؤْمِ ٱلْآخِرِ» [البقر: ٢٦٤] معطوف على قوله تعالى: «ينفق»، وهذا الوصيف ينطبق على المنافق، فالمنافق- والعياذ بالله- لا يؤمن بالله ولا باليوم الآخر، ولا ينفق إلا رياء للناس، ومع ذلك لا ينفق إلا وهو كاره، كما قال تعالى: «وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَى يُرْآءُونَ ٱلنَّاسَ » [النساء: ١٤٢]، وقال في سورة التوبة: «وَلا يُنفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كُرهُونَ» [التوبة: ٥٤]، هـؤلاء لا ينفقون إلا وهو كارهون، لأنهم لا يرجون من هذا الإنفاق ثوابًا؛ إذ إنه لا إيمان عندهم.

«فمثله»: أي مثل الذي ينفق رئاء الناس أو المان المعطي، وقد عدل عن خطاب إلى غيبة ومن جمع إلى إفراد «كمثل صفوان» الصفوان الحجر الأملس الصلب، وفيه لغتان أشهرهما سكون الفاء والثانية فتحها، قال الأخفش: صفوان جمع صفوانة، وقال الكسائي: صفوان واحد وجمعه صفي، وأصفى وأنكره المبرد، وقال النحاس: يجوز أن يكون جمعًا وأن يكون واحدًا وهو أولى لقوله: «عليه تراب» أي: استقر على الصفوان.

«فأصابه» أي: الصفوان أو التراب «وابل» أي: مطر، والوابل المطر الشديد العظيم القطر، والموابل المطر الشديد العظيم القطر، والمطر أوله رش، ثم طش، ثم طل، ثم نضح ثم هطل ثم وبل، يقال وبلت السماء وبلاً، ووبولا اشتد مطرها، وكان الأصل وبل مطر السماء فحذف للعلم به، ولهذا يقال للمطر: وابل، مثل الله سبحانه هذا المنافق بصفوان عليه تراب يظنه الظان أرضًا منبتة طيبة فإذا أصابه

واسل من المطر أذهب عنه التراب، «فتركه» أي: الصفوان يعنى بقى «صلدًا» أي: أجرد نقيًا من التراب الذي كان عليه، وأملس ليس عليه شسيء من الغبار أصبلا، وكذلك حال هذا المرائي بوم القيامة فإن نفقته لا تنفع ، قال ابن عباس: صلدًا أي بانسًا قاسبًا لا بنبت شبيئًا. [تفسير فتح البيان لصديق خان القنوجي ٣٨٨/١ بتصرف]. قوله تعالى: ﴿ يُقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِمَا كَسَبُواْ » [البقر: ٢٦٤]، صبح عبود واو الجماعية في «ىقدرون» على «الذي» في قوله: «كالـذي ينفق ماله» لأن «الذي» اسم موصول يفيد العموم، فهو بصبغته اللفظية مفرد، وبدلالته المعنوبة جمع؛ لأنه عام، ومعنى «يقدرون» يريد به الذين ينفقون رياءً، أي: لا يقدرون على الانتفاع بثواب شسيء من إنفاقهم ذلك، وهو كسيهم- وجاءت العيارة بيقدرون على معنى الذي، وسلمى الله عز وجل ما أنفقوا كسبًا باعتبار ظنهم أنهم سينتفعون

قوله تعالى: «وَلَقَّهُ لا يَهْدِى الْفَوْمُ الْكَثْرِينَ » [البقرة: ٢٦٤]، قال ابن عطية في المحرر الوجيز ١٩٥١: إما عموم يراد به الخصوص في الموافي على الكفر، وإما أن يُراد به أنه لم يهدهم في كفرهم، بل هو ضلال محض، وإما أن يريد أنه لا يهديهم في صدقاتهم وأعمالهم وهم على الكفر.

وقال ابن عثيمين رحمه الله في قوله تعالى:

« رَأَتُهُ لاَ يَهْدِى الْفَوْمُ الْكَفْرِينَ » [البقرة: ٢٦٤] أي:
لا يهدي سبحانه الكافرين هداية توفيق، أما
هداية الدلالة فإنه سبحانه لم يدع أمة إلا بعث
فيها نبيًا، لكن الكافر لا يوفقه الله لقبول الحق،
و «الكافرين» أي الذين حقت عليهم كلمة الله، كما
قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهِ ﴿ حَفَّتُ عَلَيْمٍ كُلِمَةً لِلَهُ لَا الْمَذَابُ لَا الْمَذَابُ الله الله الله الله المَذَابُ الْمَذَابُ الله الله الله الله القبول المؤلفة الله الله القبول المؤلفة الله الله القبول المؤلفة الله القبول الله القبول المؤلفة الله المؤلفة الله القبول المؤلفة الله القبول المؤلفة الله القبول المؤلفة المؤلفة الله القبول المؤلفة الله المؤلفة الله القبول المؤلفة المؤ

### من فوائد الأية:

١- من فوائد الآية: تحريم المن والأذى في الصدقة لقوله تعالى: ﴿ لَهُ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللللَّا اللَّا اللَّاللَّا اللَّالَّا اللَّالَةُ اللَّا اللَّالَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

٢- ومنها: بلاغة القرآن، حيث جاء النهي عن
 المن والأذى بالصدقة بهذه الصيغة التي توجب
 النفور، وهي: «لا تبطلوا صدقاتكم» فإنها أشد

وقعًا من «لا تَمُنُّوا»، ولا تؤذوا بالصدقات. ٣- ومنها: أن المن والأذى بالصدقة يبطل ثوابها لقوله تعالى: ﴿ لَنُظِلُواْ صَدَّتَكِمْ بِأَلْمَنَ وَٱلأَذَى ﴾.

4- ومنها: أن المن والأذى بالصدقة كبيرة من كبائر الذنوب. وجه ذلك: ترتيب العقوبة على الذنب يجعله من كبائر الذنوب، وقد قال شيخ الإسلام في حد الكبيرة: «كل ذنب رُتب عليه عقوبة خاصة، كالبراءة منه، ونفي الإيمان، واللعنة، والغضب، والحد وما أشبه ذلك، وهذا فيه عقوبة خاصة، وهي إبطال العمل، ويؤيد ذلك ما ثبت في صحيح مسلم من حديث أبي ذر رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا ينظر إليهم ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم: المسبل، والمنان، والمنفق سلعته بالحلف الكاذب».

ومنها: أن المن والأذى بالصدقة مناف لكمال الإيمان؛ لقوله تعالى: «يَتَأْيُهَا النَّيِنَ ءَامَنُوا لَا تُنْطِلُوا مَدَّفَ فَيَكُم بِالْمَنِ وَاللَّذَى » [البقرة: ٢٦٤] كانه يقول: «إن مقتضى إيمانكم أن لا تفعلوا ذلك وإذا فعلتموه صار منافيًا لهذا الوصف، ومنافيًا لكماله».

٣- ومنها: تشبيه المعقول بالمحسوس ليقربه إلى الذهن لقوله تعالى: «فَمثُ أَنْ كَمثُلِ صَفُوانٍ عَلَيْهِ وَأَرْبُ فَأَصَابُهُ, وَابِلُّ فَتَرَكَّهُ صَدَّدًا لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمّا كَسَبُواً وَأَنَّهُ لَا يَهْدِى الْفَوْمُ الْكُفِينَ » وَلِيكُ فَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْفَوْمُ الْكُفِينَ » [العقرة: ٢٦٤]. إلخ.

٧- ومنها: تحريم مراءاة الناس بالعمل الصالح، لقوله تعالى: «كُالَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ رِبَاءَ النَّاسِ» [البقرة: ٢٦٤]، والتسميع كالمراءاة، والفرق بينهما أن المراءاة فيما يُرى- كالأفعال- والتسميع بما نقال.

٨- ومنها: أن من راءى الناس بإنفاقه ففي إيمانه بالله، وباليوم الآخر نقص، لقوله تعالى: وياليوم الآخر نقص، لقوله تعالى: ولا يُؤمِنُ بِاللهِ وَكَانَ مؤمنًا بالله حق الإيمان لجعل عمله لله خالصًا، ولو كان يؤمن باليوم الآخر حق الإيمان لم يجعل عمل الآخرة للدنيا؛ لأن مراءاة الناس قد يكسب بها الإنسان جاهًا في الدنيا فقط، مع أنه لا بد أن يتبين أمره، وإذا تبين أنه مراء نزلت قيمته في أعين الناس: أنت تبين أنه مراء نزلت قيمته في أعين الناس: أنت

لا تظن أنك إذا راعيت الناس أنك ستبقى مخادعًا لهم، بل إن الله سبحانه وتعالى سيطهر ذلك، فما أسرً إنسان سريرة إلا أظهرها الله سبحانه على صفحات وجهه وفلتات لسانه.

٩- ومنها: بلاغة القرآن في التشبيه، لأنك إذا
 طابقت بين المشبه والمشبه به، وجدت بينهما
 مطابقة تامة.

١٠ ومنها: إثبات كون القياس دليلاً صحيحًا،
 وجه ذلك: التمثيل والتشبيه، فكل تمثيل في
 القرآن فإنه دليل على القياس؛ لأن المقصود به
 نقل حكم هذا المشبه به إلى المشبه.

١١- ومنها: أن الرياء مبطل للعمل، وهو نوع من الشيرك، لقوله تعالى في الحديث القدسي: «أنا أغنى الشيركاء عن الشيرك، مَن عمل عملاً أشيرك فيه معي غيري تركته وشيركه». رواه مسلم

فإن قصد بعمله إذا رآه الناس أن يتأسى الناس به، ويسارعوا فيه فهي نية حسنة لا تنافي الإخلاص؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم صعد المنبر وقال: «إني صنعت هذا لتأتموا بي، ولتعلموا صلاتي» رواه البخاري هسلم

وفي الحج كان صلى الله عليه وسلم يقول:
«لتأخذوا عني مناسككم». رواه مسلم، وهو
داخل في قول النبي صلى الله عليه وسلم:
«من سن في الإسلام سنة حسنة فله أجرها،
وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة». رواه

وكونه بين أيديهم أجاجًا لا يستسيغون شبريه أشد مما لو لم يوجد أصلاً، والإنسان العاقل يجعل العمل لله، فالذي يحب أن يخرج للناس في ثوب جميل، لا بأس أن يتجمل ليراه الناس على هذا الحال، لكن لا يصلى ليراه الناس؛ لأن العمل لله يجب أن يكون لله لا تشاركه فنه أحد. ١٣- ومن فوائد الآية: أن من قضى الله عليه بالكفر لا تمكن هدايته؛ لقوله تعالى: «وَأَلَّهُ لَا يَهْدِي ٱلْقُوْمُ ٱلْكُفِينَ » [البقر: ٢٦٤] ، فإن قلت: كنف تجمع بين هذا وبين الواقع من أن الله سبحانه وتعالى هدى قومًا كافرين كثيرين؟ فالجواب أن من هدى الله لم تكن حقت عليهم كلمة الله، فأما من حقت عليه كلمة الله فلن يُهدى، كما قال تعالى: « إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتِ عَلَيْمٍ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ ١٠ وَلَوْ جَآءَتُهُمْ كُلِّ ءَايَةٍ حُتَّى رُوا الْعَذَابَ ٱلْأَلِيَّ» [يونس: ٩٦، ٩٧].

14 - ومنها: أن المنافق كافر، لقوله تعالى: «وَاللَّهُ لاَ تَهْدِى الْمُوْمُ الْكَفْرِينَ» [البقرة: ٢٦٤]، بعد أن ذكر ما يتعلق بصفة المنافق، وهو الذي ينفق ماله رئاء الناس، ولا يؤمن بالله واليوم الآخر، وهذا ينطبق تمامًا على المنافقين، ولا ريب أن المنافقين كفار - وإن تظاهروا بالإسلام -، ولكن هل نعاملهم معاملة الكفار؟

الجواب: لا نعاملهم معاملة الكفار؛ لأن أحكام الدنيا تجري على الظاهر وأحكام الآخرة تجري على الباطن والسيرائر، كما قال تعالى: « أَلَا يُعَلَّمُ إِذَا بُعَيْرُمَا فِي الْفَبُورِ ( ) وَحُصِّلَ مَافِي الصَّدُورِ » [العاديات: ٩- ١٠]، وقال تعالى: « يَوْمُ تُلَى السَّرَائِي » [الطارق: ٩]، ولانه لو عُومل الناس في الدنيا على السرائر لكان في ذلك في ذلك تكليف ما لا يُطاق من وجه، وكان في ذلك الفوضى التي لانهاية لها من وجه آخر، أما تكليف ما لا يُطاق فاؤننا لا نعلم ما في صدور الناس، فلا يمكن أن نحكم عليهم، وأما الفوضى فاؤنه يستطيع كل ظالم له ولاية أن يعاقب هذا الرجل، أو يعدم هذا الرجل بحجة أنه مبطن للكفر، ولما استؤذن النبي صلى الله عليه وسلم في قتل المنافقين قال: «لا قتلهم، لا يتحدث الناس أن محمدًا يقتل أصحابه» وواه البخارى.

وهـذه الفوائـد السابقة مـن كلام العلامـة ابن عثيمين رحمه الله بتصرف.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# وقفة مح النفس

عبده أحمد الأقرع

الحمد لله يبدئ ويعيد، خلق السماوات والأرض بالحق، يكورُ الليل على النهار، ويكورُ الليل على النهار، ويكورُ النهار على الليل، أحصى على الخلق اعمالهم، فهو بكل شيء محيط، وعلى كل شيء شهيد، وأصلي وأسلم على إمام المرسلين وسيد ولد آدم يوم الدين صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه الغر الميامين، والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

أما يعدُ:

فإنَ المؤفق من يسعى لصلاح حاله، بحيث يكون غده خيرًا من يومه، ويومه أفضل من أمسه، وعامه الجديد أفضل من عامه الماضي، والكنِّس مَن حاسب نفسه، وراجع حساباته، وفتح صفحة جديدة من حياته، وتعهد رصيده الأخروي، وتزود من العمل الصالح، وقدر لخطاه مواضعها، فعمر الإنسان هو موسم الزرع في هذه الدنيا، والحصاد هناك في الآخرة، فلا يحسن بالمسلم أن يضيع أوقاته وينفق رأس ماله فيما لا فائدة فيه، ومن جهل قيمة الوقت الآن فسيأتي عليه حين يعرف فيه قدره ونفاسته وقيمة العمل فيه، ولكن بعد فوات الأوان، وفي هذا بذكر القرآن من أنَّ الكافر والمقصر في عمل الخير إذا حضر أحدهما الموت طلب الرجعة إلى الحياة؛ ليعمل العمل الصالح الذي يدخلهما الجنة، ويتدارك به ما سلف منهما من الكفر والتفريط وأنه لا يُحاب لذلك، كقوله تعالى: « حَيَّ إِذَا جَاءَ أَحَدُهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ (١١) لَعَلَىٰ أَعْمَلُ صَلِحًا فِمَا نَرُكُتُ كُلَّ إِنَّهَا كُلَّعَةً هُوَ قَايِلُهُمْ وَمِن وَزَايِهِم بَرْزَخُ إِلَىٰ يَوْمِ يُعِنُونَ » [المؤمنون: ٩٩– ١٠٠].

وقوله تعالى: « وأَنفِقُوا بِن مَّا رَرَفْكُمْ مِن فَلِلاً فَيْلِ أَن يَأْفِ أَحَدُمُ الْمَوْتُ فَيَقُولُ رَبِ لَوْلاً أَخْرَتِنَ إِلَّا أَحْرَتِنَ إِلَّا أَمْوَتُ فَيَقُولُ رَبِ لَوْلاً أَخْرَتِنَ إِلَّا أَجَلَهُ مَقَدًا إِذَا جَاءَ الْقَبْلِحِينَ (الْ) وَلَن يُؤَخِّرَ اللهُ نَفَسًا إِذَا جَاءَ أَجُلُهُا » [المنافقون: ١٠ - ١١]، وقوله تعالى: « وَأَنذِر النَّاسَ يَوْمَ يَأْنِهِمُ الْمَذَابُ فَيْقُلُ النِّينَ ظَلَمُوا رَبِّنَا أَخْرَا إِلَى أَلْهُ مَا لَكُمْ مِن رَوَالِ » فَيْتِ مَن خَوْلًا فَيْ الْمَدَابُ أَوْلَمُ تَكُونُوا فَيْتِ الْمُسْلِلُ أَوْلَمُ تَكُونُوا فَيْتِ الْمُسْلِلُ أَوْلَمُ تَكُونُوا فَيْتِ فَيْلِ الْمُسْلِلُ أَوْلَمُ مِن رَوَالِ » أَسْمَتُم مِن زَوَالِ » [إبراهيم: ٤٤].

وكما أن المفرطين يطلبون الرجعة عند حضور الموت، ليصلحوا أعمالهم فإنهم يطلبون ذلك يوم القيامة، ومعلوم أنهم لا يُجابون إلى ذلك، ومن الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَ يَأْنِي تَأْرِيلُهُۥ يَقُولُ اللَّهِيمَ مَا لَكُوبَ مُسُوهً مِن قَلْ قَدْ جَآةَتَ رُسُلُ رَبّاً لَيَالًا لَيَالًا اللَّهَ اللَّهُ مُسُولًا مِن قَلْ قَدْ جَآةَتَ رُسُلُ رَبّاً لَيَالًا لَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

بِٱلْحَقِّ فَهَل لَّنَا مِن شُفَعَآءَ فَيَشَفَعُوا لَنَاۤ أَوَ ثُرَدُّ فَعَمَلَ غَيْرَ اللَّهِ عَلَاً اللَّهِ فَكَرَ اللَّهِ عَلَا اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

وقوله تعالى: وَلَوْ تَرَقَ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونَ عَاكِمُواْ رَبُوسِهِمْ عِندَ رَبِهِمْ رَيَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَٱرْجَعْنَا فَارْجَعْنَا فَصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَٱرْجَعْنَا فَصَلَ صَلِحًا إِنَّا مُوقَنُونَ » [السجدة: ١٦]. وقوله تعالى: وَلَوْ تَرَتَ إِذَ وُقُواْ عَلَى النَّادِ فَقَالُواْ يَلَيْنَنَا تُرَدُّ وَلَا نَكُمْ مَا كَانُواْ يَكُنِّ مِنَا وَتَعْلَى مِنْ الْمُؤْمِنِينَ أَنْ إِنَّ بَلِي بَدَا لَمُمْ مَا كَانُواْ يَعْفُونَ مِنْ المُؤْمِنِينَ أَنْ إِنَّ بَلُوا عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكُلِدُونَ » يَعْفُونَ مِنْ المُؤْمِنِينَ أَنْ إِنَّا عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكُلِدُونَ » وَالْمُعْمَدِ وَلَا لَعَادُواْ لِمَا يُهُواْ عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكُلِدُونَ » [الأنعام: ٢٨].

و قوله تعالى: وَمَن يُصَلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِن وَلِيَ مِنْ بَعْدِهِ . وَمَن يُصَلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِن وَلِيَ مِنْ بَعْدِهِ . وَمَن اللهُ مَرَوِّ وَمَن اللهُ عَلَى اللهُ مَرَوِّ مِنْ اللهُ مَرَوِّ مِنْ سَبِيلِ » [الشعورى: ٤٤].

وقوله تبارك وتعالى: وَالْوا رَبَّنَا أَمَّتَنَا ٱلْمُنَيْنِ وَلَعَالَى: وَالُوا رَبَّنَا آمَّتَنَا ٱلْمُنَيْنِ وَلَعَيْنَا فَهُلَ إِلَى خُرُوجٍ مِن وَلَعْيَتَا فَهُلَ إِلَى خُرُوجٍ مِن سَيبِل » [غافر: ١١].

وَقُولُه سبحانه: «وَهُمْ يَصْطَرِحُونَ فِهَا رَبِّنَآ أَخْرِخْنَا فَعَمْلُ أُولِدَ نُعُمْرُكُمْ مَّا نَعْمَلُ أُولِدَ نُعُمْرُكُمْ مَّا يَعْمَلُ أُولِدَ نُعُمْرُكُمْ مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مِن تَذَكَّرُ وَجَاءَكُمُ ٱلتَّذِيرُ فَذُوفُواْ فَمَا لِلْظَلِينِ مِن شِيعٍ » [فاطر: ٣٧].

وقوله تعالى: «وَلَوْ تَرَى إِذْ فَرَعُواْ فَلا فَرْتَ وَأَنِيدُواْ مِن مَكَانٍ فَرِسٍ (أَنْ وَقَالُواْ ءَامَنَا بِهِ وَأَنَّ لَمُمُ النّناوُشُ مِن مَكَانٍ بَعِيدٍ (أَنْ وَقَالُواْ ءَامَنَا بِهِ وَأَنَّ لَمُمُ النّناوُشُ السبأ: ٥١- ٣٥]، وقد تضمنت هذه الآيات التي ذكرنا، وأمثالها في القرآن أنهم يسألون التي ذكرنا، وأمثالها في القرآن أنهم يسألون الرجعة فلا يجابون عند حضور الموت، ويوم النشور ووقت عرضهم على الله تعالى، ووقت عرضهم على الله تعالى، ووقت عرضهم على النار.

وإذا كأن الأمر كذلك- أيها الأحبة- ، فعلى صاحب البصر النافذ أن يتزود من نفسه لنفسه، قال الله تعالى: مَنَا نُعْنَمُوا لِأَشْسِرُ مِنْ خَيْرِ لَنفسه، قال الله تعالى: مَنَا نُعْنَمُوا لِأَشْسِرُ مِنْ خَيْرِ لِمَا نُعْنَمُوا لِأَشْسِرُ مِنْ خَيْرِ وَأَعْلَم أَجْزًا » [المزمل: ٢٠]، ومن حياته لموته، ومن صبحته لمرضه، فما بعد الموت من مستعتب، ولا بعد لمرضه، فما بعد الموت من مستعتب، ولا بعد الدنيا سوى الجنة أو النار.

### الحدومن دار الفرور:

وأما الدنيا فحياتها عناء، ونعيمها ابتلاء، جديدها يبلى، وملكها يفنى، ودّها ينقطع، وخيرها يُنتزع، المتعلقون بها على وجل؛ إما في نعيم زائل أو بلايا نازلة، أو منايا قاضية، العمر قصير، والخطر المحدق كبير، والمرء بين حالين: حالٍ قد مضى لا يدري ما الله صانعً

فيه، وأجل قد بقى لا يدري ما الله قاض فيه، ومن أصلح بينه وبين ربه كفاه ما بيئه وبين الناس، ومن صدق في سريرته حسنت علانيته، ومن عمل لآخرته كفاه الله أمر دنياه، والمحاسبة الصادقة ما أورثت عملاً.

### أهمية محاسبة النفس:

فعليك أخي الحبيب أن تستدرك ما فات بما بقي، فتعيش ساعتك ويومك، ولا تستغل بالندم والتحسر من غير عمل، واعلم أن من أصلح ما يقي غُفر له ما مضى، ومن أساء فيما بقي أخذ بما مضى وبما بقي، والموت يأتي بغتة، فأعط كل لحظة حقها، وكلل نفس قيمته.

قرأ الحسنُ- رحمه الله- قول الله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهِ وَعَنِ النَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

### وقفة معاسبة في نهاية العام:

فيا إخواني- ما دمنا جميعًا نوقن بأنَّ الموت نهايةً كل حيٍّ في هذه الدنيا، وأن بابه سيلجه كل أحد، وكأسه تذوقها كل نفس، وأنه خاتمةُ المطاف، ونهاية التطواف في عالم الدنيا، فإنه يجدر بنا- ونحن نُودًع في هذه الأيام عامًا

هجريًا كاملاً، ونختتم سنة من أعمارنا- أن نقف وقفةً حازمةً مع نفوسنا، نذكرها بهذه الخاتمة، وأهميتها في حياة الإنسان، من كون كلًّ إنسان.

خُطُبَ علي بن أبي طالب رضي الله عنه فقال: «ألا إن الدنيا قد ولت مدبرة، والآخرة قد أسرعت مقبلة، ولكل واحدة منهما بنون، فكونوا من أبناء الآخرة، ولا تكونوا من أبناء الدنيا، فإن اليوم عمل ولا حساب، وغدًا حساب ولا عمل».

فتزودوا فواتي من دنياكم قبل الممات، وتداركوا هفواتكم قبل الفوات، وحاسبوا أنفسكم وراقبوا الله في الخلوات، وتفكروا فيما أراكم من الآيات، وبادروا بالأعمال الصالحات، واستكثروا في أعماركم القصيرة من الحسنات، قبل أن يُنادى بكم مُناد الشتات، قبل أن يُفاجئكم هادم اللذات، قبل أن يتصاعد منكم الأنين والزفرات، قبل أن تنقطع قلوبكم عند فراقكم حسرات، قبل أن يغشاكم من غم الموت الغمرات، قبل أن يُخصور من القصور إلى بطون الفلوات، قبل أن يُحال بينكم وبين ما تشتهون من هذه الحياة، قبل أن تتمنوا رجوعكم إلى الدنيا وهيهات.

المبادرة إلى التوبة وترك التسويف:

قال بلال بن سعد: يُقال لأحدنا: تريد أن تموت؟

فيقول: لا، فيقال له: لمَ فيقول: حتى أتوب وأعمل صالحًا، فيقال له: اعمل، فيقول: سوف أعمل، فلا يحب أن يموت ولا يحب أن يعمل، فيؤخر عمل الله تعالى ولا يؤخر عمل الدنيا. فلواجب المبادرة إلى التوبة وترك التسويف، فإنَّ تأخير التوبة هو- بحدِّ ذاته- ذنب يستحقُ التوبة، كيف وإن المؤمن ليخشى يستحقُ التوبة، كيف وإن المؤمن ليخشى أن يُحال بينه وبين التوبة وهو لا يشعر، فتفوته فيندم حيث لا ينفع الندم؟ يطلبُ حُسن الخاتمة، وينشدُ الميتة الحسنة ليفوز بما بعدها، ويخشى من سوء الخاتمة وميتة السوء، لشدة ما بعدها وهوله، ولقد جاء في الخاتمة، يقول الله تعالى: ﴿يَتَأَيُّا الَّذِينَ مَامَوُا الخاتمة، يقول الله تعالى: ﴿يَتَأَيُّا الَّذِينَ مَامَوُا الله مَعْلَى الله مُسْلِمُونَ إلّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [ال

عمران: ١٠٢]، ويقول سبحانه: « وَأَعْبُدُ رَبِّكَ حَقَّ يَأْنِكَ ٱلْمِقِيثُ» [الحجر: ٩٩].

فالأمر بتقوى الله وعبادته مستمرً حتى الموت، لتحصل الخاتمة الحسنة، وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الأعمال بالخواتيم». [البخاري: ١٦٠٧]، وإذا كان الإنسان لا يدري متى يفجؤه الأجل؛ ولا متى يباغته الموت؛ فإن عليه أن يستعد لهذه اللحظة المفاجئة بالعمل الصالح، وقد حذر المولى- تبارك وتعالى- من ذلك، فقال سبحانه: « إِنَمَا التَّوْبُهُ عَلَى اللهِ مَنْ ذَلك، فقال سبحانه: « إِنَمَا التَّوْبُهُ عَلَى اللهِ مَنْ فَرْبُ مَنْ فَرْبُ اللهُ عَلَيْمٌ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا مَحِيمًا مَحَيمًا وَكَانَ اللهُ عَلَيمًا مَحَيمًا وَكَانَ اللهُ عَلَيمًا مَحَيمًا وَكَانَ اللهُ عَلَيمًا مَحَيمًا وَكَانَ اللهُ عَلَيمًا مَحَيمًا وَلا اللهِ وَلا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَلا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَلا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

فجد- أخي- في التوبة وسارع إليها فليس للعبد مستراح إلا تحت شجرة طوبى، ولا للمحب قرار إلا يوم المزيد، فسارع إلى التوبة، وهُبُ من الغفلة، واعلم أنَّ خير أيامك يوم العودة إلى الله عز وجل، فاصدق في ذلك السير.

### أعظم الاغترار:

قال يحيى بن معاذ- رضي الله عنه-: من أعظم الإغترار عندي التمادي في الذنوب مع رجاء العفو من غير ندامة، وتوقع القرب من الله تعالى بغير طاعة، وانتظار زرع الجنة ببذر النار، وطلب دار المطيعين بالمعاصي، وانتظار الجزاء بغير عمل، والتمني على الله عز وجل مع الإفراط، ومن أحب الجنة انقطع عن الشهوات، ومن خاف من النار انصرف عن السيئات. اه..

وقال الحسن البصري: إنَّ قومًا ألهتهم أماني المغفرة، حتى خرجوا من الدنيا بغير توبة، يقول أحدهم: إني أُحسن الظن بربي، وكذب.. لو أحسن الظن العمل. اهـ.

اللهم إنا نسألك أن تجعل خير أعمالنا خواتمها، وخير أعمارنا أواخرها، وخير أيامنا يوم نلقاك، واختم لنا عامنا هذا بالتوبة النصوح والعمل المتقبل المرفوع إنك ولى ذلك والقادر عليه.

التهاكيط

### الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه، وبعدُ:

فإنه لا يخفى على ناظر حال أمتنا وما أحاط بها من فتن، وما ألمّ بُها من محَن، وإن من رحمة الله عز وحل ومنه أن شرع لعباده- وهو أعِلم بما يصلحهم «ألا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو ٱللَّظِيفُ لَّخِيرٌ» [الملك: ١٤]- شريعة غراء، وإن المتأمل في هذه الشريعة ليحد فيها من أسياب الدواء ما هو جدير بالخروج بالأمة مما هي فيه، مما ألم بها، وكان من أهم معا لم هذا المنهج الرباني للخروج بالأمة مما هي فيه: أن تحقق هذه الأمة العبودية لربها، وإنّ وسائل تحقيق العبودية لرب العالمين كثيرة، غير أننا نعالج منها في كلمتنا هذه مسلكين فقط، زيادة عما هو بديهي من الوسائل الأخرى؛ من تحقيق للإخلاص والتوبة إلى الله عز وحل، ذلكم المقام (مقام التوية) الذي كان لا يفارقه النبي صلى الله عليه وسلم أبدًا، كما في صحيح البخاري وغيره من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعتُ رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: « وَاللَّه إِنِّي لَأَسْتَغْفَرُ اللَّهَ وَأَتُوبُ إِلَيْهِ فِي الْيَوْمِ أَكُثْرَ مَنْ سَبْعِينَ مَرَّةً [ البخارَى: ٦٣٠٧].

### المسلك الأول؛ الإيمان والتقوى

وأما المسلك الأول فدل عليه قوله تعالى: «وَلَوْ أَنْ أَهْلَ الْقُرَىٰ الْمُوا وَاتَّقُواْ الْفُنْحَا عَلَيْهِم بَرَكُنتِ مِّنَ الْمُنْ أَهْلَ الْقُرَىٰ مَا كَانُواْ فَأَخَذُنَهُم بِمَا كَانُواْ فَأَخَذُنَهُم بِمَا كَانُواْ يَكِينَ كَذَبُوا فَأَخَذُنَهُم بِمَا كَانُواْ يَكِينَ كَذَبُوا وَالْمَادُونَ الْمُعْرِفَ عَلَيْهِم اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

إن ذلك يدُلك على أن المخرج من ذلك المازق ليس في زيادة الإنتاج، ولا في ضغ الأموال، ولا في فتح فرص العمل، ولا في شيء من عطف الكفار، وأن المتعين لذلك الخروج من المحن، أن يتحقق في المؤمنين أنهم «أمنوا واتقوا».

قال الله تعالى: «وَلَوْ أَنْ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ مَامَثُوا وَاتَّفَوْا لَهُ لَكُونَا عَلَيْهِم بَرَّكُنتِ فِنَ ٱلسَّمَالِهِ وَٱلْأَرْضِ» [الأعراف: ٩٦].

لم تزل تلك البركات بيدرب الأرض و السماوات، لم يستطع أحد من البشر لا التحكم فيها ولا منع شيء منها، وحقك أن تتفكر في تذييل الآية: «وَلَكِنَ كُذَّبُوا فَأَخَذَتُهُم بِمَا كَانُوا يَكْمِبُونَ» [الأعراف: ٩٦]، فإن فات «أمنوا واتقوا»، فإن



البديل «كذبوا»، وهو يدلك كذلك على طريق الحل. إن طريق الحل مدافعة ما في الأمة من التكذيب، إن ما في الأمة من التكذيب محموع ما في الأفراد من كل أحد من شُبِّه في نفسه وشبهوات مناقضة للإيمان، وغدر ذلك من أسباب الطغيان.

فأنت لا بد أن ترجع إلى ذلك الحل مبتدئا بنفسك، «ولكن كذبوا»، تُنتُ إليك، تَبنا إليك من التكذيب يا

رب العالمين.

ولو رجع كل أحد على نفسه؛ بشكوها إلى تعالى، بشكو ما بعرض له، وما يناله، وما يشوش خاطره، وما يصيب قليه وفكره، بشكوه إلى الله تعالى، ويبث تلك الشكوي في ركوعه وسجوده، «وَلُوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرِيَّ وَامْتُواْ وَاتَّقُواْ لَفُلَحْنَا عَلَيْهِم بَرَّكُنتِ مِنَ ٱلسَّكَلِّهِ وَٱلأَرْضِ وَلَكِن كُذْبُوا ۚ فَأَخَذُنَهُم بِمَاكَانُوا يَكْسِبُونَ » [الأعراف: ٩٦].

إن المطلوب من مجامع أهل الدين وفي مواقع خلواتهم ومواقع انفرادهم أداء الصلوات المعلومات وتحريك القلوب لذكر رب الأرض والسماوات.

إن المطلوب القيام والركوع والسجود، والتشبه بأصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، «سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِ مِنْ أَثْرِ ٱلسَّجُودِ» [الفتح: ٢٩]، حتى يؤثر السحود في خشوع القلب، وسماحة الوجه، وبراءة النفس، والانكسار لرب العالمين، رجونا ألا يخيب الله عز وحل أمل هذه الأمة فينا.

المسلك الثاني: الاستعانة بالصبر والصلاة:

أما السبيل الثاني ففي قوله تعالى: «يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَتُوا السَّتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوْقِ إِنَّ اللهُ مَعَ الصَّابِرِينَ » [العقر: ١٥٣]، هذا الهم إنما صرخ بالناس؛ لأن بهم همومًا يتغافلون عنها فاحتاجوا أن ينبهوا بصراخ هذا الهم العام على ما هم عنه يتغافلون من هموم قلوبهم ومن أفات أحوالهم، « يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَعِينُواْ بِٱلشَّبْرِ وَٱلصَّاوَةِ» [العقر: ١٥٣]، فذلك تكليف عام.

إن الأمة كلها تحتاج للخروج من هذا المأزق إلى الصبر على ما قدّره الله تعالى، وأن تقبل ذلك القدّر، وتسكن تحته، وتتفكر في أسبابه، وتعبد الله تعالى.

وكذلك الصدر على الطاعات، فإن الأمة محتاجة إلى اتساق الطاعات.

وكذلك الصدر عن المعاصى المهلكات. قال الله تعالى: « يَتَأْيُهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوْةِ » [العِقر: ١٥٣]. الصلاة ملجاً وراحة:

فلم تزل الصلاة موضع لجوء رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولم تزل الصلاة موضع سرور نفسه صلى الله عليه وسلم، بل وراحة قلبه.

فأنت محتاج إلى صلاة يتحقق معها هذان الوصفان، أو أنت محتاج لأن توظف الصلاة ليتحصل منها هذان الغرضان، أن تفر إليها إذا أصابك هم، وأن تَسُرّ بها، فقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم «إذا حَزِيه أمر صلى» [أبو داود (١٣٢١) وصححه الألباني]، فالفزع إلى الصلاة هو الدواء العام، فدواء الأمة لما هي فيه أن نسوق الناس إلى الصلاة صغارًا وكيار، فسَاقًا وأبرارًا، كلهم يُساق إلى الصلاة، وأن تسوق نفسك للخروج من مأزقها إلى الصلاة.

كان صلى الله عليه وسلم إذا حَزيه أمر فزع إلى الصلاة؛ فأمر الأمة العام الذي حزبها واشتد عليها، وضاق السييل لخروجها منه، إن السنة وإن الطريق هو الإسراع إلى الصلاة، كما كان يفزع صلى الله عليه وسلم إلى الصلاة إذا أهمه شيء.

وأنت محتاج أن تلتمس راحة قلبك في الصلاة، كلما غلبك أمر، وكلما ساءك فعل فأنت محتاج إلى راحة، إنها في: «أرحنا بالصلاة».

جاء في سنن أبي داود: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «يَا بِلال أقم الصَّلاةَ؛ أَرحُنَا بِهَا» [أبو داود ٤٩٨٧ وصححه الألباني]، فالصلاة سبيل الراحة.

قال الله تعالى: « يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ اسْتَعِينُواْ بِٱلصَّارِ وَٱلصَّلُوٰقِ» [البقر: ١٥٣]، فأنت محتاج إلى صبر على الصلاة حتى تكون الصلاة ملجأك في المأزق، محتاج إلى صبر على صلاتك التي يكون فيها ذهاب همك وفوات غلك وراحة قلبك.

وأنت محتاج إلى صبر أخر على الصلاة، ليكون في تلك الصلاة نعيم نفسك، بعد أن ترتاح تتنعم وتسعد؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «جُعلت قرة عيني في الصلاة» [سنن النسائي ٣٩٣٩ وصححه الألباني]، فإنه إذن يصلى صلاة غير التي نصليها، فإنني إذن أصلى صلاة أحتاج بعدها إلى صلاة أخرى أصليها، أحتاج في هذه الصلاة إلى صلاة أخرى، وأحتاج للوصول إلى الصلاة الأخرى إلى صلاة بعدها، وأحتاج بعد حصول تلك الصلاة إلى صلاة تكون شكرًا لها؛ حتى تكون كمن قال فيه النبي صلى الله عليه وسلم في وصف رجل من السبعة الذين يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله، فذكر منهم: «ورجل قلبه معلق بالمساجد» [صحيح البخاري ٦٦٠].

وانظر إلى حال أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم:

ولك أن تلحظ الوصف الذي اختاره الله تعالى

لأصحاب النبي صلى الله عليه وسلم لترى الفرق في العطاء والوصف الذي استحققنا به البلاء.

إن الله عز وجل وصفهم فقال : « رَبَعُمْ رُكُمْ سُجُدُهُ [الفتح : ٢٩]، فكان ذلك هو موقع العين منهم، كلما وقعت عينك أبصرت الركوع والسجود، فرجعت فإذا الركوع والسجود فرجعت –ما سئمت المراجعة– وما سئمت أن ترى الركوع والسجود.

لم يقل يركعوا ويسجدوا، بل أُخلصت الصلاة بقلب حاضر، وذهن خاشع، وتمجيد لرب العالمين، وانتفاع باقداره.

إِنه وصف زائد، عما هو أداء الصلوات المكتوبات، « فِي بُيُونِ أَذِنَ اللهُ أَن نُرْفَعَ وَمُنْكَرَ فِهَا اَسْمُهُ بُسَيِّحُ لَهُ, فِهَا بِالْفُنُو ثُالْاً سَالِ» [النور: ٣٦].

فتجد الصلوات المكتوبات مُعبرًا عنها بمقصودها الذي دل عليه وأوصل إليه الوصف الآخر، « يُسَيِّعُ لُهُ, فِهَا بِالْفُدُو وَالْآصالِ» [النور: ٣٦].

قوله تعالى: « يُسَيِّحُ لُهُ فِهَا»، وكانك محتاج إلى ركوع وسجود آخرين تبلغ بهما أن تكون الصلاة « يُسَيِّحُ لَهُ فَهَا إِلَّانَٰمُ وَ وَلَاصَلاة ذلك التسبيح والتمجيد الذي هو: تعبُّد بالقَدر، وتعظيم لرب البشر، حتى يقع التسبيح منك في مدافعة ما في نفسك من اتهام القَدر، وحتى تلحظ مع كل تسبيحة موقع تربية سيق ذلك القدر لها.

سبحان الله! إن ذلك يعني أن فعل الله عز وجل مقدّس، وأن ذات الله عز وجل منزهة، والذي يدور في قلبك: لماذا فعل في فلان كذا؟ لماذا مرضت اليوم؟ ما الذي في جسمي من التعب، لماذا قل المال، لماذا اعوج العيال؟ الجواب: إنها مواقع أقدار.

إنّ للتسبيح وظيفة؛ أن تنزّه القدر فيما فعل الله عز وجل ودبر، وأن تجعل في مقام كل قدر موضع طف من عملك تستدعي بذلك التسبيح المعونة عليه، عرفت « يُسَيِّحُ لَهُ فَهَا بِالْفَدُو وَ الْأَصَالِ» [النور : ٣٦]، ذلك هو التسبيح، والذي فيك من الأوجاع فعل من الله تعالى، وهو فعل مقدس، وفعل بالعدل فيك، لأوجاع لو كان ذلك في عموم دينك -التقصير حاصل- فجعل ذلك الذي في البدن تنبيهًا على ما في الدين.

فجملة (سبحان الله) تعني عدل الله في ذلك، ورحمته بك، وحتى ذلك التسبيح أن يستدعي مع كل تسبيحة مفقودًا من المفقودات، ليكون مع أول ذلك التسبيح: استدعاء التوحيد، فإن الوجع العام أو الاختلال التام أو الشيء الذي لا تكاد تنفك عنه مرتبط بأصل الدين الذي هو توحيد رب العالمين، فتسبيحك إعلان بعدل الله وقبولك له واستدعاء وطلب من الله تعالى

لدواء التوحيد، رأيت كم أني وأنت محتاجان إلى
« نَرَهُمْ رُكًا سُجَّدُهُ لأبلغ وتبلغ: «يسبح له فيها بالغدو
والأصال» ورأيت أن نقصان ذلك التسبيح معناه
استدعاء الركوع والسجود، وأن ذلك يعني نقصان
ذلك الوصف منى ومنك.

#### استدعاء المونة بالصارة:

لم يزل العبدُ محتاجًا إلى أن يستغرق في الركوع والسجود، يقوم ويركع ويسجد، ثم يقوم ويركع ويسجد، ثم يقوم ويركع ويسجد، لا يسام ولا يمل، ويعتريه التعب فيستدعي بالصلاة المعونة، لا يصلي بنفسه إنما يصلي بالله، يستدعي معونة الله، يستدعي بالصلاة المعونة على الصلاة، يصلي ليصلي، ويصلي ليبلغ: « يُسَيِّحُ لَهُ، فِهَا النور : ٣٦].

رأيت كيف أن ذلك هو أصل الإيمان؟ وكيف أن خروج الأمة مما هي فيه موقوف على خروجك أنت مما أنت فيه وعنه تتغاضى وتتعامى، وأن ذلك الخروج يعني تحقيق سلامتك، وإتمام سرورك وسعادتك، وأن في ذلك كمال التاسي برسول الله صلى الله عليه وسلم.

### عبرة من حال أئمة المسلمين،

وانظر إلى حال أئمة المسلمين ممن تلقتهم الأئمة بالقبول، كيف حققوا ذلك المسلك علمًا، وبقي أن يحقق منك ذلك المسلك عملاً، إذا عرفت أن أئمة الأمة النين ساق الله الأمة إليهم بل وقسّم الأمة على أقوالهم، عرفت أن الأئمة المتبوعين مالكًا والشافعي وأبا حنيفة وأحمد بن حنبل، كانت لهم أوراد بالمئات من الركعات كل يوم، فورد أن بعضهم كان لا يُقلَ عن مائة ركعة.

عرفت كيف صحح ذلك مقالهم؟ كيف ساق الله عز وجل قلوب الأمة لمحبتهم؟ كيف قسّم الأمة على فقههم وعلمهم؟ إن ذلك الذي تنتظره الأمة من أهل الدين، أن يكونوا بأصحاب النبي صلى الله عليه وسلم متشبهين، وأن يكون من الراكعين الساجدين: « يَكَأَيُّهُا اللَّيِنَ ءَامُوُا اسْتَعِينُوا بِالسَّبِرِ وَالصَّلَوْةُ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّلِينَ» النبي عالمه المنابية عنه الساجدين: « يَكَأَيُّهُا اللَّيِينَ ءَامُوُا اسْتَعِينُوا بِالسَّبِرِ وَالصَّلَوْةُ إِنَّ الله مَعَ الصَّلِينَ» [البقرة: ١٥٣].

وهذه الصلاة كنلك محتاجة إلى صبر، فلا تستطيع أن تصلي حتى يُصبَرك الله عليها، إنن فأنت محتاج إلى معونة الله تعالى دائما .

نسال الله العظيم رب العرش الكريم أن يمنّ علينا جميعًا بعبودية يرضى بها عنا، إنه وليّ ذلك والقادر عليه، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم،

والحمد لله رب العالمان.



إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور انفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده رسوله.

أما بعد: فإن أصدق الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد صلى الله عليه وسلم، وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار.

وبعدُ: فمن أعظم سمات هذا الدين: رفع الحرج عن المكلفين، ومراعاة قدراتهم ومشاعرهم وأحاسيسهم، وهذا دليل على أن الإسلام دين يسر وسهولة، لا دين مشقة وحرج، وجاء الشرع الكريم بالرحمة والرأفة، وراعى قدرات الخلق، وأجاز أموراً ممنوعة للضرورة، ومن ذلك:

### أولاً: مراعاة مشاعر الأحياء بالكف عن موتاهم:

جاء عبد الله بن عبد الله بن أبي بن سلول إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم لما مات أبوه عبد الله بن أبي، وكان أبوه رأس المنافقين كما هو معلوم، فجاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم وقال: (يا رسول الله! استغفر لأبي، وألبسه قميصك!) يعني: لعله أن يُرحَم بسبب ذلك، وكان هذا قبل أن ينزل قول الله تبارك وتعالى: «وَلا شُلُ عَلَى أَحَدِ مِنْهُم مَاتَ أَبدًا وَلا تَمْ عَلَى فَرَقِهُ » [التوبة: ٤٨]، ففعل النبي صلى الله عليه وسلم ما طلبه عبد الله بن عبد الله بن أبي بن سلول منه، فاستخرجه وألبسه قميصه، ونفث فيه من ريقه واستغفر له، ولما جاء عمر وقال: يا رسول

الله! تستغفر له وقد قال كذا يوم كذا وكذا؟ فقال: (أخّر عني يا ابن الخطاب! إني خُيرت فاخترت) يعني: أن الله قال: أَسْتَغَفِّرُ أَمُّمُ أَنْ لاَ لَسْتَغَفِّرُ أَمُّمُ إِنْ يَعْفِيرُ أَمُّمُ أَنْ لاَلَّهُ مُمُّمُ إِنْ الله قال: أَسْتَغَفِّرُ أَلَّهُ أَمُّمُ إِنَّ الله قال: أَلَّهُ أَمُّمُ إِنْ الله قال: ١٣٦٨ (صحبح البخارى ١٣٦٦)

قما دام أنه لم يكن هناك، نهي وثمَّ جبر لخاطر الابن عبد الله بن عبد الله بن أبي بن سلول وهو رجل مؤمن؛ فلا مانع من جبر الخاطر وتهدئة المشاعر، لذا قال النبي صلى الله عليه وسلم: (أخر عني يا ابن الخطاب!) إلى أن نزل قوله تعالى: «وَلاَ شُلِ عَلَي الله عليه وسلم ثَمَدٍ مِنْهُم مَّاتَ أَبدًا وَلا نَتْم عَلَى فَيْرِفِي » [التوبة: ٨٤]، فانتهى رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد.

ومن مراعاة الأحاسيس أيضاً: قول النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم: (لا تسبوا الأموات؛ فإنهم قد أفضوا إلى ما قدموا). [صحيح البخاري: ١٣٩٣]. فسبّ الأموات فيه أذى للأحياء، ولذا فإن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن سب الأموات مراعاة لأحاسيس الأحياء، والله تبارك وتعالى أعلم.

اللهم! إلا إن كان هذا الميت قد سنَ سنة سيئة في المسلمين، فحينئذ يُذكر للتحذير منه، كما قال تعالى: 
فَ وَعَرَبُ وَهُنُونَ وَهُنُونَهُمّا كَاثُوا خَطِعِينَ »

[القصص: ٨]، وكما قال النبي صلى الله عليه وسلم: (رأيت عمرو بن لحي يجر قصبه في النار). [متفق عليه]. يعني: أمعاءه، إذ هو أول من سيب السوائب، فكان يأتي إلى الناقة فيشق أذنها ويقول: هذه سائبة، أي: متروكة للآلهة لا تُقرَب بسوء، ولا يُنتفع بها ولا بلبنها، ولا بأصوافها ولا بأوبارها.

فالشاهد من ذلك: أن النبي صلى الله عليه وسلم ذكر

عمرو بن لحي؛ لكونه سيّب السوائب، وذكر أنه رآه يجر قصبه في النار، وقد قال الله تبارك وتعالى في كتابه الكريم: «تَبَّتُ يَدُا أَي لَهَبُ وَتَبُّ (أَنَّ مَا أَغَنَ عَنْهُ مَالُهُ, وَمَا صَحَبَ بَهُ الله الكريم: «تَبَّتُ يَدُا أَي لَهَبُ وَتَبُ (أَنَّ مَا أَغَنَ عَنْهُ مَا لُمُ وَتَبُ وَمَا صَحَبَ الله الله الله الموات، وأن الأصل عدم سب الأموات، اللهم إلا إذا دعت ضرورة لسبهم ولبيان أحوالهم؛ لكونهم سنوا في الناس سننا سيئة، فحينئذ يُذكرون بمساويهم؛ حتى يحذرهم الناس، ويحذروا سننهم، والموقق هو الله سبحانه وتعالى.

أما إذا لم تكن ثم حاجة إلى ذكرهم بسوء، فحينئذ يضرب الذكر صفحاً عنهم، قال فرعون لموسي على غيرب الذكر صفحاً عنهم، قال فرعون لموسى على نبينا وعليه السلام -: «فَمَا بَالُ ٱلْمُرُونِ لَهُ اللَّوْلَ (اللَّهُ وَلَا يَعْنَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عنهما، قالوا: «يَلْكُ أُمَةٌ قَدْ خَلَتُ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُم مَا كُنَبُمُ وَلا يَعْنَى الله عنهما، قالوا: «يَلْكُ أُمَةٌ قَدْ خَلَتُ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُم مَا كُنَبُمُ وَلا الله عنهما، قالوا: شَنَالُونَ عَمَا كُنْوا يَعْمُلُونَ اللّه عنهما، قالوا: شَنَالُونَ عَمَا كُنْوا يَعْمُلُونَ اللّه عنهما، قالوا: شَمَالُونَ عَمَا كُنْوا يَعْمُلُونَ اللّه عنهما، قالوا: شَمَالُونَ عَمَا كُنْوا يَعْمُلُونَ اللّه عنهما، قالوا:

ثانيًا: مراعاة المشاعر والأحاسيس بمراعاة القدرات:

من مراعاة المشاعر بمراعاة القدرات قول النبي صلى الله عليه وسلم: (إني أدخل الصلاة أريد إطالتها فأسمع بكاء الصبي، فأخفف من شدة وجد أمه عليه)، فيخفف النبي صلى الله عليه وسلم الصلاة؛ بسبب بكاء الصبي شفقة عليه وعلى أمه.

وقال النبي صلى الله عليه وسلم لمعاذ بن جبل لما صلى بالناس صلاة العشاء، وأطال في الصلاة إذ استفتح بالبقرة، فانفض رجل من خلف معاذ وفارقه، وأتم صلاته وحده، فبلغه أن معاذاً نال منه، فذهب إلى النبي صلى الله عليه وسلم يشكوه إليه، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (أفتانُ أنت يا معاذ؟! أفتانُ أنت يا معاذ؟! من صلى بالناس فليخفف؛ فإن من ورائه الضعيف والسقيم وذا الحاجة، وإذا صلى لنفسه فليطول ما يشاء)، أو كما قال النبي صلى الله عليه وسلم.

ثَالثًا: مراعِاة المشاعر والأحاسيس لدفع الشكوك:

١- يدفع الشيبه:

من مراعاة الأحاسيس والمشاعر أيضاً: قول النبي صلى الله عليه وسلم لدفع الشكوك عن شخصين من أصحابه: (على رسلكما! إنها صفية)، فقد جاءت صفية بنت حيي رضي الله تعالى عنها إلى

النبي صلى الله عليه وسلم تزوره في معتكفه، فمكثت عنده ساعة، فذهب النبي صلى الله عليه وسلم يردها إلى بيتها، وكان بيتها قريباً من دار أسامة بن زيد، فرأها رجلان من الأنصار فأسرعا، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: (على رسلكما إنها صفية !) فقالا: سبحان الله! وشق ذلك عليهما، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: (إن عليهما، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: وإني الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم، وإني خشيت أن يقذف في قلوبكما شيئاً -أو قال: شراً-فتهلكا).

### ٢- بتجنب النجوى:

من مراعاة الأحاسيس والمشاعر أيضاً قول النبي صلى الله عليه وسلم: (إذا كنتم ثلاثة فلا يتناج اثنان دون الآخر حتى تختلطوا بالناس، من أجل أن ذلك يحزنه) متفق عليه.

يقول العلماء: إذا كنتم خمسة فلا يتناج أربعة دون الخامس، وإذا كنتم عشرة فلا يتناج تسعة دون العاشر، كل ذلك لدفع الشكوك عن المسلمين، ولمراعاة مشاعر المسلمين وجبر خواطرهم، لكن إن دعت ضرورة إلى التناجي حينئذ يُتناجى بالقدر الذي تدعو إليه الضرورة، وإلا فُرب العزة يقول: «إِنَّ النَّوْرِيُ عِنَ الشَّعِلَيْ لِيَحُرُّتُ ٱلنِّنَ عَامَتُواْ وَلَيْسَ يَصَارَعُمْ شَيْعًا النَّوْرِيُ النَّهُ النَّمُ اللَّهُ النَّمُ اللَّهُ ا

يَصَارِّهِمْ شَيِّا إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ " [المُجادلة: ١٠]، وقد ناجى النبي صلى الله عليه وسلم ابنته فاطمة في حضور أم المؤمنين عائشة رضي الله تعالى عنها، وعنده سائر أزواجه أيضاً، فخص فاطمة رضي الله تعالى عنها بسر، فسألتها عائشة رضي الله عنها عن سر النبي صلى الله عليه وسلم فلم تُبح لها به، ثم لما مات صلى الله عليه وسلم أباحت لها به، لدفع الشكوك عن عائشة بعد موت رسول الله صلى الله عليه وسلم.

### رابعًا: مراعاة المشاعر والأحاسيس بترك بعض الأمور الشرعية لدرء المفاسد وتأليف القلوب:

من مراعاة المشاعر أيضاً: قول النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم لـ عائشة: (يا عائشة! لولا أن قومك حديثو عهد بكفر؛ لنقضت الكعبة ولبنيتها على قواعد إبراهيم، ولكن أخشى يا عائشة! أن تذكر قلوبهم)[صحيح مسلم١٣٣٣].

فهذا باب يجب أن يُراعَى، ألا وهو مراعاة الأحاسيس والمشاعر والقدرات، ودوماً الموفق من وفقه الله، وفقنا الله وإياكم لكل خير، وصل اللهم على نبينا محمد وآله وسلم.

# مشاچاة سار





## موسوعة التوحيد



- 🥞 بشرى سارة الإدارات الدعوة في فروع أنصار السنة بانحاء الجمهورية.
- ﴿ الموسوعة العلمية والمكتبة الإسلامية في شتى العلوم ، أربعون عاماً من مجلة التوحيد .
  - ﴿ أكثر من ٨٠٠٠ بحث في كل العلوم الشرعية من مجلدات مجلة التوحيد.
- 🕏 استلم الموسوعة ببلاش بدون مُقَدِّم ؛ فقط ادفع ٧٥ جنيها بعد الاستلام على عشرة أشهر .
- و من يرغب في اقتنائها فعليه التقدم بطلب للعصول عليها من إدارة الدعوة بالفرع التابع له أو من خلال قسم الاشتراكات بمجلة التوحيد بطلب مُزَكِّى من الفرع.
- علماً بأن نموذج طلب الشراء والإقرار المرفق به من قبل الفرع موجود على موقع أنصار السنة وصفحة الفيسبوك الخاصة بكل من رئيس التحرير و صفحة مجلة التوحيد .
- 会 هدية لكل من يرغب في اقتناء كرتونة المجلدات عبارة عن فهرس عام للمجلة وفهرس موضوعي يسلم بعد طبعه للفروع والمشتركين .



23936517

Upload by: altawhedmag.com

