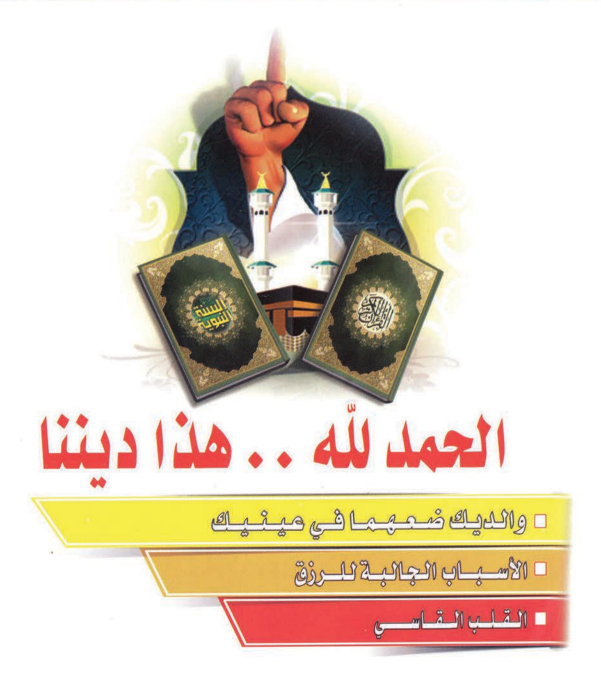


مجلة = إسلامية = ثقافية = شهرية . تصدر عن جماعة أنصار السنة المحمدية . العدد ٥١٠ السنة الثالثة والأربعون - جمادى الأخرة ١٤٣٥ هـ الثمن جنيهان



Upload by: altawhedmag.com



مصر ۲۰۰ قرشاً ، السعودية ٦ ريالات ، الامارات ٦ درهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، الغرب دولار أمريكي ، الاردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا ٢ دولار ، أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوي

١- في الداخل ٣٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد على مكتب بريد عابدين مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

٢- يق الخارج ٢٥ دولاراً أو ١٠٠ ريال سعودى
 أو مايعاد لهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة حساب رقم /١٩١٥٩٠»

#### بشرى سارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها بالمجلة على البريد الإلكتروني و.tawheed@yahoo.com

#### التحرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت،۲۳۹۳۱۵۱۷ ـ فاكس ۲۳۹۳۰۵۱۷

البريث الألكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير،

GSHATEM@HOTMAIL.COM

#### قسم التوزيع والاشتراكات

ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

ماتف :۲۳۹۱۵۵۷۱ ۲۳۹۱۵۵۵۲ www.ansaralsonna.com

## لسلام عليكم أخلاق الكبار

كان لأبي حنيفة جارٌ من الكيالين مُغْرِم بشرب الخمر، وكانَّ أبو حنيفة يُحْيي الليل بالقيام، ويُحْيِيه جاره الكيال بشرب الخمر والغناء قائلاً:

#### اضاعوني وأيُّ فَتُي اضاعوا

#### لنوم كريهة وشداد ثغر

يعني: أضاعه الناس فصار خمَّارًا لا يصلح للحرب ولا لحراسة الثغور والحدود، فأخذته الشُّرطةُ ليلةً فوقع في الحبس، وفقد أبو حنيفة صوت هذا الخَمَّار، فسال عنه فعرف أنه في الحبس، فلما أصبح أبو حنيفة لبس وخرج إلى الأمير فاستأذن، وكان لا يأتي إلى الأمراء إلا نادرًا، فأقبل عليه الأمير بوجهه وقال: أمرٌ مهم جاء بك يا أبا حنيفة، قال: نعم؛ أصلح الله الأمير؛ جارٌ لي من الكيالين أخذته الشرطة فهو في حبسك، فأمر الأمير بإطلاق كل مَنْ أُخِذ في تلك الليلة ؛ إكرامًا لأبي حنيفة، فأقبل الكيال على أبي حنيفة مُتشَكِّرًا له، فلما رأه أبو حنيفة قال له مازحًا ومُعرِّضًا ومُدكِّرًا له بغنائه لعله يتركه: أضعناك يا فَتَى، فقال الفَتَى: لا والله؛ ولكنك بَرُرْتَ وحَفظت!!

ما أحوج الدعاة والمصلحين إلى أخلاق الأنبياء والصالحين؛ ليرغب الناس في هذا الدين.



المالحة وه ها بالمالكة التوصيل من و عبدلة كالمالة وي مجاله التعاري و و مجاله و مجاله و مجاله و و مجاله و مجاله و و مجاله

الله المالية المالية



في هذا العدد افتتاحية العدد؛ الرئيس العام أسئلة القراء عن الأحاديث: المحدث أبو إسحاق الحويني دراسات قرآنية : مصطفى البصراتي باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي من فضائل الصحابة : د. عبد المحسن العباد باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق 11 درر البحار: على حشيش 74 منبر الحرمين: الشيخ صالح بن حميد 47 باب العقيدة : الرئيس العام ۳. القلوب والفتن : د. جمال المراكبي الدعاء قرع لأبواب السماء: أحمد صلاح 48 واحة التوحيد: علاء خضر دراسات شرعية: متولى البراجيلي 44 صيانة الأعراض : الشيخ مصطفى العدوى 24 أنواع التربية الواجبة، د. أحمد فريد 27 نظرات في سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم: 29 جمال عبد الرحمن تحذير الداعية من القصص الواهية: على حشيش 04 قرائن اللغة والنقل والعقل: د. محمد عبد العليم الدسوقي OV 11 والديك ضعهما في عينيك : عبده الأقرع من عوامل الصير والثبات: المستشار أحمد السيد على 75 77 باب الفقه: د. حمدي طه 79 القصة في كتاب الله؛ عبد الرزاق السيد عيد

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع التوزيع الداخلي ، مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

الحمد لله مجيب من دعاه، ومعطى من طلب منه ورجاه، والصلاة والسلام على محمد بن عبد الله وعلى آله وصحبه، ومن سلك سيملة واقتفى أثره إلى يوم الدين، ويعدُ:

فقد ذكرت في اللقاء الماضي لمحة يسيرة عن فضل الدعاء ومكانته، ورأيت أن الموضوع بحاجة إلى مزيد بسط وبيان في بعض المسائل المتعلقة بالدعاء، فأحست أن أتعرض لها في هذا اللقاء؛ تتميمًا للفائدة، ورغبة أن أنال دعوة صادقة صالحة.

ومن هذه المسائل ما بلي:

#### الأولى: حاجة العبد إلى الدعاء:

جميع العباد فقراء إلى الغنى الحميد سبحانه، فهو الذي بيده ملكوت كل شيء، وخرائن العالم بأسرها بيديه، والعيد لا يملك لنفسه ضرًّا ولا نفعًا، ولو ترك لنفسه لحظة لهلك وضاع، ولهذا فالعبد في كل لحظة بحاجة إلى ربه ومولاه، ومن هنا أمر الله عباده بدعائه فقال: (وَقَالَ رَبُّكُمُ أَنْعُونِيَ أَسْتَحِبُ لَكُوْإِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكُمْرُونَ عَنَّ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ [غافر: ٦٠]، وهذا من عظيم كرم الله وإحسانه بعباده؛ حيث أمرهم بالدعاء، ووعدهم بالاستجابة، وهو سبحانه لا يرد مؤمنا ناجاه وطلب منه ودعاه، كما في الحديث القدسي الذي يرويه أبو ذر- رضي الله عنه- عن النبي صلى الله عليه وسلم فيما يرويه عن ربه، وفيه أن الله تبارك وتعالى قال: «يا عبادي، إنى حرمت الظلم على نفسى، وجعلته بينكم محرمًا فلا تظالموا، يا عبادي: كلكم ضال إلا من هديته فاستهدوني أهدكم، يا عبادى: كلكم جائع إلا من أطعمته فاستطعموني أطعمكم، يا عبادى: كلكم عار إلا مُن كسوته، فاستكسوني أكسكم، يا عبادي: إنكم تخطئونُ بالليل والنهار، وأنا أغفر الذنوب جميعًا؛ فاستغفروني أغفر لكم، يا عبادي: لو أن أولكم وأخركم وإنسكم وجنكم قاموا في صعيد واحد فسألوني فأعطيت كل إنسان مسالته، ما نقص ذلك مما عندي إلا كما ينقص المخيط إذا أدخل البحر». قال مسلم: قال سعيد (وهو أحد رجال سلسلة إسناد الحديث): كان أبو إدريس الخولاني (التابعي الذي رواه عن أبي ذر) إذا حدَّث بهذا الحديث جثا على ركبتيه. [مسلم: ٢٥٧٧].

ويظهر من هذا الحديث ضرورة افتقار العبد إلى ربه ومولاه، وأنه لولا الله لهلك جميع العباد، كما يدل الحديث على أن الله يحب من العباد أن يسألوه مصالح دينهم ودنياهم؛ من الطعام والشراب والكسوة، كما يسألونه المغفرة والرحمة والإعانة على الطاعة، وفيه كمال قدرة الله وغناه وعظمته، وأن خزائنه لا تنفد، ولو أعطى كل السائلين في وقت واحد سيحانه جل في علاه، ما أعظم شنانه، وقد صدق في قوله: (ثَانَهُا ٱلنَّاسُ أَنتُهُ ٱلْفُ قُرَاءُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلْغَيُّ ٱلْحَمِيدُ ) [فاطر: ١٥]، قال ابن كثير: «يخبر تعالى بغناه عما سواه، وبافتقار المخلوقات كلها إليه، وتذللها بين بديه، فقال: «يا أيها الناس أنتم الفقراء إلى الله»، أي: هم محتاجون إليه في جميع الحركات والسكنات، وهو تعالى الغنى عنهم بالذات، ولهذا قال عز وجل: «والله هو الغنى الحميد». أي: هو المتفرد بالغني وحده لا شريك له، وهو الحميد في جميع ما يفعله ويقوله، ويقدّره ويشرعه». [تفسير ابن كثير ٧٤٤/٣].

فيا عباد الله: ارفعوا أكف الضراعة إلى الله، وأنزلوا حاجتكم



وأظهروا فقركم إلى الله جل في علاه، فالدعاء من أعظم مظاهر افتقار العبد إلى الله، وحاجته لربه ومولاه.

المسألة الثانية: أسباب اجابة الدعاء:

سبق القول بان الله تبارك وتعالى يجيب من دعاه، ويحقق مقصود من طلبه ورجاه، غير أن هناك أسبابًا عظيمة يجب أن يراعيها الداعى كى يقبل الله دعاءه، نذكر منها:

ا-إطابة المطعم: كما في الحديث الذي أخرجه مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه، وفيه يقول عليه الصلاة والسلام: «إن الله هريرة رضي الله عنه، وفيه يقول عليه الصلاة والسلام: «إن الله تعالى طيب لا يقبل إلا طيبًا، وإن الله تعالى أمر المؤمنين بما أمر أبد المرسلين، فقال تعالى: (يَتَأَيَّمُ النَّمِلُ عُلُواً مِنَ الطَّيْبَتِ وَاَعْمُواْ صَلِمًا إِلَّهُ مِنْ الطَّيْبَتِ وَاَعْمُواْ صَلِمًا إِلَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللهُ اللهُ

فهذا الحديث العظيم قد اشتمل على سبب عظيم يجب أن يراعى في قبول الدعاء، إلى جانب ذكر موانعه، وأول أمر اشتمل عليه الحديث إطابة المطعم، وهو من الأسباب الرئيسة في قبول الدعاء.

٢- السفر: وكذلك السفر، فهو من موجبات قبول الدعاء، وفي حديث أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ثلاث دعوات مستجابات: دعوة المظلوم، ودعوة المسافر، ودعوة الوالد على ولده». [حسنه الألباني في صحيح سنن الترمذي ج٣/١٥٦].

وإذا طال السفر كان أقرب إلى إجابة الدعاء؛ لأنه مظنة انكسار النفس يسبب طول الغرية عن الأوطان، وتحمل المشاق.

٣- التذلل والتواضع بين يدي العزيز الغفار: وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم كذلك، وقد أجاب ابن عباس رضي الله عنهما من سأله عن استسقاء رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم خرج متبذلاً متواضعًا متضرعًا، حتى أتى المصلى، فلم يخطب خطبتكم هذه، ولكن لم يزل في الدعاء والتضرع والتكبير، وصلى ركعتين كما كان يصلي في العيد». [حسنه الألباني، صحيح سنن الترمذي ١٧٣/١].

أ- رفع الآيدي إلى السماء: وقد جاء في الحديث: (يمد يديه..)، وفي حديث سلمان الفارسي عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الله حيي كريم، يستحي إذا رفع الرجل إليه يديه أن يردهما صفرًا خائبتين». [صححه الآلباني، المرجع السابق ١٧٩/٣].

قبول الدعاء متوقف على تحقيق شروطه وانتفاء موانعه:

ويجب أن يعلم الداعي أن قبول الدعاء متوقف على تحقيق شروطه وانتفاء موانعه، وبعض الناس يقول: دعوت كثيرًا دون إحانة؟

والجواب عن ذلك: أن الدعاء سببٌ مقتض لنَيْل المطلوب، ونيل المطلوب ونيل المطلوب له شروط وموانع، فإذا حصلت شرَّوطه وانتفت موانعه تحقق المطلوب وإلا فلا، كما هو الشأن في جميع الأعمال الصالحة، لا تُقبل إلا إذا استوفى المسلم شروطها، وابتعد عن موانع قبولها، والدعاء كذلك. وللإمام ابن القيم رحمه الله كلمات دقيقة حول هذا

الدعاء من أعظم مظاهر افتقار العبد إلى الله وحاجته لربه ومولاه؛ فارفعوا أَكُفُ الضراعة إليه، وأظهروا فقركم إليه.

المعنى ذاكراً لبعض موانع إجابة الدعاء:

«إن الدعاء من أقوى الأسباب في دفع المكروه وحصول المطلوب، ولكن قد يتخلف عنه أثره، إما لضعف في نفسه؛ بأن يكون دعاءً لا يحبه الله لما فيه من العدوان، وإما لضعف القلب وعدم إقباله على الله وجمعيته عليه، وقت الدعاء، فيكون بمنزلة القوس الرخو جدًا، فإن السهم يخرج منه خروجًا ضعيفًا، وإما لحصول المانع من الإجابة من أكل الحرام والظلم ورين الذنوب على القلوب، واستيلاء الغفلة والشهوات واللهو وغلبتها عليها، كما في مستدرك الحاكم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ادعوا الله وأنتم موقنون بالإجابة، واعلموا أن الله لا يقبل دعاءً من قلب غافل لاه». فهذا دواء نافع مزيل للداء، ولكن غفلة القلب عن الله تبطل قوته، وكذلك ألر الحرام بُبطل قوته ويُضعفها». [الجواب الكافي: ٩].

ومن المواتع أيضاً:

- الاستعجال: وقد دل عليه ما جاء في مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «لا يزال يستجاب للعبد ما لم يدعُ بإثم أو قطيعة رحم، ما لم يستعجل». قيل: يا رسول الله، ما الاستعجال؟ قال: يقول: دعوت، وقد دعوت، فلم أر يستجيب لي، فيستحسر عند ذلك ويدع الدعاء». [مسلم: ٢٧٣].

فاستعجال الإجابة آفة من الآفات التي تمنع ترتب أثر الدعاء عليه، وينتهي حال الداعي عندئذ إلى ترك الدعاء، وهذا معنى قوله في الحديث: «يستحسر».

- الدعاء بإثم أو نحو ذلك: ومن الآفات المانعة من قبول الدعاء دعاء الداعي بإثم أو معصية أو سوء يلحقه أو يلحق غيره، وهذا من حكمة الله تعالى ولطفه بعباده، ولو أنه أجاب العبد في كل ما يريد لترتب على ذلك مفاسد عديدة تلحق بالداعي وغيره، وصدق الله في قوله: (وَلَوْ يُعَجِّلُ الله لِلسَّاسِ الشَّرِ اسْتِعَجَّالُهُم بِالْحُيِّ وصدق الله: «يخبر وصدق الله: «يخبر العالم في قوله بعباده، أنه لا يستجيب لهم إذا دعوا على تعالى عن حلمه ولطفه بعباده، أنه لا يستجيب لهم إذا دعوا على فيهم عدم القصد بالشر إلى إرادة ذلك، فلهذا لا يستجيب لهم وذا لا يستجيب لهم والحالة هذه - لطفًا ورحمة، كما يستجيب لهم إذا دعوا لأنفسهم والموالهم، أو لأولادهم بالخير والبركة والنماء». [تفسير ابن كثير ٢/٤٥].

وإذا تحققت الشروط وانتفت الموانع؛ وقع فضل الله على عبده بقبول الدعاء عاجلاً أو آجلا، كما في حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ما من مسلم يدعو بدعوة ليس فيها إثم ولا قطيعة رحم إلا أعطاه الله بها إحدى ثلاث: إما أن يعجل له دعوته، وإما أن يدخرها له في الآخرة، وإما أن يصرف عنه من السوء مثلها». قالوا: يا رسول الله، إذًا نُكثر؛ قال: الله أكثر. [مسند أحمد ١٨/٣].

وللحافظ ابن حجر رحمه الله كلمات دقيقة حول هذا المعنى يقول فيها: «إن الإجابة تتنوع، فتارة يقع المطلوب بعينه على الفور، وتارة يقع ولكن بغير المطلوب؛ حيث لا يكون في المطلوب

إن قبول الدعاء متوقف على تحقق شيروط وانتقاء موانع كسائر الأعمال، فإذا تحققت الشروط وانتفت الموانع وقع فضيل الله على عبده.

مصلحة ناجزة، وفي الواقع مصلحة ناجزة أو أصلح منها». [فتح الباري ٣٤٥/١١].

وتتلخص شروط الاستجابة وموانعها في قول الله تعالى: (فليستجيبوا لي وليؤمنوا بي)؛ فمن استجاب لله تعالى في أمره ونهيه، وصدق بوعده وأمن به فقد تحققت له شروط استجابة الدعاء وانتفت عنه موانع الإجابة، فلن يخلف الله تعالى وعده.

#### السألة الثالثة: وجوب أتباع السنة في الدعاء:

من المعلوم- وهذا نؤكد عليه كثيرًا- أن الدعاء حق خالص لله، لا يجوز صرفه إلى غيره، ولا يجيب ويسمع الدعاء إلا الله، ومن قال: لا إله إلا الله، ثم دعا غير الله، فقد هدم إيمائه، وقضى على ما قاله ونفاه.

وكذلك يجب اتباع الهدي النبوي في الدعاء، فالدعاء عبادة، والعبادة مبناها على التوقيف والاتباع.

يقول ابن تيمية رحمه الله: «لا ريب أن الأذكار والدعوات من أفضل العبادات، والعبادات مبناها على التوقيف والاتباع، لا على الهوى والابتداع، فالأدعية والأذكار النبوية هي أفضل ما يتحراه المتحري من الذكر والدعاء، وسالكها على سبيل أمان وسلامة...، وليس لأحد أن يُسُنَّ للناس نوعًا من الأذكار والأدعية غير المسنون، ويجعلها عبادة راتبة يواظب الناس عليها، كما يواظبون على الصلوات الخمس، بل هذا ابتداع دين لم يأذن الله به، بخلاف ما يدعو به المرء أحيانا من غير أن يجعله للناس سنة، وأما اتخاذ ورد غير شرعي واستنان ذكر غير شرعى، فهذا مما يُنْهَى عنه، ومع هذا ففى الأدعية الشرعية والأذكار الشرعية غاية المطالب الصحيحة، ونهاية المقاصد العلية، ولا يعدل عنها إلى غيرها من الأذكار المحدثة المتدعة إلا جاهل، أو مفرّط أو معتد). [مجموع الفتاوي . [011 .01 . / 44

ويستثنى من ذلك دعاء المرء لنفسه، فلا باس أن يدعو المرء لنفسه بغير الماثور، بشرط آلا يجعل ذلك دينًا لغيره، فقد ورد من الأدلة العامة والخاصة من الكتاب والسنة ما يدل على جواز الدعاء بغير المأثور، وأنه موافق لأصول الشرع وقواعده ونصوصه وعموماته؛ طالما التزم الداعي فيه باداب الدعاء الشرعية، وإن كان الالتزام بالماثور أولى وأفضل، فهذا بخلاف الأذكار الشرعية التي هي دين وسنة نبوية.

وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يهتم بتعليم أصحابه الذكر والدعاء، كما في حديث مسلم عن ابن عباس رضى الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه

وسلم كان يعلمهم هذا الدعاء كما يعلمهم السورة من القرآن يقول: اللهم إنا نعوذ بك من عذاب جهنم، وأعوذ بك من فتنة المسيح الدجال، وأعوذ بك من فتنة المسيح الدجال، وأعوذ بك من فتنة المحيا والمات». [مسلم: ٥٩٠].

وكان يصوب من يخطئ منهم ولو في لفظ واحد من الفاظ الذكر والدعاء، كما في حديث البراء بن عازب رضي الله عنه قال: «قال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذا أتيت مضجعك فتوضاً وضوءك للصلاة، ثم اضطجع على شقك الأيمن، وقل: اللهم أسلمت وجهي إليك، وفوضت أمري إليك، وألجأت ظهري إليك، رغبة ورهبة إليك، لا ملجأ ولا منجا منك إلا إليك، آمنت بكتابك الذي أنزلت، ونبيك الذي أرسلت، فإن مت مُت على الفطرة، واجعلهم آخر ما تقول، فقلت أستذكرهن: وبرسولك الذي أرسلت، قال: لا ونبيك الذي أرسلت».

قال ابن حجر في شرحه للحديث: «وأولى ما قيل في رده صلى الله عليه وسلم على من قال الرسول بدل النبي أن ألفاظ الأذكار توقيفية». [فتح الباري ١١٢/١١].

وقد أحدث الناس في الدعاء بدعًا كثيرًا وأورادًا غير مشروعة، والخير كل الخير في اتباع النبي صلى الله عليه وسلم، وليحذر الداعي من استعمال ألات الطرب والغناء في الدعاء، فهو بدعة منكرة، يقول فيه الشيخ بكر أبو زيد- رحمه الله- «وقد أجمع المسلمون على أن هذا من أسوأ أنواع الاعتداء في الذكر والدعاء، وأنه بدعة ضلالة، وعمل محرم قبيح لا يبيح التعبد به مسلم، وأنه من الفتون واتباع الهوى، وإفساد الدين، والصد عن الذكر والدعاء المشروع، ومشاقة لله فيما شرع لعباده، ومعصية لرسوله صلى الله عليه وسلم فيما بلغ من وحيه، وخروج على شرعه المطهر). [تصحيح الدعاء: ص٢٥].

والقرآن الكريم مليء بجوامع الدعاء، وفي السنة النبوية ما يكفي ويشفي، فعلى العبد لزوم ما جاء في الكتاب والسنة، ولينته عن الأذكار المحدثة المبتدعة، حتى لا يكون من المعتدين في الدعاء، والله تعالى يقول: (أَدَعُوا رَبِّكُمْ تَعَنَّمُا وَمُفْيَةٌ إِنَّهُ لا يُحِبُ الْمُعْتَدِينَ) يقول: (الأعراف: ٥٠)، يقول ابن تيمية رحمه الله: «وينبغي للخلق أن يدعو بالأدعية الشرعية التي جاء بها الكتاب والسنة، فإن ذلك لا ريب في فضله وحُسنه، وأنه الصراط المستقيم، صراط الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين وحسن أولئك رفيقًا». [مجموع الفتاوي 17/17].

أسأل الله تعالى أن يلهمنا الدعاء، وأن يوفقنا إليه، وأن يحقق الحواب، إن ربي على كل شيء قدير.

لتوليح

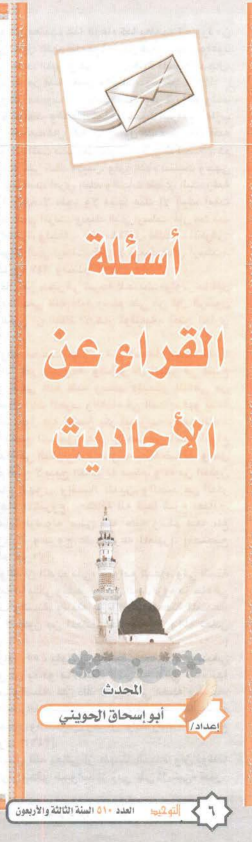
 إسال سائل عن حديث «أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: كيف أصبحت يا حارثة؛ قال: أصبحت بالله مؤمنًا حقا. قال: انظر ما تقول؛ فإن لكل قول حقيقة..

قلت: هذا حديث منكر.

أخرجه محمد بن نصر في «تعظيم قدر الصلاة « (٣٦٢) قال: حدثنا محمد بن مقاتل. وأبو عبد الله الماليني محمد بن جعفر بن محمود بن حسان في «أحاديثه» (ق ٣٥ /١- ٢) عن عبد الحيار بن العلاء. والبيهقي في « الشبعب « (١٠٥٩٠) عن أبي الصلت الهروى قالوا: ثنا بوسف بن عطبة الصفار قال: سمعت ثابت البناني يذكر عن أنس بن مالك قال: بينما رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا استقبله شباب من الأنصار. فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: كيف أصبحت با حارثة؟ قال: أصبحت بالله مؤمنا حقا. قال: «انظر ما تقول فإن لكل قول حقيقة». قال يا رسول الله: «عزفت نفسى عن الدنيا» فأسهرت لیلی وأظمأت نهاری، وکأنی بعرش ربی بارزًا، وکأنی أنظر إلى أهل الجنة كيف يتزاورون فيها، وأنظر إلى أهل النار كيف يتعاوون فيها. فقال أيصرت فالزم، عبد نوّر الله الإيمان في قلبه. قال: يا رسول الله ادع الله لي بالشهادة، قال: فدعا له رسول الله صلى الله عليه وسلم، فنودى يومًا في الخيل وكان أول فارس استشهد وأول فارس ركب، فبلغ أمه فجاءت إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وقالت: أخبرني عن ابني إن يكن في الجنة لم أبك عليه، وإن يك غير ذلك يكبت عليه ما عشت في الدنيا. قال: يا أم الحارث، إنها ليست جنة، ولكنها جنة من جنان، وإن الحارث في الفردوس الأعلى. قال: فرجعت وهي تضحك وتقول بخ بخ لك يا حارثة.

و آخرجه البزار (٩٤٤٨) - البحر) قال: حدثنا أحمد بن محمد الليثي. والعقيلي في: « الضعفاء « (١ /٥٥) عن بكر بن خلف قالا: ثنا يوسف بن عطية الصفار بهذا الإسناد إلى قوله: «عبد نور الله قلبه « قال العقيلي: « ليس لهذا الحديث إسناد يثبت « يعني: لأوله، أما أخره فهو ثابت كما حققته في « الفتاوى الحديثية» (٣٤٩)، وعلة هذا الحديث يوسف الصفار هذا؛ فإنه تالف.

وأخرجه أبو القاسم البغوي في « معجم الصحابة « (٢ / ٥٧) والبيهقي في: « الشعب « (١٠٥١) والطبراني في الكبير (ج٣ / رقم / ٣٣٧) وعنه أبو نعيم في: « معرفة الصحابة « (٢٠٦١) عن محمد بن العلاء. وعبد بن حميد في: « المنتخب « (٤٤٥) قالا: حدثنا زيد بن الحباب ثنا ابن لهيعة ثنا خالد بن يزيد السكسكي عن سعيد بن أبي هلال المدني عن محمد بن أبي السكسكي عن سعيد بن أبي هلال المدني عن محمد بن أبي الجهم عن حارث بن مالك الأنصاري أنه مر برسول الله عليه وسلم فقال له يا حارث كيف أصبحت قال: أصبحت مؤمنا حقا، فقال: « انظر ما تقول؛ إن لكل حق أصبحت مؤمنا حقا، فقال: « انظر ما تقول؛ إن لكل حق حقيقة» قال: « الست قد عزفت الدنيا عن نفسي، واظمأت نهاري وأسهرت ليلي، وكاني أنظر إلى عرش ربي بارزًا، وكاني أنظر إلى أهل الجنة يتزاورون فيها، وكاني أنظر إلى



أهل النأر يتضاغون فيها، يعني يصيحون. قال: يا حارثة عرفت فالزم. ثلاث مرات.

وإسناده ضعيف جدًا وابن لهيعة ضعيف، ومحمد بن أبى الجهم لا أعلم من حاله شيئاً.

وأخرجه أبو نعيم أيضا (٢٠٧٠) قال: أخبرنا خيثمة بن سليمان إجازة ثنا محمد بن عيسي بن حيان ثنا محمد بن المسيب عن محمد بن المسيب عن سليمان بن سعيد بن أبي بردة عن الربيع بن لوط عن الحارث بن مالك بهذا. وسنده ساقط، ومحمد بن الفضل قال: أحمد: حديثه حديث أهل الكذب.

وكذبه عمرو بن علي الفلاس، وكذلك ابن أبي شيبة والنسائي، وقال صالح جزرة: يضع الحديث. وأخرجه ابن الأعرابي في « المعجم « (٢٠٦) والبيهقي في: « الشعب « (١٠٩٨)).

عن عبد الرزاق وهو في « المصنف « (٢٠١١٤) من طريق صالح بن مسمار وجعفر بن برقان معضلاً. وكذلك أخرجه ابن المبارك في « الزهد « (٣١٤) عن صالح بن مسمار . وأخرجه ابن أبي شيبة (٤٣/١١) قال: حدثنا ابن نمير ثنا مالك بن مغول عن زبيد قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم فذكره معضلا. وأخرجه ابن أبي شيبة أيضًا قال: حدثنا يزيد بن هارون قال: أخبرنا أبو معشر عن محمد بن صالح الأنصاري أن النبي صلى الله عليه وسلم لقي عوف بن مالك فذكر مثله. وإسناده منقطع. فالأمر كما قال العقيلي: ليس يثبت لهذا المتن إسناد. والله أعلم.

٢- يسال سائل عن حديث: « لا تزال أمتي على الفطرة ما أسفروا بالفجر».

قلت: هذا حديث منكر.

أخرجه البزار (٨٦٤٨ – البحر) قال: حدثنا محمد بن المثنى. والطبراني في « الأوسط « (٣٦١٩) قال: حدثنا سعيد بن سيار الواسطي، قالا: ثنا عمرو بن عون، قال: ثنا حفص بن سليمان، عن عبد العزيز بن رفيع، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة مرفوعًا فذكره. قال البزار: « وهذا الكلام لا يروى عن النبي صلى الله عليه وسلم إلا من هذا الوجه بهذا الإسناد، ولا نعلم روي عبد العزيز عن أبي سلمة غير هذا الحديث، وحفص لين الحديث، حدث بأحاديث مناكير، ولكن لما لم نحفظ هذا الحديث إلا من هذا الوجه ذكرناه عنه، وبينا علته.

وقال الطبراني: «لم يرو هذا الحديث عن عبد العزيز بن رفيع إلا حفص بن سليمان، تفرد به عمرو بن عون».

وأخرجه الدارقطني في « الأفراد « (٥٥٦٦ - أطرافه) من طريق عمرو بن عون بهذا الإسناد وقال: « تفرد

به عمرو بن عون عن حفص بن سليمان المقرئ، عن عبد العزيز».

قلت: أما عمرو بن عون فثقة حافظ، والآفة من شيخه حفص بن سليمان صاحب القراءة المشهورة عن عاصم، فهو متروك.

والصحيح في هذا الباب هو حديث رافع بن خديج أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أصبحوا بالصبح، فإنه أعظم للأجر». وفي لفظ: «أسفروا بالفجر...... «

أخرجه أبو داود (٤٢٤)، والنسائي (١ /٣٧٣)، وابن ماجه (٢٧٣)، والدارمي (١٢١٨، ١٢١٩)، وأحمد (٣ / ٢٤١) و أبو (٤٠٩) و أبو (٤٠٩) و أبو نعيم الفضل بن دكين في « كتاب الصلاة» (٣١٤)، وصححه ابن حبان (١٤٨، ١٤٩١) من طريق محمد بن عجلان عن عاصم بن عمر بن قتادة بن النعمان عن محمود بن لبيد، عن رافع بن خديج بهذا.

وهذا إسناد جيد. وقد تُوبع ابن عجلان. تابعه محمد بن إسحاق عن عاصم بن عمر بن قتادة بهذا. أخرجه الترمذي (١٥٤) والدارمي (١٢١٧) وأحمد (٣/ ١٤٠٥). وصححه ابن حبان.

٣- ويسال سائل عن حديث: من علق في مسجد قنديلاً صلى عليه سبعون الف ملك حتى يُطفأ ذلك القنديل، ومن بسط فيه حصيرًا صلى عليه سبعون الف ملك حتى يتقطع ذلك الحصير، ومن آخرج منه قذاة كان له كفلان من الأحر».

قلت: هذا حديث موضوع.

أخرجه ابن حبان في « المجروحين « (٢ /١٠٨) والسهمي في: « تاريخ جرجان « (ص ١٣١)، وابن عساكر والرافعي في «أخبار قزوين» (٤ /١٠٨)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٦٣ /١٥٢)، وابن الجوزي في « الواهيات « (٦٨٢) من طريق عاصم بن سليمان الكوزي ثنا برد بن سنان عن مكحول عن الوليد بن العباس عن معاذ بن جبل مرفوعًا.

وهذا سند موضوع.

وعاصم بن سليمان الكوزي ذكره ابن حبان وقال: هو صاحب الحديث: شرب الماء علي الريق يعقد الشحم...

ومن روى مثل هذا كان ممن يروي الموضوعات عن الأثبات لا يحل كتابه حديثه إلا على جهة التعجب: « وقال ابن الجوزي : هذا حديث لا يصح. قال الفلاس: كان عاصم بن سليمان يضع الحديث. وقال النسائي: متروك. وكذبه الدراقطني ووقع في تاريخ جرجان: «ثور بن يزيد» بدل «برد بن سنان».

وإلى لقاء في عدد قادم إن شاء الله.

التوكيج

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

ففي هذا المقال نتحدث عن مثل آخر من الأمثال في القرآن وهو من سورة الأنعام الآية التاسعة والثلاثون وهي قوله تعالى: (وَاللَّهِ كَذَبُوا عِنَائِيتَا صُلَّةُ وَبُكُمْ فِي الظّلَاتُونَ مِن يَمّا اللهُ يُعْمَلِلُهُ وَمَن يَمّا مِعَلَمُ عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيدٍ) [الأنعام: ٣٩].

المعنى الإجمالي:

قال القاسمي في محاسن التأويل (٢٣٠٩/٦): في قوله تعالى: «وأما الذين كذبوا باياتنا صم وبكم في الظلمات» أي: مثلهم في جهلهم، وعمى فهمهم، وسوء حالهم، كمثل الصم (جمع أصم وهو الذي لا يسمع، والبكم (جمع أبكم وهو الذي لا يتكلم)، وهم مع ذلك في ظلمات لا يبصرون، فكيف يهتدي مثلهم إلى الطريق أو بخرج مما هم فيه؟!

وقد كثر تشبيههم بذلك في التنزيل؛ إعلامًا ببيان كمال عراقتهم في الجهل، وانسداد باب الفهم والتفهيم بالكلية، ثم أشار إلى أنهم من أهل الطبع بقوله: «مَن يَتَا الله يُمَلِلهُ وَمَن يَنَا يَجَمَّهُ عَلَى صِرَول بَعْمَال أَلَّهُ يُمَلِلهُ وَمَن يَنَا يَجَمَّهُ عَلَى صِرَول بَعْمَال أَلَّهُ يُمَلِقُهُ بَعْمَا يشاء، فمن أحب هدايته وفقه بغضله وإحسانه للإيمان، ومن شاء ضلالته تركه على كفره، «ومن لم يجعل الله له نورًا فما له من نور». أهد. القاسمي.

وقال ابن كثير في تفسير الآية: «والذّين كذبوا بنياتنا صم وبكم في الظلمات» أي: مثلهم في جهلهم، وقلة علمهم، وعدم فهمهم، كمثل أصم، وهو الذي لا يسمع، أبكم وهو الذي لا يتكلم، وهو مع هذا في ظلمات لا يبصر، فكيف يهتدي مثل هذا إلى الطربق؟!

العنى التفصيلي :

قال ابن عثيمين في تفسير سورة الأنعام ص٠٢٠: قوله: «والذين كذبوا باياتنا» هذه الجملة معطوفة عطف جمل، أي: قالوا إنها كذب ولم يصدقوا بها، جاءوا للآيات الكونية، وقالوا: هذه سحر، وكما قال الله عز وجل عن قريش: (أَنْتَرَبُ السَّاعَةُ مَّانَتُقُ النَّعَرُ الله عز وجل عن قريش: (أَنْتَرَبُ السَّاعَةُ مَّانَتُقُ النَّعَرُ الله عز وجل عن قريش: (أَنْتَرَبُ السَّاعَةُ مَّانَتُقُ النَّعَرُ الله عز وجل عن قريش: (القمر: ١، ٢]، فكذبوا بالآيات الكونية، وكذبوا كذلك بالآيات الشرعية، ووصفوا الرسل بالكذبة وبالشعراء وبالكهنة وبالمجانين وبالمسحورين، وما أشبه ذلك، وهذا تكذيب بالآيات الشرعية.

هؤلاء الذين كذبوا بآيات الله «صم وبكم في الظلمات»، فلهم ثلاثة أحوال:

«صم» باذانهم لا يسمعون الكتاب سماع انتفاع، فانسد طريق الحق عنهم من جهة السماع.

«وبكم» جمع أبكم وهو الذي لا ينطق فلا ينطقون



العدد - ١٥ السنة الثالثة والأربعون

بالحق، ولكنهم ينطقون بالباطل.

«في الظلمات» لا يبصرون، الظلمات محيطة بهم من كل جانب؛ لأن «في» تدل على الظرفية، والظرف محيط بمظروفه، فانسدت عليهم أبواب العلم والمعرفة: السمع والبصر والنطق، والعياذ بالله، وفي هذا قال الله عز وجل في سورة البقرة: « مُمُّ بَكُمٌ عَنْ فَهُمْ لا رَجُورُنَ».

وقال صديق حسن القنوجي في فتح البيان (٣٧٠/٣): «وَالَّذِينَّ كُذِّهُمُ عِالِيَتِنَّ» أي: بالقرآن (صم وبكم) أي لا يسمعون باسماعهم، ولا ينطقون بالسنتهم، نزلهم بمنزلة من لا يسمع ولا ينطق؛ لعدم قبولهم لما ينبغي قبوله من الحجج الواضحة والدلائل الصحيحة.

وقال أبو علي: يجوز أن يكون صممهم وبكمهم في الآخرة.

«في الظلمات» أي في ظلمات الكفر والجهل والحيرة والعناد والتقليد؛ لا يهتدون لشيء مما فيه صلاحهم، والمعنى كائنين في الظلمات التي تمنع من إبصار المبصرات، فضموا إلى الصمم والبكم عدم الانتفاع بالأبصار؛ لتراكم الظلمة عليهم، فكانت حواسهم كالمسلوبة التي لا يُنتفع بها بحال.

وقال الشيخ ابن عثيمين في تفسير قوله تعالى: (مَن يَسْمَ لِمُ الشَّيخِ ابْن عثيمين في تفسير قوله تعالى: (مَن يَسْمَ الله يضلله» الجملة شرطية فعل الشرط «يشا» وجوابه «يضلله» أي: من يشا الله إضلاله يضلله؛ لأن الأمر أمره عز وجل، لا معقب لحكمه، ولا اعتراض عليه، ولا يُسال عما يفعل، فنسال الله أن يهدينا فيمن هدى.

«يضلله» فيعمى عن الحق ولا يصل إليه.

قوله: «وَمَنْ يَنَا مُحَلِّهُ عَلَى مِرَطِ مُسْتَقِيْدٍ»، ونقدر هنا «ومن يشنا» هدايته «يجعله»، أي: يُصيره على «صراط مستقيم»، أي: لا عوج فيه وهو الإسلام.

قال القرطبي في تفسيره (٢٧٢/٦): «من يشا الله يضلله» دل على أنه شاء ضلال الكافر وأراده لينفذ فيه عدله، ألا ترى أنه قال: «ومن يشا يجعله على صراط مستقيم» أي: على دين الإسلام لينفذ فيه فضله، وفيه إبطال لمذهب القدرية، والمشيئة راجعة إلى الذين كذبوا، فمنهم من يضلله، ومنهم من يهدنه:

#### من فوائد الأبة:

الفائدة الأولى؛ بيان حال الذين كذبوا بآيات الله، وأنه لا سبيل إلى هدايتهم؛ لأنهم صم لا يسمعون الحق سماع انتفاع، وكذلك هم في الظلمات، وأنهم لا ينطقون بالحق.

ولو قال قائل: الذين يحرفون الآيات هل يدخلون في قوله تعالى: «والذين كذبوا بآياتنا»؛

والجواب: التحريف بمعنى التاويل، فإذا كان تاويل إنكار فريما يدخلون في هذه الآية، أما إذا كان تاويلا عن اجتهاد فهم لا يدخلون في هذه الآية، وليسوا بمعاندين، والتأويل يُقبل إذا كان اللفظ يحتمله، وهناك ما يرجح المعنى الآخر، لكن إذا كان لا يحتمله اللفظ فهم معاندون فيشبهون الذين جحدوا، وهل الذين لا يعملون بهذه الآيات يدخلون في الذين كذبوا بأيات الله؟!

الجواب: لا يدخلون، هؤلاء مستكبرون.

الفائدتان الثانية والثالثة: أن من شاء الله هدايته اهتدى، وأن من شاء إضلاله ضل، ويتفرع على هذه الفائدة أن يلجأ الإنسان إلى ربه تبارك وتعالى بطلب الهداية، والاستعادة من الغواية؛ لأن الأمر بيد الله، فإن قيل: وهل هذه المشيئة مشيئة مجردة بدون حكمة، أو أنها مشيئة مقرونة بالحكمة؟

فالجواب: أنها مشيئة مقرونة بحكمة، وهذا هو المتعين؛ لأن جميع أفعال الله- تبارك وتعالى- وأحكامه كلها مقرونة بالحكمة، انظر في أحكام الله، قال الله تعالى في أية المواريث: (فَريضَةً مِنَ الله وَالله عَليمُ حَكِيمُ) [سورة: ٣٠]، وقال تعالى في الأمور القدرية: (وَمَاتَشَاءُونَ إِلّا أَن يَشَاهُ الله إِنَّ الله عَليمُ حَكِيمُ) أَن يَشَاهُ الله عَليمُ حَكِيمُ) [الإنسان: ٣٠]، فلا مشيئة مجردة في أفعال الله وأحكامه، بل هي مقرونة بالحكمة.

فالجواب: قد تكون معلومة، وهذا- والحمد لله- هو الأكثر، وقد تكون مجهولة لبعض الناس دون بعض، وقد تكون مجهولة لجميع الناس؛ لأنهم لا يحيطون بالله علمًا.

الفائدة الرابعة: أن الصراط هو دين الإسلام مستقيم لا اعوجاج فيه ولا انحراف فيه، ولا شقاء فيه، ويضاف إلى ذلك أنه لا تناقض فيه؛ لأنه لو كان فيه تناقض لم يكن مستقيمًا.

فإن قال قائل: هل للإنسان حُجة على الله إذا أضله وهدى آخرين؟

فالجواب: لا؛ لأن الهداية فضل من الله عز وجل، وفضل الله يؤتيه من يشاء، والإضلال لا بد أن يكون مبنيًا على حال العبد؛ لقوله تعالى: (فَلَمَّازَاعُوا أَرَاعُ اللهُ مُبنيًا على حال العبد؛ لقوله تعالى: (فَلَمَّازَاعُوا أَمَّاعُ اللهُ مُنْ الله تعالى: (فَلَمَّ وَلَوْا فَاعَامُ أَنَّا فَيُوعِمُ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ لَعَسِعُونَ فَيُوعِمُ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ لَعَسِعُونَ ) إِللهُ الله تعالى يضل ويهدي من يشاء لحكمة، ولا بد أن يكون الإضلال من جراء فعل العدد.

انتهت الفوائد من كلام ابن عثيمين تفسير الأنعام ص٢١١٠.

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

## النفسيري سورة فصلت

#### الحلقة الخامسة

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

#### من دلائل التوحيد الليل والنهار والشمس والقمر:

قِول تعالى: (وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلَّيْلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ

وَالْفَكُورُ ) ومن أياته الدالة على أنه لا إله إلا هو الليل والنهار، والشمس والقمر، فهو سبحانه الذي خلقهن، وهو الذي سخرهن، (الشّمْسُ وَالْقَكْرُ الشّمْسُ وَالْقَكْرُ الشّمْسُ وَالْقَكْرُ الشّمْسُ وَالْقَكْرُ الْشَمْسُ وَالْقَكْرُ الْمَانِ ) [الرحمن: ٥]، (كُلُّ عَبْرَيَ إِلَّيَّ أَجْلِ) [لقمان: ٢٩]، (لا الشّمْسُ يَنْبَي هُمَا أَن تُدْرِكُ الْقَمْرَ وَلاَ الْيَلُ سَابِقُ النّهَارِّ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ) [يس: ٤٠]، ولا يستطيع أن النها الذي خلقهن وسخرهن هو أكبر دليل على أن الله الذي خلقهن وسخرهن هو الأحق بالعبادة، وبذلك أقام الخليل إبراهيم عليه للما الناهم الحجة على النمرود، كما قال تعالى: (أَلْمُ تَرَالِ اللهِ الذي حَلَّ إِبْرَهِمْ مَنِي رَبِّهِ أَنْ ءَاتَنهُ اللهُ الْمُلْكَ إِنْ قَلْلُ إِبْرُهِمْ مَنْ رَبِّهِ أَنْ ءَاتَنهُ اللهُ الْمُلْكَ إِنْ قَلْ إِبْرَاهُمْ وَالْمَانِ وَالْمَانُ وَلَيْ اللهُ ا

## إعداد د. عبد العظيم بدوي

الْمَغْدِبِ فَبُهُتَ الَّذِى كَفَرَ وَاللهُ لا يَهْدِى الْقَوْمُ الظَّلْلِمِينَ ) [البقرة: ٢٥٨]، وقال تعالى: (قُل أَرَيَشُدُ إِن جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ مَا أَيْنُ سَرَمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيْمَةِ مَنْ إِلَّهُ عَبْرُ اللهِ يَأْتِبُ مَا اللهُ عَلَيْكُمُ النَّهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ النَّهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ النَّهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ النَّهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ النَّهُ اللهِ عَلَيْكُمُ النَّهُ عَبْرُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ عَبْرُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ عَبْرُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ عَبْرُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَبْرُ اللهِ مَنْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

ولقد ملكت عظمة الشمس والقمر قلوب بعض الناس فعبدوهما من دون الله، فقال الله تعالى لهم: (لَا شَنْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمْرِ وَأَسْجُدُوا لِللَّهَمْسِ وَلَا لِلْقَمْرِ وَأَسْجُدُوا لِللَّهَمْسِ أَلَّا لِلْقَمْرِ وَأَسْجُدُوا لِللَّهَمْسِ أَلَّالِكُ تَعْبُدُونَ )، فإن كنتم الله الشمس والقمر عظيمتين، فإن عظمتهما رأيتم الشمس والقمر عظيمتين، فإن عظمتهما

ثم قال تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم: ( فَإِنِ أَسْنَكَبُرُهُا فَٱلَّذِينَ عِنْكَ رَبِّكَ فِيَبَحُونَ لَهُۥ بَالْيَىل وَالنَّبَارِ

وَهُمْ لاَ يَتَعَبُونَ ﴿)، يقول سَبِحانه: فإن استكبروا عن السجود لله سبحانه وتعالى، وعن إفراده بالعبادة بعد إظهار هذه الأدلة، وإقامة هذه البراهين، وأبوا إلا أن يسجدوا لغيره استقلالاً أو معه، فإن الله تعالى غني حميد، مستغن عن عبادتهم بعبادة الملائكة المقربين، الذين (سُيَحُونَ عبادتهم بعبادة الملائكة المقربين، الذين (سُيَحُونَ من كثرة التسبيح والتحميد، ولا يفترون عن ذكر الله وعبادته والسجود له.

#### ومن دلائل التوحيد إحياء الأرض بعد موتها:

وَمِنْ ءَابِيهِمِهِ ) الدالة على عظيم قدرته وكمال سلطانه ووحدانيته، (أَنَّكُ ثَرَى ٱلْأَرْضُ حَنْمُهُ ) أي يابسة ميتة، لا حياة فيها، ولا حركة لها، (فإذا انزلنا عليها الماء) أي المطر، (اهتزت) بالنبات، (وربت) أي زادت وارتفعت، ولولا الله ما أنبتت كلاً، ولا أخرجت عشياً. قال تعالى: ( هُرَ ٱلَّذِي كَلاً، ولا أخرجت عشياً. قال تعالى: ( هُرَ ٱلَّذِي أَنْنَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآّةً لَكُمْ مِنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ أَنْ مَنْ السَّمَاءِ مَآّةً لَكُمْ بِهِ ٱلزَّرْعَ وَٱلزَّنُونِ وَالنَّحْلِ وَمِنْهُ شَجَرٌ إِنَّ فَي ذَلِكَ وَالنَّحْلِ وَمِنْ كُلِ ٱلنَّمَرَةِ إِنَّ فِي ذَلِكَ وَالنَّحْلِ الله مَنَا الله مَنْهُ شَرَابٌ وَمَنْهُ شَجَرٌ لَا اللهُ وَمَنْهُ شَجَرٌ اللهِ وَالنَّحْلِ اللهُ مَنْهُ اللهُ وَمَنْهُ وَمَنْهُ وَمَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا وَقَفْا (اللهُ فَانَا وَاللهُ عَنْهُ وَاللهُ وَمَنْهُ وَاللهُ مَنَا وَقَفْا (اللهُ فَانَا وَاللهُ عَنْهُ وَاللهُ مَنْهُ وَاللهُ وَاللّهُ مَنَا وَقَفْا (اللهُ فَانَا وَاللهُ عَنْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَنَا وَقَفًا (اللهُ فَانَا وَاللهُ عَنْهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْهُ اللهُ اللهُو

وَزِنُونَا وَغَلَا ﴿ قَ وَحَدَابِنَ غَلَبا ﴿ وَفَكَهَةً وَأَبَا ﴿ مَنْعَا لَكُو وَلِنَعْهَ وَأَبَا ﴿ مَنْعَا لَكُو وَلِنَعْهَ وَأَلَا تَعَالَى: (أَفَرَيْتُمُ مَا تَحَلَّنُهُ وَكُونَ ﴾ وقال تعالى: (أَفَرَيْتُمُ مَا تَحْرُنُونَ ﴿ لَوْ مَثَاءُ لَجَعَلْنَهُ حُطَنْمًا فَظَلَتْم تَفَكَّمُونَ ﴿ إِنَّا لَمُغْرَمُونَ ﴿ لَا يَتَلَمُ مَنْ اللّهُ وَمُونَ ﴾ وقال تعالى: (مَنَ اللّهُ وَمُونَ ﴿ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّ

فإحياء الأرض الموات من دلائل التوحيد، وهو أيضًا من دلائل البعث بعد الموت، ولذلك قال

تعالى: (إِنَّ ٱلَّذِي آخَيَاهَا لَهُمِّي ٱلْمَوْقَةُ إِنَّهُ. عَلَى كُلِّ شَيْءٍ

نَيِرٌ )، فكما يحيي الله تعالى الأرض الميتة بالماء كذلك يحيي موتى بني آدم يوم القيامة، وقد كثر في القرآن الكريم هذا التشبيه.

قَال تعالى: (وَلَهِن سَأَلَنَهُم مَّنْ خَلَق السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَ خَلَق السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَ خَلَقَهُنَ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

عَنْ أَبِى هُرِيْرَةَ رضي 'لله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «مَا يَبِيْنَ النَّفَحَتَيْنِ أَرْبَعُونَ». قَالَ: أَرْبَعُونَ يَوْمًا وَيْنَ النَّفْحَتَيْنِ أَرْبَعُونَ سَنَةً وَالَ: فَيَنْبُتُونَ أَلْكُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَيَنْبُتُونَ كَمَا يَنْبُتُ الْبَقُلُ لَيْسَ مِنَ الإنْسَانِ شَيْءً إلاَّ يَبْلَى إلاَّ عَظْمًا وَاحَدا وَهُو عَجْبُ الذَّنب، وَمِثْهُ يُرَكُبُ أَلْا يُلْكَى النَّذَب، وَمِثْهُ يُركَبُ أَلْخُلْقُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ» [صحيح البخاري: ٤٨١٤].

ولما أبان الله تعالى آيات التوحيد وأظهرها لكل ذي لُب، توعد الذين عموا عنها، ولم يؤمنوا بها، فقال تعالى: (إن الذين يلحدون في آياتنا لا يخفون

علينا) أي: يميلون عن حُججنا وأدلتنا، ويمرون عليها وهم عنها معرضون، ويزيغون عنها تكذيبًا لها وجحودًا، (لا يخفون علينا)، فالله بهم عليم، ولاقوالهم سميع، وبأعمالهم بصير، وسيجزيهم مما كانوا يعملون، كما سبق في السورة، (فَلْنُذِهُنَّ اللَّذِينَ كَفُرُوا عَدَابًا اللَّذِينَ كَانُوا يَعْمَلُونَ عَمْ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْوا اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْوا اللَّهِ عَمْلُونَ وَلَيْجَزِيْهُمُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَمْلُونَ يَعْمَلُونَ وَلَيْكُنُونَ إِنَّا اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الل

وهذا السياق اشبه ما يكون بقوله تعالى: (وَقُلِ الْحَقُ مِن رَبِّكُمْ الْمَا الْ

#### فضل القرآن الكريم وجزاء من كفر به:

يقول تعالى: (إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِالذِّكْرِ لَمَّاجَاءً هُمٌّ):

(إن) حرف توكيد ونصب، والموصول وصلته اسم (إن)، و (الذكر) هو القرآن الكريم، كما قال تعالى: ( إِنَّا كَثَنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرِ وَإِنَّا لَهُۥ لَـُنْظُونَ) [الحجر: ٩]، وخبر (إن) محذوف، لتفخيم شانه، وتعظيم أمره؛ لأن التهديد بالمجهول أبلغ في الزجر من التصريح به.

ثم وصف الله الذكر الذي كفروا به بما يدل على عظيم جرمهم، فقال: (وإنه لكتاب عزيز) لأنه كلام الله العزيز، (وَإِنَّهُ فِي أَمِّ أُلْكِتَكِ لَدَيْنَ لَعَلِيُّ حَرَيهُ ) [الزخرف: ٤]، لأنه كلام الله العلى الحكيم.

ولعزته (لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه) أي لا يستطيع الشيطان أن يعمل فيه بالتغيير والتبديل، ولا بالزيادة والنقصان، لأن الله حافظه، كما قال سبحانه: ( إِنَّا نَحْنُ نَزُلْنَا الذِّكْرَ

وَإِنَّا لَهُۥ لَحَفِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩].

وقوله تعالى: (مَرْبِلٌ مِنْ مَكِيرٍ مَبِيدٍ) بيان لمصدر هذا القرآن، وأنه كلام الله الحكيم، في أفعاله وأقواله، وأوامره ونواهيه، فله الحمد في الأولى والآخرة.

ثم عزِّى الله تعالى رسوله صلى الله عليه وسلم وواساه فيما يسمع من قومه من الأذى والتكذيب،

فقال تعالى: (مَّايِّقَالُ لِكَ الَّا مَا فَدَ قِبِلَ لِلرُّسُلِ مِن فَيْلِكُ )، كما قال تعالى: (وقَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوْ لَا يُكَلِّمُنَا اللهُ أَوْ تَأْتِينَا آءَاتُهُ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِشْلُ قَوْلِهِمْ قَلْهُمُ قَدْ مَيْنَا الْآيَكِتِ لِقَوْمِ مِنْ وَلَيْكُ فَلَ اللهُ عَلَى الْآيَكِتِ لِقَوْمِ مِنْ وَلَيْكُ فَلَا إِلَا قَالُواْ سَاعِرُ أَوْ جَنُونُ ﴿ وَقَالِ تعالى: (كَذَلِكَ مَا أَنَى اللّهِ عَلَيْهُ مَ مِن رَسُولٍ إِلَا قَالُواْ سَاعِرُ أَوْ جَنُونُ ﴿ وَاللّهُ عَلَيْهُ مَ مَنْ أَلُوا سَاعِرُ أَوْ جَنُونُ ﴿ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَسِلْمُ عَلَى وَلَمُولٍ إِلَا قَالُواْ سَاعِرُ أَوْ جَنُونُ ﴿ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَسِلْمُ عَلَى وَلِللّهُ عَلَيْهُ وَسِلْمُ على والله عليه وسلم على والمقصود حدث النبي صلى الله عليه وسلم على والمقصود حدث النبي صلى الله عليه وسلم على والمقصود حدث النبي ما خوانه النبيين في ذلك، حتى ياتي وعد الله، كما قال تعالى: (وَلَقَدَكُذِبَتَ رُسُلُ لِيَا فَوْدُواْ حَقِّ آئِهُمْ مَشَرًا وَلَا مُرَدِلُ مَنْ مَنْ وَلَا مُرَدِلُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَعُدْ جَاءَكَ مِن نَبَاعٍ مُ المُرْسَلِينَ ) [الأنعام: وقال اللهُ عَلَيْهُ وَلَقَدْ جَاءَكَ مِن نَبَاعٍ مُ المُرْسَلِينَ ) [الأنعام: وقال اللهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ وَلَقَدْ جَاءَكَ مِن نَبَاعٍ مُ الْمُرْسَلِينَ ) [الأنعام: وقال اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ الْمُرْسَلِينَ ) [الأنعام: اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ الْمُرْسَلِينَ ) [الأنعام: وقال اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ الْمُولِينَ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ عَلَيْهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ عَلَيْهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ عَلَيْهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ عَلَيْهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْعُلِقُ الْ

ثم يفتح الله تعالى باب التوبة أمام العصاة والمعاندين والمكذبين، ويحذرهم من الإصرار، فيقول سبحانه: (إنَّ رَبَّكَ لَدُو مُغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ أَلِيهٍ)، فهو سبحانه ذو مغفرة لمن تاب وأناب، وذو عقاب اليم لمن أصر واستكبر.

وهذه الآية كقوله تعالى: (وَإِنَّ رَبَّكَ لَدُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلُومِهِمُّ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ أَلْمِقَابٍ) [الرعد: آلِنَاسِ عَلَى ظُلْمِهِمُّ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ أَلْمِقَابٍ) [الرعد: ٦]، وقوله تعالى: (نَحَةً عِبَادِي أَنِّ أَنَا أَلْعَقُورُ ٱلرَّحِيدُ الْأَلِيدُ) [الحجر: ٤٩-٥]، وقوله تعالى: (إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ ٱلْمِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورُ رَبِّكَ سَرِيعُ ٱلْمِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورً رَبِّكَ الْمِيمُ الْمِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورً رَبِيعًا إِلَيْهِ الْمِقَابِ وَإِنَّهُ لَعَفُورً رَبِيعًا إِلَيْهُ الْمِقَابِ وَإِنَّهُ لَعَفُورً رَبِيعًا إِلَيْهِ الْمِقَابِ وَإِنَّهُ لَعَفُورًا لَيْعَالِهِ وَإِنَّهُ لَعَلَيْهُ وَالْمِقَابِ وَإِنَّهُ لَعَلَيْهُ وَلِيعًا إِلَيْهِ وَإِنَّهُ لَعَلَيْهُ وَلِهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَعَلَيْهِ وَإِلَّهُ لَعَلَيْهُ وَلِهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعَلَمِ وَإِنَّهُ لَعَلَيْهُ وَاللّهِ اللّهُ اللّهُ لَالمُعَلَيْهُ وَلَهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ اللّهُ لَلْمُ لَلّهُ اللّهُ الْمَعْلَمُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمَالِمُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ولما قال تعالى في أول السورة: (كتاب فصلت أياته قرآنا عربيا لقوم يعلمون) قالوا: لو كان هذا القرآن أعجميًا! فأعلم الله تعالى نبيه صلى الله عليه وسلم أن هذا السؤال منهم على سبيل التعنت، وأنه لو أجابهم إلى ما سألوا لم يؤمنوا، فقال تعالى: (ولو جعلناه قرآنا أعجميا لقالوا لولا فصلت آياته أأعجمي وعربي) يريدون كيف يكون

الكتاب أعجميا والرسول عربيا؟! كما قال تعالى: (وَلَوْ نَرُلْنَهُ عَلَى بَعْضِ ٱلْأَعْجَمِينَ ﴿ فَا فَمَرَاهُ, عَلَيْهِم مَا كَاثُواْ لِعِدْ مَنْ أَنْهُ عَلَى بَعْضِ ٱلْأَعْجَمِينَ ﴿ فَا فَمَرَاهُ, عَلَيْهِم مَا كَاثُواْ لِهِ مُوْمِينِ ﴿ الشّعراء: ١٩٩]، فالقوم معاندون كما ومستكبرون، ولو جاءتهم كل آية لا يؤمنون، كما ققال تعالى: (وَأَفْسَمُواْ بِاللّهِ جَهْدَ أَيْمَنَهُمْ آيَنُ جَا قُلُ إِنّمَا ٱلْآيِنَتُ عِندَ ٱللّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنْهَا إِذَا يُؤْمِنُونَ ﴿ فَا لَمُ اللّهُ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنْهَا إِذَا يَوْمِنُونَ اللّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنْهَا إِذَا يَوْمِنُونَ اللّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنْهَا إِذَا يُومِنُونَ اللّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنْهَا إِذَا يُؤْمِنُونَ اللّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنْهَا لَوْ يُومِنُونَ اللّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنْهَا لِيَهِمُ كُلُ وَلَا مَنْ وَحَمْرُنَا عَلَيْمَ كُلُ وَلَوْ أَنْنَا إِلَيْهِمُ أَلُونَى وَحَمْرُنَا عَلَيْمَ كُلُ وَلَوْ أَنْنَا إِلَيْهُمْ أَلُونَى وَحَمْرُنَا عَلَيْمَ كُلُ وَلَوْكَنَا أَنْكُونَ اللّهُ وَمَا يُشْعَلِهُمْ كُلُونَ اللّهِ مَا لَكُونَ اللّهُ وَالْكِنَ أَحَدُنَا عَلَيْمَ كُلُ اللّهُ وَمَا يُشْعَلِهُمْ كُلُ وَلَاكِنَ أَلُونَ وَاللّهُ مَا كُونَ اللّهُ مَا كُونَ اللّهُ مَالَاكُونَ اللّهُ مَا لَوْلَا اللّهُ وَمَا يُشْعَلِهُمْ وَلَاكُونَ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَلَاكُنَ أَلَاكُونَ اللّهُ عَلَيْهُمْ أَلْوَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلَوْكُنَا أَلْكُونَا اللّهُ اللّهُ وَلَاكُونَ أَلْكُونَ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ وَمَالِيكُونَ أَلْمُونَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَاكُونَ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

ثم بين الله تعالى فضل القرآن وبركته، وأهله الذين ينتفعون به، فقال تعالى: (قُلْ مُوَ لِلَّمِينَ النين ينتفعون به، فقال تعالى: (قُلْ مُوَ لِلَّمِينَ النين آمنوا دون غيرهم، فهو هدى يهديهم إلى صراط الله المستقيم، وشفاء لما في صدورهم من أمراض الريب والشك، والنفاق والكفر، وهو أيضًا شفاء للأبدان من الأمراض والأسقام والأوجاع، فمن كان مريضًا فليضع يده على موضع الألم، وليقرأ الفاتحة، والمعوذات، يبرأ باذن الله.

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا أَنَّ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم كَانَ يَنْفُثُ عَلَى نَفْسه في الْمَرْضِ الله عليه وسلم كَانَ يَنْفُثُ عَلَى نَفْسه في الْمُرَضِ النَّذِي مَاتَ فيه بِالْمُعَوِّذَات، فَلَمًا تَقُلَّ كُنْتُ أَنْفَثُ عَلَيْه بِهِنَ، وَأَمْسَحُ بِيَدِ نَفْسِهِ لِبَرَكْتِهَا» [صحيح عَلَيْه بِهِنَ، وَأَمْسَحُ بِيَدِ نَفْسِهِ لِبَرَكْتِهَا» [صحيح البخاري: ٥٧٣٥].

وَعَنْ أَبِي سَعِيدُ الْخُدْرِيِّ رضي الله عنه أَنَّ نَاسًا مِنْ أَصْحَابِ النَّبِي صلى الله عليه وسلم أَتَوْا عَلَي حَيِّ مِنْ أَحْيَاءَ الْعَرَبِ فَلَمْ يَقْرُوهُمْ، فَبَيْنَمَا هُمْ كَذَلِكَ إِذْ لَدُغَ سَيِّدُ أُولِئِكَ فُقَالُوا هَلْ مَعَكُمْ مِنْ دَوَاء كَذَلِكَ إِذْ لَدُغَ سَيِّدُ أُولِئِكَ فُقَالُوا هَلْ مَعَكُمْ مِنْ دَوَاء تَجْعَلُوا لَنَهُ فَقَالُوا اللَّهُمْ قَطِيعًا مِنَ الشَّاء، وَجَعَلُوا لَهُمْ قَطِيعًا مِنَ الشَّاء، فَجَعَلُوا لَهُمْ قَطِيعًا مِنَ الشَّاء، فَجَعَلُ يَقُرُان، وَيَجْمَعُ مُزَاقَهُ، وَيَتْفَلُ، فَنَجُولُ بِنَّمُ اللَّهُ عَليه وسلم فَسَأَلُوهُ فَضَحِكَ، وَقَالُوا : « وَمَا أَدْرَاكَ أَنَّهَا رُقْيَةٌ، خُذُوهَا، وَاضْرِبُوا لي بِسَهُم» [صحيح البخاري ٥٧٣٦].

فَهَذه برئة القرآن التي ينتفع بها المؤمنون،

أما الذين لا يؤمنون فهم منها محرومون، ولذلك قال تعالى: (والذين لا يؤمنون في آذانهم وقر وهو عليهم عمى)، فهم صمّ بكمّ عمي، وهم مع ذلك (ينادون من مكان بعيد)، والسميع حين ينادى من مكان بعيد لا يسمع، فكيف بالأصم؟! ولذلك قال تعالى: (إنّ الّذِيكَ كَثَرُوا سَوَاءُ عَلَيْهِمْ عَانَدَرْتَهُمْ أَمْ لَهُ نُذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ (اللهُ عَلَى مُكَانَ بعيد لا يسمع عند على عالمُ عَلَيْهِمْ وَعَلَى سَمْعِهُمْ وَعَلَى أَنْهُمْ عِشَوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ (البقرة: ٦-٧).

ومرة ثانية يؤكد الله تعالى لرسوله صلى الله عليه وسلم أن موقف قومه منه هو نفسه موقف السابقين من رسلهم، فيقول تعالى: (ولقد أتينا موسى الكتاب فاختلف فيه) فمنهم من آمن ومنهم من كفر، كما اختلف قومك فيما جئتهم به، فأنجى الله موسى والمؤمنين، وأهلك الكافرين، وسينجيك والمؤمنين، وسيهلك الكافرين، فاصبر حتى يأتي الله بأمره، ف (لِكُلِّ نَبَا مُسْتَقَرُّ وَسَوَفَ تَعَلَّمُونَ) [الأنعام: 72]، (ولولا كلمة سبقت من ربك لقضى بينهم وإنهم لفى شك منه مريب).

ثم بين سبحانه غناه عن عباده، وعدله معهم، فقال: (من عمل صالحا فلنفسه ومن أساء فعليها وما ربك بظلام للعبيد):

يقول تعالى: (مِّنْ عَبِلُ صَلِحًا فَلِنَفْسِهِ ) ثوابه ونفعه، ومن عمل السيئات فعلى نفسه وزرها وضررها، والله غني عن العالمين، لا تنفعه الطاعات، ولا تضره السيئات، وهو سبحانه يقضي بينهم بالقسط، فلا يهضم حقًّا، ولا يُحمَّلُ نفسًا وزر نفس أخرى، وقد صرَّح ربنا سبحانه وتعالى في الحديث القدسي بما صرح به في هذه الآية من غناه وعدله:

عَنْ أَبِى إِدْرِيسَ الْخَوْلَانِيِّ عَنْ أَبِى ذَرِّ رضي الله عنه عَنِ أَبِى ذَرِّ رضي الله عنه عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم فيما رَوِّى عَنِ الله تَبَارَكُ وَتَعَالَى أَنَّهُ قَالَ: ﴿ يَا عَبَادِي إِنَّمَا هِيَ أَكْمُ ثُمَّ أُوفَّيكُمْ إَيَّاهَا، إِنَّمَا هِيَ أَعْمَرُ أَوْفَيكُمْ إَيَّاهَا، فَمَنْ وَجَدَ خَيْرًا فَلْيحْمَدِ اللهَ، وَمَنْ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ فَلاَ يَلُومَنَ إِلاَّ نَفْسَهُ ﴾ [صحيح مسلم ٢٥٧٧].

وللحديثُ بقية إن شباء الله والحمد لله رب العالمين.

## مي فضائل الصجابة

# وأقوال المنصفين فيهم عموماً وفي معاوية خصوصاً

الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

أما بعد؛ فإن من المعلوم أن خير البشر الأنبياء والمرسلون صلوات الله وسلامه وبركاته عليهم، وخيرهم وسيدهم خاتمهم نبينا محمد عليه الصلاة والسلام، وأمته هي خير الأمم؛ كما قال الله عز وجل: (كُنتُم خَيْرَ أُمْنَة أُخْرِجَت لِلنّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعُوفِ وَتَنْهُونَ عَنْ المُنكِي ) [ أل عمران:١١٠].

وخير هذه الأمة أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وخيرهم الخلفاء الراشدون الهادون المهديون: أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم على رضي الله عنهم أجمعين، فقد أكرمهم الله بالوجود في زمانه وشرفهم بصحبته والجهاد معه، وتلقي الكتاب والسنة عنه صلى الله عليه وسلم وإبلاغهما إلى من بعدهم؛ ومن فضائلهم حديث: «خَيْرُ النَّاسِ قَرْني، ثُمَّ الدِّينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ الدِّينَ يَلُونَهُمْ، رواه البخاري (٣٢٥١) ومسلم (٦٤٧٢).

وَعَنْ أَبِي هُرِيرةَ رِضَّيُ الله عنه، قال صلى الله عليه وسلم: «يَاْتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ، يَغْزُو فِئَامُ مِنَ النَّاسِ فَيُقَالُ لَهُمْ: فَيكُمْ مَنْ رَأَى رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيه وَسَلَّمَ فَيُقَولُونَ: نَعَمْ، فَيُقْتَحُ لَهُمْ، ثُمَّ يَغْزُو فِئَامُ مِنَ النَّاسِ، فَيُقَالُ لَهُمْ: هَلَ فيكُمْ مَنْ رَآى مَنْ صَحِبَ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَليه الله صَلَّى الله صَلَّى الله عَليه وَسَلَمَ فَيقُولُونَ: نَعَمْ، فَيُقْتَحُ لَهُمْ، ثُمَّ يَغْزُو فِئَامُ مِنَ النَّاسِ، فَيُقَالُ لَهُمْ: هَلْ فِيكُمْ مَن النَّاسِ، فَيُقَالُ لَهُمْ: هَلْ فِيكُمْ مَنْ رَآى مَنْ صَحِبَ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَى الله عَليه وَسَلَّم، وَاه البخاري عَليْه وَسَلَّم، وَاه البخاري الله عَلي الله (٣٦٤٩) ومسلم (٣٦٤٩) عن أبي سعيد رضي الله

والقرون الثلاثة المفضلة: قرون الصحابة والتابعين وأتباع التابعين، فالصحابة رضى الله عنهم رأت

الشيخ الدكتور عبد المحسن العباد البدر

عيونهم رسول الله صلى الله عليه وسلم، والتابعون رحمهم الله رأوا العيون التي رأته صلى الله عليه وسلم، وأتباع التابعين رحمهم الله رأوا العيون التي رأت الصحابة رضي الله عنهم، وقد كان التابعون يفرحون فرحاً شديداً بلقاء الواحد من الصحابة ويعتبرون ذلك غنيمة؛ ففي سنن أبي داود (٩٤٨) بإسناد صحيح عَنْ هلال بْن يَسَاف، قَالَ: «قَدمْتُ الرُقَة، فَقَالَ لي بَعْضُ أَصْحَابِي: هَلْ لَكَ فَي رَجُل مَنْ أَصْحَاب النّبِيّ، صَلّى اللهُ عَلَيْه وَسَلّم؛ قَالَ: قَلْتُ: غَنيمَة، فَدَفَعْنا النّبِيّ، صَلّى اللهُ عَلَيْه وَسَلّم؛ قَالَ: قَلْتُ: غَنيمَة، فَدَفَعْنا إلى وَابصة، قُلْتُ لصاحبي: نَبْدَأ فَنَنْظُرُ إلَي دَله، فَإِذَا إلى وَابصة هُو مُعْتَمدٌ عَلَى عَصًا في صَلَاتِه» الحديث. ووابصة مُو مُعْتَمدٌ عَلَى عَصًا في صَلَاتِه» الحديث. ووابصة بن معبد رضي الله عنه من المُعَمرين كما في تقريب التهذيب لابن حجر.

#### فضل الصحابة رضى الله عنهم:

وقد جاء في القرآن الكريم آيات دالة على فضل الصحابة رضي الله عنهم في سور الأنفال والتوبة والفتح والحديد والحشر، بل جاء في آية سورة الفتح ذكرهم والثناء عليهم في التوراة والإنجيل قبل أن يوجدوا وقبل أن يأتي زمانهم؛ قال الله عز وجل: (عُمَّدُ رَسُّولُ الله عَرَا وَلَيْ يَمْمُ أَشِدًا مُعَى الْكُفَّارِ رُحَاهُ بِيَهُمْ فَي وَجُوهِهِ مَنْ الله عَرَا وَلَيْ الله عَرَا وَجل: أَنَّ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ أَلْكُفَّارِ رُحَاهُ بِيَهُمْ فَي التَّوْرِيَةُ وَمَثَلُهُمْ فِي وَجُوهِهِ مِنْ أَلَّ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ ا

وفيها أن الكفار يغاظون يهم، وفي شرح السنة للبغوي (٢٢٩/١): «وذكر بين يديه . أي الإمام مالك رحل بنتقص أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقرأ مالك هذه الآبة: (مُحَمِّدُ رَسُولِ الله وَالذينَ مَعَهُ أَشْدًاءُ عَلَى الكَفَارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكَعًا سُجِّدا) إلى قوله: (ليَغْيَظ بِهِمُ الكِفَارُ) ثم قال: من أصبح من الناس في قلبه عَلَ على أحد من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، فقد أصابته هذه الآية»، وفيها أن الصحابة جميعا وُعدوا بالمغفرة والأجر العظيم، وحرف (من) في قوله: (منهُمْ) ليبان الجنس لا للتبعيض، والمراد أن هذا الوعد في هذه الآبة لحميع الصحابة وليس لبعضهم، وقد وصف ابن الأنباري الذين قالوا: إنها للتبعيض بالزندقة، قال ابن هشام في مغنى اللبيب (١٥/٢): «وفي كتاب المصاحف لابن الأنباري: أن بعض الزنادقة تمسك بقوله تعالى (وَعَدُ الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات منهم مغفرة

أمنوا هم هؤلاء».
وهذه الآية التي فيها كلمة (منْهُمْ) تعم الصحابة
الأخيار مثلها آية المائدة التي فيها (منْهُمْ) وهي تعم
الأخيار مثلها آية المائدة التي فيها (منْهُمْ) وهي تعم
الأشرار؛ قال الله عز وجل: (لَقَدْ كَمْ اللَّيْنَ قَالُوا إِنَّ
اللَّهُ وَلِكُ تُلْنَعُهُ وَمَا مِنْ إِلَيْهِ إِلَا إِلَكُ وَنِيدُ وَإِن لَمْ يَنتَهُوا 
مَمَّا يَقُولُونَ لَيْمَتَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَعِدُّ وَإِن لَمْ يَنتَهُوا 
المائدة: ٣٧] فإن الوعد في آية الفتح للصحابة كلهم
الله قالتُ قَلْنَتُهُ ) لا لبعضهم، ومثل هذا الوعد للصحابة الوعد للصحابة الوعد لهم في قوله تعالى: (وَكُلاً وَعَدَ اللَّهُ الْحُسْنَى) التوبة: ٩٥].

وَأَجْرِا عَظِيماً) في الطعن على بعض الصحابة،

والحق أن (من) فيها للتبيين لا للتبعيض، أي الذين

#### أجل فضائل الصعابة الكرام:

ومن أجلً فضائل الصحابة الكرام رضي الله عنهم أنهم الواسطة بين الرسول صلى الله عليه وسلم وبين من جاء بعدهم، فما عرف الناس الكتاب والسنة ولا عرفوا حقاً ولا هدى إلا من طريقهم، وكل صحابي روى حديثاً عن النبي صلى الله عليه وسلم فله مثل أجور كل من عمل به إلى يوم القيامة؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «مَنْ دَلُ عَلَى خَيْرِ فَلَهُ مَثْلُ أَجْرِ فَاعله» رضي الله عليه وسلم: «مَنْ دَلُ عَلى خَيْرِ فَلَهُ مَثْلُ أَجْرِ فَاعله» رضي الله عليه وسلم: «مَنْ دَلَ مَنْ أَجُورِ مَنْ تَبِعَهُ، لا يَنْقُصُ ذَلِكُ مَنْ أَجُورِهُمْ شَيْئاً، وَمَنْ دَعا إلى ضَلالة، يَنْقُصُ ذَلِكَ مَنْ أَجُورِهُمْ شَيْئاً، وَمَنْ دَعا إلى ضَلالة، مَنْ الأَحْمِ مَثْلُ اَثَامٍ مَنْ الْعَجْهُ، لا يَنْقَصُ ذَلِكَ مَنْ الاِثْمِ مَثْلُ اَثَامٍ مَنْ المِعَهُ، لا يَنْقَصُ ذَلِكَ مِنْ الله عنه، لا يَنْقَصُ ذَلِكَ مِنْ الله عنه.

#### نماذج من كلام السلف في توقير الصحابة:

وكل ناصح لنفسه محب الخير لها عليه أن يمتلئ قلبه بحبهم وتعظيمهم التعظيم اللائق بهم، وأن يكون لسانه رطباً بذكرهم بالجميل اللائق بهم، فلا يذكرهم إلا بخير، وأن يحذر من ذكرهم بأي شيء لا يليق بهم مع نظافة قلبه من الغل لهم، وهذه طريقة سلف هذه الأمة من التابعين ومن جاء بعدهم، وهذه نماذج من كلامهم الحميل:

الدالإمام مالك بن أنس (١٧٩هـ) رحمه الله، قال البغوي في شرح السنة (٢٢٩/١): «قال مالك: مَن يبغض أحداً من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وكان في قلبه عليه غلُّ فليس له حقُّ في فيء المسلمين، ثم قرأ قولَه سيحانه وتعالى: (مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّه وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشَدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكُعاً سُجَداً) إلى قوله: (لنَغنظُ بهمُ الْكُفَّارِ) الآنة».

٧. الإمام أحمد بن حنبل (١٤١ه) رحمه الله، قال في كتابه السنة: «ومن السنة ذكر محاسن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم كلهم أجمعين، والكف عن الذي جرى بينهم، فمن سب أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أو واحداً منهم فهو مبتدع رافضي، الله عليه وسلم أو واحداً منهم فهو مبتدع رافضي، حبّهم سنّة، والدعاء لهم قربة، والاقتداء بهم وسيلة، والأخذ باثارهم فضيلة»، وقال: «لا يجوز لأحد أن يذكر شيئاً من مساوئهم ولا يطعن على أحد منهم، فمن فعل ذلك فقد وجب على السلطان تأديبه وعقوبته ليس له أن يعفق عنه بل يعاقبه ثم يستتيبه، فإن تاب قبل منه وإن لم يتب أعاد عليه العقوبة وخلده في الحبس حتى يتوب وبراجع».

" الإمام أبو زرعة الرازي (٣٦٤ه) رحمه الله، روى الخطيبُ البغدادي في كتابه الكفاية (ص:٤٩) بإسناده إليه قال: «إذا رأيت الرجلَ ينتقصُ أحداً من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فاعلم أنه زنديقٌ؛ وذلك أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم عندنا حقَّ والقرآن حقَّ، وإنَّما أدَّى إلينا هذا القرآن والسنن أصحابُ رسول الله صلى الله عليه وسلم وإنَّما يريدون أن يجرحوا شهودنا ليُبطلوا الكتاب والسنة، والجرحُ بهم أولى وهم زنادقةٌ».

الإمام أبو جعفر الطحاوي (٣٣٢هـ) رحمه الله: قال في عقيدة أهل السنة والجماعة: «ونحبُّ أصحابٍ رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا نفرط في حب أحد منهم، ولا نتبرًا من أحد منهم، ونبغض من يبغضهم وبغير الخير يذكرهم، ولا نذكرهم إلا بخير، وحبُهم دينُ وإيمانُ وإحسانُ، وبغضهم كفرُ ونفاقٌ وطغيانَ».

7. الإمام أبو عثمان الصابوني (٤٤٩هـ) رحمه الله،

قال في كتابه عقيدة السلف وأصحاب الحديث: «ويَرون الكفّ عمّا شجر بين أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وتطهير الألسنة عن ذكر ما يتضمّن عيباً لهم أو نقصاً فيهم، ويرون التّرحُم على جميعهم والموالاة لكافّتهم».

الإمام أبو المُظفَّر السمعاني (٤٨٩هـ) رحمه الله، نقل الحافظ في الفتح (٣٦٥/٤) عنه أنَّه قال: «التعرُّضُ إلى جانب الصحابة علامةٌ على خذلان فاعله، بل هو بدعة وضلالةٌ».

أسيخ الإسلام ابن تيمية (٧٢٨هـ) رحمه الله، قال في كتابه العقيدة الواسطية: «ومن أصول أهل السنة والجماعة سلامة قلوبهم والسنتهم لأصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم كما وصفهم الله في قوله: الله صلى الله عليه وسلم كما وصفهم الله في قوله: النبي عَمَوْرُ مِنْ بَعَيهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْيِرَ لَا أَغْيرَ لَا أَغْيرَ اللهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ عَليه وسلم في قوله: (لا تسبوا أصحابي، فوالذي عليه وسلم في قوله: (لا تسبوا أصحابي، فوالذي نفسي بيده لو أنَّ أحدَكم أنفق مثلَ أُحد نهباً ما بلغ مُدَّ أحدهم ولا نصيفه») (صحيح البخاري ٣٦٧٣).

الشيخ ابن أبي العزّ الحنفي (۱۹۹۷هـ) رحمه الله، قال في شرح الطحاوية (ص:۱۹۹۳): «فمن أضلُ ممّن يكون في قلبه غلُ على خيار المؤمنين وسادات أولياء الله تعالى بعد النبيّين»

الحافظ ابن حجر العسقلاني (٩٨٥هـ) رحمه الله، قال في كتابه فتح الباري (٣٤/١٣): "واتّفق أهلُ السنة على وجوب منع الطعن على أحد من الصحابة بسبب ما وقع لهم من حروب ولو عُرف المحقَّ منهم؛ لأنّهم لم يقاتلوا في تلك الحروب إلا عن اجتهاد وقد عفا الله تعالى عن المخطئ في الاجتهاد بل ثبت أنّه يؤجر أجرين».

#### تحذير السلف من الوقوع

#### ية معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنهما:

وكل ما جاء من أحاديث وأثار في فضل الصحابة عموماً فإن معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنهما داخل فيها، وقد جاء عن بعض السلف آثار مختصة به، وهذه نماذج منها:

الفليفة عمر بن عبد العزيز (١٠١هـ) رحمه الله، قال إبراهيم بن ميسرة: «ما رأيت عمر بن عبد العزيز ضرب إنسانًا قط إلا إنسانًا شتم معاوية فإنه ضربه أسواطًا»، البداية والنهاية لابن كثير (١٨/٤٥٠). ٢٠ الإمام عبد الله بن المبارك (١٨١هـ) رحمه الله، قال: «(معاوية عندنا محنة، فمن رأيناه ينظر إليه شزرًا اتهمناه على القوم» يعني الصحابة)، وسئل عن معاوية، فقال: «ما أقول في رجل قال رسول الله

صلى الله عليه وسلم: (سمع الله لمن حمده)، فقال خلفه: ربنا ولك الحمد، فقيل: أيهما أفضل هو أم عمر بن عبد العزيز؟ فقال: لتراب في منخري معاوية مع رسول الله صلى الله عليه وسلم خير وأفضل من عمر بن عبد العزيز» البداية والنهاية (٤٤٩/١١).

\*المعافى بن عمران الموصلي (١٨٥هـ) رحمه الله، قال وقد سئل: أيهما أفضل معاوية أم عمر بن عبد العزيز؟ فغضب، وقال للسائل: «تجعل رجلاً من الصحابة مثل رجل من التابعين؟! معاوية صاحبه وصهره وكاتبه وأمينه على وحي الله» البداية والنهاية (١١/ ٤٥٠).

\* الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله، قال الفضل بن زياد: سمعت أبا عبد الله وسئل عن رجل انتقص معاوية وعمرو بن العاص، أيقال له رافضي؟ فقال: «إنه لم يجترئ عليهما إلا وله خبيئة سوء، ما انتقص أحد أحدًا من الصحابة إلا وله داخلة سوء» البداية والنهاية (١١/ ٤٥٠).

أبو توبة الربيع بن نافع الحلبي (٢٤١هـ) رحمه الله، قال: «معاوية ستر لأصحاب محمد صلى الله عليه وسلم فإذا كشف الرجل الستر اجترأ على ما وراءه» البداية والنهاية (٢٥٠/١١).

آلإمام أبو زرعة الرازي رحمه الله، قال له رجل: إني أبغض معاوية، فقال له: ولم، قال: لأنه قاتل علياً، فقال له أبو زرعة: (ويحك إن رب معاوية رب رحيم، وخصم معاوية خصم كريم، فأيش دخولك أنت بينهما؟! رضي الله عنهما) البداية والنهاية (٢٧/١١).

الإمام أبو عبد الرحمن النسائي (٣٠٠هـ) رحمه الله، قال كما في ترجمته في تهذيب الكمال للمزي، وقد سئل عن معاوية فقال: «إنما الإسلام كدار لها باب، فباب الإسلام الصحابة، فمن آذى الصحابة إنما أراد الإسلام، كمن نقر الباب إنما يريد دخول الدار؛ قان فمن أراد معاوية فإنما أراد الصحابة».

♣ الإمام ابن قدامة المقدسي (٩٦٢هـ) رحمه الله، قال في كتابه لمعة الاعتقاد: «ومعاوية خال المؤمنين، وكاتب وحي الله، وأحد خلفاء المسلمين رضي الله عنه».

وقد كتبت رسالة بعنوان: «عقيدة أهل السنة والجماعة في الصحابة الكرام رضي الله عنهم وأرضاهم» طبعت مفردة وطبعت ضمن مجموع كتبي ورسائلي (٢٠٥،١٩١/٤)، ورسالة بعنوان: «من أقوال المنصفين في الصحابي الخليفة معاوية رضي الله عنه» طبعت مفردة وطبعت ضمن مجموع كتبي ورسائلي (٢٢٤،٣٩٧/٦).

والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

# الحكيالية محمد مرزوق محمد مرزوق

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه وبعد:

رُوى الإمام البخاري في صحيحه من حديث خُذَيْفَةَ بن اليمان رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «كان رُجُلُ ممَّنْ كان قَتْلَكُمْ يُسيءُ الظَّنَّ يعمَله، فقال لأَهْله: إذا أنا مُتُ فَخُذُونِي فَنَرُونِي فَي الْبُحُرَ فِي يَوْم صَائف، فَقَعلُوا بِه، فَجَمَعَهُ الله ثُمُّ قَال: مَا حَمَلَكُ على الذَّي صَنَعْت؟ قَال: ما حَمَلَنِي إلا مَخْفَرُ له».

#### مقدمة لا يد منها

بالتأمل في حديث الباب، في فوائده من خلال شروح أهل العلم عليه اخترت للمقالة عنوانًا هو: (الخوف من الله من منازل المؤمنين)، وهو مستفاد من تبويب الإمام البخاري على الحديث في كتاب الرقاق، ثم من الله من سمات التائبين)، ثم وجدت أن الحديث من الله من سمات التائبين)، ثم وجدت أن الحديث أفصل بنفسه كضابط من ضوابط العذر بالجهل، فقلت: (العذر بالجهل والرد على بدعة التكفير)، أو أهمية القلب في أعمال العبد)، ثم استفدت عنوانًا من تبويب الإمام مسلم للحديث وهو: (رحمة الله غلبت غضبه)، كل هذا مستفاد من حديثنا هذا، ثم هداني الله إلى عنوان يجمع هذا كله بل أكثر منه وهو: (الحمد لله. هذا ديننا)، فالحمد لله أن ديننا جمع كل هذه المحاسن وأكثر منها في حديث واحد، فالسنة السنة با عباد الله.

#### أولاً: تخريج النص السالف، وعزو باقي الروايات الأخرى له إلى مصادرها:

١- رواه البخاري في كتاب الرقاق (٥ / ٢٣٧٧) باب الخُوف من الله قال: حدثنا عُثْمَانُ بن أبي شَيْبَة حدثنا جَرِيرٌ عن مَنْصُور عن ربْعي عن حذيفة وذكر الحديث، ورواه في كتاب الأنبياء (٣ / ١٢٧٢) باب ما ذُكرَ عن بني إسْرَائِيلِ، وفي كتاب التوحيد باب ما ذُكرَ عن بني إسْرَائِيلِ، وفي كتاب التوحيد بكر (٢٧٢٢/٦) باب قول الله تَعَالَى (يُرِيدُونَ أَنْ يُبَدِّلُوا كَلَمَ الله) وما هو بالهزللِ)

(باللُّعبِ)، ط٣/ دار ابن كثير، تحقيق: د. مصطفى النغا.

٢- ورواه مسلم في صحيحة في كتاب التوبة (٢١٠٩/٤)، باب في سعة رَحْمة الله تَعَالَى وَأَنَّهَا سَبَقَتْ غَضْبَةً، ط/ دار إحياء التراث العربي، تحقيق: محمد فؤاد عبد الداقي.

٣- ورواه النسائي في (المجتبى) في كتاب الجنائز(١١٣/٤) برقم (٢٠٨٠) ط٢/ مكتب المطبوعات الإسلامية، تحقيق عيد الفتاح أبه غدة.

٤- ورواه ابن ماجه في سننه في كتاب الزهد (٢ / ۱۶۲۱) باب ذكر التوبة ط/ دار الفكر، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي.

#### ثانيًا: رجال الاسناد باختصار

1- عثمان بن أبي شيبة: هو عثمان بن محمد بن أبي شيبة إبراهيم العبسي الكوفي، قال ابن حبان في الثقات: كان حسن الاستقامة في الحديث، وقال الخطيب: كان ثقة، وقال أحمد بن محمد بن بكر: مات سنة ٢٥٦هـ. (انظر: تهذيب التهذيب ج٧ ص١١٧)، ط/دار الفكر).

٧- جرير: هو ابن عبد الحميد بن قرط الضبي الكوفي الرازي (يعني: نزيل الري) وقاضيها، ثقة صحيح الكتاب، مات سنة ثمان وثمانين وله إحدى وسبعون سنة. (انظر: تقريب التهذيب ج١ ص١٣٩).

٣- منصور: هو ابن المعتمر بن عبد الله السلمي أبو عتاب بمثناة ثقيلة ثم موحدة، الكوفي، ثقة ثبت، وكان لا يدلس من طبقة الأعمش، مات سنة اثنتين وثلاثين ومائة. (تقريب التهذيب ج١ ص٧٥٥).

٤- ربعي بن حراش: بكسر المهملة وآخره معجمة أبو مريم العبسي الكوفي ثقة عابد مخضرم من الثانية، مات سنة مائة، وقيل غير ذلك. (تقريب التهذيب ج١ ص١٠٥).

 حذيفة: ابن اليمان الصحابي الجليل، وانظر ترجمته في «الاستيعاب في معرفة الأصحاب» (١/
 ٩٨-٩٨) وغيره من المصادر.

#### ثالثا: الشرح

العني من بني المراقبل من المني من بني السرائيل (من أجل هذا ذكره البخاري في ذكر بني السرائيل). (عمدة القاري (٢٥٦/٣٣).

فائدة: وهل شرع بني إسرائيل شرع لنا؟ سياتي الجواب عن هذا فيما يُستفاد من الحديث.

Y- قوله: (يسيء الظن بعمله): يعني بعمله الذي كان معصية، ففي صحيح إبن حبان من طريق ربعي بن حراش أنه كان نباشًا للقبور يسرق أكفان الموتى، وعند أبي عوانة من حديث حذيفة عن أبي بكر الصديق أنه أخر أهل الجنة دخولاً، فيكون آخر من يخرج من النار، وفي المصابيح أنه كان يقول: أجرني من النار مقتصرًا على ذلك (شرح القسطلاني عولشاد الساري لشرح صحيح البخاري (٩/ ٢٧٥). عوله: (فقال الأهله: إذا أنا مُثَ، فَخُذُونِي، فَذَرُونِي فِي الْبَحْر): بضم الذال من الذر وهو التفريق، ويروى بغتح الذال من التذرية، يقال: ذرت الريح الشيء ومنه (تدروه الرياح). (عمدة القاري (٢٥٦/٣٣).

٤- قوله: (في يوم صائف): أي حار بتشديد الراء من الحرارة (وفي حديث أبي سعيد (في يوم عاصف) أي عاصف ريحه، وفي رواية مسلم (في ريح عاصف) (الفتح ٢٢/٦).

٥- قوله في بعض الروايات (فوالله لئن قدر الله علي ليعذبني عذابًا لم يعذبه أحدًا من خلقه): اختلف العلماء في توجيه هذه اللفظة، وأصوبها أن الرّجل لم يكن عالماً بجميع ما يستحقه الله من الصفات، ولا مدركاً للقدرة الإلهية على وجه التفصيل كما قاله شيخ الإسلام، وسيأتي بيانه إن شاء الله.

٥- (ففعلوا به): ما أمرهم به.

آ- (فجمعه الله) عز وجل، وفي رواية (فأمر الله الأرض فقال: اجمعي ما فيك منه. ففعلت)، وفي حديث سلمان الفارسي عند أبي عوانة في صحيحه فقال الله له: (كن فكان كأسرع من طرفة العين) (الفتح ٥٢٢/٦).

٧- (ثم قال) الله تعالى له: (ما حملك على الذي صنعت؟) قال (الرجل): (ما حملني) عليه (إلا مخافتك، فغفر له). (إرشاد الساري (٩/ ٢٧٥».

#### رابعا: ما يُستفاد من العديث

١-الخوف من الله من منازل السائرين إليه:

ولقد بوب الإمام البخاري لهذا الحديث في كتاب الرقاق بباب الخوف من الله، يقول الحافظ ابن حجر في الفتح (١١/ ٣١٣)،الخوف من الله من المقامات

العلية وهو من لوازم الإيمان، قال الله تعالى: (وَخَافُونِ إِن كُنُمُ مُّؤْمِنِينَ )(آل عمران: ١٧٥)». يقول الشيخ السعدي: في هذه الآية دليل على وجوب الخوف من الله وحده، وأنه من لوازم الإيمان، فعلى قدر إيمان العبد يكون خوفه من الله. (تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان: ٢٩٤/١- ٢٩٥).

#### حتى لا يختلط الأمر

وحتى لا يختلط الأمر بين المشروع والممنوع من الخوف نذكر أقسامه وانظره في:(القول المفيد على شرح كتاب التوحيد، لابن عثيمين: ١٦٦/٢):

أ- خوف العبادة، والتذلل، والتعظيم، والخضوع، وهو ما يسمى بخوف السر. والذي يكون معه اعتقاد النفع والضر، وهذا النوع لا يجوز صرفه لغير الله. ب- الخوف الجبليً، كالخوف من عدو، أو نحو ذلك. فهذا النوع يأخذ من الأحكام بحسب حال الخائف، فمنه ما هو محرم إن حمل على ترك واجب، أو فعل محرم، بغير ضرورة تستلزم ذلك.

ومنه ما هو مباح، كما حصل لموسى عليه السلام: (فَرَحَ مِنْهَا فَآيِفُا يُثَرِّفُ ) (القصص: ٢١)، وقد يكون واجبأ إذا كان يتوصل به إلى إنقاذ نفسه، وكلا القسمين السابقين مشروع.

#### فائدة وحوار لبيان المنوع من الخوف

أما الممنوع من الخوف فهو نوع غالي فيه صاحبه، حتى صار مرضا فقطع صاحبه عن السعى، وأقعده عن الفضائل المطلوبة، والأعمال المحبوبة عند الله، فخرج الخوف بهذا عن كونه مشروعًا وصار مذمومًا ممنوعا وصاحبه بخشى عليه (انظر: التخويف من النار والتعريف بحال دار البوار، لابن رجب: ٢٠). «فالخوف ليس مقصودا لذاته، بل هو مقصود لغيره (قصد الوسائل) «(انظر: مدارج السالكين: ١٤/١٥). والناظر إلى حال الصحابة . رضي الله عنهم . بري أن الخوف قد كان غالبا عليهم ؛ إذ لم يخف من الله . عز وجل. بعد النبيين أحدّ مثلهم، ومع هذا لم يظهر عليهم شيء من دعاوى الغالبن، مع عدم تفريطهم في الخوف من رب العالمين؛ فلم يؤثر ذلك عليهم، لا في قطع كسب وعيش، ولا في إقعاد عن فضل عمل وعبادة ؛ وذلك لقوة علمهم بالله ؛ فقوة العلم بالله تورث شدة الخوف منه.

ولقد أدهشني حوار دار بيني وبين أحد الأساتذة الذين أكن لهم الاحترام ولولا أن شرع الله – خاصة وإن تعلق الأمر بالعقيدة – لا مجاملة فيه ما ذكرت هذا الحوار (مختصرًا له): ذكر أستاذنا أمامي مرة

صاحب كتاب (طبقات الصوفية) مادحًا له، فقلت له: أليس هو القائل في حق فلان: « وكان من كرامته أنه رضي الله عنه يمشي عاربًا؟!»

فقال أستاذ الحديث الذي أحترمه: وماذا في هذا إنه من شدة حبه لله وخوفه منه مشى عريانًا. فقلت متعجبًا: ألا يوجد واحد من الصحابة أحب أو خاف من الله كما فعل هذا الولي؟! وأختصر كلامي تاركًا الجواب للقارئ الحبيب؛ لأنني أظن أن تقرير الديهنات لا نحتاج إلى هذه المناقشات.

وخلاصة القول: إن الخوف المطلوب هو ما كان عوناً على التقرب إلى الله بفعل ما يحبه، وترك ما يكرهه، ومتى صبار الخوف من الله مانعاً من المخالفة، وحافزًا للقربي، فقد انعكس المقصود منه.

وكان يحسن بنا أن نذكر نماذج من أحوال سلفنا في خوفهم من الله، لكنني ولضيق المقام أحيلك أيها الحبيب إلى ما كتبه أسلافنا كابن رجب في (التخويف من النار والتحذير من دار البوار) لتطلع فيه على حال هؤلاء.

 ٢- شرع من قبلنا شرعٌ لنا؛ ما لم يرد في شرعنا ما برده:

وهى مسئلة مختلف فيها، والراجح، والله أعلم، هو قول الجمهور وهو أن شرع من قبلنا شرع لنا ما لم يرد في شرعنا ما يخالفه، واستدلوا بأدلة كثيرة من أقواها:

أ - أن الله عز وجل لما ذكر الأنبياء في سورة الأنعام ختم الآيات بقوله: (أولئك الذين هدى الله فبهداهم اقتده)، والهدى هنا عامً؛ لأنه مفرد مضاف فيشمل جميع الهدى ما لم يرد خلافه.

ب - حديث أنس قال: إن الربيع وهي ابنة النضر كسرت ثنية جارية، فطلبوا الأرش (أي: طلب أهل الربيع أن يدفعوا لأهل الجارية الدية)، وطلبوا العفو (مقابل ما سيدفعون)، فأبوا (أي: أهل الجارية) فأتوا النبي، فأمرهم بالقصاص، فقال أنس بن النضر: أتكسر ثنية الربيع يا رسول الله؟ لا والذي بعثك بالحق لا تكسر ثنيتها. فقال: « يا أنس كتاب الله القصاص» فرضي القوم وعفوا فقال النبي: « إن من عباد الله من لو أقسم على الله لأبره» رواه الدخاري (٢٧٠٣).

وكتاب الله المراد قوله تعالى: (وَكَنَبَنَا عَلَيْمَ فِهَا أَنَّ الله المراد قوله تعالى: (وَكَنَبَنَا عَلَيْمِ فِهَا أَنَّ النَّفُسِ وَالنَّفُ بِالْأَنْفِ) النَّفْس وَالْعَيْنَ وَالأَنْفَ بِالْمُنْفِ السورة المائدة: ٤٥] الآية، وهي في بني إسرائيل، وهذا هو تفسير حمهور شراح الحديث.

من أجل هذا نقول: هذا الحديث وإن كان من شرع من قبلنا إلا أنه شرع لنا؛ لما سبق ذكره، بل وزيادة عليه أنه سيق وقد أقره النبي صلى الله عليه وسلم.

٣– العذر بالجهل والرد على بدعة التكفير

من أهم ما يستفاد من هذا الحديث أنه يقرر أصلاً مهمًا من أصول أهل السنة والجماعة، وهو أنهم يعذرون الجاهل بجهله، ولا يُعيِّنُون بالكفر إلا بعد تحقق شروط في هذا المعين وانتفاء موانع تمنع من تنزيل الحكم عليه، ذكرها أهل العلم بالتفصيل في مظانها.

وأكتفي في عرض القضية مختصرة من خلال الكتاب وصحيح السنة وكلام السلف لاسيما شيخ الاسلام ابن تعمدة المفترى عليه:

أ- قبال تعالى: (وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَقَّى نَبْعَثَ رَسُولًا) [الإسراء: ١٥]،

ب- وأكتفي في السنة بحديث الباب، والنصوص في
 هذا كثيرة، والحمد لله.

ج-قالشيخ الإسلام ابن تيمية في «الفتاوى» (٢٢٩/٣):

«هذا مع أني دائماً - ومن جالسني يعلم ذلك منى

- أني من أعظم الناس نهياً عن أن ينسب معين إلى
تكفير وتفسيق ومعصية، إلا إذا عُلمَ أنه قد قامت
عليه الحُجّة الرسالية، التي من خالفها كان كافراً
تارة، وفاسقاً أخرى، وعاصياً أخرى، وإني أقرر أن
الله قد غفر لهذه الأمة خطأها، وذلك يعم الخطأ في
المسائل الخبريّة القوليّة، والمسائل العمليّة، وما زال
السلف يتنازعون في كثير من هذه المسائل، ولم
يشهد أحد منهم على أحد لا بكفر، ولا بفسق، ولا

وكنت آبين أنَّ ما نُقل عن السلف والأئمة من إطلاق القول بتكفير مَنْ يقول كذا وكذا، فهو أيضاً حقَّ، لكن يجب التفريق بين الإطلاق والتعيين.. والتكفير هو من الوعيد؛ فإنه و إن كان القول تكذيباً لما قاله الرسول صلى الله عليه وسلم لكن قد يكون الرجل حديث عهد بإسلام، أو نشأ ببادية بعيدة، ومثل هذا لا يُكفُّر بجَحْد ما يجحده أو نشأ ببادية بعيدة، وقد يكون الرجل لم يسمع تلك النصوص، أو سمعها ولم تثبت عنده، أو عارضها عنده مُعارض آخر، أوجب تأويلها وإن كان مخطئاً، وكنت دائماً أذكر الحديث الذي في «الصحيحين» في الرجل الذي قال: «إذا أنا متُّ فاحرقوني، ثم اسحقوني، ثم نروني في اليم، فوالله لئن قدر الله عليً ليعذبني عذاباً ما عذّبه أحداً من العالمين، ففعلوا به ذلك؛ فقال الله: ما حملك على ما فعلت؟ قال: خشيتُك، فغُفر له» الله: ما حملك على ما فعلت؟ قال: خشيتُك، فغُفر له»

فهذا رجلٌ شكَّ في قدرة الله، وفي إعادته إذا نُرَي؛ بل اعتقد أنه لا يُعاد، وهذا كفرٌ باتفاق المسلمين؛ لكنه كان جاهلاً لا يعلم ذلك، وكان مؤمناً يخاف الله أن يعاقبه؛ فغُفر له بذلك».

د- ومن العلماء المعاصرين: يقول الشيخ ابن عثيمين رحمه الله في (الشرح الممتع على زاد المستقنع ٦ / ١٦٣): وهذه المسألة . أعني مسألة العذر بالجهل . مسألة عظيمة شائكة، وهي من أعظم المسائل تحقيقاً وتصويراً، ومما زاد الأمر صعوبة كثرة المؤلفات فيها من جميع المناهج وكل بادلة ليس لها علاقة بالقضية أصلًا، ومنهم من يحملون كلام السلف محملاً خطأ، ومنهم من لا يفرقون بين التكفير المطلق وتكفير المعين، ومنهم من يأتي بنصوص ويترك النصوص الأخرى، ومنهم من يأتي بأقوال للعلماء ويترك أقوالهم الأخرى وهكذا، وغير ذلك من التخبط البعيد عن المنهج العلمي».

#### نصيحة واجبة:

هذا، وأنصح نفسي وإخواني أن نلتمس العذر لمن خالف الحق الذي نعتقده؛ حتى تُقام الحجة بضوابطها المعروفة لدى أهل العلم، وأن نعطي للمسألة حجمها من القراءة والبحث بهدوء وبلا استعجال، وأن نعلم أننا دعاة ولسنا قضاة، وأن الداعية حريص على تأليف القلوب لا تنفيرها، دعوتنا هي توحيد الناس على كلمة التوحيد، وأن واجبنا تعليم الناس وليس تكفيرهم وتبديعهم، وأننا بهذا لا نميع القضية، ولكننا نناقش مسالة مهمة قد يؤدي التقصير في عرضها إلى تدمير المجتمع، والله المستعان.

#### ٤- حكم سوء ظن العبد بنفسه

وهو متعلق بالفائدة السابقة فلو اتهم المرء نفسه

لسهل عليه عذر غيره، وقد اختلف فيه العلماء، فمنهم من رأى الاستحباب. قال ابن القيم: (أما سوء الظن بالنفس فإنما احتاج إليه؛ لأنَّ حسن الظن بالنفس يمنع من كمال التفتيش، ويلبس عليه، فيرى المساوئ محاسن، والعيوب كمالاً.

#### فعين الرضى عن كل عيب كليلة

#### كما أن عين السخط تبدي المساويا

ولا يسيء الظن بنفسه إلا من عرفها، ومن أحسن ظنه بنفسه فهو من أجهل الناس بنفسه). «انظر: مدارج السالكين» (١٨٩/١)،

 - ومنهم من رأى الكراشة؛ كما نقله الماوردي رحمه الله فى أدب الدنيا والدين (٢٣٤/١-٢٣٥).

ومنهم من قال بالموازنة بين سوء الظن وحسن الظن. (ينبغي على المرء أن – يكون في التهمة لنفسه معتدلاً، وفي حسن الظن بها مقتصداً، فإنه إن تجاوز مقدار الحق في التهمة لنفسه ظلمها؛ فأودعها ذلة المظلومين، وإن تجاوز الحق في مقدار حسن الظن بها أمنها؛ فأودعها تهاون الآمنين. ولكل ذلك مقدار من الشغل، ولكل شغل مقدار من الوهن، ولكل وهن مقدار من الجهل) «البيان والتبيين» لأبي عثمان الجاحظ (١٤/١).

قلت: والموازنة -والله أعلم- هي المنهج الوسط الأنسب لأحوال الناس.

### فائدة أخيرة: هل يعد الندم توبة كما فعل هذا الرحل؟

الجواب: إن مجرد الندم لا يعد توبة، يقول ابن القيم في مدارج السالكين (١٨٢/١): (وشرائط التوبة ثلاثة: الندم، والإقلاع، والاعتذار، فحقيقة التوبة هي المندم على ما سلف منه في الماضي والإقلاع عنه في الحال، والعزم على أن لا يعاوده في المستقبل.

والثلاثة تجتمع في الوقت الذي تقع فيه التوبة؛ فإنه في ذلك الوقت يندم ويقلع ويعزم، فحينئذ يرجع إلى العبودية التي خُلق لها، وهذا الرجوع هو حقيقة التوبة،

ولما كان متوقفا على تلك الثلاثة جعلت شرائط له). إذن ومما تقدم فإن الندم هو جزء من التوبة وشرط من شروطها، ولا يفوتنا أن نذكر بما ورد في صحيح ابن ماجه برقم (٣٤٢٩) أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (الندم توبة)، والمراد أنه أول مراحل التوبة، والله أسأل كما رزقنا دينًا وسطًا قويمًا أن يتوب علينا ويهدينا صراطًا مستقيمًا، إنه ولي ذلك والقادر عليه، والحمد لله رب العالمين.

# السي الهنال البناك الاستماك المناك ال

/ JIJEI /

العلقة ٢١

على حشيش

#### • الهِ عَاشَ إبراهيمُ لَوُضَعْت الجزيةَ عن كلِّ قبطي».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن سعد في «الطبقات» (٦٩/١) من حديث الزهري مرفوعًا، والزهري هو محمد بن مسلم بن شهاب من الطبقة الرابعة، وهي طبقة تلي الوسطى من التابعين، جُلُّ روايتهم عن كبار التابعين ذكره الحافظ في «التقريب» (٢٠٧/٢)، وبما أن الزهري رفعه إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فهناك سقط في الإسناد، والحديث مرسل، وعلة أخرى محمد بن عمر الواقدي روى عنه كاتبه محمد بن سعد، وروى عن محمد بن عبد الله بن مسلم بن أخي الزهري كما في هذا السند، والواقدي قال فيه الإمام أحمد بن حنبل: كذَّاب، وقال أبو حاتم: يضع الحديث، وقال ابن عدي: أحاديثه غير محفوظة والبلاء منه ذكره في «الميزان» (٧٩٩٣/٦٦٢/٣) فالحديث باطل بالسقط في الإسناد والطعن في الراوي.

 ٢١١- «علمني جبريل عليه السلام الصلاة، فقام فكبّر لنا، ثم قرأ بسم الله الرحمن الرحيم، فيما يجهر به في كل ركعة».

الحديث لا يصح: أخرجه الدارقطني في «السنن» (٢٤٠/١) (ح١١٥٧) من حديث خالد بن إلياس عن المقبري، عن أبي هريرة مرفوعًا وآفته خالد بن إلياس، قال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (١٧٢): «مدني متروك الحديث». قلت: وهذا المصطلح عند النسائي له معناه، فقد بينه الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (٣٣٥) قال: «مذهب النسائي ألا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». أه.. بل قال ابن حبان في «المجروحين» (٢٧٥/١): «يروي الموضوعات عن الثقات حتى يسبق إلى القلب أنه الواضع لها؛ لا يحل أن يُكتب حديثة إلا على جهة التعجب». أه..

قلت: ولقد خرَّج العلامة الزيلعي أحاديث الجهر بالبسملة في «نصب الراية» (٤٧٨/١) ثم قال: وبالجملة فهذه الأحاديث كلها ليس فيها صريح صحيح.

ونقل ذلك الشيخ الألباني في «الضعيفة» (٤٦٨/٥) قال: «ولا يصح في الجهر بالبسملة حديث، وكل ما ورد في الباب لا يصح إسناده، وفي الصحيح خلاف ذلك، فراجع نصب الراية». اهـ.

٣١٢- «ما من عبد مسلم ولا أمة مسلمة قرأ في يوم وليلة مائتي مرة: «قل هو الله أحد الله الصمد» إلا غفر الله له خطايا خمسين سنة».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن السني في «عمل اليوم والليلة» (ح٦٩٤) من حديث أنس مرفوعًا، وآفته زيادة بن أبي عمار، قال البخاري في «الضعفاء الصغير» (١٣٤): «زيادة بن ميمون أبو عمار البصري صاحب الفاكهة سمع أنسًا متروك». اهـ.

وقال النسائي في «المتروكين» (٢٢٢): «متروك»، وقال يزيد بن هارون: «كان كذابًا»، وقال أبو زرعة: «واهي الحديث» نكره النهبي في «الميزان» (٢٩٦٧/٩٤/٢) وقال زياد بن ميمون الثقفي الفاكهي عن أنس، ويقال زياد، أبو عمار البصري، وزياد بن أبي عمار، وزياد بن أبي حسان يدلسونه لئلا يعرف في «الحال». اهـ. وهذا يسمى بتدليس الشيوخ، وهو أن يروي عن شيخ حديثًا سمعه منه فيسميه، ويكنيه أو ينسبه أو يصفه بما لا يُعرف كي لا يُعرف. كذا في «علوم الحديث» النوع (١٢) لابن الصلاح.

#### ٣١٣- «إن الله ليس بتارك أحدًا من المسلمين يوم الجمعة إلا غفر له».

الحديث لا يصح، أخرجه الطبراني في «الأوسط» (ح٤٨١٤) من حديث أنس مرفوعًا، وأورده الذهبي في «الميزان» (٢٩٦٧/٩٤/٢) في ترجمة زياد بن ميمون الثقفي الفاكهي، ويقال له زياد، أبو عمار كما بينا أنفًا وهو أفته، وجعله من مناكيره وهو كذاب.

٢١٤- «إن الله لا يعذب الموحدين على نقص إيمانهم ويردهم إلى الجنة خُلودًا دائمين».

الحديث لا يصح، أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٨٤/٨) من حديث أنس مرفوعًا، وآفته قطن بن صالح ذكره الحافظ الذهبي في «الميزان» (٣٩١/٣) قال أبو الفتح الأزدي: كذاب.

٢١٥ «كاد الفقر أن يكون كفرًا، وكاد الحسد أن يكون سبق القدر».

الحديث لا يصح: أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٢٥٣/٨) من حديث أنس مرفوعًا، وآفته يزيد الرقاشي وأخرجه ابن الجوزي في «العلل المتناهية» (ح١٣٤٦) وقال: «هذا حديث لا يصح ويزيد الرقاشي لا يعول على ما يروي». اهـ. قال النسائي في «المتروكي»، (٦٤٢) يزيد بن أبان الرقاشي متروك بصري»، اهـ.

٢١٦ «كاتم العلم تلعنه كل شيء حتى الحوت في البحر، والطير في السماء».

الحديث لا يصح، أخرجه ابن الجوزي في «العلل المتناهية» (ح١٧٥) من حديث أبي سعيد الخدري مرفوعًا، وآفته يحيى بن العلاء، نقل الحافظ الذهبي في «الميزان» (٩٥٩١/٣٩٧/٤) عن الإمام أحمد بن حنبل قال: يحيى بن العلاء كذاب يضع الحديث.

٢١٧ «إذا رأيتم الحريق فكبروا فإن التكبير بطفئه».

الحديث لا يصح: أخرجه أبن السني في «عمل اليوم والليلة» (ح٢٩٤، ٢٩٥، ٢٩٦، ٢٩٥) من حديث عبد الله بن عمرو مرفوعًا، ومدار هذه الاحاديث الأربعة على القاسم بن عبد الله بن عمر بن حقص بن عاصم العمري وهو الآفة، قال الإمام أحمد بن حنبل: «ليس بشيء كان يكنب ويضع الحديث». وقال يحيى: ليس بشيء كذاب، وقال أبو حاتم النسائي: متروك، ذكره الذهبي في «الميزان» (١٨١٧/٣٧١)، وأخرجه ابن عدي في «الكامل» (١١٢/٥) من حديث ابن عباس مرفوعًا وفيه عمرو بن جُعيع قال يحيى: «كان كذابًا خبيثًا»، وأخرجه ابن عدي في «الكامل» (١١/٢٥) ودلسه ابن لهيعة كما بينه الحافظ العقيلي في تخريجه لهذا الحديث في «الضعفاء» في «الكامل» (١١/٥/١)، وابن حبان في «المتروكين» (١١/٨).

۲۱۸ - «من لم يستغن بآيات الله فلا أغناه الله».

هذا الحديث لا يصبح: أورده الغزالي في «الإحياء» (١٣٣/٤) مرفوعًا، وقال الحافظ العراقي في «المغني» (١٢٢/٤ إحياء): لم أجده بهذا اللفظ.

٢١٩ «ليس يتحسر أهل الجنة إلا على ساعة مُرَّت بهم لم يذكروا اللهُ فيها».

الحديث لا يصح: أخرجه الطبري في «الكبير» (١٨٧/٩٣/٠)، وابن السني في «عمل اليوم والليلة» (ح٣)، والبيهقي في «الشعب» (ح٥١، ٥١٣) من حديث معاذ مرفوعًا، وآفته يزيد بن يحيى القرشي، قال الذهبي في «الميزان» (٩٧٦٢/٤٤١/٤): «لا يُعرف»، وقال ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٩٧٦٢/٤٤١/١): سالت أبي عنه فقال: ليس يقول الحديث. وهذا الحديث كان قد صححه الشيخ الألباني رحمه الله في «الصحيحة»، و«صحيح الجامع» (ح٤٤١٥)، ثم تراجع العلامة الألباني رحمه الله وأورده في «الضعيفة» (٤٩٨٦)، وقال: «واعلم أنني كنت اغتررت برهة من الزمن بكلام المنذري والهيثمي المتقدمين قبل أن أطلع على إسناد الطبراني والبيهقي، وأوردت الحديث في الكتاب الآخر «الصحيحة» و«صحيح الجامع»، فلما وقفت على إسنادهما وتبين أن مداره على يزيد القرشي عند كل من أخرجه، رجعت عن ذلك كله، وكتبت على هامش «الصحيح» أن يُنقل إلى «الضعيف»، وشرحت السبب هنا كما ترى، والهادى هو الله. اهـ.



أماً بعد: فأوصيكم =أيها الناس= ونفسي بتقوى الله: فاتقوا الله =رحمكم الله=، واعلموا أن لكم علمًا فانتهوا إلى علمٍكم، ولكم نهايةً فانتهوا إلى نهايتكم.

#### معدودية مراحل عمر البشر:

#### إن الله هو الرزاق ذو القوة المتين:

أيها المسلمون: اعملوا؛ فكلُّ مُيسَرٌ لَمَا خُلق له، أرايتم لو أن أرزاقَ الناس بأيدي البشر؛ فكم سيقع من الظلم والتظالم، والبغي والفساد. تالله لو تُرك ذلك إليهم لظلمَ بعضهم بعضهم ولبغى بعضهم على بعض؛ بل لنسبي بعضهم بعضًا، ولغفل بعضهم عن بعض؛

فسبحان الرزاق الكريم ذي القوة المتين، لا يظلمُ ولا يبغي، ولا ينسى ولا يغفل؛ بل يتفضل وينعم، ويُحسن ويرحم، وهو اللطيف الخبير: (وَقَ آلفُيكُمُ وَمَا تُوعَدُونَ (أَن وَق النّيَاءِ رِزْفُكُمُ وَمَا تُوعَدُونَ (أَن وَق النّيَاءِ رِزْفُكُمُ وَمَا تُوعَدُونَ (أَن فَوْ النّيَاءِ رِزْفُكُمُ وَمَا تُوعَدُونَ (أَن فَوْ النّيَاءِ رِزْفُكُمُ وَمَا تُوعَدُونَ (أَن فَرَبُ النّيَاءَ وَأَلْأَرْضِ إِنّهُ، لَحَقٌ مِثْلَ مَا أَنْكُمْ نَطِفُونَ)

[الذاريات: ٢١- ٢٣].



77

التهائيج

جمادي الأخرة ١٤٣٥ هـ

معاشر المسلمين: إن هم الرزق قد أكل قلوبًا، وأشغل عقولاً. في بعض الناس هلعُ وجزعُ حينما يسمع بالتغيرات الاقتصادية، والتقلبات المالية، والمُشكلات في أمور المعاش، وكأنهم لا يعلمون أن الله -عز شأنه- قد تكفّل بالرزق لجميع خلقه إنسهم وجنهم، مؤمنهم وكافرهم، قويهم وضعيفهم، كبيرهم وصَغيرهم: (وَمَا مِن دَاتِةٍ فِي ٱلْأَرْضِ اللَّهُ عَلَى اللهِ رَزْقُهَا وَسَعَلَ مُسْلَقَهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي كَنْبُ مُنِينًا وَسَعَلَ مُسْلَقَهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي كَنْبُ مُنِينًا وَرَقَهَا اللَّهُ يَرَزُقُهَا وَرُسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي كَنْبُ مُنِينًا وَرَقْهَا اللَّهُ يَرَزُقُهَا وَرَاقَهَا اللَّهُ يَرَزُقُهَا وَرَاقَهَا اللَّهُ يَرَزُقُهَا وَاللَّهُ مَرَوْقَهَا اللَّهُ يَرَزُقُهَا وَرَاقَهَا اللَّهُ يَرَزُقُهَا وَاللَّهُ مَرْقَهُا اللَّهُ يَرَزُقُهَا وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَى اللهِ وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ يَرَقُهُا اللَّهُ يَرَزُقُهَا اللَّهُ يَرَقُهُا اللَّهُ يَرَوْقَهَا وَاللَّهَا عَلَى اللهُ اللَّهُ يَرَوْقَهَا اللهُ يَرَقُهُما وَاللَّهُ عَلَى اللهُ اللهُ يَرَقُهُما وَاللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَيْ فَي اللهُ يَعْمَلُونَ عَلَيْ اللهُ وَاللّهُ اللهُ يَرَقُهُما اللهُ يَرَوْقُها الله عَلَيْهِ وَاللّه عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهَا اللّهُ يَرَوْقُها اللهُ يَعْمَعُونَ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّه عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهَا اللّهُ عَلَيْهُا اللّهُ عَلَيْكُونُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ

انشَعَال عقول الناس بطلب الرزق:

عباد الله: لا يستبطئنَ أحدٌ رزقَه، فلن يخرج من هذه الدنيا أحدٌ حتى يستكمِل رزقَه وأجلَه، فاتقوا الله وأجملوا في الطلب.

لقد كتب الله رزق ابن آدم وقدره قبل أن يأتي إلى هذه الدنيا؛ عن عبد الله بن مسعود -رضي الله عنه- قال: حدثنا رسول الله -صلى الله عليه وآله وسلم وهو الصادق المصدوق-: «إن أحدكم يُجمع خلقه في بطن أمه أربعين يومًا نُطفة، ثم يكون علقة مثل ذلك، ثم يُرسل إليه مثل ذلك، ثم يُرسل إليه الملك فينفخُ فيه الروح، ويُؤمر بأربع كلمات: بكتب رزقه، وأجله، وشقي وسعيد...». الحديث. متفق

الأسباب الجالبة للرزق:

معاشر المسلمين، ومعاشر الأحبّة: وهذا عرضٌ في بعض الأسباب الجالِبة للرزق، هدى إليه الربُ، ودل عليها الشرع:

١- أما أولَ ذلك وأولاه: فتقوى الله -عز وجل-؛ فمن اتقى الله ولزم مرضاته رزقه من حيث لا يحتسب، وعد من الله حق : (وَمَن يَتَّق الله يَعْمَل أَنَّ عَرْمًا (المَّ وَبُرَزُفهُ مِن حَيثُ لا يَعْمَل أَنَّ عَرْمًا (الطلاق: ٢، ٣].

يرزُقه من جَهة لا تخطُر له على بال، ومن حيث لا يرزُقه ولا يُؤملُ: (وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرْيَى ءَامَنُوا وَاتَّقُواْ لَقَدْحًا يرجُو ولا يُؤملُ: (وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرْيَى ءَامَنُوا وَاتَّقُواْ لَقَدْحًا عَلَيْم، بَرَكْتِ مِنْ ٱلسَّمَا وَٱلْأَرْضِ) [الأعراف: ٩٦].

يتُقِّي العبِّدُ ربّه ظاهرًا وباطنًا، يتَقي الله في نفسِه وأهله وماله وعمله وفي شانه كله.

ومن الأسباب -حفظكم الله-:

٧- كثرة الاستغفار والمُداومة عليه، يقول -عزَ شائه - مُخبرًا عن نبيه نبوح -عليه السلام-: شائه أستغفرًا رَبَّكُم إنَّهُ كَاتَ عَقَالَ السَّالَةَ عَلَيْكُم يَعْهُ كَاتَ عَقَالَ السَّالَةَ عَلَيْكُم يَعْهُ كَاتَ عَقَالًا السَّالَةَ عَلَيْكُم يَعْدُرُارًا السَّالَةَ عَلَيْكُم يَعْدُرُارًا السَّالَةَ عَلَيْكُم يَعْدُرُارًا السَّالَةَ عَلَيْكُم يَعْدُرُارًا السَّالَةِ عَلَيْكُم تَعْدُرُارًا إِلَيْهِ مِنْ مَعْدِد -عليه السيلام-: (وَيَعَقِرُ السَّتَغَفِّرُوا رَبَّكُم ثُمَّ مُو مُوا إلَيْه بُرْسِل السيلام-: (وَيَعَقَرُ السَّتَغَفِّرُوا رَبَّكُم ثُمُ تُو مُؤْوا إلَيْه بُرْسِل

السَّمَاة عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا وَبَرِدْكُمْ فُوَةً إِلَىٰ فُوْتِكُمْ وَلَا نَوَلُواً الْمُعَلِّواً الْمُولُوا

وورد في الحديث: «من أكثرَ الاستغفار جعل الله له من كل هم فرَجًا، ومن كل ضيق مخرجًا، ورزقَه من حيث لا يحتسب». رواه أبو داود، وإسنادُه صحيحُ.

يقول القرطبيُ -رحمه الله-: «وهذا دليلَ على أن الاستغفار يُستجلّبُ به الرزق، ويُستنزَلُ به الغيث».

استغفارٌ يتواطأُ فيه القلبُ مع اللسان غيرَ مُصرٍ على ذنب، ولا عازم على عودٍ.

ومن الأسباب الجالية للرزق والمباركة فيه:

٣- حُسن التوكُل على الله:

ومن أعظم الأسباب -عباد الله-: حُسن التوكل على الله، فيتعلقُ القلبُ بمولاه، ويُفوضُ أمرَه إليه؛ فمن توكّل على الله كفاه ما أهمَه، ودفع عنه ما ضرَه وأغمَه، ورزقَه من حيث لا يحتسب، وفي الحديث: «لو أنكم تتوكّلون على الله حق توكّله لرزقكم كما يرزُقُ الطيرَ تغدُو خماصًا وتروحُ بطائاً». رواه أحمد، والترمذي، وهو صحيح الاسناد.

يقول الحافظ ابن رجب -رحمه الله-: «هذا الحديث أصلٌ في التوكُل، وأنه من أعظم الأسباب التي يُستجلّبُ بها الرزق».

قَالَّ بِعِضُ السلف: «توكَل تُسَق إليك الأرزاق بلا تعب ولا تكلُف».

وممًّا ينبغي أن يُعلم في هذا المقام –عباد الله-: أن التوكُل لا يُعارِضُ الأخذ بالأسباب، والاجتهاد في الطلّب؛ بل قال أهلُ العلم: «إن السعيَ في الجوارح واقتفاء الأسباب طاعةُ لله، والتوكُل بالقلبِ إيمانُ له صنحانه-».

وقد قال -عز شائه- في طلب الأسداب: (هُواَلَدِي جَمَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولًا فَاسُمُواْ فِي مَنَاكِهَا وَكُولًا مِن رَزْقِهِ،) [الملك: ١٥]، وقال -عز شائه-: (وَمَاخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الْمُلْرُضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضْلِ اللهِ وَمَاخَرُونَ يُقْتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ [المرابق عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ ع

يقول القرطبيُ -رحمه الله-: «سوى الله في هذه الآية بين درجة المُجاهدين والمُكتسبين المال الحلال للنفقة على النفس والعيال والإحسان والإفضال»، قال -رحمه الله-: «فكان دليلاً على أن الكسبَ بمنزلة الجهاد؛ لأنه جمعَه معه».

وعُمرَ -رضي الله عنه- يقول: «لا يقعُدُ أحدُكم عن طلب الرزق ويقول: اللهم ارزُقني؛ فقد علمتُم أن

**国際化学などの機能なない。 第二次のでは** 

السماءَ لا تُمطِرُ ذهبًا ولا فضَّة».

والتوكّل محلّه القلب، والسعي وظيفة الجوارح، وما تعسّر من شيء فبتقديره، وما تيسّر من شيء فبتيسيره، ولما قالً رجلُ للنبي -صلى الله عليه وسلم-: أُرسِلُ ناقتي وأتوكّل؟! قال له: «اعقلها وتوكّل». أخرجه الحاكم في مستدركه، قال الذهبي: «إسنادُه حسنُ».

#### ومن الأسباب الجالية للرزق والمباركة فيه:

٤- صلة الرحم:

ومن الأسباب الجالبة للرزق والمُباركة فيه -حفظكم الله-: صلة الرحم؛ ففي الحديث الصحيح: «من سرّه أن يُبسَط له في رزقه، وأن يُنسناً له في أجلِه، فليصل رحمه». رواه البخاري.

وفي حديث عند أحمد: «تعلموا من أنسابكم ما تصلون به أرحامكم؛ فإن صلة الرَحم محبَةً في الأَهْل، ومثراة في المال، ومنساةٌ في العُمر». صحَحه الألباني -رحمه الله-.

فلصلة الرَحم أَثار عجيبة، وثمار مشهودة من بسَطَ الرزق، وزيادة العُمر، ودَفع ميتة السُوء، وغرس المحبّة، وفي الحديث عند ابن حبان وسنده صحيح بشواهده-: «إن أعجل الطاعة ثوابًا: صلة الرحم، حتى إن أهل البيت ليكونون فجرة فتنمو أموالهم، ويكثر عددهم إذا تواصلوا، وما من أهل بيت يتواصلون فيحتاجُون».

٥- من الأسباب الجالبة للرزق والمباركة فيه: الإنفاق
 في سبيل الله:

مُعاشر المسلمين: ومن عجائب حكمة الله وفضله: أن جِعل الإنفاق من أسباب جلب الرزق وسَعَته؛ فمن أن جِعل الإنفاق من أسباب جلب الرزق وسَعَته؛ فمن أنفق أخلف الله عليه، وبارك له فيما عنده: (وَمَا أَنفَقَتُم مِن سُيِّء فَهُو مُعُلِفً مُ وَهُو حَيِّر الزَّزِقِين ) [سبأ: [سبأ: يُخلفُه عليه في الدنيا بالبدل والبركة، وفي الآخرة بحُسن الجزاء وعظيم الثواب، وفي التنزيل العزيز: (الشَّيْطُنُ يُعِدُّمُ الْفَقَر وَيَأْمُرُكُم مِا اللهُ عَلِيدٌ) [البقرة: وَالله وَاله وَالله وقائل وَالله وَالله وَالله وَالله وقائله وَالله وقائل وَالله وقائل وَالله وقائل وَالله وقائل وَالله وقائل وَالله وقائل وقائله وقائله وقائله وقائل وقائل وقائله وقائله وقائله وقائله وقائله وقائله وقائله وقائله وقائله

يقول ابن عباس -رضي الله عنهما-: «اثنان من الله، واثنان من الشيطان؛ الشيطان يعدُكم الفقرَ يقول: لا تُنفقه وأمسكه لك فإنك تحتاج إليه، ويامرُكم بالفَحشاء، والله يعدُكم مغفرةً منه على المعاصِي والذنوب، وفضلاً في الرزق».

وفي الحديث القُدسي: «يا ابن آدم: أنفِق أُنفِق عليك». رواه مسلم.

وفي الحديث الصحيح: «ما من يوم يُصبحُ فيه

STATE OF THE PARTY OF THE PARTY

العباد إلا وفيه ملكان ينزلان، فيقول أحدُهما: اللهم أعط مُمسِكًا عط مُمسِكًا تلَفًا». رواه البخاري.

فأنفقوا -عباد الله-، وأبشروا بالخلف الواسع من فضلَ الله؛ بل لقد قال -عزَ شانُه-: (لِنُفِقَ ذُوسَكَةٍ مِن سَعَتِهُ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ، فَلِيُنفِقَ مِنَّا عَائِنَهُ ٱللَّهُ لَا يُكِلِّفُ ٱللَّهُ نَشَا إِلَّا مَا عَاتَنْهَا سَيَجَعَلُ ٱللَّهُ بَعْدَ عُسِّرٍ يُشَرًّ ) [الطلاق: ٧].

#### ومن الأسباب الجالبة للرزق والمباركة فيه:

٦- الإحسان إلى الضعفاء والمحتاجين:

معاشر المسلمين: ومن أسباب الرزقُ وأسباب سعّته: الإحسان إلى الضعفاء والمُحتاجين، وتفقُد أصحاب الحوائج، وفي الحديث: «وهلُ تُنصَرون وتُرزَقونَ إلا بضُعفائكم!!». رواه البخاري.

وعن أبي الدرداء -رضي الله عنه- قال: سمعتُ رسول الله -صلى الله عليه وسلم- يقول: «ابغُوني في ضُعفائكم؛ فإنما تُرزُقون وتُنصَرون بضُعفائكم». رواه أبو داود، والترمذي.

وهذا يشملُ أصنافُ ذوي الحاجات؛ من الفقراء، والمساكين، والمرضَى، والغُرباء، ومن لا عائلَ له.

وإن أوضاعَ الأمة وماسيها قد أوقعَت كَثيرًا من إخواننا وجيراننا في أحوال وشدائد؛ فتفقّدُوهم، وأخفوا يُخلِف الله عليكم، ويُبارك لكم؛ بَل إنكم بهذا تستجلِبون نصرَ الله وعونه وتأييده.

#### و من الأسباب الجالبة للرزق والمباركة فيه:

٧- الاستقامة على دين الله:

أيها المسلمون: وإن من أعظم أسباب جلب الرزق وبركته؛ بل لعله هو جماع الأسباب كلها: الأستقامة على دين الله، والعمل بطاعته، واجتناب معاصيه ومناهيه؛ فما استُجلبت الأرزاق إلا بالطاعات، وما مُحقّت إلا بالمعاصي والذنوب، وإن العبد ليُحرَم الرزق بالذنب يُصيبُه.

فالذنوبُ وألمعاصي من أكبر الأبواب التي تُغلق موارد الأرزاق على الفرد وعلى الأصة، بالذنوب والمعاصي تتعسر الأسباب، وتضيقُ الأبواب، وتُمحَقُ اللبركات: (وَأَلِّو السَّغَتُمُوا عَلَى الطَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَهُم مَّا اللهِ عَنَا (اللهِ اللهِ اللهِ عَنَا اللهُ عَنَا اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَلْمَا عَلَا عَلْمَا عَلَا عَلْمَا عَلْمَا عَلَا عَلْمَا عَلَا عَلَا عَلْمَا عَلَ

إن نَعُمُ الله مَا حُقِظَ موجودُها بمثلِ الطاعة، ولا استُجلب مفقودُها بمثلِ الطاعة، فما عند الله لا يُنال إلا بالطاعة، فمن أراد السَعة في الرزق، والرَغَد في العيش، والبركة في المال فليحفظ نفسه عما يُؤثمُه، وليمتثل أوامر ربِه، وليجتنب نواهِيَه، وليصُن نفسه عن مواضع سخط الله.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه وبعد:

فلقد جرت عادة المصنفين من المتأخرين أن بدونوا مقدمة عن العلم وفضله وثمراته وما يتعلق به في صدر مصنفاتهم وذلك لفوائد منها:

أولا: أن يحصل طالب العلم تصورا إجماليا للموضوع قبل أن يدخل في تفاصيله فيعرف الوحدة الحامعة لمسائل هذا العلم فيأمن عندئذ من دخوله في مسائل ليست من مسائل العلم الذي قصد إليه .

ثانيا: أن يتحقق من فائدة العلم ونفعه لينشط في طلبه وتحصيله وليستعذب المشاق في سبطه.

هذا وقد استقر عمل المصنفين على ذكر مبادئ عشرة لكل علم تمثل مدخلا تعريفيا لطالب هذا العلم وقد جمعها بعضهم - كما فعل أبو العرفان محمد بن على الصبّان (ت:٢٠٦١هـ) - في قوله:

إن ميادي كل فن عشرة

الحد والموضوع ثم الثمرة

ونسية وفضله والواضع

والاسم لاستمداد حكم الشارع مسائل والبعض بالبعض اكتفى

ومن درى الجميع حاز الشرفا

وسيأتى بيانها في مقالات تالية لكننا سنقدم الفضل والثمرة على باقى المبادئ لما فيهما من شحذ للهمم ونفع أعم لجميع قراء مجلتنا الغراء .

أولا: فضل علم التوحيد.:

(١) فضله من جهة موضوعه:

يقصد بفضل علم التوحيد مزيته وقدره الزائد على غيره من العلوم، وما ثبت في منزلته من فضيلة، وإذا كانت العلوم الشرعية كلها فاضلة لتعلقها بالوحى المطهر؛ فإن علم التوحيد في الذروة من هذا الفضل العميم؛ حيث حاز الشرف الكامل دون غيره من العلوم.

فمن المعلوم أن المتعلق يشرف بشرف المتعلق؛ فالتوحيد يتعلق بأشرف ذات، وأكمل موصوف، بالله الحي القيوم، المتفرد بصفات الجلال والحمال والكمال، ونعوت الكبرياء والعزة؛ لذا كان علم التوحيد أشرف العلوم موضوعًا ومعلومًا، وكيف لا يكون كذلك وموضوعه رب العالمين وصفوة خلق الله أجمعين - أي: الأنبياء والمرسلين - ومن موضوعات علم التوحيد مال العباد إما إلى جحيم أو إلى نعيم، وهذا ما نعنى به السمعيات؛ ولأجل هذا سماه بعض السلف بـ «الفقه الأكبر».



#### وتحقيق التوحيد هو أشرف الأعمال مطلقا؛ ففي الصحيح أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «أفضل الأعمال عند الله إيمانُ لا شك فيه» وسئل النبي صلى الله عليه وسلم: «أي العمل أفضل؟ قال: إيمان بالله ورسوله»، وهو موضوع رسل الله

قال الإمام ابن القيم - رحمه الله تعالى -: وجميع الرسل إنما دعوا إلى (يَاكَ نَبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ) [الفاتحة: ٥]، فإنهم كلهم دعوا إلى توحيد الله وإخلاص عبادته من أولهم إلى أخرهم؛ فقال نوح (عليه السلام) لقومه: (لقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قُومِهِ، فَقَالَ يُقَوِّمِ أَعَبُدُوا أَللَهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهِ غَيْرُهُ: ) [الأعراف: ٥٩]، وكذلك قال هود وصالح وشعيب وإبراهيم. فقال الله تعالى: (وَلَقَدْ بَعِثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَبِ أَعَبُدُواً أَلَّهُ وَآخِتَ نَوُا ٱلطَّاغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦].

فأهم ما على العبد معرفته إذن هو التوحيد، وذلك قبل معرفة العبادات كلها حتى الصلاة؛ لأن التوحيد هو الأساس الذي تقوم عليه سائر أنواع وألوان العبادات، ولا يمكن أن يقوم الشيء إلا على أساسه؛ وبالتالي لابد من معرفة التوحيد أولا.

(ب) فضله من جهة معلومه:

أحمعان.

إن معلوم علم التوحيد هو مراد الله الشرعي الدال عليه وحيه وكلامه الحامع للعقائد الحقة، كالأحكام الاعتقادية المتعلقة بالإيمان بالله تعالى وملائكته وكتبه ورسله، واليوم الآخر والبعث بعد الموت. ومعلوم علم التوحيد: هو الأحكام الاعتقادية المكتسبة من الأدلة المرضية من كتاب ناطق وسنة ماضية، وقطب رحى القرآن العظيم من فاتحته إلى خاتمته في تقرير معلوم التوحيد.

(د) فضله من حهة الحاجة إليه:

أما فضل علم التوحيد باعتبار الحاجة إليه؛ فيظهر ذلك بالنظر إلى جملة أمور:

منها: أن الله تعالى طلعه، وأمر عه كل مكلف، وأثنى على أهله، ومدح من توسل به إليه، ووعدهم أحرا عظيمًا، قال تعالى: (فَأَعْلَرُ أَنْهُ, لَا إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱسْتَغَفَّر لِذَنَّكَ ) [محمد: ١٩]، وقال عز من قائل: (وَمَا أَمْرُواْ إِلَّا لِتَعْبُدُوا اللهُ تُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاتَهُ وَيُقِيمُوا الصَّلَوْةُ وَيُؤْتُوا الزَّكُوة وَذَاكَ دِينُ ٱلْقَبْعَةِ ) [العدنة: ٥].

ومنها: أن عقيدة التوحيد هي الحق الذي أرسلت من أجله جميع الرسل، قال تعالى: (وَلْقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلُّ أُمَّةِ رَسُولًا أَنِ أَعْتُدُوا أَلَّهُ وَأَحْتَنَاوا أَلْقَاعُوتَ ) [النحل: ٣٦]. وقال سيحانه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلَكُ مِن رَسُولِ

### أخي الحسب قارئ محلة التوحيد:

إيمانًا منا بأهمية العقيدة في حياة المسلمين، ورغبة في نشر العلم النافع، وحرصًا على سلامة المعتقد، نفسح المجال لباب جديد من أبواب المحلة عبر صفحات محلات التوحيد ألا وهو ياب

وإننى أشرف أن أسطر تلك المقدمة لباب العقيدة، وهو باب يكتبه مشكورًا فضيلة الرئيس العام، وصاحب فكرة كتابة مقدمة لهذا الباب هو الدكتور مرزوق عضو اللجنة العلمية بالمجلة.

وإننى أنتهز هذه الفرصة لأخدر القراء الأعزاء أنى أحبكم في الله، داعيًا المولى سيحانه أن بحمعنا بين قلوينا ويؤلف ذات بيننا على التوحيد الخالص.

وقد أشار شيخنا الدكتور عبد الله شاكر في الحلقة الأولى من باب العقيدة إلى فضل علم التوحيد، منوهًا بعظم قدره وعلوه على غيره من العلوم، ذاكرًا فضيلته ما ثبت في منزلته من فضل؛ إذ إن التوحيد يتعلق بأشرف ذات، وأكمل موصوف، بالله الحي القبوم، المتفرد بصفات الحلال والحمال والكمال والعظمة.

ثم عرِّج فضيلته على ثمرة هذا العلم، مبينًا أن التوحيد سبب في طبب العيش للإنسان، وانتظام أمر الحياة، بل إن قيام المدنية وازدهار الحضارة هو إحدى ثمرات التوحيد المباركة.

وأشيار فضيلة الدكتور إلى أن ثمرة علم التوحيد تظهر من خلال معرفة الله مُغرفة يقينية، وأن انشراح الصدر، وطمأنينة القلب هي ثمرة حصول المعرفة الصحيحة بالله تعالى.

وإذا كنا عبر هذا الباب الجديد نحاول أن نضيف إلىك أمها القارئ باستمرار أبوابًا جديدة ومتجددة حتى تكون مأدية شهية، فمحلة التوحيد تهدف إلى نفع وإفادة كل نفس مؤمنة.

ندعو الله أن يحيينا على التوحيد، وأن يميتنا عليه. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

رنس التحرير

التوكيط

إلا مُوحِيِّ إِلَيْهِ أَنَّهُ لِآ إِلَّهُ إِلَّا أَنَا فَأَعَيْدُونِ ) [الأندماء: ٢٥]، وهي حق الله على عباده، كما في حديث معاذ (رضوان الله عليه): أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «حق الله على عباده أن يعيدوه ولا يشركوا به شيئا» وهي ملة أبينا إبراهيم (عليه السلام) التي أمرنا الله باتباعها، قال تعالى: ( ثُمُّ أَوْحَيْناً إِلَيْكَ أَنِ ٱنَّهُمْ مِلَّةً إِزَّاهِيمَ حَيْفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل: ١٢٣]، وهي أيضا دعوته (عليه السلام)، قال تعالى على لسانه: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِرَاهِمِيُّ رَبِّ أَجْعَلُ هَنْذًا ٱلْبَلَدَ عَلِينًا وَأَجْنُبْنِي وَبَنِيَّ أَنْ نَعْبُدُ ٱلْأَصْنَامُ) [إبراهيم: ٣٥].

ومن فضل علم التوحيد أيضًا أن الله تعالى جعل الإيمان شرطا لقبول العمل الصالح، وانتفاع العبد به في الدنيا والأخرة، قال تعالى: (فَعَنْ يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا كُفُرَانَ لِسَعِيهِ. وَإِنَّا لَهُ, كَيْبُوكَ ) [الأنبياء: ٩٤]، وأي حاجة أكثر من حاجة العبد إلى العمل الصالح، وأن يؤمن برب العالمين وأن بلقى الله عز وحل على ذلك؟! وقال سيحانه: ﴿ وَمَنَّ أَرَادَ الاخبرة وسعى لهما سعيها وهو مؤمنٌ فأؤلتيك كان سَعيُهُم مُنْكُورًا) [الإسراء: ١٩].

فإذا جاء العبد بغير الإيمان، فقد خسر جميع عمله الصالح، قال تعالى: (وَلَقَدُ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبَّلِكَ لَينَ أَشْرِكُتَ لِيَحْبُطُنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ) [الزمرة: ٦٥]. ومما يبين فضل التوحيد من جهة الحاحة إليه أن سعادة البشرية في الدنيا والآخرة متوقفة على علم التوحيد، فحاجة العبد إليه فوق كل حاجة، وضرورته إليه فوق كل ضرورة؛ فلا راحة ولا طمأنينة ولا سعادة إلا بأن يعرف العبد ربه بأسمائه وصفاته وأفعاله من جهة صحيحة صادقة ناصحة، وهي جهة الوحي الرباني. يعنى: ما ورد في كتاب اله وهدي رسول الله صلى الله عليه وسلم.

#### ثانيا: ثمرة علم التوحيد.:

#### ثمرة علم التوحيد بالنسبة للمكلف:

بالنسبة لثمرة التوحيد للمكلف في الحياة الدنيا أن التوحيد سبب في طبب العبش للإنسان، وانتظام أمر الحياة؛ بل إن قيام المدنية وازدهار الحضارة هي من ثمرات التوحيد المباركة؛ قال رب العالمين: (وَلُوْ أَنْ أَهْلُ ٱلْقُرِيِّ ءَامَنُواْ وَٱتَّقُواْ لَفَنْحَنَا عَلَيْهِم بَرَكْتِ مِنَ ٱلسَّمَاآءِ وَٱلأَرْضِ وَلَكِن كُذْبُوا ۚ فَأَخَذُنْهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ [الأعراف: ٩٦]، وقال تعالى: ﴿ مِنْ عَمِلُ صَلِاحًا مِن ذَكَرٍ أَوْ أَنْتَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِنَـُهُۥ حَبُوةً طَيْسَةً وَلَنْجَزِيَّتُهُمْ أَحَرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ) [النحل: ٩٧]، وقال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَطُمَّا مِنْ قُلُوبُهُم بِذِكْرٍ ٱللَّهِ ٱلَّا بِذِكِر ٱللَّهِ تَطْمَينَ ٱلْقُلُوبُ ) [الرعد: ٢٨].

إن الايمان يثمر طمأنينة القلب وراحته وقناعته يما رزقه الله به، ويجعل العبد لا يتعلق بغير ربه ومولاه؛ وهذه هي الحياة الطيبة، فإن أصل الحياة الطيبة راحة القلب وطمأنينته، وعدم تشوشه مما يتشوش منه الفاقد للإيمان الصحيح، وفي (الصحيح): أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «عجبًا لأمر المؤمن؛ إن أمره كله خير؛ إن أصابته سرّاء شكّر فكان خير له؛ وإن أصابته ضراء صبر فكان خير له. وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن».

ولذلك قال بعض السلف: إن في الدنيا جنة من لم يدخلها لم يدخل حنة الآخرة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله تعالى - في قوله تعالى:

( يَوْمَ يَقُولُ ٱلسَّنِفِقُونَ وَٱلسَّنِفِقَاتُ لِلَّذِينَ عَامَتُوا ٱنْظُرُونَا تَقْلِسَ مِن نُورَكُمْ قِيلَ أَرْجِعُوا وَرَآهَ كُمْ فَأَلْتَيْسُوا نُورًا فَصُرِبَ بَيْنَهُمْ بِسُورِ لَهُ بَابُ بَاطِنَهُ, فِيهِ ٱلرَّحْمَةُ وَظْنِهِرُهُ مِن قِبَلِهِ الْعَذَابُ) [الحديد: ١٣]، قال: «ما يصنع أعدائي به؟! أنا جنتي وبُستاني بصدري، أني رحت فهي معي لا تفارقني؛ إن حبسي خلوة، وقتلي شهادة، وإخراجي في من بلدي سياحة».

ومظاهر الحياة الطيب التي خص الله بها عباده المؤمنين في الدنيا كثيرة:

فمنها: ولاية الله عز وجل.

(اللهُ وَلِيُّ ٱلَّذِيرَ عَامَنُوا يُخْرِجُهُ عِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱللَّهِ ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا اللَّهِ اللَّهِ الطَّلْغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِنَ ٱلنُّورِ إِلَى ٱلظُّلُمَاتِ) [النقرة: ٢٥٧].

ومنها: محبة الله عز وجل للمؤمنين، ومحبة الخلق

( يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ، فَسَوْفَ يَأْلِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحْبُّهُمْ ويحتوله: ) [المائدة: ٥٤].

#### ومنها: مدافعة الله عن المؤمنين، وإنجاؤه لهم:

إن الله عز وجل تكفل بنصر أوليائه المؤمنين على أعدائهم، قال سيحانه: (إنَّ اللَّهُ يُدَافِعُ عَنِ الدِّينَ آمَنُوا إِنَّ اللَّهَ لا يُحبُّ كُلُّ خُوَّانَ كُفُورٍ) [الحديد: ٣٨]، ولم يذكر مًا يدفعه عنهم حتى يُكون أفخم وأعظم وأعم وأتم، وقال سيحانه: ( فَأَسْتَجَبُّنَا لَهُ وَجَيِّنَكُ مِنَ ٱلْغَيْرِ وَكُذَاكَ تُعجى المُومِيّات) [الأنساء: ٨٨].

ومنها: حصول نور البصيرة التي تفرق بين الحق و العاطل:

قال الله تعالى: ( يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِن تَلَقُوا ٱللَّهَ يَغِعَل لَكُمْ فَرْقَانًا وَيُكُفِّرُ عَنكُمْ سَيْعَاتِكُمْ وَبَغُفِّر لَكُمْ وَاللَّهُ ذُو الفضل العظيم) [الأنفال: ٢٩]، وهذا الفرقان فسره أهل العلم بالنور الذي يقذفه الله في قلب المؤمن، فيفرق

به بين الحق والداطل، والسنة والبدعة، قال تعالى: (وَكَنَاكَ أُوْمِنَا إِلَيْكَ رُومًا مِنَ أَمْرِنَا مَا كُمْت مَّدْرِى مَا ٱلْكِنْبُ وَلَا الْإِيمَانُ وَلَالِيمَانُ وَلَاكِنَ جَعَلْنَهُ نُورًا جَهِدِى بِعِد مَن نَشَاهُ مِنْ عِبَادِناً وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَّى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ [الشورى: ٥٠].

#### ثمرات التوحيد العلمية:

#### وتظهر ثمرة علم التوحيد العلمية من خلال الأمور التالية: أولًا: معرفة الله معرفة بقينية:

إن سلوك منهج أهل السنة في تعلم علم التوحيد يوصل العبد -ولابد- إلى غاية المطالب، وأشرف المقاصد، وأول العبد -ولابد- وهو: معرفة الله تعالى بالتوحيد، وإفراده تعالى بالعبادة، والبراءة من الشرك، وكلما ازداد العبد علمًا بالتوحيد؛ ازداد رقيًا في مدارج الإيمان ومعارج اليقين، وارتقى من الإيمان المجمل إلى الإيمان المفصّل، ومن حال التقليد إلى حال اليقين والإنعان، والتصديق عن حجة وبرهان؛ بحيث يكون اعتقاده في ربه اعتقادًا صحيحًا موافقًا للواقع عن دليل صحيحً، وهذا أفضل ما اشتغل بعلمه الإنسان.

والعلم بالله تعالى وأسمائه وصفاته سبيل لرفع الدرجات وحصول البركات، قال تعالى: (سَرَّقِعُ اللهُ النِّينَ المُوا البركات، قال تعالى: (سَرَّقِعُ اللهُ النِّينَ الْوَا الْمُلَّمِ مَرَّعَتِ ) [المجادلة: ١١]، وهذا العلم الصحيح هو الذي يحل عقدة الأسئلة الكبرى التي ضلت البشرية في الاهتداء إلى جوابها؛ فتاهت في ضروب الإلحاد وعبادة الشجر والحجر والتثليث، وعبادة الهوى من دون الله تعالى؛ ففي القلب خلة لا يسدها إلا الاعتقاد الحق، وحاجة لا تنقضي إلا بمعرفة الرب.

#### ثانيًا: انشراح الصدر، وطمأنينة القلب:

#### ثالثًا: حصول برد اليقين، واستقرار الفكر:

قال شيخ الإسلام: «والمقصود أن ما عند عوام المؤمنين وعلمائهم - أهل السنة والجماعة- من المعرفة واليقين والطمانينة والجزم الحق والقول الثابت والقطع بما

هم عليه، أمر لا ينازع فيه إلا من سلبه الله العقل والدين».

#### ثمرات التوحيد العملية:

المراد بثمرات التوحيد العملية: القوة التي تحمل الإنسان على السير إلى الله تعالى، والاجتهاد في عبادته، والتقرب إليه بما يرضيه، واجتناب ما يسخطه.

#### ... وتظهر نُمرة علم التوحيد العملية من خلال الأمور التالية: أولًا: تحقيق الإخلاص، وأعمال القلوب على الوجه الصحيح:

إن الإخلاص هو حقيقة الدين، ومفتاح دعوة رسل الله أجمعين، وهو روح التوحيد، ولب الرسالة.

والإخلاص يتوقف -في حصوله وكماله- على معرفة العبد لربه، وتعظيمه، وتأليهه، ومعرفة أسمائه تعالى، وصفاته، وإحصائها، والتعبد لله بمقتضاها؛ فمن كان بالله أعرف كان له أخلص، وفيما عند الله تعالى أرغب، ومن عقوبته أرهب.

#### ثانيًا: اشتغال الحوارح بالطاعات:

إذا عمر الإخلاص قلب العبد، وتحققت أعمال القلوب من محبة الله ورسوله صلى الله عليه وسلم والتوكل على الله والصبر له، والخوف منه، والرجاء فيما عنده؛ انطلقت الجوارح –ولابد- في طاعة الله تعالى ولا يتخلف ذلك أبدًا، وفي الصحيح: «ألا وإن في الجسد مضغة، إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله، ألا وهي القلب»، فصلاح الظاهر تابع لصلاح الباطن في الأصل، والارتباط بينهما حاصل. ثالثًا: الاجتماع، والوحدة، والائتلاف:

وهذا هو ما دعا رب العالمين عباده إليه؛ قال تعالى: (وَاعْتَصِمُوا مِبْلِ الله صِيعًا وَلاَ تَصْرُواً) [آل عمران: ١٠٣]، وقال سبحانه: (وَلاَنتُونُوا كَالْبَيْنَ مَعْرَوْا وَاخْتَاهُوا مِلْ بَيْدِما وقال سبحانه: (وَلاَنتُونُوا كَالْبَيْنَ مَعْرَوْا وَاخْتَاهُوا مِلْ بَيْدِما وقال سبحانه: (وَلاَنتُونُو كُلُونَ عَمْلُ عَطْلِيدٌ) [آل عمران: ١٠٥]، وقال صلى الله عليه وسلم: «من ترك الطاعة وفارق الجماعة، ثم مات؛ فقد مات ميتة جاهلية»، وقال صلى الله عليه وسلم: «الجماعة رحمة والفرقة عذاب».

وقد اقتفى السلف الصالح نصوص الكتاب والسنة؛ فكانوا مجتمعين على اعتقاد واحد وهو ما كان عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم وكان الواحد منهم ينقله إلى ما ياتي بعده، ولم يختلفوا في مسالة من مسائل الاعتقاد أبدًا.

هذا والله تعالى أسال أن يرزقنا وإياكم الإخلاص والتوفيق إنه خير مسئول وأكرم مأمول والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده:

وبعد، فما يزال الحديث متصلاً عن القلوب وأقسامها، ونتناول في هذا العدد الحديث عن القلب القلب القاسي وسبل علاجه، والله نسأل أن يصلح لنا قلوبنا ونياتنا وأن يرزقنا الإخلاص في الأقوال والأعمال.

عندما يمرض القلب ويقسو إلى أن يتحجر، عندها تختل معايير الإنسانية، فيُقال: فلان ميت القلب ولا يعرف الرحمة، وأن ترتبط رقة القلب بالضعف الذي لا يليق بالرجال، وأن يقول البعض: كن قاسي القلب تعش في هناء، ويقول الآخر: نحن في زمن إذا قيل للحجر كن إنسانًا لقال: عنرًا لست قاسيا لهذه الدرجة، كل هذا بسبب اختلاف المعايير الإنسانية.

هنا تكمن المشكلة، فأبعد القلوب من الله القلب القاسي، فالقلب القاسي قلب نُزعت منه الرحمة. قال مالك بن دينار: «ما ضُرب عبد بعقوبة أعظم من قسوة القلب، وما غضب الله عز وجل على قوم إلا نزع منهم الرحمة».

وعن عَائشَلَهُ، رضي الله عنها، قَالَتْ: جَاءَ أَعْرَائِيًّ إِلَي النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم؛ فَقَالَ: تَقَبِّلُوْنَ الصَبْيَانَ فَمَا نُقْبِلُهُمْ؛ فَقَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «أَوَ أَمْلُكُ لَكُ أَنْ نَزَعَ اللهُ مِنْ قَلْبِكَ الرُّحْمَةُ» [صحيح البخاري ٥٩٩٨].

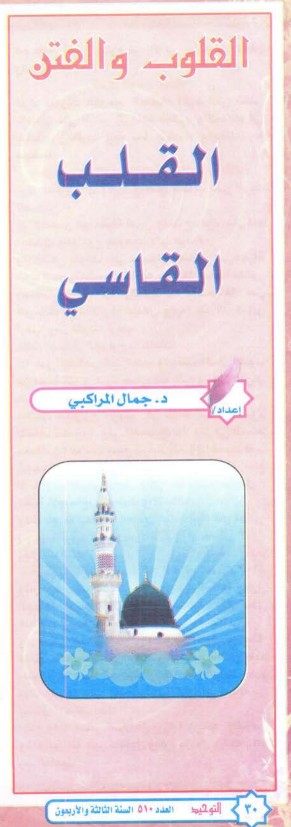
وعن أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِي الله عنه قَالَ: قَبُلَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم، الْحَسَنَ بْنَ عَلِيَّ، وَعنْدَهُ الأَقْرَعُ بْنُ حَابِسِ التَّميميُّ، جَالسًا فَقَالَ الْأَقْرَعُ: إِنَّ لي عَشَرَةُ مِنَ الْوَلَدِ مَا قَبْلَتُ مِنْهُمْ أَحَدًا، فَنَظَرَ إِلَيْهِ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم، ثُمُّ قَالَ: «مَنْ لاَ يَرْحَمُ لاَ يُرْحَمُ» [صحيح البخاري ٩٩٧ه].

والقلب القاسي هو شر القلوب المفتونة بإغواء الشيطان.

قال الله تعالى: (يُجْكُلُ مَا يُلَقِي ٱلشَّيْطَنُ فِسْنَةً لِلَّالِينَ فِي تُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَالْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمُّ وَإِنَّ ٱلظَّيْلِمِينَ لَفِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ) [الحج: ٥٣].

وقالَ تعالَى: (فَوَيْلُ لِلْقَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِن ذِكْرِ ٱللَّهِ أَوْلَتِكَ فَ ضَلَل شَين ) [الزمر: ٢٢].

وهو القلب الميت الذي لا حياة به، فهو لا يعرف ربه، ولا يعبده بأمره وما يحبه ويرضاه، بل هو واقف مع شهواته ولذاته؛ ولو كان فيها سخط ربه وغضبه، فهو لا يبالي إذا فاز بشهوته وحظه،



رضي ربه أم سخط، فهو متعبد لغير الله حبًا، وخوفا، ورجاءً، ورضًا، وسخطًا، وتعظيمًا، وذلاً. إن أحب أحب لهواه، وإن أبغض أبغض لهواه، وإن أعطى أعطى لهواه، وإن منع منع لهواه. فهواه أثر عنده وأحب إليه من رضا مولاه. فالهوى إمامه، والشهوة قائده، والجهل سائقه، والغفلة مركبه. فهو بالفكر في تحصيل أغراضه الدنيوية مغمور، ويسكرة الهوى وحب العاجلة مخمور. يُنادَى إلى الدار الآخرة من مكان بعيد، فلا يستجيب للناصح، ويتبع كل شيطان مريد. الدنيا تُسخطه وتُرضيه. والبهوى يصمقه عما سوى الباطل ويعميه، فالنار أولى به، وما خُلقت النار إلا لإذابة القلوب القاسية.

القلوب القاسية في آيات القرآن:

قال الله تعالى: (وَإِذْ قَلَلْتُمْ نَفَسًا فَأَدْرَةُ ثُمْ فِيمًا وَاللّهُ مُخْرِجُ مَا كُنتُم فِيمًا وَاللّهُ مُخْرِجُ مَا كُذَلِكَ يُخِي اللّهُ الْمَوْقَ وَمُرِيكُم عَلَيْكُم تَعْقَلُونَ ( مَنْ عَنْ اللّهُ عَلَيْكُم مَا يَنْ عَلَيْكُم مَا يَنْ عَنْ اللّهِ عَلَيْكُم مَا اللّهُ وَإِنْ مِنْهُ الْمَانَةُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ الْمَانَةُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ الْمَانَةُ وَمَا اللّهُ مِنْفِيلٍ عَمَّا مَعْمَلُونَ وَإِنْ مِنْهَا لَمَا يَشَقَقُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ الْمَانَةُ وَإِنْ مِنْهَا لَمَا يَشَعَلُونَ عَمْا اللّهُ مِنْفِيلٍ عَمَّا مَعْمَلُونَ وَإِنْ مِنْهَا لَمَا اللّهُ مِنْفِيلٍ عَمَّا مَعْمَلُونَ وَإِلَى مِنْهِا لَمَا اللّهُ مِنْفِيلٍ عَمَّا مَعْمَلُونَ وَإِلَى مِنْهِا لَكُونَا اللّهُ مِنْفِيلٍ عَمَّا مَعْمَلُونَ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ مِنْفِيلٍ عَمَّا مَعْمَلُونَ } [البقوة: ٧٧- ٧٤].

بعد أن ذكر الله قصة البقرة، وكيف أنهم قتلوا نفسًا، وتدافعوا التهمة فيما بينهم، فأوحى الله إلى كليمه موسى أن يأمرهم بذبح بقرة، وكان ما ذكره الله تعالى في قصة البقرة، وكشف شخص القاتل، وما في القصة من آيات باهرات، ومع ذلك قست القلوب من بعدما رأت الآيات فهي كالدجارة أو أشد قسوة.

ولم يبين الله هنا في هذا الموضع سبب قسوة قلوبهم، ولكنه أشار إلى ذلك في مواضع أُخُر كقوله تعالى: ( فَمَا نَقْضِهم مِيثَقَهُمْ لَمَنَّهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ فَسَيالًا عُلُوبَهُمْ فَسَيدًا عُلُوبَهُمْ فَسَيدًا عُلُوبَهُمْ فَسَيدًا عُلُوبَهُمْ فَسَيدًا عُرُوبُهُمْ فَكُوبُ وَنَسُوا حَظًا مَنَا ذُكُرُوا بِعِهُ وَلَا يُزالُ تَطَلِعُ عَلَى خَابِنَةٍ مِنْهُمْ إِلَا قَلِيلًا مِنْهُمُ فَاعَفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحَ إِنَّ الله يُعِبُ المُحسِنِينَ ) [المائدة:

وقوله تعالى: (أَلَمْ يَأَنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنْ فَشَعَ قُلُوهُمْ إِنِكِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْمُقَ وَلَا يَكُونُواْ كَالَّذِينَ أُوتُواْ الْكِنْبَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْمِ الْأَمْدُ فَقَسَتْ قُلُوجُهُمْ وَكِيْرٌ مِنْهُمْ فَسِقُوتَ (اللَّ الْمُلْمُواْ أَنَّ اللَّهَ يَحْيِ الْأَرْضَ بَعَدَ مَوْتِهَا قَدْ بَيْنَا لَكُمُ الْآيِسَةِ لَمَلَّكُمْ تَمْقِلُونَ ) [الحديد: 13- 12].

قُولُهُ: (لِلْذِكْرِ الله)، الأظهر منه أن المراد خشوع قلوبهم لأجل ذكر الله، وهذا المعنى دل عليه قوله تعالى: (إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلْتَ قُلُوبَهُمُّ

[الأنفال: ٢] أي: خافت عند ذكر الله، فالوجل المذكور في آية الأنفال هذه، والخشية المذكورة هنا معناهما واحد.

وقيل: المراد بذكر الله القرآن، وعليه فقوله: (وَمَا نَزَلَ مِنَ الحق) من عطف الشيء على نفسه مع اختلاف من الحق) من عطف الشيء على نفسه مع اختلاف اللفظين، وعلى هذا القول، فالآية كقوله تعالى: (الله نَرَّلُ أَحْسَنَ لَلْكَدِيثِ كِنَبًا مُتَسَيِّهًا مَثَانِي نَفْسَعُ مِنْهُ جُلُودُ اللّهِ النَّبِينَ يَغْشُونَ رَبَّهُم مُ مَلَّ تَلِينُ جُلُودُهُم وَقُلُوبُهُم إِلَى دِكْرِ النِينَ يَغْشُونَ رَبَّهُم فَمَ تَلِينُ جُلُودُهُم وَقُلُوبُهُم إِلَى دِكْرِ النِينَ يَعْشُونَ رَبَّهُم فَا تَلِينُ جُلُودُهُم وَقُلُوبُهُم إِلَى الجلود الله والقلوب عند سماع هذا القرآن العظيم المعبر عنه بأحسن الحديث، يفسر معنى الخشوع لذكر الله وما نزل من الحق هنا كما ذكر. [أضواء البيان المسنقيطي].

وقوله: (أَعْلَمُوا أَنُ اللَّهَ يُحْيِي الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا) فيه إشارة إلى أنه تعالى، يلين القلوب بعد قسوتها، ويهدي الحيارى بعد ضلتها، ويفرِّج الكروب بعد شدتها، فكما يحيي الأرض الميتة المجدبة الهامدة بالغيث الوابل، كذلك يهدي القلوب القاسية ببراهين القرآن والدلائل، ويولج إليها النور بعدما كانت مقفلة لا يصل إليها الواصل، فسبحان الهادي لمن يشاء بعد الإضلال، والمضل لمن أراد بعد الكمال، الذي هو لما يشاء فعًال، وهو الحكم العدل في جميع الفعال، اللطيف الخبير الكبير المتعال. اتفسير ابن كثير].

وقال الله تعالى: (وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا إِلَىٰ أَمْدِ مِن قَبْلِكَ فَأَخَذَنهُمْ وَالْمَالَةِ وَالْفَرَّةِ لَعَلَّمُ بِمُسْرَعُونَ (أَ) فَلُولاً إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا مَنْمَرُواْ وَلَكِن فَسَتَ قُلُومُمْ وَزَيْنَ لَهُءُ الشَّيطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (أَنْ فَلَكُمَا نَسُوا مَا ذُكِرُواْ بِدِهِ فَتَحَنَا عَلَيْهِمَ مَنْمَلُونَ (أَنْ فَلَكُمَا نَسُوا مَا ذُكِرُوا بِدِهِ فَتَحَنَا عَلَيْهِمَ مَمْلُونَ (أَنْ فَلَكُمَا نَسُوا مَا ذُكِرُوا أَوْلَا أَوْلَا أَخَذَتُهُم بَعْتَهُ فَإِذَا فَعُوا بِمَا أُولُوا أَخَذَتُهُم بَعْتَهُ فَإِذَا هُم مُبْلِسُونَ (أَنْ فَقُطِع دَابِرُ القَوْمِ اللّذِينَ ظَلَمُواْ وَالْحَمَدُ لِلّهِ رَبِ الْعَالِينَ ظَلَمُواْ وَالْحَمَدُ لِلّهِ رَبِ الْعَلَيْدِينَ } [الإنعام: ٢٤- ٥٥].

قوله تعالى: (وَلَقَدُ أَرْسُلُنَا إِلَىٰ أَسْرِ مِن قَالِكَ)، فكذبوا رسلنا، وجحدوا باياتنا، (فَلَنَدَّتُهُم بِالْبَأْسَالِ وَالشَّرَّةِ) أَي: بالفقر والمرض والآفات، والمصائب، رحمة منا بهم. (لَلَّهُم بَضَرَّعُونَ) إلينا، ويلجاون عند الشدة البنا.

(فَلُوّلا إِذْ جَاءَهُم بَأْسُنَا تَعَرَّعُواْ وَلَكِي فَسَتْ قُلُوبُهُمْ) أي: تحجرت فلا تلين للحق. (وَزَيْنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ مَا كَانُواْ مِعْمَلُونَ ) فظنوا أن ما هم عليه دين الحق، فتمتعوا في باطلهم برهة من الزمان، ولعب بعقولهم الشيطان.

(فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِرُوا بِيهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوبَ كُلِّ الْمَحْوَا بِيهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوبَ أَبُوبَ كُلِّ اللهِ فَعَلَى اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ا

جمادى الأخرة ١٤٣٥ هـ التوكيط 🔻 ٣١

بِمَا أُووُّا أَخَذْتَهُم بَفَتَةٌ فَإِذَا هُم مُّلِكُونَ) أي: آيسون من كل خير، وهذا أشد ما يكون من العذاب، أن يؤخذوا على غرة، وغفلة وطمأنينة، ليكون أشد لعقوبتهم، وأعظم لمصيبتهم.

(فَقُطِعَ دَّابِرُ ٱلْقَوْرِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ) أي: اصطلمُوا بالعذاب، وتقطعت بهم الأسباب (وَلَقَمْدُ لِللهِ رَبِّ ٱلْمَنْفِينَ) على ما قضاه وقدُره، من هلاك المكذبين. فإن بذلك تتبين آياته، وإكرامه لأوليائه، وإهانته لأعدائه، وصدق ما جاء به المرسلون. [تفسير السعدي].

فالآية الكريمة تصور لونًا من ألوان العلاج النفسي الذي عالج الله به الأمم التي تكفر بانعمه، وتكذب أنبياءه ورسله؛ إذ إن الآلام والشدائد علاج للنفوس المغرورة بزخارف الدنيا ومتعها إن كانت صالحة للعلاج.

ولقد بين سبحانه أن تلك الأمم لم تعتبر بما أصابها من شدائد فقال: ( فَلَوْلَا إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِنَ مَسَتَ قُلُوبُهُمْ وَزَيِّنَ لَهُمُ الشَّيْطِكُ مَاكَافُواْ يَصْمَلُونَ).

ولولا هنا للنفي، أي: أنهم ما خشعوا ولا تضرعوا وقت أن جاءهم بأسنا.

ثم بيّن -سبحانه- أن أمرين حالا بينهم وبين التوبة والتضرع عند نزول الشدائد بهم.

أما الأمر الأول: فهو قسوة قلوبهم، وقد عبر -سبحانه- عن هذا الأمر الأول بقوله: (وَلَكِنَ فَسَتْ قُلُوبُهُمْ) أي: غلظت وجمدت وصيارت كالحجارة أو أشد قسوة.

وأما الأمر الثاني: فهو تزيين الشيطان لهم أعمالهم السيئة، بأن يوحي إليهم بأن ما هم عليه من كفر وشرك وعصيان هو عين الصواب، وأن ما أتاهم به أنبياؤهم ليس خيراً لأنه يتنافى مع ما كان عليه الوهم.

ثم بين - سبحانه - أنه قد ابتلاهم بالنعم بعد أن عالجهم بالنعم بعد أن عالجهم بالشدائد فلم يرتدعوا فقال -تعالى-: ( فَلَمَّا فَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِعِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُورَبَ كُلِّ شَوْمٍ حَتَّى إِذَا فَرُحُوا بِمِا فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُورَبَ كُلِّ شَوْمٍ حَتَّى إِذَا فَرُحُوا بِمَا أُوفُوا أَغُذُنْهُم بَعْنَةً فَإِذَا هُمْ مُثَلِسُونَ ).

و المعنى: فلما أعرضوا عن الندر والعظات التي وجهها إليهم الرسل، فتحنا عليهم أبواب كل شيء من الرزق وأسباب القوة والجاه. حتى إذا اغتروا وبطروا بما أوتوا من ذلك أخذناهم بغتة فإذا هم متحسرون بائسون من النجاة.

وفي الحديث: «إذا رأيت الله يُعطي العبد من الدنيا على معاصيه ما يحب فإنما هو استدراج» [مسند أحمد ١٧٣٤٩ وجود إسناده الألباني].

وقال الله تعالى: (أَفْمَن شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِلْسَلَادِ فَهُو عَلَىٰ ثُورِ مِن زَيْدٍ قُولَتِكَ فِي صَلَالٍ ثُولِتِكَ فِي صَلَالٍ مُبْنِ فَهُ وَقُلُ اللَّهِ أَوْلَتِكَ فِي صَلَالٍ مُبْنِ شَنَّاتِهِا مَّنَانِي نَفْشَعُو مُنْ مَنْ اللَّهِ مُودُهُمُ مَقَالُونَ نَفْشَعُو مُنْ مَنْ مَلُودُ اللَّهِ نَظَمُ مُمَّ تَلِينٌ جُلُودُهُمُ وَقُلُوبُهُمُ مَنْ اللَّهِ يَهِدِي بِهِ مَن يَشَاهُ وَمَن يُضَلِلِ اللهِ يَهْدِي بِهِ مَن يَشَاهُ وَمَن يُضَلِلِ اللهِ يَهْدِي بِهِ مَن يَشَاهُ وَمَن يُضَلِلِ اللهِ مَن هَادٍ) [الزمر: ٢٧- ٢٣].

أفمن شرح الله - تعالى - صدره للإسلام، وجعله مستعدًا لقبول الحق فهو بمقتضى هذا الشرح والقبول صار على نور وهداية من ربه، كمن قسا قلبه وغلظ، وأصبح أسيرًا للظلمات والأوهام.

لاشك أنهما لا يستويان في عقل أيّ عاقل.

فالاستفهام للإنكار والنفي، و«منّ» اسم موصول مبتدأ، والخبرُ محذوف لدلالة قوله – تعالى –: (فَوَئْلُ لِلْقَاسِيَة قُلُوبُهُمْ مِّن ذَكْرِ الله) .

أي: فهلاك وخزي لأولئك المشركين الذين قست قلوبهم من أجل ذكر الله - تعالى -، الذي من شأنه أن تلين له القلوب، ولكن هؤلاء الكافرين إذا ما ذكر الله - تعالى -، اشمأزت قلوبهم، وقست نفوسهم، لانطماس بصائرهم، واستحواذ الشيطان عليهم.

ومنهم من جعل « من « في قوله (مِّن ذِكْرِ الله) بمعنى عن. أي: فويل للقاسية قلوبهم عن قبول ذكر الله وطاعته وخشيته. [الوسيط لسيد طنطاوي].

كيف يستشعر المسلم قسوة قلبه وكيف يعالجها؟

#### هناك علامات لقسوة القلب:

منها: التكاسل والتثاقل عن الطاعات وأعمال الخير والبر:

كالصلاة المفروضة يتشاغل عنها ولا يستشعر الخشوع فيها فتكون مجرد حركات لا اطمئنان فيها، يضيق بها ويريد قضائها، ويتثاقل عن النوافل، ويرى الفرائض والواجبات التي فرضها الله عليه كأنها أثقال ينوء بها ظهره، ويرى الصدقة مكوسًا يسعى للتفلت منها ولا ينشرح لها صدره.

قَالِ اللَّهُ تَعَالَى: (وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَى مُرَّاءُونَ النَّاسَ وَلَا نَذُكُرُونَ ٱللَّهُ إِلَا النَّسَاء: ١٤٢].

وقال الله تعالى (مَنَعَهُمْ أَنْ ثُقْبَلُ مِنْهُمْ نَفَقَتُهُمْ إِلَّا الله تعالى أَمِنَهُمْ أَنْ ثُقْبَلُ مِنْهُمْ نَفَقَتُهُمْ إِلَّا أَنْهُمْ لَكُونَ الطَّالَةِ إِلَّا وَهُمْ أَنَّهُمْ كُرُهُونَ الطَّالِيةِ إِلَّا وَهُمْ كُرِهُونَ إِللهِ وَهُمْ كُرِهُونَ إِللهِ وَهُمُ كُرِهُونَ إِللهُ عَلَيْهِ وَهُمُ كُرِهُونَ إِللهُ عَلَيْهِ وَهُمُ كُرِهُونَ إِللهُ عَلَيْهِ وَهُمُ كُرِهُونَ إِللهُ عَلَيْهِ وَهُمُ كُرِهُونَ إِللَّهُ عَلَيْهِ وَهُمُ كُرِهُونَ إِللَّهُ عَلَيْهِ وَهُمُ كُرِهُونَ إِللَّهُ عَلَيْهِ وَهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَهُمُ إِلَّا لَهُ عَلَيْهِ وَهُمُ إِلَّا لَهُ عَلَيْهِ وَهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَا لَهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَا لِللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ أَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ أَلِهُ عَلَيْهُمُ لِلّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ أَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَالِهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَالْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَالْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ لِللّهُ عَلَيْهُ عَلَا لَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَالْمُ عَلَّلْكُمْ عَلَالِهُ عَلَاهُ عَلَي

وقال رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: (مَثَلُ الْبَحْدِلِ وَالْمُنْفَقِ كَمَثَل رَجُلَيْن عَلَيْهِمَا جُبِّتَانِ مِنْ حَدِيد مِنْ ثُديِّهِمَا إِلَى تَرَاقيِهِمَا، فَأَمَّا الْمُنْفِقُ فَلَا يُنْفِقُ إِلَّا سَ بَغَتْ أَوْ وَفَرَتْ عَلَى جلْده حَتَّى تَخْفَى بَنَانَهُ وَتَعْفُو

٣٢ | التوكييد العدد ٥١٠ السنة الثالثة والأربعون

أَثْرَهُ، وَأَمَّا الْبَخِيلُ فَلَا يُرِيدُ أَنْ يُنْفِقَ شَيْئًا إِلَّا لَزِقَتْ كُلُّ حَلْقَة مَكَانُهَا فَهُوَ يُوَسِّعُهَا وَلَا تَتَّسِعُ) [صحيح البخاري 1827].

ثانيًا: عدم التأثر بآيات القرآن الكريم والمواعظ والذكر:

فهو يسمع آيات الوعد والوعيد فلا يتأثر ولا يخشع قلبه، كما أنه يغفل عن قراءة القرآن، وعن سماعه ويحد ثقلاً وانصرافاً عنه، مع أن الله تعالى يقول: (فَذَكُرْ بِالْقُرْآن مَن يَخَافُ وَعيد)، ومدح الله المؤمنين بقوله: (إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِثُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱلله وَحِلَتَ قُلُومُهُمْ وَإِنْ كُلِكُ أَلله وَحَلَتَ قُلُومُهُمْ وَإِنْ كُلِكُ أَلله وَعَلَى رَبِهِمْ بَايْتُهُ وَالْاَنْفَالِ: ٢].

ثالثًا: عدم تأثره بالحوادث كالموت والآيات الكونية:

فهو لا يتأثر بالموت ولا بالأموات يتساقطون من حوله، كأنه ضمن الخلود في الدنيا، ويمشي في المقابر وكأنه في الأسواق، وكفى بالموت واعظاً. وقال رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أكثروا ذكر هازم اللذات، يعني الموت» [سنن الترمذي ٢٣٠٧ وصححه الألباني].

وبكى على القبر وقال: «لمثل هذا فأعدوا» [سنن ابن ماجه ١٩٥٥ وحسنه الألباني].

رابعًا: زيادة ولعه بملذات الدنيا وإيثارها على الآخرة:

فتصبح الدنيا همه وشغله الشاغل، وتكون مصالحه الدنيوية ميزاناً في حبه وبغضه وعلاقاته مع الناس، فيغرق في اللهو واللعب ويشغل قلبه الحقد والحسد والأنانية والبخل والشح.

خامسًا: يضعف في قلبه تعظيم الله جل جلاله: وتذهب الغيرة، ولا يغضب إذا انتهكت محارم الله، فيرى المنكرات، ويسمع الموبقات وكأن شيئاً لم يكن، لا يعرف معروفاً، ولا ينكر منكراً، ولا يبالي بالمعاصى والذنوب.

سادسًا: الوحشة وضيق الصدر والشعور بالقلق والضيق: لا يكاد يهنأ بعيش أو يشعر بطمأنينة؛ فيظل قلقاً متوتراً من كل شيء.

أسباب قسوة القلب:

أولاً: تعلق القلب بالدنيا وزخرفها: قال صلى الله عليه وسلم: «مَنْ كانَت الآخرَةُ هَمَّهُ

جَعَلَ الله غِنَاهُ في قَلْبِه، وَجَمَعَ لَهُ شَمْلَهُ، وَأَتَتْهُ اللَّنْيَا وَهِيَ رَاغَمَة، وَمُنْ كانت الدُّنْيَا هَمَّهُ جَعَلَ اللَّهُ نَيَا هَمَّهُ جَعَلَ الله فَقْرَهُ بَيْنَ عَيْنَيْه، وَفَرَّقَ عَلَيْهُ شَمْلَهُ وَلَمْ يَأْتِهِ مِنَ الله فَقْرَهُ بَيْنَ عَيْنَيْه، وَفَرَّقَ عَلَيْهُ شَمْلَهُ وَلَمْ يَأْتِهِ مِنَ الدَّنْيَا إِلاَّ مَا قُدَرَ لَهُ. [سنن الترمذي ٢٤٦٥ وصححه الألباني].

ويقسو القلب من أشياء إذا جاوزت قدر الحاجة: الأكل والنوم والكلام والمخالطة، والجدل فيما لا يفيد والتعصب المذهبي.

ثانيًا: الغفلة عن ذكر الله:

قَالَ الله تعالى: (أُوْلَتُكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِ وَ وَسَمْعِهِ مِرْ وَأَبْصَرُهِمْ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَدَ فِلُونَ ) (النَّحَل: ١٠٨).

قال بعض العلماء: لا تكثروا الكلام بغير ذكر الله فتقسو قلوبكم، فإن القلب القاسي بعيد عن الله عز وجل، ولا تنظروا إلى ذنوب العباد كأنكم أرباب وانظروا في ذنوبكم فإنكم عبيد، والناس رجلان مبتلى ومعافى، فارحموا أهل البلاء واحمدوا على العافية.

وقال ابن القيم: ومن تأمل حال أكثر الخلق وجدهم ممن غفلت قلوبهم عن ذكر الله تعالى، واتبعوا أهواءهم، وفرطوا فيما ينفعهم واشتغلوا بما لا ينفعهم بل يعود بالضرر عاجلاً وآجًلا، قال الله تعالى: (وَلاَ نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ، عَن ذِكْرِنَا وَأَتَّبِعَ هَوَنهُ وَكَانَ أَمْرُهُ وُكُانَ الله أَمْرُهُ وُكُانًا) [الكهف: ٢٨].

ثالثا: مصاحبة أصدقاء السوء، في الأجواء الفاسدة: فالإنسان سريع التأثر بمن حوله، فالشخص الذي يعيش في أوساط المعاصبي والمنكرات، ويجالس أناساً أكثر حديثهم عن اللذات المحرمة والنساء، ويكثرون المزاح والضحك والنكات وسماع الغناء ورؤية المسلسلات، هذا الشخص لا بد أن يتأثر بهؤلاء الجلساء فيقسو قلبه ويغلظ، ويعتاد على هذه المنكرات.

رابعا: نسيان الموت وسكراته، والقبر وأهواله وعذابه ونعيمه، ووضع الموازين، ونشر الدواوين، والمرور على الصراط، ونسيان النار وما أعد الله فيها لأصحاب القلوب القاسية.

خامسا: الاشتغال بما يفسد القلب ويقسيه:

ومفسدات القلب كثيرة منها: كثرة الاختلاط، وركوب الأماني، والتعلق بغير الله، وكثرة الطعام، وكثرة النوم، والركون إلى الدنيا والإخلاد إلى الأرض.

نسأل الله أن يصلح قلوبنا ويهدي نفوسنا، ويصلح لنا أعمالنا وأخلاقنا، والحمد لله رب العالمين.

جمادي الأخرة ١٤٣٥ هـ

الته يرح



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله واله وصحبه والتابعين، وبعدُ:

فقد سبق في العدد الماضي أن تناولنا أهمية الدعاء، ومنزلته العظيمة في الإسلام، وبينا أنه أعلى مراتب العبادة، بل هو العبادة كلها، ففي الحديث عن النعمان بن بشير رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الدعاء هو العبادة»، ثم قرأ: «وقال ربكم ادعوني استجب لكم» [سنن أبي داود ١٤٨١ وصححه الالباني].

وقد تناولنا فيما سبق بعض آداب الدعاء وأحكامه التي ينبغي للداعي أن يتعلمها ويتأدب بها، حتى يكون ذلك أدعى لقبول دعائه وإجابة طلبه ومناجاته، ونكمل في هذا العدد فنقول وبالله تعالى التوفيق:

۱۰ أن يدعو العبد ربه تعالى باسمائه الحسنى وصفاته العلى.

ودليل ذلك قوله تعالى: «ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها»، فإن معرفة الله تعالى بأسمائه وصفاته مما يزيد الإيمان ويقوي اليقين، ومعرفة العبد بها تتضمن أنواع التوحيد الثلاثة: ربوبية، الوهية، أسماء وصفات، وهذه الأنواع هي روح الإيمان وأصله وغابته.

ومنهج النبي صلى الله عليه وسلم في الدعاء استهلاله باسماء الله الحسنى وصفاته العليا، وأن يتخير من أسماء الله وصفاته ما يناسب حاجته، كما في الصحيحين من حديث أبي بكر الصديق رضي الله عنه: فاغفر لى مغفرة من عندك وارحمني، إنك أنت

أحمد صلاح

الغفور الرحيم. [صحيح البخاري ٨٣٤]. وعن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان إذا أتى مريضًا قال: أذهب الباس، رب الناس، اشف وأنت الشافي، لا شفاء إلا شفاؤك، شفاءً لا يغادر سقمًا. [صحيح البخاري ٥٦٧٥].

وروى أحمد في مسنده (٤٣١٨)، وابن حبان في صحيحه، عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ما قال عبدُ قط إذا أصابه هم أو حزن: اللهم إني عبدك وابنُ عبدك وابنُ متك، ناصيتي بيدك، ماض في حُكمك، عدل في قضاؤك، أسالك بكل اسم هو لك، سميت به نفسك، أو قضاؤك، أسالك بكل اسم هو لك، سميت به نفسك، أو بنزلتك في كتابك، أو علمته أحدًا من خلقك أو استأثرت به في علم الغيب عندك، أن تجعل القرآن ربيع قلبي ونور بصري وجلاء حُزني وذهاب همي، إلا أذهب الله همه وأبدله مكأن حزنه فرحًا، قالوا: يا رسول الله، ينبغي لنا أن نتعلم هذه الكلمات؟ قال: أجل، ينبغي لمن سمعهن أن يتعلمهن. والحديث صححه الألباني في صحيح الترغيب ١٨٢٢.

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: قلت: يا رسول الله، أرئيت إن علمت أي ليلة ليلة القدر ما أقول فيها؟ قال: قولي: اللهم إنك عفو تُحب العفو فاعف عني. [سنن ابن ماجه ٣٨٥٠ وصححه الألباني].

أي: من صفاتك العفو، وأنت تحب العفو، فأسألك بما تحبه، وما أنت متصف به، أن تعفو عني، فالسؤال يكون بذكر الصفة التي يتصف به الله تعالى، والتي يحبها في عباده.

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا كربه أمرٌ قال: يا حي يا قيوم برحمتك أستغيث. [روام الترمذي (٣٥٢٤) وحسنه الألباني].

#### ١١ - أن يتحرى العبد أوقات الإجابة، فإن ذلك أدعى للقبول وعدم الرد:

وهناك أوقاتُ كثيرةُ يُستحب فيها الدعاء ويُجاب-بإذن الله-، منها مثلاً:

#### أ- جوف الليل وعقب الصلوات المكتوبة:

عن أم سلمة رضي الله عنها قالت: استيقظ النبي صلى الله عليه وسلم ليلة فزعًا وهو يقول: سبحان الله، ماذا أنزل الله من الخزائن، وماذا أنزل من الفتن، ومن يوقظ صواحب الحجرات يقمن فيصلين؟! [صحيح البخاري ١١٢٦].

قال الحافظ في الفتح: فيه استحباب الضراعة والدعاء وقت الليل رجاء الإجابة.

عن أبي أمامة رضي الله عنه قال: قيل: يا رسول الله، أي الدعاء أسمع؟ قال: جوف الليل الأخير، ودبر الصلوات المكتوبات. [رواه الترمذي (٣٤٩٩) وحسنه الألباني].

قال مجاهد رحمه الله: إن الصلوات جُعلت في خير الساعات، فعليكم بالدعاء خلف الصلوات.

#### ب- مِين الأذان والإقامة:

عن أنس رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: لا يُردُّ الدعاءُ بين الأذان والإقامة. [رواه أبو داود (٢١١) وصححه الألباني].

وعن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: من قال حين يسمع النداء: اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة أت محمدًا الوسيلة والفضيلة، وابعثه مقامًا محمودًا الذي وعدته، حلت له شفاعتي يوم القيامة. [صحيح البخاري [718].

#### ج- عند نزول اللطر:

غُنْ أَبِى كُازُمْ عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْد قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم-: « قُنْتَانِ لاَ تُرَدُّانِ، أَوْ قَلَمَا تُرَدُّانِ: الدُّعَاءُ عِنْدَ النِّدَاءِ وَعِنْدَ الْيَأْسِ حِينَ لِلْحَمِّ بَعْضُهُمْ بَعْضُا». قَالَ مُوسَى: وَحَدُّثَنِي رِزْقَ يُلْحِمُ بَعْضُهُمْ بَعْضُا». قَالَ مُوسَى: وَحَدُّثَنِي رِزْقَ بِنْ سَعِيد بْنِ عَبْد الرَّحْمَنِ عَنْ آبِي حَازِم عَنْ سَهْلِ بْنُ سَعِيد بْنِ عَبْد الرَّحْمَنِ عَنْ آبِي حَازِم عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْد عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم- قَالَ: وَوَقْتَ أَلْطَرِ. [رؤاه أبو داود (٢٥٤٣) وصححه الألباني].

#### د- الدعاء في السجود:

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجدًا، فأكثروا الدعاء. [صحيح مسلم ٤٨٢].

#### ه- في يوم عرفة ويوم الجمعة:

أما ما جاء في يوم عرفة، فعن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: خيرُ الدعاء دعاءُ يوم عرفة، وخير ما قلت أنا والنبيون من قبلي: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير. [رواه الترمذي ٣٥٨٥ وحسنه الألباني].

وأماً يوم الجمعة، فقد روى مسلم عن أبي هريرة رضّي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: إن في الجمعة لساعة لا يوافقها مسلم يسأل الله فيها خيرًا إلا أعطاه إياه. [صحيح مسلم ١٨٥].

#### و- في الصيام والسفر:

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ثلاث دعوات مستجابات: دعوة الصائم، ودعوة المسافر. [رواه أبو داود ١٥٣٦ وحسنه الألباني].

#### ز- عند صياح الديكة:

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: إذا سمعتم صياح الديكة، فاسالوا الله من فضله، فإنها رأت مَلكًا. [صحيح البخاري ٣٣٠٣].

قال القاضي عياض رحمه الله: كان السبب فيه رجاء تأمين الملائكة على دعائه، واستغفارهم له، وشهادتهم له بالإخلاص.

#### ح- عند القلق من النوم ليلاً:

عن عبادة بن الصامت رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: من تعارُ من الليل فقال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، الحمد لله وسبحان الله ولا إله إلا الله، والله أكبر، ولا حول ولا قوة إلا بالله، ثم قال: اللهم اغفر لي، أو دعا استُجيب له، فإن توضاً وصلى قُبلت صلاته. [صحيح البخارى ١١٥٤].

#### ط- عند حضور الميت والجنازات:

عن أم سلمة رضي الله عنها قالت: دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم على أبي سلمة وقد شق بصره فأغمضه، ثم قال: إن الروح إذا قُبض تبعه البصر، فضع ناس من أهله، فقال صلى الله عليه وسلم: لا تدعوا على أنفسكم إلا بخير، فإن الملائكة يؤمنون على ما تقولون، ثم قال: اللهم اغفر لأبي سلمة وارفع درجته في المهديين، واخلفه في عقبه في الغابرين، واغفر لنا وله يا رب العالمين، وأفسح له في قبره ونور له فيه. [صحيح مسلم ٢١٦٩].

والحمد لله رب العالمين.





### دراسات شرعية

## أثر السياق في فهم النص

# تأثير قرائن

السياق

على الأحكام

الفقهية



متولي البراجيلي

عدد • 10 السنة الثالثة والأربعون 🚤

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعدً، فقد ذكرنا في الحلقة السابقة قرينة من أهم قرائن السباق - حسب مفهومها الواسع الذي سبق وأن أشرنا إليه كثيرًا - الا وهي عدم التعارض بين النصوص.

والتعارض: هو أن يتقابل الدليلان بحيث يخالف أحدهما الآخر، وشرع الله تعالى مبراً من هذا التعارض، فادلة الشرع حق، والحق لا يتناقض، بل بصدق بعضه بعضا.

وتكلمنا عن أسباب هذا التعارض - الموهوم، والطرق المعينة على دفعه، والخطوات التي تُتخذ لدفع هذا التعارض؛ فقلنا: إن الخطوة الأولى: هي الجمع بين الأدلة ما أمكننا ذلك، وضربنا أمثلة توضع كيفية الجمع.

ونستانف البحث عن باقي خطوات دفع التعارض.

#### الخطوة الثانية: دفع التعارض بالنسخ:

اولا: تعريف النسخ:

هو رفع الحكم الثابت بخطاب متقدم بخطاب متراخ عنه. (روضة الناظر لابن قدامة ٢١٩/١). وبتغريف آخر، هو: رفع حكم شرعي بدليل شرعي متراخ.(شرح الكوكب المنير ٢٦٦/٣).

ويعرف النسخ بأمور:

أولا: دلالة اللفظ عليه صراحة:

١- ويكون ذلك في القرآن كقوله تعالى: (أَلَّنَ حَنْفَ الله عَلَى: (أَلَّنَ حَنْفَ الله عَلَى الله

٧- وفي السنة كتصريح النبي صلى الله عليه وسلم كما بحديث ابن بريدة عن أبيه رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، «نهيتكم عن زيارة القبور، فزوروها، ونهيتكم عن لحوم الأضاحي فوق ثلاث، فأمسكوا ما بدا لكم، ونهيتكم عن النبيذ إلا في سقاء، فاشربوا في الاسقية كلها، ولا تشربوا مسكرًا». (صحيح مسلم فقد يكون ناسخًا- بضوابط- وهذا هو الظاهر من كلام الإمام أحمد، واختاره بعض الشافعية، ومنعه ابن عقيل من الحنابلة والمجد بن تيمية، وقال: إن دلالات الفعل دون دلالات صريح القول، وقد أشار إلى ذلك الشوكاني في إرشاد الفحول، والمسألة فيها توسع. انظر شرح الكوكب المنير (٣/٣٥٠).

Upload by: altawhedmag.com

٣- وفي أقوال الصحابة كتصريح الصحابي بالنسخ: كقول عائشة رضى الله عنها أنها قالت: «كان فيما أنزل من القرآن عشر رضعات معلومات بحرمن، ثم نسخن بخمس معلومات، فتوفى رسول الله صلى الله عليه وسلم وهن فيما يقرأ من القرآن». (صحيح مسلم ح ١٤٥٢).

[فائدة: قول أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها: توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم وهن فيما يقرأ من القرآن. ليس معناه على ظاهره - كما يُظن - وإنما معناه قرب عهد النسخ من وفاة الرسول صلى الله عليه وسلم حتى صار بعض الصحابة الذين لم يبلغهم النسيخ يقرأه على أنه لم يُنسخ. فلما يلغهم النسخ بعد ذلك رجعوا عن قراءته، وأجمعوا على أن هذا لا يُتلى.

وهذا قسم من أقسام النسخ: وهو نسخ التلاوة ويقاء الحكم، ونظير ذلك نسخ أية رجم الزاني المحصن وبقاء الحكم (انظر معالم السنن للخطابي ١٨٨/٣ وشرح النووي على مسلم ١٨٨/٣).

تانياً: قرينة في سياق النص:

كقوله صلى إلله عليه وسلم: «خذوا عنى قد جعل الله لهن سبيلا...» الحديث. فهذا يشير إلى المنسوخ، وهو قوله تعالى: (وَٱلَّتِي يَأْتِينَ ٱلْفَنْحِشَّةُ) الآية [النساء: ١٥]. (تسسر أصول الفقه للجديع ٨٤/٣). قَالمًا: بمعرفة تاريخ الناسخ والمنسوخ، أي المتقدم والمتأخر، وهذا من الصعوبة بمكان إن لم يوجد صريحًا في النص؛ لأن الصحابة يروى بعضهم عن بعض، فيروى المتأخر إسلامه عن المتقدم إسلامه دون أن يصرح بمن تحمل عنه الحديث، وهذا لا يقدح في صحة الحديث؛ لأن الصحابة كلهم عدول، كما هو مقرر عند أهل العلم، ومما يندرج تحت هذا: أن الأحكام الواقعة في حجة الوداع أو بعدها مما بعارض أحكامًا غير معلومة الناسخ فما ورد في تلك الحجة أو بعدها ناسخ لتلك الأحكام، لأن في تلك الحجة كمال الدين. [تيسير أصول الفقه للجديع . [10/4

رايعًا: بالإجماع على أن هذا الحكم منسوخ، كنسخ وحوب صوم يوم عاشوراء بصوم شهر رمضان. [الإجماع يكون مبينًا لنص الناسخ المتأخر وليس الإحماع هو الناسخ، لأنه كما هو معلوم لا نسخ بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم].

ثانيًا: أمثلة على دفع التعارض بالنسخ:

١- ما يين أيتين:

قوله سيحانه وتعالى في عدة المتوفى عنها

زوحها: ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفُّونَ مِنكُمْ وَلِذَرُونَ أَزْوَكًا وَصَنَّةً لأَزْوَاجِهِم مَتَلَعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ عَبْرَ إِخْسَرَاجٌ فَإِنْ خَرَجِنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلَى فِي أَنفُسِهِ مِن مُعَرُوفٍ " وَاللَّهُ عَهِيرٌ حَكِيٌّ) (البقرة: ٢٤٠). وقوله تعالى: (وَالَّذِينَ يُتَوَفُّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَتَرَيَّصْنَ بَأَنفُسهِنَّ أَرْبَعَةً أَشْهُر وَعَشْرًا فَإِذَا بُلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلَّنَ فِي انفَسِهِنَّ بِالْمُعُرُفِيِّ) (البقرة: ٢٣٤)، فالآية الأولى تبين أن المرأة كانت تعتد في بيت زوجها سنة إذا مات عنها، ثم نسخ ذلك بالآية الثانية، وقد أورد الطبري بسنده عن ابن عباس رضى الله عنهما -فكان الرجل إذا مات وترك امرأته اعتدت سنة في سته، سنفق عليها من ماله ثم أنزل الله تعالى ذكره بعدُ: (والذين يتوفون منكم ويذرون أزواجا يتربصين بأنفسهن أربعة أشهر وعشرا)، فهذه عدة المتوفى عنها زوجها، إلا أن تكون حاملا فعدتها أن تضع ما في بطنها. (تفسير الطيري: ٥/٥٥٧)، وكذلك أورد يسنده عن الضحاك: كان الرجل إذا توفى أنفق على امرأته في عامه إلى الحول، ولا تتزوج حتى تستكمل الحول وهذا منسوخ. (السابق).

كما أن الآبة الأولى بها حكم ثان منسوخ وهو الوصية للزوجات، فقد نسخ هذا الحُكم بأية الميراث بقوله تعالى: (وَلَهُرَ ) ٱلزُّنُعُ مِمَّا تَرَكْتُمْ إِن لَمْ يَكُن لَكُمْ وَلَدُ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدُ فَلَهُنَّ ٱلثَّمُنُ مِمَّا رَكُمُ (النساء:١٧)، وأورد الطبري بسنده عن عكرمة والحسن البصري قالا: (والذين يتوفون منكم وبذرون أزواحا وصيبة لأزواجهم متاعا إلى الحول غير إخراج) نسخ ذلك بأية الميراث، وما فرض لهن فيها من الربع والثمن، ونسخ أجل الحول أن جعل أحلها أربعة أشهر وعشرا. (السابق ٥/٢٥٧).

قلت: وهذا مروى عن ابن عباس - رضى الله عنهما - في سنن أبي داود (انظر صحيح سنن أبي داود ح ١٩٨٩)، وإن كان ثمة قول آخر عن الآية الأولى أنه لم ينسخ منها شيء وأنها ثابتة الحكم، أورده الطبري عن مجاهد في قول الله: (وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَتَرَيَّصْنَ بِانْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُر وَعَشَّرًا) (العقرة: ٢٣٤).

قال: كانت هذه للمعتدة، تعتد عند أهل زوجها، واحداً ذلك علمها، فأنزل الله: (والذين يتوفون منكم وبذرون أزواجا وصية لأزواجهم متاعا إلى الحول غير إخراج) إلى قوله (من معروف). قال: جعل الله لهم تمام السنة، سبعة أشهر وعشرين ليلة، وصية، إن شاءت سكنت في وصيتها، وإن شاءت خرجت، وهو قول الله تعالى ذكره: (غير إخراج فإن خرجن

فلا جناح عليكم)، قال: والعدة كما هي واحية. (تفسير الطبري٥/٢٥٨).

ورجح الطبري أن النسخ واقع في العدة وفي الوصية، فنسخت الوصية بأية الميراث، وأبطل مما كان جعل لهن من سكنى حول (سنة) سبعة أشهر وعشرين ليلة، وردهن إلى أربعة أشهر وعشر، على لسان الرسول صلى الله عليه وسلم ثم أورد يسنده عن فريعة أخت أبي سعيد الخدري -رضى الله عنهما -: أن زوجها خرج في طلب عبد له، فلحقه بمكان قريب فقاتله، وأعان عليه أعبد معه فقتلوه، فأتت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالت: إن زوجها خرج في طلب عبد له، فلقيه علوج (العلج: هو الرجل من كفار العجم) فقتلوه، وإنى في مكان ليس في أحد غيري، وإن أجمع لأمرى أن أنتقل إلى أهلى! فقال لها رسول الله صلى الله عليه وسلم: «بل امكثى مكانك حتى يبلغ الكتاب أجله»، قالت: فاعتددت فيه أربعة أشبهر وعشرًا. (انظر تفسير الطبري ٥/٢٥٩، وصحيح سنن أبي داود ح

[فائدة: فإن قيل: إن الآية الناسخة متقدمة في سورة البقرة، أية ٢٣٤، والآية المنسوخة متأخرة، آية ٧٤٠. والناسخ ينبغي أن يكون متأخراً عن المنسوخ؟

قيل: هو في التنزيل متأخر وفي التلاوة متقدم. فإن قيل: فلم قدم في التلاوة مع تأخره في التنزيل؟ قيل: ليسبق القارئ إلى تلاوته ومعرفة حكمه حتى إن لم يقرأ ما يعده من المنسوخ أحزأه» (النكت والعيون للماوردي ٣٠٢/١).

٧- النسخ ما سن أنة وحديث: قوله سبحانه وتعالى: (أُمِلَّ لَكُمْ لِيَّلَةَ ٱلصِّمَامِ ٱلرَّفَّتُ إِلَىٰ نِسَآيَكُمُ مُنَّ لِبَاسُ لَكُمْ وَأَنتُمْ لِبَاشُ لَّهُنَّ عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ تَخْتَافُونَ أَنفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ فَأَلْكُنَ كِيْبُرُوهُنَّ وَأَيْتَغُواْ مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَكُمْ ) (البقرة ١٨٧)، فالآية ناسخة لحكم سابق - لكن هذا الحكم لم برد في القرآن- وإنما كان ثابتا بسنة النبي صلى الله عليه وسلم، فنزلت الآبة ناسخة له، وهذا الحديث أخرجه البخاري بسنده عن البراء رضى الله عنه، قال: كان أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم إذا كان الرجل صائمًا، فحضر الإفطار، فنام قبل أن يفطر لم يأكل ليلته ولا يومه حتى بمسى، وإن قيس بن صرمة الأنصاري كان صائمًا، فلما حضر الإفطار أتى امرأته، فقال لها: أعندك طعام؟ قالت: لا، ولكن أنطلق فأطلب لك، وكان يومه يعمل، فغلبته

عيناه، فجاءته امرأته، فلما رأته قالت: خبية لك، فلما انتصف النهار غشى عليه، فذكر ذلك للنبي صلى الله عليه وسلم فنزلت هذه الآية: (أُمِّلُ لَكُمْ لَيِّلَةً ٱلصِّيامِ ٱلرَّفَّ إِلَى نِسَاَّمِكُمٌّ ) (البقرة: ١٨٧) ففرحوا بِهِا فَرِحًا شَدِيدًا، ونزلت: (وَكُواْ وَأَشْرَنُواْ حَتَّى بَنَّانَ لَكُ ٱلْخَيْطُ ٱلْأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسْوَدِ) (البقرة: ١٨٧) ( صحيح البخاري ح ١٩١٥).

وأخرج البخاري أيضا بسنده عن البراء رضى الله عنه: «لما نزل صوم رمضان كانوا لا يقربون النساء رمضان كله، وكان رجال بخونون أنفسهم، فأنزل الله: (عَلِمَ ٱللَّهُ أَنْكُمْ كُنتُمْ عُغْتَانُونَ أَنفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفًا عَنكُمْ ) (البقرة: ١٨٧) (صحيح البخاري Z 1.03).

[ملاحظات: ١- المثال المضروب من نسخ ما كان عليه الصحابة رضى الله عنهم في أول أمر الصيام، يُعد من السنة التقريرية؛ إذ كانوا يفعلون ذلك بحضرة رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو معهم، ولم ينكر عليهم صلى الله عليه وسلم.

٧- لا بوجد تعارض بين الآبة والحديث - لأن هذا من النسخ الذي جاء بنص، وهذا القسم من النسخ لا إشكال فيه، وليس هذا من باب التعارض، ولكن ذكرته من باب تمام الفائدة، وللتوسع في النسخ ومسائله ينظر في كتابي دراسات في أصول الفقه .[11-100

#### ٣- النسخ ما بين حديثين:

حديث أبى سعيد الخدري رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: (إنما الماء من الماء). (صحيح مسلم). والماء الأول في الحديث هو ماء الغسل لإزالة الجنابة، وأما الماء الثاني فهو المني. وهذا من باب الجناس التام، والمعنى: أنه لا غسل على من جامع إلا بنزول المني.

وكذلك ما ورد عن أبى كعب رضى الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: في الرجل يأتي أهله ثم لا يُنزل، قال: يغسل ذكره ويتوضأ. (صحيح مسلم).

الحديث المعارض: حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن نبى الله صلى الله عليه وسلم قال: إذا جلس بين شعبها الأربع، ثم جهدها، فقد وجب عليه الغسل. (متفق عليه)، وفي رواية مسلم: «وإن لم يُنزل».

#### وحه التعارض:

في الحديثين الأولين يقول النبي صلى الله عليه وسلم أنه لا غسل للجنابة على من جامع أهله ثم لم يُنزل المنى. بينما في حديث أبي هريرة رضي الله

عنه أوجب النبي صلى الله عليه وسلم الغسل على من جامع أهله وإن لم ينزل المني.

ولا نستطيع هنا أن نجمع بين الأحاديث، فإما الاغتسال أو عدم الاغتسال.

#### دفع التعارض:

أولا: التأكد من صحة الأحاديث: الأحاديث الثلاثة في الصحيح.

ثانيا: حديث أبي هريرة رضى الله عنه ناسخ للحديثين الأولين وما في معناهما.

قال النووى: العمل على هذا الحديث (حديث أبي هريرة رضى الله عنه)، وأما حديث (الماء من الماء) فالجمهور من الصحابة ومن بعدهم قالوا: إنه منسوخ (شرح النووي على مسلم ٢٦/٤).

ويؤكد هذا ما ورد عن أبي بن كعب رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم إنما جعل ذلك رخصة للناس في أول الإسلام، كقلة الثياب، ثم أمر بالغسل، ونهى عن ذلك. قال أبو داود: يعنى: الماء من الماء (صحيح سنن أبي داود وغيره).

وقد أورد الطحاوي في شرح معانى الأثار عدة أحاديث وآثار في هذه المسألة، ومنها أن عمر لما اختلف الصحابة في هذه المسألة أرسل من يسأل أمهات المؤمنين رضى الله عنهن، فقالت عائشة رضى الله عنها: إذا جاوز الختان الختان فقد وجب الغسل. (انظر شرح معانى الآثار ١/٥٣/٦).

تنبيه: حديث (إنما الماء من الماء) ما نسخ فيه هو مفهوم المخالفة فقط، ولم يُنسخ منطوق الحديث، فالمنطوق: وهو إيجاب الغسل بنزول المني، هذا لا خلاف فيه. أما مفهوم المخالفة وهو عدم إيجاب الغسل عند عدم نزول المني، فهو الذي نسخ.

#### ثالثا: الترجيح:

هو تقوية أحد الدليلين عن الآخر، ولا يكون إلا مع وجود التعارض، ولا يصار إليه إلا بعد محاولة الجمع بين الأدلة المتعارضة - كما سبق-، فكما علمنا فإن الجمع مقدم على الترجيح، ولا يجوز ترجيح أحد الدليلين المتعارضين على الأخر بدون دليل؛ إذ إن ترجيح أحد الدليلين المتعارضين عن الآخر بدون دليل تحكم، وهو باطل: فلا يجوز في الشرع التخير بالتشبهي والهوي بلا دليل ولا ىرھان.

ومحل الترجيح هو الظنيات، حيث إن التعارض لا يكون إلا بين دليلين ظنيين فقط، فلا يمكن التعارض سن دليلين قطعيين اتفاقا. فكذلك الترجيح لا يكون الا بين دليلين ظنيين: فلا مدخل للترجيح في الأدلة

القطعية؛ لأن الترجيح فرع التعارض. (انظر فتاوي ابن تيمية ١٣/ ١١٠، ١١١، ١٢٠، شرح الكوكب المنس ٢٠٧/٤).

[فائدة: ذكرنا أن التعارض لا يكون إلا بين دليلين ظنين فقط. فهذا يتطلب - باختصار - معرفة ما هو الدليل الظني؟

الأدلة تنقسم إلى قسمين من ناحية الثبوت:

١- دليل قطعي الثبوت: وهو ما نقل إلينا بالتواتر من قرن إلى قرن، حتى وصل إلينا، وبالتالي فإن القرآن كله قطعي الثبوت.

#### ٢ - دليل ظنى الثبوت:

أما السنة فمنها ما هو قطعى الثبوت، ومنها ما هو ظنى الثبوت. فالأحاديث المتواترة قطعية الثبوت؛ لأنها نقل جمع عن جمع في كل طبقة من طبقات السند، وأحاديث الآحاد ظنية الثبوت؛ لأنها لم يتحقق فيها شرط المتواتر - من ناحية العدد - مع ملاحظة أن السنة كلها متواترة أو أحادية يجب العمل بها، وإن فائدة هذا التقسيم تكون عند التعارض، وعدم إمكانية الجمع، فيُلجأ إلى الترجيح، والتواتر والآحاد من أوجه الترجيح الكثيرة.

#### وكذلك تنقسم الأدلة من ناحية القطع إلى قسمن: قطعى الدلالة، ظنى الدلالة، وهذا يكون في القرأن وفي السنة:

١ دليل قطعي الدلالة: وهو ما دل على معنى متعين فهم منه (معنى واحد) ولا يحتمل تأويلا، ولا مجال لفهم معنى غيره (انظر علم أصول الفقه لعبد الوهاب خلاف صد ٣٥)؛ مثال ذلك، قوله تعالى: (ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجْلِدُوا كُلُّ وَجِدٍ مِنْهُمَا مِأْثَةَ جَلْدَةٍ) (النور: ٢)، فهذا نص قطعي الدلالة في حد الزنا، لا وجه للخلاف فيه بين أحد من أهل العلم.

🔫 دليل ظني الدلالة: وهو ما دل على معنى، ولكن بحتمل أن يُصرف هذا المعنى أو يؤول أو يراد معنى غيره. (انظر المرجع السابق).

مثال ذلك: قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُطَلِّقَدَتُ يُرَّبِّمُنَّ إِلَّهُ الْفُسهِنَّ ثَلَثَةً قُرُوعٍ) (البقرة:٢٢٩)، «فالقرء» عند العرب يُطلق على الحيض، وكذلك على الطهر؛ لذا اختلف العلماء في حساب عدة المرأة المطلقة، فمنهم من عدها بالحيضات، ومنهم من جعلها بالأقراء، وهذا من الخلاف السائغ بين العلماء، لأن النص ظنى الدلالة، يحتمل المعندين. وما قلناه عن مثالي القرآن، يقال أيضًا عن سنة النبي صلى الله عليه وسلم].

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده:

وبعد: فإن من أجل المقاصد التي جاءت بها الشرائع بعد الأمر بتوحيد الله عز وجل صيانة الأعراض، ومن ثم قال الله سبحانة وتعالى في كتابه الكريم: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبَّىٰ ٱلْفَوَاحِشَ مَا ظُهُرَ مِنْهَا وَمَا بَطُنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغَى بِغَيْرِ ٱلْمَعَتِي وَأَن تُشْرِكُوا بِاللَّهِ مَا لَدَ يُغَزِّلُ بِهِم سُلَطَنُنَا وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللهِ مَا لَا نَعْلُمُونَ ) [الأعراف:٣٣]، فاتفقت الشرائع كلها على تحريم الفواحش ما ظهر منها وما بطن، وكان من أبشع هذه الفواحش فاحشة الزنا، جاء التحذير منها أيما تحذير، قال الله سبحانه: ﴿ وَلَا نُقُرِبُوا ٱلَّذِيَّ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشُهُ وَسَاءَ سَيِيلًا) [الإسراء:٣٢]، وقال الله سيحانه: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ خَفِظُونَ ۞ إِلَّا عَلَيْ أَزْوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكِتُ أَيْمَنْتُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرٌ مُلُومِينَ أَنْ فَمَنِ أَبْتَغَىٰ وَرَآءَ ذَٰلِكَ فَأُولَٰتِكَ مُمُ أَلْعَادُونَ ) [المؤمنون:٥-٧]، وقال سيحانه: (وَلَا يَرْنُونَ وَمَن يَفْعَلُ ذَٰلِكَ بِلَقَ أَثَامًا ﴿ ﴿ يُصْلِعَفْ لَهُ ٱلْمَكَدَابُ يَوْمُ ٱلْقِينَمَةِ وَيَعْلَدُ فِيهِ مُهَانًا (١١) إلَّا مَن تَابَ) [الفرقان: ۲۸-۷۰].

وقال سبحانه: ( الزَّانِيُّةُ وَالزَّانِ فَأَجِلُواْ كُلُّ وَعِيرِ مَنْهَا عِلْقَ جَلَّاتًا وَلاَ مَلْتَ جَلَّاتًا وَلاَ مَنْعُونَ بِاللَّهِ وَالْوَمِ الْآتِحْرُ وَلا تَأْخُذَكُمْ مِن زَلْقَ فِي فِينَ اللَّهِ إِن كُمْ أَلْهُ وَالْوَهِ لَا يَنْكُمُ إِلَّا زَانِ أَوْ مُشْرِكُ وَحُرْهِ وَلاَ زَانِ أَوْ مُشْرِكُ وَحُرْهِ وَلاَ زَانِ أَوْ مُشْرِكُ وَحُرْهٍ وَلاَكَ عَلَ اللَّهُ عَليه اللَّهُ عَليه اللَّهُ عَليه اللَّهُ عَليه اللَّهُ عَليه وَقَالِ النبي صلى الله عليه وعلى الله عليه وعلى الله وسلم: (ورأيت رجالاً ونساءً عراة على مثل التنور يأتيهم لهب من تحتهم فيحرق فروجهم، مقلاء من هؤلاء الزناة والزواني يا محمد!) رواه البخاري.

هذا شيء من عقوبتهم ذكر على لسان نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، يبين مدى الآلم الذي يلحق بهذه الفروج، التي استمتعت بالحرام، وتلذذت بالفحش والعياذ بالله!

كتبه الشيخ: مصطفى العدوي

ولقد حرم الله سبحانه وتعالى الزنا، ولم يرد في آي شريعة من الشرائع التي نزلت من عند الله سبحانه شيء يبيح الزنا بحال من الأحوال، لا في الإسلام، ولا في اليهودية، ولا في النصرانية، ولا في أي شرع نزل من عند الله، بل اتفقت الشرائع كلها على تحريمه، ومن ثم جاء في شريعتنا مزيد من الاحتياطات، وكان من هذه الاحتياطات أن حرم الوسائل المؤدية إليه، وحث على الوسائل الواقية منه.

أولا: تعريم الوسائل المؤدية اليه، ومن ذلك:

١- حرمة خضوع النساء بالقول:

إن من السبل الموصلة إلى هذه الفاحشة الكبرى: خضوع النساء بالقول، ورب العزة يقول في كتابه الكريم: (فَلاَ تَضَعَنَ بِالقول، ورب العزة يقول في كتابه فَولاً مَعْرُوفًا) [الأحزاب: ٣٣] فالنسوة اللواتي يخضعن بالقول، ويرفقن القول للرجال الأجانب مرتكبات للماثم، ومرتكبات للحرام، فثم رجال في قلوبهم مرض إذا رقت المراة في قولها له ظن أنها تريد منه الفاحشة قولاً واحداً، ولا يفكر فيما سوى ذلك، ومن فقال: (فَلاَ عَضَعَنَ الْفَوْلُ فَيَطْعَمُ النِّي فِي قَلِيهِ مَصْ وَقُلْنَ لَا فَقَالَ: (فَلاَ عَضَعَنَ الْفَوْلُ فَيَطْعَمُ النِّي فِي قَلْيهِ مَصْ وَقُلْنَ لَا فَقَالَ: (فَلاَ عَضَعَمَ الله سبحانه النساء عن الخضوع بالقول فقال: (فَلاَ عَضَعَمَ النِّي فِي قَلْيهِ مَصْ وَقُلْنَ لَا فَيُوالُوا فَيْلاً مَعْرُوفًا) [الأحزاب: ٣٣]. وقال سبحانه: (وَلَكِن لا نُواعِدُوهُنَّ مِلَّ إِلاَّ أَن تَقُولُوا فَيْلاً مَعْرُوفًا) [البقرة: ٣٣]. فلا ينبغي لامرأة أن تخضع بقولها في الهاتف، ولا في حديثها مع الرجال الأجانب، فإن ذلك يدعو إلى الفاحشة ويزينها، ولكن كما قال القائل أيضاً:

وما عجب أن النساء ترجلت

ولكن تأنيث الرجال عُجاتُ

فثم رجل يتحدث في الهاتف أو مع الناس بأسلوب جاف وقوي، فإذا تحدث مع النساء خضع لهن بالقول كما تفعل النسوة، فيقع في حبائله نساء كثيرات يفتن بهن ويفتن به، فكل ذلك من السبل الداعية إلى هذه الرذيلة، وإلى هذه الفاحشة، فاحشة الزنا والعياذ بالله!

#### ٧- حرمة سماع الغناء:

ومن السبل الموصلة إلى هذه الفاحشة سبيل الاستماع إلى الغناء المصحوب بالمعازف الذي يهيج الكامن ويثير الشر، قال النبي صلى الله عليه وسلم: (ليكونن من أمتي أقوام يستحلون الحر والحرير والخمر والمعازف) (رواه البخاري).

فكل أغنية مصحوبة بالموسيقى أو بالمعازف حرام، فالمعازف حرام لما سمعتموه من نبيكم محمد عليه الصلاة والسلام، وكذلك تلك الأغاني التي لم تصحب بالمعازف، ولكنها تزين الفحش وترغب في الفجور، كتلك الأغاني الساقطة الهابطة، التي تقول فيها امرأة: خذني بحنانك خذني، ونحو هذه الأغاني الهابطة الساقطة، التي لا تنم إلا عن فحش، ولا تدفع إلا إلى شر، فالاستماع إلى ذلك فيه نشر للفساد، والله يقول في كتابه الكريم: ولله يقول في كتابه الكريم: ولله يقول ألكينية المؤسنة المؤسنة

#### ٣- حرمة التسرج والسقور:

وكذلك من السبل الموصلة إلى هذه الفاحشة، التبرج المزري الذي يُفعل الآن، تخرج النساء كاسيات عاريات، كانه خفي عليهن قول نبينا محمد عليه الصلاة والسلام: (صنفان من أمتي من أهل النار لم أرهما، نساء كاسيات عاريات مائلات مميلات، رعوسهن كأسنمة البخت المائلة، لا يدخلن الجنة ولا يجدن ريحها، وإن ريحها ليوجد من مسيرة كذا وكذا) رواه مسلم.

وها رواه سطعه .. فهذا التبرج المزري الذي نهى عنه ربنا في قوله: ولا فهذا التبرج المزري الذي نهى عنه ربنا في قوله: ولا تركيب من أحصل الدوافع إلى الشر، ومن أعظم الدوافع إلى الفساد، كيف يفعل هذا الشاب الممتلئ رجولة وفحولة إذا رأى امرأة تسير في الطريق بهذه المناظر القبيحة وكيف يفعل الشاب إذا نظر إلى فيلم مؤداه الدعوة إلى الرذيلة ومضمونه قصة حب أو عشق تئول إلى زنا والعياذ بالله وكيف يفعل هذا الشاب إذا رجع إلى بيته ووجد أمامه في البيت أخته المتبرجة هي الأخرى؛ ألا يئول ذلك إلى فعل الفواحش حتى مع المحارم والعياذ بالله !!

إن التبرج نهى عنه ربنا ونهى عنه نبينا محمد عليه الصلاة والسلام أيما نهي، بل قال نبينا عليه الصلاة والسلام حاثاً على ستر المرأة لجميع بدنها، قال عليه الصلاة والسلام: (المرأة عورة، فإذا خرجت

استشرفها الشيطان، وأقرب ما تكون المرأة من ربها وهي في قعر بيتها) رواه الترمذي بسند صحيح. ومن ثم جاءت نصوص نبيكم محمد عليه الصلاة والسلام تحث المرأة على القرار في البيت، إذ هي بخروجها تطمع الشريرين فيها، وتتسبب في الغواية بها: (صلاة المرأة في بيتها أفضل من صلاتها في المسجد، وصلاتها في حجرتها أفضل من صلاتها في بيتها، وصلاتها في مخدعها أفضل من صلاتها في حجرتها) رواه أبو داود بسند صحيح.

وكذلك لا يخفى عليكم أن المراتين اعتذرتا إلى موسى لما سالهما فقال لهما: (العَطْمُكُمُّا قَالَنَا لا شَنِي مُوسى لما سالهما فقال لهما: (العَطْمُكُمُّا قَالَنَا لا شَنِي مُنْ مُسْدِر الرَّعَاءُ وَأَوْلَا شَيْحُ صَيِرٌ ) [القصص: ٢٣] أي: إنما الجاتنا الضرورة إلى أن نخرج من بيوتنا الفضليات يخرجن إلا للضرورات، وعند الحاجات، وعند الملمات، فالقرار في البيت من أفضل الوسائل للابتعاد عن جريمة الزنا، وعن الافتتان بالنساء، فإن الفتنة بالنساء، وعن الافتتان بالنساء، وأن الفتنة بالنساء، وقال النبي إذ قال ربنا: (نَّهِ النَّسِ مُنُ الشَّهُوتِ مِنَ النِّسَاء، وقال النبي عمران: ١٤] فصدرت الشهوات بالنساء، وقال النبي عمران: ١٤] فصدرت الشهوات بالنساء، وقال النبي عمران: في المسلاة والسلام: (فاتقوا الدنيا واتقوا النساء فإن أول فتنة بني إسرائيل كانت في النساء) رواه في مسلم.

وكذلك قال عليه الصلاة والسلام: (ما تركت بعدي فتنة أضر على الرجال من النساء) رواه البخاري. فهذه سبل ذكرنا بها نبينا محمد عليه الصلاة والسلام، وحذرنا من كل سبيل يدعو إلى الوقوع في هذه الفاحشة.

#### ٤- حرمة الخلوة باللرأة الأجتسة

ومن السبل الداعية إلى هذه الفاحشة والميسرة لها، الخلوة بالنساء الأجنبيات اللواتى لسن بمحارم، قال النبي صلى الله عليه وسلم: (إياكم والدخول على النساء، قال رجل: أفرأيت الحمو يا رسول الله أي: قريب الزوج-؟ قال: الحمو الموت) متفق عليه. هكذا قال النبي عليه الصلاة والسلام، فالذين يتساهلون ويدخلون إخوانهم على زوجاتهم، والذين 🍇 بتساهلون وبدخلون أبناء عمومتهم على نسائهم، عليهم أن يستمعوا إلى المذكور في حديث النبي عليه الصلاة والسلام: (الحمو الموت)، فلا تتساهل -يا عبد الله- في إدخال رجل أجنبي بيتك ، وإن كان هذا الرجل قريبا لك، وإن كان هذا الرجل في ظنك تقيا، فإن رجالا في زمن نبيكم محمد -وهو أفضل الأزمان– دخلوا على نساء فصدرت منهم الفواحش، 🥈 جاء رجل إلى النبي محمد عليه الصلاة والسلام -كما في البخاري - وقال: (يا رسول الله إن ابني كان عسيفا عند هذا الرجل -أي: أجيرا عنده- فزني

بامرأته) متفق عليه.

حدث هذا على عهد نبينا محمد، رجل أجير عند آخر زنى بامراته.

शिक्ष वर्षीय :

وقد يقع مثل ذلك الآن مع أقوام قلت غيرتهم، يدخلون المدرس الخصوصي البيت في غياب الرجال، فيدخل يعبث بالبنات، ويعبث بالنساء في غياب الرجل، وهذه خلوة محرمة، وكذلك لا يمكن الطبيب من الخلوة بالمرأة، فالطبيب رجل والمرأة امرأة، وكذلك قد يتخذ الطبيب ممرضة في عيادته، ويدخلها على الرجال، أو هو نفسه يخلو بها، فكم من بلية حدثت بسبب هذه اللقاءات بين الرجال وبين النساء، فلم يبح الله لطبيب أن يخلو بممرضة، ولا لمدرس أن يبح الله لطبيب أن يخلو بممرضة، ولا لمدرس أن يخلو بربة بيت ولا يخلو بامرأة، ولا لرجل أن يخلو بخادمة في بيته، ولا لمدير أن يخلو بسكرتيرة، كل هذا محرم، قال النبي عليه الصلاة والسلام: (ألا لا يخلون رجل بامرأة فإن عليه الصلاة والسلام: (ألا لا يخلون رجل بامرأة فإن الشيما الشيطان) رواه الترمذي بسند صحيح.

فجدير بك إلى عبد الله أن تحرص على نفسك غاية الحرص من هذه الفتنة، فجريمة واحدة من هذه الجرائم، وفعلة واحدة تنكد عليك دنياك، وتنكد عليك أخراك، قال النبي عليه الصلاة والسلام قال: (وما فعل قوم الفاحشة إلا ظهرت فيهم الأوجاع التي لم تكن في الأمم من قبلهم) رواه ابن ماجه بسند

فالحذر الحذر -أيها الناس- من هذه الفتنة الكبرى، ومن مقدماتها، قال تعالى: ﴿ وَلَا نُقْرَوا الرِّقُ إِنَّهُ كَانَ فَوَسَلَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ كَانَ فَصَلَّهُ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالِمُ اللَّهُ اللّ

٥- حرمة سفر المرأة بدون محرم:

نهى النبي عليه الصلاة والسلام المرأة عن السفر بدون محرم، لماذا نهى النبي صلى الله عليه وسلم المرأة عن السفر بلا محرم، منعاً من وقوعها في هذه الفاحشة، فالمرأة بجبلتها ناقصة الدين، وناقصة العقل، تخدع من الماكرين، فمن ثم قال عليه الصلاة والسلام: (لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تسافر إلا ومعها محرم) رواه البخاري.

٣- حرمة تطيب المرأة عند خروجها:

وكذلك نهى النبي عليه الصلاة والسلام المرأة عن التطيب عند خروجها، حتى لا تجذب إليها أنظار الرجال، قال عليه الصلاة والسلام: (أيما امرأة خرجت من بيتها متطيبة فمرت بقوم ليجدوا ريحها فهي زانية) رواه النسائي بسند حسن.

والزّنا مراتب كما لا يخفى عليكم، قال عليه الصلاة والسلام: (أيما امرأة شهدت معنا العشاء الآخرة، فلا تمسن طيباً، ولا تمسن بخوراً) رواه مالك في الموطأ.

كل ذلك حتى لا تجذب إليها الرجال، وقال تعالى: (وَلاَ يَضِينُ مِا تَجْلَهِمْ الْمُحْدِنُ مِنْ يَضِينُ مِنْ يُضِينُ مِن رَيْسَمِنَ وَقُوتُوا إِلَى اللهِ عَلَمْ مُنْ مُخْدِنَ مِن رَيْسَمِنَ وَقُوتُوا إِلَى اللهِ عَيْمَا اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ مُنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُو

٧- التفريق بين الأولاد في المضاجع:

وأمر نبيكم محمد علية الصلاة والسلام كذلك بالتفريق في المضاجع داخل البيوت، فلا تترك ابنتك المراهقة الشابة متبذلة في ثيابها أمام إخوانها الذين قد امتلئوا فحولة، وتتركهم ينامون في فراش واحد، قال النبي عليه الصلاة والسلام: (علموا أولادكم الصلاة لسبع، واضربوهم عليها لعشر، وفرقوا بينهم في المضاجع) رواه أبو داود بسند صحيح.

هكذا أدبكم نبيكم محمد عليه أفضل صلاة وأتم تسليم، فالتمسوا سنته، واقتفوا أثره، واهتدوا بهديه، عسى الله سبحانه أن يلحقكم به في أعلى جنة الخلد التي أعدت للمتقين.

٨- تحريم النظر إلى النساء:

جاء في شريعتنا تحريم كل سبيل يؤدي إلى هذه الفاحشة، سدت كل الذرائع التي توصل إلى هذه الفاحشة، ابتداء من النظر إذ قال ربنا سبحانه: (قُل السُونِينِ يَعْشُوا مِن الصَّرِيمِ وَمَعَظُوا فَوْجَهُمْ وَاللَّهُ مِنْ النظر إذ قال ربنا سبحانه: وَلَى السُونِينِ مِعْشُولًا فَوْجَهُمْ وَاللَّهُ مِنْ النَّمُونِينِ مِعْشُولًا فَوْجَهُمْ وَاللَّهُ مِنْ النَّمُونِينِ وَلَا يَسْتُونَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ النَّمُ اللَّهُ مِنْ النَّمُ وَلَيْ اللَّهُ مِنْ النَّمُ اللَّهُ مِنْ النَّمُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ مِنْ النَّمُ اللَّهُ ال

فالنظر إلى الصور العارية في المجلات، وكذلك إلى المناظر العارية في أجهزة الإعلام من تلفاز وإنترنت وفيديوهات كل ذلك محرم، النظر إلى المناظر العارية المهيجة للشهوات والمعينة على الفسق والفجور كل ذلك محرم وممنوع، وكذلك ما يفعله شرار الشباب الفساق الذين يتجولون على المحلات التي تبيع ملابس النساء الداخلية، فينظرون إلى قمصان النساء ويتغزلون فيها، فكل ذلك من النظر المحرم، إذ كان يثير الشهوات ويشجع عليها، وكذلك النظر إلى المردان الذي يئول إلى فعل الفواحش النظر إلى المردان الذي يئول إلى فعل الفواحش بهم ومعهم، كل ذلك حرمه جمهور العلماء؛ صيانة بلانسان، ودرءاً لهذه الفتنة العظمى والبلية الكبرى بلية الزنا، التي تفسد على الشخص حياته وتنكد عليه معيشته.

فأول سبيل يؤدي إلى الفاحشة النظر، ولذا حرمه الله سبحانه بالآيات التي سمعتم، وقد

سُئل نبيكم محمد عليه الصلاة والسلام عن نظر الفجأة، فقال صلى الله عليه وسلم: (اصرف بصرك) رواه البخاري.

وأخرج الطبراني بإسناد فيه كلام أن النبي عليه الصلاة والسلام قال: (النظرة سهم مسموم من سهام إبليس من تركها مخافة الله أبدله الله إيمانا يجد حلاوته في قلبه)، فهذا النظر المحرم، حرمه الله سبحانه وتعالى علينا درءاً لهذه الفتنة، ودرءاً لهذه العلية.

#### ثانيًا: تشريع وسائل الوقاية من فاحشة الزناء

فمن السبل الواقية من هذه الفاحشة الكبرى، بل من أعظم السبل على الإطلاق للوقاية منها:

#### ١- مراقبة الله سبحانه وتعالى:

مراقبة الله سبحانه وتعالى، وقد قال ربكم سبحانه:
( يَعَلَمُ خَلَيْتُهُ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا ضُغِي الصَّنَاوِدُ) [غافر: ١٩] فراقبوا الله، واعلموا وأنتم تنظرون هذه النظرات المحرمة أن الله سبحانه يعلم خائنة الأعين، ويعلم كذلك ما تكنه الصدور وما تعلن، فرأس الأمر مراقبة الله سبحانه، والخوف من عقابه جل وعلا، هذا رأس النجاة.

#### ٢- الزواج:

ثم إن هناك سبيلا أخر علمنا إياه وذكرنا به نبينا محمد عليه الصلاة والسلام، قال عليه الصلاة والسلام: (يا معشر الشياب! من استطاع منكم الباءة فلنتزوج؛ فإنه أغض للبصر وأحصن للفرج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجًاء) متفق عليه. وكذلك عليك بالاستعفاف قال اللهُ سيحانه: (وَلَيْسَتَعْفِقِ ٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا حَتَّى يُغْتَبِّمُ ٱللَّهُ مِن فَصَّلِهِ } [النور:٣٣]، فرغبنا نبينا في الزواج دفعا لهذه الفتنة العظمي، فإذا لم تجد من المال ما تتزوج به بكرا فتزوج ولو بثيب، امرأة مات عنها زوجها وترك لها أطفالا ويُنيات صغيرات، عندها أثاث، وعندها بيت، لا تسال إلا بعلا يسترها، فتقدم لمثل هذه وتعفف بها، فإن نبيك محمدا عليه الصلاة والسلام سيد ولد أدم تزوج أول ما تزوج خديجة بنت خويلد رضي الله عنها، وهي تكبره بخمسة عشر عاما وهي ثيب، وكانت من أحب نسائه إليه، ولما كان يكثر من ذكرها عاتبته عائشة في ذلك غيرة، فقال عليه الصلاة والسلام (إنى رُزقت حبها) متفق عليه.

مع أنها كانت ثيباً وأكبر منه سناً.

فإذا لم تستطع أن تتزوج ببكر فتزوج بثيب وتعفف بها، واكفل أيتامها، قال النبي عليه الصلاة والسلام: (أنا وكافل اليتيم كهاتين في الجنة، وفرق بين أصبعيه) رواه البخاري.

وكذلك قال: (الساعي على الأرملة والمسكين كالمجاهد في سبيل الله، أو كالصائم الذي لا يفطر، وكالقائم

الذي لا يفتر) متفق عليه.

لا تنتظر سنة كاملة متأخراً عن الزواج من أجل أن تجهز غرفة للسفرة، كُل -يا عبد الله- على الأرض، وعجل بالبناء قبل سنة، كُلْ على الأرض ولا يلزمك أن تؤجل عاماً من أجل أن تشتري بعض الكراسي وسفرة تأكل عليها، فكن عاقلاً وكن ذكياً في صنعك.

كذلك لا تنتظر عامين آخرين حتى تجهز غرفة نوم كبرى، ولكن نم على الميسور، وإذا وسع الله عليك فوسع على أهل بيتك، فنبيك محمد كان ينام على الحصير حتى يؤثر الحصير في جنبه وإن نبي الله موسى عليه السلام آجر نفسه ثمانية أعوام، بل أتم أكمل الأجلين وأفضل الأجلين عشر سنوات أجيراً من أجل عفة فرجه، صلى الله عليه وعلى نبينا وسلم.

فبادروا إلى التعفف يا عباد الله! فيا دعاة الإسلام! كونوا من ذوي الغيرة على الأعراض، وكونوا من ذوي الغيرة على النساء، لا يسمح أحدكم لامرأته ولا لابنته أن تخرج مختلطة تزاحم في المواصلات، متبرجة ينظر إليها القاصي والداني، يا دعاة الإصلاح! من منكم يرضى أن تزني أخته؛ من منكم يرضى أن ينظر الشباب الشرير المفسد إلى أخته نظرة بها أذى وبها مكروه؛ فعفوا عن نساء الناس تعف نساؤكم، ويعف الأجانب عن بناتكم.

#### ٣- التحذير من مكر العابثين بالأعراض:

في هذه الأزمان صار الذئاب يفترسون الفتاة، ولا يرضون بافتراسها مرة، بل مرات ومرات متعددة، تكثر شكاوى النساء التائبات، فتيات كن غاويات في بعض أزمانهن، فعبث بهن عابث، وارتكب معهن الفاحشة مرتكب، ثم صورها على هذه الحال، وسجل كلامها وهي على تلك الحال من الفحش، ثم لما تابت إذا هو يطاردها وإذا هو يهددها، إما أن تمكنه ثانية من نفسها وإلا نشر الأشرطة، ونشر الصور، ونشر المناظر التي جرت بينه وبينها، فتذعن المرأة وتنتكس مرات ومرات، والمعصومات من عصمهن الله.

فجدير بكل فتاة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تتقي الله في نفسها، وأن تحذر أشد الحذر من هؤلاء الذئاب الذي لا يرقبون فيها إلا ولا ذمة، جدير بكم أن تحذروا أخواتكم ونسائكم من هؤلاء الذئاب، الذئاب الذين يتلطفون في الحديث في الهواتف، كأنهم الحملان، يتلطفون في الحديث مع النساء في الهواتف إلى أن يوقعوا النساء في الحبائل والأشراك، ثم بعد ذلك لا يرقبون في الفتاة إلا ولا ذمة.

نسأل الله أن يقي أعراضنا من كل سوء، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

## من أثواج التربية الواجبة



# التربية على العفة والاستعفاف

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وآله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فإن مما ينبغي أن يتربى عليه الشباب المسلم الذي يهدف إلى إقامة المجتمع المسلم، وإعادة الخلافة على منهاج النبوة، التربية على العفة والاستعفاف، وسبق في العدد الماضي الحديث عن هذا الموضوع ونكمل في هذا العدد فنقول وبالله تعالى التوفيق: الطريق إلى العفة:

فمن أراد الوصول إلى هدف سام ينبغي له أن يسلك الطريق الموصلة إليه، وأن يأخذ بأسباب تحصيله، فما هي الأسباب الموصلة إلى العقة؟

وبمعنى أخر: كيف يكون الاستعفاف؟ الذي هو طلب العفة.

وهذه جملة أسباب بحسب الاجتهاد لا الحصر: ١- تقوية الايمان:

فإذا ضعف إيمان العبد صار لا يتورع عن المعاصي والشبهات، ويتكاسل عن الطاعات الواجبات: وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: « لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يسرق السارق وهو مؤمن... « [رواه البخاري: (٦٨٠٦)، ومسلم

فإذا كانت شجرة الإيمان ضعيفة في قلب العبد؛ فإنها لا تثبت إذا أتتها عواصف الشهوات أو الشبهات؛ فمن أراد الثبات على الإيمان والبعد عن معصية الملك الديان فعليه بتقوية شبجرة الإيمان، وإحياء وازع التقوى، واستشعار مراقبة الله عز وجل له، قال تعالى: وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْمُ وَاللهُ مِمَا تَعَلَيْنَ وَالمَدِيد: ٤).

وقال النبي صلى الله عليه وسلم في بيان درجة الإحسان: «أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه، فهو يراك «[رواه البخاري (٥، ٤٧٧٧)، ومسلم (٨، ٩)].

ومهما استشعر القلب حلاوة الإيمان والمراقبة فإنه ستحى من مخالفة أمره، وارتكاب نهيه:

د. أحمد فريد

إذا ما خلوت الدهر يوماً فلا تقل خلوت ولكن قل على رقيب

ولا تحسبن الله يغفل ساعة

ولا أن ما يخفى عليه يغيب راود رجل أعرابية في ليلة شديدة الظلمة، وقال

راود رجب اعرابية في نينة سنديدة الطلمة، وقال لها: «والله، ما يرانا إلا الكواكب، فقالت: فأين مكوكبها؟!».

والتقوى: هي علم القلب بقرب الله سبحانه.

٧- إحياء الآداب الإسلامية:

كاداب النظر والخلطة والاستئذان: فإذا أهمل العبد هذه الآداب الإسلامية دخل عليه الشس، فمن أطلق لحظاته دامت حسراته.

قال بعضهم:

كل الحوادث مبدؤها من النظر

ومعظم النار من مستصغر الشرر كم نظرة فعلت في قلب صاحبها

ي . فعل السهام بلا قوس ولا وتر

والمرء مادام ذا عين يقليها

في أعين الناس موقوف على خطر يسر مقلته ما ضرً مهجته

لا مرحيا يسرور عاد بالضرر

وكذا البعد عن أماكن الاختلاط والفجور، والتبرج والسفور، ومخالطة أصحاب الشهوات، والمعرضين عن طاعة رب الأرض والسماوات؛ فإن في خلطة هؤلاء ترغيبًا في الدنيا الدنية والشهوات الدنيوية، أما مخالطة أهل الزهد والورع والرغبة في الآخرة، فإنها ترغب في ما عند الله من نعيم وتزهد في زينة الدنيا الفانية.

وكذا مراعاة آداب الاستئذان؛ فلا يهجم على أحد بغير استئذان، ولا يقف أمام الباب عند الاستئذان؛

حتى لا تقع عينه على عورة غافلة، وقد قدمنا في باب التربية على الآداب النبوية والسنن المصطفوية هذه الآداب بشيء من الإسهاب، فلا نطيل بذكرها، والله الهادي.

٣- البعد عن المثيرات الجنسية:

قال الدكتور عبدالله ناصح علوان: « من المسئوليات الكبرى التي أوجبها الإسلام على المربي أن يجنّب ولده ما يثيره جنسيّاً ويُفسده خُلقياً، وذلك حينما يبلغ الولد سن المراهقة، وهو السن الذي يتراوح ما بين العاشرة إلى البلوغ.

ولقد أجمع علماء التربية والأخلاق على أن مرحلة المراهقة هي من أخطر المراحل في حياة الإنسان، فإذا عرف المربي كيف يُربي الولد، وكيف ينتشله من أوحال الفساد وبيئات الانحلال، وكيف يوجهه التوجيه الأمثل: فعلى الأغلب أن الولد ينشأ على الخُلق الفاضل، والأدب الرفيع، والتربية الإسلامية السامية». [تربية الأولاد في الإسلام (٢ /٣٣٥)].

 فمن المثيرات الجنسية التي ينبغي أن يتجنبها الشباب: أماكن التبرج والتهتك والسفور، كالأسواق، والشواطئ، وأماكن اللهو والمتنزهات.

- ومن المثيرات الجنسية: الصور الفاضحة التي تمتلئ بها الجرائد والمجلات التي يقوم عليها تجار الشبهوات، والذين يحبون أن تشبيع الفاحشة في الذين أمنوا.

- ومن ذلك المسلسلات الهابطة والأفلام الساقطة التي تُعرض على شاشة التلفاز والفيديو وأجهزة استقبال البث المباشر التي تنقل إلى بيوت المسلمين الحياة الغربية العفنة التي مات فيها الحياء، وذهبت الغيرة، وضاعت الأخلاق، واختفت معاني الشرف والمروءة، وصار الناس أضل من البهائم: (يُتَمَتَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَاكُلُ الأَنْعَامُ وَالنَّارُ مَثْوًى

فإذا ألف الناس رؤية المتبرجات والمتهتكات، ورؤية الاختلاط الماجن بين الرجال والنساء؛ فإنهم لا يستقبحون القبيح، ولا ينكرون المنكر، فينبغي أن يصون المسلم سمعه وبصره وجوارحه من كل ما يثيره؛ حتى يحيا حياة عفيفة طاهرة مطمئنة نظيفة.

ومن أجل منع الإثارة الجنسية: أوجب الإسلام على المرأة إذا بلغت سن الرشد الالتزام بالحجاب عند خروجها، وجعل للعورة حدوداً فلا يكشف من المرأة

ما يثير فتنة، ولا يظهر شبيئاً من حسن أو جمال، وجعل لباس المرأة لا يصف الجسم، ولا يشف عنه. قال عليه الصلاة والسلام: « صنفان من أهل النار لم أرهما: قوم معهم سياطكانناب البقر يضربون بها الناس، ونساء كاسيات عاريات مُميلات مائلات رعوسهن كاسنمة البُخت المائلة؛ لا يدخلن الجنة، ولا يجدن ريحها، وإن ريحها ليوجد من مسيرة كذا وكذا» والحديث رواه مسلم (٢١٢٨). [تربية المراهق» (ص: ١٠٩)].

وقال النووي: «هذا الحديث من معجزات النبوة؛ فقد وقع هذان الصنفان وهما موجودان، وفيه ذم هذين الصنفين». قيل: معناه كاسيات من نعمة الله، عاريات من شكرها، وقيل: تستر بدنها وتكثيف بعضه إظهاراً بحالها ونحوه، وقيل: معناه تلبس ثوباً رقيقاً يصف لون بدنها، أما مائلات فقيل معناه عن طاعة الله وما يلزمهن حفظه، مميلات أي يعلمن غيرهن فعلهن المذموم» شرح النووي على صحيح مسلم» (٩٥٦/١٤).

٤- التبكير بالزواج:

عملاً بقول النبي صلى الله عليه وسلم: « يا معشر الشباب؛ من استطاع منكم الباءة فليتزوج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وِجَاء» [رواه البخاري (٥٠٦٥)، ومسلم (١٤٠٠)].

فإذا بلغت الفتاة سن الزواج، وتقدم لها من هو كف لها؛ فعلى وليها أن يبادر بتزويجها، وكذا الشاب إذا كان عنده مؤن الزواج أو يملك والده أن يزوجه، فعليه أن يبادر إلى تزويجه؛ فإن الزواج أغض للبصر، وأحصن للفرج، وإن لم يفعلوا ذلك تكن فتنة في الأرض وفساد كبير.

يقول الدكتور بدير محمد بدير: « حثت السنة المطهرة على المسارعة بتزويج الشباب؛ فالزواج سبب من أسباب الاستقرار النفسي والإشباع الغريزي الفطري عن طريق نظيف مشروع، وذلك حتى يسلم الشباب من الانحلال الخلقي، وشيوع الفاحشة، والاتصال الحرام، وتفشي الأمراض الفتاكة بين الشباب، تلك الأمراض التي تقضي على النسل، وتوهي القوة، وتنشر الوباء، وتكون سبب العداوة والبغضاء» [منهج السنة النبوية في تربية الانسان» (ص: 119)].

ويقول الدكتور عبد العزيز بن محمد النغيمشي ما ملخصه: « وهكذا نجد أن الإشباع الغريزي حاجة

ملحة في مرحلة المراهقة، وأن النضج المبكر يقتضي الإشباع المبكر، ويكون ذلك بالزواج المبكر، والزواج المبكر هو الأصل والطريق الطبيعي الفطري لتلبية الحاجة الغريزية، والشوق والميل إلى الجنس الأخر؛ بسبب هذه الحاجة الملحة، والأسباب الأخرى أمر يقعده المنهج الإسلامي ويؤصله، وبين الأسلوب الناجح في إشباعه وتوجيهه، وقد سبقت الإشارة إلى أن المنهج الإسلامي منهج فطري واقعي في إلى كل مطالبه وتشريعاته». [المراهقون.. دراسة نفسية إسلامية للآباء والمعلمين والدعاة (ص: ٨٧ – ٨٨)،

#### ٥- اختيار الصحية الصالحة:

التي ترشد إلى الخير وتعين عليه، وتحذر من الشر وتمنع منه؛ فمن أراد سلامة دينه ودنياه، وصيانة نفسه وعفتها وكرامتها؛ فعليه بالانضمام إلى رفقة صالحة تؤنسه في غربته، وتعينه على طاعته، فليس شيء أنفع للعبد من مجالسة الصالحين والنظر إلى أفعالهم، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: « إنما مثل الجليس الصالح، والجليس السوء؛ كحامل المسك: ونافخ الكير، فحامل المسك: إما أن يحذيك، وإما أن تبتاع منه، وإما أن تجد منه ريحاً طيبة، ونافخ الكير: إما أن يحرق ثيابك، وإما أن تجد منه ريحاً طيبة، ونافخ الكير:

فمن وُفَق للصحبة الصالحة أخذت بيده إلى طريق العفة والنجاة والسعادة في الدنيا والآخرة. ومن سقط في رفقة فاسدة أضاعت عليه دنياه وآخرته، ولم ينل منهما إلا الصفقة الخاسرة والتجارة العائرة.

#### يقول الأستاذ محمد حامد الناصر:

« ولعظم الأثر الذي تحدثه الرفقة، ووضوح هذا التأثير في شخصية الصديق وسماته صار المربون والمجربون يعرفون المرء من رفقائه وجلسائه، ويقومونه بمعرفتهم لأصدقائه وقرنائه، وقد جاء في الأثر: « وإياك وقرين السوء؛ فإنه به تُعرَف». ونادى الحكماء باستخدام هذا المقياس الدقيق للتعرف على شخصية الإنسان وشمائله، حتى قال بعضهم:

#### عن المرء لا تسل وسل عن قرينه

فكل قرين بالمقارن يقتدي

[تربية المراهق في رحاب الإسلام (ص: ٢٤٨) ط. دار رمادي للنشر ودار ابن حزم].

٦- ومما يعين على العفة: التسامي والاستعفاف:
 عمالًا بقول الله عز وجل: (وَلْسَتَعْفِفِ ٱلنَّينَ لَا يَجِدُونَ
 نَكَامًا حَتَّى يُعْتَبِّهُ ٱللهُ ) (النور:٣٣).

وبقول النبي صلى الله عليه وسلم: « ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه وجاء» [رواه البخاري (٥٠٦٥)، ومسلم (١٤٠٠)].

والمقصود بالتسامي والاستعفاف: هو أن يجتهد المسلم بكل طاقته في العبادة والطاعة والدعوة إلى الله عز وجل، وأن يُكثر من الصيام الذي يكسر الشهوة، وتذل به النفس، فيقوى عليها المؤمن ويطوعها لله عز وجل، والنفس إن لم تشغلها بالحق شغلتك بالباطل والمعاصي، وقد وعد الله من سلك طريق العفة والاستعفاف بتيسير أمر الزواج الذي يشبع فيه العبد نفسه بما شرعه الله عز وجل وأحله، فقال تعالى: (وَلَسْتَفِفِ ٱلنِّينَ لَا يَمِدُونَ فِكَامًا حَقَى فَعَنَيْمُ اللهُ ).

#### قال الدكتور عبدالله ناصح علوان ما مخلصه:

فالتسامي هـو أن تنفس عن نفسك بجهد روحي، أو عقلي، أو قلبي، أو جسدي، يستنفذ هذه القوة المدخرة، ويخرج هذه الطاقة المحبوسة بالالتجاء إلى الله، والاستغراق في العبادة، أو بالانقطاع إلى العمل، والانغماس في البحث، أو بالجهد الجسدي والإقبال على الرياضة، والعناية بالتربية الدينية، أو البطولة الرياضية. [تربية الأولاد في الإسلام)].

## ٧- ومما يعين على العفة: معرفة بعض المواقف الإيمانية في العفة والاستعفاف:

كموقف نبي الله يوسف عليه السلام وعفته عن امرأة العزيز، وهي التي راودته عن نفسه، وهو في بيتها، وغلقت الأبواب، وقالت: هيت لك. فاعتصم بالإيمان ولجأ إلى الله الرحمن وقال: (مَمَاذَ ٱللَّهُ إِنَّهُ، وَقَالَ: (مَمَاذَ ٱللَّهُ إِنَّهُ،

ومن ذلك قصة مرثد بن أبي مرثد الصحابي رضي الله عنه، عندما دعته عناق للزنا فأبى وقال يا عناق إن رسول الله قد حرم الزنا. وانظره مفصلاً عند أبى داود (٢٠٥١).

وغير ذلك من الموافق الإيمانية الشيريفة، وقد ذكرنا جملة من ذلك في كتاب «مواقف إيمانية»، فلا نطيل بإعادة ذكرها، والله المستعان.

وللحديث بقية إن شباء الله، والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله والصلاة على رسول الله، ويعد... فقد ذكرنا في الحلقة الماضدة موقف رسول الله صلى الله عليه وسلم من أصحابه لما نادّي فيهم يَوْمَ انْصَرَفَ عَنِ الْأَحْرَابِ أَنْ لَا يُصَلِّينُ آحَدُ العصر إلا في بني قرينظة، فتُخوف ناسٌ فوت الوقت فُصَلُوا دُونَ بَنِي قَرَيْظة وقبل أن يبلغوها، وقال آخرُونَ: لا نصلي إلا حُيثُ أَمْرَنَا رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم وَإِنْ فاتنا الوقت، فما عَنف صلى الله عليه وسلم وأحدًا من الفريقين.

ومن موقف الرسول صلى الله عليه وسلم بإزاء الفريقين من قبول اجتهاديهما دون أن يفصح عن قصده لهم، ظهر العدل والإنصاف والوسطية والرحمة بالمجتهدين، وليكون فعله قدوة لأتباعه ان يكونوا أهل رفق بالمخالفين، حتى لا يفرح كل حزب بما لديه، ويتعصب كل فريق للذي هو عليه، محاولا حَمّل خصمه على ما براه، وإخضاعه بين يديه. فما أحمل الإسلام وما أعظم وسطية هذا

وذكرنا أمثلة أخرى ليبان وسطية هذا الدين الحنيف، وانتهينا عند بيان وسطية الإسلام في أداء العبادات، وأن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن الغلو والزيادة والتشيد في الدين، ويأن أنه طريق هلاك، هلكت به الأمم السابقة، ونكمل في هذه الحلقة قائلين بعون الله تعالى:

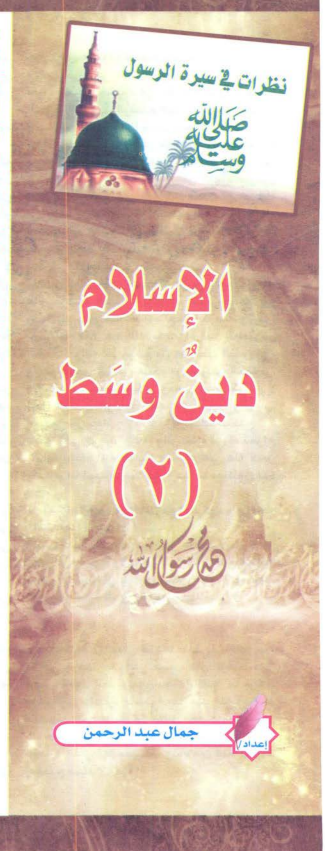
الدين يغلب من تشدد فيه:

بين رسول الله صلى الله عليه وسلم أن أحدًا لن يغلب الدين بالتشدد أو بالتفريط فيه، بل إن الدين هو الذي يغلب كل مخالفيه.

فعَنْ أبى هَرَيْرَةَ رضى الله عنه عَن النّبيّ صلى الله عليه وسلم قال: «إنَّ الدِّينَ يُسْرُ وَلُنْ يُشَادُّ الدِّينَ أَجَدُ إِلا غَلْبَهُ، فَسَندُدُوا، وَقَارِبُوا وَأَبْشرُوا، وَاسْتَعينوا بَالغَدْوَة وَالرُّوْحَة، وَشَيْء مِنَ الدِّلجة». [صحیح البخاری ۱/ ۱۹].

والمعنى: لا يتعمق أحد في الأعمال الدينية ويترك الرفق إلا عجز وانقطع فيُغلب.

وقوله: «فستددوا» أي: الزموا السداد، وهو الصواب من غير إفراط، ولا تفريط، والسداد: التوسط في العمل. وقوله: «وَقاربُوا» أي: إن لم تستطيعوا الأخذ بالأكمل فاعملوا بما يقرب منه. قوله: «وَأَنْشِرُوا» أي: بالثواب على العمل الدائم وإن قل. وقوله: «وَاسْتعينوا بالغَدُوة» أي: استعينوا على مداومة العبادة بفعُلها في الأوقات المنشطة، وهي أول النهار؛ ما بين صلاة الفجر وطلوع الشمس. وَالرُّوْحَة بِالفتح: السير



بعد الزوال. وَالدُّلْجَةُ: السَّيْرِ آخر الليل، وقيل: سير الليل. والحديث نص في أن الدين يسر، وأن الدين قصد وأخذ بالأمر الوسط. [تعليق مصطفى البغا على صحيح البخاري ١/ ١٦].

#### ٥- وسطية الإسلام في العاملات:

أ. العدل بين ضعاف الرعية واقويائها:

لما ولي أبو بكر رضي الله عنه الخلافة حَمدَ اللّهُ تَعَالَى وَأَثْنَى عَلَيْهِ بِالَّذِي هُوَ أَهْلُهُ ثُمَّ قَالَ: آمًا بَعْدُ أَيُهَا النَّاسُ فَإِنِي قَدْ وُلَيتَ عَلَيْكُمْ وَلَسْتُ بَخَيْرِكُمْ فَإِنْ أَسَاتُ فَقَوَمُونِي، الصَدَّقُ أَمَانَةٌ، وَالْحَبعيف فيكم قوي عندي حَتى أرجَع عَلَيْهُ حَقَّه إِنْ أَسَاءَ اللّهُ، وَالْقَوِيُ فيكُمْ ضعيف [عندي] حَتَّى أَخَذَ الْحَقَّ مِنْهُ إِنْ شَاءً اللّهُ، وَالْقَوِيُ فيكُمْ ضعيف [عندي] حَتَّى أَخَذَ الْحَقَّ مِنْهُ إِنْ شَاءً اللّهُ، لا يَدعُ قَوْمُ الْجَهَادَ فِي سَبِيلِ اللّه إِلاَ خَذَلَهم اللّهُ بِالذَّل، يَدعُ قَوْمُ الجَهَادَ فِي سَبِيلِ اللّه إِلاَ خَذَلَهم اللّهُ بِالدِّلاء، وَلاَ تَشيعُ الْفَاحِشَةَ فِي قَوْم إِلّا عَمُهم اللّهُ بِالدِّلاء، وَرَسُولَهُ، فَإِذًا عَصَيْتُ اللّهُ وَرَسُولُهُ، فَإِذًا عَصَيْتُ اللّهُ وَرَسُولُهُ، قُومُوا إِلَى صَلَاتُكُمْ وَرُسُولَهُ فَلِا طَاعَةَ لِي عَلَيْكُمْ، قُومُوا إِلَى صَلَاتَكُمْ وَرُسُولُهُ فَلِا اللّهُ وَالنهاية والنهاية والنهاية والنهاية والنهاية والنهاية والنهاية السُري اللهُ وَرَسُولُهُ فَلَا اللهُ والنهاية ويَعْ الْمُعْتُ الْمُعْتُ الْمُولُونُ الْمُولُونُهُ الْمُولُونُهُ اللّهُ والنهاية والنها الله ورَهُ الْمُولِيْ اللهُ اللهُ اللهُ والْمُولُونُ اللهُ المُولِيْ اللهُ الهَالِ

وفي هذا الأثر تظهر وسطية الإسلام وعدله بين صغير أفراده وكبيرهم، وإنصافه لضعيفهم من قويهم، لأنهم إن لم يكونوا كذلك فلا قداسة لهم عند الله ولا تكريم. عن جابر مرفوعًا: «كَيْفَ يُقدِّسُ اللَّهُ أمة لا يُؤخَذُ لَضعيفهمْ مِنْ شديدهم؟». [ابن ماجه: ٤٠١٠، وقال اللَّابَاني: صَحيح].

ب- ومثل ذلك ايضًا العدل بين الأولاد والزوجات غن النُغمَان بن بَشير، قَالَ: تَصَدَّقَ عَلَيَّ أَبِي بِبَغض مَالَه، فَقَالَتُ أَمِّي عَمْرَةً بِنْتُ رَوَاحَةَ: لَا أَرْضَىي حَتَّى تُشْهَدُ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم، فَانْطَلَقَ آبِي إِلَى النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم ليُشهدهُ عَلَي صَدقتي، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «أَفَعَلْتَ هَذا بولدك كُلُهمْ» قَرَبَع أَبِي، قَرد تِلْك الصَّدَقَة.[صحيح مسلم مُرك لاكمُمْ» قَرجَعَ أبِي، فَرد تِلْك الصَّدَقَة.[صحيح مسلم

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وَسلم قَالُ: «إِذَا كَانَ عِنْدَ الرَّجُلِ امْرَأَتَانِ فَلَمْ يَعْدِلْ بَنِيْهُمَا جَاءَ يَوْمَ القِيَامَةِ وَشقُّهُ سَاقِطُ». أي ذاهب أو أشكَّ. [سنن الترمذي ٣/ ٤٣٩]. صحيح.

ج العدل بين الناس ولو كانوا أعداءً:

قَالَ الله تَعالَى: ( يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ اَمَنُوا كُونُوا فَوَرِينَ لِلَهِ شُهِدَاءً بِالْقِسْطِ وَلَا يَجْرِمنَكُمْ شَنْعَانُ قَوْمٍ عَلَىّ اللّه مَّدِلُوا ) [المائدة: ٨]، يعنى لا يحملنكم بغضهم على

عدم العدل، اعدلوا ولو كنتم تبغضونهم.

وكان النبي صلى الله عليه وسلم يدعو ربه عز وجل يقول: «أَسْالُكُ خَشْنَتَكَ في الْغَيْبِ وَالشُّهَادَة، وَكَلْمَةَ الْحَقِّ فِي الْغَضَبِ وَالرُّضَا، وَالْقَصْدَ فِي الْفَقْرِ وَالْغِنَى». [مسند أحمد ٣٠/ ٢٦٥] حديث صحيح.

ولهذا لما بعث النبي صلى الله عليه وسلم عبد الله بن رواحة رضي الله عنه إلى أهل خيبر ليخرص (ليُقدِّر) عليهم ثمر النخل، وكان اليهود يزرعون الأرض للمسلمين على النصف ، فحدث أن عبد الله بن رواحة رضي الله عنه قسم لهم نصيبهم وخيرهم أن يأخذوه أو يأخذوا النصف الآخر، فعرفوا أن هذا هو العدل بعينه؛ فقالوا: بهذا قامت السموات والأرض؛ أي بالعدل.

قَالُ ابن حبان: ، وَكَانَ عَبْدُ اللَّه بْنُ رَوَاحَةَ يَأْتِيهِمْ كُلُّ عَام يَخْرُصُهَا عَلَيْهِمْ ، ثُمَّ يُضَمَّنُهُمُ الشَّطْرَ، فَشَكَوْا إِلَى رَسُولِ اللَّه صلى الله عليه وسلم شدَّة خَرْصه، وَأَرَادُوا أَنْ يَرْشُوهَ فَقَالَ عبد الله: يَا أَعْدَاءَ اللَّه؛ أَتُطْعِمُونِي السُّحْتَ، وَاللَّه لَقَدْ حِثْتُكُمْ مَنْ عِنْد أحب الناسِ إليً، السُّحْتَ، وَاللَّه لَقَدْ حِثْتُكُمْ مَنْ عِنْد أحب الناسِ إليً، وَلَا نَعْضَى إلَيْ مَنْ عَدْد أحب الناسِ إليً، وَلَا نَتْحُمُ مَنَ الْقَرَدَة وَالْخَنَارِير، وَلَا يَحْملُني بُغْضَى إِيَّاكُمْ وَحُبِي إِيَّاهُ عَلَى أَنْ لَا وَلَا يَعْدلُ عَلَى أَنْ لَا أَعْدلُ عَلَيْ أَنْ لَا أَعْدلُ عَلَى السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ. أَعْدلُ عَلَيْكُمْ ، فَقَالُوا: بَهَذَا قَامَتِ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ. وَصَحيح ابن حبان حبان - ١٠/ ١٠٨ ]وإسناده صحيح.

وانظر أخي إلى أثر العدل والوسطية في استخراج شهادة أعداء الملة لأهلها، وثنائهم على هذا الدين وأهله. يا ليت قومنا في أزماننا يمتثلون هذه المعانى.

## د- احترام العهود ولو كانت مع المشركين، ولو اضطر المسلم لهذا العهد:

الإسلام دين نقي نظيف، طاهر عفيف، لا يعرف أن يجور أو يحيف، ولا يقبل المراوغة والتزييف. ولا يرضى لأوليائه أن يظهروا بمظهر غير لائق، يصد الناس عن دعوة الحق وتضيع الحقائق.

#### - ومن نماذج العدل والإنصاف التي تظهر وسطية الإسلام: ما جاء للهذا الغير:

حَدُّثَنَا حُذَيْفَةُ بْنُ الْيَمَانِ، قَالَ: مَا مُنْعَنِي أَنْ اَشْهَدَ بَدْرًا اللهِ أَنِّي حُسَيْلٌ، قَالَ: فَاَخَذَنَا كُفُّارُ اللهِ أَنِّي حُسَيْلٌ، قَالَ: فَاَخَذَنَا كُفُّارُ قُرِيْشٍ، قَالُوا: إِنَّكُمْ تُرِيدُونَ مُحَمَّدًا، فَقُلْنَا: مَا نُرِيدُهُ، مَا نُرِيدُهُ، مَا نُرِيدُهُ الله وَمِيثَاقَةُ لَنَّا مَلِّهِ الله وَمِيثَاقَةُ لَنَنْصَرِفَنَ إِلَى المُدينَة، وَلا نُقَاتَلُ مَعَهُ، فَأَتَيْنَا رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم، فَأَخْبَرْنَاهُ الخُبَرَ، فَقَالَ: الله عَلَيْهِمْ، وَنَسْتَعِينُ الله عَلَيْهِمْ، وَنَسْتَعِينُ الله عَلَيْهِمْ، وَسَلَّمَ وَنَسْتَعِينُ الله عَلَيْهِمْ، وَصَدِيح مسلم ٣/ ١٤١٤].

قال النووي رحمه الله تعالى: أَرَادُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم أنْ لا يُشيعُ عَنْ أَصْحَابِهِ نَقْضُ الْعُهْدِ، وَإِنْ كَانَ لا يَلزَمُهُمْ ذلك، لأنَّ المشيعَ عَليْهِمْ لا يَذكرُ تأويلًا. [شرح النووي على مسلم ١٢/ ١٤٤].

صحيح أن الذي يشيع عنهم، ويشنع عليهم لن يتلمس لهم عذرًا، ولن يعرف لهم قدْرًا، ولن يبغى لهم أجرًا. وعند أحمد بن حنبل رحمه الله تعالى أن النبيصلي الله عليه وسلم قال لحذيفة وأبيه: (فوَا لَهُم)؛ أمُّرُّ لحذنفة وأبيه بالوفاء للمشركين بما عاهدوهما عليه حين أخذوهما، أن لا يقاتلوهم، فقبل عُذرهمًا وأمرهمًا بِالْوَفَاءِ. (ونستعين الله عُليْهِم) أي على قتالهم فإنما النصْر من عند الله لا بكثرَة عَدد وَلا عُدد، وقد أعَانه الله تعالى، وكانت واقعَة أعز الله بها الإسلام وأهله. (رواه أحمد، عَن حُذَيْفة بن اليَمَان). [التيسير بشرح الحامع الصغير٢/ ١٧٤].

#### ومن النماذج العالية في أداء الأمانات:

ه - موقف أبي العاص بن الربيع زوج زينب بنت المصطفى صلى الله عليه وسلم:

- عَن ابْنِ إِسْحَاقِ رحمه الله تعالى قال: حَدَّثني عَبْدُ الله بْنُ أَبِي بَكُر بْن حزم قال: خرج أَبُو العاص (زوج زينب بنتُ رسول الله صلى الله عليه وسلم) تاجرًا إلى الشام، وكان رجلًا مأمونًا، فكانت معه بضائع لقريش، فأقبل فلقيته سرية للنبي صلى الله عليه وسلم، فاستاقوا عيرَه وهرب، وقدموا عَلى رَسُول الله صلى الله عليه وسلم بما أصابوا فقسمه بينهم، وأتى أبُو العاص حتى دخل عَلَى زينِب فاستجار بها، وسالها أن تطلب له من رَسُول الله صلى الله عُلِيه وسلم ردّ ماله عَلَيْه، فَدَعَا رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم السُّريَّة فقال لهم: «إنَّ هذا الرجل منا حيث قد علمتم (يعنى أنه زوج ابنته زينب)، وقد أصبتم لهُ مالا ولغيره ممن كَانَ معه، وهو فيَّءُ، فإنَّ رأيتم أن تردُّوا عَليْه فافعلوا، وإنْ كرهتم فأنتم وحقَّكم». قالوا: بل نردُه عَلَيْه. فردُوا والله عَلَيْه ما أصابوا، ثمُ خرج أبو العاص حتى قدم مكة، فأدّى إلى النَّاس يضائعهم، حتى إذا فرغ قال: يا معشر قريش، هُل بقى لأحد منكم معى مال؟ قالوا: لا؛ فجزاك الله خيرًا. فَقَالَ: أما والله ما منعنى أن أسلم بالمدينة قبل أن اقدم عليكم إلا تخوِّفا أن تظنوا أنى إنما إسلمت لأذهب بأموالكم، فإنَّى أشهد أنْ لا إلَّه إلا اللهُ، وَأَنَّ مُحَمِّدًا عدده ورسوله.

وعَن الشعبيّ، قال: قدم أبُو العاص من الشام ومعه أموال المشركين، وقد اسلمت امرأته زينب وهاجَرت.

فقيل لَهُ: هَلْ لك أن تُسلم وتأخذ هذه الأموال التي معك؟ فقال: بئس ما أبدأ به إسلامي أن أخون أمانتي. وكفلت عَنهُ امرأته أن يرجع فيؤدي إلى كل ذي حق حقَّه؛ فيرجع ويُسْلم، ففعل، وما فرَّق بينهما، يعني النَّبِيِّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. [تاريخ الإسلام للذهبي Y.0/Y

فانظر أيها المسلم إلى هذا السلوك الحميد؛ حيث لم يتجاهل أبو العاص مشاعر قومه وإن كانوا على الشرك، بحيث لا يفزعون على أموالهم حال معرفتهم بإسلامه، أو يتركهم يسيئون به الظن، ولا ينبغي للمسلم أن يجعل من نفسه غرضا ليسيء الناس به الظن. وكل ذلك من سماحة هذا الدين ووسطيته واعتداله ويُسره. ثم إن أبا العاص رضى الله عنه لم يشا أن يبدأ إسلامه بشيء يشينه في نظر غير المسلمين.

#### ٦. الوسطية في الاعتقادات:

ودين الله وسط بين من يتشدد كالخوارج فيكفر من وقع من المسلمين في المعصية، وبين المرجئة المتساهلين الذين يرجئون ويؤخرون العمل عن النية، بمعنى إذا كانت نيتك سليمة فلا يضرك ما فعلت أو ما تركت، وهم الذين يقولون: لا تضر مَعَ الإيمَان مُعْصِيَّةً كَمَا لا تَنْفَعِ مَعَ الكَفْرِ طَاعَةً.

قال الإمام أبو جعفر الطحاوي:

وَالْمُعْتَزِلَةَ مُوَافِقُونَ لِلْحُوَارِجِ هَنَا فِي حُكِمَ الْآخِرَةِ، فَإِنْهُمْ وَافْقُوهُمْ عَلَى أَنَّ مُرْتَكِبَ ٱلْكَبِيرَةِ مُخَلَّدٌ فِي النَّارِ، لَكُنْ قَالَتِ الْحُوارِجُ: نَسَمِّيهِ كَافَرًا، وَقَالَت الْمُغْتَرْلَةَ: نَسَمِّيه فَاسَقًا، فَالْخَلَافُ بَيْنَهُمْ لَفْظَيُّ فَقَطْ.

وَأَهْلَ السُّنَّةِ مُتَّفِقُونَ أيضاً عَلَى أَنَّهُ يَسْتَحِقَّ الْوَعِيدَ المُرَتِّي عَلَى ذِلِكَ الذِّنْبِ، كَمَا وَرَدَّتْ بِهِ النَّصُوصُ، لَا كُمَا يَقُولُهُ الْمُرْجِئَةِ مِنْ أَنَّهُ لَا يَضِرُّ مَعَ الْإِيمَانِ ذَنبٌ، وَلَا يَنْفُعُ مَعَ ٱلْكُفْرِ طَاعَةً! وَإِذَا اجْتُمَعَتُ نَصُوصُ الوَعْدِ التِي اسْتَدَلَتُ بِهَا المُرْجَئَةِ، وَنَصُوصُ الوَعيد التي استدلت بها الخُوارج والمعتزلة، تبين لك فسَادً القولين؛ وَلا فائدَة في كلام هؤلاء سوى أنك تستفيد من كلام كل طائفة فساد مذهب الطائفة الأخرى.

[شرح الطحاوية - لأبي العز الحنفي، تعليق وتخريج الشيخ الألباني. ص: ٣٢٢]

وكذلك دين الله تعالى وسطبين المعطلة الذين عطلوا ونفوا صفات الله تعالى كالسميع والبصير وأنه سيحانه يفرح ويسخط، ويقيض ويبسط، وأن له يدًا وعينا؛ زاعمين أنهم لو أثبتوها لله تعالى شبهوه بخلقه،وهؤلاء هم الجهمية والمعتزلة ومن وافقهم، وبين المشبهة الذين مثلوا وشبهوا الله تعالى بخلقه في ذاته وصفاته وقالوا: إن الله جسم وهو موجود فهو محدود.

قال الذهبي: والمقصود بالسلف هم الصحابة والتابعون ومن سار على نهجهم. ولقد كان قولهم في الاستواء كقولهم في سائر صفات الله، فهم وسط بين طائفتين هم المعطلة والمشبهة. فهم لا بمثلون صفات الله بصفات خلقه، ولا ذاته بذوات خلقه كما يفعل المشبهة. وكذلك لا ينفون عن الله ما وصف به نفسه، ووصفه به رسوله صلى الله عليه وسلم، فيعطلون أسماءه وصفاته، ويحرفون الكلم عن مواضعه، ويلحدون في أسمائه وأياته كما فعل المعطلة. بل كان مذهبهم في سائر الصفات - يما في ذلك الاستواء- أنهم يصفون الله بما وصف به نفسه في كتابه أو على لسان نبيه محمد صلى الله عليه وسلم نفيا وإثباتاً. وطريقتهم في الإثبات أنهم يثبتون ما أثبته الله من الصفات من غير تكييف لها، ولا تحريف، ولا تمثيل، ولا تعطيل. وطريقتهم في النفي أنهم ينفون عن الله ما نفاه عن نفسه مع إثبات كمال ضد ذلك المنفى. [العرش؛ لشمس الدين الذهبي ١/ ١٨٧].

وقال شيخ الإسلام أيضًا: ولو اعتصموا بالكتاب والسنة لاتفَقُوا كما اتفق أهل السنة والحديث، فإن أئمة السنة والحديث لم يختلفوا في شيء من أصول دينهم، ولهذا لم يقل أحد منهم: إن الله جسم ولا قال: إن الله ليس بجسم. بل أنكروا النفي لما ابتدعته الجهمية من المعتزلة وغيرهم، وأنكروا ما نفته الجهمية من الصفات مع إنكارهم على من شبه صفاته بصفات خلقه، مع أن إنكارهم كان على الجهمية المعطلة أعظم منه على المشبهة؛ لأن مرض التعطيل أعظم من مرض التشبيه. [درء تعارض العقل والنقل «٣٦٧/٥»].

#### ٧. التوسط في التصبحة والموعظة

وحتى في الموعظة والنصيحة ينبغي التوسط حتى لا يسام الناس ويملوا؛ كما جاء عن ابن عباس رضي الله عنهما، قالَ: «حَدَّث النَّاسَ كُلُّ جُمُعَة (كلَّ رَضي الله عنهما، قالَ: «حَدَّث النَّاسَ كُلُّ جُمُعَة (كلَّ السبوع) مَرَّةً، فَإِنْ أَبَيْتَ فَمَرَّتَيْن، فَإِنْ أَكُثَرْتَ فَثَلاثَ مَرار، وَلاَ تُسُلَّ النَّاسَ هَذَا القُرْانَ، وَلاَ الْفَينَّكُ تَاتِي الْقَوْمَ وَهُمْ فَي حَدِيث مِنْ جَدِيثهِمْ، فَتَقُصُّ عَلَيْهُمْ، فَتَقُصُّ عَلَيْهُمْ، فَتَقُصُّ عَلَيْهُمْ، فَتَقُصُّ عَلَيْهُمْ، فَتَقُصُلُ عَلَيْهُمْ، وَلَكنْ أَنْصِتْ، فَإِذَا اللَّهُمُ وَمُمْ يَشْتَهُونَهُ، وَانْظر السَّجْعَ مَنَ أَمْرُوك فَحَدَّتْهُمْ وَهُمْ يَشْتَهُونَهُ، وَانْظر السَّجْعَ مَنَ الدُّعَاء فَاجْتَنبُهُ»، فَإِنِّي عَهِدْتُ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلَم وَأَصْحَابَهُ لا يَفْعَلُونَ إِلَّا ذَلِكَ يَعْنِي الله عليه وسلَم وَأَصْحَابَهُ لا يَفْعَلُونَ إلا ذَلِكَ يَعْنِي

لاَ يَفْعَلُونَ إِلَّا ذَلِكَ الإِجْتِنَابَ.[صحيح البخاري ٨/ ٧٤].

وعَنِ ابْنِ مَسْعُود، رضي الله عنه قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسَّلم «يَتَخُولُنَا (يُخَفَّف) بِالْمُوْعِظَة فَي الْقَيَّام، كَرَاهَةَ السَّامَة عَلَيْنَا». يعني حتى لا يَصيبنا اللَّيَّام، كَرَاهَةَ السَّامَة عَلَيْنَا». يعني حتى لا يَصيبنا الملل.[صحيح البخاري ١/ ٢٥].

وقال عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبِ رضي الله عنه: أَجِمُّوا هَذهِ الْقُلُوبِ وَاطْلُبُوا لَهَا طُرَّفَ الْحِكْمَةِ فَإِنَّهَا تَمَلُّ كَمَا تَمَّلُ الْأَبْدَانُ.

[المنتقى من كتاب مكارم الأخلاق ومعاليها للخرائطي ص: ١٥١].

#### ٨- الوسطية في الانتماءات لئلا تتولد عداوات

وذم الإسلام التحزب الذي يعتني بالحزيية وأفرادها وأعضائها، فقال الله تعالى: «مِنَ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيعًا كُلُّ حِزْبٍ بِما لَدَيْهِمُ فَرِحُونَ». (الروم/٣٢).

وعَنْ جُبَيْرِ بْنِ مُطْعِم رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله علية وسلم: «لَا حلْفَ في الْإِسْلَامِ، وَأَيُّمَا حِلْفَ كَانَ في الْجَاهِليَّة لَمْ يَنِدْهُ الْإِسْلَامُ إِلَّا شَدَّةً». [صحيح مسلم ٤/ ١٩٦١].

والمعنى: (لا حلف) لا تعاهد على مثل ما كانوا يتعاهدون عليه في الجاهلية مما يتعارض مع الإسلام.

وأما المؤاخاة في الإسلام والمحالفة على طاعة الله تعالى والتناصر في الدين والتعاون على البر والتقوى وإقامة الحق فهذا باق لم ينسخ، وهذا معنى قوله صلى الله عليه وسلم في هذه الأحاديث: «وأيما حلف كان في الجاهلية لم يزده الإسلام إلا شدة». [شرح النووي على صحيح مسلم ٤/ ١٩٦١]. ولما ظهرت العصبية من وراء التحزب والانتماءات غضب النبي صلى الله عليه وسلم ووصفها بالجيفة المنتنة.

فعن جَابِر بْنِ عَبْدِ اللّهِ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: كُنَّا فِي غَزَاةَ، فَكَسَعَ (ضِرب) رَجُلٌ مِنَ المُهَاجِرِينَ، رَجُلًا مِنَ المُهَاجِرِينَ، رَجُلًا مِنَ المُهَاجِرِينَ، وَقَالَ مَنَ الأَنْصَارِ، وَقَالَ الأَنْصَارِيُّ: يَا لَلْأَنْصَارِ، وَقَالَ الْهُهَاجِرِينَ، فَسَمَعَ ذَلِكَ رَسُولُ اللَّهِصلى الله عَلَيه وسلم فَقَالَ: «مَا جَالُ دَعْوَى الجَاهَليَّة» الله عَلَيه وسلم فَقَالَ: «مَا جَالُ دَعْوَى الجَاهَليَّة» قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّه، كَسَعَ رَجُلٌ مِنَ المُهَاجِرِينَ رَجُلًا مِنَ المُهَا مُنْتِنَةً». [صحيح من الأَنْصَارِ، فَقَالَ: «دَعُوهَا فَإِنَّهَا مُنْتِنَةً». [صحيح البخاري ٦/ ١٥٤].

فما أنظف هذا الدين وأنقاه وأطهره؛ وكذلك رجاله، فاعتبروا يا أولى الأيصار.

وللحديث بقية إن شاء الله.

# قصة خلق العقل





نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية حتى يقف القارئ الكريم على حقيقة هذه القصة التي انتشرت على السنة القصاص الذين يقدمون العقل على النقل، وسلكوا سبيل المعتزلة الذين وضعوا هذه القصة الواهية وغيرها؛ ليؤيدوا بها هذه الفرية، ويهدموا الصحيح الثابت من السنة المطهرة باصطلاحات أجنبية دخلت أثناء الفتوحات الإسلامية بواسطة الكتب اليونانية، فدخلت الفلسفة في العقيدة ووجدت تشجيعًا رسميًا ودعمًا قويًا من الخلفاء المعاصرين وفي مقدمتهم المأمون العباسي وموقفه من إمام أهل السنة أحمد بن حنبل رحمه الله معروف.

ولقد بين ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في مجموع الفتاوي (٢١/٤) حيث قال: «وَفي دُوْلة « أبي العَبَّاسِ المَامُونِ « ظَهَرَ « الخرمية « وَنَحْوُهُمْ مِنْ الْمَنَافَقِينَ، وَعَرَّبَ مَنْ كَتَبِ الْأُوَائِل الْمُجْلُوبَة مَنْ بِاللَّهِ الرُّومِ مَا انْتَشْرَ بِسَبِبِهِ مَقَالَاتُ الصَّابِئِينَ، وَرَاسَلَ مُلُوكَ الْمُسْكِينَ منَ الهند وَنحُوهمْ حَتَّى صَارَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُمْ مُودَّةً. فَلَمَّا ظُهُرُ مَا ظُهُرَ مِنْ الْكَفْرِ وَالنفاق في الْمُسْلِمِينَ وَقُويَ مَا قُويَ مِنْ حَالَ المُسْرِكِينَ وَأَهْلِ الْكِتَابِ ؛ كَانَ مِنْ أَثْرِ ذَلْكَ: مَا ظَهُرُّ مِنْ اسْتِبَلَاء الْحُهْمِيَّة ؛ وَالرَّافَضِة ؛ وَغَيْرِهُمْ مِنْ أَهْلُ الضَّلَالِ وَتَقْرِيبِ الصَّابِئَةِ وَنَحُوهُمْ مَنْ الْمُتَقَلِّسِفَة. وَذَلِكَ يَنُوع رَأَى يَحْسَبُهُ صَاحِبُهُ الحديث. عَقلا وَعَدْلا وَإِنْمَا هُوَ جَهْلُ وَظَلَّمُ إِذَ التَّسْوِيَةُ بَيْنَ المؤمن وَالمنافق ؛ وَالمسلم وَالْكَافر أَعْظُمُ الظُّلُم وَطلُّتُ الْهُدَى عندَ أَهْلُ الضَّلالُ أَعْظُمُ الجهْل فتَوَلدَ مِنْ ذَلكَ محْنَةَ الْجَهْمِيَّةَ حَتَّى أَمْتُحِنَتْ الْأُمَّةُ بِنَفِي الصِّفاتِ وَالتَّكَذِيبِ بِكَلام الله وَرُؤيَتِه وَجَرَى مِنْ مَحْنَةِ الْإِمَامَ أَحْمَدَ

أولا: المتن:

وَغَيْرِهِ مَا جَرَى ممَّا يَطُولُ وَصْفَهُ.

رُوِيَ عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لما خلق الله تعالى العقل قال له: قُدْ فقام، ثم قال له: أدبر فأدبر، ثم

قال له: أَقْبِل فَأَقْبِل، ثم قال له: اقعد فقعد، فقال له: ما خلقَت خلقًا هو خير منك، ولا أكرم منك، بك آخذ، وبك أعطي، وبك أُعْرَف، وإيًاك أعاقب، لك الثواب، وعليك العقاب». اهـ.

#### ثانيًا: التخريج:

ا- أخرجه ابن عدي في «الكامل» (١٣/٦) (١٩٩٨) قال: حدثنا عبد الرحمن بن القاسم القرشي الدمشقي، حدثنا يحيى بن صالح الوحاظي، حدثنا حفص بن عمر، حدثنا الفضل بن عيسى الرقاشي، عن أبي عثمان النهدي عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لما خلق الله تعالى العقل...»

٧- وأخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» (١٧٤/١) قال: أنبأنا محمد بن عبد الملك، قال: أنبأنا إسماعيل بن مسعدة، قال: أنبأنا أبو طالب العشاري قال: أنبأنا أبو حفص بن شاهين، قال: أنبأنا حمزة بن يوسف، قال: أنبأنا أبو أحمد بن عدي قال: أخبرنا عبد الرحمن بن القاسم به.

قلت: أي: من طريق ابن عدي نفسه.

#### ثالثا: التحقيق

ا- هذا الحديث أورده الحافظ الذهبي في «الميزان» (٦٧٤٠/٣٥٦) من طريق ابن عدي

الذي أوردناه آنفًا وجعله من مناكير الفضل بن عيسى الرقاشي، ثم ذكر عن أحمد بن زهير أنه قال: «سألت ابن معين عن الفضل الرقاشي فقال: كان قاصًا رجل سوء، قلت: فحديثه؛ قال: لا تسأل عن القدري الخبيث». اهـ.

٧- قلت: وهذا ربط بين الإسناد والاعتقاد، فقوله: «القدري الخبيث»: القدرية هم أتباع معبد الجهني لأنه أول من تكلم بالقدر، وحقيقة مذهبهم أنهم يقولون: إن أفعال العباد وطاعتهم ومعاصيهم لم تدخل تحت قضاء الله وقدره، فأثبتوا قدرة الله على أعيان المخلوقين وأوصافهم، ونفوا قدرته على أفعال المكلفين، وقالوا: إن الله لم يردها ولم يشاها

منهم وهم الذين أرادوها وشاءوها وفعلوها استقلالاً، وأنكروا أن يضل من يشاء ويهدي من يشاء، فأثبتوا خالقًا مع الله، وهذه القدرية

مذهب باطل.
أما أهـل السنة
والجماعة فأثبتوا
أن العباد فاعلون
حقيقة، وأن أفعالهم تُنسب
إليهم على جهة الحقيقة لا
على جهة المجاز، وأن الله
خالقهم وخالق أفعالهم،

قال الله تعالى: « وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ » [الصافات: ٩٦].

وَاثْبِتُوا للعبد مشيئة واختيارًا تابِعين لمشيئة الله، قال الله تعالى: «لِمَن شَآهَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴿ الله وَمَا نَشَآهُونَ إِلَّا أَن يَشَآءُ اللهُ رَبُّ الْعَلْمِينَ ». اهـ.

ذكره الشيخ عبد العزيز السلمان في «الأجوبة الأصولية على العقيدة الواسطية» السؤال (١٥٤).

٣- قلت: وهذا ثابت في أول حديث في صحيح مسلم عن يحيى بن يعمر قال: كان أول من قال في القدر بالبصرة معبد الجهني، فانطلقت أنا وحميد بن عبد الرحمن الحميري حاجين أنا وحميد بن عبد الرحمن الحميري حاجين

أو معتمرين، فقلنا: لو لقينا أحدًا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فسألناه عما يقول هؤلاء في القدر، فَوُفَقُ لنا عبد الله بن عمر بن الخطاب، داخلًا في المسجد، فاكتنفته أنا وصاحبي، أحدنا عن يمينه والآخر عن شماله، فظننت أن صاحبي سيكل الكلام إليّ، فقلت: فظننت أن صاحبي العلم وذكر من شأنهم وأنهم أبا عبد الرحمن إنه قد ظهر قبلنا ناس يقرءون القرآن ويتقفرون العلم، وذكر من شأنهم وأنهم يزعمون أن لا قدر، وأن الأمر أنف، قال: فإذا لقيت أولئك فأخبرهم أني بريء منهم وأنهم براء مني والذي يحلف به عبد الله بن عمر لو أن لأحدهم مثل أحد ذهبًا فأنفقه ما قبله الله منه حتى يؤمن بالقدر». اهـ.

- قلت: وبهذا يتبين حقيقة قول الإمام ابن معين في الفضل الرقاشي صاحب هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية، وأنه كان قاصًا رجل سوء، وعدما سُئل عن حديثه قال: «لا تسال عن القدري

قلت: هــؤلاء أصحاب الدليل العقلي.

الخيث». اهـ.

 وقال أبو سلمة التبوذكي: «لم يكن أحد ممن يتكلم في القدر أخبث قولاً من الفضل الرقاشي». كذا في «المدزان» (٣٠٩/٣).

آ- قال ابن عدي في «الكامل» (١٣/٦): «سمعت ابن حماد يقول: قال البخاري: فضل بن عيسى أبو عيسى الرقاشي خال المعتمر، قال عبد الله بن محمد عن ابن عيينة قال: كان يرى القدر، وليس أهلاً أن نُرْوَى عنه». اه..

#### ملاحظة مهمة:

نلاحظ أن أئمة الجرح والتعديل مثل الإمام يحيى بن معين والإمام ابن عيينة، والحافظ أبو سلمة التبوذكي عند التحذير من الرواية

كان حتمًا علينا أن نبين حقيقة مذهب القدرية أصحاب هذا المذهب الذين يقدمون الدليل العقلي على النقل.

 ٧-قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (۱۱۰/۲): «الفضل بن عيسى الرقاشي كنيته أبو عسبي، وهو ابن أخت بريد الرقاشي، وكان خال المعتمر بن سليمان من أهل البصرة كان قدريًا داعية إلى القدر، وكان يقصُ بالبصرة ممن يروى المناكير عن المشاهير.

#### رابعًا: علة أخرى:

وأخرج الحافظ ابن عدى هذا الخبر الذي جاءت به قصة العقل مرة أخرى في «الكامل»

(۲/۱۲۳) (۳۹۰/۲)فعی ترجمة حفص بن عمر يقال له قاضى حلب قال: حدثنا عبد الرحمن بن القاسم، حدثنا بحبى بن صالح الوحاظي، حدثنا

حفص بن عمر حدثنا الفضل بن عيسى الرقاشي به. قلت: فلا يتوهم من

لا دراية له بالصنعة الحديثية أن الحافظ ابن عدى بكرر الحديث، فكما أن الإمام البخاري بكرر

الأحاديث في صحيحه حيث يقطعها في الأبواب؛ بسبب استنباطه الأحكام منها، قال السيوطي في «التدريب» (٩٥/١) فللبخاري من الفضل ما ضمنه في أبوابه من التراجم التي حدرت الأفكار». اهـ.

قلت: كذلك تكرار ابن عدى لهذا الحديث لإظهار علة أخرى في الحديث في ترجمة حفص بن عمر مما يدل على أنه ذكر علة أخرى في الخير الذي حاءت به هذه القصة وجعله من منكراته وختم ترحمته قائلا: «ولحفص بن عمر أحاديث غير ما ذكرته، ولم أحد له أنكر مما ذكرته». اهـ. لذلك ذكره الإمام الحافظ ابن حيان في

عنه يقرن بذلك بأنه قدري خبيث؛ من أجل ذلك | «المجروحين» (٢٥٩/١) قال: «حفص بن عمر قاضى حلب، شيخ يروى عن الثقات الأشياء الموضوعات، لا يحل الاحتجاج به». اه. ضعفه أبو حاتم، وقال أبو زرعة: «منكر الحديث» كذا في «الميزان» (١/٣٥٣).

قلت: فهذه العلة تزيد الحديث وهنا على وهن. خامسًا: طريق آخر للقصة

أخرجه العقيلي في «الضعفاء الكبير» (١١٦٩/١٧٥/٣)قال: حدثنا أحمد بن داود القوسى، قال: حدثنا أبو همام يعنى الوليد بن شجاع، قال: حدثني سعيد بن الفضل القرشي، قال: حدثنا عمر بن أبى صالح العتكى عن أبى غالب، عن أبى أمامة قال: قال رسول

الله صلى الله عليه وسلم: «لما خلق الله العقل...» الخسر.

سادسًا: تحقيق خبر أبي أمامة ١- قال الحافظ العقبلي: عمر بن صالح العتكي عن أبى غالب حديثه منكر، وعمر هذا وسعيد بن الفضل الراوى عنه مجهولون، ولا نتابع أحد منهم على حديثه، ولا يثبت في هذا المتن شيئا». اه.

٧- وقد أخرج هذا الخبر الذي جاءت به قصة خلق العقل الإمام ابن الجوزي في «الموضوعات» (١٧٥/١) يسنده عن الحافظ العقيلي: «ولا يثبت في هذا المتن شيء». وأقره. ٣- قال الحافظ الذهبي في «الميزان» (٦١٤٦/٢٠٦/٣): «عمر بن أبي صالح، عن أبى غالب لا يُعرَف، ثم إن الراوى عنه مشهور بالمنكرات، والخبر باطل في العقل وفضله».

سادسًا: قاعدة:

ختم الإمام ابن الحوزي أحاديث العقل في الموضوعات (١٧٧/١) قال: «وقد رُويت في

العقول أحاديث كثيرة ليس فيها شيء يثبت: منها شيء يرويه مروان بن سالم وإسحاق بن فروة، وأحمد بن بشير، ونصر بن طريف، وابن سمعان، وسليمان بن عيسى، وكلهم متروكون، وقد كان بعضهم يضع الحديث فيسرقه الآخر، ويغير إسناده، فلم نر التطويل بذكرها». اهـ.

#### سابعًا: تحقيق الإمام ابن القيم لغبر القصة وأحاديث العقل:

قال الإمام ابن القيم في المنار المنيف فصل ١٥: أحاديث العقل كلها كذب كقوله (لما خلق الله العقل قال له: أقبل فأقبل، ثم قال له أدبر فأدبر....)، وحديث (لكل شيء معدن، ومعدن التقوى قلوب العاقلين)، وحديث (إن الرجل ليكون من أهل الصلاة والجهاد وما يُجْزَى إلا على قدر عقله).

قال الخطيب: حدثنا الصوري قال: سمعت الحافظ عبد الغني بن سعيد يقول: قال الدارقطني: إن كتاب العقل وضعه أربعة؛ أولهم ميسرة بن عبد ربه، ثم سرقه منه داود بن المحبر، فركبه بأسانيد غير أسانيد ميسرة، وسرقه عبد العزيز بن أبي رجاء، فركبه بأسانيد أخر ثم سرقه سليمان بن عيسى السجزي فأتى بأسانيد أخر.

وقال أبو الفتح الأزدي لا يصح في العقل حديث، قاله أبو جعفر العقيلي وأبو حاتم بن حبان. والله أعلم.

ثامنا: قاعدة أهل العديث لبيان علاقة العقل بالنقل: قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (٨٠/١٢): «إِنَّ كُلَّ مَا يَدُلُ عَلَيْهِ الْكَتَابُ وَالسُّنَّةُ فَإِنَّهُ مُوَافَق لصَرِيحِ الْمُعْقُولِ وَأَنَّ الْعُقْلَ الصَّرِيحِ لَا يُخَالَفُ النَّقُلَ الصَّحِيحَ وَلَكَنْ كَثِيرًا مِنْ النَّاسِ يَغْلَطُونَ إِمَّا فِي هَذَا وَإِمَّا فِي هَذَا وَإِمَّا فِي هَذَا وَمُنَ عَرَفَ قَوْلَ الرِّسُولِ وَمُرَادَهُ بِهِ وَإِمَّا فِي هَذَا فَمَنْ عَرَفَ قَوْلَ الرِّسُولِ وَمُرَادَهُ بِهِ كَانَ عَارِفًا بِالْأَدلَةِ الشَّرْعِيَّةِ وَلَيْسَ فِي الْمُعْقُولِ مَا نُخَالُفُ أَلْمُنْقُولَ». اهـ.

ثم قال رحمه الله في «مجموع الفتاوى» (٢٥/٦): « مَنْ قَالَ بمُوجَب نُصُوص الْقُرْآنِ وَالسُّنَة أَمْكَنَهُ أَنْ يُنَاظِرَ الْفَلَاسِفَةَ مُنَاظَرَةً عُقْليَّةً يَقْطَعُهُمْ بِهَا وَيَتَبَيَّنُ لَهُ أَنَّ الْعَقْلَ الصَّرِيحَ مُطَابِقٌ للسَّمْع الصَّحيح». اهـ.

قلت: فلا تغربت القصص الواهية والأحاديث الموضوعة التي تفيد بأن الله سبحانه ما خلق خلقًا هو خير من العقل، وتأثروا بهذا الكذب حتى جاءوا باكذب منه، فقال قائلهم: «إذا تعارض العقل و النقل قُدم العقل و أول النقل». اه.

قلت: لا يتعارض العقل الصريح مع النقل الصحيح، إنما الذي يتعارض مع النقل الصحيح هو الهوى لقوله تعالى: (وَلَو اتّبَعَ الْحَقُ أَهْراءَهُمْ لَفُسَدَتِ السَّمَواتُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِهِكَ الْحَقُ أَهْراءَهُمْ لِفُسَدَتِ السَّمَواتُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِهِكَ بَلْ أَتَيْنَهُم بِذِكْرِهِم مُعْرِضُونَ) بَلْ أَتَيْنَهُم بِذِكْرِهِم مُعْرَضُونَ) المؤمنون: [٧].

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

#### عزاء واجب

- تتقدم أسرة مجلة التوحيد بخالص العزاء في وفاة شقيقة الشيخ محمد صفوت نور الدين، رحمهما الله، ووالدة زوجة الدكتور/ جمال المراكبي، الرئيس السابق لجماعة أنصار السنة، فنسأل الله أن يتغمد المتوفاة بواسع رحمته، وأن يلحقها بعباده الصالحين.
- كما تتقدم أسرة مجلة التوحيد بخالص العزاء في وفاة الأستاذ حسن الجنيدي، قنصل مصر السابق في المملكة العربية السعودية، ووكيل جماعة أنصار السنة المحمدية، وكان رحمه الله من قدامى رجال أنصار السنة، نسأل الله أن يغفر له ويرحمه رحمة واسعة.
- كما تتقدم أسرة مجلة التوحيد بخالص العزاء في وفاة الشيخ مصطفى متعب، عضو مجلس إدارة بلبيس، نسأل الله تعالى أن يتغمده بواسع رحمته.

# । इन्हें (१)

# قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية)على ظاهرها دون المجاز قرائن اللغة على حمل (يديه) تعالى على الحقيقة دون المجاز

#### الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى اله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

فقد أثارت قضية وقوع المجاز في أي التنزيل بصفة عامة، ووقوعه في صفات الله – تعالى – بصفة خاصة، لغطا كثيرا طوال الحقب الماضية، حتى ما خلا مكان من دولة الإسلام على مدى العصور والأزمان، من الحديث عنها وإثارتها.. مع سهولة ووضوح وجه الصواب في هذه القضية التي حسبوها شائكة كلما أثيرت، وأنه ينحصر في وجوده في القرآن عدا أي الصفات التي بحب إثباتها على النحو اللائق برب العزة دون تعطيل ولا تكييف ولا تشبيه ولا تجسيم، على الحقيقة وكما قضت به أدلة اللغة والعقل والنقل وانعقد عليه إجماع الأمة.. إلا أنها - وإلى يوم الناس هذا – لا تزال تستحوذ على فكر الكثير من البلاغيين، وينشغل بالحديث عنها العديد من الباحثين والمعنيين بتلقى العلوم الشرعية، وما تفتأ كذلك تُثار بشكل أو بأخر، ويدور حولها ذات اللغط ونفس الشعب الذي أحدثته من قبل.

إشكالية أهل الكلام في القول بالمجار . في نصوص الصفات:

وإشكالية المجاز اللغوي – الذي يعني في اصطلاح البلاغيين: «الكلمة المستعملة في غير ما وُضعت له في اصطلاح التخاطب على وجه يصح، مع قرينة مانعة من إرادة المعنى الأصلي» كالظلمات) و(النور) في قوله تعالى: (كتاب أنزلناه إليك لتخرج الناس من الظلمات إلى النور..) (إبراهيم/ ۱)، حيث استعيرت الكلمتان للضلال والهدى – اقول: إن إشكالية المجاز اللغوي لدى المتكلمة، تكمن في: أن الألفاظ من نحو (اليد) التي تعني الجارحة، و(الاستواء) الذي يعني الاقتعاد، وهكذا.. وضعت – في تصورهم – لهذه المعاني

# المرادي المحمد عبد العليم الدسوقي الأستاذ بجامعة الأزهر

الحسية ولا تطلق على وجه الحقيقة على سواها، وإذا أُطلقت على غيرها سواء أكان معلوماً أو مجهولاً، تكون قد استُعملت في غير معناها، ولا تكون بحال من الأحوال مستعملة في ظواهرها وعلى حقيقتها، بل تكون مؤولة، بما يعني أن الألفاظ إذا لم تكن مشتركة فلا تستعمل في حقائقها مرتين، وإنما تقع الحقيقة في موضع استعمالها الأول، فإذا خرجت عنه كانت مجازاً وإن لم يصرح فيها باسم المجاز، ك (اليد) مثلاً تُستعمل حقيقة في العضو المعروف فإذا استُعملت مرة أخرى في يد غير معروفة صارت مجازاً لخروجها عن موضع الحقيقة التي وضعت من أجلها.. وهذا غير صحيح بالمرة، إذ يعكر عليه:

ا-«أن العرب - على حد ما جاء في مختصر الصواعق ص ٢٩٨، ٣١١ - لم تستعمل هذه الألفاظ مطلقة، بل لا تنطق بها إلا مقيدة ك (رأس الإنسان) و(رأس الطائر) و(رأس الدابة) و(رأس الأعر) و(رأس اللابة) و(رأس الأعر) و(رأس الماء) و(رأس المضاف والمضاف إليه جميعاً حقيقة وهما موضوعان، ومن توهم أن الأصل في الرأس للإنسان وأنه نقل منه إلى هذه الأمور، فقد غلط أقبح غلط وقال ما لا علم له به بوجه من الوجوه. وهذا حكم عام في جميع الألفاظ المضافة كاليد والعين وغيرهما، ف (يد البعوضة) حقيقة و(يد والعين وغيرهما، ف (يد البعوضة) حقيقة و(يد الفيل) حقيقة، وليست مجازاً في أحد الموضعين حقيقة في الآخر، وليست (اليد) مشتركة بينهما اشتراكاً لفظياً، وكذلك (إرادة البعوض)

و(حياتها) و(قوتها) حقيقة، و(إرادة الملك) - من البشر - و(قوته) و(حياته)، حقيقة.. ومعلوم أن القدر المشترك في هذه الألفاظ بين (الأسد) و(الرجل الشجاع)، وبين (البليد) و(الحمار) أعظم من القدر المشترك الذي بين (البعوضة) و(الفيل) وبين (البعوضة) و(الملك)، وإذا كان اللفظ حقيقة في كل ما ذكر باعتبار القدر المشترك فيما هو أظهر وأبين حقيقة باعتبار القدر المشترك فيما هو أظهر وأبين - يعني فيما بين الخالق والمخلوق - أولي». ولاسيما إذا كان من المعهود بالغرائز والفطر، والمعروف بالنظر والاستدلال، والمعلوم بالبداهة والضرورة، أن (الوجه) و(اليدين) و(السمع) و(البصر) و(الكلام) و(الغضب) و(الرضا) و(الرضا) به رسوله لا يماثل ما عليه المخلوق.

#### ويقال حيننذ للمجادلين بالباطل: ،إن هذه الألفاظ التي تُستعمل في حق الخالق والخلوق لها ثلاث اعتبارات:

أحدها: أن تكون مقيدة بالخالق كسمع الله وبصره، ووجهه واستوائه، ونزوله وعلمه، وقدرته وحياته.

الثاني: أن تكون مقيدة بالمخلوق كيد الإنسان ووجهه ويديه واستوائه.

الثالث: أن تجرد عن كلتا الإضافتين وتوجد مطلقة.

فإثباتكم هذه الألفاظ والصفات على مسمياتها، إما أن تكون باعتبار الأول أو الثاني أو الثالث ولا رابع لها.. فإن جعلتم جهة كونها حقيقة: تقيدها بالخالق، لزم أن تكون في المخلوق مجازاً، وهذا مذهب قد صار إليه (أبو العباس الناشئ) بالمخلوق، لزم أن تكون في الخالق مجازاً، وهذا مذهب صار إليه إمام المعطلة (جهم بن صفوان) مدهب صار إليه إمام المعطلة (جهم بن صفوان) ودرج أصحابه على أثره.. وإن جعلتم جهة كونها حقيقة: القدر المشترك غير المميز في موضوعها، لزم أن تكون حقيقة في الخالق والمخلوق، وهذا قول عامة العقلاء وهو الصواب.. وإن فرقتم بين بعض الألفاظ وبعض وقعتم في التناقض والتحكم المحض».

٢- كما يعكر عليه: ليس انعدام القرائن الدالة على صرف صفات الخبر من نحو: (اليد) و(العينين) و(القدم)، والفعل من نحو: (الاستواء)

و(المجيء) و(النزول) في حق الله عن الحقيقية إلى المجاز فحسب، بل دلالة القرائن على استعمال هذه الصفات في حقه تعالى على الحقيقة لا على المحاز.

#### القرائن اللغوية على حمل يده تعالى على العقيقة لا المجاز؛

فصفة البد مثلاً.. بشير إلى إثباتها لله تعالى «اطراد لفظها في موارد الاستعمال وتنوع ذلك وتصريف استعماله الذي يمنع المحاز، ألا ترى إلى قوله تعالى: (خلقت بيدى..) (ص/ ٧٥)، وقوله: (وما قدروا الله حق قدره والأرض حميعا قيضته يوم القيامة والسموات مطويات يتمينه سيحانه وتعالى عما بشركون..) (الزمر/ ٦٧)، وأيضًا لو كان لفظ اليد مجازا في القدرة والنعمة، لما استعمل منه لفظ (يمين الرحمن)، و (كلتا يديه يمين) الوارد في حديث مسلم وغيره، إذ لا يقال في هذا: (يد النعمة والقدرة).. ذلك أن المستعمل في يد (النعمة أو القدرة) الشرط فيه: أن يقترن باللفظ ما يدل على ذلك ليحصل المراد، وأن يكون المضاف من جنس المضاف إليه، لاسيما فيما يتنوع فيه المضاف بتنوع المضاف إليه فيكون بحسبه، وأن يكون مجردا عن الإضافة وعن التثنية وعن نسبة الفعل - أو ما يعمل عمله - إليه، فيقال: (لفلان عندى يد) و (لولايد له عندى)، ولا يكادون يقولون: (یده أو یداه عندی)، ولا (له عندی ید) ولا (ید فلان كذا) ولا (فعل هذا بيمينه).

وقد ذكرنا من قبل استنكار أبي الحسن الأشعري ذلك بشدة على المتأولة، وقوله في الإبانة ص ٩٩ ما نصه: «وليس يجوز في لسان العرب ولا في عادة أهل الخطاب، أن يقول القائل: (عملت كذا بيديًّ)، ويعني به النعمة، وإذا كان الله كلامها ومعقولاً في خطابها، وكان لا يجوز في كلامها ومعقولاً في خطابها، وكان لا يجوز في خطاب أهل اللسان أن يقول القائل: (فعلت بيدي) خطاب أهل اللسان أن يقول القائل: (فعلت بيدي) (خلقت بيدي..) (ص: ٧٥) النعمة، وذلك أنه لا يجوز أن يقول القائل: (لي عليه نعمتيًّ). لأنه إن روجع في تفسير قوله تعالى: «بيدي» به «نعمتيّ» إلى الإجماع، فليس المسلمون على ما أدَّعى متفقين، وإن روجع إلى اللغة فليس في اللغة أن يقول القائل: (بيدي)

ويعني (نعمتيً)، وإن لجأ إلى وجه ثالث سألناه عنه ولن يجد له سبيلاً»..

وإنما أتى المنكرون من المتكلمة والمؤولة لنفي صفة اليد له تعالى: من جهة أنهم رأوا اليد تطلق على النعمة والقدرة في بعض المواضع، فظنوا أن كل تركيب وسياق صالح لذلك - حتى وإن قامت القرائن على خلافه - فوهموا وأوهموا، وإلا فهب أن هذا يصلح في قول بعضهم: (لولا يد لك لم أجزك بها)، أفيصلح في قوله جلت قدرته: (وما كنت تتلو من قبله من كتاب ولا تخطه بيمينك) (العنكبوت ٤٨)، وفي قول عبد الله بن عمر: (إن الله لم ساشر سده أو لم تخلق سده إلا ثلاثا: خلق أدم بيده، وغرس جنة عدن بيده، وكتب التوراة بيده)؟!، أو يصبح في عقل أو نقل أو فطرة أو ملة أو شريعة أو منطق أن يكون معنى الآية: (وما كنت تتلو من كتاب ولا تخطه بنعمتك أو بقدرتك)، أو أن يصح أن يقال أن المراد من الأثر: (لم يخلق بقدرته أو بنعمته إلا ثلاثاً)؟![ينظر مختصر الصواعق ص ٤٠١: ٥٠٤].

ثم إن السائغ لصرف (اليد) عن ظاهرها إلى المجاز - على ما تقتضيه أوضاع العربية وما جرى عليه أربابها الأقحاح - «لا يستعمل إلا مفردا أو مجموعا، كقولك: (له عندى بد يُحزيه الله بها)، (وله عندي أباد)، وأما إذا كان بلفظ التثنية كما في قول الله تعالى: (لما خلقت بيدي..) (ص/ ٧٥)، فلم يعرف استعماله قط إلا في اليد الحقيقية؛ إذ ليس من المعهود أن يطلق الله على نفسه معنى القدرة والنعمة بلفظ التثنية، بل بلفظ الإفراد الشامل لحميع الحقيقة، كقوله تعالى: (إن القوة لله جميعا..) (البقرة/ ١٦٥)، وكقوله: (وإن تعدوا نعمة الله لا تحصوها..) (إبراهيم: ٣٤، النحل/ ١٨)، وقد يجمع النعم كقوله: (وأسبغ عليكم نعمه ظاهرة وباطنه..) (لقمان/ ٢٠)، وأما أن يقول: (خلقتك بقدرتين أو بنعمتين)، فهذا لم يقع في كلامه تعالى ولا في كلام رسوله ولا في كلام أحد ممن يعتد بعربيته.

ولما لم يثبت استعمال ذلك بلفظ التثنية، لم يجز أن يكون المراد به هاهنا: القدرة، فيبطل بذلك فائدة تخصيص آدم، فإنه وجميع المخلوقات حتى إبليس مخلوق بقدرته سبحانه.. ثم أي مزية لآدم على إبليس في قوله تعالى: (ما منعك أن تسجد

لما خلقت بيدي..) (ص/٧٥) إن حُمل معنى اليد على القدرة؟.. وأي خصيصة خص الله بها آدم دون سواه، بدت في قول موسى عليه السلام له وقت المحاجة على ما في الصحيحين: (أنت الذي خلقك الله بيده ونفخ فيك من روحه، وأسجد لك ملائكته، وعلمك أسماء كل شيء)، وكذا في قول أهل الموقف له إذا سألوه الشفاعة، لو كان الأمر كذلك؟.. فهذه أربع خصائص لأدم عليه السلام تضيع الفائدة منها لو وُضعت القدرة – التي يدعي المؤولة والمعطلة أن التعبير باليد هنا مجاز عنها – موضع اليد.

وفضلا عن عدم صحة وضعها هناك، فإنه سبحانه لو قال بحق أدم عليه السلام لما امتنع إبليس أن يسجد له امتثالاً لأمر الله: (ما منعك أن تسجد لما خلقت بقدرتيًّ)، أو قال له موسى: (أنت أبو البشر الذي خلقك الله بقدرتيه)، أو قال له أهل الموقف ذلك، لم يحسن ذلك الكلام ولما كان فيه من الفائدة شيء، وتعالى الله أن يُنسب إليه مثل ذلك، فمثل هذا التخصيص – على ما تمليه دقة اللغة ولطافتها – إنما خرج مخرج الفضل له عليه السلام على غيره، كما أن ذلك أمر اختص به أدم ولم يشاركه فيه غيره، فلا يجوز حمل الكلام على ما يبطله. [ينظر السابق ٤٠٤، ٤٠٤].

يضاف إلى ما سبق ذكره: أن نفس التركيب المذكور في قوله: (خلقت بيدي..) (ص/ ٧٥)، يأبي حمل اليد على القدرة؛ لأنه سبحانه نسب الخلق إلى نفسه، ثم عدى الفعل إلى اليد، ثم ثناها ثم أدخل عليها الباء التي تدخل على نحو قولك: (كتبت بالقلم)، ومثل هذا نص صريح لا يحتمل المجاز بوجه، بخلاف ما لو قال: (عملت).. ولهذا لم يكن خلق الأنعام في قوله تعالى: (أو لم يروا أنا خلقنا لهم مما عملت أيدينا أنعاما..) (يس/ ٧١) مساوياً لخلق أبى الأنام؛ حيث أضاف الفعل في هذه الآية إلى الأيدي وجمعها ولم يدخل عليها الباء، فهذه ثلاثة فروق تبطل إلحاق أحد الموضعين بالآخر، وتتضمن عدم التسوية بينهما في مزية الخلق.. ومن المعلوم بداهة أن تسوية المعطل بينهما - قصد ذلك أو لم يقصده - من أبطل الداطل وأعظم العقوق للأب؛ إذ ساوى سن أسه الأول وسن إبليس والأنعام في الخلق بالبدين. ثم إن يد النعمة والقدرة لا يُتجاوز بها لفظ (اليد) ولا يُتصرف فيها بما يتصرف في اليد الحقيقية، فلا يقال مثلاً فيها (كف)، لا للنعمة ولا للقدرة، ولا (أصبع) و(أصبعان) ولا (يمين) – وهي ألفاظ جاءت في بعض صفاته تعالى ونطقت بها السنة – فهذا كله ينفي أن يكون اليد في حق الله تعالى: يد نعمة أو يد قدرة.. إذ لا يعرف في الاستعمال أن يقال في (يد القدرة): (يد فلان كذا)، فضلاً عن أن يقال: (فعله هذا بيمينه)، فضلاً عن أن يقال: (فعله بيديه)، وإنما المستعمل في يد القدرة والنعمة أن تكون مجردة عن الإضافة وعن التثنية وعن نسبة الفعل إليها كما سبق تقريره.

ذلك أن اليد حيث أريد بها النعمة أو القدرة، لا بد أن يُقترن باللفظ ما يدل على ذلك ليحصل المراد، فإما أن تُطلق ويُراد بها ذلك، فهذا لا يجوز في لغة العرب. كما إذا أطلق (البحر) و(الأسد) وادعى بذلك أنه أريد به: (الرجل الجواد والشجاع)، فهذا لا يجيزه عاقل ولا يتكلم به إلا من كان قصده التلبيس والتعمية، وحيث أراد تلك المعاني فإنه يأتي من القرائن بما يدل على مراده.. فأين ذلك من قوله تعالى: (لما خلقت بيدي..) (ص/ فأين ذلك من قوله تعالى: (لما خلقت بيدي..) (ص/ وقوله صلى الله عليه وسلم كما في البخاري ومسلم: (فأقوم عن يمين ربي)، إلى غير ذلك مما لا يراد به إلا الحقيقة؟، بل وأين فيه ما يدل على خلافه من إرادة المجاز؟[ينظر السابق].

وإنما يكمن سر استعمال (اليد) في حق من له يد حقيقة تليق بكماله سبحانه، وتبدو نكتة إضافتها إليه – على ما هو مطرد في لغة العرب في أن الأعمال والأخذ والعطاء والتصرف لما كان باليد وهي التي تباشره، عبروا بها عن الغاية الحاصلة بها.. وهذا يستلزم ثبوت أصل اليد حتى يصح استعمالها في مجرد القوة والنعمة والإعطاء، فإذا انتفت حقيقة اليد امتنع استعمالها فيها فيما يكون باليد، فثبوت هذا الاستعمال المجازي من أدل الأشياء على ثبوت الحقيقة.

وعلى نعو ما يكون التعبير عن اليد بطريق الحقيقة والمجاز المرسل يكون التعبير عنها بطريق الكناية: وعليه فقوله تعالى في حق اليهود: (غلت

أيديهم..) (المائدة/ ٦٤)، هو دعاء عليهم بغل اليد المتضمن للجين والبخل، وذلك لا ينفي ثبوت أيديهم حقيقة، وكذلك قوله في المنافقين: (ويقيضون أيديهم..) (التوية/ ٦٧) كناية عن البخل ولا ينفى أن يكون لهم أيد حقيقة، وكذلك قوله: (ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك ولا تسطها كل السط..) (الاسراء/ ٢٩)، المراد به النهى عن البخل والتقتير والإسراف، وذلك مستلزم لحقيقة البد، وكذلك قوله تعالى: (أو يعفو الذي يبده عقدة النكاح..) (البقرة/ ٢٣٧)، أي يتولى عقدها، وهو إنما يعقدها بلسانه ولكن لا يقال ذلك إلا لمن له بد حقيقة، وكذلك قوله: (ولما سقط في أبديهم..) (الأعراف/ ١٤٩) هو كنابة عن الندم وتبقن التفريط والإضاعة، بمنزلة من سقط منه الشيء فحيل بينه وبينه، وأتى في هذا بلفظ (في) دون (من) لأن الندم سقط في أيديهم وثبت فيها واستقر، ولو قيل: (سقط من أبديهم)، لم يدل على هذا المعنى.. وإنما تعين لفظ اليد على الحقيقة لهذا المعنى دون المجاز لوجهين:

احدهما: أنه يقال لمن حصل له شيء وإن لم يقع في نفس يده: (حصل في يده كذا وكذا من الخير والشر)، كما يقال: (كسبَتْ يده وفعلت يده)، وإن كان لغيرها من الجوارح.

تانيها: إن الندم حدث يحصل في القلب وأثره يظهر في اليد؛ لأن النادم يعض يديه تارة، ويضرب إحداهما على الأخرى تارة، قال تعالى: (فأصبح يقلب كفيه على ما أنفق فيها..) (الكهف/ ٤٢)، وقال: (ويوم يعض الظالم على يديه..) (الفرقان/ ٢٧)، فلما كان أكثر الندم يظهر على اليد أضيف سقوط الندم إليها؛ لأن الذي يظهر للعيان هو تقليب الكف وعض الأنامل، وأتى بهذا الفعل (سُقط) مبنياً للمجهول إيهاماً لشأن الفعل كقولهم: (دُهي فلان وأصيب بأمر عظيم).

والمقصود أن ذلك لا يقال إلا لمن له يد حقيقة، فإذا قيل: (سُقط في يديه) عَرف السائل أن ذلك الكلام مستلزم لحقيقة اليد، خلافاً لما تستعمل اليد فيه للنعمة والقدرة، وإنما يوضح هذا من ذلك دلالات السياق وقرائن الأحوال.. وإلى لقاء أخر إن شاء الله نستكمل فيه ما يدأناه.



الحمد لله وكفى، والصلاةُ والسلام على نبيه المصطفى، وعلى آله وصحبه، ومن سار على نهجه واقتفى. أما معدُ:

فإن النفوس قد جُبلت على حبِّ من أحسن إليها، وليس في الناس أعظم إحسانًا ولا أكثر فضلاً من الوالدين؛ لأنهما اللذان لولا الله ثم لولاهما لم تخرج إلى هذا الوجود، ولأنهما اللذان سخرهما الله لك فصيرا على ما رأيا من الأهوال، وسخرهما لتربيتك والعناية بك في هذه الحياة.

منزلة الأم:

تذكر زمن حمل أُمك بك وأنت في بطنها عِلةً من أكبر العلل، وتذكر وقت ولادتك وهي بين الحياة والممات.

وتذكر أنك كنت تمتص من دمها مدة الرضاع، وسرورها بك، كل هذا تقصر عن شرحه العبارات، وتذكر تنظيفها لبدنك وملابسك من الأقذار، وتذكر فزعها عندما يعتريك خوف أو مرض أو نحو ذلك، وتذكر دفاعها عنك إذا اعتدى عليك معتد، تجوع لتشبع أنت، وتسهر لتنام أنت؛ فهي بك رحيمة، وعليك شفيقة، إذا غابت عنك دعوتها، وإذا أعرضت عنك ناجيتها، وإذا أعرضت عنك ناجيتها، وإذا أعرضت عنك ناجيتها، وإذا أعدها، وتظن أن الشر لا يصل إليك إذا ضمتك عندها، وتضرها، أو لحظتك بعينها، وتصبح رمعها المتاعب حتى بعد أن تشب أنت وتصبح رجلاً

#### عبده أحمد الأقرع

وروجًا، وذا أولاد، فالوالدة دائمًا تبحث عنك وتتفقد أحوالك، يسوعها ما يسوعك، ويحزنها ما يحزنك، فلله درهنً من أمهات مشفقات، ومربيات رفيقات، ووالدات رقيقات جزاهنً الله عنا جنات عرضها الأرض والسماوات.

منزلة الأب:

أما الأب الغالي، والوالدُ الحاني: فأنت له مجبنة مبخلة، يكدُّ ويسعى، ويدفع عنك صنوف الأذى، ينتقل في الأسفار، بجوبُ الفيافي والقفار، ويتحمل الأخطار بحثًا عن لقمة العيش، ينفق عليك، ويصلحك ويربيك، إذا دخلت عليه هش، وإذا أقبلت إليه بش، وإذا حضر أقعدك على حجره وصدره، وإذا غبت

عنه سأل عنك، وانتظر مجيئك، وإذا رآك ابتسم مُحياه وبرقت ثناياه.

وتذكر عنايته بك في تعليمك، وتوجيهك إلى ما فيه صلاح دينك ودنياك، وتذكر فرحه واستبشاره بمحبتك ونجاحك، وتذكر دفاعه عنك بيده ولسانه، وتذكر دعاءه لك في مظنة أوقات الإجابة أن يُصلحك الله ويوفقك، هذان هما والداك، وتلك هي طفولتك وصباك.

والداك نالا بسببك التعب والمشقة، غُرست محبتك في قلوبهما لا يتركان شيئًا في وسعهما إلا بذلاه لإسعادك، أنت قرة عينيهما وزينة دنياهما، وأنت أنس حياتهما وأملُ مستقبلهما، يرخصان المال إذا مرضت، ويجزلان العطاء إذا طلبت، من رحيقهما أخذت، وفي حُجورهما وأحضانهما نشأت.

هذان هما الأبوان اللذان جاءت الوصية بهما: (وَوَصِّينَا ٱلْإِنْسُنَ مِوْلِدَيْهِ إِحْسَنَا حَلَتَهُ أُمُّتُهُ كُرْهَا وَوَضَعَتُهُ كُرُها وَحَمَّلُهُ وَضَيْلُهُ ثَلَيْفُونَ شَهَرًا) [الأحقاف: ١٥].

( وَوَصَيْنَا ٱلْإِنْسُنَ بِوَالدَيْهِ خَمَلَتُهُ أُمُّهُ، وَهَنَا عَلَى وَهِنِ وَفِصَلْهُ. وَهَنَا عَلَى وَهِن وَفِصَلْهُ. فِي عَامَيْنِ أَنِ ٱشْكُر لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ ) [لقمان: 18].

وفي مشكاة النبوة يأتي برُّ الوالدين قرينًا للصلاة عمود الإسلام ومتقدمًا على الجهاد ذروة سنام الأمر.

عن ابن مسعود- رضي الله عنه- قال: سألت النبيَّ صلى الله عليه وسلم: أيُّ العملِ أحبُّ إلى الله؟ قال: «بر الوالدين». قلت: ثم أيُّ، قال: «الجهاد في سبيل الله». [صحيح البخاري: ٧٢٥، وصحيح مسلم: ٨٥].

فانظرواً- يرعاكم الله- كيف فاق برُّ الوالدين الجهاد في سبيل الله!!

ويشهد لذَّلك أيضًا - أنَّ رجلاً جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم يستأذنه في الجهاد، فقال: «أحيَّ والداك؟» قال: «ففيهما فجاهد». [البخاري: ٣٠٠٨، ومسلم: ٢٥٤٩].

#### الففلة عن البر ومساوئ العقوق:

ورغم هذه الوصايا الإلهية والتوجيهات النبوية إنك لتأسف أشد الأسف من صور تراها، أو حقائق تسمعها، من تساهل كثير من الأبناء في بر والديهم، فلا تقدير ولا احترام، ولا سمع ولا طاعة، بل غلظةً وفظاظة، ونهرً وعقوق، وقد كانا

يتطلعان للإحسان، ويؤملان البر والشكران، ولكن خاب ظنهما، وكأني بهما وقد تمنيا أن لو كانا عقيمين، تئن لهما الفضيلة، وتبكي من أجلهما المروءة، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

#### فإلى العاق نذكر بهذه التحذيرات النبوية: عقوق الوالدين يمنع دخول الجنة:

قال صلى الله عليه وسلم: «ثلاثة حرم الله تبارك وتعالى عليهم الجنة: مدمن الخمر، والعاق، والديوث، الذي يقرُ الخبث في أهله». [صحيح الترغيب: ١٢٥].

وعقوق الوالدين يمنع العاق من نظر الله إليه يوم القيامة: قال صلى الله عليه وسلم: «ثلاثة لا ينظر الله إليهم يوم القيامة: العاق لوالديه، ومدمن الخمر، والمنان عطاءه». [صحيح الترغيب: ٢٥١١].

#### وعقوق الوالدين من أكبر كبائر الذنوب:

قال صلى الله عليه وسلم: «ألا أنبئكم بأكبر الكبائر؟ الإشراك بالله، وعقوق الوالدين»، وكان متكئًا فجلس، فقال: «ألا وقول الزور وشهادة الزور». [البخاري: ٢٦٥٤، ومسلم: ٨٧].

#### وعقوق الوالدين يحيط الأعمال:

عن عمرو بن مرة الجهني- رضي الله عنه-قال: جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله، شهدت أن لا إله إلا الله، وأنك رسول الله، وصليت الخمس، وأديت زكاة مالي، وصمت رمضان، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «من مات على هذا كان مع النبيين والصديقين والشهداء يوم القيامة هكذا- ونصب أصبعيه- ما لم يعق والديه». [صحيح الترغيب رقم: ٢٥١٥].

فقوله صلى الله عليه وسلم: «ما لم يعق والديه». يفيد أن الصلوات الخمس، وصيام الشهر، وإيتاء الزكاة لا ينفع ذلك صاحبه إذا كان عاقًا لوالديه، يؤيد ذلك قوله صلى الله عليه وسلم: «ثلاثة لا يقبل الله عز وجل منهم صرفًا ولا عدلاً، عاق، ومنان، ومكذب بقدر». [صحيح الترغيب: ٢٥١٣].

# عقوق الوالدين من أسباب تعجيل العقوبة في الدنيا، مع ما يُدَّخُر له في الآخرة:

قال صلى الله عليه وسلم: «ما من ذنب أجدر أن

التوكيه العدد ١٥١٠ السنة الثالثة والأربعون

يُعجِّل الله تعالى لصاحبه العقوبة في الدنيا، مع ما يدخره له في الآخرة من البغي، وقطيعة الرحم». [صحيح الجامع رقم: ٥٧٠٤].

وهذا أمر مشاهد وملموس، ولو لم يكن للعاق من العقوبة إلا ما يُرى من سوء حاله لكفى، فإنك تراه غالبًا في أبأس الحالات وأشدها، بخلاف البار بوالديه؛ فإن أموره -في مجملها- ميسرة بركة في العمر، وزيادة في الرزق، قال صلى الله عليه وسلم: «من سرَّه أن يمد له في عمره ويزاد له في رزقه فليبر والديه وليصل رحمه». [صحيح الترغيب: ٢٤٨٨].

وقال صلى الله عليه وسلم: «لا يردُّ القضاء إلا الدعاء، ولا يزيد في العمر إلا البر». [صحيح الترغيب: ٢٤٨٩].

ويظفر البارّ بوالديه برضا الرب سبحانه، قال صلى الله عليه وسلم: «رضا الرب في رضا الوالد، وسخط الرب في سخط الوالد». [صحيح الحامع: ٣٥٠٦].

#### البار يوالديه مجاب الدعاء:

قال صلى الله عليه وسلم: «يأتي عليكم أويس بن عامر مع أمداد أهل اليمن، من مراد، ثم من قرن، كان به برص فبرأ منه إلا موضع درهم، له والدة هو بها بار، لو أقسم على الله لأبره». [مسلم: ٢٥٤٢].

وَبرُّ الوالدين: منهج الأنبياء والمرسلين، وعمل الكرام والصالحين، قال الله تعالى عن نبيه عيسى عليه السلام: (وَبَرَّا بِوَلِيَّقِ وَلَمْ يَعَلَّفِي جَارًا فَقَلَّا) [مريم: ٣٢]، وقال تعالى عن نبيه يحيى بن زكريا- عليهما السلام-: (وَبَرَّا بِوَلِدَيْهِ وَلَمْ يَكُن بَنِيْ السلام-: (وَبَرَّا بِوَلِدَيْهِ وَلَمْ يَكُن بَنَ

وقال تعالى عن نبيه سليمان عليه السلام: (بَ الْمَوْعَقِ أَنَّ أَشْكُرُ فِعْمَتُكَ اللَّهِ أَمْمَتُ عَلَى وَعَلَ وَلِدَفَ ) أَوْرَعْقِ أَنَّ أَشْكُرُ وَعَلَ وَلَدَفَ ) [النمل: ١٩]، وقال تعالى عن المؤمن: (حَقَّ إِذَا بِلَغَ أَشُدَهُ وَبِلَغَ أَرْبِعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِّ أَوْرَعْقِ أَنْ أَشْكُرُ نِعْمَتُكَ أَشْكُرُ نِعْمَتُكَ اللَّهِ أَنْهُمُ وَبِلَغَ أَرْبِعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِ أَوْرَعْقِ أَنْ أَشْكُرُ نِعْمَتُكَ اللَّهِ أَنْهُمُ مِنْ وَلَدَى ) [الأحقاف: ١٥].

والدعاءُ لهما - دأبُ المرسلين من أولي العزم:

قال الله تعالى عن نبيه نوح عليه السلام: (رَبَ أَغْفِرُ لِي وَلِوَالِدَى وَلِمَن دَخَلَ سِيْقٍ مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ) [نوح: ٢٨].

وقال تعالى عن خليله أبراهيم: (رَيِّنَا ٱغْفِرْ لِي

وَلِوَلِدَيَّ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ ٱلْحِسَابُ ) [إبراهيم: 1٤].

#### ومن الأثار الواردة ية بر الوالدين:

عن أبي مرة، مولى أم هانئ بنت أبي طالب: «أنه ركب مع أبي هريرة إلى أرضه بـ«العقيق»، فإذا يخل أرضه صاح بأعلى صوته: عليك السلام ورحمة الله وبركاته يا أمتاه، تقول: وعليك السلام ورحمة الله وبركاته، يقول: رحمك الله كما ربيتني صغيرًا، فتقول: يا بني، وأنت، فجزاك الله خيرًا ورضي عنك كما بررتني كبيرًا». [صحيح الأدب المفرد للبخاري: ص٣٧]. وعن أبي بُردة أنه شهد ابن عمر، ورجل يماني يطوف بالبيت، حمل أمه وراء ظهره يقول:

#### إني لها بعيرُها المذلل

إن أذعرت ركابها لم أذعر

ثم قال: يا ابن عمر، أتراني جزيتها؟ قال: لا، ولا بزفرة واحدة. [صحيح الأدب المفرد ص٣٦]، ومعنى: «ولا ومعنى: «ولا بزفرة واحدة» المرة من الزفير وهو تردد النفس حتى تختلف الأضلاع، وهذا يعرض للمرأة عند الوضع.

وقال أبن عباس رضي الله عنهما: إني لا أعلم عملاً أقرب إلى الله من بر الوالدة. [الأدب المفرد].

وسُئل الحسن البصري: ما بر الوالدين؟ قال: أن تبذل لهما ما ملكت، وأن تطيعهما فيما أمراك به؛ إلا أن يكون معصية. [الدر المنثور للسيوطي ٥٩/٠].

إذا علمت ذلك فاعلم أن حق الوالدين عظيم، وأنَّ الأبناء عاجزون عن القيام بهذا الحق مهما قدموا، فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا يجزي ولدُ والدُّا إلا أن يجده مملوكًا فشتريه فيعتقه». [مسلم: ١٥١٠].

فأنت أيها الابن مهما فعلت في بر الوالدين والإحسان إليهما فلن تقوم بواجبهما أو توف حقهما، ولكن الجأ إلى الله بالدعاء لهما في حال الحياة وبعد الممات، فهذا خلق الأنبياء، ودأب الصالحين: (رَبِّنَا اَغْفِرُ لِي وَلِوَلِلدَي وَلِلْمُوْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَاتُ ) [إبراهيم: 18].

والحمد لله رب العالمين.

## عوامل الصبر والثبات

لعامل السادس: الإيمان باليوم الآخر

الحلقة السادسة

المستشار/ أحمد السيد علي

الحمد لله حمدًا يليق بجلاله وعظيم سلطانه، والصلاة والسلام على عبده ورسوله الذي اصطفاه على جميع انامه، وعلى زوجاته الطاهرات، وعلى اصحابه الغر الميامين المتبعين لهديه في كل احكامه.

وبعد، قما ينزال الحديث موصولا عن عوامل الصبر والثبات، وتعيش بمشبيشة الله تعالى مع العامل السادس ألا وهنو: الإيمان باليوم الأخر، فنقول وبالله التوفيق:

#### أولا: معنى الإيمان باليوم الأخر:

قال المباركافوري في الرحيق المختوم: (وهو مما كان يقوي هذا الشعور – الشعور بالمسئولية – فقد كانوا على يقين جازم بانهم يقومون لرب العالمين، ويُحاسَبون على أعمالهم دقُها وجلها، صغيرها وكبيرها، فإما إلى النعيم المقيم، وإما إلى عذاب خالد في سواء البحيم، فكانوا يقضون حياتهم بين الخوف والرجاء، يرجون رحمة ربهم ويخافون عذابه، وكانوا كالذين ( يُؤُوُنُ مَا عَاتُوا وَقُوبُمُم وَحِدُهُ أَنَمُ إِلَى مَا لَوْ الله الله الله المناوي جناح بعوضة في جنب الآخرة، وكانت هذه المعرفة القوية تهون لهم متاعب الدنيا ومشاقها ومرارتها؛ حتى لم يكونوا يكترثون لها ويلقون البها بالأ) اهـ.

والإيمان باليوم الآخر هو الإيمان بالبعث، وبالحساب والجزاء، وبالجنة والنار.. وغير ذلك مما ثبت في وصف يوم القيامة والدار الآخرة في كتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم.

#### ١ - الإيمان بالبعث:

فالمسلم يؤمن بأن الله هو الباعث، وسيبعث الناس ليوم لا ريب فيه، قال تعالى: (وَأَنَّ السَاعَةُ عَلَيْهُ لَا رَبِّ فِيه، قال تعالى: (وَأَنَّ السَاعَةُ عَلَيْهُ لَا رَبِّ فِيه، قال تعالى: (وَأَنَّ السَاعَةُ عَلَيْهُ لَا رَبِّ فِيهً وَالْكَ لَمْ يَتُونُ فَيْ أَلَّهُ وَلَا يَكُونُ فِيهً اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ لَلْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ لِللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ لَلْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ لِللّهُ وَلَهُ لَلْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ لِللّهُ وَلَهُ لَلْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ لِللّهُ وَلَهُ لَا لَكُونُ وَلَهُ لَا لَكُونُ وَلَهُ لَا لَكُونُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ لِللّهُ وَلَهُ لَلْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ لَلْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ لَا لَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ لَا مُنْ اللّهُ وَلَهُ لَلْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ لِلللّهُ وَلَهُ لَكُونُ وَلَهُ لَا لَهُ عَلَيْ وَلَهُ لِللّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ لَلْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ لَلْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ لَلْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ لَلْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ لَلْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ لَلْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ لَا لَهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ لَا لَا لَعْلَا عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ لَا اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَا لَا اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا لَاللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ عَ

#### ٢ - الإيمان بالحساب والجراء:

ويؤمن كذلك بأن الله سبحانه وتعالى سيحاسب الناس على ما فعلوه في دنياهم، قال تعالى: (لِيَجْرَى اللهُ كُلُ نَفْسِ مَا كَسَمَتُ إِنَّ اللهُ سَرِيعُ الْحَسَابِ) (إبراهيم: ٥١)، وقال سبحانه: (أَقَرَبُ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةِ سِبحانه: (الْنَبياء: ١)، وقال جل وعلا: (الْنَوْمُ إِنَّ اللهُ غُورَى كُلُ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتُ لا طُلُمَ الْوَمُ إِنَّ اللهَ عُرْدَى كُلُ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتُ لا طُلُمَ الْوَمُ إِنَّ اللهَ عُرْدَى كُلُ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتُ لا طُلُمَ الْوَمُ إِنَّ اللهَ عُرْدَى كُلُ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتُ لا طُلُمَ الْوَمُ إِنَّ اللهَ عُرْدَى كُلُ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتُ لا طُلُمَ الْوَمُ إِنَّ اللهَ عُرْدَى كُلُ اللهُ اللهُ

🚐 العدد 🏄 (السنة الثالثة والأربعون

٣- الإيمان بالجنة والنار:

ثانيًا: يعض أنواع الصبر الترتبة على هذا العامل: الذوع الأول: الصبر على المصائب:

إن المؤمن إذا آمن باليوم الآخر بأركانه الثلاثة فلابد أن يصبر على المصائب التي تقع له، وليس أدل على ذلك مما رواه أنس بن مالك رضي الله عنه قال: (لما ثَقُل النبيُّ صلَّى اللهُ عليه وسلَّم جعَل يتغَشَّاه، فقالتْ فاطمةُ عليها السلامُ: واكربَ أباه، فقال لها: (ليس على أبيك كربُ بعد اليوم). فلما مات قالتْ: يا أبتاه، مُن جنةُ الفردوس أجاب ربًا دَعاه، يا أبتاه، مَن جنةُ الفردوس مأواه، يا أبتاه، إلى جبريل ننعاه. فلما دُفن مالتُ قالتْ فاطمةُ عليها السلامُ: يا أنش، أطابَتْ قالتْ فاطمةُ عليها السلامُ: يا أنش، أطابَتْ أنفسُكم أن تَحثوا على رسول الله صلَّى اللهُ عليه وسلَّم التراب؟!) (رواه البخاري).

فهذه فاطمة رضي الله عنها تصبر على فقدها لأبيها وتسلم لقضاء الله وقدره، لإيمانها بمآل أبيها صلى الله عليه وسلم، وأن الدار الآخرة خيرٌ له من الحياة الدنيا، وانظر أخي الحبيب إلى فعلها وقارن بينه وبين من لم يخالط الإيمان باليوم الآخر قلبه، فلم يصبر على ما أصابه من موت الأحبة وفراقهم.

النوع الثاني: الصبر على الابتلاءات:

والأبتلاءات متعددة، والمؤمن إذا أمن باليوم الآخر فلا يسعه إلا الصبر عليها، وقد حث النبي صلى الله عليه وسلم على الإحسان

للجار والصبر على أذيته، وعدم معاملته بالمثل، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صل الله عليه وسلم: (من كانَ يؤمِنُ باللهِ واليومِ الآخِرِ فلا يؤذِ جاره) (رواه البخاري).

وفي رواية عن أبي شريح العدوي الخزاعي قال: (من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليحسن إلى جاره) (رواه مسلم).

وقد بين ذلك الحسن البصري فقال: (ليس حسن الجوار كف الأذى عن الجار، ولكن حسن الجوار الصبر على الأذى من الجار). وقد صبر أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم على هذا الابتلاء العظيم، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: (جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم يشكو جاره، فقال: اذهب فاصبر، فأتاه مرتين أو ثلاثًا فقال: اذهب فاصبر، فأتاه مرتين أو ثلاثًا متاعَه في الطريق، فجعل الناسُ يسئلونه فيخبرهم خبره، فجعل الناسُ يلعنونه: فعل فيخبرهم خبره، وفعل، وفعل الناسُ يلعنونه: فعل الله به، وفعل، وفعل، فجاء إليه جارُه فقال اله: ارجعْ لا ترى مني شيئًا تكرهه) (رواه أبو داود، وقال الألباني: حسن صحيح).

فالرجل الأول صبر على أذى جاره، والجار المؤذي توقف عن الإيذاء؛ خوفًا من أن تصيبه اللعنة فيصير مطرودًا من رحمة الله في الآخرة.

وتبع الصحابة في ذلك فضلاء هذه الأمة، فقد حكى الغزالي في الإحياء (أن مالك بن دينار – رحمه الله تعالى – كان له جار يهودي، فحول اليهودي مستحمّه إلى جدار البيت الذي فيه مالك، وكان الجدار متهدّمًا، فكانت تدخل منه النجاسة، ومالك ينظف البيت كلَّ يوم ولم يقل شيئًا، وأقام على ذلك مدة وهو صابر على الأذى، فضاق صدر اليهودي من كثرة صبره على هذه المشقة، فقال له: يا مالك، آذيتك كثيرًا وأنت صابر، ولم تخبرني، فقال مالك: قال رسول الله ولم تخبرني، فقال مالك: قال رسول الله عليه وسلم: « ما زال جبريل يوصيني بالجار؛ حتى ظننت أنه سيورته» وفندم اليهودي وأسلم).اهـ.

وذكر ابن تيمية في كتاب الاستقامة (أن سهل بن عبدالله التستري - رحمه الله - كان له جار مجوسى، وكان في نفس البيت في الطابق الأعلى، فانفتحت فتحة في كنيف المجوسي، فكان يقع منها الأذي في دار سهل، فكان يضع كل دوم الجفنة تحت الفتحة، فينزل فيها الأذى، ثم يأخذ ذلك بالليل ثم يُطرحه بعيدًا، فمكث -رحمه الله- على هذا الحال زمانا طويلا إلى أن أتى سهلا المرض، فاستدعى سهل جاره المجوسي، وقال له: ادخل ذلك البيت وانظر ما فيه فرأى الفتحة والقذر، فقال: ما هذا؟ قال سهل: هذا منذ زمن طويل يسقط من دارك، وأنا أتلقاه بالنهار وألقيه بالليل، ولولا أنه حضرني أجلى ما أخبرتك، وأنا أخاف أن لا تتسع أخلاق غيري لذلك، فافعل ما ترى، فقال المجوسى: أيها الشيخ، أنت تعاملني بهذه المعاملة منذ زمن طويل، وأنا مقيم على كفرى، أيها الشيخ، مد يدك، فأنا أشبهد أنْ لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، ثم مات سهل - رحمة الله عليه). اهـ. وقارن أيها القارئ الكريم بين صبر هؤلاء على هذه الابتلاءات وبين ما يحدث في هذا الزمن فنجد من يؤذي جاره، فينزل عليه القذى والقذر من حمامه، ولا يستجيب لرجاء جاره، بل ويستمتع بتعذيبه، فلا يجد المسكين مفرًا من بيع سكنه والبحث عن سكن أخرا!

يَلُومُونني إذ بِغْتُ بِالرُّخْصِ مِنزِلاً وَلَم يَعرِفُوا جِارًا هِناك يُنَغِّصُ

فقلتُ لهم: كفُّوا المُلامُ فَانِّهَا بحِيرانها تَغُلُّو الدِيارُ وتَرْخُصَ

النوع الثالث: الصبر على الطاعات:
وقد كان الإيمان باليوم الآخر عاملاً من عوامل الصبر على الطاعات، ومن أجلّها الجهاد في سبيل الله، فعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: (أن عمّه غاب عن بدر، فقال: غبتُ عن أول قتال النبيِّ صلى الله عليه وسلم، لئن أشهدني الله مع النبيِّ صلى الله عليه وسلم، لئن أشهدني الله مع النبيِّ صلى الله عليه وسلم، لئن أشهدني الله مع النبيِّ صلى الله عليه وسلم ليَرين الله ما أجدُ، فلَقيَ

يومَ أُحُد، فَهَزَمَ الناسَ، فقال: اللهم إني أع تذرُ إليك مما صنعَ هؤلاء؛ يعني: المسلمين، وأبرأُ إليك مما جاء به المشركون، فتقدُمَ بسيفه فلقيَ سعدَ بنَ معاذ، فقال: أين يا سعد، إني أجدُ ريحَ الجنة دون أُحُد، فمضى فقتلَ، فما عُرِفَ حتى عرَفَتُه أختُه بشَامَة، أو ببنانه، وبه بضعُ وثمانون طعنةً وضربة سيفَ ورميةً بسهم) (رواه البخاري).

فهذاً أنس بن النضر صبر على تلك الفريضة العظيمة لإيمانه باليوم الآخر، بل لقد وجد ريح الجنة دون أحد، والبعض من المسلمين الآن لا يصبر على هذه الطاعة العظيم، بل ويعادي من يقوم بها في مواجهة أعداء الدين من الذين احتلوا ديار المسلمين!!

النوع الرابع: الصبر عن المعاصى: عن عائشة رضى الله عنها قالت: (إن رحلا قعد بين يدي رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله، إنّ لي مُملوكين يُكذبونني ويخونونني ويعصونني، وأ شتمهُم وأضربُهُم فكيف أنا منهُم؟ قال: يحسنبُ ما خانوك وعصوك وَكذبوك وعقابُك إيَّاهم، فإن كانَ عقابُك إيَّاهم بقدر ذنوبهم كان كفافا، لا لك ولا عليك، وإن كان عقابك إيّاهم دون ذنوبهم كان فضلا لك، وإن كانَ عقابُك إيَّاهم فوَقَ ذنوبهم اقتَصَّ لَهُم منك الفضلُ. قال: فتُنحُى ٱلرَّجِل فجعلٍ يبكي ويَهْتِف، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أما تقرأ كتابُ الله (وَنضعُ الموازينَ الْقَسْطُ لِيَوْمِ الْقَيَامَةِ فَلا تَظَلُّمُ نَفْسٌ شِيْدًا) الآية. فقال الرُّجل: والله يا رسول الله ما أجدُ لي ولهُم شيئا خيرًا من مفارقتهم، أشهدُك أنهم أحرارٌ كلهم) (رواه الترمذي وصححه الألباني).

فهذا الرجل حيثما ذكره النبي صلى الله عليه وسلم باليوم الآخر وبعظم الحساب، بكت عينه وصبر عن معصية الظلم لملوكيه، وأعتقهم لوجه الله تعالى، والبعض منا الآن لا ينزع يده من ظلم الآخرين، وما ذاك إلا لضعف إيمانه باليوم الآخر.

ولا حول ولا قوة إلا بالله.

التهاثيط

# باب الفقه أحكام السلاة النبي صلى الله عليه وسلم الرابعة قراءة القرآن بعد الفاتحة

تكلمنا في العدد السابق على قراءة النبي صَلَّى الله عَلَيْهُ وَسَلَّى الله عَلَيْهُ وَسَلَّمُ في النوافل لنستخلص مما ذكرناه الهدي العام لقراءته صلى الله عليه وسلم في الصداد، وتكمل في هذا العدد بيان الأحكام العامة

د.حمدي طه

أهل العلم والتي يجب مراعاتها عند التعامل مع النصوص بوجه عام ومع النصوص الواردة فيما نحن فنه بوجه خاص:

ا− يجب جمع النصوص من القرآن الكريم والسنة الشريفة الواردة في المسألة محل البحث من مصادرها المعتبرة. وعدمُ الاقتصار على قسم من النصوص يراه الفقيه غالبا دليلا كافيا على رأيه، وداعماً لاجتهاده، وترك ما سواه، وقد وجد ذلك بكثرة في بعض كتب المذاهب التي غالبًا ما يقتصر أصحابها على الأدلة التي تنصر مذهبهم، وقد تكون في بعض الأحيان أدلة ضعيفة لا تصلح للاحتجاج أصلا، فضلا عن معارضة الأدلة الصحيحة. (الجامع لأحكام الصيام لمحمود عبد اللطيف عويضة ٢/١). التثبت في صحة الدليل وثبوته، فالواحب الحذر من الأحاديث التي لا تقوم بها الحجة، فيجب معرفة الثابت منها عن النبي صلى الله عليه وسلم وغير الثابت، والاستدلال بالأحاديث الصحيحة وبالحسنة فقط، ولا بد من معرفة روايات الحديث وألفاظه؛ فإن بعضها بفسر بعضا، وترك ما سواها من أحاديث ضعيفة على اختلاف أنواعها؛ حتى لا تعارض الأحاديث الصحيحة بالضعيفة. (معالم أصول الفقه للحيزاني ٢٦٢/١).

لا يُلجأ إلى الترجيح إلا عند عدم إمكان الجمع بين هذه النصوص، وإعمال جميع النصوص المتعلقة بكل مسألة من ألمسائل، وعدم إهمال أي منها، فإعمال الكلام أولى من إهماله؛ قاعدة فقهية مشهورة.

الصلاة، وتكمل في هذا العدد بيان الأحكام الغامة المستفادة من قراءة النبي صلى الله عليه وسلم في الصلاة بادلتها التفصيلية. سنذكر عرضًا إجماليًا لأهم المسائل المتعلقة

بالقراءة، ونبين الراجح فيها ودليل كل مسئلة. قال المالكية والحنابلة: يُندب إكمال سورة بعد الفاتحة، فلا يُقتصر على بعضها، ولا على آية أو أكثر، ولو من الطوال، ويُكره تكرير السورة عند الجمهور في الركعتين، بل المطلوب أن يكون في الثانية سورة غير التي قرأها في الأولى، تالية لها في الترتيب، فلا يقرأ في الثانية (سورة القدر) بعد قراءته في الأولى (سورة البينة).

وقال الحُنفية: لا بأس أن يقَرأ سورة ويعيدها في الثانية.

ويندب عند الجمهور تقصير قراءة الركعة الثانية عن قراءة الركعة الثانية عن قراءة الركعة الأولى في الفرض، وقال أبو حنيفة وأبو يوسف: يندب تطويل الركعة الأولى في الفجر فقط. والفتوى على قول محمد كالجمهور بتطويل الركعة الأولى في كل الصلوات على الثانية؛ اتباعاً للسنة، رواه الشيخان في الظهر والعصر، ورواه مسلم في الصبح، ويُقاس غير ذلك عليه.

ويندب باتفاق الفقهاء أن يكون ترتيب السور في الركعتين على نظم المصحف، فتنكيس السور مكروه. ولا تكره قراءة أواخر السور وأوساطها؛. وجاز الجمع بين السورتين فأكثر في صلاة النافلة؛ أما الفريضة: فالمستحب أن يقتصر على سورة مع الفاتحة من غير زيادة عليها؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم هكذا كان يصلي أكثر صلاته. (الفقه الإسلامي وأدلته د. وهبة الزحيلي ٧٣/٢).

#### فائدة تامييلية

قبل أن نبدأ في بيان الأحكام المستفادة من قراءة النبي صلى الله عليه وسلم في الصلاة ينبغي أن نذكر بعض الضوابط والقواعد التي قررها

جمادى الأخرة ١٤٣٥هـ التوكييو ﴿ ٦٧

حديث عائشة رضي الله عنها عن النبي – صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَملاً ليس عليه أمرُنا فهو رَدُّ « (صحيح مسلم ١٧١٨)، وإذا كان مَردُودًا كان باطلاً وعَبثًا، يُنزُه اللهُ – عَزَّ وجَلِّ – أَن يُتَقَرَّبَ به إليه.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية كما في مجموع الفتاوى (١٦/٢٩): «تصرفات العباد من الأقوال والأفعال نوعان: عبادات يصلح بها دينهم، وعادات يحتاجون إليها في دنياهم، فباستقراء أصول الشريعة نعلم أن العبادات التي أوجبها الله أو أحبها لا يثبت الأمر بها إلا بالشرع، وأما العادات فهي ما اعتاده الناس في دنياهم مما يحتاجون إليه، والأصل فيه عدم الحظر، فلا يُحظر منه إلا ما حظره الله سبحانه وتعالى؛ وذلك لأن الأمر والنهي هما شرع الله، والعبادة لا بد أن تكون مأموراً بها، فما لم يثبت أنه مأمور به كيف يحكم بأنه عبادة ؟! وما لم يثبت من العادات أنه منهي عنه كيف يحكم على أنه محظور؟! ولهذا كان أحمد وغيره من فقهاء أهل الحديث يقولون: إن الأصل في العبادات التوقيف. اهـ.

قلت: ولهذه القاعدة تفصيلات كثيرة مهمة ليس موضع بسطها الآن، ولعلنا نعرض لهذه التفصيلات فيما بعد.

 الأصل تساوي الفرض والنَّفْل في جميع الأحكام إلا بدليل، فكلُ ما ثبت في النَفْل ثبت في الفرض، وكلُ ما انتفى في النَّفْل انتفى في الفرض إلا بدليل.

ما البلغى في اللغل التلقى في الغرض إلا بدليل. ويدلُّ لهذا الأصل: أن الصَّحابة رضي الله عنهم لما حُكُوا أنَّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم كان يُوترُ على راحلته قالوا: غير أنه لا يُصلّي عليها المكتوبة. فلما حَكُوا أنه يوتر، ثم قالوا: غير أنه لا يُصلّي عليها المكتوبة، نل ذلك على أنَّ المعلومَ أنَّ ما تَبَتَ في النفل ثبتَ في النفل ثبتَ في الفرض؛ ولأنهما عبادتان من جنس واحد، والأصل اتفاقهما في الأحكام. (الشرح الممتع محمد بن صالح العثيمن ٢٥٧/٢).

أن الأصل في الأقوال والأفعال العموم؛ إلا إذا دل الدليل على التخصيص، فأمرُ الشارع للواحد أمرُ لجميع أفراد الأمة؛ إذا خاطب الشارع الحكيم فردًا من الأمة أو حكم عليه بحكم يكون هذا الحكم عامًا في الأمة إلا إذا قام دليل التخصيص أو يكون خاصًا بذلك المخاطب. (تمام المنة في التعليق على فقه السنة للألباني 1//1).

هذه أهم الأمور التي ينبغي مراعاتها في المسائل محل البحث، ولنشرع في بيان هذه المسائل:

الصلاة الله مي قراءة سورة كاملة بعد الفاتحة في الصلاة الم يقرأ ببعض سورة؟!

بتتبع الأحاديث الواردة نجد أن أغلب حال النَّبيِّ صلى الله عليه وسلم قراءة السورة كاملة، فينتغي للإنسان أن يقرأ سورة كاملة، لا يعض السُّورة، ولا آباتُ من أثناء السُّورة؛ فيبدأ القراءة من أول السورة وينهى قراءته بنهاية السورة، وأطلقه ابن القيم في «زاد المعاد»؛ حيث قال: «و أمَّا قراءة أو اخر السُّور وأواسطها فلم يُحفظ عن النبيِّ صلى الله عليه وسلم ». ولكن بحاب عن ذلك بأنه ثبت عن ابن عباس رضى الله عنهما: (أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم كان يقرأ في ركعتي الفحر في الأولى منهما (قُولُواْ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَمَا أَنزِلَ إِلْيَا) الآمة التي في البقرة، وفي الآخرة (مَامَنًا بِأَلَّهِ وَٱشْهَـدُ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ )) وفي رواية: (كان يقرأ في ركعتي الفحر (قُولُوا ءَامَنَا بِاللَّهِ وَمَا أَنزِلَ إِلْيَنَا) والتي في أل عمران (تَعَالُوا إِنَّ كَلِمْ وَسُواعِ بَيْنَنَّا وَبَيْنَكُو)) رواهما أحمد ومسلم (الشرح الممتع لمحمد بن صالح العثيمين ٢/٧٧).

فقد دل هذان الحديثان على أن الرسول – صلى الله عليه وسلم – كان يقرأ آيةً واحدة فحسب في الركعة الواحدة.

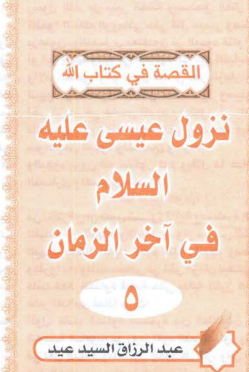
ل يصح أن يصلى بالآية الواحدة أكثر من ركعة أو يكرر الآية في الركعة الواحدة?

ويصح أن يصلى بالآية الواحدة أكثر من ركعة، ويدل لذلك أنه (قام - صلى الله عليه وسلم - ليلة بية يرددها حتى أصبح وهي: (إِن تُعَرِّبُمُ فَإِنَّمُ عَائِدٌ أَلَى الله عليه وسلم - ليلة يرددها حتى أصبح وهي: (إِن تُعَرِّبُمُ فَإِنَّمُ عَائِدٌ الله يَعْمِ عَائِدٌ الله الله عنه: يا رسول الله ما زلت تقرأ هذه الآية حتى أصبحت تركع بها وتسجد بها، وقد علمك الله القرآن كله، لو فعل بها، وقد علمك الله القرآن كله، لو فعل هذا بعضنا لوجدنا عليه. قال: (إني سألت ربي عز وجل الشفاعة لأمتي فأعطانيها، وهي نائلة إن شاء الله لمن لا يشرك بالله شيئًا) (رواه النسائي وابن خزيمة).

فالأمر إذن موسع، يبدأ بقراءة آية واحدة وينتهي بمقدار ما يطيق المسلم قراءته من القرآن، وقد ذكرنا أن الأصل: أن ما ثَبَتَ في النَّفُل ثَبَتَ في النَّفُل ثَبَتَ في الفرض؛ إلا بدليل، وعلى ذلك يكون المستحب قراءة السورة كاملة، ولا بأس في الاقتصار على بعض السورة، لثبوته عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم، وإن ما ذهب إليه بعض الأئمة (من أن قراءة بعض السورة خلاف السنة) غير صحيح.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

التوكيد العدد -٥١ السنة الثالثة والأربعون المدد -١١ السنة الثالثة والأربعون



الحمد لله رب العالمان، والصالاة والسلام على اشرف المرسلان، وخاتم الندس ورحمة الله للغالمن، سيدنا محمد وعلى اله وصحنة احمعان، اما بعد:

فقد رابينا في اللقاء السابق كيف اعتمدت الحركة الصهيونية العالمية النصرانية في سعيها لإقامة دولة إسرائيل عقيدة منسوية للتوراة، وكنف استغل البهود ذلك في التأثير على النصاري الذين تؤمنون بالعهد القديم كحزء اساس من كتابهم المقدس، وخصوصًا نعد طهور البرونستانت الذبن مؤمنون بحرفية التوراة، وكيف ساعد اكتشاف أمريكا وهجرة البروتستانت إليها في ترسيخ هذا المفهوم حتى تأثر به رؤساء امريكا فضالا عن غيرهم ولا بخقى على مطلع أتساع اللوبي النهودي وتعاونه مع الانجيليان الأمريكان حتى صار النفوذ البهودي بؤثر في اختمار الرئيس الأمريكي، ولا يهم انتماؤه الحمهوري او الديمقراطي طالما سيخدم قضية إسرائيل، هذا فضلاً عن أتساع الثقوذ البهودي في الإقتصاد والإعلام باشكالة المختلفة.

ويكفى أن تعلم أن العين الموسومة على الدولار فوق قمة الهرم هي إحدى رموز الماسونية اليهودية، والتي ترمز للدجال، وعندما نتحدث عن أثر التوراة في السياسة الأمريكية والأوروسة والإسرائيلية فنحن لا نغفل حانب الانتهازية والعقلية الاستعمارية التي تحكم تصرفات الغرب وأمريكا، وكذلك نعلم أن المهود أشبه الناس بالشيطان على الأرض، وقد لعنهم الله على لسان داود وعيسى ابن مريم، ولعنهم في القرآن الكريم، وهم لا يتورعون عن فعل أي شيء لتحقيق مصالحهم المادية، ومنها استخدام التوراة المحرفة وهم يعلنون ذلك صراحة دون مواربة؛ فتلمودهم الذي كتبوه بأيديهم يقول: «يجب على كل يهودي أن يسعى لأن تظل السلطة على الأرض لليهود دون سواهم، وقبل أن يحكم البهود نهائبًا باقى الأمم بحب أن تقوم الحرب على قدم وساق، ويهلك ثلثا العالم، وسيأتي المسيح الحقيقي ويحقق النصر القريب، وحينئذ تصبح الأمة اليهودية غاية في الثراء؛ لأنها تكون قد ملكت أموال العالم جميعًا ويتحقق أمل الأمة البهودية بمجرد قيام إسرائيل (من كتاب الخلفية التوراتية للموقف الأمريكي، لإسماعيل كيلاني ص٨٩، المكتب الإسلامي سنة ١٩٨٩م). حتى تكون هي الأمة المتسلطة على باقي الأمم عند مجيء المسيح».

#### انظر فيم يفكر اليهود؟! تفكيرهم مادي بحت، الم يعبد أحدادهم العجل الذهبي من دون الله!!

واستطاع البهود بدهائهم ومكرهم أن يحكموا العالم من خلف الستار؛ تمهيدًا لحكمه علانية كما يدعون عند نزول المسيح الذي ينتظرونه وهو الدجال- إن شاء الله- والذي سيتبعه سبعون ألف منهم من يهود أصفهان حين ينزل هناك في بداية نزوله، أما الذي سينزل في دمشق فهو عيسى ابن مريم عليه السلام، وسيأتي تفصيل ذلك.

وقد أشرت في مقالي السابق أن أهل الباطل يعملون بجد لتحقيق باطلهم كما يعتقدون، ويجندون أهل الأرض لمشروعهم ويتفقون رغم تفرقهم، أما أهل الحق المسلمون فيتفرقون رغم اتفاقهم ويهملون حقهم الصريح الصحيح، وإذا كان قادة أمريكا وإسرائيل ومن شايعهم لا يستنكفون عن الانتساب إلى عقيدة التوراة والعمل لها، فإن كثيرًا من حكام المسلمين يستنكفون من الإسلام وأهله بل يحاربون الإسلام

# ROSE SERVER SERV

وأهله ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم. ما علاقة واقعنا بالحديث عن نزول عيسى عليه السلام؟

ألا ترى أن إقامة إسرائيل في فلسطين هو تمهيد لنزول عيسى كما يعتقدون؟ وكما بينا في المقال السابق، وبالتالي فإن ما يحدث وحدث في العراق وفي فلسطين وفي لبنان وفي سوريا وتونس ومصر من أجل الحفاظ على أمن إسرائيل وبقائها، فمحاصرة مصر اقتصاديًا ومائيًا وعسكريًا، واختراقها اجتماعيًا، وبث الفتنة والوقيعة، ونشر البغضاء بين أفراد المجتمع حتى تحدث القلاقل والحروب وتنتشر الفوضى الخلاقة التي تتبناها أمريكا والتي لا تثمر إلا الفوضى ثم الفوضى.

ونحن لا نشك لحظة أن اليهود يستخدمون الدين للعلو والسيطرة؛ لأنهم كما أخبرنا الله يكتبون الكتاب بأيديهم ثم يقولون هو من عند الله وهم يستخدمون الدهاء والمكر، ويغررون بكثير من النصاري ويضلونهم، ومع ذلك فمن الغرب وأمريكا من التقت مصالحه مع اليهود ووجد ضالته فيهم للحفاظ على مصالحه، ولاستمرار دفق البترول والمواد الخام، وإشماع رغبته في السيطرة والاستبداد، وأحسن القول قول ربي حين قال سيدانه: ﴿ وَمِنْ أَهُلَ ٱلْكِتَنِ مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِقِنْطَارِ يُؤَدُّمِ ۗ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مِّنْ إِن تَأْمَنُهُ بِدِينَادِ لَا يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ إِلَّا مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَايِمًا ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ ۚ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنَا فِي ٱلْأُمْيَةِينَ سَكِيبُلُ وَيَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكُذِبُ وَهُمْ يَسْلَمُوكَ) [أل عمران: ٧٥]، وللأسف هذا الصنف الأخير هو الذي بيده القيادة الآن وهو الذي يكذب على الله، أفلا يكذبون على الناس؟ بلى يكذبون ويعتبرون غيرهم خدمًا لهم، هذا وقد صنفهم القرآن إلى قسمين أميين وهم الكثرة وقادة في التحريف، فقال عن الصنف الأول: ﴿ وَمِنْهُمْ أُمِّيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ ٱلْكِنْبَ إِلَّا أَمَانِيَ وَإِنْ هُمُ إِلَّا يَطُنُّونَ ﴾ [العقرة: ٧٨]، هؤلاء ضالون وقعوا فريسة لهؤلاء الذين قال الله عنهم: ﴿ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ ٱلْكِنَابَ بِأَيْدِبِهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَاذَا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ لِيَشْتَرُواْ بِهِ ثُمَنَّا قَلِيلًا فَوَيْلٌ لَهُم مِمَّا كُنَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُم مِمَّا يكسون) [العقرة: ٧٩].

#### الفرق بين عقيدة اليهود والنصاري في السيح السيح السيح

هناك فروق جوهرية بين اليهود والنصارى في اعتقادهم في المسيح في مولده وحال حياته وعند رفعه وحال نزوله، وحتى لا نكرر كلامًا سبق أن نكرناه ساقف الآن عند موقفين نحتاج إليهما الآن: الأول: موقف اليهود من رفعه.

الثاني: موقفهم عند نزوله.

بالنسبة لاختلاف اليهود والنصارى في المسيح حين رفعه الله إليه، وهذا اعتقاد المسلمين، أما اليهود

فيدعون أنهم قتلوه وصلبوه لأنهم لا يؤمنون أنه رسول الله، بل يثير الفتنة ويستحق القتل وهكذا أقنعوا الحاكم الروماني حتى قتل عيسى وصلب كما يزعمون، والنصارى يعتقدون أن اليهود قتلوا إلههم أو ابن إلههم ودمه في أعناقهم إلى يوم القيامة.

والأمر الثاني: وهو تزول عيسى آخر الزمان فيعتقد اليهود والنصارى أنه من أبناء داود وسينزل في آخر الزمان في القدس لكنهم يختلفون في النتيجة، فالنصارى يرون أنه سيكون لهم وينصرهم ويقتل ما سواهم من اليهود والمسلمين وغيرهم.

واليهود يرون أنه سيكون لهم ويقتل ما عداهم من النصارى والمسلمين وغيرهم.

#### مناقشة هذين الأمرين:

من المفترض أن تكون العداوة قائمة ومستمرة إلى يوم القيامة بين اليهود والنصارى، وأن يُبغض النصارى اليهود بغضًا أبديًا؛ لأنهم قتلوا إلههم ومعبودهم وكفروا به، ولذلك سيأتي في آخر الزمان ليقتلهم، وقد كانت فعلاً العداوة قائمة حتى بداية القرن السادس عشر الميلادي فماذا حدث؟

أقول: كانت العداوة مستمرة بين الطائفتين وكانت الكنيسة البابوية في روما تقود هذه العداوة وتستمر في لعن اليهود وينسبون إليهم كل شر، ومن طرائف هذا العداء أن وباء خطيرًا انتشر في أوربا فقتل ثلث سكان القارة وأطلقوا عليه «الطاعون الأسود»، فأعلن بابا الفاتيكان في منشور رسمي عُمم في كافة أنحاء أوريا أن سبب هذا الطاعون هم البهود، وقامت حملات شديدة تزعمها اليايا لتنظيف المحتمعات الأوربية من اليهود، واستمرت هذه الحملة ثلاثة قرون الثالث عشر والرابع عشر والخامس عشر للميلاد، لكن هذه العداوة تتلاشى شيئا فشيئا بعد ظهور المذهب البروتستانتي واكتشاف أمريكا، وأخذ البروتستانت يعملون بدهاء واليهود من خلفهم ولعل البروتستانت صنيعتهم حتى أعلنت الكنيسة البابوية مؤخرًا يراءة اليهود من دم المسيح، وتغلبت المصالح المادية على العقيدة الدينية لأنها هشه.

أما بالنسبة لمسألة اختلافهم فيما سيفعله المسيح حال نزوله فجمعهم الحقد والحسد ضد المسلمين، واتفقوا على تأجيل الحديث والخوض في تفاصيل نزول المسيح والتعاون والاهتمام لتهيئة الأجواء لنزوله، فإذا نزل فسنرى هل هو الذي يؤمن به اليهود أم النصارى؟

وللحديث بقية إن شاء الله وإلى لقاء لنجيب على سؤال مهم: هل لليهود حق ديني شرعي في فلسطين؟ والحمد لله رب العللين.

العدد ١٥٥١ السنة الثالثة والأربعون





#### من فتاوى الأزهر الشريف

#### تعرير قبلة الصلاة

 س: بنى فاعل خير مسجدا بناحية محتاجة لوجوده ليتقرب إلى الله تعالى وانفق في تشييده وفخامته كل ثروته وكان حرر قبلته أحد المهندسين.

وفي يوم افتتاحه حضر فيه فضيلة رئيس المحكمة الشرعية، وبعد أن تحرى وحقق بنفسه صحة أتجاه قبلته بواسطة البوصلة التي أحضرها معه خصيصا لذلك، أجاز الصلاة فيه وأداها فضيلته وكثير من العلماء والمتفقهين مرارا عديدة، ثم جاء مهندس آخر أدعى أن بالقبلة انحرافا لا يخرجها عن الاتجاه الحقيقي، فعلى فرض وجود ذلك الانحراف مع ما في الدين الحنيف والشريعة السمحاء من اليسر أفلا تكون الصلاة فيه صحيحة أو يغلق وتعطل فيه الشعائر الدبنية؟

الجواب: اطلعنا على هذا السؤال ونفيد بأنه يشترط لصحة الصلاة لمن لم يكن مشاهدا للكعبة إصابة جهة الكعبة، وجهتها هي التي إذا توجه إليها الإنسان يكون مسامتا

للكعبة أو لهوائها تحقيقا أو تقريبا، ومعنى التحقيق أنه لو فرض خط من تلقاء وجهه على زاوية قائمة إلى الأفق يكون مارا على الكعبة أو هوائها نلك منحرفا عن الكعبة أو هوائها انحرافا لا تزول به المقابلة بالكلية بأن يبقى شيء من سطح الوجه مسامتا لها أو لهوائها.

وعلى ذلك فمتى كان المصلي فى هذا المسجد غير منحرف عن القبلة انحرافا تزول به المقابلة بالكلية بل يبقى شيء من سطح وجهه مسامتا لها أو لهوائها صحت صلاته وإلا فلا.

هذا والله سبحانه وتعالى أعلم. [المفتي: عبد المحيد سليم]

صلاة الجمعة خلف المذباع غير جائزة

س: يوجد بالناحية جامع بدون إمام ولا مقرئ،
 فهل يجوز سماع القرآن والخطبة من جهاز
 الراديو وتكون الصلاة بعد الخطبة

الجواب

إنه ورد فى الحديث كما رواه البخاري، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (صلوا كما رأيتموني أصلي) ولم يصل عليه السلام الجمعة إلا في جماعة وكان يخطب خطبتين يجلس بينهما كما رواه البخاري ومسلم، ولذا انعقد الإجماع على أنها لا تصح إلا بجماعة يؤمهم أحدهم كما ذكره الإمام النووى في

المجموع، وقال ابن قدامة في المغني:
إن الخطبة شرط في الجمعة لا تصح بدونها، وانعقد إجماع الأئمة الأربعة على ذلك، وعلى هذا لا تصح صلاة الجمعة في هذه القرية المسئول عنها بدون إمام ولا خطبة ولا يكفي في ذلك سماع الخطبة وحركات الإمام من المذياع والله أعلم. [المفتي: حسنين محمد مخلوف].



#### من فتاوى المركز العام

حكم التهرب من دفع قيمة تناكر المواصلات العامة

سا: ما حكم من ركب القطار ولم يقطع تذكرة؟ الجواب: لا يجوز أن يتعمد الركوب دون أن يقطع التذكرة من المكان المخصص لذلك إلا من عذر، فإذا أتاه المحصل في القطار دفع إليه ثمن التذكرة وأخبره بالمكان الذي ركب منه، فإن لم يأته المحصل ونزل فعليه أن يقطع من محطة وصوله تذكرة ثم يتلفها. وبذلك تبرأ ذمته.

على الرأة أن تجنها في بر زوجها وطاعته (( س٢: زوجة لا تمكن زوجها من نفسها، فما حكم ذلك:

الجواب: يجب على الزوجين أن يعلما حرص الإسلام على استقرار الحياة الزوجية وخلوها من المشاكل التي تعكر الصفو، ولذلك شرع لكل منهما على صاحبه حقوقا يكفل أداؤها السعادة الزوجية، قال تعالى: «ولهن مثل الذي عليهم بالمعروف»، قال النبي صلى الله عليه وسلم: ألا إن لكم على أزواجكم حقا، ولأزواجكم عليكم حقا ومن أعظم حقوق الزوج حق الفراش، ولذلك شدد النبي صلى الله عليه وسلم فيه، فقال: إذا دعا الرجل زوجته لحاجته فلتأته فوان كانت على التنور. [صحيح الترمذي

وإن حالت على اللنور.[صحيح البرة دعا الرجل امرأته إلى فراشه فلم تأته فبات غضبان عليها لعنتها الملائكة حتى تصبح[متفق عليه]. فعلى المرأة أن تجتهد في بر زوجها وطاعته، وأن تلبي له حاجته، وعلى الرجل أن يراعي ظه ف ام أته وأن بعدرها حين

حاجته، وعلى الرجل أن يراعي ظروف امرأته وأن يعذرها حين تكون مرهقة أو متعبة، وبهذا التفاهم تستقر حياتهم، وتدوم ألفتهم.

تو 2يو

موضع دعاء الاستخارة

س٣: متى يقال دعاء الاستخارة، هل بعد السلام أم قبل السلام؟

الجواب: الأمر في ذلك واسع، وإن كان بعد التشهد وقبل السلام أولى. وبهذه المناسبة نقول للسائل الكريم: اعلم أنه لا علاقة للاستخارة بالرؤى والأحلام، وإنما إذا استخرت ربك، فشرح صدرك للأمر فتوكل على الله، وإن وجدت ضيقًا في صدرك وانقباضا فلا تقدم عليه. علمًا بأن انشراح الصدر إنما هو شيء يطمئن إليه القلب، لكن لا علاقة له بتحديد وتقرير الخير والشر في المسئلة.

هل الرجال يكفرون العشير؟

س٥: هل الرجال تكفر العشير مثل النساء ؟

الجواب: كفران العشير معناه إنكار الإحسان السابق على كثرته لسيئة تكون من المحسن، وهو يكون من النساء، ولكنه في النساء أكثر، ولذلك خصهن بالذكر.

هل كان نبي الله نوح رسولاً للكافة أم للخاصة ؟

س١: ورد أن من خصائص النبي صلى الله عليه وسلم أنه بُعث إلى الناس كافة، وكان النبيُّ يُبعث لقومه خاصة، فهل سيدنا نوح عليه السلام بُعث لقومه خاصة أم للناس كافة؟

من الأيات.

الجــواب: عموم البعثة من خصائص النبي صلى الله عليه وسلم كما في الحديث، فلم يبعث نبي إلى الناس كافة غيره صلى الله عليه وسلم، وكل نبي قبله كان يبعث إلى قومه خاصة، ونوح عليه السلام أرسل إلى قومه بدليل قوله تعالى: «إنا أرسلنا نوحا إلى قومه»، ونحوها أرسلنا نوحا إلى قومه»، ونحوها

العدد ١٥١٠ السنة الثالثة والأربعون



بالمشاركة بجزء من مالك ومن الزكوات أو الصدقـات لنشـر التوحيد من خـلال المشاركة في الأعمال التالية:

> طُّبُاعة كتيب يوزع مع مجلة التوحيد مجاناً تتكلف النسخة خمسة وسبعين قرشاً . . يطبع من كل كتيب مائة وخمسون ألف نسخة .

تُشر تراث الجماعة من خلال طبع المجلة و تجليد أعداد السنة في مجلد واحد وذلك لعمل كرتونة كاملة ٣٨ سنة من المجلة.

وي في مشروع المليون نسخة من مجلة التوحيد المرابع المر

بعمل حوالة أو شيك مصرفي على بنك فيصل الإسلامي. معمل حوالة أو شيك مصرفي على بنك فيصل الإسلامي. من القاهرة حساب رقم ١٩١٥٩٠ باسم مجلة التوحيد.

# مفاچأة سارة









- 🐞 بشرى سارة لإدارات الدعوة في فروع أنصار السنة بأنحاء الجمهورية .
- 👍 الموسوعة العلمية والمكتبة الإسلامية في شتى العلوم ، أربعون عاماً من مجلة التوحيد .
  - 🕏 أكثر من ٨٠٠٠ بحث في كل العلوم الشرعية من مجلدات مجلة التوحيد.
- 📵 استلم الموسوعة ببلاش بدون مُقَدِّم ؛ فقط ادفع ٧٥ جنيها بعد الاستلام على عشرة أشهر .
- أو من خلال قسم الاشتراكات بمجلة التوحيد بطلب مُزَكِّي من الفرع .
- علماً بأن نموذج طلب الشراء والإقرار المرفق به من قبل الفرع موجود على موقع أنصار السنة وصفحة الفيسبوك الخاصة بكل من رئيس التحرير وصفحة مجلة التوحيد .
- 会 هدية لكل من يرغب في اقتناء كرتونة المجلدات عبارة عن فهرس عام للمجلة وفهرس موضوعي يسلم بعد طبعه للفروع والمشتركين.



23936517

Upload by: altawhedmag.com